
 

 

 

 

 

 

 

T.C. 

FATĠH ÜNĠVERSĠTESĠ 

SOSYAL BĠLĠMLER ENSTĠTÜSÜ 

TÜRK DĠLĠ VE EDEBĠYATI ANABĠLĠM DALI 

 

 

 

 

 

HÜLASAT’Üġ-ġÜRÛH (5. C. 81-160)’DA 

ġERH GELENEĞĠ VE ÖZELLĠKLERĠNĠN ĠNCELENMESĠ 
 

 

 

 

YÜKSEK LĠSANS TEZĠ 

 

 

 

 

 

Tez DanıĢmanı 

Yrd. Doç. Dr. Nodirkhon KHASANOV 
 

 

 

 

 

Hazırlayan 

CANAN ÖZFĠDAN 
 

 

 

 

 

Ġstanbul – 2011 
 



 

 

 

 

ONAYLAMA SAYFASI 

 

Öğrenci  : Canan ÖZFĠDAN 

Enstitüsü  : Sosyal Bilimler 

Anabilim Dalı : Türk Dili ve Edebiyatı 

Tez Konusu : Hûlâsat‟üĢ ġürûh Mesnevi ġerhinin (81-160 vr.) 

Günümüz Harflerine Aktarımı, Özellikleri ve Ġncelenmesi.                                 

Tez Tarihi  : 26.09.2011 

 

 

Bu tezin Ģekil ve içerik açısından Sosyal Bilimler Enstitüsü Yüksek Lisans 

Tez Yazım Kılavuzunda belirtilen kurallara uygun formatta yazıldığını onaylıyorum.  

 

 

ĠMZA 

 Doç.Dr. Mehmet GÜMÜġKILIÇ 

Anabilim Dalı 

BaĢkanı 

 

Türk Dili ve Edebiyatı Anabilim Dalı 51070819 numaralı öğrencisi Canan 

ÖZFĠDAN tarafından hazırlanan bu tezin Yüksek Lisans Tezinde bulunması gereken 

yeterliliğe, kapsama ve niteliğe sahip olduğunu onaylıyorum. 

 

 

ĠMZA 

Yrd. Doç. Dr. Nodirkhon KHASANOV 

                                                                                                      Tez DanıĢmanı 

 

Tez Sınavı Jüri Üyeleri 

 

 

Yrd.Doç. Dr. Nodirkhon KHASANOV                                …………….……………

                  

    

Prof. Dr. Mahmut KAPLAN                                …………….…………… 

 

 

Doç. Dr. Yusuf ÇETĠNDAĞ                            …………….…………… 

 

 

Bu tezin Sosyal Bilimler Enstitüsü Yüksek Lisans Tez Yazım Kılavuzunda 

belirtilen kurallara uygun formatta yazıldığını onaylıyorum.  

 

 

ĠMZA 

Doç. Dr. Mehmet KARAKUYU 

                                                                                                               MÜDÜR 



 

 

 

 

ÖZET 

 

Canan ÖZFĠDAN       Eylül 2011 

 

“Ölümümüzden sonra mezarımızı yerde aramayınız, Bizim mezarımız 

âriflerin gönülleridir.”diyen büyük üstâd Hz. Mevlâna Celâleddin-i Rûmî eserleriyle 

gönüllerde taht kurmuĢtur. Ve herkesçe bilinen, “Mesnevî” denince ilk akla gelen 

“Mesnevî-i ġerîf‟iyle geçmiĢte olduğu gibi günümüzde de insanlığa yol gösterici 

olmuĢtur. Bu yol gösterici rehberin çağımız insanına daha açık ve anlaĢılır bir halde 

sunulmak istenmesi, çalıĢmamızın kaynağı olmuĢtur. 

 

 

Molla Murâd‟ın kaleme aldığı Hülâsatü‟Ģ-ġürûh adlı Mesnevî Ģerhinin 

çalıĢılmasındaki amaç ise günümüze yakınlığı hasebiyledir. HûlasatüĢ-Ģürûh 6 ciltten 

oluĢan hacimli bir eser olduğundan dolayı bu çalıĢmada Mesnevî-i ġerîf‟in Ģerhinin 

tamamına yer verilememiĢtir. Ve belli bir kısmı ele alınıp Hûlâsatü‟Ģ-Ģürûh adlı 

eserin 81-160 varakları üzerinde çalıĢılmıĢtır.  

 

 

ÇalıĢmanın yapısı beyân edilecek olursa;  bir giriĢ bölümü ve iki bölümden 

oluĢmaktadır: 

GiriĢ bölümünde Mesnevi-i ġerîf‟in önemine,  tasavvufî Ģerh geleneğine ve 

HûlasatüĢ-Ģürûh adlı eserin gerek yapı ve gerekse içerik özelliklerine kısaca 

değinilmiĢtir. Bu konular üzerinde fazla durulmamasının sebebi yeni bir Ģeyler ortaya 

koyabilmek kaygısıdır.  

 

 

Birinci bölümde; HûlâsatüĢ-Ģürûh‟un 81-160 vr.larındaki dinî terimler, 

örneklerle îzâh edilmeye çalıĢılmıĢ, Eski Türk Edebiyatı çerçevesinde tasavvufî 

terimler ve mazmûnlar incelenmiĢtir.  

 

 



 

 

 

 

Ġkinci bölümde ise HûlâsatüĢ-Ģürûh Ģerhinin 81-160 varaklarının günümüz 

harflerine aktarımına yer verilmiĢtir. Metnin ardından ek olarak tıpkıbasımı da 

eklenmiĢtir. 

 

Anahtar Kelimeler: Hülâsatü‟Ģ-Ģürûh, Murâd Molla, Tasavvuf, Mazmun, 

Mesnevî, Mevlevî. 

 

 

 

 

  



 

 

 

 

ABSTRACT 

 

Canan ÖZFĠDAN                                                                September 2011 

 

"After death we do not call anywhere my grave” 

 Our volunteers cognition grave. " said the great maestro Hz. The works of 

Mevlana Celaleddin-i Rumi had also won the hearts. 

 

 

And the well-known, "Masnavi" is mentioned first that comes to mind, 

"Masnavi-i ġerîf'iyle been guiding humanity in the past as now. This is more clear 

and understandable to the people of our time guiding the guide presented a case 

study has been the source asked. 

 

 

Written by Murad Molla's Masnavi Ģerhinin çalıĢılmasındaki Hülâsatü'Ģ-

ġürûh the present purpose hasebiyledir proximity. A voluminous work consisting of 

six volumes HulasatüĢ-Ģüruh because in this study were not given all of Ģerhinin 

Masnavi-i Sharif. And a certain portion of the work handled by Hulastü'Ģ-Ģürûh 

studied foils of 81-160. 

 

 

If the structure of the study, to be divine declaration, in general, consists of 

two parts: 

The first chapter, the importance of Masnavi-i Sharif, the mystical tradition of 

commentary and HulasatüĢ-Ģüruh need to work and content characteristics of the 

building and briefly touched upon. These issues are more skate on the cause of 

concern for something new to reveal. 

 

 

The second section, examples of the potential to be explained in the text 

studied, mystical terms are examined within the framework of old Turkish literature. 



 

 

 

 

 

 

The third and last section 81-160 HulasatüĢ-Ģürûh explanation for the transfer of the 

letters pages of today have been given. In addition to the text, then added in just the 

printing. 

 

Key Words: Hülâsatü'Ģ-Ģürûh, Murad Molla, Sufism, Mazmun, Masnavi, the 

Mevlevi. 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 



 

 

 

 

ĠÇĠNDEKĠLER 

 

ÖZET………………………………………………………….…….......i 

ABSTRACT ………………………………………………………….....iii 

ĠÇĠNDEKĠLER …………………………………………………. ..........v 

KISALTMALAR…………………………………………...……..........viii 

ÖNSÖZ ……………………………………………………….................ix 

 

 

GĠRĠġ 

 

1.Mesnevî-yi ġerîf‟in Önemi ……………………………………………....1 

2. HülasatüĢ-Ģürûh‟un incelenmesi……………………...………………….2 

 

 

BĠRĠNCĠ BÖLÜM 

 

 ESERĠN TASAVVUFÎ ġERH GELENEĞĠNE GÖRE ĠNCELENMESĠ 

 

1.1. DĠNÎ TERĠMLER……………………………………………….15 

1.1.1.Peygamberler……………………………………………………..15 

1.1.1.1.Hazret-i Muhammed(sav)…………………………   ……….. ..15 

1.1.1.2.Hz. Âdem……………………………………………………….16 

1.1.1.3.Hz. Ya‟kûb……………………………………...………………17 

1.1.1.4.Hz. Yusuf……………………………………………………….17 

1.1.1.5.Hz. Ġsa…………………………………………………………..18 

1.1.1.6.Hz. Mûsâ………………………………………………………..19 

1.1.1.7.Ġsmâil aleyhisselâm……………………………………………...20 

1.1.1.8.Hz. Yunus…………………………………………………….....20 

1.1.1.9.Hz. Ġbrâhim……………………………………………………...21 

1.1.1.10.Süleymân aleyhisselâm………………………………………....21 



 

 

 

 

1.1.1.11.Cercîs aleyhisselâm……………………………………………..22 

1.1.1.12.ġua‟yyib aleyhisselâm………………………………………..…22 

 

1.1.2. Kur‟ân-ı Kerîm………………………………………………....….22 

1.1.3. Sahabe-i Kiram…………………………………………………….23 

1.1.3.1. Hz. Osman (ra.)………………………………………………….23 

1.1.3.2. Hz. Fâtıma-tüz-Zehrâ (r.anhüma)………………………………..23 

1.1.3.3. Ġbn-i Mesût (ra)…………………………………………………..23 

1.1.3.4. Ka‟b bin Züheyr (ra)……………………………………………..23 

1.1.3.5. Hz. Zeyd bin Hârise (ra)………………………………………...24 

1.1.3.6. Hz. Ömer (ra)………………………………………………….....24 

1.1.4. Evliyâ-yı Kirâm…………………………………………………….24 

1.1.5. Kıyamet………………………………………………………….....25 

1.1.6. Ġbâdet………………………………………………………………26 

1.1.7. Namaz……………………………………………………………....27 

1.1.8. Oruç………………………………………………………………...27 

1.1.9. Zekât-Sadaka……………………………………………………….28 

1.1.10. ġehitlik Mertebesi………………………………………………...28 

1.1.11. Nikâh-Evlilik……………………………………………………....28 

1.1.12. ġehvet-Zinâ………………………………………………………..29 

1.1.13. Melekler………………………………………………………........29 

1.1.13.1.Cebrâil Aleyhisselâm……………………………………………..29 

1.1.13.2. Ġsrâfil Aleyhisselâm …………………………………………......31 

1.1.13.3. Mikâil Aleyhisselâm ………………………………………….....31 

1.1.13.4. Azrâil Aleyhisselâm…………………………………..…….........32 

1.1.14. ġeytân……………………………………………………………...34 

1.1.15. Cennet………………………………………………………….......36 

1.1.16. Cehennem…………………………………………………….........36 

1.1.17. Duâ………………………………………………………………...37 

1.1.18. Amel defteri ……………………………………………………….38 

 



 

 

 

 

1.2. TASAVVUFÎ TERĠMLER………………………………………..38 

1.2.1. AĢk (AĢık, MâĢuk, Muhabbet)……………………………………..38 

1.2.2. GözyaĢı, Ağlamak………………………………………….…….....40 

1.2.3. Ġnsan-ı Kâmil……………………………………………………......42 

1.2.4. Nefs-i Emmâre, Hevâ-yı Nefs…………………………………...….43 

1.2.5. Bekâ ve Hayat-ı Ebediye………………………………………...….44 

1.2.6. Seyr-i Sülûk……………………………………………………...….44 

1.2.7. Ġmtihân………………………………………………………...…….45 

1.2.8. ġeyh (MürĢid)- Mürîd…………………………………………….....45 

 

1.3. TASAVVUFÎ MAZMÛNLAR……………………………………...47 

1.3.1. Âb, Âb-ı Hayat……………………………………………………...47 

1.3.2. Levh-i Mahfuz……………………………………………………....47 

1.3.3 Anâsır-ı Erbaa………………………………………………………..47 

1.3.4. Felek………………………………………………………...…....…48 

1.4. ATASÖZLERĠ……………………………………………………….48 

1.5. ESERDE ADI GEÇEN YER ĠSĠMLERĠ…………………………..49 

1.5.1. Bağdat ve Tabas……………………………………………………..49 

1.5.2. Yemen – Darvân…………………………………………………….49 

1.5.3. Hindistan…………………………………………………………….50 

1.5.4. Buhâra…………………………………………………………….....50 

 

1.6. ESERDE ADI GEÇEN ġAHISLAR……………………………..50 

1.6.1. Leyla ve Mecnûn……………………………………………….....50 

1.6.2. Ashab-ı Kehf……………………………………………………...51 

1.6.3. Ebu Cehl…………………………………………………………..52 

1.6.4. Firavun…………………………………………………………….52 

1.6.5. Âzer………………………………………………………………..52 

1.6.5. Nemrûd………………………………………………………….…53 

1.6.6. Sultan Mahmud ve Ayaz…………………………………………..53 

1.6.7. Hz. Mevlâna………………………………………………………..55 

1.6.8. Ebu yezid el-Bestamî……………………………………………....55 



 

 

 

 

1.6.9. Hasan-ı Basri (ra. el-bârî)…………………………………………..55 

1.6.10. Hazret-i Meryem…………………………………….....…….........56 

1.6.11. Hallâc-ı Mansûr………………………………………….……......56 

1.6.12. Cüneyd-i Bağdadî………………………………………………....56 

1.6.13. Hârûn ReĢid………………………………………………….........57 

1.6.14. ġeyh Sa‟dî…………………………………………………............57 

1.6.15. ġem‟i Efendi……………………………………………......…......57 

1.6.16. ġeyh Ġsâ Efendi………………………………………………........58 

1.6.17. Necâtî…………………………………………………...……….....58 

1.6.18. Ferîdüddîn Attâr…………………………………………………....58 

1.6.19. Hazret-i Mısrî………………………………………………..…......58 

 

ĠKĠNCĠ BÖLÜM 

 

METĠN……………………………………………………………….........59 

KAYNAKÇA…………………………………...………………........…..398 

 

EK-1 TIPKIBASIM………………………………………………........401 

 

 

 

 

 

  



 

 

 

 

KISALTMALAR 

 

 

 

Ank.  :Ankara 

Ans.   :Ansiklopedi 

b.   :Bin 

C.   :Cilt 

Çev.   :Çeviri 

DDA  : Diyanet Vakfı Ġslam Ansiklopedisi 

Ens.   :Enstitü 

Fak.   :Fakültesi 

Haz.   :Hazırlayan 

Hz.   :Hazret 

Ġst.   :Ġstanbul 

Ktp.   :Kütüphanesi 

M.   :Milâdî 

mad.   :Maddesi 

MEB.  :Milli Eğitim Bakanlığı 

NeĢr.  :NeĢriyat 

Nr.   :Numara 

s.   :Sayfa 

S.   :Sayı 

TDK   :Türk Dil Kurumu 

TDV   :Türk Diyanet Vakfı 

TY   :Türkçe Yazmalar 

 

 

 

  



 

 

 

 

ÖNSÖZ 

 

Mesneviler Türk Edebiyatı‟nda hikâye ve roman gibi birçok türün 

yerini tutmuĢtur. Bundan dolayı Mesnevilerin edebiyatımızda özel bir yeri 

vardır. Ve bu türdeki eserler günümüze kadar insanlar tarafından okuna 

gelmiĢtir. 

 

Mesnevîler aĢk hikâyeleri, savaĢ destânları, dinî ve tasavvufî konular, 

Ģehirlerin özellikleri, Ģairlerin yaĢam tecrübeleri gibi konuların dile 

getirilmesinde kullanılmıĢlardır. Mesnevi geniĢ yelpazeye sahip bir türdür. Bu 

Ģekilde konu yönüyle zengin olan mesnevi türü, içinde barındırdığı çeĢitli 

anlatımlarla her kesimden insanın dikkatini çekmiĢtir.  

 

“Mevleviyye tarikatının kurucusu, mutasavvıf, âlim ve Ģair” 

(DĠA,C.29, Ankara, 2004) Mevlâna Celâleddin-i Rûmî hazretlerinin yazdığı 

Mesnevî-i ġerîf bu eserlerin baĢında gelir. Bundan dolayı mesnevî denince ilk 

hatırlanan, Mevlânâ hazretlerinin kıymetli eseri Mesnevî-i ġerîf‟dir. Aslında 

Mevlânâ eserini “KeĢĢâfü‟l-Kurân, Fıkh-ı Ekber, Saykalü‟l-ervah ve 

Hüsâmînâme”(DĠA, C.29, Ankara, 2004) gibi isimlerle adlandırsa da eser 

yazıldığı türün ismiyle anılır olmuĢtur.  

 

“Kitabın Mesnevî adıyla yaygınlık kazanmasından sonra kelimenin 

geçtiği yerlerde çağrıĢtırdığı Ģey klasik Ģiirin mesnevi nazım Ģekli değil 

Mevlâna‟nın mesnevisi olmuĢtur.” (DĠA, C.29, Ankara, 2004) 

 

Mesnevî‟de yer alan menkıbeler, halk hikâyeleri darb-ı meseller 

(atasözleri), eğitici ve öğretici misâller insanlığın ahlâkını âlî tutmayı 

amaçlamıĢtır. Ġnsana “insân-ı kâmil” olmanın Ģerâitini sunmuĢ ve bu yolda 

yapılması ve yapılmaması gerekenleri izâh buyurmuĢtur. Ġnsanın sosyal ve rûhî 

hayatında düzeni sağlayarak ruh-beden bütünlüğünün insâna verdiği huzuru 



 

 

 

 

tattırmayı amaçlamıĢtır. Yani Mesnevî-i ġerif bu özelliğiyle insana her zaman 

ve her çağda maddi ve mânevi yaĢamında yol gösterici olmuĢtur.  

 

“Mevlâna‟nın seyr ü sülûkte bulunanlar için irĢad kitabı olarak tanıttığı Mesnevî 

bir metnin insan ve toplumu nasıl dönüĢtürebileceğine örnek teĢkil eder. Abdurrahmân-ı 

Câmî‟nin Mevlâna için söylediği “Peygamber değil fakat kitabı vardır” sözü Mesnevî‟nin 

bu fonksiyonuna iĢaret etmektedir. Tasavvufun bütün konularını didaktik bir üslupla ele alan 

eser zengin bir Ģerh geleneğine de zemin hazırlamıĢtır.” (DĠA, C.29, Ankara, 2004) 

  

ġerh geleneği içinde birçok Ģerhi bulunan Mesnevî-i ġerif adeta bu 

geleneğin öncüsü olmuĢ gibidir. Farsça olarak yazılan eser, yazıldığı günden bu 

yana birçok mütercim ve Ģarîh tarafından Türkçe‟ye çevrilerek Ģerh edilmiĢtir. 

Bu geleneği devam ettiren Ģarihlerden biri de Molla Murad NakĢibendî‟dir. 

Murad NakĢibendî‟nin HulasatüĢ-Ģürûh adlı eseri Mevlâna‟nın Mesnevî-i 

ġerîf‟inin Ģerhidir.  

 

Bu çalıĢmada da 6 ciltten oluĢan HulasatüĢ-Ģürûh adlı mesnevî 

Ģerhinin 5.cildinin 81-160 varakları günümüz harflerine aktarılmıĢtır.  Bu 

eserin seçilmesinin sebebi 19. yy. gibi günümüze yakın bir tarihte var olmuĢ 

olmasıdır. HulasatüĢ-Ģürûh incelenirken Ġstanbul Üniversitesi El Yazmaları 

Kütüphanesi‟ndeki TY-6313 No.lu nüsha dikkate alınmıĢtır. 

 

Bu çalıĢma bir giriĢ ve iki ana bölümden oluĢmaktadır. GiriĢ 

bölümünde metnin incelemesi yapılmıĢ, dil özellikleri ile ilgili örnekler 

sunulmuĢtur. Ve yine bu bölümde eserin 81-160 varaklarının konu 

kapsamından söz edilmiĢ, eserin içeriğinde Mesnevî-i ġerif‟de yer almayan 

fakat esere Mollâ Murad tarafından eklenen kısımlardan bahsedilmiĢtir. 

 

HülâsatüĢ-Ģürûh adlı eser incelenirken özellikle dini terimler ve 

tasavvufî mazmunlar göz önünde bulundurulmuĢtur. Öncelikle bu terimlerin 

açıklaması yapılmıĢ ardından metinde geçen örnekleri eklenmiĢtir. Bu bölüm 

çalıĢmanın birinci bölümünü oluĢturmaktadır. Ġkinci bölümde ise HülasatüĢ-



 

 

 

 

Ģürûh adlı Mesnevî Ģerhinin 81-160 varaklarının günümüz harflerine aktarılmıĢ 

hâli bulunmaktadır. Ġkinci bölümden sonra kaynakça eklenmiĢtir. Son olarak da 

eserin tıpkı basımının eklenmesi uygun görülmüĢtür.  

 

HülâsatüĢ-Ģürûh incelemesi uzun soluklu bir çalıĢma olsa da ciltler 

tamamlandığında çok değerli bir çalıĢma ortaya konulmuĢ olacağına 

inanıyorum. Ve bu değerli inceleme içinde küçük bir damla olan bu  çalıĢmamı 

uzun uğraĢlardan sonra tamamlamamda bana yardımcı olan Saygı değer 

hocalarım Doç. Dr. Yusuf ÇETĠNDAĞ‟a ve Yrd. Doç. Dr. Nodirkhon 

KHASANOV‟a teĢekkürlerimi sunuyorum. Bana bu zorlu süreçte destek olan 

eĢim Murat ÖZFĠDAN‟a, her zaman yanımda olan sevgi değer anneme ve 

kıymetli babama çok teĢekkür ederim. 

Canan ÖZFĠDAN 

Ġstanbul-2011 

 

 

 

 

 

 

  



 

 

 

 

GĠRĠġ 

 

 

1. Mesnevî-i ġerîf’in Önemi 

 

Mesnevî-i ġerîf  “Mevlâ‟na Celâleddin-i Rûmî‟nin tasavvuf anlayıĢını 

içeren Ġslâm kültürünün en önemli eserlerinden biri”dir.(DĠA, C.29, Ankara, 2004) 

 

Mevlânâ‟nın Mesnevî‟yi yazarken Kurân-ı Kerim‟den ilhâm aldığını 

söyleyebiliriz. Çünkü Mesnevî‟de de Kurân-ı Kerim‟de olduğu gibi insanlara yol 

gösterici öğütler ve peygamber kıssaları yer alır. Ve bundan ders çıkarılması 

gerektiği anlatılır.  

 

 

Mevlâna konu olarak Kurân-ı Kerim‟den ilhâm aldığı gibi üslup olarak da 

Kurân-ı Kerim‟in Ģiirsel yapısından ilhâm almıĢtır. Mevlâna, eserini nesir Ģeklinde 

değil, beyitler halinde Ģiirsel bir Ģekilde ifade etmiĢtir. Ses benzerliklerinden, 

tekrarlardan, kafiyelerden yararlanmıĢ, kelimeleri özenle seçmiĢtir. Ahengi oluĢturan 

bu itinalı yapı sayesinde okuyanlar ve dinleyenler mânâyı anlamasalar dahi 

Mesnevî‟den etkilenirler.  

 

 

Mesnevî‟yi seyr ü sülûk yolunda olanlara bir rehber olarak tanımlayan 

Mevlânâ, Mesnevî‟nin Ģiirsel yapısını bir çerçeve olarak kullanır. Ve asıl amacı 

eserde mânayı layığıyla anlatabilmektir. Bunun için de anlatmak istediği her Ģeyi 

kıssalar, hikâyeler, darb-ı meseller, özlü sözler ve kıymetli vecizelerle süsler. Her 

türlü konudan bahseder ve insanların ufkunu açmaya, manevî âlemi göstermeye 

çalıĢır.  

 



 

 

 

 

Mesnevî‟deki hikâyeler insanlara insan-ı kâmil olma yolunda yapmaları ve 

yapmamaları gereken hususları anlatır ve her iki durumda da insanın sonuç olarak ne 

hâle geleceğini açıklar.  

 

 

Ġnsanlara yol gösterici bir konumda olan Mesnevî-i ġerîf, yazıldığı günden 

bugüne kadar her dönemde okunagelmiĢtir. Ġnsanlar bu değerli eserin anlattığı 

dünyayı merak etmiĢ ve bu merak farsça yazılmıĢ olan eserin birçok dile 

çevrilmesine zemin hazırlamıĢtır.  

 

 

Eserin baĢka dillere çevrilmesinin yanı sıra Türkçe çevirileri de dönemden 

döneme, dil özellikleri göz önünde bulundurularak sadeleĢtirilmiĢ, Ģerh edilmiĢtir. Bu 

Ģerhlerden bazıları; “15. yüzyılda: Kemaleddin Hüseyin b. Harezmî, Ġbrahim Beg, 

Muinî, Molla Fenarî, Dede Ömer RuĢenî; 16. yüzyılda: ġahidi Ġbrahim Dede, Surûrî, 

Sûdî, ġem‟î, Yûsuf-ı Sineçâk; 17. yüzyılda: Ġlmî Dede, Ġsmail Ankaravî, Abdülmecid 

Sivasî, Sarı Abdullah Efendi; 18 yüzyılda: Ġsmail Hakkı Bursevî, Nahifî Süleyman, 

Abdullah Salahi Efendi, ġeyh Galib; 19. yüzyılda: Mehmed Murâd Efendî, 

YeniĢehirli Avni Bey; 20. yüzyılda: Abidin PaĢa, Veled Çelebi Ġzbudak, Tahirü‟l-

Mevlevî, Abdülbaki Gölpınarlı, Reynold A. Nicholson, ġefik Can…” Ģeklinde 

sıralanabilir. Bu kıymetli eserin daha iyi anlaĢılması ve içselleĢtirilmesi için yapılan 

çalıĢmalarla birlikte, değeri gün geçtikçe daha iyi anlaĢılmaktadır. Bizim bu 

çalıĢmamızın da bu yolda atılan adımlardan bir adım olmasını arzu ederiz.  

 

 

2. Hûlâsat’üĢ-Ģürûh’un Ġncelenmesi 

 

Mesnevînin kıymetinin ve mânâsının anlaĢılabilmesi adına çeviriler ve 

Ģerhler yapıldığından bahsetmiĢtik. Bu Ģerhlerden biri de 19.yüzyılda Mollâ Murâd 

tarafından yazılan HulasatüĢ-Ģürûh adlı eserdir. Bu bölüm HülasatüĢ-Ģürûh adlı 

Mesnevî Ģerhinin 81-160 varaklarının yapı ve içerik bakımından incelenmesinden 



 

 

 

 

oluĢmaktadır. Mesnevinin bu kısmında hangi konuların anlatıldığı ve ġârih‟in Ģerh 

yaparken nelere dikkat ettiği üzerinde durulmuĢ, metinden örnekler verilmiĢtir. 

 

 

Mesnevî Ģârihi olan Molla Murâd NakĢibendî, Mesnevî‟yi Ģerh ederken 

Mevlânâ‟nın yolundan gitmiĢtir. Eserin Ģerhini yaparken eserin özünden 

uzaklaĢmamaya hassasiyet gösteren Molla Murad, esere yer yer eklemeler de 

bulunmuĢ ve öğütler vermiĢtir. Bu eklemeleri yapmasının amacı anlatılanların daha 

iyi anlaĢılmasını sağlamaktır. 

 

 

Molla Murad,  Ģerhe ayetler, hadîsler, atasözleri ve evliyaullah‟ın kelâmları 

ile farklı bir boyut kazandırmıĢtır. 

 

 

“Tenin mevti evliyaullahın indinde acı olmaz. Çünkü onlar, mevt ile kuyu 

gibi olan dünyadan cennet bahçesine giderler. Niteki hadîs-i Ģerifde “

”
1
 buyurulmuĢtur ki zindandan bir müferrah mahale gide, o 

kimse de asla teessüf olmaz. Niteki Hazret-i Mısrî kuddise sırrahu divanında 

buyurmuĢdur. Beyit, “Ne gam giderse dünyadan, niyaz-ı visâline (121b) erer 

elhamdülillah. Ve yine bir hadîs-i Ģerifde “ ” 

buyurulmuĢtur.”(122a) 

 

 

ġârih, çeĢitli deyimler ve atasözleri ile beyitlerin Ģerhine farklı bir renk 

katmıĢtır: “ Keçisi bin olmuĢ” demek “kemaliyle sevinmiĢ” demekten kinayedir. 

Niteki darb-ı mesel meĢhurdur ki “Bin koyunlu kurt gibi kurulur” derler.(97a)” 

 

 

                                                 
1
 Dünya müminin zindanı, kafirin cennetidir. 



 

 

 

 

“Cân nedir ki onu Kerîm olân zât-ı ecelden ve alânın üzerine tercih ve 

ihtiyâr edeyim. Elbette etmem, belki cânımı ona fedâ ederim. Pire nedir ki ona infiâl 

edip ondan için tahtıma ferĢ eylediğim kilimi yakayım yahûd kilimden murâd 

yorgandır. Ya‟nî o sitemde ki yorganı pireden için yakmam demekdir. (118b)”  

Burada yer alan, günümüzde de kullandığımız “ Pire için yorgan yakılmaz” 

atasözümüzdür. Ve bir baĢka örnekte  “Kaz gelecek yerden tavuk esirgenmez” 

atasözümüz yer almaktadır: “PâpûĢçuya îrâd bu emvârı mezkûreden gelmiĢdir. 

ġüphesiz dahi oraya mâlını vermek ve kerem eyler. Darb-ı mesel meĢhûrdur ki kâz 

gelen yerden tâvuk dirîg‟ olunmaz derler. (107a)”  

 

Diğer bir örnekte ise anlatılan hikâyeye uygun olarak “Bin nasihatden bir 

musîbet yeğdir” atasözümüzün kullanıldığını görmekteyiz: “Her ne kadar babası 

“Oğul, bu tatlıdan çok yeme sonra piĢmân olursun ve damına hiddet gelmek ile 

çıbanlara mübtela olursun” dese dinlemez. Ve helva ve Ģekerden fâriğ olmaz. Çünkü 

çıbânın derdi ona Ģüru‟ ve ibtida‟ etdi. Nasihatde onun iki kulağını küĢâde eyledi. 

Ba‟zı nüshâda “kerd” yerine iki mısra‟da dahi Ģed vaki‟dir. Bu cihetden darb-ı mesel 

meĢhurdur ki bin nasihatden bir musîbet yeğdir, demiĢlerdir. (147a)” 

 

 

“Niteki Necâtî‟nin Ģiirinde “Gelir ey Necâtî severmiĢ yıkılanı yıkılan, onun 

için hep güzeller bî-vefâ olsun” der.” Bu örnekte Ģârih, Ģerhe Necâtî‟nin Ģiirinden bir 

beyit eklemiĢtir. 

 

 

Molla Murad Mesnevî‟yi Ģerh ederken farklı nüshâları karĢılaĢtırmıĢtır. 

Anlatılan konunun farklı nüshâlarda nasıl anlatıldığını ifâde etmiĢ ve nüshâlardaki 

farklılıkları ayrıntılı olarak belirtmiĢtir. Beyitlerin hangi nüshâda, ne Ģekilde, nasıl 

yer aldığını göstermiĢ ve birkaç nüshâ arasında karĢılaĢtırma yaparak yorumda 

bulunmuĢtur. Kendisine göre en sahih nüshânın hangisi olduğunu söylemiĢ ve bunun 

sebebini açıklamıĢtır.  



 

 

 

 

 

 

“ġârih Mevlevî‟nin nüshâsında ve Ģârih ġem‟i Efendinin nüshâsında çün 

ġua‟yyib aleyhisselâm vâki‟ olmuĢdur. Ve lâkin indimizde bir nüshâ-i sâhihe vardır 

ki Ġdris köĢkünde dergâh-ı Abdullah kâseferîde post-niĢîn irĢâd-ı fahrel-meĢâyih Ģeyh 

Ġsâ Efendi el-nakĢibendi kuddise sırrahu‟nun nüshâsıdır. Onda muharrer olan çün 

Ya‟kûb aleyhisselâm‟dır. Ve bu nüshâ sahîhdir. Ve yine makâm-ı delâlet eder ki 

nüshâ-yı sahîha Ya‟kûb‟dur. Zîrâ hikâyemiz aĢk hikâyesidir. Bu sûretde ġua‟yb 

nüshâsı kalem-i nâsihden sehvolmak görünüyor.”(87b-88a) Mollâ Murâd burada 

ġarih Mevlevî‟nin nüshasını, ġem‟i Efendi‟nin nüshâsını ve üçüncü bir nüshâ olarak 

da ġeyh Ġsâ Efendi‟nin nüshâsını karĢılaĢtırmıĢtır. Nüshâların ilk ikisinde kıssada 

geçen peygamber Hz. ġuayb olduğu hâlde üçüncü nüshâda kıssa Hz. Yakûb‟a 

atfedilmiĢtir. Molla Murâd kendi yorumu ile birlikte üçüncü nüshânın sahihliğine 

kanaât getirmiĢtir. 

 

 

Eserin genelinde olduğu gibi bu bölümde (81-160 vr.) de insanlara 

nasihatler verilmiĢ ve dinî Ģeraitlerden bahsedilmiĢtir. Ġnsanın, Allah-teâlâ‟ya ulaĢma 

yolunda neleri yapması ve neleri yapmaması gerektiği anlatılmıĢtır. Konular bu 

bölümde yer alan kırk bir hikâyenin içine zımmedilmiĢtir. Bu kırk bir hikâye de 

kendi içinde çeĢitli hikâyeler ve anlatılar barındırmaktadır. Bu hikâyelerin her birini 

ayrıntılı olarak anlatamamakla beraber kısaca değinmeye çalıĢacağız. 

 

 

Hikâyelerin içinde tasavvuftaki “seyr-i sülûk”, fenâfillâh, bekâbillâh 

makamları, aĢk-aĢık, mâĢuk, muhabbet gibi kavramlar anlatılmıĢ ve ilgili konulara 

dair kıssalar söylenmiĢtir. Meselâ; tasavvuftaki Ģeyh ve müridden söz edilmiĢtir. 

“Ġnsan-ı kâmil olup hakikâti kalp gözüyle görebilmek nasıl olur?” ve “Hakikâti gören 

insanın ağlaması nasıl olur?” gibi soruların cevapları verilmiĢtir. 

 

Bu konuya dair anlatılan bir kıssa Ģöyledir: Bir mürid Ģeyhinin yanına gelir. 

Ve görür ki Ģeyhi ağlamakta ve mürid oturur Ģeyhi ile birlikte ağlar. ġeyh nasıl 



 

 

 

 

ağlarsa o da öyle ağlar. Sonra bu mürid dergâhdan çıkarken Ģeyhin diğer bir müridi, 

ağlayan müride seslenir: “Hey kardeĢ! ġeyh ağladı ve sen de onunla birlikte ağladın 

ama zannetmeyesin ki senin ağlamanla Ģeyhin ağlaması birdir. . ġeyh hakikâti gördü 

ve ağladı. Ve sen hakikâti bilmeyerek Ģeyhe ittibâ ile ağladın. Bu iki bükânın denk 

olması için senin de Ģeyhin geçtiği zorlu yollardan geçmen ve türlü sıkıntılar çekmen 

gerekir ki Ģeyhin ağlayıĢına eriĢesin.” der.  

 

 

Mevlânâ, bu kıssayı Ģuna benzetir: Bir mecliste iki dost birbirine lâtife eder. 

Ve meclistekiler gülerler. Mecliste bulunan sağır adam da gülenlerle birlikte güler. 

Sonra yanındakine gülünen hâlin ne olduğunu sorar. Aslında fıkrayı duymamıĢtır 

ama gülenlere ittibâ eder ve güler. Yanındaki Ģahıs hâli ona açıkladığı vakit ikinci 

defâ güler. Bu seferki gülme, anladığından hâsıl olur. Burada sağır adam müride 

benzetilmiĢtir. Müridin hakikâti bilmediği hâlde ağlaması, sağır adamın da hakikâti 

anlamadığı hâlde gülmesi denktir. 

 

 

Ġnsanın kâmil olduğunda evvelki hâllerine gülmesine, sahabelerin bir kıssası 

örnek verilmiĢtir: “Bâd-el-kemâl kendinin evvelki Ģâdisine kendine hande„ gelir. 

Ya‟nî evvelki taklît vakti taklitle ettiği inbisâta sonra güler. Birgün sahâbe„-yi Güzîn 

rıdvanallahu teâlâyı aleyhim ecmain Mescid-i ġerif‟de söyleĢip gülerlerdi. Fahr-i 

âlem Muhammed Mustafa Sallallahu Teâlâ vesellem üzerlerine gelip “Ne söyleĢip 

gülersiniz?” buyurdular. Cevap verdiler ki “Cahiliyet vaktinde asnâme ettiğimiz 

hallerimizi söyleĢip güleriz” derler. ĠĢte insân kâmil olduğunda evvelki hâline güler. 

Niteki tıfl merd-i kâmil olduğunda tufuliyet vaktinde olan mela‟besine güldüğü 

muhakkakdır.(91a)” 

 

 

Mevlânâ, Mesnevî‟sinde ünlü aĢk hikâyelerine de değinmiĢtir. Bunlardan 

Leylâ ve Mecnûn, Hüsrev ü ġîrîn, Veys ü Ramîn gibi kahramanlar üzerinden aĢk, 

aĢık, maĢuk mazmunları söz konusu edilmiĢ, bu aĢkların gerçek aĢk olmadığı ve 

gerçek aĢkın Allah-teâlâ‟ya duyulan aĢk olduğu ifâde edilmiĢtir. 



 

 

 

 

 

 

“…maĢûka olan Veys‟in ve onun âĢığı olan Râmîn‟in kitaplarını oku ve dahi Hüsrev dedikleri 

âĢığın ve onun maĢûkası ġirîn‟in kitaplarını oku ki göresin. O ahmaklar hasedlerinden neler etdiler. Mesela 

Ferhad Hüsrev‟in rakîbi olduğundan Husrev onu hîle ile katlettirdi. Sonra kendini dahi öldürdüler. ġirîn ona 

dahi kalmadı. Rakibleri ile çok mücadele eyledi. Â‟kıbet, rekabası onu dahi katletdiler. Ve yine Râmîn 

rakîpleriyle çok mücâdele eyledi. Â‟kıbet rekabâsı dahi onu katletdiler. Veys ona da (84b) kalmadı. Zîrâ 

âĢıkda fenâya gitdi ve ma‟Ģûkda fenâya gitti. Hem böyle âĢıklarda ve ma‟Ģuklarda bir Ģey değildir. Ve 

onların dahi bir Ģey değildir. Zîrâ âĢık Allah-u Teâlâ‟nın aĢığı olandır. Ve aĢk dahi muhabbet-i ilahîyeye 

denir. Böyle dünyânın güzellerine olan muhabbet aĢk olmayıp hemân hevâ-yı nefs ve sevdâ makûlesidir.” 

(85a) 

 

 

Mesnevî‟de insanın asıl amacının ve ulaĢması gereken noktanın ne olduğuna 

dair düĢünceler de söz konusu edilmiĢtir. Ġnsanın asıl görevi; Allah Teâlâ‟ya kul 

olmaktır ve insanlar bunun için Allah Teâlâ‟ya söz vermiĢlerdir. Ġnsanın sözünde 

durması gerekir. Bu durum metnin bir bölümünde Ģu Ģekilde yer alır: 

 

“Ġnsân ağaç gibidir. Ve insânın ahdi ağacın kökü gibidir. Ağacın köküne 

gâyet sa‟y ile tımâr lâzımdır. Hâsılı insân ezelde etdiği ahde sebât göstermek ve onu 

bozmamak lâzımdır, demekdir.”(82b) Ġnsan ağaca benzetilir. Nasıl ki ağacın güzel ve 

iyi meyve vermesi için budanması, bakımının yapılması gerekir; öyle de insana, 

insan-ı kâmil olma yolunda ağaç gibi bakım yapılmalıdır. Burada insanın ezelde 

ettiği ahdden bahsedilir. Bu ahd ruhlar yaratıldığı vakit insanın Allah‟a kul olduğuna 

dair verdiği sözdür. 

 

 

“Kulak  koy  Mevlâ‟nın  “ahdinize vefâ edin”  buyurduğuna ve iyi tea‟kkil eyle. Ta ki ey derviĢ 

Yâr-ı Hakîki‟den sana “Ben de sizin ahdinizi vefâ ve muhâfaza ederim” cevabı gele ve Hakk senin ahdini 

bozmaya ve sana ahdinde sebât vere.(83b)” 

 

 



 

 

 

 

ġârih, Mesnevî-i ġerîf‟te anlatılan öğüt ve nasihatleri etkili bir Ģekilde 

açıklamaya çalıĢmıĢtır. Bunun için bazen okuyucuyu cehennem ayetleri ve 

hadisleriyle korkutmuĢ, nefsin emirlerine uymaktan kaçınılması gerektiğini anlatmıĢ 

bazen de nefsinin isteklerine uymaktan kaçınanların insan-ı kâmil olduğunu ve bu 

kiĢilerin mükâfatının cennet olacağını ifade etmiĢtir. Mesnevi‟nin temelinde yer alan 

konulardan; nefsin dizginlenmesi, insanın mâsivadan uzak durması, dünyanın terki 

gibi konulara dikkat çekilmiĢtir. “Dünya nimetlerinden uzak dur ki ölüm vaktinde 

çirkinlik deryasının dalgaları arasında boğulmayasın. (140b)” ġerhin bu bölümünde 

güzel ve hayırlı bir ölüm için insanın dünya nimetlerinden uzak durması gerektiği 

anlatılır. Dünya nimetlerinden uzak durmak,  Allah‟ın emirlerini yerine getirmek, 

ibadet ü taâtte bulunmak insanı, insan-ı kâmil mertebesine ulaĢtırır.  

 

 

Mesnevî‟de, insân-ı kâmil olma yolunda örnek alınacak bir Ģahıs olarak 

Ayaz anlatılır. Ayaz,  Gaznelilerin hükümdarı Sultan Mahmud‟un pek sevgili 

nedimidir.  

 

 

 Sultan Mahmud ve onun yâreni Ayaz‟ın kıssasında; Ayaz‟ın sultana çok 

sadık olması ve padiĢahın emîrlerinin, Ayaz‟ı kıskanması anlatılır. Ayaz, padiĢahın 

himâyesine girmeden önce giydiği eski çarığını ve abasını odasına asmıĢtır. Ve her 

an gözünün önünde olsunlar istemiĢtir. Çünkü bunlara baktıkça eski günlerini hatırlar 

ve nefsine “kibirlenme, nereden geldiğini unutma!” der. Odasının kapısını sürekli 

kilitli tuttuğundan dolayı padiĢahın emîrleri Ayaz‟ın hücresinde altın ve mücevher 

sakladığını düĢünürler ve bu düĢüncelerini padiĢaha söylerler. PadiĢah Ayaz‟a çok 

güvenmektedir fakat emîrlere ders olsun diye Ayaz‟ın odasının aranmasını emreder. 

Bir gece yarısı emîrler, Ayaz‟ın odasına girerler ve her yeri kazarlar fakat hiçbir Ģey 

bulamazlar. Sultanın huzuruna elleri boĢ mahcûp bir Ģekilde gelirler. Mevlâna, bu sû-

i zanda bulunan emîrleri peygamberler hakkında kötü düĢünenlere benzetmektedir.  

 

 Daha sonra sû-i zan eden emîrler, padiĢahtan af dilerler fakat padiĢah bu 



 

 

 

 

affı Ayaz‟dan dilemeleri gerektiğini söyler. Mütevazı olan Ayaz odanın kapısını 

kilitlemekle onların sû-i zannına kendisinin sebep olduğunu söyler ve onları 

suçlamaz. Bu Ģekilde iyi huylu ve nefsini dizginlemiĢ bir insan olan Ayaz‟ın kıssası 

üzerinden insan-ı kâmil anlatılmıĢtır; “Yine Ayâz‟dan insân-ı kâmil murâd 

olunur.(141a)” 

 

ġârih, Mesnevî‟de telmihe konu olan peygamber kıssalarına da açıklamalar 

getirmiĢ, anlattıklarını ayet ve hadislerle desteklemiĢtir. Mesnevî‟de yer almayan 

birçok ayet ve hadis, Ģerhe Ģârih tarafından eklenmiĢtir. 

 

 

“Burası onun beyânında der ki kötü iĢli adam çünkü o kötü iĢde temekkün 

edici olur. Ve dahi iyilerin devletinin eser ve alâmetini görür. O zamân Ģeytân olur. 

Hasedinden mâni‟-yi hayr olur. Uluların güzel ilmini ve salâh ve takvâsını istemez. 

Ġblîs gibi zîrâ harmanı yanmıĢlar ve fakir olmuĢlar, cümle-yi harmanı yanmıĢ isterler 

ve fakir olmuĢ isterler. Niteki Kurân-ı Kerim‟de “ ” 

buyurulmuĢdur. Bu ayet-i kerîme Ebû Cehl‟in hakkında nâzil olmuĢdur. Zîrâ fahr-i 

âlem Muhammed Mustafa Sallallahu Teâlâ aleyhi vesellem‟i Mescid-i Haram‟da 

namâz kılmakdan men‟ ederdi. Hatta birgün Haram‟da kurbân olmuĢ bir devenin 

iĢkembesini fahr-i âlem secdedeyken râs-ı Ģerifine vuzu‟ ederdi. Ġbn-i Mesu‟d 

radiyallahu anha iâ‟ne etmeye kâdir olmadı. Fahr-i âlem Efendimiz dahi iĢkembenin 

altından kalkmaya kâdir olamadılar. Hazret-i Fatımâ-tüz-Zehrâ radiyallahu teâla anha 

validemiz bu hâlden (82b) habîr oldular. Süra‟tle yetiĢip Ebu Cehl‟e serzeniĢ edip ve 

bir Ģamar vurup iĢkembeyi râs-ı Ģerifinden kaldırdılar. O zamân secdeden Sultân-ı 

Enbiyâ hareket edip kalkdılar. Ve mübarek yed-i Ģeriflerini kaldırıp 

 diyerek KureyĢ ulularından yedi kimseyi ta‟dâd 

ederek bedduâ‟ buyurdular. Cümlesi onların Bedr günü mürd olup cânları cehenneme 

vâsıl oldu. Ma‟nâsı; haber ver Ģu kimsenin hâlini ve insâf eyle ki iyi hâlmidir? Allah 

u Teâlâ‟nın abd namâz kıldığında onu salâvatından men‟ eder, demekdir.(83a)” 

 



 

 

 

 

 

Mollâ Murâd beyitleri Ģerh ederken açıklamaları sade bir dille yapmaya 

çalıĢmıĢtır. ġerhe uygun olarak eklediği açıklamaları, düĢünceleri ve kıssaları 

Mesnevî‟nin yapısına uygun bir Ģekilde yerleĢtirmiĢ ve bir bütünlük oluĢturmuĢtur. 

Eser incelendiğinde yapılan Ģerhin, eserin bir parçası gibi olduğu görülür. Kısa, 

anlaĢılır ve açıklayıcı yapıda bir Ģerh düĢülmüĢtür.  

 

 

 Eserde kelimelerin mânâlarının yanında ses, yapı ve Ģekil özelliklerine 

de yer verilmiĢ bu konuda da açıklamalar yapılmıĢtır.  

 

 

“Senin dostunun çünkü düĢmanlığı peydâ eyleye, onun uyuz gibi olân kini 

ve hasedi taĢra vura. “Kin” burada uyuz ma‟nâsınadır. Kin ve hased eğerçi kalbdedir. 

Velâkin teksir etdiğinde insânın yüzüne vurur ve zâhir olur. Uyuz illeti dahi 

içeridedir. Kâhice taĢra vurur. Bu cihetle Hazret-i Mevlâna kuddise sırrahu kîni ve 

hasedi uyuza teĢbiye buyurdular.(108b)”  

 

ġerhin bu bölümünde “kin” kelimesinin mânâsı verilmiĢ ve beyitte hangi 

anlamda kullanıldığı söylenmiĢtir. “kin” kelimesinin “uyuz”a benzetilmesi ve 

benzetilme sebebi açıklanmıĢtır. 

 

“MüĢterî” muhabbetinden ve âĢık muhabbetinden basîreti zâi„l olup ayağını 

lağv ve bâtıla koymuĢ keremdâr âĢık ve ziyâde muhabbete derler. Fesâd sokmak ve 

hezeyân ve türrehâta denir. (104b)”Burada da “müĢterî” kelimesinin anlamı 

verilmiĢtir. Metin incelendiğinde, bu örnekleri çoğaltmak mümkündür. Bazı 

kısımlarda ise kelimelerin anlamlarıyla birlikte vezinlerinin ve hangi kelimelerle aynı 

kökten geldiğinin açıklaması yapılmıĢtır. 

 

 

“Fî el-vakıa‟ cihânda böyle senahî olamaz ve meselî dahi yokdur. Ve dahi 

kasîlden öĢür verirdi. Kasîl baĢaklanmamıĢ tâze ve sebz arpaya derler. Lisân-ı 



 

 

 

 

Türkî‟de galat edip “hâsıl” denir. Ve dahi çünkü harmanda buğday ve arpadan bir 

nesne dökerdi. (105b) Saman ile karıĢmıĢ olanından ya‟nî kesmeğinden öĢür verirdi. 

Ba‟zı nüshada “ezkefe„i harman” vâki‟ olmuĢdur. “Kefe” kesmek ta‟bîr olunan 

nesneye derler. Niteki na‟t Ģâhidide gelir. Mısra‟ kefe kesmekdi. Ortaya enbâz ve 

dahi çünkü buğdâyı sâmanından ayrı ederdi.”(106a) 

 

 

Mollâ Murad, HülastüĢ-Ģürûh eserini -yazıldığı dönemde- halkın 

anlayabileceği bir üslûpta yazmıĢtır. Bazı bölümlerde Arapça, Farsça kelimeler 

olmakla birlikte eserin genelinde sâde bir dil kullanmıĢtır. Zîrâ eserin yazılıĢ amacı 

da Mesnevî‟nin her kesimden insan tarafından anlaĢılabilmesini sağlamaktır. 

 

HülasatüĢ-Ģürûh‟u incelediğimizde; Mollâ Murâd‟ın beyitlerin anlaĢılabilir 

olmasını sağlamak amacıyla öncelikle kısa bir Ģerh yaptığını daha sonra gerekli 

gördüğü yerlerde açıklamalara yer verdiğini söyleyebiliriz. 

 

“… Allah Teâlâ‟nın ihsânı ve kudretinin bir emre ta‟alluku kabiliyete 

mevkuf değildir. Halkın ihsânı ve kudreti kabiliyete mevkuf olduğu gibi zîrâ nâsın 

ihsânında ve kudretinin bir Ģeye ta‟allukda o nesne isti‟dâd lâzımdır.(109b)” Buraya 

kadar beyitin mânâsı verilmiĢtir. Daha sonra Ģârih beyitin izâhını örnek vererek 

açıklamıĢtır: 

“Meselâ kılıçcı demirden kılıç yapar. Lâkin demir kılıç olmaya kâbildir ve 

ağaçdan kılıç yapmaya her ne kadar üstâd-ı kâmil olsa kâdir değildir. Zîrâ ağaçda 

kılıç olmaya isti‟dâd yokdur. Ama kudret-i ilâhiye ademe teallük eder. Ġsti‟dâd 

yokken ve adem dahi vücud bulur. (110a)” Burada Allah‟ın yaratması için nesnenin 

istidâdının olmasına gerek olmadığı açıklanmaktadır. Hz. Mevlâna bu beyitte; 

Allah‟ın yaratması için nesnede istidâd olmak zorunda değildir fakat insanın bir Ģeyi 

yapabilmesi için nesnenin o Ģeye kabiliyetinin olması gerekir, der. Ve Ģarih, bu 

meseleye demir ve ağaç nesnesini örnek verir. Bir kılıç ustası, demirden kılıç 

yapabilir fakat ağaçtan kılıç yapamaz. Çünkü demir serttir ve yapı olarak kılıç 

olmaya uygundur yani istidâdı vardır. Ağaç ise kırılgan yapıya sahiptir ve ağaçtan 

kılıç olmaz yani ağacın kılıç olmaya istidâdı yoktur. Ġnsanın bir Ģey yapabilmesi için 



 

 

 

 

nesnenin istidâdına ihtiyacı vardır fakat Allah-teâla‟nın nesnenin istidâdına ihtiyacı 

yoktur. Nitekim toprağın insan olmaya istidâdı yokken ondan insanı halk etmiĢtir. 

ġârih, bu mevzu ile ilgili ayeti de eklemiĢtir. “Kâlallahu Teâlâ “  فَِٓ   كََ ؿَ  ُٙٓ ْٓلُ َ  ََّٗٔٓا ِ 

ْٕ  ٍيَئًْا ُٕ كيٌََُٞ ًُْٖ َُُٚ ٍَ يوَُٞ َ ”
2
 ma‟nâsı ancak bizim hâl ve Ģânımız bir Ģeye onun 

olmasını murâd eylediğimizde ona “ًُٖ”
3
 diye emreylemekdir. Ve baĢka bir mâdde 

ve alet lâzım değildir. O Ģey dahi her ne ise derâkab olur. (110a)” 

 

 

Mesnevî-i ġerif iç içe geçmiĢ birçok hikâyeden meydana gelmektedir. Bu 

hikâyeler zamanın örf ve âdetlerini anlatmakta ve içinde tefsir, hadis, fıkıh, tasavvuf, 

tarih, tıp gibi ilimlerle ilgili bilgileri barındırmaktadır. Mesnevî-i ġerîf‟in 81-160 

vr.ları arasında temel olarak kırk bir hikâyenin anlatıldığını ifade etmiĢtik. Bu 

hikâyelerin bir kısmını Ģu Ģekilde sıralayabiliriz; 

 

• Bir Ģahsın peygamberlik iddia etmesi; “Peygamberlik iddia edince ona, Ne 

yedin de böyle ahmakça ve beyhûde konuĢuyorsun? denilip cevabında, “Eğer bir Ģey 

bulup yeseydim, ne ahmak ne de saçmalayan olurdum” diyen Ģahsın hikayesi, 

ehlinden baĢkasına söylenilen her iyi söz, saçma söylenmiĢ olur.”
4
 (81a) 

 

 

• Halkın kendilerini doğru yola iletmek isteyenler ve hakikâti anlatanlarla 

alay etmeleri; “Öyle diyerek hayf getirirler ki “doğan ne acep eski hikâyeler getirdi. 

Zîrâ lâfdan söz dokur ve söylediğinin birinin aslı yokdur.” (82a) Doğan kuĢu hakikâti 

anlatır fakat baykuĢlar onun anlattıklarının efsâne olduğunu iddia ederler. 

 

 

• Kötü kimsenin kötülükte sabit kalması ve insanların (Ģeytan gibi) hayır 

iĢlemesine mâni olması anlatılır. Ebu Cehl‟in Peygamber Efendimiz (sav) namaz 

                                                 
2
 Onun emri bir Ģeyi murad edince ona sâde ol demektir, o oluverir. (Yasin/82)  

3
 “ol!”  

4
 (ÇELEBĠOĞLU, Âmil: Mesnevî-i ġerîf Tercümesi, s.558, TimaĢ yay., Ġstanbul, 2007) 

 



 

 

 

 

kılarken baĢından aĢağıya iĢkembe dökmesi ve O‟nun (sav) namazını engellemeye 

çalıĢması.(83a) 

 

 

• MâĢukuna, aĢkı için yaptığı fedakârlıkları ve gösterdiği vefâyı anlatan 

aĢığın hikâyesi ve mâĢukunun ona cevâbı. 

 

 

• Papağana ayna aracılığıyla, konuĢma öğretilmesi ve buradaki papağanın 

müride aynanın da Ģeyhe benzetilmesi. 

 

 

• Câriyenin hanımının eĢeğine cima‟ talim ettirmesi. 

 

 

• Sözü ve hâli bir olmayan kâfirlerin hâlinin izâhı; Zâhidin câriyesiyle zinâsı 

ve karısının bu durumu anlaması. 

 

 

• Darvân ehlinin kıssası; Salih bir adamın malının zekâtını vermesi, malının 

bereketlenmesi ve çocuklarının bu bereketi göremeyip babalarının zekât vermesinden 

Ģikâyet etmeleri.  

 

 

• Âdem (as.)‟ yaratılırken dört büyük meleğin (Cebrâil (as.), Mikâil(as.), 

Ġsrâfil (a.s), Azrâil (as.)) yeryüzünden bir avuç toprak istemeleri ayrı baĢlıklar 

hâlinde anlatılmıĢtır.  

 

 

• Sultan Mahmud ve nedîmi Ayaz‟ın kıssası, 

 



 

 

 

 

• Bir maĢuğun aĢığına “kendini mi çok seversin yahut beni mi?” sorması ve 

imtihan etmesi. 

 

• Tövbe-i nâsuhun, Nasûh adlı bir dellâğın hikâyesi üzerinden anlatılması  

vb. 

 

Sonuç olarak, Mesnevî-i ġerîf‟in ve buna yazılmıĢ olan HülasatüĢ-Ģürûh adlı 

eserin bir bütünlük teĢkil ettiğini söyleyebiliriz. Mollâ Murâd, hikâyelerden oluĢan 

Mesnevî‟nin üslûbuna uygun olarak beyitleri Ģerh etmiĢtir. Okuyucunun, beyitlerin 

anlamına hakkıyla vâkıf olmasını sağlamıĢtır. Molla Murad‟ın yazmıĢ olduğu bu Ģerh 

gayet açıklayıcı bir Ģerh olmuĢtur. Ve Ģerhin eserden ayrı düĢünülemeyeceğini bize 

göstermiĢtir. 

 

 

 

  



 

 

 

 

 

BĠRĠNCĠ BÖLÜM 

 

ESERĠN TASAVVUFÎ ġERH GELENEĞĠNE GÖRE 

ĠNCELENMESĠ 

 

1.1. DĠNÎ TERĠMLER 

 

1.1.1. Peygamberler 

1.1.1.1. Hazret-i Muhammed (sav) 

“Ġslâm‟a göre, peygamberlerin evveli Âdem, âhırı Hz. Muhammet‟tir. Hz. 

Muhammet, peygamberlerin efdalidir. Kur‟an ona nazil olmuĢtur (Hâtem-ül-enbiya) 

olduğu için kıyamete kadar baĢka peygamber gelmiyecektir.  (Levend:Âgâh Sırrı, 

s.77,  Ġstanbul, 1984.) 

 

 

O âdem Hazret-i Muhammed sallallahu teâla aleyhi ve sellem huyludur. Sen 

dahi onunla huy tut. Ve onun tabi‟yle tabîa‟t sâhibi ol. (86b) 

 

 

Zîrâ Hazret-i Ahmed‟e mensup ağaçdan onunla elmâ vardır. Ve semere„-yi 

Muhammedîye‟ye vâsıl olmuĢdur. Ona yâr ol ki fâi„de-i azîme göresin. Hâsılı iyilere 

mukâren ol buyurmak isterler. (87a) 

 

 

“Görmez misin Hazret-i Muhammed Mustafa sallallahu teâlâ 

aleyhivesellem Efendimiz‟in cism-i Ģerîfinin eczâsı et ve deri idi. Eğerçi terkîbde her 

ten onun cinsidir ve her beĢer zâhirde fahr-i âleme mümâsildir. Her beden et tutar ve 

deri tutar ve kemik tutar. Hiç bu terkip cism-i Ģerif-i Muhammedî için olan havas ve 

hâlât-ı baĢka cisimlerin terkibinde olur mu? Belki olamaz.(93b)Zîrâ bu terkip cism-i 

Muhammedî'de mu‟cizât-ı azîme zâhir oldu. Öyle ki cümle terkipler o mu‟cizeler ile 



 

 

 

 

mât ve mağlûp oldular. Ve Kurân-ı Kerîm'de dahi fahr-i âlem Efendimiz zâhirde 

küffârın misli olup bâtında olmadığı musarrahdır. (94a) 

 

Vacib-i Teâla hazretleri halâvetli olarak matlûba vuslat için sünnet ve â‟det 

koymuĢdur. O sünnetle herkes maksûduna vâsıl olur. Dahi mu‟cize„-i enbiyâ o â‟deti 

hark edip sebeb-i teĢebbüs yokken vücûd bulur. Meselâ peygamberimiz Muhammed 

Mustâfa sallallahu teâla aleyhi vessellem hazretlerinin mübarek parmakları arasından 

su icrâ buyurdukları gibi iĢte bu suyun esâbi‟ beynlerinden cereyânına zâhirde bir 

sebep yokdur. (110b) 

 

Bunların taam-ı ilahiye ma‟ni olması ancılayın der ki Resul-i Ekrem ve 

nebî-yi muhterem sallallahu Teala aleyhi vesellem buyurmuĢtur ki açlık Cenab-ı 

Hakk‟ın taam-ı manevîsidir. Onunla mübalağa ile sâdık olanların bedenlerini ihyâ 

eder. (123b) 

 

Fahr-i â‟lem Muhammed Mustafâ sallallahu teâla aleyhi vesellem buyurdu 

ki rüku‟ ile sücud cenab-ı Hakk‟ın kapısında halka gibi olan vücudunu dövmek 

(145b) ve vurmakdır. Ya‟ni rükû‟ ve sücûd bâb-ı Hak‟daki vücud-ı hakikisini 

vurmakdır. Ve halkayı vurmak kapının küĢadına sebepdir. Ve rüku‟ ve sücud ile 

tekarrüb alîyullah olur demek isterler. (146a) 

 

1.1.1.2. Hz. Âdem 

 

Burası onun beyânındadır ki Âdem aleyhisselâm‟ın cism-i Ģerîfinin 

yaradılmasının ibtidasından Cibrîl aleyhisselâm‟a Hak Teâlâ‟dan emir geldi ki “yürü 

arzdan bir avuç toprak tut ve filân yere ilet”. Ve dahi bir gayrı rivâyetde geldi ki “her 

tarafdan bir avuç toprak tut ve yine filân yere ilet” ki o yer Tâi„fle Mekke‟nin 

mâbeyniymiĢ diye ba‟zı mahalde yazmıĢlardır. (111b) 

 

 



 

 

 

 

Ebû el BiĢr künyesiyle mekni ve Cenâb-ı Hakk‟ın halîfesi ve dahi melâike-

yi Kirâmın tahiyyât için secde olunması ve dahi meleklerin malumu Âdem  

Aleyhisselâm‟ın cism-i Ģerîfi terkîb ve tertîb için cihet bu makâmda için 

ma‟nâsınadır. (113a) 

 

Burası Âdem aleyhisselâm‟ın cism-i Ģerîfi vücûd bulsun için Cenâb-ı 

Hakk‟ın yerden bir avuç toprak alması için Ġsrâfîl aleyhisselâm‟ı göndermesidir. 

(115b) 

 

Lâkin hazreti Âdem aleyhisselâm o çarığını ve köhne kürkünü önüne 

getirdi. Öyle diyerek ben tînden halk olundum ve aslını bildi ve tînden halk 

olunduğuna mu‟terif oldu. Bu cihetden Cenab-ı Kibriyâ kendinden sâdır olan 

zellesini kendine necis eyledi. Ve bir sünnet-i seyyie„ vaz‟ edip iblîs gibi kimsenin 

dalâletine sebep olmadı. (140a) 

 

Yani Cenab-ı Hakk her ne ki halk ederse yoklukdan halk eder. Ve onun 

tevcihi dâi„mâ adem tarafınadır. Böyle olunca sen dahi Hazret-i Âdem gibi yokluk 

izhâr eyle ki mazhar-ı Latif-i Bârî olasın. Eğer iblîs gibi varlık izhâr edersen matrud 

dergâh-ı Hüdâ olursun. Zîrâ varlığa Cenâb-ı Hakk‟ın aslâ iltifatı yokdur. (140a) 

 

1.1.1.3. Hz. Ya’kûb 

 

Onda muharrer olan çün Ya‟kûb aleyhisselâm‟dır. Ve bu nüshâ sahîhdir. 

Zîrâ Ya‟kûb aleyhisselâm‟ın firâk-ı Yusuf aleyhisselâm‟dan bükâ ederek mübârek 

dide-i seâ‟d-ı temendelerine imârî olduğu meĢhûr ve mütevâtirdir.  (87b) 

 

 

1.1.1.4. Hz. Yusuf 



 

 

 

 

“ġehvete meyil insanı kör ve sağır eyler. Hatta merkebi ve çirkin Ģeyleri 

gözüne Yusuf gibi eyler ve ecmel gösterir ve nârı dahi gözüne ve âlâ ve sâfi nur 

gösterir.”(97a)  

 

Hazret-i Yusuf aleyhisselâm gibi bu zindanîlerin rü„yâsının ta‟bîri onun 

katında nice a‟yân ise Ayâz‟ın dahi hakikât-ı hâli öylece i‟ndinde a‟yandır. (142a) 

 

1.1.1.5. Hz. Ġsa 

Kuran-ı Kerimdeki ilm- i vehm Ġsa aleyhisselâm‟a mensup olan nefis 

gibidir. “Dem”den murâd Kurân-ı Kerîm'in hurûf-ı mukattaâtıdır. Her nefis bunun 

gibi değildir. Ya‟nî “herkesin kelâmı hurûf-ı mukattaât-ı Kurânîye gibi değildir” 

demekdir. Zîrâ halkın kelâmı ya ferahdan yahût gamından gelir. Ya‟nî sürûrundan 

veyahût gamından söyler demekdir. Ama kelam-ı ilahî böylece değildir. Zîrâ dem-i 

Ġsâ gibi mürde-i delânı ihyâ etmektedir. ĠĢbu ebyâd ile Kuran-ı azîmi a‟sâ-yı Musâ ve 

nefes-i Ġsâ aleyhisselâma teĢbih buyurdular ve halkın kelâmını bayağı a‟sâyı ve 

bayağı âdemin nefesini nefesine teĢbiye buyurdular. Bayağı a‟sâ a‟sâ-yı Musâ'nın 

yanında ve bayağı nefes, nefes-i Ġsâ‟nın yanında nice mahv olurlar ise hâdis dahi 

kadîmin yanında öylece mahv olur. (93b) 

Kabiliyet eğer fi‟l-i Hakk‟ın Ģartı olaydı aslâ bir ma‟dûm vücuda gelmezdi. 

Zîrâ a‟demde vücuda kâbiliyet yokdur…Ekseri ahvâl â‟dat ve sünnet üzerine cârîdir. 

Ya‟nî kere kudret Hak â‟deti hark edici olur. Ve hilâf-ı â‟dat o Ģey vücûda gelir. Ġsâ 

aleyhisselâm‟ın bâbâsız vücûda geldiği gibi. (110b) 

 

Zîrâ sebebin halikı olan Mevlâ sebepsiz her ne dilerse vücûda getirir. Allah 

Teâlâ‟nın kudret-i mutlakâsı esbâbı yırtar görmez misin? Ġsâ aleyhisselâm çamurdan 

kuĢ sûreti yapıp içine üfleyip ba‟sûnallah kuĢ olup uçardı. (111a) 

 

 



 

 

 

 

 

1.1.1.6. Hz. Mûsâ 

 

Ba‟da Mûsâ aleyhisselâmın peygamber değilim. Allah olacağına vahiy ile 

ârif oldukda Mûsâ aleyhisselâm‟a buyurmuĢlar ki Ben dua edeyim sen amîn de 

ġua‟yb aleyhisselâm mübârek gözlerinden a‟mânın zâi„l olması için duâ buyurup 

Mûsâ aleyhisselâm dahi amîn buyurup duâ kabûl olduğunda Cennet-i âlâdan Cibrîl-i 

Emîn bir kadeh Ģerbet getirip nûĢ eylediğinde fî el-hâl mübârek gözleri bînâ oldu 

diye tasrîh olunmuĢdur. (87b) 

 

“…Cenab-ı Hak, Tûr-ı Sina‟ya yaklaĢtığı zaman tekrar Musa‟ya hitap 

ederek, elindeki asâyı yere bırakmasını emretti. Musa asâyı yere bırakınca, asâ büyük 

bir yılan olup harekete baĢladı. Musa korkup kaçtı. Allah, onu al ve korkma, dedi. 

Musa‟nın bu mucizesi bütün sihirbazları ĢaĢırttı.” (Levend, Ġstanbul, 1984) 

 

Vakt-i beyân görmez misin her kimse ki imtihândan için eline bir a‟sâ alır. 

O a‟sâ imtihân vaktinde Musâ aleyhisselâm‟ın a‟sâsı gibi kaçan olur eğerçi sûretde 

a‟sâ-yı Mûsâ‟ya benzer ise de hakikâtte benzemez. Zira o ejderhâ  olur ve bu a‟sâ 

olmaz. Bu sûrette bu a‟sâ o a‟sânın katında mahvolur. (93a) 

 

Cenâb-ı Hakk‟ın ihsânından hem ejderhâ olup a‟sâ-yı Mûsâ-yı âleyhisselâm 

gibi bahri yarar. (94a) 

 

Her birisinin elinde a‟sâ vardır ki ben Mûsâ‟yım diyerek ve yine herkesin 

eblehâne okur ve üfler. Öyle diyerek ki ben Ġsâ‟yım Ve buna bir alây sâde diller dahi 

i‟timâd ederler. (101a) 

 

Ayet-i ilâhiyeyi ve hazret-i Musâ‟nın aleyhisselâm nübüvvetine delâlet eden 

mu‟cize-yi bâhireyi görüp ve müĢahade etdikden sonra sizin kalpleriniz yine kasvet-i 

muttasıf oldu. Böyle olunca bu kulûb kasvetden taĢ gibidir. Belki kasvet ve Ģiddet 

yönünden eĢidir demekdir. (109b) 



 

 

 

 

 

Bundan sonra kabiliyet Ģart olmadığına misâl-i îrâd ederek buyururlar ki 

buna Musâ aleyhisselâm‟ın a‟sâsı ejderhâ olurdu. A‟sâda hayye-i azîme olmakda 

isti‟dâd varmıydı? Ve dahi güneĢ gibi yed-i Ģerîfleri parlayıcıydı. Ve ziyası zulmet-i 

Ģeb-i izale ederdi. Elde böyle lemâ‟ne-yi isti‟dâd varmıdır? ĠĢte isti‟dâdsız a‟sâyı 

hayye ve eli güneĢ eyledi. Fehm olundu ki a‟tâ-yı Hak‟da kâbiliyet lâzım değilmiĢ. 

(110b) 

 

Ey Ayaz senin aĢkının kıssasını canla çok okurum. Sen dahi Ģimdiden sonra 

benim kıssamı oku zira ben dahi Ģimdi hikâye oldum. Tahkik sen okursan ey 

muktedabe olan zât ben okumam. Zira ben Tur dağı‟yım ve sen Hazreti Musa 

aleyhisselam gibisin ve bu efsane dahi seda gibidir. Biçare dağ guft u gûdan ne bilir 

ki nedir. Zirâ o guft u gûnun ne olduğunu (136a) Hazret-i Musa aleyhisselam bilir. 

Ve dağ böyle Ģeyleri bilmekden tehîdir. (136a)  

 

1.1.1.7. Ġsmâil aleyhisselâm 

Ġbrahîm aleyhisselâm namâzını tekmil için ferzende-i mükerremleri Ġsmâil 

aleyhisselâmı kurban eyledi idi. (90-a) 

 

1.1.1.8. Hz. Yunus 

Eğer Yunus aleyhisselâm gibi deryâda timsâhın ağzına düĢmek var 

ise…(88a) 

 

Burası Yûnus aleyhisselâm‟ın kavminin kıssasıdır. Ve bu kıssa onun beyân 

ve bürhânıdır ki Mevlâ‟ya yalvarmak ve ağlamak âlem-i bâlâdan nâzil olan belâyı 

edicidir. (115a) 

 

Yûnus aleyhisselâm‟ın kavmine çünkü belâ ve gadap ilâhi zâhir oldu. 

Belâdan bedel ateĢle dolu bulut semâdan bunların üzerine nâzil olmak için cüdâ oldu 

ve gelmeye baĢladı. Bulut zemîne yıldırım atardı. Ve taĢı yakardı. Ve yine bulut 

arslân gibi homurdanırdı. Ve iĢidenin yüzünün rengi havfından dökülürdü. Kavmin 



 

 

 

 

cümlesi gece damları üzerinde idi. Bu cihetle görürlerdi ki yukarıdan böğürtüler ve 

bu Ģiddetli belâlar zâhir olurdu. Çünkü kavim bu hâli müĢâhede etdiler. Dâmlardan 

aĢağı geldiler. Zîrâ helâk olacaklarını cezmetdiler. BaĢı açık oldukları hâlde sahrâ 

cânibine tevcih etdiler. Ve yine mâderler evlâdını taĢra etdiler. Ve yalnız sahrâya 

bırakdılar. Hatta cümlesi feryâd ve figân kaldırdılar. AkĢam namâzı vaktinden seher 

vaktine dek o cemaât baĢına toprak eylediler ve taslarla dökdüler. Hatta kemâl-i 

feryâdlarından sedâları cümlesinin tutulmuĢ oldu. Bu cihetden o a‟nûd kavim üzerine 

merhâmet-i ilâhiye geldi. Yasdan sonra ve sabırsız ahdan sonra ya‟nî ümidlerini kat‟ 

etmiĢlerken ve ıztırarı bu kadar âh etmiĢlerken âheste âheste o ateĢli bulut geri 

dönmek tutdu. Ve semâ sâf oldu. Menkûldür ki bir kavme azâb geldiğinde geri 

reddolunduğu yokdur. Fakat Yûnus aleyhisselâm‟ın kavminden red olundu. Ve vakt-i 

yasda imânları (115b) kabûl oldu. Yûnus aleyhisselâm‟ın kıssası uzundur ve ünlüdür. 

Türâb almayı söylemekliğin vaktidir. Ve dahi feyz verici kelâmı söylemek 

zamânıdır. Kavm-i Yûnus‟un ahvâlinden bu kadarı ile iktifâ edelim. Ve evvel ki 

hikâyemize rücu‟ edelim buyurmak isterler. (116a) 

1.1.1.9. Hz. Ġbrâhim 

“…ey benim ma‟Ģûğum eğer bu yolda ateĢe gitmek Ġbrâhim aleyhisselâm 

gibi var ise...(87b) 

 

Eğer o müslî ten hastalığını yahut oğlu ölmüĢ ve diyâr-ı ahire gitmiĢ, onun 

firâkını görmüĢ ise ve onun için ağlar ise onun namâzı batıl olur. Zirâ asıl namaz, 

tenini ve veledini Hazreti Ġbrahîm aleyhisselâm gibi terk etmekdir. (89b) 

Ve dahi Hazret-i Muhammed Mustafa sallallahu Teâlâ aleyhi veselleme 

emr-i Cenâb-ı Bârî geldi ki “Bu huylar ile ol”. Zira Kuran-ı Kerim‟de tahkîk Hazreti 

Ġbrahim‟in dinine ittibâ‟ eyle buyurdu. Ve yine ayet-i ahirîde “sizin için Hazreti 

Ġbrahim‟de ittibâ‟ edecek haslet-i hasene vardır” buyurdu. (89b) 

 

 

1.1.1.10. Süleymân aleyhisselâm 

 



 

 

 

 

Hücceti ve ahkâm-ı Ģeri‟yeyi ĢiĢeye teĢbihin sebebi Süleymân aleyhisselâm 

azgın cinleri ĢiĢeye hapsedip deryâya ilkâ ederdi. Ve nâs Ģerlerinden emîn olurlardı. 

 

1.1.1.11. Cercîs aleyhisselâm 

“…eğer yetmiĢ kere Cercîs aleyhisselâm gibi maktûl olmak var ise…(87b)” 

 

1.1.1.12. ġua’yyib aleyhisselâm 

“…bekâdan ġua‟yyib aleyhisselâm gibi çeĢmine adem-i rû„yet-i târî olmak 

var ise…(87b)” 

 

ġua‟yyib aleyhisselâmın mübârek bâsirelerinin adem-i rû„yeti bükâdan 

öldüğü ma‟lûm değildir. Ve Ģöhreti dahi yokdur. Hatta mira„tül-kâinâtda ġua‟yb 

aleyhisselâmın zai‟f basirleri pîrlik sebebiyleydi. Ve hayli zamân rû„yeti sûryeleri 

olmadı. (87b) 

Bu sûretde ġua‟yb nüshâsı kalem-i nâsihden sehvolmak görünüyor. (87b)  

 

 

1.1.2. Kur’ân-ı Kerîm 

 

Oku Kurân‟dan ki ins Ģeytânları Hakk‟ın tebdîlinden nâĢî Ģeytân ile cins 

olmuĢlardır. (86b) 

 

Sen Kurân-ı Azîm‟de sûre-i Kevser‟i okumuĢsun. Böyle değilmidir? Böyle 

olunca niçin kuru ve susuz kalmıĢsın. O kevserden niçin nûĢ etmezsin? Ve böyle 

teĢne-leb durursun? (87b) 

 

Kurân-ı Kerîm‟de vâki‟ olan ilm-i vehm hurûf-ı mukattaâtında olan harfler 

vesai„r hurûf-ı mukattaat dahi böylecedir. Zahirde durmakda ve görmekde Musâ 

aleyhisselâm‟ın a‟sâsı gibidir. Zirâ sâi„r harfler yani baĢka kimselerin tekellüm ettiği 

harfler meselâ “gök” desek zâhirde harf olmakda bunlara benzer. Velâkin bizim 

“gök” diyerek tekellüm ettiğimiz harfleri Kurân-ı Kerîm‟de vaki‟ olan ilm-i vehm 

harflerinin yanına vuzu‟ eylesek bu harflerin ma‟nâlarının yanında mahvolur ve yok 



 

 

 

 

olur. Zîrâ bu hurûf meâni-yi azîmeye delâlet eyler ve müfessirleri ma‟nâ vermekde 

aciz eder. Velâkin bizim harflerimizin ma‟nâsı olmamak hasebiyle yok olur. (93a) 

Eğerçi bu münzel olan huruf-ı mukattaa‟nın terkîbi hurûfdur. Ey ulu olan zât 

avâmın terkibine benzer ise de müĢabehat-ı sûriye olmakla ona itibâr yokdur. Zîrâ 

hakîkatde benzemez, bu ikisinin beyninde fark-ı azîm vardır. (93b) 

1.1.3. Sahabe-i Kirâm 

Birgün sahâbe„-yi Güzîn rıdvanallahu teâlâyı aleyhim ecmain Mescid-i 

ġerif‟de söyleĢip gülerlerdi. Fahr-i âlem Muhammed Mustafa Sallallahu Teâlâ 

vesellem üzerlerine gelip “Ne söyleĢip gülersiniz?” buyurdular. Cevap verdiler ki 

“Cahiliyet vaktinde asnâme ettiğimiz hallerimizi söyleĢip güleriz” derler. ĠĢte insân 

kâmil olduğunda evvelki hâline güler. Niteki tıfl merd-i kâmil olduğunda tufuliyet 

vaktinde olan mela‟besine güldüğü muhakkakdır. (91a) 

 

1.1.3.1. Hz. Osmân (ra.) 

Cibril-i Emîn hayânın ma‟deni Hazret-i Osmân radiyallahuanh gibi zeminin 

bu and vermesi ve böyle istirhâmı Cibrîl üzerine türâb almak yolunu bağladı. (112b) 

1.1.3.2. Hz. Fâtıma-tüz-Zehrâ (r.anhüma) 

Hazret-i Fatımâ-tüz-Zehrâ radiyallahu teâla anha validemiz bu hâlden habîr 

oldular. (82b)  

 

1.1.3.3. Ġbn-i Mesût (ra) 

Ġbn-i Mesu‟d radiyallahu anha iâ‟ne etmeye kâdir olmadı. (82b) 

 

1.1.3.4. Ka’b bin Züheyr (ra) ve Kaside-i Bürde 

Menkuldür ki Ka‟b bin Züheyr radıyallahu anh din-i islamı ve ehlini hicv 

etmiĢler Fahr-i Alem sallallahu aleyhi vesellem Hazretleri hicvini iĢitip “demni 

heder” buyurdular. Bu haber bir edri tarafından ki sahabe-i güzînden idi. Kendine 

vâsıl oldu. Ve sahabe-i güzîne her kanaati mahalde görür iseniz öldürünüz diye 

tenbih Muhammedi-yi kendine bilâ-haber ifade eyledi. Ve sana ba‟del yevm hayat 

yoktur. Elbette seni Ashâb-ı Kirâm‟dan birisi katleder. Bak kendine çâre bul, dedi. 



 

 

 

 

Bu haber-i mevhus kendine vâsıl olunca o anda mazhar-ı hidâyet oldular. Ve evvelâ 

binti Sâi‟d olan kaside-yi mübarekiye derakab-ı nazm edip salâvat-ı sabihden sonra 

mescid-i saadete tevci‟ buyurdular. Hazret-i Ömer bab-ı mescitte görüp gadapla 

kendine nazar buyurunca “Emân ya Ömer beni huzur-ı Rasulullah‟a ilet diyerek 

yalvardı. Hazret-i Ömer mescid-i Ģerife dahil olup Ka‟b geldiğini huzur-ı 

“Rasulallah‟a götür” diye niyazını haber verince ruhsat buyurulup Hazret-i Ömer 

Ka‟b‟ı alıp içeri getirdi. Huzur-ı Rasulallah‟da islâmını izhâr edip kaside-yi Ģerifesini 

dahi takdim eyledi ve bu hikâyeye delâlet eder. (126b) 

 

1.1.3.5. Hz. Zeyd bin Hârise (ra) 

Mesela; Zeyd‟in namesi Ömer‟e ve Ömer‟in namesi Bekir‟e gitmeyecek. Ve 

bazı ulemâ dahi “herkesin namesi sa‟idden olur ise sağ eline ve eĢkıyadan olur ise sol 

eline verilecek” diye beyan eylemiĢlerdir.(128a) 

 

1.1.3.6. Hz. Ömer (ra) 

Menkuldür ki hilafeti zamanında Hazret-i Ömer mescide geldiğinde görmüĢ 

ki Ka‟b kendi kasidesini avaz-ı bülend ile okur. Ve zâkirleri ve müslîleri ta‟ciz eder 

gibi anladılar ve buyurdular ki niçin refi‟ savt edersin ve cehr ile okursun? Gizli oku! 

Cevabında buyurmuĢlar ki ben bu kaside-yi hayrelbeĢerin huzur-ı Ģerifinde bundan 

a‟lâ avaz bülend ile okudum. Mesrur olup kemâl-i sürûrundan bürde-i saadetini bana 

elbas buyurdular. Sen kimsin ki beni avâz bülend ile okumakdan men‟ edersin. Nâçâr 

hazret-i Ömer sükût ettiler. (127a) 

 

1.1.4. Evliyâ-yı Kirâm 

“Evliyâ, ermiĢler, erenler, kerâmet sahibi kiĢilerdir. Bu kiĢiler hayatlarını 

riyâzet ve mücadelelerle geçirip kendilerini ibadet ve tâate adarlar. Kendilerine 

gaybdan haber verme, durumu keĢfetme gibi kerâmetler de verilen evliyâya bazen 

evliyâullah da denilir.”



      

 

 

Ülfet edecek yâr Allah-u teâladır. Yâhud Mevlâ‟nın makbulü ve Ģefâat 

edicisidir. Murâd enbiyâ-yı azâm ve evliyâ-yı Kirâm‟dır. ĠĢte bunlar ile ins ve ülfet 

ile demekdir. (108b) 

 

Sebepsiz eğer i‟zzet bize vâsıl olmuĢ değilse ve indellah makbûl olmaya 

mücâhede-yi nefs lâzım ise ki ekseri evliyâ„ullah derece„-i velâyeti mücâhede ile 

bulmuĢlardır. Kudret-i ilâhiye sebeb-i ref‟ edip belâ mücâhede makâm-ı velâyete 

(111-a) îsâl etmiĢdir. Böyle olması delâlet eder ki Cenâb-ı Hakk sebepsiz iĢ etmeye 

dahi kâdirmiĢ. (111a) 

 

Bir kimseye kaçan acı olur ki yılanların meyânından sekr tarafına iletirler. 

Bu hoĢ bir ferde acı olmaz iĢte Evliya-yı Kirâma dünyadan ahirete gitmek bu 

niceleyindir. Bu cihetle mevtden huzurları yoktur. (122a) 

Naîmin canından haberi olmaz belki naîmin ruhu kendi haliyle meĢgul olur. 

Ve tenin hâliyle mukîd olmaz bunun gibi evliyaullahın ervah-ı tayyibeleri dahi kendi 

halleriyle ve safalarıyla meĢgul olup bedenin hâkda yattığı ve çürüdüğü asla 

vazifesinden değildir, demek olur. (123a) 

Evliya-yı kiramın güzel gözleri dahi onun üzerine gayretleri cihetinden 

kötüdür. Zira onun hüsnü nihayetsizdir. Ehlullah mazhar-ı sırr-ı Muhammedî olan 

zâtlar için gayrette derler ve biz bu devlette niçin nâzil olmak diye gıpta ederler bu 

sebepden nazarları onlara değer. (134b) 



      

 

 

1.1.5. Kıyamet 

Hatta yevm-i kıyâmetde Allah rızâsı için sevdikle sen ve hubfillah edenlerin 

makâmını bulasın. (86b) 

 

Zîrâ bizim nefsimize merkep sûretlerini Cenâb-ı Hak verir. Zîrâ sûretleri 

Mevlâ tabia‟ muvaffak eyler. Yevm-i kıyâmetde sırrî izhâr budur. Havf ile Cenâb-ı 

Hakk Teâlâ‟dan merkep gibi tenden kaç ki rûz-ı kıyametde merkep Ģeklinde 

haĢrolmayasın. (98b) 

Çünkü kıyamet günü gelir veled bâbâsından firâr eder. Bu nazm-ı celîliden 

için her dost o saat sonra düĢmân olur. Öyle dost ki sana meczup olmuĢdu. Ve râh-ı 

Hakk‟a gitmekden sana ma‟nî olmuĢdu. ĠĢte dünyâ dostlarının (107b) Ve akrabânın 

hâli budur. Böyle dostları ve böyle hısımları neylersin Allah‟a bak buyurmak isterler. 

(108a) 

 

Bu vakit eğer senin dostların sana zıt olursa ve senden a‟râz edip ve sana 

husumete ve düĢmanlığa baĢlarlarsa agâh ol söyle ki benim günüm âlî oldu. O nesne 

ki kıyâmet günü olmak istedi. Bugün oldu çünkü kıyâmetde yarın birbirinden cüdâ 

olacakdır. Dünyada oldu diye söyle ve aslâ esef etme. Galallah-u Teâlâ “ illâ halâ  

yevmeizin ba‟dehüm ba‟d ilelmüttekıyn” Bu sarây-ı dünyanın ehli bana zıt oldu. Tâ 

kıyâmet günü bana Ģimdi mukaddem-i nakd-i hâlloldu. (108a) 

 

O yâr-ı sâdık dediğim bir yârdır ki senin mevtinden sonra onun 

muhabbetinin ayıplığı üç kat olur. Ve rûz-ı kıyâmetde senden kaçmaz. (108b) 

 

Çünkü afitab-ı kıyamet tulu‟ eder kabirdeki habend salih ve fasık derakab 

bilâ mahal sıçrarlar ve dahi “membeasena mimmer gadina haza mâ ve ader-rahman 

ve sadakal mürselin” derler. (129a) 

Çünkü ey hilekâr senin dünyada terazin eğri idi. Yevm-i kıyamette ceza 

terazisini niçin doğru istersin.(131a 

 



      

 

 

1.1.6. Ġbâdet 

 

Hâlin böyle vefâsızlık olunca sana kibir lâyık olmayıp dergâh-ı Bârî‟de 

gelip ubudiyet etmen münasipdir. (83a) 

 

Ey kullarına kuvvet ve temkîn ve sebât verici Mevlâ kullarına bu 

sebâtsızlıktan necât ver. Ve onları tâat ve ibâdetinde sâbit ve dâi„m eyle. (84b) 

 

Zîrâ nefsim bunun hikmetini bilmekde bana azim-i tekâzâ eder. Fî-el vâkı‟ 

insânın bir müĢkili oldukda zikirden ve fikirden ve ibâdetinden geri kaldığı mahsus 

ve mübessirdir. (104a) 

 

1.1.7. Namaz 

Bir kimse bir ârif-i billâhı âlemden sordu ki eğer bir kimse namazda âh ile 

ve âvâz ile feryâd figân ederek ağlar ise namazı bâtıl olur mu yoksa olmaz mı? O 

âlim ârif cevap verdi ki o gözden çıkan yaĢın adı ab-ı dîdedir. Görelim ki o giryende 

acaba ne görmüĢtür ki ağlar? Eğer Allah-u Teâlâ‟nın aĢkı ona galebe etmiĢ ise ve 

galebe-i aĢkdan ağlar ise yahut ettiği günâh hâtırına gelip ve ondan piĢmân olup 

nedâmetten ağlar ise onun namâzı bâtıl ve fasid olmaz. Belki o namaz kemâl tutar. 

Zirâ namâz yokdur ilâ huzur-ı kalb ile vardır diye hadis-i Ģerifde böylece 

buyurulmuĢtur. Ve bu bükâ huzur-ı kalbden gelir. (89a) 

O bir kimse bir âlim ârifden gizli olarak sordu; ona ki eğer bir kimse 

namâzda nevha ve feryâd ederek ağlarsa Onun namazı acep batıl olur mu? Yahut 

onun namazı cai„z ve kâmil olur mu ve bükâsı kendine muzarra olmaz mı? (89b) 

 

Ah u zâr bir günde beĢ kere kulu anlamaya da‟vet vardır. Öyle diyerek ki 

namâza gel ve anla. (114a) 

Ya‟ni rüku‟ ve sücûd bâb-ı Hak‟daki vücud-ı hakikisini vurmakdır. Ve 

halkayı vurmak kapının küĢadına sebepdir. Ve rüku‟ ve sücud ile takarrib alîyullah 

olur demek isterler. Gâle Allahu Teala “ve esced ve iktirab kâne bâb” Allah‟ın 



      

 

 

halkası imiĢ ve onu döğmek rüku‟ ve sücûdmuĢ. Kapı dik olunca küĢâd olunduğu 

gibi rüku‟ ve sücûd ile dahi bâb-ı Hüdâ açılsa gerekdir. Bab-ı Hakk‟ın kapısının 

halkası makâmında olan halka„-yı vücudu rüku‟ ve sücud ile her kim ki dakk ederse 

onun için devlet bâĢını kapıdan taĢra eder. Ve ona yüz gösterir. Ya‟ni devletli olur 

demekdir. (146a) 

1.1.8. Oruç 

Ey taam-ı maneviye talip oruçta sabır edici ol. Ve savm-ı ısrar eyle ve dahi 

her nefes kuvvet-i hüdayı müterkib ol ve hakdan taam-ı manevi iste. Zira o iĢte güzel 

Mevlâ ve halîm olan Allah Teâlâ ibadını hediyelerini muntazır olmak vaktinde verir. 

Eğer kul hediye-yi ilahiyeye muntazır olmaz ise ona bir Ģey vermez.(124a) 

 

1.1.9. Zekât- Sadaka 

Ve yine öĢrünü fukaraya tasadduk ederdi. Ve dahi çünkü onu hamur ederdi. 

Onun dahi ekmek yapmaksız öĢrünü verirdi. Ve dahi çünkü hamuru ekmek ederdi. 

Onun öĢrünü fukaraya ihsan ederdi. Bu senâhi böyle infâk etmesi cihetinden Allah 

Teâlâ hazretleri o çamurdan bâğına ve ekinine bir bereket-i a‟zîme koymuĢdu ki sâi„r 

bağların sahipleri hem meyvede ve hem akçede ona muhtaçdılar. . Ve bu merd-i 

cevâd ne meyve ve ne bâğda-yı istikrâdında vesâi„r husûsât-ı beĢeriyeden bir hususda 

onlara muhtaç değildi. (106a) 

 

Hem ekinin baĢağından hâlasâ lûcellah fukarâya öĢrünü tasdik ederdi. Ve 

yine Buğdayı çünkü samânından cüdâ olurdu. Ondan dahi fukaraya öĢrünü verirdi. 

çünkü buğday un olurdu. Ondan dahi öĢrünü verirdi. Çünkü ondan ekmek sana‟t 

olurdu. Ekmekden dahi öĢrünü tasdik ederdi. Hâsılı sadakayı eksâr edici bir merd-i 

Kerîm ve cevâddı demekdir. (106b)  

 

1.1.10. ġehitlik Mertebesi 

 

Ey Mevlâ senin kuluna cefâ etmekliğin ashab-ı vefânın vefâya taahhüd edip 

vefâ etmesinden iyidir. Niteki darb el-habîb zibeyb” demiĢlerdir dahi bâkîlerin Ģehid 



      

 

 

gibi vefâsı senin ihsânındandır. Eğer sen murâd etmezsen kimse bir ferde vefâya 

kâdir değildir. (109a) 

 

Zîrâ ulu Sultân gözyaĢını kadr u kıymetde Ģehidin kanına beraber tutar. 

Ya‟nî isyânı için ah edicinin nezd-i Hakk‟da mertebesi Ģehidin mertebesi gibidir 

demekdir. Böyle olunca ağla ki Ģehid rütbesini bulasın demekdir. (115b) 

Eğer mümin isen encâmda canın safına gel ve Ģehit ol zira senin bezmin 

âsumânda olmuĢtur ve Ģüheda muki‟d sadıkta sakinlerdir. (122b) 

1.1.11. Nikâh- Evlilik 

Böyle olunca nikâh  “Lâ havle velâ kuvvete illa billah” geldi yani bu kelâm 

seni nefis ve Ģeytan elinden nice halâs eder ise nikah dahi öyle halâs eder demektir. 

Hatta seni Ģeytan belaya itmeye. Çünkü taâma hırs edicisin. Tez bir avrat nikâh için 

iste. Yoksa Ģeytan kedisi geldi ve senin dünbe„-i halâsını ve takvânı kapdı. Böyle 

kesret-i ekıle ile ictinâb olmaz. (97b) 

1.1.12. Zina- ġehvet 

Çirkinleri ifrad-ı Ģehvet insanın gözüne güzel gösterir. Ey derviĢ bil ki 

Ģehvet gibi yolun afâtından beter bir Ģey„ yoktur. Belki bu yolda Ģehvet sâlikine 

cemi‟ afâtından zararı ziyâdedir. Zirâ râh-ı Hakk‟a gitmeye men‟i ziyadedir. Ģehvet 

nice ehl-i takvânın güzel adını çirkin eyledi yani zühd ve salâhda nâm-ı hüsn (97a) 

sahibi olmuĢ iken Ģehvetine sonra ittiba‟ sebebiyle bed-nâm oldu demekdir ve dahi 

nice yüz bin âkılları Ģehvet hayrân eyledi ve ne edeceklerini bilemediler. (97b) 

ġehvet çok yemekden hâsıl olur. Zirâ kesret-i ekıll bedene kuvvet verir ve 

beden kavî olunca cimâ‟ı hırs-ı ziyâde olur. Böyle olunca taâmdan ve serâbdan taklîl 

ile ki Ģehvet tezâyid etmesin. Eğer taklil-i gıdaya kâdir olamazsan bir avratı nikâh 

eyle ve onun ile cem‟ ol ve Ģerden kaçıcı ol. ġerden murâd zinâ ve livâtadır. (97b) 

1.1.13. Melekler 

Metinde dört büyük meleğin adı geçmektedir. 



      

 

 

Ey Mevlâ sen melek nev‟ine kuvvet ve kudret vermiĢsin. O rütbedeki bu 

eflâkı böyle metâneti var iken yırtarlar. ĠĢden midir ki bir mikdâr türâb getire lakin 

zeminin istirhâmına mebnî ve senin nam-ı bâ-kelime and vermesine mebnî böyle iĢ 

piĢmanda oldu dedi. (112b) 

 

 

1.1.13.1. Cebrâil ‘aleyhisselâm 

 

Cennet-i âlâdan Cibrîl-i Emîn bir kadeh Ģerbet getirip nûĢ eylediğinde fî el-

hâl mübârek gözleri bînâ oldu diye tasrîh olunmuĢdur. (87b) 

 

Cibrîl-i Emîn ile berâber lisânını tahrik etme Kuran-ı Kerimin ahzine sen 

a‟cele etdiğinden için zîrâ Peygamberimiz Aleyhisselâm Cibrîl vahiy getirdiği 

zamânda telkîn ederken berâber okurdu. Tez ahz ve zabt edeyim diye Vacib-i Teâlâ 

hazretleri habibini bu hâlden men‟ buyurdu. Nehy ve men‟in i‟lleti olarak yine 

buyururlar ki tahkîk o Kurân‟ı senin kalbinde cem‟ yahûd musahafda cem‟ bizim 

üzerimizedir. Ve dahi onun kırâatini senin lisânında ispât bizim üzerimizedir. Biz 

sana lisân-ı Cibrîl‟den Kurân‟ı kırâa„t eylediğimizde sen Cibrîl‟in okumasına tâbi‟ ol 

ve onu dinle. Bu ayet-i Kerime‟den Cibrîl vasıtasıyla Allah-u Teâlâ‟nın ta‟lîmi 

nümâyân olur. Zîrâ fî-elhakîkat mua‟llim Allah-u Teâlâ‟dır. Ve Cibrîl aleyhisselâm 

âyîne makâmındadır. (101b) 

Sıdk ve emânet ile mevsûf hazret-i Cibrîl‟e Allah-u Teâla buyurdu ki yürü 

zeminden bir avuç türâb rehin al sonra yine zemine reddederiz. Cibrîl-i Emîn bu 

hizmet için kemer-beste oldu ki Mevlâ‟nın emrini yerine getire ve zemîne dek geldi. 

(111b) 

Cibrîl-i Emîn hâkî onu uzadınca hâk dilini açdı ve Cibrîl‟e yalvarmak 

eyledi. Öyle diyerek ki ferdiyet ile muttasıf olan Halâk‟ın ululuğuna ihtirâmâ –beyit 

atîye merhundur-. Yâ Cibril beni terk eyle ve yanımdan git ve benim cânımı bana 

bağıĢla ve yürü benden boz atının dizginini çevir. (111b) 



      

 

 

Lâkin ya Cibrîl senin sa‟y ve himmetin rûĢen ve münevver olan gönle rızık 

verir. Murâd Enbiyâ‟nın kulub-ı sâfiyeleridir. (111b) 

Ve dahi kahr ve azâb ile muttasıf Azrail‟den sen iyisin rahmetinin gadabının 

üzerine sâbık olması sebebiyle fî el-vaki‟ Cibrîl-i Emîn melâikenin efdâli olduğunda 

Ģüphe yokdur. (111b) 

ArĢın hâmili bu dört melekdir. Cibrîl dahi bu dörtde dâhildir. Ve sen 

cümlenin Ģâhısın. Ve her dördün agâhlık yönünden ziyâde iyisi sensin dedi. (112b) 

1.1.13.2. Ġsrâfîl ‘aleyhisselâm 

Ondan için senin Ġsrâfîl aleyhisselâm üzerine ululuğun olur ki o tenin 

hayatına sebep olursun. Cana lâyıksın. Ya‟ni sen vahy-i ilâhînin cânının hayatına 

sebepsin. Ġsrâfil‟in sûru cesedlerin kabirden kalkıp arz-ı mahĢere gitmesine bâa‟Ģ 

olur. Lâkin senin vahy-i Hüdâ‟yı nefhin bî-nazîr olan kulub-u Enbiyâ-yı Azâm‟ın 

büyümesine sebep olur. (112a) 

Bizim Rabbimiz Ġsrâfîl aleyhisselâm‟a fermân buyurdu ki yürü o hâkden 

onu tolu eyle ve gel çünkü Mîkâîl aleyhisselâm dahi sifir-ül yed geldi. Bu defa‟türâb 

getirmeye Hazret-i Ġsrâfîl me‟mûr oldu. (115b) 

Senin merhametin ve o senin müesser sûrunun nefesi ve sedâsı sebebiyle bu 

âlem senin ihyâ ettiğin mahlûkattan  dolu olur. Yâ Ġsrâfil sen rahmet meleğisin. Bana 

rahmet göster ve dahi arĢ-ı âlânın hâmilisin ve yine ihsânların kabilesisin. (116a)  

Dinle Ģimdi hâkin mâcerasını ki efsûn olarak Ġsrâfil aleyhisselâma ne söyler. 

Mihrâk “mim”in kesriyle mefâl vezninde ism-i aletdir. Ma‟nâsı alet-i hareke 

demekdir. Ġsrafil aleyhissellâm dahi kabirden harekete alet olmakla bu makamda 

Ġsrafil‟e mihrâk ta‟bir buyurdular. (116b) 

Ġsrâfil aleyhisselâm‟ın önünde yeryüzünü abûs eyledi. Yüz türlü teĢekkür ve 

medahne eyler olduğu halde öyle diyerek yalvardı ki zül-celâl olan Allah Teâla‟nın 

hakkı için bu kahrı benim üzerime lâyık tutma. (116b) 

Tez Ġsrâfil aleyhisselem Cenâb-ı Hakk‟a eli boĢ rücu‟ eyledi. Ve dahi kendi 



      

 

 

özrünü ve zemin ile olan mâcerâyı Allah Teâla‟ya nakl ve beyân eyledi. (117a) 

Vaktaki Ġsrafil aleyhisselâm nefh-i sûr edince sabah oldu gibi olup herkesin 

nezd-i Hakk‟da olan emaneti kendine vasıl olur iĢte haĢr-i ekberi bundan kıyas ile 

buyurmalarının ma‟nâsı budur. (128a) 

 

1.1.13.3. Mikâil ‘aleyhisselâm 

Tenin canının canı kalbin hayatına sebepdir. Böyle olunca senin ihsânın 

ihsânından ziyâdedir. Tenin cânının canından murâd vahy-i ilâhîdir ki ruha hayat 

verir. yine Mikâil aleyhisselâm tenin rızkını vermeye mükellidir. (112a) 

Hazret-i Mikâil kile ile vermekle herkesin ettiğini dolu eylemiĢdir. Ama 

senin verdiğin rızık ki vahy-i ilâhîdir. O kileye sığmaz. Bu sûretde Ġsrâfil‟den efdâl 

olduğun gibi Mika„il‟den dahi eĢrefsin demek istedi. (112a) 

Burası çünkü Cibrîl-i Emîn‟in hâli beyân olunduğu vech üzere olduysa 

mertebe-i sâniyede Allâh Teâlâ‟nın Mikâil Aleyhisselâm‟ı zeminden bir avuç türâb 

kabz için göndermesi beyânındadır. (113a) 

Bundan sonra Vâcib-ül Vücûd melek-i sânî Hazreti Mikâil Aleyhisselam‟a 

buyurdu ki yürü küre-i zemine nâzil ol arslân gibi zeminden bir avuç toprak kap. Ve 

filan mevziye ilet. Çünkü Mikâil Aleyhisselam zemine dek gitdi. (113a)  

Beyt-i sâbık mısra‟ evveline ta‟lîl olarak buyururlar ki zîrâ Mîkâil lafzı kîl 

lafzından iĢtikâk tutar. Ve dahi Mikâil aleyhisselâm herkesin rızkını ölçücü oldu. 

Ya‟nî herkesin rızkını Mikâil aleyhisselâm‟ın (113a)  Tarafından tevzi‟ ve taksîm 

olunurlar. (113b) 

Vâcib-i Teâlâ hazretlerinin melek nevi‟ rahmının mui‟dini geldi. Ya‟nî 

Melâike-i Kirâm‟ın Ģefkât ve merhâmeti çokdur demekdir. Bu cihetle kendine dedi ki 

o yaraya bu tuzu nice dökerim? Zîrâ lâyık ve münasip değildir. Ya‟ni zemînin böyle 

ızdırap hâli varken ondan türâb almakla ızdırabını tâ„kîd etmek münâsip değildir 

diyerek türâb almakdan Mîkâîl aleyhisselâm fâriğ oldu demeyi murâd ederler. Hasılı 



      

 

 

kemâl-i merhâmetinden emr-i Bârî‟ye imtisâl Cibrîl gibi ona dahi mukaddir olmadı. 

Bunlar dahi rah-ı Hakk‟a avdet etdiler. (113b) 

Mîkâil dedi ki ey gizliye âlim olan Mevlâ! Ve müsellî olmayan pâdiĢah 

toprak beni anlamadan ve bükâdan için kendinden türâb almakdan bağlanmıĢ eyledi. 

Ve almaya kâdir olamadım. (114a) 

1.1.13.4. Azrail ‘aleyhisselâm 

Bu Ģerh-i Ģerîf kasd ve ihtiyât meleği olan Azrâi„l aleyhisselâmı Âdem 

aleyhisselâm‟ın cismini terkip için zeminden bir avuç toprak tutmak üzerine 

mertebei„ rabia‟da Azrâi„l aleyhisselâm‟ı irsâl etmesi beyânındadır. Allah Teâla 

hazretleri dördüncü mertebede Azrâi„l aleyhisselâm‟a buyurdu ki “git tez o evhâm ve 

hayâl ile dolmuĢ zemini gör ki kendinden toprak aldığını istemez ve feryâd ve figân 

eder hatta üç meleği sifiralîd feryâdı ile geri döndürdü. O nefsine zâlim ihtiyâr 

sanayini bul bir avuç türâb ondan acele eyle al ve buraya getir diye Allah Teâla 

hazretleri Azrâi„l fermân eyledi. kaza-yı ilâhi ki gelecekde olacak mevtdir. Onun 

çavuĢu ki Azrâî„l‟dir. Kürei„ zemin cânibine iktizâ etmesi sebebiyle gitdi. Ġktizâdan 

murâd emr-i Bârîdir. Küre„-i arz kendi âdeti üzerine feryâda ağâz eyledi ve Azrâil‟e 

benden türab alma diyerek çok and verdi. Ve kendisi dahi çok yemin eyledi. 

Yeminden murâd yalvarmasıdır. (117b) 

Bu kadar kelâmdan sonra türâb almaya razı olmak lâzım iken yine o alçak 

türâb bir gayrı neva‟dan  hazret-i Azrâi„le yalvarmak ve tahiyyat eyledi. SarhoĢ gibi 

insan dahi hâkdan mahluk olmakla Azrâi„lden bu kelâmları dinlese razı olmaz yine 

yine ruhumu kabz etmeye diye temellük eyler. Meğer ki insan-ı kâmil ola o zamân 

mevte ve dünyadan gitmeye gayet teĢne olur. Defa„-yı sâniyede zemîn Hazret-i 

Azrâi„l‟e yine temellük edince Azrai„l yine dedi ki ben emri terk etmem. Kalk 

bundan sana ziyân olmaz. Eğer olursa iĢte benim baĢım ve canımı sana rehin 

koyarım. (118b) 

Zemin lâyakıllar gibi Azrail‟in sözünü dinlemeye meĢgul olmuĢ idi. Bunun 

gibi insanın bedeninden ruhunu dahi gözü cenneti ve cemâl-i Muhammedî‟yi 

görmeğe meĢgul iken yahud derdiyle iĢtigali var iken kapar. (120b) 



      

 

 

 

Bu hâl böyle olunca Allah Teâlâ buyurdu ki benim münevver ilmime yemin 

ederim ki seni bu mahlûkâta cellâd yani ruhunu kabz edici edeyim. Zirâ bu kârın 

ahdesinden gelirsin Cibrilin ve Mikailin kârları değildir. Azrail dediki yâ Rab halk 

beni düĢmân tutarlar. Çünkü halkın boğazını mevt katında sıkarım. Ey âlî PadiĢah 

sen revâ tutar mısın ki beni halka mebğus ve düĢman yüzlü edesin. “Senî” se‟nin 

fettahıyla kadri âli olanı derler. Allah Teala buyurdu ki ben Mevte hummadan ve 

kılıç yarasından ve za‟af-ı dimağdan ve mızraklar ile zahmdâr olmakdan aĢikâre 

sebebler düzerim. Böyle eylemekden için onların nazarlarını senden döndürürüm. 

Onlara marazlar ve mevte esbâb metai‟dde halk etmekde bu sûretde onlar senden 

bilmezler. Ve o hastalıklardan bilirler buyurarak Azrail‟e böyle cevap verdi. Azrail 

cevabında dedi ki Yâ Rab dahi senin kulların vardır ki sebepleri yırtarlar ve esbâba 

nazarı terk edip müsebbibi bilirler. Azrail cevabında dedi ki Yâ Rab dahi senin 

kulların vardır ki sebepleri yırtarlar ve esbâba nazarı terk edip müsebbibi bilirler. 

(120b) 

Burası Hak Teâlâ Hazretlerinden Azrail‟e cevap kelimesi beyânındadır öyle 

diyerek ki Yâ Azraîl ol kimse ki onun nazarı sebeplere ve maraza ve yaraya ve tiğ 

zahmına gelmez. Ey Azraîl senin dahi iĢine gelmez ya‟ni mevti dahi senden bilmez 

ve mümeyyit ancak beni bilir. (121a) 

 

1.1.14. ġeytân 

“Rivâyete göre Âdem‟i, Havvâ‟yı cennetten çıkaran, insanları azdıran metrud 

melektir. Kendisi ateĢten mahluk olduğu için balçıktan yaratılan Âdem‟e secde etmedi. 

Cennetten tard olundu. Sonra Âdem ve Havvâ‟yı kandırarak cennetten koğulmalarına 

sebep oldu. Asıl adı Azâzil‟dir. Ġtikada göre kıyamete kadar melânette bulunacak, insanları 

doğru yoldan azdıracaktır. ġeytân, Âdem yaratılmadan önce 600 bin sene ibâdet etmiĢti, 

meleklerin hocası idi.  

Bir telâkkiye göre Ģeytân insanın kendi nefsidir. Eslâfın tâbirince nefs-i 

emmâresidir.” (Onay 2000:428) 

 



      

 

 

O zamân Ģeytân olur. (82b) 

Ġblîs gibi zîrâ harmanı yanmıĢlar ve fakir olmuĢlar. (82b) 

 

Eğer sen Ģeytânlığı istemezsen agâh ol gel demek ma‟nâsına olur. (83a) 

Her âdem ki Allah-u Teâlâ‟ya isyân eyler Ģeytan olur. (83b) 

Ve dahi hasvedlikden onları Ey Kerîm Mevlâ al! Hatta hasedlerinden 

matrûd ve Ģeytân olmasınlar. (84b)  

Ve Ģeytânı ĢiĢe gibi olan hüccet içine vuzu‟ eder. (85a) 

Fitne ilkâsında çünkü iblis aciz olur insan Ģeytânlarından yardım talep eder 

ki onlar da o ıdlâlde Ģeyâtine imdâd edeler. (86a) 

 

 Hırs seni kör eyledi. Ve dahi her Ģeyden seni mahrûm eyler. Ve Ģeytân 

kendi gibi dergâh-ı Hakk‟dan tard olunmuĢ eyler. Hemen aklını bâĢına cem‟ eyle. 

(105a) 

Ancılayın ki ashab-ı fîl ve kavm-i tay kendi gibi o mazharı saht olan iblîs-i 

metrûd bâb-ı Hâk etdi. Kendi gibi seni dahi öyle edecekdir. (105a) 

 

Ve bu Ģeytân ki seni tasaddukdan men‟ eder. Onu sülük gibi nâfi‟ mücahede 

ile tez öldür ya‟nî sözünü kabûl etme demekdir. Ġblis seni her an fakirden ihâfa eder. 

(109a) 

Murâdı kendine yâr olan pâdiĢâhın doğanı ona âr olur ki keklik onu sayd 

ede. Ya‟ni insana ayıpdır ki Ģeytâna mağlup ola demekdir. (109b) 

 

Nevi‟ meleğin mui‟dden merhâmet olması ancılayındır ki Ģeytan mui‟dden 

kahr-ı Hüdâ‟dır. Zîrâ kemâliyle kahr-ı ilahîye mazhar olmuĢdur. (113b) 

Ġblis bu gururdan (137a) Bir azîm Ģeytân oldu. Öyle diyerek ki niçin âdem 

bana baĢ oldu. Ben ondan efdal Ģeyden halk olunmuĢ iken ben hocayım ve dahi 

hocazâdeyim. Ve ben yüz hünere kâbil ve âmâdeyim. Çünkü meleklerin ma‟lumu 

idi. Bu cihetden kendine hoca tabir etdi. Ve hocazâdenin ta‟biri mücerred fahr 

içindir. Âlim ben âlimim, Ģâ‟ir ben Ģâ‟irim demek gibi.  Ġlimde ve kemâlde ben bir 

kimseden aĢağı değilim ki hatta hezimetle düĢmanın önünde durayım ve ona ta‟zim 



      

 

 

edeyim. Hâl böyleyken niçin bana Allah Teala secde eyle, emreyledi diye kendi 

kendine ve ba‟zı meleklere söylenirdi. Ve yine derdi ki  ben ateĢden doğmuĢum o 

âdem koyu çamurdan yaradılmıĢdır. ÂteĢin önünde tahkik çamurun ne mertebesi 

vardır. Zirâ nar u‟lvîdir ve türâb sefildir. Ve ulviden halk olunan âli olur. Elbette 

benim âdem üzerine Ģerefim vardır. Mahal bu makâmda mertebe ma‟nasınadır. 

Âdem kande idi ki o devirde ben âlemin ulusu idim. Ve zamânın mâ-bih-il-iftihârı 

idim. Böyle sonradan gelip bize takdimin manasınadır. Ben dahi ona secde etmem 

dedi. Ve Vacib-i Teâ‟la hazretlerine böyle serkeĢlik eyledi. (137b) 

Bu yolun muktedası Ģeytândı. Zîrâ o iblis mansıp Ģebekesine saydoldu. Ve 

riyaset ve ululuk davâsını ihtiyâr eyledi. Ve tenperest oldu. Bu cihetden Âdem 

aleyhisselamın dahi tenine nazar edip ve hakikatini görmemekle “innâ hayrı minna” 

kelâmını söyledi. (139b) 

 

1.1.15. Cennet 

Allah teâla müminlerden nefislerini ve mâllarını eğer Cenâb-ı Hakk‟a 

verirlerse onlara cennet vermek mukâbelesinde kabûl eyledi. (104b) 

Zîrâ Kurân-ı Kerîm‟de “ĠnnallahiĢterî (Tevbe/111)” buyurulmuĢdur. Her 

müĢterînin gamından agâh ol yukarı gel ve fariğ ol. Zîrâ müĢteri„ müflisdir. Metâı‟nı 

mecânâsının elinden alır. Lâkin Allah-u Teâlâ hezâr (104b) Uzuv vererek alır dahi 

cennet ve müĢâhede„-i Cemâlullah‟dır. (105a) 

Erba‟anın birisi sûd ırmağıdır ve birisi asel-i musaffi nehridir. Ve birisi 

Ģarâb-ı tahver ırmağınıdır. Ve birisi ab-ı revân nehridir ki sure„-i Muhammed‟de bir 

tevcih tafsil beyân buyurulmuĢdur. Ba‟de arĢdan cennete o ırmakdan gider. Dünyada 

dahi cüzi„ Ģey o ırmakların dâdından zâhir olur. Gerçi o dört ırmağın suyu burada 

alûdedir. Alûdeliği nedendir fenâ zehrindendir. Ve hazmı âsân değildir. Enhâr 

cennetden bir cüra‟ bu tire hâkin üzerine dökdüler ve o dört keduretli Ģeylerden için 

halk fitne kopardılar ve birbirine düĢdüler. Ondan için bu dünyaya o enhâr erbaadan 

dökdüler ki onun aslını bu bu haslar arasınlar tahkik bu nâkesler bunun üzerine kani‟ 

oldular ve aslını aramayı terk etdiler. Allah Teâlâ hazretleri bu dünyaya enhar 

cennetten sûd verdi ve o sûd ile etfâle perureĢ ve terbiye verdi. Ve her (116a) avratın 



      

 

 

sadrını süt çeĢmesi eyledi. (116b) 

O Hüdâ‟nın kuluna Teâlâ demesi ve kulun o emre imtisâli ona çok lütuflar 

verir ve keyfinden mestlik verir ve cennetde hûrayn verir ve bahçeler verir. (118b) 

 

1.1.16. Cehennem 

Allah Teâlâ hazretleri (99a) kâfirleri ateĢten korkutdu. Ve “sizi böyle küfür 

ederseniz cehennemde yakarım” dedi. Kâfirler dahi cevabında dediler ki “nârda azab 

olunmak iman edip âra giriftâr olmakdan evlâdır”. 

Allah-u Teâlâ buyurdu ki sizin dediğiniz gibi değildir. Zirâ bu nar ârların 

aslıdır. Ve ârın azâbı ve hakâreti bu bizim nârımızdan husûle gelmiĢtir. Bizim 

nârımız bu nâra benzer ki bu avratı öldürdü. Âr ise kimseyi öldürmez. Bu sûretde bu 

nâr ârın aslı olmuĢ olur. (99a) 

Âsilerin gözleri korkulu nesnelerden taĢra sıçramıĢ ve gözlerinden akan yaĢ 

cehennem havfından on çeĢme olmuĢ. “müstakir-i haml” karar demektir. Bu 

makamda makam-ı karînesiyle cehennem murad olunur. Yahut çeĢm-i göz vehâsı 

tahsis içindir dense ve on gözlü olmuĢ duzah havfından diyerek ma‟na verilse bu 

dahi münasip ma‟nâ olur.(129b) 

Hâl böyle olunca cehennem zindanına gidici olur. Zira o güne ateĢten çâre 

yoktur. Elbette tenini ateĢte yakarlar.(130a) 

1.1.17. Duâ 

Eğer senâ edecek dâne sende yok ise ettiğin duâ‟ yine boĢa gitmeyip o duâ‟ 

bir katıyla sana Cenâb-ı Hakk bir hurmâ ağacı bahĢeder ki ve duâ‟ndan dahi seni 

müntefi‟ eder. (84a) 

 

Farz edelim ki Ģimdi tohumu ekdin bir zemine ki sebep zannetdin. (107a) 

Ya‟nî sebeb-i Hakîki olan Zât-ı Ģerîfi ferâĢ etdin ve ticârete ve zirâa‟ta düĢdün. 

Çünkü iki üç sene ekdin bitmese ne eylersin yâhud ticâretin revâç göstermese ve 

ziyân gösterse ne edersin? Ya‟nî hiçbir Ģey yapmaya kâdir değilsin. Ġllâ elini duâya 

ve tazarru‟ ve niyâza kaldırırsın. Bundan fehmolundu ki sebeb-i hâkîki ve rezzâk-ı 



      

 

 

hâkiki Allah-u Teâlâ‟ymıĢ. Zirâa‟t ve ticâret sebebi sûrîymiĢ. Böyle olunca rızk için 

Cenâb-ı Hakk‟a mütevekkil olmak ve rızkını Allah-u Teâlâ‟dan istemek lâzım geldi. 

Binâberin â‟rifler ticâreti ve zirâa‟ti terk edip ve tââ‟t ile Ģegul gösterip sebeb-i 

Hakîki‟den rızk istemiĢlerdir. (107b) 

 

Vâcibül-vücûdun rezzâk-ı sûrîleri kârgir etmemesi ondan içindir ki rızkın 

aslının aslı Hüdâ-yı bîçün olduğunu bilesin ve dahi onun içindir ki o kimse ki ta‟bir-i 

rızkdır. Hakk‟a niyâz etsin ve ondan istesin. Hâsılı ticaretin ziyân göstermesi ve 

ekinin bitmemesi Mevlâ‟nın ibâdını terbiyesi içindir demek isterler. (107b) 

Hatta belânın üzerine def‟asız gele ve nâzil ola. Çünkü onun tazarru‟ ve 

niyâzdan bir Ģefaât edicisi yokdur. Hâsılı kelâm bir kulunu Mevlâ afv murâd ederse. 

Münâcât ve recâ yolunu ona feth eder. Ve onu afveder. Ve eğer belâsını vermek 

murâd ederse niyâz ve yalvarmayı onun hatırına getirmez. Ve tez belâsını verir 

demekdir. (114b) 

Kurân-ı Kerîm‟de buyurduk ki “O ümmetler ki onların üzerine kahr-ı azîm 

ki mevt ü helâkdır geldi. Çünkü o belâ geldiği anda tazarru‟ ve niyâz etmediler ki 

hatta o gelen belâ onlardan geri döndü. Bu beyitden dahi müstebân olur ki niyâz 

belâyı def‟ sebebiymiĢ. (114b) 

1.1.18. Amel Defteri 

Ancılayınki can cesedi tarafına tayeran eder. Defter-i a‟mâlimiz dahi sol 

canibimize dek ve sağ canibimize dek uçar mısra‟-yı evvel müsebbibedir. Ve mısra‟-

yı sani‟ müsebbibedir. An çenan gelmesi dahi edat-ı tesbiye olmakla müsebbebe 

canibinde zikrolunmuĢtur. Ma‟lum olaki ba‟sının indinde herkesin namesi semâ 

canibinden tayeran ederek mahĢer yerinde kendine vasıl olacak ve asla hata 

olunmayacak. (128a) 

Eğerçi mevti ve haĢr-i ekberi hâb ve bidarı ile temsil eyledin. Lâkin bu 

nâme-i a‟mâl naziri olmamak cihetiyle halkın zihninde evham ve hayal gibidir ve 

gizlidir ve bu dünyada bilinmez ve lâkin büyük mahĢerde çok ayândır. (128b) 

Asâtın gözü sağa ve sola bakıcıdır. Ve name ne canipten gelecek diye 



      

 

 

mütehayyirdir. Zira ahrette sahih ve sevaplı name almak baht-ı âsan değildir. Name-i 

rasttan hayır defteri murâd olunur. Arsa-i mahĢerde bir kulun eline bir defter gelir o 

defterin sahibinin cürmünden için defterin baĢı siyah fısk ve fücur taharrileriyle 

dolmuĢ. O defterde bir hayr amel ve bir Tevfik-i Hakk yazılı değildir. Ġllaki bir 

velinin kalbini incitmek yazılmıĢtır. (129b)  

BaĢtan ayağa kadar defter-i amali çirkinlik ve günah dolu ve dahi rah-ı 

hakikatte salik olan zatlar üzerine istihza ve ıslık vurmak ile dolu(130a) 

 

1.2. TASAVVUFÎ TERĠMLER 

1.2.1. AĢk (ÂĢık, MâĢuk, Muhabbet) 

“Nefse galebe içinde yegâne vasıta aĢktır. Nasıl ki, tecelliye sebep de aĢk olmuĢtur. Bizi ancak 

aĢk Hakk‟a kavuĢturabilir. Hakîki aĢk insan ruhunun (ruh-ı mutlak) olan Allah‟a karĢı bir iĢtiyakıdır.” 

(Levend 1984:24) 

 

AĢkın ise yüz nâzı ve yüz kibri vardır. AĢk adama yalvararak gelmez. Belki 

yüz istiğnâ ederek eline gelir. (81b) 

AĢk çünkü vefâ sâhibidir. Vefâ ediciyi alır bî-vefâ olan musâhibe aĢk iltifât 

etmez. (82a) 

ġu makule-yi mahbûblar için meselâ ez-cümle maĢûka olan Veys‟in ve 

onun âĢığı olan Râmîn‟in kitaplarını oku ve dahi Hüsrev dedikleri âĢığın ve onun 

maĢûkası ġirîn‟in kitaplarını oku ki göresin. O ahmaklar hasedlerinden neler etdiler. 

Mesela Ferhad Hüsrev‟in rakîbi olduğundan Husrev onu hîle ile katlettirdi. Sonra 

kendini dahi öldürdüler. ġirîn ona dahi kalmadı. Rakibleri ile çok mücadele eyledi. 

Â‟kıbet rekabası onu dahi katletdiler. Ve yine Râmîn rakîpleriyle çok mücâdele 

eyledi. Â‟kıbet rekabâsı dahi onu katletdiler. Veys ona da kalmadı. (84a) 

Zîrâ âĢıkda fenâya gitdi ve ma‟Ģûkda fenâya gitti. Hem böyle âĢıklarda ve 

ma‟Ģuklarda bir Ģey değildir. Ve onların dahi bir Ģey değildir. Zîrâ âĢık Allah-u 

Teâlâ‟nın aĢığı olandır. Ve aĢk dahi muhabbet-i ilahîyeye denir. (84b) 

Hatta aĢkın gayreti senin üzerine ta‟un-ı vadk tutmasın. (86b) 



      

 

 

Burası evvel âĢığın hikâyesidir ki kendi ma‟Ģuğuna etdiği hizmetleri ve dahi 

etdiği vefâları ta‟dâd ederdi. (86b)  

Metiyyem ve o hizmet makbûldür diyerek ma‟Ģûğuna söyledi. (87a) 

Ol bir âĢık kendi yârinin önünde kendi hizmetlerinden ve kendi iĢinden ve 

ma‟Ģuğunun hakkında etdiği hareketden ta‟dâd ederdi. (87b) 

ÂĢığın bu çekdiklerini ta‟dâdı ma‟Ģuğuna imtinân ve tevbih için değildi. 

Belki kendi muhabbetinin dürüstlüğü üzerine çok Ģâhid-i âdil gösterirdi. Ve bunun 

için râh-ı aĢkda çekdiği derd ve muhannatları ta‟dâd eyledi. (87b) 

O nesne ki aĢkın aslının aslıdır. Ve dahi muhabbetin aslıdır onu etmeden o 

etdiğin Ģeyler muhabbetin füruatindendir. Onlara itibâr olunmaz aslını etmek 

lazımdır, diye cevap verdi. Meğer âĢık söylediği kelâmlarında sâdıkmıĢ. Ma‟Ģûğuna 

dedi ki buyur ki o “asıl” dediğin nedir? Ma‟Ģûk dahi cevabında dedi ki “aĢkda asıl 

olan ölmekdir ve yoklukdur” dedi.  (88a) 

MüĢterî muhabbetinden ve âĢık muhabbetinden basîreti zâi„l olup ayağını 

lağv ve bâtıla koymuĢ keremdâr âĢık ve ziyâde muhabbete derler. (104a) 

Ancılayın ki âyîne sûretsizdir ve dahi sûretden sâdedir. Ve bî-sûret olmak 

dahi sûretin zıddıdır. Hâsıl-ı kelâm âyine ve sûret zâhirde zıd ve hakîkatde bence 

muhted ise â‟Ģık ve mâĢuk dahi zâhirde zıd ve hakîkatde öylecelerdir, demekdir. 

(142a)  

Eğer aĢk olmayaydı bu dünya kaçan olurdu. Ve bu varlık â‟lemi nice vücûd 

bulurdu. Kaçan ekmek sana takarüb ederdi ve kaçan nân senin ecra-yı vücudunda 

olmakla sen olurdun. Bu emvâr-ı mezkûrenin birisi olmayıp hiç birisi vücûd-ı pezîr 

olmazdı. Belki adem-i sarfda kalırdı. (143a) 

Bir ma‟Ģûk kendi âĢığından sordu ki; kendini mi ziyâde seversin yoksa beni 

mi? (143b) ÂĢık dahi cevabında dedi ki; ben kendimden ölmüĢüm ve a‟lâkayı kat‟ 

etmiĢim. Ve kendi sıfâtımdan dahi yok olmuĢum. Ve seninle vâr olmuĢum. Ve kendi 

ilmimi unutmak eylemiĢim ve senin ilminden âlim olmuĢum. Ve dahi kendi 

kudretimi hatırımdan vermiĢim ve ihrac etmiĢim. Ve bende kudret vardır demem. Ve 

senin kudretinden kudret sâhibi olmuĢum. Bu suretde eğer kendimi sevmiĢ olursam, 

tahkik seni sevmiĢ olurum. Ve eğer seni sevmiĢ olursam tahkik kendimi sevmiĢ 

olurum. Zîrâ meyânımızda fark kalmadı dedi. (143b) 



      

 

 

Bir maĢuk aĢığına imtihân yüzünden sabâh vakti dedi ki ey filânın oğlu filân 

kimse tahkik sen beni ziyâde mi seversin acep yahud ki kendini mi ziyade seversin 

doğru söyle. ÂĢık dahi cevabında dedi ki ben sende ancılayın fâni oldum ki senden 

tepelerimden ayağıma dek doluyum. Sâr tepe ma‟nâsınadır. Benim üzerime benim 

varlığımdan fakat nâmdan gayrı bir Ģey„ yokdur. Benim vücûdumda ey murâd-ı 

güzel senden gayrı bir kimse mevcûd değildir, dedi. Bu sebepden (144a) Ben 

buncılayın sirke gibi sende fâni oldum ve mahv-ı vücûd etdim. Ey bâl deryâsı olan 

yârim dedi. Bahr, engübîn mânâdadır. Harf nidâsı ey kelimesi mahzufdur. Â‟Ģık 

iĢâret eder ki sende fâni olmak cihetiyle sirkengübîn ma‟cûnu oldum. (144a) 

 

1.2.2. GözyaĢı, Bükâ’ 

GözyaĢı ve bükâ Allah katında çok kıymetlidir. Kul, Allah‟a (c.c) 

gözyaĢlarıyla yakarıĢ ve niyazda bulunursa duâsının ve tövbesinin daha çabuk kabûl 

olacağına ve bükâ‟nın ahirette kurtuluĢ vesilesi olacağına inanılır. 

 

Eğer o müslî ten hastalığını yahut oğlu ölmüĢ ve diyâr-ı ahire gitmiĢ, onun 

firâkını görmüĢ ise ve onun için ağlar ise onun namâzı batıl olur. (89b) 

 

Müftü cevabında dediki o gözyaĢının adı Fârisî lisânında ab-ı dîdedir o yaĢ 

gözünden niçindir nazar edesin o Bâkî kendi ile ne gördü ve ağladı. Acaba o Bakinin 

ab-ı dîdesi ömr-i mahfiyeden ne gördü ki onunla kendi çeĢminesinden hareket ederek 

revân oldu. eğer o müslî o alem-i ahireti gördü ise o namaz o nevhadan bir revnâk 

bulur. (89b) 

 

Bir gün bir derviĢ ziyâret için Ģeyhin huzuruna geldi. ġeyhi bükâda ve 

feryâdda idi. Bu halde a‟zîzini gördü. O mürîd çünkü Ģeyhi giryân gördü o dahi 

giryân oldu. Ve gözyaĢı onun gözünden seğirtdi ve taĢra akdı. (90b) 

 

Kork Mevlâ‟dan ey vefâ edici derviĢ! Eğerçe azizi bu taklitde müstefid eden 

Agâh ol! Hatta ki Ģeyh ağladı ve ben dahi ağladım demeyesin. Zîrâ bu kelâm a‟zizin 

hâlini münkerliktir. Zîrâ cehâlet ve taklît ve zân ile dolu olan bükâ o Hakk‟ın emîni 



      

 

 

olan zâtın bükâsı gibi değildir. Sen ey mürîd bükâyı bükâya kıyâs etme. Zîrâ bu senin 

bükândan a‟zîzin bükâsına dek fark-ı azîm vardır. Ve iki bükânın arasında uzun yol 

vardır” dedi. (92a) 

Onun gözü yaĢı onun gözü gibidir. Kâmiller ab-ı didesiyle dahi görürler. 

Halkın kör gözü kaçan böyle göz olur belki olmaz. (92b) 

GözyaĢı Yâ Rab! Senin önünde kadr u Ģerefliydi. Ve ağlayan kulunu sen 

ziyâde seversin. Bu cihetle ben kâdir olamadım ki hâkin nâlesini dinlemeyeyim. Âh 

etmek ve ağlamak senin önünde çok kadr tutdu. Ben kâdir değilim ki o hukuku 

geçeyim. Çünkü zemîn ağladı ben dahi türâb almakdan fâriğ oldum. Yâ Rab! Senin 

önünde yaĢ göz çok kıymet tutar. Böyle olunca ben ne günâh edici olayım bükâ edici 

göz ile. (114a) 

Mevzu„nun neresi ki dar-ı âhiretde felâhınıza sebep olan Ģeye geliniz der. O 

felâh nedir dersen o ağlamak ve gönül yârasıdır. O kimseyi ki dilersen ki gâmdan 

hasta eyleyesin. Ağlamak yolunu onun kalbi üzerine bağlanmıĢ eylersin. Ya‟ni onu 

kendine tazarru‟ ve niyâz etdirmezsin demekdir. (114a) 

Bâlânın yoluna gitmek ümidi üzere mihrabın önündeki mum gibi ey oğul 

kaim ol ve gecelerde Mevla‟ya yalvar. GözyaĢı yağdır ve Mevla‟yı talep için daim 

nar-ı aĢka yan. Cümle gecede yaĢı kesilmiĢ Ģem‟ gibi ola ki muradına eresin. (122b) 

1.2.3. Ġnsan-ı Kâmil 

 

“Ġnsan, bu kadar aziz olmakla beraber, derecesi bir değildir. Sôfiler insanları üç kısma ayırırırlar. 

Birinci kısım, son mertebeye varan (insan-ı kâmil)lerdir. Ġkincisi, tarikata giren (sâlik)lerdir. Üçüncüsü de, 

bunların haricinde bulunan ve henüz dalâlette kalmıĢ olan kimselerdir. 

Madem ki insan mevcudatın en azizidir; bulunduğu derecede kalmıyarak haiz olduğu (nûr-ı 

ilâhi)nin esasına yani asıl menbaa varmağa çalıĢmalıdır.”(Levend:1984:22-23) 

 

Tarikat-ı tıfli için merdân-ı kâmilânın fikri kandedir? Hani onun hayali ve 

doğru tahkîk kandedir? Belki ikisinin beyninde mesafe-i bai‟de vardır. (91b) 

O nesneyi ki o görür ve Ģeyh-i kâmilin gözü görür. Ona ne akıl kıyâsından 



      

 

 

ve ne havâs yüzünden messeylemek mümkün değildir. Çünkü uzakdan gündüzün  

nûru gelir gibi firâr eder. Böyle olunca gecenin zulmeti gündüzün nûrunun hâlini ne 

bilir. Belki bilmez. Bunun gibi insân-ı kâmilin gözünün idrâk ettiği nesneyi a‟kıl 

insânı ve havâs idrâke kâdir değildir demekdir.(92b) 

Zîrâ insân-ı kâmile teslîm (94a) olmamakda nice ince ve gammaz nesneler 

fevt oldu. Mu'teriz iftiâ‟l bâbından masdar mîmi olup „itirâz ma'nâsınadır. Ya‟nî 

Ģeyhe teslim olmayıp „itirâz edenler vakf-ı dakâyık ve ısrâr olamadılar demek o 

mürîd-i hâs murâd eyledi demektir. (94b) 

Ey kimse çok kimse vardır ki nâr-ı Ģehvetin sermestidir. Ve kendini nûrun 

tâlibi bilir ve kendisini nur-ı mutlak zanneder. Hâsılı ehl-i hevâdar ve merd-i kâmil 

değildir. Lâkin mürĢîd-i kâmilim ve Ģeyh-i arif billâh oldum zanneder. Ve nâr-ı 

Ģehvetle nûrun farkında değildir. (97a) 

Eğerçi bu eblehler sana böyle i‟timâd ederler ve seni Ģeyh-i kâmil bilirler. 

Ve lâkin ah evvel günden ki sâdıkların sıddıkısından mehekk isterler. Ve seni o 

mehekke sürerler ve kalb olduğun zâhir olur o gün rezîl olursun. O günü tefekkür 

eyle buyurmak isterler. (101a) 

Elbette ey müzevvir rezîl olmamak için hayy-ı lâ yemût olan mürĢid-i 

kâmilden bu esrâr-ı tarîkatı ve hakikati ihzâ eyle. Ba‟da mürĢidliğe öyle baĢla ve 

müzevvirlere sorma. Zîrâ bu dünyaya harîs olan müzevvirler cümlesi körler ve 

ayıdırlar. Onlardan ahz-ı tarikat etmek etmemek gibidir. (101a) 

 

 

1.2.4. Nefs-i Emmâre, Hevâ-yı Nefs 

 

“Ġnsanların tali, (kitab-ı Huda) olan (levh-i mahfuz) da yazılıdır.”(Levend 1984:90) 

 

Bizim nefsimize o iĢde kaim olmak ver. Zîrâ nefis o iĢin tahdında iki kât 

olmuĢdur ve müztaribdir. (84b) 

 

Belki hevâ-yı nefislerine muhâlif geldiğindendir diyerek padiĢâha böyle 

söyledi. (81b) 



      

 

 

Böyle dünyânın güzellerine olan muhabbet aĢk olmayıp hemân hevâ-yı nefs 

ve sevdâ makûlesidir. (85a) 

   

Bir merkep ki yükü hafif olmak hasebiyle sıçrar. Tez bir ağır taĢ yükünü 

onun üzerine koy. Ondan evvel ki arkasındaki hafif yükü yere vurur ve bütün bütüne 

yükden kurtulur. Zira sonra ziyade sıçrar ve çifte atar ve böyle çok edepsizlik eder. 

Nefs-i emmâre dahi böyledir. Hemen bâriatî tahmil etmek gerekdir. Sen ateĢin fi‟lini 

bilmezsin önünden savl-ı ateĢ gibi nefs-i emmârenin önünden buncılayın (97b) kalil-i 

ilm ve irfân ile dönme ve dolaĢma ya‟nî hem çok yiyip hem avratsız olma demek 

isterler. (98a) 

Bil ki bu hayvâne mensup nefs-i emmâre bir erkek eĢekdir. Ve bunun 

tahtında ve hükmünde olmak avratın merkebinin tahtında olmasında ziyade ârlıdır. 

Nefis yolunda eğer benlikde olursan hakîkat olarak bil ki o avrat gibisin. Hemân 

nefs-i emmâreyi yok etmeye sa‟y eyle. (98b) 

Belki bu ahmak cemâat ki murâd meĢâyih-i müzevvirindir. Kurd gibi olan 

Ģeytânların saydıdırlar ve nefsi emmârelerinin zebûnudurlar. Bu cihetle bayâğı 

a‟vâm-ı nâsdırlar. (101a) 

Ey ambar sahibi kendi aklından dinle. Zîrâ sana aklın der ki kendi buğdayını 

arz-ı Hakk‟a ısmar ki ya‟nî akıl mâlını Allah Teâlâ‟nın yoluna harceyle diye söyler 

demekdir. Ama nefs-i emmâre koymaz ki sarf edesin. (109a) 

 

1.2.5. Bekâ ve Hayat-ı Ebediye 

Ve bu mevt â‟leminden zehire ve ni‟met tarafına gel çünkü bekâ ve hayat-ı 

ebediye mümkün olur. Fânî olma ve niçin yok olursun desen senin kanına ve senin 

i‟dâmına sa‟y ederler ve baĢını kesmeye hücûm ederler. (81b)    

 

1.2.6. Seyr-i Sülûk 

Mâdem ki sen lâyı okumazsın ya‟nî râh-ı Hakk‟da yok olmazsın ve dahi  

“âlâ ilahî” okumazsın ya‟nî bekâbillah mertebesini bulmazsın böyle bir meslek senin 

için olamaz. Ve Allahu Teâlâ için bir kimseye buğz edemezsin. Kime infiâ‟l etsen 

nefsin için olmuĢ olur. Ve kimi seversen yine nefsin için sevmiĢ olursun. (87a) 



      

 

 

 

“Ey kardeĢ… Eğer bu kadar ukbâdan sonra Tevfik-i Bâri‟den için eriĢirsen 

elhamdülillah rah-ı sülûkde olan ârâz-ı ma‟nevîye  (90b) bana tayyolundu diye çok 

Ģükürler edesin. Zîrâ â‟zîm i‟nâyet-i ilahîyedir, demek ister. (90b) 

Mukallidin delîlde ve eĢkâl getirmekde olan derinliği onu basiretden ve 

makam-ı müĢahededen kırıcı eyler. Eğer öyle kecĢ ü cidâl ile iĢtigâl edeceğine 

Hakk‟a sülûğa istigâl edeydi çokdan makam-ı müĢâhedeye vâsıl olup iĢi tekmil 

olmuĢ olurdu, buyururlar vakıa‟da dahi böyledir. (91b) 

Ey kimse bil ve agâh ol çok mürai„ ve ahmak ve vukûfsuz merĢed Ģeklinde 

adamlar vardır ki merdân-ı kâmilenin yolundan külâh ve ibâddan gayrı bir Ģey 

görmemiĢdir. Ya‟nî derviĢlikden gördüğü ve bildiği heyet-i zâhiresidir. Ve seyr u 

süluğun hakikatinden bî-haberdir demekdir. (100b)  

 

 

1.2.7. Ġmtihan 

Bu cihan ovada yığılmıĢ bir harman olur idi. Öyle harman ki ihmal olunmuĢ 

ve dövülmesi terk olunmuĢ. Ya‟ni dünyada mevt olmasa dünya Ģol harmana benzer 

idi ki bir sahrada yığın olmuĢ ve dövülüp buğdayı samanından cüdâ olmamıĢ ve o 

harmandan asla intifâ‟ olunmamıĢ. ġu evsâf ile mevsûf bir harman gibi olurdu. Böyle 

harman ise makbul olmaz. Bu cihanın mevt olmadığı sûrette makbuliyeti olmaz. Zîrâ 

insân-ı kâmil mevt olmayınca ashâb-ı gafletden farkı ve imtiyâzı olmaz idi. Ve hüsn-

i hâl ve sûi-hâl mahv olur idi. Ve iyilere ve ashab-ı mücahedeye kadr-ı külli olmak 

lâzım gelir idi. Bu cihetten daima arifler mevti ve rûz-ı kıyameti tâlip olurlar. Hatta 

kendilerinin kemâli zahir ola görmez misin ashab isti‟dâd daima imtihanı temenni 

ederler. Ama nâmüstei‟d olanlar imtihan olunmayı istemezler. (125a) 

1.2.8. ġeyh (MürĢid)-Mürid 

Bir bez parçası ki ziyâde merkebin yarası üzerine yapıĢmıĢtır. Çünkü o 

merkepden onu pâre pâre koparmak istersen. O merkep yakîn bil ki çifte atar 

ızdırabından. Ne güzeldir o Ģeyh ki böyle yaralı merkebe ilaç etmez ve kendi 

vahdetinde kûĢe-i uzletinde sefâsında olur. (81b)    



      

 

 

Sen Ģeyhin ilmine aldanma ve ahdi dürüst müdür onu iste. (82b) 

Bir mürid kendi Ģeyhinin huzuruna geldi. Bu Ģeyhden muradım yaĢta pîr 

demeği istemem belki akl u ma‟rifet Ģeyhi ve insan-ı kâmil demek isterim. Eğerçi o 

Ģeyh-i kâmil Ġsâ aleyhisselâm gibi beĢikde tıfl ise de ve dahi Yahyâ aleyhisselâm 

etfâl-i mekkinde ise de ya‟nî her ne kadar pîr akl u ma‟rifet tıfl ise de yine Ģeyhden 

murâdım irfân sahibi Ģeyh demektir. Ve pîrsin değildir. O gelen mürîd Ģeyhini giryân 

gördü. O mürîd dahi Ģeyhine muvâfakat eyledi ve ağladı. Çünkü mürîd bükâdan 

fariğ‟ geldi ve Ģeyhinin huzurundan taĢra geldi. O Ģeyhin bir gayri mürîdi var idi ki 

dâi„ma Ģeyhinin yanında idi ve hizmetinde kâi„m idi. Bu cihetle Ģeyhin haline o gelen 

müritden ziyâde vâkıf idi. Kemâliyle Ģeyhine gayretinden o mürîd-i zâi„rin a‟kabinde 

o dahi Ģeyhin huzurunda idi ve bunların bükâlarını görmüĢ idi. Tez taĢra geldi. Ve 

dahi mürîde dedi ki “Ey kardeĢ ben sana seni sevdiğimden söylemiĢ olayım; Allah 

Teâlâ‟dan havf ile sakınıp tefekkür etmeyesin ve hatırına gelmesin ki ve demeyesin 

ki Hazret-i Ģeyh ağladı ve ben dahi ağladım. Ya‟nî kendini bükâda Hazret-i Aziz‟e 

sakın tesviye etmeyesin” demek murâd eder. Zîrâ bu hâl tesviye mahallidir. Zîrâ çok 

sene riyâsız riyâzat eylemek gerekdir ve dahi bu yolda çok ukbalardan ve dahi timsâh 

ile dolu deryâlardan ve dahi arslan ve kaplan ile dolu yüksek dağlardan geçmek 

gerekdir ki hatta Ģeyhin giryesine ya eriĢesin yâhut eriĢmeyesin. Yani a‟ziz büyük 

mertebeden girye eder. Senin o mertebelere reside olmaklığına çok zaman râh-ı 

sülûkde meĢakkat çekmekliğin lâzımdır. Sen kendi giryeni zâhirine nazar ederek 

a‟zizin giryesine müsâvi tutmayasın” demek istedi. (90a)  

 

Ve dahi serçenin üzerindeki Ģemsin ve mâhın nûru gibidir ki o nûr ĢiĢenin 

değildir. Belki Ģemsin veyâhut mâhın nûrudur. Eğer sepet ve ĢiĢe, suyu ve nûru 

kendilerinden bilirler ise o hâl akıllarının ihtilâc ve periĢânlığıdır. Bunun gibi mürîde 

gerek inbisât ve gerek bükâ her ne var ise Ģeyhindir ve mürîde aks etmiĢdir. (91a) 

Bu meĢâyih müzevvirini cümlesini aradın ve onlarla görüĢdün ve çok zamân 

ihtilât etdin ki ben Ģeyh-i kâmil oldum ve Ģeyh-i kâmilinden ahz-ı tarikat etdim. O ise 

böyle değildir. Zîrâ onlar tarîkatden bir Ģey bilmezler ki onlardan sülûk ederek ahz 

edesin. (101a) 



      

 

 

Cevap geldi ki o kelblerin sütü bir kavmin hâlini beyândır ki hicâbından 

halâs olmadan ve gönlünün gözü açılmadan basîret da‟vâsını eylerler ve söz 

söylerler.  O kelâmdan onlara ne kût gelir ve ne bir yârlık eriĢir. Ve ne dinleyenlere 

bir hidâyet eriĢir bu sûretde mürĢîd ve üstâd-ı kâmil olmaksız hakîkatden kelâm 

söylemek abes olur. (103b) 

 

Çünkü bu çilehânede müĢkili hâlledecek bir mürid-i kâmil yokdur. Ġlla senin 

dergâhın vardır. Böyle olunca sana ilticâ ederim. Ve derim ki benim aklımın kuĢunun 

kanadını aç hatta ben uçucu olayım ve murg aklım âlem-i bâlâya tayerân etmekle bu 

müĢkilim hâllola ki senin zikrinin bahçesinde ve elmalığında olayım. (103b) 

 

Zîrâ o sedâ ne saydı yerinden kaldırmak içindir ve ne gece bekçiliği içindir. 

Bu sûretde abesdir. Bunun gibi mürĢid-i kâmil olmadan hakîkatden lâf etmek dahi 

böylecedir. (104b) 

 

1.3. TASAVVUFÎ MAZMÛNLAR 

 

1.3.1. Ab, Ab-ı Hayat 

“Türkçe adı bengisudur. Kaynağı karanlıklar demek olan zulmât, zulûmât, zulmet denilen ve 

menbaı meçhul diyarda bulunan sudur ki içen ölmez, dünya durdukça yaĢarmıĢ.  

ġark rivâyetlerindendir. Bu suyu ibtidâ Hızır ve Ġlyâs peygamberler bulup içmiĢler; sonra Allah 

bu pınarı insanların gözünden sakladığından Ġskender Zulümât‟a kadar gittiği halde suyu 

bulamamıĢtır.”(Onay 2000:55) 

  

Fütûrsuz âĢık söylemesini tekrar görmez misin? Balık iĢte ab-ı zelâl diye 

iĢaretden kaçan iktifâ eder. Belki ab-ı zelâle vaki‟ olur. Ve içine tâlâ yahut ab-ı 

zelâlin nakline iĢaret tarikiyle kaçan iktifâ eder. Belki iĢâret ile iktifâ etmeyip ab-ı 

zelâlin vasf u beyânını tefsil eder demek ola. (88b) 

 

Zîrâ onları Cenâb-ı Hakk‟a ve ab-ı hayat-ı ebedîye davet ederler. (81b)   

Ve dahi bu sözleri kim dinler ve yine âb-ı hayât tarafına seğirdici içimdici 

bir merd-i teĢne hani? (82a) 



      

 

 

Ey sûr sâhibi olan melek ve ey âb-ı hayat gibi hayat bağıĢlayıcı zât zîrâ 

senin nefeslerinden mürdeler cân bulur. (115b) 

1.3.2. Levh-i Mahfuz 

O lutf-u Bârî hakkı için ki Allah Teâlâ seni ihtiyâr etdi. Ve dahi senin 

üzerine levh-i mahfûzun ilmini aĢikâre eyledi. Ve seni serâir-i ilâhîyesine vâkıf 

eyledi. (112a) 

1.3.3 Anasır-ı Erbaa 

“Eskilere göre su, toprak, hava, ateĢ dört esas unsurdur ki buna (anasır-ı erbaa) derler.” (Levend, 

Ġstanbul, 1984) 

 

Deryâlar ve dağlar onlara musahhar oldu. Ve dahi anâsır-ı erba‟a o cemâatın 

bendeleridir. (84a) 

 

Teklîf-i ilâhiye çekmeye ve mahûf o emre getirmeye Allahu Teâlâ‟nın rızası 

için beni terk eyle ve benden türâb alıp iletme dedi. (112a) 

Eğer seni o âb ve âteĢ sebebiyle olan rızk-ı manevi âsumana ve alem-i 

bâlâya götürür ise aceb değildir. Kâne dedi ki ben asumana nice giderim. Benim gibi 

aciz hiç asumana uruc eder mi? Cevap buyururlar ki sen kendi aczinin tarafına nazar 

eyleme. Belki kendi talebine ve isteğine nazar eyle zîrâ taleb insanı maksûduna vâsıl 

eder. (122b) 

1.3.4. Felek 

“Gök demektir. Cem‟i eflâktir. Eskilere göre gök tabakası felekler dokuzdur. Her semada bir 

yıldız tasavvur edilmiĢtir. Bu yedi seyyar yıldızdan her birinin dünyaya ve dünya üzerindeki canlı cansız 

her Ģeye hâkim ve müessir oluğu farz olunmuĢ, her yıldız az çok uğurlu, uğursuz sayılmıĢ ve her birinin 

hususi tabiatleri, hâkim olduğu iklimleri, hâkimiyet saatleri olduğu sanılmıĢ iĢte bu sebeple dünyada olup 

biten her Ģey feleğe isnad olunmuĢtur.”(Onay 2000:209) 

 

 



      

 

 

“O müneccim çünkü gözü tez olmaz ona bir ıstırlab sana‟t edici Ģart olamaz 

olur ki ahval-ı feleğe ve ahval-ı Ģemse vâkıf ola ama müneccim tez çeĢm olursa 

usturlaba haceti kalmaz ve usturlabsız ehval-i semâya vukuf-ı tamî olur.” (136-b) 

 

1.4. ATASÖZLERĠ 

Arayan bulur; Ġnsânın cânı ced ve sa‟ye kul ola. Zîrâ ced çünkü bir Ģey 

arayıcı olur. Elbette onu bulucu olur. (95a) 

Zevk ve sefâsından avradın keçisi bin olmuĢ ve dahi merkebin (96a) 

Ģehvetinin nâzında bî-karar olmuĢ ve yanmıĢ. “Keçisi bin olmuĢ” demek “kemâliyle 

sevinmiĢ” demekten kinayedir. Niteki darb-ı mesel meĢhurdur ki “Bin koyunlu kurt 

gibi kurulur” derler. Fi el vaki‟ insan mâlı çok oldukça hem sefâyâb olur ve hem 

mağrur olur. (96b) 

PâpûĢçuya îrâd bu emvârı mezkûreden gelmiĢdir. ġüphesiz dahi oraya 

mâlını vermek ve kerem eyler. Darb-ı mesel meĢhûrdur ki kâz gelen yerden tâvuk 

dirîg‟ olunmaz derler. (106b) 

Pire için yorgan yakılmaz: Cân nedir ki onu Kerîm olân zât-ı ecelden ve 

alânın üzerine tercih ve ihtiyâr edeyim. Elbette etmem belki cânımı ona fedâ ederim. 

Pire nedir ki ona infiâl edip ondan için tahtıma ferĢ eylediğim kilimi yakayım yahûd 

kilimden murâd yorgandır. Ya‟nî o sitemde ki yorganı pireden için yakmam 

demekdir. (118a) 

Vakitsiz öten horozun baĢı kesilir; ġeytân der ki hele Ģu hâm herife bakınız 

ne hezeyân eder Ģu bî-vakit öten horozun baĢını kesiniz. (139b) 

Bin nasihatden bir musîbet yeğdir; Her ne kadar babası “Oğul, bu tatlıdan 

çok yeme sonra piĢmân olursun ve damene hiddet gelmek ile çıbanlara mübtela 

olursun” dese dinlemez. Ve helva ve Ģekerden fâriğ olmaz. Çünkü çıbânın derdi ona 

Ģüru‟ ve iptida‟ etdi. Nasihatde onun iki kulağını küĢâde eyledi. Ba‟zı nüshâda kerd 

yerine iki mısra‟da dahi Ģed vaki‟dir. Bu cihetden darb-ı mesel meĢhurdur ki bin 

nasihatden bir musîbet yeğdir demiĢlerdir. (146b) 

 

1.5. ESERDE ADI GEÇEN YER ĠSĠMLERĠ 



      

 

 

1.5.1. Bağdat ve Tabas 

BaykuĢ tıynet olanların hânemânı virane-i dünyâdır. Ancak ona mâ„ildir. 

ġehr-i azim olan Bağdad‟ın ve Ģehr-i Tabas‟ın evsafını nakilden dinlemez. Zîrâ 

umrânâta kat‟â meyli yokdur. 

 

1.5.2. Yemen – Darvan 

Hırs ediciler üzerine hased içinde oldukları hâlde Darvân ehli gibi ebedî 

hasret kaldı. Burası Darvân memleketi ehlinin kıssasıdır. Ve dahi onların fukara 

üzerine hasedinin kıssasıdır. Darvân Yemen diyârında bir vilâyetin adıdır. ĠĢbu 

Ģerhde ba‟zı lafzı mukadderdir. Zîrâ bu hikâye cümlesi hakkında olmayıp belki 

ba‟ziyesi hakkındadır. (105b) 

 

Hakk Teâlâ‟ya mensub bir sâlih adam vardı. O merd tâm akıl tutdu. Ve 

akıbeti bilicilik tutdu. Hâsılı agâh ve â‟kildi demekdir. O adam Yemen ikliminde 

Darvân-ı nâm köyde sâkindi. Fukarâya tasaddukda ve ahlâk-ı hamîdede meĢhûr nâs 

olmuĢdu. (106a) 

 

1.5.3. Hindistan 

Sırr-ı Hak kâbilinde ki beyte illet olarak buyururlar ki; zira benim fîlim 

diyar-ı Hindî rüyâsında gördü. Binaberin bana cenûn geldi. ġimden sonra harac 

almakdan kat‟ı ümit ile zîrâ köy harab oldu. Ve haraca razı verecek kimse kalmadı. 

MeĢhur der ki; fil Hindistan‟da doğmuĢtur. Ve vatan-ı aslîsi Hindistan‟dır. Diyar-ı 

gurbette iken kâhice vatan-ı aslîsini rüyasında görür ve bidar oldukta zabıta olunmaz. 

Mertebede izhar-ı cenûn eder imiĢ.(135b)  

 

1.5.4. Buhâra 

Ey mukallid ma‟den-i i‟lm-i zâhiri olan Buhâra‟dan dön ve avdet eyle. Ve 

dahi havarlık ve derviĢlik tarafına git hatta sen arslan gibi adam olasın. (91b) 

 

1.6. ESERDE ADI GEÇEN ġAHISLAR 



      

 

 

 

1.6.1. Leylâ ve Mecnûn 

Fuzûlî‟nin ünlü mesnevîsidir. Leylâ ve Kays adlı kahramanların aĢkları 

anlatılır. 

 

Muhabbet Ģu‟lesinden kân coĢa geldi. Ve mecnûnun kanı kaynadı. Hatta o 

mecnûnun üzerine hınak dedikleri illet zâhir oldu. Hâl böyle olunca i‟laç için 

mecnûna hekim geldi dedi ki bunun damarını vurmakdan gayrı aslâ çare yokdur. 

Yani bundan kan almak lâzım gelir dedi. Bunun damarını bu kanın kesretini def‟ için 

vurmak lazımdır diye tabib böyle cevap verdi. Bir kan alıcı üstâd oraya getirdiler ki 

mecnûndan kan ala. O mecnûnun, fassâd kan almak için kolunu bağladı. Onun 

neĢterini o aĢk tabia‟tli mecnûn o zaman tutdu. Öyle diyerek ki ücretini al ve fasdı 

terk eyle. Eğer alırsam söyle ki bu köhne cism varsın gitsin ve sen öl. Fassâd dedi ki; 

encâmında neden havf edersin. Ve havfın bu neĢterden midir? Çünkü sen arslân 

yatağı olan arsanın arslânından (141b) korkmazsın. Ve böyle bir âĢık-ı dilâversin. 

“Garîn” gayn-ı mua‟ccimenin fethiyle arslân yatağı olan mahale denir ki Arapçası 

mâ„sdadır. Arslân ve kurd ve ayı ve her humâr-ı vahĢî ve yırtıcı hayvan senin 

etrafında gecene cem‟ olmuĢlardır. Gerd ber gerd etrâf demekdir. O hayvanâtı senden 

insân reyhası gelmez. Ve senin insân olduğunu kemâl-i hayretden anlamazlar. Böyle 

olması sende ki aĢkın kesretinden ve ciğerindeki vecddendir, diye fassâd, Mecnûna 

böyle söyledi. (142a) 

 

Mecnûn dedi ki ben neĢterden havf etmem. Zîrâ benim sabrım taĢa mensub 

dağdan ziyâdedir. Hiç böyle sabrı olan neĢterden havf eder mi? Bir ok rahmedecek 

mahlem benim kalbim oksuz ve zahmsız rahat etmez ve ben ok yaralarına aĢığım ve 

bana ok gelsin ve beni mecrûh etsin için dolanırım dedi. Minbelemullah mekândıri, 

okun düĢtüğü yere derler. Zîrâ “nebel” ok ma‟nâsınadır. Âsaid-i fi‟l masdârıdır. 

Rahat eder demekdir. Evveline nûn-ı nâfiye gelmekle gelmekle hemzesi “yâ”ya 

münkalib olup zaruret-i vezn için yâ huzef olunmuĢdur.  

 



      

 

 

Lâkin Leyla‟nın aĢkından benim vücudum doludur. Ve bu sadef vücud odur 

gibi Leylâ‟nın saffetlerinden memlûdur. Mısra‟-yı sânî onun ma‟nâsınadır. Korkarım 

ey kan alıcı eğer beni fasd edersen. NeĢteri nâgâh Leylâ‟ya vurarsın ve Leylâ‟yı azâr 

edersin. Ġstemem ki Leylâ mu‟azzab ola diyerek bu vecihle fassâd cevâp bâsevâp 

verdi. Yine Mecnûn fassâda der ki sana söylediğim bu kelâmı o kimsenin aklı bilir ki 

onun kalbi rûĢendir. O kelâm odur ki Leylâ ile benim meyânımda fark yokdur. Zîrâ 

âĢık ile ma‟Ģuk beyninde ittihâd-ı zâtî ve mugayyirât-ı sûrî olduğu erbâbının 

ma‟lumudur. (143a) 

 

1.6.2. Ashâb-ı Kehf 

Kurd, ayı ve arslân bilir ki aĢk nedir. Zîrâ onların dahi muhabbet bâĢındadır. 

Köpekden alçakdır o kimse ki yârin muhabbetinden hâlîdir. 

Eğer kelbin aĢk damarı olmayaydı ve aĢk ne olduğundan kelb bî-haber 

olaydı kaçan ashab-ı kehfe mensub olan kelb ehl-i kalbi arardı. Ve onlar ile refâkat 

dilerdi. Ve onlar tard edince gitmezdi ve gârın kapısında ellerini bast edip onları 

uyurken beklerdi. Kelb kehfe müdâfidir ve ehl-i mukadderdir. Ve yâsı nisbet içindir. 

Dahi ehl-i kehfin kelbinin cinsinden çünkü sûretde kelbler meĢhûr olmadı ise yine 

dünyada vardır ve Kıtmîr gibi meĢhûr olmak lâzım gelmez menkûldür ki kıyamete 

dek her beldede o cinsden bir kelb olurmuĢ. Binâberîn her kelbi itâ‟m etmek lâzımdır 

ki o kelbe tesadüf olsun çün burada çünkü ma‟nâsınadır.  

Gene dedi ki çünkü Kıtmîr cinsi vardır. Ya biz niçin bilmeyiz olsa bilirdik. 

Bu beyit ile cevap buyururlar ki sen kendi cinsinden gönül kokusunu duymadın 

kaçan kurd cinsinden ve koyun cinsinden reyhâ iletirsin. Cinsinden gönül kokusu 

almak ehvândı. Onu alamadık Cins-i ahırdan koku almak ziyâde sa‟bdır. Onu hiç 

alamazsın. (143b) 

 

1.6.3. Ebû Cehl 

Süra‟tle yetiĢip Ebu Cehl‟e serzeniĢ edip ve bir Ģamar vurup iĢkembeyi râs-ı 

Ģerifinden kaldırdılar. (83a) 



      

 

 

 

1.6.4. Firavun 

Böyle kevseri nûĢ etmediğinden mâmû„l olur ki sen Fira‟vûna mensupsun. 

Ve Kevser-i Nîl ırmağı gibi senin üzerine kân ve nâ-hoĢ olmuĢdur. Ey a‟lîl ve marîz 

âdem bunu böyle bil! (86b) 

TâĢlık makâmında olmak ve bundan sonra benlik izhâr eylemek münâsip 

değildir. Zîrâ vakitsiz benlik izhârı fira‟vuniyet olmuĢ olur. Ey derviĢ senin Ģimdi 

miskîn ve fakîr olmaklığının vaktidir. Ve rah-ı Hak‟da fâni olmaklığının zamanıdır ki 

nigîn olasın. (139a) 

 

 

1.6.5. Âzer 

Yine Azrail zemîne der ki Allah Teâla sanatta Hazreti Ġbrâhim 

aleyhisselâmın pederi yahut â‟mîsi olan Âzer-i nâm kimse gibidir. Ve ben büt 

makâmındayım. Büt Âzere muhalefete kadir olamadığı gibi ben dahı Mevla‟ya 

muhalefete kâdir değilim. Benden istirhâmın sana fâidesi yoktur.  

 

1.6.5. Nemrûd 

Zira asıl namaz, tenini ve veledini Hazreti Ġbrahîm aleyhisselâm gibi terk 

etmekdir. Zîrâ Ġbrahîm aleyhisselâm namâzını tekmil için ferzende-i mükerremleri 

Ġsmâil aleyhisselâmı kurban eyledi idi. Ve dahi cesed-i Ģerîfini Nemrûd‟un ateĢine 

yansın için ısmarlamıĢdı. Ve terk-i ten buyurmuĢlar idi. (89b) 

 

1.6.6. Sultan Mahmud ve Ayaz 

Ayaz Sultan Mahmud‟un gayet sevgilisi bir nedimin ismidir. Bir gün sultan 

Mahmud saydı çok Ģikârgâha gidip bir ehveyi kovup itbaından cüdâ oldu. Ve yalnız 

olduğu halde Ayâzın karyesine geldi. Köyde dahi Âyaz‟dan gayri bir ferd 

bulunmayıp Ayaz Sultan Mahmud‟u istikbal etdi. Ve padiĢah olduğunu anladı gördü 

ki padiĢah dirilmiĢdir o halde su matlub etdi. Ayaz dahi pederim soğuk su getirmeye 

gitdi, Ģimdi gelir bir aramadın diyerek padiĢahı attan indirdi ve mükâlemeye meĢgul 



      

 

 

etdi. Gördü ki padiĢahın teri gitti ve harareti teskin oldu. Kalkıp hanesinden bir soğuk 

su içmek için padiĢaha getirdi. PadiĢah dedi ki “ya sen su yokdur, pederim Ģimdi 

soğuk su getirecekdir, dedin idi deyince Ayaz dahi cevabında dedi ki belki vücuda 

bir zarar isabet eder. Bu hile ile sizi terli soğuk su içmekden uvk etdim deyince 

Sultan Mahmud bunun aklını kemaliyle tahsin edip ve beraber alıp sarayına getirip 

hüdam-ı has zümresine ilhak eyledi. Ve günbegün itibarı tezayüd edip cümle 

hüdamına faik olduğundan mâa‟da ittihatını dahi kendine bahĢeyledi diye bazı 

mahalde yazılmıĢdır. Ve bu nakl olunacak kıssadan dahi Ayazın kemaliyle rüĢd ve 

fetaneti nümâyan olur. Ve böyle hizmetkâra insan malını değil canını verir. (132b) 

Ve dahi onun köyde iken ayağına giydiği çarık için ve yine köhne kürkü için 

hücre tutması ve o hücrede onları hıfz eyleyip ve bir ferdi o hücreye duhule ruhsat 

vermemesi beyanındadır. Ve dahi onun kapı yoldaĢlarına zan ve vehm gelmesi 

beyanındadır ki Ayazın o hücrede definesi vardır. Ve bu gümanın sebebi hücre 

kapısının muhkem ve metin olmaklığıdır. Ve dahi kapının üzerinde olan ka‟lan 

büyük olması ve ağırlığıdır. Ayaz‟ın kapı yoldaĢları derler idi ki bunun içinde mâl-i 

azim olmayaydı kapısına ve kilidine bu ihtimamı etmez idi. Niteki hikâyede beyan 

olunsa gerekdir. (133a)  

O Âyaz âkıllıkdan hâsıl olmuĢ idi. Ve âkıllık kâne mâderi idi. Âlem-i 

fakirde lâbes olduğu kürkünü ve çarığını o hücre-yi mezkûrede asıp zayi‟ etmemiĢ 

idi. Ta ki nefsi Ģimdiki devletini görüp mütekebbir olmaya. (133a) 

PadiĢaha bir gün gammâzlar bil-münasebet dediler ki Ayaz‟ın bir hücresi 

vardır. Ve o hücrede altını ve gümüĢü ve hamrası vardır. Zirâ kapısı muhkemdir. Ve 

kilidi gayet ağır ve mesnu‟dur. Hamra ha‟nın zımmiyle ve mim‟in sükûnuyla küçük 

olan küpe derler. Murâd altın küpü demekdir. O hücrenin içine duhule bir ferde 

ruhsat vermez dai‟mâ onun kapısını kapanmıĢ tutar. (133a) 

Yine padiĢâh der ki Ayaz padiĢahların padiĢahıdır. Belki bir kimesneyi Ģah 

düzücüdür cism beden nazariyenin isabeti havfından onun namı Ayaz oldu. Fielvaki‟ 

insan-ı kâmil ĢahĢah muazzamdır Belki himmetiyle nice denîleri sultan etmiĢdir. 

Velâkin nazar-ı hafvından nâmı filan Ģeyh ve filan derviĢdir. (134b) 



      

 

 

Ayazın sana‟tından ve hâlinden bu huy bai‟ddir. O huy odur ki onun namazı 

niyazı gele. Ve dahi o Ayaz ezelde asumânın horozu olmuĢdur. Ve onun cümle 

na‟raları vaktinde olmuĢdur. Ya‟nî Âyaz öyle bî-vakt na‟ra eden hâmlardan değildir. 

Belki cemi‟ na‟raları vakit ve zamân iledir. Zîrâ âkildir ve vakitsiz na‟ra Âyaz‟ın 

aklından dûrdur, diyerek Sultan Mahmud Âyaz‟ı böyle senâ eyledi. (141a) 

Sultan Mahmud‟un o galbazan olan emirleri bu sui„ zannı Ayâz gibi nedîm-i 

pâkin çehresine iletdiler. Öyle diyerek ki o Ayâz define tutâr ve o hücrede hazinesi 

vardır. Böyle denîlere deki gayrılara kendi ayinenden bakma ve herkesi kendin gibi 

zannetme. PadiĢâh Ayâz‟ın pâklığını bilirdi. Ve pâdiĢâhın araması o hasved emirler 

içindi ki; onlar dahi Ayâz‟ın böyle edhâr etmeyeceğini bilsinler. Ve ehl-i dünya 

olmadığını nefes etsinler. PâdiĢâh hücreyi küĢâde ruhsat verdiği zamanda emirlere 

dedi ki; o altın ve inciyi tahkîk size tahbis eyledim. Ve ben Ayâz‟ın Ģu kadar altını 

varmıĢ diye bana haber vermekden gayrı bir Ģey istemem, dedi. Sultân Mahmûd 

emirâna bu kelâmı böyle söyledi. Ve lâkin onun kalbi ıstırabından (141b) hareket 

ederdi. O a‟kıl ve kemâlde misli olmayan Ayâz için öyle diyerek ki; bu ki benim 

zebânım üzerine bu kelâm ki vâkı‟ oluyor. Eğerçi murâdım Ayâz‟ın pâk dâmenliğini 

bunlara izhârdır. Ve lâkin bu cefâyı Ayâz iĢidince o nice olur, diyerek yine Ģâh 

mükedder olurdu ki yine Ģah derdi ki; Ayâz‟ın dinine yemin ederim ki Ayâz‟ın 

temkîni bundan ziyâdeydi. Ki benim çirkin ta‟nma gadaba gele ve dahi benim 

garizimden ve bâtınımdan gâfil ola ya‟ni Ģah, Ayâz benim murâdımı bilir ve bana 

hâtır mânde olmaz demek istedi. (142a)  

1.6.7. Hz. Mevlâna 

Zîrâ melâik-i saffet rahmetin mazharı ve Ģeytanın sıfatı kahr ve gadabın 

mazharı olmuĢlardır. Ba‟zı kimseler Ģeytan nevi‟nin melek nev‟i üzerine faziletine 

zâhib olmuĢlardır. Bu beyit ile Mevlâna kuddüsü sırrahu onları dahi red buyururlar. 

(113b) Cenâb-ı Hakk‟ın evliyâsı elbette Mevlâ‟nın huyunu (114a) tutarlar. Ve 

merhamet ve Ģefkatleri kahr ve gadaplarına sâbık olur. Ve onların misk kalpleri o 

Hüdâ‟nın ırmağının âbdan doludur. (114a)  

Fikri fasid zeminin türabını Hazret-i Hakk‟a dek iletti. Ve dahi mektebe dek 

o kaçıçı ayağı iletti. Hazret-i Mevlâna kuddüsü sırrehu zemîni mektepden firar eden 



      

 

 

tıfla tesbiye buyurdular. (120b) 

Ey Mevlanâ geri dön Ayaz‟ın aĢkının kıssasına. Zirâ o Ayaz sır ile dolmuĢ 

bir hazinedir. (137a) 

Bundan sonra nefse hitap edip Hazret-i Mevlâna kuddüsü sırrahu buyururlar 

ki; Sultân Mahmud lisânından bu affın ve bu hıĢmın ezelî olduğunu söyledik. Ve 

buna meta‟lık hîle-yi dakâyık dahi beyân eyledik. Bu bahsi terk eyleye. Hay bu bahis 

hâm kalsın ve nâmahremler anlamasınlar. Hâsların sahnını, a‟vâmın seferesine 

koyma. (152a) 

1.6.8. Ebu Yezid el-Bestamî 

Kutub el-ârifin Ģeyhül Ebu yezid el-Bestamî kuddüsü sırrahü buyurdu ki “bu 

kader seni der ki ben mahlûka söz söylememiĢimdir. Bil ki Cenab-ı Hakk‟a söylerim. 

Ve dahi mahlukdan söz dinle mümessemdir. Yani zahirde mahlûkdan dinle.  

Hak‟dan bilirim ve ondan dinlerim diye buyurdu. ĠĢte ashab-ı mağrifetin hâli budur. 

 

1.6.9. Hasan-ı Basri (ra. el-bârî) 

Bu halkın sana cefâsı dünyada eğer bilirsen gizli bir altın hazinesi geldi. 

Gerçi zâhir ia‟dânın cefâsı Ģekil görünürse de menkuldür ki Hasan-ı Basri radi anha 

el-bârînin bir düĢmanı varmıĢ. Ve kendine çok cefâ edermiĢ. Fevt oldukda azîm 

teessüf etmiĢler ve baka kalmıĢlar. Hikmetinden sû„al olundukda ben ondan fâi„de„-

yı azime görürdüm diye cevâp vermiĢler. (109a) 

 

1.6.10. Hazret-i Meryem 

Bilâ-sa‟y duâdan intifâ‟ eden Hazreti Meryem radiyallahu teâla anhâ 

validemiz gibi zîrâ onun derdi vardı. Ve dânesi yokdu. O sâhib-i fenn ve kemâl olan 

Mevlâ o sahrâda olan hurmâ ağacını Hazret-i Meryem için dera‟kab yeĢil ve 

meyvedâr etdi. Ve kendi için bir nehir dahi halk eyledi. (84a) 

 

Zîrâ bu kuĢ gibi ötmek insânın ağzının ve boğazının iĢi değildi. Lâkin 

kuĢların safîrinin ma‟nâsından nâs agâh değildir. Âlâ nazrı hoĢ sâhib-kırân Süleymân 

zamân-ı nâsdan müstesnâdır. Zîrâ o anlar. (103a) 



      

 

 

 

1.6.11. Hallâc-ı Mansûr 

Fir‟avuna mensub olan “ene-l-hakk” dedi ve mertebesi alçak oldu. Mansûra 

mensup olan “ene-l-hakk” dedi ve pislikden kurtuldu. Firavnîden murâd ehl-i 

nefisdir. Ve Mansurîden murâd makâm-ı fenâfillahı ihrâz eyleyen zevât-ı kirâmdır. 

Zirâ her firavunî “inna rabbiküm ilâ a‟lî” dedi. Ve her Mansûrî ene-l-hakk ba‟zısı 

kâlâ ve ba‟zısı hâlâ “yâ”lar nisbet içindir. O anânın la‟netullah kafasındadır. Zîrâ 

firavun uluhiyet da‟vasının a‟kabinde ırak oldu. Ve lâkin Mansurî‟nin enel-hâk 

akabinde ey âĢık neyl-i rahmet vardır. Ezcümle Hazreti Hallâc Ģehadeti buldu. Ve 

ahiretde devlet-i uzmâya erdi. Zîra firavun olan kara taĢ idi ve Mansurî a‟kîk idi. O 

firavunu nûrun düĢmanıydı. Ve Mansurî a‟kîkdi. Bu cihetden beyinlerinden fark-ı 

a‟zîm vardı. O ana dediği Allah Teala idi. Bu suretde ben hakîm demek olur. Ve 

lâkin nûrunu mazhariyetden ene-l-hakk yoksa vücud-ı hak ve zat-ı bâri Mansur 

hazretlerine hâlul etdi de ondan için ene-l-hakk dedi böyle değildir zira Allah Teâlâ 

hulul ve ittihaddan münezzehdir. (145a) 

 

1.6.12. Cüneyd-i Bağdadî 

Çünkü kadîm gelir. Hadûs ile mevsuf olan yok olur. Böyle olunca kadîm 

olanı hâdis olan nice anlar. Nitekim Cüneyd-i Bağdadî kuddüsü sırrahü “izâ Kuranel 

muhdis bil kadîm lem yekıle eser” buyurmuĢtur. Hâdis üzerine çünkü kadîm tecelli 

eyledi ve zahir oldu.  (92b) Ve hâdisin vücûdunu mahveyledi. Onu kendine hemreng 

eder. Zîrâ Cenâb-ı Hakk‟ın zâtâ ve saffete ve ifâ‟le tecellîsine mazhar olur. Bu 

makâmda “En-el Hakk” yahut “Leyse fi cübbeti sivallah (Cübbemin altında 

Allah‟dan baĢkası yokdur)” kelâmını söyler ve kizb dahi değildir. Zira demiri ateĢe 

mukârren eylesen ateĢ gibi yakar ve kırmızı olur. Eğer o demir ben ateĢim dese hilâf 

değildir. (93a) 

 

1.6.13. Hârûn ReĢid 

MeĢhurdur ki (102a) Hârûn ReĢid‟in bir mua‟llim tûtîsi varmıĢ. Sure„-i 

Yâsin tilâvet edermiĢ. ĠĢte bu mertebede âyînenin verâsından tûtî ta‟lîme kâdir olur 



      

 

 

imiĢ. Kelâm etmeyi o üstâddan o tûtî öğrendi. Lâkin o kelâmın ma‟nâsından ve 

hakîkatinden bî-haberdir. Meselâ sûre-i yâsin tilâvet eden tûtî kelâm-ı Bârî olduğunu 

ve ma‟nâsını bilmez ve sai„r tekellüm etdiği kelimâtın ma‟nâsını dahi bilmez. Hemen 

bir sâde lafz ta‟lîm eder. (102b) 

 

1.6.14. ġeyh Sa’dî 

Niteki Gülistan‟ında ġeyh Sa‟dî buyururlar. (119b)Ve yine bazı ârifin 

demiĢlerdir. Beyit Hakk kulundan intikamını yine abdiyle alır. Bilmeyen ilm-i 

ledünnî onu abd etti sanır. (120a) 

1.6.15. ġem’i Efendi 

ġârih Mevlevî‟nin nüshâsında ve Ģârih ġem‟i Efendinin nüshâsında çün 

ġua‟yyib aleyhisselâm vâki‟ olmuĢdur. (87b) 

1.6.16. ġeyh Ġsâ Efendi 

Ve lâkin indimizde bir nüshâ-i sâhihe vardır ki Ġdris köĢkünde dergâh-ı 

Abdullah kâseferîde post-niĢîn irĢâd-ı fahrel-meĢâyih Ģeyh Ġsâ Efendi el-nakĢibendi 

kuddüsü sırrahü‟nün nüshâsıdır. (87b) 

 

1.6.17. Necâtî 

Niteki Necâtî‟nin Ģiirinde “Gelir ey Necâtî severmiĢ yıkılanı yıkılan onun 

için hep güzeller bî-vefâ olsun” der.  

 

1.6.18. Ferîdüddîn Attâr 

Niteki Hazret-i ġeyh Ferîdüddîn Attâr aleyhi tecelliyât-ı efkâr Mantıku‟t-

Tayr nâm kitâb-ı celîlinde buyurmuĢdur. “Kaf-ı küffar incâ behakkel ma‟rife 

hoĢterem âyed, zefâ„felsefe Allahümme ihdinâ âlî sûi el-ıstırab. Âmin” (115a) 

 

1.6.19. Hazret-i Mısrî 

Niteki Ģahidi la‟netinde gelir ciğere damla küflü ekmek fağfura ma‟lûm ola 

ki Ayaz‟dan murad mazhar-ı sırr-ı Muhammedî ve Halife-yi Cenab-ı Musdaffî olan 



      

 

 

veli-yi kâmildir. Fielvakî‟ cihan onun derya-yı vücudundan bir katre olduğu mahal 

Ģüphe değildir. Niteki Hazret-i Mısrî kuddüsü sırrahu buyurur; “arĢ ve kürsiden 

(134a) güneĢdir bir velinin eyâyesi halk cemi‟ pâklıkları ol deryadan iletirler ve 

takdis ve tenzihi onlardan ahzederler ve o zatın katreleri birbir ince ve dakik sanat 

sahipleridirler. Minyager sanat sahibine denir. Katrelerden murad insan-ı kâmilin 

halifeleri olur. Eğer Ayaz‟dan murâd peygamberimiz sallalallahu Teâlâ aleyhi 

vessellemdir. Der isen katrelerden murâd ashab-ı ikram rıdvanallahu Teâlâ aleyhim 

ecmaindir deriz Gerek sahabe-yi kiram ve gerek insan-ı kâmilin halifesi ulûm-ı 

zahirenin dakayıkına ve ulum-ı batınenin hakayıkına arif olduklarından minager tabir 

buyurdular. (134b) 

 

 

 

 

ĠKĠNCĠ BÖLÜM 

 

METĠN 

HÜLÂSAT’Üġ-ġÜRÛH 

 

 

(81a) ve lâf ve gurur ile dolmuĢsun?  

 

 حلی ٝ ؽَي بـُی ٗاْٗ  گل :گلج

 ؟ پيـٔبلی ؿػٞی ًی کلؿٓی

 

Cevabında dedi ki benim kuru ve taze ekmeğim olaydı kaçan böyle 

peygamberlik davası eder idim? Bir Ģeyim olmayıp yemediğimden ve aç 

kaldığımdan böyle dava-yı nübüvvet ederim. Çünkü Ģahs-ı mütenebbî gördüğüm Ģâh 

lâtîfeye mâildir. O dahi Ģâhı güldürmek için böyle lâtîfe eyledi.  

 



      

 

 

 گلٝٙ  يٖ با پيـٔبلی ؿػٞی

 ًٞٙ م صُيخٖ ؿٍ ًٜ باٍـ ٛٔچ٘إ

 

Bu azgın cemâate nübüvvet da‟vâsı dağdan gönül istemek gibi olur. Dağın 

gönlü olmaz ki tasdik ede. Bunlar dağ gibi muânid kavim olmakla insanı tasdik 

etmezler.  

 ٗضُيج ؿٍ ٝ ػوَ ى٘گ ٝ ًٞٙ م ًو

ِ٘  ٝ كْٜ  ٗضُيج ٌََٓ ٌٗخۀ ٕب

 

Bir kimse dağdan ve taĢdan akıl ve gönül istemedi. Ve dahi dağ ve taĢ bir 

Ģeyi fehmetsin. Ve bir müĢkil nükteyi fehmetsin. Kimse böyle demedi. Zîrâ dağ ve 

taĢ hakkında bunlar muhâl oldu. Bunlar dahi bu makuleden olmakla beni tasdik 

etmediler. Ve benim kelâmımı anlamazlar diye pâdiĢaha böyle cevap verdi.  

 

 ٛٔإ ًُٜ گٞيـ بام گٞئی چٜ ٛل

 ٓيخٜنئإ چٕٞ  كيٞه ً٘ـ ٓی

Her ne ki söylersen dağ onu söyler ancak. Ve seni müstehzîler gibi 

maskaraya alır ve sana gadr eder.  

 

 ؟ ًضا  م پيـاّ ٝ هّٞ  يٖ ًضا  م

 ؟ كصا باٍـ ك  ًٜ صإ صٔاؿی  م

 

Bu kavim kanden ve bunlara Hakk‟dan haber kanden? Bu ikisinin beyni 

gayet uzakdır. Zîrâ bir cemâdden can recâ‟sı kime olur? Ya‟nî bunlara söz tefhîm 

etmek, cemâdden cân ummak gibidir demektir. Bu kelâmların cümlesi hakk 

peygamberler içindir. Her ne kadar kâzibin feminden söylenmiĢse de.  

 

 مك ٝ آكی مٗی پيـاّ حٞ گل



      

 

 

 ىل ٝ ىيْ صِٜٔ بٜ٘٘ـ حٞ پيٌ

 

Yine mütenebbî, Ģâha der ki “Eğer bunlara bir avratın haberini veresin ya 

falân mahalde altın vardır” diyesin. Cümle sîm ü zerini sana kemâl-i 

muhabbetlerinden önüne korlar. Belki sana cân fedâ ederler. 

 

 ؽٞ ٗـث ٓی ٍاٛـی صا كلإ ًٜ

 ؿ ٗـث ٓی ٝ حٞ بل آٓـ ػاٍن

 

Öyle diyerek ki haber veresin ki filan yerde bir dilber var seni davet eder. 

Sana o âĢık geldi ve o seni bilir, sana cân feda eder o zaman memnûn olur ve senden 

alâ peygamber olamaz ve o anda seni tasdik eder. 

 

 ٍٜـ چٞ آكی ؽـ  پيـاّ حٞ ٝك

 ػٜـ ٗيي  ی ؽـ ، ىٞی بيا ًٜ

 

Eğer sen ona Hûda‟nın asel gibi leziz peygamını getiresin. Öyle diyerek ki 

ey ahdi güzel gel Hûdâ‟nın canibine.  

 

 كٝ بلگ ىٞی ٓلگ، صٜإ  م

 َٓٞ كاٗی بٞؿ، ٌٖٓٔ بوا چٕٞ

 

(81b) Ve bu mevt â‟leminden zâhire ve ni‟met tarafına gel. Çünkü bekâ ve 

hayat-ı ebedîye mümkün olur. Fânî olma ve niçin yok olursun desen – beyit-i atîye 

merhûndur- 

 ىل ٝ صإ ٝ ً٘٘ـ حٞ ؽٕٞ هْـ

 ٛ٘ل ٝ ؿيٖ عِٔيجِ  بل ی  م ٜٗ

 



      

 

 

senin kanına ve senin i‟dâmına say‟ ederler ve baĢını kesmeye hücûm 

ederler. Bunların bu hâli dinlerini muhâfaza ve ilm ü hünerlerinden değildir. Belki 

hevâ-yı nefislerine muhâlif geldiğindendir diyerek padiĢâha böyle söyledi ve iĢ bu 

kelamlar yine nebî-yi sâdığın ahvâlini beyân ve ifâde için yazılmıĢtır. 

 

 

 ٝ ؽٞ ٗ٘ـ ٓی عوَإ بٜ ًٜ  ُٝيا بٜ  يَإ مييخٖ بيگاٜٗ ٝ ػاّ ػـ ٝث ىبب

  بـی عياث آب بٜ

 ٓيکَاٗ٘ـ

 

Burası a‟vâm-ı nâsın adâvetinin sebebidir. Ve dahi onların bigâne ve ecnebî 

Evliyâ„ullah ile olmalarının sebebi beyânındadır. Zîrâ onları Cenâb-ı Hakk‟a ve âb-ı 

hayat-ı ebedîye davet ederler. Bu cihetle iyileri a‟vâm sevmezler.  

 

 ٓإ ٝ ؽإ بل چيبيـگی  م بٌِٜ

 بيإ  يٖ ٍ٘يـٕ آيـٍإ حِؼ

 

Bunların a‟dâveti gayret-i dinîyelerinin olmayıp belki hânmânlarına ziyade 

meyl ü muhabbeti olduklarından nâĢî bu kelâmı onlara dinlemek acı gelir. Zîrâ bu 

nasîhat, hânmânı ve dünyâyı terk-i mutazammındır.  

 

 ىؾج چلييـ ؽل كيٌ بل  ی ؽلهٜ

 ُؾج ُؾج مٝ ً٘ی بل ؽٞ ٛی چٌٜٞٗ

 

Bir bez parçası ki ziyâde merkebin yarası üzerine yapıĢmıĢtır. Çünkü o 

merkebden onu pâre pâre koparmak istersen. -Beyt-i âtîye merhûndur.- 

 

 ؿكؿ م ؽل إٓ يويٖ  ٗـ مؿ صلخٜ



      

 

 

 ًلؿ پلٛين  يٖ ًن ًو إٓ عبق 

 

o merkep yakîn bil ki çifte atar ıztırâbından. Ne güzeldir o Ģeyh ki böyle 

yaralı merkebe ilaç etmez ve kendi vahdetinde kûĢe-i uzlet sefâsında olur.  

 

  ی ؽلهٜ صا ٛل ٝ كيٌ پ٘ضٜ ؽاّٜ

  ی ؿلهٜ ْٗ ؿك چيبيـٙ ىلً بل

 

Hususâ ki merkebin elli yarası vardır. Ve her yerde her yaranın üzerine bir 

hırka-yı yaĢ ve tere gark olduğu halde mevcuttur. Böyle olursa çifte atması dahi 

ziyâde olur ve onu tımar dahi güç olur.  

 

 كيٌ علُ،  يٖ ٝ، ؽلهٜ چٕٞ مك ٝ ىيْ

 بيٌ كيٌ باٍـ بيٌ گٜ ٛل علُ

 

GümüĢ ve altın merkebin yarası üzerindeki bez gibidir ve hırs dahi yara 

gibidir. Böyle olunca her kimsenin ki hırsı dünyaya ziyadedir yarası artık olmuĢ olur.  

 

 

 بو ٝ  ىج ٝيل ٕ صــ ٓإ ٝ ؽإ

 ٗبو ٝ بــ ؿ  ّٝافِ  َٗ٘ٞؿ

 

BaykuĢ tıynet olanların hânmânı virane-i dünyâdır. Ancak ona mâ„ildir. 

ġehr-i azîm olan Bağdat‟ın ve Ģehr-i Tabas evsâfını nakilden dinlemez. Zîrâ 

umrânâta kat‟â meyli yokdur. (82-a) 

 

 

 ك ٙ م ىِٚاٗی بام بيايـ گل

 ٍاٙ م صــ ٕ بـيٖ آكؿ ؽبل ّـ



      

 

 

 

Eğer padiĢâhın doğânı Hakk‟ın yolundan gelirse ve baykuĢlara ġah-ı 

Hakîki‟den çok haber getirirse –beyit-i âtîye merhûndur-.  

 

 صٞ ٝ باؿيخإ ٝ ؿ ك ُِٔي ٍلط

 ػـٝ ٛل ؿ كؿ  كيٞه  ٝ بل بو

 

ġâhdan bedel dâr-ül mülk hakîkatin Ģerhini ve cennetin ve enhârının Ģerhini 

getirirse böyle olunca onun üzerine çok düĢman hayf ve gadr getirirler. Ve onu tahkîr 

ve tekdîr ederler. Niteki küffârın Enbiyâ-yı Azâma ve münkerlerin Evliyâ-yı Kirâma 

halleri böyledir. “Efsûs” bu makâmda “zâlim” demektir.  

 

 ؟ ًٜٖ  كياٗۀ آٝكؿ بام چٜ ًٜ

 ىؾٖ باكـ ٓی لاف ٝ گن ف ًن

 

Öyle diyerek hayf getirirler ki “doğan ne acep eski hikâyeler getirdi. Zîrâ 

lâfdan söz dokur ve söylediğinin birinin aslı yokdur.”  

 

 

  بـ پٞىيـۀ ٝ  يَاٗ٘ـ ًٜٜ٘

 ٓيٌ٘ـ ٗٞ ك  ًٜٜ٘ ؿّ إٓ ٜٗ ٝك

 

Belki köhne ve abdın çürüğü onlardır. Yoksa o kelâm köhneyi yeni eyler. 

Ve çürük ve eski değildir. 

 

 

 ٓيـٛـ صإ ك  ًٜٜ٘ ٓلؿگإ

 ٓيـٛـ  ئإ ٗٞك ٝ ػوَ حاس

 



      

 

 

O doğanın kelâmı belki eski ölülere can verir. Ve dahi insânın aklına tâc-ı 

ilbâs eder. Ve imân nûru, ihsân eder. Böyle olunca ey tâlib  

 

 

 بؾٌ كٝط ؿُلبای  م ٓـمؿ ؿٍ

 كؽٌ پَجِ  بل ٓيٌ٘ـ ىٞ كث ًٜ

 

 

hayât-ı ebedî verici dilberden kalbinin muhabbetini alma. Zîrâ seni atın 

arkası üzerine binici eyler.  

 

 ؿٙ حاس كل م ىل  م ٓـمؿ ىل

 گلٙ ّـ گَايـ ؿٍ پای م ًاٝ

 

Ġnsanı sultân-ı âlem edici serfirâz zâtdan baĢını çalma, ya‟nî a‟râz etme. Zîrâ 

öyle zât senin kalbinin ayağından çok ukde ve bend açar. Ve gönlün ayağı râh-ı 

Hakk‟da seyre baĢlar.  

 

 ًٞ؟ مٗـٙ ؿٙ ٜٛٔ ؿك گٞيْ؟ ًٜ با

 ؟ ًٞ ٝي٘ـٙپ مٗـگی آبِ  ىٞی

 

Bu kelâmları eyvâh kime söyleyeyim? Dünyânın köylerinin cümlesinde diri 

hani? Ve dahi bu sözleri kim dinler ve yine âb-ı hayât tarafına seğirdici içimdici bir 

merd-i teĢne hani? ĠĢte dünya bu hâli buldu, buyurmak isterler.  

 

 

 ػَن م م ٗیگلی ؽٞ كی يي بٜ حٞ

 ؟ ػَن م ٓيـ ٗی چٜ ٗآی بضن حٞ

 



      

 

 

Sen bir adını aĢkın tahkîr ile aĢkdan firâr edersin. Böyle olunca sen aĢkdan 

bir kuru nâmın gayrısını ne bilir. 

 

 

 ٛيج  ىخٌباك ٝ ٗام ّـ ك  ػَن

 ؿىج بٜ آيـ ٓی ٗام ّـ با ػَن

 

AĢkın ise yüz nâzı ve yüz kibri vardır. AĢk adama yalvararak gelmez. Belki 

yüz istiğnâ ederek eline gelir.  

 

 ؽلؿ ٓی ٝ كی ٝ كييج، چٕٞ ػَن

 ٗ٘گلؿ ٓی ٝكا، بی عليقِ  ؿك

 

(82b) AĢk çünkü vefâ sâhibidir. Vefâ ediciyi alır bî-vefâ olan musâhibe aĢk 

iltifât etmez.  

 

 ٝ آؿٓی  ىج ؿكؽج چٕٞ

 صٜـ بٜ بايـ ٓی حئاك ك  بيؼ ػٜـ بيؼ

 

Ġnsân ağaç gibidir. Ve insânın ahdi ağacın kökü gibidir. Ağacın köküne 

gâyet sa‟y ile tımâr lâzımdır. Hâsılı insân ezelde etdiği ahde sebât göstermek ve onu 

bozmamak lâzımdır, demekdir. 

 

 ِـ  بٞؿ پٞىيـٙ بيؼ كاىـ، ػٜ

 بٞؿ ببُليـٙ ُٚق رٔاك ٝم

 

Fâsid ve çürük olan ahd çürümüĢ kök gibi olur. Ve dahi güzel yemiĢlerden 

kesilmiĢ olur ve gayrı meyve vermez olur. 

 



      

 

 

 بٞؿ ىبن چٜ  گل ٗؾَ بلگِ ٝ ٍاػ

 ىٞؿ ٗييج ىبنی بيؼ، كياؿِ  با

 

Ağacın yaprağı ve dalı her ne kadar yeĢil ise kökünün fesâdıyla, yeĢil 

olmasının bir fâ„idesi yokdur. 

 

 

 ٛيج بيؼ ٝ، ىبن بلگِ ٗـ كؿ ٝك

 ؿىج بلگ، ّـ ً٘ـ بيلٕٝ ػاهبج

 

 

Eğer ağaç yeĢil yaprak tutmaz ise ve kökü sağ olarak mevcûd ise akıbet o 

ağaç el gibi yüz yaprak izhâr eder.  

 

 صٞ ػٜـ ػٌِٔ، بٜ ؿلّٙ َٓٞ حٞ

  ٝ ٓـن ػٜـً، ٝ،  ىج هَل چٕٞ ػِْ

 

Sen Ģeyhin ilmine aldanma ve ahdi dürüst müdür onu iste. Ya‟nî ahd-i ezelî 

üzerine sebâtı var mıdır, ona bak. Zîrâ ilim kabuk gibidir. Ve ahid onun mağzı gibidir 

ve lâzım olan mağzın vücûdudur. Kabuğun vücûdu değildir.  

 

 

 ٗيٌٞ ؿُٝج  رل ٝ ٍٞؿ ًاكی بـ ؿك ٓخٌٖٔ چٕٞ ًاك بـ ٓلؿِ  آٌٜٗ بيإ ؿك

 ٍٞؿ ٍيٚإ ببي٘ـ، ًاك ٕ

 ؽلٖٓ ك  ٜٛٔ ىٞؽخٜ ؽلٖٓ ًٜ ٍيٚإ، ٛٔچٕٞ عيـ  م گلؿؿ ؽيل ٓاٗغ ٝ

ؽٞ ٛـ  ىٞؽخٜ

 كَ يَجَ   َ "

ْٜ٘ی  َُّقِی َِّی إفِ  ػَبْـ ً  ي َّ" 



      

 

 

 

Burası onun beyânındadır ki; kötü iĢli adam çünkü o kötü iĢde temekkün 

edici olur. Ve dahi iyilerin devletinin eser ve alâmetini görür. O zamân Ģeytân olur. 

Hasedinden mâni‟-yi hayr olur. Uluların güzel ilmini ve salâh ve takvâsını istemez. 

Ġblîs gibi zîrâ harmanı yanmıĢlar ve fakir olmuĢlar, cümle-yi harmanı yanmıĢ isterler 

ve fakir olmuĢ isterler. Niteki Kur‟ân-ı Kerîm‟de “ ” 

buyurulmuĢdur. Bu âyet-i kerîme Ebû Cehl‟in hakkında nâzil olmuĢdur. Zîrâ fahr-i 

âlem Muhammed Mustafa sallallâhu teâlâ aleyhi ve sellem‟i Mescid-i Harâm‟da 

namâz kılmakdan men‟ ederdi. Hatta birgün Haram‟da kurbân olmuĢ bir devenin 

iĢkembesini fahr-i âlem secdedeyken re‟s-i Ģerîfine vaz‟ ederdi. Ġbn-i Mes‟ûd 

radıyallahu anha iâne etmeye kâdir olmadı. Fahr-i âlem Efendimiz dahi iĢkembenin 

altından kalkmaya kâdir olamadılar. Hazret-i Fatımâ-tüz-Zehrâ radıyallahu teâla anha 

vâlidemiz bu hâlden (83a) habîr oldular. Sür‟atle yetiĢip Ebû Cehl‟e serzeniĢ edip ve 

bir Ģamar vurup iĢkembeyi râs-ı Ģerifinden kaldırdılar. O zamân secdeden Sultân-ı 

Enbiyâ hareket edip kalkdılar. Ve mübarek yed-i Ģerîflerini kaldırıp 

 diyerek KureyĢ ulularından yedi kimseyi ta‟dâd 

ederek bed-duâ‟ buyurdular. Cümlesi onların Bedr günü mürd olup cânları 

cehenneme vâsıl oldu. Ma‟nâsı; haber ver Ģu kimsenin hâlini ve insâf eyle ki iyi hâl 

midir? Allahu Teâlâ‟nın abd namâz kıldığında onu salâvatından men‟ eder, 

demekdir.  

 

 ىٞؿ ًلؿٙ ببي٘ی چٕٞ ك  ٝ كيإ

 عيٞؿ آٗضا ٍٞی ٍيٚاٗی چٞ حٞ

 

Emr-i Bârî‟ye vefâ edicileri çünkü görürsün ki intifa‟ etmiĢsin Ġblîs gibi o 

makâmda hased edici olursun. Zîrâ  

 

 ىُيج ٗبغ ٝ ٓن س باٍـ ك  ًٜ ٛل

 ؿكىج حٖ ك  ًو ٛيچ ٗؾٞ ٛـ ٓی

 



      

 

 

her kimsenin ki mizâcı ve tab‟ı zayıf olur. O adam bir kimseyi ten-i dürüst 

ve sahîh istemez ve herkes hasta olsun ve benim gibi alîl olsun diye söyler. Niteki 

Necâtî‟nin Ģiirinde “Gelir ey Necâtî severmiĢ yıkılanı yıkılan, onun için hep güzeller 

bî-vefâ olsun” der.  

 بيا  بِييی كٍيِ  ٗؾٞ ٛی گل

 ٝكا ؿكباك بٜ ؿػٞی، ؿك  م

 

Eğer iyilere, Ġblîs gibi hased olmayayım dersen benlik da‟vâsından fârig 

olup dergâh-ı Bârî‟ye gel ve züll ve tevâzu‟ ihtiyâr eyle. O zamân hased etmezsin. 

Ba‟zı nüshada  vâki‟ olmuĢdur. “Eğer sen Ģeytânlığı 

istemezsen agâh ol, gel” demek ma‟nâsına olur.  

 

 ٓنٕ ؿّ باكی ٗييج، ٝكايج چٕٞ

 ٖٓ ٝ ٓا  ؿِب، ؿػٞييج، ىؾٖ ًٜ

 

Çünkü senin emr-i Bârî‟ye vefân yokdur. Bârî vefâdan dem vurma. Zîrâ 

ekserî sözün “ben” ve “biz” da‟vâsıdır. Ve azîm kibrin vardır. Hâlin böyle vefâsızlık 

olunca sana kibir lâyık olmayıp dergâh-ı Bârî‟de gelip ubûdiyyet etmen münâsibdir.  

 

 ٓـنٛاىج ؿؽَ ىيٜ٘ ؿك ىؾٖ  يٖ

 ٗٔاىج ّـ ك  صإ ٓـن ؽٍٔٞی ؿك

 

Benim bu sözüm senin kalbinin içinde sana mağzlar ve lübbler hâsıl olmaya 

îrâddır. Zîrâ sükût içinde ve da‟vâdan ferâgatde cân mağzına çok büyümek vardır.  

 

 

 ٍـ مبإ، ؿك بيآـ چٕٞ



      

 

 

 ٗـن ٓـن، بٔاٗـ حا ًٖ، ًْ ؽلس ٓـن ؽلس

 

Çünkü sühan zebâne geldi. Mağz-ı cân harcoldu. Masraf-ı az eyle ya‟nî az 

söyle hatta cân bî-güzel ve lâtif olarak kalsın.   

 

 

 مكج كٌلييج ك  گٞي٘ـٙ ًْ ٓلؿِ 

 ككج ٓـن ٍـ، كنٕٝ چٕٞ گلخٖ، هَل

 

(83b) Az söyleyici adamın fikri azîm olur. Köpük gibi olan kelâmı 

söylemek çünkü ziyâde oldu. Mağz-ı cân dahi telef oldu. Hâsılı rûhun ve kalbin 

selâmeti sükûtdadır, buyurmak isterler.  

 

 

 ٓـن بٞؿ لاؿل گَج،  كنٕٝ پٞىج

 ٗـن ٓـن ٍـ كنٕٝ ٍـ، لاؿل پٞىج

 

O zaman ki meyvenin kabuğu kalındı. Bî-ziyâde nâkısdı. Çünkü kabuk 

nâkıs oldu ve ince oldu. Güzel iç ziyâde oldu. Bunun gibi kıĢra benzeyen kelâm 

ziyâde olur ise mağza benzeyen cân küçük olur. Kelâm kalîl olursa cân mağzı neĢv ü 

nemâ bulup büyümekde olur.  

 

 ك  كىخٜ ؽآی م ىٜ ٛل  يٖ ب٘گل

 ك  پيخٜ ٝ، ك  ُٞم ٝ، ك  صٞم

 

Nazar eyle bu her üçe. Öyle üç ki hamallıktan kurtulmuĢdur.Üçden bedel 

cevize ve bademe ve fıstığa nazar eyle. Zîra bunların kabuğu kalın iken içleri 

küçükdür. Ve kabukları ince oldukda içleri büyür ve neĢv ü nemâ bulur.  

 



      

 

 

 

 ٍٞؿ ٍيٚإ ً٘ـ، ػْيإ  ٝ ًٜ ٛل

 ٍٞؿ ٗيٌإ ؿُٝجِ  عيٞؿِ  ًاٝ

 

Her âdem ki Allahu Teâlâ‟ya isyân eyler, Ģeytân olur. Zîrâ iyilerin devletine 

hasvet olur. Ve iyilerin hasveti elbette Ģeytân olmasa mukarrerdir. 

 

 

 ِـ ؿك چٌٜٞٗ  ٝكا ًلؿی ؽـ  ػٜ

 ؽـ  ٗگٜـ كؿ ػٜـث ًلّ،  م

Çünkü sen Cenâb-ı Hakk‟ın ahdinde vefâ eyledin. Ve ahdi bozmadın. 

Allahu Teâlâ Hazretleri Kemâl-i Kerem‟inden senin ahdini hıfz eder. Tevfîk-i Bârî 

ile ahdin dürüst olur. 

 

 "  ی ؿيـٙ بيخٜ حٞ عن، ٝكای  م

 ؟  ی َٗ٘يـٙ " فًلًْ  فًلٝ 

 

Allahu Teâlâ‟ya vefâ etmekden sen gözü bağlısın. Kurân-ı Kerîm‟de  “

5
” nazm-ı celîlini iĢitmemiĢsin. Sen hakkı zikredersen Cenâb-ı Hakk 

dahi seni zikr eder. Bunun gibi sen ahde vefâ murâd eder isen Mevlâ dahi seni 

muvaffak edip ahdini Ģikest ettirmez. 

 

كُٞ " ٜٗ گًٞ ْٝ ِـی  َ ْٜ  ؿ ك گًٞ "بؼَِ

 ياك م آيـ "ػٜـًْ  ٝف" ًٜ حا

 

                                                 
5
 “Beni anınız, ben sizi anayım.” (Âyet-i Kerîme) 



      

 

 

Kulak koy Mevlâ‟nın “ahdinize vefâ edin”
6
 buyurduğuna. Ve iyi ta‟kil eyle. 

Ta ki ey derviĢ Yâr-ı Hakîki‟den sana “Ben de sizin ahdinizi vefâ ve muhâfaza 

ederim” cevabı gele ve Hakk senin ahdini bozmaya ve sana ahdinde sebât vere. 

 

 

 ؟ عنيٖ  ی باٍـ چٜ ٓا هلٓ ٝ ػٜـ

 مٓيٖ ؿك ًَِخٖ ؽَي ؿ ٗۀ ٛٔچٞ

 

Bizim ahdimiz ve ferdâmız ey mahzûn âdem, ne olur dersen, bir kuru dâneyi 

yere ekmek gibi olur. 

 

 ٝ كلٝؽ إٓ م ك  مٓيٖ ٗی

 ِـ ٗی ُٔخلی  ىلٝكی ك  مٓيٖ ؽـ ٝٗ

 

Ne yere o dâneden bir ziyâ ve revnâk ve ululuk gelir. Ve ne yerin sahibine 

bir kudret ve gınâ gelir. Zîrâ Sâhib-i Arz o dâneden bir hububla (84a) alacak değildir. 

Belki sen ek ve mahsûl senin olsun, demiĢ idi. 

 

 بايـّ ٓی  يٖ  م ًٜ  ٍاكث، صن

 ػـّ  م ك  يٖ   َّ ؿ ؿی حٞ ًٜ

 

Ġllâ senin iĢâretin var ki lisân-ı hâl ile yere dersen ki bana bu dâneden 

lâzımdır. Öyle dâne ki bunun aslını ademden sen getirirsin.  

 

 َٗإ بياٝكؿّ ؿ ٜٗ ٝ ؽٞكؿّ

 ًَإ ٓا ىٞی بٜ ٗؼٔج  يٖ  م ًٜ

 

                                                 
6
 “Ahdime vefâ edin” âyetine kulak tut daHak‟tan “Ahdinize vefâ edeyim” ayetini dinle. 

(ÇELEBĠOĞLU, Âmil: Mesnevî-i ġerîf Tercümesi, TimaĢ yay., Ġstanbul, 2007) 

 



      

 

 

Ben onu yedim ve bu dâneyi niĢân getirdim ki bu ni‟metten bizim cânımıza 

çekesin. 

 

 بؾج ٗيي  ی َِٛ، ؽَي ؿػای پو

 ؿكؽج ٓيؾٞ ٛـ ؿ ٜٗ كَاٗـ ًٜ

 

Böyle olunca kuru duâ‟yı ey bahtı iyi, terk eyle ve dâne nisâr etmeye bak. 

Zîrâ dâne kim saçar ise dıraht ve mahsûl tâlibidir. Ve ehline mahsûl girmiĢ olur. 

 

 

 ؿػا إٓ م  ينؿ ؿ ٜٗ، ٗـ كی گل

 ىؼی ٓا ٗؼْ ًٜ ٗؾِی، بؾَـث

 

Eğer senâ edecek dâne sende yok ise etdiğin duâ‟ yine boĢa gitmeyip o duâ‟ 

bir katıyla sana Cenâb-ı Hakk bir hurmâ ağacı bahĢeder ki ve duâ‟ndan dahi seni 

müntefi‟ eder. “Nahl”den murâd bu makamda fâ„ide demekdir. Hâsılı külli fâ„ide 

sa‟yden olur ve lâkin say‟ etmez ise ve Cenâb-ı Hüdâ‟dan duâ„ tarîkiyle isterse yine 

boĢ kalmaz demek zîrâ Allahu Teâlâ mu‟tîdir ve Cevvâd ü Kerîm‟dir. 

 

 

 ٗی ؿ ٜٗ بٞؿً، ؿكؿ ٓليْ، ٛٔچٞ

 ك٘ی ّاعب ك  ٗؾَ إٓ ًلؿ ىبن

 

Bilâ-sa‟y duâ„dan intifâ‟ eden Hazret-i Meryem radıyallahu teâla anhâ 

vâlidemiz gibi zîrâ onun derdi vardı. Ve dânesi yokdu. O sâhib-i fenn ve kemâl olan 

Mevlâ o sahrâda olan hurmâ ağacını Hazret-i Meryem için der-akab yeĢil ve 

meyvedâr etdi. Ve kendi için bir nehir dahi halk eyledi.  

 

 



      

 

 

 ك ؿ ؽاحٕٞ إٓ بٞؿ ٝ كی مآٌٜٗ

 ٓل ؿ ّـ ينؿ ٕ ؿ ؿ ٓل ؿً بی

 

Zîrâ o cömerd hâtûn Hakk‟ın emrine vefâ ediciydi. Onun murâdı olmaksız 

ve talebsiz Mevlâ ona çok murâd verdi.  

 

  ٗـ بٞؿٙ ٝ كی ًٜ ك  صٔاػج إٓ

  ٗـ  كنٝؿٙ  ّ٘اكَإ ٜٛٔ بل

 

Evvel cemâat için ki vâfî olmuĢlardır. Cümle esnâf üzerine örtmüĢlerdir. Ve 

bu vâfî olanların cümleye meziyyeti vardır.  

 

 پلؿ مٍإ ٍکْ ؿكياٛا، گَج

 ك مٍإ ٗخابـ ٓيـ ٜٗا ّغٖ

 

Deryâlar ve dağlar onlara musahhar oldu. Ve dahi anâsır-ı erba‟a o cemâatin 

bendeleridir.  

 َٗإ بٜل  م  ًل ٓييج ؽٞؿ  يٖ

 ػيإ إٓ  ٌٗاك،  َٛ ببي٘٘ـ حا

 

Bu tahkîk-i a‟lâmet ve niĢân için bir ikrâmdır. Hatta ehl-i inkâr âĢikâre onu 

görsünler. 

 

 إٓ ًٜ پٜ٘اَٗإ ًل ٓخٜای إٓ

 بيإ ؿك ٝ عٞ ه ؿك ٗيايـ ؿك

 



      

 

 

O ikrâm-ı îlahîler ki onlar mahfîdir. Hislere ve beyâna gelmez. Hâsıl-ı 

kelâm ashâb-ı vefâya Cenâb-ı Hakk‟ın (84b) sûrî ve manevî çok ikrâmı vardır, 

demekdir. 

 

 

  بـ باٍـ إٓ ؽٞؿ ؿ كؿ، إٓ ًاك

 ُٓيخلؿ ٗی ٓ٘وٚغ، ٗی ؿ ئٔا،

 

ĠĢi o kimse tutar ki o dâ„imî ebedî olur. Öyle ki Hakk‟ın ihsânı ondan ne 

münkatı‟ olur ve ne ister dâd olunmuĢ olur. Ya‟nî onlar ki Hakk‟ın ihsânı 

kendilerinde münkâtı‟ olmayarak ebedî ve dai„mî olmuĢlardır. ĠĢi onlar görmüĢ 

olurlar demekdir.  

 

Burası Vâcib-i Teâlâ‟ya Hazret-i Mevlâna (Kuddise sırrahu)‟nın münâcât ve 

tasrî‟i beyânındadır. “Ey dehende kuvvet ve temkîn ve sebât halk-ı râzîn bî-sebâtı da 

necât”. Ey kullarına kuvvet ve temkîn ve sebât verici Mevlâ, kullarına bu 

sebâtsızlıktan necât ver. Ve onları tâat ve ibâdetinde sâbit ve dâi„m eyle.  

 

 

 بٞؿٗييج رابج ًٜ ًاكی إٓ  ٗـك

 ٓ٘ز٘ييج ًٜ ك ، ٗلو ؿٙ هائٔی

 

Evvel iĢde ki ilahî sebât olmaklık lazımdır. Bizim nefsimize o iĢde kaim 

olmak ver. Zîrâ nefis o iĢin tahdında iki kât olmuĢdur ve muztaribdir. Ona yardım 

eyle. “Münsenî” “duta” ma‟nâsınadır.  

 

 گل ٕ ٓين ٕ ًلۀ ٝ بؾٌ ّبلٍإ

 ّٞكحگل ٕ ؿّ  م ٝ كٛاَٗإ

 



      

 

 

Ya Rab! Halka sabır ver ve mizânın kefesini ağır eyle ve onları sûret-

perestlerin Ģerrinden emîn eyle.  

 

 حا ًليْ  ی ؽل بامٍإ عيٞؿی ٝم

 كصيْ ؿيٞ عيـ  م ٗباٍ٘ـ

 

 

 

Ve dahi hasûdlukdan onları Ey Kerîm Mevlâ al! Hatta hasedlerinden matrûd 

ve Ģeytân olmasınlar.  

 

 صيـ ٝ ٓاٍ كاٗی ٗؼيْ ؿك

 ؟ عيـ  م ػآٜ ىٞمٗـ ٛٔی چٕٞ

 

Fânî olan dünyânın ni‟meti hakkında mâlını ve cesedini avâm-ı nâs 

hasedinden nice yakarlar ve mahvederler.  

 

 ًَِ٘ـ ٓی ٌَُل ًٜ بيٖ پاؿٍاٛإ

 ًَ٘ـ ٓی ك  ؽٞؿ ؽٞيَإ عيـ  م

 

PadiĢâhları gör ki asker çekerler ve hasedlerinden karîb hısımlarını 

öldürürler.  

 

 هقك پلُ ُؼبخإ  ٕػاٍن

 يکـگل صإ ٝ ؽٕٞ هْ ِـ ًلؿٙ

 

Murdârlık ile dolmuĢ o yanacakların âĢıkları, murâd-ı dünyânın güzelleridir. 

Birbirinin kanına ve cânına kastetmiĢlerdir. ġu makule-yi mahbûblar için meselâ ez-

cümle  



      

 

 

 

 بؾٞ ٕ ٍيليٖ ٝ ؽيلٝ ك ٓيٖ، ٝ ٝيو

  بِٜإ إٓ عيـ،  م ًلؿٗـ چٜ ًٜ

 

maĢûka olan Veys‟in ve onun âĢığı olan Râmîn‟in kitaplarını oku ve dahi 

Hüsrev dedikleri âĢığın ve onun maĢûkası ġîrîn‟in kitaplarını oku ki göresin. O 

ahmaklar hasedlerinden neler etdiler. Meselâ Ferhâd Hüsrev‟in rakîbi olduğundan 

Hüsrev onu hîle ile katlettirdi. Sonra kendini dahi öldürdüler. ġîrîn ona dahi kalmadı. 

Rakîbleri ile çok mücâdele eyledi. Â‟kıbet, rukabâ„sı onu dahi katletdiler. Ve yine 

Râmîn rakîpleriyle çok mücâdele eyledi. Â‟kıbet rukabâ„sı dahi onu katletdiler. Veys 

ona da (85a) kalmadı.  

 

 ٗين ٓؼَٞم ٝ ػاٍن ٍـ ك٘ا ًٜ

 چين ٜٗ ْٛ، ٛٞ ٍإ ٝ، چينٗـ ٜٗ ْٛ

 

Zîrâ âĢıkda fenâya gitdi ve ma‟Ģûkda fenâya gitti. Hem böyle âĢıklarda ve 

ma‟Ģûklarda bir Ģey değildir. Ve onların dahi bir Ģey değildir. Zîrâ âĢık, Allahu 

Teâlâ‟nın aĢığı olandır. Ve aĢk dahi muhabbet-i ilahîyeye denir. Böyle dünyânın 

güzellerine olan muhabbet aĢk olmayıp hemân hevâ-yı nefs ve sevdâ makulesidir. 

Bundan sonra bu ef‟âl dahi Hakk‟ın olduğunu beyâna Ģürû‟ edip buyururlar ki  

 

 مٗـ ْٛ بل ػـّ ًاٝ  ُٜی، پاى

 ً٘ـ ػاٍن ػـّ بل ك ، ػـّ ٓل

 

pâk ve münezzehtir. ġol bikri ki ademden nice Ģeyler yaradır ve vücûda 

getirir. Lâkin vücûd-ı zıllî ile sonra o yok mesâbesinde olanı öbür yok mesâbesinde 

olana âĢık eder. Ve bu kavgâları etdirir.  

 

 ً٘ـ ىل عيـٛا بيـٍ ؿٍ ؿك



      

 

 

 ً٘ـ ٖٓٚل چ٘يٖ  يٖ ٛيج ك  ٗييج

 

ÂĢığın kalbinde hasedler zâhir olur. ĠĢte yoku var olan Mevlâ böyle âciz ve 

muztarr eder. “Nist”den murâd âĢıkdır ve “hest”den murâd Vâcib-i Teâlâ‟dır.  

 

 حلٗـ َٓلن ٜٛٔ ًن مٗاٗی  يٖ

 ٓيؾٞكٗـ ك  ؽٞؿ ٕلّٙ ؿٝ عيـ  م

 

Bu nisâ cemaati ki cümle-yi ricâlden ziyâde merhametlidir. Öyle iken 

hasedlerinden iki ortak kendilerini yerler. “Darra” “dâd”ın fethi ve râ„-yı meĢedde ile 

avratın ortağına denir.  

 

  ٗـ ؿٍ ى٘گيٖ ؽٞؿ ًٜ ٓلؿ ٗی ًٜ حا

 ؟  ٗـ ٓ٘نٍ ًـ ٓيٖ  ٗـك عيـ  م

 

Acaba Ģol adamlar ki kalpleri taĢ gibi katı olmuĢdur. Kendi hasedlerinden 

hangi menzildedirler ve hasedin ne mertebelerine ermiĢlerdir? Hemân Cenâb-ı 

Allahu Teâlâ cümlemizi sû-i nazarlarından ve hasedlerinin ziyân ve zararlarından 

mahfûz eyleye, buyurmak isterler.  

 

 ُٚيق  كيٞٗی ٍلع ٌٗلؿی گل

 عليق صيْ ًيی ٛل ؿكيـی بل

 

ġeri‟-i Ģerîf bu hasûdlara bir lâtif-i efsûn okumamıĢ olaydı. Murâd ahkâm-ı 

Ģer‟iyedir. Her hasûd kendi musâhibinin cismini yırtardı. Lâkin ahkâm-ı Ģer‟iye 

yırtmaya koymaz.  

 

 مٗـ ك ئی ٍل ؿكغ بٜل ٍلع



      

 

 

 ً٘ـ عضج ٍيَۀ ؿك ك  ؿيٞ

 

ġer‟-i Ģerîf hasûdların Ģerrini def‟ için bir rây eder. Ve Ģeytânı ĢiĢe gibi olan 

hüccet içine vaz‟ eder. Bu cihetle mahsûdlar onların Ģerlerinden emîn olur.  

 

 ٌٍٗٞ  م ٝ، ئيٖ  م ٝ، گٞ ٙ  م

 كٍٖٞ ؿيٞ كٝؿ ؿك ٍيَٜ بٜ حا

 

ġer‟-i Ģerîfin ĢîĢe„-i hüccetindendir dersen Ģâhidden ve dahi yeminden ve 

dahi yemin teklif olunduğunda yemin etmemekden bunların cümlesinin üzerine 

terettüb edecek ahkâm vardır. Hatta diye fuzûl hüccete gider. (85b) Hücceti ve 

ahkâm-ı Ģer‟iyyeyi ĢiĢeye teĢbihin sebebi Süleymân aleyhisselâm azgın cinleri ĢiĢeye 

hapsedip deryâya ilkâ ederdi. Ve nâs Ģerrlerinden emîn olurlardı. Hüccet-i Ģer‟iye 

dahi zâlimi ve hasûdu hapsetmekde ĢiĢeye müsâvi olmakla binâberîn ahkâm-ı 

Ģer‟iyyeyi ĢiĢeye teĢbiye buyurdular ve hem de ahkâm-ı Ģer‟iyyenin ĢiĢe gibi nezâketi 

dahi vardır. Bundan sonra ahkâm-ı Ģer‟iyyeyi yine mîzâna ve kileye teĢbiye edip 

buyururlar ki  

 

 ٕـ ؿٝ ؽَ٘ٞؿی ًٜ ٓين ٗی ٓزَ

 صـ ٝ ٛنٍ ؿك يويٖ آيـ ٓی صٔغ

 

Ve yine ahkâm-ı Ģer‟iyye bil ki bir müstakîm terâzi gibidir. Zîrâ iki zıddın 

hoĢnudluğu vardır. Zıddan gerek latîfe tarîkiyle ve gerek cedâ ile olan 

muâ‟razalarında yakîn bil ki ittifâk eder.  

 

 يويٖ ؿ ٕ حل مٝ ٛٔچٕٞ ك  ٍلع

 ًيٖ ٝ ص٘گ  م كٛ٘ـ ؽْٔإ بـٝ ًٜ

 



      

 

 

ġer‟-i Ģerîf kile ve terâzi gibidir. Böyle yakîn bil. Zîrâ Ģer‟i ile hasımlar 

cenkden ve a‟dâvetden halâs olurlar. Kile ve terâzi def‟-i  nizâ‟ etdiği gibi Ģer‟-i Ģerîf 

dahi def‟i nizâ‟ eder. “Bedû”daki “o” zamîri Ģer‟iye râci‟dir.  

 

 صـ ٍ  م ؽْْ إٓ ٗبٞؿ، حل مٝ گل

 ؟  عخياٍ ٝ عيق ْٝٛ  م كٛـ ًی

 

Eğer terâzi olmazsa o hasım mücâdeleden kaçân halâs olur? “O mücâdele 

nedendir?” dersen “Bana gadr oldu ve hîle oldu” vehmindendir. “Hakkım yüz 

vakıyye idi, seksen vakıyye verdiler” der ve böyle tevehhüm eder. Zîrâ o metâ‟ ne ise 

gözüne az görünür.  

 

 ٝكا بی مٍجِ  ٓلؿ ك  يٖ ؿك پو

 صلا ٝ  ىج ؽْْ ٝ  ىج كٍي ٜٛٔ  يٖ

 

Bu murdâr, vefâsız, çirkin dünyânın hitâmında hâl ve Ģân mâ-zikr gibi 

olduysa ve bu cümle hased ve husûmet ve cefâ ve ezâ a‟dâ„dan ve cümleden vaki‟ 

olduysa  

 

 ؟ بٞؿ چٕٞ ؿُٝج ٝ  هباٍ إٓ ؿك پو

 عيـ ؿك ص٘ی ٝ  ٗيی ٍٞؿ چٕٞ

 

böyle olunca o bâtın ikbâlinde ve o devlet-i ebedîyeye vuslâtda hâl nice 

olur. Ve ona hasedde cin ve ins nice olur. Ve ne mertebede ona hased ederler. Var bu 

dünyâdan kıyâs eyle.  

 

 

  ٗـ ًٜٜ٘ عيٞؿِ  ؽٞؿ ٍياٗيٖ إٓ



      

 

 

 ٗيَِ٘ـ ؽاُی مٗی، كٙ  م مٓإ يي

 

O Ģeytânlar eski hasûdlardır. Her zaman yol vurucu olmakdan hâlî 

değildirler. Bu devlet-i ebedîyeyi gördüklerinde neler ederler.  

 

 

  ٗـ ًَِخٜ ػُْيإ ًٜ آؿّ ب٘ی إٓ ٝ

  ٗـ گََخٜ ٍيٚإ ٗين، عيٞؿی  م

 

O insanîler ki isyân tohumunu ekdiler. Hasûdlukdan onlar dahi Ģeytân gibi 

olmuĢlardır.  

 

  ِٗو ٍيٚاٗإ ًٜ ؽٞ ٕ بل ٗبی  م

 ص٘و ؿيٞ با عن، ٓيؼ  م  ٗـ گَخٜ

 

Oku Kurân‟dan ki ins Ģeytânları Hakk‟ın tebdîlinden nâ-Ģey Ģeytân ile cins 

olmuĢlardır. Kalallahu teâlâ 

 (86a)  

 

 

  كخخإ  م ٍٞؿ ػاصن چٕٞ ؿيٞ

  ِٗييإ  م  ٝ صٞيـ  ىخؼاٗج

 

Fitne ilka„sında çünkü Ġblîs âciz olur, insân Ģeytânlarından yardım taleb eder 

ki onlar da o ıdlâlde Ģeyâtine imdâd edeler. 

 

 

 ياكئی ٓا، با ياكيـ ٍٔا ًٜ



      

 

 

 ؿ كئی صاٗب ٓائيـ، صاٗب

 

Öyle diyerek ki “siz yârsınız, bize yârenlik ediniz. Filân kimseyi biz ıdlâl 

edemedik. Belki siz de yardım etseniz ıdlâl ederiz ve siz bizim tarafımızdansınız. 

Bize tarafdârlık ediniz.”  

 

 صٜإ  ٗـك مٗ٘ـ كٙ ك  ًيی گل

 ٍاؿٓإ آيـ بل ٍيٚإ گٕٞ ؿٝ ٛل

 

Eğer bi-l-ittifâk bir kimsenin yolunu cihânda evirirlerse her iki nev‟-i Ģeytân 

Ģâdumân oldukları hâlde gelirler ve azîm mesrûrlar.  

 

 

 بِ٘ـ ؿيٖ ؿك ٍـ ٝ بلُؿ صإ ًيی ٝك

 ٓ٘ـ كٍي ؿٝ إٓ ٓيـ كٗـ ٗٞعٜ

 

Eğer bir kimse onların ıdlâlinden cânını selâmete iletirse ve dahi dinde bir 

merd-i âlî olursa o hasûd o iki nev‟-i Ģeyâtîn feryâd tutarlar. Niteki ba‟zı kütübde 

mezkûrdur. 

 

ĠĢte böyle bir adüvv-ü ekberdir. Hemân Allahu Teâlâ cümlemizi Ģerrinden 

mahfûz eyleye. Amîn.  

 

 عيـ ؿٗـ ٕ ٓيؾاي٘ـ ؿٝ ٛل

 ؽِلَؿ ك   ٝ  ؿيب ؿ ؿ ًٜ ًيی بل

 

Her ikisi hased diĢini çekerler ve mütehayyir olurlar. ġol kimse üzerine ki 

edîb-i kâmil ona akıl verdi. Ve onu terbiye etdi. Ya‟nî “Ģeyhine gazab ederler” 

demekdir.  



      

 

 

 

 ؟ آٓـٙ حٞ بٜ ٝعی چٜ :ًٜ پيـٔبلی ٓـػی  م ٍاٙ کلؿٕ ىٞ ٍ

 

Burası padiĢâhın o nübüvvet da‟vâsı eden Ģahısdan sorması beyânındadır. 

Öyle diyerek ki o kimse ki resûl-i hakkdır. Ve hakkda sâbitdir. Onunla ne olur ki bir 

sevdiğine bağıĢlaya ve onun hizmetinde ona inkıyâd edenler ne atiyyeler bulurlar. 

Lisân ile olan nasîhatden gayrı olarak ya‟nî lisân ile penddir kârdır onu istemem. 

Ondan mâ-adâ dünyevî ve uhrevî ne verebilirler? Bana Ģunu söyle” dedi.  

 

 

 يا چييج؟ ٝعی باكی، :ًٜ پلىيـً ٍاٙ

 ٗبييج؟ ًاٝ ًو إٓ ؿ كؿ عاَّ چٜ

 

 

-ġerhde beyân olunmayarak- Ģâh sordu ki “hele ey nebî vahiy nedir ve 

neden i‟bâretdir? Sana sorarım. Cevap ver yâhûd onun cevâbını bilmezsen o kimse ki 

peygamberdir ne hâsıl tutar? Mütenebbî dahi kiffet-i vahye âĢinâ olmamakla onun 

cevâbından sükût ederek Enbiyâ‟nın hâsılının cevâbına Ģürû‟ ederek (86b) der ki  

 

 َٗـ؟ عاَّ ًاٝ چييج ؽٞؿ إٓ :گلج

 َٗـ؟ ٝ َّ ًاٝ ٓاٗـ ؿُٝج چٜ يا

 

mütenebbî dedi ki o tahkîk nedir ki peygamber olana hâsıl olmadı. Yâhûd ne 

devlet kaldı ki nebî ona vâsıl olmadı. Belki cemi‟ atâyâ„-yı ilahîye onun oldu. Ve her 

bir devlete o vâsıl oldu.  

 

 ٗييج گ٘ضٞك ٗبی ٝعی  يٖ گيلّ

 ٗييج مٗبٞك ؿٍ ٝعی  م ًْ ْٛ



      

 

 

Farz edelim peygamberin vahyi bir defîne olsun. Ġnsâf ile arının, kalbine 

olan vahiyden aĢağı mıdır? 

 

 ىج آٓـٙ " ُ٘غَ  ُی  ُلّب  ٝعی" چٌٜٞٗ

 ٍـىج عِٞ   م پل ٝعيٌَ ؽاٗۀ

 

Çünkü Kurân-ı Kerîm‟de 
7

 buyurulmuĢdur. Onun hâne„-i 

kalbi asel-i musaffâdan dolu olmuĢdur ki yapdığı mesnu‟ mûmlar içinde olan aseller 

ona Ģehadet eder. O binnûr vahiy “ ” Azîz ve Celîl 

Mevlâ‟nın nûruyla â‟lemi mûmdan ve aselden dolu eyledi.  

 

 ٓيلٝؿ بالا ًلّٓ٘اىج،  يٌٜ٘

 ؟ بٞؿ ًٔخل کی مٗبٞك  م ٝعيٌ

 

Bu evlâd-ı âdem ki hakkında 
8

 buyurulmuĢdur. Elbette buna olan 

vahiy arının vahyinden yukarı vâkî olur. Ve bunu âdemin vahyi arıdan kaçan ednâ 

vâkî olur belki olmaz. Zîrâ insân ile hayvân berâber değildir.  

 

 

 ؟  ی ؽٞ ٗـٙ "ًٞرل  ػٚي٘ااَ " حٞ ٗی

 ؟  ی ٓاٗـٙ حَٜ٘ ٝ ؽٌَی چل  پو

 

 

Sen Kur‟ân-ı Azîm‟de sûre-i Kevser‟i okumuĢsun. Böyle değil midir? Böyle 

olunca niçin kuru ve susuz kalmıĢsın. O kevserden niçin nûĢ etmezsin? Ve böyle 

teĢne-leb durursun?  

                                                 
7
 “Allah, bal arısına vahyetti.”  (Ayet-i Kerime) (ÇELEBĠOĞLU, Âmil: Mesnevî-i ġerîf , s.562, TimaĢ 

yay., Ġstanbul, 2007) 
8
 Biz âdemoğluna kat kat ikram ettik (isrâ/70) 



      

 

 

 ؟ ٗيَ چٞ ًٞرل ٝ كلػٞٗی ٓگل يا

 ػِيَ  ی ٗاؽًٞ، ٝ  ىج گَخٜ ؽٕٞ حٞ بل

 

Böyle kevseri nûĢ etmediğinden mâmû„l olur ki sen Fira‟vûna mensupsun. 

Ve Kevser-i Nîl ırmağı gibi senin üzerine kân ve nâ-hoĢ olmuĢdur. Ey a‟lîl ve marîz 

âdem bunu böyle bil!  

 

 ػـٝ ٛل  م ٍٞ بين ك ًٖ، حٞبٜ

 ًـٝ ؿك ًٞرل آبِ  ٗـ كؿ ًاٝ

 

Tövbe eyle ve her bir düĢmân-ı Hüdâ‟dan müteneffir ol. Zîrâ Hakk‟ın 

düĢmânı âb-ı Kevser için nûĢ edecek boğaz tutmaz. Sen dahi onları sevdiğinde 

onlardan olursun. Sana dahi Kevser nâsib olmaz. A‟dâ-yı ilahîyenin muhabbetinden 

fariğ ol ki Kevser-i ilim ve a‟meli nûĢ edesin.  

 

 كٝ ىلػ ًٞرل م ؿيـی ك  ًٜ ٛل

 ؽٞ گيل  ٝ با ؽٞىج، ٓغٔـ  ٝ

 

Her kimseyi ki i‟lim ve a‟mel Kevser‟inden nûĢ etdiğinden kırmızı yüzlü 

görürsün. O âdem Hazret-i Muhammed sallallahu teâlâ aleyhi ve sellem huyludur. 

Sen dahi onunla huy tut. Ve onun tab‟ıyla tabîat sâhibi ol.  

 

 عييب ؿك آئی لله  عبّ  حا

 ىيب  ٝىج با  عٔـی، ؿكؽجِ  ًن

 

Hatta yevm-i kıyâmetde Allah rızâsı için sevdiğinle sen ve hubfillah 

edenlerin makâmını bulasın. Zîrâ Hazret-i (87a) Ahmed‟e mensup ağaçdan onunla 

elmâ vardır. Ve semere„-yi Muhammedîye‟ye vâsıl olmuĢdur. Ona yâr ol ki fâi„de-i 

azîme göresin. Hâsılı iyilere mukâren ol, buyurmak isterler.  



      

 

 

 

 ُب ؽَي ًٞرل م ؿيـی ك  ًٜ ٛل

 حب ٝ ٓلگ ٛٔچٕٞ ٓيـ ك، ؿٌٍٔ٘

 

Kimi Kevser-i i‟lm-i Muhammedî‟den dudağı kuru gördün onu mevt gibi ve 

sıtma gibi düĢmân tut. Her ne kadar karîb akrabâ ise de  

 

 حٞ ٓاّ ٝ ٛيج حٞ بابای چٜ گل

 حٞ آٍاّ ؽٕٞ ٛيج عويوج  ٝ

 

Eğerçi o sû„-i karîn senin pederin ve vâliden ise de onu terk eyle. Zîrâ 

hakikatde o senin hısmın olmayıp belki senin kanını içicidir.  

 

 ىيلَ  يٖ بيآٞم عن ؽِيَ  م

 پـك  م  ٍٝ بين ك  ٝ ٍـ ًٜ

 

Allahu teâlâ‟nın dostundan bu revĢi öğren. Zîrâ cümle küffâreden evvel 

pederinden müteneffir oldu. Cenâb-ı Hakk‟a iĢte yol budur.  

 

 عن پيٌ آئی "لله  بـٔ" ًٜ حا

 ؿم ػَن كٍيِ  حٞ بل ٗگيلؿ حا

 

Böyle eyle ki Mevlâ‟nın indinde kendi rızâsı için buğz edici gelesin. Hatta 

aĢkın gayreti senin üzerine tâ‟ûn-ı vadk tutmasın.  

 

 ك  "الله  لا" ٝ لا ٗؾٞ ٗی حا

 ك  ك ٙ  يٖ ٜٓ٘ش ؿكٗيابی

 



      

 

 

Mâdem ki sen lâ‟yı okumazsın ya‟nî râh-ı Hakk‟da yok olmazsın ve dahi 

 okumazsın ya‟nî bekâbillah mertebesini bulmazsın böyle bir meslek senin 

için olamaz. Ve Allahu Teâlâ için bir kimseye buğz edemezsin. Kime infi‟âl etsen 

nefsin için olmuĢ olur. Ve kimi seversen yine nefsin için sevmiĢ olursun. 

 

 ٍبٜای ٝ ٓئَلؿ ك  ؽٞؿ ٝكاٛای ٝ ؽـٓخٜا ٓؼَٞم با ًٜ ػاٍن إٓ ؿ ىخإ

 حخَضَاكی" ؿك م

 ْْ ِٖ  صُُ٘ٞبُُٜ َٖٔاصِغِ  ػَ ُْ  ك  ؿك م كٝمٛای حَ٘گی صگل ٝ ٗٞ يی بی ٝ ك  " 

 ٖٓ :ًٜ ٓيگلج ٝ ٓيـ ؿ ٍلط

 چٜ ٛل ًٜ ًٖ،  كٍاؿ ٓل  ٛيج ؿيگل ؽـٓج  گل ٗـ ْٗ ؽـٓج  يٖ صن

 ككخٖ آحٌ ؿك  گل ٓ٘واؿّ، كلٓائی

 چٕٞ  ىج كخاؿٕ ؿكيا ٜٗ٘گ ؿٛإ ؿك  گل ٝ  ُيلاّ ػِيٜ ؽِيَ چٕٞ  ىج

  گل ٝ  ُيلاّ، ػِيٜ يٞٗو

 ٗابي٘ا گليٜ  م  گل ٝ  ُيلاّ، ػِيٜ صلصيو چٕٞ  ىج ٍـٕ ًَخٜ باك ٛلخاؿ

 ػِيٜ يؼوٞب چٕٞ  ىج ٍـٕ

 گلخٖ صٞ ب ٝ ٗييج، ٍٔاك  ُيلاّ ػِيٜ ك   ٗبيا بامی صإ ٝ ٝكا ٝ  ُيلاّ،

 ك   ٝ ٓؼَٞم

 

Burası evvel âĢığın hikâyesidir ki kendi ma‟Ģûğuna etdiği hizmetleri ve dahi 

etdiği vefâları ta‟dâd ederdi. Ve dahi uzun gecelerde 
9

 nazm-ı 

Celîl‟inin sırrına mazhariyetinden söylerdi. Ve dahi uzun günlerde bî-nasîp 

olduğundan ve ciğerinin harâretinden ve aĢkın kendine verdiği elem ve ızdırabdan 

söylerdi. Ve dahi derdi ki ben bunların gayrısını bilmiyorum. ĠĢte indimde etdiğim 

budur. Ve âĢığa lâzım olanı edâ eyledim. Eğer bir hizmet râh-ı aĢkda varsa ben 

                                                 
9
 “Yanlarına ve sırt üstü yatarak Allah‟ı zikrederler.” (ÇELEBĠOĞLU, Âmil: Mesnevî-i ġerîf 

Tercümesi, s.562, TimaĢ yay., Ġstanbul, 2007) 

 



      

 

 

bilmiyorum. Beni o hizmete delâlet eyle. Her ne ki buyurursan (87b) mu‟tîyim ve o 

hizmet makbûldür diyerek ma‟Ģûğuna söyledi. O yine dedi ki “Ey benim ma‟Ģûğum 

eğer bu yolda ateĢe gitmek Ġbrâhim aleyhisselâm gibi var ise ve dahi eğer Yunus 

aleyhisselâm gibi deryâda timsâhın ağzına düĢmek var ise ve dahi eğer yetmiĢ kere 

Cercîs aleyhisselâm gibi maktûl olmak var ise ve dahi bekâdan ġua‟yyib 

aleyhisselâm gibi çeĢmine adem-i rü„yet-i târî olmak var ise ve dahi Enbiyâ-yı 

aleyhim es-selâmın cân fedâ etmeklikleri ve vefâları ki vardır onların adedi yokdur. 

 

Onları eylemek eğer lâzım ise onları dahi eyleriz. Hemen sen emreyle” dedi. 

Ve dahi ma‟Ģûğun ona cevâp vermesi beyânındadır. ġârih Mevlevî‟nin nüshasında ve 

Ģârih ġem‟i Efendinin nüshasında çün ġu‟ayyib aleyhisselâm vâkî olmuĢdur. Ve 

lâkin indimizde bir nüsha-i sâhihe vardır ki Ġdris köĢkünde dergâh-ı Abdullah 

kâseferîde post-niĢîn irĢâd-ı fahrel-meĢâyih Ģeyh Ġsâ Efendi el-nakĢibendi kuddise 

sırrahu‟nun nüshasıdır. Onda muharrer olan çün Ya‟kûb aleyhisselâm‟dır. Ve bu 

nüsha sahîhdir. Zîrâ Ya‟kûb aleyhisselâm‟ın firâk-ı Yusuf aleyhisselâm‟dan bükâ 

ederek mübârek dide-i saâdet-mendlerine imârı olduğu meĢhûr ve mütevâtirdir. Ve 

Kurân-ı Kerîm‟de dahi  buyurulmuĢdur. Velâkin ġu‟ayyib 

aleyhisselâm‟ın mübârek bâsirelerinin adem-i rü„yeti bükâdan öldüğü ma‟lûm 

değildir. Ve Ģöhreti dahi yokdur. Hatta mira„tül-kâinâtda ġu‟ayb aleyhisselâmın za‟f-

ı basirleri pîrlik sebebiyleydi. Ve hayli zamân rü„yeti sûrîyeleri olmadı. Ba‟da Mûsâ 

aleyhisselâmın peygamber değilim. Allah olacağına vahiy ile ârif oldukda Mûsâ 

aleyhisselâm‟a buyurmuĢlar ki Ben dua edeyim sen amîn de. ġu‟ayb aleyhisselâm 

mübârek gözlerinden i‟mânın zâ„il olması için duâ buyurup Mûsâ aleyhisselâm dahi 

amîn buyurup duâ kabûl olduğunda Cennet-i âlâdan Cibrîl-i Emîn bir kadeh Ģerbet 

getirip nûĢ eylediğinde fî el-hâl mübârek gözleri bînâ oldu diye tasrîh olunmuĢdur. 

Ve yine makâm delâlet eder ki nüsha-yı sahîha Ya‟kûb‟dur. Zîrâ hikâyemiz aĢk 

hikâyesidir. Bu sûretde ġu‟ayb nüshası kalem-i nâsihden sehvolmak görünüyor. 

(88a) 

 ؽٞؿ ياك پيٌ بٜ ػاٍن يٌی إٓ

 ؽٞؿ ًاك  م ٝ ؽـٓج  م ٓئَلؿ

 



      

 

 

Ol bir âĢık kendi yârinin önünde kendi hizmetlerinden ve kendi iĢinden ve 

ma‟Ģûğunun hakkında etdiği hareketden ta‟dâd ederdi.  

 

 چ٘إ ًلؿّ، چ٘يٖ حٞ بل ی ًن

 ى٘إ ٝ كمّ  يٖ ؿك ؽٞكؿّ حيلٛا

 

Öyle diyerek ki senin için bu yolda buncılayın eyledim ve ancılayın eyledim 

ve dahi senin aĢkında oklar ve mızrâklar ile zahmdâr oldum. “Razm” râ‟nın fethiyle 

“cenk” ma‟nâsınadır. Bu makâmda aĢk murâddır.  

 

 ككج ٗاّ ٝ، ككج مٝك ٝ، ككج ٓاٍ

 ككج  ًإّ بيی ػَوج  م ٖٓ بل

 

Senin yolunda benim mâlım ve kuvvetim gitdi. Ve dahi iyi nâmım gitdi. Ve 

senin aĢkınla bed-nâm oldum. Ve yine benim üzerime senin aĢkından çok nâ-murâd 

olmak vâki‟ oldu.  

 

 ٗياكج ؽ٘ـ ٕ يا ؽلخٜ ّبغْ ٛيچ

 ٗياكج ىآإ ٝ ىل با ٍآْ ٛيچ

 

Hiçbir sabah vakti beni uyumuĢ ve rahat etmiĢ bulmadı. Yâhûd gülücü ve 

münbit bulmadı. Hiçbir akĢam beni nizâm-ı hâl ile bulmadı.  

 

 ؿكؿ ٝ حِؼ  م بٞؿ، ٍٗٞيـٙ  ٝ آٗچٜ

 ٍٔلؿ ٓی يٌايي  ٝ عٖٞكً ؿك

 

O nesneyi ki o âĢık aĢk acısından ve derdden nûĢ eylemiĢdi. O âĢık tafsil ile 

onu birbir ma‟Ģûğuna sayardı.  



      

 

 

 

٘خی، بل ی  م ٜٗ  ٓي٘ٔٞؿ بَ ِٓ

 ٍٜٞؿ ّـ ٓغبجّ ؿكىخیّ  بل

 

ÂĢığın bu çekdiklerini ta‟dâdı ma‟Ģuğuna imtinân ve tevbih için değildi. 

Belki kendi muhabbetinin dürüstlüğü üzerine çok Ģâhid-i âdil gösterirdi. Ve bunun 

için râh-ı aĢkda çekdiği derd ve mihnetleri ta‟dâd eyledi. 

 

 

 بٞؿ بو  ٍاكث يي ك  ػاهلإ

 ؟ كٝؿ ًی مإٓ حَ٘گی ك  ػاٍوإ

 

Eğer denirse ki çekdiği derd ve mihnete iĢâret etse o iĢâret kâfi değil midir? 

Bu beyitle ona âĢık tarafından cevâp verirler ki akıllara bu husûsâ bir iĢâret ve adını 

beyân-ı kifâyet eder. Ya‟nî âkil mütekellim bir hususu tefsil etmeyip ona iĢaret-i 

cüz„iye eyle. ĠĢâret eğer muhâtab âkil ise onu anlar, velâkin âĢıklar derdini iĢâret 

tarikiyle söylediği vakitde o derd kaçân teskin olur ve o ızdırap âĢıkdan kaçân gider. 

Ve zâi„l olur belki olmaz. Binâberîn âĢıklar derdlerini tafsil ederler ki elem-i aĢk 

kendinden gide. Ve kalbi meh-mâ-emken rahat ede. Hâsıl-ı kelâm âĢıklar cemi‟ 

ömürde âkillere zıt olduklarından derdlerini tafsîl ve beyân ederler. Ve âkiller gibi 

iĢâret ile iktifâ etmezler.  

 

 ٓلاٍ بی گلخٖ حٌل ك ٓيٌ٘ـ

 ؟ ملاٍ  م عٞث ً٘ـ بو  ٍاكث م ًی

 

Fütûrsuz âĢık (88b) söylemesini tekrar görmez misin? Balık iĢte âb-ı zelâl 

diye iĢâretden kaçan iktifâ eder. Belki âb-ı zelâle vaki‟ olur. Ve içine tâlâ yahut âb-ı 

zelâlin nakline iĢaret tarikiyle kaçan iktifâ eder. Belki iĢâret ile iktifâ etmeyip âb-ı 

zelâlin vasf u beyânını tafsîl eder demek ola.  



      

 

 

 

 ًٜٖ ؿكؿِ  إٓ م ٓيگلج ىؾٖ ّـ

 ىؾٖ يي ٗگلخْ ًٜ ٌٍايج، ؿك

 

O âĢık eski derdinden Ģikâyetde yüz söz söyledi. Öyle ki “yüzde birini 

söylemedim”.  

 

 

 چييج ؿ ٗيج ٗٔی بٞؿً، آحَی

 ٓيگلييج إٓ حقِ   م ٍٔغ، چٕٞ ُيي

 

O âĢığın kalbinde bir ateĢi var idi. Velâkin bilmez idi ki bu ateĢ nedir, lâkin 

Ģem‟ gibi onun harâretinden erir idi.  

 

 ُيي ٝ ًلؿی ٜٛٔ  يٖ :ٓؼَٞم گلج

 ٗيي ياب  ٗـك ٝ پٜٖ بگَا گًٞ

 

 

Ma‟Ģûk dedi ki bunların cümlesini eyledin ve lakin kulağını yassı aç bu 

kelâmı iyi anla! “Pinhan bîkes” kemâliyle asgâdan kinâyedir. Ba‟dında ki ender-yâb 

iyi anla demek olur ki asgânın lâzımıdır.  

 

 ٝلاىج ٝ  ىج ػَن  َّ  َّ ًاٗچٜ

 كلػٜاىج ًلؿی آٗچٜ ٌٗلؿی، إٓ

 

O nesne ki aĢkın aslının aslıdır. Ve dahi muhabbetin aslıdır onu etmeden o 

etdiğin Ģeyler muhabbetin fürûâtindendir. Onlara itibâr olunmaz aslını etmek 

lâzımdır, diye cevap verdi.  



      

 

 

 

 ؟ چييج  َّ إٓ بگٞ :ػاٍن إٓ گلج

 ٗييخييج ٝ  ىج ٓلؿٕ  ٌِّ :گلج

 

Meğer âĢık söylediği kelâmlarında sâdıkmıĢ. Ma‟Ģûğuna dedi ki buyur ki o 

“asıl” dediğin nedir? Ma‟Ģûk dahi cevabında dedi ki “aĢkda asıl olan ölmekdir ve 

yoklukdur” dedi.  

 

  ی مٗـٙ ٗٔلؿی، ًلؿی، ٜٛٔ حٞ

  ی بامٗـٙ صإ ياك  ك بٔيل، ٛإ

“Sen bunların cümlesini eyledin, lâkin ölmedin, dirisin. Agâh ol öl, eğer cân 

fedâ edici yâr isen” dedi.  

 

 

 بـ ؿ صإ ٝ ؿك م ٍـ ؿّ إٓ ؿك ْٛ

 ٍاؿ ٝ ؽ٘ـ ٕ ىل باؽج، ؿك گَُ ٛٔچٞ

 

Ve bu kelâmı âĢık ma‟Ģûkdan gûĢ ettiği demde yatdı ve can verdi. Ve gül 

gibi baĢını fedâ etdi. Gülücü ve mesrûr olduğu halde  

 

  بـ ٝهقِ   ٝ، بل ؽ٘ـٙ إٓ ٓاٗـ

 ًبـ بی ػاكف ػوَ ٝ صإ ٛٔچٞ

 

o gülmek o âĢık üzerine ebedî ve daimî vakıf kaldı. Ârifin aklının ve cânının 

üzerine zahmetsiz idi. Gülmek vakıf  kaldığı gibi.  

 

ٜ ٗٞك   بـ ؟ گلؿؿ ًی آُٞؿٙ َٓ



      

 

 

 بـَ ٝ ٗيي ٛل بل ٗٞك إٓ مٗـ گل

 

Ayın nûru daimî kaçan alûde olur. Eğer o nûr kendini iyi Ģey ve kötü Ģey 

üzerine vurur ise de  

 

 ٓاٙ بٜ گلؿؿ ٝ  پاى صِٜٔ م  ٝ

  ُٜ ىٞی صإ ٝ ػوَ ٗٞك ٛٔچٞ

 

o nûr-ı cemi‟ umûr-ı kabîhaya alûdelikten pâk olarak mâha rücû‟ eder. Aklın 

ve cânın nûru pâk olarak (89a) Hakk celle ve âlâ‟ya rücû‟ etdiği  

 

  ىج ٜٓ ٗٞك بل ٝهق پاًی ّٝق

  ىج كَٙ ٗضاىاثِ  بل گل حابٌَ

pâklık ve safîlik nûru üzerine vakfeder. Her ne kadar onun ziyâsı yol 

necâsetlerine isâbet eder ise de bunun gibi hande dahi âĢığın cânına vakf idi ile 

vakfeder.  

 

 

 آُٞؿگی ٝ كٙ ٗضاىاث إٓ م

 كگی بـَ ٗگلؿؿ عاَّ ك  ٗٞك

 

O yolun necâsetinden ve âlûdeliğinden nura bir kötü damarlılık hâsıl olmaz 

görmez misin?  

 آكخاب ٗٞك بَ٘يـ  كْصِؼِی

 ٍخاب آٓـ بام ؽٞيٌ  َّ ىٞی

 



      

 

 

GüneĢin nûru “ircâ”
10

 hitâbını iĢitdi. Kendi tarafına acele ile geri geldi.  

 

 بٔاٗـ ٗ٘گی  ٝ بل گِؾٜ٘ا م ٗی

 بٔاٗـ كٗگی  ٝ بل گَِٜ٘ا م ٗی

 

Nûr-u Ģemsin külhânlara isâbetinden bir ârı kaldı ve ne gülĢenlere 

isâbetinden bir rengi kaldı. Belki sâde olduğu cerm-i Ģemse avdet eyledi  

 

 گَج بام ؿيـٙ ٗٞك ؿيـٙ، ٗٞك

 ؿٍج ٝ ّغل   ٝ ىٞؿ ی ؿك ٓاٗـ

 

Gözün nûru göz nûru olduğu halde göze avdet eyledi. Yani bir kimse bir 

mer„îyi görmek murâd eylediğinde gözünden nur çıkıp o mer„îye vasıl olur. Ve onu 

ihâta eder. Ba‟de o nûr avdet edip yine göze vâsıl olur. O zamân o râyi„ o mer„îyi 

idrâk eyler ve o avdet eden nura ve mer„înin hüsnden ve kubhdan bir nesne ile âlûde 

olmaksız avdet eder. Bu cihetle nûr dîde-âlûde olmamıĢ olur. Sahrâ o vâhanın âlûde 

olmadığına hayran kaldı, demek olur. Hâsılı hiçbir nev‟î nûr için âlûdelik yokdur, 

buyurmak isterler.  

 

 ٗٞعٜ ٝ ً٘ـ آٙ ٝ آٝ م بٜ بگليـ ٗٔام ؿك کيی  گل ًٜ پلىيـ ػأُی  م يٌی

 ٍٞؿ؟ باَٗ ٗٔامً ً٘ـ

 ٍٞم  گل  ىج؟ ؿيـٙ چٜ گليَ٘ـٙ إٓ حا  ىج، "ؿيـٙ آبِ " إٓ ٗاّ :ًٜ گلج صٞ ب

  م يا ياكخٜ ؽـ 

  لا ّلاة لا" ًٜ يابـ ًٔاٍ بٌِٜ َٗٞؿ، حباٙ ٗٔامً گليـ، گ٘اٙ پَئاٗی

  م  گل ٝ ،" ُوِب بغٖٞك

                                                 
10

 “Geri dön!” (ÇELEBĠOĞLU, Âmil: Mesnevî-i ġerîf Tercümesi, s.563, TimaĢ yay., Ġstanbul, 2007) 

 



      

 

 

 حٖ حلىِ  ٗٔام  َّ ًٜ، ٍٞؿ حباٙ ٗٔامً گليـ، كلمٗـ كل م يا حٖ، كٗضٞكی

  بل ٛيْ كلمٗـ، حلىِ  ٝ  ىج

 ٗٔلٝؿ آحٌ بٜ ك  حٖ ٝ ٗٔام حٌٔيَ بٜل  م ٓيٌلؿ هلبإ ك  كلمٗـ ًٜ ٝ ك

 ك  ْٓٚلی آٓـ  ٓل ٝ ٓييپلؿ،

ِتََ  كاحبغََ " ًٜ ؽْاٍ بـيٖ  ُيلاّ ػِيٜ ِٓ  َْ ِٛي  ْـ ٝ إبِْل  ْْ  ًاٗجَْ  هَ ٌُ ةةٌ  َُ َٞ  كیِ عَيَ٘تَةٌ   ىُْ

 َْ ِٛي  "إبِْل 

 

Bir kimse bir ârif-i billâhı âlemden sordu ki eğer bir kimse namazda âh ile 

ve âvâz ile feryâd figân ederek ağlar ise namazı bâtıl olur mu yoksa olmaz mı? O 

âlim ârif cevap verdi ki o gözden çıkan yaĢın adı âb-ı dîdedir. Görelim ki o giryende 

acaba ne görmüĢtür ki ağlar? Eğer Allahu Teâlâ‟nın aĢkı ona galebe etmiĢ ise ve 

galebe-i aĢkdan ağlar ise yâhûd ettiği günâh hâtırına gelip ve ondan piĢmân olup 

nedâmetten ağlar ise onun namâzı bâtıl ve fâsid olmaz. Belki o namaz kemâl tutar. 

Zirâ namâz yokdur ilâ huzur-ı kalb ile vardır, diye hadîs-i Ģerîfde böylece 

buyurulmuĢtur. Ve bu bükâ huzûr-i kalbden gelir.(89b) Eğer o musallî, ten 

hastalığını yâhud oğlu ölmüĢ ve diyâr-ı ahire gitmiĢ, onun firâkını görmüĢ ise ve 

onun için ağlar ise onun namâzı bâtıl olur. Zirâ asıl namaz, tenini ve veledini Hazret-

i Ġbrahîm aleyhisselâm gibi terk etmekdir. Zîrâ Ġbrahîm aleyhisselâm namâzını tekmil 

için ferzend-i mükerremleri Ġsmâil aleyhisselâmı kurban eyledi idi. Ve dahi cesed-i 

Ģerîfini Nemrûd‟un ateĢine yansın için ısmarlamıĢdı. Ve terk-i ten buyurmuĢlar idi. 

Ve dahi Hazret-i Muhammed Mustafa sallallâhu teâlâ aleyhi ve sellem‟e emr-i 

Cenâb-ı Bârî geldi ki “Bu huylar ile ol”. Zîrâ Kur‟ân-ı Kerîm‟de tahkîk Hazret-i 

Ġbrahîm‟in dinine ittibâ‟ eyle buyurdu. Ve yine âyet-i ahirîde “sizin için Hazreti 

Ġbrahim‟de ittibâ‟ edecek haslet-i hasene vardır” buyurdu. “Üsvet” huy demektir. 

Hemzenin zammıyla ve kesriyle okumak câ„izdir.  

 

 ك م بٜ ٓلخی  م پلىيـ يٌی إٓ

 ؟ ٗٔام ؿك ٗٞعٜ بٜ گليـ ًيی گل



      

 

 

 

O bir kimse bir âlim ârifden gizli olarak sordu; ona ki eğer bir kimse 

namâzda nevha ve feryâd ederek ağlarsa –beyt-i âtîye merhûndur- 

 

 ؟ ٍٞؿ باَٗ ػضب  ٝ ٗٔام إٓ

 ؟ بٞؿ ًآَ ٝ صاين ٗٔامً يا

 

Onun namazı acep bâtıl olur mu? Yâhûd onun namazı câ„iz ve kâmil olur 

mu ve bükâsı kendine muzırr olmaz mı? 

 

 

 ؟ چييج بٜل ٗآٌ ؿيـٙ، آبِ  :گلج

 ؟ گلييج کٜ ؿيـٙ چٜ  ٝ حا ب٘گلی

 

Müftü cevâbında dedi ki o gözyaĢının adı Fârisî lisânında âb-ı dîdedir, o yaĢ 

gözünden niçindir? Nazar edesin o bâkî kendi ile ne gördü ve ağladı.  

 

 ٜٗإ  م ؿيـىج چٜ حا ؿيـٙ، آبِ 

 كٝ ٕ ٍـ ؽٞؿ چَٔۀ  م چ٘يٖ حا

 

Acaba o bâkînin âb-ı dîdesi umûr-i mahfiyyeden ne gördü ki onunla kendi 

çeĢminesinden hareket ederek revân oldu. “An cihan ger dide est an per niyaz 

revnâkı namaz” eğer o musallî o âlem-i âhireti gördü ise o namaz o nevhadan bir 

revnâk bulur. 

 

 ىٞگ ؿكؿِ  م ٝ بٞؿ حٖ كٗش م ٝك

 ؿٝى بٌَيج ْٛ ٝ بگُييج كيئإ

 



      

 

 

Eğer o girye ten rencinden ise ve-yâhûd bir yasdan ise iplikde kırıldı ve dahi 

iğde kırıldı ya‟nî namaz da gitti ve abdestde gitdi demekdir.  

 

 پيل بٌِٜ ؽٞ ْٛ ٗٔی ىٖ ؿك پيل ٍيؼ  يٖ  م ٝ ٍيؼ ؽـٓج بٜ آٓـ ؿك ٓليـی

  گل ٓؼلكج، ٝ ػوَ

 ك  ٍيؼ ٓليـ ٝ ًٞؿًإ، ٌٓخبِ  ؿك  ىج يغيی ٝ گٜٞ كٙ، ؿك  ىج ػييی چٜ

 بٜ ٗين  ٝ .ؿيـ گليإ

 ٍيؼ عاٍ  م ًٜ ؿيگل، ٓليـی آٓـ، ؿك بٜ ٝ ٍـ كاكؽ چٕٞ .بگلييج ٓٞ كوج

 ىل  م بٞؿ، حل ٝ هق

 الله باٍْ، گلخٜ ك  حٞ ٖٓ بل ؿك،  ی :گلخٌ .آٓـ بيلٕٝ حين  ٝ ػوبِ  ؿك ؿيلث

 ٗگٞئی ٝ ٗي٘ـيَی حا الله

 ًلؿ بايـ كيا بی كيإج ىاٍ ىی ًٜ گلييخْ، ٗين ٖٓ ٝ ٓيگلييج ٍيؼ :ًٜ

 پلُ ؿكياٛای ٝ ػوباث  م ٝ

 ِـ ًٜٞٛای ٝ ٜٗ٘گ  يا كىی ٍيؼ گليۀ بـ ٕ حا گقٍج ٓيبايـ پِ٘گ ٝ ٍيل پلُ بِ٘

 ٌٍل كىی،  گل .ٗلىی

 بيياك گٞئی  لاكٓ ُی مٝيج

(90a) Bir mürîd kendi Ģeyhinin huzuruna geldi. Bu Ģeyhden murâdım; yaĢda 

pîr demeği istemem, belki akl u ma‟rifet Ģeyhi ve insân-ı kâmil demek isterim. Eğerçi 

o Ģeyh-i kâmil Ġsâ aleyhisselâm gibi beĢikde tıfl ise de ve dahi Yahyâ aleyhisselâm 

etfâl-i mekînde ise de ya‟nî her ne kadar pîr akl u ma‟rifet-i tıfl ise de yine Ģeyhden 

murâdım irfân sahibi Ģeyh demektir. Ve pîrsin değildir. O gelen mürîd Ģeyhini giryân 

gördü. O mürîd dahi Ģeyhine muvâfakat eyledi ve ağladı. Çünkü mürîd bükâdan 

fariğ‟ geldi ve Ģeyhinin huzurundan taĢra geldi. O Ģeyhin bir gayri mürîdi var idi ki 

dâ„imâ Ģeyhinin yanında idi ve hizmetinde kâ„im idi. Bu cihetle Ģeyhin haline o gelen 

mürîdden ziyâde vâkıf idi. Kemâliyle Ģeyhine gayretinden o mürîd-i zâi„rin akabinde 

o dahi Ģeyhin huzurunda idi ve bunların bükâlarını görmüĢ idi. Tez taĢra geldi. Ve 

dahi mürîde dedi ki “Ey kardeĢ ben sana seni sevdiğimden söylemiĢ olayım; Allahu 



      

 

 

Teâlâ‟dan havf ile sakınıp tefekkür etmeyesin ve hatırına gelmesin ki ve demeyesin 

ki Hazret-i Ģeyh ağladı ve ben dahi ağladım. Ya‟nî kendini bükâda Hazret-i Aziz‟e 

sakın tesviye etmeyesin” demek murâd eder. Zîrâ bu hâl tesviye mahallidir. Zîrâ çok 

sene riyâsız riyâzat eylemek gerekdir ve dahi bu yolda çok ukbâlardan ve dahi timsâh 

ile dolu deryâlardan ve dahi arslan ve kaplan ile dolu yüksek dağlardan geçmek 

gerekdir ki hatta Ģeyhin giryesine ya eriĢesin yâhûd eriĢmeyesin. Ya‟nî azîz büyük 

mertebeden girye eder. Senin o mertebelere resîde olmaklığına çok zamân râh-ı 

sülûkde meĢakkat çekmekliğin lâzımdır. Sen kendi giryeni zâhirine nazar ederek 

azîzin giryesine müsâvi tutmayasın” demek istedi. Eğer bu kadar ukbâdan sonra 

Tevfîk-i Bârî‟den için eriĢirsen elhamdülillah râh-ı sülûkde olan arâzî-i ma‟neviyye 

(90b) bana tayyolundu diye çok Ģükürler edesin. Zîrâ âzîm i‟nâyet-i ilahîyedir, 

demek ister.  

 

 پيل پيٌ آٓـ  ٗـك ٓليـی يي

 ٗليل ؿك ٝ بٞؿ گليٜ  ٗـك پيل

 

Bir gün bir derviĢ ziyâret için Ģeyhin huzuruna geldi. ġeyhi bükâda ve 

feryâdda idi. Bu halde azîzini gördü.  

 

 ٓليـ إٓ گليإ ؿيـ چٕٞ ك  ٍيؼ

 ؿٝيـ چٌَٔ  م آب گليإ، گَج

 

O mürîd çünkü Ģeyhi giryân gördü o dahi giryân oldu. Ve gözyaĢı onun 

gözünden seğirtdi ve taĢra akdı.  

 

 باك ؿٝ ًَل ؽ٘ـؿ، يٌباك گٍٞٞك

 ياك بٜ ياكی ً٘ـ  ٓلا لاؽ ًٜ چٕٞ

 



      

 

 

Kulağı iĢidici bir kere güler ve sağır iki kere güler. Çünkü bir dost bir 

dostuna bir latîfe yazmak eder. O latîfeyi meclisde okurlar ve gülerler. Sağır dahi 

onların güldüğünü görüp beraber güler. ĠĢte sağırın dahkının birisi budur.  

 

 ىّٞ ٝ حوِيـ كٙ  م  ٍٝ، باك

 هّٞ ٓيؾ٘ـٗـ ًٜ بي٘ـ ٛٔی ًٜ

 

Evvel ki defa sağır taklit ve zan yolundan güler. Zîrâ görür ki kavm-i 

meclisde gülerler. Bu dahi ne olduğunu bilmeyerek onlara ittibâ‟ ile güler.  

 

 مٓإ إٓ  يَإ ٛٔچٞ بؾ٘ـؿ ًل

 ؽ٘ـٗـگإ عاُجِ   م ؽبل بی

 

Sağır anlar gibi güler ise de ne olduğunu bilmeyerek ve gülücülerin hâlinden 

bî-haber olarak güler. Ve buna hande-i taklît denir.  

 

 ؟ بٞؿ چٜ بل ؽ٘ـٙ :ًٜ پلىـ  ٝ بام

 ٍ٘ٞؿ چٕٞ بؾ٘ـؿ، ًلّث ؿّٝ پو

 

Geri meclisde olanlara sorar ki hande ne üzerineydi. Onlar dahi sağırı 

hakikat-i hâle vâkıf edince ikinci kere yine güler. Çünkü o latîfeyi idrâk etti. ĠĢte 

hande-yi sâniye budur.  

 

  ٗـك  ىج ًل ٓاٗ٘ـ ٗين ٓوِـ پو

  ىج كٛبل ك   ٝ ًٜ ٍاؿی إٓ

 

Böyle olunca hâl-i mukalled dahi sağır gibidir. O sürûrdaki o mukalledin 

baĢında vardır.  



      

 

 

 

 ٍيؼ م َٜٓ٘ ٝ آٓـ ٍيؼ حٞ پلَّ 

 ٍيؼ م بَ ٓليـ ٕ، ٗن ٍاؿی، ٝ هبٔ

 

ġeyhin ziyâsı mürîde geldi ve Ģeyhin mukalledi olarak mürîd sevindi ve 

sürûr pikâr-ı Ģeyhdendir. Ve sürûr feyzi dahi müritden olmayıp yine Ģeyhdendir. 

Münhâl “mîm”im fethi ve “nûn”un sükûnuyla Ģol yeryüzünde kaynayan pınârdır ki 

otlaklarda olup develer vesair hayvanât ondan su içerler. ĠĢte mürîd-i mukallidin 

Ģâdisi dahi sağırın handesi gibi iki kere olur. Bir keresi Ģeyhin sürûr-ı aksi eder, 

ondan olur. Ve bir Ģâdi dahi Ģeyh-i kâmilin mertebesine erer. Ondan bir Ģâdi gelir. 

ĠĢte Ģâdi-i hakîki budur. Ol ki Ģâdi-yi taklîtdir.  

 

 مُصاس بل ٗٞكی ٝ، آب بل ىبـ چٕٞ

 ُضاس باٍـ إٓ، ؿ ٗ٘ـ ؽٞؿ م گل

 

Mürîdin gerek Ģâdisi ve gerek giryesi âb içinde olan sepetin içindeki su 

gibidir ki o su âbındır sepetin değildir.  

(91a) Ve dahi serçenin üzerindeki Ģemsin ve mâhın nûru gibidir ki o nûr 

ĢiĢenin değildir. Belki Ģemsin ve-yâhûd mâhın nûrudur. Eğer sepet ve ĢiĢe, suyu ve 

nûru kendilerinden bilirler ise o hâl akıllarının ihtilâc ve periĢânlığıdır. Bunun gibi 

mürîde gerek inbisât ve gerek bükâ her ne var ise Ģeyhindir ve mürîde aks etmiĢdir.  

 

 ػ٘ٞؿ ؿ ٗـ صٞ، م گلؿؿ صـ  چٕٞ

 بٞؿ صٞی  م ؽًٞ، آبِ  إٓ  ٝ، ًاٗـك

 

Çünkü sepet ırmakdan cüdâ olur. O anûd sepet o zaman bilir ki kendinde 

olan o güzel su ırmakdanmıĢ ve kendinden değilmiĢ. Bunun gibi mürîd dahi Ģeyhin 

yanından cüdâ olduğunda o inbisât ve bükâ mürĢîdin olduğunu anlar. Mürted olan 

kâtib-i vahyin kıssası bâlâda mürûr etdi.  



      

 

 

 

 ؿلٝب  م بـ ٗـ ْٛ آبگيٜ٘

ِٜ   م بٞؿ ُٔغ ًإ  ؽٞب حابإ ٓ

 

ġîĢe dahi gurûbdan bilir ki o ziyâ„ ki kendindedir, hûb olan parlayıcı 

edendir. Ve kendinin ziyâ„sı değildir. Lem‟a ve lemeân “lâm”ın fethiyle “parlamak” 

ma‟nâsınadır.  

 

 

 هُْ  ٓل يـگَا ك  چٌَٔ چٌٜٞٗ

 ؿّٝ باك ىغل چٕٞ بؾ٘ـؿ پو

 

Çünkü mürîdin gözünü Cenâb-ı Hakk‟ın “kum” emri açar. Ya‟nî vakti 

geldiğinde ey derviĢ kalk hayvanât mertebesinden diye emrolunur ve gözü açılır. Ve 

her bir Ģeyi olduğu gibi görür. Böyle olunca seher vakti gibi ikinci kere dahi güler. 

Seherin evvelki gülmesi fecr-i kâzibin tûlû‟udur. Ve ikinci gülmesi fecr-i sadığın 

tûlû‟udur. Mürîdin taklît ile Ģâdi ve inbisâtını fecr-i kâzibe ve bâ‟d-el-kemâl 

gülmesini fecr-i sâdığa teĢbiye buyurdular.  

 

 ؽٞؿً ؽ٘ـۀ إٓ بل ْٛ آيـ ً ؽ٘ـٙ

 ٓيآٓـً بل حوِيـ إٓ ؿك ًٜ

 

Bâd-el-kemâl kendinin evvelki Ģâdisine kendine hande gelir. Ya‟nî evvelki 

taklît vakti taklitle ettiği inbisâta sonra güler. Bir gün sahâbî„-yi güzîn rıdvanallahu 

teâlâyı aleyhim ecmaîn Mescid-i ġerîf‟de söyleĢip gülerlerdi. Fahr-i âlem 

Muhammed Mustafa sallallâhu teâlâ ve sellem üzerlerine gelip “Ne söyleĢip 

gülersiniz?” buyurdular. Cevap verdiler ki “Câhiliyyet vaktinde asnâme ettiğimiz 

hallerimizi söyleĢip güleriz” derler. ĠĢte insân kâmil olduğunda evvelki hâline güler. 



      

 

 

Niteki tıfl merd-i kâmil olduğunda tufûliyyet vaktinde olan mel‟abesine güldüğü 

muhakkakdır.  

 

 ؿك م ٝ ؿٝك كِٙ  چ٘ـيٖ  م :گٞيـ

 ك م ٝ  ىل ك  يٖ ٝ، بٞؿ عويوج ًايٖ

 

Mürîd der ki bu kadar uzak yoldan ki hakîkat budur ve esrâr ve râz-ı 

mektûm budur. -Beyit-i âtîye merhûndur-  

 

 

 ؿٝك؟ م ؽٞؿ چگٜٞٗ ٝ ؿی إٓ ؿك ٖٓ

 ىٞك ٝ ػٔيإ  م ًلؿّ ٓی ٍاؿئی

 

(91b) Ben bu taklît vâdîsinden ne acep ve ne gûne hak‟ikatin olduğu 

vâdîden ki benim vâdî„-i taklîdimi gayet ba‟iddir. Görülmekden ve ihtilâlimden Ģâdi 

edermiĢim. ġâdî kande ve benim hâlim kande diye söyler ve Ģâdî-i hakikîyi 

bulduğunda evvelki Ģâdine taaccüb eder.  

 

 ؟ بٞؿ چٜ  يٖ ٝ، ؽياٍ بيخْ ٓی چٜ ٖٓ

 ٓي٘ٔٞؿ ٗوَی ىُيج ىُيخْ، ؿكىِ 

Ben taklîd âlemindeyken ne hayâl bağlar idim ve bastı ne zanneder idim. O 

ise ne imiĢ. ġâdi-i hakikî Ģimdi ne olduğunu anladım diye mürîd söyler.  

 

 ؟ ًضاىج ٓلؿ ٕ كٌلث ك  كَٙ ٗلَ

 ؟ ك ىج حغوين ًٞ ٝ،  ٝ ؽياٍ ًٞ



      

 

 

Tarîkat-ı tıflî için merdân-ı kâmilânın fikri kandedir? Hani onun hayâli ve 

doğru tahkîk kandedir? Belki ikisinin beyninde mesâfe-i baîde vardır.  

 

 ٍيل ًٜ يا باٍـ، ؿ يٜ ٗللإ كٌل

 ٗليل ٝ گليٜ يا صٞم، ٝ ٓٞين يا

Etfâlin fikri dâyesi olur yâhûd süd olur yâhûd yemek için kuru üzüm ve 

ceviz olur yâhûd bükâ olur ve feryâd olur. Etfâl-i tarîkatin fikri dahi bu makûle 

Ģeylerdir.  

 

 ػِيَ ٗلَ چٕٞ ٛيج ٓوِـ إٓ

 ؿُيَ ٝ باكيي بغذِ  ؿ كؿ چٜ گل

Mukallid olan âdem alîl-i tıfl gibidir. Gerçi dakik bahisler eder ise de 

müddeâsına delîl götürür ise bir Ģey„e yaramaz.  

 

 ٌٍيَ ؿك ٝ ؿُيَ ؿك حؼٔن إٓ

 گييَ ك   ٝ ٓيٌ٘ـ بْيلث  م

Mukallidin delîlde ve eĢkâl getirmekde olan derinliği onu basiretden ve 

makam-ı müĢahededen kırıcı eyler. Eğer öyle bahs ü cidâl ile iĢtigâl edeceğine 

Hakk‟a sülûğa istigâl edeydi çokdan makam-ı müĢâhedeye vâsıl olup iĢi tekmîl 

olmuĢ olurdu, buyururlar vâkıa‟da dahi böyledir.  

 

  ىج ٝی ىِلّ  ىلٓۀ ًإ  ی، ٓايٜ



      

 

 

 ىجب ًاك گلخٖ،  ٌٍاٍ ؿك ٝ، بلُؿ

Bir mâye ki onun batının sermayesidir. EĢkâl söylemekde onu eyletdi ve 

iĢini bağladı.  

 گلؿ بام بؾُاك   م ٓوِـ،  ی

 ٓلؿ ٍيل حٞ ٍٞی حا ؽٞ كی، بٜ كٝ

Ey mukallid ma‟den-i ilm-i zâhiri olan Buhâra‟dan dön ve avdet eyle. Ve 

dahi havarlık ve derviĢlik tarafına git hatta sen arslan gibi adam olasın. 

 

 ؿكٕٝ بي٘ی ؿگل بؾُاك ی حا

 يلوٜٕٞ لا ٓضِيٌ ؿك إٓ ؿك ّق

Hatta kalbinde baĢka bir ma‟den-i ilm göresin. Öyle ki o ma‟den ilmin 

meclisinde ulûm-ı zâhirenin pehlivânları bir Ģey„i anlamazlar olurlar.  

 

  ىج حگ چابي مٓيٖ ؿك چٜ  گل پيي،

  ىج كگ بگُييخٜ ككج، ؿكيا بٜ چٕٞ

Ulûm-ı zâhire âlemi gerçi karada yürümekde ya‟nî âlem-i zâhirde cümlesi 

tezdir. Çünkü deryâ gibi olan âlem-i bâtına gitdi. Orada damarı kırılmıĢdır. Ve 

bedeni alîldir. Bu cihetle bir iĢ (92a) görmeğe kâdir değildir. Zîrâ  

 بو ٝ " ُبلّ  كی" بٞؿ "عِٔ٘اْٛ"  ٝ

 ًو  ٝىج بغل، ؿك  ىج، ٓغٍٔٞ ًٜ إٓ

o zahir âlemi ancak karada mahmüldür yani ulûm-ı zâhireye aklı erer. Bu 



      

 

 

cihetle bu âdem değildir. O âlem ki bahrde mahmüldür. Ġnsan odur. Bu beyitden 
11

“

” âyet-i Kerîmesi‟nde “berr”den murâd ulûm-ı zâhire ve “bahr”den 

murâd ulûm-ı bâtıne olduğunu beyân buyururlar.  

 

 بـٝ ٍٜ ؿ كؿ بيياك بؾٌَ

 حٞ ؿٝ حْٞيلی ٝ ْٝٛ ؿك ٍـٙ  ی

Sultan-ı ZiĢân çok âtîyye ve ihsân tutar. Hemen Nîl-i ihsana koĢ ve seğirt. 

Ey vehim ve hayâl tasvîrinde rehin olan kimse  

 ٗين حوِيـ  م ىاؿٙ، ٓليـ إٓ

 ػنين إٓ ٝكن ٓيٌلؿ،  ی گليٜ

o irfândan sade olan mürîd dahi o azîze muvâfakat ile bükâ eder idi.  

 ًل ٓلؿِ  ٛٔچٕٞ ٓوِـٝ ك،  ٝ

 ؽبل بی ٓٞصب م ٝ، ٓيـيـ گليٜ

O derviĢ mukallidlere lâyık o sâğır gibi Ģeyhden bükâyı görür idi. Ve 

bükânın mûcibinden bî-haber idi.  

 

 ككج ٝ ًلؿ ؽـٓج بگلييج، بيی چٕٞ

 ِـ آٓـ  ً پی  م  حلج ؽاُ، ٓلي

Çünkü çok ağladı ve hidmet etti ve gitdi. Hidmetden murâd Ģeyhe tâ‟zimdir. 

Onun arkasından bir hâs mürîd kızgın olarak ya‟nî acele ederek geldi ve o giden 

mürîde yetiĢdi. 

                                                 
11

 (isra/70) 



      

 

 

 

 ؽبل بی  بل چٞ گليإ  ی :گلج

 ٗظل  م ٍيؼ گليۀ ٝكام  م

Ve dedi ki “Ey bir bî-haber gibi nazar ve basîret sâhibi Ģeyhin gerçekden 

giryesine muvâfakat üzerine giryân olan mürîd! –Beyt-i âtîye merhûndur-  

 

 ُٓليـ ٝ كی  ی الله الله، الله

 ٓيخليـ ٛيخی حوِيـ ؿك چٜ گل

Kork Mevlâ‟dan ey vefâ edici derviĢ! Eğerçe azîzi bu taklîdde müstefîd 

eden -yine beyt-i âtîye merhûndur-  

 

 ٓيگلييج ٍٜ إٓ ؿيـّ :ٗگٞئی حا

 ٌٓ٘لييج ًإ بگلييخْ،  ٝ چٞ ٖٓ

Agâh ol! Hatta ki Ģeyh ağladı ve ben dahi ağladım demeyesin. Zîrâ bu kelâm 

azîzin hâlini münkerlikdir.  

 

 ٖٛ ٝ  ىج حوِيـ ٝ صَٜ کن  ی گليٜ

 ٓؤحٖٔ إٓ گليۀ ٛٔچٕٞ ٗييج

Zîrâ cehâlet ve taklîd ve zân ile dolu olan bükâ o Hakk‟ın emîni olan zâtın 

bükâsı gibi değildir.  

 



      

 

 

 ٓيام گليٜ بل گليٜ، هياه حٞ

 ؿك م ك ِٙ  بـ ٕ، گليٜ، ميٖ ٛيج

Sen ey mürîd bükâyı bükâya kıyâs etme. Zîrâ bu senin bükândan azîzin 

bükâsına dek fark-ı azîm vardır. Ve iki bükânın arasında uzun yol vardır” dedi. 

 

 

 ِـ  م إٓ، ٛيج ِٜ  ىی بؼ  صٜاؿ ىاُ

 كخاؿ ٗخٞ ٗـ ٛيچ  ي٘ضا ػوَ

ġeyhin o bükâsı otuz sene mücâhededen sonradır. (92b) Âkıl o bükânın 

olduğu yere düĢmeye kâdir olamaz.  

 

 ٓلعِٜ ّـ ؽِلَؿ ىٞی إٓ م ٛيج

 ِٜٛ  ي٘ضا ٓکٖ ياٝٙ ك  ػوَ

O âkıl cânibinden Ģeyhin bükâsı tarafına yüz konak ve menzil vardır. Eğer 

âkıl o bükâdan bir Ģey söylerse hele inanma. Zîrâ bilemez ve zannı söyler.  

 

 كلط ٗن ٝ  ىج ؿْ ٗن  ٝ، گليۀ

  ُِٔظ ػيٖ گليۀ ؿ ٗـ كٝط

Azîzin bükâsı gamından için değildir ve dahi bir Ģey„e firakından dahi 

değildir. Bu sûrette akıl böyle bükâyı müdrik olamaz. Belki rûh-ı insanî bilir. 

Melâhatle muttasıf olan gözün bükâsını demek murâd buyururlar. 



      

 

 

 

 ىلييج مإٓ  ٝ، ؽ٘ـۀ  ٝ، گليۀ

 بلييج مإٓ باٍـ، ػوَ ٝ ْٝٛ مآٗچٜ

Onun bükâsı ve handesi Cenâb-ı Hakk cânibinedir. O nesneden ki akıl onu 

tevvehhüm eder. O bükâ ve hande ondan berîdir. 

 

 بٞؿ  ٝ ؿيـۀ چٞ  ٝ، ؿيـۀ آبِ 

 ؟ ٍٞؿ ًی ؿيـٙ ٗاؿيـٙ، ؿيـۀ

Onun gözü yaĢı onun gözü gibidir. Kâmiller âb-ı didesiyle dahi görürler. 

Halkın kör gözü kaçan böyle göz olur belki olmaz.  

 

 ٓياه ًلؿٕ ٗخإ بي٘ـ،  ٝ آٗچٜ

 عٞ ه ك ِٙ  ٗن ٝ، ػوَ هياه ٗن

O nesneyi ki o görür ve Ģeyh-i kâmilin gözü görür. Ona ne akıl kıyâsından 

ve ne havâs yüzünden mess eylemek mümkün değildir. 

 

 ؿٝك م آيـ ٗٞك چٌٜٞٗ گلينؿ ٍب

 ؟ ٗٞك عاٍ ٍب، ِٛٔجِ  ؿ ٗـ چٜ پو

Çünkü uzakdan gündüzün nûru gelir gibi firâr eder. Böyle olunca gecenin 

zulmeti gündüzün nûrunun hâlini ne bilir. Belki bilmez. Bunun gibi insân-ı kâmilin 

gözünün idrâk ettiği nesneyi akıl insânı ve havâs idrâke kâdir değildir, demekdir.  



      

 

 

 

 باؿٛا باؿِ  م بگلينؿ پَٜ

 ؟ باؿٛا فٝم پَٜ ؿ ٗـ چٜ پو

Sivrisinek fitnat ve zekâ sahibi rüzgârdan firâr eder. Ve rüzgâr estiği yerde 

durmaya kâdir olamaz. Böyle olunca sivrisinek rüzgârların zevkini ne bilir. Belki 

bilmez. Rüzgârdan sivrisineğe haber sorsan cevaba kâdir değildir. Akl u havâs dahi 

ehlullâhın dîdesinin idrâk etdiği kavî ve azîm Ģeyleri görmeye ve anlamaya kâdir 

değildir. Zîrâ sivrisinek gibi za‟yıfdır.  

 

 

 ػبذ گلؿؿ عـد آيـ هـيْ چٕٞ

 ؟ عـد ك  هـئی ؿ ٗـ ًضا پو

Çünkü kadîm gelir. Hadûs ile mevsuf olan yok olur. Böyle olunca kadîm 

olanı hâdis olan nice anlar. Nitekim Cüneyd-i Bağdadî kuddise sırrahu 

 buyurmuĢdur.  

 

 ً٘ـ ؿٗگٌ هـّ، مؿ چٕٞ عـد، بل

 ً٘ـ ٛٔلٗگٌ ٗييج، ًلؿً چٌٜٞٗ

Hâdis üzerine çünkü kadîm tecelli eyledi ve zâhir oldu.(93a) Ve hâdisin 

vücûdunu mahveyledi. Onu kendine hemreng eder. Zîrâ Cenâb-ı Hakk‟ın 

 zâtâ ve saffete ve if‟âle tecellîsine mazhar olur. Bu makâmda 
12

                                                 
12

 Cübbemin altında Allah‟dan baĢkası yokdur. 



      

 

 

 yâhûd   kelâmını söyler ve kizb dahi değildir. Zîrâ 

demiri ateĢe mukârren eylesen ateĢ gibi yakar ve kırmızı olur. Eğer o demir ben 

ateĢim dese, hilâf değildir.  

 

 ٗظيل ّـ بيابی حٞ بؾٞ ٛی، گل

 كويل  ی ٗـ كّ، پلٝ  ٖٓ ُيي

Eğer istersen hadis-i kadîme mukarin olduğunda vücûdundan eser 

kalmadığına yüz nezir ve misâl bulursun. Hemân lâzım ise var misâl bul lâkin ben 

misâl bulmayı kayırmam ve bana lüzûmu yokdur. Zîrâ ben bu hâli kendi zâtımda 

müĢahade etdim. Ve bu makâmları ra‟yel-ayn gördüm ve Rabbimin bana vakt-i 

tecellisinde vücûdumdan eser kalmadığını ve beni kendine hem-reng etdiğini gördüm 

ve anladım. Binâberîn misâl bulmağa ihtiyacım kalmadı. Velâkin sen bu makâmlara 

vâsıl olmamakla misâle muhtaçsın. Ve bunun çok misâli vardır. Bulmayı sa‟y eyle, 

buyurmak isterler. Velâkin her ne kadar böyle buyurdular ise yine tercüme hâdisin 

kadîmin yanında vücûdu olmadığını temsîl için buyururlar ki  

 

 علٝف  يٖ "ٓيْ عا" ٝ، "ٓيْ لاّ  ُق"  يٖ

 ٝهٞف ؿك آٓـ ٓٞىی ػْای چٕٞ

Kur‟ân-ı Kerîm‟de vâki‟ olan ilm-i vehm hurûf-ı mukattaâtında olan harfler 

vesai„r hurûf-ı mukattaat dahi böylecedir. Zâhirde durmakda ve görmekde Musâ 

aleyhisselâm‟ın a‟sâsı gibidir. Zîrâ  

 بلٕٝ  م علف بـيٖ ٓاٗـ علكٜا

 مبٕٞ  يٖ ّلاثِ  ؿك باٍـ ُيي

sâi„r harfler ya‟nî baĢka kimselerin tekellüm ettiği harfler meselâ “kaf” ve 



      

 

 

“kef” desek zâhirde harf olmakda bunlara benzer. Velâkin bizim “kaf” ve “kef” 

diyerek tekellüm ettiğimiz harfleri Kur‟ân-ı Kerîm‟de vaki‟ olan “elif lam mîm” ve 

“ha mîm” harflerinin yanına vaz‟ eylesek bu harflerin ma‟nâlarının yanında 

mahvolur ve yok olur. Zîrâ bu hurûf meâni-yi azîmeye delâlet eyler ve müfessirleri 

ma‟nâ vermekde aciz eder. Velâkin bizim harflerimizin ma‟nâsı olmamak hasebiyle 

yok olur.  

 عإ ٓج م ػْائی  ٝ گيلؿ ًٜ ٛل

 ؟ بيإ ٝهجِ  ػْا، إٓ چٕٞ بٞؿ ًی

Vakt-i beyân görmez misin, her kimse ki imtihândan için eline bir a‟sâ alır. 

O a‟sâ imtihân vaktinde Musâ aleyhisselâm‟ın a‟sâsı gibi kaçan olur eğerçi sûretde 

a‟sâ-yı Mûsâ‟ya benzer ise de hakikâtde benzemez. Zîrâ o ejderhâ  olur ve bu a‟sâ 

olmaz. Bu sûretde bu a‟sâ o a‟sânın katında mahvolur. Bunun gibi hâdis dahi 

kadîmin yanında yok olacağı muhakkaktır. (93b) 

 

 ؿٓی ٛل چٕٞ ٗی  ىج، ػيو ؿّ  يٖ

 ؿٔی  م يا كلط،  م آيـ بل کإ

 

Kur‟ân-ı Kerîm‟deki “elif lam mîm” ve “ha mîm” Îsâ aleyhisselâm‟a 

mensup olan nefis gibidir. “Dem”den murâd Kur‟ân-ı Kerîm'in hurûf-ı mukattaâtıdır. 

Her nefis bunun gibi değildir. Ya‟nî “herkesin kelâmı hurûf-ı mukattaât-ı Kur‟ânîyye 

gibi değildir” demekdir. Zîrâ halkın kelâmı ya ferahdan yâhûd gamından gelir. Ya‟nî 

sürûrundan veyâhûd gamından söyler, demekdir. Ama kelâm-ı ilahî böylece değildir. 

Zîrâ dem-i Îsâ gibi mürde-i dilânı ihyâ etmektedir. ĠĢbu ebyâd ile Kur‟ân-ı azîmi 

a‟sâ-yı Musâ ve nefes-i Ġsâ aleyhisselâma teĢbih buyurdular ve halkın kelâmını 

bayağı a‟sâyı ve bayağı âdemin nefesini nefesine teĢbiye buyurdular. Bayağı a‟sâ 

a‟sâ-yı Mûsâ'nın yanında ve bayağı nefes, nefes-i Îsâ‟nın yanında nice mahvolurlar 

ise hâdis dahi kadîmin yanında öylece mahvolur.  

 



      

 

 

 پـك  ی ،"ٓيْ عا" ٝ، "ٓيْ لاّ  ُق"  يٖ

  ُبَل ُٓٞی عٖلثِ   م آٓـىج

 

Bu “elif lam mîm” ve “ha mîm” “ümmi baba insânın Rabbisi olan 

Mevlâ‟dan münzel olarak gelmiĢdir. Nâsın tekellüm ettiği hurûfa benzemez. Zîrâ 

bunda meâni -i kesîre ve havâs-ı azîme vardır. Niteki beyân buyururlar.  

 

 ؟ بـيٖ  ٗـٓيْ چٜ لآی،  ُق، ٛل

 ٓبيٖ چٌَٔ بـيٖ ؿ كی صإ حٞ گل

 

Nâsın tekellüm ettiği “elif” ve “lâm” bu münzel olan “elif lam mîm” ve “ha 

mîm” elfâz-ı Ģerîfesine ne benzer belki benzemez. Eğer sen cân tutucu isen ve hayy 

isen bu göz ile o “elif lâm mîm” mi ve “ha mîm” mi görme. Zîrâ çeĢm-i zâhiri onu 

idrâke kâdir değildir. Buna çeĢm-i bâtınî lâzımdır. 

 

 ٛٔاّ  ی  ىج علٝف حلًيبٌ چٜ گل

 ػٞ ّ حلًيبِ  بٜ ْٛ ٓي٘ٔاٗـ

 

Eğerçi bu münzel olan hurûf-ı mukattaa‟nın terkîbi hurûfdur. Ey ulu olan zât 

avâmın terkibine benzer ise de müĢabehât-ı sûriye olmakla ona itibâr yokdur. Zîrâ 

hakîkatde benzemez, bu ikisinin beyninde fark-ı azîm vardır. Bundan sonra zâhirde 

benzeyip ve bâtında benzemediğini temsîl için buyururlar ki;  

 

 پٞىج ٝ ُغْ ٓغٔـ حلًيبِ  ٗييج

  ٝىج ص٘و حٖ ٛل حلًيب، ؿك چٜ گل

 



      

 

 

görmez misin; Hazret-i Muhammed Mustafa sallallahu teâlâ aleyhi ve 

sellem Efendimiz‟in cism-i Ģerîfinin eczâsı et ve deri idi. Eğerçi terkîbde her ten 

onun cinsidir ve her beĢer zâhirde fahr-i âleme mümâsildir.  

 

  ىخؾٞ ٕ ؿ كؿ، پٞىج ؿ كؿ، گٍٞج

 ؟ ٛٔإ باٍـ ك  حلًيب  يٖ ٛيچ

 

Her beden et tutar ve deri tutar ve kemik tutar. Hiç bu terkib cism-i Ģerîf-i 

Muhammedî için olan havâss ve hâlât-ı baĢka cisimlerin terkibinde olur mu? Belki 

olamaz. “BaĢed” (94a) kelimesinde istifhâm mukadderdir. 

 

 م ثٓؼش باٍـ حلًيب إٓ ًاٗـك

 ٓاث گَخ٘ـ حلًيبٜا ٜٛٔ ًٜ

 

Zîrâ bu terkib cism-i Muhammedî'de mu‟cizât-ı azîme zâhir oldu. Öyle ki 

cümle terkibler o mu‟cizeler ile mât ve mağlûp oldular. Ve Kurân-ı Kerîm'de dahi 

fahr-i âlem Efendimiz zâhirde küffârın misli olup bâtında olmadığı musarrahdır. Gâle 

Allahu Teâlâ  ĠĢte bu “yûhâ” ilâ” lafz-ı 

Ģerifinden baĢkalık zâhir olur.  

 

  ُکخيب ٝ "ٓيْ عا" حلًيب ٛٔچ٘إ

 َٗيب ؿيگلٛا ٝ، بالا بل ٛيج

Buncılayındır Kurân-ı azîmin terkîbi ve hurûf-u mukattaânın terkîbi yani 

baĢkadır. Zîrâ bu terkipler çok yukarı ve âlîdir. Vesâir halkın kitaplarının terkibi çok 

aĢağıdır. Niteki ulemâ belâgâtden bîharedâr olan füseha-yı Arap böyle olduğunu 

bildiler.  

 

 



      

 

 

 مٗـگی آيـ حلًيب ميٖ ٌٜٗمآ

 ؿكٓاٗـگی ؿك ّٞك ٗلؼ ٛٔچٞ

 

Zîrâ bu terkipden ki kelâm-ı Hüdâ‟dır. Ġnsâna hayât gelir. Mevt vaktinde sûr 

üflendiğinde hayât geldiği gibi “der mâned kisd”den murâd mevtdir.  

 

 ك  بغل ٌٍاكـ گلؿؿ،  ژؿٛا

 ؽـ  ؿ ؿِ   م "ٓيْ عا" ػْا چٕٞ

 

Cenâb-ı Hakk‟ın ihsânından hem ejderhâ olup a‟sâ-yı Mûsâ-yı âleyhisselâm 

gibi bahri yarar. Ve hem böyle azim iĢler görür. Ama halkın kelâmı dere ve gölü 

yaramaz.  

 ُٝيي ٛاٛلٛا، بٜ ٓاٗـ ٛاٛلً

 ٗيي  ىج ؿٝك ٜٓ، هلُ  م ٗإ، هلُ

Kelâm-ı Ġlahînin zâhiri halkın kêlâmının zâhirlerine benzer. Velâkin ayın 

karsı etmek karsından iyi baiddir. Kars meh ile kars-ı nân surette beraber olup 

hakikatte beraber olmadığı gibi Kelâm-ı Hüdâ dahi sûretde halkın kelâmına benzer 

ise bâtını kelâm-ı nâsdan gâyet bai‟ddir demektir.  

 

  ٝ ٗٚن  ٝ، ؽ٘ـۀ  ٝ، يۀگل

  ٝ ؽِن ٝ  ٝ ؽِن ٝ  ٝ كْٜ *

 

 *  ٝ عو ٝ  ٝ ْٝٛ ٝ  ٝ ػوَ

 ٛٞ م صِٜٔ إٓ ٛيج ٝی،  م ٗييج

Yine bâlâda Ģeyhin ve mürîdin kıssasına Ģüru‟ edip buyururlar ki mürîd dedi 

ki onun bükâsı ve gülmesi ve söylemesi Hazret-i Ģeyhin zâtından değildir. Belki 

Cenâb-ı Hakk‟ın mahz-ı sana'yidir. Ya‟nî “cümlesi Hakk‟dandır” demekdir diyerek o 

mürid-i hâs mürid-i mukallide böyle beyân eyledi.  



      

 

 

 

  عٔوإ گلكخ٘ـ ٛاٛلٛا چٌٜٞٗ

 ٜٗإ بو  يَإ  م ٓاٗـ ؿهاين إٓ

 

Yine mürid-i hâs dedi ki çünkü ahmaklar herĢeyin zâhirine bakdılar ve o 

hakîkat onlardan çok nihân oldu. Ve bâtınına nazara kâdir olamadılar. -Beyit altıya 

merhundur-  

 ػلٓ  م گَخ٘ـ ٓغضٞب لاصلّ

 ٓلخلٓ ؿك ٍـ كٞث ؿهيوٜ ًٜ

 

Bu ecelden zâhir beynler gârazdan mahcûp oldular. Zîrâ insân-ı kâmile 

teslîm (94b) olmamakda nice ince ve gammaz nesneler fevt oldu. Mu'teriz iftiâ‟l 

bâbından masdar mîmi olup „itirâz ma'nâsınadır. Ya‟nî Ģeyhe teslim olmayıp „itirâz 

edenler vakf-ı dakâyık ve ısrâr olamadılar demek o mürîd-i hâs murâd eyledi, 

demektir.  

 

 ؽله ٝ بن چٕٞ ك   ٝ ٝ ٓيل ٗـ ٍٜٞث ؽاحٕٞ ؽل با ًٜ ً٘ينى إٓ ؿ ىخإ

 ٍٜٞث بٞؿ آٓٞؽخٜ

 بل ؽاحٕٞ ٗگقكؿ،  ٗـ مٙ  م حا ٓيٌلؿ ؽل هٖيب ؿك ًـٝئی ٝ آؿٓياٜٗ، ك ٗـٕ

 ٝ ؿٝك صائی ًلؿ ك ٙ بٜ  ی بٜاٜٗ بٜ ك  ً٘ينى .ٗـيـ ك  ًـٝ   ؿهيوۀ ٌُٖ ياكج ٝهٞف إٓ

 :ًٜ ًلؿ ٗٞعٜ ٝ آٓـ بام بيگاٙ ً٘ينى .ٍـ  ٛلاى بلٖيغج ٝ ًـٝ بی ٍـ صٔغ ؽل با

 ًَ" ٗـيـی، ؿگل إٓ ؿيـی فًل ٗـيـی، ًـٝ ؿيـی ًيل كٍْٝ٘، چَْ  ی ٝ صاْٗ،  ی

 ٛاٛل ٓلعٞٓ٘ـ، ٗاهْإ ٜٗ  گل ٝ ِٓؼٕٞ ٗاهِ كْٜ ٝ ٗظل ًَ يؼ٘ی "ِٓؼٕٞ ٗاهِ

،  لْْػَْٔی ػَِیَ ُيَوَ  ؽٞ ٕ بل ِٓؼٕٞ، ٜٗ  ٝ ػخاب ٗلی ٝ ُؼ٘ج ٗلی ٝ علس ٗلی عَلَسةٌ

 ؿٖب ًلؿ

 



      

 

 

Burası o câriyenin hikayesidir ki kendi sahibesinin merkebi ile Ģehvetini 

sürer ve icrâ eder idi. Ve o merkebe insan ile Ģehvet sürmeyi yani cimâ' etmeyi o 

câriye ta'lim etmiĢ idi. Ancılayın ki keçiye sarığın ve dereğin tepesi üzerine oyun 

öğretirler ve dahi ancılayın ki ayıya raks ve gûnagûn oyun ta'lim ederler. Bu cariye 

dahi merkebe insan ile cimâ' etmeyi ta'lîm etmiĢ idi. Zîrâ hayvanât dahi ta'limi 

kâbildir. Ve dahi câriye bir kabak merkebin zekerine cimâ' vakti vaz' eder idi. Hatta 

zekeri endâzeden ve kendine kifâyet miktarından tecâvüz etmeye. Merkebin ve 

câriyenin sâhibesi olan avrat bu hâl üzerine vukûf ve ıttıla‟ buldu. Velâkin bu 

cima‟ını zâhirini fakat görüp ve bu cimâ‟da mahfî olan nükte ki merkebin zekerine 

vakt-i cimâ‟da kabak geçirmek idi. Onu dikkat etmediğinden görmedi. Hâtun 

câriyeyi bir bahâne ve iĢ ile uzak mahale gönderdi. Ve dahi ahırda merkep ile cimâ‟ 

oldu. Kabak olmaksızın ve rezâlet ve hakâret ile helâk oldu yani herkes iĢidip 

cümlenin rezil ve rüsvâ oldu. Vay ne kızmıĢ kahbe imiĢ dediler. Câriye bu iĢin böyle 

olacağını hissetdi, vakitsiz geldi. Gördü ki sâhibesi merkebin altında ölmüĢ ve feryâd 

eyledi ki “ey benim cânım ve ey rûĢen gözüm! Merkebin zekerini görmüĢsün velâkin 

ona geçmiĢ kabağı görmemiĢsin. Sen zekerini görmüĢsün evvel gayrısını ki kabakdır 

onu görmemiĢsin. Ve iĢte böyle kendini helâk etmiĢsin. (95a) Yine câriye der ki “her 

nakıs mel'undur” buyurulmuĢdur. Bunun ma‟nâsı Ģöyle demektir ki “her nakıs nazar 

ve fehm melundur”. Eğer böyle demek olmayaydı cismde nâkıs olanlar Cenâb-ı Hâk 

tarafından rahmet olunmuĢdur. Onlar Hakk Teâlâ‟nın tarafından metrud değildir. 

Fehm olundu ki “akılda ve nazar u fehmde nakıs olanlar melun imiĢ” demek oldu. 

Sen dahi merkep ile benim cima‟mı gördün. Velâkin vakt-i cima‟da zekerine kabak 

geçirdiğimi görmedin ve nâkıs nazar etdin. ĠĢte böyle kendini helâke reside etmiĢ 

oldun demek istedi.  

 

 

Câriye-i mezkûre “gel nâkıs melûn, kazaya senin ma‟nâsını nazar u fehmde 

nakıs demeye tahsîs eyledi ise ve onu istidlâl aklı ile istidlâl eyledi ise delîlini dahi 

Kurân-ı Kerîm ile istidlâl edip der ki “Eğer inanmaz isen nâkısan-ı cismin merhum 

olup mel‟un olmadıklarını Ģu nazm-ı Celîli oku. Gör ki öyle değil midir?”manası 

a‟mâ üzerine güçlük yokdur ve dahi a‟rac yani topal üzerine sûu‟bet-i Ģer‟iyye 



      

 

 

yokdur demektir. ĠĢte Vacib-ül-vücûd bu nazm-ı celîlinde a‟mâdan güçlüğü nefyetdi. 

Ve dahi matrûdluğu nefyetdi. Eğer matrûd olaydı harcı a‟mâdan kaldırmazdı. Belki 

gör kör sağ gözlüler gibi onlara dahi teklîf buyurur idi. Vâcib-i Teâlâ ise onlardan 

çok evamiri aĢağı verdi. Hac gibi ve salâvat-ı Cuma‟ gibi ve salâvat-ı ıydîn gibi ve 

dahi ahirette onlara i'tâb ve gazabını nefyetdi. ĠĢte bu ahval delâlet eder ki nâkıs el-

cism olanlar mel‟un değil imiĢ belki lûtf-ı dîde-yi Bâri-yi Teâlâ imiĢ.  

 

 كک٘ـ ؽٞؿ بل ؽلی ٗل ً٘ينى، يي

 گنٗـ كلٗ ٝ ٍٜٞث ٝكٞك  م

 

Bir câriye merkebi kendi üzerine Ģehvetinin ifrâdından için ve zararının 

ziyadeliğinden için bırakdı. Ya‟nî “merkebi kendini düzdürmek için üstüne çıkardı” 

demekdir.  

 

 بٞؿ ًلؿٙ ؽٞ ك يگإ ٗل ؽل إٓ

 بٞؿ بلؿٙ پی آؿٓی صٔاع ؽل

 

O erkek eĢek ki kendi cinsi diĢi eĢekler ile cima‟-yı huy ve tabiat etmiĢdi. O 

eĢek âdemi ile cima‟ etmeye dahi o câriyenin talimi ile îzeyletmiĢdi.  

 

 ك  ىامٙ عيِج بٞؿ ًـٝئی يي

 ك   ٗـ مٙ پی ًلؿی فکل ؿك

 

O hîle düzücü câriyenin bir kabağı vardı. Cima' vaktinde ölçü için ve 

haddini tecavüz etmemek için onu merkebin zekerine eyler idi. Niteki beyân ederler.  

 

 ػضٞم ًلؿی کـٝ إٓ هٖيبٌ ؿك

 ىپٞم ٝهجِ  فًل ٗيْ كٝؿ حا



      

 

 

 

(95b)O cariye o kabağı merkebin zekerine takar idi. Hatta idhâl vaktinde 

yarısı fercine gire ve yarısı taĢrada kala. “Sebûz” “sîn”in zammıyle ve bay-ı acemiye 

ile idhâl ma‟nâsınadır.  

 كٝؿ ٝی  ٗـك ؽل ُؾجِ  ٜٛٔ گل

 ؿكؿ بل ك  ٛا كٝؿٙ ْٛ كعْ، ْٛ

Eğer cümlesi merkebin zekerinin ona vaki' olur ise câriyenin o rahmini ve o 

bağırsaklarını yırtar ve harap olur. Bundan için kabağı merkebin zekerine takar idi.  

 

  ٝ ؽاحٕٞ ٝ، لاؿل ٍـ ٛٔی ؽل

 ؟ ٓٞ چٞ ؽل  يٖ ٍـ چٜ ًن عيل ٕ، ٓاٗـ

 

Merkeb câriye ile cimâ' olmak hasbiyle zayıf olur idi ve o merkebin sâhibi 

hâtun hikmetini bilmekte aciz oldu ki bu merkep neden böyle zayıf oldu? Ayâ bunun 

böyle bir illeti mi var?  

 

 ؟ چييج ًٜ آگٜ، ٗٔٞؿ ك  ب٘ـ ٕ ٗؼَ

 لاؿلييج  ً ٗخيضٜ ًٜ ؽل، ػِج

 

Hân merkebi nalbandlara gösterdi ki bunun illeti nedir ki o illetin encâmı 

zayıfdır?  

 

 َٗـ ٛاٛل  ٝ  ٗـك ػِج ٛيچ

 َٗـ ٓؾبل إٓ ىِلّ   م ًو ٛيچ

 

Hiç bir illet onda zâhir olmadı ve hiçbir nalband bunun zaafının 

hakîkatinden haber verici olmadı. Zîrâ kimin aklına gelirdi ki câriye kendini 

düzdürmeyi merkebe ta‟lîm etmiĢdir. Ve câriyeyi düzmekden merkep zayıf olmuĢtur. 



      

 

 

Bu akla gelir Ģey değildir. Binabirin zaafının hikmeti bilinmedi ve sahibesi dahi 

müttehayyire oldu.  

 

 ص ّـ بٜ  ٝ  كخاؿ  ٗـك حلغِ ؿك

 ٓيخؼـ ؿٓاؿّ ك  حلغِ ٍـ

Çünkü merkebin zaafına sebep ne olduğunu kimse bilemeyince avrat vaki' 

hâli gümân edip ced ile tefahhusa geldi. Ve o merkebin hâlini tecesse-i dâ„imâ 

hazırlanıcı oldu.  

 

 بٞؿ ب٘ـٙ صإ ًٜ بايـ ك  صـ

 بٞؿ ياب٘ـٙ صٞي٘ـٙ صـ، مآٌٜٗ

 

Ġnsânın cânı ced ve sa‟ye kul ola. Zîrâ ced çünkü bir Ģey arayıcı olur. Elbette 

onu bulucu olur. Niteki denmiĢdir;  

 

 ؽل  عٞ ٍ  م ًلؿ حلغِ چٕٞ

 مبلَ ؽل ٝ، ميل بٞؿ ک٘ينا إٓ

 

Çünkü sâhibesi merkebin hâlinden aramak eyledi. Bir kapı deliğinden gördü 

ki o Nergîs ismiyle müsemmât alçak câriye merkebi üzerine çıkmıĢ ve zekerini ve 

fercine sokdurmuĢ ve zevkinden merkebin altında uyumuĢ. “Nergisin” kelimesinde 

olan “Kâf” tasfîr içindir. Ve tasfîr dahi tahkîre mahmûldür. Zîrâ böyle merkebin 

tahtına yatan kızgın avratı tahkîr lâzım gelir.  

 

 ك  عاٍ إٓ بـيـ ؿك ٌٍافِ   م

 ك  م ٍ إٓ إٓ،  م آٓـ ػضب بو

 

Kapı yarığından sâhibesi bu hâli gördü. O kocakarıya ondan çok acayip 

geldi.  



      

 

 

 چ٘إ ك  ً٘ينى گايـ ٛٔی ؽل

 مٗإ با ٓلؿ ٕ كىْ، ٝ ػوَ بٜ ًٜ

 

Zîrâ merkebin câriyeye ancılayın ve tayy için gelir ki erkekler avratlara akıl 

ile ve resim ile geldiği gibi.  

 

  ىج ٌٖٓٔ  يٖ چٕٞ :گلج ٍـ، عيـ ؿك

  ىج ٖٓ ِٓي ؽل ًٜ  ُٝيخل، ٖٓ پو

 

(96a) Avrat hasedde vaki‟ oldu. Zîrâ dedi ki “Çünkü bu iĢ böyle 

mümkündür. Böyle olunca ben bu câriyeden ziyâde olayım ki merkep benim mülk ve 

mâlımdır. Bâhusus ki böyle bu merkep ta‟lîm olunmuĢdur. Niteki beyân buyururlar.  

 

 آٓٞؽخٜ ٝ گَخٜ ٜٓقب ؽل

  كلٝؽخٜ چل ؽ ٝ ٜٗاؿىج ؽٞ ٕ

 

Merkep muallim olmuĢ ve bu iĢi böyle öğrenmiĢ demek olur. Yahûd 

“sefere”den murâd avratdır. Ve “çerağdân” merkebin zekeridir desek bu dahi latîf-i 

ma‟na olur. Ya‟nî merkep bu iĢi öğrenmiĢ ve avratı altına sefere gibi yatmıĢ ve 

zekerini avratın fercine mûm gibi dikmiĢ demek olur.  

 

 ًای بٌٞكج ؽاٜٗ ؿك ٝ ٗاؿيـٙ ًلؿ

 ؟ كٝكج ؽاٜٗ ؽٞ ٛی چ٘ـ ً٘ينى،

 

Sâhibesi bu iĢi her ne kadar görmüĢ ise kendini görmezlenmiĢ eyledi. Öyle 

diyerek ki “Ey câriye nice bir hâneyi süpürürsün, aç kapıyı diyerek dakk-ı bâb eyledi.  

 

 ىؾٖ  يٖ ٓيگلج پًٞ كٝ پی  م



      

 

 

 ًٖ بام ؿك آٓـّ، ً٘ينى، ًای

 

Bu sözü câriyeye hîle için söyledi. Öyle diyerek ki ben geldim kapıyı aç ve 

hâne süpürmeyi terk eyle. 

 

 ٗگلج ك  ً٘ينى ٝ ؽآًٞ ًلؿ

 ٜٗلج ؽٞؿ ٗٔغ بٜل  م ك  ك م

 

Sâhibesi kendini hâmûĢ eyledi. Ve câriye bu sırrı merkebe kendi tama‟ ve 

Ģehvetinden için söylemedi ve gizledi.  

 

 كياؿ آلاثِ  صِٜٔ ً٘ينى پو

 گَاؿ ك  ؿك ٍـ، پيٌ پٜ٘إ، ًلؿ

Avrat dak-ı bâbda ısrâr edince câriye zinâ aletlerinin cümlesini sakladı. Ve 

ileri gitdi ve kapıyı açdı.  

 

 َْٗ م پلُ ؿيـٙ ؿٝ ٝ ًلؿ حلً كٝ

 ّائْٔ يؼ٘ی ٓاُيـ، كلٝ ُب

Câriye yüzünü abûs eyledi. Ve ağlar gibi kendini gösterdi. Ve dudağını 

aĢağı sarkıtdı. Ya‟nî ben sâi„mim demek istedi.  

 

 ٖٓ ًٜ صاكٝبی، ٗلٜٓ  ٝ، ًق ؿك

 ػٖٚ بٜل ٓيلٝكخْ ك  ؽاٜٗ

 

Câriyenin elinde bir zeker mikdârı süpürge var. Öyle der ki ben ahırı 

süpürürüm. Hayvân yatması için “nerm” yumuĢak Ģeye derler. Bunda zeker murâd 

olunur. Ve ahırındaki “hâ” dahi mikdâr ma‟nâsını ifâde eder. Benaberin ma‟nâsı 

zeker mikdârı demek olur. “Hâ”dan murâd bu makâmda ahır demekdir. “Adn” deve 



      

 

 

ahırına denir. Burada hayvânın yatması demek murâd olunur. Beyitin ma‟nâsı Ģerh 

olunduğunda bu vecihle beyân olundu.  

 

 ٝ گَاؿ ك  ؿك صاكٝب با چٌٜٞٗ

  ٝىخاؿ ًای :ُب ميل ؽاحٕٞ گلج

 

Çünkü süpürge ile kapıyı açdı. Hân kendi kendine mahfî olarak dedi ki 

(96b) Ey mel‟unet ve fesatda üstâd-ı kâmil olan câriye! Sen beni ahmak zannetme.  

 

 ًق بٜ صاكٝبی ٝ، ًلؿی حلً كٝ

 ؟ ػِق  م گييخٜ بل ؽل  يٖ چييج

Sâhibesi hâtun dedi ki yüzünü abus eyledin ve elinde bir süpürge vardır. Bu 

hîleleri tertip etdin velâkin bu merkep böyle ulüfden niçin maktu‟ oldu yani arpasını 

ve samanını niçin akıl etmez? Hayvan ise daima ulüf akıl etmededir.  

 فًل ص٘بإ ؽَٔگيٖ، ٝ ًاكٙ ٗيْ

 ؿك ىٞی چٌَٔ ؿٝ حٞ  ٗخظاك م

Merkebin iĢi yarım kalmıĢ. Niçin kârim tamam olmadı diye gadaplı ve 

zekeri hareket edici ve yine senin intizarından iki gözü kapıda lisân-ı hâl ile sana gel 

der. Bundan fehm olundu ki sen merkep ile cima‟ olmakta idin dedi. Velâkin  

 ً٘ين  م ًلؿ ٜٗإ  يٖ، گلج ُب ميل

 ػنين صلٓإ بی چٞ ؿّ، إٓ ؿ ٍخٌ

zîr-i lebinden söyledi. Ve bu sırrı câriyeden pinhan eyledi. Ve onu suçsuzlar 

gibi aziz tuttu ve tekdir etmedi. 

 



      

 

 

 ىل بٜ کٖ چاؿك :ًٜ گلخٌ إٓ  م بؼـ

 بل پيـاّ ٖٓ م ك  کو كلإ كٝ

Bundan sonra hâtun câriyesine dedi ki yaĢmağını baĢına koy. Filân dostun 

hânesine git ve benden haber ver ilet.  

 

 آٗچ٘إ ٝ ًٖ، چ٘يٖ ٝيٖ گٞ، چ٘يٖ  يٖ

 مٗإ  كياٗۀ ٖٓ ًلؿّ ٓؾخْل

Ve buncılayın söyle ve ancılayın eyle diyerek câriyeyi aslı yoktan bir az 

kelâmlar söyledi. Ancak avradın murâdı cariyeyi oradan def‟ edip merkep ile kendisi 

cima‟ olmak idi. Ve bu avrat çok nesneler söyledi. Velâkin zinanın efsanesini ve 

mekrini ben sana muhtasar eyledim.  

 

 بگيل إٓ ٓـن  ىج، ٓوْٞؿ آٗچٜ

 ىخيل م ٍ إٓ ًلؿ ك ٌٛ بٜ چٕٞ

Ol nesne ki maksuttur onun mağzını ahz eyle. Zinânın efsâne-i tavîlesinin 

faydası yokdur. Ve terkin sebebi dahi budur. Hikâyeden maksut Ģu ki çünkü o afife 

câriyeyi yola eyledi. “Setîr” ta‟biri avratı istihza içindir.  

 

 ٍاؿٓإ ٍٜٞث ٓيخی  م بٞؿ

 مٓإ إٓ گلج ٛٔی ٝ بيج كلٝ ؿك

ġehvetin mestliğinden için avrat cariyenin gitmesine mesrur oldu ve kapıyı 

kapadı. Ve o zaman sürûrundan der idi. 



      

 

 

 

 باٗگ ٌٍل  م مْٗ ؽِٞث، ياكخْ

 ؿ ٗگ ؿٝ  م ٝ ؿ ٗگ چاك  م  ّ كىخٜ

Ki merkep ile halvet buldum. ġükürden sadâ vurayım. Dört dânek miktarı 

ve iki dânek miktarı erkek zekerinden kurtuldum. Zeker iĢte böyle bir endâze miktarı 

olmak lazımdır ki iĢime gele dedi.  

 

 ٛن ك مٕ إٓ بنُ گَخٜ ٗلب  م

 كهل  بی ؽل ٍٜٞثِ  ٍل ك ؿك

Zevk ve sefâsından avradın keçisi bin olmuĢ ve dahi merkebin (97a) 

Ģehvetinin nâzında bî-karar olmuĢ ve yanmıĢ. “Keçisi bin olmuĢ” demek “kemaliyle 

sevinmiĢ” demekden kinayedir. Niteki darb-ı mesel meĢhurdur ki “Bin koyunlu kurt 

gibi kurulur” derler. Fi-el-vaki‟ insan mâlı çok oldukça hem sefâyâb olur ve hem 

mağrur olur.  

 بلگلكج ك   ٝ ٍٜٞث ًإ بنُ ٕ؟ چٜ

 ٍگلج ٗبٞؿ ك  گيش گلكخٖ بن

“Bin keçisi vardır” demek lakırdıdan bile değildir. Zirâ keçisi vardır demek 

nedir belki hiçbir Ģey değildir. Zîrâ Ģehvet onun için keçi tuttu ve keçiye kendini 

düzdürdü. Ahmak olan kimseye kendini düzdürmek için keçi tutmak ve tedârik 

etmek aceb değildir. Yahut Ģehvet düzmeye onun için keçi tuttu demektir. Ve keçiyi 

düzmek tutmak ahmağa aceb değildir demek ola.  

 

 ًٞك ٝ ك  ؿٍ ً٘ـ ًل ٍٜٞث ٝ ٓيَ



      

 

 

 ٍٞك ٍٜـ يٞىق گلگِ ٗٔايـ حا

Zîrâ Ģehvete meyil insanı kör ve sağır eyler. Hatta merkebi ve çirkin Ģeyleri 

gözüne Yusuf gibi eyler ve ecmel gösterir ve nârı dahi gözüne ve âlâ ve sâfi nur 

gösterir. 

 صٞ ٗاك ٝ ٗاك ٓيجِ  ىل بيا  ی

  ٝ ؿ ٗـ ِٓٚن ٗٞك ك  ؽٞيَخٖ

Ey kimse çok kimse vardır ki nâr-ı Ģehvetin sermestidir. Ve kendini nûrun 

tâlibi bilir ve kendisini nur-ı mutlak zanneder. Hâsılı ehl-i hevâdar ve merd-i kâmil 

değildir. Lâkin mürĢîd-i kâmilim ve Ģeyh-i arif billâh oldum zanneder. Ve nâr-ı 

Ģehvetle nûrun farkında değildir.  

 عن صقب، کن ؽـ ، ب٘ـۀ ٓگل صن

 ٝكم بگلؿ ٗـ آكؿ، كٌٛ با

Bu kimse bu hâlden hâlâs olmaz. Lâkin Cenâb-ı Hakk‟ın bir velîsi yahut 

bilazât Vacib-i Teâlâ‟nın cezbesi olur ise o zaman bu halden hülâsâ-i mâ‟muldür. 

Meğer adât-ı tercîdir. Lâkin bu makamda yakînde müsta‟meldir. Ya‟nî bu iki 

sûrettede o hâlden hülâsa müttekındir demektir.  

 

 ٗاكيٜ ؽياٍ ًإ بـ ٗـ حا

 ػاكيٜ  لا ٗييج ٗليوج ؿك

Hatta bilir ki o kendinde tahayyül ettiği nâr ki nûr zannetmiĢ idi. O kendinde 

değildir. Ġllâ arîyetdir ve hiçbir Ģey değildir. Zîrâ cezbe evliyâ ile yahud cezb-i Hak 

ile dîde-i hakîkat beyni Ģâd olur.  

 



      

 

 

 ٍلٙ ب٘ٔايـ ؽٞب ك  مٍخٜا

 كَٙ آكاثِ  م بخل ٍٜٞث  م ٗييج

Çirkinleri ifrad-ı Ģehvet insanın gözüne güzel gösterir. Ey derviĢ bil ki 

Ģehvet gibi yolun afâtından beter bir Ģey„ yoktur. Belki bu yolda Ģehvet sâlikine 

cemi‟ afâtından zararı ziyâdedir. Zirâ râh-ı Hakk‟a gitmeye men‟i ziyadedir. 

 

 ٗ٘گ ًلؿٙ ك  ؽًٞ ٗاّ ٛن ك ٕ ّـ

 ؿٗگ ًلؿٙ ك  ميلًإ ٛن ك ٕ ّـ

Ģehvet nice ehl-i takvânın güzel adını çirkin eyledi yani zühd ve salâhda 

nâm-ı hüsn (97b) sahibi olmuĢ iken Ģehvetine sonra ittiba‟ sebebiyle bed-nâm oldu 

demekdir ve dahi nice yüz bin âkılları Ģehvet hayrân eyledi ve ne edeceklerini 

bilemediler. Zîrek akıl ve “deneg” “dal”ın fethiyle “hayran” ma‟nâsınadır.  

 

 ٗٔٞؿ ْٓلی يٞىقِ  ك ، ؽلی چٕٞ

 ؟ صٜٞؿ إٓ ٗٔايـ چٕٞ ك  يٞىلی

Çünkü Ģehvet merkebi kiĢinin gözüne gayet dilber gösterdi. Var bundan anla 

ki o Ģehvet gibi Ģehvet-i güzel ve dilber olanları nice gösterir ve onunla insanı nice 

aldar.  

 ًلؿ ٍٜـ كيٌٞٗ ك  ىلگيٖ حٞ بل

 ؟ ٗبلؿ ٝهج ً٘ـ ٕٝچ ؽٞؿ ك  ٍٜـ

Senin üzerine necâseti onun efsûnu bal gibi leziz eyledi. Ayâ balı Ģehvet 

seninle muâ‟raza vakti nice eyler. Var bundan kıyas eyle 



      

 

 

 

ك م ًٖ ًْ بٞؿ، ؽٞكؿٕ  م ٍٜٞث َٞ  ؽ

 ٍل م ٍٞ گلين ٕ ًٖ، ٌٗاعی يا

ġehvet çok yemekden hâsıl olur. Zirâ kesret-i ekıll bedene kuvvet verir ve 

beden kavî olunca cimâ‟ı hırs-ı ziyâde olur. Böyle olunca taâmdan ve serâbdan taklîl 

eyle ki Ģehvet tezâyid etmesin. Eğer taklil-i gıdaya kâdir olamazsan, bir avratı nikâh 

eyle ve onun ile cem‟ ol ve Ģerden kaçıcı ol. ġerden murâd zinâ ve livâtadır.  

 علّ ىٞی ٓيٌَـ بؾٞكؿی چٕٞ

 لاصلّ ببايـ ؽلصی ك  ؿؽَ

Çünkü taam yersen seni haram tarafına çeker. Ve galebe-i Ģehvet galebe 

eder. Ġrâde elbette bir masraf lâzım olur.  

 

 ″لا ٝ لاعٍٞ" چٞ آٓـ ٌٗاط پو

 بلا  ٗـك ٗلک٘ـ ؿيٞث ًٜ حا

Böyle olunca nikâh   geldi yani bu kelâm seni nefis ve 

Ģeytan elinden nice halâs eder ise nikah dahi öyle halâs eder, demektir. Hatta seni 

Ģeytan belaya itmeye.  

 مٝؿ ؽٞ ٙ مٕ ؽٞكؿٗی، عليِ چٕٞ

 كبٞؿ ؿُٗبٜ ٝ گلبٜ آٓـ ٜٗ ٝك

Çünkü taâma hırs edicisin. Tez bir avrat nikâh için iste. Yoksa Ģeytan kedisi 

geldi ve senin dünbe„-i halâsını ve takvânı kapdı. Böyle kesret-i ekıle ile ictinâb 

olmaz. 



      

 

 

 ٓيضٜـ ًاٝ ؽلی بل ى٘گيٖ، باك

 ٜٗـ بل ًاٝ إٓ  م پيٌ ٜٗ، بل مٝؿ

Bir merkep ki yükü hafif olmak hasebiyle sıçrar. Tez bir ağır taĢ yükünü 

onun üzerine koy. Ondan evvel ki arkasındaki hafif yükü yere vurur ve bütün bütüne 

yükden kurtulur. Zira sonra ziyade sıçrar ve çifte atar ve böyle çok edepsizlik eder. 

Nefs-i emmâre dahi böyledir. Hemen bâriatî tahmil etmek gerekdir.  

 

 بلَؿ حٞ ٗٔيـ ٗی ك  آحٌ كؼَ

 ٓگلؿ ؿ ٌٗ چ٘يٖ با آحٌ گِلؿ

Sen ateĢin fi‟lini bilmezsin önünden savl-ı ateĢ gibi nefs-i emmârenin 

önünden buncılayın  

(98a) Kalil-i ilm ve irfân ile dönme ve dolaĢma ya‟nî hem çok yiyip hem 

avratsız olma demek isterler.  

 

 ك  حٞ ٗبٞؿ  ك "آحٌ ٝ ؿيگ" ػِْ

  با ٗی ٓاٗـ، ؿيگ ٗی ٍلك،  م

Tencerenin ve ateĢin ilmi eğer sende olmaz ise ya‟nî tabbahlık ilmini bilmez 

isen ateĢin kıvılcımından ne tencere kalır ve ne içindeki Ģûrba kalır. ĠĢte böyle nefis 

ile mücahedenin tarîkini bilmeyince kendini telef etmek mukarrerdir. “dîg” çömleğe 

denir. “Ebâ” hemzenin fethiyle “çorbaya” derler. 

 

 ٗين كلٛ٘گ ٝ، بايـ عإل آب،



      

 

 

  مين ؿك ىاُْ ؿيگ إٓ پنؿ حا

Taâm tabbahı zamanında su yanında hazır gerekdir. Ve tabbahlık ilminde 

dahi marifet lâzımdır. Hatta o tencer-i sâlim olarak o taâmı kaynamakda piĢir valâ 

tencere sâlim olarak o taamı tabbah edemez. Bundan sonra bir misâl-i ahîre Ģüru‟ 

edip buyururlar ki; 

 

 آٛ٘گلی ؿ ٌٗ ٗـ ٗی چٕٞ

 بگقكی آٗضا چٞ ىٞمؿ ٓٞ ٝ كيٌ

Çünkü demircilik ilmini bilmezsin bu cehl ile o tarafa geçersin ve demircilik 

san‟atını iĢlemeğe baĢlarsın, sakalın ve saçın o anda yanar. Hâsıl-ı kelâm her ne ki 

iĢlersen onun ilmi lâzımdır. Ve cehl ile iĢ yetmez demektir. Yine hikâyeye avdet edip 

buyururlar.  

 

 ًَيـ ك  ؽل ٝ مٕ إٓ بيج كلٝ ؿك

 چَيـ ًيلل لاصلّ ٍاؿٓاٜٗ

O avrat kapıyı câriye gidince kapadı. Mesrûr olarak bu ecelden intikâm-ı 

ilahîyi tatdı. 

 

 ًَإ آٝكؿً ؽاٜٗ ٓيإ ؿك

 مٓإ ؿك ْٛ ؽل ميل  ٗـك ؽلج

O merkebi ahırdan çekerek hânenin ortasına getirdi. O erkek merkebin 

altına arkası üzerine yattı. “Hoft” bunda “yattı” demektir. “Sitân” “se”nin kesriyle 

arka üzerine yatmağa derler. 



      

 

 

 

 ً٘ين  م  ٝ ؿيـ ًٜ ًلىی إٓ بل ْٛ

 ٗين هغبٜ إٓ ؽٞؿ ًاّ ؿك كىـ حا

Dahi o gerisi üzerine ki o câriyeden gördü idi. Onun üzerine yattı. Hatta o 

kahbe avrat muradına eriĢe. 

 

 ىپٞؽج ٝی  ٗـك ؽل ٝ آٝكؿ بل پا

 كلٝؽج ٝی ؿك ؽل ًيل  م آحَی

O gerisinin üzerine yatıp ayağını avrat yukarı kaldırdı. Merkep ma‟lum 

olmakla zekerini o avratın fercine sokdu. Ve merkebin zekerinden ateĢ-i ıstırab 

avratın fercinde alev-gîr oldu.  

 

 كَلؿ ؽاحٕٞ ؿك گَخٜ، ٓؤؿب ؽل

ُٔلؿ ؽاحٕٞ مٓإ، ؿك ؽايٜ، بٜ حا  ب

Merkep çünkü mua‟llim olmuĢ idi. Avrata zekerini sokdu, hayasına dek. O 

anda hâtun geberdi.  

 

 صگل ُؾجِ  ؽل مؽْ  م ؿكيـ بل

 يکـگل  م ٍـ بگييخٜ ٛا كٝؿٙ

Avratın ciğeri merkebin gerinik zahmından yırtıldı. Ve dahi bağırsakları 

birbirinden kırıldı. Hâsılı bütûnunda olan âlât-ı cümlesi harab oldu demekdir.  



      

 

 

(98b) 

 كخاؿ ىٞ يي  م مٕ ىٞ، يي  م ًلىی

 بـ ؿ صإ ؿّ ؿك ٝ عاٍ ؿك ٗنؿ ؿّ

O avrat o halde nefes dahi almaya kâdir olamadı. Ve can verdi. Gerisi bir 

tarafdan avrat bir taraftan düĢdü.  

 

 ٗگٕٞ مٕ ٍـ، ؽٕٞ م پلُ ؽاٜٗ ّغٖ

  ُٕٔ٘ٞ كيب صإ بلُؿ ٝ،  ٝ ُٓلؿ

Hânenin meydanı kandan dolu oldu. Ve avrat baĢı aĢağı oldu ve öldü. Ve 

onun canını havadis-i rüzgâr iletdi.  

 

 پـك  ی كٖيغج، ّـ با بـَ، ٓلگِ

 ؟ ؽل ًيل  م  ی ؿيـٙ ٍٜيـی حٞ

Bu avratın mevti ey bâbâ yüz fedihat ve rüsvâylık iledir. Zîrâ sen merkebin 

zekerinden sehîd görmedin. “dîde„” kelimesinde istifhâm mukadder olup ve istifhâm 

inkârı dahi olmakla “hâsıl” manâsı verildi. 

 

ُْؾِنْی ػَق بَ  حٞ  ٗبی  م بَ٘ٞ  

 كـی ك  صإ ٌٖٓ ٗ٘گی چ٘يٖ ؿك

Sen Kurân-ı Kerîm‟den rezâlet azâbını dinle. Zirâ Ģehvetine tâbi olanlara 

dünyada ve ahirette rezâletli azâb olacaktır. Buncılayın  âr lâ-hak olacak nesnede ve 

ittiba‟-ı hevâda cân verme ki hakâretli azâba giriftâr olmayasın. Gâle Allahü Teala 



      

 

 

 ma‟nâsı Ad kavminin üzerine menhûs göklerde helâk için Ģedid 

ve semli rüzgar irsal etdik. Onlara hakâretli azâbı hayat-ı dünyada tattıralım için ve 

dahi azâb-ı ahiret dünya azâbından hakâretlidir. Hâlbuki onlar bu azâb içinde yardım 

olunmazlar demektir. 

  ىج ؽل ٗل بٜئی، ٗلو  يٖ ًٜ ؿ ٕ

  ىج حل ٗ٘گيٖ  يٖ  م بٞؿٕ،  ٝ ميل

Bil ki bu hayvâne mensup nefs-i emmâre bir erkek eĢekdir. Ve bunun 

tahtında ve hükmünde olmak avratın merkebinin tahtında olmasında ziyade ârlıdır 

 

 ٓ٘ی ؿك بٔيلی  ك ٗلو كٙ ؿك

 مٗی مإٓ کٔخل ًٜ ؿ ٕ عويوج ؿك

Nefis yolunda eğer benlikde olursan hakîkat olarak bil ki o avrat gibisin. 

Hemân nefs-i emmâreyi yok etmeye sa‟y eyle.  

 

  ٝ بـٛـ ؽل ّٞكثِ  ك  ٓا ٗلو

 ؽٞ ٝكن بل ً٘ـ ّٞكحٜا  ٌٜٗ م

Zîrâ bizim nefsimize merkep sûretlerini Cenâb-ı Hak verir. Zîrâ sûretleri 

Mevlâ tabia‟ muvaffak eyler.  

 

 كىخؾين ؿك ىلّ   ٜٛاك بٞؿ  يٖ

 گلين ؽل چٕٞ حٖ  م الله، الله



      

 

 

Yevm-i kıyâmetde sırrî izhâr budur. Havf ile Cenâb-ı Hakk Teâlâ‟dan 

merkep gibi tenden kaç ki rûz-ı kıyametde merkep Ģeklinde haĢrolmayasın.  

 

 ٗاك م  ينؿ ًلؿ بيْ ك  ًاكل ٕ

 ػاك م  ُٝی ٗاك :گلخ٘ـ ًاكل ٕ

Allah Teâlâ hazretleri (99a) kâfirleri ateĢten korkutdu. Ve “sizi böyle küfür 

ederseniz cehennemde yakarım” dedi. Kâfirler dahi cevabında dediler ki “nârda azab 

olunmak iman edip âra giriftâr olmakdan evlâdır”.  

 ػاكٛاىج  َّ ٗاك إٓ ٗی، :گلج

 بٌاىج ك  مٕ إٓ ًٜ ٗاكی إٓ ٛٔچٞ

Allah-u Teâlâ buyurdu ki sizin dediğiniz gibi değildir. Zîrâ bu nar ârların 

aslıdır. Ve ârın azâbı ve hakâreti bu bizim nârımızdan husûle gelmiĢtir. Bizim 

nârımız bu nâra benzer ki bu avratı öldürdü. Âr ise kimseyi öldürmez. Bu sûretde bu 

nâr ârın aslı olmuĢ olur. “Kâst” fii‟l-i mâzîdir. “Noksan etti” demektir. Masdarı 

“kâsten”dir.  

 ؽٞؿ علُ  م ٗؾٞكؿ  ٗـ مٙ ُؤٜ

 بـُ ٓلگ ُؤٜ، بگلكج گِٞ ؿك

Lokma, merkepdir. Bu avrat lokmayı kendi hırsından için endaze ile 

yemedi. Benâberîn kötü mevt lokması boğazını tuttu.  

 

 عليِ ٓلؿِ   ی ؽٞك  ٗـ مٙ ُؤٜ

 ؽبيِ ٝ عِٞ  ُؤٜ باٍـ چٜ گل



      

 

 

Lokmayı endaze ile ye. Ey haris adam, her ne kadar o lokma tatlı taam ise 

de ve dakîk-i hâsdan yapılmıĢ helva ise de zirâ mua‟ddiye-yi ziyân verir. Helva 

mutlaka tatlı olan taâma derler. “Habis” hâ‟i muacemenin fethiyle un helvâsına tabir 

olur. Bu sûrette atıf enhâs alî ül-taâm olur. Endazeden bu makamda murâd olan 

ma‟nâ “kifayet mikdarı” demektir.  

 مبإ ك  ٓين ٕ ؿ ؿ حؼاُی عن

 بؾٞ ٕ كعٔإ ىٞكۀ هلإٓ م ٛيٖ

Hak celle ve âlâ hazretleri dünyaya terazi ve sani‟ edip teraziye lisan verdi 

ki doğru söyleye ve “bunun miktarı budur” diye. Ve miktarından ziyade olmaya eğer 

itimad etmez isen Kurân-ı Azîmden sure-i Rahmân‟da  َٝكؼَََٜاكَ   َ ُئََّٓا  َٝ  َٕغََٝ

َٕ ُْٔيٖنَ     nazm-ı celilini oku bu dediğimden agâh ol! Zîrâ mizân ve za‟ından matlûb 

ziyâde ve noksan olmamakdır. Öyle ise her ne olur ise olsun mikdar nice olup 

haddinden ziyâde olmamak lâzım imiĢ. Ayet-i ahirede dahi Cenâb-ı Kebir  

 buyurmuĢdur. Akılda isrâf 

doyduktan sonra taâm yemek olduğuna müfessirîn ittifak etmiĢlerden bundan için 

karnı aç değil iken taâm yemek ve taâm yerken karnı doyunca taâmı terk etmeyip 

yine taâm yemek haramdır, diye kütüb-i fıkhiyyede musarrahdır.  

 َٜٓ ك  ٓين ٕ ؽٞيٌ علُ م ٛيٖ

 َٖٓ ٝ ؽْْ ك  حٞ ؿآّ علُ ٝ آم

Agâh ol kendi hırsından için mizânı ve endazeyi terk etme. Zîrâ hırs seni 

idlâl edici hasım geldi. Fi el-vaki‟ hırs insanı (99b) kesreti ekle ve kesreti cemi‟ mâla 

delâlet eder. Bu cihetle Cenâbı Hakk‟ın taat ve ibadetinden mahrûm eder. Ve insanı 

dalâlete ilkâ edici hasım kavî olmuĢ olur ve hırs sebebiyle dahi meyânı nâsda hor ve 

hakîr olmuĢ olur. Eğer hırsı terk edip kanaat yoluna gitmiĢ olsaydı azîz ve muhterem 

olurdu. Niteki Ġmam Ali Keremallahü veche  buyurmuĢdur. 

 



      

 

 

 ًَ م  ٝ آيـ بل ًَ صٞيـ علُ

پلىج، علُ   ُلضَ  بٖ كضَ  ی َٓ

Ġnsanın hırsı külli olan mâlı ister sonra o külli mâldan yukarı gelir ya‟nî 

vakti mevtte cümle mâlını terk edip ahirete bir kefen ile gider. ĠĢte böyle hırs insana 

galip ve beğiddir. Ve insan hırsının mağlubudur. Ey turb oğlu turb! “fecl” “fa”nın ve 

“cim”in zammlarıyla turp dedikleri meyvedir ki ekin olunur. “Fecl”den bu makâmda 

tahkîr murâd ederler. Ve ibnil fıcıl tabirinden dahi ziyâde tahkir murâd ederler. Güya 

sen insan değilsin belki acı ve bî-kıymet olan turb-u makûlesisin demek olur. 

Vâkıada insan odur ki cemi‟ dünyaya haris olmayıp tarîk-i kanâata sâlik ola.  

 آٙ :ٓيگلج ٝ ٓيَـ ً٘ينى إٓ

 ك ٙ بٜ ك   ىُخا حٞ ؽاحٕٞ،  ی ًلؿی

Yine hikâyeye avdet edip buyururlar ki; o cariye sâhibesi hâtunun emir 

eylediği mahale giderdi. Ve derdi ki “Eyvah! Ey hatun, sen üstâdı yola eylersin yani 

bir bahâne ile def edersin.” Üstâd kelimesinin “dal”ı vezin için hazır olunmuĢtur. 

 ىاؽخٖ ؽٞ ٛی  ىخاؿ بی ًاك

 باؽخٖ بؾٞ ٛی صإ صاٛلاٜٗ

“Üstâdsız iĢ eylemek istersin, cahillere lâyık abes yere cân feda etmek 

istersin. 

 ٗاحٔاّ ػِٔی ؿمؿيـٙ ٖٓ م  ی

 ؟ ؿ ّ عاٍ بپلىی ًٜ آٓـ ٗ٘گج

Ey benden ilmi nâkıs olarak ahzeden kimse sana âr mı geldi ki bu dâmın 

halini benden su„âl edesin. Dâmdan murâd merkep ile mücâma‟atdır.  

 



      

 

 

 ؽلٌٓ٘  م ٓلؽ ؿ ٜٗ بچيـی ْٛ

 گلؿٌٗ ؿك كىٖ ٗيلخاؿی ْٛ

Hem kuĢun harmanından düĢürmüĢ olaydın hem tuzağı kuĢun boynuna 

düĢürmeyeydin.” Ya‟nî câriye der ki “Ey benim mevlâm! beni bahâne ile hâneden 

def‟ etdin ve murâdın merkebi üzerine çekmekdir. Eğer bana hicâb etmeyip derdini 

söylemiĢ olaydın ve ben dahi merkebe kendimi vedi ettirmek ne vecih olacak. Sana 

ta‟lîm edeydim ve sen dahi kâm almıĢ olaydın olmazmıydı? ġimdi beni def‟ ettin 

tarikı‟nı bilmeden bu iĢe Ģüru‟ edeceksin ve beyhûde kendini telef edeceksin hayf sad 

hayf diyerek câriye mevlâsının gönderdiği mahale giderdi.  

 ككٞ چ٘ـيٖ ٌٖٓ ؽٞك، ًٔخل ؿ ٜٗ

ُِٞ  چٕٞ  حيلكٞ  لا بؾٞ ٕ ؽٞ ٗـی، ًُ

(100a) Ey derviĢ taâmı yiye köhne vücûdu bu kadar yemeye vurma. Çünkü 

Kurân-ı Kerîm‟de  13
“  ًَُُِٝٞ  ” emrini okudun ve onunla ruhsat buldun. Ba‟dında ki

14
 

  .nehyini dahi oku ve “ben Mekke hâfızı değilim” deme ”َُا“  حيُْلِكُٞ

 

 ؿ ّ بٜ حٞ ٗيلخی ؿ ٜٗ، ؽٞكی حا

  ُيلاّ ٝ ه٘اػج ٝ ػِْ ً٘ـ  يٖ

Oku ki hatta dane yiyesin, hem dâma düĢmeyesin. ĠĢte ilim ve kanâat hem 

yeyip hem dâma düĢmemeyi eyler. Bu ise az yemek ile olur.  

 

 ؿْ ٜٗ ػاهَ، ؽٞكؿ ؿٗيا  م ٗؼٔج

 ٗـّ ؿك ٓاٗـٙ ٓغلّٝ صاٛلإ

 

                                                 
13

 …yeyin…(Araf/31) 
14

 …israf etmeyin…(Araf/31) 



      

 

 

Âkıl dünyadan ni‟met yer gam yemez. Gâm yemek çok yemekle olur ve 

haram yemekle olur cahiller harâm yer ve çok yer sonra nedâmetde mahrûm olduğu 

kalır.  

 ؿ ّ عبَ گٍِٞإ ؿك  كخـ ؿك چٕٞ

 ك ّط صِٜٔ بل گَج ؽٞكؿٕ ؿ ٜٗ

 

Çünkü onların boğazına tuzağın ipi düĢer. Dâne yemek o zamân onların 

cümlesine harâm olur. 

 ؟ ؽٞكؿ ًی ؿ ٜٗ ؿ ّ،  ٗـك ٓلؽ

 چلؿ  ك ؿ ّ ؿك  ىج، مٛل چٕٞ ؿ ٜٗ

 

KuĢ tuzakda dâneyi kaçân ekl eder. Zîrâ tane dâm içinde zehir gibidir. Eğer 

o dâneden kuĢ otlar ise fi-el-vaki‟ dânenin kuĢ zevkini duyar. Eğer giriftârı dâm 

olmaz ise bunun gibi nimet dünya faide verir eğer harâm olmaz ise ve haddinden 

ziyade yenmez ise  

 

 ؿ ّ م ؿ ٜٗ ٓيؾٞكؿ ؿاكَ ٓلؽ

 ػٞ ّ  يٖ ؿٗيا ؿ ّ  ٗـك ٛٔچٞ

 

gâfil kuĢ dâma giriftâr oldukdan sonra yine dâne-i ekl eder. Ve giriftârlığını 

mülâhaza etmez. Dünyâ dâmında avam-ı nâs ni‟met-i dünya tenavül ettiği gibi  

 

 ٍٛٞٔ٘ـ ؽبيل ٓلؿإ بام،

 ب٘ـ ؽَي ك  ؽٞؿ ؿ ٜٗ  م  ٗـ ًلؿٙ

 

dahi haberdâr ve âkil olan kuĢlar düm içinde dâneden kendilerini kavî 

bağlamıĢlardır. Zîrâ bilirler ki bu iĢ mevte netice verecekdir. Artık tane ekıl etmek 



      

 

 

fikri agâh olan kuĢun derûnundan çıkar. Bunun gibi dünya dâmında âkil olanın 

teni‟m etmek hatırası kendi de olamaz. Belki dâi„ma ölümü mülâhaza eder.  

 

 مٛلٛاىج ؿ ٜٗ ؿ ّ، ًاٗـكٕٝ

 ؽٞ ىج ؿ ٜٗ كؼ ؿك ًٜ ٓلؿی إٓ ًٞك

 

 

Zîrâ dâmın içinde dâne-yi zehir kâtildir, kördür. Evvel kuĢ ki tuzak içinde 

dâne istedi. “Kûr” bunda ahmak ma‟nâsına “zehri bâsm” katile denir, diye 

ni‟metullah‟da masarrahdır.  

 

 بلُيـ ىل ك   بِٜإ ؿ ّ، ّاعبِ 

 ًَيـ ٓضِيٜا بٜ ك  ٛليلإ إٓ ٝ

 

Dâm sahibi ahmak kuĢların baĢını kesdi. Zîrâ lehmi ekıl olunmakdan 

mâa‟da bir iĢe yaramaz ve lâkin zarîf olan kuĢları mecâlis ve mahâfil çekdi. (100b) 

Zîrâ esvat-ı hasene sahibleridir bülbül gibi Vâcib-i Teâla hazretleri dahi bu dâm-ı 

dünyada âĢıkları mu‟teber eyledi. Ve âĢık olmayanları idâm eyledi. Zîrâ âĢık olanlar 

bülbül gibi nağme ederler ve öldürmeye lâyık değildirler. Ama âĢık olmayanlar 

nağmesâz olmak ve Mevla‟ya ibâdet etmek ellerinden gelmez, hemen idâma 

lâyıkdırlar.  

 بٌا آيـ ٓی گٍٞج آٜٗا،  م ًٜ

 م ك ٝ ميل ٗاُۀ ٝ باٗگ ٛليلإ، م ٝ ك

 

Zîrâ onlardan ise et gelir ve eti yenmekten gayri bir kâra yaramazlar ve dahi 

zarîflerden na‟re ve sâzın alt teli nağmesi ve inlemek nağmesi gelir. Binâberîn 

bunları öldürmezler, buyururlar.  

 

 ؿك  ٌٍافِ   م آٓـ ً٘ينى پو



      

 

 

 ؽل ميل بٔلؿٙ ك  ؽاحٕٞ يـؿ

 

Hâl ve lisân böyle olunca câriye geldi, kapının yarığından gördü ki hâtun 

merkebin altında ölmüĢ.  

 

 بٞؿ؟ چٜ  يٖ  عٔن، ؽاحٕٞ  ی :گلج

 ٗٔٞؿ ٗوَی ؽًٞ  ىخاؿ ك  حٞ گل

Dedi ki “Ey ahmak hâtun bu merkep ile gördüğün iĢ ne acep iĢdi. Eğer sana 

üstâd bir sûret gösterdiyse hemen o sûretin hakikâtine bilâ vukûf etmek lâzımmıydı? 

Zîrâ  

 

 ٜٗإ حٞ  م ىِلًَ ؿيـی، ٛاٛلً

 ؿًإ بگَُاؿی ٗاگَخٜ  ٝىخا

 

merkep ile cima‟ın zâhirini gördün bâtını senden mahfîydi. Hoca olmadan 

ve iĢ veriĢden öğrenmeden dükkân açdın. Ziyânın muhakkakdır” dedi.  

 

 ؽبيِ چٕٞ ٝ ٍٜـ ٛٔچٞ ؿيـی ًيل

 ؟ عليِ  ی ٗـيـی چٕٞ ك  ًـٝ إٓ

 

Bâl gibi ve helvâ gibi merkebin zekerini gördün. Benim vakt-i cima‟da 

zekerine takdığım kabağı niçin görmedin. Asıl bu iĢin hurdesi kabâkdı. 

 

 ؽل ػَن ؿك ٍـی ٓيخـلم چٞ يا

 ٗظل  م بٔاٗـث پٜ٘إ ًـٝ إٓ

 

Yahud merkebin zekerinin aĢkında müstağrik oldun. O istiğrâk ile kabâk 

senin nazarından mahfî kaldı. Ve onu görmedin.  



      

 

 

 

  ٝىخاؿ م بـيـی ّ٘ؼج ٛاٛل

 ٍاؿ ٍاؿ گلكخی، بل  ٝىخاؿی

 

Bu sana‟tın zâhirini üstâddan gördün ve öğrendim zannıyla mesrûr olarak 

üstâdlık tutdun ve sana‟t iĢlemeye baĢladın.  

 

 ٝهٞف بی گٍٞ مكّ م بيا  ی

 ّٞف کٜ صن ٗـيـٙ، ٓلؿ ٕ كِٙ   م

 

Ey kimse bil ve agâh ol çok mürai„ ve ahmak ve vukûfsuz merĢed Ģeklinde 

adamlar vardır ki merdân-ı kâmilenin yolundan külâh ve ibâddan gayrı bir Ģey 

görmemiĢdir. Ya‟nî derviĢlikden gördüğü ve bildiği heyet-i zâhiresidir. Ve seyr u 

süluğun hakikatinden bî-haberdir, demekdir.  

 

  عخل ف  ٗـى م ٍٞؽإ بيا  ی

 لاف ٝ گلج صن ٗآٞؽخٜ، ٍٜإ مإٓ

 

Ey kimse yine bil ve agâh ol ki (101a) çok edepsizler vardır ki bir mikdâr 

sana‟t ta‟lim etmekle hakikat padiĢâhlarından lâfdan gayrı ve kıyl u kâlden gayrı bir 

Ģey öğrenmedin. “ġûh” dilbere ve bî-edep olana derler.  

 

  ّ ٓٞىی ًٜ ػْا، ًق ؿك يٌی ٛل

  ّ ػييی ًٜ  بِٜإ، بل ؿٓـ ٓی

 

Her birisinin elinde a‟sâ vardır ki ben Mûsâ‟yım diyerek ve yine herkesi 

eblehâne okur ve üfler. Öyle diyerek ki ben Ġsâ‟yım. Ve buna bir alây sâde diller dahi 

i‟timâd ederler.  



      

 

 

 ّاؿهإ ّـم ًٜ كٝمی إٓ  م آٙ

  ٓخغإ ى٘گِ حٞ  م ؽٞ ٛـ بام

 

Eğerçi bu eblehler sana böyle i‟timâd ederler ve seni Ģeyh-i kâmil bilirler. 

Ve lâkin ah evvel günden ki sâdıkların sıddıkısından mehekk isterler. Ve seni o 

mehekke sürerler ve kalb olduğun zâhir olur, o gün rezîl olursun. O günü tefekkür 

eyle, buyurmak isterler. “Beyt-i Seyfî biliyorum” deme sakın. Ġlm-i ledünnî erbâb-ı 

tarikat seni ta‟bîre çekerler.  

 

 

 بپله ك  باهی  ىخاؿ،  م آؽل

 ؽُله ٝ ًٞك ٗ٘ـ صِٜٔ عليْإ کٜ

 

Elbette ey müzevvir rezîl olmamak için hayy-ı lâ yemût olan mürĢid-i 

kâmilden bu esrâr-ı tarîkatı ve hakikati ihzâ eyle. Ba‟da mürĢidliğe öyle baĢla ve 

müzevvirlere sorma. Zîrâ bu dünyaya harîs olan müzevvirler cümlesi körler ve 

ayıdırlar. Onlardan ahz-ı tarikat etmek etmemek gibidir. Hers “hâ”nın kesriyle “ayı” 

dedikleri hayvandır. Bu beyitde meĢayih müzevvirini körlere ve ayılara teĢbiye 

buyururlar. 

 

 ٜٛٔ  م ٓاٗـی بام صيخی، صِٜٔ

 ِـ  كٜٓ  بِٜ  يٖ گلگاٗ٘ـ ّي

 

Bu meĢâyih-i müzevvirini cümlesini aradın ve onlarla görüĢdün ve çok 

zamân ihtilât etdin ki ben Ģeyh-i kâmil oldum ve Ģeyh-i kâmilinden ahz-ı tarikat 

etdim. O ise böyle değildir. Zîrâ onlar tarîkatden bir Ģey bilmezler ki onlardan sülûk 

ederek ahz edesin. Belki bu ahmak cemâat ki murâd meĢâyih-i müzevvirindir. Kurd 

gibi olan Ģeytânların saydıdırlar. Ve nefsi emmârelerinin zebûnudurlar. Bu cihetle 



      

 

 

bayâğı a‟vâm-ı nâsdırlar. “Reme” “ra”nın ve “mim”in fetheleriyle “sürü” 

ma‟nâsınadır.  

 

 حلصٔإ گَخٜ بَ٘يـٙ ّٞحکی

 ٗٞٗيإ چٕٞ ؽٞؿ گلجِ   م ؽبل بی

 

 

DerviĢlikden ve tasavvufdan bir kuru sûret istimâ‟ ederek tercümân-ı ilm-i 

bâtın oldun. Hâlbuki kendi kelâmından tûtiler gibi agâh değilsin. Ya‟nî tûtî söyler ve 

söylediğini bilmez. Sen dahi evliyâ„ullahın kelâmını müzevvirlerden iĢitdiğin gibi 

nakledersin ve hakîkatine vâkıf ve murâdane olduğunu bilmezsin. Bu sûretde bir 

Ģeyh-i kâmil bulup sana baĢdan sülûk etmek gerekdir. Buyurmak isterler. (101b) 

Bundan sonra tûtîler kendi kelâmını anlamadıklarını ve hemen söyledikleri 

sâde lafz olduğunu ve tûtîye ta‟lîm ne vecihle olduğunu beyâna Ģüru‟ edip 

buyururlar.  

 

 عن حِويٖ ٗاهج  يَإ ًٜ ك   ٓج پيـٔبل ٝ ك  ٓليـ ٕ ٍيؼ حِويٖ حٔزيَ

  ُلج عن با ٝ ٗـ كٗـ

 حٞ ٗـ حِويٖ  ٝ  م ًٜ ٗـ كؿ  ُلج آؿٓی ّٞكث با ٗٞٗی چ٘اٌٜٗ گلكج ٗخٞ ٗ٘ـ

 پو  م ٝ ؿ كؿ ٗٞٗی ٛٔچٕٞ ٓليـ پيٌ آيٜ٘ چٕٞ ك  ٍيؼ حؼاُی ٝ ىبغاٜٗ عن گلكج

ىْ  لا ً٘ـ ٓی حِويٖ آيٜ٘ ِٜ  حغَُلرِّ ْٕ  ُيِاٗيََ  بِ َٞ إلِاَّ  إِ عْی ُٛ  ٓيئِۀ  بخـ ی  ىج  يٖ ، يٞعی َٝ

  ؽخياك بی ٓيؾٞ ٗی  ؽياٌُ ًٜ آيٜ٘  ٗـكٕٝ ٗٞٗی ص٘باٗيـٕ ٓ٘واك چ٘اٌٜٗ ٓ٘خٜی بی

 ًٜ ٓؼِْ إٓ ػٌو ٜٗ  ىج ٓخؼِْ ًٜ بلٝٗی ٗٞٗی ؽٞ ٗـٕ ػٌو  ٝىج حْلف ٝ

 آٓـ ٓزاٍ  يٖ پو  ىج ٓؼِْ إٓ حْلف بلٝٗی ٗٞٗی ؽٞ ٗـٕ ُيٌٖ ٝ  ىج آيٜ٘ پو

 ٓزَ ٜٗ

 



      

 

 

Burası Ģeyhin mürîdlere ve peygamberin ümmetine telkîninin temsîlidir. 

Zîrâ müridler ve ümmet Hakk‟ın telkînine tâkat ve tahammül tutmazlar. Binâberîn 

ara ara Cenâb-ı Hakk vâsıta ta‟yin etmiĢdir. Tâkat tutmadıkları gibi ancılayındır ki 

tûtî insânın sûretiyle ülfet tutmaz ki insândan telkin tutmaya kâdir ola. Bunun gibi 

mürîd ile ümmetin dahi Cenâb-ı Hakk ile ülfeti yokdur ki Mevlâ‟dan telkin edeler. 

Hâl ve Ģân böyle olunca Hâk celle ve a‟lâ tûtînin önünde ayîne tutdukları gibi Ģeyhi 

dahi mürîdin önünde ayîne gibi tûtâr. Ve Ģeyhin ayîne-i vücudunun verâsından 

mürîde telkîn eyler. Kalallahu-teâlâ 
15

“ َّٕ  بِٖٚ ُخِؼَطَََْ ُيَِاٗيََ بِٖٚ ىْ حُغَلِّ َُا  صَٔؼَُْٚ ػَِيََْ٘ا ِ

َُٗٚ اٰ هُلْ كَاحبَِّغْ ُٙ َٗا ْ هَلَ فَ َُٗٚ كَاِ اٰ هُلَْٝ  ” ma‟nâsı Cibrîl-i Emîn ile berâber lisânını tahrik etme. 

Kuran-ı Kerimin ahzine sen a‟cele etdiğinden için -zîrâ Peygamberimiz 

Aleyhisselâm Cibrîl vahiy getirdiği zamânda telkîn ederken berâber okurdu.- Tez ahz 

ve zabt edeyim, diye Vacib-i Teâlâ hazretleri habibini bu hâlden men‟ buyurdu. 

Nehy ve men‟in i‟lleti olarak yine buyururlar ki tahkîk o Kurân‟ı senin kalbinde cem‟ 

yahûd musahafda cem‟ bizim üzerimizedir. Ve dahi onun kırâatini senin lisânında 

ispât bizim üzerimizedir. Biz sana lisân-ı Cibrîl‟den Kurân‟ı kırâa„t eylediğimizde 

sen Cibrîl‟in okumasına tâbi‟ ol ve onu dinle. Bu ayet-i Kerime‟den Cibrîl vasıtasıyla 

Allah-u Teâlâ‟nın ta‟lîmi nümâyân olur. Zîrâ fî-elhakîkat mua‟llim Allah-u Teâlâ‟dır. 

Ve Cibrîl aleyhisselâm âyîne makâmındadır. Ġzâ kalallahu Teâlâ 
16

“  ْٕ  ع٠ْةٌَٝ  َُّا ِ  َُٛٞ ِ

٠يُٞعاٰ  ” ma‟nâsı “O mantûk-ı Muhammedî olan kelâm değildir. Ancak bizim 

tarafımızdan Cibrîl vasıtasıyla olan vahy-i ilâhidir. Bu ayet-i Kerîme dahi Cibrîl 

vasıtasıyla ta‟lîm-i ilahiyi iĢâ‟r eder. Ma‟nâ-yı terkip Kurân-ı Kerîm‟de “ بِٖٚ ىْ حُغَلِّ َُا 

بِٚ ُخِؼَطَََْ ُيَِاٗيََ ” ve dahi “  ْٕ  nazm-ı kerimlerinin ma‟nâsı bu ”  يُٞعا٠ٰ ع٠ْةٌَٝ  َُّا ِ  َُٛٞ ِ

müddeâyı ispât eder ve söylediğimize delîl-i kavîdir demekdir. Hâsılı Ģu iki ayet-i 

Kerîme‟yle Ģerhde buyurduklarına istidlâl ederler. ĠĢte nihâyetsiz mese„lenin ibtidası 

budur. Mese„le„ (102a) Bî müntehâdan murâd sülûkdur. Ya‟ni süluğun evveli iĢte 

böyle mürĢidin âyîne-yi vücûdu vasıtasıyla ta‟lîm-i ilâhi ve vahy-i Rabbâniyedir 

demekdir. Ġn kelimesinin meĢâr-ı ilahi Ģeri‟-i Ģerîfin mâ„lı olmuĢ olur. Ancılayın ki 

                                                 
15

 Depretme ona dilini iyvedinden onu, Çünkü bize aiddir onun cem'i ve Kur'anı Biz okuduk mu o 

vakit takib et o Kur'anı. (kıyame/16,17,18) 
16

 O sade bir vahiydir ancak vahyolunur (necm/4) 



      

 

 

âyine içinde ki tûtînin aksinin münkârını tahriği ki vardır ona sen hayâl okursun. O 

onun kendi ihtiyârı ve tasrifi olmaksızındır. Zîrâ taĢrada olan tûtînin okumasının 

aksidir. Öyle tûtî ki müte‟ellimdir ve lisân öğrenicidir. O mua‟llimin aksi değildir ki 

âyinenin verâsındadır. Velâkin taĢrada olan tûtînin okuması o mua‟llimin tasrifîdir.  

 Böyle olunca bu bir temsîl geldi. Ve telkîn Ģeyhin meseli dinlemedi. 

Hülâsa„i kelâm ayînedeki aksin tahrik-i münkârda iradesi yokdur. Belki irade ve 

tahrik taĢradaki tûtîdendir. O taĢradaki tûtînin hâli dahi ayîne ardındaki 

mua‟llimdendir. Bunun gibi mürid de dahi irâde cümlesi hakkındır demekden 

i‟bâretdir.  

 

  ٝ بي٘ـ ٓی آيٜ٘ ؿك ٗٞٗيی

كٝ  آٝكؿٙ  ٝ پيٌ ك  ؽٞؿ ػٌو

 

Bir tûtî ayine içinde o tûtî kendi aksini aksi kendine müteveccih olduğu 

hâlde görür idi.  

 ٜٗإ  ىُخا إٓ آئيٜ٘ پو ؿك

 بيإ ؽًٞ  ؿيبِ  گٞيـ ٓی علف

 

Âyinenin arkasında o üstâd gizliydi. Ve tûtî ondan bî-haberdi. O hoĢ zebân 

olan üstâd âyine arkasında kelâm söylerdi. Ve o tûtîye söz ta‟lîminde olurdu.  

 

 پيج گلجِ  ًيٖ پ٘ـ ٍخٜ ٗٞٗيي

 ىج آيٜ٘ ًاٗـك  ىج، ٗٞٗی إٓ گلجِ 

 

O tûtîcik zannederdi ki bu nerm ü hazîn avâz ayînede olan tûtînin avâzıdır. 

Zirâ kendi gibi âyînede bir tûtî var zannederdi. Ve hayvanatı cihetiyle kendinin aksi 

olduğunu fehme kâdir değildi.  

 

 ىؾٖ آٓٞمؿ ؽٞيٌ ص٘و م پو



      

 

 

 ًٜٖ گلگِ إٓ ٌٓل  م ؽبل بی

 

Böyle olunca o tûtî kendi cinsinden ya‟nî aksinden söz öğrenirdi. O köhne 

kurdun mekerinden bî-haber olduğu hâlde 

 

 

 آٓٞمؿً ٓی آئيٜ٘ پو کن

 ؽٞؿً ص٘و  م صن ٗآٞمؿ، ٜٗ ٝك

 

verâsından ona ta‟lîm eder. Hâl böyle olmasa kendi cinsinin gayrısından bir 

Ģey ta‟lîm etmeye kâdir olamaz. Bu cihetle böyle hîle ile ta‟lîm lâzımdır. MeĢhurdur 

ki (102b) Hârûn ReĢid‟in bir mua‟llim tûtîsi varmıĢ. Sure„-i yâsin tilâvet edermiĢ. 

ĠĢte bu mertebede âyînenin verâsından tûtî ta‟lîme kâdir olur imiĢ.  

 

 ٛ٘ل ٓلؿِ  إٓ م آٓٞؽج ك  گلج

 ؽبل بی ىِلًّ ٝ ٓؼ٘ی  م ُيي

 

Kelâm etmeyi o üstâddan o tûtî öğrendi. Lâkin o kelâmın ma‟nâsından ve 

hakîkatinden bî-haberdir. Meselâ sûre-i yâsin tilâvet eden tûtî kelâm-ı Bârî olduğunu 

ve ma‟nâsını bilmez ve sai„r tekellüm etdiği kelimâtın ma‟nâsını dahi bilmez. Hemen 

bir sâde lafz ta‟lîm eder.  

 

 ييَ بٜ يي ٓ٘ٚن بگلكج بَل  م

 ؟ ٗٞٗيي ؿ ٗـ چٜ  يٖ صن بَل  م

 

Ġnsândan beraber tûtî nutk tutdu. Ve ta‟lîm etdi. Ve lâkin o tûtîcik mahîyet-i 

insâniyeden ne bilir ya‟nî insân gibi her ne kadar tekellüm ederse ahval-i insâniyeden 

bir Ģey bilmeye ve idrâk etmeye kâdir olamaz. Yine hayvânatı mukarrerdir. Niteki 

ba‟zı Ģua‟râ demiĢdir. Beyt ile sen tûtîye ta‟lîm edâ-yı kelimât nutk-u insân olur ama 



      

 

 

özü insân olmaz. Çünkü özü insân olmaz. Ahvâl-i beĢeriyeden dahi bir nesne 

bilmeye kâdir olamaz.  

 

 ُٝی صيْ آي٘ۀ ؿك ٛٔچ٘إ

 ِـ بي٘ـ ك  ؽٞيٌ  ٓٔخِی ٓلي

 

Bunun gibi mürĢid-i kâmilin âyine-yi cisminde kusur ve noksân ile dolmuĢ 

olan mürid kendini görür. Beyt-i âtîye merhundur. 

 

َّ  ػوَ   ٝ آئيٜ٘ پو  م ك  ک

 ؟ گٞ ٝ گلج ٝهجِ  ؿيـ حٞ ٗـ ًی

 

Ayinenin arkasından âkıl gele, kelâm-ı vakitde bu vaki‟ olan emvârın 

zamânında kaçan görür. Belki görmez ve söyleyen Ģeyhdir zanneder. Niteki tûtî 

ayinenin verâsında merd-i mua‟llimi görmeyip söyleyen ayinedeki aksi zannetmiĢdi. 

Ve fî-el-hadis-i Ģerif  “innallahe Teâlâ yegûlü âlâ lisâni abdihi”
17

 bu cihetden ulema-

yı ehl “el-sünnet velcemaa‟t” buyurmuĢlardır ki mua‟llim-i hakîki Allah-u Teâlâ‟dır. 

Zahirde olan üstâd mua‟llim-i sûrîdir. Ġlm-i bâtın dahi böyledir. Zîrâ feyyâz Allah-u 

Teâlâ hazretleridir. ġeyh değildir. ġeyhin âyîne-i vücudundan müridin kalbine ifade„-

i feyz eder. Bu beyitde akl-ı Küllî‟den murâd Vacib-i Teâlâ hazretleri‟dir. Hâsılı 

mu‟tî Allah Teâlâ‟dır. ġeyh ve üstâd değildir buyurmak isterler.  

 

 إٓ بَل گٞيـ ٓی ًٜ ؿ كؿ گٔإ  ٝ

 ؽبل بی إٓ م  ٝ ٝ،  ىج ىِلّ  ؿگل

 

O mürid zanneder ki bu kelâmı beĢer ya‟nî Ģeyh söyler. Bu bir gayrı sırdır. 

Ve mürid bu sırdan bî-haberdir. Eğer denirse ki mürîd Ģeyhine ve Ģakird üstâdına bu 

sûretde ta‟zîm ve hâtırını riâyet iktizâ etmez çünkü ta‟limde bunların medhâli 

                                                 
17

 ġüphesiz Allah, kulunun lisanı üzere buyurur. 



      

 

 

yokdur. Cevabında denir ki her ne kadar feyz Cenâb-ı Hakk‟ın ise de bunlar o feyz-i 

ilâhiyeye nasdar ve mazhar oldular. Bu cihetle ta‟zîmleri mürîde ve Ģâkirde lâzım 

gelir görmez misin? Ebûuna ta‟zîmi Cenâb-ı Kibriyâ veled üzerine farz eyledi. Her 

ne kadar veledin hâlıkı Allah Teâlâ ise de zîrâ ebûunun ictima‟ından Mevlâ-yı 

Müteâ‟l (103a) veledi yaratdı. Ve zâhirde bunlar sebeb-i vücûd oldular. Her ne kadar 

vücûd Mevlâ‟dan ise de ve fî el-hadis-i Ģerif “Menlem yeĢkürunnâse lem 

yeĢkürullahü”
18

 teâla”  

 

 ّهـی ىِلّ  ُٝی آٓٞمؿ، علف

 ٗـيْ يا  ٝ،  ىج ٗٞٗی ٗـ ٗـ ٓی

 

O tûtî harf öğrenir. Velâkin kadîm olan Mevlâ‟nın sırrını tûtî bilmez. Zîrâ 

tûtîdir. Musâhib-i Bârî değildir. Sırr-ı kadîmi nedimlik rütbesini ahrâz edenler bilir 

esrâr-ı Hakk‟a mahrem olmak her derviĢin kârı değildir.  

 

 ؽِن آٓٞمٗـ ٓلؽ ّليل ْٛ

 عِن ٝ  كخاؿ ؿٛإ  ٗـك ىؾٖ ًايٖ

 

Tûtî elfâzı ta‟lîm edip ma‟nâdan bî-haber olduğu gibi nâs dahi kuĢun 

ötmesini öğrenirler. Zîrâ bu kuĢ gibi ötmek insânın ağzının ve boğazının iĢi geldi.  

 

 ؽبل بی ٓلؿإ ٓؼ٘ی  م ُيي

 ٗظل ؽًٞ هل ٕ ىِئإ صن

 

Lâkin kuĢların safîrinin ma‟nâsından nâs agâh değildir. Âlâ nazrı hoĢ sâhib-

kırân Süleymân zamân-ı nâsdan müstesnâdır. Zîrâ o anlar.  

 

 آٓٞؽخ٘ـ بيی ؿكٝيَإ علفِ 

                                                 
18

 Ġnsanlara teĢekkür etmeyen Allah‟a da Ģükretmez. 



      

 

 

  كلٝؽخ٘ـ بـ ٕ ٓغلَ ٝ ٓ٘بل

 

DerviĢlerin harfini çok kimseler öğrendiler. Ve onlarla kürsüyü ve meclisi 

parlatdılar. Hâlbuki derviĢlerin kelâmının ma‟nâsından o vâi‟zler bî-haberdirler.   

 

 

 ٗبٞؿ كٝمی علكَإ إٓ بضن يا

 گَٞؿ ؿك آٓـ، كعٔج آؽل، ؿك يا

 

Bu mukallidlere derviĢlerin harfinin zâhirinden gayrı yâ nasip yokdu yâhud 

encâmında ona rahmet-i Hakk geldi. Ve yol gösterdi ve bâtınına dahi agâh oldu.  

 

 بچگإ ىگ إٓ ٌٌٍٔ ؿك عآِٜ، ؿيـ ىگی ؽٞ ب بٜ چِّٜ ؿك ؿُی ّاعب

 ؿك ًلؿٗـ، ٓی باٗگ

 ٓاؿك ٌٍْ  ٗـكٕٝ ؿك باٗگ  ىج، پاىباٗی ىگ باٗگِ عٌٔج ًٜ ٓاٗـ حؼضب

 باٗگ ٗين ٝ ٗييج، پاىباٗی

 كايـٙ  يٖ  م ٛيچ  ي٘ضا ٝ ؿيلٙ، ٝ باٍـ ؽٞ ىخٖ ٍيل ٝ ؽٞ ىخٖ ياكی صٜج

 ؽٞيٌ بٜ چٕٞ .ٗييج ٛا

ُْ  ٓا َٝ  ًلؿ ٓ٘اصاث عٖلث با ٝ آٓـ ِٝيَُِٜ  يؼَِْ
ُ  إلِاَّ  حَ ْ  إٓ ًٜ آٓـ، صٞ ب  َُِّٜ

  م  ىج هٞٓی عاٍ ّٞكثِ 

 ٓوالاث ٝ ً٘٘ـ بْيلث ؿػٞی ٗاٍـٙ بام ؿٍ ٝ چَْ ٝ ٗيآـٙ بيلٕٝ عضاب

 ك   يَإ ٜٗ إٓ  م گٞي٘ـ،

 كٍـی ٝ ٛـ يخی ك  ٓيخٔؼإ ٜٗ ٝ كىـ ياكيی ٝ هٞحی

 

Bir sâhib-i dil rü„yâsında gördü ki bir hamile gelip onun karnında köpek 

yavruları sedâ vururlardı. O zât taaccüpde kaldı ki kelbin sedâsının sırrı ve hikmeti 



      

 

 

bekçilikdir ve dahi mâderin karnı içinde bekçilik yokdur. Ve dahi kelbin sedâsının 

hikmeti bir kimseden muâ‟venet istemek içindir. O der ki mâderi gele ve süt vere ve 

dahi bunların gayrıları içindir. Meselâ fukarâyı ve kelâb-ı sâi„reyi mahallesinden tard 

gibi Ģekm-i maderde aslâ bu fâi„delerden birisi yokdur. Böyle olunca bu yavruların 

ürmeleri a‟bes olur ve fâi„deden tehî olur. Allah Teâla a‟bes iĢden berîdir diye 

taaccüpde kaldı. Çünkü o zât uyandı yahud murâkabeden fâriğ oldu. (103b) Allah 

Teâlâ‟ya münâcât eyledi ki hakîkat-i hâle vâkıf etsin. Zîrâ bunun ma‟nâsını kimse 

bilmez. Âlâ Allah Teâlâ bilir. Cevap geldi ki o kelblerin sütü bir kavmin hâlini 

beyândır ki hicâbından halâs olmadan ve gönlünün gözü açılmadan basîret da‟vâsını 

eylerler ve söz söylerler.  O kelâmdan onlara ne kût gelir ve ne bir yârlık eriĢir. Ve ne 

dinleyenlere bir hidâyet eriĢir bu sûretde mürĢîd ve üstâd-ı kâmil olmaksız 

hakîkatden kelâm söylemek abes olur.  

 

 چِٜ  ٗـك ؽٞ ب ٓيـيـ يٌی إٓ

 عآِٜ بـُ ىگی، ٓاؿٙ كٛی، ؿك

 

Ol bir kimse aĢikâre ya‟nî hak rü‟yâ gördü. Rü‟yâsı Ģu ki bir yolda bir derviĢ 

kelb hâmile idi.  

 ٍ٘يـ بچگإ ىگ آٝ م ٗاگٜإ

 ٗاپـيـ بـُ ٌٍْ  ٗـك بچٜ ىگ

 

Kelb yavrularının avâzını iĢitdi. Hâlbuki kelb yavruları anasının karnında 

nâ-bedîd idi ve iyice belirmemiĢ idi.  

 

 باٗگٜا إٓ ٝك  آٓـ ػضب بو

 ؟ ٗـ  مؿ چٕٞ ٌٍْ  ٗـك بچٜ ىگ

 

O zât o kelp yavrularının sedâları çok acep geldi. Öyle dedi ki kelp yavrusu 

anasının karnında ne acaip nidâ vurdu.  



      

 

 

 

 ً٘إ ٗاُٜ ٌٍْ  ٗـك بچٜ ىگ

 ؟ صٜإ  ٗـك  يٖ ىج ؿيـٙ ًو ٛيچ

 

Kelp yavrusu mâderinin karnında nâle edici olsun. Bu hâli dünyada bir 

kimse görmüĢmüdür? Zîrâ bir yavru mâderinin karnında sedâ vermeye kâdir değildir. 

Hâl böyleyken bu kelp yavrulara mâderinin karnında sayha ederler. Bu acaip Ģeydir 

dedi.  

 

 ؽٞيٌ بٜ آٓـ ٝ هؼٜ  م بضَيج، چٕٞ

 بيٌ ٓيگَج ؿّ بٜ ؿّ  ٝ عيلثِ 

 

Çünkü o zât-ı Ģerif gördü ki vaka‟dan sıçradı ya‟nî kalkdı ve kendine geldi. 

Onun hayreti bu vâka‟da gördüğü hâle dem-be-dem zîyâde olur idi.  

 

 عَ ػُوـٙ گلؿؿ ًٜ ٗی ًو چِٜ، ؿك

 صَ ٝ ػنّ  ؽـ  ؿكگاٙ م صن

Halvethânesinde o zâtın yanında müĢkilini hâlledecek kimse yokdur ki ona 

sûa‟l ede ve ondan müĢkilini feth ola. Ġlla aziz ve celîl olan Allahu Teâlâ‟nın dergâhı 

içinden müstesnâdır ya‟nî çilehânesinde bâb-ı Hüdâ‟dan gayrı yanında arz-ı eĢkâl 

edecek bir kimse yokdu demekden i‟bâretdir. Binâ„aleyh  

 

 گٞ ٝ گلج ٝ ٌٍاٍ ٕمی كب، يا :گلج

 حٞ فًل  م  ّ ٝ ٓاٗـٙ چِٜ ؿك

 

O zât dedi ki “Ey benim Rabbim bu müĢkilden ve bu nefsimin bana bu kelb 

yavrularının mâderinin karnında feryâdı nedendir?” diye kâl u kıylinden çilehânemde 

seni zikretmekden geri kalmıĢım. (104a) Zîrâ nefsim bunun hikmetini bilmekde bana 



      

 

 

azim-i tekâzâ eder. Fî-el vâkı‟ insânın bir müĢkili oldukda zikirden ve fikirden ve 

ibâdetinden geri kaldığı mahsus ve mübessirdir.  

 

 ٍّٞ پلّ ٕ حا بگَای ٖٓ پلَّ 

 ٍّٞ ىيبيخإ ٝ فًل عـيوۀ ؿك

 

Çünkü bu çilehânede müĢkili hâlledecek bir mürid-i kâmil yokdur. Ġlla senin 

dergâhın vardır. Böyle olunca sana ilticâ ederim. Ve derim ki benim aklımın kuĢunun 

kanadını aç hatta ben uçucu olayım ve murg aklım âlem-i bâlâya tayerân etmekle bu 

müĢkilim hâllola ki senin zikrinin bahçesinde ve elmalığında olayım. Ya‟nî müĢkilim 

hâllolsun da yine senin kelâmınla tâatına iĢtigal edeyim buyurmak istedi. Sibestân 

elmâ bahçesine derler.  

 

 مٓإ ؿك ٛاحق آٝ م آٓـً

 صاٛلإ لاف م ؿ ٕ ٓزاُی ًإ

 

Âlem-i gaybın âvâz vericisinin âvâzı ilticâ etdiği zamânda o zâtın semi‟ne 

vâsıl oldu. Öyle diyerek ki sen bu mâderinin karnında olan yavruların âvâzlarını ve 

sedâlarını tarîkat-ı a‟lîyeden ve hakîkatden bî-behre olan câhillerin hakîkatden lâf 

etmesi âvâzının temsîli ve teĢbîhi ve bu ona iĢâretdir olduğunu anla.  

 

 ٗآـٙ بيلٕٝ پلؿٙ ٝ عضاب ًن

 ٍـٙ گٞيإ بيٜـٙ بيخٜ، چَْ

 

Zîrâ bu câhiller hicâbdan ve perdeden dıĢarı gelememiĢ oldukları hâlde 

gözleri açılmamıĢ olarak bu kelp yavruları gibi hezeyân olmuĢlardır. Hâsılı kelâm 

ba‟zı kimseler Ģeyh-i arifi billâh olmadan ben mürĢid-i kâmilim diye tarîkatden ve 

hakîkatden lâf eder. Ve vakîtsiz lâf etmiĢ olur. Bu cihetden bunlar Ģu kelp 

yavrularına benzer ki mâderinin karnında tevellüd etmeden ürür ve âvâz verir. Bu 

hikâyeden müstebân olan budur ki bu hâle Cenâb-ı hakk‟ın rızâsı yokmuĢ. Zîrâ o 



      

 

 

zâtın müĢkili Vacip-i Teâlâ hazretleri hâl vaktinde onları kelp yavrusuna teĢbih 

buyurdu. Niteki Ģu ayet-i Kerime‟den dahi bu hâlin kubh-ı zâhir olur. Gale Allahu 

Teâla “ve men ezlâmü mimeniftera alallâhi keziben evkâle ûhiye ileyye velem yûha 

ileyhi Ģeyün.”
19

 Ma‟nâsı Allahu Teâlâ hazretlerine kizbe nisbet eden kimseden 

ziyâde zâlim kim vardır yâhud ki bâkî Hak tarafından haber gelir ve vahy olunur. 

Hâlbuki ona bir Ģey hakîr vahyolunduğu bizim tarafımızdan yokdur. Bundan elzem 

kim vardır demekdir. Eğerçi âyet-i Kerîme aslı yokdan nübüvvet da‟vâsı edenler 

hakkındadır velâkin mürîdi hâs ve hükmî â‟m olmak hasebiyle velâyet ve kerâmet 

aslı yokken da‟vâ edenlere dahi Ģâmildir. Bu sûretde bunlar dahi azlem halk olmuĢ 

olurlar.  

 

 ميإ باٍـ ٌٍْ  ٗـك ىگ باٗگِ

 پاىبإ ٍب ٜٗ ٝ،  ٗگين ٌٍاك ٜٗ

Kelbin Ģekmi (104b) mâderde sedâsı reyân olur. Ya‟nî abesdir demekdir. 

Zîrâ o sedâ ne saydı yerinden kaldırmak içindir ve ne gece bekçiliği içindir. Bu 

sûretde abesdir. Bunun gibi mürĢid-i kâmil olmadan hakîkatden lâf etmek dahi 

böylecedir. Zîrâ ne kendisi kelâmından müntefi‟ olur ve ne müstemâ‟n müteneffi‟ 

olurlar.  

 بٞؿ  ٝ ٓ٘غ ًٜ ٗاؿيـٙ گلگ

 ٍٞؿ  ٝ ؿكغ ًٜ ٗاؿيـٙ ؿمؿ

 

Kelp yavrusu mâderinin karnında kurd görmedi ki sedâsı o kurdu men‟ ola 

ve koyunlardan kurdu tard için sedâ vura. Yine hırsız görmedi ki o yavrunun ürmesi 

onu def‟ ola. Hâsıl-ı rahm-ı mâderde kelbin âvâzının fai„delerinden bir fai„de yokdur. 

Rahm-ı mâderde kelp yavrusu cemâd-ı makûlesindendir demekdir.  

 

 ىلٝكی ٛٞ ی ٝم عليْی  م

 صَلی لاكيـٕ بٜ ٝ، ًُ٘ـ ٗظل ؿك
                                                 
19

 Allah‟a yalan uydurandan veya kendisine bir Ģey vahyedilmediğihalde “bana vahyediliyor” 

diyenden daha zâlim kim olabilir? 



      

 

 

 

Harislikden ve ululuk hevâsından nazarda künddür. Velâkin lâf etmekde 

meĢayih-i müzevvirin gâyet kavîdir. Cerî kavi ma‟nâsınadır.  

 

 باك ٝ کاك ٝ َٓخلی ٛٞ ی  م

 كَاك ؿك ٜٗاؿٙ پا بْيلث بی

 

“MüĢterî” muhabbetinden ve âĢık muhabbetinden basîreti zâi„l olup ayağını 

lağv ve bâtıla koymuĢ keremdâr âĢık ve ziyâde muhabbete derler. Fesâd sokmak ve 

hezeyân ve türrehâta denir.  

 

 ٓيـٛـ َٗاٜٗا ٗاؿيـٙ، ٓاٙ

 ٓيٜ٘ـ ًژ ٕبـ  ك  كٝىخائی

 

ġeyh-i müzevvir mâhı görmeden niĢânlar verir. Bu sebebe karveyi eğri kor. 

Ya‟ni aldâr demekdir.  

 

 ٓاٙ ّٝقِ  ؿك َٓخلی بل ی  م

 صاٙ بٜل گٞيـ ٗاؿيـٙ َٗإ ّـ

 

MüĢteriden için mâh hakîkatinin vasfında yüz niĢân görmeksiz câh için ve 

rifa‟t-ı kadr için niĢân söyler.  

 

 يٌييج ؽٞؿ ؿ كؿ، ىٞؿ ًاٝ َٓخلی

 ٌٍييج ٝ كيب  ٝ ؿك ك   يَإ ُيي

 

MüĢterî ki halka fai„de tutar. O bir zâtdır ki Allah Teâlâ‟dır. Lâkin o 

meĢâyih-i müzevvirînin Cenâb-ı Hakk‟ın müĢterî olduğunda Ģüphesi vardır. 



      

 

 

Binâberîn baĢka nâsdan müĢterî ararlar. Ve Allah Teâlâ‟ya iltifât etmezler. Gale 

Allahu Teâlâ “   َّٕ ِْٞٔٓ٘يَٖٖ  َِٖٓ ٟخَلاٍْٰ  ُِّاَٰٚ ِ ُطََّْ٘تَ  َُُُْٜ َّٕ بِاَ َُُْْٜ ََْٓٞٝ َ  ٗلْيَُُْْٜ َ  ُُْٔ ”
20

 ya‟ni 

Allah Teâla müminlerden nefislerini ve mâllarını eğer Cenâb-ı Hakk‟a verirlerse 

onlara cennet vermek mukâbelesinde kabûl eyledi.  

 

 ٌٍٞٙ بی َٓخلی ٛٞ ی  م

 گلٝٙ  يٖ ؿ ؿٙ باؿ ك  َٓخلی

 

A‟zameti ve kaderi yok müĢterînin hevâsından ve onları celeb sevdâsından 

murâd ehl-i dünyadır. Fai„desi ve iĢe yarar gerçek müĢteri elden giderdiler. Murâd 

Vâcib-i Teâlâ‟dır. Niteki beyân buyururlar.  

 

  ٍخلی الله ٓاىج َٓخلی

 آ بلحل ٛيٖ َٓخلی، ٛل ؿْ  م

 

Bizim müĢterîmiz Allah-u Teâladır. Zîrâ Kurân-ı Kerîm‟de “   َّٕ ٍٟخَْلاٰ  ُِّاَٰٚ ِ  

” buyurulmuĢdur. Her müĢterînin gamından agâh ol yukarı gel ve fariğ ol. Zîrâ 

müĢteri„ müflisdir. Metâı‟nı mecânâsının elinden alır. Lâkin Allah-u Teâlâ hezâr  

(105a)uzuv vererek alır dahi cennet ve müĢâhede„-i Cemâlullah‟dır. Böyle bil  

 

  ىج حٞ صٞيإ ًٜ صٞ ئی َٓخلی

  ىج حٞ پايإ ٝ آؿام ػاُِْ

ey derviĢ bir müĢteri iste ki seni iĢidicidir. Ve dahi senin evveline ve 

encâmına âlîmdir. Fî-el-vakıa‟ Allah-u Teâlâ muhabbet eder ki kulu kendine rağbet 

ede. Ve fî el-hadis-i kudsî “

” ma‟nâsı “bir kimse bana bir karıĢ tekarüb ederse ben ona bir 

                                                 
20

Allah mü'minlerden canlarını ve mallarını; Cennet muhakkak kendilerinin olmak bahasına satın 

aldı.(Tevbe/111)   



      

 

 

arĢın tekarüb ederim. Ve dahi bir kimse bana bir arĢın tekarüb ederse ben ona bir 

kulaç tekarüb ederim. Ve dahi bir kimse bana bir kulaç tekarüb ederse ben ona 

hervele yönünden tekarüb ederim demekdir. “Hervele” koĢmak ve seğirtmek 

ma‟nâsınadır. Ey derviĢ böyle tâlip ve müĢteri varken senin nâzla olur müĢteriyi 

neylersin hemen Mevlâ‟ya müteveccih olasın.  

 

 ؿىج بٜ حٞ ك  َٓخلی ٛل ٌٌٓ ٛيٖ

  ىج بـَ ٓؼَٞهٜ ؿٝ با بامی ػَن

 

Agâh ol her müĢteriyi sen elinle çekme. Zîrâ iki mahbûba çirkindir. Belki 

hemen Hâkk Teâlâ ile aĢkbâz olmak ahsendir. Belki farzdır. 

 

 ؽَلَؿ گَل ٓايٜ ٝ ىٞؿ ٗيابی ؽٞؿ

 ؽِلَؿ ٝ ػوَ هئجِ  ؽٞؿ ٗبٞؿً

 

O müĢteri ki Hakk‟ın gayrıdır. Eğer seni alırsa ondan fayda ve maya 

bulamazsın. Zîrâ onun aklının tahkîk-i kıymeti yokdur ve ahmâk müĢteridir. Senin 

kadrini bilmez.  

 

 ٗؼَ ٗيْ بٜای ؽٞؿ ك   ٝ ٗييج

 ُؼَ ٝ ياهٞث ً٘ی ػلٕٜ  ٝ بل حٞ

 

O müĢterinin tahkîk bir yarım pâpûĢ iĢtira‟ edecek akçesi yokdur. Sen onun 

üzerine ya‟kût ve la‟l cevherlerini arz edersin ki bunu alır mısın diye  

 

 ً٘ـ ٓغلٝٓج ٝ ًلؿ ًٞكث علُ

 ً٘ـ ٓلصٞٓج ؽٞيٌ ٛٔچٕٞ ؿيٞ

 



      

 

 

hırs seni kör eyledi. Ve dahi her Ģeyden seni mahrûm eyler. Ve Ģeytân kendi 

gibi dergâh-ı Hakk‟dan tard olunmuĢ eyler. Hemen aklını bâĢına cem‟ eyle.  

 

 

 ُٞٗ هّٞ ٝ كيَ ًاّغابِ  ٛٔچ٘إ

 ىؾٞٗ إٓ ؽٞؿ، چٕٞ ٓلصّٞ ًلؿٍإ

 

Ancılayın ki ashâb-ı fîl ve kavm-i Lût kendi gibi o mazharı saht olan iblîs-i 

metrûd bâb-ı Hâk etdi. Kendi gibi seni dahi öyle edecekdir. Ġftah-ı aynın  

 

 ؿكياكخ٘ـ ّابل ٕ ك  َٓخلی

 َٗخاكخ٘ـ َٓخلی ٛل ىٞی چٕٞ

 

sabrediciler müĢteri-yi Hakîki‟yi buldular. Çünkü onlar her müĢteri tarafına 

koĢmadılar ve acele etmediler. Bu cihetle Allah-u Teâlâ hazretlerini buldular.  

 

 َٓخلی إٓ م كٝ گلؿ ٗيـ ٝآٗکٜ

 بلَی مٝ ٍـ بوا ٝ  هباٍ ٝ بؾج

 

Ol kimse ki bu müĢteri-yi Hakîki‟den yüz döndürdü. Baht-ı sa‟id ve ikbâl-i 

ebedî ve hayat-ı ebediye ondan berî oldu.  

 

  بـ حا عليْإ بل عيلث ٓاٗـ

 عيـ ؿك ٕلٝ ٕ  َٛ عاٍ ٛٔچٞ

(105b)Hırs ediciler üzerine hased içinde oldukları hâlde darvân ehli gibi 

ebedî hasret kaldı.  

 



      

 

 

  ؿِب ىِئی  م ٓا پـك ًٜ ؿكٝيَإ بل  يَإ عيـ ٝ ٕلٝ ٕ  َٛ هْۀ

 ٓيٌي٘إ بٜ ك  باؽ ؿؽَ

 ٜٛٔ ٗإ ٝ آكؿ ٝ ؿ ٜٗ ٝ ؿٍٝاب ٝ پاُٞؿٙ ٝ عِٞ  ٝ ٓٞين ٝ  ٗگٞك  م ٓيـ ؿ

 ٝ بـٗـ  ٝ ٓغخاس ٜٛٔ ًٜ ٜٗاؿ بلًخی  ٝ ًَج ٝ باؽ ؿك ؽـ يخؼاُی لاصلّ ؿ ؿی، ػَل

 آُج ًٜ مٕ إٓ ٛٔچٕٞ .ٜٗ بلًج ٝ ٓيـيـٗـ ػَل ٝ ؽلس كلمٗـ ٕ .ٗبٞؿ ًو ٓغخاس  ٝ

 ٗـيـ ًـٝ ٝ ؿيـ ؽل

 

Burası darvân memleketi ehlinin kıssasıdır. Ve dahi onların fukara üzerine 

hasedinin kıssasıdır. Darvân Yemen diyârında bir vilâyetin adıdır. ĠĢbu Ģerhde ba‟zı 

lafzı mukadderdir. Zîrâ bu hikâye cümlesi hakkında olmayıp belki ba‟ziyesi 

hakkındadır. Öyle diyerek hased etdiler ki bizim bâbâmız bâğın îrâdının ekserîsini 

fakîrlere verirdi. Kemâl-i hamâkatından nâĢı selîmi ahmaklık ve iğlab ma‟nâsınadır. 

Bu makâmda çok ve dahl îrâd ma‟nâsınadır ki mukâbele harcıdır. Meskîn kuvvet-i 

yevmiyesine mâlik olmaya derler. Cemi‟ mesâkin gelir. Fakîr nisâb-ı Ģerî‟ye mâlik 

olmayana denir ki cemi‟ fukara gelir. Bu sûretde beynehmâda a‟vam ve havas 

muttalik vardır. Zîrâ meskîn ahs ve fakîr iâ‟mdır. Bundan sonra bağ sahibinin ihsân 

ve iâtâsı ne vecihle olduğunu beyâna Ģüru‟ edip buyururlar ki, çünkü bağda üzüm 

olurdu. Onda birini fukaraya verirdi. Ve dahi çünkü üzüm kuru ezme ve pekmez 

olurdu. Yine aĢrını fukaraya verirdi. Ve yine pekmezden helvâ ve pâlûde eylerdi. 

Yine helvânın ve pâlûdenin aĢrını tasadduk eylerdi. Bu senihânın sâir sünuhâya 

rüchâni üzümden öĢr vermiĢken mevîzeden ve pekmezden yine vermesidir. Ba‟de, 

helvâ ve pâlûde pekmezden tabh olunca yine vermesidir ki üç defa‟ öĢrünü tasdik 

oluyor. Bunu bir senihi etmez ve bu senihinin böyle üç defa‟ vermesi gûyâ indinde 

unb mevîz olduğunda ve pekmez olduğunda mâhiyet-i ahiriye münkalib oldu. Gene 

evvelki verdiği mahvoldu. Ve bunlardan yine öĢrünü tasdik lâzım geldi. Binâberîn 

yine bir defa‟ dahi vermek lâzım geldi. Ba‟da pekmezden helvâ ve pâlûde tabh 

olunduğunda yine Ģeyi„ aher olmakla bir öĢür dahi lâzım geldi. Bu cihetden helvâdan 

ve pelteden yine bir öĢür dahi tasdik lâzım geldi. Bu sebepden üç defa‟ öĢrünü ihrac 

edip tasdik ederdi. Fî el-vakıa‟ cihânda böyle senahî olamaz ve meselî dahi yokdur. 

Ve dahi kasîlden öĢür verirdi. Kasîl baĢaklanmamıĢ tâze ve sebz arpaya derler. 



      

 

 

Lisân-ı Türkî‟de galat edip hâsıl denir. Ve dahi çünkü harmanda buğday ve arpadan 

bir nesne dökerdi. (106a) Saman ile karıĢmıĢ olanından ya‟nî kesmeğinden öĢür 

verirdi. Ba‟zı nüshada “ezkefe„i harman” vâki‟ olmuĢdur. “Kefe” kesmek ta‟bîr 

olunan nesneye derler. Niteki na‟t Ģâhidide gelir. Mısra‟ kefe kesmekdi. Ortaya 

enbâz ve dahi çünkü buğdâyı sâmanından ayrı ederdi. Ve kesmeklik mertebesinden 

kurtarırdı. Ve yine öĢrünü fukaraya tasadduk ederdi. Ve dahi çünkü onu hamur 

ederdi. Onun dahi ekmek yapmaksız öĢrünü verirdi. Ve dahi çünkü hamuru ekmek 

ederdi. Onun öĢrünü fukaraya ihsan ederdi. Bu senâhi böyle infâk etmesi cihetinden 

Allah Teâlâ hazretleri o çamurdan bâğına ve ekinine bir bereket-i a‟zîme koymuĢdu 

ki sâi„r bağların sahipleri hem meyvede ve hem akçede ona muhtaçdılar. Ve bu 

merd-i cevâd ne meyve ve ne bâğda-yı istikrâdında vesâi„r husûsât-ı beĢeriyeden bir 

hususda onlara muhtaç değildi. ĠĢte dünyâda senihânın böyle menfaa‟t-ı azimisini 

görmüĢdü. Vâr ahiretini bu dünyadaki hâlinden anla. Pederlerinin kuvvetinden sonra 

o merd cevâdın evlâdları bâbâlarının verdiği öĢrü mükerrer ve haddinden ziyâde 

gördüler. Ve bâbâlarının yoluna gitmediler. Ve bu ihsanı fukarâdan kat‟ etdiler. Ve 

dahi bâbâlarının mâlında ve ömründe olan bereketi görmediler. Bunların hâli evvel 

bedbaht olan avrata benzer ki merkebin zekerini gördü. Velâkin câriyenin kabak 

takdığını cimâ‟ vaktinde görmedi. Ve kendini helâk etdi. Bunlar dahi öĢrü görüp 

bereketi görmemek hasebiyle bağları kurudu. Ufkarlarına sebep oldu. 

 

 كباٗئی ّاُغی ٓلؿی بٞؿ

 ؿ ٗئی پايإ ؿ ٍج، ًآَ ػوَ

Hakk Teâlâ‟ya mensub bir sâlih adam vardı. O merd tâm akıl tutdu. Ve 

akıbeti bilicilik tutdu. Hâsılı agâh ve â‟kildi demekdir.  

 

 ئٖ ٗنؿيي بٜ ٕلٝ ٕ ؿٙ ؿك

 عيٖ ؽُِن ٝ ّـهٜ  ٗـك ٍُٜلٙ

 

 O adam Yemen ikliminde Darvân-ı nâm köyde sâkindi. Fukarâya 

tasaddukda ve ahlâk-ı hamîdede meĢhûr nâs olmuĢdu.  



      

 

 

  ٝ ًٞی بٞؿی ؿكٝيٌ ًؼبۀ

  ٝ ىٞی ٓيخٔ٘ـ ٕ آٓـٗـی

 

(106b) Sûâd o zâtın mahalle-yi fukarânın melcâ„ ve penâhıydı. Â‟cizler ve 

fakirler onun tarafına ihsân almak için gelirlerdi.  

 

 كيا بی ؿ ؿی ػَُل ؽٍٜٞ م ْٛ

 صـ  ًَٜ  م ٍـی چٕٞ گ٘ـّ، م ْٛ

 

Hem ekinin baĢağından hâlisân livechillah fukarâya öĢrünü tasdik ederdi. 

Ve yine buğdayı çünkü samânından cüdâ olurdu. Ondan dahi fukaraya öĢrünü 

verirdi.  

 

 إٓ  م ْٛ ؿ ؿی ػَُل گَخی، آكؿ

 ٗإ م ؿ ؿی ؿگل ػَُل ٍـی، ٗإ

 

çünkü buğday un olurdu. Ondan dahi öĢrünü verirdi. Çünkü ondan ekmek 

sana‟t olurdu. Ekmekden dahi öĢrünü tasdik ederdi. Hâsılı sadakayı eksâr edici bir 

merd-i Kerîm ve cevâddı, demekdir.  

 

 ٗگق ٍخی كلٝ ؿؽِی ٛل ػَُل

 ًاٍخی آٗچٜ ؿ ؿی باكٙ چاك

 

Yerden hâsılât her neyse onun öĢrünü tasdiki terk etmezdi. Ve dahi her o 

nesneden ki yere ekerdi. Ondan dört kere öĢrünü tasdik ederdi. Ve cenâb-ı Hakk 

Teâlâ‟dan musannâa‟f avz görür idi.  

 

 



      

 

 

 مٓإ ٛل کلؿی کٜ ّٝيخٜا بو

 صٞ ٕ إٓ ك  ؽٞؿ كلمٗـ ٕ صٔغ

 

Her vakit o meydân senihânın yekti evlâdının cemâatine çok vasiyetler 

eylerdi. Öyle diyerek  

 

 ِـ ٓيٌيٖ هيِْ الله، کالله  ٖٓ بؼ

 ؽٞيَخٖ ؿلٝك  م ٓگيليـ ٝ 

 

havf ediniz Allah Teâ‟ladan. Benden sonra fakirin nasîb ve hissesini kendi 

hırsınızdan için geri tutmayınız ve benim gibi edâ ediniz.  

 

 رٔاك ٝ ًَِج ٍٔا بل بٔاٗـ حا

 پايـ ك عن، ٗاػجِ  پ٘اٙ ؿك

 

Hatta sizin üzerinize mezra‟adayken ve bağda meyveler kalsın tâa‟t-ı 

Hakk‟da dâi„mî olduğunuz hâlde. Zîrâ senihâ-yı azim tâa‟tdır.  

 

 ؿيب م صِٜٔ ٛا ٓيٞٙ ٝ ؿؽِٜا

 كيب ٝ حؾٔيٖ بی كلىخاؿىج عن

 

Mahsûlât ve meyvelerin cümlesini bilâ-zan ve lâ Ģek âlem-i gaybîden Allah 

Teâlâ irsâl buyurmuĢdur. Tahmîn-i zan verip Ģek ma‟nâsınadır.  

 

 ً٘ی ؽلصی  گل ؿؽَ ٓغَ ؿك

 مٗی ىٞؿی بل  ىج، ىٞؿ ؿكگٜ

Cenâb-ı Hak sana verdiği zamânda eğer onun rızâsı için sarf edersen bâb-ı 

hüdâ intifâ‟ kapısıdır. Sen dahi meyve yersin ve intifâ‟ edersin. Kalallahu Teâla  



      

 

 

“

 ” 
21

 ma‟nâsı eğer siz Allah Teâlâ‟nın rızası için fukarâya 

tasadduk ederseniz. O sadakayı Allah Teâlâ sizin için katlar. Ya‟nî sizin verdiğinizin 

çok za‟flarını size verir. Ve dahi fazlı olarak günâhlarınızı afveder ve dahi Mevlâ 

sadaka verici kuluna mübâlağa ile teĢekkür edicidir. Ve mutasaddıklar hakkında hilm 

edicidir demekdir.  

 

 ًَخن ك ؿك ك  ؿؽَ  ؿِب حلى

 رٔاك  َّ  ىج ٝی چٕٞ ًاكؿ، بام

 

görmez misin ekinci hâsılının ekserîsini mezra‟ya (107a) geri eker. Zîrâ 

mahsulâtın asl-ı hâsılı tarlaya ekmekdir. Sen dahi Cenâb-ı Hakk‟ın sana ihsânında 

fukaraya bezleyle ki yine Mevlâ‟dan muzâa‟f olarak ahzedesin.  

 

  ٗـًی إٓ م ؽٞكؿ ًاكؿ، بيَخل

 ٌٍی كٝئيـٕ بٜ  ٝ ٗـ كؿ ًٜ

Terk-i mahsülünün ziyâdesini eker ve ondan azını yer. Zîrâ ekdikde 

bitmesinde Ģek tutmaz. Senin dahi Ģekkin yoksa Cenâb-ı Kibriyâ‟nın verdiğinin azını 

kendi masrafına sarf edip çoğunu fukaraya harceyle buyurmak isterler. 

 

 ؿىج حلُى ٍخٖىِ  بٜ بيلَاٗـ مإٓ

 ٍـىج عاَّ مٓيٖ مإٓ ْٛ  ً ؿِٜ ًإ

 

Terk ondan için elini ekmeye saçar ki oğlu ve mahsül dahi yerden bitmiĢdir. 

ĠĢte böyle kiĢi sadaka-yı belâ dirîg‟ vermek lâzımdır. Zîrâ o verdiği mâlı dahi Hüdâ-

yı lem-yezel vermiĢdir.  

                                                 
21

 Eğer Allah‟a güzel bir borç verirseniz, onu sizin için katkat artırır ve sizi bağıĢlar. Allah ziyadesiyle 

Ģekûrdur, gayet halîmdir. 



      

 

 

 

 ٗإ م  كن يـ آٗچٜ ْٛ، ًلَگل

 ىؾخيإ ٝ  ؿيْ ٝ چلّ ٓيؾلؿ

 

Bir misâl-i ahire dahi Ģüru‟ edip buyururlar ki görmez misin! PâpûĢçu o 

akçeyi ki ekmekden artırır ona. Kendine sermâye olsun diye. Kün ve deri ve sahtiyân 

alır. Zîrâ ondan nefi‟ göreceği i‟ndinde müsellemdir. “Çerm” cim-i Fârisi‟nin 

kesriyle çizme ve pâpûĢun tahtındaki gûna derler.  

 

  ٗـ بٞؿٙ  يٜ٘ا ؿؽَ  ٍّٞ ًٜ

 ب٘ـ كمم گَايـ ٓی  يٜ٘ا  م ْٛ

 

Öyle diyerek bunları benim îrâd ve nefi‟n asılları bunlar olmuĢdur. Dahi 

bunlardan rızk bendini açar.  

 

 لاصلّ آٓـىخٌ آٗضا  م ؿؽَ

 ًلّ ٝ ؿ ؿ ً٘ـ ٓی آٗضا  م ْٛ

 

pâpûĢçuya îrâd bu emvârı mezkûreden gelmiĢdir. ġüphesiz dahi oraya 

mâlını vermek ve kerem eyler. Darb-ı mesel meĢhûrdur ki; “kâz gelen yerden tâvuk 

dirîg‟ olunmaz” derler. Bundan sonra Rezzâk-ı Hakîki‟nin beyânına Ģüru‟ edip 

buyururlar ki;  

 

 

 بو ٝ ىج پلؿٙ حيإىؼ ٝ مٓيٖ  يٖ

 ٗلو ٛل ؿ ٕ ؽـ   م كٝمی  َّ

 



      

 

 

bu yer ki ikinciye göre deri sahtiyân ki pâpûĢçuya nisbetledir. Hakk‟dan 

rızkı görmemek ve bilmemek ancak bir perdedir. Rızk bunlardan gelir. Bilsinler 

içindir. Ve hakîkatde rezzâk-ı zemîn ve sahtiyân değildir. Belki rızkın aslı her an 

Hüdâ-yı lem-yezelîdendir. Zîrâ rezzâk Allah-u Teâlâ‟dır.  

 

 ًاك  َّ مٓيٖ ؿك بٌاكی چٕٞ

 ٛن ك ّـ ك  يٌی ٛل بلٝيـ حا

 

Ey kimse çünkü ekin ekersin. Asıl olan zemîne ek. Hatta bir dâneye bedel 

yüz bin uzuv verilsin. Ve hâsıl olsun. Kalallah-u Teâlâ “   ُ يَََٓا َُِْٖٔ يَُٖاػِقُ ُِّاَُٰٚٝ 

(Vallahu yüdafau limeyyeĢâu vallahu vasiun alîm)”  ػَِيْٖةٌ ىِغةٌَٝ  ُِّاَُٰٚٝ 
22

 “Kâr” bunda 

emri hazır olup “ek” ma‟nâsınadır. Masdarı “kâriden” gelir.  

 

 ًاٍخی گل ك  حؾْ  ًٕ٘ٞ گيلّ

 پ٘ـ ٍخی ىبب ًٜ مٓي٘ی ؿك

 

Farz edelim ki Ģimdi tohumu ekdin bir zemine ki sebep zannetdin. (107b) 

Ya‟nî sebeb-i Hakîki olan Zât-ı Ģerîfi ferâĢ etdin ve ticârete ve zirâa‟ta 

düĢdün. Beyt-i âtîye merhundur.  

 

 ؟ ً٘ی چٕٞ ٗلٝيـ ىاُی ىٜ ؿٝ چٕٞ

 ؟ مٗی ؿك ًق ؿػا ٝ لابٜ ؿك ًٜ صن

 

Çünkü iki üç sene ekdin, bitmese ne eylersin yâhud ticâretin revâç 

göstermese ve ziyân gösterse ne edersin? Ya‟nî hiçbir Ģey yapmaya kâdir değilsin. 

Ġllâ elini duâya ve tazarru‟ ve niyâza kaldırırsın. Bundan fehmolundu ki sebeb-i 

                                                 
22

 …Allah dilediğine daha da katlar, Allah vası'dır alîmdir.  

 



      

 

 

hâkîki ve rezzâk-ı hâkiki Allah-u Teâlâ‟ymıĢ. Zirâa‟t ve ticâret sebebi sûrîymiĢ. 

Böyle olunca rızk için Cenâb-ı Hakk‟a mütevekkil olmak ve rızkını Allah-u 

Teâlâ‟dan istemek lâzım geldi. Binâberîn â‟rifler ticâreti ve zirâa‟ti terk edip ve tââ‟t 

ile Ģegul gösterip sebeb-i Hakikî‟den rızk istemiĢlerdir.  

 

  ُٜ ىٞی ٓينٗی ىل بل ؿىج

 گٞ ٙ كمهٌ ؿ ؿٕ بل ىل، ٝ ؿىج

 

Ve yine elini baĢına huzur-ı Hakk‟da vurursan bu suretde senin elin ve baĢın 

o Hüdâ‟nın sana rızk verdiğine Ģâhiddir.  

 

  ٝىج كمم  َّ کاَّ بـ ٗی حا

 صٞىج كمم آٌٗٞ صٞيـ ٝی  م ْٛ حا

 

Vâcibül-vücûdun rezzâk-ı sûrîleri kârgir etmemesi ondan içindir ki rızkın 

aslının aslı Hüdâ-yı bî-çün olduğunu bilesin ve dahi onun içindir ki o kimse ki ta‟bir-

i rızkdır. Hakk‟a niyâz etsin ve ondan istesin. Hâsılı ticaretin ziyân göstermesi ve 

ekinin bitmemesi Mevlâ‟nın ibâdını terbiyesi içindir, demek isterler. Böyle olunca ey 

derviĢ  

 

 ػٔل ٝ ميـ  م ٓضٞ صٞ، ٝی  م كمم

 ؽٔل ٝ ب٘گ  م ٓضٞ صٞ، ٝی  م ٓيخی

Rızkı rezzâk-ı Hakikî‟den iste. Meselâ reyden ve ömürden isteme. Ve yine 

mest ve hayranlığı Hüdâ‟dan iste. Lisân-ı Türkî‟de esrâr ta‟bîr etdikleri nesneden ve 

dahi bâdeden isteme.  

 

 ٓاٍ ٝ گ٘ش  م ٜٗ ؽٞ ٙ، مٝ ٓ٘ؼٔی،

 ؽاٍ ٝ ػّْ   م ٗی ؽٞ ٙ، ٝی  م ْٗلث



      

 

 

Zenginliği o Hüdâ‟dan iste hazineden ve dünyâ mâlından isteme. Ve yine 

yardımı Allah-u Teâlâ‟dan iste, sakınıp amca ve dayıdan isteme.  

 

 ٓاٗـٕ بؾٞ ٛی ميٜ٘ا ػاهبج

 ؟ ؽٞ ٗـٕ ؿّ إٓ ؿك ؽٞ ٛی ك  ًٜ ٛيٖ

Encâmında bunlardan kalmak istersen ya‟nî onlar ölür sen kalırsın. Böyle 

olunca o zamân kimi okumak istersen hemen kiĢi hayyi lâ-yemutu okuya.  

 

 

لْ ُ  يللِرُّ  چٕٞ َٔ ُْ ْٖ  آيـ     ؽيٜ ِٓ

  بيٜ ٖٓ يٞٓا  ُُٔٞٞؿ يٜلب

Çünkü kıyamet günü gelir, veled bâbâsından firâr eder.  

 

 ػـٝ ىاػج إٓ ؿٝىج ٛل ٍٞؿ إٓ م

  ٝ ٓاٗغ كٙ،  م ٝ، بٞؿ حٞ بج ًٜ

Bu nazm-ı celîliden için her dost o saat sonra düĢmân olur. Öyle dost ki sana 

meczup olmuĢdu. Ve râh-ı Hakk‟a gitmekden sana ma‟nî olmuĢdu. ĠĢte dünyâ 

dostlarının (108a) ve akrabânın hâli budur. Böyle dostları ve böyle hısımları 

neylersin, Allah‟a bak buyurmak isterler. Sen ise  

 

 ٓيخاكخی بل ٗواً  م كٝی

 ياكخی ٓی ؿٍ  ُٗو ٗوَی م چٕٞ

 yüzünü kendi nakkâĢından çevirdin ne acep bir sûretden gönlün ülfetini 

buldu.  

 

 ٍٞٗـ ٕـ حٞ با ياك ٗج  ك ؿّ،  يٖ

 كٝٗـ ؽْٔی ؿك ٝ، گلؿٗـ بل حٞ ٝم



      

 

 

Bu vakit eğer senin dostların sana zıt olursa ve senden a‟râz edip ve sana 

husumete ve düĢmanlığa baĢlarlarsa -gelecek beyite merhundur-  

 

 

 ٍـ پيلٝم ٖٓ كٝم ٗي :بگٞ حٞ

 ٍـ  ٓلٝم ٍـ، ؽٞ ىج كلؿ  آٗچٜ

 

agâh ol! Söyle ki benim günüm âlî oldu. O nesne ki kıyâmet günü olmak 

istedi, bugün oldu. Çünkü kıyâmetde yarın birbirinden cüdâ olacakdır. Dünyada 

oldu, diye söyle ve aslâ esef etme. Kalallah-u Teâlâ “  ُبِؼٍَْٔ بؼَُُْْْٖٜ يَْٞٓئَِقٍ  ُ ُْاَؽَِِّٓا َ 

”   ُْٔخُوَّيَٖٖ  َُّا ِ  وٌّٝ ػَـُ
23

 

 

 ىل   يٖ  َٛ گَخ٘ـ ٖٓ ٕ ّـ

 ٓل  پيَيٖ ٍـ ػيٖ هيآج حا

 

Bu sarây-ı dünyanın ehli bana zıt oldu. Tâ kıyâmet günü bana Ģimdi 

mukaddem-i nakd-i hâlloldu.  

 

 بلََّ ؽٞؿ كٝمگاك آٌٜٗ  م پيٌ

 آٝكّ پايإ بٜ  يَإ با ػٔل

Ondan o hâle düĢen bana zâhir oldu ki kendi vaktimi onlarla izâa‟ ederim. 

Ve ömrümü onlar ile encâma götürürüm. Beyit-i âtiye merhundur.  

 

 بـُّ بؾليـٙ ٓؼيٞبِ  ًاُۀ

 ٍـّ ٝ هق پگٜ ػيبٌ ًن ٌٍل

Ayıplı meta‟ olmuĢ olurum. Rabbim‟e Ģükür olsun ki erken bu hâle vâkıf 

oldum.  

                                                 
23

 Dostlar o gün birbirlerine düĢmandırlar, müstesnâ ancak müttekîler.(Zuhruf/67) 



      

 

 

 

 ٍـی ىلٓايٜ ؿىج، ًن إٓ،  م پيٌ

 آٓـی بيلٕٝ ٓؼيٞب ػاهبج،

Ondan evvel ki elden sermâye giderdi. Sonra ma‟yûb-ı meta‟ zâhir olurdu.  

 

 ٗييب  ی ككخٜ، ػٔل ككخٜ، ٓاٍ

 ٓؼيب ًاُۀ پی ؿ ؿٙ صإ ٝ ٓاٍ

Sonra görürdüm ki mâl gitmiĢ, ömür gitmiĢ. Ey yâslı pâk kimse ve dahi bir 

ayıplı meta‟ için mâl ve cân fedâ olmuĢ.  

 

 بيخـّ هِبی مكّ  ،ؿ ؿّ كؽج

 ٓيَـّ ؽاٜٗ ىٞی ٍاؿ ٕ ٍاؿ

A‟lî metâı‟mı vermiĢ olduğum hâlde kalb-i altın almıĢ olurdum. Ve böyle 

aldanmıĢ olurdum. Ve sevinerek hâne tarafına giderdim ve ziyânımı bilmez idim.  

 

 ًٕ٘ٞ ٍـ پيـ  هِبيٌ ًايٖ ٌٍل

 كنٕٝ بگُقٍخی ػٔل آٌٜٗ  م پيٌ

Allah Teâlâ‟ya Ģükür olsun ki bu kalbi altın gibi olan yârân-ı dünyânın 

mâhiyeti bana ma‟lûm oldu. Ondan evvel ki ömür ziyâde geçmiĢdi. Ya‟nî ömrüm 

çok geçmezden anladım, demekdir.  

 

 گلؿْٗ ؿك کٕ٘ٞ حا ٓاٗـی هِب

 ًلؿْٗ ٕايغ ػٔل بٞؿی عيق

 

(108b) O kalb-i altın gibi olan yâran benim boynum üzerine mevte dek 

kalırdı. Sonra benim ümmetimi zâyi etdiğimi benim hayfım ve ah eylemekliğim 

olurdu. Elhamdülillah ki evvel beni terk etdiler ve ömrüm onlarla telef olmadı, 

diyerek hamd ve Ģükr eyle buyururlar. 



      

 

 

 

 ٗٔٞؿ كٝ  ٝ بیهَ حل پگٜ چٕٞ

 مٝؿ مٝؿ ٖٓ ٝ ًَْ ك  ؽٞؿ پای

Çünkü ziyâde erken kalbliği onun bana yüz gösterdi. Kendi ayağımı ondan 

tez tez geri çekerim, diye hamd eyle. “bekâ” evvel varken ma‟nâsınadır. 

 

 ً٘ـ پيـ  ؿٍٔ٘ی چٕٞ حٞ، ياك

 ِـ ٝ كٍي گلّ   مٗـ بيلٕٝ  ٝ عو

Senin dostunun çünkü düĢmanlığı peydâ eyleye, onun uyuz gibi olân kini ve 

hasedi taĢra vura. “Kin” burada uyuz ma‟nâsınadır. Kin ve hased eğerçi kalbdedir. 

Velâkin teksir etdiğinde insânın yüzüne vurur ve zâhir olur. Uyuz illeti dahi 

içeridedir. Kâhice taĢra vurur. Bu cihetle Hazret-i Mevlâna kuddise sırrahu kîni ve 

hasedi uyuza teĢbiye buyurdular. 

 

 ٌٖٓ  كـإ  ٝ  ػل ٓ إٓ  م حٞ

 ٌٖٓ ٗاؿ ٕ ٝ  بِٜ ك  ؽٞيَخٖ

Sen onun o i‟râzından feryâd ve Ģikâyet eyleme. Belki bâĢından bir belâ-yı 

azîm def‟ olduğuna Ģükür ile vâki‟ hâl budur. Kendini ahmak ve câhil edip eyvâh 

gitdi yârim elimden deme.  

 

 ًٖ بؾٌ ٗإ ٝ، ًٖ عن ٌٍل بٌِٜ

 ًٜٖ  ٝ صٞ ٍ ؿك ٗگَخی ًٜ

Belki seni terki için Mevlâ‟ya Ģükür eyle. Ve fukaraya ekmek tasadduk eyle. 

Zîrâ onun çuvâl ülfetinde köhne olmadın.  

 

 آٓـی بيلٕٝ مٝؿ صٞ ٌُ  م

 ىلٓـی ّـم ياك بضٞئی حا



      

 

 

O sûi„ karînin ülfeti çuvalından tez taĢra geldin. Agâh ol! Ebedî bir yâr-ı 

sadık iste. Murâd-ı hüsn karîndir.  

 

 

 

 حٞ ٓلگِ  م بؼـ ًٜ ياكی، ٗامٗيٖ

 حٞ ىٜ گلؿؿ  ٝ ياكی كٍخۀ

O yâr-ı sâdık dediğim bir yârdır ki senin mevtinden sonra onun 

muhabbetinin ayıplığı üç kat olur. Ve rûz-ı kıyâmetde senden kaçmaz.  

 

 ككيغ ٍاِٙ  بٞؿ، ىِٚإ ٓگل إٓ

 ٍليغ ٝ ىِٚإ ٓوبٍٞ بٞؿ يا

Ülfet edecek yâr Allah-u teâladır. Yâhud Mevlâ‟nın makbulü ve Ģefâat 

edicisidir. Murâd enbiyâ-yı azâm ve evliyâ-yı Kirâm‟dır. ĠĢte bunlar ile ins ve ülfet 

eyle, demekdir.  

 

 ؿؿَ ٝ آٍٞب م حٞ باٍی كىخٜ

  صَ  م پيٌ ػيإ ؿيـی  ٝ ػنّ 

Mürâi„den ve hilekârdan kalb-zenden kurtuldun ve onun seni mağrur 

etmesini ve aldamasını mevtden evvel gördün. Çok Ģükür ve hamd eyle.  

 

 صٜإ ؿك حٞ با ؽِن صلای  يٖ

 ٜٗإ آٓـ مك گ٘ش بـ ٗی، گل

Dünya yâranının ziyânını beyân buyurdularsa düĢmânın menfaatinin 

beyânına Ģüru‟ edip buyururlar ki; (109a) bu halkın sana cefâsı dünyada eğer bilirsen 

gizli bir altın hazinesi geldi. Gerçi zâhir ia‟dânın cefâsı Ģekil görünürse de menkuldür 

ki Hasan-ı Basri radi anha el-bârînin bir düĢmanı varmıĢ. Ve kendine çok cefâ 

edermiĢ. Fevt oldukda azîm teessüf etmiĢler ve baka kalmıĢlar. Hikmetinden sû„al 

olundukda “Ben ondan fâi„de„-yi azime görürdüm” diye cevâp vermiĢler. 



      

 

 

 

 ً٘ـ ؽٞ بـَ چ٘يٖ حٞ با ك  ؽِن

 ً٘ـ ىٞ مإٓ كٝ ٗاچاك ك  حٞ حا

Senin düĢmanların halkı sana beddua ederler. Ve herkesi sana menku‟l 

ederler. Zîrâ seni dâima zemmetmekle halkı senden tenkîr edip yanına gelmez 

ederler. Tâ ki seni nâ-çâr Hakk tarafına ittirirler. Bu vecihle düĢmanın fî-el-hakîkat 

dostun olmuĢ olur.  

 

 ٍإ صِٜٔ آؽل ًاٗـك ؿ ٕ، يويٖ  يٖ

 ىلًَإ ٝ ػـٝ ٝ گلؿٗـ ؽْْ

Bunu yakîn bil ki encâmında o dostlarının cümlesi sana düĢmân olurlar. Fî 

el-vaka‟ insan ahirete gittiğinde çok olur ki ahbâbatı düĢmân olup zemmederler. 

“SerkeĢ” bu makâmda “adüv” demekdir.  

 

 ُغـ  ٗـك كـإ با بٔاٗی حٞ

  عـ  م ؽٞ ٗإ كلؿ حقكٗی لا

Sen kabirde onların ağusundan için nâle ve figân ile kalırsın. Cenâb-ı 

Hakk‟dan “Beni yalnız koyma” diye isteyici olduğun hâlde  

 

 ِـ م بٜ صلايج  ی  ٝ كيإ ػٜ

 باهيإ ػٜـ حٞىج ؿ ؿ م ْٛ

bundan sonra Cenâb-ı Hakk‟a münâcâat Ģüru‟ edip buyururlar ki; ey Mevlâ 

senin kuluna cefâ etmekliğin ashab-ı vefânın vefâya taahhüd edip vefâ etmesinden 

iyidir. Niteki “darb el-habîb zibeyb” demiĢlerdir. Dahi bâkîlerin Ģehid gibi vefâsı 

senin ihsânındandır. Eğer sen murâd etmezsen kimse bir ferde vefâya kâdir değildir.  

 

 ؿ ك  ٗباك  ی ؽٞؿ ػوَ  م بَ٘ٞ

 ىپاك الله  كٓ بٜ ك  ؽٞؿ گ٘ـّ



      

 

 

Ey ambar sahibi kendi aklından dinle. Zîrâ sana aklın der ki “kendi 

buğdayını arz-ı Hakk‟a ısmar” ki ya‟nî akıl “mâlını Allah Teâlâ‟nın yoluna harceyle” 

diye söyler demekdir. Ama nefs-i emmâre koymaz ki sarf edesin. 

 

 ٍپٌ  م ٝ ؿمؿ م  ئٖ ٍٞؿ حا

 بٌٌ مٝحل ؿيٞچٜ با ك  ؿيٞ

Senin buğdayın hırsızdan ve dahi bitten emîn olsun. Ve bu Ģeytân ki seni 

tasaddukdan men‟ eder. Onu sülük gibi nâfi‟ mücahede ile tez öldür ya‟nî sözünü 

kabûl etme, demekdir.   

 

 كول م ؿّ ٛل حلىاٗـث ٛٔی ًاٝ

 ّول ٗلّٙ  ی ًٖ ّيـ ًبٌٌ ٛٔچٞ

Ġblis seni her an fakirden ihâfa eder. Kalallahu Teâlâ “ ُلْوَْل  يؼَِـًُُُْ ُٕ َُيََّْٚا َ    

” (eĢĢeytânü yeud küm el fakîr)
24

 sen ey erkek çakr! O deve keklik gibi ola ve i‟dam 

ile ve alâ o seni saydeder. Sonra sana büyük hakaret olur. (109b) Görmez misin?  

 

 ًآياك ٝ ػنين ىِٚاٗی بام

 ٌٍاك ًبٌج ً٘ـ گل باٍـ ٗ٘گ

Murâdı kendine yâr olan pâdiĢâhın doğanı ona âr olur ki keklik onu sayd 

ede. Ya‟ni insana ayıpdır ki Ģeytâna mağlup ola, demekdir.  

 

 ًاٍج ٝػٜ حؾْ ٝ ًلؿ ّٝيج بو

 ٗـ ٍج ىٞؿی بـُ ٍٞكٙ مٓيَ٘إ چٕٞ

Çok bu bâbâ evlâdına vasiyet eyledi. Ve tohum-ı va‟azı mezra‟a„-yı 

kalplerine ekdi. Ve lâkin onların mezra‟a„-yı kalplerinin arzı tozlu ve çorakdı. Bir 

fâi„de tutmadı. Va‟az tohumu bir ekin bitirmedi. Zîrâ ayn-ı sâbite fâsid olunca pendin 

fâi„desi olmaz.  

                                                 
24

 … ġeytan sizi fakirlikle korkutub çirkin çirkin Ģeylere teĢvık ediyor. (Bakara/268) 



      

 

 

 

 ؿ ػيٜ ّـ بٞؿ ك  ٗاّظ چٜ گل

 ٝ ػيٜ ببايـ  فٗی ك  پ٘ـ

Gerçi nâsuh vâi‟z için yüz da‟vet olur. Lâkin nasîhat için o nasîhati hıfzedici 

bir kulâk gerekdir. Vâlâ nâsihin nashi abes olur.  

 

 ٓيـٛی پ٘ـً حِٚيق ّـ بٜ حٞ

 حُٜی پِٜٞ ٓيٌ٘ـ پ٘ـث م  ٝ

Sen çok melâmiyetle ona nasîhat verirsin. O senin nasîhatinden yanını boĢ 

eyler ve onu kabûl etmez.  

 

 كَؿ ٝ  ىخين م ٗآيخٔغ ًو يي

 ً٘ـ ػاصن ك  گٞي٘ـٙ ًو ّـ

Ġ‟nâdından ve reddinden için bir dinlemeyici yüz nâsih-i günîdeyi â‟ciz eyler 

ve nasuhdan ferâgat edici eyler.  

 

 حل ُٜضٜ ؽًٞ ٝ حل ٗاّظ  ٗبيا م

 عضل ؿك ؿَٓإ گلكج ًٜ بٞؿ؟ ًی

Enbiyâ-yı a‟zâmdan ziyâde nasihat edici ve dahi vechî ziyâde sabîh kim 

olur? Zîrâ onların nefsi hücre-i tee„ssîr eyledi.  

 

 آٓـٗـ ًاك ؿك کٞٙ ٝ ى٘گ مآٗچٜ

 ب٘ـ بگَاؿٙ ك  بؾج بـ َٗـ ٓی

Ol nesneden için ki Enbiyâ‟nın emrinden dağ ve taĢ iĢe geldiler. Lâkin 

Enbiyâ‟nın nasihinden Ģakînin bendi açılmadı.  

 

 ٖٓ ٝ ٓا بـٍُإ ًٜ ؿُٜا آٗچ٘إ

رـُّ  بَ ٍـ ٗؼخَإ ٍَ  هيٞةً   َ



      

 

 

Ancılayın gönüller ki onların iĢi biz ve ben diye iftihâr etmekdir. Kurân-ı 

Kerîm‟de onların vasfı “  َ  ْٝ ةهيََْٞ ٍَـُّ َ   ”(bel eĢeddü kasveh)
25

dir. Kalallah-u Teâlâ fî-

hak benî isrâi„l “ ْٝ  َ  كَةِ ًَاُْغطَِا ك٠ََِٜ ُيَِفاٰ  بؼَْـِ ِْٖٓ هُُِٞبٌُُْْ هيَجَْ رَُّْ ةً هيََْٞ ٍَـُّ َ  ”
26

 ma‟nâsı 

bu kader-i tevhide delâlet eder. Ayet-i ilâhiyeyi ve hazret-i Musâ‟nın aleyhisselâm 

nübüvvetine delâlet eden mu‟cize-yi bâhireyi görüp ve müĢahade etdikden sonra 

sizin kalpleriniz yine kasvet-i muttasıf oldu. Böyle olunca bu kulûb kasvetden taĢ 

gibidir. Belki kasvet ve Ģiddet yönünden eĢidir, demekdir. Na‟t vasf ma‟nâsınadır.  

 

 ؽِوإ، ؿ ؿِ  ٛٔچٕٞ ٗييج هابِيج بل ٓٞهٞف  ٝ هـكث ٝ عن ػٚای آٌٜٗ بيإ

 عن ّلج ػٚا .عاؿد هابِيج ٝ  ىج هـيْ عن ػٚای کٜ ميل  هابِيخبايـ، ك  إٓ ًٜ

 باٍـ ٓغاٍ عـٝد ٜٗ  گل ٝ ٗباٍـ عاؿد ٓٞهٞف  هـيْ ٝ ٓؾِٞم، ّلج هابِيج ٝ  ىج

 

Burası onun beyânındadır ki Allah Teâlâ‟nın ihsânı ve kudretinin bir emre 

ta‟alluku kabiliyete mevkuf değildir. Halkın ihsânı ve kudreti kabiliyete mevkuf 

olduğu gibi zîrâ nâsın ihsânında ve kudretinin bir Ģeye ta‟allukda o nesne isti‟dâd 

lâzımdır. (110a) Meselâ kılıçcı demirden kılıç yapar. Lâkin demir kılıç olmaya 

kâbildir ve ağaçdan kılıç yapmaya her ne kadar üstâd-ı kâmil olsa kâdir değildir. Zîrâ 

ağaçda kılıç olmaya isti‟dâd yokdur. Ama kudret-i ilâhiye âdeme teallük eder. 

Ġsti‟dâd yokken ve âdem dahi vücud bulur. Kâlallahu Teâlâ “  ٍيَئًْا فَِٓ   كََ ؿَ  ُٙٓ ْٓلُ َ  ََّٗٔٓا ِ 

 ْٕ ُٕ كيٌََُٞ ًُْٖ َُُٚ ٍَ يوَُٞ َ ”
27

 ma‟nâsı ancak bizim hâl ve Ģânımız bir Ģeye onun olmasını 

murâd eylediğimizde ona “ًُٖ”
28

 diye emreylemekdir. Ve baĢka bir mâdde ve alet 

lâzım değildir. O Ģey dahi her ne ise derâkab olur. Zîrâ a‟tâyi ilahi kadîmdir. Ve 

isti‟dâd-ı hâdisdir. Ve dahi ihsân sıfat-ı ilâhîdir. Ve isti‟dâd-ı mahlûk-ı Hüdâ‟dır. Ve 

dahi kadîm hadise mevkuf olmaz. Eğer olaydı o hâdise mahâl olurdu. Zîrâ o hâdise 

hadûs ile muttasıf olmayıp kadimi lâzım gelirdi. Ve kadîm ona mevkuf olunca o 

                                                 
25

 …katılaĢtı…(Bakara/74) 
26

 Sonra bunun arkasından kalbleriniz katılaĢtı, Ģimdi onlar taĢlar gibi hattâ daha 

duygusuz…(Bakara/74) 
27

 Onun emri bir Ģeyi murad edince ona sâde ol demektir, o oluverir. (Yasin/82)  

 
28

 “ol!”  



      

 

 

hâdis dahi elbette o kadîm ile bulunurdu. Bu sûretde cihânda hâdise kalmazdı. Bu ise 

bâtıldır. Bilbedâhe görürüz ki nice hâdiseler dünyada mevcuddur.  

 

 ٓبـُييج ػٚای ؿٍ، إٓ چاكۀ

 ٗييج ٍلٗ هابِيج ك ،  ٝ ؿ ؿِ 

Böyle kasvetle muttasıf kalbin çâresi tebdil ve tasrife kâdir Allah Teâlâ‟nın 

ihsânıdır. Eğer murâd buyurursa o kasveti mülâyemet tebdil eder. Her ne kadar o 

kalbin salahı kabiliyeti yoksa da zîrâ Allah Teâlâ Hazretleri‟nin ihsânına isti‟dâd Ģart 

ve lâzım değildir. Ġsti‟dâdsız dahi verir. Eğer felâsefe isti‟dâdsız veremez, demiĢlerse 

de lâkin isti‟dâd geldiğinde vermemek istemez. Zîrâ vermese necl lâzım gelir, derler. 

Bu mezhep bâtıldır.  

 

  ٝىج ؿ ؿِ  هابِيج ٍلٗ بٌِٜ

 پٞىج ٛيج هابِيج ٝ، ُبّ  ؿ ؿ،

Belki kâbiliyetin Ģartı onun vermesi ve ihsânıdır. Ya‟ni isti‟dâd mahluğudur. 

Dilediği anda yaradır ve verir demekdir. Görmez misin devlet-i a‟lîye-i Osmâniye‟de 

nice nâ-kâbil ve nâ-müstei‟dler kâra gelmiĢlerdir. Devletin vergisinde kâbiliyet Ģart 

olmayınca Allah Teâlâ‟nın a‟tasına kâbiliyeti Ģart etmek a‟zîm hamâkatdir. Ġhsân-ı 

ilâhi lebdir ve isti‟dâd post makâmındadır. Post lebin mahsûlüdür. Ve i‟tibâr lebedir 

posta değildir. Sen hemen kâbil ol ve nâ-kâbil ol. Oraya nazar etmeyip Mevlâ‟dan 

iste demeyi irade buyururlar.  

 

 

 ٍـٙ رؼبإ ػْا ك  ٓٞىی  يٌٜ٘

 ٍـٙ كؽَإ ًلٌ ؽٞكٍيـی ٛٔچٞ

 

(110b) Bundan sonra kabiliyet Ģart olmadığına misâl-i îrâd ederek 

buyururlar ki buna Musâ aleyhisselâm‟ın a‟sâsı ejderhâ olurdu. A‟sâda hayye-i azîme 

olmakda isti‟dâd varmıydı? Ve dahi güneĢ gibi yed-i Ģerîfleri parlayıcıydı. Ve ziyası 



      

 

 

zulmet-i Ģeb-i izale ederdi. Elde böyle lemâ‟ne-yi isti‟dâd varmıdır? ĠĢte isti‟dâdsız 

a‟sâyı hayye ve eli güneĢ eyledi. Fehm olundu ki a‟tâ-yı Hak‟da kâbiliyet lâzım 

değilmiĢ.  

 

  ٗبيا ٓؼضن ثِ  ٛن ك ٕ ّـ

 ٓا ػوَ ٝ ٕٔيل ؿك ٗگ٘ضـ ًإ

Bundan sonra ey derviĢ bil ki nice yüz bin Enbiyâ‟nın aleyhimesselâm 

mu‟cizât-ı bâhirâtı ki bizim kalbimize ve aklımıza sığmaz. Onların isti‟dâdı 

varmıydı? Belki isti‟dâdsız Allah Teâlâ onların cümlesini iyâde-i peygamberânda 

yaratmıĢdır.  

 

 

 ؽـ ىج حْليقِ   ىباب،  م ٗييج

 ؟ ًضاىج  م هابِيج ك  ٗييخٜا

Bu mu‟cizât esbâbdan değildir. Belki Mevlâ‟nın halkî ve tasrîfidir. Zîrâ 

adamlara kâbiliyet kandendir?  

 

ِٗ  گل هابِی،  بـُی عن كؼَ ٍل

 ٗآـی ٛيخی بٜ ٓؼـٝٓی ٛيچ

Kabiliyet eğer fi‟l-i Hakk‟ın Ģartı olaydı aslâ bir ma‟dûm vücuda gelmezdi. 

Zîrâ a‟demde vücuda kâbiliyet yokdur.  

 

 ٗلُم ٝ  ىباب ٝ بٜ٘اؿ ى٘خی

 حخن  مكم  يٖ ميل ك ، ٗاُبإ

Allah Teâlâ her nesnenin husûlüne bir yol koydu ve sebepler vuzu‟ etdi. 

Tâlip olanlar bu mai„ duvak tahtında o matlûba o sebepden yol bulsunlar için. 

“tutuk” gelinlerin yüzüne örttükleri nesnenin adıdır. Bu makâmda “felek” murâd 

olunur.  

 



      

 

 

 كٝؿ ى٘ج بل  عٞ ٍ بيَخل

 ٍٞؿ ى٘ج ؽاكم هـكث گاٙ

Ekseri ahvâl â‟dat ve sünnet üzerine cârîdir. Ba‟zı kere kudret-i Hakk â‟deti 

hark edici olur. Ve hilâf-ı â‟dat o Ģey vücûda gelir. Ġsâ aleyhisselâm‟ın bâbâsız 

vücûda geldiği gibi. 

 

 ٓنٙ با ٜٗاؿٙ ػاؿث ٝ ى٘ج

 ٓؼضنٙ ػاؿث ؽلم ًلؿٙ بام

Vacib-i Teâla hazretleri halâvetli olarak matlûba vuslat için sünnet ve â‟det 

koymuĢdur. O sünnetle herkes maksûduna vâsıl olur. Dahi mu‟cize„-i enbiyâ o â‟deti 

hark edip sebeb-i teĢebbüs yokken vücûd bulur. Meselâ peygamberimiz Muhammed 

Mustâfa sallallahu teâla aleyhi vessellem hazretlerinin mübarek parmakları arasından 

su icrâ buyurdukları gibi. ĠĢte bu suyun esâbi‟ beynlerinden cereyânına zâhirde bir 

sebep yokdur.  

 

 ٗييج ٍّٓٞٞ ٓا بٜ ػنّ  گل ىبب، بی

 ٗييج ٓؼنٍٝ ىبب ػنٍ  م هـكث

Sebepsiz eğer i‟zzet bize vâsıl olmuĢ değilse ve indellah makbûl olmaya 

mücâhede-yi nefs lâzım ise ki ekseri evliyâ„ullah derece„-i velâyeti mücâhede ile 

bulmuĢlardır. Kudret-i ilâhiye sebeb-i ref‟ edip belâ mücâhede makâm-ı velâyete 

(111a) îsâl etmiĢdir. Böyle olması delâlet eder ki Cenâb-ı Hakk sebepsiz iĢ etmeye 

dahi kâdirmiĢ.  

پلَ بيلٕٝ ىبب، گلكخاك  ی َٓ 

 ٓبل ٖٛ ٓيبب، إٓ ػنٍ ُيي

 Ey sebebe kalbini rabt eden sebepden taĢra uçma. Ve dâi„mâ sebebe 

temessükden hâlî olma. Lâkin o müsebbibin sebebi azledip bilâ sebep bir iĢi 

yapmasından dahi zannını eyletme ve yapar diye zanneyle.  

 

 



      

 

 

 آٝكؿ ٓيبب إٓ ؽٞ ٛـ چٜ ٛل

 ؿكَؿ بل ىببٜا ِٓٚن، هـكث

Zîrâ sebebin halikı olan Mevlâ sebepsiz her ne dilerse vücûda getirir. Allah 

Teâlâ‟nın kudret-i mutlakâsı esbâbı yırtar görmez misin? Ġsâ aleyhisselâm çamurdan 

kuĢ sûreti yapıp içine üfleyip ba‟sûnallah kuĢ olup uçardı. Niteki Kurân-ı Kerim‟de 

iki mevzu‟da beyân olunmuĢdur.  

 

 ٗلاؿ ك ٗـ ىبب بل  ؿِب ُيي

 ٓل ؿ صُيخٖ ٗاُبی بـ ٗـ حا

Lâkin ekserî o Ģeyi„n husûlünü sebep üzerine sürer ve sebep ile vücûda 

getirir. Hatta bir tâlip murâdını aramayı bile. Ve murâdının sebebine yapıĢa. “Nefâd” 

bu makâmda “husûl” ma‟nâsınadır.  

 

 ؟ ٓليـ صٞيـ كٙ چٜ ٗبٞؿ، ىبب چٕٞ

 پـيـ آيـ ٓی ك ٙ ؿك ىبب پو

Çünkü Vacib-i Teâlâ sebeb-i vuzu‟ etmeyeydi murâd edici adam 

maksûdunun husûlüne ne yol gitmeyi tâlip olsun. Böyle olunca sebep yolda zâhir 

gerekdir. Yahut sebebi görmek gerekdir ki sebebe doğru gide. “Bedîd” bâ‟sı 

kelimeden olarak “zâhir” ma‟nâsınadır. Bu sûretde bâ-yı müteveccihe ile isim olur. 

Yahût bâ‟sı zâi„d olarak “dîd” fi‟l-i mâzidir “gördü” ma‟nâsınadır.  

 

 ٛاىج پلؿٙ ٗظلٛا بل ىببٜا  يٖ

 ىن ىج ك  ّ٘ؼٌ ؿيـ ك ٛل ٜٗ ًٜ

Bu sebepler nazarlara perdelerdir. Zîrâ her görücü Cenâb-ı Hakk‟ın sana‟tını 

müĢahedeye lâyık değildir. Belki sebebi görmeye münâsipdir. Binâberîn her yola 

esbâb ve sun‟ olunmuĢdur.  

 

 

 



      

 

 

 ًُٖ ىٞك ػ ىبب بايـ  ی ؿيـٙ

 بُٖ ٝ بيؼ  م ً٘ـَ بلَ ك  عضب حا

Sebebi delk edici bir göz lâzımdır. Hatta hicâpları kökünden ve dibinden 

kopar.  

 

 لآٌإ  ٗـك بي٘ـ ٓيبب حا

 ؿًإ  ًيابِ  ٝ صٜـ بي٘ـ ٛلمٙ

Hatta müsebbibi lâ-mekânda göresin ve esbâbın halkı Mevlâ olduğunu 

bilesin. Ve esbâb Hakk‟ın ruhsatıyla kârgir olduğunu anlayasın. Ba‟de sa‟yeyi ve 

esbâbı ve dükkânı abes bilesin. Yahut “bilirsin” demekdir.  

 

 ٍل ٝ ؽيل ٛل ٓيلىـ ٓيبب  م

  رل ك  ٝىاي٘ ٝ  ىباب ٗييج

Her hayır ve Ģer müsebbib-i Hakîkiden eriĢir esbâb ve vasıtâya. Ey bâbâ 

hiçbir Ģey değildir.  

 ٍٙاٛل  بل ٓ٘ؼوـ ؽياٍ صن

 گاٙ چ٘ـ ؿلِج ؿٝك بٔاٗـ حا

 

(111b) Ulu yolda akideci ve tecessüm edici hayâlin gayrı değildir. Ve böyle 

sebebe rabt olması Ģundan içindir ki bu gaflet devri âlem-i ilâhide ne mikdârsa o 

vakte dek bu âlem ve bu gaflet kalsın. 

 

 ًلؿ  ٍاكث ك   ُيلاّ ػِيٜ صبلئيَ ًٜ  ُيلاّ ػِيٜ آؿّ صيْ ؽِوجِ   بخـ ی ؿك

 بلگيل َٓج َٓج ٗٞ عی ٛل  م كٝ يخی بٜ ٝ بلگيل ؽاى َٓخی  مٓيٖ  يٖ  م بلٝ ًٜ

Burası onun beyânındadır ki Âdem aleyhisselâm‟ın cism-i Ģerîfinin 

yaradılmasının ibtidasından Cibrîl aleyhisselâm‟a Hak Teâlâ‟dan emir geldi ki “yürü 

arzdan bir avuç toprak tut ve filân yere ilet”. Ve dahi bir gayrı rivâyetde geldi ki “her 

tarafdan bir avuç toprak tut ve yine filân yere ilet” ki o yer Tâi„fle Mekke‟nin 



      

 

 

mâbeyniymiĢ, diye ba‟zı mahalde yazmıĢlardır.  

 

 بَل  يضاؿِ  ؽٞ ىج ّاٗغ چٌٜٞٗ

 ٍل ٝ ؽيل  بخلای بل ی  م

Çünkü Allah-u Teâlâ beĢer nevi‟nin icâdını murâd eyledi. Hayır ve Ģer 

imtihânı için  

 

 كٝ :كلٓٞؿ ك  ّـم صبلئيَ

 گلٝ بيخإ مٓيٖ  م ؽاًی َٓج

sıdk ve emânet ile mevsûf hazret-i Cibrîl‟e Allah-u Teâla buyurdu ki; yürü 

zeminden bir avuç türâb rehin al sonra yine zemine reddederiz.  

 

 مٓيٖ بل بيآـ ٝ بيج ٓيإ  ٝ

  ُؼأُيٖ كَبّ   ٓل گن كؿ حا

Cibrîl-i Emîn bu hizmet için kemer-beste oldu ki Mevlâ‟nın emrini yerine 

getire. Ve zemîne dek geldi. 

 

 ٓٞحٔل إٓ بلُؿ ؽاى ىٞی ؿىج

 عقك ٍـ ٝ ًَيـ ؿك ك  ؽٞؿ ؽاى

Onu o emre imtisâl edici Zât türâb semtine iletdi. Hâkin kendini çekdi. Ve 

hazır edici oldu. “Mütemmir” emir ediciye derler. “Hazer” hâ‟nın fethiyle ve zal‟ın 



      

 

 

kesriyle sıfat-ı müĢebbehedir. “Sakınıcı” ma‟nâsınadır.  

 

 ًلؿ لابٜ ٝ ؽاى بگَاؿ مبإ پو

 كلؿ ؽلام علٓج بل ی ًن

Cibrîl-i Emîn hâkî onu uzadınca hâk dilini açdı ve Cibrîl‟e yalvarmak 

eyledi. Öyle diyerek ki ferdiyet ile muttasıf olan Hallâk‟ın ululuğuna ihtirâmâ –beyit-

i âtîye merhundur-  

 

 بلُٝ، ٝ، گٞ ٖٓ حلىِ 

 كؽٌ ؽ٘گ ػ٘إ ٖٓ  م حاب مٝؿ ببؾٌ صاْٗ

yâ Cibril beni terk eyle ve yanımdan git. Ve benim cânımı bana bağıĢla ve 

yürü benden boz atının dizginini çevir. Ve bu “haneg” hâ-yı mua‟ccemenin kesriyle 

boz ata derler. “RahĢ” râ‟nın fethiyle ve hâ‟nın sükûnuyla mutlaka “at” nevi‟ne 

denir. “Hânek” gerçi “boz at” demekdir. Velâkin “rahĢ” muzaâf olmakla tecrid-i 

kâidesine gidilip “haneg”den fakat “boz” murâd olmak üzerine Ģerh olundu. Tecrid 

bir kelimenin ma‟nâsının ba‟zısını tasdik ve ba‟zısını ibkâya derler. 

 

 ؽٚل ٝ حٌِيق ًَاًَٜای ؿك

 ٓبل ؽٞؿ با ٓل ، َِٛ الله بٜل

(112a) Teklîf-i ilâhiye çekmeye ve mahûf o emre getirmeye, Allah 

Teâlâ‟nın rızası için beni terk eyle. Ve benden türâb alıp iletme, dedi.  

 

 



      

 

 

 بلگنيـ عوج ًٜ ُٚلی إٓ بٜل

َّ  ُٞط ػِْ حٞ بل ًلؿ  پـيـ ً

O Lutf-u Bârî hakkı için ki Allah Teâlâ seni ihtiyâr etdi. Ve dahi senin 

üzerine levh-i mahfûzun ilmini aĢikâre eyledi. Ve seni serâir-i ilâhîyesine vâkıf 

eyledi. –Beyit-i âtîye merhundur-  

 

 آٓـی ٓؼِْ ك  ٓلايي حا

 آٓـی ٌِْٓ عن با ؿ ئٔا

Sera‟biyeye vukuf sebebiyle meleklere hoca geldin. Dâi„mâ Allah Teâlâ‟ya 

kelâm edici geldin. Ve karabet-i tâmah tahsîl etdin.  

 

 بـُٕ ؽٞ ٛی  ٗبيا ىليل ًٜ

َـٕ ٗی ٝعيی، صإ عياثِ  حٞ  بَ

Bundan için Enbiyâ-yı Kirâm‟a elçi geldin. Ve Mevlâ onlara vahiy 

getirmeye seni ta‟yîn etdi. Sen vahyin cânının hayatına bâa‟Ģ oldun. Ve dahi seninle 

hayat buldu. Bedenin hayatına sebep değilsin. Bu sûretde ruhdan büyük ve efdal 

oldun.  

 

 إٓ  م ٝؿب كٖيِج ىل كيِج بل

 صإ إٓ حٞ بٞؿ، حٖ عياثِ  ًاٝ

Ondan için senin Ġsrâfîl aleyhisselâm üzerine ululuğun olur ki o tenin 

hayatına sebep olursun. Cana lâyıksın. Ya‟ni sen vahy-i ilâhînin cânının hayatına 



      

 

 

sebepsin.  

 

 بٞؿ حٜ٘ا َٗ ث ّٞكً باٗگ

 بٞؿ يٌخا ؿٍ َٗٞ حٞ ٗلؼ

Ġsrâfil‟in sûru cesedlerin kabirden kalkıp arz-ı mahĢere gitmesine bâa‟Ģ olur. 

Lâkin senin vahy-i Hüdâ‟yı nefhin bî-nazîr olan kulub-u Enbiyâ-yı Azâm‟ın 

büyümesine sebep olur. “yektâbü” mesel demekdir. 

 

 بٞؿ ؿٍ عياثِ  حٖ صإ ٓـن

 بٞؿ كإَ حٞ ؿ ؿِ  ؿ ؿً، م پو

Tenin canının canı kalbin hayatına sebepdir. Böyle olunca senin ihsânın 

ihsânından ziyâdedir. Tenin cânının canından murâd vahy-i ilâhîdir ki ruha hayat 

verir.  

 

 ؿٛـ حٖ كمم ٓيٌائيَ بام

 ؿٛـ كٍٖٝ ؿٍ كمم حٞ ىؼی

Yine Mikâil aleyhisselâm tenin rızkını vermeye mükellidir. Lâkin ya Cibrîl 

senin sa‟y ve himmetin rûĢen ve münevver olan gönle rızık verir. Murâd Enbiyâ‟nın 

kulub-ı sâfiyeleridir.  

 

 ؿيَ ًلؿىج پلُ ًيَ ؿ ؿِ  بٜ  ٝ

 ًيَ بٜ گ٘ضـ ٗٔی حٞ كمم ؿ ؿِ 



      

 

 

Hazret-i Mikâil kile ile vermekle herkesin ettiğini dolu eylemiĢdir. Ama 

senin verdiğin rızık ki vahy-i ilâhîdir. O kileye sığmaz. Bu sûretde Ġsrâfil‟den efdâl 

olduğun gibi Mika„il‟den dahi eĢrefsin, demek istedi.  

 

 ػٚب ٝ هٜل با ػنك ئيَ م ْٛ

 ؿٖب بل كعٔج ىبن چٕٞ بِٜی، حٞ

Ve dahi kahr ve azâb ile muttasıf Azrail‟den sen iyisin, rahmetinin 

gadabının üzerine sâbık olması sebebiyle fî el-vaki‟ Cibrîl-i Emîn melâikenin efdâli 

olduğunda Ģüphe yokdur.  

 

(112b) 

 ٍاٙ حٞ ٝ چٜاكٗـ  يٖ ػلً عآَ

  ٗخباٙ م چٜاكی ٛل بٜخليٖ

ArĢın hâmili bu dört melekdir. Cibrîl dahi bu dörtde dâhildir. Ve sen 

cümlenin Ģâhısın. Ve her dördün agâhlık yönünden ziyâde iyisi sensin, dedi. 

 

 عآلاٌٗ بي٘ی َٛج ٓغَل كٝم

 مٓاٌٗ إٓ َٛج  كَٖ باٍی حٞ ْٛ

MahĢer günü hamillerini arĢın, ya Cibrîl sekiz görürsün. Yine sen o zaman o 

sekiz meleğin efdâli olursun. ĠĢte senin böyle ulu kadrin vardır. Bana merhâmet edip 

benden türâb alma diyerek hayli istirhâm etdi.  

 



      

 

 

 ٓيگلييج ٝ ٓئَلؿ بل ٛٔچ٘يٖ

 چييج ٓوْٞؿ  يٖ ًن  ٝ، ٓيبلؿ بٞی

Buncılayın zemin-i Cibrîl-i Emîn‟in mehasinine ta‟dâd ederdi. Ve ağlardı. 

Zîrâ  türâb almakdan murâd nedir? Ondan râyha iletirdi. Ve bir âdem-i mükellef halk 

olunacağını hissederdi.  

 

 صبلئيَ بـُ عيا ٝ ٍلّ ٓؼـٕ

 ىبيَ ٝی بل ىٞگ٘ـٛا إٓ بيج

Cibril-i Emîn hayânın ma‟deni Hazret-i Osmân radiyallahu anh gibi zeminin 

bu and vermesi ve böyle istirhâmı Cibrîl üzerine türâb almak yolunu bağladı.  

 

 ؿ ؿ ىٞگ٘ـ ٝ ًلؿً لابٜ ًٜ بو

  ُؼباؿ كب يا :گلج ٝ گَج بام

Zemîn ki Cibrîl-i Emîn‟e çok niyâz eyledi. Ve çok andlar verdi. Türâb 

almaksızın geri döndü ve dedi ki “Ey kulların Tanrısı olan Mevlâ!  

 

 ىلىلی ًاكث بٜ ٗبٞؿىخْ ٖٓ

 ؿ ٗاحلی حٞ ككج، مآٗچٜ ُيي

Ben senin emrine imtisâlde mütehayyir ve serseri değildim. Belki der-a‟kâb 

emr ü fermânın her ne ise yerine getirirdim. Lâkin zemîn ile beynimizde vaki‟ olan 

keĢmekeĢ ve mücâdeleye sen vâkıf ve benden âlimsin, diyerek huzur-u Hakk‟da 

böylece niyâz ve tazarru‟ eyledi. 



      

 

 

 بْيل  ی ٌُٛٞ، م ًٜ ٗآی گلج

 ٓييل  م ٓاٗـ بام گلؿٕٝ ٛلج

Yine Cibrîl-i Emîn der ki; ya Râb türâb alacak vakitde bir nâm-ı Ģerîf ile 

bana and verdi ki eflâk-ı seb‟a eğer nâm-ı Ģerîfi dinleseler yürümekden geri 

kalırlardı. “mesîr” masdar mîm‟i olmakla “yürümek” ma‟nâsınadır.  

 

 ؽضَ ٗآج  م گَخْ آٓـ، ٍلْٓ

 گَِ َٓجِ  ٗوَ  ىج آىإ ٜٗ ٝك

Bana hayât geldi. Senin nâm-ı pâkinden mahcûb oldum yoksa bir avuç 

türâbı nakil asândır. Ve bana nispetle bir iĢten değildir, dedi.  

 

 ك   ٓلاى  ی ؿ ؿٙ مٝكی حٞ ًٜ

 ك   كلاى  يٖ بـكّ ٗ٘ـ ًٜ

Ey Mevlâ sen melek nev‟ine kuvvet ve kudret vermiĢsin. O rütbedeki bu 

eflâkı böyle metâneti var iken yırtarlar. ĠĢden midir ki bir mikdâr türâb getire, lakin 

zeminin istirhâmına mebnî ve senin nam-ı bâ-kelime and vermesine mebnî böyle iĢ 

pes-mânde oldu, dedi.  

 

 مٓيٖ كٝی  م کٜ ٓيٌائيَ بٜ آٓـٕ كلٓإ

(113a) 

  ُغن ؽِيلٜ  بٞ  ُبَل ٓباكى صيْ حلحيب ٝ حلًيب صٜج بلؿ ك ؽاى هبٖۀ

  ُيلاّ ػِيٜ آؿّ ٓؼِْٜٔ ٝ  ُِٔي ٓيضٞؿ



      

 

 

Burası çünkü Cibrîl-i Emîn‟in hâli beyân olunduğu vech üzere olduysa 

mertebe-i sâniyede Allâh Teâlâ‟nın Mikâil Aleyhisselâm‟ı zeminden bir avuç türâb 

kabz için göndermesi beyânındadır. Ebu el BiĢr künyesiyle mekni ve Cenâb-ı 

Hakk‟ın halîfesi ve dahi melâike-yi kirâmın tahiyyât için secde olunması ve dahi 

meleklerin malumu Âdem  Aleyhisselâm‟ın cism-i Ģerîfi terkîb ve tertîb için, “ceht” 

bu makâmda “için” ma‟nâsınadır. 

 ميل بٜ حٞ كٝ :ك  ٓيٌاييَ گلج

 ؿُيل ٝی  م كُبا ؿك ؽاًی َٓج

Bundan sonra Vâcib-ül Vücûd melek-i sânî Hazreti Mikâil Aleyhisselam‟a 

buyurdu ki yürü küre-i zemine nâzil ol. Arslân gibi zeminden bir avuç toprak kap. Ve 

filan mevziye ilet.  

 

 ؽاًـ ٕ حا ٍـ ٓيٌائيَ چٌٜٞٗ

 إٓ  م بلُبايـ ًٜ حا  ٝ ًلؿ ؿىج

Çünkü Mikâil Aleyhisselam zemine dek gitdi. Elini uzatdı ki zeminden bir 

kabza türâb ala. “Hâkdân” “toprak mahali” demekdir. Küre-i arz murâd olunur. 

“Ģod” burada “gitdi” ma‟nâsınadır.  

 

 گلين ؿك آٓـ ؿك ٝ ُلميـ ؽاى

 كين  ٍي ٝ ً٘إ لابٜ  ٝ گَج

Zemin titredi ve kaçdı. Ve dahi o zemîn Mikâil‟e yalvarıcı ve gözyaĢı 

dökücü oldu.  

 



      

 

 

  صخٜاؿ ٝ ًلؿ لابٜ ىٞم ٕ، ىيٜ٘

 ؿ ؿ ىٞگ٘ـ ؽٞٗيٌ ىلٍي با

Sînesi sûzân olarak yalvarmak eyledi. Ve yalvarmakda kemâliyle sa‟y etdi. 

Ve dahi kanlı yaĢ dökerek and verdi ki kendinden türâb almaya. 

 

 ٗـيـ بی ُٚيقِ  ينؿ ٕ بٜ ًٜ

 ٓضيـ ػلً عآَ بٌلؿث ًٜ

Öyle diyerek and verdi ki Latîf ve bî-misl olan Cenâb-ı Hakk‟ın hakkı için 

ki seni ulu olan arĢın hâmili etmiĢdir. “Nedîd” mesel ma‟nâsınadır.  

 

 َٓلكی ك  صٜإ  كم م ًيَ

 ٓـلكی حٞ ك  كَٖ حَ٘گإ

Dahi cihânın hilkatının erzağının müserrefi ve nâtarısın. Dahi Hakk 

Teâlâ‟nın ab-ı fazlına teĢne olanlara su vericisin. Ya‟nî herkes fazl-ı ilahîyi  senin 

yüzünden bulurlar, demekdir. “MüĢerref” ifa‟l bâbından ism-i fâil olur ise “nâzar” ve 

“Emîn” ma‟nâsına isti‟mâl olunur. Kezalik “mağruf” dahi ifâ‟l bâbından ism-i fâ‟il 

olup “elini suya daldırıp eliyle su alıcı”ya derler. 

 

  ٍخوام ًيَ  م ٓيٌائيَ مآٌٜٗ

  كحن م ؿك ٍـ ًياٍ ٝ ؿ كؿ

Beyt-i sâbık mısra‟ evveline ta‟lîl olarak buyururlar ki zîrâ Mîkâil lafzı kîl 

lafzından iĢtikâk tutar. Ve dahi Mikâil aleyhisselâm herkesin rızkını ölçücü oldu. 



      

 

 

Ya‟nî herkesin rızkını Mikâil aleyhisselâm‟ın (113b) tarafından tevzi‟ ve taksîm 

olunurlar. “irtizâk” iftiâ‟l bâbından masdar olup “merzûk” olmak ma‟nâsınadır. Bu 

beyitden rızkın mikdârı olduğu ve ziyâde ve noksânı kabûl etmediği müstebân olur.  

 

 ًٖ آم ؿ ٓل  ؿٙ،  ٓاْٗ ًٜ

 ىؾُٖ ٓيگٞيْ آُٞؿ ؽٕٞ ًٜ بيٖ

Bu fezâil-i mezkûreyi sana ihsân eyleyen Zât-ı ġerîfin hakkı için benden 

türâb almakdan beni azâd eyle. Ve beni terk eyle. Zîrâ gör ki sözü kan ile karıĢmıĢ 

söylerim. Sözün hûn-âlûd olması ağlayarak söylemekden kinâyedir.  

 

 ِٓي آٓـ  ُٜ كعْ ٓؼـٕ

 ؟ ٗٔي  ٝ بليٌ مّكی چٕٞ :گلج

Vâcib-i Teâlâ hazretlerinin melek nevi‟ rahmının mui‟dini geldi. Ya‟nî 

Melâike-i Kirâm‟ın Ģefkât ve merhâmeti çokdur, demekdir. Bu cihetle kendine dedi 

ki o yaraya bu tuzu nice dökerim? Zîrâ lâyık ve münasip değildir. Ya‟ni zemînin 

böyle ızdırap hâli varken ondan türâb almakla ızdırabını tâ„kîd etmek münâsip 

değildir, diyerek türâb almakdan Mîkâîl aleyhisselâm fâriğ oldu, demeyi murâd 

ederler. Hasılı kemâl-i merhâmetinden emr-i Bârî‟ye imtisâl Cibrîl gibi ona dahi 

mukaddir olmadı. Bunlar dahi râh-ı Hakk‟a avdet etdiler.  

 

 ؿيٞ  ىج هٜل ٓؼـٕ ٛٔچ٘اٌٜٗ

 ؿليٞ آؿّ ب٘ی  م آٝكؿ بل ًٜ

Nevi‟ meleğin ma‟den-i merhâmet olması ancılayındır ki Ģeytan ma‟den-i 

kahr-ı Hüdâ‟dır. Zîrâ kemâliyle kahr-ı ilahîye mazhar olmuĢdur. Mısra‟-yı evvele 



      

 

 

i‟llet olarak buyururlar ki; zîrâ evlâd-ı âdemden feryâd ve figân getirmeye sebep 

oldu. Ve onları dalâlete ve guvâtaya ilkâ eyledi. Bir kimseyi idlâl ve müdill olmak 

kemâliyle kahr-ı ilahîye mazhar olmaksızın olamaz. Bu sûretde nevi‟ Ģeytan hem dâll 

ve hem medalldir. Böyle olunca ma‟den-i kahr-ı Hakk olması lâzım gelir. “Gariyyu” 

ğayn‟ın kesriyle “feryâd” ma‟nâsınadır.  

 

 كخا  ی ٛيج، ؿٖب بل كعٔج ىبن،

 ؽـ  ّٝقِ  ؿك بٞؿ ؿاُب ُٚق،

Ey Yekt! Rahmetin gadap üzerine sebkati ve fazileti vardır. Zîrâ Cenâb-ı 

Kibriyâ‟nın vasfında lutûf gâlip idi. Ya‟nî Cenâb-ı Hakk‟ın lutfû gadabı üzerine 

sâbık idi demekdir. Niteki hadîs-i Kudsî‟de “sebkat rahmet-i âlinin azâbi” 

buyurulmuĢdur. Böyle olunca melâike-i kîrâmın Ģeytan nevi‟ üzerine fazilet ve Ģerefi 

vardır. Zîrâ melâik-i saffet rahmetin mazharı ve Ģeytanın sıfatı kahr ve gadabın 

mazharı olmuĢlardır. Ba‟zı kimseler Ģeytan nevi‟nin melek nev‟i üzerine faziletine 

zâhib olmuĢlardır. Bu beyit ile Mevlâna kuddise sırrahu onları dahi red buyururlar. 

 

  ٝ ؽٞی لابـُ ؿ كٗـ ب٘ـگإ

  ٝ صٞی آبِ  م پلُ ٌَٜٓاٍإ

Cenâb-ı Hakk‟ın evliyâsı elbette Mevlâ‟nın huyunu (114a) tutarlar. Ve 

merhamet ve Ģefkatleri kahr ve gadaplarına sâbık olur. Ve onların misk kalpleri o 

Hüdâ‟nın ırmağının âbdan doludur.  

 

 ىِٞى هلاٝم عن كىٍٞ إٓ

  ُِٔٞى ؿيٖ ػِی  ُ٘اه :گلج



      

 

 

 

Ehl-i sülûğun rehberi o Hakk‟ın resûlü ki murâd Fahr-i Â‟lem 

Efendimiz‟dir. “  ”(Ennâsü alâ dîni mülügihim)
29

 buyurmuĢdur. 

ĠĢbu hadîs-i Ģerîfin ma‟nâ-yı zâhirisi “nâs padiĢâhlarının huyu ile huylanırlar” 

demekdir. Fî el-vaki‟ padiĢâhları ne mâi„l olur ise nâs ona mâil olurlar. Ve ma‟nâ-yı 

bâtınisi dahi evliyâ„ullah kaddes-Allah u Teâlâ esrârahüm Cenâb-ı Hakk‟ın huyu ile 

huylanırlar. Niteki bu beyit-i Ģerîf ile bu ma‟nâya iĢâret buyurdular.  

 

 ؿيٖ كبّ  پيٌ ٓيٌائيَ ككج

 آىخيٖ ٝ ؿىج ؿٝ ؽاُی ؿلٓ  م

Çünkü yerden türâb almayı edemedim. Bu cihetden bu Mîkâîl aleyhisselâm 

dinin sahibi olan Hakk Teâlâ Hazretlerine âlî yek-Ģey maksudundan ki türâb almakdı. 

Hâlî olduğu hâlde gitdi.  

 

 كلؿ ٍاِٙ  ٝ ىلّ  ؿ ٗای  ی :گلج

 ًلؿ بيخٜ گليٜ ٝ م كی  م ؽاى

Mîkâil dedi ki; ey gizliye âlim olan Mevlâ! Ve müsellî olmayan pâdiĢah! 

Toprak beni anlamadan ve bükâdan için kendinden türâb almakdan bağlanmıĢ eyledi. 

Ve almaya kâdir olamadım.  

 

 بٞؿ هـك با حٞ پيٌ ؿيـٙ آبِ 

 ٗاٍ٘ٞؿ آكّ ًٜ ٗخاٗيخْ ٖٓ

                                                 
29

 Ġnsanlar, hükümdarlarının dini üzeredirler.  



      

 

 

GözyaĢı, Yâ Rab! Senin önünde kadr u Ģerefliydi. Ve ağlayan kulunu sen 

ziyâde seversin. Bu cihetle ben kâdir olamadım ki hâkin nâlesini dinlemeyeyim. 

 

 ؿ ٍج هـك بو حٞ پيٌ م كی ٝ آٙ

 گق ٍج إٓ عوٞم ٗخاٗيخْ ٖٓ

Âh etmek ve ağlamak senin önünde çok kadr tutdu. Ben kâdir değilim ki o 

hukuku geçeyim. Çünkü zemîn ağladı, ben dahi türâb almakdan fâriğ oldum.  

 

 حل چَْ ؿ كؿ هـك بو حٞ پيٌ

 گل  ىخينٙ گَخٔی چگٜٞٗ ٖٓ

Yâ Rab! Senin önünde yaĢ göz çok kıymet tutar. Böyle olunca ben ne günâh 

edici olayım bükâ edici göz ile.  

 

 باك پ٘ش كٝمی م كييج ؿػٞث

 بن ك ٝ، آ ٗٔام كؿ :ًٜ ك  ب٘ـٙ

Ah u zâr bir günde beĢ kere kulu anlamaya da‟vet vardır. Öyle diyerek ki 

namâza gel ve anla.  

 

  ُللاط ػِی عی" ًٜ ٓٞفٕ ٗؼلۀ

  هخل ط ٝ  ىج م كی  يٖ كلاط إٓ "

Mevzu„nun neresi ki dar-ı âhiretde felâhınıza sebep olan Ģeye geliniz der. O 



      

 

 

felâh nedir dersen o ağlamak ve gönül yârasıdır.  

 

 ً٘ی ؽيخٜ ؿٌٔ ًن ؽٞ ٛی آٌٜٗ

 ً٘ی بيخٜ ؿٌُ بل م كی ك ِٙ 

O kimseyi ki dilersen ki gâmdan hasta eyleyesin. Ağlamak yolunu onun 

kalbi üzerine bağlanmıĢ eylersin. Ya‟ni onu kendine tazarru‟ ve niyâz etdirmezsin, 

demekdir.  

 ؿ كؼی بی بلا آيـ كلٝؿ حا

 ٍاكؼی حٖلّع  م ٗباٍـ چٕٞ

(114b) Hatta belânın üzerine def‟asız gele ve nâzil ola. Çünkü onun tazarru‟ 

ve niyâzdan bir Ģefaât edicisi yokdur. Hâsılı kelâm bir kulunu Mevlâ afv murâd 

ederse. Münâcât ve recâ yolunu ona feth eder. Ve onu afveder. Ve eğer belâsını 

vermek murâd ederse niyâz ve yalvarmayı onun hatırına getirmez. Ve tez belâsını 

verir, demekdir. Niteki beyân buyururlar; 

 

 ٝ ؽلی بلايٌ ًن ؽٞ ٛی ٝآٌٜٗ

 آٝكی حٖلع ؿك ك   ٝ صإ

O kimseyi istersen ki belâdan geri alasın. Der-âkab onun cânını tazarru‟ ve 

niyâz yoluna getirirsin. 

 

  ٓخإ ًإ ٗبی  ٗـك  ی گلخٜ

 گل ٕ هٜل إٓ آٓـ  يَإ بل ًٜ



      

 

 

Kurân-ı Kerîm‟de buyurduk ki “O ümmetler ki onların üzerine kahr-ı azîm 

ki mevt ü helâkdır geldi. –Beyt-i âtîye merhûndur-  

 

 ؟ ٗلو إٓ ٌٗلؿٗـ ٓی حٖلع چٕٞ

 پو بام بگَخی ميَإ بلا حا

Çünkü o belâ geldiği anda tazarru‟ ve niyâz etmediler ki hatta o gelen belâ 

onlardan geri döndü. Bu beyitden dahi müstebân olur ki niyâz belâyı def‟ 

sebebiymiĢ. –Beyt-i âtîye merhûndur- 

  

 بٞؿ گَخٜ هاىی چٞ ؿُٜاٍإ ُيي،

 ٓي٘ٔٞؿ ػباؿث ٛاٍإ گٜ٘ إٓ

Lâkin o ümmetler kalpleri çünkü kasvet ile muttasıf olmuĢdur. O suçlar 

onlara ibâdet görünür. Ve “Biz ne ettik ki âh u zâr edelim?” derler. Ve Mevlâ‟ya 

niyâzı terk eder ve belâlarını bulurlar.  

 

 ػ٘يـ ٓضلّ ك  ؽٞيٌ ٗـ ٗـ حا

 ؟ ؿٝيـ حاٗـ ًضا چٌَٔ م  آب

Kendisinin o inad edici mücrîm kusurunu bilmedikçe onun gözünden yaĢ 

kertmeye kaçân kâdir olur ya‟nî kusurunu bilen ağlar, demekdir.  

 

 ؿكغ م كی ٝ حٖلع ًٜ آٗيج بلٛإ ٝ بيإ  ُيلاّ ػِيٜ يٞٗو هّٞ هْۀ

 ٓليـ  ٝ پيٌ حؼظيْ ٝ حٖلع پو . ىج ٓؾخاك كاػَ عن حؼاُی ٝ آىٔاٗييج، بلای



      

 

 

 ك  ٗبغ حٖلع پو ٓؾخاك، ٜٗ ػِج ٝ بٜ  ىج ٗبغ بٜ كاػَ :گٞي٘ـ كلاىلٜ ٝ باٍـ،

 ٗگلؿ ٗـ

Burası Yûnus aleyhisselâm‟ın kavminin kıssasıdır. Ve bu kıssa onun beyân 

ve bürhânıdır ki Mevlâ‟ya yalvarmak ve ağlamak âlem-i bâlâdan nâzil olan belâyı 

edicidir. Ve dahi bil ki Allah Teâlâ fâi‟l-i muhtârdır. Ve dilediğini yapar ve murâdını 

iĢler. Böyle olunca yalvarmak ve ta‟zîm ve Mevlâ‟yı ululamak kula fâi„de edici olur. 

Hemen duâya el kaldır. Ve niyâzda ol. Ve dahi hükemâ derler ki; Allah Teâlâ fâil-i 

mûcibdir. Ya‟nî muktezâ-yı zâtından onun südûru lâzım gelir. Meselâ akl-ı evvelin 

Zât-ı Bârî‟den südûru bil-itticâb olduğu gibi ve dahi illet-i tamah olmak üzerine 

fâi‟ldir. Ve ma‟lûlden teklif-i mümkün değildir, derler. Ve fâ‟il-i muhtâr olmak 

üzerine fâil değildir. Ya‟nî dilerse yaradır ve dilerse yaratmaz. Böyle değildir derler. 

Böyle olunca yalvarmak tabîa‟ti tahvîl etmez. Meselâ taâm yemek ve su içmek 

insânın muktezâ-yı tabi‟îdir. Her ne kadar niyâz etmiĢ (115a) olursan yine yer içer. 

Zîrâ yememeye ve içmemeye kâdir değildir. Bu müzehhebin butlânında Ģek ve Ģüphe 

yokdur. Zîrâ Kurân-ı Kerîm‟de “  ”(ve yef‟alüllahü mâ yeĢâü)
30

 

buyurulmuĢdur. Ve bu küfür sârihdir. Ve bu felâsefenin küfrü sâi„r küffârın 

küfründen eĢittir. Niteki Hazret-i ġeyh Ferîdüddîn Attâr aleyhi tecelliyât-ı el-gaffâr 

Mantıku‟t-Tayr nâm kitâb-ı celîlinde buyurmuĢdur. “

 ” 

 بلا ٍـ پيـ  چٞ ك  يٞٗو هّٞ

 ىٔا  م ٍـ صـ  حٌآ پلُ  بل

Yûnus aleyhisselâm‟ın kavmine çünkü belâ ve gadap ilâhi zâhir oldu. 

Belâdan bedel ateĢle dolu bulut semâdan bunların üzerine nâzil olmak için cüdâ oldu 

ve gelmeye baĢladı.  

 

                                                 
30

 Allah dilediğini yapar. 



      

 

 

 ى٘گ ٓييٞميـ  ٗـ ؽج، ٓی بلم

 كٗگ ٓيليؾج كُػ، ٓيـلّيـ،  بل

Bulut zemîne yıldırım atardı. Ve taĢı yakardı. Ve yine bulut arslân gibi 

homurdanırdı. Ve iĢidenin yüzünün rengi havfından dökülürdü.  

 

 ٍب بٞؿٗـ بآٜا بل صِٔگإ

 ًلب إٓ بالا م آٓـ پـيـ ًٜ

Kavmin cümlesi gece damları üzerinde idi. Bu cihetle görürlerdi ki 

yukarıdan böğürtüler ve bu Ģiddetli belâlar zâhir olurdu. “Kerb” kâf‟ın zammı ve 

râ‟nın fethiyle kertebin cem‟idir. “Kerbed” meĢakkât-i azîmeye derler. 

 

 آٓـٗـ ميل بآٜا  م صِٔگإ

 ٍـٕ ّغل  صاٗب بلٜٛ٘ ىل

Çünkü kavim bu hâli müĢâhede etdiler. Dâmlardan aĢağı geldiler. Zîrâ helâk 

olacaklarını cezmetdiler. BaĢı açık oldukları hâlde sahrâ cânibine tevcih etdiler.  

 

  ٗـ ؽخ٘ـ بلٕٝ بچگإ ٓاؿك ٕ،

  كل ؽخ٘ـ ٗليل ٝ ٗاُٜ ٜٛٔ حا

Ve yine mâderler evlâdını taĢra etdiler. Ve yalnız sahrâya bırakdılar. Hatta 

cümlesi feryâd ve figân kaldırdılar.  

 



      

 

 

 ىغل ٝهجِ  حا ٍاّ ٗٔام  م

 ٗلل إٓ ىل بل ٓيٌلؿٗـ ؽاى

AkĢam namâzı vaktinden seher vaktine dek o cemaât baĢına toprak eylediler 

ve taslarla dökdüler.  

 

 ٍـ بگلكخٜ آٝ مٛا صِٔگی

 ُـُ هّٞ إٓ ىل بل آٓـ كعْ

Hatta kemâl-i feryâdlarından sedâları cümlesinin tutulmuĢ oldu. Bu cihetden 

o a‟nûd kavim üzerine merhâmet-i ilâhiye geldi. “Lad” lâm‟ın zammıyla a‟nûd olan 

kimseye derler.  

 

 ِـ  ٗاٍگلج آِٙ  ٝ ٗٞٓيـی بؼ

 گلكج ٝ گَخٖ  بل  ٗـى،  ٗـى

Yasdan sonra ve sabırsız ahdan sonra ya‟nî ümidlerini kat‟ etmiĢlerken ve 

ıztırarı bu kadar âh etmiĢlerken âheste âheste o ateĢli bulut geri dönmek tutdu. Ve 

semâ sâf oldu. Menkûldür ki bir kavme azâb geldiğinde geri reddolunduğu yokdur. 

Fakat Yûnus aleyhisselâm‟ın kavminden red olundu. Ve vakt-i yasda imânları (115b) 

kabûl oldu.  

 

 ػلئ ٝ  ىج ؿك م يٞٗو هْۀ

 ٓيخلئ عـيذ ٝ  ىج ؽاى ٝهجِ 

Yûnus aleyhisselâm‟ın kıssası uzundur ve ünlüdür. Türâb almayı 



      

 

 

söylemekliğin vaktidir. Ve dahi feyz verici kelâmı söylemek zamânıdır. Kavm-i 

Yûnus‟un ahvâlinden bu kadarı ile iktifâ edelim. Ve evvel ki hikâyemize rücu‟ 

edelim, buyurmak isterler.  

 

 هـكٛاىج عن بل ك  حٖلع چٕٞ

 ًضاىج ك  م كی ًاٗضاىج، بٜا إٓ

Çünkü niyâzın Hakk‟ın indinde böyle kadri vardır. O kıymet ki nezd-i 

Hakk‟da zârîlikdir. Onun kadri kandedir var kıyas eyle. Zîrâ zârîlik tazarru‟dan 

büyükdür. 

 ب٘ـ چيج ك  ٓيإ  ًٕ٘ٞ  ٓيـ ٛيٖ

 بؾ٘ـ ؿ ئْ ٝ، گلي٘ـٙ  ی ؽين

Kıssa-i kavm-i Yunus‟u bildin ise agâh ol! Tez meyânını girye ve bükâ için 

bağla. Kalk ey ağlayıcı ağla! Ba‟da dâi„m gül.  

 

  ٍي ٓضيـ ٍاِٙ  ٓيٜ٘ـ بل بل ًٜ

 ٍٜيـ ؽٕٞ با كَٖ ؿك ك 

Zîrâ ulu Sultân gözyaĢını kadr u kıymetde Ģehidin kanına beraber tutar. 

Ya‟nî isyânı için ah edicinin nezd-i Hakk‟da mertebesi Ģehidin mertebesi gibidir, 

demekdir. Böyle olunca ağla ki Ģehid rütbesini bulasın, demekdir.  

 

 بٜل ؽاى  م بلگيل  ی علٜ٘ ًٜ ؽاى بٜ  ُيلاّ ػِيٜ ك   ىل كيَ كلىخاؿٕ

 ػِيٜ  ُيلاّ آؿّ صيْ حلًيب



      

 

 

Burası âdem aleyhisselâm‟ın cism-i Ģerîfi vücûd bulsun için Cenâb-ı 

Hakk‟ın yerden bir avuç toprak alması için Ġsrâfîl aleyhisselâm‟ı göndermesidir.  

 

 ٓا ينؿ ٕ ك   ىل كيَ گلج

 بيا ًق، ًٖ پلُ ؽاى إٓ م بلٝ ًٜ

Bizim Rabbimiz Ġsrâfîl aleyhisselâm‟a fermân buyurdu ki; yürü o hâkden 

onu tolu eyle ve gel. çünkü Mîkâîl aleyhisselâm dahi sifir-ül yed geldi. Bu defa‟türâb 

getirmeye Hazret-i Ġsrâfîl me‟mûr oldu. 

 

 مٓيٖ ىٞی ْٛ  ىل كيَ آٓـ

 ع٘يٖ ؽاًيخإ آؿاميـ بام

Hazret-i Ġsrâfil dahi türâb almak için zemîn cânibine geldi. Yine zemîn 

üslûb-ı sâbık üzerine feryad u figâna Ģüru‟ eyledi. 

 

 عياث بغل  ی ٝ ّٞك كلٍخۀ ًای

 ٓٞ ث يابـ صإ حٞ ؿٜٓای م ًٜ

Ey sûr sâhibi olan melek ve ey âb-ı hayat gibi hayat bağıĢlayıcı zât! Zîrâ 

senin nefeslerinden mürdeler cân bulur.  

 

 ػظيْ باٗگِ يي ّٞك ؿك ؿَٓی ؿك

 كٓيْ  م ؽلاين ٓغَل ٍٞؿ پلُ



      

 

 

Sûrdan bir azîm sedâ üflersen çürümüĢ kemikden yaradılmıĢ mahlûkâtdan 

arsa-yı mahĢer dolu olur.  

 

  ُْلا :گٞئی ّٞك ؿك ؿَٓی ؿك

 ًلبلا ًَخگإ  ی صٜيـ بل

Sûra üflersen ve “arsa-yı mahĢere geliniz” dersen ve dahi “Kerbelâ 

sahrasının ölmüĢleri (116a) yukarı kalkınız” dersen  

 

 ٓلگ حيؾ  م گإ ؿيـٙ ٛلاًج  ی

 بلگ ٝ ٍاػ چٕٞ ىَل، ؽاى  م مٗيـ بل

“ey mevt seyfinden helâk ve telef görücüler, hâkdan baĢınızı dal gibi ve 

yaprak gibi yukarı vurunuz” diyerek sûrdan böyle nidâ edersen onlar dahi senin 

sûrundan hayat bulup kalkarlar. 

 

 حٞ گيل ی ؿّ إٓ ٝ حٞ، كعٔج

 حٞ  عيای  م ػاُْ  يٖ ٍٞؿ پلُ

Senin merhametin ve o senin müesser sûrunun nefesi ve sedâsı sebebiyle bu 

âlem senin ihyâ ettiğin mahlûkattan  dolu olur.  

 

 ٗٔا كعٔج كعٔخی، كلٍخۀ حٞ

 ؿ ؿٛا هبِۀ ٝ ػلٍی عآَ



      

 

 

Yâ Ġsrâfil sen rahmet meleğisin. Bana rahmet göster ve dahi arĢ-ı âlânın 

hâmilisin ve yine ihsânların kabilesisin.  

 

 ٓؼـُج ٝ ؿ ؿ گاِٙ  ٓؼـٕ ػلً

 ٓـللث پلُ  ٝ ميل ؿك چاكصٞ

ArĢ-ı âlâ â‟dâlet ve ihsan muidinidir. Onun tahtında lezzet ile dolmuĢ dört 

ırmak vardır. Niteki beyt-i âtîde beyân buyururlar. “Mağfiret”den bu makamda 

“halâvet” murâd olunur.  

 ِـ صٞی ٝ ٍيل صٞی  صاٝؿ ٕ ٍٜ

 كٝ ٕ آبِ  ؿصِۀ ٝ ؽٔل صٞی

Erba‟anın birisi sûd ırmağıdır ve birisi asel-i musaffâ nehridir. Ve birisi 

Ģarâb-ı tahûr ırmağınıdır. Ve birisi ab-ı revân nehridir ki sure„-i Muhammed‟de bir 

tevcih tafsil beyân buyurulmuĢdur. Kalallahu Teâla “  َٕ ُْٔخُوَُّٞ  ػِـَُٝ  ُخ٠َّٖ  ُطََّْ٘تِ  ٓزَََُ

 ةٍ َُقَّ ؽَْٔلٍ ِْٖٓ كةٌ َْٜٗاَٝ َ  ٙؼَُُْٔٚ يخَـَيََّلْ َُْْ ُبٍََٖ ِْٖٓ كةٌ َْٜٗاَٝ َ  ىٍِٖ اٰ  ؿيَْلِ  ٍ َٓٓا ِْٖٓ كةٌ َْٜٗا َ  كيَٖٜٓا

ُْٓل٠ًَّ ػيٍَََ ِْٖٓ كةٌ َْٜٗاَٝ َ  بيَٖٖكِ ََُِِّا  ”
31

 

 كٝؿ بَٜخيخإ  ٗـك ػلً م پو

 ٍٞؿ ٛاٛل چينًَی ْٛ صٜإ ؿك

 Ba‟de arĢdan cennete o ırmakdan gider. Dünyada dahi cüzi„ Ģey o 

ırmakların dâdından zâhir olur.  

 

                                                 
31

 Korunanlara va'dolunan Cennetin temsili: onda ırmaklar var bir sudan ki bozulması yok, ırmaklar 

var bir südden ki tadı değiĢmez, ırmaklar var bir Ģarabdanki içenlere lezzet, ırmaklar var bir baldan ki 

safi süzme,…(Muhammed/15) 



      

 

 

 چٜاك إٓ  ي٘ضا ىج آُٞؿٙ چٜ گل

 ٗاگٞ ك ك٘ای مٛل  م ؟ چٜ  م

Gerçi o dört ırmağın suyu burada alûdedir. Alûdeliği nedendir fenâ 

zehrindendir. Ve hazmı âsân değildir.  

 

 كيؾخ٘ـ حيلٙ ؽاىِ  بل  ی صلػٜ

  ٗگيؾخ٘ـ  ی كخٜ٘ ٝ صٜإ إٓ م

Enhâr cennetden bir cüra‟ bu tire hâkin üzerine dökdüler ve o dört keduretli 

Ģeylerden için halk fitne kopardılar ve birbirine düĢdüler.  

 

 ؽيإ  يٖ ك  إٓ  َّ بضٞي٘ـ حا

 ٗاًيإ إٓ ٍـٗـ هاٗغ  يٖ بل ؽٞؿ

Ondan için bu dünyaya o enhâr erbaadan dökdüler ki onun aslını bu haslar 

arasınlar, tahkik bu nâkesler bunun üzerine kani‟ oldular ve aslını aramayı terk 

etdiler.   

 ك   ٗلاٍ پلٝكً ؿ ؿٙ ٍيل

 ك  م ٍ ٛل ىي٘ۀ ًلؿٙ چَٜٔ

Allah Teâla hazretleri bu dünyaya enhar cennetten sûd verdi ve o sûd ile 

etfâle perureĢ ve terbiye verdi. Ve her (116b) avratın sadrını süt çeĢmesi eyledi. 

“Zâl” kocakarıya ve ihtiyare olana derler. Bu makâmda avrat ve mâder murâd 

olunur.  

 



      

 

 

 ك   ٗـيَٜ ٝ ؿْٜ ؿكغ ؽٔل،

  صخل  ؿك ػ٘ب  م ًلؿٙ چَٜٔ

Gamı ve endiĢeyi def‟ için üzüm perdesinden Allahu Teâlâ hamrı akıtmada 

bekâr eylemiĢdir.  

 ك  كٗضٞك حٖ، ؿ كٝی  ٗگبيٖ،

 ك  مٗبٞك باٖٗ ًلؿٙ چَٜٔ

Hastanın tenine Ģifâ için arının bâtınını bal çeĢmesi eylemiĢdir. “Dârû” ilaca 

derler. Bunda Ģifâ murâd olunur.  

 

 ك  كلع ٝ  َّ ػاّ ؿ ؿی آب

 ك  ًلع بٜل ٝ ٜٗل بل ی  م

Allah Teâla Hazretleri asl-ı fera‟ â‟m ve Ģâmil olarak tedhhir için ve dahi 

içmek için cümleye su verdi. Keri‟ “kâf”ın fethi ve “râ”nın sükûnuyla içmeye derler.  

 

  ٍّٞ ىٞی بلَی پی  يٜ٘ا  م حا

  ُلٍٖٞ بٞ  ی ٍـی، هاٗغ بـيٖ حٞ

Hatta bu dünyadaki sudan ve lebinden ve aselden ve hamrdan cennetteki 

enhâr erbaanın lezzetine izzeyletesin ve ona vuslata sa‟y ve gayret edesin. Sen ise ey 

cehl ve hamakat sâhibi bu dünyada olan nesneler kâni‟ oldun ve cennette olanları 

ferâmûĢ eyledin.  

 



      

 

 

 ك  ؽاى ٓاصل ی  ًٕ٘ٞ بَ٘ٞ

 ك  ٓغل ى كيٕٞ گٞيـ ٓی چٜ ًٜ

Dinle Ģimdi hâkin mâcerasını ki efsûn olarak Ġsrâfil aleyhisselâma ne söyler. 

“Mehrâk” “mim”in kesriyle mefâl vezninde ism-i aletdir. Ma‟nâsı alet-i hareke 

demekdir. Ġsrafil aleyhissellâm dahi kabirden harekete alet olmakla bu makamda 

Ġsrafil‟e mehrâk ta‟bir buyurdular. “Füsûn” “mekr” ma‟nâsınadır.  

 

 ػبٞه  ٝ گَخٜ  ىل كيَ پيٌ

 چاپِٞه ٝ ٌٍَ گٜٞٗ ّـ ٓيٌ٘ـ

Ġsrâfil aleyhisselâm‟ın önünde yeryüzünü abûs eyledi. Yüz türlü teĢekkür ve 

medahne eyler olduğu halde   

 

  ُضلاٍ فٝ پاىِ  ف ثِ  عن بٜ ًٜ

 علاٍ ٖٓ بل ك  هٜل  يٖ ٓـ ك ًٜ

öyle diyerek yalvardı ki zül-celâl olan Allah Teâla‟nın hakkı için bu kahrı 

benim üzerime lâyık tutma.  

 

 ٓيبلّ بٞئی حوِيب  يٖ  م ٖٓ

 ىلّ  ٗـك ٓيلٝؿ گٔاٗی بـَ

Ben bu türâb almakdan bir koku iletirim. Ve bir sû„i-zan benim baĢımda 

vaki‟ olur. Ya‟ni benden türâb almakdan murâd insan halk olunacakdır. Ve ba‟zı 

teklif ile mükellef olacakdır. Sonra o tekâlifâtı yerine getiremeyecekdir. Ve 



      

 

 

cehenneme duhûle lâyık olacakdır. Hâlk böyle olduğunu ben anladım onun için senin 

benden türâb aldığına razı değilim, dedi.  

 

 ٗٔا كعٔج كعٔخی، کإ کٜ ثٝ

 ٛٔا ٗيام كؿ ك  ٓلؿی مآٌٜٗ

Sen rahmet meleğisin, bana Ģefkât göster. Zîrâ bir kuĢu hümâ incitmez ve 

onu tutup yemez fakat kemik yemeğe kanaat eder. ĠĢte hümânın böyle merhameti 

gâlipdir. Bu cihetden cümle tuyurun eĢrefi (117a) olmuĢdur. Hatta makbûliyeti ve 

meymeneti o mertebedir ki kuyruğundan padiĢâhlara sergûĢ yaparlar.  

 

 ؿكؿ  ّغابِ  كعٔجِ  ٝ ٍلا  ی

 ًلؿ ٗيًٌٞاك ؿٝ ًإ ًٖ ٛٔإ حٞ

Ey dert sahiplerine Ģifâ ve rahmet olan zât sen ancak bâki olanı eyle ki o iki 

iĢi güzel zâtlar bâki eylediler. O ikisinin birisi Cebrâi„l aleyhisselâmdır. Zîrâ onlar 

zeminin feryâdına merhâmet edip türâb almaksız sifr-alîd rücu‟ etmiĢler idi. Sen dahi 

onlara iktidâ eyle ve benden türâb alma ve geri eli boĢ rücu‟ eyle diye çok niyâzlar 

eyledi demekdir. 

 

 ٍاٙ بٜ آٓـ بام  ىل كيَ مٝؿ

  ُٜ ٗنؿ ٓاصل  ٝ ػقك گلج

Tez Ġsrâfil aleyhisselem Cenâb-ı Hakk‟a eli boĢ rücu‟ eyledi. Ve dahi kendi 

özrünü ve zemin ile olan mâcerâyı Allah Teâla‟ya nakl ve beyân eyledi. Ve yine 

Ġsrafil aleyhisselâm dedi ki  



      

 

 

 

 بگيل ًٜ بـ ؿی كلٓإ بلٕٝ ًن

 ٕٔيل ؿك ؿ ؿی  ُٜاّ إٓ ػٌو

Ġlâhi sen taĢradan fermân verirsin ki zeminden toprak al ve bu emrinin 

aksini kalbe ilhâm edersin ya‟ni kalbe dersin ki sakınıp türab almayasın.  

 

 گًٞ ىٞی گلكخٖ ؿك ًلؿی  ٓل

 ًٛٞ ىٞی هياٝث  م ًلؿی ٜٗی

Ya Rab, kulak canibine tut diye ferman eylersin.O emre imtisâl edeyim 

derken akıl canibini Ģiddet ve kasvet ile muttasıf olmakdan men‟ edersin ve ehl-i 

feryada merhamet ve unf etme diye aklı ma‟mur edersin. Kul, bu efa‟l-i acibeye ve 

sanayi‟-yi bedî‟ye ne etsin ve senin kangı emrine imtisal etsin, dedi. Hazret-i Ġsrafil 

hakîkat-ı hâle bakıp ve tevhide nazar edip bu cesareti eyledi. Lâkin Cebrail ve Mikâil 

aleyhisselâm bu cüreti edemediler ve fakat türâb alamadıklarına i‟tizâr etdiler. Bu 

kelâmdan müstebân olur ki “  ” buyurarak ibadetini zahirde 

mâ„mur eder ve lâkin kimin ki namâz kılmasını ve zekat vermesini murâd buyurmaz 

ise onun kalbine ve batınına emreder ki namâz kılma ve zekat verme bu ecelden o 

emirlere imtisâl edemez. ĠĢte hakîkat-i hâl böyledir. Kalallahu Teâlâ “  ”. 

 

 ؿٖب بل ؿاُب گَج كعٔج ىبن،

 كب ًاك ٗيٌٞ ٝ  كؼاٍ بـيغ  ی

Rahmet sâbık olduğundan gadap üzerine gâlip oldu. Ey fail-i acîp ve iĢi 

güzel Rabb‟im çü Sen de böyledir, ibadında dahi böyle oldu. Zeminin feryâdından 



      

 

 

emr-i zahiriye imtisâl edemedim. Ve rahmet cânibine gitdim. Ve akla emreylediğine 

imtisâl (117b) etdim, dedi. 

 

 ٝ ٗاٍ٘ٞؿٕ ٝ ؽاا کلؿٕ حٖلع ٝ ؽاا بلؿ ٍخٖ بٜ بؼنك ئيَ آٓـٕ كلٓإ

 حؼاُی بافٕ الله ػنك ئيَ بلؿ ٍخٖ

Bu Ģerh-i Ģerîf kasd ve ihtiyât meleği olan Azrâi„l aleyhisselâmı Âdem 

aleyhisselâm‟ın cismini terkip için zeminden bir avuç toprak tutmak üzerine 

mertebei„ rabia‟da Azrâi„l aleyhisselâm‟ı irsâl etmesi beyânındadır.  

 

 ك  ػنك ئيَ مٝؿ ينؿ ٕ گلج

 ك  حؾييَ پلُ ؽاى إٓ ببيٖ ًٜ

Allah Teâla hazretleri dördüncü mertebede Azrâi„l aleyhisselâm‟a buyurdu 

ki “git tez o evhâm ve hayâl ile dolmuĢ zemini gör ki kendinden toprak aldığını 

istemez ve feryâd ve figân eder hatta üç meleği sifiralîd feryâdı ile geri döndürdü.  

 

 بياب ك  ٛاُْ م ٍ ٕؼيقِ  إٓ

 ٍخاب با بياٝك ٛيٖ ؽاًی َٓجِ 

O nefsine zâlim ihtiyâr sanayini bul bir avuç türâb ondan acele eyle al ve 

buraya getir” diye Allah Teâla hazretleri Azrâi„l‟e fermân eyledi.  

 

 هٖا ىلٛ٘گ ػنك ئيَ، ككج

  هخٖا بٜل ؽاى ًلّۀ ىٞی



      

 

 

kaza-yı ilâhi ki gelecekde olacak mevtdir. Onun çavuĢu ki Azrâi„l‟dir. 

Küre„i zemin cânibine iktizâ etmesi sebebiyle gitdi. Ġktizâdan murâd emr-i Bârîdir.  

 

 ًلؿ آؿام ٗليل هإٗٞ، بل ؽاى،

 ؿكؿ ٝ ىٞم با بيی ىٞگ٘ـً ؿ ؿ

Küre„-i arz kendi âdeti üzerine feryâda ağâz eyledi. Ve Azrâil‟e benden 

türab alma diyerek çok and verdi. Ve kendisi dahi çok yemin eyledi. Yeminden 

murâd yalvarmasıdır.   

 

 ػلً عٔاٍ  ی ٝ ؽاُ ؿلاّ ًای

 كلً ٝ ػلً  ٗـك  لآل ٓٚاع  ی

Öyle diyerek ki ey arĢın hamâlı ve ey Hakk‟ın gulâm-ı hâhi ve ey arĢda ve 

zeminde emri metâı‟ olan zât-ı Ģerîf,  

 

 كلؿ كعٔإ كعٔجِ  عن بٜ كٝ

 ًلؿ ُٚق حٞ با آٌٜٗ عن بٜ كٝ

yürü Ģerikden münezzeh Allah Teâla‟nın rahmeti hakkı için benden türab 

alma. Yürü evvel zat-ı ecel ve a‟lânın hakkı için ki sana lütuf eyledi. Ve seni melek-

ulülazm eyledi. Ve hamilân-ı arĢdan kıldı.  

 

 ٗييج ٓؼبٞؿ  ٝ صن ًٜ ٍاٛی عن

 ٗييج ٓلؿٝؿ ًو م كیّ   ٝ پيٌ



      

 

 

Yine der ki; yürü o Ģâhın hakkı için ki ondan gayrı ibadet olunmuĢ yokdur. 

Ve onun önünde bir kimsenin feryâd ve figânı merdûd değildir. Böyle ulu ve kerîm 

Mevlâ‟nın hakkı için benden türâb alıp ve âdem yapdırmaya sebep olup beni lâyık-ı 

dûzah etmeye diyerek çok tekâpûlar eyledi.  

 

 ٖٓ ًٜ  كيٕٞ، بـيٖ ٗخٞ ْٗ :گلج

 ػِٖ ٝ ىلّ   ٝ آٓل م بخابْ كٝ

Azrâi„l dedi ki “kâdir olamam bu hîle üzerine ben gizlinin ve aĢikârenin 

emri olan zât-ı ecel ve âla‟nın emrine imtisâlden”.  

 

 عِْ بٜ  ٝ كلٓٞؿ  ٓل آؽل :گلج

 ػِْ ك ِٙ   م بگيل إٓ  ىج،  ٓل ؿٝ ٛل

(118a) Zemîn dahi nâçâr kalıp encâmında dedi ki Allah Teâla hazretleri 

hilm ve mülâyemet ile dahi buyurmuĢdur. Ve hilm etmekle dahi memuruz. “Türâb 

al” buyurması emirdir. Ve hilm ile buyurması dahi emirdir. Sen ilminin yolundan 

hilm emrini ahz eyle.   

 

 هياه يا باٍـ حاٝيَ إٓ :گلج

  ُخباه صٞ ًْ  ٓل ّليظ ؿك

Azrâi„l dedi ki böyle etsem emr-i Bârî‟yi tâvîl olur. Yâhûd bir Ģey„e kıyâs 

olur. Sarîh olan emirde iĢtibâhı az iste. Zîrâ emr-i sarîhde Ģüphe olunmaz. Onun 

mazmûnu ile amel lâzım olur. Bu suretde  

 



      

 

 

 بِٜ حاٝيَ ً٘ی گل ك  ؽٞؿ كٌل

 ٗآَخبٜ إٓ حاٝيَ ً٘ی ًٜ

kendi fikrini eğer te‟vîl edersen iyidir. Ondan ki bu Ģüphesiz olan emri te„vîl 

edersin. Zîrâ nas ve sarîh olan nesneyi tâvîl emr-i kabih olduğu aĢikâredir. Ba‟zı 

melâhidenin “  ” emr-i Ģerîfini te„vîli gibi  

 

  ث لابٜ بل ٓل  ىٞمؿ ٛٔی ؿٍ

  ث كآبٍٜٞ  م ٍـ ؽٕٞ پلُ  ّ ىيٜ٘

benim gönlüm senin yalvardığına yanar ve benim sînem senin gözünün 

yaĢından kan ile doldu.  

 

 پاى ىٜ ٛل إٓ م بَ كعْ، بی ٗييخْ

 ؿكؿٗاى  ی حٞ بٜ  ىخْ بيٌ كعْ

Ey zemîn ben bî-rahm değilim. Belki o her üç pâk melekden, dertlinin 

derdinden için merhametim ziyâdedir.  

 

 يخيْ بل ٖٓ ٓينْٗ ٗپاٗچٜ گل

 عِيْ إٓ ؿىخٌ بٜ عِٞ  ؿٛـ ٝك

Eğer ben yetîm üzerine Ģamar vurursam ve eğer O Kerîm yetime helva verir 

ise beyt-i âtiye merhûndur.  

 



      

 

 

  ٝ عِٞ ی  م ؽٍٞخل ٗپاٗچٜ  يٖ

  ٝ ٝ ی عِٞ ، بٜ ؿلّٙ ٍٞؿ ٝك

benim Ģamarım o Kerîm‟in helvâsından iyidir. Eğer yetim onun helvâsına 

mağrûr olursa ve benim Ģamarımdan firâr ederse ve ey onun hâline, diye zemîne 

cevâp verdi.   

 

 ٓييٞمؿّ صگل حٞ ٗليل بل

 آٓٞمؿّ ٛٔی ُٚلی عن ُيي،

Senin feryâdın üzerine benim ciğerim yanar. Lâkin Allah Teâla bana bir 

lütuf ta‟lîm eder.  

 

 هٜلٛا ٓيإ ؿك ٓؾلی ُٚق

 بٜا بی ػوين پٜ٘إ عـد ؿك

O ta‟lîm buyurduğu lûtf kahırlar meyânında hadisde kıymetsiz akîk gizli 

olur. Ya‟nî gâh olur ki necâset içine akîk düĢer. Ve onda mahfî olur. Bunun gibi çok 

olur ki kahr içinde lûtfunu saklar. Onu herkes bilemez. Bu cihetden kahırda lütuf 

aramazlar ve herkes lûtf-ı celîyi anlar.   

 

  ىج ٖٓ ُٚقِ  ّـ م بٜخل عن هٜل

  ىج ً٘ـٕ صإ عن، م صإ ًلؿٕ ٓ٘غ

Eğerçi bende hilm vasfı vardır ve lâkin Cenâb-ı Hakk celle ve âla‟nın kahrı 

benim yüz hilm ile muâmeleden hayırlıdır. Zîrâ ekĢi cânını Hakk‟dan men‟ etmek 



      

 

 

suretde hayat ise de hakîkatde cân çekiĢmekdir. Böyle olunca kahr-ı had benim 

vesâi„r ibâdın çok hilminden efdâl (118b) olmuĢ olur. 

 

 ًٕٞ ؿٝ عِْ  م بٜ هٜلً بـحليٖ

 ػٕٞ ٗؼْ ٝ  ُؼأُيٖ كبّ  ٗؼْ

Ey derviĢ bil ki o Hüdâ‟nın ziyâde kahır ve gadabı iki cihân halkının 

hilminden efdaldir. Rabb-ül-âlemîn ne güzel tâgrîdir ve ne güzel ibâdına yardım 

sâhibidir.  

 

  ٝ هٜل  ٗـك ٖٓٔل ُٚلٜای

  ٝ بٜل كن يـ صإ ىپلؿٕ، صإ

O Hüdâ‟nın kahrında ızmâr olunmuĢ lûtuflar vardır. Cân ısmarlamak o 

Hüdâ için kiĢinin cânını artırır. Zîrâ ihtiyât-ı ebediye bâkiye bulur.  

 

 ٕلاٍ ٝ گٔاٗی بـَ ًٖ كٛا ٛيٖ

 حؼاٍ كلٓٞؿث چٌٜٞٗ ًٖ هـّ ىَل

Agâh ol bu sûi„ zannı ve delâleti terk eyle. Çünkü Mevlâ sana gel buyurdu. 

BaĢını ta‟zîm için ayk eyle ve Hakk‟a git.   

 

 ؿٛـ حؼاُيٜا  ٝ حؼاٍ إٓ

 ؿٛـ ٜٗاُيٜا ٝ صلج ٝ ٓيخی



      

 

 

O Hüdâ‟nın kuluna Teâla demesi ve kulun o emre imtisâli ona çok lütuflar 

verir. Ve keyfinden mestlik verir. Ve cennetde hûrân verir ve bahçeler verir.  

  

 ٛيچ ٛيچ ك  ىَ٘ی  ٓل إٓ ٖٓ ؽٞؿ

ٖٛ ًلؿ ٗياكّ ٖٓ  پيچ پيچ ٝ َٝ

Hele ben o emr-i Âliyi, aslâ ben za‟yıf etmeye kâdir değilim ve muzdarip 

dahi edemem. “Bârî” kelimesinin bunun gibi makâmlarda ma‟nâsı “hile” ta‟bîr 

olunan lafızdır. Yahûd hâsıl-ı kelâm demekdir. “Peyc”den murâd “sıklet” ve 

“ızdırab”dır. Bu makâmda emr-i Bârî‟ye adem-i imtisâlden kinâyedir.  

 

 ٗژٗـ ؽاىِ  إٓ بَ٘يـ ٜٛٔ  يٖ

 ب٘ـ گًٞ ؿك بـًُ بـَ گٔإ إٓ م

O hakîr ve alçak zemîn Azrâi„l‟den bu kelâmların cümlesini dinledi. Ve 

lâkin Allah Teâla‟ya sûi„ zannından kulağında bağ ve bend vardı. Asla kabûl etmedi. 

Ve inâdından ayrılmadı.   

 

 پيَج ؽاىِ  إٓ ؿگل ٗٞع  م بام

 ٓيج چٞ ًلؿً ٛٔی ىضـٙ ٝ لابٜ

Bu kadar kelâmdan sonra türâb almaya razı olmak lâzım iken yine o alçak 

türâb bir gayrı neva‟dan  hazret-i Azrâil‟e yalvarmak ve tahiyyat eyledi. SarhoĢ gibi 

insan dahi hâkdan mahluk olmakla, Azrâi„lden bu kelâmları dinlese razı olmaz, yine 

yine ruhumu kabz etmeye diye temellük eyler. Meğer ki insan-ı kâmil ola o zamân 

mevte ve dünyadan gitmeye gayet teĢne olur.  



      

 

 

 

 ميإ ميٖ ٗبٞؿ بلؽين، ٗی، :گلج

 ٕٔإ ٝ كٖٛ ٓيْٜ٘ صإ ٝ ىل ٖٓ

Defa„-yı sâniyede zemîn Hazret-i Azrâi„l‟e yine temellük edince Azrai„l 

yine dedi ki “Ben emri terk etmem. Kalk bundan sana ziyân olmaz. Eğer olursa iĢte 

benim baĢım ve canımı sana rehin koyarım”. “Zamân” dahi bunda “rehin” demekdir. 

  

 ؿگل لابٜ ٌٖٓ ٝ ٓي٘ـيٌ کژ

 ؿ ؿگل كعيْ ٍاِٙ  بـ ٕ صن

Temellük fikrinde olma ve gayrı yalvarma! Elâ-evvel âdil merhametli 

pâdiĢâha yalvar. Zîrâ Hakk‟ın gayrısına yalvarmak lâyık değildir.  

 

 ًلؿ حلى ٗياكّ كلٓاْٗ، ب٘ـٙ

 گَلؿ  ٗگينيـ بغل ًن  ٝ،  ٓل

Ben emir kuluyum. Bu emri terke kâdir değilim. Zîrâ o Hüdâ‟nın bahrden 

(119a) tuz kopardı. Ve bahr emrine muhalefet etmedi.  

 

 ىَل ٝ چَْ ٝ گًٞ ؽلام إٓ  م صن

 ٍل ٝ ؽيل ْٛ ؽٞؿ صإ  م َّٗ٘ٞ

Ġllâ o gözün ve kulağın ve baĢın helâkı onun emrini dinlerim ve dahi kendi 

canımdan bile hayrdan ve Ģerden hiçbir nesne dinlemem. Hemen Allah-u Teâla 

hazretlerini dinlerim, diye cevâp eyledi.  



      

 

 

 

  ىج ًل  ٝ گلجِ  ؿيل  م ٖٓ گًٞ

  ىج حل ٍيليٖ ٖٓ صإ  م ٓل   ٝ

Benim kulağım Hüdâ‟nın emrinin gayrısından sağırdır. Ve kimsenin sözünü 

dinlemez. Belki ancak Hakk‟ın buyruğunu dinler ve onun emri bana cân-ı Ģîrinimden 

hoĢdur, dedi.  

 

 صإ م  ٝ ٗيآـ آٓـ،  ٝ  م صإ

 ك يگإ  ٝ ؿٛـ صإ ٛن ك ٕ ّـ

Cân Hakk‟dan geldi, Hüdâ cândan gelmedi. O Hüdâ müfit olarak kuluna 

yüz bin cân verir, dedi.  

 

 ؟ ًليْ بل گنيْ٘ حا باٍـ چٜ صإ

 ؟ گِيْ مٝ بيٞمّ حا بٞؿ چٜ ًيي

Cân nedir ki onu Kerîm olân zât-ı ecelden ve alânın üzerine tercih ve ihtiyâr 

edeyim. Elbette etmem belki cânımı ona fedâ ederim. Pire nedir ki ona infiâl edip 

ondan için tahtıma ferĢ eylediğim kilimi yakayım yahûd kilimden murâd yorgandır. 

Ya‟nî o sitemde ki yorganı pireden için yakmam demekdir.  

 

  ٝ ؽيل  لا ؽيل، ٗـ ْٗ ٖٓ

  ٝ ؿيل  م ٖٓ ػٔی، ٝ بٌْ ٝ ّّْ 

Yine Azrâi„l aleyhisselâm der ki; ey zemîn ben bir fertden hayır bilmem. 



      

 

 

Zîrâ kimsenin elinden hayır gelmez. Alâ Allah-u Teâla‟nın hayrını bilirim. Zîrâ Dârr 

u Nâfi‟ Allah u Teâla‟dır. Ben o Hüdâ‟nın gayrısından sağır ve dilsizler gibiyim. 

Ya‟nî onun gayrısının emrini asgâ etmem ve yine onun gayrısının emrini söylemem. 

Ve yine onun gayrısının emrini görmem, demekdir. “Samm” “sad”ın zammı ve mîm-

i meĢedde ile “asmm”ın cem‟idir. “Sağırlar” demek olur. “Bükm” bâ‟nın zammıyle 

ve kâf‟ın sükunuyla “ebkem”in cem‟idir. “Dilsizler” demekdir. “A‟mâ” “ayn”ın 

zammıyle ve “mim”in sükûnuyla a‟mânın cem‟idir. “Gözsüzler” demek olur.  

 

 ً٘إ م كی  م  ىج ًلّ  ٖٓ گًٞ

 ى٘إ چٕٞ  ٝ ًقِ   ٗـك ْٓ٘ ًٜ

Benim kulağım nâle edicilerin feryâdından sağırdır. Onu dinlemem ve emr-i 

Bârî‟ye imtisâlde kusur etmem. Zîrâ ben kabz„-ı Hüdâ‟da ve dest-i meĢyet-i 

Ġlâhiye‟de mızraklar gibiyim ve mızrakların sahiplerine inkıyâdları vardır. Her kime 

ki saplamak murâd ederler, muhâlefet etmezler. Ben dahi emr-i Hakk‟a karĢı 

koymaya kâdir değilim, demek istedi. “Sinân” “sîn”in kesriyle “sinn”in cem‟idir. 

Mızrâklar demekdir. Beyt-i cerâhât el-sinân lehâel tiyâm velâyeltâmmâcerhallisân” 

ve yine “sinn” diĢ ma‟nâsına gelir. Ve lâkin cem‟i esnândır.  

 

 آُخی ٛٔچٕٞ  ٝ عويوج بٜ كىـ، ِٛٔی  ٝ  م ك  حٞ ًٜ ٓؾِٞهی آٌٜٗ بيإ ؿك

 بٜ ً٘ـ، كصٞع آُج بٜ  گل ٝ آُج، بٜ ٜٗ ً٘ـ كصٞع عن بٜ بٞؿ ًٜ إٓ ػاكف  ىج،

 :ًٜ گلج ىلّٙ الله هـه باينيـ چ٘اٌٜٗ .ِْٓغخی بل ی بٌِٜ .ً٘ـ صَٜ  م ٜٗ ٛاٛل،

 ُيٌٖ  ّ، َٗ٘يـٙ ىؾٖ  م ٓؾِٞم ٝ  ّ ٗگلخٜ ىؾٖ ٓؾِٞم با ٖٓ ًٜ  ىج ىاٍ چ٘ـيٖ

  يَإ  ميل  ٍّ٘ٞ، ٓی  يَإ  م ٝ گٞيْ ٓی ىؾٖ  يَإ با ًٜ پ٘ـ كٗـ چ٘يٖ ؽِن

  ُخلاثِ  .ٖٓ عاٍ بٜ ٗيبج ك   ٝ ّـ ي٘ـ چٕٞ  يَإ ًٜ بي٘٘ـ ٗٔی ك   ًبل ٓؾاٗب

 حَو٘ی ُْ ُِٞحـ  ُضـ ك هاٍ :ٓؼلٝف  ىج ٓزِی ًٜ چ٘إ ٗباٍـ بٜ ّـ  ػاهَ ٓيخٔغ



      

 

 

 يـه٘ی ٖٓ  ُی  ٗظل  ُٞحـ هاٍ

 

(119b) Burası o nesnenin beyanındadır ki bir mahlûk ki seni incidir ve sana 

ondan bir cevr ve sitem vasıl olur. O zalim hakikatte bir illet gibidir. Ve zulüm ondan 

değildir. Arif-i billah ol kimsedir ki Cenâb-ı Hakk‟a rücu‟ eder. Yani Teâla‟dan bilir 

aletten yani o zalimden bilmez. Eğer arif-i billah zahirde alete rücu‟ eder. Seni 

cehlinden eyler değildir ve hakdan olduğunu avâm gibi bilmediğinden değildir. Bil ki 

bir hükümetden ve bir maslahatdan için âletden bilir. Bu Hakk‟dan bilmek 

ancılayındır ki Kutub el-ârifin Ģeyhül Ebu yezid el-Bestamî kuddise sırrahu buyurdu 

ki “Bu kader seni der ki ben mahlûka söz söylememiĢimdir. Bil ki Cenab-ı Hakk‟a 

söylerim. Ve dahi mahlukdan söz dinle mümessemdir. Yani zahirde mahlûkdan 

dinle.  Hakk‟dan bilirim ve ondan dinlerim, diye buyurdu. ĠĢte ashab-ı mağrifetin hâli 

budur. Lâkin nâs zân ederler ki onlara söylerim ve onlardan dinlerim. Zirâ halk-ı 

tahir beyan olmakla kendilere kıyas ederler. Velîde velâkin halk kelâmına illet olarak 

buyururlar ki zirâ halk-ı muhatab-ı a‟zâmı görmezler ve bize söylüyor zannederler. 

Muhatab-ı ekberden Vacib-i Teâla muraddır. Ondan için Hakk‟dan dinlerim ki benim 

hâlime nisbet olundukda halk hakkın sedası gibidir. Aklı olan müstemi‟n-i sedâya 

iltifatı olmaz belki zâta iltifatı olur. Ve ben dahi müstemi‟-i âkil ve ârif olduğumdan 

sedâ makûlesi olan halka kulak vermem. Belki söylemekde ve dinlemekde 

menazırım Allah Teâlâ‟dır, buyururlar. Bir ferdin elinde bir iĢ olmayıp cümlesi 

Cenâb-ı Kibriyâ‟nın meĢyetinde olması Ģu mesel-i meĢhûr gibidir ki nâs söylerler. 

Duvar vetere dedi ki “Niçin bana meĢakkât ve zahmet verirsin?” Cevabında veter 

dedi ki “Bana niçin nazar edersin ve bu zahmet vermeği bana niçin isnâd edersin? 

Bana, senin içine girsin diye vuran Ģahsı nazar et. Benim bunda ne suçum vardır?” 

dedi. ĠĢte cevr ve cefâ gördüğün eĢhası buna kıyas eyle ve cümlesini Hakk‟dan bil! 

Niteki Gülistan‟ında ġeyh Sa‟dî buyururlar. “  ”(120a) “

” Ve yine bazı ârifin demiĢlerdir. Beyit;“Hakk kulundan 

intikamını yine abdiyle alır. Bilmeyen ilm-i ledünnî onu abd etti sanır.” 

 



      

 

 

 ٓضٞ كعٔج ى٘إ  م  عٔواٜٗ

  ٝ ؿىجِ  ؿك بٞؿ ًإ صٞ، ٍٜی إٓ م

Ahmaklara lâyık mızraklardan merhamet isteme ol Sultan-ı ZiĢân ki onun 

elindedir. Rahmı ondan iste ve ona yalvar. 

 

 ؟ ً٘ی چٕٞ لابٜ حيؾ ٝ ى٘إ با

 ى٘ی إٓ ؿىج بٜ آٓـ  ىيل  ٝ

Mızraklara ve kılıca niçin temellük edersin? Ya‟ni zalimeye niçin 

yalvarırsın? Zirâ o âlî zâtın önünde o zâlime esir geldi ve onları Cenâb-ı Kibriyâ 

dilediği gibi kullanır. Onlara emân diyeceğine Allah Teâla‟ya ilticâ eyle, demekdir. 

Fî-el-vâki‟ maslahat budur ve kâr-ı âkıl böyle olur. 

 

 ّْ٘ ٖٓ ٝ  ىج آمك ّ٘ؼج بٜ  ٝ

 ٍّٞ إٓ ٖٓ ىامؿّ، ًاٝ آُخی

Yine Azrâil zemîne der ki; “Allah Teâla sanatta Hazreti Ġbrâhim 

aleyhisselâmın pederi yahut â‟mîsi olan Âzer-i nâm kimse gibidir. Ve ben büt 

makâmındayım. Büt Âzere muhalefete kadir olamadığı gibi ben dahi Mevla‟ya 

muhalefete kâdir değilim. Benden istirhâmın sana fâidesi yoktur. Böyle olunca o 

hudâbini ki bir alet düzer, ben o olurum. Ve o iĢi men gayr-ı ihtiyâr görürüm” dedi. 

Nitekî tafsil buyururlar.  

 

 ٍّٞ ىاؿل ً٘ـ، ىاؿل ٓل  گل

 ٍّٞ ؽ٘ضل ً٘ـ، ؽ٘ضل ٓل  ٝك



      

 

 

“Eğer Mevlâ beni kadeh ederse kadeh olurum ve eğer beni hançer ederse 

hançer olurum. 

 

 ؿْٛ آبی ً٘ـ، چَٜٔ ٓل  گل

 ؿْٛ حابی ً٘ـ، آحٌ ٓل  ٝك

Eğer beni Mevlâ pîkâr ederse su veririm ve eğer beni ateĢ ederse hararet 

veririm. 

 

 ؿْٛ ؽلٖٓ ً٘ـ، باك ٕ ٓل  گل

 صْٜ حٖ ؿك ً٘ـ، ٗاٝى ٓل  ٝك

Eğer beni yağmur ederse harman veririm ve eğer beni ok ederse tene 

batarım. 

 

  كٌْ٘ مٛل ً٘ـ، ٓاكی ٓل  گل

 آًْ٘ ٜٓل ً٘ـ، ياكی ٓل  ٝك

Eğer Mevlâ beni yılân eylerse halkı sokup zehir bırakırım. Eğer beni halka 

yâr ve dost ederse muhabbet bırakırım” diye zemine Azrâil böyle cevaplar verdi. 

 

  ّبؼيٖ ٓيإ ؿك ًٌِْ چٞ ٖٓ

 بيٖ بيٖ ٗاػج ّقّ  ؿك ٗييخْ

Ben kâlem gibiyim; iki parmak beyninde kalem kâtibe niçe muhalefete kâdir 



      

 

 

değil ise ben de öyle Allah Teâlaya muhalefete kâdir değilim. Ve dahi taat sırasında 

ben ben değilim belki kemâliyle tâa‟tdayım, dedi. 

 

 ىؾٖ  ٗـك ًلؿ َٓـٍٞ ك  ؽاى

 ًٜٖ ؽاى إٓ  م بلبُٞؿ ًلی يي

Türabî kendi sözünde meĢgul eyledi. Bu esnâda o köhne zeminden bir avuç 

toprak kapdı.  

 

 ؽاًـ ٕ  م كبٞؿ ؿك  ً ىاعل ٜٗ

 بيؾٞؿ ٕ چٕٞ ىؾٖ، َٓـٍٞ ؽاى

Sahirlere lâyık ya‟ni hile ve mekr ile zeminden türab kapdı. (120b) Zemin 

lâ-ya‟kıllar gibi Azrâil‟in sözünü dinlemeye meĢgul olmuĢ idi. Bunun gibi insanın 

bedeninden ruhunu dahi gözü, cenneti ve cemâl-i Muhammedî‟yi görmeğe meĢgul 

iken yahud derdiyle iĢtigali var iken kapar. 

 

 ك  ك ی بی حلُبجَِ  عن حا بلُؿ

 ك  پای گلين ٕ إٓ ٌٓخب، بٜ حا

Fikr-i fâsid zeminin türabını Hazret-i Hakk‟a dek iletti. Ve dahi mektebe 

dek o kaçıçı ayağı iletti. Hazret-i Mevlâna kuddise sırrahu zemîni mektepden firar 

eden tıfla teĢbih buyurdular.  

 

 



      

 

 

 كٍْٝ٘ ػِْ بٜ :ًٜ ينؿ ٕ گلج

 ًْ٘ ؽِوإ  يٖ صلاؿ ك  حٞ ًٜ

Bu hâl böyle olunca Allah Teâlâ buyurdu ki benim münevver ilmime yemin 

ederim ki seni bu mahlûkâta cellâd yani ruhunu kabz edici edeyim. Zirâ bu kârın 

ahdesinden gelirsin, Cibril‟in ve Mikâil‟in kârları değildir. 

 

 ؽِن گيلٗـ ؿٍْٔ٘ كب، يا :گلج

 عِن ٓلگ ؿك ك  ؽِن كَاكّ چٕٞ

Azrâil dedi ki; “Yâ Rab! Halk beni düĢmân tutarlar. Çünkü halkın boğazını 

mevt katında sıkarım.  

 

 ِـ ؿ كی كٝ  حٞ  ؟ ى٘ی ؽـ ٝٗ

 ؟ ً٘ی كٝ ؿٍٖٔ ٝ ٓبـٞٓ ٓل  ًٜ

Ey âlî PadiĢah sen revâ tutar mısın ki beni halka mebğus ve düĢman yüzlü 

edesin?” “Senî” se‟nin fethiyle kadri âli olanı derler. 

 

 ػيإ آكّ پـيـ  ىبابی :گلج

 ى٘إ ٝ، ىلىاّ ٝ، هُٞ٘ش ٝ، حب  م

Allahü-teâlâ buyurdu ki; “Ben mevte hummadan ve kılıç yarasından ve 

za‟af-ı dimağdan ve mızraklar ile zahmdâr olmakdan aĢikâre sebebler düzerim. 

 



      

 

 

 حٞ م ٗظلٛاٍإ بگلؿ ْٗ حا

 حٞ ىٜ ىببٜای ٝ ٓلٕٜا ؿك

Böyle eylemekden için onların nazarlarını senden döndürürüm. Onlara 

marazlar ve mevte esbâb-ı metai‟dde halk etmekde bu sûretde onlar senden 

bilmezler. Ve o hastalıklardan bilirler” buyurarak Azrail‟e böyle cevap verdi. 

 

 ٗين ٛيخ٘ـ ب٘ـگإ كب، يا :گلج

 ػنين  ی ىببٜا،  ی بـكّٗـ ًٜ

Azrail cevabında dedi ki; “Yâ Rab dahi senin kulların vardır ki sebepleri 

yırtarlar ve esbâba nazarı terk edip müsebbibi bilirler. 

 

 ىبب  م گق كٙ باٍـ چََٔإ

 كب كَٖ  م عضب  م بلگقٍخٜ

Onların gözü sebepden tecavüz edici olur. Onlar senin fazlından hicablardan 

geçmiĢlerdir. “Hicâb” hâ‟nın ve cîm‟in zammeleriyle “hicâbın” cemi‟dir. Perdeler 

ma‟nâsınadır. Bu makâmda esbâb murâd olunur. 

 

 عاٍ ًغّاٍ  م حٞعيـ ىلٓۀ

  ػخلاٍ ٝ ػِج م كَىخٜ ياكخٜ،

Makâm-ı Vahdet sermayesini aĢk u vecd kehâlinden bulmuĢlardır. Ve dahi 

alet ve i‟tilâlden halâs olmuĢlardır. “Kehhâl” arabî olarak “göze ilaç edici”ye derler. 

Aletten ve itilalden dahi bu makâmda yine esbâb murâd olunur. 



      

 

 

 ىَِ ٝ هُٞ٘ش ٝ حب  ٗـك ٗ٘گلٗـ

 ؿٍ بٜ ك  ىببٜا  يٖ ٗـٛ٘ـ ك ٙ

 (121a) Sıtmaya ve kulunca ve hummaya bakmazlar. Bu sebeplere gönle yol 

vermezler ve benden bilirler dedi. “Sill” sîn‟in kesri ve lâm‟ın teĢeddiyle ciğerde bir 

merhundur ki insanı müdakkik eder.  

 

 ؿٝ ىج ك  ٓلٕٜا ميٖ يي ٛل مآٌٜٗ

 هٖاىج كؼَ إٓ ٗپقيلؿ، ؿٝ  چٕٞ

Zirâ her birisi için bu merhunlardan deva vardır. Çünkü o maraz, deva kabul 

etmez. O gayri kazanın failidir yine benden bilirler, dedi.  

 

 يويٖ ٓيـ ٕ ؿٝ ، ؿ كؿ ٓلٓ ٛل

 پٞىخيٖ ىلٓا، كٗش ؿٝ ی چٕٞ

Her derd devâ tutar, bunu yakîn bil. ġitâ mevsiminin devâsı zahmetinin 

devâsını gören oldu ki  

 

 بليلؿ ٓلؿی ًٜ ؽٞ ٛـ ؽـ  چٕٞ

 بگقكؿ ْٛ پٞىخيٖ ّـ  م ىلؿی

çünkü Mevlâ ister ki kulu dona. Bürûdet yüz körükden tesir eder ve o adam 

donar. 

 



      

 

 

 إٓ ًٜ بٜ٘ـ  ی ُلمٙ ٝصٞؿً ؿك

 ؿؽإ  م ٜٗ ٍٞؿ، کْ آحٌ م ٜٗ

Onun vücûduna Allah-teâlâ bir ditremek kor. Öyle titremek ki ne libâs ile o 

titremek zail olur ve ne ateĢden ısına vücudundan o bürudet gider. Belki o 

bürudetden fevt olur görmez misin? 

 

 ٍٞؿ  بِٜ ٗبيب آيـ هٖا چٕٞ

 ٍٞؿ گٔلٙ ْٛ ٗلغ ؿك ؿٝ  إٓ ٝ

Çünkü mevt gelir. Tabip ahmak olur. Meselâ fesad lâzım iken iktiza‟ etmez 

der ve dahi verdiği ilaç faydada yolunu zayi eder yani tesir etmez olur, demektir. 

Yine Azrâil‟in kelâmına avdet edip buyururlar ki; 

 

 ؟ بْيل  ؿك ىِ  ٓغضٞبِ  ٍٞؿ ًی

 گيل گٍٞ عضابِ  ىببٜای ميٖ

Basîret sahibi zatın idrâki kaçan perdelenmiĢ olur. Bu ahmak tutucu hicab 

sebeplerinden belki perdelenmiĢ olmaz. Ve her Ģeyi Cenâb-ı Hakk‟tan ve Müsebbib-i 

Hakikî‟den bilir. “Gûl” kâf-ı Farisinin zammıyle “ahmak”a derler. 

 

 بٞؿ  ًَٔ چٕٞ ؿيـٙ، بي٘ـ  َّ

 بٞؿ  عٍٞ ٓلؿ چٌٜٞٗ بي٘ـ، كلع

Aslı ve sebeb-i hakiki‟yi görür göz. Çünkü ziyâde kâmil olur. Ve dahi fer‟i 

görür göz çünkü kendini ĢaĢı eyler. “Ahvâl” ârabidir, gözü münherif olana derler. 



      

 

 

 حٞ ًاك بل ٗيايـ، حيؾ مؽْ ٝ ٓلٓ ٝ  ىباب بل  ٝ ٗظل آٌٜٗ :ًٜ آٓـٕ صٞ ب

 ٗيايـ، ْٛ ػنك ئيَ

Burası Hakk-teâlâ Hazretleri‟nden Azrâil‟e cevap kelimesi beyânındadır. 

Öyle diyerek ki; Yâ Azrâil! o kimse ki onun nazarı sebeplere ve maraza ve yaraya ve 

tiğ zahmına gelmez. Ey Azraîl senin dahi iĢine gelmez. Ya‟ni mevti dahi senden 

bilmez ve mümeyyit ancak beni bilir. 

 

 ىببٜ إٓ  م حلی ٓؾلی چٜ  گل بی،ىب ْٛ حٞ ًٜ

 Zirâ sen dahi sebebsin eğerçi mahfindir.  

 

(121b) Esbâb-ı sâireden  

ْْ   هَْلَبُ  ٛٞ ٝ ًٜ ٗباٍـ ٓؾلی كٗضٞك إٓ بل ًٜ بٞؿ ٝ ٌُ ْ٘ ِٔ ِٜ ْٖ  َٝ  إُِيَ ٌِ  لا ُ

 َٕ لُٝ ِْ  حبُْ

ve dahi gâh olur ki hasta üzerine mahfî olmazsın. Ya‟ni Âzrâil aleyhisselâm 

muhtazar üzerine gâh mahfî olur. Ve muhtazar onu göremez. Ve gâh olur ki 

muhtazara mahfî olmaz. Belki bi-Ģekle zahir olur. Zirâ Kuran-ı Kerim‟de “Biz 

kulumuza Ģâh damarından yakınız” buyurmuĢdur. Mevlâ‟nın kurbiyeti sebebiyle 

hastanın gözü Cemâl-i Hakk‟ı müĢâhede edip Azrâil mahfî olur. Bu hâl havas-ı 

evliyâ‟nın hâlidir ki lafzı eğerçi mahfî terinin aletidir. Lâkin a‟vâm-ı nâs vakt-i 

mevtte müĢahedeye kadir olamazlar. Bundan için Azrâil‟i görürler. Menkuldür ki; 

havas-ı evliyâ mazhar-ı tecelli olmadıkça rûh-ı Ģerifleri kabz olunmaz imiĢ. 

 

 ؿ ٕ  َّ باٍـ ًٜ ٛل :ينؿ ٕ گلج

 ٓيإ  ٗـك  ٝ بي٘ـ ًی ك  حٞ پو



      

 

 

Vacib-i-teâlâ hazretleri buyurdu ki “olma kimse ki aslı bilici olur, böyle 

olunca sebepden kaçanlar benden bilirler diye memur olduğun hizmete i‟tizâr etme” 

buyurdu. 

  ی ًلؿٙ پٜ٘إ ػآٜ  م ؽٞيٌ چٜ گل

  ی پلؿٙ ْٛ گإ ؿيـٙ كٍٖٝ پيٌ

Eğerçi a‟vâmın yanında kendini gizli eylemiĢsen zirâ mevti hastalıklardan 

bilirler ve senden bilmezler. Gözü münevver olanların yanında dahi bir yerde ve 

hicâbın ya‟ni onlar dahi mevti senden bilmezler, demektir. Hülâsa-i kelâm nâs iki 

bölüktür. Bir bölüğü “bayağı âdem”dir. Bunlar mevti senden bilmezler. Belki a‟lil ve 

emrâzdan bilirler. Ve bir bölüğü dahi “havas zümresi”dir. Onlar dahi ashab-ı 

basiretden olmakla seni arada perde-i vasıta bilip mümeyyit ancak beni bilirler. Bu 

sûretde gerek a‟vâmın ve gerek havâsın senden bilecekleri yokdur. Bu cihetten beni 

herkese düĢman edersin diye dergâhıma i‟tiz‟arın yerinde değildir. 

 

ٌل ك   يَإ ًٜ ؿ ٕ   صَ باٍـ ٍِ

 ؿٍٝ ؿك باٍـ ٓيج ٗظلٍإ چٕٞ

O kimseler ki onlara mevt sekr olur. Onların nazarı dünya devletlerine nice 

olur belki olmaz. Bu surette mevt için asla gam yemezler ki sana levm edeler. 

“Düvel” dal‟ın kesri ve vâv‟ın fethiyle devletin cem‟idir. Ve vâvın zammıyla 

galatdır. 

 

 حٖ ٓلگِ يَإ  پيٌ ٗبٞؿ حِؼ

 چٖٔ ؿك مٗـ ٕ ٝ چاٙ  م كٝٗـ چٕٞ

Tenin mevti evliyaullahın indinde acı olmaz. Çünkü onlar, mevt ile kuyu 



      

 

 

gibi olan dünyadan cennet bahçesine giderler. Niteki hadîs-i Ģerifde “

”
32

 buyurulmuĢtur ki zindandan bir müferrah mahale gide, o 

kimse de asla teessüf olmaz. Niteki Hazret-i Mısrî kuddise sırrahu divanında 

buyurmuĢdur. Beyit, “Ne gam giderse dünyadan, niyaz-ı visâline (122a) erer 

elhamdülillah. Ve yine bir hadîs-i Ģerifde “ ” 

buyurulmuĢtur. 

 

 پيچ پيچ صٜإ  م كٛيـٗـ ٝ 

 ٛيچ ٛيچ كٞ ثِ  بل ٗگليـ ًو

Istırab ve meĢakkât ile dolu olan dünyadan halâs oldular. Bir kimse hiç olan 

Ģeyin fevtine asla ağlamaz ve keder etmez. Zirâ keder kadirli ve kıymetli nesnelerin 

fevtine olur. Dünyanın indellâh kadri olmadığı ehâdîs ile sabitdir. 

 

 ی كًاٗئ ٌٍيج ك  مٗـ ٕ بلُس

 ؟ مٗـ ٗئی ؿٍ كٗضـ  ٝ  م ٛيچ

Zindanın duvarını eğer erkân-ı devletten birisi kırar ise onun kırmasından 

zindanînin incinmesi olur mu? Elbet olmaz belki mesrur olur ki zindandan halas 

oluruz. Ehlullah dahi bu dünyada zindanî olmakla daima mevte müterakkıbdır. Ve 

mevtten incinmezler. Zîrâ onlara mevt, zindanın duvarını harab etmekdir. 

 

َٓل ى٘گِ إٓ ؿكيؾ، ًای ل  ٌٍيج ك  َٓ

 كَىج عبو  م ٓا صإ ٝ كٝ ٕ حا

                                                 
32

 Dünya müminin zindanı, kafirin cennetidir. 



      

 

 

Zindanî der mi ki ey kimse yazık bu erkân zindanın mermer taĢını kırdı. 

Hatta bizim canımız burada mahbus olmakdan halâs oldu. 

 

 ُٚيق ى٘گِ إٓ ٝ ؽٞب كؽاّ إٓ

  ُيق ٝ بٞؿ بٜی ك  مٗـ ٕ بلُس

O güzel mermer sensin ve o latif taĢ zindanın, bir idi ve elif idi.  

 

 بلَِىج مٗـ ٗی ًٜ حا ٌٍيخٌ چٕٞ

 ٌٍيج بايـ  يٖ صلّ ؿك  ٝ ؿىجِ 

Bu erkânı niçin zindanı Ģikest eyledi. Hatta içindeki mahbuslar kurtuldular. 

Onun alnı bu ettiği cürümde kesmek lazımdır. 

 

 كَاك  يٖ ٗگٞيـ مٗـ ٗی ٛيچ

 ؿ ك بٜ آكٗـً عبو ًن ًيی صن

Bu ebyât-ı mezkurenin mâlini  Ve bu hezeyanı söylemez. Ġlla Ģol kimse 

söyler ki onu hapisten dâra asmağa götürürler. Bu kimse kendisi asılacak olması 

cihetiyle zindanı açar ve harab olduğunu istemez ve zindan da sair mahbuslar cefâ 

gördüğünü ister. Bu surette zindanın imâreti kendine matlûb olur. 

 

 ؟ بلََٗـ ًٌ ك  ًيی باٍـ ًی حِؼ

 ؟ ه٘ـ ىٞی ٓاك ٕ، مٛل ٓيإ  م



      

 

 

Bir kimseye kaçan acı olur ki yılanların meyânından sekr tarafına iletirler. 

Bu hoĢ bir ferde acı olmaz. ĠĢte Evliya-yı Kirâma dünyadan ahirete gitmek bu 

niceleyindir. Bu cihetle mevtden huzurları yokdur. 

 

 حٖ ؿٞؿای  م گَخٜ ٓضلّؿ صإ

 حٖ پای ٗی ؿٍ، پلَّ  با ٓيپلؿ

Mevt ile cân ten kavgasından mücerred olmuĢtur. Tenin ayağı olmaksız 

gönül kanadıyla cân âlem-i bâlâda tayaran eder. 

 

 ٍبإ ًاٗـك چَٜ، مٗـ ٗی ٛٔچٞ

 گِيِخإ  ٝ ؽٞ ب بٜ بي٘ـ ٝ ؽيبـ

 Bir zindanî gibi ki gecelerde uyur ve rüyada gülistânı görür. 

 

بلَ  ي٘ضا م ٓل  ينؿ ٕ،  ی :گٞيـ َٓ 

 كل ٝ ًلّ  ٖٓ ًْ٘ گَِٖ  يٖ ؿك حا

 Der ki (122b) “Ey Mevlâ beni artık tenime iletme hatta bu gülistanda ben 

azimet eyleyim”.  

 

 ٓيخضاب ٍـ ؿػا :ينؿ ٕ گٞيـً

 باُْٞ ب  ػِْ الله ٝ ٓلٝ، ٝ 

Allah Teâlâ dahi ona buyurur ki; ettiğin duâ kabûl olunmuĢ oldu. Burada 



      

 

 

otur iĢte, benim bildiğim budur, buyururlar. Allah Teâlâ sevaba a‟limdir. 

 

 بٞؿ ؽًٞ چٕٞ ببيٖ، ؽٞ بی چ٘يٖ  يٖ

 كٝؿ ؿك ص٘ج بٜ ٗاؿيـٙ ٓلگ

Buncılayın hâbı görünce hoĢ olur mevt görmeden cennete gider. 

 Ka‟rçâh böyle rüyasında gülistan gören bîdar 

olmağa hiç hasret yer mi? Teni üzerine zincir ile kuyu dibinde otururken bunun gibi 

ehlullah dahi ölümden nefret etmezler. 

 

 كمّ ّقّ  ؿك آ ؿك آؽل ٓؤٓ٘ی،

 بنّ ىج بٞؿٙ آىٔإ بل ك  حٞ ًٜ

Eğer mümin isen encâmda cânın safına gel ve Ģehit ol! Zîrâ senin bezmin 

âsumânde olmuĢdur ve Ģüheda mak‟ad-ı sadakde sakinlerdir. 

 

 هياّ ًٖ بالا ك ِٙ   ٓيـ بل

 ؿلاّ  ی ٓغل ب، پيٌ ٍٔؼی ٛٔچٞ

Bâlânın yoluna gitmek ümidi üzere mihrabın önündeki mum gibi ey oğul, 

kaim ol! Ve gecelerde Mevlâ‟ya yalvar. 

 

 ِٗب  م ىٞم ٛٔی ٝ باك ٓی  ٍي

 ٍب صِٜٔ بلُيـٙ ىل ٍٔغ ٛٔچٞ



      

 

 

GözyaĢı yağdır ve Mevla‟yı talep için daim nar-ı aĢka yan. Cümle gecede 

yaĢı kesilmiĢ Ģem‟ gibi ola ki muradına eresin. 

 

 ٍل ب  م ٝ ٗؼاّ  م ب٘ـ كلٝ ُب

 ٍخاب ًٖ آىٔاٗی ؽٞ ٕ ىٞی

Dudağını taamdan ve Ģarab-ı dünyadan bağla, âsumana mensup sefer 

tarafına acele eyle. Her an âlem-i bâlâdan merzuk olmağa ümid eyle. Ve dahi 

âsumanın rızkının hevasında söğüt ağacı gibi hareket edici ol. “Bîd” söğüt ağacına 

derler. Söğüt daim hareket eder ve titrer. Sen dahi öyle ol, demekdir. 

 

  ٓيـ ٓيـ ك آىٔإ  م ؿّ بٜ ؿّ

 بيـ چٞ كهْإ آىٔإ، ٛٞ ی ؿك

 

 آيـث ٓی آىٔإ  م ؿّ بٜ ؿّ

  كن يـث ٓی كمم آحٌ، ٝ آب

Her an sana asumandan rızk-ı manevi gelir. Bârân-ı manevi ve ateĢ-i manevi 

ki hararet-i âfitâb-ı manevidir. Senin rızk-ı maneviyi artırır. Niteki bârân sûrî ve 

âfitâb zahiri sebebiyle zahiri rızk olan tezayid eder. 

 

 ػضب ٗبٞؿ کَـ صا إٓ ك  حٞ گل

 ِٗب ؿك ب٘گل ٝ ػضن  ٗـك ٓ٘گل



      

 

 

Eğer seni o âb ve âteĢ sebebiyle olan rızk-ı manevi âsumana ve alem-i 

bâlâya götürür ise aceb değildir. Kâne dedi ki ben asumana nice giderim. Benim gibi 

aciz hiç asumana uruc eder mi? Cevap buyururlar ki; sen kendi aczinin tarafına nazar 

eyleme. Belki kendi talebine ve isteğine nazar eyle. Zîrâ talep insanı maksuduna 

vasıl eder. Niteki “ ”. 

 

 ؽـ ىج گلٝگإ حٞ ؿك ِٗب ًايٖ

 ىن ىج ِٓٚٞبی بٜ ٗاُب ٛل مآٌٜٗ

Zirâ bu talep ki sendedir Allah-teâlâ‟nın sende rehn ve emânetidir. Kullarını 

tâlib-i ihsan etmiĢ ki muradlarına vasıl olalar. 

 

 

(123a) Mısraı‟ evvele illet olarak buyururlar ki zirâ talip bir matlûba lâyık 

ve münasipdir. Bu ise talep ile olur. Talibi ibâdına rehn ettiği taleb-i münâsib olduğu 

matlubunu bula “girovgân” kâf-ı farisînin kesriyle ve ra‟nın fethiyle ve vâv‟ın 

sükûnuyla müfred olarak “rehin” mânâsınadır. Ve “girov” lafzıyla murâdıfdır. “Elif” 

ve “nûn” bu mahalde edât-ı cemi‟ olmayıp zât-ı kelimedendir. 

 

 ٍٞؿ  كنٕٝ ِٗب  يٖ حا ًٖ صٜـ

 ٍٞؿ بيلٕٝ حٖ چاِٙ  ميٖ ؿُج حا

Ey derviĢ gayret eyle hatta bu talep sende ziyade ola. Hatta senin kalbin bu 

kuyu gibi olan tenden taĢra ola ve gönül tenperverlik muhabbetinden azad ola. Ve 

Cenâb-ı Hakk‟a mâil ola. Bu surette kârın tamam olmuĢ olur. 

 



      

 

 

 كلإ إٓ ٓيٌيٖ ُٓلؿ :گٞيـ ؽِن

 ؿاكلإ  ی  ّ مٗـٙ :بگٞئی حٞ

Böyle kârın tamam olup vasıl alî-Allah olunca ve mevt sana gelince halk 

sana der ki; o filân meskin oldu. Sen dahi âlem-i ahiretden onlara dersin ki; “Ey 

benim hâlimden gâfil olanlar ben hayatdayım ve meyyit değilim”. Niteki hadîs-i 

Ģerifde “ ”
33

 varid olmuĢdur. 

 

  ىج ؽلخٜ حٜ٘ا ٛٔچٞ ٖٓ حٖ گل

  ىج بٌَلخٜ ؿُْ ؿك ص٘ج َٛج

Eğer benim tenimde sair kimselerin tenleri gibi mürde olmuĢdur. Böyle ise 

de sekiz cennet benim gönlümde açılmıĢdır. Yani cennât-ı semâniyenin sefâsı 

kalbimde mevcuddur. Böyle olunca bu hâle mevt denmez. Belki ayn-ı hayat olmuĢ 

olur. 

 

 بٞؿ ٗيليٖ ٝ گَُ ؿك ؽلخٜ چٞ صإ

 ؟ بٞؿ ىلگيٖ إٓ ؿك حٖ  ك  ىج ؿْ چٜ

Can çünkü gül bahçesinde uyumuĢ olur. Ne gam var der, tenden o canın 

eğer o sergîn içinde olursa “sergîn”den murad bu makamda “türab”dır. Yani ba‟del-

mevt cennet ravzalarında teni‟m ederse tenin toprakta yatmasından canın asla 

zevkine ve safâsına helâl gelmez demek olur. Bundan sonra mevt-i ekberin hâlini 

mevt-i esgar ile irsal-i mesel edip buyururlar ki görmez misin? 

 

                                                 
33

 Müminler ölmezler. Aksine fâni âlemden bâki âleme geçerler. 



      

 

 

 ؟ حٖ م ؿ كؿ ؽبل چٜ ؽلخٜ صإ

 گُٞؾٖ ؿك يا ؽلج، گَِٖ بٜ ًاٝ

Naim olan kimsenin cânı tenden ne haber tutar? Öyle ten ki gülistanda naim 

oldu. Yahut gülnihanda naim oldu. Yani ten gülistanda olsun yahut gülnihanda olsun. 

Naimin canından haberi olmaz. Belki naimin ruhu kendi haliyle meĢgul olur. Ve 

tenin hâliyle mukîd olmaz. Bunun gibi evliyaullahın ervah-ı Tayyibeleri dahi kendi 

halleriyle ve safalarıyla meĢgul olup bedenin hâkda yattığı ve çürüdüğü asla 

vazifesinden değildir, demek olur. (123b) 

 

 آبگٕٞ صٜإ ؿك صإ ٓينٗـ

ِٓی ُيَجَ  يا" ٗؼلۀ ْٞ  "يؼِٕٔٞ هَ

Ariflerin cânı maî renk olan âlemde ne olaydı benim kavmim halimi bilmiĢ 

olaydılar diye na‟ra vururlar. 

 

 بـٕ  يٖ بی صإ مييج ٗؾٞ ٛـ گل

َـٕ ؽٞ ٛـ ًٜ  يٞ ٕ كِي پو  ؟ بُ

Eğer can bundan sonra dirlik istemez ise ve can kıyamında bedene muhtac 

ise böyle olunca felek kimin iyi alnı olmak ister. Zîrâ can bedenden müfarakat edince 

mürde olur. Ve felekde kim sakin olur ve felek hâlî kalmıĢ olur, bu ise abes olur.  

 

 مييج حٞ صإ بـٕ بی ٗؾٞ ٛـ گل

ْْ   ُئَّا ِ  كیِ" ٌُ  ؟ ًييج كٝمی " كِمْهُ



      

 

 

Eğer bedensiz senin canın hayat bulmak ister, istemez ise ve hayatı bedende 

durmağa muvaffak ise Kuran-ı Kerim‟de “Semâda sizin rızkınız vardır” buyuruldu. 

O rızık kimin rızkıdır ve semâya ervahdan gayri kim u‟ruc eder. Bu ayetden 

münfehim oldu ki ervah bedenden müfarakatden sonra yine zinde imiĢ ve semâ da 

rızk-ı manevileri var imiĢ. Bu ma‟na bu ayet-i Kerime‟nin ma‟na-yı batınîsidir. Ehl-i 

zahir indinde semâda rızıkdan murad yağmurdur. Rızka sebep olması cihetiyle rızık 

tabir olundu, derler. 

 

 .الله ٗؼاّ  م  ٝ ٍـٕ ٓاٗغ ٝ ؿٗيا ٍيليٖ ٝ چلب ٝؽآجِ  بيإ ؿك

Burası dünyanın yağlısı ve tatlısının zarar ve ziyanı bazende alûcudur. Ve 

dahi onların taam-ı Allah‟dan ma‟ni olması beyanındadır. 

 

 ٗؼاّ  ُضٞع كی  ی  ُْـيويٖ  بـ ٕ بٜ يغيی الله ٗؼاّ  ُضٞع كلٓٞؿ چ٘اٌٜٗ

 الله

Bunların taam-ı ilahiye ma‟ni olması ancılayın der ki; Resul-i Ekrem ve 

nebî-yi muhterem sallallahu Teala aleyhi vesellem buyurmuĢdur ki açlık Cenab-ı 

Hakk‟ın taam-ı manevîsidir. Onunla mübalağa ile sâdık olanların bedenlerini ihyâ 

eder. Bu hadis-i Ģerifin takdiri “fî el-cevi‟ taamullah” demektir. Yani açlıkda taam-ı 

manevi vardır, demekdir. Çenanki fermûd ilâ-ahir dünya yağlısı ve tatlısı taam-ı 

ilahiye mâni olduğuna delildir. Zirâ tatlı taam ve yağlı taâm açlığı def‟ eder. Taam-ı 

manevîden yemek ve tenâvil açlıkda olacak idi. Çünkü açlık gitdi. Böyle olunca 

etame-yi nefise-yi surîye taam-ı maneviye mâni‟ oldu. 

 

َٕ  هُٜٞ ٝ ييوي٘ی ٝ يٚؼٔ٘ی كبی ػ٘ـ  بيج هُٜٞ ٝ َٖ  يلْمَهُٞ  كلَِعِي

Ve dahi ben Rabbim‟in indinde bîtü ten ederim. Rabbim dahi beni itâ‟m 

eder, su içirir. Ve dahi Ģühedâ merzuk olurlar. Rabbilerinin fazlından ferh edici 



      

 

 

oldukları halde nazm-ı celîlinin ma‟nâsıdır. Ya‟ni Ģu hadîs-i Ģerif ile Ģu nazm-ı celilin 

manası beyanda bu Ģerh-i Ģerif kâi„ndir, demekdir. 

 

 ًزيق كينۀ كٝمی ميٖ كٛی ٝ 

 ٍليق هٞثِ  ؿك ٝ ُٞث ؿك كخی ؿك

Eğer bu ağır ve hakîr rızıkdan kurtulur isen (124a) manevî azığa Ģerafetli 

gıdaya vâsıl olursan “rîze” râ‟nın kesriyle “ufak” mânasınadır. Bu makamda taam 

hakîr murad olunur ki taâm dünyadır. “Lût” ve “kût” bazı nüshada vaki‟ olan “pût” 

üçü dahi “azık” ma‟nâsınadır. Fakat “kût” arabîdir. Cemi‟ “akvât” gelir. 

 

 ٓيؾٞكی ُٞحٌ كَٗ ٛن ك ٕ گل

 پلَی ٛٔچٕٞ ىبي، ٝ پاى ٓيلٝی

Eğer niçe bin ratl o Hüdâ‟nın taam-ı manevîsini yiyesin. Peri gibi pâk ve 

hafif gider. Asla sana Ģakadet ve muidde ağırlık vermez ve saim isen savmını dahi 

ifsad etmez. Zîrâ hadîs-i mezkuru ümmetini savm-ı visalden men‟ hakkında 

buyurdular. Fahr-i âlem Efendimiz‟i savm-ı visalde Cenab-ı Kibriya itâ‟am ve iskâ 

eder imiĢ ve bu kuvvet ile savm-ı visale Fahr-i âlem Efendimiz kadir olur imiĢ. Eğer 

savmı fesade verse Fahr-i âlem efendimiz savm-ı visal tutmamıĢ olmak lazım gelir. 

 

 ً٘ـ هُٞ٘ضج ٝ باؿ عبو ٜٗ ًٜ

 ً٘ـ آٛ٘ضج ٓؼـٙ ٓيؼ چاك

Taam-ı manevi öyle taamdır ki ne senin vücudunda hapseder. Ve dahi ne 

sana kulunc eyler ve dahi ne senin ma‟deninin iksirini germek eyler. “Çarmıh” iksir 

tabir olunan nesne ki Arapça “veter” derler. Çulhaların isti‟mal eylediği “temûr”dur 



      

 

 

ki onunla bezi gererler. Hülasa-i kelâm taam-ı manevi maadiye ızdırap vermez 

demekden kinayedir. 

 

 م ؽ چٞ ٓاٗی گلىٜ٘ ًْ، ؽٞكی گل

 ؿٓاؽ آكٝؿج گيلؿ پلُ، ؽٞكی ٝك

Eğer dünya taamından az yersen kötü huy tutarsın ve tabiati yâbis olursun. 

Ve dıkk illetine dahi mübtela olursun. Eğer çok yersen tenin ta humma illetine 

müstehak oldu ve imtila-yı maidesinde hâsıl oldu. 

 

 گٞ ك ؽًٞ هٞثِ  ٝ الله ٗؼاّ  م

 ىٞ ك ٍٞ ًَخی چٞ ؿكيا چ٘إ ؿك

Cenâb-ı Hakk‟ın taamından ve dahi hazmı asân taamdan ye ki murâd yine 

taamullahdır. Ancılayındır deryâ üzerinde gemi gibi seyyar ol. Ya‟ni taam-ı ilahi ile 

ağırlık gelmeyip kimi su üzerinde yürüdüğü gibi sen dahi hafif olduğun halde 

dünyada yürürsün ve gezersin, demekdir. 

 

 ُْٓل ٝ ٌٍيبا كٝمٙ ؿك باً

 ٓ٘خظل ك  ؽـ  هٞثِ  ؿّ بٜ ؿّ

Ey taam-ı maneviye talip oruçta sabır edici ol. Ve savm-ı ısrar eyle ve dahi 

her nefes kuvvet-i hüdayı müterkib ol ve Hakk‟dan taam-ı manevi iste. 

 

 



      

 

 

 بلُؿباك ًاك ؽٞب ؽـ ی ًإ

  ٗخظاك ؿك ٓيـٛـ ك  ٛا ٛـيٜ

Zîrâ o iĢte güzel Mevlâ ve Halîm olan Allah-teâlâ ibadını hediyelerini 

muntazır olmak vaktinde verir. Eğer kul hediye-yi ilahiyeye muntazır olmaz ise ona 

bir Ģey vermez. 

 

 ىيل ٓلؿِ  ٗـ كؿ ٗإ  ٗخظاك

 ؿيل ًٜ يا ٝٛيلٜ، آيـ ىبي ًٜ

(124b) Tok adam ekmeğe muntazır olmaz ekmek tez gelir ya geç gelir yani 

ne zaman gelirse gelsin vazifesi değildir. Bu cihetten ona tokdur diye nan 

getirmezler. Sen böyle tok adam gibi olma ki nân eline gire. 

 

 ؟ ًٞ :ًٜ گٞيـ ٛٔی ؿّ ٛل ٗٞ  بی

  ٝ ٓاٗـ ؿك ٓ٘خظل ٓضاػج ؿك

Bî-nasib olan adam daim söyler ki kanı taam? Zirâ açlık içinde talebde 

olarak taamı muntazırdır. 

 

 حٞ بٜ ٗايـ ٓ٘خظل، ٗباٍی چٕٞ

 حٞ ٛلخاؿ ؿُٝجِ  ٗٞ ُۀ إٓ

Çünki sen muntazır olmazsan o yetmiĢ kat devlet nevalesi ve zehiresi sana 

gelmez. 



      

 

 

  لاٗخظاك  لاٗخظاك، پـك،  ی

 ٝ ك ٓلؿ بالا، ؽٞ ٕ بل ی  م

Ey baba Lutf-ı Bârî‟ye alem-i bâlâ sifire için mürîd-i kâmil gibi muntazır ol. 

Elbette alem-i bâlâdan sana taam-ı rûhâni gelir. 

 

 بياكج هٞحی ػاهبج گلىٜ٘ ٛل

 بخاكج ٝی بل ؿُٝخی آكخابِ 

Her aç elbette encâmında bir rızık buldu. Ve bir devlet güneĢi onun üzerine 

parladı.  

 

 ؽٞكؿ ًْ آٍی چٞ ٛٔج با ٕيق

 آٝكؿ بٜخل آً ؽٞ ٕ، ّاعب

Himmet ile olan misafir çünkü bir aĢdan az yer, hane sahibi ondan a‟lâ bir 

aĢ getirir. Allah-teâlâ dahi kulu taam-ı dünyadan az yerse ondan âlâ olarak ona taam-

ı manevi getirir. 

 

 ُئيْ ؿكٝيٌ ٕيق ّاعب ًٜ صن

 ّٖ  ًليْ كمّ م بٜ بلَ ًْ بـَ ٛ

Ġlla ki dini fakir hâne sahibi evvelkinden âlâsını getirmez. Sen Kerim olan 

Rezzâk‟a su‟i-zannı izzeyle. Mevlâ fakir hane sahibi değildir ve Kerîmdir. Elbette 

evvelkinden kuluna âlâsıyla ikrâm eder. Böyle diyerek hüsn lazımdır. 

 



      

 

 

 

 ى٘ـ  ی ًٞٛی، ٛٔچٞ آٝك بل ىل

 مٗـ حٞ بل ؽُٞك ٗٞك ٗؾيخيٖ حا

Ey mutemed zât, dağ gibi baĢını yukarı kaldır. Hatta Hakk‟ın ol ki nuru 

senin üzerine vura. Yani dağ nur istedi ve buldu. Sen dahi taam-ı manevi istek edince 

bulursun, demektir. 

 

 ِـ ًِٞٙ  ىل ًإ  ُٓيخول بِ٘

 ٓ٘خظل ك  ىغل ؽٞكٍيـ ٛيج

Zirâ o sabit olan dağın baĢı hurĢid muntazırdır. Benâberîn güneĢi buldu. Sen 

dahi iste, muntazır ol! Elbette istediğini bulursun, demek isterler.  

 

  يٖ ٝ ٗبٞؿی صٜإ ؿك ٓلگ کٜ بٞؿی ؽًٞ چٜ:گلج ًٜ ٓـلَ إٓ صٞ ب

 ٗبٞؿی مٝ ٍ ك  صٜإ

Burası o gafleti çok kimseye cevapdır ki demiĢdir;” Bu cihan eğer mevt 

olmayaydı hoĢ bir cihan olur idi”. Niteki Lisan-ı Türkî ile denmiĢdir aynı. Fani dünya 

hoĢdur ama akıbet mevt olmasa ve yine denmiĢ ki dünyanın saltanatı (125a) hoĢdur. 

Eğer zavallı olmayaydı ve o saltanat-ı keĢîde daim öleydi ve dahi bu üslûb üzerine o 

mağfil hezeyanlardan söyledi ve dünyanın zevkini likâ-yı Hakk‟a tercih eyledi. 

“vetire” üslûb manâsınadır. “Fesar” fa‟nın kesriyle hezeyan ve hummâ tabir olunan 

kelâma denir. Mağfil tef‟il bâbından ism-i mef‟ûl olmakla teksir-i fa‟alde olup kesir-i 

el-gafleti manâsı verildi.  

 

 



      

 

 

 صٜإ بٞؿی ؽًٞ :ٓيگلج يٌی إٓ

 ٓيإ  ٗـك ٓلگ پای ٗبٞؿی گل

ehl-i gafletin birisi der idi ki; eğer mevtin ayağı ortada olmayaydı yani mevt 

kademini bu dünyaya vuzu‟ etmemiĢ olaydı bu cihan bir hoĢ ve lâtif cihan olur idi. 

Velâkin çünkü encâmgâr mevt vardır, latif cihan değildir. 

 

 ٛيچ ٓلگ ٗبٞؿی  ك :گلج ؿگل إٓ

 پيچ پيچ صٜإ ٗيلميـی ًَٜ

Bu mağfilden gayrı bir merdi âkıl dahi dedi ki eğer dünyada asla mevt 

olmayaydı bu cihan hiçbir saman çöpü(ne) dahi değmez idi.  

 

  كل ٍخٜ ؿٍج بٜ بٞؿی ؽلٓ٘ی

 بگق ٍخٜ ٗاًٞكخٜ ٝ، َٜٓٔ

Bu cihan ovada yığılmıĢ bir harman olur idi. Öyle harman ki ihmal olunmuĢ 

ve dövülmesi terk olunmuĢ. Ya‟ni dünyada mevt olmasa dünya Ģol harmana benzer 

idi ki bir sahrada yığın olmuĢ ve dövülüp buğdayı samanından cüdâ olmamıĢ ve o 

harmandan asla intifâ‟ olunmamıĢ. ġu evsâf ile mevsûf bir harman gibi olurdu. Böyle 

harman ise makbul olmaz. Bu cihanın mevt olmadığı sûrette makbuliyeti olmaz. Zîrâ 

insân-ı kâmil mevt olmayınca ashâb-ı gafletden farkı ve imtiyâzı olmaz idi. Ve hüsn-

i hâl ve sûi-hâl mahv olur idi. Ve iyilere ve ashab-ı mücahedeye kadr-ı külli olmak 

lâzım gelir idi. Bu cihetten daima arifler mevti ve rûz-ı kıyameti tâlip olurlar. Hatta 

kendilerinin kemâli zahir ola görmez misin ashab isti‟dâd daima imtihanı temenni 

ederler. Ama nâmüstei‟d olanlar imtihan olunmayı istemezler. Menkûldür ki; 

Mustafa Bey zâde rızkı Allah ihsânı ve ziyade buyururlar imiĢ ki; “Kıyamet tez 

kâi„m olaydı ve münkerler görmüĢ olaydılar ki cennete onlar mı gider yoksa bizler 



      

 

 

mi gideriz?  

 

 پ٘ـ ٍخی مٗـگی حٞ ك  ٓلگ

 ًاٍخی  ًیػ ٍٞكٙ ؿك ك  حؾْ

Sen ey bîçâre dünyada olmak mevttir. Onu hayat zannettin ve kendi 

tohumunu çorak yere ekdin. Tohumdan murad sa‟y ve ameldir. Ve Hakk-ı Ģûradan 

murâd neyedir yani hayat-ı dünyanı gerçekten hayat zannetmek hasbiyle ona sa‟y 

edip Allah-ı Teâlâ‟nın yoluna (125b) gitmeyi terk ettiğin bu cihetten tohumu hâk-ı 

Ģûraya ekdin demeyi murad ederler. 

 

 بيٖ ٓؼٌٞه ؽٞؿ ٛيج ًافب ػوَ

 يويٖ پ٘ـ كؿ ٓلگ ك  مٗـگی

Bundan sonra mevti hayat zannın sebebini beyân edip buyururlar ki akl-ı 

meâĢ iĢte böyle ma‟kûs gördüğü ömürden birisi ezcümle budur ki o akl-ı mağbun 

hayat-ı mevt görür.  

 

 ك  چين ٛل حٞ ب٘ٔای ؽـ ،  ی

 ىل  ؽـػٜ ؿك ٛيج ًٜ آٗچ٘إ

Bundan sonra münacatı Ģürû‟ edip buyururlar ki ey Mevlâ bize her nesneyi 

ancılayın ki o Ģey öyledir. Bize bu dâr-ı gurur olan dünyada öyle göster ve hakikati 

her ne ise izhâr eyle “haddessera” “hile hanesi” demektir. Bu beyitte fahr-i âlem 

Muhammed Mustafa sallallahu Teâlâ ve sellem Efendimizin “



      

 

 

”
34

 buyurduğu duaya iĢaret vardır. Ve insan daima böyle dua 

etmek lâzımdır tâ ki iyiyi kötü ve kötüyü iyi görmeye.  

 

 ٓلگ م عيلث پلُ ٗييج ٓلؿٙ ٛيچ

 بلگ بٞؿ ًْ ًٌَ  ىج، إٓ عيلحٌ

Ey sâlik râh-ı Hüdâ bil ki kabirde bir meyyit mevtten pür hasret değildir. 

Belki meyyitin hasreti onadır ki dünyada ahîret zâhiresini az tedârik etmiĢdir. 

 

  ٝكخاؿ ّغل  بٜ چاٛی  م ٜٗ ٝك

 گَاؿ ٝ ػيٌ ٝ ؿُٝج ٓيإ ؿك

Eğer dediğim gibi olmasa meyyit kuyudan câh-ı ferah fezâya düĢtü. Devlet 

meyânında ve ayĢ ve sâfâda ve inbisat-ı derûnda olduğu halde hiç böyle zindandan 

halâs olup mevzu‟ güĢade vaki‟ olmuĢ kimsede gâm ve mevtten tahassür olur mu? 

Niteki beyân buyururlar. 

 

 ٓ٘اػ ح٘گيٖ ٝ ٓاحْ ٓواّ ميٖ

 كل ػ ّغل ی بٜ  كخاؿً ٗوَ

Bu musibet makâmından ve bu târd ve küçücük yerden ekâbir vasi‟ âleme 

intikâl vaki‟ oldu böyle Ģahsın kederi olur mu? “Menah” mîm‟in fethiyle deve 

ahırına derler. Ferâh dahi vasi‟ ma‟nâsı ma‟nâsınadır. 

 

                                                 
34

 Allah‟ım eĢyanın hakikâtini olduğu gibi bana göster. 



      

 

 

 ؿكٝؽ  يٞ ٕ ٜٗ ّـهی، ٓوؼـ

 ؿٝؽ م ٓيخیّ  ٜٗ ؽاّی، باؿۀ

Dar-ı ahiret ehl-i sâdıkın muka‟ddidir. Yalancıların sarayı değildir. Orada 

hâslara mahsus olan bâde vardır. Ve orada olan mestlik ayrandan değildir. Ve asla 

yük değildir. Ve dünyanın mestliğine benzemez. “Dürûg” yalan ve “dûg” ayran 

ma‟nâsınadır.  

 

 ٍـٙ عن صِيو ٝ ؿمُ ٓوؼـ

 آحٌَـٙ گَِ ٝ آب ميٖ كىخٜ

O zât-ı mürde dâr-ı ahirette ehl-i sadığın mu‟kaddindedir. Ve onun celîsi 

Allah-teâlâ‟dır. Ve dahi meyyit âb u gülden mahlûk olan mecûs künyesi gibi olan 

dünyadan kurtulmuĢdur. Hiç böyle kimse gâmnâk olur?  

 

 ٓ٘يل مٗـگاٗیّ  ؿیٌٗل ٝك

 بٔيل ٓلؿ ٜٗ ٓاٗـىج، ؿّ ؿٝ يي

Eğer bu dünyada nâfi‟-yi hayat eyledin ise iĢte ömüründen(126a) cezası 

kalmıĢdır. Sa‟y eyle ve mürdlere lâyık ahîrete nakl eyle.  

 

 كىخؾين كٝم ًٜ آٓـ عـيذ ؿك

 ؽين ًٜ ك ، حٖ يٌی ٛل آيـ  ٓل

Mevt-i münasebetle kıyametin ahvâlini beyâna Ģüru‟ edip buyururlar ki 

hadîs-i Ģerifde varid oldu ki “Kıyamet günü her bir nassa kabrinden kalk diye Hakk 



      

 

 

Teâlâ tarafından emir gelir. Ve o emre inkıyad edip her türâb olmuĢ meyyit kendi 

eczâsını cem‟ edip ve dünyadaki gibi lehm ve Ģehm olarak ve ruhları iade olunarak 

kabirlerinden kalkarlar”.  

 

َٞ  َٝ   ىخغواهٜا هبَ  ُ٘ؼْ ٓؼٚی حؼاُی الله كعٔت ٖٓ يلُصی كئا ٍُ   َُّقِی ُٛ  يُ٘نَرِّ

يذَ  َـ ُْ    ْٖ  ِـ ِٓ هََُ٘ٚٞ  ٓا بؼَْ
35

 

Allah Teâlâ‟nın rahmetinden recâ mâmûl olunur. Öyle Allah ki nimetleri 

kullarına vericidir. Kullar o nimetlere müstehâk olmazdan mukdim yani Cenâb-ı 

Hakk‟ın lütfundan mamûldür ki istihkâksız kullarına nimet verir ve ihsan eder. 

Bunun gibi kabirlerinde çürümüĢ ve türâb olmuĢ ve aziminden dahi eser kalmamıĢ 

mürdeleri hayat vermeye istihkak ve liyâkatleri yok iken onlara hayat verip 

kabirlerinden dünyadaki suretleri gibi müsavver olarak ihyâya kâdirdir. Ve edeceğini 

Kurân-ı aziminde yüz ayetden mütecâviz ayetlerinde haber vermiĢdir. Ve yine bu 

rûz-ı kıyametin hakkında bin hadîs-i Ģerifden mütecâviz ahadis-i sahiha vardır. Bu 

hâl böyle olduğu ma‟lumun oldukda deme ki; rahm-ı maderdeki ceninin hayata 

istidadı vardır. Ona nigah-ı ruh oldu velâkin kabirdeki türâb olmuĢ ve türâbının her 

zerresi imânın müteaddidiye niĢân olmuĢ ve kemiğinden dahi eser kalmamıĢ. Bu 

misillü mürdenin hayat vermeye neden istihkak ve liyâkati vardır. Zîrâ Vâcib-i Teâlâ 

Hazretleri‟nin ihsânı liyâkat ve isti‟dad‟a muvakkuf değildir. Ve isti‟dadsız dahi 

vermeye kudreti vardır. Niteki yine Mesnevi-i ġerîf‟de buyurulmuĢtur. Görmez misin 

padiĢahlar nice namüstei‟d kimseleri vezîr ve müyesser etmiĢdirler. Allah Teâlâ‟nın 

padiĢahlar kadar kudreti yokmudur ki ihsânına isti‟dadı Ģart edelim ve kabiliyet 

lâzımdır diyelim, ihsânı ilahîye isti‟dâdı Ģart etmek Cenâb-ı Bâri‟ye aciz ve kusur 

a‟râs eder. Ve dahi Hakk cell ü âlâ hazretleri öyle zat-ı ecel ve âlâdır ki kulları 

me‟yus oldukdan sonra iri taneli yağmur semâdan inzâl eder ve dahi rahmetini 

ibadına neĢr eder. Bunun gibi mürdelerin hayatını akl-i insani tecviz etmez iken 

Vacib-i Teâlâ hazretleri mürde-i sâmeniyede hayat verir ve cennete idhal eder. 

                                                 
35

 Ve öyledir ki o, ümidi kesmiĢlerken feyz indirir ve rahmetini neĢr eder, o öyle veliy öyle hamîddir. 

(ġûrâ/28)  

 



      

 

 

(126b) ٍـ كب   يلُصی عيذ ٖٓ ح حی ىؼاؿة كب ٝ ٓئٞٗت ٓؼْيت كُبّ  ٝ هلبا يٞكد بؼ

َُِّٜ  عي٘اث ىيئاحْٜ  ٕ ُيؼِْ  ُ٘وْ ّـٍ  36 يبُ
 

Ve dahi çok lebi‟d vardır ki karibi îras ve intac eder. Bai‟dden mâ„mûl olan 

yine buud-i intac idi. Velâkin karbi netice verdi ve bu‟dun karbi intaca isti‟dadı 

yokdur çünkü karbı netice verdi. Fehm olundu ki isti‟dad lâzım değil imiĢ. Bunun 

gibi isti‟dadsız mürdelere dahi hayat verir, demeyi murâd buyururlar. Ve dahi çok 

isyan vardır ki meymunedir. Zîrâ Cenâb-ı Hakk‟a takribe sebep olur. Zahirde 

ma‟siyet ba‟d-ı Hakk‟a sebep idi. Kâh olur ki kurba sebep olur bundan dahi 

münfehm olur ki Allah Teâlâ‟nın ihsanına liyâkat Ģart değil imiĢ. Ve dahi çok saadet 

vardır ki nikmetler ve belâlar ma‟mul olunur. Cânibden gelir yani Ģu iĢden bir gazab 

ve belâ gelmek ma‟mul iken o iĢden Cenâb-ı Kibriya bir hayr-ı azîm fetheder. 

Menkuldür ki; Ka‟b bin Züheyr radıyallahu anh din-i islamı ve ehlini hicv etmiĢler 

Fahr-i Alem sallallahu aleyhi vesellem Hazretleri hicvini iĢitip “demni heder” 

buyurdular bu haber bir edri tarafından ki sahabe-i güzînden idi. Kendine vâsıl oldu. 

Ve sahabe-i güzîne “her kanaati mahalde görür iseniz öldürünüz” diye tenbih 

Muhammedi-yi kendine bilâ haber ifade eyledi. Ve sana ba‟del yevm hayat yoktur. 

Elbette seni Ashâb-ı Kirâm‟dan birisi katleder. Bak kendine çâre bul, dedi. Bu haber-

i mevhus kendine vâsıl olunca o anda mazhar-ı hidâyet oldular. Ve evvelâ binti Sâi‟d 

olan kaside-yi mübarekiye derakab-ı nazm edip salâvat-ı sabahdan sonra mescid-i 

saadete tevci‟ buyurdular. Hazret-i Ömer bab-ı mescitde görüp gadapla kendine 

nazar buyurunca “Emân ya Ömer beni huzur-ı Rasulullah‟a ilet diyerek yalvardı. 

Hazret-i Ömer Mescid-i ġerife dahil olup Ka‟b geldiğini “Huzur-ı Rasulallah‟a 

götür” diye niyazını haber verince ruhsat buyurulup Hazret-i Ömer Ka‟b‟ı alıp içeri 

getirdi. Huzur-ı Rasulallah da islâmını izhâr edip kaside-yi Ģerifesini dahi takdim 

eyledi. Ve bu hikâyeye delâlet eder. Bir beyit-i Ģerifleri dahi kasidede mezkûrdur. Bu 

beyittir; “ ” ba‟de fahr-i kainat aleyhi 

ekmelüttahıyyat kasidelerini cehr ederek okumakla kendilerine emir buyurdular. Hûb 

                                                 
36

 Ancak tevbe ve iyman edip salih bir amel iĢleyenler baĢka, çünkü bunların seyyiatını Allah hasenâta 

tebdil eder, ve Allah gafûr , rahîm bulunuyor. (Furkan/70) 

   

 



      

 

 

avâz ile kasidelerini okumakla kendilerine emir buyurdular. Hûb avaz ile kasidelerini 

okumaya baĢladı. ġu beyit-i Ģerîfe geldiler; ” “

 (127a) lafzını okudukda “

” buyurdular. Ve bu esnada zahir lâbes oldukları puĢide-i saadetlerini 

çıkarıp enverini eyle Ka‟b bin Züheyr hazretlerine elbas ve ihsan buyurdular. Bu 

beyitin Ģerhinde ba‟zı Ģarihler sair kaside getirdiğinde ona ihsan ve atiye vermek 

sünnet-i rasûlullâhdandır, diye beyân buyurdular. O puĢide-i saadeti teberrikâ 

saklayıp onunla sahabe beyninde iftihar buyururlar idii Fi- el-vakıa bin sene fahr 

etseler azdır. Zîrâ böyle hediye ve böyle tebrik olmaz. Bahusus ki mübarek yedin-i 

Ģerîfini ile elbas buyuralar. Menkuldür ki; Muaviye “On bin altın vereyim bana ver” 

demiĢ. BuyurmuĢlar ki; ġu cihanı altın ile mâl-â-mâl etsen, vermek ihtimalim 

yokdur. ĠĢte bu hikâyeye nazar-ı ibret ile nazar eyle. Din-i Ġslam-ı ve millet-i 

Muhammediyeyi hicvettim. A‟zîm ma‟siyet iken hem islamına ve hem böyle bâki bir 

kaside nazmına sebep oldu. Ve böyle sahabe-i Kiram‟da refat kader-i iktiza ile 

menkuldür ki; hilafeti zamanında Hazret-i Ömer mescide geldiğinde görmüĢ ki Ka‟b 

kendi kasidesini avaz-ı bülend ile okur. Ve zâkirleri ve müslîleri ta‟ciz eder gibi 

anladılar ve buyurdular ki “Niçin refi‟ savt edersin ve cehr ile okursun? Gizli oku!” 

Cevabında buyurmuĢlar ki; “Ben bu kaside-yi hayrelbeĢerin huzur-ı Ģerifinde bundan 

a‟lâ avaz bülend ile okudum. Mesrur olup kemâl-i sürûrundan bürde-i saadetini bana 

elbas buyurdular. Sen kimsin ki beni avâz bülend ile okumakdan men‟ edersin. Nâçâr 

hazret-i Ömer sükût ettiler. Menkuldür ki; Hazret-i Muhammed Mustafa Sallallahu 

Teâlâ aleyhi vesellem efendimizin emirleri üzere hazret-i Ka‟b radıyallahuanha 

“Men süyufillahind” lafzından “elhand” kelimesini hak edip “men süyufullah” 

yazmıĢdır. Ve ilân kaside-i mübarekenin nüshalarında böyle muharrerdir. “Mehbind” 

tefil bâbından ism-i mefuldür. Hind diyârında sanat olunan kılıca derler ki sayfın 

âlası odur. Ma‟lum ola “ya‟lem” cümlesi mabedinde olan cümlelere illettir. Ma‟nası 

demek olur ki bu emver mezkureyi Vacib-i Teâlâ Ģundan için böyle eder ki ibad 

beyninde bilinsin, tahkik Allahu-teâlâ kullarının seyyiatını hasenata mübeddel eder 

imiĢ ve bu cihetle ib‟ad-ı rahmetinden me‟yus olmasınlar. Ve daima dergâh ve 

âlâdan ümitvâr olsunlar.  



      

 

 

 پاى ينؿ ٕ  م  ىج  ٓل ّٞك، ٗلؼ

 ؽاى م ىل فك يل،  ی آكيـ، بل ًٜ

Sırr-ı Hak kalbinde olan beyitte kıyamet günü her bir tene (127b) Hakk‟dan 

kalk diye emir gelir buyurmuĢlar idi. Bu beyitte o emri beyana Ģüru‟ edip buyururlar 

ki Ġsrafil aleyhisselamın Ey evlad-ı âdem baĢınızı hâkdan kaldırınız diye sûru 

üflemesi Ģerikden meze olan moladan kalkınız diye emreder. “Zürariye” zürriyetin 

cemi‟dir. Zürriyet, nesil ve veled ma‟nâsınadır.  

 

 بـٕ ؿك يي ٛل صإ آيـ بام

 حٖ بٜ آيـ ًٛٞ ّبظ، ٝهجِ  ٛٔچٞ

Her bir mürdenin cânı sûrun sedâsını istima‟ edince bedenin derûnuna avdet 

eder ki sabah oldukta u‟kul-ı âlem gayba gitmiĢ iken bedene gelir. Ve havas-ı saire 

dahi cümlesi avdet ederler.  

 

 كٝم ٝهجِ  ٍ٘اىـ ك  ؽٞؿ حٖ صإ،

 ً٘ٞم چٕٞ آيـ ؿك ؽٞؿ ؽل بۀ ؿك

Can kendi cesedini sabah olduğunda anlar ve kendi bedenine sîm ü zer-i 

hazinelere gittiği gibi gider. “Genûz” günzin cem‟idir. Hazineler ma‟nâsınadır. Günz 

mâl ve sun‟ oluncak kârgirden yapılmıĢ hanelere derler. Bu makâmda mecaz olarak 

sîm ü zer demektir. Zîra engiz gelmez belki sîm ü zer gelir. Bu naziri be‟yine cerî 

elhaz mecâz-ı mürselidir. Harabeden murâd canın cesedidir. Cesedi harab ile tabir 

genze cemiyet olsun içindir. Zira define memur olmayan mahallerde olur Binabirin 

Ģu‟râ hazine yanında harap lafzını zikrederler. 

 



      

 

 

 كٝؿ ٝی ؿك ٝ بَ٘اىـ ؽٞؿ صيْ

 ؟ ٍٞؿ ًی ؿكمی ىٞی مكگل صإ

Herkesin canı kendi cismini anlar ve cesede gider. Kuyumcunun canı 

terzinin cesedine kaçan gider belki gitmez demektir. Bunun gibi sûr üflenip kabirde 

kalkdıkda herkesin ruhu kendi cesedini bilip o cesede gider ve baĢka cesede gitmek 

ihtimali olmaz.  

 

 ٓيلٝؿ ػاُِْ ىٞی ػاُِْ صإ

 ٓيَٞؿ ٛاُْ ىٞی ٛاُْ صإ

Yine dünyadaki haĢirde âlemin canı bir cahilin cesedine gitmeyip ve yine 

ulemadan birisinin cesedine dahi gitmeyip belki ancak o ruhun cesedi kangı cesed ise 

o cesede gider ve yine zalimin canı o zalimin cesedi canına gider. Hâsılı gerek haĢir-i 

ekberde ve gerek haĢir-i esgarda ervahın hata etmek ihtimali yoktur buyurmak, 

isterler.  

 

  ُٜ ػِِْ ًلؿٍإ؟ ٍ٘اىا ًٜ

 ّبغگاٙ ٝهجِ  ٓيٌ، ٝ بلّٙ چٞٗکٜ

Zîrâ Hak Teâlâ‟nın ilmi onları anlayıcı eyledi. Kuzu ve koyun sabah vakti 

anladıkları gibi yani sabah vakti kuzu yavrusu maderini ve maderi yavrusunu nice 

anlarlar ise ervah dahi cesedlerini gerek arsa-yı mahĢerde ve gerek sabah vaktinde 

öylece anlarlar ve hata etmezler,  

 

 



      

 

 

 ِْٛ ؿك ٍ٘اىـ ؽٞؿ ًلٌ پای،

 ّْ٘  ی ٗـ ٗـ؟ چٕٞ ؽٞؿ حٖ صإ

Ayak kendi pâpûĢunu (128a) zulmetler içinde anlar ve kendi pâpûĢu mudur 

yoksa değil midir onu bilir. Böyle olunca can kendi tenini ey mahbub nice 

bilmeyesin can ayak kadar müdrik değil midir? Zulm “zâ”nın zımmi ve “lam”ın 

fethiyle zulmetin cemi‟dir. Ve “sanem”den bu makamda “dilber” ve “mahbub” 

demek murâd olunur.  

 

 ٓيخضيل  ی  ىج، ًٞچي عََل ّبظ،

 بگيل ٝی  م هياه ك   ًبل عََل

Vakt-i sabah küçük mahĢerdir. Ey Mevlâ‟dan emân dileyici kul, haĢr-i 

ekberi dahi bundan kıyas tut. Gece olduğunda herkesin canı ve aklı ve havas-ı sairesi 

nezd-i Hüda‟ya nice giderler ise herkes vakti geldiğinde herkesin ruhu ve aklı ve 

ahlağı nez-i Hakk‟a gidip “  ْٕ َٕ ُٓغَْٖلُ َُـيََْ٘ا صَٔيٖغةٌ ََُّٔا ًَُّةٌَٝ ِ ٝ  ”
37

 nazm-ı celili 

mantığınca nez-i Bârî‟de hıfz olunur. Ve emanet olarak orada durur. Vaktaki Ġsrafil 

aleyhisselâm nefh-i sûr edince sabah oldu gibi olup herkesin nezd-i Hakk‟da olan 

emaneti kendine vasıl olur. ĠĢte haĢr-i ekberi bundan kıyas ile buyurmalarının 

ma‟nâsı budur.  

 

 ٗيٖ ىٞی بپلؿ صإ ًٜ آٗچ٘إ

 يٖيْ  م ٝ ييَاك  م پلَّؿ ٗآٜ

Ancılayınki can cesedi tarafına tayeran eder. Defter-i a‟mâlimiz dahi sol 

canibimize dek ve sağ canibimize dek uçar mısra‟ evvel-i müsebbibedir. Ve mısra‟ 

                                                 
37

Ancak hepsi toplanıp bizim kıtamıza ihzar edilmiĢlerdir. (Yâsîn/32) 



      

 

 

sani‟ müsebbibedir. An çenan gelmesi dahi edat-ı tesbiye olmakla müsebbebe 

canibinde zikrolunmuĢtur. Ma‟lum ola ki ba‟sının indinde herkesin namesi semâ 

canibinden tayeran ederek mahĢer yerinde kendine vasıl olacak. Ve asla hata 

olunmayacak. Mesela; Zeyd‟in namesi Ömer‟e ve Ömer‟in namesi Bekir‟e 

gitmeyecek. Ve bazı ulemâ dahi “herkesin namesi sa‟idden olur ise sağ eline ve 

eĢkıyadan olur ise sol eline verilecek” diye beyan eylemiĢlerdir. Kur‟an-ı azimde 

dahi ve “ ” ثْ َُِٗلَ ُُّْغُقَُٝ فَِ   
38

 buyurulmuĢdur. 

 

 صٞؿ ٝ بؾَُ ٗآۀ بٜ٘٘ـ ًلٌ ؿك

 بٞؿ ًلؿٙ ؽٞ  ٝ آٗچٜ حوٞی، ٝ كيِن

Onun eline buhl nâmesini ve ihsân namesini ve dahi fısk u takvi namelerini 

korlar. Ve dahi o nesnenin namesini ki dünyada avdet ve tabiat eylemiĢ idi. Âyine 

dahi her ne ise eline verirler.  

 

 ىغل ٝهج  ٝ بيـ ك ٍٞؿ چٕٞ

 ٍل ٝ ؽيل إٓ  ٝ ىٞی آيـ بام

Çünkü o kimse seher vakti hâbından bidâr olur. Onun tarafına o hayr ve Ģer 

her ne ise geri gelir. Habdan murâd mevtdir. Ve mâ ba‟d yine bu ma‟na sebepdir.  

 

 ؽٞيٌ ؽٞی باٍـ ؿ ؿٙ كيإج گل

 پيٌ بٜ آيـ ٛٔإ بيـ كی ٝهج

Eğer kendi havına riyazat ve terbiye vermiĢ ise mahĢer yerine var ve kadeh 

                                                 
38

 Ve defterler açıldığı vakit…(Tekvir/10) 

 



      

 

 

o gününe ancak o gelir. 

(128b) 

 ؿيٖ ٝ حوٞی با ٝ پاى ؿی  ٝ بـُ ٝك

 ئيٖ ؿك ك   ٝ ٓل آيـ بام ٗآٜ

Eğer dünyada ham ise ve çirkin ise ve hilalette ise ta‟ziyenâm gibi kendi 

inlemesini sulali siyah olarak bulur. ġu iki beyit ile bâlâdaki hayır ve Ģerri tafsil 

buyurdular.  

 

 ٕلاٍ ؿك ٝ مٍج ٝ ؽاّ ؿی  ٝ بـُ ٝك

 ٍٔاٍ يابـ ىيٜ ٗآٜ ػن  چٕٞ

Eğer dün pâk ise ve dahi takvi ve din ile ise bidarlık vaktinde kıymetli inci 

bulur. Hâsılı dünyada ameli hayr ise hayır bulur ve dünyada ameli Ģer ise Ģer bulur, 

demektir. 

 

 ٓا بيـ كی ٝ ؽٞ ب ك  ٓا ٛيج

 گٞ  ؿٝ ٓغَل، ٝ ٓلگ َٗإ بل

Bizim hâbımız ve beyitel mevtimize ve mahĢer gününe iki Ģahiddir. 

Dünyadaki hâbından mevtimiz zahir olur. Ve bidarlığımızdan arsa-i mahĢer nümayân 

olur ve hâb ve bidârı merk ve mahĢere delalet eder. 

 

 ٗٔٞؿ ك   ًبل عَل  ّـل، عَل

 مؿٝؿ ك   ًبل ٓلگِ  ّـل، ٓلگِ



      

 

 

Küçük haĢir büyük haĢri izhar eyledi. Ve ona delalet eyledi. Ve dahi küçük 

mevt ki uykudur. Büyük mevte delalet eyledi. Ve onu keĢif ve izhar eyledi. “Zedûd” 

kılıç gibi nesnelerin baĢını mahkla ile izale etmeğe derler. Bu makamda tecrid-i tariki 

ile mutlaka keĢf ve izhar murâd olunur.   

 

 ٜٗإ ٝ  ىج ؽياٍ ٗآٜ  يٖ ُيي

 ػيإ بو  ًبل عَل ؿك ٍٞؿ إٓ ٝ

Eğerçi mevti ve haĢr-i ekberi hâb ve bidarı ile temsil eyledin. Lâkin bu 

nâme-i a‟mâl naziri olmamak cihetiyle halkın zihninde evham ve hayal gibidir ve 

gizlidir ve bu dünyada bilinmez ve lâkin büyük mahĢerde çok ayândır. Zîrâ orada 

herkes gözüyle görse gerekdir.  

 

  رل پيـ  ٜٗإ،  ي٘ضا ؽياٍ  يٖ

ك بلٝياٗـ آٗضا ؽياٍ ميٖ َٞ ُّ 

Bu hayal gibi olan name-i a‟mâl eğerçi burada gizlidir ve velâkin o namenin 

eserleri herkesin nahiyesinde zahirdir. Niteki Kuran-ı Kerim‟de “  ك٠ٖ ىئَٖاُْْٛ

ؿُٞيطُُّ  رَلِ َ  ِْٖٓ  صُُِِْْٜٞٛٝ   ”
39

 buyurulmuĢtur. Ve bu hayal görünen name-i amâlden 

iyi ise sever hasene ve çirkin ise sûr kubha biter ve hâsıl olur. Ve herkes mahĢer 

yerinde böylece müĢahade etseler gerektir. Bundan sonra hayalin musavver olmasını 

ispat için buyururlar ki;  

  ی ؽاٜٗ ؽياٍ بيٖ ٜٓ٘ـه ؿك

  ی ؿ ٜٗ مٓي٘ی ؿك چٕٞ ؿٌُ، ؿك

                                                 
39

 Onları görürsün cemâatle rükû', sücud ederek, Allahdan fadl-u rıdvan isterler. Sîmaları secde 

eserinden yüzlerindedir.  (Fetih/29) 



      

 

 

mühendisin kalbinde bir hanenin hayalini gör ki onun kalbinde yerdeki dane 

gibidir. Muammâr olan binânın resmini kalbinde tahayyül eder. Ba‟de o resim ile o 

binayı yapar. Bu cihetten hayal musavver oldu. A‟mâlin dahi ruz-ı cezâda musavver 

olmasını buna kıyas eyle, buyurmak isterler.  

 

 بلٕٝ آيـ  ٗـكٕٝ  م ؽياٍ إٓ

 ؿكٕٝ حؾْ  م م يـ ًٜ مٓيٖ چٕٞ

O hayalin muammârın kalbinden taĢra geldi ve suret buldu. ġol zemin gibi 

ki (129a) derununda olan tohumu doğurdu ve o tohum nebat oldu ve mısır oldu. 

Bunun gibi mühendisin kalbindeki hayalhâne dahi zahire çıkıp sûret buldu, 

demekdir.  

 ٖٝٗ ؿٍ ؿك ًُ٘ـ ًاٝ ؽياُی ٛل

 ٍـٕ ؽٞ ٛـ ّٞكحی ٓغَل، كٝم

Her bir hayal ki kalbte vatan tutar. MahĢer günü elbette bir suret olmak ister. 

 

 ٕٔيل ؿك ٜٓ٘ـه إٓ ؽياٍ چٕٞ

 گيل ؿ ٜٗ مٓيٖ  ٗـك ٗباث، چٕٞ

O mühendisin demirinde ki hayal gibi ve dahi dane saçı zeminin 

derunundaki nebat gibi kalpte vatangîr olan hayal elbette ruz-ı cezada mısır olur. 

Hâsılı gönüldeki hayalin mısır olması mühendisin demirindeki hayalin mısır 

olmasına ve yine zeminin demirindeki danenin bir dıraht-ı azim olmasına ve suret-i 

kimse tesbiye buyururlar.  

 



      

 

 

  ييج هْٜ ٓغَل، ؿٝ ٛل ميٖ ٓؾِْْ،

  ييج عْٜ بياٌٗ ؿك ك  ٓؤٓ٘إ

Benim muradım bu her iki haĢirden bir kıssa beyanıdır. Ve bu kıssanın 

beyanında müminlere hassa-i azime vardır. Kâle Allah-u-teâlâ “

40
 ” emvâr-ı maziyeyi teemmülde ve kütüb-i seyr ü tarih 

mütalaasında fevaid-i azime hasıl olduğu emr-i bedihidir. Yine ahval-i kıyametin 

beyanına Ģüru‟ edip buyururlar ki; 

 

 كىخؾين آكخابِ  آيـ بل چٕٞ

 حين مٍج ٝ ؽٞب ؽاىِ   م بلصَٜ٘ـ

Çünkü afitab-ı kıyamet tulu‟ eder kabirdeki habend salih ve fasık der-akab 

bilâ-mahal sıçrarlar ve dahi “  مَ َّـََٝ  ُلَّعْٔاُٰٖ  ػَـََٝ  َٓا  ٛاٰقَ َٓلْهَـَِٗا ِْٖٓ بؼَزَََ٘ا َْٖٓ

ُُْٕٔلىَُِْٞ   ”
41

 derler.  

 

 ٍٞٗـ پٞيإ هٖا ؿيٞ ٕ ىٞی

 ِـ  ٓيلٝٗـ ًٞكٙ بٜ بـَ، ٝ ٗيي ٗو

MahĢer yerine o hub u zeĢt koĢucu olurlar. Ve dahi halis altın gibi olanlar 

kalb-i altın gibi olanlar bir pûte giderler. Küreden murad arsa-yı mahĢerdir. Yani iki 

bölük dahi divan-ı kazada cem‟ olurlar, demektir. “Küre” kâf-ı farisiyenin sanemiyle 

“pota” tabir olan nesnedir ki kuyumcular onda altını ve gümüĢü eritirler. 

                                                 
40

 Kıssayı anlat, belki tefekkür ederler.  
41

 Eyvah, baĢımıza gelenlere derler: kim kaldırdı bizi uyuduğumuz yerden? Bu iĢte, o Rahmanın va'd 

buyurduğu, doğru imiĢ o gönderilen Resuller…(Yasin/52)  

 



      

 

 

 ِـ  ٗام ٗام ٝ ٍاؿٓإ ٗيٌٞ ٗو

 ِـ  گـ م ؿك ٝ معيل  ٗـك هِب ٗو

Güzel nakid gibi salihler orada sevinicidir ve iftihar edicidir. Ama tafd-ı 

kalp gibi fasıklar ve kâfirler orada yürek ağrısında ve erimektedir. “Zehir” iç ağrısına 

ve “iğdaz” erimeye derler. 

 

 ٓيلىـ  ٓخغاٜٗا ُغظٜ ُغظٜ

 صيـ ؿك ٗٔايـ ٓی ؿُٜا ىِلّ 

Her an Hâkk tarafından arsa-i mahĢerde imtihanlar nâsa vasıl olur. Dünyada 

herkesin kalbindeki sır cesetlerinde zahir olur. 

 

 كاً گَخٜ كٝؿٖ ٝ آب ه٘ـيَ م چٕٞ

 ىبنٛاً بلٝيـ ًٜ ؽاًی، چٞ يا

Ne gibi dersen kandilden su ve yağ zahir olduğu gibi (129b) yahud bir hâk 

gibi ki o hâk derûnunda olan sırları mevsim-i baharda bitirir.  

 

 ًًٞ٘اك ٝ مؿلل ٕ ٝ پيام  م

 بٜاك  م ؿٍج ً٘ـ پيـ  ىبنئی

Hâkin derûnunda olan sırları soğandan ve za‟feran çiçeğinden ve haĢhaĢ 

tabir olunur çiçekdir. ĠĢte böyle mevsim-i Ģitânın erzak içindeki sırrını baharın eli 

izhar ederdi. “Dal”ın fethi ve “ya”nın sükûnuyla kıĢ mevsimine derler ve “dal”ın 

kesriyle dünki gün ma‟nâsınadır. 



      

 

 

  ُٔخوٕٞ ٗغٖ ىبن، ىل يٌی إٓ

 ىلٗگٕٞ ب٘لَٜ چٕٞ ْٛ ؿگل إٓ ٝ

Arsa-i mahĢerde bir tâife “Bizler müttâkileriz” diyerek Ģâdan ve 

handandırlar. Ve dahi bir gayri cemaat mücrim olduklarından benefĢe çiçeği gibi baĢı 

aĢağıdır. Kâle Allah-u-teâlâ ma‟nâsı; cisim Ģol zamandaki asiler Rabbilerinin indinde 

isyanından için baĢlarını aĢağı eğicidirler. O hâli geriden emr-i acîb görmüĢ olurdun. 

Bu kelime sîn‟in cezâsı mahdufdur. Takdirîler ayet emr-i acibâ demek olur. 

“Benefse” kelimesi farisîdir. Lisan-ı Türkî‟de tahrif olunup “menekĢe” dedikleri 

çiçekdir. Mağribi “benefĢeh” lafzıdır. 

 

 ؽٚل  م صٜيـٙ بيلٕٝ چَٜٔا

 ٓيخول بيْ م چَٜٔ ؿٙ گَخٜ

Âsilerin gözleri korkulu nesnelerden taĢra sıçramıĢ ve gözlerinden akan yaĢ 

cehennem havfından on çeĢme olmuĢ. “müstakir-i haml” karar demektir. Bu 

makamda makam-ı karînesiyle cehennem murad olunur. Yahut çeĢm-i göz vehâsı 

tahsis içindir dense ve on gözlü olmuĢ duzah havfından diyerek ma‟na verilse bu 

dahi münasip ma‟nâ olur. 

 

  ٗخظاك ؿك ٛا ؿيـٙ ٓاٗـٙ بام

 يياك ىٞی  م ٗايـ ٗآٜ ًٜ حا

Asiler gözleri intizârda açık kalmıĢ olmasa ki name-i a‟mâl sol taraftan 

gelmesin ve duzahı olduğumuz tebeyîn etmesin. 

 

 



      

 

 

 چپ ىٞی ٝ ك ىج ىٞی گلؿ ٕ، چَْ

 کاىج ك ىج، ٗآۀ بؾج ٗبٞؿ م ٌٜٗ

Asâtın gözü sağa ve sola bakıcıdır. Ve name ne canipten gelecek diye 

mütehayyirdir. Zîrâ ahirette sahih ve sevaplı name almak baht-ı âsan değildir. Name-

i rasttan hayır defteri murâd olunur. “Zabb” zâ‟nın fethi ve bâ‟nın teĢeddiyle âsan 

demekdir. 

  ی ب٘ـٙ ؿىج بٜ آيـ  ی ٗآٜ

  ی آک٘ـٙ كين ٝ صُلّ  م ىيٜ ىل

Arsa-i mahĢerde bir kulun eline bir defter gelir o defterin sahibinin 

cürmünden için defterin baĢı siyah fısk ve fücur taharrileriyle dolmuĢ. 

 

 ٜٗ حٞكين يي ٝ ؽيل يي  ٝ  ٗـك

 ٜٗ ّـين ؿٍ آم ك ًٜ صن

O defterde bir hayır amel ve bir Tevfik-i Hakk yazılı değildir. Ġllaki bir 

velinin kalbini incitmek yazılmıĢdır.  

 

 گ٘اٙ ٝ مٍخیّ  پای حا ىل م پلُ

 ك ٙ  َٛ بل مؿٕ ؽ٘بي ٝ حيؾل

(130a) BaĢtan ayağa kadar defter-i amali çirkinlik ve günah dolu ve dahi 

rah-ı hakikatte salik olan zatlar üzerine istihza ve ıslık vurmak ile dolu “hanbek” 

hâ‟nın zımmi ve “nûn”un sükunu ve bâ-yı mevhedenin dahi zımmiyle ıslık tabir 

olunan Ģey ki ağız ile etfal-i sana‟t ederler. 



      

 

 

  ٝ ؿمؿيٜای ٝ ًاكی ؿؿَ إٓ

  ٝ  ٗای  ٗا كلػٞٗإ، چٞ إٓ ٝ

Ve dahi defterinde onun hırsızlıklarının hilekârlığı ile dolu ve dahi 

firavunlar gibi inad demeklik ile dolu. 

 

 رويَ إٓ ؽٞؿ ٗآۀ ٗـبؾٞ  چٕٞ

 كَعيَ ٍـ مٗـ ٕ ىٞی ًٜ  ٝ ؿ ٗـ

Çünkü o Ģekil kendi namesini okur o anda o habis bilir ki zindan tarafına 

rıhlet lâzım geldi. 

 

 ؿ ك ىٞی ؿمؿ ٕ چٞ گلؿؿ كٝ ٕ پو

  ػخق ك ك ٙ بيخٜ پيـ ، صلّ

Bu yalancı o asi hırsızlar gibi dâr tarafına revan oldukları gibi revan olur. 

Zira ecram ve suç zahirdir ve itizar yolu dahi kapanmıĢtır.  

 

 بـَ گلخاك ٝ عضج ٛن ك ٕ إٓ

 بـَ ٓئاك چٕٞ گَخٜ ؿٛاٌٗ بل

Onun dünyadaki iyiliğine götürdüğü deliller ve onun o çirkin söylediği 

kelimât onun ağzı üzerine bir çirkin iksir olmuĢ ve söylemeğe meydanı ve mecâli 

kalmamıĢtır. 

 



      

 

 

  ً ؽاٜٗ ؿك ٝ حٖ بل ؿمؿی كؽجِ 

  ً  كياٜٗ ٍـٙ گْ پيـ ، گَخٜ

Hırsızlık metaı‟ teninde ve hanesinde zahir olmuĢ yani üzerinde ve onda 

bulmuĢlardır ve sözü tekmil olmuĢ ve hiç diyeceği kalmamıĢdır. 

 

 ىؼيل مٗـ ٕ بٜ گلؿؿ كٝ ٕ پو

 گنيل آحٌ م ك  ؽاك ٗباٍـ ًٜ

Hâl böyle olunca cehennem zindanına gidici olur. Zira o güne ateĢten çâre 

yoktur. Elbette tenini ateĢte yakarlar. “Gozir” kâf‟ın zammıyla “lâbed” ve “nâçâr” 

ma‟nâsınadır. 

 

 پو ٝ پيٌ ٓلايي إٓ ًَٓٞ، چٕٞ

 ػيو چٕٞ پيـ  گَخٜ پٜ٘إ، بٞؿٙ

Melâike-i Kiram dahi onun ardında giderler. Dünyada iken onlar gizli idi. 

Velâkin Ģimdi su baĢı gibi zahir olmuĢdur. 

 

 ٗيٌ بٜ ٓييپٞمٗـً ٓيبلٗـً،

 ؽٞيٌ ًٜـ ٜٗای بٜ ىگ  ی بلٝ ًٜ

O asaleti eylediler ve onları mızrakların neĢteri ile dürterler. Öyle diyerek ki 

ey kelb seyret samanlıklarınıza gidiniz. “sepûrîden” sîn‟in zammıyla sivri Ģeyin 

ucuyla bir nesneyi dürtmek ve bir nesneyi bir nesneye zor ile takmak mânasınadır. 

“Gehdân” samanlığa denir. 



      

 

 

  ٝ ك ٙ، ٛل ىل بل پا ًَـ ٓی

  ٝ چاٙ، إٓ م بلَصٜـ ًٜ بٞؿ حا

Her yolun baĢında o mücrim tevfik eder, ola ki bir Ģefâatçı eriĢe de çah-ı 

duzahda sıçraya bula. 

(130b)  

 مٗـ ٓی حٖ  ييخـ، ٓی ٓ٘خظل

 ٓيٌ٘ـ ٝ پو كٝی  ٓيـی بل

muntazar olduğu durur ve sükut eder. Cenab-ı Hakk‟dan yahut bir 

Ģefaatçıdan emir üzerine yüzünü geri eyler ve arkasına nazar eder. 

 

 ؽن ٕ باك ٕ چٞ باكؿ ٓی  ٍي

يـی، ؽَي ّٓ  ؟ إٓ صن  ٝ ؿ كؿ چٜ  

O mücrim gözyaĢı yağdırır. Hazan yağmuru gibi fakat bir ümidi vardır. 

Mevlâsından o ümidin gayrı o mücrim biçare ne tutar. Belki hiçbir Ģey tutmağa kâdir 

değildir. Mücrimin eĢk çeĢmini bârân-ı hazana  tesbiye menfaati az olmakdadır. 

 

 ٓيٌ٘ـ ٝ پو كٝی مٓاٗی ٛل

 ٓيٌ٘ـ ٓوـه ؿكگاٙ بٜ كٝ

Her an o asi yüzünü geri eyler, geri etmekden bedel yüzünü Vacib-i 

Teala‟nın dergâh u âla-yı mukaddisine eyler.  

 



      

 

 

 ٗٞك  هِيْ  م آيـ  ٓل عن م پو

 ػٞك بٚاٍ  ی :ًٜ بگٞئيـً ًٜ

Böyle olunca Hakk‟dan emir gelir Hakk‟dan bedel nura kılınmadan emir 

gelir ile diyerek ki ona deyiniz “Ey ilimden üryan olan muattal ve tembel,  

 

 ٍل ًإ  ی چييخی؟  ٗخظاك

 ىل ؽيلٙ  ی ً٘ی؟ ٓی ٝ پو چٜ كٝ

kime müntazırsın, ey Ģirk maadını yüzünü geriye ne eylersin? Ey baĢı 

ĢaĢkın! Seni kim azabed-i halasa kadirdir, söyleyiniz diye meleklere ferman-ı ilahi 

varid olur.  

 

 ؿىج بٜ آٓـ ًج  ىج إٓ  ث ٗآٜ

 پلىج ٍيٚإ  ی ٝ، آم ك ؽـ   ی

Senin defter-i a‟mâlin odur ki eline gelmiĢdir. Ve okudun ve onu gördün ey 

Allah-u Teâlâ hazretlerini incitici ve ey Ģeytana tapıcı Ģeytana tapmak Ģeytanın 

idlaline ittiba‟dır. Bu hâl Kuran-ı Kerim‟de “ ”
42

 nazm-ı celili ile 

zımmolunmuĢdur. Ve bunun hilafı dahi “ ْٕ  ثَ َُّٚاؿُٞ   صخَْ٘بَُٞ  َُّقيََٖٖٝ    َٗابَُٓٞٝ َ  َٛاٝيؼَبُْـُ َ

ؿِ ػبَِا كبَََِّلْ ُٟبَُْْلاٰ  َُُُْٜ ُِّاِٰٚ  ٠َُ ِ   ”
43

 nazm-ı kerimi ile medh olunmuĢdur.  

 

 

                                                 
42

 Tağuta tapınıyorlar. 
43

 Tağuttan, ona kulluk etmekten kaçınıp da tam gönülle Allaha yönelenlere gelince onlarındır müjde: 

haydi tebĢir et kullarıma.(Zümer/17) 

 



      

 

 

 ؽٞيٌ ًلؿ ك ٗآۀ بـيـی چٕٞ

 ؽٞيٌ ًاك صن ی بيٖ پو؟ ٗگلی چٜ

Çünkü kendi amelinin namesini gördün ve dünyada ettiğin sana ma‟lum 

oldu. Arkana niçin bakarsın var git cehennemde ceza-yı amelini gör yahut böyle 

olunca ceza-yı amelini gör, demektir. Zira “pes” bu makamda “inse” ma‟nasına olur. 

Yahut böyle olunca desen ve pes kelimesine “ezâgân illâ merkezâlik” ma‟nası versin 

o dahi münasip olur. 

 

 ؟ ٓينٗی ُٓٞی ٍٓٞ چٜ بيٜـٙ،

 ِـ ًٞ چَٜ، چ٘يٖ ؿك  ؟ كٍٝ٘ی  ٓي

Beyhude yere niçin Mevlâ Mevlâ demeyi vurarsın. Buncılayın kuyuda sana 

ruĢenlik ümidi kandan gelir.  

 

 ٗاػخی ٛاٛل كٝی  م ك  حٞ ٜٗ

 ٗيخی باٖٗ ٝ ىِلّ  ؿك ك  حٞ ٜٗ

Ne sana zahir yüzünden bir taat var idi. Ne sana serinde ve batınında bir 

hayra niyet var idi. Ve bir hayrı iĢlemek senin amelin değil idi. Bu vecihle fasık idin. 

 

 هياّ ٝ ٓ٘اصاث ٍبٜا ك  حٞ ٜٗ

 ّياّ ٝ پلٛين كٝم ؿك ك  حٞ ٜٗ

(131a)Ne sana gecelerde münacat-ı Bâri var idi. Ve ne namaz kılar idin ne 

sana gündüz meâ‟sîden sakınmak ve sâim olmak var idi. Böyle bâği idin.  



      

 

 

ِٜ  ك  حٞ ٜٗ  ًو آم ك م مبإ عل

 پو ٝ پيٌ ػبلث بٜ ًلؿٕ ٗظل ٜٗ

Ne sana kimseyi incitmekden lisanını muhafaza vardır. Ve ne ibret ile ileri 

ve geriye nazarın vardır.  

 

 ؽٞيٌ ٗنع ٝ ٓلگ ياؿِ  بٞؿ؟ چٜ پيٌ

 ؟ پيٌ م ياك ٕ ُٓلؿٕ باٍـ چٜ پو

BeĢeriyet-i evk dediğim ne olur dersen kendinin mevtini ve dahi halet 

nezi‟ni yâd olur. Ârttan murâd ne olur, kendi önünden yârânın gitmesi olur ya‟ni 

âharın mevti olur, demektir.  

 

 ؽلًٝ پلُ حٞبۀ ِْٛ، بل حٞك  ٜٗ

 كلًٝ صٞ ٗٔای گ٘ـّ ؿؿا  ی

Ne senin ettiğin zulme hararet-i kalp ile tövbe eylediğin vardır. Ey bağda-yı 

gösterip arpa satıcı “hilekâr” yani “mürai” demek olur. 

 

 ؿؿا ٝ بٞؿ ًژ حٞ حل مٝی چٕٞ

 صن  حل مٝی صٞئی چٕٞ ك ىج

Çünkü ey hilekâr, senin dünyada terazin eğri idi. Yevm-i kıyametde ceza 

terazisini niçin doğru istersin. 

 



      

 

 

 ًاىج ٝ ؿـك ؿك بـُی چپ پای چٌٜٞٗ

 ؟ ك ىج ؿىج ؿك ك  حٞ آيـ چٕٞ ٗآٜ

Çünkü sol ayak aydın suçda ve noksan olmakda namesinin sağ eline nice 

gelir belki gelmez ve sol eline gelir. 

 

 ّـ  ی ىج، ىايٜ صن  چٕٞ  ؽْ حٞ ه

 ْٛ پيٌ ؿك كخـ ًژ حٞ ىايۀ

Ey kaddi bunalmıĢ âdem çünkü ceza ve ı‟vz gölge gibidir. Senin zullün dahi 

önüne eğri vaki‟ olur. Zîrâ kaddin eğridir. Hasılı bir kimsenin kaddi munharif ise 

sayesi dahi yere münharif vaki‟ olur. Eğer kaddi müstakim ise sayesi dahi müstakim 

vaki‟ olur. Bunun gibi dünyada onun ki hüsn ameli vardır. Ahirette ceza-yı hasene 

bulur. Ve onun ki sû-i ameli vardır. 

 

 ؿكٍج ؽٚاباثِ  آيـ هبَِ ميٖ

 پَج گٞژ آٜٗا  م ك  ًُٜ ٍٞؿ ًٜ

Bu kabilden Allah-teâlâ‟dan Ģiddetli itablar gelir. Öyle ki dağın arkası bu 

itablardan kambur olur. “KûzbeĢt” “arkası eğri” demektir. 

 

 بيإ كلٓٞؿی آٗچٜ :گٞيـ ب٘ـٙ

 چ٘إ ّـ چ٘اْٗ، ّـ چ٘اْٗ، ّـ

O asi kul dahi Hâkk Teâlâ‟ya der ki; o nesneye ki Ya Rab, beyan buyurdun. 

Ben ancılayın yüz katım yani buyurduğundan yüz kat ziyadeyim. 



      

 

 

 عِْ بٜ ك  بخلٛا پٍٞيـی حٞ ؽٞؿ

 ػِْ بٜ ٛا كٖيغج ٓيـ ٗی ٜٗ ٝك

Velâkin tahkiksin bu benim günahımdan ziyadeleri halîmin ile setr ettin 

yoksa ilmin ile kullarının rüsvalığını bilirsin ve meydana çıkarmadın. 

 

 ؽٞيٌ كؼَ ٝ صٜاؿ  م بيلٕٝ ُيي،

 ًيٌ ٝ ًلل ٝ ٍلّ  ٝ ؽيل ٝك ی  م

 Lâkin kendi (131b) cihadımdan ve kendi fi‟limin hariç olarak ve dahi 

benim hayrımın ve Ģerrimin ve küffarımın ve dinimin varisinden –beyt-i âtîye 

merhundur- 

 

 ؽٞيَخٖ ػاصن ٗۀ ٗيام ٝم

 ٖٓ چٞ ّـ يا ٖٓ، ْٝٛ ٝ ؽياٍ  م

Ve dahi benim âcizane olan niyazımın varisinden ve dahi benim hayal ve 

vehmimin verasından -yine beyt-i âtîye merhundur- 

 

يـی بٞؿّ ّٓ  حٞ ُٚقِ  ٓغٔ بٜ  

 ػخٞ يا باٍی ك ىج ٝك ی  م

Senin sırf lütfuna benim ümidim var idi. Bu hâl doğru olduğumdan olsun 

yahud tuğyanımdan olsun, her ne ise senden ümit vâr, câm var idi, diye o asi böyle 

cevap verdi. 



      

 

 

 ػٞٓ بی ُٚقِ  م ٓغٖی، بؾٌَ

يـ، بٞؿّ ّٓ  ؿلٓ بی ًليْ  ی  

 Bî-farz olan ihsandan bir atise-i muhaddaya ey bî-farz olan Kerîm benim 

ümidim var idi. Beyt-i âtîye merhundur. 

 

يـ إٓ ىٞی ّٓ  ؽٞيٌ كٝی ًلؿّ  

 پيٌ پيٌ  م  ی ؿ ؿٙ ٝصٞؿّ ًٜ

O ümid tarafına kendi yüzümü müteveccih eyledim. Zîrâ bana dünyada 

vücûd vermiĢsin. Ve senin keremine muattadım, o itiyad girmekle bu defa dahi belâ 

avz bâki cennet verir diye ümid ettim. Benâberîn canip lûtfuna nazar oldum, diyerek 

cehenneme emr olunan âsi, bu vech ile Vâcib-i Teâlâ hazretlerine cevap verdi.  

 

 ك يگإ بـ ؿی ٛيخی ؽِؼجِ 

 إٓ بل بٞؿّ ٓؼخٔـ ٛٔيَٜ ٖٓ

Yine o memur-ı dûzah olan âsi der ki; ilahi bana müfit olarak vücûd haleti 

ihsan etdin. Ben daima senin müfit olan ihsan ki itimad edici idim. Bu defa dahi 

mecânâ ihsan ki vasıl olurum, diye sana hüsn ü zannım bu idi. Ve bu hâl, 

tevakkufuma ve geri yıkmama bâaĢ oldu. 

 

 ؽٚا ٝ ك  ؽٞؿ صُلّ ٍٔاكؿ چٕٞ

 ػٚا ؿك آيـ ؿك بؾَايٌ ٓغٔ

O hata sahibi âsi kendi cürmünü bâlâda beyân olunduğu vecih ile ta‟dad 



      

 

 

eder. Ve Cenâb-ı Hakk‟ın lutfundan ümitvâr olduğunu haber verir. Cenâb-ı Hakk‟ın 

atiye-yi mahzası ihsana gelir. Yani atiyye-yi ilahîye ona ihsan etmeğe Ģürû‟ eder. 

 

 ٓا بٜ آكيـً بام ٓلايي، ًای

 كصا ىٞی ؿٍ چَْ بـُىخٌ ًٜ

Öyle diyerek ki ey mâmur olan melekler o kulu bize geri getiriniz. Zîrâ onun 

kalbinin gözü bizden recâ ve ümid tarafına küĢâd olmuĢdur. Ve bizim ihsanımız emel 

etmiĢdir.  

 

 ً٘يْ آم ؿً ٝ ك  بُاُی لا

 مٗيْ بل ؽ٘ ٜٛٔ ك  ؽٚاٛا إٓ ٝ

Lâübâlî olan kullar gibi onu azad eyleyeyim. O ettiği hataların üzerine hatt-ı 

butlan çekeyim yani defter-i a‟mâlinde olan masiyetlerini af ve setremle 

mahvedeyim, demektir. “Lâübâlî” “kendini aramaz ve kaydetmez kimse”ye tabir 

ederler. Bunların hali her ne kadar hata olunur ise (132a) onunla intikam almayıp 

affetmekdir. Bu ecelden Vacib-i Teâlâ hazretleri kendi affını lâübâlîlerin affına 

tesbiye buyurdu. 

 

 ٓباط ٍـ ك  ًيی ٓل  بُاُی لا

 ّلاط  م ٝ صلّ م ٗبٞؿ مبإ ًٌ

Lâübâlilik tahkik bir kimseye mübâh ve helâl oldu ki ona bir kimsenin 

zulmünden adilinden ziyan gelmez. Yani lâübâlîlik böyle zatlara yakıĢır. ĠĢte ben 

böyle bir Zat-ı Ecel‟im ve bu vasıf ancak bana münasibdir. Ve bu kulumun azar ve 

isyanından bana bir zarar dahi gelmedi. Bu cihetten çünkü benden ümitvârdır. Ve 



      

 

 

kulum böyle hüsn sahibidir. Ben bunu azab-ı duzahdan azad ederim, diye Melâike-i 

Kirâma böyle buyurdu. Ve o kul dahi cehenneme gitmekden azat ve halas olur. ĠĢte 

afv-ı Bâri‟nin böyle nihayeti yokdur. 

 

 ًلّ  م كلٝميْ بل ؽًٞ آحَی

 ًْ ٝ بيٌ مُج ٝ صُلّ ٗٔاٗـ حا

Kerem ve ihsânımızdan bir hoĢ-nâr îkad edelim Hatta kulların cürm ü isyanı 

ziyade ve eksik kalmasın ve cümlesini ihrâk eyletsin.  

 

 ٍل ك ًٔخل  ً ٍؼِٜ ًن آحَی

  ؽخياك ٝ صَبل ٝ صُلّ بيٞمؿ ٓی

AteĢgîrimiz bir ateĢdir ki onun Ģulesinden bir odun-u gafilim kulların 

cürmünü ve cebr ve irade saffetlerini yakar. 

 

 مٗيْ  ٗياٗی ب٘گاٙ ؿك ٍؼِٜ

 ً٘يْ كٝعاٗی گُِن ك ك  ؽاك

Ġnsana mensup hayme-i vücud üzerine âteĢ vururuz. Ve insanın varlığını 

mahvederiz ve dahi denini bir rûhâni gülistan ederiz ve Ģakiyi said ederiz. 

 

 ُْٜٗ چلػ  م كلىخاؿيْ ٓا

ِظِْ  ًئيا ْْ ْْ  ي ٌُ   ػٔاٌُْ َُ



      

 

 

Biz âlem-i bâlâdan sizin amâlinizi ıslah eder kimyayı sizlere gönderdik ve 

sû-i halinizi hüsn-ü hale tehvile kadiriz. 

 

 ؟ ٓيخول ٗٞك پيٌ باٍـ چٜ ؽٞؿ

  ُبَل بٞ  ؽخياك كلّ  ٝ ًلّ 

Sabit ve daim nurun önünde insanın iradesinin revnâkı ve azameti ne olur 

yani benim katımda irade bir Ģey değildir. Bî-çâre insan mecbur olarak ne yapmağa 

kadirdir bu surette bunlara itab layık değildir demeği Vacib-i Teâlâ murâd buyurur. 

  

  ٝ گٞيای آُج پاكٙ، گٍٞج

  ٝ بي٘ای ٓ٘ظل پاكٙ، پيٜ

Bir pare lahmdr. Onun söyleyici lisanı ve dahi onun görücü gözü bir pare iç 

yağıdır. “GuĢet” et ve “peye” iç yağı ve “menazır” göz manasınadır.  

 

  ىخؾٞ ٕ پاكٙ ؿٝ إٓ  ٝ، ٓئغ

 ص٘إ يؼ٘ی ؽٕٞ، هٚلٙ ؿٝ ٓـكًٌ

Yine Vacib-i Teâlâ ibadına kemal-i rahmından buyurur ki o biçare insanın 

alet-i semi‟ iki pare kemikdir. Ve dahi onun alet-i idrâki iki katre kandır. Müdrik ile 

Allah Teâlâ hazretleri kalbi murâd ederler. Yani adat-ı tefsirdir. Ve müdrik 

müfessirdir. Ve “cenan” kelimesi onun müfessiridir. “Müsemmi‟” mîm‟in kesriyle 

ism-i âlet olarak “kulak” ma‟nâsınadır. Ve “müdrik” (132b) kezâlik ism-i alettir. 

“Kalb” ma‟nâsınadır. Her Ģey kalb ile idrak olunduğundan gönle ism-i alet sayfasıyla 

müdrik tabir olundu. 



      

 

 

  ی آک٘ـٙ هقك  م ،ٝ ًلٌٓی

  ی  كٌ٘ـٙ صٜإ ؿك ٗٔٚل هی

Ġnsan bir at kurdu gibi hakirdir ve murdarlıkdan dolmuĢdur. Ve lakin 

dünyaya bir Ģevket ve Ģan bırakmıĢdır. Ve cihan insan ile ma‟mur olmuĢdur. Kerem-i 

kâfın kesriyle “lâĢede” olan ufak kurda derler. 

 

 ٝ گق ك ك  ٓ٘ی بٞؿی، ٓ٘ی  م

 آك ياؿ ك  پٞىخيٖ إٓ  يام،  ی

Ey insan sen meniden mahluk idin meni ise indel-hanîfiye bir ab-ı necisdir. 

Böyle olunca nebiliği terk eyle. Ey Ayâz gibi âkıl olan zât, hâlet-i fakirde giydiğin 

köhne kürkünü unutma ve hatıra getir. Evvelki “meni” Türkî‟dir ve Arabîsi 

“nudfe”dir. Ve ikinci meni ya masdar ya ile Farisi olarak “varlık” manasınadır. Ayaz, 

Sultan Mahmud‟un gayet sevgilisi bir nedimin ismidir. Bir gün sultan Mahmud saydı 

çok Ģikârgâha gidip bir ehveyi kovup itbaından cüdâ oldu. Ve yalnız olduğu halde 

Ayâzın karyesine geldi. Köyde dahi Âyaz‟dan gayri bir ferd bulunmayıp Ayaz Sultan 

Mahmud‟u istikbal etdi. Ve padiĢah olduğunu anladı, gördü ki padiĢah dirilmiĢdir o 

halde su matlub etdi. Ayaz dahi pederim soğuk su getirmeye gitdi, Ģimdi gelir bir 

aramadın diyerek padiĢahı attan indirdi ve mükalemeye meĢgul etdi. Gördü ki 

padiĢahın teri gitti ve harareti teskin oldu. Kalkıp hanesinden bir soğuk su içmek için 

padiĢaha getirdi. PadiĢah dedi ki “Ya sen su yokdur, pederim Ģimdi soğuk su 

getirecekdir, dedin idi” deyince Ayaz dahi cevabında dedi ki; belki vücuda bir zarar 

isabet eder. Bu hile ile sizi terli soğuk su içmekden uvk etdim deyince Sultan 

Mahmud bunun aklını kemaliyle tahsin edip ve beraber alıp sarayına getirip hüdam-ı 

has zümresine ilhak eyledi. Ve günbegün itibarı tezâyüd edip cümle hüdamına faik 

olduğundan mâa‟da ittihatını dahi kendine bahĢeyledi, diye bazı mahalde yazılmıĢdır. 

Ve bu nakl olunacak kıssadan dahi Ayazın kemaliyle rüĢd ve fetaneti nümâyan olur. 

Ve böyle hizmetkâra insan malını değil canını verir. 



      

 

 

 

 ؽٞ صٜ آٓـٕ گٔإ ٝ پٞىخيٖ، ٝ چاكم صٜج  ٝ ؿ ٍخٖ عضلٙ ٝ  يام هْۀ

 إٓ ؿك ك   ٝ ًٜ حاٍاٌٗ

 هلَ گل ٗی ٝ ؿَك ٓغٌٔی ىبب بٜ  ييج ؿكيٜ٘ عضلٙ

 Burası Sultan Mahmud‟un nedimi Ayaz‟ın kıssasıdır. (133a) Ve dahi onun 

köyde iken ayağına giydiği çarık için ve yine köhne kürkü için hücre tutması ve o 

hücrede onları hıfz eyleyip ve bir ferdi o hücreye duhule ruhsat vermemesi 

beyanındadır. Ve dahi onun kapı yoldaĢlarına zan ve vehm gelmesi beyanındadır ki; 

Ayazın o hücrede definesi vardır. Ve bu gümanın sebebi hücre kapısının muhkem ve 

metin olmaklığıdır. Ve dahi kapının üzerinde olan ka‟lan büyük olması ve ağırlığıdır. 

Ayaz‟ın kapı yoldaĢları derler idi ki; bunun içinde mâl-i azim olmayaydı kapısına ve 

kilidine bu ihtimamı etmez idi. Niteki hikâyede beyan olunsa gerekdir. 

 

  ٗگيؾخٜ ميلًی  م  يام إٓ

 آٝيؾخٜ چاكهٌ ٝ پٞىخيٖ

O Âyaz âkıllıkdan hâsıl olmuĢ idi. Ve âkıllık kâne mâderi idi. Âlem-i 

fakirde lâbes olduğu kürkünü ve çarığını o hücre-yi mezkûrede asıp zayi‟ etmemiĢ 

idi. Ta ki nefsi Ģimdiki devletini görüp mütekebbir olmaya.  

 

 ؽلا عضلۀ ؿك كٝم ٛل ٓيلٝؿ

 ػلا ؿك ٓ٘گل  ىج،  يٖ چاكهج

Her gün o hâli olan hücreye gider idi. Ve bir kimseyi beraber getirmez idi. 

Ve nefsine der idi ki; iĢte ayağına giydiğin çarık budur. ġimdi ki irtifâ‟-yı kaderine 

bakma ve sen bunu giymiĢ olan insansın. KiĢi o ki hâlini tefekkürde haylice ibret 



      

 

 

almak hasıl olur. Kâlallahu teâlâ  manası “Ġnsan nazar-ı ibretle baksın neden halk 

olundu?” Burası sû„aldir. Yine Vacib-i Teâlâ cevap buyurur ki “Ġtici sudan halk 

olundu.” Böyle olunca Ģimdiki hüsn ve cemâline bakıp mütekebbir olmasın, 

buyurmak ister. 

 

  ييج عضلٙ ك   ٝ :گلخ٘ـ ك  ٍٙا

  ييج ؽٔلٙ ٝ ىيْ ٝ مك آٗضا  ٗـك

PadiĢaha bir gün gammâzlar bil-münasebet dediler ki Ayaz‟ın bir hücresi 

vardır. Ve o hücrede altını ve gümüĢü ve hamrası vardır. Zirâ kapısı muhkemdir. Ve 

kilidi gayet ağır ve mesnu‟dur. Hamra ha‟nın zammıyla ve mim‟in sükûnuyla küçük 

olan “küp”e derler. Murâd “altın küpü” demekdir. 

 

  ٝ  ٗـك ك  ًيی ٗـٛـ ٓی ك ٙ

  ٝ ؿك، إٓ ٛٔيَٜ، ؿ كؿ ٓی بيخٜ

O hücrenin içine duhule bir ferde ruhsat vermez, dai‟mâ onun kapısını 

kapanmıĢ tutar.  

 

 ك  ب٘ـٙ إٓ ػضب  ی :كلٓٞؿ ٍاٙ

 ؟ ٓا م پٍٞيـٙ ٝ پٜ٘إ ؽٞؿ چييج

PadiĢah bu kelâmı iĢidince dedi ki “ey kimse acep o bendenin bizden gizli 

ve saklı nesi olur? Ve kula yakıĢır mı ki Mevlâsı‟ndan mahfî malı olsun. Ve ben 

bundan bu hâli mâmûl etmem. Zîrâ Ayaz bende sadıkdır.” (133b) 

 



      

 

 

 كٝ ًٜ ك  ٓيلی ًلؿ  ٍاكث پو

 ٍٞ عضلٙ ؿك ؿك، بگَای ٍب ٗيْ

Çünkü halk Ayaz‟ın halini bu vecihle beyân edince padiĢah bir emire emir 

eyledi ki; yürü gece yarısı Ayaz‟ın hücresini aç ve içeriye gir. 

 

 ًٖ يـٔاً ك ، حٞ ٓل يابی چٜ ٛل

 ًٖ كاً ٗـئإ بل ك   ٝ ىِلّ 

Her neyi ki o hücrede bulursun onu ma‟iyetinde olanlar ile yağmâ eyle. Ve 

onun sırrını ba‟de sâi„r nedimlere fâĢ ve aĢikâre eyle. Ve Ayaz‟ın Ģu kadar nakdi ve 

mücevheri varmıĢ, diye teĢhir ederek Ayaz‟ı terzil eyle, dedi.  

 

 ػـؿ بی ُٚقِ  ٝ  ًل ّ چ٘يٖ با

 ً٘ـ پٜ٘إ مك ٝ ىيْ ُئئی  م

Kemâl-i denâa„tinden sîm ü zer saklar ve onu bizden pinhân eyler. 

Buncılayın bizim canibimizden ikram ve hesabımız lutf ve kerem olmuĢ iken ve 

idhara ihtiyacı yok iken ve cümle malımız kendinin iken böyle Ģahıs tahkire lâyıkdır, 

dedi. 

 

 صًٞ ٝ ػَن ٝ ٝكا  ٝ ٗٔايـ ٓی

 كلًٝ صٞ ٗٔای گ٘ـّ  ٝ ٝ ٗگٜ

O Ayaz bize vefâ ve aĢk ve hararet tamah gösterir. Ondan sonra bu iĢleri 

eder. O meğer metâ‟ım budur diye buğday gösterici ve arpa satıcı imiĢ. 



      

 

 

 مٗـگی يابـ ػَن  ٗـك ًٜ ٛل

 ب٘ـگی صن  ٝ پيٌ باٍـ ًلل

Her kimse ki aĢkda hayat bulur yani âĢıkdır. Yani onun önünde ubudiyetden 

gayrısı kâfir olur. Ve dünyaya iltifat ve sîm ü zer cemi‟ ona haram olur. Ve yine 

Allah u Teâlâ Hazretleri dava-yı aĢk edenin edharına razı olmadığı ebyâd-ı sabıkadan 

müstebân olur. 

 

 ٓؼخٔـ ىی با ٓيل، إٓ ٍب، ٗيْ

 مؿ ك ی  ٝ عضلۀ گَاؿِ  ؿك

Gece yarısı o emir, padiĢahın otuz mutemed adamları ile Ayaz‟ın hücresini 

küĢad etmekde meĢveret eyledi. Ve ne vecihle küĢad edeceklerini söyleĢmediler. 

 

 پِٜٞ ٕ چ٘ـيٖ ًلؿٙ بل َٓؼِٜ

 ٍاؿٓإ كٝ ٜٗ عضلٙ، صاٗب

Bu kadar pehlivan eliyle birer meĢa‟le aldılar ve hücre tarafına elimize mâl 

girecek diyerek revâne oldular. 

 

 مٗيْ عضلٙ بل  ىج، ىِٚإ ًآل

 ً٘يْ ًٌ ؿك مك ٛٔيإ يٌی ٛل

Zîrâ padiĢahın emiri der ki; hücreyi küĢad ederiz, her birimiz altın kesesini 

koltuğumuza eyleriz. “Hemyân” hâ‟nın kesri ve mîm‟in sükûnuyla altın kesesine 

derler. “KeĢ” kâf-ı farisiye‟nin fethiyle koltuk manasınadır. Ve yine “güzel” 



      

 

 

ma‟nâsına dahi gelir. 

 

 ؟ مك صای چٜ ٛی، :ٓيگلج يٌی إٓ

 گٜل  م ٝ گٞی ُؼَ ٝ ػوين  م

O ittibaından birisi derdi ki “Ey kimse altının ne yeridir ve altın buluruz, 

dersen a‟kîkden ve lu‟lden ve inciden söyle yani elimize bunlar girerdi. 

 

  ىج ٝی ىِٚإ ٓؾنٕ ؽاُ ؽاُ

  ىج ٝی صإ ؽٞؿ ك  ٍاٙ  ًٕ٘ٞ بٌِٜ

PadiĢahın hâs mahzenine hâs olan Ayaz‟dır. Belki Ģimdi Ģâhın tahkik-i cânı 

Ayaz‟dır. Hiç böyle (134a) kimse altına i‟tibar eder mi belki bunun hücresi envaı‟ 

cevahir ile dolu olur.  

 

 ؟ ػَين  يٖ پيٌ بٜ ؿ كؿ ٓغَ چٜ

 ػوين يا مٓلؿ ٝ ياهٞث ٝ ُؼَ

Belki bu maĢuk padiĢahının önünde la‟l ve yakut ve zümrüd veyahud a‟kîk 

ne mertebe tutar. Belki hiçbir mertebe tutmaz. Ve bu cevahirin dahi kadri olmaz. 

Mahal bu makâmda mertebe ma‟nâsınadır.  

 

 گٔإ بـَ ٗبٞؿی ٝی بل ك  ٍاٙ

  ٓخغإ بٜل ٓيٌلؿ حيؾلی



      

 

 

PadiĢahın Ayaz üzerine sû-i„ zannı yokdu. Bunları imtihan için istihza 

ederdi. 

 

 ؿَِ ٝ ؿٌ ٛل  م ؿ ٗيخٌ ٓی پاى

 ؿٍ ُلميـ ٛٔی ٌٝٛٔ  م بام،

PadiĢah Ayaz‟ı her bir emir kapıcıdan pâk bilirdi. Böyleyken yine       

vehminden kalbi titrerdi. 

 

 ٍٞؿ ؽيخٜ بٞؿ، ًايٖ ٓباؿ  ًٜ

 كٝؿ ؽضِج  ٝ بل ًٜ ٗؾٞ ْٛ ٖٓ

Olmaya ki bu dedikleri olur ve define onun hücresinde zâhir olur. Ve bu 

Ayaz bu cihetle mahzunel kalb olur. Ve ben istemem ki onun üzerine hacalet ve âr 

vakî‟ ola. 

 

 كٝ ىج  ٝ ًلؿ گل ٝ،  ٝ ٌٗلؿىج  يٖ

 ٓاىج ٓغبٞبِ  بٌٖ، گٞ ؽٞ ٛـ، چٜ ٛل

Bunu Ayaz etmemiĢdir ve eğer etdi ise ona lâyıkdır her ne isterse söyle  

eylesin Zîrâ o bizim mahbubumuzdur, diye cevap eyledi.  

  ّ ًلؿٙ ٖٓ ً٘ـ ٓغبٞبْ چٜ ٛل

  ّ پلؿٙ ؿك گل چٜ  ٝ، ٖٓ ْٓ٘،  ٝ



      

 

 

Her ne ki benim mahbubum onu eylemiĢdir, ben etmiĢ gibiyim. Zîrâ o 

benim ve ben odur. Eğerçi ben perde ve hicabdayım. Velâkin beynimizde iftirak 

yokdur. 

 

 ؽْاٍ ٝ ؽٞ إٓ  م ؿٝك :گلخی بام

 ؽياٍ ٝ  ىج ژ ژ حؾِي٘ چ٘يٖ  يٖ

Yine padiĢah derdi ki ve bu hasletlerden o Ayaz ba‟iddir. Buncılayın onun 

hakkında sû-i zan nefsin ve Ģeytânın zahmını tahlid etmesidir. Ve hezeyân ve hayâl-i 

mehasindir.   

 

 بؼيـ ٝ  ىج ٓغاٍ ؽٞؿ  يٖ  يام  م

 ٗاپـيـ هؼلً ؿكياىج، يٌی ًاٝ

PadiĢah dedi ki Ayaz‟dan bu mehaldir ve ba‟iddir. Zîrâ Ayaz dibi yok ve 

umîk bir deryadır.  

 

  ی هٚلٙ يي  ٝ  ٗـك ؿكيا ٛلج

  ی چٌلٙ ٓٞصٌ م ٛا ٛيخی صِٔۀ

Yedi derya-yı sûri Ayaz‟ın derya-yı vücûdunda bir katre gibidir. Belki cemi‟ 

mevcûdât onun derya-yı vücûdundan bir damladır. “Çekere” cîm-i farisînin fethiyle 

ve kâf-ı farisiyenin sükûnuyla katre ma‟nâsınadır. Niteki Ģahidi la‟netinde gelir 

ciğere damla küflü ekmek fağfura ma‟lûm ola ki Ayaz‟dan murad mazhar-ı sırr-ı 

Muhammedî ve Halife-yi Cenâb-ı Mustafâ olan veli-yi kâmildir. Fî-el-vakî‟ cihan 

onun derya-yı vücûdundan bir katre olduğu mahal Ģüphe değildir. Niteki Hazret-i 

Mısrî kuddise sırrahu buyurur; arĢ ve kürsiden (134b) güneĢdir bir velinin eyâyesi  



      

 

 

 

 بلََٗـ ؿكيا إٓ  م پاًيٜا، صِٜٔ

 ٓي٘اگلٗـ يي بٜ يي ٛايٌ هٚلٙ

halk cemi‟ pâklıkları ol deryadan iletirler. Ve takdis ve tenzihi onlardan 

ahzederler. Ve o zatın katreleri birbir ince ve dakik sanat sahipleridirler. “Minyager” 

“sanat sahibi”ne denir. Katrelerden murad insan-ı kâmilin halifeleri olur. Eğer 

Ayaz‟dan murâd peygamberimiz sallalallahu teâlâ aleyhi vessellemdir der isek 

katrelerden murâd ashab-ı ikram rıdvanallahu Teâlâ aleyhim ecmaindir, deriz. Gerek 

sahabe-yi kirâm ve gerek insan-ı kâmilin halifesi ulûm-ı zahirenin dakayıkına ve 

ulum-ı batınenin hakayıkına arif olduklarından minager tabir buyurdular.  

 

 ىام ٍاٙ بٌِٜ  ىج، ٍاٛإ ٍاِٙ 

  يام ٗآٌ بـَ چَْ بل ی  م

Yine padiĢâh der ki Ayaz padiĢahların padiĢahıdır. Belki bir kimseyi Ģah 

düzücüdür cism beden nazariyenin isabeti havfından onun namı Ayaz oldu. Fî-el-

vaki‟ insan-ı kâmil ĢahĢah muazzamdır Belki himmetiyle nice denîleri sultan 

etmiĢdir. Velâkin nazar-ı hafvından nâmı filan Ģeyh ve filan derviĢdir.  

 

  ىج بـَ ٝی بل ْٛ ٗيي چَٜٔای

  ىج عـ بی عُيٌ٘ ًٜ ؿيلث، كٙ  م

Evliyâ-yı kirâmın güzel gözleri dahi onun üzerine gayretleri cihetinden 

kötüdür. Zîrâ onun hüsnü nihayetsizdir. Ehlullah mazhar-ı sırr-ı Muhammedî olan 

zâtlar için gayrette derler ve biz bu devlette niçin nazil olmak diye gıpta ederler. Bu 

sebepden nazarları onlara değer.  



      

 

 

 كِي پٜ٘ای بٜ ؽٞ ْٛ ؿٛإ يي

ِي كٍيِ  إٓ ّٝق ٝيْبگ حا َٓ 

Feleğin vüs‟atinde bir eğer isterim. Hatta meleğin ma‟butu olan insan-ı 

kâmilin vasfını sana söyleyim.  

 

 چ٘يٖ ّـ ٝ چ٘يٖ يابْ ؿٛإ ٝك

 ع٘يٖ  يٖ كـإ ؿك آيـ ح٘گ

Eğer felek vüs‟atinde ağız bulursam ve dahi felekden yüz kat o su‟-i ağız 

bulursam insan-ı kâmilin hakkında eylediğim figân ve kelâmette bu avazım o 

felekden yüz kat o sû-i ağza sığmaz. Bu makamda “figân”dan murad insan-ı kâmilin 

medh ve senasına müteallik olan sözlerdir. Ve “hanin” avaz ve seda manasınadır. 

Sual geldi ki; insan-ı kâmilin hali böyle olunca ve onun vasfı böyle vasi‟ ağza 

sığmayınca sen böyle dar ağız ile niçin onun vasfına Ģüru‟ edersin? Bu beyitle bu 

suâl-i mukaddere cevap buyururlar.  

 

 ى٘ـ  ی ٗگٞيْ، گل ْٛ هـك  يٖ

 بٌَ٘ـ ٕؼيلی  م ؿٍ ٍيَۀ

Bu kadar dahi ey mu‟temed eğer söz söylemez isem gönül ĢiĢesi zaafından 

kırılır Ve ben bunları söylememeye kadir değilim.  

 

  ّ ؿيـٙ ٗامى چٜ ك  ؿٍ ٍيَۀ

  ّ بـكيـٙ هبا بو حيٌيٖ بٜل



      

 

 

Gönül ĢiĢesini çünkü nazik görmüĢüm ve bir ĢiĢe-yi tahammül etmez. 

(135a) bilmiĢim. ġiĢe-yi dili teskin için ve ıstırabını def‟ için arkamdan çok kaftan 

yırtmıĢım ve gönlü teskin etmiĢim. Zîra aĢk Kâbeye sığmaz.  

 

 ّْ٘  ی كٝم، ىٜ ٓاٙ، ٛل ىل ٖٓ

 ٍّٞ ؿيٞ ٜٗ ًٜ بايـ گٔإ بی

Ben her ay baĢı ay Ey mahbubem, üç gün olur ki  divane olmak Ģüphesiz 

bana lâzım olur ve iktiza eder ve deli olurum. 

 

  ىج كٝمٙ ىٜ  ٍٝ  ٓلٝم ًٜ ٛيٖ

  ىج پيلٝمٙ ٗی  ىج، پيلٝم كٝم

Agah ol bugün o üç günün evvelidir. Ve bugün bir mütemmin günüdür. 

“Pirûz” mübarek manasınadır. Ve dahi bil ki pirûze günü değildir. Pirûze bir mavi 

taĢdır ki ondan yüzük yaparlar. Hasılı bugün mavi ve kabih gün değildir. Belki benim 

hakkımda bir kutlu gündür. Zîrâ galebe-yi aĢkımın evvelidir ve aĢkın galeyân-ı 

cezbesi günü mübarek günüdür.  

 

 بٞؿ ٓی ٍٜ ؿْ ًاٗـك ؿُی ٛل

ٜ ىَل ك   ٝ ؿّ بٜ ؿّ  بٞؿ ٓی َٓ

Her bir gönül ki ġah-ı hakikinin aĢkında olur. Daima o gönlün ay baĢısı 

olur.  

 

 



      

 

 

  يام  ّٝاف ٝ ٓغٔٞؿ هْۀ

 ىام م  ًٕ٘ٞ ككج ؿيٞ ٜٗ، ٍـّ چٕٞ

Sultan Mahmud‟un kıssası ve Ayaz‟ın evsafı çünkü aĢk bana galebe etdi. 

ġimdi nizam ve tertibinden gitdi ve söylemeye mecalim kalmadı. ĠnĢallah 

eylediğinde söyleriz, buyurmak isterler. 

 

  ىج هْٜ ّٞكث ٓيَٞؿ ًلؿٙ بيإ آٗچٜ آٌٜٗ بيإ ؿك

Burası onun beyanındaki o nesne ki beyân olunmuĢ olur. Sultan Mahmud ve 

Ayaz kıssasından bu beyân olunan kıssanın sûretidir ve hakikati değildir. 

 

 ؽٞك ؿك ٝ  ىج گل ٕ ّٞكث ؽٞك ؿك ًٜ

O ki bir sûretdir. Bu sûret tutuculara lâyıkdır ve zahir-perestlere münâsibdir. 

 

  يَإ حْٞيل آي٘ۀ

Ve dahi onların suretlerinin âyînesine münâsipdir. Bunların dahi 

beyânındadır. 

 

 آيـ ٓی ٍلّ ك  ٗٚن إٓ عويوج هـٝىی  م ٝ

Ve dahi Ģol âlem-i kudse münâsib olan nesnenin beyânındadır ki bu kıssanın 

ser ü hakikatidir. Nutuk için bu Kurân gibi olan hakikat-i kıssayı beyana hayâ gelir 

ve nutuk o hakikat-ı kıssayı beyâna kadir olamaz. Belki sûret-i kıssayı beyân eder. 

“Tenzil” Kuran-ı azîmin ism-i Ģerîfidir. Bu makamda hakikat-i kıssa murâd olunur. 

Ve o hakikati Kuran‟a tesbiye buyururlar.  



      

 

 

 ٓيٌ٘ـ گْ كيٌ ٝ ىل هِْ ؽضاُج  م ٝ

Ve dahi o nutuk cehaletinden baĢını ve sakalını ve kalemini zayi‟ eyler. 

Murâd nutkun sahibi demekdir. 

 

  لاٍاكٙ يٌليٜ  ُؼاهَ ٝ

Gene sual geldi ki çünkü hakikat-i kıssayı beyâna nutuk kadir değildir ve 

matlub (135b) dahi hakikat-i kıssadır. Bizler o hakikat-i kıssayı neden bilelim cevap 

buyururlar ki suret-i kıssada ona iĢaret ederiz. Var o iĢaretden anla. Âkil olana dahi 

remz ve iĢaret kifayet eder. Zîrâ rumuzât u‟kalâya tasrih gibidir ve benim bildiğim 

budur. Allah-teâlâ sevaba ve her Ģeyin iyisine a‟limdir.  

 

 بؾٞ ب ٛ٘ـىخإ ؿيـ پيِْ مآٌٜٗ

 ؽل ب ٍـ ؿِٙ بلُ،  ٓيـ ؽل س  م

Sırr-ı Hakk kâbilinde ki beyte illet olarak buyururlar ki; zira benim fîlim 

diyar-ı Hindî rüyâsında gördü. Benâberîn bana cenûn geldi. ġimden sonra harac 

almakdan kat‟ı ümit eyle. Zîrâ köy harab oldu. Ve haraca razı verecek kimse 

kalmadı. MeĢhur der ki; fil Hindistan‟da doğmuĢdur. Ve vatan-ı aslîsi Hindistan‟dır. 

Diyar-ı gurbette iken kâhice vatan-ı aslîsini rüyasında görür ve bidar oldukta zabt 

olunmaz mertebede izhar-ı cenûn eder imiĢ. 

 

  ُواكيٜ ٝ ُی  ُ٘ظْ ياحی ًيق

  ُؼاكيٜ  ٍّٞ ٕاػج ٓا بؼـ

Nazm-ı bekâ ve kafiye bende kaçan olur. Âfiyetin usulü ki havas hamse-i 

zahiredir. Sanayi‟ oldukdan sonra  



      

 

 

ةٌٕ  ٓا ةـٌ  ص٘ٞ   َُضٕٞ كی ُی ٝ ع

، بَ ةٌٕ ةٌٕ  كی ص٘ٞ  صٕ٘ٞ كی ص٘ٞ

benim için hüzün ve kederde bir cenûn olmadı. Belki cünûn içinde oldu. 

“ġecun” sin‟in fethiyle müsbehanın cemi‟dir. “Hüzün” manasınadır.  

 

  ٌُ٘ی  ٍاك ث ٖٓ صئی ف ب

  ُل٘ا كی  ُبوا  ػاي٘ج ٓ٘ق

Benim cismim kinayeler ki iĢaretlerdir onlardan eridi. Ben makam-ı fenâda 

bekâ-yı aĢikâre göreliden beri yani makam-ı fenâya vasıl olalı cism-i mühimmîden 

bende eser kalmadı, demekdir. “Gune” kâfın zammıyla “kinâye”nin cemi‟dir.  

 

 ٓٞ چٞ گَخْ حٞ ؿكؿ  م  يام،  ی

 بگٞ ٖٓ هْۀ حٞ هْٜ،  م ٓاٗـّ

Ey Ayaz senin derdinden kıl gibi oldum ve aĢkın canıma kâr etti. Ben 

bundan sonra kıssa naklinden kaldım. Sen benim kıssamı halka söyle. Ayaz‟dan bu 

makamda Allah-teâlâ murad olmak rûĢen ve vazıhdır.  

 

 صإ بٜ ؽٞ ٗـّ حٞ ػَن كياٗۀ بو

 بؾٞ ٕ گَخيخْ، ًاكياٜٗ ٓل ، حٞ

Ey Ayaz senin aĢkının kıssasını canla çok okurum. Sen dahi Ģimdiden sonra 

benim kıssamı oku. Zîrâ ben dahi Ģimdi hikâye oldum. 



      

 

 

 ٓوخـ   ی ٖٓ، ٜٗ ٓيؾٞ ٗی، حٞ ؽٞؿ

ٖٓ  ِٜ  ّـ  ٝيٖ ٓٞىی، حٞ ٗٞكّ، ًُ

Tahkik sen okursan ey muktedâ-bih olan zât ben okumam. Zîrâ ben Tur 

dağı‟yım ve sen Hazreti Musa aleyhisselam gibisin ve bu efsane dahi seda gibidir. 

 

 ؟ چييج گلج ؿ ٗـ چٜ چاكٙ بی ًِٞٙ 

 حُٜييج گلخٜ٘ا م بيچاكٙ م ٌٜٗ

Bî-çâre dağ guft u gûdan ne bilir ki nedir. Zirâ o guft u gûnun ne olduğunu 

(136a) Hazret-i Musa aleyhisselam bilir. Ve dağı böyle Ģeyleri bilmekden tehîdir. 

 

 ؽٞيَخٖ هـك بٜ ؿ ٗـ ْٛ ًٞٙ

 حٖ كٝط ُٚقِ  م ؿ كؿ  ٗـًی

Dağ eğer bilirse kendi mikdarı ile ve cümle güft u gûyu bil ki kadir olamaz. 

Niteki ten ruhun letâfetinden azz-ı âlem tutar ve ruhun letâfetine kemâliyle ten vâkıf 

olamaz. Bunun gibi dağ dahi sözün hakikâtine vukûfu yokdur.   

 

  عخياب م باٍـ  ىٚللاب چٞ حٖ

 آكخاب ٛٔچٕٞ كٝط،  م آيخی

Ġnsanın bedeni âlât-ı hesabdan olan ızdırap gibidir. Ve afitâb gibi olan 

ruhdan bir alâmetdir. Yani usturlâb ile Ģemsin ahvâl-i cezi„yesi malum olduğu gibi 

ten ile dahi ruhun ahvâl-i cezi„yesi ma‟lum olur. Ve beden ile ruhun hakikatine ıttıla‟ 

mümkün değildir. 



      

 

 

 حين چَْ ٗباٍـ چٕٞ ٓ٘ضْ إٓ

 كين  ىٚللاب ٓلؿِ  باٍـ ٍلٗ

O müneccim çünkü gözü tez olmaz ona bir usturlâb sana‟t edici Ģart olamaz 

olur ki ahvâl-i feleğe ve ahvâl-i Ģemse vâkıf ola ama müneccim tez çeĢm olursa 

usturlâba haceti kalmaz. Ve usturlâbsız ehval-i semâya vukuf tamî olur. Bu beyitden 

murad-ı Ģerifleri eğer salik, ahvale vakıf olursa usturlâb gibi olan mürĢide muhtaç 

olmaz. Ve eğer tez çeĢm olmaz ser ü gözü âlem-i anîbi görmez ise elbette bir mürĢid-

i kâmile muhtaçdır. 

 

 ٗکٞ ىٚللابی بٜلً ً٘ـ حا

 بٞ ؽٞكٍيـ عاُج  م بلََؿ حا

Hatta o usturlâb yapıcı onun için bir usturlâb sana‟t eyleye. O müneccim 

dahi o usturlâb ile güneĢin halinden bir ihya istiĢmâm ede. 

 

 ّٞ ب  ٝ صٞيـ  ىٚللاب ًن صإ

َـك چٜ  ؟ آكخاب ٝ چلػ م ؿ ٗـ هَ

Bir can ki usturlâbdan sevabı ister ve usturlâb ile ahvâl-i feleğe vâkıf 

olayım, der. Gerek çerâhdan ve gerek felekden o kimse ne bilir. Yani bir Ģey bilmez, 

demekdir. 

 

 ب٘گلی ؿيـٙ  ىٚللاب م ًٜ حٞ

 هاّلی حٞ بيی ؿيـٕ صٜإ ؿك



      

 

 

Sen ki göz usturlâbından nazar edersin. Cihanı görmekde yakîn bil ki 

kâsarsın. Cân usturlâbından sevabı bilmediğinde bir Ģey bilmediği gibi göz ile eyle 

dahi cihan mâlûm olmaz.  

 

  ی ؿيـٙ ؿيـٙ ؿكم ك  صٜإ حٞ

 ؟  ی ٓاُيـٙ چل  ىبِج صٜإ؟ ًٞ

Sen dünyayı gözün mikdarı görmüĢsün kanı dünya kanı senin gözün? Yani 

cihan senin gördüğün mikdarı değildir. Zîrâ dünya o su‟dur. Nitekim Kuran-ı 

Kerim‟de “ ” ve âyet-i ahirede “ ” buyurulmuĢdur. 

Böyle olunca niçin beyni‟ni bozmuĢsun. (136b) Bıyık buyurmak kebirden kinâyedir. 

 

 بضٞ إٓ ٛيج،  ی ىلٜٓ ك  ػاككإ

 صٞ چٞ چَْ  يٖ گلؿؿ ؿكيا ًٜ حا

 Ariflerin gözleri için bir sürme vardır. Onu iste ta ki bu senin ırmak gibi 

olan gözün derya olsun. Ve cihanı gümâhü Hakk‟ı görmeye kâdir olasın. 

 

  ىج ٖٓ با  ك ًٛٞ ٝ ػوَ  م  ی فكٙ

  ىج گلخٖ پليَإ ٝ ىٞؿ  چٜ  يٖ

Eğer bir zerre mikdarı akıldan benim ile vardır ve mevcuddur. Böyle ise bu 

ne sevdadır. Ve ne acep cenûndur. Ve ne acep periĢân ve rabıtasız söylemekdir. 

Bundan münfehm oldu ki bende zerre mikdarı akıl yok imiĢ. 

 



      

 

 

 حٜييج ٌُٛ ٝ ػوَ م ٖٓ ٓـن چٌٜٞٗ

 ؟ چييج حؾِي٘  يٖ ؿك ٖٓ گ٘اٙ پو

Çünkü benim bînim akıldan boĢdur. Ve benden akıldan eser yokdur. Böyle 

olunca bu hezeyan söylemekde benim cürmüm nedir? Yani böyle periĢan söz 

söylemekde asla kusurum yokdur, demek isterler. Zîrâ aklım yokdur ki periĢan 

söylemeyem.  

 

 ببلؿ ُْػن ًٜ ك ىج  ٝ گ٘اٙ ٗی،

 بٔلؿ پيٌَ ػاهلإ صِٔۀ ػوَ

Günah ve suç onun değil midir ki aklımı eyletdi. Zîrâ cümle âkillerin aklı 

onun önünde oldu. Hâsıl-ı kelâm benim bu denîlikde kusurum yokdur. Suç beni 

böyle mecnun eden zâtındır demeyi irade ederler. Bu kelâm indellah makam-ı nâzda 

olduğuna ve kemâl-i makbuliyetine delalet eyler. ĠĢte mahbubiyet mertebesinde 

bunlar böyle söylemeye cüre„t ederler. ġârih-i Mevlevî‟nin bu beyitde ebyât-ı âtîyede 

söylediği kelâma ve verdiği ma‟nâya asla iltifât etmeyesin. 

 

 عضی ٍ كخإ  ُؼوَ ٓضيل يا

 ٓلحضی ُِؼوٍٞ ىٞ ى ٓا

Çünkü bu hayranlık kendine Hakk tarafından gelmek hasbiyle buyururlar ki; 

ey aklı hayretde koyucu zât-ı Ģerif ve ey aklın sebeb-i fitnesi olan Mevlâ! Sana nidâ 

ederim ve böyle derim ki; akıllar için senden gayrı iltica edecek yokdur. Ve u‟kulun 

mültecâsı ancak sensin. Dilersen ukulu hayran edersin ve dilersen müdrik edersin. 

“Micar” if‟âl bâbından ism-i fâil olup “hayrete ilkâ edici” demekdir. Fetân-ı 

mübalağa ile fâildir. Ziyâde “fitne bırakıcı” demekdir. “Mürteci” ism-i mekân olarak 

sığınacak yere derler. “hâce” hâ‟nın kesriyle “akıl” manasınadır. 



      

 

 

 ص٘٘خ٘ی ٓق  ُؼوَ  ٍخٜيج ٓا

 مي٘خ٘ی ٓق  ُغيٖ عيـث ٓا

Aklı iĢtihâ etmedim ve tâlip olmadım. Sen beni mecnun edeliden beri zirâ 

bildim ki cünûn ukuldan iyidir. Ve dahi hüsne hased etmedim sen beni tezyin ve 

tahsin edeliden beri. Zîrâ benim ziynetim hasene-yi fâi„k olmuĢdur.(137a) 

 

 ٓيخٚاب ٛٞ ى كی ص٘ٞٗی َٛ

  ُزٞ ب يضنيي الله ٝ بِی هَ

Benim cünûnum senin aĢkında iyi değil midir? Bu sû„al Vacib-i Teâlâ‟yadır. 

Yine Allah-teâlâ‟ya der ki; iyi derdi Allah-teâlaya sitem ederim ki böyle derdi sana 

ecir verir. ĠĢbu beyitler dahi makâm-ı nâz ricâlinden olduğuna iĢaret vardır. 

 

 پاكىی ٝك  ٝ گٞيـ حامی بٜ گل

 ؟ كىی كٌٜٔ ؿك ًٜ ًٞ ٍٛٞی ٝ گًٞ

Eğer cânân a‟rabi söylesin ve eğer Fârisî söylesin kanı bir kulak ve kanı bir 

akıl ki onun fehmine eriĢesin. Ve yârin kelâmını anlar yokdur, buyururlar. 

 

 ٗييج ًٛٞ ٛل ؽٞك ؿك  ٝ، باؿۀ

 ٗييج گًٞ ٛل ىؾلۀ  ٝ، عِوۀ

Zîrâ onun bâdesi her akla lâyık değildir. Ve dahi onun kelâmının halkası her 

kulluğun mesheresi değildir. Yani her kuĢ onun kelâmını istima‟a kadir değildir. Ve 

liyâkati yokdur, demekdir. 



      

 

 

 ٝ ك ؿيٞ ٜٗ آٓـّ ؿيگل باك

 بياك مٗضيلی مٝؿ صإ،  ی كٝ كٝ

Yine divane gibi geldim yani deli oldum. Ey cânım yürü bana bir zincir 

getir. 

 

 ؿُبلّ مُقِ  مٗضيل إٓ ؿيل

 ؿَكّ بلَ آكی مٗضيل ّـ ؿٝ گل

Lâkin benim canımın zincir zülfünü getir. Zîrâ dilberimin zincir zülfünden 

gayrı eğer ikiyüz zincir getirir isen kırarım. Beni zabd eden ancak dilberimin zincir 

zülfüdür. Bu beyitler dahi cezbesinin cûĢ u hurûĢunu beyân buyurdular.   

 

ْ٘ظلُِ  ًٜ پٞىخيٖ ٝ مچاك ؿك ًلؿٕ ٗظل عٌٔج ِْي ُٕ  كَ ْٗيا َّْ   اِْ  ؽُِنَِ  ِٓ

Burası Ayaz‟ın çarığına ve kürküne nazar eylemesinin beyanındadır. Zira 

Kurân-ı Kerim‟de “Ġnsan baksın neden halk olunmuĢdur?” diye buyuruldu. KiĢi 

aslına bakmak ve ibret almak lâzımdır.  

 

  يام ػَن هْۀ گلؿ ٕ بام

 ك م ٓالآاٍ گ٘ضييج، يٌی ًإ

Ey Mevlanâ geri dön Ayaz‟ın aĢkının kıssasına, zîrâ o Ayaz sır ile dolmuĢ 

bir hazinedir.  

 

 



      

 

 

 بليٖ عضلۀ ؿك كٝم ٛل ٓيلٝؿ

 پٞىخيٖ با چاكهی ببي٘ـ حا

Her gün Ayaz o kendinin âlî hücresine giderdi. Hatta çarığını kürkü ile göre. 

Ve aslını ferâmûĢ etmeyip mütekebbir olmaya. “berîn” âlî ma‟nâsınadır.  

 

 آٝكؿ ٓيخی ىؾج ٛيخی، م ٌٜٗ،

 ٓيبلؿ ؿٍ  م ٍلّ ىل،  م ػوَ

Zîrâ varlık ve kibr-i a‟zîm sarhoĢluk getirir. Hatta insanın baĢından aklını ve 

kalbinden hayâ ve ârını eyletir. Yahut “hestî” “gınâ” ma‟nâsınadır dersen bu dahi bir 

lâtif ma‟nâ olur fî-el-vaki‟ insanı mest eder.  

 

 ٛٔيٖ ك  پيَيٖ هلٕ ٛن ك ٕ ّـ

 ًٔيٖ ميٖ كٙ بنؿ ٛيخی ٓيخی

Nice yüzbin mukaddem geçmiĢ cemâa‟ti bu dalık mestliği pusudan yolunu 

vurdu. Ve varlık sebeb-i helâkları oldu.  

 

 بِيو ٓيخی  يٖ  م ػن ميِی ٍـ

 ؟ كئيو ٖٓ بل ٍٞؿ آؿّ چل  ًٜ

Ġblis bu gururdan (137b) bir azîm Ģeytân oldu. Öyle diyerek ki niçin âdem 

bana baĢ oldu. Ben ondan efdal Ģeyden halk olunmuĢ iken  

 



      

 

 

  ّ م ؿٙ ؽٞ صٜ ٝ، ٗين ٖٓ  ّ ؽٞ صٜ

  ّ آٓاؿٙ ٝ هابَ ك  ٛ٘ل ّـ

ben hocayım ve dahi hocazâdeyim. Ve ben yüz hünere kâbil ve âmâdeyim. 

Çünkü meleklerin ma‟lumu idi. Bu cihetden kendine hoca tabir etdi. Ve hocazâdenin 

ta‟biri mücerred fahr içindir. Âlim ben âlimim, Ģâ‟ir ben Ģâ‟irim demek gibi. 

 

 ٗييخْ ًْ ًيی  م ٖٓ ٛ٘ل ؿك

 بييخْ ؿٍٖٔ پيٌ بؾـٓج حا

Ġlimde ve kemâlde ben bir kimseden aĢağı değilim ki hatta hezimetle 

düĢmanın önünde durayım ve ona ta‟zim edeyim. Hâl böyleyken niçin bana Allah-

teâlâ secde eyle, emreyledi diye kendi kendine ve ba‟zı meleklere söylenirdi. Ve yine 

derdi ki  

 

 ٝعَ  م  ٝ  ّ، م ؿٙ آحٌ م ٖٓ

 ؟ ٓغَ چٜ ك  ٝعَ ٓل آحٌ، پيٌ

ben ateĢden doğmuĢum o âdem koyu çamurdan yaradılmıĢdır. ÂteĢin 

önünde tahkik çamurun ne mertebesi vardır. Zîrâ nar u‟lvîdir ve türâb sefildir. Ve 

ulviden halk olunan âli olur. Elbette benim âdem üzerine Ģerefim vardır. “Mahal” bu 

makâmda “mertebe” ma‟nasınadır. 

 

 ٖٓ ًٜ ؿٝكی إٓ  ٗـك بٞؿ ًضا  ٝ

َٖٓ كؾل ٝ بٞؿّ ػاُْ ّـك  ؟ مَ



      

 

 

Âdem kande idi ki o devirde ben âlemin ulusu idim. Ve zamânın mâ-bih-il-

iftihârı idim. Böyle sonradan gelip bize takdimin manasınadır. Ben dahi ona secde 

etmem, dedi. Ve Vacib-i Teâ‟la hazretlerine böyle serkeĢlik eyledi.  

“   

 

َّٕ  ؽَِنََ  ُْضَا    ْٖ ْٖ  ٓاكِسٍ  ِٓ َٕ   ٜٗ  بِيو عن كی حؼاُی هُٜٞ ٗاكٍٝ ِٓ َٖ  ًا رِّٖ  ِٓ ُْضِ   

كلَيََنَ 
44

 

Burası Allah-teâlâ‟nın 
45

“  nazm-ı celîlinin ” كٍ َٗا ِْٖٓ كِسٍ َٓا ِْٖٓ َّٕ ُطَْٓا  ؽَِنَََٝ 

tefsiridir. “Cânn” nûn-ı meserredde ile cin tâi„fesinin ismidir. Yahud cin tâi„fesinin 

ecdadının sâfî olan Ģu‟leye derler. Yani Allah-teâla cin kavmini yahud onların 

ecdadını dehândan sâfî olan Ģu‟leden yaratdı. O Ģu‟lede âteĢdendi. “Minnâr” 

kelimesinde olan “min” beyân için olmakla “mâreci” beyân eder. Ve dahı Hakk 

Teâ‟la‟nın kân minel cin kulunun tefsiri beyânındadır. Yani iblis cinden oldu. 

Bundan sonra Rabb‟isinin emrine â‟sî oldu. 

 

 ىليٜ صإ آحٌ ٓينؿ ٍؼِٜ

  بيٜ ىِلّ   ُُٞـ، بٞؿ، ًاحَی

O sefîh iblisin cânının âteĢi Ģu‟le vururdu. Zîrâ o iblîs dahi bir âteĢdi niteki “

” buyurulmuĢdur. Çünkü iblis âteĢden hâsıl (138a) oldu ve babası âteĢdi. 

Velede babasının sırrı mevcud olduğundan iblisde dahi narın sırrı mevcud olmakla 

cânının âteĢi alevgîr oldu. Ve dahi Vacib-i Teâla hazretlerine isyân eyledi. 

 

                                                 
44

 Yine düĢün o vakit ki Melâikeye Âdem için secde edin demiĢtik hemen secde ettiler, ancak Ġblis, 

Cinden idi de Rabbının emrinden çıktı, ya Ģimdi siz beni bırakıp da onu ve zürriyyetini kendinize 

evliyamı ittihaz ediyorsunuz onlar size öyle düĢman iken? (Kehf/50) 
45

 Bir maric ateĢten de o cannı yarattı. (Rahman/15) 



      

 

 

 ؽـ  هٜل بـُ ًٜ گلخْ، ؿِ٘ ٗی،

 ؟ چل  آٝكؿٕ پيٌ ك  ػِخی

Beyit oluk mazmununu eğerçi söylemiĢ idim. Velâkin söylediğim değildir. 

Ve onu galat söyledim. Zîrâ o iblîsin emr-i Hakk‟a hadim-i imtisâli Allah Teâ‟la‟nın 

fahrine mazhar olduğundandı. Ve o babanın sırrı velede olduğundan değildi. Böyle 

olunca  kelâmının i‟lletini meydana getirmek niçindir. 

 

بلّ  ػِج، بی ًاك  ػَِ  م ُٓ

  مٍ  م  ىج ٓيخولّ  ٝ ٓيخٔلّ 

Zîrâ bî-i‟llet olan Vâcib-i Teâ‟lâ‟nın iĢi illetlerden müberrâdır. Ezelden 

kendi sunî‟ dâi„m olucu ve karar edicidir. Böyle olunca “
46

 ” illetini eyler 

ve getirmek münasip değildir.  

 

٘غ ًٔاٍ ؿك  ٓيخغذ پاى ُّ

 ؟ عـد ؿك گُ٘ضـ چٜ عاؿد ػِجِ 

Kullarını hayrete tergîb edici ve Ģerîk ve nezirden pâk Zât‟ın sani‟nin 

kemâlinde hâdis olan illet yahud hadûs ile muttasıf olan mevcudât arada nice vasıta 

olur. Ve kadîmin iĢine hâdis nice sebep olur. Zîrâ kadîm var iken ve hâdisin vücudu 

yok iken yine kadîm-i sâni‟ ve Hâlık idi. 

 

 

 

                                                 
46

 (El-veledü sırrı ebîhi) Çocuk babanın sırrıdır. 



      

 

 

  ٝىج ّ٘غ ٓا  بَِ  چبٞؿ؟  بَ ىِلّ 

 پٞىج چٞ ّٞكث  بِ  ٝ،  ىج ٓـن ّ٘غ

Babanın sırrı ne olur. Bizim babamız Vacib-i Teâlâ‟nın sana‟yidir. Ve 

hakîkatde iĢi gören sani‟ Cenab-ı Bârî‟dir. Yoksa babanın sırrı ve hakîkati değildir ve 

dahi sani‟ ilahî mağz makâmında ve zâhirde olan babanın o mağzının kasrıdır.  

 

 ؿٝىخج حٖ ك٘ـم  ی ؿ ٕ، ػَن

 پٞىخج ًٞبـ ٝ، ٓـن صٞيـ صاٗج،

Ey teni fındık gibi olan zât, sen dostunu aĢk bil! Ve senin dostun ancak aĢk-ı 

Hüdâ‟dır. Ve aĢkullah senin cânının mağz gibi olmasını ister. Ve senin cesedini 

dai„m döver ki post makâmında olan ten ince ola. Ve menaz büyük ola emver-i 

mahsusadandır ki mangır yok iken meyvenin kasrı galîz olur. Ba‟da mangır 

büyüdükçe kasra incelik ve rikkat gelir. Beden insanı dahi kasr makâmında ve ruh 

mangır makâmındadır. AĢk ilahi cesed-i insaniyeyi cevr ü cefâ ile zebûn eder ki 

mağz-ı ruh büyüye. Bu cihetle insanın dostu aĢkullah olmuĢ olur. “Kû‟bed” fia‟l 

masdarı “döker” ma‟nâsınadır. Ba‟zı nüshada “fındık” yerine “fıstık” vâki‟ 

olmuĢdur. Yine ma‟nâ böyledir.   

 

 ؿٝىخٌ باٍـ پٞىج ًٜ ؿٝمؽی

ُ٘ا ؿ ؿِ  َـ  پٞىخٌ صِٞؿ  بَ

Bir cehenneme mensup ki onun dostu post olur ve postu ister “ ” 

nazm-ı celîli (138b) o cehennemîye dâi„mâ post verir. Kuran-ı azîmde beyân 

olunmuĢdur ki ehl-i cehennemin derisi yanmakdan mahvolsa ona bir gayrı deri ve 

lehm ü sehm halk eder. Ve onu nâr-ı cehenneme yakar. 



      

 

 

  ىج عاًْ آحٌ بل مثٓؾ ٝ ٓؼ٘ی

  ىج ٛينّ هَٞكث ك  آحٌ ُيي

Lâkin insanın ma‟nâsı ki hakîkat-ı insaniyedir. AteĢ-i duzah üzerine 

gâlipdir. Benâberîn ehlullahı yakmaya kâdir olamaz. Ve fî-el-hadis “

  
47

” lâkin ateĢ-i duzah senin kusur-ı cismin odundur. Ve 

cismi yakar. Eğer denirse ki; ehlullâhın dahi cisimleri vardır. Ya onları yakmaz mı? 

cevabında denir ki; mağzları nâra galebe eder. Vehim dahi bunların cismi cânlarına 

hemreng olmuĢdur. Cânları yanmadığı gibi cisimleri dahi yanmaz. 

 

 صٞىج آبِ  ٝی ؿك ًٜ چٞبيٖ، ًٞمۀ

  ٝىج ٛلفِ  بل ٜٛٔ حٌآ هـكث

Nar-ı cahîmin ma‟ni„-yi insaniyeye gâlip olmadığını temsîl edip buyururlar 

ki; görmez misin bir ağaç bardak ki onda ırmak suyu vardır. Onu ateĢin üzerine 

vuzu‟ etsen, âteĢin kudreti zarefin üzerine olur. Ve onu yakar ve suyu yakmaya kâdir 

olamaz. Bu beyitde cesedi ağaç bardağa ve hakikat-ı insaniyeyi âba tesbiye 

buyurdular.  

 

  ىج ٓاُي آحٌ بل  ٗيإ ٓؼ٘ی

 ؟  ىج ٛاُي ًی  ٝ ؿك ؿٝمػ ٓاُيِ 

Hakikat-ı insâniye âteĢ üzerine galibdir. Cehennemin hazinesinin rei„si olan 

malın nam-ı melek kaçan cehennemde Hâlik‟dir. Belki değildir ve nar-ı cahîm onu 

yakmaya bir vecihle kâdir olamazlar. 

 

                                                 
47

 Ey mü‟mîn senin nurun, benim ateĢimi söndürüyor. 



      

 

 

 كن  ٓؼ٘ی بـٕ، حٞ ٓيلن  پو

 ًيا ك  آحٌ باٍی ٓاُي، چٞ حا

Böyle olunca sen bedeni artırma. Belki hakikat-ı insaniyeyi artır. Hatta 

melek gibi atsa ulu olasın. “Geyâ” kâfın kesriyle ulu kimseye derler. 

 

  ی  كنٝؿٙ ٓی پٞىج بل پٞىخٜا

  ی ؿٝؿٙ  ٗـك پٞىج چٕٞ لاصلّ

Sen ise cesedini semiz edip cesed üzerine artırmıĢ sen bu ecelden post gibi 

is içindesin. 

 

 ٗييج پٞىج صن ػِق ك  آحٌ م ٌٜٗ

 مٗييج گلؿٕ ك  ًِبل إٓ عن هٜل

Zîrâ ateĢin alevi derinin gayrı değildir. Kahhar-ı Hakk ki nar-ı cehennemdir. 

O kibrin boynunu vurucudur. Yani Mevlâ‟nın onu cehennemde yakması kibrinin 

mahvetmekden içindir, demekdir. 

 

  ىج پٞىج ٗخيضۀ  م حٌبل  يٖ

 ؿٝىخيج إٓ م ك  ًبل إٓ ٓاٍ، ٝ صاٙ

Bu tekebbür cesedin ve tenin hâsıl ve eseridir. Mansıp ve mâl o kibre ondan 

için dostudur. Zîrâ mansıb ve mâl dahi cesede müteallikdir. Ve kibir dahi cesedden 

hâsıldır. Ġkisi bir mahalden hâsıl olmakla mâl ve mansıp kibre dost olurlar.  



      

 

 

 ُباب  م ؿلِج چييج؟ حٌبل  يٖ

 آكخاب م يؼ ؿلِجِ  چٕٞ ٓ٘ضٔـ،

Bu kibir ve varlık neden hâsıldır denirse cevap buyururlar ki akıllardan 

gaflet olunmakdan (139a) hâsıldır. Ve bu kibir yüz afitabdan gafleti sebebiyle 

müncemid olduğu gibi donup kat kat olmuĢdur. “Lebâb” lebin cemi‟dir. Ve “leb” 

akıl ve mağz ma‟nâsınadır. “Müncemid” donucu veyhi müĢterek olarak “buz”a 

derler.  

 

 ٗٔاٗـ يؼ آكخابٌ، م ٍـ ؽبل چٕٞ

 ك ٗـ حين ٝ، گَج ٗلّ ٝ، گَج گلّ

Çünkü o buzun âfitâbdan haberi oldu. Buz olduğu halde kalmadı ve 

yumuĢak oldu. Ve hararetle muttasıf oldu. Ve âb olmak tarafına kendini tez sürdü. 

 

 ٗٔغ حٖ صِٔۀ ُبُّ  ؿيـ م ٍـ

ٍّ  ًٜ ٍـ، ػاٍن ٝ ؽٞ ك  ٗٔغ ٖٓ ف

Bundan sonra lebin beyânına Ģüru‟ edip buyururlar ki; bir kimse ki leb ve 

hakikat-i insaniyeyi müĢahade eyledi. Teninin o mecmu‟ o lebe hırs ve tama‟ oldu. 

Ve dahi o lebe zelîl oldu ve âĢık oldu. Zîrâ tama‟ sahib-i zelîl oldu, diye 

buyurulmuĢdur.  

 

 پٞىج بٜ ٍـ هاٗغ ٓـن ٗبي٘ـ چٕٞ

 ِـ   ٝىج مٗـ ٕ ه٘غ َٖٓ ػنّ  ب٘



      

 

 

Çünkü bir kimse maz olan ruhu ve hakikat-ı insaniyeyi görmedi. O kimse 

hemen insandan posta kâni‟ oldu ve insaniyet fakat cesedi bildi. Ve dahi “ ” 

kelâmının bendi ona zindan oldu. Bu kelâm ki “ ”
48

 der Ġmâm Âli 

kerimullah veche hazretlerini nisbet olunmuĢdur. 

 

 ؿيٖ فٍُ ٝ  ىج گبلی  ي٘ضا ػنث

 ؟ ٗگيٖ ٍـ ًی َٗـ، كاٗی حا ى٘گ

Bu makamda izzet istemek kâfirlikdir. Zîrâ insaniyetden cesed ile kanâa‟t 

etmiĢ olur. Ve hırs edip zelîl olmak din ve müslümanlık olur ki; dine hırsdır. Zîrâ tâĢ 

ya‟ni elmâs fâni olmadıkça yüzük olmaz. Ġnsan dahi zelîl ve hakîr olmadıkça azîz 

olmaz. Kibir kâf-ı Farisiyenin fethi ile her nev‟i kâfire ıttılak olunur. Ve “ya”sı dahi 

masdariyedir. “nigîn” “nun”un kesriyle yüzüğe ve hâteme ıttılâk olunur.  

 

 ؟  َٗا آٗگٜ ٝ، ى٘گی ٓواّ ؿك

 ك٘ا ٝ حٞىج گَخٖ ٓيٌيٖ ٝهجِ 

TâĢlık makâmında olmak ve bundan sonra benlik izhâr eylemek münâsip 

değildir. Zîrâ vakitsiz benlik izhârı fira‟vuniyet olmuĢ olur. Ey derviĢ senin Ģimdi 

miskîn ve fakîr olmaklığının vaktidir. Ve rah-ı Hak‟da fâni olmaklığının zamanıdır ki 

nigîn olasın. 

 

 ٓاٍ ٝ صاٙ ٛٔيَٜ صٞيـ إٓ م ًبل،

 ًٔاٍ ك  گِؾٖ  ىج ىلگيٖ م ًٜ

                                                 
48

 Kanaat eden aziz, tamah eden zelil olur. (Hz.Ali r.a) 



      

 

 

Ġnsanda olan varlık bundan için dâi„mâ câh ve mâl dahi fıĢkı gibi olmakla 

kibr-i kemâl bulmakdan için câhın ve mâlın talebi olur. 

 

 ً٘٘ـ  كنٕٝ ك  پٞىج ؿ يٜ، ؿٝ ًايٖ

 آک٘٘ـ ٍٜٞث ٝ ًبل ٝ ُغْ ٝ ٍغْ

Zîrâ bu iki daye ki birisi câh ve birisi mâldır. Ġnsanın cesedini ziyade 

eylerler. Ve insanın cesedini yağ ve et ve kibir ve ululuk (139b) dolu eylerler. 

Bundan için cesed, câh ve mâlın tâlibi olur.  

 

 ٗلل ٍخ٘ـ ُبُ ُبِ  بل ك  ؿيـٙ

 ٗـپ٘ـ ٍج ُبُ كٝی إٓ م ك  پٞىج

Böyle cesed ile iktifâ edip gözünü lebin lebine kaldırmadılar. Ve akıl ve ruh 

tarafına gitmediler. Bu cihetden cesedi leb ve mağz zannetdiler. Ve tenperliği ihtiyâr 

etdiler.  

 

 ك  ك ٙ  يٖ بٞؿ  بِيو پيَٞ 

 ك  صاٙ ٍبيٌۀ آٓـ ٌٍاك ًاٝ

Bu yolun muktedası Ģeytândı. Zîrâ o iblis mansıb Ģebekesine saydoldu. Ve 

riyaset ve ululuk davâsını ihtiyâr eyledi. Ve tenperest oldu. Bu cihetden Âdem 

aleyhisselam‟ın dahi tenine nazar edip ve hakikatini görmemekle “ ” 

kelâmını söyledi.  

 



      

 

 

  ژؿٛا صاٙ إٓ ٝ،  ىج ٓاك چٕٞ ٓاٍ

 ك  ؿٝ  يٖ مٓلّؿ ٓلؿ ٕ ۀىای

Bundan sonra mâl ile câhın masraatını beyâna Ģüru‟ edip buyururlar ki mâl 

yılan gibidir ve mansıb ejderha gibidir. Niteki hadîs-i Ģerifde “
49

 ” 

buyurulmuĢdur. Evliyaullah‟ın sâyesi dahi bu her ikisine zümrüd gibidir. Yani 

bunların zararlarını def‟edicidir, demekdir. MeĢhurdur ki hayyenin gözü zümrüde 

isabet etse kör olurmuĢ. ġeyh-i kâmilin dahi sayesinde mâl hayyesinin Ģerrinden 

mürid halâs olur. Ve câh hayyesi dahi ziyân edemez.  

 

 صٜـ ؿيـٙ ك  ٓاك مُٓلّؿ مإٓ

 ٛـك ٝ  كٛلٝ ٝ، ٓاك گلؿؿ ًٞك

O zümrüdden yılanın gözü sıçrar ve yılan kör olur. Ve yolcu onun Ģerrinden 

halas olur.  

 

 كئيو إٓ بٜ٘اؿ ؽاك كٙ  يٖ بل چٕٞ

 بِيو بل ُؼ٘ج :گلج  ٝ ؽيج، ًٜ ٛل

Çünkü bu yol üzerine o rei„s ki Ģeytandır. Diken vuzu‟ eyledi. Ve o diken 

rah-ı Hakk‟da giden her kimsenin ki ayağına batdı, dedi ki “La‟net iblîsin üzerine 

olsun. 

 

 

                                                 
49

 Mal yılan gibidir, mâkam ve mevkî sevgisi ise ondan daha zararlı (ejderha) gibidir. 



      

 

 

  ىج ٝی ؿـك  م ٖٓ بل ؿْ  يٖ يؼ٘ی،

  ىج پی ىابن ٓوخـی إٓ ك  ؿـك

O kimse la‟netden murâd eder ki; bu gam benim üzerime iblîsin 

gadrindendir. Gadr için o mukteda olan iblîs ayağı bu yolda cümleye sâbıkdır. Niteki 

Cenâb-ı Kibriyâ‟ya “ ” demiĢdir.  

 

 آٓـٗـ هلٕ بل هلٕ ؽٞؿ  ٝ  م بؼـ

 مؿٗـ پا  ٝ ى٘ج بل صِٔگإ

Ġblîsden sonra dünyaya cemâa‟t cemâa‟t geldiler. Cümle nâs onun sünnetine 

kadem vuzu‟ etdiler. Ya‟ni iblîsin küĢad ettiği Ģekâvet yoluna gitdiler.  

 

 كخی  ی بـ ى٘ج بٜ٘ـ ًٜ ٛل

 ػٔی  م ؽِن  ٝ بؼـ  كخـ ؿك حا

Her Ģol kimse ki bir kötü kânun ey yekt bu âlemde vuzu‟ eder. Hatta nâs 

körlüğünden ondan sonra o yola gideler ve gemrâh olalar. Beyt-i âtîye merhundur. 

   

(140a) 

 بنٙ صِٔۀ إٓ ٝی بل گلؿؿ صٔغ

 ؿنٙ ؿُّ  يَإ ٝ، ىج بٞؿٙ ىلی ًاٝ

Onun üzerine o günahın cümlesi cemi‟ olur. Zirâ o bu yolda bâĢ olmuĢdur. 

Ve onlar onun kuyruğuna tabi‟ olmuĢdur. Ve onun eserine gitmiĢlerdir. Bu cihetden 



      

 

 

onların günâhının birer meseli o yolu küĢad edene Hakk tarafından verilir. Hadîs-i 

Ģerifde gelmiĢdir. Bir kimse sünnet-i haseneyi vuzu‟ etse “ ُّويا  ّيٞ ٠ُ  ” o sünneti 

halk iĢledikçe ecirlerinin birer misli vuzu‟ edene verilir. Ve yine bir kimse bir 

sünnet-i seyyie„ vuzu‟ etse kıyamete dek o sünneti seyyie„ iĢlendikçe iĢleyenlerin 

günâhının bir misli yine vuzu‟ edene verilir. ġu iki beyt-i Ģerîf bu hadîs-i Ģerifin 

meâ„lindedir. Ġblis dahi rah-ı Hakk‟da bir sünnet-i seyyie„ vuzu‟ eyledi. Onun yoluna 

sâlik olanların vizrinin bir misli bir misli elbette iblîse verilse gerekdir. “Dümgusre” 

kuyruğun dibine denir. Bu makâmda eserine gidici ma‟nâsı murâd olunur.  

 

 پٞىخيٖ إٓ ٝ چاكم آؿّ ُيي

 ٗيٖ م ٛيخْ ًٜ آٝكؿ، ٓی پيٌ

ĠĢte iblîsin hâlî budur. Ki beyân olundu. Lâkin hazreti Âdem aleyhisselâm o 

çarığını ve köhne kürkünü önüne getirdi. Öyle diyerek ben tînden halk olundum ve 

aslını bildi ve tînden halk olunduğuna mu‟terif oldu. Bu cihetden Cenab-ı Kibriyâ 

kendinden sâdır olan zellesini kendine necis eyledi. Ve bir sünnet-i seyyie„ vuzu‟ 

edip iblîs gibi kimsenin dalâletine sebep olmadı. Menkûldür ki evvelâ kibri ahdâs 

eden iblîsmiĢ. Zîrâ ona “hırmane” dedi. Ve bu kibir yolunu vuzu‟ eyledi. Kendinden 

sonra gelen ashab kibir etdikçe o kibrin vizrinin bir misli iblîse Allah Teâ‟lâ 

tarafından verilir.  

 

 بٞؿ ٓٞكٝؿ چاكهٌ إٓ  يام چٕٞ

 بٞؿ ٓغٔٞؿ ػاهبج  ٝ لاصلّ

Ayaz gibi Hazret-i Âdem‟in aslı kendine mürûd etdi. Yani aslını bilir idi. Ve 

tînden olduğunu inkâr edip kibir yoluna gitmezdi. Bî-ecelden encâm-ı kârda Cenâb-ı 

Hakk‟ın mahmudu oldu.  



      

 

 

 ٗييخييج ًاكىام ِٓٚن، ٛيجِ 

 ؟ چييج ٗييج صن ًٖ، ٛيج ًاكگاٙ

Mutlâka mevcud olan Cenâb-ı Kibriyâ yoklukdan iĢ düzücüdür. Ve var 

edicinin degânı yokluğun gayrı nedir? Yani Cenâb-ı Hakk her ne ki halk ederse 

yoklukdan halk eder. Ve onun tevcihi dâi„mâ adem tarafınadır. Böyle olunca sen 

dahi Hazret-i Âdem gibi yokluk izhâr eyle ki mazhar-ı Latif-i Bârî olasın. Eğer iblîs 

gibi varlık izhâr edersen matrud-ı dergâh-ı Hüdâ olursun. Zîrâ varlığa Cenâb-ı 

Hakk‟ın aslâ iltifatı yokdur.  

 

 ؟ ًيی ب٘ٞييـ ٛيچ ٍٗٞخٜ بل

 ؟ ٓـلىی  ٗـك ًاكؿ ٜٗاُٜ يا

Bir kâtip hiç yazılmıĢ kâğıdı ister mi yahut bir kimse ağaç dikilmiĢ mahale 

ağaç diker mi? (140b) Belki kâtip yazılmamıĢ kağıt ister ve bahçıvan ağaç 

dikilmemiĢ yer ister. Bu beyit ile mâkablinde olan beyti temsîl buyururlar. Temsîl Ģu 

vecihle olur ki kâtip yazılmıĢ kağıdı nice istemez ise ve bahçıvan ağaç dikilmiĢ yeri 

nice istemez ise Allah Tea‟lâ hazretleri dahi varlık izhâr edenleri istemez. Ve dâi„mâ 

tevâzu‟ sâhiplerini ister. Kağıtnüvistede varlık varmıĢ ve ağaç dikilmiĢ yerde dahi 

varlık varmıĢ. Bu cihetden kağıt kâtibin ve mazısı olan mahal bahçıvanın merdudu 

oldular. ĠĢte Allah Teâ‟la dahi varlık ashâbını böyle red buyurur. 

 

 ٗييج بٍ٘ٞخٜ إٓ ًٜ صٞيـ ًاؿقی

 ٗييج ًَِخٜ ًٜ ٕٓٞؼی ًاكؿ حؾْ

Kâtip bir kâğıt ister ki o kağıt yazılmıĢ değildir. Tohum eker bir mevzi‟ye 

bahçıvan ki o mevzi‟ ekilmiĢ değildir. 



      

 

 

 باً ٗاًَخٜ ٕٓٞغ بل ؿك، حٞ

 ِـ ًاؿقِ   باً ٗابٍ٘ٞخٜ  ىپي

Sen ey kardeĢ ekilmemiĢ bir mevzu‟ ol ve yazı yazılmamıĢ bir beyaz kağıt 

ol tâ ki tohum ekilesin ve yazı yazılasın. Yazıdan murâd esrâr-ı ilahîdir. Niteki bu 

beyit ile tasrih buyururlar. 

 

  ُوِْ َٝ  ٕٗٞ  م گلؿی َٓلّف حا

  ٌُلّ فٝ إٓ حؾْ حٞ ؿك بٌاكؿ حا

Hatta “  َٝ ُوََِْْٕٓ   ” (nûn-vel-kalem)den
50

 yani esrâr-ı ilahiyeden hissedâr 

olasın. Ve yine hatta sana O Kerim sahibi tohum ilkâ etsin.  

 

 گيل ٗاُيييـٙ پاُٞؿٙ  يٖ  م ؽٞؿ

 گيل ٗاؿيـٙ  ی ؿيـٙ ًٜ ٓٚبؾی

Tahkîk bu dünyâ pâlûdesinden kendini yalamamıĢ tut. Bir matbahî ki 

görmüĢsün görmemiĢ tut. Ya‟ni lezâi„z-i dünyâyı ferâmuĢ eyle, demekdir. 

  

 بٞؿ ٓيخيٜا پاُٞؿٙ ميٖ ًٜم ٕ

 كٝؿ ياؿث  م چاكم ٝ پٞىخيٖ

Zîrâ bu dünyâ pâlûdesinden sana sarhoĢluklar gelir ve senin aslın ki 

menidir. Hâtırından gider ve sana azîm gaflet gelir. Görmez misin, mest olan bir 

Ģeyden gafil olur ve bir Ģey tezkir edemez. 

                                                 
50

 kalem suresi ayet:1 



      

 

 

 ً٘ی آٛی ٗنع ٝهجِ  آيـ ؿك چٕٞ

 ً٘ی گاٛی إٓ چاكم ٝ ؿُن فًل

Çünkü sana hâlet-i nez‟ ve mest gelir o zamân âh eylersin. Ve dahi köhne 

libâsın zikrini ve çarığın zikrini o vakit eyler. 

 

 مٍخئی ٓٞس ؿلم ٗگلؿی حا

 پَخئی پ٘اٛی  م ٗباٍـ ًٜ

Pâlûde-i dünyâdan yeme ki vakt-i mevtde çirkinlik deryâsının mevcinin 

garkı olmayasın. Zîrâ sana ilticâdan için bir tepe ve bir yığın olmaz ki halâs bulasın. 

 

 ك ىخيٖ ىلي٘ۀ  م ٗاكی ياؿ

 پٞىخيٖ ؿك ٝ چاكم ؿك ٗ٘گلی

Hâl böyle olunca niçin doğruya mensupların sağınasına bakmaz ve hatırına 

getirmez misin? Ve kendi aslına bakmayıp kibr yoluna niçin gidersin.  

 

 بلا ؿلهاب بٜ ؿكٓاٗی چٌٜٞٗ

٘ا" پو ْٔ  ٝلا بل ىامی ٝكؿ "ََِٛ

Çünkü hâlet-i nezi‟de belâ suyunun garkı olmakda aciz olursun. Muhabbet 

üzerine böyle olunca “Yâ Rab biz nefsimize zulm etdik” kelâmını vird düzersen o 

zaman  

(141a) 



      

 

 

 ك  ؽاّ  يٖ ب٘گليـ :گٞيـ ؿيٞ

 ك  ٛ٘گاّ بی ٓلؽ  يٖ بلُيـ ىل

ġeytân der ki hele Ģu hâm herife bakınız ne hezeyân eder, Ģu bî-vakit öten 

horozun baĢını kesiniz.  

 

  يام كلٛ٘گِ م ؽِْج  يٖ ؿٝك

 ٗيام بی ٗٔامً آيـ پـيـ ًٜ

Ayazın sana‟tından ve hâlinden bu huy bai‟ddir. O huy odur ki onun namazı 

niyazı gele. Ve dahi 

 

 پيٌ م بٞؿٙ آىٔإ ؽلٝه  ٝ

 ؽٞيٌ ٝهجِ  ؿكٛ ْٛ  ٝ ٛای ٗؼلٙ

o Ayaz ezelde asumânın horozu olmuĢdur. Ve onun cümle na‟raları 

vaktinde olmuĢdur. Ya‟nî Âyaz öyle bî-vakt na‟ra eden hâmlardan değildir. Belki 

cemi‟ na‟raları vakit ve zamân iledir. Zîrâ âkildir ve vakitsiz na‟ra Âyaz‟ın aklından 

dûrdur, diyerek Sultan Mahmud Âyaz‟ı böyle senâ eyledi. 

 

 "ٛی ًٔا  لاٍيا   كٗا" ٓؼ٘ی ؿك

Burası onun beyânındadır ki fahr-i â‟lem Muhammed Mustafa sallallahu 

teâlâ aleyhi vesellem “ ًٔا٠ٛ ُاٍيا ٗا ك  ” buyurmuĢdur. Ya‟ni bize hakâyık-ı eĢyâyı 

yâ Rab olduğu gibi göster demekdir.  

 



      

 

 

 "يوي٘ا  مؿؿث ٓا  ُـٚا  ًَق ُٞ" بيإ ٝ

Ve dahi onun ma‟nâsı beyânındadır. Ġmâm-ı A‟li Kerimallah-teâ‟lâ veche 

buyurmuĢdur. Eğer Cenâb-ı Hakk ile beynimizde olân perde ve hicaplar refi‟ olunsa 

yığını artırmaz idim. Zîrâ verayı hicâbdan Allah-teâ‟la hazretlerine hicâbsız gibi 

yığınım vardır. “Gıtâ” “gı”nın kesriyle “perde”ye denir. 

 

 ٓی ؽٞؿ ٝصٞؿ چ٘بلۀ ٗگليام ٓی بـ ؿيـۀ  م حٞ ًٜ ؿكٛل" بيج  يٖ ٓؼ٘ی ٝ

 "ٗگلی

Ve dahi bu beyitin ma‟nâsında der ki; denmiĢdir. Ma‟nâsı Ģu vecihledir ki 

her kimseye ki sen kendi çirkin gözünden nazar edersin, kendi vücûdunun 

çenberesinden nazar edersin ve onu kabih görürsen, o gördüğün kubh senin 

çirkinliğindir. Yoksa o âdemin kubhu değildir.  

 

 ىايٜ كٌ٘ـ  ًژ ًژ پايۀ ٝ

Eğer kai„m olan nesne sâyesini eğri bırakır zîrâ Ģeyi„n sâyesi vücuduna 

tâbi‟dir. “Pâye”den murâd her kâi„m olan Ģey„ demekdir. Ve kesr kâf-ı Fârisiyenin 

fethi ile ve zâi„ farisiye ile eğri ma‟nâsınadır. 

 

 باٗگ آٓٞميـ ٝی  م ؽلٝىإ،  ی

 ؿ ٗگ بٜل ٗی ً٘ـ، عن بٜل باٗگ

Ey horozlar Ayâzdan ötmeyi ta‟lim ediniz. Zîrâ izânı Hakk için eyler. Ve 

dânik için etmez, “dânik” dirhemin rabi‟ne derler.  

 



      

 

 

 ٗلليبـً ٝ آيـ ًافب ّبظ

 بـً ٝ ٗيي ػاُْ ًافب، ّبظ

Subh-ı kâzib gelir ve onu aldamaz. bunun ve bed â‟lemî olan dünya Ayâz‟a 

subh-ı kâzibdir. Asla onu aldatmaya kâdir olamaz. Yine Ayâz‟dan insân-ı kâmil 

murâd olunur.  

 

 ؿ ٍخ٘ـ ٗاهِ ػوَ ؿٗيا  َٛ

 پ٘ـ ٍخ٘ـ ّاؿهٌ ّبظ ًٜ حا

Lakin ehl-i dünya nâkıs akl (141b) tutdular. Hatta ki onu subh-ı sâdık 

zannetdiler. Ve dünyanın kâzib olduğunu anlamadılar.  

 

 مَؿَىج ك  ًاكٝ ٜٗا ًافب ّبظ

 آٓـىج بيلٕٝ كٝم بٞی بٜ ًٜ

Subh-ı kâzib çok kervanların helâkına sebep olmuĢdur. Zîrâ gündüz ümidine 

kervân halkı yola çıkmıĢlardır. Ve haramîler o kervanı vurup gâret etmiĢlerdir. Böyle 

olunca   

 

 ٓباؿ كٛبل ك  ؽِن ًافب ّبظ

 باؿ بٜ ك  ًاكٝ ٜٗا بو ؿٛـ ًاٝ

subh-ı kâzib gibi âdem insana klâvuz olmasın. Zîrâ o rehber çok kervanları 

rüzgâra verdi. 



      

 

 

 كٛيٖ ك  ًافب ّبظ حٞ ٍـٙ  ی

 ٓبيٖ ْٛ ًافب حٞ ك  ّاؿم ّبظ

Ey kimse sen subh-ı kâzib gibi mezura rehin olmuĢsun ona kıyas ederek 

subh-ı sâdık gibi zâtı sâkınıp öyle görme. Zîrâ bu bâbda kıyâs cai‟z değildir. Ve 

ikisinin beyninde fark-ı a‟zim vardır.  

 

  ٓإ بـَ ٝ ٗلام  م ٗـ كی گل

 ؟ ٛٔإ ٖٛ بل ؿك بل ؿ كی چٜ  م

Eğer kötü nifâkdan imân tutmaz isen neden için din kardeĢine o zannı 

eylersin.  

 

 ًاك مٍج ٛٔيَٜ باٍـ گٔإ بـ

 ياك عن  ٗـك ؽٞ ٗـ ؽٞؿ ٗآۀ

ĠĢi çirkin olan dâi„m sû„-i- zann sahibi olur. Ve iĢi güzel olanlar dâi„m hüsn-

ü zann sahibi olurlar. Yârin hakkında herkes kendi nâmesini okur. Ya‟ni kesî ne 

amelde ise herkesi öyle zanneder, demekdir.  

 

  ٗـ ٓاٗـٙ ًژيٜا ًاٗـك ؽيإ إٓ

  ٗـ ؽٞ ٗـٙ ًژ ٝ ىاعل ك   ٗبيا

O haslar ki eğriliklerde kalmıĢlardır. Murâd-ı küffârdır. Enbiyâ-yı azâm 

aleyhimesselâm‟a sâhir ve bunun emsâli nesneler okumuĢlardır. Ve kendi hallerini 

peygamberâne nisbet etmiĢlerdir.  



      

 

 

 ىام هِب ؽييو  ٓيل ٕ إٓ ٝ

  يام عضلۀ بل بلؿٗـ گٔإ  يٖ

Sultan Mahmud‟un o galbazan olan emirleri bu sû„-i zannı Ayâz gibi nedîm-

i pâkin hücresine iletdiler. Öyle diyerek ki  

 

 إٓ  ٗـك گ٘ش ٝ ؿ كؿ ؿكيٜ٘ ًاٝ

 ؿيگل ٕ  ٗـك ٓ٘گل ؽٞؿ آي٘ۀ م

o Ayâz define tutâr ve o hücrede hazinesi vardır. Böyle denîlere de ki 

gayrılara kendi ayinenden bakma ve herkesi kendin gibi zannetme.   

 

  ٝ پاًی ؽٞؿ ٓيـ ٗيج ٍاٙ

 صيخضٞ إٓ  ٝ ًلؿ  يَإ بٜل

PadiĢâh Ayâz‟ın pâklığını bilirdi. Ve pâdiĢâhın araması o hasved emirler 

içindi ki onlar dahi Ayâz‟ın böyle edhâr etmeyeceğini bilsinler ve ehl-i dünya 

olmadığını nefes etsinler. 

 

 گٜل ٝ مكّ   يٖ ؿ ؿّ ك  ٍٔا ٓل

 ؽبل صن ٗؾٞ ْٛ، مكٛا إٓ  م ٖٓ

PâdiĢâh hücreyi küĢâde ruhsat verdiği zamanda emirlere dedi ki o altın ve 

inciyi tahkîk size tahbis eyledim. Ve ben Ayâz‟ın Ģu kadar altını varmıĢ diye bana 

haber vermekden gayrı bir Ģey istemem, dedi.  



      

 

 

 ٗپيـ ٓی  ٝ ؿٍ ٝ گلج ٛٔی  يٖ

 ٗـيـ بی  يام إٓ بل ی  م

Sultân Mahmûd emirâna bu kelâmı böyle söyledi velâkin onun kalbi 

ıstırabından (142a) hareket ederdi. O a‟kıl ve kemâlde misli olmayan Ayâz için 

 

 ؟ ٓيلٝؿ مباْٗ بل ًايٖ ْٓ٘ ًٜ

 ؟ ٍٞؿ چٕٞ  ٝ بَ٘ٞؿ، گل صلا،  يٖ

öyle diyerek ki bu ki benim zebânım üzerine bu kelâm ki vâki‟ oluyor. 

Eğerçi murâdım Ayâz‟ın pâk dâmenliğini bunlara izhârdır. Ve lâkin bu cefâyı Ayâz 

iĢidince o nice olur diyerek yine Ģâh mükedder olurdu ki 

 

  ٝ ؿيٖ عنّ  بٜ :ٓيگٞيـ بام

  ٝ حٌٔيٖ بٞؿ  كنٕٝ  يٖ  م ًٜ

yine Ģah derdi ki; Ayâz‟ın dinine yemin ederim ki Ayâz‟ın temkîni bundan 

ziyâdeydi.   

 

 ٍٞؿ حيلٙ ٖٓ مٍجِ  هقفِ  بٜ ًاٝ

 بٞؿ ؿاكَ ٖٓ ىِلّ  ٝم ؿلٓ، ٝم

Ki benim çirkin ta‟nma gadaba gele ve dahi benim garizimden ve 

bâtınımdan gâfil ola. Ya‟ni Ģah, Ayâz benim murâdımı bilir ve bana hâtır mânde 

olmaz, demek istedi. 



      

 

 

 كٗش حاٝيلاثِ  ؿيـ چٕٞ ٓبخلا

 ؟ كٗش ٓاث  ٝ ٍٞؿ ًی بي٘ـ، بلُؿ

Hasta çünkü hastalığın tâvîlini gördü. Hastalığa galebe iletir. Kaçan 

vuruncak mağlup olur, belki olmaz demekdir.  

 

ابل  يام حاٝيَ، ّاعب   ىج ِّ

  ىج ٗاٛل ػاهبخٜا بغل بٜ ًاٝ

Te„vîl sahibi, sabır edici Ayâz gibidir. Zîrâ sahib-i te„vîl olanlar â‟kıbetler 

bahrına nâzır ederler. Bu cihetden renci için keder etmezler Ayâz dahi hücrenin 

küĢadı için keder etmez. Zîrâ encâmında kendinin kemâli ve ilki zâhir olur, diyerek 

pâdiĢah müteselli olur idi. 

 

 مٗـ ٗيإ  يٖ ؽٞ بِ  يٞىق ٛٔچٞ

 ػيإ  ٝ ٗنؿ بٜ حؼبيلً ٛيج

Hazret-i Yusuf aleyhisselâm gibi bu zindanîlerin rü„yâsının ta‟bîri onun 

katında nice a‟yân ise Ayâz‟ın dahi hakikât-ı hâli öylece i‟ndinde a‟yandır. 

 

 ؟ ؽيل ٓلؿِ  ٗـ ٗـ چٕٞ ك  ؽٞؿ ؽٞ ب

 ؿيل ؽٞ بِ  ىِلّ  م ٝ هق بٞؿ ًاٝ

Kendi rü„yâsını hayır Âdemi nice bilmez zîrâ gayrın hâbından vâkıf olur. 

Gayrın hâbını bilmiĢ olan elbette kendi hâbını bilir. 



      

 

 

  ٓخغإ م ك   ٝ حيؾ ّـ مْٗ گل

 ٜٓلبإ إٓ ِّٝج ٗگلؿؿ ًْ

Dedi ki eğer ona imtihandan için yüz kılıç vurursam o mihribânın bana 

vuslatı kem olamaz ve bana muhabbeti zâi„l olamaz. Zîrâ  

 

 ٓينْٗ ؽٞؿ بل حيؾ ًإ  ٝ، ؿ ٗـ

 ْٓ٘  ٝ عويوج،  ٗـك  ّ، ٝی ٖٓ

ender-i hakîkat o menim Ayâz bilir ki o kılıcı ben kendime vururum. Ben 

oyum hakîkatde o bendir ve benimizde aslâ mugayyerât yokdur. 

 

 آٌٜٗ صٜج ٓخٖاؿٗـ، چٜ  گل عويوج كٝی  م ٓؼَٞم ٝ ػاٍن  حغاؿ بيإ

 ٗيامييج بی ٕ ّـ ٗيام،

Burası âĢık ile ma‟Ģûkun hakîkat yüzünden ittihadının beyânındadır. Eğerçi 

zâhirde sadelerdir. O cihetden sadelerdir ki niyâz bî-niyâzlığın zıddıdır. Ve âĢığın 

hâli niyâzdır. Ve ma‟Ģûğun dahi hâli bî-niyâzlıkdır. Bu saffetler sebebiyle âĢık ve 

ma‟Ģûk birbirine zıd görünür lâkin ittihâdı hakikîleri (142b) vardır. Niteki Ģevket 

merhûm divânında buyurmuĢdur. “Beyit-i nist der tıyneti cüdâ âĢık ve mâĢukrâ Ģemi‟ 

betüvâni reyhat ez hâ kesret pervânihâ” ma‟nâsı „âĢık ile ma‟Ģuğun hilkatinde 

cüdalık yokdur. Bu cihetden pervânelerin gülünden mûm dikmek mümkün olur.  

 

  ىج ّٞكث ٕـ ّٞكحی، بی ٝ  ىج ىاؿٙ ٝ ّٞكث بی آيٜ٘ چ٘اٌٜٗ

Ancılayın ki âyîne sûretsizdir ve dahi sûretden sâdedir. Ve bî-sûret olmak 

dahi sûretin zıddıdır. Hâsıl-ı kelâm âyine ve sûret zâhirde zıd ve hakîkatde bence 



      

 

 

muhted ise â‟Ģık ve mâĢuk dahi zâhirde zıd ve hakîkatde öylecelerdir, demekdir. 

 

  ُؼاهَ ٝ ٗيايـ، ٗٚن بٜ إٓ ٍلط ًٜ ؿكعويوج  حغاؿييج  يَإ ٓيإ ُيٌٖ

  لاٍاكٙ يٌليٜ

Velâkin âĢık ile mâ‟Ģuk beyninde hakîkatde bir ittihâd vardır ki onun Ģerhî 

uzundur. Bu makâma sığmaz ki ondan bahsedelim. ĠĢte bu kadar iĢaret etdin, âkile 

dahi iĢaret kifâyet eder. Ve tefsile hâcet yokdur. Niteki denmiĢdir. “  ىهياًلام ً٘ج ٕ 

ُابؾيَ ىئاٝ  يخٚك ُخٞ  ُخٚٞيُِٞٞحِيخج ػِيي ىُاُايليـ ٝ ٛن  ” ġu me„selei„ müĢkile 

ki zekînin gayrısı anlamaz.  

 

 ؿٝكئی كٗش م ك  ٓضٕ٘ٞ صيْ

 كٗضٞكئی ػِجِ  آٓـ  ٗـك

Mecnûnun cismine firkât zahmetinden nâgehân bir hastalık geldi. 

 

  ٍخيام ٍؼِۀ م آٓـ صًٞ بٜ ؽٕٞ

 ؽ٘ام ٓضٕ٘ٞ إٓ ؿك ٍـ پيـ  کٜ حا

Muhabbet Ģu‟lesinden kân coĢa geldi. Ve mecnûnun kanı kaynadı. Hatta o 

mecnûnun üzerine hınâk dedikleri illet zâhir oldu.  

 

 ًلؿٌٗ ؿ كٝ بٜ آٓـ ٗبيب پو

 مٌٗ كگ  م ٛيچ، ٗييج چاكٙ :گلج



      

 

 

Hâl böyle olunca i‟laç için mecnûna hekim geldi dedi ki bunun damarını 

vurmakdan gayrı aslâ çare yokdur. Yani bundan kan almak lâzım gelir, dedi. 

 

 ؽٕٞ ؿكغ بل ی بايـ مؿٕ كگ

 فٝكٕ٘ٞ بـ ٗضا آٓـ مٗی كگ

Bunun damarını bu kanın kesretini def‟ için vurmak lazımdır, diye tabib 

böyle cevap verdi. Bir kan alıcı üstâd oraya getirdiler ki mecnûndan kan ala. 

 

  ٝ ٗيٌ إٓ گلكج ٝ بيج بامٝيٌ

 ؽٞ ٓؼَٞم إٓ ٝی بل مؿ بل باٗگ

O mecnûnun, fassâd kan almak için kolunu bağladı. Onun neĢterini o aĢk 

tabia‟tli mecnûn o zaman tutdu. Öyle diyerek ki  

 

 ًٖ كْـ حلىِ  ٝ بيخإ ؽٞؿ ُٓنؿِ 

 ًٜٖ صيْ بلٝ :گٞ بٔيلّ، گل

ücretini al ve fasdı terk eyle. Eğer alırsam söyle ki bu köhne cism varsın 

gitsin ve sen öl.  

 

 ؟  يٖ  م حلىی ٓی چٜ حٞ آؽل :گلج

 ػليٖ ٍيل  م حٞ حلىی ٗٔی چٕٞ

Fassâd dedi ki encâmında neden havf edersin ve havfın bu neĢterden midir? 



      

 

 

Çünkü sen arslân yatağı olan arsanın arslânından (143a) korkmazsın. Ve böyle bir 

âĢık-ı dilâversin. “Garîn” gayn-ı mua‟ccimenin fethiyle arslân yatağı olan mahale 

denir ki Arapçası “mâ„sda”dır. 

 

 ؿؿٙ ٝ گلگ ٛل ٝ پٞم ٝ ؽله ٝ ٍيل

 آٓـٙ گِلؿ ٍب حٞ گِلؿ بل گِلؿ

Arslân ve kurd ve ayı ve her humâr-ı vahĢî ve yırtıcı hayvan senin etrafında 

gecene cem‟ olmuĢlardır. “Gerd ber gerd” etrâf demekdir.  

 

 بَل بٞی حٞ م ٗيايـٍإ ٓی

صـ ٝ ػَن  ٗبٜیّ  م  صگل  ٗـك َٝ

O hayvanâtı senden insân reyhası gelmez ve senin insân olduğunu kemâl-i 

hayretden anlamazlar. Böyle olması sende ki aĢkın kesretinden ve ciğerindeki 

vecddendir diye fassâd Mecnûn‟a böyle söyledi.  

 

 چييج ػَن ؿ ٗـ ٍيل ٝ ؽله ٝ گلگ

 حٜييج  ٝ ػَن  م ًٜ باٍـ ىگ م ًْ

Kurd, ayı ve arslân bilir ki aĢk nedir. Zîrâ onların dahi muhabbet bâĢındadır. 

Köpekden alçakdır o kimse ki yârin muhabbetinden hâlîdir. 

 

 ك  ًِب ٗبٞؿی ػَوی كگ گل

 ؟ ك  هِب ًٜلی ًِب بضيخی ًی



      

 

 

Eğer kelbin aĢk damarı olmayaydı ve aĢk ne olduğundan kelb bî-haber 

olaydı kaçan ashab-ı kehfe mensub olan kelb ehl-i kalbi arardı? Ve onlar ile refâkat 

dilerdi. Ve onlar tard edince gitmezdi ve gârın kapısında ellerini bast edip onları 

uyurken beklerdi. Kelb kehfe müdâfidir ve ehl-i mukadderdir. Ve yâsı nisbet içindir.  

 

 ىگإ چٕٞ ّٞكث بٜ  ٝ، ص٘و م ْٛ

 صٜإ  ٗـك ٛيج َٜٓٞك، َٗـ گل

Dahi ehl-i kehfin kelbinin cinsinden çünkü sûretde kelbler meĢhûr olmadı 

ise yine dünyada vardır ve Kıtmîr gibi meĢhûr olmak lâzım gelmez. Menkûldür ki; 

kıyamete dek her beldede o cinsden bir kelb olurmuĢ. Binâberîn her kelbi itâ‟m 

etmek lâzımdır ki o kelbe tesadüf olsun çün burada çünkü ma‟nâsınadır. 

 

 ؽٞيٌ ص٘و  م ؿٍ بٞی ٗبلؿی حٞ

 ؟ ٓيٌ ٝ گلگ  م ؿٍ بٞی حٞ بلی ًی

Gene dedi ki çünkü Kıtmîr cinsi vardır. Ya biz niçin bilmeyiz, olsa bilirdik. 

Bu beyit ile cevap buyururlar ki sen kendi cinsinden gönül kokusunu duymadan 

kaçan kurd cinsinden ve koyun cinsinden reyhâ iletirsin. Cinsinden gönül kokusu 

almak ehvendi. Onu alamadan cins-i ahırdan koku almak ziyâde sa‟bdır. Onu hiç 

alamazsın. 

 

 ؟ بـُی ًی ٛيخی ػَن، ٗبٞؿی گل

 ؟ ٍـی حٞ ًی ٝ، حٞ بل ٗإ مؿی ًی

Eğer aĢk olmayaydı bu dünya kaçan olurdu. Ve bu varlık â‟lemi nice vücûd 

bulurdu. Kaçan ekmek sana takarrüb ederdi ve kaçan nân senin ecra-yı vücûdunda 



      

 

 

olmakla sen olurdun. Bu emvâr-ı mezkûrenin birisi olmayıp hiç birisi vücûd-ı pesdîr 

olmazdı. Belki adem-i sarfda kalırdı. (143b) 

 

  ٍخٜی ٝ ػَن م چٜ؟  م ٍـ، حٞ ٗإ

 ؟ كٛی صإ حا بـُی ًی ك  ٗإ ٜٗ ٝك

Ekmek niçin sen oldu? Belki aĢk ve muhabbeti sen olmayı olduğundan oldu. 

Yoksa nânın câna dek kaçan yolu olurdu. Ve nân cân yolunu nice bulurdu. Bu yolu 

nâna bulduran ancak senin ecra-yı vücûdundan olmaya aĢkıdır.  

 

 ً٘ـ صإ ك   ی ٓلؿٙ ٗإ ػَن،

 ً٘ـ صاٝيـ ٕ بٞؿ، كاٗی ًٜ صإ

Ġnsânın cemâ‟d olan nâna muhabbeti o nânı cân eder. Eğer câna muhabbet 

etse o cân ki fânidir. Onu bâkî ve ebedî eder. Zîrâ bir kimse ki cemâ‟dı can etmeye 

kâdirdir. Elbette cân fâniyi bâki edeceğinden Ģüphe yokdur. “Mî” lafzı “küned” 

kelimesine merbutdur. Ve zan için cân kelimesi fâsıl olmuĢdur. “Câvîd, Câvîdân” 

dâi„mi olan nesneye derler. 

 

 ٗيٌ م ٗٔيخلىْ ٖٓ :ٓضٕ٘ٞ گلج

 بيٌ ٛيج ى٘گيٖ ًِٞٙ   م ٖٓ ّبل

Mecnûn dedi ki ben neĢterden havf etmem. Zîrâ benim sabrım taĢa mensub 

dağdan ziyâdedir. Hiç böyle sabrı olan neĢterden havf eder mi?  

 

 



      

 

 

 حْ٘ ٗاىايـ مؽْ بی ٓ٘بِْ،

 حْ٘ ٓی بل مؽٜٔا بل ػاٍوْ،

Bir ok rahmedecek mahlem benim kalbim oksuz ve zahmsız rahat etmez. Ve 

ben ok yaralarına aĢığım. Ve bana ok gelsin ve beni mecrûh etsin için dolanırım, 

dedi. “Mineblem” ism-i mekândır “okun düĢtüğü yer”e derler. Zîrâ “nebl” ok 

ma‟nâsınadır. Âsaid-i fi‟l masdârıdır. Rahat eder demekdir. Evveline nûn-ı nâfiye 

gelmekle hemzesi “yâ”ya münkalib olup zaruret-i vezn için yâ-yı huzef olunmuĢdur.  

 

  ىج پلُ ٖٓ ٝصٞؿ ُيِی  م ُيي

  ىج ؿُك إٓ ّلاث  م پلُ ّـف  يٖ

Lâkin Leyla‟nın aĢkından benim vücudum doludur. Ve bu sadef vücud o 

dürr gibi Leylâ‟nın saffetlerinden memlûdur. Mısra‟-yı sânî onun ma‟nâsınadır. 

 

اؿ  ی حلىْ ّْ  ً٘ی كْـّ  گل ك

 مٗی ُيِی بل ٗاگاٙ ك  ٗيٌ

Korkarım ey kan alıcı eğer beni fasd edersen. NeĢteri nâgâh Leylâ‟ya 

vurarsın ve Leylâ‟yı azâr edersin. Ġstemem ki Leylâ mu‟azzab ola, diyerek bu vecihle 

fassâd cevâb bâsevâb verdi. 

 

 كٍٝ٘ييج ؿٍ  ٝ ًٜ ػوِی إٓ ؿ ٗـ

 ٗييج كلم ٖٓ ٝ ُيِی ٓيإ ؿك

Yine Mecnûn fassâda der ki sana söylediğim bu kelâmı o kimsenin aklı bilir 



      

 

 

ki onun kalbi rûĢendir. O kelâm odur ki Leylâ ile benim meyânımda fark yokdur. 

Zîrâ âĢık ile ma‟Ģuk beyninde ittihâd-ı zâtî ve mugayyirât-ı sûrî olduğu erbâbının 

ma‟lumudur. “ ُِّاٰٚ  عَ َٙا َ  كوََـْ ٍَ ُلىَُّٞ  يُِٚغِ َْٖٓ  ” nazm-ı celîli ve dahi “ بخٚك بأُغا  

٠ٗكمُياكوـبا ٝ ٕٛا  ٖٓ   ” hadis-i kudsi dahi bu müddeâ‟ya Ģâhiddir.  

 

 ٓل  يا ؿ كی حل ؿٝىج ك  ؽٞؿ :ًٜ پلىيـ ػاٍن  م ٓؼَٞهی

Bir ma‟Ģûk kendi âĢığından sordu ki kendini mi ziyâde seversin yoksa beni 

mi?  

 

 ٍـٙ ٗييج ؽٞؿ ّلاثِ  ٝ ؽٞؿ  م  ّ، مٗـٙ حٞ بٜ ٝ  ّ ُٓلؿٙ ؽٞؿ  م ٖٓ :گلج

ّ  

  ّ ٍـٙ ٛيج حٞ بٜ ٝ

(144a) ÂĢık dahi cevabında dedi ki ben kendimden ölmüĢüm ve a‟lâkayı 

kat‟ etmiĢim. Ve kendi sıfâtımdan dahi yok olmuĢum. Ve seninle vâr olmuĢum. 

 

  ّ ٍـٙ ػاُْ حٞ  مػِْ ٝ  ّ ًلؿٙ كل ًٓٞ ك  ؽٞؿ ػِْ

Ve kendi ilmimi unutmak eylemiĢim ve senin ilminden âlim olmuĢum.   

 

 . ّ ٍـٙ هاؿك حٞ هـكث  م ٝ  ّ ؿ ؿٙ ياؿ  م ك  ؽٞؿ هـكث

Ve dahi kendi kudretimi hatırımdan vermiĢim ve ihrac etmiĢim ve bende 

kudret vardır, demem. Ve senin kudretinden kudret sâhibi olmuĢum. Bu suretde   

 



      

 

 

 ؿ كّ، ؿٝىج ك  حٞ  گل ٝ باٍْ، ؿ ٍخٜ ؿٝىج ك  حٞ ؿ كّ، ؿٝىج ك  ؽٞؿ  گل

 . باٍْ ؿ ٍخٜ ؿٝىج ك  ؽٞؿ

eğer kendimi sevmiĢ olursam tahkik seni sevmiĢ olurum ve eğer seni sevmiĢ 

olursam tahkik kendimi sevmiĢ olurum. Zîrâ meyânımızda fark kalmadı dedi.  

 

 .باٍـ بيٖ ؽـ ی بيٖ، ؽٞؿ چٜ گل ---- باٍـ يويٖ آي٘ۀ ك  ًٜ ٛل

Bu beyitin ma‟nâsı her kimse için ki âyine gibi yakîn hâsıldır. Ve mertebe 

yakîne ermiĢdir. Eğer zâhirde kendini görücü ise de hakikâtde Allah Teâla görücü 

olur.  

 

 ٛق  ػِی ٝ هْـٗی هْـى ٖٓ ٝ كآٗی كآى ٖٓ ؽِوی  ُی بْلاحی  ؽلس

Mâkablindeki beyiti ispât için bu hadis-i kudsîyi ityân buyurdular. Ma‟nâsı 

Habib-i Ekrem ve nebî-yi muhterem Muhammed Mustafa sallallahu teala aleyhi 

vesellem hazretlerine Allah-teâlâ hazretleri buyurur ki; benim sıfatlarım ile halkı 

da‟vete Ģüru‟ eyle. Eğer Habibim, bir kimse seni görür ise beni görmüĢdür. Ve bir 

kimse sana ihânet ederse bana ihânet eder. Bundan mâa‟da bâkî emir-i enbiyâ buna 

kıyas oluna. 

 

  ٓخغإ م ػاٍن بٜ ٓؼَٞهی گلج

  ُللإ  بٖ كلإ ًای :ّبٞعی ؿك

Bir maĢuk, aĢığına imtihân yüzünden sabâh vakti dedi ki; ey filânın oğlu 

filân kimse  

 



      

 

 

 ػضب ؿ كی حل ؿٝىج حٞ ٓل  ٓل

 بٞ ٌُلب  ی گٞ بام ؟ ك  ؽٞؿ ًٜ يا

tahkik sen beni ziyâde mi seversin, acep yahud ki kendini mi ziyade 

seversin doğru söyle ey kerbetler sâhibi olân âĢık! 

 

 ٍـّ كاٗی چ٘إ حٞ ؿك ٖٓ :گلج

 هـّ حا ىل  م حٞ،  م ٖٓ پلُّ ًٜ

ÂĢık dahi cevabında dedi ki; ben sende ancılayın fâni oldum ki senden 

tepelerimden ayağıma dek doluyum. “Sâr” tepe ma‟nâsınadır. 

 

 ٗييج ٗاّ صن ٖٓ ٛيخی  م ٖٓ بل

 ٗييج ًاّ، ؽًٞ  ی حٞ صن ٝصٞؿّ ؿك

Benim üzerime benim varlığımdan fakat nâmdan gayrı bir Ģey„ yokdur. 

Benim vücûdumda ey murâd-ı güzel senden gayrı bir kimse mevcûd değildir, dedi. 

 

 چ٘يٖ  يٖ ٖٓ ٍـّ كاٗی ىبب إٓ م

  ٗگبيٖ بغل حٞ، ؿك ىلًٜ، ٛٔچٞ

Bu sebepden (144b) ben buncılayın sirke gibi sende fâni oldum ve mahv-ı 

vücûd etdim. Ey bâl deryâsı olan yârim, dedi. “Bahr” engübîn mânâdadır. Harf nidâsı 

ey kelimesi mahzufdur. Â‟Ģık iĢâret eder ki sende fâni olmak cihetiyle sirkengübîn 

ma‟cûnu oldum.  



      

 

 

 ٗاب ُؼَ ًَُ ٍٞؿ ًاٝ ى٘گی ٓچٞٛ

 آكخاب ّلاثِ   م  ٝ ٍٞؿ پلُ

Bir tâĢ gibi  ki o tâĢ cümle eczâsıyla hâlas ve a‟lâ la‟l olur. Böyle olunca o 

tâĢ-ı afitâbın sıfâtından dolu olur. ĠĢte ben dahi böyle oldum. TâĢın la‟l olması nice 

ise benim hâlim dahi böyledir.  

 

  ٝ  ٗـك ٗٔاٗـ ى٘گی إٓ فُٝ

 كٝ ٝ پَج  ٝ ؽٞك، ّٝقِ   م ٍٞؿ پلُ

O taĢlık vasfı onda kalmaz ve güneĢin vasfından o tâĢın arkası ve yüzü dolu 

olur. Eğer o la‟l olan tâĢ ben afitâbım dese hilâf değildir. Bu cihetden 

 

 ك  ؽٞيٌ ؿ كؿ ؿٝىج گل إٓ،  م بؼـ

ؿ ؽٞك ؿٝىخی َٞ  كخا  ی إٓ، ب

bundan sonra eğer o la‟l kendini severse o sevmek güneĢi sevmek olur. Ey 

yekt bunu böyle bil. 

 

 صإ بٜ  ٝ ؿ كؿ ؿٝىج ك  ؽٞك ًٜ ٝك

 گٔإ بی باٍـ ؽٞيٌ ؿٝىخی

Eğer güneĢi cân ile o la‟l severse Ģüphesiz kendini sevmiĢ olur. Zîrâ 

beynlerinde aslâ fark kalmadı. Niteki beyân buyururlar.  

 



      

 

 

 ٗاب ُؼَ ؿ كؿ ؿٝىج ك  ؽٞؿ ؽٞ ٙ

 آكخاب ؿ كؿ ؿٝىج  ٝ يا ؽٞ ٙ

Bu suretde isterse la‟l-ı nâb kendini tutsun isterse la‟l-ı nâb afitâbı dost 

tutsun, kangısını severse öbürüsünü sevmiĢ olur. Zîrâ  

 

 ٗييج كلم ؽٞؿ ؿٝىخی ؿٝ  يٖ  ٗـك

 ٗييج ٍلم ٕيا  صن صاٗب ؿٝ ٛل

bu iki dostlukda tahkik-i fark yokdur. Her iki taraf ki birisi afitâb ve birisi 

la‟l olan taĢdır. MaĢriğin ziyâsının gayrısı ya‟ni maĢriğin güneĢin gayrısı değildir. 

 

  ىج ؿٍٖٔ ك  ؽٞؿ ُؼَ،  ٝ َٗـ حا

  ىج ٖٓ ؿٝ  ي٘ضا ٗييج، ٖٓ يي م ٌٜٗ

Mâdem ki taĢ la‟l olmadı kendine düĢmandır. Ondan için ki bu hâlde bir 

vücûd yokdur. Belki burada iki vücud vardır. Bu cihetden afitâba taĢ bende dahi 

vücûd vardır, diyerek izhâr-ı vücud etmiĢ olur. Ve afitâbın mazhar-ı azabı olmuĢ 

olur. Bu vecihle kendine düĢman olur. Zîrâ emvâc sâhibidir ve suçu vücûdudur. Ve 

bu suç dahi a‟zam- zenûbdur. Niteki hadîs-i Ģerifde “  ٗبف ػِيٜٚ هُاهيا ٗبف ؿىصٞٝ

ؽل ٓ   ” buyurulmuĢdur. 

 

 عٖٞك با  ی ى٘گ، ِٛٔاٗييج م ٌٜٗ

 ٗٞك ٕ ِـ عويوج، ِٛٔاٗی ٛيج

Bu beyit ile dahi iki burada iki vücud olduğunu ta‟lîl edip buyururlar ki zîrâ 



      

 

 

tâĢ zulmânîdir. Ve gündüzü görmez zulmânî olan ve akı‟de-yi nûrun senedidir. Öyle 

ise iki vücûd olmak lâzım geldi. Birisi tâĢın vücudu ki zulmanîdir. Ve birisi afitâbın 

vücudu ki (145a) nûranîdir. Bu suretde  

 

  ىج ًاكل ؿ كؿ، ؿٝىج ك  ؽٞيَخٖ

  ىج  ًبل ٍٔو ٓ٘اّع  ٝ م ٌٜٗ

tâĢ kendini çünkü sever ki kâfir afitâbdır. Ve Ģemsi bilmez zîrâ Ģems-i a‟zîm 

ecrâmın hasmıdır. Ve kendini onun vücudu vaktinde mahvetmedi. Hasıl-ı makâm-ı 

fenâfillaha vâsıl olmayan imân-ı hakîki nediğin ve ona mevcud-ı hakîki “denmez 

buyurmak isterler. 

 

  َٗا ى٘گ بگٞيـ ًٜ َٗايـ پو

 ك٘ا  ٗـك  ىج حاكيٌی ٜٛٔ کاٝ

Senin la‟l olmayınca lâyık olmaz ki ben afitâbım diye zîrâ o tâĢın cem‟iyi 

eczâsı zulmetdedir. Ve la‟l olmadıkça fenâdadır. Eğer la‟l olursa ben afitâbım demek 

Ģayestedir. Ve afitâbın terbiyesi ile la‟l olduğundan afitâbın sıfatları kendine 

nakletmiĢ olur. Ve dahi ona Ģems deme sahih olur. Bundan sonra lâyık olmadığını 

isbât makâmında buyururlar. 

 

 پيج گَج ،" ُغن  ٗا" :كلػٞٗی گلج

 بلَىج ٝ " ُغن  ٗا" :ْٓ٘ٞكی گلج

Fir‟avuna mensub olan “ene-l-hakk”
51

 dedi ve mertebesi alçak oldu. 

Mansûra mensup olan “ene-l-hakk” dedi ve pislikden kurtuldu. Firavnîden murâd 

                                                 
51

 Hallac-ı Mansûr‟un söylediği: “ben hakkım” mânâsına meĢhur bir söz. (Devellioğlu,2004) 



      

 

 

ehl-i nefisdir. Ve Mansurîden murâd makâm-ı fenâfillahı ihrâz eyleyen zevât-ı 

kirâmdır. Zirâ her firavunî “inna rabbiküm ilâ a‟lî” dedi. Ve her Mansûrî ene-l-hakk 

ba‟zısı kâlâ ve ba‟zısı hâlâ “yâ”lar nisbet içindir. 

 

 ػوب ؿك الله، ُؼ٘ت ك   َٗا إٓ

 ٓغب  ی الله، كعٜٔ ك   َٗا ٝيٖ

O anânın la‟netullah kafasındadır. Zîrâ firavun uluhiyet da‟vasının 

a‟kabinde ırak oldu. Ve lâkin Mansurî‟nin enel-hâk akabinde ey âĢık neyl-i rahmet 

vardır. Ezcümle Hazret-i Hallâc Ģehadeti buldu. Ve ahiretde devlet-i uzmâya erdi. 

 

 ػوين  يٖ بـُ، ىيٜ ى٘گ  ٝ م ٌٜٗ

 ػَين  يٖ ٝ بٞؿ ٗٞك ػـٝی إٓ

Zîra firavun olan kara taĢ idi ve Mansurî a‟kîk idi. O firavunu nûrun 

düĢmanıydı. Ve Mansûrî a‟kîkdi. Bu cihetden beyinlerinden fark-ı a‟zîm vardı. 

 

 كٍٖٞ  ی ىِلّ، ؿك بٞؿ ٛٞ  َٗا  يٖ

 عٍِٞ ك ی  م ٜٗ ٗٞك،  حغاؿِ  م

O “inna” dediği Allah-teâlâ idi. Bu suretde “ben Hakk‟ım” demek olur. Ve 

lâkin nûrunu mazhariyetden ene-l-Hakk yoksa vücud-ı Hakk ve zat-ı bâri Mansûr 

hazretlerine hâlul etdi de ondan için ene-l-Hakk dedi böyle değildir. Zîrâ Allah-teâlâ 

hulul ve ittihaddan münezzehdir. 

 

 



      

 

 

 ٍٞؿ ًٔخل ى٘گيج حا ًٖ صٜـ

 ٍٞؿ  ٗٞك حٞ ى٘گِ ُؼِی، بٜ حا

Sa‟y eyle hatta senin taĢlığın ziyâde eksik olsun. Hatta la‟l olmak ile senin 

vücudun ziyade nurlu olsun. 

 

 ػ٘ا ؿك ٝ صٜاؿ  ٗـك ًٖ ّبل

 ك٘ا  ٗـك بوا بيٖ ٓی ؿّ بٜ ؿّ

Ey derviĢ sabır eyle. Mücahedede ve zahmetde olarak ve her an vücudunu 

fenafillah mertebesinde gör. Bekâdan bu makamda (145b) Murâd vücudu insanîdir. 

Ve insân sa‟y ile vücûdunu makam-ı fenâda görür.  

 

 پيٌلث  م ٓيلٝؿ ٛيخی ّٝقِ 

 ىلث ؿك ٓيلن يـ ٓيخی ّٝقِ 

Vücudundan riyazat ve sa‟yle evsâf-ı rüyâ her an nâkıs olur. Ve dahi la‟lin 

saffeti sende muhkem olur. Çünkü vücûdunu bu hâlde görürsün. Bu iyilikler sende 

tezâyüd eder. Ve dahi  

 

 ٓيَٞؿ ًْ مٓإ ٛل ى٘گی، ّٝقِ 

 ٓيَٞؿ ٓغٌْ حٞ ؿك ُؼِی ّٝقِ 

varlık saffeti senin sûretinden gider ve senin baĢında mestlik artar. Hâsıl-ı 

insân-ı kâmil olursun, demekdir.  



      

 

 

 ٝ ك گًٞ حٞ باكگی يي ٍٞ ىٔغ

 گٍٞٞ ك يابی ُؼَ عِوۀ م حا

Ey derviĢ kulluk gibi bütün bütüne semi‟ ol. Ya‟ni kulluk nice sema‟nın 

ayni olmuĢ ise sen dahi bu ayine sem‟ olmaya gayret eyle. Hatta la‟lden masnu‟ 

halkadan küpe bulasın ve tezyin edesin.  

 

 ًيی گل ًٖ، ٓی ؽاى ًٖ، چَٜ ٛٔچٞ

 كىی آبی ؿك ًٜ ؽاًی، حٖ ميٖ

Eğer kimse isen kuyu kazıcı gibi vücûdundan toprak kopar ki vücudundaki 

âba vuslat edesin. Âbdan murâd ilm-i ledündür. Küre-i arzda su vardır. Velâkin hâfîr 

lâzımdır ki âb zâhir ola. Bunun gibi vücûd-i insânide dahi aĢk ve muhabbet ve ab 

ilm-i ledün vardır. Lâkin riya hınnet ve mücahede ile tenâkuz-ı beden olur ise o 

zaman meydana çıkar. Ve ilâ mektum kalır. Sû„âl geldi ki vuslat-ı ab hemen sa‟yle 

midir, âher tarîki yok mudur? Bu beyitle cevab buyururlar ki  

 

 ٓؼيٖ ٓا  ؽـ ، صقبۀ كىـ گل

 مٓيٖ  م بضٍٞـ ٗاً٘ـٙ، چاٙ

Eğer kula cezbe„i Hüdâ ve aĢk defaat eriĢir ise kuyuyu kazmaksız âb-ı lezîz 

yerden bîgâr gibi kaynar ve mücahede zahmetine ihtiyaç kalmaz. Zîrâ fazl-ı Hüdâ‟ya 

nihayet yokdur. Velâkin nâdirdir. Binâberîn beyt-i âtîde buyururlar.  

 

 ٓباً کاَٛ ٝ حٞ ٓيٌٖ ًاكکی

 حل ً ٓی ك  چَٜ ؽاىِ   ٗـى ٗـى 



      

 

 

Ey derviĢ sen hemen sa‟y eyle beyt-i sâbıkın mâlına kulak vermekle olma 

azâz. Beden kuyusunun toprağını kaz. Ve âheste olarak bedeni mahv etmeye gayret 

eyle ve ab-ı ilm-i ledünnîye vuslat eyle. Zîrâ bilâ-sa‟y vuslat-ı cehd iĢidir. Yerde 

define bulmaya benzer. Eğer esna-yı sai‟de o inayete nâi„l olursan say‟den fâriğ ol.  

 

 پـيـ ٍـ گ٘ضی بلُؿ، كٗضی ًٜ ٛل

ّـی ًٜ ٛل  كىيـ صـی ؿك ًلؿ، ص

Her kimse ki rah-ı Hâk‟da bir genc gördü. Ve zahmet çekdi. Ona elbette bir 

define-yi bâtına zâhir oldu. Ve dahi her kimse ki bir sa‟y eyledi. Bir ululuğa eriĢdi. 

“Cedd” “cim”in kesriyle “sa‟y” ve “cim”in fethiyle “ululuk” ma‟nâsınadır. 

 

 ىضٞؿ ٝ  ىج كًٞع :پيـٔبل گلج

 ٝصٞؿ عِوۀ ًٞكخٖ عن ؿك بل

Fahr-i â‟lem Muhammed Mustafâ sallallahu teâla aleyhi vesellem buyurdu 

ki; rüku‟ ile sücud Cenâb-ı Hakk‟ın kapısında halka gibi olan vücudunu dikmek 

(146a) ve vurmakdır. Ya‟ni rüku‟ ve sücûd bâb-ı Hakk‟daki vücud-ı hakikisini 

vurmakdır. Ve halkayı vurmak kapının küĢadına sebepdir. Ve rüku‟ ve sücud ile 

takarrüb alîyullah olur, demek isterler. Gâle Allahu Teala “ve esced ve iktirab kâne 

bâb” Allah‟ın halkası imiĢ ve onu döğmek rüku‟ ve sücûdmuĢ. Kapı dik olunca 

küĢâd olunduğu gibi rüku‟ ve sücûd ile dahi bâb-ı Hüdâ açılsa gerekdir. 

 

 ٓينٗـ آٌٗٞ ٛل ؿك إٓ عِوۀ

 ً٘ـ بيلٕٝ كیه ؿُٝج  ٝ بٜل

Bâb-ı Hakk‟ın kapısının halkası makâmında olan halka„-yı vücûdu rüku‟ ve 



      

 

 

sücûd ile her kim ki dakk ederse onun için devlet bâĢını kapıdan taĢra eder. Ve ona 

yüz gösterir. Ya‟ni devletli olur, demekdir.  

 

 ؿيـٕ ٝ  يام عضلۀ گَاؿٕ بٜ ىلٛ٘گإ با ٗئَب ؿٔام ٗٔاّ  ٓيل ٕ إٓ آٓـٕ

 پًٞ كٝ ٝ  ىج ٌٓل  يٖ ًٜ بلؿٕ گٔإ ٝ پٞىخي٘آٝيؾخٜ ٝ چاكم

Burası o gammaz olan emirin çâvuĢlar ile gece yarısı Ayaz‟ın hücresi 

kapısına gelmesi ve kapıyı açıp içeri girmesi ve dahi çarık ile kürkünü hücrede 

asılmıĢ görmesi ve zannetmesi ki bu hiledir. Asıl mâl mahfîdir.  

 

 ًلؿٕ ىٞك ػ ك  ؿيٞ كٛا ٝ

 Ve hücrenin duvarlarını delik delik etmesi,  

 

 ٍـٕ ٗٞٓيـ ٝ ؽضَ ٝ ٗاياكخٖ چينی ٝ

 Ve dahi hücrede bir nesne bulamaması ve me„yûs olması beyânındadır.  

 

 گلخ٘ـ ٓی ًٜ  ُٝيا ٝ  ٗبيا ًاك ؿك  ٗـيَإ ؽياٍ گٔاٗاٗٞ بـ چ٘اٌٜٗ

Ancılayın ki sû„-i zan ashâbı ve hayâl düĢünenler enbiya-yı a‟zâm ve evliyâ-

yı kirâm hakkında dediler. 

 

 ٓيضٞي٘ـ، حْـك ٝ  ٗـ ىاؽخٜ ؽٞيَخٖ ٝ ىاعلٗـ :ًٜ

Ki bunlar sahirdirler ve kendini böyle peygamber düzmüĢlerdir ve bunlar 

dünyada ululuk isterler. Ya‟ni bunların Ayaz‟a sû„-i zannı küffârdan peygamberlere 



      

 

 

ve münkirlerin evliyaya sû„-i zannı gibidir, demekdir. Zîrâ çenânki edât-ı teĢbihdir. 

  

 ٍـٗـ عضلٙ ؿك بل  ٓي٘إ إٓ

 ٍـٗـ ؽٔلٙ ٝ مك گ٘ش ٗاُبِ 

O emirler hücre kapısına gitdiler. Hazinenin ve altının ve altın küpünün 

talibi oldular. 

 

 ٛٞه  م ٓيگَاؿٗـ بل ك  هلَ

 ًو چ٘ـ ؿ ٌٗ، ٝ كلٛ٘گ ّـ ؿٝ با

Kapının kilidini çok hüner ve sanat ve ilim ile birkaç kimse mâl hevesinden 

açdılar. “Ferheng” sanata derler. 

 

 بٞؿ پيچيـٙ پلُ ٝ ّؼب هلَ م ٌٜٗ

 بٞؿ بگنيـٙ هلِٜا ٓيإ  م

Zîrâ küĢad-ı müĢkil ve derûnunun âlâtı dolaĢık bir gafil idi. Ve gafillerin 

arasından intihâb olunmuĢ idi.  

 

 ؽاّ مكّ  ٝ ٓاٍ ٝ ىيْ بؾَُ م ٗی

 ػٞ ّ  م ىِلّ، إٓ ًخْ بل ی  م

Bu mesnu‟ kilid, gümüĢe ve mâla ve darb olunmamıĢ altına neclden için 

değildi. Belki sırrı azîmi a‟vâm-ı nâsdan ketm ve ihfâ (146b) içindi.  



      

 

 

 بلح٘٘ـ ؽياُی بل گلٝٛی ًٜ

 ً٘٘ـ ىاُٞىْ ٗاّ ؿيگل، هّٞ

Bu sırrı ketm bundan içindir ki bir cemâa‟t kötü hayale dolansınlar. Ve 

benim hakkımda sû„-i zan etsinler. Ve bir cemâa‟t dahi bana mürai„ nâmını 

eylesinler. Ve bir ferd bana iltifât etmesin. Hatta Hakk‟ın Ģerrinden emin olayım. 

Evliyâ-yı Kirâm‟ın bu tâi„fesine melâmiye ta‟bir ederler. ĠĢbu  beyit ile cemi‟ 

evliyânın hâlini beyân buyurdular. Ve mâ-kablinde ki beyit ile Ayaz‟ın hâlini beyân 

buyurdular.  

 

 صإ  ىل ك بٞؿ ٛٔج با پيٌ

 ًإ ُؼَ  م حل ٓغلٞٛ ؽيإ  م

Himmet sahibi zâtın önünde cânın esrârı alçaklardan la‟l ma‟deninden 

ziyade mahfuz ve mektûn olur. Ve erbâb-ı himmet esrâr-ı aĢkı aslâ nâ-mahreme fâĢ 

etmezler. Beyit sûfî gelecek açma sâkın aĢk kitabın dânâ-dil isen sırrını nâdâna 

duyurma.  

 

  بِٜإ ٗنؿ  ىج صإ  م بٜ مك،

 ٍٜإ پيٌ بٞؿ صإ ٗزاك مك

Altın ahmakların önünde cândan iyidir. Lâkin âkillerin indinde altın câna 

fedâdır. Mehân “mim”in kesriyle “ulular” demekdir. Bu makâmda “eblehân” 

karinesiyle âkiller ma‟nâsınadır. 

 

 



      

 

 

 مك علُ  م حلج ٍخابيـٗـ ٓی

 حل آٛيخٜ ٛإ :ٓيگلج ػوَِإ

Ahmaklar hırslarından altın cemi‟ne acele etdiler. Ve dünyâ kârı için 

koĢdular. Onların aklı onlara acele etme, ziyade ağır git, diye söylerdi. Velâkin 

iĢitmezlerdi. 

 

 ىل ب ىٞی بيٜـٙ حامؿ علُ

 آب ٗييج ًايٖ بيٖ، ٗيي :گٞيـ ػوَ

Hırs-ı serâb tarafına abes olarak gider. Ve o serâbı âb zanneder. Akıl harise 

der ki; iyi bak o su değildir. Beyhûde koĢma piĢmân olursun. 

 

 ٍـٙ صإ چٕٞ مك ٝ، بٞؿ ؿاُب علُ

 ٍـٙ پٜ٘إ مٓإ إٓ ػوَ ٗؼلۀ

Akla itâat etmemesinin sebebi; hırs gâlibdi. Ve altın cân gibi olmuĢdu. 

Aklın nüvesi harisin o zamân kulağına girmedi.  

 

  ٝ ؿٞؿاٛای ٝ علُ حٞ، ّـ گَخٜ

  ٝ  ئای ٝ عٌٔج پٜ٘إ گَخٜ

Gerek hırs ve gerek hırsın kesreti yüz kat olması idi. Ve dahi akıl ve aklın 

iĢaretleri mahfî olmuĢ. “Hikmet” burada akıl ma‟nâsınadır.  

 



      

 

 

 ٍٞؿ  ٗـك ؿلٝك چاِٙ  ؿك ًٜ حا

 َٗ٘ٞؿ ٓلآج عٌٔج  م آٗگٜ

Harisin galebesi sebebiyle dünyaya aldanmak ve gaflet kuyusuna düĢer. Ve 

kemâliyle dünyaya daldığından Allah-teâlâ‟ya ve dar-ı ahireti ferâmûĢ eder. Ba‟de-yi 

sekri ve gafleti zâi„l olduğunda o zaman gafletden levm ve ta‟un denilir. Lâkin o 

haldeyken nefs-i levvâmesi kendine her ne kadar ta‟un etse müfîd olmaz.  

 

 ِـ م چٕٞ  ٌٍيج  ٝ باؿِ  ؿ ّ ب٘

 ؿىج يابيـ  ٝ بل ُٞ ٜٓ ٗلو

Çünkü bir dâmeye bend olmakdan onun bad-ı gururu ve gafleti (147a) zâi„l 

oldu. Nefs-i levvâme onun üzerine el buldu. Ve ona gâlip olup ta‟ununu ona esmaı‟ 

etdi.  

 

 ىلً ٗايـ بلا ؿيٞ ك بٜ حا

 ِـ َٗ٘ٞؿ  ًلً گًٞ إٓ ؿٍ پ٘

O dünyaya aldanmıĢın baĢı bir duvar-ı belâya kendine vurmadıkça onun o 

sağır kulağı nefs-i levvâmenin yahud bir nâsihin nash-ı ve pendîni dinlemez ve 

mucibiyle a‟mel eylemez. BaĢını duvara vurmak azl ile olur yahud kemâliyle pîr 

olur. Dünyaya bu derece hırsına piĢmân olur. Yâhud mevt vakti dünyanın ne 

olduğunu anlar ve lâkin bir fây„dayı müfîd olmaz. 

 

 ٌٍل ٝ ُٞميٜ٘ علُ ك  ًٞؿًإ

 ًل گًٞ ؿٝ ً٘ـ ْٗيغخٜا  م



      

 

 

BaĢını duvara vurmadıkça nasihat kabûl etmeyeceği bu beyit ile temsîl edip 

buyururlar ki; görmez misin etfâli bâdemli helvâ hırsı ve Ģekeri ekıll etmek hırsı, iki 

kulağını nâsihin nasihatlerinden sağır eder. Her ne kadar babası oğul bu tatlıdan çok 

yeme sonra piĢmân olursun ve damene hiddet gelmek ile çıbanlara mübtela olursun 

dese dinlemez ve helva ve Ģekerden fâriğ olmaz. 

 

 ٍـ آؿام ؿُٗبٌِ ؿكؿ ًٜ چٕٞ

 ٍـ بام گٌٍٞ ؿٝ ٛل ْٗيغج ؿك

Çünkü çıbânın derdi ona Ģüru‟ ve iptida‟ etdi. Nasihatde onun iki kulağını 

küĢâde eyledi. Ba‟zı nüshâda “kerd” yerine iki mısra‟da dahi “Ģed” vaki‟dir. Bu 

cihetden darb-ı mesel meĢhurdur ki “bin nasihatden bir musîbet yeğdir” demiĢlerdir. 

 

 ٛٞه گٜٞٗ ّـ ٝ علُ با ك  عضلٙ

 ًو چ٘ـ إٓ مٓإ إٓ ًلؿٗـ بام

Yine Ayaz‟ın hikâyesine Ģüru‟ edip buyururlar ki hücreyi hırs ile ve yüz 

dürlü heves ile o birkaç kimse o zaman kapısını küĢâd eylediler. 

 

  مؿعاّ م ْٛ ؿك  كخاؿٗـ  ٗـك

 ٛٞ ّ گ٘ـيـٙ ؿٝؽ  ٗـك ٛٔچٞ

O zıdd-ı hâm ve kesret yönünden hücrenin derûnuna, kokmas ayrana sinek 

vâki‟ olduğu gibi vaki‟ oldular.  

 

 



      

 

 

 كل ٝ ًلّ  ؿك كخـ ؿك ػاٍواٜٗ

 پلَ ؿٝ ٛل بيخٜ ٝ، ٗیّ   ٌٓإ ؽٞكؿٕ

Sinek kir ü fer ile âĢıklara lâyık ayranın içine vaki‟ olur. Ve lâkin ekıll 

etmek kudreti olmaz ve her iki kanâdı ayranın içinde bağlanmıĢdır ve ayrandan 

çıkmaya dahi kudreti. 

 

 ئيٖ  م ٝ يياك  م ب٘گليـٗـ

 پٞىخيٖ ٝ بٞؿ بـكيـٙ چاكم

Çünkü Ayaz‟ın hücresine bakdılar bir yırtık çârık ve bir köhne kürk vardı.  

 

 ٗييج ًٗٞ بی ٌٓإ  يٖ :گلخ٘ـ صِٜٔ

 ٗييج پًٞ كٝ پی صن  ي٘ضا چاكم

Hücreyi bu halde görüp zannımız gibi değilmiĢ, demek lâzım gelmiĢken 

yine o hesân dediler ki bu mekân ve bu kovân balsız değildir. Bu yırtılmıĢ çârık ve 

köhne kürk ki burada asılmıĢ görürüz, hileden gayrı bir Ģey değildir. Eğer birisi ez 

kaza hücreye girer ise bunları (147b) görürsün ve hücre bunlar için imiĢ zannetsin, 

diye hiledir dediler. “nûĢ” bal ve “revpûĢ” hîle ve “bederîde” yırtılmıĢ ma‟nâsınadır. 

Ba‟zı nüshâda “çârık incâ çizpa revpûĢ nist” vaki‟ olmuĢdur. Ya‟ni çârık bu mahalde 

hîle içinin gayrı değildir, demek olur. 

 

 ك  حين ىيؾٜای بياٝك ٛيٖ

 ك  ًاكين ٝ عللٙ ًٖ  ٓخغإ



      

 

 

Agâh ol! Getir keskin ĢiĢleri. Ve imtihân eyle hücrenin çukur yerini ve dahi 

hücrede olan su arklarını. “kâriz” su cereyân edecek yerlere denir ve “kâzurât” akdığı 

mahale dahi ıtlâk olunur.  

 

 كلين إٓ صُيخ٘ـ ٝ ً٘ـٗـ ٗلف ٛل

 ػٔين گٞٛای ٝ ًلؿٗـ ٛا عللٙ

Hücrenin her tarafını kazdılar ve o cemaa‟t altın aradılar. Ve hücre içinde 

çukurlar eylediler.  

 

 مٓإ إٓ ٓينؿ باٗگ ٛاٍإ عللٙ

 گ٘ـگإ  ی ؽاُئيْ، ٛای ً٘ـٙ

Onların kazdıkları çukurlar lisân-ı hâl ile o zaman sedâ vururdu ki ey 

kazıcılar biz hâlî çukurlarız, beyhûde zahmete giriftâr oldunuz, bizde mâl yokdur, 

derlerdi. Ba‟zı nüshâda “hifre” yerine “gündhâ” vâki‟ olmuĢdur. Yine “çukurlar” 

demekdir.  

 

 ٓيـ ٍخ٘ـ ْٛ ٍلّ ىگاٌُ إٓ م

  ٗباٍخ٘ـ ٓی بام ك  ٛا ً٘ـٙ

O ettikleri sû„-i zandan utandılar. Çünkü bir Ģey bulamadılar. Ve o 

kazdıkları çukurları yine türâb ile doldurdular. “enbâĢeten” doldurmak ma‟nâsınadır. 

 

 



      

 

 

  ی ىيٜ٘ ٛل ؿك لاعٍٞ ػـؿ بی

  ی چيٜ٘ بی علَّإ ٓلؽ ٓاٗـٙ

Sâyesiz her sinede “lâhavle velâ kuvvete illâ billah”
52

 virdîni çekmek vardı. 

Ve onların hırs kuĢu aç ve yemsiz kalmıĢdı. “Çîne” kuĢ yemine derler.  

 

 حامٍإ ياٝٙ ٕلاُخٜای إٓ م

 ؿٔامٍإ ؿك، ٝ ؿيٞ ك عللۀ

Onların beyhûde sa‟ylerinden ve koĢmaklarından hücrenin kapısının ve 

duvarının çukuru onların hâlini ve etdikleri iĢleri Ayaz‟a ve padiĢâha gammaz 

ediciydi. Ve inkâra mecâl yokdu. 

 

 ٗی ؿيٞ ك إٓ  ٗـ ی ٌٖٓٔ

 ٗی  ٌٗاك ٛيچ  ٌٓإ،  يام با

O hücrenin duvarını ıslâh ve sıvamak mümkün değildi. Ve dahi Ayaz‟a biz 

etmedik demeye ve inkâra dahi aslâ bunlarda kudret yokdu. Zîrâ tahrib-i hücre 

Ģehâdet verirdi.  

 

 ٓيـٛ٘ـ گ٘اٛی بی ؽـ ع گل

 ٓيـٛ٘ـ گٞ ٛی ػلّٜ ٝ عاي٘

Eğer bir bî-günahî ki Ayaz‟dır. Ona hud‟a verirlerse biz etmedik, diyerek 

hücrenin duvarı ve meydânı Ģehâdet verirlerdi ki belli etdiler. Bu sûretde hud‟anın 

                                                 
52

 Yetki ve kuvvet yalnız Allah‟ındır. (Devellioğlu,2004) 



      

 

 

dahi faydası olmaz.  

 

 ٍٜلياك ىٞی گلؿيـٗـ بام

 ٍلٓياك ٝ، مكؿ كٝی ٝ، گَلؿ م پلُ

Çünkü hücrede dürr ve cevahirden bir nesne bulmadılar. Nâçâr padiĢâh 

tarafına rücu‟ etdiler. Libâsları toz ile dolmuĢ ve yüzleri havflarından sararmıĢ ve 

mahcûb oldukları hâlde. 

 

 ؽضَ ٝ حٜی، حٞبلٙ ٍاٙ ىٞی بٜ  يام عضلۀ  م ٗٔآإ گَخٖ بام

 Burası nemmâmların Ayaz‟ın (148a) hücresi tarafından padiĢah tarafına 

torbaları sîm ü zerden hâlî ve mahcûb oldukları hâlde avdetleri beyânındadır. 

 

 پاًی ٝ بل ئج ٜٛٞك، ٝهج ؿك  ُيلاّ ػِيْٜ  ٗبيا  عن ؿك گٔاٗإ بـ ٛٔچٕٞ

  يَإ

Mahcubiyetleri neye benzer dersen Enbiya-yı Azam aleyhimesselam‟ın Hak 

saadetlerinde iftira eden küffârın mahcûbiyetleri gibi. O zamandaki Enbiyâ‟nın o 

kendilere olunan iftiradan beraa„ti ve pâklığından rûz-ı cezâda zuhûru vaktinde  

 

ًٜ  َّ ْٞ رُّٔ  ي صُٞٙةٌ  حبَْي ؿرُّ  َٝ  ُٝ َٞ صُٞٙةٌ  حيَْ ُٝ
53

 

Zîrâ Kurân-ı Kerîm‟de bu evsâf ile mevsûf kimseler için azab-ı elîm vardır. 

O günde ki bazı vücuh beyâz ve nûrânî olur ve ba‟zı vücûh zulmet-i küfr ile ve 

                                                 
53

 O bir takım yüzlerin ağaracağı ve bir takım yüzlerin kararacağı gün (o vakit o yüzleri kara çıkanlara 

Ģöyle denecek: ya... Ġmanınızdan sonra küfrettiniz ha? o halde tadın azabı, ettiğiniz nankörlüğün 

cezası) (Âl-i Ġmran/106) 



      

 

 

zulmet-i ma‟sîyet ile siyah olur, buyurulmuĢdur. O günden murâd kıyâmet günüdür 

ki bu makâmda la‟lîl içindir. Zîrâ mâbu‟du mâkabline i‟lletdir. Ve mahcûbiyetden 

murâd sevâd-ı vecehdir. 

 

قَبُٞ  حلََی هُٜٞ ٝ ٌَ ِٜ  ػَِیَ  َُّقِيَ٘ َُِّ   ْْ صُُُٜٞٛ ةةٌ  ُٝ ؿَّ َٞ يْ ُٓ  
54 

Bu ayet-i Kerime‟yi dahi ahiretde ba‟zı vücûhun siyah olmasına delil olarak 

getirdiler. Ma‟nâsı habîbim rûz-ı cezâ‟da sen görürsün Allah-teâlâ‟ya iftira edenlerin 

yüzleri siyah olmuĢdur. Hasılı enbiya-yı a‟zama iftira edenlerin ahiretde mahcub ve 

yüzü kara olduklarını Ģu iki ayet-i kerime ile ispat buyurdular. Ġftira a‟liullahdan 

iftira a‟lierrasulün farkı yokdur. Böyle olunca deme ki ayet-i saniye iftira a‟liallah 

edenlerin hakkındadır.  

 

 چييج؟  عٞ ٍ  يٖ :گلج ٍٜ هاّـ ،

 حٜييج ٛٔيإ ٝ مك  م بـِخإ ًٜ

Sultan Mahmud altın bulmadıklarını biliyorken sahra-yı makâmında 

i‟nikasd bunlara dedi ki bu ahvaliniz nedir? Ve ne aceb haldir ki koltuklarınız altın 

ma‟denine girmiĢken zerden boĢdur. Ve keseniz dahi akçeden hâlîdir. 

 

 حيٞ ٝ ؿي٘اك ًلؿيـ ٜٗإ ٝك

 ؟ ًٞ كؽياك ٝ كػ ؿك ٍاؿی كلّ 

Eğer altını ve akçeyi gizli eyledinizse ve benden saklarsanız sürûr-ı 

rûnkîsizin yanağınızda kanı ve vecihinizde bir meserret eylemem. Ve eline altın 

giren böyle olmaz, dedi. 

                                                 
54

 Hem o Kıyamet günü görürsün ki Allaha karĢı o yalan söyleyenlerin yüzleri kararmıĢtır. (Zümer/60) 



      

 

 

  ىج آٝك بيؼ ٛل بيؼ پٜ٘إ چٜ گل

  ىج  ؽٖل ٝصُْٞٛ ىئاُْٛ بلگِ

Eğerçi her kök sahibi ağacın, kökü gizlidir. YaĢ ve kuru olduğu ma‟lûm 

olmaz ve türâb ile mahfî olmuĢdur. Lâkin “  ” nazm-ı celîline 

benzeyen ağacın yaprağı yaĢlıdır. Ondan anlarız ki kökü sağdır. Bunun gibi siz dahi 

altın bulsanız ve saklasanız vecehinizde sürûr ve inbisad olurdu. O hâli dahi sizde 

müĢâhede etmiyorum. Mengahem olan budur ki gâlibâ bir Ģey bulamadınız.  

 

 ه٘ـ ٝ مٛل ٛل  م بيؼ إٓ ؽٞكؿ آٗچٜ

 بِ٘ـ ٍاػ ٓيٌ٘ـ ٓ٘اؿی ٗي

Ol nesneyi ki ağacın o kökü zehirden ve Ģekerdendi. ĠĢte ağacın dalı onu 

nidâ eder ve zehir ve kanadan neydi (148b) ise onu haber verir. Zehir yemekden 

murâd ağacın kökünün zeminden adem-i intifâı‟dır. Ve Ģeker yemekden murâd 

fayda-mened olmasıdır. “Nek” kelimesi “eynek”den mahfîfdir. “ĠĢte” ma‟nâsınadır. 

Münâdî mefâ‟îl bâbından masdar mîmi olarak “nidâ” ma‟nâsınadır. Fî-el-vâki‟ Ģâh-ı 

bülendde vaki‟ olan yeĢil yapraklar ağacın kökünün intifâı‟na delâlet eder. Ve 

yaprakların sârı olması adem-i intifâına delâlet eder. Bunun gibi siz dahi hücrede mâl 

bulmuĢ olaydınız her ne kadar ketm ve ihfâ etseniz vechinizde elbette bir inbisad ve 

sürûr eseri olurdu. Bundan münfehim oldu ki mâl bulunmadı. Beyhûde Ayaz‟a mâl 

idhâr eder, diyerek bühtân etdiniz, diyerek onları böyle serzeniĢ eyledi.  

 

 حٜييج ٓيٞٙ  م بل بی چٜ گل بيؼ

 ؟ چييج بٜل  م ٍضل بل ىبنً بلگِ

Kök eğer yaprak vermezse yani kökün tâzeliği sebebiyle ağâcın dalında 



      

 

 

berg-i aha‟z zâhir olmazsa ve o gün maye„-yi nemden boĢsa ağaçların üzerinde bu 

yeĢil yapraklarından hâsıl olmuĢdur. Eğer bî-mâye olaydı bu yeĢil yapraklar, ağaç 

üzerinde zâhir olmazdı.  

 

 ٜٗـ ُٜٓلی گَ بيؼ مبإ بل

 ٓيـٛـ گٞ ٛی پا ٝ ؿىج ٍاػ

Kökün lisânı üzere eğer türâb, bir mihr-i kor ise ve o kökün ben müntefi‟m 

demeye kâdir değil ise ele ve ayağa müĢâbih olan ağacın dalları mâye sâhibi 

olduğuna Ģehâdet ederler. Gene kök lisan-ı hâl ile bin müntef‟im, mâye sahibiyim 

demiĢ oldu. Hülâsa„i kelâm her nesnenin bir a‟lameti vardır. Ve o a‟lametden o 

Ģey„in keyfiyeti zahir olur. Ve irfanı olanlar her ne kadar lisân-ı kâl ile o nesne 

söylememiĢse de onu anlarlar. Ve fî-el-hadis el-Ģerîf “
55

” 

 

 آٓـٗـ ػقك ؿك صِٜٔ  ٓيل ٕ إٓ

 ٍـٗـ ىاصـ ٜٓ پيٌ ىايٜ ٛٔچٞ

Bu kelâm i‟tâb amizî padiĢahdan çünkü o emirler istimâ‟ etdiler. Ve hiçbir 

diyecek bulamayıp cümlesi azerde geldiler. Ya‟ni i‟tizâr etdiler ve kusurlarının 

me‟fvolmasını niyaz eylediler. Ve dahi sâye gibi padiĢahın huzurunda secde 

eylediler. 

 

 ٖٓ ٝ ٓا لافِ  ٝ گلٓیّ  إٓ ػقك

 ًلٖ ٝ حيؾ با ككخ٘ـ ٍٜ پيٌ

                                                 
55

 Her Ģeyin alâmeti vardır. Ġmanın alâmeti de namazdır. 



      

 

 

O hararetin ve o lâfın ve izhâr etdikleri varlığın i‟tizârı için padiĢâhın 

huzuruna kılıç ve kefen ile gitdiler. Ya‟ni “Dilersen bizi öldür” dediler. “Ġstersen 

suçumuzu afveyle” diye niyâz eylediler, demekdir. “Germî” den bu makâmda murâd 

o emir onun Ayaz‟a olan hased ve derûnlarının kînidir. Zîrâ hasvedde harâret-i kalb 

mevcuddur. 

 

 گن ٕ  ٗگَخإ صِٜٔ ؽضاُج،  م

 صٜإ ٍاِٙ  ًای :ٓيگلج يٌی ٛل

Kemâl-i hicâblarından cümle emirân parmaklarını ısırıcıydı. Ve her birisi 

derdi ki ey cihânın padiĢâhı  

 

(149a) 

 علاٍ  ىخج، علاٍ ؽٕٞ بلينی گل

 ٗٞ ٍ ٝ  ٗؼاّ ٛيج ببؾَی، ٝك

eğer bizim hûnumuzu dökersen sana kanımız helâldir. Ve aslâ bir 

diyeceğimiz yokdur. Ve eğer bizim suçumuzu bahĢedersen senin canından bize 

mahz-ı enâ‟m ve a‟tiyyedir. Hâsılı emir senindir, demek istediler. Bu kelâmdan 

murâd makbûl-ı Hüdâ olan velîye iktirâ edenlerin hâlini beyândır.  

 

 ىِنيـ ٓی ٓا  م ًٜ آٜٗا  يْ ًلؿٙ

 ٓضيـ ٍاٙ  ی حٞ، كلٓائی چٜ حا

Yine dediler ki biz onları eylemiĢizdir ki bizden sâdır olması lâyıkdır. Sen 

ne buyurursan ey ulu sultân, bizim hakkımızda biz ona râzıyız, demekdir. 



      

 

 

 كلٝم ؿٍ  ی ٓا صلّ ببؾَی گل

 كٝم كٝم، باٍـ، ًلؿٙ ٍبيٜا ٍب،

Eğer bizim suçumuzu ey kalbe ferâh verici sultân, bize bahĢedersin. Ve 

bizim etdiğimize nazar etmezsen revâdır ve münâsibdir. Zîrâ gece geceliklerini eyler 

ve herkesi zulmetde terk eder. Gündüz dahi gündüzlüklerini eyler ve cümleyi 

müstağrif ziyâ eyler. Ya‟ni herkes mahlûk lehine ise onun tarafına azm ve kasd eder 

ve cibiliyetinde olanı izhâr eder. Biz dahi mukteza-yı hilkatimizi icrâ etdik. Ve bu 

iftirâya cesâret etdik. Sizin dahi mukteza-yı hilkatiniz afv ve Ģefkatdir. Bakî yine 

sezâ ilimsiz demeyi murâd eylediler. Emir onun bu kelâmı Ģu dua-yı meĢhurun aynı 

vaki‟ olmuĢdur. “ ” 

 

 گَاؿ ٗٞٓيـی ياكج ببؾَی، گل

 باؿ ٍاٙ كـ ی ٓا چٕٞ ّـ ٜٗ ٝك

Eğer padiĢâhın suçumuzu bağıĢlaması sebebiyle bizden yei„s küĢâd bulup 

zâi„l oldu ise bizim hakkımızda ne a‟lâ Ģey hasendir. Yoksa ya‟ni avf olmazsa bizim 

gibi yüz kimse pâdiĢâhın yoluna canları fedâ olsun. 

 

آإ حٞبۀ هبٍٞ پاؿٍاٙ ًلؿٕ عٞ ُٜ ّٔ  بٜ  يَإ ؿ ؿٕ ىن  ٝ گَايإ عضلٙ ٝ ٗ

  ىج ككخٜ  ٝ ػلٓ بل  ي٘ؾياٗج يؼ٘ی ًٜ  يام

Burası padiĢâhın nemmâmlarının ve hücreyi açıcıların tevbesinin kabûlünü 

ve onların lâyığını vermeyi Âyaz‟a havâle eylemesi beyânındadır. Öyle diyerek ki bu 

suç Âyaz‟ın arzına vâki‟ olmuĢdur. Ve benim arzıma vâki‟ olmuĢdur. 

 

 



      

 

 

 گـ م  يٖ ٝ ٗٞ م يٖ  ٗی، :ٍٜ گلج

  يام إٓ ٛيج ًلؿ، ٗؾٞ ْٛ ٖٓ

PadiĢâh dedi ki bu afvı ve bu intikamı ben eylemek istemem. Zîrâ bu 

Âyaz‟ın lâyığıdır ve onun hakkıdır.  

 

  ىج ٝی ػلٓ ٝ حٖ بل ؽياٗج  يٖ

  ىج پی ٗيٌٞ إٓ كگٜای بل مؽْ،

Bu cinâyet, Âyaz‟ın ırzına ve tenine derv açdığınız yâra, âvâzı güzel 

Âyaz‟ın damarları üzerinedir. Sua‟l geldi ki yâ tarîk-i muhabbetde âĢık ve ma‟Ģûk bir 

değil midir? Ona cevap için bu beyiti buyururlar. Velâkin zâhirde ve ben cihetiyle bu 

sûd ve ziyândan ba‟îd olmuĢuzdur.  

 

 ٗييج ػاك ك  ٍٜ ب٘ـٙ، بل حٜٔخی

 ِـ صن  ٗييج  ىخظٜاك ٝ عِْ ٓني

(149b) Kul bir suç etse, Ģâh için o kulluk suçu Ģâha âr u ayb değildir. Ve o 

suç Ģâhın hilminin ziyadeliğine affetdiği sûretde delâlet eden Ģeyi„in gayrısı değildir. 

Ve lütfûnun gayrısı değildir. Zîrâ Ģâhın hilminin ziyadeliği ve lütfûnun artıklığı sâbit 

olur. Böyle olunca Âyaz‟ın bu cürmünden bana zarar yokdur. Ġstizhâr iâne ve lûtfa 

derler.  

 

 ً٘ـ هاكٕٝ چٕٞ ٍاٙ ك  ٓخْٜ

 ً٘ـ چٕٞ ًٖ ٗظل حٞ ك  گٜ٘ بی



      

 

 

Mezid hilminin ve lûtfunun zuhuru Ģundan içindir ki; suçlu kulunu padiĢâh 

mansıp ile Kârûn gibi zengin eyler. Ġtaâtde olan kulunu var kıyas eyle ki nice eyler. 

Ve ne inâyetlere mazhar eyler. ĠĢte Ģâhın bu hâlinden mezid hilmi tebyin etmiĢ olur. 

Bu sûretde bu beyit mâ-kablinde olan beyitin mısra‟-ı sanîsine illet olur. 

 

 ًو ًاك  م ٓـ ٕ ؿاكَ ك  ٍاٙ

 بو ٝ  ىج عِْ إٓ  ٜٛاك، ٓاٗغ

ġâhı sen bir kimsenin iĢinden gâfil bilme. Çünkü bilir. “Niçin izhar etmez” 

dersen cevabında deriz ki; onu izhâra mâni‟ olan fakt-ı ilmdir. Ve hilmin muktezası 

ketm ve ihfâ-yı ma‟siyetdir. ġâhdan murâd; Vacib-i Teâla‟dır. Ve kulunun her iĢine 

âlîmdir. Niteki Kurân-ı Kerim‟de 
56

“ ٕحؼََُِْٔٞ ػََّٔا بـَِاكٍَِ ُِّاُٰٚ  َٓاَٝ   ” buyurmuĢdur. 

Bundan sonra hilm-i ilâhinin beyânına Ģüru‟ edip buyururlar; 

 

  ٝ ػِْ پيٌ بٜ يَلغ ٛ٘ا ٖٓ

  ٝ عِْ  لا ٝ ك لا باُی

kimdir ki Cenâb-ı Hakk‟ın ilminin önünde lâübâli gibi âsîye Ģefâat eylesin. 

Ve Ģefâate kâdir olsun. Hiçbir ferd yokdur, illâ ki Hüdâ‟nın saffet-i Hilmi kâdirdir. 

Ve o hilm-i Hakk Ģefâat eder. ĠĢte saffet-i hilm böyle büyükdür, demekdir. “Men” 

kelimesi bu makâmda istifhâm içindir. 

 

 صٜـ ٓی عٌِٔ م  ٍٝ گٜ٘، إٓ

 ؟ ؿٛـ ًی ٓضاٌُ ٛيبج إٓ ٜٗ ٝك

                                                 
56

 Sizler ise neler yapıyorsunuz Allah gafil değil! (Bakara/74)  

 



      

 

 

Kulun günâhı ola, Mevlâ‟nın hilminden sıçrar. Yoksa heybet-i Hakk o 

kudreti o âsiye kaçan verir belki vermez. Ve Mevlâ‟nın dehĢetinden o âsiye cesâret 

ve o isyânı irtikâba kudret dahi gelemez.  

 

 هاحِٜ ٗلو صلّ ؽٞٗبٜای

 ػاهِٜ بل ؿيج عٌِٔ بل ٛيج

Çünkü kul Mevlâ‟nın hilmine i‟timâd ederek isyân etdi. Zâlim nefsin etdiği 

ma‟siyetin hûn pahâsı makâmında olân afvı ma‟nâsınadır. Kabai„l-i arabdan bir 

kimse hatâ tarîkiyle birisini katletse ve kâtil, padiĢâh hizmetinde değilse onun diyeti 

kabîlesinin üzerinedir. Eğer ehl-i dîvân ise yâhud askerî ise diyet sai„r ehli divân 

üzerine olur. Zîrâ âkilesi onlar olmuĢ olurlar. Velâkin bu mesele kabâil-i Araba 

hasdır. (150a) Zîrâ onlar bir Ģahısdan hâsıl olmak hasbiyle beynlerinde asubet 

cihetiyle garâbet vardır. Ama diyar-ı rûmda hatâ ile olan diyet dahi katlık nefesine 

lâzım gelir. Sai„r ahâlî„ beldeye bir Ģey lâzım gelmez. 

 

 بٞؿ عِْ إٓ م ٓا ٗلو ؽٞؿ بی ٝ ٓيج

 كبٞؿ ٓا  م ًلاٙ ٓيخی ؿك ؿيٞ

Bizim nefsimiz o hilm-i ilâhiden lâ-ya‟kıl idi. O mestlik esnâsında külâhî 

Ģeytân ondan kaptı. Ve nefis bî-tâc oldu.  

 

 كين باؿٙ ٗبٞؿی  ك عِْ ىاهی

 ؟ ىخين ًلؿی ًضا آؿّ با ؿيٞ

Eğer hilm sâkîsi bize bâde dökücü olmayaydı Ģeytân hazret-i Âdem 

aleyhisselâm ile kaçan inâd ederdi. Ve iblisin hazret-i Âdem ile meâ‟nda haddi 



      

 

 

değildi. Lâkin gördüğü bâde-i hilm-i Hüdâ ile mestdir. Ġdlâle cesaret geldi. 

 

 ؟ بٞؿ ًٜ ك  ٓلايي آؿّ ػِْ، گاِٙ 

 ٗوٞؿ ٗواؿِ  ٝ ػِْ  ٝىخاؿِ 

Ġlmi ta‟limi vaktinde Âdem melâikenin nesiydi? Ġlim hocasıydı. Ve nukûd 

ilmin sarrafıydı. Hiç böyle üstâd-ı kâmili iblis mağlup etmeye muktedir olur mu? 

Elbette olamaz, demekdir.  

 

 ؽَٞكؿ عِْ ٍل بِ  ص٘ج ؿك چٌٜٞٗ

 مكؿ كٝی ٍيٚإ بامی يي م ٍـ

Çünkü cennetde Âdem aleyhisselâm hilm Ģarabını nûĢ eyledi. Ġblisin bir 

hîlesinden mağlup ve mahcup oldu. Ve bu hâle bâa‟Ģ-ı bâde„ hilm-i ilâhi oldu. 

 

 ٝؿٝؿ حؼِيْ ؿكٛای بلا إٓ

 بٞؿ ًلؿٙ چيخٌ ٝ ؿ ٗا ٝ ميلى

Belâdûr ilâcına benzeyen Ta‟lîm-i Bârî, hazret-i Âdem‟i âkıl ve âlim ve rah-

ı Hakk‟da tez eylemiĢdi. Böyleyken   

 

  ٝ ىؾجِ  عِْ  كيٕٞ إٓ بام

  ٝ كؽجِ  ىٞی آٝكؿ ك  ؿمؿ

yine O Hüdâ‟nın azîm olan afyon gibi Hilmi, hırsız Ģeytânı onun metaı‟ 



      

 

 

tarafına getirdi. Ve gâret etdirdi.  

 

 ٓيخضيل عٌِٔ ىٞی آٓـ ػوَ

 بگيل ؿىخْ  ی، بٞؿٙ حٞ  ّ ىاهی

Akıl insanı bir suç ettiği zamanda Allahu Teâlâ‟nın saffet-i hilmi tarafına 

amân dileyici olduğu halde gelir. Öyle diyerek ki benim sâkim sen olmuĢsun. Benim 

elimi tut. Eğer sen beni mest etmeyeydin ben bu isyânı etmezdim. Ma‟lûm ola ki 

Cenâb-ı Hakk‟ın hilmine isnâd ederek ba‟zı zilleye cüre„t edenler ârif-i billah olan 

zevât-ı Kirâm‟dır. Yoksa âvâm-ı nâs ne Allahu Teâla hazretlerini bilir ve ne hilmini 

bilir. Hemân onlara isyân etdiren nefs-i emmâresiyle Ġblisdir.  

 

 ٛل ُٚق ٝ ػـٍ  م ًٜ ٌٓاكاث ٝ ػلٞ  م ًٖ  ؽخياك ًٜ ك   يام ٍاٙ كلٓٞؿٕ

 ّٞ باىج  ي٘ضا ً٘ی چٜ

Burası padiĢâhın Âyaz‟a buyurması beyânındadır ki afvdan ve mükâfatdan 

birini bunların hakkında ihtiyâr eyle. Zîrâ intikâmdan ve afvdan herhangisine intihâb 

edersen (150b) bu mahalde sevabdır. Ve hatâ değildir. Mükâfât ve adl ikisi de 

intikâm ma‟nâsınadır. 

 

  ىج ؿكس ُٚق ٛن ك ػـٍ ؿك ًٜ ِْٓغخٜاىج يٌی ٛل ؿك ٝ

Ve dahi afvdan ve intikâmdan her birisinde hikmetler vardır. Zîrâ intikâmda 

nice lütuflar mahfîdir. Ona âvamın aklı ermez. Belki havâsın aklı erer. Bundan için 

avâm kahrdan firâr ederler. Ve ancak lütuf isterler. Ama havâs kahırdan kaçmazlar. 

Belki kahr-ı Hakk‟a râgıb ve mâi„l olur. Zîrâ encâmında fevâid-i azîme müĢâhede 

eder. Ve bu ma‟nâyı isbat için Ģu ayet-i Kerîme‟yi getirip buyururlar ki;  



      

 

 

 َٝ  ْْ ٌُ ُِ  كیِ َُ ُْوِْا  عَياةةٌ   

ةعيَاٰٞ ُِ ُوَِْْا  ك٠ِ ٌََُُْْٝ 
57

                    ةٌ 

 

 ma‟nası Vâcib-i Teâ‟la Hazretleri buyurur ki “sizin için kısasda hayat 

vardır.” Ey akıllar sahipleri zîrâ kısas-ı Ģeri‟de vuzu‟ olunmuĢ olmayaydı, ednâ 

bahane ile nâs birbirini katl ve i‟dâm ederlerdi. ġer‟ide kısâs ile emr olundu ki herkes 

beni öldürürler ve bu katl-i nefs etmeye cesaret edemez. Bu cihetden kısâsda hayat 

olmuĢ oldu. Ve bu ma‟nâyı ashâb-ı ukûl idrâk etmekle âyetin aĢağısında 
58

“  ٠ُِ ُٝ يَٓا

بُْاَُبَْا   ” buyurulmuĢdur. Ashâb-ı ukûldan olmayanlar zâhirine nazar edip kısâsda 

hammât görmüĢlerdir. Bu ayet-i Kerime‟nin mazmûnuna i‟tirâf etmezler. 

 

 ٓيٌ٘ـ ٗظل هاحَ عياث يي  يٖ ؿك ك  هْاُ ؿ كؿ ٓی ًٌٜل ٛج ًو إٓ

O kimse ki kısâs için kerâhet tutar ve kısâsı reddeder. “Kısâsda hayat 

vardır” demez katilin bir hayatına nazar eder.  

 

 بيْ عْٖ ؿك ٍـٕ ٓغوٞٗؾٞ ٛ٘ـ ٝ ٓؼّْٞ ًٜ عياث ٛن ك ّـ ؿك ٝ

 ٗگلؿ ٗٔی ىياىج

Ve dahi yüz bin hayat ki hıfz olunmuĢ ve gizlenmiĢ olmak ister. Siyaset 

korkusu kale‟sinde ona nazar etmez. Binâberîn siyaset-i girye tutar, bunlar ahmaklar 

makulesidir. Niteki zamanımızda tâife-yi efrenc hâzâ lehmullah siyaseti külliyen 

redd ve istikyâh etdiler. Ve nizâm-ı âleme hulul verdiler. Bâzı tarafâ demiĢdir. “

” 

                                                 
57

 Hem kısasta size bir hayat vardır. (Bakara/179)   
58

 …ey temiz aklı, temiz özü olanlar! (Bakara/179) 



      

 

 

 

 

“Kat‟a çün bûde Ģâhrâ a‟zu siyaseh. Nâ-hasn hûrvâz rûbehân.” “Ma‟sûm” 

hıfz olunmuĢ ve “mahkûn” gizli ma‟nâsınadır.  

 

  يام  ی عٌْ، ٓضلٓإ ٓيإ ًٖ

  عخل م ّـ با پاىِ   يام  ی

Ey Âyaz mücrimlerin ortasında hükmeyle çok takva ve perhiz ile muttasıf 

olan Âyaz.  

 

 ػَٔ ؿك بضٍْٞ باكث ّـ ؿٝ گل

 ؿؿَ يي ٗيابْ صٍٞج ًقِ  ؿك

Ey Âyaz bu imtihanda pâklığın zâhir oldu. Eğer seni iki yüz kere imtihân 

amelinde kaynadırsam senin kaynamak vaktindeki köpüğünde bir hîle bulamam. 

“Dagal” dalın fethiyle kalb ve hîle ma‟nâsınadır. 

 

 ٍٔاك بی ؽِوی ٍلٓ٘ـٙ  ٓخغإ م

 ٍلٓياك  يَإ کلؿٙ،  ٓخغاٜٗا

 (151a) Seni imtihândan bî-aded halk utanıcıdır. Belki nefis imtihânlarıyla 

senden mahcupdur. Murâd ehlullahı imtihân edenler elbet Ģerm-sâr olur, demekdir. 

 



      

 

 

 ٗييج ػِْ حٜ٘ا  ىج، هؼل بی بغل

 ٗييج عِْ حٜ٘ا  ىج، ًٞٙ ّـ ٝ ًٞٙ

Âyaz ki murâd velî kâmildir. Fakat hilm değildir. Belki nihâyetsiz ve dibi 

yok bir deryâdır. Tahkik bu Âyaz fakat ilm değildir. Belki yüz dağ kadar bir âlî 

dağdır. “Hôd” tahkîk ma‟nâsınadır. Yahut kendi ma‟nâsına desek dahi olur.  

 

  يٖ حٞىج ػٚای ؿ ْٗ، ٖٓ :گلج

 پٞىخيٖ إٓ ٝ چاكهْ، إٓ ٖٓ ٜٗ ٝك

Âyaz dahi cevabında Sultan Mahmud‟a dedi ki ben bilirim. Benim iyiliğim 

ve hüsn-i halilim senin ihsânındır. Ve bende ne var ise senindir. Yoksa ben o köhne 

çarığım ve köhne kürküm. Yani bî-kaderim demek ister. Yahut hâlâ Ģunları lâbes 

olan bir köylü âdamım ya‟ni evvel ne isem yine adım, demek olur. 

 

 ىاؽج ٍلط ك  إٓ پيـٔبل  يٖ بٜل

 ٍ٘اؽج ك  ينؿ ٕ بَ٘اؽج، ؽٞؿ کاٌٜٗ

Senahât kula böyle demek lâzım olduğundan peygamberimiz Muhammed 

Mustafa sallallahu Teala aleyhi vesellem bu kelâmı Ģerh buyurdu. Öyle diyerek ki 

her kimse ki kendi nefsini anladı, Allah-teâlâ hazretlerini anladı. Ve fî el-hadis-i Ģerîf  

59
“ ” 

 

 

 

                                                 
59

 Nefsini bilen Rabb‟ini de bilir. 



      

 

 

 پٞىخيٖ ؽٞٗج ٝ ىج ٗٚلٜ چاكهج

  يٖ  ٝىج ػٚای ؽٞ صٜ،  ی باهی

Senin dahi Âyaz gibi çarığın menîdir ve nutfelikden ilka olan kânın dahi 

kürkündür. Bunlardan mâ‟adasında her ne varsa cümlesi Cenâb-ı Hakk‟ındır. Yani 

sen menîden ve kândan terkîb olunmuĢ bir âdemsin. Kürk bedeninde olan ni‟met-i 

azîme ve kürk zâhirde olan mâlın cümlesi Hakk celle ve âlâ‟nın sana atîyye ve 

ihsânıdır. Gaflet sebebiyle benimdir zannedip mütekebbir ve muaccib olmayasın.  

 

 ؿگل صٞئی حا ىج، ؿ ؿٙ إٓ بٜل

 هـك  يٖ صن ٗييخٌ ًٜ ٓگٞ حٞ

Allah-teâlâ hazretleri sana bu ni‟metleri onun için vermiĢdir ki; Allah-teâlâ 

hazretlerinde a‟tâya ve nimetler çok olduğunu bilesin. Ve baĢka ihsânlara tâlip 

olasın. Sen deme ki Allah-teâlâ‟nın ihsânı bu kadardır, bundan ziyâdesi yokdur. 

Hükemâ derler ki bu â‟lemin bir mislini Allah-teâlâ yaratmaya kâdir değildir. Zîrâ 

boĢluk ve halv yokdur ki oraya vuzu‟ edesin dahi hükemâ gibi cümlesi bu kadardır, 

demeyesin. Belki dâimâ tâlib-i feyz-i ilâhi olasın. 

 

 باؿبإ إٓ ىيب چ٘ـ ٗٔايـ إٓ م

 بٞىخإ ؿؽَ ٝ ٗؾَ بـ ٗی حا

Bundan için bâğbân bir mikdar elmâ gösterir. Hatta sen bahçenin ağacını ve 

meyvesini bilesin. Ve elmaya tâlip olasın. 

 

 



      

 

 

 ك  کاك ؽل ؿٛـ إٓ م گ٘ـّ ًقّ 

 ك   ٗباك گ٘ـّ بـ ٗـ حا

Bir avuç, (151b) müĢterîye ambâr sâhibi ondan için verir ki hatta o müĢteri 

ambarın buğdayının iyiliğini bilsin. Ve buğday ister esna tâlip olsun. “haryar” “hâ” 

nın kesriyle ve “ra”nın sükûnuyla “harîdâr”ın muhaffifidir, “alıcı” ma‟nâsınadır. 

   

  ٝىخاؿ گٞيـ ٍلط إٓ م  ی ٌٗخٜ

 ٓيخن ؿ ك   ٝ ػِْ ٍ٘اىی حا

Bir remiz dakîk ilminin Ģerh ve beyânından üstâd-ı kâmil söyler. Hatta onun 

ilminin ziyadeliğini anlayasın ve üstâddan okuyasın. Müstezâd masdar mimidir. 

Ziyâdelik ma‟nâsınadır. Hulâsa-i kelâm bâğban gibi ve ambardâr gibi ve üstâd gibi 

Cenâb-ı Hakk dahi sana bu kadar çok ihsan eder ki Allah Teâlâ da çok olduğunu 

bilip ihsânına tâlip olasın.  

 

 بو ٝ بٞؿ ٛٔيٌ٘ ٝؿػ :گٞئی حٞ ٝك

 ؽو كيٌ ًن چ٘إ  ٗـ مؿ ؿٝكث

Eğer sen dersen ki tahkîk-i Hakk‟da olân budur. Ancak seni kendi 

ihsânından Allah-teâlâ uzâk atar. Ancılayın ki halk süpürün diye sakalından yere 

atar. 

 

 ؿِٙ ؿ ؿ ٝ بيا  ًٕ٘ٞ  يام،  ی

 ٜٗ ب٘ياؿ صٜإ ؿك ٗاؿك ؿ ؿ



      

 

 

Yine Sultân Mahmud der ki ey Âyaz gel Ģimdi. Ve adâlet ver ki ve bir nâdir 

adilin binâsı ilmi vuzu‟ eyle.  

 

  ٗـ ًَُخٖ ٓيخغن ُٓضلٓاٗج

 ح٘٘ـ ٓی عِٔج ٝ ػلٞ بل ٗٔغ ٝم

Senin mücrimlerin öldürmeye müstahakkdırlar. Ve dahi dimâğlarından 

senin afv ve hilminin etrâfında dolanırlar. Hangisini dilersen, onu onlara eyle, dedi.  

 

 ؿٖب يا آيـ، ؿاُب كعٔج ًٜ حا

 ُٜب يا آيـ، ؿاُب ًٞرل آب

Yine padiĢâh der ki mücrimler muntazırdır. Ayâ rahmeti mi gâlip gelir 

yâhud gadabı ve âb-gûser mi gâlip gelir. Yahud Ģu‟le„ nâr mı ya‟nî Âyaz acep bize af 

ile mi muâmele eder yoksa kahr ve intikâm ile muâ‟mele mi eder? “ġev” 

muntazırdırlar, demekdir. “Leheb” ateĢin alevine denir.  

 

 ٛيج ؿٝ ٛل كبايی ٓلؿّ پی  م

  َُيَْج كٝم  م ؽَْ ٝ عِْ ٍاػ

Gene Âyaz dedi ki ey Sultân-ı ZîĢân af mı edeyim yoksa zecr ü mülamet mi 

edeyim? Bu beyit ile bu sû„al-i mukaddere padiĢâh cevap verip dedi ki; halk zabt ve 

rabt için af da vardır ve intikâm da vardır. Ve dahi ezelden beri hilm dâlli de vardır 

ve hıĢm dâlli de vardır. Ve ikisi de hakdır. Herhangisini ihtiyâr edersen, siz a‟lemsiz 

dedi. 

 



      

 

 

ِٜ   يٖ، بٜل  ٓيخبيٖ  َُيَْجِ  ُل

 هليٖ ُلظی ؿك  ىج  رباث ٝ ٗلی

Hilm ü hıĢm ezelî olduğundan bundan için zâhir ve vâzıh olan “elest” lafzı 

nefî ve isbât-ı muntazamandır. Ve nefî ve isbât bir lafızda karîndir. Nefî hıĢma 

delâlet eder. Ve ispât affa delâlet eder. Bu suretde ezelde hıĢmda varmıĢ ve af dahi 

varmıĢ demek olur.  

 

  يٖ  رباحييج  ىخلٜاّ م ٌٜٗ

 ؿكيٖ ٍـ ُيَو ُلٜ ٝی ؿك ُيي

Zîrâ (152a) istifhâm inkârı isbâtdır. ġu cihetle “elest” kelimesinde isbât 

vardır. Lâkin “lîr” kelimesinin ma‟nâsı dahi onda gizlidir. Bu cihetle nefî dahi 

mutazammın olmuĢ olur. Zân ki edât-ı ta‟lîl olmakla mâkablinde olan beyitin 

illetidir. 

 

 ؽاّ حوليل  يٖ ٓاٗـ حا ًٖ حلى

 ػاّ پيٌ بل ٜٓ٘ ؽاّإ ًاىۀ

Bundan sonra nefse hitap edip Hazret-i Mevlâna kuddise sırrahu buyururlar 

ki; Sultân Mahmud lisânından bu affın ve bu hıĢmın ezelî olduğunu söyledik. Ve 

buna meta‟lık hîle-yi dakâyık dahi beyân eyledik. Bu bahsi terk eyleye. Hay bu bahis 

hâm kalsın ve nâmahremler anlamasınlar. Hâsların sahnını, a‟vâmın seferesine 

koyma. 

 

 



      

 

 

 ٝبا چٕٞ ٝ ّبا چٕٞ هٜلی ٝ ُٚق

 ًٜلبا ٝيٖ كبا، آٖٛ يٌی إٓ

Sabâ ile vebâ gibidir. Birisi ki kahr-ı Hakk‟dır. Mıknatıs gibi demire 

benzeyen eĢkıyâ‟yı kapıcıdır. Ve birisi ki Lutf-ı Hakk‟dır. Güher-bâ gibidir. Samân 

gibi sararmıĢ âĢıkları ve sa‟idleri kapıcıdır. Hâsılı eltâf-ı ilahîye sa‟d ismetine ve 

kahr-ı Hüdâ eĢkıyâ‟ tarafına râci‟ demekdir. Böyle olunca   

 

 كٍـ حا ك  ك ىخإ عن ٓيٌَـ

 ًَـ ٓی ك  باٗلإ باَٗ، هيِْ

Allah-teâlâ doğruları hidâyet tarafına çeker. Ve dahi o Hüdâ ehli butlânı, 

kasem-i bâtıl ki delâletdir, o cânibe çeker. 

 

 ًَِـ عِٞ  بٞؿ، عِٞ ئی ٓؼـٙ

 ًَِـ ىِلًا بٞؿ، ك ئیّق ٓؼـٙ

Bir Ģahsın mi‟desinde safranın galebesi yok ise o mi‟de helvayâtadır. Kendi 

cânibine helvâ çeker ve helvâyı ekleder. Eğer mi‟de safrayî olursa sirke çeker. Ya‟nî 

helvayâtı sevmeyip dâima ekĢiye müteallik Ģeyleri ekleder. Zîrâ ekĢi safrayı basdırır. 

Ve tâtlı safrâyı kabardır. Sirkeden murâd bu makâmda mutlakâ ekĢi demekdir. Ve 

ahirinde olân elif-i fâfîye için gelmiĢdir. 

 

 بلََؿ صاٌٗ  م ىلؿی ىٞم ٕ كلً

 ؽٞكؿ ك  عل كث  كيلؿٙ كلً



      

 

 

Yün gibi ve keçe gibi harâretli döĢeme üzerine câlis olandan bürudeti ve 

üĢümeyi o döĢeme iletir ve izâle eder. Ve yine tabîati bârid olan döĢeme üzerine câlis 

olanın harâretini yer. Ve ona üĢümek getirir.  

 

 صٜـ ٓی كعٔج حٞ  م بي٘ی، ؿٝىج

 صٜـ ٓی ىٚٞث حٞ  م بي٘ی، ؽْْ

Eğer bir dostunu görürsen senin kalbinden ona rahmet ve Ģefkât sıçrar. Zîrâ 

dosta lâyık olan merhametdir. Eğer bir düĢmanı görürsen senden kahr ve gadap 

harekete gelir. Zîrâ düĢmana lâyık olân dahi budur. Hülâsa-i kelâm Allahu Teâlâ 

hazretleri her nesneyi münâsibine verir. Ve kul lûtufdan ve kahrdan neye münâsib 

(152b) ise onu o cânibe sevk eder. Meselâ nübüvvete münâsib ise nübüvvet verir. 

Velâyete münâsib ise velâyet verir ve zühde lâyık ise zühd verir. Ve ehl-i dünyâ 

olmaya münâsib ise mâl ve câh verir. Ve kitâbete lâyık ise fenn-i kitâbette mâhir 

eder. Ve Ģi‟re lâyık ise Ģâir eder, demekdir.  

 

 كىإ كيَْ ك  عٌْ  يٖ مٝؿ ًٜ ك   يام پاؿٍاٙ كلٓٞؿٕ حؼضيَ

Burası padiĢâhın Âyaz‟a ta‟cîl eyle emir buyurması beyânındadır. Öyle 

diyerek ki tez bu hükmü eriĢdir ve da‟vayı tekmil eyle. 

 

 ٓگٞ بي٘٘ا  ياّ ٝ ٓـ ك ٓ٘خظل ٝ

Ve hasımlarını muntazır tutma ve “ ” deme.  

 

  لاعٔل ٓٞث  لاٗخظاك ًٜ



      

 

 

Zîrâ intizâr-ı Ģedîd mevtdir. 

 

 ك  ٍاٙ  يام گلخٖ صٞ ب ٝ

Ve dahi Âyaz‟ın padiĢâha cevap vermesi beyânındadır. 

 

 گن ك مٝحل ك  ًاك  يٖ  يام،  ی

  ٗخظاك  ىج  ٗخواّ م ٗٞػی م ٌٜٗ

PadiĢâh dedi ki; bu iĢi ziyâde tez fasl eyle. Zîrâ intizâr dahi bir nevi‟ 

intikâmdır. Niteki “ ” denmiĢdir. 

 

 ك ىج حٞ كلٓإ صِٔگی ٍٜ،  ی :گلج

 ك٘اىج  ؽخل آكخاب، ٝصٞؿِ  با

Âyaz dedi ki ey padiĢâh emir cümle senindir. Afitâbın vücuduyla ahiretin 

zîyâsı ve hükmü fenâ bulucudur. 

 

 ٍٜاب يا ػٚاكؿ، يا بٞؿ؟ ًٜ مٛلٙ

 ؟ آكخاب پيٌ بٜ آيـ بلٕٝ ًاٝ

Zühre kîm olur yahut utâridin ne kadri olur? Yahut Ģihâb-ı sai„renin ne 

Ģerefi olur ki bunlar afitâbın huzuruna gelirler ve biz de kevakeb-i seyyâredeniz, 

diyeler. 

 



      

 

 

 بگُقٍخٔی پٞىخيٖ ٝ ؿُن م گل

 ؟ ًَِخٔی ٓلآج حؾْ چ٘يٖ ًی

Eğer çarıkdan ve köhne kürkden geçmiĢ olaydım, kaçan buncılayın levm ve 

ta‟un tohumunu ekerdim. Ve hakkımda nâsa böyle ta‟un teĢnî‟ ettirmeye sebep 

olurdum. Bundan fehm olundu ki köhne çarıkdan ve köhne kürkden âzâd olmamıĢım, 

belki onların muhabbetiyle alûde olmuĢum. 

 

 ؟ بٞؿ چٜ عضلٙ ؿك بل ًلؿٕ هلَ

 عيٞؿ گٔاٗإ بـَ ٓيإ ؿك

Hücrenin kapısı üzerine ta‟lîk-i kadl ne idi. Ve neden iktizâ etmiĢdi. Bu 

kadar hasvedin yüz hayâli içinde ya‟nî bu kadar hasvedler benim hakkımda sui„ 

zanna mühmel olmayan yerde sû-i zann etmiĢ iken bunların miyânında hücrenin 

kapısına bu kadar ihtimâm iktizâ etmezken etmiĢ oldum, bu suretde kusur bendedir. 

Ve hasvedlerin cürmü yokdur demeyi Âyaz murâd eyledi, demekdir. 

 

 صٞ آبِ  ؿكٕٝ ًلؿٙ ؿك ؿىج

 صٞ ؽَُي ًِٞػ  يَإ م يٌی ٛل

Irmağın âbının içinde bu hasûdlerin her birisi kuru gelmicin tâlibi olduğu 

halde onu ırmağın suyuna eylemiĢ. Hâlbuki ırmâk içinde kuru gelmic yokdur ya‟nî 

bu hasûdlerin hâli yakıĢmaz iftirayı bile ederler, demekdir.  

 

 ؟ بٞؿ ًی صٞ ؿك ؽَي ًِٞػ پو

 ؟ ٍٞؿ ًی ػاّی آب با ٓاٛئی،



      

 

 

(153a) Böyle olunca kuru gelmic ırmâk içinde kaçan olur ki belki olmaz, 

böyleyken derûn-ı âbda kuru gelmic ararlar. Bir bâlık suya kaçan âsi olur. Belki mâhi 

âba isyân etmeye kâdir olamaz. Bunun gibi  suda dahi kolûh-ı huĢk bulunamaz. 

 

 ٖٛ ؿ كٗـ صلا ٓيٌيٖ ٖٓ بل

 ٖٓ م آيـ ٓی ٍلّ ك  ٝكا ًٜ

Yine Âyaz der ki ben miskînin üzerine veliyy-i ni‟metime bu hasvedler 

cefâyı zan tutârlar. Öyle miskîn ki vefâya benden hayâ gelir. Ve vefâ benden utanır. 

Böyle olunca cefâya beni nisbet gâyet bai‟d olur, demekdir. 

 

 ٗآغلٓی معٔج ٗبٞؿی گل

 گلخٔی ٝ  ٝكا  م علكی چ٘ـ

Eğer nâ-mahremlik meĢakkati olmayaydı ve vefâya müteallik kelâmı herkes 

anlayaydı. Birkaç harf vefâya müteallik kelâmlardan söylerdim. Hatta herkes vefâya 

aĢina olur idi. Velâkin nâ-mahremlerin vücûdu vefâdan kelâm söylememeyi iktizâ 

eyledi. 

 

 صٞىج  ٌٍاٍ ٝ ٍبٜج بل صٜإ چٕٞ

 پٞىج بيلٕٝ ٓا ٓيل ٗيْ علف

Çünkü bu dünya halkı Ģüphe ve iĢgâlin tâlibidir. Böyle olunca postun 

taĢrasından harf söyleyelim ve içeriden bir nesne söylemeyelim. 

 

 



      

 

 

 ٍٞی ٓـنی بٌَ٘ی ك  ؽٞؿ حٞ گل

 بَ٘ٞی ٗـنی ٓـن ؿ ىخإ

Eğer sen vücûdunu riyâzat ve mücâhede ile mahvedersin. Lüb ve iç olursun. 

Ve bir güzel mağz-ı hikâye dinlersen, o istima‟ etdiğin hikâye ve elfâz ve hurûfdan 

ârîdir. Böyleyken sen onu bî-harf ve lafz fehm edersin. Ve tefehhümde harf u sevte 

ve lafza muhtâc olmazsın görmez misin?  

 

 آٝ مٛاىج پٞىخٜا ؿك ك  صٞم

 ؟ ًضاىج آٝ می ؽٞؿ ك  كٝؿٖ ٝ ٓـن

Cevizin kabukları içindeyken avâzları vardır. Lâkin cevizin mağzının ve 

rugan zeytin sedâsı kandedir. Bunlar mahv-ı vücûd etdiler. Binâberîn bunların 

sedâları ve âvazları kalmadı hâsılı ne kendilerinin âvazı vardır ve ne vakt-i istimâ‟da 

avâza muhtaçdırlar, demekdir. Suâl olundu ki bu fenâ-yı sarfa erenlerin hiç âvâzı yok 

mudur? Bu beyit ile buyururlar ki;  

 

 گًٞ ؽٞكؿِ   ٗـك ٜٗ آٝ می، ؿ كؿ

 ًٗٞ گًٞ ؿك ٜٗإ آٝ مً ٛيج

HoĢ-nağme ashab-ı fenâ âvâz tutarlar. Lâkin kulağa lâyık ve gûĢi zâhiri ile 

mesmu‟ âvâz değildir. Belki ashab-ı fenânın âvâzı akıl kulağında mahfîdir ve gûĢ-ı 

hoĢ ile mesmu‟ olur.  

 

 بٞؿ ٓـنی آٝ می ؽًٞ ٜٗ گل

 ؟ ٍ٘ٞؿ ًٜ هَلی آٝ م ژؿژؽ



      

 

 

Eğer mağzın hoĢ âvâzlığı olmasaydı kıĢra mensup âvazın kıkırdısını kim 

dinlerdi. Belki herkes istiskâl edip bir ferd (153b) gelmezdi. 

 

 ٓيٌ٘ی حغَٔ إٓ م إٓ، ژؿژؽ

 مٗی ٓـنی بل ؽآٍٞاٜٗ ًٜ حا

O kıĢrın âvâzının kıkırdısına ondan için tahammül eder. Sen ki hatta 

hâmuĢlara lâyık bir mağza kendini vurasın. HâmûĢândan murâd evliyâullahdır. Ve 

mağzdan murâd onların ahvâl ve esrârıdır. Ya‟nî kıĢrın tıkırdısına tahammül mağza 

vuslat içindir, demekdir. 

 

 ٍٞ گًٞ بی ٝ ُب بی گاٛی چ٘ـ

 ٍٞ ًٗٞ عليقِ  ُب چٕٞ آٗگٜی ٝ

Bir mikdâr zamân lebsiz ve kulaksız ol. Ya‟nî söyle ve ne dinle. Bundan 

sonra leb gibi bâla musahib ol. “NûĢ” asel ma‟nâsınadır. Fî-el-vaki‟ insan bir mikdâr 

zamân halvet-niĢîn beya‟nızın olup ne söylese ve ne dinlese lebleri asel-i musaffâ-yı 

ma‟nevi zevk edeceğine Ģüphe yokdur. 

 

 ؟ كاً ك م ٝ ٗزل ٝ ٗظْ گلخی چ٘ـ

 باً گًٞ ًٖ،  ٓخغإ كٝم يي ؽٞ صٜ،

Cenâb-ı Mevlâna kuddise sırrahu buyururlar ki; çok manzûm ve menĢûr 

kelimât söyledin. Ve dahi aĢikâre çok sır söyledin. Ey hoca birgün imtihân için dilsiz 

ol. Bu âna dek söylediğin nazm u eĢar bir fâi„de etmedi. Bakalım belki ebkem 

olmakdan bir fâi„de tahsil edersin. 



      

 

 

 ّبل ٓـحی آمٓٞؿيْ، ك  گٞ ٝ گلج گاٙ چ٘ـيٖ ًٜ ىؾٖ  يٖ كحولی ؿك عٌايج

 بيامٓائيْ ك  ؽآٍٞی ٝ

Burası bu sözün takririnde bir hikâyedir. Söz odur ki bu kadar vakit kâl u 

kıyli sınadık ve ne olduğunu anladık. Bir müddet dahi sabrı ve sükutu tecrübe 

edelim, görelim ki sükût ve sabır o nicesidir. Bu sözden murâd Ģerhe muttasıl olân 

beyitdir. 

 

 ؟ گن ٝ حين ٝ ٍٞك ٝ حِؼ پؾخی چ٘ـ

 بپن ٍيليٖ  ٓخغإ باك يٌی ْٛ

Âcı ve keskin ve tuz Ģeyleri tencerede çok müddet piĢirdik. Bu bir kere dahi 

tecrübe için tatlı piĢiriniz. Kâf-ı Fârisiye‟nin fethi ve zâi„ Arabiye ile acı 

ma‟nâsınadır ki telhine murâdıf eder. Bu makâmda seyrinde murâd âlem-i bâtındır. 

Yahut sükût ola. “pezamir” hâzırdır ki “puhten” masdarından müĢtekidir, “piĢir” 

ma‟nâsınadır. 

 

  ٗخباٙ م هيآج ؿك ك  يٌی إٓ

 ياٙه ػْيإ ٗآۀ آيـ ًق ؿك

Cenâb-ı Mevlâna kuddise sırrahu tatlı piĢirmek ile emir buyurdular. Ve eğer 

dünyada tatlı piĢirmek ile meĢgûl olmaz ise rûz-ı kıyametde hâlinin müĢkil olacağı 

ve nedâmetin fâi„de vermeyeceğini ve ahiret ömr-i azim olduğunu tenbiye ve eĢâr 

için buyururlar ki; o bir kimseye kıyametde intibâh gelsin için eline nâme-yi isyânı 

siyah olarak gelir. Ma‟lûm ola ki bu sözün takririnde olan hikâye, bu Ģerhde (154a) 

bu kadar ve hayli aĢağısına nazar etdim, yine görmedim. Gâlibâ bu Ģerh dahi kalem-i 

nasuhdan sehv olmuĢdur. 

 



      

 

 

 حؼنيٜ ٛای ٗآٜ چٕٞ ىيٜ، ىل

 عاٍيٜ با إٓ ٓخٖ ٓؼاّی، پلُ

Ta‟ziyeler gibi o gelen nâme, nâmenin bâĢı siyâhdır. Ol nâmenin içi ve 

etrâfı ma‟siyet doludur. 

 

 ىلی يي إٓ ٓؼْيج ٝ كين صِٜٔ

 ًاكلی  م پلُ  ُغلب ؿ ك ٛٔچٞ

O nâmenin içinde mektûp olan cümle fısk u ma‟siyet idi. Ve fesâd ile 

dolmuĢ idi. Dârel-harb kâfirden dolu olduğu gibi. 

 

 ِـ ٗآۀ آٗچ٘إ باٍ پلُ پِي َٝ 

ٔاٍ ؿك آيـ ؿك ٗايـ، ئيٖ ؿك ٍِ 

Ancılayın murdâr ve ma‟sîyet ile dolu olan nâme, insanın sağ eline gelmez, 

belki sol eline gelir. 

 

 ببيٖ ك  ؽٞؿ ٗآۀ ٛٔي٘ضا ؽٞؿ

 ئيٖ ؿك يا إٓ؟ ٍايـ ك  چپ ؿىج

Tahkik burada kendi nâmeni gör. Sol ele mi lâyıkdır, yoksa sağ eline mi 

lâyıkdır? 

 

 



      

 

 

 ؿًإ ؿك ْٛ چپ ًلٌ چپ، ٓٞمۀ

  ٓخغإ  م پيٌ ؿ ٗيٌ چپ إٓ

Sol ayağın hafîni ve yine sol ayağın papûĢu dekânda sola mı lâyıkdır? Ve 

sağ ayağın mıdır? Giymeksizin Ģöyle durur iken ma‟lûmun olur. Bunun gibi nâme„-i 

â‟mâl sâğ ele mi gelir yahut sol ele mi gelir, dikkat olunca ma‟lûm olur. 

 

 چپی ًٜ ؿ ٕ ٓی ك ىج، ٗباٍی چٕٞ

 ًپی ٝ ٍيل ٗؼلۀ پيـ  ٛيج

Çünkü sen doğru olmadın ve istikâmet yoluna gitmedin. Bil ki sola 

mensupsun. Ya‟ni nâme„-i a‟mâl sol eline gelir, demekdir. Zîrâ arslan ile maymûn 

sedâsı bellidir. 

 

 ً٘ـ بٞ ؽًٞ ٝ ٍاٛـ ك  گَُ آٌٜٗ

 ً٘ـ  ٝ كَٖ ك ىج، ك  چپی ٛل

Sû„al olundu ki Allah-teâlâ hazretleri böyle sola mensup olanı rast ve doğru 

eder mi? Bu beyit ile cevap buyururlar ki; o kimse ki gili güzel kokulu mahbûb eder. 

Her Ģakîyi onun fazlı doğru etmeye kâdir olur. 

 

ٔاُی ٛل  ؿٛـ  ٝ ئي٘ی ك  ٍِ

 ؿٛـ  ٝ ٓؼي٘ی ٓا  ك  بغل

Bir Ģakiye saâdeti o Hüdâ verir. Ve dahi taĢa lezzetli suyu o Hüdâ verir. 



      

 

 

 باً ك ىج  ٝ عٖلثِ  با چپی، گل

 ُٚلٜاً بلُؿِ  ؿىج ببي٘ی حا

Eğer Ģakî isen Allah Teâla‟nın zâtı ile doğru ol. Tâ ki o Hüdâ‟nın galebesini 

ve lütuflarını göresin. 

 

 ؟ ٜٓيٖ ٗآۀ  يٖ ًٜ ؿ كی كٝ  حٞ

 ؟ ئيٖ ؿك آيـ ؿك چپ  م بگقكؿ

Sen revâ tutar mısın ki bu hakîr olan defter-i â‟mâlin, sol elinden geçip sağ 

eline gele? 

 

 صلاىج ٝ ِْٛ پلُ ًٜ ٗآٜ چ٘يٖ  يٖ

 ؟ ك ىج ؿىجِ  إٓ ؽٞك ؿك ؽٞؿ بٞؿ ًی

Buncılayın nâme ki zulm ve cefâ ile doludur. Tahkîk kaçan sağ ele gelmeye 

lâyık olur, belki sağ ele gelmeyip sol ele gider.  

 

 ٗباٍـ ؿػٞی إٓ ٝ ىؾٖ إٓ ٓ٘اىب  ٝ عاٍ ًٜ گٞيـ ىؾ٘ی ًٜ ًيی بيإ ؿك

(154b) Burası onun beyânındadır ki; bir kimse bir sözü söyler, öyle söz ki 

onun hâli o söze ve o davaya münâsip olmaz. 

 

ْْ  َٝ  ًللٙ، چ٘اٌٜٗ ُْخَُٜ ْٖ ىَ َ ْٖ  ُئَِ َٓ  َٝ   ُئَّٞ ثِ  ؽَِنََ  َٓ َّٖ   لْْكَْ  اللهُ  ُيَوُُُٞ
60 

                                                 
60

 Onlara gökleri ve yeri kim yarattı diye sorsan, elbette “Allah” diyecekler. 



      

 

 

Ancılayın ki küffâr Ģu ayet-i Kerime‟nin mazmununu söylerler. ĠĢte bu 

mazmunu söylemek, onların hâline münâsip değildir. ĠĢte bunun gibi ayet-i 

Kerime‟nin ma‟nâsı Allah-teâla buyurur ki “Habibim eğer küffara karĢı sûal eylesen 

gökleri ve yeri kim halk eyledi? Cevabında Allah-teâla halk eyledi, derler. Bu kelâm 

onların hâline, onlar böyle müĢrik iken münasib değildir. Bundan sonra münâsib 

olmadığını makâm-ı isbatda buyurur ki; 

 

 باٍـ چٜ ٓ٘اىب ٗٔٞؿٕ  ٝ ٗزاك مك ٝ صإ ٝ ًلؿٕ ى٘گيٖ بج ؽـٓجِ 

TaĢdan mesnu‟ büte hidmet eylemek ya‟nî secde ve ta‟abbüd etmek ve dahi 

cânını ve altınını o büt-i sengîne fedâ eylemek neden münâsib olur. 

 

 ؿ ٗـ ًٜ صاٗی با

Bir cânâ ki o cân bilir ve ikân etmiĢdir.  

 

 عإل ٝ بْيل ٝ ىٔيغ  ُٜييج ؽلاين ٝ  كٕيٖ ٝ ىٔاٝ ث ؽاُن ًٜ

Onu ki halk-ı semavât ve arz ve sai„r mahlûkâtın hâlkı bir tekerrîdir ki 

semi‟dir ve Basîr‟dir ve her yerde ilmi hazırdır. Niteki Kurân-ı Kerim‟de 
61

“

” buyurulmuĢdur. 

 

 ؿيٞك بو مٕ يکی بـُ ك  م ٛـی

 عٞك ٛٔچٞ ً٘ينا يي ك   ٝ بـُ ْٛ

Zamân-ı mâzide bir zâhidin hasved ve gayûr bir avratı vardı. Ve dahi onun 

                                                 
61

 ġüphesiz Allah (c.c.) her Ģeyi ilmiyle kuĢatmıĢtır. 



      

 

 

hûr gibi bir cariyesi vardı. “Hûr” hânın zammıyla cennetde olan kızlara derler. 

Müfredi hûra„dır. Ya‟nî câriye dahi gayet dilberdi, demekdir. 

 

 ؿ ٍخی ٍٞٛل پاه ؿيلث م مٕ

 ٗگق ٍخی ؽِٞحٌ ً٘ينى با

Zâhidin ehli gayretinden zâhidi hıfz tutardı. Ve câriye ile onu yalnız terk 

etmezdi. Sâye ki bir iĢ tahdis eder diye korkardı.  

 

 ك  ؿٝ ٛل ٓل هب مٕ ٍـ ٓـحی

 ؽلا ؿك ٗيلخـ كلّج ٍإ ًٜ حا

Bir müddet avrat ikisine dahi murakıb oldu. Hatta onlara halvetde bir fırsat 

düĢmeye. 

 

  ُٜ حوـيل ٝ عٌْ آٓـ ؿك حا

 حباٙ ٝ گَج ىل ؽيلٙ عاكه ػوَ

Allah-teâla‟nın hükmü ve takdiri gelinceye dek. Bundan sonra avratın akl-ı 

hârsı müttehir oldu ve zayi‟ oldu.  

 

 ٝهٞف بی آيـ چٞ حوـيلً ٝ عٌْ

 ؽيٞف  كخـ هٔل ؿك بٞؿ؟ ًٜ ػوَ

Allah-teâla‟nın hükmü ve takdiri çünkü bilâ-tevkif gelir, akıl kim olur ki 



      

 

 

ona dayansın. Kamere bile tutukluk gelir. 

 

 ٗاگٜإ مٕ إٓ عٔاّ ؿك بٞؿ

 إٓ بـُ ؽاٜٗ ؿك ٝ َٗج آٓـ ياؿً

O avrat nagehân birgün hamamdaydı. Onun hatırına tâs geldi ki hânede 

unutmuĢdu.  

 

 ٝ ك ٓلؽ ٛإ كٝ :گلج ً٘ينى  ب

 بياك ٝ بلگيل ؽاٜٗ  م ك  َٗج

Câriyeye, zâhidin avratı dedi ki; yürü hâne(155a) canibine git. Tez gümüĢ 

tası bizim hânemizden getir.  

 

 ٍ٘يـ  يٖ چٕٞ ٍـ مٗـٙ ً٘ينى إٓ

 كىيـ ؽٞ ٛـ مٓإ  يٖ ؽٞ صٜ بٜ ًٜ

O câriye çünkü avratdan bu kelâmı iĢitdi. O zamân hayat buldu. Zîrâ bu 

zamân hocaya vâsıl olmak ve eriĢmek istedi. Ve hoca câriyenin aĢkı vardı. 

 

 مٓإ  يٖ ؽِٞث ٝ ىج ؽاٜٗ ؿك ؽٞ صٜ

 ٍاؿٓإ ؽاٜٗ ىٞی ٍـ ؿٝ ٕ پو

Câriye dedi ki hoca hânededir. Ve bu zamân hâne dahi tenhâdır. Böyle 

olunca hâne tarafına câriye sevinci olduğu halde seğirdici oldu. 



      

 

 

  يٖ بـُ ك  ً٘ينى ىاُٜ ٌٍ ػَن

 چ٘يٖ ؽِٞث ك  ؽٞ صٜ بيابـ ًٜ

Câriyenin altı senedir istediği buydu ki; hocayı bunun gibi tenhâ bula. Bu 

cihetden mesrûr olarak hâne semtine acele etdi.  

 

 ٍخاكج ؽاٜٗ صاٗب پلَّ ٕ، گَج

 بياكج ؽِٞث ؽاٗۀ ؿك ك  ؽٞ صٜ

Câriye kuĢ gibi uçucu oldu. Ve hâne tarafına acele etdi. Hocayı hânede 

halvetde buldu.  

 

 كبٞؿ ٍٜٞث چ٘إ ك  ػاٍن ؿٝ ٛل

 ٗبٞؿ بيخٖ ؿك ياؿِ  ٝ  عخياٗ ًٜ

Her iki aĢığı ancılayın Ģehvet kapdı ki uliyyil- a‟mel ve kapıyı kapamak 

hâtırası ikisinin kalbinden zâi„l oldu.  

 

 َٗاٗ  م ٝ ؽنيـٗـ ْٛ ؿك ؿٝ ٛل

  ؽخلاٗ م ؿّ إٓ پيٞىج صإ بٜ صإ

Hoca ve câriye her ikisi rağbetlerinden birbirine tekarrüb eylediler. O damda 

birbirine ittisalden canları dahi birbirine muttasıl oldu. 

 

 



      

 

 

 ٖٓ ًٜ ك ، مٕ مٓإ ؿك آٓـ ياؿ

 ؟ ٖٝٗ ىٞی ك  ٝ كلىخاؿّ چٕٞ

Avratın o zamân hatırına geldi ki ben niçin onu bu zamanda vatan tarafına 

ya‟nî hâneye gönderdim.  

 

 ؽٞيٌ بٜ ٖٓ ٜٗاؿّ آحٌ ؿك پ٘بٜ

 ٓيٌ بٜ ك  ٗل هچُ ٖٓ كٌ٘ـّ ؿك

Ben kendim pamuğu ateĢe koydum. Erkek koçu diĢi koyuna bırakdım ve 

azîm hatâ etdim dedi.   

 

 ؿٝيـ بيؾٞؿ ٝ ىل  م ٍيج كلٝ گَ

 ٓيٌَيـ چاؿك ٝ ككج  ٝ پی ؿك

Avrat külü bâĢından yıkadı ve cansız meyyit gibi hâne tarafına seğirtdi. Ve 

câriyenin akabinde gitdi ve baĢına yaĢmağını örtdü.   

 

 بيْ م  يٖ ٝ، ؿٝيـ صإ ػَن م إٓ

 ػظيْ كلم ًٞ؟ بيْ ٝ ًٞ ػَن

O câriye cânının aĢkından seyirtdi. Ve bu avrat korkudan seğirtdi. Binâberîn 

câriyeye yetiĢemedi. AĢkdan seğirtmek kande ve havfdan koĢmak kande. Bu ikisinin 

beyninde fark-ı azîm vardır.  

 



      

 

 

 ٍاٙ حؾجِ  حا ؿٓی ٛل ػاكف ىيل

 ك ٙ يٌلٝمٙ َٜٓی ٛل م ٛـ ىيل

Ârif-i billahın seyri ve hareketi her anda Ģâh-ı hakîkinin tahtına dekdir. 

Zâhidin seyri her ayda bir günlük (155b) yoldur.  

 

ؿ ك  م ٛـ چٜ گل َٞ  ٍگلف كٝمی ب

 ؟  ُق ؽٔييٖ  ٝ كٝم يي بٞؿ ًی

Eğerçi zâhidin rah-ı Hakk‟da azîm rızkı ve nasibi olur. Lâkin kaçan onun bir 

günlük yolu elli bin senelik yol olur belki olmaz. Ve ârif rah-ı Hakk‟da yol alamaz. 

Niteki Hazret-i Hüdâyî kuddise sırrahunun halifesi Cennet Efendi bir nutkunda 

buyurmuĢdur. Beyit; “AĢk atının süvarı eriĢdi menziline, lâ-azhar ile zâhid bekler 

kapıda nöbet.”  

 

 ًاك ٓلؿِ  ػٔل م كٝمی ٛل هـك

 ٛن ك پ٘ضٜ صٜإ ىاٍ  م باٍـ

ÂĢığın ömründen her günün seyrinin mikdarı, dünyânın yılından elli bin yıl 

olur. “merdkâr” âĢık demekdir.  

 

ؿ ىِل ميٖ ػوِٜا َٞ  ؿك بيلٕٝ ب

كّؿ،  ك ْٝٛ، مٛلۀ َـ َـك گٞ ب  ب

Âkıllar bu aĢkın sırrından kapının taĢrasındadır. Kuvve-i vâhimenin zühresi 

eğer yırtılırsa varsın yırtılsındı. Ve hiç elem üzere olma ve kuvve-i vâhimeye açma 



      

 

 

murâd-ı Ģerifleri aklın ve kuvve-i vâhimenin ahvâl-i âĢıkânı ihâta edemediğini 

beyândır.  

 

 ػَن پيٌ  ٗـك ٗييج ٝئیّ حله

 ػَن ًيٌ  ٗـك هلباٗ٘ـ صِٜٔ

AĢkın huzurunda aklın ve vehmin kıl kadar kadri ve korkusu yokdur. 

Bunların cümlesi aĢkın deninde kendine kurbân ve fedâdır. Bundan sonra aĢkın 

ululuğunu ispât için buyururlar ki;  

 

 ؽٞف ًٜ  ٓا  ىج،  ينؿ ّٝقِ  ػَن،

 صٞف ٝ كلس ٓبخلای ب٘ـۀ ّٝق

AĢk Allah-u Teâlâ‟nın vasfıdır. Lâkin havf ferce ve karnına mübtelâ 

olanların sıfatıdır. Bu suretde aĢk havfdan efdal olur.  

 

 ٗبی  م بؾٞ ٗـی يغبٕٞ چٕٞ

 ِٓٚبی ؿك هليٖ ٍٞ يغبْٜ با

Çünkü Kuran-ı Kerim‟de 
62

“ lafzını bir matlûbda ” يُغبُُِّْٜ“
63 يُغبََُُِّٞٗٚٓٝ   ” 

lafzına mukârren olarak okuduk. Bu nazm-ı celîlden muhabbetullah-ı Teâlâ‟nın vasfı 

olduğunu ona bu beyit muhabbet vasf-ı Hakk olduğuna delildir. Zîrâ “yehb” 

kelimesinin fâili üstündeki 
64

“ ُِّاُٰٚ  يَاح٠ِْ فَ كيََْٞ  ” cümlesinde olan lafza-yı celâle 

                                                 
62

 Allah onları sever. (Mâide/54) 
63

 Onlar Allah‟ı severler. (Mâide/54) 
64

 Ġçinizden kim “dininden dönerse” duysun: Allah onun yerine öyle bir kavim getirecek ki Allah 

onları sever…(Mâide/54)   



      

 

 

râci‟dir. Eğer denirse ki “ ٕيغبٞ  ” kelimesinin fâili dahi üstündeki “ ّهٞ ” lafzına 

râci‟dir. Bu sûretde muhabbet kulun dahi vasfı olmuĢ olur. Cevabında deriz ki biz 

muhabbetin vasf-ı Hakk olduğuna inhisâr da‟vâsı etmedik. Belki muhabbetin vasıf 

olduğunu istidlâldir. Kullara dahi muhabbet varsın olsun. Eğer inhisâr da‟vâsı etmiĢ 

olaydık bu sû„al o zamân tevcih ederdi. Matlub bu makâmda mahal ma‟nâsına ya‟nî 

Kurân-ı azîmin bir mahalinde “ُُِّْٜيُغب” lafzına mukarren olarak okuduk, demekdir. O 

mahalden murâd sûre-i Mâi„de‟dir. Ve yine ma‟lûm olan emirdendir ki 

muhabbetullah vasf-ı Hakk‟dır, demekden mahluğun vasfı olmaz demek lâzım 

gelmez. Zîrâ “ ” (156a) denmiĢdir. 

 

 ٗين ػَن ؿ ٕ، عن ّٝقِ  ٓغبج پو

 ػنين  ی ينؿ ٕ، ّٝقِ  ٗبٞؿ ؽٞف

Böyle olunca muhabbetullah Teâlâ‟nın vasfıdır. AĢk dahi Mevlâ‟nın 

vasfıdır. Zîrâ muhabbet ile aĢk elfâz-ı müterâdifedendir. Lâkin havf Allah Teâlâ‟nın 

vasfı olmaz. Zîrâ Cenâb-ı Hakk bir ferdden havf etmez. Ve yine bir ferdden bir 

nesneyi recâ etmez. Havf ve safâ hak olmadığına ve kulluk vasfı olduğuna “
65

” nazm-ı celîli ve dahi 
66

“ َُٓائِْ ََُْٞٓتَ َٕ يَؾَاكُٞ َُاَٝ   ”nazm-ı celîli 

Ģehadet eder.  

 

 ؟ ًٞ ؽاى َٓجِ  ّٝقِ  ًٞ؟ عن ّٝق

 ؟ ًٞ پاى ّٝقِ  ٝ، ًٞ عاؿد ّٝقِ 

Allah Teâlâ‟nın vasfı kande bir kabza hâkdan mahlûk olanın hâli kande! Ve 

hadisin vasfı kande ve hadûsdan pâk olanın vasfı kande! Bu ikisinin beyninde fark-ı 

                                                 
65

 Üstlerindeki Rabler‟inden korkarlar. 
66

 Allah yolunda mücahede ederler, dil uzatanın levminden korkmazlar. (Mâide/54)   



      

 

 

azîm vardır. 

 

 ؿٝ ّ بل بگٞيْ ٖٓ  ك ػَن، ٍلط

 ٗاحٔاّ ٝإٓ بگقكؿ، هيآج ّـ

Ey tâlib-i Hakk bil ki aĢkın Ģerhini eğer ben devâm üzere söylersem ve 

arasını kesmezsem dünyânın böyle yüz ömrü olsa tamam olur. Ve bu aĢkın Ģerh ü 

beyânı ona sığmaz. Belki aĢkın beyânı tamâm olmayarak kalır.  

 

  ىج عـ ك  هيآج حاكيؼ م ٌٜٗ

 ؟  ىج  ينؿ ّٝقِ  ًٜ آٗضا ًضا عـ

Zîrâ kıyametin zamânına hadd ü nihâyet vardır. Ya‟nî dünyânın nihâyeti 

vardır ki ona kıyâmet denir. Lâkin aĢk Ģerh ve beyânında hadd ü nihâyet hani ya‟nî 

yokdur. Zîrâ aĢk Hakk-teâlâ‟nın saffetidir. Ve o sâf-ı ilâhiyeye nihayet yokdur. 

Meselâ saffet-i rahmetden ve saffet-i hilmin Vâcib-i Teâlâ hazretlerine nisbet 

olundukda intihâsı olmaz ama kula nisbet olunsa o saffâtların o zamân nihâyeti 

olmuĢ olur.  

 

 پلَی ٛل ٝ  ىج پلَ پاْٗـ ك  ػَن

  ُزلی حغج حا ػلً كل م  م

AĢk için beĢ yüz kanat vardır. Ve her bir kanadı arĢ-ı âlânın üstünden kerh-i 

hâkin tahtına dekdir. Ya‟nî aĢkın her bir kanadının dolu bu vecihledir, buyurmak 

isterler. Ve yine bu ta‟bir ile aĢkı Cibrîl-i Emîn‟e tesbiye murâd ederler. Zîrâ Ģu evsâf 

ile mevsûf olan bâl ü per Cibril-i Emîn‟in bâl ü perinin vasfıdır. “Ferâz” fâ‟nın 

kesriyle bu makâmda “üst” ma‟nâsınadır. “Serâ” sâ‟nın fethiyle toprağa derler. Ve 



      

 

 

“tahtessera” küre„i zeminin nihayetidir. “Pânsed” dahi “beĢyüz” ma‟nâsınadır.  

 

 ِـ  پا بٜ حامؿ ٓی حله با م ٛ

 ٛٞ  ٝ بلم  م حل پلّ ٕ ػاٍوإ

Havf ile olan zâhid ayağıyla koĢar. Lâkin âĢıklar yıldırımdam ve rüzgârdan 

ziyâde uçucudur. Ya‟nî zâhidin seyri aĢığın seyrine nisbet kabûl etmez, demekdir.  

 

 ػَن گَلؿِ  ؿك ؽائلإ  يٖ كى٘ـ ًی

 ٍنع ؿكؿِ  ىامؿ كلً ك  ًاىٔإ

(156b) Bu zahidler aĢkın tozuna kaçan eriĢirler. Zîrâ aĢk derdi, asumânı 

kendine zemin etmiĢdir. Ve bu mertebede kadri aĢkın âlîdir ve zühdde bu Ģeref 

yokdur. Öyle olunca ehl-i aĢka seyrde ve menzil almakda kat‟â müsâvi olamazlar, 

demekdir.  

 

 ٕٞ ػ٘ايخٜای آيـ ٓگل صن

 ٍٞ آم ؿ كًٝ  يٖ ٝ صٜإ ًن

ĠĢte zâhidin seyr ü hareketi bu vecihle olur ki beyân eyledim. Cemi‟ halde 

bu böyle illâki meğer Allah-u-teâlâ‟nın nurunun inayetleri gele. Öyle diyerek ki bu 

cihandan ve bu hareketden âzâd ol. Zîrâ o zamân zühd mertebesini geçer. Ve 

mertebe-yi aĢka erer. 

 

 



      

 

 

 كَٙ بام ؽٞؿ ؿًُ  م ٝ ؽٞؿ، هٌُ  م

 كَٙ ٍٜبام إٓ ياكج ٍٜ ىٞی ًٜ

Ve yine ilahi der ki ey zâhid kendi kuĢundan ve düĢünden halâs ol. Böyle 

demesi Ģundan içindir ki; o doğan olan zâhid Ģâh-ı hakikât tarafına yol buldu. Ve 

mertebe-yi zühdü geçip âĢıklara mülhâk oldu. Eğer böyle olursa ona hiçbir diyecek 

olmayıp âĢıklar gibi râh-ı Hakk‟da seyredip katı‟ menâzil etmeye baĢlar. Bu beyitde 

olan “kuĢ” lafzı “murg” ma‟nâsına ve “düĢ” lafzı yine türkî olarak “rü„yâ” 

ma‟nâsınadır. Ve bu kuĢdan ve düĢden murâd ne olduğunu bu beyit ile beyâna Ģüru‟ 

edip buyururlar ki;   

 

  ؽخياك ٝ صبل ٛيج ًؿُ  ٝ هٌُ  يٖ

 ياك صقبِ  آٓـ ؿٝ  يٖ ٝك ی  م

bu kuĢ ve düĢden murâdım; sendeki cebr ve irâdedir. Onları terk eyle. Zîrâ 

ikisi de bir iĢte yaramaz. Ancak iĢe ehlullâhın cebri ve iradesi yarar. Ve ikisi de nezd-

i Bâri‟de mu‟teberdir. Bu ikisi terkin verâsından Mevlâ‟nın cezbesini bulur. Ama bu 

irâdeyi ve bu cebri terk etmezsen seni Allah-teâlâ dergâhına çekmez. Mevlâ‟nın 

feyzinden mahrum olursun. Bu beyitde cebri kuĢa ve iradeyi rü„yâya tesbiye 

buyurdular. Vech-i Ģebeh evvelkinde tez zai„l olmak ve ikincide zayıf olmakdır. Zîrâ 

avâmın cebri kuĢ gibidir. Ve iradesi dahi rü„yâ gibi zayıfdır.   

 

 گَاؿ ؿك ؽاٜٗ، بٜ مٕ إٓ كىيـ چٕٞ

 كخاؿ ؿك  يَإ گًٞ ؿك ؿك باٗگِ

Çünkü zâhidin ehli hamamdan hâneye eriĢdi. Kapının sedâsı mücâmaat 

esnâsında onların kulağına eriĢdi.  



      

 

 

 ىام م آٍلخٜ صَيج ً٘ينى إٓ

 ٗٔام  ٗـك ىخاؿ ٝ صَيج بل ٓلؿ

O câriye kendi nizâmından periĢân olarak yahut cimâ‟ın nizamından periĢân 

olarak sıçradı. Merd zâhid dahi sıçradı. Ve namaz kılmaya Ģüru‟ eyledi ki 

namazdaymıĢ diye ve baĢka bir sû-i zan (157a) etmeye.   

 

 بـيـ پژُٝيـٙ ك  ً٘ينى مٕ

 ٓليـ ٝ ؿٗگ ٝ، آٍلخٜ ٝ، ؿكْٛ

Avrat, câriyeyi mütegayyir gördü. Ve dahi periĢân ve hayran ve muhattal ilâ 

hâl gördü. Pejulide solmuĢ ve merid hâli periĢân ve “deng” “hayran” demekdir.  

 

 ٗٔام ؿك هائْ ؿيـ ك  ؽٞؿ ٍٞی

  ٛخن م  ٗـك ٝ،  كخاؿ گٔإ ؿك

Çünkü avrat hücreye dahil oldu. Cariyeyi böyle periĢân gördü ve zevci 

zâhidi dahi namazda kâim gördü ise de zevcinin ditremesinden bir iĢ vardır diye zan 

ve Ģüpheye düĢdü. “Ġhtizaz” ditremek ma‟nâsınadır.  

 

 ؽٚل بی ؿ ٖٓ بلؿ ٍج ك  ٍٞی

 فًل ٝ ؽْيٜ ٓ٘ی آُٞؿۀ ؿيـ

Avrat zevcinin eteğini bî-mehâbâ kaldırdı. Gördü ki hâyası ve zekeri meni 

ile bulaĢmıĢdır.  



      

 

 

 ٓيچٌيـ ٗٚلٜ باهی فًل  م

 پِيـ ٝ آُٞؿٙ گَخٜ م ٗٞ ٝ ك ٕ

Zekerden nudfenin bâkısı damlardı. Zâhidin uyluğu ve dizi meniye bulaĢmıĢ 

ve murdar olmuĢ idi.  

 

 ٜٓيٖ  ی :گلج ٝ ىيِی مؿ ىلً بل

 ؟  يٖ باٍـ ٗٔامی ٓلؿِ  ؽْيۀ

Onun baĢına avrat bir Ģamar vurdu. Dedi ki; ey hovarda, hâkir adam! Namaz 

kılıcı adamın zekeri bu mudur? Hiç müsallîde böyle meni akan zeker olur mu? 

“bâĢed” kelimesinde istifhâm mukadderdir.  

 

 ؟ فًَل  يٖ ث ه ٗٔام ٝ فًِل لاين

 ؟ هقك پلُ مٛاك ٝ ك ٕ چ٘يٖ ٝيٖ

Böyle zeker ile zikrullah ve namâz olur mu? Bu zeker namâza layık mıdır? 

Ve dahi buncılayın fahd u murdar kâsık namaza layık mı simâ ki Mevlâ Kuran-ı 

Kerim‟inde 

“ ” buyurmuĢdur ve musallînin bedeni ve esvabı ve 

namâz kıldığı mekân dahi kazurâtdan pâk olmak namazın Ģartındandır. Bunlar ise 

birisi sende yokdur. Bu senin namâzın ne günâh namâzdır, demek istedi. “Rân” 

Farisîdir. Arabîsi “fahz”dır ve Türkîsi “uyluk”dur. “zehâr”  “zâ”nın fethiyle kasığa 

denir.  

 

 



      

 

 

 ًيٖ ٝ ًلل ٝ كين ٝ ِْٛ پلُ ٗآۀ

 ئيٖ  ٗـك ؿٙ  ْٗاف  ىج، لاين

ġu zâhid namâza lâyık olmadığı gibi senin dahi böyle zulüm ve fısk ile ve 

küfr ü Ģerrin ve adavet-i mü„minin ile dolmuĢ defterin, rûz-ı mahĢerde insâf ile sağ 

eline gelmeye lâyık mıdır? Elbet değildir. Ve cânib-i seyyare geleceğinden Ģüphe 

yokdur buyurmak isterler.  

 

 آىٔإ ًايٖ :ك  گبل بپلىی گل

 ؟ صٜإ ٝ ؽِن ٝيٖ ًييج آكليـۀ

Eğer kâfire su„al edersen ki; bu asumân kimin mahluğudur ve dahi bu 

mahlukâtı ve bu dünyayı kim yaratdı?   

 

 ؽـ ىج إٓ آكليـۀ ًايٖ : ٝ گٞيـ

 گٞ ىج  ً ؽـ ئی بل ًاكليٌ٘،

O kâfir der ki; O Hüdâ‟nın yaradılmıĢıdır. Zîrâ bu âlem-i halk Mevlâ‟nın 

tekilliğine Ģâhiddir. Böyle olunca kat‟â onun mahluğu olmak lâzım gelir. “ÂferîniĢ” 

âlem-i halkın adıdır ki murâd dünyadır. 

 

  ٝ بيياك  ىخْ ٝ كين ٝ ًلل

 ؟  ٝ  هل ك چ٘يٖ با لاين ٛيج

(157b) O kafirin küfrü ve fıskı nefsine ve cümleye olan çok zulmü onun bu 

ikrârına lâyık mıdır, elbette değildir. Bunda iĢaret vardır ki mü„mine zulüm ve fısk 



      

 

 

lâyık değildir. 

 

 ك ىج؟  هل ك چ٘يٖ با لاين ٛيج

 ؟ ًاىج ًلؿ ك إٓ ٝ ٛا كٖيغج إٓ

Buncılayın doğru ikrara küffârın fa‟l cihetiyle etdikleri rüsvaylıklar ve 

inkâra delâlet eden ahvâl ve noksân münâsip midir? Belki değildir. 

 

 ك  هٍٞ إٓ ؿكٝؽ ًلؿٙ  ٝ كؼَ

 ك  ٍٛٞ ػق بِ  لاين  ٝ ٍـ حا

Küffârın fiili kolunu tekzib etmiĢ hatta korkunç sahibi azaba her birisi 

Ģayeste oldu. Murad cehennem azabıdır. 

 

 ٍٞؿ پيـ  ٜٗإ ٛل ٓغَل، كٝم

 ٍٞؿ كىٞ  ٓضلٓی ٛل ؽٞؿ، م ْٛ

MahĢer günü her gizli aĢikâre olur. Kâl Allahu Teâlâ 
67

“ ئِل ُيَّلَٓ  حب٠َُِْ َّ يَْٞ  ” 

ve dahi kendi zatından her asi ehl-i cima‟ rezil olur. Bu vecihle kendinden rüsvâ olur, 

dersen bu beyit ile cevap buyururlar ki; 

 

 بيإ با گٞ ٛی بـٛـ پا ٝ ؿىج

 ٓيخؼإ پيٌ بٜ  ٝ كياؿ بل

                                                 
67

 Yoklanacağı gün bütün serâir (Târık/9) 



      

 

 

eli ve ayağı beyân-ı fasih ile Allah u Teâlâ‟nın huzurunda onun fesâd ve 

fıskı üzerine Ģehadet verir. Niteki 
68

“ صُُُِْٜ كَْ  حَََْٜـَُٝ  يْـيِْْٖٜ َ  حٌََُُِِّٔ٘ٓاَٝ  ” buyurulmuĢdur.  

 

  ّ ؿمؿيـٙ چ٘يٖ ٖٓ :گٞيـ ؿىج

  ّ بٞىيـٙ چ٘يٖ ٖٓ :بگٞيـ ُب

Mücrimin eli Allah Teâlâ‟ya der ki; ben buncılayın sirkât etmiĢim. Yine 

mücrimin lebi der ki ben buncılayın helâl olmayan mahali tekbîl eylemiĢim. 

 

 ٓ٘ا حا ٍـىخْ ٖٓ :گٞيـ پای

 مٗا بٌلؿىخْ ٖٓ :گٞيـ كلس

Yine mücrimin ayağı der ki; ben maksudlar tarafına gitmiĢim. Yine 

mücrimin zekeri der ki; ben zinâ eylemiĢim. “menî” mim‟in zammıyla “meniye”nin 

cemi‟dir. Maksudlar ma‟nâsınadır. Bu makâmda murâd nefs-i emmârenin 

müĢtehiyâtı demekdir. “ġod” dahi “gitdi” ma‟nâsınadır. Ve fercden zina karinesiyle 

zeker murâd olunur.  

 

 عل ّ ًلؿىخْ ؿٔنٙ :گٞيـ چَْ

  ٌُلاّ ىٞ   ّ چيـٙ :گٞيـ گًٞ

Yine mücrimin gözü der ki; ben haram olan nâ-mahreme nazar eylemiĢim. 

Yine mücrimin kulağı der ki; gıybet gibi ve kizb gibi kubh kelâmı dinlemiĢim. “çîde” 

“devĢirmiĢ” ma‟nâsınadır. Kulağa nispet olundukda “dinlemek” ma‟nâsı murâd 

olunur. “Gamze” gayın‟ın fethiyle ve mim”in sükûnuyla göz ucuna derler, bu 

                                                 
68

 …bize elleri söyler ve ayakları Ģehadet eyler…(Yâsin/65) 



      

 

 

makamda “göz ucuyla bakmak” murad olunur. Zeker mahalli irade-i hâl tarikıyle 

mecâz-ı mürsel olur.  

 

 ؽٞيٌ پای حا ىل م آٓـ ؿكٝؽ پو

 پيٌ بٜ  ػٖا ٓيـٛـ گٞ ٛی چٕٞ

Böyle olunca o mücrim baĢından ayağına dek kâzib oldu. Zirâ onu kendi 

a‟zâsı tekzib edip yalancı olduğunu beyân eyledi Çünkü suç, suç sahibi suçu üzerine 

almaz. Mücrim dahi “benim ne cürmüm var” derken, a‟zâsı etdiği fesadı (158a) 

beyân etmekle mücrimi tekzib eyledi. Bu sûretde insan her uzvunu maâsîden 

saklamak lâzım gelir. Tâ ki rûz-ı cezâda huzur-ı Hakk‟da kendini tekzib etmeye. 

“düruğ” eğerçi “yalan” ma‟nâsınadır. Lâkin bu makamda tekzib murâd olunur.  

 

 كلٝؽ با ٗٔام ًاٗـك آٗچ٘إ

 ؿكٝؽ مكهٌ ٍـ ؽْيٜ گٞ ٛی  م

Bu mücrimin kendinden rüsvaylığı ona benzer; revnâk ve zîyâ ile olan 

namâzda kendi husyesinin Ģehadetinden zâhidin riyâsı yalân oldu. Hâsılı zâhidin 

namâzı kizb olduğu husyesinden zahir olduğu gibi mücrimin dahi mücrimliği 

a‟zâsının ihbârıyla aĢikâre oldu, demeyi Cenâb-ı Mevlâna kuddise sırrahu murâd 

buyururlar. Lâkin Ģu kadar var ki husyenin Ģehâdeti Ģehâdet-i hâliyedir. Ama 

mücrimin uzvu Ģehâdet-i kâliye ile Ģehâdet etseler gerekdir.   

 

 مبإ بی ؽٞؿ ًإ كؼَ، ًٖ چ٘إ پو

 بيإ ػيٖ ٝ گلخٖ  ٍٜـ باٍـ

Böyle olunca kâr ve ameli ancılayın eyle ki o kâr ve amel lisân-ı hâlle 



      

 

 

“eĢhedü” demesi ola. Ve o amelin sıdkını ayan ve beyân ola. O amel ihlâs ile olan 

ameldir. Ve o amelin Ģâhidi yine nefs-i ameldir. Hariçden ihlâs ile amele Ģahid lâzım 

değildir. Bu hikâyeden murâd-ı Ģerifleri meĢayih-i müzevvirîni ta‟n ve teĢnî‟dir. Ve 

onların makâm-ı irĢadda olmasını Ģu cünüb zâhidin namâzına teĢbiye buyururlar.  

 

 پيل  ی ػٖٞث، ػٖٞ حٖ، ٜٛٔ حا

 ٕل ٝ ٗلغ  ٗـك " ٍٜـ" باٍـ گلخٜ

Hatta senin cümle tenin ya‟ni bir uzvun, ey oğul senin nefi‟nde “ٍٜـ  ” 

diyerek Ģehadet etmiĢ ola. Bu beyitde “darr” “nef‟” tâbiiyyet ile kâfiye için zikr 

olunmuĢdur.  

 

 گٞ ىج ؽٞ صٜ پی ب٘ـٙ ككخٖ

 ٓاىج ٓٞلای  يٖ ٝ، ٓغٌّٞ ْٓ٘ ًٜ

Kulun Mevlâ‟sının arkasında gitmesi, “ben kulum ve bu benim Mâlikimdir” 

demesine Ģahiddir. Bunun gibi hüsn ü amel hariçden Ģahide muhtaç değildir.  

 

 ؽٞيٌ ػٔل ٗآۀ حٞ ًلؿی ىيٜ گل

 پيٌ بٜ ًلؿىخی ًٜ آٜٗا م ًٖ حٞبٜ

Eğer sen ömrünün defterini ma‟siyet ile siyah eyledin ise teessüf etme. 

Mukaddim ettiğin isyâna hemen tövbe eyle. Nâme-yi ömre beyâzlık gelir. Zîrâ hadis-

i Ģerifde “
69

” buyurulmuĢdur.  

                                                 
69

 Günahına tövbe eden sanki hiç iĢlememiĢ gibidir. 



      

 

 

  ىج ؿَّ  يٖ بيؾٌ بگقٍج،  گل ػٔل

  ىج ْٗ بی  ٝ  گل ؿٙ  ً حٞبٜ آب

Eğer ömür geçdi ise kökü senin bu nefsindir Eğer nefsin kuru ise ona tövbe 

suyu ver ki taze ola. Ömrünün köküne âb-ı hayat gibi olân tövbe suyunu ver. Hatta 

ömür ağacı sebât ile ola.  

 

 عياث آبِ  بـٙ ك  ػٔلث بيؼ

 رباث با گلؿؿ ػٔل ؿكؽجِ  حا

Ve ömrün bu suretde (158b) fenâya gitmemiĢ olur. Zîrâ bakıyye-i ömürde 

kaza-yı mâ-fât mümkündür. 

 

 ٍٞٗـ ٗيٌٞ  يٖ  م ٓإيٜا صِٜٔ

 ه٘ـ چٞ گلؿؿ  يٖ  م پاكيٜ٘، مٛل

Cemi‟ geçmiĢler bu âb-ı tövbeden iyi olurlar. Sene-yi sâbıkada olan zehir bu 

âb-ı tövbeden Ģeker gibi olur. 

 

 عن ًلؿ ُٓبـٍ ك  ىيئاحج

 ىبن ٓا إٓ ٍٞٗـ ٗاػج ٜٛٔ حا

Tövbe etdiğin sûretde senin seyyiatını Cenâb-ı Kibriya hasenâta mübeddel 

eyledi. Hatta o mâ-sabak ki isyandır. Cümlesi ayn-ı tâat oldu. Ve bu cihetle ömür 

beyhûde geçmiĢ olur.  



      

 

 

 بخٖ ؽًٞ ْٗٞعی حٞبۀ بل ؽٞ صٜ،

 حٖ بٜ ْٛ ٝ، صإ بٜ ْٛ ًٖ، ًٍَٞی

Ey hoca Nasuh‟a mensup tövbenin etrafında dolan. Ve dahi bir sa‟y eyle. 

Hem cân ile ve hem ten ile mısra‟ evvel de ten ömr-i hazırdır. “Dolan” ma‟nâsınadır. 

Mısrâ‟-yı sânîde “ten” “cesed” ma‟nâsınadır.  

 

 ٍ٘ٞ ٖٓ  م ْٗٞط حٞبۀ  يٖ ٍلط

 گِلٝ ٗٞ  م ُٝی بگلٝيـىخی،

Bu Nasûh nâm kimsenin tövbesinin beyânını bizden dinle. Eğerçi sen bu 

hikâyeyi mukaddem dinleyip i‟tikâd etmiĢsindir. Velâkin yeniden bir dahi tasdik 

eyle. ĠĢbu “girov” “rehîn” ma‟nâsına olmayıp “giroviden” kelimesinden emr-i 

hazırdır. Ġnan ve itimâd eyle, demekdir.  

 

 ْٗٞط بيإ ؿك

Burası Nasûh nâm dellâğın tövbesinin beyânında kâr„n hikâyedir.  

 

 ٗلٝؿ پيخإ بٜ بام آيـ بيلٕٝ پيخإ  م ٍيل چ٘اٌٜٗ

Nasuh‟un tövbesi onun gibidir ki; süd memeden taĢra gelir geri memeye 

gitmez. Tövbe-yi nasûh ile tövbe eden dahi o ma‟siyete rücu‟ etmez.  

 

 كؿبج ٗلين بٜ ٌٗ٘ـ ياؿ گ٘اٙ إٓ  م ًلؿ ٛلگن ْٗٞط حٞبۀ آٌٜٗ

O kimse ki bu hikâde mezkûr Nasûh‟un tövbesi gibi tövbe eyledi. Aslâ o 



      

 

 

günâhdan rağbet tarikıyle hatırına getirmez bir kimse bir ma‟siyete tövbe eylese ve o 

ma‟siyeti telezzüz ederek ve Ģöyle ederdin. Ve kanı o günler diyerek yâd eylese 

tövbesinin adem-i kabûlüne delâlet eder. Eğer nefret tarikıyle yâd ederse ve niçin 

böyle oldu diyerek izhâr-ı nedâmet ederse tövbesi makbûl olduğuna a‟lâmetdir. 

Cenâb-ı Mevlâna (kuddise sırrahu)‟nın bu kelâmından bu dediğiniz ma‟ni müstefâd 

olur. Nasûhun lügat ma‟nâsı “nasûhda ve hayır kasdında mübâlağa edici” demekdir. 

Zîrâ nasûh fa‟ul vezninde mübâlağa ile ism-i fâi‟ldir. Ve Kuran-ı A‟zim‟de böyle 

tövbe-yi kâmile ile me„mur olmuĢuzdur. Kâlallahu-teâlâ “   حُٞبُٓٞ  َُٓ٘ٞ اٰ  َُّقيَٖٖ  يَُّٜا َ  يَٓا

َُْٗٞعًا حَٞبَْتً ُِّاِٰٚ  ٠َُ ِ 
70

 ” velâkin Nasûh bu makâmda bir dellâğın ismidir. Ma‟nâ-yı 

lügavîsi murâd değildir. Ama Kuran-ı A‟zîmde olan tövbe-yi nasûhu eĢa‟r eder. Ve 

bu hikâye tövbe-yi nasûhun ma‟nâsını tevhîm eder.  

 

(159a) 

 باٍـ  كنٕٝ ٗللحٌ ؿّ ٛل بٌِٜ

Belki onun her dem nefreti ziyâde olur.  

 

 ياكج هبٍٞ ًٜ ُقثِ  بٞؿ إٓ ؿُيَ ٗللث إٓ ٝ

Ve dahi o nefret ona delil olur ki kabûl lezzetini buldu. Ya‟nî kabûlde olan 

hilaveti buldu, demekdir.   

 

 َٗيج  ٝ بضای هبٌُٞ ٝ حٞبٜ ُقث  يٖ ٍـ، ُقث بی  ٍٝ ٍٜٞث إٓ

Tövbe edici o nefsinin müĢtehâsının lezzeti ibtidadan kendine bî-lezzet oldu. 

Ya‟nî tövbe edici müĢtehiyâtın lezzeti kendinden zâi„l oldu. Ve kabûl lezzeti 

                                                 
70

 Ey o bütün iyman edenler! Allaha öyle tevbe edin ki nasuh (gayet ciddî, müessir, öğütcü) bir tevbe 

olsun. (Tahrîm/8) 



      

 

 

müĢtehiyâtın lezzetinin yerine oturdu.  

 

 ٌٗٞحل مٝ ٗگيلی ياكی چل  --- ؿيگل ػَن صن ك  ػَن ٗبَلَؿ : ٗـ

Bir seyyi„e olan muhabbeti kat‟ etmez. Ġlâ gayrı bir muhabbet gelip evvel ki 

muhabbetden ziyâde olursa o kat‟ eder. Böyle olunca evvelki yârdan bir iyi yâr niçin 

tutmâzsın ki evvelki yârin muhabbeti gidip a‟lâ olan yârin muhabbeti kala. Âkil olan 

kimseye lâzımdır ki iyi yâr tedârik edip nâ-hem-vâr yârin muhabbetinden halâs ola. 

Bunun ey derviĢ sen dahi tövbe-yi nasûh ile tevbe eyle. Ve kabûl lezzetini ele getir. 

Tâ ki müĢtehiyât lezzetini ferâmuĢ edesin. Fî-el-vakı‟ ma‟siyet ile mütelezziz 

olmakdan tövbe edip lezzet-i tövbe eyle. Mütelezziz olmak elezz olduğu emr-i 

bedîhidir. Zirâ imtisâl-i emrde olan lezzet ma‟siyet lezzetine muâ‟dil gelmez.  

 

 ٗياكخٜ هبٍٞ ُقث ًٜ آٗيج ػلآج ٓيٌ٘ـ كؿبج گ٘اٙ بـ ٕ بام ؿٌُ آٌٜٗ ٝ

  ىج َٗ٘يخٜ گ٘اٙ ُقث إٓ صای بٜ هبٍٞ ُقث ٝ  ىج

O kimse ki onun gönlü o günaha yine rağbet eyler. Bu hâl onun alâmetidir 

ki tevbesi kabûl olmamıĢdır. Ve kabûl lezzetini bulmamıĢdır. Ve kabûl lezzeti o 

günâh lezzetinin yerine gelmemiĢdir.  

 

ِْييْلی لُُٙ ُِ لُُٙ  ُقث  ىج َٗـٙ كيََ٘يُيرِّ ِْؼُيْلی كيََ٘يُيرِّ  ٝی بل باهييج ُِ

“Bu kimsede biz ona tââ‟t ve ibâdâtı asân ederiz” nazm-ı celîlinin sırrı zâhir 

olmamıĢdır. 
71

“Yüsra”dan murâd ibâdetdir. Haddi zâtında ibâdat nefse asân 

olduğundan yüsrâ ta‟bîr olundu. Her ne kadar fâsıklara emr-i seyir gelmez ise de 

hakikatine nisbet olunmuĢdur. Ve bu kimse de biz ona ma‟siyeti asân ederiz. Nazm-ı 

                                                 
71

ُِِٟيْيُْلاٰ ُٙ كيََ٘يُيَِّلُ    (Biz onu yüsraya (en kolayına) kolaylıyacağız.) (Leyl/7) 

 



      

 

 

celîlinin sırrı zâhir olmuĢdur. 
72

“Üsrâ”dan murâd ma‟sîyetdir. Ġsyân her ne kadar 

asân ise de yine hakîkatine nispet olunup ma‟sîyete üsrâ ta‟bîr olunmuĢdur. Zîrâ 

Allah-teâlâ‟ya ma‟siyetden esu‟b-ı kâmillere bir emir-i a‟sîr olmadığı bedîhîdir.  

 

 ْٗٞط ٗآٌ  يٖ،  م پيٌ ٓلؿی بٞؿ

 كخٞط ك   ٝ مٗإ ؿلاًی م بـُ

Bu zamandan evvel bir merd vardı. Onun nâmı Nasûh idi. Ve onun rızkının 

fütûhu nisâ hamâmında dellâklık etmekdendi. Ya‟nî Allah-teâlâ hazretleri onu 

dellâklık (159b) sana‟tından merzuk ederdi.  

 

 مٗإ كُؽياك چٞ  ٝ كٝی بٞؿ

 ٜٗإ  ٝ ًلؿ ٛٔی ك  ؽٞؿ ٓلؿی

O nasûhun yüzü nisânın yanağı gibi idi. Ve kendinin erkek olduğunu ihfâ 

eylerdi.  

 

 بٞؿ ؿلاى مٗإ عٔاّ بٜ  ٝ

 بٞؿ چالاى بو عيِٜ ٝ ؿؿا ؿك

O nasûh nisâ hamamında dellâk idi. ġimdi lisânımızda ona “hamâm ustası” 

ta‟bîr olunur. Ve o Nasûhun hîlede çok tez ve çabuk idi. Zîrâ kendinin erkek 

olduğunu hîlekârlığından ve çapkınlığından bir ferde bildirmedi. Ve müddet-i 

medîde bu sana‟tda oldu. “Diğa” dahi “hîle” ma‟nâsınadır. Niteki buyururlar.  

                                                 
72

ُِِْٟؼيُْلاٰ ُٙ كيََ٘يُيَِّلُ    ( Onu da usraya (en zoruna) kolaylıyacağız.) (Leyl/10) 

 



      

 

 

 ًو ٝ ؿلاًی ٓيٌلؿ ىاُٜا

 ٛٞه إٓ ىِلّ  ٝ عاٍ  م ٗبلؿ بٞ

Niçe yıllar nisâya dellâklık eyledi. O heves sâhibi Nasûh‟un sırrından bir 

kimse erkek olduğuna mütea‟llik bir rayiha iletmedi. 

 

 بٞؿ ٝ ك مٕ كُؽٌ ٝ آٝ م مآٌٜٗ

 بٞؿ بيـ ك ٝ ًآَ ٍٜٞث ُيي

Ondan için bir fert hâline vâkıf olamadı ki sedâsı ve yanağı avrat gibi idi. 

Lâkin Ģehveti kâmil idi. Ve nikâb dahi yüzüne esnâ„-yı râhde yürürken asmıĢ idi. 

ġehevine mensup bir merd idi. Ve gençliğin evvelinde idi. Bu makâmda “gareh”den 

evvel ma‟nâsı murâd olunur.  

 

 ٗلين ميٖ ك  ؽيلٝ ٕ ؿؽخل ٕ

 ػَين إٓ ٍيج ٓی ٝ ٓاُيـ ٛٔی ؽًٞ

PâdiĢâhların kızlarını bu hîle tarikından hoĢ ovar idi. Ve o ziyâde aĢk ve 

muhabbet sâhibi Nasûh, yıkar idi.  

 

 ٓيٌَيـ ؿك پا ٝ، ٓيٌلؿ ٛا حٞبٜ

 ٓيـكيـ ك   ً حٞبٜ ًاكل ٗلو

Nasûh bu iĢden tövbeler eyler idi. Ve ayağını geri alır idi. Velâkin nefs-i 

emmârenin tövbesini  pâre pâre yırtar idi. Ya‟nî tövbesini bozar idi, demekdir.  



      

 

 

 ًاك مٍج إٓ ػاككی پيٌ ككج

 آك ياؿ ؿػائی ؿك ك  ٓا :گلج

Bu çirkin iĢli nasûh bir merd-i kâmilin ve ârifin yanına gitdi. Ona dedi ki 

bizi dua ve münâcât vaktinde hatırına getir. Ya‟nî bu iĢden fariğ olmaya himmet 

istedi. 

 

 ٓلؿ آم ؿ إٓ ؿ ٗيج  ٝ ىِلّ 

 ٌٗلؿ پيـ  ؽـ ، عِْ چٕٞ ُيي،

O merd-i kâmil onun sırrını ve murâdını bildi. Lâkin sıfat-ı hilm-i Hüdâ gibi 

izhâr eyledi.  

 

 ك مٛا ؿٍ ؿك ٝ  ىج هلَ ُبٌ بل

 آٝ مٛا  م پلُ ؿٍ ٝ ؽًٔٞ ُب

Ârifin lebi üzerine gufl vardır. Ve gönlünde sırlar vardır. Ve gönlünde sırlar 

vardır. Gerçi ârifin gibi sükût edicidir. Velâkin kalbi sedâlardan ya‟nî herkesin hâline 

vukufdan doludur. Sen onun sükûtundan benim hâlime vukufu yokdur, 

zannetmeyesin.  

 

  ٗـ ٍٗٞيـٙ عن صاّ ًٜ ػاككإ

  ٗـ پٍٞيـٙ ٝ ؿ ٗيخٜ ك مٛا

Ârifler ki Allah-teâla‟nın câm-ı aĢkından muhabbet bâdesini nûĢ etmiĢlerdir. 

Bundan için herkesin kalbindeki esrâra vâkıf olmuĢlardır. Ve setr etmiĢler. 



      

 

 

 آٓٞؽخ٘ـ عن  ىل ك ك  ًٜ ٛل

 ؿٝؽخ٘ـ ؿٛاٌٗ ٝ ًلؿٗـ ُٜٓل

(160a) Her kimseye ki iĢin esrârını ta‟lîm etdiler, ağzını mühürlediler ve 

dehânını dikdiler.  

 

 ٜٗاؿ بـَ  ی :بگلج ٝ ؽ٘ـيـ ىُيج

 ؿَٛاؿ حٞبٜ  ينؿث ؿ ٗی، م ٌٜٗ

O ârif tebessüm eyledi. Ve dedi ki ey kötü huylar o etdiğin iĢi ki bilirsin, 

Allah-teâla Hazretleri sana ondan tövbe nasîb etsin.  

 

 ؿكؽٞ ىج ٛٔچٞ عن  م  ٝ ؿكؽٞ ىج ٝ ٝ َّ ػاكفِ  ؿػای آٌٜٗ بيإ ؿك

 ؽٞيَخٖ  م  ىج عن

Burası onun beyânındadır ki vâsıl-ı Hakk olan ârifin duâsı ve onun Cenâb-ı 

Kibriyâ‟dan isteği Allah-teâla‟nın kendinden isteği ve irâdesi gibidir. Ya‟nî bir Ģey‟ 

Allah-teâla murâd eylediği zamanda nice vücut bulur ise velî ârifin isteği dahi 

Cenâb-ı Hakk‟dan öyle vücûd bulur, demekdir der. “Hâst” talep ma‟nâsınadır.  

 

 يـ  ٝ ُياٗا ٝ بْل  ٝ ىٔؼا ُٜ ً٘جُ  ًٜ

Zîrâ hadîs-i kudsîde “Ben kulumun sem‟i basarı ve lisânı ve eli 

olmuĢumdur.” buyurmuĢdur. Böyle olunca velî-yi kâmilin irâdesi irâdetullah 

olmuĢdur. Ve murâd etdiği Ģey olmamak olmaz.  



      

 

 

يجَ  ٓا َٝ  حؼاُی هُٜٞ َٓ يجَ  إفِْ  كَ َٓ َّٖ  َٝ  كَ ٌِ ُ  َ كَٓی  َُِّٜ
73

 

Ve yine insân-ı kâmilin irâdesi irâdetullah Ģu ayet-i Kerîme delil olur ki 

Vâcib-i Teâla buyurur ki “ Habibî gazve„i Bedir‟de küffâra yerden bir kabza türâb 

alıp atdığın vakitde onu sen atmadın, lâkin Allah-teâla onu atdı.” Hâlbuki Habib-i 

Ekrem atmıĢ idi. Vurmayı kendi zâtına nisbet buyurunca münfehim oldu ki; ikisi bir 

imiĢ.  

 

  ىج بيياك  يٖ ؿك آراك ٝ ٝ  ؽباك آياث ٝ

Ve dahi bunun hakkında ayetler ve hadis-i Ģerîfler çok vârid olmuĢdur. 

 

 آٝكؿ ْٗٞط حٞبۀ بٜ گلكخٜ گًٞ ك  ٓضلّ حا عن ىامی ىبب ٍلط ٝ

Ve dahi burası Cenâb-ı Hakk‟ın sebep halk etmesinin beyânındadır ki 

mücrimleri nasûhun tövbesine getire ve kat‟i tövbe etdire. Sebep sâzı dua-yı ârif 

üzerine ma‟tûf olmakla der beyân ân ki sebep sâzî„ Hakk takdirindedir.  

 

 گقٍج ؿك گلؿٕٝ ٛلج  م ؿػا إٓ

 گَج ؽٞب ؽلآ بٜ ٓيٌيٖ، إٓ ًاك

O Ģeyhin duası yedi felekden ileriye geçdi. O miskinin encâmında iĢi hoĢ 

oldu. 

 

 

 

                                                 
73

 …attığın vakit de sen atmadın ve lâkin Allah attı…(Enfâl/17)   



      

 

 

 ؿػاىج ٛل چٕٞ ٗی ٍيؼ، ؿػای ًإ

 ؽـ ىج گلجِ   ٝ گلجِ  ٝ  ىج كاٗی

Zîrâ o Ģeyhin duâsı her dua gibi değildir. Vesair nâsın etdiği duâya 

benzemez. Zîrâ o Ģeyh fenâ-fi-llah mertebesindedir. Ve kendinde vücûd yokdur. Ve o 

Ģeyhin kelâmı Hüdâ‟nın kelâmının aynıdır. Hâl böyle olunca 

 

 ً٘ـ ًـ ٝ ىؤ ٍ ؽٞؿ  م ؽـ  چٕٞ

 ؟ ً٘ـ كؿ چٕٞ ك  ؽٞيٌ ؿػای پو

Çünkü Mevlâ kendinden bir nesneyi (160b) irade eder. Böyle olunca kendi 

duasını nice redd eder. Ve irâdesini ne günah fiile getirmez. Bu olur Ģey değildir. 

Ġradesinden piĢman olmuĢ olur. Sonra Zât-ı Bârî‟ye cehl lâzım gelir. Allah-teâlâ 

cehlden münezzehdir.  

 

  ُضلاٍ فٝ ّ٘غ  ٗگيؾج ىبب يي

 ٝباٍ ٝ ٗلليٖ م كٛاٗيـً ًٜ

O zâtın duası bereketiyle Allah-teâlâ‟nın san‟ı bir sebep kopardı ve yaratdı. 

Öyle sebep ki onu taun olunacak Ģeyden ve bu vezrden halâs eyledi. Bundan sonra o 

sebebin beyânına Ģüru‟ edip buyururlar ki  

 

 َٗج ٓيٌلؿ پلُ عٔاّ إٓ  ٗـك

 گَج ياٝٙ ٍٜ ؿؽخل  م گٞٛلی

Nasûh hamam içinde padiĢahın kızını yıkamak için tası sabun ile köpürdüp 



      

 

 

dolu eylemek ile meĢgul idi. Bir dürr-i yetîm pâdiĢâhın kızının küpesinden zâyi oldu. 

Niteki beyân buyururlar.  

 

  ٝ گًٞ ٛای عِوٜ  م گٞٛلی

 صٞ ٝ صُيج ؿك مٗی ٛل ٝ، گَج ياٝٙ

Bir âlâ kıymetli inci Ģâhın duhterinin küpesinden zâyi‟ oldu ve Ģâhzâdenin 

cümle câriyeleri hamâm içinde onu talebde idi.  

 

 ىؾج بيخ٘ـ ك  عٔاّ ؿك پو

 كؽج پيچ  ٗـك  ٍٝ بضٞي٘ـ حا

Böyle olunca hamâmın kapısını bağladılar. Ġbtidada eli câmekendeki 

libâsların büklümünde arasınlar. Eğer libâslarının ceblerine hamâmda olanlar 

sakladılar ise bulsunlar.  

 

 َٗـ پيـ  إٓ ٝ صُيخ٘ـ كؽخٜا

 َٗـ كىٞ  ْٛ ٗين گٞٛل ؿمؿِ 

Herkesin libâslarını ve yüklerini aradılar. O Güher zâhir olmadı. Ve o 

güherin sârkı dahi rezil olmadı. Zîrâ Güher bulunmadı.  

 

 گن ف  م گلكخ٘ـ صُيخٖ صَـ بٜ پو

 ٌٍاف ٛل  ٗـك ٝ گًٞ ٝ ؿٛإ ؿك



      

 

 

Böyle olunca cedd ile o güheri tecsis tutdular. ġöyle ve böyle aramakdan 

fariğ olarak her ağızda ve her kulakda ve dahi her yarıkda dikkatli aradılar.  

 

 ٗلف ٛل ٝ حغج ٝ كٞم ٌٍاف ؿك

 ّـف ٛل  م ؿُكّ  ًلؿٗـ صٞ ٝ صيج

Yarıkdan bedel alt yarığında ve üst yarığında o sadef-i hoĢ olan inciyi 

ardılar yani her avratın kalbine ve dübürüne varınca aramağa mübaĢeret etdiler.  

 

 ٍٞٗـ ػليإ ٜٛٔ ًٜ آٓـ باٗگ

 ُٞٗـ  م ٝ ػضٞم  م ٛيخ٘ـ، ًٜ ٛل

Çünkü aramaya niyet etdiler. Bir münadi nidâ etdi ki; ey hatunlar cümleniz 

üryân olunuz. Her kimse ki sizden gerek kocakarı ve gerek genç vardır, cümleniz 

üryân olunuz. Zîrâ cümle hamâmda olan aransa gerekdir. 

 

 گلكج صُيخٖ عاصيٜ ك  يي بٜ يي

 ٍگلج ب٘گل گٜل، آيـ پـيـ حا

Hamâmda olan nisâyı hamâmcı kadın birbir aramak tutdu. Hatta o acip olan 

inci danesi zâhir gele yani buluna demekdir.  

 

 ؽِٞحی ؿك ٍـ حله  م ْٗٞط إٓ

 ؽَيخی  م ًبٞؿ ُب ٝ مكؿ كٝی



      

 

 

O Nasûh nâm dellâk havfından tenhâya gitdi. Yüzü sarı ve bî-mâlî olduğu 

halde kemâl-i (161a) haĢyetinden o dellâk gözünün önünde mevt görür idi. 

 

  



      

 

 

KAYNAKÇA 

 

 

AĞIR, Hasan Mahir, Hülasat‟üĢ-Ģürûh Adlı Mesnevî ġerhinin 2. Cildinin 

103-204 Varaklarının Günümüz Harflerine Akrarılması Ve Ġncelenmesi 

(YayınlanmamıĢ Yüksek Lisans Tezi), Fatih Üniversitesi, Ġstanbul, 2010. 

 

CAN, ġefik, Mevlânâ, Hayatı, ġahsiyeti, Fikirleri, Ötüken Yay., Ġstanbul 

1995. 

 

CAN, ġefik, Mesnevi Hikâyeleri, Ötüken Yay, Ġstanbul 2003. 

 

ÇETĠNDAĞ, Yusuf, Osmanlı‟yı Müjdeleyen Mevlâna, EtkileĢim Yay, 

Ġstanbul 2009 

 

ÇELEBĠOĞLU, Âmil, Eski Türk Edebiyatı AraĢtırmaları, MEB, Ġstanbul 

1998    

 

DEVELLĠOĞLU, Ferit, Osmanlıca-Türkçe Ansiklopedik Lûgat, Kitabevi 

Yay., Ankara 2004.  

 

DOĞAN, Muhammed Nur, “Metin ġerhi Üzerine”, Osmanlı Divan ġiiri 

Üzerine Metinler, Ġstanbul 1999. 

 

GÖLPINARLI, Abdulbâki, Mevlâna Celâleddin, Ġnkılap Kitabevi, Ġstanbul 

1985. 

 

KOCATÜRK, Vasfi Mahir, BaĢlangıçtan Bugüne Kadar Türk Edebiyatı 

Tarihi, Tahlili ve Tenkidi, Edebiyat Yayınevi, Ankara 1964. 

 

 



      

 

 

LEVEND, Agâh Sırrı, Divan Edebiyatı (Kelimeler, Remizler, Mazmunlar 

ve Mefhumlar), Enderun Kitabevi, Ġstanbul 1984.  

 

MAZIOĞLU, Hasibe, “Metin ġerhi, Tahlili ve Tenkidi Üzerine 

DüĢünceler”, Dergâh S.93, Kasım 1997.  

 

MENGĠ, Mine, “Metin ġerhi, Tahlili ve Tenkidi Üzerine”, Divan ġiiri 

Yazıları, Dergâh, Kasım 1997. 

 

MENGÜÇ, Hilal Tuğba, “Ġlmî Mehmed Dede‟nin Cezire-i Mesnevî ġerhi”, 

(BasılmamıĢ Yüksek Lisans Tezi), Fatih Üniversitesi, Ġstanbul 2005. 

 

 

“Mevlânâ Celâleddî-i Rûmî”, DĠA, C.29 

 

“Mevleviyye”, DĠA, C.29 

 

“Murad NakĢibendî”, DĠA, C. 32. 

 

 Murad Molla, Hülasatü‟Ģ-ġürûh, Ġstanbul Üniversitesi Kütüphanesi TY 

6313 Nr.lı kayıtlı nüshası.  

 

MürĢid 5, Turan yazılım, 2011 

 

Mütercim Âsım Efendi, Burhan-ı Katı, Türk Dil Kurumu Yay., Ankara 

2000.  

 

ONAY, Ahmet Talât, Eski Türk Edebiyatında Mazmunlar ve Ġzahı, Akçağ, 

Ankara, 2000  

ÖKSÜZ, Zehrâ, Hülasat‟üĢ-ġürûh Adlı Mesnevî ġerhinin 1-107 

Varaklarının Günümüz Harflerine Aktarılması ve Ġncelenmesi, (BasılmamıĢ Yüksek 

Lisans Tezi), Fatih Üniversitesi, Ġstanbul 2008.  



      

 

 

 

ÖZDĠL, Hatice, Hülasat‟üĢ-ġürûh Adlı Mesnevi ġerhinin 108-214 

Varaklarının Günümüz Harflerine Aktarılması ve Ġncelenmesi, (BasılmamıĢ Yüksek 

Lisans Tezi), Fatih Üniversitesi, Ġstanbul 2009. 

 

PALA, Ġskender, Ansiklopedik Divân ġiiri Sözlüğü, LM Yay., Ġstanbul 200 

 

ġemseddin Sami, Kamus-i Türkî, (Haz. Ömer Faruk Akün), Alfa Yayınları, 

Ġstanbul 1998. 

 

ġENTÜRK, A. Atillâ - KARTAL, Ahmet, Üniversiteler Ġçin Eski 

Türk Edebiyatı Tarihi, Dergâh Yay., Ġstanbul 2004. 

 

„Güncel Türkçe Sözlük ve Yazım Klavuzu (cd)‟, TDK Yay., Ankara 2007. 

 

YARDIM, Ali, Mesnevî Hadîsleri, Damla Yay. , Ġstanbul 2008 

„Yazım Kılavuzu‟, TDK Yay. , Ankara 2005. 

 

 

 

 

 

  



      

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



      

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

 

 

 

 

 


