
 

T.C. 

Dicle Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü 

Temel İslam Bilimleri Ana Bilim Dalı 

Tasavvuf Bilim Dalı 

 

 

Doktora Tezi 

 

 

ŞEYH AHMED FETHULLAH EL-CÂMÎ’NİN HAYATI, 

ESERLERİ VE TASAVVUFİ GÖRÜŞLERİ 

 

 

Mehmet Hanefi SANIR 

20932327 

 

 

Danışman 

Dr. Öğr. Üyesi Murat ÖZAYDIN 

 

Diyarbakır 2025



 
 

T.C. 

Dicle Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü 

Temel İslam Bilimleri Ana Bilim Dalı 

Tasavvuf Bilim Dalı 

 

 

Doktora Tezi 

 

 

ŞEYH AHMED FETHULLAH EL-CÂMÎ’NİN HAYATI, 

ESERLERİ VE TASAVVUFİ GÖRÜŞLERİ 

 

 

 

Mehmet Hanefi SANIR 

20932327 

 

 

 

Danışman 

Dr. Öğr. Üyesi Murat ÖZAYDIN 

 

Diyarbakır 2025 

 

                    



  

 
 

TAAHHÜTNAME 

                   SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ MÜDÜRLÜĞÜNE  

 

Dicle Üniversitesi Lisansüstü Eğitim-Öğretim ve Sınav Yönetmeliğine göre 

hazırlamış olduğum “Şeyh Ahmed Fethullah el-Câmî’nin Hayatı, Eserleri ve 

Tasavvufî Görüşleri” adlı tezin tamamen kendi çalışmam olduğunu ve her alıntıya 

kaynak gösterdiğimi ve tez yazım kılavuzuna uygun olarak hazırladığımı taahhüt eder, 

tezimin kağıt ve elektronik kopyalarının Dicle Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü 

arşivlerinde saklanmasına izin verdiğimi onaylarım. Lisansüstü Eğitim-Öğretim 

yönetmeliğinin ilgili maddeleri uyarınca gereğinin yapılmasını arz ederim.  

                                                                                                              06/04/2025  

                                                                                                 Mehmet Hanefi SANIR 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



  

I 
 

ÖN SÖZ 

Bir medeniyetin sağlam temeller üzerine kurulması ve geleceğe taşınması için 

tarihi köklerine sıkıca bağlı olması, ilmî, irfanî ve fikrî gelişmelerle donanması hayati 

önem taşır. Bu medeniyetin kültürel birikimini, geçmişinden gelen mirası sahiplenme 

bilinciyle geleceğe taşıması gerekir. Bu sağlam temelin yapı taşlarından biri de önder 

ve örnek şahsiyetlerdir. Bu şahsiyetler, medeniyetin değerlerini temsil ve ilerlemesine 

rehberlik eder. İslam inancı üzerine inşa edilen bir medeniyetin de kendi örnek 

şahsiyetlerini tanıması, onların değerlerini özümsemesi ve bu mirası gelecek nesillere 

aktarması şarttır. Bu örnek şahsiyetlerin hak ettiği değeri görmeleri, toplumun bu 

değerleri daha iyi anlamasına ve benimsemesine yardımcı olacaktır. Ayrıca, bu 

şahsiyetlerin fikirleri, medeniyetin ilmî, irfanî ve fikrî açıdan gelişmesine de katkıda 

bulunacaktır. 

İslam medeniyeti, derin kökleri ve zengin kültürel birikimiyle insanlık âlemi 

için bir hazinedir. Bu zengin hazineyi koruyarak, örnek şahsiyetleri tanıyarak ve 

onların mirasına sahip çıkarak, medeniyetin gelecekte de güçlü bir şekilde var olmasını 

sağlayabilir. Bu değerler, gelecek nesillere aktarıldıkça, medeniyetin köklerinden 

aldığı ilhamla daha da güçlenecek ve büyüyecektir. Büyük şahsiyetler, toplumlarının 

mânevî atmosferini canlı tutan ve onları aydınlatan yıldızlar gibidir. Onların manevî 

gücü, sadece kendi dönemlerindeki insanları değil, aynı zamanda gelecek kuşakları da 

aydınlatarak onlara ilham kaynağı olur. Bu özel şahsiyetler, ait oldukları toplumu 

yücelten ve sadece kendi zamanlarının değil, aynı zamanda sonraki nesillerin 

yükselmesine de katkıda bulunan kişilerdir. Âlimler ve ârifler insanlığa ve ümmete 

berrak fikirlerini, ilmî çalışmalarını ve toplumsal değişimdeki çabalarını da miras 

bırakırlar. Bu öncü şahsiyetler, sadece kendi toplumlarının değil, tüm insanlığın 

ilerlemesini sağlar ve böylece geleceğe güçlü bir miras bırakırlar. 

Âlimler, geçmişle gelecek arasındaki bağları kuvvetlendirmek için son derece 

çaba sarf ederler. Bir sûfinin, ârifin veya âlimin tek bir ifadesi bile, asırlar boyunca 

insanların belleğinde derin izler bırakabilir ve insanlığı olumlu bir şekilde etkileyebilir. 

Zaman içinde unutulmayan bu şahsiyetler ve onların öğretileri, âdeta hatiften gelen bir 



  

II 
 

ses gibi yüzyıllar boyunca varlıklarını sürdürürler. Bu önderler, insanlığın geçmişiyle 

geleceği arasında güçlü bir bağ kurarak, ilham kaynağı olmaya devam ederler. 

Ahmed Fethullah el-Câmî, İslam’ın derin ahlâkî perspektifini biçimlendiren 

güçlü seslerden biri olarak, cumhuriyet döneminde yaşamış, Anadolu’nun sınırlarını 

aşarak ulusal ve uluslararası alanda etkileyici bir sûfi ve âlim olarak tanınmıştır. 

İnsanların ilham aldığı, hayranlık duyduğu bu büyük şahsiyetin yaşamı, eserleri ve 

tasavvufî görüşleri, ilmî ve akademik çerçevede incelenerek, literatüre eşsiz bir katkı 

sunacağı kanaatini taşımaktayız.  

Câmî’nin hayatını anlamak ve onun fikirlerini daha geniş bir kitleye 

ulaştırmak, İslam kültürünün zenginliğini keşfetmek isteyenler için oldukça önemlidir. 

Bu önemli şahsiyetin eserleri ve tasavvufî görüşleri, İslam'ın derinliklerine dalmak 

isteyenlere rehberlik etmektedir. Câmî’nin hayatı ve düşüncelerinin ilmî bir çerçevede 

incelenmesi, bu değerleri gelecek nesillere daha sağlam bir temel üzerinde 

aktarılmasını sağlayacaktır. Bu çalışmalar, İslam kültürünün zengin dokusunu 

anlamak ve bu değerleri gelecek kuşaklara aktarmak adına önemli bir katkı sunacaktır. 

Çalışmamız bir giriş, üç ana bölüm ve sonuç kısımlarını içermektedir. Şeyh 

Ahmed Fethullah el-Câmî’nin hayatı, eserleri ve tasavvufî görüşleri bu çerçevede 

detaylı bir şekilde incelenmiş, yazarın kendi eserlerinden başlayarak erişilebilen tüm 

kaynaklardan faydalanılarak bilgiler sunulmuştur. 

Giriş bölümünde, araştırmanın konusu, amacı, önemi, kaynakların 

değerlendirilmesi, Câmî’nin yaşadığı dönemin siyasi, ilmî ve tasavvufi durumu ve 

intisap ettiği Şâzeliyye Tarîkatı hakkındaki bilgiler özetle verilmiştir. 

Birinci bölümde, Câmî’nin hayatı, hocaları, talebeleri, ilmî ve tasavvufî 

şahsiyeti, tarîkata intisabı, tarîkat silsilesi, ilmî yolculukları, irşad faaliyetleri 

etkilendiği ve etkilediği kişiler ele alınmış ve tamamı Arapça olan eserlerinin 

muhtevası ilmi açıdan tahlili yapılmıştır. 

 Çalışmamızın ikinci bölümünde Câmî’nin nazarî ve amelî tasavvuf ile ilgili 

görüşleri ve bu görüşlerin dayanakları olan başta ayetler, hadisler ve klasik tasavvufi 

kaynaklarıdır. Tasavvufî görüşlerini ve kendisine tesir eden şahsiyetleri araştırırken 



  

III 
 

temel referanslarımız onun tasavvufa dair kaleme aldığı Sevânih Kalbiyye,  Tenzîhu’l-

kulûb li nazari Allâmi’l-ğuyûb ve ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-Câmiyye adlı 

eserleridir. 

Çalışmamızın üçüncü bölümünde Câmî’nin tasavvufî ıstılahlar ve tarîkat 

adâbına dair görüşleri ve bu görüşlerin dayanakları olan başta ayetler, hadisler ve 

klasik tasavvufi kaynaklarıdır. Tasavvufî ıstılahlar ve tarîkat adâbına dair görüşleri ve 

kendisine tesir eden şahsiyetleri araştırırken temel referanslarımız onun tasavvufa dair 

kaleme aldığı Sevânih Kalbiyye,  Tenzîhu’l-kulûb li nazari Allâmi’l-ğuyûb ve ed-

Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-Câmiyye adlı eserleridir. 

Sonuç kısmında ise elde edilen bulgular özetlenmiş, yapılan inceleme 

sonucunda ortaya çıkan önemli noktalar vurgulanmıştır. Câmî’nin düşünceleri ve 

tasavvuf anlayışı, çalışmanın bu bölümünde öne çıkan temel noktalarla birlikte 

değerlendirilmiştir. 

Çalışmamızın tamamlanmasını nasip eden Yüce Rabbime hamd, Habibine 

salat ve selam ediyorum. Her türlü yardımını esirgemeyen ve tezimi bitirmem 

konusunda sürekli beni teşvik eden danışman hocam Dr. Öğr. Üyesi Murat 

ÖZAYDIN’a en kalbi şükranlarımı arz ederim. Yine bu çalışmamın başından itibaren 

her türlü desteğini esirgemeyen Prof. Dr. Abdurrahim ALKIŞ, Doç. Dr. Mehmet Şirin 

AYIŞ ve Dr. Öğretim Üyesi Ömer TAY hocalarıma gönülden teşekkür ederim. Ayrıca 

çalışmamızın muhtevasını teşkil eden Şeyh Ahmed Fethullah el-Câmî’ye ait her türlü 

bilgi, belge ve kitabın temin edilmesinde yardımlarını güçlü bir şekilde hissettiğim 

Abdulkhalek ALABDULKARIM ve Muhammed ABRIK beyefendilere, tercüme ve 

teknik noktasında ciddi desteklerini gördüğüm Mahmut SANIR hocama, tezin 

okunmasında her türlü desteğini gördüğüm Yunus BURULDAY hocama ve son olarak 

kendilerini ihmal ettiğimi düşündüğüm eşim, oğlum Muhammed Kerem ve kızım 

Ebrar’a sevgilerimi sunuyorum. 

 

 

 



  

IV 
 

ÖZET 

Şeyh Ahmed Fethullah el-Câmî 1921 yılında Türkiye’nin şark bölgesinin Muş 

vilayetinde dünyaya gelmiş bir Cumhuriyet Dönemi müellifidir. Birinci dünya savaşı 

esnasında ailesinin büyük bir kısmını kaybeden Câmî, küçük yaşlarından itibaren 

kardeşiyle beraber hem hayatın çetin zorluklarıyla mücadele etmiş hem de ilim tahsili 

için farklı bölgelere ilmî seyahatler yapmış dönemin önde gelen âlimlerinden ilim 

tahsil etmiş zâhid, âbid ve takvâ ehli bir zat olarak temayüz etmiştir. 

 Çok velûd bir müellif olan Câmî’nin dinî ilimlerin muhtelif alanlarına ilişkin 

yazdığı sekiz eseri mevcuttur. Tasavvuf ile alakalı telif ettiği en önemli eserleri 

Sevânihü Kalbiyye, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-Câmiyye ve Tenzîhu’l-kulûb li 

Nazari Allâmi’l-ğuyûb adlı eserleridir. Bunun yanı sıra Mü’minlerin özeliklerine dair 

önemli bilgiler içeren Min Sifâti’l-mü’minîn fî’l-Kur’âni’l-Kerîm ve Nidâu’l-mü’minîn 

fî’l-Kur’âni’l-Mubîn adlı eserleri de bizce tasavvuf açısından büyük bir öneme haizdir. 

Ayrıca Kâdî el-Beydâvî’nın tefsiri ile alakalı yazmış olduğu el-Mücerredu’l-muhtasar 

min Tefsîri’l-Kâdî el-Beydâvî adlı eseri de tefsir alanında yazılmış önemli telifatıdır. 

Bu çalışmada yukarıda bahse konu eserler minvalinde Câmî’nin hem tasavvufa 

dair görüş ve düşünceleri hem de ilmî ve sûfî şahsiyeti etraflıca ortaya konmaya 

çalışılmıştır. Ayrıca bu çalışma, Kur’ân ve Sünnete dayalı bir tasavvuf anlayışını öne 

çıkaran Şeyh Ahmed Fethullah el-Câmî’nin Şâzeliyye tarîkatı eksenli irfân 

geleneğinin tesirinde kaldığını ve bu geleneğin şark uleması arasındaki en önemli 

takipçisi ve öncülerinden biri olduğunu ortaya koymaktadır. 

Anahtar Sözcükler 

Tasavvuf, Sûfî, Zikir, Şâzeliyye, Tarîkat, Fethullah Câmî. 



 
 

ABSTRACT 

Sheikh Ahmed Fethullah al-Jami was born in 1921 in the Muş province of the 

eastern region of Turkey, and he was a prominent author of the early Republican era. 

Having lost much of his family during the First World War, Sheikh Ahmed Fethullah 

al-Jami, from a young age, struggled with the hardships of life alongside his brother, 

and embarked on scholarly journeys to various regions to pursue education, learning 

from leading scholars of the time. He emerged as a significant figure known for his 

piety, devotion, and scholarly pursuits. 

As a prolific author, Sheikh Ahmed Fethullah al-Jami wrote eight works 

covering various aspects of religious sciences. Among his most important works on 

Sufism are "Sevânihü Kalbiyye," "ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-Câmiyye," and 

"Tenzîhu’l-kulûb li Nazari Allâmi’l-ğuyûb." Additionally, his works "Min Sifâti’l-

mü’minîn fî’l-Kur’âni’l-Kerîm" and "Nidâu’l-mü’minîn fî’l-Kur’âni’l-Mubîn" 

contain significant information about the qualities of believers. Furthermore, his work 

"el-Mücerredu’l-muhtasar min Tefsîri’l-Kâdî el-Beydâvî" focusing on the 

commentary of Kadı el-Baydawi is an important contribution to the field of exegesis. 

This study aims to thoroughly explore Sheikh Ahmed Fethullah al-Jami's views 

and thoughts on Sufism, as well as his scholarly and Sufi personality, based on the 

aforementioned works. Moreover, it highlights that Sheikh Ahmed Fethullah al-Jami 

advocated a Sufi understanding based on the Quran and Sunnah, and was deeply 

influenced by the Sufi tradition within the Shadhiliyya order, being one of its most 

significant followers and pioneers among the scholars of the eastern regions. 

Keywords 

Sufism, Sufi, Dhikr, Shadhiliyya, Tariqa.



 
 

KISALTMALAR 

a.s.  Aleyhisselam. 

Bkz.  Bakınız. 

C.  Cilt. 

Çev.  Çeviren. 

DİA.  Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 

DİB.  Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları. 

Edit.  Editör 

H.  Hicri. 

Haz.  Hazırlayan. 

Hz.  Hazreti. 

Neşr.  Neşreden. 

Ö.  Ölüm tarihi. 

s.  Sayfa. 

Sav.  Sallallahu aleyhi ve selem. 

Sad.  Sadeleştiren. 

Sayı  Sayı 

ss.  Sayfalar arası. 

Tahk.  Tahkik eden. 

ts.  Tarihsiz. 

vb.  ve benzeri. 

vd.  ve devamı. 

Yay  Yayınları. 

 

 



  

VII 

 

İÇİNDEKİLER 

                                                                                                                                                Sayfa No. 

ÖN SÖZ ..................................................................................................... I 

ÖZET ...................................................................................................... IV 

ABSTRACT ............................................................................................ V 

KISALTMALAR................................................................................... VI 

İÇİNDEKİLER ................................................................................... VII 

GİRİŞ...................................................................................................... 11 

1. ÇALIŞMANIN KONUSU, ÖNEMİ VE AMACI........................... 11 

2. ARAŞTIRMANIN YÖNTEMİ ........................................................ 13 

3. KAYNAKLARIN DEĞERLENDİRİLMESİ ................................. 14 

3.1. Şeyh Ahmed Fethullah el-Câmî’nin Eserleri ve Klasik Tasavvufi 

Kaynaklar ................................................................................................................... 15 

3.2. Şeyh Ahmed Fethullah el-Câmî Hakkında Yapılan Çalışmalar....... 17 

4. ŞEYH AHMED FETHULLAH EL-CÂMÎ’NİN YAŞADIĞI 

DÖNEME GENEL BİR BAKIŞ .................................................................... 17 

4.1. Siyâsi Durum ........................................................................................... 18 

4.2. İlmî ve Fikri Durum ................................................................................ 22 

4.3. Tasavvufi Durum ..................................................................................... 25 

BİRİNCİ BÖLÜM ................................................................................. 36 

ŞEYH AHMED FETHULLAH EL-CÂMÎ’NİN HAYATI VE 

ESERLERİ ............................................................................................. 36 

1.1. Hayatı ...................................................................................................... 36 

1.1.1 Doğum Yeri ve Tarihi .................................................................... 36 

1.1.2. İsmi, Nisbesi ve Soyu .................................................................... 36 

1.1.3. Çocukluğu ..................................................................................... 37 

1.1.4. Ailesi ............................................................................................. 38 



  

VIII 

 

1.1.5. Tahsil Hayatı ve İlmî Yolculukları................................................ 39 

1.1.6. Davet ve İrşâd İzninin Verilmesi .................................................. 41 

1.1.7. İlîm ve Seyr u Sülûk Yolculuğunda Karşılaştığı Zorluklar ve 

Engeller ...................................................................................................................... 42 

1.1.8. Hocaları, Talebeleri ve Halifeleri .................................................. 45 

1.1.8.1. Hocaları ................................................................................. 45 

1.1.8.1.1. Şeyh Hakşinas İnan (1984) ................................................. 45 

1.1.8.1.2. Şeyh İbrahim Hakkı el-Basretî (1963) ............................... 45 

1.1.8.1.3. Şeyh Abdurrahman eş-Şâvirî el-Ömerî (1974) ................... 46 

1.1.8.1.4. Şeyh Abdülhâdî Şâvirî el-Ömerî (1986) ............................. 47 

1.1.8.1.5. Molla Muhammed Zâhir el-Malazgirdî (1966) .................. 48 

1.1.8.1.6. Abdulkadir İsa (ö. 1991)..................................................... 50 

1.1.8.2. Talebeleri ............................................................................... 51 

1.1.8.3. Halifeleri ................................................................................ 52 

1.1.9. Vefatı ............................................................................................. 52 

1.2. Şahsiyeti .................................................................................................. 53 

1.2.1. İlmî Şahsiyeti................................................................................. 54 

1.2.2. Tasavvufî Şahsiyeti ....................................................................... 58 

1.2.2.1. Ahlâki Şahsiyeti..................................................................... 62 

1.2.2.2.1. Şefkat ve Merhameti ....................................................................... 64 

1.2.2.2.2. Sahip Olduğu Güzel Hasletler ...................................................... 64 

1.2.2.2. Tarîkat Silsilesi ...................................................................... 65 

1.2.2.3. İlmi ve Tasavvufi İcazeti ....................................................... 67 

1.3. Eserleri .................................................................................................... 68 

1.3.1. Tasavvuf ile İlgili Eserleri ............................................................. 68 

1.3.1.1 Sevânih Kalbiyye.................................................................... 68 

1.3.1.2. Tenzîhu’l-Kulûb Li Nazari Allâmi’l-Ğuyûb ......................... 70 

1.3.1.3. Muhtaratü’l Min İhyâü Ulûmi’d-Dîn .................................... 70 

1.3.1.4. ed-Dürerü’l-Behiyye Fî’l-Vesâyâ’l-Câmiyye ....................... 71 

1.3.2.  Tefsir ve Ulûmu’l Kur’an ile ilgili Eserleri .................................. 71 

1.3.2.1. Nidâu’l-Mü’minîn Fî’l-Kur’âni’l-Mubîn .............................. 71 

1.3.2.2. Sıfâtu’l-Mü’minîn Fî’l-Kur’âni’l-Kerîm ............................... 72 



  

IX 

 

1.3.2.3. el-Mücerredu’l-Muhtasar Min Tefsîri’l-Kâdî el-Beydâvî ..... 73 

1.3.2.4. Muntehebât Min Âyâti’l-Kur’âni’l-Kerîm ............................ 74 

İKİNCİ BÖLÜM ................................................................................................. 76 

ŞEYH AHMED FETHULLAH EL-CÂMÎ’NİN NAZARÎ VE AMELÎ 

TASAVVUF İLE İLGİLİ GÖRÜŞLERİ ................................................... 76 

2.1. Şeyh Ahmed Fethullah El-Câmî’ye Göre Tasavvuf Ve Sûfî .................. 77 

2.1.1. Tasavvuf ........................................................................................ 77 

2.1.2. Sûfî ................................................................................................ 82 

2.2. Nazarî Kavramlar .................................................................................... 85 

2.2.1. Tarîkat ........................................................................................... 86 

2.2.2. Kalb ............................................................................................... 92 

2.2.3. Ruh .............................................................................................. 105 

2.2.4. Nefs ............................................................................................. 111 

2.2.5. Velâyet ........................................................................................ 124 

2.2.6. Keşf ............................................................................................. 130 

2.2.7. Kerâmet ....................................................................................... 132 

2.2.8. Vesîle ........................................................................................... 137 

2.3. Amelî Kavramlar ................................................................................... 143 

2.3.1. Seyr u Sülûk ................................................................................ 143 

2.3.2. Zikir ............................................................................................. 148 

2.3.3. Mücâhede .................................................................................... 159 

2.3.4. Halvet .......................................................................................... 162 

2.3.5. Semâ ............................................................................................ 163 

2.3.6. Takva ........................................................................................... 164 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM ........................................................................................... 169 

ŞEYH AHMED FETHULLAH EL-CÂMÎ’NİN TASAVVUFÎ 

ISTILAHLAR VE TARÎKAT ADÂBINA DAİR GÖRÜŞERİ ........ 169 

3.1. Hâl ve Makâm ....................................................................................... 169 

3.1.1. Tasavvufi Hâllere İlişkin Kavramlar ...................................... 170 

3.1.1.1. Havf-Recâ ............................................................................ 170 

3.1.1.2. Haşyet ve Üns ...................................................................... 175 



  

X 

 

3.1.1.3. Kabz ve Bast ........................................................................ 179 

3.1.1.4. Fenâ-Bekâ ............................................................................ 181 

3.1.1.5. Tefekkür .............................................................................. 186 

3.1.1.6. Kurb ..................................................................................... 190 

3.1.1.7. Vecd ..................................................................................... 193 

3.1.1.8. Yakîn ................................................................................... 193 

3.1.2. Tasavvufi Makâmlara İlişkin Kavramlar ................................ 200 

3.1.2.1. Tövbe ................................................................................... 200 

3.1.2.2. Tevekkül .............................................................................. 205 

3.1.2.3. İhlâs ..................................................................................... 210 

3.1.2.4. Sabır ..................................................................................... 213 

3.1.2.5. Şükür.................................................................................... 219 

3.1.2.6. Rızâ ...................................................................................... 223 

3.1.2.7. Muhabbet ............................................................................. 226 

3.1.2.8. Murakabe ............................................................................. 231 

3.1.2.9. Mârifet ................................................................................. 235 

3.1.2.10. Müşâhede ........................................................................... 243 

3.1.2.11. Ubûdiyyet .......................................................................... 245 

3.2. Tarîkat Âdâbı ......................................................................................... 248 

3.2.1. Şeyh/Mürşid-i Kâmil ................................................................... 248 

3.2.2. Mürîd/Sâlik.................................................................................. 253 

3.2.2.1. Mürîd/Sâlik’in Vasıfları/Şartları ......................................... 263 

3.2.2.2. Mürîd/Sâlik’in Âdâbı........................................................... 265 

3.2.3. Biat .............................................................................................. 267 

SONUÇ ................................................................................................................. 269 

KAYNAKÇA ...................................................................................................... 277 

EKLER ................................................................................................................. 288 



11 
 

GİRİŞ 

İlmî, tasavvufî ve edebî yönleriyle temayüz eden Şeyh Ahmed Fethullah el-

Câmî’nin hayatı, eserleri ve tasavvufî görüşlerinin ele alındığı bu çalışmada öncelikle 

araştırmanın konusu, önemi ve amacı üzerinde durarak tezin düşünce süreci, hedefleri 

ve işleyişi hakkında bilgi sunulacaktır.  

1. ÇALIŞMANIN KONUSU, ÖNEMİ VE AMACI 

Cumhuriyet Dönemi’nin önemli sûfî şahsiyetlerinden biri olarak öne çıkan 

Şeyh Ahmed Fethullah el-Câmî, yalnızca Şâzeliyye tarîkatının Derkâvîyye kolunun 

öncülerinden biri olmakla kalmamış, aynı zamanda tasavvufun amelî boyutunu 

hayatının merkezine koyarak tasavvufu yaşatan ender kişiliklerden biri olarak tarih 

sahnesinde önemli bir yer edinmiştir. Derin ilmî, edebî ve tasavvufî bir kimliğe sahip 

olan Câmî, tasavvufun teorik yönlerine dair derin bir bilgi birikimine sahip olmasının 

yanı sıra, mürşidlik görevini de üstlenen bir tekke şeyhidir. Bu yönüyle hem bir âlim 

hem de bir rehber olarak toplumun manevî hayatına katkıda bulunmuştur. Takvâ, ilim 

ve şecaat gibi erdemlerle mücehhez olan Câmî, tasavvufu bir bütün olarak yaşayan ve 

yaşatan nadir şahsiyetlerden biridir. 

Câmî, tasavvufun yalnızca bir düşünce sistemi olarak kalmayıp, aynı zamanda 

uygulamaya dayalı bir hayat tarzı olarak benimsenmesi gerektiğini savunmuş ve bu 

anlayışını, kendi hayatına ve eserlerine yansıtmıştır. İlim ve tasavvuf arasındaki derin 

ilişkiyi vurgulayan Câmî, mürşidlik göreviyle, sahip olduğu geniş ilmî birikimi 

mürîdlerine aktarmış ve tasavvufî eğitimde önemli katkılar sağlamıştır. Tasavvufî 

düşüncelerini, Gazzâlî (ö. 505/1111), Abdülkâdir-i Geylânî (ö. 561/1166), Ebü’l-

Hasan eş-Şâzelî (ö. 656/1258), İbn Atâullah el-İskenderî ve İmâm-ı Rabbânî başta 

olmak üzere İslam dünyasının önde gelen düşünürlerinden almış ve bu düşünürlerin 

öğretilerini kendi öğretileriyle mezcetmiştir. Bunun yanı sıra, Râbia el-Adeviyye (ö. 

185/801 (?)) ve Cüneyd-i Bağdâdî (ö. 297/909) gibi tasavvuf tarihinde önemli yere 

sahip şahsiyetlerin öğretilerinden de etkilenmiş ve bu etkiler, Câmî’nin tasavvufî 

görüşlerinin belirlenmesinde önemli mihenk taşı oluşturmuştur. 

Câmî’nin tasavvufî öğretileri, yalnızca bireysel bir manevî yolculuğu değil, 

aynı zamanda toplumsal bir sorumluluğu da içerir. Kendisinin de bir şeyh olarak yer 



  

12 

 

aldığı Şâzeliyye tarîkatının tasavvufî ahlakı, İslam şeriatına olan bağlılık ve takvâ 

üzerine inşa edilmiştir. Bu bakımdan, Câmî’nin öğretileri, tasavvufun ameli boyutunu 

ciddi şekilde ele alan ve bu öğretileri sadece teorik olarak değil, pratiğe dökerek 

yaşatan bir yaklaşımdır.  

Câmî’nin eserleri, tasavvufî düşüncenin derinliklerine inmeyi hedefleyen ve 

farklı konularda özgün düşünceler geliştiren önemli metinlerdir. Eserlerinde 

tasavvufun temel ilkelerini ve İslam şeriatının öğretilerini birbirine bağlayarak, her iki 

alanın da nasıl bir arada var olabileceğini göstermiştir. Aynı zamanda, tasavvufî eğitim 

metodolojisi üzerine de önemli katkılarda bulunmuş, mürşidlik görevini yerine 

getirirken, mürîdlerine bu yöntemi aktararak bir nesilden diğerine tasavvufun saf 

hallerini taşımıştır. 

Câmî’nin tasavvufî düşüncelerinin şekillendiği dönemde, İslam dünyasında 

toplumsal değerlerin zayıflaması ve bireylerin manevî arayışları, tasavvufun öneminin 

artmasına neden olmuştur. Bu dönemde, tasavvuf hem bireysel hem de toplumsal 

düzeyde bir maneviyatın inşasında önemli bir rol oynamıştır. Câmî de, bu manevî 

boşluğu doldurmayı hedefleyerek hem bireylerin manevî gelişimini desteklemek hem 

de toplumda ahlaki bir yükselme sağlamayı amaçlamıştır. Eserlerinde, sadece bireysel 

bir manevî ilerleme değil, aynı zamanda toplumsal bir ahlakî diriliş hedeflemiştir. 

Câmî, hayatı boyunca hem tasavvufun teorik hem de pratik yönlerinde önemli 

katkılar sağlamış bir sûfî şahsiyet olarak, önemli etkiler bırakmıştır. Onun yazdığı 

eserler, mürîdlerine yaptığı irşad faaliyetleri ve tasavvufî öğretileri, yalnızca bir 

bireyin manevî yolculuğuna rehberlik etmemiş, aynı zamanda geniş bir toplumsal 

çevrede tasavvufun temel prensiplerinin yaşanmasına olanak tanımıştır. Câmî’nin 

mirası, özellikle tasavvufî düşüncenin yayılması ve derinleşmesi adına önemli bir 

referans kaynağı olmaya devam etmektedir. 

Bu çalışma, Câmî’nin hayatını, eserlerini ve tasavvufî görüşlerini 

derinlemesine inceleyerek, onun tasavvufî mirasını anlamaya yönelik önemli bir katkı 

sağlamayı amaçlamaktadır. Onun öğretilerine dair yapılacak bu tür akademik 

çalışmalar, tasavvufî düşüncenin temellerini ve bu düşüncenin günümüz dünyasında 

nasıl şekillendiğini daha iyi kavrayabilmemize olanak tanıyacaktır. Ayrıca, Câmî’nin 



  

13 

 

düşünceleri, tasavvufî öğretilerin yalnızca teorik bir yönünü değil, aynı zamanda 

pratikteki izlerini de kapsamaktadır. Bu doğrultuda, Câmî’nin eserleri, tasavvufî 

hayatın ve onun manevi öğretilerinin gündelik yaşantıya nasıl sirayet ettiğini 

anlamamız açısından kritik bir kaynak teşkil etmektedir. 

Çalışmanın ana hedeflerinden biri, Câmî’nin eserlerinde yer alan tasavvufî 

terimler ve kavramların derinlemesine analiz edilmesidir. Câmî, insanın manevî 

yolculuğu, içsel arayışları ve Allah’a yakınlık arzusunu konu alırken, aynı zamanda 

tasavvufun temel ilkeleri hakkında da konuşmuştur. Bu tez, Câmî’nin tasavvufî 

düşüncelerini yalnızca bir tarihsel perspektiften değil, aynı zamanda günümüzün 

modern tasavvufî pratikleriyle ilişkilendirerek ele almayı amaçlamaktadır. Böylelikle, 

onun öğretilerinin çağdaş dünyada nasıl algılandığı ve uygulandığı konusunda bir 

anlayış geliştirmeyi hedeflemektedir. 

Câmî’nin tasavvufî öğretilerinin, hem akademik çevrelerde hem de genel okur 

kitlesi arasında daha geniş bir kabul görmesi, tasavvuf düşüncesinin derinliklerine 

inmenin ve bu geleneği çağdaş yaşantımıza uyarlamanın yollarını aramanın önemini 

ortaya koymaktadır. Bu minvalde, çalışma, hem tasavvufî düşünceye ilgi duyan 

akademisyenler için hem de bu düşünceyi anlamaya çalışan geniş bir okuyucu kitlesi 

için önemli bir kaynak oluşturacaktır. Ayrıca, bu araştırma, tasavvufun yalnızca 

bireysel manevî bir deneyim değil, aynı zamanda toplumsal ve kültürel bir yapı 

olduğunu da gözler önüne serecektir. 

Sonuç olarak, bu tez, Câmî’nin tasavvufî düşüncelerinin sadece tarihsel ve 

kültürel bağlamda değil, aynı zamanda günümüzün manevî sorularına cevap arayan 

bir perspektifle ele alınmasının gerekliliğini vurgulamaktadır. Tasavvufî düşüncenin 

derinlemesine incelenmesi hem akademik anlamda katkı sağlayacak hem de tasavvufî 

pratiği daha geniş bir kitleye tanıtacak ve anlamada önemli bir rol oynayacaktır. 

2. ARAŞTIRMANIN YÖNTEMİ 

Bu çalışma, Şeyh Ahmed Fethullah el-Câmî'nin hayatını, eserlerini ve 

tasavvufî görüşlerini derinlemesine inceleyerek, bu konulara ilişkin bilgileri sade ve 

anlaşılabilir bir şekilde sunmayı amaçlamaktadır. Çalışma, şahsi görüşlerden ve 



  

14 

 

önyargılardan uzak, tarafsız bir bakış açısıyla ele alınmış ve Câmî’nin düşünsel 

dünyası objektif bir biçimde değerlendirilmiştir. Câmî’nin hayatı ve eserleri ile 

tasavvufî görüşleri, okuyucunun en iyi şekilde anlaması için sistematik bir şekilde 

analiz edilmiştir. 

Bu çalışmada kullanılan bir diğer önemli araştırma yöntemi mukayeseli 

araştırma yöntemidir. Mukayeseli yöntem, Câmî'nin tasavvufî görüşlerinin kapsamlı 

bir şekilde anlaşılabilmesi için, onun düşüncelerini diğer mutasavvıfların görüşleriyle 

karşılaştırarak bir bağlam oluşturmayı hedeflemiştir. Bu süreçte, Câmî’nin tasavvuf 

anlayışının temel öğeleri, özellikle de ilk dönem sûfîlerin düşünceleriyle etkileşimi ele 

alınmış ve Câmî’nin ilham aldığı sûfîler ile bu etkileşimler detaylı bir biçimde tespit 

edilmiştir. 

Ayrıca, söz konusu görüşlerin daha derin bir şekilde anlaşılması için analitik 

bir yaklaşım benimsenmiş ve gerektiğinde tahliller ve eleştiriler yapılarak her bir 

düşünsel argüman üzerinde ayrıntılı bir değerlendirme yapılmıştır. Bu yöntem, 

Câmî’nin tasavvufî bakış açısını daha objektif bir şekilde ortaya koymaya yönelik bir 

katkı sağlamaktadır. 

Çalışmada, elde edilen bilgiler titizlikle sınıflandırılmış ve düzenlenmiştir. 

Veriler, tematik başlıklar altında, mevcut literatürle uyumlu bir biçimde 

yapılandırılarak sunulmuştur. Bu düzenleme, çalışmanın bütünlüğünü koruyarak 

içeriğin daha sistematik ve anlaşılır bir formatta aktarılmasına olanak sağlamaktadır. 

Aynı zamanda, bu yapı, okuyucunun konuyu daha rahat kavrayabilmesi ve tasavvufî 

görüşler hakkında derinlemesine bilgi edinmesi için önemli bir kolaylık yaratmaktadır. 

3. KAYNAKLARIN DEĞERLENDİRİLMESİ 

İlmî ve akademik bir çalışmada ele alınan kavramlar ve konular, yalnızca bu 

kavramların sağlam bir teorik temele dayandırılmasıyla anlam kazanır. Kavramların 

doğru bir şekilde tanımlanabilmesi, çözümleme ve değerlendirme süreçlerinin doğru 

bir biçimde gerçekleştirilebilmesi, ancak bu kavramların akademik kaynaklarla 

desteklenmesi ve mevcut literatürle ilişkilendirilmesiyle mümkün olur. Kaynaklar, 



  

15 

 

yalnızca bilgi sağlamanın ötesinde, ilgili alanın tarihsel birikimini, teorik temellerini 

ve güncel gelişmeleri de yansıtarak, çalışmanın derinliğini ve geçerliliğini artırır. 

Bu minvalde, çalışmamızda ele alacağımız her bir kavram ve konu, tasavvufî 

araştırmalar ve literatürle bağlantı kurularak tartışılacaktır. Bu sayede, kavramların 

anlamlandırılması ve bunların üzerinde yapılan analizlerin güvenilirliği artırılacaktır. 

Ayrıca, kaynakların incelenmesi, sadece kavramların güncel ilmî çerçevede nasıl 

değerlendirildiğini ortaya koymakla kalmayıp, aynı zamanda bu kavramların 

uygulama alanlarında nasıl bir etki yarattığını ve hangi boşlukların hâlâ mevcut 

olduğunu da gösterme imkânı sunacaktır. 

Dolayısıyla, çalışmamızda ele alınacak her bir konuya dair yapılan literatür 

taramaları, kullanılan metodolojik yaklaşımlar ve bu yaklaşımların değerlendirilmesi, 

teorik zeminimizi güçlendirecek ve akademik katkımızı daha belirgin hale getirecektir. 

Bu aşamada, çalışmanın kapsamını oluşturan kavramların tarihsel arka planları ve 

evrimsel süreçleri de göz önünde bulundurularak, kavramların anlamlarının 

derinlemesine anlaşılması sağlanacaktır. 

3.1. Şeyh Ahmed Fethullah el-Câmî’nin Eserleri ve Klasik Tasavvufi 

Kaynaklar 

Çalışmamızın konusu Şeyh Ahmed Fethullah el-Câmî’nin hayatı, eserleri ve 

tasavufî görüşlerinin tespiti olduğundan doğal olarak çalışmamızın temel ve öncelikli 

kaynakları Câmî’nin eserleri olacaktır. Bununla beraber onu farklı perspektiften konu 

edinen diğer müelliflerce telif edilen eserler de başvurduğumuz eserler arasında yer 

almaktadır. 

Çalışmamızın birinci bölümü Câmî’nin hayatı ve eserleri ile ilgilidir. Câmî’nin 

biyografisine dair kaynaklarda yer alan bilgilerin önemli bir kısmının kaynağı bizzat 

kendisi tarafından mürîdi Ahmed Şerif Ne’san’a yazdırlan ed-Dürerü’l-Behiyye Fî’l-

Vesâyâ’l-Câmiyye adlı eseridir. Ayrıca Muhammed b. Abdillah el-Verdî’nin Mısır’da 

telif ettiği Îkazü’l-Himemi’l-’Aliyye Fi Tercemeti Ricâli’s-Silsileti’z-Zehebbiye eş-

Şâzeliyye adlı eserde Şâzeliyye tarîkatının genel silsilesi ortaya konulurken yazarımız 



  

16 

 

ve eserleri hakkında kısa ve öz bilgiler verilmiştir.1 Bu nedenle Câmî’nin hayatı ve 

eserleri hakkında bu eserde başvurulmuştur.  

Çalışmamızın ikinci bölümde Câmî’nin tasavvufî görüşlerini açıklarken, 

özellikle tasavvuf konularını ele aldığı eserlerine başvuracağız. Bunlar arasında, 

Sevânih Kalbiyye, ed-Dürerü’l-Behiyye Fî’l-Vesâyâ’l-Câmiyye ve Tenzîhu’l-Kulûb Li 

Nazari Allâmi’l-Ğuyûb ve Nidâu’l-Mü’minîn Fî’l-Kur’âni’l-Mubîn, Muntehebâtun 

Min Âyâti’l-Kur’âni’l-Kerîm gibi başlıca eserler bulunmaktadır. Ayrıca ulûmü’l 

Kur’an ve tefsir ile ilgili Min Sifâti’l-Mü’minîn Fî’l-Kur’âni’l-Kerîm ve el-

Mücerredu’l-Muhtasar Min Tefsîri’l-Kâdî el-Beydâvî gibi eserler de bu çalışmanın 

temel kaynaklarını oluşturmaktadır. Bu eserlerin detaylı tanıtımı birinci bölümde, el-

Câmî’nin hayatı ve eserleri başlığı altında yapılacaktır; bu nedenle, burada sadece bu 

eserlerin isimlerini belirtmekle yetineceğiz. 

Bu çalışmamızda Câmî’nin farklı eserlerinin tamamını mümkün mertebe 

kullanmaya çalıştık. Yine onun görüşlerini ortaya koymaya çalışırken etkilendiği 

müellifleri özellikle Şâzeliyye tarîkatının mensubu olduğu için bu tarîkat silsilesinden 

olan İbn Atâullah el-İskenderî (ö. 709/1309), Ahmed Zerruk (ö. 899/1493), İbn Acîbe 

(ö. 1224/1809) ve Abdulkadir İsa (ö. 1991) gibi bazı Şâzilî zatların telifatlarından 

istifade ettik. 

Çalışmamız tasavvufî kavramlar ve meseleler ile ilgili olduğu için, doğal olarak 

bu kavramlar ve meseleler hakkında bir açıklama ve değerlendirme yapma gereği 

ortaya çıktığında başta Hâris el-Muhâsibî’nin (ö. 243/857) el-Riʿâye li-ḥuḳûḳıllâh’ı, 

Ebû Tâlib el-Mekkî’nin (ö. 386/996) Kûtu’l-Kulûb’u, Hücvîrî’nin (ö. 465/1072 [?]) 

Keşfü’l-maḥcûb’u, İmâm-ı Gazzâlî’nin İhyâ-u ‘ulûmi’d-din’i, İbnü'l-Arabî’nin (ö. 

638/1240) el-Fütûhâtü‟l-mekkiyye’si, Abdülkeri el-Kuşeyrî’nin (ö. 465/1072) er-

Risâle’si, Sühreverdî’nin (ö. 632/1234) Avârifü’l-meʻârif’i, Serrâc’ın (ö.378/988) el-

Lümaʻ’ı, Kelâbâzî’nin (ö. 380/990) et-Taʻarruf li-ehli’t-tasavvuf’u İmâm-ı 

Rabbânî’nin (ö. 1034/1624)  Mektûbât’ı, Ferîduddin Attâr’ın (ö. 618/1221) 

 
1 Muhammed b. Abdillah el-Verdî, Îkazü’l-himemi’l-’aliyye fi tercemeti ricâli’s-silsileti’z-zehebbiye eş-

şâzeliyye (Kahire: Daru’l-İhsan, 2021), 468-512. 



  

17 

 

Tezkiretü’l-evliyâ’sı ve Ebû Abdurrahman Muhammed es-Sülemî'nin (ö. 412/1021) 

Tabakâtu’s-sûfîyye’si gibi çeşitli tasavvuf klasik eserlerinden istifade ettik.  

3.2. Şeyh Ahmed Fethullah el-Câmî Hakkında Yapılan Çalışmalar 

Câmî, çok yönlü bir âlimdir. O pek çok eser telif ettiği halde ihmal edilmiş ve 

hak ettiği değeri görememiştir. Ancak son yıllarda kısmen de olsa onun hakkında bu 

ihmalin farkına varıldığını ve bunun telafi edilmeye çalışıldığını söylemek 

mümkündür. Başta tasavvuf camiası olmak üzere, ilim ve irfan dünyasına armağan 

ettiği eserlerin yanı sıra sergilemiş olduğu ahlâki ve İslamî yaşantı az da olsa hakkında 

çalışmaların yapılmasına vesile olmuştur.  

Câmî hakkında, bu doktora çalışmamızdan önce yurt içi ve yurt dışında yüksek 

lisans ve doktora düzeyinde herhangi bir çalışma yapılmamıştır. Ancak Mısır’da 

Muhammed b. Abdillah el-Verdî’nin telif ettiği Îkazü’l-Himemi’l-’Aliyye Fi Tercemeti 

Ricâli’s-Silsileti’z-Zehebbiye eş-Şâzeliyye adlı eserde Şâzeliyye tarîkatının genel 

silsilesi ortaya konulurken kendisi ve eserleri hakkında da kısa ve öz bilgiler 

verilmiştir. 

4. ŞEYH AHMED FETHULLAH EL-CÂMÎ’NİN YAŞADIĞI DÖNEME 

GENEL BİR BAKIŞ 

Hakkında etraflıca araştırma yapılmayı fazlasıyla hak eden aksiyoner ve öncü 

şahıslar hem yaşadıkları dönemde hem de sonraki dönemlerde fikirlerine itibar 

edilerek kendilerine başvurulmuş, yönlendirici özellikleriyle ön plana çıkmış ve 

önemli bir tesir gücüne sahip olmuş kimselerdir. Söz konusu bu özellikler ele alınan 

zat hakkında önemli malumat sağladığı gibi bu zatın yaşadığı döneme ilişkin önemli 

bilgiler elde etme fırsatı verir. Çünkü insan diğer canlılardan farklı olarak içinde 

yaşadığı toplumu, mekânı ve zamanı hem etkilemiş hem de bunlardan etkilenmiştir. 

Bilhassa siyasi, içtimai ve dini olmak üzere pek çok alanda yaşadığı toplumu, mekânı 

ve zamanı hem etkilemiş hem de bunlardan etkilenmiştir.  

Câmî, yaşadığı dönemin siyasi, toplumsal ve dini atmosferinden en üst düzeyde 

etkilenmiş bir âlimdir. Bu dönemdeki olaylar, onun ilmi vizyonunu, tasavvuf 

anlayışını ve şahsiyetini şekillendirirken, aynı zamanda telif ettiği eserlerin temelini 



  

18 

 

oluşturan önemli unsurlardan biri haline gelmiştir. Bu nedenle, Câmî’nin tasavvufi 

görüşlerine odaklanmadan önce, o dönemin siyasi, dinî ve tasavvufî dinamiklerini 

anlamak için çaba sarf edeceğiz. 

4.1. Siyâsi Durum 

Birinci dünya savaşından sonra Osmanlı devletinin dağılmasıyla yerine 

Türkiye Cumhuriyeti devleti kurulmuştur. Cumhuriyetin kurulması beraberinde 

birtakım köklü reformların yapılmasını zorunlu kılmıştır. Bu dönemde öne çıkan 

önemli bazı reformları şu şekilde özetlemek mümkündür:  

Osmanlı İmparatorluğu’nun temel yönetim yapısı olan saltanat, 1922’de sona 

ermiş; aynı zamanda İslam’ın önemli simgelerinden biri olan halifelik 1924’te 

kaldırılmıştır. Ardından çıkarılan Tevhid-i Tedrisat Kanunu ile İslami eğitim ve yaşam 

tarzına önemli kısıtlamalar getirilmiştir. İbadet özgürlüğü sınırlandırılmış, 

Osmanlı’nın izlerini taşıyan medreseler kapatılarak, yerlerine modern eğitim 

kurumlarına geçiş sağlanmıştır.2 Osmanlı’nın eğitim anlayışını silen reformlar, sadece 

bunlarla sınırlı kalmamış; aynı zamanda dini ve bilimsel ilimlerin öğretildiği tekke ve 

zaviyeler de kapatılmıştır. Bu kurumların kaldırılması, İslami yaşam ve eğitimi önemli 

ölçüde etkilemiştir. Bu kurumlarda görev yapan mutasavvıflar ve ilim erbabı, 

faaliyetlerinden uzaklaştırılarak çeşitli cezalara maruz bırakılmışlardır. İslami 

kültürün derin izlerini taşıyan bu kurumlar, yerini laik eğitim sistemine bırakmış ve 

Osmanlı’nın mirası büyük ölçüde değişime uğramıştır.3  

Osmanlı İmparatorluğu’nun çöküşü ve Türkiye Cumhuriyeti’nin kuruluşu, 

beraberinde çeşitli reformları getirmiştir. Bu değişim, idari, siyasi, dini ve ekonomik 

alanlarda köklü adımları gerektirmiştir. Ancak, bu reformlar ilk etapta bazı tepkilere 

neden olmuş ve bazıları başarısızlıkla sonuçlanmıştır. Örneğin, 1923-1930 yılları 

arasında ekonomik reformlar, ulusal ve uluslararası koşulların olgunlaşmamasından 

dolayı beklenen başarıyı gösterememiştir.4 Bu durum, Cumhuriyet’in kurucu 

 
2 Cem Apaydın, “Belgeler Işığında Tekke, Zaviye Ve Türbelerin Kapatılması Üzerine Bir 

Değerlendirme” Yakın Dönem Türkiye Araştırmaları Dergisi, 16/32 (2017), 149-171. 
3 Apaydın, “Belgeler Işığında Tekke, Zaviye Ve Türbelerin Kapatılması Üzerine Bir Değerlendirme”, 

149-171. 
4 Sabahattin Özel, “Atatürk Dönemi Türkiye Ekonomisi” 2 (2002), 141. 



  

19 

 

kadrolarının motivasyonunu düşürmemiş, aksine reformlara olan kararlılıklarını 

artırmıştır. Eğitim başta olmak üzere birçok alanda köklü değişikliklere gidilerek, yeni 

kurulan ülkenin dünya görüşlerine uygun bir şekilde kurumsallaştırılma çabası içine 

girilmiştir. Bu doğrultuda, Osmanlı’dan kalan Şer’iye ve Evkâf Vekâleti kaldırılarak 

yerine Diyanet İşleri Reisliği ve Evkâf Umum Müdürlüğü getirilmiştir. Aynı şekilde, 

30 Kasım 1925 tarihinde çıkarılan 677 sayılı kanunla, Osmanlı’da önemli rol oynayan 

tekke ve zâviyeler kapatılmıştır. 10 Haziran 1949 tarihinde çıkarılan 5438 sayılı kanun 

ile bu düzenlemelere karşı çıkanlara daha sert cezalar getirilmiş, 1 Mart 1950 tarihinde 

ise sadece on dokuz türbenin ziyarete açılmasına karar verilmiştir. Bu adımlar, 

Cumhuriyet’in kurucularının heyecanını olumsuz etkilememiş, aksine reformları 

sürdürme konusundaki kararlılıklarını pekiştirmiştir.5 

Bir yandan 1924 yılında çıkarılan kanunlarla pozitif ve dini ilimlerin öğretildiği 

kurumlar olan medreseler kapatılıp yerine Milli Eğitim Bakanlığına bağlı imam hatip 

okulları açılırken6 diğer yandan yükseköğretim ihtiyacını karşılamak için Süleymaniye 

Medresesi İlahiyat Fakültesi hüviyetine kavuşturulmuştur.7 Tevhid-i Tedrisât 

Kanunu’nun 4. Maddesi gereğince 1924’te İstanbul Daru’l-Fünun’una bağlı ve 

öğretim süresi üç yıl olan İlâhiyat Fakültesi açılmıştır. Söz konusu bu fakülte 1933’te 

Daru’l-Fünun’un isminin İstanbul Üniversitesi olarak değiştirilmesi ve kurumsal 

kimliğinde bazı yeniliklerin yapılması esnasında birtakım gerekçeler ileri sürülerek 

kapatılmıştır.8 

İlahiyat Fakültelerinin aceleyle açılması, bir dizi sorunu beraberinde 

getirmiştir. Bu sorunların en önemlisi, Orta öğretimde Arapça ve Farsça dilinin 

yasaklanması sonucunda, fakültenin istediği düzeyde öğrenci çekememesidir. Aynı 

şekilde, bu fakültelerde ders veren öğretim elemanlarının medrese kökenli olmaları, 

fakülte içinde uyum sağlama sürecini zorlaştırmıştır. Tüm bu zorluklar, öğrenci 

 
5 Mustafa Kara, “Tekke” Türkiye Diyanet Vakfı Ansiklopedisi, (İstanbul: TDV Yayınları, 2010), 40/370. 
6 İsmail Kara, Cumhuriyet Türkiyesi’nde Bir Mesele Olarak İslam (İstanbul: Dergâh Yayınları, 2008), 

57. 
7 Bernard Lewis, Modern Türkiye’nin Doğuşu Çev. Metin Kıratlı (Ankara: Türk Tarih Kurumu 

Yayınları, 2000), 409. 
8 Mustafa Öcal, “25. Yılında Uludağ Üniversitesi İlahiyat Fakültesi” 9 (2000), 3. 



  

20 

 

sayısının ciddi bir şekilde azalmasına ve nihayetinde 1933 yılında söz konusu 

fakültelerin kapatılmasına yol açmıştır.9 

1931 yılının Aralık ayında İstanbul’daki Dolmabahçe Sarayında bazı hafızlar 

tarafından ezan ve 3 Şubat 1932 tarihinde Ayasofya Câmîi’nde idrak edilen Kadir 

Gecesi’nde ise Kur’an’ı Kerim, tekbirler ve kamet Türkçe olarak icra edilmiştir.10 

Ezanın Türkçe olarak bestelenip İstanbul’daki tüm müezzinlere öğretilmesi görevi 

konservatuvar üyesi İhsan Bey’e verilmiştir. Ancak onun tüm uğraş ve çabalarına 

rağmen istenilen başarıya ulaşılamadığından ezanın geçici olarak aslına uygun bir 

şekilde okunmasına izin verilmiştir. Ancak 18 Temmuz 1932 tarihinde Diyanet İşleri 

Başkanlığı ezanın tekrar Türkçe okunmasına karar vermiş ve takip eden günlerde 

ezanın Türkçe metnini yurdun her yerindeki Evkâf Müdürlüklerine göndererek bu 

şekilde okunmasını istemiştir. 

Cumhuriyetin temellerini atan kadro, 1923-1946 yılları arasında tek partili 

rejimi benimseyerek gerçekleştirdiği reformları başarıyla hayata geçirmeye 

odaklanmıştır. Ancak, 1945-1946 döneminde CHP’nin cemiyet kanununda yaptığı 

değişiklik, demokrasinin önemli bir unsuru olan çok partili sistemin oluşmasına zemin 

hazırlamıştır. Bu değişiklik, Demokrat Parti dışında pek çok partiye fırsat tanımış; 

ancak, CHP’ye karşı ciddi bir muhalefet ortamı oluşturamamıştır. Tek partili dönemin 

getirdiği sıkışıklık özellikle toprak sahipleri, nüfuzlu kişiler ve aydınlar arasında 

Demokrat Parti’nin siyaset sahnesine çıkmasına vesile olmuştur. 1946 yılındaki çok 

partili genel seçimler, mecliste birden çok parti ve bağımsız milletvekilinin yer 

almasına olanak tanımış ve CHP’ye karşı ciddi bir muhalefet ortamı doğmuştur. 7 

Ocak 1946’da kurulan ve dört yıl sonra gerçekleşen seçimlerde CHP’nin 27 yıllık tek 

parti dönemine son veren Demokrat Parti, Türkiye Cumhuriyeti’nde ilk defa serbest 

seçimle iktidarı elde etmiştir. 1950, 1954 ve 1957 seçimlerinde zafer elde ederek on 

yıl boyunca iktidarda kalmıştır. Ancak, 27 Mayıs 1960’ta gerçekleşen askeri darbe 

sonucunda iktidardan uzaklaştırılmış ve 29 Eylül 1960’ta kapatılmıştır. Başbakan 

 
9 Mustafa Öcal, “İmam ve Hatip Mektepleri, Mezunlarından Bazıları ile Yapılan Mülakatlar ve 

Şehadetname Örnekleri”  Uludağ Üniversitesi İlahiyet Fakültesi Dergisi, 12/2 (2003), 51-101. 
10 Gotthard Jaschke, Yeni Türkiye’de İslamlık Çev. Hayrullah Örs (Ankara: Bilgi Yayınları, 1972), 45. 



  

21 

 

Adnan Menderes ve bazı dava arkadaşları, 17 Eylül 1961 tarihinde idam edilerek siyasi 

bir sona uğramışlardır.11  

Demokrat Parti, demokrasi ve özgürlükçü idealleriyle CHP’yi siyasi bir 

çıkmaza sürüklemiş ve geniş kitlelerin temsilcisi olmuştur. CHP, bu zorlu durumu 

aşmak adına özellikle 1946-1950 döneminde demokrasiye aykırı uygulamalara kısmen 

son vererek, sendikal mücadeleyi destekleyen olumlu adımlar atmıştır. Hukuk, basın 

yayın ve toplumsal kazanımların önündeki engelleri kaldırarak düşünce özgürlüğünü 

güvence altına almış ve insanın değerini vurgulayan yaklaşımların yolunu açmıştır. 

Ayrıca, Polis Vazife ve Salahiyet Kanunu’nda yapılan değişikliklerle haksız yere 

gözaltına alınmaların önüne geçilmiş ve istiklal mahkemeleri gibi hukukun önündeki 

büyük engeller ortadan kaldırılmıştır.12 

1946 seçimleri sonrasında Demokrat Parti'nin iktidara gelmesi, özellikle dini 

hayatta belirgin bir özgürlük ve huzur atmosferini beraberinde getirmiş, dindar bireyler 

için ferahlık dolu bir dönemin kapılarını aralamıştır. Tek parti döneminde Türkçeye 

çevrilen ezanın Arapça olarak yeniden okunmaya başlaması ise, vatandaşlar arasında 

büyük bir coşku ve sevinç dalgasına yol açarak kalplerde derin bir heyecan 

uyandırmıştır.13  

1921-2023 yılları arasında hayat sürmüş olan Şeyh Ahmed Fethullah el-

Câmî’nin yaşamı, cumhuriyetin ilk yıllarından gençliğine ve ömrünün sonraki 

evrelerine uzanmaktadır. Cumhuriyetle eş zamanlı bir şekilde varlık gösteren bu bilge 

kişinin, söz konusu reform ve yeniliklerden etkilenmemesi düşünülemez. O, 

mütedeyyin, mutasavvıf ve âlim kimliğiyle, hayatının çeşitli aşamalarında yapılan 

değişikliklerden hem olumlu hem de olumsuz yönde etkilenmiştir. Din ve eğitim gibi 

alanlarda gerçekleştirilen reformlar, özellikle onu derinden etkileyen dönüşümler 

arasındadır. Halifeliğin kaldırılması, medrese, tekke ve zaviyelerin kapatılması, ezanın 

ve Kur’an-ı Kerim’in Türkçe olarak okunması gibi önemli adımlar, Şeyh Ahmed 

Fethullah el-Câmî’nin düşünsel dünyasını etkilemiş Ancak, bu zorlu değişimler 

 
11 Lewis, Modern Türkiye’nin Doğuşu Çev. Metin Kıratlı, 379. 
12 Yüksel Kaştan, “Türkiye Cumhuriyeti’nde Tek Partili Dönemden Çok Partili Döneme Geçişte 

CHP’nin Yönetim Anlayışındaki Gelişmeler (1938-1950)", Afyon Kocatepe Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Dergisi, Afyon (2006), 8/15 123-140. 
13 Mustafa Kara, Tasavvuf ve Tarikatlar Tarihi (İstanbul: Dergâh Yayınları, 1985), 242. 



  

22 

 

karşısında dahi şeyhin etkileyici ve güçlü duruşu, toplumun manevî değerlerine olan 

bağlılığını ve derin düşünsel birikimini yansıtmıştır. O, hem geçmişin köklerine bağlı 

bir âlim hem de çağının gereklerini anlamış bir mütefekkir olarak, yaşadığı dönemin 

karmaşıklığına karşı sağlam bir duruş sergilemiştir.  

4.2. İlmî ve Fikri Durum 

İlmî, fikrî ve kültürel faaliyetlerin icra edilebilmesi ancak her alanda varlığını 

hissettiren güçlü devletlerin varlığı ile mümkündür. İbn Haldün’un (ö. 808/1406) da 

ifade ettiği üzere ülke yönetiminde ortaya çıkan zaaflar bilim ve sanat başta olmak 

üzere pek çok alanda aksaklıkların meydana gelmesinin hatta zamanla bu alanların 

ortadan kaybolmasının en temel sebebidir.   

Yeni kurulan Türkiye Cumhuriyeti devleti, güçlü bir varlık ortaya koymak 

amacıyla köklü reformlara imza atmıştır. Kurucu kadrolar sadece devletin temellerini 

atmamış, aynı zamanda devletin temel felsefesine uygun bir şekilde, zorunlu eğitim ve 

öğretim müfredatıyla vatandaşlara ulusal bilinci aşılamak ve Batı ile bütünleşmeyi 

sağlamak için büyük bir özveriyle çalışmışlardır.  Bu çabalar dil, tarih ve coğrafya 

başta olmak üzere sosyal ve ilmi alanların farklı alanlarında etkisini genişleterek 

sürdürmüştür.14 

 Osmanlı İmparatorluğu’nun mirasını taşıyan dini ve eğitim kurumlarının, 

modern dünyanın gereksinimlerini karşılamada yetersiz olduğu düşüncesi, tarihi 

geleneği (saltanat ve hilafet) ve dili (Kur’an harfleri) temel alan mevcut toplumu, 

modern bir topluma dönüştürme arzusunu beraberinde getirdi. Atatürk ve ekibi, sadece 

siyasal, sosyal ve kültürel kurumları değil, aynı zamanda Türk toplumunun değer 

sistemini, bakış açısını ve zihniyetini değiştirmeyi hedeflediler. Bu nedenle, yeni 

devletin temellerine uygun olarak Türk dilini, literatürünü ve tarihini yeniden 

şekillendirdiler. Modern eğitim sistemini benimseyen Atatürk ve arkadaşları, başta 

Osmanlı olmak üzere Müslüman Türk devletlerinde pozitif ve dini ilimlerin öğretildiği 

medreseler ile seküler okullar arasındaki ikiliği ortadan kaldırma hedefiyle hareket 

 
14 Ufuk Şimşek vd., “Cumhuriyet Dönemi Eğitim Politikalarının İdeolojik Temelleri”, International 

Periodical For The Languages, literature and History of Turkish or Turkic, Ankara (2012), 4/7,  

2814. 



  

23 

 

ettiler. Bu amaçla, 1924'te çıkardıkları Tevhid-i Tedrisat Kanunu ile medreseleri 

kapatma kararı aldılar. Özellikle âlimlerin ve şeyhlerin denetiminde yürütülen dini 

eğitim aşamalı olarak yasaklandı. Tevhid-i Tedrisat Kanunu ile eğitim kurumları Milli 

Eğitim Bakanlığının kontrolü altına alındı ve medrese hocaları ile tekke şeyhleri 

bünyesinde eğitim veren tüm kurumlar kapatıldı. Hilafet, şer’iyeye ve Evkaf Vekâleti 

kaldırıldı; yabancı ve özel okulların denetimi ve kontrolü Milli Eğitim Bakanlığına 

devredildi ve tüm dini ritüeller ile semboller yasaklandı.15   

Tevhid’i Tedrisat Kanunu’nun çıkarılması ve harf devriminin 

gerçekleştirilmesi, halkın büyük bir kısmının kısa süre içinde ilmî çöküntülere 

sürüklenmesine neden oldu. Bu önemli reformlarla birlikte Arapça alfabenin 

yasaklanması, okuryazarlık seviyesinin ciddi şekilde düşmesine yol açtı. Yapılan 

değişiklikler, Anadolu’daki medreselerin faaliyetlerinin kısıtlanmasına ve birçoğunun 

kapatılmasına hız kesmeden devam etti.16  

Osmanlı eğitim ve öğretim sisteminin başyapıtları olan medreseler genellikle 

yarı resmi bir statüye sahip idi. Tamamı vakıf medresesi hüviyetinde olmasına rağmen 

devlet tarafından desteklenmiş ve müderrisleri şeyhülislamlık kurumu tarafından 

belirlenmiştir. Şark medreseleri ise Osmanlı devletinin sınırları içerisinde 

bulunmalarına rağmen devletin denetim ve yönlendirmesinde olmamıştır. Söz konusu 

bu medreseler devlet yardımından mahrum oldukları gibi resmi bir kimliğe de sahip 

olamamışlardır. Bu sebeple Osmanlının söz konusu bu medreseler üzerinde bariz bir 

etkisi görülmemektedir. Bu durum cumhuriyet döneminde de değişmemiştir. Devletin 

desteğinden yoksun olarak hayatta kalmaya çalışan bu medreseler hem eğitim hem de 

iaşe noktasında ciddi sorunlar yaşamış, hocaların icra ettikleri tedrisat ve halkın 

fedakârlıklarıyla varlıklarını sürdürmüşlerdir. Yapılan eğitim için devletten yardım 

alınmadığı gibi öğrencilerden de herhangi bir talepte bulunulmamıştır. Şark 

medreselerinin Osmanlı ile resmi bağ kurmamasının olumsuz taraflarının yanında 

olumlu yönleri de mevcuttur. Osmanlı’nın eğitimde modernleşme ve batılılaşma 

hamleleriyle özellikle İstanbul’daki medreseler başta olmak üzere pek çok medrese 

durağan bir süreci yaşarken şark medreseleri ise bu durumdan pek etkilenmemişlerdir. 

 
15 Şimşek vd., “Cumhuriyet Dönemi Eğitim Politikalarının İdeolojik Temelleri”, 2815. 
16 Şimşek vd., “Cumhuriyet Dönemi Eğitim Politikalarının İdeolojik Temelleri”, 2815. 



  

24 

 

Öte yandan İstanbul başta olmak üzere bazı merkezlerde modern ve kısmen seküler 

eğitim veren kurumların açılması söz konusu bu medreseleri olumsuz etkilemiştir. 

Şarkta ise klasik medreselere alternatif seküler ve modern eğitim kurumlarının 

açılmaması ve şark medreselerinin daha önce devlet desteğini almamaları da diğer 

medreseler gibi bir akıbete maruz kalmamalarına vesile olmuştur. Bu sebeple şark 

bölgesinde özellikle Selçuklu ve Osmanlı döneminde Diyarbakır, Bitlis, Hakkari, Siirt, 

Mardin, Muş, Cizre vs. yörelerinde kurulan medreselerden bazıları günümüze dek 

eğitim faaliyetini sürdürmüştür. Bölge medreseleri içerisinde özellikle Medresa Sor 

(Kırmızı Medrese/ Cizre), Doğubayazıt, Şemdinli, Bitlis’teki İhlasiye, Katibiye, 

Şükriye, Şerefiye ve Şemsiye medreseleri, Hizan, Mollakent, Bahçesaray, Koğak, 

Abri, Bêdarê, Findika Botan, Aktepe, Norşin, Karaköy (Gimgim-Varto), Silvan, 

Hawêl, Siirt, Palu ve Oxîn medreseleri son dönemin meşhur medreseleridir. Söz 

konusu bu medreselerde Şêx Ali Harirî (1010-80), Mele Ahmed Huseyn Bateyî (1417-

91), Mele Ahmed Cizîrî (1570-1640), Feqiyê Teyran (1590-1660), Ahmedê Xanî 

(1650-1707), Mele Abdurrahman-î Mellekendî (1791-1872), Mele Xelîlê Sêrtî (1753-

1843), Mevlana Halid-i Bağdadî (1773 1826) gibi çok önemli şahsiyetler yetişmiştir.17 

Cumhuriyetin ilk yıllarında, özellikle 1924'te kabul edilen Tevhid-i Tedrisat 

Kanunu gibi düzenlemeler, şark medreselerini diğer medrese türleri gibi etkilemiş ve 

bu eğitim kurumları, devletin maddi desteklerinden ve mevzuattan mahrum kalmıştır. 

Bu kanunların yürürlüğe girmesiyle birlikte, önceden resmi statüden yoksun olan şark 

medreseleri, illegal bir konumda bulunmuşlardır. Bölgesel medreseler, diğerleri gibi 

olumsuz etkilenmiş olsa da, tamamen ortadan kalkmamışlardır. Çünkü yeni kurulan 

Türkiye Cumhuriyeti’nin bölgede dini, siyasi, sosyal ve etnik zeminlerde beklenen 

ilgiyi görmemesi, uygun eğitim kurumlarının eksikliği ve çeşitli diğer nedenlerle şark 

medreseleri, bölgedeki ihtiyaçları karşılamak adına gayri resmi olarak faaliyetlerini 

sürdürmüşlerdir. Yasal ve fiili baskıların artmasıyla birlikte sayıları azalmış olsa da, 

varlıklarını gizli bir şekilde sürdürmeyi başarmışlardır. Bu süreçte, medreseler, 

gönüllü çabalarla önemli bir misyonu yerine getirmiştir. Özellikle kırsal bölgelerde, 

eğitim faaliyetleri genellikle bu kurumlar aracılığıyla gerçekleştirilmiştir. Bu 

 
17 İrşad Sami Yuca, Varto İnsan-Mekân-Hafıza (Ankara: Ütopya, 2022), 615-621. 



  

25 

 

bağlamda, şark medreseleri, bölgenin aydınlanmasına önemli katkılarda bulunan 

kurumlar olagelmiştir.18 

4.3. Tasavvufi Durum 

Osmanlı İmparatorluğu’nda, özel kanunlar ve fermanlar aracılığıyla yasal bir 

temele oturtulan tarîkatlar, halk üzerinde etkili bir güce sahip olmuş, devlet tarafından 

tam destek görmüş ve birçok padişah tarafından bizzat benimsenen bir yol haline 

gelmiştir. Faaliyetlerini etkili bir şekilde yürütebilmeleri için, kendilerine özel bir 

meclis olan “Meclis-i Meşayıh” tahsis edilmiştir. Tarîkat şeyhleri, devlet tarafından 

tayin edilen bir makâm tarafından seçilmiş ve mensuplarının şeyhe uymaları devlet 

tarafından aktif bir şekilde desteklenmiştir. Ancak, Osmanlı’nın son döneminde diğer 

kurumlar gibi, tarîkatlar da tartışmaların odağında yer almıştır. Bu dönemde, tarîkatlar, 

hem Birinci Dünya Savaşı sırasında hem de sonrasında gerçekleşen Kurtuluş 

Savaşı’nda halk üzerindeki etkileri göz önüne alınarak, Mustafa Kemal Atatürk 

tarafından milli mücadeleye destek vermeleri için çağrılmışlardır. Bu çağrıya olumlu 

yanıt veren şeyhler, milli mücadelede aktif rol alarak her türlü desteği sağlamışlardır. 

Atatürk, 1920’de Türkiye Büyük Millet Meclisi Başkanlığı’na seçildiğinde, tarîkat 

şeyhlerinden iki kişiyi başkan vekili olarak seçmiştir.19 Ancak, Hıyanet-i Vataniye 

Kanunu’nun çıkarılmasıyla birlikte, tarîkatların statüsü değişmiş ve söz konusu 

kanunda, tarîkat mensupları veya onların teşvik ettiği anarşik durumlara karışanların 

idam edileceği hükme bağlanmıştır.20  

Cumhuriyetin kurulmasından bir müddet sonra birtakım argümanlar öne 

sürülerek tarîkatlar ve faaliyetleri yasaklanmış, halk üzerinde güçlü bir tesire sahip 

olan pek çok kişi sürgüne gönderilmiş, hapse atılmış veyahut idam edilmiştir. Tarîkat 

mensuplarının maruz kaldıkları bu muamele giderek daha da kötü bir hal almıştır. 

Bilhassa 1925’te tekke ve zaviyelerin kapatılmasından sonra tarîkatlarla iltisaklı 

bulunanlar çeşitli tazyikatlara maruz bırakılmış tamamıyla yok edilmek 

istenilmişlerdir. Buradaki amaç sadece tarîkat ehli kimseleri baskı altına almak değil 

yapılan reform ve inkılaplara karşı onları teslimiyetçi bir anlayışa sevk etmektir.  

 
18 Yuca, Varto İnsan-Mekân-Hafıza, 622. 
19 Mustafa Kara, Metinlerle Günümüz Tasavvuf Hareketleri (İstanbul: Dergâh Yayınları, 2017), 105. 
20 Kara, Metinlerle Günümüz Tasavvuf Hareketleri, 102. 



  

26 

 

Tasavvuf ve tarîkat ehli kimseler yapılan tüm bu baskı ve zulümlere karşı davasından 

vazgeçmemiş gizli de olsa faaliyetlerine devam etmişlerdir.21 Tasavvuf ve tarîkat 

mensubu olanlar başta olmak üzere bugün dahi mütedeyyin insanların maruz kaldığı 

baskı ve zulümlerin kaynağı özellikle cumhuriyetin ilk yıllarında çıkartılan devrim 

kanunlarıdır. Söz konusu bu kanunlarla cumhuriyetin kuruluş felsefesi korunmaya 

çalışılmıştır. Örneğin şeyh Said olayı nedeniyle çıkarılan Takrîr-i Sükûn kanunuyla 

İstiklal mahkemeleri aktif hale getirilerek pek çok insan bu mahkemelerde yargılanmış 

ve birçoğu idam edilmiştir. Daha önce Diyanet İşleri Reisliği uhdesine alınan tarîkat 

ve benzeri kurumlar şeyh Said meselesi gerekçe gösterilerek temeli olarak 

kapatılmıştır.22 

Yukarıda ifade edilen uygulamalara benzer bir uygulama da İslam dininin şiarı 

olan ezan hususunda yaşanmıştır.  Zira bir dönem ezan Türkçe okutularak başta 

tasavvuf ve tarîkat ehli zatlar olmak üzere Müslümanların kahir ekseriyetinin 

tepkilerine neden olmuştur. Pek çok tarîkat şeyhi faaliyetlerini gizli olarak sürdürdüğü 

tekke ve zaviyelerinde ezanı aslına uygun olarak icra ederek yasaklara karşı bir tutum 

sergilemişlerdir. Buna mukabil cumhuriyet kadroları tasavvuf ve tarîkatları başta 

kanunlarla ortadan kaldırmaya, bunda başarılı olmayınca konferanslar, bildiriler ve 

kara propagandalarla itibarsızlaştırma yolun gitmişlerdir.23   

Doğu ve Güney Doğu Anadolu bölgesinde öteden beri varlığını Kadiriyye, 

Nakşibendiye, Hâlidiyye, Sühreverdiyye, Mevleviyye, Halvetiyye, Rıfaiyye ve 

Kübreviyye gibi tarîkatlarla hissettiren tasavvuf zamanla kökleşerek bu bölgelerde 

güçlü tesire sahip olmuş ve adeta bu bölgelerin vazgeçilmez bir unsuru haline 

gelmiştir. Özellikle Osmanlı döneminde bölgeler üzerindeki tesiri daha da 

belirginleşmiştir. Ancak cumhuriyetin kurulmasından kısa bir süre sonra özellikle 

Tevhid’i Tedrisat Kanunu ve 30 Kasım 1925 tarih ve 677 sayılı “Tekke ve Zâviyelerle 

Türbelerin Seddine ve Türbedârlıklarla birtakım Unvanların Men ve İlgâsı’na dair 

kanunlarla medrese, tekke ve zâviyelerin kapatılmasıyla Anadolu’nun pek çok yerinde 

olduğu gibi bu bölgelerde de ciddi sıkıntılarla boğuşmuştur. Fakat bu denli köklü bir 

 
21 Mustafa Kara, Cumhuriyet Türkiyesi’nde Tarikatlar (İstanbul: İslami Araştırmalar Merkezi Yayınları, 

2015), 119. 
22 Kara, Cumhuriyet Türkiyesi’nde Tarikatlar, 113,119. 
23 Kara, Cumhuriyet Türkiyesi’nde Tarikatlar, 19-20. 



  

27 

 

geçmişe ve güçlü tesire sahip olan tasavvuf söz konusu bölgelerde bütünüyle ortadan 

kaldırılamamış şöyle ya da böyle varlığını günümüze dek sürdürmüştür. Tasavvuf 

özellikle Demokrat Parti’nin iktidar olması ve takip eden süreçlerdeki olumlu 

çalışmalarla varlığını tekrar güçlü bir şekilde hissettirmiştir.24 Bu etkinin güçlü bir 

şekilde hissedildiği vilayetlerden biri de tezimizin de konusunu teşkil eden Şeyh 

Ahmed Fethullah el-Câmî’nin doğup büyüdüğü ve ömrünün büyük bir kısmını 

geçirdiği Muş vilayetidir. Muş, yukarıda da ifade edildiği gibi öteden beri 

Nakşibendiye, Kadiriyye, Hâlidiyye, Sühreverdiyye, Mevleviyye, Halvetiyye, 

Rıfaiyye ve Kübreviyye gibi pek çok tarîkatın etkin olduğu önemli tasavvuf ve tarîkat 

merkezlerinden biri olmuştur. Bilhassa Muş merkez başta olmak üzere pek çok ilçe ve 

köyde tasavvuf ve tarîkatın varlığı her türlü olumsuzluklara rağmen güçlü bir şekilde 

hissedilmektedir.  Bunun da en bariz örneği Kul Hamza Tekkesi ve Zâviyesi ( Bulanık 

ilçesi Ağcaviran köyü) Molla Hasan Banuki Tekke ve Zâviyesi (Korkut ilçesi) Şeyh 

Mehmet el-Mehdi Tekke ve Zâviyesi (Bulanık ilçesi Mollakent köyü) Alemdar 

Zâviyesi (Muş Mâ’akum köyü) Ayn’ül-Melik Zâviyesi (Bulanık ilçesi Abri köyü) 

Halvetiye Zâviyesi (Bulanık ilçesi Leter köyü) Hamza Şeyh Zâviyesi (Bulanık ilçesi 

Hamzaşeyh köyü) Hoşgeldi köyü Zâviyesi (Bulanık ilçesi Hoşgeldi köyü) Molladavut 

köyü Zâviyesi (Bulanık ilçesi Molladavut köyü) Pir Hâl el-Ahlatî Zâviyesi (Varto 

ilçesi) Şeyh Abdulmelik Zâviyesi (Bulanık ilçesi Abri köyü) Şeyh Abdurrahman 

Zâviyesi (Bulanık ilçesi Mollakent köyü) Şeyh Ahmet Şirvani Zâviyesi (Bulanık ilçesi 

Şirvan Şeyh köyü) Şeyhan Zâviyesi (Muş merkez Şeyhan köyü) Şeyh Burhaneddin 

Zâviyesi (Bulanık ilçesi) Şeyh Mehmet Şenbeki Zâviyesi (Bulanık ilçesi) Şeyh Murat 

Zâviyesi (Bulanık ilçesi) Şeyh Süleyman ve Şeyh Mehmet Zâviyesi (Bulanık ilçesi) 

Şeyh Veli Zâviyesi (Bulanık ilçesi Şeyhveli köyü) tekke ve zâviyelerden oluşan 

yapılardır. Zira söz konusu bu yapılardan bazıları tarihsel süreç içerisinde 

medreselerde olduğu gibi birtakım sebeplerden ötürü faaliyetleri sonlandırılmış 

bazıları da her türlü olumsuzluklara rağmen modern bir şekilde varlığını 

sürdüregelmiştir.25 Söz konusu bu yapılarda Şeyh Müşerref, Seyyid Şeyh Ahmed-i 

Mellekendi, Molla Muhammed-i Mührî, Seyyid Şeyh Zülfi-yi Mellekendi, Şeyh 

 
24 İrşad Sami Yuca (ed.), Bulanık/Kop (İnsan-Coğrafya-Tarih-Kültür) (İstanbul: Çizgi Kitabevi, 2020), 

577-578. 
25 Yuca, Bulanık/Kop (İnsan-Coğrafya-Tarih-Kültür), 576; Ercihan Ülger, Muş Yöresi Dinî Mûsikîsi 

(Samsun: Ondokuz Mayıs Üniversitesi, Yüksek lisans Tezi, 2019), 9-10. 



  

28 

 

Tahir-i Abrî, Şeyh Fethulah-ı Verkanisi, Şeyh Maruf-i Koğakî, Şeyh Taha Adgonî ve 

Şeyh Abdulkadir-i Kutkan gibi pek çok sufî ve âlim zat yetişmiştir.26 

Türkiye’nin doğu ve güneydoğu bölgelerini ilim ve irfan açısından etkileyen 

en yaygın tarîkatların başında Kadirîlik gelmektedir. Abdulkadir Geylanî’nin öncülük 

ettiği Kadirîlik, dünya genelinde olduğu gibi Osmanlı Devleti’nde de yoğun bir ilgi 

görmüştür, özellikle doğu ve güneydoğu bölgelerinde daha fazla rağbet görmüştür. 

Ancak, bu ilgi daha sonraları Mevlânâ Hâlid-i Bağdâdî’nin önemli çabaları ve 

çalışmalarıyla Nakşibendiliğe geçişe yol açmıştır, özellikle de Kürtler arasında 

Nakşibendiliğe geçişe yol açmıştır. Mevlânâ Hâlid-i Bağdâdî’nin çabalarıyla 

gerçekleşen bu geçiş, Kadirîlikten tamamen vazgeçmeden Nakşibendiliği 

benimsemesiyle mümkün olmuştur. Bu dönemde, bölgedeki medreseler, özellikle 

Mevlânâ Hâlid-i Bağdâdî sonrasında, tarîkatla sıkı bir şekilde iç içe geçmiştir. Medrese 

hocaları, bir yandan ilmi tedrisatı gerçekleştirirken diğer yandan tarîkata ait ritüeller 

ve virdleri uygulamışlardır. Mevlânâ Hâlid-i Bağdâdî’nin medrese ve tekkeyi dengeli 

bir şekilde yönetme çabası, yani ilim ve irfanı bir arada yürütme stratejisi, bu 

etkileşimde önemli bir rol oynamıştır Mevlânâ Hâlid, tarîkat icazetini alan halifelerinin 

aynı zamanda âlim olmasına özen göstermiş ve özellikle bölgeye gönderdiği 

halifelerden tekke ve medreseleri birlikte yönetmelerini istemiştir. Bu strateji, ilim ve 

tarîkatı birleştirme çabasıyla etkili olmuştur.27  

1921-2023 yılları arasında yaşayan Câmî’nin çocukluğu cumhuriyetin ilk 

yıllarına, gençliği ve ömrünün geri kalanı ise cumhuriyetin faklı dönemlerine denk 

geldiği daha önce ifade edilmişti. Ömrünün önemli bir kısmını Muş’ta geçiren şeyh, 

başta Muş olmak üzere çevre illerin önemli tekke ve zâviyelerinde tasavvuf ve ilmi 

tedrisatta bulunmuştur. Cumhuriyetin kuruluşu çocukluk yıllarına denk geldiği için bu 

dönemde yapılan reform ve yenilikler onun hayatına pek etki etmemiştir. Ancak 

sonraki süreçlerde yapılan her türlü reform ve uygulamalar pek çok medrese, tekke-

zâviye ve âlimi etkilediği gibi onu da etkilemiştir.28 Zira onun gibi aydın, âlim ve 

 
26 Yuca, Bulanık/Kop (İnsan-Coğrafya-Tarih-Kültür), 580-581. 
27 Yuca, Varto İnsan-Mekân-Hafıza, 623-624. 
28 Şeyh Ahmed Futhullah el-Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif 

Ne’san, (Suriye: Mektebetü Daru’l-İrfân, 2006), 7. 



  

29 

 

aksiyoner birinin köşesine çekilerek söz konusu bu süreçlerden etkilenmemesi 

düşünülemez.  

ŞEYH AHMED FETHULLAH EL-CÂMÎ’NİN İNTİSAP ETTİĞİ 

ŞÂZELLÎYYE TARİKATINA GENEL BİR BAKIŞ 

1. Şâzelîyye Tarîkatı’nın Kuruluşu 

Şâzeliyye Tarîkatı, İslam dünyasında önemli bir tarîkat olup temelleri, 

Şâzeliyye’nin kurucusu olarak bilinen Ebü’l-Hasan eş-Şâzelî’nin 1224-1226 yıllarında 

Tunus’un İfrîkıye bölgesine gidip Zağvân Dağı’ndaki bir mağarada inzivaya 

çekilmesiyle atılmıştır. Ebü’l-Hasan eş-Şâzelî, Şâzeliyye tarîkatının öncüsüdür ve 

1224-1226 yıllarında Mürşidi Abdüsselâm b. Meşîş’ten aldığı emirle İfrîkıye’ye 

bölgesinin baş şehri olan Tunus’a giderek 1244 yılında İskenderiye’ye kadar irşad 

faaliyetlerine başlamıştır. Bu dönemde tarîkat, geniş bir takipçi kitlesi kazanmış ve 

farklı coğrafyalara yayılmıştır. 

Şâzeliyye Tarîkatı, öğretileri ve uygulamalarıyla bilinen bir tasavvuf 

geleneğine sahiptir. Tarîkat, zikir, sohbetler, ahlaki gelişim ve manevî rehberlik gibi 

tasavvufi uygulamalar üzerine odaklanmaktadır. Ebü’l-Hasan eş-Şâzelî’nin öğretileri 

ve etkisi, tarîkatın yayılmasında önemli bir rol oynamıştır. Bu tarihi dönemde, İslam 

dünyasında birçok farklı tasavvuf tarîkatı ortaya çıkmış ve bu tarîkatlar, manevî 

rehberlik, öğretiler ve irşad faaliyetleri aracılığıyla İslam toplumlarında etkili 

olmuştur. Şâzeliyye Tarîkatı da bu önemli tasavvufi geleneğin bir parçası olarak 

varlığını sürdürmektedir.29 

2. Şâzeliyye Tarîkatının Yayıldığı Bölgeler 

İlk zamanlarda Tunus, İskenderiye ve Kahire gibi şehir ortamlarında ortaya 

çıkan Şâzelliye tarîkatı, sonraki dönemlerde Mısır’ın yanı sıra Mağrib bölgesinin kırsal 

bölgelerinde de yayılma fırsatı bulmuş, geniş halk kitlelerinin ve şeyhlerin 

uygulamalarına bağlı olarak ulemâ üzerinde etkili olmuştur. Zaman içinde Suriye başta 

olmak üzere Arap dünyasında, Hint alt kıtasında, Malezya ve Endonezya’da, 

 
29 Ahmet Murat Özel, “şâzeliyye” Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, (İstanbul: TDV Yayınları, 

2010), 38/387-390. 



  

30 

 

Afrika’da, Anadolu ve Balkanlar’da, Amerika’da ve birçok Avrupa ülkesinde de 

yayılmıştır.30 

3. Şâzeliyye Tarîkatının Önemli Şahsiyetleri 

3.1. Muhammed b. Ahmed b. Abdirrahman el-Hâşimî et-Tilimsanî (1881-

1961) 

Muhammed b. Ahmed b. Abdirrahman el-Hâşimî et-Tilimsanî Cezayir’in 

meşhur şehri Tilimsan’a (Tlemsen) bağlı Subde beldesinde 17 Temmuz 1881’de 

dünyaya gelmiştir. İlk eğitimini doğduğu yerde bölgenin ileri gelen âlimlerinden olan 

babasından almıştır. Babasının vefat etmesiyle beraber kardeşlerinin geçimlerini 

sağlamak için pek çok farklı işte çalışmakla beraber halka açık Câmî ve tekkelerde 

ilim tedrisatına da devam etmiştir. Bu esnada Muhammed b. Yellis (ö.1927) ile tanışıp 

onun vesilesiyle Şâzeliyye tarîkatının derkâviyye koluna intisap etmiştir. Fransızların 

Cezayir’i işgal edip ülkede her türlü İslami eğitim ve öğretim faaliyetini yasaklaması 

üzerine mürşidi İbn Yellis ile birlikte 1094 tarihinde Şam’a hicret ederek bir süre 

buradaki göçmen mahallelerinde ikamet etmiştir. Şam’da bulunan Cezayirli 

göçmenlerin maruz kaldıkları muameleleri protesto faaliyetlerine katıldığı 

gerekçesiyle iki yıl süreyle dönemin Şam müftüsü ile beraber Türkiye’nin Adana iline 

sürülmüştür. Sürgün sürelerinin bitimiyle beraber tekrar Şam’a dönen Hâşimî mürşidi 

Muhammed b. Yellis’in yanına dönerek hem kendisinden hem de Şam’da bulunan 

önemli alimlerden ilmi anlamda istifade etmiştir. Kendisindeki cevheri fark eden 

Muhammed b. Yellis kendisine vird için genel izin vermiştir. 

İbn Yellis’in vefatından sonra, hac seyahati dolayısıyla Şam’a uğrayan 

Derkaviyye meşayihinden Ahmed b. Mustafa el-Alevî’ye (1869-1934) intisap etmiştir. 

Ahmed b. Mustafa el-Alevî tarafından kendisine ism-i azam-ı telkin etmek ve umumi 

irşad yapmak için hususi izin verilmiştir. Böylece Şam’da ikamet etmekte olduğu 

göçmen mahallesinde bir zaviye açarak mescid ve evlerde zikir ve ders halkaları 

oluşturmaya başlamıştır. Aynı zamanda meşhur Şam Emeviyye Câmîi’nde etkili 

vaazlar vererek, şehrin Şâmiye ve Nûriye medreselerinde tasavvuf ve akaid dersleri 

 
30 Özel, “Şâzeliyye”, 38/387-390. 



  

31 

 

vermiştir. Kısa süre içerisinde şöhreti Şam, Halep ve Suriye’nin bütün şehirleri başta 

olmak üzere Müslüman ülkelerin neredeyse her tarafına yayılmıştır. Bu nedenle 

Birçok âlim ve şeyh Hâşimî’den tasavvuf başta olmak üzere pek çok ilim tahsilinde 

bulunmuştur. Yaşantısı ve etkili dersleriyle yaşadığı yerde dönemin Şa’rânî’si (ö. 

973/1565) olarak şöhret olan Hâşimî, Ehl-i Sünnet akidesini savunmak maksadıyla 

çeşitli risaleler telif etmiştir. 19 Aralık 1961 tarihinde Şam’da vefat ederek cenaze 

namazı Emeviyye Câmîi’nde kılındıktan sonra Dahdah kabristanına defnedilmiştir.31 

3.2. Abdulkadir İsa (ö. 1991) 

Suriye’nin Halep şehrinde dünyaya gelen Abdulkadir İsa, küçük yaşlardan itibaren 

Kur’an’ı Kerim başta olmak üzere pek çok ilme ilgi duymuş ve dönemin önde gelen 

hocalarından dersler almıştır. Özellikle Şabaniye medresesinin seçkin 

müderrislerinden fıkıh, hadis, usûl, mantık, tefsir ve Arap dili ve belağatı gibi önemli 

ilimleri tahsil etmiştir. Şabaniye medresesindeki ilimleri tahsil ettikten sonra tasavvufa 

olan ilgisinden dolayı oradan ayrılıp şeyhi Hasan Hasseni’ye intisap ederek tasavvuf 

yoluna sülûk etmiştir. Şeyhinden şer’i ve tasavvuf ilimlerini tahsil ederken, şeyhi 

ondaki halis niyeti, ibadet ve ilme olan iştiyakını görünce onu ilmi yetkinliğe ve ruhî 

terbiyeye teşvik ederek ona Nakşibendiyye tarîkatının icazetini vermiştir.  Bir müddet 

Hamad Meydanı Câmîsinde imam-hatip olarak görev yapan İsa, Muhammed el-

Haşimî et-Tilmisanî ile tanışıp ondan bazı şer’i ilimleri ve Şazelî-Derkavî tarîkatını 

almıştır.  Ondaki istidat ve kabiliyeti fark eden Haşimî, ona genel ve özel vird, terbiye 

ve irşad için umumi ve hususi icazeti vermiştir. Abdulkadir İsa bir taraftan çeşitli 

medreseler ve ilim meclisleri oluşturarak tezimizin konusunu da teşkil eden Şeyh 

Ahmed Fethullah el-Câmî gibi pek çok âlim ve talebe yetiştirirken diğer taraftan da 

hakikat ve saflıktan uzaklaşarak hurafe ve şaibelerle alude olan tasavvufu hakettiği 

değerine kavuşturmak için Hakâik Ani’t-Tasavvuf adlı meşhur eserini telif etmiştir. 

Söz konusu bu eserde hakikat ve şerîattan bahsederek insanların Kur’an ve Sünnete 

göre yaşamalarının önemini vurgulamıştır.  Aynı zamanda Tasavvufun önemli nazari 

meseleleri arasında yer alan hulul, ittihat ve vahdet-i vücûd fikirlerini eleştirmiş ve bu 

 
31 Abdulkadir İsa, Hakâik ani’t-Tasavvuf (Suriye: Mektebetü Daru’l-İrfân, 1993), 468-469; İlyas Çelebi, 

"Hâşimî, Muhammed b. Ahmed" Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, (İstanbul: TDV 

Yayınları, 1997), 16/410-411. 



  

32 

 

fikirlerin ümmetin akidesine muhalif açık bir küfür olduğunu beyan etmiştir. Pek çok 

ilmi seyahatler yapan İsa, Ürdün seyahati esnasında hastalanarak tedavi için İstanbul’a 

getirilmiştir. Bir müddet hastanede tedavi gördükten sonra 1991 yılında vefat ederek 

büyük sahâbe Ebû Eyyûb el-Ensârî’nin (ö. 49/669) İstanbul’daki kabrinin yanına 

defnedilmiştir.32 

4. Şâzeliyye Tarîkatının Temel Esasları  

Bireylerin birbirlerinden ayrışmasını sağlayan kendilerine özgü bir takım ilke 

ve perensipleri olduğu gibi fraksiyonların, mezheplerin ve tarîkatların da kendilerini 

diğer yapılardan ayıran nev’i şahsına münhasır özellikleri mevcuttur. Bu özellikler 

onların kendi kimliklerini inşa etmede önemli rolleri görebilmektedir. Bunlardan birisi 

de Şâzelliye tarîkatıdır. Bu tarîkatın temel esaslarını şu şekilde özetlemek mümkündür: 

Bu tarîkatta sekrden ziyade sahv ve temkine önem verilir. Bu sebeple nefis 

terbiyesinde kulu vecde sevkeden semâya pek rastlanmaz. Nefis eğitiminde riyâzât ve 

mücâhede ile nefse eziyet edilmez.  Nefsi terbiye etmede (muhabbetullâh) Allah 

sevgisi daha çok ön plandadır.  Şâzelliye göre kişi, salih amellere sahip olduğu 

müddetçe helal dairedeki nimetlerden istifade edebilir. Ebü’l-Hasan Şâzilî; “Haddini 

ve nimetin kaynağını bildikten sonra tevazu ile rahat yaşamasından dolayı Allah hiçbir 

kuluna azap etmez. Ancak kibirlenmesinden dolayı azap eder.”33 sözü ile bu durumu 

ifade eder. 

Ebü’l-Hasan Şâzilî, sağlığında mürîdlerine dervişliği simgeleyen hırka 

giydirmemiştir. Bu sebeple Şâzelliye tarîkatının ilk zamanlarında şekil ve 

merasimlerden uzak sade bir anlayışı hâkimdir.  Ancak sonraki dönemlerde şeyhlerin 

bazı merasimlerle mürîdlerine hırka giydirmesi söz konusu sadeliğin değişmesine 

neden olmuştur.34  

 
32 Hasan Hoca İlim Yayma Vakfı, Büyüklerin Hayatı, Abdulkadir İsa, 1997, 

https://hasanhocailimyaymavakfi.com. 23.09.2023. 
33 İbn Sabbâğ, dürretü’l-esrâr ve tuhfetü’l-ebrâr Nşr. İbrâhim er-Rifâî, 149; Hamide Ulupınar, Ebû 

Medyen El-Mağribî, Hayâtı, Eserleri, Tasavvufî Görüşleri Ve Medyeniyye Tarîkati (Konya: 

Necmettin Erbakan Üniversitesi, Doktora, 2012), 156. 
34 Muhammed b. Muhammed el-Murteza Zebidî, Ikdü’l-cevheri’s-semin Haz. Âbid Yaşar Koçak 

(İstanbul: Basılmamış Doktora Tezi, 1986), 91-92; Ulupınar, Ebû Medyen El-Mağribî, Hayâtı, 

Eserleri, Tasavvufî Görüşleri Ve Medyeniyye Tarîkati, 161. 

https://hasanhocailimyaymavakfi.com/


  

33 

 

Şâzeliyye tarîkatında seyr u sülûk ve tasavvuf eğitimi içtimai hayata bir engel 

teşkil etmez. Bu sebeple tarîkat mensuplarına içtimai hayat için de eğitim verilir. 

Şâzelî’nin bu yaklaşımı “Bu yol zanaatı terk ederek arpa ve hurma yeme ya da 

ruhbanlıkla geçinme yolu değildir. Bu yol hidâyete ve yakîne erme yoludur.”35 sözü 

ile ifade edilmiştir.  

Şâzeliyye tarîkatında tarîkat mensupları şeytan ve nefs-i emmârenin hile ve 

desiselerine karşı teyakkuzda olmak, söz ve eylemlerinde Sünnet-i seniyyeye ittiba 

etmek, insanlara karşı herhangi bir beklenti içerisinde olmamak, her işte Allah’ın 

rızasını gözetlemek ve hüzün ve mutluluk zamanlarında her daim Allah’a sığınmakla 

mükelleftir.36 Şâzeliyye tarîkatında seyr u sülûk tövbe (kişinin her türlü günah ve 

kirlerden temizlenmesi), tehzib (kalbi saflaştırarak ahlakı süslemek), istikamet 

(mürîdin emrolunduğu hal üzerine olması) ve takrib (sülûkün nihayi gaye olan Allah’a 

yaklaşmak)37 olarak ön plana çıkmaktadır.  

5. Şâzeliyye Tarîkatında Zikir 

Yüce Allah’ı zikretme usulü ve tarzı, bireyler arasında farklılık gösterdiği gibi 

tarîkatlar arasında da farklılık göstermektedir. Bazı tarîkatlar hafî zikir esas alırken 

bazıları ise cehrî zikri esas almaktadır. Cehrî zikri esas alan tarîkatlardan birisi de 

Şâzeliyye tarîkatıdır. Söz konusu bu tarîkatte zikir Perşembe veyahut Cuma günü, 

haftada bir gün olmak üzere meclis adı verilen ayinlerde halka veyahut saf şeklinde 

kıyamî olarak yapılmaktadır.  Şâzeliyye tarîkatının zikir meclislerinde dinî musikiye 

yer verilmiş zaman içerisinde farklı görüşler ve uygulamalar meydana gelebilmiştir. 

Ebü’l-Hasan Şâzelî ve Ahmed ez-Zerrûk gibi önemli Şâzelî şeyhleri kendi 

zamanlarındaki uygulamaları değerlendirirken musiki hakkında olumsuz bir tavır 

takınırken zamanla tarîkata bağlı bazı kollarda “semâ” zikir ayinlerinin esası haline 

gelmiştir. Bazı kollarda ise, meclislere Ebü’l-Hasan eş-Şâzelî’nin Hizbü’l-kebîr’i ve 

 
35 İbn Sabbâğ, dürretü’l-esrâr ve tuhfetü’l-ebrâr Nşr. İbrâhim er-Rifâi, 135; Ulupınar, Ebû Medyen El-

Mağribî, Hayâtı, Eserleri, Tasavvufî Görüşleri Ve Medyeniyye Tarîkati, 161. 
36 Ahmed Ziyâüddin Gümüşhanevi, Velîler Ve Tarîkatlarda Usûl (Câmiul Usûl) (İstanbul: Pamuk, 

1981), 86; Kara, Tasavvuf ve Tarikatlar Tarihi, 300; Hasan Kâmil Yılmaz, Anahatlarıyla Tasavvuf 

ve Tarikatlar (İstanbul: Ensar Neşriyat, 2012), 249-250. 
37 Ulupınar, Ebû Medyen El-Mağribî, Hayâtı, Eserleri, Tasavvufî Görüşleri Ve Medyeniyye Tarîkati, 

156. 



  

34 

 

evrâd-ı şerîfesi okunarak başlanmaktadır. Zikrin sonunda şeyhin sohbet ve dua 

etmesiyle zikir merasimi son bulmaktadır.38 

6. Şâzeliyye Tarîkatında vird 

            Belli zaman ve miktarlarda Allah’a yaklaşmak için yapılan ibadet, dua ve 

zikirden oluşan vird, tarîkattan tarîkata farklılık göstermektedir. Aynı şekilde bu 

virdlerin uzunluğu ve tekrar etme sayıları da farklılık arz etmektedir. Hatta bu 

farklılıklar aynı tarîkatın kolları arasında da kendisini bariz bir şekilde ortaya 

koyabilmektedir. Aynı zamanda bir tarîkatın kendi mürîdlerine verdiği ve haftalık 

virdleri içeren evrad kitapları, diğer tarîkat şeyhlerinin dua ve hizblerini de ihtiva 

edebilmektedir.39 

Şâzeliyye tarîkatında vird, genellikle sabah ve akşam namazlarından sonra 

yapılmaktadır. Kollara göre bu vird, vâkıa ya da mülk sûresinin veya salâtü’l-

meşîşiyye’nin okunmasıyla başlar, yüz defa estağfirullah, yüz defa salavât-ı şerif, yüz 

defa kelime-i tevhîd ve yüz defa "elhamdülillah ve’ş-şükrü lillah" tesbihi ile devam 

eden bir içerikten oluşmaktadır.40 

7. Şâzeliyye Tarîkatının Önemli Kolları 

İslam dünyasındaki en yaygın tarîkatlardan biriside Şâzeliyye tarîkatıdır. Söz 

konusu bu tarîkatın yüzü aşkın kolları mevcuttur. Bu kolların pek çoğu günümüze 

kadar varlıklarını sürdürürken bazıları da zamanla ya kaybolmuştur ya da önemini 

yitirmiştir. Günümüze kadar varlıklarını sürdüren en meşhur kollarını ve kurucularını 

şu şekilde özetlemek mümkündür: Vefaiyye: Kurucusu Muhammed Vefa b. 

Muhammed el-Mağribî, ö. 765/1364 Yâfiiyye: Kurucusu Abdullah b. Es’ad el-Yâfiî, 

ö. 768/1367, Cezûliyye: Kurucusu Muhammed b. Süleyman el-Cezûlî ö. 870/1465, 

Arûsiyye: Kurucusu Ebü’l-Abbas Ahmed b. Muhammed b. Arûs el-Hevvârî 

ö.868/1463, Zerrûkıyye: Kurucusu Ahmed ez-Zerrûk, ö.899/1493 Meymûniyye: 

Kurucusu Ali b. Meymûn el-İdrisî ö. 917/1511, Râşidiyye: Kurucusu Ahmed b. Yûsuf 

er-Râşidî ö. 927/1521, Îseviyye: Kurucusu Muhammed b. Îsâ el-Meknesî el-Mağribî 

 
38 Özel, “Şâzeliyye”, 38/388. 
39 Mustafa Kara, Dervişin Hayatı Sufinin Kelamı (İstanbul: Dergâh Yayınları, 2005), 79-81. 
40 Özel, “Şâzeliyye”, 38/388. 



  

35 

 

ö. 930/1524, Bekkiyye: Kurucusu Ömer b. Seyyid Ahmed el-Bekkî et-Tûnisî ö. 

960/1552, Bekriyye: Kurucusu Ebü’l-Mekârim el-Bekrî ö. 994/1586, Nâsıriyye: 

Kurucusu Muhammed b. Muhammed b. Ahmed b. Nâsır ed-Derî ö.1085/1674, 

Hızıriyye: Kurucusu Abdülaziz ed-Debbâğ ö. 1132/1720, Beyyûmiyye: Kurucusu Ali 

Nureddin b. Hicazi el-Beyyûmî ö. 1183/1769, Derkâviyye: Kurucusu Ebû Hâmid 

Mevlây el-Arabî b. Ahmed ed-Derkavî ö.1239/1823, Medeniyye: Kurucusu 

Muhammed Hasan b. Hamza Zâfir el-Medenî ö.1263/1847, Yeşrutiyye: Kurucusu 

Seyyid Ali Nûreddin b. Yeşrutî et-Tûnisî ö.1316/1899 ve Alaviyye: Kurucusu Ahmed 

el-Alavî’dir. ö.193441 

8. Batıda Şâzeliyye Tarîkatı 

Dünyanın pek çok yerinde mensubu bulunan Şâzeliyye tarîkatı, özellikle 20. 

yüzyılda Batı’da en çok ilgi gören tarîkatlardan biri olmuştur. Michel Valsan, Frithjof 

Schuon (İsa Nureddin), René Guénon (Abdülvâhid Yahya), Martin Lings (Ebubekir 

Siraceddin), Titus Burckhardt, Gai Eaton ve Ian Dallas (Abdülkadir es-Sufi), gibi 

aydınların Müslüman olup Şâzeliyye tarîkatına intisap etmesi tarîkatı özellikle Avrupa 

başta olmak üzere Batı’da bir ilgi odağı haline getirmiştir. Söz konusu bu şahıslar 

Şâzeliyye tarîkatını Batı’da ilgi odağı haline getirmekle kalmamış aynı zamanda bu 

tarîkatın geniş kitleler tarafından tanınmasına vesile olmuşlardır. Böylece Batı’da pek 

çok kişi bu tarîkat ve şahısların gayretleriyle Müslüman olmuştur.42  Bu durum 

tarîkatın insanları İslam’a yönlendirmedeki rolünü ortaya koyması bakımından önem 

arz etmektedir.

 
41 Özel, “Şâzeliyye”, 38/387-388. 
42 Özel, “Şâzeliyye”, 38/389. 



36 
 

BİRİNCİ BÖLÜM 

ŞEYH AHMED FETHULLAH EL-CÂMÎ’NİN HAYATI VE 

ESERLERİ 

Bu bölüm de son dönem mutasavvıflarından Şeyh Ahmed Fethullah el-

Câmî’nin hayatı ve eserleri ile ilgili bilgiler verilecektir. Câmî, tasavvufî çevrelerde 

bilinmekle beraber akademik çevrede pek bilinmemektedir. Hayatı ve eserleri hakkına 

bilgiler verirken bizzat kendi eserlerinden istifade etme yoluna gittik.  

1.1. HAYATI 

Ahmed Fethullah el-Câmî’nin hayatı, doğumu, çocukluğu, ailesi, eğitim 

hayatı, ilimi yolculuğu, Nakşibendiyye ve Şazeliye tarîkatlarına intisabı, tarîkat 

silsilesi, bir mürşid-i kâmili arama çabası ve davet ve irşâd olmak üzere sekiz başlık 

altında hulasa etmek mümkündür. Şeyh Ahmed Fethullah el-Câmî hakkında yapılan 

çalışmalar oldukça azdır. Muhammed b. Abdillah el-Verdî’nin telif ettiği Îkazü’l-

Himemi’l-’Aliyye Fi Tercemeti Ricâli’s-Silsileti’z-Zehebbiye eş-Şâzeliyye adlı eserde 

kendisi ve eserleri hakkında kısa ve öz bilgiler mevcuttur.  

1.1.1 Doğum Yeri ve Tarihi 

Şeyh Ahmed Fethullah el-Câmî 1921 tarihinde Türkiye’nin doğu Anadolu 

bölgesinde bulunan Muş iline bağlı Malazgirt ilçesinin eski ismiyle Şibo/Şebo yeni 

ismiyle Adaksu köyünde dünyaya gelmiştir.43  

1.1.2. İsmi, Nisbesi ve Soyu 

Çalışmamızın ana omurgasını teşkil eden Şeyh Ahmed Fethullah el-Câmî’nin 

ismi, kendi yazdığı tüm eserlerde Ahmed Fethullah el-Câmî olarak geçmektedir.44 

Câmî, eserlerinde doğduğu ve ömrünün büyük bir kısmının geçtiği yere nisbetle “el-

Muşî” ve ömrünün belli bir kısmını geçirdiği yere nispetle “el-Maraşî” nisbelerini 

 
43 Câmî, el-Mücerredu’l-muhtasar min tefsîri’l-kâdî el-beydâvî, 2. 
44 Şeyh Ahmed Futhullah Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 

(Suriye: Mektebetü Daru’l-İrfân, 2006), 2. 



  

37 

 

istimal etmiştir.45 Ancak ikinci nisbesi mürîdleri ve onu tanıyanlar tarafından daha çok 

kullanılmıştır.46 

Babasının isminin Fethullah olmasından ötürü kendi isminden sonra 

“Fethullah” ismini ikinci bir isim olarak kullanmıştır. Soyadı kanunundan sonra resmi 

olarak “Câmîoğlu” soyadını kullandıkları için “el-Camî” künyesini de kullanmıştır.47 

Bu denli farklı nisbeler ve isim kullanımları, onun kimliğine ve yaşadığı yerlere vurgu 

yaparak, mürîdleri ve onu tanıyanlar arasında farklı bir etki bırakmıştır. 

İslam dünyasının önde gelen âlimlerinden biri olan Câmî, soyunu İslam’ın 

kahramanlarından ve seyfullah olarak tanınmış ebû Süleyman el-Kureyşi el-Mahzûmî 

el-Mekki Hâlid b. Velîd’e (ö. 21/642) dayandırmaktadır. Bu sebeple genellikle 

“Hâlidi” olarak anılan Şeyh Ahmed Fethullah el-Câmî’nin soyunu ifade etmek için 

“el-Kureyşi ve el-Mahzumiyye” nisbeleri kullanılmaktadır. Şeyh Ahmed Fethullah el-

Câmî’nin çok yönlü kişiliği ve ilmi yetkinliği, çeşitli ünvanlarla ifade edilmiştir. 

“İmam”, “Ârif”, “Müceddid”, “Mürebbi”, “Müfessir” ve “Fakih” gibi sıfatlar, sadece 

tasavvuf alanındaki bilgisini değil, aynı zamanda geniş bir ilmi müktesaba sahip 

olduğunu göstermektedir.48  

1.1.3. Çocukluğu 

Câmî’nin çocukluğu, Osmanlı Devleti’nin batılı sömürgeci güçler tarafından 

işgal edildiği ve ardından Türkiye Cumhuriyeti’nin kurulduğu döneme rastlamaktadır. 

Bu dönemde, Osmanlı toprakları büyük ölçüde İngilizler, Fransızlar, Yunanlar ve 

Ruslar gibi batılı devletler tarafından bölüştürülmüş ve işgal edilmiştir. Ancak Misak-

ı Millî sınırları içinde yer alan ve işgal edilen topraklarda, önemli direnişler ortaya 

çıkmıştır. Bu direnişlerden biri de Muş ilinde, özellikle Ruslara karşı gösterilen 

mücadelelerdir. Câmî’nin ailesi, bu onurlu direnişlere katılan ve kahramanca mücadele 

veren bireyler arasında yer almıştır.49 Onun dünyaya geldiği bu zorlu ortamda, diğer 

çocukların masumane oyunlar oynadığı yaşlarda o büyük imtihanlardan geçmiş ve ağır 

 
45 Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 4. 
46 Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 4. 
47 Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 4. 
48 Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 5. 
49 Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 4; el-Verdî, Îkazü’l-

himemi’l-’aliyye Fi tercemeti ricâli’s-silsileti’z-zehebbiye eş-şâzeliyye, 430. 



  

38 

 

sorumluluklar üstlenmiştir. Daha yedi-sekiz yaşlarında iken babasının isteği üzerine 

Şeyh Hakşinas’ın rahle-i tedrisinde bulunmuştur. Ancak babasının vefatıyla birlikte 

ailenin en büyük çocuğu olarak, ailesini geçindirmek ve kardeşleri ile annesine 

bakmak gibi zorlu sorumlulukları üstlenmek durumunda kalmıştır. Bu sebeple ilmi 

yolculuğunu yarıda bırakmak zorunda kalmış ve ailesine destek olmuştur.50 İlme olan 

büyük ilgisi, çabaları ve yaşadığı zorluklar, çocukluk yıllarını daha da zorlu bir hale 

getirmiştir. Ancak bu zorluklara karşı sergilediği azim ve kararlılık, onu her açıdan 

güçlü ve donanımlı bir birey haline getirmiştir. Ailesinin başında sorumlulukları 

üstlenirken gösterdiği güçlü irade, onu yaşadığı zorlukların üstesinden gelmede 

başarılı kılmıştır.51  

1.1.4. Ailesi 

Şeyh Ahmed Fethullah el-Câmî’nin telif ettiği ed-Dürerü’l-Behiyye Fî’l-

Vesâyâ’l-Câmiyye ve Muhammed b. Abdillah el-Verdî’nin telif ettiği Îkazü’l-

Himemi’l-’Aliyye Fi Tercemeti Ricâli’s-Silsileti’z-Zehebbiye eş-Şâzeliyye adlı 

eserlerde geçen bilgilere göre Câmî, takvâ, barış, ilim ve yardımseverlik gibi önemli 

özelliklerle ön plana çıkan köklü ve seçkin bir ailede dünyaya gelmiştir. Babası 

Fethullah el-Camî, yiğit, kahraman, gazi, mücahit ve zahid olarak bilinen bir 

şahsiyettir.52 Ancak, Birinci Dünya Savaşı’nın şiddetli bir şekilde yaşandığı Muş 

ilinde, Rus ordusuna karşı cephede kahramanca mücadele etmesi, onu aktif ilmî 

hayattan uzaklaştırmıştır.53 Bu nedenle Fethullah el-Camî, oğlu Şeyh Ahmed Fethullah 

el-Câmî’nin ilim ve ulemanın yolundan ayrılmaması konusunda ısrar etmiştir.54 

Dedesi, zamanının seçkin ulemalarından olan Şeyh Abdullah el-Câmî’dir. Ata 

silsilesini oluşturan diğer önemli şahsiyetler arasında ise Şeyh İsmail ve Molla Camî 

gibi önde gelen ilim, irfan ve tasavvuf ehli zatlar bulunmaktadır.55 Bu düzeyde bir 

 
50 Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 4; el-Verdî, Îkazü’l-

himemi’l-’aliyye fi tercemeti ricâli’s-silsileti’z-zehebbiye eş-şâzeliyye, 429-430. 
51 Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 4-5; el-Verdî, Îkazü’l-

himemi’l-’aliyye fi tercemeti ricâli’s-silsileti’z-zehebbiye eş-şâzeliyye, 430-431. 
52 Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 5; el-Verdî, Îkazü’l-

himemi’l-’aliyye fi tercemeti ricâli’s-silsileti’z-zehebbiye eş-şâzeliyye, 430. 
53 Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 5. 
54 Câmî, el-Mücerredu’l-muhtasar min tefsîri’l-kâdî el-beydâvî, 2. 
55 Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 5. 



  

39 

 

ailenin bir parçası olması, onu ilim, irfan ve tasavvuf alanında yetkin bir isim haline 

getirmiştir. 

1.1.5. Tahsil Hayatı ve İlmî Yolculukları 

Câmî’nin hayatı, ilim ve manevîyat arayışının kesintisiz bir şekilde devam 

ettiği, aynı zamanda birtakım zorlukların da şekillendirdiği bir yolculuk olarak dikkat 

çeker. Erken yaşlardan itibaren, hem ilmî hem de ahlâkî bir eğitim almak amacıyla 

çıktığı bu yolculuk, bazı sorumluluklar ve çeşitli zorluklarla şekillense de, onun azim 

ve kararlılığına engel olmamıştır. Bu süreç, Câmî’nin yalnızca ilmî birikim elde 

etmekle kalmayıp, aynı zamanda manevî olgunlaşma ve içsel bir dönüşüm sürecine de 

evrilmesine zemin hazırlamıştır.  

Câmî’nin ilk tahsil hayatı, küçük yaşlardan itibaren Kur’an-ı Kerim eğitimini 

tedris ettiği ilmî bilgisi ve takvâsıyla tanınan Şeyh Hakşinas’ın yanında başlamıştır.56 

Bu zatın hoca olarak seçilmesi Câmî’nin babasının tercihiyle olmuştur. Babası, 

oğlunun iyi bir mürşid-i kâmîl tarafından yönlendirilmesini, güzel bir terbiye ve 

kaliteli bir eğitim almasını istemiştir.57 Fakat Câmî daha sekiz yaşlarındayken babası 

vefat etmiştir.58 Babasının vefat etmesiyle Câmî, kardeşlerinin en büyüğü olarak 

onların bakımı ve eğitimleriyle ilgilenmek zorunda kalmıştır.59 Bu nedenle, genç yaşta 

başladığı tahsil hayatını bir süre ertelemek zorunda kalmıştır.60  

Câmî, 17-18 yaşlarına geldiğinde ilmî arayışına yeniden başlamıştır. Bu 

doğrultuda, şeyh Muhammed Zâhir el-Malazgirdi’den (ö. 1966) Fıkıh, Arap Dili ve 

Belağatı başta olmak üzere pek çok ilmi tahsil etmiştir.61 Câmî, Muhammed Zâhir el-

Malazgirdi’nin yanında bir süre eğitim aldıktan sonra, 1941-1945 yılları arasında 

Siirt’e bağlı Botan köyüne giderek burada bulunan Şeyh Abdülhadi eş-Şâvirî el-Ömerî 

 
56 Câmî, el-Mücerredu’l-muhtasar min tefsîri’l-kâdî el-beydâvî, 2; Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-

vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 5. 
57 Câmî, el-Mücerredu’l-muhtasar min tefsîri’l-kâdî el-beydâvî, 2; Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-

vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 5. 
58 Câmî, el-Mücerredu’l-muhtasar min tefsîri’l-kâdî el-beydâvî, 2; Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-

vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 5. 
59 Câmî, el-Mücerredu’l-muhtasar min tefsîri’l-kâdî el-beydâvî, 3; Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-

vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 5. 
60 Câmî, el-Mücerredu’l-muhtasar min tefsîri’l-kâdî el-beydâvî, 3; Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-

vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 6. 
61 el-Verdî, Îkazü’l-himemi’l-’aliyye fi tercemeti ricâli’s-silsileti’z-zehebbiye eş-şâzeliyye, 441. 



  

40 

 

(ö. 1986) ve kardeşi Şeyh Abdürrahman eş-Şâvirî el-Ömerî’den (ö. 1974) yaklaşık dört 

yıl boyunca Fıkıh, Arap Dili ve Belağat gibi farklı alanlarda ilim tahsilinde 

bulunmuştur.62  

Câmî, Şeyh Abdülhadi eş-Şâvirî el-Ömerî ve kardeşi Şeyh Abdürrahman eş-

Şâvirî el-Ömerî’nin rahle-i tedrisatından sonra, 1945-1963 yılları arasında Suriye’nin 

Kamışlı vilayetine bağlı Helva köyüne giderek burada bulunan Nakşibendiyye 

tarîkatından icazetli Şeyh İbrahim Hâki el-Basretî’den (ö. 1963) yaklaşık on yedi yıl 

boyunca eğitim almıştır. Bu süre zarfında, İbrahim Hâki el-Basretî’den Fıkıh, Arapça 

ve âlet ilimleri gibi birçok ilmî ders almış ve derinleşen eğitim süreciyle önemli bir 

ilmî birikim elde etmiştir. Ayrıca, İbrahim Hâki’nin rehberliğinde seyr u sülûk 

eğitimine başlamış ve bu eğitimini tamamladıktan sonra, İbrahim Hâki’nin önerisiyle 

Nakşibendiyye tarîkatına intisap etmiştir. Câmî, bu süreci, İbrahim Hâki’nin vefatına 

kadar devam ettirmiştir.63 

Câmî, hocası ve mürşidi İbrahim Hâki’nin 1963 yılındaki vefatının ardından 

yaklaşık on altı yıl süresince yeni bir mürşid-i kâmil arayışına girmiştir. Bu dönemde, 

kendi ifadelerine göre, Gazzâlî’nin riyazet temelli tarîkatını sülük, Ebü’l-Hasen eş-

Şâzelî’nin ise zikir eksenli tarîkatını meşreb olarak takip etmiştir. Câmî’nin bu arayışı, 

1979 yılında Şazeliye tarîkatının Derkâviyye kolunun önde gelen isimlerinden 

Abdülkadir İsa’nın (ö. 1991) “Hakaik Anit Tasavvuf” adlı eseriyle tanışmasıyla yeni 

bir boyut kazanmış, bu eseri bir yıl boyunca inceleyip derinlemesine okuduktan sonra 

Abdülkadir İsa’ya intisap ederek Şazeliye tarîkatına girmesiyle son bulmuştur. 

Câmî, Abdülkadir İsa’dan ilmî ve irfanî anlamda faydalanmaya, özellikle onun 

“Hakaik Anit Tasavvuf” adlı eserinden yararlanarak devam etmiştir. Abdülkadir İsa’ya 

İntisabı sonrasında, onun ilmî ve irfanî birikiminden daha fazla yararlanmak amacıyla 

sıklıkla onunla görüşmeler gerçekleştirmiştir. Bu görüşmeler, zaman zaman 

Abdülkadir İsa’nın Türkiye’ye ziyaretleriyle, zaman zaman da Câmî’nin Suriye’nin 

Halep şehrine yapmış olduğu ziyaretlerle gerçekleşmiştir. Ayrıca, bu ikili arasında 

mektuplaşmalar yoluyla da sürekli bir iletişim sağlanmıştır. Câmî, Abdülkadir İsa’nın 

 
62 el-Verdî, Îkazü’l-himemi’l-’aliyye fi tercemeti ricâli’s-silsileti’z-zehebbiye eş-şâzeliyye, 432. 
63 el-Verdî, Îkazü’l-himemi’l-’aliyye fi tercemeti ricâli’s-silsileti’z-zehebbiye eş-şâzeliyye, 432-447. 



  

41 

 

zaman zaman bulunduğu Ürdün ve Mekke’ye de çeşitli ziyaretlerde bulunarak onun 

ilmî birikiminden istifade etmiştir. Bu süreç, Abdülkadir İsa’nın vefatına kadar devam 

etmiştir.64  

Câmî, İslamî ilimleri tahsil etmenin ötesinde, bu ilimleri öğrendiği âlimlerin 

ahlakî meziyetleriyle de donanmış ve onlardan ilmî icazetler almıştır 65 O, dünya 

denizinde boğulmakta olan bir kişinin kurtuluşunun, Allah’ın semadan yeryüzüne 

indirdiği şerîat ipine bağlanmakla mümkün olduğunu ifade etmiştir.66 Ayrıca, bu yolu 

takip edenlerin Hz. Muhammed’in (sav) izinden gittiklerini ve O’na uyanların ise 

Allah’ın şeriatına tabi olacaklarını, bu yoldan sapmış olanların ise dalalete 

düşeceklerini belirtmiştir.67 Müslümanların Ehli Sünnet akidesini benimsemelerini, 

dört mezhebe göre yaşamlarını düzenlemelerini sıkça zikir çekmelerini, Kur’an-ı 

Kerim’i okumalarını ve ibadetlerinde samimi olmaları gerektiği vurgulamıştır. Bunu, 

Allah’ın şerîatının bir gereği olarak görmüştür.68  

1.1.6. Davet ve İrşâd İzninin Verilmesi 

 Tasavvuf geleneğinde önemli bir yere sahip olan Şâzeliyye tarîkatı, yüzyıllar 

boyunca pek çok âlim ve mutasavvıf yetiştirmiştir. Bu isimlerden biri de söz konusu 

tarîkatın Derkâviyye kolunun önde gelen şahsiyetlerinden Abdülkadir İsa’dır. 

Abdülkadir İsa, Câmî’ye hem genel hem de özel davet ve irşad izni vererek, onun 

tasavvuf yolunda ilerlemesine ve insanlara rehberlik etmesine zemin hazırlamıştır.69 

Abdülkadir İsa’nın vefatından sonra, Şâzeliyye tarîkatının Derkâviyye kolunun 

liderliği, açık ve sahih bir izinle Câmî’ye geçmiştir.70 Bu gelişme, Câmî’nin Suriye, 

Ürdün ve Türkiye başta olmak üzere dünyanın çeşitli yerlerinden gelen tarîkat 

mensupları tarafından kabul görmesini sağlamıştır. Câmî, bu coğrafyalardan gelen 

mürîdlerine dersler vermiş, onlara manevî yolculuklarında rehberlik etmiştir.71 

 
64 Câmî, el-Mücerredu’l-muhtasar min tefsîri’l-kâdî el-beydâvî, 3; Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-

vesâyâ’l câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 6; el-Verdî, Îkazü’l-himemi’l-’aliyye fi tercemeti 

ricâli’s-silsileti’z-zehebbiye eş-şâzeliyye, 452-459.  
65 Câmî, el-Mücerredu’l-muhtasar min tefsîri’l-kâdî el-beydâvî, 3. 
66 Câmî, el-Mücerredu’l-muhtasar min tefsîri’l-kâdî el-beydâvî, 4. 
67 Câmî, el-Mücerredu’l-muhtasar min tefsîri’l-kâdî el-beydâvî, 2. 
68 Câmî, el-Mücerredu’l-muhtasar min tefsîri’l-kâdî el-beydâvî, 2. 
69 el-Verdî, Îkazü’l-himemi’l-’aliyye fi tercemeti ricâli’s-silsileti’z-zehebbiye eş-şâzeliyye, 458-459. 
70 el-Verdî, Îkazü’l-himemi’l-’aliyye fi tercemeti ricâli’s-silsileti’z-zehebbiye eş-şâzeliyye, 458. 
71 el-Verdî, Îkazü’l-himemi’l-’aliyye fi tercemeti ricâli’s-silsileti’z-zehebbiye eş-şâzeliyye, 458-459. 



  

42 

 

Câmî’nin mürîdleriyle olan iletişim ve eğitim faaliyetleri, genellikle Ramazan ayının 

son on günündeki itikâf münasebetiyle yüz yüze müzakereler şeklinde gerçekleşmiştir. 

Bunun yanı sıra, itikâf dışındaki zamanlarda mektuplaşmalar yoluyla da bu faaliyetler 

sürdürülmüştür. Bu mektuplaşmalar, mürîdlerin sorularına cevap bulmalarına, manevî 

gelişimlerini desteklemeye ve tarîkatın öğretilerini daha iyi anlamalarına yardımcı 

olmuştur.72 

1.1.7. İlîm ve Seyr u Sülûk Yolculuğunda Karşılaştığı Zorluklar ve 

Engeller 

Çalışmamızın önemli bir kısmını teşkil eden Câmî’nin yaşamında karşılaştığı 

zorluklar ve engeller pek çoktur. Bunlardan bazılarını aşağıdaki örneklerle özetlemek 

mümkündür.  

Birinci misal, Câmî’nin babasının vefatıyla sekiz yaşında karşılaşması, onu 

zorlu sorumluluklarla baş başa bırakmıştır. Bu zor durumun ardından, genç yaşta, 

annesi ve kardeşlerinin bakımını üstlenmek amacıyla daha yeni başladığı ilim tahsilini 

terk etmek zorunda kalmıştır. Ancak hayatının ilerleyen dönemlerinde, yirmi yaşına 

geldiğinde, bıraktığı eğitimine geri dönmeye karar vermiş ve aynı zamanda 

Nakşibendiyye tarîkatında seyr u sülûk eğitimine başlamıştır. Bu sürecin 

başlangıcında, sevdiği bir kardeşinin ölümüyle derin üzüntü yaşamış olan Câmî, bu acı 

olayın etkileriyle baş etmekte zorlanmıştır. Ancak, içindeki sabır ve kararlılıkla 

kendini toparlamış, yaşadığı zorluklara rağmen eğitimine odaklanmayı sürdürmüştür. 

Bu deneyim, onun hayatındaki zorlukları aşma yeteneğini güçlendirmiş ve 

Nakşibendiyye tarîkatının öğretileriyle bütünleşerek onda ruhsal bir gelişim 

sağlamıştır.73 

İkinci misal, Câmî’nin hayat hikâyesi, özellikle Seyr u sülûk eğitimini 

tamamladıktan sonra bir dönem içinde bulunduğu zorlu durumu anlatan dikkat çekici 

bir örnektir. Fıkıh başta olmak üzere pek çok ilim dalında bilgi sahibi olduğu değerli 

hocası Şeyh İbrahim Hakkı el-Basretî’nin vefatı, Câmî üzerinde derin duygusal etkiler 

bırakmış ve hayatında büyük bir boşluk oluşturmuştur. Bu durum, on yedi yıl boyunca 

 
72 el-Verdî, Îkazü’l-himemi’l-’aliyye fi tercemeti ricâli’s-silsileti’z-zehebbiye eş-şâzeliyye, 458-459. 
73 Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 4-5. 



  

43 

 

Câmî’nin kendisine uygun bir hoca bulma çabası içine girmesine sebep olmuştur. Bu 

süreç, onu duygusal açıdan derinden etkilemiş ve yoğun bir çaba sarf etmesine neden 

olmuştur. Ancak, bu zorlu arayışın sonunda, uygun bir hoca bulma umuduyla geçen 

yıllar, Câmî’nin yaşamındaki bu önemli dönemin öne çıkan özellikleridir.74  

Üçüncü misal, Câmî’nin, hocalarından Şeyh Abdulhâdî eş-Şâvirî el-Ömerî’nin 

ailesine gösterdiği fedakârlık, onun ahlaki değerler ve insani ilişkiler konusundaki 

duyarlılığını ortaya koymaktadır. Hocasının aile bireylerinden hasta olan birinin yaz 

mevsiminde yüksek rakımlı dağlardan kendisinden kar temini talebi, Câmî için zorlu 

bir görev olsa da, o bu görevi büyük bir özveriyle yerine getirmiştir. Bu durum, 

Câmî'nin sadece dini ilimlerde değil, aynı zamanda pratik hayatta da İslam’ın 

öğretilerini hayata geçirmeye çalışan bir şahsiyet olduğunu gösterir. Bu örnek, İslam 

kültüründe ilim ve amel arasındaki ilişkinin ne kadar önemli olduğunu vurgulamak 

bakımından önem arz etmektedir.75  

Dördüncü misal, Câmî, büyük oğlu Muhammed Sabih ve kızı Tayyibe ile 

beraber ağır bir trafik kazası geçirir. Bu kaza sonucunda oğlu ve kızı hafif yaralanmış 

olsa da, kendisi çok ciddi şekilde yaralanır. Bedenindeki hemen hemen her yer kırılır 

ve durumu o kadar ciddidir ki, namaz kılabilmek için seccadeye gidemeyecek bir halde 

olur. Bu durum, onu ilmi çalışmalardan uzaklaştırır ve ibadetlerini rahat bir şekilde 

yerine getirememenin acısıyla dolu bir süreç yaşamasına neden olur.76  

Beşinci misal, Câmî, yaşadığı musibetlere karşı gösterdiği güçlü sabır ve 

Allah’a olan sarsılmaz tevekkülüyle bilinir. İlim arayışı ve manevî yolda ilerleme 

eğitimi için ailesiyle birlikte yaptığı seyahatler sırasında, çeşitli sebeplerden dolayı on 

bir çocuğunun ölümüne tanıklık eder. Bu zorlu duruma rağmen Câmî, çocuklarını 

kendi elleriyle yıkayıp kefenleyerek defneder. Ancak bu acı olaylara karşı şikâyet 

etmeden, teslimiyet içinde Allah’a tam bir güvenle hayatını sürdürür. Her musibeti, 

Allah’ın bir lütfu olarak görür ve yaşadığı zorluklara rağmen yüksek bir teslimiyetle 

Allah’a acziyetini ifade eder. On bir çocuğunu kaybettikten sonra, eğer çocukları 

hayatta kalsaydı, belki de ilim arayışı ve manevî yolculuğu için gerekli olan bu 

 
74 Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 7-8. 
75 Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 10-11. 
76 Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 11. 



  

44 

 

deneyimleri yaşayamayacağını düşünür. Bu düşünce, sadece Allah’a olan teslimiyetini 

değil, aynı zamanda ilim ve manevî yolculuğa verdiği değeri de ortaya koymaktadır.77 

Yedinci misal, Câmî, ilmî seyahatlerini neredeyse tamamını eşi ve çocuklarıyla 

birlikte yapmıştır. Eşi, asil, sabırlı, ihlâslı ve kendisine son derece bağlı ve itaatkâr bir 

hanımefendidir. Câmî’nin başına gelen bütün zorluklarda eşi hep yanında olmuş ve 

şeyhin evde olmadığı zamanlarda çocuklarının her türlü bakım ve ihtiyaçlarıyla 

ilgilenmiştir. Aynı zamanda şeyh, eşinden hayır ve güzelliklerle bahseder, onun 

vefakâr ve saliha bir hanımefendi olduğunu özellikle vurgulamıştır. Ancak, 2009 

yılında Kahramanmaraş’taki evinde eşinin vefat etmesiyle derin bir hüzün yaşa Yine 

de, daha önce başına gelen musibetlerde olduğu gibi, bu durumda da derin bir 

teslimiyet ve tevekkülle sabra sarılmıştır.78  

Sekizinici misal, Câmî, ilim arayışı ve manevî yolculukları sırasında, 

akrabaları tarafından el konulan tüm mal ve mülklerine rağmen, akrabalık bağlarına 

büyük önem verdiği için hiçbir düşmanlık içerisine girmemiştir. O, mal ve mülke fazla 

değer vermediği için ailesiyle arasında herhangi bir anlaşmazlık yaşanmamıştır. 

Bilakis, “İlim ve manevî yolculuk, tüm dünyevi varlıklardan daha üstündür” diyerek 

dünyaya ve dünya malına duyduğu ilgisizliği açıkça ortaya koymuştur.79   

Yukarıda bahsedilen örnekler, Câmî’nin ilim, tarîkat ve seyr-u sülûk yolundaki 

zorluklara karşı gösterdiği sabır, metanet ve aynı zamanda zühd anlayışını ortaya 

koymaktadır. 

 Aynı şekilde, Hz. Peygamber’den, eslâf-ı izâm’dan ve ilk sûfîlerden gelen 

sade, vakarlı ve takvâ dolu yaşam mirasını sürdürerek, Allah’ın rızasına uygun bir 

hayat sürmesi, onun zahid bir kişi olduğunu göstermektedir. Bu çerçevede, bu tür 

zorluklara karşı dirençli olmayı sürekli bir gayret ve sabır göstermeyi gerektiren bu 

anlayışlar, Câmî’nin karakterinde derin bir etki bırakmıştır. Çünkü bu tür meşakkatleri 

aşabilmek, ancak sabır, sebat ve zühd anlayışlarına sahip bir karakterin ürünü olabilir. 

 
77 Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 10-11. 
78 el-Verdî, Îkazü’l-himemi’l-’aliyye fi tercemeti ricâli’s-silsileti’z-zehebbiye eş-şâzeliyye, 439-440. 
79 Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 11. 



  

45 

 

1.1.8. Hocaları, Talebeleri ve Halifeleri 

Bu bölümde, Şeyh Ahmed Fethullah el-Câmî’nin rahle-i tedrisinde bulunduğu 

âlimleri ve yetiştirdiği talebelerini ele alacağız. 

1.1.8.1. Hocaları 

Şeyh Ahmed Fethullah el-Câmî’nin önemli ilmî birikimi, sadece ailesi ve 

yetiştiği çevreyle sınırlı olmayıp, aynı zamanda erken yaşlardan itibaren ilim, irfan ve 

tasavvuf alanlarında birçok değerli hocadan aldığı eğitimle şekillenmiştir. Bu 

bağlamda, onun ilmî ve tasavvufî gelişiminde etkili olan hocalarının büyük bir rolü 

vardır. Rahle-i tedrisinde bulunduğu hocaları şu şekilde sıralamak mümkündür: 

1.1.8.1.1. Şeyh Hakşinas İnan (1984) 

İlmî bir aileye mensup olan Şeyh Hakşinas, Câmî’nin kendisinden Kur’an-ı 

Kerim’i tedris ettiği hocalardan biridir. 1901 yılında Van ilinin Erciş ilçesine bağlı 

Yukarı Işıklı köyünde dünyaya gelmiştir. Eğitim hayatını, Nakşibendiyye tarîkatının 

önemli isimlerinden biri olan Şeyh Şehâbeddin’in (ö. 1914) halifesi, müderris ve 

mutasavvıf kimliğiyle tanınan amcası Şeyh Cüneyd’in (ö. 1953) rahle-i tedrisinde 

tamamlamıştır. Şeyh Hakşinas, hayatının büyük bir kısmını ilmî çalışmalar ve eğitim 

faaliyetleriyle geçirmiş, ancak herhangi bir yazılı eser bırakmamıştır. 27 Aralık 1984 

tarihinde vefat etmiş ve naaşı, Bitlis ilinin Tatvan ilçesine bağlı Seyit Ava köyünde, 

şeyhi Şeyh Şehâbeddin’in kabr-i şerifinin yanına defnedilmiştir.80  

1.1.8.1.2. Şeyh İbrahim Hakkı el-Basretî (1963) 

Câmî, tasavvuf ve seyr u sülûk eğitimi başta olmak üzere pek çok ilmî 

Nakşibeniyye tarîkatı sûfîlerinden Şeyh İbrahim Hakkı el-Basretî’den tahsil etmiştir.81 

Şeyh İbrahim Hakı, 1893 tarihinde Şırnak’ın Bâsret Köyünde dünyaya gelmiştir. 

Babasının ismi Şeyh Hüseyin, dedesinin ismi Şeyh Hâlid-i Zîbârî’dır.82 

 
80 Tevfik İnan, “Şeyh Hakşinas”, (Mehmet Hanefi Sanır, Video Kaydı, 21/01/2025). 
81 Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 7. 
82 İzzettin Güneri, Bâsret Dergâhı, Postnişînleri Ve Kolları (Diyarbakır: Dicle, Yüksek lisans Tezi, 

2013), 52-58; el-Verdî, Îkazü’l-himemi’l-’aliyye fi tercemeti ricâli’s-silsileti’z-zehebbiye eş-

şâzeliyye, 441-442. 



  

46 

 

Şeyh İbrahim Hakkı, ilk eğitimini babası Şeyh Hüseyin’in rahle-i tedrîsinde 

tamamlamıştır. Yedi yaşında ailesiyle beraber Bâsret’ten Diyarbakır’a göç eden Şeyh 

İbrahim Hakkı, burada bir müddet kaldıktan sonra ailesiyle beraber Suriye’nin Şam 

vilayetine hicret etmiştir. Şam’da kaldığı süre zarfında yetkin pek çok âlimden başta 

Fıkıh, Hadis, Hat, Tecvîd, Hendese, Fransızca, Türkçe ve Matematik, olmak üzere 

farklı disiplinlerde dersler alarak kendisini iyi bir şekilde yetiştirmiştir.83 

Şeyh İbrahim Hakkı, Şam’da bir müddet kaldıktan sonra tekrar Bâsret’e döner. 

Ancak bazı siyasi nedenlerden ötürü Ailesiyle beraber Irak’ın Musul şehrine gider. 

Burada bir süre kaldıktan sonra ailesiyle birlikte ikinci defa Suriye’ye geçer. Burada 

Bânâ Kasr adındaki köye yerleşerek bir medrese inşa eder ve bu medresede irşâd 

faaliyetlerine başlar. Bir müddet sonra Suriye’nin Haseki ili Kamışlı ilçesine bağlı olan 

Hilvâ köyüne yerleşir. Burada, camii, medrese ve dergâhtan oluşan bir küllüye yaparak 

irşâd faaliyetlerini sürdürür. Hilvâ’ya gelen mürîd ve talebelerinin irşad ve manevî 

halleriyle yakından ilgilenir. Hayatını İslam’a ve Müslümanlara vakfeden şeyh, büyük 

bir âlim olmasına rağmen herhangi bir eser telif etmemiştir. Hayatının neredeyse 

tamamını ilim ve irşâd vazifeleriyle geçiren şeyh, 1963 tarihinde vefat eder ve Hilvâ 

köyündeki aile kabristanına defnedilir.84 

1.1.8.1.3. Şeyh Abdurrahman eş-Şâvirî el-Ömerî (1974) 

Tedris ve irşad faaliyetleriyle meşhur bir aileye mensup olan Şeyh 

Abdurrahman eş-Şâvirî el-Ömerî,  Şeyh Ahmed Fethullah el-Câmî’nin kendisinden 

başta alet ilimleri olmak üzere pek çok ilmi tedris ettiği önemli hocalarından biridir.85 

Şeyh Abdurrahman, Siirt’in Eruh ilçesine bağlı Şâvirân (Kuşdalı) köyünde 1899 

yılında dünyaya gelmiştir. İlk eğitimini müderris ve mutasavvıf olan babasının rahle-i 

tedrisinde tamamlamıştır. Babasının erken yaşlarda vefat etmesiyle eğitimine ara 

vermek zorunda kalmıştır. Yirmili yaşlardan itibaren Nivila, Tillo köyleri, Silvan ve 

Cizre gibi tedris ve irşad faaliyetleriyle maruf yerlerde Molla Zahir Tivankî, Molla 

Yahya Nivilî ve Molla Muhammed Kuveşilîi’nin yanında geleneksel medrese 

 
83 Güneri, Bâsret Dergâhı, Postnişînleri Ve Kolları, 52-58. 
84 Güneri, Bâsret Dergâhı, Postnişînleri Ve Kolları, 52-58; el-Verdî, Îkazü’l-himemi’l-’aliyye fi 

tercemeti ricâli’s-silsileti’z-zehebbiye eş-şâzeliyye, 441-442. 
85 Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 5; el-Verdî, Îkazü’l-

himemi’l-’aliyye fi tercemeti ricâli’s-silsileti’z-zehebbiye eş-şâzeliyye, 432. 



  

47 

 

eğitimine devam etmiştir. Söz konusu bu eğitimi hocası ve mürşidi Şeyh İbrahim 

Hakkı Basretî’nin yanında icazet alarak tamamlamıştır. Bölgede birçok köyde imamlık 

ve müderrislik yapan Şeyh Abdurrahman, 4 Mart 1974 yılında Siirt merkezde vefat 

etmiştir. Naaşı Siirt’in Eruh ilçesine bağlı Şâvirân (Kuşdalı) köyünde bulunan aile 

kabristanına defnedilmiştir.86 

Şeyh Abdurrahman, ömrü boyunca ilim ve tedris faaliyetleriyle meşgul olmuş 

ve bölgede tanınan birçok âlim ve müderrisin yetişmesine vesile olmuştur. Şeyh 

Abdurrahman, hocası Şeyh İbrahim Hakkı Basretî’ye olan saygısından ötürü mürşidi 

hayatta olduğu sürece hiçbir talebesine ilmî icazet vermemiştir.  İcazet almaya hak 

kazanan öğrencilerini hocası ve mürşidi olan Şeyh İbrahim Hakkı Basretî’nin yanına 

göndermiştir. Pek çok talebenin yetişmesine vesile olan Şeyh Abdurrahman’nın rahle-

i tedrisinden geçen talebelerin bazıları arasında Şeyh Ahmed Fethullah el-Câmî, 

Ahmet Oğuz, Abdulbaki Gündüz, Ahmet Merva, Muhammed Şirin Keskin, Abdulbaki 

Taş, Abdürrezzak Aslan Muhyiddin Gündüz, , Abdülhadi Taş, Mahsun Tuz ve 

Mehmet Muhlis Gündüz gibi âlimler zikredilebilir.87  

Şeyh Abdurrahman, hayatının ilk dönemlerinde hocası ve mürşidi olan Şeyh 

İbrahim Hakkı Basretî’nin vesilesiyle Nakşibeniyye tarîkatına bağlı tedris ve irşad 

faaliyetlerini sürdürmüştür. Hocasının vefat etmesiyle Şeyh Ramazan Kaya’ya intisap 

ederek Kadirî tarîkatı mensubu olmuştur. Şeyh Abdurrahman, tasavvuf ve tarîkatın 

irşad faaliyetlerini önemsemiş ancak doğrudan şeyhlik makâmında bulunmayı ve 

mürşidlerinin halifesi olmayı tercih etmemiştir.88  

1.1.8.1.4. Şeyh Abdülhâdî Şâvirî el-Ömerî (1986) 

Câmî, Fıkıh, Arap Dili ve Belağatı ve alet ilimlerini, Şeyh İbrahim Hakkı el-

Basretî’nin halifesi ve Nakşibeniyye tarîkatı müntesibi olan Şeyh Abdülhâdî eş-Şâvirî 

el-Ömerî’den tahsil etmiştir.89 Âlim, mürebbi ve fâkih nisbeleriyle bilinen Şeyh 

Abdülhâdî, 1914 tarihinde Siirt’in Eruh ilçesine bağlı eski ismiyle Şâvirân yeni ismiyle 

 
86 Muhammed Muhdi Gündüz, “Abdurrahman Gündüz Eş-Sâvirî” Şark Ulemâsı, ed. İbrahim Baz 

(Ankara: İlahiyat Yayınları, 2023), 1/433. 
87 Gündüz, “Abdurrahman Gündüz Eş-Sâvirî”, 1/434. 
88 Gündüz, “Abdurrahman Gündüz Eş-Sâvirî”, 1/434. 
89 Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 5; el-Verdî, Îkazü’l-

himemi’l-’aliyye fi tercemeti ricâli’s-silsileti’z-zehebbiye eş-şâzeliyye, 432. 



  

48 

 

Kuşdalı olarak bilinen köyde dünyaya gelmiştir. Künyesi Abdülhâdî bin Şeyh 

Muhyiddin bin Şeyh Hasan bin Şeyh Abdullah eş-Şâvirî el-Ömerî el-Faruki’dır.90   

Küçük yaşlardan itibaren ilme merak saran Abdülhâdî, temel eğitimini 

babasından almıştır. Babasının vefatından kısa bir süre sonra Suriye’ye giderek burada 

bulunan Şeyh İbrahim Hakkı el-Basretî’nin rahle-i tedrisine girmiştir. Uzun bir müddet 

Şeyh İbrahim Hakkı el-Basretî’nin yanında çeşitli ilimleri tedris eden Abdülhâdî, Şeyh 

İbrahim Hakkı el-Basretî’den hem ilmî icazet hem de halifelik görevini almıştır. 

Ömrünün sonuna kadar ilim ve tedris faaliyetleriyle uğraşan Abdülhâdî, başta Şeyh 

Ahmed Fethullah el-Câmî olmak üzere pek çok talebenin de yetişmesine vesile 

olmuştur. Şeyh Abdülhâdî, 1986 yılında Suriye’nin Haseke iline bağlı Ya’rubiye 

kasabasında vefat etmiş ve burada defnedilmiştir.91  

1.1.8.1.5. Molla Muhammed Zâhir el-Malazgirdî (1966) 

Câmî, başta alet ilimler olmak üzere pek çok ilmî de Molla Muhammed Zâhir 

el-Malazgirdî’den tahsil etmiştir.92 Molla Zâhir,  1887 yılında Muş’un Malazgirt 

ilçesinde dünyaya gelmiştir. Asıl ismi Abduzzahir, babasının adı Abdülaziz Bey, 

annesinin ismi ise Purîye Hanım’dır. Malazgirdî, 1966 yılında 79 yaşındayken vefat 

etmiş ve doğduğu yerde defnedilmiştir.93 

Molla Zâhir temel eğitimine, 6 yaşında Kur’an’ı Kerim’i öğrenerek başlamıştır. 

Güçlü bir hafızaya sahip olan Molla Zâhir, öğrencilik yıllarında ders aldığı kitapların 

büyük bir kısmını ezberlemiştir. 11-12 yaşlarında bölgedeki medreselerde ders alan 

Molla Zâhir, aynı zamanda birçok yere ilmî yolculuklar yapmıştır. 18-19 yaşlarında 

Silvan’a giderek orada bulunan en meşhur hocalardan biri olan Molla Hüseyin 

Qicik’ın yanında başta sarf ve nahiv olmak üzere vaz’ belagat, Fıkıh, mantık, Tefsir 

ve Kelam gibi ilimleri ders olarak okumuştur. Uzun bir süre Molla Hüseyin Qicik’in 

yanında tedris faaliyetlerini sürdüren Molla Zâhir’in, buradan sonraki durağı 

 
90 Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 5; el-Verdî, Îkazü’l-

himemi’l-’aliyye fi tercemeti ricâli’s-silsileti’z-zehebbiye eş-şâzeliyye, 432. 
91 Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 5; el-Verdî, Îkazü’l-

himemi’l-’aliyye fi tercemeti ricâli’s-silsileti’z-zehebbiye eş-şâzeliyye, 434-435. 
92 Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 5. 
93 Mehmet Salmazzem - Yusuf Salmazzem, “Zâhir Tendûrekî” Şark Ulemâsı, ed. İbrahim Baz (Ankara: 

İlahiyat Yayınları, 2023), 6/335-338. 



  

49 

 

Norşin’deki Şeyh Muhammed Diyâuddin’in medresesi olmuştur. İlk müderrislik 

hayatına burada başlayan Molla Zâhir, kısa bir müddet sonra Şeyh Muhammed 

Diyâuddîn’in tavsiyesiyle doğduğu yer olan Malazgirt ilçesinin Tendürek köyüne 

giderek müdderislik vazifesini burada devam etmiştir. 1930-1949 yılları arasında ilmî 

faaliyetlerini Muş’un Bulanık ilçesine bağlı Hoşgeldi köyünde sürdürmüştür. 

Akabinde 1950 yılında Bingöl’ün Solhan ilçesine bağlı Melekan köyüne gelerek 

burada uzun bir müddet müderrislik faaliyetlerinde bulunan Molla Zâhir, müdderislik 

dönemlerinde pek çok talebe yetiştirmiştir. Bunlardan bazıları şu şekildedir: Şeyh 

Ahmed Fethullah el-Câmî, M. Reşit Erol, Ali Aslan, Eski Diyanet İşleri Başkanı 

Mehmet Nuri Yılmaz, Abdurrahman Durre, Abdullah Varlı, Şeyh Vahiddin ibn eş-

Şeyh Ebubekir, Molla Mehmet Şirin Biçici, Şeyh Emin ibn el-Şeyh Hâşim, Molla 

Selim Dâdînânî ve kardeşi Molla Abdurrauf, Molla İhsân-ı Hezerşahî, Molla Said 

Gerbâsî, Molla Selahaddin Kasımanî Melekânî, Molla Muhammed Xalîfanî, Molla 

Said Xelîfani ve Molla Baba Xelîfanî gibi zatlardır.94 

Molla Zâhir, ilim ve tedris faaliyetleri yanında tasavvufla da yakından 

ilgilenmiştir. O,  Norşin’e giderek Şeyh Muhammed Diyâuddîn ve oğlu Molla 

Fethullah’tan hem zahirî hem de manevî ilimleri tedris etmiştir. Nakşibendiyye 

tarîkatının Halidî kolunun bölgedeki önemli zatlarından Şeyh Muhammed 

Diyâuddîn’e intisab ederek ona mürîd olmuştur. Şeyh Muhammed Diyâuddîn’in 

yanında uzun bir müddet kalan Molla Zâhir, hocasından hem ilmî icâzet almış hem de 

onun yanında seyr û sülûkünü tamamlayarak manevî olgunluğa erişmiştir. Söz konusu 

bu manevî tekâmülden sonra hocası Şeyh Muhammed Diyâuddîn, kendisine halifelik 

teklif etmiş ancak o, Allah bize yeter diyerek bu teklifi nazikçe reddetmiştir. Onun bu 

husustaki samimi tavrını divânındaki şu mısrada bulmak mümkündür: “Allah bes, baqî 

hewes, min ji xeyrî Xwuda nevêm tu kes95 

Hayatının büyük bir bölümünü ilim öğrenmek ve öğretmekle geçiren Molla 

Zahir, Diwan adında bir eser telif etmiştir. Söz konusu bu eseri Şeyh Muhammed 

Diyâuddîn’in vefatından duyduğu üzüntüyü bir nebze de olsa dindirmek için kaleme 

aldığını ifade etmiştir.  Bu eserde Arapça, Farsça ve Kürtçe dillerinden oluşan 105 şiir 

 
94 Salmazzem - Salmazzem, “Zâhir Tendûrekî”,  6/335-338. 
95 Salmazzem - Salmazzem, “Zâhir Tendûrekî”,  6/335-338. 



  

50 

 

yer almaktadır. Bu şiirlerin ana temasını genellikle tasavvufî unsurlar 

oluşturmaktadır.96   

1.1.8.1.6. Abdulkadir İsa (ö. 1991) 

Câmî’nin Şâzeliyye tarîkana intisap etmesine ve pek çok ilmî birikimi elde 

etmesine vesile olan Abdulkadir İsa, Suriye’nin Halep şehrinde dünyaya gelen 

gelmiştir. Küçük yaşlardan itibaren Kur’an’ı Kerim başta olmak üzere pek çok ilme 

ilgi duymuş ve dönemin önde gelen hocalarından dersler almıştır. Özellikle Şabaniye 

medresesinin seçkin müderrislerinden fıkıh, hadis, usûl, mantık, tefsir ve Arap dili ve 

belağatı gibi önemli ilimleri tahsil etmiştir. Şabaniye medresesindeki ilimleri tahsil 

ettikten sonra tasavvufa olan ilgisinden dolayı oradan ayrılıp şeyhi Hasan Hasseni’ye 

intisap ederek tasavvuf yoluna sülûk etmiştir. Şeyhinden şer’i ve tasavvuf ilimlerini 

tahsil ederken, şeyhi ondaki halis niyeti, ibadet ve ilme olan iştiyakını görünce onu 

ilmi yetkinliğe ve ruhî terbiyeye teşvik ederek ona Nakşibendiyye tarîkatının icazetini 

vermiştir.  Bir müddet Hamad Meydanı Câmîsinde imam-hatip olarak görev yapan İsa, 

Muhammed el-Haşimî et-Tilmisanî ile tanışıp ondan bazı şer’i ilimleri ve Şazelî-

Derkavî tarîkatını almıştır.  Ondaki istidat ve kabiliyeti fark eden Haşimî, ona genel 

ve özel vird, terbiye ve irşad için umumi ve hususi icazeti vermiştir. Abdulkadir İsa 

bir taraftan çeşitli medreseler ve ilim meclisleri oluşturarak tezimizin konusunu da 

teşkil eden Şeyh Ahmed Fethullah el-Câmî gibi pek çok âlim ve talebe yetiştirirken 

diğer taraftan da hakikat ve saflıktan uzaklaşarak hurafe ve şaibelerle alude olan 

tasavvufu hakettiği değerine kavuşturmak için Hakâik Ani’t-Tasavvuf adlı meşhur 

eserini telif etmiştir. Söz konusu bu eserde hakikat ve şerîattan bahsederek insanların 

Kur’an ve Sünnete göre yaşamalarının önemini vurgulamıştır.  Aynı zamanda 

Tasavvufun önemli nazari meseleleri arasında yer alan hulul, ittihat ve vahdet-i vücûd 

fikirlerini eleştirmiş ve bu fikirlerin ümmetin akidesine muhalif açık bir küfür 

olduğunu beyan etmiştir. Pek çok ilmi seyahatler yapan İsa, Ürdün seyahati esnasında 

hastalanarak tedavi için İstanbul’a getirilmiştir. Bir müddet hastanede tedavi 

 
96 Salmazzem - Salmazzem, “Zâhir Tendûrekî”,  6/335-338. 



  

51 

 

gördükten sonra 1991 yılında vefat ederek büyük sahâbe Ebû Eyyûb el-Ensârî’nin (ö. 

49/669) İstanbul’daki kabrinin yanına defnedilmiştir.97 

Câmî Ayrıca, başata Peygamber efendimiz (sav) olmak üzere, Hüccetü’l-İslâm 

Ebû Hâmid Muhammed b. Muhammed b. Muhammed b. Ahmed el-Gazzâlî, 

Muhyiddîn Ebû Muhammed Abdülkâdir b. Ebî Sâlih Mûsâ Zengîdost el-Geylânî (ö. 

561/1165-66), Ebû Muhammed Abdüsselâm b. Meşîş (Beşîş) el-Hasenî (ö. 625/1228 

[?]), Ebü’l-Hasan eş-Şâzelî (ö. 656/1258), Vahdet-i Şuhûd nazariyesinin kurucusu ve 

Nakşibendiyye tarîkatının öncü sîmâlarından olan İmâm-ı Rabbânî (ö. 1034/1624) ve 

Bedîüzzaman Said Nursi’nın (ö. 1960) ruhaniyetlerinin kendisinin üstadı olduğunu 

ifade eder.98  

Câmî’nin ilmî, tasavvufî kişiliğine ve etki alanına baktığımızda onun 

yetişmesinde büyük pay sahibi olan bu zatların hepsinin başta tasavvuf olmak üzere 

pek çok ilimde ihtisas sahibi kimseler olduğunu söylemek mümkündür. Rahle-i 

tedrisinden geçtiği tüm bu âlimlerin sûfî şahsiyetler olması onun sûfî kişiliğinin 

oluşmasında da önemli bir rol oynadığını söylemek yanlış olmaz.  

1.1.8.2. Talebeleri 

Câmî’nin yüz yıllık ömrü boyunca uzun bir müderrislik ve ilmî hayatı 

olmuştur. Küçük yaşlardan itibaren başladığı ilmî hayatını ömrünün sonuna kadar 

sürdürmüştür. Bu süreçte hem ilim tahsilini sürdürmüş hem de binlerce mürîd 

yetiştirmiştir. Türkiye başta olmak üzere dünyanın çeşitli yerlerinden gelen mürîdler, 

onun rahle-i tedrisinde bulunarak ondan tasavvuf dâhil birçok alanda 

faydalanmışlardır. Türkiye’deki en tanınmış mürîdleri arasında Ali Maraşlıgil (Emekli 

müftü), Ali Söyler, Fehmi Okumuş, Yaşar İncegül, Cemal Nar, Ali Görgel, Cafer 

Söyler, Necati Karaman ve Ali Aygan gibi kişiler bulunmaktadır. 

Türkiye dışında en meşhur mürîdleri arasında ise, Yahya Mezîd, Yasin ‘Allâf, 

Şeyh Abdülbaki el-Hasan, Abdurrezzak el-Alî, Şeyh Muhammed Abdullah Rucco, 

Muhammed Adnan el-Mecd, Ahmed en-Ne’san, Muhammed Mansur el-Heccâr, 

 
97 Hasan Hoca İlim Yayma Vakfı, Büyüklerin Hayatı, Abdulkadir İsa, 1997, 

https://hasanhocailimyaymavakfi.com. 23.09.2023. 
98 Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 8. 

https://hasanhocailimyaymavakfi.com/


  

52 

 

İmadüddin İsa (Şeyh Abdülkadir İsa’nın oğlu), Muhammed Şihabî, Muhammed 

Mezîd, Sehl el-Hafız, Vasfi el-Hafız, Ebu Ubeyde Hatim Fecr el-Ömer, Yasin 

Muhammed Hasan, Ömer el-Halef, Şehir Seyyid Ramazan, Abdülkadir el-Alî, Sıddık 

Seyyid Ramazan, Haydar Dayfullah, Hasan Allavî, Ferec en-Necres, Muhammed 

Fatih Reşid, Muhyiddin el-Hasan, Abdullah el-Hasan, Beşir Farah, Muhammed Fahir 

Bitar, Safî Ğaşim gelmektedir.99 

1.1.8.3. Halifeleri  

Şâzeliyye tarîkatının genel teamüllerinde halife olacak kişi, şeyhin oğlu ya da 

aile bireylerinden biri olmasının yanı sıra tarîkatı bütün yönleriyle bilen, yaşayan ve 

halifelik makâmını icra edecek ilmî, âmelî ve tasavvufî olgunluk ve yetkinliğe sahip 

biri olması gerekir. Buradan hareketle Şeyh Ahmed Fethullah el-Câmî de, kendisinden 

sonra tekkenin başına halife olacak kişiyi, aile bireyleri arasından değil, sayıları 

binlerle ifade edilen mürîdleri arasından halifelik yapabilecek yetkinliğe ve liyakate 

sahip Suriyeli mürîdi, Şeyh Muhammed Abdullah Rucco’yu seçmiştir. Öte yandan 

Şeyh Ahmed Fethullah el-Câmî’nin, Suriyeli Abdülkadir İsa’dan, onun da Cezayirli 

Muhammed b. Ahmed b. Abdirrahman el-Hâşimî et-Tilimsanî (1881-1961)’den 

halifelik alması, halifeliğin aile fertlerinden ziyade bu makâma gerçek manada ehil 

olan kimselerden seçildiğinin açık göstergesidir. Ayrıca şeyh, mürîdi Şeyh 

Muhammed Abdullah Rucco’nun dışında herhangi bir mürîdine de halifelik 

vermemiştir. 

1.1.9. Vefatı 

Şeyh Ahmed Fethullah el-Câmî, ömrünün son yıllarını yaklaşık elli yıl ikamet 

ettiği zâviyesinin üstünde bulunan evinde yatağa bağlı olarak geçirmiştir. Sağlık 

durumu her geçen gün daha da kötüye giden Câmî, insanlarla görüşme ve konuşmayı 

zaruret dışında asgari bir duruma düşürmüş ve belli aralıklarla entübe bir şekilde 

yaşamıştır. Kandaki oksijen miktarının sürekli düşmesi nedeniyle doktorlarının 

 
99 Muhammed ABRIK, “Şeyh Ahmed Fethullah el-Câmî’nin Hayatı”, (Mehmet Hanefi Sanır, Video 

Kaydı, 20/09 2023.) 



  

53 

 

raporları doğrultusunda kendisine periyodik olarak oksijen takviyesi yapılmış ve 

çeşitli tedavi programları uygulanmıştır. 

Kahramanmaraş merkezli meydana gelen ve on iki farklı ili derinden etkileyen 

depremde, şehrin alt ve üst yapısı büyük ölçüde zarar görmüş, neredeyse şehrin tamamı 

kullanılamaz hale gelmiştir. Hastaneler büyük ölçüde zarar görmüş ve hastanelerdeki 

temel ihtiyaç malzemeleri kullanım dışı olmuştur. Bu kritik durum karşısında 

endişelenen halifesi Şeyh Muhammed Abdullah Rucco, ona bağlı mürîdleri ve ailesi, 

her ne kadar çözüm arayışına girmiş olsalarda ancak başarılı olamamışlardır. Yaşanan 

bu demrem hadisesinde Câmî, kendi ihtiyaçlarını bir kenara bırakarak, hizmetindeki 

mürîdlerini deprem enkazındaki kurtarma çalışmalarına yönlendirmiştir. Ne yazık ki, 

birçok mürîdi bu depremde hayatını kaybetmiştir. Kendisine oksijen takviyesinin 

yapılamaması normal şartlarda daha kötü bir tabloya yol açması beklenirken, aksine 

kanındaki oksijen seviyesi şaşırtıcı bir şekilde düzelmeye başlamıştır. Bu durum, 

yaklaşık bir ay boyunca devam ettikten sonra, 21 Şaban 1444 (13.03.2023) Pazartesi 

günü kuşluk vaktinde Câmî, ruhunu rahmet-i Rahman’a teslim etmiştir. Halifesi Şeyh 

Muhammed Abdullah Rucco ve oğlu Muhammed Faruk tarafından yıkanıp kefenlenen 

Câmî’nin naaşı, vefatının ertesi günü (Salı) öğle namazı vaktinde cenaze namazı için 

hazırlanan alana konulmuştur. Halife Şeyh Muhammed Abdullah Rucco’nun imamlık 

yaptığı cenaze namazında binlerce kişi, bir araya gelerek Câmî’ye son vedalarını 

gerçekleştirmişlerdir. Cenaze namazının ardından Câmî’nin naaşı, dualar eşliğinde 

Derdiment Dede Câmii’nin yanındaki hazirede defnedilmiştir. Şeyh Câmî’nin büyük 

bir şahsiyet olması sebebiyle, kısa bir süre sonra Kayseri ve Kahramanmaraş 

müftülerinin çabalarıyla Câmî’nin mezarının bulunduğu alan genişletilerek, Cami 

avlusuna dâhil edilmiştir. 

1.2. ŞAHSİYETİ 

Şahsiyet, bir bireyin aksiyoner ve ayırt edici özelliklerini ortaya çıkaran, 

karakterini ve mizacını belirleyen ve kendine özgü tavırları olan önemli bir özelliktir. 

Söz konusu bu özelliğin oluşumu, genetik yapı, çevresel etmenler, aile, kültür, 

medeniyet, ekonomik durum, irade gücü, muhakeme açıklığı, ince duygu ve ruhun 

derinden etkilenmesi gibi çeşitli faktörlerin bir araya gelmesiyle mümkündür. Bu 

özelliklere sahip bir bireyin şahsiyeti, tam ve güçlü bir şekilde ortaya çıkar. Ancak bu 



  

54 

 

değerlere sahip olmayan birinin şahsiyeti eksik ve zayıf kalır. Olgun ve güçlü bir 

şahsiyete sahip bireyler, içinde bulundukları topluma öncülük ederler ve etki 

güçleriyle toplumu ileriye taşırlar. Bu bireyler, kendilerini geliştiren, çevrelerine 

olumlu bir etki yapabilen ve toplumsal değerlere katkıda bulunabilen kişilerdir. Diğer 

yandan, mükemmel bir şahsiyete sahip olmayan bireyler, ne kendilerine ne de topluma 

önemli bir katkı sağlayamazlar. Şahsiyetin güçlü oluşu, bireyin yaşadığı topluma 

olumlu bir etki yapmasını sağlar. Bu nedenle, bireylerin kendilerini geliştirmesi, 

değerlere önem vermesi ve olgun bir şahsiyet yapısına sahip olmaları, toplumların 

ilerlemesine katkıda bulunmalarını sağlayacaktır.100 Olgun ve güçlü bir şahsiyet olan 

Câmî, içinde yaşadığı topluma öncülük etmiş ve çeşitli katkılarda bulunmuştur. Aynı 

zamanda İslâmi ilimlerin çeşitli dallarıyla ilgilenerek bu alanlarda eserler vermiş, çok 

yönlü bir âlim olarak ön plana çıkmıştır. İslâm medeniyetinin zengin ilmî birikimini 

taşıyan ve aktaran bir şahsiyet olarak da temayüz etmiştir. Câmî’nin, özellikle 

Osmanlı’dan günümüze kadar süregelen medrese geleneğinde icra edilen tasavvuf ve 

îrfanı yaşatma ve gelecek nesillere aktarma konusundaki rolü büyüktür. Bu bağlamda, 

onun şahsiyetini incelediğimizde, üç temel başlık altında şahsiyetini değerlendirmeyi 

uygun buluyoruz: 

1.2.1. İlmî Şahsiyeti 

Ailevi sorumluluklar ve memleketin içinde bulunduğu şartlar Camî’nin erken 

yaşlarda ilme başlamasına engel olmuştur. 20 yaşlarından itibaren ilim talebi ve tedris 

faaliyetleri hayatının odak noktasını oluşturmuştur. Camî, ilmî hayatının temelini 

oluşturan ilk eğitimini (Alet ilimleri, Arap Dili ve Belağatı ve Fıkıh) Nakşibendiyye 

tarîkatına bağlı Şeyh İbrahim Hakkı el-Basretî’nın halifesi Şeyh Abdulhâdî eş-Şâvirî 

el-Ömerî’den tahsil etmiştir. Daha sonra Şeyh Abdulhâdî eş-Şâvirî el-Ömerî’nin 

kardeşi olan Şeyh Abdurrahman eş-Şâvirî el-Ömerî ve onun hocası Şeyh Muhammed 

Zâhir el-Malazgirdi’den alet ilimleri başta olmak üzere pek çok ilmî tahsil etmiştir. 

Akabinde ilim öğrenmek ve tedris faaliyetlerini sürdürmek amacıyla Suriye’ye ilmî 

yolculuk yapmıştır. Burada şark medrese geleneğinin önemli ailelerinden Basret 

ailesine mensup Şeyh İbrahim Hakkı el-Basretî’den Fıkıh, Arapça ve âlet ilimlerinin 

yanı sıra pek çok ilmî ders almış, Şeyh İbrahim Hakkı el-Basretî’nin vefatına kadar 

 
100 Hasan Kâmil Yılmaz, “Şahsiyet İnşası ve Tasavvuf”, Altınoluk Dergisi, 2004, 6. 



  

55 

 

onun ilim halkasına devam etmiş ve en seçkin mûcâzlarından biri olmuştur. Camî, 

tekke/dergâh-medrese birlikteliğine dayanan şark medrese geleneğini takip etmiştir. 

Kahramanmaraş’taki dergâhında bu usul ile mürîdlerini yetiştirmiş ve eserlerini de bu 

minvalde telif etmiştir. 101  

Câmî’nin ilmî hayatının ve irşad faaliyetlerinin temelinde Kur’an-ı Kerim yer 

almaktadır. O, mürîdlerine ve kendisinden tavsiye isteyen kimselere öncelikle Kur’an-

ı Kerim’i teemmül ve tefekkür ederek okumalarını, özlü tefsirlerden yararlanarak 

ayetlerin manalarını anlamalarını, Kur’an-ı Kerim’in ilke ve prensiplerini hayata 

geçirmelerini tavsiye etmiştir. Kendisinin de ilmî çalışmaları Kur’an ve Kur’an ilimleri 

merkezli olmuştur. Bu çalışmaların hülasası olarak, Kur’an’da müminlere Allah’ın 

hitaplarını derleyip açıkladığı “Nidâu’l-Mü’minîn fi’l-Kur’âni’l-Kerim”. Kur’an’da 

müminlerin niteliklerini ele aldığı “Sıfâtu’l-Mü’minîn fi’l-Kur’âni’l-Mübîn”. 

“Tenzîhu’l-Kulûb”. “Müntehabât min Âyâti’l-Kur’âni’l-Kerim” gibi eserler ortaya 

çıkmıştır.102 

Câmî, Türkiye’nin şark bölgesinde yetişmiş âlim, ârif ve sûfî sıfatlarına sahip 

şahsiyetlerinden biri olarak temayüz eder.103 Aynı şekilde dünyanın pek çok yerinde 

varlığını sürdüren ve Türkiye’de aktif olarak faaliyetlerini icra eden Şâzeliye 

Tarîkatının da önde gelen zatları arasında yerini almaktadır.104 Daha önce de 

bahsettiğimiz gibi Türkiye’de özellikle cumhuriyetin ilan edilmesi ile beraber, tekke 

ve zaviyelerin faaliyet alanlarının daraltılması ve bu kadim geleneğin sekteye 

uğratılması hatta söz konusu bu kurumların pek çoğunun kapatılması onu tedris 

faaliyetlerini icra etmekten vazgeçirmemiş aksine samimiyet ve sebatla bu 

faaliyetlerini hiç aksatmadan sürdürmüştür.105  

 
101 Fadıl Ayğan, Şark Ulemâsı, ed. İbrahim Baz (Ankara: İlahiyat Yayınları, 2023), 2/186-187; el-Verdî, 

Îkazü’l-himemi’l-’aliyye fi tercemeti ricâli’s-silsileti’z-zehebbiye eş-şâzeliyye, 432-438; Câmî, ed-

Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 5. 
102 Ayğan, Şark Ulemâsı, 2/188.  
103 el-Verdî, Îkazü’l-himemi’l-’aliyye fi tercemeti ricâli’s-silsileti’z-zehebbiye eş-şâzeliyye, 428; Câmî, 

ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 5. 
104 el-Verdî, Îkazü’l-himemi’l-’aliyye fi tercemeti ricâli’s-silsileti’z-zehebbiye eş-şâzeliyye, 429; Câmî, 

ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 6. 
105 Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 5. 



  

56 

 

Câmî, Şâzeliyye tarîkatına mensup olup, tasavvufun temel prensiplerini pratiğe 

döken ve bu tarîkatın öncü şahsiyetlerinden biri olarak, “Şeyh” ve “Şazeli” 

ünvanlarıyla anılmaktadır.106 Öyle ki bu sıfatlar onun adıyla özdeşleşmiş ayrılmaz bir 

parçası olmuştur. Ayrıca, Şâfiî mezhebine mensup olması nedeniyle “el-Şâfiî” 

ünvanıyla da tanınmaktadır.107 Hanefi mezhebine olan aşinalığı, en az Şâfiî mezhebine 

olan vukufiyeti kadar derin bir seviyededir.108 Bu bağlamda, İbn-i Âbidîn’nin Haşiye 

adlı eserini yedi defadan fazla hem ders alarak hem de ders vererek incelemiştir. Bu 

durum, onun Hanefi Mezhebi’ne olan hâkimiyetini vurgulamak açısından önemlidir.109  

Bir yandan Osmanlı medrese kültüründen miras kalan ilmî yöntemi takip etmiş, 

diğer taraftan cumhuriyetin kazanımları doğrultusunda yeni metotlar geliştirerek 

Îslam’ın ortaya koyduğu ilim ve îrfan mîrâsını ve tasavvufî eğitim anlayışını bir bütün 

olarak ele almış ve telif ettiği eserlere bunu ustaca yansıtmıştır.110  Ayrıca Îslamî 

ilimlerin muhtelif alanlarına dair pek çok eser telif etmiş ve bu özeliğinden ötürü 

kendisi için “şeyh” ve “âlim” ünvanları kullanılmıştır.111 Tüm bu hususlar onun seçkin 

ve örnek bir ilmî şahsiyete sahip olduğunu ortaya koymaktadır.  

Hayatını ele aldığımızda onun, ilmî ve tasavvufî birikime sahip olduğu 

görülmektedir.112 O, Arap Dili ve Belâgatı, Fıkıh, Tefsir, Tasavvuf ve alet ilimlerin 

pek çoğuyla hemhal olmuş, bazılarında eser telif etmiş olmasına rağmen daha çok 

Tefsir, Ulûmu’l Kur’an ve Tasavvuf alanlarında şöhret bulmuştur.113  

Câmî’nin ilmî şahsiyetinde öne çıkan temel özelliklerinden biri, eser yazma 

kültürüne önem vermesi ve bu geleneği sürdürmesidir. Şark âlimleri arasında farklı 

alanlarda yetkinlikle eserler kaleme alabilen birçok âlim olmasına rağmen, pek çoğu 

sadece sözlü eğitim yöntemini tercih etmişlerdir. Ancak Câmî, eser telif etme 

geleneğini sürdürerek ilmî mirası yazılı bir şekilde aktarma çabasını göstermiştir. Bu 

 
106 Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 4. 
107 Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 4. 
108 Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 4. 
109 Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 4. 
110 Câmî, el-Mücerredu’l-muhtasar min tefsîri’l-kâdî el-beydâvî, 6; Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-

vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 5; el-Verdî, Îkazü’l-himemi’l-’aliyye fi tercemeti 

ricâli’s-silsileti’z-zehebbiye eş-şâzeliyye, 435. 
111 el-Verdî, Îkazü’l-himemi’l-’aliyye fi tercemeti ricâli’s-silsileti’z-zehebbiye eş-şâzeliyye, 428. 
112 el-Verdî, Îkazü’l-himemi’l-’aliyye fi tercemeti ricâli’s-silsileti’z-zehebbiye eş-şâzeliyye, 428-430. 
113 Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 5. 



  

57 

 

durum, onun ilmî kişiliğini güçlü bir şekilde ortaya koymuştur. O, çok üretken bir sûfî 

ve âlimdir. İslamî ilimlerin çeşitli alanlarında eserler kaleme alarak bilgi birikimini 

sergilemiştir. Bu, sadece güçlü bir ilmi alt yapıya sahip olan bir şahsiyetin farklı 

disiplinlerde nitelikli eserler üretebilme yeteneğinin açık bir göstergesidir. 

A) Şeyh Ahmed Fethullah el-Câmî’nin Tefsir ve Ulûmu’l Kur’an ilmîndeki 

yeri. 

Tefsir ve Ulûmu’l Kur’an İslamî ilimlerin temel dayanağını oluşturur. Kur’an-

ı Kerim-i tefsir etmek için dini ilimlerin yanı sıra, ayetlerin nüzul sebebini, Arapçayı, 

Arap Edebiyat ve kültürünü iyi bilmek gerekir.  Ayrıca iyi bir tefsir; Hz. Peygamber’in 

hadisleri, sahâbe kavilleri, ulemânın görüşleri ve dil kuralları esas alınarak 

yapılmalıdır. Önemli muhtasar bir telif olarak kabul edilen el-Mücerredu’l-Muhtasar 

Min Tefsîri’l-Kâdî el-Beydâvî ve Ulûmu’l Kur’an ile alakalı kaleme aldığı Nidâu’l-

Mü’minîn Fî’l-Kur’âni’l-Mubîn, Min Sifâti’l-Mü’minîn Fî’l-Kur’âni’l-Kerîm ve 

Muntehebâtun Min Âyâti’l-Kur’âni’l-Kerîm adlı eserleri, onun tefsirciliğini ve ilmî 

kişiliğini gösteren önemli kaynaklardır.   

B) Tasavvuf ilmindeki yeri. 

Şeyh Ahmed Fethullah el-Câmî’nin, Şeyh İbrahim Hâki el-Alevâni, Şeyh 

Abdülhadi el-Ömerî el- Buti ve Şeyh Abdülkadir İsa gibi sûfî zatlarla olan 

münasebetleri, tasavvuf ile yakından ilgilenmesi ve bu alanda Sevânih Kalbiyye, ed-

Dürerü’l-Behiyye Fî’l-Vesâyâ’l-Câmiyye ve Tenzîhu’l-Kulûb Li Nazari Allâmi’l-

Ğuyûb ve Muhtârâtu’l Min İhyâü Ulûmi’d-Dîn gibi önemli eserler telif etmesi ve söz 

konusu bu eserlerdeki tasavvufî görüşleri ustalıkla ortaya koyması onun tasavvuf 

ilmîyle de yakından hemhal olduğunu göstermektedir.  

C) Diğer ilimlerdeki yeri. 

Câmî’nin Arap Dili ve Belâgatı, Fıkıh ve alet ilimleri114 gibi ilimlerle yakından 

ilgilenmesi ve bu alanlarda eser telif etme yetkinliğine sahip olması onun ilmî 

şahsiyetinin güçlü olduğunu ortaya koymaktadır.   

 
114 Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 5. 



  

58 

 

Diğer taraftan Câmî’nin ihlâs, azim, çaba, muhakkik, zâhid, hakperest, 

hâdimü’l-Kur’an, Sünnet-i seniyyeye ittibâ-ındaki ısrarı; bid’atlara karşı verdiği 

mücadeleler, ulemâ ve mücahidlerin peşinden gitmesi gibi vasıflara sahip olması da 

onun güçlü ve dirayetli bir ilmî şahsiyete sahip olduğunu göstermektedir. 115  

Câmî’nin ilmî şahsiyetini güçlü kılan amillerden bir diğeri de eslâf-ı izâmın 

yolunun takipçisi olmasıdır. Zira o bir sözünde eslâf-ı izâma öykünmeyen bir âlime 

tabi olunmayacağını, kendisinin de İmam-ı Gazzâlî, Bedîüzzaman Said Nursi, Şeyh 

İbrahim Hâkî ve Şeyh Abdülkadir İsa gibi önemli zatlara iktidâ ettiğini116 ifade eder. 

Ezcümle ilmî şahsiyetini ortaya koymaya çalıştığımız Şeyh Ahmed Fethullah 

el-Câmî, güçlü ve zengin bir ilmî birikime sahip olduğu görülmektedir. Ayrıca zâhid, 

âbid ve sûfî bir kişiliğe sahip olmakla beraber, çok yönlü, velüd, şerîat ve Sünnet-i 

seniyye bağlı bir zat olduğu rahatlıkla söylenebilir. 

1.2.2. Tasavvufî Şahsiyeti 

 Bu çalışmanın temel hedeflerinden biri, Şeyh Ahmed Fethullah el-Câmî’nin 

tasavvufi yönünü anlamak ve ortaya koymaktır ki bu daha önce ifade edilmişti. Bu 

bağlamda, onun sadece bir âlim ve sûfî olmanın ötesinde, aynı zamanda ârif, muhakkik 

ve mürebbi sıfatlarına sahip çok yönlü bir şahsiyet olduğunu belirtmek önemlidir. 

Câmî’nin tasavvufi şahsiyetinin şekillenmesi ve gelişmesinde, sûfî meşreb bir aileden 

gelmesi ve rahle-i tedrisinde bulunduğu hocaların tamamının takvâ sahibi sûfî 

kişilerden olması büyük bir rol oynamıştır. Ayrıca, tasavvufî kurumlar içinde aldığı 

eğitim ve uyguladığı seyru sülûk eğitimi de bu şahsiyetin oluşumunda etkili 

olmuştur.117 

Câmî’nin, tasavvuf ile tanışması ve ona ilgi duyması hocası, Şeyh İbrahim 

Hakkı el-Basretî’nin çabalarıyla olmuştur. Camî, hocasından Fıkıh, Arapça ve âlet 

ilimlerini tahsil etmekle kalmamış aynı zamanda hocasının müntesibi olduğu 

Nakşibendiyye tarîkatına intisap etmiştir. Bu durum Şeyh İbrahim Hakkı el-

Basretî’nin vefatına kadar devam etmiştir. Camî hocası Şeyh İbrahim Hakkı el-

 
115 el-Verdî, Îkazü’l-himemi’l-’aliyye fi tercemeti ricâli’s-silsileti’z-zehebbiye eş-şâzeliyye, 428. 
116 Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 9. 
117 Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 4. 



  

59 

 

Basretî’nin vefat etmesiyle beraber on yedi yıl boyunca hem kendisine uygun bir 

mürşid-i kâmili bulma arayışı içerisine girmiş hem de İmam Gazzâlî’nin tarîkine tabi 

olmakla tasavvufî faaliyetlerini aksatmadan sürdürmüştür. O özellikle Nefs-i emmâre 

ile mücadele etmek ve halvetlerle tasavvufî hayatına ara vermeden devam etmiştir. Bu 

durum Camî’nin Şazelîyye tarîkatı mensuplarından Şeyh Abdulkadir İsa ile 

tanışmasına ve onun vesilesiyle Şazelî-Darkâvî tarîkine intisab edinceye kadar 

sürmüştür. Bir müddet sonra Şeyh Abdulkadir İsa Câmî’ye tarîkatın hem özel hem de 

genel iznini vermiştir. Câmî, olabildiğince Şeyh Abdulkadir İsa ile yakın olmaya 

çalışmış, ondan ilmî ve tasavvufî olarak istifade etmiştir. Bu durum Şeyh Abdulkadir 

İsa’nın vefatına kadar devam etmiştir. Şeyh Abdulkadir İsa sık sık Türkiye’ye çeşitli 

ziyaretler gerçekleştirmiş ve bu ziyaretlerinde hep Câmî ile beraber bulunmuştur. Şeyh 

Abdulkadir İsa Türkiye’ye yaptığı son ziyaretinde hastalanmış, İstanbul da tedavi 

görürken vefat etmiştir. Naaşı Eyüp Sultan mezarlığına defnedilmiştir. Şeyh 

Abdulkadir İsa vefatından önce Câmî’yi Şazelî-Darkâvî tarîkatında kendisinden 

sonraki halifesi olarak vasiyet etmiştir.118 

Câmî’nin tasavvuf anlayışının şekillenmesinde, Gazzâlî ve Ebü’l-Hasen eş-

Şâzelî’nin etkisi büyük olmuştur. Câmî, Gazzâlî ve Ebü’l-Hasen eş-Şâzelî’nin 

eserlerine sıkça atıfta bulunmuş, Gazzâlî’nin yolunu süluk olarak benimseyip Ebü’l-

Hasen eş-Şâzelî’nin yolunu da meşreb olarak takip etmiştir. Bu yolların ilki riyazet, 

ikincisi ise zikirdir. Genç yaşta seyr u sülûk yolculuğuna başlayan Câmî, az konuşma, 

az yeme, nafile oruç tutma gibi disiplinlerle halvete ve uzlete büyük bir ilgi 

göstermiştir. Nefs-i emmâre ile mücadelede halvet ve uzletin hayati bir rol oynadığını 

vurgulayan Câmî, günümüzde tasavvufi yapıların bu konuda eksiklikler taşıdığını 

belirtmiştir. Halvette büyük bir istekle devam eden Câmî, bu disiplini terk etmenin 

mümkün olmadığını özellikle vurgulamıştır.119 

Câmî’nin tasavvufi düşüncelerinin oluşmasında İmam-ı Gazzâlî ve Ebü’l-

Hasen eş-Şâzelî’nin yanı sıra Bedîüzzaman Said Nursi, Şeyh Abdülhadi el-Ömerî el-

Buti ve Şeyh Abdülkadir b. Abdullah b. Kasım İsa el-Azizî el-Halebî gibi önemli 

şahsiyetlerin etkisinin belirgin olduğu açıktır. Câmî, özellikle İmam-ı Gazzâlî’nin 

 
118 Ayğan, Şark Ulemâsı, 189.  
119 Ayğan, Şark Ulemâsı, 189.  



  

60 

 

“İhyâu Ulûmi’d-Dîn” eserini ve Şeyh Abdülkadir İsa’nın “Hakaik Anit Tasavvuf” adlı 

eserlerini sıkça okumuş ve bu eserlerin kendi düşüncelerini etkilediğini ifade etmiştir. 

Camî’nin, Şâzeliyye tarîkatının önde gelen sûfîlerinden Şeyh Abdülkadir İsa ile 

gerçekleştirdiği görüşme, onun tasavvufi şahsiyeti üzerinde önemli bir etki bırakmıştır. 

Hatta Şeyh Abdülkadir İsa, özel bir icazetname vererek onu halifesi olarak tayin 

etmiştir. Diğer taraftan, Sevânih Kalbiyye adlı eserinde Câmî, tasavvufi konuları ele 

alırken özellikle İmam-ı Gazzâlî ve Şeyh Abdülkadir İsa’ya atıflarda bulunmuştur. 

Ayrıca, “ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-Câmiyye” ve “Tenzîhu’l-kulûb li Nazari 

Allâmi’l-ğuyûb” gibi eserlerinde de tasavvufi konular detaylı bir şekilde işlenmiştir.120 

Tüm bunlar, Câmî’nin tasavvufî bir yönünün olduğunu göstermesi bakımından 

önemlidir. 

Camî, tasavvufu İslam’ın şer’î hükümleri çerçevesinde ele alarak 

değerlendirmiştir. O, şer’î ahkâmın asıl, tarîkatın ise fer olduğunu özellikle vurgulamış 

ve bu hususu başta tarîkat mensupları olmak üzere tüm müslümanlara tavsiye etmiştir. 

Dolayısıyla şerîat-hakikat birlikteliği ve şeriatsız hakikatin olmayacağı düşüncesi 

onun tasavvuf anlayışının temelini oluşturmaktadır. Şerîatın temel önemini şu sözlerle 

ifade etmiştir: “Allah’ın semadan arza indirdiği şeriat, bu dünya denizinde insanı 

kurtaran tek yoldur. Bu yolun dışında bir yol izleyen sapar ve başkalarını da saptırır.” 

Yine ona göre şer’î hükümleri göz ardı eden bir tasavvuf anlayışı, batınîlik ve zındıklık 

doğurur. Tasavvufî hayatın terki ise “ihsân” makâmının terk edilmesi manasına 

geleceğinden iman ve İslam’ın kemâlini zedeler. Tavsiyelerinin en belirgini önce şer’î 

ahkâmı ve Resulullah’ın sünnetlerini yerine getirme sonra vird ve zikirle kalbin 

tasfiyesi ve tasavvufî ahlakla bezenme oluşturmaktadır.121 

1.2.3.1. Tarîkata İntisabı ve Meşrebi 

Câmî’nin tahsil hayatının ilk kısmını âlim, ârif ve sûfî sıfatlarına sahip Şeyh 

Hakşinas’ın rahle-i tedrisinde geçirdiğini daha önce ifade etmiştik. Ancak babasının 

vefatıyla ilmî yolculuğu kesintiye uğrayan Câmî,122 yirmili yaşlarına geldiğinde yarım 

 
120 Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 8. 
121 Ayğan, Şark Ulemâsı, 189.  
122 Câmî, el-Mücerredu’l-muhtasar min tefsîri’l-kâdî el-beydâvî, 2; Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-

vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 5. 



  

61 

 

kalan ilmî yolculuğunu ve seyr u sülûkünü Nakşibendiyye tarîkatının öncü 

şahsiyetlerinden Şeyh İbrahim Hâkî’nın rahle-i tedrisinde sürdürmüş ve onun 

vesilesiyle bu tarîkata intisab etmiş ve bu durum Şeyh İbrahim Hâkî’nın vefatına kadar 

devam etmiştir.123 Yine bu tarîkata bağlı önemli zatlardan Şeyh Abdurrahman eş-Şâvirî 

el-Ömerî ve kardeşi Şeyh Abdülhadi eş-Şâvirî el-Ömerî’nın da ilmî ve tasavvufî 

tedrisinde bulunmuştur.124 Şeyh İbrahim Hâkî’nin vefatı sonrasında Câmî, on yedi yıl 

boyunca geniş bir coğrafyada mürşid-i kâmili bulma çabasında bulunmuştur. Bu süre 

zarfında İmam-ı Gazzâlî’nin metodunu takip ederek nefsiyle mücadele etmiş ve 

vaktinin büyük bir kısmını halvette geçirmiştir.125 Bu dönemde, Şâzeliyye tarîkatının 

önde gelen sûfîlerinden Şeyh Abdülkadir İsa ile tanışmıştır. Câmî, Abdülkadir İsa’nın 

Hakaik Ani’t-Tasavvuf eserini okuyarak fikirlerinden istifade etmiştir.126Câmî, bu 

tanışmanın ardından, bir yıl sonra Şeyh Abdülkadir İsa’nın özel izniyle Şâzeliyye 

tarîkatına intisap ederek şeyhinin rahle-i tedrisine girmiş127 ve daha sonra şeyhinin 

onayıyla genel, ardından birkaç yıl sonra hem genel hem de özel virdi çekme izni elde 

etmiştir. Bir süre sonra şeyhi Abdülkadir İsa’nın halifesi olarak tayin edilen Câmî, 

vefatına kadar bu görevini sebat ve özveriyle sürdürmüştür.128 

Câmî’nin tarîkatlara intisap sürcini anlamak için onun bu hususta ifade ettiği 

şu sözleri önem arz etmektedir: O, tasavvufta ilk hocam olan Şeyh İbrahim Hâki vefat 

ettikten sonra, uzun yıllar boyunca kendime uygun bir mürşid-i kâmili ararken 

Abdülkâdir-i Geylânî’nin ruhaniyeti ile beraber idim.129 Bu esnada gördüğümü 

görüyordum ancak benim talebim gördüklerim ya da keşf ve keramet dışında bir şeydi. 

Bunun üzerine yüce Allah bana Şeyh Abdülkadir İsa’yı lütfetti.130 Bir başka sözünde 

ben zikre ilk başladığımda Hz. Peygamber (sav), İmamı Gazzâli,  Abdülkâdir Geylânî, 

İbni Meşîş, Ebü’l-Hasan eş-Şâzelî ve Bedîüzzaman Said Nursi’nın ruhaniyetlerinden 

 
123 Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 7; el-Verdî, Îkazü’l-

himemi’l-’aliyye fi tercemeti ricâli’s-silsileti’z-zehebbiye eş-şâzeliyye, 441. 
124 el-Verdî, Îkazü’l-himemi’l-’aliyye fi tercemeti ricâli’s-silsileti’z-zehebbiye eş-şâzeliyye, 441. 
125 Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 8. 
126 Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 8; el-Verdî, Îkazü’l-

himemi’l-’aliyye fi tercemeti ricâli’s-silsileti’z-zehebbiye eş-şâzeliyye, 447. 
127 Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 8. 
128 Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 8-9. 
129 Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 8; el-Verdî, Îkazü’l-

himemi’l-’aliyye fi tercemeti ricâli’s-silsileti’z-zehebbiye eş-şâzeliyye, 447. 
130 Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 8. 



  

62 

 

medet talep ettim bunun üzerine yüce Rabbim bana tasavvufa ilişkin tüm istediklerimi 

verdi.131  Başka bir ifadesinde de benim sülûküm İmamı Gazzâli’nin Tarîkatı; 

meşrebim ise, Ebü’l-Hasan eş-Şâzelî’nin Tarîkatı, birincisini riyazet ikincisini ise zikir 

tarîkatı olduğunu söylemiştir.132 

O, başka bir sözünde insanların bir vadide, tarîkatın ise farklı bir vadide yol 

aldığını belirtir. Tarîkat ehli olan kimselerin halvetlerdeki hallerini, şahsen ben 

halvetin içinde bulunmanın tadına doyamadım ve halveti terk etmek benim için 

mümkün değildir, diye vurgulayarak, ehl-i tarîkın halvet tecrübeleri hakkında bir 

tespitte bulunur.133  

Yine bir sözünde Câmî, tarîkattan maksadının aziz ve celil olan Allah ve 

Resul’ünün ortaya koyduğu şerîat-ı garrâ doğrultusunda kulluk şuuruyla ibadetlerini 

hakkıyla yerine getirmek ve Hz. İbrahim’in (as) çizdiği rota doğrultusunda bir yaşam 

örneği sergilemek olduğunu ifade eder.134 Bu sayede, kişinin emsalsiz bir yaşam örneği 

ortaya koyabilmesi için Allah’ta fani olması gerektiğini vurgularken, zihnindeki 

tarîkat algısını da ortaya koymaktadır.135 Şâzeliyye tarîkatında şeyhte fena yoktur, 

şeyhi yoktan var eden Allah’ta fena var derken, söz konusu hususa dikkat çekmeyi 

amaçlar.136  

Hülasa, yukarıda bahsetmeye çalıştığımız bilgilerden hareketle, tarîkata 

intisabı ve meşrebini ortaya koymaya çalıştığımız Şeyh Ahmed Fethullah el-Câmî’nin 

Nakşibendiyye tarîkatı ve Şâzeliyye tarîkatının Derkâviye koluna mensup olduğu 

tespit edilmiştir. Ayrıca, tarîkata intisabında ailesinin ve dönemin önde gelen sûfî 

zatların rolünün büyük olduğu da açıktır. 

1.2.2.1. Ahlâki Şahsiyeti 

İslam’ın temel değerleri, Şeyh Ahmed Fethullah el-Câmî’nin ahlaki 

şahsiyetinin şekillenmesinde temel bir rol oynamıştır. Onun hayatında tevazu, sevgi, 

merhamet, ahde vefa, ibadetlere azami bağlılık, tefekkür, güzel ahlak, az konuşma, az 

 
131 Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 8. 
132 Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 8. 
133 Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 8. 
134 Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 9. 
135 Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 9. 
136 Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 9. 



  

63 

 

uyuma ve az yemek gibi ahlaki özellikler ön plandadır. Câmî’nin tasavvufî eğitim 

metodu, İslam’ın temel değerleri ekseninde bireyin manevî gelişimini sağlamaktır. 

Tevazu, Câmî’nin karakterinde belirgin bir özelliktir. O, sade bir yaşam tarzını 

benimsemiş, başkalarına alçak gönüllülükle yaklaşmış ve kendi varlığını sürekli olarak 

küçük görmüştür. Aynı şekilde sevgi, merhamet, ahde vefa ve sorumluluk duyugusu 

da onun karakterinde merkezi bir yer tutar. 

İbadetlere azami bağlılık, onun Allah’a sadakatinin bir ifadesidir. Tefekkür 

etme, düşünce ve içsel muhasebe konularında derinleşmeyi ve Allah’ın yaratılışındaki 

hikmetleri anlamayı içerir. Güzel ahlak, Şeyh Ahmed Fethullah el-Câmî’nin 

etrafındaki insanlarla olan ilişkilerinde nazik, sabırlı ve hoşgörülü olmasını sağlayan 

önemli bir özelliktir. Az konuşma, az uyuma ve az yemek gibi davranışlar, öz disiplin 

ve kendi nefsiyle mücadeledeki kararlılığını yansıtır. Bu özellikler, Câmî’nin manevî 

gelişimi için kendine yönelik bir çaba ve fedakârlık içinde olduğunu gösterir. Onun 

yaşam tarzı, İslam’ın öğretilerine tam bir bağlılıkla uyumlu bir biçimde şekillenmiş ve 

bu değerleri topluma örnek olacak bir şekilde yaşamasını sağlamıştır.137 Hatta o, bir 

sözünde, biz yemeği yemek için yaşamıyoruz; yaşamak için yemek yiyoruz ifadelerini 

kullanırken, aslında zikredilen değerlerin onun hayatındaki etkilerini ve onun için ne 

ifade ettiğini ortaya koyması bakımından önem arz etmektedir.138 Yine o, başka bir 

sözünde, bu hasletlere sahip olan birinin şerîatın fazilet ve ahlâkına sahip olacağını 

dile getirirken haddizatında bu değerlerin bireyin yaşamındaki değerine vurgu 

yaptığını söylemek yanlış bir ifade olmaz.139 Ayrıca o, vaktinin çoğunu halvette ibadet, 

zikir ve oruç140 ile geçirmekle beraber, Allah’ın kitabına ve Hz. Peygamber’in Sünnet-

i seniyyesine bağlı bir hayat tarzını titizlikle sürdürmüştür.141 

Sonuç olarak, Câmî, hayatında bahsedilen tüm bu özellikleri temel amaç olarak 

belirlemiş ve bunları ilmi ve ahlaki birer metod olarak benimsemiştir.142  

 
137 Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 5. 
138 Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 5. 
139 Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 5. 
140 Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 5. 
141 Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 5. 
142 Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 5. 



  

64 

 

1.2.2.2.1. Şefkat ve Merhameti 

Şeyh Ahmed Fethullah el-Câmî, tüm arlıkların Allah tarafından yaratıldığı 

düşüncesinden hareketle her varlığa özel şefkat ve merhametle yaklaşır. Hz. 

Peygamber'in “Allah, merhametli olanlara rahmetle muamele eder. Öyleyse, sizler 

yeryüzündekilere karşı merhametli olun ki, semâda bulunanlar da size rahmet 

etsinler.”143 şeklindeki hadisini örnek göstererek, şefkat ve merhametin temel 

prensiplerini vurgular. Küçük yaşlarda yetim kalan birisi olarak, yetimlere özel bir ilgi 

ve merhamet gösterir. Hatta bu nedenle kendisine yerelde "yetimlerin babası"144 lakabı 

verilmiştir. Yetimlere olan ilgisini şu hadisle dile getirir: "Ben ve yetimi kollayıp 

gözetleyen kimse cennette şöyle beraberce bulunacağız."145 Yetimliğin zorluğunu 

kendi deneyiminden bilen Câmî, büyük kızının yetim kalan üç ve oğlu Muhammed 

Sabih’in de yetim kalan dört çocuğunu bir baba şefkatiyle korur ve gözetir. Ayrıca, 

insanlara genel olarak gösterdiği merhametle tanınır; özellikle günaha bulaşmış 

kişilerle ilgilenir ve onlara her türlü yardımda bulunur. İnsanlara olan merhametinin 

temelinde iki ilkeyi belirler. İlk olarak, Allah’ın emirlerini yerine getirmek, ikinci 

olarak ise insanları kınamadan, bulundukları durumdan bağımsız olarak herkese şefkat 

ve merhamet göstermektir. Bu prensipler, onun bu anlamdaki temel felsefesini 

oluşturur.146 

1.2.2.2.2. Sahip Olduğu Güzel Hasletler 

Şeyh Ahmed Fethullah el-Câmî, öncelikle Müslümanlar olmak üzere tüm 

insanlarda bulunması gereken evrensel ahlaki ilkeleri benimseyen önemli bir şahsiyet 

olarak temayüz eder. Bu noktada, ilk dönem sûfîlerin öncülüğünde, Allah dostu zatlar 

bu ahlaki prensipleri hem kendi yaşamlarında benimsemişler hem de mürîdlerine 

tasavvufi eğitim vererek bu değerleri onlarda güçlü birer alışkanlık haline 

getirmişlerdir. Câmî, özellikle sıdk, sabır, ihlâs, güven, zühd, tevazu, isar, vefa ve 

dünyaya rağbet etmeme gibi ahlaki faziletleri hayatında barındırmış biridir. Kendisi, 

bu değerleri sadece kendi hayatında tatbik etmekle kalmamış, aynı zamanda 

 
143 Ebû Davud, “Edeb”, 58;Tirmizî, Sünenü’t-Tirmizî. 5. Cilt. (Beyrût: el-Mektebetü’l-Asriyye, “Birr”, 

16. 
144 el-Verdî, Îkazü’l-himemi’l-’aliyye fi tercemeti ricâli’s-silsileti’z-zehebbiye eş-şâzeliyye, 479. 
145 Ebû Abdillâh Muhammed b. İsmail el-Buhârî, el-Câmiʿu’s-sahîh, Nşr. Muhammed Züheyr b. Nasr 

(b.y.: Dâru Tavki’n-Necât, 1422/2001), “Talak”, 25. 
146 Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 12. 



  

65 

 

mürîdlerine de bu önemli prensipleri benimsemeleri konusunda rehberlik etmiştir. 

Onun öğretileri, mürîdlerinin sadece bireysel manada değil, aynı zamanda toplumsal 

düzeyde de bu ahlaki ilkeleri yaşamalarına odaklanmıştır. Onun mürîdleri, sadece 

kendi iç dünyalarında değil, aynı zamanda çevrelerine de olumlu bir etki bırakma 

amacıyla hareket etmiştir. Bu doğrultuda, Câmî’nin yaşamı ve öğretileri, sadece 

Müslümanlar için değil, tüm insanlık için ilham verici bir örnek teşkil etmektedir. 

Sıdk, sabır, ihlâs ve güven gibi temel ahlaki değerlerin hayatın her alanında 

uygulanması, insanların hem bireysel hem de toplumsal olarak daha sağlıklı ve huzurlu 

bir yaşam sürmelerine katkı sağlayabilir.147  

1.2.2.2. Tarîkat Silsilesi 

Câmî’nin bağlı bulunduğu Şâzeliyye tarîkatının tarîkat silsilesindeki zatların 

isimleri aşağıda ifade edildiği şekliyledir.  

Hz. Muhammed (sav)  

Hz. Alî  

Hz. Hüseyin 

Ebu Muhammed Câbir 

Said el-Ğazvânî 

Fetih el-Suud  

Ebu Muhammed es-Said 

Ahmed el-Mervâni 

İbrahim el-Basri 

Zeyddin el-Kazvini 

Muhammed Şemseddin 

 
147 Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 12-13. 



  

66 

 

Muhammed Tajuddin 

Nureddin Ebü’l-Hasan Ali 

Fahreddin Takiyüddin el-Faki 

Abdurrahman al-Attar al-Zayat 

Abdülselam bin Maşiş 

Ebü’l-Hasan eş-Şâzelî 

Ebü’l-Abbas el-Musi 

Ahmed bin Atâullah el-İskenderî 

Davud el-Bahli 

Muhammed Wafa Bahr el-Safa 

Ali bin Wafa 

Yahya el-Kadri 

Ahmed el-Hadrami 

Ahmed Zarruk 

İbrahim el-Faham 

Ali Senhaji el-Dawas 

Abdurrahman el-Meczub 

Yusuf el-Fasi 

Abdurrahman el-Fasi 

Muhammed bin Abdullah 

Kasım el-Hasasi 



  

67 

 

Ahmed bin Abdullah el-Fasi 

el-Arabi bin Abdullah 

Ali el-Cemal el- Umrani 

el-Arabi bin Ahmed el-Derqawi 

Muhammed bin Abdülkadir el-Başa 

Muhammed bin Kadir el-Vekili 

Muhammed bin Habib el-Bouzidi 

Ahmed bin Yales 

Muhammed el-Haşimi el-Tilmîsani 

Abdülkadir İsa 

Şeyh Ahmed Fethullah el-Câmî el-Kureyşi 

1.2.2.3. İlmi ve Tasavvufi İcazeti 

Câmî, ilmî ve tasavvufu icazetini Nakşibeniyye tarîkatı sûfîlerinden Şeyh 

İbrahim Hâki el-Basretî’den almıştır. Aynı zamanda seyr u sülûk eğitimini de ounun 

yanında tamamlamıştır. Hayatının büyük bir bölümünde şeyhinin rahle-i tedrisnde 

bulunmuş vefatına kadar da onun yanından ayrılmamıştır.148 Şeyhinin vefatından sonra 

on yedi yıl boynca kendisine başka bir mürşid arayan Câmî, bu süre zarfında 

Gazzâlî’nin tarîkatını kendisine rehber edinmiştir. Bu arayışı devam ederken Şâzeliyye 

tarîkatının önde gelen sûfîlerinden Şeyh Abdülkadir İsa ile tanışmış ve ona intisap 

etmiştir. Câmî, Abdülkadir İsa’nın önerisiyle on günlük halvete girmiş halvetten 

çıktıktan sonra Abdülkadir İsa tarafından kendisine genel vird, birkaç yıl sonra da hem 

genel hem de özel vird izni verilmiştir. Abdülkadir İsa’nın binlerce arap kökenli mürîdi 

olmasına rağmen kendisinden sonra halifeliği zekâsı, takvası, ilmi ve tevazusu ile ön 

 
148 Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 7-8. 



  

68 

 

plana çıkan Şeyh Ahmed Fethullah el-Câmî’ye vermiştir. Bu durum Câmî’nin vefatına 

kadar devam etmiştir.149  

1.3. ESERLERİ 

Câmî’nin çok yönlü bir âlim olduğu ve İslâmî ilimlerin farklı alanlarında 

eserler yazdığı daha önce ifade edilmişti. Ancak, bu eserlerin istenilen düzeyde hak 

ettiği değeri görmemesi ve akademik düzeyde yeterince tanınmaması bir eksiklik 

olarak kabul edilebilir. Bu çalışma, hem Şeyh Ahmed Fethullah el-Câmî’nin hem de 

telif ettiği eserlerin akademik çevrelerde ve ilim dünyasında daha geniş bir kitle 

tarafından tanınmasına katkıda bulunmayı amaçlamaktadır. Kendisine nispet edilen 8 

eseri, alanlarına göre tasnif ederek, belirli bir metot dâhilinde tanıtılacaktır. Her eserin 

adı verildikten sonra, teknik detaylara fazla girmeden içeriğiyle ilgili önemli noktaları 

vurgulayarak tanıtım yapılacaktır. Ancak, tasavvufa ilişkin yazdığı eserler ve tasavvufî 

konuların yoğun olarak işlendiği eserler, bu çalışmanın ana kaynakları 

oluşturduğundan dolayı istisna olarak detaylı bir şekilde ele alınacaktır. 

1.3.1. Tasavvuf ile İlgili Eserleri 

1.3.1.1 Sevânih Kalbiyye 

قلبية  adlı eser Şeyh Ahmed Fethullah el-Câmî’nin özellikle tasavvufî   سوانح 

konular ile ilgili soru-cevap şeklinde Arapça olarak kaleme alınmış en kapsamlı ve en 

önemli eserlerinden birisidir. Bu eserin ilk olarak ortaya çıkışı Câmî’nin itikâfta 

bulunduğu yıllarda başta tasavvufî mevzular olmak üzere dini konularda talebelerine 

yönelik yapmış olduğu vaaz, irşat ve nasihatların kayıt altına alınmasıyla olmuştur.150 

Daha sonra verdiği izinle itikâfta kendisi ile beraber bulunan mürîdlerinden Beşir 

Farah tarafından 2001 yılında iki cilt olarak kitap haline getirilmiş ve insanların 

istifadesine sunulmuş müstesna bir eserdir.151 Ayrıca itikâf dışında farklı zamanlarda 

onun dilinden dökülen nasihatleri, tavsiyeleri ve hikmetli sözleri de söz konusu bu 

kitaba sonradan eklenmiştir. 

 
149 Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 8. 
150 Câmî, Sevânihu kalbiyye, 5. 
151 Câmî, Sevânihu kalbiyye, 5; el-Verdî, Îkazü’l-himemi’l-’aliyye fi tercemeti ricâli’s-silsileti’z-

zehebbiye eş-şâzeliyye, 512. 



  

69 

 

Bahse konu bu eserde derc edilen nasihatleri, tavsiyeleri ve hikmetli sözleri 

değerli ve farklı kılan Câmî’nin herhangi bir hazırlık yapmadan ya da bir kitaba ve 

hocaya müracaat etmeden, soru soranlara cevap ve muhtaçlara azık olması için birer 

ikram-ı İlâhî olarak kalbinden diline hutur etmesidir.152  

Bu eser bizatihi Câmî tarafından Sevânih Kalbiyye olarak isimlendirilmiştir. 

Sevânih Kalbiyye, Allah’ın fazıl ve kereminden hazırda bulunanlara bir ikram, soru 

soranlara cevap ve muhtaç olanlara da azık olması için, ihsân-ı İlâhî olarak Şeyh 

Ahmed Fethullah el-Câmî’nin kalbinde zuhur eden birtakım feyiz ve manalar 

anlamına gelmektedir.153  

İnsanların gönüllerini Allah’a yönlendirmek,  Müslümanlara şerîatın zahirî ve 

batınî yönlerine sıkı sıkıya bağlı kalmayı teşvik etmek, Hz. Peygamberin Sünnetine 

uymada öncülük etmek, kişiyi kötü ahlaktan arındırıp iyi ahlakla donatmaya vesile 

olmak; bu eserin yazılmasındaki amaçlardan sadece birkaçıdır. Aynı şekilde, tarîkat, 

mürşid ve mürîd kavramlarına dair yanlış algıları düzeltmek ve bazı tarîkatçılar 

tarafından öne sürülen bid’atların gerçek mahiyetini ortaya çıkarmak da bu eserin 

oluşturulmasındaki diğer hedefler arasında yer almaktadır.154   

Uzun bir mukaddimeye sahip olan bu eser, Câmî’nin kendisi ile beraber itikâfta 

bulunan mürîdlerinin ihtiyaçlarına birer cevap olması için kaleme alınmıştır. Sevânih 

Kalbiyye, Câmî’nin hayatının olgunluk döneminde telif ettiği, ilmî birikimini ustalıkla 

yansıttığı ve tasavvufî konuları maharetli bir çabayla ele aldığı önemli bir eserdir.155 

Bu eser büyük oranda tasavvufî konular ile alakalıdır. Tasavvuf, tarîkat, sûfî, 

keramet, mürşid, mürîd, zikir, izin, ubudiyet, nefs ve şerîat gibi özellikli konular ile 

alakalı nasihat, irşad ve münacatlardan oluşmaktadır. 

Sevânih Kalbiyye ile ilgili yukarıda bahsettiğimiz bilgilerin yeterli olduğunu 

mülahaza ediyoruz. Zira Şeyh Ahmed Fethullah el-Câmî’nin tasavvufî görüşlerini 

serdederken en çok atıf yapacağımız eseri bu olacaktır.  

 
152 Câmî, Sevânihu kalbiyye, 5. 
153 Câmî, Sevânihu kalbiyye, 5. 
154 Câmî, Sevânihu kalbiyye, 7. 
155 Câmî, Sevânihu kalbiyye, 7. 



  

70 

 

1.3.1.2. Tenzîhu’l-Kulûb Li Nazari Allâmi’l-Ğuyûb 

 adlı bu eser, Şeyh Ahmed Fethullah el-Câmî’nin sade   تنزيه القلوب لنظر علام الغيوب

ve açık bir Arapça ile tasavvufî  konularla alakalı telif ettiği önemli eserlerinden biridir. 

Zikredilen bu eserin muhtevasını oluşturan konu başlıkları fihrist kısmında özet bir 

şekilde ele alınmıştır. Akabinde uzun bir mukaddime ile bahse konu eser ile alakalı 

müellifin genel değerlendirmeleri ve görüşleri aktarılmış olup devamında ise eserin 

ana omurgasını teşkil eden muhtevaya geçilmiştir.156 

Söz konusu eserin içerik kısmında, kalp ile alakalı makâm ve haller ve kalbe 

terettüp eden iman, küfür, havf, recâ, huşu, öfke ve merhamet gibi hususlar ile ilgili 

ayetler ve bu ayetlere ilişkin müfessirlerin ve müellifin görüşleri muhtasar bir şekilde 

ortaya konulmuştur. Ayrıca Kur’an-ı Kerim’de doğrudan ve dolaylı olarak yüz doksan 

yerde geçen kalp ve kalp manasına gelen sadır, ef’ide, fuâd, sudûr gibi kelimeler 

müellif tarafından tasavvufî bir mülahazayla serdedilmiştir.157 

Eserin son kısmında kendisinden istifade edilen yirmi üç tefsir müellifleriyle 

beraber kısaca tanıtılmıştır.158  

1.3.1.3. Muhtaratü’l Min İhyâü Ulûmi’d-Dîn 

 ismiyle Arapça olarak telif edilen bu eser, Şeyh Ahmed مختارات من إحياء علوم الدين

Fethullah el-Câmî’nin İmâm-ı Gazzâllî’nin İhyâü Ulûmi’d-Dîn adlı eserini mütalaa 

ederken bu esnada hasıl olan düşüncelerini ve görüşlerini haşiyeler şeklinde kitabın 

muhtelif yerlerine yazmıştır. Daha sonra talebeleri tarafından bu haşiyeler derlenip 

müstakil bir eser haline getirilmiştir.  

Eser, mukaddimeden sonra Câmî’nin Hüccetü’l-İslâm İmâm-ı Gazzâllî’nin 

İhyâü Ulûmi’d-Dîn adlı eserinde geçen takvâ çeşitlerini aktarmak ve bunlara haşiyeler 

yazmakla başlamıştır. Akabinde Gazzâllî’nin Felsefe, Mantık, İlahiyat,  İmâm-ı Şâfiî 

Menkıbeleri, Hz. Musa’nın (as) hizmetini gören adamın kısası ve dua adabı gibi 

birtakım görüşlerine yer vermiş ardından bu görüşler ile alakalı kitaba haşiyeler 

 
156 Şeyh Ahmed Futhullah Câmî, Tenzîhu’l-kulûb li nazari allâmi’l-ğuyûb (Suriye: Daru’l-Ğazâlî, 

2010), 13-23. 
157 Câmî, Tenzîhu’l-kulûb li nazari allâmi’l-ğuyûb, 23-465. 
158 Câmî, Tenzîhu’l-kulûb li nazari allâmi’l-ğuyûb, 464-465. 



  

71 

 

yazmıştır.  Diğer bir ifadeyle bu eser bir nevi İhyâü Ulûmi’d-Dîn’de geçen konuların 

büyük bir kısmını muhtasar bir şekilde haşiye ve şerhlerle ortaya konulmuştur.  

1.3.1.4. ed-Dürerü’l-Behiyye Fî’l-Vesâyâ’l-Câmiyye 

 adlı bu eser, Şeyh Ahmed Fethullah el-Câmî’nin sade الدرر البهية في الوصايا الجامية

ve anlaşılabilir bir Arapça ile ifade buyurduğu veciz nasihatleri, sohbetleri, vaazları, 

tavsiyeleri ve hikmetli sözleri, talebesi Ahmed Şerif Ne’san tarafından derlenip kitap 

haline getirilmesiyle meydana gelmiştir. On dört sayfadan oluşan mukaddime 

kısmında Câmî’nin hayatına yer verilmiş, devamında asıl içeriği oluşturan tasavvufun 

önemli konuları ile alakalı sorular ve cevapları ele alınmıştır.  

Şerîatın ve ona bağlı bir hayatın önemi, Resulullah’ı sevme ve O’nun Sünnet-i 

seniyyesine uyma, şerîat ve tarîkat adabının öneminin farkına varma, murakâbe, fenâ, 

ilim, seyr u sülûk, tevhid, evliyaullah, zikir meclislerinde bulunmak, sadık mürîd, 

mürşid ve Allah’ın rızasını kazanma gibi hususlar bu soruların önemli bir bölümünü 

teşkil etmektedir.159 

Bu eser hacimli bir yapıya sahip olmamakla beraber kapsadığı konuların 

önemine ilişkin verdiği malumat bakımından birçok hacimli kitaplardan daha mühim 

bir konuma sahip olmayı hak etmektedir. Zira kitabın muhtevasında bulunduğu 

yukarıda zikredilen hususlar bakımından ona bu haklı payeyi vermek kanaatimizce 

yanlış bir tutum olmaz. 

1.3.2. Tefsir ve Ulûmu’l Kur’an ile ilgili Eserleri 

1.3.2.1. Nidâu’l-Mü’minîn Fî’l-Kur’âni’l-Mubîn  

 adlı bu eser Şeyh Ahmed Fethullah el-Câmî’nin telif نداء المؤمنين في القرآن المبين

etiği ilk eserdir. Söz konusu bu kitap Arapça olarak kaleme alınmış altı yüz dokuz 

sayfadan oluşan hacimli bir eserdir. Bu kitabın büyük bir kısmını şeyh kendi el 

yazısıyla kaleme almıştır. İsminden de anlaşıldığı gibi Kur’an-ı Kerim’deki münâdâ 

lafızlarından hareketle sahih tefsirler esas alınarak telif edilmiştir.160 Zira o bir sözünde 

 
159 Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 15-25. 
160 Şeyh Ahmed Futhullah Câmî, Nidâu’l-mü’minîn fî’l-kur’âni’l-mubîn, (Suriye: Daru’l İrfân, 2011), 

7. 



  

72 

 

Kur’an-ı Kerim’de yüce Allah’ın “Ey İnsanlar”, “Ey Müslümanlar”, “Ey Mü’minler” 

“Ey Cinler” ve “Ey Peygamber” gibi hitaplarda bulunmasının kendisinin dikkatini ve 

ilgisini çektiğini ve bu şekilde başlayan ayetlerin kendisini tefekküre sevk ettiğini ifade 

eder. Buradan hareketle Kur’an’ı Kerim’deki farklı nidâları bir araya getirme 

düşüncesinin kendisinde hâsıl olduğunu söyler.161 Bu da eserin yazılma sebebini ortaya 

koyması bakımından önemlidir. Ayrıca hocası Şeyh Abdülkadir İsa ile yaptığı istişare 

neticesinde bu eserin Nidâu’l-Mü’minîn Fî’l-Kur’âni’l-Mubîn ismiyle tesmiye 

olunmasına karar verildiğini ifade etmiştir.162 Bu kitaptaki nidâlar Kur’an-ı Kerim’deki 

sure tertibi esas alınmış ve bu esasa göre bakara suresinden başlayarak tahrim suresine 

kadar olan surelerde geçen seksen dokuz nidâ lafzı ele alınarak oluşturulmuş bir 

eserdir. 

Nidâu’l-Mü’minîn fi’l-Kur’âni’l-Kerim adlı bu eser, Kur’ân-ı Kerim’de 

müminlere hitap eden âyetlerin tefsirinden oluşmaktadır. Müminlere hitap eden âyetler 

izah edildikten sonra bu âyetlerden çıkarılacak hüküm ve ahlâkî perensipler ortaya 

konulmuştur. Bunun yanı sıra müellifin tasavvufî yönü itibariyle mü’minin Allah’a 

karşı takva ve haşyet içerisinde olması, Kur’ân’ın ve dolayısıyla Resulullah’ın yüce 

ahlakıyla ahlaklanması çerçevesinde âyetlerin tasavvufî açıklanması yoluna 

gidilmiştir.163 

1.3.2.2. Sıfâtu’l-Mü’minîn Fî’l-Kur’âni’l-Kerîm  

Şeyh Ahmed Fethullah el-Câmî’nin kaleme aldığı diğer eserlerinden birisi de 

المبين القرآ  في  الؤمنين   adlı bu eseridir. Muhtevasından ötürü böyle bir isimle من صفات 

tesmiye olunması kanaatimizce güçlü bir ihtimaldir. Zira muhtevasını Mü’minlerin 

Kur’an Kerim’de zikredilen bazı sıfat ve faziletleri ve hurûf-ı mukattaa ve müteşâbih 

ayetler teşkil etmektedir. Câmî, güvenilir tefsirlerden istifade ederek Mü’minlerde 

bulunan bu sıfat ve faziletleri, hurûf-ı mukattaa ve müteşâbih ayetleri seksen üç başlık 

altında mütalaa eder.164 

 
161 Câmî, Nidâu’l-mü’minîn fî’l-kur’âni’l-mubîn, 8. 
162 Câmî, Nidâu’l-mü’minîn fî’l-kur’âni’l-mubîn, 9. 
163 Ayğan, Şark Ulemâsı, 2/188. 
164 Şeyh Ahmed Futhullah Câmî, min Sifâti’l-mü’minîn fî’l-kur’âni’l-kerîm (Suriye: Daru’l İrfân, 2009), 

10. 



  

73 

 

Uzun bir mukaddimenin ardından, Bakara Suresi’nin ilk ayetinden itibaren 

çeşitli sıfat ve faziletleri detaylı bir şekilde ele almak, bir Müslümanın yaşamında 

önemli olan değerleri anlamak açısından oldukça kapsamlı bir yaklaşımı yansıtır. 

Muttaki olmak, gayba inanmak, namazları düzenli bir şekilde yerine getirmek, helal 

kazançtan infakta bulunmak, ahirete inanmak ve kurtuluşa ermek gibi sıfatlar ve 

faziletler, bu ayetlerde vurgulanan temel prensipler arasında yer almaktadır.165 Örneğin 

bakara suresinin başında geçen "الم" gibi mukatta harfler ve diğer müteşabih ayetler, 

derin anlamlara sahip gizemli unsurlar olarak öne çıkar. Kur’an'ın birçok yerinde 

geçen bu harf ve benzeri ifadelerin, sadece Allah tarafından tam anlamıyla 

bilinebileceği ve bu harflerin, Kur’an’ın derin sırlarını temsil ettiğini ifade eder. Bu 

anlamda, Kur’an’daki ayetlerde geçen mukatta harfler ve müteşabih lafızlar, insanların 

kavrayışının ötesinde derin manalar içerdiği için gerçek anlamları ve mesajları sadece 

Allah tarafından anlaşılabildiğini ifade eder. Bu durumun, Kur’an’ın bir mucize 

olduğunu ve insanlara rehberlik etmek amacıyla indirildiğini vurgular. Bu özel ilginin, 

Kur’an’ın derinliklerini anlama ve ona saygı gösterme çabasının bir ürünü olduğunu 

söyler.166 

1.3.2.3. el-Mücerredu’l-Muhtasar Min Tefsîri’l-Kâdî el-Beydâvî 

Kâdî el-Beydâvî’nin (ö. 685/1286) Envârü’t-Tenzîl ve Esrârü’t-Teʾvîl adlı 

tefsiri Şeyh Ahmed Fethullah el-Câmî tarafından  المجرد المختصر من تفسير القضي البيضا وي 

adıyla ihtisar edilmîştir. Söz konusu bu kitapta Fatiha suresinden Nas suresine kadar 

olan ayet-i kerimeler muhtasar bir tarzda ele alınmıştır.    

 Mâmafih bahsi geçen tefsir ihtisar edilirken muhtevasında bulunan tüm 

konular ele alınmamıştır. Bu da Şeyh Ahmed Fethullah el-Câmî’nin kendisine has bir 

ihtisar metodu olduğunu göstermektedir.167 Nitekim zaruri Fıkhi konular dışında Fıkıh, 

Arap Dili ve Belağatı, Kıraat ve Gramer ve Kelam gibi ilimlerle iltisaklı konular bu 

eserin kapsamına alınmamıştır.168 Ayrıca Mu’tezile mezhebini ilgilendiren hususlar da 

eserin dışında tutulmuştur.169 Camî, söz konusu bu eserin geniş kitlelere ulaşmasını 

 
165 Câmî, min Sifâti’l-mü’minîn fî’l-kur’âni’l-kerîm, 10. 
166 Câmî, min Sifâti’l-mü’minîn fî’l-kur’âni’l-kerîm, 10. 
167 Câmî, el-Mücerredu’l-muhtasar min tefsîri’l-kâdî el-beydâvî, 3. 
168 Câmî, el-Mücerredu’l-muhtasar min tefsîri’l-kâdî el-beydâvî, 3. 
169 Câmî, el-Mücerredu’l-muhtasar min tefsîri’l-kâdî el-beydâvî, 3. 



  

74 

 

istediği için eseri gramer tahlilleri ve kelâmî tartışmalardan soyutlamaya gayret 

göstemiştir.170 

Söz konusu bu eser uzun bir mukaddimeden sonra ayet ve manalarının 

okuyucular tarafından tefekkür ve tedebbürünün daha rahat ve anlaşılır olabilmesi için 

sadece ayet ve manalardan oluşan bir muhtevayla ele alınmıştır.171 Diğer taraftan Kâdî 

el-Beydâvî tarafından tefsiri yapılmayan ayetler meşhur tefsirlerden istifade edilerek 

tefsir edilmiş ve bu manaların hangi tefsirlerden alındığı da açık bir şeklide ifade 

edilmiştir.172  

Aynı şekilde anlamları kapalı ve muğlak olan kelimeler de beli kaynaklara 

müracaat edilerek açıklanmıştır.173 Câmî bu eserde gerek akîde gerek ibadet gerek 

ahlâk ve gerek Müslümanlara nasihat babındaki bazı ayet-i kerimeleri izah edip 

kendisine ait görüşleri serdederken ben diyorum ki  “أقول" lafızlarını kullanmıştır.174   

Bahsi geçen bu kitap 2014 yılında Darul İrfan yayınları tarafından Suriye’de 

Arapça olarak basılmış, bin iki yüz yirmi bir sayfadan oluşan geniş bir hacme sahip 

önemli bir eserdir.175 

1.3.2.4. Muntehebât Min Âyâti’l-Kur’âni’l-Kerîm 

 Şeyh Ahmed Fethullah el-Câmî’nin tasavvufî konular dışında منتخبات من آيات القرآن الكريم 

kaleme aldığı önemli eserlerinden bir başkasıdır. Söz konusu kitap Arapça olarak 

kaleme alınmış hacimli bir eserdir. Eserin telif sebebi mukaddime kısmında Kur’an-ı 

Kerim’de geçen itikâd, ahlâk ve istikamet konularıyla ile ilgili ayetler olduğu açık bir 

şekilde ifade ediliştir.176 Fatiha suresinden Nas suresine kadar sekiz yüz elli ayet 

numaralandırılarak ele alınmıştır.177 Bahsi geçen konularla ilgili ele alınan ayetler 

muhtelif müfessirlerin görüşlerinden istifade edilmekle beraber yakın tarihimizin 

 
170 Ayğan, Şark Ulemâsı, 189.  
171 Câmî, el-Mücerredu’l-muhtasar min tefsîri’l-kâdî el-beydâvî, 3. 
172 Câmî, el-Mücerredu’l-muhtasar min tefsîri’l-kâdî el-beydâvî, 3. 
173 Câmî, el-Mücerredu’l-muhtasar min tefsîri’l-kâdî el-beydâvî, 14. 
174 Câmî, el-Mücerredu’l-muhtasar min tefsîri’l-kâdî el-beydâvî, 14. 
175 Câmî, el-Mücerredu’l-muhtasar min tefsîri’l-kâdî el-beydâvî, 1. 
176 Şeyh Ahmed Futhullah Câmî, Muntehebâtun min âyâti’l-kur’âni’l-kerîm, (Beyrut: Müessesetü’d-

Duha, 2014), 2-3. 
177 Câmî, Muntehebâtun min âyâti’l-kur’âni’l-kerîm, 4-463. 



  

75 

 

önemli müfessirlerinden Muhammed Ali es-Sâbûnî’nin (ö. 1921) Tefsirul Vadıh El-

Müyesser adlı eseri esas alınarak muhtasar bir tarzda tefsir edilmiştir.178 Ayrıca söz 

konusu konularla alakalı ele alınan ayetlerin tefsir edilmesinde Ebû Dâvûd Süleymân 

b. el-Eş’as b. İshâk es-Sicistânî el-Ezdî (ö. 275/889) ve Ebû Îsâ Muhammed b. Îsâ b. 

Sevre (Yezîd) et-Tirmizî’nin (ö. 279/892) senediyle aktarılan hadislerden de yoğun bir 

şekilde istifade edilmiştir.179 Zikredilen konularla alakalı ayetin tam metni verildikten 

sonra başta Muhammed Ali es-Sâbûnî olmak üzere müfessirlerin görüşleri açık ve 

mukayeseli bir şekilde ele alınmış en nihayetinde Şeyh Ahmed Fethullah el-Câmî’nin 

mevzuyla alakalı görüşlerine yer verilmiştir. Camî kendi değerlendirmelerini 

aktarırken “Ekûlu” diyerek belirtmiştir.180

 
178 Câmî, Muntehebâtun min âyâti’l-kur’âni’l-kerîm, 3. 
179 Câmî, Muntehebâtun min âyâti’l-kur’âni’l-kerîm, 3. 
180 Câmî, Muntehebâtun min âyâti’l-kur’âni’l-kerîm, 4. 

 

 



76 
 

İKİNCİ BÖLÜM 

ŞEYH AHMED FETHULLAH EL-CÂMÎ’NİN NAZARÎ VE 

AMELÎ TASAVVUF İLE İLGİLİ GÖRÜŞLERİ 

Şeyh Ahmed Fethullah el-Câmî, hayatının ilk yıllarından itibaren ilim, irfân ve 

tasavvuf ile hemhal olmuş ve neredeyse ömrünün tamamını bu uğurda sarf etmiştir.  

Özellikle ciddi ve zor tasavvufi bir eğitim metodundan geçerek âlim, arîf ve sûfî 

denilebilecek konuma haiz bir şahsiyet ortaya koymuştur. Diğer taraftan ilim ve irşad 

faaliyetlerinde bulunmuş ve sûfîyane bir hayat sürdürmüştür. Bunun yanında nazarî ve 

amelî açıdan tasavvufun temel meseleleri ve ıstılahlarına dair görüşlerini kaleme aldığı 

eserlerinde açık bir şekilde ortaya koymaya çalışmıştır. Söz konusu görüşlerini hemen 

hemen tüm kitaplarında belirtmekle beraber özellikle Sevânih Kalbiyye, Tenzîhu’l-

Kulûb Li Nazari Allâmi’l-Ğuyûb ve ed-Dürerü’l-Behiyye Fî’l-Vesâyâ’l-Câmiyye adlı 

eserlerinde çok yoğun olarak yansıtmıştır. 

Çalışmamızın bu bölümünde Câmî’nin nazarî ve amelî tasavvuf anlayışı ve bu 

anlayışa bağlı olarak görüşleri etraflıca ele alınarak sistematik bir düzlemde oraya 

konmaya çalışılacaktır. Zira bu hususun doğru, hakkaniyetli ve eleştirel bir bakış 

açısıyla ortaya konulması ancak tasavvuf konularıyla ilgili ele aldığı tüm eserlerinin 

titiz ve ayrıntılı bir okumaya tabi tutulmasıyla mümkündür. Bu hakikatin ve 

sorumluluğun bilincinde olarak tasavvufi meselelerle ilgili kaleme aldığı eserlerin 

dışında başta tefsir olmak üzere Kur’an-ı Kerim ilmiyle ilgili yazdığı eserlerini ele 

aldığımız bu minvalde birtakım tespitler ve çıkarımlar yapmaya gayret etmeye 

çalıştığımız söylenebilir. Bu tespit ve çıkarımlar elde ettiğimiz malumata uygun bir 

tarz ve tertip ile verilmeye gayret edilmiştir. Buradan hareketle öncelikli olarak onun 

tasavvuf, sûfî ve tarikât gibi önemli hususlara ilişkin temel görüşleri serdedilecek 

akabinde Sevânih Kalbiyye, Tenzîhu’l-Kulûb Li Nazari Allâmi’l-Ğuyûb ve ed-

Dürerü’l-Behiyye Fî’l-Vesâyâ’l-Câmiyye adlı eserlerinde uzun uzadıya yer verdiği 

tasavvufi görüşleri ortaya konmaya çalışılacaktır. 

Son olarak Câmî’nin nazarî ve amelî tasavvufa ilişkin görüşleri yukarıda 

bahsettiğimiz tertip içerisinde verilirken görülen lüzum üzerine ayet ve hadislere ve 

tasavvufun klasik eserlerine başvurulacaktır. 



  

77 

 

2.1. ŞEYH AHMED FETHULLAH EL-CÂMÎ’YE GÖRE TASAVVUF 

VE SÛFÎ 

Şeyh Ahmed Fethullah el-Câmî’nin tasavvufî görüşlerine geçmeden önce 

tasavvufun önemli iki kavramı olan tasavvuf ve sûfî kavramlarına yüklediği manaları 

ortaya koymaya çalışacağız. Zira söz konusu bu iki kavrama getirdiği açılımlar onun 

genel anlamda tasavvufa bakışı hakkında bilgi verecektir. 

2.1.1. Tasavvuf 

Tasavvuf, ortaya çıktığı tarihten itibaren geniş bir yelpazede tartışmalara konu 

olmuş ve birçok değerlendirmeye tabi tutulmuştur. Bu değerlendirmeler arasında 

tasavvufu olumlu bakış açılarıyla destekleyenlerin yanı sıra, tasavvufa olumsuz 

eleştirilerde bulunanlar da yer almaktadır. Tasavvuf hakkındaki görüşler, zaman içinde 

çeşitlenmiş ve farklı düşünce okulları arasında çatışmalara sebep olmuştur. Kimileri, 

tasavvufu olumlu bir şekilde değerlendirirken, kimileri ise abartılı yorumlarla 

eleştirmiştir.181 Başka bir grup da söz konusu konuda tedbirli, sağduyulu ve adil bir 

şekilde davranarak daha dengeli, önyargılardan arınmış ve hoşgörülü bir yaklaşım 

sergilemiştir.182  

Başta klasik tasavvufi eserler olmak üzere bu alanda yazılan tüm kitaplarda 

tasavvufun pek çok farklı tanımı yapılmıştır. Bu da tasavvufun efrâdını câmi ve 

ağyârına mani net bir tarifinin yapılamayacağını ortaya koymaktadır. Diğer taraftan 

tasavvufun tanımını yapan başta ilk dönem sûfîler olmak üzere sûfî şahsiyetlerin, 

sadece bir alana hasredilmeyecek kadar çok yönlü olmaları da tasavvufun farklı 

tanımlarının yapılmasında diğer önemli bir etken olmuştur. Özellikle sûfîlerin içinde 

bulundukları hâl, makâm, ilim ve ahlâkî değerlerin farklılık ve değişkenlik göstermesi 

de söz konusu farklı tanımların yapılmasına neden olduğu söylenebilir. Ebû Nasr es-

Serrâc (ö. 378/988) meşhur eseri el-Lümaʿ da tasavvufun tanımıyla alakalı yapılan pek 

çok farklı tariften bahseder.183 Kelâbâzî (ö. 380/990) de Taʻarruf adlı eserinde sûfîlerin 

 
181 Ebû Nasr Abdullah b. Alî b. Muhammed Serrâc, el-Lüma‘, (İslâm Tasavvufu), Trc. Hasan Kamil 

Yılmaz (İstanbul: Erkam Yayınları, 2016), 8. 
182 Süleyman Uludağ, Tasavvuf ve Tenkit (İstanbul: Dergâh Yayınları, 2011), 11. 
183 Serrâc, el-Lüma‘, (İslâm Tasavvufu), Trc. Hasan Kamil Yılmaz, 23-24. 



  

78 

 

yapmış olduğu pek çok farklı tarife yer verir.184 er-Risâle müellifi Kuşeyrî (ö. 

465/1072) de söz konusu eserinde sûfî ve tasavvuf kavramlarıyla alakalı çok fazla 

farklı tarife yer verir.185 Bir başka sûfî müellif olan Hücvîrî (ö. 465/1072 [?]) de 

Keşfü’l-Mahcûb adlı meşhur eserinde çok fazla farklı tasavvuf tanımlarından 

bahseder.186 Çok yönlü bir sûfî şahsiyet olan Şehâbeddin Sühreverdî (ö. 632/1234) de 

Avârifü’l-maʿârif’inde tasavvufun tarifiyle ilgili nakillerde bulunurken tasavvufun 

mahiyetinin ne olduğuyla alakalı bini aşkın farklı tariflerin olduğunu ifade eder.187 

Meşâyıhın önde gelenlerinden Ebû Bekir et-Tamestânî’nin (ö.328/951) 

“Allah’a giden yollar insanlar sayısıncadır.”188 Veya Kübreviyye tarîkatının kurucusu 

Necmeddîn-i Kübrâ’nın  “Allah’a ulaşan yollar, yaratıklar addedincedir.”189 demeleri, 

tasavvufun farklı tanımlarının yapılması noktasında bir hakikati ifade etmektedir. 

Vera’ ve hâl ehli Ebü’l –Hasan el-Müzeyyin (ö. 328/951)  َل ف۪ينَا  جَاهَدوُا  سُبلُنََا وَالَّذ۪ينَ  نهَْدِينََّهُمْ   

“Bizim uğrumuzda cihad edenler var ya, biz onları mutlaka yollarımıza ileteceğiz.”190 

Ayetinde geçen    سُبلُنََا (yollarımıza) kelimesinden hareketle yolların çok olduğunu ifade 

eder.191 Genel olarak bu yolların çokluğu anlayışı tasavvufun farklı tanımlarının 

yapılmasına etki ettiğini söylemek yanlış olmaz.   

İlk dönem sûfî şahsiyetlerinin tasavvuf ile alakalı ortaya koydukları görüşlere 

baktığımızda Kur’an ve Sünnete son derece bağlı olduklarını görmekteyiz. Âlim, 

imam, sûfî ve müfessir nisbeleriyle meşhur olmuş ilk dönem sûfîlerden Sehl b. 

Abdullah et-Tüsterî (ö. 283/896) “Allah’ın Kitabı’na sarılmak, Rasûlullah’ın 

Sünnetine uymak, helal yemek, insanlara eziyet etmemek, günahlardan kaçınmak, 

tövbe etmek ve üzerindeki hakları yerine getirmek.” gibi hususları kendi yollarının 

 
184 Ebû Bekr Tâcülislâm Muhammed b. Ebû İshâk İbrâhîm b. Ya‘kūb el-Buhârî Kelâbâzî, et-Taarruf, 

(Doğuş Devrinde Tasavvuf), Haz. Süleyman Uludağ (İstanbul: Dergâh Yayınları, 2016), 148. 
185 Ebü’l-Kāsım Zeynülislâm Abdülkerîm b. Hevâzin b. Abdilmelik Kuşeyrî, er-Risâle, (Tasavvuf 

İlmine Dair Kuşeyri Risalesi), Haz. Süleyman Uludağ (İstanbul: Dergâh Yayınları, 2016), 367-376. 
186 Ebü’l-Hasen Alî b. Osmân b. Ebî Alî el-Cüllâbî Hücvîrî, Keşfü’l-Mahcûb, (Hakikat Bilgisi), Haz. 

Süleyman Uludağ (İstanbul: Dergâh Yayınları, 2014), 95-106. 
187 Ebû Hafs Şihâbüddîn Ömer b. Muhammed b. Abdillâh b. Ammûye el-Kureşî el-Bekrî Sühreverdî, 

Avârifü’l-Maʿârif, (Marifet İhsanları), Trc. Yahya Pakiş, Dilâver Selvi (İstanbul: Umran Yayınları, 

1988), 61-66. 
188 Ebû Abdirrahmân Muhammed b. el-Hüseyn b. Muhammed Sülemî, Tabakâtü’s-sûfiyye, (İlk Zahid 

ve Sûfîler), Trc. Abdurrezak Tek (Bursa: Bursa Akademi, 2018), 305. 
189 Necmüddin Kübra, Tasavvufi- Hayat / Usûlu Aşere - Risâle İle’l Hâim - Fevâihu`l Cemâl (Tasavvufi 

Hayat) Çev. (Mustafa Kara), (Ankara: Dergâh Yayınları, 1980), 33. 
190 Ankebût, 29/69. 
191 Kara, Tasavvuf ve Tarikatlar Tarihi, 193. 



  

79 

 

esasları olarak ifade eder. Açların önderi nisbesiyle meşhur sûfî Ebû Süleyman ed-

Dârânî (ö. 215/830) “Bana,  sûfîlerin sözlerinden biri ulaştığında onu, ancak Kitap ve 

Sünnetin şahitliğiyle kabul ederim.” buyurmuştur.192 Seyyidu’l-ârîfin Cüneyd-i 

Bağdâdî  (ö. 297/909) bu hususta “Kur’an-ı ezberlemeyen ve hadis yazmayan 

kimselere tasavvuf yolunda tabi olunmaz, çünkü bizim bu ilmimiz Kitap ve Sünnet ile 

kaimdir.”193 derken diğer ilimlerde olduğu gibi tasavvuf ilminde de Kur’an ve Sünnete 

bağlılığın önemine dikkat çeker. Yine o, bir başka sözünde Allah’a giden yolların 

sadece Hz. Peygamberin yolunun takipçisi olmakla mümkün olduğunu, diğer yolların 

ise halka kapalı olduğunu ifade eder.194 

Hâris el-Muhâsibî’nin (ö. 243/857) er-Riâye li-hukûkillâh’ı, Ebû Tâlib el-

Mekkî’nin (ö. 386/996) Kûtu‟l-kulûb’u, Kelâbâzî’nin (ö. 380/990) et-Taʻarruf‟u, Ebû 

Nasr es-Serrâc’ın (ö. 378/988) el-Lümaʻı, Abdülkerîm Kuşeyrî’nin (ö. 465/1072) er-

Risâle’si ve Hücvîrî’nin (ö. 465/1072 [?]) Keşfü’l-Mahcûb adlı klasik eserlerinde 

özellikle ilk dönem sûfîleri olmak üzere genel olarak mutasavvıfların Kur’an ve 

Sünnet esaslı bir tasavvufu benimsedikleri görülmektedir. Meşhur oryantalist Prof. 

Reynold Nicholson; Kuşeyrî’nin er-Risâle’si,  Feridüddin Attâr’ın (ö. 618/1221) 

Tezkiretu’l-evliyâ’sı ve Abdurrahman Câmî’nin (898/1492) Nefehâtu‟l-üns‟ünden 

yararlanarak hicri ikinci yüzyıldan beşinci yüzyıla kadar tasavvufun önde gelen 

şahsiyetlerin yaptığı tasavvuf tariflerini kronolojik bir disiplin içerisinde vermeye 

çalışır.195 Söz konusu tariflerde tasavvufun geçirdiği evreler kolaylıkla tespit edilebilir. 

Ayrıca yapılan tariflerde Kur’an-i kavramlar olan takvâ, oruç, sabır, ibâdet, dünyayı 

terk vs. gibi kavramlar ön plana çıkmaktadır. Felsefe ve tasavvufla ilgili çalışmalarıyla 

ön plana çıkan Ebu’l-A’lâ Afîfî (1897-1966) de Nicholson’un çalışmasında 

değinmediği bazı tarifleri de ekleyerek benzer bir çalışmaya imza atmıştır.196 

          Câmî, tasavvufun tarihsel sürçteki gelişimi ve tasavvuf kelimesinin etimolojik 

arka planı üzerinde pek durmaz. O tasavvuf ile ilgi görüşlerini daha çok Kur’an ve 

 
192 Ebû Hâmid Ferîdüddîn Muhammed b. Ebî Bekr İbrâhîm-i Nîsâbûrî Attâr, Tezkiretü’l-Evliyâ, (Çev. 

Süleyman Uludağ), (İstanbul: Kabalcı Yayınları, 2007), 310. 
193 Kuşeyrî, er-Risâle, (Tasavvuf İlmine Dair Kuşeyri Risalesi), Haz. Süleyman Uludağ, 117. 
194 Kuşeyrî, er-Risâle, (Tasavvuf İlmine Dair Kuşeyri Risalesi), Haz. Süleyman Uludağ, 117. 
195 Ethem Cebecı̇oğlu, “Prof. Nîcholson’un Kronolojik Esaslı Tasavvuf Tarifleri”, Ankara Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi Dergisi 29/1-4 (01 Eylül 1987), 388. 
196 Ebü’l-Alâ Afîfî, et-Tasavvuf es-servetü’r-rûhiyye fi’l-îslam (Beyrut: Dâru’ş-Şa’b, ts.), 96-98. 



  

80 

 

Sünnet temellinde genel bir çerçeveyle ortaya koyar. Sevânihu Kalbiyye adlı eserinde 

tasavvufun tanımını Ebû Muhammed Cerîrî’nin, (ö. 321/923) tasavvuf, güzel ve 

yüksek olan huyları edinme, kötü huylardan kaçınmaktır.197 Cüneyd-i Bağdâdî’nin 

“tasavvuf iyi ve yüksek ahlâkın tümünü isti’mal edip, kötü ve düşük olan ahlâkın 

tamamını terk etmektir.”198 sözlerine atıfla yapar. O tasavvufu, güzel, faziletli ve 

yüksek bir ahlâka sahip olmak, kötü ahlâktan arınmak, mücâhede halinde olmak, 

Kur’an ve Sünnete göre bir yaşam sürmek olarak tarif eder.199   ْوَالَّذ۪ينَ جَاهَدوُا ف۪ينَا لنَهَْدِينََّهُم

الْمُحْسِن۪ينَ  لَمَعَ   َ اللّٰه وَاِنَّ   Bizim uğrumuzda cihad edenler var ya, biz onları mutlaka“ سُبلُنََاۜ 

yollarımıza ileteceğiz. Şüphesiz Allah, mutlaka iyilik yapanlarla beraberdir.”200 

ayetinde geçen وَالَّذ۪ينَ جَاهَدوُا ف۪ينَا (Bizim uğrumuzda cihat edenler var ya) kelimesini ilim 

ve mârifet yolunda cihat olarak değerlendirmekle beraber tasavvuf tarifinde vermiş 

olduğu unsurlara delil olarak da zikreder.201  

Câmî’ye göre, tasavvuf "ت" (tövbe), "ص" (sabır), "و" (vefa), ve "ف" (fakr) 

olmak üzere dört harften meydana gelir. Bu harfler, derin anlamlar içermektedir: 

 .Terk, tövbe ve takvâyı içerir :"ت"

 .Sabır, sıdk ve sefa manalarını mündemiçtir :"ص"

 .Vird, vefa, dostluk, sevgi ve samimiyeti içerir :"و"

 .Ferd, fena ve fakr anlamlarını ihtiva eder :"ف"

Dolayısıyla tasavvuf, bu harflerde bulunan özellikleri barındıran bir hal ilmidir. 

Tasavvufu gerçekten anlayan bir kişi, bu özellikleri öncelikle benimser ve yaşantısına 

yansıtır. Özellikle manevî anlamların deneyimlenmesiyle birlikte kişi, tasavvufa daha 

fazla bağlanır. Ancak tasavvufu tam olarak anlamayan bir kişi, onu terk ettiğinde ya 

da onunla mücadele içine girdiğinde bu davranışı normal bir durum olarak görebilir.202 

 
197 Kuşeyrî, er-Risâle, (Tasavvuf İlmine Dair Kuşeyri Risalesi), Haz. Süleyman Uludağ, 368. 
198 İsa, Hakâik ani’t-tasavvuf, 21. 
199 Câmî, Sevânihu kalbiyye, 63. 
200 Ankebût, 29/69.  
201 Câmî, Sevânihu kalbiyye, 54. 
202 Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 32. 



  

81 

 

Câmî, bazı tasavvuf ehli kimselerin şeyhlerinden ve ihvanlarından işittikleri 

evrad-u ezkârı Hz. Peygamberin Sünnet-i seniyyesine tercih etiklerini ifade eder ve bu 

anlayışın yanlış olduğunu söyleyerek onları ağır bir şekilde eleştirir.203 Ayrıca sâlikin 

evrad-u ezkârında ve sair durumlarında şerîat ve Sünnet-i seniyyeye riayet etmesi 

gerektiğini özellikle vurgular. Bu şekilde davranmayan sâliklerin Allah’ın rızasına ve 

Hz. Peygamberin Sünnet-i seniyyesine ittibâından mütevellit sevaba kavuşmada 

sıkıntılar yaşayacaklarını söyler.204 Yine o, Hz. Ebubkir ve Hz. Ali’den, AbdülkÂdir-i 

Geylânî (ö. 561/1165-66), Ma’Rûf-i Kerhî (ö. 200/815-16 [?]), Ebü’l-Hasan eş-Şâzelî 

(ö. 656/1258), Bahâeddin Nakşibend (ö. 791/1389), Îmam-ı Gazzâlî (ö. 505/1111) ve 

üstad bedîüzzaman Said Nursî’ye (1878-1960) kadar tüm tasavvuf ehli kimselerin 

insanların kalplerinin ıslahı için çaba sarf ettiklerini ifade eder.205 

        Câmî, zâhir uleması ile mutasavvıflar arasındaki ihtilaflara dair ilk dönemden 

itibaren devam edegelen anlaşmazlıklardan söz etmektedir. Bu sebeple, her iki kesimi 

iki ayrı gruba ayırarak ele alır. Zâhir ulemasının birinci kısmını, Kur’an-ı Kerim, 

Sünnet-i seniyye ve tarîkatı bilen ancak bu ilimler ile amel etmeyenler olarak tanımlar. 

İkinci kısmı ise, Kur’an-ı Kerim ve Sünnet-i seniyyeye göre yaşayan ancak tarîkata 

girmeyenlerden oluştuğunu söyler ve ikinci grubun, birinci gruba göre daha faziletli 

ve muteber olduğunu vurgular. Tasavvuf ehli kimseleri de iki gruba ayırarak 

değerlendirir. İlk grupta yer alanlar, kötü ahlaktan arınmış, güzel ahlakla süslenmiş, 

ihsân ve tasavvuf zevkine erişmiş, sıkı bir şekilde Kur’an ve Sünnete bağlı olan ve Hz. 

Peygamberin miracının gölgesinde yükselen kimseler olduğunu söyler. İkinci 

gruptakileri ise, Kur’an-ı Kerim ve Sünnet-i seniyyeye uyum noktasında birinci gruba 

göre daha zayıf ve dünya zevklerine düşkün olanlar olarak tanımlanır.206 

           Câmî, gerçek tasavvuf erbabının, Kur’an-ı Kerim ve Sünnet-i seniyye 

doğrultusunda ilerleyerek kötü ahlaktan kaçınan, onun yerine güzel ahlakı 

benimseyen, zevk ve kerâmet gibi olağanüstü olaylara takılmayan kişiler olduğunu 

 
203 Câmî, Tenzîhu’l-kulûb li nazari allâmi’l-ğuyûb, 344. 
204 Câmî, Tenzîhu’l-kulûb li nazari allâmi’l-ğuyûb, 344. 
205 Câmî, Tenzîhu’l-kulûb li nazari allâmi’l-ğuyûb, 21. 
206 Câmî, Sevânihu kalbiyye, 63. 



  

82 

 

belirtir. Bu kişiler, Hz. Peygamber’in manevî rehberliğinde adımlarını ilerleterek 

kulluk makâmına erişen kimselerdir.207  

            Câmî, tasavvuf ve fıkıh arasındaki irtibata temas eder. O Cüneyd-i Bağdâdî ve 

Gazzâli başta olmak üzere pek çok sûfînin de ifade ettiği gibi fıkıh ve tasavvufun 

birbirine muhalif değil birbirini tamamlayan önemli iki ilim olduğunu ifade eder. 

Şâzeliyye tarîkatının önemli zatlarından biri olan Ahmed Zerrûk’tan istifadeyle 

Allah’ın zâhir olan hükümlerinin fıkıh ile bilineceğini bu nedenle tasavvufun fıkıhsız, 

amellerin kemale ermesi ise, ihlâs ve ihsân ile olacağından fıkıhın da tasavvufsuz 

olamayacağını kaydeder.  Aynı şekilde ikisinin de imansız olamayacağını çünkü iman 

olmadan ne fıkıh ne de tasavvufun sahih olamayacağını söyler. Söz konusu 

sebeplerden ötürü fıkıh ile tasavvufu cem etmenin bir zorunluluk olduğunu, bedenin 

ruha ihtiyaç duyduğu gibi, hükümde de fıkıh ve tasavvufun birbirlerine o nispette 

muhtaç olduklarını dile getirir.208 

        Ezcümle, Câmî’nin tasavvuf ile ilgili düşünceleri, sûfîlerin genel tasavvuf 

anlayışlarıyla uygunluk göstermektedir. Câmî’nin de ifade ettiği şekliyle tasavvuf, 

Kur’an ve Sünnet kaynaklı olup, bireyin mânevî ve ahlaki gelişimini sağlayan başta 

kalp olmak üzere bütün latifelerinin Allah’a samimi bir şekilde yönelmesini esas alan 

bir hal ilmidir. Tasavvufun konusu Yüce Allah’ın zatı, sıfatları, fiilleri ve isimleri 

olmakla beraber insanın kalp, ruh ve nefsi başta olmak üzere sair latifelerini tasavvuf 

terbiyesiyle eğiterek insanı mârifetullaha ulaştırmaktır. Tasavvufun gayesi ise, Kur’an 

ve Sünnette zikredilen ideal insan modelini realize etmektir.  

2.1.2. Sûfî  

Mutasavvıflar, tasavvuf mefhumunda olduğu gibi sûfi kavramına da bir 

birinden farklı bir o kadar da bir birine yakın anlamlar yüklemişlerdir. Nitekim her sûfî 

yaşadığı hâl ve mâkamın mânevî yoğunluğunun değişkenliğine bağlı olarak tasavvuf 

ve sûfî kavramlarını kendi perspektifine göre tarif etmiştir. Hatta bundan ötürü sûfî 

tariflerinin “Mutasavvıflar addedince”209 olduğunu söyleyenler de olmuştur.  

 
207 Câmî, Sevânihu kalbiyye, 1/63. 
208 Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 32. 
209 Yılmaz, Anahatlarıyla Tasavvuf ve Tarikatlar, 28. 



  

83 

 

Evliyânın büyüklerinden Serrâc, Mekke ile ilgili rivayetlerin toplatıldığı 

kitapta,  Muhammed b. İshâk b. Yesar (ö.151/768) ve diğerlerinden aktarılan haberde 

“İslâm’ın zuhurundan önce Mekke bomboş Kâbe’yi tavaf edecek kimse kalmamıştı. 

Uzak beldelerden bir sûfî gelip Allah’ın evini ziyaret edip tekrar memleketine 

dönüyordu.” Şeklindeki rivayetin doğru olması durumunda sûfî kelimesinin İslâm’dan 

önce fazîlet ve salah ehli kimseler için kullanıldığını söyler.210 Yine o, Hasan-ı 

Basrî’nin (ö. 110/728) “Mekke’de tavaf esnasında bir sûfî gördüm ve ona bir şeyler 

vermek istedim, fakat o, bunu almadı ve: Benim yanımda dört çeyrek dinar var, 

yanımdaki bana kâfi” dedi rivayetinden hareketle sûfî kelimesinin Peygamber 

efendimizden hemen sonra kullandığını da ifade eder.211 Süfyân es-Sevrî’nin 

(ö.161/778) “Eğer Ebu Hâşim es-Sûfî (ö.150/767) olmasaydı riyânın inceliklerini 

öğrenemezdim.” sözlerinden hareketle sûfî nisbesinin ilk defa Ebu Haşim es-Sûfî için 

istimal edildiği, bundan sonra yaygın olarak kullanıldığı da bilinmektedir.212 

İlk dönem sûfîlerinden Zünnûn el-Mısrî (ö. 245/859 [?]) sûfîyi, her haliyle 

hâkikat ehli biri olarak tarif eder. Ona göre sûfî konuştuğunda hâkikatlerden bahseden, 

sustuğunda ise alakaları kesmek suretiyle organlarının kendisi adına hâkikatleri 

söylemesi ile bilinen kişidir.213 Tasavvuf hakikatlerine hâkim ilk dönem sûfîlerinden 

Bündâr b. Hüseyin sûfîyi, “Hâkk’ın kendisi için seçtiği ve samimi bir sevgi ile sevdiği, 

nefsinden bîzar kıldığı, iddia ile ve zoraki bir şekilde amel ve hareket etme hâline 

döndürmediği şahıs”214 olarak tarif eder. Çok yönlü bir âlim olan Sehl et-Tüsterî sûfîyi, 

kederden kurtulup safâya kavuşan, şüphe ve bulanıklardan arınarak fikir ve tefekkür 

ile dolan, mâsivayı terk eden ve sadece Allah ile meşgul olan biri olarak tarif eder.215  

 Örnek bir sûfî olan Câmî, sûfîyi Kur’an-ı Kerim ve Sünnet-i seniyyede tarif 

edilen ideal insan tipolojisine yakın bir yaklaşım biçimiyle ortaya koyar. Söz konusu 

bu kavram hakkında mülahazalarını ortaya koyarken ilk dönem mutasavvıfların bu 

 
210 Serrâc, el-Lüma‘, (İslâm Tasavvufu), Trc. Hasan Kamil Yılmaz, 22. 
211 Serrâc, el-Lüma‘, (İslâm Tasavvufu), Trc. Hasan Kamil Yılmaz, 22. 
212 Sühreverdî, Avârifü’l-Maʿârif, (Marifet İhsanları), Trc. Yahya Pakiş, Dilâver Selvi, 63; Serrâc, el-

Lüma‘, (İslâm Tasavvufu), Trc. Hasan Kamil Yılmaz, 22. 
213 Hücvîrî, Keşfü’l-Mahcûb, (Hakikat Bilgisi), Haz. Süleyman Uludağ, 99. 
214 Kelâbâzî, et-Taarruf, (Doğuş Devrinde Tasavvuf), Haz. Süleyman Uludağ, 64. 
215 Kelâbâzî, et-Taarruf, (Doğuş Devrinde Tasavvuf), Haz. Süleyman Uludağ, 64. 



  

84 

 

kavrama ilişkin yapmış oldukları tariflere benzer ancak kendine özgü bir tanım yapar. 

Ona göre sûfî, şekil, riya, söz ve iddia ehli değil; hâl, âmel ve tevazu ehli kimsedir.216  

Câmî sûfîyi, Allah namına birbirlerini seven, Allah için her şeyden vazgeçen, 

Allah’a tam bir teslimiyet ile tevekkül eden, hiçbir korku ve üzüntü hissetmeyen Allah 

dostu kimse olarak da ifade eder.217 “Bilesiniz ki, Allah’ın dostlarına hiçbir korku 

yoktur. Onlar üzülmeyeceklerdir de.”218 ayetini ve Hz. Peygamber’in “kıyamet 

gününde arş’ın etrafında kürsüler ve onların etrafında da insanlardan bir topluluk 

vardır. Orada bulunan insanların yüzleri ay gibidir. Diğer insanlar korku içindeyken 

onlar korkmazlar. Bunlar kimdir, diye sorulduğunda: Allah’ın kendilerine korku 

vermediği veli kullarıdır. Onlar mahzun olmazlar. Bir gurup insan daha vardır ki, 

onlar Allah için birbirlerini sevenlerdir.”219 Hadisini de buna delil olarak zikreder.220  

Câmî, gerçek ve sadık sûfîyi, şerîata sımsıkı sarılan, bilerek günah işlemeyen,  

hata yoluyla da olsa kendisinde sadır olan herhangi bir günah ile ilgili Allah ve 

Resul’ünün bu hususla ilgili emirleri kendisine hatırlatıldığında derhâl tövbe ve 

istiğfar ederek Allah’a sığınan kişi olarak tarif eder.221 O, sûfîyi aynı zamanda suretten 

halk arasında görünen ancak kalben Allah’a yönelen, ibadetlerini düzenli bir şekilde 

yerine getiren ve ibadet vakitlerinin kaçırılmaması için yoğun bir çaba harcayan 

"ibnü'l-vakt" olarak tasvir eder. Bu tanımlama, İbnü’l-Arabî ve diğer birçok sûfînin 

vurguladığı gibi, dış görünüşten ziyade kalp ile Allah arasındaki bağa odaklanan bir 

sûfî portresini çizer.222 

Câmî’nin ifadesine göre, hakiki ve mü’min bir sûfînin ölçüsü, İslam’ın şer’î 

hükümlerine sıkı sıkıya bağlılık göstermektir. Bu, sûfînin davranışlarının ve yaşam 

tarzının İslam ahlakına uygun olması gerektiği anlamına gelir. Câmî, bu ölçüye sahip 

olan bir sûfînin Allah katında ve toplum nazarında itibar göreceğini söyler. Ayrıca, 

sûfînin zevk, nur ve kerâmetlerini göstermekten kaçınması gerektiğini belirtir. Bu, 

kişisel manevî deneyimlerini abartmaması, gösterişe kaçmaması ve sadece Allah’ın 

 
216 Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 26. 
217 Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 26. 
218 Yunus, 10/62. 
219 Tirmizî, Sünenü’t-Tirmizî,”Bir”, 2431. 
220 Câmî, Tenzîhu’l-kulûb li nazari allâmi’l-ğuyûb, 160. 
221 Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 118. 
222 Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 123. 



  

85 

 

rızasını araması gerektiği anlamına gelir. Câmî’ye göre, bu tür gösterişler, sûfînin asıl 

hedefinden sapmasına neden olabilir.223  

Sonuç olarak, Câmî’nin perspektifine göre, hakiki bir sûfînin gerçek bir 

mü’min olarak, İslam ahlakına, şer’î hükümlere ve ilahî emirlere tam bir bağlılık içinde 

olması gerektiği vurgulanmaktadır. Bu bağlamda, Allah’ın rızasını kazanmak ve 

toplumda saygı görmek için doğru bir davranış sergilemek önemlidir.  

2.2. NAZARÎ KAVRAMLAR 

Tasavvuf, İslam’ın ilk zamanlarında samimi ve sade bir yaşantı olan zühdü 

ifade ederken, zaman içinde teorik ve pratik yönleri belirginleşerek felsefi bir boyut 

kazanmıştır. Bu evrim süreci nedeniyle tasavvuf, pek çok tartışmanın ve kitabın ana 

konusu haline gelmiştir. Sûfîlerin seyr u sülûk mertebelerini kat ederken uyguladıkları 

metotlar, tasavvufun pratik yönünü oluşturur. Bu süreçte elde edilen keşfi bilgiler ise 

tasavvufun nazari yönünü ortaya koyar. Tasavvuf, genellikle metafiziği ilgilendiren 

konularla uğraştığı için doktriner tasavvuf, tasavvuf metafiziği ve teosofik tasavvuf 

gibi isimlendirmelerle anılmıştır. Allah, varlık, insan ve âlem gibi konular, tasavvufun 

öne çıkan temel konuları arasında yer alır. 

Tasavvufun nazari boyutu, doktriner tasavvuf, tasavvuf metafiziği ve teosofik 

tasavvuf gibi isimlerle adlandırılan konularla öne çıkar. Mükâşefe sonucunda elde 

edilen bilgilerin gizli kalmasını savunan bazı âlimler, filozoflar ve hatta bazı 

mutasavvıflar olmasına rağmen, tasavvufun nazari boyutuna inananlar da önemli 

katkılar yaparak bu bilgilerin günümüze kadar gelmesini sağlamışlardır. 

          Nazari tasavvufun tarihsel süreci, Hakîm et-Tirmizî (ö. 320/932), 

Gazzâlî ve Aynülkudât el-Hemedânî (ö. 525/1131) gibi zatların sistematik çalışmaları 

ile şekillenmiştir. Ancak, İbnü’l-Arabî’nin (ö. 638/1240) "Fütûhâtü’l-Mekkiyye" ve 

"Fusûsu’l-Hikem" adlı eserleri, tasavvufun nazari boyutunu belirleyen asıl mihenk 

taşını oluşturur. İbnü’l-Arabî, tasavvufun teorik yönünü derinleştirerek bu alanda 

önemli bir etki bırakmıştır.224 Akabinde tasavvufun nazari meselelerini ele alan sûfîler 

 
223 Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 116. 
224 Güldane Gündüzöz, “Tasavvuf Tarihinde Nazarî İrfân Geleneği -Tarih, Teori Ve Problemler” 

Ondokuz Mayıs Üniversitesi İlahiyat Araştırmaları Dergisi, Samsun, (2019), 46, 365-369. 



  

86 

 

de söz konusu zatların ortaya koyduğu çalışmalardan hareketle düşüncelerini 

sistematize etmişlerdir. Bunlardan bir tanesi de tezimizin konusunu teşkil eden Şeyh 

Ahmed Fethullah el-Câmî’dir. O tasavvuf ile ilgili görüşlerini ortaya koyarken nazari 

tasavvufu ilgilendiren konularda da görüşler serdetmiştir. Buradan hareketle onun 

tasavvufun nazari meselelerine ilişkin görüşlerine yer verilecektir.  

2.2.1. Tarîkat 

 Sûfîler, tarîkatı “Sâliki hakikate götüren yol” olarak tanımlarken, dinin, zâhiri 

ve şekli yönünü oluşturan şerîatın önemini vurgulayarak, tarîkatın şerîatın kuralına 

uyulmadan hakikate ulaşmasının mümkün olmadığını ifade etmişlerdir. Bunu 

açıklamak için çeşitli metaforlar kullanmışlardır: Şerîatı gemiye, tarîkatı denize, 

hakikati inciye: Bu ifade, şerîatın temel bir taşıyıcı gibi olduğunu, tarîkatın derinliği 

ve genişliği simgelerken, hakikatin ise değerli ve nadir bir inci gibi olduğunu 

belirtirler. Şerîatı cevizin dış kabuğuna, tarîkatı iç kabuğuna, hakikati meyvesine: Bu 

metafor, şerîatın dini kuralları koruyan bir kabuk gibi olduğunu, tarîkatın bu kabuğun 

içine nüfuz ettiğini, hakikatin ise bu sürecin sonunda elde edilen değerli meyve 

olduğunu ifade ederler. Şerîatı çembere, tarîkatı çemberden merkeze giden 

yarıçaplara, hakikati merkeze: Bu ifade, şerîatın sınırlarını belirleyen bir çember gibi 

olduğunu, tarîkatın bu sınırlar içinde derinleşerek hakikate ulaşıldığını anlatırlar. 

Şerîatı meşaleye, tarîkatı bu meşale ile yol almaya, hakikati maksada ulaşmaya: 

Sûfîler, şerîatı rehberlik eden bir ışık gibi düşünmüşler ve tarîkatın bu rehberlikle 

hakikate doğru ilerleyişi temsil ettiğini ifade etmişlerdir. Şerîatı bakırı altın yapmaya 

yarayan simya ilmine, tarîkatı bu ilmin kullanılmasına, hakikati altının elde edilmesine 

benzetmişlerdir: Bu metafor, şerîatın temel maddi öğeleri ifade ettiğini, tarîkatın bu 

öğeleri içsel bir dönüşümle kullanarak hakikate ulaştığını belirtirler. Bu benzetmeler, 

sûfilerin zâhirî dini kuralların ötesinde, içsel bir manevî yolda ilerleyerek hakikate 

ulaşmanın önemini vurgulayan düşüncelerini ifade etmektedir.225  

 
225 Reşat Öngören, “Tarîkat” Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, (TDV Yayınları, 2011), 40/95-

105. 



  

87 

 

Sûfîler, tasavvufu, nefsin kötü alışkanlıklardan arınması süreci olarak 

tanımlarken; şerîatsız bir tasavvufun boş ve anlamsız olduğunu vurgulamışlardır.226 

Câmî’nin tarîkatla ilgili düşünceleri, Kur’an-ı Kerim ve Sünnet-i seniyye 

temelinde şekillenmiştir. Ona göre tarîkat, bireyin Kur’an-ı Kerime ve Sünnete dayalı 

olarak şerîatla uyumlu bir yaşam tarzını benimsemek için izlediği sağlam bir yoldur.227 

O, şerîatın esas, tarîkatın ise fer’î olduğunu söyleyerek, bu iki unsurdan oluşan bütünün 

bir araya gelmesinin mükemmelliği ortaya çıkaracağına vurgu yapar.228 Câmî, şerîatın 

sağlam ve üstün bir yol olduğunu söyler ve bu yolda ilerleyenlerin velâyet makâmına 

ulaşacağını savunur. Tarîkatı ise, şerîatın sağlam bir delili olarak değerlendirir. Hem 

şerîat hem de tarîkata bağlı olanların Allah’ın izni ve inayetiyle sıddikin mertebesine 

çıkacaklarını ifade eder. Bu mertebeye çıkanların, ilme’l-yakîn sonrasında ayne’l-

yakîn derecesinde Hz. Peygamber’in tebliğ ettiği şerîatın hakikatini idrak edeceğini 

ifade eder.229 Şerîat ve tarîkatı bir araya getirerek bu yolda ilerleyenlerin gerçeğe 

ulaştığını, ancak şerîat olmadan takip edilen tarîkatlerde dinin aslının kaybolduğunu 

ve tarîkatsız bir şekilde şerîata bağlananların ahlaki değerlerden saparak günaha 

düştüğünü kaydeder. Bu durumu yaşayanların ise İhsan makâmını terk ettiğini 

belirtir.230  

Câmî, İslam şerîatının temel unsurlarını ele alarak, bu unsurların eksikliğinin 

şerîatın tam anlamıyla gerçekleşmesini engellediğini vurgular. Ona göre, şerîatın tam 

anlamıyla tahakkuk etmesi için üç temel sacayağının bir araya gelmesi gerekir: ilim, 

amel ve ihlâs. Eğer bu unsurlardan biri eksikse, şeriatın tam olarak yaşanmadığı 

anlaşılır. Ancak birey, bu unsurları güçlendirerek, Allah’ın rızasını tam anlamıyla 

kazanabilir. Câmî, Allah’ın rızasının önemine vurgu yaparak, bu rızanın dünya ve 

ahiret mutluluğunun ötesinde bir değere sahip olduğunu belirtir. Kur’an-ı Kerim’de 

geçen “Allah’ın rızası vardır.”231 ayetiyle, bu rızanın hayati bir öneme sahip olduğunu 

dile getirir. Allah’ın rızası, hem dünyevi hem de uhrevi mutlulukların ötesindedir. 

 
226 Kâtip Çelebi, Keşfu’z-zunûn an esâmi’l-kutub ve’l-funûn (Beyrut: Daru ihyai’t-turasi’l-arabî, ty.), 

1/413. 
227 Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 14-15. 
228 Câmî, Sevânihu kalbiyye, 1/41. 
229 Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 15. 
230 Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 15. 
231 Âli İmrân, 15/175. 



  

88 

 

Tarîkat ve hakikat, şerîatin ihlâs boyutunu tamamlayan ve kişinin dışını şerîatın 

öğretileriyle süslerken aynı zamanda bâtınını da sürekli olarak Allah’a bağlamayı 

amaçlayan bir yoldur. Seyr u sülûkta ve amelde, şerîatı ve tarîkatı birleştiren, bu 

doğrultuda bir yaşam sergileyen Allah dostlarının izinden giden kimselerin yüksek 

makâmlara ulaşacağını ifade eder.232  

Câmî, tarîkatın temel prensiplerini beş maddede özetler: Birincisi, 

Müslümanların yaşamlarını Kur’an ve Sünnete uygun bir şekilde düzenlemek, 

İkincisi, mürîdlerin rehavete kapılmadan ibadetlerini şerîata uygun bir şekilde 

düzenli olarak yerine getirmek,  

Üçüncüsü, İslam dünyasındaki bütün hak mezheplere saygı göstermeyi ve bu 

mezheplerin temel prensiplerine azami riayet etmek,  

Dördüncüsü, tarîkat mensuplarının İslam’ın temel öğretilerinden 

sapmamalarını ve her türlü bid’attan (dinî inanç ve uygulamalarda aslı olmayan 

eklemeler) kaçınmak,  

Beşincisi, insanların mazeretlerini anlamak, kabul etmek ve insanlara karşı 

hoşgörülü olmak, tarîkat üyelerinin aşırılıktan kaçınmaları, dengeli bir yaşam 

sürmeleri ve başkalarının kişisel mazeretlerini anlamaktır.233 

Câmî, şerîatın,  İslam’ın temel prensiplerini içeren sağlam bir yaşam rehberi, 

tarîkatın ise, bu yaşam rehberinin hayata tatbik edildiği önemli cüzlerden biri olduğunu 

söyler. Söz konusu bu rehberi insanlara sunarken, öncelikle sunan kişilerin bu rehbere 

uyması ve onu hayatlarında somutlaştırmaları gerektiğini vurgular. İnsanları kendi 

nefislerimize çağırmaktan ziyade Hz. Peygamber’in Sünnet-i seniyyesine ittibâ 

etmeye davet etmenin doğru olduğunu belirtir.234 Şerîatın Allah’tan Cebrail (a.s) 

vasıtasıyla Hz. Peygamber’e indirildiğini bundan ötürü şerîatın tarîkattan daha üstün 

ve önce geldiğini, bu hususa dikkat etmeyen kimselerin ise sapkınlıkta olduğunu ifade 

 
232 Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 15. 
233 Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 107; el-Verdî, Îkazü’l-

himemi’l-’aliyye fi tercemeti ricâli’s-silsileti’z-zehebbiye eş-şâzeliyye, 490. 
234 Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 15-16. 



  

89 

 

eder.235 Ayrıca, gerçek anlamda şerîatın zahir ve batınını tatbik edenlerin ise gerçek 

Müslüman ve sûfî olduğunu söyler.236 Devamında ise, tarîkat mensubu olanların şerîat 

ehli kimseler olduğunu, ancak şerîatın emirlerini yerine getirmeksizin sözde veyahut 

yalan yere tasavvufa girdiklerini iddia edenlerin durumlarından bahsetmenin ise abesle 

iştigal olduğunu belirtir. Bir şeyin değerinin anlaşılması o şeyin ortaya koyduğu 

çıktılar ile paralel olduğunu kaydeder.237  

Câmî, şerîata tabi olmanın en yüksek mertebe olduğunu ve bazı tarîkat 

mensuplarının bilgisizliklerinden kaynaklanan yanlış anlayışları nedeniyle tarîkatı, 

şerîatten üstün gördüklerini belirtmektedir.238 Bu kişilerin tarîkatın şerîatın bir parçası 

ve şerîatın Allah tarafından Hz. Peygamber’e gönderilen bir vahiy olduğunu bilmeleri 

halinde, tarîkatı şerîatten üstün tutmayacaklarını ifade eder.239 Gerçek manada şeriate 

bağlılık ve Hz. Muhammed’in (s.a.v.) miraç mucizesinden ilham alan bir hayat tarzı, 

bireyin şeriatin hakikatini kavramasına ve Hz. Muhammed’in nuruna ulaşmasına 

imkân sağlar. Bu bağlamda, Câmî, tarîkatın şerîatin tamamlayıcı bir unsuru olduğunu 

ve her iki yolun da birbirini desteklediğini vurgulamaktadır.240 

Câmî, mü’minlerin öncelikli olarak şerîata, onun ayrılmaz bir parçası olan 

tarîkata ve Hz. Peygamber’in Sünnetine samimi bir şekilde yönelmeleri gerektiğini 

vurgulamaktadır.241 Aynı zamanda, bireylerin şerîatın ve tarîkatın ahlâkî ilkeleriyle 

ahlâklanması gerektiğine dikkat çekmiş, Hz. Peygamber’in gerçek mirasçıları olan ve 

nefislerine ve hevalarına uymayan tasavvuf ehline intisap etmenin önemini 

belirtmiştir.242 Bilgi ve keşif iddialarında bulunan kişilerin, öncelikle Hz. Peygamber'in 

sünnetine uymaları gerektiğini aksi takdirde, bu kişilerin iddialarının geçersiz 

olduğunu ve tarîkat yolundan uzaklaştıklarını ifade eder.243 Ayrıca, sâlikin Hz. 

Peygamber’e ittibâ etmesinin farz-ı ayn olduğunu, Muhyiddin İbnü’l-Arabî’nin 

“Allah’tan size haberler getirseler dahi, şerîatın kendisinden zail olduğu kimselere tabi 

 
235 Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 15-16. 
236 Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 16. 
237 Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 15. 
238 Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 15. 
239 Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 15. 
240 Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 15. 
241 Câmî, Sevânihu kalbiyye, 1/29. 
242 Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 16. 
243 Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 18. 



  

90 

 

olmayın” şeklindeki uyarısına atıfta bulunarak, bu durumun gerekliliğini dile 

getirmiştir.244 El-Câmî, tarîkat ve şerîata en büyük zararın şeytana uyanlar, nefislerini 

ve hevalarını şerîatın bir delili olarak görenler, kavmiyetçilik yapanlar ve nefislerini 

dinin ve tarîkatın yerine koyan fasık kimseler tarafından verildiğini de belirtmiştir.245 

Başka bir sözünde ise, günümüzde halkın büyük bir kısmının tarîkatı gerçek anlamda 

anlamadığını, yalnızca tarîkatın pratik ve şerîatla ilişkisi olmayan yüzeysel yönlerini 

bildiklerini ve tarîkata en büyük zararın da bu bilgisizliğin sebep olduğunu ifade 

etmiştir.246  

Câmî’ye göre, kendisinde tarîkat, tasavvuf ve hakikât ilmi bulunmayan kişi 

yetişmemiş bir meyve gibidir. Bu meyve olgunlaşmadan dalından koparıldığı için 

lezzetsizdir ve yenmez. Aynı şekilde söz konusu ilimleri kavramamış bir insan da 

manevî olgunluğa ulaşamaz ve gerçek anlamda değerli olamaz.247  

Câmî, tarîkatların başarılarını, sahih ve sağlam bir inanca ve ihlasa olan 

bağlılıkları ile doğru orantılı olarak değerlendirir. Bu bağlamda, tarîkatların kuruluş 

amaçlarından uzaklaşarak dünyevi kaygılara yönelmeleri, manevî yollardaki 

ilerlemelerini engellemiş ve kurumsal çöküşlere yol açmıştır. Câmî’ye göre, 

tarîkatların sürdürülebilirliği ve etkinliği, dini amaçlarına olan sadakatleri ile doğrudan 

ilişkilidir.248 

Câmî, bir tarîkata samimi bir bağlılığın bireysel gelişim üzerindeki olumlu 

etkilerini vurgulamaktadır. Ona göre, tarîkatın sunduğu manevî disiplin ve rehberlik 

sayesinde birey, Allah’a daha yakınlaşma ve içsel bir dönüşüm yaşama imkânı bulur. 

Öte yandan, Câmî, bireyin kendi nefsani arzularına ve çıkarlarına odaklanması 

durumunda, manevî bir kazanç elde etmenin mümkün olmadığını savunur. Bu durum, 

bireyin sadece dünya hayatına odaklanması ve ahiret hayatını göz ardı etmesi anlamına 

gelir. Bu tür bir yaklaşımın sonuçları ise hayal kırıklığı ve boşluk duygusu olacaktır. 

 
244 Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 18. 
245 Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 16. 
246 Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 73. 
247 Câmî, Sevânihu kalbiyye, 1/199. 
248 Câmî, Sevânihu kalbiyye, 1/264. 



  

91 

 

Câmî’nin bu görüşleri, İslam düşüncesinde sıkça karşılaşılan bir temayı 

yansıtmaktadır. Buna göre, insanın gerçek mutluluğu ve huzuru, sadece dünya 

hayatına odaklanmakla değil, aynı zamanda Allah’a olan bağlılığını güçlendirmek ve 

İslam’ın öğretilerine uygun bir hayat sürmekle mümkündür. Câmî, bu bağlamda, 

İslam’a hizmet etmenin bireye hem bu dünyada hem de ahirette izzet ve şeref 

kazandıracağını belirtmektedir.249 

Câmî, şerîat ve tarîkatın nihai hedefinin kalbi arındırmak ve nefsi terbiye etmek 

olduğunu savunur. Bu yolculuk, kulun Allah’a karşı olan görevlerini eksiksiz bir 

şekilde yerine getirmesiyle başlar. Fakat bu görevlerin mekanik bir şekilde yerine 

getirilmesi yeterli değildir. Gerçek bir değişim, ancak nefsin terbiyesi ile mümkündür. 

Ancak, bu görevleri yerine getiren bir kişinin, aynı zamanda nefsi üzerinde gerçek bir 

terbiye uygulamadığı takdirde, sağlıklı bir kalbe sahip olamayacağını vurgular.250 Bu 

noktada“Biliniz ki, kalpler ancak Allah’ı anmakla huzur bulur.”251 ayetini hatırlatır. 

Bu ayet, kalplerin sadece Allah’ı anmak ve O’na yönelmekle huzur bulabileceğini 

açıkça ifade etmektedir. Dolayısıyla, şerîatın rehberliği altında yerine getirilen 

ibadetlerle birlikte, tarîkatın öğretileriyle nefsi terbiye etmek, kalbin huzura ermesini 

sağlar.252 Onun bu açıklamaları, İslam’ın öğretilerini anlama ve yaşama sürecinde, hem 

dini sorumlulukları yerine getirmeyi hem de içsel bir gelişim ve arınma sürecini 

kapsar. 

Câmî’ye göre, tarîkatın pek çok faydası ve semeresi vardır. Ancak bunların en 

önemlisi sadık mürîdlerin vefatlarından sonra berzah âleminde Peygamber’in nuruyla 

nurlanmış olan cemaate iltihak etmeleridir. Tarîkatı hakkıyla tanıyan ve ona göre 

yaşayan biri, tarîkattan çıkmaktansa ölümü tercih eder. Çünkü bîat Allah’a yapılır. Onu 

bozan kişi Allah’ın kerem ve inayetinden mahrum kalır. Tarîkata giren kişiden şerîatın 

sorumluluğu kalkmaz bilakis şerîatın zâhirine ve bâtınına tam manasıyla riayet edip 

tatbik etmesi icap eder.253 Yine ona göre, Cenâb-ı Hakk’a en yakın yol, Kur’an ve 

Sünnete sımsıkı sarılmaktır. Şayet biri taassubundan hak sadece benim tarîkatımdır 

 
249 Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 32. 
250 Câmî, Sevânihu kalbiyye, 1/261. 
251 Ra’d, 13/28. 
252 Câmî, Sevânihu kalbiyye, 1/261. 
253 Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 31. 



  

92 

 

derse hata etmiş olur. Bilakis bütün tarîkatlar haktır ama ben tarîkatımı daha çok 

seviyorum diyebilir.254 

Câmî’nin tespitlerinden biri, halk arasında tarîkatın yanlış anlaşılması ve 

sadece dışsal ritüellerle özdeşleştirilmesi sorunudur. O, tarîkatın gerçek manevî bir 

yolculuk olduğunu ve içsel bir dönüşümü hedeflediğini belirtir. Dış görünüşe ve 

ritüellere takılıp kalanların ise tarîkatın özünden uzaklaştıklarını ifade eder.255  

Sonuç olarak tarîkat, Câmî’nin de vurguladığı gibi, bireyi Allah’a ve Resul’üne 

yönlendiren Kur’an ve Sünnet-i seniyye yolunun önemli bir bölümü ve şerîatın sağlam 

bir parçasıdır. Tarîkat, şerîatın üzerinde ya da şerîatın alternatifi değil; aksine, şerîatın 

sağlam bir parçası ve delilidir. Gerçek manada tarîkata intisap eden sâlik, şerîatın bir 

parçası olarak, üzerine düşen sorumlulukları yerine getirerek manevî ve ruhi 

yükselmeler yaşar. Bu şekilde, Allah’ın hoşnut olduğu samimi ve örnek müminler 

topluluğuna katılır. 

2.2.2. Kalb 

Sözlükte, döndürmek, altını üstüne getirmek, tersyüz etmek, bir şeyi başka bir 

şeye dönüştürmek ve değiştirmek, bir şeyin hakikati, özü, gönül, akıl ve insanın 

göğsünde bulunan et parçası ve ruhani ruhun huylarında gerçekleşen itidal256 gibi 

anlamlara gelen kalp, tasavvuf ıstılahında ise, insanın hakikati ve latife-i Rabbânîye-i 

ruhaniyye gibi manaları ihtiva eder. Kalbin bu şeklde tesmiye edilmesi kalpte zühûr 

eden hallerin değişkenlik göstermesiyle alakalıdır. Zira Hz. Peygamber:“Ey kalpleri 

çeviren Allahım! Kalbimi dîninde sâbit kıl.”257 buyurarak dua etmiş ve bu duayı 

ümmetine de tavsiye ederek kalbin hallere bağlı olarak değişkenliğine dikkat 

çekmiştir. Hz. Ali’nın, (radıyallahu anh) (ö. 40/661) kalpler ile ilgili düşüncelerini 

 
254 Câmî, Sevânihu kalbiyye, 1/152. 
255 Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 107; el-Verdî, Îkazü’l-

himemi’l-’aliyye fi tercemeti ricâli’s-silsileti’z-zehebbiye eş-şâzeliyye, 490. 
256 Ebü’l-Fazl Cemâlüddîn Muhammed b. Mükerrem b. Alî b. Ahmed el-Ensârî er-Rüveyfiî İbn Manzûr, 

lisânü’l-arab (Beyrut: Dar Sader, 1955), 10/687; Muhammed b. Yakub el-Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsu’l-

Muhît (Kahire: Dâru’l-Hadîs, 2008), 1353; Kemâlüddîn Abdürrezzâk b. Ebi’l-Ganâim Muhammed 

Kâşânî, Letaifü’l a’lam fi işaratı ehli’l-ilham, (Tasavvuf Sözlüğü), Çev. Ekrem Demirli (İstanbul: İz 

Yayıncılık, 2015), 457. 
257 Ebû Abdillâh Muhammed b. İsmail el-Buhârî, Edebü‟l-Müfred, Haz., Mehmet Yaşar Kandemir, 

(İstanbul: Tahlil Yayınları, 2017), 237. 



  

93 

 

ortaya koyarken onları nuranî kaplara benzeterek izah etmiştir: “Yeryüzünde Allah 

Teâlâ’nın bir takım nuranî kapları vardır. Onlar kalplerdir. Kalplerin Allah Teâlâ’ya 

en sevimli olanları; en temiz ve en kuvvetli olanlardır.” daha sonra bunları şöyle 

açıklamıştır: “bunlar, dinde en kuvvetli, yakînde en emiz ve din kardeşlerine karşı en 

ince ve hassas olan kalplerdir.”258  

Sûfîler kalbin maddi yapısından ziyade insanın Allah ile irtibatını sağlayan her 

türlü iyilik ve kötülüğün merkezi ve ilahî nurların tecelligahı olan mânevî yönünü daha 

çok ele alırlar.259 İlk dönemlerden itibaren insan için kalbin gerek biyolojik gerek 

mânevî önemini dile getirerek, bir tasavvuf terimi olan ve Allah’tan başka her şey 

anlamına gelen mâsivânın, kalbi Allah’tan uzaklaştıran en önemli mani olduğunu 

vurgularlar.260 Sûfîler, Kur’ân-ı Kerîm’de kalp temizliği ve kirliliğine taalluk eden 

hususlara261 karşı dikkatli olunmasını mütalaa ederler ve kalbin tecellîgâh-ı İlâhîye’ye 

mazhar olması için takip edilmesi gereken usûl ve esasları ortaya koyarlar.262 Gazzâlî, 

kalbi sağlıklı kılan hususları tövbe, sabır, şükür, havf ve reca, fakr, zühd, ihlâs, 

muhasebe ve murakabe ve tefekkür gibi unsurlar olduğunu; hastalıklı bir hale getiren 

ise, nefsi arzular, şeytani dürtüler, haset, dünya sevgisi, öfke ve kin, makâm sevgisi, 

cimrilik ve mala tamah etme ve kibir ve riya olarak zikreder.263  

Tasavvufta biyolojik yapısından ziyade manevî yönünün ele alındığı kalp, 

Şeyh Ahmed Fethullah el-Câmî’nin de üzerinde durduğu ve sıklıkla bahsettiği bir 

latifedir. O, kalbi, Gazzâlî’nin İhyâü Ulûmi’d-Dîn adlı eserindeki tanımlamaya benzer 

bir şekilde açıklar. Ona göre kalp, iki çeşittir. Birincisi, insanın göğsünün sol tarafında, 

memesinin altına doğru yerleştirilen çam kozalağı şeklindeki et parçasıdır. Bu, 

hayvanlarda da bulunan bir yapıdır. İkincisi ise, üzerinde "الله" (Allah) kelimesi yazılı 

 
258 Tâlib Muhammed b. Alî b. Atıyye Mekkî, Ḳūtü’l-kulûb, (Kalplerin Azığı), Trc. Yakup Çiçek, Dilaver 

Selvi (İstanbul: Semerkand, 2020), 458. 
259 Süleyman Uludağ, “Kalp” (İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi TDV, 2001), 

24/229-232. 
260 Ebû Abdillâh el-Hâris b. Esed el-Muhâsibî el-Anezî Muhâsibî, el-Mesâil fî a’mâli’l-kulûb ve’l-

cevârih Tah. Abdülkadir Ata (Kahire: Mektebetü’t-türâsi’l-İslamî, 1969), 7-8; Mekkî, Ḳūtü’l-kulûb, 

(Kalplerin Azığı), Trc. Yakup Çiçek, Dilaver Selvi, 1/12-13; Necmüddîn dâye, Mirsâdü’l-ibâd 

(Tasavvuf Yolu), çev. Halil Baltacı (İstanbul: İfav Yayınları, 2013), 170-171. 
261 Bakara 2/10; Âl-i İmrân 3/154; Maide 5/41; Hac 22/53; Ahzab 33/53; Mutaffifin 83/14-16. 
262 Halil İbrahim Şı̇mşek, “Tasavvufta Kalbin Kirlenmesi ve Temizlenmesi Konusu” Hitit Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi Dergisi, (Şubat 2015), 14/28, 35-48. 
263 Gazzâlî, 3/3-4; Bedriye Reis, Gazâlî’de Ahlâk-Marifet İlişkisi (Bursa: Emin Yayınları, 2011), 123-

212. 



  

94 

 

olan melekût âlemindeki Rabbani bir latifedir. Bu Rabbani latife ile donatılmış kalbin 

sahibi, iki kalbin birbirine olan bağlılığını bilir ve hisseder. Eğer Rabbani latifedeki 

kalp, hayvani kalbin etkisine galip gelirse, Rabbani latife öne çıkarak hayvani kalbe 

üstünlük sağlar. Bu durumda, kişi Rabbani latife ile hareket eder ve hayvani kalbin 

etkilerine direnir. Rabbani latifedeki kalp, hayvani kalbin üzerinde bir hükümdarlık 

kurmuş gibidir. Hayvani kalp zaman zaman içinde acı hissedebilir, bu da onun günah 

ve benzeri olumsuz etkilerden arındığının bir işaretidir. Bu bağlamda Şeyh Ahmed 

Fethullah el-Câmî’nin perspektifinde kalp, hem fiziksel bir organdan hem de manevî 

bir latifeden oluşan bir bütün olarak ele alınır. Rabbani latife, kişinin manevî yöndeki 

gelişiminde önemli bir rol oynar ve kişi, bu iki kalp arasındaki dengeyi koruyarak 

manevî mertebeleri kat eder.264 Cismani kalp sadece insanlarda değil, aynı zamanda 

hayvanlarda da bulunur. Rabbânî kalp ise yalnızca mü’minlere aittir. Resulullah’a 

ittiba etmek, Allah’ı tefekkür etmek, Allah’a olan sevgiyi celbetmek ve O’nun rızasını 

kazanmak sadece Rabbânî kalp ile mümkündür.265 

Câmi, Rabbânî kalbin dünyaya olan bağlılığını mıknatıs ve demir metaforuyla 

açıklar. Ona göre, Rabbânî kalp tıpkı bir mıknatısın demiri kendisine çekmesi gibi, 

dünyaya meyleden kalbi de kendisine doğru çeker. Bu çekim gücü, Rabbânî kalbin saf 

ve temiz sevgisinden ve hakikate olan bağlılığından doğar. Dünyevî kalp ise, tıpkı 

demirin mıknatısın etkisine kapılması gibi, maddi menfaatlere ve geçici zevklerin 

cazibesine kolayca kapılır. Fakat Rabbânî kalbe yaklaştığında, bu kalp de ilahî nurun 

ve sevgisinin etkisine girerek manevî bir dönüşüm yaşar. Ancak bu dönüşümün kalıcı 

olması için Rabbânî kalbin şeytanın ve nefsin tuzaklarından korunması gerekir. Bu 

koruma kalkanının sağlam olması için Hz. Muhammed’in (s.a.v) sünnetine ve Kur’an-

ı Kerim’in manevî feyiz ve bereketine sığınmak şarttır. Eğer Rabbânî kalp bu koruma 

altında tutularak Allah’ın kelamı ve Peygamberin öğretileriyle beslenirse, o kalp âdeta 

bir bahçeye dönüşür ve Rabb’in feyiz ve bereketinin açtığı güllerle bezenir. Bu kalp, 

ilahî aşkın ve marifetin nuruyla aydınlanır, huzura ve saadete kavuşur.266 

 
264 Câmî, Sevânihu kalbiyye, 1/11. 
265 Câmî, Tenzîhu’l-kulûb li nazari allâmi’l-ğuyûb, 315. 
266 Câmî, Sevânihu kalbiyye, 1/88. 



  

95 

 

Câmî’ye göre, on beş yaşından önce insanın hesap defterine kötülüklerin 

yazılmaması ve iyiliklerin yazılması Allah’ın bir lütfudur. Ancak bu yaşın sonrasında, 

nefs-i emmâre ve şeytan, kalbi her yönden yoğun bir şekilde kuşatarak amacına 

ulaşmaya çalışır. Bu durumda, kalp istikametten sapabilir ve Allah’a karşı gafil bir hal 

alabilir. Ancak Allah, kuluna iyilik murat ettiğinde, kulun kalbini korur ve ona ihsânda 

bulunur. Böylece kalp, şeytan ve nefs-i emmârenin kötü arzularına karşı direnç gösterir 

ve Rabbi’nin yegâne ibadet edilmeye layık olduğu vasfını korur. İnsan, hakka yönelik 

bir eğilim gösterdiğinde, kalp yalan söylememek, haram yememek, Kur’an ahlakını 

benimsemek ve zikir yapmak gibi erdemlere sahip olur. Bu, kalbin şeytan ve nefisten 

daha güçlü hale gelmesini sağlar. Eğer kul, şeytan ve nefsin çarpıtmaya çalıştığı 

emirleri ve yasakları Allah’ın Kitabı’na sıkıca sarılarak doğru bir şekilde tatibik 

ederse, Allah’ın fazl ve keremine mazhar olur. Bu sayede Allah’ın inayeti ve 

hikmetiyle, şeytanın ve nefsin tuzaklarına karşı teyakuzda kalarak kendisini korur.267  

Câmî, Gazzâlî’nın kalbin ilâhî hakikatlerin tecelligahı, marifetullah ve 

ubudiyet makâmı olduğu yönündeki fikirlerine268 paralel görüşler ortaya koyar. Ona 

göre kalp, ibadetlerin merkezidir ve bu, onun temel fonksiyonudur. Ancak, kalbin 

marifetullah ve ihlâstan yoksun olması durumunda gerçekleştirilen ibadetler, asıl 

amacını kaybeder. Zira kalp, bu ibadetlerden hak ettiği payı alamaz.269 Câmî’nin 

vurguladığı gibi kalp, üzerindeki kin, nefret, kibir, ucb ve riya gibi hastalıkların etkisi 

altında yapılan ibadetlerden de gerçek manada bir fayda elde edilemez. Kalp, bu tür 

negatif duygularla dolu olduğunda, ne ibadet-ü tâatten ne de ilahî faziletlerden tam 

anlamıyla yararlanabilir. Ancak kalp, bu zararlı etkilerden arındırılarak saf hale 

getirildiğinde, ibadet-ü tâat gerçek bir huzur ve lezzetle dolup, ilahî faziletler ve 

lütuflarla mükâfatlandırılır. 

Câmî’ye göre, ilahî faziletler ve lütuflar, kalbin sadece nefis ve şeytanın düşük 

arzularından arındırılmasıyla elde edilebilir. Bu, insanın kalbini safiyetine 

kavuşturarak, ilahî boyutta gerçekleşen bir arınma sürecini ifade eder. Bu şekilde 

 
267 Câmî, Sevânihu kalbiyye, 1/81. 
268 Hüccetü’l-İslâm Ebû Hâmid Muhammed b. Muhammed b. Muhammed b. Ahmed Gazzâlî, İhyâ-u 

Ulûm’id-Dîn Trc. Abdullah Aydın (İstanbul: Ayfa Basın, 2020), 49-50. 
269 Câmî, Sevânihu kalbiyye, 1/87. 



  

96 

 

temizlenmiş kalp, ibadetleri tam anlamıyla yerine getirerek ilahî lütuflara erişir ve 

marifetullahla bütünleşir.270  

Câmî, kalbin konumunu Gazzâlî’nin meşhur eseri İhyâ-u Ulûm’id-Dîn adlı 

eserinde izah ettiği “hükümdar ve askerler”271 metaforu ve Atâullah el-İskenderî’nin 

“kalp vucud ülkesinin hükümdarıdır”272 ifadesine benzer sözlerle açıklar. Ona göre, 

kalp, insan bedeninde bulunan bütün uzuvların sultanıdır. Sağlam bir kalp, bedendeki 

diğer uzuvları da sağlıklı tutar, Allah’a ve sahibine ihanet etmez. Ancak kalbin 

bozulması diğer uzuvların da bozulmasına sebebiyet verir. Böylece hem kalp hem de 

emrinde bulunun sair uzuvlar hem sahibine hem de Allah’a ihanet etmeye başlarlar. 

Hz. Peygamber’in “Vücutta bir et parçası vardır; o iyi olursa bütün beden iyi, kötü 

olursa bütün beden kötü olur, bu et parçası kalbdir”273 hadisiyle kalp sağlığının 

önemine bedenin genel sağlığı üzerindeki etkisine dikkat çekilmiştir. Kalbin ve 

içindeki uzuvların sağlıklı kalması, mücâhede etmek ve çokça zikir çekmekle 

mümkündür. Sağlıklı bir kalp, Allah’a olan birlikteliğini hisseder ve kolay kolay 

gaflete düşmez. 274 Başka bir ifadeyle, kalp, insanın zâhirinde ve bâtınında bulunan 

tüm uzuv ve latifelerin padişahıdır. Mârifetullah’ın nuruyla aydınlanıp Rabbânî 

özelliklere kavuşan bir kalp, diğer uzuvların ve latifelerin de sağlığını sağlar. Ancak 

şeytan ve nefs-i emmâre’nin etkisine kapılarak şehvet, gadap, dünya sevgisi, şöhret 

düşkünlüğü, makâm sevgisi ve rütbe hırsı gibi hastalıklara maruz kalabilir.275 Yine ona 

göre mârifetullah için yaratılan kalp, Mârifetullah’tan yoksun olunca âdeta ölü gibi 

olur. Kalbin hayatta olduğunu gösteren belirtiler, tedebbür ve şükürle ölümü tefekkür 

etmek, Kur’an-ı Kerim’i okumak, şerîatın kurallarına uymak, Hz. Peygamber’in 

Sünnetine bağlı kalmak ve ibadetleri ihlâs ile yerine getirmektir.276 

Câmî, kalp ve akıl arasındaki ilişkiye dair şu görüşleri savunur: Akıl, insanın 

kalp dışındaki bütün latifelerine hükmedebilir, çünkü kalp, kendisine yönelen her türlü 

 
270 Câmî, Sevânihu kalbiyye, 1/226. 
271 Gazzâlî, İhyâ-u Ulûm’id-Dîn Trc. Abdullah Aydın, 21. 
272 Atâullah İskenderî, hikem-i Ataiyye Şerhi (el-Muhkem fi şerhi’l-hikem) Şerh: Kastamonulu Syid 

Hafız Ahmed Mahir Efendi (İstanbul: Sûfî Kitap, 2010), 258. 
273 Buhârî, el-Câmiʿu’s-sahîh, “Îmân”, 39; Ebü’l-Hüseyn Müslim b. el-Haccâc b. Müslim,  el-Câmiʿu’s-

Saḥîḥ, (Kahire: 1955), “Müsâḳât”, 107. 
274 Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 38. 
275 Câmî, Tenzîhu’l-kulûb li nazari allâmi’l-ğuyûb, 225. 
276 Câmî, Tenzîhu’l-kulûb li nazari allâmi’l-ğuyûb, 189. 



  

97 

 

tehlikeye karşı farklı pozisyonlara girerek kendisini koruyabilir. Kalp, manevî âlemin 

merkezi ve Rabbanî bir latife olduğu için akıl onu kuşatıp kontrol edemez. Akıl belirli 

bir sınıra tabidir; ancak kalp, akıl tarafından kuşatılamayan bir özelliğe sahiptir. 277 

Akıl, beşeriyetin tabiatıyla sınırlıdır ve kalbin ulaştığı yerlere erişemez; çünkü akıl, 

birtakım perdelemelerle kuşatılmıştır. Bu nedenle, akıl idrak edemediği konularda 

inkâr etme eğilimindedir veya bilmiyorum diyerek sorumluluktan kaçınır. Din âlimleri 

arasında olanlar, akıllarıyla şöyle der: “Buna layık değilim, ancak inkâr etmiyorum.” 

Bilgisiz olanlar ise genellikle inkâr ederler. Akıl, şerîate dayandırıldığında gerçek 

anlamda bir değere sahip olur. Ancak nefsine dayandırıldığında akıl sağlıklı çalışmaz. 

Öte yandan, kalp için inkâr etmek veya bilmiyorum demek mümkün değildir. Çünkü 

kalp, anında yedi göğün ötesine geçebilecek bir potansiyele sahiptir. Kalp, sınırların 

ötesinde bir varlığı temsil eder ve bu nedenle akıl tarafından tamamen kavranması 

mümkün değildir.278  

Câmî’ye göre, gereğinden fazla konuşmak ve çok söz sarf etmek, kalbi 

katılaştırır. İnsan, kalpteki samimiyeti ve bağlılığı en çok Allah’a gönül dostu 

olmaktan uzaklaşarak kaybeder. Ancak insan, ölçülü bir şekilde konuşur, sık sık zikir 

yapar ve bilinçli bir şekilde tefekkür ederse, kalbi nurlanır. Bu sayede düşünceler ona 

zarar vermeden hızla geçer, Allah’a olan yakınlığı artar ve huzura erişir.279 Kalbin 

kasvetli bir duruma gelmesinin sebepleri, günah işlemek, az zikir çekmek, çok gülmek, 

kibir, ucb, yalan söylemek, gaflet, dünya sevgisi, makâm ve mevki hırsı gibi olumsuz 

özelliklerdir. Kalbi bu olumsuz etkilerden arındırıp asıl hüviyetine kavuşturmak ise, 

tövbe etmek, Allah’ın kitabına ve Resul’ünün Sünnetine uymak, yapılan ibadetleri 

sadece Allah’a karşı ihlas ve takva ile yerine getirmek, nefis ve şeytana karşı mücadele 

etmek ve zikirle ruhsal bir temizlik yapmakla mümkündür.280 

Câmî’ye göre, perdelerden arınmış, saf ve takvâ sahibi bir kalp, arşın 

etrafındaki melekleri görebilecek ve a’lâ-yı illiyyînde Resulullah’ın huzuruna 

çıkabilecek kadar yüce bir mertebeye ulaşır. Bu fikri desteklemek için, Hz. 

 
277 Câmî, Sevânihu kalbiyye, 1/83. 
278 Câmî, Sevânihu kalbiyye, 1/245. 
279 Câmî, Sevânihu kalbiyye, 1/88. 
280 Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 42; Câmî, Tenzîhu’l-

kulûb li nazari allâmi’l-ğuyûb, 156. 



  

98 

 

Muhammed’e (s.a.v.) "Rabbimin tahtına bakar gibi uyudum" diyen Sahâbe Zeyd b. 

Hârise’yi örnek verir. Câmî, kalp ile ruh arasında çok net bir ayrım yapmasa da, kalbin 

dairesinin ruhun dairesinden daha geniş olduğunu savunur. Ruh bedenden ayrıldıktan 

sonra özgürce dolaşırken, kalp bedendeyken bile bütün varlıkları müşâhede edebilir 

ve Allah’ın ismi müfret olan "الله" lafzını zikretmeye başlayabilir. Bu, kalbin ruha 

kıyasla daha yüksek bir mertebeye sahip olduğunu ve ilahî hakikatlere ulaşmada daha 

etkin bir rol oynadığını gösterir.281 Kalp şehvet, koltuk ve makâm hırsı, dünya ve 

dünyevi arzuların sevgisinden arınması durumunda, sahibini nafile amelleri az olsa 

bile cennet ehli kimselerin arasına katma potansiyeline sahiptir.282 Bu görüş, kalbin 

safiyetinin ve ilahî mertebelere yükselme kabiliyetinin bir göstergesi olarak 

değerlendirilebilir. 

Câmî’ye göre, Muhammedî nurların açığa çıkabileceği yegâne yer kalptir. 

Bunun gerçekleşebilmesi için kalbin hidayete ermiş olması gerekmektedir. Kalp 

hidayete ulaşmadığında, Muhammedî nurlar orada belirmez ve ilâhî feyizler de ortaya 

çıkmaz. Kalbin bu nurlarla ve ilâhî lütuflarla buluşması, zikir ve mücâhede ile 

mümkündür. Aksi takdirde kalp, hidayet, ilâhî feyizler ve bahsedilen nurlardan 

mahrum kalan bir taş gibi, âdeta işlevsiz hale gelir. Yüce Rabbimiz, bu hususta Kur’an-

ı Kerim’de şöyle buyurmaktadır: "…Taş vardır ki yarılır da içinden sular çıkar. Taş 

da vardır ki, Allah korkusuyla (yerinden kopup) düşer. Allah, yaptıklarınızdan hiçbir 

zaman habersiz değildir." 283 Bu ayette, Yüce Allah, kalbin terbiye edilmesinin 

önemini vurgulayarak insanları derin düşünmeye teşvik etmektedir.284 

Câmî’ye göre kalpte dünya sevgisi ve dünyevi arzuların egemen olması 

durumunda, kişinin ölümden korkar hale gelmesi söz konusudur. Bu durum, onun için 

en tehlikeli olandır. Ancak kalpte Allah’a ve Resul’üne duyulan sevgi ve bağlılık 

hâkim olup, Onlarla buluşma arzusu oluşursa, bu kişi tüm eksikliklerine rağmen 

ölümden asla korkmaz. Çünkü öldüğünde, Allah’ın rahmetinin ve Resul’ünün 

şefaatinin kendisini saracağını içtenlikle bilmektedir.285 Başka bir ifadeyle kalpte 

 
281 Câmî, Sevânihu kalbiyye, 1/116. 
282 Câmî, Sevânihu kalbiyye, 1/117. 
283 Bakara, 2/74. 
284 Câmî, Sevânihu kalbiyye, 1/120. 
285 Câmî, Sevânihu kalbiyye, 1/122. 



  

99 

 

dünya sevgisi ve hubb-u câhın hâkim olması kalbi isyan ve gaflete sevk eder. Zira 

salim bir kalp ancak şirk, dünya ve dünyalıklardan tamamıyla arınmakla 

mümkündür.286 Bu hususta Yüce Allah Kur’an’ı Kerim’de mealen “O gün ki ne mal 

fayda verir ne oğullar, Allah’a arınmış bir kalp ile gelen başka.”287 buyurarak salim 

bir kalbin önemine dikkat çekmiştir. Kalpten dünya sevgisini çıkarmanın diğer bir 

yöntemi de savurganlık ve cimrilik yapmadan infak etmektir. Nitekim bu hususta Yüce 

Allah Furkan suresinin 67. ayetinde mealen “Onlar, harcadıklarında ne israf ne de 

cimrilik edenlerdir. Onların harcamaları, bu ikisi arası dengeli bir harcamadır.”288 

buyurarak infak etmenin önemine ve şekline dikkat çekmiştir. 

Câmî’ye göre kalp, nuranî ve mübarek bir isim olan "الله" lafzının zikredildiği 

en önemli organdır. Bu isim, zikir esnasında kalbin derinliklerinde sadmeler şeklinde 

ortaya çıkar. Bu nedenle kişi, keşf ile alakadar olmak yerine, Allah’ın zikriyle meşgul 

olmalıdır. Zira zâkir, zikriyle ihsân mertebesine ulaştığında "الله" lafzının sadmelerine 

ihtiyaç duymaz. Çünkü bu ismin kalbe vurulmasının amacı, kalbi gafletten çıkarmaktır 

ve kim ihsân makâmına ulaşırsa, gafletten çıkma haliyle karşılaşır.289 

Câmî’ye göre kalbin tedavisi, sadece dünya sevgisi değil, aksine Allah sevgisi 

için yaratıldığının farkında olan bir bilinçle mümkündür. Kalp, dünya sevgisine 

kapılırsa, yaratılış gayesini kaybetmiş olur, çünkü Allah’ı tanımayan bir kalp ölüdür. 

Kalp, kendi ile Rabbinin arasını şeytanın hileleriyle bozmaya çalıştığında, bu durumu 

fark edip şeytanı düşman olarak görmeli ve ondan kurtulmalıdır. Bu da, kalbin 

sahibinin aslına, bir damla sudan yaratıldığına bakarak Allah’tan utanan bir bilinçle 

mümkündür. Çünkü kalp, Allah için olduğu gibi O’ndan başkası için de sevgiyi 

birleştiren bir bütündür. Kalpte muhabbetullâh ve zikrullah hâkim olduğunda, kalp, 

şeytanın, nefs-i emmârenin ve mâsivanın etkilerinden korunmuş olur. Bu sayede kalp, 

yaratılış gayesine uygun bir şekilde Allah’a yönelir ve istikametten sapmaz.290  

Câmî’ye göre kalbini ağyardan, şeytan ve nefsin tuzaklarından arındırmak 

isteyen mü’min, ilk olarak her gün alışkanlık haline getirerek yüz defa tövbe istiğfar 

 
286 Câmî, Sevânihu kalbiyye, 1/271. 
287 Şu’arâ, 26/88-89. 
288 Câmî, Sevânihu kalbiyye, 285. 
289 Câmî, Sevânihu kalbiyye, 1/123. 
290 Câmî, Sevânihu kalbiyye, 1/162. 



  

100 

 

etmelidir. Ardından, Rasûlullah’a bol bol salât ve selam göndererek kalbini 

nurlandırmalı ve günde en az bin kez, şart olarak ( الله إلاّ  إله   kelime-i tevhidi ( لا 

zikretmelidir. Bu sayede kalp, ağyardan, şeytanın kötü etkilerinden ve nefsin 

tuzaklarından arınmış olur. Bu unsurlardan temizlenen kalbin tekrar kirlenmemesi için 

mü’min, düşünce ve aklını kalbin dışında tutmalıdır. Böylece, aklın kalbe zararlı 

etkileri olmaz ve kalp gaflete düşmez. Bu bilinçli ayrım, mü’minin kalbinin temiz 

kalmasını ve Allah’a karşı yerine getirdiği ibadetlerinde derinleşmesini sağlar.291 

Başka bir ifadeyle, kalp, "لا إله إلا الله" kelime-i tayyibesini zikretmekle arındırılır. Aynı 

zamanda, Peygamber efendimize bolca salât ve selam getirmek, kalbinin nuraniyet 

kazanması ve huzura ermesi anlamına gelir. Eğer kişi, "لا إله إلا الله" kelime-i tayyibesini 

zikir sırasında ve namaz kılarken kalbinde huzur ve korku duygusu hissediyorsa, bu 

durumda kalbe şeytani vesvese ve nefsanî aldatmacalar kolay kolay sirayet etmez. 

Eğer böyle düşünceler gelirse, kalp hemen fark eder ve bu tür etkilere karşı koyarak 

onları geri çevirir. Kalbin şeytanın ve nefsin tuzaklarına karşı bu şekilde uyanık 

kalabilmesi, ancak sahibinin çabaları ve mücadelesiyle mümkündür. Ayrıca, bir 

mürşid-i kâmilin rehberliğinde seyr u sülûk faaliyetini gerçekleştirmek de kalbinin bu 

korunmuş hali için önemli bir unsurdur.292  

Câmî, kalbi, ilahî bir tasarıma sahip, eşsiz ve tek bir amaca yönelik yaratılmış 

bir organ olarak görmektedir. Bu amaca göre kalp, yalnızca Allah’ı tanımaya, O’na 

ibadet etmeye ve O’na duyulan sevgiyi derinleştirmeye hizmet eder. Câmî’ye göre 

kalp, bu özelliği sayesinde mâsivâya tam anlamıyla bağlanamaz. Çünkü kalbin asıl ve 

tek muhatabı Allah’tır. Bu görüş, Câmî’yi mistik bir anlayışa yakınlaştırsa da, aynı 

zamanda bir ontolojik iddiayı da içerir. Kalbin bu özelliği, insanın varoluşsal amacını 

ve Allah ile ilişkisini belirleyen temel bir unsur olarak sunulur. Bu bağlamda, Câmî’nin 

kalp anlayışı, insanın dünya ile ilişkisini yeniden değerlendirmeye davet eder. Câmî’ye 

göre, dünya ve dünya işlerine aşırı düşkünlük, kalbin bu asli görevini engeller. Dünya 

sevgisi, kalbin Allah’a yönelmesini engelleyen bir perde gibidir. Bu durum, hem 

 
291 Câmî, Sevânihu kalbiyye, 1/216. 
292 Câmî, Sevânihu kalbiyye, 1/243. 



  

101 

 

dünyalık mutluluktan tam olarak yararlanamamaya hem de ahiret mutluluğunu 

kaçırmaya neden olur.293  

 Câmî’ye göre insan beden ile değil, ruhunun derinliklerinde barındırdığı kalp 

ile Allah’a ulaşır. Bu süreçte, insanın iç dünyasında yer alan kalp, Allah’a ulaşmanın 

merkezi konumundadır. İnsan, bu kutsal yolculuğunda, şeytani vesveseler ve nefsin 

kötü arzuları gibi engellerle karşılaşır. Allah, insanı iradesi doğrultusunda seçimler 

yapmaya özgür bırakarak, onu imtihan etmeyi tercih etmiştir. Bu nedenle, mü’min için 

kalbin korunması, bedenin korunmasından daha büyük önem taşır. Zira bedenin 

ihtiyaçları Allah tarafından karşılanırken, kalbin korunması kişinin kendi 

sorumluluğundadır. Dolayısıyla, gerçek mü’min, kalbini Allah’a yönelterek, 

sapmalardan koruyan ve doğru yolda ilerleyen kişidir. Allah’tan uzaklaşmak ve O’nun 

rızasından ayrılmak, mü’mini boş ve anlamsız çabalara yöneltebilir. Bu nedenle, 

Allah’ın rızasını kazanmayı hedefleyen mü’min, kalbini imar ederek ilahî bir dönüşüm 

süreci geçirmelidir.294  

Câmî’ye göre insandaki kalp, okçuların hedef tahtası gibidir. Gayb âleminden 

kesintisiz olarak devamlı bir şekilde kendisine hayır ve şer isabet eder. Kalbin hayır 

ve şer ile olan münasebeti, üzerinde dağınık ve siyah halkalar olan bir futbol topu 

gibidir. Zira söz konusu top hangi tarafa doğru yuvarlansa o taraftaki halkalar görünür. 

Kalp de aynı şekilde gayp âleminden kendisine doğru gelmekte olan hayır ve şerden 

hangisine müteveccih olsa onda o tecelli eder. İyi şeyler melekleri vasıtasıyla Allah 

tarafından, kötü şeyler ise, nefis aracılığıyla şeytan tarafından kalbe gelir. Bu kalbin 

durumu gizemini korumakla beraber her zaman değişkenlik göstermektedir. Zira bu 

hususta Hz. Peygamber bir duasında “Ey kalpleri çeviren Allâh’ım! Benim kalbimi 

Sen’in dînin üzerine sâbit kıl.”295 buyurarak kalbin halden hale girerek değişkenlik 

gösterdiğine dikkat çekmiştir. Bu nedenle insan kalbi, şu üç halden birisi üzerine 

mebnidir: Birincisi, sahibini mücâhede ve riyazetle kendi nefs-i emmâresini terbiye 

etmeye sevk eden, emir bi’l-ma’rûf ve nehiy ani’l-münkeri yapmaya muvaffak kılan, 

rezîletlerden ve hastalıklardan arındırılmış kalptir. Söz konusu bu kalp ancak 

 
293 Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 65. 
294 Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 95. 
295 Tirmizî, Sünenü’t-Tirmizî, “Kader”, 7. 



  

102 

 

mâsivâdan tamamıyla arınarak lutf-u ilâhî ile korunmuş kişilerin kalbidir. Melekler bu 

kalbi güzel bir cevher olarak gördüğünden hayra yönlendirerek, onun ölüm sonrasını, 

mahlûkatı, haşri, cennet ve cehennemi tefekkür etmesini sağlarlar. Böylece söz konusu 

bu kalbin sahibinin ruhu, aklı ve sair latifeleri emir bi’l-ma’rûf ve nehiy ani’l-münkeri 

yapmaya muvaffak olurlar.  

İkincisi menkus kalptir.  Böyle bir kalbe ne hayır girer ne de kendisinden 

herhangi bir kötülük sadır olur. Güneşin altında bulunmasına rağmen güneşten hiçbir 

şekilde istifade etmeyen soğuk bir eve benzer.  

Üçüncüsü ise, îmân nuruyla nurlanmış kalptir. Söz konusu bu kalp bazen 

meleklerin emrinde bazen de şeytan ve nefs-i emmârenin tasallutunda olur. Melekler 

onu hayra şeytan ve nefs-i emmâre de kötülüklere çekmek için âdeta birbirleriyle yarış 

halinde olurlar. Kalp ise bu iki durum arasında mütereddit olarak şeytan ve nefs-i 

emmârenin tasallutundan kurtulmaya çalışır ancak buna güç yetiremez. Zira kalbin 

Yüce Allah’ın kullarından istediği gibi sabit kalması nadirattandır.296  

Câmî’ye göre kalp içinde korku ve cesaret gibi pek çok duygunun cereyan ettiği 

nadir organlardan biridir. Allah’ın kâfirlerin kalbine korku duygusunu ilka etmesi 

başta sahâbe olmak üzere tüm Müslümanlar için bir lütuf olmuştur. Bu nedenle tüm 

Müslümanların kendilerine bahşedilen bu lütfa karşılık olarak ( الِاَّ اْلله   سُولُ  لَا اِلَهَ  دُ الرَّ مُحَمَّ

 kelime-i Tevhid-i zikretmesi ve bunun gereğini layıkıyla yapması gerekir. Allah (اللهْ 

kâfilerin kalplerine korku saldığı gibi, mü’minlerin kalplerine de emniyette olmaları 

ve günahları terk etmeleri için cesaret vermiştir. Korku ve cesaretin yeri kalp olduğu 

için mü’min cesarete sarılarak Allah’a tevekkül etmelidir.297 

Câmî’ye göre kalp, Rabbânî lâtifelerin en değerli emanetlerinden biridir. 

İnsana verilen bu emaneti en iyi şekilde korumak ve Allah’ın rızasına uygun bir imanla 

temizlemek, insanın görevidir. Kur’an-ı Kerim’de bu lâtifenin korunması ve 

temizlenmesinin önemi pek çok ayette vurgulanmaktadır. Çünkü kalpteki imanın 

zedelenmesi, şüphelerin ortaya çıkması, nifaka ve küfre yol açabilir. Ölüm sonrası için 

Allah’ın rızasını arzulayan her mü’min, kalbini şüphelerden arındırmalıdır. Bu, şeytan 

 
296 Câmî, Tenzîhu’l-kulûb li nazari allâmi’l-ğuyûb, 15. 
297 Câmî, Tenzîhu’l-kulûb li nazari allâmi’l-ğuyûb, 80. 



  

103 

 

ve nefisle mücadeleyle mümkündür. Yüce Allah, Kur’an’da “Bizim uğrumuzda cihad 

edenler var ya, biz onları mutlaka yollarımıza ileteceğiz. Şüphesiz Allah, mutlaka iyilik 

yapanlarla beraberdir.”298 buyurarak kendi yolunda mücâhede etmenin önemine 

dikkat çekmiştir. Mücâhede aynı zamanda mü’mini ihsân makâına eriştirir. Nefs-i 

emmâreye direnmek, şeytanla mücadele etmek, günahlardan kaçınmak ve namahrem 

kadınlara hasr-ı nazar etmemek mücadele gerektiren konulardır. Nefis ve şeytanla 

mücadele, mü’minin fâsık olmasını engeller. Fâsık olan birinin ise, nefis ve şeytanla 

mücadele ederek sadık ve salih müminlerin seviyesine yükselmesi mümkündür. Bu 

nedenle Allah, kullarını şeytan ve nefisle mücadeleye yönlendirir. Temiz bir kalp, tüm 

uzuvların temiz kalmasına vesile olur ve sahibini Allah’a layık bir kul yapar. Ancak 

kalp temiz değilse, uzuvlar kirli hale gelerek kişiyi Allah’ın hoşnut olmadığı kullar 

arasına katabilir.299 

 Câmî’ye göre kalbin, âlemlerin ve mahlûkatın suretlerinden arınarak Allah 

Teâlâ’nın iskân ettiği mahal "beytullah" olma vasfına ulaşması, ancak mücâhede ile 

mümkündür. Bu konuda Kur’an-ı Kerim’de, “Bizim uğrumuzda elinden gelen çabayı 

sarfedenlere gelince, onları bize ulaşan yollara mutlaka yöneltiriz. Kuşkusuz Allah 

iyilik yapanların yanındadır”300 şeklinde ifade edilerek, kendi yolunda mücâhede 

etmenin önemi vurgulanmıştır. Mü’min, en yüksek mertebe olan hidayet mertebesine 

şeytan ve nefse karşı mücâhede ve muhalefet etmekle ulaşabilir. Bu mertebe, şuunât-ı 

ilahîyede doğrudan Allah’a aittir ve ne Resulullah’a ne de diğer insanlara müteallik 

değildir. Allah, bakara suresinin 272. ayetinde Hz. Muhammed’e (sav) hitaben, 

“Onların doğru yola iletilmeleri sana düşmez, fakat Allah dilediğini doğru yola 

eriştirir.” buyurarak hidayete erdirme yetkisinin sadece kendisine ait olduğuna dikkat 

çekmiştir. Allah ezelde kimi hidayete erdireceğini takdir etmişse, hidayeti o kulu 

üzerinde gerçekleştirir. Ancak bu durum, kulun ümitsizliğe kapılmaması ve mücâhede 

azminde eksilme yaşamaması gerektiği anlamına gelir.301 

Câmî’nin kalbin tasfiyesi konusundaki değerlendirmeleri, Gazzâlî’nin 

sistematik yaklaşımlarına benzer bir içeriğe sahiptir. Sûfîler, kalbin arındırılması 

 
298 Ankebût, 29/69. 
299 Câmî, Tenzîhu’l-kulûb li nazari allâmi’l-ğuyûb, 170. 
300 Ankebût, 29/69. 
301 Câmî, Sevânihu kalbiyye, 1/243-44. 



  

104 

 

hususunda çeşitli yöntemler ortaya koymuş olsalar da, Câmî, bu meseleyi Gazzâlî’nin 

yaptığı gibi analitik ve sistematik bir biçimde ele alır.302 Câmî, kalbin tasfiyesi için pek 

çok önemli unsura dikkat çeker. Bu unsurlar arasında kalbi etkileyen dışsal faktörler, 

kalbin çeşitli hallerinin değişimi, akıl ve kalp arasındaki ilişki, ayrıca kalbin nefsi 

düzeltmedeki rolü yer almaktadır. Gazzâlî’nin kalbin tasfiyesiyle ilgili sistematik 

yaklaşımını takip eden Câmî, benzer şekilde birçok konuyu eserlerinde ele alır. 

Câmî’ye göre kalbin tasfiyesi, ihlâs, takvâ, zikir, mücâhede ve şehvetten kaçınmak 

gibi unsurlar sayesinde gerçekleşir. Bu unsurlar, kalpteki kötü alışkanlıkları ve 

dünyevi arzuları bertaraf ederek, bireyin ibadetlerinde Allah’ı daha derinden 

hissedebileceği bir halin oluşmasına katkı sağlar. Bu arınma süreci, bireye bazı 

zorluklar yaşatabilir, ancak bu durum, sürecin doğru ve etkin bir şekilde işlediğinin 

göstergesidir. Hz. Peygamber’in “Demirin paslandığı gibi kalpler de paslanır. Ashâb-

ı kirâm: Yâ Resulâllah! Onun cilâsı nedir? diye sorduklarında ise: Allâh’ın Kitabı’nı 

çokça tilâvet etmek ve Allâh’ı çok çok zikretmektir.”303 hadisine atıfta bulunan Câmî, 

kalplerin paslanabileceğini ve bu pasın, Allah’ın kitabını sıkça okuyarak ve O’nu 

sürekli anarak temizlenebileceğini ifade eder. Paslanmış maddelerin bazı 

temizleyicilerle arındığı gibi, kalbin de “Lâ ilâhe illallah” zikriyle temizlenebileceğini 

vurgular. 304 Ayrıca, bir kulun bir yıl boyunca kalbini haramlardan ve dünyevi 

arzularından koruyarak, Allah’ı zikretmesi halinde, içsel ve dışsal tutarlılık kazanarak 

Allah’ın hoşnutluğuna ulaşacağına işaret eder. Bu arınma süreci, kişinin itikadına ve 

amellerine zarar veren nefis ve şeytanla mücadelesini de gerektirir.305 Diğer bir 

ifadeyle, mü’min, kalbini nefs-i emmâre ve şeytanın etkilerinden tam anlamıyla 

kurtardığında, Allah’ın lütuf ve rızasına nail olur. Bu nedenle, nefis ve şeytanla ihlâs 

ve takvâ ile mücadele ederek kalbin her türlü kötü etkiden arındırılması gerektiği 

sonucuna varılır. Zira bu arınma sonrası Yüce Allah, kişinin kalbini kendi nuruyla 

 
302 Ebû Abdillâh el-Hâris b. Esed el-Muhâsibî el-Anezî Muhâsibî, Risâletü’l-müsterşidîn Tah. 

Abdülkadir Ata (Kahire: Mektebetü’t-türâsi’l-İslamî, 1969), 67; Muhâsibî, el-Mesâil fî a’mâli’l-

kulûb ve’l-cevârih Tah. Abdülkadir Ata, 75; Hakîm Tirmizî, Beyânü’l-fark beyne’s-sadr ve’l-kalb 

ve’l-fuâd ve’l-lubb Tah. Ahmed Abdurrahîm Sâyeh (Kahire: Merkezu’l-kitâb li’n-neşr, Tarihsiz), 16; 

Hücvîrî, Keşfü’l-Mahcûb, (Hakikat Bilgisi), Haz. Süleyman Uludağ, 179-192; Mekkî, Ḳūtü’l-kulûb, 

(Kalplerin Azığı), Trc. Yakup Çiçek, Dilaver Selvi, 442-460; Tâlib Muhammed b. Alî b. Atıyye 

Mekkî, İlmü’l-kulûb Tah. Abdulkâdir Ahmed Ata (Mısır: Matbaatu Mustafa, ts.), 74; Gazzâlî, İhyâ-

u Ulûm’id-Dîn Trc. Abdullah Aydın, 21-55. 
303 Alî b. Hüsâmiddîn b. Abdilmelik b. Kadîhân el-Müttakî el-Hindî, Kenzü’l-ʿummâl fî süneni’l-aḳvâl 

ve’l-efʿâl (Ocak Yayıncılık, 2019), 5/241. 
304 Câmî, Sevânihu kalbiyye, 1/66. 
305 Câmî, Sevânihu kalbiyye, 1/72. 



  

105 

 

aydınlatarak, akıl başta olmak üzere diğer latifelerin de bu nurdan istifade etmelerini 

sağlar. Böylece kalp ve latifeler, Allah’ın rızası doğrultusunda görevlerini yerine 

getirirken, birey zâhiren insan, bâtınen ise melek özelliklerine bürünür.306 Câmî’nin 

özellikle Gazzâlî ve diğer sûfîlerle benzer görüşleri paylaşmasının, konunun önemine 

ve Gazzâlî ile diğer sûfîlerin düşünce sistemleri ve yöntemlerinin etkisinde kaldığını 

söylemek doğru olacaktır. 

Sonuç olarak, Câmî’nin de ifade ettiği şekliyle kalp, tüm canlılar için kritik bir 

öneme sahiptir. Bir et parçası olmasının ötesinde, insanın fıtrat gayesine uygun olarak 

insana tevdi edilmiş önemli bir hazinedir. Câmî’nin de vurguladığı gibi kalp, maddi 

yönüyle canlıların hayati fonksiyonlarını sürdüren temel bir organ iken, diğer yönüyle 

de insanın anlam arayışındaki kemâlatı sağlayan en önemli latifedir. Bu latifenin, yani 

kalbin maddi ve manevî sağlığı, insanın genel sağlığı üzerinde doğrudan etkilidir. Bu 

nedenle, kalbi maddi hastalıklara, şeytan ve nefsin her türlü saldırılarına karşı korumak 

büyük önem taşır. Kalbin, şeytanın ve nefsin olumsuz etkilerinden arındırılarak; zikir, 

şefkat, sevgi ve merhamet gibi olumlu duygularla doldurulması, insanın bedensel, 

ruhsal ve manevî sağlığını güçlendirecektir. 

2.2.3. Ruh 

Ruhun varlığı ve mahiyeti ile alakalı filozoflar, kelamcılar ve sûfî âlimler 

arasında farklı görüşler ve ihtilaflar mevcuttur. Bu görüş ve ihtilaflara ilişkin hususlar 

daha önce farklı ilmi disiplin ve çalışmalarda ortaya konulmuş olduğundan burada 

ruhun varlığı ve mahiyeti ile ilgili sadece bazı sûfî âlimlerin görüşleri verildikten sonra 

tezimizin ana omurgasını teşkil eden Şeyh Ahmed Fethullah el-Câmî’nin ruh ile ilgili 

görüşleri aktarılacaktır.  

Sözlükte nefs-i nâtıka, üfürük, hayat kaynağı, nefes ve sevinç gibi anlamlara 

gelmekle beraber Kur’an’da, Cebrail (a.s) ve Hz. Îsâ (a.s.) için de kullanılan ruh, 

tasavvufta üç farklı şekilde ele alınmıştır. Birincisi, “rûhu’l-evvel”, “rûhu’l-evhad” 

veya “rûhu’l- aʻzam” şekllinde tarif edilen akl-ı evvel veya “nûr-u Muhammedî”dir. 

Bu nefha-yı İlâhi’ye ve latîfe-i Rabbânîyedir. İkincisi insanda bulunan ve birinci sırada 

zikredilen ruha taalluk eden idrak ve kavrayışın mahalli olan ruhtur ki bu da “rûhu’l-

 
306 Câmî, Tenzîhu’l-kulûb li nazari allâmi’l-ğuyûb, 28. 



  

106 

 

insânî” şeklinde ifade edilir. Üçüncüsü ise, kalpte bulunan ve oradan damarlar 

vasıtasıyla bütün organlara yayılan mücessem olan hayat emaresidir ki buna “rûhu’l-

hayvânî” denir.307 

Zâhid ve sûfî âlimler arasında ruhun varlığı ile alakalı herhangi bir şüphe 

olmamakla beraber mahiyetine ilişkin farklı mülahazalar ve ihtilaflar mevcuttur. 

Sûfîlere göre ruh, gayba müteallik bir husus olup hakkında çok fazla bir malumat 

olmadığından308 mahiyetini tam olarak bilmek ve anlamak mümkün değildir. İlim ve 

hikmetin kaynağı olan Hz. Peygamber’e (sav) ruh ile ilgili soru sorulduğunda O, bu 

hususta herhangi bir cevap vermeden sükûtu tercih etmiştir. O’nun sükût ettiği bir 

mevzuda diğer insanların da acziyetlerini bilerek sükût etmeleri ve ruhun mahiyetine 

ilişkin çok fazla soru sormamaları ve araştırma içerisine girmemeleri gerektiğini ifade 

eden Avârifü’l-maʿârif müellifi Sühreverdî, ruhun mahiyetinin ihtilaflı bir konu 

olduğunu bu sebeple sûfîler arasında farklı mülahazaların ortaya çıktığını ifade eder.309 

İlk dönem sûfîlerden olan Cüneyd-i Bağdâdî’ye göre, ruha müteallik malumatı Allah 

kendisine tahsis ettiğinden O’nun dışındaki varlıkların ruh hakkında tam ve doğru bir 

bilgiye sahip olmaları mümkün olmadığından dolayı “o vardır” demekten başka bir 

şey söylenemez.310 Zira ruhun varlığı zaruri olmakla beraber akıl keyfiyetini idrak 

etmekten acizdir.311 Ruhun epistemolojik imkânını araştıran ve “Sana ruh hakkında 

soru soruyorlar. De ki: “Ruh, Rabbimin bileceği bir şeydir. Size pek az ilim 

verilmiştir.”312 manasındaki ayetten hareketle ruhun mahiyetini ve ona taalluk eden 

sıfatların bir sır olduğunu kabul eden Gazzâlî’ye göre ruhun mahiyetini, hakikatini ve 

niteliklerini bilmek genel yapısı itibariyle mümkündür. Ancak din ehli olmayana ruhun 

mahiyet ve sırrının açıklanmasına müsaade edilmemiş, hatta ilim ve hikmetin kaynağı 

konumunda olan Hz. Peygamber bile bunu açıklamaya yetkili kılınmamıştır.313 Ruhun 

 
307 Ebü’l-Hasen Alî b. Muhammed b. Alî es-Seyyid eş-Şerîf Cürcânî, Ta’rîfât, (Tasavvuf Istılahları), 

Çev. Abdülaziz Mecdi Tolun, Abdurrahman Acer (İstanbul: litera Yayıncılık, 2014), 98; Kâşânî, 

Letaifü’l a’lam fi işaratı ehli’l-ilham, (Tasavvuf Sözlüğü), Çev. Ekrem Demirli, 407-409. 
308 İsrâ, 17/85. 
309 Sühreverdî, Avârifü’l-Maʿârif, (Marifet İhsanları), Trc. Yahya Pakiş, Dilâver Selvi, 424. 
310 Sühreverdî, Avârifü’l-Maʿârif, (Marifet İhsanları), Trc. Yahya Pakiş, Dilâver Selvi, 425; Kelâbâzî, 

et-Taarruf, (Doğuş Devrinde Tasavvuf), Haz. Süleyman Uludağ, 110. 
311 Hücvîrî, Keşfü’l-Mahcûb, (Hakikat Bilgisi), Haz. Süleyman Uludağ, 323. 
312 İsrâ, 17/85. 
313 Hüccetü’l-İslâm Ebû Hâmid Muhammed b. Muhammed b. Muhammed b. Ahmed Gazzâlî, Kimyâ-

yî Saadet Çev. Ali Arslan (Merve Yayınları, 2012), 16; Musta Akçay, “Gazza’li’de Ruh Tasavvuru” 

Dinî Araştırmalar Dergisi, 7/21 (2002), 87-116. 



  

107 

 

sır oluşu, mahiyetinin bilinmezliğinden ziyade insanın kavrama kapasitesi ile ilgili bir 

durumdur. Nitekim insanlar fıtri olarak pek çok yönden bir birlerinden farklı oldukları 

gibi zekâ, feraset ve bilgi açısından da farklılık göstermektedirler. Bu nedenle insanlar 

genellikle avâm ve havas olarak kategorize edilmiştir. Bu avâmlık ve havâslık 

niteliklerinin farklılaşmasıyla ruhun mahiyetine ilişkin malumatları da değişkenlik 

göstermektedir. Gazzâllî’ye göre avâmdan olanların ruhun mahiyetine ilişkin 

malumatı anlayamamaları ruhun Allah’ın ve insanın sıfatı olduğunu 

anlayamamalarından kaynaklanmaktadır.314 

Öte yandan ehl-i Sünnet âlimleri ruh mevzuunda ihtilaf etmekle beraber sınırlı 

da olsa birtakım mülahazalar ortaya koymuşlardır. Kimilerine göre ruh, “can ve hayat” 

anlamlarına gelirken kimilerine göre de, ruh, Allah tarafından bedene tevdi edilmiş 

latif bir cevherdir.315 Cisim veya araz değil, insanın kalbinin dehlizlerinde bulunan, 

görünmeyen, anlayan ve bilen parçasıdır.316 Allah ile kâim, O’nun mülkünde ve 

tasarrufunda olan bir mahlûktur. Tenâsüh etmeksizin bedenin nimetlenmesiyle lezzet 

alan, azaba maruz kalmasıyla da acı çeken bir latifedir.317 Ceza ve sevabı beden ile 

beraber idrak ettiği gibi, haşr ve neşri de beraber yaşayacaktır.318 Herhangi bir surete 

sahip olmayan, latif ve Rabbânî bir cevher olmakla birlikte Allah’ın isim ve sıfatlarının 

mârifetine ayinedarlık eder.319   

Ruhun keyfiyetine ilişkin sûfîler arasında da birtakım ihtilaflar olduğu 

görülmektedir. Bu ihtilafları üç grupta kategorize etmek mümkündür. Birincisi ruh 

hakkında herhangi bir tartışmaya girmeksizin sadece tasavvufun hakikatlerini 

yaşamaya gayret eden sûfîlerdir. İkincisi, Tasavvuf klasik eserlerinin önemli 

müelliflerinden Kuşeyrî, Serrâc ve Hücvîrî gibi “sahih” ve “sünni” tasavvufu savunan 

zatların görüşleridir. Üçüncüsü ise, belli bir teori geliştiren ve tasavvufi görüşlerini bu 

teori üzerine inşa eden “tevhid” ve “mârifet” teorisiyle Cüneyd-i Bağdâdî,  “lâhut-

 
314 Hüccetü’l-İslâm Ebû Hâmid Muhammed b. Muhammed b. Muhammed b. Ahmed Gazzâlî, 

Madnünü’s-Sağir Çev. D. Sabit Ünal (İzmir: İzmir İlahiyet Fakültesi Vakfı Yayınları, ts.), 92-93; 

Akçay, “Gazza’li’de Ruh Tasavvuru”, 19-20. 
315 Kuşeyrî, er-Risâle, (Tasavvuf İlmine Dair Kuşeyri Risalesi), Haz. Süleyman Uludağ, 182. 
316 Gazzâlî, 3/16. 
317 Serrâc, el-Lüma‘, (İslâm Tasavvufu), Trc. Hasan Kamil Yılmaz, 257. 
318 Kuşeyrî, er-Risâle, (Tasavvuf İlmine Dair Kuşeyri Risalesi), Haz. Süleyman Uludağ, 182. 
319 Ahmed Şemseddin Marmaravi, Etvar-ı Seb’a (İstanbul: İBB Atatürk Kitaplığı, OE Yazmaları, ts.), 

153. 



  

108 

 

nâsut” nazariyesiyle meşhur Hallâc-ı Mansûr (ö. 309/922) gibi mutasavvıfların 

görüşleridir.320 

Sahih ve sünnî bir çizgide tasavvufu inşa etmeye çalışan mutasavvıfların 

görüşleri esas alındığında şeyhlerin cumhuru, ehl-i Sünnet âlimlerinin çoğu ruhun 

“araz, sıfat ve vasıf” olmayıp, “cevher, zat ve ayn” olduğu konusunda ittifak ettikleri 

söylenebilir.  Onlara göre ruh araz olmadığı gibi kadim ve ezeli de değildir. Yaratılmış 

olup, emr-i ilahî doğrultusunda hareket eden lâtif bir cisimdir.321 Allah tarafından 

bedene tevdi edilen ve beden gibi mahlûk olan bir manadır.322 

Ehl-i Sünnet âlimleri ve sûfîlerin çoğunda olduğu gibi Şeyh Ahmed Fethullah 

el-Câmî’ye göre de ruh, Allah tarafından bedene tevdi edilen müstakil bir lâtife-i 

Rabbânîyedir. Gıdası ibadet etmke, zikir çekmek, Kur’an-ı Kerim okumak güzel 

ameller işlemek ve emir bi’l-ma’rûf nehiy ani’l-münker kaidesince hareket etmektir. 

Bazılarının dediği gibi ruh, kalp, akıl, nefis ve sır farklı şeyler olmayıp, vasıflarının 

değişmesine bağlı olarak değişik isimlerle isimlendirilmişlerdir.323  

Câmî’ye göre, insan ruhu iki temel unsurdan oluşur: Birincisi rabbânî ruh: 

Şeffaf, güzel ve ilahî bir tabiata sahip olan bu ruh, Allah’a yönelme ve O’na 

yakınlaşma arzusuyla doludur. Düşünme, gelişme ve irade gibi yüksek kabiliyetlere 

sahiptir. Rabbânî ruhun güçlenmesi, bireyin Allah’ı zikretmesi, ibadet etmesi ve 

Kur’an’ı tefekkür etmesiyle doğrudan ilişkilidir. 

Fiziksel ruh (nefse-i emmâre): Kalın ve maddi bir tabiata sahip olan bu ruh, 

insanın dünya hayatına ait arzu ve isteklerini temsil eder. Kötülüğü emreden, insanı 

günaha teşvik eden bir eğilimi vardır. Câmî, insanın iç dünyasında bu iki ruh arasında 

sürekli bir mücadele olduğunu vurgular. Rabbânî ruhun yükselmesi, nefs-i emmâre ile 

olan mücadelede zafer kazanmakla mümkündür. Bu mücadele sürecinde birey, ruhunu 

terbiye ederek ilahî sıfatlara yaklaşmaya çalışır. Câmî’nin ruh anlayışı, İslam 

tasavvufundaki insanın kemale erme sürecini açıklamak için önemli bir araçtır. 

Rabbânî ruhun yükselmesi, bireyin manevî olgunluğa ve Allah’a yaklaşması anlamına 

 
320 Mehmet Dalkılıç, İslâm Mezheplerinde Ruh (İstanbul: İz yayınları, 2012), 164-165. 
321 Hücvîrî, Keşfü’l-Mahcûb, (Hakikat Bilgisi), Haz. Süleyman Uludağ, 323-325. 
322 Kelâbâzî, et-Taarruf, (Doğuş Devrinde Tasavvuf), Haz. Süleyman Uludağ, 111. 
323 Câmî, Sevânihu kalbiyye, 1/103. 



  

109 

 

gelir. Bu süreçte, birey nefsini terbiye ederek, arınıp güzelleşir ve ilahî sıfatlara ayna 

olur. Câmî’nin bu görüşleri, günümüzde de insanın iç dünyasını anlama ve manevî 

gelişimi için önemli bir kaynak teşkil etmektedir. Özellikle psikoloji ve felsefe gibi 

disiplinlerde, insanın ruhu ve bilinçaltı ile ilgili yapılan çalışmalar, Câmî’nin bu 

konudaki görüşleriyle paralellik göstermektedir.324 

Câmî, Rabbânî lâtife açısından ruhun, nefs-i emmâre ve şeytanla mücadelesini 

geniş bir perspektiften ele alır. Ona göre ruh, bedenden ayrılarak asıl sahibi olan 

Allah’a ulaşma arzusuyla yanar. Ancak, nefs-i emmâre ve şeytan, her türlü düşük arzu 

ve engelleme ile ruhu boğmaya ve ruhtaki ahlaki değerleri düşürmeye çalışır. Bu çetin 

mücadele, ölüm anına kadar devam eder. Bu mücadeleyi fark eden olgun evliyalar ve 

gerçek mü’minler, şerîatın hükümlerini uygular, Sünnet-i seniyye’yi benimser, 

mücâhede ve ihlâs ile ruhlarını nefs-i emmâre ve şeytanın kötü etkilerinden 

arındırırlar. Bu sayede ruhlarını özgürlüğe kavuşturarak Allah’a ulaşmalarına vesile 

olurlar. Kulun temel görevi, şerîatın hükümlerini uygulamak, Sünnet-i seniyye’yi takip 

etmek, ihlâs ve mücâhede ile şeytan ve nefs-i emmâre zincirlerini kırarak özgürlüğe 

ulaşmaktır. Bu sayede kul, dünya ve ahiret saadetine ulaşır.325  

Şeyh Ahmed Fethullah el-Câmî, ruh âlem-i emr’den olduğu için takdir etme 

anlamında mahlûktur; bu nedenle boyut ve ölçü gibi bu âleme ait nitelikleri kabul 

etmez.326 diyen Gazzâlî ve “Ruh, bir kanun-u zîvücud-u haricîdir, bir namus-u 

zîşuurdur. Sabit ve daim fıtrî kanunlar gibi, ruh dahi Âlem-i emirden, sıfat-ı iradeden 

gelmiş, kudret ona vücud-u hissî giydirmiştir, bir seyyâle-i lâtifeyi o cevhere sadef 

etmiştir. Mevcut ruh, mâkul kanunun kardeşidir. İkisi hem daimî, hem Âlem-i emirden 

gelmişlerdir. Şayet nevilerdeki kanunlara kudret-i ezeliye bir vücud-u haricî 

giydirseydi, ruh olurdu. Eğer ruh, şuuru başından indirse, yine lâyemut bir kanun 

olurdu.”327 diye ifade eden Bediüzzaman Said Nursi’nin görüşlerine benzer bir görüş 

ortaya koymaktadır. Ona göre ruh, âlem-i emirden bedene tevdi edildiğinden hakiki 

manada Allah’tan başkasına ünsiyet edip bağlanamaz. Ancak bedene girip nefs-i 

emmâreye meyletmekle kendisini onun esaretinden alıkoyamaz. Bu durum böyle 

 
324 Câmî, Sevânihu kalbiyye, 1/103. 
325 Câmî, Sevânihu kalbiyye, 1/218. 
326 Gazzâlî, Kimyâ-yî Saadet Çev. Ali Arslan, 22. 
327 Bediüzzaman Said Nursî, Sözler (İstanbul: Yeni Asya Neşriyat, 1996), 477-479. 



  

110 

 

devam ettiği sürece; ruhun sahibi ya küfre girer ya da imanlı kalmakla İslami tabiattan 

uzaklaşır. Fakat Allah’ın inayetiyle imanını kuvvetlendirip, sağlam bir mücâhede ile 

ruhunu nefsin tasallutundan kurtararak Allah’a müteveccih kılmakla asıl amacına 

ulaştırabilir. Aksi halde ruhunu nefs-i emmârenin esaretine terk ederek onun üzerinde 

istediği gibi tasarruf etmesine ortam hazırlar. Bu nedenle insanlardan bazıları ruhlarını 

muhafaza etmeyip nefs-i emmârenin esareti altına girerek istikametten uzaklaşır 

bazıları da ruhlarını muhafaza ederek her zaman istikamet üzere olurlar.328 Öte yandan 

ruhun latîfe-i Rabbânîye cihetinden olup bedene hâkim olmasıyla beden letafet 

kazanır. Böylece hem ruh hem de beden nefs-i emmâre ve şeytanın süfli istek ve 

arzularına karşı sağlam bir duruş sergilemiş olurlar. Bu nedenle gelmiş geçmiş en iyi 

ruh ve bedenin, Allah’ın Resul’ü ve amel bakımından ona en yakın olanlarınındır.329 

Câmi’ye göre, insanın ruhu Allah tarafından ilk başta hafif ve ince bir şekilde 

bedene bahşedilmiştir. Ancak, beşeriyet tabiatının (nefs-i emmâre) etkisiyle zaman 

içinde ruhun yapısı bozulmuştur. Bu beşeriyet tabiatının esaretinden kurtulmak ve 

melekî bir yapıya ulaşabilmek için, kulun zikir ve mücâhede ile çabalaması 

gerekmektedir. Beşeriyet tabiatından kurtulmak, kalın ve ağırlıklı yapıdan arınmak 

anlamına gelir. Beşeriyet tabiatı tamamen kötü değildir; ahlaki açıdan olumlu ve 

olumsuz iki kısma ayrılır. Hangi kısmın hâkim olduğuna bağlı olarak, bireyde o 

özellikler belirginleşir. Eğer ahlâk-ı mezmume muktezasınca beşeriyet tabiatına haset, 

kıskançlık, şöhret ve makâm sevgisi gibi olumsuz özellikler hâkim olursa, ruh bu kötü 

özelliklerden kaynaklanan bir yorgunluk, ağırlık ve kasavet hisseder. Bu durumda, 

insan dışarıdan insan gibi görünse de içsel olarak hayvanî bir tabiata bürünür. Ancak 

Kur’an-ı Kerim ve Sünnet-i seniyye hükümlerine uymak, Cenâb-ı Hak’ı sıkça anmak 

beşeriyet tabiatına hâkim olursa, ruh bu kasavetten ve karanlıktan kurtularak letafet 

kesbeder. Bu tür bir ruh, Allah Resul’ünün öğretileri doğrultusunda gelişir ve dışarıdan 

insan gibi görünse de içsel olarak melekî bir tabiata ulaşır. Allah’a itaatkâr ve samimi 

bir hal almak bu durumda zor değil, aksine çok kolay olur. Nefsine karşı mücadele 

etmeyen ve insanî huylardan arınmayan bir kişi, Allah Resul’ünün gölgesi altında 

yükselme şansını kaçırır. Bu nedenle mücâhede ve arınma sürecine önem vermek 

gereklidir. “Nihayet onlardan birine ölüm gelince, “Rabbim! Beni dünyaya geri 

 
328 Câmî, Sevânihu kalbiyye, 1/238. 
329 Câmî, Sevânihu kalbiyye, 1/121. 



  

111 

 

gönderiniz ki, terk ettiğim dünyada salih bir amel yapayım” der. Hayır! Bu, sadece 

onun söylediği (boş) bir sözden ibarettir. Onların arkasında, tekrar dirilecekleri güne 

kadar (devam edecek, dönmelerine engel) bir perde (berzah) vardır.”330 ayeti 

kerimenin ölüm anındaki hitabıyla, insanın dünyaya dönüp gerçek anlamda kulluk 

yapma arzusunu ifade etmesi ve bu isteğinin gerçekleşmeyeceği vurgulanmaktadır.331 

Özetle, ruh, Câmî’nin de vurguladığı gibi, ilahî kudretin en nadide eserlerinden 

biridir. Bu soyut varlık, insan bedenine anlam katarak onu sıradan bir canlıdan öteye 

taşır. Rabbânî bir öz taşıyan ruh, insanın fıtratında gizlenmiş olan amaca ulaşmasına 

rehberlik eder. Bu ilahî kıvılcım sayesinde insan, varoluşunun anlamını sorgular ve 

ölüme, fânî bir beden değil, ebedî bir huzurla hazırlanır. Şeffaf, latif ve güzel bir 

cevhere sahip olan ruh, bedene hapsolduğunda dünyevi arzuların gölgesinde kalır. 

Dünya sevgisi, mal-mülk hırsı ve evlat şefkati gibi dünyevi engeller, ruhun hakiki 

güzelliğini perdeler. Bu perdeleri yırtmak ve fıtratına ulaşmak, ruhun potansiyelini 

açığa çıkararak onu Allah’a layık bir kul haline getirir. Lahananın özüne benzer 

şekilde, ruhun hakiki güzelliğine ulaşmak için onu saran dünyevi arzulardan 

arındırmak gerekir. Zikir ve mücâhede, bu arınma yolunda rehberlik ederek ruhun gizli 

hazinelerini ortaya çıkarır. Bu sayede insan, ilahî nurun ışığında hakikate yaklaşır ve 

Rabbine daha yakın bir mertebeye yükselir. 

2.2.4. Nefs 

Sözlükte, “ruh, hayat, can, kan, varlık, zat, insan, fert, heva ve heves, beden ve 

bedenden kaynaklanan süfli arzular”332 gibi anlamlarına gelen nefs, sûfîlerin tasavvuf 

idrakine uygun olarak felsefe ve kelamdan farklı şekilde mütalaa ettiği ve daha çok 

olumsuz yönlerini ve bunları tedavi etme yolları gibi farklı boyutlarıyla 

değerlendirdikleri bir kavramdır.333 Kur’an’ı Kerim’de kötülüğü emreden334 ve süfli 

 
330 Mü’minûn, 23/99-100. 
331 Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 98. 
332 İbn Manzûr, lisânü’l-arab, 10/233-237; Ebü’l-Kāsım Hüseyn b. Muhammed b. el-Mufaddal er-

Râgıb el-İsfahânî, el-Müfredât fî ğarîbi’l-kurân (kurân Kavramları Sözlüğü), Çev. Yusuf Türker 

(Beyrut: Dâru’l-Kalem, 1412), 818; Cürcânî, Ta’rîfât, (Tasavvuf Istılahları), Çev. Abdülaziz Mecdi 

Tolun, Abdurrahman Acer, 242-245. 
333 Süleyman Uludağ, “Nefs” (Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, 2006). 529-530. 
334  Yususf 12/53. 



  

112 

 

arzuların kaynağı olarak zikredilen nefis335 hadislerde ise, kötülüklerinden Allah’a 

sığınılan, insanın en büyük düşmanı olduğu vurgulanan ve Allah’a ulaşmada aşılması 

gereken en önemeli engel olarak zikredilir.336 İlk dönemlerden itibaren sûfîler nefs-i 

emmâre ve şeytanı rızâ-i ilâhîyiyeye ulaşmada en büyük engel olarak görmüşlerdir. 

Bu engelleri aşmak ve nefis muhasebesini yapmak için sarf etmiş oldukları sözler ve 

ortaya koydukları eserlerle büyük bir külliyatın teşekkülüne vesile olmuşlardır. 

Zamanla Âdâbü’n-Nefs, el-Vesâyâ, Kitâbü’r-Riyâze ve Âdâbü’n-Nüfûs, gibi eserlerle 

daha sistemli bir şekilde nefs muhasebesi ve nefsi ıslah yöntemlerini şekillendiren 

sûfîler, riyazet ve mücâhede metotları ile nefis muhasebesi ve ıslahı arasındaki 

bağlantıya dikkat çekmişlerdir.337 Nefsi, köpek, domuz, tilki, yılan, ejderha, fare, 

Firavun, Nemrut ve zindan gibi meteforlar üzerinden tasvir etmeye çalışan sûfîler nefsi 

anlamak ve ona hâkim olmak için yakından tanımak gerektiğini ifade etmişlerdir. 

“Marifetü’n-nefs” şeklinde sistematize edilen bu anlayışa göre nefsi tanımak 

marifetullaha açılan kapı demektir.338 Nefsin yedi mertebeden oluştuğunu ve bu 

mertebeleri kat etmekle nefsin olgunlaşacağı fikrini benimseyen mutasavvıflar, söz 

konusu bu mertebeleri, emmâre, levvâme, mülheme, mutmainne, râdıyye, mardıyye 

ve kâmile şeklinde sıralamışlar ve nefsin bu şekilde ıslah edilmesine “atvâr-ı seb’a” 

adını vermişlerdir.339 Her mertebede mürîdin esmâü’l-hüsnâ’dan bir isimle hemhal 

olmasını benimseyen bu anlayışa göre sâlik, emmârede “Lâ İlâhe İllallah”, levvâmede 

“Allah”, mülhemede “Hû”, mutmainnede “Hakk”, râdıyyede “Hayy”, merdıyyede 

“Kayyûm” ve kâmilede “Kahhâr” isimleriyle meşgul olarak nefsin hâkimiyet ve 

hazlarından kurtulmalıdır.340 

 
335  Nisa 4/79. 
336 Tirmizî, Sünenü’t-Tirmizî, “Daavât”, 14; Ahmet Yıldırım, Tasavvufun Temel Öğretilerinin 

Hadislerdeki Dayanakları, (Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları 2000), 226-232. 
337 Haris Muhasibi, Âdâbü’n-nüfûs (Kahire: Mektebetü’l-kurân, 1993), 112; Haris Muhasibi, el-vesâyâ 

(Beyrut: Dâru’l-kütübü’l-ilmiyye, 2003), 283; Hakîm Tirmizî, Kitâbü’r-Riyâze ve âdâbü’n-nefs 

(Nefis Terbiyesi) Trc. Mehmet Zahit Tiryaki (İstanbul: İlk Harf Yayıncılık, 2014), 96; Fatih Çınar, 

Şemseddîn-i Sivâsî veTasavvufî Görüşleri, Cumhuriyet Üniversitesi, Sosyla Bilimler Enstitüsü, 

2022, 285. 
338 Ebû Saîd Harrâz, Risâleler Trc. Naile Baltacı (İstanbul: litera Yayıncılık, 2018), 74; Gazzâlî, Kimyâ-

yî Saadet Çev. Ali Arslan, 14-22; Hüccetü’l-İslâm Ebû Hâmid Muhammed b. Muhammed b. 

Muhammed b. Ahmed Gazzâlî, Ravdatü’t-tâlibîn ve umdetü’s-sâlikîn (Hak Yolunun Esasları), Trc. 

Dilaver Selvi (İstanbul: Semerkand Yayınları, 2004), 86-87. 
339 Mustafa Karahisari, Ahterî-i Kebîr (İstanbul: Matbaa-i Sultâniyye, 1283), 2/15; Osman Türer, 

“Letâif-i Hamse” Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi (Ankara: TDV, 2003), 27/143); Çınar, 

Şemseddîn-i Sivâsî veTasavvufî Görüşleri, 305. 
340 Kemâleddîn Harirî, Fethu’l-esrâr şerhu Virdü’s-Settâr (İstanbul: Matbaa-i âmire, 1287), 121-122. 



  

113 

 

Yukarıda ifade edildiği üzere nefis, çok geniş ilmi yelpazede ele alınmış ve 

farklı perspektiflerden analize tabi tutularak çeşitli manalara hamledilmiştir. Câmî, 

Kur’an-ı Kerim’de ve tasavvufun klasik eserlerinde nefsin anlamlarına yakın bir 

tanımını sunarak, nefsi Allah’ın hoşnut olmadığı davranışlarla kalbin ve diğer içsel 

duyguların bozulduğu, kötü huyların kaynağı olan bir özellik olarak tanımlamıştır. 

Câmî’ye göre, bu tür bir nefis, insanın içinde bulunan ruh bedenden ayrılmadığı sürece 

değişmez. Bu noktadan hareketle, kulun sorumluluğu nefsiyle sürekli mücadele etmek, 

onu ibadetler, zikir ve diğer manevî pratiklerle terbiye etmek ve böylece Allah’a 

yönlendirmektir. Bu süreçte, nefsinin kontrolünü ele almak ve onu olumlu bir şekilde 

dönüştürmek için çaba sarf etmek, kulun yaşamındaki önemli bir görevdir. Bu terbiye 

süreci, nefsi dizginleyerek insanın içsel potansiyelini geliştirmesine ve fıtratına uygun 

bir şekilde olgunlaşmasına olanak tanır. Bu sayede kul, nefsiyle mücadele ederek ve 

onu terbiye ederek, en büyük düşmanı olan nefsin etkilerinden kurtulabilir ve âlâ-yi 

illiyyîn mertebesine ulaşarak ruhsal yükselişini tamamlayabilir.341  

Câmî’ye göre insanın tabiatı gereği kötülüğü arzulayan nefis, her türlü hileye 

başvurarak insanı kötülüklere sürüklemeye çalışır. Bu duruma karşı kula düşen görev 

ise uyanık olmak, Kur’an ve Sünnete bağlı kalmak, sıkça zikir yapmak, huşu içinde 

namaz kılmak ve mücâhede ile nefsin tuzaklarına karşı koymaktır. Yüce Allah, 

Kur’an-ı Kerim’de “Mü’minler, gerçekten kurtuluşa ermişlerdir. Onlar ki, 

namazlarında derin saygı içindedirler.”342 şeklindeki ayetle huşunun önemine vurgu 

yapmıştır. İnsan, melek tabiatlı olmadığı için kendi doğası gereği zaman zaman 

nefsiyle çelişen davranışlar sergileyebilir. Ancak bu hatalardan dolayı ümitsizliğe 

kapılmak yerine, “Ey mürîd! Bir günah işlediğinde hemen ümidini yitirip yoldan 

vazgeçme. İstikamete ulaşmaktan ümidini kesme. Belki bu günah senin nefsini kırmak 

için sana takdir edilmiş olup menfaatine olabilir. Allah’ın (c.c) sana bir rahmeti, bir 

usanma, günahtan tiksinme vesilesi olabilir. Belki de sana takdir edilmiş son günah 

olabilir. Düştüğün yerden kalk ve hızla ve aynı azimle yoluna devam et.”343 İbn 

Atâullah el-İskenderî’nin belirttiği gibi hemen tövbe ve istiğfar ile Allah’a yönelmeli 

 
341 Câmî, Sevânihu kalbiyye, 1/80. 
342 Mü’minûn, 23/1-2. 
343 İskenderî, hikem-i Ataiyye Şerhi (el-Muhkem fi şerhi’l-hikem) Şerh: Kastamonulu Syid Hafız Ahmed 

Mahir Efendi, 142. 



  

114 

 

ve affı için Allah’a dua etmelidir. Bir günahın, nefsi kırmak veya Allah’ın rahmetine 

vesile olabileceği unutulmamalıdır. Yüce Allah, Kur’an-ı Kerim’de “Yine onlar, 

çirkin bir iş yaptıkları yahut nefislerine zulmettikleri zaman Allah’ı hatırlayıp hemen 

günahlarının bağışlanmasını isteyenler ki Allah’tan başka günahları kim bağışlar ve 

bile bile işledikleri (günah) üzerinde ısrar etmeyenlerdir.”344 şeklindeki ayetiyle tövbe 

ve istiğfarın önemine vurgu yapmıştır.345Câmî’ye göre, insanın nefsi ve bu nefisten 

türeyen dürtüler zaman zaman kişinin imandan sapmasına neden olabilir. Bu sebeple, 

kul ölmeden önce nefsiyle yüzleşmeli ve kendi muhasebesini yapmalıdır. Çünkü Sâffât 

suresi’nin 24. ayetinde Yüce Allah, günahkârları cezalandıracağını ve sorguya 

çekeceğini açıkça bildirerek bu konunun önemini vurgulamıştır. "De ki: Ben Rabbime 

isyan edersem gerçekten büyük günün (âhiret) azabına uğrayacağımdan korkarım."346 

sözüyle de kulun Allah’a isyan etmesinin ne kadar büyük bir günah olduğunu 

hatırlatmıştır. İman, her türlü dünyevi hazzın, kerametin ve nefsi arzuların üzerinde bir 

lezzete sahiptir. Bu lezzeti tatmak ve korumak için, kulun imanının bir gereği olarak 

devamlı nefsi ve dürtülerine karşı uyanık olması ve her an imtihanı kaybetme 

korkusuyla yaşaması gerekir. Nefs ile mücadele etmek, kulun Allah’ın rızasını 

kazanma yolunda daha sağlam bir duruş sergilemesine yardımcı olacaktır. Bu 

mücadele, tıpkı bir savaşçı gibi nefsin saldırılarına karşı koymayı, her defasında imanı 

zafere taşımayı ve Allah’a olan bağlılığı her geçen gün güçlendirmeyi gerektirir.347  

Câmî, nefsin Allah’a ulaşmadaki en büyük engel ve her türlü günah ve şerrin 

kaynağı olduğunu bazı ayetlere ve sûfîlerin sözlerine dayandırır. Örnek olarak 

“Muhakkak nefis kötülüğü emreder”348 ayetini ve İbn Atâullah el-İskenderî’nin “Her 

günah, gaflet ve şehvetin aslı, nefsi görmektir. Her taat, huzur ve iffetin aslı ise nefsi 

beğenmemektir”349 şeklindeki hikmetini örnek olarak zikreder. Buna göre her türlü 

kötülüğü telkin eden nefsin (nefs-i emmâre); bir yılan gibi her türlü kötülüğü yapan ve 

sahibine en öldürücü zehri zerk eden ve bu zehir ile sahibini öldürendir. Sadık mü’min 

söz konusu nefisten yayılan zehrin kokusunu iman nuruyla fark ederek ona karşı 

 
344 Âl-i İmrân, 3/135. 
345 Câmî, Sevânihu kalbiyye, 182. 
346 En’âm, 6/15. 
347 Câmî, Sevânihu kalbiyye, 1/56. 
348  Yusuf, 12/53. 
349 İbn Atâullah İskenderî, hikemü’l-Atâiyye Trc. ve Şrh. Yahya Pakiş (İstanbul: Semerkand, 2015), 46. 



  

115 

 

önlemini alır. Bir kişiyi akrep veya yılan ısırması halinde, kendisine zarar vermemesi 

için bu zehire karşı tedavi alması gerektiği gibi, nefs-i emmârenin de insana zerk ettiği 

zehire karşı Allah’ı çokça zikretmek, Resulullah’a ittibâ etmek, Kur’an’ı Kerim ve 

Sünnet-i seniyyenin vaz’etmiş olduğu emirlere riayet etmek ve mücâhede de 

bulunmakla tedavi etmek gerekir. Kendini akrep veya yılanın ısırığından tedavi eden 

kimse kınanmadığı gibi, kendi nefs-i emmâresiyle mücâhede ve mücadele eden ve onu 

arındırma yoluna giren mü’min de kınanmamalıdır. İnsanın alude olduğu bütün 

günahlar nefs-i emmârenin zerk ettiği zehirden kaynaklandığı için insan nefs-i 

emmâreye karşı uyanık olmalıdır. Nefs-i emmâreden çıkan zehir, şeytanın vekillerine 

dağıtılır, onlar da bununla insanlara saldırıp onları marziyat-ı ilâhîyeden ve fıtrattan 

uzaklaştırırlar. Nitekim Yüce Allah Kur’an’ı Kerim’de mealen “İşte böylece biz her 

Peygambere insan ve cin şeytanlarını düşman kıldık. Bunlar aldatmak için birbirlerine 

yaldızlı laflar fısıldarlar. Rabbin dileseydi, bunu yapamazlardı. O hâlde, onları 

iftiralarıyla baş başa bırak.”350 buyurarak söz konusu hususa dikkat çekmiştir.351 

 Câmî’ye göre, Yüce Allah insanı, içinde bulunan nefs-i emmâre ile birlikte 

yaratmıştır. Bu nefis, tabiatı gereği kötülüklerin kaynağıdır. Ancak insanların çoğu, bu 

nefisten kaynaklanan kötülüklerin farkına varmadan kendilerini bu etkilerle sarılmış 

bulurlar. Bütün kötülük ve karanlıkların kaynağı iman ve güzel ammelerin merkezi 

olan kalp değil, nefs-i emmâredir. Zira iman ve salih amellerin sahibi kalbin bu 

hususiyetini bilip onunla yetinmezse, dağdan düşen ve düşmekle yetinmeyen biri gibi 

nefs-i emmârenin karanlık dehlizlerine düşer ve orada kaybolur gider. Ancak nefs-i 

emmârenin hakikatinin farkında olarak ona karşı önlem alıp dizginlerini eline alan kişi 

bu karanlık dehlizlere düşmeden istikamet üzere terakki ederek rızâ-yı ilâhîyeye 

kavuşur. Hz. Peygamber’in bu hadisinde “Gerçek babayiğit, güreşte rakibini yenen 

değil, öfkelendiği zaman nefsine hâkim olabilen kimsedir.”352  nefs-i emmâre ile 

mücadelenin zorluğuna ve önemine vurgu yapılmıştır.  Nefs-i emmâre, bilinçli bir çaba 

ile kontrol altına alınmazsa, insan karanlık dehlizlere düşebilir ve bu durumdan 

çıkabilmek için çaba sarf etmelidir. Nefs-i emmâre ile mücadele eden kişi, bu zorlu 

sürecin farkında olarak önlemler almalı ve nefsiyle baş etmelidir. Hz. Peygamber’in 

 
350 En’âm, 6/112. 
351 Câmî, Sevânihu kalbiyye, 101-102. 
352 Buhârî, el-Câmiʿu’s-sahîh, “Edeb”, 102; Müslim,  el-Câmiʿu’s-Saḥîḥ, “Birr”, 106-108. 



  

116 

 

öğretisi doğrultusunda, nefsiyle mücadele etmeyen biri, başta kendisi olmak üzere 

herkese zarar verme potansiyeli taşır. Bu mücadelede, iman ve güzel ahlak kişiye 

rehberlik eder; bu sayede kişi, nefsinin etkilerinden korunabilir ve Allah’ın rızasına 

ulaşabilir. Nefsin karanlık dehlizlerine düşenler, bu durumdan rahatsızlık duyup 

buradan çıkma çabası gösterebilir veya tam tersine, pişmanlık duymadan orada 

kalmaya devam edebilir. İmanlarına sadık kalanlar, kendilerini sık sık sorgular ve 

nefislerini terbiye etmeye çalışarak onun kendilerine zarar vermelerine engel olurlar. 

Ancak imana ve ahlaki değerlere dikkat etmeyenler, zararlarını daha da yayarak hem 

kendilerine zarar verirler hem de çevrelerine olumsuz etkiler bırakırlar.353 

Câmî’ye göre, nefis ve şeytan, insanları günaha sürüklemek için birlikte çalışan 

iki önemli güçtür. Her ikisinin de kendine özgü yöntemleri ve tuzakları vardır. Bu 

farklılıkları ve her birine karşı nasıl mücadele edebileceğimizi anlamak, 

manevîyatımızı geliştirmek ve Allah’a olan bağlılığımızı korumak için çok önemlidir.  

Nefis, isteğini gerçekleştirmek için kararlılıkla çabalar ve zaman geçse bile ısrarından 

vazgeçmez. Aynı arzuları farklı şekillerde sunarak insanları etkilemeye çalışır. Ancak 

kul, nefsinin bu ısrarına ve vesvese ile beslediği arzulara karşı zikir ve mücâhede ile 

direnirse kendisini koruyabilir. Nefis, kulu günaha sürüklemek için sürekli çeşitli 

yollar arar, ancak kul, bu tuzaklara karşı zikir ve mücâhede ile cevap verirse, kendini 

korumuş olur. Buna rağmen nefis, istediği şeyden vazgeçmez ve fırsat bulduğunda 

kulun içine kötü düşünceleri zerk ederek günah işlemesine neden olur. Bu sebeple, 

nefse karşı ciddi bir mücâhede ve mücadele örneğini sergilemek gerekir. Şeytan ise, 

kula bir günahı teklif ettiğinde kedisine karşı çıkıldığında, başka bir günahı cazip 

göstererek kulu saptırmaya çalışır. Şeytanın amacı, kulu günaha yönlendirmek ve onu 

Allah’a karşı isyana sürüklemektir. Bu yüzden kul, her günah teklifine karşı dikkatli 

olmalı ve zikirle kendini korumalıdır. Şeytan sadece vesvese verir ve kul bu vesveseye 

karşı direnirse, şeytan kısa sürede geri çekilir. Ancak kul, vesveseye önem verir ve ona 

kapılırsa, şeytanın tuzağına düşer ve günah işleme eğiliminde olur. Bu nedenle kul, 

nefse ve şeytana karşı daima uyanık olmalı ve Allah’a olan bağlılığını titizlikle 

muhafaza etmelidir.354   

 
353 Câmî, Sevânihu kalbiyye, 1/108-109. 
354 Câmî, Sevânihu kalbiyye, 1/148. 



  

117 

 

Câmî, Ahmed İbn Acîbe’den (ö. 1224/1809) istifadeyle nefs-i emmârenin 

tabîatını ve insanlara yaptırmak istediği vahametin boyutlarını bildiği için en önemli 

işin nefs-i emmâre ile mücadele ve mücâhede olduğunu ifade eder. Ona göre, insanın 

en önemli ve birincil vazifesi nefs-i emmârenin her türlü tehlikelerine karşı zikir, 

mücâhede ve sair ibadetlerle mücadele etmektir. Zira insan başkasını 

düzeltemediğinden onun en önemli vazifesi kendi nefsini ıslah etmektir. Şayet kendi 

nefsi ile ilgilenmeyi bırakıp başkaları ile uğraşmaya kalkışırsa kendisine zarar vermiş 

olur. Ancak başta kendisini ve diğer insanları Allah ve Resul’ünün şerîatına 

yönlendirmelidir.355  

Kulun nefs-i emmâresinin farkında olması ve onunla olan mücadelesini 

sürdürmesi, imanın sağlamlığına ve Allah ile kurduğu güçlü bağa işaret eder. Bu 

manevî savaşta nefs-i emmâreyi dizginlemek, gerçeği ve samimiyeti açığa çıkararak 

kulun ahlaki pusulasını netleştirir ve onu doğruluk yolunda ilerlemeye yönlendirir. 

Nefs-i emmâreye karşı kazanılan her zafer, kulun ruhunu arındırır ve onu ihlâsla dolu 

bir nefsle Rabbine yaklaştırır. Bu sayede kulun amelleri de Allah’ın rızasına uygun 

hale gelir ve tüm ibadetlerinde ilahî hoşnutluğa nail olur. Bu mücadelenin getirdiği 

ahlaki olgunluk, kulun benliğine işleyerek onu erdemli bir insan haline getirir. Nefsiyle 

olan mücadelede ahlaki değerleri ön planda tutan kul, iradesini güçlendirir, imanını 

sağlamlaştırır ve Allah’a olan bağlılığını derinleştirir.356 

Câmî, insan hayatını bir iç çatışma olarak tasvir ederek, bu çatışmanın temelini 

nur (ilahî aydınlanma) ve nefs (şehvet ve kötü arzular) arasındaki mücadeleye 

dayandırmıştır. Bu görüş, İslam tasavvufunda sıkça karşılaşılan bir dualiteyi 

yansıtmaktadır. Câmî’ye göre, insan ruhu, ilahî bir nurla aydınlatılmış potansiyele 

sahip olmasına rağmen, aynı zamanda şeytanın vesveseleri ve nefsin istekleriyle de 

mücadele etmek zorundadır. Bu iç çatışma, insanın sürekli bir seçim yapma 

durumunda olduğunu gösterir: İyi ile kötü, hak ile batıl arasında bir tercih. Bu 

perspektif, insanın özgür iradesini ve sorumluluğunu vurgulamaktadır. İnsan, kendi 

eylemlerinin sonuçlarından sorumlu olup, bu dünya hayatında yaptığı seçimlerle ahiret 

hayatını da belirlemektedir. Câmî’nin bu görüşü, insanın hem ilahî bir varlık hem de 

 
355 Câmî, Sevânihu kalbiyye, 1/152. 
356 Câmî, Sevânihu kalbiyye, 1/152. 



  

118 

 

dünyevileşme eğiliminde olan bir varlık olarak tasvir edildiği İslam düşüncesindeki 

temel bir gerçeği yansıtmaktadır.357 Ancak, Câmî’nin bu görüşü, bazı eleştirilere de 

açık olabilir. Örneğin, insanın sadece iyi ve kötü arasında bir seçim yapmaya 

zorlandığı şeklindeki bu kutuplaştırıcı yaklaşım, insanın karmaşık doğasını tam olarak 

yansıtmayabilir. Ayrıca, bu görüş, bireyin sosyal çevresi ve kültürel faktörlerin insanın 

iç dünyasındaki bu mücadele üzerindeki etkilerini göz ardı etme eğiliminde olabilir. 

Sonuç olarak, Câmî’nin insan hayatına dair görüşü, İslam tasavvufunun temel 

kavramlarından biri olan nur ve nefs mücadelesini merkeze alarak, insanın iç 

dünyasındaki karmaşıklığı ve ahlaki mücadeleyi anlamanın önemli bir yolu olarak 

görülebilir. Bu görüş, hem dini hem de felsefi açıdan zengin bir tartışma alanı 

sunmaktadır. 

Câmî’ye göre, tüm kötülüklerin ve hastalıkların kaynağı olan nefs-i emmâre, 

zikir ve mücâhede ile terbiye edilebilir. Bunu yapmak için öncelikle nefs-i emmârenin 

sebep olduğu kötülükleri ve hastalıkları tanımak, ardından; riyaya düşmeden uzun 

vadeli bir mücadele için zikir ve mücâhede pratiğine odaklanmak gereklidir.358  

Câmî, Yusuf suresinin 53. ayetindeki "nefis aşırı derecede kötülüğü emreder" 

ifadesini tefsir ederken, nefs-i emmârenin doğası gereği aşırı kötülüğe meylettiğini 

vurgular. Ruh bedende olduğu sürece bu nefsin tamamen terk edilmesinin mümkün 

olmadığını da ekler. Câmî’ye göre kul, cüz’i iradesini kullanarak ve Allah’ın 

gözetiminde nefsini terbiye ederek nefs-i mutmainne mertebesine ulaşabilir. Fakat bu, 

nefs-i emmârenin yok olduğu anlamına gelmez. Tırnaklarını kesmeyi ihmal eden 

birinin tırnaklarının uzaması gibi, nefs-i emmâre de gaflet anlarında insanın 

zaaflarından istifade ederek büyüyebilir ve içsel dengeyi bozabilir. Bu nedenle insan, 

nefs-i emmârenin tuzaklarına karşı her zaman uyanık olmalı ve onu Allah’ın 

murâkabesine teslim etmelidir. Aksi takdirde, nefs-i emmâre, insanın içsel düzenini 

bozarak onun ruhsal gelişimini engelleyebilir.359 Câmî bu noktada “…Şüphesiz Allah, 

 
357 Câmî, Sevânihu kalbiyye, 1/173. 
358 Câmî, Sevânihu kalbiyye, 232. 
359 Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 39. 



  

119 

 

üzerinizde bir gözetleyicidir.”360 ayetini de Allah’ın murâkabesi bağlamında mütalaa 

eder. 

Câmî, tasavvuf felsefesinde önemli bir yere sahip olan nefs-i emmâre 

kavramını, içsel bir düşman olarak tasvir eder. Bu nefs, tıpkı bir isyankâr gibi, şerîatın 

emirlerine karşı savaş açmış ve âdeta Allah’a ve Resul’üne başkaldırmıştır. Ölümden 

başka hiçbir şeyden korkmayan bu nefs, disipline alınması ve terbiye edilmesi gereken 

bir çocuk gibidir. Câmî, bu terbiyenin temelini nefsi sınırlandırma üzerine kurar. 

Yemek, içmek, uyumak ve şehvet gibi dünyevi hazlara aşırı düşkünlük, nefs-i 

emmârenin güçlenmesine yol açar. Bu nedenle, bu hazları kontrol altına almak ve nefsi 

aç bırakmak, onu zayıflatmanın ve terbiye etmenin ilk adımıdır. Kur’an-ı Kerim’de bu 

hakikat “…Eğer hak çağrısına sırtınızı dönerseniz Allah sizin yerinize başka bir 

topluluk getirir; sonra onlar sizin gibi olmazlar.”361 “…Ama önceden döndüğünüz gibi 

yine dönerseniz, Allah sizi elem dolu bir azaba uğratır.”362 “…Sizden kim dininden 

dönerse bilsin ki Allah öyle bir kavim getirecektir ki Allah onları sever, onlar da 

Allah’ı severler…”363 Bu ayetler, nefs-i emmârenin kontrol altına alınmadığı takdirde 

sonunda yıkıma yol açacağını açıkça göstermektedir.364  

Câmî, insanın zararlı ve kötü niyetli yılanlardan kaçındığı gibi, kızgınlık, ahlaki 

bozukluk ve günah gibi kötü huylara sahip olan nefsi emmâreyi de terk etmesi 

gerektiğini ifade eder. Kul nefsi emmâreyle barışık olmak yerine, ondan kaçınmalı ve 

ona karşı dikkatli olmalıdır. Ona titizlikle yaklaşmak, onu şerîatın belirlediği 

prensiplerle sınırlamak ve sık sık zikir ve mücâhede ile terbiye etmek son derece 

önemlidir. Bu şekilde, kalp ve ruh, nefsi emmâreye karşı direncini artırabilir ve onun 

insanlara yönelik kötü arzularını ortadan kaldırabilir.365  

Câmî, her türlü günah ve kötülüğü arzulayan, insanların bunlarla 

bütünleşmesini sağlayan ve Allah’a karşı isyan eden nefsi emmâreye karşı mücadelede 

üç temel noktaya dikkat çeker: İlk olarak, onu dünyevi istek ve arzulardan mahrum 

 
360 Nisâ, 4/1. 
361 Muhammed, 47/38. 
362 Fetih, 48/16. 
363 Mâide, 5/54. 
364 Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 79. 
365 Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 79. 



  

120 

 

bırakmak ve ihtiyacından fazlasını vermemek suretiyle, Cenâb-ı Hakk’a itaat etmesini 

sağlamaktır. Çünkü bu nefis, ihtiyaçları sınırlanmadıkça, dünyevi hırslardan 

uzaklaşmadıkça terbiye olmaz; âdeta yiyeceğini azaltmadıkça yumuşamayan yırtıcı bir 

hayvana benzer. Bu bağlamda, Yüce Allah’ın Kur’an-ı Kerim’de "Bizim uğrumuzda 

cihad edenler var ya, biz onları mutlaka yollarımıza ileteceğiz. Şüphesiz Allah, 

mutlaka iyilik yapanlarla beraberdir."366 buyurarak kendisine itaat etmenin ve 

insanlara bahşedeceği mükafatın önemine dikkat çekmiştir. İkinci olarak, insanları 

dünya nimetlerine gönülden bağlanmaktan uzaklaştırarak, Allah’a kulluk etmeye 

yönelmelerini sağlamaktır. Çünkü ibadet, insandaki kibri kırıp, terbiye eder ve onu 

sahibine boyun eğdiren bir güçtür. Bu hususta Yüce Allah, Kur’an-ı Kerim’de 

“Onlardan bazı kesimlere, kendilerini sınamak için dünya hayatının süsü olarak 

verdiğimiz şeylere gözünü dikme. Rabbinin rızkı daha hayırlı ve daha kalıcıdır.”367 

buyurarak kulun Allah’ın lütfuna yönelmesi gerektiğini vurgulamaktadır. Üçüncü 

olarak, nefsi kötü arzulardan arındırmak için Allah’tan yardım istemek ve O’na dua ve 

niyazda bulunmak gerekir. Aynı zamanda nefse ve şeytana karşı koymak, çekici 

kılınmaya çalışılan arzulara karşı direnmek ve insanların övgüsüne kapılmadan 

Allah’ın belirlediği sınırlara uymak gerekir. Allah’ın hoşnutluğunu kazanmak için, 

dünya nimetlerine değil, O’nun ortaya koyduğu yüksek ahlaki değerlere yönelmek 

gerekir.368  

Câmî’ye göre, nefs-i emmâre, hürriyetin önündeki en büyük engeldir. Bu içsel 

dürtü, kişiyi düşük arzular ve isteklerle esir alır. Mü’min, sınırsız özgürlük ile şerîatın 

getirdiği kısıtlamalar arasında bir ayrım yapmalıdır. Sınırsız özgürlük, nefs-i emmâre 

ile ilişkilidir ve kişiyi sadece basit düzeydeki arzuları tatmin etmeye yönlendirir, bu da 

hayvanlar gibi sıradan bir yaşam seviyesini kapsar. Diğer taraftan şerîatın getirdiği 

kısıtlamalar, mü’min için gerçek özgürlüğü temsil eder. Bu özgürlük, kişinin gücü 

dâhilinde olan, onun için bir zorluk olmayan ancak sorumluluklarını yerine getirmesi 

gereken bir özgürlüktür. Yüce Allah, Kur’an-ı Kerim’de “Allah, bir kimseyi ancak 

gücünün yettiği şeyle yükümlü kılar.”369 şeklinde ifade ederek insanın gücünün 

 
366 Ankebût, 29/69. 
367 Tâ’Hâ, 20/131. 
368 Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 80. 
369 Bakara, 2/286. 



  

121 

 

ötesinde bir yükümlülükle yükümlü tutulmadığını vurgular. Birinci tür özgürlük, nefs-

i emmâre ve şeytanın kötü istekleriyle ilişkilidir ve hoş karşılanmayan bir özgürlüktür. 

İkinci tür özgürlük ise, Allah’a kulluk bilinci ve zevkini tatma olanağını sağladığı için 

sevilen ve teşvik edilen bir özgürlüktür. Bu nedenle kul, sürekli olarak ikinci tür 

özgürlüğü elde etmek için irade göstermeli ve Allah’a dua etmelidir.370 

Câmî’ye göre enbiyanın nefsi diğer insanların nefsinden farklı olarak Rabbânî, 

nurani ve meleki hususiyetlere sahiptir. Bu bakımdan onlar masum ve kâmildirler. 

Onların ismet sıfatına sahip olması nefisleri sebebiyle değil Allah’ın meşieti iledir. 

Durumun böyle olması onlardan “hilâf-ı evlâ”371 bir şeyin sadır olmayacağı anlamına 

gelmez. Bilakis onlarda da evla olana muhalif şeyler sadır olabilir. O zaman da 

Kur’an’ı Kerim’de Hz. Muhammed’e (sav) hitaben “Allah, seni affetsin! Doğru 

söyleyenler sana iyice belli olup, yalancıları bilinceye kadar beklemeden niçin onlara 

izin verdin?” denildiği gibi denilir. İsmet sıfatına takdim edilmiş İlahi hikmet gereği, 

Hz. Âdem’in unutarak yasaklı ağaçtan bir şey yemesiyle ortaya çıkan durumdan ötürü 

“Andolsun, bundan önce biz Âdem’e (cennetteki ağacın meyvesinden yeme, diye) 

emrettik. O ise bunu unutuverdi. Biz onda bir kararlılık bulmadık.”372 Allah’ın ona 

hitaben buyurduğu gibi şeytan onun nefsi yoluyla ona dâhil olup Kur’an’ın ifadesiyle 

“Nihayet şeytan ona vesvese verip şöyle dedi: Ey Âdem! Sana ebedîlik ağacını ve yok 

olmayan bir saltanatı göstereyim mi?”373 söylemiştir. Nefis şeytanın yapmış olduğu 

bu davranışı ziyadesiyle sever ve benimser. Nitekim nefis bu şekilde Hz. Âdeme dâhil 

oldu. Bu durum Hz. Âdem’in nefsinin kâmil olmadığı anlamına gelemez. Ancak daha 

öncede ifade edildiği üzere bu durum ismet sıfatına takdim edilmiş ilahî hikmet 

gereğidir. Nitekim Yüce Allah Kur’an’ı Kerim’de mealen “Hani, Rabbin meleklere, 

“Ben yeryüzünde bir halife yaratacağım” demişti. Onlar, “Orada bozgunculuk 

yapacak, kan dökecek birini mi yaratacaksın? Oysa biz sana hamdederek daima seni 

tesbih ve takdis ediyoruz.” demişler. Allah da, “Ben sizin bilmediğinizi bilirim” 

demişti.”374 buyurarak söz konusu İlahi hikmete dikkat çekmiştir. Buradan hareketle 

 
370 Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 123. 
371 Hilâf-ı Evlâ: şer‘an mendûb ve müstehab gibi fiilleri terk etmektir. Bkz. Hasan Özer, “Fıkıh 

Usûlünde Hilâf-ı Evlâ Kavramı”,   İslam Hukuku Araştırmaları Dergisi, sy. 31, 2018, s. 55-87. 
372 Tâ’Hâ, 20/115. 
373 Tâ’Hâ, 20/120. 
374 Bakara, 2/30. 



  

122 

 

her türlü rezilitelerden temizlenmiş nefis ile enaniyet, kibir ve her türlü kötülüklerle 

televvüs etmiş nefsi ayırt etmek gerekir. Şeytan habis nefsinden ötürü Kur’an’ı 

Kerim’in ifadesiyle “Allah, Sana emrettiğim zaman seni saygı ile eğilmekten ne 

alıkoydu?” dedi. (O da) “Ben ondan hayırlıyım. Çünkü beni ateşten yarattın. Onu ise 

çamurdan yarattın dedi.”375 Allah’a isyan etmiştir.  Kibir, gurur ve enaniyet ile 

karışmış böyle bir nefs, şeytan, nemrut ve firavunun Allah’ın rahmetinden 

kovulmasına sebep olmuştur. Bu denli bozuk tabîata sahip olan nefs-i emmâre bu 

dünyada hiçbir şekilde söz konusu tabîatından bütünüyle arınamaz. Ancak zikir ve 

mücâhede ile kalbin Allah ile olan bağlılığı ölçüsünde terbiye edilebilir. Daha öncede 

ifade edildiği gibi söz konusu bu nefis ancak ruhun bedenden çıkmasıyla tabîatından 

çıkabilir. Zira bu nefis yetmiş şeytandan daha şiddetlidir.376 

Câmî’ye göre her türlü kötülüğü, günahı arzulayan ve yetmiş şeytandan daha 

şiddetli olan nefs-i emmâre, ruhun bedenden ayrılması haricinde tabiatından ödün 

vermez. Nefsini levvame veya mutmaine hâline getirdiğini iddia edenler, aslında nefs-

i emmâreyi değil, insanın kendi ruhsal seviyelerini kastetmektedirler. Çünkü nefis, 

sürekli olarak kötülüğü emreder. Ancak bireyin nefsine karşı mücadele etmesi ve 

kalbini güçlendirmesi, nefis kötülüğü emrettiği an ona karşı direnmek ve güçlenmekle 

mümkündür. Tüm bunlar, imanın sırları ve gücü sayesindedir. Nefs-i emmâre, kışın 

soğuğunda toprağın altında kış uykusuna yatan yılan gibidir. Yazın gelmesiyle birlikte 

dışarı çıkar ve avına zehrini enjekte ederek zarar verir. Mü’minin nefsine karşı durumu 

da buna benzer. Çünkü mü’min, nefsini Allah’ın gözetimi ve mücadelesi altında 

bulundurmakla ona galip gelir, ancak gaflete düştüğü an nefsi tarafından zarar 

görebilir. Bu nedenle mü’minin nefsiyle mücadelesi her zaman canlı tutulmalı ve 

mü’min, nefsiyle her an mücadele etmeye hazır olmalıdır. Zira nefisle mücadele, 

sadece mezara girmekle sona erer. Bu gerçekleri anlamak için tasavvuf yoluna girmek 

ve tasavvuf ehliyle sohbet etmek gerekir.377 Nitekim Hz. Peygamber bir hadisinde 

 
375 A’râf, 7/12. 
376 Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 92. 
377 Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 110. 



  

123 

 

mealen “Kendini bilen Rabbini bilir.”378 buyurarak kulun nefs-i emmâresini tanımanın 

önemine vurgu yapmıştır. 

Câmî’ye göre, nefs-i emmâre insanın terakki ve tedenni etmesinde kilit bir role 

sahiptir. İnsan, tabiatında bulunan güzellikleri ortaya çıkarmak veya onları zayıflatmak 

ve zamanla gizlemek arasında nefs-i emmâreyi doğru bir şekilde kullanma amacına 

bağlıdır. Nefs-i emmâre, zikir, mücâhede ve diğer ibadetlerle terbiye edilerek, insanı 

Allah’a itaatkâr ve samimi bir varlık haline getirerek içsel güzellikleri ortaya 

çıkarabilir. Ancak, nefs-i emmâre terbiye edilmezse veya amacından saparsa, insanın 

fıtratındaki güzelliklerin zayıflamasına ve zamanla kaybolmasına neden olabilir, 

böylece insan gerileme sürecine girebilir. Bu nedenle, insanın görevi, kendi 

fıtratındaki hakikatleri ve güzellikleri ortaya çıkarmak için her türlü maddi değeri, 

itibarı ve diğer dünyevi varlıkları feda etmekten çekinmeyerek nefsini doğru bir 

şekilde terbiye etmektir. Çünkü bu, insanın kalbini, aklını ve diğer duygularını nefs-i 

emmârenin kontrolünden kurtararak Allah’ın hoşnut olacağı bir duruma getirir, 

böylece insan gerçek potansiyeline ulaşır.379  

Câmî, Ahmed İbn Acîbe’den istifadeyle insanın bezm-i elestteki hakikatine 

ulaşmasına engel teşkil eden hem zâhiri hem de bâtıni bir takım düşmanları olduğunu 

ifade eder. Buna göre zâhirdeki düşmanları sefahat, zülüm, menfaat, şan ve şöhret gibi 

şeylerdir. Bâtındaki düşmanları ise, her türlü lehviyâtın membaı olan nefis ve 

şeytandır. İnsan zâhiri düşmanlarla mücadele ile emrolunduğu gibi bâtındaki 

düşmanlarla da mücadele etmekle emrolunmuştur. Her düşmanla mücadele etmenin 

kendi disiplini içerisinde farklı araçları vardır. Zâhiri düşmanlarla mücadele etmek 

zikrolunun şeyleri terk etmek ve şerîatın prensiplerine göre bir yaşam ortaya 

koymaktır. Bâtıni düşmanlar olan nefs-i emmâre ve şeytana karşı ise, onlara 

güvenmemek, az yemek, az uyumak, az konuşmak, şehvetlerden kaçınmak, çokça 

zikir çekmek ve mücâhede ile onlara karşı mücadele etmektir.380 

 
378 İsmâîl b. Muhammed Aclûnî, Keşfü’l-hafa ve muzîlu’l-ilbâs (Beyrut: el-Mektebetu’l-Asriyye, 2000), 

2/262. 
379 Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 101; Câmî, Tenzîhu’l-

kulûb li nazari allâmi’l-ğuyûb, 28. 
380 Câmî, Nidâu’l-mü’minîn fî’l-kur’âni’l-mubîn, 176. 



  

124 

 

Câmî’nin eserlerinde, nefsin tanımını yaparken Gazzâlî’nin tanımına benzer 

bir yaklaşım benimsemesi dikkat çekicidir. O, Gazzâlî’nin emmâre, levvâme ve 

mutmaine mertebelerine dair yüzeysel bilgilerini paylaşarak, nefsi açıklarken benzer 

bir yöntem kullanmıştır. Ancak, dikkate değer bir nokta, Câmî’nin Gazzâlî’nin 

bahsetmediği diğer nefis mertebelerine yönelik detaylı bilgi vermemesi ve kendi üçlü 

tasnif sistemini kullanarak mürîdlerini terbiye etmesidir. Bu, onun sadece Gazzâlî’nin 

değil, aynı zamanda Atâullah İskenderî’nin ve diğer düşünürlerin nefse dair 

görüşlerinden de etkilendiğini göstermektedir. Öte yandan, Ahmed İbn Acîbe ve 

Bediüzzaman Said Nursî gibi zatlardan da ilham aldığı anlaşılan Câmî, nefsin doğası 

ve onunla mücadele konusunda çeşitli kaynaklardan beslenmiştir. O, nefsin tabiatının 

kötülüğü arzuladığını ve bu arzularına ulaşmak için çeşitli araçları kullandığını 

vurgulayarak, her insanın nefsin tuzaklarına karşı bilinçli olması gerektiğini 

vurgulamaktadır. 

Son olarak, el-Câmî’nin nefsi mütalaa ederken yaptığı tahliller, nefsin kullanış 

biçiminin insanı farklı yönlere götürebileceği gerçeğini ortaya koymaktadır. O, nefsi 

kontrol altına almanın, az yemek, zikir, mücadele ve diğer riyazet yöntemleriyle 

mümkün olduğunu vurgulayarak nefis ile olan ideal mücadele ve mücâhede yöntemini 

ortaya koymaktadır.381 

Ezcümle, Câmî’nin nefs hakkındaki görüşleri, tasavvufunun temel odak 

noktalarından biri olan nefs ve şeytan mücadelesini merkeze alarak, insanın iç 

dünyasındaki karmaşıklığı ve ahlaki mücadeleyi anlamanın önemli bir yolunu 

sunmaktadır. Câmî’nin az yemek, zikir, mücâhede ve diğer riyazet yöntemleriyle nefsi 

terbiye etmekle ilgili ortgaya koyduğu mücadele yöntemleri, insanın manevî 

gelişimine katkıda bulunarak, Allah’a daha yakın bir kul olmasına yardımcı olabilir. 

2.2.5. Velâyet 

Tasavvufta velâyet, Allah’a yakınlık ve kemale erme makâmı olarak büyük 

önem taşır. Velâyet hakkında Cüneyd-i Bağdâdî, Ebû Saîd el-Harrâz (ö. 277/890), Sehl 

et-Tüsterî ve Ebû Hüseyin en-Nûrî (ö. 295/908 gibi sûfî zatlar ilk zamanlarda Ehl-i 

 
381 Câmî, Nidâu’l-mü’minîn fî’l-kur’âni’l-mubîn, 176. 



  

125 

 

Sünnet kelamcılarından farklı düşünmemekle beraber meseleyi daha çok bireysel ve 

parçacı bir bakış açısıyla ele almışlardır. Hakîm et-Tirmizî (ö. 320/932) ile beraber 

mesele daha sistematik ve bütüncül bir düzlemde ele alınmış ve farklı perspektiflerden 

değerlendirilmeye tabi tutulmuştur. Buna göre Tirmizî’nin yaptığı tasniflerle ve yeni 

kavramlaştırmalarla velâyetin teorik bir çerçeveye kavuşturulduğu söylenebilir. O, 

bunlara ek olarak kavramsal ve teorik açıdan ortaya koyduğu velâyeti, rical 

düşüncesine dayalı olarak Peygamberlikten sonraki tarihsel döneme taşımıştır. 

Böylece velâyet doktrini, temel iddiaları ve yöntemi açısından Hakîm’in eserleriyle 

birlikte bir bütün halini almıştır.382 Keşfü’l-mahcûb müellifi Hücvîrî de velâyet 

konusunu tasavvufun merkezine yerleştirerek bu sistematiği daha da olgunlaştırmıştır. 

Ona göre, mârifet ve tasavvvuf yolunun esası ve aslı velâyet ve velâyetin kabul 

edilmesi temeline dayanır. Sûfîler velâyeti ispat ve kabul edilmesi üzerinde ittifak 

etmekle beraber herbiri bunu değişik ifadelerle izah etmişlerdir.383 Ezcümle konunun 

sûfîler ve diğer ilimlerle uğraşan âlimler tarafından belli yönleriyle tartışıldığı ve bu 

konuda belli bir literatürün ortaya çıktığı net bir şekilde görülmektedir. Çalışmamız 

kapsamında bu başlıkta Şeyh Ahmed Fethullah el-Câmî’nin velâyet ile ilgili görüşleri 

serdedilecektir. 

Şeyh Ahmed Fethullah el-Câmî’de tasavvuf geleneğinden ilham alarak, 

velâyeti özgün bir bakış açısıyla ele alır ve bu makâmın mahiyetini açıklar. Özellikle 

İmam-ı Rabbani’nin velâyet tasavvurundan faydalanarak, kulun Allah’ta fani olup 

O’nunla bekâ bulmasını velâyetin özü olarak tanımlar. Bu makâma erişen bir velinin 

sergilediği kerâmetler, su üzerinde yürümek, uçmak veya mekân kat etmek gibi 

olağanüstü yetenekler değil, kalbin derinliklerinde açan ilahî ilimler ve Rabbani 

marifetler şeklinde tezahür eder. Çünkü Câmî’ye göre, olağanüstü yetenekler 

sergilemek her zaman velâyetin göstergesi değildir. Bu tür kerâmetler, İslam dışındaki 

dinlere mensup kişiler tarafından da sergilenebilmektedir.384  

 
382 Osman Türer, Ana Hatlarıyla Tasavvuf Tarihi (İstanbul: Ataç, 2013), 198; Safi Arpaguş - Ali İhsan 

Çelik, “İbnü’l-arabî’nin Özel Velayet (Velâyet-İ Hâssa) Teorisi: Kesb İle Vehb Arasında 

Seçkinliğin Temellendirilmesi” Kocaeli Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, (2021), 5/2, 13-15. 
383 Hücvîrî, Keşfü’l-Mahcûb, (Hakikat Bilgisi), Haz. Süleyman Uludağ, 273. 
384 Câmî, min Sifâti’l-mü’minîn fî’l-kur’âni’l-kerîm, 132. 



  

126 

 

Öte yandan Câmî velâyeti, Allah’ı muhabbetle, nefs-i emmâreyi ise, hal ve 

vasıflarının künhüne vakıf olunca adavet nazarıyla tanımak olduğunu ifade eder. Nefs-

i emmâreyi hakkıyla tanımak onun Allah’ın ve insanın düşmanı olduğunu bilmek, hile 

ve tuzaklarına karşı herhangi bir şefkat emaresi göstermeden cefa ve ıstırapla onu 

tedavi etmektir. Nitekim Yüce Allah Kur’an’ı Kerim’de mealen “Bilesiniz ki, Allah’ın 

dostlarına hiçbir korku yoktur. Onlar üzülmeyeceklerdir de.”385 buyurarak velâyet 

makâmına erişen hakiki velilerin vasıflarına vurgu yapmıştır.386 

Câmî, genel ve özel velâyet konusundaki görüşlerini, Kelâbâzi’den istifadeyle 

ifade eder. Genel velâyeti, Allah’ın bütün mü’minlere tevellî etmesi olarak açıklar. 

Bunu, Kur’an-ı Kerim’de geçen “Allah, iman edenlerin dostudur. Onları 

karanlıklardan aydınlığa çıkarır. Kâfirlerin velileri ise tâğûttur. (O da) onları 

aydınlıktan karanlıklara (sürükleyip) çıkarır. Onlar cehennemliklerdir. Orada ebedî 

kalırlar.”387 ayetiyle destekler. Câmî, bu bağlamda, Hücvirî’nin ileri sürdüğü “velâyet, 

Müslümanlar içerisinde özel bir gruba tahsis edilmiştir.”388 görüşüne katılmamaktadır. 

Câmî’nin bu görüşleri genel velâyeti açıklamanın yanı sıra, Hücvirî’nin “özel velâyet” 

anlayışına da bir eleştiri olarak değerlendirilebilir. Özel velâyet ise, seyr u sülûk 

ehlinden Allah’a ulaşanların velâyeti olarak tanımlar. Bu manevî yolculuğu yapan, 

tasavvufi yolları takip eden kimselerin özel bir şekilde Allah’ın veliliğine eriştiği 

anlamına gelmektedir.389 

Câmî’ye göre, velâyete ulaşmanın pek çok yolu bulunmaktadır. Nefs-i 

emmâreye tabi olmayan bir kişi, bu yolların hepsini hak olarak değerlendirir, çünkü 

buradaki asıl hedef Allah’a ulaşmaktır. Bu yollar arasında herhangi bir ayrım 

yapmaksızın hepsini eşit görür, ancak kendi tarîkatine daha fazla sevgi besleyebilir. 

Irk ve mezhep taassubu, şerîat, tarîkat ve hakikate aykırıdır ve tarîkat taassubu da bu 

unsurlara ters düşer.390 Velâyete ulaşmanın en mükemmel yolu, Resulullah’a tabi 

olmaktır.391 Başka bir ifadeyle, kişiyi velâyet mertebesine ulaştıran tarîkatların sayısı 

 
385 Yûnus, 10/62. 
386 Câmî, min Sifâti’l-mü’minîn fî’l-kur’âni’l-kerîm, 129. 
387 Bakara, 2/257. 
388 Hücvîrî, Keşfü’l-Mahcûb, (Hakikat Bilgisi), Haz. Süleyman Uludağ, 275. 
389 Câmî, min Sifâti’l-mü’minîn fî’l-kur’âni’l-kerîm, 132. 
390 Câmî, Sevânihu kalbiyye, 1/19. 
391 Câmî, Sevânihu kalbiyye, 1/23. 



  

127 

 

sonsuzdur. Ancak bu yollar arasında en faziletlisi, âdât ve ibadetlerde Hz. 

Peygamber’e uyum sağlamak, keşif ve kerâmete yönelmemektir. Bu makâma ulaşan 

bir veli, kibirlenip nefsine herhangi bir paye vermemelidir. Aksine, bu yolda kendisine 

rehberlik eden bir mürşid-i kâmile bağlanmalıdır, çünkü bu fazilet ve erdemlere 

vasıtasız olarak ulaşmak mümkün değildir.392  

Câmî, tasavvufî gelişim sürecinde velâyet makâmına ulaşmak için belirli 

birtakım hasletlerin gerekli olduğunu vurgulamaktadır. Bu hasletler, mücâhede, 

Allah’ı hakkıyla tanıma ve İslam şerîatına tam teslim olma gibi temel unsurları 

içermektedir. Özellikle nefs terbiyesi, zikir, emir ve nehiy gibi konuların önemini 

vurgulayarak, velayetin sadece ilahî bir lütuf değil, aynı zamanda kişinin kendi 

çabasıyla ulaşabileceği bir makâm olduğunu belirtmektedir.393  

Câmî, velâyet makâmına ulaşan velilerin günah işlemesinin mümkün olduğunu 

kabul etmekle birlikte, bu durumun istisnai olduğunu ve velinin derhâl tövbe etmesi 

gerektiğini ifade eder. Bu noktada Kuşeyrî’nin “masum” ve “mahfuz” kavramlarına 

atıf yaparak, velilerin Peygamberler gibi günah işlemekten tamamen korunmamakla 

birlikte, Allah'ın hıfzı altında olduklarını belirtir.394 Velâyetin kesbi mi yoksa vehbi mi 

olduğu sorusu, tasavvufta uzun süredir tartışılan bir konudur. Câmî de bu konuda 

sûfiler arasında farklı görüşler olduğunu ifade etmektedir. Ancak, Câmî’nin 

metinlerinde yer alan ifadeler, onun velâyetin kesbi olduğu görüşüne daha yakın 

olduğunu göstermektedir. Zira Câmî, velâyet için belirtilen hasletlerin ve çabaların 

önemini vurgulayarak, kişinin kendi iradesiyle bu makâma ulaşabileceğini ifade 

etmektedir.395  

 Câmî’ye göre, Yüce Allah her insana tabîatına uygun olanı verir; velâyeti 

dayanamayacak bir kişiye verirse kişi çıldırabilir ve kendisinin Mehdi veya Mesih 

olduğunu iddia edebilir. Bundaki misali kandil gibidir, gücünün üstünde ışık verilirse 

patlar.396 

 
392 Câmî, Sevânihu kalbiyye, 1/161-162. 
393 Câmî, Sevânihu kalbiyye, 1/22. 
394 Câmî, min Sifâti’l-mü’minîn fî’l-kur’âni’l-kerîm, 130. 
395 Detaylı bilgi için Bkz. Arpaguş - Çelik, “İbnü’l-arabî’nin Özel Velayet (Velâyet-İ Hâssa) Teorisi: 

Kesb İle Vehb Arasında Seçkinliğin Temellendirilmesi”, 30-42. 
396 Câmî, Sevânihu kalbiyye, 1/83. 



  

128 

 

Câmî’ye göre velâyet hakikat ve sırların künhüne vakıf olma makâmıdır. Bu 

makâma ulaşan veli, Resulullah’ın kendisine tebliğ ettiği hakikatlerin ve izhar ettiği 

bazı emirlerin mahiyet ve hikmetlerine muttali olur. Örneğin Hz. Peygamber’in imanın 

bir şubesi olan ihsân “İhsan, Allah’ı görüyormuşçasına O’na kulluk etmendir. Her ne 

kadar sen O’nu göremesen de O seni görmektedir.”397 hakkındaki hadisinde, belirtiği 

görme işini ancak velâyet makâmına ulaşan veliler müşâhede edebilir. Nitekim Yüce 

Allah Kur’an’ı Kerim’de mealen “Bilesiniz ki, Allah’ın dostlarına hiçbir korku yoktur. 

Onlar üzülmeyeceklerdir de.”398 buyurarak velâyet makâmına ulaşan velilerin işlerini 

deruhte ettiğine dikkat çekmiştir. Aynı şekilde bu makâma ulaşan veliler cennet ve 

cehennemin tasvir edildiği ayetlerin hakikatlerine de vakıf olurlar.399  

Câmî, İmâm-ı Rabbânî’den aldığı ilhamla, velâyet makâmının en önemli 

unsurlarından birinin mutlak fenâ ve bekâ olduğunu savunur. Ona göre, velâyetin 

temel unsurlarından biri olan mutlak fenâ ve bekâyı elde etmek, bir kişinin velâyet 

mertebesine ulaştığının bir göstergesidir. Ancak bu mertebede kalmak, fenâ ve 

bekânın sürdürülmesine bağlıdır. Fenâ ve bekânın devam etmesi ise, nefsi kontrol 

altına almak, dünya ve dünya nimetlerine aşırı değer vermemek ve dünyevi arzulardan 

uzaklaşmakla mümkündür. Bu özelliklere sahip olmak, bir kişiyi veli yapar.400 

Câmi’ye göre, Hz. Muhammed’in (s.a.v) ümmeti, aslında tamamıyla evliyadır; 

ancak pek çoğu bu gerçeğin farkında değildir. Bu, çoğu zaman insanların dünya ile 

olan ilişkisinden kaynaklanır. Pek çok kişi, hayatlarını Allah’ın belirlediği kurallar 

üzerinden değil, dünyevi zenginlikler ve insanlarla olan ilişkiler üzerinden tanımlar. 

Eğer insanlar, dünyanın yaratıcısı ile olan ilişkilerinin bilincinde olsalardı, dünyevi 

değerlerin Allah’ın katında gerçek bir değeri olmadığını anlarlardı. Allah’ın hoşnut 

olmadığı şey, dünya değil, insanların dünyaya olan saplantılı bağlılığıdır. Bu nedenle, 

tüm mü’minler aslında evliyadır. Ancak, dünyaya ve dünya ile olan ilişkilere aşırı 

düşkünlük, dünyevi arzulara karşı aşırı sevgi, şeyhe karşı kör bir bağlılık gibi faktörler, 

kişinin Allah’a olan yakınlığını engelleyebilir ve bu da velâyetin gizlenmesine neden 

 
397 Buhârî, el-Câmiʿu’s-sahîh, “İman”, 36. 
398 Yûnus, 10/62.  
399 Câmî, Sevânihu kalbiyye, 1/100. 
400 Câmî, Sevânihu kalbiyye, 1/224. 



  

129 

 

olabilir. İnsanlar, bu tür dünyevi bağlantılardan arınarak gerçek manada evliyalık 

bilincine ulaşabilirler.401 

Câmî, sahâbe ve diğer mü’minlerin velâyeti arasında önemli bir ayrım 

olduğunu savunur. Bu ayrımı, gölge ve asıl benzetmesiyle açıklar. Ona göre sahâbenin 

velâyeti asıl, diğer mü’minlerin ve evliyaların velâyeti ise gölge gibidir. Gölge asıl 

olmadığı gibi, diğer velilerin velâyeti de sahâbenin velâyeti kadar güçlü ve kapsamlı 

değildir. Bu görüşe göre, sahâbenin fenâ, bekâ, cezbe ve seyr u sülûk gibi tasavvufi 

makâmları yaşamaları gerekmez. Çünkü onlar Hz. Peygamber’e doğrudan tabi 

olduklarından ve onun nurundan doğrudan feyiz aldıklarından, bu makâmlar onlarda 

doğal olarak mevcuttur. Bu durumu, güneşi doğrudan görmek ile güneşin aynadaki 

yansımasını görmek arasındaki farka benzetebiliriz. Güneşi doğrudan görmek çok 

daha aydınlatıcı ve gerçekçi bir deneyimdir, aynadaki yansıma ise sadece bir gölgedir. 

Câmî’nin bu görüşüne göre, en büyük veli bile velâyet noktasında en küçük sahâbeye 

ulaşamaz. Çünkü sahâbenin velâyeti asıl ve kaynaktır, diğer velilerin velâyeti ise bu 

kaynaktan gelen bir gölgedir.402 

Câmî, İslam’da insanın yaratılış amacının kulluk görevlerini yerine getirmek 

olduğunu ifade eder. Bu perspektiften bakıldığında, velâyet mertebelerinin en üst 

düzeyi ve en mükemmel hali ubudiyet makâmı olarak karşımıza çıkar. Ubudiyet 

makâmına ulaşmak için ilk adım gerçek bir imana sahip olmaktır. İman, sadece 

ezberlenmiş bir bilgi yığını değil, kalbin ve ruhun derinliklerinde hissedilen bir 

hakikattir. Nisa suresi 136. ayetindeki Yüce Allah, “Ey iman edenler, iman edin! 

buyurur" ifadesi de bu gerçeği teyit eder. Bu yüce makâma ulaşmak için sadece 

ibadetlerin yerine getirilmesi yeterli değildir. Aynı zamanda tahkiki bir imana sahip 

olmak, sürekli zikirde bulunmak ve mücâhede içinde olmak da şarttır. İbadetler, bu 

süreçte gerçekleştirilen içsel dönüşümün bir aracı olarak görülür. İnsanın yaratılış 

amacını gerçekleştirmesi, velâyet mertebelerini aşarak ubudiyet makâmına 

yükselmesiyle mümkün olacaktır. Bu, sonsuz bir teslimiyet, tam bir itaat ve mutlak bir 

kulluk haliyle kendini Allah’a adamayı ifade eder.403 

 
401 Câmî, Sevânihu kalbiyye, 1/224. 
402 Câmî, Sevânihu kalbiyye, 1/224. 
403 Câmî, Sevânihu kalbiyye, 1/266. 



  

130 

 

Câmî, Atâullah el-İskenderî’den istifadeyle, Allah’ın velilerini insanlar 

arasında gözetleyip kolladığını, fakat bir kimseyi severse ve ondan razı olursa 

huzurunda kalması için onu onlardan birine yönlendireceğini kaydeder. Kerâmet ve 

paranormal olaylar izhar etmeyen velilerin edenlerden üstün olduğu gibi, gizli olan 

velinin de açık olandan daha faziletli olduğunu vurgular. Diğer taraftan kerâmet ve 

paranormal olaylar izhar eden velinin velâyetinde nefsi hazların payının kaçınılmaz 

olduğunu, fakat Allah’ın bir veli kulunu zâhir etmesi, ona yardım edeceği ve onu bu 

zuhurat ile imtihana tabi tutacağı anlamına geldiğini ifade eder.404 

Yukarıda anlatılanlardan hareketle, Câmî’nin velâyet anlayışı, tasavvufun 

temel öğretilerini, özellikle nefsin terbiyesi, Allah’a yakınlık, ruhsal ve manevî 

olgunlaşma süreçlerini kapsar. O, velâyeti bir insanın Allah’a doğru yaptığı manevî 

bir yolculuk olarak tanımlar ve kerâmetlerin ötesinde kalbî bir bilinç ve ruhsal bir 

derinlik gerektiren bir makâm olarak değerlendirir. Câmî’nin tasavvufi düşüncesinde, 

her insanın potansiyel olarak bir veli olabileceği, ancak bunun için belirli bir manevî 

olgunlaşma ve ruhsal mücadele gerektiği vurgulanır. 

2.2.6. Keşf 

Sözlükte, ortaya çıkarmak, örtüyü kaldırmak ve gizli olanı açığa çıkarmak405 

gibi anlamlara gelen keşf, sûfî ıstılahında mükâşefe ile aynı manada olup duyular 

tarafından idrak edilmeyen gizli şeyleri nefsin hiçbir şüpheye mahal vermeyecek 

şekilde açığa çıkartması ve mânevî perdelerin arkasındaki gaybi mana ve hakikatlere 

doğrudan veya müşâhede yoluyla muttali olma gibi manalara hamledilmiştir.406 

Şeyh Ahmed Fethullah el-Câmî, keşfi; Rabbânî ve dünyevi olmak üzere ikiye 

ayırarak ele alır. Ona göre keşf-i Rabbânî’nin semeresi ubudiyet ve müşâhededir. 

Keşf-i dünyevinin meyvesi ise, kerâmet ve havârıktır. Rabbânî keşfe ulaşan sadık ve 

samimi mü’min, yüksek bir himmetle ve bolca zikir çekerek, şeriat hükümlerine sıkı 

sıkıya bağlı kalarak Allah’a karşı ubudiyetini eksiksiz yerine getirir. Öte yandan, 

 
404 Câmî, Sevânihu kalbiyye, 1/231. 
405 el-Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsu’l-Muhît, 1419. 
406 Cürcânî, Ta’rîfât, (Tasavvuf Istılahları), Çev. Abdülaziz Mecdi Tolun, Abdurrahman Acer, 155; 

Muhammed Ali bin Ali Tehânevî, Keşşafi ıstılâhâti’l-fünun ve’l-’ulûm (Beyrut: Mektebetu Lübnan 

Nâşrûn, 1996), 2/1366; Kâşânî, Letaifü’l a’lam fi işaratı ehli’l-ilham, (Tasavvuf Sözlüğü), Çev. 

Ekrem Demirli, 667. 



  

131 

 

dünyevi keşfe mazhar olan kişi, genellikle Allah’a karşı kulluk vazifelerini yerine 

getirmede zayıflık yaşar. Çünkü dünyevi işlere aşırı önem verip bunlara fazla 

odaklanan bir kimse, ibadetlerini aksatabilir ve dünyevi keşifle meşgul olarak bu 

keşiften medet ummak, onu gerçek ubudiyetten alıkoyabilir.407 

Câmî’ye göre, Hz. Peygamber’in Sünnet-i Seniyyesine uymayan bir kimse, 

keşf, kerâmet, ilim ve benzeri manevî özelliklere sahip olsa bile tarîkattan ve onun 

meyvelerinden mahrum kalır. Muhyiddin İbnü’l-Arabî’nin (ö. 638/1240) de belirttiği 

gibi, bir sâlikin Resulullah’a uyması farzdır. Bu nedenle, Hz. Peygamber’in şeriatına 

tabi olmayan bir kimse,  Allah’tan bir haberle gelse bile Hz. Peygamber’in şerîatına 

tabi olmayana iktidâ edilmez. Yüce Allah bu konuya Kur’an-ı Kerim’de şu şekilde 

dikkat çekmiştir: “De ki: “Eğer Allah’ı seviyorsanız bana uyun ki, Allah da sizi sevsin 

ve günahlarınızı bağışlasın. Çünkü Allah çok bağışlayandır, çok merhamet 

edendir.”408 bu ayet, Allah’ı sevmenin ölçüsünün Hz. Peygamber’e uyma olduğunu ve 

bu uymanın Allah’ın sevgisini ve rızasını kazandırdığını belirtmektedir.409 

Câmî, keşf, zikir ve takvâ kavramlarının birbirini tamamlayan ve ayrılmaz 

unsurlar olduğunu ifade eder. Zikir ve takvâ arasındaki denge, keşf kapısının 

açılmasını sağlar ve kulun Allah’a en yakın olma şerefine erişmesine imkân tanır. Keşf 

kapısının açılmasıyla, hak ile batıl, iyi ile en iyi arasındaki ayrımlar netleşir ve bu 

ayrımlar sayesinde kul, en yüksek mükâfata, yani Allah’a yaklaşma şerefine ulaşır.410 

Câmî’ye göre, keşif veya mükâşefe, mürîdin uzun ve zahmetli bir süreç 

sonucunda ulaştığı manevî bir lütuftur. Mürîdin kalbinin bu manevî lütuflara 

ulaşabilmesi için mürîdin zikir, takvâ ve salih amellerle nefsiyle mücadele etmesi 

gerekir. Kalbin söz konusu ibadetlerle temizlenmesi mürîdin ilahî sırlara ulaşmasına 

ve keşif veya mükâşefe deneyimini yaşamasına vesile olur.411 

 
407 Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 41. 
408 Âl-i İmrân, 3/31. 
409 Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 18. 
410 Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 72; Câmî, Tenzîhu’l-

kulûb li nazari allâmi’l-ğuyûb, 187. 
411 Câmî, Tenzîhu’l-kulûb li nazari allâmi’l-ğuyûb, 281. 



  

132 

 

2.2.7. Kerâmet 

Kerâmet, Allah’ın Peygamberleri dışındaki veli kullarının tecrübe ettiği 

olağanüstü halleri412 ifade eden önemli bir kavramdır ve amelî tasavvufun temel 

meselelerinden biridir. Sûfîler tarafından çeşitli perspektiflerle tanımlanan bu kavram, 

muhtelif ilmî alanlarda tartışmaları da beraberinde getirmiştir. Her ne kadar tanımlar 

arasında bariz farklar olsa da, genelde ortak vurgular mevcuttur. Özellikle 

Peygamberler dışındaki kişilerde olağanüstü hallerin zuhur etmesi, bu kavramın temel 

odak noktasını oluşturur. 

Câmî, kerâmeti başta klasikler olmak üzere diğer tasavvufi eserlerdeki gibi 

sistematik bir şekilde ele almaz.  O kerâmet ile ilgili kendisine sorulan soruların 

cevaplarını genel hatlarıyla Sevânih Kalbiyye, ed-Dürerü’l-Behiyye Fî’l-Vesâyâ’l-

Câmiyye ve Tenzîhu’l-Kulûb Li Nazari Allâmi’l-Ğuyûb gibi tasavvufi eserlerine 

serpiştirerek verir. Öte yandan kerâmeti tasavvuf geleneğine uygun bir şekilde ele 

almakla beraber kendine özgü bir tanımlama yapar. Ona göre kerâmet, takvâ sahibi 

kulların Allah’a olan bağlılıkları ve samimiyetleri nedeniyle insanların bu kullara ilgi 

göstermesi ve sempati duyması için Allah tarafından bahşedilen manevî 

cazibelerdir.413 Bu tanım, Câmî’nin kerâmeti sadece doğaüstü olaylarla değil, aynı 

zamanda insanların kalplerini etkileyen manevî güzelliklerle ilişkilendiren özgün bir 

bakış açısını yansıtır. 

Câmî, kerâmetin ölçüsünün mal ve mala taalluk eden şeyler değil, takvâ ve 

ihlâs olduğunu ifade eder.414 Bu bağlamda, şu ayetlerle konuyu destekler: “İnsan ise; 

Rabbi onu deneyip de kendisine ikramda bulunduğunda, ona bol bol nimetler 

verdiğinde, “Rabbim bana ikram etti” der. Ama onu deneyip rızkını daraltınca da, 

“Rabbim beni aşağıladı” der.”415 “Allah katında en değerli olanınız, O’na karşı 

gelmekten en çok sakınanınızdır. Şüphesiz Allah hakkıyla bilendir, hakkıyla haberdar 

olandır.”416 

 
412 Cürcânî, Ta’rîfât, (Tasavvuf Istılahları), Çev. Abdülaziz Mecdi Tolun, Abdurrahman Acer, 154; 

Tehânevî, Keşşafi ıstılâhâti’l-fünun ve’l-’ulûm, 2/1360. 
413 Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 103. 
414 Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 103. 
415 Fecr, 89/15-16. 
416 Hucurât, 49/13. 



  

133 

 

Câmî, kerâmetin mahiyeti, zuhuru ve şekliyle alakalı ilk dönem büyük 

sûfîlerden Bâyezid-i Bistamî (ö. 234/848 [?]) ve Şâzeliyye tarîkatındaki meşayıhın 

kerâmet idrakiyle paralel bir kanaat ortaya koymaktadır. Bu yaklaşım, kerametin zahirî 

gösterişlerden ziyade, batını bir kemal ve Allah’a yakınlığın bir neticesi olduğu 

yönündedir. Bâyezid-i Bistamî, “bir insan suyun üzerine seccade serse, gökyüzünde 

bağdaş kurup otursa, şerîatın emir ve nehiy çizgisindeki halini görmedikçe 

aldanmayın”417 sözü, kerametin şaşırtıcı olaylar ve olağanüstü yetenekler 

göstermekten ziyade, İslam’ın temel ilkelerine bağlı kalmakla ilgili olduğunu 

vurgulamaktadır. Şazeliye tarîkatının önde gelen isimlerinden Ebü’l-Hasan eş-Şâzelî 

(ö. 656/1258) ve İbn Ataullah el-İskenderî de benzer şekilde, gerçek kerametin sağlam 

bir imana sahip olmak ve İslam’ın öğretilerine ittiba etmek olduğunu belirtirler.418 

Câmî, bu görüşleri benimseyerek, kerametin asıl amacının Allah ve Resulü’nün ortaya 

koymuş olduğu şerîata tam anlamıyla uymak olduğunu vurgulamaktadır. Şâzelîyye 

tarîkatının yine önemli şahsiyetlerinden Abdulkadir İsa’nın (ö. 1991), “taassub ve 

inatçıların katılaşmış akıllarını, kilitlenmiş kalplerini taassub ve donukluktan 

çıkarmak için evliyaların kerâmetlerle harikulade şeyler göstermesi zorunludur.”419 

görüşüne de katılmaz. Ona göre en büyük kerâmet, Allah ve Resul’ünün ortaya 

koymuş olduğu şerîata temessük etmek ve istikamet üzere olmaktır.420 Keşf, kerâmet 

ve zevkler ancak söz konusu büyük kerâmetin sonucunda ortaya çıkan İlahi 

lütuflardır.421 Kerâmet ve kerâmete taalluk eden şeylere önem vermek kişiyi asıl 

gayeden alıkoyar. Bu nedenle arif ve mürşîdlerin asıl görevi insanları kendilerine ve 

izhar etmiş olduğu kerâmete değil, Allah ve Resul’ünün ortaya koymuş olduğu şerîata 

yönlendirmektir. Kerâmet göstermek ve insanlara bundan bahsetmek onları kerâmeti 

gösterene yönlendirmektir. Böylece insanlar kerâmetten ve onu gösterenden korkar 

hale gelirler. Zira tüm bunlar Allah ve Resul’ünün ortaya koymuş olduğu şerîata 

aykırıdır. Binaenaleyh mü’min dinine yönelmeli ve nefis tezkiyesiyle meşgul 

olmalıdır. Çünkü kıyamet gününde kendisinden kerâmetten değil, Allah ve Resul’ünün 

 
417 Serrâc, el-Lüma‘, (İslâm Tasavvufu), Trc. Hasan Kamil Yılmaz, 316-317. 
418 İskenderî, Hikem-i Ataiyye Şerhi (el-muhkem fi şerhi’l-hikem) Şerh: Kastamonulu Syid Hafız Ahmed 

Mahir Efendi, 295-296; İsa, Hakâik ani’t-Tasavvuf, 410.. 
419 İsa, Hakâik ani’t-tasavvuf, 405. 
420 Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 107; Câmî, Sevânihu 

kalbiyye, 1/113. 
421 Câmî, Sevânihu kalbiyye, 1/113. 



  

134 

 

ortaya koymuş olduğu şerîattan sorulacaktır.422 Başka bir ifadeyle mürşid-i kâmilin 

mürîdlerine kerâmet izhar etmesi onları kendine çağırmak olur. Oysaki mürşidin 

görevi insanları kendine değil, Allah ve Resul’ünün vaz’ etmiş olduğu şerîata 

olmalıdır. Zira şeyhin mürîdi şerîata çağırması en büyük kerâmettir. Bu nedenle mürîd, 

kerâmete ve onu gösterene teveccüh etmek değil müessiri hakiki olan Allah’a 

yönelmelidir. Allah’ın halis kullarının vazifesi kerâmetle iştigal etmek değil, Allah’ın 

şerîatına ve Resul’ünün Sünnetine sımsıkı sarılmaktır. Söz konusu durum 

gerçekleşince mürîd Allah Resul’ünün sevgisine oradan da Allah’ın muhabbetine 

mazhar olur. Böylece mürîd ubudiyet makâmına kavuşarak Allah’ın kendisinden razı 

olduğu bir kul olur. Kim insanları kerâmete çağırırsa aslında kendine çağırmıştır. 

Çünkü kerâmet maksat edilerek elde edilemez, bilakis kulun niyet ve samimiyetine 

bağlı olarak kendisinde lütfu İlahi olarak zuhur eder. Bazı insanlar ve şeyhler kerâmet 

izhar ettiklerinde diğer insanlar kendi nefis terbiyesini yapmak ve kendisinde bulunan 

kötü ahlakı temizlemek yerine söz konusu kerâmete yönelerek asıl vazifelerini 

yapmamış olurlar. Bu nedenle şeyh izhar etmiş olduğu kerâmetten ötürü her daim 

kaygılıdır. Çünkü şeyh asıl maksadın Allah ve Resul’ünün sevgisi ve rızası olduğunun 

bilincindedir.423 

Câmî, tasavvufun genel görüşüne uygun olarak kerâmeti tasnif eder. Onun 

sınıflandırmasına göre kerâmet, kevnî ve kalbi olmak üzere ikiye ayrılır. Kevnî 

kerâmet, normalden farklı olan olağanüstü durumları içerir; havada uçmak, suyun 

üstünde yürümek, gönül sırlarını bilmek ve uzak mesafeleri anında aşmak gibi. Ancak 

bu tür paranormal olaylar, Müslüman olmayan kişilerde ortaya çıkarsa, Câmî’ye göre 

kerâmet değil, istidrâc olarak kabul edilir.424 Kalbi kerâmet ise, ilim, ahlâk ve marifetle 

ilgili olağanüstü durumları kapsar. Bu tür kerâmetler, Câmî’ye göre sadece 

Müslümanlar arasında meydana gelir. Câmî’nin belirttiğine göre, bu tür kalbi 

kerâmetleri sergileyen ender şahsiyetlerden ikisi, Sultân-ul-evliyâ, kutb-u a’zam 

Abdülkâdir-i Geylânî (ö. 561/1166) ve şeyhü’ş-şüyûh, üstâdü’l-evliyâ ve sultânü’l-

vârisîn, Ebû Medyen el-Mağribî (ö. 594/1198)’dir. Ayrıca o, ilk dönem sûfîlerinden 

Ebû Ali Cüzcânî (ö. III./IX. yüzyıl), Sehl b. Abdullah Tüsterî, Ebû Muhammed Cerirî, 

 
422 Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 127. 
423 Câmî, Sevânihu kalbiyye, 1/21. 
424 Câmî, Sevânihu kalbiyye, 1/21. 



  

135 

 

Amr b. Osman el-Mekkî (ö. 297/910) ve Ebû’l-Hasan eş-Şâzilî (ö. 656/1258) gibi 

zatların, gerçek kerâmetin kalbi kerâmet olduğunu ve bu tür kerâmetin kevnî 

kerâmetten daha üstün olduğunu ifade eder.425  

Câmî, mistik deneyimler ve olağanüstü olaylar (kerâmetler) ile nefsin arınma 

süreci arasındaki bağa temas ederken, bu deneyimlerin potansiyel yanıltıcı ve tehlikeli 

yönlerine işaret eder. Kerâmetlerin, kişinin kendisini gerçekte olduğundan daha üstün 

bir mertebede görerek nefsini tatmin etmesine ve gerçek eksikliklerini görmezden 

gelmesine yol açabileceğini vurgular. Bu durum, nefsin arınma sürecini sekteye 

uğratarak, kişiyi gerçek manada Allah’a yaklaştırmaktan uzaklaştırabilir. Ona göre, 

gerçek bir mümin için asıl olan, Allah’ın ve Resul’ünün emrettiği şeriata tam 

anlamıyla uymak ve her konuda Allah’ın iradesine teslim olmaktır. Kerâmetler 

peşinde koşmak, bu temel ilkeden uzaklaşmaya ve kişinin asıl amacı olan Allah’a 

kulluktan (ubudiyet) sapmasına neden olabilir. Bu nedenle, büyük evliyaların bile 

kutbiyet gibi makâmları reddedip sadece Allah’a kulluk etmeye yönelmeleri, 

ubudiyetin önemini gösteren önemli bir örnektir. Bu konuda Yüce Allah, Kur’an-ı 

Kerim’de"Rahmân’ın kulları, yeryüzünde vakar ve tevazu içinde yürüyen kimselerdir. 

Cahiller onlara laf attıkları zaman, ‘selâm!’ der (geçer)ler."426 şeklinde buyurmuştur. 

Söz konusu ayet, Müslümanları keşf ve kerâmetle tanımlamaz; aksine onları şerîata 

uymakla yükümlü kılar. Aynı şekilde, Allah’ın vadettiği nimetlere değil, sadece O’nun 

rızasını kazanmak için kulluk etmeye odaklanılması gerektiğini vurgular. Bu nedenle 

herkes, kendisine verilen görevi bilmeli ve kendisinde olmayan şeyleri iddia etmekten 

kaçınmalıdır.427 

Câmî, tasavvufî bir perspektifle, şeyhin üzerinde tecelli eden olağanüstü 

hadiselerin (kerâmetlerin), şahsına özgü bir yetenekten ziyade, mensubu olduğu 

tarîkatın genel özelliklerine bağlanabileceğini ifade eder. Ona göre, şeyhin asli görevi, 

insanları Allah’a, Peygamber’e ve tarîkata yönlendirmektir. Bu bağlamda, en büyük 

kerâmet, bu yönlendirme eyleminin kendisi olarak değerlendirilir. Câmî, en kusursuz 

tarîkatın, Peygamber Efendimizin sünnetine tam anlamıyla uymak olduğunu savunur. 

 
425 Câmî, Sevânihu kalbiyye, 1/22. 
426 Furkân, 25/63. 
427 Câmî, Sevânihu kalbiyye, 1/22-23. 



  

136 

 

Bu yolu, diğer tüm tasavvufî yollardan daha aydınlık, rahat, açık ve mükemmel olarak 

niteler. Velâyet makâmına ulaşmanın en üstün yolu olarak Peygamber Efendimizin 

izinden gitmeyi gösterir ve bu yolun, benzersiz bir rehberlik sunarak insanları ilahî 

huzura ulaştıracağını öne sürer.428 

Câmî’ye göre, kerâmet ve vâridât gibi olağanüstü durumlar, istidrâc nev’inden 

olabilir. Gerçek anlamda Allah’a kul olmuş bir kişi, bu tür durumların etkisi altında 

kalmamalı ve bunlardan medet ummamalıdır. Eğer bir kul, kendi üzerinde meydana 

gelen olağanüstü durumlar sebebiyle gururlanır veya tuhaflık hissederse, bu durumun 

istidrâc olduğunu anlamalıdır. Yüce Allah, Kur’an-ı Kerim’de“Eğer yolda dosdoğru 

olurlarsa, mutlaka onlara bol yağmur yağdırırız ki bununla onları imtihan edelim.”429 

şeklinde buyurarak, kerâmet, vâridât ve istidrâc gibi durumların imtihan aracı 

olduğuna vurgu yapmıştır. Hakiki bir mü’minden beklenen, Allah’a karşı saygılı ve 

alçakgönüllü bir tutum sergilemektir. Nefsinin kusurlarını, sevaplarından daha fazla 

kabul etmek ve sınır tanımadan Allah’a yaklaşmaktan kaçınmak, mü’minden beklenen 

bir davranıştır. Hak ve doğru yolda olabilmek için, havf ve recâ duyguları arasında 

denge kurmak, doğru bir yönde sağlam bir duruş sergilemek önemlidir.430  

Câmi’ye göre, insanların çoğu İslam’ın temel prensiplerini, namazı, orucu, 

haccı, zekâtı ve bazı nafile ibadetleri yerine getirirken, Cenâb-ı Hakk’ın razı olacağı 

ubudiyet anlayışına odaklanmamaları nedeniyle kemalat mertebelerinde ilerlemede 

yavaş kalabilirler. Oysaki asıl önemli olan, Allah’tan istenmesi gereken şeyin, O’nun 

razı olduğu ubudiyet olduğunu vurgular. Kemâlet mertebelerine yükselmek, keşf ve 

kerâmete odaklanmakla değil, aksine çelişkili insan tabiatından ve ilhâddan arınarak 

Kur’an-ı Kerim’in öğretilerine teorik ve pratikte uymak, aynı zamanda Allah 

Resul’ünün ahlakını benimsemekle mümkündür.431 

Câmî’ye göre, bir mürîd, şeyhine tabi olurken kalbinde Allah’a karşı ihlâs 

olduğunda, şeyhinden azami ölçüde faydalanabilir. Ancak, eğer mürîdin amacı keşf ve 

kerâmet gibi olağanüstü durumlar elde etmekse, şeyhten sadece maddi avantajlar elde 

 
428 Câmî, Sevânihu kalbiyye, 1/23. 
429 Cin, 72/16-17. 
430 Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 97. 
431 Câmî, min Sifâti’l-mü’minîn fî’l-kur’âni’l-kerîm, 8. 



  

137 

 

edebilir. Bu nedenle mürîd, keşf ve kerâmet gibi harikulâde hallerle aldanıp kendisine 

bir kutsiyet atfetmemelidir. Çünkü bu tür haller, iftihar vesilesi olmayıp kişinin 

eleştirilmesine neden olan durumlar olarak görülür.432 

Câmî, “Rabbin dilediğini yaratır ve seçer”433 “Rabbin dileseydi, bunu 

yapamazlardı.”434 “Hiç kimse ameliyle cennete giremez.”435 Söz konusu ayetler ve 

hadisten hareketle nefsine güvenenlerin sefalette gireceklerini, amellerine 

güvenenlerin amellerinin zeval bulacaklarını kerâmet ve hallere itimat edenlerin kâmil 

insanlarla birlikte olmaktan ve onların dostluklarından mahrum kalacaklarını; Cenâb-

ı Hakk’a tevekkül edenlerin ise, akıl ve kalplerinin O’ndan gayrı şeylerin 

hegemonyasından kurtulup mârifetullâh’ı idrak edeceklerini söyler.436 

Câmî’nin kerâmet anlayışı, tasavvufî literatürdeki genel kerâmet tasavvurlarına 

paralellik göstermektedir. Câmî’ye göre, gerçek kerâmet, olağanüstü olaylar veya 

güçler sergilemekten ziyade, Kur’an ve Sünnetin belirlediği ilahî yolda tam bir 

teslimiyet ve samimi bir ibadet hayatı sürmektir. Bu bağlamda, bireyin kerâmet 

arayışları yerine, İslam’ın temel metinlerindeki hükümlere titizlikle uyması, manevî 

olgunlaşmanın en üstün göstergesi olarak değerlendirilmelidir. 

2.2.8. Vesîle 

İlim ve ibadetlerle Hak Teâlâ’ya yaklaşmak,  O’nun rızasını kazanmak ve 

kendisiyle başkasına ulaşılan şey437 şeklinde tarif edilen vesîle, hem Kur’an’da hem de 

hadislerde dayanağı olan ve tasavvufta önemle üzerinde durulan meselelerden biridir.  

Allah’a yakınlaşmak için güzel amellerin ve Allah’ın veli kullarının vesîle 

edinilebileceği görüşünü savunanlarının yanı sıra, kişi ile Allah’ın arasına Peygamber 

bile olsa hiç kimsenin giremeyeceğini ifade ederek vesileyi reddedenler de olmuştur. 

 
432 Câmî, Sevânihu kalbiyye, 1/272. 
433 Kasas, 28/68. 
434 En’âm, 6/112. 
435 Buhârî, el-Câmiʿu’s-sahîh, “Rikâk”, 18; Müslim,  el-Câmiʿu’s-Saḥîḥ, “Münâfikûn”, 71-72. 
436 Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 28. 
437 İbn Manzûr, Lisânü’l-arab, 6/4737; İsfahânî, el-Müfredât fî ğarîbi’l-kurân (kurân Kavramları 

Sözlüğü), Çev. Yusuf Türker, 524; Cürcânî, Ta’rîfât, (Tasavvuf Istılahları), Çev. Abdülaziz Mecdi 

Tolun, Abdurrahman Acer, 280. 



  

138 

 

Her grup kendi görüşünü desteklemek ve karşı gurubun görüşünü çürütmek için 

deliller ortaya koymaktan da geri durmamıştır.438  

Vesile Kur’an’ı Kerim’de “Ey iman edenler! Allah’a karşı gelmekten sakının, 

O’na yaklaşmaya vesile arayın ve O’nun yolunda cihad edin ki kurtuluşa eresiniz.”439 

“Onların yalvardıkları bu varlıklar, “hangimiz daha yakın olacağız” diye Rablerine 

vesile ararlar. O’nun rahmetini umarlar, azabından korkarlar. Çünkü Rabbinin azabı 

gerçekten korkunçtur.”440 olmak üzere iki ayette ifadesini bulmaktadır. Hadislerde ise, 

“Ezanı işittiğiniz zaman müezzinin söylediğini aynen (kelime kelime) tekrar edin. 

Sonra bana salat-u selam okuyun. Zira kim bana salat-u selam okursa Allah da ona 

on misliyle rahmet eder. Sonra benim için el-vesile’yi taleb edin. Zira o, cennete bir 

makâmdır ki, o makâm mutlaka Allah’ın kullarından birinin olacaktır. Ona sahip 

olacak kimsenin ben olmamı ümid ediyorum. Kim benim için Allah’tan el-vesile’yi 

taleb ederse, şefaat kendisine vacib olur.”441 “Kim benim bir velî kuluma (dostuma) 

düşmanlık ederse, ben de ona harp ilân ederim. Kulum, kendisine farz kıldığım 

şeylerden daha sevimli bir şeyle bana yaklaşamaz. Kulum nafile ibadetlerle de bana 

yaklaşmaya devam eder, ta ki ben onu severim. (Sevince de) artık onun işiten kulağı, 

gören gözü, tutan eli, yürüyen ayağı olurum. Benden isterse muhakkak ona (istediğini) 

veririm. Bana sığınırsa muhakkak onu korur ve kollarım...”442 şeklinde ifade 

edilmektedir.  

İslam âlimleri vesîle hususunda farklı görüşlere sahip olmakla beraber Allah’ın 

isim ve sıfatlarının, salih amellerin ve takvâ sahibi iyi kimselerin duasının vesîle 

olabileceği anlayışında hemfikirdirler. Zira bu tür vesîleler ile ilgili gerek Kur’an’da 

gerek hadislerde açık örnekler ve tavsiyeler yukarıda ifade edildi. Bunun dışında kalan 

vesîle tarzları tartışmalı durumdadır. Bu çeşit vesileyi kabul edenler konuya tasavvufi 

açıdan, kabul etmeyenler ise itikadi açıdan yaklaşmışlardır. Şahıslarla yani zatla 

yapılan tevessül anlayışı farklı mülahazalara rağmen her iki kesim tarafından da kabül 

görmüştür. Tevhid anlayışının zarar göreceği ve şirke girileceği endişesiyle ölmüş 

 
438 Mehmet Necmeddin Bardakçi, “Tasavvufi Bir Terim Olarak Tevessül ve Vesile”, (1999), 3. 
439 Mâide, 5/35. 
440 İsrâ, 17/57. 
441 Buhârî, el-Câmiʿu’s-sahîh, “Ezan”, 8; Müslim,  el-Câmiʿu’s-Saḥîḥ, “Salât”, 11. 
442 Buhârî, el-Câmiʿu’s-sahîh, “Rikâk”, 38. 



  

139 

 

kimselerin ruhlarını vesîle edinmek ise en sert tartışmaların yaşanmasına neden 

olmuştur. Bununla beraber tevessül hususundaki en yaygın kanaat başta Peygamberler 

olmak üzere şehitlerin, velilerin ve takvâ sahibi kişilerin ruhaniyetinden fayda 

mülahaza etmektir. Bu da kendisine hürmet ve sevgi beslenen kimselerin kabirlerini 

ziyaret esnasında ziyaretçinin davranışlarını ifrat derecesine getirebilmektedir. Bunlar 

özellikle ruhun ölümsüzlüğünü ileri sürerek bu davranışlarını Kur’an ve hadislerden 

deliller getirerek meşrulaştırmaya çalışmışlardır. Bu düşünceye tamamen karşı 

çıkanlar ise ilgili ayet ve hadislerden hareketle ölmüş kimselerin ruhaniyetinden medet 

umulamayacağını savunmuşlardır. Onlara göre, Peygamberler, şehitler ve salih 

kimseler Allah katında güzel bir hayat yaşasalar bile bu onların tasarrufta bulunacağı 

anlamına gelmez. Çünkü ölen kimsenin dünya ile bağları kesilmiştir.443  

Serî es-Sakatî’nin (ö. 251/865) hocası Ma’rûf-i Kerhî (ö. 200/815-16 [?]) 

birgün kendisine, “bir şeye ihtiyaç duyduğun zaman benim adıma yemin ederek 

Allah’tan iste buyurur.”444 bu ifadeden hareketle sonraki dönemlerde şeyhin de vesîle 

edilebileceğine kanaat getirilir. Kur’an’ı Kerim’de “Andolsun, insanı biz yarattık ve 

nefsinin ona verdiği vesveseyi de biz biliriz. Çünkü biz, ona şah damarından daha 

yakınız.”445 şeklinde ifade edilen Allah’a olan yakınlığı, Serî es-Sakatî, ittiat olarak 

değerlendirirken, ilk sûfîlerden Ruveym (ö. 303/915-16) kul ile Allah arasındaki 

engellerin kaldırılması şeklinde mütalla eder.446 Cüneyd-i Bağdâdî ise, Allah’ın 

kullarına yakınlığı onların kalplerinin Allah’a yakınlığı ölçüsünde olduğunu ifade 

eder.447  

Aziz Mahmud Hüdâyî (948-1038/1543-1623), Celvetiyye tarîkatının kurucusu 

olarak, şeyhlerin görevlerinin Kur’an ve Sünnetin doğru bir şekilde anlaşılmasını 

sağlamak olduğunu vurgulamaktadır. O, “Hakk’a vüsûl, Hz. Peygamber 

aracılığıyladır. Şeyhin kemali, mürîdini Cenâb-ı Şerif’e ulaştırmasında gizlidir” 

diyerek, şeyhin rolünü, mürîdi Hz. Peygamber’e (s.a.v) bir aracıyı olarak 

 
443 Necmeddin Bardakçı, “Tasavvufi Bir Terim Olarak Tevessül ve Vesîle”, Tasavvuf Akademi Dergisi, 

(1999), 7-8. 
444 Ebû Hâmid Ferîdüddîn Muhammed b. Ebî Bekr İbrâhîm-i Nîsâbûrî Attâr, Tezkiretü’l-Evliya (Evliya 

Tezkireleri), Trc. Süleyman Uludağ (İstanbul: Kabalcı Yayınları, 2008), 353. 
445 Kâf, 50/16. 
446 Kelâbâzî, et-Taarruf, (Doğuş Devrinde Tasavvuf), Haz. Süleyman Uludağ, 174. 
447 Serrâc, el-Lüma‘, (İslâm Tasavvufu), Trc. Hasan Kamil Yılmaz, 56. 



  

140 

 

tanımlamaktadır. Bu anlayışa göre, tarîkata dâhil olan kişiler, ancak mürşid-i kâmilin 

rehberliğinde Allah’a yakınlık mertebelerine ulaşabilirler. Aziz Mahmud Hüdâyî, bu 

öğretiyle, tarîkatın insanın manevi gelişiminde bir araç olduğunu ve mürşidin, 

mürîdini ilâhî hakikate yönlendirmede temel bir rol oynadığını belirtmektedir.448 

Mevlana Celaleddin-i Rûmî (604-672/ 1207-1273)’de şu beyitlerinde tevessüle 

işaret etmektedir: رود هر دو روزه راه صدساله شود  یقلاوز  یهر که در ره ب  (Kılavuzsuz yola 

gidene iki günlük yol, yüz yıllık yol olur.) 

ليسرگشتگان گردد ذل  نيهمچو ا  ليدل  یکعبه ب  یهر که تازد سو  (Kâbe’ye delilsiz giden bu 

başı dönmüş zavallılar gibi zillete düşer.) 

شد بشهر و روستا   یخندشي ر  اوستایب  یاشهيپ   رديهر که گ  (Ustaya müracaat etmeksizin bir 

sanat tutan kişi şehre de alay mevzuu olur, köye de!)  

نيوالد  یسر بر زند ب  یآدم  نيجز که نادر باشد اندر خافق  (Doğuda da, batıda da anasız, 

babasız bir insan doğması pek nadirdir.)  

زند  یباشد که بر گنج  ینادر  کندی م  یکه کسب  ابديمال او    (Bir işe girişen, çalışan kişi mal 

kazanır. Ama adir olarak bir adam, bir hazine de bulabilir.) 

القرآن بودکو که جسمش جان بود تا که رحمن علم  يیمصطفا  (Fakat nerede bir Mustafa ki 

cismi can olsun da “Er rahman, Allemel Kur’an- Rahman, ona Kur’an’ı öğretti” 

sırrına ersin.) 

 Ten ehlinin hepsi kalemle, okuyup) اهل تن را جمله علم بالقلم واسطه افراشت در بذل کرم

yazmakla öğrenir, öğretir. Allah kereminin bolluğuyla kalemi, öğretiş ve öğrenişe 

vasıta halk etmiştir.)449 

Takıyyüddin İbn Teymiyye (ö. 728/1328), meşhur talebesi İbn Kayyim el-

Cevziyye ve bunların görüşünde olan bazı şahıslar salih amelleri ve iyi kulların 

dualarını vesîle kabul etmekle berebar insanları ve özellikle ölüleri vesîle olarak kabul 

 
448 Hasan Kâmil Yılmaz, Aziz Mahmud Hüdâyî (İstanbul: Erkam Yayınları, 2011), 198-199; Bardakçı, 

“Tasavvufi Bir Terim Olarak Tevessül ve Vesîle”, 11. 
449 Celâleddîn-i Rûmî Mevlâna, Mesnevî Çev. Veled İzbudak (İstanbul: Dünya Kitap Evi, 1990), 3/47, 

588-594. 



  

141 

 

etmezler. Zira ölülerin dünya ile bağlantısı kesildiğinden herhangi bir tasarufta 

bulunmaları söz konus değildir.450 

Sûfîler başta olmak üzere birçok âlim tarafından ele alınan ve üzerinde ortak 

ve farklı görüşlerin ortaya konulduğu vesîle, Şeyh Ahmed Fethullah el-Câmî’nin de 

ilgisini çekmiştir. O bu hususta ifrat ve tefrite kaçmadan itidal yolunu seçmiştir. Zira 

o yukarıda da ifade edilen “Ezanı işittiğiniz zaman müezzinin söylediğini aynen 

(kelime kelime) tekrar edin. Sonra bana salat-u selam okuyun. Zira kim bana salat-u 

selam okursa Allah da ona on misliyle rahmet eder. Sonra benim için el-vesile’yi taleb 

edin. Zira o, cennete bir makâmdır ki, o makâm mutlaka Allah’ın kullarından birinin 

olacaktır. Ona sahip olacak kimsenin ben olmamı ümid ediyorum. Kim benim için 

Allah’tan el-vesile’yi taleb ederse, şefaat kendisine vacib olur.”451 bu hadisi zikrederek 

güzel ameller ve başta Peygamber efendimizin şefaati olmak üzere iyi insanların 

duasının vesîle olabileceği görüşüne daha yakındır. Yine ezan duası olarak meşhur 

olan Peygamber efendimizin “Ey şu eksiksiz davetin ve kılınacak namazın Rabbi 

Allahım! Muhammed’e-sallallahu aleyhi ve sellem- vesîleyi ve fazîleti ver. Onu, 

kendisine vaadettiğin makâm-ı mahmûda ulaştır.”452 bu sözünü zikrederek şefaatinin 

vesîlelerden biri olduğunu söyler.453  

Câmî, “Ey iman edenler! Allah’a karşı gelmekten sakının, O’na yaklaşmaya 

vesile arayın ve O’nun yolunda cihad edin ki kurtuluşa eresiniz.”454 mealindeki ayetin 

tefsirinde vesîleyi iki aşamalı olarak ele alır: Birincisi Allah ve Resul’ünün 

sevmediklerini terk etmekle Allah’a karşı gelmekten sakınma, ikincisi ise, ibadetleri 

yerine getirmek, Peygamberlere ve evliyalara muhabbet beslemek, çokça sadaka 

vermek, Allah’ın sevdiği kullarını ziyaret etmek, sıla-i rahimde bulunmak, çokça dua 

yapmak ve zikir çekmek ile Allah’a yaklaşmak olduğunu söyler. Gerçekler böyleyken 

Müslümanları özellikle evliyayı tekfir etmenin apaçık bir sapıklık olduğunu vurgular. 

Zira türbeleri ziyaret edenleri tekfir edenler, onların Allah dışında başkasına ibadet 

ettiklerini düşündükleri için böyle davrandıklarını ifade eder.  Hâlbuki bu durumun 

 
450 Bardakçı, “Tasavvufi Bir Terim Olarak Tevessül ve Vesîle”, 14-15. 
451 Buhârî, el-Câmiʿu’s-sahîh, “Ezan”, 8; Müslim,  el-Câmiʿu’s-Saḥîḥ, “Salât”, 11. 
452 Buhârî, el-Câmiʿu’s-sahîh, “Ezan”, 9. 
453 Câmî, Nidâu’l-mü’minîn fî’l-kur’âni’l-mubîn, 239. 
454 Maide, 5/35. 



  

142 

 

türbelerden medet ummaktan ziyade Allah’a olan muhabbetten kaynaklandığını 

kaydeder. Vesîlenin maksud olmadığını, maksuda ulaşmak için bir araç ve en büyük 

vesilenin de Peygamber efendimizin şefaati olduğunu belirtir.455 Öte yandan o, söz 

konusu bu ayetin tefsirinde vesîlenin zorunlu olduğunu vesîlesiz Allah’a ulaşmanın 

mümkün olmadığını da ifade eder. Zira kulun Rabbi ile arasındaki perdelerin 

kaldırılmasını Peygamberler, evliyalar, tarîkat şeyleri, ulema-i muhakkikin ve salih 

ameller gibi sağlam vesîleler ile mümkün olduğunu kaydeder.456 

Vesîlenin ehl-i Sünnete göre makbul olduğunu ifade eden Câmî, İsmâil Hakkı 

Bursevî’den istifadeyle Peygamber efendimizin “Ey Ensar topluluğu! Ben, sizleri 

dalâlet üzere bulmadım mı? Allah, benimle sizi hidayete erdirmedi mi? Sizler, dağılmış 

haldeydiniz de Allah, sizleri benimle bir araya getirmedi mi? Sizler fakirlik içinde iken 

Allah, sizleri benimle zenginleştirmedi mi?”457 özelde Ensar’a genelde tüm ümmetine 

yönelik yapmış olduğu bu çağrıyı da buna delil olarak zikreder. Buradan hareketle 

kişinin Allah ve Resul’ünün emirlerine riayet etmek yerine bağlı bulunduğu tarîkatın 

şeyhinin isim ve sözlerini övmeyi ve dualarında bunları vesîle olarak zikretmenin 

yanlış ve şirki hafi olduğunu kaydeder. Zira kulun en büyük görevinin Allah’ın kendisi 

üzerindeki hakkı olan Allah’a kulluk olduğunu ifade eder.458 

Hülasa, Câmî’nin vesîle konusundaki görüşleri, İslam’ın temel prensipleriyle 

uyumlu bir şekilde, dengeli bir yaklaşımı ortaya koyar. İslam’ın, özellikle de Sûfî 

düşüncenin temel ilkeleri doğrultusunda, vesîle yalnızca Allah’a yaklaşmanın bir aracı 

olarak değil, aynı zamanda Peygamber Efendimiz (s.a.v.)’in şefaatine ve Allah’ın 

sevdiği kullarına yönelmenin bir yolu olarak ele alınır. Câmî’nin görüşleri, bireylerin 

Allah’a doğru bir şekilde yönelmesini sağlamak için doğru kaynaklardan, doğru 

vasıtalarla faydalanmalarını önerir. 

 

 
455 Câmî, Muntehebâtun min âyâti’l-kur’âni’l-kerîm, 81. 
456 Câmî, Nidâu’l-mü’minîn fî’l-kur’âni’l-mubîn, 243. 
457 Ebû Muhammed Cemâlüddîn Abdülmelik b. Hişâm b. Eyyûb el-Himyerî el-Meâfirî el-Basrî el-Mısrî 

İbn Hişâm, es-Sîretü’n-Nebeviyye Nşr. Mustafa es-Sekâ ve dğr. (Kahire: Dâru’s-Sadr, 1936), 3-

4/498-500. 
458 Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 29. 



  

143 

 

2.3. AMELÎ KAVRAMLAR 

Tasavvuf, başlangıçta sade bir zühd hayatı olarak ortaya çıksa da, sûfîlerin 

çabalarıyla tarih içerisinde sistematik ve bağımsız bir ilim halini gelmiştir. Herhangi 

bir ilim gibi tasavvufun da müstakil bir ilim olarak gelişim göstermesi, nazarî ve amelî 

temeller üzerine inşa edilmesi ve bu temellerin tasavvuf ilminin özgün terminolojisiyle 

açıklanmasıyla mümkün olmuştur. 

Bu görevi başta klasik eserlerin yazarları olmak üzere tasavvuf ilminde 

uzmanlaşmış sûfî âlimler üstlenmiştir. Bu âlimler, seyr u sülûk pratiğinde 

uyguladıkları yöntemleri tasavvufun uygulamalı boyutunu belirlemek için bir araç 

olarak kullanmışlardır. Böylelikle, tasavvuf ilminin sağlam bir zemin üzerine inşa 

edilmesi ve gelecek nesillerin bu ilimden doğru bir şekilde istifade edebilmeleri için 

önemli bir miras oluşturulmuştur. 

Câmî gibi pek çok sûfî, bu mirastan en üst düzeyde faydalanmıştır. O, 

tasavvufun amelî esaslarına dair görüşlerini bu mirastan elde ettiği bilgilerle ortaya 

koymuştur. Onun tasavvufun amelî meselelerine ilişkin görüşlerine dair bir inceleme 

yapmak, bu önemli geleneği anlamak ve günümüzdeki tasavvufî düşünceye katkıda 

bulunmak açısından önemlidir. Bu bağlamda, onun tasavvuf pratiği ve ilmi temellere 

yaklaşımı, tasavvufun amelî boyutunu kavramak isteyenler için öğretici olabilir. 

2.3.1. Seyr u Sülûk 

“Seyr” ve “sülûk” kelimeleri tasavvuf ıstılahındaki muhtevasıyla Kur’ân’ı 

Kerim ve hadisi şeriflerde geçmemekle beraber pek çok lâzım ve müteaddî şekliyle 

hem Kur’ân’da hem de hadislerde zikredilmektedir. Bu minvaldeki kullanımları 

itibariyle ilgili tabirler seyr, “bir yöne doğru ilerlemek, izale olmak, yürümek, yolda 

gitmek, ayakkabı bağı, kesilmiş deri parçası” gibi manaları ihtiva ederken, sülûk ise, 

yola girmek, yolda yürümek, bir şeyin başka bir şeyin içine nüfuz etmesi anlamlarına 

gelir.459 Tasavvuf terminolojisinde ise, davranış ve hallerde Allah’a yakınlık 

mertebelerine uruc etmek, heva ve nefsani istek ve arzulara karşı mücâhede, ibadet ile 

doğru yolda terakki etmek, bir mürşid-i kâmilin riyasetinde halvete girerek heva ve 

 
459 İbn Manzûr, lisânü’l-arab, 10/389. 



  

144 

 

nefsini terbiye etmek için mücâhede ve mücadele gibi manalara delâlet eder.460 Seyr u 

sülûk terkibini oluşturan bu iki kelime bilhassa tarîkatlar sonrası dönemden itibaren 

tasavvufi terbiyeyi ve eğitim metodunu ifade etmek için günümüze kadar 

kullanılagelmiştir.461  

Câmî’ye göre, seyr u sülûk, bir mürşid-i kâmilin rehberliğinde tasavvufa özgü 

yöntemlerle nefsini, kalbini, duygularını, aklını ve ruhunu tüm olumsuz etkilerden 

arındırarak Allah’ın rızasına uygun bir yaşam sürme amacıyla kalpte güzel ahlâkı 

hâkim kılmak için yapılan çaba ve mücadeledir. Mürîd, bu süreçte nefsiyle mücadele 

eder ve Allah’a karşı uygun davranışları benimseyerek kalbinde güzel ahlâkı geliştirir. 

Kötü ahlâkın temizlenip yerine güzel ahlâkın yerleştirilmesi, mürîdin nefsinin 

tasfiyesini başarıyla tamamladığını gösterir. Bu sayede mürîdin dış görünüşü beşeri 

bir form alırken, mürîd içsel olarak da meleğimsi özelliklere sahip olur ve nurani bir 

ruh haline bürünür.462 

 Câmî, tasavvufta önemli bir yere sahip olan seyr u sülûk ile kalp arasındaki 

derin bağlantıya dikkat çeker. Bu doğrultuda seyr u sülûk, mürîdin sadece sözle değil, 

kalbiyle de katıldığı, manevî olgunlaşmaya ve Hakk'a ulaşmaya yönelik derin bir 

eğitim sürecidir. Bu sürecin sağlıklı bir şekilde ilerlemesi için mürîdin, şerîatın hem 

açık hem de gizli yönlerine uygun hareket etmesi ve dünya nimetlerine ölçülü bir 

şekilde yaklaşması gerekir. Dünyevi arzulardan uzak durarak, Allah’ın isimleri, 

sıfatları ve fiilleri üzerinde tefekkür etmeli ve bu tefekkürü hayatında düzenli bir 

şekilde yerine getirmelidir. Tıpkı Kasas suresinin 28. ayetinde de buyurulduğu gibi, 

“Allah’ın sana verdiği şeylerde ahiret yurdunu ara. Dünyadan da nasibini unutma.” 

Dünya nimetleri geçicidir ve asıl hedef ahiret için hazırlıktır. Bu nedenle seyr u sülûk 

yolunda ilerleyen kişi, kalbinin derinliklerine inerek Allah’ın varlığına, birliğine ve 

yüce sıfatlarına odaklanmalıdır. Bu derin tefekkür, şerîata uygun bir yaşam tarzı 

benimsemeyi, dünya malına karşı aşırı taleplerde bulunmamayı ve Allah’a tam bir 

 
460 Kâşânî, Letaifü’l a’lam fi işaratı ehli’l-ilham, (Tasavvuf Sözlüğü), Çev. Ekrem Demirli, 304; Hasan 

Şerkâvî, Mu’cemu Elfâzi’s-Sûfiyye (Kahire: Müesseset-u Muhtâr, 1987), 171. 
461 Süleyman Uludağ, “Seyr” Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, (Ankara: TDV İslam 

Ansiklopedisi, 2002), 38/127-128. 
462 Câmî, Sevânihu kalbiyye, 228. 



  

145 

 

teslimiyetle amel etmeyi beraberinde getirir. Böylece mürîd, içsel bir dönüşüm 

yaşayarak seyr u sülûk yolunda ilerlemeyi başarabilir.463  

Câmî’ye göre seyr u sülûkteki hedef, mürîdin sahte ilahlara tapınmasını 

engelleyip, gerçek ma’bud olan Allah’a yönlendirmektir. Bunu olabilmesi için mürîdin 

nefs-i emâresini terbiye etmek, kalbini temizlemek ve ruh ve diğer duygularını tüm 

çirkinliklerden arındırmakla mümkündür.464 Ona göre, seyr ve kalbi sülûkün anahtarı, 

Allah’ı sıkça anmaktır. Kalbin sülûkü, kötü hasletleri mücâhede ve çaba ile temizleme 

sürecidir. Ruhu arındırmanın yolları ise onu, Allah’ın hoşnut olduğu şeylere 

yönlendirmek ve Allah’ın sevmediği şeylerden sakındırmaktır.465  

Câmî, insanların farklı tabiatlara sahip olmalarından dolayı, bazılarının nasihat 

ve öğütleri kabul etmekte zorlanabileceğini belirtir ve bu zorluğun ancak mücâhede ve 

seyr u sülûk eğitimi ile aşılabileceğini ifade eder. Bu bağlamda, “Bizim uğrumuzda 

cihad edenler var ya, biz onları mutlaka yollarımıza ileteceğiz.”466 ayetiyle, söz 

konusu eğitim metodunun önemine ve etkinliğine vurgu yapar. 

Câmî’ye göre, tasavvuf ve tarîkat ehli kimselerin manevî hedeflere ulaşabilmek 

için seyr u sülûk denilen manevî bir yolun takip edilmesi gereklidir. Ancak bu yol, 

rehbersiz bir şekilde değil, daha önce bu yolda tecrübe kazanmış, mürşid-i kâmil 

denilen bir rehberin nezaretinde gerçekleştirilebilir. Bu bakımdan Câmî, Rifâiyye 

tarîkatının kurucusu Ahmed er-Rifâî (ö. 578/1182 ve Abdülkâhir es-Sühreverdî (ö. 

563/1168) gibi önemli sûfîlerin de ifade ettiği gibi, seyr u sülûkün rastgele bir şekilde 

yapılamayacağını, rehberlik olmadan bu yola kılavuzsuz çıkmanın mümkün 

olmadığını vurgular.467 Zira Hz. Muhammed’in (s.a.v.) varisleri olan sahâbenin bu 

manevî mirası devralarak yolculuklarına devam etmeleri, tasavvuf geleneğinde önemli 

bir yer tutar. Peygamberimiz, vefatından sonra varislerini tayin ederek, onları kendi 

manevî mirasına sahip çıkmaları için yetkilendirmiştir. Bu varisler, Hz. Peygamber’in 

nuruyla aydınlanarak onun izinden gitmiş ve bu manevî mirası sürdürmüşlerdir. Bu 

 
463 Câmî, Sevânihu kalbiyye, 1/228. 
464 Câmî, Sevânihu kalbiyye, 1/261. 
465 Câmî, Tenzîhu’l-kulûb li nazari allâmi’l-ğuyûb, 333. 
466 Ankebût, 29/69. 
467 Ahmed Rifâî, el-Burhânü’l-Müeyyed (İstanbul: Mehran Matbaası, 1301), 21; Ebünnecîb Abdülkâhir 

Sühreverdî, Âdâbü’l-Mürîdîn, thk. Âsım İbrâhim el-Keyâlî (Beyrut: Dâru’l-Kütübi’’l-İlmiyye, ts.), 

28. 



  

146 

 

durum, seyr u sülûk yolculuğunun rehberlik gerektiren bir süreç olduğunu gösterir. 

Seyr u sülûk, sadece manevî bir yolculuk değil, aynı zamanda mücâhede ve çaba 

gerektiren bir süreçtir. Şerîat kurallarına uygun ibadetlerin yerine getirilmesi, Allah 

yolunda fedakârlık yapılması ve nefsin arzularına karşı direnç gösterilmesi, seyr u 

sülûk yolunda mücadele anlamına gelir. Bu süreç, Allah’a ve Peygamberine itaat ve 

sevgiyi gerektirir.468 Yüce Allah bir ayetinde “De ki: “Eğer Allah’ı seviyorsanız bana 

uyun ki, Allah da sizi sevsin ve günahlarınızı bağışlasın. Çünkü Allah çok 

bağışlayandır, çok merhamet edendir.”469 buyurarak Hz. Peygamber’e ittibâ etmenin 

önemine dikkat çekmiştir. 

Câmî’ye göre seyr u sülûk, insanların ahlaki erdemlere sahip olmalarını ve bu 

erdemleri hayatlarında uygulayarak imandaki huzurun tadına varmalarını sağlar. Aynı 

zamanda, Allah’ın insanlara şah damarından daha yakın olduğunu, onları her an 

gözettiğini ve ilahî kudretiyle çevrelediğini sağlam bir bilinçle fark ettirir. Ancak bu 

konuları idrak etmek ve benimsemek, Allah’tan gafil olanlar için mümkün değildir. 

Çünkü seyr u sülûk ehli, manevî bir yolculuk sonucunda Allah’ın büyüklüğünü ve 

yakınlığını görmüş ve bu deneyimi yaşamış yakîni bir iman ile donanırlar. Bu iman ile 

donanmış olanların kalpleri ise, Allah’ı anmaktan bir an bile geri duramaz. Çünkü 

kalp, sürekli olarak Allah’ı anmakla huzur ve sükûnet bulur. Nitekim Yüce Rabbimiz 

Kitab-ı Kerim’inde “Onlar, inananlar ve kalpleri Allah’ı anmakla huzura 

kavuşanlardır. Biliniz ki, kalpler ancak Allah’ı anmakla huzur bulur.”470 buyurarak 

söz konusu hususa dikkat çekmiştir. Kişinin kalbinde Allah’ın varlığını ve birliğini 

kesin bir şekilde tasdik etmesi ve imanın sağlam bir temel üzerinde yerleşip 

kökleşmesiyle birlikte, kul kendisini Allah’a yakın hisseder ve bu yakınlıktan emin 

olur. Bu durum, insanın ruhunu, dünyevi ve süfli arzulardan arındırarak insanın 

Allah’a yönelmesini sağlar ve böylece iç huzura kavuşmasına vesile olur. Ancak, 

kişinin imanı zayıf ise ve kalbinde derinleşip sağlamlaşmazsa, nefs-i emmâre ve 

şeytan, kişi üzerinde üstünlük kurarak onu olumsuz duygular ve endişelerle 

etkileyebilir. Bu noktada kul, her iki durumda da sevinciyle ya da ümitsizliğiyle aşırıya 

kaçmamalıdır. Çünkü güçlü bir iman, kişiyi sevinç anlarında tevazu içinde tutuğu gibi, 

 
468 Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 31. 
469 Âl-i İmrân, 3/31. 
470 Ra’d, 13/43. 



  

147 

 

üzüntü anlarında da sabır ve teslimiyetle donatır. Kalbinde sağlam bir iman bulunduran 

kişi, her koşulda Allah’a güvenebilir ve hayatındaki zorluklarla başa çıkabilir. Bu 

nedenle, kişinin imanını güçlendirmek ve kalbinde derinleştirmek için dua, ibadet ve 

Allah'a yönelik samimi bir bağlılık geliştirmesi önemlidir.471  Nitekim Allâh-u Teâlâ 

bir ayetinde “günahı bağışlayan, tövbeyi kabul eden, azabı ağır olan, lütuf sahibi 

Allah tarafındandır. O’ndan başka ilâh yoktur. Dönüş ancak O’nadır.”472 buyurarak 

söz konusu hususa dikkatleri celbeder.  

Câmî, Seyr u sülûk sürecinde sâlikin yerine getirmesi gereken görevleri, 

mürşid-i kâmile ile olan bağı ve teslimiyeti, inanç, ibadet ve ahlâkî konulardaki 

sorumlulukları gibi konularda Ebû Sâid el-Harrâz (ö.277/890 [?]), Ebû Medyen Şuayb 

el-Ensârî (ö. 594/1198), Zeynüddiîn-i el-Hâfî (ö. 838/1435), Ya’kûb-i Çerhî 

(ö.851/1447), Abdüllatîf-i Kudsî (ö.856/1452) ve Abdülvehhâb eş-Şa’rânî (ö. 

961/1554) gibi isimlerin ifade ettikleri görüşlere benzer görüşler eserlerinde aktardığı 

görülmektedir.473  

Câmî’ye göre, seyr u sülûke giren ve dünyasını ahirete tercih eden bir sâlikin 

teheccüd namazını kılması, sabah namazından sonra güneş doğuncaya kadar ve akşam 

namazından on beş dakika önce zikir çekmesinin gerekli olduğunu belirtilir. Seyr u 

sülûk ehlinin sahip olduklarına ulaşan kimselerin ise nefs-i emmârelerini temize 

çıkarmamaları gerektiğini ifade eder.474 

Gazzâlî, İmâm-ı Rabbânî (ö. 1034/1624), Ahmed er-Rifâî, ve ünlü Mevlevî 

şeyhi İsmail Rusûhî Ankaravî (ö.1041/1631) gibi birçok sûfi, seyr u sülûkün şerîat 

zemininde yapılması gerektiği konusunda ittifak etmişlerdir.475 Câmî de söz konusu bu 

sûfîlerin görüşlerine benzer bir görüşü savunur. Ona göre seyr u sülûk, şerîat, tarîkat 

 
471 Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 39. 
472 Mü’min, 40/3. 
473 Llewellyn Vaughan Lee, Sufism: The Transformation Of The Heart (Kalbin Dönüşümü), Çev. Sema 

Krebs (İstanbul: İnsan Yayınları, 2014), 112-116; Kadir Özköse, Tasavvufî Hikmet ve Risâleler 

(Konya: Ensar Yayıncılık, 2008), 97-109; Zeynüddîn Hâfî, Zeynüddîn Hâfî ve Tasavvufî Görüşleri 

Çev. Bekir Köle (İstanbul: İnsan Yayınları, 2011), 316-620; Ahmed Cahid Haksever, Tasavvufa 

Dair Güncel Meseleler (Ankara: Anıl Grup Matbaacılık, 2015), 104-107; Abdurrezak Tek, 

Abdüllatîf Kudsî, Hayatı, Eserleri ve Görüşleri (Bursa: Emin Yayınları, ts.), 143-144; Ali Namlı, 

Abdülvehhâb eş-Şa’rânî, Hayatı, Eserleri, Tasavvufî Görüşleri (İstanbul: İfav Yayınları, 2015), 

317325. 
474 Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 40. 
475 Mevlüt Özçelik, “Merâhilü’s-sâlikîn Bağlamında Seyr u Sülûk Mertebeleri” 3 (2022), 6. 



  

148 

 

ve hakikat (yani İslam, iman ve ihsân) üçlüsünün bir arada olmasıyla mümkündür. Bu 

temel umdeler birbirinden ayrılmaz. Ayrıca, şerîatın tatbiki noktasında herkesin 

kendisinden sorumlu olduğu vurgulanır. Kur’an’da Hz. Peygamber’e hitaben“Onları 

yola iletmek sana düşmez, dilediğini doğru yola ileten Allah’tır.”476 “Bu işte senin 

yapacağın bir şey yoktur.”477 ifadeleriyle insanların hidayete erişme sorumluluğunun 

bireysel olduğu ve herkesin kendi yaptıklarından sorumlu olduğu hatırlatılır.478 

Ezcümle, Câmî’nin seyr u sülûk hakkındaki görüşleri tasavvufun seyr u sülük 

anlayışıyla uygunluk göstermektedir. Câmî’nin de vurguladığı gibi seyr u sülük, bir 

mürşid-i kâmilin rehberliğinde, mürîdin fıtratındaki potansiyeli açığa çıkarmak 

amacıyla nefsi tezkiye, kalbi tasfiye ve ruhu alakalardan arındırma süreçlerini içeren 

manevî gelişim eğitimini ifade eder. Bu eğitimi başarıyla tamamlayan bir mürîd, ilahî 

lütuflara sahip olarak her açıdan gelişimini tamamlar ve Hakk’ın halifesi mertebesine 

yükselir. 

2.3.2. Zikir 

Zikre farklı bir konum atfeden sûfîler zikri, hayatlarının önemli bir parçası ve 

amellerinin temel umdesi olarak belirlemişlerdir. Ömrünün neredeyse tamamını zikir 

ile geçiren sûfîler, az çok demeksizin bütün himmet ve gayretiyle zikre sarılmış hatta 

aldıkları her nefes alışverişleri dahi zikir olmuştur. Ayrıca sûfîler zikri vuslat 

yolculuğunun dayanağı ve mürîdlerin mânevî terakkisinde azık olarak görmüşlerdir.  

Zikir, tasavvuf içinde riyazetin temel şartı ve mürîdi en kusursuz biçimde 

Allah'a yaklaştıran bir vasıta olarak görülür. Bu, mürîdin kalbini gaflet ve nisyan 

perdelerinden arındırarak, yalnızca Allah’ı hatırlamasını ve O’nu unutulmaz kılmasını 

ifade eder.479 Kuşeyrî, zikri Allah’a giden yolun temel şartı olarak tanımlarken, ilk 

sûfîlerden Vâsıtî (ö. 320/932), Hak Teâlâ’yı derin bir sevgiyle kuşanmak ve O’nun 

korkusuyla iç içe olmanın, sürekli bir huzur ve müşâhede haline geçmenin anahtarı 

olduğunu belirtir.480 Gâzzalî, zikri mezkûrun kalbe hâkim olması ve zikredenin 

 
476 Bakara, 2/272. 
477 Âl-i İmrân, 3/128. 
478 Câmî, Nidâu’l-mü’minîn fî’l-kur’âni’l-mubîn, 442. 
479 Kâşânî, Letaifü’l a’lam fi işaratı ehli’l-ilham, (Tasavvuf Sözlüğü), Çev. Ekrem Demirli, 248; 

Kelâbâzî, et-Taarruf, (Doğuş Devrinde Tasavvuf), Haz. Süleyman Uludağ, 169.  
480 Kuşeyrî, er-Risâle, (Tasavvuf İlmine Dair Kuşeyri Risalesi), Haz. Süleyman Uludağ, 301-302. 



  

149 

 

gizliliği481 olarak ifade ederken, Menâzilü’s-Sâirîn müellifi Herevî, zikri gaflet ve 

nisyan perdesinden kurtulmanın bir yolu olarak tanımlar. Mürîdi en kusursuz biçimde 

Allah’a yaklaştıran bir vasıta olarak görür.482 

Hayatının büyük bir kısmını zikir ile geçiren Câmî, zikir konusunda genellikle 

ilk dönem sûfîlerin çizgisini takip eder. Ona göre zikir, ruhu alakalardan arındırarak 

yücelten, bedeni her türlü manilerden temizleyerek insan tabiatına uygun bir forma 

bürüyen, kalbi nisyan ve gafletten tasfiye ederek ibadet edebilir konumuna ulaştıran, 

mezkûru hatırlatan ve kulun cennete girmesini sağlayan farz ibadetlerden sonra en 

önemli ibadettir.483 Nitekim bu hususta Yüce Rabbimiz Kur’an’da “Kalbini bizi 

anmaktan gafil kıldığımız, boş arzularına uymuş ve işi hep aşırılık olmuş kimselere 

boyun eğme.”484 buyurarak zikrin önemine dikkat çeker. Yine ona göre zikir, içinde 

dünya ve ahirete taalluk eden herhangi bir şans, istek ve arzu bulunmayan samimi bir 

duadır.485 Binaenaleyh insan zikir ve ihlâsı beraber tesis ederse, yıllarca sahip 

olamadığı makâmları bir defada elde eder.486 Diğer taraftan sâlik zikirde huzur-u 

taâmeyi bulduğunda zikre devam etmeli dua faslına hemen geçmemelidir. Çünkü 

hemen dua faslına geçmekle edebe aykırı bir davranış sergilemiş olur.487 Zira 

Rasûlüllah bir hadisinde “Rab Azze ve Celle şöyle buyurdu: benim Kitabımı okumak 

ve beni zikretmekten dolayı kim benden bir şey isteyecek durumda olmazsa; ben o 

kimseye isteyenlere verdiğimin en üstününü veririm. Allah’ın sözlerinin diğer sözlere 

karşı üstünlüğü: Allah’ın yarattıklarına karşı üstünlüğü gibidir.”488 buyurarak yapılan 

ibadet ve zikirlerin herhangi bir mükafat beklemeksizin sadece Allah’ın rızası için 

yapmanın önemine dikkat çeker. Câmî, farz ibadetlerden sonra en değerli ibadet olarak 

gördüğü zikirde olması gereken önemli hususlara dikkati çeker ve zikrin sıhhatli 

olması için bu hususların mutlaka olması gerektiğini ifade eder. Onun önemsediği 

hususlar arasında: İhlâs, takvâ, tâzim, aşk, iştiyak ve huzur-u taâme gibi unsurlardır. 

Mürîdin söz konusu şartları ihtiva eden zikirle Rab’ini çokça zikretmesi beşeriyet 

 
481 Gazzâlî, İhyâ-u Ulûm’id-Dîn Trc. Abdullah Aydın, 1/492. 
482 İsmâîl Abdullâh b. Muhammed b. Alî el-Ensârî Herevî, Menâzilü’s-Sâirîn, (Tasavvufta Yüz 

Basamak), Trc. Abdurrezak Tek, 2017, 45. 
483 Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 23., 72. 
484 Kehf, 18/28. 
485 Câmî, Sevânihu kalbiyye, 1/40. 
486 Câmî, Sevânihu kalbiyye, 1/42. 
487 Câmî, Sevânihu kalbiyye, 1/43. 
488 Tirmizî, Sünenü’t-Tirmizî, Fedailu’l-Kurân”, 2926. 



  

150 

 

yönünün maddi kirlerden arınarak letafet kesbetmesine, ruhunun da tüm alakalardan 

temizlenerek terakki etmesine vesile olur. Böylece mürîd çift yönlü olarak tekâmülünü 

gerçekleştirerek insan-ı kâmil olma liyakatini elde eder. Ancak Rab’ini zikretmeyen 

mürîd, aklın cerbezesine yenik düşerek kendisine yüklenen görevi layıkıyla yerine 

getiremez. Çünkü zikir, ihlâs, takvâ, tâzim, aşk, iştiyak ve huzur-u taâme gibi unsurlar 

ile yapıldığında etkili bir çilingir gibi bütün kapıları açar. Yine ona göre zikir, bütün 

hal ve hareketlerde ve ibadet ve muamelatta mü’minin kalbini ıslah eden cennet 

bahçelerinden bir bahçedir.489 Bu itibarla Hz. Peygamber “Dikkat edin! Vücutta öyle 

bir et parçası vardır ki, o iyi, doğru ve düzgün olursa bütün vücut iyi, doğru ve düzgün 

olur; o bozulursa bütün vücut bozulur. Dikkat edin! O kalptir.”490 buyurarak zikrin 

maddi ve mânevî olarak kalbin üzerindeki önemine dikkat çekmiştir. Câmî, Hz. 

Peygamber’in “Cennet bahçelerinden geçtiğiniz zaman faydalanın! Nedir Cennet 

bahçeleri? diye sordular. Zikir halkaları buyurdu.”491 hadisine atıfta bulunarak zikrin 

bu husustaki önemine dikkat çeker. Çokça zikir çekmek Allah’ı hakkıyla tanımaya 

vesiledir. Bu nedenle zikir meclislerinde mü’minlerle kaynaşmak ve çokça zikir 

çekmek, bilhassa gaflet ve şüpheye müptela olmuş kimseler için iman ve ahlakı 

kuvvetlendirdiği için elzemdir.492 Aynı şekilde şerîata temessük etmek ve çokça zikir 

çekmek kişinin Allah’a kul olmasına ve kulluk vazifesini hakkıyla yerine getirmesine 

vesile olur.493 Diğer taraftan zikrin azlığı kalbin kasavetine, şeytan ve nefsin fütursuzca 

isyanına sebep olur. Böylece kişi şeytan ve nefsin istek ve arzularının esiri olarak 

Allah’a kulluk etmekten uzaklaşır.494 Yine ona göre mürîd, Kur’an ve Sünnete 

temessük edip gücü nispetinde huzur-u taâme ile zikre devam ederse Hz. 

Peygamber’in gölgesinde zâhiri ve batini bir terakki yaşar. Böylece ibadetlerinde 

herhangi bir zorluk ve usanç hissetmez. Bilakis ibadetlerinden lezzet alır. Ancak 

şeytan ve nefsine karşı mücâhede ve mücadele etmeyen ve beşeriyetine taalluk eden 

kötü huylardan kurtulamayan mürîd söz konusu terakkiyi yaşayamaz.495 Câmî’ye göre 

en önemli zikir, içinde havâtır ve vesveselerin olmadığı vecd ile yapılandır. Zira vecd 

 
489 Câmî, Sevânihu kalbiyye, 134. 
490 Buhârî, el-Câmiʿu’s-sahîh, “Îmân”, 39. 
491 Tirmizî, Sünenü’t-Tirmizî, “Daavat”, 82. 
492 Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 41. 
493 Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 41. 
494 Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 42. 
495 Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 98. 



  

151 

 

ve coşku zikrin adabındandır. İçinde vecd ve coşku olmayan zikrin faydası yok 

denecek kadar azdır.496 Mürîd kalbine giren vesvese ve havâtırı fark edip önlem 

almazsa zikir kesilir ve dilde kaygı hali meydana gelir.497 Bu nedenle havâtır ve 

vesvesenin kalbe hâkim olmaması için mürîdin mücâhede ve mücadele ile zikre devam 

etmesi ve Allah’ın rahmet ve inayetine sığınması gerekir. Zira bu hususta Yüce Allah 

“Bizim uğrumuzda cihad edenler var ya, biz onları mutlaka yollarımıza ileteceğiz. 

Şüphesiz Allah, mutlaka iyilik yapanlarla beraberdir.”498 buyurarak Allah yolunda 

zikir ile mücâhede ve mücadele etmeninin önemini vurgular. Diğer taraftan vecd ve 

coşkuyla yapılan zikir mü’minin imanını kuvvetlendirir. Böylece mü’min ilme’l-

yakînden ayne’l-yakîn mertebesine intikal eder.499 Aynı şekilde mürîd şerîata sımsıkı 

sarılmak kaydıyla çokça zikir çekmekle hubb-u dünya ve hubb-u cahtan kurtularak 

Allah’ın razı olduğu kullar arasına girer.500Câmî’ye göre, sessiz ve gizli yapılan zikir, 

en faydalı ve makbul olanıdır. Ancak bu tür zikre dalmış olanlar, nefis ve şeytan 

tarafından çeşitli engellere maruz kalabilir. Bu nedenle, hafî zikir yerine cehrî zikir 

tercih edilmelidir. Çünkü nefis, sessiz zikir yapan kişiye, Artık sen dilinle  )الله(  )الله( 

demene gerek yok, bu zikirden vazgeç gibi düşüncelerle yaklaşarak kişiyi aldatır. 

Hâlbuki kişi, bu manevî seviyeye henüz ulaşmamış olabilir. Bu yüzden, kalp ve diğer 

organlarının zikirle meşgul olabilmesi için dil ile açıkça yapılan zikri tercih etmek daha 

iyidir.501 

Câmî’ye göre kulun, Allah’ın ve cehennemin korkusundan dolayı ibadet etme 

safhasından, Kadir-i Zülcelal’in azamet ve kibriyâsından ötürü ibadet etme 

mertebesine yükselmesi; Hz. Peygamber’in sahih Sünnetine uyması, Kur’an’ı Kerim’i 

tefekkürle okuması ve sıkça zikir çekmesiyle mümkündür. Yüce Allah, bir ayetinde 

“Rabi’nin huzurunda (hesap vermek üzere) duracağından korkan kimseye iki cennet 

vardır.”502  buyurarak Allah’ın kudret ve azamet sahibi olmasının ibadet edilmeye 

layık olduğunun altını çizmiştir. Bu mertebeye erişen kişi, Allah’ı sıkça zikrederek 

 
496 Câmî, Sevânihu kalbiyye, 1/145. 
497 Câmî, Sevânihu kalbiyye, 1/185. 
498 Ankebût, 29/69. 
499 Câmî, Sevânihu kalbiyye, 1/163. 
500 Câmî, Sevânihu kalbiyye, 1/285. 
501 Câmî, Sevânihu kalbiyye, 1/206. 
502 Rahmân, 55/46. 



  

152 

 

muhabbet makâmına yükselir.503 Câmî’ye göre, zikrin hakikatini ve faydasını 

anlayanlar gece gündüz demeden zikre devam ederler. Onların durumu, tıpkı açlık 

çeken bir insanın yemeğe olan ihtiyacı gibi zikre ihtiyaç duyarlar. Zikirle meşgul olan 

kişi, zikrin hakikatine erdiğinde, nefs-i emârenin içerisindeki hile ve desiselerin 

farkına varır ve kötülüklere karşı önlem alır. Çokça zikir çekmek, kişide şeytana ve 

vesveselerine karşı güçlü bir irade ortaya koymak, Allah’tan razı olmak, O’na 

bağlanmak ve ebedi saadetin kapısına ulaşma bilincinin ve arzusunun gelişmesine 

vesile olur.504 

Câmî’ye göre,  Allah’a giden yolun pusulası Kur’an ve Sünnetten neşet eden 

zikirdir. Bu nedenle kimsenin söz konusu zikri terk ya da inkâr etme hakkı yoktur. 

Nitekim bütün mü’minler Allah’ı çokça zikretmekle mükellef oldukları halde az bir 

kısmı bu vazifeyi ifa etmektedir. Mamafih nefsi emmâreye ağır gelen zikri, mücâhede 

ve mücadele ile imtisal etmek gerekir.505   

Câmî’ye göre, Allah’ı zikrederken lafzatullahı ( ُ  .tahrif etmek caiz değildir (اللَّّٰ

Lafzatullah ( ُ  dilde ve kalpte tahrif edilmeden, dil ve kalbin uyumu içerisinde ,(اللَّّٰ

zikredilmelidir. Zira nurani bir hat ile mü’minin kalbine nakşedilen lafzatullah, günah 

ve gafletten ötürü ortaya çıkmaz. Ancak zâkir, günah ve gaflet perdelerini kaldırmakla 

kalbinde yazılı olan lafzatullahı ( ُ  müşâhede edebilir. Allah’a ulaşmak sadece zikir (اللَّّٰ

ile olmaz. Ancak farz ve vacipleri eda, nefis ve şeytana karşı muhalefet ve Sünnetlere 

riayet etmekle mümkün olabilir. Mürîd, gücü nispetince zikre devam etmelidir. Çünkü 

çokça zikir çekmek ve zikre devam etmek, Kur’an-ı Kerim’in esrarından bir kısmına 

vakıf olmayı, bunları anlamayı, Allah’a taati ve güzel ahlaka sahip olmayı 

kolaylaştırır. Çok zikir çekmek, Allah’ın ve Resul’ünün marziyatını Kur’an ve Sünneti 

okumakla anlamaktır. Nitekim Yüce Rabbimiz Kur’an’da “Ey huzura kavuşmuş 

insan! Sen O’ndan hoşnut, O da senden hoşnut olarak Rabbine dön. (Seçkin) kullarım 

arasına katıl ve cennetime gir!”506 “Biliniz ki, kalpler ancak Allah’ı anmakla huzur 

 
503 Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 21. 
504 Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 23. 
505 Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 65. 
506 Fecr, 89/ 27, 28, 29, 30. 



  

153 

 

bulur.”507 buyurarak zikrin önemine ve devam etmesi gerektiğine dikkat çekmiştir. 

Zira kalp, gafletten ve ma’siyetten temizlenene kadar dil ile zikre devam edilmelidir.508 

Câmî’ye göre mürîd,  kalbini kelime-i tayibe olan (Lâ İlâhe İllallah)  kelimesini 

çokça zikretmekle ağyardan temizlemeli ve Hz. Peygamber’e salâtüselâm getirmekle 

de nurlandırmalı, böylece huzur-u etemmi elde etmelidir. Zira huzur-u taâmme ve 

huşuya sahip olan mürîd, gerek namazda ve gerek zikir esnasında kendisine ne lümme-

i şeytaniye ve ne de hevesat-ı nefsaniye arız olabilir. Şayet söz konusu unsurların 

kendisine musallat olduğunu fark ettiğinde kalbini ve sair duygularını derhâl Allah’a 

ve O’nu zikretmeye yönlendirmelidir. Fakat tüm bunları elde etmek için bir mürşid-i 

kâmilin nezaretinde veyahut ahirete irtihal etmiş evliyâüllahın şahs-ı manevîyeleri 

eşliğinde mücâhede etmek ve seyr u sülûkte bulunmak gerekir.509 Yine ona göre 

mürîdin, İslam’ın temel prensipleri olan namaz, oruç, zekât ve hac gibi ibadetlerin 

yapılmasında ve devam ettirilmesinde Allah’ın emirlerine hakkıyla riayet ettiği gibi 

zikir çekmek ve bu zikri sürdürmek içinde aynı hassasiyet ve ciddiyeti göstermelidir. 

Zira çokça zikir çekmek başta zikredilen ibadetler olmak üzere tüm ibadetlerin 

yapılmasında bir halâvet ve kolaylık meydana getirir.510 Nitekim Yüce Allah bir 

ayetinde “Allah’ı çok zikredin”511 buyurarak zikir çekmenin ibadetlerin ifasında ve 

ibadetlerden alınan mânevî hazın elde edilmesinde ne denli önemli olduğuna dikkat 

çekmiştir.  

Câmî’ye göre mürîd, samimi olarak zikir ve mücâhede ile kalbini, ruhunu ve 

sair duygularını şeytana ve nefsi emmâreye karşı muhafaza ederse İlahî lütuflara 

mazhar olur. Zira Allah nazargâh-ı ilâhî olan kalpte temerküz eden hatırat-ı kalbiyeyi 

ve sair şeyleri işitir ve bilir.512 

Câmî’ye göre, mürîd damarlarında ki kanın döngüsünden (الله) sesini işitinceye 

kadar zikir çekmelidir.513 Zira Allah’ın ismi nurdur mü’minin kalbinde yer alır. Bu 

mübarek isim zikir esnasında kalbe vurunca keşf gibi ortaya çıkar. Ancak mürîd keşf 

 
507 Ra’d, 13/28. 
508 Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 88. 
509 Câmî, Sevânihu kalbiyye, 243. 
510 Câmî, Sevânihu kalbiyye, 1/282. 
511 Cum’a, 62/10. 
512 Câmî, Sevânihu kalbiyye, 1/274. 
513 Câmî, Sevânihu kalbiyye, 1/119. 



  

154 

 

ile değil Allah’ı zikretmekle meşgul olmalıdır.514 İnsanın kalbi üzerinde bulunan 

perdeler tam bir huşu ve Allah’ı çokça zikretmekle yok olur. Bu perdelerin yok 

olmasıyla insan Allah’ın saltanatının esrârını basireti ile nazar eder. Böylece dünyadan 

berzah âlemine ve kıyamet gününün o dehşetengiz ortamına intikal etse dahi yakîninde 

herhangi bir değişiklik meydana gelmez, olsa olsa belki bir keşf olur.515 Diğer taraftan 

sağlam ve samimi bir tevhit inancına sahip olmak için çokça zikir çekmek gerekir. Zira 

zikrin artmasıyla kişi sağlam ve samimi bir tevhit inancını elde ederek Allah’a ulaşmış 

olur. Nitekim Hz. Peygamber’imiz bir hadisinde “Allah’ı görüyormuşçasına kulluk et. 

Çünkü sen O’nu görmesen de O seni görmektedir.”516 buyurarak ibadetlerde huşu ve 

ihsân boyutunun önemine dikkat çekmiştir. Sağlam ve halis bir tevhit inancına sahip 

olmak çokça zikir çekmek ve kalbi ağyardan arındırmak ile mümkündür. Başka bir 

ifadeyle tevhidi bir imana sahip olmak, Hz. Peygamber’in Sünnet-i seniyyesine ittibâ 

etmek ve çokça zikir çekmekle kalbini bütün alakalardan arındırmakla mümkün 

olabilir.517    

Câmî, zikir ve muhabbet arasındaki bağa da temas eder. Ona göre zikir, 

mürşidin sevgisini harekete geçiren ve onunla takvâ kapısını açan önemli bir vasıtadır. 

Takvâ sahibi olan mürşid, keşif yoluyla hak ile batılı ve en iyiyi iyiden ayırt etme 

yeteneğine kavuşur. Bu nedenle, zikrin ve halvetin kalpte yer edinebilmesi için 

mürîdin sıkça halvet ortamlarına girmesi ve zikir ile meşgul olması gereklidir. Zira 

zikrin ve halvetin kalbi ele geçirmesiyle mürîd, nefsi ve şeytanın gafletinden arınarak 

tam bir huzura erişir. Böylece ihlâs, zikir ve huzur bir araya gelerek mürîdin 

ilerlemesini sağlarlar.518 

 İbn Kayyim el-Cevziyye “Allah’ın zikrinin zayıflaması ve unutulması 

kalplerin ölümü olarak görür.”519 Bu perspektifi benimseyen Şeyh Ahmed Fethullah 

el-Câmî’ye göre, Allah’ı yeterince anmamak, nurun azalmasına yol açar ve bu da 

iyinin en iyiden, hak ile batılın bir birinden ayırt edilememesine neden olur. Ayrıca, 

 
514 Câmî, Sevânihu kalbiyye, 1/122. 
515 Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 127. 
516 Buhârî, el-Câmiʿu’s-sahîh, “Tefsîr”, 31/2. 
517 Câmî, Sevânihu kalbiyye, 1/186. 
518 Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 72-73. 
519 Ebû Abdillâh Şemsüddîn Muhammed b. Ebî Bekr b. Eyyûb ez-Züraî ed-Dımaşkī el-Hanbelî İbn 

Kayyım el-Cevziyye, Medâricu’s-Sâlikîn (İstanbul: İnsan Yayınları, 2013), 843. 



  

155 

 

mü’minin kalbindeki zikrin azalması, imanın da zayıflamasına sebep olabilir. Ona 

göre, güçlü ve sağlam bir imana sahip olmayan bir kalp, şeytanın tuzaklarına, dünya 

sevgisine, dünyevi işlere ve nefsin arzularına karşı savunmasız kalabilir. Zikrin 

azalmasıyla birlikte iman da zayıflar, ancak kalpte düzenli bir zikir bulunmasıyla iman 

da güçlenir. Sağlam bir imana sahip olmayan kalp, şeytanın hilelerine, nefsin 

arzularına ve dünya sevgisine karşı korunmasız hale gelir ve neredeyse ölü gibi olur. 

Ancak kalpte düzenli bir zikir bulunmasıyla birlikte iman da güçlenir, şeytanın hileleri 

reddedilir ve kalp temizlenir. Bu yaklaşım, İslam düşünce geleneğinde zikrin ve 

imanın birbirini etkilediği ve güçlü bir imanın düzenli zikre bağlı olduğu vurgulanır.520  

Câmî, özellikle Gâzzalî ve İbn Kayyim el-Cevziyye olmak üzere birçok sûfi 

gibi, zikir ile kalp arasındaki güçlü bağa vurgu yapmaktadır. Ona göre zikir, insanın 

içinde bulunan organlar, özellikle de kalp üzerinde ciddi bir etkiye sahiptir. İnsan 

bedeni yiyecek ve içeceklere ihtiyaç duyduğu gibi, kalp de iştiyakla zikri arzular. 

Çünkü kalp, iştiyak duyduğu zikirle kötülüğü önler ve tüm olumsuz etkilere karşı 

korunmuş olur. Ancak zikirle korunmazsa, kalp kötülüklerin etkisi altında kalabilir ve 

amacından saparak düşük bir seviyeye düşebilir. Zikir, mürîdin kalbini maddi ve 

manevî kirlerden arındırarak yüce bir seviyeye çıkarmaktadır.521 Zira Yüce Allah ayeti 

kerimede “Biliniz ki, kalpler ancak Allah’ı anmakla huzur bulur.”522 buyurarak zikrin 

kalp üzerindeki etkisine dikkat çekmiştir. Zikir kalpteki gafleti dağıtarak Allah’ın 

kendisini murâkabe ettiğinin farkına varmasını sağlar. Nitekim Yüce Allah bir 

ayetinde “Bizim uğrumuzda cihad edenler var ya, biz onları mutlaka yollarımıza 

ileteceğiz.”523 buyurarak zikir ile Allah’a yönelmenin önemine dikkat çekmiştir. 

Şeytanın etkisi altında hareket eden nefse karşı mücadele etmek ve onun kalbi ele 

geçirmesini engellemek için zikir gereklidir. Nitekim kişi, nefsiyle mücadele ederek 

manevî yüksekliğe ulaşabilir ve istediği hedefe ulaşabilir. Soğuk havanın evin içine 

girmemesi için kapı ve pencere açıklarının kapatılması gerektiği gibi, zikir ve 

 
520 Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 73. 
521 Câmî, Sevânihu kalbiyye, 1/52. 
522 Ra’d, 13/28. 
523 Ankebût, 29/69. 



  

156 

 

ibadetlerle kalpteki eksikliklerin tamir edilmesi, şeytanın ve nefsin kötü isteklerinin 

kalbe girmesini engellemek de o nispette önemlidir.524  

Câmi, İmam Nevevî’den (ö. 676/1277) istifadeyle zikrin kalp ve dil ile 

yapılmasının önemine değinir. Nevevî, “zikir kalp ile olur, dil ile de olur. Faziletli 

olanı kalp ve lisan ile beraber olanıdır.”525 ifadesiyle bu konuyu açıklar. Zikir sırasında 

zihin doluluğu, kalbin zikre hazır olmadığının bir göstergesidir. Zira zikrin 

düşüncelerden arınabilmesi ve kalbin zikre hazır hale gelmesi için ciddiyetle ve 

samimiyetle zikre odaklanmak gereklidir. Bu, nefsin oyalayıcı düşüncelerini ve 

şeytanın vesveselerini bertaraf etmeyi içerir. Cehri zikrin, kalbe etkisinin hafi zikre 

göre daha güçlü olduğuna dikkat çekilir. Zikrin, dil ile yapılan kısmının kalbe etkili 

bir şekilde geçebilmesi için dikkatli olunmalıdır. Zira dilde kalan bir zikir, vesveselerin 

ve düşüncelerin kalbe saldırmasına neden olabilir. Allah’ı hem dil hem de kalp ile 

sıkça anmak, kalbin aydınlanmasını ve güçlü bir imana erişmesini sağlar. Ancak, zikir 

sadece dille sınırlı kalırsa, o zaman vesvese ve düşünceler kalbe hücum ederek kalbi 

zayıflatabilir. Bu sebeple, Allah’ı hem sözlerle hem de kalple sık sık anmak, kalbin 

selamet bulmasını ve kişinin Allah’a layık bir kul olma konumuna ulaşmasını sağlar.526 

Gâzzalî, “gafil bir kalple yapılan zikrin, sadece dil ile yapıldığı için, pek büyük 

menfaatler sağlamadığını”527 ifade ederken, Atâullah el-İskenderî ise, “Zikir gafletle 

de çekilse yine de terkedilmemelidir. Allah’ın ihsânı boldur. Gafletle zikre devam 

edenin kalbine huzur verebilir. Huzurlu zikirden de fenâya yükseltebilir.”528 

buyurmaktadır. Câmî, Gâzzalî’nin görüşünden ziyade Atâullah el-İskenderî’nin 

perspektifini benimser. Ona göre, gafletle yapılan zikir, dil ile yapıldığı sürece önemli 

faydalar sağlar. Bu noktada, dil ile yapılan zikrin kalbin zikri çekme arzusunu 

tetiklediğini ve bu nedenle kalbin zikre alışmasına kadar dil ile yapılan zikrin devam 

etmesi gerektiğini savunur. Zikrin daha etkili olabilmesi için dil ve kalbinin bir arada 

zikre katılması gerektiğini vurgular.529   

 
524 Câmî, Sevânihu kalbiyye, 1/214. 
525 İsa, Hakâik ani’t-tasavvuf, 149. 
526 Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 73. 
527 Gazzâlî, İhyâ-u Ulûm’id-Dîn Trc. Abdullah Aydın, 1/919. 
528 Atâullah İskenderî, Hîkem-i Atâîyye Tercüme ve Şerh. Yahya Pakiş (İstanbul: Semerkand Yayınları, 

2015), 62. 
529 Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 52. 



  

157 

 

İmâm-ı Rabbânî,  kalpte (الله) ism-i mübârekenin zikredilmesi gerektiğini 

söyler.530 Bu görüş, Fethullah Câmî tarafından da benimsenmiştir. Ona göre, kalpten 

gafleti gidermek ve şeytan ile nefsin tehlikelerinden korunmak isteyen kişinin, Kur’an-

ı Kerim’e ve Sünnet-i Seniyye’ye tabi olduktan sonra bolca zikir çekmesi 

gerekmektedir. Bu zikir, ister kelime-i tevhid olan ( ُلَا إِلَهَ إلِاَّ الله) olsun, ister halvet ehline 

özgü olan (الله) lafza-i celâl olsun, her ikisi de geçerlidir. Az zikir çekmenin 

münafıkların bir özelliği olduğu ifade edilir ve bu hususta Allah’ın “Allah’ı pek az 

anarlar.”531 şeklindeki ayeti dikkat çekici bir örnek olarak verilmiştir.532 Ayrıca, 

gafletle yapılan zikrin terk edilmemesi gerektiği belirtilir, çünkü kalbin dizginleri 

Allah’ın elindedir ve O, gafletle yapılan zikri huşu ve huzur ile yapılan zikre 

dönüştürebilir. Ruh bedende bulunduğu sürece, düşünceler ve şeytan insanı rahat 

bırakmaz. Bu tehlikelerden korunmanın yegâne yolu ise Kur’an ve Sünnete tabi olmak 

ve bolca zikir çekmektir. Zira çeşitli kirlerle tıkanmış bir boru tazyikli suyla 

temizlendiği gibi, kalpte birikmiş nefis ve şeytanın etkilerini ortadan kaldırmak da 

sürekli ve yoğun bir zikir ile mümkündür.533  

Câmî’ye göre takvâ, zikrin, keşfin ve kavuşmanın en önemli ve büyük mükâfat 

kapısıdır. Bu yüzden Allah’ı anmak, sadece tarîkat mensupları için değil, tüm 

müminler için elzemdir. Bu konuda Allah, “Ey iman edenler! Allah’ı çokça 

zikredin.”534 buyurarak zikrin önemine ve tüm müminler için gerekliliğine vurgu 

yapmıştır.535 Ayrıca, Allah’ın şeriatına ve Hz. Peygamber’in Sünnetine bağlı, zikirle 

meşgul, samimi ve sadık ibadetlerle uğraşan mürîdin, ölmeden önce cennete 

gireceğine inanmaktadır. Bu nedenle, kalp ve akıl sağlığı yerinde olduğu sürece, zikri 

terk etmemek önemlidir.536 

Câmî, özellikle büyük sufi ve tarîkat önderlerinin, Allah’ı sıkça zikretmenin 

önemini ısrarla vurguladıklarını belirtir. Bu öğütlerin sadece tarîkat mensuplarına 

değil, tüm müminlere yönelik olduğunu ifade eder.  Kur’an-ı Kerim’de de zikirle ilgili 

 
530 Ebü’l-Berekât Ahmed b. Abdilehad b. Zeynilâbidîn el-Fârûkī es-Sirhindî İmâm-ı Rabbânî, Mektûbât 

Trc. Hüseyin Hilmi Işık (İstanbul: Hakîkat Kitâbevi Yayınları, 2014), 1/415. 
531 Nisâ, 4/42. 
532 Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 98. 
533 Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 98. 
534 Ahzâb, 33/41. 
535 Câmî, Tenzîhu’l-kulûb li nazari allâmi’l-ğuyûb, 187. 
536 Câmî, Tenzîhu’l-kulûb li nazari allâmi’l-ğuyûb, 242. 



  

158 

 

birçok ayet yer alır ve bu ayetler, Allah’ı anmanın sadece belirli bir gruba özgü bir 

eylem olmadığını, aksine tüm müminlerin yerine getirmesi gereken bir görev olduğunu 

açıkça gösterir. Zikir, kalpteki hassas duyguların gelişmesine, imanın güçlenmesine, 

takva ve ihlasın elde edilmesine ve Hz. Muhammed’e (s.a.s.) itaatin sağlam bir şekilde 

ortaya çıkmasına vesile olur. Allah’ı sıkça anan müminlerin kalpleri nur ile aydınlanır 

ve manevî bir olgunluğa ulaşırlar. Bu nedenle, tüm müminlerin Allah’a ve Resulüne 

itaat etmeleri, ibadetlerinde ihlası yakalamaları ve sıkça zikir yaparak kalplerini 

aydınlatmaları esastır. Zikir, sadece Allah’ı anmak değil, O’nunla derin bir bağ kurmak 

ve O’nun varlığını her an hissetmektir. Bu sayede müminler, dünyevi kaygılardan 

uzaklaşarak huzura ve sükûnete kavuşurlar. Zikir, aynı zamanda kulun Rabbine olan 

şükrünü ve minnetini de ifade eder. Allah’ın nimetlerini ve lütfunu anlatan mümin, 

O’na karşı şükran duygularını dile getirir ve kalbinin derinliklerinde bir minnetle dolar. 

Zikir, kulun manevî yolculuğunda da önemli bir yere sahiptir. Zikir ile kul, nefsini 

terbiye eder, şeytanın vesveselerinden korunur ve Allah’a daha da yaklaşır. Bu sayede 

kul, manevî olgunluğa ulaşır ve kemale erer. Peygamberlerin makâmından sonraki en 

yüksek makâm olan ubudiyet, yani kulluk, ancak zikir ile mümkündür. Zikir ile kul, 

Allah’a olan teslimiyetini ve itaatini tam anlamıyla yerine getirir ve gerçek bir kul 

olmanın bilincine varır.537 

Yukarıdaki parçadan anlaşılan, zikir, sadece bir ibadet değil, aynı zamanda bir 

ruhsal yolculuk, bir arınma ve Allah’a yakınlaşma çabasıdır. Câmî’nin de ifade ettiği 

şekliyle zikir, kalbin, ruhun ve aklın bir arada çalıştığı, insanın manevî olarak 

yükseldiği bir ibadet şeklidir. 

Câmî’ye göre, zikrin faydası, sadece  (الله) lafzını tekrarından ibaret değildir; 

asıl fayda, kulun Allah’ı zikrederken kalbinin ve ruhunun derinliklerine 

ulaşabilmektir. Zikir, kalp ve dil arasında bir uyum gerektirir. Eğer kalp zikre karşı 

kapalıysa, zikir sadece dilde kalır ve ruhsal bir etki yaratmaz. Bu yüzden zikir kalbe 

inmeli ve insanın iç dünyasında bir dönüşüm süreci başlatmalıdır.  

 
537 Câmî, Tenzîhu’l-kulûb li nazari allâmi’l-ğuyûb, 57. 



  

159 

 

2.3.3. Mücâhede  

Sözlükte gayret etmek, düşmanla savaşmak, bir işi başarmak için gerekli 

gayreti sarf etmek ve düşmana karşı her türlü mücadele etmek538  gibi anlamlara gelen 

mücâhede, ıstılahta ise, Allah’ın emirlerini yerine getirmek, nefse ağır gelen güzel 

amellerle nefs-i emâreyle savaşmak, nefsi bedensel zorluklara ve her hâlükarda istek 

ve arzulara karşı koymaya zorlamak gibi anlamlara gelmektedir.539  

Câmî’ye göre mücâhede, insanın, Allah’ın kendisi için helal kıldığı temel 

insani ihtiyaçları bütünüyle terk etmeksizin, nefsinin süfli istek ve arzularına karşı 

nefsini terbiye etme mücadelesidir. Bu süreçte, kalp nefis tarafından yönetilen bir 

konumdan çıkarılarak, Allah’ın rızasına uygun bir konuma kavuşur ve huzur bulur. 

Yüce Allah, Kur’an’da “…Bilesiniz ki gönüller ancak Allah’ı zikrederek huzura 

kavuşur.”540 ayetiyle, kalbin huzurunu sağlamanın yolunu belirtmiştir. Mücâhede, 

nefsi, hisleri, düşünceleri ve diğer duygusal ve fiziksel organları terbiye ederek kalbin 

hâkimiyetine boyun eğdirmeye yönelik bir eğitim metodudur.541 Mücâhede, insanın 

kalbini nefsin ve şeytanın etkilerinden arındırarak, Allah’a yönlendirmek için yaptığı 

bilinçli bir eylemdir. Kur’an’da “Bizim uğrumuzda cihad edenler var ya, biz onları 

mutlaka yollarımıza ileteceğiz. Şüphesiz Allah, mutlaka iyilik yapanlarla beraberdir.” 

542 ayetiyle, mücâhedenin önemine vurgu yapılmıştır. Câmî’ye göre mücâhede, kalbin 

gelişimine katkıda bulunan önemli bir terbiye yöntemidir. Kul, kalbindeki şeytan ve 

nefisle mücadelesi aracılığıyla onların egemenliğini kırar ve kalbi, Allah’a 

yönlendiren asıl işlevine odaklar. Bu şekilde kalp, Allah’ın rızasına uygun davranışlar 

sergileyerek manevî ilerleme kaydeder ve ilahî feyizlere ulaşır.543 

Câmi’ye göre ideal mücâhede, kulun nefs-i emmâresinin direncini kırmak için 

nefsin hoşuna gitmeyen ve direncini kıran başta zikir ve oruç olmak üzere çeşitli 

ibadetlerle onu terbiye etmek, günahları terk etmek ve şeytanın hile ve desiselerine 

 
538 İbn Manzûr, lisânü’l-arab, 3/135; el-Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsu’l-Muhît, 304; Kâşânî, Letaifü’l a’lam fi 

işaratı ehli’l-ilham, (Tasavvuf Sözlüğü), Çev. Ekrem Demirli, 484. 
539 Cürcânî, Ta’rîfât, (Tasavvuf Istılahları), Çev. Abdülaziz Mecdi Tolun, Abdurrahman Acer, 171; 

Kâşânî, Letaifü’l a’lam fi işaratı ehli’l-ilham, (Tasavvuf Sözlüğü), Çev. Ekrem Demirli, 484. 
540 Ra’d, 13/28. 
541 Câmî, Tenzîhu’l-kulûb li nazari allâmi’l-ğuyûb, 31. 
542 Ankebût, 29/69. 
543 Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 85. 



  

160 

 

karşı teyakkuzda kalarak onunla savaşmak için bilinçli bir mücadele sergilemesiyle 

mümkündür. Özellikle günümüzde, şeytanın en etkili silahlarından biri olan haram 

bakışlara karşı direnmek büyük önem taşır. Ancak zayıf imanın bir sonucu olarak, pek 

çok insan bu mücâdehede yetersiz kalmaktadır. Birey, Allah’ın sürekli kendisini 

gözlemlediğine inanarak haramdan kaçındığında, hem sevap kazanır hem de nefs ve 

şeytanla mücâdehede önemli bir adım atmış olur. Bu mücâhede, günahkâr ile mümin 

arasındaki farkı belirler ve günahkârın da samimi bir mücâhedeyle mümin seviyesine 

ulaşması mümkündür. Mücâhede, kalbi günahlardan arındırarak bireyi Allah’a 

yaklaştırır ve diğer organların da temizlenmesine zemin hazırlar.544 

Câmî, mücâhede kavramını derinlemesine ele alarak, bu eylemin sadece maddi 

bir çaba olmaktan öte, manevî bir dönüşüm süreci olduğunu vurgular. Ona göre, 

mürîdin nihai amacı, Allah ve Resulü’nün rızasını kazanmak, iç huzura erişmek ve 

ilahî marifet makâmına ulaşmaktır. Bu bağlamda, mücâhede, insanı nefis ve şeytandan 

kaynaklanan dürtülerden arındırarak melekî mertebeye yükselten bir olgudur. 

Câmî’nin bu görüşleri, Kur’an-ı Kerim’deki birçok ayetle desteklenir. Ankebût suresi 

69. ayetinde, Allah, mücâhede edenlerin mutlaka doğru yola ulaştırılacağını ve iyilik 

yapanlarla beraber olacağını belirtir. Bu ayet, mücâhedenin sadece dünya hayatı için 

değil, aynı zamanda ahiret mutluluğu için de büyük önem taşıdığını gösterir.545  

 Mücâhede, Câmî’nin öğretilerine göre nefsi terbiyenin en önemli 

amaçlarından biridir ve üç farklı şekilde gerçekleşir:  

Birincisi, nefsi, şehvet ve dünyevi arzulardan arındırarak Allah’ın rububiyet ve 

ulûhiyetine tam bir itaate yönlendirmektir. Bu hususta Yüce Allah’ın Kur’an-ı 

Kerim’de “Bizim uğrumuzda cihad edenler var ya, biz onları mutlaka yollarımıza 

ileteceğiz. Şüphesiz Allah, mutlaka iyilik yapanlarla beraberdir.”546 buyurarak nefsi 

terbiyenin önemine vurgu yapmıştır. 

İkincisi, nefsi, dünya nimetlerine bağlanmaktan alıkoyarak Allah’a tam bir 

tevekküle yönlendirmektir. Kuran’ı Kerim’de “Onlardan bazı kesimlere, kendilerini 

 
544 Câmî, Tenzîhu’l-kulûb li nazari allâmi’l-ğuyûb, 170. 
545 Câmî, Sevânihu kalbiyye, 1/122. 
546 Ankebût, 29/69. 



  

161 

 

sınamak için dünya hayatının süsü olarak verdiğimiz şeylere gözünü dikme. Rabbinin 

rızkı daha hayırlı ve daha kalıcıdır.”547 belirtildiği üzere, dünya hayatının geçici 

zevklerine fazlaca bağlanmak yerine, Allah’ın sonsuz nimetlerine güvenmek daha 

isabetli bir yaklaşım olacaktır. 

 Üçüncüsü ise, nefsi terbiye ederek Allah’ın şefkatini celbetmektir. Bu süreç, 

nefis ve şeytana karşı mücadele ederek bireyin istidat ve kabiliyetlerini, ilahî rızaya 

uygun şekilde geliştirmeyi ve halkın rızasını aramak yerine Allah’ın kullarına vadettiği 

yüksek mertebelerine yönelmeyi içerir. Bu çabalar sonucunda, kişinin Allah Teâlâ’nın 

gerçek ve ebedî şefkat ve mağfiretini elde etmesi amaçlanmaktadır.548  

 Câmî mücâhede ve seyr u sülûk arasındaki bağa temas eder. Ona göre 

mücâhede, şer’i tekliflere uygun olarak nefs-i emmârenin heva ve hevesini öldürmek 

ve şehveti terk etmek suretiyle mürîdi seyr u sülûke hazırlayan önemli bir eğitim 

metodudur. Diğer bir ifadeyle mücâhede, gaflette bulunmak, aşırı gülmek, dünyaya 

bağlanmak ve az zikir çekmek gibi kalbin kasvetine sebep olan halleri ortadan 

kaldırarak, kalbi Allah’a layık bir konuma getirmek amacıyla ortaya koyulan bilinçli 

bir iradedir.549 

Câmi’ye göre mücâhede, çeşitli alanlarda gerçekleştirilen bir eylem olup 

temelde nefse ve halka karşı yapılır. Nefis mücâhedesi yukarıda açıklandığından, bu 

noktada sadece halk mücâhedesi üzerinde durulacaktır. Halk mücâhedesi, kişinin 

ilimle amel ederek halkın yaratılış gayesini ve gerçekliğini kavramasıdır. Bu 

mücâhede, halkın sahip olduğu şeylere gerçek anlamda bir hakları veya zararları 

olmadığı bilincini edinmeyi içerir; zira onlar aslında fakirdir ve ellerinde hiçbir gerçek 

sahiplik bulunmamaktadır. Her şey, Cenab-ı Hakk’ın kudret elindedir; O, veren, 

engelleyen, alçaltan, yükselten ve teselli eden Yüce Olan’dır. O, herhangi bir şeye "Ol" 

derse, o şey meydana gelir. Bu hakikati kavrayan kişi, sebeplere bağlı kalsa da kalben 

halkla bağ kurmaz. Zira kalbi Allah’a yönelmiştir ve bu bilinçle hareket ettiği için, onu 

terakki ettiren işlerin gerçekleştirilmesine devam eder. Halk mücâhedesi, maddi 

 
547 Tâ’hâ, 20/131. 
548 Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 96. 
549 Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 42. 

  



  

162 

 

dünyanın geçici cazibelerine kapılmamak, halkın beklentilerine boyun eğmemek ve 

yalnızca Allah’ın rızasını gözeterek yaşamak anlamına gelir. Bu mücâhede ile kişi, 

dünya ile ilişkilerini sadece bir imtihan alanı olarak değerlendirir ve ahirete odaklanır. 

Bu bilinçle yaşayan birey, Allah’ın hükümlerine uygun olarak adalet, merhamet ve 

iyilik ilkelerini yaymak için çaba sarf eder, halkın haklarını gözetir ve insanlar arasında 

birlik ve barışın sağlanması için çalışır.550  

2.3.4. Halvet 

Sûfîlerin en belirgin özelliklerinden birisi de yalnız yaşamayı tercih etmeleri 

ve Allah ile hemhal olmak için O’nun dışında her şeyden (mâsiva) ayrı kalmaya önem 

vermeleridir. İlk dönemlerde içtimai hayatı terk edip evinin bir köşesinde münzevi bir 

hayat yaşayan veyahut hiç kimsenin olmadığı ıssız ve huzurlu bir yerde yaşamayı 

seçen zâhid ve sûfî zatlar sonraki dönemlerde de bu uygulamalarına devam etmişlerdir. 

Bazı tarîkat mensupları ve mutasavvıflar bu yolda kendilerine çığır açan zâhid ve sûfî 

zatları takip ederek halveti tasavvufi hayatın vazgeçilmez bir unsuru haline 

getirmişlerdir.551  

Mâsivâdan uzaklaşarak Allah’a yönelmek ve kalbi dünyevi hatıralardan 

arındırmak anlamına gelen halvet,552 Câmî’nin de üzerinde durduğu kavramlardan 

biridir. Ancak o, halvetin klasik tasavvuf eserlerindeki gibi sistematik bir tanımını 

yapmaz ve onu geniş bir şekilde ele almaz. Daha çok Şeyh Ahmed Zerrûk ve 

Abdulkadir İsa’dan istifadeyle, eserlerinde birkaç cümleyle halvete değinir. Kişinin 

geçici olarak dünyevi bağlardan uzaklaşarak kalbini her türlü engellerden temizlemesi, 

günlük hayatın zorluklarını bir kenara bırakması ve Allah’ı gece gündüz demeden 

zikretmesi, ve O’nun harika sanatını seyretmesi anlamına gelir. Bu süreçte kişi, 

tamamen Allah’ın rızasını esas almalı keşf ve kerâmet gibi olağanüstü durumların 

beklentisi içinde olmamalıdır. Bu beklentiyle halvete girmek, kişiye manevî bir haz 

sağlamaz. Halvete girmenin amacı, kötülüklerden korunmak, başkalarına zarar 

 
550 Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 107. 
551 Süleyman Uludağ, “Halvet”, Halvet (İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi TDV, 

1997), 15/386-387. 
552 Kemâlüddîn Abdürrezzâk b. Ebi’l-Ganâim Muhammed Kâşânî, Istılâhâtu’s-sûfiyye (Kahire: 

Mektebetü’s-Sekâfetü’d-Dîniyye, 2005), 180. 



  

163 

 

vermekten kaçınmak, zikir ve ibadetlerle Allah ile hemhal olmaktır. Bu bilinç ve 

amaçla gerçekleştirilen halvet, kişinin Allah’ın feyiz ve bereketine ulaşmasını sağlar. 

Câmî, halveti üçe ayırır: 

Birincisi, daha önce bir mürşid-i kâmilin gözetiminde halvete girmiş olan 

kişinin, onun telkin ve yönlendirmeleriyle halvetini tamamlamasıdır. 

İkincisi, Allah Resul’ünün emrinde Cenab-ı Hakk’ı zikretmekle beraber bir 

mürşid-i kâmilin rehberliğine girmemiş olan kişi, yapmış olduğu zikirde gaflet 

barındırdığı için manevî bir perde açamaz. Bedenen halvette olsa bile kalben halvette 

değildir. 

Üçüncüsü ise, bir mürşid-i kâmil olmaksızın Cenab-ı Hakk’ı kendi başına ve 

denetimsiz bir şekilde zikretmektir.553 

2.3.5. Semâ 

Sözlükte “İşitmek, duymak, dinlemek, işitilen söz, güzel ses ve iyi şöhret”554gibi 

anlamlara gelen semâ, ıstılahta, “Sûfînin kendisine gelen vâridi işitmesi ve işittiğini 

kalbe aktarması”555 manasına gelir. 

İlk dönemlerde işitilen sade ve mütevazı seslerin kalpte meydana getirdiği 

halleri ihtiva eden semâ, sonraki dönemlerde daha ahenkli ve ritmik bir musikiye 

dönüşmüştür. Aynı zamanda sûfîlerin tertip ettiği zikir ve musiki meclisleri semâ 

meclisleri olarak da anılmaya başlanmıştır.556 

Keşfü’l-Maḥcûb müellifi Hücvîrî, semâ’nın, Allah tarafından kula gelen bir 

vârid olduğunu ve bedeni her türlü hoş olmayan gereksiz şeylerden temizlediğini ifade 

eder. Söz ve manayı işitmek anlamına gelen semânın insan mizacındaki duruma göre 

 
553 Câmî, Sevânihu kalbiyye, 1/178. 
554 Semih Ceyhan, “Semâ” Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, (Ankara: TDV Yayınları, 2009), 

36/455. 
555 Ceyhan, “Semâ”, 36/455. 
556 Ceyhan, “Semâ”, 36/455. 



  

164 

 

değişkenlik gösterdiğini, insanın mizacı güzel ise dinlediği şeylerin güzel, kötü ise 

dinlediği şeylerin kötü olduğunu kaydeder.557  

Gazzâli’ye göre toprağın altında var olan cevherlerin açığı çıkması nasıl ki 

harici bir işleme ihtiyaç duyuyorsa aynı şekilde kalbin sırlarının hazinelerini ve 

cevherlerini ortaya çıkarmak da insana haz veren ve bir ahenk içinde çıkan nağmeler 

anlamına gelen semâ çakmağını yakmakla mümkündür.558  

Câmî, başta Hucvirî ve Gazzâlî olmak üzere pek çok sûfînin aksine semâya pek 

önem vermez. Kendi ilim meclislerinde semâdan ziyade genellikle ilim ve tarîkat 

meseleleriyle yakından ilgilenir. Aynı zamanda mürîdlerinin kendisine sordukları 

soruların cevaplarını vermeye çalışır. Onlara şerîat, tarîkat, ilim, hikmet ve vaazların 

kıymetini hem anlatır hem de bunları yazdırır. Bu nedenle Câmî’nin kitaplarının çoğu 

mürîdlerine yazdırdığı eserlerden oluşur. Öte yandan Câmî, mürîdlerini şerîata uygun, 

ifadeleri açık ve güzel olan semâdan da men etmez. Onları selef sûfîlerden gelen tüm 

kapalı sözlerden men ederek Peygamber efendimizi metheden semâya teşvik eder. 

Kendisine yapılan övgü, mübalağa ve methiyeden oluşan semâyı da kesinlikle 

reddeder. Ayrıca kendi sohbet ve zikir meclislerinde belirli kişilerin semâ yapmasına 

izin verdiği için her semâ yapana ve ilahî seslendirmek isteyene de izin vermez. 

Semâda ses ve nağmelerden ziyade nefsi terbiye etmeye, ihlâsa ve çokça zikir çekmeye 

önem verir. Bununla beraber semâ yapan kişinin nefsine yenik düşerek sesini 

güzelleştirmeye zorlaması yani riyakâr davranması halinde hemen onu susturur.559 

2.3.6. Takva 

Sözlükte, korunmak, korkmak, sakınmak, bir şeyi kendine siper etmek ve helal 

ve haramlara dikkat etmek560 gibi anlamlara gelen takvâ, ıstılahta ise, Cenâb-ı Hak’a 

ibâdet ve tâatte bulunmak ve O’nun azabından sakınmak, Allah’ın hüküm ve 

takdiratına rıza göstermek, Allah’ın haram kıldıklarını ve nefsin hazlarını terk etmek 

 
557 Hücvîrî, Keşfü’l-Mahcûb, (Hakikat Bilgisi), Haz. Süleyman Uludağ, 458. 
558 Gazzâlî, İhyâ-u Ulûm’id-Dîn Trc. Abdullah Aydın, 2/625. 
559 el-Verdî, Îkazü’l-himemi’l-’aliyye fi tercemeti ricâli’s-silsileti’z-zehebbiye eş-şâzeliyye, 509. 
560 Ebû Abdillah Muhammed b. İsmâil Buhârî, Edebü’l-müfred (2017: Tahlil Yayınları, 2017), 881; İbn 

Manzûr, lisânü’l-arab, 10/401-404. 



  

165 

 

ve kulu Allah’tan uzaklaştıran her türlü olumsuzluklardan sakındırması gibi anlamlara 

hamledilmiştir.561 

Takvâ, Kur’an’da sıkça vurgulanan bir kavram olup, tasavvuf terminolojisinde 

de önemli bir yer tutar. Şeyh Ahmed Fethullah el-Câmî’nin, Ahmed Zerrûk’tan 

istifadeyle takvâyı ele alışı, bu konuya olan ilgisini gösterir. Takvâ, onun mütalaa ettiği 

şekliyle, olmaması gereken durumlara karşı sabırla tedbir almayı, kalbi kötülüklerden 

arındırmayı, Allah’ın emirlerini yerine getirmeyi ve yasakladıklarından kaçınmayı 

içerir. Başka bir ifadeyle takvâ; Allah’a ibadet etmek ve O’ndan korkmakla sınırlı 

olmayıp, kalbi günahlardan, kötü huylardan, şüpheli şeylerden arındırmayı ve 

hayatında marufu emretmek ve münkerden sakındırmak ilkesini benimsemeyi de 

içerir. Yüce Allah’ın Kur’an’da belirttiği gibi, “Kim Allah’a ve Resulüne itaat eder, 

Allah’tan korkar ve O’na karşı gelmekten sakınırsa, işte onlar başarıyı elde edenlerin 

ta kendileridir.”562 bu ayetle takvânın, sadece korkuyla ilişkilendirilen bir kavram 

olmadığını, aynı zamanda Allah’a itaat, günahlardan kaçınma ve emirlerini yerine 

getirmeyi ihtiva eden bir yaşam tarzı olduğunu vurgular.563 Ona göre takvâ, sadece çok 

sayıda ibadet değil, aynı zamanda bu ibadetlerin kaliteli ve Allah’ın rızasına uygun 

olmasıyla ilgilidir. İnsanın amel miktarı değil, amellerin Allah’a yönelik samimi bir 

niyetle yapılması önemlidir. Takvâ, günahlardan kaçınmayı, emredilenleri yerine 

getirmeyi ve Sünnete uygun salih amellerde bulunmayı içerir. Bu noktada, nitelik 

nicelikten daha önemlidir. Az ama kaliteli amel, binlerce amelden daha değerlidir. 

Takvâ, Allah’a kullukta sadece ibadet sayısına odaklanmaktan çok, bu ibadetlerin 

takvâ prensiplerine uygunluğuna odaklanmayı gerektirir. Allah’ın bahşettiği nimetlere 

karşı şükran içinde, takvâya uygun yaşamaya öncelik vermek, ardından bu ibadetlerin 

sayısını artırmak daha anlamlıdır.564 

 Câmî’ye göre takvâ, İslam’daki doğru ile yanlışı, iyi ile kötüyü, helal ile 

haramı birbirinden ayırmak için en önemli ölçüdür. Bütün iyilikler Allah’tan gelir; kul, 

bu iyiliklere Allah’ın keremi, lütfu ve merhameti ile sahip olur. Aynı şekilde, bütün 

 
561 Cürcânî, Ta’rîfât, (Tasavvuf Istılahları), Çev. Abdülaziz Mecdi Tolun, Abdurrahman Acer, 58; 

Kâşânî, Letaifü’l a’lam fi işaratı ehli’l-ilham, (Tasavvuf Sözlüğü), Çev. Ekrem Demirli, 277. 
562 Nûr, 24/52. 
563 Câmî, Sevânihu kalbiyye, 1/13; Câmî, min Sifâti’l-mü’minîn fî’l-kur’âni’l-kerîm, 37. 
564 Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 79. 



  

166 

 

kötülükler, şeytandan ve nefisten kaynaklanır. Bu durumda kulun, doğru ile yanlışı 

ayırt etmesi, takvâ ile mümkündür. Kur’an-ı Kerim’de,“Ey iman edenler! Allah’a 

saygıda (takvâ) kusur etmezseniz, O size bir temyiz kabiliyeti verir, kötülüklerinizi 

örter ve sizi bağışlar. Allah büyük lütuf sahibidir.”565 şeklinde ifade edilerek, takvânın 

ayırt etme yeteneği sağlayan bir güç olduğuna vurgu yapılmıştır. Bu ayırt etme 

yeteneği, kulun kendi iradesiyle değil, Allah’ın fazl ve keremi ile mümkündür. 566 Bu 

bağlamda takvâ, kulun Allah’a saygı göstererek, O’na karşı gelmekten sakınması ve 

doğru ile yanlışı ayırt etme konusunda Allah’ın rehberliğine güvenmesi olarak da 

anlaşılabilir. Takvâ, kişinin içsel biliç, sorumluluk duygusu ve Allah’a olan derin 

bağlılığıyla şekillenen bir kavramdır. 

Câmî, takvâyı, haddi aşmaktan vazgeçip, emirleri yerine getirmeye vesile 

aramak olarak da tarif eder. Bu minvalde mülahaza edildiğinde takvânın üç mertebesi 

vardır: Birincisi avâmın takvâsı olup, ebedi azaptan korunmak ve şirkten sakınmaktır. 

Zira bunlardan sakınmamak kişiyi elim bir azaba müstahak kılacaktır. Nitekim Yüce 

Allah Kur’an’ı Kerim’de mealen “…takvâ Allah’a karşı gelmekten sakınma…”567 

olduğunu buyurarak söz konusu takvâya ve buna uyulmadığında başa gelen azaba 

zımnen dikkat çekmiştir.  

İkincisi orta sınıfın takvâsı olup, Amel veya ihmal bakımından günah olan her 

şeyden, hatta bir kavmin küçük günahlarından bile sakınmaktır. A’râf suresi 96. ayette 

geçen ى اٰمَنوُا وَاتَّقوَْا  Eğer, o memleketlerin halkları iman etseler ve Allah’a“ وَلوَْ انََّ اهَْلَ الْقرُٰٰٓ

karşı gelmekten sakınsalardı…” ilâhî emri de bunun en büyük delilidir.  

Üçüncüsü ise, havâsın takvâsı olup, sırrını Cenâb-ı Hakk’tan uzaklaştıran 

şeylerden arındırmak ve mâsivâyı terk etmekle mümkündür. Nitekim Yüce Allah 

Kur’an’ı Kerim’de mealen “Ey iman edenler! Allah’a saygıda (takvâ) kusur 

etmezseniz, O size bir temyiz kabiliyeti verir, kötülüklerinizi örter ve sizi bağışlar. 

Allah büyük lütuf sahibidir.”568 “Ey iman edenler! Allah’a karşı gelmekten nasıl 

sakınmak gerekiyorsa, öylece sakının”569 buyurarak takvânın ayırt edici özelliğine ve 

 
565 Enfâl, 8/29. 
566 Câmî, Sevânihu kalbiyye, 1/148. 
567 Fetih, 48/26. 
568 Enfâl, 8/29. 
569 Âl-i İmrân, 3/102. 



  

167 

 

derecesine vurgu yapmıştır. Kul Allah’ın kendisine bahşettiği takvâ nimetiyle hak ile 

batılı bir birinden ayırt etmekle istikamet üzere olur.570  

Câmî, takvânın ve şerîatın gerçek anlamına, kulluğun olgunluğuna ve lezzetine 

erişenlerin dünyaya gereğinden fazla değer vermediklerini, ibadet ve itaatlerini 

güçlendirdiklerini, günahlardan kaçındıklarını ve bu makâma ulaşanların, Allah’ın 

kendilerine bahşettiği nimetlerle kibirlenmediklerini, aksine bu nimetlere karşı alçak 

gönüllülük ve şükranla Allah’a sığındıklarını ifade eder.571 

Câmî’ye göre takvâ, insanın hak ile batıl ve doğru ile yanlış arasındaki ayrımı 

yapabilmesi için gerekli olan iman nuru, ilim ve mârifet gibi önemli unsurların kalbe 

yerleşmesinin sembollerinden biridir. Bu bağlamda, Kur’an-ı Kerim’de şöyle 

buyrulmuştur: “Ey iman edenler! Eğer Allah’a karşı gelmekten sakınırsanız; O, size 

iyiyi kötüden ayırt edecek bir anlayış verir ve sizin kötülüklerinizi örter, sizi bağışlar. 

Allah, büyük lütuf sahibidir.”572 bu ayet, takvânın meyvesinin ne kadar değerli 

olduğunu ve tüm hayırların temelini oluşturduğunu vurgular. Takvâ, insanın Allah’a 

karşı gelmekten kaçınması, doğru ile yanlışı ayırt etmesi ve bu yolda ilerlemesiyle 

birlikte kötülüklerinin bağışlanması anlamına da gelir. Bu durum, Allah’ın büyük bir 

lütuf sahibi olduğunu gösterir ve takvânın, insanın hayatında ne kadar önemli bir rol 

oynadığını ortaya koyar.573 

 Câmî takvâ ve oruç arasındaki bağa temas eder. Ona göre, takvâyı kazandıran 

önemli ibadetlerden biri de oruçtur. Oruç, her türlü arzuyu, kötülüğü, zevki, 

pervasızlığı ve iğrençlikleri isteyen nefs-i emmâreyi terbiye ederek Allah’a karşı 

acziyetini ortaya koymakla takvâyı kazandırır. Yüce Allah, Kur’an-ı Kerim’de bu 

konuya vurgu yaparak şöyle buyurmuştur: “Ey iman edenler! Allah’a karşı gelmekten 

sakınmanız için oruç, sizden öncekilere farz kılındığı gibi, size de farz kılındı.”574 oruç, 

sadece maddi açlığı değil, aynı zamanda manevî açlığı da gidererek insanın nefsiyle 

mücadelesini simgeler. Câmî, bu ibadetin sadece bedeni değil, aynı zamanda kalbi ve 

ruhu da arındırdığını belirtir. Oruç tutarak insan, Allah’a karşı bir bağlılık ve teslimiyet 

 
570 Câmî, Sevânihu kalbiyye, 128; Câmî, min Sifâti’l-mü’minîn fî’l-kur’âni’l-kerîm, 11. 
571 Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 56. 
572 Enfâl, 8/29. 
573 Câmî, Nidâu’l-mü’minîn fî’l-kur’âni’l-mubîn, 335. 
574 Bakara, 2/183. 



  

168 

 

içinde olduğunu gösterir, içsel bir dönüşüm sürecine girer. Bu açıdan bakıldığında 

oruç, sadece fiziksel bir eylem değil, aynı zamanda manevî bir disiplin ve Allah’a karşı 

bir sadakat ve teslimiyet ifadesidir. O’nun emriyle yerine getirilen oruç, takvâya 

ulaşmak ve O’na karşı gelmekten sakınmak için bir vesiledir.575  

Son olarak Câmî, takvânın insanın nefsiyle mücadele edip, kişiyi 

olgunlaştırarak kemâle erdirdiğini vurgular. İnsanların üstünlüğünün, Kur’an’ın 

ifadesiyle“…Şüphesiz, Allah katında en değerliniz, O’na karşı gelmekten en çok 

sakınanızdır…”576 ilkesine dayandığını belirtir. Dinin hakikatlerine ulaşmak 

isteyenlerin ise hayatlarını takvâ ile süslemelerinin önemine dikkat çeker.577  

  

 
575 Câmî, Nidâu’l-mü’minîn fî’l-kur’âni’l-mubîn, 31. 
576 Hucurât, 49/13. 
577 Câmî, Nidâu’l-mü’minîn fî’l-kur’âni’l-mubîn, 530. 



  

169 

 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

ŞEYH AHMED FETHULLAH EL-CÂMÎ’NİN TASAVVUFÎ 

ISTILAHLAR VE TARÎKAT ADÂBINA DAİR GÖRÜŞERİ 

 

Bir ilmi özgün kılan ve onu diğer ilim dallarından ayıran önemli unsurlardan 

biri, kuşkusuz, o ilmin kendine özgü kavram literatürüne sahip olmasıdır. Başka bir 

ifadeyle, bir ilmi diğerlerinden ayıran, öne çıkaran ve kendi alanında zengin bir anlam 

dünyasına kavuşturan temel unsurlar arasında, o ilmin kendine özgü terim ve 

kavramlara sahip olması ile mümkündür. Bu terimler ve kavramlar sayesinde ilim, 

hem o alanda uzmanlaşmış kişilere hem de bu ilmi öğrenmeye çaba sarf edenlere doğru 

ve sağlam bir şekilde anlatılabilir. İlgili alanda uzmanlar da bu terimler aracılığıyla 

birbirleriyle etkin bir iletişim kurarlar.  

Tasavvuf, İslam düşünce tarihinde müstakil bir disiplin olarak gelişirken, 

kendine özgü bir terminoloji de inşa etmiştir. Bu terminoloji, genellikle Kur’an ve 

Sünnet esas alınarak, tasavvuf âlimleri tarafından derinleştirilerek zengin bir anlam 

dünyasına kavuşturulmuştur. Söz konusu terimler, yalnızca sözlük anlamlarıyla sınırlı 

kalmayıp, tasavvufi eserler içinde detaylı bir şekilde incelenmiş ve yorumlanmıştır. 

Bu durum, her bir terimin tarihsel süreç içinde, farklı tarîkat ve sûfîler nezdinde farklı 

anlamlara bürünmesine yol açmıştır. Dolayısıyla, tasavvufi terminoloji, bu dinamik 

yapısıyla, tasavvufun derinliklerine inmek isteyen araştırmacılar için zengin bir 

araştırma alanı sunmaktadır. 

3.1. Hâl ve Makâm 

Tasavvufta en çok kullanılan kavramların başında hâl ve makâm terimleri gelir. 

Tasavvuf eğitimi baştan sona belli menzillere ulaşmayı amaç edinen kapsamlı bir 

süreçten oluşur. Bu süreç sûfîlerce bir yolculuk şeklinde algılanmıştır. Bu yolculukta 

bir takım konaklama yerleri vardır ki, bunlara makâm veyahut menzil denilmiştir. 



  

170 

 

Sûfîler Kur’an’ı Kerim’de geçen “Bizim her birimizin bilinen bir makâmı vardır.”578 

ayetini bu kavrama delil olarak zikretmişlerdir.579 

Bazı sûfîler, hâl ve makâmı bir birbirinin yerine kullansa da genel manada bu 

iki kavramın farklı manalara geldiği kabul edilir. Buna göre makâm, mü’minin ibadet 

riyâzet ve mücâhede ile kazandığı mertebeyi ifade ederken, hâl ise, Allah tarafından 

kula anlık olarak lütfedilen içsel duygulardır. Bu tanımlardan makâmın sürekli ve 

kesbi olduğu, hâlin ise, geçici ve vehbi olduğu anlaşılmaktadır.580 

Sûfîler hâlin ismi gibi olduğunu, dolayısıyla hüzün, coşku, şevk, heybet, kabz 

ve bast hâllerinde olduğu gibi kalbe varid olduktan sonra yok olup gittiğini ifade 

ederler. Makâm ise, ikâmet etmek manasına gelir. Ancak kişi Allah’ın kendisini 

ulaştırdığı makâmı idrak etmedikçe, bulunduğu makâmın sıhhatinden bahsedemez.581 

Makâmların adedi üzerinde sûfîler arasında ittifak yoktur. Ruzbihân Baklî (ö. 

606/1209) gibi bin bir makâmın olduğunu söyleyen sûfîlerin yanında Ebû İsmâîl 

Abdullâh b. Muhammed b. Alî el-Ensârî el-Herevî (ö. 481/1089) gibi yüzlü tasnifi 

benimseyenler de olmuştur. Bunun yanında beşli-altılı tasnif yapanlar da olmuştur. 

Ancak yaygın tasnife göre makâmlar on tanedir. “usûl-u aşere” adını alan makâmlar 

sırasıyla tövbe, zühd, tevekkül, uzlet, kanâat, zikir, murâkabe Allah’a teveccüh, sabır 

ve rızâdır.582 

3.1.1. Tasavvufi Hâllere İlişkin Kavramlar 

3.1.1.1. Havf-Recâ 

Genel tabiriyle korku ve ümit anlamlarına gelen havf ve recâ tasavvufun ilk 

döneminden itibaren sûfî literatüründe yer almış ve tasavvufun önemli 

sacayaklarından biri haline gelmiştir. Tasavvufun boyutları adlı eserinde bu hususa 

 
578 Sâffât, 37/164. 
579 Kara, Tasavvuf ve Tarikatlar Tarihi, 126-127. 
580 Kuşeyrî, er-Risâle, (Tasavvuf İlmine Dair Kuşeyri Risalesi), Haz. Süleyman Uludağ, 57; Sühreverdî, 

Avârifü’l-Maʿârif, (Marifet İhsanları), Trc. Yahya Pakiş, Dilâver Selvi, 274; Serrâc, el-Lüma‘, 

(İslâm Tasavvufu), Trc. Hasan Kamil Yılmaz, 41. 
581 Kuşeyrî, er-Risâle, (Tasavvuf İlmine Dair Kuşeyri Risalesi), Haz. Süleyman Uludağ, 57. 
582 Kara, Tasavvuf ve Tarikatlar Tarihi, 127. 



  

171 

 

değinen Annemarie Schimmel (ö. 2003), sûfîlerin havf ve recânın hal mi yoksa makâm 

mı olduğu noktasında farklı görüşlere sahip olduklarını ifade eder.583 

Havf ve recâ, sıklıkla tasavvufi literatürde kullanılan önemli kavramlardır ve 

geçici birer hâl olarak kabul edildiklerinde, sürekli ve sabit birer makâm hâline gelirler. 

El-Lüma’nın müellifi Serrâc, bu iki terimi hâl olarak değerlendirirken, Mekkî ve 

Herevî gibi âlimler ise bunları makâm kategorisinde ele almışlardır. Diğer taraftan, 

Gazzâlî, “İhyâü Ulûmi’d-Dîn” adlı meşhur eserinde, özellikle “Münciyât” 

bölümünde, bu kavramları detaylı bir şekilde incelemiştir. Kuşeyrî ise, makâm ve hâl 

başlıkları altında, havf ve recânın hem birer hâl, hem de makâm olabileceğini ifade 

etmiştir.584  

Abdulkâdir Geylânî ise, bütün makâmların havf ve recâ arasında bir denge ve 

bağlantı içinde olduğunu vurgulamıştır. Geylânî, bu iki kavramı birbirini tamamlayan 

iki kanat gibi tasvir etmiş ve imanın kemale ermesinin ancak her ikisiyle mümkün 

olduğunu belirtmiştir. Havfsız recânın, kulun Allah’ın azabından güven duymasına yol 

açabileceği gibi, recâsız havf da kişiyi umutsuzluğa sürükleyebilir. Geylânî’nin bu 

açıklamaları, havf ve recânın imanın ruhsal dengesi için ne kadar merkezi bir rol 

oynadığını ortaya koymaktadır.585 

Yukarıda belirtildiği gibi, havf (korku) ve recâ (umut), özellikle tasavvufi 

eserlerde birbirleriyle ilişkili olarak ele alınmıştır. Câmî, bu geleneği takip ederek havf 

ve recâ arasındaki ilişkiyi birinin diğerine olan üstünlüğü açısından değil, birbirini 

tamamlayan ve birbirleriyle irtibatlı iki makâm olarak görür. Ona göre havf, insan 

doğasının eksikliğinin bir tezahürüdür ve bu korku yoluyla Allah kulunu terbiye 

ederek kemalata ulaştırır. Bu korku hali, insanın yapmakla mükellef olduğu ibadetleri 

terk etmesine neden olmamalıdır. Aksine Atâullah el-İskenderî’nin de ifade ettiği gibi 

 
583 Annemarie Schimmel, Tasavvufun Boyutları Çev.  Ender Gürol (İstanbul: Adam Yayınları, 1982), 

117-118. 
584 Serrâc, el-Lüma‘, (İslâm Tasavvufu), Trc. Hasan Kamil Yılmaz, 60-61; Mekkî, Ḳūtü’l-kulûb, 

(Kalplerin Azığı), Trc. Yakup Çiçek, Dilaver Selvi, 289-333; Herevî, Menâzilü’s-Sâirîn, (Tasavvufta 

Yüz Basamak), Trc. Abdurrezak Tek, 26-33; Kuşeyrî, er-Risâle, (Tasavvuf İlmine Dair Kuşeyri 

Risalesi), Haz. Süleyman Uludağ, 216-222; Gazzâlî, İhyâ-u Ulûm’id-Dîn Trc. Abdullah Aydın, 

4/256-281. 
585 Muhyiddin Ebu Muhammed Abdulkâdir Geylânî, Âdâbü-s-sülûk (Dımeşk: Dâru’s-Senâbil, 1995), 

137-138. 



  

172 

 

insan düştüğü yerden kalkmalı, hızla ve aynı azimle yoluna devam etmelidir.586 Havf 

aynı zamanda Allah’ın kudret ve azametinden veya azabından korkmayı, ancak aynı 

zamanda O’nun merhametinden ümit kesmemeyi içerir. Allah’a tam bir bağlılıkla 

Allah’tan korkan bir kişiyi ümitsizlik kaplamaz. Kur’an’da da bu konuya vurgu yapılır 

ve Allah’ın varlığına olan korku ile birlikte ümit ve dua etmenin önemi vurgulanır. Bu 

anlayışa göre, insanın tabiatında eğitime ihtiyaç duyulduğuna dair “Firavun’a git; 

doğrusu o azmıştır.”587 “Mûsâ ve Hârûn, şöyle dediler: “Ey Rabbimiz! Şüphesiz biz, 

onun bize karşı aşırı davranmasından yahut azmasından korkuyoruz.” “Allah, şöyle 

dedi: Korkmayın, çünkü ben sizinle beraberim. İşitirim ve görürüm.”588 “Rab’lerinin 

rızasını isteyerek sabah akşam O’na dua edenleri yanından kovma. Onların 

hesabından sana bir şey yok, senin hesabından da onlara bir şey yok ki onları kovasın. 

Eğer kovarsan zalimlerden olursun.”589 “Kendisine âmâ geldi diye yüzünü ekşitti ve 

döndü. Sen nereden bileceksin, belki o arınacaktı? Yahut, öğüt dinleyecek de öğüt 

kendisine yarayacaktı. Kendisini yeterli görüp tenezzül etmeyene gelince; sen ona 

yöneliyorsun. Onun arınmamasından sen sorumlu değilsin. Fakat koşarak sana gelen, 

saygı duyarak gelmişken, sen onunla ilgilenmiyorsun. Hayır, böyle yapma! Çünkü bu 

(Kur’an) bir öğüttür.”590 Kur’an ayetleri de öne sürülerek, insanın akıl zayıflığı ve 

cehaleti nedeniyle bir mürşid-i kâmil veya mürebbiye (rehber) olmayı idrak etmediği 

belirtilir. İnsanın terbiyeye olan bu ihtiyaç, doğru bir rehberlik ve öğüt alımıyla 

giderilebilir.591  

 Câmî’nin, havf ve recâ konusunda serdettiği görüşler genel itibariyle Gazzâlî 

ve Ahmed Zerrûk’un bu hususta ortaya koyduğu görüşlere benzerlik göstermektedir. 

Bu da Gazzâlî ve Zerrûk’tan etkilendiğini ortaya koyması bakımından önem arz 

etmektedir. Zira Gazzâlî kulun Allah’tan korkmasının O’nun zâtını ve sıfatlarını 

bildiğinden ve O’nun bütün âlemi istediği an yok edeceğinden ve kimsenin buna mani 

olamayacağından duyduğu endişe ve işlemiş olduğu günahlardan dolayı maruz 

kalacağı cezadan ötürü olduğunu; havf ve recânın kaynağının Allah olduğunu, havfın 

 
586 İskenderî, hikem-i Ataiyye Şerhi (el-Muhkem fi şerhi’l-hikem) Şerh: Kastamonulu Syid Hafız Ahmed 

Mahir Efendi, 142. 
587 Nâzi’ât, 79/22. 
588 Tâ’Hâ, 20/45-46. 
589 En’âm, 6/52. 
590 Abese, 80/1-11. 
591 Câmî, Sevânihu kalbiyye, 1/9, 277. 



  

173 

 

Allah’ın gadabının, recânın ise rahmetinin bir tecellisi olduğunu söylerken,592 Ahmed 

Zerrûk’da (ö. 899/1493-94) Kavâidu’t-Tasavvuf adlı meşhur eserinde havf; “Allah’ın 

müntakım olmasından ötürü kalbin rahatsızlık duyması”593olarak ifade eder. Bu 

yaklaşımlara yakın mülahazalar ortaya koyan Şeyh Ahmed Fethullah el-Câmî de 

havfın iki şekilde olacağını ifade eder: Birincisi Allah’ın cezalandırmasından ötürü 

hissedilen korku, ikincisi ise, kudret ve azametinden ötürü Allah’a duyulan saygıdır. 

Zira bu birinci kısımdan daha faziletlidir. Her kim cezadan korkma konumundan 

O’nun azamet ve kudretinden korkma konumuna geçmek isterse, o zaman Cenab-ı 

Hakk’ı çokça zikretmesi, Kur’an-ı Kerim’i tefekkür ve tedebürle okuması ve Allah 

Resul’ünün Sünnetine bağlı kalması gerekir. Kişi bu konuma geçtikten sonra huzur-u 

taameyle beraber çokça zikir çekmeye devam ederek Allah’ın izniyle muhabbet 

makâmına çıkar.594 Zira kulun Allah katındaki konumu ne kadar yüksekse O’ndan 

korkusu da o nispette fazladır.595  

Yine ona göre, Cenâb-ı Hakk’tan iki sebepten ötürü havf etmek gerekir. 

Birincisi Allah’ın katında hiçbir şeyin silinip zayi olunmayacağı apaçık bir şekilde 

Kur’an’ı Kerim’de zikredilmesidir. İkincisi ise, Allah’ın kuluna adaletiyle muamele 

etmesidir. Ancak kulun talebi adalet değil, Allah’ın fazlı, ihsânı ve keremi olmalıdır. 

Bu sebeple kul havf ve recâ arasında bir yaşam sürmelidir.596  

Câmî’ye göre, İslam ahlak ilkeleri çerçevesinde, bireyin iç dünyasında 

şekillenen ve davranışsal düzleme aktarılan her türlü eylem, dini normlarca 

yasaklanmış (haram) kabul edilir. Bu bağlamda, inananların (mü’minlerin) her an ve 

durumda, eylemlerinin ilahî denetim altında olduğu bilinciyle hareket etmeleri 

beklenir. Bireyin yalnız veya topluluk içinde olması fark etmeksizin, ilahî korku (havf) 

duygusu, yalnızca dışsal bir gözlemden değil, içsel bir vicdani sorumluluktan 

kaynaklanmalıdır. Bu bilinç düzeyine erişmiş bir birey kendisinde, günah işlemeye 

yönelik bir arzu belirdiğinde, ahiret hayatında ilahî huzurda hesap verme 

sorumluluğuyla bu arzusundan vazgeçer. Bazı inananlar, bu içsel korkuyu, Cenâb-ı 

 
592 Gazzâlî, İhyâ-u Ulûm’id-Dîn Trc. Abdullah Aydın, 4/284. 
593 Ahmed Zerruk, Kavâidu’t-tasavvuf Thk. Abdülmecid Hayali (Beyrut: Dâru’l Kütübi’l İlmiyye, 

2005), 74. 
594 Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 21. 
595 Câmî, Tenzîhu’l-kulûb li nazari allâmi’l-ğuyûb, 135. 
596 Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 97. 



  

174 

 

Hakk’ın yüceliği (azamet) ve büyüklüğüne (kibriya) tanıklık ederek dışa vururlar. 

Günaha karşı sergilenen bu derin hassasiyet, bireyin vicdani huzurunun (itminan) ve 

ilahî sorumluluk bilincinin bir yansıması olarak değerlendirilebilir.597 

Câmi’ye göre recâ, kulun işlediği günahlardan dolayı ümitsizliğe düşmeden, 

Allah’ın rahmetine ve lütfuna olan ümidini yitirmeyerek yaşamaya devam etmesidir. 

Bu kavram, İslâmî düşüncede, kulun Allah’ın affına olan güveni ve O’na olan 

yaklaşımının bir ifadesi olarak önemli bir yer tutar. Recâ, tıpkı havf (korku) gibi, 

mü’minin ruhsal durumunu belirleyen temel öğelerden biridir. Her iki kavram, 

mü’minin kalbindeki dengeyi sağlamak için birbirini tamamlayıcı bir şekilde işler. 

Bununla birlikte, her mü’minin recâ ve havf arasında bir denge kurarak yaşaması 

gerekmektedir. Havf ve recâ, bir bakıma birbirinin zıt kutupları gibi görünse de, 

aslında Allah’a kul olmanın farklı yönlerini ifade eden iki temel haldir. Havf, Allah’ın 

gazabından korkmak ve bu korku ile O’na ibadet etmektir. Recâ ise, Allah’ın 

rahmetine güvenerek, O’ndan af dileme ve O’nun lütfuna olan ümit ile ibadet etmektir. 

Bütün mü’minler, ya Allah’ın azabından kaçmak amacıyla havf içinde veya Allah’ın 

rahmetini bekleyerek recâ ile kulluk ederler. Bununla birlikte, bazı özel kişiler, örneğin 

Râbia el-Adeviyye (ö. 185/801 [?]) gibi seçkin tasavvuf ehli, ne havf ne de recâ 

motivasyonu ile ibadet etmezler. Onlar, yalnızca Allah’a duydukları derin 

muhabbetten ötürü ibadet ederler. Bu tür bir ibadet, İslâmî düşüncede en yüksek 

mertebe olarak kabul edilir, çünkü Allah’a olan sevgileri, O’nun kudretini ve rahmetini 

aşan bir yerdedir.598  Diğer taraftan, mü’minlerin her hâlükarda bu iki makâm arasında 

dengeyi sağlamaları önemlidir. Ancak, günaha düşmüş bir kul için havf makâmının 

öne çıkması daha faydalı olabilir.599 Zira Allah’ın Kadir ve affedici olması, kulun 

Allah’tan umut kesmemesini ve O’na yönelmesini gerektirir.600 Ölüm anında veya 

dünyaya dair bir kaygı taşımadan yalnızca “Allah büyüktür” demek, kişiyi gurura sevk 

edebilir. Zira, çalışmadan sadece Allah’ın rahmetine güvenmek, kulun kibirli olmasına 

yol açar. Bu nedenle, mü’minin doğru bir inanç ve niyetle Allah’a kulluk etmesi 

gerekir. Kulluğun yalnızca korku ya da umut ile yapılmaması, ancak bir sevgi, 

 
597 Câmî, Sevânihu kalbiyye, 1/33. 
598 Mekkî, Ḳūtü’l-kulûb, (Kalplerin Azığı), Trc. Yakup Çiçek, Dilaver Selvi, 3/208. 
599 Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 21. 
600 Câmî, Sevânihu kalbiyye, 1/71. 



  

175 

 

samimiyet ve sorumluluk duygusuyla yapılması gerektiği vurgulanır.601 Sonuç olarak, 

İslamî öğretilerde kulun, Allah’a olan sevgisini ve bağlılığını her şeyin önünde tutarak 

kulluk vazifelerini yerine getirmesi gerektiği öğretilir. Kul, hayatının her anında ahiret, 

din, Allah ve Resul’üne olan sevgisini ön planda tutmalı; dünya işleri ise bunun bir 

parçası olmalıdır. İslam, niyetin doğru olmasını ve helal kazancın da ibadete 

dönüştürülebileceğini öğütler. Kulun niyetinin sağlamlığı, dünya işlerini de ibadet 

olarak yapmasına vesile olabilir ve bu, Allah’a olan kulluğunu her an derinleştirir. 

3.1.1.2. Haşyet ve Üns 

Sözlükte, ümit ve ta’zîm ihtiva eden korku602 gibi anlamlara gelen haşyet, sûfî 

ıstılahında ise, gelecekte hoşlanılmayan bir durumun vuku bulma ihtimali karşısında 

kalpte zuhur eden ıstırap ve üzüntü halidir. Bu durum kulun işlediği bir günah 

sebebiyle olabileceği gibi, azamet-i kibriyasından ihtifa etmiş ve şiddet-i zuhurundan 

gizlenmiş olan Zat-ı Akdesin celâl sıfatlarının kalpte meydana getirdiği heybetten de 

kaynaklanabilir.603  

Haşyet, korku ve endişe manalarını ihtiva etmekle beraber, buradaki korku 

bilinen tarzdaki korku değil, içinde saygının ve tazimin olduğu bir korkudur.604 Bu 

sebeple haşyet kelimesini, cümledeki konumuna göre bazen “korkmak”, bazen de 

“saygı duymak” şeklinde tercüme etmek mümkündür. Zira Hak Dini Kur’an Dili 

müellifi Elmalılı Hamdi Yazır da, Fâtır sûresi 28’inci âyeti ile Mülk 12’inci âyetteki 

haşyet fiillerini “saygı duymak” şeklinde tercüme eder.605 

 
601 Câmî, Sevânihu kalbiyye, 1/221-222. 
602 İbn Manzûr, lisânü’l-arab, 10/14/228-229; İsfahânî, el-Müfredât fî ğarîbi’l-kurân (kurân Kavramları 

Sözlüğü), Çev. Yusuf Türker, 283. 
603 Cürcânî, Ta’rîfât, (Tasavvuf Istılahları), Çev. Abdülaziz Mecdi Tolun, Abdurrahman Acer, 86-87. 
604 İsfahânî, el-Müfredât fî ğarîbi’l-kurân (kurân Kavramları Sözlüğü), Çev. Yusuf Türker, 155; 

Mecduddîn Muhammed b. Ya’kûb el-Fîrûzâbâdî, Besâir-u zevi’t-temyîz fî letâifi’l-kitâbi’l-azîz, Thk. 

Muhammed Ali en-Neccâr, (Kahire: Vizâretu’lEvkâf, 1996), 2/544; İbn Sultân Muhammed 

Aliyyu’l-Kârî, Mirkâtu’l-mefâtîh şerhu mişkâti’l-mesâbîh, Thk. Cemal Aytânî (Beyrut: Dâru’l-

Kutubi’l-İlmiyye, 2001), 1/405; Eyyûb b. Mûsâ el-Hüseynî el-Kefevî Ebu’l-Bekâ, el-Külliyyât, 

mu’cemun fi’l-mustalahât ve’l-furûki’l-lugaviyye, Thk. Adnan Dervîş-Muhammed el-Masrî (Beyrut: 

Müessesetu’r-Risâle, 2012), 357; Zeki Halis, “Kur’ân’da Haşyet Kelimesinin Semantik Analizi ve 

Haşyet Duygusunun Kullanım Yerleri”, (2016), 6. 
605 Elmalılı Muhammed Hamdi Yazır, Hak Dini Kur’ân Dili (İstanbul: Matbaai Ebuzziya, 1935), 

5/3989, 7/5153. 



  

176 

 

Üns ise, sözlükte yalnızlığın zıddı, ünsiyet, itminan, kadınlarla sohbet, cana 

yakınlık, alışmak ve Hakk’a yaklaşmanın özü606 gibi anlamlara gelmektedir. Sûfî 

ıstılahında ise, Allah’a kurbiyetin sağlamış olduğu rahatlığı ifade etmekle beraber607 

kudret ve azamet sahibi Allah Teâlâ’nın cemâlini müşâhede etmenin kalbe yaptığı 

tesir,  mahbub-u hakiki olan Yüce Allah ile hemhâl olmanın kalpte meydana getirdiği 

neşe ve büyük mutluluk manalarına da gelmektedir.608 

Zünnûn-ı Mısrî (ö. 245/859) ünsü, “Âşıkın mâşûkun yanında serbest olması, 

resmîliğin ortadan kalkması.”609 Olarak ifade ederken; Ebu Saîd Harrâz (ö. 272/885) 

da ünsü, “Kurb meclislerinde ruhların Mahbûb ile sohbet etmesi” olarak tarif 

etmiştir.610  

Cüneyd-i Bağdâdî’ye ünsün ne olduğu sorulduğunda o: “Heybet hissi olmakla 

beraber, haşyet hissinin yok olmasıdır.” şeklinde cevap vermiştir.611 Cüneyd-i 

Bağdâdî’nin “haşyet hissinin yok olması” ifadesi kulun üzerinde recâ hâlinin havfdan 

daha ağır bastığı şeklinde anlaşılabilir. 

Gazzâlî, gelecekte sevmediği bir şeyle karşılaşma düşüncesiyle kalbin 

kederlenmesi ve üzüntüye kapılmanın, haşyetin bir ifadesi olduğunu söyler.612 Benzer 

şekilde, Câmî de haşyeti, kulun ömrü boyunca işlediği günahlardan dolayı pişmanlık 

duyarak gelecekte Allah’ın vereceği cezanın büyüklüğünü düşünerek Allah’tan 

korkması ve utanması olarak tanımlar. Haşyetin sağlam bir şekilde kalpte yer 

bulabilmesi için kulun, mâsivâullahtan (yaratılmış varlıklardan) kalbini arındırması ve 

sahib-i hakiki olan Allah’a yönelmesi gerektiğini ifade eder. Ancak mü’min, kalbini 

 
606 el-Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsu’l-Muhît, 77; İbn Manzûr, lisânü’l-arab, 10/6/14; İsfahânî, el-Müfredât fî 

ğarîbi’l-kurân (kurân Kavramları Sözlüğü), Çev. Yusuf Türker, 94. 
607 Herevî, Menâzilü’s-Sâirîn, (Tasavvufta Yüz Basamak), Trc. Abdurrezak Tek, 69. 
608 Kâşânî, Letaifü’l a’lam fi işaratı ehli’l-ilham, (Tasavvuf Sözlüğü), Çev. Ekrem Demirli, 84; 

Abdurrauf el-Münâvî, et-Teysîr bi şerhi’l-câmius’s-sağîr (Riyad: Mektebetu’l-İmâmi’ş-Şâfiî, 

1988), 65. 
609 Sühreverdî, Avârifü’l-Maʿârif, (Marifet İhsanları), Trc. Yahya Pakiş, Dilâver Selvi, 301. 
610 Sühreverdî, Avârifü’l-Maʿârif, (Marifet İhsanları), Trc. Yahya Pakiş, Dilâver Selvi, 300. 
611 Herevî, Menâzilü’s-Sâirîn, (Tasavvufta Yüz Basamak), Trc. Abdurrezak Tek, 1/277. 
612 Gazzâlî, İhyâ-u Ulûm’id-Dîn Trc. Abdullah Aydın, 281. 



  

177 

 

günahlardan arındırmış olsa bile her zaman Allah’tan utanma ve korkma duygusunu 

canlı tutmalıdır.613 

Câmî’ye göre haşyetin temel şartı, marifettir. Mârifetin ise şartı, ilimdir; ilmin 

şartı ise ameldir. Kişi, eğer Allah’ın vahdaniyyeti ve rubûbiyeti hakkında doğru bir 

bilgiye sahip olursa, bu bilgi onda uygun bir şekilde amele dönüşür. Böylece, kulda 

mârifet, haşyet, korku ve utanma duyguları güçlü bir biçimde gelişir. Kur’an-ı 

Kerim’de, Yüce Allah, Mü’minûn suresi 60. ayetinde, "Rabblerine dönecekleri için 

verdiklerini kalpleri ürpererek verenler" şeklinde buyurarak, bu tür vasıflara sahip 

olanların önemli özelliklerine dikkat çekmektedir. Bu ayet, Allah’a iman ve kulluk 

anlayışının derinliği ve içsel korku ile bağlantısını vurgulamaktadır. İnsandaki bu 

endişe ve korku hali, aslında kişinin Allah’ı tam anlamıyla tanımadığını ve Rab’ine 

olan kulluğunun eksik olduğunu gösteren bir işarettir. Dolayısıyla, gerçek bir iman ve 

kulluk, yalnızca teorik bilgiyle değil, aynı zamanda bu bilgiyi içselleştirip amele 

dökme ile şekillenir.614 

Câmî, haşyetin kendisinden haşyet edileni bilme ölçüsüyle paralellik 

gösterdiğini, bu nedenle muhakkik ve müdakik âlimlerinin kahir ekseriyetinin ilmiyle 

amil, Hz. Peygamber’in Sünnetine son derece bağlı ve haşyet ehli kimseler olduklarını 

ve bu yönleriyle âbidlerden derece ve fazilet bakımından daha üstün konumda 

olduklarını ifade eder. “Allah katında en değerli olanınız, O’na karşı gelmekten en çok 

sakınanınızdır.”615 buyurarak haşyet ve takvânın önemine dikkat çekmiştir. Yine O, 

söz konusu ayetin tefsirinde kişinin değerinin takvâya bağlı olduğunu, takvânın da 

amel çokluğu ile değil, ilim ve marifet derecesiyle paralellik gösterdiğini; ancak 

ilmiyle amel etmeyen kişinin ise ilmine halel getirdiğini ve böylece insanların 

maskarası olmaktan, Allah’a karşı gelmekten, günah işlemekten ve cehenneme 

yaklaşmaktan kendini muhafaza edemeyeceğini vurgular. Ayrıca böyle bir kişinin 

nefsine sahip çıkmaması halinde sekerat-ı mevt esnasında Allah’tan bir şans daha 

isteyerek dünyaya tekrar dönmek istediğini söyler. Devamında ise, ilmin özünün söz 

 
613 Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 97; Câmî, Sevânihu 

kalbiyye, 1/71. 
614 Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 97; Câmî, Sevânihu 

kalbiyye, 1/89. 
615 Hucurât, 49/13. 



  

178 

 

ve fiilde şerîatın emirlerine imtisal nehiylerinden de içtinap olduğunu, Hz. 

Peygamber’e ittibâ olmaksızın elde edilen ilim ve amelin kişiyi dalalete götürdüğünü, 

şatahat, kerâmet, rüya ve teveccüh-ü nas gibi şeylerin ise kişiye faydadan ziyade zarar 

verdiğini, zira bu yolda mesafe kat etmenin yegâne ölçüsünün mücâhede ve riyazet ile 

nefsin şehvetini kırmak ve onu terbiye etmek olduğuna dikkat çeker.616 

Câmî, haşyet ve ilim arasındaki bağlantıya temas eder. Buna göre, içinde saygı 

ve tevazu barındırmayan bir bilgi, hiçbir kişiye gerçek fayda sağlayamaz. Bu nedenle 

kişi, elde etmeye çalıştığı bilginin haşyet niteliğini taşımasına büyük özen 

göstermelidir. Bu şekilde, kazanılan bilgi hem bireyin kendisine hem de 

çevresindekilere yarar sağlar.617  

Câmî’ye göre, kulun kalbini arındırıp manevi olarak nurlandırabilmesi ve 

gerçek haşyet haline ulaşabilmesi için, "لا إله إلا الله" kelime-i tayyibesinin zikredilmesi 

ve Hz. Peygamber’e salât ve selam getirilmesi gerekmektedir. Haşyet hali, bir kulun 

Allah’a olan derin saygı ve korkusunun içsel bir yansımasıdır. Bu hal, kulun hem 

namazlarında hem de zikirde huşûya kapılmasını sağlayarak, vesveselerin etkisini 

minimize etmesine yardımcı olur. Eğer kul, vesvese ile karşılaşırsa, kalbini derhâl 

Allah’a, bâkî ve hakikî olan O’na yönlendirmelidir. Bu manevi sürecin sağlıklı bir 

şekilde ilerlemesi, Allah’ın inayeti ve ikramı ile mümkündür. Ayrıca, bu yolculuk, 

ancak bir mürşid-i kâmilin rehberliğinde, seyr u sülûk sürecinde veya önceki dönemin 

sûfî büyüklerinin manevi rehberliğinde gerçekleştirilebilir.618 

Fethullah Câmî, üns kavramını açıklarken özellikle Zünnûn-ı Mısrî ve Serrâc 

gibi sûfîlerin genel görüşleriyle uyumlu bir perspektif sunar. Ona göre, kulun üns 

makâmına ulaşabilmesi için öncelikle maddi ve manevî temizlikle kalbini arındırması 

ve sağlam bir tövbe istiğfar etmesi gerekmektedir. Ardından, Allah’ı sıkça anması, Hz. 

Peygamber’e salâtü selâm getirmesi ve imanın gücüne erişinceye kadar kalbini 

tamamen Allah’a tevcih etmesi önemlidir. Kul, takvâ ilmiyle gerçekleştirdiği 

ibadetlerin Allah’a layık olmadığının farkında olarak, Rab’inden ünsiyet bekler. Bu 

 
616 Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 83-84; Câmî, 

Sevânihu kalbiyye, 1/81. 
617 Câmî, Sevânihu kalbiyye, 1/53. 
618 Câmî, Sevânihu kalbiyye, 1/243. 



  

179 

 

noktada, Yüce Allah’ın Kur’an’da belirttiği, “Şüphesiz Allah, üzerinizde bir 

gözetleyicidir.”619 “Nerede olsanız, O sizinle beraberdir.”620 buyruklarıyla her daim 

kullarını gözettiğine ve bu nedenle ünsiyetin önemine vurgu yapar. Aynı şekilde, Hz. 

Peygamber’in bir hadisinde“İhsan Allah’ı görür gibi ibadet etmendir”621 sözüyle de, 

kulun Allah’ın murâkabesine olan ihtiyacına dikkat çeker. Kul, sürekli olarak zikirle 

meşgul olarak, şeytanın vesveselerine karşı teyakuzda kalarak ünsiyetini muhafaza 

eder.622  

3.1.1.3. Kabz ve Bast 

Sözlükte daralmak, bir şeyi avucuna almak, hızla sürmek, tutmak, dokunmak 

ve büzülmek623 gibi anlamlara gelen kabz, ıstılahta, azarlama, te’dibin gerekliği ve 

lüzumu üzerine kalbe gelen vârid, nimetin kaybolması, sevgiliyi kaybetme ya da 

sakınılan bir şeyin saldırısından hissedilen korku gibi anlamlara gelir.624  

Bast ise, kabzın zıddı olarak sözlükte, sermek, yaymak, genişletmek ve 

uzatmak gibi anlamlara gelir.625 Istılahta ise, recâ halinin kalbe galip gelmesi, üns, 

rahmet ve kabulün bir gereği olarak kalbe gelen vârid anlamlarına gelir.626 

Sûfîler kabz ve bast hallerini Allah’a sığınılması gereken haller olarak 

değerlendirirler. Bu iki halin kulun istihlak, istiğrak ve hakikatin hükmüne girmesi gibi 

daha yüksek hallere nispetten zayıf kaldıklarını ifade ederler.627 

Sûfîlerin hallerinin farklılık göstermesine bağlı olarak kabz ve bast 

durumundaki vasıflarında da değişkenlik meydana gelmektedir. Örneğin bazı vârit 

(feyz ve ilham) kabz halini icap ettirir, fakat kabz hali tam ve kâmil olmadığı için bu 

 
619 Nisa, 4/1. 
620 Hadîd, 57/4. 
621 Buhârî, el-Câmiʿu’s-sahîh, “İman” 1. 
622 Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 108. 
623 İbn Manzûr, lisânü’l-arab, 10/7/214; Kâşânî, Letaifü’l a’lam fi işaratı ehli’l-ilham, (Tasavvuf 

Sözlüğü), Çev. Ekrem Demirli, 395. 
624 Kâşânî, Letaifü’l a’lam fi işaratı ehli’l-ilham, (Tasavvuf Sözlüğü), Çev. Ekrem Demirli, 395; Şerkâvî, 

Mu’cemu Elfâzi’s-Sûfiyye, 232. 
625 İbn Manzûr, lisânü’l-arab, 10/7/259; İsfahânî, el-Müfredât fî ğarîbi’l-kurân (kurân Kavramları 

Sözlüğü), Çev. Yusuf Türker, 122-123; el-Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsu’l-Muhît, 130. 
626 Kâşânî, Letaifü’l a’lam fi işaratı ehli’l-ilham, (Tasavvuf Sözlüğü), Çev. Ekrem Demirli, 395; Şerkâvî, 

Mu’cemu Elfâzi’s-Sûfiyye, 232. 
627 Kuşeyrî, er-Risâle, (Tasavvuf İlmine Dair Kuşeyri Risalesi), Haz. Süleyman Uludağ, 153. 



  

180 

 

durumda bulunan sâlik, kabzın dışında kalan başka şeylerle de meşgul olur. Kabz 

halinde bulunan bazı sâlikler ise, bu durumda iken kendilerinin kabz haline 

geçmelerine sebep olan vâritten başkası ile ilgilenmezler.  İlgilenmeleri caiz değildir. 

Bu nedenle sâlik kendisine gelen vârit ile tamamen kendinden geçer. Bast halinde olan 

kimse için de durum ayndır. Bazen sâlik bast halinde iken halk ile ilgilenecek durumda 

olur. Eşyanın birçoğu onu sıkmaz. Bazen ise hiçbir hal kendisinde tesir etmeyecek 

derecede bast halinde olur. Bazen keder ve elem çok yüksek olur bazen de düşük, o 

zaman kederle birlikte neşe de bulunur. Fakat keder galip geldiği için sâlik kabz 

halindedir denilebilir. Bast hali içinde aynı durum geçerlidir.628 Sûfîler kabz ve bast 

hallerini mârifet ehli kimselerin önemli iki hali olarak kabul etmişlerdir. Onlarda kabz 

hali hâkim olunca kemale ermek için yeme, içme ve konuşma gibi temel insani 

ihtiyaçlardan kesilirler. Bast hali hâkim olunca kendisine bahsedilen insani ihtiyaçlar 

tekrar bahşedilir. Her iki durumda da hiç bir şikâyet etmeksizin Allah’a teslim olurlar. 

Kabz ârifin hali iken, bast sıfatıdır. Nitekim bu hususta Yüce Allah Kur’an’da mealen 

“…Allah hem darlaştırır, hem bollaştırır…”629 buyurarak kabz ve bast haline dikkat 

çekmiştir.630 

Câmî de tasavvuf geleneği çerçevesinde kabz ve bastı önemli iki hal olarak 

değerlendirir. Bu iki hali ele alırken, özellikle klasik müelliflerin ve sûfîlerin bu 

konudaki değerlendirmelerine yakın bir perspektif sunar. Ona göre, kabz ve bast, 

insanın doğasında var olan önemli durumları ifade eder. İnsanın içsel ve manevî 

dünyasındaki değişikliklere bağlı olarak, bu iki hal arasında sürekli bir değişim 

yaşanır. Kişi, içinde bulunduğu duruma bağlı olarak bazen kabz bazen de bast haliyle 

karşılaşabilir. Her iki halde de, kişi günah işlemekten kaçınarak, Allah’ın kendisini 

gözetlediği bilinciyle hareket etmelidir.631 Kabz halinin temel sebepleri arasında 

şerîata muhalefet etmek, günah işlemek, dünya ve dünyevi bağlantılara aşırı düşkünlük 

ve insanların zulmüne maruz kalmak yer almaktadır. Bu durumlardan kurtulmanın 

yolları ise, tövbe ve istiğfar etmek, veren ve alanın Allah olduğunu bilmek, iradeyi 

Allah’ın iradesine teslim etmek, başa gelen olayları sabırla karşılamak ve kaderin 

 
628 Kuşeyrî, er-Risâle, (Tasavvuf İlmine Dair Kuşeyri Risalesi), Haz. Süleyman Uludağ, 153. 
629 Bakara, 2/245. 
630 Serrâc, el-Lüma‘, (İslâm Tasavvufu), Trc. Hasan Kamil Yılmaz, 403. 
631 Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 38. 



  

181 

 

gerçek olduğuna inanmaktır. Özetle, Câmî’ye göre kabz ve bast, insanın içsel 

durumlarına işaret eden önemli kavramlardır. Kişi, bu değişkenlere göre hareket 

ederek, Allah’a karşı sorumluluğunu yerine getirir ve günahlardan kaçınır.632 

3.1.1.4. Fenâ-Bekâ 

“Geçici olmak, sona ermek, yok olmak, bitmek, tükenmek, yaşlanmak, ölmek, 

var olmanın ya da sürekli olmanın zıttı”633 gibi manalara gelen fenâ, tasavvufi 

düşüncenin teşekkül ettiği ilk dönemlerde “Mürîdin kötü huy ve vasıflarını yok edip 

onların yerine iyi hasletler kazanması, cehaletin yerine ilmin, gafletin yerine zikrin, 

zulmün yerine adaletin, nankörlüğün yerine şükrün, mâsiyet ve günahın yerine taat ve 

ibadetin geçmesi”634 şeklinde tarif edilmiştir. 3. yüzyıldan itibaren hal ve makâmlara 

ilişkin gelişen düşünce süreci ile beraber mürîdin tecrübe ettiği hal olarak 

kullanılagelmiştir.635 Sülemî fenâyı, Zâhirde, kuldan her türlü kötü huyun gitmesi, 

bekâ da her türlü iyi huyun kulda kalması, hakikatte ise fenâ, kulun kendi sıfatlarından 

sıyrılıp, Allah’ın kendisinden istediği şeyle bâkî olmasıdır. Fenâ kulun kendi 

hallerinden geçip Allah ile bâkî olmasıdır. Fenâ kuldan, fenâsını görme arzularının yok 

olması, bekâ ise Allah’ın kulu benliğinden yok edip kendisiyle bâkî kılması olarak tarif 

eder.636  

Serrâc, el-Lüma’da, İbn Atâ (ö. 309/922), Semnûn b. Hamza (ö. 298/911 [?]), 

Şiblî (ö. 334/946) ve Ruveym (ö. 303/915-16) gibi sûfîlerin fenâyı Cüneyd-i 

Bağdâdî’nin şu sözlerini esas alarak tarif ettiklerini belirtir: “Fenâ, kulun vasıflarının 

fânî olması, küll-i Mutlakla kalmasıdır.”637 Bakâ ise “Bir şeyin ilk hâli üzere devam 

etmesi, sona ermeme, bir hâlde sürekli kalma, sabit, kalıcı ve ölümsüz olmak” gibi 

anlamlara hamledilmiştir.638 Fenâ ve bakâyı Ebû Saîd el-Harrâz (ö. 277/890 [?]) 

 
632 Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 110. 
633 Muhammed Abdürrezzâk, Tâcü’l-arûs min cevâhiri’l-kâmûs (Beyrut: Dâru Suâdu’s-sabah, 1994), 

9/228; İbn Manzûr, lisânü’l-arab, 10/79-82; el-Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsu’l-muhît, 150; Süleyman 

Uludağ, Tasavvuf Terimleri Sözlüğü (İstanbul: Marifet Yayınları, 1996), 134. 
634 Mustafa Kara, “Fenâ” (İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi TDV, 1995), 22/334. 
635 Tuğçe Özer Kır, Erken Dönem Eserlerinde Fenâ ve Beka Kavramlarının Tasavvufun Seyrindeki Yeri 

(İstanbul: İstanbul Üniversitesi, Yüksek lisans Tezi, 2019), 38-43. 
636 Ebû Abdirrahmân Muhammed b. el-Hüseyn b. Muhammed Sülemî, Menâhicü’l-ârifîn (Tasavvufun 

Ana İlkeleri Sülemî’nin Risâleleri) Çev. Süleyman Ateş (Ankara: Ankara Üniversitesi Basım Evi, 

1981), 33. 
637 Serrâc, el-Lüma‘, (İslâm Tasavvufu), Trc. Hasan Kamil Yılmaz, 248. 
638 İsfahânî, el-Müfredât fî ğarîbi’l-kurân (kurân Kavramları Sözlüğü), Çev. Yusuf Türker, 138. 



  

182 

 

“Fenâ, kulun ubûdiyeti görmesinden fani olmasıdır, bakâ ise kulun, ulûhiyetin şahidi 

(ve tecellîlerini temaşa etmesi) ile bâkî olmasıdır.”639 Olarak tarif etmiştir. Cüneyd-i 

Bağdâdî’nin tasavvufu tanımlayan bu “Hakk’ın seni senden öldürüp kendisiyle 

diriltmesidir” cümlesi de fenâ ve bekânın tarifi açısından önem arz etmektedir. Zira 

O, Hakk’ın kişiyi öldürmesini yani nefsinin arzularını ve beşerî sıfatlarını yok 

etmesini, fenâyı; Hakk’ın kişide hüküm sürmesi ve sâlikin bunu tecrübe etmesini yani 

bekâyı tasavvufun ana esasları arasında görür.640 Ebü’l-Hasan Harakânî de (ö. 

425/1033) fenâ ve bekâyı “Kendini Allah ile görmen vefa/fenâ, Allah’ı kendin ile 

görmen bekâdır.” Olarak tarif eder.641 

Câmî, fenâ ve bekâ kavramlarını İmâm-ı Rabbânî’nin (ö. 1034/1624)  bu 

husustaki görüşlerinden esinlenerek açıklar. Onun açıkladığı şekliyle fenâ, kulun Zât-

ı İlâhiye’ye muhabbet besleyip mâsivâyı kalben terk ederek Allah’a iltica etmesidir.642 

Allah namına kendi isteklerinden vazgeçmesidir.643 Şeytana, nefs-i emmâreye, 

dünyaya ve insanlara karşı sağlam bir duruş sergilemesidir.644 Yine ona göre fenâ, 

mürîdin tevhid sırlarına ulaşmış bir mürşid-i kâmîlin rehberliğini kabul etmeyi, onun 

yönlendirmelerine kulak verip emirlerini yerine getirmeyi içerir. Aynı zamanda nefsini 

terbiye etmeye ve sürekli olarak murâkabede bulunmaya dayanır. Bu süreç, kulun 

kendi varlığını fânî, yani geçici, bilmesini ve Allah’ta bâkî, yani daimi olmasını 

sağlar.645  

Câmî’ye göre, zât-ı İlâhiyeye duyulan muhabbet fenânın alametlerindendir. 

Fenâ ise mâsivâyı unutmaktan ibarettir. Kulun gönlünden zâhiri ilimler tamamen yok 

olmadıkça ve kendisinde hiçbir şey bilmemek anlamına gelen mutlak cehl meydana 

gelmedikçe kul fenâdan nasibini alamaz. Bu mutlak bilgisizlik devamlıdır. Yok olmaz. 

Bu cehalet türünde şuur vardır. Hayret makâmında ise huzur yani Hakk katında hazır 

 
639 Hücvîrî, Keşfü’l-Mahcûb, (Hakikat Bilgisi), Haz. Süleyman Uludağ, 308. 
640 Sühreverdî, Avârifü’l-Maʿârif, (Marifet İhsanları), Trc. Yahya Pakiş, Dilâver Selvi, 69; Süleyman 

Ateş, Cüneyd-i Bağdâdî, Hayatı, Eserleri ve Mektupları (İstanbul: Yeni Ufuklar Neşriyat, Tarihsiz), 

265. 
641 Attâr, Tezkiretü’l-Evliya (Evliya Tezkireleri), Trc. Süleyman Uludağ, 630. 
642 Câmî, Sevânihu kalbiyye, 1/26, 173; Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed 

Şerif Ne’san, 61. 
643 Câmî, Sevânihu kalbiyye, 1/29. 
644 Câmî, Sevânihu kalbiyye, 1/32. 
645 Câmî, min Sifâti’l-mü’minîn fî’l-kur’âni’l-kerîm, 57. 



  

183 

 

bulunmak vardır. Hakka’l-yakînin merkezi burasıdır. Ancak kulda bazen fenâ 

makâmından sonra gelen bekâ makâmı ile birlikte ilim bulunur. Çünkü bekâ 

makâmında ilmin olmasının bir zararı yoktur.646 

Fethullah Câmî, İmâm-ı Rabbânî’nin de vurguladığı gibi647 sâlikin fenâ 

mertebesini üç temel aşamada kat ettiğini belirtir. Bu aşamalar; fenâ fi’ş-şeyh (şeyhte 

fenâ), fenâ fi’r-resûl (Resûl’de fenâ) ve fenâ fi’llâh (Allah’ta fenâ) olarak sıralanır. Her 

bir mertebe, sonraki aşamanın gerçekleşebilmesi için bir temel ve basamaktır. Câmî’ye 

göre, bu mertebeler arasında herhangi bir çelişki söz konusu değildir; aksine her biri 

birbirini pekiştiren ve tamamlayan unsurlar olarak işlev görür. Sâlik, bu mertebeleri 

aşarken içsel bir dönüşüm sürecine girer. Bu süreçte, şeyhine, Resûl’e ve nihayetinde 

Allah’a olan sevgi, samimiyet ve bağlılık derinleşir. Bu aşamalar, sâlikin nefsânî 

arzulardan arınarak Allah’a yönelme sürecini ifade eder. Bu gelişim, yalnızca tecrübe 

ile değil, aynı zamanda İslam şeriatına, tarîkata ve Hz. Peygamber’in Sünneti’ne sıkı 

bir bağlılık ile mümkündür. Bu sürecin gerçekleşmesi için sâlik, doğru bir niyet, 

samimi bir çaba ve ahlâkî değerlere bağlılık içinde olmalıdır. İslam’ın öğretilerine 

uygun olarak, ibadetlerde derinleşme, ahlâkî olgunlaşma ve Allah’a duyulan sevginin 

artması, fenâ mertebelerinin her birinde, birer sonuç olarak ortaya çıkar. Sâlik, her bir 

aşamayı geçtikçe, daha derin bir teslimiyet ve içsel huzur ile Allah’a yaklaşır.648  

Câmî, fenâ ve bekâ makâmlarının kemâlata ermesinin şartlarını İmâm-ı 

Rabbânî’nin “makâmât-i aşere” olarak adlandırdığı basamaklara benzer bir tasnifle 

açıklar: Sağlam bir tövbe etmek, şehveti terk etmek, nefsi hakir görmek ve ibâdetlerini 

hakkıyla yerine getirmek, Allah’tan yardım dilemek ve O’na dua etmek, çokça zikir 

çekmek, Hz. Peygamber’e ittibâ etmek, mâsivâyı kalben terk etmek ve Allah’a yoğun 

bir şekilde muhabbet beslemektir. Bu özelliklere sahip olan kişinin gerçek manada 

fenâ-fillâh ve bekâ-billâh mertebelerine ulaşacağını söyler.649 

 
646 Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 61. 
647 İmâm-ı Rabbânî, mürîdin fena mertebelerini fenâ fi’ş-şeyh, fenâ fi’r-Resûl ve fenâ fillâh olarak 

zikreder. İmâm-ı Rabbânî, Mektûbât Trc. Hüseyin Hilmi Işık, 1/98-110. 
648 Câmî, Sevânihu kalbiyye, 1/29. 
649 Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 18; Câmî, Nidâu’l-

mü’minîn fî’l-kur’âni’l-mubîn, 313. 



  

184 

 

 Câmi’ye göre, mutlak fenâ ve bekâ velâyet makâmının delilleridir. Ancak 

velâyet makâmının sürekliliği, bireyin dünyaya, nefs-i emmâreye ve halka perestiş 

etmeksizin fenâ ve bekâyı sürdürebilmesine bağlıdır. Öte yandan, sahâbe-i kiram ile 

diğer insanların velâyetleri arasında farklılıklar bulunmaktadır. Sahâbenin velâyeti 

temel ve özeldir, diğer insanlarınki ise sadece bir gölge gibidir. Gölge aslın yerini 

tutamaz. Sahâbenin velâyeti, fenâ ve bekâya sahip olmakla değil, doğrudan Hz. 

Peygamber’i görüp ona ittibâ etmekle elde edilir. Bu nedenle, en büyük evliya en 

küçük sahâbeye velâyet noktasında erişemez. Çünkü sahâbenin velâyeti temel ve 

gerçek, kutupların ve bireylerin velâyeti ise gölge gibi sınırlıdır.650 Fethullah Câmî’nin 

fenâ ve bekâ’nın velâyet ile olan ilişkisini açıklayan şu sözleri İmâm-ı Rabbânî’nın 

konuya taalluk eden aşağıdaki görüşlerine paralellik göstermektedir. “Vilayet, yani 

evliyâlık, fenâya ve bekâya kavuşmak demektir. Fenâ, kalbde, mahlûkların 

düşünülmesi, sevgisi kalmamasıdır. Bekâ, kalpte yalnız Allah sevgisi bulunmasıdır. Bu 

da, herkes veyahut belli kimseler için olur. Herkes için olan Mutlak vilâyetdir. Belli 

kimselere mahsus olan ise, “Vilâyet-i Muhammediyye’dir” Buradaki Fenâ tâmdır. 

Bekâsı da ekmeldir. Bu büyük ni’mete kavuşmakla şereflenen kimsenin derisi ibâdet 

için yumuşar. Göğsü islâmiyyet için genişler. Nefsi, itmînân hâsıl ederek Mevlâsından 

râzı olur. Mevlâsı da, ondan râzı olur. Kalbini sâhibine teslîm eder. Rûhu kurtularak, 

hakîkî sıfatları (Allahü teâlânın sıfât-ı hakîkıyyesini) keşf eder. Sırrı, o makâmda, 

şü’ûn ve i’tibârları müşâhede eder ve bu makâmda, şimşek gibi çakıp hemen gayb olan 

(Tecelliyât-i zâtiyye’ye) kavuşmakla şereflenir.”651  

Câmî’ye göre, mü’min, Allah’ın takdir ettiği hidayete ulaşıncaya kadar nefsiyle 

cihat ederek, velilik mertebesine yükselir. Bu süreçte, mü’minin yaşamında kerâmet, 

keşf ve havârık gibi olağanüstü hallerin ortaya çıkması gerekmez; zira bu hallere sahip 

olup olmamak, velilik makâmnın geçerliliğini etkilemez. Velilik, temel olarak kişinin 

Allah’a yaklaşma çabası, O’nun rızasını kazanma yönündeki iradesiyle alakalıdır. 

Velilik mertebesi, mü’minin Allah’ta fenâ bulmasıyla doruk noktasına ulaşır. Fenâ 

makâm, insanın nefsani özelliklerinden sıyrılıp, yalnızca Allah’a yönelmesi, her türlü 

dünyevi arzu ve benlikten arınması anlamına gelir. Bu safhaya ulaştıktan sonra, birey, 

hayatındaki her olayın, nefsine değil, sadece Allah’ın iradesine bağlı olduğunu kabul 

 
650 Câmî, Sevânihu kalbiyye, 1/224. 
651 İmâm-ı Rabbânî, Mektûbât Trc. Hüseyin Hilmi Işık, 1/178. 



  

185 

 

eder. Ölüm dahil, her şeyin Allah’ın mutlak kudretine ve hikmetine dayandığının 

idrakine varır. Bu inanç ve kabul, onu fenâ makâmndan bekâ makâmna geçişe 

hazırlayan unsurdur. Bekâ makâmı, varlıklarının Allah’ın kudretiyle devam ettiğini 

kabul etme ve bununla birlikte Allah’ın sürekli koruması altında bulunma durumudur. 

Her iki makâmda da kişi, Allah’ın izni ve gözetimi altında, yalnızca O’na yönelmiş bir 

hayat sürer. Buradaki önemli nokta, Hz. Peygamber’in şerîatına ve sünnetine sadık 

kalarak, insanları kendi şahsına değil, sadece Allah’a çağırma sorumluluğudur. Yani, 

gerçek veli, nefsini aşarak yalnızca Allah’a kul olma yolunda ilerler ve bu yolculukta 

başkalarını da bu yola davet eder.652  

Câmî, bekâyı, kulun dünyevî varlığından tam anlamıyla sıyrılarak, Hakk’ın 

varlığında ebedîleşmesi olarak tanımlar. Bu bağlamda, Âl-i İmrân suresinin 174. 

ayetinde geçen “Allah, büyük lütuf sahibidir” ifadesi, kulun Allah’ta fâni olması ve 

O’nunla bütünleşerek bekâya ermesi şeklinde yorumlanır. Bekâ, özünde kulun kendi 

benliğinden, nefsanî arzularından ve dünyevî bağlarından arınarak, Allah ile bir olma 

halidir. Bu durum, kulun ilâhî varlıkta erimesi ve O’nun sıfatlarıyla nitelenmesi 

anlamına gelir. Bekâya erişen kul, artık kendi iradesinden ve varlığından sıyrılarak, 

ilâhî irade ve varlıkla bütünleşir..653  

 Câmî’ye göre, mü’min kalbini dünya ve dünyasal arzuların sevgisinden 

arındırırsa yakîne kavuşarak içsel bir tatmin elde eder. Başka bir deyişle, Allah’a karşı 

nefsiyle mücadele eden, itaat ve zikirle kalbini ve ruhunu tüm kötülüklerden arındıran 

bir kul, Allah tarafından birtakım feyizlerle ödüllendirilir. Diğer bir ifadeyle kul, nefsi 

ve şeytana karşı kararlı bir duruş sergilediğinde, ebedi saadete ulaşır. Bu sayede, 

gerçek varlık olan Allah ile dünyada ve ahirette birlikte olur. Bu birliktelik, kulun 

sürekli huzura kavuşmasını sağlar.654 Allah, kulun kalbine tecelli ederek güzellik ve 

haşmet nurunu kalbine yansıtıp kulu günahlardan ve karanlıklardan arındırarak ebedi 

saadete kavuşturur.655 Yüce Allah, Kuran-ı Kerim’de bu durumu şu şekilde ifade 

etmiştir: “Bizim uğrumuzda cihad edenler var ya, biz onları mutlaka yollarımıza 

 
652 Câmî, Sevânihu kalbiyye, 1/219-20. 
653 Câmî, Sevânihu kalbiyye, 1/223. 
654 Câmî, Tenzîhu’l-kulûb li nazari allâmi’l-ğuyûb, 208. 
655 Câmî, Muntehebâtun min âyâti’l-kur’âni’l-kerîm, 117. 



  

186 

 

ileteceğiz.”656 Bu ayette, nefsiyle mücadele etmenin ve ebediyetin önemi 

vurgulanmıştır. Dünya geçici bir varlık olduğundan, kul dünya ve dünyasal hırslara 

kapılarak ebedi saadeti kaybetmemelidir. 

3.1.1.5. Tefekkür 

Tasavvuf geleneğinde “sâlikin keşfi” olarak adlandırılan süreç, bireyin ilmi 

tecrübe yoluyla varoluşsal tecellilerden (taayyünât) sıyrılarak, Mutlak Varlık olan 

Hakk Teâlâ’ya doğru manevi bir yolculuk ve nihayetinde O’nda yok olma (fenâ) 

makamına ulaşmasını ifade eder.657 Bu süreçte tefekkür, kilit bir rol oynamaktadır. 

Kur’an-ı Kerim’de birçok ayette tefekkür eylemi teşvik edilmiş ve övgüyle 

karşılanmıştır. Âl-i İmrân Suresi’nin 191. ayeti bu duruma örnek teşkil etmektedir. Söz 

konusu ayette, Yüce Allah, “Onlar ayakta dururken, otururken, yatarken hep Allah’ı 

anarlar; göklerin ve yerin yaratılışını düşünürler (ve şöyle derler:) 'Rabbimiz! Sen 

bunu boş yere yaratmadın, seni tenzih ve takdis ederiz. Bizi cehennem azabından 

koru!” buyurarak tefekkürün önemine vurgu yapmaktadır. Peygamberimiz Hz. 

Muhammed (sav) de hadis-i şeriflerinde tefekkürün kapsamını ve sınırlarını çizmiştir: 

“Allah'ın zatı üzerinde değil, yaratıkları üzerinde tefekkür edin. Çünkü siz onun 

kaderini takdir edecek ve anlayacak güçte değilsiniz ve asla anlayamazsınız.”658 Bu 

hadis, tefekkürün yaratılışın incelikleri ve evrenin işleyişi üzerine yoğunlaşması 

gerektiğini, ancak ilahî zatın mahiyetinin insan idrakinin ötesinde olduğunu 

belirtmektedir. 

Câmî’nin vurguladığı ve açıkladığı kavramlardan biri de, tefekkürdür. 

Tefekkür, insanın yaratılışından bu yana geçen süre zarfında, özellikle kendi varlığını 

anlamak üzere tüm varlıkların Allah’ın hikmetini idrak etmeyi, bu anlayışa dayalı 

olarak Allah’ın iradesini yerine getirmeyi ve hoşnutluğuna uygun davranışlar 

sergilemeyi amaçlayan bilinçli bir iradeyle ortaya konulan düşünce sürecidir.  Ona 

göre tefekkürün temel amacı, Allah’ın hikmetini anlamak ve bu anlayış doğrultusunda 

yaşamak için kulun bilinçli bir şekilde çaba sarf etmesidir. Ancak, Allah’ın hikmetini 

idrak etmeyen kişiler, ilahî planları düşünmeden nefsani arzulara, dünyevi zevklere ve 

 
656 Ankebût, 29/69. 
657 Tehânevî, Keşşafi ıstılâhâti’l-fünun ve’l-’ulûm, 2/1287. 
658 Bu Hadis Taberani, İbn Ebi Şeybe, Isfahani, Beyhakî, Ebu’ş-şeyh gibi birçok hadis âlimi tarafından 

rivayet edilmiştir. Detaylı bilgi için Bkz. Aclûnî, Keşfü’l-hafa ve muzîlu’l-ilbâs, 1/357-358,449. 



  

187 

 

dünya malına yönelerek, asıl görevleri olan kulluk vazifesinden uzaklaşırlar. Tefekkür, 

aynı zamanda insanın kendi hallerini gözden geçirmesi, Allah’ın kendisinden 

istediklerini bilmesi ve bu bilinçle Allah’a yaklaşması anlamına da gelir. Başka bir 

ifadeyle tefekkür, günümüzde insanların pek çoğunun yapmadığı, ancak yapılması 

elzem olan, ölmeden önce huzur-u daimiyi elde etmek için kulun nefis muhasebesini 

yapma amacını taşıyan şuurlu bir ameliyedir.659  

Gazzâlî, İḥyâʾü ulûmi’d-dîn adlı meşhur eserinde tefekkürün meyvesini, 

insanın bilgi, hal ve amelleri olarak tanımlar. Tefekkür, insanın içsel dünyasında derin 

düşünme, Allah’ın kudreti ve yaratılışına dair inceleme ve Allah’a yönelik bir bilinç 

geliştirme sürecini ifade eder. Gazzâlî, bu düşünsel sürecin, insanın hem dünyadaki 

hem de ahiretteki durumunu iyileştireceğini vurgular.660 Benzer bir bakış açısını, 

tefekkürün ilimle bağlantılı olduğu düşüncesiyle Ebü’l-Hasan eş-Şâzelî de ifade eder. 

Şâzelî, tefekkürün meyvesini sadece ilim olarak tanımlayarak, derin düşünme 

sürecinin insanın bilgisel kapasitesini geliştirdiğini belirtir. Bu, onun hayatına dair 

doğru bir yönelişin temelini oluşturur.661 Fethullah Câmî de, Gazzâlî ve Şâzelî’nin 

görüşlerine paralel bir yaklaşım sergiler. Câmî’ye göre, tefekkür, her bir mürîd için bir 

nimet olarak değerlendirilir. Tefekkürün meyvesi ise ilim ve sağlam amellerdir. 

Tefekkür, insanı içsel bir dönüşüme uğratırken, doğru bilgi ve bilinçle yapılan ameller, 

insanı Allah’a yakınlaştırır ve kalbini temizler. Câmî, sağlam bir ilim, güçlü bir iman 

ve samimi bir zikrin, insanı tahkik makâmına ulaştıracağını ifade eder. Bu makâm, 

kişinin Allah’a yönelik tam bir kavrayış ve huzur içinde yaşamasını sağlar. Tefekkürün 

bu yüksek düzeydeki etkileri, insanı zahidane bir yaşam sürmeye yöneltir. Zahidler ve 

arifler, dünyanın geçici ve aldatıcı doğasına dair derin tefekkürlerde bulunarak, 

dünyaya karşı zahitliklerini artırırlar. Bu durum, onların kalplerinin derinleşmesine ve 

tefekkürün meyvesi olan hikmetlere daha yakın bir konumda olmalarına zemin 

hazırlar. Tefekkürün sonucunda, kul, ilâhî iradenin hikmetlerine dair derin bir anlayış 

geliştirebilir ve Allah’ın rızasına uygun amellerle, cehennem azabından kurtulma 

umudu taşır.662  

 
659 Câmî, Sevânihu kalbiyye, 1/51, 147. 
660 Gazzâlî, İhyâ-u Ulûm’id-Dîn Trc. Abdullah Aydın, 338-340. 
661 İskenderî, Hîkem-i Atâîyye Tercüme ve Şerh. Yahya Pakiş, 234. 
662 Câmî, min Sifâti’l-mü’minîn fî’l-kur’âni’l-kerîm, 41. 



  

188 

 

Sonuç olarak, hem Gazzâlî, hem Şâzelî, hem de Câmî’nin düşünceleri, 

tefekkürün sadece bir düşünme eylemi değil, aynı zamanda insanın ruhsal ve ahlâkî 

gelişiminde kritik bir rol oynayan bir süreç olduğunu ortaya koyar. Tefekkür, insanı 

sadece bilgiyle değil, aynı zamanda doğru bir yaşamla donatır ve Allah’a daha yakın 

bir hâle getirir. 

Gazzâlî, tefekkür meselesini dinî düşünce çerçevesinde ele alırken, insanın 

ruhsal ve zihinsel olgunlaşma sürecini üç ana boyutta değerlendirir. İlk boyut, insanın 

Allah’ın sıfatlarını, isimlerini ve fiillerini derinlemesine düşünmesidir. Bu, insanın 

yaratıcıyı ve yaratılanı anlamaya yönelik bir içsel çaba sarf etmesiyle bağlantılıdır. 

İkinci boyut, insanın kendi davranışlarının Allah katında ne derecede kabul edilebilir 

olduğunu, yani Allah’ın rızasına uygunluğunu düşünmesidir. Bu süreç, bireyin ahlaki 

ve etik sorumluluklarını sorgulaması ve bunları Allah’ın belirlediği sınırlar içinde 

değerlendirmesini gerektirir. Üçüncü boyut ise, Allah’ın yarattığı tüm varlıklar 

üzerinde tefekkürdür. Bu düşünme biçimi, doğadaki her şeyin Allah’ın kudretiyle var 

olduğunun idrak edilmesini ve her bir varlığın yaratılış amacının derinlemesine 

anlaşılmasını içerir.663 Fethullah Câmî, Gazzâlî’nin bu tasnifine paralel bir yaklaşım 

sergileyerek, kulun Allah’ın sıfatları, isimleri ve fiilleri üzerinde tefekkür etmesi 

gerektiğini vurgular. Câmî’ye göre, insan, akıl ve imanla donanmış bir bilinçle, 

Allah’ın yarattığı sanatı ve sergilediği fiilleri düşünmeli; aynı zamanda kendi 

eylemlerinin Allah’ın hoşuna gidip gitmediğini değerlendirerek, gafletten kurtulup, 

Allah’a yakınlaşmalıdır. Bu sürecin sonunda, kişi Allah’ın yasakladığı şeylerden 

kaçınır ve emirlerini yerine getirme konusunda içsel bir huzura kavuşarak, ilahî rızayı 

kazanma yolunda ilerler. Her iki düşünür de, tefekkürün insanı hem ruhsal hem de 

ahlaki anlamda olgunlaştırıcı bir rol üstlendiğini belirtir. Gazzâlî ve Câmî’nin 

düşünceleri, bireyin hem Allah’a hem de topluma karşı sorumluluklarını daha bilinçli 

bir şekilde yerine getirmesini teşvik eder. Bu yaklaşım, insanın sadece teorik bilgiyle 

değil, aynı zamanda içsel bir farkındalıkla Allah’ın yaratılışındaki hikmeti 

kavrayabilmesine olanak tanır. 664   

 
663 Gazzâlî, İhyâ-u Ulûm’id-Dîn Trc. Abdullah Aydın, 641-654. 
664 Câmî, Sevânihu kalbiyye, 1/51. 



  

189 

 

Öte yandan Câmî,“Şüphesiz, göklerin ve yerin yaratılışında, gece ile gündüzün 

birbiri ardınca gelişinde, insanlara yarar sağlayacak şeylerle denizde seyreden 

gemilerde, Allah’ın gökyüzünden indirip kendisiyle ölmüş toprağı dirilttiği yağmurda, 

yeryüzünde her çeşit canlıyı yaymasında, rüzgârları ve gökle yer arasındaki emre 

amade bulutları evirip çevirmesinde elbette düşünen bir topluluk için deliller 

vardır.”665 mealindeki ayetin tefsirinde tefekkürü, kulun Allah’ın fiillerini mülâhaza 

etmeye sevk eden ve akabinde sıfatlar mertebesine çıkaran bir ameliye olarak zikreder. 

Bu ameliye ile müptediler Allah’ın fiillerini kavramakla imanlarını kuvvetlendirirler. 

Böylece ilme’l-yakîn düzeyinde sahip oldukları taklidi imanlarını ayne’l-yakîn 

mertebesine çıkarırlar. Başka bir ifade ile taklidi imandan tahkiki imana geçerler. Zira 

müptedi bir kul gerek Kur’an’dan ve gerek kâinat kitabından bir ayeti şuur ve tefekkür 

ile okursa ef’âl-i İlâhiyye mertebesinden evsâfı İlâhiyye mertebesine intikal eder. 

Ancak ilme’l-yakîn seviyesindeki taklidi imanı devam ederse kendisine birtakım 

şüpheler arız olabilir. Tıpkı yüzeysel okunan bir kitaptan birtakım şüpheler elde 

edildiği gibi. Fakat ayne’l-yakîn mertebesinde tahkiki bir imana sahip olursa böyle bir 

imana şüphe karışamaz.  Zira Yüce Allah Kur’an’da mealen “Hayır, kesin olarak bir 

bilseniz. Yine andolsun, onu gözünüzle kesin olarak göreceksiniz.”666 buyurarak söz 

konusu hususa dikkat çekmiştir. Şayet kul sıfatlara birer ayna mesabesinde olan 

fiillerde tefekkürü elde ederse sıfatlara terakki etmeye yönelir. Böylece Allah’ı semî’, 

basar, alîm ve kâdir gibi sıfatlarla tanıyarak imanını kuvvetlendirir. İmanın 

kuvvetlenmesiyle beraber balığın suda yüzdüğü gibi kul da Allah’ın sıfatları arasında 

rahat bir şekilde cevelan eder. Zira balık suya muhtaç olduğu gibi kul da Allah’ın 

sıfatlarına o derece muhtaçtır. Balığın sudan çıkması ölümüne neden olduğu gibi kulun 

da Allah’ın sıfatlarından bigâne olması manen ölümüne sebebiyet verir. Çünkü onun 

ölümü imanının zayıflaması ve Allah’tan gafil olmasıdır. Şayet kul Allah’ın 

kurbiyetini, görmesini ve işitmesini hissederse balığın sudaki hali gibi bir vaziyete 

sahip olur. Sıfatlar mertebesine terakki eden kul zat mertebesine yönelir. Yüce Allah 

Kur’an’da mealen “ Sizi topraktan yaratması O’nun (varlığının ve kudretinin) 

delillerindendir. Göklerde ve yerde kim varsa yalnızca O’na âittir. Hepsi O’na boyun 

eğmektedirler.”667 buyurarak her şeyin yegane sahibinin kendisi olduğuna dikkat 

 
665 Bakara, 2/164. 
666 Tekâsür, 102/6-7. 
667 Rûm, 30/20, 26. 



  

190 

 

çekmiştir. Kâmil imana sahip olan kul Allah’ın fiil ve sıfatlarını tefekkür etmeksizin 

doğrudan kudsi zata terakki eder. Çünkü fiilerin sıfatlarda, sıfatların da zatta yok 

olduğunu hakka’l-yakîn olarak bilir. Bu biliş onu derece derece zat makâmına 

yükseltir. Söz konusu makâma sahip olmakla dünya ve ahiret namına hiçbir beklentiye 

girmeksizin sadece Allah’a samimi bir kul olur.668 

Ezcümle, Câmî’nin tefekkür hakkındaki görüşleri İslam’ın ve tasavvufî 

düşüncenin genel anlayışıyla uygunluk göstermektedir. Câmî’nin tefekkür anlayışı, 

insanın yaratılış gayesini ve Allah’a yakınlaşma sürecini anlamak için önemli bir yol 

haritası sunar. Bu anlayışı benimseyen ve tefekkürü hayatının merkezine yerleştiren 

Müslümanlar, Allah’ın kendilerine yüklediği misyonun idrakiyle daha bilinçli ve 

yaratılış amacına uygun bir hayat sürebilirler.   

3.1.1.6. Kurb 

Sözlükte uzaklığın zıddı olarak zaman ve mekânda yakınlık veya nesepte 

akrabalık669 gibi anlamlara gelen kurb, ıstılahta, Allah’ın emirlerine hakkıyla riayet 

etmek, bütün vakitlerde kulluğa dair ibadet ve taatleri yerine getirerek bunları sıfata 

dönüştürmektir.670 

Şeyh Ahmed Fethullah el-Câmî, kurb hakkındaki mülahazalarını “Kullarım, 

beni senden sorarlarsa, (bilsinler ki), gerçekten ben (onlara çok) yakınım.”671 “Ey iman 

edenler! Allah’a karşı gelmekten sakının, O’na yaklaşmaya vesile arayın ve O’nun 

yolunda cihad edin ki kurtuluşa eresiniz.”672 “Rabbinden sana indirilenin gerçek 

olduğunu bilen kimse, (onu bilemeyen) kör gibi olur mu? (Bunu) ancak akıl sahipleri 

anlar. Onlar, Allah’a verdikleri sözü yerine getiren ve sözleşmeyi bozmayanlardır. 

Onlar, Allah’ın riâyet edilmesini emrettiği haklara riâyet eden, Rablerine saygı 

besleyen ve kötü hesaptan korkanlardır. Onlar, Rablerinin rızasına ermek için 

sabreden, namazı dosdoğru kılan, kendilerine verdiğimiz rızıklardan gizli olarak ve 

açıktan Allah için harcayan ve kötülüğü iyilikle ortadan kaldıranlardır. İşte bunlar 

 
668 Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 71; Câmî, Sevânihu 

kalbiyye, 1/98. 
669 İbn Manzûr, lisânü’l-arab, 10/1/662-65. 
670 Kâşânî, Letaifü’l a’lam fi işaratı ehli’l-ilham, (Tasavvuf Sözlüğü), Çev. Ekrem Demirli, 452. 
671 Bakara, 2/186. 
672 Mâide, 5/35. 



  

191 

 

için dünya yurdunun iyi sonucu vardır. Bu sonuç da Adn cennetleridir. Atalarından, 

eşlerinden ve çocuklarından iyi olanlarla beraber oraya girerler. Melekler de her bir 

kapıdan yanlarına girerler.”673 ayetleri bağlamında temellendirir. O, kulun Allah’a 

kurbiyetinin cevârihlerle değil kalp ile olacağını ifade eder. Kalbin nuru kulun zâhiri 

ve bâtıni uzuvlarına hâkim olursa, kul her halde Rabb’inin yanında olduğunu kalbiyle 

hissedecektir.674  

Câmî kurbu, insanın kendi benlik ve enaniyetinden bütünüyle sıyrılarak 

Allah’ın sıfatlarına girmesi olarak da ifade eder. Başka bir deyişle kul, Allah’a kurbiyet 

kazanarak kendi özelliklerini ve varlığını Allah’ın sıfatları içinde yok eder. Zira kul, 

kendi vasıflarını ve varlığını Allah’ın vasıf ve varlığı içinde fani kıldığında, Allah ona 

ilmiyle öğretir ve onu emniyete alır. Bu durum, kulun Allah ile birleşmesi veya hulul 

değil, tam tersine Allah’ın her an onu gördüğünü ve ona yakın olduğunu bilmesidir.675 

İmâm-ı Rabbânî’nin şu sözleri bu konuyu açıklığa kavuşturur: “İhâta, sereyân, kurb 

ve ma’ıyyet, yanî Allah’ın her yeri kaplaması, doldurması, yakın olması gibi bilgiler, 

örtüldü, gitti. İyice anladım ki, yaratanın, yarattıkları ile hiçbir benzerliği, hiçbir 

bağlılığı yoktur. İhâta, kurb gibi şeyler, Ehl-i Sünnet bildirdiği gibi, hep Allah’ın ilmi 

içindir. Kendisi için değildir. Allah hiçbir şeyle birleşmiş değildir. O, Odur, mahlûklar, 

mahlûktur. O, bîçûndur, erişilmez, anlaşılmaz, anlaşılamaz. Bütün âlem ise, his 

olunan, anlaşılabilen şeylerdir. Anlaşılamayan anlaşılan gibi olamaz. Vâcib, mümkün 

gibidir denemez. Kadîm olan, hâdis olana benzemez. Yokluğu mümkün olmayan, yok 

olabilen gibi değildir.”676 

Câmî, birçok sûfî gibi kurb ve bu’d kavramlarını birbirinin zıddı olarak ele alır. 

Ona göre kul, nefsin şehvetlerine tabi olmak ve Allah’tan gafil olmakla bu’d; Allah 

ise, kula yakın olmakla kurb sıfatına sahiptir. Yüce Allah, Kur’an’ı Kerim’de mealen 

“Kullarım, beni senden sorarlarsa, (bilsinler ki), gerçekten ben (onlara çok) 

yakınım.”677 buyurarak kullara olan kurbiyetini vurgulamıştır. Atâullah el-

İskenderî’nin“Allah’a ulaşmak, O’nu bilmeye ulaşmak demektir. Yoksa Rabbimiz bir 

 
673 Ra’d, 13/19-23. 
674 Câmî, Tenzîhu’l-kulûb li nazari allâmi’l-ğuyûb, 209. 
675 Câmî, Sevânihu kalbiyye, 1/153. 
676 İmâm-ı Rabbânî, Mektûbât Trc. Hüseyin Hilmi Işık, 1/53. 
677 Bakara, 2/186. 



  

192 

 

şeyin O’na ve O’nun bir şeye bitişmesinden yücedir.”678 bu ifadelerinden de 

anlaşılacağı üzere Allah’ın kullarına olan bu kurbiyeti mekân ve yön cihetiyle değildir. 

Zira Allah yön ve mekândan münezzehtir. O’nun kullarına olan yakınlığı kudret ve 

ilmiyle kullarını ihata etmesi, sevk ve idare etmesi, onların tövbelerini kabul etmesi, 

onlara nazar etmesi ve onları affetmesidir. Bu sebeple kulun sıfatı bu’d Allah’ın da 

sıfatı kurbdır. Kul kulluğu cihetiyle yokluğun ve fenânın merkezinde olmasından ötürü 

Allah’a kurbiyeti mümkün değildir. Allah ise kerem ve rahmetiyle kula yakındır. 

Başka bir ifadeyle yakınlık kuldan Hak’a değil Hak’tan kuladır. Kul nefsin istek ve 

arzularına tabi olduğu sürece Allah’a karib olamaz. İnsan ve insana taalluk eden ve 

insandan sadır olan her şey fânîdir. Allah ise bâkîdir. Bu nedenle fâni olana değil bâkî 

olana itimat etmek gerekir.679  

Câmî, şer’î tekliflerle heva ve şehveti öldürmeyi, nefis ile mücadele ve 

mücâhede etmeyi, halvette bulunmayı, Allah’ın razı olduğu taat ve ibadetleri yerine 

getirmeyi, zikir yapmayı, çokça dua etmeyi, sıla-i rahimde bulunmayı, enbiya ve 

evliyaya muhabbet beslemeyi ve doğru olmayı kurb için önemli vasıtalar olarak görür. 

Nitekim bu hakikati Yüce Allah Kur’an’ı Kerim’de mealen “Ey iman edenler! Allah’a 

karşı gelmekten sakının, O’na yaklaşmaya vesile arayın ve O’nun yolunda cihad edin 

ki kurtuluşa eresiniz.”680 buyurarak kendi rızasına uygun olarak yapılan taat ve 

ibadetlerin en iyi vesile ve kurbiyet aracı olduğuna dikkat çekmiştir. Aynı şekilde zikir 

de Kur’an’ı Kerim’in ifadesiyle en faziletli ibadetlerdendir.681 Zikir ve ibadetler kulu 

gafletten, şeytanın ve nefsin istek ve arzularından kurtarıp Rabbine yaklaştıran vesile 

ve bağlardır.682  

Özetle, Câmî’nin kurb anlayışı, sufi geleneğin temel prensiplerini ve ayet-i 

kerimeleri dikkate alarak kulun Allah’a yakınlığının mahiyetini, bu yakınlığın nasıl 

olduğunu ve kurbun için gerekli olan vasıtaları kapsamaktadır. Câmî’nin kurb anlayışı, 

kulun kendi benliğinden sıyrılarak Allah’ın sıfatlarına girmesini, Allah’ın kullarına 

olan kurbiyetinin mekân ve yön cihetiyle değil, kudret ve ilmiyle olduğunu 

 
678 İskenderî, Hîkem-i Atâîyye Tercüme ve Şerh. Yahya Pakiş, 195. 
679 Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 113-114. 
680 Mâide, 5/35. 
681 Ankebût, 29/45. 
682 Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 31; Câmî, min Sifâti’l-

mü’minîn fî’l-kur’âni’l-kerîm, 80. 



  

193 

 

vurgulamaktadır. Bu anlayış, sûfî geleneğin kurb kavramına getirdiği özgün bir yorum 

olarak değerlendirilebilir. 

3.1.1.7. Vecd 

Sözlükte “yitiğini bulmak, istediğine kavuşmak, güç yetirmek; aşk ve iştiyak 

sarhoşluğu içinde kendinden geçmek, yüksek heyecan duymak” gibi anlamlara gelen 

vecd, ıstılahta “kasıt ve zorlama olmadan Allah’ın bir ihsânı şeklinde sâlike gelen ve 

onu kendinden geçiren mânevî çarpıntı”683 gibi anlamlara gelir. 

Câmî, Şâzeliyye tarîkatının zikir pratiğinde vecdin önemli bir unsur olduğunu 

kaydeder ve mürîdlerine bu konuda önerilerde bulunur. Sadece mekanik bir şekilde 

yapılan zikrin yeterli faydayı sağlamayacağını düşündüğü için, zikir halkalarının canlı 

ve dinamik olmasını vurgular. Ancak, bu canlılık ve hareketin sadece bedensel 

faaliyetlerle sınırlı olmadığını, aksine gafletten uzak, bilinçli bir şekilde 

gerçekleştirilen bir zikrin amaçlandığını belirtir. Bu nedenle, bu konuda anlayış 

eksikliği içinde olanların sözlerine aldırış edilmemesini önerir. Ayrıca, umuma açık 

meclislerde mürîdlerini açık vecde kapılmaktan kaçınmaları konusunda uyarır ve 

kendilerini kontrol etmelerini onlardan ister. Ancak, vecd haliyle birlikte harekete 

geçmeleri durumunda buna engel olunmamasını kaydeder. Çünkü asıl olanın zikrin 

belirli kurallara uygun bir şekilde gerçekleştirilmesi olduğunu vurgular. Şeyh aynı 

zamanda mürîdlerine, kalp ve nefsin tembelliği arasındaki farkı iyi anlamalarını 

öğütler. Hudur-i kalbin kalpte gerçekleştiğini, sebep olarak ihlâsın, harekete geçiren 

saikin ise Allah korkusunun ve neticenin ise şeriat ve Sünnete bağlılığın olduğunu 

ifade eder. Bu nedenle, hudur-i kalbi çekmek için zikrin, canlı ve bilinçli bir şekilde 

gerçekleştirilmesinin önemli olduğunu vurgular.684 

3.1.1.8. Yakîn 

Mistik düşünce sistemlerinin hemen hepsinde, inancın farklı boyutları ve 

derinlikleri üzerine yapılan değerlendirmeler mevcuttur. İslam tasavvufunda bu 

durum, imanın derecelendirilmesi şeklinde kendini gösterir ve ilme’l-yakîn, ayne’l-

 
683 Semih Ceyhan, “Vecd” Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, (Ankara: TDV Yayınları, 2007), 

42/583. 
684 el-Verdî, Îkazü’l-himemi’l-’aliyye fi tercemeti ricâli’s-silsileti’z-zehebbiye eş-şâzeliyye, 509-510. 



  

194 

 

yakîn ve hakke’l-yakîn terimleriyle ifade edilir. Bu kavramlar, inancın bilgi, şahitlik 

ve deneyim boyutlarını temsil eder.685 Bu dereceler arasındaki farkı açıklamak için, 

Kur’an’da Hicr suresi, 99. ayette yer alan Hz. Musa’nın Medyen’den Mısır’a dönüş 

yolculuğunda Tûr-i Sîna dağında tanık olduğu ateş olayı sıklıkla referans gösterilir. Bu 

olayda, Hz. Musa’nın ailesine uzaktan gördüğü ateş hakkında bilgi vermesi, ilme’l-

yakîn olarak değerlendirilir. Zira bu, dolaylı bir bilgi aktarımıdır. Hz. Musa’nın ateşe 

yaklaşarak onu bizzat görmesi, ayne’l-yakîn aşamasını temsil eder. Burada, bilgiye 

görgü tanıklığı eşlik eder. En üst düzeyde ise, ateşin içindeki hakikate vakıf olmak, 

yani hakke’l-yakîn bulunur. Bu, doğrudan deneyim ve içsel bilginin en derin 

seviyesidir.686 

Kul kalp ve ruhuyla Allah’a yönelir, O’nun rahmet ve mağfiretine sığınır, 

nefsin şehvet ve arzularıyla kendisi arasında sağlam bir perde çeker, Allah’ın kendisini 

her daim murâkabe ettiğinin bilincinde olur, aza kanaat eder ve fakr ile yetinip başa 

gelene sabır gösterirse Rabbi ile hemhâl olur. Böylece kulun sırrı ve yakarışı Hak 

Teâlâ’nın katına ulaşarak eşyanın hakikati kendisine ayan olur ve kul yakîne sahip 

olur. Hz. Ali’nin de ifade ettiği gibi “Perde kaldırılsaydı dahî yakînim artmazdı.”687 

Câmî’ye göre, yakînin hakikati sınırsız olan marifettir. Mârifet makâmlarından 

herhangi birine ulaşan kişi, o makâmı yakîni olarak bildiği gibi, mârifet 

makâmlarından başka bir makâmı bilmekten de şüpheye düşebilir. Bu tür şüpheleri 

gidermek için başka bir yakîne ihtiyaç duyabilir. Bu durum, yakînin, mârifet nispetinde 

sınırsız olduğunu göstermektedir.688  

Câmî, Tekâsur suresi 5, 6, 7. ve Vâkı’a suresinin 95. ayetlerinin tefsiri ve 

sûfîlerin bu hususa ilişkin yapmış oldukları tasnif bağlamında yakîni, ilme’l-yakîn, 

ayne’l-yakîn ve hakke’l-yakîn olmak üzere üç mertebede ele alır.689 Buna göre O, 

Kuşeyrî’den istifadeyle ilk mertebe olan ve genel imana tekabül eden ilme’l-yakîni, 

aileden, kitaplardan ve içinde bulunan çevreden alınan îmanın en zayıf noktası 

 
685 Hicr, 15/99. 
686 Martin lings, Yakîn Risalesi, Vural Yayıncılık, (İstanbul: Vural Yayıncılık, 2006), 17-18. 
687 Muhyiddin Ebu Muhammed Abdulkâdir Geylânî, Celâu’l-hâtır fi’l-bâtıni ve’z-zâhir, thk. Hâlid ez-

Zer’î-Abdunnasır Sırrî (Dımeşk: Dâru’bni’l-Kayyım, 1994), 26. 
688 Câmî, Tenzîhu’l-kulûb li nazari allâmi’l-ğuyûb, 220. 
689 Câmî, Sevânihu kalbiyye, 1/253. 



  

195 

 

olduğunu söyler. Mü’minlerin büyük bir kısmının bu imana sahip olduğunu, böyle bir 

imana sahip olanların herhangi bir şüphe ya da münkerat ile karşılaşması durumunda 

çok ciddi sarsıntılar yaşayarak kendilerini şüphe ve ihlallerden koruyamayarak 

inkârsızlık düzeyine geldiklerini ifade eder. Buna delil olarak da vahi kâtiplerinden 

olduğu bilinen Abdullah b. Sa’d b. Ebû Serh’in (ö. 36/656-57) durumunu zikreder.690 

Zira onun, iman ettikten kısa bir süre sonra irtidat edip Mekke müşriklerinin yanına 

döndüğü, kâtipliği sırasında vahyi kendi arzusuna göre tahrif etiği, müşriklerin 

İslâmiyet aleyhindeki çalışmalarını desteklediği bilinmektedir.691 İkinci mertebe olan 

ayne’l-yakîn, kulun Allah’ı görüyormuşçasına O’na iman etmesi ve O’nun huzurunda 

bulunmasıdır. Başka bir ifadeyle Rabb’ini sıfatlarıyla tanıması ve yanında 

görmesidir.692 Böyle bir imana sahip olan birinin imanına ne şüphe ne de dalalet 

giremez. Çünkü böyle bir imana sahip olan biri Allah’ı görmüş gibidir.693 Bu denli bir 

imana ancak havas ehli kimseler ulaşabilir.694 İnsan, dünyanın, nefsin, mahlûkatın ve 

şeytanın gafletiyle perdelenmiştir. Söz konusu bu perdeler onun hakikati görmesine ve 

huzur-u İlâhî’de bulunmasına engel teşkil eder. Bu nedenle insanın bahsi geçen 

perdeleri izale etmesi için imanının güçlü olması gerekir ki hakikat nurları kalbinde 

tecelli etsin ve onu huzur-u ilâhîye’ye çıkarsın.695 Üçüncü mertebe olan hakke’l-yakîn 

ise, İlahi nurun inkişaf etmesiyle elde edilen en faziletli iman ve Peygamberlerden 

sonraki mertebe olan sıddîkinler mertebesidir. Hakke’l-yakîn mertebesini hem 

mü’minler hem de kâfirler idrak edeceklerdir. Yüce Allah Kur’an’ı Kerim’de mealen 

“Bir de cehenneme atılma vardır. Şüphesiz bu, kesin gerçektir.”696 buyurarak 

kâfirlerin cehennem ateşine girmekle, mü’minlerin de cennette ve cennet nimetlerine 

kavuşmakla hakke’l-yakîn mertebesini idrak edeceklerine dikkat çekmiştir.697 Bu 

dünyada Allah’ı görmek hiç kimse için mümkün değildir. Zira bu hususta Yüce 

Rabbimiz Kur’an’ı Kerim’de mealen “Mûsâ, belirlediğimiz yere (Tûr’a) gelip Rabbi 

de ona konuşunca, “Rabbim! Bana (kendini) göster, sana bakayım” dedi. Allah da, 

 
690 Câmî, Sevânihu kalbiyye, 1/28. 
691 Mustafa Fayda, “Abdullah b. Sa‘d b. Ebû Serh” Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, (TDV 

Yayınları, 1988), 1/130-131. 
692 Câmî, Sevânihu kalbiyye, 1/27-28. 
693 Câmî, Sevânihu kalbiyye, 1/40, 163, 254. 
694 Câmî, Nidâu’l-mü’minîn fî’l-kur’âni’l-mubîn, 194. 
695 Câmî, Nidâu’l-mü’minîn fî’l-kur’âni’l-mubîn, 195. 
696 Vâkı’a, 56/94-95. 
697 Câmî, Sevânihu kalbiyye, 1/28. 



  

196 

 

“Beni (dünyada) katiyen göremezsin. Fakat (şu) dağa bak, eğer o yerinde durursa sen 

de beni görebilirsin.” dedi. Rabbi, dağa tecelli edince onu darmadağın ediverdi. Mûsâ 

da baygın düştü. Ayılınca, “Seni eksikliklerden uzak tutarım Allah’ım! Sana tövbe 

ettim. Ben inananların ilkiyim” dedi.”698 buyurarak bu dünyada Peygamberler de dâhil 

olmak üzere hiç kimsenin zatını müşâhede edemeyeceğini vurgulamıştır.699 

Câmî, sağlam ve âli bir imanın ancak ayne’l-yakîn ve hakke’l-yakîn 

mertebeleri üzerine inşa edilebileceğini, böyle bir imanın, sahibini Hak Teâlâ’nın 

murâkabesinde bir yaşam sürmesine ya da müşâhede makâmına ulaştırmasına vesile 

olacağını söyler. O, Hz. Peygamber’in “İhsan, Allah’ı görür gibi O’na ibadet 

etmendir. Çünkü sen O’nu görmesen de O seni görmektedir”700 hadisini ayne’l-yakîn 

ve hakke’l-yakîn mertebelerindeki imana hamleder.701  

Câmî’ye göre, mü’min bir kişinin samimiyetle ibadetlere ve zikre verdiği 

önem, onun manevî gelişiminde önemli bir rol oynar. Kulun zikir çekmesi, Kur’an 

okuması, namaz ve zekât gibi ibadetlerin yanı sıra, insanlara karşı güzel davranışlar ve 

onları Allah’a davet etmek gibi sorumluluklarını yerine getirmesi, imanını 

güçlendirerek onu daha yüksek bir manevî mertebeye ulaştırır.702 Zikir, Allah’ı zihinde 

sürekli tutma ve O’nun huzurunda olma bilinciyle yapılan bir ibadet türü olduğu için, 

bu durum kişinin Allah ile olan bağını kuvvetlendirerek, şüphe ve tereddütleri ortadan 

kaldırır ve onun imanını daha da sağlamlaştırır. Zikir, kişinin ilme’l-yakîn 

mertebesinden ayne’l-yakîn mertebesine, hatta en yüksek mertebe olan hakke’l-yakîn 

mertebesine yükselmesini sağlayacak bir köprü görevi görmektedir. Samimi bir zikir, 

kişi ile Allah arasındaki manevî engelleri ortadan kaldırarak, kişinin Allah’a olan 

yakınlığını artırmaktadır. Bu sayede kul sırasıyla ilme’l-yakîn, ayne’l-yakîn ve en 

nihayetinde hakke’l-yakîn mertebelerine yükselebilir.703 

Câmî, pek çok sûfî gibi iman mertebeleri arasında bir hiyerarşi kurarak, 

“ilme’l-yakîn”, “ayne’l-yakîn” ve “hakke’l-yakîn” gibi farklı seviyelerden 

 
698 A’râf, 7/143. 
699 Câmî, Sevânihu kalbiyye, 1/254. 
700 Buhârî, el-Câmiʿu’s-sahîh, “İman”,37; Lokman Suresi Tefsiri, 2; Müslim,  el-Câmiʿu’s-Saḥîḥ, 

“İman”, 1. 
701 Câmî, Sevânihu kalbiyye, 1/253. 
702 Câmî, Sevânihu kalbiyye, 1/98. 
703 Câmî, Sevânihu kalbiyye, 1/163. 



  

197 

 

bahsetmektedir. Bu mertebelerin, mü’minin Allah’a olan inanç derecesini ve bu 

inancın onun hayatına yansıma biçimini ifade eder. Câmî’ye göre, “ayne’l-yakîn” ve 

“hakke’l-yakîn” mertebelerine ulaşmış bir mü’min, Allah’ın varlığını ve birliğini 

kalben derinden hisseder ve bu inancı tüm hayatına hâkim kılar. Bu durum, mü’minin 

Allah’a olan itaatini artırır ve O’nun emirlerine gönülden bağlanmasına neden olur. 

Ancak Câmî bu mertebelerdeki mü’minlerin aynı zamanda Allah’ın azabından en çok 

korkanlar olduğunu belirtir. Bu görüş, ilk bakışta çelişkili gibi görünse de, aslında 

derin bir teolojik anlayışı yansıtmaktadır. Câmî’ye göre, Allah’a duyulan gerçek sevgi, 

O’nun büyüklüğünü ve kudretini tam olarak idrak etmekle mümkündür. Bu idrak, 

mü’minde hem derin bir saygı ve korku hem de sonsuz bir sevgi duygusu uyandırır. 

Bu nedenle, Allah’a en yakın olanlar aynı zamanda O’ndan en çok korkanlardır. 

Benzer şekilde, bu mertebelerdeki mü’minler, Allah’ın dışında kalan hiçbir şeye 

bağlanmazlar ve bu nedenle dünya hayatının zorluklarına karşı da sabırlı olurlar.704  

Şeyh Ahmed Fethullah el-Câmî’ye göre, kulun Allah’a duyduğu muhabbetin 

zayıflığı ihlâssızlığından kaynaklı ise bu telafi edilebilir bir durumdur. Ancak 

sebeplere takılarak müsebbibü’l-esbâbbı görmemesi imanını zayıflatacağından kul, 

sıddıkînden olmak için hakke’l-yakîn mertebesinde olmak bir yana, ilme’l-yakîn 

mertebesinden ayne’l-yakîn mertebesine bile geçemez. Mezkûr iki sebepten dolayı 

kulun, kesif bir çamur olan insan tabîatından çıkıp ilerlemesi ve sıdkın semeresi olan 

rıza-i İlahi’den ve Allah’ın kullarına vadettiği Zât-ı İlâhiye’ye muhabbet beslemesi söz 

konusu olamaz. Bu hususta Yüce Rabbimiz Kitabından mealen “Allah, şöyle diyecek: 

Bugün, doğrulara, doğruluklarının yarar sağlayacağı gündür.” Onlara içinden 

ırmaklar akan, içinde ebedî kalacakları cennetler vardır. Allah, onlardan razı olmuş, 

onlar da Allah’tan razı olmuşlardır. İşte bu büyük başarıdır.”705  buyurarak hakke’l-

yakîn mertebesindeki imana sahip olan sıddıkînlerin sahip olacağı lütuflara vurgu 

yapmıştır. Kul dünya sevgisini kalbinden tamamıyla çıkarırsa dünya ve dünyaya 

taalluk eden ne varsa onun gözünde anlamsızlaşır. Böylece basireti ayne’l-yakîn 

îmânıyla nurlandığı için Allah’a duyduğu muhabbetin samimiyetine hiçbir şüphe ve 

riya karışmamış olur. Bu nedenle her mü’min basiretini mâsivâllah ile iştigal etme 

perdelerinden arındırması gerekir. Çünkü tecelliyât-ı ilâhiye ancak perdelerden 

 
704 Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 63. 
705 Mâide, 5/119. 



  

198 

 

arındırılmış ve ayne’l-yakîn imanıyla nurlanmış bir basirette zuhur edebilir. Mü’min 

gözünü toz vb. şeylerden iştiyakla koruduğu gibi basiretini de her türlü manilerden o 

denli koruması gerekir. Basiretini koruyan zâhirini nurlandırır ve bâtınını da Allah’ın 

sevgisi ile doldurur.706  

Câmî, mübtedî bir kulun ef’âl-i ilâhîye’yi basiret gözüyle tefekkür etmekle 

taklidi imana tekabül eden ilme’l-yakînden ayne’l-yakîne terakki edeceğini ifade eder. 

Binâenaleyh Allah’ın kevnî ayetlerinden birini ya da bir kaçını bilinçli bir şekilde 

tefekkür etmek kulu fiil mertebesinden sıfat mertebesine çıkarır. Fakat kulun imanı 

ilme’l-yakîn düzeyinde kalırsa söz konusu bu imana birtakım şüphe ve tereddütlerin 

girmesi kuvvetle muhtemeldir. Ancak kulun imanı ayne’l-yakîn düzeyinde olursa 

böyle bir imana şüphe ve tereddütlerin girmesi söz konusu olamaz. Zira Yüce Allah 

Kur’an’da mealen “Hayır, kesin olarak bir bilseniz. Yine andolsun, onu gözünüzle 

kesin olarak göreceksiniz.”707  buyurarak bu hususa dikkat çekmiştir. Kul, sıfatlara 

ayna olan fiilleri tefekkür ettiğinde, sıfatlara terakki etmeye başlar ve Allah’ı semî’, 

basar, alîm ve kâdir gibi sıfatlarla daha yakından tanır. İmanın kuvvetlenmesiyle 

birlikte, kul, Allah’ın sıfatları arasında rahat bir şekilde dolaşır. Allah’ın kurbiyetini, 

görmesini ve işitmesini hisseden kul, adeta balığın sudaki hali gibi, Allah’ın sıfatları 

içinde rahatlar. Kul, sıfatlar mertebesine terakki ettiğinde, zat mertebesine yönelir. Her 

şeyin yaratıcısı ve sahibi olan Allah’a yönelir. Yüce Allah Kur’an’da mealen “Sizi 

topraktan yaratması O’nun (varlığının ve kudretinin) delillerindendir. Göklerde ve 

yerde kim varsa yalnızca O’na aittir. Hepsi O’na boyun eğmektedirler.”708  buyurarak 

her şeyin yegâne sahibinin kendisi olduğuna dikkat çeker. Kâmil imana sahip olan kul, 

fiil ve sıfatları tefekkür etmeksizin doğrudan kudsi zata yönelir. Çünkü bu kul, fiillerin 

sıfatlarda, sıfatların da zatta yok olduğunu hakka’l-yakîn olarak bilir. Bu bilinç, kulun 

derece derece zat makâmına yükselmesini sağlar. Zat makâmına ulaşan kul, dünya ve 

ahiret namına hiçbir beklentiye girmeden sadece Allah’a samimi bir kul olur. Yüce 

 
706 Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 68-39. 
707 Tekâsür, 102/5. 
708 Rûm, 30/20. 



  

199 

 

Allah’ın, O’na boyun eğenleri kabul ettiği ve onları yücelttiği ifade edilerek, bu 

makâmın özel bir bağlamda vurgulanmaktadır.709 

Câmî’ye göre, insanın kendi nefsinin istek ve arzularından kurtulması taklidi 

imana tekabül eden ilme’l-yakînden ayne’l-yakîne geçmek ve Hz. Peygamber’e ittibâ 

etmekle mümkündür. Ayne’l-yakîn düzeyindeki imani mertebeye uruc eden kulun, 

Rabbinin muradını kendi muradına tercih etmesi ve Resulullah’ın getirdiklerini kabul 

edip buna uygun bir yaşam ortaya koyması kolaylaşır.710 

Câmî’ye göre imanın halâveti, zevk-i ruhî ve ayne’l-yakîn ile elde edilir. Bu 

durum tüm mü’minler için geçerli değildir. Zira avâm derecesindeki mü’minler 

bundan ve tafsilatlı imanın delillerinden sorumlu değildirler. Onlar iman için geçerli 

olan temel şartları kabul etmekle mükelleftirler. Ancak bâtın ve zâhirleri tutarsızlık 

gösterirse bu onları münafıklığa düşürebilir. Örneğin yalan konuşabilirler, yalnız 

kaldıklarında namazlarını terk edebilirler ve insanların kınanmasından korkarak bazı 

şerîat ihlallerini terk edebilirler.711  

Câmî’ye göre Hak Teâlâ, kulun kalbini sağlam bir imana ve hakikate 

yönlendirmek istediğinde, o kulun ölüm sonrasındaki hayata olan inancını 

güçlendirmek amacıyla kalbindeki kapıları açar. Bu noktada, kişi hayatta iken kalp 

gözüyle mahşer günündeki dehşetengiz sahneleri görmeye başlar. Bu deneyim, kişinin 

imanını test etmesine, Peygamberler ve Salihlere yönelerek onların ölümünü 

düşünmesine neden olur. Bu düşünceler arasında, “Şüphesiz sen de öleceksin, onlar da 

ölecekler.”712 şeklindeki zümer suresi’nin 30. ayeti gibi sarsılmaz bir gerçeklik belirir. 

Bu sayede, kişi bu iman sayesinde kendi dirilişinin ve mahşer gününün gerçekleşeceği 

bilgisine ulaşır. Bu nedenle, dünyevi varlıklara ve dünyaya aşırı bağlanma yerine, 

imanıyla bu tablonun gerçekleşeceği ve kaçınılmaz olduğu bilinciyle yaşar.713 

Câmi’ye göre, mü’min her anında dilini Allah’ı anmak için kullanırsa, bu zikir 

zaman içinde kalbine geçer ve oradan da ruhuna ulaşarak gerçek bilgi ve içsel bilince 

 
709 Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 71; Câmî, Sevânihu 

kalbiyye, 1/98. 
710 Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 111. 
711 Câmî, Tenzîhu’l-kulûb li nazari allâmi’l-ğuyûb, 434. 
712 Zümer, 39/30. 
713 Câmî, Tenzîhu’l-kulûb li nazari allâmi’l-ğuyûb, 274. 



  

200 

 

erişmesine yardımcı olur. Bu sayede mü’min, bilgisizlik karanlığından kurtulur ve 

ilahî aydınlığa yönelir. Kalp ve ruh, bu ilahî ışığın etkisiyle güzelleşir ve hikmete 

ulaşır, bu da dil aracılığıyla bilgelik kaynaklarının aktığı bir süreci tetikler. Dil, kalp 

ve ruhun eşsiz bir tercümanı olarak, içsel tecrübeleri en etkili şekilde ifade eder ve bu 

tecrübelerin dilde hikmet pınarlarının akmaya başlamasına vesile olur.714 

3.1.2. Tasavvufi Makâmlara İlişkin Kavramlar 

3.1.2.1. Tövbe 

İnsan özgür iradesiyle fıtratında potansiyel olarak var olan iyilik ve kötülük 

arasında bir tercih yapmakla muhayyer bırakılmıştır. Bazen bu tercihini iyilikten bazen 

de kötülükten yana kullanır. Ancak ondan beklenen erdemli davranış, özgür iradesini 

iyilikten yana kullanmasıdır. Zira Yüce Allah kullarından iyi ve erdemli davranışlar 

sergilemelerini ister.715 Fakat adaletinin bir gereği olarak da onları yapacakları iyi ya 

da kötü fiillerinde serbest bırakır.716 Öte yandan rahmetinin bir gereği olarak da insanın 

yapacağı hata ve günahlardan pişmanlık duyarak kendisine yönelme ve cezadan 

kurtulma kapısını da ardına kadar açık bırakır. Bu hususta atamız Hz. Âdem (as) zelle 

diye tabir edilen ilk hatayı işleyerek cennetten çıkarılma cezasıyla cezalandırılır. Daha 

sonra yaptığı hatanın farkına vararak mahcubiyet ve pişmanlık içerisinde tövbe ile 

Allah’ın af ve mağfiretine sığınarak bizlere öncülük eder.717 Bütün günahları af olunan 

ve ismet sıfatına sahip olan Peygamber efendimiz Hz. Muhammed (sav) de çok fazla 

tövbe eder ve bunu başta sahâbe olmak üzere tüm ümmetine tavsiyede bulunur.718 

Ümmetin öncüleri olan sahâbe-i kiram da işledikleri hata ve günahlardan ötürü 

pişmanlığını tövbe ile Allah’a sunar.719 Bu rehberliğe ihtiyaç duyan Müslümanlar da 

yaptıkları hata ve günahlardan tövbe ile Allah’a sığınır ve bir an evvel bu durumdan 

kurtulmaya çalışır. Bu nedenle tövbe, başta tasavvufî kaynaklar olmak üzere pek çok 

İslami ilimlerde önemli bir yer teşkil eder ve kapsamlı bir şekilde ele alınarak mütalaa 

edilir. 

 
714 Câmî, min Sifâti’l-mü’minîn fî’l-kur’âni’l-kerîm, 42; Câmî, Nidâu’l-mü’minîn fî’l-kur’âni’l-mubîn, 

336. 
715 Zümer, 39/7. 
716 Bakara, 2/281. 
717 Bakara, 2/37. 
718 Buhârî, el-Câmiʿu’s-sahîh, “Daavat”, 3.   
719 Buhârî, el-Câmiʿu’s-sahîh, “Megazî”, 79. 



  

201 

 

       Sûfîler tarafından makâmların ilki olarak kabul edilen tövbeyi, her bir mutasavvıf 

kendi penceresinden bir değerlendirmeye tabi tutmuş ve bu minvalde tövbe hakkında 

çeşitli açıklamalar yapmışlardır. Kimileri işlenen bir günaha karşılık olarak kimileri 

de günah mahiyeti taşımayan duygu ve düşüncelere bir pişmanlık olarak tarif 

etmişlerdir. 

        İlk dönem sûfîlerden Ebu Hüseyin Nûrî (Ö.295/908) tövbeyi Allah dışındaki her 

şeyden dönmek ve yüz çevirmek olarak tarif ederken, Sehl et-Tüsterî de kulun 

günahını unutmaması olarak ifade eder. Meşhur sûfî Cüneyd-i Bağdâdî ise, kulun 

günahını unutması olarak izah eder.720 Zünnûn-ı Mısrî de tövbeyi üçe ayırarak 

tanımlar. Buna göre avâmın tövbesi günahtan, havâsın tövbesi gafletten ve nebilerin 

tövbesi ise, başkalarının sahip olduklarına ulaşamamanın verdiği acziyeti görmekten 

dolayıdır.721 Tâbiînin büyüklerinden Hasan-ı Basrî (ö. 110/728) ise, tövbeyi kalp ile 

pişmanlık duymak, dil ile istiğfar edip Allah’tan aff dilemek, âzalarla günahları terk 

etmek ve içten bir daha günaha dönmemeye karar vermek olarak izah eder.722 

         Câmî, tasavvufî eğitimin temel taşlarından biri olarak gördüğü tövbe kavramını, 

klasik tasavvuf anlayışıyla örtüşen özgün bir perspektifle ele almaktadır. Câmî’ye göre 

tövbe, yalnızca günah işleyen bir bireyin pişmanlık duyması ve Allah’a yönelmesi 

değil, aynı zamanda içsel bir dönüşüm sürecidir. Bu dönüşüm, dışsal bir zorunluluktan 

ziyade, bireyin kendi iradesiyle gerçekleştirdiği, samimi bir şekilde Allah’a yönelme 

eylemidir.723 Câmî, tövbenin temelini ceza korkusuna değil, Allah’ın sonsuz 

merhametine olan inanç üzerine kurar. Ona göre, Allah’ın her şeyi gören ve bilen 

mutlak bir güç olduğunun bilincinde olan mü’min, günahlarının farkına vararak içten 

bir pişmanlık duyar. Bu pişmanlık, bireyi Allah’a yaklaştıran ve günahlardan 

uzaklaştıran bir güçtür. Câmî, tövbenin sadece dışsal bir temizlik olmadığını, aynı 

zamanda kalbin arınması ve niyetlerin samimi olması gerektiğini vurgular. Bu 

noktada, “Çünkü O, gizliyi de bilir, ondan daha gizli olanı da.”724 ayetini delil olarak 

 
720 Kuşeyrî, er-Risâle, (Tasavvuf İlmine Dair Kuşeyri Risalesi), Haz. Süleyman Uludağ, 191. 
721 Serrâc, el-Lüma‘, (İslâm Tasavvufu), Trc. Hasan Kamil Yılmaz, 43; Kelâbâzî, et-Taarruf, (Doğuş 

Devrinde Tasavvuf), Haz. Süleyman Uludağ, 156; Kuşeyrî, er-Risâle, (Tasavvuf İlmine Dair Kuşeyri 

Risalesi), Haz. Süleyman Uludağ, 191. 
722 Mekkî, Ḳūtü’l-kulûb, (Kalplerin Azığı), Trc. Yakup Çiçek, Dilaver Selvi, 2/173. 
723 Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 38. 
724 Tâ-Hâ, 20/7. 



  

202 

 

gösterir. Câmî’ye göre Allah, kulun nefsini temizlemeye ihtiyaç duymaz. Zira O, kulun 

kalbine ve amellerine bakar. Bu nedenle samimi bir tövbe, Allah’ın rahmetine mazhar 

olmanın en önemli yolu olarak görülür. Allah, kulun samimi çabasını ve güzel 

amellerini, günahlarına rağmen kabul eder. Sonuç olarak, Câmî’nin tövbe anlayışı, 

İslam tasavvufunda sıklıkla vurgulanan içsel dönüşüm, samimiyet ve Allah’a olan 

güven temalarını içerir. Câmî, tövbenin sadece bir dinî ibadet olmadığını, aynı 

zamanda insanın kendi benliğiyle ve Allah ile kurduğu ilişkinin temelini oluşturan bir 

süreç olduğunu belirtir. Bu anlayış, bireyleri günahlardan arınmaya ve daha iyi bir 

insan olmaya teşvik eder.725  

Câmî tövbenin, Allah’ın kuluna kabul sözü verdiği ve lütufta bulunarak 

mağfiret kapısını açtığı bir süreç olduğunu ifade eder. Bu nedenle kul, Cenâb-ı Hakk’ın 

takdir ettiği tövbenin gerekliliklerini anlamalı ve tövbeyi kabul etmesi için Allah’a dua 

etmeli; çünkü Allah, merhametlilerin en merhametlisidir.726 Yine o’na göre tövbe, 

kalbin ve ruhun günahlarını temizleyen önemli bir ilaçtır. Kalp ve ruhunun selameti 

için bir kişi, sık sık tövbe ve istiğfar etmelidir. Ancak maalesef, birçok insan bu 

gerçeğin farkında olmadan, günahlarla kirlenmiş bir şekilde Allah’a yönelir.727 Bu 

bağlamda, Câmî’nin öğretilerine göre, insanların bilinçli bir şekilde tövbe sürecine 

girmesi, Allah’ın rahmetine sığınması ve günahlardan arınması önemlidir. Kalp ve 

ruhun temizlenmesi için samimi bir çaba sarf etmek, Cenâb-ı Hakk’a yönelik bir arayış 

içinde olmak, kişinin manevî yolculuğunda ilerlemesine katkı sağlayabilir. 

Câmî’ye göre, kişinin işlediği günahlardan temizlenebilmesi için şu üç şartı 

yerine getirmesi gerekir: Birincisi sahih ve samimi bir tövbe etmesi gerekir. Nitekim 

Yüce Allah Kur’an’da “Yeryüzü bütün genişliğine rağmen onlara dar gelmiş, 

vicdanları da kendilerini sıktıkça sıkmış, böylece Allah’ın azabından yine O’na 

sığınmaktan başka çare olmadığını anlamışlardı. Sonra (eski hâllerine) dönsünler 

diye, onların tövbelerini de kabul etti. Şüphesiz Allah, tövbeyi çok kabul eden ve çok 

merhamet edendir.”728 buyurarak tövbenin önemine ve tövbelerinde sadık olanların 

vasıflarına dikkat çeker. Aynı şekilde bir hadisinde Hz. Peygamber’imiz “günahtan 

 
725 Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 68. 
726 Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 86. 
727 Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 96. 
728 Tevbe, 9/118. 



  

203 

 

tam dönen ve tövbe eden, o günahı hiç işlememiş gibidir.”729 buyurarak nasuh bir 

tövbenin önemine dikkat çekmiştir. İkincisi işlemiş olduğu günahlara mukabil iyi 

ameller ifa etmelidir. Zira Yüce Allah bir ayetinde “Çünkü iyilikler kötülükleri 

giderir.”730 buyurarak işlenen bir günahın iyiliklerle nasıl temizleneceğine yönelik 

bizlere yol göstermektedir. Üçüncüsü işlediği günahlara karşılık sadaka vermektir. 

Nitekim Hz. Peygamber bir hadisinde “Kuşkusuz sadaka, Rabbin gazabını 

söndürür.”731 buyurarak sadakanın günahı silmedeki rolüne dikkat çekmiştir. Nasuh 

bir tövbe için behemehâl bu üç şartın yerine getirilmesi iktiza eder.732 

Sûfîler genellikle günahların affı için samimi ve sürekli bir tövbenin, kalp, dil 

ve diğer organlarla yapılması gerektiğini vurgularlar.733 Fethullah Câmî de sûfîlerin bu 

yaklaşımına benzer bir düşünce ortaya koyar. Ona göre, günahların silinmesi, sağlam 

ve samimi bir tövbeyle ilişkilidir, bu da kalp ve dil aracılığıyla gerçekleşir. Çünkü 

tövbe, kişinin mevcut günahlarından dolayı pişmanlık duyması ve bir daha günah 

işlememek için bilinçli bir irade ortaya koyması anlamına gelir. Eğer bir günah 

tekrarlanırsa, tövbe de aynı oranda tekrarlanmalı ve Allah’ın rahmetinden umut 

kesilmemelidir.734 Bu noktada Rabbimiz bir ayetinde,“Allah’ın rahmetinden ümidinizi 

kesmeyin.”735 diyerek rahmetinin genişliğini ve önemini vurgular, kullarının O’na 

karşı umutlu olmalarını tavsiye eder. Yine ona göre kul, nefsinin istek ve arzularına 

karşı tövbe edip dünyevi arzulardan uzaklaştıkça kalbi nur ile dolar. Bu sayede kişinin 

içsel duyarlılıkları gelişir ve Allah’a daha yakın bir mertebede olma şansını elde 

eder.736 Bu konuda Yüce Rabbimiz,“Allah işte onların kötülüklerini iyiliklere 

çevirir.”737 diyerek, doğru bir tövbenin Allah’ın merhametini celbettiğine işaret eder. 

 
729 İbn Mâce, Zühd, 21, no. 4204. 
730 Hûd, 11/114. 
731 Tirmizî, Sünenü’t-Tirmizî,“Zekât”, 28. 
732 Câmî, Sevânihu kalbiyye, 1/173. 
733 Serrâc, el-Lüma‘, (İslâm Tasavvufu), Trc. Hasan Kamil Yılmaz, 43; Kelâbâzî, et-Taarruf, (Doğuş 

Devrinde Tasavvuf), Haz. Süleyman Uludağ, 155-156; Kuşeyrî, er-Risâle, (Tasavvuf İlmine Dair 

Kuşeyri Risalesi), Haz. Süleyman Uludağ, 189-191; Mekkî, Ḳūtü’l-kulûb, (Kalplerin Azığı), Trc. 

Yakup Çiçek, Dilaver Selvi, 2/171-174. 
734 Câmî, Sevânihu kalbiyye, 1/126. 
735 Zümer, 39/53. 
736 Câmî, Sevânihu kalbiyye, 1/39. 
737 Furkân, 25/70. 



  

204 

 

Câmî, tövbe ve muhabbet arasındaki bağa temas eder. Ona göre tövbe, sadece 

günahların affına değil, aynı zamanda Allah’ın kuluna olan muhabbetini artıran önemli 

bir vesiledir. Kur’an’da, “Allah çok tövbe edenleri sever”738 şeklinde ifade edilerek, 

tövbenin muhabbetle ilişkilendirildiğine dikkat çekilir. Ancak insanlar genellikle 

işledikleri günahlar nedeniyle tövbe etmek yerine günahlarında ısrar ederek Allah’ın 

muhabbetinden yoksun kalabilirler. Hâlbuki kulun günahta değil, tövbede ısrarcı 

olması gerektiği vurgulanır. Bir kişi bilerek ya da bilmeyerek bir günah işlediğinde, 

hemen tövbe ve istiğfarla Allah’a yönelmelidir. Bu, Allah’ın tövbeyi kabul edip kişinin 

günahlarını af etmesini sağlar. Ancak günahı terk etmeden ve günahı ısrarla sürdürerek 

yapılan tövbenin gerçek bir tövbe olmadığına dikkat çekilir. Çünkü böyle bir tövbenin 

ilk adımı, günahı bırakmaktır.739 Diğer bir önemli nokta da her günahta küfre açılan 

bir kapı bulunduğudur. Ancak kişi işlediği günah nedeniyle hemen kâfir olmaz. Tövbe, 

bu kapıyı kapatma ve Allah’a yönelme fırsatı sunar.740  

Ez Cümle, Câmî’nin de belirttiği gibi tövbe, insanın varoluşsal yolculuğunda 

hatalarının farkına vararak Yaratıcı’ya sığınma ve içsel bir dönüşüm yaşama sürecidir. 

Bu süreç, insanın nefsine ve şeytanın kışkırtmalarına karşı direnç göstermesi, 

acizliğini kabul ederek Allah’a olan pişmanlığını ifade etmesidir. Tövbe, insanın 

geçmişteki hatalarından ders alarak geleceğe yönelik doğru adımlar atma kararlılığını 

gösterdiği bir fırsattır. Aynı zamanda insanın iradesini yaratıcı iradeye teslim etmesi, 

O'nun azametini ve merhametini idrak etmesidir. Tövbe, bir anlamda insanın yeniden 

doğuşudur. Geçmişteki kusurlarını kabul ederek, samimi bir pişmanlıkla doğru yola 

yönelmesidir. Bu dönüşüm, insanın kendini yeniden keşfetmesi ve daha iyi bir insan 

olma yolunda attığı önemli bir adımdır. Tövbe, umutsuzluk girdabında kaybolmuş bir 

ruhun, Allah'a yönelerek güvenli limana ulaşmasıdır ve her insan için yenilik ve umut 

dolu bir başlangıç sunar. 

Tövbe, insanın Allah’ın kapısından başka bir çıkış olmadığını anlaması ve içten 

bir pişmanlıkla bu kapının açılmasını umarak çaba sarf etmesidir. Bu süreçte insan, 

geçmişteki hatalarından ders çıkararak geleceğe yönelik daha doğru adımlar atma 

 
738 Bakara, 2/222. 
739 Câmî, Sevânihu kalbiyye, 1/173. 
740 Câmî, Sevânihu kalbiyye, 1/224. 



  

205 

 

iradesini gösterir. Tövbe, bir anlamda insanın kendini yeniden keşfetme ve daha iyi bir 

insan olma yolunda attığı önemli bir adımdır. Tövbe, insanın hata ve pişmanlık 

yolculuğunda yaşadığı bir dönüşüm anıdır. Bu an, insanın kendini Allah'a daha yakın 

hissettiği, umut ve merhamet dolu bir süreçtir. Tövbe, insanın geçmişteki hatalarından 

arınarak geleceğe yönelik yeni bir başlangıç yapmasını sağlar. 

3.1.2.2. Tevekkül 

Sûfîlerin hayatlarından hiç eksik etmediği ve mürîdlerine de tavsiye ettiği 

tevekkül, Kur’an’i ve tasavvufi bir kavram olup zengin bir anlam içeriğine sahiptir. 

Bu zengin anlam yelpazesine sahip olmasında sûfîlerin payı oldukça büyüktür. Sûfîler 

genel kabul gören anlamını ortaya çıkardıkları gibi bu anlamıyla çelişen zıt anlamlarını 

da ortaya koymuşlardır. Allah’a güvenmek ve iradesini O’na teslim etmek anlamına 

gelen tevekkül, bu manasından ötürü iman ile birlikte değerlendirilen bir kavram 

haline gelmiştir.741 Pek çok ayette geçen tevekkülü, Yüce Allah özetle güven ve 

dayanma olarak zikretmiştir.742 Peygamber efendimizin kendisine tevekkülden soran 

adama: “Deveni bağla sonra tevekkül et.”743 yaklaşımı ise tevekkülün hakikatine 

ilişkin bizlere rehberlik etmektedir.  

Gerekli gayreti sarf edip tüm tedbirleri aldıktan sonra sağlam bir inançla bütün 

işleri sahibine bırakmak ve O’nun vekilliğine güvenmek744 manasına gelen tevekkülü, 

Sehl et-Tüsterî, Allahı’ın huzurunda kayıtsız şartsız teslimiyet hali olarak zikrederken, 

Cüneyd-i Bağdâdî’de, Allah’a karşı kulun var olmadan evvelki gibi olması, kula karşı 

da Allah’ın o kul mevcut olmadan evvelki gibi olması olarak tarif etmiştir. 745 Bir başka 

sûfî Zünnûn el-Mısrî, nefsin tedbirini bir kenara bırakıp kendinde bir kuvvet ve varlık 

görmemek olarak zikreder.746 İbrâhim b. Edhem de, (ö. 161/778 [?]) sen daima 

ibadettesin, nereden geçiniyorsun sorusuna eşyayı yaratan onun rızkını da verir 

 
741 Betül Gürer, Gönül Gözüyle Kur’ân, İbn Atâ Tefsiri (İstanbul: H Yayınları, 2018), 240. 
742 Talâk, 65/3. 
743 , “Kıyamet”, 60. 
744 Kâşânî, Letaifü’l a’lam fi işaratı ehli’l-ilham, (Tasavvuf Sözlüğü), Çev. Ekrem Demirli, 164; Cürcânî, 

Ta’rîfât, (Tasavvuf Istılahları), Çev. Abdülaziz Mecdi Tolun, Abdurrahman Acer, 63. 
745 Kelâbâzî, et-Taarruf, (Doğuş Devrinde Tasavvuf), Haz. Süleyman Uludağ, 165. 
746 Serrâc, el-Lüma‘, (İslâm Tasavvufu), Trc. Hasan Kamil Yılmaz, 51. 



  

206 

 

cevabını vermekle tevekküle işaret etmektedir.747 Gazzâlî ise, kalbin vekile itimadı, 

onu sabit ve sadık bilip onunla rahat bulması olarak ifade eder.748 

Câmî’nin eserlerinde vurguladığı önemli kavramlardan biri, hayatının her 

anında kendisine şiar edindiği tevekküldür. Ona göre tevekkül,  kulun kalben Allah’a 

dayanarak hiçbir ıstırap ve güvensizlik hissetmeden sükûnet bulmasıdır. Bu kavram, 

sabırlı olmayı, musibetlere katlanmayı, adaletle yetinmeyi, ahdi yerine getirmeyi, 

akrabalık bağlarını gözetmeyi, kötülüğü iyilikle savmayı ve Allah’ın kendisine verdiği 

gizli ve açık rızıklarla yetinmeyi içerir. Tevekkül, kulun her işte kalben Cenâb-ı 

Hakk’a sımsıkı sarılmasıdır.749 Başka bir ifadeyle tevekkül, takdirin Allah’tan geldiği 

bilincinde olan kulun hareketlerini bu bilinçle uyumlu kılması demektir. Tevekkülün 

en üst mertebesi, kulun Allah’ın ezeli kudreti karşısında acziyet ve mahviyet içinde 

olmasıdır. 750 Hz. İbrahim’in, nemrut tarafından ateşe atılması esnasında Cebrâil’in 

(a.s) gelip onu kurtarması ve Hz. İbrahim’in "Hasbünallâhü ve ni’mel-vekîl" demesi, 

tevekkülün en üst mertebesine güzel bir örnektir. Aynı şekilde, Hz. Muhammed (sav) 

ve ashabı, müşriklerin çeşitli bela ve zorluklarına maruz kalmalarına rağmen Allah’ın 

korumasına mazhar olmuşlardır. Bu, onların tevekküllerinin bir neticesidir. Tevekkül, 

yaşanan zorluklar karşısında Allah’a güvenmenin ve O’na sığınmanın bir ifadesidir. 

751 

İslam düşüncesinde tevekkül, Allah’a tam olarak güvenmek ve işleri O’na 

havale etmek anlamına gelir. Ancak tevekkülün nasıl yaşanması gerektiği, sebeplere 

sarılmakla çelişip çelişmediği konusu âlimler arasında farklı yorumlara yol açmıştır. 

İbn Kayyim el-Cevziyye ve Gazzâlî: Bu iki âlim, tevekkülün sebeplere 

sarılmakla birlikte, rızkın Allah tarafından verildiğine inanmayı gerektirdiğini 

savunurlar. Onlara göre, tevekkül sadece tembellik olarak anlaşılmamalı, aksine 

Allah’a olan güvenle birlikte sebepleri kullanmayı içeren bir anlayıştır. Yani, insan 

çalışıp çabalayacak, ancak sonucun Allah tarafından yaratıldığına inanacaktır.752 Sehl 

 
747 Gazzâlî, Kimyâ-yî Saadet Çev. Ali Arslan, 777. 
748 Gazzâlî, Kimyâ-yî Saadet Çev. Ali Arslan, 786. 
749 Câmî, Sevânihu kalbiyye, 1/8. 
750 Câmî, Nidâu’l-mü’minîn fî’l-kur’âni’l-mubîn, 235. 
751 Ahmed Ziyâüddin Gümüşhanevi, Râmûzül Ehâdis (İstanbul: Pamuk, 2021), 3. 
752 Gazzâlî, Kimyâ-yî Saadet Çev. Ali Arslan, 791; İbn Kayyım el-Cevziyye, Medâricu’s-Sâlikîn, 585. 



  

207 

 

et-Tüsterî ve Ebü’l-Hasan eş-Şâzelî: Bu âlimler ise tevekküle daha fazla vurgu 

yaparak, insanın bütün işlerini Allah’a havale etmesi gerektiğini savunurlar. Onlara 

göre, gerçek tevekkül, insanın kalbini Allah’a bağlaması ve O’na tam olarak teslim 

olmasıdır.753 Câmî ise, yukarıdaki iki farklı yaklaşım arasında bir denge kurmaya 

çalışır. Ona göre, kulun üzerine düşeni yapmadan sadece Allah'a güvenmesi kulun 

kibre girmesine sebep olur. Ancak kul, elinden geleni yaptıktan sonra Allah’a tevekkül 

etmelidir. Bu yaklaşım, hem İslam’ın şeriat hükümlerine uygun hem de Allah’a olan 

güvenin önemini vurgulamaktadır.754 Kur’an-ı Kerim’de de, insanın hem sebeplere 

sarılması hem de Allah’a güvenmesi gerektiği vurgulanır. Hadîd suresindeki 

“Elinizden çıkana üzülmeyesiniz ve Allah’ın size verdiği nimetlerle şımarmayasınız 

diye (böyle yaptık.) Çünkü Allah, kendini beğenip övünen hiçbir kimseyi sevmez.”755 

bu ayet, insanın elindeki imkanları kullanırken aynı zamanda Allah’ın verdiği 

nimetlerin kıymetini bilmesi gerektiğini ifade eder. 

Câmî’ye göre, Allah’a tevekkül etmemek ve yalnızca maddi sebeplere (esbâb) 

itimat etmek, insanı korku, dehşet, sıkıntı ve umutsuzluk gibi olumsuz duygulara 

sürükler. Mü’min ise, zor bir durumla karşılaştığında, kendi çabalarının o durumu 

düzeltmeyeceğini ve kendisine fayda sağlamayacağını bilerek Allah’a tevekkül eder. 

Bu anlayış, Kur’an-ı Kerim’de de desteklenir: “De ki: “Allah dilemedikçe ben kendime 

bir zarar verme ve bir fayda sağlama gücüne sahip değilim. Eğer ben gaybı biliyor 

olsaydım, daha çok hayır elde etmek isterdim ve bana kötülük dokunmazdı. Ben inanan 

bir kavim için sadece bir uyarıcı ve bir müjdeciyim.”756  Bu ayet, insanın acizliğini ve 

Allah’ın her şeyin üzerinde olduğunu vurgulayarak, tevekkülün önemine işaret eder. 

Kalbiyle Allah’a tevekkül eden bir kişi, korku, panik, darlık, hüzün ve umutsuzluk gibi 

duygulardan etkilenmez. Aksi takdirde, bu duygular kalıcı hale gelir ve kişiyi 

huzursuzluğa ve kötülüğe sürükler.757 Yine ona göre halis mü’minler kalben Allah’ın 

emirlerini yerine getirerek ve yasaklarından kaçınarak Allah’a tevekkül ederler. Çünkü 

hayır ve şerrin Allah’tan olduğuna ve O’nun, her şeyin üstesinden gelerek kendilerine 

 
753 İskenderî, Hikem-i Ataiyye Şerhi (el-Muhkem fi şerhi’l-hikem) Şerh: Kastamonulu Syid Hafız Ahmed 

Mahir Efendi, 11. 
754 Câmî, Sevânihu kalbiyye, 1/77, 109, 110, 221, 222. 
755 Hadîd, 57/23. 
756 A’râf, 7/188. 
757 Câmî, Tenzîhu’l-kulûb li nazari allâmi’l-ğuyûb, 420. 



  

208 

 

yardım edeceğine inanırlar. Bu inanç, müminlerin zorluklar karşısında metanetli 

olmalarını ve Allah’a sığınmalarını sağlar.758  

Câmî’ye göre, bir insanın sıdk ve istikamet gibi üstün özelliklere ulaşması, 

ancak Kur’an ve Sünnet’e sıkı sıkıya bağlı kalması, kalbini tüm kötülüklerden 

arındırması ve ismi müfret olan  (  الله ) lafzını zikretmesiyle mümkündür. Bu zikir, dilde 

kalıp sadece söylemekle kalmamalı, kalbe inerek yaşamın her anına sirayet etmelidir. 

Zira bu isim, kalbe yerleşirse insanı yüce makâma ulaştırarak Allah ile olan bağını 

güçlendirir. Bu makâma erişen kişi, Allah’ın yarattığı sebeplere başvurmayı asla 

bırakmamalıdır. Çünkü sebeplere başvurmayı bırakmak, şerîata göre kendisine, 

ailesine ve diğer müminlere karşı olan görevlerini ihmal etmek anlamına gelir. Allah, 

Kur’an’da “…Gerçekten biz onu yeryüzünde iktidar sahibi kıldık… O da bir yol tutup 

gitti.”759 insanı yeryüzünde yetkili kılmış ve ona bir yol çizmiştir. Bu, insanın 

dünyadaki sorumluluklarına işaret eder. Sebepler Allah tarafından yaratılmıştır ve 

onlara başvurmak, onlara güvenmek değil, Allah’ın takdirine inanarak onlardan 

faydalanmaktır. Allah’a güvenen kişi, zahiren sebeplere bağlı görünse de, kalben 

sadece Allah’a dayanır. Yani bedensel olarak sebeplere başvururken, kalp Allah’tan 

başka hiçbir şeye güvenmez. Allah’ın yarattığı sebepleri terk etmek, O’nun rızasından 

uzaklaşmak demektir. Bu sebeplere, Allah’ın birer yaratığı olduğu bilinciyle 

yaklaşmalı ve onların asıl etkili olan olmadığını anlamalıdır. Asıl güvenilmesi 

gereken, ancak hayy-ı lâyemut olan Allah’tır. Peygamber Efendimiz, Allah’a en yakın 

insan olmasına rağmen, sebeplere başvurmayı hiçbir zaman bırakmamıştır. 

Mekke’den Medine’ye hicreti, bunun en açık örneğidir.760 

Gazzâlî’nin tevekkülün kalpte meydana gelen bir hal olduğu yönündeki 

görüşü,761 Şeyh Ahmed Fethullah el-Câmî tarafından da benimsenmiştir. Ona göre 

tevekkülün asıl yeri kalptir. Bu görüş, Kur’an-ı Kerim’de yer alan “Öyleyse 

mü’minler, yalnız Allah’a güvensinler”762 ayetiyle de desteklenmektedir. Mümin, kâfir 

ve münafıkların aksine, sadece sebeplere değil, aynı zamanda Allah’a da tevekkül 

 
758 Câmî, Nidâu’l-mü’minîn fî’l-kur’âni’l-mubîn, 235. 
759 Kehf, 18/84-85. 
760 Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 89-90. 
761 Gazzâlî, İhyâ-u Ulûm’id-Dîn Trc. Abdullah Aydın, 392. 
762 Tevbe, 9/51. 



  

209 

 

etmelidir. Allah’ın emri gereği, sebeplere riayet ederken kalben O’na güvenmek 

gerekmektedir. Sadece sebeplere bağlanmak, kâfir ve münafıkların özelliğidir ve 

çeşitli belalara, musibetlere ve rızkın azalmasına neden olabilir.763 Yine ona göre, 

mü’min her işinde Allah’a tevekkül etmelidir. Hz. İsa’nın havarileri Hz. İsa’nın 

Risâlet’inden ve kendi imanlarından şüphe ettikleri için değil, yoksulluk ve 

çaresizliklerinden dolayı onun Risâlet’ine itimat edip, Rablerinden ihtiyaçlarını 

karşılamasını dilemek için ona iltica ettiler. Bunun delili Allah havarilerin kalplerine 

muttali olduğunda onların bu nimeti inat ve kibirlerinden değil, fakirlikleri ve 

acizlikleri nedeniyle istediklerini görüp Hz. İsa’nın duasına icabet ederek onlara 

maideyi vermiştir. Onlardan kendisine verilen bu nimetlere karşı nankörlük 

etmemelerini, aksi halde onları daha önce hiçbir insanın duçar olmadığı azaba duçar 

bırakacağını onlara telkinde bulunmuştur. Onlar da Allah’ın bu emri doğrultusunda 

Hz. İsa’nın dini üzerine istikamete girdiler. Böylece Allah onların duasını kabul 

ederek, ihanet etmemeleri ve kendilerine indirilen maideyi de yarın için stoklamamayı 

şart koşmuştur. Ancak onlar Allah’ın vaadini yerine getirmedikleri için Allah onları 

maymun ve domuzlara dönüştürmüştür. Nitekim bu hususta Yüce Allah Kur’an’ı 

Kerim’de mealen “İçinizden cumartesi günü hakkındaki hükmü çiğneyenleri elbette 

bilirsiniz. Bu yüzden onlara, “Aşağılık maymunlar olun!” demiştik.”764 buyurarak 

kendi emrini çiğneyenlerin akıbetinin neler olduğuna dikkat çekmiştir. Bu da şuna 

delalet eder ki: Mü’min Allah’ın kendisine verdiği envaı çeşit nimetlere karşı Allah’a 

şükretmezse, nimetlerin hakkını eda etmezse, o nimetleri haramlarda kullanırsa, ihanet 

ve tekebbür ederse ve kendisine verilen nimetlerde sebeplere takılıp mün’im-i hakikîyi 

idrak etmezse Allah ondan tüm bu nimetleri geri alır.765  

Câmî’nin tevekkül anlayışı, tasavvufî geleneğin tevekkül anlayışıyla 

örtüşmektedir. O tevekkül anlayışında sebeplere sarılmanın ve Allah’a güvenmenin 

bir arada bulunması gerektiğini savunur. İslam düşüncesindeki tevekkül, bir kişinin 

hayatındaki tüm faaliyetlerde Allah’a güvenerek hareket etmesidir. Ancak bu güven, 

tembellik veya pasiflik anlamına gelmez. Aksine, her birey, elinden geleni yapmalı, 

 
763 Câmî, Sevânihu kalbiyye, 1/85. 
764 Bakara, 2/65, A’râf, 7/163, Nahl, 16/124. 
765 Câmî, Tenzîhu’l-kulûb li nazari allâmi’l-ğuyûb, 107. 



  

210 

 

ancak sonucunun Allah’tan geldiğini unutmamalıdır. Câmî, bu dengeyi vurgularken, 

İslam’ın şeriat hükümlerine uygun bir tevekkül anlayışının önemine dikkat çeker. 

Tevekkül, bireyin iç huzurunu sağlamakla birlikte, dış dünyadaki 

sorumluluklarını yerine getirirken Allah’a güvenmesi gerektiğini gösteren bir 

teslimiyet durumudur. Câmî’nin görüşleri, İslam’ın hem manevî hem de pratik 

yönlerini birleştirerek, tevekkülün daha sağlam bir şekilde yaşanmasını mümkün 

kılmaktadır. 

3.1.2.3. İhlâs 

Ahlâki ve tasavvufî eğitimin mihenk taşlarından biri olan ihlâs, başta ibadetler 

olmak üzere her türlü davranışın makbul olmasının temel şartı olarak kabul edilmiştir. 

Sûfîlerin üzerinde özenle durdukları ve genellikle makâm olarak mütalaa ettikleri 

ihlâs, her şeyde rızâ-i ilâhîyiyi gözetmeyi ifade eder.766 

İlk dönem sûfîlerinden Haris el-Muhasibi (ö. 243/857) er-Riʿâye li-ḥuḳûḳıllâh 

adlı eserinde ihlâsı, manen güçlü olan insanların ve âbidlerin seçkinlerinin makâmı 

olarak zikretmektedir.767 Cüneyd-i Bağdâdî ise, “İhlâs, Allah Taâlâ ile kul arasında 

bulunan bir sırdır; Melek bilmez ki sevap yazsın, şeytan bilemez ki ifsat etsin, hevâ ve 

heves bilemez ki onu sapkınlığa sevk etsin.”768 şeklinde ihlâsı izah etmiştir. Bir diğer 

sûfî Ruzbihân el-Baklî (ö. 606/1209) de ihlâsın, Allah’ın sırlarından biri olduğunu 

ifade etmiş ve kulun nefsinden arınması, amellerinde ihlâsı görmemesi ve ameli sadece 

rızâ-i ilâhî için yapmak şeklinde tarif etmiştir.769 Zunnûn Mısrî ise, “İhlâsı, şeytanın 

ifsat etmesinden muhafaza edilen amel olarak tarif eder.770  

Tasavvufi eğitim metodunun temel kavramlarından biri olan ihlâs, Câmî’nin 

vurguladığı ve eserlerinde sıkça ele aldığı bir kavramdır. Onun perspektifinde ihlâs, 

Allah’a yaklaştıran her türlü ibadet ve taatte kişinin niyetinin saf ve samimi olmasıdır. 

 
766 Yunus Ekin, “İhlâs Kavramının Semantik Analizi” 3/9 (2002), 157-159. 
767 Ebû Abdillâh el-Hâris b. Esed el-Muhâsibî el-Anezî Muhâsibî, e-Riâye li-Hukûkillâh, (Nefs 

Muhasebesinin Temelleri), Çev. Şahin filiz, Hülya Küçük (İstanbul: İnsan Yayınları, 1998), 156. 
768 Kuşeyrî, er-Risâle, (Tasavvuf İlmine Dair Kuşeyri Risalesi), Haz. Süleyman Uludağ, 291. 
769 Ebû Muhammed Sadrüddîn Rûzbihân b. Ebî Nasr el-Baklî, Meşrebü’l-Ervâh (Beyrut: Daru’l-

Kütübi’l-İlmiyye, 2005), 38. 
770 Kuşeyrî, er-Risâle, (Tasavvuf İlmine Dair Kuşeyri Risalesi), Haz. Süleyman Uludağ, 291. 



  

211 

 

771 Bu, yapılan tüm ibadetlerde ve hayır işlerinde sadece Allah’ın rızasını gözetme 

anlamına gelir. İhlâs, bir başka deyişle, kulun içtenlikle Allah’ın hoşnutluğunu 

arzulayarak, şerîat kurallarına uygun bir yaşam sürmesidir.772 Kulun, kalben Allah’ı 

tanıması ve gerçekten O’na karşı samimi bir niyetle ibadet etmesi, ihlâsın temelini 

oluşturur. Bu, Allah’ın rızasına uygun bir yaşam tarzı benimsemek ve tüm eylemlerde 

O’na yönelik bir sadakat sergilemek anlamına gelir. İhlâs, sadece dışsal ritüellerle 

değil, aynı zamanda kalbin derinliklerinde gerçekleşen bir niyet temizliğiyle de 

ilgilidir. Câmî’nin vurguladığı gibi, ihlâsın varlığı, kişinin ibadetlerini yalnızca 

Allah’ın hoşnutluğunu gözeterek gerçekleştirmesiyle ölçülür. Bu kavram, tasavvufî 

eğitimde önemli bir yer tutar ve manevî gelişim yolunda önemli bir adım olarak kabul 

edilir.773  

İhlâs, İslam’ın temel öğretilerinde çok önemli bir yer tutar ve tüm ibadet ve 

salih amellerin esasını oluşturur. Câmî, ihlâsın yalnızca İslam’daki ibadetlerin kabulü 

ve değer kazanması için değil, aynı zamanda kalbin saflığı ve düzgünlüğü açısından 

da kritik bir unsur olduğunu vurgular. İhlâs, bir eylemin yalnızca Allah rızası için 

yapılması anlamına gelir ve bu amacın korunması, Müslüman’ın kalbinin sürekli 

gözetim altında tutulmasını gerektirir. Kalp, ihlâsın merkezi olduğu için, her birey 

kalbini sık sık denetleyerek, ihlâsa aykırı olan düşünceleri ve niyetleri temizlemeli ve 

Allah’a yönelmelidir. Câmî, az sayıda ancak ihlâsla yapılan ibadetlerin, çok sayıda 

ama ihlâstan yoksun ibadetlerden çok daha değerli ve makbul olduğunu belirtir. Çünkü 

ihlâs, ibadetlerin ruhudur ve bu ruh, amellerin kabulünü sağlar. Aksi takdirde, ibadetler 

biçimsel bir ritüele dönüşür ve kalbin kararmasına yol açabilir. İhlâsın kaybedilmesi, 

sadece yapılan amellerin değerini düşürmekle kalmaz, aynı zamanda kalbi de nefis ve 

şeytanın etkilerine karşı savunmasız bırakır. Dolayısıyla, her Müslüman için, yapılan 

her işte ihlâsın korunması büyük bir önem taşır. 

Son olarak, kişi yalnızca ihlâslı bir şekilde ibadet etmekle kalmamalı, aynı 

zamanda Allah’a dua ederek amellerinin kabulünü istemeli ve bu amellerin kalbine 

olumsuz bir etki yapmaması için O’ndan yardım dilemelidir. İhlâs, sadece dışsal bir 

 
771 Câmî, Nidâu’l-mü’minîn fî’l-kur’âni’l-mubîn, 222. 
772 Câmî, Sevânihu kalbiyye,. 
773 Câmî, Sevânihu kalbiyye, 87. 



  

212 

 

tutum değil, aynı zamanda içsel bir niyet ve kalp halidir; bu sebeple, her Müslüman’ın 

amelleri sürekli bir iç muhasebe ile dengelenmelidir.774 

Atâullah el-İskenderî, kulun ibadet ederken karşılık beklemesinin kulluk 

edebine ters düştüğünü ifade etmektedir. Bu bağlamda, bir insanın yaptığı amellerden 

ödül veya menfaat beklemeden başkalarına fayda sağlaması gerektiği ve bu amellerden 

kişisel çıkar elde etmemesi gerektiği görüşünü savunur.775 Bu anlayışa katılan Şeyh 

Ahmed Fethullah el-Câmî’ye göre, bir kişinin ihlâslı bir davranış sergilediğini 

ispatlamaya çalışması, aslında o kişinin ihlâslı olmadığına işaret eder. Çünkü ihlâs, bir 

eylemi gerçekleştirmek ve bu eylemde görünmemek anlamına gelir. Bediüzzaman 

Said Nursî’nin de belirttiği gibi, ihlâs, amelin kabul edilmesini ve güzel ahlâkî 

özellikler taşımayı sağlayan bir niteliktir. İhlâsla yapılan ameller, Allah katında en 

değerli amellerdir. Ancak nefsin arzuları ve şeytani tuzaklar, bir amelin ihlâstan 

sapmasına neden olabilir; bu durumda, o amel Allah tarafından kabul edilmez ve 

makbul sayılmaz. Peygamber Efendimiz’in (s.a.v)“…Amel etmiş, denilsin için diye 

amel ettin ve bu da dünyada denilmiştir…”776 hadis-i şerifinde, ihlâstan yoksun bir 

amelin kıyamet gününde sahibine herhangi bir fayda sağlamayacağı ifade 

edilmektedir. Mü’min, amellerinin sayısından ziyade, amellerinde ihlâsa büyük bir 

önem vermelidir. Çünkü ihlâsla yapılan az bir amel, ihlâstan yoksun birçok amelden 

daha değerlidir. İhlâs, her kulun kendi kudret sınırları içinde gerçekleştirebileceği bir 

erdemdir; zira Allah, kuluna, gücünün yetmeyeceği bir yük yüklemez. Kendi 

isteklerini Allah’ın iradesine tercih eden kişi, her iki dünyada da hüsrana uğrar. Ancak 

Allah’ın rızasını kendi arzularına üstün tutan kişi, her iki dünyada da huzurlu ve mutlu 

olur, hiçbir sıkıntı ve dert yaşamaz.777 

 Câmî’ye göre, kulun Allah’ın celal ve cemaline ait nurlara ulaşması ve ihsân 

makâmına yükselmesi mümkündür. Bu, kişinin gerçek niyet ve sağlam bir ihlâsla 

gerçekleştirdiği salih âmellerle elde edilebilir. Ancak nefsi hazlar ve şeytani hileler, 

salih âmelleri etkileyebilir. Eğer bu kötü etkenler âmellere karışırsa, onları bozabilir. 

 
774 Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 35; Câmî, Nidâu’l-

mü’minîn fî’l-kur’âni’l-mubîn, 464. 
775 İskenderî, Hikem-i Ataiyye Şerhi (el-Muhkem fi şerhi’l-hikem) Şerh: Kastamonulu Syid Hafız Ahmed 

Mahir Efendi, 257. 
776 Müslim,  el-Câmiʿu’s-Saḥîḥ, “İmâre”, 152. 
777 Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 36. 



  

213 

 

Kul, bu âmelleri gerçekleştirmek için büyük bir çaba harcadığı halde, eğer ihlâsı 

eksikse, mükâfat elde edemez. Çünkü ruh, beden içinde olduğu sürece nefs-i emmâre 

hiçbir şey kaybetmez ve kötü eğilimlerini sürdürür. Bu nedenle, nefs-i emmâre denen 

bu güçlü dürtüye karşı dikkatli olunmalı ve ona karşı tedbir alınmalıdır.778  

Özetle ibadetlerin ve tasavvufî eğitimin temelini oluşturan ihlâs, kulun Allah’a 

karşı samimiyetini, niyetini ve ibadetlerini kapsayan geniş bir kavramdır. Câmî’nin 

ifade ettiği gibi, ihlâsın korunması ve geliştirilmesi, kulun manevî gelişiminde önemli 

bir adımdır. İhlâslı bir yaşam sürmek, kulun hem dünyada hem de ahirette mutluluğuna 

katkı sağlar. 

3.1.2.4. Sabır 

Kur’an’i ve tasavvufi bir kavram olan sabır, ahlakî boyutunun yanında dini bir 

olgu olarak da algılanmıştır. Neredeyse tüm dinlerde pozitif ve iyi karakterin 

gelişmesini teşvik eden temel değerlerden biri olarak algılanan sabır, bireyin ruhsal 

gelişiminde de önemli bir yere sahiptir. Bu ve benzeri pek çok işlevinden ötürü İslam 

dininin temel kaynaklarında ve İslam kültürü içerisinde önemli bir konuma haiz olan 

sabır tasavvufta özenle ele alınmış ve sabra çok derin manalar yüklenmiştir. Ayrıca 

Allah’ın isimlerinden biri ve Peygamberlerin ortak özelliğini ifade eden kavram olarak 

da mütalaa edilmiştir. İslam dininde dünya hayatını anlamlandırmak için sunulan 

anlam çerçevesi dâhil inanç, ibadet ve ahlak alanlarının tümünde sabrın gerekli 

görüldüğünden bahsetmek mümkündür. Tasavvuf geleneğinde ise sabır, bunlara 

ilaveten kâmil insan yolculuğundaki duraklardan yani nefs mertebelerinden biri olarak 

görülmüştür. Kur’an’da herhangi bir olumsuzlukla karşılaşılması anında paniğe ve 

telaşa kapılmadan, Allah’ın takdirini ve vereceği hükmü beklemek anlamında 

kullanılmasının yanında, sıkıntılı ve acılı durumlarda metaneti ve itidali korumanın 

yanı sıra dava yolunda karşılaşılan her türlü güçlüğün üstesinden gelmek için gerekli 

ruh direncine sahip olmak olarak da ifade edilmiştir. İslam’ın idealize ettiği insanı-ı 

kâmilin önemli erdemlerinden biri olan sabır Hz. Muhammed (sav)’in hayatında da 

önemli bir yere sahiptir. Nitekim O, bir yandan sabrın en mükemmel örneği olarak 

müminleri sabırlı olmaya teşvik ederken bir taraftan da Kur’an’ın ifadesiyle yüce bir 

 
778 Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 101. 



  

214 

 

ahlak’a sahip olmakla güzel ahlakın zirvesine çıkarak sabır noktasındaki örnekliğini 

ortaya koymuştur. Çünkü güzel ahlak ancak sabırla elde edilebilmektedir. Ayrıca O, 

sabır ve kararlılığıyla Peygamberlik mücadelesini başarıyla sonuçlandırarak sabrın 

pratik hayattaki yararlarını da en iyi şekilde göstermiştir.779 O’nun en önemli 

mirasçılarından ve nümûne-i imtisâl olan zahid ve sûfî şahsiyetler de sabrı hem 

hayatlarına tatbik etmiş hem mürîdlerine tavsiye etmiş hem de kendi düşünce 

algılarına göre belli bir tanımlamaya tabi tutarak izah etmeye çalışmışlardır. Bunlardan 

birisi de ilk dönem sûfîliğinin en güçlü temsilcilerinden biri olan Cüneyd-i 

Bağdâdî’dir. O, sabrı, “Yüzü ekşitmeden acıyı yudum yudum içine sindirmek.”780 

olarak tarif ederken, bir başka önemli zat olan Gazzâlî de, sabrı, “Nefis ve şeytanın 

harekete geçirdiği şehevi dürtülere karşı dinin gereklerini yerine getirmekteki 

dayanışma ve gayret.”781 diye tanımlamıştır. Yine sûfî tabakası içerisinde önemli bir 

yere sahip olan Ruveym’de (ö. 303/915-16) sabrı, “Başa gelen her hale karşı şikâyet 

ve sızlanmayı terk etmek.”782 olarak tarif etmektedir. Sabrın destanını yazan 

edebiyatımızın mihenk taşlarından biri olan Yunus Emre sabrı, maruz kalınan her türlü 

zorluklar karşısında Allah’a teslim olmak783 olarak tarif eder. 

Câmî, tasavvufun klasik eserlerinde ele alınan sabrın önemine vurgu yaparak, 

bu kavramı genel bir çerçeve içinde ele alır. Sabır, onun bakış açısına göre, sadece bir 

güçlük karşısında direnme çabası değil, aynı zamanda insanın ruhsal olgunluğunu, 

teslimiyetini ve Allah’a olan güvenini pekiştiren bir erdemdir. Câmî’ye göre, sabır, 

yalnızca bir musibet ya da sıkıntı karşısında gösterilen dayanıklılık değil, aynı 

zamanda insanın günah işlemeden, şeytanın ve kötü eğilimlerin etkisine kapılmadan 

yaşamını sürdürebilmesinin bir aracıdır. Bu bağlamda, sabır, sadece dışsal zorluklara 

karşı bir tepki olarak değil, aynı zamanda içsel bir yolculuk olarak da anlaşılmalıdır. 

Allah’ın emirlerine ve yasaklarına uygun yaşamak, hem dünya hem de ahiret saadeti 

için birer gerekliliktir. Câmî, sabrı, hem dünyevi hem de uhrevi bir boyutta ele alarak, 

müminin Allah’a olan teslimiyetini ve sabırlı bir şekilde O’na yönelmesini önerir. 

 
779 Mebrure Doğan, “Dinlerde ve İslam Kültüründe Sabır” 5 (2014), 4. 
780 Kuşeyrî, er-Risâle, (Tasavvuf İlmine Dair Kuşeyri Risalesi), Haz. Süleyman Uludağ, 266. 
781 Gazzâlî, İhyâ-u Ulûm’id-Dîn Trc. Abdullah Aydın, 116. 
782 Kuşeyrî, er-Risâle, (Tasavvuf İlmine Dair Kuşeyri Risalesi), Haz. Süleyman Uludağ, 267. 
783 Abdülbâki Gölpınarlı, Yunus Emre Hayatı ve Bütün Şiirleri (İstanbul: Altın Kitaplar Yayınevi, 

1983), 43. 



  

215 

 

Sabır, bu anlamda bir eylem değil, aynı zamanda bir haldir; yani sabırlı olmak, insanın 

içsel bir tutumunu, zorluklara karşı ruhsal direncini ve Allah’a olan güvenini ifade 

eder. Câmî’nin sabır anlayışında, bu erdemin temel kaynağının Kur’an ve Sünnet 

olduğu vurgulanır. Kur’an’da ve Peygamber Efendimizin (s.a.v) hadislerinde sabır, 

iman edenler için bir gereklilik olarak sunulmuştur.784 Bakara Suresi’nin 153. ayetinin 

tefsirinde Câmî, sabrın, Allah’tan yardım dileme, zorluklarla baş etme ve şükretme 

süreci olarak tanımlandığını belirtir. Bu ayet, sabrı bir yandan kişinin Allah’a olan 

teslimiyetini, diğer yandan zorluklarla mücadele ederken gösterdiği metaneti simgeler. 

Sabır, aynı zamanda insanın kötü eğilimlerine ve şeytanın etkilerine karşı direnç 

göstermeyi gerektirir. Bu bağlamda sabır, bir tür içsel disiplini, irade gücünü ve 

insanın manevi gelişimini sağlamaya yönelik bir araçtır. İnsan, sabır sayesinde hem 

dünyevi hem de uhrevi sorunlar karşısında olgunlaşır, imanını güçlendirir ve Allah’ın 

rızasına daha yakınlaşır.785 

Sonuç olarak, Câmî’nin tasavvufi bakış açısında sabır, bir erdemin ötesinde, 

insanın manevi olgunluğa ulaşması için gerekli bir içsel yolculuktur. Sabır, sadece 

dışsal bir mücadelenin değil, aynı zamanda bireyin ruhsal ve manevi gelişiminin bir 

yansımasıdır. Bu anlayış, sabrı hem bir ibadet hem de bir yaşam tarzı olarak 

benimsemeyi, mü’minin her türlü zorluk karşısında Allah’a güvenle yönelmesini ve 

sabırlı olmasını öğütler. 

Câmî’ye göre sabır, insanın Allah’a karşı olan ibadetlerini düzenli bir şekilde 

yerine getirmesi ve günahları terk etme noktasında şeytan ve nefsin etkilerine karşı 

direnç göstermesi olarak tanımlanabilir. İnsanın sabır gösterdiği her bir alan, Allah’a 

olan ibadetinde ve günahlardan uzak durmasında birer değer taşır. Özellikle zulme 

karşı ve Allah’a itaate dair gösterilen sabır, nefis ve şeytanla yapılan mücadelenin bir 

yansıması olarak kabul edilir. Nefsi şehvetlerden korumak ve bu şehvetlerin insana 

galip gelmesini engellemek, yalnızca Peygamberlerin ve Salihlerin ahlaki 

özelliklerinde görülen bir erdemdir. Bu bağlamda sabır, Allah’ın rızasını kazanma 

amacıyla karşılaşılan her türlü zorluğa karşı nefisle mücadele etmek, sıkıntılara 

tahammül göstermek ve sabırsızlıktan kaçınmak için sarf edilen bir çaba olarak 

 
784 Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 103. 
785 Câmî, Nidâu’l-mü’minîn fî’l-kur’âni’l-mubîn, 13. 



  

216 

 

anlaşılmalıdır. Sabır, sadece dışsal davranışlar ve hareketlerle sınırlı kalmaz, aynı 

zamanda içsel bir eylem olarak da vücut bulur. Câmî’ye göre sabır, bedensel 

hareketlerin en güçlü ve etkili ifadesi olup, üç ana bileşenden oluşur: Birincisi, her 

türlü kötülükten ve günahtan kaçınmak için sergilenen erdemli ve sağduyulu duruştur. 

Bu duruş, şeytanın ve nefsin kişiyi saptırma çabalarına karşı gösterilen direncin somut 

bir yansımasıdır.  

İkincisi, insanın Allah’a karşı kul olma görevlerini şerîatın belirttiği şekilde 

yerine getirmesi ve Allah’ın emirlerine uymak için şeytan ve nefse karşı gösterdiği 

erdemli ve kararlı duruştur.  

 Üçüncüsü ise, kulun işlediği herhangi bir günaha karşı tövbe etmek ve 

Allah’tan af dilemek için ortaya koyduğu irade gibi, her türlü sıkıntıya sabretmek için 

Allah’ın yardımını ve lütfunu talep etmektir.786 

Câmî, sabrı, bireyin ilahî bir ödüle erişmek amacıyla sergilediği iradi ve 

sebatkâr bir tavır olarak tanımlamaktadır. Bu tavrın temelinde, nefsin arzularına karşı 

gösterilen direnç yatmaktadır. Câmî’ye göre, sabır göstermekte zorlanan bireylerin 

ahiret inançlarında noksanlıklar bulunabilir. Zira sabır, dünya hayatının geçiciliğine 

ve ahiret hayatının ebedîliğine dair bir inanç sistemiyle yakından ilişkilidir. Nefsiyle 

mücadelede sabırlı olan birey, bu dünyadaki çabalarının ahirette karşılığını bulacağına 

inanır. Aksi takdirde, ahirette ilahî cezalandırmaya maruz kalma riskiyle karşı karşıya 

kalabilir. Câmî, Kur'an'daki “Ey insanlar! Şüphesiz Allah’ın vaadi gerçektir. Sakın 

dünya hayatı sizi aldatmasın. Sakın çok aldatıcı (şeytan), Allah hakkında sizi 

aldatmasın.”787 ayetine atıfta bulunarak, dünya hayatının aldatıcı cazibelerine karşı 

uyarır ve bireyleri ahiret hayatının gerçekliğine iman etmeye teşvik eder. Bu bağlamda 

sabır, dünya ile ahiret arasındaki tercih noktasında ahiretin seçildiğinin bir göstergesi 

olarak değerlendirilebilir.788 

 
786 Câmî, Nidâu’l-mü’minîn fî’l-kur’âni’l-mubîn, 14-15. 
787 Fâtır, 35/5. 
788 Câmî, Tenzîhu’l-kulûb li nazari allâmi’l-ğuyûb, 308. 



  

217 

 

Câmî,  sabrın tasnifini Gazzâlî ve Kuşeyrî’den istifadeyle yapar. O, Nidâu’l-

Mü’minîn Fî’l-Kur’âni’l-Mubîn adlı eserinde, sabrın boyutlarını beş başlık altında 

sıralar:  

1. İbadet ve taatte sabır:  

2. Ma’siyetten sabır, 

3. Bela ve musibetlere karşı gösterilen sabır, 

4.  İnsanlardan gelen kötülüklere karşı sabır,  

5. Allah’ın nimetlerine şükür konusundaki sabır.  

Câmî, bu tasniflere ek olarak sabrı “yerilen” ve “övülen” olmak üzere iki ayrı 

kategoride değerlendirir.  

Övülen sabır, bu sabır türü, kulun sadece Allah’ın rızasını kazanmak için 

sergilediği erdemli ve metinli davranışı ifade eder. Bu, Allah’tan gelen her türlü 

zorluğa sabırla karşı koymayı ve nimetlere şükretmeyi içerir. Ra’d suresi 22. ayetinde 

belirtilen “…Onlar, Rablerinin rızasına ermek için sabreden…” ifadesiyle uyumlu 

olarak, İlahi takdirata rıza göstermeyi temsil eder.  

Yerilen sabır, bu sabır türü ise, kulun başına gelen olumlu veya olumsuz 

olaylara karşı gösterdiği sabrın Allah’ın rızasını değil, insanların takdirini kazanmayı 

hedeflediği bir davranış biçimidir. Yerilen sabır, düşmanlarını sevindirmemek veya 

başkalarının olumsuz değerlendirmelerinden kaçınmak amacıyla sergilendiğinde, bu 

tür bir sabırın Allah’ın rızasına uygun olmadığını ve bu yüzden eleştirilmesi 

gerektiğini vurgular.789 

Câmî, bakara suresi 156. “Muhakkak ki sizi biraz korku biraz açlık, biraz 

mallardan, canlardan ve ürünlerden eksiltmek suretiyle deneriz. Sabredenleri 

müjdele.” ayetinde imtihan ve sabır teması üzerinde bir değierlendirmede 

bulunmaktadır. Ona göre bu ayet, hem Hz. Peygamber özelinde hem de tüm insanlık 

için sabrın önemini vurgulamaktadır. Özellikle imtihanın ilk anında gösterilen sabrın, 

 
789 Câmî, Nidâu’l-mü’minîn fî’l-kur’âni’l-mubîn, 154. 



  

218 

 

Allah katında en değerli olduğu ifade edilmektedir. Bu durum, sabredenlerin Allah’ın 

sınırsız lütuf ve mükâfatlarına nail olacağı müjdesi ile desteklenmektedir. Kur’an-ı 

Kerim’de yer alan “Onlar; başlarına bir musibet gelince, “Biz şüphesiz (her 

şeyimizle) Allah’a aidiz ve şüphesiz O’na döneceğiz” derler.”790 şeklinde ifade 

edilerek, insanların olumlu bir tutum sergilemelerine dikkat çekilir. Hz. Peygamber’in, 

oğlu vefat eden bir kadını teselli etme hadisesi ise, sabrın pratik hayatta nasıl 

uygulanacağına dair önemli bir örnek teşkil eder. Kadının yaşadığı derin üzüntü, sabrın 

ne kadar zorlu bir sınav olabileceğini göstermektedir. Hz. Peygamber’in, “Sabır ancak 

bela ve musibetin ilk çarpma anında yapılmalıdır”791 hadisi ise, sabrın 

zamanlamasının önemine dikkat çekmektedir. İlk anda gösterilen sabır, kişinin 

imanının ve karakterinin derinliğini gösterir. Zira imtihanın şiddetlendiği anlarda 

sabretmek, herkesin harcı değildir. Bu durum, ancak halis niyetli ve olgun kişiler 

tarafından başarılabilir.792 

Fethullah Câmî, insanın günah işlemekten kaçınması ve her türlü kötülükten 

sakınması için güçlü bir sabır göstermesi elzemdir. Bu durum, mücahitlik olarak 

tanımlanırken, ibadet, taat ve güzelliklere karşı gösterilen sabır ise insanı ubudiyet 

mertebesine yükseltir. Câmî’ye göre, Allah’a isyan etmemek ve itaat etmek konusunda 

gösterilen sabır, Allah’ın rızasına ulaşmanın en önemli yollarından biridir. Bu durum, 

kalbin iyi veya kötü olaylar karşısında sükûnetini koruyabilmesiyle anlaşılır. Câmî, 

Kur’an-ı Kerim’deki “Muhakkak ki sizi biraz korku biraz açlık, biraz mallardan, 

canlardan ve ürünlerden eksiltmek suretiyle deneriz. Sabredenleri müjdele.”793 ayetini 

temel alarak, imtihanların bir ceza değil, Allah’ın müminlere vadettiği bir sınav 

olduğunu belirtir. Bu imtihanların, sabır sayesinde dinde büyük faydalar sağlayacak 

bir fırsat olarak değerlendirilmesi gerektiğini ifade eder.794 

Câmî,  nahl suresindeki “Sizin yanınızdaki tükenir, Allah katında olan ise 

kalıcıdır. Elbette sabredenlere, yapmakta olduklarının en güzeliyle mükâfatlarını 

vereceğiz”795 ayeti üzerinden sabrın önemini vurgulayarak, bu kavramı iman, İslam ve 

 
790 Bakara, 2/156. 
791 Buhârî, el-Câmiʿu’s-sahîh, “Cenâiz”, 31 
792 Câmî, Min Sifâti’l-mü’minîn fî’l-kur’âni’l-kerîm, 20. 
793 Bakara, 2/153. 
794 Câmî, Min Sifâti’l-mü’minîn fî’l-kur’âni’l-kerîm, 20-21. 
795 Nahl, 16/96. 



  

219 

 

hayatın zorlukları bağlamında ele alır. Ona göre sabır, kulun Allah’a olan taahhüdünü 

yerine getirmesinin ve imtihan karşısında metanetini korumasının bir göstergesidir. 

Câmî’nin görüşlerine göre, kulun Allah’a olan imanı ve İslam’ın hükümlerine uyma 

taahhüdü, hayatın zorlukları karşısında sabretmeyi gerektirir. Bu durum zümer 

suresindeki “…Bu dünyada iyilik yapanlar için (ahirette) bir iyilik vardır. Allah’ın 

yeryüzü geniştir. Sabredenlere mükâfatları elbette hesapsız olarak verilir…”796 

ayetiyle desteklenir. Yani, dünya hayatındaki sabır, ahiretteki mükâfatın teminatıdır. 

Furkân suresinin 75. “İşte onlar, sabretmelerine karşılık cennetin yüksek 

makâmlarıyla mükâfatlandırılacaklar ve orada esenlik dileği ve selâmla 

karşılanacaklardır.” ayeti, sabredenlerin cennetin yüksek makâmlara ulaşacaklarını 

belirtirken, enfal suresinin 46. ayeti ise, “…Sabırlı olun. Çünkü Allah sabredenlerle 

beraberdir…”797 Allah’ın sabredenlerle beraber olduğunu ifade eder. Bu ayetler, 

sabrın hem dünyada hem de ahiretteki karşılığını ortaya koyar. 

Câmî, kulun Allah ile olan ilişkisinde samimi olması gerektiğini ve imtihan 

karşısında şikâyet etmek yerine, Allah’ın vaat ettiği mükâfatlara odaklanması 

gerektiğini belirtir. Bu yaklaşım, kulun sabırla Allah’a yönelmesini sağlar.798  

Netice olarak Câmî’nin sabır anlayışı, İslam düşüncesinin ve tasavvufî 

geleneğin temel anlayışıyla örtüşmektedir. Câmî, sabır kavramını derinleştirerek, 

insanın hayatının zorluklarına karşı nasıl bir tutum sergilemesi gerektiğini ayet ve 

hadisler ışığında ortaya koyar. Sabır, sadece bireysel bir eylem değil, aynı zamanda 

bir iman ve ahlaki bir davranış biçimi olarak İslam düşüncesinin temel taşlarından biri 

haline gelir. Câmî’nin bu konuda sunduğu derinlikli yaklaşım, sabrın sadece bir 

davranış değil, aynı zamanda bir inanç ve içsel tutum olarak yaşanması gerektiğini 

vurgular. 

3.1.2.5. Şükür 

Nimeti vereni övmek, kulun Allah’ın kendisine bahşettiği bütün nimetleri 

amacına uygun olarak kullanmak, tüm organlarıyla gizli ve açıktan Allah’a yönelmek 

 
796 Zümer, 39/10. 
797 Enfâl, 8/46 
798 Câmî, Min Sifâti’l-mü’minîn fî’l-kur’âni’l-kerîm, 165. 



  

220 

 

ve tâatte bulunmak manalarına gelen şükür,799 önemine binaen sûfîlerce özenle 

üzerinde durulmuş ve çeşitli manalarla ortaya konulmuştur. Bu anlamda sûfîlerden 

Cüneyd-i Bağdâdî, “şükür, nefsini nimete ehil ve layık görmemek” olarak tarif 

ederken, benzer şekilde,  Ebû Osman (ö. 373/983) şükrü, kulun şükürden âciz kaldığını 

idrak etmesi olarak açıklamıştır.800 İlk sûfîlerden Şiblî ise, “şükrü nimeti değil, nimeti 

vereni görme”801 olarak tanımlamıştır. 

Câmî, şükür konusunda Gazzâlî ile benzer görüşleri savunur. Gazzâlî’ye göre 

şükür; ilim, hal ve amel olmak üzere üç esastan oluşur. İlim, nimetin hakiki sahibinin 

Allah olduğunu bilmektir. Hal, kalbin o nimet sebebiyle sevinmesidir. Amel ise, nimeti 

rızâ-yı ilâhî doğrultusunda kullanmaktır. Amel, kalp, dil ve bedenle ilgilidir. Bunlar 

anlaşılmadan şükrün hakikati anlaşılamaz.802 Câmî’de Gazzâlî’nin bu görüşlerinden 

esinlenerek şükrü iki manada ele alır: Birincisi, Allah’ın nimetlerine kalben muttali 

olmak: Yani, Allah’ın nimetlerini düşünmek ve bunların kıymetini bilmektir. Bu, 

şükrün ilk adımıdır. 

İkincisi ise, cevârih ile şükür: Yani, nimetleri Allah’ın rızası doğrultusunda 

kullanmaktır. Bu, şükrün ikinci adımıdır ve ilim ile halin sonucudur.803   

Câmî, Allah’ın kullarına bahşettiği en değerli nimetler arasında sayılan iman, 

akıl, ilim, irfan ve Kur’an’ın sırları gibi çeşitli türlerdeki bu paha biçilmez nimetlere 

karşı insanın şükretmesi gerektiğini ifade eder. Ancak bu şükür, sadece dile getirilen 

bir teşekkür ile sınırlı kalmayıp aynı zamanda bu nimetlere karşı sorumluluk bilinciyle 

hareket etmeyi ve Hz. Peygamber’in öğretisi doğrultusunda bu nimetleri elde etmek 

için çaba gerektirir. Bu bilinçle, insanın üzerine düşen görevlerden biri, bu nimetlerin 

asıl sahibinin Allah olduğunu anlamaktır. Yani, iman, akıl, ilim, irfan ve Kur’an gibi 

nimetlerin kaynağının Allah olduğunu fark etmektir. Bu bilinçle yapılan şükür, Allah’a 

olan kulluk şuurunun sağlam olduğunun göstergesidir. Diğer bir sorumluluk ise, bu 

nimetlerin boşa harcanmamasıdır. İnsanın zamanını, bu nimetleri geliştirmek ve 

 
799 Kâşânî, Letaifü’l a’lam fi işaratı ehli’l-ilham, (Tasavvuf Sözlüğü), Çev. Ekrem Demirli, 315; Cürcânî, 

Ta’rîfât, (Tasavvuf Istılahları), Çev. Abdülaziz Mecdi Tolun, Abdurrahman Acer, 110; Tehânevî, 

Keşşafi ıstılâhâti’l-fünun ve’l-’ulûm, 1/1038. 
800 Kuşeyrî, er-Risâle, (Tasavvuf İlmine Dair Kuşeyri Risalesi), Haz. Süleyman Uludağ, 259. 
801 İbn Kayyım el-Cevziyye, Medâricu’s-Sâlikîn, 694. 
802 Gazzâlî, Kimyâ-yî Saadet Çev. Ali Arslan, 649. 
803 Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 53. 



  

221 

 

kullanmak için harcaması gerekmektedir. Kendisini ilgilendirmeyen konulara boşuna 

zaman harcamamak, ilim ve irfanını artırmak için çaba göstermek önemlidir. 

Nihayetinde dünya tarafından sunulan geçici ve dünyevi değerlere aşırı değer 

vermemek ve bu konularda kalp gözünü perdelememek önemlidir. Şöhret, izzet, keşf 

ve kerâmet gibi dünyevi hırslar, gerçek hakikatleri görmemize engel olabilir. Bu 

nedenle, bu tür dünyevi arzulara karşı dikkatli olmak ve onlara aşırı bağlanmamak, asıl 

değeri Allah’a ve O’nun verdiği nimetlere vermeye odaklanmak gerekmektedir.804 

Câmi’ye göre, insan özgürce yaratılmış bir varlık olup, yalnızca Allah’a kulluk 

etmelidir. Kendisine bahşedilen nimetlere vesile olan diğer varlıklara şükran ifade 

etmek, bu varlıkların ve nimetlerin gerçek sahibinin Allah olduğu bilinciyle 

gerçekleştirilmelidir. Örneğin, bir bireyin bir tarîkata katılması veya çeşitli nimetlere 

erişmesi, bu süreçte etkisi olan şeyhe teşekkür etmeyi gerektirebilir. Ancak bu 

teşekkür, temelde nimetin kaynağının Allah olduğu bilinciyle yapılmalıdır. Aksi 

takdirde, bu teşekkürde nimeti inkâr etme tehlikesi olan küfran-ı nimet ortaya çıkabilir. 

Bu konuda Yüce Allah, Kur’an-ı Kerim’de “…Sakın hainlerin savunucusu olma.”805 

şeklinde buyurarak, teşekkürün kime ve nasıl yöneltilmesi gerektiği konusunda önemli 

bir uyarıda bulunmuştur.806 

Câmî’ye göre En büyük nimetlerden biri de Yüce Allah’ın ibadete layık 

olduğunu bilmektir, çünkü şükrü hak eden nimeti verenin kendisidir. Bu hakikate 

muttali olan kişi şükrün eksikliğini hissetmez. Yani Allah’a karşı isyan etmeden O’nun 

bütün nimetlerin ve şükrün kaynağı olduğunu bilerek başta kalp ve dil olmak üzere 

tüm uzuvlarıyla O’nu şükür ve senâ ile yâd eder. Kur’an’ı Kerim’de bu hususu Yüce 

Allah mealen “Size ulaşan her nimet Allah’tandır. Sonra size bir sıkıntı ve zarar 

dokunduğu zaman yalnız O’na yalvarır yakarırsınız.”807 buyurarak bütün nimetlerin 

sahibinin kendisi olduğuna dikkat çekmiştir.808  

Câmî, “…açıkça yahut gizlice üzerinizdeki nimetlerini tamamladığını 

görmediniz mi? …” “Hâlbuki Allah’ın nimetini saymaya kalksanız onu sayamazsınız. 

 
804 Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 58. 
805 Nisâ, 4/105. 
806 Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 58. 
807 Nahl, 16/53. 
808 Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 89. 



  

222 

 

Şüphesiz Allah, çok bağışlayandır, çok merhamet edendir.” lokman suresinin 20.  ve 

nahl suresinin 18.  ayetlerini tefsir ederken Allah’ın bütün nimetlerin kaynağı 

olduğunu ve insanın hak etmediği halde sayısız nimetlerle donatıldığını belirtir. 

İnsanın Allah’ın lütuflarını düşünerek, nimetlerin hakikatini ve hikmetini tefekkür 

etmesi gerektiğini ifade eder. Bu tefekkür, nimetlerin sadece maddi yönlerini değil, 

aynı zamanda manevî ve duygusal boyutlarını da kapsamalıdır. Yani insan, elde ettiği 

her nimeti sadece maddi bir kazanç olarak görmemeli, aynı zamanda bu nimetin 

arkasındaki hikmeti düşünerek Allah’a şükretmelidir. Câmî’nin vurguladığı bir diğer 

önemli nokta da küfran-ı nimete girmemektir. Yani insan, nimetlere kavuştuğunda 

kibir ve nankörlük gibi olumsuz duygulara kapılmamalıdır. Bunun yerine, elde ettiği 

nimetin geçici olduğunu anlayarak, Allah’a minnettarlık ve şükran duygularıyla 

yaklaşmalıdır.809 Özetle, Câmî’nin bu ayetleri tefsir ederken ortaya koyduğu ana tema, 

insanın nimetlere karşı şükür ve minnettarlık duygularını canlı tutması gerektiğidir. 

Bu, maddi ve manevî her türlü nimeti Allah’ın lütfu olarak görmek ve bu nimetlere 

karşı bir şükran borcu hissetmek anlamına gelir. 

Câmî’nin düşüncesine göre, insanlığa bahşedilen sayısız ilahî nimet karşısında, 

kulların Allah’a şükran borcu bulunmaktadır. Bu nimetlerin sunulmasında, Allah 

bazen doğrudan, bazen de aracıları kullanmaktadır. Aracıların vesilesiyle nimetlere 

erişen kulların, Allah’a şükrettikten sonra bu aracı şahıslara da teşekkür etmeleri, İslam 

Peygamberi Hz. Muhammed’in (sav) şeriatının bir gereğidir. Bu bağlamda, Hz. 

Peygamber’in “İnsanlara teşekkür etmeyen, Allah’a da şükretmez.”810 buyurarak 

yapılan iyiliğe karşı teşekkür etmenin önemine dikkat çekmiştir.811 Câmî, şükrün 

ibadetin temel bir unsuru ve nimetlerin devamlılığı için en önemli vesile olduğunu 

belirtmektedir. İnsanların, kendilerine sunulan sayısız nimeti, özellikle de kalplerini, 

yaratılış amaçlarına uygun bir şekilde kullanmaları gerektiğini ifade eder. Bu ilahî 

lütuf karşısında uygun davranış sergilemek, nimetlerin hakkıyla şükrünü yerine 

getirmek anlamına gelirken, aksi takdirde nimetleri küçümsemek ve nankörlük etmek 

 
809 Câmî, Tenzîhu’l-kulûb li nazari allâmi’l-ğuyûb, 113. 
810 Tirmizî, Sünenü’t-Tirmizî, “Birr”, 35. 
811 Câmî, Tenzîhu’l-kulûb li nazari allâmi’l-ğuyûb, 272. 



  

223 

 

anlamına gelecektir. Câmî’nin bu yaklaşımı, İslam’da şükrün hem bireysel hem de 

toplumsal hayattaki önemini vurgulayan derin bir anlayış sunmaktadır.812 

Hülasa, Câmî’nin şükür anlayışı, kalbi idrak ve eylemsel ifadeyi bir araya 

getiren, tevhid inancıyla yoğrulmuş, Kur’an ve hadislerle desteklenen kapsamlı bir 

yaklaşımdır. Ona göre şükür, kulun Allah’a karşı kulluk bilincini güçlendirir, 

nimetlerin değerini anlamasını sağlar ve küfran-ı nimetten kaçınmasına yardımcı olur. 

3.1.2.6. Rızâ 

Sûfîlerin çoğu, kulun Allah’ın kendisi için takdir ettiğine rızâ göstermek 

olduğu noktasında hemfikirdir. Şeyh Ahmed Fethullah el-Câmî’nin de rızâ ile ilgili 

serdetmiş olduğu görüşlerine baktığımızda sûfîlerin geneli ile aynı yaklaşıma sahip 

olmakla beraber daha çok Gazzâlî çizgisinde olduğu görülür. 

Câmî’ye göre rızâ, Allah’ın kulları için belirlediği kaderi sorgusuz sualsiz 

kabul etmek, ona şikâyet ve isyan etmeden teslim olmaktır. Kul, kendi hayatına dair 

takdir edilenin iyi ya da kötü olduğunu belirleyecek güce sahip değildir. Bu nedenle, 

kulun sorumluluğu sadece Allah’ın emirlerini ve yasaklarını anlamak, onların 

hikmetini kavramaya çalışmak ve ilahî iradeyi içtenlikle kabul etmektir. Samimi bir 

mü’min, kaderin hikmetlerini anlamaya çalışırken gönül hoşnutluğuyla Allah’ın 

takdirini kabul etmeli ve kazanılan her imtihanı bir fırsat olarak görmelidir. Başına 

gelen her durum, Allah’ın bir imtihanıdır ve bu imtihanı başarıyla geçmek, içsel 

güzellikleri ortaya çıkarmak için Allah’a teslim olmayı gerektirir. Bu nedenle, rızâ 

göstermek, kaderin değişmez gerçekliğini anlamak ve yaşanan her durumu bir fırsat 

olarak görmek anlamına gelir.813 

Câmî’ye göre hakiki rızâ, kulun nefs-i emmâresini terbiye edip, mâ’siyyet ve 

münkeratı terk etmek ve güzel ameller işlemekle Allah’ın hükmüne muti olmaktır. 

İnsanların birçoğu Allah’ın rızâsını dile getirse de, pratikte bu hedefe ulaşmak için 

çaba göstermemektedir. Gerçek anlamda Allah’ın takdiratına rızâ göstermek, söylem 

ve eylem birlikteliğine dayanmaktadır. Bu nedenle kul, Allah’ın yasakladıklarını terk 

 
812 Câmî, Tenzîhu’l-kulûb li nazari allâmi’l-ğuyûb, 447. 
813 Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 85. 



  

224 

 

etmeli ve emrettiklerini yaparak gerçek bir rızâ göstermelidir. Ancak beşer tabiatının 

bir sonucu olarak, rızâya uygun olmayan durumlar ortaya çıkabilir. Bu durumda kul, 

ümitsizliğe kapılmadan Allah’a tövbe ve istiğfar etmelidir. Çünkü Yüce Allah samimi 

tövbe ve istiğfarları kabul eder ve kulu rızâsına tekrar ulaştırır. Bu konuda Kur’an-ı 

Kerim’de şöyle buyrulur:  “İyilik yarışında önceliği kazanan Muhacirler ve Ensar ile 

onlara güzelce uyanlardan Allah hoşnut olmuştur, onlar da Allah’tan 

hoşnuddurlar…”814 bu ayetle, rızânın önemine vurgu yapılarak, Allah’ın rızâsını 

kazanmak için samimiyetle çaba gösterenlerin ödüllendirileceği ifade edilmektedir.815  

Câmî’nin öğretileri doğrultusunda, gerçek bir mü’minin Allah’ın iradesine rıza 

göstermesi ve yaşadığı zorluklara karşı sabır göstermesi önemlidir. Bu anlayışa göre, 

kişi sadece olumlu şeyleri değil, aynı zamanda olumsuz durumları da Allah’ın 

takdiriyle karşılamalıdır. Şikâyet etmek yerine, başına gelen zorlukları sabırla 

karşılamalı ve bu durumları Allah’ın bir lütfu olarak kabul etmelidir. Ona göre kul, 

Allah’a isyan etmek yerine itaat etmekte sabır gösterdiğinde, Allah da bu sabrı takdir 

eder ve kulun rızasını kazanmayı kolaylaştırır. Bu süreçte mü’min, Allah’ın kaderine 

teslim olmalı ve her durumu birer imtihan olarak görmelidir. Hakiki bir sabır, kalbin 

olumsuz durumlar karşısında huzur bulabilmesidir. Nefse hoş veya hoş olmayan şeyler 

geldiğinde bile, Allah’ın takdiri karşısında şikâyet etmeden huzur içinde olabilmektir. 

Bu durum, kişinin içsel bir sükûnetle, Allah’ın iradesine teslim olduğunu ve rıza 

gösterdiğini gösteren bir alamettir.816  

Câmî, rızâ ile sıdk arasındaki irtibata da temas eder. Ona göre hakiki ve samimi 

mü’min Allah’ın kendisi için takdir ettiğine rızâ gösterirken sıdktan ayrılmaması 

gerekir. Rızânın sıdk ile beraber olması zorunlu değil ancak sıdkın rızâ ile birlikte vuku 

bulması elzemdir. Kalpte olanın dilde cari olanla mutabık olması kulun maddi ve 

mânevî olanlardan müstefit olmasını sağlar. Ancak kalpte olanların dilde cereyan 

edenlere tutarlılık göstermemesi ahirette kulun aleyhine delil olmasına sebep olur. 

Çünkü Yüce Allah kulun kalbinde cereyan edenlerin sıdkına göre ahiret gününde kul 

ile muamele eder. Bu nedenle kul Allah’ın kendisi için takdir ettiğine rızâ gösterirken 

 
814 Tevbe, 9/100. 
815 Câmî, Sevânihu kalbiyye, 1/176. 
816 Câmî, Min Sifâti’l-mü’minîn fî’l-kur’âni’l-kerîm, 21. 



  

225 

 

söz ve eylem tutarlılığına azami ölçüde dikkat etmelidir.817 Nitekim bu hususta Yüce 

Allah Kur’an’ı Kerim’de mealen “Allah, şöyle diyecek: “Bugün, doğrulara, 

doğruluklarının yarar sağlayacağı gündür.” Onlara içinden ırmaklar akan, içinde 

ebedî kalacakları cennetler vardır. Allah, onlardan razı olmuş, onlar da Allah’tan razı 

olmuşlardır. İşte bu büyük başarıdır.”818 buyurarak rızâ ve sıdkın önemine dikkat 

çekmiştir.   

Câmi’ye göre, kulun Allah’ın hoşnutluğunu kazanarak cennete girmesi için en 

önemli vesilelerden biri rızâ olmalıdır. Çünkü cennete girmek ve cehennem azabından 

kurtulmak için sadece ibadetler yeterli değildir. Bir kişi ömrünü ibadetlerle geçirse 

bile, Allah’ın kendisine verdiği maddi ve manevî nimetlere şükretmeyi ihmal ederse, 

bu ibadetler yetersiz kalabilir. Bu nedenle kul, Allah’ın kendisine emrettiği ibadetleri 

yerine getirmenin yanı sıra, kendisi tercih ettiği şeylere de razı olmalı ve Allah’ın 

hoşnutluğunu kazanmaya çabalamalıdır. Eğer Allah’ın rızâsına uygun olmayan bir 

davranış ortaya çıkarsa, kul ümitsizliğe kapılmadan derhal Allah’a tövbe ve istiğfarla 

yönelmelidir.819   

 Câmi’ye göre, Allah’ın rızâsını talep eden kişi, hayatını İslam şerîatıyla, 

Peygamberimiz Hz. Muhammed’in (sav) örnek ahlakıyla, içtenlik ve dürüstlük ile 

süslemelidir. Eğer bu prensipler nefsinde tam olarak yer bulmuyorsa, açıkça Allah’tan 

bağışlanma dilemeli ve kalben Hz. Peygamber’in yüce ahlakını benimsemelidir. 

Ayrıca, kalbini Allah’a yönlendirerek güvenmeli ve Allah’ın kendisi için belirleyeceği 

kadere sabır ve rızâ ile yaklaşmalıdır. Bu sayede kalbini temizleyerek Allah’a itaatkâr 

bir duruşa sahip olmalıdır.820  

Câmî, rızâ ve nimet arasındaki bağa de temas eder. Ona göre, Allah’ın rızâsını 

talep etmek sadece nimetlere kavuşmakla sınırlı değildir. Çünkü insan, ubudiyetle 

yükümlü kılınmıştır. Allah’ın bahşettiği şeyler, kulun hoşuna gitsin ya da gitmesin, 

onun rızâsını kazanmak adına kabul edilmelidir. Çünkü her şey O’na aittir ve O, 

dilediği gibi tasarruf eder. Allah, kullarını nimetlerle donatarak onları şükretmeye 

 
817 Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 27. 
818 Mâide, 5/119. 
819 Câmî, Sevânihu kalbiyye, 1/194. 
820 Câmî, Sevânihu kalbiyye, 1/8. 



  

226 

 

teşvik eder. Bu nimetler, Allah’ın yaratıcısı olduğu gerçeğiyle uyumludur. Kul, 

Allah’ın kendisine bahşettiği nimetleri, yaratılış gayesine uygun bir şekilde 

kullanmakla sorumludur. Aksi takdirde, nimetlere nankörlük etmiş olur ve bu da bir 

tür küfürdür.821 

Sonuç olarak, Câmî’ye göre rızâ, sadece bir teslimiyet durumu değil, aynı 

zamanda manevî bir tekâmül sürecidir. Bu süreç, kulun sadece zorluklar karşısında 

sabırlı ve hoşgörülü olmasını değil, aynı zamanda Allah’ın emirlerine gönülden 

uymasını ve her durumda O’na güvenmesini gerektirir. Rızâ, kişinin hayatındaki her 

türlü deneyime, olumlu ya da olumsuz, Allah’ın takdiri olarak bakmasını ve bu 

anlayışla hareket etmesini sağlar. Câmî’nin öğretileri, rızâya ulaşmanın, insanın 

sadece dini vecibelerini yerine getirmesiyle değil, aynı zamanda içsel bir arınma ve 

doğru amellerle mümkün olduğunu açıkça ortaya koymaktadır. 

3.1.2.7. Muhabbet 

Tasavvufta önemli bir konuma haiz olan muhabbet, her zaman sûfîlerin ilgisini 

çekmiş ve bu hususta pek çok görüşün serdedilmesine kaynaklık etmiştir.822 Sûfîlerin 

muhabbet ile ilgili yaptıkları tanımlar ve sınırlamalar konunun sınırlı ve gizli 

kalmasına neden olmuştur. Yapılan bu tarifler ilimlere mevzu olmasıyla alakalıdır. 

Oysaki muhabbet âşıkların kalplerine doğru cereyan eden zevki bir durumdur. Bu 

hususta söylenen ifadeler, etkilerini izah etmek, neticelerini kritik etmek ve sebeplerini 

izah etmek içindir.823 

Cüneyd-i Bağdâdî muhabbbeti, âşıkın kendi sıfatlarını terk ederek, mâşukun 

sıfatlarına bürünmesi olarak ifade ederken, Sehl et-Tüsterî, tâatleri hakkıyla yerine 

getirmek, şeytan ve nefsin isteklerine karşı sağlam bir duruş sergilemek olarak mütalaa 

eder. İlk dönem sûfîlerden Ebû Alî Ahmed b. Muhammed b. el-Kâsım er-Rûzbârî (ö. 

322/934) muhabbeti, Allah’ın emirlerine muvafakat etmek olarak ifade eder.824 İlk 

tasavvuf klasiklerinden el-Lümaʿ müellifi Serrâc da muhabbeti, kulun gözüyle 

Allah’ın kendisine bahşettiği nimetlere; kalbiyle kendisine olan yakınlık, inâyet, hıfz 

 
821 Câmî, Tenzîhu’l-kulûb li nazari allâmi’l-ğuyûb, 272. 
822 Süleyman Derin, Love in sûfîsm (İstanbul: Erkam Yayınları, 2008), 26. 
823 İsa, Hakâik ani’t-tasavvuf, 397. 
824 Kuşeyrî, er-Risâle, (Tasavvuf İlmine Dair Kuşeyri Risalesi), Haz. Süleyman Uludağ, 407. 



  

227 

 

ve yardımına; iman ve yakîn ile hidayet ve inâyet nasîb etmesine bakarak Allah’ın 

kendisini sevdiğini görüp kendisinin de O’nu sevmesi olarak tarif eder.825  

Muhabbetin geniş bir tanımını yapmayan Câmî, eserlerinde sıklıkla muhabbeti 

vurgular ve bu duygunun aşktan üstün olduğunu belirtir. Ona göre, muhabbet, Yüce 

Allah’ın Kur’an-ı Kerim’de aşktan bahsetmemesine rağmen, mü’minlerin Allah’a olan 

sevgisinin daha güçlü bir sevgi olduğu ayetiyle desteklenir.826 O, muhabbetin aşkla 

karşılaştırıldığında cezbin mümkün olmadığını, ancak aşkta cezbin mümkün olduğunu 

belirtir. Muhabbetin, kulun kalbinde gerçekleşmesiyle, kulda Allah’a ulaşma 

arzusunun oluştuğunu ifade eder. Bu nedenle, kulun bazen huzuru, bazen de ölümü 

talep ettiğini söyler. Cenâb-ı Hak’ın kullarına olan muhabbetini iştiyakla değil, 

muhabbetle tasvir ettiğini vurgular. Allah’ın, Kur’an-ı Kerim’de “müminleri sevdiğini 

ve onların da Allah’ı sevdiklerini” belirten ayetiyle.827 Kullarına olan muhabbetine 

dikkat çeker. Ayrıca, Allah’ın çok tövbe edenleri ve çok temizlenenleri sevdiğini 

belirterek, bu muhabbetin temizlik ve tövbe ile güçlendiğini ifade eder.828  

Muhabbet ile iştiyak arasındaki farka da değinen Câmî, muhabbetin daha 

kapsamlı ve geniş bir duygu olduğunu, iştiyakın ise muhabbetin içinde daha sınırlı bir 

yer kapladığını açıklar. Muhabbetin, ubudiyet mertebesi hariç tüm mertebelerden 

üstün olduğunu belirtir ve ubudiyetin de muhabbet ile meydana geldiğini ifade eder. 

Allah için muhabbet beslemenin, O’ndan başkasına ibadet etmeme ve muhabbeti 

doğru bir şekilde kullanma anlamına geldiğini vurgular. Bununla birlikte, dünyayı ve 

dünyevi şeyleri sevmenin, imanla birlikte muhabbeti de amacından uzaklaştırma 

anlamına geldiğini ifade eder. Allah’a olan muhabbet ile dünya ve dünya malına 

duyulan muhabbet arasında büyük bir fark olduğunu vurgular ve Allah için sevmenin 

Allah’a ulaştığını belirtir.829 

 Diğer birçok sûfî müellif gibi Câmî de, muhabbetin insanlar üzerinde garip 

hallere ve farklı tesirlere sahip olduğunu söyler. Muhabbetin her türlü günah ve 

kirlerden arınmış salim kalplere açılan büyük bir kapı olduğunu ifade eder. Bu nedenle 

 
825 Serrâc, el-Lüma‘, (İslâm Tasavvufu), Trc. Hasan Kamil Yılmaz, 57. 
826 Bakara, 2/165. 
827 Bakara, 2/222. 
828 Câmî, Sevânihu kalbiyye, 1/137. 
829 Câmî, Sevânihu kalbiyye, 1/137. 



  

228 

 

dinin dünyaya tercih edilmesi ancak dünya sevgisini terk eden, muhabbetullâha gark 

olmuş müteyakkız kalplerde ve fıtratı bozulmamış akıllarda olacağını vurgular.830  

Sûfîlerin neredeyse tamamı muhabbetin kalpte olacağı hakkında ittifak 

etmişlerdir.831 Bu görüşe katılan Câmî de, muhabbet kalp arasındaki irtibata değinir. 

Muhabbet, kalbi besleyen ve canlı tutan en önemli ve temel unsurlardan biridir. Çünkü 

kalp, dünya sevgisi için değil, Allah’a olan sevgi için yaratılmıştır. Dünyayı sevmek, 

kalbi asıl amacının dışında kullanmaktır. Gerçek muhabbetullâh ve mârifetullah ile 

dolu olmayan bir kalp ölüdür. Gönül bir ve muhabbet bir olduğu için, muhabbet sadece 

şeriki ve muîni olmayan Allah’a yakışır. Zira insandaki sonsuz muhabbet hissi sonsuz 

olan Allah’ı sevmek için verilmiştir. Kalpte muhabbetullâh hüküm sürdüğünde, 

dünyaya duyulan sevgi geri plana atılır, çünkü bir kalpte aynı anda iki sevgi olmaz.832 

Gerçek muhabbet, iman ve ibadetlerle süslenmiş bir kalbin, Allah ve Resul’üne karşı 

sağlam bir bağ kurmasıdır. Bu tür bir muhabbetin hâkim olduğu bir kalp, tüm dünyevi 

engellerden ve nefsani hazlardan arınarak ibadetin gerçekleştiği bir yer haline gelir. 

Bu tür bir kalbe sahip bir kişi, mükellef olduğu bütün ibadetleri bilinçli bir şekilde 

yerine getirir ve bunlardan manevî hazlar elde ederek sürekli bir huzura ulaşır.833 

Sehl et-Tüsterî, “Muhabbet, taatla sarmaş dolaş olmak ve muhalefetle 

zıtlaşmaktır”834der. Bu bakış açısını benimseyen Fethullah Câmî de muhabbet ve taat 

arasındaki bağa değinir. Ona göre, taatten yoksun bir muhabbet, ruhsuz bir bedene 

benzer. Allah’ı gerçekten seven bir kimse, O’nun emirlerine tam anlamıyla uyar, Hz. 

Muhammed’e (sav) ittibâ eder, marufu emreder ve münkerden kaçınır. İbadet ve taat, 

kişiye ister ağır, isterse hafif gelsin kişi, her hâlükarda, Hz. Peygamber’e tabi olmalı 

ve O’nun muhabbetini kazanmak için çaba sarf etmelidir. Zira Yüce Allah Kur’an-ı 

Kerim’de şöyle buyurur: “De ki: “Eğer Allah’ı seviyorsanız bana uyun ki, Allah da 

sizi sevsin ve günahlarınızı bağışlasın. Çünkü Allah çok bağışlayandır, çok merhamet 

edendir.”835 bu ilahî hitap, Hz. Peygamber’e ittibâ etmenin muhabbeti celbettiğine 

dikkat çeker. Aynı zamanda herkesin bu hitabı bilmesi gereken bir gerçektir. Ne var 

 
830 Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 81. 
831 Kuşeyrî, er-Risâle, (Tasavvuf İlmine Dair Kuşeyri Risalesi), Haz. Süleyman Uludağ, 413. 
832 Câmî, Sevânihu kalbiyye, 1/162. 
833 Câmî, Tenzîhu’l-kulûb li nazari allâmi’l-ğuyûb, 160. 
834 Hücvîrî, Keşfü’l-Mahcûb, (Hakikat Bilgisi), Haz. Süleyman Uludağ, 374. 
835 Âl-i İmrân, 3/31. 



  

229 

 

ki, pek çok kişi bu önemli mesajı kavramadan alışkanlık haline getirir. Oysaki başta 

Müslümanlar olmak üzere tüm insanlar, söz konusu hitaba uygun bir şekilde 

umutsuzluğa kapılmadan nefsani arzuları terk etmeli, ibadetlerin içindeki güzelliklerin 

tadına varmalı ve muhabbet makâmına erişmelidir.836 

Câmî, muhabbetin fıtri bir duygu olduğunu ifade eder. Ona göre Allah’ın ve 

insanların muhabbetine ehemmiyet vermek ve onu celbetmek mü’minin fıtratının bir 

gereğidir. Kişinin başkaları tarafından kendisine muhabbet duyulmasını istemesi onun 

nefsi arzularının bir gereğidir. Dolayısıyla bunlardan kurtulmak için kalbin Allah’a 

taalluk etmesi ve O’na duyulan muhabbette samimi olması gerekir. Bu vasıflara sahip 

olanları Allah sevdiği gibi Allah’ı sevenler de sever. Çünkü Yüce Allah, söz konusu 

vasıflara sahip olan kişileri salih kullarının kalplerinde kabul görmeyi kolaylaştırır.837 

Fethullah Câmî, Gazzâlî’nin öğretilerinden yola çıkarak, gerçek muhabbetin 

sadece Allah’a duyulan muhabbet olduğunu ifade eder. Ona göre, Cenâb-ı Hakk’a 

duyulan sevgi ile insanlara duyulan sevgi aynı kalpte bir araya gelmez. Şu gerçeklikle 

bilinmelidir ki sadık ve gerçek bir mü’minin kalbi, asıl sevgiye layık olan yalnızca 

Allah’ı sever. Bu sevginin gereği olarak da Hz. Muhammed’e (sav) itaat etmek 

önemlidir. Mü’min, zahirde ve batında Peygamberimize tabi olan birine duyduğu 

sevgiyle, Allah ile arasına herhangi bir perde koymaz. Ancak, fâsık birini sevmek ve 

ona bağlanmak, mü’min ile Allah arasında manevî perdelere neden olabilir. Zira aynı 

kalpte hem Allah’a hem de fâsık birine duyulan sevgi bir arada bulunamaz.838 Yüce 

Allah Kur’an-ı Kerim’de. “Allah’a ve ahiret gününe iman eden hiçbir topluluğun, 

babaları, oğulları, kardeşleri yahut kendi soy-sopları olsalar bile, Allah’a ve 

Peygamberine düşman olan kimselere sevgi beslediğini göremezsin. İşte Allah onların 

kalplerine imanı yazmış ve onları kendi katından bir ruh ile desteklemiştir. Onları, 

içlerinden ırmaklar akan ve içlerinde ebedî kalacakları cennetlere sokacaktır. Allah 

onlardan razı olmuş, onlar da Allah’tan razı olmuşlardır. İşte onlar, Allah’ın 

tarafında olanlardır. İyi bilin ki, Allah’ın tarafında olanlar kurtuluşa erenlerin ta 

 
836 Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 31. 
837 Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 89. 
838 Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 108-109. 



  

230 

 

kendileridir.”839 buyurarak, gerçek muhabbetin sadece Allah’a yönelmesi gerektiğine 

vurgu yapar. 

Keşfü’l-Mahcûb müellifi Hücvîrî, ilahî aşk veya muhabbet, insanın kendi 

çabalarıyla elde edebileceği bir kazanım değil, bütünüyle Allah’ın bir lütfudur. 

Muhabbet, insanın tüm dünya malını verse bile elde edemeyeceği, ancak Allah’ın 

dilemesiyle verilmiş bir nimettir. Bu görüşe katılmayan Câmî, muhabbetin hem 

Allah’ın lütfu hem de insanın çabalarıyla elde edilebileceğini savunmaktadır. Câmî, 

özellikle Âl-i İmrân suresindeki “De ki: “Eğer Allah’ı seviyorsanız bana uyun ki, 

Allah da sizi sevsin ve günahlarınızı bağışlasın. Çünkü Allah çok bağışlayandır, çok 

merhamet edendir.”840 ayetiyle desteklediği bu görüşünü şu şekilde açıklamaktadır: 

Allah’ın sevgisi, yalnızca bir lütuf değil, aynı zamanda insanın Kur’an ve Sünnet’e 

uygun bir yaşam sürmesiyle kazanılabilecek bir mükafattır. Yani, insanın Allah’a olan 

sevgisi, Allah’ın emirlerine uyma çabasıyla doğru orantılı olarak artacaktır.841 

Öte yandan sûfîmiz diğer birçok sûfî gibi muhabbetullâhın, kulun manevî 

derinliklerine nüfuz ettiğini ve kalbinde belirgin bir şekilde ortaya çıktığını ifade eder. 

Aynı zamanda, kalbi dünya ve nefsin tuzağından arındırarak Allah’a ve Resul’üne 

layık duruma getirerek, kulun mükellef olduğu ibadetleri samimiyetle yerine 

getirdiğini belirtir. Muhabbetle dolu bir kalbe sahip olan kişinin, Allah ve Resul’ünün 

sevgisiyle yoğrulmuş olduğunu ve bu sevginin samimiyetle yaşandığını vurgular. 

“…Mü’minlerin Allah’a olan sevgisi daha güçlü bir sevgidir...”842 mealindeki ayetin, 

bu gerçeği ortaya koyduğunu ifade eder.843  

Özetle Câmî’nin muhabbet anlayışı, hem Allah’a olan sevginin hem de 

tasavvufun özündeki derinliğin anlaşılmasına katkıda bulunan bir bakış açısı 

sunmaktadır. Muhabbetin, aşk ve iştiyakla karıştırılmaması gerektiği, içsel bir arınma 

ve samimi bir sevgi gerektirdiği, bu sevginin doğru şekilde yönlendirilmesi gerektiği 

gibi konular, onun tasavvufi düşüncelerinin temel taşlarını oluşturur. Câmî’nin, 

 
839 Mücâdele,58/22. 
840 Âl-i İmrân, 3/31. 
841 Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 108-109. 
842 Bakara, 2/165. 
843 Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 62-; Câmî, el-

Mücerredu’l-muhtasar min tefsîri’l-kâdî el-beydâvî, 184. 



  

231 

 

muhabbeti sadece bir duygu değil, aynı zamanda bir irade, bir eylem ve bir taat olarak 

ele alması, onun tasavvufi öğretilerinin pratik ve manevî yönünü de derinleştirir. Bu 

anlayış, Müslüman’ın gerçek anlamda huzura ve Allah’a ulaşması için bir yol haritası 

sunmaktadır. 

3.1.2.8. Murakabe  

Yeryüzünün halifesi, idarecisi ve iyi bir kul olma sorumluluğuyla yaratılan 

insan başıboş bırakılmamış bilakis ilahî metinler Peygamberler ve melekler vasıtasıyla 

yoğun bir şekilde eğitilmekle beraber tüm hal ve davranışlarında her daim Yüce 

Allah’ın murâkabesinde olmuştur. Allah’ın kendisini murâkabe ettiğinin bilincinde 

olan insan, hem kendisine yüklenen misyonu layıkıyla yerine getirmiş hem de içinde 

bulunduğu yeri güzel bir şekilde imar etmiştir. Diğer taraftan söz konusu murâkabeden 

yoksun veyahut gaflet ile hareket eden insan hem yaratılış gayesine uygun hareket 

etmemiş hem de içinde bulunduğu yeri ifsat etmiştir. Meşâyıh-ı kirâmdan olan sûfî 

zatlar ise Allah’ın murâkabesini her daim önemsemiş ve hayatlarının en önemli 

düsturlarından biri olarak konumlandırmışlardır. Bilhassa müellif sûfîler murâkabeyi 

düstur edinmenin ötesinde telif ettikleri eserlerde bazı başlıklar altında genişçe ele alıp 

çeşitli tanımlarla mütalaa etmişlerdir. Tasavvuf literatüründe hâl ve makâm başlıkları 

altında ele alınan murâkabeyi Ebû Tâlib el-Mekkî, Serrâc, Kuşeyrî, Herevî ve Gazzâlî 

gibi zatlar eserlerinde müstakil olarak ele alırken,844 Abdülkadir Geylânî, mücâhede 

kavramıyla, Sühreverdî ise, tövbe ve muhâsebe kavramlarıyla beraber mütalaa 

etmiştir.845 

Murâkabe kavramının tanımı ile ilgili sûfîlerin her birinin diğerlerinden 

farklılaşmasını sağlayan şahıslarına münhasır vurgu noktaları olmakla beraber hemen 

hemen bütün tanımların ortak bir yönü de mevcuttur. Kulun her halinin Yüce Allah 

 
844 Serrâc, Murâkabeyi hâller bölümünde el alırken, Herevî “Muammelat” kısmında makâmlar arasında 

mütalaa eder. Hem hâl hem de makâm kavramlarını aynı başlık altında işleyen Kuşeyrî, konuya 

ilişkin görüşlerini ortaya koyarken Serrâc gibi murâkabeyi hâl olarak değerlendirir. Bkz. Kuşeyrî, 

er-Risâle, (Tasavvuf İlmine Dair Kuşeyri Risalesi), Haz. Süleyman Uludağ, 272; Mekkî, Ḳūtü’l-

kulûb, (Kalplerin Azığı), Trc. Yakup Çiçek, Dilaver Selvi, 287-308; Serrâc, el-Lüma‘, (İslâm 

Tasavvufu), Trc. Hasan Kamil Yılmaz, 54; Herevî, Menâzilü’s-Sâirîn, (Tasavvufta Yüz Basamak), 

Trc. Abdurrezak Tek, 25; Gazzâlî, 345-351. 
845 Sühreverdî, Avârifü’l-Maʿârif, (Marifet İhsanları), Trc. Yahya Pakiş, Dilâver Selvi, 274; Abdülkâdir 

Geylânî, el-Gunye li tâlibî tarîki’l-Hakk ’azze ve celle, (Beyrut: Dâru’l-kutubi’l-ilmiyye, 1971), 

2/309. 



  

232 

 

tarafından görüldüğü idrakiyle hareket etmesi söz konusu ortak yöne işaret 

etmektedir.846 İlk dönem sûfîlerden Zünnûn el-Mısrî (ö. 245/859) murâkabeyi, 

Allah’ın tercih ettiğini tercih etmek, büyük gördüğünü büyük ve küçük gördüğünü de 

küçük görmek olarak ifade ederken, Ebû Muhammed el-Mürtaîş (328/939) de, her 

düşünce ve söz sırasında gaybı düşünerek sırrı korumak olarak mütalaa eder.847 

Mevzuyla alakalı kapsamlı bir değerlendirme yapanlardan biri de İbnü’l-Arabî’dır. (ö. 

638/1240) O, sözlük anlamından hareketle ilgili kavramı Allah’ın kulu murâkabesi, 

kulun Allah’ı murâkabesi ve kulun Rakîb ismine mazhar olmasıyla Abdurrakîb 

mertebesine yükselmesi şeklinde üçlü bir tasnifle ele alır. Bu sınıflandırmaya göre 

murâkabe Allah’ın asli bir niteliği olup insanda da mevcuttur. Bu durumda Allah 

mahlûkatın varlığını korumak suretiyle onları her zaman murâkabe eder.  “İnsan hiçbir 

söz söylemez ki onun yanında (yaptıklarını) gözetleyen (ve kaydeden) hazır bir melek 

bulunmasın.”848 mealindeki ayet söz konusu bu hususa işaret etmektedir. Allah’ın 

kullarını murâkabe ettiği bir başka şekil ise, mükellef kıldığı emir ve yasaklar 

noktasında gerekli hususlara riayet edilip edilmediğini gözetlemesidir. İbnü’l-

Arabî’nin murâkabe anlayışının ikinci yönü olan kulun Allah’ı murâkabesine göre 

Allah âlemde tecelli etmesinin bir neticesi olarak her mümkün mazharda zuhur eder. 

İnsan ise Allah’ın eşyadaki tecellilerini görür. İbnü’l-Arabî’nin “kulun Allah’ın 

murâkabesini murâkabe” şeklinde tanımladığı son aşama ise kulun Allah’ın kendisini 

görüyor bilinciyle Allah’tan utanması ve kalbinde Allah’ın kendi üzerindeki sanatını 

müşahedeye matuf murâkabesidir.849 İbnü’l-Arabî’nin murâkabe anlayışının son 

merhalesi olan bu merhale Rakîb isminin mertebesi olup sahibi Abdurrakîb olarak 

isimlendirilir. Bu mertebede ki murâkabe “nereye dönerseniz dönün Allah’ın vechi 

oradadır”850 meâlindeki âyette zikredilmiştir. Bir şeyin yüzü onun zatı ve hakikatidir. 

Rakîb olan Allah her şeyi fiiliyle murâkabe ettiği gibi O aynı zamanda her şeyde 

murâkabe edilendir.851 

 
846 Uludağ, Tasavvuf Terimleri Sözlüğü, 697. 
847 Kuşeyrî, er-Risâle, (Tasavvuf İlmine Dair Kuşeyri Risalesi), Haz. Süleyman Uludağ, 274. 
848 Kâf, 50/18. 
849 Muhyiddîn Muhammed b. Alî b. Muhammed İbnü’l-arabî, Fütuhat-ı Mekkiyye, Çev. Ekrem Demirli 

(İstanbul: litera Yayıncılık, 2017), 3/313; Serhat Gültaş, Abdürrezzâk Kâşânî Ve Tasavvufî 

Görüşlerı̇ Uludağ Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü,  Doktora Tezi, 2022), 123. 
850 Bakara, 2/115. 
851 İbnü’l-arabî, Fütuhat-ı Mekkiyye, Çev. Ekrem Demirli, 3/317; Gültaş, Abdürrezzâk Kâşânî Ve 

Tasavvufî Görüşlerı̇, 123. 



  

233 

 

Câmî, murâkabeyi tasavvufî geleneğin ortak noktalarına uygun bir şekilde ele 

almaktadır. Ancak bu kavramı, tarîkatların ortaya çıkışı öncesi ve sonrası olmak üzere 

iki farklı dönemde değerlendirerek özgün bir yaklaşım sergilemektedir. İlk dönemde 

murâkabe, kulların Allah’ı gözetlemesi ve O’na yönelmesi olarak anlaşılırken, ikinci 

dönemde ise hem Allah’ın kulları gözetlemesi hem de kulların Allah’ı gözetlemesi 

şeklinde genişletilmiştir. Câmî, bu ayrımı yaparken İhsân kavramını örnek gösterir. 

Hz. Peygamber’in “İhsân, Allah’ı görür gibi ibadet etmendir. Sen O’nu görmüyor 

olsan da O, seni görmektedir”852 hadisini temel alarak, murâkabenin hem kulun 

Allah’a yönelmesi hem de Allah’ın kul üzerindeki murâkabesi olduğunu ve Allah’ın 

murâkabesinin ezeli ve ebedi olduğunu, kulun Allah’a yönelmesinin ise değişkenlik 

gösterebildiğini ifade eder. 853 Bu durumu, “…Şüphesiz Allah, üzerinizde bir 

gözetleyicidir.”854 ayetiyle destekler.855 

Câmî, başta İbnü’l-Arabî olmak üzere birçok sûfîden aldığı ilhamla Allah’ın 

kullarını sürekli olarak murâkabe altında tuttuğunu ve böylece her an gözettiğini, 

koruduğunu ifade eder. “…Şüphesiz Allah, üzerinizde bir gözetleyicidir.”856 

mealindeki ayetin bu gerçeğe işaret ettiğini söyler. Murâkabe makâmının, zât-ı 

İlâhî’nin tecellilerinin yaşandığı bir makâm olduğunu belirtir ve bu makâmda 

genellikle sevinç yerine korkunun hâkim olduğunun altını çizer. Müşâhede makâmını 

ise Allah’ın sıfatlarının tecelli ettiği, âriflerin sevincin hüküm sürdüğü bir neşe makâmı 

olarak tanımlar.857  

Câmî’ye göre kul, her zaman Allah’ın gözetiminde ve bütün latifeleri O’nun 

nuruyla aydınlanmış olan bir varlıktır. Bu aydınlanma, kulun Allah’ın hoşnut olmadığı 

davranışlarından kaçınmasını kolaylaştırabilir. Bu durumda, kulun günahlarından 

kaçınması, ibadetlerini yerine getirmesinden daha kolay bir süreç olabilir. Bu 

bağlamda, Câmî, ibadetlerin sadece şekilsel ritüeller değil, aynı zamanda içsel 

hakikatler olduğunu vurgulamaktadır. Kulun içsel zorluklarından biri, vesvese adı 

verilen şüphelerle baş etmektir. Bu şüpheleri aşmak, iç huzuru ve ameldeki erdemleri 

 
852 Buhârî, el-Câmiʿu’s-sahîh, “Tefsîr”, (Lokman) 2. 
853 Câmî, Sevânihu kalbiyye, 1/179. 
854 Nisâ, 4/1. 
855 Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 16. 
856 Nisâ, 4/1. 
857 Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 38. 



  

234 

 

elde etmek zorlu bir süreçtir. Bu zorlu süreci başarıyla geçmek kulun Allah’a daha 

yakın olmasına ve hoşnutluğunu elde etmesine vesile olacaktır. 858 Özetle, onun 

perspektifinden bakıldığında, ibadetlerin sadece şekilsel rütüeller değil, aynı zamanda 

içsel bir dönüşüm süreci olduğu ve kulun Allah’ın rızası için içsel mücadelelerle 

yüzleşmesi gerektiği vurgulanmaktadır. 

Murâkabeyi, kişinin kalbiyle Allah’ı düşünmesi859 olarak ifade eden İsmail 

Ankaravî’nin açıklamasına benzer bir yaklaşım Şeyh Ahmed Fethullah el-Câmî 

tarafından dile getirilir. Ona göre, gerçek murâkabe kalpte gerçekleşir ve bu sürecin 

sağlıklı bir şekilde gerçekleşebilmesi için kalbin her türlü olumsuz etkiden 

arındırılmasıyla mümkündür. Kalbin, murâkabe pratiği için hazırlıklı ve temiz bir 

halde olması, manevî derinliğin ve Allah’a yaklaşmanın anahtarıdır. Öte yandan 

murâkabenin sadece tarîkat ehli kişilere özgü olmadığını, imandan kaynaklandığı için 

tüm mü’minlere gerekli olduğun“… Nerede olsanız, O sizinle beraberdir…”860 

mealindeki ayetin de bu hakikate işaret ettiğini vurgular. Bu anlayışı, murâkabe 

pratiğini sadece belli bir grup insanın ayrıcalığı olarak değil, İslam’ın temel 

öğretilerinden biri olarak kabul eder. Her mü’minin, kalbini arındırarak ve Allah’a 

yönelerek bu manevî pratiği gerçekleştirebileceğini kaydeder.861  

Câmî, insan ömrünün sınırlı olduğunu, sayılı günlerin hızla geçtiğini ve bu 

nedenle kulun, amellerini Allah’ın hoşnut olduğu seviyeye getirmek için sürekli bir 

gözden geçirmesi ve değerlendirmesi gerektiğini belirtir. Bu amaçla, kulun her 

anlamda Hz. Peygamber’in örnek yaşantısını takip ederek, içsel bir güzellik ve 

duruluğa ulaşması gerektiğini ifade eder. Bu sayede kulun tüm ibadetlerinin sadece 

Allah için yapıldığını ve dolayısıyla murâkabe ve müşâhede makâmları arasında bir 

denge sağlanacağını vurgular. Bu makâmlara ulaşan bir kulun, Yüce Allah’ı her zaman 

hatırında tuttuğunu ve günah işlediğinde derhâl tövbe edip Allah’a yönelme adına bir 

çaba sarf ettiğini dile getirir.862 

 
858 Câmî, Sevânihu kalbiyye, 233. 
859 İsmâîl Rusûhî b Ahmed Ankaravî, Minhâcu’l-Fukara (Fakirlerin Yolu) Haz. Saadettin Ekici 

(İstanbul: İnsan Yayınları, 1996), 249. 
860 Hadîd, 57/4. 
861 Câmî, Tenzîhu’l-kulûb li nazari allâmi’l-ğuyûb, 40. 
862 Câmî, Nidâu’l-mü’minîn fî’l-kur’âni’l-mubîn, 37. 



  

235 

 

Yukarıdaki anlatımdan anlaşılan, murâkabe, tasavvufta önemli bir yere sahip 

olan ve kulun manevî yükselişinde kritik rol oynayan bir kavramdır. Bu kavram, 

Câmî’nin de ifade ettiği şekliyle kulun gerek bâtınî gerekse zâhirî tüm hâllerinin dâimâ 

Allah’ın gözetimi ve kontrolü altında olduğunun idrakiyle hareket etmesini ifade eder. 

Bu şuurla hareket eden sâlik, şeytanın ve nefsinin günaha teşviklerine karşı metanetli 

bir irade sergilemeli ve her anın kendisine sunulan son fırsat olduğunun idrakiyle 

yaşamalıdır. 

Murâkabe, kulun Allah’a karşı derin bir sorumluluk hissi taşımasını ve her an 

O'nun huzurunda olduğu bilincini korumasını gerektirir. Bu bilinç, sâlikin 

davranışlarını, niyetlerini ve düşüncelerini sürekli olarak gözden geçirmesine ve 

kendini hesaba çekmesine yol açar. Bu sayede sâlik, günahlardan kaçınmaya, 

ibadetlerini daha ihlaslı yapmaya ve ahlâkî erdemlerini geliştirmeye gayret eder. 

3.1.2.9. Mârifet 

 Tasavvufi literatürün önemli kavramlarından biri olan mârifet, tasavvuf 

terminolojisinde çoğu zaman ilim kavramının yanında kullanılmış olup, lügatta mastar 

olarak “bilmek, tanımak, ikrar etmek” anlamlarına gelir. Mârifet “ilim” ile eş anlamlı 

kullanılmakla beraber aralarında bazı farklıklar da vardır. İlim, genel ve tümel nitelikli 

bilgileri, mârifet tikel, özel ve ayrıntılı bilgileri ifâde eder. İlmin karşıtı cehil; mârifetin 

karşıtı inkârdır.863 Mârifet ile aynı anlamda olan “İrfan” kelimesi eserleri idrak edilip 

kendisi idrak olunamayan varlık hakkındaki bilgi anlamında kullanılır. Bu sebeple 

Allah’ı bilmekle ilgili olarak “âlime” fiili yerine “arefe” fiili tercih edilmiştir.864  

Sûfî düşünce geleneğinde, erken dönemlerden itibaren, diğer İslam âlimlerinin 

eriştiği bilgi türlerinden farklı ve özgün bir bilgi kategorisi varlığına inanılmıştır. Bu 

özgün bilgi, mârifet, irfan ve yakîn gibi terimlerle ifade edilmiş, bazen de "ilim" 

kavramı kullanılarak nitelendirilmiştir. Ancak "ilim" teriminin mârifet anlamında 

kullanıldığı durumlarda, tasavvufî terminolojiye has sıfatlarla nitelenerek “ledün 

 
863 Süleyman Uludağ, “Mârifet” Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi (TDV Yayınları, 2003), 

28/54. 
864 Necip Taylan, “Bilgi” Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, (İstanbul: TDV Yayınları, 1992), 

6/158; Naci Hüseyin Cevdet, el-Mârifetu’s-sûfîyye dirâse felsefiyye fî müşkilâti’l-mârife (Beyrut: 

Dâru’l-Cîl, ts.), 63; Ramazan Ertürk, Sûfî Tecrübenin Epistemolojisi (Ankara: Fecr Yayınları, 2004), 

26. 



  

236 

 

ilmi”, “bâtın ilmi”, “esrar ilmi”, “hal ilmi”, “makâm ilmi” “fenâ-bekâ ilmi”, “mükâşefe 

ve müşâhede ilmi” gibi ifadeler oluşturulmuştur. Bu kavramlarla, ilâhî sır ve 

hakikatlere, nefsin özelliklerine, varlıkların durumuna ve gaybî konulara dair özel bir 

bilgi türü kastedilmiştir. Sûfîler, mârifetin temelini ilim olarak görmüş, ilimsiz 

mârifetin imkânsız, mârifetsiz ilmin ise vebal olduğuna inanmışlardır. Mârifetin, 

ledünnî bir bilgi türü olduğu görüşü benimsenmiştir. Sûfîlere göre, ledün ilmi 

vehimden arınmış, dolayısıyla saf ve mâsumdur. Diğer ilim dalları ise vehmin etkisine 

açık olduğundan, bu saflık ve mâsumiyetten yoksundur. Bu bağlamda, mârifet, 

doğrudan doğruya ilâhî kaynaktan gelen, aracısız ve sezgisel bir bilgi olarak kabul 

edilir. Bu bilgi, akıl yürütme veya çıkarım yoluyla değil, kalbin arınması ve ilâhî tecelli 

yoluyla elde edilir. Bu bakış açısı, sûfîlerin bilgiye yaklaşımlarının, diğer İslam 

âlimlerinden farklılaştığı temel noktayı oluşturur. Sûfîler, sadece akli ve nakli bilgiyle 

yetinmemiş, kalbî ve ruhsal deneyimlere dayanan bir bilgi arayışına girmişlerdir. Bu 

arayış, onları, varlığın derinliklerine ve ilâhî hakikatlere ulaşma çabasına 

yöneltmiştir.865 

Tasavvufî bilginin niteliği, sûfîlerin mârifetle kastettiklerini anlamakla 

anlaşılabilir. Sûfîler mârifetin hakikati ve aslı ile ilim ve mârifet arasındaki farkın 

neden ibaret olduğu mevzuunda ihtilafa düşmüşledir. Cüneyd-i Bağdâdî, “Hakk’ın 

ilminin var olduğu yerde senin bilgisizliğinin mevcut olmasıdır” demiş, “Biraz daha 

izah eder misiniz?” diyen kişiye, “Aslında ârif de O’dur, ma’rûf da” şeklinde cevap 

vermiştir. Bu sözün manası şudur: Sen, sen olman itibariyle Allah hakkında cahilsin, 

bilgin yoktur. O tanıttığı için kendisini tanımaktasın. Aynı manaya gelmek üzere Sehl 

b. Abdullah : “Mârifet, bilgisizlik hakkındaki bilgidir”866 demiştir. 

Mârifet ile ilim arasında beslendiği kaynaklar bakımından farklılık 

bulunmaktadır. Kalp yoluyla edinilen bilgilere mârifet, akıl ile elde edilen malumata 

ise bilgi denir. Mârifetin kaynağı kalp, ruh, sır, ilham, keşf ve sezgi iken; ilmin kaynağı 

ise akıl, duyu organları ve nakildir. Bu nedenle maddi âleme ve dünyaya taalluk eden 

işler hakkında bilgisi olana âlim, Allah, Allah’ın sıfatları, fiilleri, ruh, âhiret vb. 

 
865 Uludağ, “Mârifet”, 28/54. 
866 Kelâbâzî, et-Taarruf, (Doğuş Devrinde Tasavvuf), Haz. Süleyman Uludağ, 97. 



  

237 

 

metafizik alanına giren konularda mârifete sahip olana da  “ârif” denilmiştir.867 

Tasavvuf terminolojisinde özellikle de Ekberiye ekolünde mârifetle kastedilen Bir, 

Sonsuz ve Mutlak Hakk’ın bilgisinden başka bir şey değildir.868 

Câmî, Gazâlî’nin düşüncelerinden faydalanarak mârifeti, nefse dair maddi ve 

mânevî perdelemelerin kalp üzerindeki etkilerini ortadan kaldırma sürecinin sonunda 

ortaya çıkan ilim-i ledün şeklinde tanımlar. Bu ilim, insanın kalp yoluyla ulaşacağı 

yüksek bilgilerdir. Câmî, mârifeti iki ayrı şekilde ele alır: mârifet-i sıfat ve mârifet-i 

zât. Mârifet-i sıfat, Allah’ın sıfatlarının, hem dünyada hem de ahirette, kalp aracılığıyla 

kavranması sürecini ifade eder. Yani insanın Allah’ın sıfatlarını anlaması, bu anlayışı 

içselleştirmesi ve bu anlayışı yaşamının her anına yansıtmasıdır. Buna karşın, mârifet-

i zât ise Allah’ın zâtına dair bilginin, özellikle ahiret yolculuğunda ruhsal bir 

deneyimle elde edilmesi anlamına gelir. Bu iki tür mârifet, yalnızca zâhir ve bâtın 

ilmine vakıf olan, olgunlaşmış müminler tarafından gerçek anlamda elde edilebilir.869 

Bu düşünceler, Hz. Peygamber’in bir hadisiyle de desteklenir. Hadiste “İlim ikidir: 

Birincisi, kalpte sabit olan manevî ilimdir ki bu asıl faydalı olandır. İkincisi ise dilde 

kalan zâhirî ilimdir ki bu da Allah’ın kullarına karşı delil olarak kullandığı bir 

ilimdir” şeklinde ifade edilmiştir. 870 Buradan anlaşılan, yalnızca dışsal, zâhirî bilgiyle 

değil, aynı zamanda içsel, manevî bilgiyle de Allah’ı tanıma sürecinin ne denli önemli 

olduğudur. Câmî’nin Gazâlî’den etkilenerek sunduğu bu perspektif, insanın iç 

dünyasına dönerek Allah ile olan ilişkisini derinleştirmesini, Allah’ın sıfatlarını ve 

zâtını anlamaya yönelik bir manevi yolculuğa çıkmasını vurgular. Böylece insan, 

sadece teorik bilgiyle değil, aynı zamanda kalbi bir anlayışla da Allah’ı bilme 

noktasında yüksek bir seviyeye ulaşır. 

 

Sonuç olarak, bu öğretiler, bireyin sadece akli bilgiyle değil, aynı zamanda 

manevî bir derinlik kazanarak Allah’a yakınlaşma ve O’nu anlama sürecini 

kapsamaktadır. Bu çerçevede, mârifetler insanın kalbini arındırarak, onu yüksek bir 

 
867 Hücvîrî, Keşfü’l-Mahcûb, (Hakikat Bilgisi), Haz. Süleyman Uludağ, 397. 
868 Mustafa Çakmaklıoğlu, İbn Arabî’de Marifetin İfadesi (İstanbul: İnsan Yayınları, 2007), 133. 
869 Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 48. 
870 Dârimî, “Mukaddime”, 33, Muhammed b. Muhammed el-Murteza Zebidî, İthafü’s-sâdeti’l-muttakîn 

(Beyrut: Daru’l İrfân, 1989), 1/349. 



  

238 

 

içsel farkındalıkla donatır ve nihayetinde kişinin Allah ile olan bağını daha da 

güçlendirir.871 

Câmî’ye göre, mârifet imandır ve iman da mârifettir. İmanın güçlenmesi, 

insanın kendi hatalarının farkında olmasıyla mümkündür. Ancak insan, işlediği hata 

ve günahların bilincinde değilse, o zaman genel olarak taklidi bir imana sahip olur. 

Eğer bu kişi, dünyadan ayrılırken bahsedilen imanla Allah’ın huzuruna giderse, Allah 

kerem ve fazlıyla ondan bunu kabul eder ve onu kurtuluşa erdirir. Aynı şekilde, 

mârifetullah da benzer bir prensibe dayanır. İnsan, Allah’ı tanımamış veya bilmiş 

olabilir, ancak şerrinden habersizse, bu durumda ilmi de imanı gibi eksik olacaktır. 

Mârifetullah, Allah’ın varlığını, sıfatlarını ve eylemlerini bilmeyi içerir. İnsanın bu 

mârifete ulaşabilmesi için, Allah’ın varlığına dair derin bir anlayışa sahip olması 

gerekmektedir. Bu, insanın imanının derinleşmesine ve manevî yolculuğunda 

ilerlemesine yardımcı olacaktır.872 

Câmî, sûfilerin mârifetin vehbi olduğunu ittifakla kabul ettiği873 görüşlerine 

katılmakla beraber Tezkiretü’l-Evliyâ müellifi Ferîdüddin Attâr’ın (ö. 618/1221) da 

ifade ettiği gibi mârifeti elde etmede insana terettüp eden hususların olduğunu da 

kaydeder. Ona göre, mârifetullaha hakkıyla vakıf olmak için Allah’ın yasakladıklarını 

terk etmenin ve emrettiklerini de yerine getirmenin yanı sıra itikat, riyâzet, mücâhede, 

zikir, takvâ, ihlâs, sıdk ve mâsivâyı terk etmek vs. gibi hususlara hakkıyla riayet etmek 

gerekir.874 Binâenaleyh bu dünyada mârifettullahı hakkıyla bilen kişi ölümde huzur 

bulacaktır. Çünkü o, tamamen Allah ile beraber olduğundan ölüm onun için ıstırap 

değil bilakis ahirete açılan rahmet kapsıdır.  Mârifetullaha bigâne olan kişi için ise, 

kabri zindana dönüşeceğinden ölümü onun için çetin bir imtihanın başlangıcıdır. Ârif-

i billâhın kalbi dünyada Allah ile bedeni ise halk ile beraberdir. Cahil-i billâh ise, 

dünyada hem kalbiyle hem de bedeniyle halk ile beraber olduğundan apaçık bir hüsran 

içindedir.875  Yine ona göre Cenâb-ı Hakk’ın ilmine ulaşmanın, O’nun sıfatlarını ve 

büyüklüğünü bilmenin yolu şerîata ve Hz. Peygamberin Sünnet-i seniyyesine 

 
871 Câmî, Sevânihu kalbiyye, 1/268. 
872 Câmî, Sevânihu kalbiyye, 1/268. 
873 Reis, Gazâlî’de Ahlâk-Marifet İlişkisi, 14. 
874 Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 41,72. 
875 Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 40-41. 



  

239 

 

temessük etmekle mümkündür. Bu yola sülûk eden kişi mârifetullaha sahip olmakla 

îmânını kemale erdirerek ubudiyetini rızâ-i ilâhî doğrultusunda yerine getirir. Kulun 

mârifete bağlanması ve kulluktan uzaklaşması gerekmez. Çünkü kulun asıl görevi 

ubudiyettir. Bu hususta Yüce Rabbimiz zâriyât suresinin 56. ayetinde mealen “Ben 

cinleri ve insanları, ancak bana kulluk etsinler diye yarattım.” buyurarak insanın asıl 

vazifesinin Allah’a kulluk yapmak olduğuna dikkat çekmiştir. Kişide kulluk meleke 

haline gelince kişi hiçlik olan aslına dönerek Allah’ın arzusunun dışında hiçbir arzuya 

kapılmaz. Kulluk bilincine varan kişi bunu kendisinden değil Allah’tan bilir. Hülasa, 

mârifet, ibadetin delilidir, ubudiyet ise mârifetin semeresi odluğu gibi dindeki en 

yüksek makâmdır. Yüce Allah Kur’an’ı Kerim’de mealen “Hamd, kuluna Kitab’ı 

(Kur’an’ı) indiren ve onda hiçbir eğrilik yapmayan Allah’a mahsustur.”876 buyurarak 

kulun ubudiyet yoluyla Allah’a hamd etmenin önemine dikkat çekmiştir. Yine bu 

hususta Hz. Peygamber vahyi Peygamberlik ve risâlet makâmı olarak değil, kulluk 

olarak nitelendirmiştir. Kulluk makâmını bütün makâmlardan üstün görmüştür.877  

 Câmî’ye göre, mârifetullah, gözle müşâhede edilip oradan imanın ve 

ubudiyetin mahalli olan kalbe intikal ettiğinden, sadece mü’minlere has bir özelliktir. 

Bu özellik mü’minler arasında değişkenlik gösterir. Gazzâlî’nin de ifade ettiği gibi, 

mârifet kalbe girip orada kalıcı olursa, kalpten perdeler kalkar. Dilin ifade 

edemeyeceği, akıl, kalp ve hiçbir düşüncenin tasavvur edemediği metafizik konuları 

ve hakikat nurları tezahür etmeye başlar. Bu tür bir mârifet, yalnızca Kur’an-ı Kerim 

ve Sünnet-i seniyye dairesindeki bilgilerle elde edilebilir. Duyusal kanıtlardan 

mârifete geçişi engelleyen unsurlar, insan doğasına aykırı olan kin, haset, rant, 

ikiyüzlülük, dünya sevgisi, baş olma sevgisi ve cimrilik gibi kalbi hastalıklardır. Zira 

kalp, söz konusu negatif özelliklerle kirlenip hasta olursa, içinde hiçbir mârifet ortaya 

çıkmaz.878 

Câmî’ye göre ibadetin makbuliyeti, Allah’ı bilmeye (mârifetullah) dayanır. 

Mârifetullah, tüm bilgilerin kaynağı olarak, Allah’ın zatı, sıfatları ve fiilleri hakkında 

doğru ve kâmil bilgi sahibi olmayı ifade eder. Câmî, mârifetullahtan yoksun ibadetin, 

 
876 Kehf, 18/1. 
877 Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 114. 
878 Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 98. 



  

240 

 

batıl olmasa bile eksik ve kusurlu olduğunu belirtir. Zira ibadetin özü, Allah’a duyulan 

derin bir sevgi ve bağlılıkla birlikte, O’nun yüceliğini idrak etmektir.879 Câmî’ye göre 

kalp, Allah sevgisi için yaratılmıştır. Dünya sevgisi ve ona bağlılık, kalbin asıl 

amacından sapmasına ve mârifetullahtan yoksun kalmasına neden olur. Bu durumdaki 

bir kalp, “ölü bir kalptir”. Çünkü mârifetullah, kalbin hayat kaynağıdır. Kalp, ancak 

Allah’ı tanıdığı ve O’na yöneldiği zaman canlı ve diri olur. 880 Bu nedenle insanın,  

kendisi ile Rabbi arasındaki en büyük düşmanın şeytan olduğunun bilincinde olarak 

şeytanın hilelerinden korunmak ve mârifetullaha ulaşmak için, kendi aslını (yani aciz 

ve muhtaç bir kul olduğunu) anlaması, Allah’ı çokça zikretmesi ve O’na sığınması 

gerekir. Bu sayede Allah sevgisi kalbe galip gelir ve insanı manevî ölümden kurtarır.881 

Câmî’nin bu görüşleri, İslam düşüncesinde mârifetullahın önemini ve ibadetin 

ancak Allah’ı bilmekle anlam kazandığını vurgulamaktadır. Mârifetullah, sadece 

teorik bir bilgi değil, aynı zamanda kalbi Allah’a bağlayan ve insanı kemale ulaştıran 

bir süreçtir. Bu süreçte, nefsin terbiyesi, şeytanla mücadele ve Allah’ı zikretmek 

önemli unsurlardır. 

Sonuç olarak, Câmî’nin ibadet ve mârifetullah anlayışı, İslam’ın temel 

öğretilerine uygun olarak, Allah’ı bilmenin ve O’na kalben yönelmenin önemini 

vurgulamaktadır. Mârifetullah, ibadetin özü ve gayesi olarak, insanı Allah’a 

yaklaştıran ve manevî hayatına anlam kazandıran bir değerdir. 

Câmî, Gazzâlî’nın insan tefekkür etmek yani kendini tanımak suretiyle 

Allah’ın bilgisine ulaşabilir882 sözlerine atıfla mârifetullahı bilmek ancak insanın 

kendisini hakkıyla bilmesiyle, insanın kendisini bilmesi de mürşidi kâmilleri tanıyıp 

onlara intisap etmesiyle mümkün olduğunu ifade eder. Câmî’ye göre insanın kendisini 

tanıması iki şekilde olur: Birincisi Allah Resul’ünün bırakmış olduğu zâhiri ve batini 

ilimleri miras alarak kendisini tanıyan kâmil zatlardır. İkincisi ise, sadece zâhiri 

ilimleri miras alan ve mârifetullahı idrak etmekten yoksun olan nakıslardır. Zira bu 

 
879 Câmî, Sevânihu kalbiyye, 1/115. 
880 Câmî, Sevânihu kalbiyye, 1/204. 
881 Câmî, Sevânihu kalbiyye, 1/162. 
882 Hüccetü’l-İslâm Ebû Hâmid Muhammed b. Muhammed b. Muhammed b. Ahmed Gazzâlî, Mîzânü’l-

amel (Beyrut: Dâru’l-fikr, 1986), 25; Hüccetü’l-İslâm Ebû Hâmid Muhammed b. Muhammed b. 

Muhammed b. Ahmed Gazzâlî, Mişkâtü’l-envâr (Beyrut: Dâru’l-fikr, 1964), 71. 



  

241 

 

hususta Hz. Peygamber ibn Ömer’e hitaben dinini malı olanlardan değil, istikamet 

üzere olanlardan almasını883 buyurarak mârifetullah ehli kimselerin önemine dikkat 

çekmiştir.884 İnsanın kendinden hareketle Rabb’ini bilmesi ve mârifete ulaşması söz 

konusu olunca “Allah Âdem’i kendi sûretinde yarattı”885 hadisi önem arz etmektedir. 

Çünkü bu söz insan ile Allah arasında sıfat ve fiiller açısından benzerlikler olduğu ve 

Allah’ın sahip olduğu isim ve sıfatlara insanın da sahip olduğu anlatılmak istenir. Buna 

göre insan ile Allah arasında ontolojik bir yakınlıktan ve ortaklıktan söz etmek 

mümkündür.886 

Câmî, el-Mücerredu’l-Muhtasar Min Tefsîri’l-Kâdî el-Beydâvî adlı eserinde 

isrâ suresi 57. ayette geçen “…O’nun rahmetini umar, azabından korkarlar…” ifadesi 

tefsiri bağlamında şöyle söyler: mârifetullahı, Allah’ın birliğini ve ibadete layık 

olduğunu bilmenin yolu, O’nun fiillerini ve sanatını hikmet nazarıyla tefekkür ederek 

tanımak ve ibadet etmektir. Çünkü kul ücretini önceden aldığından Allah’a ibadet 

ettiği için kendisini bir sevaba layık görmeden kendisine verilen nimetlere karşı 

şükretmek mecburiyetindedir.887 Yine o, zikredilen eserinde alak suresi 2. ayette geçen 

“O, insanı “alak”dan yarattı.” ifadesi tefsiri bağlamında şöyle söyler: insanın birinci 

vazifesi mârifetullahı, Allah’ın varlığının delillerini, azamet ve kudretini ve hikmetinin 

mükemmelliğini hakkıyla tanıyıp idrak etmektir.888 

Fethullah Câmî, başta Gazâli ve Kuşeyrî olmak üzere pek çok sûfî gibi 

mârifetullah ve kalp arasındaki bağlantıya temas eder. O, mârifetullah ve kalp 

arasındaki bağlantıya vurgu yaparken Gazzâlî’nin kalbin ilâhî hakikatlerin tecelligahı, 

marifetullah ve ubudiyet makâmı olduğu görüşüne benzer bir perspektif sunar.889 Ona 

göre, mârifetullah, kalp için hayati bir öneme sahiptir. Çünkü kalp, insan bedenin 

hükümdarıdır. Mârifetullahın nuru ile nurlanan bir kalp, akıl üzerinde de olumlu bir 

etki bırakır. Akıl, mârifetullahın nuruyla aydınlanır ve böylece insanın hafızası, hayali, 

düşüncesi ve diğer duygusal becerileri uyum içinde olur. Ancak kalp, nefsin istekleri 

 
883 el-Müttakî el-Hindî, Kenzü’l-ʿUmmâl fî Süneni’l-aḳvâl ve’l-efʿâl, 5/2/260. 
884 Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 24. 
885 Buhârî, el-Câmiʿu’s-sahîh, “İsti’zân”, 1; Müslim,  el-Câmiʿu’s-Saḥîḥ, “Birr”, 115. 
886 Reis, Gazâlî’de Ahlâk-Marifet İlişkisi, 27. 
887 Câmî, el-Mücerredu’l-muhtasar min tefsîri’l-kâdî el-beydâvî, 369. 
888 Câmî, el-Mücerredu’l-muhtasar min tefsîri’l-kâdî el-beydâvî, 1210. 
889 Gazzâlî, İhyâ-u Ulûm’id-Dîn Trc. Abdullah Aydın, 49-50. 



  

242 

 

ve şeytanın arzularıyla kirlenirse, öfke, şehvet, dünya sevgisi gibi olumsuz duygularla 

dolar. Bu durumda, kalp Allah’ın nuruyla değil, dünyevi arzularla aydınlanır ve bu da 

kişinin manevî yolculuğunda sorunlara yol açar.890 Kulun kalbinde mârifetullah, ihlâs 

ve tevekkül eksikse, ibadetler sadece şekilsel bir ritüelden ibaret olur. Kalp bu 

ibadetlerden herhangi bir manevî pay alamamış olur. Ancak kalp, mârifetullah, ihlâs 

ve tevekkülle doluysa, ibadetler anlam kazanır ve kişi manevî bir derinlik elde eder. 

Mü’min bir kişi dahi olsa, kalbinin Allah’ın huzurundaki durumunu dikkate almalı ve 

nefsinin etkilerinden arınarak Allah’a yaklaşmaya gayret etmelidir. Bu da ancak, 

mârifetullah ve kalp arasındaki bağlantının sağlam bir şekilde kurulmasıyla 

mümkündür.891  

Câmî’ye göre kalp, mârifetullahı tanımak için yaratılmıştır. Ancak insanı 

dalalete ve düşünceye sevk eden dünya ve makâm sevgisi buna engel olur. Şayet kalp 

günahlardan, kötü ahlaktan ve Allah’ın hoşnut olmadığı şeylerden arınmazsa 

muhabbetullâhı değil mâsivânın sevgisini celbeder. Böylece kalp, Allah’tan başkasını 

sevdiği için ölü gibi olur.  Aynı şekilde kalp, Allah’ı tanımak, O’nun sıfatlarını bilmek 

ve O’na bağlanmak için yaratılmıştır. Mârifetullahtan yoksun kalan kalp âdeta yok 

hükmündedir. Başka bir ifadeyle kalbi Mârifetullahtan bihaber olan insan, ya insan 

postuna bürünmüş bir canavar ya da hiçbir faydası olmayan bir taş gibidir. Diğer 

taraftan mârifetullaha gark olmuş bir kalbe sahip olan insanın zâhiri beşeri, bâtını ise 

meleğimsi bir hal alır. Huzur-u etemmi elde etmek isteyen insanın hayattaki en önemli 

görevi, mârifetullahı hakkıyla tanımak ve hayatın her aşamasında kendisine gaye 

edinmektir. O halde insan kalbine mârifetullahtan başka bir şey koyarak 

zulmetmemelidir. Bu da ancak Allah’ı tam ve sürekli olarak zikretmekle 

mümkündür.892  

Sonuç olarak Câmî’nın mârifetullah anlayışı, hem İslam’ın hem de tasavvufun 

genel öğretilerine uygunluk göstermektedir. Câmî’nin de ifade ettiği şekliyle 

mârifetullah, kulun kalben Allah’ı esma ve sıfatlarıyla tanımak ve O’na yaklaşmak 

için önemli bir değerdir. Bu değere ulaşmak için kulun kalbini nefsin ve şeytanın arzu 

 
890 Câmî, Tenzîhu’l-kulûb li nazari allâmi’l-ğuyûb, 226. 
891 Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 95. 
892 Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 84; Câmî, Tenzîhu’l-

kulûb li nazari allâmi’l-ğuyûb, 189. 



  

243 

 

ve isteklerine karşı koruması gerekmektedir. Bu koruma, zikir ve mücâhede başta 

olmak üzere Allah ve Resul’ünün dikkat çektiği ibadetlerle mümkündür. İnsanın Allah 

ve Resul’ünün dikkat çektiği ibadetlerle mârifetullaha ulaşması hem kendi anlam 

arayışını tamamlamasına hem de huzur-u daimîyi elde etmesine vesile olur. 

3.1.2.10. Müşâhede 

Allah’ın zuhur ve tecellilerini görmeyi, şüphelerden arınmış Hakk’ın huzuru 

ve kulun kendini kaybederek Allah’ı bulması893 şeklinde tarif edilen müşâhede 

kavramı, tasavvuf literatüründe önemli bir yer teşkil eder. Söz konusu kavramın tanımı 

ile ilgili sûfîlerin birbirinden ayrışmasını sağlayan şahsına özgü hususlar olmakla 

beraber hemen hemen bütün tanımların ortak bir yönü de mevcuttur. Kalbe özgü bir 

görme olması söz konusu ortak yöne işaret etmektedir. Örneğin, Ebû Said Harrâz (ö. 

277/890) kalbiyle Allah’ın azamet ve kudretini müşâhede eden kul, Allah’tan 

başkasını göremez ve gaybet halinde kulun kalbinde Allah’tan başka hiçbir şeyin etkisi 

ve izi kalamaz buyururken, Amr b. Osman Mekkî (ö. 297/910) de, müşâhedenin 

kalplerin mülaki olduğu gayptan gelen gaybi şeyler olarak tarif eder.894 Keşfü’l-

maḥcûb müellifi Hucvirî ise, kişinin gerek yalnız gerek topluluk içinde her iki 

durumda da Allah’ı kalp ile müşâhede ettiğini söyler.895 

Sûfî geleneğinde önemli bir kavram olan müşâhede, Şeyh Ahmed Fethullah el-

Câmî tarafından hassasiyetle ele alınmıştır. O, bu geleneğe yakın bir perspektifle 

müşâhede kavramını “Allah’ın her şeyi gördüğünü bilmiyor mu o”896 “İhsan, Allah’ı 

görür gibi ibadet etmendir. Sen O’nu görmüyor olsan da O, seni görmektedir.”897 ayet 

ve hadisin mesajını da merkeze alarak tarif eder. Onun tarif ettiği şekliyle müşâhede, 

Allah’ın zatına ve sıfatlarına müteallik tecelli nurlarının kulun kalbinde varid 

olmasıyla kulda korkudan ziyade sevinç hâlinin galip gelmesidir.898 

Bu konuyla ilgili başka bir tanım da şu şekildedir: Müşahede, kişinin Allah’ı 

unutarak dünya işlerine daldığı anlarda, dini prensiplere aykırı davranışlarını düzeltip 

 
893 Kuşeyrî, er-Risâle, (Tasavvuf İlmine Dair Kuşeyri Risalesi), Haz. Süleyman Uludağ, 158. 
894 Serrâc, el-Lüma‘, (İslâm Tasavvufu), Trc. Hasan Kamil Yılmaz, 67. 
895 Hücvîrî, Keşfü’l-Mahcûb, (Hakikat Bilgisi), Haz. Süleyman Uludağ, 392. 
896 Alak, 96/14. 
897 Buhârî, el-Câmiʿu’s-sahîh, “Tefsîr”, (Lokman) 2. 
898 Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 38. 



  

244 

 

Allah’ı sanki doğrudan görüyormuş gibi ibadet etmesidir. Çünkü Peygamber 

Efendimiz, “İhsan, Allah’ı görür gibi ibadet etmendir…”899 diyerek bu önemli konuya 

vurgu yapmıştır.900   

Öte yandan Câmî, müşâhede ile murâkabe arasındaki bağa temas eder. 

Özellikle tarîkatlar öncesi ve sonrasında ihsân hadisine dayanılarak izah edilen 

murâkabenin müşâhededen daha alt mertebe olduğunu901 ifade eden Nakşibendiyye 

meşâyihinden Ahmed Kâsânî’nin (ö. 949/1542) murâkabenin nihayeti müşâhedenin 

bidayetidir.902 sözlerine atıfla müşâhede makâmının, murâkabe makâmından üstün 

olduğunu ifade eder. Kul murâkabe ile müşâhede makâmına ulaşır. Ancak 

müşâhedeye sahip olan kul, murâkabe ile müteallik olmaz. Allah’ı kalp gözüyle 

görüyormuş gibi ibadet etmek müşâhede makâmının bir gereğidir. Ancak bunu 

yapmamak kulu müşâhede makâmından bir alt makâm olan murâkabe makâmına 

düşürür. Bu ise kulun imanı ile orantılı bir durumdur. Öte yandan müşâhede sıfatı, 

insana taalluk eden hâdis bir sıfat olduğundan yok olabilen bir sıfattır. Ancak 

murâkabe ise Bâkî-i Hakikî olan Yüce Allah’a müteallik olduğundan zail olması 

mümkün değildir. Ancak fazilet açısından bir değerlendirmeye tabi tutulduğunda 

müşâhede makâmı, murâkabe makâmından daha üstündür.903 

Câmî’ye göre müşâhedeye ulaşmak için mücâhede, çokça zikir çekmek ve 

Sünnet-i seniyye ittiba etmek gereklidir. Çünkü bunlar kalbi nefs-i emmârenin 

hazlarından ve şeytanın tuzaklarından arındırarak müşâhadeye hazır hale getirir. O, 

“Bizim uğrumuzda cihad edenler var ya, biz onları mutlaka yollarımıza ileteceğiz. 

Şüphesiz Allah, mutlaka iyilik yapanlarla beraberdir.”904 mealindeki ayetin 

müşâhedeye ulaşmada nefis ve şeytana karşı mücâhedenin önemine işaret ettiğini ifade 

eder.905 

 
899 Buhârî, el-Câmiʿu’s-sahîh, “Tefsîr”, (Lokman) 2. 
900 Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 49. 
901 Yusuf Hemedânî, Rutbetü’l-Hayat (Hayat Nedir) Çev. Necdet Tosun (İstanbul: İnsan Yayınları, 

2002), 76; Kübra Zümrüt Orhan, “İmâm-ı Rabbânî Sonrası Nakşibendiyye’de Murâkabe” Ondokuz 

Mayıs Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 50 (2021), 314. 
902 Necdet Tosun, Bahâeddin Nakşibend (İstanbul: İnsan Yayınları, 2003), 314; Orhan, Zümrüt “İmâm-

ı Rabbânî Sonrası Nakşibendiyye’de Murâkabe”, 4. 
903 Câmî, Sevânihu kalbiyye, 1/148. 
904 Ankebût, 29/69. 
905 Câmî, Sevânihu kalbiyye, 1/186. 



  

245 

 

Ezcümle tasavvuf literatüründe üzerinde özel bir şekilde durulan müşâhede 

kavramı, pek çok sûfî âliminin yanı sıra Câmî tarafından da Kur’an, Sünnet ve 

tasavvufî mirastan ilham alarak açıklanan bir terimdir. Câmî’nin tarif ettiği biçimiyle 

müşâhede, İlahi feyiz ve tecellilerin, kulun kalbinde makes bulmasıyla birlikte, 

korkudan çok sevinç ve huzur hâlinin hâkim olmasını ifade etmektedir. Bu tanım, 

müşâhedenin yalnızca bir bilgi edinme süreci olmanın ötesinde, derin bir tecrübe ve 

manevî dönüşüm olduğunu ortaya koymaktadır. Câmî’nin müşâhede anlayışı, kulun 

her an Allah’ı görür gibi ibadet etmesi, yani O’nun her an kendisini görmesinin 

bilincinde olması olarak özetlenebilecek ihsan kavramıyla da bağlantılıdır. Bu ilişki, 

müşâhedenin yalnızca teorik bir bilgi değil, aynı zamanda ahlaki bir sorumluluk ve 

bilinç hali olduğunu vurgulamaktadır. 

3.1.2.11. Ubûdiyyet 

Sözlükte, kulluk ve kölelik, ibadet ve tapınmak906 gibi anlamlara gelen 

ubudiyet, ıstılahta ise, ahidlere vefa göstermek, İslam’ın sınırlarını muhafaza etmek, 

mevcut olana rıza göstermek ve elden çıkana da sabretmek907 gibi manalara 

hamledilmiştir. 

Zunnûn Mısrî  (ö. 245/859 [?]) ubûdiyeti, “O, her hâlükârda senin Rabb’in, 

olduğu gibi, senin de her hâlükarda O’nun kulu olmandır.” olarak tarif ederken, 

Cüneyd-i Bağdâdî de, “âhirette faydası olmayan meşguliyetleri terk etmek ve bütün 

ferâgatın esası olan bir meşguliyet (amel etmek, fakat ameli yaratandan bilmek) ile 

uğraşmaktır.” olarak ifade eder. Sehl et-Tüsterî ise, ubûdiyeti, rubûbiyyetin 

tecellilerini, Allah’ın ganî ve efendi, kulun fakir olduğunu müşâhede etmek olarak 

tanımlar.908 

 
906 İbn Manzûr, lisânü’l-arab, 10/362; Kâşânî, Letaifü’l a’lam fi işaratı ehli’l-ilham, (Tasavvuf 

Sözlüğü), Çev. Ekrem Demirli, 366; Cürcânî, Ta’rîfât, (Tasavvuf Istılahları), Çev. Abdülaziz Mecdi 

Tolun, Abdurrahman Acer, 223. 
907 Cürcânî, Ta’rîfât, (Tasavvuf Istılahları), Çev. Abdülaziz Mecdi Tolun, Abdurrahman Acer, 223; 

Kuşeyrî, er-Risâle, (Tasavvuf İlmine Dair Kuşeyri Risalesi), Haz. Süleyman Uludağ, 279; Ethem 

Cebecioğlu, Tasavvuf Terimleri ve Deyimleri Sözlüğü (İstanbul: Ağaç Kitabevi Yayınları, 2009), 

667. 
908 Kuşeyrî, er-Risâle, (Tasavvuf İlmine Dair Kuşeyri Risalesi), Haz. Süleyman Uludağ, 280-281. 



  

246 

 

Kur’an’ı Kerim insanın ve cinlerin yaratılış sebebinin kulluk olduğunu909 ve 

ölüm gelene kadar Rabbine ibadet etmelerini910 emretmektedir. Ubûdiyetin emsalsiz 

veçhelerini söz ve eylemleriyle bizlere sunan Hz. Muhammed (sav) birçok hadisinde 

kulluğun önem ve faziletinden bahseder. Bunlardan birisi de kıyamet gününde arşın 

gölgesinde gölgelenecek olan yedi sınıfın ifade edildiği hadistir.911 Söz konusu bu 

hadiste muhtelif yedi kulluk örnekleri zikredilir ve her birinin Allah için sergiledikleri 

ubûdiyet sebebiyle bu muştuya nail oldukları vurgulanır. 

Câmî, hayatı boyunca kendisine rehber edindiği ubûdiyet anlayışıyla özellikle 

içinde bulunduğu tarîkatte ve yaşadığı çevrede örnek bir şahsiyet olmuştur. Ona göre 

hakiki ubûdiyet, şerîatın emrettiği hükümlerden biridir ve seyr u sülûk mertebelerinden 

olan ubûdiyeti billah mertebesi, ubûdiyeti lillah mertebesinden daha üstündür. Bu 

mertebede, kulun benliği ortadan kalkar ve kulun zatı diye bir şey kalmaz. Ubûdiyeti 

iki yönlü bir perspektifle ele alan Câmî, ilk olarak Râbia el-Adeviyye ve Bedîüzzaman 

Said Nursi gibi önemli şahsiyetlerin ifade ettiği gibi, ne cennet arzusu ne de cehennem 

korkusu olmaksızın sadece Allah’ın rızasını gözeterek kalp ile yapılan bir kulluk 

anlayışını savunur.912 İkinci olarak Kur’an-ı Kerim ve Sünnet-i seniyyenin ortaya 

koyduğu şeriatın hükümlerini azalarla tahkim etmek olarak kaydeder. Bu, zâhiri ve 

bâtıni boyutlarda devam eden ubûdiyetin bir ifadesidir. Bu mertebeye ulaşan kişi, 

şaibelerden uzaklaşır ve herhangi bir ilham aldığında bunu şerîate arz eder. Eğer ilham, 

şerîate uygunsa onunla amel eder, uygun değilse reddeder. Câmî’nin öğretileri, sadece 

bireyin içsel bağlamda değil, aynı zamanda dışsal, şerîat temelli bir bağlamda da 

ubûdiyeti yaşamanın önemini vurgular.913  

Öte yandan Şeyh Ahmed Fethullah el-Câmî, gerçek ubûdiyetin doğru yolda 

olan sâlikin en temel gayesi olması gerektiğini öne sürer. Özellikle Şâzeliyye 

tarîkatında, tarîkatın mürîd üzerindeki önemli bir hakkı olduğunu vurgular. Bu tarîkata 

intisap eden sadık ve ihlâslı bir mürîdin, keşf ve kerâmet gibi olağanüstü deneyimlerle 

veya nefsi hazlarla ilgilenmek yerine sadece ubûdiyet makâmına ulaşmayı amaçlaması 

 
909 Zâriyât, 51/56. 
910 Hicr, 15/99. 
911  Buhârî, el-Câmiʿu’s-sahîh, “Salât”, 187. 
912 Mekkî, Ḳūtü’l-kulûb, (Kalplerin Azığı), Trc. Yakup Çiçek, Dilaver Selvi, 3/208; Bediüzzaman Said 

Nursî, Tarihçe-i Hayatı (İstanbul: Sözler Yayınevi, 2002), 574. 
913 Câmî, Sevânihu kalbiyye, 1/110. 



  

247 

 

gerektiğini ifade eder. Tarîkata intisap edenlerin asıl gaye olan ubûdiyeti terk edip 

Allah tarafından kendilerine verilen kerâmet ve benzeri olaylarla ilgilenmeleri 

durumunda Allah’ın yardım ve inayetinden mahrum kalacaklarını belirtir. O, Allah’a 

inananların ve O’nun maksadını doğru bir şekilde anlayanların, hiçbir şekilde kerâmet 

ve paranormal olaylara itibar etmediklerini ve kendi maksatlarından sapmadıklarını 

vurgular.914  

Câmî, takvânın ve şeriatın künhüne vakıf olanların, ubûdiyetin meyvesinin 

tadını ve lezzetini alanların, dünyaya ve onunla ilgili konulara gereğinden fazla ilgi 

göstermediklerini, günahları terk ettiklerini, kendilerine verilen ibadet görevlerini 

samimi ve sağlam bir şekilde yerine getirdiklerini, helâl olanlarla kendilerini 

şımartmaktan titizlikle kaçındıklarını ifade eder.915 

Câmî, Ebû Ali Dekkâk’tan (ö. 405/1015) istifadeyle "العبادة" ve "العبودة” "العبودية” 

kelimelerinin aslında aynı anlamı taşıdığını, ancak mü’minlerin ibadetlerindeki 

derecelerinin farklılık göstermesi nedeniyle bu kelimelerin kullanımında değişkenlik 

olduğunu belirtir. Ona göre, "العبادة" kelimesi genel olarak avâm (genel halk) için 

kullanılır ve geniş bir şekilde ibadet etmek anlamına gelir. "العبودية" kelimesi hâvas 

(daha bilgili veya manevî yönden olgun kişiler) için kullanılır ve içsel bir bağlılığı ve 

teslimiyeti ifade eder. "العبودة" kelimesi ise, hâvas-ül havâs (en yüksek derecede 

olgunlaşmış, manevî olarak yükselmiş kişiler) için kullanılır. Hâvas-ül havâs olanların, 

nefs-i emmâreye bağlı olan tüm arzularını ortadan kaldırarak sadece Allah’a yönelik 

olduklarını ifade eder. İbadetlerin sadece ritüel değil, aynı zamanda içsel bir bağlamda 

nasıl değerlendirilmesi gerektiğini vurgular. Her bir kelimenin kullanımı, ibadetin 

derinliği ve samimiyeti konusundaki farklılıkları göstermektedir.916 

Hülasa, Câmî’nin ubudiyet anlayışı, İslam’ın temel kavramlarından biri olan 

kulluk konusuna derinlemesine bir bakış sunmaktadır. Onun da vurguladığı gibi, 

hakiki ubudiyet sadece şekilsel ibadetlerden ibaret olmayıp, kalbi ve ruhu da kapsayan 

bir süreçtir. Bu süreçte kul, Allah’a olan derin sevgisi ve bağlılığıyla, O’nun rızasını 

her şeyin üstünde tutar. Câmî’nin ubûdiyet anlayışında öne çıkan “ubudiyeti billah” 

 
914 Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 35. 
915 Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 56. 
916 Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 90. 



  

248 

 

kavramı, kulun kendi benliğini kaybederek tamamen Allah’a teslim olmasını ifade 

eder. Bu mertebeye ulaşan kul, kendi istek ve arzularından ziyade, Allah’ın iradesine 

teslim olur. Câmî’nin bu görüşleri, günümüz Müslümanları için de önemli dersler 

içermektedir. Onun vurguladığı gibi, ibadetlerimizi samimiyetle yerine getirmeli, 

kalbimizi Allah’a yöneltmeli ve O’nun rızasını her şeyin üstünde tutmalıyız.  

3.2. Tarîkat Âdâbı 

Bireylerin ve kurumların,  kendine özgü eğitim yöntemleri ve gelenekleri 

olduğu gibi, tasavvuf ve tarîkatların da kendilerine has, derin köklere sahip bir eğitim 

sistemi, adab ve erkânı bulunmaktadır. Bu sistemler, tarîkatlar arasında nüanslar 

göstermekle birlikte, temelde ortak bir zemin üzerinde yükselir. Zengin bir sembolik 

dil ve kavram ağıyla örülü olan tarîkat adabı, sufilerin iç dünyalarını ve deneyimlerini 

ifade etmede, ilahî hakikatlere ulaşma yolculuklarını açıklamada vazgeçilmez bir 

araçtır. Tarîkat adabını oluşturan bu özel terminoloji, yüzyıllar boyunca sufiler 

tarafından sistematik bir şekilde geliştirilmiş ve kullanılmıştır. Şeyh Ahmed Fethullah 

el-Câmî de, eserlerinde tasavvufî kavramları daha net ve anlaşılır bir şekilde aktarmak 

için tarîkat adabının sunduğu bu zengin kelime hazinesine sıklıkla başvurmuştur. Bu 

sayede, karmaşık görünen birçok konuyu, tarîkat adabının ışığında daha sade ve etkili 

bir şekilde izah etmeyi başarmıştır. 

3.2.1. Şeyh/Mürşid-i Kâmil 

İslâm, sadece inanç, ibadet ve ahlâktan ibaret kısır bir din değildir. Bilakis 

hayatın her alanına nüfuz eden ve bu anlamda aktif olarak varlığını hissettiren 

mükemmel bir sistemdir. Aynı zamanda insanı ve insan hayatının bütün yönlerini ele 

alan ve buna yönelik birtakım ilkeler ortaya koyan ilahî bir düzendir. Bu sebeple 

Kur’an, insanı etkilemeyi ve onun ulvi bir amaç doğrultusunda ilerlemesini ve müspet 

manada bir davranış değişikliği gerçekleştirmesini ilke edinir. İnsanı ve insanlığı 

bulunduğu durumdan alarak daha iyi şartlara taşımak için birtakım prensipler ortaya 

koyar. Bu iyiye ulaştırma ve kötülükten sakındırma perspektif ve çabaları günümüzde 

İslami eğitim mefhumuyla ifade edilir.917 Binaenaleyh tasavvuf ve tarîkatlar söz 

 
917 Turgay Gündüz, İslam, Gençlik ve Din Eğitimi (Bursa: Düşünce Kitabevi Yayınları, 2002), 23. 



  

249 

 

konusu eğitim anlayışının ete ve kemiğe bürünmüş kurumsal yapılarından bazılarını 

teşkil etmektedir. Bu kurumlarda icra edilen ahlâk, terbiye ve eğitim faaliyetleri şeyh, 

sûfî ve mürşid denilen zatlar tarafından icra edilmektedir.  

Kâşânî’ye göre Ruh doktoru, Allah’ın öğrettikleri ile sâlikleri iyileştiren, 

tarîkat ve hakîkat ilimlerinde derin bilgi sahibi, âlim, mürebbi, hâdî, doğru yolu 

gösteren ve istikamet üzere olan kişilerin yoluna varmak için kendisinden yardım 

isteyenlere yardım eden mürşid-i kâmil918 manalarına gelen şeyh/mürşid-i kâmiller her 

dönemde var olmuştur. Kişi, “Bu zamanda mürşid-i kâmil nerededir, onu nerede 

bulurum?” dememelidir. Zira bu tarz düşünceler nefis ve şeytanın aldatmasından başka 

bir şey değildir. Kişi samimi bir düşünce ve halis bir niyetle onları aramalı, her 

yaptığına tövbe etmeli ve mürşid-i kâmile ulaşmak için devamlı Allah’a niyazda 

bulunmalıdır. Böylece ya mânâ âleminde yeri gösterilip haber verilir ya da bir vesile 

ile mürşid-i kâmilin huzuruna çıkarılır.919  

İyi bir rehber ve salih bir mürşid olan Câmî, Avârifü’l-Maârif müellifi 

Şehâbeddin Sühreverdî’den mülhemle şeyhi/mürşid-i kâmili, sâliklere hak yolu 

gösteren, onları belli metotlarla eğiten, Hz. Peygamber ile onlar arasında vasıtalık eden 

Allah dostu olarak ifade eder. Diğer bir ifadeyle, Câmî, mürşid-i kâmili, Hz. 

Peygamber’den kendisine intikal eden feyiz ve bereketi mürîde aktaran örnek insan, 

arif-i billâh olduğunu kaydeder.920 Söz konusu fuyuzat ve bereketin aktarımını şeyhin 

sözde değil, özde Hz. Peygamber’e olan samimiyet ve bağlılık derecesiyle doğru 

orantılı olduğunu vurgular.921 Başka bir ifadeyle şeyhten mürîde aktarılan feyiz ve 

ikramlar şeyhin mülkü olmayıp, Allah ve Resul’ünden onun kalbine yansıyan hakikat 

pınarları olduğunu şeyhin burada sadece vasıta konumunda bulunduğunu söyler. Allah 

ve Resul’ünden kendisine aktarılan feyiz ve ikramları bütün samimiyet ve 

doğruluğuyla beraber bir hayat pınarı gibi mürîdlerine aktardığının altını çizer.922 

 
918 Kâşânî, Letaifü’l a’lam fi işaratı ehli’l-ilham, (Tasavvuf Sözlüğü), Çev. Ekrem Demirli, 319. 
919 Muhammed Nuri Şemsuddin Nakşibendi, Tasavvuf Âlemi (İstanbul: Çağlayan Yayınları, 1974), 135-

136. 
920 Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 95. 
921 Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 95. 
922 Câmî, Sevânihu kalbiyye, 1/85. 



  

250 

 

Câmî, Bedîüzzaman Said Nursi’den mülhem ile mürşid-i kâmil tanımını yapar. 

Zira Nursi, mürşid-i kâmil tanımını yaparken, gerçek şeyhin temel hedeflerinin 

İslam’ın kalplerdeki ışığını ve zihindeki nurunu yaymak, ümmetin birliğini sağlamak, 

sevgi ve hoşgörüyle hareket etmek ve nefsini terbiye ederek, şerîata uygun bir yaşam 

sürmek olduğunu vurgular. Nursi’ye göre gerçek bir şeyh, bu yüksek amaçlara sahip 

ve bunları yerine getirebilmek için tevazu, mahviyet ve İslami hamiyetle hareket eder. 

Aksi takdirde, kendini başkalarından üstün görerek, yalnızca kendi meziyetlerini ön 

plana çıkaran, başkalarına karşı düşmanlık besleyerek sevgi oluşturma çabasında olan 

bir kişi, gerçek mürşit olamaz.923 Nursi’nin bu görüşlerini benimseyen Câmî, hakiki 

mürşidin hedefi, İslam’ın birliğini sağlamak, mürîdlerin kalp ve ile zihin dünyalarını 

temizlemektir. Gerçek mürşidin mesleği, insanları sevgi ve hoşgörü ile bir arada 

tutmak, nefsin terbiyesi ve kalbin tezkiyesi ile şerîata uygun bir yaşam sürdürmektir. 

Ancak, sözde bir şeyh, yalnızca kendi üstünlüğünü göstermek, başkalarını 

küçümseyerek kendini büyütmek ve insanları aldatmak amacıyla davranıyorsa, bu kişi, 

tarîkatın ve şerîatın özünü zedeleyerek toplumda bozulmalara yol açar. Bu tür kişiler, 

dinî duyguları istismar ederek kendilerine menfaat sağlamak ve bu şekilde 

mürîdlerinden dünya çıkarları elde etmek gayretindedirler. Böyle bir yaklaşım, bir 

çobanın sürüsünü tehlikeye atması gibi, tarîkatı ve şerîatı zarara uğratır.924   

Câmî’ye göre şeyhin iki farklı varlığı vardır: cismani (fiziksel) ve manevî.  

Cismani Varlık: Şeyhin cismani varlığı, onun fiziksel bedenidir. Bu varlık, 

diğer insanlar gibi doğar, yaşar ve ölür. Şeyhin ölümüyle birlikte cismani varlığı 

ortadan kalkar. 

Manevî Varlık: Şeyhin manevî varlığı ise, onun ruhaniyetidir. Bu varlık, şeyhin 

ilmi, irfanı, ahlakı ve manevî yeteneklerinden oluşur. Şeyhin manevî varlığı, onun 

ölümünden sonra da devam eder ve mürîdleri üzerinde etkisini sürdürür.925 

Câmî, bir şeyhin hakiki anlamda “mürşid-i kâmil” olabilmesi ve sâlikin 

(mürîdin) ona intisap edip muhabbet besleyebilmesi için öncelikle o şeyhin sağlam bir 

 
923 Bediüzzaman Said Nursî, Münâzarât (İstanbul: Tenvir Neşriyat, 1993), 76-77. 
924 Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 26. 
925 Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 27. 



  

251 

 

imana sahip olması gerektiğini vurgular. Bu, İslam’ın temel inanç esaslarına tam ve 

eksiksiz bir şekilde inanmayı ifade eder. Bununla birlikte, şeyhin Allah’ın emirlerine 

ve Resul’ünün Sünnetine sıkı sıkıya bağlılık göstermesi de büyük önem taşır. Bu, 

İslam’ın pratik ve ahlaki kurallarına titizlikle uymayı ve örnek bir Müslüman hayatı 

yaşamayı gerektirir. 

Câmî’ye göre, hakiki bir şeyhin kalbinde kin, nefret, mal ve dünya sevgisi gibi 

olumsuz özellikler bulunmamalıdır. Aksine, onun kalbi hilm (yumuşaklık), hoşgörü, 

tevazu, şefkat, takva (Allah’tan korkma) ve sevgi gibi güzel hasletlerle dolu olmalıdır. 

Bu özellikler, şeyhin hem kendi ruhsal olgunluğunu gösterir hem de sâlik için örnek 

teşkil eder. Câmî, hakiki bir şeyhin insanları kulaklarından tutup cennete götüren bir 

kişi olmadığını belirtir. Şeyhin görevi, insanları Allah’a ve Resul’üne ittiba etmeye 

yönlendirmek ve bu sayede onların doğru yolda olmalarına katkıda bulunmaktır. Bu, 

şeyhin sâlike balık vermek yerine balık tutmayı öğretmesi gibidir. Şeyhin temel amacı, 

sâlikin manevî gelişimine rehberlik etmek ve onu Allah’a yakınlaştırmaktır. Bu süreçte 

şeyh, sâlikin karakterindeki olumsuz özellikleri temizlemeye yardımcı olur ve ona 

doğru yolu gösterir. Bu, bir nevi nefis terbiyesidir. Hakiki bir mürşid-i kâmil, sâlikin 

ruhsal ilerlemesine katkıda bulunan ve onu Allah’a yönlendiren bir rehberdir. Bu 

rehberlik sürecinde şeyh, sâlikin içsel dönüşümüne destek olur ve ona güzel ahlaki 

özellikleri benimsetir. Bu, sâlikin manevî olarak kemale ermesine yardımcı olur. 

Sonuç olarak, Câmî’ye göre hakiki bir şeyh, sâlikin manevî yolculuğunda ona 

rehberlik eden, onu Allah’a yakınlaştıran ve onun ahlaki gelişimine katkıda bulunan 

bir önderdir. Bu önderlik, sâlikin kendi nefsini tanımasına, olumsuz özelliklerinden 

arınmasına ve güzel ahlakı benimsemesine yardımcı olur.926  

Câmî, şeyh ve kerâmet arasındaki bağa temas ederek şeyhin, mürîdlerine 

kerâmet göstermesinin iyi bir durum olmadığını ifade eder. Ona göre, şeyhin asıl 

görevinin kerâmetleri gizleyerek mürîdlerini Allah’a ve Resul’üne yönlendirmektir. 

Başka bir ifadeyle şeyhin esas vazifesi, mürîdlerini şeriat prensiplerine uymaya teşvik 

ederek, Allah’a ve Hz. Peygamber’e bağlı kılmaktır. Zira kerâmete aşırı düşkünlük 

kulun Allah’a olan bağlılığını zayıflatabilir ve gerçek ubudiyet mertebesine ulaşmasını 

engelleyebilir. Allah dostlarının asıl vazifesi, kerâmetlerle meşgul olmak değil, 

 
926 Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 26. 



  

252 

 

mü’minleri Allah’ın şeriatına ve Hz. Peygamberin sünnetine uymaya çağırmak ve 

böylece Allah’ın sevgisini kazanmalarına yardımcı olmaktır.927 

Câmî’ye göre, mürîdin, Allah rızası için güzel meziyetlere sahip bir şeyhi 

sevmesi ve onun ahlâkıyla ahlâklanması esastır. Mürîd, şeyhin yapmasını istediği 

şeyleri yerine getirmeli ve yasakladığı davranışlardan kaçınmalıdır. Ayrıca, mürîdin, 

şeyhin istek ve arzularını kendi istek ve arzularının önüne koyması beklenir. Bu tür bir 

davranış sergileyen mürîd, fena fi’ş-şeyh mertebesine ulaşabilir.928 Öte yandan Câmî, 

fena fi’ş-şeyh anlayışının, seyr u sulûk yolunun temel prensiplerinden biri olmadığını 

belirtir. Şeyhin, Hz. Peygambere bağlı ve tarîkatın rehberi olarak görülmesinin önemli 

olduğunu vurgular. Bu bağlılık ve sevginin, şeyhin maddi şahsiyetinden ziyade manevî 

varlığına yönelik olması gerektiğini ifade eder. Aynı zamanda, mürîdin şeyhinin 

öğretilerini kabul edip uygulaması gerektiğini de belirtir.929  

Câmî’ye göre şeyh, Peygamber gibi ismet sıfatına haiz olmadığından mürîdin 

şeyhe bakışı ve yaklaşımı kemal ve mükemmeliyet değil, memnuniyet ve rızâ 

olmalıdır.930 Şeyhin sözleri Allah’ın kelamından daha faziletli değildir. Ancak Allah’ın 

kelamından sora mürîd tarafından okunup tatbik edilmesinde her hangi bir sakınca 

teşkil etmemektedir.931  

Câmî, bir şeyhin toplumsal ve dini alandaki rolünü değerlendirirken, şeyhe 

aşırı övgünün potansiyel zararlarına dikkat çeker. Ona göre, bir şeyhin temel görevi, 

şeriata uygun bir şekilde hareket ederek insanları ilahî vahye yönlendirmektir. Bu 

bağlamda şeyh, dini bir rehber ve yol gösterici olmaktan öte bir konuma 

yükseltilmemelidir. Şayet bir şeyh, şeriatın hükümlerine aykırı davranışlar sergilerse, 

hem Hz. Peygamberin sünnetine olan bağlılığı zedelenir hem de takipçileri tarafından 

kendisine duyulan saygı ve güven sarsılır. Bu durum, şeyhin kişisel itibarını zedelediği 

gibi dini otoritesinin de zayıflamasına neden olabilir.932 

 
927 Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 26. 
928 Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 26. 
929 Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 119. 
930 Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 103. 
931 Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 110. 
932 Câmî, Sevânihu kalbiyye, 1/36. 



  

253 

 

Câmî’ye göre, vefat eden bir şeyhin artık dünyevi işlere müdahale etme 

yeteneği kalmaz. Bu, şeyhin ölümünden sonra, hayattayken yaptığı tüm faaliyetlerin 

sona erdiği anlamına gelir. Eğer bu durum böyle olmasaydı, tıpkı Peygamber 

Efendimizin vefatından sonra halifelerin görevi devralması gibi, şeyhlerin de 

vefatından sonra yerlerine başka şeyhlerin geçmesi ve eksik kalan işleri tamamlaması 

gerekirdi.933 Bu görüş, şeyhlerin manevî yeteneklerinin ve etkilerinin ölümle birlikte 

sona erdiğini savunur. Ancak, bu durum, şeyhlerin hatıralarının, öğretilerinin ve 

bıraktıkları eserlerin hala hayatta olduğu gerçeğini değiştirmez. Bir şeyhin vefatı, onun 

mirasının ve etkisinin devam etmesine engel teşkil etmez. 

Câmî son olarak, insanın manevî olgunlaşma sürecinde karşılaştığı en büyük 

zorluklardan birinin, bedensel arzuların ve dünya hayatının cazibelerinin üstesinden 

gelmek olduğunu belirtir. Bu zorlu süreci aşmak ve huzur-u daimîye ulaşmak için 

mürîdin, bir mürşid-i kâmilin rehberliğinde, İslam’ın temel ilkelerine uygun bir yaşam 

sürdürmesi gerektiğini ifade eder. Mürîdin mürşid-i kâmilin öğütleri doğrultusunda 

hareket etmesi, bu sürecin başarıyla tamamlanması için anahtar bir rol oynadığını 

vurgular.934 

3.2.2. Mürîd/Sâlik 

Lügatte, أراد  fiilinden ism-i fâil olup “isteyen”935 “tâlib ve âşık”936 gibi manalara 

gelen mürîd, ıstılahta, nefsini dünyanın nimetlerinden alıkoyan, ibadetlerle ilgilendiği 

için dünya lezzetlerinden yüz çeviren, korku ve ümit arasında amel eden; utanma 

duygusuyla birlikte muhabbete odaklanan, kalbi Allah’tan başka her şeyden ölmüş 

kimse937 anlamına gelir. Sâlik ise, sözlükte, sülûk eden, ıstılahta ise, makâmlara 

yükselip henüz marifet makâmına erişmemiş kimse için kullanılan bir terimdir.938 

Ancak söz konusu iki ıstılahı da aynı manada istimal edenler de olmuştur.939 Zira bazı 

kaynaklar, tasavvufi eğitimin olgunluk mertebelerini sırasıyla tâlib, mürîd/sâlik, 

 
933 Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 28. 
934 Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 95. 
935 İbn Manzûr, lisânü’l-arab, 3/188; Kâşânî, Letaifü’l a’lam fi işaratı ehli’l-ilham, (Tasavvuf Sözlüğü), 

(Çev. Ekrem Demirli), 499. 
936 Kelâbâzî, et-Taarruf, (Doğuş Devrinde Tasavvuf), Haz. Süleyman Uludağ, 221. 
937 Kâşânî, Letaifü’l a’lam fi işaratı ehli’l-ilham, (Tasavvuf Sözlüğü), Çev. Ekrem Demirli, 499. 
938 Kâşânî, Letaifü’l a’lam fi işaratı ehli’l-ilham, (Tasavvuf Sözlüğü), Çev. Ekrem Demirli, 289. 
939 İbrahim Hakkı Erzurûmî, Mârifetnâme (İstanbul: Âlem Yayıncılık, 2012), 642. 



  

254 

 

mutasavvıf/sûfî şeklinde verirler; ancak söz konusu iki kavramı da birbirleriyle aynı 

manaya gelecek şekilde kabul ederler.940 

 Câmî’nin zikredilen bu iki kavrama benzer anlamlar yüklediğini görmekteyiz. 

O, mürîdi, hakk ve hakikati arayan, muttasıl bir senet ile Hz. Peygamber’a bağlı olduğu 

kesin olan bir şeyhe intisap eden, onun ahlâkıyla ahlâklanan, yapılmasını istediği 

şeyleri yapan, yasakladığı şeyleri de terk eden, istek ve arzuları için kendi istek ve 

arzularından vazgeçen ve Allah’a giden yolda sebat ve samimiyetle sağlam ve kararlı 

bir irade ortaya koyan kişi olarak tarif eder.941 Câmî, söz konusu hususiyetlere sahip 

böyle bir mürîdin fenâ fi’ş-şeyh makâmına çıkarak seyr u sülûk eğitimini hakkıyla 

yerine getirdiğini ifade eder.942 Mürîdin şeyhinde fani olması “fenâ fi’ş-şeyh” seyr u 

sülûkün asıl rükûnlarından olmadığını, aslolan şeyhin emir ve yönlendirmelerini 

kendisine düstur edip tatbik etmesi olduğunu ve bunu yaparken de şeyhin şahs-ı 

maddisine değil, şahs-ı mânevîsine karşı muhabbet beslemesi gerektiğini kaydeder. 

Hal böyle olunca muhabbetin şeyhin şahs-ı mânevîsinden hareketle sadece Allah ve 

Resul’üne olduğunu ve böylece mürîdin Allah ve Resul’ünü razı etmek için kendi 

muradını bırakıp şeyhinin emrini ve marziyatını yerine getirdiğini söyler.943  

Câmî’ye göre, bir mürîdin, muttasıl bir senet ile Hz. Peygamber’e bağlı ve 

istikamet üzere olduğu kesin olarak bilinen bir şeyhe muhalefet etmemesi gerekir. 

Ancak mürîd, söz konusu özelliklere sahip şeyhten ayrıldığında Allah’ı çokça 

zikretmelidir ki Allah, ona ihsân ve inayetini sürdürsün. Çünkü Yüce Allah, kendisine 

çokça tazarru ve niyazda bulunan ve boyun eğen mürîdi seyr u sülûkünde, halvette, 

celvette ve hayatının her aşamasında yalnız bırakmaz. Mürîd, imanını güzel amellerle 

takviye etmelidir ki Allah ile olan bu birlikteliğini güçlü bir şekilde hissedip devam 

ettirsin. Bu birlikteliği güçlü bir şekilde hissettiğinde, kolay kolay O’na karşı isyan ve 

nisyanda bulunmaz. Eğer kendisinde Allah’a karşı bir isyan ve nisyan hali zuhur 

ettiyse, derhal tövbe ve istiğfara sarılarak pişmanlık ve nedamette bulunur.944  

 
940 Cebecioğlu, Tasavvuf Terimleri ve Deyimleri Sözlüğü, 454, 541. 
941 Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 26. 
942 Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 26. 
943 Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 119-120. 
944 Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 120. 



  

255 

 

Câmî’ye göre mürîd, Allah’ı iyice tanıyan ve O’na itaat eden, korkusuz ve 

nefsine karşı sürekli mücadele eden güçlü iradeye sahip biri olmalıdır. Tarîkatın 

prensiplerine tam anlamıyla bağlı kalmak, şeyhinin şeriata uygun talimatlarına 

koşulsuz itaat etmek, mürîdin temel görevleri arasındadır. Zira itaatsizlik, mürîdin ruhî 

gelişimini engelleyen önemli etkenlerin başında gelmektedir. Mürîd, başından geçen 

olumsuzlukları, tıpkı yılanlardan korktuğu gibi ciddiye almalı ve nefsinin kötü 

isteklerine karşı sürekli teyakuzda olmalıdır. Nefsin arzularından arınmadan tasavvuf 

yolunda ilerlemek oldukça zordur. Bu nedenle, mürîd, Hz. Peygamberin öğretilerine 

sıkı sıkıya bağlı kalarak, tevhid ve iman bilincini derinleştirmelidir. Yüce Allah’ın 

Kur’anı Kerim’de  “Nefis aşırı derecede kötülüğü emreder.”945 nefsin kötülüğüne 

işaret etmesi, Câmî’nin bu konudaki görüşlerini destekler niteliktedir. Mürîd, nefsini 

kötülüklerden arındırmak için Kur’an ve Sünnet’e sıkı sıkıya bağlı kalmalı, şeriata 

uygun bir hayat sürmeli ve kalbini kötü alışkanlıklardan temizlemelidir. Bu sayede, 

içsel bir güzelliğe ulaşabilir ve insanî sınırların ötesine geçebilir. Nefsî arzular, 

müminin kulluk bilincini zehirleyen en büyük düşmandır. Tıpkı balın içine karışan 

tuzun balı bozması gibi, nefsî arzular da müminin ibadetini bozar ve onu doğru yoldan 

saptırır.946 

Câmî’ye göre, vefat eden bir şeyhin maddi veya manevî bir tasarrufta 

bulunması mümkün değildir. Bu görüş, İslam’ın temel inançlarından biri olan ölümün 

kesinliğini ve öte dünyaya geçişi vurgulamaktadır. Ancak, vefat eden şeyhin bıraktığı 

manevî miras, yeni nesiller tarafından devam ettirilebilir. Bu durum, Hz. Peygamberin 

vefatından sonra s efendilerimizin İslam’ı yayma görevini üstlenmeleriyle 

örneklendirilir. Câmî bu düşünceden hareketle mürîdlerin şeyhinin vefatı durumunda 

yeni bir şeyhe intisap ederek seyr-u sülûklerine devam etmeleri gerektiğini savunur. 

947 

Câmî’ye göre, mürîdin şeyhini gereğinden fazla methetmesi hem kendisine 

hem de şeyhine zarar verir. Çünkü şeyh şerîata tabi olduğu müddetçe aracıdan başka 

bir konuma sahip değildir. Eğer şerîata muhalif hareket ederse hem Allah’ın hem de 

 
945 Yusuf, 12/53. 
946 Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 89. 
947 Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 28. 



  

256 

 

mürîdin gözünden düşer. Şayet şeyh gerçekten Allah ve Resul’ünün vaz’ ettiği şerîata 

uygun bir yaşam biçimi ortaya koyuyorsa ona gavsım ya da kutbum denilebilir.948  

Câmî’ye göre, mürîdin bağlı bulunduğu tarîkatı nefsinin istek ve arzularına 

kapılmadan bırakıp zaman zaman başka bir tarîkata geçmesi ahdini bozmaz. Bilakis 

Allah’ın izniyle azami derecede istifade edecek sağlam bir senede dayanan hakiki bir 

tarîkatı araması gerekir. Ancak mürîdin sadece nefsinin istek ve arzuları için, dini ve 

dünyevi makâmlar elde etmek için tarîkatını bırakıp başka bir tarîkata geçmesi ahdini 

bozar.949 

Câmî’ye göre, İmâm-ı Rabbânî ve İbnü’l-Arabî başta olmak üzere pek çok 

sûfînın ifade ettiği gibi sadık mürîd, “ibnü’l-vakttır.” Çünkü o, sağlam bir iman ve 

doğru bir istikamet ile vaktinin büyük bir kısmını iç ve dış âlemini kemâle erdirmek 

için kullanır.950 Bu şekilde davranmakla Allah’ın mükemmel buyruğuna riayet eder. 

Nitekim Kur’an-ı Kerim’de “Ey iman edenler! Allah’ı çokça zikredin.”951 buyrularak 

Allah’ı çokça zikretme ve O’nun emrine itaat etmenin kişiye kazandırdığı güzelliklere 

dikkat çekilir.952 Yine o, Allah’ı hakkıyla tanıyan ve O’na itaat eden bir mürîdin kolay 

kolay günah işlemeyeceğini, şayet kendisinde bir günah hasıl olduğu zaman, derhal 

tövbe ve istiğfara sarılması gerektiğini söyler.953 

Câmî, mürîd ve kalp arasındaki irtibata da değinir. Ona göre mürîdin en değerli 

varlığı olan kalp, Allah’ın isimlerinin ve sıfatlarının tecelli ettiği kutsal bir mekândır. 

Kalp, Allah’a kulluk yolunda en şeffaf ayna gibidir. Ancak bu ayna, Allah dışındaki 

varlıklara veya batıl inançlara açılırsa kırılır ve mürîdi manevî buhrana iter. Bu nedenle 

mürîd, bilgisini amele dönüştürmeli, yani öğrendiği şeyleri hayatına uygulamalıdır. 

Teorik bilgiye önem verirken, pratiği ihmal etmemelidir. Mürîd, kalbini dünya 

hayatına bağlamamalı, insanların iltifat veya eleştirilerine takılmamalıdır. Zira dünya, 

sadece mürîde ait değildir. Peygamberler, evliyalar ve diğer inananlar olduğu gibi, 

kâfirler ve münafıklar da bu dünyada yaşarlar. Kıyamet günü herkes kendi 

 
948 Câmî, Sevânihu kalbiyye, 1/36. 
949 Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 104. 
950 Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 23. 
951 Ahzâb, 33/41. 
952 Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 24. 
953 Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 24. 



  

257 

 

yaptıklarından sorumlu olacaktır. Bu nedenle mürîd, Allah’ın kendisine takdir ettiği 

kadarıyla yetinmelidir. Mürîd, kalbini dünya sevgisi ve batıl inançlardan arındırmak 

için sürekli mücadele etmelidir. Kur’an-ı Kerim, “Bizim uğrumuzda cihad edenler var 

ya, biz onları mutlaka yollarımıza ileteceğiz.”954Allah yolunda cihad edenleri hidayete 

ereceğini müjdeler. Bu nedenle mürîd, nefsine karşı savaşarak ve kötü 

alışkanlıklarından vazgeçerek Allah’ın yolunda ilerlemelidir. Hidayet, Allah’ın bir 

lütfudur ve Allah dilediği kulunu hidayete erdirir.955 

 Câmî, sadık bir mürîdin ideal profilini çizerek, hem dışsal bir uyum hem de 

içsel bir dönüşüm süreci üzerinde durmaktadır. Bu profile göre, mürîdin öncelikli 

görevi İslam şerîatının zahiri hükümlerini benimseyerek, bedenini bu hükümlere 

uygun bir şekilde kullanmasıdır. Ancak bu, sadece zahiri bir ibadet anlayışıyla sınırlı 

kalmamalıdır. Mürîd, aynı zamanda Hz. Peygamberin ahlakını içselleştirerek, iç 

dünyasını da bu ahlakla donatmalıdır. Mürîdin bu ideal profile ulaşabilmesi için bir 

tarîkata katılması ve şeytan ile nefsin kötü arzularına karşı sürekli bir mücadele içinde 

olması gerekmektedir. Bu mücadele, mürîdin Allah’ıın rahmetine, keremine ve 

faziletine ulaşma yolunda atması gereken en önemli adımlardan biridir. Mürîd, bu 

sayede her adımında Allah ile birlikte hareket eder ve konuşmalarında hikmetle dolu 

sözler sarf eder. Kuran’da “Kime hikmet verilmişse şüphesiz ona çokça hayır 

verilmiştir” 956 ayetiyle vurgulanan hikmet ve hayır kazanımı, mürîdin temel 

hedeflerinden biri olmalıdır. Mürîd, bu hedefe ulaşmak için sürekli olarak kendini 

geliştirmeli ve Allah’ın ilminin kendisine ulaşması için çaba göstermelidir.957 

Câmî, mürîdin nefsinin arzularına yenik düşmesinin ve bu durumu dini 

gerekçelerle meşrulaştırmaya çalışmasının, manevî gelişim yolunda ciddi bir engel 

teşkil ettiğini vurgular. Bu durumun, mürîdin manevî yolculuğunda ciddi tehlikeler 

barındırdığını ifade eder. Ona göre, ibadetlerde zaman zaman bıkkınlık hissedilmesi, 

insan doğasının bir parçasıdır. Bu durum karşısında mürîdin umutsuzluğa kapılmaması 

ve farklı ibadet veya zikir türlerine yönelmesi önemlidir. Kalbin yorulması ve 

 
954 Ankebut, 29/69. 
955 Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 34. 
956 Bakara, 2/269. 
957 Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 49. 



  

258 

 

umutsuzluğa düşmesi durumunda, mürîdin farklı bir ibadet veya zikre yönelmesi 

kaçınılmazdır. Bu, manevî yolculukta esneklik ve çeşitliliğin önemini gösterir.958  

Ezcümle, Câmî’nin görüşleri, mürîdin nefsinin tuzaklarına karşı uyanık olması, 

dini ilkeleri kişisel çıkarlar için araçsallaştırmaması ve ibadetlerdeki olası bıkkınlık 

durumunda farklı yollara başvurması gerektiğini vurgular. Bu yaklaşımlar, mürîdin 

manevî yolculuğunda daha sağlam adımlar atmasına yardımcı olabilir. 

Câmî’ye göre, Allah yolunda mürîdin önündeki en zorlu engeller, şöhret 

düşkünlüğü, rütbe hırsı, makâm ve dünya sevgisi gibi unsurlardır. Dünya ve 

dünyalıkları fazlaca önemsememek, mürîdin doğru ve güzel bir yolda olduğunun bir 

göstergesidir, çünkü bu durumda din ve dini ilgilendiren unsurların sevgisi kalbinde 

ağır basar. Dünya sevgisi ve onunla ilişkilendirilen şeyleri önemsememek, mürîdin 

ruhsal gelişimi için önemli bir role sahiptir. Çünkü nur ile zulmetin aynı yerde 

bulunamayacağı gibi, kalpte de iki farklı sevgi bir arada var olamaz. Kalpte ya Allah’a 

ve Resul’üne olan sevgi hâkim olur ya da şeytanın ve nefsin süfli istekleri galip gelir. 

Mürîdin kalbinde Allah’a ve Resul’üne olan sevgi üstün gelirse, mürîd halkın gözünde 

değer kaybeder, dünya sevgisinden kurtulur, ibadetlerinde huşu ve huzur bulur, içsel 

bir rahatlık elde eder. İnsanın açken yemek yemeyi arzuladığı gibi, ruhu da bedenin 

sınırlarını aynı iştiyakla aşmayı hedefler. Eğer mürîd, bu konularda içsel bir dengeyi 

sağlamakta zorlanıyorsa, nefsini derhâl bir mürşid-i kâmilin rehberliğine teslim 

etmelidir.959 

Câmî’ye göre, sadık bir mürîdin, şeyhindeki sırların ve feyizlerin kendi üzerine 

geçmesi ve istediği gibi bu nimetlerden istifade etmesi için, şeyhine tam bir teslimiyet 

içinde olması gerekmektedir. Sevgi, muhabbet ve tarîkata bağlılık, mürîdin şeyhine 

olan teslimiyetinin temelidir. Eğer mürşid-i kâmilin düşünce ve yönlendirmeleri 

mürîdin kendi akıl ve düşüncelerinin yerine geçerse, mürîd derhâl bu durumu şeyhiyle 

paylaşmalıdır. Bu, Allah’a olan yönelişin devam etmesi açısından önemlidir, çünkü 

nihai amaç burada Allah’tır. Mürîd, şeyhinin emir ve yönlendirmelerine tamamen 

uymaya devam etmeli ve özellikle nefsi terbiye ve tezkiye konusunda şeyhinden 

 
958 Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 50. 
959 Câmî, Sevânihu kalbiyye, 1/14. 



  

259 

 

istediği şeylerin hikmetini sorgulamadan önce sabırlı olmalıdır. Yüce Allah, Kitabında 

Hz. Hızır’ın şu sözleriyle bu konuya dikkat çeker: “Eğer bana tâbi olursan, sana o 

konuda bilgi verinceye kadar hiçbir şey hakkında bana soru sorma!” diye tembih 

etti.”960 Gerçek anlamda Allah ve Resul’ünden icazetli olan bir şeyhe bağlı olan mürîd, 

zaman zaman şeyhiyle konuşmadan bile onun düşündüklerini anlayabilir. Bu 

durumda, mürîd, şeyhinden gelen feyiz ve bereketin aslında Hz. Peygamber’den 

kendisine geçen önemli bir miras olduğunu bilmelidir. Şeyh, sadece bir aracıdır ve 

mürîd, şeyhinden maksimum derecede istifade etmelidir, çünkü bu, aslında Hz. 

Peygamber’in mirasından istifade etmek anlamına gelir. Diğer yandan şeyh, 

tarîkatındaki mürîdler arasında bu feyiz ve bereketi, herkesin samimiyet ve istikrarına 

göre dağıtmakla sorumludur.961 

Câmî’ye göre sadık bir mürîdin, gerçek bir mürşid-i kâmili seçip ona intisap 

etmesi için belirli ölçütler vardır. Bunlardan biri, mürşid-i kâmilin öncelikle şerîat-ı 

garra ve Sünnet-i seniyyeye tam bir teslimiyetle ittibâ etmesidir. Yani, mürşid-i 

kâmilin, Allah’ın emirlerine ve Peygamber’in Sünnetine tam bir uyum içinde olması 

gerekmektedir. Mürşid, insanları kendi nefsine değil, Allah ve Resul’ünün ortaya 

koyduğu prensiplere yönlendirmelidir.962 Başka bir ifadeyle mürîdin, intisap ettiği 

mürşid-i kâmilin, Hz. Peygamber’e bağlılığı kesin olarak bilinen bir senetle gösteren 

biri olması önemlidir. Bu, mürşidin Allah ve Resul’ünün şerîatına çağırması anlamına 

gelir. Ayrıca, sadık bir mürîdin, mürşid-i kâmille birlikte olmadan da ondan istifade 

edebilmesi mümkündür. Bu durumda mürîd, mürşidin öğretilerinden daha fazla fayda 

sağlayabilir. Allah’ın yüce Kitabı’nda “Çünkü benim velim, Kitab’ı (Kur’an’ı) indiren 

Allah’tır. O, bütün salihlere velilik eder.”963  buyrularak mürşidin, Allah’a olan 

bağlılığının ve şerîatına uymasının önemine işaret etmektedir. Yine ona göre, Mürşid-

i kâmilde bulunan sırların mürîde yansıtılması için şeyhin nazarının önemli olduğuna 

inanılır. Bu, Allah’ın rububiyet sırlarının mürşidin zatından mürîdin zatına 

aktarılabilmesi için mürşide feyizlerin intikal kabiliyetini verdiği anlamına gelir. 

Ancak, bunun gerçekleşebilmesi için mürîdin, şeyhin yönlendirmelerine uyması, 

 
960 Kehf, 18/70 
961 Câmî, Sevânihu kalbiyye, 1/85. 
962 Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 110. 
963 Â’râf, 7/196. 



  

260 

 

Kur’an ve Sünnete göre bir yaşantı içerisinde olması ve muhabbetini Allah’a 

yönlendirmesi gerekir. Mürîd, şeyhinin zâhirî ve bâtınî olarak şerîate bağlı kaldığı 

sürece, kendi istek ve arzularından vazgeçerek, şeyhinin emir ve tercihlerini 

benimsemelidir.964  Allah’a ulaşmak, ancak sebepler dairesinde bir vasıta ile 

mümkündür. Bu nedenle, bir vasıta ile Allah’a yönelen kişi, doğrudan hedefine 

ulaşabilir, dolayısıyla bu süreçte doğru bir rehberin rehberliğine ihtiyaç duyar.965 

Bombalarla dolu tehlikeli bir tarlaya giren biri, sağlam bir rehberle hareket etmezse 

istediği yere ulaşamadan zarar görebilir ya da ölebilir. 

Tasavvuf yolunda ilerleyen bir mürîd için mürşid-i kâmil ile olan ilişki büyük 

önem taşır. Câmî’ye göre bu ilişkinin temelinde Allah’a iman, muhabbet ve mürşidin 

emirlerine titizlikle uymak yatar. Bu bağlılık, Allah’ı sürekli hatırlamak ve 

zikretmekle kuvvetlenir. Mürîdin asıl amacı, şeyhin rızasını kazanmak değil, Allah’ın 

rızasına ulaşmaktır. Bu nedenle mürîd, nefsi ve şeytanla mücadele etmeli, hidayetin 

yalnızca Allah’ın takdiriyle gerçekleştiğini unutmamalıdır. Şeyh ise bu yolda sadece 

bir rehberdir.966 Mürîdin Allah’a yönelişinde şeyhe duyduğu muhabbet ve bağlılık, asıl 

hedef olan Allah’a ulaşma yolunda bir vasıtadır. Mürîdin niyetinin ve samimiyetinin 

doğruluğu, hedefine ulaşmasında belirleyici faktördür.967 

Câmî’ye göre, tarîkata girme niyetinde olan bir mürîdin kalbini mâsivâdan 

tamamıyla arındırması gerekir. Nitekim mürîdin tarîkatla bağının kopmasına iki şey 

sebep olur: Birincisi haram mal ile beslenmek, zira Allah temizdir temiz ve helal 

şeylerden rızıklanmamızı ister. İkincisi şeytanın zehirli okları mesabesinde olan açık 

saçık namahrem kadınlara hasr-ı nazar edip onlarla alude olmaktır.968 Yine ona göre, 

Allah’ın kullarından isteği şerîatına uygun davranmalarıdır. Hz. Peygamber’in 

ümmetinden dileği Sünnet-i seniyyesine ittibâ etmeleridir. Eğer tarîkat Allah ve 

Resul’ünün ortaya koymuş olduğu nizam üzerine inşa edilmiş ise mürîdin buna uyması 

gerekir. Tarîkata iktidâ edip nefsini hadim-i tarîkata teslim etmemek mürîdin sû’-i 

edebindendir. Çünkü nefsini bir mürşid-i kâmile teslim etmeyen ne ondan ne de tabi 

 
964 Câmî, Sevânihu kalbiyye, 1/127. 
965 Câmî, Sevânihu kalbiyye, 1/128. 
966 Câmî, Sevânihu kalbiyye, 1/151. 
967 Câmî, Sevânihu kalbiyye, 1/170. 
968 Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 29. 



  

261 

 

olduğu tarîkattan hiçbir fayda sağlayamaz. Böylece gerek tarîkatı ve gerek onun 

şeyhini eleştirme yoluyla tarîkattan tamamıyla ayrılmaya çalışacaktır. Kötülüğe 

götüren hiçbir şeyi de kendine isnat etmez. Diğer bir ifadeyle kendinde kusur bulmaz 

hep başkalarını suçlar zira bu da nefsin tabîatında var olan bir durumdur. Nitekim Yüce 

Allah bir ayetinde “Nefis aşırı derecede kötülüğü emreder.”969 buyurarak nefsin 

tabîatında mündemiç olan bu yönüne dikkat çekmiştir. Bu sebeple kişi öncelikle 

gireceği tarîkatı etraflıca araştırmalı şayet kendi beklentilerine uygun ise tam bir ihlâs 

ve teslimiyetle o tarîkata intisap edip onun gerekliklerini layıkıyla yerine 

getirmelidir.970 Şayet mürîd tarîkatına olan bağlılığında samimi ve sadık olursu 

mutlaka Hz. Peygamber’in özel iltifatına mazhar olur. Zira Allah’tan gelen feyiz ve 

bereketler O’nun vasıtasıyla kendisine irsal olunur.971 Nitekim Yüce Allah Kitabı’nda 

“Andolsun, biz insanoğlunu şerefli kıldık”972 buyurarak söz konusu fuyuzatlara dikkat 

çekmiştir. Yine ona göre, daha önce ifade edildiği gibi Cenâb-ı Hakk’a en yakın yol, 

Kitab’a ve Sünnete sımsıkı sarılmaktır. Şayet mürîd taassubundan hak sadece benim 

tarîkatımdır derse hata etmiş olur. Bilakis bütün tarîkatlar haktır, ama ben tarîkatımı 

daha çok seviyorum demesi daha yerinde ve güzel olur. Böyle yapmakla nefisin 

desiselerine ve şeytanın vesveselerine kapı aralamamış olur. Böylece nefis ve şeytan 

artık onunla istediği gibi oynayamazlar.973 Ayrıca mürîdin şeyhin söylediği ve 

yaptıkları şeylerin hikmetini sorgulayıp itiraz etmemesi tarîkatın adabındandır. Çünkü 

şeyhin söyledikleri ve yaptıkları yanılma durumu olmakla beraber tarîkatta bir nevi 

içtihat mukabilindendir. Zira Bi’ri Maûne” olayında Hz. Peygamber’in çoğunluğu 

hafızlardan oluşan sahâbeden bir grubu bazı kabilelere dinlerini öğretmek ve Kur’an’ı 

Kerim-i okumak için göndermesi ve gönderilen tüm o sahâbelerin o kabile bireyleri 

tarafından şehit edilmesi gayet normaldir.974 Bu sebeple mürîd, şeyhini sorgulayıp 

emrettiklerini inkâr ederse tarîkatın feyiz ve bereketinden mahrum kalır. Zira mürîdin 

tarîkattan istifade etmesi ancak şeyhine duyduğu sevgi ve muhabbet ile mümkündür. 

Nitekim Hz. Ebûbekir’i sıddıkiyyet mertebesine çıkaran Hz. Peygamber’e duyduğu 

samimi sevgi ve muhabbettir. Bu nedenle mürîd bağlı bulunduğu tarîkata veyahut o 

 
969 Yusuf, 12/53. 
970 Câmî, Sevânihu kalbiyye, 1/112. 
971 Câmî, Sevânihu kalbiyye, 1/157. 
972 İsrâ, 11/70. 
973 Câmî, Sevânihu kalbiyye, 1/152. 
974 Câmî, Sevânihu kalbiyye, 1/222. 



  

262 

 

tarîkattaki şeyhe muhabbet ve sevgisini yitirmişse başka bir tarîkat ve şeyhe 

yönelmelidir. Çünkü burada kendisinin kazanacağı bir şey kalmamıştır. Nasibini başka 

bir yerde araması onun faydasına olacaktır.975  Yine ona göre, eğer mürîd tarîkattaki 

şeyhe izhar etmiş olduğu kerâmetlerden ötürü intisap etmiş ise büyük bir hatada 

bulunmuştur. Zira mürîd ancak kendisini dua, telkin, yardım ve yönlendirmelerle 

Allah ve Resul’üne sevk ettiği için o şeyhe intisap etmelidir.976 Diğer taraftan çoğu kişi 

sahip olduğu halleri, icra ettiği ibadetleri, bulunduğu makâmları ve yaptığı daha pek 

çok şeyleri insanlar tarafından bilinmesini ister. Bu nedenle mürîd seyr u sülûkünde 

müşahede ettiği feyiz ve inkişafları şeyhinden başkasına anlatmamalıdır. Ta ki şeytan 

ve nefis onu riya, kibir ve enaniyete sevk ederek ondan seyr u sülûk esnasında muttali 

olduğu güzellikleri kaybettirmesinler.977 

Câmî, bazı insanların Allah’a ibadet etmede yüzeysel kaldıklarını ve bu 

durumun onların İslam’ı kabul niyetlerinin zayıflığından kaynaklandığını belirtir. İyi 

bir Müslümanın ise Allah’a ibadetinde sadık ve ihlaslı olması gerektiğini vurgular. 

Aksi takdirde kişinin her iki dünyasının da zarar göreceğini ifade eder. Câmî, tarîkata 

giren mürîdin de sağlam bir niyet ve ihlasa sahip olması gerektiğini, aksi halde nefis 

ve şeytanın etkisine gireceğini belirtir. Mürîdin şeytan ve nefsine karşı her zaman 

uyanık olması gerektiğini, bunun da Allah’ı çokça zikretmek ve nefsini Allah’ın 

murâkabesine bırakmakla mümkün olduğunu ifade eder. Bu şekilde davranan mürîd, 

gafletten kurtularak ilahî huzura erişir ve gerçek manada Allah’ın huzurunda sağlam 

bir kullukta bulunur. Böylece Yüce Allah’ın kitabında “İnsanlardan öylesi de vardır 

ki, Allah’a kıyıdan kenardan kulluk eder. Eğer kendisine bir hayır dokunursa, gönlü 

onunla hoş olur. Şâyet başına bir kötülük gelirse, gerisingeri (küfre) dönüverir. O 

dünyayı da kaybetmiştir, ahireti de. İşte bu apaçık ziyanın ta kendisidir.”978 buyurduğu 

gibi gaflet dairesinden çıkarak kendisine layık bir kul konumuna gelir.979  

Câmî’ye göre, tarîkata gerçek manada intisap eden mürîdi diğerlerinden ayıran 

en önemli hususiyet, kalbi, ruhu ve gözü başta olmak üzere tüm varlığıyla Allah’a 

 
975 Câmî, Sevânihu kalbiyye, 1/222. 
976 Câmî, Sevânihu kalbiyye, 1/229. 
977 Câmî, Sevânihu kalbiyye, 1/231. 
978 Hac, 22/11. 
979 Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 29. 



  

263 

 

ulaşmaktır. Bu amaca ulaşmak için mürîdin şerîatın zâhirî ve bâtınî hükümlerine tam 

olarak teslim olması ve Hz. Peygamber’in Sünnetine sıkıca bağlanması gerekmektedir. 

Zira Peygamber Efendimiz (s.a.v.),  “Her hak sahibine hakkını ver”980 hadisiyle her 

şeyin hakkının verilmesi gerektiğini en güzel şekilde ifade etmiştir. Dolayısıyla 

tarîkata intisap eden mürîdin, tarîkatın hakkını şerîata tam bir teslimiyet ve bağlılıkla 

vermesi zaruridir.981  

3.2.2.1. Mürîd/Sâlik’in Vasıfları/Şartları 

Câmî, tasavvufi eğitimin ve mürîdlik yolunun özünü oluşturan on önemli vasfı, 

mürîdin manevî gelişimi ve İslamî hayatını istikamet üzere yaşaması açısından büyük 

bir öneme sahip olarak tanımlar. Bu vasıflar, mürîdin sadece dini vecibelerini yerine 

getirmekle kalmayıp, aynı zamanda kalbî bir olgunluğa ve içsel huzura kavuşmasını 

amaçlayan bir dizi prensibe dayanmaktadır. Câmî’ye göre, mürîd olabilmek, yalnızca 

dışsal ibadetleri yerine getirmekten çok daha fazlasını gerektirir; bu, kişisel niyetin, 

davranışların ve kalbin doğru bir şekilde şekillenmesiyle mümkün olan bir olgudur.982 

Aşağıda, şeyhin öğretilerine göre bir mürîdin sahip olması gereken on önemli nitelik 

detaylı bir şekilde ele alınacaktır. 

Mürîdin öncelikli vasfı, dinini sağlam ilkeler ve doğru yollar üzerinden 

özümsemesi ve bu yolda doğru ve istikamet üzere olan kişilerle birlikte olmasıdır. 

Aynı zamanda, dinini içselleştirip koruması, sözleriyle, eylemleriyle, tavırlarıyla İslam 

şerîatına ve Sünnet-i seniyyesine sadık kalması esastır. Mürîd, sağlam bir niyetle 

Allah’ın rızasını kazanma gayreti içinde olmalıdır.983  

İkinci nitelik, mürîdin olgunlaşabilmesi için gereksiz ve yararsız 

konuşmalardan kaçınarak en az konuşma ile yetinmesi ve tam bir iç huzuruyla Allah’ın 

huzurunda bulunması gerekmektedir.984  

 
980 Buhârî, el-Câmiʿu’s-sahîh, “Savm”, 51. 
981 Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 31. 
982 Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 69. 
983 Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 69. 
984 Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 69. 



  

264 

 

Üçüncü önemli özellik, mürîdin Allah ve Resul’ünden şeyhine intikal eden 

ilham ve bereketten pay alabilmesi için şeyhine karşı duyduğu sevgi ve muhabbetin 

samimi ve sadık olması gerekir.985  

Dördüncü nitelik olarak, sadık bir mürîdin şeyhinin yanında değil, uzakta 

bulunması, daha fazla feyiz ve bereket elde etmesine neden olabilir. Şeyhe yakın 

olmak, bazı kişiler için engel teşkil edebilir. Mürîdin, şeyhiyle bir araya gelmesi, 

sadece şeyhin mânevî özelliklerinden faydalanmak yerine, şeyhin dış görünüşüne ve 

beşeri özelliklerine odaklanmasına ve aralarına perde oluşturmasına yol açabilir.986  

Beşinci vasıf, mürîdin şeyhini sevmesi, Allah ve Resul’ünü sevmesine engel 

olmamalıdır. Çünkü şeyhi sevmek, Nebi’yi sevmektir; O’nu sevmek ise Allah’ı 

sevmektir. Zira şeyh, bütün mirasını Hz. Peygamber’den tevarüs eder ve Hz. 

Peygamber’de Allah’tan vahiyle bu mirasa ulaşır. Şeyhin imanı, Resulullah’a olan 

bağlılığına dayanır ve Resulullah’ın imanı da Allah’a olan teslimiyetine dayanır.987  

Altıncı özellik, mürîdin, güçlü ve kararlı bir mücâhdeye sahip olması için 

himmetinin ali olması gerekir. Zira mürîdin himmetinin, zikir çekmesinin ve Hz. 

Peygamber’e salat-ü selam getirmesinin azlığı, mücâhede azminin zayıflamasına 

neden olabilir. Kelime-i tevhidi çokça zikretmek mürîdin himmetini ve şerîattaki 

istikametini güçlendirir.988  

Yedinci vasıf, mürîdin maddi ve mânevî temizliğe riayet etmesi, abdestsiz 

dolaşmaması, bütün namazlarını vaktinde cemaatle kılması gerekir.989  

Sekizinci vasıf, mürîdin zikir halkasında zikir çektikten sonra, zorunlu haller 

dışında genellikle halk ile fazla yakın olmamasıdır. Zikri tamamladıktan sonra ise, iki 

rekât tövbe namazı kılması gerekir.990 

 
985 Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 69. 
986 Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 69. 
987 Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 69. 
988 Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 70. 
989 Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 70. 
990 Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 70. 



  

265 

 

Dokuzuncu nitelik, sadık mürîdin her gün kendisine Kur’an’ı Kerim’den bir 

vird belirlemesi ve en az günde bir cüz okuması gerekir.991  

Onuncu vasıf, mürîdin gücü nisbetinde altı rekât evvabin, sekizer rekât duha, 

teheccüd ve kıyam el leyl’den oluşan nafile namazlarını ikişer rekât olarak ifa etmesi 

ve bu namazlarda Fatiha’dan sonra sırasıyla,  (Secde Duhan Vakıa), (Yâsin Kâfirun 

İhlas), (Kehf Kâfirun İhlas) ve (Yâsin Kâfirun İhlas) surelerinden ayetler okuması 

gerekir.992 

3.2.2.2. Mürîd/Sâlik’in Âdâbı 

Sadık mürîd, muttasıl bir sened ile Hz. Peygamber’e ve kalben Allah’a bağlı 

olan bir mürşid-i kâmili bulup ona intisap etmesi gerekir. Zira bu vasıflara sahip olan 

bir mürşid-i kâmili yüzüne karşı övmek veyahut yermek onda iyi ya da kötü davranış 

değişikliği meydana getirmez. Başka bir ifadeyle yüzüne karşı yapılan övgülere 

sevinmez, eleştirilere de kızıp ümidini kesmez. Dünya ve dünyalıklara karşı teveccüh 

gösterip gönlünü bağlamaz,  başına gelen bela ve musibetlere karşı da feryad-u figan 

etmez.993  

Sadık mürîd, söz konusu unsurlara haiz bir mürşid-i kâmili bulduğunda ona 

teslim olmalı ve bîat etmelidir. Bu bîat sözde değil özde olmalı, çünkü sözde bîatın 

kendisine hiçbir faydası dokunmadığı gibi bilakis zarar verir.994 

Sadık mürîd, hakiki bir mürşid-i kâmile teslim olup bîat ettikten sonra onun 

Allah ve Resul’üne itaat dairesinde kendisine emrettiklerini yapmalı, 

yasakladıklarından da kaçınmalıdır. Çünkü Yaratan’a isyanda yaratılana itaat 

yoktur.995  

 
991 Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 70. 
992 Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 70. 
993 Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 86. 
994 Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 86. 
995 Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 86. 



  

266 

 

Sadık mürîd, Allah’ın kendisine bahşetmiş olduğu istidat ve kabiliyetlerin 

farkına varıp ve bunları seyr u sülûk yolculuğunda terakki etmek için yerinde ve 

faydalı bir şekilde kullanmalıdır.996 

Sadık mürîd, seyr u sülûkte Allah’ın rızası dışında, şöhret, makâm, gösteriş ve 

şeyhlik talebinde bulunmak gibi dünyevi arzulardan uzak durmalıdır. Çünkü bunlar 

aldatıcı ve geçici şeyler olduğu için ancak bunlara cahiller talip olabilir. Mürîdin 

matlubunu tam ve mükemmel bir şekilde elde etmesi için çokça zikir çekmesi, Kur’an 

okuması ve sohbet meclislerinde bulunması yeterli değildir. Zira arzu edilen şeyin 

mükemmel surette elde edilmesi için nefis ve şeytana karşı muhalefet ve mücâhede 

etmek, şerîatın açık ve gizli ahkâmına uymak, nefsin şehvetle arzuladığı süfli istek ve 

arzuları terk etmek ve kullara minnet etmeksizin sadece Allah’tan istemek gerekir. 

Nefis ile mücadele etmek için çokça zikir çekmekle beraber Kur’an’ı Kerim de 

okumak gereklidir. Zakir dünyadan ihtiyacının dışında hiçbir hisse almamalıdır. 

Çünkü fazla mal biriktirmek takvâ ile örtüşmez. Aynı şekilde zorunlu haller dışında 

halk ile çokça beraber olmamalıdır. Çünkü halk ile fazlaca alude olmak kalbin halka 

ünsiyet peyda etmesine sebebiyet verebilir. Böylece kişi Allah’a karşı bağlılığını 

kaybederek vahşi bir varlığa dönüşebilir. Bu da insan için hakiki bir iflas hali 

demektir.997 

Sadık mürîd, yanlış ve bozuk akideyi terk ederek yerine sağlam ve doğru inancı 

ikame etmelidir. Kendisinde bulunan ahlâk-ı seyyieyi terk ederek yerine ahlâk-ı 

hamîdeyi yerleştirmelidir. Nefis ve şeytana karşı kararlı bir duruş sergilemeli ve 

Allah’ın şerîatına uygun bir tavır ortaya koymalıdır. Çünkü fasit bir itikat ve kötü ahlâk 

nur-u Muhammedî’nin kalbe inişine engel teşkil eder.998  

Hülasa, Câmî’nin de ifade ettiği gibi, mürîdi Allah’a ulaştıran vasıtaların 

başında gerçek manada mürşid-i kâmil olan zatlar gelir. Allah’a ulaştıran en kestirme 

yol mürîdin Hz. Peygamber’e muttassıl bir senet ile bağlı olduğu kesin olarak bilinen 

bir şeyhin şerîata uygun olarak icra ettiği rahle-i tedrisine girip ona teslim olmaktır. 

Ayrıca intisap ettiği mürşid-i kâmilin yaşantısını gözlemlemek, onu kendisine rehber 

 
996 Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 86. 
997 Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 86. 
998 Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 86-87. 



  

267 

 

edinerek onun güzel ahlakıyla ahlaklanmak da Allah’a ulaştırmada en kestirme yol 

olarak ifade edilebilir.  

3.2.3. Biat  

Kur’an ve Sünnet kaynaklı olan, “itaat etmek üzere sözleşme yapmak”999 ve 

“mürşitle yapılan manevî sözleşme”1000 gibi anlamlara gelen biat, Şeyh Ahmed 

Fethullah el-Câmî’nin de üzerinde durduğu kavramlardan biridir.  

Tarîkata giren mürîdin bir mürşid-i kâmile biat etmesinin gerekliliğine inanan 

Şeyh Ahmed Fethullah el-Câmî, biatı detaylıca ele alıp açıklamaz. O, biatla ilgili 

kendisine yöneltilen sorulara cevaplar vererek konuyu izah eder ve biatı, sözde ve 

hakiki olmak üzere ki temel kategoride inceler: Sözde biat, kalpte herhangi bir karşılığı 

olmayan, yüzeysel olarak yapılan ve kişiye hiçbir faydası dokunmayan biat şeklidir. 

El-Câmî, bu tür biatı, Abdullah b. Übey b. Selûl’ün (ö. 631) Hz. Muhammed’e (sav) 

biat ettiği halde samimi bir Müslüman olmadığı örneği ile açıklar. İbn Selûl’ün biatı 

sadece sözlü bir beyanla sınırlı kalmış ve kalbinde samimiyet yer edinmemiştir.1001 Bu 

nedenle, kalbe yerleşmeyen ve sadece sözde kalan biatın kişiye hiçbir faydası olamaz. 

Hakiki biat ise, kişinin samimiyetle yaptığı ve Allah’ın rızasına ulaştırandır. Câmî, 

hakiki biatın Kur’an-ı Kerim’de de vurgulandığını, fetih suresinin 48. ayetinde geçen 

"Şüphesiz Allah, ağaç altında sana biat ederlerken inananlardan hoşnut olmuştur. 

Gönüllerinde olanı bilmiştir..." ifadesini buna delil olarak gösterir. Bu ayet, biatın 

sadece sözlü bir beyan değil, aynı zamanda kalbi bir bağlılık ve teslimiyet anlamına 

da geldiğini açıkça ortaya koymaktadır.1002 

Câmî, Hz. Muhammed’e (s.a.s.) mutlak bağlılık ve dünyevi arzulardan 

vazgeçmeinin ancak kâmil bir mürşide biat etmekle mümkün olduğuna inanır. Bu 

niteliklere sahip bir mürşidi bulan mürîdin ona derhâl biat etmesi ve itaat etmesi 

gerektiğini savunur. Câmî’ye göre bu şekilde yapılan biat, sözde değil, özünde gerçek 

 
999 İbn Ebî Cemre Abdullah el-Endelûsî, Behçetü’n-nüfûs şerhu muhtasari sahihi’l-buhârî (tahk. Bekrî 

Şeyh Emin) (Beyrut, 1999), 1/41-43. 
1000 Dilaver Selvi, “Biat Sünnetinin Tasavvufta İhyası” Uluslararası İslam Araştırmaları Dergisi, 1/1 

(2015), 2. 
1001 Talat Koçyiğit, “Abdullah b. Übeyb. Selûl” Türkikye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, (İstanbul: 

TDV Yayınları, 1988), 1/139-140. 
1002 Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 26. 



  

268 

 

bir bağlılıktır. Hakiki biate sahip olan mürîdin, mürşidinin emir ve yasaklarına tam 

anlamıyla uyması gerekir.1003 

Câmî, tarîkata girip mürşid-i kâmilden izin alarak biat eden mürîdin, mürşidi 

tarafından öğretilen evrad ve zikirleri dünyevi meşgalelerden dolayı aksatmasının, 

biatını olumsuz etkilemediğini savunur. Bu durumda mürîdin yapması gereken tek şey, 

Allah’a yönelerek tövbe ve istiğfar etmektir.1004 Aynı şekilde, ibadetlerinde 

dikkatsizlik gösteren mürîdin biatının devam ettiğini, ancak ibadetlerdeki 

samimiyetini kaybettiğini de vurgular. Bu durumdan kurtulmak ve ibadetlerdeki ihlas 

ve samimiyeti yeniden kazanmak için mürîdin Allah’a tövbe etmesi, sık sık istiğfar 

etmesi ve her türlü günah ve kötülükten kaçınması gerektiğini belirtir.1005  

Ezcümle, Câmî’nin biat anlayışı tasavvufun genel biat anlayışıyla uygunluk 

göstermektedir. Onun biat anlayışı, mürşide olan bağlılığın sözde değil, kalpteki 

samimiyetle sağlanabileceğini vurgular. Hakiki biat, kişinin manevî gelişiminin 

temelini oluşturur ve sadece sözle değil, gönül ve eylemle de desteklenmelidir. Bu 

anlayış, tarîkatın temel ilkelerinden biri olarak, mürîdin manevî yolculuğunda sürekli 

bir arınma ve içsel dönüşüm sürecini teşvik eder. 

  

 
1003 Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 86. 
1004 Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 112. 
1005 Câmî, ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: Ahmed Şerif Ne’san, 126. 



269 
 

SONUÇ 

Şeyh Ahmed Fethullah el-Câmî’nin hayatı, eserleri ve tasavvufi görüşleri, bu 

çalışmanın merkezinde yer almaktadır. Türkiye Cumhuriyeti’nin kuruluşuyla eş 

zamanlı bir dönemde yaşayan Câmî, yeni kurulan devletin sosyal ve siyasi 

dönüşümlerine tanıklık etmiştir. 1921 yılında Muş’un Malazgirt ilçesi Şibo/Şebo 

köyünde (günümüzde Adaksu) dünyaya gelen Şeyh, köklü bir aile geçmişine sahiptir. 

Soyu, İslam tarihindeki önemli bir komutan olan Ebû Süleyman el-Kuryşi el-Mahzûmî 

el-Mekki Hâlid b. Velîd’e dayanmaktadır. 

Mensubu olduğu ailenin ve dönemin eğitim felsefesine uygun olarak 

yetiştirilen Câmî, temel eğitimine yedi yaşından itibaren babasının rehberliğinde Şeyh 

Hak Şonas’ın yanında başlamıştır. Ancak kısa bir süre sonra babasının vefat etmesiyle, 

ailesinin geçimini sağlamak amacıyla uzun bir süre eğitimine ara vermek zorunda 

kalmıştır. Yirmili yaşlarına geldiğinde ise bir daha asla bırakmamak üzere eğitimine 

kaldığı yerden tekrar devam etmiştir. Hayatın çeşitli zorluklarına karşı mücadele eden 

Câmî, eğitim hayatını arayışlar ve zorluklar içinde geçirmiştir. Ancak hiçbir engel, onu 

bu kutsal yolculuktan alıkoyamamıştır. Aksine, bu zorluklar onu daha dayanıklı ve 

sabırlı bir kişi haline getirmiştir. 

Câmî, temel eğitiminin ardından İslamî ilimlere yoğunlaşarak, özellikle Tefsir, 

Fıkıh, Tasavvuf, Kur’an ilimleri ve Arap dili alanlarında kapsamlı bir eğitim almıştır. 

Osmanlı medreselerinin ilmî geleneğini benimseyen Câmî, bu geleneği çağdaş 

bilimsel yöntemlerle birleştirerek İslamî ilimlere yeni bir perspektif kazandırmıştır. 

Telif ettiği eserlerde geleneksel ve modern yaklaşımların başarılı bir sentezini 

gerçekleştiren Câmî, hem derinlikli ilmî çalışmalarıyla hem de güncel pedagojik 

yöntemleriyle dikkat çekmiştir. İslam'ın zengin kültürel mirasını gelecek nesillere 

aktarma konusunda önemli bir role sahip olan Câmî, aynı zamanda bu mirası çağın 

gereklerine uygun şekilde yeniden yorumlayarak İslamî ilimlerin gelişimine önemli 

katkılar sağlamıştır. 

Câmî, hayatı boyunca pek çok zorlukla karşılaşmış, on bir çocuğunu 

kaybetmenin derin acısını yaşamış ve çeşitli sıkıntılara göğüs germiştir. Buna rağmen, 

ilmî ve tasavvufî yolculuğundan asla vazgeçmeyerek bu yolda azimle ilerlemiştir. Bu 



  

270 

 

çetin koşullarda bile ilmî ve tasavvufî çalışmalarına ara vermeksizin birçok alanda 

önemli eserler ortaya koymuştur. Özellikle tasavvufî konulara yoğunlaşan, hacimli ve 

derinlikli sekiz eseriyle dikkat çekmiştir. Bunlar arasında Sevânih Kalbiyye, Tenzîhu’l-

Kulûb Li Nazari Allâmi’l-Ğuyûb ve ed-Dürerü’l-Behiyye Fî’l-Vesâyâ’l-Câmiyye gibi 

eserler, hem tasavvuf ehli olan mürîdlerinin hem de geniş bir okuyucu kitlesinin yoğun 

ilgisini görmüştür. Bu eserler, Câmî’nin sadece bir âlim değil, aynı zamanda derin bir 

tasavvuf anlayışına sahip önemli bir sûfî olduğunu göstermektedir. Yaşadığı 

zorluklara rağmen manevî derinliği ve geniş bilgi birikimiyle insanlara rehberlik etmiş, 

eserleriyle İslam düşünce tarihinde kalıcı bir iz bırakmıştır. 

Câmî’nin eserlerinin içeriği, sistematik bir metotla ele alındığı gibi, genellikle 

irticali bir şekilde oluşturulmuştur. Zira eserlerinin büyük bir bölümü, her yıl itikâfta 

bulunan mürîdlerinin sorduğu sorulara spontane olarak verdiği cevapları içermektedir. 

Bu nedenle, Câmî’nin eserlerinde öne çıkan konular, belli başlıklar altında 

düzenlenmek yerine dağınık bir şekilde ve eserler arasında serpiştirilmiş bir biçimde 

ele alınmıştır. 

Câmî, derin bir ilme sahip ve Arapça konusunda oldukça yetkin bir sûfîdir. 

Telif ettiği eserlerin tamamı Arapça olduğu için özellikle Kâdî el-Beydâvî’nin meşhur 

eseri Envârü’t-Tenzîl ve Esrârü’t-Teʾvîl’i, el-Mücerredu’l-Muhtasar Min Tefsîri’l-

Kâdî el-Beydâvî adıyla herkesin anlayabileceği bir formda özlü bir şekilde sunması, 

Arapça diline olan hâkimiyetini ve derin ilmini ortaya koymaktadır. 

Câmî’nin, tasavvufi yolculuğu Nakşibendiyye tarîkatı ile başlamış ve tasavvufî 

hayatı bu tarîkatın öncü şahsiyetlerinden Şeyh İbrahim Hâkî’nin rehberliğinde 

şekillenmiştir. Şeyh İbrahim Hâkî’nin rehberliğinde seyr u sülûk vazifesini 

tamamlamış ve ona mürîd olmuştur. Hâkî’nin vefatına kadar devam eden bu mürîd-

şeyh ilişkisi, Câmî’nin tasavvufi hayatında belirleyici bir rol oynamıştır. Bu süreçte 

Câmî, tarîkatın diğer önemli isimleri olan Şeyh Abdülhadi ve Abdürrahman el-Buti 

kardeşlerden de ilmi ve tasavvufi bakımdan faydalanmıştır. 

Câmî, hocası Şeyh İbrahim Hâkî’nın vefatıyla beraber tam on yedi yıl boyunca 

Muş’tan Cizre’ye oradan da İstanbul’a uzanan geniş bir yelpazede kendisi için en 

uygun mürşid-i kâmili bulma arayışında olmuştur. Bu süre zarfında Îmam-ı 



  

271 

 

Gazzâlî’nın yöntemiyle kendi nefsiyle mücadele etmiş ve vaktinin büyük bir kısmını 

halvette geçirmiştir.  Bahse konu surenin sonunda Şâzeliyye tarîkatının önde gelen 

sûfîlerinden Şeyh Abdülkadir İsa ile tanışmış ve onun Hakaik Ani’t-Tasavvuf eserini 

okuyarak fikirlerinden istifade etmiştir.  Bu tanışmadan bir yıl sonra Şeyh Abdülkadir 

İsa tarafından kendisine Şâzeliyye tarîkatına intisap etmesi için özel izin verilmiştir. 

O’da almış olduğu bu özel izin ile Şâzeliyye tarîkatına intisab ederek Şeyh Abdülkadir 

İsa’nın rahle-i tedrisine girmiştir. Daha sonra şeyhi tarafından kendisine genel, 

ardından birkaç yıl sonra hem genel hem de özel virdi çekme izni verilmiştir.  

Akabinde de şeyhi Abdülkadir İsa tarafından halife olarak tayin edilmiş ve vefatına 

kadar da bu görevini sebat ve özveriyle sürdürmüştür. 

Câmî, kendisinden önceki müelliflerden etkilenmiştir. Onun tesirinde kaldığı 

ve görüşlerinden yoğun bir şekilde esinlendiği kişilerin başında Gazzâlî, Abdülkâdir-i 

Geylânî, Abdüsselâm b. Meşîş el-Hasenî, Ebü’l-Hasan eş-Şâzelî, İmâm-ı Rabbânî, İbn 

Atâullah el-İskenderî, Ahmed Zerrûk, İbn Acîbe, Bedîüzzaman Said Nursi ve 

Abdülkadir İsa gibi önemli zatlar gelir. Kur’an ve Sünnet ekseninde konuları ele alan 

şeyh, Râbia el-Adeviyye, Cüneyd-i Bağdâdî, Ebû Tâlib el-Mekkî, Kuşeyrî, Hücvîrî ve 

İbn Kayyim el-Cevziyye gibi sûfîlerin de görüşlerine önemli ölçüde başvurmuştur. 

Câmî, hayatının büyük bir kısmını geçirdiği Muş’tan sonra Kahramanmaraş’a 

yerleşmiştir. Bu şehirde kurduğu zâviye ile ilim, irfan ve tasavvuf alanlarında pek çok 

kişiye hizmet vermiştir. Tarîkat merkezli faaliyetleri sayesinde kısa sürede tanınan 

Câmî, önemli sûfîler arasında yerini almış ve ünü sınırları aşarak Türkiye’nin yanı sıra 

Suriye ve Ürdün gibi ülkelere kadar ulaşmıştır. Böylece binlerce kişiye mürşitlik 

yaparak geniş bir mürîd kitlesine sahip olmuştur.Câmi, Kürt kökenli olmasına rağmen, 

mürîdlerinin büyük çoğunluğu Araplardan oluşmaktadır. Türk ve Kürt mürîdlerin 

sayısı ise oldukça sınırlıdır. Câmi, hilafeti Arap kökenli hocası Abdülkadir İsa’dan 

devralmış ve bu durum, tarîkatın mürîd profilini önemli ölçüde etkilemiştir. Hocasının 

vefatıyla birlikte tüm mürîdlerinin Câmi’ye bağlanması, tarîkatın ağırlıklı olarak Arap 

mürîdlere sahip olmasına yol açmıştır. Bu durum, tarîkatın coğrafi yayılımı ve liderlik 

geçişlerinin etnik kimlikler üzerindeki etkilerini anlamak açısından önemli bir örnek 

teşkil etmektedir. 



  

272 

 

Câmi, özellikle zühd dönemindeki birçok sûfî gibi, şerîatı sıkı sıkıya 

benimseyen ve sülûk mertebelerinin ilkini kabul eden bir zattır. Bu nedenle, tarîkata 

intisap eden sâlikin öncelikle şerîatı öğrenmesi gerektiğini vurgular. Seyr u sülûk 

yolunda, şer’î hükümlerin eksiksiz bir şekilde yerine getirilmesinin, sâlikin manen 

tekâmülüne vesile olacağına inanır. Onun şerîat konusundaki titizliği, ehli Sünnet 

akidesini ne kadar benimsediğini ve bu akideye ne kadar bağlı kaldığını 

göstermektedir. O, şerîatı asıl, tarîkati ise fer’i olarak görür ve bu ikisinin bir araya 

gelmesiyle mükemmelliğin ortaya çıkacağını savunur. Şerîati sağlam ve üstün bir yol 

olduğuna inanır, bu yola temessük edenlerin velâyet makâmına çıkacaklarını 

kaydeder. Tarîkatın, şerîatın sağlam bir delili olduğunu ortaya koyar ve her iki yolun 

bir araya geldiğini benimseyenlerin Allah’ın izni ve inayetiyle sâdıklar mertebesine 

ulaşacaklarını vurgular. Bu mertebede olanların, ilme’l yakînden sonra ayne’l yakîn 

derecesinde Hz. Peygamber’in tebliğ ettiği şerîatın hakikatinin idrakine varacaklarını 

ifade eder. O, şerîat ve tarîkatı birleştirerek bu yola intisap edenlerin hakikatin künhüne 

ulaştığını, ancak şerîatsız bir tarîkata uyanların dinsizliğe düştüğünü, tarîkatsız bir 

şerîata intisap edenlerin ise fâsık olduğunu ve böyle yapanların dinin bir parçası olan 

ihsân makâmını terk ettiğini belirtir. 

Câmî, tasavvufî eğitim ve terbiye sürecinde sohbete büyük bir önem 

atfetmiştir. Sohbet, pek çok tasavvufî cemaat ve tarîkatta, özellikle Nakşbendiyye 

tarîkatında, manevî kemalât mertebelerine ulaşmanın vazgeçilmez bir aracı olarak 

kabul edilmiştir. Bahâeddin Nakşbend’in meşhur sözü olan “Yolumuz sohbet yoludur” 

ilkesi, bu yaklaşımın en çarpıcı ifadesidir. Câmî’nin tasavvufî anlayışında, tarîkatta 

ilerleme ve nihaî vuslatın temelini, şerîatın hakikatine sıkı sıkıya bağlı kalarak, bir 

mürşid-i kâmilin sohbetine ve zikre devam etme oluşturur. Bu anlayışın kökenleri, 

Câmî’nin Şâzeliyye tarîkatına intisap etmeden önce uzun yıllar bağlı olduğu 

Nakşbendiyye tarîkatına dayanmaktadır. Sohbet, tasavvufî öğretilerin daha iyi 

anlaşılması, manevî bir rehberlik ve ruhsal gelişim için hayati bir rol oynar. Câmî’nin 

vurguladığı gibi, bu sohbetlerde mürşidin rehberliğinde mürîd, manevî yolda ilerlemek 

ve kemalât mertebelerine yükselmek için gerekli olan bilgi ve deneyimi edinir. Zikir 

ise bu süreçte manevî tecrübelerin derinleşmesine katkıda bulunur ve kişinin Allah’a 

daha yakın bir şekilde varlık bulmasına yardımcı olur. 



  

273 

 

Câmî’nin tasavvufî anlayışında sohbet, şeriatın hakikatine bağlı kalmak ve bir 

mürşidin rehberliğinde zikre devam etmek ile birlikte, manevî kemalât mertebelerine 

ulaşmanın temel bir unsuru olarak görülmektedir. Bu yaklaşım, özellikle 

Nakşbendiyye tarîkatının temel ilkelerinden biri olup, Câmî’nin tasavvufî 

düşüncesinde de merkezi bir konuma sahiptir. 

Câmî, diğer tüm sûfîler gibi zikir eylemine büyük bir önem atfetmiştir. 

Eserlerinde sıklıkla vurguladığı zikir, onun perspektifinde, farz ibadetlerin ardından 

insanın kemâle ermesini sağlayan en değerli ibadet türüdür. Şâzeliye tarîkatına mensup 

bir sûfî olan Câmî, cehrî zikir yöntemini benimsemiş ve zikrin sürekli ve sıklıkla tekrar 

edilmesinin önemini vurgulamıştır. Zikir esnasında ihlas, takva, halâvet, tazim, aşk, 

iştiyak ve huzur-u tâm gibi önemli unsurların varlığını gerekli görmüş, özellikle “  لا إله

  .isimlerinin zikredilmesine özel bir ehemmiyet atfetmiştir ”الله“ ve ”إلا الله

Câmî, sadece şerîat, tarîkat ve hakikat gibi temel tasavvufî konularla sınırlı 

kalmamış bilakis, şeyh, mürîd, ruh, nefis, velayet, keşf, keramet, vesile, zikir, riyazet, 

mücahede, müşahede ve semâ gibi tasavvufun hem nazari hem de ameli boyutlarını 

kapsayan geniş bir yelpazede incelemeler yapmıştır. 

Câmî’nin tasavvufî anlayışı, özellikle amelî boyut üzerindeki vurgusu ile 

dikkat çekmektedir. Câmî, tasavvufî bilginin teorik çerçevesinin ötesine geçerek, bu 

bilginin pratik hayata aktarılmasının önemini sıklıkla vurgulamaktadır. Bu bağlamda, 

Câmî’nin seyr u sülûk anlayışı, birçok sûfînin benimsediği perspektifle büyük ölçüde 

örtüşmektedir. Câmî’ye göre, tasavvufî yolculuğun temel amacı, nefsi terbiye ederek 

kalbi tasfiye etmek ve böylece insanın Allah ile kurduğu ilişkiyi daha da 

derinleştirmektir. Bu süreç, Câmî’nin ifadesiyle, ihsân boyutundaki şuurlu bir kulluk 

bilincine ulaşmayı hedeflemektedir. Bu noktada, Câmî, seyr u sülûk mertebelerinin 

rastgele ve bireysel çabalarla aşılamayacağını, aksine deneyimli bir mürşid-i kâmilin 

rehberliğinde aşılması gerektiğini belirtmektedir. Zira Câmî’ye göre, bu mertebelerin 

karmaşıklığı ve içerdiği riskler göz önüne alındığında, tecrübesiz bir kişinin bu yolu 

tek başına tamamlaması oldukça güçtür. 

Câmî’nin eserlerinde, sıklıkla şerîat, hakîkat ve istikamet kavramlarına vurgu 

yapılmaktadır. Câmî, insanın kerâmet ve paranormal yetenekler sergilemesinden 



  

274 

 

ziyade, şerîat ve hakîkat arasındaki dengeye odaklanılması gerektiğini belirtmektedir. 

Bu yaklaşım, onun şerîat-hakîkat dengesini esas alan Cüneydî tasavvuf çizgisini takip 

ettiğini göstermektedir. Câmî, bu dengeyi, insanın manevî gelişimi için temel bir ilke 

olarak benimsemiş ve tasavvufi anlayışını bu doğrultuda şekillendirmiştir. 

Câmî, sûfî mirasın önemli hazinelerinden sayılan kalp ve ruha sıkça atıfta 

bulunarak, bu iki derin bilgi kaynağının özenle muhafaza edilmesi gerektiğini ısrarla 

belirtir. İnsanın temelini oluşturan bu içsel hazinelerin korunmasının, nefs-i emmâre 

ve şeytanın hilelerine karşı kararlı bir direnişle mümkün olduğunu vurgular. İnsanın 

kurtuluşunun bu derin bilgi kaynaklarını korumaktan geçtiğini vurgulayarak, manevî 

yolda ilerlemenin bunlar ile mümkün olduğunu kaydeder. 

Câmî, tasavvufî düşüncesinde şeytan ve nefisle yapılan mücadeleyi, kalbin 

tasfiyesi ve tahliyesi için vazgeçilmez bir unsur olarak görmektedir. Eserlerinde, 

kalbin olumsuz ahlaki özelliklerden arındırılarak yerine olumlu ahlaki değerlerin 

yerleştirilmesine büyük önem atfetmektedir. Birçok sûfî gibi, kalbin bozulmasına 

neden olan kötü eğilimleri tespit etmekle kalmayıp, bir mürşid-i kâmil olarak bu 

eğilimlerden kurtulma ve kalbi Allah’a ibadet etmeye elverişli hale getirme konusunda 

yöntemler sunmaktadır. 

Câmî’nin tasavvuf anlayışı, vahdet-i vücûd ve vahdet-i şühûd gibi ontolojik 

tartışmalardan ziyade, tasavvufî yolculuktaki pratik uygulamalar (zikir, mücâhede) ve 

içsel deneyimler (havf, recâ, kurb, vecd) ile bu yolculukta aşamalı olarak kazanılan 

manevî mertebeler (tövbe, tevekkül, sabır, ubudiyet) üzerine yoğunlaşmıştır. 

Ahmed Fethullah el-Câmî, tasavvufi görüşlerini manevî bir atmosferde samimi 

bir sohbet tonuyla aktarmıştır. Özellikle mürîdleri arasında geniş bir kesim, ondan 

kolaylıkla faydalanmıştır. Bu durum, şeyhin insan ruhunu ve psikolojisini 

derinlemesine anladığını, eğitim ve terbiye konularında etkili bir kabiliyete sahip 

olduğunu gösterir. Sûfî geleneğinde şeyhler sadece dini liderler değil, aynı zamanda 

psikolojik danışmanlık hizmeti veren kişiler olarak da görülürler. Câmî de bu geleneğe 

uygun olarak, mürîdlerinin manevî yolculuklarındaki iniş çıkışları hassasiyetle takip 

etmiş ve onlara özel tedavi yöntemleri ve doğru rehberlik sağlayarak destek olmuştur. 

Câmî’nin rehberliği, manevî liderlik konusunda önemli bir örnek teşkil eder. 



  

275 

 

Mürîdlerine sunduğu manevî yardım ve rehberlik, derin bilgi birikimi ve kişisel 

deneyimleri sayesinde şekillenmiştir. Bu sayede, geniş bir kitle onun öğretilerinden 

faydalanarak kişisel gelişimlerine katkı sağlamıştır. 

Câmî’nin irşad faaliyetlerinin merkezinde, Şâzeliyye tarîkatının genel yapısına 

uygun olarak zikir, sohbet, müzakere ve hizmet eksenli bir yaklaşım bulunmaktadır. 

Tasavvuf anlayışında şerîat, tarîkat, hakikat ve mârifet unsurlarının bir arada ve 

birbirini tamamlayan bir bütünlük oluşturduğuna dair güçlü bir vurgu yer almaktadır. 

Bu görüş, özellikle Sevânih Kalbiyye ve ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye 

adlı eserlerinde detaylı bir şekilde işlenmektedir. Ona göre, tarîkat, hakikat ve mârifet 

ancak şerîatın sağlam bir zemini üzerinde anlam kazanabilir. Özellikle bu dört unsurun 

birbirini desteklemesi ve ayrılmaz bir bütünlük oluşturması gerekliliği Câmî’nin 

tasavvuf anlayışının temelini oluşturmaktadır. 

Şeyh Ahmed Fethullah el-Câmî, birçok insanın ilgi gösterdiği ve keyif aldığı 

kerâmet hakkında, özellikle ilk dönem sûfilerin ve Şâzeliyye tarîkatının genel 

yaklaşımıyla paralel olarak, farklı bir perspektif sunmuştur. Câmî’ye göre asıl kerâmet, 

şerîatın temel ilkelerine bağlı kalarak İslam'ın ortaya koyduğu yolda ilerlemektir. Bu 

nedenle tarîkat mensuplarını, olağanüstü olaylara odaklanmaktan ziyade, Kur’an ve 

Sünnet’in belirlediği yolda istikrarlı bir şekilde yürümeye teşvik etmiştir. Câmî’nin bu 

konudaki tutumu, tarîkat içinde kerâmet anlayışına farklı bir boyut kazandırmış ve 

dikkat çekici bir örnek teşkil etmiştir. 

Çalışmamızın temel kısmını oluşturan ikinci ve son bölümünde, Câmî, 

tasavvufî terim ve kavramları ele alırken özellikle ayet ve hadislerle birlikte tasavvuf 

klasikleri ve Şâzeliyye tarîkatının temel eserlerinden yoğun bir şekilde yararlanmıştır. 

Bu yaklaşım, şeyhin, kendine özgü bir metodoloji kullanarak tasavvufî meseleleri 

detaylı bir şekilde ele alma çabasını ortaya koymaktadır. Bu durum, şeyhin tasavvuf 

alanındaki derin bilgi ve anlayışını vurgulamakta ve onun bu meselelere hâkimiyetini 

açıkça göstermektedir. 

Son olarak Câmî, yaşadığı dönemde, birçok öğrenci yetiştirmiş, ilim ve irşat 

faaliyetleriyle insanların hayatlarını derinden etkilemiştir. O, sadece kendi çağında 

değil, aynı zamanda geçmişten günümüze uzanan bir mirasın da taşıyıcısıdır. Onun 



  

276 

 

rehberliği ve öğretileri, yüzyıllar boyunca insanların İslam’a ve tasavvufa olan 

bağlılığını pekiştirecek ve güçlendirecektir. Câmî, sadece yaşadığı dönemde değil, 

aynı zamanda gelecek nesiller için de ilham kaynağı olacaktır. Böylece, günümüzde 

ve gelecekte insanların sevgi ve saygıyla anacağı önemli bir şahsiyet olarak, tasavvuf, 

ilim ve kültür tarihimizde iz bırakacaktır. 

 

 

 

 

 

 



277 
 

KAYNAKÇA 

Abdullah el-Endelûsî, İbn Ebî Cemre. Behçetü’n-nüfûs şerhu muhtasari sahihi’l-

buhârî (tahk. Bekrî Şeyh Emin). Beyrut, 1. Basım, 1999. 

Abdürrezzâk, Muhammed. Tâcü’l-arûs min cevâhiri’l-kâmûs. Beyrut: Dâru Suâdu’s-

sabah, 1994. 

ABRIK, Muhammed, “Şeyh Ahmed Fethullah el-Câmî’nin Hayatı”, (Mehmet Hanefi 

Sanır,     Video Kaydı, 20 Eylül, 2023). 

Aclûnî, İsmâîl b. Muhammed. Keşfü’l-hafa ve muzîlu’l-ilbâs. Beyrut: el-Mektebetu’l-

Asriyye, 2000. 

Afîfî, Ebü’l-Alâ. et-Tasavvuf es-sevretü’r-rûhiyye fi’l-f-îslam. Beyrut: Dâru’ş-Şa’b, ts. 

Akçay, Musta. “Gazza’li’de Ruh Tasavvuru” Dinî Araştırmalar Dergisi, 7/21 (2002), 

87-116. 

Aliyyu’l-Kârî, İbn Sultân Muhammed. Mirkâtu’l-mefâtîh şerhu mişkâti’l-mesâbîh, 

Thk. Cemal Aytânî. Beyrut: Dâru’l-Kutubi’l-İlmiyye, 2001. 

Ankaravî, İsmâîl Rusûhî b Ahmed. Minhâcu’l-Fukara (Fakirlerin Yolu) Haz. 

Saadettin Ekici. İstanbul: İnsan Yayınları, 1996. 

Apaydın, Cem. “Belgeler Işığında Tekke, Zaviye Ve Türbelerin Kapatılması Üzerine 

Bir Değerlendirme” Yakın Dönem Türkiye Araştırmaları Dergisi,16/32 

(2017), 149-171. 

Arpaguş, Safi - Çelik, Ali İhsan. “İbnü’l-Arabî’nin Özel Velayet (Velâyet-İ Hâssa) 

Teorisi: Kesb İle Vehb Arasında Seçkinliğin Temellendirilmesi” Kocaeli 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi,  5/2 (2021), 503-544. 

Ateş, Süleyman. Cüneyd-i Bağdâdî, Hayatı, Eserleri ve Mektupları. İstanbul: Yeni 

Ufuklar Neşriyat, 2002. 

Attâr, Ebû Hâmid Ferîdüddîn Muhammed b. Ebî Bekr İbrâhîm-i Nîsâbûrî. Tezkiretü’l-

Evliyâ, (Çev. Süleyman Uludağ),. İstanbul: Kabalcı Yayınları, 2007. 

Attâr, Ebû Hâmid Ferîdüddîn Muhammed b. Ebî Bekr İbrâhîm-i Nîsâbûrî. Tezkiretü’l-

Evliya (Evliya Tezkireleri), Trc. Süleyman Uludağ. İstanbul: Kabalcı 

Yayınları, 2008. 

Ayğan, Fadıl. Şark Ulemâsı. ed. İbrahim Baz. 4 Cilt. Ankara: İlahiyat Yayınları, 2023. 

Azamat, Nihat. “Ali b. Meymûn”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 2/411-

412. İstanbul: TDV Yayınları, 1989. 

Baklî, Ebû Muhammed Sadrüddîn Rûzbihân b. Ebî Nasr el-. Meşrebü’l-Ervâh. Beyrut: 

Darü’l-Kütübi’l-İlmiyye, 2005. 



  

278 

 

Bardakçı, Mehmet Necmeddin. “Tasavvufi Bir Terim Olarak Tevessül ve Vesîle”. 
Tasavvuf: İlmî ve Akademik Araştırma Dergisi, 1/2 (1999), 33-48. 

Baş, Derya. “Zerrûk”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 44/297-300. 

İstanbul: TDV Yayınları, 2013. 

Buhârî, Ebû Abdillâh Muhammed b. İsmail el-. el-Câmiʿu’s-Sahîh. nşr. Muhammed 

Züheyr b.Nasr. 8 Cilt. b.y.: Dâru Tavki’n-Necât, 2. Basım, 1422/2001. 

,Edebü’l-müfred. 2017: Tahlil Yayınları, 2017. 

Câmî, Şeyh Ahmed Futhullah. ed-Dürerü’l-behiyye fî’l-vesâyâ’l-câmiyye, Cem’: 

Ahmed Şerif Ne’san,. Suriye: Mektebetü Darü’l-İrfan, 7. Basım, 2006. 

Câmî, el-Mücerredu’l-muhtasar min tefsîri’l-kâdî el-beydâvî. Suriye: Darul İrfan, 1. 

Basım, 2014. 

Câmî, Min Sifâti’l-mü’minîn fî’l-kur’âni’l-kerîm. Suriye: Darü’l İrfan, 9. Basım, 2009. 

Câmî, Muntehebâtun min âyâti’l-kur’âni’l-kerîm,. Beyrut: Müessesetü’d-Duha, 2014. 

Câmî, Nidâu’l-mü’minîn fî’l-kur’âni’l-mubîn,. Suriye: Darü’l İrfan, 7. Basım, 2011. 

Câmî, Sevânihu kalbiyye,. 2 Cilt. Suriye: Darü’l İrfan, 1. Basım, 2010. 

Câmî, Tenzîhu’l-kulûb li nazari allâmi’l-ğuyûb. Suriye: Darü’l-Ğazâlî, 3. Basım, 2010. 

Cebecı̇oğlu, Ethem. “Prof. Nîcholson’un Kronolojik Esaslı Tasavvuf Tarifleri”. 

Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 29/1 (1987), 387-406.  

Cebecı̇oğlu, Tasavvuf Terimleri ve Deyimleri Sözlüğü. İstanbul: Ağaç Kitabevi 

Yayınları, 3. Basım, 2009. 

Cevdet, Naci Hüseyin. el-Mârifetu’s-sûfîyye dirâse felsefiyye fî müşkilâti’l-mârife. 

Beyrut: Dâru’l-Cîl, ts. 

Ceyhan, Semih. “Semâ”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 36/455-457. 

Ankara: TDV Yayınları, 2009. 

Ceyhan, “Vecd”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 42/583-584. Ankara: 

TDV Yayınları, 2007. 

Cürcânî, Ebü’l-Hasen Alî b. Muhammed b. Alî es-Seyyid eş-Şerîf. Ta’rîfât, (Tasavvuf 

Istılahları), Çev. Abdülaziz Mecdi Tolun, Abdurrahman Acer. İstanbul: Litera 

Yayıncılık, 2014. 

Çakmaklıoğlu, Mustafa. İbn Arabî’de Marifetin İfadesi. İstanbul: İnsan Yayınları, 

2007. 

Çelebi, İlyas. “Hâşimî, Muhammed b. Ahmed”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam 

Ansiklopedisi. 16/410-411. İstanbul: TDV Yayınları, 1997. 



  

279 

 

Çelebi, Kâtip. Keşfu’z-zunûn an esâmi’l-kutub ve’l-funûn. Beyrut: Daru ihyai’t-

turasi’l-Arabî, ty. 

Çınar, Fatih. Şemseddîn-i Sivâsî veTasavvufî Görüşleri. Sivas: Cumhuriyet 

Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2022. 

Dalkılıç, Mehmet. İslâm Mezheplerinde Ruh. İstanbul: İz yayınları, 2012. 

Dâye, Necmüddîn. Mirsâdü’l-ibâd (Tasavvuf Yolu), çev. Halil Baltacı. İstanbul: İfav 

Yayınları, 2013. 

Derin, Süleyman. Love in sûfîsm. İstanbul: Erkam Yayınları, 2008. 

Doğan, Mebrure. “Dinlerde ve İslam Kültüründe Sabır” Recep Tayyip Erdoğan 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 3/5 (2014), 93-130. 

Ebu’l-Bekâ, Eyyûb b. Mûsâ el-Hüseynî el-Kefevî. el-Külliyyât, mu’cemun fi’l-

mustalahât ve’l-furûki’l-lugaviyye, Thk. Adnan Dervîş-Muhammed el-Masrî. 

Beyrut: Müessesetu’r-Risâle, 2012. 

Ebû Dâvud, Süleyman b. Eş’as b. İshâk el-Ezdî es-Sicistânî, “es-Sünen”, el-Kütübü’s-Sitte 
(Mevsûatü’l-Hadîsi’şŞerîf içerisinde), Haz. Sâlih b. Abdülazîz, Dâru’s-Selâm, Riyad, 
1421/2000, ss. 1153. 

Ekin, Yunus. “İhlâs Kavramının Semantik Analizi” Muş Alparslan Üniversitesi İslami 

İlimler Fakültesi Dergisi 3/9 (2002), 147-160. 

Ertürk, Ramazan. Sûfî Tecrübenin Epistemolojisi. Ankara: Fecr Yayınları, 2004. 

Erzurûmî, İbrahim Hakkı. Mârifetnâme. İstanbul: Âlem Yayıncılık, 2012. 

Fayda, Mustafa. “Abdullah b. Sa‘d b. Ebû Serh”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam 

Ansiklopedisi. 1/130-131. İstanbul: TDV Yayınları, 1988. 

Fîrûzâbâdî, Mecduddîn Muhammed b. Ya’kûb el-. Besâir-u zevi’t-temyîz fî letâifi’l-

kitâbi’l-azîz, Thk. Muhammed Ali en-Neccâr, Kahire: Vizâretu’lEvkâf, 1996. 

Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsu’l-muhît. Kahire: Dâru’l-Hadîs, 2008. 

Gazzâlî, Hüccetü’l-İslâm Ebû Hâmid Muhammed b. Muhammed b. Muhammed b. 

Ahmed. İhyâ-u Ulûm’id-Dîn Trc. Abdullah Aydın. İstanbul: Ayfa Basın, 

2020. 

Gazzâlî, Kimyâ-yî Saadet Çev. Ali Arslan. Merve Yayınları, 2012. 

Gazzâlî, Madnünü’s-Sağir Çev. D. Sabit Ünal. İzmir: İzmir İlahiyet Fakültesi Vakfı 

Yayınları, ts. 

Gazzâlî, Mişkâtü’l-envâr. Beyrut: Dâru’l-fikr, 1964. 

Gazzâlî, Mîzânü’l-amel. Beyrut: Dâru’l-fikr, 1986. 



  

280 

 

Gazzâlî, Ravdatü’t-tâlibîn ve umdetü’s-sâlikîn (Hak Yolunun Esasları), Trc. Dilaver 

Selvi. İstanbul: Semerkand Yayınları, 2004. 

Geylânî, Muhyiddin Ebu Muhammed Abdulkâdir. Âdâbü-s-sülûk. Dımeşk: Dâru’s-

Senâbil, 1995. 

Geylânî, el-Gunye li tâlibî tarîki’l-hakk ’azze ve celle,. Beyrut: Dâru’l-kutubi’l-

ilmiyye, 1971. 

Geylânî, Celâu’l-hâtır fi’l-bâtıni ve’z-zâhir, thk. Hâlid ez-Zer’î-Abdunnasır Sırrî. 

Dımeşk: Dâru’bni’l-Kayyım, 1994. 

Gölpınarlı, Abdülbâki. Yunus Emre Hayatı ve Bütün Şiirleri. İstanbul: Altın Kitaplar 

Yayınevi, 1983. 

Gültaş, Serhat. Abdürrezzâk Kâşânî Ve Tasavvufî Görüşlerı̇. Bursa: Uludağ 

Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2022. 

Gümüşhanevi, Ahmed Ziyâüddin. Râmûzül Ehâdis. İstanbul: Pamuk, 2021. 

Gümüşhanevi, Velîler Ve Tarîkatlarda Usûl (Câmiul Usûl). İstanbul: Pamuk, 1981. 

Gündüz, Turgay. İslam, Gençlik ve Din Eğitimi. Bursa: Düşünce Kitabevi Yayınları, 

2002. 

Güldane Gündüzöz, “Tasavvuf Tarihinde Nazarî İrfân Geleneği -Tarih, Teori Ve 

Problemler”           Ondokuz Mayıs Üniversitesi İlahiyat Araştırmaları Dergisi 

46/1 (2019), 365-369. 

Gündüz, Muhammed Muhdi. “Abdurrahman Gündüz Eş-Sâvirî”, Şark Ulemâsı. ed. 

İbrahim Baz. 1/433-436, Ankara: İlahiyat Yayınları, 2023. 

Gürer, Betül. Gönül Gözüyle Kur’ân, İbn Atâ Tefsiri. İstanbul: H Yayınları, 2018. 

Güven, Mustafa Selim. Türkiye’de Tarîkatlar Tarih ve Kültür Ed. Semih Ceyhan. 

İstanbul: İSAM, 2015. 

Hâfî, Zeynüddîn. Zeynüddîn Hâfî ve Tasavvufî Görüşleri Çev. Bekir Köle. İstanbul: 

İnsan Yayınları, 2011. 

Haksever, Ahmed Cahid. Tasavvufa Dair Güncel Meseleler. Ankara: Anıl Grup 

Matbaacılık, 2015. 

Halis, Zeki. “Kur’ân’da Haşyet Kelimesinin Semantik Analizi ve Haşyet Duygusunun 

Kullanım Yerleri” Turkısh Studıes dergisi 11/5 (2016), 315-350. 

Harirî, Kemâleddîn. Fethu’l-esrâr şerhu virdü’s-settâr. İstanbul: Matbaa-i âmire, 

1287. 

Harrâz, Ebû Saîd. Risâleler Trc. Naile Baltacı. İstanbul: Litera Yayıncılık, 2018. 



  

281 

 

Hemedânî, Yusuf. Rutbetü’l-Hayat (Hayat Nedir) Çev. Necdet Tosun. İstanbul: İnsan 

Yayınları, 2002. 

Herevî, İsmâîl Abdullâh b. Muhammed b. Alî el-Ensârî. Menâzilü’s-Sâirîn, 

(Tasavvufta Yüz Basamak), Trc. Abdurrezak Tek, Emin Yayınları, 2017. 

Hindî, Alî b. Hüsâmiddîn b. Abdilmelik b. Kadîhân el-Müttakî el-. Kenzü’l-ʿummâl fî 

süneni’l-aḳvâl ve’l-efʿâl. Ocak Yayıncılık, 2019. 

Hücvîrî, Ebü’l-Hasen Alî b. Osmân b. Ebî Alî el-Cüllâbî. Keşfü’l-Mahcûb, (Hakikat 

Bilgisi), Haz. Süleyman Uludağ. İstanbul: Dergâh Yayınları, 4. Basım, 2014. 

İbn Hişâm, Ebû Muhammed Cemâlüddîn Abdülmelik b. Hişâm b. Eyyûb el-Himyerî 

el-Meâfirî el-Basrî el-Mısrî. es-Sîretü’n-nebeviyye Nşr. Mustafa es-Sekâ ve 

dğr. Kahire: Dâru’s-Sadr, 1936. 

İbn İyâd, eş- Şâfiî. el-Mefâhirü’l-aliyye fi’l-meâsiri’ş-şâzeliyye. Mısır: Mektebetü 

Mustafael-Bâbî el-Halebî, 1993. 

İbn Kayyım el-Cevziyye, Ebû Abdillâh Şemsüddîn Muhammed b. Ebî Bekr b. Eyyûb 

ez-Züraî ed-Dımaşkī el-Hanbelî. Medâricu’s-sâlikîn. İstanbul: İnsan 

Yayınları, 2013. 

İbn Mâce, Ebû Abdullah Muhammed b. Yezîd er-Rebeî el-Kazvinî “es-Sünen”, el-

Kütübü’s-Sitte (Mevsûatü’l-Hadîsi’ş Şerîf içerisinde), haz. Sâlih b. 

Abdülazîz, Dâru’s-Selâm, Riyad, 1421/2000, ss. 2477-2741 

İbn Manzûr, Ebü’l-Fazl Cemâlüddîn Muhammed b. Mükerrem b. Alî b. Ahmed el-

Ensârî er-Rüveyfiî. Lisânü’l-arab. 15 Cilt. Beyrut: Dar Sader, 1955. 

İbn Sabbâğ, Muhammed b. Kâsım Himyerî. Dürretü’l-esrâr ve tuhfetü’l-ebrâr Nşr. 

İbrâhim er-Rifâi. Kahire, 1915. 

İbnü’l-Arabî, Muhyiddîn Muhammed b. Alî b. Muhammed. Fütuhat-ı Mekkiyye, Çev. 

Ekrem Demirli. 18 Cilt. İstanbul: Litera Yayıncılık, 8. Basım, 2017. 

İmâm-ı Rabbânî, Ebü’l-Berekât Ahmed b. Abdilehad b. Zeynilâbidîn el-Fârûkī es-

Sirhindî. Mektûbât Trc. Hüseyin Hilmi Işık. İstanbul: Hakîkat Kitâbevi 

Yayınları, 2014. 

İnan, Tevfik “Şeyh Hakşinas”, (Mehmet Hanefi Sanır, Video Kaydı, 21 Ocak 2025). 

İsa, Abdulkadir. Hakâik ani’t-tasavvuf. Suriye: Mektebetü Darü’l-İrfan, 1993. 

İsfahânî, Ebü’l-Kâsım Hüseyn b. Muhammed b. el-Mufaddal er-Râgıb el-. el-Müfredât 

fî ğarîbi’l-kur’an (Kur’an Kavramları Sözlüğü), Çev. Yusuf Türker. Beyrut: 

Dâru’l-Kalem, 1412. 

İskenderî, Atâullah. Hikem-i Ataiyye Şerhi (el-muhkem fi şerhi’l-hikem) Şerh: 

Kastamonulu Syid Hafız Ahmed Mahir Efendi. İstanbul: Sûfî Kitap, 2010. 



  

282 

 

İskenderî, Atâullah. Hîkem-i Atâîyye Tercüme ve Şerh. Yahya Pakiş. İstanbul: 

Semerkand Yayınları, 2015. 

Jaschke, Gotthard. Yeni Türkiye’de İslamlık Çev. Hayrullah Örs. Ankara: Bilgi 

Yayınları, 1972. 

Kara, İsmail. Cumhuriyet Türkiyesi’nde Bir Mesele Olarak İslam. İstanbul: Dergâh 

Yayınları, 2. Basım, 2008. 

Kara, Mustafa. Cumhuriyet Türkiyesi’nde Tarîkatlar. İstanbul: İslami Araştırmalar 

Mekezi Yayınları, 2015. 

Kara,  Dervişin Hayatı Sufinin Kelamı. İstanbul: Dergâh Yayınları, 2005.  

Kara, “Fenâ”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 22/333-335. İstanbul: TDV 

Yayınları, 1995.  

Kara, “İbn Atâullah el-İskenderî”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 19/336-

337. İstanbul: TDV Yayınları, 2014. 

Kara, Metinlerle Günümüz Tasavvuf Hareketleri. İstanbul: Dergâh Yayınları, 2017. 

Kara, “Mürsî”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 32/55-56. İstanbul: TDV 

Yayınları, 2006. 

Kara, Tasavvuf ve Tarîkatlar Tarihi. İstanbul: Dergâh Yayınları, 1985. 

Kara, “Tekke”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 12/55-65. İstanbul: TDV 

Yayınları, 2010. 

Karahisari, Mustafa. Ahterî-i kebîr. İstanbul: Matbaa-i Sultâniyye, 1283. 

Kâşânî, Kemâlüddîn Abdürrezzâk b. Ebi’l-Ganâim Muhammed. Istılâhâtu’s-sûfiyye. 

Kahire: Mektebetü’s-Sekâfetü’d-Dîniyye, 2005. 

Kâşânî, Letaifü’l alam fi işaratı ehli’l-ilham, (Tasavvuf Sözlüğü), Çev. Ekrem Demirli. 

İstanbul: İz Yayıncılık, 4. Basım, 2015. 

Kaştan, Yüksel. “Türkiye Cumhuriyeti’nde Tek Partili Dönemden Çok Partili Döneme 

Geçişte CHP’nin Yönetim Anlayışındaki Gelişmeler (1938-1950)” 8/15 

(2006). 

Kelâbâzî, Ebû Bekr Tâcülislâm Muhammed b. Ebû İshâk İbrâhîm b. Ya‘kūb el-Buhârî. 

et-Taarruf, (Doğuş Devrinde Tasavvuf), Haz. Süleyman Uludağ. İstanbul: 

Dergâh Yayınları, 5. Basım, 2016. 

Koçyiğit, Talat. “Abdullah b. Übeyb. Selûl”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam 

Ansiklopedisi.1/139-140. İstanbul: TDV İslam Ansiklopedisi, 1988. 



  

283 

 

Kuşeyrî, Ebü’l-Kāsım Zeynülislâm Abdülkerîm b. Hevâzin b. Abdilmelik. er-Risâle, 

(Tasavvuf İlmine Dair Kuşeyri Risalesi), Haz. Süleyman Uludağ. İstanbul: 

Dergâh Yayınları, 8. Basım, 2016. 

Kübra, Necmüddin. Tasavvufi-Hayat/Usûlu Aşere-Risâle ile’l hâim-fevâihu`l cemâl 

(Tasavvufi Hayat) Çev. (Mustafa Kara. Ankara: Dergâh Yayınları, 1980. 

Lee, Llewellyn Vaughan. Sufism: The Transformation Of The Heart (Kalbin 

Dönüşümü), Çev. Sema Krebs. İstanbul: İnsan Yayınları, 2014. 

Lewis, Bernard. Modern Türkiye’nin Doğuşu Çev. Metin Kıratlı. Ankara: Türk Tarih 

Kurumu Yayınları, 8. Basım, 2000. 

Lings, Martin. Yakîn Risalesi. İstanbul: Vural Yayıncılık, 2006. 

Marmaravi, Ahmed Şemseddin. Etvar-ı Seb’a. İstanbul: İBB Atatürk Kitaplığı, OE 

Yazmaları, ts. 

Mekkî, Tâlib Muhammed b. Alî b. Atıyye. Ḳūtü’l-Kulûb, (Kalplerin Azığı), Trc. Yakup 

Çiçek, Dilaver Selvi. 4 Cilt. İstanbul: Semerkand, 9. Basım, 2020. 

Mevlâna, Celâleddîn-i Rûmî. Mesnevî Çev. Veled İzbudak. İstanbul: Dünya Kitap Evi, 

1990. 

Muhâsibî, Ebû Abdillâh el-Hâris b. Esed el-Muhâsibî el-Anezî. el-Mesâil fî a’mâli’l-

kulûb ve’l-cevârih Tah. Abdülkadir Ata. Kahire: Mektebetü’t-türâsi’l-İslamî, 

1969. 

Muhâsibî, e-Riâye li-hukûkillâh, (Nefs Muhasebesinin Temelleri), Çev. Şahin Filiz, 

Hülya Küçük. İstanbul: İnsan Yayınları, 1998. 

Muhâsibî, Risâletü’l-müsterşidîn Tah. Abdülkadir Ata. Kahire: Mektebetü’t-türâsi’l-

İslamî, 1969. 

Muhâsibî, Âdâbü’n-nüfûs. Kahire: Mektebetü’l-kur’an, 1993. 

Muhâsibî, el-Vesâyâ. Beyrut: Dâru’l-kütübü’l-ilmiyye, 2003. 

Münâvî, Abdurrauf el-. et-Teysîr bi şerhi’l-câmius’s-sağîr. Riyad: Mektebetu’l-

İmâmi’ş-Şâfiî, 1988. 

Müslim, Ebü’l-Hüseyn Müslim b. el-Haccâc. el-Câmiʿu’s-Saḥîḥ. Kahire: 1955. 

Nakşibendi, Muhammed Nuri Şemsuddin. Tasavvuf Âlemi. İstanbul: Çağlayan 

Yayınları, 1974. 

Namlı, Ali. Abdülvehhâb eş-Şa’rânî, Hayatı, Eserleri, Tasavvufî Görüşleri. İstanbul: 

İfav Yayınları, 2015. 

Nursî, Bediüzzaman Said. Münâzarât. İstanbul: Tenvir Neşriyat, 1993. 



  

284 

 

Nursî, Sözler. İstanbul: Yeni Asya Neşriyat, 1996. 

Nursî, Tarihçe-i Hayatı. İstanbul: Sözler Yayınevi, 2002. 

Öcal, Mustafa. “25. Yılında Uludağ Üniversitesi İlahiyat Fakültesi” Uludağ 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 9/1 (2000), 1-85. 

Öcal, Mustafa. “İmam ve Hatip Mektepleri, Mezunlarından Bazırları ile Yapılan 

Mülakatlar ve Şehadetname Örnekleri”. Uludağ Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Dergisi 12/2 (2003), 1-51. 

Öngören, Reşat. Osmanlılar’da Tasavvuf. İstanbul: İz Yayıncılık, 2000. 

Öngören, “Tarîkat”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 40/370-379. İstanbul: 

TDV Yayınları, 2011. 

Özçelik, Mevlüt. “Merâhilü’s-sâlikîn Bağlamında Seyr u Sülûk Mertebeleri”. 

Darulhadis İslami Araştırmalar Dergisi 3 (2022), 387-444. 

Özel, Ahmet Murat. İbn Atâullah El-İskenderî Hayatı, Eserleri, Görüşleri. İstanbul: 

İnsan Yayınları, 2015. 

Özel, Ahmet Murat. “Şâzeliyye”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 38/387-

390. İstanbul: TDV Yayınları, 2010. 

Özel, Sabahattin. “Atatürk Dönemi Türkiye Ekonomisi”. Dergipark 2 (2002), 241. 

Özer Kır, Tuğçe. Erken Dönem Eserlerinde Fenâ ve Beka Kavramlarının Tasavvufun 

Seyrindeki Yeri. İstanbul: İstanbul Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, 

Yüksek Lisans Tezi, 2019. 

Özköse, Kadir. Tasavvufî Hikmet ve Risâleler. Konya: Ensar Yayıncılık, 2008. 

Reis, Bedriye. Gazâlî’de Ahlâk-Marifet İlişkisi. Bursa: Emin Yayınları, 2011. 

Rifâî, Ahmed. el-Burhânü’l-müeyyed. İstanbul: Mehran Matbaası, 1301. 

Salmazzem, Mehmet - Salmazzem, Yusuf. “Zâhir Tendûrekî” Şark Ulemâsı. ed. 

İbrahim Baz. Ankara: İlahiyat Yayınları, 6 (2023). 

Schimmel, Annemarie. Tasavvufun Boyutları Çev.  Ender Gürol. İstanbul: Adam 

Yayınları, 1982. 

Selvi, Dilaver. “Biat Sünnetinin Tasavvufta İhyası”.  Uluslararası İslam Araştırmaları 

Dergisi, 1/1/(2015), 1-28. 

Serrâc, Ebû Nasr Abdullah b. Alî b. Muhammed. el-Lüma‘, (İslâm Tasavvufu), Trc. 

Hasan Kamil Yılmaz. İstanbul: Erkam Yayınları, 2016. 



  

285 

 

Sühreverdî, Ebû Hafs Şihâbüddîn Ömer b. Muhammed b. Abdillâh b. Ammûye el-

Kureşî el-Bekrî. Avârifü’l-Maʿârif, (Marifet İhsanları), Trc. Yahya Pakiş, 

Dilâver Selvi. İstanbul: Umran Yayınları, 1. Basım, 1988. 

Sühreverdî, Ebünnecîb Abdülkâhir. Âdâbü’l-mürîdîn, thk. Âsım İbrâhim el-Keyâlî. 

Beyrut: Dâru’l-Kütübi’’l-İlmiyye, ts. 

Sülemî, Ebû Abdirrahmân Muhammed b. el-Hüseyn b. Muhammed. Menâhicü’l-ârifîn 

(Tasavvufun Ana İlkeleri Sülemî’nin Risâleleri) Çev. Süleyman Ateş. Ankara: 

Ankara Üniversitesi Basım Evi, 1981. 

Sülemî, Tabakâtü’s-sûfiyye, (İlk Zahid ve Sûfîler), Trc. Abdurrezak Tek. Bursa: Bursa 

Akademi, 2018. 

Şerkâvî, Hasan. Mu’cemu elfâzi’s-sûfiyye. Kahire: Müesseset-u Muhtâr, 1987. 

Şimşek, Ufuk vd. “Cumhuriyet Dönemi Eğitim Politikalarının İdeolojik Temelleri”. 
Turkısh Studies  4/7 (2012). 

Şı̇mşek, Halil İbrahim, “Tasavvufta Kalbin Kirlenmesi ve Temizlenmesi Konusu” 

Hitit Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 14 (2015), 28-48. 

Tanman, Bahâ. “Şâzelî Tekkesi”. Dünden Bugüne İstanbul Ansiklopedisi. İstanbul: 

Kültür Bakanlığı ve Tarih Vakfı Ortak Yayını, 1993. 

Tanman, “Şâzelîlik”. Dünden Bugüne İstanbul Ansiklopedisi. C. 7. İstanbul: Kültür 

Bakanlığı ve Tarih Vakfı Ortak Yayını, 1993. 

Taylan, Necip. “Bilgi”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 6/157-161. 

İstanbul: TDV Yayınları, 1992. 

Tehânevî, Muhammed Ali bin Ali. Keşşafi ıstılâhâti’l-fünun ve’l-’ulûm. Beyrut: 

Mektebetu Lübnan Nâşrûn, 1996. 

Tek, Abdurrezak. Abdüllatîf Kudsî, Hayatı, Eserleri ve Görüşleri. Bursa: Emin 

Yayınları, 2007. 

Tirmizî, Muhammed b. Îsâ b. Sûre et- Sünenü’t-Tirmizî. 5. Cilt. Beyrût: el-

Mektebetü’l-Asriyye, 2006. 

Tirmizî, Hakîm. Beyânü’l-fark beyne’s-sadr ve’l-kalb ve’l-fuâd ve’l-lubb Tah. Ahmed 

Abdurrahîm Sâyeh. Kahire: Merkezu’l-kitâb li’n-neşr, Tarihsiz. 

Tirmizî, Kitâbü’r-Riyâze ve âdâbü’n-nefs (Nefis Terbiyesi) Trc. Mehmet Zahit Tiryaki. 

İstanbul: İlk Harf Yayıncılık, 2014. 

Tosun, Necdet. Bahâeddin Nakşibend. İstanbul: İnsan Yayınları, 2003. 

Türer, Osman. Ana Hatlarıyla Tasavvuf Tarihi. İstanbul: Ataç, 2013. 



  

286 

 

Türer,  “Letâif-i Hamse”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 27/143. Ankara: 

TDV Yayınları, 2003. 

Uludağ, Süleyman. “Abdüsselâm b. Meşîş el-Hasenî”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam 

Ansiklopedisi.1/302. İstanbul: TDV Yayınları, 1988. 

Uludağ, “Halvet”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 15/386-387. İstanbul: 

TDV Yayınları, 1997. 

Uludağ, “Kalp”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 24/229-232. İstanbul: 

TDV Yayınları, 2001. 

Uludağ, “Mârifet”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 28/54-56. Ankara: 

TDV Yayınları, 2003. 

Uludağ, “Nefs”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi.32/526-529. TDV 

Yayınları, 2006. 

Uludağ, “Seyr”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 38/127-128. Ankara: TDV 

Yayınları, 2002. 

Uludağ, Tasavvuf Terimleri Sözlüğü. İstanbul: Marifet Yayınları, 1996. 

Uludağ, Tasavvuf ve Tenkit. İstanbul: Dergâh Yayınları, 2011. 

Ulupınar, Hamide. Ebû Medyen El-Mağribî, Hayâtı, Eserleri, Tasavvufî Görüşleri Ve 

Medyeniyye Tarîkati. Konya: Necmettin Erbakan Üniversitesi, Sosyal 

Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2012. 

Ülger, Ercihan. Muş Yöresi Dinî Mûsikîsi. Samsun: Ondokuz Mayıs Üniversitesi, 

Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2019. 

Verdî, Muhammed b. Abdillah el-Îkazü’l-himemi’l-’aliyye fi tercemeti ricâli’s-

silsileti’z-zehebbiye eş-şâzeliyye. Kahire: Darü’l-İhsan, 2021. 

Yardımedici, Osman Şevket. “Şam Günleri” 204 (2003). 

Yazır, Elmalılı Muhammed Hamdi. Hak Dini Kur’ân Dili. İstanbul: Matbaai 

Ebuzziya, 1935. 

Yıldız, Yusuf. Şâzelî Tarîkatı’nda Mûsikî (Gaziantepli Şâzelî Şeyhi Hasan Arslan 

Örneği. Şanlıurfa: Harran Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek 

Lisans Tezi, 2022. 

Yılmaz, Hasan Kâmil. Anahatlarıyla Tasavvuf ve Tarîkatlar. İstanbul: Ensar Neşriyat, 

2012. 

Yılmaz, Aziz Mahmud Hüdâyî. İstanbul: Erkam Yayınları, 2011. 

Yılmaz, “Şahsiyet İnşası ve Tasavvuf”, Altınoluk Dergisi, 6. 



  

287 

 

Yuca, İrşad Sami (ed.). Bulanık/Kop (İnsan-Coğrafya-Tarih-Kültür). İstanbul: Çizgi 

Kitabevi, 2020. 

Yuca, İrşad Sami. Varto İnsan-Mekân-Hafıza. Ankara: Ütopya, 2022. 

Zebidî, Muhammed b. Muhammed el-Murteza. Ikdü’l-cevheri’s-semin Haz. Âbid 

Yaşar Koçak. İstanbul: Basılmamış Doktora Tezi, 1986. 

Zebidî,  İthafü’s-sâdeti’l-muttakîn. Beyrut: Darü’l İrfan, 1989. 

Zerruk, Ahmed. Kavâidu’t-Tasavvuf Thk. Abdülmecid Hayali. Beyrut: Dâru’l Kütübi’l 

İlmiyye, 2005. 

Zümrüt Orhan, Kübra. “İmâm-ı Rabbânî Sonrası Nakşibendiyye’de Murâkabe” 

Ondokuz Mayıs Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 50 (2021), 395-427. 

 



  

288 

 

EKLER 1- Şeyh Ahmed Fethullah el-Câmî’nin kendi rızası ile çekilmiş 

resmi 



  

289 

 

2-Şâzeliyye tarîkatı şeyhlerinden Abdulkadir İsa’dan almış olduğu icazet. 

 

 



  

290 

 

 

3- Şeyh İbrahim Hâki el-Alevâni’den almış olduğu ilmi icazetinin birkaç 

sayfası 



  

291 

 

 



  

292 

 

5- Tarîkat Şeceresi 

 



  

293 

 

 

 

 

 

 

 

 



  

294 

 

 

 

 

 

 

 



  

295 

 

 

 

4- Telif ettiği Nidâu’l-Mü’minîn Fî’l-Kur’âni’l-Mubîn adlı eserinin el 

yazmasının bir sayfası. 



  

296 

 

 


