
 
 

 

 

T.C.  

MERSİN ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

FELSEFE  

ANABİLİM DALI 

 

RUMİ VE NIETZSCHE’DE BİR BİLME BİÇİMİ OLARAK 

ESRİME 

Doktora Tezi 

Hazırlayan 

Ahmet Selim TÜMKAYA 

Danışman 

Prof. Dr. Zehra Gül AŞKIN 

ŞUBAT-2025, MERSİN 



 
 

 

 

T.C.  
MERSİN ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

FELSEFE  

ANABİLİM DALI 

  

 

 

RUMİ VE NIETZSCHE’DE BİR BİLME BİÇİMİ OLARAK 

ESRİME 
 

 

 

Doktora Tezi 

 

 

 

 

Hazırlayan 

Ahmet Selim TÜMKAYA 

ORCID No: 0000-0003-4070-9084 

 

 

 

 

 

Danışman 

Prof. Dr. Zehra Gül AŞKIN 
ORCID No: 0000-0002-9226-1341 

 

  

 

 

 

 
 
 

ŞUBAT-2025, MERSİN 



 
 

iv 

ÖZET 

 

RUMİ VE NIETZSCHE’DE BİR BİLME BİÇİMİ OLARAK ESRİME 

  

Bu çalışma Nietzsche’nin Böyle Buyurdu Zerdüşt ‘ü ile Rumi’nin Mesnevi eserinde ‘esrime’ 

yaşantısı temelinde bir yöneşmenin varlığını araştırmayı amaçlamaktadır. Nietzsche’nin metinlerinde 

açıkça izleyebildiğimiz bir Tanrı kavramının ya da Tanrı’ya yöneltilmiş bir sevginin belirtik bir 

anlatımı bulunmamasına rağmen, metinlerde yoğun bir coşkunluk hali, bu metinlerin belli bir kutsallık 

yaşantısıyla ilişkilendirilmesini gündeme getirmiştir. Tez öncelikle felsefe tarihinde esrime kavramının 

kısa bir incelemesiyle başlar. Burada özet niteliğinde bir düşünce Plotinus felsefesinde en belirgin 

ifadesini bulur: Plotinus esrimeyi ruhsal arınmaya ve her iki kavramı da felsefe etkinliğiyle Tanrı’ya 

ulaşma, ona benzeme ve onda erime yoluyla onu bilmeye vardırır. Tez daha sonra Jung’un, Eduard 

von Hartmann’ın ve Henri Corbin’in konuyla yaklaşımlarıyla Rumi ve Nietzsche arasında esrime 

yaşantısı temelinde epistemik bir yöneşmenin varlığını sergilemeye çalışır. 

 

Anahtar Kelimeler: Tanrı, Esrime, Epistemoloji. 

 

Danışman: Prof. Dr. Zehra Gül Aşkın, Felsefe Bölümü, Mersin Üniversitesi, Mersin. 

 

 

 

 



 
 

v 

ABSTRACT 

 

ECSTASY AS A WAY OF KNOWING IN RUMI AND NIETZSCHE 

 

 This study aims to explore the existence of a convergence between Nietzsche’s Thus Spoke 

Zarathustra and Rumi’s Masnavi based on the experience of ecstasy. Although there is no explicit 

expression of the concept of God or a love directed toward God in Nietzsche’s texts, the intense state 

of enthusiasm present in these works has raised the possibility of associating them with a certain 

experience of the sacred. The thesis begins with a brief examination of the concept of ecstasy in the 

history of philosophy. In this context, a summarizing idea finds its clearest expression in the 

philosophy of Plotinus: Plotinus links ecstasy to spiritual purification, and through philosophical 

activity, he connects both concepts to the knowledge of God via the path of reaching, resembling, and 

merging with Him. The thesis then seeks to demonstrate the existence of an epistemic convergence 

between Rumi and Nietzsche, based on the experience of ecstasy, through the approaches of Jung, 

Eduard von Hartmann, and Henri Corbin. 

 

Keywords: God, Ecstasy, Epistemology. 

 

Advisor: Prof. Dr. Zehra Gül Aşkın, Department of Philosophy, Mersin University, Mersin. 

 

 

 

 

 



 
 

vi 

TEŞEKKÜR 

 

Tezin yazım sürecindeki tüm yardımlarından ötürü danışmanım Prof. Dr. Zehragül Aşkıner’e, dikkatli 

bir okumayla getirdiği yapıcı eleştirilerle Prof. Dr. Taşkıner Ketenci ve Doç. Dr. Sadık Erol Er’e, 

derslerinin bir parçası olarak yazma etkinliğine verdikleri önem ve teşvikleriyle Prof. Dr. Ahmet 

Erdem Çiftçi ve Prof. Dr. Cengiz Tosun’a, tez konumla ilişkilendirebileceğim çevirilerdeki 

katkılarıyla Dr. Metin Topuz ve Dr. Dilek Barutçu’ya,  son olarak süreci çabaları ve mizah duygusuyla 

önemli ölçüde kolaylaştıran Dr. Candaş Bolgül’e teşekkür ederim.  

 

Bu tezin düşünsel arka planı daha geniş bir araştırmanın bir bölümü olarak doktora çalışması dışında, 

ama lisans ve yüksek lisans çalışmalarının bir devamı olarak yazılmıştır. Bu nedenle nihai olarak 

ürünün ortaya çıkmasında Hacettepe’de lisans ve doktora derslerine dışarıdan girmeme izin veren 

Prof. Dr. Ioanna Kuçuradi’ye içtenlikle teşekkür ederim. Aynı şekilde ODTÜ’deki yüksek lisans 

dönemimde verimli olduğu kadar son derece neşeli geçen dersleriyle hocam Prof. Dr. Erdinç Sayan’ın 

yardımlarını ve bir dönem Hacettepe ve ODTÜ’de Fransızca metin okuma ve yazma dersleriyle 

Fransızca’yı pek çok öğrenci için unutulmaz ve hala tadı damağımızda kalan bir şölene dönüştüren 

hocamız Emmanuel Gimeno’yu rahmetle, sevgiyle, özlemle anıyorum. Geride bıraktıkları etki metnin 

kendisinde görülmese de derslerini hatırlayan bizlerde kesinlikle büyük bir özlemle yaşanmaya devam 

ediyor. 

 

Son olarak HacettepeÜniversitesi’nden hocalarım Prof. Dr. Tuğrul İnal, Prof. Dr. Zeynel Kıran, 

Doçent Dr. Özkan Göksu ve tüm hocalarıma içtenlikle teşekkür ederim.     

 



 
 

vii 

İÇİNDEKİLER 

 

Sayfa  

İÇ KAPAK i 

ONAY ii 
ETİK BEYAN iii 
ÖZET iv 
ABSTRACT v 
TEŞEKKÜR vi 
İÇİNDEKİLER vii 

GİRİŞ 1 
1. NİETZSCHE VE RUMİ’DE TEMEL YÖNEŞİM OLARAK ESRİME 8 

1.1. Felsefede Esrime Kavramı 8 
1.2. Felsefe Tarihinde Esrime 9 
1.3. Temel Felsefi Sorunlar Bağlamında Esrime: Hayret, Övgü, Ölüm ve Epistemoloji. 18 
1.4. Farklı Zamanlarin İki Bilgesinde Esrime: Rumi ve Nietzsche 22 
2. NIETZSCHE 25 
2.1. Değerlerin Gözden Geçirilmesi, Güç İstemi, Amor Fati, Bengi Dönüş 26 
2.2. Nietzsche’de Din/Metafizik Eleştirisi: Tanrı, Kutsallık  Dionysos ve Monoteizm 40 
2.3. Nietzsche`de Yaratıcılık: Metafizik Olarak Estetik, Katharsis ve Esrime 51 
3. BÖYLE BUYURDU ZERDÜŞT: BİR ÇÖZÜMLEME DENEMESİ 55 
3.1.  Zerdüşt Neden Herkese Göre ve Hiçkimseye Göre Değil? 61 
3.2. Bir Yaratma Deneyimi ve Üretim Sürecinde Zerdüşt: Esrime ve Bilgi 62 
3.3.  Sevgi: Nietzsche’nin Felsefesi’nin Özeti 67 
4. RUMİ 69 
4.1. Rumi`de Felsefe 70 
4.2. Rumi`de Felsefe İnanç İlişkisi: Ibn Arabi Bağlantısı 74 
4.3. Rumi`de Varlık, Bilgi ve Hakikat 76 
4.4. Bir Yaratma Deneyimi Olarak Mesnevi’de Esrime ve Bilgi 77 
4.5. Sevgi: Rumi’nin Felsefesi’nin Özeti 79 
5. MİSTİK DENEYİMİ ANLAMA DENEMELERİ: FELSEFE VE DİNDE BİLİNÇALTI 

KAVRAMI 82 
6. RUMİ VE NİETZSCHE’DE BIR BİLME BİÇİMİ OLARAK ESRİME: 102 
6.1. Yüzeydeki Karşıtlıkların Yöneşiminde Esrime 102 
6.2.  Postmodern Bir Edebiyat Olarak Mesnevi ve Zerdüşt’te Biçemsel Yöneşmeler 105 
6.3. Rumi ve Nietzsche’de İçeriksel Yöneşmeler: Felsefi Temalar ve Hermenötik 111 
6.4. Rumi ve Nietzsche: Dogmatizme Karşı Olma Biçimleri 115 
6.5. Karşıtların Yöneşiminde Esrime’nin İşlevi: Epistemik Olanaklar Üzerine 116 
6.6.  Süregiden Gölge Paradigma: Rumi’nin Ardılı Olarak Nietzsche 119 
SONUÇ 123 
KAYNAKLAR 131 
BENZERLİK RAPORU ÖZET SAYFASI 136 
ÖZGEÇMİŞ 137 



Ahmet Tümkaya, Doktora Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2025 

 

1 

GİRİŞ 

Bu tez karşıtmış gibi görünen ifadelerine rağmen Nietzsche’nin Böyle Buyurdu Zerdüşt 

kitabıyla Mevlana’nın Mesnevi kitabının esrime yaşantısı temelinde birbirine yöneşen tezler içerdiği 

iddiasını temellendirmeye çalışmaktadır.  Bu iddia temelinde nihai olarak bu iki düşünürün ve 

yukarıda andığımız eserlerin süregiden felsefeye ait olduklarını da iddia edeceğiz. 

Bu düşünür/şair/yazarların süregiden felsefe akımı içinde sayılabilmelerine izin verecek en 

önemli ortak payda, tezimizin kavram olarak konusunu oluşturan esrime yaşantısıdır. Sanat ve tapınma 

etkinliğinin zirve noktası olarak esrime yaşantısı, anlatılamaz olduğu söylenen bir birlik duygusuyla 

bir katharsis / arınma yaşantısını birlikte getirir ve öznel yaşantı temelli farklı bir epistemoloji ve 

ontoloji olanağına işaret eder.  

Sanat/dinsel tapınma etkinliğinin zirve noktasında esrime yaşantısı epistemik olarak öznel bir 

doğrulama getirdiği iddiasındadır. Bu yaşantı öznel olarak dönüştürücü bir yaşantıdır ve kendisinden 

yola çıkarak tüm ‘bilme biçimlerine’ ilişkin belli bir dönüştürücü etki olanağını da sunar; bu anlamda 

bilme biçimlerinin doğrulama ölçütlerine yönelik ciddi dönüşümler sunabilir. Bu dönüşümün nihai 

amacı tüm bilme biçimlerinin metodolojik ayrımların ötesinde ‘tek bir bilme biçiminde’ birleşmesidir.  

Bu metodoloji ve nihai olarak bilginin tek bir bilgide birleşmesi ideali esrimedeki birlik 

duygusuna karşılık gelen bir idealdir. Esrime dinsel bir yaşantıdır ve dinsel yaşantıdaki kutsallık, 

Tanrı’yı bilme ve O’nda bir olma yaşantısı, bilme nesnesini de bilen özneyle bir kılar. Burada 

kutsallık, kavramlarla açıklanan değil, yaşantı yoluyla içerden kavranan gerçekliktir ve düşsel bir 

yaşantıyla sanat eseri benzeri bir iç algılama sunar. Bu da mistik düşüncelerin tümünde görülen 

birlik/bir olma/bir’de yok olma olarak anlatılmaya çalışılan yaşantıdır. Bu anlamda konumuzun bir 

bölümü Nietzsche’nin mistisizm terimleriyle okunması ve Rumi’ye paralel kavrayışlarının 

sergilenmesi olacaktır. 

Rumi’nin bir mistik olarak sınıflanması problemsiz bir saptamadır zira tartışmasız bir kabulle 

Tasavvuf/Mistik İslam olarak sınıflandırılan türde eserler vermiştir. Nietzsche’nin eserleriyse 

pozitivizm ve idealizm de dahil, çok farklı akımların etkisini içerir. Bu yorumlamaların çoğuna karşıt 

bir okuma olarak Nietzsche’nin temelde dinsel bir mesajın ileticisi olarak okunma olasılığı tezimizin 

problematiğini oluşturmaktadır. Gerçekten de Nietzsche’ye psikolojik, dinsel, feminist, dil felsefesi, 

kıta felsefesi, edebiyat eleştirisi ve kuramı açısından yaklaşmak mümkündür.  Bu tezde ise dinsel 

yaşantıyla olan benzerlik temelinde kısmen psikolojik ve edebiyat kuramına gönderme yapan 

okumaların göreli olarak daha doğru bir Nietzsche yorumuna götüreceği tezi savunulmaktadır.  

Bir bütün olarak bu tez temelde Nietzsche’nin tüm felsefesinin mistik felsefeleri andıran tinsel 

/ spiritual bir arayış, benlik sorgulamasıyla iç içe geçmiş bir dış gerçeklik sorgulaması içerdiği, yaşantı 

temelli bir felsefeyi ürettiği ve savunduğu, kavramdan çok yaşantıyı vurgulayan bir içerik taşıdığı 

gerekçesiyle Mesnevi’yi andıran bir düşünce akımı içinde sınıflandırdığını savunmaktadır.  



Ahmet Tümkaya, Doktora Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2025 

 

2 

Benzerliğin yalnızca Nietzsche’nin Rumi’ye benzerliği olarak sınırlanması yanlış olur. Rumi 

de Nietzsche’yi önceleyen türde eleştirilerle çağına egemen dinsel paradigmayı içerden dönüştüren 

güçlü bir itiraz olarak okunabilir. Süregiden felsefenin temel tezini Tanrı Sevgisi’ne giden bir 

yolculuğa indirgersek, Rumi bu yolculukta önüne çıkan her şeyi geride bırakmaya hazır, Nietzsche’nin 

deyimiyle özgür bir ruh, ‘Freigeist / free spirit’tir ve Hallaj Mansur’la Şams Tabrizi’yle birlikte 

anılabilir. 

Buna göre, Rumi monoteist bir gelenek içinde hala politeist kaldığı söylenebilecek insanlar 

için şiirlerini söylemiştir. Nietzsche’nin pagan Tanrısı Dionysos’a vurgusuysa, genel olarak 

politeizm’in kökenindeki ‘Tek Tanrı’yı yankılayan’ bir monoteism olarak okunabilir. Bu anlamda 

Rumi Tanrı’nın aynı anda hem aşkın, hem de içkin özelliklerini, Nietzsche’yse aşkınlığında 

kavramlara hapsolmuş ve giderek unutulmaya yüz tutmuş bir Tanrı’nın En Yakınımızdaki Şeylere 

içkinliğini vurgulamaktadırlar.  

Nietzsche’nin de Rumi’nin de en temel ortak paydalarından biri, akıl merkezli bir bilme 

biçimine karşı ‘duygu / kalp’ merkezli bir bilmeye yaptıkları örtük/belirtik vurgularıdır. Blaise Pascal 

Pensées’de insan kalbinin aklın bilemeyeceği bir mantığı/nedenleri olduğu belirlemesi günümüzde 

neredeyse standard felsefe tanımlamalarından biri olarak akıl merkezli bir felsefe tanımlamasını 

sorgulama konusu yapan bir düşünceyi dile getirir (Pascal, 1972, s. 277). Bilme konusunda Doğu 

dinlerinin ve felsefelerinin vazgeçilmez kavramlarından biri olarak kalp metaforunda somutlaşan 

‘öznel yaşantı’ merkezli bu bilme, çoğu zaman dış gözlem ve deneyle anılan matematiksel temelli, 

doğrusal (linear), gidimli (discursive) bir bilme biçimiyle karşıtlaştırılır:  sezgisel/ sanatsal ve duygu 

temelli bir görme biçimini belirleyici bir konuma koyan bu belirlemeyse duyguların epistemik içeriği 

sorununu, diğer bir deyişle duyguların kavramların dilinin ya da dildeki kavramların ötesine geçen ve 

kendi kendilerinin açıklayıcısı durumunda örtük bir bilgi içerip içermediği sorusunu getirir. 

Kavramların dilsel sınırlılıklarından bağımsız olarak işleyen yaşantısal süreçler olarak duygusal 

süreçlerin epistemik/bilgi üretme iddiasındaki işlevleri, mistik dinlerin ortak paydası esrime benzeri 

yaşantılarda özellikle öne çıkar. Dinsel/mistik yaşantılarda kendini gösteren esrime yaşantısının kendi 

içinde bir bilgi taşıdığı iddiası ne derece doğrudur?  

Bir bütün olarak bakıldığında, dinsel yaşantının öznel anlatılarında ortaya çıkan esrime ya da 

benzeri duygulanımların/ yaşantıların bir bilgi iddiasında bulunabilmeleri, estetik/mistik yaşantıya 

eşlik eden ‘esrime’ olgusunun ne ölçüde genel olarak kabul edilen ‘doğru bilgi’ paradigmalarına bir 

alternatif olarak bilgi seviyesinde bir yaşantı iddiasını ileri sürebileceği sorusuyla gelir. Esrime ya da 

benzer yaşantılar bilgi kazanımına götürebilme olanağı ya da kendilerinde süreç olarak ilettikleri belli 

bir bilginin varolup olmadığı sorusu, gizemciliğin olduğu kadar rasyonalist bilgi teorileriyle bunlarla 

ilişkili ontolojik belirlemeleri etkileyecek bir tartışmaya kapı açar. Descartes’çı akılcılık olasılıkla bilgi 

ediniminde akla yaptığı vurguyla bunun olanaksızlığını savunacaktır zira öznel ve yanıltıcı sonuçlara 

kapı aralayacak olan duygulanımlar evrensel genel geçer bilgi iddialarına genellenebilecek epistemik 



Ahmet Tümkaya, Doktora Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2025 

 

3 

bir iddia üretebilecek güçte değildir ve gerçekliğin büyük ölçüde öznel yaşantılarla çarpıtılmış bir 

görüntüsünü sunarlar. Felsefi söylemle psikoloji arasında bir tür disiplinlerarası bir bakış açısının en 

önde gelen temsilcilerinden William James ise bilgi oluşumunun yaşantısal bileşenini bu kadar katı bir 

şekilde dışlamaz ve mistisizmin olgun bir türünün savlarını, epistemik geçerliği olabilecek olgular 

olarak değerlendirir. Duygular ve öznel yaşantılar belli bir tür bilgiyi, herkes için temellendirmeye 

gerek duyulmayan, apaçık sağduyu bilgisini zaten kendi içinde taşır ve öznel zihin durumlarıyla 

(qualia) bilen özneye doğrudan belli düzeylerde geçerliği ve doğrulanabilirliği olan bilgi tiplerini 

iletme güçlerine sahiptir. Ancak mistik yaşantıların temelinde yaşanan yoğun gerçeklik ve üst bir 

gerçeklikle bütünleşme/birlik iddiası zorlu bir eleştirinin de konusu olacaktır. Psikolojik verilerle 

dinsel anlatının doğal bir yöneşme sergilediği böylesi bir uzlaşı-dilinde felsefi kavramların belirli bir 

arabulucu ve bütünleştirici rol oynaması, Yunan tanrısı Hermes Trismegistus’la Mısır tanrısı 

Thoth’dan geldiği iddia edilen bir disiplin için şaşırtıcı değildir zira bugün bile farklı felsefi 

sistemlerin kendilerinde eritmeye çalıştığı mistik yaşantı ve bu yaşantıların ilettiği bilgi, geçmişte çok 

daha bütünleşik bir yapıda kendisini sunmuştur. Özellikle Eski Yunan ve Mısır geleneklerinin bir tür 

bileşimi olarak düşünülen Hermes iki ayrı kültürün dinsel ve felsefi sistemlerini yansıtan özellikleriyle 

senkretik bir düşünce yapısını örnekler. Her durumda günümüzün çok disiplinli ve bilimsel 

paradigmanın egemen söylemi belirleyici, başat bir dil olarak kabul edildiği bu tarihsel anda, bütüncül 

bir felsefi yaklaşım metafizik bilgi ve yaşantıyla beraber ortaya çıkan farklı bir ontolojik gerçekliği 

psikoloji temelli etkileşimlerle üretmeye çalışması disiplinlerarı bir çalışmayı gerektirecektir. Esrime 

kavramı bu bağlamda hem psikolojinin hem de dinsel/felsefi sistemlerin araştırma ağına takılmış bir 

olgu olarak disiplinlerarası zorunlu bir yöneşmenin gerçekleştiği sorunsallardan birini örnekler. 

Nietzsche’nin felsefesi ilk dönemlerinden itibaren belli bir  mistik/metafizik söyleme karşıt 

nitelikte öğeler içerir, ancak Grillaert referanslarıyla tekrar vurgulanacağı üzere bu felsefenin genelde 

mistisizme, özeldeyse İslam Gizemciliğinin (mistisizminin/tasavvufun) bir şairiyle (Rumi) ve aynı 

düsünce ekolüne ait bir felsefecinin (İbni Arabi) eserleriyle olan benzerliği dile getirilmiş, ancak bazı 

bakımlardan hala yaygınlık kazanmamış çelişkili bir tez olarak görülür (Zaidi, 2013). Nihayetinde 

Rumi’nin kendi inanç sisteminde tartışılmaz bir gerçek olarak aldığı Aşkın Gerçek/Tanrı/Allah 

kavram/yaşantıları Nietzsche’de öncelikle içine doğduğu Protestan Hristiyan anlayışının kurumsal 

teolojisinde kültüre olan tüm etkisiyle eleştiri konusu olup dışlanacak merkez bir saldırı noktasını 

oluşturur. Nitekim “Tanrı öldü” sözüyle neredeyse Nietzsche ismine yapışmış bir karşıtlığı akla getirir. 

Bununla beraber Nietzsche’nin bir sanatçı/yazar/şair kimliğiyle ürettiği eserlerindeki estetik çok 

anlamlılık ve eserlerinin üretim sürecinde raporladığı bir tür esrime/akış yaşantısı dikkat çekici 

metafizik bir öğe olarak ortaya çıkar ve düşünce sisteminde ürettiği Bengi Dönüş benzeri metafizik 

kavramlarla beraber kutsal metinleri andıracak bir duyarlıkla yazılmış metinleri, görünüşte açık 

farklılıklar/karşıtlıklar sunan geçmişin mistik söylemleriyle olası ortak noktaları akla getirir.  



Ahmet Tümkaya, Doktora Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2025 

 

4 

Gerçekten de Nietzsche’nin eserlerinin aslında daha üst bir söylemde duygusal ve düşünsel 

benzerliklerin sanatsal anlatıları olarak temel dinsel anlatıların tezleriyle bütünleşecek bir genellik 

taşıdığı her zaman öne sürülmüştür (Grillaert, 2008, s. 16, 250). Dahası bu aykırı felsefenin bir üst 

düzey felsefede, kutsallığın belirtik bir övgüsüyle yüklü Süregiden Felsefe (Perennial Philosophy) 

geleneğiyle, ama bu geleneğin aynı övgünün olumsuzlayıcı (negatif) bir örneği olarak birleştiği 

düşünülebilir. Bu anlamda Nietzsche’nin felsefesi Tanrısal yaşantının öznedeki saflığına 

yabancılaştırıcı, doğrudan yaşantısal bağlantıyı teolojik/kültürel çarpıtmalarda zorunlu olarak 

kaybeden her tür eklentiden arındırma yoluyla yapılan örtük bir övgü olduğu ileri sürülebilir. 

Felsefedeki hemen tüm tezler gibi bu iddia da sorunsuz bir iddia olmaktan uzaktır; bununla beraber 

din, psikoloji, psikanaliz ve edebiyat gibi farklı disiplinlerin sınırları içinde kendisini destekleyici 

nitelikte bilgi tiplerinin üretildiği belli tipte dayanaklara sahip olduğu da gözden kaçmaz. Bu 

disiplinlerin göreli katkılarının sunumu ve değerlendirilmesi mistik düşüncedeki bilgi iddiasının ne 

derece güçlü olduğunu ve zayıf yanlarının neler olabileceğini gösterecektir. “Felsefe’nin” yakın 

zamanlarda akılcı sorgulama temel niteliğiyle kazandığı akademik disiplin kimliğininin tarihsel 

kökenlerinde bir “yaşam biçimi” olarak bilgelik arayışı olduğunu bu noktada hatırlamakta yarar var. 

Çağdaş “akademik” felsefi söylemdeyse bir metin üreticisi olarak ne Nietzsche ne de Rumi klasik 

filozoflar olarak tanımlanacak bilgeler değildir. Bu çalışmadaysa Orpheus / Pythagoras’la başladığı 

düşünülen ve kişinin yaşam biçimi ve temel inançlarıyla iç içe giden bu bilgelik arayışını temel alarak, 

yöntemce herhangi bir felsefi disipline yoğunlaşmadan, Nietzsche’nin Böyle Buyurdu Zerdüşt 

(Zerdüşt) ve Rumi’nin Mesnevi’sinde ve belli zamanlarda da İbnül Arabi’nin Fütühatül Mekkiye de 

bulduğumuz temel birleştirici kavram olarak belirlenen esrime/ecstasy kavramı merkeze alınarak 

yorumlamayı deneyeceğiz.  

Tezdeki bölümlerin kısa bir özeti olarak öncelikle kavramın kendisi, sonra bu kavramın 

felsefenin tarihsel gelişiminde nasıl kullanıldığına yoğunlaşılacak, daha sonra da genel felsefeleri 

bağlamında konumuz olan düşünürlerin çalıştığımız kavram temelinde yöneşimleri, nihayet bu 

kavramın epistemik/ontolojik sonuçları incelenecektir. Bu süreçte iki düşünür/mistik şairin 

metinlerinin okunup karşılaştırılması bu kavramın somut olarak bulunabileceği söylemleri belirgin 

kılacaktır. Son olarak akademik bir metnin sınırlarının izin vereceği ölçüde, büyük ölçüde öz-

yaşantısal temelli bu iki söylemi benzer yöntemlerle, yazarlarının kullanmadığı ama güncel 

entellektüel ilginin merkezinde yer alan bazı kavramları metafor olarak kullanarak anlamaya 

çalışacağız.     

Metinlerin içerik ve biçim olarak sundukları benzerlikler ve ilk okumada okuyucu üzerinde 

yarattıkları etkiler bizce önemli bir başlangıç noktası olarak alınmalıdır. Bu benzerlikleri açıklamada 

felsefi, sanatsal ve psikolojik yaklaşımların tümüne egemen hermenötik bir yaklaşımın kapsamlı bir 

felsefi bakış açısı sunduğu düşüncesindeyiz. Ek olarak, tezin konusu olan iki ayrı kültüre ait bu 

felsefecilerin, kendi geleneklerine içkin bir hermenötik geleneğie sahip olmaları açısından da kendi 



Ahmet Tümkaya, Doktora Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2025 

 

5 

içlerinde olası bir yöneşmeye zemin hazırladıkları söylenebilir (Hovey, 2014, 156). Her iki mistik 

düşünürün de genel çizgileriyle tüm felsefi çabalarını dinler tarihinin merkez kavramı olarak Tanrı ve 

insan ruhunun Tanrı’yla ilişkisi ve bu süreçte yaşanan gerçekliği Çok’tan Tek’e indirme çabası olarak 

özetlemek mümkündür. Bu zorlu süreçte verili kuramların birbirinin diline dönüştürülmesi olarak 

hermenötik etkinlik Batı felsefesi tarihinde başlıcaları Aristoteles, Kant ve Hegel olmak üzere hemen 

hemen tüm felsefelerin önemli ölçüde kullandıkları bir yaklaşımdır. 20.yüzyılda Gadamer’le anılan 

hermenötik yaklaşıma göre yorumcunun tarihsel ve kültürel bağlamı bu süreçte belirleyici bir rol 

oynamaktadır. Diğer önemli çağdaş bir düşünür olarak Ricoeur’un hermenötik yaklaşımı ve bu süreçte 

ürettiği Nietzsche, Marx ve Freud’a gönderme yapan Şüphenin Ustaları (Masters of Suspicion) 

isimlendirmesidir (Ricoeur, 1970, s. 32-35). Ricoeur kendi felsefesinde hermenötiği fenomenolojiye 

“aşılamaktan” sözeder ve bu süreçte, psikanaliz dahil, insanı anlamaya yarayacak tüm disiplinlerin işe 

koşulması gerektiğini savunur. Ricoeur, Freud’un ayrıntılı bir okumasını ‘de l’Interpretation / Freud 

and Philosophy’ kitabında verecek ve kendi deyimiyle “Marx, Freud ve Nietzsche’nin yapabileceği 

olumlu katkıları kurtarmayı” amaçlayacak bir yorum denemesine girişecektir.  Batı felsefesinin bu 

geleneksel çizgisiyle temellenen hermenötik-fenomenolojik yaklaşım daha sonra Jung’un arketipler 

kuramıyla, Doğu Felsefesi ve dinsel/metafizik söylemde süregiden felsefenin önemli isimlerinden 

Corbin’in Mundus İmaginalis kavramlarıyla da sürdürülür. Böylece Nietzsche ve Rumi, ait oldukları 

geleneklerdeki ortak yöntemlerle de belli bir yöneşme sunarlar; ikisi de insan-Tanrı-gerçeklik/varlık 

sorunsalında, kültürel/tarihsel uzlaşımları yeniden yorumlayıcı bir yaklaşımı seçmiş, doğrudan 

kavramsal düzeyde felsefe içermeyen öznel yaşantı temelli önermelerini yaratıcı etkinliğin akışı içinde 

sanatsal / metaforik yorumlarla oluşturmuştur.  

Genel bir özet olarak, bu çalışma biri 13. Yüzyılda Doğu’da İslam kültürü içerisinde, öteki 

19.yüzyılda Batı’da üretilmiş felsefi, edebi ya da edebi nitelikte felsefi iki ayrı metnin içerik ve öze 

ilişkin benzerliklerini ortaya çıkarmaya çalışıyor ve farklı yüzyıllara ait olsa dasüregiden bir felsefi 

temalar grubuna işaret ediyor. Bu iki metnin gerek yazılış sürecinde, gerekse işaret ettikleri gerçeklik 

anlayışlarında mistik yaşantı yoluyla ulaşılabilecek bir bilme biçimini kullandıkları söylenebilir. Tezin 

temel amacı felsefenin temel sorunlarına kendi sanatçı duyarlıklarıyla cevaplar üretmiş iki metnin 

birbirine olası yöneşimlerine işaret etmek ve bu konuda yapılmış çalışmaların bağlantı noktaları 

üzerinde durmaktır.  

Çalışma pek çok açıdan farklı sorunları ve bu sorunların olanaklarına işaret edilen çözüm 

denemeleriyle felsefi söylemin tümünü etkileyecek tezleri birlikte getiriyor; bunların en önemlisi belki 

de iki felsefeciyi de kendi içinde eritecek olası bir üst söylemin olanaklarına işaret etmektir. Yine 

genel bir değerlendirmeyle Rumi’nin tasavvuf/mistik İslam anlayışı’nın Nietzsche’nin ulaştığını 

varsayacağımız türden bir bilgeliği dışlamaktan uzak, tam tersine iki söylemi de kapsayan felsefi bir 

söylem içerdiğini söyleyebiliriz. Bir ‘Oluş felsefesi’ savunucusu olarak Nietzsche’nin evrimini ise, 

ulaştığı son noktadan geriye doğru incelediğimizde, dereceli olarak Doğu metafiziğine evrilen bir 



Ahmet Tümkaya, Doktora Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2025 

 

6 

felsefe geliştirdiğini düşünüyoruz. Her durumda, iki düşünürün de bir bütün olarak ele alındığında 

metafiziğin evreninde olduklarını iddia etmek mümkün; yalnızca sözkonusu metafiziğin tarihsel 

kapsam ve bütünlüğünde yalnızca belirli kesitleriyle ortaya çıktığı, belki de giderek belirginleşen bir 

metafiziğin iş başında olduğu söylenebilir; ancak bu metafiziğin tüm bir felsefi sistem olarak ne derece 

bütünleşik bir dil üretebileceği bir soru işareti olarak kalıyor.  

Her durumda yola çıkış noktamız bu iki şair/mistik/felsefecinin metinlerinin geleneksel 

sınıflanmalarının ötesinde, biçem ve içerik olarak benzerlikler sunmakta olduğudur. Özellikle metafor, 

şiirsel anlatı ve öykülemelerin yoğun kullanımı bu tezin doğruluğu yolunda güçlü bir kanı 

oluşturmaktadır zira tezimizin en az inandırıcı bulunabilecek ‘metafizik bir Nietzsche’ görüşüne karşı 

olarak şimdiden, ilk yayınlandığı zamanlardan itibaren özellikle Rus entelektüelleri arasında yaygınlık 

kazanan ve bir anlamda Dostoyevski ve Tolstoy’un eserlerinin de birlikte alımlandığı dinsel eğilimli 

bir Nietzsche okumasını savunan bir okuyucu kitlesinin her zaman var olmuş olduğunu belirtebiliriz 

(Grillaert, 2008, s.36, 253). Nietzsche’nin çok anlamlılık ve paradoksal söylemler içeren aykırı dilinin 

okuyucuda böyle bir etki yaratarak yukarıdaki belirttiğimiz metafizik yakınlaşmayı mümkün kıldığı 

söylenebilir.  Yazılış süreçlerinde olsun, insan gerçekliğinin şimdisi ve geleceğine yönelik ortaya 

attıkları nihai amaçlarında olsun, bu iki metnin birleştirici yaşantısı, mistisizmi bir bilme/bilgi 

biçimine yükselttiği iddia edilen esrime yaşantısıdır. Bu yaşantının kavramsal tanımının ancak 

metaforik anlatımlarla belli bir dereceye kadar iletilebilme olanağı sunan özsel belirsizliğinin nedeni, 

esrime yaşantısını birinci tekil şahısta deneyimleyen birinin aynı anda bu yaşantı dışında, onun nesnel 

bir gözlemcisi de olamayacağı gerçeğine dayanır. Yaşantının dışında duran bir perspektiften dış 

dünyaya rapor edilen böylesi yoğun bir öznel yaşantının bireysel bilinç ağının dışında varolması 

nedeniyle sürekli olarak kavramsal bir tanıma direnecektir. Aynı anda mistik sürecin hem içinde hem 

de dışında olunamayacağı söylenmiştir, bu nedenle de kavramsal bir tanımlama denemesinin sürekli 

eksik kalacağı iddia edilmiştir. (İnge, 1921, s. 159). Bununla beraber, tüketici olmasa bile “ne”liğine 

yaklaşık olarak işaret edilmiş bir yaşantı olarak esrime kavramının, tezin nihai olarak ortaya koymayı 

amaçladığı karşıtmış gibi gelen söylemlerin belli bir derinlikte birbirine yöneşeceği iddiasını 

kanıtlayacağını iddia edebiliriz. Temel önerme olarak, mistisizmin dilinin ve esrime yaşantısında 

algılanan gerçekliğin Nietzsche’ninki gibi kendi içinde çelişkiler içeren felsefelerde de 

bulunabileceğine, sorunun bunların kullandığı dillerin birbirine çevrilmesinde yattığına inanıyoruz.  

Bu karşıtlıklar neler olduğuna göz atarsak: 

Batı’da Rönesans ve Aydınlanma hareketleriyle başlayıp yaklaşık 400 yüzyıldan beri 

süregiden bir akım dinsel/metafizik sistemlere ciddi eleştiriler getiren entelektüel ve yaşantısal bir 

kutuplaşma yaratmıştır (Smith, 2001, s. 139-141, 150-151). Bilimsel düşünceyle iç içe bir kültür, 

zorunlu olmasa bile ‘bilimselci’ bir dünya görüşünü yaygınlaştırarak metafizik düşünme biçimine 

yabancılaştırıcı bir etki alanı oluşturur.  Nietzsche’yse  “Değerlerin Gözden Geçirilmesi” projesiyle, 

Yukarıda belirtilen çekişmenin birbirine karşı tezler ileri süren iki tarafı için de “tehlikeli belki’nin 



Ahmet Tümkaya, Doktora Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2025 

 

7 

filozofu”dur. Zira Nietzsche’nin felsefesi yalnızca ağırlıklı olarak Hristiyanlığı temellendiren bir 

metafiziğe ve onun türevi sayılabilecek bir tür moraliteye değil, pozitivist / bilimselci bir dünya 

görüşüne de karşı, ondaki ‘sürü zihniyetini’ eleştiren yaşam biçimi temelli bir savaşımı içerir. Kişi bu 

savaşımda birgün “üstinsan yaşayabilsin diye” kendisinin, kendi inançlarının ve bilgilerinin dayandığı 

temellere karşı savaş açabilmeyi bilmelidir. Nietzsche’ye göre kişinin ‘kendi iyisinin’ bu süreç içinde 

keşfedilmesi bir görevdir ve Nietzsche Zerdüşt’ün sonunda bunu bireysel mutluluğun önüne koyar 

(Nietzsche, 1997, s.384). Kişinin kendisinde temellenen ve kendisini sürü ahlakının 

‘yap/yapma’larından uzağa konumlandıran bu ‘iyi’, Nietzsche’nin felsefesinin temel kavramları olan 

Üstinsan, Bengi Dönüş ve Amor Fati, ve belli ölçülerde güç istemiyle anlaşılmalıdır. Bununla beraber 

Nietzsche’deki bu temel kavramların kesinleşmiş bir sistem sunmadığı kesindir. Burke’nin de belirtiği 

gibi sistematik bir felsefe sunmayan Nietzsche, yazılarının anlaşılması için bir değerlendirme 

ölçütü/ölçütleri de sunamaz, anlaşılmak gibi bir kaygısı da yoktur (Burke, 2008, s. 194)  

Nietzsche felsefesinin bu kavramların arkasında ya da bunlarla birlikte yaşanan bir özelliğinin 

de bu düşüncelerin mistik bir yaşantıyla desteklenişi ya da onun aracılığıyla üretilmeleri olduğunu 

söyleyebiliriz. William James’e göre mistik/dinsel yaşantının en önemli çizgilerinden biri bunun örtülü 

bir bilgi iddiasıyla birlikte yaşandığıdır (James, 1958, s. 424). Mistik deneyimin içinden geçen biri bir 

dış doğrulamaya gerek bırakmayacak bir bilgiye ulaştığını iddia eder. Nietzsche Ecce Homo’da 

Zerdüşt’ün yazılma süreci de dahil olmak üzere yukarıda belirtilen temel metafizik kavramlarının 

üretimlerinde de benzer mistik yaşantıları andıran dönemleri anlatır ve elbette ki dinsel metinlerle 

arasına koyduğu mesafeyi kaldırmaksızın gene de bu yaşantıyı neredeyse bir tür ‘vahiy’e eşitler. Bu 

içsel yaşantı kendini anlatılmaz bir kesinlik olarak ortaya koyar ve burada kendini açımlayan şey, kişi 

için ‘seçim yapmanın’ sözkonusu olmadığı bir zorunlulukla kabul edilir (Nietzsche, 1998, s.76).  



Ahmet Tümkaya, Doktora Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2025 

 

8 

1. NİETZSCHE VE RUMİ’DE TEMEL YÖNEŞİM OLARAK ESRİME 

1.1. Felsefede Esrime Kavramı 

Sözcük anlamı olarak Yunanca `dışarıda durma` anlamına gelen ex-stasis, (Latince elatio), 

çoğunlukla benliğin sınırlarının ötesinde bir varoluşun içinde gerçekleşen mistik bir birleşme / dalınç / 

trans yaşantısını nitelemek icin kullanılır (Peters, 2004, s.  94-95). Muller’se kelimenin Yunanca 

anlamında tinsel dünyada gerçekleşen belli bir yön yitimi/zaman ve yer duygusunun kaybolması 

anlamlarını verir (Muller, 1972, s. 434-435). İslam literatüründe de sözcük için benzer anlamlar 

verilmiştir: ‘benliğin yitirilmesi yaşantısı’ kişinin varlığının dışında durması ve tanrısalla karşılaşma 

anlamları mistik İslam/tasavvuf/sufizm tanımlarında kullanılır. Vecd sözcüğü v-c-d kökünden yitirileni 

‘bulma’, ‘algılama’ anlamına gelen bir sözcüktür (Omar, 2005, s.601-602) ve fiziksel yaşama özgü 

yanılsamalı bir insan algısının ötesine geçen ve kökendeki Tanrı’yla birlikteliğin yeniden kurulduğu 

bir yaşantıyı anlatan bir sözcük olarak literatürde esrime için en yaygın olarak kullanılan sözcük 

konumundadır. Bu bağlamda ekstazi/esrime sözcüğü ilginç bir şekilde ‘bulma’ ve ‘bulunma’ olarak iki 

anlama da karşılık gelir ama geniş bir anlam perdesi içinde tamamen duyuların yitirilmesinden 

Sevilen’de Yokoluş’a kadar pek çok duygu durumuna karşılık geldiği belirtilmiştir: Renard’in da 

belirttiği gibi Sevgiliyi/Tanrı’yı arayan O’nu bulmak için kendini yitirmelidir ve ancak bu süreçte 

otantik/gerçek/öz kişi ‘bulunabilir’ ve ‘’varolduğundan’ söz edilebilir. Teolojik olarak esrime 

Tanrı’nın aşkın birliğinin yaşantılandığı durumdur ve bu bilinçli bir çabayla denetlenebilip 

yaratılabilecek bir duygu durumu değildir (Renard, 2005, s. 78-79).   

 Sözcük için Arapça kökenli ‘vecd’, ‘teşevvuk’ sözcükleri yerine Türkçe’de ‘esrime’ sözcüğü 

önerilmiştir. Peters sözcükle ilişkili Yunanca enthousiasmos ve homoiosis kavramlarını da anar. 

Enthousismos sözcüğü ‘tanrılarla, tanrısal esinle dolma, coşkunluk yaşantısı’ olarak tanımlanır ve 

tasavvuf dilinde ‘cezbe-i ilahi’ olarak çevrilir (Peters, 2004, s. 105). Homoiosis kavramıysa 

‘assimilation to God’/ Tanrı’da özümsenme/ona benzer hale gelme’ olarak çevrilmiştir. Peters 

yukarıda anılan exstasis ve enthousiasmos kavramlarına ek olarak verdiği homoiosis kavramının daha 

sonraları Sokrates ve Platon tarafından, felsefenin nihai amacı olarak görülen Tanrı’ya ulaşma 

yaşantısına işaret ettiğini belirtir (Peters, 2004, s. 157). Kavram daha sonra Aristoteles’te ("homoiosis 

theoi" (ὁμοίωσις θεῷ) ve Plotinos’ta da önemli bir kavram olarak ortaya çıkar.  Literatür özgül bir 

bağlamda anılmasa da Nicomachean Ethics’in 10. Bölümün tümünü homoiosis kavramının bir 

örneklemesi, en üst mutluluğu zihinsel etkinlik olarak, bunu da ‘Tanrı’ya benzeme/onun gibi olma’ 

anlamında anar (Aristotle, 2009, s. 10) Peters de bu kavramı homoios / benzer kavramıyla da 

ilişkilendirir ve bunun bilgi teorisinin temel kavramlarından biri olduğunu belirtir. Buna göre bilme 

edimi ancak bilen ve bilinen arasında belli bir ortaklık, bir tür benzeme sözkonusu olduğu zaman 

mümkün olabilir ve bilme, bir anlamda bilinen şeye dönüşme, ona benzemedir (Peters, 2004, s. 156). 

Bu bağlamada Peters katharsis / arınma kavramını anar. Boşalma, saflaşma, temizlenme olarak 

tanımlanan ve sanat kuramlarının temel kavramlarından biri olan katharsis ‘gerçek, hakiki, saf’ bir 



Ahmet Tümkaya, Doktora Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2025 

 

9 

duruma dönüşme olarak da çevrilir. Önce Orpheus geleneği ve Pisagor, daha sonra Platon’da 

felsefenin özsel işlevi ‘katharsis’tir yani ruhun arındırılması, temizlenmesidir. Pisagor felsefesinin 

önemli kavramları olan reenkarnasyon (yeniden doğuş) ve metempsychosis (ruh göçü), felsefeyi bir 

tür dinsel törenle özdeşleştirir. Arınma bu anlamda başından beri ‘bilgelik sevgisi’ ve varoluş 

karşısında yaşantılanan ‘şaşkınlık/hayranlık’ olarak tanımlanmış felsefenin dinsel bir bileşeni, bir ‘ön 

tapınma’ aşaması olarak tanımlanır (Uzdavinys, 2008, s. 66).  Plotinos’ta da bu arınma, Tanrı’ya 

ermenin, onunla bütünleşmenin zorunlu bir koşuludur (Peters, 2004, s. 179-180).  

1.2. Felsefe Tarihinde Esrime 

Felsefe tarihine dağılmış idealist geleneğe ait (aşağıda bazılarını anmakla yetineceğimiz) 

düşünürlerden pek çoğu değişik ölçülerde esrime olarak adlandırılan olguya değinirler. Öncelikle 

Orpheus’çu gelenekten başlarsak, Felsefe’ye isim babalığı yaptığı söylenen Orpheus Eski Mısır’ın 

öğretileriyle yetişir ve öğretilerinde anlakla kavranabilir olanla (the intelligible), zihinsel durumlara 

sahip olanları (the sentient) buluşturduğu söylenir (d’Olivet, 1917, 22). Aynı şekilde akıl yetisiyle 

hayal gücünü de birleştirdiği iddia edilmiştir. Fenike ve Mısır dillerinde aur (light/ışık) ve rophoe 

(tedavi/cure, kurtuluş/salvation) anlamlarına gelen ismi öğretisinin de amacını özetler: Orpheus ışıkla / 

bilgiyle tedaviyi ve insanlara bu öğretiyle kurtuluşu göstermeyi amaçlar (d’Olivet, 1917, 26). 

Öğretilerini yaymak için kurduğu okul Sokrates ve diğer birçokları tarafından övgüyle anılacaktır. 

Orpheus’çu inanç sistemi Tanrı’nın birliği üzerine kuruludur ama farklı nedenlerle bu tezi kitlelere 

yaygınlaştırma olanağı bulamadan öğreti / okul kendi içinde tanrısal yeteneklerin farklı tanrılara 

ayrıldığı ve farklı tanrılar olarak anıldığı bölünmeler yaşar. Tanrılar yetilerine göre çoğalmakla 

kalmaz, onları niteleyen isimler de çoğalır. Armstrong bu tezi Wilhelm Schmidt’in 1912 yılında 

yayınladığı bir makaleyle destekler: başlangıçta varolan Tek Tanrılı bir din zaman içinde çok tanrılı 

dinlere çözülmüştür (Armstrong, 1994, s. 3). D’Olivet doğru bir yorumla, biraz incelendiğinde 

Orpheus’çuluğun bu tanrılarının birkaç tanrıya, bunların da Tek Tanrı’ya indirgenebileceğini savunur 

(d’Olivet, 1917, 28). Onun öğretilerinin devamı niteliğindeki Pythagorasçılık, öğrencilerin Tanrı’yla 

ilişki içine geçirildikleri ilginç uygulamalara sahne olacaktır. Pythagorasçılıkta törensel arınmalar 

ruhun temizlenmesi için bir önkoşuldur ve ruhların bu arınma sonrası ışık ve mutluluk evrenine giriş 

yapmalarına izin verilir. D’Olivet Orpheus’un şiirin ve müziğin gerçek yaratıcısı, mitolojinin, ahlakın 

ve felsefenin babası olduğunu söyler. Okulun etkisi Pythagoras ve Platon’da devam eder (d’Olivet, 

1917, 31).   

Platon’da esrime kavramına Phaedrus ve Symposium (Şölen) diyaloglarında rastlarız ve iki 

diyaloğun teması da güzellik ve onunla bağlantısında oluşan aşk/sevgidir. Esrimeyle 

ilişkilendirilebilecek bir yaşantı olarak aşk/sevgi Phaedrus’ta tanrısal bir delilik ya da ilham olarak 

Tanrı’nın gönderdiği en büyük nimetlerden biri olarak anılır (Platon, 1945, s.402). Çoğu insanın 

gözünde bir tür delilik olarak görülen bu (aşk/sevgi ) durumunu Platon, gerçekte yalnızca buna 



Ahmet Tümkaya, Doktora Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2025 

 

10 

adanmış insanlara hatırlama (anamnesis) yoluyla iletilen felsefi bir tutku (enthousiasmus) olarak 

yorumlar (Muller, 1972, s. 434).  

Şölen / Symposium’daysa Platon sevgi tanrısı Eros’un yalnızca ruhta değil güzellikte, tüm 

hayvanların bedenlerinde, toprağın yetiştirdiklerinde, kısaca tüm varlıklarda bulunduğunu belirtir 

(Platon, 1945, s. 341-342).  Eros özellikle bir anne babaya sahip olmadığı için hayranlık uyandırıcı bir 

tanrıdır. Seven ve sevilen arasındaki ilişkiyse tanrısal kaynaklı, tanrıların en fazla hayran olup 

onurlandırdığı ilişkidir.  Diyalogda sıradan eros ve göksel eros ayrımlarıyla sevgi türlerinde de ayrıma 

gidilir ve Aristophanes’in sözleriyle tüm insanların sevgi yoluyla bütünlenme, bir varlık olma 

arayışları ve bunda Eros’un yol göstericiliği vurgulanır. Eros hem kökensel bir kopuşu hem de bunun 

çözümünü getirir, böylece en baştaki mutluluk yaşantısına kavuşma soz konusu olacaktır. 

Şölen’de sevginin ve arzunun doğasıyla beraber esrime kavramına da raslarız. Bu yaşantı 

hakikat, güzellik ve sevgi arayışlarındaki öznelerin yaşantıladıkları bir yücelme ve aşkınlaşma 

yaşantısı, yoğun bir sevinç olarak betimlenir:  

“Mantineia’lı yabancı dedi ki, ‘İşte sevgili Sokrates, tüm yaşantılardan daha değerli olan, 

bu yaşantıdır insanın yaşaması gereken, mutlak güzeliğin seyredildiği yaşantıdır bu; öyle 

ki eğer bir kere görebilseydin, altınmış, güzel elbiselermiş bunların peşinde olmazdın 

artık .” (Platon, 1945, s.342-343). 

Bu diyalogda Phaedrus sevgiyi/aşkı esrime bağlantısında tanımlar: aşk insanların kendi 

bireysel sınırlandırılmışlıklarını esrime anlarında aştıkları tanrısal kökenli bir itkidir. Pausanias’ın da 

burada söylediği gibi, esrime bedensel bir zevkin ötesinde entelektüel ve tinsel (spiritual) bir güzellik 

arayışının ürünüdür. Eryximachus sevgi ve esrime yaşantılarıyla uyum / harmonia yaşantısını 

ilişkilendirir ve bu yaşantı bireylerin ötesinde toplumaları da içine alan bir kavramdır. Sokrates’e 

göreyse sevgi ebedi (eternal) ve aşkın formlara duyulan bir özlemdir ve bu sevgi fiziksel güzellik 

arayışının çok ötesine gider. Felsefi sorgulamanın da katkıda bulunduğu tanrısal bir delilik olarak da 

tanımlanabilecek esrime yaşantısı temelde entelektüel bir süreçtir ve ancak nihai gerçeğin yaşantı 

temelli bilgisiyle mümkün olabilir. Esrime Şölen’de sevgi, hakikat ve güzellik arayışının ayrılmaz bir 

öğesi olarak ortaya çıkar ve bu anlamda yaratılışın en başında varlık, bilgi ve esrimenin bir olduğunu 

iddia eden Süregiden Felsefe geleneğine uygun bir birliktelik sunar. Buna göre esrime (ecstasy ya da 

bliss) en başta varolan varlıkla bilginin tek bir bütün olarak varolduğu bir yaşantıdır (Nasr, 1988, s. 1)  

Plotinus da Platon etkisini sürdürür ve nihai gerçeklik olarak Bir’le mistik birleşmeye götüren 

bir yaşantı olarak esrimenin önemini vurgular. Plotinus icin esrime, yoğun bir kendine kapanış yoluyla 

bakan ve kendisine bakılanın aklın (logos) sınırlarını aştıkları Tanrı’yla bir olma (unio mystica) 

yaşantısıdır. Bu yaşantının doğruluğunun işaretiyse görülenen gerçekliğin anlatılamazlığıdır. Mazur’a 

göre Plotinus’un Enneadlar’ında Bir’le mistik birleşme için beş aşamaya işaret edilir. İlk aşama öz-

arınma olarak çevrilebilecek katharsis aşamasıdır ki bu kavramı sanat yapıtlarının işlevi olarak 



Ahmet Tümkaya, Doktora Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2025 

 

11 

Aristoteles’in sanat kuramında görüyoruz (Mazur, 2021, Plotinus, Enneads III. 8.1). Bu aşamada 

düşünce, bilgi ya da zihinsel etkinlik olarak ruhta ortaya çıkabilecek herhangi çoklu görünüme sahip 

bir yaşantıdan teke doğru giden bir ‘arınma’ amaçlanır. İkinci aşamayı Mazur, anlağın (Intellect) 

kendine geri dönüşü (self-reversion) olarak adlandırır. Burada anlak dışarıdan kendine doğru dönmeli 

ve kendini anlağın temelinde yatan sürece teslim etmelidir (Mazur, 2021, Plotinus, Enneads III.8.9). 

‘Autophany’ olarak adlandırılan üçüncü aşama Jung’un ‘numinosity’ kavramını çağrıştıran, kişinin 

kendi benliğinin aydınlanmış / ışığın içinde bir görülemesi olarak ortaya çıkar (Jung, 2016, s.182).  Bu 

aşama kişinin Çok’tan Bir’e gidişidir ve benliğin içinde yaşanacak bir olma (Self-unification) 

yaşantısıyla devam eder. Son aşama Bir’le birleşme ve kişinin özne niteliğini yitirişini içerir 

(desubjectivation) (Plotinus, 1991). 

Pseudo-Diyonisus Aeropagito’ya göre de esrime tanrısal sevgi’nin ürünüdür. Bu tanrısal sevgi 

sevilenin kendine ait olmasına katlanamaz zira Tanrı bile iyilik ve sevgi konusunda çaresizdir (Muller, 

1972, s. 434).  Bunu izleyen çağlarda da dinsel söylemin içinde merkez kavram Birlik ve Bir kavramı 

olarak ortaya çıkar ve hemen hemen tüm dünya dinlerinde Tanrı’nın birliği vurgulanır.  Konfiçyüs ve 

Tao’cu metinlerde İlk Mutlak (Primal Absolute), Mahayana Budizminde Nirvana ya da 

“Böylelik/Suchness”, çoklu tanrısal dışavurumların ötesinde ve hepsinin ötesine geçen tek bir Tanrı’yı 

yerleştiren Hinduizmde aynı gerçeklik söz konusudur.  Kuzey Amerika yerlilerinde, 

isimlendirilebilecek her şeyi aşan Bir’in varlığı bilme edimiyle iç içe ve onu kendisiyle birlik 

yaşantısında mümkün kılan bir varlık olarak ortaya çıkar (Wilson,  1995, s. 51). Esrime bunların 

hepsinde aşkın bir sevinç deneyimi olarak yaşantılanır ve bu öznede Nihai Gerçeklik’le / Tanrı’yla 

birleşmenin yaşandığı raporlanan bir ‘öz benliğin farkına varılması’nı içerir.  Hinduizm’de ananda ve 

Budizm’de nirvana sözcükleri bu yaşantıları anlatır. Herhangi bir acının çok ötesine geçen sarhoş 

edici bir sevinç olarak yaşandığı bildirilen ve tüm dünya dinlerinin kendi literatüründe saptayıp dinsel 

yolculuğun nihai amacı olarak gördüğü bu deneyim esrime yaşantısıdır (Wilson, 1995, s. 131). Bir 

kere daha vurgularsak, bu mutluluk yaşantısının salt bedene ilişkin mutluluklarla herhangi bir 

benzerliği yadsınmıştır.  

Monoteist dinlerin içinde ve bu dinlerin kutsal metinlerinin yorumuyla gelişen felsefelerde 

esrime kavramına Hristiyanlıkta Meister Eckhard ve İslamda Rumi ve İbni Arabi’nin metinleri de 

örnek olarak verilebilir. Bununla beraber kavram, genelde 16-18.yy Hümanizm ve Aydınlanma 

geleneğiyle özdeşleştirilen dinden belirgin bir uzaklaşmayla nitelenen felsefi akımlarda da ortaya 

çıkmıştır. Heidegger kişinin otantik bir anlam arayışı bağlamında şu anı aşarak Varlık’ın olanaklarıyla 

yüzyüze geldiği ‘insan varoluşunun esrik / extatic zamansallığına’ (Temporalitaet) vurgu yapar (Krell, 

2015, s.11-12). Nietzsche’de kendini aşma ve yaşamın olumlanması bağlamında esrimeyle karşılaşırız 

ve felsefi sorgulamasının bütününde bu yaşantıya yabancı olmayan öğeleri saptamak mümkündür. 

Tüm bunlar dikkate alındığında Felsefe tarihinin çoğu defa kavramsal olarak ortaya konulan en temel 

sorunlarına eşlik ettiğini varsayacağımız bu yaşantısal bileşenin aslında incelenen felsefi kavramların 



Ahmet Tümkaya, Doktora Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2025 

 

12 

arka planında temel belirleyici olarak iş gören önemli bir öğe olma olasılığı incelenmeye değer bir tez 

olarak görünüyor. 

Her durumda Plotinus’un esrimeyi ruhsal arınmaya ve her iki kavramı da felsefe etkinliğiyle 

Tanrı’ya ulaşma, ona benzeme ve onda erime yoluyla onu bilmeye vardıran eşitlemesi, bu çalışmanın 

kısa bir özeti niteliğindedir. Esrime ve arınma kavramlarıyla verilen felsefe etkinliğiyle (felsefe 

‘yapma’yla) esrime yasantısını, gerek görüngübilimsel düzeyde gerekse birinci tekil şahıs anlatılarında 

felsefe tarihinin dinsel/mistik yapıtlarında dile gelen öznel yaşantıların ayrılmaz bir parçası olarak 

buluyoruz. Felsefenin Sokrates’le başladığı iddia edilen gerçekliği ve insan gerçekliğini giderek daha 

akıl temelli, nesnel/kavramsal düzeyde kavramaya çalıştığı bu inceleme çizgisine karşın öznel yaşantı 

temelli bir bilme biçimine işaret eden esrime, gerçekliğin ve öznel perspektifin daha çok  yaşantısal bir 

incelemesi üzerine kurulmuştur. Girişte Pascal’dan yaptığımız alıntıda belirtildiği gibi temel iddia, 

sezgisel farkındalık içeren düşünsel süreçlerin akılsal/kavramsal süreçlere göre  çok  daha farklı bir 

mantıkla işlemektedirler. Bu bağlamda felsefenin bunlara kavramsal bir açıklama bulma çabası bile 

şüpheyle yaklaşılacak bir sorgulama konusudur.  

Esrime yaşantısının bütünlüğünde verilen bu anlama, anlatma ve anlamın tümden bir arada 

bulunduğu bu mesaj, insan türü için akılcı düşüncenin algısal ve kavramsal sınırlılıklarının ötesine 

geçen bir bilme biçimi olarak Platonik idealara yaklaşan bir gerçekliğin olanağını sunar. Rasyonel / 

bilimselci bir yöntemde görsel gerçekliğin görme organıyla olan zorunlu ilişkisi rüya gerçekliğinde 

nasıl yitip gidiyorsa, ister ilham ve bunun türevi olarak Zerdüşt gibi eserlerin yazılış sürecinde olsun, 

isterse dünya dinlerinin işaret ettiği peygamberliğe özgü vahiy olgusunda olsun, Platonik gerçekliğin 

algısı da farklılık sunar. Duyuların sinestezi benzeri olguları akla getiren bu geçişmesi bu farklılığı bir 

ölçüde somutlaştırabilir.  Sinestezi benzeri durumlarda birden çok duyunun aynı anda deneyimlenmesi 

ve dış duyumların özelleşmiş organlarının dışındaki duyularla algılanması söz konusudur: böylece 

sesler bir tad duyusuyla, renkler bir ses duyusuyla birlikte algılanabilir. Esrimenin de zihinsel 

süreçlerin böylesi bir geçişmeyle sınırlarını yitirdikleri bir algılama biçimine yaklaştığı söylenebilir. 

Burada artık sıradan bilinci esrime yaşantısının araladığı bir kapıda varlığa sunulan bir gerçeklik ele 

geçirmiştir, bunun bilinçaltı arketipler aracılığıyla olabileceği kuramı (Jung) ya da Hegelci bir 

Mutlak’la ilişkisiyle sözkonusu olabileceği (von Hartmann), psikanaliz ve felsefenin ortak bir söyleme 

evrilecek disiplinlerarası ilişkisiyle incelenebilecek ayrı bir çalışma konusu olacaktır.  

Bu tez kendisini esrime olgusunun iki düşünürde de ortak payda olduğunu ve tezlerinin aynı 

söyleme yöneştiklerini saptamakla sınırlıyor. Gerçekten de görünüşteki karşıtlıklarına rağmen 

Rumi’nin şiirsel evreniyle Nietzsche’nin din karşıtı paradoksal söylemlerinin yöneşimine işaret 

etmekle yalnızca sezgisel olarak kendini duyuran bir gerçeği anlatmış oluyoruz.  Nietzsche’nin 

felsefesi, metaforik, sanatsal/simgesel anlatısı aracılığıyla 19 yüzyıl düşünsel paradigmasında artık 

uzlaşılamayacak bir duruma gelmiş aşkın bir gerçeklikle moraliteyi dışlama ama aynı zamanda 

sanatsal yaratıda ifadesini bulan bir esrime yaşantısıyla metafizik bir içkinlik’i yeniden kurma 



Ahmet Tümkaya, Doktora Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2025 

 

13 

girişimidir. Bu anlamda Nietzsche’nin belli biçimde metafizik karşıtı söylem sunan yazıları, farklı 

dinlerdeki söylem ve kavrayışlarla belli türden bir metafiziği olumlar (Burnham, 2015, s.215-216). 

Çağının tüm bilimsel temelli söylemleriyle de çatışma içinde oluşu bu metafizik özün hala 

korunduğunun bir göstergesidir. Bu metafizik özün bilimsel söylemlerle birlikte anılabileceği tek 

bağlamsa psikanaliz gibi görünüyor ve gerçekten de Nietzsche’nin tüm felsefesi psikanaliz diliyle bir 

tür ‘Working-through / Durcharbeitung / Abreaction denilen ve bir tür bilinçaltı süreçlerle uzlaşıya 

varma ve bu yolla belli tür zihinsel/tinsel bir enerjiden kurtulma sürecinin felsefesi olarak nitelenebilir. 

Jung’un buna kuramsal katkısı bir yandan Nietzsche’nin felsefesini bir ermiş gibi yaşayıp üretmiş 

olduğunu, bu nedenle kutsallık yaşantısının bir tür olumlamasını saptarken diğer yandan bunu 

başarısız bir dinsel bireyselleşme (individuation) çabası olarak yorumlamasıdır. Jung’un bireyselleşme 

kavramında ruhsal yapıya içkin bilinç/bilinçaltı, akılcı/akıldışı ikilikler aşılarak bütünleşik bir üst 

benlik yaratırlar (Huskinson, 2004, s.87). Her durumda metaforların ve simgelerin örttüğü belirgin bir 

dinsel ton Nietzsche’yi dinlerin ya da bunların özünü oluşturan mistik öğretilerin söylemine 

yaklaştırır.  

Yolculuk teması mistik düşünce sistemlerinin, özellikle de tasavvufun insanın bu dünyadaki 

varoluşuna yönelik başvurduğu en temel metaforlardan biridir. Aynı şekilde Plotinus da, tıpkı 

Nietzsche ve Rumi gibi Bilinmez’in Bilinmez’le birleşme amacıyla yola çıktığı tinsel bir yolculuğu 

anlatır. Bu yolcuk öznenin iç evreninde gerçekleşen yaşantılar yoluyla giderek daha üst düzey bilinç 

farkındalıklarına, nihai olarak da ruhun tanrısal olanla birleşmesine varmayı amaçlar ve bu sürecin 

aracı esrime yaşantısıdır. Mistik islamda ‘haller ve makamlar’ a karşılık geldiği düşünülebilecek bu 

durumda ruh nihai olarak tanrısal olanda erir ya da onun içinde eritilir. Bu süreç içinde ruh kendi 

maddi bağımlılıklarını aşmak üzere yola çıkmalı ancak bu bedensel bir çabayla desteklenmelidir. Ama 

tüm bu çabaları klavuzlayan asıl itici güç sevgi/aşk yaşantısıdır ve esrime bu yaşantının sürecine ve 

sonucuna eşlik eden en üst noktadır. 

Plotinus’un Ennead `larında bu yaşantı aynı zamanda bilginin de en üst seviyesidir. Wallace 

Sterns’ün Plotinus and the Ecstatic State’te belirtiği gibi Hristiyanlık’taki vahiy olgusunu 

Plotinus’taki Aydınlanma izler.  Yeni Platonculuğa ait bir felsefe olarak sınıflanan Plotinus’un 

felsefesi ‘Bir’ kavramına dayanır.  Bu Bir, Tanrı’dır, İyi’dir, bölünemez ve kendisine herhangi bir sayı 

atfedilemez. Hiçbir şeyin tamamen kapsayamadığı bu Bir herşeyde bulunur (Stern, 1920, s. 357). 

Herşey bu Bir’den yayılır / varlığa gelir / sudur eder ve varoluşun tümüne sahip oldukları nitelikleri 

verir. Tek tek varlıklar kökene olan yakınlıklarına göre bu Bir’den pay alır, O’nu yansıtırlar ve bunu 

en fazla yansıtan da Nous /Anlık / Us / Anlıksal İlke/ Intelligence’dır zira Bir’den ilk yayılan odur ve 

evrendeki en mükemmel oluşum Anlak’tır. İkinci yayılım, Ruh’tur (Soul) ve Saf Ruh’la Duyumsayan 

Ruh olarak ikiye ayrılır. Ruh’tan açlık, istek ve benzeri niteliklerini aldık mı giderek daha açık bir 

şekilde ilk sudur olan ve ondan bir ışık taşıyan Nous’a varırız. Ruh, yukarıya hareketle ilk Sudur 



Ahmet Tümkaya, Doktora Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2025 

 

14 

(türüm/emanatio/emanation) olan Nous’a varmaya çalışırken, kendinden daha aşağıdaki evreni de 

yaratır.  

Bunlar arasında Tanrı’dan en uzak olan insan bedenidir ve bir oluş-yokoluş arasında gidip 

gelir. Ruh, Plotinus’a göre ölümsüzdür çünkü Tanrı’dan, en üst Bir’den tanrısal bir parça taşır ve tüm 

vücuda dağılmıştır. Başsız-sonsuz bir kaynaktan türer ama duyu nesneleriyle birleştiği için geldiği 

kökeni unutmuştur. Böylece Ruh’taki hatırlama ve yukarıya doğru yönelim Nous’a ulaşma çabası 

olarak devam eder ve bu da bir içsel aydınlanma’ya götürür. Böylece Hristiyanlık’ta seçkin insanlara 

inen bir armağan olan Vahiy yerini insan ruhunun en üst Nous’a varma çabası sonucu olan içsel bir 

aydınlanma’ya bırakmıştır.  

Bu ‘aydınlanma’ Tanrısal hakikat’in/gerçekliğin akıl üstü / suprarational bir kavrayışını içerir 

ve Tanrı’nın kendisiyle doğrudan ilişkide olma halini gösterir. Çok az insanın çok ender zamanlarda 

yaşantıladığı bu deneyimde ruh, akıl yardımıyla değil ama onu seyrederek ve onunla bir tür söyleşi 

aracılığıyla Tanrı’yla bir olur. Bu ilişki benliğin kaybedildiği değil ama pek çok özelliğiyle unutulduğu 

bir ilişkidir. Bunun sonucunda ruh Tanrı’yla birleşiminde deneyimlediği sonsuz bir esrime / mutluluk 

yaşantısında tanrısal bir nitelik kazanır, neredeyse Tanrılaşır. Böylece arzu ve tutkularını yitiren ruh 

hareketsiz, yalnız bir varoluşta Tanrı’yla birlikte varlığını sürdürür. Artık hiçbir şeyin, güzelliğin bile 

kendisini etkilemediği bir dinginlikte ruh’un bakışları Tanrı’dan başka hiçbir şeye yönelmeyecektir. 

Her durumda bu yaşantı akıl yoluyla yaratılıp yönlendirilebilir bir yaşantı değildir, yalnızca ruh’un 

isteklerini giderek geride bırakarak erdemli bir yaşam sonucu edindiği belli bir bilgelik sonucu bu 

yaşantıya ulaşılabilir. Bu amaç doğrultusunda en mükemmel yaşama biçimi, düşünce (thought), derin 

düşünüm ve tefekkür (reflection / contemplation) yaşantısıdır ve bu mutluluğun yaratılmasında 

dışarıdaki şeylerin pek bir katkısı olmayacaktır. Tek çare ruhun kendine gömülmesi ve herşeyi geride 

bırakarak tanrısal bir ışıkla dolu bu teklik/birlik yaşantsına neredeyse biliçdışı bir şekilde 

yükselmesidir. Bu arada Stearn’ün de dipnot olarak belirttiği gibi, Plotinus’un felsefesi dinsel bir 

felsefedir ve öznel bir ilişki gerektirir. Esrime yaşantısı olarak adlandırılan bu içsel yaşantı Tanrı’yla 

insan arasındaki ayrımın kalktığı ve böylece esrimenin bir tür kendinde kesinlik içerdiği bir yaşantıdır 

(Stern, 1920, s. 360). Yukarıda belirtildiği gibi bu yaşantı akıl yürütme ya da anlağın öteki 

işleyişlerinden çok bir tür tanrısal hediyedir ve Plotinus’a göre bu süreçte tapınma ve dua etkinlikleri 

çok belirleyicidir. 

Her durumda Plotinos’a göre esrime durumu sürekli olarak içinde kalınılacak bir yaşantıdan 

çok kesintili olarak yaşantılanır ama bu sıradan insandan çok filozof için geçerlidir. Ruh bedenin 

engellerinden kurtulduğu ölçüde bu algılama gerçekleşecektir. En üst esrime durumunda ruh artık 

‘gören’ değil ‘görülen’ birşeydir. Dilin sınırlılıkları sonucu algılayan ve algılanan olarak algıladığımız 

iki gerçeklik Tanrı’yla bir olarak varolan ruh’un perspektifinden iki farklı şey olarak algılanmaz, 

burada öznel algının merkeziyle Tanrı’nın algı merkezi örtüşür ve Tanrı’nın perspektifinden algılanan 

algılayan ayrımı sözkonusu olamaz. Öğrencisi Porfiri, Plotinus’un kendi bildiği kadarıyla dört kere 



Ahmet Tümkaya, Doktora Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2025 

 

15 

benzer bir esrime durumu yaşadığını ve kitaplarının bu tanrısal seyrediş içerisinde yazıldığını aktarır 

(Stern, 1920, s. 361). Ruhun bu yaşantısı çoğunlukla ancak fiziksel ölüm sonrası, bedenden kurtuluş 

sonrası yaşanabilecek bir deneyimdir. Stern’e göre Pisagor, Platon ve Plotinus gibi yüksek ruhlar 

ebedi bir barış içinde yaşamaktadırlar. 

Her ne kadar esrime kavramı Plotinus kadar merkez bir yere sahip değilse de esrime 

yaşantısını Aziz Agustin, Meister Eckard ve Swedenborg’da gibi teolog filozofların betiklerinde da 

bulmak mümkün. Özellikle Aziz Agustin’de tüm İtiraflar boyunca Tanrı sevgisinin ve bunun yarattığı 

yoğun sevincin Tanrı’ya yönelik övgülerde kendini hissettiren esrik anlatımlarını buluruz (Augustine, 

2001, s.1, 4, 35). İtiraflar’da tıpkı Plotinus gibi Tanrı’yla tinsel bir birleşmenin getireceği bu tür bir 

mutluluk, olası mutlulukların en üst biçimi olarak betimlenir. Meister Echard’ta da amaç Tanrı’nın 

doğrudan yaşantılanmasıyla ben’in sınırlayıcılığından kurtulmaktır ve birleşme yaşantısı bilinçte 

yaşanan dönüşümlerle elele gider (Eckhart, 1941, s.1). Swedenborg’sa bilimsel çalışmaları sonrası 

kendini adadığı mistisizm incelemelerinde esrimeden çok ileri-görü/kehanet ve tinsel ön-düşlemeler 

(visions) olgusuyla ilgilenmiştir. Bu kehanetlerin ve ön-düşlemelerin yaşandığı anlarınsa Tanrısal 

olanla yoğun bir birlikteliğin yaşandığı esrime anları olup olmadığı sorgulanabilir zira bu yaşantılarda 

da Swedenborg Tanrısal olanla bağlantısı/birleşmesi temelinde benliğin sınırlarının ötesine geçen 

aşkın bir bilinç durumunun anlatıcısı durumundadır.  

Aydınlıklar Yüzyılı olarak da adlandırılan18. Yüzyıl, Swedenborg’un felsefesine karşı 

nitelikteki bir çok önemli felsefi değişimin yaşandığı bir zamandır. Dinsel dogmalar, Rönesans’ta 

güçlenen akılcılık ve eleştirel düşünceyle sorgulanmaya başlanmış, Diderot gibi felsefecilerde bu 

sorgulama çok köktenci tezlere varmıştır. Aydınlanma felsefesi Batı’da dinsel ve politik otoriteye, 

ilerleme ve insanın yeryüzündeki mutluluğu düşüncesine duyduğu iyimser bir inançla karşı çıkar. 

Buna göre akıl ve bilimsel düşünce, öte dünyaya ertelenmiş bir mutluluğu savunup bunu mesrulaştıran 

politik çıkarlara ve bunun ideolojik bir aracı durumuna indirgenmiş dinsel kurama alternatif 

oluşturabilir ve tüm insanlar için yanılsamalardan uzak bir toplum yaratmak mümkün olabilir. Bu 

bağlamda Kant, bu Yüzyıl için ve bundan sonraki felsefi paradigmanın yerlesmesinde önemli bir rol 

oynamıştır. 

Ancak Kant’ın çağdaşı Swedenborg burada ilginç bir konumdadır. Çağındaki bilimsel 

gelişmelere aktif bir katılımcı olarak uğraşmadığı bilimsel alan yok gibidir ve bu anlamda bilime ve 

ilerlemeye inancı tamdır ama çağının düşünürlerinden farklı olarak insanlığın ulaştığı bu bilimsel ve 

teknolojik  potansiyeli dine yönelik bir alternatif olarak yorumlamaz (Johnson, 2002, s.1-3). Tam 

tersine, Swedenborg’da akılcılık ve eleştirel düşünce, dinin temel önermelerinden çok kurumsallaşmış 

bir kilise otoritesine ve onun yanlış yorumlarına yönelir. Swedenborg dini yeniden yorumlar, hem de 

cenneti, cehennemi, melekleri vb. gördüğünü, onlarla ilişki kurduğunu iddia ederek. Ek olarak, 

Swedenborg karşımıza bir kahin olarak da çıkar; Kant’ın yazışmalarından bir yangını meydana 

gelmeden önce haber verdiğini öğreniyoruz ve Kant bu mesajinda henüz eleştirel bir tavır 



Ahmet Tümkaya, Doktora Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2025 

 

16 

takınmaksızın olayı duyduğu kadarıyla iletmekle yetinir. Ama Kant’ın bu kadarla kalmadığını ve 

Swedenborg’un eserlerini elde etmek icin epey çaba harcayıp ona zaman ayırdığını da öğreniyoruz 

(Johnson, 2001, s.25). Kant daha sonra kendi felsefesinde kullanacağı bazı kavramları da 

Swedenborg’dan almıştır. Daha sonra Kant’ın, Kanter tarafından 1766’da yayınlanan Traeume eines 

Geistersehers adlı çalışmasını diğer çalışmalarından farklı olarak alaycı bir tonda yazdığı görülür ve 

bazı yazarlara göre bu Kant’ın en tuhaf kitabıdır. Her durumda yukarıda andığımız ‘karşılıklılık’ 

düşüncesi, Swedenborg’u Doğu/Islam felsefesinin temel tezleriyle de parallel bir konuma yerlestirir. 

Örnegin Ibni Arabi düşüncesinde insan ‘küçük evren, evrense büyük insandır’ ve evren/dış dünya,  iç 

evrenle paralellik gösterir. Heidegger’in Fransızca’ya ilk çevirilerini yapan Henri Corbin, bir kitabını 

Swedenborg’a ayırır ve Swedenborg bu islam felsefecisinin düşünce dünyasındaki yerini sürekli 

koruyacaktır (Nemo, 1976, Website). 

Bir bütün olarak bakıldığında Swedenborg çağında birbirinin karşıtı kutuplara taşınan 

ruhsal/metafizik olgularla, bunlara alternatif olarak sunulan doğal ve akılcı anlayışın 

uzlaştırılabileceğini savunur zira yukarıda da belirttiğimiz gibi, her ruhsal / tinsel olgu, dışsal / doğal 

bir olguya karşılık gelir. Swedenborg, insanlığın başlangıcı olarak adlandırılabilecek varoluştan 

bugüne kadar gelen inanç, inancın nesnesi/gerçekliği/temelleri ve insan ruhunun/varlığının bunlarla 

ilişkisi tartışmaları bağlamında hala güncel bir felsefecidir. Binlerce sayfayı bulan yayınlanmış / 

yayınlanmamış yazıları, Kant’ın eleştirileri ve bugünün bilimsel perspektifinden incelenmesi güncel 

tartışmalara ışık tutabilecek dikkate değer tezler içermektedir.  

Bizce felsefe tarihinde son olarak William James’in mistisizmi araştırdığı ve esrime 

yaşantısını mistik yaşantıyla ilişkilendirdiği ‘The Varieties of Religious Experience’ (1958) çalışması 

üzerinde durulmalıdır. James mistisizmi aşkın gerçekliğin ya da Tanrısal olanla birleşme yaşantısının 

doğrudan deneyimlendiği bir bilme biçimi olarak yorumlar. Bu süreç bilinçte yaşanan belli bir 

değişme, bağlantılı olma duygusu, anlatılamazlık/ ifade edilmesi zor/ifade edilemezlik (ineffability) ve 

derin bir anlam duygusu yaratır. Yaşantı yoğun bir mutluluk ve farkındalık özelliğiyle gelir ve 

raporlanan anlatılarda bu benlik sınırlarının yitirilmesi yoluyla ‘Tanrısal olanla birleşme’ olarak 

deneyimlenir. Bunun farklı bir şekilde, örneğin büyük bir sevinç ve hayranlık/şaşkınlık duygusuyla, ya 

da bir tür öngörü/ileri-görü yaşantılarıyla da yaşanabileceği raporlanmıştır. Bu esrime tanımları 

temelinde Platon’un şaşkınlık/hayranlık yaşantısını felsefenin başlangıcı sayan sözünü ve 

Swedenborg’un kehanetlerini düşünebiliriz. James psikolojik ve tinsel düzeyde incelediği esrime 

yaşantısının bir tür tinsel (manevi/spiritual) dönüştürücü işlevini taşıdığı, farklı bir anlam duygusu, 

moral değerlere duyarlık ve farklı bir farkındalık yarattığını belirtmiştir ve bu anlamda patolojik bir 

özellik olarak değerlendirilemezler. Ancak James her durumda bu konuya bilimsel bir ihtiyatla 

yaklaşmış ve bu olgunun bilimsel olarak da anlaşılması yönünde çaba harcamıştır (James, 1958, s. 

318-326). Bu bağlamda esrimenin epistemolojik değeri çağdaş psikolojide halen tartışılmakta olan bir 

konudur. 



Ahmet Tümkaya, Doktora Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2025 

 

17 

Positivist bir bakış açısından ele alındığında, her ne kadar yaşantı düzeyinde deneyimlenen bir 

bütünleşme ve bunu takip eden tinsel bir yücelme ve dönüşümün öznel olarak bireyde yaşandığı iddia 

edilse de bunun zorunlu olarak nesnel ve doğrulanabilir bir bilgi üretebileceği iddiası her zaman 

şüpheyle karşılanmıştır. Buna karşı, pozitivizmin dayandığı temellerin dışında bir bilgi türünü 

varsayan bir yaklaşımsa, sezgisel nitelikte kavrayışların her zaman varolageldiği, yalnızca belli 

paradigmatik dönüşümlerin etkisiyle genel geçer açıklama standartları tarafından gölgelendiği 

gerçeğiyle bu epistemik statünün süregiden bir gerçek olduğunu vurgularlar. Bu yaklaşım temelde 

farklı türde bir ontolojik bir temellendirmeye ve bu ontolojiye özgü bilgi nesnelerine uygun düşen bir 

bilme biçimine dayanır.   

James`in epistemik çözümlemesi ve esrime`ye bir bilgi statüsü atfetmesini çağdaş yazarlardan 

Andrew Greeley’in “Ecstasy: A Way of Knowing”  kitabında da bulabiliyoruz. Sandra Stahlman bu 

kitapta Greeley’in mistisizm le esrime (ecstasy) yaşantılarının birbiri yerine kullandığını belirtir 

(Stahlman, 192). Greeley’e göre esrime yaşantısı / gizemci yaşantı kendisinde bir bilme biçimidir ve 

yaratıcı düşünce biçimleriyle benzerlik gösterir. Öncelikle her iki düşünce biçiminde de ‘gidimli-

olmayan/non-discursive’ bir süreç işler ve bu süreç daha farklı bir bilinç düzeyinde, ‘derin bir bilme’ 

biçimini içerir. Bu süreçte ‘önbilince/preconscious’ belli bir farkındalık kazandırılır (Greeley, 1974, s. 

52-54). Farklı kuramlarda da kendisine dikkat çekilen bu bilme biçimi, örneğin Maslow’un evrenle 

yoğun bir birleşme duygusunu anlatan ‘zirve yaşantısı /peak-experience’ında yaşadığı tüm bir evrenle 

uyum içinde/barışık/bir olma durumuyla da benzerlik gösterir. Gizemciler bu yaşantıyı duygudan çok 

bilgi olarak adlandırırlar. Greeley’e göre bu sıradan bir zihnin işleyişinden farklı değildir ama 

gerçekliğin sıradan algısına doğru taşan, ona sızan bir süreklilik içerir. (Greeley, 1974, s. 81) Greeley 

bunun patolojik bir yaşantı olmadığını vurgular. Bu ‘bilme’ yaşantısının merkezinde sevgi bulunur. 

Her ne kadar Stahhlman Greeley’in kitabının yeterince temellendirilmediği eleştirisini getirse de 

kendinde bir bilgi içeriği barındıran epistemik duygu kavramı Sousa’nın da belirttiği gibi tarihsel 

olarak izi sürülebilir bir kavramdır (Sousa, 2008, s. 189)     

Gizemci yaşantının ve bilme biçiminin tek biçimli bir yapı sunmadığını ama birinci dönem 

Wittgenstein’ın felsefesinden Heidegger felsefesine kadar birçok eleştirel felsefede karşılaşabilecek 

denli yaygın olduğunu söyleyebiliriz. 

 Esrime yaşantısı, yalnızca bir birleşme değil’ aynı zamanda benlikte yaşanan belli bir ‘ölümü’ 

de içerir. Bu anlamda Plotinus`un bilginin en üst örneği olarak tanımladığı esrime yaşantısını 

felsefenin başlangıcını şaşkınlık ve amacını da `ölmeyi öğrenme` olarak gören Platon`la beraber, hem 

bilginin hem de yaşam-ölüm ikileminin aynı çemberde birleştigi bir ve aynı nokta olarak gorebiliriz. 

Buna göre yaşam ve ölümün birliği, ‘bilmenin ve artık bilmemenin’ birliğiyle beraber aynı zaman ve 

yerde deneyimlenir. Böylece ‘Bir’in üzerine oturmuş ve tüm varoluştaki birliği savunan bir yasam 

felsefesinde esrime, bu gerçekliğin somutlaştığı epistemik bir yaşantı olarak kendini sunar. 



Ahmet Tümkaya, Doktora Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2025 

 

18 

1.3. Temel Felsfi Sorunlar Bağlamında Esrime: Hayret, Övgü, Ölüm ve Epistemoloji.  

Bu bölüm tüketici bir incelemeyi amaçlamaksızın yukarıda belirtilen kavramların içsel bir 

bağlantı içerdiği sayıtlısı üzerine kuruludur. Bu sayıtlıya göre esrime gibi mistik dinlerin azizlerine 

özgü dinsel bir yaşantının, belli bir düzeyde bir bilginin taşıyıcısı/ileticisi olma olasılığı, dinsel 

gerçekliğe yöneltilen pek çok pozitivist eleştiriye de belli bir yanıt oluşturabilecektir. Burada söz 

konusu olan bireysel olarak , ‘bilindiği iddia edilen gerçekliğin’ bir tür somutlaştırma edimi olan 

epistemik bir genellemeye konu olup olamayacağı sorusudur. 

Platon’un Phaedo’da iddia ettiği gibi felsefenin temel işlevinin/amacının gerçekte ‘ölmeyi 

öğrenme’ olduğu kabul edilirse (Platon, s.190), esrime yaşantısıyla felsefi bir ideal olarak doğru 

bilginin bu amaca hizmet eden varoluşsal bir bütünleşmeye götürdüğü düşünülecektir. Bir anlamda 

varoluşun ilk zamanlarındaki bir olma yaşantısıyla en sondaki bir olma yaşantısının birbirini ‘çektiği’ 

de söylenebilir. Varlığın kesintisiz birşekilde yokluğa ‘çekildiği’ ve yaşamın kaçınılmaz olarak ölümle 

sonuçlanma zorunluluğu, bütün bunların arasında kalan her şeyin, en başta da bilgi ve bu bilgiye 

götüren bilme biçimlerinin bu gerçeklikler tarafından yönlendirilmesini zorunlu kılar. İbni Arabi’ye 

göre “kişiye zamanın varlığını unutturmayan bilgi, bilgi değildir”; mistisizmdeki esrime yaşantısı da 

ben’in dışsal zamanla ilişkisinin yerini ‘timeless/zaman-dışı’ na bırakmasıdır ve bu süreçte 

deneyimlenen akış yaşantısının “dışarıda durma” olarak zamana ve onun ontolojik ve epistemolojik 

koşullandırmalarına karşı bir varoluşun gerçekliğine işaret ettiği tüm dinlerin en merkez 

belirlemelerinden biridir. Bununsa temelde bir “ölme süreciyle uzlaşmaya eğitilme” programı, 

yaşamın yaşanma biçimine örülü bir tür ön çalışma olduğu düşünülebilir. Ölüm, tıpkı dünya dinlerinde 

sıklıkla sunulduğu gibi uyku benzeri bir süreç olarak kendisinden korkulması gereken bir şey değil, 

insan yaşantısında esrime aracılığıyla farklı bir ontolojiye götüren epistemik bir aracıdır ve bu yolda 

Nietzsche’nin Zerdüşt’ün ağzından ilettiği sözcüklerle, “daha nice ölümler” yaşamamız gerekir 

(Nietzsche, 1998, s. 78-79). Bu biçim bir yaklaşımda ölümün belli bir biçimde kendini ortaya koyan 

bir esrime yaşantısı, esrimeninse farklı bir tür bilme olduğunu kabul edersek, tüm sanatsal 

dışavurumlar dahil olmak üzere farklı kavramsal ürünler olarak ortaya çıkan kültürel üretimlerin kişide 

yokoluşun gerçeği, buna doğru geri döndürülemez bir şekilde akan bir yaşamın getireceği kaçınılmaz 

acıyla barışık bir algılamayı yaratma işlevi taşıdığı düşünülebilir. Rumi de ölüm gerçeği kendi düşünce 

sisteminde bir tür kaynağa dönme, kendisinden koparıldığı Sevgili’ye ‘kavuşma’ esrimesiyle, hiç de 

acı verici olmayan bir ‘ara gerçeklik’, bir tür ‘daha gerçek olan’ bir gerçeğe geçiş aşaması, 

Nietzsche’deyse Zerdüşt’ün diliyle,  sevmenin ‘ ölmeyi de kabul etmek’ olduğu (Nietzsche,  1997, s. 

137)  ve Bengi Dönüş’ün en zorlayıcı anlarında (örneğin sürü insanına tekrar tekrar katlanabilmede) 

kişinin gücünü yaratan Amor Fati’yle karşılanabilecek bir olgudur. Her iki mistikte de yaşama verilen 

tepki, metafizik, dinsel bir sistemin parçası olarak 19. ve 20. yüzyılın kültürel paradigmalarının 

dışında, süregiden felsefenin (perennial philosophy) temel belirlemelerine yaklaşır niteliktedir. İslam 

mistisizminde de Tanrı’ya ulaşma yolundaki her aşamada esrime yaşantısını metaforik olarak ölümle 



Ahmet Tümkaya, Doktora Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2025 

 

19 

ilişkilendiren yaklaşımlar görülür. Ölüm Sühreverdi’de inananın ışığa doğru yolculuğu, doğrudan, 

aracısız Ruh’un Doğu’suna doğru yol alan bir yolculuktur. Yeni Platoncu bu yaklaşıma göre inançlı 

insan kutsal topraklara doğru yola çıkan bir arayışın içindedir ve yaşantıladığı her esrime yaşantısı 

‘küçük ölüm’ olarak adlandırılır. Kendisine doğru yol alınan Doğu ise tıpkı bir çemberin üzerindeki 

her hangi bir nokta gibi aynı anda hem arke (ilke), hem de telostur (amaç) (Shayegan, 2011, s. 143-

147).  

Platon’un Theaitetos diyaloğunda Thauma sözcüğü Yunanca şaşkınlık/hayranlık anlamına 

gelir ve felsefe etkinliğinin başlangıc/arche’si olarak belirtilir, buna göre felsefenin kökeninin hayret 

duygusu olduğu söylenir. Bu aynı zamanda gizli olanın açığa çıkması, bir hatırlamadır. Sanatsal 

yaratıcılıkta da belli ölçüde gerçekleşen bu yaşantı, düşüncelerinin önemli bir bölümünde Platon’cu 

belirlemelere karşı çıkan Nietzsche’nin sanatsal yaratı üzerine düşünceleriyle örtüşür. Nietzsche’nin 

burada felsefenin kaynağını şaşkınlıkta bulan, felsefeyi ölmeyi öğrenme olarak gören Platon’a esrime 

yaşantısıyla bir ölçüde yaklaştığını görürüz. Nitekim Platon’da da Formlar/İdealar düşüncesinin de 

tümüyle akılcı bir kuram olarak oluşturulmadığı, öncelikle eski Mısır’daki dinsel/törensel inanç 

sisteminin bir parçası olarak ortaya çıktığı ileri sürülmüştür (Uzdavinys, 2008, s. 134).  

 

Sanatsal yaratıda olduğu kadar ölüm öncesi yaşanan bırakılmışlık duygusuyla da hayret 

yaşantısının esrimenin bileşeni olabileceği düşüncesi bu bağlamda düşünülebilir. Bununla birlikte 

belki de en yaygın olarak bu yaşantıya damgasını vuran Eros’la simgelenen sevgi yaşantısıdır. Burada 

Platon’un doğrusal (linear), gidimli (discursive) ve rasyonel düşünümü, Nietzsche’nin Diyonizosçu 

esrimesiyle bütünleşir. Esrime, sonsuzluğun hayranlık ve sevginin farkındalığı ve çekimiyle 

gerçekleşen bir bilgeliğin bireysel bilgeliğe yansımış, varoluşun tümünü kapsayan gerçeğidir. Bu 

gerçekliğe doğru yaratılan çekim akılcı/ doğrusal kavramların askıya alınmasını gerektiren yaşantılar 

olarak felsefenin kökeninde ne tip bir epistemoloji olması gerektiği yolunda bir kavrayış sunarlar. 

Sevgiyse bunların en temel bileşenidir.  

Platon da olduğu kadar Nietzsche’de de esrime kavramını evrensel bir sevgi yaşantısıyla 

kavrayabiliriz. Nietzsche’nin tüm felsefesini bir sevgi felsefesi, bunu derleyip toplayan yaşantının da 

içsel olarak kendini bilince dereceli olarak açımlayan (Jung’un kavramını kullanacak olursak) 

arketipsel gerçeklerin keşfiyle yaşanan bir esrime olduğunu kabul edersek, sevgi ya da yoğunluğuna 

göre aşk yaşantısı Platon’un mağara metaforunda zincirlerinden ilk defa kurtulup mağaranın dışına 

çıkmayı başaran kölenin dönüşümünü açıklayacaktır: insan mağaradan Sophos’la (bilgelikle) değil 

yalnızca eros’la, aşk ilkesiyle kurtulabilir.  Yunan Aşk Tanrısı Eros insanı İdealar dünyasına götürecek 

olan felsefi dürtüyü simgeler. Bu dürtü esrime yaşantısını da içeren her düzeyde güzellik 

görülemesiyle bilincin sınırlarını aşarak ölümsüzlüğe varma amacını güder ve burada iş başında olan 

ilke güzellik yaşantısını güdüleyen Eros ilkesidir (Atayman, 2003, s. 6-7). Platon’un Şölen 



Ahmet Tümkaya, Doktora Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2025 

 

20 

diyaloğundaki sophos, güzellik ve eros ilişkisi bu şekilde yorumlanabilir. Burada Tanrı’nın bilgisiyle 

gerçekleşen esrime, kendinin bilgisine örtüşen bir kapı açacak, Nietzsche’nin felsefesi Rumi 

felsefesindeki Mesnevi / övgü) kökleriyle buluşacaktır. Gerçekten de esrime yaşantısının diğer bir 

duygusal bileşenini ‘övgü’ yaşantısında bulabiliriz. Tüm dinlerde tapınma etkinliklerinin ayrılmaz bir 

parçası olarak aşkın gerçekliği ululamayı amaçlayan övgünün, her ne kadar esrimeyle birlikte anılması 

zorunlu olmasa bile bununla ilişkili bir yaşantı olduğu kesindir.  

Esrime yoluyla Tanrı’yı bilebilme ve onunla bir olma yaşantısının kontrol edilebilir bir yaşantı 

olmadığı iddia edilir. Islamic Space’te Feriuddin Attar’ın Kuşların Konferansı kitabında belirtildiği 

gibi “Tanrı’yı kendinle değil, yalnızca onunla bilebilirsin” (Corlett – Moore, 1979, s. 2). Bu bilme 

yaşantısının gerçekleştiği esrime yaşantısı da tıpkı bu yaşantının gerçekleşeceği çekim alanına giden 

alanın kapısı işlevini görür.  Bu yaşantıları ilerleyen bölümlerde üzerinde duracağımız insan 

yaşantılarının doğada farklı ölçeklerde birbirini tekrarladığını gözlemlediğimiz fraktallara da 

benzetebiliriz: bunlar belli bir ölçekte yaşanan bir fraktalın başka bir ölçeğe geçişine eşlik eden ve 

göreli kaotik düzensizlikler içeren yaşantılardır. Bunun tersine yaşanacak Nietzsche felsefesi’nin 

önemli kavramlarından biri olan ressentiment yaşantısı, fraktaldaki kaotik bölümlerin çoğaltılmasına, 

belli ölçekteki kaotik alanlardan farklı ölçekteki kaotik alanlara geçişine eşlik etmektedir. İnsanlar 

fraktal geçişleri olarak yorumlanabilecek kaotik yaşam belirsizliklerini, onlara büyük resmin 

tekrarlanacağı bilgisiyle gelen ‘amor fati’ inancıyla aşabilirler. İnsanlara sınırlı insanca bilgiyi kat be 

kat aşan kozmik ölçekteki büyük resmi gösterecek bir bilme/bilgi türü olarak esrime ve övgü bu 

anlamda amor fati’nin akılcı temelidir.  Bengi Dönüş’le uzlaşmanın tek olası yaşantısı amor fati’dir 

zira tarihsel olarak yaşanmış ve halen, her an yaşanmakta olan gerçek olaylar ancak sanatsal 

yaratıcılıkla,  Platon’un mağarasından kurtulan kölenin yaşantıladığı bir özgürleşme (belki de 

sonsuzun deneyimi) yaşantısyla katlanılabilir bir anlam kazanabilir. İnsan varoluşunun kozmik bir 

özeti olarak ancak Bengi Dönüş bunları insan için katlanılır kılabilir.  

Mağara alegorisi edebi nitelikte bir anlatı ve düşünce deneyi olarak insanın bilinçlenme 

macerasına pek çok açıdan benzerlikler sunar. Popüler kültürün gerçek olaylardan esinlenerek ürettiği 

yaşantı temelli sanat eserleri de güncel yaşam deneyimimizi anlamlandırmada bir metafor olarak 

kullanılabilecek örnekler sunar. Sözgelimi, “13 Yaşam” (13 Lives) kurgu-belgeselinde 2015 yılında 

Filipinler’de yaşanmış, deniz altında anesteziyle gerçekleşen bir kurtarma öyküsü anlatılır. Bir sel 

baskını sonucu bir grup çocuk büyük ölçüde sular altında kalmış bir mağaranın derinliklerinde mahsur 

kalırlar ve kurtarma çalışmalarının çıkmaza girmesi sonucu sıra dışı bir çözüm kendini tek kurtuluş 

olanağı olarak dayatır. Normal koşullarda uzun bir mesafe boyunca su altında yüzdürülerek dışarı 

çıkarılabilmeleri olanaksız olan çocuklar ancak anasteziyle uyuşturulup oksijen ihtiyaçları en aza 

indirilerek dışarı çıkartılabileceklerdir. Başka türlü kesin bir ölümle sonuçlanacak bu durum, kurtarma 

ekibine fazla bir seçenek bırakmaz; bu seçenek uygulanır ve çocuklar kurtarılır. 



Ahmet Tümkaya, Doktora Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2025 

 

21 

Gerçekten de bu kurtarılma öyküsünün konumuz bağlamında, bilme biçimleriyle insan yaşamı 

arasında metaforik bir paralelik sunduğunu düşünüyoruz. Öncelikle akış/esrime yaşantısını bir sualtı 

macerasına, övgüyü ise minimum çabayla üretilen maksimum enerjiye benzetebiliriz; dinlerin 

işlevininse tüm insanlığa aslında böyle bir kurtarılmanın onların tek seçenekleri olduğunu iletme 

olduğu söylenebilir. Bunun tersine, bilinç düzeyinde (öykümüze aktarırsak, ‘suyun altında’ ayık bir 

bilinçle, uzun süreli) yaşanacak deney, gözlem ve akılcı düşünme temelli bir farkındalığın tek bilme 

biçimi olarak sunulduğu bilimselciliğin, Nietzsche ya da Rumi’nin perspektifinden öznenin 

oksijeninin kısa zamanda tüketilip kurtuluş çabasını boşa çıkacağı bir gerçeklik anlayışı oluşturacağı 

öne sürülebilir. Bu anlamda Rönesans’tan beri giderek baskın duruma gelen teknoloji yönüyle günlük 

yaşantımızı daha rahat kılma anlamında ‘getirisi’ kesin ‘doğrulanabilir bilgi’ paradigmasının tinsel 

yaşamı her düzeyde korumaya katkı sağlayacak uzun erimli bir enerji ekonomisine götürdüğü 

söylenemez. Buna hala bir alternatif olarak Rumi ve tüm dinsel mistisizm’in savunucularıyla, 

Nietzsche felsefesine dağılmış bütünleştirilmeyi bekleyen metafizik kavramlar ağının iyi anlaşılması 

önem taşıyor.  

Esrime duygusunun sonsuzluğa açılan yaşantısında zaman olgusu, kendine özgü bu yaşantının 

diğer bir önemli bileşenini oluşturur. Duygu, Zaman ve Bilgi bu bağlamda birbiriyle kökensel bir 

bağlantısı olan kavramlardır. İbn Arabi, Fütühat al Mekkiye’de “Taşıyıcısını zamanın etkisinden 

kurtarmayan bilgi boştur” der (Arabi, 2012, s. 96). Burada belirtilmek istenen, çağdaş bilgi 

paradigmasının temel bileşeni olan zaman öğesinin dışında ve bir anlamda ona karşı gerçekleşen türde 

bir bilginin varlığıdır. Bu türden bir bilgi Ibni Arabi de ‘Tanrı’yla birlik’ varoluşunun yaşantısal 

bilgisidir. Kişinin herhangi bir dışsal dayanak, kanıtlama ya da benzer uzlaşımsal epistemolojiye 

gereksinme duymaksızın, içerden yaşantıladığı bu bilgi türü, aynı zamanda pek çok mistiğin dile 

getirdiği farklı bir ontolojiyi de temellendirir. Burada sağduyu bilgisinin ve bilimin enazından çıkış 

noktası olarak kullanığı zaman ve zamanda /zamanla sınırlandırılmışlık duygusunun temelden 

değişime uğradığı iddia edilir. James’in de belirttiği gibi her tür mistisizm buna belli bir epistemik 

değer (noetic quality) atfetmekte ve doğrulamasını kendi içinde taşıdığını iddia etmektedir (James, 

1958, s. 312). Dinsel temelli bir mistisizmin temsilcileri olarak İbn Arabi ve Rumi’yle, felsefesi 

öncelikli olarak eleştirel bir dönemden geçerek mistisizme evrilen Nietzsche gibi düşünürler için de bu 

mistik öğe, kendi sözcükleriyle betimleme çabasına giriştikleri zamana yönelttikleri bir keşif savaşı 

olarak yorumlanabilir. 

Esrime yaşantısının son bileşeni olarak sonsuzluk yaşantısını ekleyebiliriz. Yaklaşık bir 

ifadeyle, esrime yaşantısının sonsuzluk yaşantısına kapı araladığı, onun gerçekliğini yaşanan en küçük 

zaman parçasında bile algılanabilir kıldığını, böylece günlük yaşama egemen zaman algısından farklı 

düşsel bir zaman/gerçeklik anlaşına götürdüğü iddia edilmiştir (James, 1958, s. 322). Esrimede zaman, 

en küçük birimindeki sonsuzu açımlar, böylece mikrokozmostaki sonsuzun gerçekliğine yaşantısal bir 

kanıt sunar. Din, bireyin öznel gerçekliğinde yaratmayı istediği esrimeyle, nesnel evrende / 



Ahmet Tümkaya, Doktora Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2025 

 

22 

makrokozmosta kurmayı amaçladığı düzeni başlatır. Kurumsal dinler simgesel olarak, giderek 

büyüyen halkalar halinde en içerde yaşanacak ‘bir olma / birleşme’ yaşantısıyla tinsel düzeyde 

yaşanan sonsuzluğu dışarıda, kozmik düzeyde varolan düzenle bütünleştirmeye çalışırlar. İlkesel 

olarak bu da makrokozmosun sonsuzluk yaşantısına karşılık gelir. Öznellikte yaşanan içe doğru bir 

esrime, nesnellikte yaşanacak bir dalga hareketi benzeri dışa doğru bir esrimeyi amaçlar. Bu anlamda 

esrime yaşantısı, insan öznesini yeryüzünde ‘aşağı doğru çeken’ çekim gücünden, yaşanan anın ve 

kültürün bozucu etkisinden kurtararak onu iç ve dış evrende yaşanacak “sonsuza” eğitmeyi amaçlar. 

Sonsuza eğitilme, Plotinus’ta Bir’e, Nietzsche felsefesinde Üstinsana, Rumi ve İbnül Arabi 

terimleriyle de İnsan-ı Kamil/Yetkin İnsan’a eğitilme, ruhta ve gerçeklik içinde onun moralitesi ve 

erekselliğiyle yaşama ve edimde bulunmadır. Mistisizm ve esrime geçmiş, şimdi ve geleceğin tek bir 

ana toplanarak zaman dışı bir yerden görülenmesini sağlar, teolojik genellemelerse öznede 

yaşantılanan bu esrimenin anısını üç zamana dağıtarak insan türünün bu olası bilme biçimiyle ilişkisini 

korumayı amaçlar.  

Bunlar ışığında denilebilir ki felsefenin kökeninde olduğu iddia edilen  thauma / şaşkınlık / 

hayranlık / merak duygusu, epistemik sürecin birbirini zenginleştiren bileşenleri olarak Platon’un 

felsefesinde bir araya gelirler. Bu tür bir bilgi doğrusal / linear bir akıl yürütmeden çok belli 

zamanlardaki aşkın yaşantılarla ilişkilendirilen esrime anlarıyla ilişkilendirilebilme olasılığı yaratır. 

Felsefenin başlangıcı olarak kabul edilen merak/şaşkınlık/hayranlık duygusunun bu anlamda esrimeyle 

direk ilişkili olup olmadığı sorgulanabilir. Eros da esrime de öznenin kendi bilinci dışında bir bilme ve 

varolma olanağına duyduğu özlemden güç alır. İki duygu da nihai olarak en üst, aşkın varoluş olan 

Tanrı’ya çekilmeleri (ya da O’na doğru itilmeleri) olarak birbirlerini bütünleyen yaşantılardır ve ruhta, 

ruhu dönüştürücü bir etki yaratırlar. Bu dönüşüm, öznel bilincin sınrılarını aşan bir 

algılama/yaşantılamaya götürür ve sonuç olarak da aşkın bir varoluş olanağının varlığına işaret eder.  

1.4. Farklı Zamanlarin İki Bilgesinde Esrime: Rumi ve Nietzsche 

Rumi ve Nietzsche’nin metinleri değişik derecelerde ortodoks dinsel söyleme karşıt ifadeler 

içerir. Rumi’de bu karşıtlık Tanrı sevgisiyle dolu bir ruhun tutku dolu sözleri olarak zaman zaman 

eleştirilse bile toplumsal bir kabul görmüştür. Nietzsche’deyse dinsel dogmalara tümden savaş açmış 

bir gizemciliğin içinde, din karşıtı öğretileri çağrıştıran ifadelere sıklıkla tanık oluruz.  

Bir Doğu mistiği olan Rumi de, içine doğduğu metafizik evrenin / İslam tasavvufunun zaten 

ayrılmaz bir parçası olan gizemci yaşantının etkisi altında zaman zaman egemen dinsel yoruma aykırı 

görünen söylemleri yüzünden eleştirilmiştir. Ancak onun tüm tutkusunu inanca koymuş Şams Tabrizi 

etkisiyle ürettiği bu söylemler her şeye rağmen çağının çizgisine ters düşmeyen bir söylem sunarlar. 

19.yüzyıl pozitivizminin etkisinde ve bu paradigmanın söylemlerini çıkış noktası alan Nietzsche içinse 

din eleştirisi entelektüel atmosferin en temel çizgilerinden biridir. 



Ahmet Tümkaya, Doktora Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2025 

 

23 

Bu benzerliklere ek olarak iki mistiğin metinlerinde belirgin bir paralelliğin varlığıysa, ortak 

bir kavram, esrime/ecstasy yaşantısı üzerinden doğrulanabilir görünüyor. Esrime/ekstazi kavramı, 

etimolojik olarak “kendi dışında durma/kendine dışarıdan bakma” yaşantısıdır ve yalnızca bu tanım 

bile epistemik söylemin çıkış noktası olan belli “bir perspektiften” nesnesine yönelen özne tanımını ve 

bu öznenin bilme koşullarının değiştiğini haber verir. Postmodern edebiyatta perspektif çokluğuyla 

tekrar gündeme gelen bu yaklaşım, geleneksel dinsel söylem içinde, Hermes’e atfedilen Tanrı 

tanımıyla çok perspektifliliğin en iyi örneğini verir. Hermes burada Tanrı’yı anlamanın bir yolu olarak 

tüm karşıtlıklarıyla tüm nitelikleri ve tüm nicelikleri, her an ve her yerdeki varoluşu imgelemimizde 

canlandırmamızı ister; doğum öncesi ve ölüm sonrası olası tüm yaşam anlarını aynı anda kafamızda 

canlandırabiliyorsak, işte o zaman Tanrı’yı anlayabileceğimizi söyler (Perry, 2010, s. 169). 

Rumi ve İbn Arabi geleneğinde insan Tanrı’nın özünü (zatını) bilemez ama o Tanrı’ya 

isimleriyle yaklaşma çabasında cesaretlendirilir. Buna rağmen insanın kendini tüm perspektiflerde 

varsayma denemesi gibi imkansız bir düşünce deneyinin zorunlu olarak varacağı nokta insan aklının 

sınırları üzerindeki düşüncelerinin doğrulanmasıdır.  Bu durumda bazı felsefecilerce yalnızca Batı 

felsefesiyle sınırlı olduğu iddia edilse de Batı felsefesinde paradigmatik bir değişiklik yarattığı kabul 

edilen Kant’ın zihinsel olanın içeriğiyle ilgili belirlemelerinin yeniden gözden geçirilmesini zorunlu 

kılacağı söylenebilir. Mistisizm’in esrime benzeri gizemli yaşantılara atfettiği bilgi statüsü göz önünde 

alındığında, her ne kadar Kant’ın Aydınlanma projesinin özeti olarak ifade ettiği ‘Kendi aklını 

kullanma cesareti’ insan aklının kendi bilinmeyenlerini keşfetme yolunda önemli bir adım sayılsa da 

belli sınırlılıkları da içinde taşıdığı iddia edilecektir. Bu keşifler herşeyden önce kendi aklımıza 

atfettiğimiz yanlış içeriklerin farkına varılmasıyla mümkün gibi görünüyor.  

Bu çalışmanın karşılaştığı zorluklardan biri olarak Sarah Kaufman’ın Nietzsche ve Metafor’da 

belirttiği zorluğa işaret etmemiz gerekir: Nietzsche gibi (buna biz Rumi’yi de ekleyebiliriz) 

düşüncelerini metaforlarla iletmeyi seçen bir felsefeci üzerine kavramlar kullanarak yazmak acaba 

paradoksal bir yaklaşım olmaz mı (Kaufman, 1993, s. 1)? Burada Kaufman Nietzsche’ye sadık kalmak 

için (biz konumuz gereği buna Rumi’yi de ekleyebiliriz), felsefe ve şiirin birbirini dışlamadığı 

iddiasına dayalı olarak metaforik bir biçem kullanılması gerektiğini savunur. Burada Kaufman felsefi 

yazının özüne ilişkin de belirgin bir sorgulamayı başlatır ve felsefenin yeni ve orijinal bir yazma 

biçimi gerektirdiğini savunur. Biz de burada tezin problematiğini akademik biçemsel özelliklere ek 

olarak incelediğimiz şair filozofların diline yaklaşan bir yazı biçimini tümüyle dışlayamadık. Rumi ve 

Nietzsche kavramların yetersizliğine pek çok yerde vurgu yapar ve Pascal’dan girişte alıntıladığımız 

farklı düzeylerdeki akılsallıklara işaret ederler. Nietzsche’de ve Rumi’de söz konusu olan, belli bir 

biçime sokulmaya çalışılan yaşantısal gerçeklikleri kökenlerine bağlamak, bu düzeyde kesintiye 

uğrayan yaşantıları yeniden ortaya çıkararak, onların yeniden yaşama katılmasını sağlamayı amaçlar. 

Bu amaçla ikisi de müzik, dans ve tapınma yaşantılarının ürettiği esrime yaşantısıyla bu yaşantılara 

söz hakkı verir. Bu anlamda insan Nietzsche’de Rumi’yi, Rumi’de Nietzsche’yi okuduğu izlenimine 



Ahmet Tümkaya, Doktora Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2025 

 

24 

kapılabilir zira iki okumada da okuyucuda oluşan düşünsel/duygusal ton esrime yaşantısının kendi 

içinde aynı türden bir bilgiyi barındırdığı düşüncesini destekler niteliktedir. Farklılık izlenimi büyük 

ölçüde esrime yaşantılarının Rumi’de belirtik bir şekilde Tanrı sevgisi ve övgüsüyle örülü ve 

geleneksel dinsel metinlere yaptığı göndermelerden,  Nietzsche’ninse Hristiyan dogmalarının kaşısına 

yerleştirdiği Diyonizos’çu bir benliğin yaşamı tüm yönleriyle olumlama çabasından ileri geldiği 

söylenebilir.  Nietzsche tutkuları över ama yine de Zerdüşt’ün dilinden söylersek tüm tutkularını ‘tek 

bir tutkuya dönüştürme’ yolunda fazlasıyla dinsel bir eğilim sergiler. Nietzsche’nin belirtik olarak 

övdüğü bir Tanrı yoktur ama metinlerindeki kutsallık yaşantısının yoğunluğu Tanrısal gerçekliğin 

övgüsünü akla getirir.  Bunu satır aralarında hissettiğimiz yoğun bir sevgiyi dikkate alarak 

Taoizm’deki ‘İsimlendirilemeyen Gerçek’e yönelik bir övgü olarak yorumlayabiliriz.    



Ahmet Tümkaya, Doktora Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2025 

 

25 

2. NIETZSCHE 

İlk dönem Nietzsche felsefesi çağına egemen bu pozitivist paradigmayı yansıtır. Psikoloji 

özelinde bu tutum 1886’da yayımlanan İyi’nin ve Kötü’nün Ötesinde kitabında belirginleşir. Burada 

Nietzsche psikolojinin bir doğa bilimi olarak alınması gerektiğini savunur. Bu anlamda 23. Aforizma 

Nietzsche’nin ilk dönemlerde taşıdığı pozitivist etkiyi özetlemektedir: 

“Şimdiye kadar tüm psikoloji ahlaki önyargılar ve çekingenlikler yüzünden karaya 

oturdu, derinlere inmeye cesaret edemedi (…) Uygun bir fizyo-psikoloji, araştırmacının 

kalbindeki bilinçsiz çatışmalarla mücadele etmek zorundadır, onun bir “kalbi” vardır. 

buna karşı, "iyi" ve "kötü" dürtülerin karşılıklı koşulluluğuna ilişkin bir doktrin bile 

(rafine edilmiş ahlaksızlık olarak) hala güçlü ve erkeksi bir vicdanda sıkıntı ve tiksinmeye 

neden olur - daha da önemlisi, her türlü iyiliğin türetildiğine dair bir doktrin. kötü 

olanlardan gelen dürtüler. I (Nietzsche, 1989, s.31-32) 

 

Bu pozitivist özelliklere karşın bir bütün olarak ele alındığında Nietzsche metinlerinde mistik 

özelliklerin giderek daha fazla güç kazandığı görülür ama bu mistisizmi Nietzsche’nin evriminin 

değişik aşamalarında da saptamak mümkündür. Her durumda bu sürekli değişim, Nietzsche’nin 

eserlerinin herhangi bir döneminde savunduğu bir fikri felsefesinin tümüne genellememizi engeller 

zira bu belki de felsefesinin ilettiği en temel düşünceyle, yani tüm gerçekliğe içkin bir ‘sürekli 

varlığa/oluşa gelme/oluşma’ (entwerden/becoming) düşüncesiyle çelişecektir.  

Entwerden/becoming/oluşa gelme düşüncesindeki temel ileti, kavramsal belirlemelerin 

yerlerini temsil etme iddiasında oldukları şeylerin gerçeklikteki akışkanlıkları içindeki varoluşlarına 

bırakmalarıdır.  Bu düşünceyi Nietzsche’nin felsefesine uyarlarsak, Nietzsche’nin tamamlanıp kendisi 

tarafından onaylanmış bir felsefesinden çok düşüncelerindeki oluşumlar üzerine konuşulabileceği 

sonucunu çıkarabiliriz.  Zorunlu olarak belirsizliğe ve farklı yorumlara kapı aralayan bu durumun en 

belirgin örneği, Nietzsche’nin son eseri olarak sunulan Güç İstenci’dir. Kitap Nietzsche’nin kendisinin 

yayınlatmayı düşünmediği, kendi deyimiyle “zayıf düşünceler içeren” ve kendisinin oluşturmadığı bir 

derlemedir ve Nietzsche’nin geliştirmeyi planladığı düşüncelerine farklı yaklaşımları içeren düşünce 

deneylerinden oluşan bir derleme olduğu yolunda tezler ileri sürülmüştür. Bu anlamda Heidegger’in 

Nietzsche üzerine yaptığı araştırmanın Nietzsche felsefesine genellenemeyeceği savunulmuştur 

(Diethe,  2014, s. 185). Zira Nietzsche herhangi bir düşünceyi nihai bir yapıtaşı olarak sunmaktan çok, 

yazınsal bir yaratının izini sürdüğü bir akış yaşantısını kaydeden bir yazar gibi farklı düşünce 

deneylerine girişir ve sezgisel olarak bunların izini sürer, belki de tıpkı Zerdüşt’ün sözcükleriyle,  

“…aramaktan yorulalı beri bulmasını öğrendiği” söylenebilir (Nietzsche, 1974, s. 41). Metaforik bir 

anlatımla herhangi bir kavramsal perspektifin Nietzsche’nin felsefesindeki temel düşünce olma 

olasılığının, çemberin üzerinde herhangi bir nokta kadar olduğu söylenebilir. Nietzsche sıklıkla kendi 

ürettiği bir düşünceyi başka bir yerde karşısına alıp reddetmeye itilmiştir. Nietzsche’nin felsefesi de 

öncelikle kendine ulaşma amacıyla yola çıkan benliğin bir yolculuğu olarak görülebilir; Pindar’dan 

aldığı bir dizeyle ‘kişi gerçekte olduğu insan / şey olmalıdır’ (Nietzsche, 1998, s.38). Bu benlik 



Ahmet Tümkaya, Doktora Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2025 

 

26 

arayışını bu kadar merkezi bir kavram durumuna getiren itici gücün de tezimizin temel kavramlarından 

olan esrime yaşantısının çekimi olduğu söylenebilir. Zira yaratıcılıkla nitelenen Üstinsan ve 

yaratıcılığın ürettiği akış yaşantısın peşinden sürüklenen bir bilge örneği olarak Nietzsche kendilik 

arayışındaki yolculuğunda uğraklarını birer birer geride bırakılırken Diyonizosçu bir esrimede 

benliğinin ‘kendisine görünen’ sınırlarını yitireceği ve ‘gerçekte olduğu şeye dönüşeceği’ bir bilme 

biçimine ve ontolojik varoluşa evrilir. Bu noktaya varana kadar Nietzsche’de süreç içinde keşfedilen 

her hangi bir kavram bir sonraki aşamada rahatlıkla reddedebilecektir. Aynı şekilde belli bir noktada 

acımasızca eleştirilip yok sayılan bir felsefi kavrayış ya da kavramın da Nietzsche’nin evreninden 

tamamen yok olduğunu söylemek yanlış olur. Reddedilenlerle benimsenenlerin sürekli olarak devinim 

halinde bulunduğu, artı uçlarla eksi uçların sürekli birbirine dönüştüğü bu dairesel sürece örnek olarak 

Nietzsche’nin Platon’a yönelik çift-değerli (ambivalent) tutumunu örnek gösterebiliriz.  Putların 

Alacakaranlığı’nda Nietzsche Sokrates ve Platon’u bir décadence, bir yozlaşma belirtisi olarak niteler 

(Nietzsche, 2021, s.20, 112-113). Özellikle Platon o kadar ‘vaktinden önce hıristiyanlaşmıştır’ ki iyi 

kavramını en üst kavram olarak alır. Nietzsche burada Platon’a olan nefretinin çok daha derinlere 

gittiğini de saptar (Nietzsche, 2021, s.112). Özellikle bu ‘nefret itirafının’ yukarıda belirttiğimiz 

Platon’a yönelik çift-değerli (ambivalent) duygulanımların çözümlenmesi için çok önemli bir 

belirleme olduğu belirtilmelidir.  Öyle ki Platon’a karşı bu denli belirtik bir karşıtlık içinde görülse de 

Nietzsche’nin Platon’un başladığı bir projeyi bitirdiği iddia edilmiştir (Schrift, 1983, s. 53-54).    

Nietzsche’nin temel kavramlarından biri de ileride ayrıntılı ele alınacak olan ‘Décadence’ 

kavramıdır. Kavram Piazessi’ye göre Paul Bourget’nin 1883 te Baudlaire üzerine yazdığı bir 

denemeden gelir. Kültürel bir süreci/eğilimi nitelemek için kullanılan sözcük Avrupa kültüründe 

‘yüzyılın sonu problemi’ olarak da bilinir (Piazessi, 2017, s. 178-179). Kavram öznede yaşantılanan 

başta yabancılaşma, boşluk, değer ve inanç sistemlerindeki yozlaşma ve çürümenin eşlik ettiği temelde 

aşkın bir gerçeklikten koparılmış bir varoluşu betimler. Décadence Nietzsche için Hristiyanlığın 

savunduğu değerlerin bir uzantısıdır ve Schopenhauer ile (müziksiz Wagner / Wagner’in Fransız 

versiyonu olarak nitelediği) Baudlaire’i, egemen olma arzusunun hüküm sürdüğü bir kültürün 

acılarının simgesi olarak yorumlar. Her durumda Wagner’le Baudlaire arasında tinsel/duygusal bir 

yakınlık vardır: ikisi de hastalıklı bir cinsellik ve günah saplantıyla Tanrısal bir sevginin mistik bir 

vurgusunu dile getirirler. Piazessi’nin Baudlaire için yaptığı belirleme Nietzsche için de kullanılabilir; 

mistisizmin ya da genelde inancın kendisi bu dekadan kültürde doğal olarak tükenmiştir. Nietzsche bu 

durumu özellikle teşvik ederek hızlandırılmasını, böylece de hastalığın bir an önce en belirgin 

aşamasına gelmesini savunur. Bununla beraber Ne Wagner’de ne de Baudlaire’de inanç gereksinimi 

zayıflamamıştır. 

2.1. Değerlerin Gözden Geçirilmesi, Güç İstemi, Amor Fati, Bengi Dönüş 

Yukarıda anılanlara ek olarak bu altbaşlıkta andığımız kavramların Nietzsche’nin felsefesinde 

birbiri içine geçmiş temel kavramlar oldukları üzerinde anlaşılagelmiş bir yorumdur. Değerlerin 



Ahmet Tümkaya, Doktora Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2025 

 

27 

gözden geçirilmesi (Auswertung/Umwertung aller Werte), egemen Hristiyan teoloji ve buna dayanan 

Hristiyan ahlakı anlayışıyla bunun üzerine kurulu ya da buna alternatif olarak kendini sunan 

geleneksel ya da çağdaş kültürel değerlerin, bireysel/öznel değerler ve sanatsal yaratıcılık/içgüdü 

benzeri temel kavramlar ışığında köktenci bir eleştirisini önerir: 

“O halde yeni bir talebi belirgin bir şekilde ifade edelim: moral değerlerin bir eleştirisine 

gereksinme duyuyoruz; öncelikle bu değerlerin değeri sorgulanmalı- ve bunun için de bu 

değerleri yaratan, içinde evrildikleri ve değiştikleri durum ve koşulların (bir sonuç, belirti, 

maske, ikiyüzlülük, hastalık ve yanlış anlaşılma; aynı zamanda bir neden, çare, uyarıcı, 

sınırlayıcı ve zehir) olarak moralite bilgisi gerek, şu ana kadar asla varolmamış hatta 

arzulanmamış bir bilgi. İnsanlar bu “değerlerin” değerini bir veri olarak (sorgulamadan), 

tüm sorgulamaların ötesinde [gerçek bir] olgu olarak aldılar.” (Nietzsche, 1989, s.20) 

 

Böylece Nietzsche’de “iyi” olarak kabul edilendeki olası “kötü”ye işaret edilerek değerlerin 

yeniden sorgulanması tüm felsefesinin ayrılmaz bir bileşeni olarak karşımıza çıkar. Şiirsel metinlere 

dağılmış bu protestanca eleştiri kültürün hemen her alanına uygulanır. Güç istemiyse varlığın özündeki 

temel itki olarak kabul edilir. İlk önce Böyle Buyurdu Zerdüşt’te kullanılan kavram tüm canlılara içkin 

ve farklı görünümler altında kendini ifade eden temel bir özelliği vurgular:  

“Nerede canlı gördüysem orada güç istemi gördüm; uşağın isteminde dahi, efendi olma 

istemini gördüm. 

Güçlüye hizmet etmeye kendi istemi kandırır güçsüzü – bu istem daha güçsüzlere hizmet 

etmek ister de ondan (…) 

Ve nerde özveri, hizmet ve sevgi bakışları varsa, orada efendi olma istemi de vardır. 

Güçsüz, dolambaçlı yollardan sokulur kaleye, güçlünün ta bağrına – ordan güç çalar. 

Ve hayatın kendisi, şu sırrı açtı bana: “Bak”, dedi, “ben hep kendini altetmesi 

gereken’im.” (Nietzsche, 1997, s. 126-127) 

 

Böylece güç istemi, sürekli oluşum’la (entwerden) bütünleşik, gerçekliğin özüne içkin bir 

saptama olarak karşımıza çıkar ancak kavram çoğunlukla Nietzsche’nin kızkardeşi Elizabeth 

Nietzsche tarafından ölümünden sonra bir araya getirilmiş notlarından oluşan Güç İstemi kitabına 

dayandırıldığı için Nietzsche felsefesindeki “belirleyici” bir rol oynadığı iddiası tartışmalıdır. 

Diethe’ye göre kitap kısa bir sürede hazırlanmış ve yazarın yayınlanması için doğrudan onay 

vermediği bir derlemedir (Diethe, 2014, s. 373). Bu iddia temelinde tezimizin konusu olan Böyle 

Buyurdu Zerdüşt’ün çözümlemesinde bu kavram belirleyici bir rol oynamayacaktır. 

Amor fati / kader sevgisi kavramıysa Nietzsche’nin yaşama, varoluşun tümüne ve öznenin 

kendisine yönelik tümüyle olumlayıcı bir tutuma işaret eder Ecce Homo’da amor fati’yi “insanlardaki 

en yüce değer” olarak niteler: kişi geçmiş, gelecek ve tüm ebediyet/sonsuzluk boyunca hiç birşeyin 

farklı olması arzusunu taşımaz ve Nietzsche burada kaderini sevmeyi bir değer olarak ortaya koyar 

(Nietzsche, 1998, s.41).  Bu sonsuzluk Bengi Dönüş kavramı/yaşantısıyla anılır; dışarıdan bakıldığında 

varsayımsal bir düşünce deneyi olarak görülebilecek bu yaşantı bağlamında tüm acılar ve mutluluklar 

kozmik bir ölçekte anlam kazanı Nietzsche Ecce Homo’da Bengi Dönüş kavramının Böyle Buyurdu 

Zerdüşt’ün temel kavramı olduğunu söyler (Nietzsche, 1998, s.73-74). Nietzsche’yi tüm geçmişin ve 



Ahmet Tümkaya, Doktora Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2025 

 

28 

geleceğin sonsuzcasına aynı şekilde tekrarlanacağı şeklinde özetlenebilecek  Bengi Dönüş düşüncesine 

götüren içsel deneyimin esrime kavramıyla belli bir ilişkisi olduğu ortaya atılmıştır. Diethe’nin 

belirttiği gibi Bengi Dönüş ‘Üstinsan’ın esrime yaşantısı’ olarak yorumlanmıştır (Diethe, 2014, s. 

143). Apaçık görüldüğü gibi Nietzsche felsefesinde ‘Değerlerin Gözden Geçirilmesi, Güç İstemi, 

Amor Fati, Bengi Dönüş’ kavramları anahtar kavramlar olarak birbirinin içine geçmiştir. 

Burnham’ın da belirttiği gibi Nietzsche’de felsefe ve filozof birbirine karşıt iki farklı anlamda 

kullanılır. Felsefe geçmişin metafizik yanlışlarını ve en temel dinsel ve ahlaki hatalarını tekrar eden bir 

söylem olduğu kadar (Nietzsche, 2009, 82-83), felsefeciyi bilgeliğe yaklaştıran bir etkinliktir 

(Nietzsche, 1989, s. 2-3 ve 1997, s.112-115). Bu bilgeliğe ulaştıran felsefe ironi yeteneği, bir soyluluk 

ve taşan bir güçtür; aynı zamanda akademik bilgi, bilimsellik ve eleştirelliği de içeren bir 

kapsayıcılıktır. Diethe Zerdüşt’ü Nietzsche’nin en  felsefi kitabı, sanatsal çabasının en üst noktası 

olarak yorumlar (Diethe, 2014, s. 379) Zerdüşt’ün diliyle felsefeci ‘birgün üst insan yaşasın diye’ 

‘yeni degerler yaratmaya’ çalışan kişidir ve bu süreçte amor fati / kader sevgisi ile yaşama ve Bengi 

Dönüş’e “evet diyen” bir bilgeliğe ulaşmayı amaçlar. Bu yolda felsefe, bilinçdışının tinsel bir 

yüceleştirilmesini (manevileştirilmesini / ruhsallaştırılmasını) içeren kişisel bir düşünme edimidir 

(Burnham, 2015, s. 256). 

Bu felsefi etkinlikte Nietzsche’nin en başından beri içinde yaşadığı yüzyılın egemen 

paradigması olan pozitivist etkiye rağmen metafiziği tümüyle dışlamadığını belirtmek gerekir. 

Nietzsche’de üç farklı şekilde tanımlanan metafizik, belli türden bir gerçekliğe yönelik farkındalık 

yaratması açısından dışlanamaz ama Hristiyan ahlak felsefesinin desteğindeki bir teoloji yorumu 

olarak acımasızca eleştirilir (Burnham, 2015, s.215). Metafizik bileşenlerinin ötesinde kurumsal 

dinlerse başta Hristiyanlık olmak üzere eleştirel bir şekilde ele alınır ve yine Hristiyanlık söz konusu 

olduğunda acımasızca eleştirilip dışlanır. Bununla beraber Nietzsche’nin diğer dinlere yaklaşımı, 

özellikle başlangıçta bir tür hiçlik arayışı, çilecilik gibi görünen Budizm’deki dionizosçu ve esrime 

içeren öğeleri nedeniyle (örneğin, ilkbahar başlangıcı kutlamaları) olumlu bir değerlendirmeye 

evrilecektir. İslam hakkında düşünceleri de tümüyle dışlayıcı değildir (Figl. 2007, s. 346). Hindu dini 

ve İslam’ın da Hristiyanlıkla karşılaştırıldığında Nietzsche metinlerinde daha olumlu yargılandığı 

belirtilmiştir. Bu yaklaşımda dinlere karşı özerk bir düşünme tarzı vurgulanır; artık dinsel içeriğin 

anlamı bu dinlerden yola çıkarak değil öznenin yargı ve seçiminden yola çıkarak kavranır ve bu da 

kültürel ve dinsel çoğulculuk fikriyle temellendirilir (Figl, 2007, s. 346-347). 

Graham Parkes Böyle Buyurdu Zerdüşt’teki imgeleri Mahayana Budist temalarıyla 

benzerliğiyle alır ve insandaki kutsal /tanrısal özün yeniden keşfedilmesi süreci olarak yorumlar 

(Parkes, 2000, s. 181-183).  Bu anlamda Nietzsche tanrıtanımaz, ahlak-karşıtı bir öğretinin savunucusu 

olmaktan çok Doğu düşüncesinin giderek daha belirginleştiği bir felsefeyi oluşturur. Bu oluşumda 

nihilizmin aşılmasında bir Pagan tanrısı, Tanrı Dionizos merkezdedir. Tıpkı Buda gibi Zerdüşt de tüm 

insanlar için ancak yanılsamaların aşılmasıyla mümkün olabilecek bir kurtuluş vadeder ama tıpkı bir 



Ahmet Tümkaya, Doktora Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2025 

 

29 

boddhisatva gibi ancak tüm insanlar aydınlanma yaşayana kadar nirvanaya ulaşmayı reddeder. 

Zerdüşt’te bilgeliğe ulaşma, ben dediğimiz yapıntının bir boşluk üzerine kurulduğunun farkına 

varılmasıyla başlar: Zerdüşt kitabın girişinde büyük bir cömertlik sergileyen bir bilgedir, “yoksullar da 

zenginlikleriyle sevininceye kadar vermek, dağıtmak” ister (Nietzsche, 1997, s.3). Bir öte dünya 

bilgeliğinin yerine bu dünyanın ve aydınlanan insanın içinde yaşanacak bir bilgeliğin kutsallığından 

bahseder. Mahyana budizmiyle benzerlikler gösteren bu düşünceler aslında tüm insanların özünde bir 

Buda doğasına sahip oldukları düşüncesiyle ileri sürülmüştür. Zerdüşt teki ‘Bir Kitap ki Herkese Göre 

ve Hiçkimseye Göre Değil’ alt başlığı da bize aslında tüm insanlığın benzer bir ‘değerleri yeniden 

keşfederek’, ‘içerden Aydınlanma’ potansiyeline sahip olduğunu belirtir (Parkes, 2000, s. 184).  

İslam konusunda da Nietzsche’nin düşüncelerinin farklı zamanlarda bu bağlamdaki ilkelere 

yaklaştığını saptamamız mümkündür. Roy Jackson, Nietzsche ve Islam’da Heidegger’in Nietzsche’yi 

Tanrı’yı tutkuyla arayan son Alman filozofu belirlemesini alıntılar; Nietzsche’nin temelde dinsel bir 

söylem geliştirdiğini savunur ve Muhammed Ikbal’in Nietzsche ve Sufi düşüncesiyle ilgili 

Üstinsan/İnsan-Kamil benzeri  yöneşmelerini anar (Jackson, 2007, s. 56-57).   

Jackson, Luther’ci bir eğitimle yetişmiş Nietzsche’nin nihayetinde metafor ve sembollerini 

fazlaca kullandığı dinsel bir dilin de ele verdiği gibi bir tür Hristiyan Reform hareketinin uzantısı 

olarak görülebileceğini belirtir (Jackson, 2007, s. 12). Jung’dan bir alıntıyla desteklediği gibi 

Nietzsche bir ateist değildir ama egemen yorumun belirlediği kavramsal içeriğiyle böyle bir ‘Tanrı’nın 

gerçekten öldüğüne’ inanır (Jackson, 2007, s. 35). Nietzsche felsefesini oluştururken bir filolog 

kendisini aynı zamanda bir psikolog olarak değerlendirir. Jackson’a göre Nietzsche’nin zamanında 

Hristiyanlığın içinden geçtiği kimlik krizi İslam’ın bu günkü durumuna da genellenebilir ve bu sorun 

dilsel olarak Kutsal Metnin tasavvuf temelli yorumlarının ortodoks yorumlarıyla olan çatışması olarak 

özetlenebilir  (Jackson, 2007, s. 16).  Bu çatışmanın çözümü dilsel bir inceleme/yorumla, dinin 

kaynaklarına geri dönüşü içerir. Felsefeciler bu anlamda dilin içinde kavramların ilk hallerine uzanan 

bir hatırlamayı gerçekleştirirler (Jackson, 2007, s. 32). Burada önemli olan nokta felsefenin fizyolojik-

psikolojik tezleri kendi geleneğinden gelen tezlerle bütünleştirici bir rol üstlendiğidir. Bu aşamada 

Nietzsche aşkın bir gerçeklikten çok fizyolojik ve dilsel bir çıkış noktası kullanır (Jackson, 2007, s. 

33). Her durumda Nietzsche Alman Reformation hareketinin bir uzantısıdır ve teolojik, akılcı 

temellendirmelerden çok içgüdüye ağırlık veren ve yaşamla iç içe bir mistik yaşantıyı savunur. Bu 

anlamda teolojik kavramların yarattığı yabancılaştırıcı öğelerden arındıran bir dinselliğin sözcüsü 

olduğu söylenebilir: Anti-Christ’te gerçek Hristiyanlığın yalnızca ‘edim olarak’ varolabilme olasılığı 

olduğundan bahseder ve İsa bu anlamda Hristiyandır çünkü sözle değil, edimiyle Hristiyanca bir tutum 

sergilemiştir: 

“İsa’ya ‘özgür bir ruh’ denebilirdi (..) maddi şeylerle uğraşmazdı o: sözcükler öldürür, 

maddi herşey öldürür. İsa’nın bildiği biçimiyle ‘Yaşam’ kavramı, deneyimi her tür 

sözcüğü şiddetle dışlardı: formüllermiş, yasalarmış, inanç ya da dogma. O yalnızca 



Ahmet Tümkaya, Doktora Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2025 

 

30 

içinde, en derinlerde ne varsa ondan bahsederdi: ‘yaşam’dan ya da ‘hakikat’ten ya da 

ışıktan…” (Nietzsche, 2005, s.29-30, Jackson, 2007, s. 45-46). 

Sonuç olarak, dinsel bir sistem ancak tinsel bir içsel yaşama eşitlendiği, kavramların ve 

skolastik bir tutumun ötesinde eylemde yaşanıp görülebildiği ölçüde bir anlam taşır. Burada belirleyici 

olan içgüdüdür, tutkudur ya da tüm tutkusunu ‘tek erdeme’ yatırmış, ‘kendine hiç ruh ayırmamış’ 

Üstinsandır (Nietzsche, 1997, s. 9-10). Jackson, Jaspers’den alıntısında Nietzsche için ‘tat/zevk’ 

kavramının düşünce ve değer yargısını öncelediğini belirttiğini yazar. Bununla Rumi’nin mistik 

yaklaşımındaki Tanrı sevgisinin ‘tadı/zevki’ arasında paralelikler kurmak mümkündür. Bu Luterancı 

yaklaşım amor fati’de de ifadesini bulur: yaşam olaylarının Tanrı’nın istemine uygun olarak kozmik 

bir ölçekte (Bengi Dönüş’te) açımlandığı, bu şekilde anlaşılıp onaylanması gerektiği ve yaşamdan 

nefret etmenin dine aykırı bir tutum olduğu düşüncesi de Nietzsche’deki dinselliği örnekleyecektir 

(Jackson, 2007, s. 46). Netzsche’nin dinsel felsefesi bu anlamda bir kurtuluş teolojisi de içerir ama bu 

bir tür içsel aydınlanma, stoacı bir ‘kendini yenme’ (Selbsüberwindung) içeren bir kurtuluştur. Bu 

‘kendini yenme’ Nietzsche’deki güç isteminin yöneldiği ya da yönelmesi gereken gerçek ‘güç 

istemidir’ ve güç istemi kavramı ancak bu bağlamda Nietzsche felsefesinde önem taşır. Her durumda 

bu ‘kendini yenme yolundaki güç istemi’ insanlığın iyileşmesi için sunulmuş kurumsal dinlerin 

önerdiği yanlış bir tedavinin yerini almayı amaçlar. Nietzsche’ye göre o çağda yaygın olarak kendisini 

sunduğu biçimiyle Hristiyanlık iyileştirmez, yalnızca uyuşturur, acıyı giderir ve acının yokluğu 

durumunu da kurtuluş olarak sunar (Jackson, 2007, s. 46). 

Nietzsche’nin dinselliği Ecce Homo’da anılan ve bir tür “vahiy” yaşantısına eşitlenen ilham 

olarak adlandırdığı duygulanımda da buluyoruz.  

“…İnsanı en derinden sarsan, altüst eden bir şeyin birden bire anlatılmaz ve incelikle 

görülür, duyulur olması anlamına gelen “vahiy sözcüğü var ya, bu olaya tıpatıp uyar işte.” 

(Nietzsche, 1998, s.76) 

Diğer bir deyişle, Nietzsche’de Zerdüşt ya da Bengi Dönüş fikirleri herhangi bir fikir gibi 

değil, öncelikle mistik bir deneyim olarak yaşanmıştır. Yukarıda alıntılanan eserde Nietzsche, 

Zerdüşt’ün aklına gelen ilk tasarımlarını sevinç gözyaşlarıyla neredeyse tanrısal bir aydınlanma 

deneyimi olarak yaşamış olduğundan, neredeyse gerçekliğin “özünü görülemekten” bahseder. Bengi 

Dönüş de böylesi metafizik ve dinsel bir yaşantıyla ortaya çıkar ve Zerdüşt’te de bu dinin peygamberi 

güç istemini ve değerlerin yeniden gözden geçirilmesini savunan bir filozoftur. Tüm bunlar 

Nietzsche’nin gerçekte karşı olduğu şeyin dinselliğin özünü oluşturan ‘Tek’le bütünleşme’ değil, 

bunların ‘geleneksel yorumları’ olduğunu gösterir (Jackson, 2007, s. 49). Bu yorumlar insanın tinsel 

bütünleşme yaşantısına giden yolda gelişimini engelleyen, dinsel öze yabancılaştırıcı kavramlar içerir. 

İnsan doğasına ve onun özündeki ‘doğru metafiziğe’ karşı giden metafizik anlayışı Jackson bir tür 

entropiye/evrensel bir enerji bozulumuna/dağılıma benzetir. Bu yanlış kavramsallaştırma insan 

türünün bir tür kendine yabancılaşmasına ve sürekli bir yok oluşa yol açacaktır. Nietzsche’nin 



Ahmet Tümkaya, Doktora Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2025 

 

31 

eleştirileriyse bunun saptanıp farklı bir metafizikle bir karşı-entropi yaratmayı ve bu yokoluşa engel 

olmayı amaçlayan bir tür reformist-dinsel söylem olarak okunabilir.   

Bengi Dönüş kavramı bir düşünce deneyi olarak da okunabilir. Bu anlamda varlığın ebedi kum 

saati sürekli olarak tersine çevrilir ve aynı şeyler sonrasızca yeniden yaşanır. Tüm acılarıyla aynı 

yaşamın defalarca yaşanması gerçeği karşısında insan nasıl bir amor fati yle yaşama ve Bengi Dönüşe 

evet diyebilir? Olası bir yanıt, sanatın yaşamı gerçek özüyle ortaya çıkaran sonsuzluk anlarını ortaya 

çıkarıp onun gerçek anlamına geri götüren kutsallığı belirginleştirmesi, ve ancak bunun acıları 

katlanılabilir kılabileceğidir. Diğer bir yanıtı da sanatın yaşantıya içkin bir kutsallıktan kopuk 

olmayan, ama onunla da sınırlandırılamayacak bir esrime yaşantısı içerdiği ve yaşantı aracılığıyla 

iletilen bir aydınlanmanın yaşamın tümüne ‘evet’ dedirtecek kutsal bir olumlamaya kapı 

açabileceğidir. Burada sanat, akılcı/rasyonel bir tutumun gerçek kaynağından koparıp kültürel 

‘kavramlar’ olarak adlandırılan çarpıtmalara hapsettiği gerçekliği şiir örneğinde olduğu gibi içgüdüsel 

olarak içerden keşfeder ve Orpheus’taki kutsal kökenlerine geri bağlar.  Her durumda Degerlerin 

Gözden Geçirilmesi, zaten sanatın bir işlevi olarak egemen metafizik anlayışı temellendiren bir ahlak 

anlayışına karşı çıkacaktır. Acıma kavramı bu anlamda önemlidir ve Nietzsche bu anlamda 

Hristiyanca Değerlere/acıma’ya karşıdır ama iyilik kavramına ve tüm değerlere karşı olduğu 

söylenemez. Shestov’a göre Hristiyanlığın değerlerine yönelttiği bunca acımasız eleştiriye rağmen 

Nietzsche’nin “Tanrı Öldü” tezi Tolstoy’un “Tanrı iyiliktir” ifadesine eşittir (Shestov, 2020, s. 77). 

Nietzsche tümüyle iyiliğe adanmış bir yaşam olasılığının peşinde, kendi içsel deneyimlerine dayanan 

bir iyilik yaşantısı kurmayı amaçlar. Karşı olduğu değerler, ikiyüzlülüğünü doğrudan deneyimlediği 

moral çelişkilerdir ki bunlar da zaten kutsallığın yaşantısının önündeki en büyük engellerdir. Nietzsche 

acıma ve benzeri yüceltilen duyguların bu süreçte insanın kararlılığını yıpratacağını ve gerçeğin 

örtülmesinde bir araca dönüşebileceğini savunur. İyinin ve Kötü’nün Ötesinde ‘Gerçeğin ne kadarına 

katlanabilirsin’ sorusu Nietzsche’de sorulması gereken temel bir sorudur: 

“Bir şey en üst düzeyde zararlı ya da tehlikeli olsa bile pekala da DOĞRU olabilirdi; 

gerçekten de varoluşun temel yapısı bu doğrunun tüm bilgisi karşısında yenik düşecek bir 

yapıda olabilir – öyle ki insan aklının/ruhunun gücü onun katlanabildiği “hakikat” 

miktarıyla ölçülebilir, diyebilirdik, - ya da daha düz bir anlatımla, hakikati ne ölçüde 

zayıflatılmış, örtülmüş, tatlı, sönük bir şekilde sunulmuş ve çarpıtılmış bir şekilde TALEP 

ETTİĞİYLE, ölçülebilirdi (Nietzsche, 2004, s.55). 

Rumi’de de benzerliği tekrar saptayacağımız gibi, Nietzsche insan gerçeğinin örtülü 

bölümlerini gün ışığına çıkarmak için sanatı kullanır çünkü sanatın /şiirin dili, katlanılması zor bir 

gerçekliği katlanılır kılan güzelliğin / metaforların ve bunların yarattığı esrimenin dilidir. Bu dilde 

üretilen metinlerin karşıt söylemler içerse de olumsuzlamalar yoluyla gerçekliğin metafizik özünü 

ifade ettiğini, zira karşıtmış gibi görünen bu metafizik belirlemelerin birbirine yöneşen kavrayışlardan 

ortaya çıktığını söyleyebiliriz. 



Ahmet Tümkaya, Doktora Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2025 

 

32 

Jung Rumi’nin içine doğduğu Kuran evreniyle Nietzsche’nin Zerdüşt’te yaratmayı denediği 

mitik gerçeklikte aynı arketiplerin iş başında olduğunu belirtir ve bunlarda dile gelen simgesel 

anlatımların aslında tüm insanlar için söz konusu olan ortak bir insan doğasına gönderme yaptığını 

belirtir. Bununla beraber, Rumi için en büyük mutluluk olarak Tanrı’ya yönelen ve O’nunla birlikte 

olmayı amaçlayan yoğun bir sevgi yaşantısına bırakılış, Nietzsche için problem olarak gördüğü tüm 

bir kültüre ve kendine açtığı savaşın büyüklüğü nedeniyle imkansıza yakın derecede zor ve örtülü bir 

biçim alır. Bu nedenle Nietzsche ‘Böyle Buyurdu Zerdüşt’ için, ‘Bir Kitap ki herkes için ve hiç kimse 

için değil’ alt başlığını kullanacaktır. 

Ricoeur’ün Nietzsche’yi Şüphenin Ustaları (Masters of Suspicion) arasında sayması,  tüm bir 

kültürde saptanıp ortaya çıkarılması gereken bu ‘örtülü’ çarpıtmalara yaptığı vurgu nedeniyledir 

(Ricoeur, 1970, s. 32-35). Felsefesinin bütününde Nietzsche ‘örtülü olanın’ açığa çıkarılması ve buna 

karşı işleyen tüm bir kültürün yalanlarının ortaya çıkarılmasıyla ilgilenir. Burada ortaya çıkarılması 

gereken şeyin kültürel çarpıtmalar olduğu kadar varlığın tümüne içkin, ancak sanatsal esrime yoluyla 

bilince çıkabilecek sanatçıya özgü bir kutsallık diliyle anlatılan tümüyle her şeyi kaplayan bir varlığa  

‘övgü’dür ve bu anlamda Rumi’nin temel eseri olan ‘Mesnevi/Övgü’ ile aynı amaca yönelir.  

Fromm Yeni Bir İnsan Yeni Bir Toplum’da (Beyond the Chains of Illusions) Marx’tan yaptığı 

alıntının pekala Freud tarafından da söylenmiş olabileceğini belirtmiştir; ‘Koşuldan dolayı 

yanılsamalardan vazgeçme isteği, yanılsamalar gerektiren bir koşuldan vazgeçme istegidir’ (Fromm, 

1989, s. 25). Biz bu benzerliğe paralel bir çizgi sergileyen Nietzsche felsefesini de ekleyebiliriz: 

Nietzsche ürettiği felsefesi ve bundan ayrı düşünülemeyecek yaşam biçimiyle, insansal yabancılaşma 

için söylenmiş bu sözün sağlıksız bir dinsellik yorumuna dayalı kültürel çarpıtmalar, özellikle de 

kurumlaşmış bir Hristiyanlık için de geçerli olabileceğini ortaya koyar. Zira dinsel duygunun içini 

boşaltıp yaşama karşı ruhsuz bir dizi ritüele indirgeyen bir din yorumu elbette varlığını kültüre 

dağılmış yanılsamalı koşullara borçlu olacak ve gerçek dinsel yaşantıya geçiş ancak ve ancak bu 

koşulların gerektirdiği yanılsamalardan vazgeçmeyle mümkün olabilecektir. Bu yanılsamalara kişinin 

kendi hakkındaki düşünceleri de eklenmelidir ve kişi kendisine karşı da giriştiği bu çabada tıpkı 

Zerdüşt’ün söylediği gibi kendisine de Zerdüşt’ün şu sözünü söyleyebilmelidir  ‘ Doğrudur: biz hayatı 

severiz, ama yaşamaya değil, sevmeye alıştığımız için’ (Nietzsche, 1997, s.39).  

Bu temeller üzerinde Nietzsche felsefesi tüm kültüre yönelik bir eleştiri biçimini alır. Kişi bu 

zorlu projede kendi hayatının amacı olarak ‘Üstinsan’ın yaşamasını’ koyar. Üstinsan’ı amaçlayan bu 

yaşam kişi ancak kendi değer ve alışkanlıklarını karşısına alabilirse  mümkün olabilir. Bu süreç ise 

kölece bir ‘karşı koyma’yı değil yaşama yönelik soylu bir olumlamayı içerir:   

“Karşı koymak, -bu kölenin soyluluğudur. Sizin soyluluğunuz, sözdinlerlik olmalı. Sizin 

buyurmanız da sözdinlerlik olmalı! 



Ahmet Tümkaya, Doktora Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2025 

 

33 

‘Yapmalısın’, ‘İstiyorum’dan daha tatlı gelir savaşçının kulağına. Ve sevgili bildiğiniz 

her şeyi, önce kendinize buyurtmalısınız. 

Hayat sevginiz, en yüksek umudunuza beslediğiniz sevgi olsun; en yüksek umudunuz da, 

en yüksek hayat düşünceniz olsun! 

Fakat en yüksek düşüncenizi ben buyurmalıyıum size, - o da şudur: insan altedilmesi 

gereken bir şeydir. 

Böyle yaşayın sözdinlerlik ve savaş hayatınızı! Uzun ömür de neymiş! Hangi savaşçı 

esigensin ister ki!” (Nietzsche, 1997, s.47-48). 

Hristiyanlığın bir değer olarak önemle vurguladığı acıma duygusu bu anlamda kişideki en 

iyiyi (en iyiye yönelik mücadele, isteme, çaba ve yaratıcı gücünü) ortaya çıkarmaya değil, 

mücadeleyle daha mükemmel olabilecek bir potensiyeli sakatlamaya hizmet eder ve yalnızca bu 

anlamda yaşamın bu en üst erekselliğine yönelmiş savaşçı ruhuna karşı bir tutumdur: 

“Dediğiniz saat: “Benim acımam nedir ki! Acıma, insanı sevenin çivilendiği çarmıh değil 

midir? Oysa benim acımam çarmıha germe değildir” (Nietzsche, 1997, s.8). 

Sonuç olarak  ‘Bir gün Üstinsan bu yeryüzünde yaşasın’ diye yaşayan bir insan tüm bir 

kültürü karşısına aldığı sancılı bir sürecin içindedir zira bunu yalnızca kendisine dayanarak yapacağı 

bir savaş söz konusudur. Zerdüşt’ün deyimiyle kendi gerçeğini bulma yolunda ‘kekelemekten 

korkmayan’ bir gerçek arayışında kişi en azından bu çabanın dışında yaşanacak her tür mutluluğu 

‘acınası bir rahatlık’ (Nietzsche, 1997, s.7) olduğuna kesinlikle inanmıştır ve Zerdüşt’ün de belirttiği 

gibi, insanda değerli olan şeyin onun aşılması gereken bir varlık olduğudur. İnsan yaşamını tüm 

değerlerin gözden geçirilmesine adamalı ve güç isteminin her yerde iş başında olan etkin bir ilke 

olduğunu kabul etmelidir. Nietzsche’de iyi olan sağlıklı olan, gelişen, kendi doğasına uygun olanı 

örtüldüğü yerden günışığına çıkarandır. Kişi yaşamı sakatlayan iç ve dış her tür kültürel normu 

karşısına almayı, bunları ‘horgörmeyi’ ve en temelde yatan ‘değere’ geri dönebilmeyi 

becerebilmelidir: 

“Ben birsürü erdem istemeyeni severim. Bir tek erdem, iki erdemden daha erdemdir, 

çünkü yazgının asıldığı daha zorlu düğümdür o.” (Nietzsche, 1997, s.9) 

Her tutkuyu en baştaki ilkesine ve kendi içinde örtülü olarak bulunan baştaki orijinal haline 

geri döndürmeye çalışan kişi, kendisinde ve evrende iş başında olan daha büyük bir gerçeği, ‘bengi 

dönüş’ gerçeğini keşfeder. Herşeyin en başından beri ve sonrasızca aynı şekilde yaşandığı, yaşanmakta 

olduğu ve yaşanacağı gerçeğini bir kere onaylayan insan, amor fati’ye, kader sevgisine ‘bırakılır’.  

Nietzsche’nin tüm felsefesine dağılmış, belli bir sistem içermeyen ve oldukça kapalı/yoruma 

açık düşüncelerini kozmik bir senaryoya yerleştirerek anlamlandırmak her Nietzsche okuması gibi 

kaçınılmaz olarak bir yorum içerecektir. Her durumda tüm Nietzsche felsefesi boyunca izini 



Ahmet Tümkaya, Doktora Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2025 

 

34 

sürdüğümüz Nietzsche kavramları kişide ve kültürde çok boyutlu olarak yaşanan bir dekadans’ın / 

yabancılaşmanın / uzaklaşmanın saptanmasıyla başlar: 

“Tüm politik kuramlarımız ve anayasalarımız (bunlara ‘Reich’ da fazlasıyla dahil) 

çöküşün sonuçları, zorunlu olarak vardığı yerlerdir; dekadans’ın bilinçdışı etkileri bazı 

bilimlerin ideallerine bile baskın bir duruma gelmiş bulunuyor. İngiltere ve Fransa’daki 

tüm sosyoloji disiplinine itirazım, toplumun yalnızca çürüyen biçimlerini deneyimlemiş 

olması ve sosyolojik değer yargılarının ‘norm’u olarak masum bir şekilde kendi çürüme 

içgüdüsünü kullanmasıdır. Çürüyen yaşam, tüm organizasyon güçlerinin yitimi, yani 

ayrılma, bölümlenme, tabii olma, yitimi ve tahakküm kurma (baskılama) bugün 

sosyolojide ideal bir şey olarak formülleştiriliyor. Toplumcularımız dekadan, ama bay 

Herbert Spencer de dekadan, - zira diğergamlığın (altruism) zaferini arzu edilir bir şey 

olarak görüyor (Nietzsche, 2005, s.212-213). 

 Bu saptama kişiyi zorunlu olarak bunun nedenleri ve aşılması yolunda tüm değerlerin gözden 

geçirilmesine ve yeni değerlerin yaratılmasına götürecektir. Fiziksel dünyada ve bilinç düzeyinde bu 

sürece egemen olan Güç İstemi ilkesinin, kozmik boyutta, ama aynı zamanda bilincin bir tür kurnazlığı 

olarak da saptanması ve dışarıya yönelik sahte değerlerin hizmetinden kişinin kendine yöneltilmesi 

(Selbstüberwindung), bu kendi değerlerini yaratma etkinliğinin önemli bir bölümünü oluşturur. 

Kozmik bir ölçekte tekrarlanan Bengi Dönüş’se fiziksel evrende ve kişi bilincinde ‘bir görev olarak’ 

Üstinsan’ı amaçlar. Bu süreç içinde yaşanan tüm insan acılarınınsa Amor Fati yaşantısıyla acınası bir 

mutluluğa yeğ tutulduğu kesindir. Elbette bu kavramların Nietzsche’de ortaya çıkma süreçlerinin 

yukarıdaki sırayı izlediğini söyleyemeyiz ve böylesi bir senaryo ancak kavramların geriye dönük 

bütünleştirici bir okumasında anlamlı bir resim oluşturacaktır. 

Bu zorlu bilgelik Zerdüşt’ün deyimiyle, kişinin kendi ‘uçurumuna bakabilmesini’ gerektirir ve 

bu yaşantı da Diyonizos’ta simgeleştirilir. Şeylerin/Varlığın uçurumu dünyanın/gerçekliğin anlamca 

temelsizliğini ifade eden Diyonizosçu bir kavrayıştır. Herhangi bir iddianın akılcı bir şekilde 

doğrulanabilmesinin de temelsiz bir iddia olduğunu içeren bu fikir, Aklın Uçurumu’nu da içerir. Ebedi 

Dönüş ve Tanrı, uçurumla ilişkilendirilebilecek kavramlardır ve bunlara verilen tepki Nietzsche’de son 

derece önemlidir zira kişi ‘uçurumuna baktığı zaman’ o da kişiye bakar” (Burnham, 2015, s. 6). 

Nietzsche kendini ‘Tehlikeli Belki’nin Filozofu’ olarak tanımlar ve amacı insanın peşinden 

koştuğu güvenlik ve mutluluk arayışına feda etmeyeceği, kendini ve değerlerini karşısına almaya 

cesaret edebildiği bir gerçek arayışıdır.  Nietzsche sıklıkla “gerçeğin ne kadarına dayanabilirsin?” 

sorusunu sorar (Burnham, 2015, s. 91). Yaşamımız eğer bir takım yanılsamalar ve basitleştirmeler 

üzerine kurulmuşsa o zaman bunların sorgulanması belli bir tehlike yaratacaktır.  Nietzsche’ye göre 

insanın tinsel gelişimi bu cesareti gösterebilmesinde yatar. Zerdüşt’te insanın mutluluğu “acınası bir 

rahatlık” olarak küçümsenir ve tehlikeyi meslek edinen bir ip cambazı ise yüceltilir (Nietzsche, 1997, 

s. 7).  Nietzsche bu çabasında varoluşunu tehlikeye atarak (Jung’un deyimiyle) çölde, yalnızlığında 

bağıran bir ‘ermiş gibi’ yaşamıştır (Jung, 1998, 30.).  



Ahmet Tümkaya, Doktora Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2025 

 

35 

Tüm bu ideallerin ve kavrayışların bir anda kazanılmış bir bilgelik olmadığını, Nietzsche’nin 

felsefesinin en önemli yapı taşı olan “değerlerin yeniden gözden geçirilmesi/Umwertung” kavramı ile 

ilişkili ve onun sonucu olarak ulaşıldığını belirtmek gerekir. Bu süreç birbiriyle çelişkili yargıların 

sözkonusu olduğu, zorunlu olarak çift değerli (ambivalent) bir tutum içerir. Başlangıçta eleştirilip 

dışlanan Hristiyanlık ahlak anlayışına ait değerlerin, daha sonra birey ve türün gelişimine katkıda 

bulunduğu ölçüde yeniden gözden geçirilip bunların olumlu katkılarının keşfedilmesi söz konusu 

olabilir. İntikam/hınç (resentiment), acıma, evlilik vb. temalar kendilerinde örtük olarak barındırdıkları 

yaşama karşıt, nihai olarak yıkıcı eğilimler nedeniyle eleştirilirler ancak farklı düzlemlerde bu 

değerlerle bir tür yeniden uzlaşma söz konusu olacaktır. Her durumda kişinin yaratıcı bir birey olarak 

kendinde keşfedeceği yukarıda alıntıladığımız, iki erdemden daha iyi olan Tek Erdeme engel olduğu 

sürece benzer değerleri içeren metafizik ve/veya epistemolojik sistemler Nietzsche tarafından 

eleştirilecektir (Burnham, 2015, s. 282-283).   

Bengi Dönüş türünde metafizik bir kavrayış Nietzsche’nin tüm pozitivist tonda belirlemelerine 

karşı bize (ortodox söylemlerinde olmasa bile) hemen hemen tüm dinlerin belli gruplarında varlığını 

koruyagelmiş Yeniden Doğuş’a ilişkin iddialarını akla getirmektedir. Daha sonra ayrıntılı belirtileceği 

üzere yüzyıllara direnmiş bu kavrayışsa henüz metaforik düzeyde bile olsa matematik ve teorik 

fizikteki fraktallar konusuyla metaforik düzeyde bir paralellik göstermektedir.  

 Yeniden doğuş inancına göre, Pisagor ve daha sonra da Platon’da da ifade edildiği gibi, 

temelde Tanrısal kökenli, bu nedenle de ölümsüz olan ruhlar, ölümlerinden sonra yeniden 

bedenlenirler. Bilimsel kanıtlama ötesi bu tür bir iddianın dinlerin ortadoks versiyonlarında reddedilse 

bile, Budizm gibi bazı dinlerde hala temel bir hakikat/olgu olarak, Rumi’nin şiirsel belirlemelerinde 

ve/veya Nietzsche gibi felsefecilerde de Bengi Dönüş benzeri düşünce deneylerinde metafizik bir 

bileşen olarak önümüzde durmaktadır.  

Bununla beraber Nietzsche’nin Bengi Dönüş kavramıyla, sözgelimi Budist yeniden 

bedenlenme inancının bire bir benzerliğinden söz edemeyiz. Döngüsel olarak aynı şekilde tekrarlanan 

anların toplamı olarak varoluş kişisel bir kimlik ya da bireysel bir bilincin yeniden bedenlenmesini 

içermez. Tüm bu farklılıklara rağmen Budist yeniden bedenlenmenin Aydınlanma / nirvana kavramları 

yaşantısal düzeyde benzerlikler sunarlar. 

Nietzsche ontolojik olarak Heraklitos’un mutlak oluş kavramını benimser (Diethe, 2014, s. 

186-187); buna göre belli bir dengede görünse de varlıktaki her şey sürekli bir mücadele ve oluşa 

gelme (Werden/becoming)  halindedir. Her ne kadar Nietzsche Heraklitos’ta doğrudan bengi dönüş 

kavramını bulamasa da, bu kavramı pekala da onun bulmuş olması olasılığı üzerinde durur zira bengi 

dönüşün ilk izlerine Stoa’da rastlanabilir ve Stoa pek çok düşüncesini Heraklitos’tan almıştır. 

 Yukarıda Yeniden Doğuş bağlamında andığımız gibi, Nietzsche’nin başlangıçta bilimsel 

olarak fizik kuramlarıyla temellendirilmeye çalıştığı ama daha sonra bir eğretileme düzeyinde 



Ahmet Tümkaya, Doktora Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2025 

 

36 

geliştirmeye yöneldiği yeniden doğuş kavramını gözlenebilir/deneyimlenebilir doğanın hemen her 

yerinde karşılaşılan fraktallara benzeterek anlamanın olanağına işaret edilmiştir (Jamplin, 2009, 

Website). 

Neredeyse fiziksel gerçekliğin tümüne yayıldığı iddia edilebilecek fraktallar doğada mikro-

makro ölçeklerde kendilerini tekrar eden geometrik örüntülerdir ve her ne kadar giderek daha 

karmaşık ve kaotik bir biçime evriliyormuş gibi görünselerde, aslında benzer örüntülerin (pattern) 

mikro ve makro düzeyde sonsuza kadar kendilerini kopyalayıp çoğaltmasından oluşur (Joplin, 2009, 

Website). Bu örüntüler ya farklı ölçeklerde benzer üst örüntülere ulaşır ya da onlara benzer alt 

örüntülere indirgenirler. Pespektifi dikkate alan ölçek temelli bu yaklaşıma göre, doğa ya da insan 

tarihiyle yapılacak bir analojide tarihsel, bireysel ve/veya zihinsel süreçlerde raslanan kaotik 

belirsizlik/kuralsızlıklar ve sözde “yeni” oluşumların, ancak kendilerini oluşturan bir önceki 

düzenliliğe yabancı kalındığı sürece “yeni” bir oluşum olarak algılanacakları söylenmiştir. Örüntülerin 

kırıldığı bu kaotik anlar, düzensizliğin, belirsizliğin, bir anlamda bilinemezin/ölümün egemen olduğu 

anlardır. Bu geçici belirsizlik ve kaotik varoluşa karşın aslında gerçekleşen şey, bir ölüm ya da 

yokoluş değil, Süregiden Felsefe’nin kutsal metinlere ve aktarımlara dayanan sözleriyle, “Dünyanın 

geleceğinin, geçmişiyle aynı olduğu” gerçeğidir ve bir önceki düzenlilik bir sonraki mikro ya da 

makro düzeyde ortaya çıkana kadar bu durum belirsizlik, düzensizlik, kaos ya da ölüm gibi 

sözcüklerle isimlendirilecektir. Bu anlamda fraktalların fiziksel doğa ve insanlık kültürünün tümünü 

metaforik olarak temsil etme olanağı, özellikle Nietzsche’nin Bengi Dönüş kavramını daha anlaşılır bir 

düzeyde yorumlamamıza izin verirmiş gibi görünmektedir. Nietzsche’nin önce pozitivist/bilimsel bir 

şekilde temellendirmeyi düşündüğü bu fikir, daha sonra sevgi-duygu temelli, şiirsel ve bir esrime 

duygusunda yaşantılanan bir temellendirmeyle,  her yaşanan şeyin önceden de yaşandığı ve sonsuza 

kadar yaşanacağı düşüncesine götürür (Nietzsche, 1974, s. 273-274). Nietzsche bu düşünceyle, 

kendisini fiziksel olarak mikro ve makro evrende tekrarlayan olayları, bunlara ek olarak insan 

yaşamının tek tek anlarında da kendini tekrarlayan yaşantılardan oluşan başsız ve sonsuz bir süreci 

kurgular. Troy Jamplin’in bu konudaki düşünceleri Bengi Dönüş’ü fraktal metaforuyla açıklamaktadır. 

Jamplin’e göre felsefe tarihi felsefeyi çağdaş düşünceye uyarlayan bir dizi metafordan oluşur ve 

fraktallar bize bunun görselleştirilmesi yolunda belirgin bir katkı sağlayabilir. Nietzsche’nin Bengi 

Dönüş kavramıyla ilişkisi içinde mutluluk, artık kendi varlığını korumayı amaçlayan güvenlik ve 

kesinlik arayışındaki bir yaşamda değil, kendini yanıltıcı bir düzensizlik görüntüsü altında bir sonraki 

kaotik/entropik bir belirsizlikte çoğaltan, ebedi şekilde tekrarlanan düzenliliğin getireceği simetride 

aranacaktır. Zira Kozmos’un bir anlam ifade etmesi için belli oranda kaos da bulunmalıdır. Ama bu 

gerçeğin bilinmesinden sonra belirsizlik korkusu yerini bir üst fraktalda oluşacak düzenliliğin 

kesinliğine bırakır. Yaşamın yaratıcılık ikesiyle aşılması idealiyle gelecekte kesinlikle yeryüzünde 

dolaşacağına inanç getirdiğimiz Üstinsan ideali kaos’tan bir kozmos yaratır. 



Ahmet Tümkaya, Doktora Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2025 

 

37 

Felsefi ya da mistik düşüncede yaratıcılık, kendini aşma yolunda bir üst ölçeğe geçerken 

yaşanacak bir kendini isteyerek ‘ateşe atmadır’: böylece kutsal kitaplardaki İbrahim peygamberin ve 

Rumi’de kendini ateşe atan çocuğun öyküsü problematik olarak seçtiğimiz yöneşmeye metaforik bir 

temel sağlamaktadır. Bu kahramanca edimin fiziksel dünyadaki temeli olarak termodinamiğin ikinci 

yasası, yani enerjinin yaratılıp yok edilemeyeceği, yalnızca biçim değiştireceği ilkesi de gösterilebilir. 

Gerçekten de fraktallarla ilişkilendirilmiş bir diğer kavram olarak entropiyi, yani kapalı bir sistemde 

sürekli artma eğilimi gösteren düzensizlik ilkesini verebiliriz (Chen, 2020, Volume 553). Konumuz 

bağlamında yorumladığımızda, kozmik bir sistemde canlı cansız tüm varlıkların, özeldeyse yaşayan 

organizmaların ilk eğilimi kendini koruma değil bir güç aktarımı/boşaltımıdır: yaşayan bir varlık 

öncelikle kendi gücünü aktarmak/ondan kurtulmak ister. Giderek büyüyen ya da küçülen ölçeklerde 

yaşanacak olan düzensizlik değişik biçimlerde kendini kaotik olarak gösteren bu enerji aktarımından 

ibarettir. Bu anlamda yaşam içgüdüsünün türevi durumundaki kendini ya da her hangi bir şeyi koruma, 

varlığını sürdürme gibi eğilimler, mikro/makro fiziksel veya metafizik varoluşta kendini tekrarlayan 

bu düzenliliğin gerçeğine/gidiş yönüne ters düşer ve sonuç olarak gerçeğe yabancılaştırıcı bir 

moraliteyi belirler. Nietzsche’nin Zerdüşt’te sorduğu ‘hangi savaşçı esirgenmeyi ister?’ (Nietzsche, 

1997, s.47-48), sorusu bu bağlamda evrensel bir fizik yasasının varlığın ne’liğine ilişkin kültürel 

koşullanmaların etkisinden kurtularak öznel bilinç düzeyine çıkışı olarak yorumlanabilir. Varlığın ne 

olduğu ve nasıl kavramsallaştırılması gerektiği yolundaki bu temel hata yaşamı, insan kültürünü ve 

moraliteyi yönlendirme amaçlı ilişkilerin de yanlış belirlenmeleri sonucunu doğurur. Kozmik bir 

döngü olarak Bengi Dönüş, mekanik bir bırakılışa ve pasifliğe zemin hazırlamaktan çok Kaos 

Teorisindeki “Kelebek Etkisi”ne daha çok yaklaşır. Bu anlamda Nietzsche şu anda yaptığımız ya da 

yapmadığımız en küçük bir şeyin kozmik olarak bir kelebek etkisi gibi fırtınalar yaratabileceğini 

söyler. Diğer bir deyişle amor fati, mekanik bir varoluşun ötesinde en küçük çabaların bile bir anlam 

taşıdığı bir yaşam ve evren anlayışla elele gider. Bütün bu kabuller bir kere daha evrenin, yaşamın ve 

gerçeğin ‘ne’liğinin, ‘nasıl’lığını belirlediği bir durum olarak ortaya çıkar ve bizi ‘niçin’in 

sorgulanmasına götürür (Jamplin,  2009, Website).    

Hastalık, sağlık kavramlarıysa tüm yaşamını bedensel sorunlarla sürdürmek zorunda kalmış 

Nietzsche için felsefesinin temel kavramlarıyla iç içe geçmiş bir düşünme konusu oluşturmuştur. Güç 

İstemi gibi bir kavramın, bizce yanlış bir şekilde felsefesinin merkez bir kavramıymuş gibi 

sunulmasının nedeni belki de belirli zamanlarda tekrar tekrar metinlerinde ortaya çıkan bu bedensel 

zorlanımlardan kaynaklanan zorluklar olduğu söylenebilir. Her durumda hastalıklarla boğuşarak geçen 

bu yaşam hastalık ve sağlık konularını ister istemez sorgulama konusu yapacaktır.   

Belirttiğimiz gibi her ne kadar Güç İstemi (Will zur Macht), Nietzsche’nin felsefesinin temel 

kavramlarından biri olarak sayılsa da Nietzsche’nin ölümünden sonra kızkardeşi tarafından yapılan bir 

derlemeye dayandığı, dolayısıyla Nietzsche tarafından bir eser bütünlüğüyle yayınlanabilecek düzeyde 

onay görmüş, iyice olgunlaştığına inanılan bir kavram olarak sayılmadığı ve dönemin politik 



Ahmet Tümkaya, Doktora Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2025 

 

38 

koşullarına uyum sağlama eğilimi taşıdığı yorumuyla göreli olarak dışarıda bırakıldığı iddia edilmiştir 

(Burnham, 2015, s. 345). Heidegger’in bu kavramı merkez alan çalışmasıysa Nietzsche’den çok 

Heidegger’in felsefesini öğrenmek için iyi bir eser sayılmıştır (Kremer-Marietti, 2009). 

Nietzsche’de hastalık kavramına dönersek, hastalık dekadant bir varoluş ve bunun uzantısı her 

tür kültürel dışavuruma işaret eden bir terimdir ve böylece hem birey hem de kültürü içine alan 

disiplinlerarası kapsayıcı bir belirleme olarak ortaya çıkar. Temel olarak dekadant/dejenere (artık 

özünde olduğu şey olmaktan çıkmış) bir kültür yaşama değil ölüme odaklıdır, onu çabuklaştırmak ve 

ona katkıda bulunmak ister, bu nedenle de yaşama ve onun geliştirilmesine yönelik her tür insanca 

gizil gücün karşısına onları sakatlayan köle erdemlerini koyar ve hem bireysel bilinç ve bilinçaltını,  

hem de toplumsal kurumları buna göre belirler. Nietzsche birey olarak kendini de bu toplumsal 

etkilenmenin dışında görmez ve Ecce Homo’da kendisinin de belli ölçülerde dekadan olmuş olduğunu 

belirtir (Nietzsche, 1998, s. 14-15). Nietzsche’nin tüm felsefesi öznenin (burada Nietzsche’nin kendi 

kendisinin) betimlenmesi yoluyla yapılan bir dekadanlık eleştirisidir: “Sözün kısası, bir décadent 

karşıtıyım ben: Çünkü deminden beri kendimi betimliyorum” (Nietzsche, 1998, s. 15-16). Nietzsche 

bunun karşısına yaşamın ve insan ve varoluşta somutlaşan yaşam güçlerinin kutsanmasını simgeleyen 

Diyonizosçu kutsallık yaşantısını koyar.  

Burada metafizik kavramlarla örülü bu düşünme biçiminin hangi bilgi, bilim ve hakikat 

modelleri üzerinde iş görmekte olduğu sorgulanabilir. Nietzsche’nin çağının kültürel paradigmalarına 

yönelttiği köklü eleştirilerinin en başında bilginin nesnelliği ve evrenselliği anlayışı anılmalıdır. 

Nietzsche’ye göre bilgi dahil toplumsal kurumlarımızın ve değerlerimizin gerçekleşmesi, zaman ötesi, 

akla dayanan bir idealin değil psikolojik ve fizyolojik koşulların ifadesidir (Doyle, 2009, s. 60) Belli 

bir dönemde ürettiği düşüncelerine dayanarak Nietzsche’de hakikat, belli bir perspektiften 

yorumlanmış bir gerçeklik olarak tanımlanmış ve bilimsellik iddiasının da bu bilme biçimindeki 

sınırlılıklarını taşıyan bir  uzantısı olduğu ve olsa olsa belli bir perspektifin gerçekliğini yansıttığı 

düşünülmüştür. Buna göre Nietzsche’de mutlak ve nesnel bir hakikatin olmadığı, yalnızca kültürel 

olarak ve dille koşullandırılmış bireysel perspektiflerin söz konusu olabileceği iddia edilmiştir. 

Gerçekten de belli bir döneminde Nietzsche için insanların ulaşabileceği nihai, mutlak, değişmez 

hakikatlerden çok toplumların hayatta kalmasına yardımcı olabilecek değerler hakikat adı altında 

sunulmuştur  

“…bilinç iletişim gereksiniminin baskısı altında gelişmiştir; başlangıcından beri bilince 

ancak insan türü ihtiyaç duydu ve yalnızca ona yararlıydı (özellikle emredenler ve boyun 

eğenlere): ve ancak bu işe yararlık ölçüsünde gelişti. (…) Bilinç gerçekten insanın 

bireysel varoluşuna ait değil, onun toplumsal ve sürü doğasına ait bir şeydir. (…) 

Düşüncelerimizin kendisi sürekli bilincin niteliği – ona emir veren ‘türün dehası’ 

tarafından yönetilir ve sürünün perspektifi dilinden ifade edilir/bu dile çevrilir.”  

(Nietzsche, 1974, s.298-299). 

 



Ahmet Tümkaya, Doktora Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2025 

 

39 

Metafizik kavramlar dahil olmak üzere dildeki kavramların oluşumunda bile nesnel bir 

isimlendirmeden çok metaforik bir yaklaşım iş başındadır; bu süreçte dil gerçekliğin denetlenip 

aşılması yolunda belli bir mücadele içinde oluşturulmuştur ve tüm varoluşun yapısına içkin bu güç 

çatışmasında dil gerçekliği olduğu haliyle yansıtmayı değil insan türünün onun içinde hayatta 

kalmasını sağlayacak araçlar sunmasını sağlar. Bu süreçte insanın gerçekliğe değerlerden arınmış, 

nesnel bir bakışı söz konusu olamaz. Bu anlamda bilimsel nesnellik vb. idealler bile kültürel değerlerin 

prizmasından belli bir kırınıma uğrayarak geçerler. Bir bütün olarak alındığında Nietzsche’nin bilime 

olan tutumu şaşırtıcı bir şekilde olumludur ama felsefesinde bilimselci bir kapsayıcılıktan çok 

matematiksel kesinliğin tüm bilime içkinliği vurgulanır ve bu biçimde oluşturulan bir bilimin egemen 

paradigması, yukarıda anılan yaklaşımdan türeyen kültürel değerlerin başat özellikleri gibi gerçekliğin 

nicelik terimlerle açıklanması ve yaşantıların çok yönlülüğünün dışarıda bırakılması sonucunu 

doğurmuştur. Bu perspektif çokluğu ve kültürel çarpıtmalar temelinde kurulmuş bir kültüre yönelik 

eleştirilerinin bu aşamasında Nietzsche mutlak gerçeklik arayışının dogmatizmine doğal olarak 

pozitivist bir karşı çıkış sergileyecek ve perspektif çokluğunun benimsenmesini cesaretlendirecektir.  

Bir epistemolojinin nihai amacını doğru bir ontolojik bilgiye/hakikate ulaşma çabası olarak 

tanımlarsak Nietzsche’nin hakikat tanımı da bu ontolojik amaç tarafından belirlenir. Nietzsche bu 

bağlamda bir ölçüde pragmatistlere benzer: ‘işe yarayan’ önermelere, inançlara ve yapıp etmelere, ya 

da ihtiyacımız olan ve gerçekleşmesini beklediğimiz şeylere ‘hakikat’ deriz (Nietzsche, 1974, s.298-

299; Burnham, 2015, s. 326). Fayda insan topluluklarının korunmasına, hayatta kalmalarına yarayan 

şeydir. Diğer bir deyişle hakikat dediğimiz olay kökeninde “ahlaki” dir,  insan yaşamının korunması 

ve gelişmesine katkıda bulunacak bir değere dayanan bir önermedir. Kökendeki bu işlev daha sonra, 

özneden ve onun isteklerinden bağımsız, nesnel bir gerçeklik varsayımıyla idealize edilmiş ve 

unutulmuştur. Gerçekte epistemolojik ve/veya metafizik olan, fizyolojik olana bağlıdır zira bunlar 

türün korunma ve hayatta kalmasına ilişkin süreçlerdir. Nietzsche’ye göre bilginin dış dünyadaki 

nesnesine uygunluğu ya da karşılıklılık/correspondance kuramı umutsuz bir idealdir. Varolan yalnızca 

gerçeklik adını verdiğimiz bir “perspektif çeşitliliğidir”. Her durumda hakikat bilim ya da felsefeyle 

öğrenilebilecek bir şey değildir. İyinin ve Kötünün Ötesinde bizi değiştiren ‘tehlikeli’ bir hakikat söz 

konusu edilir (Burhnam, 2015, s. 329): 

“Bilgi bizi değiştirir; tüm besinlerin yaptığını yapar , yani –fizyologların bildiği gibi, 

yalnızca ‘korumakla kalmaz’. Ama ruhlarımızın derinlerinde, ta derinlerinde hem de, 

kesinlikle öğretilemez bir şey var, kaya gibi bir tinsel kader, önceden belirlenmiş bir karar 

ve önceden belirlenmiş, seçilmiş sorulara verilmiş bir cevap var” (Nietzsche, 2004, 

s.177). 

 

Kişi bu bağlamda görünüşler dünyasını bile reddetmelidir zira görünüş ve gerçeklik birbirine 

bağlıdır ve hakikat ancak “hakiki bir dünya varsayarsak” var olabilir. Bu hakikat anlayışını aşan bilme 

biçimiyse “güç istemi / die Wille zur Macht” tır, dünyanın / yaşamın olumlandığı “hakiki bir varoluşu” 



Ahmet Tümkaya, Doktora Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2025 

 

40 

gerektiren bir bilme biçimidir. Buysa Nietzsche’nin Ecce Homo’da  Zerdüşt’ün yazım sürecinin 

anlatıldığı bölümünde söylediği gibi, görünüşün ötesine gidebilmek için kişinin yaşamında “daha nice 

ölümler yaşamasını” gerektirir (Nietzsche, 1998, s. 78-79). Nietzsche’ye göre bir ruhun büyüklüğü 

gerçeğin ne kadarına dayanabileceğiyle ölçülür (Nietzsche, 1989, s. 49). Bu nedenle bengi dönüş en 

büyük “ağırlıktır”. Nietzsche’de bilgiye yönelik çaba hakikatin keşfi için övülmez, burada övülecek 

olan perspektif çokluğunun farkındalığına varılması yolunda gösterilen çabadır zira bu yaşamın 

korunmasına katkıda bulunur (Burnham, 2015, s. 325-329). 

Nietzsche’de bilgi’den öncelikle kişinin kendi hakkındaki bilgisi anlaşılır, hakikat konusu ise 

herhangi bir nesnellik iddiasının gerçekdışı bir ideal olduğu düşüncesiyle ele alınır. Öncelikle 

nesnellik diye birşey yoktur zira kavramlar en başından itibaren pragmatik ihtiyaçların tatminine 

yönelik oluşturulmuş, sonradan kökendeki bu pragmatik yaklaşım unutularak bağımsız oluşumlar gibi 

görülmeye başlanmıştır. Bu anlamda bilgi kuramsal correspondance / karşılıklılık ilkesi gerçekçi 

olmayan, ulaşılmaz bir idealdir. Nietzsche felsefesinde vurgu tek bir gerçeğin bulunmasından çok 

perspektif çokluğunun belirleyiciliğidir.   

2.2. Nietzsche’de Din/Metafizik Eleştirisi: Tanrı, Kutsallık  Dionysos ve Monoteizm  

Nietzsche’nin metafiziğe yönelik eleştirilerini metafiziğin geleneksel anlamda, örneğin 

Aristoteles’ten temel olarak nasıl anlaşıldığıyla almak belli sorulara doğrudan bir cevap oluşturacaktır. 

Aristoteles’te metafizik varlık, varoluş, töz ve görünüşlerin altında yatan nedenselliklerin araştırılması 

olarak felsefenin temelidir. İlk nedenler konusu ise ‘Hareket Ettirilemeyen Hareket Ettirici’ olarak 

Tanrı kavramına gönderme yapar ve Tanrı’yı tüm arzuların nesnesi olarak metafiziğin inceleme 

konusuna dahil eder:  “Herkes ‘bilgelik’ (sophia) denen şeyin ilk nedenlere (aitia) ve başlangıç 

noktalarına (ya da ilkeler, archai) ilişkin olduğunu düşünür” (Aristotle, Alfa, 981 b28). Öncelikle bir 

“ilk felsefe”, “teoloji” ve “bilgelik” olarak tanımlanan metafiziğin yukarıda belirtilen nitelikleriyle 

Nietzsche’nin felsefesinde dışlanmasından çok ancak belli yönleriyle yeniden tanımlanma çabasından 

bahsedilebilir. 

Bu yeniden tanımlama temelinde Nietzsche’de öncelikle Platon’a yönelik eleştirilerle 

başladığı iddia edilen metafizik karşıtlığının temelde bir yöneşme içerdiği de iddia edilmiştir. Kendi 

felsefesini ‘tersine çevrilmiş Platonizm’ olarak niteleyen Nietzsche (Nietzsche, 1980, Volume 7, 7),  

Schrift’in de Heidegger’i anarak belirttiği gibi, aslında Platon’un başladığı bir projeyi tamamlar. 

Platon’daki ebedi idealara karşı olduğunu söyleyen Nietzsche’nin ‘Oluş/becoming’ içerisindeki bir 

süreklilik olarak Bengi Dönüş kavramıyla tam da benzer bir metafiziğin içinde olup olmadığı 

sorgulanacaktır. Heidegger Güç İstemi’nden yaptığı alıntıyla tüm yaşayanlarda varolan yaşam gücü 

olarak güç isteminin değişmeyen bir Oluş/meydana geliş olarak geçicilik olduğunu belirtir. Bunu 

isteyen Üstinsandır, kendini intikam duygusundan, kendi gücü ötesindekini, geçmişi istemekten 

kurtarmış, Bengi Dönüş’ü ve zamanın geçiciliğini değişmeyen, ebedi bir ideal olarak onaylamış 



Ahmet Tümkaya, Doktora Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2025 

 

41 

insandır. Bu biçimde intikam ruhunun/arzusunun tinselleştirilmiş bir biçimiyle geçmiş olumlanır 

(Schrift, 1983, s. 53-54). 

Schrift’in Heidegger’e yaptığı göndermelerle desteklediği bu Nietzsche-Platon yakınlaşması, 

Platon’un betiğine işlemiş Pisagor etkisi, sayılara verilen kutsal nitelik ve bu kutsallığın kendisini 

yalnızca ideaların kavramsal tasarımlanmasıyla sınırlanamayacağı kavrayışını doğrular niteliktedir. 

Pisagor’da matematiği, müzikle şiiri kutsallıkla iç içe anan bir evren kavrayışının, ideaların kavramsal 

tasarımlarının altında yattığı düşünülebilecek doğrudan bir yaşantılama/sezgiyle kurulduğu iddia 

edilebilir. Platon’da yalnızca kavram değil, duygu ve yaşantının da olması gerektiği düşüncesi tarihsel 

olarak bize ulaşan kaynaklarda ne kadar az desteklense de metinlerindeki Pisagor etkisiyle Eski 

Mısır’ın öğretilerinin hala işbaşında olduğunu düşündürmektedir (Uzdavinys, 2008, s. 134).  Dahası 

Platon’un dinsel/metafizik yapılarla örtüşen kavramları bile bir tür kendinde doğru/apaçık sezgisel bir 

zorunluluk olarak görünüyor. Tıpkı Pisagor’da sayıların prosedür operasyonlarına indirgenemeyecek 

bir anlam yükü ve kendi ötelerinde bir ontolojiyi ve bu ontolojiye adalı bir kutsallığı birlikte 

getirmeleri gibi, Platon da İdealar Alemi’ni soyut bir kavram olarak değil Eski Mısır’ın dinsel 

öğretilerinden aldığı Uzdavinys’in yukarıda andığımız eserinde öne sürülmüştür. Bu etkinin 

Nietzsche’deki örtük izdüşümleri bu anlamda sorgulanmaya değer bir konudur.   

Metafiziğe yönelik bu yadsıyıcı/olumlayıcı çift değerli tutumu Nietzsche’nin dinlere karşı 

tutumunda da görebiliriz ve bu anlamda sergilediği tutumun 18. yy Avrupa’sında benimsen tutumu 

izlediğini ve bunun tamamen olumsuz bir tutum olmadığını söyleyebiliriz. Nietzsche’ye göre erdemli 

bir yasa koyucu olarak İslam Peygamberi’nin kişiliğine ve İslam’a yönelik olumlu yaklaşımlarıyla 18. 

yy Avrupa’sında dinsel hoşgörü dönemin entelektüellerinin yaygınlaştırmaya çalıştığı en önemli 

tezlerden biridir (Sadek, 2003, s. 254-258); dinsel görecelik bir yandan farklı dinlere hoşgörüyü 

savunan, öte yandan Hristiyanlığın, özelde de Katolik dogmatizminin evrenselliğini eleştiren bir bakış 

açısıyla Aydınlanma’nın söyleminde yer alır. Nietzsche bu eleştirinin devamı olarak iki özelliği de 

sürdürür. Dinsel çoğulculuğun savunusu, metinlerinde keskin bir karşıtlık ve eleştirel bir tonda dile 

gelse de pagan tanrısı Dyonisus’a yaptığı merkez vurgu ve Budizme yaptığı göndermelerle farklı bir 

tinselliğin olanağı olarak Nietzsche’nin betiğinde yerini bulur.  

Tezimizin problematiğini bir kere daha hatırlarsak, Nietzsche ve Rumi’nin karşıt söylemlere 

karşın kendi gelenekleri içinde yaşantısal düzeyde buluştukları bir gerçekliğin epistemik değeri önemli 

bir tez olarak görünmektedir. Mistik geleneklerin tümünde olduğu gibi iki düşünür de teolojik 

ayrımların ötesinde benliğin sınırlarının yitirildiği ortak bir kutsallık anlayışında birleşirler. Tanrı 

kavramına farklı biçimlerde çekilen Nietzsche de tıpkı Rumi gibi Zerdüştlük’teki iki ayrı Tanrı fikrine 

karşıdır. İyi ve kötünün bir perspektif sorunu olarak bu şekilde isimlendirilegeldiği düşüncesini iki 

filozof/şairde de buluyoruz: aynı şey, aynı anda değişik perspektiflere göre farklı nitelemeler alacak ve 

bu sadece moralite alanıyla sınırlı kalmadan, süreç içinde nesnellik ve benzeri kavramaları da 

etkileyen epistemik sonuçlara varacaktır.  



Ahmet Tümkaya, Doktora Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2025 

 

42 

Platon’a karşı olduğu söylenen bu tutum Nietzsche’nin içine doğduğu yüzyılın din eleştirisini 

de göz önünde bulundurursak belki de en çok Feuerbach’ın eleştirileriyle belirgin bir paralelik 

gösterir.  Sass’ın Feuerbach üzerine yaptığı belirlemelerde okunacağı üzere, Feuerbach Gedanken über 

Tod und Unsterblichkeit (Thoughts on Death and Immortality’de Hristiyanlığın ölümsüzlük 

düşüncesini eleştirir ama mistik birleşmenin bedensel/duyumsal (sensual) sevgide somutlaşan bir yönü 

olduğu düşüncesini savunarak nesne-özne birleşmesinin, varlığın tümüne içkin bir mantık ve akılcılığı 

varsayan panlogical bir akılcılığa ve sensual gerçekçiliğe götüreceğini savunur (Sass, 1998, Routledge 

Website).  Feuerbach’a göre geleceğin felsefesinde teoloji antropolojinin içinde eriyecek ve dinin 

yerini alacaktır zira dinin özünü bu felsefe oluşturur ve gerçek din, bu felsefedir. Feuerbach bunun 

epistemik uzantılarında gerçekliği akılcı, duyumsal (sensuous) ve tutkulu bir insan doğasının ürünü 

olarak kavramsallaştırır zira hakikat, gerçeklik ve duyum özdeştir ve hakiki, gerçek varlık, yalnızca bu 

duyumsal (sensuous) varlıktır. Her durumda, her ne kadar Feuerbach vahiy benzeri olgulara karşı 

mesafeli kalsa da dini potansiyel olarak sonsuzluk ve ebediyet ideallerine yaptığı vurguyla tümüyle 

dışlayıcı/ateist bir çizgi izlemez zira dinde somutlaşan ‘sonsuzluğun’ bilgisidir. Bu anlamda teolojinin 

gizeminin antropolojiyle anlaşılabileceğini ve dinsel literatüre son derece yaklaşan bir şekilde, tanrısal 

varlığın gizeminin de insan varlığında saklı olduğunu savunur. Feuerbach insanların yaşantısal olarak 

Tanrı’dan koparıldığı bir dine karşıdır ve o’na göre Tanrı ve insan varoluşu birbirine ışık tutan 

varoluşlar olarak anlaşılmalıdır. Feuerbach’ın Mistik yaşantıyı bedenle ilişkisi içerisinde koruyan bu 

yaklaşımının pozitivist bir çizgiyi koruyan Nietzsche’ye cazip göründüğü kesindir (Rawidowicz, 1931, 

s. 336). 

Nietzsche’de felsefesi, çoğunlukla yaşamın değerini yadsıyan, ağırlıklı olarak öte-dünyanın 

merkez değer olarak vurgulandığı ve bu nedenle de yaratıcılık başta olmak üzere insanca güçlerin 

yanlış temellendirilmiş moral değerlerce baskılandığı bir din ve metafizik eleştirisi sunar. Dinsel 

düşüncenin ontolojik iddiası olarak bir öte-dünyanın varlığı ve insan yaşamını bu dünyadaki değerlerin 

yönlendirmesi gerektiği düşüncesi geleneksel dinlerin belli bir yorumu olarak hala söz konusudur. 

Nietzsche bunun bedeli olarak yaratıcılık, sevinç ve kendini ‘burada ve şimdi’ gerçekleştirme gibi 

insana özgü değerlerin baskılandığını iddia eder. Bunun uzantısı olarak gelişen bir köle ahlakında 

insanın özünde varolan, bireyselleşme güdüsünün hizmetindeki güç istemi ve yaratıcılık değerleri, 

alçakgönüllülük, kendini yadsıma ve uysallık değerleriyle, kısaca Nietzsche’nin deyimiyle bir köle 

ahlakıyla değiştirilir ve bu değerler yüceltilir. İnsan doğasına aykırı bu ontolojik/etik değer sistemi 

içerisinde belli bir düzen ve güvenlik yaratan dinler, bir tür nihilizmi yagınlaştırararak insanın 

doğasındaki savaşma, mücadele etme ve kendi değerlerini içerden temellendirme / yaratma gizil-

gücünü sakatlar ve bu şekilde sağlıksız bir değer sistemiyle bunun üzerine kurulu kültürel değerler 

yaratır. Aynı şekilde Nietzsche’nin bir slogan haline gelmiş “Tanrı Öldü” sözü, belli bir türden 

ateizmin olumlanmasını, dolayısıyla da 18. yüzyıldan beri devam eden Tanrı’nın ontolojik reddini 

temellendirme eğilimindeki bir kültürün içindeki yaygın bir kanıyı içerir. Nietzsche’ye göre artık 



Ahmet Tümkaya, Doktora Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2025 

 

43 

‘özgür ruhlar’ öznel perspektiflerden temellendirilecek yeni değerler üretme yaratıcılığını 

gösterecektir. Bütün bunlar Nietzsche’nin metafiziğin yaratıcılığı sakatlayan yönüyle mutlak ve aşkın 

gerçeklik iddiasını reddettiği düşünceleridir; buna göre bilgi ve yorum artık öznel perspektiflerin en 

yakınımızda nesnelere yönelttiği insan yaratıcılığında bulunmalı, yeniden yaratılmalıdır. ‘En 

yakınımızdaki nesneler’ teolojik soyutlamaların uzağında, örneğin beslenme gibi yaşamla iç içe 

kaygılardır:  

“(…) ‘İnsanlığın selameti’ için o tanrıbilimci entrikalıklarının hepsinden çok daha önemli 

bir sorun var ki, beni daha başka türlü ilgilendirir: Beslenme sorunu.(…) Sen sen olarak 

nasıl beslenmelisin ki, gücünün, erdeminin –Uyanış çağında (Renaissance) anlaşıldığı 

gibi, düzmece sofuluk katışmamış erdeminin doruğuna varabilesin?” (Nietzsche, 1998, s. 

25-26) 

Bu düzmece sofuluğa karşı en yakınımızdaki nesnelere yoğunlaşan süreç kişinin yaşamın 

içindeki belirsizlikle ve kendi güçsüzlüğüyle yüzleşebilmesini ve kendi değerlerini yaratma yolunda 

bunlarla mücadele etmesini gerektirir zira Zerdüşt’ün yukarıda alıntıladığımız sözleriyle, kişi yaşamı 

yaşama alıştığı için değil ama sevmeye alıştığı için sever. 

Bu perspektiflerin en önemli iddialar olarak öne çıktığı bir Nietzsche okuması, metinlerine 

yayılmış şiirsel aforizmalar arasında kaybolan ontolojik belirlemelerin felsefesinin bütününde ne kadar 

temellendirilebildiği sorusunu gözden kaçıracaktır. Bununla beraber Nietzsche’nin dışladığı metafiziği 

farklı biçimlerde metinlerine yeniden yaydığı ve en sert eleştirinin yapıldığı metinlerinde bile hala 

belli türden bir metafiziğin varlığını koruduğu söylenebilir. Bu bağlamda varılabilecek sonuçlardan 

biri de metafiziğe yöneltilmiş bu keskin yadsımalara rağmen mistik yaşantının (James’in kullandığı 

terimle) tüm anlatılamazlığıyla (ineffability) insan bilincinde bir gerçek olarak korunduğunu gösterir. 

Buna örnek olarak, insanın varoluşuna ilişkin monoteist dinlerin etik içermeler sunan senaryoları 

verilebilir. Buna göre insanın dünya yaşamı, kutsal kitaplara göre kişinin Tanrı’yı sürekli olarak 

görünür, bilinir bir şeye indirgeme, monoteist dinlerin kullandığı bir terimle, sürekli bir “eş-koşma” 

duygusuyla el ele gider ve bu aşılması gereken, yetkinsiz bir inanma biçimidir. Nietzsche’nin inanca 

sahip olma iddiasındaki insanlarda bile varlığını koruyan bu çift-değerliliği bir adım daha uzağa 

taşıyarak bu otantik olmayan inanca yönelik bir eleştiri getirdiği söylenebilir. İşte bu anlamda 

Nietzsche’nin ‘Tanrı öldü’ sözü insanda süregiden bu çift-değerli / çatışmalı bilincin dürüstçe veri 

olarak kabul edilip sunulması olarak okunabilir.  Metinlerinde yer alan eleştirel belirlemelerin ötesinde 

içgüdüsel olarak Nietzsche felsefesine egemen olan düşüncenin ‘altta yatan’ gerçek mesajın ortaya 

çıkarılması amacını taşıdığını söyleyebiliriz. Bu mesajın fark edilmesi, ancak karşıtına dönüşmeyle 

mümkün olabilir: Zerdüşt’ün dilinden söylersek, en büyük mutlulukların en büyük acılardan doğması 

gibi, inancın en üst sınırına, inançsızlığının en üst derecesinde ulaşılabilecektir. Böylece en açık 

Hıristiyanlık ve inanç karşıtı belirlemelerine rağmen Nietzsche’yi inanç terimleriyle tanımlamak 

mümkün görünüyor. Nietzsche’de yaşandığı biçimiyle inanç yaşantısını nitelemek için bir metafor 

kullanmamız gerekseydi, iki yönlü aynaların yarattığı gerçeklik anlayışını örnek olarak verebilirdik. 



Ahmet Tümkaya, Doktora Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2025 

 

44 

Bulunduğumuz yönden (görüngü dünyasının bilim, sanat, felsefe dahil tüm araçlarıyla) bakıldığında 

önümüzdeki aynada bu nesnelerden başka bir şey görmediğimiz bir gerçeklik anlayışımız olacağı 

kesindir. Ayna’nın öte yanından bakıldığındaysa hem bizim bulunduğumuz içeriyi, hem de bizim 

bulunduğumuz tarafı göremeyen dışarıyı gösteren bir varlık alanıyla karşılaşırdık. Nietzsche inancın 

ya da yanlış bilincin maskelerini düşürürken aynanın iki tarafının da görülebileceği bir konumdan bize 

seslenir.  İnancın ontolojik gerçekliğiyse aynanın iki tarafını da için alan bir varlık alanını varsayar.  

Dinsel varlık anlayışı da diyebileceğimiz bu durumda, fenomenal dünya bize çaba harcamamız ve 

geleceği bizce belirsiz kalması gereken ontolojik bir alan, aynanın arka bölümü ise geleceğin tıpkı bir 

tarih metni gibi bilindiği mutlak bilgi alanını gösterir. Eleştirel tutumuyla aynanın önünde tüm bir 

kültürü karşısına alan Nietzsche, metafizik, sezgisel, sanatsal kavrayışlarıyla aynanın arkası hakkında 

da bizlere bir takım kavrayışları iletir.  Nietzsche Bengi Dönüş’le geleceği geçmişin tekrarına 

eşitlerken aynanın iki tarafının gerçekliğini de kabul eden bir inançlı gibi kendini bıraktığı bir amor 

fati yaşantısında tüm tutkusunu kendinde neyin gerçek, neyin yalan olarak yaşandığının araştırılmasına 

adar. Bu gerçek tutkusu sorgulamasız kolaylıklar ve acınası mutluluklar üzerine kurulu yaşam karşıtı 

bir inanç yerine, tüm gerçekliğinde yaşanacak ve kişinin kendi içinden temellendirdiğinde onu ‘kendi 

değerleri’ olarak adlandırdığı bir yaratma mücadelesi içinde en saf halini keşfedeceği bir inancı tercih 

eder. Bu anlamda Nietzsche’nin tüm felsefesi zaman içinde ve kültürel yozlaşmalarla yitip gitmiş tek 

insanlık dinini ilk halindeki saf biçimiyle içerden deneyimleme çabasından başka bir şey değildir. 

Öyle ki Hristiyanlık eleştiri bile çağlar boyunca durmadan değiştirilmiş bir dinin belli bir tarihsel 

dönemdeki görünümüne yöneltilmiş bir eleştirinin ötesine geçmez.  

Burada özellikle Nietzsche’nin Kilise’nin İncil yorumuna ya da İncil’e yönelttiği elştiriler 

üzerinde durulmalıdır. Bu eleştiriler Nietzsche’nin genel olarak dine yönelttiği eleştiriler olarak 

algılanması sonucunu doğurmuştur ama Hristiyanlık’ın tarih içerisinde uğradığı dönüşümler gözönüne 

alınırsa bu iddianın yanlışlığı hemen ortaya çıkar. Öyle ki 4. Yüzyılda yasaklanan incilerden bir 

tanesinin, Barnabas İncili’nin bazı tezleriyle Nietzsche’nin felsefesinin temel önermelerine yaklaştığı 

bile söylenebilir. Buna göre Zerdüşt’ün tümüyle öte dünyaya yönelik ve saf ruh merkezli uç düzey 

metafizik iddialara karşı olarak insanlığı teşvik ettiği “Yeryüzüne bağlı kalın/saygı duyun” çağrısı, 

Barnabas İncili’nde Tanrı tarafından meleklere verilen dinsel bir komuttur ve kendilerinin saf ruh 

olduklarını söyleyerek melekleri bu iddiaya karşı çıkmaya kışkırtma ise “gurur” olarak adlandırılan 

temelsiz bilgiyi ya da kendine yabancılaşmayı simgeleyen, meleklerin başı ve kendisi de bir 

rahip/öğretmen olan şeytana düşen bir görev olarak anlatılır. Bu betimleme doğru olarak alınırsa 

Nietzsche’nin ‘yeryüzüne bağlı kalma’ ilkesinin Hristiyanlık karşıtı olması şöyle dursun, İsa’nın temel 

mesajı olduğu söylenebilir: 

“(…) havarileri İsa’ya ‘Ey Öğretmen’, bize Şeytan nasıl gurura kapıldı, onu anlat zira bu 

itaatsizliğiyle düştüğünün ve bizi kötülüğe ittiğini anladık. İsa (…) meleklerin başı ve bir 

öğretmen olan şeytan (…) Tanrı’nın Allah’ın elçisini yaratacağını biliyordu. Şeytan 

onlara ‘Bir gün Allah [Adem’in temsil ettiği] bu yeryüzüne saygı göstermemizi isteyecek. 



Ahmet Tümkaya, Doktora Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2025 

 

45 

O zaman bizim ruh olduğumuzu, bunun uygun olmayacağını söyleyin’ diyerek melekleri 

kışkırttı. [Onlar da Adem’e/yeryüzüne karşı] ‘(…) biz ruhuz, bu çamura saygı 

göstermemiz doğru olmaz’ dediler.” (Ragg, The Gospel of Barnabas, 1907, p.79-81; 

Özdemir, Barnabas İncili, 2013, s.51-52).  

Her durumda arka planda kendini sezdiren böylesi örtülü bir metafizik mesajın dayandığı 

Tanrı ve kutsallık anlayışı ancak satır aralarının okunduğu bir çalışmayla belirtik bir görünüm 

kazanacaktır. Geleneğin ve belli bir geleneğe dayanan dinsellik anlayışının amansız bir eleştirmeni 

olarak Nietzsche’nin felsefesi ‘Tanrı öldü’ saptamasıyla sloganlaşır ve çağında yaşanan bu dinden 

uzaklaşma eğilimindeki entelektüel atmosferde çoğunlukla kutsallık düşüncesiyle anılmaz. Ancak her 

durumda bu yabancılaşma durumunun yarattığı gelenekten ve geleneğin değerlerinden uzaklaşma 

karşısında Nietzsche felsefesi bir kurtuluş çağrısı ve bir çözüm denemesi olarak duruyor. Geleneksel 

Tanrı anlayışı ‘bir bölümüyle’ insan ürünü bir kavramdır ve bu anlamda 19.  yüzyılın özdekçi 

tezleriyle uyum içinde görünür. Buna göre Tanrı insanca güçlerin, insanın kendi dışındaki bir varlığa 

yansıtılması, onda somutlaştırılmasıdır. Bunu izleyen aşamalarda ancak bu hayali varlıkla kurduğu 

ilşki aracılığıyla kendi insanca güçleriyle ilişkiye girebilir. Her durumda yabancılaştırıcı bir süreç ve 

sonuç üreten bu durum, insanın kendi güçlerini bu varlığa yükledikçe giderek daha da yoksullaşması 

sonucunu doğurur ve kendisiyle birlikte Nietzsche’nin bir tür köle ahlakı olarak isimlendirdiği, 

alçakgönüllülük, uysallık vb. gibi niteliklerin en üst değer olarak görüldüğü bir ahlak anlayışını 

yaratır. Bu ilişkide Tanrı her şeyi bilen ve en güçlü varlık, insansa tümüyle zayıf ve bağımlı bir 

varlıktır. Böylece yaratıcılık, mücadele ve güçlenme potansilyeline tümüyle yabancılaşan insan 

hastalıklı bir metafizik anlayışın içinde tözsel niteliklerini yitirir. Nietzsche bu köle ahlakının karşısına 

‘özgür ruhları’ koyacaktır; bu insan tipinde değerlerin yeniden sorgulanmasının bir aracı olarak 

‘yaratıcı edim’, ‘bir gün Üstinsan’ın bu yeryüzünde yaşayabilmesi için’ savunulan temel değerdir. Kişi 

bu süreçte kendini yeniden keşfetme, kendinde neyse o olma ve bunun koşulları için mücadele etme 

zorundadır. Mücadele öznenin dışında ve içinde geleneksel değerlerin yok olmasıyla ortaya çıkan 

nihilizme, anlamsızlık ve amaçsızlığa karşı yeni değerler yaratmaya çalışarak yapılacaktır. Burada 

kişinin büyük felsefi temalarla uğraşması zorunluluk değildir, tersine değerlerin yaşamın en küçük ve 

en yakınımızdaki alanlarında bile kendini gösteren özelliklerine yönelik bir anlama ve değiştirme 

çabası sözkonusu olabilir. Yaşam ancak bu şekilde tüm gerçekliği ve çok perspektifliliği içinde 

olumlanabilir. Buraya kadar Nietzsche’nin metafizik ve geleneksel din karşıtı düşünceleri çağındaki 

eleştirlerden çok büyük farklılık göstermez. 

Ancak geleneksel değerlere karşı amansız bir savaşın açıldığı dış dünyada kutsallık,  

yaşantısal bilgi düzeyinde tamamen dışarıda bırakılabilmiş midir? İzleyen bölümlerde üzerinde daha 

ayrıntılı duracağımız gibi, Nietzsche’de Dionysos’cu bir yaşama anlayışı, esrimenin ve bu yaşantının 

bir bileşeni olarak kutsallık yaşantısının merkezde olduğu bir yaşama anlayışıdır. İlk bölümde 

belirttiğimiz gibi esrime nihai olarak Tanrı’nın yaşantısal bilgisini kendinde olumlayan bir 

epistemoloji içerdiği iddiasındadır ve bu bilgi Tanrı’nın varlığının öznel olarak doğrulandığını, 



Ahmet Tümkaya, Doktora Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2025 

 

46 

öznenin O’nunla bağlantında O’na yakınlaşma çabasını varsayar. Dolayısıyla Nietzsche’nin felsefesi 

yönelttiği eleştirilerle gelenekselin dışında ama yine de yeniden içeriklendirilme/ tanımlanma yolunda 

belli bir tür Tanrı’yı merkeze alan bir anlayışını savunura benzer ve bu nedenle de Nietzsche 

felsefesini dinsel bir felsefe olarak görmek mümkündür. Bununla birlikte belirtik bir teoloji sunmayan 

bu felsefe, Tanrı’ya yönelik çoğunlukla olumsuzlayıcı (Tanrı’nın ne olmadığını söyleyen) 

belirlemelerle ilerleyecektir.  Ancak Tanrı’ya yönelik bu olumsuzlamalar, Jung’un da belirteceği gibi 

Nietzsche’nin ‘kısmen Zerdüşt’le özdeş’ bir aziz gibi yaşamını geçirdiği gerçeğini değiştirmez (Jung, 

1988, s. 27-28). Gerçekten de isimlendirilmemiş ve varlığı belirtik bir şekilde ifade edilmemiş bir 

Tanrı’ya yönelik bu kutsallık yaşantısıyla Nietzsche’nin kendisinde de Zerdüşt’ün deyişiyle “sert ve 

sıkı rüzgarların estiği bir yalnızlığın” içine çekilme eğilimi buluyoruz (Nietzsche, 1997, s.53) ama 

Ortodoks Hristiyanlığın sunduğu haliyle bu yaşantının hem yaşamın kendisine, hem de yaşamdaki 

kutsala karşı giden yönlerinin fazlasıyla bilincinde, bundaki yanlışı hisseden biri olarak. Dolayısıyla 

Nietzsche’nin ilk okumada, “kutsalın yadsınması” olarak algılanmaya açık düşünceleri gerçekte 

kutsallık yaşantısının kendisine değil, yaşamdaki ve çağının Ortodoks Hristiyan öğretisindeki kutsala 

aykırı giden kilise yorumuna yönelik olduğunu burada bir kere daha hatırlamamız gerek. Nietzsche’de 

kutsallık, yukarıda Barnabas İncili örneğinde andığımız ‘yeryüzüne bağlı kalma’ ilkesi üzerinden 

yaşanacak bir “Tanrı’ya yaklaşma” biçimidir ve bu İncil’den yapılan alıntıda belirtildiği gibi ‘beden ve 

madde düşmanı’ tutum, Şeytan’ın ağzından, sahte bir dindarlık olarak sunulur ve buna uymayanlar din 

dışı olarak itham edilirler. Kilisenin süreç içinde aşırı yaşam karşıtı bir dindarlık anlayışını gerçek 

öğreti olarak sunması her zaman eleştirilegelmiştir ve Nietzsche’nin yaptığı bu eleştiriyi 19. yüzyıla 

egemen söylemleriyle kutsallığın şiirselliğe bürünmüş örtülü bir ifadesini birleştirerek tekrarlamaktır. 

Ancak bu süreçte Nietzsche, adı belirtik bir şekilde konulmamış bir kutsallığı felsefesinin bütününe 

yayarak bu eleştiriyi yapar ancak İncil’deki gerçek öğretiye bağlı kalarak ne bedeni, ne de bedensel 

duyu aracılığıyla verilen yaşamı kötüler, tersine bunlar Nietzsche metinlerinde kutsallığın bir bölümü 

olarak yüceltilir. 

O halde Nietzsche’de belirgin ve doğrudan ismi konularak yapılan bir teoloji değil, bir tür 

parçalarının süreç içinde ortaya çıkıp ait oldukları bütündeki yerlerini buldukları ‘metafizik bir 

yapbozdan’ bahsedebiliriz. Ecce Homo’nun Zerdüşt bölümünde Nietzsche bunu açıkça dile 

getirecektir: ‘Derdim günüm bu benim, kırık parça, bilmece, ürkünç rastlantı olan her şeyi toplamak, 

tek bir şey yaratmak (Nietzsche, 1998, s.84). Zira Nietzsche’nin dinsel düşünceyle sürekli bir ilişki 

içinde kaldığı saptanabilir. Bunu en iyi örnekleyen de, Spinoza’yla olan bağlantısıdır. Tanrı’yla 

(Substance) Doğa’yı özdeş kılan ve varlığın tümüne genelleyen Spinoza için Tanrı aşkın bir varlıktan 

çok içkin bir varlıktır; şeylerden ayrı ve evrenin dışından onları etkileyen bir varlık değil, özsel olarak 

tüm varlığa içkindir: 

“Varolan her şey Tanrı’dadır; hiç birşey Tanrı olmadan varolamaz ya da Tanrısız 

kavranamaz.” (Ethica, Bölüm 1, Önerme 15, s.22)  



Ahmet Tümkaya, Doktora Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2025 

 

47 

Henry Oldenburg’le yazışmasında belirttiği gibi,  

“Tanrı hakkındaki fikrim genellikle modern hristiyanlarca savunulan fikirden farklılık 

gösterir. Zira ben Tanrı’nın tüm şeylerin geçişli değil içkin nedeni olduğunu 

savunuyorum.(…) Tüm şeyler Tanrı’dadır ve onun içinde hareket eder.” (Spinoza, Letter 

73, 1675, Complete Works, s.942). 

Bu düşünümün sonucu varolan her şeyin Tanrı’nın niteliklerinin bir tür çeşitlenmesi/değişimi 

(modification) olarak görülmesidir ve bu da Tanrı ve Doğa’nın Tek öz olarak kabul edilmesini 

destekler. ‘Deus sive Natura’ tanrısal özdeki her şeyin tözsel bağlantılılığını vurgular. 

Spinoza’yı kendisinin selefi olarak gören Nietzsche Spinoza’yla aşkın bir Tanrı’nın reddi 

anlayışında birleşir. Tanrı’nın aşkınlığını yadsımasında Spinoza’nın gerçeğin imge kavramından 

kaynaklanan çarpık bir algısı olarak aşkınlık metafiziğinin eleştirisi de rol oynar (Burnham, 2015, 

sf.308). Nietzsche’nin sezgisel/şiirsel yöntemine karşın gerçeğe geometrik bir yöntemin kesinliği 

yoluyla ulaşmaya çalışan Spinoza, imgelem yoluyla belirlenen metafizik kavramları reddeder. 

İmgelem Spinoza’da metafizik hataların kaynağıdır. Novalis’in Spimoza hakkında düşüncelerinin bir 

yorumu olarak “ Tanrı Sarhoşu” nitelemesi (Novalis’in belli bir kitabında bulunmamasıan rağmen) 

sıkça kullanılır. Spinoza bu nitelemeyi Tanrı/doğa özdeşliği ve aşkınlığını reddettiği ama içkinliğini 

çözümlemeye giriştiği bir Tanrı düşüncesiyle hak etmiş olsa gerektir. Nietzsche’de de içkinliğin 

esrime yaşantısıyla kendisini açımladığı ve bu anlamda ismi henüz konulmamış bir Tanrı’nın 

yaşantısına doğru evrildiğini, metafizik olanın eleştirisininse yalnızca yaşam karşıtı kılgı ve kuramlarla 

ilişkili felsefe ve düşüncelere atıfla yapıldığı söylenebilir. Her durumda Tanrısal içkinliğin giderek 

kendini kabul ettiren yaşantısı, Nietzsche’nin Spinoza’da belirtik bir dinsellik ifadesini doğrudan 

benimseme zorunluluğu hissetmediği bir öncül bulmaya götürür. Spinoza’daki kavramsal sonsuzluk, 

Nietzsche’de Dionysos’çu esrime yaşantısına yaklaşacaktır. Bu yaşantı Tanrısal içkinliğin insan 

ruhunda yaşanan sonsuzluk / yönsüzlük yaşantısının deneyimlenmesidir. Nietzsche pozitivist bir 

etkiyle “aşkın” olanı reddederken, sanatsal metafiziğin etkisiyle “içkin” olanı olumlar. Böylece 

Nietzsche’nin Tanrı’yı aynı anda içkin ve aşkınlığında birleyen doğu dinlerindeki mistik yaşantılara ve 

Rumi’nin evrenine yaklaştığını görürüz.     

Bu yakınlaşma tezimizin problematiği bağlamında en çok monoteizm/politeizm tartışmasını 

da sorgulama konusu yapacaktır. Wilhelm Schmidt’in 1912 yılında yayınlanan çalışması insanların 

birden fazla tanrıya tapmadan önce tek bir Tanrı’ya taptıkları bir Primitive Monotheism (İlksel/İlkel 

Monoteizm) dönemindan bahseder (Armstrong, 1994, s. 3). Bu çalışmada Afrika’daki yerli 

toplulukların hala benzer bir Tanrı’ya taptıklarını ve bu tanrının büyük ölçüde monoteist Tanrı’ya 

yakınlaştığını okuruz. İnsanların belleğinde giderek silinen bu tek Tanrı, daha sonraları nitelikleri 

yönünden daha az güçlü çok sayıda tanrı imgesine çözülmüş ve farklı yönleriyle bunlarda 

korunmuştur.  Nietzsche felsefesinde önemli bir yer tutan Dionysos tanrısı da bunlardan biri olarak, 

19. yüzyıl din düşüncesine yine dinsel bir tonda yöneltilmiş, etki gücü yüksek ve çözümlemesi zor bir 

yap-boza benzetilebilecek kapalı bir  mesaj iletir. 



Ahmet Tümkaya, Doktora Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2025 

 

48 

Nietzsche okumalarını belirsizleştiren tüm zorluğun belki de yoğun bir eleştiriyle sunulan 

fikirleriyle Nietzsche’nin belleklere ‘Tanrı öldü’ sözüyle hatırlanan bir felsefeci olarak kazınmış 

olmasında yattığı düşünülebilir. Zira ilk okumada Nietzsche dinsel otoritenin sarsıldığı bir dönemde 

aşkın bir otorite ve belli bir dinsel topluluk kültürüne metinlerindeki dışlayıcı önermelerin de 

desteğiyle geleneksel olana karşı olarak algılanmıştır. Bununla beraber Julian Young’a göre Nietzsche 

her ne kadar bireyin deneyimlerine yoğunlaşmış görünse de nihai olarak topluluk fikrinden kesinlikle 

uzak olmamıştır ve dinsel bir çizgi ya da belli bir topluluk olmaksızın gelişme fikrinin olamayacağını 

savunur (Young, 2006, s. 1-2). Young’ın bu belirlemesi temelinde Nietzsche’nin tüm bir felsefesi göz 

önüne alındığında ne ateist ne de bireyci olduğunu söyleyebiliriz. Young bu tür bir Nietzsche 

okumasının İngilizce konuşan ülkelerde yapılan Nietzsche yorumlarına iki açıdan karşıt gittiğini 

belirtir. Bu yaygın yorumlar Nietzsche’nin çok açık bir şekilde ateist ve bireyci olduğudur ki 

Nietzsche bu ikisinin de doğru olmadığını söyler. Young’a göre aristokratik değerlerin savunucusu, 

özgür ruhlu bireyler bile tüm bir insanlık topluluğu için savundukları değerleri savunurlar (Young, 

2006, s. 3). Bunun kaçınılmaz olarak varacağı yer tüm bir kültürün acımasız bir eleştirisi, değerlerin 

yeniden gözden geçirilmesidir. Young Nietzsche’yi Alman Volkish geleneğine yerleştirir. Bu gelenek 

Aydınlanma’nın aşırı akılcı vurgusuna karşı gelişen Romantik geleneği temsil eder. Buna göre Volk, 

‘istem’le, ‘görev’le ve ‘kader’le anılan organik bir bütünlüktür ve burada bireysel yaşamların değeri 

toplumun bütününe olan katkılarıyla belirlenir. Topluluğa olumsuz bir eleştirel bakışı ileten ‘Herde’, 

‘Pöbel’ gibi olumsuz kullanımlarına karşı, Young Volk kelimesinin Nietzsche’de yalnızca saygıyla 

anıldığını belirtir. (Young, 2006, s. 5). Toplumun değerlerine yönelik yıkıcı olarak yorumlanan 

fikirleriyse Neşeli Bilim’de belirtildiği gibi, ‘yalnızca yaratıcılar olarak yıkabileceğimiz’ belirlemesiyle 

sınırlanır. (Young, 2006, s. 6). Young’ın en önemli belirlemelerinden biri de Nietzsche’nin eserlerinin 

kronolojik olarak incelenmesidir zira bu çalışmayla Nietzsche’nin gelişimi daha rahat izlenebilir. 

Young’ın Hegel’den yaptığı alıntıyla söylersek Nietzsche’yi felsefesinin gelişimiyle izlemek onu daha 

iyi anlamamızı sağlayacak, rastgele seçilen herhangi bir metindeki bir fikrin Nietzsche’nin tüm 

felsefesine genellenmesini engelleyecektir. (Young, 2006, s. 7). Örneğin, Young’a göre Will to Power 

/ Nachlass derlemesi, Nietzsche’nin felsefesi için bir ölçüt olamaz çünkü Nietzsche’ye göre buradaki 

makaleler zayıftır ve Nietzsche neyin yayınlanıp neyin yayınlanmaması konusunda kendi yargısını 

kullanarak ölümünden sonra bu notların yok edilmesini istemiştir. (Young, 2006, s. 7, Burnham, 2015, 

s.345)     Burada Schopenhauer’in Nietzsche’deki metafizik öğeler üzerine kesin bir etkisi olduğunu 

belirtmek gerek: Kantçı idealizm’in görüntü/gerçeklik ve ne olduğunu asla bilemeyeceğimiz kendinde 

şey/noumenon kavramlarının, Çok’un ötesinde, ‘Mutlak Bir’e işaret ettiği söylenebilir. Schopenhauer 

bu bilinemez kavramına bir içerik verme denemesinde bulunur: ona göre bilinemeyecği iddia edilen bu 

öz, yaşam istemi’dir ve bu da insanın özüdür; isteme tüm düşünce, duygu ve davranışlarımıza içkindir 

ve bundan soyutlanamayız. Schopenhauer’e göre sonuç, tüm acılarıyla içinden geçilerek yaşanması 

gereken acınası bir yaşamdır. Schopenhauer’ın buna bulduğu çözümse, Stoacı felsefeyi ya da Budizmi 

hatırlatan bir çilecilik, tasavvuf/mistik İslamın bilgelerinin sözleriyle, ‘artık istememeyi isteme’dir, 



Ahmet Tümkaya, Doktora Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2025 

 

49 

istemenin reddidir ve nihayetinde ölümdür (Young, 2006, s. 9). Nietzsche kendi din anlayışı 

konusunda sıklıkla Schopenhauer’in dine belli bir sempatiyle yaklaştığı ‘İnsanın Metafizik’e Olan 

İhtiyacı’ makalesine atıf yapar ve bunun pozitif bir tonda yapılan bir okuma olduğunu belirtir. 

Schopenhauer’e göre din, popüler metafiziktir zira kitleler düşünmeden çok inanmaya yatkındır, 

metafizikse şeylerin ve doğadaki fenomenlerin görüntüsünün ötesindeki ‘supra-rational’i (akıl üstünü), 

gizli olanı, noumenon’u amaçlar (Young, 2006, s. 10). Schpenhauer’e göre bunu bilmeyi 

amaçlamamızın tek nedeni ölüm gerçeğinin farkındalığı ve ölümsüzlük fikrine çekilmemizdir. 

Sokrates’in de Phaedo’da felsefe için ileri sürdüğü gibi ölümün gerçekliğine eğitilme dinsel/felsefi 

yaşantının ilk işlevidir (Platon, 1945, s.199). Sonuçta din de metafizik de ölüme karşı ölümsüzlük 

fikrini geliştirmeli, acıya karşı acısızlık yaşantısını mümkün kılmalıdır (Young, 2006, s. 11).  Dinin 

üçüncü işlevi toplumsal birlik duygusunu yaratması ve geliştirmesi, son işleviyse gizem duygusunun 

yaşantılanmasıdır. Nietzsche’ye göre acı ve ölüm karşısında kültür tamamen çaresizdir ama Apollon’la 

simgelenen sanat, fenomenlere yönelik seçici bir yaklaşımla günlük yaşamın dehşetini aşma olanağı 

sağlayan bir sevinç yaratabilir. Diyonizos’çu sanat ise bu görünümlerin ötesine geçen alternatif bir 

metafizik sağlayacağı için bir sevinç bir kaynağıdır. Bütün bunların mümkün olabilmesi için, 

Sokrates’te somutlaşan saçma bir kamusalcılığın, bilimin, teknolojinin aşılması gerekir. Nietzsche’ye 

göre varoluş, yalnızca ‘estetik bir fenomen’ olarak olumlanabilir. Böylece insan için yaşamın acılarını 

yalnızca üç çeşit yanılsama katlanılır kılacaktır: Sokratik, Apollonian, Dionisian. Apolloncu sanat 

öznelliğin dışlandığı ve kavramların öne geçtiği bir sanat anlayışıdır, bu nedenle Nietzsche’nin tercihi 

Dionizosçu bir yaşamdır (Young, 2006, s. 15-16, 19).  

Monoteizm-politeizm bağlamına geri dönersek, Dionysos ya da başka herhangi bir pagan 

tanrısında somutlaşan ve Nietzsche’nin eleştirdiği biçimiyle hristiyanlığın karşısına alternatif olarak 

koyduğu değerler sisteminin, tek Tanrı’yı merkeze alan monoteist bir yapıya geri götürülüp 

götürülemeyeceği sorgulanabilir.  Politeizmin insan öznelerindeki yaşantısal temeli göz önüne 

alındığında, bu inanç biçimi farklı coğrafyalarda tüm bir insanlık kültürüne dağılmış ancak öznel 

yaşantı düzleminde benzer özellikler sunan bir kurum olarak betimlenecektir. Bu anlamda 

monoteizmi, pozitivizmin iddia ettiği gibi teke indirgenmiş, evrimleşmiş bir politeizm olarak 

kavramsallaştırmaktan çok, etkisini pagan Tanrılarında hala sürdüren, ancak politeist adı altında anılan 

temel sayıltılarının monoteist kökendeki belirlemelerinden uzaklaşmış bir inanç olarak 

tanımlayabiliriz.  Monoteizmin varlığı tüm bu süreç içerisinde farklı inanç sistemlerinde korunur ve 

yaşantısal öğeleriyle öznede yaşamaya devam eder. En baştaki kültürel ya da farklı etkenlerden 

kaynaklanan bozulmanın bir nedeni, tektanrıcılığın yaşantısal ve kavramsal yapısıyla basite 

indirgenemeyecek denli yoğun bir mesaj iletme görevi olduğu söylenebilir. Her durumda kutsallık 

yaşantısı kendisini toplumlara zorunlu olarak sanat, felsefe, daha özelleşip incelmiş biçimlerinde 

matematik ve bilim olarak farklı ve daha anlaşılır biçimler altında sunmaya devam etmiştir. Özellikle 

Antik sanatın işlevi belli türden bir bilginin korunması ve aktarılmasıdır (Gurdjieff, 2020, s.167). 



Ahmet Tümkaya, Doktora Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2025 

 

50 

Varoluşun Tanrı’yla ilişkisini kitleler için daha anlaşılır kılmayı amaçlayan ve birbirinden farklı 

görünen bu anlama etkinlikleri aslında kültürlerin monoteizmin farklı öğelerine yaptıkları farklı 

vurgulardan oluşmuş, toplumsal güç çatışmalarının etkisiyle farklı tanrılar olarak görülmeye 

başlanmıştır (d’Olivet, 1917, s.27-28). Diğer bir deyişle monoteizmin içinde var olagelmiş bu 

hiyerarşik öğelerin zaman içinde ait oldukları bütünden bağımsızlaşarak farklı birimlerde 

yoğunlaştıkları görülür. Bu farklı anlama biçimleri monoteizme ait farklı bölümleri belli bir yönden 

felsefe, bilim ya da sanata ait üretim ve anlama çabalarıyla derinleştirirken, diğer taraftan köken 

öğretiyle görünüşte çatışmalı bir duruma getirecektir. Farklı coğrafyalardaki isimlendirilmelerini bir 

kenara bırakırsak, örneğin zaman zaman farklı bağlamlarda tanrısal niteliklerin ‘çokluğuna’ yaptıkları 

vurguyla yanlış anlaşılmış olan Hinduizm gibi dinler de belli bir anlamda tek Tanrı’yı merkeze alan 

tek ve aynı inancı iletmişlerdir. Süregiden felsefe bakış açısından bu inanç zaman içinde çoğu zaman 

felsefede ya da Pisagor’daki göründüğü şekliyle matematik, din ve felsefede ortaya çıkmış, parçalı ve 

birbirinden kopuk olarak kavramsallaştırıldıkları biçimiyle 19. Yüzyılın sosyolojik ve felsefi 

paradigmalarına temel oluşturmuştur. Bu şekilde konulduğunda Nietzsche’nin Dionysus’ta övdüğü 

niteliklerin temel hristiyanlık öğretisinde de bulunabileceğinden daha önce de bahsetmiştik. Her 

durumda aynı dinden kültürel kırılmalarla bize fragmanlar olarak ulaşan ve resmi tarihe bu biçimde 

geçen sistemlerin temelde aynı şeyi söylediği gerçeği, en azından entellektüel bir sezgiyle (intellectual 

intuition) ilettikleri şiirsel mesajlarda güçlü bir belirginlik kazanır. Bunu temellendirmenin ilk koşulu 

belki de ‘çoktan tek’e olduğu varsayılan evrimin mantığını sorgulamak gibi görünüyor. 

Gerçekten de Musevilikle başladığı varsayılan tek tanrılı dinlerin çok tanrıcı dinlerden aşamalı 

olarak evrildiğini varsaymak, bir sayısı var olmadan tüm sayıların var olduğunu iddia etmek gibi 

tartışmalı bir savdır. Bir’in tüm sayılara önceliği ve öteki tüm sayıların varlık alanına ancak kendisi bir 

sayı olmayan ‘Bir’ sayısıyla gelebildikleri akılda tutulursa, fiziksel çokluğun aslında her zaman ‘Bir’ 

ve ‘Tek’ olanla öncelendiğini öne sürebiliriz. İbn Arabi’nin bu anlamda Çokluğun Birliği kavramı 

mistik kavrayışın matematik temeli olarak anlaşılabilir. Her durumda öteki sayıların varlıkta 

görünebilmeleri ancak ‘bir sayı’ yönüyle varlıkta görünen Bir sayısından sonra mümkün olabilmiştir. 

Bunun gibi tek tanrıcılığı çok tanrıcılıktan geçiş olarak açıklayan Pozitivist varsayımın, bunu ancak 

politeist dinlerde varlığını hala örtük olarak koruyan çok isimli bir ‘tek’ Tanrı’nın niteliklerine yaptığı 

abartılı bir vurgu olarak yorumlayabiliriz. Buna göre Tek Tanrı’nın insanca kavranabilir bir bilgiyle ve 

yalnızca Rab/İnsan yönüyle bilinebilir isimlerinin tarihsel olarak farklı Tanrılar olarak sunuluşları, çok 

tanrıcılık olarak saptanan kavramsallaştırmaya yol açacaktır. Burada söz konusu olan, Nietzsche’nin 

dilin oluşumunda kullandığı açıklamaya çok benzeyen, pratik olanın, hayatta kalmaya hizmet eden 

kullanımların ortak kültürü somutlaştıran bir tarih anlayışında korunup standartlaştırıldığı ve bunların 

gerçek olarak kabul edildiği yolundaki dil eleştirisine benzer. Tarihin ve dinler tarihinin çok katmanlı 

unutmalar ve bilinçli/bilinçsiz yanlış yorumlamalarla fragmanlar olarak algıladıkları ‘tanrılar’ da, tek 

tanrılı dinlerde hala varolan Tanrısal isimler olarak varlıklarını korurlar. Bu anlamda belli bir 



Ahmet Tümkaya, Doktora Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2025 

 

51 

perspektiften ‘pagan bir Tanrı’ olarak eleştirilen Dionysus, monoteist perspektiften din karşıtı bir 

sapmayı değil, tek tanrıcılığın yapısına içkin olarak varolan tanrısal niteliklerden birini somutlaştırır. 

Sonuç olarak yaşantısal düzeyde Amerikan yerlilerinin Şamanist uygulamalarında ya da Rumi ve 

Nietzsche metinlerinde aynı birlik yaşantısının sezilebilmesi doğaldır.   

Sonuçta kulağa ister reddedici isterse din dışı gelen ifadelerle örülü olsun, Nietzsche’nin 

metinleri 19. yüzyılın başkaldırıcı söyleminde Rumi’nin (tabii onunla birlikte belki de Şams Tabrizi ya 

da Hallac Mansur’un) bir uzantısı olarak Tanrı’yı birbirinden ayrılmaması gereken  ‘içkin ve 

aşkınlığında’ yeniden keşfetme çabası olarak okunabilir. Bunun harekete geçirici gücüyse her zamanki 

gibi sevgi yaşantısıdır ve bu da yeniden kurulmak istenen bu Tanrı imgesinin/yaşantısının Sevgi 

temelli kavranmasını gerektirir.  

Çoğu dinde olduğu gibi İslam’da da Tanrı, hem içkin (varoluşun olası en küçük parçasında 

dahi bulunan) hem de aşkın (varoluştaki herhangi bir şeyin tamamen ötesinde ve onunla hiçbir şeyi 

paylaşmayan/ona hiçbir şekilde benzemeyen) özellikleriyle anlaşılır. Teolojik kavramlarla verili ama 

kavranması imkansıza yakın derecede zor olan bu gerçek, zihinsel bir belirlemenin ötesinde ancak 

yaşantısal temelli bir olumlamayla epistemik bir kesinlik kazanabilir. Bu epistemik temeli, ancak 

içkinlik ve aşkınlıktan ayrılamayacak bir sevgi yaşantısı kurabilecektir. Tanrı’nın yarattığı tüm varoluş 

‘sevgi’dir ve ister epistemolojik, isterse ontolojik belirlemeler şeklinde ifade edilsin, din, felsefe ve 

bilimin varlık, yaşam ve insan üzerine ileri sürdükleri her tür belirleme, bu sevgi gerçeğini ya 

dışlayacak/örtecek/ (psikanaliz ya da öncülü felsefi kuramlarda ifade edilen bilinçaltı süreçlerde 

yaşandığı gibi) baskılayacak, ya da onu doğrudan Nietzsche’de olduğu gibi, zaman zaman karşıtmış 

gibi görünen ifadelerle açığa vuracaktır. Bu söylemde dilin ve kavramların sınırlamaları nedeniyle 

düşüncenin, metaforların somutlaştırıcı etkisinden yararlanması kaçınılmazdır. Her durumda varlığın 

ve varoluşun özünün sevgi olması söylemi Tanrısal kökenlidir. Nietzsche’nin polemik yüklü 

metinlerinin ancak satır aralarında seçilebilen sevgi merkezli bu söylem Rumi’nin evreninde esrimeyle 

yaşanan müzik ve şiirsel bir ifadeleriyle dile gelir. Aynı söylemi kavramsal bir ifadeyle açıklayan İbni 

Arabi’ye göre bu söylem iyi ya da güzel her şeyde sevilen şeyin aslında Tanrısal öz olduğunu savunur. 

Varlığın Tanrı’ya bir ayna olduğunu savunan Rumi ve İbni Arabi, temelinde sevginin karşıt kutupları 

birleştiriciliği olmayan bir ontoloji ya da epistemolojiyi kesinlikle dışlarlar. Bu anlamda karşıtların 

birliği mistik İslam’da tıpkı yaratılışın en başında olduğu gibi seven-sevilen ilişkisinin tüm 

karşıtlıklarına rağmen sevgi ile bir olduğu bir ontolojiye işaret eder (Al Hakim, 2017, p. 233-238). 

2.3. Nietzsche`de Yaratıcılık: Metafizik Olarak Estetik, Katharsis ve Esrime 

Nietzsche felsefesinde yaratıcılık Üstinsan`ın bir özelliği olarak ortaya çıkar. Üstinsan`da 

değerlerin yeniden gözden geçirilmesi, metafizik doğruların aşkın gerçeklikle ilişkisinde sorgusuz 

kabulüne karşı, sanatsal yaratının en yakınımızdaki şeylere içkin estetik yaşantısını bir değer olarak 

koymayı amaçlar. Nihayetinde sanatın doğası gereği metafizikle olan içsel bağlantısı düşünülürse, 



Ahmet Tümkaya, Doktora Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2025 

 

52 

daha önce de belirttiğimiz gibi Nietzsche’nin ancak belirli tipte bir metafizige karşı olduğu 

söylenebilir zira Bengi Dönüş, Amor Fati vb. metafizik öğeler Nietzsche felsefesinde kilit kavramlar 

niteliğindedir. Buna karşılık estetik, yaratıcılık vb. değerlere yaptığı vurgu, Üstinsan kavramıyla 

yakından ilişkilidir. Eski Yunan’da kurumsal olarak kabul edilmiş kölelik olgusu ve kadınlara yönelik 

tutum bile, salt sanat üreten insanlara boş zaman yarattıkları gerekçesiyle Nietzsche’nin 

eleştirilerinden kurtulmuştur. Elbetteki burada amaç, toplumda ve tek tek bireylerde sanata adalı bir 

yaşam biçiminin ulaşılması gereken bir değer olduğunun vurgulanmasıdır ve yaratma ‘özgür ruhlarla’ 

ve onların amaçladığı ‘bir gün yaşayacak olan Üstinsanla’ ilişkili, onu üretecek bir insan değeridir.  

Nietzsche’nin vurguladığı bu yeni değerlerin yaratılmasını sanatsal yaratı süreciyle, sözgelişi bir 

yazarın içinden geçtiği metnin üretim süreciyle, örneğin Ecce Homo’daki Zerdüşt’ün yazım süreciyle 

de örneklenebilir (Nietzsche, 1998, sf.76). 

Gerçekten de sanatsal yaratıyla kültürü yeni baştan değerlendirme etkinliği ilişki içindedir. 

Her ne kadar toplumsal alanda sistemli ve planlı bir değişiklik hareketi öngörmese de Nietzsche 

felsefesi sanat eserinin dönüştürücü gücüyle varolan ve kişinin geleneksel değerleri sorgulayıp 

geleneğin yabancılaştırıcı etkisiyle yitirdiği öznel gerçekliğini yeniden keşfetmesini teşvik eden bir 

kültürü savunur ve böylece uzun vadede sürü insanı kültürünün yaratıcı birey/özne kültürüyle 

değiştirilmesini amaçladığı öne sürülebilir. Egemen kültürdeki ahlaki, dinsel ve kültürel düşünce 

yapılarıysa,  köle ahlakıyla sürü zihniyetini yeniden üreten yapıları sürdürmeyi amaçlayan çarpıtılmış 

değerleri, diğer bir deyişle insanın doğal gerçekliği içindeki yetilerini sakatlayan hasta bireyler ve 

bunları haklı çıkaran dinsel / felsefi / ideolojik yapılar yaratır. Bu süreçte bireysel yaratıcılık, bireysel 

gizil güçlerin yaşama geçirilmesi ve güçlenmesi yolunda mücadele etme gibi değerler yerine, normlara 

uyumlu bireyler üreten değerler teşvik edilir. Sanatçı, bütün bu kültürün dokusuna işlemiş değerlere 

karşı gidebilmeyi göze alabilen farklı değerleri araştırma görevini üzerine alır. Bu süreçte kendi 

içgüdüleri, tutkuları ve geçmişin hala güncel sayılacak değerleriyle şu anı yeni baştan ‘okuma’ 

mücadelesine girişir. Bu süreçte tarih, ancak yeni değerler yaratılmasını ve Bengi Dönüş’ün 

gerçekliğini amor fati yaşantısı içinde desteklediği ölçüde değerlidir (Nietzsche, 2007, s. 120). 

Sanatçının bu ruhu yine Diyonizos’ta anlatımını bulur: bu ruh, yaşamı ışık ve karanlığıyla bir bütün 

olarak kucaklayan, ondaki akılcı ve akıldışı, en yüce ve en temel içgüdülerin farkındalığıyla ona kutsal 

bir evet diyen bir ruhtur. Bu coşkunluk tanrısıyla kişi aklın sınırlı bilme gücünü geride bırakarak 

tutkulu bir sevgi yaşantısı içinde ‘akışın bilgisine’ doğru yol alacaktır. Nietzsche akılla bilinebilecek 

şeylerin ötesinde, tutkuların bilgisinin peşindedir ve otantik/kendisi olan bir bireyin ancak ‘kendi 

uçurumuna bakmayı bilen’ yaratıcı insanlarla gerçek olabileceğini savunur. Yaratma süreci ve 

etkinliği bu anlamda öznel bilinçte (Jung’la, bilinçaltında) başlayıp ideal olarak tüm toplumun 

dokusuna yayılması arzulanan Üstinsana ait bir ‘kendini bilme’ biçimidir. 

Bu ‘kendini bilme’ sürecinin özsel bileşeni olarak yaratıcılık, yoğun bir şekilde hayal gücüne 

ve bireye özgü perspektiflere bağlı bir süreçtir ve uzlaşımsal yaşantı, düşünme ve değer örüntülerini 



Ahmet Tümkaya, Doktora Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2025 

 

53 

parçalayarak yeni bileşimlere varma etkinliği olarak tanımlanabilir. Burada sözkonusu olan öznenin 

bilincinde mekanik olarak farklı olasılıkların denenmesi değil, ya esrimeyi andıran yoğun bir akış 

yaşantısı içinde ya da ona doğru giden bir süreç içinde sanatçının en otantik, en kendine özgü bilinç 

durumlarının keşfedilmesidir. Nihai amaç bu süreçlere farkındalık kazandırılmasıyla birlikte bunlarla 

birlikte gelen belli bir güzellik duygusunun kendinde somutlaştığı bir üretimdir. Teknolojiyle 

kurulabilecek bir karşıtlık, yaratıcılık kavramının insan türü için önemini bir kere daha örnekleyebilir. 

Günümüzde yapay zeka, ChatGPT benzeri sohbet robotlarıyla sürekli zenginleştirilen algoritmalar 

temelinde en üst derece sanat eserleri bile en azından dışsal özellikleriyle taklit edilip 

üretilebilmektedir. Öykünmenin ötesinde, son derece özgün görünümlü sanatsal yapıtların bile 

yaratılabildiği bu uygulamalar düşünüldüğünde günümüzde sanatçının kendine özgü bu biricik 

perspektifinin değeri bir kere daha anlaşılabilir. Sanatçı Nietzsche’nin Zerdüşt’e söylettiği şekilde 

‘kanla yazmalıdır’, bu anlamda kendinin üreticisi/dönüştürücüsü olarak sanatçı, Yapay Zeka 

uygulamalarının yaygınlaşacağı bir kültürde insana özgü değerleri koruyup savunacak tek insan tipi 

gibi görünüyor. Bu dönüşüm özsel olarak Zerdüşt’teki bir benzetmeyle içindeki ‘kaostan bir yıldız 

doğurmayı’ amaçlayan sanatçı kişisi için tanrısala doğru ‘yolda olduğu’ bir dönüşümdür ve sanatçıyı 

giderek nihai olarak amaçladığı ve kendisine doğru yol aldığı varlığın nitelikleriyle donatır. Bu 

anlamda yoğun bir sevgi ve acı yaşantısından geçen sanatçı Cibran’ın deyimiyle kendini ‘Tanrı’nın 

kutsal şöleninde’ yenilecek kutsal bir ekmeğe dönüştürür (Cibran, 2014, s. 6). Yaratma süreci içinde 

bu dönüşüm hem toplumsal etkiye hem de belli bir tarihsel dönemin çalkantılarına maruz kalmış 

yaşam mücadelesi içindeki öznede, hem de sanatçınınkine koşut mücadeleler içindeki kitlelerde 

arındırıcı/katartik bir etki yaratacaktır. Yaratma süreç olarak kişinin neyse o olabilmesine (ruhun 

kendisinden bir parçası olduğu tanrısala evrilmesine) olanak hazırlayan bir içsel keşfetme yöntemi, 

sonuç olaraksa ortaya çıkan mesajın insan değerleri olarak genellenebilmesini sağlayan bir bilme 

biçimidir. Bir sanat ürününde somutlaşan yaratma edimi geride bireysel anlamda bir tür duygusal 

temizlenme (katharsis) yaşamış bir özne bırakır, bu anlamda yaratıcılık ‘kurtarıcı/salvific’ bir yaşantı 

biçimidir. Konumuzla bağlantısı içindeyse yaratma süreci duygusal anlamda yoğun olarak yaşanan, 

farkındalık duygusunun yoğun bir akış yaşantısı içinde arttığı bir tür çoşkunluk, sevinç ve aşkınlık 

yaşantısı olarak tanımlanmıştır ve bu anlamda yaratıcılık, esrime ve katarsis yaşantılarının iç içe 

geçerek aynı anda yaşanabildiği yaşantılar olarak tanımlanabilir.   

Gerçekten de yaratıcı sanatsal etkinliklerin katartik etkileri tetiklediği, bu süreci hızlandıran 

hypnogogia (uyku-uyanıklık arası geçiş dönemi) benzeri yaşantıların da süreç içinde bu yaratıcılığı 

hızlandıran bilinç durumlarına /farklı ontolojilere kapı araladığı iddia edilmiştir. Bilinç durumlarında 

yaşanan bu genişleme ve dış ve iç dünyaya gönelik farklı kavrayışlar belli bir akış yaşantısı içinde 

bütünle bağlantılı olma duygusunu da birlikte getirirler.   

Burada Jung’a göre kişinin kendini aktif olarak bıraktığı pasif bir süreç sözkonusudur. 

Nietzsche’nin Zerdüşt’ünün deyimiyle benlik burada “kendinden öte” yaratır: “kendinizden öte 



Ahmet Tümkaya, Doktora Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2025 

 

54 

yaratarak, Üstinsanı yaratırsınız” ama bu süreç kişinin kendisinin yönlendirdiği bir süreç değildir 

(Jung, 1988, s. 60-61). Jung burada Zerdüşt kişiliğinde aslında sanatçı Nietzsche’yi ve bunda 

gerçekleşen sanatsal yaratım sürecini de çözümler. Jung’a göre yaratıcı süreç kişinin kontrolünde olan 

birşey değildir; tam tersine bu sürece egemen bilinçaltı güçlerin kişiyi ‘ele geçirmesi’ sözkonusudur 

zira bunlar ontolojik olarak sürecin yaşandığı kişiden ayrı bir irade/isteme/istem’e sahiptir. Böylece 

kişi daha sonra yaratıcı olanın gerçekte kendinden farklı birşey olduğunun farkına varır. Jung’a göre 

bu zorunlu olarak böyledir zira yaratıcı güçler her zaman yaratma ediminden öncedir; biz bilinçsizken 

bile onlar var olmuştur ve kişi onları denetleyemez (Jung, 1988, s. 61). 

Dolayısıyla dinsel olgular kadar eskiye uzanan ve Nietzsche’nin metafiziğe alternatif olarak 

düşündüğü sanatın bu en temel özelliğini Aristoteles’te karşılaştığımız katharsis / arınma kavramıyla 

birlikte düşünmemiz gerekir, Poetika’da Aristoteles trajedi’nin uyandırdığı acıma ve korku 

duygularıyla ruhta belli bir arınma yarattığını belirtmiştir (Aristoteles, 2023, s.19). Nietzsche belli bir 

metafizik türüne karşı sanatı ideal bir bilme biçimi olarak alır zira yanlış bir insan doğası anlayışı 

üzerine temellenen belli metafizik temelli yorumlar, insan gerçeğini, buna bağlı olarak da gerçek 

hakkındaki tüm söylemlerimizi yanlış temellendirmelere götürecektir. Bu tip bir metafiziğe karşı, 

öncelikle insan gerçeğinin gerçeklikte yaşandığı haliyle, ‘ne ve nasıl’ olduğunu bulmaya (kişinin 

neyse o olmasına yardım etmeye) yönelik sanatsal yaratı süreci, Nietzsche için gerçeğe 

teolojik/rasyonel açıklamaların yabancılaştırıcı dünyasından çok daha yakındır. Ama her durumda 

teolojik metafiziğin kavramsal olarak yakalamaya çalıştığı Bir ve Mutlak’ın, sanat yoluyla 

yaşantılanan esrime ve nihai olarak yaşanan katharsis yaşantılarıyla ilişkili olduğu söylenebilir. 

Katharsiste belli bir enerji salınımı yoluyla güçlü ya da baskı altına alınmış duygulardan kurtulma ve 

duygusal ve kavramsal bir yenilenme sözkonusudur. Yukarıda Plotinus’ta bölümünde andığımız 

esrime katharsis/ilişkisinde belirttiğimiz gibi bu durum ruhun Platon’cu anlamda ‘yukarıya’, 

‘Tanrı’nın bilgisine’ doğru yaptığı bir atılımdır.  Bir sanat eserindeki karakterlerle özdeşleşme benzeri 

dolaylı olarak yaşantılanan duygular da belli bir katarsis duygusu yaratır. Bunlar genellikle öfke, 

üzüntü ya da korku gibi organizmanın yaşam işlevlerini/işlevselliğini zedeleyen duygulardır ve sanat 

eseri bunları öznede canlandırma yoluyla ondan uzaklaştırarak öznenin yaşamla olan işlevsel/üretici 

bağını (buna genel olarak sağlık diyebiliriz) yeniden kurar. Esrime yaşantısındaysa yoğun bir 

mutluluğa eşlik eden ‘bir olma’ duygusu sözkonusudur. Katharsis üst düzey bir birlikteliğe götürücü 

bir ön- arınma olarak görülebilir. Burada esrimeyle katharsisi eşitleyemeyiz ama Plotinus’un şemasına 

uygun olarak başka her tür kaygıdan kurtulmuş bir ruh için sanatın arındırıcı etkisi, bir üst düzey birlik 

yaşantısına hazırlayıcı bir ilk adım niteliğinde olduğunu söyleyebiliriz. 

 

 

 



Ahmet Tümkaya, Doktora Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2025 

 

55 

3. BÖYLE BUYURDU ZERDÜŞT: BİR ÇÖZÜMLEME DENEMESİ 

Herşeyden önce Böyle Buyurdu Zerdüşt kahramanının Nietzsche’nin düşüncelerinin bir 

sözcüsü olduğunu belirtmek gerekir. Nietzsche’nin 1882-1885 yıllarında yazdığı bu kitabın felsefi bir 

kurgu/romana benzerliği vurgulanmıştır (Burnham, 2015, s. 323). Bu anlamda kitabın metni kullandığı 

tezlerin sistematik felsefeyi en başından dışlayan ve bir tür postmodern anlatı-deneme türüne yaklaşan 

tekniğiyle, yazarın ve okuyucunun yazınsal yaratının düşsel potasında eridiği neredeyse kutsal bir 

söylem olarak karşımıza çıkar. Kitaba dağılmış yoğun metafizik anlatılardan çıkarabileceğimiz ilk 

sonuç, tek bir temanın merkezde olacağı sistematik bir felsefeye varmanın yazarın değil, sorumlu bir 

okuyucunun görevi olduğudur. Olasılıkla nihai bir yorumda uzlaşılamasa bile çıkarımsal bir 

yaklaşımla yorumlar giderek mükemmelleştirilebilir.  Ortaya attığı tezlerle bağlantısı içinde belki de 

incelenebilecek en önemli yönü kitabın yazılış sürecidir. Yazınsal ya da genelde sanatsal yaratının 

yaratıcının bilinçli ya da bilinçaltı süreçlerini içeren varoluşunda yoğun bir duygu/düşünce 

bütünleşmesi içermesi, yazarın düşünsel ve duygusal boyutlarının yaratılmasında kendi ruhsal 

kaynaklarından yoğun bir şekilde yararlanmasıyla sözkonusu olabilir. Bu anlamda ister felsefi 

nitelikleri ön plana çıkan geleneksel anlamda felsefi olarak adlandırılan eserler olsun, isterse kurgusal 

öğelerle ifadesini bulan ve tezlerini öykücüklerle anlatan Rumi’nin Mesnevi’si ya da Nietzsche’nin 

Zerdüşt’ü olsun, temel mesajın öncelikle ruhsal olarak artık yazarda iyice olgunlaştığı, Nietzsche’nin 

deyimiyle artık “bir yıldız doğuracak” yoğunluğa eriştiği bir yaratı sürecinin sonucu olarak ortaya 

çıkarlar (Nietzsche, 1997, s.11). Yoğun bir kavramsal yapının iç içe geçtiği benzer felsefi yapıların 

dışında Böyle Buyurdu Zerdüşt ya da Mesnevi gibi yapıtlarsa içerdikleri aforizma türü yoğun 

anlatılarla metnin dokusunu neredeyse kendi kendine yeterli ve dışa kapalı bir tür monadik evren 

yapısına dönüştürür.  Bu metinlerdeki tezler neredeyse tüm bir felsefenin başı ve sonunu kendilerinde 

birleştiren bir yoğunlukla hep aynı öyküyü anlatırlar. Bu öykü de zorunlu olarak insan ruhunun içine 

atıldığı aşılması gereken bir uzaklığın / boşluğun / zamanın geriye doğru (hatırlama yoluyla) ve de 

ileriye doğru (yaşayarak) sevgiyle katedilmesi, sevgiden, sevgi yolunda ve sevgiye yönelik bir çabayla 

kaynağa varılmasıdır. Evrene yayılan sesleriyle müzik, seyredicisine renk ve biçimle ulaşan resim, 

okuyucunun ruhuna sözcükleriyle ulaşan bir yazın yapıtı, bir evren modeli sunan bir kuram, kısaca 

kültürel üretimin tümü en başta yaşantılanan varoluşsal bir kopuşu/acı verici bir ayrılığı zorunlu olarak 

ileriye doğru giden bir gelecekle birleştirerek yatıştırmaya çalışan etkinlikler olarak yorumlanabilir. 

Akla seslenen yaklaşımıyla kavramsal felsefe, kendi sınırlılıklarının bilincinde, gözlemlerini 

denetlenebilir, araştırılabilir ve modellenebilir bir örneklem alanı üzerinde açıklamaya çalışan bilimsel 

bir çalışma da bunlara dahil edilebilir. Her durumda bu yaşantının dili, yukarıda anılan tek tek 

sanatsal, kültürel ya da bilimsel etkinliklerin birine indirgenemeyecek kadar gerçekliğin çok 

boyutluluğunu içeren bir zenginlikte olmalıdır. Aforizmalar bu anlamda her şeyi tek bir şeye 

indirgeme idealini çoğu zaman da yanlış anlaşılabilme riskiyle canlı tutan anlatımlardır.  



Ahmet Tümkaya, Doktora Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2025 

 

56 

Daha sonra değerini yadsısa bile ilk okumada Zerdüşt’ün kendi üzerinde yarattığı çarpıcı 

etkiyi itiraf etmiş olan Tolstoy, olasılıkla Nietzsche gibi kültürün kendisine sunduğu haliyle yok 

saymaya eğilimli olduğu bir Tanrı’da birleştiği için pek çok insanın Nietzsche üzerine söyleyebileceği 

bir gerçeği ifade etmiştir (Call, 2001, s. 48-76).  Eski Yunan’da koro eşliğinde tanrı Dyonisos’a 

söylenen bir tür ilahileri (ditrambları) andıran tutkulu bir tonda yazılan kitap Diethe’ye göre, 

Nietzsche’nin en zor kitaplarından biri olarak filozofun sanatsal yaratısının en üst noktasını temsil eder 

(Diethe, 2014, s.379). Çocuk, hayvanlar, köprü vb. metafor ve simgesel öğelerin yoğun olarak 

kullanıldığı bu şiirsel metin kurgusal bir anlatı olarak bilge peygamber Zerdüşt karakteri etrafında bir 

vaazlar dizisi olarak kurgulanmıştır ve ana mesajı, değerlerin yeniden gözden geçirilmesi çağrısıyla, 

bunun kendisi için yapılması gerektiğini öğrendiğimiz Üstinsan’ın (Bengi Dönüş bir parçası olarak) 

tarihsel olarak ortaya çıkacağı müjdesidir. Üstinsan uzlaşımsal ahlak normlarını geride bırakan ve 

kendi değerlerini yaratan bir kişi olarak insanın gerçekte olduğu haliyle nasılsa ‘kendisine’ evrilmesi 

gereken ideal insan olarak karşımıza çıkar. Bu kişi yaşamı Bengi Dönüş kavramıyla kucaklar. Bengi 

Dönüş’e göre yaşamda tek tek tüm anlar daha önce de yaşanmıştır ve sonsuza dek hep aynı şekilde 

yaşanacaktır (Nietzsche, 1997, s.252-257). Her olayın sonsuza kadar tekrar edeceği bu sonsuz 

döngüde Üstinsan yaşamı tüm doluluğuyla yaşayan, insandaki en güçlü duygular olarak pişmanlık, 

hınç/öfke (ressentiment) ya da acıma gibi duygulanımları yenmiş (Selbst Überwindung / self-

overcoming), bu acınası zayıflıkları geride bırakmıştır. Üstinsan bu duygulanımların 

cesaretlendirildiği bir kültürü karşısına alarak yaşar. Amacı kişinin kendi en temel değerlerini keşfedip 

onları olumlamasıdır. Bu yolda mücadelesini sakatlayan, onu kendi sağlıklı/işlevsel doğasına 

yabancılaştıran bir değerler sistemine boyun eğmiş bir köle moralitesine karşı çıkacaktır. Zerdüşt’ün 

öğrettiği Üstinsan bir Çocuk imgesiyle yaşama tümüyle kutsal bir ‘evet’ der ve kendi değerlerini 

yaratma çabasıyla kendisini aşan kozmik bir döngünün zorunlu bir parçası olarak ‘görevi için’ yaşar.   

Nietzsche Böyle Buyurdu Zerdüşt’te ilk defa Güç İstenci kavramına yer verir; aynı şekilde 

Neşeli Bilim’de “en ağır yük” olarak kısaca açıklanan Bengi Dönüş/Ebedi Dönüş düşüncesine de 

burada daha ayrıntılı olarak yoğunlaşır. Bununla beraber tıpkı Goethe’den esinlendiği belirtilen 

Übermensch/Üstinsan kavramında olduğu gibi, Bengi Dönüş kavramından da daha sonraki 

kitaplarında ender olarak bahsedecektir. Zerdüşt’e göre Güç İstenci (Wille zur Macht) yokoluşu 

sözkonusu olan her canlı varlığa içkin, yönetici bir ilkedir ve üzerinde uzlaşmaya varılamamış bir 

yorumla felsefesinin temeli olarak görülmüş bir düşüncedir; öyle ki ancak bu “istemin kişiyi 

özgürleştireceği” iddiası buna eşlik eder. Her durumda isteme yaratıcı bir edimdir ve amor fati’yle, 

kaderini sevmeyle ilişkilidir ve yaratıcılık, Amor fati, güç istemi ve değerlerin yeniden gözden 

geçirilmesi Nietzsche felsefesinin birbirleriyle ilişkili kilit kavramları olarak karşımıza çıkar (Diethe, 

2014, s. 389). 

 



Ahmet Tümkaya, Doktora Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2025 

 

57 

Nietzsche’ye göre amor fati / kader sevgisi, yaşamı tümüyle onaylayan Üstinsanın bir 

özelliğidir ve Üstinsan bu Bengi Dönüş inancına göre varolan herşeyin ebedi olarak tekrarlanmasının 

bir yazgı olduğu bir ontolojiyi olumlar. Tanrı ve O’na ilişkin tüm değerlerin gözden düşüp yok olduğu 

bir kültürel/tarihsel dönemde Üstinsan’ın Bengi Dönüş inancıyla alacağı tavır, bu yokoluşun 

doğurduğu nihilizme karşı bundan sonra yaşamı olumlayacak bir değerler sistemini yaratma çabası 

olacaktır: Tanrı’nın ölümü bu yaratıcı çabanın başlangıcıdır ve Nietzsche’nin çabası 19. yüzyılın bir 

olgu olarak yaşadığı bu tinsel ölümün küllerinden doğacak bir epistemolojinin sezgisel/sanatsal bir 

temellendirmesini içerir. Nietzsche Tanrı’nın ölümünü doğrulanıp yanlışlanma konusu olacak bir tez 

olarak ele almaktan çok çağına egemen bir paradigma, bir veri olarak ele alır ve insan öznesinin 

ruhunda gerçekleştirilecek olan yaratıcı edimlere yoğunlaşır. Bu aşamada Nietzsche kilisenin yorumu 

olan geleneksel metafiziğe değil, kültürün ulaştığı bu tarihsel dönemi katlanılır kılan sanatsal değerlere 

yönelir. Nietzsche’de tüm sevinç, ebedilik/başsızlık-sonsuzluğu arzular ve bunu temellendirecek bir 

metafizik, insan ruhunda gerçekten bir karşılık bulacak ve kendisini epistemik olarak insan öznesinde 

temellendirecektir. Burada yaşamı yadsıyan, içgüdüleri sakatlayan bir moraliteyi savunduğu iddia 

edilen diktatör bir Tanrı imgesinden, yaşamı tüm yönüyle kucaklayan bir coşkunluğu simgeleyen 

Diyonizos’çu bir metafiziğe geçiş vardır ama bu da pürüzsüz, sorunsuz bir geçiş olmaktan çok yaratıcı 

insanın ruhunda “nice ölmelerle yaşanacak” olan bir geçiştir (Nietzsche,  1998, s. 78-79).  Hayvanla 

Üstinsan arasında bir geçiş olan insan ruhu, deve’nin simgelediği dönemden aslan imgesinde 

somutlaşan döneme, en sonunda da çocuğa varmak zorundadır (Nietzsche, 1997, s. 22). Zerdüşt 

vaazlarını bu son aşamadan yapar, onu Çocuk aşamasındaki Üstinsan’a yapılan bir çağrı olarak 

okuyabiliriz zira o bile henüz tamamlanmamış bir Üstinsan imgesidir. Zerdüşt hala Bengi Dönüş’ü 

tam olarak onaylayamamış,  bu ebedi tekrarlanış içinde sürü insanıyla tekrar karşılaşma korkusu 

içinde, bu kaderle tümüyle uzlaşamamıştır. Sürü insanını aşmış insanların bile Üstinsan olabilmek için 

daha pek çok çaba harcamaları gerekir. Kurguda Zerdüşt bu insanlara Üstinsanı öğretmek için tekrar 

onların arasına karışır ve Zerdüşt’ün mağarasında tıpkı İsa’nın Son Akşam Yemeği’ndeki toplanışını 

andıran bir toplantı sahnesi kurgulanır. Diethe’ye göre Nietzsche Böyle Buyurdu Zerdüş’te İncil’den 

buna benzer bölümleri yeniden satirik bir şekilde yazmaktan büyük zevk almaktadır (Diethe, 2014, s. 

380).  

Yukarıdaki örnekte de görülebileceği gibi Zerdüşt pek çok açıdan dinsel bir metne yaklaşan 

anlatısıyla büyük dinlerin kurucu metinlerini ve bunların peygamberlerini istemli bir şekilde kullanır, 

değiştirir ve onlara yeni anlamlar yükleyecek farklı bağlamlara koyar. Zerdüşt ‘…yoksullar 

zenginlikleriyle tekrar sevinsin diye…’ ve onlara ‘sevgisinden dolayı’ tekrar Çocuk olarak insanların 

arasına karışmak ister. Yoluna çıkan yaşlı bilgenin uyarıları, tüm din kurucularının yaşadığı eziyetleri 

hatırlatır, bu eziyetler yüzünden ve ‘insanları sevdiği için’  yaşlı bilge onlardan kaçmıştır (Nietzsche, 

1997, s. 1-2). İki karşıt eğilim olarak ortaya çıkan bu uzak durma/yakınlaşma paradoksunu iki tip 

dinsel yaşamın örneği olarak görebiliriz: kendi yalnızlığında Tanrı’ya türküler düzüp, gülerek, 



Ahmet Tümkaya, Doktora Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2025 

 

58 

ağlayarak insanlardan uzak kalmayı seçerek yaşayan yaşlı adam, Tanrı’nın öldüğü gerçeğiyle tekrar 

insanların arasına karışmayı isteyen Zerdüşt. Zerdüşt için insanlardan uzak kalmak söz konusu 

olamaz; ona göre artık yeryüzünün anlamı Üstinsan’dır ve insanlara olan sevgi, ancak onlara insanın 

ne olduğunu ve ne olması gerektiğini söyleyerek gösterilebilir. Zerdüşt için bu öğretinin insanlara 

iletilmesi bir görevdir zira kişi bir gün Üstinsan yeryüzünde yaşayabilsin diye yaşamalıdır (Nietzsche, 

1997, s. 7). Benimsedikleri bu iki karşıt davranışa rağmen birbirlerinden sevgiyle güle eylene ayrılan 

yaşlı adam ve Zerdüşt arasında belli bir düşmanlık ya da kinden çok belli bir duygudaşlığın sıcaklığı 

hissedilir. Ancak gene de Zerdüşt için öte dünyadan söylevlerle gelen insanlar, bilerek ya da bilmeden 

zehirli bir mesaj iletirler zira bunlar “bilinmezin anlamını” yeryüzünün anlamından üstün tutarlar. 

Zerdüşt’ün sürü insanı olarak adlandırdığı insanlar bu öte dünya çığırtkanlığının arkasında erdemlilik 

görüntüsüne bürünmüş acınası bir rahatlık ve nefret eğilimi saklarlar. Bedenin bilgeliğini yadsıyan bu 

öte dünya anlayışı ruhu da sakatlayacak, insan bedeniyle ve ruhuyla “kirli bir nehire” dönüşecektir. 

Zerdüşt, “ Kirli bir ırmağı bozulmadan içine alabilmek için kişi deniz olabilmelidir”(Nietzsche, 1997, 

s.7) der, işte Üstinsan bu denizdir. İnsanın kendisine varması gereken varoluş amacı olarak Üstinsan 

kendi mutluğunu, erdemlerini ve aklını bile Üstinsan yaşayabilsin diye karşısına almayı 

becerebilmelidir. 

Bundan sonraki sayfalarda da bu ‘aşkın görev’, kişinin inandığı ve Tanrı’nın ölümüyle artık 

sorgulama konusu olması gereken tüm değerlerin eleştirisiyle beraber insanlara iletilmeye çalışılır. 

Ruhta yaşanması gereken üç büyük dönüşüm kişinin kaldırılması en güç yaşantıları acınası bir 

düşkünlükle göze aldığı Deve imgesiyle, daha sonra kendi çölünde, aşkın bir Tanrının kutsal 

“Yapmalısın” ilkesine karşı “İstiyorum” ilkesini savunarak kendine özgürlük yaratan Aslan imgesine, 

ve nihayet tüm yaşama kutsal bir evet diyen Çocuk imgesine dönüşmek zorundadır. Bir ‘unutuş’ 

olarak Çocuk’ta ruh yalnızca kendi istemini ister ve bu dönüşümde “Dünyayı yitiren kendi dünyasını 

kazanır” (Nietzsche, 1997, s. 23). 

 Amor Fati/Kader Sevgisi’nin somutlaşmış bir örneği olarak Çocuk imgesiyle iyinin ve 

kötünün ötesindeki bu kozmik Bengi Dönüş devam eder. Böyle Buyurdu Zerdüşt olası en büyük 

ölçekte yaşanan bu varoluş senaryosunun insan ruhunda yaşanan izdüşümlerine dikkat çeker. Zerdüşt 

öncelikle erdemlerin “ tek erdeme indirgenmesi” olarak adlandırabileceğimiz bir arınmayı 

savunacaktır çünkü genel geçer kabul görmüş “iyi/kötü” düşünce ve davranışlar çağlar boyunca 

erdemsizliğin bir örtüsü olagelmiştir. Kişinin erdemleri ondaki rahatlık eğilimini gizleyen, “geceleri 

iyi bir uyku uyumak için kişiyi uyanık tutan” sahte değerlerdir (Nietzsche, 1997, s. 26). Kişi sonuçta 

temiz bir vicdan ve iyi bir uyku için Zerdüşt’ün deyimiyle bu erdemleri de “uykuya gönderecektir” 

(Nietzsche, 1997, s. 24). Bu erdemlerin arkasındaki Tanrı ister istemez insan eseri, insanın temeldeki 

dinsel mesaja eklemeler yaparak ‘geleneği’ oluşturduğu antropomorfik bir Tanrı’dır ve insandan 

aktarılan “benlik özelliklerini” içerir (Nietzsche, 1997, s. 27). Bu anlamda İbni Arabi’nin de belirttiği 

gibi, inançlılık iddiasında olsa bile her insan zorunlu olarak “tanrıya eş koşan/nitelikler atfeden” bir 



Ahmet Tümkaya, Doktora Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2025 

 

59 

inançlıdır (Al Hakim, 2014, s. 14).  Nietzsche’ye göre kişi bedene yabancı antropomorfik bir göksellik 

idealinde kaybolmamalıdır (Nietzsche, 1997, s. 29). Zira beden kendi içinde teolojinin kavrayışlarını 

aşan bir us içerir ve “ben” diyen değil, “ben” eyleyen bir beden erdeminden bahsedebiliriz. Bu erdem 

arka planda bilinmeksizin kalan bir güç olsa da ruhun bilgeliğini önceler, ondan öte bir bilgeliği 

barındırır. Nietzsche bunu “Yaratıcı Kendi” olarak” adlandırır (Nietzsche,  1997, s. 31).Yaratıcı 

Kendi, ruhun sahte bilgeliğini horgörerek bunun karşısına ideal olarak erdemin bireyselliğini koyar: 

erdem kişide en derinlere kök salmış olan ve kişinin onu ortaya çıkarması için “kekelemekten 

korkmaması gereken”, ona ait bir erdemdir. Koşullandırılma ya da güvenlik arayışıyla içselleştirilmiş 

sürü erdemlerinden farklı olarak Yaratıcı Kişi’nin erdemi kendisi için çaba harcanmış erdemdir. 

Burada Zerdüşt kişiye özgü bu erdemi dinsel bir niteliğe yaklaştıran farklı bir belirlemeyle 

“dilegelmez, adsız olan” olarak niteler (Nietzsche, 1997, s. 33). Zerdüşt’ün bu söylevi, bir bölümüyle 

Kant’çı bir Kendinde Şey’i, konumuz bağlantısındaysa mistik bir esrimeyi çağrıştırmaktadır. Mistik 

yaşantıdaki “dile getirilemez/ineffable” olan Zerdüşt’ün dilinde erdemlerin bir niteliği olarak ortaya 

çıkar. Kişi ancak birden fazla erdemini bu tek erdeme değiştirebilmiş ve bu erdemle “isteyebilen” bir 

kişiyse bir özgürleşmeden bahsedebiliriz. Zerdüşt böyle bir özgürleşmenin tam anlamıyla ancak Çocuk 

imgesinde somutlaşan bir görü, bir yaşantı olabileceğini savunur, bunun dışında insanın yapabileceği 

tek şeyse bu özgürleşmeye olanak hazırlamak için çabalama görevidir. Zerdüşt’e göre kişi bu görev 

için, bu görevin bilgisi için yaşamalıdır; eğer talihi varsa kişinin “tek bir erdemi” olur 

(Nietzsche,1997, s. 34). Bu erdeminse “anlatılamaz olanın ortaya çıkarılmaya, anlaşılmaya 

çalışılması” ve her şeyin bu erdemin ışığında görülmeye çalışılması gerektiği şeklinde 

yorumlayabiliriz. Buna engel olacak tüm öteki değerler horgörülesi sahte değerlerdir ve ister tinsel 

ister kültürel anlamda bunlarla yoğrulu bir insan, aşılması gereken bir varlıktır, ‘hayvanla Üstinsan 

arasında gerilmiş bir iptir’ (Nietzsche, 1997, s.8). Bu dönüşümse ancak kişinin kendi değerlerini 

içerden temellendirmesine olanak hazırlayan bir ‘değerlerin yeniden gözden geçirilmesi’ ve bunu da 

içeren sanatsal yaratıyla mümkün olabilir. 

Böyle Buyurdu Zerdüşt’te belirginleşen esrime yaşantısıyla ilişkilendirilebilecek 

kavrayışlarından ayrı olarak, yazınsal üretim sürecinin kendisi de esrime yaşantısının bir örneği 

niteliğiyle incelenebilir ama Zerdüşt okumalarında ‘sevgi’ temasıyla birlikte anılan ‘kanla yazma’, bu 

aşamada değerlerin yaratılması ve tek erdeme ulaşma çabası bağlamında da kısaca anılmalıdır. 

Yaşamın bir parçası olarak insan acıları, yukarıda bahsedilen Üstinsan’a varma yolunda insanın 

aşması gereken bir geçiş olarak görülmelidir. İnsan kendinde bir amaç olamaz ve acıyla yoğrulu bir 

varoluşu ikinci elden yansıtan bir etkinlik olarak sanatsal/yazınsal üretim de bu acı dolu yaşantıyı 

varılacak gerçek değerin bir aracı olarak yansıtmalıdır: kişi ‘kanla yazmalıdır’ zira “kan ruhtur” 

(Nietzsche, 1997, s. 37). Zerdüşt bu yazma deneyimini bulutların üzerinden yeryüzüne bakma olarak 

betimler (Nietzsche,  1997, p. 38). Kişi bu süreçte “sevmenin rahatlığına alışmış” bir ruhu “yaşamın 

zorluklarına alışmış” bir ruha dönüştürmelidir (Nietzsche, 1997, p. 38). Kitapta yazma sürecine ilişkin 



Ahmet Tümkaya, Doktora Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2025 

 

60 

olarak yeralan bölüm ilginç bir şekilde Sevgi yaşantısının çözümlenmesine kayar: Sevgideki delilik ve 

delilikteki yöntem üzerine özdeyişsel belirlemeleriyle Zerdüşt duyguların kendine özgü mantığını ve 

bu mantığın örtülü bir tür akılcılığı içerdiğini belirtir (Nietzsche, 1997, s. 39). Yazma konusuyla aynı 

bölümde verilen bu düşünceler yazınsal yaratının esrimeye, bununsa yoğun sevgi yaşantılarıyla iç içe 

bir ilişkiyi getireceği şeklinde yorumlanabilir.  

Bir değer yaratma olarak “kanla yazan” kişi bu anlamda “seven” kişidir ama bu sevgi acıma 

benzeri değerleri bile karşısına alan bir sevgidir. Nihayetinde acıma insanı sevenlerin gerildiği bir 

“çarmıh” değil midir? (Nietzsche, 1997, s.8). İncil’e yapılan bu referanslar da Zerdüşt’ün hala örtük 

olarak dinsel merkezli bir düşünce sisteminde vaazları andıran söylevler verdiğini gösterir. Çarmıhta 

ölen son Hristiyan olarak İsa, kişinin tümüyle erdemi kesileceği, “kendisine bir parça bile bir ruh 

ayırmayan”, ama ‘baştan sona ruh kesilen’ bir dinsellik mesajıyla gelmiş ve öldürülmüştür (Nietzsche, 

1997, s. 9). Zerdüşt’ün dilinden yepyeni şiirsel ifadeleriyle bize iletilen aynı tutku, insan ruhuna ve 

yaşamının bütününe egemen olması gereken projenin niteliklerini bize iletir. Kişi kendi erdemlerini 

sevmelidir zira bunlarla kendi ölümüne eğitilir (Nietzsche, 1997, s. 41). Kişi “şansı varsa”, yaratabilip 

keşfedebildiği ‘tek erdemiyle’ erdemlerine karşı savaş açarak onlardaki ikiyüzlülükten kendisini 

özgürleştirebilir. Kişi bu çabasında hediye eden, cömertçe verendir ve bunun için “ne teşekkür eder, ne 

de teşekkür bekler” (Nietzsche, 1997, s. 10).  

Felsefe tarihinde çok farklı okumalara izin veren ender kitaplardan biri olan kitap bu şekilde 

şiirsel, vaaz türünde, metafor ve paradoksal ifadelerle giden yoğun bir biçem zenginliğiyle tezlerini 

iletmeye devam eder. Farklı yaşam biçimlerinin sonucu olarak anlatıcı perspektifindeki değişimler çok 

fazladır ve bunun sonucu olarak da Nietzsche aynı metinde şiirsel, polemik, düzyazı, aforizma türünde 

çok farklı biçemleri bir araya getirmiştir. Bu anlamda postmodern edebiyat eserlerini önceleyen bir 

metinle karşı karşıya olduğumuzu bile düşünebiliriz.  Bu biçem çeşitliliğine rağmen kitap belli bir 

yapısal bütünlük taşır. Nietzsche Zerdüşt’ün bir senfoni ya da bir vaaz, bir şiir ya da beşinci bir İncil 

olarak da görülebileceğini savunur. Her durumda bu kadar çok çeşitli nitelemeler, yazarıyla birlikte 

evrim geçiren bir metinle karşı karşıya olduğumuzu göstermektedir (Marton, 2017, s. 6-14).   

Nietzsche felsefesinin en önemli kavramlarının Zerdüşt’te tartışıldığı iddia edilmiştir 

(Burnham, 2015, s.323): Güç İstemi/Will to Macht, ilkel/baskılanmamış bir güç isteminin insanda 

temel yönlendirici durumunda olduğunu iddia eder ve bu temel gerçekliğe dayanarak etik/ahlak 

yargılarındaki dinsel/bilimsel/toplumsal her türlü çarpıtmaya bir savaş açar. Hristiyanlığın acıma 

kavramı, sakatlanmış bir yaşama içgüdüsünün rasyonalize edilmiş/toplumsal olarak kabul edilir bir 

kılıfa uydurulmuş bir ifadesidir. Bu ikiyüzlü moraliteye karşı Nietzsche felsefesinin temel silahı 

“Değerlerin yeniden gözden geçirilmesidir”. Bu kavramlara yukarıda da belirttiğimiz gibi Amor Fati 

eşlik edecektir ama Nietzsche’ye göre Zerdüşt’ün temel tezi Bengi Dönüş kavramıdır (Burnham, 2015, 

s. 118). Bu dönüş/çevrim/cycle, öteki temel bir kavramla, kader sevgisi kavramıyla iç içedir. Bengi 

dönüş her düzeyde tekrarlanan bir örüntü içerir; aynı olaylar ruhsal/bireysel, tarihsel ve evrensel 



Ahmet Tümkaya, Doktora Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2025 

 

61 

düzeyde tekrar yaşanırlar (Burnham, 2015, p. 89) Yaratıcılıkta da bu döngü kendini gösterir: yoğun 

yaratıcı akışı tükenme izler ya da esrik başkaldırı bir yanlışı izleyen yoğun bir pişmanlık/acı çekmeye 

dönüşür.  

3.1.  Zerdüşt Neden Herkese Göre ve Hiçkimseye Göre Değil? 

Nietzsche’nin kitabını bu alt başlıkla sunuşu temel bir metafizik soruna, yani varlıkla 

ilişkisinde Tanrı’ya yönelik belirlemelerinde yatar. Tanrı’nın ontolojik düzeyde varlığının ya da bu 

varlığın öznede tinsel düzeyde yaşantılanmasının insan yaşamı üzerindeki belirleyiciliği, kitabın 

kendisinden yola çıktığı temel çelişkidir. Gerçekten de kitabın yarattığı derin etkinin, her insanda 

bilinç ya da bilinaçltı düzeyde yaşanan bir ikilem olarak Tanrı’nın varlığı sorunsalını, bu soruya 

verilebilecek olası iki cevabı da içerecek şekilde cevaplamasından kaynaklandığı söylenebilir.  Tanrı 

yoksa, metnin kendisi bundan sonra insan yaşamının artık ne biçimde yönledirilmesi gerektiği yolunda 

belirtik bir felsefe sunar ki bu da Nietzsche felsefesinin ortodoks yorumlarında işlenmiştir. Buna 

karşılık Tanrı varsa, dinsel ve şiirsel bir tonda yazılmış ve çok açık metafizik kavramlara da yer veren 

bu metin örtük bir tür Tanrı’ya da işaret edermiş gibi görünmektedir.  Böyle Buyurdu Zerdüşt, belirtik 

olarak insanın Tanrı karşısında tutumu ne olursa olsun, Jung’un deyimiyle tüm bir insanlık türünün 

bilinçaltında her an etkin konumdaki arketiplere seslenen bir metindir. Bu anlamda kitabın çağrısı tanrı 

tanımaz bir Nietzsche’ciyle inançlı bir Nietzsche’ciyi aynı şekilde etkileyecektir.   

Kitabın alt başlığı, ‘Bir Kitap ki Herkese Göre ve Hiç Kimseye Göre Değil’ ise, bu ikili 

söylemle ilişkisi bağlamında anlaşılabilir. Çünkü kitap insanlardan alacağı tepkiden bağımsız olarak, 

her durumda insanın varlık yapısına içkin bazı temalarla örülüdür. Bu iki durum Sokrates’in 

kişiliğinde bile örneklenebilir. Felsefesinin kavramlara verdiği ağırlıklı öneme rağmen Sokrates’in 

‘felsefece yaşamı’ vurgulayan kişiliğinde yaşantısal bir boyut gözden kaçmaz. Sokrates’i ‘hiç kimseye 

göre olmayan’ yüzüyle, dışarıyla bağlantısını kopararak isimsiz etkiler altında saatlerce kendi başına 

trans yaşantılarına gömülen aykırı bir bilge olarak hatırlarız. Sokrates’te yaşantılandığı haliyle bu 

derin dalınç / dalgınlık nöbeti (fit of abstraction) durumlarından birçok dialogda bahsedilir, örneğin 

Şölen’de bütün bir gün ve geceyi o şekilde durarak geçirmiş olduğu anlatılır (Platon, 296, s. 1945).  

Sokrates’in ‘herkese göre/kamuya dönük’yüzüyse giderek kavramlarla düşünmenin ağırlık kazandığı 

bir kişilik olarak görünür. Her ne kadar Nietzsche Socrates ve Platon’cu geleneği kavramsal düşünme 

geleneğinin başlatıcısı olarak eleştirse de, Sokrates kavramın ötesine geçen yaşantılara da vurgu 

yapmıştır zira hayret ve soru’nun ortaya çıktığı ve düşünce/kavram zincirinin arkasında bunları soran 

benlikte yaşantılanan içsel bir deneyim de süregider. Burada bir tanım denemesi olarak Batı ve 

Doğu’da kökende yaşandığı biçimiyle felsefeyi insan öznesinin kendi bilinmezliğinde ne olduğu 

sorusunun peşine düşen ve bu yolda kendini ve sınırlarını geride bırakma yolundaki benliğin bilinçte 

yaptığı yolculuk olarak tanımlayabiliriz. Bu nedenle benliğinin ve benliğindeki bilinemezliğin 

farkında olan her özne, zorunlu olarak felsefenin ve kendi evreninin merkezindedir ve kavranması da, 

geride bırakması da oldukça zor bir kendilik içinde, kendiyle kendini aşan bir varlığa doğru bir 



Ahmet Tümkaya, Doktora Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2025 

 

62 

yolculuğun içindedir. Bu anlamda benliğin Nietzsche’ci bir kendini yenme (Selbst-Überwindung) ile 

geride bırakılması / yitirilmesi, ya da Sokrates’in kendisine verilen zehiri içmesi, ‘herkese göre 

olmayan’ bu zorlu görevlerin örneğini oluştururlar. İnsan bu görevin ağırlığı karşısında ya kendisine 

en yakın bir otoriteye bağlanmayı seçer ya da her tür otoriteye karşı zorlu bir savaşa girişir.  

Nietzsche’nin tüm kültüre açtığı savaş, özneye dikte ettirilen sürü mantığı / duyguları / benliği 

ile Tanrısal özün çekimindeki gerçek benliğin çağrısı arasında yaşanan çatışmanın ve bunun sonucu 

yaşanan yabancılaşmaya karşı verilecek ‘herkese göre olan ama hiç kimseye göre olmayan’ bir 

mücadelenin öyküsüdür. Sürü insanının güvenlik arayışıyla benimsediği bu benlik, ‘daha-iyiye karşı 

savaşan ‘iyi’nin yaşama karşı giriştiği, ondaki gelişme potansiyelini sakatlayan bir değerler 

sisteminden oluşur.    

3.2. Bir Yaratma Deneyimi ve Üretim Sürecinde Zerdüşt: Esrime ve Bilgi 

Jung, Nietzsche`nin Zerdüşt karakterini yaratma sürecini Ecce Homo`da anlatığı yerleri 

arketipler (ilksel imgeler) kavramını kullanarak çözümler. Buna göre bu yaratma sürecinde artık etkin 

olan Nietzsche`nin kendisi değil, bilinçaltındaki arketiplerdir ve bu yaratma sürecinde kişi yalnızca 

arketipler tarafindan yönetilir, arketiplerse Jung’a göre kişisel bilinçaltından farklı olarak kolektif 

bilinçdışının ürünü, bir tür içgüdüsel davranış örüntülerini koşullar (Caseman, 2010, sf. 67). 

Onca yoğun kavramsal soyutlamalar kullanarak gerçeklik hakkında nesnel bir şey söyleme 

iddiasına karşın felsefi bir eserin aslında otobiyografik bir eser, felsefecinin kişiliğinin prizmasından 

kırılarak geçen bir tür kurmaca, kendi yaşam deneyiminin giderek evrilen bir yorumu niteliğinde bir 

anlatı olduğu savunulmuştur (Mathien/Wright, 2006, s.  4).  

Gerçekten de Nietzsche İyi’nin ve Kötü’nün Ötesinde’de, bunu açıkça belirtir: 

“Giderek tüm büyük felsefelerin şu ana kadar ne oldukları benim için açıklık kazandı: 

yazarının kişisel bir itirafı, istemsiz, bilinçaltı bir günlüktü bunlar; aynı şekilde her 

felsefede bulunan moral ya da moral-dışı niyetler tüm bitkinin kendisinden büyüdüğü 

yaşamın tohumunu oluşturuyordu.” (Nietzsche, 1989, s.13). 

 

Bu düşünceler ışığında felsefe, öncelikle felsefeci için örtük bir iç hesaplaşma içerir, bir tür 

otobiyografi olarak üretilir ve kavramların öncelik kazandığı, bir benzetme yapmak gerekirse kişileri 

ve olay örgüsü kavramlar olarak ortaya çıkan bir öykü ya da bir roman olarak tamamlanır. Gerçekten 

de Zerdüşt’ün felsefi bir romana benzerliği vurgulanmıştır (Burnham, 2015, s. 323). İçerdiği kişilikler, 

temalar ve şiirsel, metaforik anlatım biçimiyle dinsel bir ton taşıyan bu romanın, gerçek arayışında 

dinsel bir duyarlıkla kutsal metinlere göndermeler yapan bir anlatı olduğu da çok geçmeden gözden 

kaçmaz. Bu anlamda Zerdüşt’ün bir öykü içeren kurgusuyla ve çok anlamlı / birden fazla yoruma izin 

verecek metaforlarıyla edebiyata, dinsel temaları içeren duyarlığıyla dinsel bir metne, içerdiği 

kavramsal/eleştirel tezlerle de felsefi literatüre ait bir metin olarak görmek mümkündür. Nietzsche tüm 

bu türlerin biçim ve biçem özelliklerini kullanan türler arası bu metinde tek kişide yaşandığı biçimiyle 



Ahmet Tümkaya, Doktora Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2025 

 

63 

insan gerçeğinin bilinçaltı yorumunu yazan bir rüya senaryosu gibi geçişken bir içeriğe yaklaşmış, 

farklı bir gerçeklik algısı ya da sıradan gerçekliği araştıracak farklı bir yöntem/araç olanağına işaret 

etmiştir. Kitaba eşlik eden duygusal yoğunlukla okuyucu o zamana kadar kullanagelen kültürel araç 

gereçleri bir kenara bırakmaya itilir zira bu kültürel uzlaşımlara yeniden ve belli bir mesafeyle 

bakılması gerektiği düşüncesi için fazlasıyla ikna edici bir duygusal etki söz konusudur. Metni okuyan 

bir kişinin bir inançlı ya da inanca karşı biri olması bu gerçeği değiştirmez. Nietzsche’nin metni tıpkı 

Budizmin iddia ettiği gibi herkesin bir aydınlanma yaşama kapasitesine sahip olduğunu belirtir ama bu 

metin aynı zamanda kişinin tümüyle dayandığı temellere yönelik, onları kökünden yıkabilecek 

tehlikeli bir metindir de. Bütününde felsefenin kökeni olan şaşkınlıkla dinsel gerçekliğin en üst 

aşaması olan esrimeyi öznel yaşantılar olarak aynı metinde buluşturan, bu anlamda hakikatin keşfi 

yolunda herkes için yazılmış, dikkatle incelenip çözümlenmesi gereken bir metin olarak da görülebilir. 

Her düşünür ya da gözlemci gerçeği kendisinde varolduğu biçimiyle anlayıp başkalarına 

anlatma iddiasıyla yola çıksa da kullandığı ışığın gerçekliği değiştirdiği, nihai olarak gördüklerini 

iletme biçimiyle gerçeklik arasında da belli bir boşluk olduğu kesindir. Bu anlamda kullandığımız 

kavramlar ve anlatılarımızla gerçekliğin kendisi birbirini etkileyen ve yalnızca belli ölçülerde örtüşen 

olgulardır. Nietzsche’deki Bengi Dönüş benzeri metafiziksel kavramlar bu anlamda bir yandan 

ontolojik belirlemeler sunarken öte yandan kendilerine özgü bir dil ve biçemle anlatı türünü zorlarlar. 

Şu an yaşanmakta olan gerçekliklerin daha önce de yaşandığı ve daha sonra da sonsuza kadar 

yaşanacağı gerçeği bizi ister istemez gerçekliğin döngüsel bir kavramsallaştırmasına ve buna uygun 

bir dil yaratmaya götürür.  

Buna göre, gerçeklikte yaşandığı ve yaşanacağı biçimde, gelecek geçmişin aynısıdır ve 

kültürün üretebileceği kavram temelli her belirleme yaşamın varacağı en son andan geriye doğru giden 

bir bakışla yeniden tanımlanmalıdır. Şaşkınlık ve esrime yaşantısıyla ortaya çıkan bu bakış, yaşantı 

temelli bir bilgi modeli kurar. Mistisizmdeki esrime benzeri yaşantılar aracılığıyla farklı bir algı 

biçiminin ve bu algının nesnesi durumundaki gerçekliğin keşfi, şimdi’nin epistemik olarak 

ulaşabileceği en üst aydınlanma noktası olacaktır. Felsefe bunun bir aracı olarak düşünsel bir modeli 

temsil eden bir kahramanın temelde bir yolculuğa benzetilebilecek bir dönüşüm yaşadığı öykülerdeki 

kahramanlardan biri gibi yaşamımızı nasıl sürdürebileceğimizi bize öğreten kavramsal/eleştirel bir alt 

söylem oluşturur. Ancak Nietzsche’ye göre genelde felsefede özeldeyse dilin içinde üretilen her tür 

kavram, gerçekliğin insan aklındaki nesnel bir izdüşümü/karşılığı olmaktan çok, üretildiği ilk 

zamanlar hayatta kalmamıza yardımcı olmuş, pragmatik yapıntılar olarak yorumlanır. Bu yüzdende de 

nesnellik iddiası epistemik olarak içi boş bir idealdir zira yanlış bir ontolojik varsayıma dayanır ve 

gerçekliğin bir yorumu olarak bizi bir edebiyat eseri gibi belli bir ya da bir kaç perspektife ulaşırma 

işlevi gördüğü ölçüde belli bir değer taşır. Amacımızı gerçeği yansıtmak olarak idealize etsek de 

ürettiğimiz nesnellik ideali, bilginin en nesnel biçimlerinde bile altta yatan pragmatik amaçlarla 

belirlenmiş, ‘işimize yarayan’ simgelerden oluşacaktır.  



Ahmet Tümkaya, Doktora Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2025 

 

64 

Bengi Dönüş ve Amor Fati kavramları birlikte düşünülmesi gereken metafizik kavramlardır. 

Bilgi üretme iddiasındaki tüm söylemlerin peşinde olduğu gerçek zihnimizde ayrımlaşan üç zamanda 

varolur: geçmişte varolmuş olan, şimdi varolmakta olan ve gelecekte varolacak olan.  Bununla beraber 

bilim, felsefe, sanat ve din aracılığıyla gerçekliğin giderek genişleyen perspektiflerinden gerçekte 

yalnızca bir tek öykü anlatırız. Anlatılan bu öykü, zorunlu olarak konumlandırılmış bir perspektifin 

ürünü bir imgedir. Bu bir perspektiflik öykü bir yaşantıyı anlatırken, zaman içinde gelebilecek, 

gelmesi olası ya da zorunlu diğer bir yaşantıyı bize haber verir. Bengi Dönüş’le uzlaştığımız geçmiş ve 

geleceğin birbirinin aynı olması olgusu ve bunların döngüsel olarak birbirlerini takip etmeleri, diğer 

bir metafiziksel kavramla, amor fati içinde doğrulanmış kabullerdir. Dolayısıyla geçmiş bir olayın 

yaklaşık bilgisine dayanan her hangi bir öykü bize gelecekte tekrarlanacak olanın bilgisini içerdiği 

çıkarımsanacaktır. Gelecek olanı şimdiye taşıyan bir öykü, hem yaşanmış, hem de yaşanacak olandır 

ve bunun gerçekliğinin yaşantısı bize ancak esrime yaşantısının içinden verilir. Bu anlamda esrime 

yaşantısının, zamana tabi kavramların teker teker akış yaşantısı içinde çözülüp dağıldığı geçmiş ve 

gelecek yaşantılarının bütününü zamanın olmadığı bir şimdiden görüleyen, bütünleştirici bir bilme 

biçimi olduğu söylenebilir. Her durumda akış yaşantısı içinde Bütünle birlik içeren öznel bir yaşantı 

içerdiğinden, epistemik bir iddia düzeyine, yaşandığı anda yapılacak bir çözümleme/analiz 

yönteminden çok, belli bir içgörüyle geriye dönük öznel ve üçüncü tekil şahıs anlatılarıyla 

ulaşabilecek bir bilme biçimidir.   

Zerdüşt felsefi bir romandır ama tıpkı bir kutsal kitap gibi ve yazarının kitaplar üzerine 

söylediği “tüm kitapların ötesine geçmeyi amaçlayan” bir kitap olarak tüm insanlığın kurtuluşunu 

amaçlayan bir mesajı vardır. Yazılma süreci, aynı zamanda insanlarda iyi ve kötünün nasıl 

yorumlanması gerektiğini bize gösteren bir süreçtir ama biçem olarak farklı anlatı türlerinin 

kullanılması, Jung’un belirttiği gibi artık “kendini yazdıran şeyin”, arketiplerin dikte ettirdiği bir “akış 

yaşantısı”nı akla getirir. Yazarının artık anlatıyı yönlendiremediği, sadece onlar tarafından 

yönlendirildiği bu süreçte amaç bu yaşantının yarattığı esrime duygusunun sürdürülmesi ve yaşantının 

dışarıya olabildiğince doğru bir aktarımı için gereken dilsel kalıpların bulunmasıdır. Bu da farklı dilsel 

kalıpların ve türlerin aynı metin içinde kullanılması ve anlatı türleri arasındaki sınırların dağılması 

sonucunu doğurur. Burada yapılmaya çalışılan, içsel yaşantının, kendisine en uygun düşen dilsel 

kalıplar ve anlatı türleriyle yeniden üretilmesidir ve bu da tüm anlatı biçimlerinin sınırlarını kırıp 

bulanıklaştıran biçemler yaratacaktır. İçsel yaşantının benzersizliği ve kendine özgülüğü, bir meta-dil 

oluşturmayı zorunlu kılar ve bu durum kişiyi kendine özgü bir gerçekliğin epistemolojisine götürür. 

Felsefeyle edebiyatın içiçe geçtiği benzer yazınsal üretimlerdeki dil kalıpları da benzer mistik 

yaşantılar tarafından belli bir akış yaşantısında üretilmiştir. Bu da bizi konumuz bağlamında tekrar 

Zerdüşt’ün yazılış sürecine ve metnin kavramlarına sızmış, onların üzerinden iletilen esrime 

yaşantısıyla bundan edinebileceğimiz bilgiye getirir. 



Ahmet Tümkaya, Doktora Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2025 

 

65 

Nietzsche felsefesinde esrime kavramını filozofun trajedi incelemesinden itibaren bulabiliriz. 

Nietzsche’ye göre trajedi tüm insan acılarına karşın yaşamla yüzleşebilmenin ve belli bir esrime 

yaşantısıyla onu olumlayabilmenin mümkün olduğu bir tür olarak nihilizmin aşılabildiği bir alandır 

(Nietzsche, 2000, s.79-80). Trajedi her insanda çatışma halinde varolan iki karşıt eğilimi simgesel 

olarak iki tanrıyla canlandırarak hem bu duygusal/düşünsel süreçlerin ifade edildiği hem de aşıldığı, 

çatışma ve çözümlenme alanını kurar. İnsanın düşünsel ve toplumsal yaşamına egemen değerleri, 

düzenliliği, kısaca formları simgeleyen Apollon’la, duygusal karmaşa ve coşkunluğu simgeleyen 

Diyonizos tanrılarını bir araya getirir. Burada koro, müzik eşliğinde insanda duygusal, esrime yaratıcı, 

kural tanımayan Diyonizosçu ilkeyle seyredenlerde katarktik/arındırıcı bir etki yaratır. Nietzsche’ye 

göre trajedi, yaşam içinde denge sağlayıcı iki karşıt öğe olarak varolan bu iki güce, insan yaşamında 

da aynı şekilde estetik bir söz hakkı vererek yaşamın tümüyle olumlandığı bir insan ve kültür 

yaratmaya katkıda bulunacaktır. Nietzsche’ye göre bu denge Sokrates etkisinde bir sanat anlayışını 

önceleyen Euripides’e kadar sürecek, daha sonra tüm kültür giderek Sokrates’in temsil ettiği akılcı bir 

çizgiyi benimseyecektir. Burada esrimeyi simgeleyen Diyonizosçu öğenin giderek silinmesiyle, akılcı, 

formel ve bilimsel öğeler, tüm bir kültürde egemen bilme biçimi olarak yaygınlaşırlar. Nietzsche 

Wagner’de trajedinin kaybedilen bu özelliğinin yeniden kazanılabilme umudunu bulur (daha sonra da 

yitirir). Her durumda Nietzsche felsefesi, başından sonuna kadar belli bir sanat türünde somutlaşan bir 

yaşam ilkesinin, baskılanan ve yok sayılan Diyonizosçu esrime ilkesinin savunusuna adalıdır. 

Nietzsche’nin bundan sonraki felsefesine bu yaşantıya engel olan kültürel değerlerin eleştirel bir 

sorgulanmasıyla buna karşı yapılabileceklerin arayışı olarak bakabiliriz.   

Ama nasıl oluyor da trajedide insanlar acı çeken başka insanların yaşadıklarını seyrederek bu 

sahneden belli bir mutlulukla ayrılabiliyor? Nietzsche trajedide iki tür mutluluktan bahseder: birincisi 

güzel’den alınan estetik hazla ilişkili bir mutluluktur, ikincisiyse Diyonizosçu bir esrime, tüm varlığın 

birleşmesi yaşantısıdır. Nietzsche’ye göre trajedi sanatın zirvesidir çünkü Diyonizosçu bir mutluluk 

yaşantısı üretebilir ve aynı zamanda birinci tür bir zevk almada yaşanan bireysel bir yıkım söz konusu 

olmaz. Zevk burada ebediyet/başsızlık ve sonsuzluk istemiyle ilişkilendirilir ki bu da bengi dönüş gibi 

yaşamın çetin acılarına karşı dayanma gücü veren bir ilkedir zira yalnızca sağlıklı, gelişip büyüyen ve 

yaşamın kendisini onaylayan bir yaşam bengi dönüşü deneyimleyebilir. Bu yaşam ulaşan değil, özlem 

duyan bir yaşamdır (Burnham, 2015, s. 262). 

Yukarıda belirtildiği gibi, Nietzsche’nin bundan sonraki felsefesi de unutulmuş bir değer 

olarak Diyonizos ilkesinin yeniden kültürde olması gereken yerine geri konulma çabası olarak 

görülebilir. Buna adalı bir projenin devamı niteliğindeki Böyle Buyurdu Zerdüşt bu amacın şiirle 

yoğrulmuş kurgusal bir felsefesini sunar. Diyonizosçu bir esrime yaşantısında, onun ditramboslarını 

(övgülerini) söylemek için en uygun biçem de budur. Şiirselliğin burada gelecekteki ‘olası’yı 

göstermesi dönüştürücü bir umut yaratır; bu anlamda ditramboslar Üstinsan’ın güzelliğinin övgüsünü 

amaçlar. Şiirsellik kavramların belirtik çizgilerle tek anlamlı bir şekilde tanımlandığı sistematik 



Ahmet Tümkaya, Doktora Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2025 

 

66 

düzeyde felsefi bir bilgi üretmenin değil, benliğin araştırılması çabasında kişinin kendine özgü 

erdemini bulmanın aracıdır ve bir değer yaratma yönüyle ilişkilidir. Bu nedenle Zerdüşt allegorilere 

dayanır (Burnham, 2015, s. 263-264). Zerdüşt karakteri Nietzsche’nin yeni, köktenci bir felsefe ortaya 

koyma yolunda sözcülüğünü üstlenir. Nietzsche uzlaşımsal değerlere yönelik saldırılarını istemli 

olarak uzlaşımsal olmayan bir yazı biçimiyle, okuyucuyu sarsmayı amaçlayan aforizmalar, şiirsel bir 

dil ve metaforlarla yazmayı seçmiştir. Okuyucuda yaratılmak istenen bu duygusal etki bizi, duygu ve 

duygusal/düşünsel nitelikleriyle yoğun içsel yaşantıların kendi içlerinde belli bir epistemik yapı içerme 

olasılığını, böylece de Gefühl/duygu kavramını yeniden sorgulamaya götürür. Nietzsche “İyinin ve 

Kötü’nün Ötesinde”’de duyguyu birinin bir şeye “karşı ya da ondan yana” oluşu biçiminde tanımlar 

(Burnham, 2015, s. 11-13). Nietzsche’ye göre duygu her zaman belli bir yorum içerir ve nesnel bir 

ifade değildir. Nietzsche’de başka bir duygu kavramı olarak aynı zamanda pathos’u buluruz; bu 

kavram belli bir yaşam biçimine eşlik eden bir ‘duygu durumudur’ (mood). Nihayet ‘Affekt’ 

kavramında toplumsal olarak koşullandırıldığımız duygu kavramıyla karşılaşırız ve bu kavram 

etik/ahlak ile ilişki içindedir (Burnham, 2015, s. 11-12). Bu kavramların da kendilerinde örtük bir 

epistemolojiyi içerip içermediği bu araştırmadaki problematiğin bir parçası olarak alınmalıdır. 

Yukarıda da belirtildiği gibi Nietzsche esrime kavramı’yla bu kadar iç içe olan Diyonizos’çu 

yaşantıyı, Batı felsefesine hakim olduğunu iddia ettiği Sokratik felsefenin temsil ettiği mantık ve 

bilimselci düşüncenin karşısına koyar. Sokrates ve Platon karşısındaki eleştirel tutumu zaman zaman 

belirsizleşse de Diyonizos ve Apollon, modern düşüncenin doğuşuyla özdeşleştirdiği Sokrates’çi bir 

kültüre karşı geliştirilmesi gereken öğelerdir (Burnham, 2015, s. 305-306). 

Sistematik bir felsefe sunmayan Nietzsche düşüncesi kendini belli bir biçimde tanımlamaktan 

ve kavramlarının doğrudan sınırları belirli bir tanımını vermekten çok, verili olanın içsel yankılarında 

dile getirir. Bunun sonucunda ortaya atılan “Tanrı öldü” benzeri sözlerin bir yargı ve bilgi iddiası 

taşımaktan çok, egemen paradigmanın birincil bir saptaması oldukları söylenebilir. Gerçekten de bu 

belirleme Nietzsche’nin reddetmeksizin bir veri olarak aldığı ve felsefesini üzerine kurduğu bir 

olgunun saptanması olarak alınabilir ama sistematik bir eleştiri ya da karşı eleştiriye tabii tutulmaktan 

çok bundan sonrası için bir temel hazırlama işlevini görürler. Bu anlamda Nietzsche’nin Tanrı 

kavramından ne anladığı değil, Tanrı kavramıyla egemen kültürde artık ne anlaşıldığını anlattığını 

söyleyebiliriz. Nietzsche’nin metaforlarla yüklü anlatımında karşılaştığımız perspektif çokluğu, 

sınırları belirli bir tanımlamadan çok bir örtme işlevi görürler ve bu da Nietzsche’nin kendisi hakında 

kesin bir yargıda bulunmamızı engeller. Kesin olarak söyleyebileceğimiz tek şey çağına egemen 

entellektüel durum ve perspektifler bağlamında gerçekçi bir durum belirlemesi yaptığıdır. Bu 

belirleme üzerine kurulan felsefesi hakkında söylenebilecek şeyse, varolan/tanımlanan/inanılan bir 

Tanrı’nın ölümü karşısında eski çağlarda yaşamış bir peygamberin kişiliğinde vahiy tonlu bir anlatıyla 

yeni bir metafizik gerçeklik kurma denemesi içerdiğidir. 

 



Ahmet Tümkaya, Doktora Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2025 

 

67 

3.3.  Sevgi: Nietzsche’nin Felsefesi’nin Özeti 

Dine teorik/teolojik bir yaklaşım, sevgi yaşantısını örtüp yok edebilir ama Kıta Felsefesi’nin 

Richard Kearney’le gerçekleştiği iddia edilen “dinsel dönüşü”, dini sevgiden ayrı bir yaşantı olarak 

almaz. Çoğu filozof için teori ya da sevgi yaşantısı bağlamında yaşanan kutsallık, belli zamanlarda ön 

plana çıkar ve belli zamanlarda kaybolur ama teorik olarak bilinemeyen ya da görülenemeyen bir 

Tanrı’nın yaşantısı bile bir mutluluk kaynağıdır (Desmond, 2006, s. 56). 

 Zerdüşt’e göre ‘sevmeyi isteme, aynı zamanda ölmeyi de istemedir” (Nietzsche,  1997, s. 

137). Tıpkı Rumi gibi, Nietzsche’nin tüm felsefesi de, Sevgi aracılığıyla kaynağında yaşantıladığı 

birlik yaşantısına tekrar dönmeyi amaçlayan bir ben’in serüvenidir. Yapılacak olan öncelikle sevgi 

yaşantısını engelleyip çarpıtan tüm kurumsal ve kavramsal oluşumların eleştirilmesidir. Rumi için 

Benlik/Ben, kendi gerçeğini yalnızca Tanrı’da ve Sevgi’de bulur, Nietzsche içinse bu yaşantı esrime 

yaşantısıyla tepe noktasına ulaşarak bilgi problemini varoluş problemiyle bütünleştirir. Esrime 

yasantısı, sanatsal yaratıcılığın bir ürünü ve ona koşut giden bir yaşantı olarak teolojik/kurumsal 

kaynaklı hiç bir kavramsal dayatmayı anlamlı bir çaba olarak görmeyecen öznel bir ‘bilme’ 

deneyimine bırakılır. Rumi’nin Tanrı aşkını ve dinsel/toplumsal kuralları, kısaca kitlelerin ortodoks 

İslam anlayışını seçkinlerin Tanrı aşkıyla bir tutmaktan uzaklaştıran ya da Nietzsche’ye kutsal 

metinlerin sözcükleriyle din dışı tümceler ürettiren etki, altta yatan bu indirgenemezliktir: Tanrı aşkı 

hiçbir zaman birincil kuralların sınırlarında bırakılamaz, onların içinde tanımlanamaz ya da onlara 

indirgenemez. Zira tıpkı varoluşun, gerçekliğin çok katmanlılığı gibi, varoluştan ayrı tasarımlanacak 

bir bilme biçimi de sonsuz bir döngüde açıklamayı istediği bu tanrısal gerçekliği kaybedecek ve 

sözcüklerin yarattığı bir yabancılaşmada amacını yitirecektir. Benlik kendi tüm bilgisine ancak Tanrı 

ve Sevgi aracılığıyla ulaşır.  

Nietzsche kendi felsefesinin, diğer felsefeler gibi gerçek söylemek istediğini örtecek bir 

biçimde yorumlanacağının farkındaydı, sözleri ahlak dışı, şeytansı sözler olarak yorumlanacaktı ama 

buna koşut olarak, tam tersine farklı bir iyi ve kötüye ve farklı bir Tanrı kavramına/yaşantısına 

yaklaştığı yorumları ortaya çıkmakta gecikmedi. Tüm bunların arka planında yaşanansa Lampert’in 

yorumladığı gibi bir sevgi öyküsüdür.  Lampert, İyinin ve Kötünün Ötesinde kitabını yorumlarken 

Nietzsche’nin tüm felsefesi’nin bir sevgi öyküsü olduğunu söyler (Lampert, 2001, s. 302-303); 

Nietzsche’ninki bir aşk hikayesidir ve bu öykü seven ve sevilenin soyluluğuna yakışır bir şekilde 

kendi örtülü dilinde anlatılmalıdır. Amacı İslam mistisizmindeki tüm sevgi öykülerinin dayandığı ‘Ben 

gizli bir hazineydim…’, sözünde belirtildiği gibi Tanrı’nın tüm varoluşu yaratmasındaki amacı olan 

‘bilinmektir’, aynı kalbi taşıyanlarda çoğalması ve benzer sevgilerin yaratılmasıdır. Bu anlamda 

Nietzsche’nin felsefesi sevenler için yazılmış, kavramaların ‘el yordamıyla’ duyguların çok katmanlı 

yapısının bulundukları yerden kazarak gün yüzüne çıkarmaya ve dille ifade edilebilecek ölçüde 

anlaşılır kılmaya çalıştığı bir öyküdür.  



Ahmet Tümkaya, Doktora Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2025 

 

68 

Nietzsche’nin felsefesi bu öyküyü felsefi/dinsel bir betikte kendi seçtiği biçemde maskeleyen 

bir dil yaratmıştır, ancak Nietzsche, başka felsefecilerin de aslında benzer şekilde açığa çıkarıcı değil, 

örtmeyi amaçlayan farklı diller seçmiş olduklarını savunur. Nietzsche’nin sevgi öyküsü ise en bütün 

halinde Böyle Buyurdu Zerdüşt’te anlatılır. Lampert burada tüm mistik sevgilerin sevgi nesneleriyle 

olan ilişkisini özetler ve bu sevginin başlangıçta sevilenin gerçek kimliğine tamamen yabancı 

olduğunu ileri sürer. Seven sevdiğinin başta bilgelik olduğunu düşünür ama sonunda gerçek sevgisinin 

yaşam olduğunu keşfeder. Bu yaşam sonsuz defalar yinelenen yaşamdır, böylece felsefenin gerçek 

görevi olan hakikat sevgisi, varoluş sevgisine evrilir (Lampert,  2001, s. 302-303). 

Nietzsche’nin felsefesinde de kendini açımlayan bu sevgi öyküsü, geriye doğru baktığımızda 

Rumi’nin tüm gerçeğin, Yetkin İnsan’a duyulan aşkta gizli olduğu iddiasıyla örtüşür, böylece 

aralarında yüzyıllar bulunan bu iki metnin belirtik/örtük mesajlarıyla bize aynı insan gerçeğini 

anlattığını anlarız.  

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 



Ahmet Tümkaya, Doktora Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2025 

 

69 

4. RUMİ 

13. yüzyılda yaşamış olan Rumi’nin en önemli yapıtları arasında Mesnevi’yle beraber Fihi Ma 

Fih sayılabilir ve bunlar Rumi felsefesinin bir çözümlemesi söz konusu olduğunda referans alınacak 

en merkez eserler olarak karşımıza çıkarlar. Çalışmamızın merkezindeki Mesnevi’ye geçmeden önce 

bir düz yazı derlemesi olan Fihi Ma Fih kitabını Mesnevi’yi açıklayıcı nitelikte bir giriş olarak 

inceleyebiliriz zira bu düz yazı da tıpkı Mesnevi gibi, üreticisinin tinsel/zihinsel çağrışımları temelinde 

birbirine gevşek şekilde bağlanmış bir takım mistik/tasavvufi ‘oturumlar’dan oluşur ve bu haliyle 

Rumi’nin eserlerinin bir temsilcisi olarak karşımıza çıkar (Thackston, 1999, xv, Mojaddadi, 2004, 

xxiii). ‘Birisi dedi ki..’ türünde belirlemelerle başlayıp soru-cevap formatında süregiden bu yazılar 

bazen birbirinden belirgin bir şekilde ayrılan, bazen de belirsiz bir geçişle farklı konulara yoğunlaşan 

öykücüklerden oluşur. Bunun yazarının anlatı biçemi kadar bu konuşulanları bir araya getiren  

öğretililerinin oturumları rastlansal olarak yan yana getirmeleri sonucunda olduğu söylenebilir 

(Thackston, 1999, xv). Her durumda Thackston Rumi’nin zaten sistematik bir felsefeci olmadığını, 

akılcı/metodik felsefecilere karşı olduğunu, sohbet ya da düz yazılarını da hayal gücüyle yüklü 

duygusal bir dille ürettiğini belirtir. Bu elbette Rumi’nin felsefi düşünme biçimine ya da rasyonalist 

teologlara yabancı olduğundan değil ama mesel (parable) ve simgesel olanın yaşantılanan, kavranması 

zor mistik gerçekliği iletmeye daha uygun olduğunu bildiğindendir  (Thackston, 1999, xvi). Thackston 

tümü olmasa da çoğu mistik eğilimli yazarın bunu zorunlu kaldığını belirtir. Rumi bu akıcı biçemle 

İslam inancıyla yoğrulmuş bir mistisizmin insan ruhundaki görünümünü bize sunar. Thackston’un 

belirlemesiyle mistik olmayan İslam’la tasavvuf arasındaki fark Rumi’nin anlayışında yaşanan bir 

İslam’ın dışsal yapıp etmelerle yetinilmeyip dinin iç özüne varılmaya ve bu özün içselleştirilmeye 

çalışılmasında yatar. Sufizm olarak da adlandırılan bu anlayış dinin görünen ve kitlelere seslenen 

biçimsel varlığının ötesinde tinsel gerçekliğe yolalmayı amaçlar ve bu içsel çabada (süluk) kullanılan 

dil ortodoks inançlı kitle tarafından çoğu zaman dindışı sözler olarak algılanmıştır (Thackston, 1999, 

xvii).  

Rumi’nin Nietzsche yakınlaşmasına konu edindiğimiz eserine gelince, sözcük anlamıyla 

“övgü” anlamına gelen ‘mesnevi’, Doğu edebiyatında bir türün adıdır ama Mevlana’nın 

Mesnevi’sinden, kitabın yarattığı etkiden sonra sözcüğün artık gönderme yaptığı, neredeyse tamamen 

Mevlana’nın Mesnevi’si durumuna gelir. Kitap yazıldığı 13. Yüzyıla kadar mistik İslam/tasavvuf 

(sufi) düşüncesinde üretilmiş tüm yapıtların bir özeti durumunda, dönemin kendi türündeki en 

kapsamlı yapıtıdır ancak Thackstone’un belirttiği gibi uzlaşımsal anlamda ‘yazılmış’ bir kitap değil, 

tıpkı Fihi Ma Fihi gibi Rumi’nin öğretilileri tarafından onun sözlü anlatılarından derlenmiştir 

(Thackston, 1999, xiii.) Kendisinden önce yazılmış benzer eserlerden öykücükler de içeren Mesnevi, 

Attar ve Senai gibi ustaların eserlerinin bir devamı niteliğindedir ve çağdaşı İbni Arabi’nin kavramsal 

yorumlarını şiirsel kavrayışlarla dile getiren bir eser olarak okunabilir. 

 



Ahmet Tümkaya, Doktora Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2025 

 

70 

Thackston kitabın yapısının en temel özellikleri olarak onun çok katmanlı yapısından, 

birbirine paralel giden ana öyküden sapan yan öykücüklerden ve bunlara eşlik eden yorumlardan 

bahseder (Thackson, 1999, xxi-xxii). Thackston’un burada yaptığı yorum Nietzsche’nin ya da benzer 

tinsel olanın merkez önemini vurgulayan herhangi bir eserin en temel özelliğini, yani sıradan olanın en 

üst düzeye yükseltilmesini vurgular. Buradaki tinsel kavrayışın sergilediği derinlik, sıradan yaşamın 

en basit olgularından ayrılmaz. Kitap yarattığı bu etki gücüyle çoğu zaman onun ‘Farsça yazılmış 

Kuran’ benzetmesiyle övülmüştür (Thackston, 1999, xvii).  

Her durumda yaşamın en basit görünümlerinden en üst düzey kavramlara kadar tüm bu parçalı 

öykücükler Kuran’ın Tanrı’nın Bir’liği / Tek’liği (Tawhid)  üzerine kurulu mesajına geri döner, mikro 

ve makro düzeyde onu olumlayan yorumlarla biterler (Thackston, 1999, xviii). Bu birlik tüm tapınma 

ve sevginin O’na yönelmesini zorunlu kılar zira O’nun dışında algılanan hiçbirşeyin kendine ait bir 

gerçekliği yoktur ve Tek olan Tanrısal gerçekliğin yansısından öte bir şey değildir. 

Metin şiir biçimde anlatılan öykücükler ve müziğe/sema törenlerine yapılan göndermelerle 

nihai olarak bizi tek insan öznesinde yaşanan bir esrime kavramıyla tanıştırır ancak bu kavram 

öncelikle bir yaşantıdır ve kavramsal çözümleme aşamasında bu yaşantının analtılamazlığı, 

tüketilemezliği akılda tutularak felsefi bir incelemenin konusu haline gelebilir. Rumi’de yaşantıların 

şiir yoluyla paylaşılması bugünkü anladığımız anlamda felsefi bir serimleme içermese de metnin 

içerdiği öykücükler, Kuran başta olmak üzere tüm kutsal kitaplara ve peygamberlerin öyküleri ve 

sözlerine gönderme yaparak tüm bir felsefe alanına dağılabilecek bir takım sonuçlara varır. Bu 

anlamda Mesnevi felsefi anlamda sistematik bir sunuma sahip olmasa da felsefenin merkezinde 

olduğunu iddia edebileceğimiz düşünceler içeren bir metindir. 

4.1. Rumi`de Felsefe 

Edebiyat, din ve felsefe ilişkisi tarihsel olarak kolaylıkla saptanabilecek bir olgudur. Felsefi 

düşünceler öncelikle kutsal metinler aracılığıyla iletilmiş, sonraları değişik öyküleme teknikleriyle 

soyut kavramları yaşantılar yoluyla somutlaştırmayı amaçlayan edebi nitelikte metinlerle felsefi 

düşüncelerin iletilip yaygınlaştırılmasında kullanılmıştır. Bu bağlamda dinsel eserlerin çoğunu felsefe 

ve edebiyat tarihinin bir parçası olarak görmek mümkün olmuştur. Bu etkileşimin türler arasında 

belirsizleştiği metinlerde gerçekliğin kendi içindeki bütünselliğini ifade etmeye en yakın üst-anlatı 

aracının bulunması sorusuyla karşılaşıyoruz. Bu anlamda Rumi’nin eserleri bu üst anlatının en iyi 

örneklerinden biri olarak edebiyat ve felsefeyi dinsel bir metnin potasında eriten ve temel felsefi 

sorulara bu bağlamda cevap veren bir üst söylem olarak okunabilir.   

Thackston Mesnevi’ye egemen temel belirlemeleri Sufi literatüründe sıklıkla başvurulan ve 

tüm yaratılışın ‘niçin’ine cevap veren (Tanrı’nın birinci tekil şahışta kendinden bahsettiği) bir Hadis 

Kudsi ile açıklar: “Gizli bir hazineydim, bilinmek için varlığı yarattım” /Thackston, 1999, xviii). 

Buradan varılacak sonuç tüm varoluşun Tanrı’yı bilme gibi bir ereksellikle yaratıldığıdır. Ancak 



Ahmet Tümkaya, Doktora Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2025 

 

71 

Rumi’nin andığı epistemolojik bir ilkeye göre bir şey ancak karşıtıyla bilinebilir. Herhangi bir karşıtı 

olmayan Tek olan Tanrı için bu koşul gerçekleşmediğinden Tanrı bilinemez kalmak zorundadır, bu 

nedenle bir insanın Tanrı’yı bilme younda elinde kalan tek belirlemenin O’nu bilebilmeye gücünün 

yetmeyeceğini bilmesi olduğunu belirtir. Her şey Tanrı’yı açımlar, inançlı inancıyla, inançsız Tanrı’yı 

yadsıyarak, farkında olarak ya da bilmeksizin. Rumi’ye göre her şey iyidir çünkü Tanrı iyiden başka 

bir şey yaratmaz. Kötü, çirkin ya da herhangi olumsuz bir nitelik Tanrı’dan değil, insana göre yapılmış 

belirlemelerden gelir ve bunlar sayesinde karşıtları belirgin kılınır.   

Bizim algılarımız yalnızca formları/biçimleri iletebilir, bunlarınsa Tanrı’nın gerçek varoluşuna 

göre gerçek bir varoluşları yoktur. Gerçek varoluş alanı olarak ‘Öte Dünya’ ya işaret eden Rumi, 

görüntüler dünyasıyla bu dünya arasında kesintisiz bir bağlantı olduğunu savunur ve bir aynanın önü 

ve arkası metaforuyla anlatır (Thackston, 1999, xix). Thackston bu varoluş alanındaki özleri bir tür 

arketiplere benzetir. Rumi’ye göre bu dünyadaki her şey bir ağacın yapraklarına benzer, ağacın kökü 

toprağın altında, görünmez varoluş alanındadır, meyve taşıyan dallarıysa duyularla ulaşabileceğimiz 

bu varoluş alanındadır. Öte dünya tözlerin varoluş alanı, bu dünyaysa biçimlerin varoluş alanıdır. 

Rumi öz ve biçimin hiçbir anlamda birbirinin yerine geçemeyecek bir işlevi olduğunu olumlar. Dinsel 

kurallar da bu anlamda özlerine yapılan vurgudan dolayı biçimsel zorunluluklarını ya da değerlerini 

yitirmezler.  

Rumi’nin eserlerinde felsefe ve felsefecilere karşı sözlerin bulunması, bu mistik şairin felsefi 

bir bağlamın dışına düşünülmesini gerektirmez. Tarihi içinde felsefe tanımlarının ve felsefe yapma 

biçimlerinin farlılığı göz önüne alınırsa, Tanrı’yı ve insan yaşamını dinsel bir söylem bağlamında 

yeniden yorumlayıp tüm disiplinleri etkileyecek düşünsel bağlantıları şiirsel bir biçimde sunan bir 

söylem, felsefeyi edebiyatın bir uzantısı sayan belli bir görüşe göre felsefi bir söylem olarak kabul 

edilebilecektir. Gerçekten de Rumi’nin şiir ve düzyazıları geleneksel anlamda sistematik bir felsefe 

sunmasa da tüm bir felsefe geleneğine genellenebilecek felsefi temalara ilişkin derin kavrayışlar 

sunarlar. Tanrı’ya ve bunun türevi olarak varoluşa yönelmiş derin bir sevgi ve varoluşun özsel birliği 

kavrayışı bunun ilk akla gelen örneğidir. Rumi’nin dizeleri bu sevginin, benliğin sınırlarını yok edici 

ve kişiyi tüm varoluşla derin, özsel bir ilişkiye geçiren bir etkisi olduğunu belirtir; böyle bir iddianın 

bilincin öznel bilimiyle fiziğin nesnel sınırlarının birbirine karıştığı bir üst söyleme kapı aralayan fizik 

/metafizik sonuçları olacağını öngörmek zor değildir. 

Özünde Kuran’ın mesajını, Son Peygamber’in anlatıları ve kısa öykücüklerle anlaşılır kılmayı 

amaçlayan Mesnevi, tüm kavramsal olanakların ötesinde Tanrı’ya ulaşma yolunda, ister sıradan bir 

kişi, isterse peygamber olsun, inançlının mistik deneyimlerine yoğunlaşır. Thackston insanın tinsel 

evriminin son aşaması olarak bu deneyimlerde kişinin öznel benliği dahil tüm her şeyin tek gerçeğin, 

Tanrı’nın belirlenimleri olduğu yaşantısına varıldığını belirtir (Thackston, 1999, xxiii). Bu aşamada 

kişi Tanrı’nın Bir’liği ve Tek’liğine gömülmüş olarak ‘kendi benliğine ölmeli ve Tin’e doğmalıdır’. 

Böyle bir kişi Tanrı’ya ne ‘O’ ne de ‘Sen’ diye hitabedebilir, kullanabileceği tek sözcük Tanrı’nın 



Ahmet Tümkaya, Doktora Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2025 

 

72 

kendine hitaben kullandığı ‘Ben’ sözcüğüdür. Yine bir hadis’e göre Tanrı öznel istemlerden tümüyle 

arınmış bu durumdaki bir inançlının gördüğü göz, işittiği kulak ve tuttuğu el olacaktır. Rumi 

birey/özne/ben özelliklerinden arınmış böyle birini sıklıkla suyun üzerinde dalgalara bırakılmış birinin 

hareketine benzetir, bu durumda yapılan her hareketi kişinin kendisi değil dalgalar belirler. Böyle bir 

yaşantıda inançlı ‘şimdi’ ya da zamanın ‘sonu’yla ilgilenmez çünkü zaman ve uzamın 

belirlenimlerinden kurtulmuş olarak kökeni ‘hatırlayabilir’ (recollection), bu anlamda insanın 

unutmayı aştığı (anamnesis) bir aşamadadır. Başı bildiği için sonsuz-sonrasız bir sonu da bilir, bu 

yüzden ‘şmdi’yi umursamaz, insanlığın henüz ulaşmadı bir içgörü klavuzluğunda edimde bulunur. 

Yolu zaten katetmiş biri olarak başkalarına rehber olacak denli yoldaki tuzakları bilir. Her durumda bu 

aşama Tanrı kayrasıdır ve kişinin kendi çabasıyla ulaştığı, ulaşabileceği bir sonuç değildir, Tanrı bu 

dereceyi kendi istediğine bağışlar ama kişi kesinlikle bu yolda çaba harcamaya cesaretlendirilir. Nihai 

amaç kişinin Tanrı’ya getireceği arı duru bir aynaya benzetilebilecek ruhudur çünkü Tanrı orada 

kendini görecek/bilecek ve böylece tüm varoluş yaratılış amacına ulaşacaktır (Thackston, 1999, xxv). 

Bu yolculuğun çeşitli aşamalarının tanıkları olarak inancın yaşantısal betimlemeleri 

Mesnevi’de elele giderler. Rumi’nin amacı yaşantıları kavramsal bir tanım, sistemli bir felsefe olarak 

sunmak değil, Kuran’da anlatılan, ancak ilk elden deneyimlenmeden anlaşılması üçüncü şahıs 

perspektifinden imkansız yaşantıları belli bir coşkunluk yaşantısıyla somutlaştırmaktır. Anlatılmaya 

çalışılan mesaj temelde ancak içsel yaşantı yoluyla bilinebilecek olsa bile Rumi bu dünyadaki varoluş 

amacının mümkün olabilirse birkaç insanın daha ‘kurtarılabilmesi’ olduğunu belirtir. Bu anlamda 

soteriolojik bir amaç güden bir metinde kavramsal açıklama, şiirsel etkileme gücünün çok daha 

gerisinde kalacaktır. Rumi de Nietzsche gibi dilin, gerçekliğin doğru bir karşılığını verme konusunda 

çoğu zaman eksik kalacağı, yanlış yönlendirmelere neden olacağı ya da en azından geriden geleceğini 

savunur. Tıpkı Plotinus’ta olduğu gibi amaç ruhun Tanrı’ya yolculuğunda belli bir esrime yaşantısı 

yoluyla farklı bir gerçekliğin varlığına işaret etmek, insanların bunu birinci elden yaşantılaması için 

onlarda istek yaratmaktır. Bu da ancak Budizm’de ve diğer tüm dinlerde de merkez bir kavram olarak, 

Mevlana’nın içine doğduğu dine adını veren bir tür Tanrı istemine  ‘bırakılış/islam’ yaşantısıyla 

mümkün olabilir.  Bu bırakılış egonun isteklerinin askıya alınıp yönlendirilmesini içerir ama kesinlikle 

bunlara yönelik Nietzsche’nin kültürel bir hastalık olarak nitelediği tümden çileci ve dışlayıcı bir 

tutum önermez. Amaç Son Peygamber’in Tanrıya yönelttiği yakarıya uyum içinde ‘gerçeği, kendi 

gerçekliği içerisinde, nasılsa öyle olduğu gibi görebileceği’ bilinç koşullarının yaratılmasıdır. Varlığın 

birbiriyle ilişkili, özünde birbirine bağlı yapısı tüm bir ormanı toprağın altında birbirine bağlayan 

köklerden oluşan ağa benzetilebilir ve Mevlana’nın ya da öteki dinlerdeki şiirsel, metaforlarla anlatılan 

mistik uygulamaların işlevinin, bilincin kendi gerçeğine varmasına izin verecek ikilikler üzerine 

kurulu kavram zırhlarından temizlenmesine olanak hazırlamak olduğu söylenebilir. 

Felsefe’nin ne olduğu ya da olması gerektiği yolundaki meta-felsefi tartışmalar felsefe 

geleneği içerisinde tüm zamanlarda karşımıza çıkmıştır ve birbirini değişik derecelerde dışlayan ya da 



Ahmet Tümkaya, Doktora Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2025 

 

73 

içeren pek çok tanımla felsefenin ne’liği sorusuna karşılık verilmeye çalışılmıştır. Örneğin 20. 

Yüzyılda ortaya çıkan analitik felsefe-kıta felsefesi karşıtlığında somutlaşan tartışmalar düşünülürse, 

bazı söylemler her zaman belli bir perspektiften felsefe, farklı bir perspektiften felsefe dışı sayılacak 

ve bu sav gerek geleneklerle gerekse filozofların kendi metinleriyle temellendirilmeye çalışılacaktır. 

Bununla beraber felsefe tarihi Nietzsche örneğinde de göreceğimiz gibi, klasik felsefi söylemi geçersiz 

kılan oldukça fazla sayıda metni barındırır. Rumi’nin Mesnevi’si her şeyden önce dinsel ve mistik 

öykülerle oluşturulmuş bir şiirdir ama anlatıcı perspektifinin sıklıkla değişmesi gibi biçemsel 

özellikler dikkate alındığında, neredeyse postmodern edebiyatı öncelermiş gibi görünen bir 

deneyselliği beraberinde getirir. Bu ise farklı yorumlama biçimleriyle düşünsel ve duygusal içeriğin 

zenginleşmesi sonucunu doğurmuştur. Bu biçem ve öz, arkasında yatan düşünceler çözümlendiğinde 

felsefi niteliktedir ve belli bir felsefe yapma biçimi olarak algılanmalıdır. Kullanılan metaforlar 

gönderme yaptıkları gerçekliğe işaret etmenin ötesinde bir güzellik duygusu yaratarak okuyucuda belli 

bir dönüşümü başlatmayı amaçlarlar. Wittgenstein felsefenin amacını anlatırken, felsefeyi şişenin 

içindeki sineğin dışarı çıkmasına yardım etmek olarak tanımlar (Wittgenstein, 1958, s. 103). Rumi’yse 

kendi amacını benzer bir temayla anlatacak ve bu dünyadaki amacının benzer bir kurtarıcılık olduğunu 

söyleyecektir. Bu anlamda ikisi için de felsefe, yaşamdan ve insan gerçeğinden kopuk cansız bir 

öğretiler bütünü değil insanı kurtarmayı amaçlayan bir etkinliktir. 

Tarihsel olarak felsefenin en azından Batı Felsefesi bağlamında dinlerden bağımsızlaşmasını 

felsefenin özsel bir niteliği olarak saptayan yaklaşıma göre, mistik/dinsel geleneğin içinde ‘felsefe 

yapma’nın olanağı eleştirel bir sorgulama konusudur hatta belli felsefelerde tamamen reddedilir. 

Karşıt yaklaşımsa tüm dünya dinlerinde bu öğretilerin temel tezleriyle bütünleşmiş bir ‘felsefi özün’ 

bulunduğunu savunur.  Rumi’nin mistik felsefesi de dinsel geleneğin dışsal dogmalarının ötesinde tüm 

dinlerin çekirdeğine ulaşma denemesi olarak okunabilir. Bu anlamda tüm dinlerdeki mistik/perennial 

(süregiden) ortak öğeleri Rumi’de de görebiliriz. Batı felsefesindeki erdem arayışının bilgelik sevgisi 

yoluyla kişiyi içerden/tinsel olarak dönüştürmeyi amaçlaması gibi, Rumi’nin felsefe yapma biçimi de 

içselleştirilmiş bir dinsel yaşantı yoluyla kutsal bilgeliğe varmayı amaçlar ve bu çabasında dışarıdaki 

bir gözlemci için dogmatik görünen her şey yaşantı temelli bir gerçek olarak doğrulanır. Böylece kural 

koyucu ve toplumsal yaşamın dışarıdan kozmetik değişikliklerini amaçlayan dogmatik bir dinselliğin 

yaygınlaştırılması yerine, her bir tek bireyde tetiklenen içerden bir dönüşümün başlatılması amaçlanır. 

Dogmatik görünenin özündeki bilgiye ulaşılması yoluyla tinsel / metafizik özün dinamik yapısının 

keşfi, gerçekte dinsel olanda zaman ötesi yaşayan özün keşfidir ve bu keşif Rumi’de müziği ve sema 

törenlerini ortodoks dinsel uzlaşımlara rağmen inancın bir öğesi durumuna getirir.   Bu sürecin 

Jung’daki individuation / bireyselleşme sürecinin, bireysel inançtaki karşılığı olduğu söylenebilir.  

Tapınma etkinliklerinin bir parçası olarak şiir, müzik ve sıradan günlük deneyimlerin 

kullanılması, insanlara ulaşmada soyut kavramsal akıl yürütmelerden daha etkili araçlardır.  Kendini 

fikirlerin kavram olarak doğurulmasına yardımcı bir ebe olarak tanımlayan Sokrates yerine burada 



Ahmet Tümkaya, Doktora Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2025 

 

74 

öykücükler aracılığıyla bu kavramları öncelikle öznel yaşantılarla ete kemiğe bürüyen, bunları 

hissettiren bir felsefe yapma biçimi vardır. Etimolojik kökeninde bilgelik sevgisi olarak Felsefenin 

isim babası olduğu iddia edilen Orpheus/Pisagor geleneğinde olduğu gibi Rumi’de de kutsallık ve 

müzik iç içedir ve nihai olarak Tanrı sevgisinin ödünsüzce en baştaki saflığında yaşantılanmasına 

yöneliktir. Bu şekilde esrime, en baştaki bu birlik yaşantısının yaratılması yoluyla, insanlığın 

yaratılışının en başındaki varlık, bilgi ve ebedi mutluluğun (bliss/ecstasy) yeniden yaşantılanmasını 

amaçlayan epistemik bir süreç ve sonuca dönüşür.       

4.2. Rumi`de Felsefe İnanç İlişkisi: Ibn Arabi Bağlantısı 

Yukarıda da belirttiğimiz gibi Mesnevi`de felsefe ve felsefecileri eleştiren bölümler 

Mevlana`nın felsefeye ve felsefi etkinliğin kendisine karşı olduğu şeklinde yorumlanmamalıdır. 

Rumi’nin dizeleri felsefi bir dizgenin doğrudan kavramsal temelli bir açılımını verme amacından çok 

öznel bir sevginin coşkusunun izini süren Kuran ve hadis kaynaklı bir Tanrı’ya ulaşma yolculuğunun 

anlatısıdır. Bu yolculuğun temel sayıltısınınsa Varlığın Birliği ve Yetkin İnsan kavramları olduğu 

söylenebilir. Bu iki kavramın şiirsel bir duyarlık ve sezgisel bir kavrayışla çözümlemelerini Rumi’yle 

zamandaş ve aynı geleneği paylaşan Ibni Arabi felsefesinde bulabiliriz.  

Mistik İslam’ın en önemli bu iki şair/felsefecisi yaklaşık olarak aynı zamanlarda yaşamıştır. 

Mevlana ağırlıklı olarak şiir, İbn Arabi’yse düz yazı türünde eserlerini oluştururlar ancak İbni Arabi de 

kitaplarındaki konu başlıklarına ek olarak metin içinde şiiri kullanır, aynı şekilde Rumi de düzyazı 

türünde eserler vermiştir. Her durumda bu iki mistik şair/felsefecinin özdeş olmasa bile birbirini 

tamamlayan bir düşünce sistemi ürettikleri ileri sürülmüş, pek çok mistik düşünür gibi Rumi’nin de 

çağdaşı İbni Arabi’den etkilendiği varsayılmıştır (Afifi, xii, Nasr: 1974). Afifi kitabında Rumi’nin, 

Fusus al Hikam kitabının Sadrettin Konevi tarafından yorumlandığı konuşmalara katıldığını belirtir. 

Fusus al Hikam,  İbn Arabi felsefesinin oldukça dağınık bir özeti olarak yorumlanmıştır. Ayrıntılı bir 

Rumi-İbni Arabi karşılaştırmalı okumasının doğrudan pek çok bağlantı ve etkilenmeyi ortaya 

koyacağı üzere, Rumi’nin şiirsel anlatılarında eriyen felsefi tezlerin İbn Arabi’nin kavramsal 

açıklamalarından etkilenmiş olduğu kesindir. Nitekim Rumi’nin şiir biçimli öykücüklerinde dilen 

gelen mistik yaşantıları, kavramsal temelini Ibni Arabi’nin Kuran ve hadis çözümlemelerinde bulan 

tezleriyle örtüşecektir. Bu bağlamda her ikisi de kendilerinden yola çıktıkları kaynakların bir 

yorumuna, mutasavvufun bu dünyadaki amacına yardımcı olacak çözümleyici bir yaklaşımla 

yoğunlaşan felsefeler üretmişlerdir; bu anlamda bir kere daha tekrar edersek, İbn Arabi’nin kavramsal 

çözümlemeleriyle Rumi’nin şiirlerini üzerine kurduğu yapının aslında hiç de felsefi çözümlemeden 

uzak bir yapı olmadığı ortaya çıkar.  

Rumi’yi İbni Arabi’yle birleştiren belki de en önemli olumlama, hakikatin spekülatif, kavram 

düzeyinde, dışarıdan kavranacak bir şey olmadığı ve ancak tasavvufi/mistik yaşantı yoluyla 

edinilebilecek doğrudan bir sezgiyle kavranabileceğidir. Bu anlamda içsel yaşantı, diğer bir deyişle 



Ahmet Tümkaya, Doktora Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2025 

 

75 

‘kalp’, bu tinsel bilginin edinileceği yerdir ve Tanrı’ya ulaşma amacındaki bu kalp kendisini her 

şeyden temizleyerek O’na yönelmelidir. Bu sevgi ve yoğun adanışı izleyen içsel kesinlik, varlığın 

özünde birbirine temelden bağlı olduğu gerçeğini temellendirir. Ancak Tanrı’yla/tüm varlıkla bir olma 

yaşantısının bu düzey bir algılanış ya da içsel olarak yaşantılanması, ancak akıl ve vahiy bilgilerinin 

birbirini dışlamadığı esrime benzeri yaşantılar temelinde anlaşılabilir. Rumi’nin yaşantı olarak sema 

törenleriyle ve müzikle beraber şiirlerinde dile gelen bu ‘kendi bilinci dışında, Tanrı’yla olma’ 

yaşantısını, İbni Arabi’de kavramsal çözümlemelerle incelemek mümkündür. 

Öncelikle, İbni Arabi’de kullanıldıkları haliyle Vecd, Fena, Sa’k, Rida kavramlarını 

incelersek; esrime kavramına karşılık olarak kullanılan vecd mistik islamda bedende fena etkisiyle 

ortaya çıkan bir etki olarak yorumlanmıştır. Kuran kaynaklı bir terim olarak Tanrı’nın insan bilincinde 

ortaya çıkışı / görünüşü / zuhuru nedeniyle bayılma/bilincini kaybetme şeklinde görülen durum fena 

halidir (El Hakim, 2014, s. 428). Rida ise ‘yok olma, helak olma’ anlamlarına ek olarak ‘örtünme ve 

açılma’ biçiminde yan anlamlara sahiptir. Bu anlamda ‘Tanrı’nın özellikleriyle ortaya çıkma 

/görünme’ anlamındadır ve fena olarak adlandırılan bu yaşantılar, Tanrısal özelliklerin kişinin kendi 

özelliklerinin yerini aldığı deneyimler için kullanılır. Bu aşamada benliğinin sınırları silinen kişi, 

Tanrısal niteliklerin ortaya çıkabileceği bir alıcılık yeteneğiyle “Kendini bilen Tanrı’sını bilir” 

sözlerinin doğruluğunu içsel olarak yaşantılar. Bu haldeki kişi Yetkin İnsan’a /İnsan-ı Kamil’e 

dönüşmüştür ve bu dönüşüm kişinin kendindeki Tanrı’yı görmekle eştir (El Hakim, 2014, s. 423). 

Bir yoruma göre Yetkin İnsan, İslam’da Peygamber’in kendisiyle özdeşleştirilir, bu anlamda 

İbn Arabi’de Esrime ve Vahiy kavramlarının ilişkileri incelenmesi gereken ayrı bir konu olarak 

görünüyor. İbni Arabi’de genel olan ve herhangi bir duyu aracı olmaksızın, doğaçlama olarak ilham 

şeklinde verilen vahiy, tüm insanlara ve canlılara/cansızlara iletilen bir mesajdır (Al Hakim,  2014, s. 

517-518). Bu vahiy türü, yalnızca seçilmiş din kurucularına verilmiş vahiyden ayrılır ve bu iki tür 

vahiy Kuran’dan verilen örneklerle temellendirilir. Her durumda, anlatılanlar temelinde bilinebildiği 

kadarıyla vahyin karşı konulmaz bir hızı ve gücü vardır; burada insanın varlık yapısına işlemiş her 

türlü eğilimi etkisiz kılacak güçte inandırıcı ve doğrulayıcı bir otorite söz konusudur.  Esrime’deki 

epistemik iddia da bununla ilişkisi içinde alınabilir ve anlama, anlatma ve anlaşılan anlamın bir bütün 

olarak verildiği bir bilme biçimine işaret eder (Al Hakim, 2014, s. 517).  

Bu bilme biçimi, ruhta gerçekleşen ve ruhla vahiy sözcüklerini ilişkilendiren bir olguya işaret 

eder. Ruh, İbni Arabi’de ‘Rüzgar’ anlamındaki ‘riyh’ sözcüğünden gelen, genişlik, imkan, süreklilik 

anlamlarıyla ilişkili bir sözcüktür. Ruh sözcüğü böylece biri de vahiy anlamında olmak üzere birkaç 

anlamda kullanılır. Ibni Arabi’ye göre ruh, içinde ebedi ve ezeli olarak ve her zaman Tanrısal zuhuru / 

ortaya çıkışı alımlama/kabul etme yeteneğinin gerçekleşmesidir. Ibni Arabi’ye göre hayat her yere 

yayılmıştır (sirayet etmiştir), varolan her şey canlıdır ama bir ruha sahip değildir (El Hakim, 2014, s. 

201 ve 424-425). 



Ahmet Tümkaya, Doktora Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2025 

 

76 

Son olarak, İbni Arabi’de Tanrı’nın Sıfatları ve Zatı konusu bizi doğrudan doğruya Rumi ve 

Nietzsche’de yaşantılandıkları biçimiyle esrime kavramının aslında hangi etkiyle gerçekleşmiş 

olabilecekleri konusuna götürecektir. İbni Arabi’de sıfatlar ve Tanrı’nın Zatı değilleme (tenzih) ve 

benzetme (teşbih) arasındadır. Tanrı’nın sıfatlarla belli bir biçimde ve derecede nitelendiğini kabul 

ederken, onu tamamen bu sıfatlardan ayrı olarak kabul eder (Nasr, 1964, s. 109). Nihai benzerlik 

noktasınıysa yine İbni Arabi Futuhat-ı Mekkiye’nin ikinci cildinde bizi Tanrı’nın kavranmasında tek 

aracın kalp olacağı sonucuna götürür: Tanrı kavramlarla sınırlanamaz, kavramlara sokulamaz, hiçbir 

şeye benzemez ve O’na ilişkin bilgi O’na olan sevgi dışında hiçbir şeyle elde edilemez: ‘Hakkı sadece 

kalp sığdırabilir’, bunun dışında bir anlamaya ulaşma gücünden yoksun olduğunun bilinci, bizzat 

anlamanın kendisidir (İbni Arabi, 2014, s. 376-377). Bu durumda Wittgenstein’ın Tractatus’undaki 

son cümlesindeki üzerinde konuşulamayan şey hakkında takınılacak en doğru tavır olarak sessizlik, 

sözcüklere sığmayan bir gerçeklik karşısında benimsenecek en gerçekçi tutumdur.  

4.3. Rumi`de Varlık, Bilgi ve Hakikat 

Rumi’nin gerçeklik/evren anlayışı yine Ibni Arabi`nin çözümlemeleriyle kavramsal felsefenin 

diline yaklaşır. Burada “Hakikatin hakikati” kavramıyla karşılaşırız. Sufilere göre bu terim “birliğin 

içi”dir. Bu mistik ontolojide evren, düalistik zıtlıkları kabul etmeyen, kendisi üzerine konuşulamayan, 

var ya da yok olduğu söylenemeyecek, bütün-parça ilişkilerinin uygulanamaycağı bir varoluştur. 

Bildiğimiz evrendeki herşey bu ontolojik varoluştan gelir ve bizim evrenimizle bu evrenin ilişkisi, 

masanın ağaçla ilişkisi gibidir. Bu gerçek, kökendeki en birleştirici hakikattir; hiçkimse tarafından tam 

olarak anlatılamaz ve yalnızca, örnekleme ve metafor yoluyla anlaşılabilir ve iletilebilir (Al Hakim, 

2014, s. 177). Dolayısıyla Doğu ya da Batı’da üretilen felsefi nitelikte edebi ya da edebi nitelikler 

taşıyan felsefi metinler, geleneksel sınıflamasının ötesinde, metafor ve örnekleme yönteminin 

kullanıldığı herhangi bir tür, mistik bir kavrayış yoluyla “hakikatin hakikati” denilen bu evreni anlama 

çabasının bir parçası olarak algılanabilir. Nietzsche’nin karşıtlıklarla örülü evreni de bu anlamda 

mistik bir yaşantıya evrilen felsefesinin bu metafizik gerçekliği kavrama çabası olarak yorumlanabilir.    

Rumi’nin şiirlerinde de tek tek varlıkların birbirinden yalıtılmış gibi görünen durumları, 

kozmik bir gerçeklik olarak kabul edilen her şeyin özünde birbirine bağlı olması kavrayışına ters 

düşen bir yanılsamadan ibarettir. Hakikatse kişinin ancak kendinde bulabileceği Tanrınsal varlığı 

yaşantısal olarak duyumsamasıyla kavranabilir. ‘Süluk’ adı verilen bu süreç, yaşantısal ve sonuç olarak 

dönüştürücü bir bilgiyle hakikatin ne’liğini içeriklendirebilir. Duyulur evrene atfedilen iyi-kötü, 

yanlış-doğru ve ben-öteki benzeri ikili düşünme ve kavrayışların mutlak bir şekilde geride 

bırakılmasını amaçlayan bu hakikate varma çabası, yukarıda İbni Arabi’nin kavramlarıyla 

çözümlenmiş esrime yaşantısına vardığında, Tanrı’yı Varlığın Birliği olarak yeniden tanımlayan 

epistemik bir saptamaya ulaşır. Bedenden öte tinsel olana yaptığı aşk/sevgi vurgusuyla bu hem bir 

keşif süreci hem de varılan bir sonuçtur ve bu kişinin yaşantı olarak kendi içinde doğrudan 



Ahmet Tümkaya, Doktora Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2025 

 

77 

kavrayacağı bir hakikattir. Bu hakikatin gösterdiği ontolojide kişi, varlık, bilgi ve ebedi mutluluğun bir 

olduğu, yaratılışındaki en kadim varoluşu yeniden yaşantılar (Nasr, 1981, s. 1). 

Yukarıda da belirtildiği gibi bilginin tasavvuftaki yeri akıldan çok kalptir zira gerçek bilgi akıl 

yürütme ve mantıkla değil doğrudan tinsel yaşantılama ve sezgisel kavrayışla mümkün olabilir. Bu 

bilginin iletilme aracı dilin sınırlarını zorlar ve metaforik, sembolik ve sonuç olarak çok anlamlılığı en 

uygun şekilde iletebilecek şiirsel bir dili zorunlu kılar. Bu dilin iletmeye çalıştığı yoğun yaşantı mistik 

İslamda Tanrı’nın yakından görülenmesi (Hakk-al Yakin) kavramıyla en üst derecesini bulur. Tanrısal 

gerçeğe/Tanrı’ya yakınlık, O’na bırakılış, egonun çözülüşü ve tüm varlığa içkin mutlak gerçeğin 

anlaşılmasıyla elele gider. Mesnevi’nin ilettiği bilgi, tıpkı İbni Arabi’nin dev eseri Fütühat-ı 

Mekkiye’nin kendine amaç edindiği gibi, hem ifade edilemeyecek olanı iletme çabası, hem de 

özbenliğin keşfine yönelik bir çağrıdır. Bir bütün olarak dinin dışsal uygulamaları bu amacın aracı 

durumundadır. 

4.4. Bir Yaratma Deneyimi Olarak Mesnevi’de Esrime ve Bilgi 

Nasr’ın da belirttiği gibi Rumi mistik İslam geleneğinin en önemli özelliklerinden biri olarak 

ölüm düşüncesini sevinç ve mutluluktan ayırmaz (Nasr, 1974). Rumi için ölüm yaşamın içinde 

deneyimlenebilecek en üst düzey esrime yaşantısını temsil eder. Bu ölümde, Son Peygamber’den 

aktarılan bir sözle, ‘ölmeden önce ölme” önerisiyle kişi ‘Işık Dünyası’na girer. Nasr’a göre Rumi 

yaşamın içinde ‘amors est mors / sevgi ölümdür’ gerçeğini anlamış ve ona uygun bir yaşam sürmüştür 

zira fiziksel bir yaşamın içindeyken dahi Tanrı sevgisinin yoğunluğuyla ve bu sevginin içinde ölüm 

yaşantısını tatmış, onun ışığıyla fiziksel yaşamına devam etmiştir. Nietzsche’nin Zerdüşt’de yakaladığı 

bu gerçek belki en güzel ‘Sevmek, ölmeyi de kabul etmektir’ sözüyle tekrar çağdaş bilince taşınır 

(Nietzsche,  1997, s. 137). Rumi’nin ölümle bu karşılaşması bir tür esrime yaşantısıdır ve bu yoğun bir 

sevgi ve güzellik yaşantısıyla en üst Tanrısal Güzelliği ileten bir yaşantıdır. Rumi’de hakikat 

güzellikle, güzellikse tanrısal acıma/merhamet/rahmetle bütünleşiktir ve ancak bu hakikatle kişi 

Platon’un mağarasından kurtulabilecektir. Mesnevi’nin bu hakikate ulastırma yolunda Farsça yazılmış 

Kuran olduğu ya da Ibni Arabi’nin Futuhat’ul Mekkiye’sinin siir biçiminde yazılmış şekli olduğu 

söylenmiştir. 

Mesnevi’nin kendisinde kendi metnini öven ve içeriğini gerçek bilgi olarak sunan güçlü 

ifadeler yer alır, öyle ki bugün bile bazı topluluklarda Kuran`dan sonra okunması gereken 

ikinci/üçüncü kitap olarak görülmektedir. Rumi ya da mistik filozoflar için kutsallık yaşantılarının 

çevrelerindeki insanlar için şiir biçiminde yeniden üretimini, Platon’un mağarasından kurtulup güneşi 

gördükten sonra arkadaşlarını kurtarmaya çalışan kölenin bu bilgiyi başkalarına ulaştırarak onları 

kurtarma çabasına benzetebiliriz. Rumi’de yeryüzündeki varlık amacını ‘yapabilirse birkaç kişiyi daha 

kurtarmak’ olduğunu daha önce belirtmiştik. Şiirsel bir anlatıyı bir anlamda esrime yaşantısının 

benzersizliğini bilinçte tekrar üretme çabası olarak görebiliriz. Ancak Tanrı’yla kurulan bu derin 



Ahmet Tümkaya, Doktora Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2025 

 

78 

bağlantının kendisi, esrimenin dışında Tanrısal bilginin tüm yönleriyle iletilmesini de içerir, bu 

nedenle Mesnevi bilgeliğe klavuzlayıcı kapsamlı bir rehber işlevi de görür. Öykülerden biri İbrahim 

Peygamberin  yaşam öyküsünü çağrıştırır; ateşin içine çekinmeden atılan çocuğun annesine seslenişi 

hem epistemik, hem de ontolojik olanın ama bunları harekete geçirici etken olarak, en çok da sevginin 

tümüyle dönüştürdüğü bir ruhun Tanrısal olana mutlak bırakılışının bir örneğidir (Rumi, 1990, 111-

117). Bu bilgi esrime içinde yaşanan bir kıvılcım gibi okuyucuda benzer bir yaşantıyı harekete 

geçirecektir. Kutsal kitapların giderek daha fazla dogmatik yap-yapma’lara indirgendiği bir dinsel 

anlayışta, kutsallığın kavramsal yapısıyla yaşantısal özün geriye doğru yeniden kurulması, 

okuyucunun kendi tinsel yolculuğunu kısa bir öykücüğün satırları arasında özetler. 

Rumi’de esrime kalp yoluyla bilme sonucu gerçekleşen bir bilgi içeriğini bu yaşantıyı 

deneyimleyene ulaştırır zira Tanrı aşkı ve peygambersi aşkın bilgelikle dolu sözleri, merkezi kalp olan 

bir bilme biçiminden kaynaklanır. Batı’da Rönesans’tan itibaren insan değerlerinin ‘yücelttildği’ 

iddiasına koşut olarak ön plana çıkan pozitivist eğilimin tersine epistemik olarak kalbin bilginin asıl 

üretim/yaşam yeri olduğunun kabulü, mistik felsefelerin çağlar boyunca süregiden temelini 

oluşturmuştur. Rumi’nin Mesnevi’si içine doğduğu dinin kutsal kitabıyla yaşayıp yorumladığı dinsel 

bir gerçekliği ve de bu kitabı kuram ve uygulama olarak açımlayan bir peygamber geleneğini şiirsel 

olarak yorumlamaya çalışır. Burada şiirsel anlatıyla yorum içiçe geçer ve modern anlamda kavramlarla 

yapılan bir felsefeden çok metaforik bir sunum, Kuran ve Hadis temelli kavramsallaştırmaların 

somutlaştırıcısı işlevini görür. Aynı düşünce sistemine ait ama öncelikli olarak kavramsal ve analitik 

bir felsefe sunan İbn Arabi ise Kuran’ın çok katmanlı gerçeğini şiirselliğine ek olarak dilsel 

çözümlemeler yoluyla açıklayacaktır. Şunu da daha sonra ayrıntılandırmak üzere belirtmek gerekir ki 

kalpte yerini bulan bu tip bilgiyle temellendirilen bir epistemoloji, batıda ve doğuda farklı şekillerde 

kendini ortaya atmış olan bir yin/yen ikiliği gibi kendi karşıtını da içinde taşıyacaktır. 

Lewison’ın belirttiği gibi, Mesnevi esrime, benliği yitirildiği bir duygulanım akışı (selfless 

transport) ve şaşkınlık içindeki sessizliklere yaptığı göndermelerle doludur. Rumi’nin şiiri mistik 

çoşkun söylemlerle nitelelenen baccanelian (kendini yitiriş, sarhoşluk içeren) şiir geleneğine aittir ve 

bu şiirlerde aşk/sevgi, aşkın yoğunluğunda yaşanan ve çoğunlukla ‘sarhoşluk’ söcüğüyle belirtilen 

farklı bir bilinç/duygu durumu, sürekli tekrarlanan motiflerdendir. Rumi’nin şiirinin amacı bu esrime 

yaşantısını yaratmaktır. Bu şiir meta-rasyonel bir ‘esrime felsefesi’yle ve ruhsal bir tat (zevk) 

estetiğiyle temellenir, buna da kalple kavranabilecek bir bilgiyle/gnosis’le ulaşılır (Lewison, 2014, s. 

35-36). 

 Mesnevi’yi bir bütün olarak Rumi’nin felsefesinin özetlendiği bir kitap olarak kabul etmek 

mümkündür. Mesnevi temelde bir Kuran yorumudur ve Kuran’ın evrenini hadis ve mistik/tasavvufi 

öyküler kullanarak anlaşılır kılmayı amaçlar. Metin şiir şeklinde yazdırılmıştır ve üretim aşamasında 

bile Mesnevi’ye belli bir esrime yaşantısının eşlik ettiği rahatlıkla söylenebilir. Rumi için Kuran 

aracılığıyla iletilen Tanrısal gerçeklik, teolojik bir tanımlar ya da hukuki bir yaptırımların ötesinde, her 



Ahmet Tümkaya, Doktora Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2025 

 

79 

tek öznede yaşanan ve onu kendi içinden dönüştürücü / kurtarıcı bir işlevle anlaşılmalıdır. Mesnevi’de 

Tanrı bir tanımlar topluluğu, din ise dogmatik bir kurallar bütünü değildir; şiir ve sema danslarının 

dinsel yapının temelleri arasında sayılmadığı, katı bir yorumlamanın egemen olduğu tarihsel bir 

dönemde bile Rumi bunları öznel düzeyde yaşanacak bir dinsel yaşantı için tapınma etkinliklerine 

dahil etmiştir. Doğal olarak bu ruh durumunda yazılan bir eser satır aralarında da esrime yaşantısını 

yansıtacaktır. Bu yüzden esrime yaşantısını bizde çağrıştıran dizelerin örneklerine eserde sıklıkla 

karşılaşırız. Bu şekilde yaşanan birlik, yoğun bir sevgi/aşk/bir olma ve çözülme yaşantısıdır. Burada 

yaşanan şey, ‘Ben’ olarak adlandırılan içsel yapının yerini ‘Sen’e, ya da Tanrı’ya bırakmasıdır. Kişi bu 

durumda dinsel yapının dışarıdan tanımlandığı bir evrenden, içerden yaşantılandığı zamansız bir 

varoluşa, tüm tanımlamaların bu farklı algılamayla yeniden yapıldığı bir yaşantıya yönelir. Bu yaşantı, 

seçkinlerin evrenine fırlatılan sevgi/aşk dinidir ve böylesi güçlü bir yaşantının eşlik etmediği hiçbir 

dinsel pratik, yeryüzü atmosferinin çekiminden kurtulabilecek bir gücü bulamaz. Sözcük anlamıyla 

esrime’nin (ecstasy) ‘dışarıda durma’ anlamına geldiğini bir kere daha hatırlarsak, böyle bir dünya 

dışına fırlatılmanın bize tüm bir varoluşumuzun anlamını yukarıdan gösterebilecek, fiziksel ve ruhsal 

planda açıklayabilecek biricik yaşantı olduğunu söyleyebiliriz.      

4.5. Sevgi: Rumi’nin Felsefesi’nin Özeti 

Mesnevi’de aşka ayrılmış pek çok beyitten yapılacak çok genel bir seçki bile, 3.3.’te 

Nietzsche’nin felsefesine genellediğimiz sevgi/aşk temasını, Rumi’nin düşünce dünyasında da başat 

yaşantı/tema olarak görmemizi sağlayacaktır. Platon’un belirlemelerini andıran sözleriyle Rumi bu 

yaşantıyı kutsallıkla yoğrulu bir tür hastalık ya da çılgınlık olarak anar: Rumi’ye göre gönül hastalığı 

gibi bir hastalık yoktur ama her şeyin ötesinde, ancak belli ölçülerde dile getirilebilen bir yaşantı 

olarak bu yaşantı Tanrı’ya götüren bir klavuzdur (Rumi, 1990, s. 30). Sıradan görünümlerinde bile 

kişiyi kutsallığın sınırlarına getiren bu yaşantı, aslında sıradanın bile göründüğü kadar basit olmadığını 

bize gösterir. Kuran’a referansla Rumi bu durumu Musa’nın mucizelerini sihir olarak gören 

büyücülerin inançsızlıklarıyla karşılaştırır (Rumi, 1990, s. 56). Mesnevi’nin tümü ‘nelik, nitelik’ 

atfedilemeyecek bir Tanrı’ya yönelik övgülerden oluşur ve bu çabada kişi birbirine karşıt düşen 

ifadeler söylemek zorunda kalabilir. Rumi’ye göre ‘bu dostun sarhoşu’ olan kişi için dinsel çabasında 

karşılaştıklarına ancak şaşılıp kalınır. Zira bu şaşkınlığı yaşayan insanlardan “…birinin yüzü sevgiliye 

dönmüştür”, diğerinin yüzüyse zaten “…O’nun yüzü kesilmiştir.” (Rumi, 1990, s. 58).  

Bölüm 2.2. de değindiğimiz çok tanrılı olarak tanımlanan dinlerin bile özünde tek tanrılı bir 

yapının çözülmesiyle ortaya çıktığı iddiasına dönersek, her hangi bir dini de özünde Çok olanı Tek 

olana indirgemeyi öğreten ve kişiyi bunun öznel/bireysel yaşantısına klavuzlayan bir yaşam biçimi 

olarak tanımlayabiliriz. Çok olan görüngüler dünyasının Tek olan yaşantısal kavranmasıysa,  ancak 

Dinler Tarihi’nde peygamberlerin örneklediği put kırıcılığıyla mümkün olabilir. Buysa dış evrende 

somut tarihsel yaşanan bir çabaya koşut giden, ama belki de ondan daha zor olan içsel bir çabayla 

mümkün olabilecektir.  



Ahmet Tümkaya, Doktora Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2025 

 

80 

Mesnevi’de Rumi peygamberlerin öykülerinden yola çıkarak aslında yıkılacak en büyük putun 

tek tek her kişide varlığını sayısız görüntü altında sürdüren benlik/ego/nefis olduğunu söyler (Rumi, 

1990, s. 111). Bu putun kırılmasını kolay görmekse tam bir bilgisizliktir zira benlik tıpkı Kuran’da 

öyküsü anlatılan Firavun gibi her nefeste kişiyi Tek olan’a karşı başkaldırıya, dolayısıyla da şiddete ve 

zulme götürür ve yine Kuran’da anlatılan öyküye gönderme yaparak, Musa’yı öldürmek için takip 

eden Firavun gibi defalarca boğulup gider (Kuran, 2015, s. 194). Benliğin putu değişik görünümler 

altında kişiyi Gerçek’ten ayıracaktır. Ateşe atılan bir çocuğun anlatıldığı diğer bir öyküde çocuk 

annesine, aslında gerçek ateşin beden ve duyulara köleymişçesine bağlı kalınan bu evren olduğunu 

söyler. Bunun ötesine işaret eden ve gerçek varoluşu keşfeden bir insansa ateşe bile atılsa burada belli 

bir esenliğin içinden insanlara seslenecektir (Rumi: 1990, s. 111). Bu ateş karşısında sıradan insan, 

tıpkı doğum anında, önceki güvenli varoluşunu terk eden bir bebek gibi yeni olandan korkar ama bir 

süre sonra daha özgür bir varoluşa geçer. Ancak bu varoluşun tadını alabilen insan ateşin içinde bile 

belli bir esenlik yaşantısıyla varlığını sürdürebilir zira büyük bir özgürleşmenin eşiğinde, Platon’un 

mağarasından kurtulan köle gibi büyük bir keşfin eşiğindedir (Rumi, 1990, s. 111-112).  

Bu köle elbette geriye dönüp arkadaşlarını kurtarmaya çalıştığında bu bilginin bedeli olarak 

türlü eziyetlere maruz kalacaktır. Kişinin bu ya da başka biçimlerde yeryüzü yaşantısındaki acılara 

katlanışı nasıl olabilir? Konumuz bağlamında ‘yaratıcılığın’ (ve buna koşut olarak, put kırıcılığın) 

temel kavramlar olarak anıldığı Nietzsche’yi burada bir kez daha hatırlayarak, daha önce karşıtı 

yoluyla bilmeye vurgu yapan Rumi’de de Tanrı sevgisinin yerleşeceği ve güçleneceği kalplerin 

öncelikle Tanrı tarafından tam karşıt, kutsallık dışı yaşantılara gömüleceğini belirtelim. Kişinin temiz 

kişileri kınama duygusuyla dolması “perdelerin yırtılacağı”, derin acıların yaşanacağı bir dönüşüm 

anını müjdeler (Rumi, 1990,  s. 113). Bu süreçte ve her zaman “söz”, kişinin kalbinden tekrar tekrar 

çıkan, ölümsüzlük yurduna varıp ebedi mutluluk olarak kişiye dönen Tanrısal bir inayettir (Rumi, 

1990, s. 117). ‘Söz’ burada gerçeklikten koparıcı, soyut bir ‘sayı’ kavramının egemen olduğu bir 

kültürde en etkili güçtür çünkü tüm büyük dinler yaşantı olarak ruha kendilerini ancak çağlar 

öncesinden beri korunagelmiş sözle bize ulaşabilirler. Bu metinlerin belli bir dönüşüm yaratmasıysa 

ancak kişide yaşanacak küçük ölçekli sarsıntılarla mümkün olabilir. 

Ancak bu “söz” ve bu çaba kişiyi kendi kendisinin Tanrısı’na dönüştürmez ya da ona kendi 

kaderinin belirleyicisi olma gücünü vermez, ama  daha çok ona yazgısını tanımayı ve onunla barışık 

bir yörüngeye girmeyi öğretir. Mesnevi’de Süleyman peygamberden yardım isteyerek Azrail’den 

kaçmaya çalışan kişinin öyküsünde olduğu gibi, kişinin kurtuluşunu kendi bilgisinden beklemesi, ya 

da ölümü altetme kurnazlıkları, sonuçta kendisini ölmeye yazgılı olduğu yere kendi elleriyle götürmesi 

sonucunu doğuracaktır (Rumi, 1990, s. 129). Dünya sonuçta ‘Tanrıyı bilmeme, para, kumaş, ölçü, 

tartıyla’ uğraşma yeri olarak varlığın baş ve sonunu unutturacak bir örtüdür ve paragrafın başında 

sorduğumuz soruya, kişinin acılarla baş edebilme gücüne verilecek yanılsamalı yanıtlarla doludur. 

Oysa Rumi tüm varlığın ve insan isteklerinin ancak baş ve sonu, ve bunların arasında keşfedilecek bir 



Ahmet Tümkaya, Doktora Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2025 

 

81 

sonsuzluk yaşantısını, yaşamın bir parçası yapan Tanrı için yaşanırsa anlamlı olacağını söyler (Rumi, 

1990, s. 130).  

Put kırıcılık bağlamında yukarıdaki öykünün bize ilettiği mesaj, aslında benlik dediğimiz 

bölümümüze kök salmış yaşama alışkanlığının ne denli güçlü olduğudur. Ne olursa olsun kişi kendi 

kaderine karşı bu dünyada ebedi mutluğu bulmaya çalışacak, Rumi’nin yukarıda andığımız 

benzetmesiyle, ana rahminden çıkmayı reddeden bir bebek gibi tanıdığı, bildiği, beş duyusu, bilgisi ve 

sanat, bilim, felsefe olarak ürettiği kültürle, ona minimum bir güven veren bu evrene yapışmaya 

devam edecektir. Bunların değer olarak kabul edildiği ve “erdemlerimiz” in önemli bir parçası 

sayıldığı bir kültürde benliğin bir engel olarak saptanması zor bir iştir zira derinlerde yaşayan putların 

keşfi bile ancak Rumi ya da Nietzsche gibi metinlerini ‘kanla’ yazan güçlü değer yaratıcılarla mümkün 

olabilir.  

Bu sarsıntı kişinin güvenliksiz, tehlikelerle dolu bir yaşamla bağını güvenli bir şekilde kurma 

yolu olarak öykücüklerin, mesellerin işlevini aklımıza getirmektedir. Tehlikelerle, acılarla ve trajik 

yokoluşlarla örülü bir varlığın içine atılan ilk insanın Adem olduğu kabul edilir. Acılarla dolu bir 

yaşantı öncelikle onunla somutlaşır zira kişi bu dünya yaşantısına öncelikle “ekmeğe” bağımlılığıyla, 

onun peşinden koşan bir yaşamla tanımlanır. Rumi’ye göre kişi, “ekmeğe” bağlılıktan ‘gözyaşının 

değerini/kadrini bilen’ bir yaşama evrilmek için yaratılmıştır ve bu anlamda insan acıları yaşamın 

olmazsa olmazı olarak görülmelidir. Bu acıların nihai olarak insanı götürmesi gereken sonuçsa, ancak 

‘ekmekten’ özgürleşen kişinin ruhunda bilgeliğin yeşerebileceği sonucudur. Kişi bunun için, “ölmeden 

önce ölmeye” eğitilmelidir. Ancak bu şekilde Rumi’nin Dudu kuşu öyküsüyle örneklediği 

özgürlüğüne kavuşabilir (Rumi, 1990, s. 185-188). Mutlak bir özgürleşmeden çok, ilişkide olduğumuz 

neden-sonuç evreninin yanılsamalarından kurtuluşun bir bölümü olarak (ölmeden önce ölerek 

yaşanan)  bu özgürleşme bize her tek olayın aslında arka planda Tanrı hükmüne bağlı olduğu gerçeğini 

yeniden getirir. Yaşama bu biçimde bakan kişinin evreninde bilindik “neden-sonuç kapıları” göreli 

kullanım alanları dışında kapanacak, bir akış yaşantısına, esrimeye kapı aralayan bir algıda her neden 

ilk nedene bağlı olarak yeniden tanımlanacaktır. Bu bağlantı noktası Nietzsche’nin Bengi Dönüş’ü 

Amor Fati’yle onaylamaya itildiği düşünsel çizgisiyle belli bir benzerliği aklımıza getirmektedir.  

Rumi’ye dönersek, yukarıda Mesnevi’den alıntılanan bu öyküler temelinde epistemik 

yargıların yaşantı temelli belirlemelere dayanması gerektiği sonucu belirginleşir ama bunun farklı 

perspektiflerden nasıl yorumlandığı sorusu hala sorulmaktadır. Gerçekten de kendi tarihi içinde 

mistisizm, kişiye farklı bağlamlarda reddedemeyeceği bir anlama ve bilme yolu sunduğu iddiasında 

bulunmuştur ve bunu anlama ve açıklama denemelerinin, Nietzsche’nin ya da Rumi’nin dinsel /şiirsel 

anlatılarla dile getirdikleri yaşantılarında bir ölçüde ulaşılabilir duruma geldikleri söylenebilir. Bu 

nedenle 19. Yüzyılın perspektifinden bu yaşantıları anlama çabasındaki disiplinleri burada gözden 

geçirmek yararlı olacaktır.   



Ahmet Tümkaya, Doktora Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2025 

 

82 

5. MİSTİK DENEYİMİ ANLAMA DENEMELERİ: FELSEFE VE DİNDE BİLİNÇALTI 

KAVRAMI 

Jung’un kuramlarının özü her ne kadar içinde eğitildiği psikanaliz kuramının temel 

kavramlarına dayansa da öncelikle psikanalizin dayandığı bilinçaltı kavramının çok öncelere 

dayandığını belirtmek gerekir. Jung’un daha sonra da arketipler kavramıyla dinsel söyleme yaklaşması 

onu bu bağlamda önemli bir geçiş olarak görmemizi sağlamaktadır. Jung öncelikle psikanalitik 

söyleme eklediği arketipler kuramıyla tek tek dinleri aşan evrensel bir söylemin yolunu açmıştır. 

Burada kültürel belirleyicilerden farklı olarak tüm özneleri içerecek bir dinsellik anlayışı, öğretiyi 

karşıt bir yöne, Freud’un öngörebildiğinden çok daha ötelere taşımıştır. Felsefi etkilenmeleri tamamen 

gözardı edilemese de Freud kuramında felsefeye Jung kadar belirleyici bir yer vermeyecektir. Dahası 

Jung’un dinlere bakışıyla Freud’unki taban tabana zıttır. Ancak iki kuramcı da bilinçaltının bilinçli 

yaşamı belirleyici etkisi konusunda tartışmasız bir birlik içindedirler, şu farkla ki, bu bilinçaltı 

süreçlerin içerikleri Freud’da bastırılmış travmatik anılar ve içgüdülerle ilişkilidir, Jung’daysa evrensel 

olarak varolan arketiplerin ifadesidir. Bu kavrayış tam bir özdeşlik kurulamasa da Jung’u Platon’un 

idealar kavrayışına yaklaştırır ve psikanalitik söylemin felsefi söyleme yaklaştığı bir bilme sürecine 

işaret eder. Platon’daki İdealar, Jung’un arketipleri gibi, görünür dünyada tek tek örneklerini 

gördüğümüz şeylerin ideal ilk formlarının/prototiplerinin bulunduğu zaman-dışı bir alanda varolur. 

Öznel yaşantılar, rüyalar ve sanat eserleri, bu arketiplerin simgesel olarak ortaya çıktığı alanlardır ve 

bu simgelerin çözümlenmesiyle en kökendeki düşünsel süreçlere ulaşılabilir.  Her durumda, iki kuram 

da bilinçli farkındalığın ötesinde varlığını koruyan (ve bilinçli farkındalığı yönlendiren) zihinsel/tinsel 

bir sürece işaret ederler. Bu aynı zamanda ortak bir ontolojik alanın ve bu ontolojik alana karşılık 

gelen yeni bir epistemolojinin de  hala tartışma konusu kabulüdür.  19. Yüzyılda Freud’un psikanalitik 

kurama dahil ettiği bilinçaltı kavramı felsefi bir söylem olarak da konu edilmiştir ve bilinci ve mistik 

deneyimi anlama çabasında önemli bir kavrayış olduğu söylenebilir.   

Psikanalizin merkezinde insan aklının içgözlemsel sınırları ve farkındalığının dışında işleyen 

bir bilinçaltı kavramı ve Platon’un felsefesine kadar uzanan bir zihin betimlemesi bulunur. Bilinçaltı 

kavramıysa 19. Yüzyıl felsfesinde en belirgin olarak Eduard von Hartmann’ın Bilinçaltı Felsefesi’nde 

bulunabilir. Bu felsefe Nietzsche’nin alaycı eleştirilerini bir tarafa bırakırsak Jung’un ciddi olarak 

üzerine eğildiği bir felsefedir. 

Bilinçaltı kavramının psikanalizin kuramsal çatısı altında doğa bilimleriyle buluşması ve 

çözümleme yöntemi olarak bir dereceye kadar insan bilimleri ve hermenötiğe ait bir yönteme 

benzeyen bir dil içermesinden önce Eduard von Hartmann’ı felsefesinde merkez kavram olarak ortaya 

çıktığını görüyoruz. Hartmann bilinçaltı kavramını tüm gerçekliği ve insanda etkin olarak işleyen 

eylemleri, arzuları, inançları ve tarihsel olayları belirleyen kişiler üstü ve belirlenimci / deterministik 

bir ilke olarak tanımlar. Bu anlamda Nietzsche’nin bireyde varolması/ortaya çıkarılması gerektiğine 

inandığı yaratıcı istem ve özgürlük kavramıyla bir anlamda çelişecektir. Nietzsche Hartmann’ı güç 



Ahmet Tümkaya, Doktora Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2025 

 

83 

isteminin metafiziğini yapmakla suçlar (Nietzsche, 1910, s. 28-30). Ona göre insanın bilinçli ve 

bilinçdışı gerçekliği metafizik kavramların çok ötesine geçen bir karmaşıklığa sahiptir ve enazından 

von Hartmann’ın felsefesine ilişkin düşünceleri dikkate alınırsa belirlenimci bir bilinçaltı kavramına 

karşıdır. Bununla beraber von Hartmann’ın metafizik belirlemeleriyle ileri dönemlerde amor fati ve 

Bengi Dönüş kavramının bir ölçüde örtüştüğü iddia edilebilir. 

Felsefe tarihinde daha da geriye taşınabilecek ‘bilinçaltı’ kavramı, her durumda metafizik 

Mutlak kavramını temellendirme olanağını da getirir. Von Hartmann’a göre bilinçaltı hem “İstem / 

İrade” hem de “Akıl”dır. Bu şekilde biçimlenen bir ‘bilinçaltı istem’ kavramıyla Von Hartmann, 

Tanrı’yla doğayı özdeşleştiren panteist bir anlayış içinde evreni aklın açımlanışı olarak düşünen, 

böylece de mantıkla ontolojiyi aynı çalışma konusuna indirgeyen panlogismi birleştirir ama bilinçdışı 

kavramında etkin olan temel öğe olarak “İstem / irade” kavramına ağrlık verir. Bilinçaltında ‘farklı tür 

bir akıl’ gizil olarak vardır ve bu alana yönetici ilke olarak, farkındalık içeren aklın egemen olmadığı 

bir isteme egemendir. Evrenin varlığı da aklın egemenliği dışındaki bu istemin sonucudur ama aklın 

devreye gireceği bir sürecin sonucu olarak varoluşun yapısına egemen olan yasalılıklar keşfedilir. 

Hartmann’ın felsefesi genellikle karamsarlıkla anılır ama bu akılla aydınlanmış karamsarlık, istem ve 

akılla birleşerek bilinçaltını kurtaracaktır. Hartmann kendi felsefesini Aşkın Gerçekçilik olarak 

adlandırır zira en geniş bilgiye dayanarak, yaşantı yoluyla deneyimin ötesine geçen bilgiye, tümevarım 

yoluyla ulaştığını iddia eder. Bilinçli olarak isteme karşı işleyen ve bize dış dünyanın gerçekliğini 

veren bilinçli algı benzeri bölümlerin dışında deneyimin, (öteki alanları, örneğin içgüdü, istemli 

devinimler, cinsel içerikli sevgi, sanatsal üretim ve benzer etkinlikler), İstem ve İdea’nın/Akıl’ın, 

bilinçdışı ama ereksel/teleolojik bir içerik taşıdığını ve her yerde etkin bir şekilde işlemekte olduğunu 

gösterir. Diğer bir deyişle altta yatan güç birden fazla değil, tek bir güçtür ve İstem ve İdea/Akıl 

şeklinde iki niteliği olan bu kendinde şeye ‘bilinçaltı’ denebilir. Hegel ve Schopenhauer’den izler 

taşıyan bu görüşe göre İstem ve Akıl/İdea birbirine üstün değildir; bunlar birbirinden türetilemez ve 

herhangi biri diğeri olmaksızın tek başına iş göremez. Görüngüler dünyasında da altta 

yatan/farklılıkların ötesine geçen birleştirici bir ilke sözkonusudur ve bu ilke din ve felsefe olarak 

ayrımlaşmaya başlamış iki disiplinin ortak olarak kabul ettikleri bir gerçek ve aralarındaki ortak 

paydadır. Buna göre tek tek olgular bölümlemeler bunlarla aşılır. Gelecekte de ortaya çıkacak din, 

somut bir monism olacaktır. Hartmann’ın bilinçaltı felsefesinin Kant-sonrası İstem/İrade 

düşünceleriyle Freud’un sistemi arasında bir köprü oluşturduğu ileri sürülmüştür  (Hartley, 

Encyclopedia Americana, 1920).  

James Jarret Nietzsche’yi filozof/şair ve psikolog olarak niteler  (Jarret, 1998, s. XII). Jung 

Hatıralar Düşler ve Düşünceler’de belirttiği gibi Nietzsche’nin, onun öncesinde de Eduard von 

Hartmann’ın Bilinçaltı Felsefesi’ni ciddi bir şekilde çalışmış ve Nietzsche felsefesinden derinden 

etkilenmiştir. Böyle Buyurdu Zerdüşt’e yoğunlaşan seminerler dizisinde Jung, Analitik Psikoloji’de 

geliştirdiği kavramlarla Zerdüşt’ün simgesel anlamına yoğunlaşır. Bu aynı zamanda Nietzsche’nin 



Ahmet Tümkaya, Doktora Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2025 

 

84 

kişiliğine yönelik saptamaların da yapıldığı bir okuma olacaktır. Jung’a göre Nietzsche eserlerini, 

kendisini rasyonel aklın etkisinden büyük ölçüde kurtarmayı bilerek, yoğun bir şekilde kullandığı 

sezgi gücüyle yazmıştır ve eğer sezgisel yöntem diye birşey varsa, Böyle Buyurdu Zerdüşt bu 

yöntemin en iyi şekilde uygulandığı eserlerden biridir. Aynı zamanda bir problemin entellektüel 

olmayan ama yine de felsefi biçimde nasıl kavranılacağının en iyi örneği oluşturur ( Jarret, 1998, s. 

xiii). Jung, Nietzsche’nin belirli kavrayışlarını tamamen onaylar. Öncelikle bir felsefeci ya da 

psikoloğun yazdıklarının birincil anlamda alınmalarının yanıltıcılığı Jung’a göre Nietzsche’nin 

saptadığı en iyi kavrayışlardan biridir ve Nietzsche örneğinde artık bir felsefeci, metafizik ötesi 

kaygılar ve belli türden psikolojik bir bilgiyle bir dünya görüşü yaratmaya çalışır.  

Bununla birlikte Jung, Nietzsche’nin kendi kişiliğiyle ideal olarak koyduğu Üstinsan imgesine 

ters düştüğünü ve bir değer olarak ortaya atıp belirgin bir vurguyla savunduğu “içgüdüye uygun 

yaşama” ilkesine tamamen ters düşen bir yaşam biçimini sergilediğini savunur. Gerçekten de bu ilkeye 

göre yaşayan sürü insanına duyduğu iğrenme Jung’a göre ciddi bir çelişkidir (Jarret, s. 1998, xiv). 

Kutsallık ve bilinçaltını kavrayıştaki derinliğine rağmen Jung bir psikiyatrist olarak akıl hastalığı 

konusunda fazla romantik bir tavır sergilemez: Nietzsche ona göre patolojik bir kişiliktir ama bu onun 

yaratıcılığını, sanatçı yönünü ve ulaştığı gerçeklerin önemini değiştirmez. Dahası Jung sanatı Freud 

gibi patolojik, ruhsal hastalık ürünü bir durum olarak algılamaz. Yaratıcı insan hasta olduğu için 

yaratıcı değildir ama her durumda yaratıcılık gibi bir etkinlik için ödenmesi gereken belli bir bedel 

olduğunu da kabul eder. Jung’a göre Nietzsche bilinçaltının keşfedilmesinde 19. yüzyıl için önemli bir 

katkı sağlamıştır ve Böyle Buyurdu Zerdüşt bu anlamda Nietzsche’nin de vurguladığı en merkez 

eseridir. Şiirsel bir dille yazılmış bu eserde Nietzsche’nin en temel kavramlarını, yani moraliteye 

yönelttiği eleştirileri, güç istemi kavramını, Bengi Dönüşü, Tanrı’nın ölümü’nü ve Üstinsanı buluruz. 

Tıpkı bir roman gibi kurgulanmış bu eserin baş kişisi İran’da ortaya çıkmış tek tanrılı dinlerden 

Zerdüştlüğün peygamberi Zerdüşt’tür ve Nietzsche’ye göre hatalı olarak iyi ve kötü biçiminde iki ayrı 

ilke saptadığı için bu yanlışlığı da onun düzeltmesi gerekir.  

Nietzsche bu kişiliğin ağzından değişmesi gereken tüm ahlaki ve metafizik yorum ve 

varsayımları “değerlerin yeniden gözden geçirilmesi” temel ilkesiyle, özellikle Hristiyanlığın dayattığı 

metafizik ve bunun türevi bir moraliteyi eleştirerek yapar. Nietzsche’nin bu kitapta vurgusu ahlaksal 

değerlerin tümüyle yok sayılıp reddedilmesi değil, belli bir eleştiriyle yeni değerlerin yaratılmasıdır. 

İlk önce de iyi ve kötü ikilemine karşı çıkar ve bu kavramları güç istemiyle içeriklendirir. 

Nietzsche’ye göre iyi olan, tüm varoluşa içkin bir güç istemi ilkesine uygun olarak, ona katkıda 

bulunan herşeydir. Kötüyse insandaki zayıflığa, ister acıma isterse genel olarak iyilik başlığı altında 

sunulan her sözde-değere katkıda bulunup bu zayıflıktan bir değer yaratmaya çalışan herşeydir. Jung’a 

göre bu yargı Nietzsche’de duyu ve duygu anlamda ciddi bir zayıflığa işaret eder. Acıma, 

bağışlayıcılık, İncil’de önerilen ‘şiddete karşılık öteki yanağını dönme’ tutumu, Nietzsche için sürüye 



Ahmet Tümkaya, Doktora Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2025 

 

85 

özgü köle moralitesinin özellikleridir ve Nietzsche bunun karşısına efendilerin moralitesini, daha da 

ötesi Üstinsan’ı koyar.  

Jung’la Nietzsche burada İbni Arabi’nin İslam felsefesinde ortaya koyduğu Hayvan-İnsan 

kavramıyla benzerlik göstererek örtüşürler. İkisi de bireyleşme’ye (individuation) giden yolun ne 

kadar yalnız ve süreç içinde nasıl düşmanca tepkilerle dolu olduğu konusunda birleşirler. İkisi de zevk 

düşkünlüğü ve rahatlığı savunan bir yaşama biçimine/felsefeye karşıdır ve acının olmadığı, 

çatışmalardan uzak bir varoluşun bireyi ve toplumu nihai olarak durağanlık ve çürümeye götüreceğini 

savunur. İkisi için de felsefe ve psikolojiyi birbirinden ayırma çabası bir yana, bu iki disiplinin 

birbirini zenginleştirdiği bir söylem ön plana çıkmıştır ve bu söylemin ortak amacı, ortaya çıkan insan 

tipinin yaşamı doluluğu içinde yaşayan, günlük yaşamın ‘acınası’ rahatlığının ötesinde, aşkın bir 

yaşantıya ulaşıp ulaşamadığıdır.  Nietzsche burada Freud’cu kullanımıyla düş gören, tahmin eden, 

düşünen ama özne-benlik düzeyinde en altta belirleyici olan ‘id’ kavramını keşfetmede Jung’u 

öncelemiştir. İkisi de yaratıcılıklarının kaynağı olan bilinçaltıyla iç içe, yoğun bir ışıktan hiç de aşağı 

kalmayan korkutucu bir karanlık içinde, Diyonizosçu bir ruhla yaşayıp eserlerini vermişlerdir. İkisi de 

gerçek ve önemli görünen kavram ve değerlerin altında gizlenen akla uydurulmuş sakat, giderek daha 

‘küçülmüş bir kişilikten’ yakınmışlardır. Jung ve Nietzsche’ye göre entelektüel ve sanatsal başarılar 

ancak yaratıcılarının kişiliklerinin bütünü göz önüne alındığında doğru olarak anlaşılabilir ve bu 

nedenle Jung Nietzsche’nin tüm kitaplarını ‘bedeni ve yaşamıyla’ yazmasını över. İkisi de içe dönük, 

sezgisel ve düşünsel açıdan ileri derecede gelişmiş insanlardır (Jarret, 1998, s. xx).  

Jarret önsözünde Jung’un, Nietzsche’nin Siegfried ve Ring Veda’ları öven yazılarını 

muhtemelen büyük bir şaşkınlıkla karşılamış olduğunu belirtir. Bununla birlikte Jung, Nietzsche 

karşısında yine de eleştirel tavrını korumuş, belli yerlerde karşıtlaşan tutumlar benimsediklerini 

belirtmiştir. Burada özellikle Nietzsche’nin yaşamdaki estetik olana vurgusuyla Jung’un dinsel olanı 

merkeze alan tutumu anılabilir. Nietzsche’nin estetik olana vurgusu en belirgin olarak Wagner’in 

eserleriyle olan ilişkisinde ortaya çıkar; Nietzsche Wagner’i müziğin, edebiyatın, dansın, mitolojinin 

ve felsefenin bir sentezi olarak algılamıştır. Ancak bu müziğe olan tutkusu Wagner’in dinsel öğeleri de 

müziğine katmasıyla sona erecektir. Jung’sa tersine dünyanın büyük dinsel gelenekleriyle bütünleşmiş, 

simgesel olarak iletilen aşkın bir mesajın peşindedir; bu mesajda iletilen gerçekliğin insanın anlam 

arayışına nihai bir yanıt oluşturduğuna inanır. Jung’a göre dinleri anlama çabası, insan ruhunun 

doğasını ve kurtuluş olasılığını anlama çabasıdır. İnsan ruhunun ve insanlığın dinler tarafından 

simgesel olarak çizilen kaderini dışarıda bırakmak, düşleri ve mitleri göz ardı etmek denli insanı 

yenilgiye uğratacak (self-defeating) bir tutum olur (Jarret, 1998, s. xxi).  

Nietzsche’yle Jung arasındaki ikinci ayrım insanın içgüdüyle ilişkisi konusundadır. Jung’da 

Nietzsche de içgüdünün önemi konusunda aynı fikirdedirler ancak Jung’a göre Nietzsche, insanın 

içindeki hayvansal doğasına karşı Hristiyanca bir karşı çıkışın gerekliliğini derinden hissetmiş, ama 

Hristiyanlığı yoğun eleştirilerle dışlamıştır. Jung’a göre Nietzsche daha üst düzey bir ruhsal 



Ahmet Tümkaya, Doktora Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2025 

 

86 

bütünleşmenin yollarını ‘iyinin ve kötünün ötesi’ kavramlarıyla aramıştır. Jung’a göre Hristiyanlığın 

bu biçimde dışlanması, ruhun içgüdünün egemenliğindeki hayvansal ruha ve ruhu kavrayan 

Diyonizosçu coşkunluğa bırakılmasıdır. Bu kavrayış onu bir kahramana, tanrısal bir varlığa, insanüstü 

bir kendiliğe çevirecektir ama sürekli bir kahramanlık Jung’a göre nihayet yıkımla sonuçlanır. Burada 

iki düşünürün de keşfettiği temel gerçek, kültür ve doğa çatışmasıdır ve bu her zaman biri ya da 

ötekinin karşıtına egemen olup zarar verdiği bir mücadele şeklinde olagelmiştir (Jarret, 1998, s. xxii). 

Sonuçta yaşamı ve insan doğasını anlama yolunda birbirini zenginleştiren bu iki söylem, Rumi’nin ya 

da dinselliği sanatsal bir mistisizm yoluyla ortaya koyan başka bir şair/düşünürün temel kaygılarıyla, 

insan ruhunu, varoluşun amacını ve buna içkin gizemi ne kadar anladığımız sorularıyla bizi baş başa 

bırakır.  

Her durumda Eduard von Hartmann’ın felsefi söylem içinde geliştirdiği bilinçaltı felsefesi, 19. 

Yüzyılda gelişen psikanalitik kuramın ikinci önemli ismi Carl Gustave Jung tarafından da bir ölçüde 

benimsenecektir. Jung kendi bilinçaltı kuramını pek çok disiplini bir araya getiren karma bir yöntemle 

kurar. Kuramında psikanalizin doğa bilimlerinde kullandığı yöntem ve kavramlarıyla hermenötiği 

bulabiliriz.   

Psikanalizin temel varsayımı, bilinçli düşüncenin bir araç olarak gerçeğe ulaştırma gücünü ve 

özerkliğini ciddi bir şekilde sorgulama konusu yapan sayıltılar içerir. Bilinçli düşünce içe bakış / 

içgözlem benzeri her tür zihinsel etkinlik ağının dışında etkin olarak işleyen ve bilinçli düşünceyi 

bireyin bilgi ve istemi dışında belirleyen biliçdışı kavramı, bu sayıltıların en önemlisidir. Bilinçaltı 

kavramı fizyolojik anlamda beyinde her hangi bir bölgeye karşılık gelmediği için inceleme nesnesi 

olarak araştırmacıya düşünce süreçlerinin kendisine yoğunlaşmaktan başka bir çalışma alanı bırakmaz. 

Kurama göre bilinçaltı tüm insanlarda etkin olarak işleyen bir süreçtir ve yine tüm insanlarda etkin 

olarak iş gören baskılama, yüceltme, akla uydurma benzeri benliğin savunma mekanizmaları 

aracılığıyla bilinçli düşünceyi etkiler. Kuramın kurucusu Freud bilinçaltının varlığının temel kanıtı 

olarak gösterilen rüyaları bilinçaltına giden ‘kraliyet yolu’ olarak nitelemiştir. Buna göre rüyalarda 

görülen içerik ya da rüya metinleri, bilinçaltında bastırılmış duygusal enerjilerini hala etkin bir şekilde 

koruyan düşünce süreçleri arasındaki çatışmaların sergilendiği ve bu çatışmalardaki duygusal 

enerjilerin boşalma / arınma imkanı bulduğu senaryolardır.  Rüya metinlerinin ‘yorumlanmasıyla’ 

bilinçaltına itilmiş süreçlerin anlamı çözümlenebilir, böylece rüyalarda ortaya çıkan anlamsız 

görüntülerin, diğer bir deyişle hangi çatışmalı bilinçaltı süreçlerdeki enerjilerin serbest kalmasına izin 

verildiği ortaya çıkarılır.  Bu süreçte ‘yorumlama’ etkinliği, rüya içeriklerindeki simgesel görüntülerin 

en önemli anlama aracıdır. Freud’a göre bilinçatına ulaşmada bize yardımcı olabilecek diğer 

yorumlama alanlarıysa günlük yaşamda sıkça karşılaştığımız dil sürçmeleri, espriler ve sanat 

eserlerinde rastlayacağımız insan çatışmalarıdır. Kuram giderek bütün bir kültüre genelleştirilerek 

sanat, dil ve din dahil, bilinçaltının tüm kurumlarda tarihsel belirleyiciliğine yönelik belli tezler ortaya 

atmış ve sanat başta olmak üzere kültürün bütününü etkilemiştir. Sözgelimi din kurumu (kuramın 



Ahmet Tümkaya, Doktora Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2025 

 

87 

kurucusu Freud’a göre), bilinçaltı süreçlerin etkisiyle oluşmuş ve temelde sinirceli/nevrotik bir 

kültürün ürünüdür; Tanrı’ysa insanın bilinçaltı süreçlerin etkisiyle, zihninde dışsal bir varlığa 

yansıtarak oluşturduğu gerçekdışı, yanılsamalara dayanan zihinsel bir yapıntıdır. Psikanalizin bu 

belirlemeyle başlangıçta din karşıtı yönü, kuramın ikinci kişisi sayılan Carl Gustave Jung’la tam 

tersine çevrilir. Jung’a göre dinsel düşünce, gerçekliği çarpıtan nevrotik bir birey/kültür yapısının çok 

ötesinde, insan türünün bütününde etkin olarak varolan kolektif bilinçaltı kavramların (arketiplerin) bir 

ürünüdür ve bunlar tüm farklılıklarına rağmen, her kültür ve dinde ortak biçimlerde ortaya çıkan, 

derinlerdeki kutsallık yaşantısının bir uzantısıdır. Jung’a göre Tanrı ya da dinsel yaşantı kurumsal bir 

dinle sınırlanamayacak bir etki alanına sahip, insan yaşamında ne zaman etkin olacağını 

bilemeyeceğimiz ve her an ortaya çıkabilecek bir yaşantıdır (Harris, 2016, s. 181). 

Jung Freud’la olan ilk karşılaşmasında kesintisiz 18 saat sohbet ettiklerini ve bu arada hayretle 

Freud’un Nietzsche hakkında ciddi bir okuma yapmadığını öğrenir. Bu Jung için son derece şaşırtıcı 

bir durumdur zira Jung, Nietzsche felsefesine yönelik eleştirilerine rağmen Nietzsche’nin insan ruhuna 

yönelik önemli kavrayışlar getirdiğini ileri sürer ve bilinçaltı süreçlerin kavramsal çatısını bir dereceye 

kadar önceleyen bir felsefe geliştirdiğine inanmaktadır. Jung’un bu düşünceleri daha sonra 

Nietzsche’nin temel kitabı sayılabilecek Böyle Buyurdu Zerdüşt üzerine kapsamlı bir seminere kadar 

gider. Jung’un bu okumada kendi arketipler ve bireyleşme (individuation) benzeri kavramlarıyla 

kitabın simgelerle örülmüş yapısını çözmeyi denemiştir.   

Kitabın yorumcularından Paul Bishop bir makalesinde Jung ve Klages’in Nietzsche ve 

Schiller üzerine yaptığı çalışmaları yorumlar ve bu yorum konumuzla ilişkili olarak “arkaik olanın 

esrime yoluyla ortaya çıkarılmasını” da içerecektir. Bishop bunun için Zerdüşt’ün 4. Bölümündeki 

“Öğle Vaktinde” bölümüne yoğunlaşır. Burada Zerdüşt’ün yaşadığı bir düş ya da esrime yaşantısından 

bahsedilir ve bu yaşantı bir tür “tuhaf bir sarhoşluk” olarak betimlenir. Jung bu bölümü “yeniden 

doğuş” arketipinin bir örneği olarak ele almıştır. Jung beş ayrı yeniden doğuş tan bahseder: ruh göçü 

(metaempsychosis), yeniden bedenlenme (reincarnation), diriliş (resurrection) ve yeniden doğuş 

(rebirth)ve dönüşüm sürecine katılım. Bu makalede Jung arketip olarak bir figüre değil bir sürece 

yoğunlaşır ve Jung’a göre yeniden doğuş, insanlığın en eski olumlamalarından birisi olarak 

düşünülmesi gereken bir arketiptir. Jung bu makalede arka plandaki dinsel ve metafizik temelleri bir 

yana bırakarak yeniden doğuş arketipsel yaşantısının fenomenolojisine yoğunlaşır. Jung’a göre insan 

iki tip yeniden doğuş arketipine sahiptir: biri genelde yaşamı aşan bir yeniden doğuş, ikincisi de öznel 

bir dönüşüm yaratan yeniden doğuş. Jung’a göre Zerdüşt’ün 4. Bölümündeki “Öğle Vaktinde” bölümü 

birinci tip, kendiliğinden gerçekleşen, esrime temelli yeniden doğuşa örnek olarak verilebilir. Jung bu 

bölümde neredeyse Hristiyanlıktaki gizemin yerine öldürüldükten sonra yeniden doğan Diyonizos’u 

koymayı amaçlamaktadır. Burada Tanrı, doğa biçiminde tekrar doğar / yaşama döner ve ebediyet 

anıysa ‘öğle vaktiyle’ sembolize edilir. Jung bu metne dayanarak Nietzsche’nin neredeyse bu dinsel 

yeniden doğuş törenlerine katılma derecesinde bir esrime yaşadığını belirtir (Bishop, 2018, s. 80). 



Ahmet Tümkaya, Doktora Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2025 

 

88 

Burada Nietzsche’nin keşfettiği, ölümün kaçınılmazlığının kabulüne ek olarak belki de bu gerçeğin 

insana kattıklarıdır zira yaşamın sürekli olarak yenileneceği inancıyla kozmik bir Bengi Dönüş 

düsüncesi onaylanır. Diyonisosçu esrime yaşantısı, geçmişte vadedilen ve kutsanan bir geleceğin 

varoluşu inancına dayanır zira bu inanç ölüm ve değişimin de ötesine giden bir varoluşun 

olumlanmasını içerir ve insan acıları dahil yaşamın tüm anlarının kutsallaştırıldığı çetin bir yaşantının 

da kabulünü birlikte getirir.  

Jung’a paralel olarak Klages de Nietzsche’deki arkaik / arketipsel olanın esrime yaşantıları 

yoluyla ortaya çıkışına dikkat çeker (Bishop, 2018, s. 81). Bishop, Klages’in esrimenin 

doğasına/özüne yoğunlaştığı Of Cosmogonic Eros çalışmasını örnek gösterir. Klages burada 

spirit/geist/tin/ruh kavramıyla, soul/Seele/nefs kavramı arasında bir ayrım yapar ve özellikle tin’in 

nefs’e olan karşı duruşunu vurgular. Klages için esrime yalnızca tin’in nefs’ten ayrılması değil, nefs’in 

de tin den ayrılmasıdır (Bishop, 2018, s. 82).  Buna uygun olarak yunanca existanai’den (bir yerin 

dışına koymak) türeyen esrime, yalnızca kendini / kendi üzerinde denetimini yitirme (Weggerücktsein) 

değil ama “kendi dışında olma” dır (ausser sein/ausser dem Ich sein). Klages bir dürtü / itki’yle (der 

Trieb) esrime / ecstasy arasında da bir ayrım yapar. Klages’e göre itkide bireysel yaşamın aşırılığı tin’i 

(Geist) zayıflatır; esrimedeyse kendisi aracılığıyla bile olsa tin’in kendisi zayıflar. Klages daha sonra 

tezimize doğrudan katkıda bulunabilecek bir göndermeyle Rumi’den bir alıntı yapar: “..zira sevgi / aşk 

alevleri ortaya çıktığında, nefs -o karanlık despot- ölür”. Her durumda Klages’e göre esrime bedenin 

tin’den değil ama nefs’ten, böylece de tin’den ayrılmasıdır (Bishop, 2018, s. 82-83).   

Bundan sonraki fenomenolojik çözümlemesinde Klages her tür esrime yaşantısında iki aşama 

olduğuna işaret eder: ilk aşama benliğin yok olduğu hazırlık aşaması, ikincisi de yaşamın kendi 

rolünde ortaya çıktığı gerçekleşme aşamasıdır. Klages burada Aristo’dan alıntıyla Synesius’u anar: 

gizemlerin öğretileceği insanların her hangi bir şey öğrenmeleri değil, bazı zorlu değişimlerden 

geçmeleri, belli bir duruma konulmaları, yani belli bir amaca uygun olmaları gerekir. Daha açık bir 

deyişle gizemlerin anlamının mathein / anlaksal öğrenme yoluyla değil, pathein / duygusal öğrenme 

yoluyla alımlanacağı bir durumda olmaları gerekir (Bishop, 2018, s. 83). Bishop burada antik çağdan 

Klages’in tezlerini destekleyecek Sopatros’un sözlerine gönderme yapar: ‘Gizem dünyasından 

kendime yabancı biriymiş gibi çıktım’. Plutarch’a göre sözkonusu gizemlerin yaşantılanmasında 

dehşet, kaygı ve şaşkınlık; merak, hayranlık ve aydınlanmaya, karanlıksa ışığa dönüşür. Plutarch ölüm 

anında ruhun yaşadıklarını bu gizemlerle ilişkilendirir. Ruh başlangıçta başıboş, daireler çizerek, 

korku ve panik halinde bir süre dolaştıktan sonra hayranlık halinde muhteşem bir ışıkla, tertemiz 

yerlerle, kutsal sözler ve şarkılarla karşılaşır. Burada kişi tüm bağlarından özgürleşir, diğer kutsal 

insanlarla bir araya gelir ve ayaklarının altındaki çamur ve sis içindeki bir dünyaya küçümseyerek 

bakar (Bishop, 2018, s. 83). Klages buna dayanarak yaşama giden yolun benliğin / nefsin ölümünden 

geçtiği sonucuna varır.  



Ahmet Tümkaya, Doktora Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2025 

 

89 

Klages daha sonra içerde yaşanan bir patlamanın doğurduğu esrime yaşantısıyla, bir tür içsel 

erime sonucu doğan esrime arasında ayrım yapar ve bunlar Klages’e göre esrimenin Dionisosçu 

yönleridir. Ama bir bütün olarak üç farklı esrime, kahramansı esrime, eros’tan türeyen/erotik esrime 

ve büyüsel türden esrime ayrımına gider (Bishop, 2018, s. 83/84):   Kahramansı - trajik esrime bedenin 

mücadele içinde ölümü yoluyla gerçekleşen benliğin ölümüdür, büyüsel türden esrimeyse ölüler 

ülkesiyle gece gökyüzündeki uzak yıldız takımları arasındaki ikili ilişkiden oluşur. Bishop, Klages’in 

esrime türlerindeki sınıflamasında eros’tan türeyen / erotik esrimenin sözcüğün yaygın olarak 

anlaşılan kamusal kullanımıyla çok az ilişkili olduğunu belirtir. Bu tür bir esrime daha çok Temel Eros 

/ Eros Cosmogenes olarak adlandırdığı bir ilişkidir ve burada ‘öznede içsel’ olarak gerçekleşen bir 

esrime söz konusudur. Tersine, cinsellik referanslı bir esrime Klages için problemlidir zira eğer birey 

esrime yaşantısında dünyanın tüm karşıt kutuplarını içselleştiriyor ve yalnız benliğini değil, 

bireyselliğinin sınırlarını da geride bırakıyorsa, burada ikinci biriyle paylaşılan bir “sarhoşluğa” yer 

yokmuş gibi görünmektedir. Eros Cosmogenos, içsel bir gamos’tur, mitoloji diliyle böyle bir gamos, 

döllenmiş bir yumurta ve bu yumurtayı kırarak çıkan bir tanrıdan oluşur, böylece sarılma, hamilelik ve 

doğum süreçlerini içerir. Bu mitolojik söylemle paralel olarak Klages’e göre tüm esrime, bireyde 

gerçekleşen kendiyle kendisini alma, böylece bir tür hamile kalma ve kendini üretmedir (Bishop, 

2018, s. 84). Böylece Klages esrimenin cinsellik dışı yönüne vurgu yapar ve bunu da İncil’den yaptığı 

bir alıntıyla temellendirir: Vahiy 2:10 da cinselliğin sevgilileri “yaşamın tacına” götürmediği iddia 

edilir. Bu noktada Rumi’nin tüm felsefesinin dayandığı Kuran’dan alıntılanacak, buna paralellik 

gösterir nitelikte bir temellendirme, bedensel temelli bir mutlulukla, Tanrı’nın isimlerinin anılmasının 

yaratacağı mutluluk arasında bir ayırıma gider. Huzur bulup sakinleşme, insanın beden yönüne ait bir 

özellikken, tamamlanıp bütünleşme/birlik yaşantısıysa Tanrı’nın isimlerinin anılmasıyla ilişkili bir 

sonuçtur (Kuran, 2015, s. 519).  

Klages’e dönersek, bedensel temelli bir esrime her ne kadar zevk getirse de bir yanılsama 

içerir. Stoacı bir terimle bu durum bir adiaphoron, yani kayıtsız kalınacak bir şeydir zira en üst 

noktasında bile Eros, bir uzaklık Eros’u olarak kalır ve esrimenin yaşandığı bireyler birbirleri için 

ikincil durumda, fazlasıyla uzak ve karanlıktırlar. Biyolojik bir programın sonucu olarak bu sürece 

bırakılma, bu yaşantıyı arzu etme anlamına gelmez. Aynı şekilde bu yaşantıya sarılma da onun 

aracılığıyla birlik duygusuna ulaşabilme anlamına gelmeyecektir (Bishop, 2018, s. 84). Klages burada 

Dünya Bilmecesi olarak adlandırdığı bir şeyin çözümü olarak, Nietzsche ve biyolog Haeckel’e 

referansla, ‘dünyanın gizeminin esrik içselleştirilmesi’ni anar. Bu içselleştirme, kendinde bir bilgi 

iddiası taşıyan ‘en arkaik / en temel inanç sorunuyla’ ilişkilidir. Bu bilgiyse insana ancak ‘ebedi bir 

şekilde uzak olan’ bir şey, insanı tümüyle ele geçirip, yakıp yıkan (enrapturing) bir mutluluk 

yaşantısıyla verilir  (Bishop, 2018, s. 85). Bu bağlamda Ecce Homo’da anlatılan Zerdüşt’ün yazılış 

sürecini hatırlayabiliriz.  Her durumda Klages mitolojiden verdiği (İsis’i ve başka tanrı ya da 

tanrıçaları örten perdenin kaldırılması vb) örneklerle tanrıları örten perdeyi açmanın belli bir ritüelden 



Ahmet Tümkaya, Doktora Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2025 

 

90 

ve arınmadan geçmemiş bireyler için tehlikeli olduğunu ve bu perdeyi aralamanınsa kişinin değil, tanrı 

ya da tanrıçanın bahşedeceği bir inayet olduğunu belirtir. Burada sırlara erişim (inisiyasyon) kişiye ya 

verilir ya da iletilir (gamos), ama kesinlikle bu kişinin kendisinin alacağı bir şey değildir. Gamos 

denilen bu Tanrı’yla bir olma yaşantısını sırlara inisiye olan kişinin ruhu üstlenmiştir. Rumi’nin 

şiirlerinde kullanılan metaforlarla da benzerlik gösteren bu saptama, kutsal bir evlilik aracılığıyla 

mistik bir içsel dönüşüme gönderme yapar: esrime yaşantısının kendisinde gerçekleştiği birey 

(genellikle rituel bir yemek biçiminde) tanrıyı kendi içine alır, böylece kendisi de tanrılaşır ve artık 

gizem onun dışında kalan bir şey değildir. Gizemin görülenmesi, ancak tanrıyla “bir” olma 

yaşantısıyla mümkün olur ve bu durum din dışı birleşmeye karşıt olarak iki kutupluluğu / ikiliği yok 

etmez (Bishop, 2018, s. 86). İnsan gizemin böylesi bir görülenmesi durumuna yalnızca benliğin yok 

olduğu, diğer bir deyişle öldüğü bir pathik durumunda katılabilir. Klages burada kişinin bu birleşmeye 

götüren etkinliği, yani Tanrıyı örten örtüyü neden kaldırmaya itildiğini sorgular. Buna verdiği cevapsa, 

anlağın kendisini huzursuz eden her şey karşısında duyduğu merak duygusu ve bunun da arkasında 

yatan, entelektüel düzeyle dahi sınırlı olsa, o şeye sahip olma isteği olduğunu belirtir (Bishop, 2018, s. 

87).  

Klages burada dünyaya karşı entelektüel / akılsal bir egemen olma tutumuna karşıdır ve bunun 

bir tür yaşama karşı işlenmiş bir günah olarak görür. Zira ‘Madde nedir? Enerji nedir?’ gibi genelde 

modernitenin, özeldeyse bilimin ortaya atıp izini sürdüğü sorularda dile gelen bu sahip olma isteği, 

hiçbir sonuç vermeyecektir ve anlağın kendisinde taşıdığı geçersizliği bilme nesnesine yansıtacaktır. 

Zira Klages’e göre bilgi sorusu yalnızca evrensel şüpheye götürür. Bu nedenle de ‘anlaşılabilir’ bir 

hakikate varma isteği aslında dünyanın kendisini gerçekdışı bir yere dönüştürme isteğidir ya da bu 

şekilde sonuçlanacaktır. Bu durumsa tüm zaman ve uzamı tüketen hiçliktir, ebedi ölümdür (Bishop, 

2018, s. 87). Klages için anlak ya da düşünen akıl, her zaman yaşamın dışında durur ve anlak için 

hiçliğin kendisi, bir konum ve bu nedenle de herşeyle özdeş bir varoluştur. Bu hiçlik yalnızca 

yaşamdan geri fırlatıldığında kendini olduğu şey olarak, yani amaçsızlık, anlamsızlık, verimsizlik, 

yıkıcılık ve ebedi geçersizlik olarak açımlar. Bu perspektiften bakıldığında yaşamın kendisi bile, ne 

başı ne de sonu bilen bir özyıkım görüntüsünde ortaya çıkar. Bishop’a göre Klages’in felsefesinde bu 

perspektif yaşamın kendisine karşıt olarak konumlandırılan akıl, anlak ya da Geist’la bağlantılandırılır. 

Klages Schiller’den örnek vererek ‘kendi kendini mükemmelleştiren, başka bir deyişle kendini giderek 

daha fazla umutsuz bir duruma getiren anlağın hakikatinden’ bahseder (Die Wahrheit des sich 

vollendenden, dass heisst aber des verzeifelnden Verstandes) (Bishop, 2018, s. 87).  Klages yaşama 

karşı, ona müdahale eden, ededi kibir/gurur ve boşunalığa (vanity) denk bu kavrayışın Buda ve ondan 

etkilenen Schpenhauer’de de bulunduğunu belirtir. Bishop’a göre Klages’in analiziyle Frankfurt 

Okulu’nun araç işlevindeki akıl kavramı (instrumental reason) örtüşmektedir.  

Klages nihayet şu soruyu sorar: anlak kendisinin kılmaya çalıştığı herşeye ne yapmaktadır? 

Klages’in buna cevabı, anlağın herşeyi “saydığı, tarttığı ve ölçtüğü” yolundadır ve yaşama ilişkin 



Ahmet Tümkaya, Doktora Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2025 

 

91 

olarak bunun sonucu yaşanan hayal kırıklığıdır (disenchantment) zira mitlerde ve ilkel insanların 

dünyasındaki kutsala ilişkin en küçük gerçeklik parçaları bile, ‘anlama’ için hesaplanıp 

açıklanabilecek, anlaşılabilir olgular olarak düşünülür.  Klages bunu ‘şeyleştirme’ 

(verdinglichen/reification) olarak adlandırır: tüm dünya şeyleştirmeyle hesaplanıp yönetilebilir. Bu 

anlamda kavramak ve yakalamak (‘begreifen/grasp’ ve ‘erfassen/seize’) ‘anlamanın’ işlevlerini dile 

getirirler, buna karşın dokunma, (touching / antasten) sözcüklerinin, kutsal imgelere yönelik dince 

kabul edilmez davranışları betimlemek için kullanıldığını belirtir (Bishop, 2018, s. 88). Dünyanın 

büyüsünü yitirmesiyle onun karşısında duyulan hayal kırıklığı, dünyanın özsel olarak içerdiği uzak 

olan şeyin silinmesi / yokedilmesinden ileri gelir. Klages’e göre insan itkileri Kozmik Eros’a 

katıldıkları ölçüde Eros’tur ama Kozmik Eros, uzak olanın Eros’udur. Sahip olma dürtüsü, uzak olanı 

olumsuzladığı ölçüde ‘Eros’u, dünyanın ‘aura’sını ve nihai olarak da ‘gerçekliğin kendisini’ öldürür. 

Sırlara yeni inisiye olan bir kişinin gizli ve esrik bilgisi işte buna karşıt olarak gerçekleşen, onunla 

birleşse bile kutsal imgenin kendine ait uzaklığında görülenmesinden kaynaklanır (Bishop, 2018, s. 

89). 

Sonuç olarak Jung ve Klages arkaik ve extatic kavramalarını temellendirmek için eski Yunan 

ve Roma kaynaklarıyla yeni kaynaklara (zira günümüzde varolan düşünme biçimleri bunların bir tür 

uzantıları olarak görülebilir) ama en önemlisi kolektif bilinçdışı kavramına başvururlar. Buna göre  her 

çağın insanında, kolektif bilinçaltında bulunduğuna inandıkları bir tür içsel kütüpane vardır. Jung’a 

göre Nietzsche’nin, Klages’e göre de Schiller’in bunu en iyi örnekleyen yazarlar oldukları 

düşünülebilir. Bishop’a göre, buna paralel bir şekilde Goethe’nin Faust’u da karşıtların, ateşin ve 

suyun, ruh ve tözün, eril ve dişilin kaynaşıp birleştiği bir Eros kavramını örnekler niteliktedir.  Bishop 

burada kosmogonik erosun nihai olarak bir tür metinsel özyaratı (textual self-creation) olup 

olmadığını, dolayısıyla Jung ve Klages’in bize yeni bir okuma biçimi gösterip göstermediğini sorar 

(Bishop, 2018, s. 89). Daha önemli bir soru da, eski Yunan ve Roma’nın tanrılarının okunup 

öğretilmediği bu çağda bu tanrılarla simgelenen güçlere ne olduğudur. Bunlar, Nietzsche’nin 

deyimiyle ‘öldüler’ mi, yoksa farklı biçimlenmelerle eskisinden çok daha canlı bir şekilde varlıklarını 

sürdürüyorlar mı? Jung ve Klages burada kültürel belleğin korunmasının önemini vurgularlar zira 

kültürel olarak unutulmuş olanın yokolup tamamen kaybolduğu söylenemez ve kültürel olarak dışlanıp 

baskılananın tehlikeli bir şekilde yeniden ortaya çıkmasının olası olduğunu belirtirler. Bishop’un Jung 

ve Klages makalesinde vardığı ve özellikle altını çizdiği gerçek, genelde arkaik, özeldeyse de extatic / 

esrik biçiminde ortaya çıkan yaşantıların aslında hiçbir zaman yok olmayıp ‘zaten her zaman’ 

varolmaya devam ettikleri şeklinde ortaya konabilir.  Bu zaten her zaman varolan gerçeklikler bizi 

Jung felsefesinin temel kavramı olan arketiplere ve bunlar aracılığıyla da karşılaştırma konumuza 

yardımcı olabilecek Jung’un Kuran yorumuna getiriyor. Bishop bunu örneklemek için Jung’un 

yeniden doğuş bağlamında Kuran’ın 18. Suresindeki anlatılan öyküleri yorumladığı makalesine 

gönderme yapar (Bishop, 2018, s.90).  



Ahmet Tümkaya, Doktora Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2025 

 

92 

Jung`un kollektif biliçaltı ve buradaki imgesel yapılar, diğer bir deyişle “arketipler” 

düşüncesine dayanan psikolojisi psikanalitik kuram üzerine kurulu, ancak temelde dinsel / hermenötik 

bir projedir zira nihai olarak insan ruhuyla Tanrı arasındaki bağlantıyı psikanalizin temel kavramlarını 

kullanarak temellendirmeyi amaçladığı iddia edilmiştir. Psikanalizinse kurucusu Freud’un din 

karşısındaki dışlayıcı tutumuna rağmen bir kuram olarak özünde monoteist bir dinden, Yahudilikten 

etkilendiği çok sık gündeme gelir. Freud’un psikanalizin nasıl daha önce bulunmadığı ve sonunda 

Tanrıtanımaz biri tarafından bulunduğu yolunda şaşkınlığını belirten mektubu, dinlerin tarihine 

bakıldığında yanlış bir belirleme olarak görünüyor. İyi bir okumayla tüm dinlerin kendi içlerinde belli 

bir dereceye kadar kendi kavramsal ve yaşantısal çerçeveleri içinde psikanalizin temel kavramlarını 

ortaya koymuş oldukları iddia edilebilir ve bu anlamda psikanalizin Jung’la beraber dinsel bir yorumla 

birleşmesi de şaşırtıcı bir durum oluşturmaz. Bazı yorumculara göre belki de Yahudilik psikanalizin 

gizli hakikatidir (Ascher, Wilgowicz, 2005, s. 900). Carl Gustave Jung ve Henri Corbin’se bu 

belirlemeyi psikanalizin Yahudiliğe özgü bir bilim olduğu iddialarını unutturacak denli kendi betikleri 

içinde ve tüm dinlerdeki evrensel gerçeklerin dokusuna işlemiş örüntüleri vurgulayarak dile 

getirmişlerdir. Bu anlamda Nietzsche’nin kendine özgü bir dilde ortaya koyduğu ve psikanalizle 

örtüşen öznel gerçeklikleri Jung’un terimleriyle yeniden okumak, sıklıkla (ve tartışılır bir iddiayla) 

20.yüzyıla ait olduğu iddia edilen bir bilimi kökleriyle buluşturmada yararlı olacaktır.    

Jung çoğunlukla Freud’a atfedilen bilinçaltı kuramı üzerine kendi kuramını geliştirir. Daha 

önce de bahsedildiği gibi,  burada insan farkındalığının algılama alanı dışında devam ede gelen belli 

duygusal yüklerin taşıyıcısı düşünsel süreçlerin bulunduğu varsayılır. Ek olarak Jung, bilinçaltı 

süreçlerin öncelikle tüm bireylerde evrensel olarak varolan arketipsel yapı ve imgeleri içerdiğini ileri 

sürer. Bunlar tüm kültürlerde tek tek bireylerin yaşantılarını şekillendiren evrensel örüntülerdir. Bir 

benzetme yapmak gerekirse arketipler bir kağıdın altına yerleştirilmiş değişik biçimlerdeki 

mıknatıslara, insan yaşantıları da kağıdın üzerine serpilecek demir tozlarına benzetilebilir. İnsan 

yaşantılarının yer ve zamandan bağımsız olarak rüyalar, sanat eserleri ya da kültürel ilişkiler olarak 

alacağı şekiller, her zaman kağıdın altında yatan farklı biçimlerdeki mıknatıslara benzettiğimiz farklı 

arketiplere göre belirlenecek ve her kültür görünür alanda, ister rüyalar, ister mitolojiler, isterse 

sanatlarda “altta yatan mıknatıslara göre” bu yaşantılarını görmeye itilecektir. Bu anlamda Jung dinsel 

yaşantıların ve yüzlerce farklı görünümüne rağmen kurumsal dinlerdeki açıklayıcı teolojilerin temelde 

aynı yapıların etkisiyle oluştuğunu iddia eder. Bunlar kolektif bilinçaltında tüm insanlar tarafından 

paylaşılan örüntülerdir ve doğuştan getirilirler. Kahraman, anne, gölge, anima/animus gibi arketipler 

kolektif bilinçaltındaki evrensel arketiplerdir. Jung’un uygulamaları nihai olarak bireyleşme 

(individuation) süreciyle bireyin kendi fizyolojik ve psikolojik farklılıklarını bilinçli kılarak 

bilinçaltının bilinçle bir araya getirilmesini amaçlar (Harris-Woolfson, 2016, s.283). Bu süreç 

görünüşte belli ölçüde toplumsal normlara karşı giden bir kendine özgülüğü kurmayı amaçlar ama 

temeldeki amacı ruhsal aygıtın içinde zaten etkin bir şekilde iş görmekte olanın keşfedilmesidir, bu 



Ahmet Tümkaya, Doktora Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2025 

 

93 

anlamda normdan görünüşte dahi olsa belli ölçüde uzaklaşma aslında her tür değerin içerden 

keşfedilmesi ve temellendirilmesi için bir ön koşuldur. Jung kolektif normlara uygunluğun 

fazlalaşmasıyla ahlak değerlerindeki çöküşün paralel gittiğini savunur (Jung, 2016, s. 18). Zira burada 

artık diğer bir Jung’cu kavramla, persona / maske kavramıyla karşılaşırız. Bireylerin kendilerini 

toplumsal beklentiler bağlamında göstermeyi seçtikleri yüzleri olarak persona bireydeki temel ruhsal 

süreçleri gizleyebilir/çarpıtabilir zira diğer bir Jung’cu kavram, Gölge kavramının da işaret ettiği gibi 

birey aynı zamanda baskılanmış, reddedilmiş bilinç bölümleriyle kendini dünyaya sunar. Burada 

bireyde yaşanan moral ‘ikiyüzlülük’ bağlamında, Zerdüşt’ün ‘pek çok erdemin karşısına neden ‘tek 

erdemi’ koyduğunu hatırlamakta yarar var. Bireyleşme (individuation) süreci, bireydeki bu dışlanmış 

bölümle yüzyüze gelebilmeyi içerecektir. Jung ayrıca anima/animus, eşzamanlılık (synchronicity) ve 

psikolojik tipler kavramlarıyla da Freudcu kurama ek, kendi kavramsal yapsını kurmuştur.  

Ancak en temel farklılık olarak Jung psikolojisinin Freud`dan farklı olarak kolektif bilinçaltı, 

arketipler, imge ve hayal gücü kavramlarına yer verdiği söylenebilir. Özellikle arketipler, imge ve 

hayal gücü dinsel aydınlanmanın da bir temel oluşturacağı kavramsal yapılardır. James Hillman`in Re-

Visioning Psychology`de belirttigi gibi hayal gücüne girdiğimizde artık aydınlık bir alana girmiş 

oluruz ve buradan sonrası artık dinsel bir düşünme etkinliği gerektirir (Hillman, 1975, s. 226). Burada 

ruh bir nesne ya da töz değil, algılayıcı bir işlevselliktir ve algı söz konusu oldugunda da ruhta olan 

biten herşey algılanan bir `imge`yle (image/das Bild) ayrılmaz bir birlik oluşturur. Bu alanda ve bunun 

aracılığıyla görülenen iç ve dış gerçeklikte herşey öncelikle sembolik ve metaforiktir ve burada Jung 

imge kavramına vurgu yapar zira imge Jung`un kavramsallaştırdığı arketiplere ulaşmanın tek yoludur. 

Jung`da arketipler özsel olarak bilinemez, içsel olarak bilinçli bir yaşantının konusu olamaz ya da 

içgözlem (introspection) yoluyla deneyimlenemez. İmge olmadan bir arketipin varlığını bilemeyiz. Bu 

anlamda imgeler arketiplerin dilini oluşturur ve yalnızca imgeler aracılığıyla arketiplerin belli biçimde 

varoluşlarından bahsedilebilir. Imge Jung`a göre ruhsal aygıtın (Psyche) kendisidir ve Hilman burada 

Jung`la beraber imgenin ruh, ruhun da imge oldugu tezini savunur.  

Arketipler tüm mitolojilerde geçer ve mitolojiler ilk dinsel anlatılardır. Jung’a göre tüm 

arketipler balangıçta gerçek durumları yansıtıyorlardı. Zerdüşt de ‘tüm tanrılar öldüğünde’ ortaya 

çıkan, tüm tanrıların atası niteliğinde arketipsel bir peygamberdir (Jung, 1998, s.24). Böyle Buyurdu 

Zerdüşte de, benzer bir yönsüzlük yaşantısı zamanında yeni bir esinlenme / vahiy deneyimi içinde 

yazılmış tutkulu bir kitaptır. Jung’a göre Nietzsche yazım süreci içinde onu ele geçiren arketipsel bir 

durum içindedir ve bu durumda kişi kendisini unutur. Burada Zerdüşt tekrar insan olacak, sıradan 

bilince seslenecek bir düzeye inecektir (Jung, 1998, s.26).  

Yukarda kısa bir açıklaması verilen Jung`un arketipleri tüm insanlığa özgü kolektif bilinçaltını 

oluşturur ve yalnızca belli bir kültüre ya da dine özgü bir ruhsal aygıt modeli sunmaz. Bu anlamda 

Jung arketiplerin kendileri aracılığıyla kendilerini açımladıkları imge kavramıyla, tüm kültürler ve 

dinler için geçerli olabilecek bireysel yaşantıların belli biçimde şekillendiği kolektif / insan türüne 



Ahmet Tümkaya, Doktora Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2025 

 

94 

özgü bilinçaltına yoğunlaşmıştır. Türe özgü arketiplerin farklı dinlerde ortaya çıkan ve tüm dinlerde 

benzerlikler gösteren sembolik zihinsel süreçlerdir.  Bu bağlamda Jung’un Kuran`in 18. Suresi`nde 

(Kahf) yer alan öykülerine getirdiği arketipsel yorumla Nietzsche’ye getireceği yorum, Nietzsche – 

Rumi paraleliğini daha belirgin kılacak bir yakınlaşma sağlar.  

Jung’un kuramı bize Rumi ve Nietzsche’de de sözkonusu olan bir kavrayış ortaklığının altını 

çizer. Bu düşünürlerdeki ortak tema tüm yaşamın, kültürün ve metafizik gerçekliğin “yeniden doğuş” 

teması etrafında yorumlanışıdır. Jung 1938 Eranos konferansında bu temaya ilişkin psiko-mitolojik bir 

yorum getirmiştir. Constantine Tacou ve J. Marvin Spiegelman’ın yorumlarında da belirttikleri gibi,  

“gölge” imgesi bu üç düşünürde de önemli bir yer tutmaktadır. Kuramını öncelikle arketipler kavramı 

üzerine kuran Jung için ilk örnekler / arketipler rüyalarda ve efsanelerde ortaya çıkan kollektif 

bilinçaltına ait zihinsel oluşumlardır. Bu bilinçaltı süreçler kendilerini bu öykülerde ve dinlerin temel 

kutsal metinlerinde ortaya koyar ve bir tür vahiy görevi görürler zira öyküler bilinçaltının ortaya 

çıkarıldığı yaratıcı süreçlerdir ve ruh, örneğin Rumi’de, kutsal bir denizde yüzen bir balık 

eğretilemesi/metaforuyla simgelenir. Her durumda Jung’a göre bilinçaltının insan üzerindeki etkileri 

“temel dinsel olgular” olarak belirir. Tersinden söylersek temel dinsel olgular bilinçdışı süreçlerin 

ulaşılabilir hale gelmiş olgusal metinleridir. Zaman-dışı/zaman-ötesi (timeless) dinsel olgular, doğası 

gereği varlıkları zamana tabii olmayan bilinçaltı düşünce süreçlerinde korunur ve bunlar belli 

dönemlerde tarihsel nitelikte dinsel olgular olarak açığa çıkarlar (Kasapoğlu, 2006, s. 3). 

Yukarıda bunun bir örneği olarak Jung’un, Kuran’ın 18. Bölümü olan Kehf / Mağara Suresi’ni 

yorumladığını belirtmiştik. Jung’a göre bu suredeki zaman / kültür ötesi özellikler dikkat çekicidir ve 

bunlar kendi etkilerini zamansal bilinçteki belirlenimleriyle ortaya koyarlar. Öncelikle ‘mağara’ 

anlamındaki Kehf eğretilemesinin, gerek felsefe tarihinde Platon’un allegorisiyle, gerekse diğer 

felsefi/dinsel metinlerdeki kullanımlarıyla sembolik olarak yeniden doğuşu, sürekliliği ve sonsuza dek 

varolmayı simgelediği iddia edilmiştir. Başka bir açıdan da mağara, bireysel bilinçteki derin bir ruhsal 

dönüşümün başlangıç yeri olarak yorumlanmıştır. Nietzsche’nin Zerdüşt’ü de bu değişimi bir 

mağaradan çıkarak tamamlar. Nihayet, Bengi Dönüş kavramı da mağaradaki bu dönüşüm deneyimiyle 

ilişkilidir.  

Her durumda genel olarak bakıldığında mağara belli bir gölge, güneşten etkilenmeme 

durumunu birlikte getirir, bu da belli bir bilinçsizlik halidir ve bilinçaltının ayrımlaşmadığı bir yeri / 

zamanı simgeler ve buraya girenlerin belli bir dönüşüm sürecine girecekleri varsayılır. Jung’un 

individuation / bireyleşme kavramı,  persona, anima/animus, gölge ve benlik kavramları bu noktada 

önemlidir.  

Nietzsche’nin Rumi ya da mistik bilgelere belli bir felsefi yöneşim sergilediği iddiasının 

felsefi olarak temellendirilmesini psikolojik bir kuram üzerinden yapmanın temeli sorgulanabilir. Bu 

nedenle öncelikle Jung psikolojisinin felsefe ve din / mitoloji arasındaki sıkı ilişkisini vurgulayarak, bu 



Ahmet Tümkaya, Doktora Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2025 

 

95 

kuramsal çerçeve içinde yapılacak bir değerlendirmenin aslında Eduard Von Hartmann’la başlayan 

bilinç dışı felsefesinin bir uzantısı olduğunu vurgulamak gerekir. Psikanaliz kökenli bir kuram olan 

Jung’un derinlik psikolojisi de, arketipler kuramıyla temelde dinsel kökenli bir projedir ve 

Nietzsche’nin sezgisel olarak 19 yüzyılda bilinçaltı kuramına yaptığı katkıların altını özellikle 

çizmiştir. Jung, Freud’dan farklı olarak Nietzsche felsefesinin kendi üzerindekini etkisini sıklıkla 

belirtmiş ve ayrıntılı bir Zerdüşt okumasıyla bu felsefe üzerinde bir yorum denemesi yapmıştır. 

Jung’un bu anlamda Nietzsche’deki metafizik öğenin Nietzsche felsefesine dağılmış bir 

okumasını/yorumunu kendi psikolojik/kuramsal çerçevesinde, ama kesinlikle felsefeden bağımsız 

olmayan bir okumayla yaptığı iddia edilmiştir. Jung, psikanalitik kurama getirdiği arketiplerle, 

Freud’un ruhsal aygıtta da geçerli olduğunu varsaydığı termodinamik enerji ilişkilerini bilinçaltı 

süreçlerde toplar. Böylece kolektif bilinçaltının arketipleri, dinlerdeki ortak öykülerle kutsal metinlere 

dağılmış vahiy kökenli mesajı, bireysel bilinçaltındaki enerji ilişkileriyle uzlaştıran bir yapı sunar: 

individuation / bireyleşme, her bir bireyin bilinçaltında gömülü, türe özgü bilinçaltı mesajın okuması / 

ortaya çıkarılması projesidir. Bu süreçte kişi öncelikle felsefi /dinsel / edebi metinleri söyledikleri 

şeylerin ötesinde, ilettikleri birincil anlamı askıya alarak yeniden yorumlamalıdır. Bu okuma, 

metafizik ve felsefi söylemlere gömülü gerçeklerin Freud’un yorumundaki gibi dışarda bırakılmadığı 

disiplinlerarası bir yakınlaşmayı içerir ve Freud’un bu amaçla kurmayı amaçladığı disiplinler-

arasılığın çok daha ötesinde bir bireşimi gerçekleştirdiği söylenebilir. Pithagoras’ın ortaya attığı bu 

bireşimsel bilgi belki de ilk defa Jung’da yeni bir disiplinin temellerini atabilecek kuramsal bir model 

bulur. Jung’a göre felsefi ve dinsel metinlerin yorumu bu yolda önemli bir çabadır. 

Bu temel üzerinde Jung’un Kaf Suresi yorumuna dönersek Jung’a göre bu surede ortaya 

konulan, Heidegger ve Nietzsche’de de karşımıza çıkan “yeniden doğuş” temasıdır. Jung’a göre bu 

tema, Kuran’ın 18. Suresinde iletilmek istenen süreçtir. Jung’a göre mağaraya girme, bireyin kendi 

içinde işleyen sürekli akış halindeki bilinçdışıyla ilişki içine girmeyi simgeler.  Bu süreç Kuran’da 

betimlenen ontolojide ‘Bilinmez / Gizli Ontolojik Alan / Ğayb’ sözcükleriyle adlandırılan metafizik 

alanın adıdır (Kasapoğlu, 2006, s. 33). Mağara, benliğin derinliklerinde yeniden doğuşun gerçekleştiği 

yerdir; balık imgesiyle verilense iki denizin birleştiği yerdir ve bunlar da fizik ve metafizik evrenin 

kesiştiği yeri simgelerler. Jung’a göre Kehf suresinde geçen balığın dirilişi yeniden doğuşu simgeler. 

Benzer bir yorum İslam metafiziğinde İşari yorumcular tarafından da dile getirilmiştir. Jung’da bu 

yeniden doğuş süreci individuation / bireyleşme olarak adlandırılır (Kasapoğlu, 2006, s. 134-135). 

Aynı sürecin çeşitli uğraklarını Nietzsche’nin Zerdüşt’ünde ‘kendi uçurumuna bakabilme’, Rumi’de 

de esrime yaşantısındaki benliğin yanarak yokoluşu ifadeleriyle anlatıldığını söylemek mümkündür. 

Kehf / Mağara Suresi’ne dönersek, Musa peygambere Tanrısal bilgiyi iletecek olan bilge imgesi, 

Hızır, Jung’a göre ‘kendilik’in’ temsilcisidir, buysa bilinçötesiyle bilincin uzamıdır. Hızır kendinde 

kutsal bir ruhu taşır, danışmandır, kardeştir, metafizik alanın fizik dünyada somutlaşmasıdır 

(Kasapoğlu, 2006, s. 137). Öteki öyküdeyse Zülkarneyn, güneşin doğduğu yere yaptığı yolculukla 



Ahmet Tümkaya, Doktora Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2025 

 

96 

simgesel olarak ‘varlık ve maddeyi’, daha da ötesi ‘bilinçaltını’ bilmeyi simgeler. Zulkarneyn bu iki 

alanın da bilgisine sahiptir. Jung’un yorumuna göre Musa bilinçaltını Hızır’dan öğrenir, Zulkarneyn 

ise bu bilinçaltının somutlaşmış bir imgesi, Musa’nın bilinçdışına yaptığı gezinin öyküsüdür 

(Kasapoğlu, 2006, s. 138-139). Zulkarneyn burada Musa’nın bilindışı deneyimlerini anlatan bir 

imgedir ve başka biri olarak sunulması bireysel olarak bu bilgiye sahip olmanın getireceği üstünlük 

duygusuna karşı farklı bir kişilikte anlatılmıştır. Jung’a göre, Zulkarneyn’in yolculuğu sırasında 

vardığı yerdeki insanları koruyacak seddi inşası da Kendilik’in korumasına yönelik bir çabadır, yıkılışı 

da kıyametin kopuşunu simgeler.  

Her durumda öykü çok eskidir ve arketipsel bir olayın ifadesidir. Jung Kuran’ın bu bölümünde 

anlatılan üç öykünün aslında birbiriyle ilşkili olduğunu belirtir ve bireysel bilinçaltının anlaşılması 

yolunda herkesin girebileceği içsel bir dönüşümün betimini sunduğunu iddia eder. Burada amaç 

sadece yeni bir hayata doğuş değil, ölümsüzlüğe geçiş de olabileceği vurgulanmıştır (Kasapoğlu, 

2006, s. 133). Hızır burada mistik dönüşümü hızlandırıcı bir görev üstlenir ve İslam simgeciliğinde 

esrime’nin yaratacağı bilme biçimine bir hazırlık dönemi sunduğu söylenebilir.  

Kuran’daki bu arketipsel bilinçlenme / mağaradan çıkma öyküsü, farklı biçimlerde Rumi’nin 

Mesnevi’siyle Nietzsche’nin Zerdüşt’ünde de görülecektir. Bu anlatı belli bir esrime yaşantısı içinde 

bilinçaltı süreçlere özgü, alışageldiğimiz zaman öğesinin dışında işleyen farklı zamansallıkları bir 

araya getirir. Bu da zorunlu olarak çelişkili eğretilemelerle ifade edilecek ve sözde karşıtlıklarla 

yoruma açık anlatımlar halinde dinleyiciye ulaşacaktır. Her durumda olayın kurgusu, mağaradaki 

dönüşüm sonrası insanların arasına inmiş bir ermişin esrime yaşantısı içinde insanlara sunduğu, tüm 

mistik kuramlarda olduğu gibi,  “ifadesi imkansız” gerçekleri anlatma denemesini içerir. İletilen 

mesajsa zorunlu olarak farklı olarak yorumlanacak ve yanlış anlaşılacaktır zira mesajı ileten sözlerin 

arkasındaki belli dönüşüme uğramış ruh/yaşantı, iletişimin öte ucundakiler tarafından aynı anlamlarla 

içeriklendirilmeyecektir.  

Nietzsche’nin Rumi’yle benzerliklerinin/ortak noktalarının bulunması, dahası satır aralarını 

okuyabildiğimizde bunların bir düzeyde birbirleriyle özdeş yaşantıları dile getirmekte oldukları iddiası 

Jung ve Corbin`in birbirlerine yöneşen düşünceleriyle de temellendirilebilecek bir iddiadır. 

Psikanalitik düşünme biçimine yaptığı kavramsal katkılarıyla Jung metafizik düşüncenin kaynaklarını 

tür olarak insanın sahip olduğu kollektif bilinçaltı zihinsel süreçleriyle temellendirir. Buna göre 

kollektif bilinçaltı insan türüne ait arketiplerin bilinçli farkındalık alanının çok ötesinde ama onu 

belirleyen bir gerçekliktir ve bize dinsel gerçekliği temellendirecek kavramsal / felsefi bir yapı / 

altyapı sunar. Psikanalizin gelişiminde felsefeyle olan ilişisini açık bir şekilde belirten Jung bu 

karşılıklı kavramsal etkileşimi bir zenginleşme olarak görmüş Nietzsche`nin metinlerinin 

çözümlemesine özel bir yer ayırmıştır. Corbin`se duyulabilir maddi dünyayla, özel bir algılama 

yetisiyle ulaşılabilecek soyut idealar dünyası arasında bir ‘geçiş alanı’ olan  Mundus Imaginalis 

kavramıyla bu bağlamda hem Jung`un kavramsal çözümlemelerine, hem de Rumi`nin içinde hareket 



Ahmet Tümkaya, Doktora Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2025 

 

97 

ettiği tasavvufun / mistik İslamın çözümleme / anlama biçimlerine ışık tutacak kavrayışlar getirmiştir. 

Nietzsche’nin Rumi benzeri bir mistisizme evrilmesinin temellendirmesinde bu iki düşünürün 

kavramsal açıklamaları bu bağlamda epistemik bir temellendirme sunabilecektir. 

Konumuz bağlamında birbirini destekleyen epistemik olanakların bir halkası olarak Corbin, 

Heidegger’in Fransız dilinde yapılan ilk çevirileriyle tanınır; daha sonra Batı felsefesinden İslam 

felsefesi çalışmalarına yoğunlaşır. Her ne kadar dinsel felsefenin geleneksel yorumcuları arasında bu 

benzerlik her zaman onay bulamasa da Jung’un kolektif bilinçaltı kavramı, Corbin için anlamlı bir 

metafizik temellendirme olarak görünecektir.  Bu bağlamda öncelikle ruhsal aygıtın anlaşılmasında 

Jung’un sembolizm ve hayal gücüne yaptığı vurgu anılmalıdır. Corbin,  felsefesinin önemli bir 

kavramı olan Mundus Imaginalis’le kavramsal bir ilişkiyi olanaklı kılacak önemli bir kuramsal desteği 

Jung’un kuramlarında bulur: buna göre bilinçaltındaki anlam katmanlarının keşfedilmesinde 

simgelerin rolü dikkate alınmalıdır. İkinci bir önem de kişinin mistik dinlerin merkezindeki Tanrı’ya 

doğru içsel / tinsel yolculuk (Tasavvuftaki karşılığıyla, seyr-i süluk) ve içsel dönüşüm çabalarının bir 

türünü andıracak bir çözümleme yöntemiyle bireysel bir dönüşümü amaçlamasıdır. Jung insan 

ruhundaki sembolik materyelin çözümlenmesiyle bir tür dinsel etkinliğe yaklaşan bir çizgi izler. 

Corbin için bu, gerçekliğin tinsel alanlarıyla ilişkiye geçebileceğimiz Mundus Imagınalis’e 

yaklaştırabilecek bir çabadır ve Jung’un arketiplerini de tinsel dönüştürücü bir güce sahip tinsel 

‘eidolon’lar / idealar olarak yorumlar. İki araştırmacı için de bu aşkın gerçeklikler (Corbin’de tinsel, 

Jung’da analitik çözümleme aracılığıyla) kendi ontolojik gerçeklikleri içinde görülenebilir ve 

bilinebilir. Corbin bu amaç için dinsel ve tinsel geleneklere, özellikle İslam mistisizmine yoğunlaşır, 

Jung ise karşılaştırmalı dinler alanında çalışmalarıyla bu alana katkılar sunar. Belirgin bir örtüşmeye 

rağmen geleneklere gömülü bir çalışmayla Corbin belli ölçülerde Jung’dan ayrılacaktır ama her 

durumda bu ontolojik yakınlaşma kavramsal düzeyde birbirini zenginleştirici bir bilme olanağına 

işaret eder.  

Corbin’in Heidegger’le başlayan ve Jung’la devam eden Batı düşüncesindeki metafizik öğeleri 

bulma çabası, daha sonraları İslam metafiziği ağırlıklı bir çalışmaya dönüşür.  Bu bağlamda genelde 

şiire, özeldeyse Rumi’nin Tanrı’yla birleşme yolunda tinsel bir yolculuk olarak theophanic 

imagination’a yoğunlaşır: Tanrısal varlığı duyulabilir dünyada görüleyebilme, kutsallıkla doğrudan 

ilişki kurabilme yeteneği olarak imagination théophanique, Rumi’de şiir biçimini kullanır ve sembolik 

bir dil aracılığıyla aşkın gerçekliğin yaşantılanmasını ve nihai olarak Tin’in Tanrı’yla bütünleşmesini 

amaçlar. Bu çabasında duyduğu yoğun özlem, aşk, Tanrı’yla birleşme ve benliğin yokoluşu benzeri 

temalarla tinin Tanrı’ya yolculuğunun izinin sürülmesi Corbin için önemlidir. Corbin için Rumi 

kişinin kendi kalbinde kutsallık ve Tanrısallık yaşantısını, Seven ve Sevgili kavramlarıyla sevgiyi / 

aşkı merkeze alan bir mistisizmi simgelemesi anlamında, metafiziğin duygu boyutunu temsil eder. 

Corbin’in felsefesinde tinsellik (spirituality), Mundus Imaginalis ve felsefe ilişkisi bağlamında Rumi 

önemli bir öğeyi oluşturur. Temaların ortaklığından kaynaklanan bu kavramsal yakınlaşma kendine en 



Ahmet Tümkaya, Doktora Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2025 

 

98 

uygun anlatım dilini şiirsel çok-anlamlılıkla bulur zira şiirsellik tinsel yolculuğun neredeyse ayrılmaz 

bir aracı olarak akış halindeki, ifade edilemez bir geçişkenlikle deneyimlenen bir gerçekliği 

betimleyebilmenin en güçlü aracıdır. Aynı şiirsellik, akış / esrime yaşantısının aktarılmasında 

Nietzsche’nin felsefesini de Rumi’nin mistisizmine yakınlaştırır. 

Corbin’e göre Nietzsche gerçeklik ve insan deneyiminin anlaşılmasında kullandığı 

sembolizmle, akılcı düşünmenin sınırlılıklarını sezgilerin yönlendirdiği bir şiirsellikle aşar. Elbette 

Doğu -  Batı düşüncesinin ortak paydaları olarak metafizik ve bu düşüncenin tinsel dönüştürücü 

gücüne odaklanmış olan Corbin, felsefesini yoğun bir Batı felsefesi eleştirisiyle oluşturan 

Nietzsche’yle doğrudan ilgili bir çalışmaya girişmez ama kendi biçemlerinde dogmatik bir dinselliğin 

arkasında etkin bir tinselliği vurgulayan iki düşünür de metafizik düşüncenin dinamik evreninden yola 

çıkarak dogmatizme yönelik benzer bir karşı koyuş sergiler gibi görünmektedir. Nietzsche’nin daha 

sonraları doğu düşüncesine, Budizme olan ilgisiyse gerçekte bu iki düşünürün de benzer bir ortak 

payda arayışında olduğu biçiminde yorumlanabilir. Bu anlamda Jung’un Nietzsche okuması da bu üç 

düşünürün belli ölçülerde yöneşebilme olanağına işaret eder.   

Corbin’in Rumi’nin şiirlerine olan sevgisi doğal olarak aynı gelenek içinde, aynı çizgide giden 

bir çaba olması nedeniyle şaşırtıcı değildir. İslam mistisizmi içinde Sühreverdi felsefesine yoğunlaşan 

Corbin Mundus İmaginalis (imaginal world) kavramıyla Jung’un kavramsal yapısına yaklaşır gibi 

görünse de öncelikle İslam metafiziğiyle Platoncu felsefeyi birleştiren bir kavrayış geliştirir. Corbin 

Mundus İmaginalis kavramını açıklamaya öncelikle Fransızca imaginaire (düşsel / hayali / uydurma) 

ve imaginal (yaklaşık bir çeviriyle ‘ara-gerçek-imgesel’) sözcükleri arasında bir ayrım yapmakla 

başlar (Corbin, 1995, s. 1 ve 9-10). İlk sözcüğün zaman içinde yüklendiği olumsuz gerçekdışılık ya da 

ontolojik bir karşılığı olmama niteliklerinden farklı olarak imaginal kavramının, yukarıda da 

belirttiğimiz gibi dinsel / metafizik gerçeklikle duyulabilir dünya arasındaki aracı bir ontolojik 

varoluşa işaret ettiğini belirtir. Mundus İmaginalis hem duyulabilir dünyadan hem de saf metafizik / 

akılsal alandan tamamen ayrı nitelikteki bir gerçeklik alanına işaret eder ve mistik kavrayışın 

gerçekleştiği fiziksel dünyayla tin / saf anlak (intelect) arasında aracılık işlevini yerine getiren bir 

alandır. Kendi ontolojik gerçekliğinde ne tamamen nesnel ne de tamamen özneldir ama kendinde 

nesnel bir varoluşa sahiptir. Belli bir iç kavrayış geliştirebilmiş bireyler için ulaşılabilecek bir alan 

olarak Mundus İmaginalis Jung’cu arketiplere yaklaşan bir varoluş alanıdır. Jung’daki arketipler gibi 

bu alan da tinsel / aşkın gerçekliğin olgularıyla fiziksel dünya ve bunların kavrandığı anlak arasında 

bir tür aracı işlevi yerine getirerek gerçeklik düzeyleri arasında insanlar tarafından anlaşılabilecek bir 

dil, bir tür iletişim olanağı sağlar. Bu dil zorunlu olarak üst düzey bir sembolizmi içerir zira kavram-

merkezli bir oluşum olarak ortak dil sınırlılıklar içerir ve Mundus Imaginalis’e uygun bir iletişim 

olanağından yoksundur. Mundus Imagınalis farklı bir gerçeklik alanıdır ve kendisine uygun bir dili, 

buna kavramsal dilde en yakın olanağı sunan sembolik bir dili gerektirir. Bu farklı düzeydeki 

gerçekliğin aşkın boyutları ancak simgesel dilin olanaklarıyla anlaşılabilir kılınabilir. Corbin burada 



Ahmet Tümkaya, Doktora Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2025 

 

99 

etkin düşgücünden bahseder ama yine gerçekdışı / uydurma kavramlarından farklı olarak imaginal ile 

ilişkiyi sağlayan bir yeti olarak düşgücü sözkonusudur. Bu etkin düşgücü sayesinde kişi duyulur 

dünyanın ötesindeki ara-varoluşun gerçekliğiyle ilişki kurabilir. Kaynakları tasavvufta / İslam 

mistisizminde bulunulabilecek bu kavramsal aracının, Platon’la Zerdüşt dinini İslam mistisizmiyle 

birleştirmeye çalışan Suhreverdi’den ilham aldığı söylenebilir (Shepherd: 1993). 

Corbin için Mundus İmaginalis kavramını somutlaştırabilecek en önemli düşünürlerden biri 

18. yüzyıl İsveçli mistik filozof Swedenborg’dur. Corbin öncelikle ontolojik gerçekliklerini bir veri 

olarak kabul ettiği ‘melekler’ olarak adlandırılan aracı güçlerin Swedenborg felsefesindeki hiyerarşik 

varoluşlarıyla İslam kozmolojisindeki yerleri arasında önemli paralellikler saptayacaktır. 

Swedenborg’un meleklerle karşılaşmalarıyla İslam bilgelerinin mistik deneyimleri benzerlikler 

gösterir. Tanrıyla bütünleşme iddiasındaki mistik deneyimin dile getirilemez içsel yaşantısında İslam 

mistikleriyle Swedenborg da çözümlenmeyi bekleyen simgesel bir dil kullanarak bilincin 

derinliklerindeki gerçeklikleri iletmeye çalışırlar. İbni Arabi ve Rumi’yle birlikte İslam metafiziğinin 

en temel kavrayışlarından olan Varlığın Birliği kavrayışını Swedenborg’da da bulmak mümkündür. 

Swedenborg’a göre Tanrısal varoluşun tüm varoluşa sızması ya da onda içkin olması, İslam’daki 

Tanrı’nın içkinliğinin tüm varoluşta yansımasıyla benzerlik gösterir. Corbin tüm felsefesinde, farklı 

geleneklerdeki bu mistik yaşantıların tinsel gerçeklikleriyle beraber öznel bilinçte sergiledikleri 

ortaklıkları ve kullandıkları şiirsel dille birbirlerine olan yakınlaşmalarını sergilemiştir.  Corbin’e göre 

tüm bu kavrayışları anlaşılır kılmaya çalışan içsel çözümlemelerin arkasındaki itici güç, belki de en 

güzel ifadesini Rumi’nin şiirsel söyleminde bulan yoğun bir sevgi yaşantısıdır. Swedenborg ise bu 

anlamda İslam metafiziğinin en temel kavrayışlarına yaklaşır. 

Swedenborg ve Rumi’nin insan ruhu ve onun Tanrı’ya kavuşmaya yönelişiyle ilgili 

kavrayışlarının mistik geleneğin iyice oturmuş terminolojisi içinde, varlığın en somut gerçekliği olarak 

kendini hissettiren Tanrı sevgisiyle güdülendiğini söyleyebiliriz. Bu sevgi, kendinde bir süreç olarak 

bir ereksellik / teleoloji içerir: varlık hem sevgi içinde görülenmeli hem de bu sevginin en yetkin 

biçimine doğru çabalamalıdır. Bu çabalamanın bir çekim olduğunu, kendinde bir teleoloji içerdiğini 

düşünebiliriz ama farklı biçimlerde yaşanan mistik yaşantılarda bu sevginin her zaman kendisini 

doğrudan belirtik bir ifadeyle ortaya koyduğu söylenemez. Nietzsche’nin felsefesinin de bir sevgi 

felsefesi olduğu savunulmuştur (Lampert, 2001, s. 302-303). Ancak doğrudan bir sevgi 

betimlemesinden çok uzakta, olumsuzlamalarla yüklü bir mistisizm olarak Nietzsche’nin eserleri belli 

bir çözümlemeyi beklemektedir. Jung’un kendi kavrayışlarını geliştirmesinde önemli etkileri olduğunu 

itiraf ettiği Nietzsche’nin bu anlamda belirtik bir mistik yaşantıdan çok örtük bir mistisizm 

sergilediğini söylemek mümkün. Bu bağlamda Jung’un Nietzsche okuması, farklı mistik düşünürlerin 

insan ruhunun derinliklerine farklı kavramsal araçlarla yaklaşmaya çalıştığı ve bu farklılıklara rağmen 

belli ölçüde örtüşen kavrayışlara ulaşıldığı gerçeğini örnekler. Nietzche’nin Böyle Buyurdu 

Zerdüşt’üne ayrılan uzun semirler dizisi bu anlamda önemli bir çalışmadır ancak öncelikle Jung’un 



Ahmet Tümkaya, Doktora Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2025 

 

100 

psikanalitik kuramın temel kavramlarına Freud’a rağmen (ve ona karşıt olarak) eklediği 

metafizik/dinsel kavrayışların kısa bir tekrarı yararlı olacaktır. 

Jung’da dinsel yaşantının temeli ve tüm dinlerdeki temel kurucu epistemik kaynağı olarak 

‘vahiy bilgisi’, insan bilinciyle ilişkisini bilinçaltı arketipler aracılığıyla kurar ve yer ve zamandan 

bağımsız olarak çok farklı zamanlarda ve yerde insan bilincine ulaşabilir. Psikanalitik kuramda 

bilinçaltının varlığını en iyi örnekleyen rüyalar ve bunlarda ortaya çıkan arketipler, sanat yapıtlarının 

da temel motifleri ve itici gücü olarak tüm bir kültüre damgasını vuran ruhsal yapılardır. Jung’un rüya 

ve vahiy kavramının aynı bilinçaltı kökenden bilince taşındığı önermesi kabul edilirse, etkili oldukları 

(sanat, felsefe, bilim vb) kültürel ürünlerde bunların sınırlarının belirsizleştiği düşünülebilir. Genelde 

sanatın özeldeyse şiirsel düşünce ve üretimin arketiplerle doğrudan ilişkisinin, felsefe başta olmak 

üzere tüm üstyapı oluşumlarının kavram ve değerlemelerinde etkili olması beklenir. Nietzsche’nin 

felsefesi kültürün tümüne yönelik, görünüşte çelişkilerle dolu şiirsel bir başkaldırıdır ve ‘felsefi’ 

olarak nitelendirilen metinlerde kullandığı anlatı biçimlerinin postmodern olarak nitelendirilebilecek 

bir tür çeşitliliği barındırdığı görülür. Doğal olarak Nietzsche’nin felsefesi, gerek geleneksel felsefe 

dilinin dışında ve türler arası bir felsefe yapma biçimi olarak, gerekse çelişkilerle dolu bir yeniden 

değerlendirme / yadsıma şeklinde, bilinçaltı düşünce süreçlerinin birbirine karşıt, çatışmalı durumunu 

yansıtacaktır. Jung’a göre özellikle Böyle Buyurdu Zerdüşt’tün yazım sürecine egemen olan güçler 

artık tamamen arketiplerdir ve bir anlamda metin onlar tarafından yazdırılmaktadır (Jung, 1988, s. 11). 

Buradaki sürecin ayrılmaz bir parçasıysa Nietzsche’nin Ecce Homo’da anlattığı esrime yaşantısıdır. 

Jung Nietzsche’ye hayranlığını birkaç yerde belirtir; Jung’a göre Nietzsche de bir aziz gibi 

kutsal bir yaşantı sürmüştür ve psikanalizin kavrayışlarına yaklaşan belirlemeleri ve geleneksel 

kurumlara yönelttiği eleştirileriyle entellektüel ve felsefi etkilerine ek olarak tüm bir kültürü etkilediği 

söylenebilir. Özellikle kişinin kendini gerçekleştirmesi ve bireysel özgürlük üzerine yaptığı vurgularla 

Nietzsche Jung için her zaman önem taşımıştır.  Yine de Jung’un zaman içinde evrilen düşünceleri 

belli ölçülerde Nietzsche’ye karşı eleştirel bir tavır alacaktır. Bu karşıtlıklardan ilki Nietzsche’nin 

bireysele olan vurgusuyla Jung’un kollektive olan vurgusu olduğu söylenebilir. Julian Young’ın 

eleştireceği bu görüşe göre, Nietzsche bireyin kurtuluşunu ön plana çıkarmıştır. Buna karşı olarak 

Young kurum ve topluluk fikrinin gerçekte Nietzsche düşüncesinden hiçbir zaman eksik olmadığını 

ileri sürer (Young, 2006, s. 2). Jung Nietzsche’nin insan ruhundaki kahramanca öğelerini de bir ölçüde 

eleştiri konusu yapar ve Üstinsan kavramına da çekinceli yaklaşır. Jung’a göre Nietzsche felsefesi 

bireyleşme ve kişisel dönüşüm anlamında insan ruhuna ilişkin önemli kavrayışlar getirse de 

savunduğu kontrolsüz bir bireyciliğin tehlikelerine karşı dikkatle okunması gereken bir düşünürdür. 

Her durumda Jung, Nietzsche’nin egemen paradigma konumundaki rasyonel öğelere karşıt 

olarak insan bilincindeki bilinçaltı güçlere yaptığı (sistematik olmayan-sezgisel) vurguyla insan 

ruhunun araştırılması, insan isteminin karmaşık doğası ve içgüdülerin gücü benzeri konularda bir tür 

öncü psikolog olduğunu belirtir. Zerdüşt bu anlamda Nietzsche’nin her birey için tek ve o bireye özgü 



Ahmet Tümkaya, Doktora Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2025 

 

101 

olarak gerçekleştirilmesi gereken bireyleşme / individuation yolundaki mücadelesinin örneği olarak 

okunabilir. Bu bireyleşme süreci ‘Tanrı’nın Ölümü’ saptamasıyla başlayan bir nihilizmin hem 

sergilenişi hem de aşılması yolunda bir çağrı içerir. Jung’a göre Nietzsche’nin Üstinsan’ı bireyin 

ulaşabileceği en üst potansiyeli simgeleyen bir arketiptir ve bireyleşme / individuation sürecinin nihai 

amacıdır. Üstinsan her şeyiyle mükemmel bir insan değil, kendine özgü bireyselliğinde, yalancı bilinci 

otantik bir özbenlik imgesiyle değiştirmeyi başarmış, Freud’un deyişiyle bilinçaltı süreçlerin 

bulunduğu yere bilinci yerleştirebilmiş kişidir. Her durumda Jung’un psikanalitik/metafizik 

yaklaşımıyla Nietzsche’nin belli bir sistemi bütünüyle kabul etmeden, sürekli evrilen düşünceleri, bu 

belirlemeleri zorunlu olarak düşünürlerin kendi kavramsal çerçevelerine özgü yorumlar olarak belli bir 

perspektifte tutmamızı zorunlu kılmaktadır.   

Sonuç olarak çalışmalarını Suhreverdi ve İslam felsefesine yoğunlaştıran Corbin’le dinsel 

düşünceyi nevrotik bir düşünme biçimi olarak gören psikanalitik düşünceye kolektif bilinçaltı ve 

arketip kavrayışıyla olumlu bir dinsellik işlevi yükleyen Jung, Nietzsche’nin Böyle Buyurdu 

Zerdüşt’ündeki kavrayışlara yakın bir kavramsal çerçeve hazırlarlar. Corbin’in, Jung’un tersine 

ağırlıklı bir Nietzsche çalışması olmamasına karşın Mundus Imaginalis kavramıyla Individuation 

kavramları arasında bir takım paralellikler saptamanın mümkün olduğunu belirtmiştik. Zerdüşt’te 

kullanılan yoğun sembolizm kesin sınırlarıyla belirtik bir şekilde tanımlanmış kavramsal bir felsefeden 

çok Jung’un belirttiği arketiplerle, Corbin’in Mundus Imagınalis olarak adlandırdığı 

metafizik/ontolojik ara-evrenin çok anlamlı dünyasına açılan anlatı imgelerini yaratır. Nietzsche’nin 

Zerdüşt’ü de anlatı evreni boyunca Jung’daki individuatin / bireyleşme süreci benzeri bir içsel 

dönüşüm geçirir. Bu bireyleşme kişinin kendisi olmaktan ve kendi erdeminden ‘utanmadığı’ ona özgü 

bir süreçtir ve toplumsal normlara her zaman bir ölçüde karşıtlık içerir. Ancak bu farklılık kendinde 

bir amaç olarak değil, zaten varolan bir biricikliğin bilinç düzeyine çıkışı ve bilinçle bütünleşmeyle 

ilgilidir (Jung, 2016, s. 18). Zerdüşt de kendindeki ‘örtülü-otantik kendi’yi keşfetme yolunda, 

uzlaşımsal değer yargısı putlarını kıran, kendi değerlerinin keşfedicisi / yaratıcısı / arkeologu olarak, 

tinsel / tanrısal bir çağrıya cevap verir. Nietzsche’nin Üstinsanı mükemmel bir insan değil, toplumsal 

kimliğin getireceği güvenliği bir tür aşağılık bir alışkanlık sayan, kendisini ‘sadaka verecek kadar 

yoksul saymayan’ bir içtenliğe doğru çabalayan, tüm yönleriyle kendisine ‘evet’ diyen insandır. Bunda 

dile gelen ‘tek’ erdem’se, Zerdüşt’e göre ‘birçok’ erdemden daha iyidir. (Nietzsche, 1984, s. 9). 

Burada kişinin ulaşmak istediği amaç, insanın kendindeki tüm yalanlara savaş açarak kendi saf 

gerçeğine ulaşmaktır zira yalandan arındırılmış erdemli bir yaşam alışkanlığın değil, ancak ve ancak 

yaşamın ve bilginin içinde geçen bir mücadelenin ürünüdür. Metin içinde yoğun bir kutsallık 

yaşantısıyla aktarılan bu çabaysa yalnızca öznel bir çaba değil, insan türünün varoluş telos’u olarak 

Tanrısal gerçeğe ulaşma görevini ‘tek erdem’ olarak koyan bir çabadır ve bu çaba içinde uzlaşımsal iyi 

ve kötü kavrayışları geride bırakılacaktır.    

 



Ahmet Tümkaya, Doktora Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2025 

 

102 

6. RUMİ VE NİETZSCHE’DE BIR BİLME BİÇİMİ OLARAK ESRİME:  

6.1. Yüzeydeki Karşıtlıkların Yöneşiminde Esrime 

Farklı coğrafi, ekinsel ve dinsel geleneklerin ürünü olan bu iki mistik felsefeci/şairin 

yüzeydeki karşıtlıkları, öncelikle metafizik bir dünya anlayışının kabul veya reddine, daha sonra da 

epistemik olarak bunda temellenen Tanrı’nın kavramsal / ontolojik / yaşantısal gerçekliğine 

yoğunlaşır. Rumi’de Tanrı, içine doğduğu geleneğin söyleminde neredeyse somut bir veridir, 

Nietzsche içinse Tanrı, kendi kültürünün verdiği içerik ve 19 yy. kültürel paradigmalarının onu getirip 

bıraktığı kurumsallaşmış dinsel yapı dikkate alındığında artık inandırıcılığını yitirmiş, ‘ölmüştür’.  

Aşkın bir gerçekliğin varlığına inanç Rumi’de dinsel bir belitken, Zerdüşt’te öznenin ne zaman 

karşılaşacağını tahmin edemediği bir hayalettir. Her durumda Nietzsche bu hayaletin ait olduğu dünya 

ötesinden haber verenleri yadsımayı öğütler (Nietzsche, 1997, s. 7).  

Bu şekilde konulduğunda, dinsel yapının acımasız bir eleştirisiyle din dışı bir inanç / yaşama 

biçimi savunusu yaptığı izlenimini veren bir filozofla, belli bir dinsel geleneğin içine sıkı sıkıya 

yerleşmiş mistik bir şairin / inançlının söylemlerini yan yana getirmiş bulunmaktayız ve bu genel 

çizgileriyle Nietzsche ve Rumi’nin ilk okumada antitetik felsefeciler olarak görünebileceklerini 

belirtiyoruz.  Nietzsche “Tanrı öldü” tümcesiyle birlikte anılır, Rumi ise metinlerinde Kuran evreninde 

kalarak 13. Yüzyıla kadar tasavvuf içinde üretilmiş pek çok öykü / yorumu Kuran’ın gerçek mesajını 

anlatmakta kullanır ancak dinsel dogmaya doğrudan bir eleştiri getirme gibi bir kaygısı yoktur. Sonuç 

olarak tüm karşıtlık Tanrı kavramına verilen içerik, bu kavrama karşı ya da ondan yana olan bir 

kavrayışta toplanır ve öznenin bu kabulden sonra kendi benliğinde yaşadığı ve yaşantılarına / evrene 

verdiği tepkileri çözümler. Rumi Kuran, hadis, tasavvufi öyküler ve öteki din ve kültürlerde de benzer 

versiyonlarını gördüğümüz süregiden (perennial) bir mesaj temelinde şiirlerini iletir. Nietzsche’nin 

şiirsel anlatımıysa her şeyden çok kaybedilen / öldürülen bir Tanrı’dan sonraki varlık, insan varoluşu 

ve bundan sonrasının nasıl yaşanması gerektiğine yoğunlaşır.  

Tez içinde farklı bilme biçimleriyle kavramsal olarak çözümlemesini vermeyi denediğimiz ve 

olası bir bilme biçimi olarak savunduğumuz esrime kavramının yaşantısal çözümlemesi, bize yukarıda 

belirtilen ve ilk okumada antagonistik görünen bilgi-kuramsal belirlemelerin askıya alınmasına izin 

verir gibi görünmektedir. İki düşünür arasındaki yüzeysel karşıtlığın altında esrime yaşantısıyla 

varılacak bir bilgelik ve bunun kişiyi ulaştırması amaçlanan bir üst gerçeklik, satır aralarında 

okunabilir. Her durumda Nietzsche ve Rumi’nin kendi kişiliklerinde de yaşamayı, üretmeyi, 

yakınlaşmayı ya da yaratmayı istediği insan tipi (Rumi: Yetkin İnsan / İnsan-ı Kamil; Nietzsche: Üst 

İnsan / Übermensch), yanılsamalı bir Tanrı anlayışının ürettiği kurumlar (ya da bu kurumların ürettiği 

bir sözde-Tanrı) ve uygulamalarla parçalanmış ve dinsel / teolojik bir karmaşa üzerine kurulmuş 

kültüre karşı duran bir insandır. Bu insan tipi, kültürün ürettiği hastalıklı bir benlik anlayışının 

tamamen yıkılmasını / temizlenmesini / yenilenmesini amaçlar. Yaratma ve yeniden doğuş teması iki 



Ahmet Tümkaya, Doktora Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2025 

 

103 

mistik filozof / şairde de önemli bir temadır. Yanlış benlik, Tanrı’ya yanlış bir içerik yükleyerek bu 

amacından uzağa savrulur ve ancak bunlar üzerine kurulu yanlış tanımlamalarla kutsallaştırılmış 

değerlerin yıkılmasıyla aşılabilir. Rumi ve Nietzsche sakatlanmış bir kutsallın yadsıma ve yıkımını 

kendi seçtikleri biçemleri kullanarak yaparlar ama bu biçemleri harekete geçiren yaşantı, geleneksel 

olandan farklı türde bir kutsallığa kapı aralayan esrimedir. Mistik yaşantıların temeli olan Aşkın 

Gerçeklik’le / Tanrı’yla bir olma yaşantısı ve bu gerçeklik içinde çözülme, her iki düşünür için de 

akılla ulaşılamayacak bir gerçekliktir. Nietzsche’de Amor fati / kader sevgisi ve Bengi Dönüş kavramı 

Üstinsan’ın yeniden bu dünyaya geleceğini temellendiren metafizik belitlerdir. Ama nihai amaç 

kuramsal bir metafizik yapının oluşturulmasından çok öznede yaşanacak bir yanlış benlikten arınma 

çabası ve belli bir akış yaşantısıdır. Bu arayışta tıpkı Nietzsche’nin elinde lambayla Tanrı’yı arayan 

Deli’si gibi (Nietzsche, 1984, s. II) şiir / şiirsel bir anlatım, müzik ve dans esrimeyi yaratan öğelerdir 

ve Zaidi’nin Rumi’den aktardığı şiirde (Zaidi, 2013) bu arayış ortaklığını çağrıştır niteliktedir: 

 

Rumi: 

Geçen gece Şeyh dolaştı elinde lamba, tüm şehri 

“Bıktım iyiden kötüden, bir İnsan’dır istediğim” dedi 

“Kalbim yorgun tüm bu zayıf ruhlu yolculardan 

Tanrı’nın Aslanı, Rustam Dastan’dır arzuladığım” 

“Bulunmaz o, biz de çok aradık” dediler  

“Bulunmaz olandır benim arzuladığım” dedi. 

 

Nietzsche’nin Deli’si Tanrı’nın ölümü karşısında insanların sorumluluğunu ve kişide yaşanan 

sarsıntıyı anlatır. Tanrı’yı bir süre kiliselerde umutsuzca arayan Deli, daha sonra insanların arasına çok 

erken indiğini söyler. Deli metninin kendisi, Rumi’nin yukarıdaki andığımız dizelerindeki Üstinsan 

arayışını içermez; Rumi’nin metniyse iyi-kötü ikiliğini dışlaması, erdemsizlikten duyulan bıkkınlık ve 

nihayet Üstinsan örneği bir insan arayışıyla Nietzsche’nin süreç içinde düşüncelerine dahil edeceği 

temalarla paralellik gösterir. Aradan geçen yaklaşık 700 yıllık zaman, insandaki en temel özlemi pek 

değiştirmemiştir.  

Nietzsche’nin çileciliğe karşı yaşama bağlı kalmayı ön plana çıkaran tutumu, Rumi’nin ya da 

herhangi mistik bir felsefenin belli aşamalarında da görülebilecek bir tutumdur ama Nietzsche’nin 

bedene ve yaşama yaptığı vurgunun tersine, mistik İslam söylemi içinde Rumi inancın bir parçası 

olarak çileci yaklaşımı dışlamaz ama tıpkı Budha gibi bir dereceden sonra onu kendinde bir amaç 

olarak da görmez. Tanrıya ulaşma yolunda talepte bulunan, yola çıkan inançlılar, başlangıçta zorunlu, 

son derece sert ve sıkı bir bedensel perhizin ve yaşam biçiminin uygulandığı bir dönemden geçerler 

zira ilkel benliğin (nefs) egemenliği pek çok gerçeğe “tanıklık” edebilmek için bir engel teşkil eder. 

İbn Arabi’ye göre gerçek bilgi de, sözlerden değil, esrime’den (fena ve vecd) kalbe doğan 

belirlenmelerden gelecektir ve bunun için sıkı bir disiplin ve çaba (riyazet ve mücahede) bir 

önkoşuldur (Al Hakim, 2014, s. 478). Ancak bundan sonra kalp ve baştaki “gözlerin” açılması ve 



Ahmet Tümkaya, Doktora Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2025 

 

104 

Tanrısal zuhura / ortaya çıkışlara tanıklık sözkonusu olabilir. Burada İslam felsefesinde Fena, Vecd, 

Şatah (Vecd’in en yetkin hali) sözcükleriyle yaşantısal bir ‘yakınlaşma’ sergileyen esrime terimi, 

ayrıntılı bir özbilinçsel çözümlemeyle aydınlatılmalıdır ama Tanrısal bilginin kalpte ortaya çıkışı ve 

nihai olarak Tanrı’yla bir olma yaşantısının özellikleri olarak bunlar hazırlayıcı yaşantılardır. Yetkin 

bir epistemoloji ancak böylesi bir ontolojik önkoşulla mümkün olabilecektir ve ancak bir süre sonra bu 

‘her şeyden vazgeçme’ hali yerini Gautama Bouddha’nın da yaşadığı ‘vazgeçmeden vazgeçmeye’ 

bırakacaktır.   

Burada bir tanım denemesi yaparsak: tüm dinsel geleneklerde karşılaşılan ama varlığı dinsel 

yaşantıyla sınırlı olduğu söylenemeyecek esrime yaşantısının işlevi, kavramsal sınırlamaların yarattığı 

yapıntılı bir gerçeklik kurgusunun öğelerini yeniden en baştaki, kökendeki gerçek anlam ilişkileri 

ağına geri taşıyacak algısal bir akışkanlık, çok perspektiflilik ve eşzamanlılık yaratmaktır.  Esrimenin 

yukarıda anılan bu farklı bilinç durumlarının sonucu mu, nedeni mi yoksa sürecin bütününe dağılmış 

yaşantının kendisi mi olduğunu bilmek, akademik bir çalışmanın ötesine gidecek bir çabayı gerektirir. 

Esrime varlığın yeni bir ışık ve çok perspektifli bir bakış açısından tümüyle farklı bir anlam kazandığı 

tek gerçekliktir ve yaşantısal / öznel bir deneyim gerektirdiğinden raporlanan deneyimler hep geriye 

doğru, yaşantının dışından aktarılan anılar olarak kalır. İnsanlar bu yaşantının değişik seviyelerini 

kaldırabilecek güçtedir;  dinlerdeki tapınma etkinlikleriyse insanı dereceli olarak artan bir şekilde, bir 

tür algısal değişime hazırlama işlevi yüklenirler. Bunu izleyen algılama biçimlerinde, özellikle fiziksel 

evrenin ve ona karşı gelen / onu yansıtan doğrusal / lineer bir akılcılığın yerini, karşıtlıkların çözülüp 

farklı bir ontolojiye ve bilme biçimine bıraktığı iddia edilmiştir. Bu “kendi dışında durma” yaşantısı, 

kendi kendisinden başka bir kanıtlamaya gereksinme duymaz ve sıradan gerçekliğe, yeri tanımsız bir 

“dışarıdan” bakar. Bu sonsuzluk yaşantısına eğitilme, dinlerin ve felsefelerin özünde herkeste 

geliştirmeyi istediği bir ilk şaşkınlığın keşfiyle gerçekleşir ve bu şaşkınlık kişiyi bir tür uzlaşıma 

götürür. Bu uzlaşım aslında öznede başlayan bir dönüşümün sonucudur ve bu içsel dönüşümü, tarihsel 

olarak kendisine atfedilen ‘dönüştürücü bir bilgeliğe’ götürebilecek felsefe, özünde varlığın sürekli 

olarak anlam düzeylerini özneye açımladığı farklı ontolojilerin keşfedilmesini amaçlar. Anlamlar 

öncelikle günlük yaşamdaki birinci anlamlarıyla sözcüklerle bizim bilincimizde yer eder. Nietzsche 

bizi büyük metafizik sorunlar yerine  “En yakındaki şeylere iyi komşular olmaya çağırır”  (Burnham, 

2015, s. 68-69). Oysa kelimelerdeki bu ilk anlamlar çoğunlukla kökendeki anlamdan farklıdır ve ilk 

anlamlarına geri götürüldükleri ölçüde kişide belli bir dönüştürücü güç kazanırlar. Oldukça basit bir 

şiirsellikte bile kendini gösteren anlamın nasıl olup da dönüştürücü bir etki yaptı sorulabilir. Zira 

gerçekten de sıradan, günlük yaşamda her zaman kullana geldiğimiz basit sözcükler bir şekilde 

evrenin dokusuna işlemiş bilgeliği ruhta ortaya çıkarabilir. Bu dönüşüm bireyde yaşanan estetik ve 

ruhsal bütünleşmeyi, daha doğru bir ifadeyle kökendeki bütüne geri dönüşü/bağlanmayı (re-legion) 

getirir. Sözcüklerin her yeni içeriklendirilmesi ya geriye doğru bir bütünleşme ya da merkezden uzağa 

fırlatan bir yabancılaşma yaratır. Gerçek anlamın keşfi yolunda geleceğin kullanacağı dil, gerçekte 



Ahmet Tümkaya, Doktora Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2025 

 

105 

sadece geçmişte kullanılmış olan dili keşfettiği ölçüde doğruyu yansıtabilir. Anlam, en küçüğün en 

büyükle, en uzağın en yakınla, en iyinin en kötüyle ilişkisinde ortaya çıkar. Esrime bu bağlamda en 

küçük olanın bilincinin, en büyük olanla yaşanan birlik duygusunda ortaya çıktığı bir keşif 

yaşantısıdır.  Kökendeki anlamın ruhtaki yoğun farkındalığı, geçmişin ve geleceğin aynı düzeyde 

ortaya çıkışıyla gerçekleşir. Sonuç kökendeki anlama geri dönüş, bu anlamın akışına bırakılıştır. Etik 

yaşantıyla bu yaşantının epistemolojik açıklaması, bu ontolojik gerçekliğin yanında ikincil bir önem 

taşır. Bu anlamda Nietzsche’ci Üstinsanla Rumi ya da İbni Arabi’nin peygamberlerde somutlaşan 

Yetkin İnsanı bir moral varlık değil, bunun ötesine geçen Plotinos’çu Bir’in, (Din’deki tek Tanrı’nın) 

görüsüne ulaşmış insanlardır. Etik ve epistemolojik belirlemeler ancak bu birincil görülemenin 

türevleri olarak bir değer taşırlar.  Düzenli bir toplumsal program sunmasalar bile uzun vadede 

Nietzsche’ci bireyle Rumi’nin inançlı insanı her bir tek insanda bu içsel görülemeye ulaşma isteğinin 

geliştirilmesini amaçlar. Nietzsche’nin deyimiyle kişi ‘…bir gün Üstinsan yaşasın diye’  yaşamalı ve 

çaba harcamalıdır. 

6.2.  Postmodern Bir Edebiyat Olarak Mesnevi ve Zerdüşt’te Biçemsel Yöneşmeler 

İnsanlığın en eski yönlendirici ilkelerinden birinin, “Kendini Bil” emrinin de kuşkusuz 

Nietzsche’yi Rumi’nin geleneğine bağladığı söylenebilir. Edebi/biçemsel benzerliklerin arkasında ikisi 

de bu emre koşulsuz bir bağlılık sergilerler. Kendini bilme Rumi’nin geleneğinde 

kökeninden/kaynağından koparılmış, kanayan bir ruhun geriye dönüş çabaları olarak şiirlere yansır 

(Rumi, 1990, s. 14). Peygamberin Tanrı’dan insanlara ilettiği en temel mesajlardan biri, “Kendini 

bilen, Tanrı’sını bilir” mesajıdır. Nietzsche bir yazar kimliğiyle öncelikle kültürde buna engel olan 

inanç ve diğer üstyapı kurumlarını, bilimsel, etik her tür sahte inancı şiddetle eleştirir. İki düşünürde 

de din ya da farklı bir öğreti, gerçek insanı, yaşamı ve bundan yola çıkarak kişinin Tanrı’ya ulaşacağı 

bağı yanlış içeriklerle çarpıtmaya değil, bunların sevgiyle yoğrulmuş bir sonsuzluğa açılan dillerini 

çözmeye hizmet etmelidir. Üstinsan hem herkes / hem de hiç kimsedir. İnsansa, 19-21. Yüzyıldaki 

gelişmelerin sonucu olan perspektif çokluğunun kendisini getirip bıraktığı bir belirsizlik okyanusunda 

kurtuluşu için çalışmak zorunda, kendi içinde çözülmüş bir varlıktır. Süregiden Felsefe geleneğinin 

temel bir belitini anarsak, insanın kendini çağlara yayılmış bir geleneğin ışığında ‘bilmesiyle’ 

‘kurtulması’ bir ve aynı şeydir; dışarıdan dayatılan kültürel / kurumsal her tür sınırlamanın ötesinde 

deneyimlenen bu gerçek öncelikle kendini estetik yaşantıda, sanatın kural tanımaz yaşantılanmasında 

ortaya koyar. Sanatçı kendi yaratıcılık sürecinde, sıradan insansa kendindeki Tanrı’yı bilmesine engel 

olan, kaynağına yabancılaşmış dinsel inançlarla uzlaşma çabasında, bu kültürel çarpıtmaları aşmanın 

kurtuluşunun tek yolu olduğunun farkındadır. Kitlelerin duygu düzeyinde ve sezgisel bir tepkiyle 

şifresini çözdükleri birbirine karşıt tezler içeren Nietzsche metinleri, örtülü de olsa bu kurtuluş 

mesajını iletir ve böylece Yüzyıllar öncesindeki Rumi geleneğinin amacına bağlanır. Karmaşık bir 

anlam grameri ve çelişkili ifadeleriyle Nietzsche metinleri ister örtük ister belirtik düzeyde bilginin 

parçalanmışlığına dayanan ve tüm bilme biçimlerine öncülük edebilecek bir bilme modelinin olanağını 



Ahmet Tümkaya, Doktora Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2025 

 

106 

da birlikte getirir. Felsefi bir roman olarak okunabilecek Zerdüşt, Campbell’in kahramanının 

postmodern öğeler içeren sonsuz seyahatini andırır; öykücüklerin dağınık ama süregiden mesaj 

temelinde bir o kadar da içerden bağlantılandığı bir evren sunan Mesnevi de bu anlamda epistemik bir 

model, bilimsel söylemlerin içinde eriyebileceği bir üst söylem olusturulmasına olası bir katkı 

sağlayabilir. Bir özet olarak, bilimsel söylemlerin birleşik, tek bir bilim arayışıyla disiplinlerarası bir 

söyleme evrildigi bir dönemde esrime yaşantısıyla basit öykülemeleri kullanan bu iki felsefecinin de 

olası bir epistemik modelin kurucuları olarak görülebilme olasılığından bahsedebiliriz. 

Zerdüşt ve Mesnevi yazınsal / kurgusal yönleriyle de ele alınabilecek felsefi / dinsel eserlerdir. 

Bu anlamda biçemsel deneylerle kurgusal ve kavramsal olarak da türler arasında geçişin belirsizleştiği 

postmodern yazını önceleyen metinler olarak, varlık ve gerçeklik anlayışımızla bunların bilgisine 

ulaşma biçimlerimize önemli alternatif bakış açıları sunarlar. Bu alternatif bakış mistik yaşantının 

kendisini öznenin öznelliğinde temellendiren ve bir tür empati, duygusal katılım ve yoğunluklu bir 

düşünce (contemplation) gerektiren doğası tarafından belirlenir. Yaşantının yoğunluğu tür ve dildeki 

biçemsel farklılaşmayı birlikte getirir. Rumi ve Nietzsche akademik metinlerin katı, didaktik ve 

kavramsal gerekliliklerinin ötesinde okuyucu tarafından neredeyse ‘ezberlenmek’ için okunurlar. Tek 

anlamlı bir kavramsal yoruma indirgenemeyecek bu metinler yoğun bir duygusal etki gücüne sahiptir. 

Kendi bütünlükleri içinde okuyucuyu öznel bir dönüşümün çekim alanına iterler ve bu tıpkı bir 

tapınma etkinliği gibi, öznenin bedeni ve benliğinin sınırlarıyla olan ilişkisinin belirsizleştiği bir 

okuma yaşantısıdır ve olasılıkla epistemik bir dönüşüme kapı aralayacağı söylenebilir. Elbette ki 

mistik bir yaşantıdan paradigma değişimi gibi pragmatik bir işlev beklemek onu kendi doğal 

sürecinden koparmak olurdu. Din kurucuların, azizlerin ya da Rumi gibi inançlıların kendi 

deneyimlerinin saflığından başka bir şeyle ilgilendiklerini söylemek yanlış olur.  Öznenin kendinde 

gerçekleşen yaşantısal bir bütünleşme toplumsal bir etkiyi amaçlayamayacak kadar kendi içine kapalı 

bir akıştır. Bu anlamda bu düşünürlerin ürettiği metinler, akademik ya da sosyal bağlamların ötesinde 

tüketilemeyecek denli zengin bir bireysellikte yaşamaya devam ederler. Bu metinler üzerine yazılıp 

söyleneceklere de bu anlamda yalnızca akademik / kavramsal belirlemeler olarak değil, tıpkı bu 

metinlerin kendileri gibi, bilginin kendi otantik gerçekliğini bulma yolunda türlerin kaynaştığı 

(Nietzsche’nin Zerdüşt’teki deyimiyle) ‘kekelemeler’ olarak bakmak gerekir. Gerçeklik, esrime 

yaşantısında tüketilemeyecek, neredeyse sonsuzlukla özdeş bir güzellik olarak kendini hissettirir ve 

kişi bu akış yaşantısının ötesinde bir yere gidemez. Rumi bu gerçeği anlatmak için  “Okyanusu bir 

bardağa sığdırmaya çalışsan ne kadar alabilir?” der. Ancak bu gerçeklik bilgisinin tohumu bir kere 

öznede yer buldu mu, karşı konulmaz bir çagrı olarak yankılanmaya devam eder ve yine Inge’nin 

Plotinus’un Ennead’larından yaptığı alıntıda belirtildiği gibi ‘artık kişi tüm arzularına sahiptir ve bu 

esrimeyi tüm cennetlerin cennetine değişmez’ (Inge, 1921, s. 158).  

Bir metin kendi bütünselliğinde, insansal gerçekliğin olanaklı bir deneyimini, başka bir deyişle 

gerçeklik duygusu uyandıran bir varoluş alanını sunar. Böyle bir metin rastlansal olarak oluşturulmuş 



Ahmet Tümkaya, Doktora Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2025 

 

107 

bir varoluş alanı olmamasının ötesinde varoluşun insana, insanın da kendisine yönelttiği soruların 

yoğunlaştığı, ortaya konulduğu ve çözümlendiği akış halindeki bir rüyaya benzetilebilir. Jung’un 

geleneğinde rüyaları bilinçaltına itilmiş varoluşsal kaygılar, istemler ve bunlara rüya senaryosunun 

bulduğu çözümler olarak bakarsak genelde bir sanat eserinin Aristoteles’in bahsettiği Katharsis 

yaşantısını sanat eseri aracılığıyla doğurduğunu, bunun da sanat eserini bilinçli bir rüyaya 

yaklaştırdığını iddia edebiliriz.  Bilinçaltı çatışmaları bilinç düzeyinde estetik bir bütünlükle kuran 

sanat eserleri de tıpkı rüyalar gibi gerçeklikle çatışmalı alanların önce dile getirilmesi, daha sonra da 

bu çatışmalardaki gerilimin azaltılacağı bir evren sunarlar. Bu çatışma ve çatışmanın aşılması, 

yazarda/sanatçıda ve okuyucuda gelecek yönünde geçmişi kapsayarak aşan bir umut yasantısı yaratır. 

Bu anlamda her rüyayı da, kehanet ve sahte bilmlerin iddia ettigi anlamda değil, bilinç ekonomisi ve 

duygusal bütünlüğü sağlama anlamında yaşanan çatışmaların çözüldüğü, gelecekte de bir şekilde 

çözülebileceği umudu yaratan sanat eserleri olarak görmek mümkündür. Baş aşağı edilmiş çarpık bir 

teolojiyi ayakları üzerine oturmak üzere en paradoksal ve keskin ifadeleri kullanmaktan kaçınmayan 

Nietzsche’yle, kutsal kitaplardaki Yargı / Din Günü’ne arınmış bir ruh götürmeyi kendisi ve çevresi 

için amaç koymuş olan Rumi, aynı düşsel gerçekliği içinde yaşadığımız alana yaymayı denerler. İki 

metnin de yaratmaya çalıştığı düşsel evrende amaç, rüyaların yarattıgı kavramsal/maddi gerçekliğin 

keskin çizgilerinin kırıldığı ve isteklerin simgesel olarak amaçlarına ulaştığı bir akışkanlık yaşantısı 

yaratmaktır.  Zerdüşt bu anlamda yeni bir mağaradan kurtuluş alegorisi yaratarak esirin yerini alan 

Zerdüşt kişisiyle kutsal kitaplardaki mesellere yaklaşır.  Rumi’nin Mesnevi’de anlattığı 

öykücüklerindeki insanlar da peygamberlerin yaşadıklarını, Jung’un arketipleri anlamında her insanda 

yaşanabilecek / yaşanmakta olan bilinçaltı gerçeklikler olarak somutlaştırırlar. Rumi’nin birbirinden 

kopuk gibi görünen öykücüklerinin birbirleriyle içerden bağlantılı bir sistem oluşturduğu iddia edilse 

de buna karşı çıkan iddialar da vardır. Bu tezlerin,  metinlerin içerikleri bir tür dinsel tapınma etkinliği 

olarak dikkate alındığında, zaten tek ve aynı amaca hizmet edeceği, bu nedenle kesin bir sistem 

arayışının bir zorunluk olmadığını söyleyebiliriz. Ama her durumda yarattıkları betiklerde ikisinin de 

Aristoteles’çi anlamda bir Katharsis, Jung’cu anlamda bir duygusal boşalım, tinsel geleneğin 

içindeyse (önce yazarda, daha sonra da okuyanda yaşantılanabilecek) mistik bir yaşantıyla esrime 

yaşantısını yaratmayı amaçladıklarını söyleyebiliriz. 

Nietzsche ve Rumi, dilin gerçekliği ancak belli ölçülerde yansıtabileceği ve nesnel bir gerçeğe 

ulaşmada bunların bozucu etkileri olabileceği konusunda aynı fikirdedirler. Nietzsche’de sözcükler en 

başta yanlış özdeşliklere dayanarak oluşturulmuş, dolayısıyla gerçekliği yetkin bir şekilde 

göstermekten uzak yapılardır. Bu nedenle herhangi bir kavramsal yapı gerçeği büyük ölçüde tek yanlı, 

indirgemeci bir yaklaşımla ve yalnızca ‘bir perspektif’ olarak verebilecektir. Sanat yapıtlarının yoruma 

açık ve farklı yorumları teşvik eden kendine özgü diliyse dildeki kavramalara yansıyan bu zorunlu 

çarpıtmaları aşmanın tek aracıdır. Nietzsche’de müzik neredeyse içgüdünün dili, Rumi’deyse kanayan 

bir kalbin sesi olarak görülür. Bu nedenle Nietzsche şiirle trajediyi, gerçekliğin çokanlamlı yapısını en 



Ahmet Tümkaya, Doktora Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2025 

 

108 

uygun şekilde yansıtabilecek bir model olarak, bilimsel ya da tarihsel bir anlatıya tercih eder, böylece 

iki felsefeci de sanatsal anlatının yüzyıllar ötesine seslenen arındırıcı gücünü, postmodernizmin anlatı 

zenginliğine yaklaşan evrensel dilleriyle çok iyi somutlaştırmıştır.  

Daha önce yaptığımız bir benzetmeyle, gerek Nietzsche’nin gerekse Rumi’nin metinlerinin 

fraktallara benzetilebilecek bir yapıya sahip olduklarını iddia edebiliriz zira ürettikleri aforizmik ya da 

rubai türü kısa metinleri oluşturan dinsel anlatıların arkasında değişik ölçeklerde tekrarlanan merkez 

bir mesaj vardır. Konu dışı görünen her bir ayrıntı mikro ve makro düzeyde tekrarlanan bu mesaja 

bağlanır. Nietzsche en yakınımızda olup biten belli yaşantısal düzenliliklere dikkat çekerek bunlar 

aracılığıyla en üst düzey gerçekliklere ulaşabileceğimizi savunur. Bir benzetme yapacak olursak bu 

yaşantı parçacıklarının küçük öykücüklerle verilen şiirsel anlatımı, değişik ölçeklerde kendilerini 

kopyalayan fraktallar gibi, insan gerçekliğini ve varoluşa egemen süreçlerdeki düzenliliği, bu 

düzenliğin belli bir anda kırılıp diğer bir anda tekrar farklı bir düzenlilikte yeniden ortaya 

çıkışını/çıkacağını anlatmayı amaçlar. Nietzsche’nin ‘en yakınımızdaki şeylere’ dikkat çekmesi ve 

Rumi’nin en karmaşık teolojik olguları basit öykücüklerle anlatması hep bu düzenliliğin ortaya çıkış 

ve bir sonraki düzenliği oluşturacak şekilde yok oluşunu somutlaştırmak içindir. Öykücükler, Tanrı’ya 

sevgi aracılığıyla varma çabasındaki ruhun serüvenini ve bu varoluşsal serüvenin belirgin 

düzenliliklere göre işleyerek varacağı son noktayı insan bilincinde tutmaya çalışan anlatılardır. Nihai 

amaç ontolojik varoluşun neliğine ek olarak ‘ne-için’liğine, esrime yaşantısının sağladığı bir ‘nasıl’la 

cevap vermektir. Zira varoluşa içkin bu ereksellikle barışık bir yaşam belki de ancak ‘amor fati’ ya da 

esrime yaşantısıyla mümkün olabilecektir. Kendinde sonsuza açılan bu kapıyı kapayan sürü insanıysa 

Kuran’ın 59. Suresindeki 19. Ayete referansla kendine yabancılaşacağı söylenir:  “Tanrı kendisini ve 

kıyameti unutanları, kendi kendilerini unutmakla cezalandırmaktadır” (Saduk, 2017, s. 231).   

Çalıştığımız metinlerdeki biçemsel benzerliklerin, özsel dayatmalardan kaynaklandığı açıktır: 

mistik yaşantının özünde sözcüklerle anlatılamayacak bir deneyim olduğu söylenegelmiştir. 

Yaşantılanan gerçekliğe uygun bir dil bulmakta zorlanan insan bilincinin metaforik anlatımlara 

yönelmesi iletilmek istenen gerçekliğin dayattığı bir zorunluluktur. Nietzsche, Rumi ya da başka 

herhangi bir mistik düşünür / şairin kuramsal mistisizme konu olacak yaşantılarının temel önermesi, 

yaşantılanan gerçeğin ifade edilemezliğidir (ineffability) (James, 1958, s. 319). Bu yoğun gerçekliğin 

etkisi altındaki öznenin bu durumla belli bir uzlaşım sağlamasıysa değişik düzeylerdeki mistik 

yaşantılar için her zaman mümkün değildir ve yaşantılanan iç gerçekliğin yoğunluğu bir anlatım 

biçimi olarak metaforu zorunlu kılar. Bu gerçekliği bir biçimde somutlaştırma çabasında bir metafor 

ötekini getirecektir. Bu süreçte öznede yaşanan gerçeklik, adım adım ara-metaforlara kapı açar. Nihai 

anlam, metaforlar yoluyla aktarılan iç gerçekliğin anlamıdır. Bir yoruma göre, içerdeki temel anlamın 

dışarıdaki metaforları dereceli olarak kendine “çekmesi” söz konusudur. Sözcüklerin peşine düşmüş 

bir şair, renkleri arayan bir ressam, Gombrich’in deyimini kullanırsak, ‘bir demek çiçeği düzenlemeye 

çalışan’ sıradan bir insan bile, peşinde oldukları uyum ya da tamamlanmışlık duygusunu yakalayana 



Ahmet Tümkaya, Doktora Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2025 

 

109 

kadar ardarda metaforlar, diğer deyişle gerçeklik tasarımları / imgeleri üretmeye itilirler ve bu süreçte 

her bir üretim, aslında başka bir gerçekliğe işaret eden bir “yaklaşık gerçeklik / simgesel veri” 

statüsündedir (Gombrich, 1989, s. 14). Her durumda bir metaforun, bir sonrakine belli bir “çekimle” 

bağlandığı ve tüm metaforların, içerdeki gerçekliğin en doğru anlatısına doğru çekildiği söylenebilir. 

Nietzsche de Rumi gibi metaforlar, alegoriler ve mesellerle (parables) yüklü bir dille felsefi 

kavrayışlarını günlük yaşamın en küçük parçasına yayan bir görme biçimini savunur. Rumi’de dinsel, 

moral ve felsefi öğreti, bunlar aracılığıyla iletilir ve bunların okuyucuda belli bir arınma yaşantısı 

yoluyla içsel bir dönüşüm yaratması amaçlanır. 

Rumi ve Nietzsche’nin güncel anlatıbilimsel söylemlerle örtüşen ortaklıklarını postmodern 

romanın temel özellikleriyle olan benzerliklerinde yakalamak mümkün görünüyor. Postmodern sanatın 

ilk savunucularından İhab Hassan’ın edebiyattaki postmodernizm konusunda yazılan ilk deneme olan 

1971 tarihli makalesine göre postmodernizm, klasik anlatıdan çok farklı olarak geleneksel söylemin 

kurallarını kıran, doğrusal olmayan ve farklı kültürel öğelerin yan yana getirildiği anarşik bir anlatı 

olanağı sunar. Bir tür biçemsel oyunlarla ilerleyen metinler, aynı metin içerisinde farklı tür ve anlatı 

biçemlerine yer verir, bu anlamda insansal sorgulamanın ve perspektif çeşitliliğinin çok iyi bir 

sergilenmesini içerir. Hassan’a göre metinler bir tür esrime içerirler zira postmodernizm bir tür 

yazılamaz olanı yazma denemesidir ve bu çabada biz mutlu bir şekilde ‘düşlenemez’ olanda yaşarız. 

Hassan makalesinde Nietzsche’yi de, modernizmden nerede başladığı kesinlikle bilinemeyecek 

postmodernizme geçiş aşamasındaki isimlerinden biri olarak sayar (Hassan, 1996, s. 382 ve 390). 

Postmodern anlatının deneysel ve çok perspektifli bu anlatı biçemi, disiplinlerarası deneysel 

bir üst metnin geliştirilmesi yolunda bir adım olarak görülebilir. Buna paralel bir şekilde, felsefesinin 

tümü dikkate alındığında bir filolog olarak başladığı yazınsal üretiminde daha sonraları kendini bir 

psikolog olarak tanımlayan Nietzsche’nin felsefesinin başlangıçtaki metafizik karşıtı, pozitivist 

söylemlerinden giderek metafizik/mistik söylemlere evrildiğini hatırlayalım. Bu metinlerin örtük 

olarak disiplinlerarası bir üst söyleme varma ideali içerdiği de düşünülebilir.  Sonuç olarak 

metinlerinin postmodernist edebiyatın anlatı türleri arasında sınırların kaybolduğu bu özelliğine 

yaklaşırmış gibi görünmesi içeriğin belirlediği, doğal bir sonuç olarak görünüyor.  Tek bir bilim 

idealinin itici gücünün, insan ruhunun bilgiyle ilişkisindeki temel beklentisinden, diğer bir değişle, 

dinlerdeki en temel vaad olan, varoluşun insan bilincine yüklediği yaşam, ölüm ve sonrasının 

yükünden onu kurtaracak bütünleşik bir bilgi umudundan kaynaklandığı söylenebilir. İbn Arabi’nin 

daha önce de andığımız deyimiyle,  ‘yalnızca sahibini zamanın etkisinden kurtaran bilgi’ gerçek 

bilgidir ve farklı edebi türler ve yazınsal anlatımlarla birbiriyle çelişen iddiaların aynı söylemde 

birbirine yakınlaştığı metinlerin arkasındaki gizil gücün bunaları doğuran mistik yaşantı ve bu 

yaşantıdaki esrime duygusu olduğunu söleyebiliriz.   

Nietzsche’de bilgi ancak metaphor yoluyla mümkündür ve bilgi kavramına yaklaşımda temel 

belirleyici olanın nesnellik ve benzeri nitelikte ulaşılmasını imkansız gördüğü epistemik idealler değil, 



Ahmet Tümkaya, Doktora Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2025 

 

110 

perspektif çokluğu olduğunu savunur. Bu yaklaşım da Rumi’nin Mesnevisi’nde anlattığı gözleri 

görmeyen bir grup insanın bir filin ne olduğunu anlamaya çalışmalarına benzetilebilir. Gerçi Rumi 

burada ‘yalnızca insan olanaklarıyla’ gerçeği bilme çabasının, gerçeğin bütününün görülmesi yolunda 

bir engel olacağını savunmaktadır ama bunu Hermes’in bir sözüyle desteklersek, perspektif 

çokluğunun perennial / süregiden felsefede de önemli bir yer tuttuğunu görebilir. Perry’nin aktardığı 

İslam literatüründe bir peygamber konumundaki Hermes’e atfedilen söz, tıpkı bir düşünce deneyi gibi, 

insandan Tanrı’yı anlamak için ‘tüm niteliksel zıtlıkları’ bir araya getirmesini, ‘aynı anda’ her yerde 

olduğunu, tüm zamanları, ölümü, ölüm ötesini düşünmesini ister. Ancak böylesi imkansız derecede 

zorlu bir duyumsal / anlaksal çaba sonucu insanın bir derece Tanrı’nın aklına yakınlaşılabileceğini 

savunur (Perry, 2010, s. 169). Ancak sanatın diliyle, metaphor yoluyla iletildiğinde katlanılabilecek bu 

ağır perspektif çokluğunun, ancak esrime yaşantısıyla daha deneyimlenebilir hale gelebileceğini 

tahmin edebiliriz. ‘Kişi gerçeğin ne kadarına katlanabilir?  diye soran Nietzsche ile ‘okyanustan bir 

bardağa ne kadar su sığdırabilirsin?’ diye soran Rumi böylece bir kere daha aynı kavrayışları ifade 

ederler. 

Böylece görünürdeki karşıtlıkları ötesinde her iki düşünür de yaşamdaki her ‘şimdi’ de ve 

‘bundan sonrası’yla hesaplaşmada şiirsel bir dil kullanarak belli bir esrime yaşantısına çekilirler. Rumi 

için aşk, sevgi temaları dinsel bir yaşantının vazgeçilmezidir, Nietzsche’yse Ecce Homo’da Zerdüşt’ün 

yazılış sürecini tam bir esrime yaşantısı olarak betimler. 

Şiir yoluyla Kuran’daki felsefi temaları anlaşılır kılan Rumi’yle “kanla yazdığını” söyleyen 

Nietzsche arasındaki en önemli ortak noktanın yazdıklarının ruhuna uygun bir yaşam biçimi ve biçem 

arayışı olduğu öne sürülebilir. Rumi’nin şiirlerindeki şiirselliği Nietzsche düzyazıda yakalamaya 

çalışır. 

Daha önce de belirttiğimiz gibi, pekçok yorumcu Zerdüşt`ün romansı bir olay örgüsüne sahip 

bir anlatı oldugunu vurgular. Olay örgüsü tıpkı Platon`un mağara metaforunu hatırlatan bir açılışla 

başlar. Platon’un mağarasından kurtulan esir, gerçek ışığın kaynağı olan güneşi karşısında bulduğunda 

geriye dönüp mağaradakileri uyarmayı isteyecektir. Nietzsche’nin Zerdüşt’ü de benzer 

aydınlanmalardan sonra insanların arasına dönüp gerçek güneşin ve aydınlığın ne olduğunu insanlara 

anlatmaya çalışır. Nietzsche’de yanılsamaları yok edecek bir bilgi türünün Diyonizoscu bilgi, Rumi`de 

de Şeriat-Tarikat-Hakikat üçlemesiyle Sevgi Dini’dir. Sevgi Dinini`nin yaşantı yoluyla insanlara 

iletilmesini tüm bu felsefecileri birbirine bağlayan amaç olduğunu söyleyebiliriz. Her durumda 

Rumi’nin yukarıda örnek olarak verdiğimiz doğmak istemeyen bebeği de, Zerdüşt’le alay eden 

kalabalıklar da, Platon’un Mağara Alegorisi’ndeki mağaradan dışarı çıkmaya direnen kölelerine 

benzer. İki durumda da alışkanlıkların kırılmasına direnen kitlelere karşı bir farkındalık yaratma çabası 

vardır. Bu anlamda Platon’un mağarasının Rumi’de, Nietzsche’de ve gerçeğin keşfi yolunda harcanan 

her çabada yaşayan bir metaphor olduğu düşünülebilir. Bununla beraber Zerdüşt’te insanlara 

gösterilen güneş onları yeryüzünün ruhuna bağlı kalmaya davet eden Diyonizosçu esrimeyle 



Ahmet Tümkaya, Doktora Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2025 

 

111 

keşfedilecek olan Tanrı’nın içkinliğidir,  Rumi`deyse bu güneş, içkin ve aşkınlığı kutsal metin 

temelinde kabul edilmiş bir Tanrı’yla kurulacak bir olma yaşantısıdır. Kendisinden çıkılacak mağara 

ise tüm dünyanın kendisidir ve burada geçirilen zamanı katlanılır kılacak tek şey, kişinin geldiği 

mekana geri döneceği ve sevdiğine kavuşacağı ana kadar tüm insanların paylaştığı ortak yanılsamaları 

kırmaya çalışmak olmalıdır. Bu yolda sevginin ve varlığın birliği yaşantısı, Yetkin Varlık`ı her 

birimizde Zerdüşt`ün Üstinsan`ından daha somut bir gerçeklik olarak ortaya çıkaracaktır. 

Son olarak, Ölüm, Doğum ve Yaşam’ın Yazınsal Bir Kurgu Olmanın ötesinde bu iki bilgeyi 

birleştiren en temel temalar olduğu belirtilmelidir. Rumi’nin inanç sisteminin gereği olarak ölüm bir 

son olarak değil, kozmosu aşan bir senaryonun bize görünen bir anıdır; yeni bir başlangıç olarak 

kişinin bu çoğu insan için kaldırılamayacak kadar zorlu gerçeğe eğitilmesi, ancak bilincimizi 

varlığımızın dışında bir yerlere yerleştirip kendimize dışarıda duran bir varlık gibi görmeyle mümkün 

olabilir. Bu bizim ölüm sonrası kendimizi algılamamız değildir zira Sartre’ın da dediği gibi ‘insan 

kendi ölümünü düşünemez’, tasarımlayamaz zira bu, tasarı yapan bir bilincin hala yaşadığını 

varsayacaktır, bu da bir çelişki oluşturur. Kendi ölümümüzü ancak kendimizi yerleştirdiğimiz bu 

zamansız / uzamsız bir noktada, dışarıda yaşayan bir şey gibi algılamaya itiliriz zira birinci elden bir 

ölüm yaşantısı sıradan insan bilincinin ötesinde bir gerçekliktir. Zerdüşt’te Nietzsche gerçeğin keşfi 

için ‘daha nice ölümler yaşanması gerektiğini’ söyleyecektir, Rumi’yse Peygamber’in geleneğiyle 

uyumlu bir şekilde “ölmeden önce ölmeyi” öğütleyen bir yaşam biçimini örnekler ve önerir. Freud’a 

göre bilinçaltımız da kendi ölümlülüğüne inanmaz ve ölümsüz olduğunuz varsayar (Mijolla-Mellor, 

2005, s. 370). Tümden bir gizeme bürünmüş ölümümüz doğum kadar gizemli bir olaydır. İkisinin 

acılarını da bu acıların altında ezilmeden yaşantılayabileceğimiz tek olaysa, çoklu ölümlerin ve 

doğumların sözkonusu olacağı ve sonuçta bu döngüyle belli bir duygusal mesafe ve uzlaşı 

yaşayacağımız “yazınsal kurgulama” alanıdır. Yazınsal kurgulama birçok yaşamın ikinci elden 

yaşanacağı, bu şekilde benliğin bir tür rahatlamayla beraber bilinçaltının ölümsüzlüğünü olumlayacağı 

bir olanağı sunar. Zerdüşt bu anlamda Kutsal kitapların da kullandığı bir öyküleme tekniğiyle 

yazılmıştır. 

6.3. Rumi ve Nietzsche’de İçeriksel Yöneşmeler: Felsefi Temalar ve Hermenötik 

Tezin farklı bölümlerinde belli ölçülerde değinilen bu konu en temel soruya, Tanrı’nın varlığı 

sorusuna yanıt niteliğindedir.  Nietzsche’nin Rumi’ye ve tüm mistik geleneklere olan temel benzerliği, 

felsefi etkinliğe en başından itibaren damgasını vurmuş bu temel soruya, Tanrı’nın ‘ne’liğine ve 

insanın verili bir yaşam süresince bu gerçeğe karşı nasıl bir tutum benimsemesi gerektiği sorusuna 

vereceği cevap üzerine kurulur. Bu cevapların biçimsel farklılıklarına ek olarak farklı çıkış noktaları, 

onları farklı söylemlere aitmiş gibi gösterse de, buluştukları ortak nokta, benliğin sanatsal-yaratıcı 

etkinliğinin katalizörlüğünde gerçekleşen bir esrime yaşantısıyla beliren bir kutsallık yaşantısını ve bu 

yaşantının yöneldiği nesneyi bir bilgi kaynağı olarak almalarıdır. Rumi için bu yaşantıyı yönlendiren 

şüphesiz Tanrı inayetiyle yaşanan ‘sevgi sarhoşluğudur’, Nietzsche içinse ‘Diyonizosçu esrime’, 



Ahmet Tümkaya, Doktora Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2025 

 

112 

henüz adı konulmamış aşkın bir yaşantı olarak bir geleneğe ya da kavrama hapsedilemeyecek 

ontolojik bir özgürlüğü doğrular.  Bu yaşantının varlığına işaret ettiği Tanrı,  Rumi’nin içine doğduğu 

dinsel gelenekte belirtik bir şekilde anlatımını bulsa da onun uzlaşımsal olarak anlaşılma biçimini ve 

kurumsal sınırlarını aşar ve yeni bir anlatım biçiminin zorunluğunu ortaya koyar. Rumi’yle bu noktada 

da buluşan Nietzsche, bu farklı biçemleri zorunlu kılan dinsel yaşantının ifadesinde öncelikle kültürel 

atmosferin bozucu etkisine karşı geniş çaplı bir karşı koyuştan geçmek zorundadır. Böylece Rumi’de 

açıkça dile gelen Tanrı sevgisinin, Nietzsche’de daha örtük olarak, öncelikle belli bir geleneğin 

yönlendiriciliğinde insanlara ulaşan bir yaşantının en saf biçimlerini keşfetme çabası içinde yaşandığı 

söylenebilir. Bu geriye dönük keşfetme çabası acı dolu bir mücadele içerecektir. Nietzsche bu noktada 

ne bir inançlı olarak görünme ne de inancın savunuculuğunu yapma görevini hisseder ve bunun tam 

tersi kapsamlı bir eleştiride, olasılıkla gidilecek en son yere kadar ‘inançlı görünen’ bir ruhun örttüğü 

ikiyüzlü bir moraliteyi açığa çıkarmaya görevini üstlenir.  Burada Nietzsche’nin Zerdüşt’ünün, 

‘kendisine çekildiği bir görevle’, belki de Kantçı anlamda bir görev ahlakını akılsal olmasa bile 

sezgisel / içgüdüsel bir gerçek arayışı temelinde savunduğu söylenebilir (Nietzsche, 1997, s. 273). Bu 

bağlamda, Nietzsche’yi bu şekilde amansız bir gerçeklik arayışına iten güdünün Rumi’nin ait olduğu 

gelenekteki Tanrı tutkusuna eşdeğer bir çekim olduğu söylenebilir. Nietzsche’nin felsefesi bir oluş 

felsefesi olarak filozofu içsel yolculuğunun çeşitli aşamalarında yansıtan otobiyografik bir nitelik taşır. 

Nietzsche’nin bu metinlerinde açıkça izleyebildiğimiz bir Tanrı kavramının ya da Tanrı’ya yöneltilmiş 

bir sevginin belirtik bir anlatımı bulunmamasına rağmen, metinlerde yoğun bir coşkunluk içinde dile 

gelen belli bir kutsallık yaşantısı hissedilir.  Her durumda, metinlerindeki farklı yorumlara açık bu 

kavramsal tanımlama / yeniden tanımlamalar ister istemez hermenötik bir etkinliği gerekli kılmaktadır. 

Nietzsche’nin öteki felsefelere yönelttiği hermenötik okuması, bir yöntem olarak kendi felsefesine de 

yönlendirilebilir ve bu anlamda Nietzsche’nin okuyucuları Zerdüşt’te cesaretlendirilen bir tutumla, 

Zerdüşt hayranı bir mürit olmaktan çok, Zerdüşt’e karşı acımasız bir eleştiri sunabilen okuyucular 

olmalıdır. Nietzsche Scleiermacher ya da Gadamer gibi sistematik bir hermenötiği izlemez. Ancak 

kültürün tümüne sızmış olan dinsel, ahlaksal ve metafizik varsayımların arka planında yer alan itici 

güçlerin, gerçekten olduklarını iddia ettikleri şeyler olmadıklarını, dahası bunların insan, doğa ve tüm 

bir varoluş gerçeğinin özünü çarpıtıp yanlış aktaran sağlıksız bir yoruma yol açtıklarını savunur. 

Öncelikle nesnel bir gerçeklik varsayımına kurulu epistemik paradigmaya karşı Nietzsche, ilk olarak 

değerlerin göreceliğinin savunulduğu ve öznel yaşantıların gerçekliğin keşfindeki değerlerinin 

vurgulandığı perspektivist bir anlayışı savunur. Nietzsche’de olduğu varsayılan bu perspektivizmin 

mutlak bir gerçeğin varolmadığı şeklinde anlaşılması tartışmalı bir konudur ama gerçekliğin bu farklı 

yorumların çatışmalarıyla oluşturulan görünümü ve ‘güç istemi’ kavramı Nietzsche’nin kızkardeşi 

tarafından oldukça eleştiriler alan bir yorumla tüm bir felsefesine genelleştirilmiştir (Burnham, 2015, 

s.345). Ahlaksal ilkelerdeki gerçekdışılıkla bunun doğal sonucu olarak ortaya çıkan dekadant bir 

yaşam ve kültür anlayışının çözümlemesi, Nietzsche’nin başlangıç noktasıdır. Buna koşut olarak 



Ahmet Tümkaya, Doktora Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2025 

 

113 

sanatsal yaratıcılığın merkezde olduğu bir gerçeklik anlayışıyla Nietzsche’nin hermenötiği Doğu 

mistisizminin içkin ve aşkın Tanrı anlayışlarının keşfine evrilir.  

Bu süreçte Nietzsche’nin Rumi’ye ya da doğu mistisizminin diğer mistik filozoflarına 

benzerliği, yalnızca üstünkörü bir ilk okuma sonrası edinilen bir izlenim olmanın ötesinde 

Nietzsche’nin kendi dilinde geliştirdiği bir Tanrı “olumlaması” olarak okunabilir. Her durumda iki 

mistik düşünürün ortak noktası, teolojik belirlemelerden bağımsız olarak, ‘esrime’ yaşantısı yoluyla, 

çağlarında kendilerine ortodoks bir inanç olarak verili olanın ötesine geçen bir inanma biçimine 

ulaşmış olmalarıdır. Son çözümlemede, bu biçimde dile gelen bir inançta yaşanacak olanın özeti, 

koşulsuz bir şekilde varlığa ‘içkin’, ama aynı zamanda ona tümüyle ‘aşkın’ bir varlık olarak, 

yaratılanlarla hiçbir ortak özelliği paylaşmadan onları kuşatmış, zaman dışı bir varlığın, esrime benzeri 

yaşantılarda kendisini açımlamasıdır. Yoğun bir sevgi ve övgü yaşantısı olarak bu deneyim öznel 

benliğin silinmesi ve bir olma deneyimiyle sonuçlanacaktır. Tüm bir felsefe etkinliğininse bu anlamda 

kendi en yetkin anlatımının arayışındaki kesintisiz bir akış yaşantısına ulaşma ve buradan edinilecek 

bilginin insanlara ulaştırılması olarak yeniden tanımlanabilir.  Bu en üst düzey ‘bilme’ yaşantısına 

götüren bileşenler olarak müziğin ve dansın geleneksel inanç sistemlerinin dışında bırakıldığı bir 

ortamda iki düşünür de bunlarla iç içedir. Bu şekilde iki düşünürün gerçekte birbirine 

yakınlaşmalarından çok, özdeş bir merkeze doğru çekildiklerini söylemek daha doğru olacaktır. Her 

iki düşünür de kendisine doğru çekildikleri bu merkezi her şeyin üzerinde bir değer olarak 

yaşantılayan bilge yaratıcılardır. Şüphesiz ki kendilerine doğru çekildikleri bu merkez, ruh durumlarını 

belirleyip onlara içine doğdukları kültürün temel inançlarını benimsetmekle kalmaz, bu kültürün belli 

öğelerine yönelik değişik derecelerde bir karşı çıkışı de birlikte getirir ve iki düşünür de bu kültürü 

kendisine çekildikleri merkezin ödün vermez gerçekliğiyle ‘içerden’ dönüştürmeye çalışırlar. Rumi’de 

gerçek, yaşam ve tüm evren Tanrı aşkı’dır, Nietzsche’deyse Hristiyanlığın teolojik yorumlarının 

ötesinde eski Yunan’da Dionysos’la simgelenen bir yaşama ve gerçeğe içkin, coşkun bir sevgidir. Bu 

belirlemeyi sorgulanabilir kılan tek etmen, inancın ve sevginin Nietzsche’de tıpkı bir yap-poz 

oyununun parçaları gibi metinlerinin tümünde dağınık olarak bulunması ve üstünkörü okumalarla 

‘inanç karşıtlığı’ türünden yorumlara elverişli önermelerin, bir tür kolaycılıkla felsefesinin tümüne 

genellenmesidir. Gerçekte bütünü göze alındığında Nietzsche metinleri kendileriyle çelişen ifadelerle 

positivist bir eğilimden mistik bir eğilime evrilen bir çizgi izlerler. Son bölüm olarak Güç İstemi 

derlemesini, Nietzsche’nin önceki dönemlerinin deneysel düşünce- aforizma türü araştırmaları olarak 

dışarıda bırakırsak, son dönem olarak belli bir dinginliğin yaşandığı bir Doğu felsefesi havasının 

giderek daha fazla hissedilir olduğunu söyleyebiliriz. İbn Arabi ifadeleriyle “inanan insan arayıştan 

kurtulmuş, dinginliğe ermiş” biridir ve Zerdüşt gibi, “…aramaktan yorulalı beri bulmasını 

öğrenenmiştir.” Çağdaş Taoist okumada sükunet, sarhoşluğun (intoxication) en üst seviyesidir, 

yaşamın amacıdır ve ancak kalabalıktan uzak bir şekilde kendi değerlerini yaratan bir insanın 



Ahmet Tümkaya, Doktora Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2025 

 

114 

isteyeceği / yaşayabileceği bir durumudur. Bu anlamda Nietzsche’nin metinlerinde Diyonizos’çu bir 

sarhoşluğun Taoist bir görünümde ortaya çıktığı düşünülebilir. 

Rumi`de yoğun bir sevgi yaşantısı/aşk, tüm dinlerin özünde geliştirmeye çalıştırdıkları insan 

idealinin ya da ‘Yetkin İnsan’ın yaratılmasında tek yoldur ve zaman zaman Rumi`nin İslam’ın temel 

kurallarını hiçe saydığı şeklinde yanlış yorumlara götürmüştür. Benzer şekilde tapınmanın bir parçası 

olarak sema törenleri/dans öğesi, ortodoks İslam anlayışında bulunmaz. Ancak Tanrı sevgisinin bir 

dışa vurumu olarak dansla yaşanan  ‘sevilende yok olma’ yaşantısı, bedenle ilişkisi içerisinde yaşanan 

bir tapınma etkinligi, zaman içinde derinden hissedilen bir Tanrı sevgisi ruhuyla kitlelerde onay 

bulmuştur. Bu anlamda tasavvufun kitle ruhunda yarattığı bir hoşgörüden bahsedilebilir.   Böylece 

Rumi içtenlikle, yoğun bir şekilde yaşadığı Tanrı sevgisiyle, bu yaşantıyı belli bir döneme egemen din 

yorumunun sınırlarına hapseden anlayışı, İslamın ruhuna uygun bir biçimde değiştirmiştir. Bunu 

yaparken Rumi son Peygamber’e ve Kuran`a bağlılığını her firsatta dile getirir ve bunun dışında birşey 

söylediğini/ iddia ettiğini söyleyenlere karşı çıkar. Bu bağlamda müzik ve dans ortodoks İslamın 

tapınma biçimleri arasında yer almasa da insanın dinsel yaşantı ve/veya mistik deneyimini 

derinleştirdiği ve dinin özüyle olan bağını güçlendirdiği ölçüde belli bir kabul edilebilirlik seviyesine 

ulaşmıştır. Buna karşılık mutasavvuflarda yaşanan içsel ‘bilgi’ epistemik olarak zaten kendinde bir 

doğrulama içerdiği iddiasına sahiptir.  

Nietzsche teolojik tartışmaların çok uzağındadır ancak mistik yaşantının kapsayıcılığına doğru 

giderek daha fazla çekilecektir. Böyle Buyurdu Zerdüşt’teki Diyonizosçu esrime de dans öğesine 

yaptığı vurguyla ruhsal dönüşümünü tamamlayan Zerdüşt’ün insanların arasına döndüğünde getirdiği 

yeni dinin neredeyse bir parçasıdır ve bu inanç bedenin ve ruhun içinde yaşanan bir Tanrı anlayışına 

sahip, O’ndan ayrı düşünülemeycek bir inancın dışa vurumudur (Jung, 1988, s. 60). Bu şekilde 

bakıldığında katılığa karşı hareket, Rumi’nin dinselliği yaşama biçimiyle Zerdüşt karakterinin 

getirdiği dinselliğin diğer bir ortak noktası olarak görülmektedir.  

Daha önce de belirtildiği gibi iki düşünür / şair de felsefi nitelikteki iddialarını metaforlar, 

öykülemeler, şiir ve farklı türleri kullanarak yaparlar, bu bağlamda Rumi biraz daha şiir sınırlarına 

bağlı kalsa da ikisinde de türler arası sınırların bir ölçüde kalktığı görülür. Rumi`nin Mesnevi`si her ne 

kadar şiir olarak yazılsa da öykülemelerdeki perspektif değişimi, öykünün bir yerde kesilerek başka bir 

yerde devam etmesi, farklı karakterlerin kendi bakış açılarıyla olay örgüsüne katılmaları, yorumların, 

Kuran ayetlerinin ve Peygamber`den alıntıların girmesiyle belirgin bir çok perspektiflilik sergiler. 

Nietzsche’yse metinlerinde şiir ve düz yazıyı aynı metinde aforizma ve farklı anlatı biçimlerini 

kullanan çok güçlü bir dinamizmi yansıtır. Jung’a göre Nietzsche’nin tüm felsefesi kullandığı 

metaforların en küçük ayrıntısında bile görülebilir (Jung, 1988, s. 62). Böylece dünyanın beden, 

Üstinsan’ınsa dünyanın anlamı olduğunu, dolayısıyla ancak dünyanın aşılmasıyla gerçekleştirilebileck 

bir amaç olduğunu anlarız. Dünya, bitkiyle hayalet arasında bir yerde, insansa hayvanla Üstinsan 

arasında, aşılması amaçlanan bir ‘benliktir’. 



Ahmet Tümkaya, Doktora Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2025 

 

115 

6.4. Rumi ve Nietzsche: Dogmatizme Karşı Olma Biçimleri  

Rumi ve Nietzsche’nin tüm bir felsefeleri Tanrı’yı Sevgi aracılığıyla arayan ‘ben’in ‘ne’liğinin 

tanımlanması ve bu tanımlamaya temel olacak ‘bilme biçimiyle’ bu bilme biçimine karşıt tüm 

kurumsal ve kavramsal oluşumların eleştirilmesidir. Benlik, ben, kendi gerçeğini yalnızca Tanrı’da ve 

Sevgi’de bulur. Dinsel ya da dindışı bir mistik esrime yaşantısının zirvesinde bilgi problemini varoluş 

problemiyle bütünleştirir. Esrime yaşantısı, sanatsal yaratıcılığın çekiminde teolojik hiçbir kavramsal 

çabaya ihtiyaç duymaz. Rumi’nin Tanrı aşkını dinsel/toplumsal kurallarla, ya da ortodox İslam 

anlayışını Tanrı aşkıyla bir tutmaktan alıkoyan ya da Nietzsche’ye kutsal metinlerin sözcükleriyle din 

dışı tümceler ürettiren güç, altta yatan bu indirgenemezliktir: Tanrı tutkusu hiçbir zaman kuralların 

sınırları içinde tanımlanamaz. Tıpkı varoluşun, gerçekliğin çok katmanlılığı gibi, varoluştan ayrı 

tasarımlanacak bir bilme biçimi de sonsuz bir döngüde açıklamayı istediği gerçekliği kaybeder ve 

sözcüklerin yarattığı bir yabancılaşmada amacını yitirir. Benlik kendine ilşkin tüm bilgiye ancak Tanrı 

ve Sevgi aracılığıyla ulaşır. Tanrı’yı sevgiden uzak bir kavramsallaştırma, ‘Kendini Tanı’ ilkesinden 

sözcüklerde başlayan bir uzaklaşmayı getirecektir. Sözcüklerin anlamlarındaki katılaşma ve/veya 

çözülme, gerçek anlamların süreç içinde yitirilmesi, esrime yaşantısıyla kökene geri dönen / bağlanan 

(religio) bir yaşantıyla aşılabilir: kişi unuttuğu gerçeklikle esrime aracılığıyla yeniden ilişkiye geçer. 

Yukarıda da belirtildiği gibi, Eflaki’nin anlatılarından Rumi’nin bulunduğu yer ve zamanda 

sema ve müzik gibi ortodoks islamda bulunmayan öğeleri uyguladığını ve Rumi’nin giderek artan 

popülerliğiyle bunların yaygın bir şekilde benimsenmesine yönelik belirli bir tepkinin oluştuğunu 

öğreniyoruz (Aflaki, 2002, s. 76). Böylece Rumi zamanının bu törenlere karşı olan dinsel otoriteleri 

tarafından gözden düşürme amaçlı üstü kapalı bir dinsel bilgiler testine de maruz bırakılmıştır. Rumi 

dinin görünüşe ilişkin (zahiri) ve gelenek içinde uygulanma biçimleriyle ilgili kusursuz cevaplarıyla 

devrin otoritelerinin tüm sorularına en iyi yanıtları vermekle kalmaz, bu konumdaki din liderlerine ‘hiç 

bir mevkide gözünün olmadığını’ ve niyetinin yalnızca ‘Tanrı’yla baş başa bırakılmak’ olduğunu 

belirten bir yazı da gönderir. Bilgi ve kılgıda tüm dışsal / zahiri gereklilikleri yerine getirilmiş bir din 

anlayışıyla çağdaşı otoriteleri bu şekilde devre dışı bırakan Rumi, aslında dinselliğin sosyolojik 

gözlemcileri için dogmatik olarak sınıflanan belli türde düşünme ve uygulamaları da içerden değiştirir 

ama bunu dogmayı dışlayarak değil, onu başlangıçta yaratan dinamik öze geri bağlayarak yapar. 

Rumi’ye göre İslam bu özdür, Tanrı sevgisidir, ilkel benliğin Tanrı’ya bırakılışı, daha sonra da tüm 

tutkusuyla O’na tekrar bağlanmak için çabalayışıdır. Başlangıçta bunun kolaylaştırılması için 

kurumsallaşması amaçlanmış olan yapıp etmeler, zaman içinde dinin dogmatik uygulamaları olarak 

aracı amaca dönüştürmüştür. Bunlar dinsel yaşantının dinamik özüne yabancı uygulamalardır ve dinsel 

gerçeğin özü olarak algılanmamalıdır.  Bu öze yabancı bir din anlayışı, dinsel kuralları cansız, ruhsuz 

ve mekanik uygulamalar olarak, uygulayıcılarından sorgulamasız bir boyun eğiş bekleyen dogmalar 

olarak yorumlama eğilimindeki sosyolojik genellemeleri doğrular niteliktedir. 



Ahmet Tümkaya, Doktora Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2025 

 

116 

Nietzsche de, Rumi ve diğer mistik düşünürlerle bu anlamda ilk baştaki yaşantıyla yeniden 

bağlantı kurma amacıyla dogmatizme karşı belli bir mücadelede birleşir. Nietzsche’nin tüm kültüre 

yönelik eleştirileri, sanatın ve Diyonizosçu esrime yaşantısının çağının bilimsel, moral ve dinsel / 

metafizik dogmalarına karşı açtığı savaşta bu öze yabancılaşmış öznel yaşantıları hedef alır. Bu 

bağlamda başlangıçta dekadan bir din olarak yorumladığı Budizmin Avrupa’ya özgü bir olanağı 

üzerinde durur ve Bengi Dönüş gibi metafizik kurgularla giderek daha fazla geleneksel olana çekilir. 

Dogmatizme açılmış savaşın içinde giderek daha belirginleşen bu metafizik yapı, Nietzsche’yi tinsel 

bir geleneğe giderek daha fazla bağlar gibi görünmektedir. Rumi’nin ruhsuz, cansız birer dogma 

olarak uygulanmalarına izin veremeyeceği kutsallık yaşantısı, Nietzsche için de bizzat günlük 

yaşamda bizi kendilerine yakın komşu olmaya çağırdığı her şeyde kültürel ve kurumsal dogmalarından 

arındırılmalıdır. Bu ortak çabada Nietzsche tinsel / idealist geleneğin kendine özgü bir savunucusu 

olarak görünür. 

6.5. Karşıtların Yöneşiminde Esrime’nin İşlevi: Epistemik Olanaklar Üzerine 

Leuba’nın da belirttiği gibi mistik esrimede (trance) Tanrı, Mutlak ve Nihai Gerçeklik birbiri 

yerine kullanılan kavramlardır ve felsefe tarihinin en ilginç konularından birini oluşturmuştur. (Leuba, 

305-318, 1925). Leuba tüm dinlerde belirtilen Mutlak’la Tanrı’nın bu özdeşliğine Eckhart’tan bir 

alıntıyla örnek verir: Sonlu olan her şey Mutlak Varlık’tan düşüştür. Mutlak varlıkta hiçbir karşıtlık 

bulunmaz, Mutlak’ta (…) ne siyah ne beyaz vardır. Bu anlamda Mutlak’ın varoluşu ve özü bile 

olumlamaz (Leuba, 1925, 306). 

Karşıtların birbirine yöneşerek yokolduğu bu mistik yaşantının sunduğu epistemik alternatifi 

nasıl anlamalıyız? İster belli bir dine ait bireylerin öznel aktarımlarında, isterse dinlerin kurumlaşmış 

törensel pratiklerinde olsun, mistik yaşantının vardığı evrenin farklı türden bir algı ve bilgi içerdiği 

iddiası, öncelikle metafizik bilginin öznede temellenen doğruluk iddialarıyla, daha sonra da nesnel / 

öznelerarası epistemolojik doğrulama ölçütleriyle gündeme gelir. Bu saptamalar metafiziğin en önemli 

temel kavrayışlarından birine işaret ederler. Carlos Eire’nin de belirttiği gibi, tıpkı doğadaki fiziksel / 

maddi süreçlerin birbirine bağlılığı gibi, metafizik kavramlar da bir sistem olarak birbirine içerden 

bağlıdır (Eire, 2010, s. 177). Bu nedenle, örneğin, cennet ya da cehennem gibi kavramların 

yadsınması, öncelikle ruhun varlığının, giderek sonsuzluğun / ebediyetin, hatta Tanrı’nın varlığının 

yadsınmasına bir adım daha yaklaşmak anlamına gelecektir. Mistisizmin öznel yaşantı düzeyinde, 

sonsuzluk yaşantısıyla sözcüklerin aracılığı olmaksızın kurduğu ilişkisiyse, metafiziğin öteki kavrayış 

ve içsel bağlantılarına götürecektir. Bu anlamda sistematik olmaktan uzak felsefesiyle, derin metafizik 

kavramları betiğine koyan Nietzsche için ödünsüz bir şekilde eleştirdiği dinsel / kurumsal biçimleri 

dışındaki metafiziğin temellerine yönelik giderek daha belirginleşen bir olumlama söz konusudur. 

 



Ahmet Tümkaya, Doktora Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2025 

 

117 

Leuba, incelemesinde sıklıkla James’in çözümlemelerine gönderme yaparak onları çözümler 

(Leuba, 1925, 307-308). Leuba James’in tezlerini üç önermeye indirger: Birincisi mistik deneyimlerin 

yaşantılandığı bireyler tarafından gerçek bir ororite olarak algılandıklarını belirtir. İkincisi bu 

deneyimlerin, bunun dışında kalanlara herhangi bir bilme biçimini dayatma gibi bir iddiaları 

olmadığını söyler. Bununla beraber, üçüncü olarak, bu yaşantılar mistik olmayan, rasyonalist bilincin 

otoritesi kırar ve rasyonel bilinci diğerleri arasında sayılabilecek yalnızca bir bilinç türü olduğunu 

iddia ederler (Lauba, 1925, 307-308). Kişi esrime yaşantısında “aracısız” ve “sezgisel” olarak belli 

türde bir “bilgi”ye sahiptir. Leuba burada James’in mistik düşünceye olan eğiliminden dolayı hatalı bir 

çözümlemeye götürüldüğünü belirtir zira James neyin “aracısız (immediate)” olduğu konusunda 

belirsizdir. Esrime yaşantısının “çekirdeğindeki” aracısızlık James’e göre ‘büyük bir genişleme, uzlaşı, 

dinginlik, birlik ve uyum duygusu ya da kanısıdır. Lauba’ye göre bu belirlemeler Yeni Platonist bir 

bakışla Hiçliğe düzülen bir övgüden başka bir şey değildir (Lauba, 1925, 308-309). İki düşünür de bu 

duygulanımların belli kimyasallar tarafından da tetiklenebileceğini kabul ederler ama James’e göre 

esrime her durumda bilgi iddiasındaki bir yaşantıdır. Lauba’ya göre James ‘birlik  (union)’ 

yaşantısından yalnızca nesneler arasındaki sınır çizgilerinin derece derece yokoluşu ve fikirlerin 

birbiriyle birleşmesini anlasaydı bu kabul edilebilir bir saptama olurdu ama James bir adım öteye gidip 

bireyin ‘Başka Biri’ ya da ‘Başka Birşeyle Birleşme’ sonucuna varmaktadır ki bu açık bir yorumdur 

ve rasyonel akıl tarafından üretilmiştir (Lauba, 1925, 310). Lauba’ya göre mistik inancın ‘evrenselliği’ 

sıklıkla onun hakikatinin kanıtı olarak sunulmuştur ama tüm insanlar tarafından paylaşılır olma bir 

inancın doğruluğunun kanıtı olamaz zira yukarıda belirttiğimiz gibi aynı duygulanımlar kimyasal 

maddeler tarafından da üretilebilir. Lauba’nın eleştirisi James’ten sonra konuyla ilgili en kapsamlı 

çalışmayı yaptığını söylediği William E. Hocking’in tezine yönelir: Hocking James’in Biri ya da Bir 

şey olarak belirlediği bilincin kendisiyle bütünleştiği varlığı ‘Kendisi Hakkında Bir şey 

Söylenemeyen’ olarak belirlemiştir. Gerçi Hocking de tıpkı Lauba’nın eleştirisi gibi mistik 

deneyimlerin psikolojik kökenleri üzerinde durur ve varılan sonuçların Tanrı’nın niteliğine yapılan ve 

zorunlu olarak doğru olmayabilecek genellemeler içerdiğini söyler (Lauba, 1925, 312). Sonuç olarak 

Lauba James ve Hocking’in mistik yaşantıyı betimleyen çözümlemelerinden vardıkları Birşey ya da 

‘Kendisi Hakkında Bir şey Söylenemeyen’ gerçekliğin Tanrı’nın bir kanıtı değil, rasyonel aklın bir 

sonucu olduğunu belirtir. Tanrı’nın bilinmesi bir vahiy ya da sezgi değil zihinsel (intellectual) 

etkinliğin bir ürünüdür. Tüm bu bilimsel psikoloji temelli eleştirilerden Lauba Tanrı’nın varlığı ya da 

yokluğuyla ilgili bir genellemeye varmaz, yalnızca mistik yaşantının bize ilettiği Tanrısal bir vahiy 

değil, insanın açımlamasıdır. Sonuç olarak sezgi temelli bir yaşantı entelektüel bir etkinlikle 

yorumlanarak dinlerdeki Tanrı ya da tanrılara ulaştığımızı savunur. Benzer düşünme biçimleri mistik 

yaşantıların daha ileri aşamalarında bir bilgi kaynağı olmaktan çok bir hastalık durumu olarak da 

betimlenebileceğini savunmuştur. 



Ahmet Tümkaya, Doktora Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2025 

 

118 

Nietzsche ve Rumi’de hastalık kavram ve yaşantısının epistemik ve ontolojik kavrayışlara 

etkisi de benzerlik gösterir. Rumi’de inanç, insanın varlık amacı olarak Tanrı’yla ilişkisindeki görev 

bilincine ve Tanrısal isteme kesin bir uyum ve uygunluk yaratır. Mesnevi’nin tümüne dağılmış 

öykücüklerdeki tapınma yaşantıları öncelikle görünüşü belirleyen kuralların arkasında tinsel bir zevk 

yaşantısıyla anılırlar (örneğin namaz, dinin kaynaklarına dayanarak bir nehirde yıkanma vb. 

yaşantılara benzetilir). İnanç sağlığın bir göstergesidir ve buna bağlı olarak, nasıl hasta bir insan 

hastalığından ötürü yemekten bir tat alamazsa, tapınma etkinliklerinden de zevk alamaz. Tam tersine, 

inancın her türden dışa vurumu öncelikle hastalıktan arınmakta oluş farkındalığıyla birlikte gelir. 

Böylece dışsal kurallarının ötesinde dinlerin özündeki mistik ‘gerçekliği’ yaşantı yoluyla ‘bilme 

temelinde’ inanan insan, hasta ve hasta olmayanın öznel epistemik doğrulamasını da aracısız olarak 

kendi içinde taşır.  

Bu epistemik doğrulamanın Nietzsche’nin felsefesinde sistematik bir sunumunu bulmamız 

mümkün değildir. Bununla beraber bu tez İslam mistisizminin terimleriyle belli ölçüde dile getirilmiş, 

özellikle İbni Arabi’nin felsefesinde Batı felsefesine belli bir araştırma izleği sunabilecek denli 

belirgin ifadelerle bu epistemik alternatifin altı çizilmiştir. Bu izleğin temel kavramı ‘ortaya 

çıkış/görünüş/zuhur/tecelli’ kavramlarıyla dile getirilmiş olan ve ‘Vahdet-i Vücut’ başta olmak üzere 

tasavvufun tüm kavrayışlarına sızdığı iddia edilmiş ve İbni Arabi’nin tüm tezleriyle iç içe girmiş olan 

bir kavramdır (El-hakim, 2017, 478). Buna göre yaratma, Varlık çoğalmaksızın çokluğun birlikten 

çıkması, Gerçek Varlık olan Hak’kın eşyada görünür bir duruma gelerek ona varlık vermesidir. Bu 

tanrısal ortaya-çıkış mümkünlere varlık kazandırır böylece bir tek şey bakanların gözünde onların 

alımama yeteneklerine göre türlere ayrışır. Konumuz bağlamında epistemik bir ideal olarak yetkin 

bilgiyse bu tanrısal ortaya-çıkışta ve Gerçek Varlık/Hak’kın insanda kalp ve baş gözlerinden perdeleri 

açmasıyla gerçekleşir. İbni Arabi bu görünüşün Görünmez Varlık Alanı’nın (Ğayb) nurlarından 

olduğunu söyler ‘Bizim ilmimiz lafızlardan türetilmiş değildir. O fena halinin ve vecd sultanının 

egemen olmasıyla kalbe gelen tecellilerden elde edilmiştir’ (İbni Arabi, Mesail, 6-7, El Hakim, 2017, 

479). Bu düşünce İslam literatüründe bilgiyle tanrısal inayet arasındaki ilişkiyi orataya koyan 

hadislerde de belirtilmiştir: ‘İlim öğrenmekle edinilmez (…) Allah’ın (…) hidayetini istediği kimsenin 

kalbine koyduğu bir nurdur’ (Reyşehri, Cafer Sadık, 2020, 515). 

Örneğin Nietzsche’deki Amor Fati’nin İbni Arabi sisteminde ‘rıza’ kavramına yaklaştığı 

söylenebilir. Buna göre rıza, denetlenemeyen karşısında tanrısal adalete olan inanca dayalı direnci 

belirtir zira adalet Tanrı’nın her durumdaki niteliğidir (El Hakim, 2017, 476).  Nietzsche’deki 

Üstinsan’la İnsan Kamil arasında da belli paralellikler kurulmuştur; İbni Arabi İslam literatüründe bu 

kavramı kullanmış ilk kişidir (El-Hakim, 2017, 289). Tıpkı Nietzsche’de olduğu gibi bu kavram 

yalnızca iyilik ya da kötülük gibi ahlaki kavramları dikkate almadan insanın tüm özelliklerine 

gönderme yapar, yani buradaki yetkinliğin anlamı ahlaki değil ontolojiktir, diğer bir deyişle tanrısal ve 

oluşa özgü niteliklerin insanda bulunması ya da bunun olanağıdır (El-Hakim, 2017, 289-290). İnsan 



Ahmet Tümkaya, Doktora Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2025 

 

119 

Kamil’in diğer özelliği de Tanrı’yla birlik yaşantısı yoluyla kişinin kendi benliği ve Tanrı’nın 

neliği’nin yetkin bir bilgisine ulaşmasıdır, diğer bir deyişle bu Kemal epistemik ve ontolojik bir 

belirleme içerir (El-Hakim, 2017, 290). Son olarak İbni Arabi İnsan’ı Kamil’le hem son peygamberi, 

hem de onun niteliklerine yaklaşmış kişileri işaret eder. Bu kişiler öncelikle bir özgürleşme edimiyle 

nitelenir. İbni Arabi’nin özgünlüğü her durumda Tanrı’ya göre ‘Kul’ durumundaki insanın ancak 

‘üstün/kamil kul’ seviyesine ulaşarak kulluktan kurtulabileceğini savunmasıdır: ‘Bu mertebede kul  

bütünüyle Hak  haline gelen Halktır (yaratılmıştır)’ ‘Hür Allah’ın dışındaki şeylerden azat olmuş 

kimsedir. O halde hürriyet mutlak kulluktur’(El Hakim, 2017, 29). 

Elbette bu metafizik/dinsel açıklamanın yukarıda belirttiğimiz Leuba eleştirilerine onun ortaya 

koyduğu epistemik doğruluk ölçütleriyle bir cevap oluşturduğunu değil, kendi kavramsal, düşünsel 

metafizik sistematiği içerisinde bir yapı sunduğunu söyleyebiliriz. Özellikle Üstinsan ve İnsan-ı Kamil 

benzerliğinin tam bir örtüşme sunmadığı iddia edilecektir. Her durumda bilimselliğin gözlem ve 

denetlenebilirlik olanakları sunan araştırma alanına geçemeyecek ‘tanrısal ortaya çıkış/zuhur’ benzeri 

kavramlar araştırma alanında zorunlu olarak epistemik bir seçimi dayatacak denli köklü bir geleneğe 

sahiptir. Bu anlamda tüm tezin problematiği iki ayrı epistemoloji arasındaki çatışmaya nihai bir çözüm 

bulmak değil belirgin yöneşmelere dikkat çekerek olası bilme biçimlerine işaret etmektir. Bu aşamada 

terminoloji ister istemez mistik bilme biçimlerinin/tasavvufun terminolojisine vurgu yapacaktır. Bu 

anlamda İbni Arabi’nin kavramlarının sufi literatürünün yetkin bir sözcük bilgisini içerdiği 

belirtilmiştir. (El Hakim, 2017, 11).  

6.6.  Süregiden Gölge Paradigma: Rumi’nin Ardılı Olarak Nietzsche 

Genel bir sonuç olarak, özelde konumuz olan bu iki düşünürün, geneldeyse mistik yaşantılarda 

dile gelen epistemik iddiaların doğru olduğunu varsayarsak, bu tip bir bilme biçimi ne gibi 

epistemolojik araçları gerektirir ve ne gibi olası sonuçlara götürebilir? Herşeyden önce metafizik bir 

yaşantının kavramlara dönüştürülme sürecinde bu yaşantılara hangi tip bilme biçimleriyle 

ulaşılabileceği sorusuna süregiden felsefe geleneğinde entelektüel sezgi kavramıyla cevap verilmiştir. 

Bu sezgi yoluyla gerçekleşen bilme biçimi, dinsel/mistik felsefelerin ürettiği önermelerin bütününe 

dağılmıştır ve ilettiklerini iddia ettikleri ‘gerçeklere’ bu sezgiyle yaklaşılması gerektiğini talep ederler.  

Rumi ve Nietzsche’nin şiirle yoğrulmuş felsefelerinde dile gelen bu gerçeklerin, örneğin İbni 

Arabi’nin ‘insanın küçük evren, evreninde büyük insan olduğu’ önermesinin kaynağı olarak da bu tip 

bir bilgi varsayılabilir. Bu bilme biçiminin sonucu olarak evren-insan koşutluğu bizi insanın içsel 

dünyasında gerçekleşen derinleşmenin buna paralel olarak evrende derinleşmesine koşut gittiği 

iddiasına götürür. Tinsel evrende gerçekleşen esrimenin yaratacağı ‘bilen ve bilinenin’ bir olmasıysa, 

ister istemez bunun fiziksel evrendeki simetrik karşılığı, yani çağdaş bilimsel düşüncenin positivist 

paradigma içinde sürdürmeye itildiği ‘tek bir bilime’ ulaşma çabalarını aklımıza getirecektir.  



Ahmet Tümkaya, Doktora Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2025 

 

120 

Rumi ve Nietzsche’de entelektüel sezgi (intellectual intuition) ve şiirin anlatım olanaklarıyla, 

Fritjof Capra’da quantum fiziğinin Buddhist geleneğe yöneştiği iddiasıyla öncelenmiştir. Bunun da 

disiplinlerarası çalışmaların zaten zorunlu kıldığı bir tekleşmeye işaret ettiği söylenebilir.  

Suheyl Umar, Schuon’dan alıntıyla Philosophia Perennis / Süregiden Felsefe’nin tüm dinlere 

içkin bir gerçeğin varlığını ve bu gerçeğin felsefi, teolojik ya da gizemci yaklaşımları birbirinden 

ayırmayan bütüncül bir bilme yoluyla bilinebileceğini savunur (Umar, 2001, s. 109). Felsefe, teoloji ya 

da gnosis (gizemci bilme) biçimlerinin düşünce ve dinler tarihinde çoğunlukla iç içe geçtiklerini ve 

aralarında bir anlamda yalnızca göreli bir fark olduklarını belirtir.  Mistik yaşantının merkezindeki 

esrimenin tümü bütünleştiren özelliği dikkate alınırsa, süregiden felsefe geleneğindeki entelektüel 

sezgi olarak adlandırılan bu bilme biçimi, hakikati rasyonel akıl yürütme ya da deneysel bir veri 

birikimi temelinde matematik modellemelere indirgemeden kavramaya çalışarak bu iki zihinsel süreci 

birbirine yakınlaştırır.   

Gerçekten de ‘esrime’ ve ‘entelektüel sezgi’ yoluyla kavrayışın aşkın bir bilgi ve 

yaşantılamanın olanağını içermeleri bağlamında birbirleriyle örtüşen yaşantılar olduğu iddia edilebilir. 

Ancak entelektüel bilginin sezgisel kavrayışlara yoğunlaşan bilme biçimine karşın esrime yaşantısının 

entelektüel sezgiyi de içerdiği iddia edilebilecek daha derinlikli mistik yaşantılarla bağlantılı olduğu 

gerçektir. Bununla beraber bilgi nesnesi olarak her ikisi de nihai olarak tanrısal gerçeklikle olduğu 

iddia edilen kapsayıcı ve tüm gerçekliği bütünleştirici, yoğun bir içsel bağlantının yaşantılandığı 

iddiasında birleşirler ve ikisi de belli bir aydınlanma yoluyla, bu üst gerçekliğe varmanın yolları olarak 

görülebilir.    

Rumi ruhta yaşanan bu yoğun sevgi yaşantılarının dinin öteki görünümlerinden koparılmaması 

gerektiğini savunur. Bu ruhun dışında yapılan bir tapınma edimi, kişiyi sonuçta dinin gösterdiği 

yerden çok daha uzaklara götürüp kendi doğasına yabancılaştıran bir sonuç yaratacaktır. Bu düşünce, 

kültürün içinde bir değişim başlatmıştır. Buna göre dinsel görevler olarak yapıp etmeler, içerden, ruhta 

yaşanan aşkın sevginin belirlenimleri, onların ürünleridir. Esrime yaşantısıyla bunların gerçeklikleri 

içsel olarak temellendirilmiş ve dinsel söylemin varolduğunu iddia ettiği ontolojik yapı, bu iç 

gerçeklik üzerine kurulmuştur. Herhangi teolojik bir kanıtlamaya ihtiyaç duymayan bu içsel yapı, 

kendi kendisinin kanıtıdır ve hiçbir dış doğrulamayı kendisine otorite olarak almayı kabul edemez zira 

bunu istemek, akışın içinde kendi kendini üreterek ilerleyen bir gerçekliğin tüm gerçekliğini yok 

etmek anlamına gelecektir. Esrime/ecstasy dışarıda durmaktır ve bunun dışında kavramsal bir 

doğrusallığa teslim edilmiş bir bilme ve yaşama biçimi, bu yaşantıyla bağlantının koptuğu bir bilme 

biçimidir.     

Mistik yaşantıların merkezindeki esrime yaşantısının bulunduğu ve süregiden felsefi temalarda 

buna önemli bir yer ayrıldığını düşünürsek, kendine özgü bir dille bu geleneğin yaşantı biçimlerini 

örnekleyen Nietzsche’nin, bu akımın kural dışı ya da yeni kurallara işaret eden anarşist bir versiyonu 



Ahmet Tümkaya, Doktora Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2025 

 

121 

olarak bu geleneğe katıldığını söyleyebiliriz. Bu iddiayı süregiden felsefenin temel tezleriyle olan 

ciddi farklarını gözden kaçırmadan, ancak bu farklılıkların ne derece özsel bir karşıtlık düzeyine 

ulaştığını sorgulayarak yapmamız gerekir. Mutlak bir gerçekliğin varlığını sorgulayıp reddedermiş 

gibi görünen bu tutum kültürel ve bireysel bağlamlarda biçimlenen bir perspektivizmi önplana 

çıkarırken sanatsal ve düşünsel yaratı sürecinde öznel bir gerçeğin tutkulu bir savunusu da üstlenir. 

Sanatsal yaratıcılığın ön plana çıkarıldığı bu sürecin örtük bir mutlak gerçeği içermediğini nereden 

bilebiliriz? Ya da kendisini de bir perspektive indirgemekten kurtulamayacak bir perspektivizm 

savunusu, tutkulu bir gerçek arayışıyla ne derece bağdaşabilir? Bir yazar olarak Nietzsche’nin ‘kanla 

yazılması gerektiğini’ savunduğu metinleri ne tür bir anlamda Heraklitos’çu sürekli bir değişimin 

değişmezliğini iletmektedir? Yine aynı güçle savunduğu yaşam içgüdüsü ve her şeye, en önemlisi de 

insanın kendisini yenmesine yönelik bir güç istemi kavramı, acaba yalnızca bir perspektife 

indirgenebilecek herhangi bir düşünce deneyi olarak mı görülmelidir?  

Nietzsche geleneğin uzlaşımsal doğrularına yönelttiği durdurak bilmeyen karşı koyuşlarında 

bireyselliğin ve bireysel yaratıcılığın gücünü bir ölüm-kalım savaşındaymışçasına savunmuştur ama 

bireyde dile gelecek olan bu biricik perspektifin Jung’cu anlamda bir arketipin, Zerdüşt’ün deyimiyle 

‘bir yıldızın doğumunun’ bir ön şarkısı olmadığını söyleyebilir miyiz? Ama en önemlisi de, tüm bir 

gerçekliğin sonsuzcasına tekrarı gibi metafizik bir düşünce deneyinden ne anlaşılmalıdır? Amor fati ile 

olası tüm perspektifleri mutlak bir senaryonun kendini sonrasızca tekrarlayacak mutlak değişmezliğine 

yerleştiren bengi dönüş kavramı, Nietzsche’nin düz okumalarında ön plana çıkan metafizik gerçekliğe 

yönelttiği eleştirilerin gerçek anlamlarını sorgulama zorunluluğu doğurmaktadır.        

Tüm dinsel ve mistik geleneklerin merkezindeki tinsel öze doğrudan dokunmaksızın, belli bir 

esrime yaşantısıyla iletilen bu metafizik düşünce deneyleri bilerek örtülü bir dille anlatılmıştır. Aynı 

şekilde varlığını, doğruluğunu ve doğrulamasını bir esrime havasında betimleyen metinler de 

Nietzsche’nin neredeyse istemli bir şekilde örterek anlattığı metinlerdir.  

Bu anlamda Nietzsche’nin felsefesi, geleneksel düşünüşün acımasızca eleştirildiği pozitivist 

çizginin dereceli olarak Süregiden Felsefe’ye evrildiği bir köprü olarak okunabilir. Mistik / geleneksel 

düşünme biçimlerinin ve dinlerin en temel önermeleri bireyde yaşanan en üst gerçeklikle birleşme 

yaşantısı, buna dayanan kesinlik duygusu, üst geçekliğin varlık ve ilkliğine ilişkin bilgi iddiası ve 

nihayet bundan türeyen bilme biçimleridir. Nietzsche felsefesinde gelenekselin eleştirisini takip eden 

metafizik kavramların oluşumu, yukarıda bahsettiğimiz bu birleşme yaşantısını akla getiren sayısız 

örneklerle ve bunun üzerine oluşturulan ilginç metafizik kavramlarla örülüdür. Bunlar Bengi Dönüş 

gibi doğrudan bir gelenekle bağları belirtilmese bile büyük dinlerdeki temel fikirlerle belli ölçüde 

örtüşen özellikler gösterirler.    

Süregiden Felsefe’nin özünde metafizik bir düşünme süreci olduğu ve edebi bir yaratma süreci 

olarak da tanımlanabileceği / kavramsallaştırılabileceği söylenebilir. Rumi’nin ve Nietzsche’nin bir tür 



Ahmet Tümkaya, Doktora Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2025 

 

122 

otobiyografik romanlar ürettiklerini ve bu süreçte edebi yaratım ve felsefi sorgulama arasındaki 

sınırların belirsizleştiğini görüyoruz. Aynı belirsizleşme teolojik ve felsefi sınırların giderek iç içe 

geçtiği süregiden felsefe metinlerinde de söz konusudur. Aziz Augustinus’un İtiraflar’ı bir 

otobiyografiden felsefi bir sorgulamaya geçerler (Augustinus, 2001, 202-250) ama her aşamada 

bilinçteki dönüşümlerin yakın bir içgözlemiyle ortaya çıkan bir zihin (ve ruh) çözümlemesi,  

içgörülerin isimlendirilmesi, zihinsel süreçlerdeki değişimlerin izinin sürülmesi sözkonusudur. Yoğun 

bir övgü ve sevgi/aşk yaşantısı burada da anlatının merkezdedir ve bir takım dogmalarda kemikleşecek 

bir teolojinin karşısına ruhun ve bilincin sürekli devinimiyle iç dinamiklerinin betimlenmesi öne çıkar. 

Bu anlamda İtiraflar, teolojik farklılıklar bir tarafa bırakılırsa, Zerdüşt ve Mesnevi’yle birlikte anılması 

gereken bir Tanrı övgüsüdür. 

Teoloji ve felsefe arasındaki sınırların bu şekilde kayboluşuna paralel bir süreci hermenötik, 

filoloji ve edebiyat arasında da gözlemlemek mümkündür. Bu disipliner etkinlikler, tarihlerinde estetik 

nitelikte metafizik bir yaratının yönlendiriciliğinde giderek sınırların belirsizleştiği alanlar olarak 

ürünler vermişlerdir.  Hem Nietzsche’de hem de Rumi’de eserin yaratılış sürecinde bilinçte yaşanan 

‘akış’ yaşantısı ve kendi kendini sürdüren ve oluşturan devinim, her türlü kavramsal çerçevenin 

önceden hazırlandığı belli bir edebiyat kuramını önceler. Öncelikle kendini yazdıran bir eser vardır, 

daha sonra eleştirel bir kuram bu eser üzerine bir yapı kurar. Nietzsche nesnellik adına Eski Yunan’da 

üretilmiş edebi eserleri eleştiren filologları eleştirir ve edebiyat eserlerinin önceliğini savunur (Japp, 

1995, s.  208). Bu anlamda kuramsal söylem edebiyatın ne’liğinin kapsayıcı bir sentezine varmaktan 

çok, içeriğe yönelik genellemelerle uğraşır. Kuram düşünsel olarak önermeleri birbirine mantıksal 

olarak bağlı bir yapı kurmak zorundayken edebiyat eserleri yaratıcı etkinliğin doğası gereği, metni 

üreten düsünsel-duygusal yapının iç dinamikleriyle ve zorunlu olarak bilinç ve bilinçaltı süreçlerle 

uğraşırlar ve bu süreç Jung’un arketip kavramları tarafından belirlenir. Edebiyatta mantıksal bir yapı 

kurma kaygısından çok, düşsel bir yaşantıya yakınlaşan bir gerçeklik kurma eğilimi ağır basar. 

Edebiyat eseri çok anlamlıdır ve somut yaratı sürecinde bu eser edebiyat ya da herkangi başka bir 

disiplinin kuramsal kurgularını içten içe oyacaktır (Jepp, 1995, s. 208). 

Felsefi bir mesaj olarak edebiyat, ya da bir edebiyat türü olarak felsefe ‘gerçekliği ne kadar 

yansıtabilir’? Platon’un devletinde edebiyatçının bu amaca hizmet ettiği şüphelidir ve bu tutum şairin 

siteden kovulmasına kadar varır. Nietzsche’yse kavramsal yapıların edebiyatı belli sınırlara kapatmaya 

çalışan bu tutumuna karşı olarak filologların nesnellik iddiasını reddedecektir. Friedrich Schlegel bu 

kutuplaşmayı aşmaya çalışarak kuramla uygulamanın aslında birbirini tamamlayıp zenginleştirdiğini 

iddia edecek, kuramın bir yerde felsefeyi şiir ve düz yazıyla ilişkiye soktuğunu iddia edecektir (Jepp, 

1995, s. 209). 



Ahmet Tümkaya, Doktora Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2025 

 

123 

SONUÇ 

Nietzsche’nin “Tanrı öldü” sözü içine doğduğu entellektüel ortamı dikkate alırsak giderek 

daha bir yaygınlık kazanan eleştirel tutumun göstergesi olabilecek bir saptamadır; gerçekteyse 

kültürlerin yüzyıllar boyunca ekleye geldiği teolojik kavramlarda boğulan bir Tanrı’nın tarih boyunca 

sürekli olarak ‘ölmüş olduğunu’ söyleyebiliriz. Ancak Rumi’yi ve diğer mistik gelenekleri çağrıştıran 

Nietzsche metinlerinin yukarıdaki genel eğilimle birlikte varolan başka bir eğilimi de içerdikleri kuşku 

götürmez. Bu metinler bize Tanrı, gerçeklik, sevgi ve dinsel/mistik yaşantı hakkında giderek egemen 

bir söylem haline gelen pozitivist paradigmanın ilettiklerinden farklı mesajlar iletiyor. Kurumsal 

dinlerin ağırlıklı olarak topluluk ruhuna yaptıkları vurguya karşın mistik yaşantı üzerine kurulu dinsel 

bilincin kendisi başlangıçta ve sürekli olarak öznenin bağımsızlığıyla, özgürleşme bilinci ve 

duygusuyla birlikte varolagelmiştir ve özünde toplumsal dayatmalarla gelen görme / duyma / yaşama 

biçimlerinden bir tür özgürleşmeyi içerir. Arasteh ve Sheikh’in de belirttiği gibi, tasavvuf ve/veya 

mistik etkinlikler dinsel bozulmaların önüne geçilemediği tarihsel dönemlerde bireyi ezen egemen 

koşullara bir başkaldırı olarak, bir tür bireysel Rönesans işlevi görmüştür. Rumi’nin durumundaysa 

Yahudi, Hristiyan ve İslam olarak (gerçekte tüm dinleri kapsama iddiasını da buna ekleyebiliriz) 

parçalara ayrılmış bir dini yeniden evrensel/ortak temellerine geri götürme ideali üzerine kurulmuştur 

(Arasteh ve Sheikh, 1984, s. 65). Tasavvuf kendi etkinlik gücü sınırlarında bu amaç için çabalar zira 

ortak bilinç ve duyuşun geliştirici olduğu kadar engelleyici ve boğucu etkisi altında insanda varolan 

içgüdüsel hayatta kalma eğilimiyle bozulmamış, ilk olarak ortaya çıktığı biçimiyle dini yaşama ve 

yaşatma amacı güder. Bireyleşme çabası da gerçekte hayatta kalma çabasının bir uzantısı olarak 

varolan tüm perspektiflere karşı öznenin hayatta kalma çabasını dile getirir. Bu toplumsal 

perspektifleri, daha sonra parçalanmak üzere toplumun kendi bireylerine dayattığı bireyselleşmeleri 

yolunda engellere dönüşecek putlar olarak da görebiliriz. Bu anlamda kültürün tümünü 

değerlendirmeye açan Nietzsche, Batı felsefesinin Aydınlanma’yla başlattığı tüm kültüre yönelik 

eleştirel silahını içine doğduğu bu kültüre yöneltir. Amaç yine aynı sekilde kültüre egemen tüm 

kazanımların ve yaşam biçiminin özdeksel ya da tinsel, ideal ya da somut (toplumsal, bilimsel, siyasal 

ve dinsel) tüm görme biçimlerindeki putları deşifre ederek yok edilmeleri sağlamak, bu amaçla 

acımasız bir elestiriye tabii tutmaktır. Kurtarılması gereken en son varlık olarak insan ruhu, bu ezici 

‘görme biçimi’ hegemonyasına karşı direnen öznel görme biçimini sanatsal güzellikte, müzikte, dansta 

ve şiirde somutlasan Dionizosçu bir özgürlesmede bulacaktır. Bu çalışmada biz bu çabanın Rumi ve 

diğer mistik inanç savunucularında benzer örneklerinin görülebileceği Dionysos’cu coşkunluk olarak 

yaşanan ‘saf inancın’, kendini kaynağa geri bağlama yolunda bir bilme biçimi ve bu bilgiden bağımsız 

düşünülemeyecek bir verili yer ve zamanda yaşanmakta olan gerçeklikten  ‘özgürleşme’ çabası olarak 

okunabileceğini göstermeye çalıştık.  Şunu da belirtmemiz gerekir ki bu saf inanç ancak yaşama 

içgüdüsünün tümüyle varlığını ortaya koyabildiği, organizmanın hayatta kalma savaşı içinde ortaya 

çıkabilecek bir inançtır. Esrime bunun bir ön-hazırlığı niteliğindedir zira görme ve yaşama 



Ahmet Tümkaya, Doktora Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2025 

 

124 

biçimleriyle kendini kabul ettiren kültürün somuta işaret ederek yarattığı putları, farklı biçimlerde 

inanmalar sergileyen savaşçılar/inançlılar, sanatsal arınma ve esrime benzeri yaşantılar yoluyla yerle 

bir etmeye koyulurlar. Amaç tarihsel süreç içinde sürekli olarak gerçekleşen Platon’un mağarasından 

kurtulma edimidir ama bu kurtuluş öznenin bilincinde bir defalığına olup biten bir olay olmaktan çok 

öznenin yaşamında sürekli putlaştırmalarla sahnelenen bir drama gibi tekrar tekrar sahneye konulur. 

Bu anlamda El Hakim’in İbn Arabi düşüncesinden yaptığı belirlemeyle, herkes bir tür putperest/çok 

tanrıcıdır (El-Hakim, 2017, s. 14). Zira ancak zorunlu bir içeriklendirme, ya da sınırlama yoluyla 

somutlaştırma yoluyla tanrısalın gerçekliğine yaklaşak mümkün olabilir. Kurumsal dinlerin 

düzenleyici işlevine rağmen kişi kendi putlarıyla olan savaşını hiçbir zaman bitiremez. Putları baskı 

altına alınmış her sürecin önünü açmayı amaçlayan, böylece de yanılsamaları katlanılır bir düzeye 

çeken somutlaştırmalar olarak alırsak, özgürleşme çabaları sanat gibi kültürel bir alanla sınırlı 

kalmadan, rüyalar gibi fizyolojik/zihinsel bir alanda da devam edecektir. Sanatın ve bunun gerisindeki 

yaratıcılık güdüsünün rüyalardaki mantığın bir tür uzantısı olduğunu düşünürsek öznenin yaşamında 

kesintisiz bir savaşın sürekli olarak devam etmekte olduğunu görebiliriz. Sürekli put üreten bir 

kültürün öznesi, kendi bilincinde ister pagan, isterse monoteist görünümlü olsun, bu puta-tapımcılığı 

yeniden üretir. Otantik inanç, “saf inanca bırakılış” olarak tanımlanırsa, sert ve acımasız bir ölüm 

kalım savaşı olarak tüm kültüre, dahası öznenin kendi kendisine karşı verilmek zorunda olan bir çaba, 

hiç bitmeyecek olan bir projedir. Öznel olarak yaşanan sanatsal yaratıcılık, dinin etkisinin giderek 

azaldığı bir kültürel paradigmada put kırıcılığın bir türü olarak iş görür. Kültürün yaratıcılığı 

engelleyen her “ilerlemesi” ise aslında yeni görünümleri altında ve ister öznel bilinç, ister toplumsal 

düşünce düzeyinde sürü mantığının yeniden üretilmesine katkıda bulunacaktır.    

Bunun çağdaş bir örneği olarak, 2023 yılından itibaren yaygın olarak kullanılmaya başlanan 

(ChatGPT, DeepSeek, vb) sohbet robotlarının geleneksel olarak yaratıcılık içeren alanlarda ortaya 

çıkardıkları ürünlerin potansiyel etkilerini anabiliriz.  Bilimsel gelişmelerin sıkı bir şekilde 

yapılandırılmış prosedürleri ve bilgi üretme yöntemleriyle kesinlikle bilgiye katkısı olabileceğine 

inanılan bu sohbet robotlarına yaratıcılığın mantığına ve izlediği zihinsel süreçlere uygun ileri seviye 

bir algoritma verildiğinde, sanatsal ya da felsefi ya da ikisini de içine alabilecek bir ‘değer’ 

‘yaratabilecekleri’ söylemek sözkonusu olabilir mi?  

Şimdiden resim ve müzik alanında klasikleri taklit edebilecek seviyede üretimlerin başladığı 

düşünülürse fenomenlerle ilişkide olduğumuz bir ontolojide bu sanat türlerinin kitleler üzerindeki 

artan etkisi sorumuzu kısmen cevaplamaktadır. Ortaya çıkan ürünler nitelik olarak klasik müzikte bir 

Bach ya da Mozart’ın üretimlerini gerçekten taklit edebilir ama ortalıkta bir Bach ve Mozart kişisi ya 

da herhangi bir sanatçı-kişisinin önce kendilerini, sonra da içsel estetik materyellerini işleyip 

dönüştürdüğü bir üretim olmadan. Sorumuzu, acaba seri üretime geçebilecek üst düzey, ama zorunlu 

olarak fenomenal evrendeki verilerle ve bunların biraya gelme biçimleriyle sınırlı algoritmaların 

ürünleriyle dolu bir Pazar, acaba bir ‘sanatçı toplumu’ üretebilir mi, şeklinde değiştirirsek elbette 



Ahmet Tümkaya, Doktora Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2025 

 

125 

yanıtımız olumsuz olacaktır. Nietzsche’nin ilerleme ya da bilimsel / teknolojik ağırlıklı putlara yönelik 

eleştirilerini de bu bağlamda tekrar hatırlamak gerekir. 

Yaratıcılığı giderecek yok edeceğini varsayabileceğimiz teknolojik ‘gelişmelere’ ve bunların 

beslediği rahatlık anlayışına gelince, bu konuda ChatGPT ile ilgili yukarıdaki belirlemelere eklemeler 

yapabiliriz. Sanatçı üreten bir toplum yerine sanat üretimini üstlenmiş algoritmaları üreten bir topluma 

evrilirken öncelikle sanatın özsel niteliklerini yirmek üzere olduğumuz söylenebilir.   Besbelli ki önce 

sanatsal yaratının “üretme/doğurma” acılarıyla dolu bir sürecin tepe noktası olarak vardığı “akış 

yaşantısı / esrime” olarak adlandırılabilecek yaşantının öncelikle “sanatçıyı” artık olduğu insan olarak 

bırakmadığını belirtmemiz gerekir. Böylece sanatçıyı içsel olarak dönüştüren bir “yaratma” sürecinin 

‘tüketilemeyecek bir gerçeklikle’ iç içe olduğunu belirtmeliyiz. Daha önce de Plotinus’un 

sözcükleriyle andığımız gibi esrime, deneyimlenmesinden sonra kişinin “cennetlerin cennetine 

değişmeyeceği” bir etki doğurur (Inge,1921, s. 158). Esrime yaşantısının araladığı bu kapı, gerçekte 

Jung’un bilinçaltı arketipleri, (belki de Kant’ın noumenal alan olarak adlandırdığı), her durumda 

şüpheci bir bakış açısından bile “olasılıkla” metafizik olarak nitelenecek evrenle ilişkinin başladığı bir 

nokta olarak görülebilir. Acılı bir çaba ve üretim süreci olarak yaratma edimi kişiden doğacak olanın 

kişiyi geri döndürülemez şekilde değiştirdiği bir süreçtir. Bu yaratma yaratıcıda tamamen temizlenmiş 

bir tinsellik, kitlelerin tinselliğindeyse aynı ölçüde dönüştürücü bir etki yaratır. Sonuç olarak ortaya 

çıkan eserler, insanın değişmeyen özünü yansıttığından ya da o özü yeniden belleğimizde 

canlandırdığından,  zaman ve uzamdan bağımsız olarak, çağlar boyunca insan bilincinde yankılanan 

eserler meydana getirir. Kısa bir gelecekte artık teknolojinin olanaklarıyla ölen yakınlarının acılarını 

yaşamaktansa onların avatarlarıyla hem kendi hem de yakınlarının ölüm gerçeğini ötelemeye çalışan 

bir topluma dönüşme spekülasyonlarını hatırlayalım. Geleneksel anlamda böyle acı dolu bir süreç 

olarak yaratıcılığın da pek popüler bir edim olmayacağı, bu nedenle Böyle Buyurdu Zerdüşt gibi bir 

kitabın hala ‘hiçkimseye göre olmadan kalacağı’ bir kültüre evrimle olasılığımız olduğu söylenebilir. 

Bu anlamda Yapay Zeka sohbet robotlarının (ChatGPT, DeepSeek, vb) kadim dinsel ve felsefi 

geleneklerin ustaca ve oldukça mistik ve entellektüel yeni geri dönüşümlerini “yepyeni felsefeler ve 

dinler” olarak piyasaya sürmesi ve kitlelerin bu biçimde manipüle edilmeleri de beklenebilir. 

Nietzsche, Rumi ya da Süregiden Felsefe’nin herhangi bir filozofunun ‘Gelenek’in bütünselliği’ 

vurgusu bu anlamda büyük bir önem kazanmaktadır. Özellikle Nietzsche’nin ileri sürdüğü gibi, yazılı 

ya da sözlü tarihin çok gerilerine giden tarih-öncesi anlayışa söz hakkı verilseydi, moralitenin 

buyrukçu tonunun yok olacağı iddia edilebilirdi. Bu moralite ve üzerinde biçimlendiği teoloji ağırlıklı 

dinsel kurumlar da yerini özsel olarak tüm dinlerin temeldeki birliklerinin öne çıkacağı, Rumi’nin 

şiirleri tadında bir anlayışın egemen olacağı bir anlayışa bırakabilirdi (Burnham, 2015, s. 268-269).   

Puta-tapımcılığı insan ruhunun içerden parçalanmışlığında gerçekleşen umutsuz bir ‘Bir’i 

arama’ çabası olarak görmek mümkündür. Bu bilincin tarih sahnesindeki karşılığı insanlık 

savaşlarıdır; öznel bilincin giderek çoğalan tanrıları karşısında ezilen tinsel insan varlığı, fiziksel 



Ahmet Tümkaya, Doktora Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2025 

 

126 

dünyada da savaşlarla yıkıma uğramıştır. Edebi eserlerin bir prototipi olarak kutsal metinlerdeki 

öykücükler süregiden bu yıkımın metaforları olarak öznel ve nesnel özgürleşmenin modeli olabilecek 

bazı değerler sunarlar. Rumi’de ve Nietzsche’de vahşi hayvanların meselleri, çatışmaların cenneti 

çağrıştıran bir varoluş düzeyinde çözümlendiği sahneler içerir. Öznenin en derinlerde duyduğu barış 

özleminin yansıması olarak bu sahneler seçilmiş insanların öncü mücadelesinde (ama acının da 

gerçeğin parçası olduğu bilinciyle) yapılır. Ve bu mücadele bu modellerin örnekliğinde, insanın kendi 

içinde ürettiği putların kırılmasıyla devam etmelidir. Nietzsche için bunlardan biri, Kilise’nin 

Hristiyanlık yorumudur. Ancak hiçbir inançlı yalnızca bir kere putları kırarak sahte tanrılardan 

kurtulamaz. Kişi Zerdüşt’ün deyimiyle ‘ne’den değil, ‘ne’ye özgür’olduğunu bilmeli, özgürleşme 

ediminin yaratacağı yeni putları önceleyebilmelidir.  Bu anlamda inanç bir kere kazanılıp tamamlanan 

bir proje değil, sürekli bir mücadele bilincidir. Bu mücadele kültürün ürettiği bilim, teknoloji, sanat, 

felsefe ya da dinsel/ahlaksal değerlere karşı süreğen bir özgürleşme içerir. Din, hayatta kalma 

içgüdüsüdür ama bu içgüdünün de bozulmuş, sakatlanmış, dejenere, Nietzsche’nin deyimiyle decadent 

biçimleri vardır ve bunlardaki iki yüzlülüğün ve içtensizliğin ifşa edilip derinleştirilmesi, daha sonra 

da en saf biçimiyle yeniden canlandırılması gerekir. Dionisos ruhu, Nietzsche için gerçek yaşamın ve 

dinin coşkunluğunu, metafizin ‘Ölen Tanrısı’ ve unutulmuş yüzüyle buluşturan böyle bir çözüm sunar.  

Nietzsche’de dil en baştaki oluşumu ve gelişimi dikkate alınırsa kavramsal yaklaşımıyla insan 

gerçeğini kavrayıp yansıtmaya gücü yetmeyen bir açıklamalar sistemidir ve gerçeğin ‘yaşantısı’ yerine 

‘kavramını’ ikame eder. Buna karşın içgüdü, en saf biçimlerine müzikte ve şiirin metaforik anlatım 

biçimlerinde yaklaşarak insan gerçeğinin dinamizmine uygun bir dil yaratır. Bilinçli ve uyanık bir rüya 

görme biçimi olarak bu sanatların hepsi en derinlerdeki mücadelenin arındırıcı bir sergilenişi ve bunu 

takibeden çözümlenişiyle öznede kendisiyle ve (geçmiş, gelecek ve şimdi olarak) tüm bir tarihle 

barışık bir ruh durumu yaratırlar. Bunun Arapça adının (baş harf küçük islam/teslimiyet/bırakılış/ 

surrender) olduğu söylenmiştir. Bozulmamış biçimiyle tüm dinlere gönderilmiş vahiy, teleolojik 

boyutuyla bu ilk bağlantı noktasının ruhunun kaybolmaması için topluluk ruhuna belli bir vurgu yapar; 

ama topluluk vurgusu kadar özne’nin bireyselliğini de korumaya çalışır ve belli özgürleşme edimi için 

ona önemli görevler yükler. Rumi’nin sufizmi, başlangıçtaki mesajı korumak adına (topluluğun 

önemini dışlamadan) onun dışında kalmayı seçen seçkinlerin dinidir. Böyle bir düşünme biçimi 

öncelikle sufizmi toplumsal yönetimin uzağına yerleştirir zira Schimmel’in de belirttiği gibi sufilerin 

çoğu yönetsel erki ‘kötü’ye eş görmüştür  (Schimmel, 1982, s. 48). Öznenin Tanrı karşısındaki 

konumu, sanatın harekete geçirdiği sarsıcı yaşantılarla, tarihsel zamana geçmiş ve gelecek tüm 

zamanların perspektifinden bakmaya teşvik eden kutsal kitaplardaki zaman ötesi bakış açılarıyla, 

nihayet zaman ve kavramsal yapıyı belli bir telos için yeniden düzenleyen rüya senaryolarıyla sürekli 

olarak başlangıçtaki halinde tutmaya çalışılır. Azınlık bir grup inançlı tarafından en üst bilme biçimi 

olarak esrime benzeri yaşantılar da bu ilk bağlantı anının yeniden görülenmesini amaç olarak koyarlar. 

Sanatsal yaratıdaki parçalı/anlık esrime anlarıysa sanatın bu sürecin çok önemli bir parçası olduğunu 



Ahmet Tümkaya, Doktora Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2025 

 

127 

göstermektedir. Teknoloji başta olmak üzere, kültürün ürettiği çok farklı ‘körleşmelerle’ bunu göz ardı 

eden bir düşünme, duyma ve eylemde bulma biçimiyse, insanları Platon’un hiç eskimeyecek 

metaforuyla, kendini tekrarlayan bir ‘şimdi mağarasında’ tutacak ve dinlerin ortak bir mesaj olarak 

ilettiği uzun vadede yaşanacak olan yıkımı unuturacaktır. 

Sanatsal yaratının kaynakları Jung’a göre bilinçaltındaki arketiplerdir ve dinsel gerçekliğin 

insana iletim kanalı (ya da ona her öznede varolan erişim aracı/ortamı) olarak zaman dışı bir varoluşun 

içinde bu arketipler, kendilerini de zaman dışı bir ortamda/medyumda iletirler. Sanatsal yaratı anı, 

tıpkı bir tapınma anında yaşanan esrime duygusu gibi yaşantılayan özneyi zamanın ötesine taşır. Ex-

stasis, dışarıda durma kavramı ontolojik ve zamansal bir dışarıda olmaya işaret etiğinden, yer ve 

zaman olmaksızın nitelenemeyecek standart bilginin tüm olanaklarını özneden elinden çekip alır ve 

onu farklı bir bilme biçiminin olanağıyla yüzyüze getirir. Bilinebilir/tanışık zamanın ötesinde bilme, 

bilinebilme ve bilgi olanağı öznede sesiz bir şekilde gerçekleşen köklü bir dönüşüme kapı aralar. 

Nietzsche bu algılama biçimiyle “en yakınımızdaki şeylere iyi komşular olmamızı” öğütler. Burada 

felsefenin algısı büyük temaların aşkın gerçekliklerinden sıradan insan ilişkilerine, günlük yaşamın 

çevremizde her gün tanık olduğumuz yönlerine çevrilir (Nietzsche, 1998, s. 28). Sanatçı sıradan bir 

insan gibidir ve Nietzsche’nin soyluluk, seçkinlik, Üstinsan ve benzeri kulağa megalomanca gelen 

sözcüklerle anlattığı şeylerin, aslında sıradışı varoluşa işaret edermiş gibi görünmelerine karşın, 

sıradan bir insanda da yaşantılanabilecek, alçakgönüllü yaşantıları dile getirdikleri söylenebilir. 

Gerçekte Nietzsche’de yaşanan da Rumi’nin Tanrı sevgisinde yaşadığı “yukarı, aşağı, ön, arka 

duygusunun artık kalmadığı bir varoluşun” bütünsel gerçekliğidir. Bu sıradan gerçeklik ne Nietzsche 

ne de Rumi için hiç de o kadar sıradan olmayan bir kutsallığın ışığında, özünde kutsallıkla yoğrulmuş 

bir insanın bakışıdır zira insan, varedilişin/yaratılışın nesnesi olarak her parçacığında Yaratıcı’dan bir 

iz taşır. Rumi’nin geleneğinde, Peygamber’in sözleriyle bir ideal olarak konulan ‘gerçeği olduğu gibi 

görme’ isteği, sıradan olanın bilincinden, giderek sıradan gerçekliğe içkinliğinde keşfedilen kutsallığa 

yükselir.  Yaratıcıyla olan bu ilişki sıradan bir insanda da görülenebilir ve sıradan bir türkü ya da basit 

bir resim bile bunu tetikleyebilir. Mevlana öyküleriyle bu anlamda insanlar yüzyıllar boyunca öznenin 

bilincini dogmatik bir teoloji ya da aşkın ve dışsal bir niteliğe hapsetmek zorunda kalmadan, herkese 

açık inanç öğelerinin paylaşıldığı Kutsal Kitabın evrenine giriş yapmışlardır. Amaç en üst düzey Tanrı 

sevgisiyle birlikte varoluşu ve birleşmeyi, en alt düzey sıradan bilinçte yansıtabilecek bir arınma (bir 

tür içsel bir aynanın temizlenmesi) sürecini başlatmaktır. Özünde dinsel etkinlik, özsel farkındalığı 

dışarıdan başlatan ve içerde incelmiş görünümleriyle devam ettiren bir yansıtma sürecidir. Bu anlamda 

genel olarak ‘güzelliğin üretimi’ olarak tanımlanan sanatsal yaratı aslında ‘varolan güzelliği örten 

perdenin kaldırılması’ olarak yeniden tanımlanabilir. Yaratma süreci bunun acılarıyla dolu, çoğu 

zaman düşkırıklığı ve tükenişi birlikte getiren, geçmişin tüm acıları ve geleceğin belirsizliğiyle 

yüklenerek ilerler. Giderek tükenen bir benliğe kuralsızca yük bindiren bir süreç olarak sanatsal yaratı 



Ahmet Tümkaya, Doktora Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2025 

 

128 

edimi sanatçıyı ezici bir hatırlama yaşantısına maruz bırakır, ki böyle bir yaşantı bizce epistemik 

paradigmanın tam da öznede gerçekleşecek kırılma noktasına işaret etmektedir. 

Yaratıcı, Üstinsan olarak geçmiş ve geleceğin tüm acılarını gücü tükenen bir şimdide yeniden 

anlaşılır bir dile çevirmeye çalışır. Öncelikle kendisi için anlaşılabilir bir dilin yaratılması, daha sonra 

anlatılabilir bir dili yaratmayı zorunlu kılacaktır. Esrimenin “anlatılamazlık” iddiası, her şeye rağmen 

yaşantılananı “iletebilme” arzusuna rağmen geçerliliği korur ama her seferinde bir şeylerin eksik 

kaldığı ve her zaman eksik kalacağı duygusuyla. Tıpkı sanatsal yaratı konusunda Gombrich’in 

belirttiği gibi, çevreye başka bir gezegenden gelip çevresine ilk kez bakan birinin yaşadığı keşfetme 

yolculuğu sözkonusudur. Ressamın duyumsamayı istediği ‘tamamlanmışlık duygusu’ bu anlamda 

hiçbir zaman gerçekleşmeyen bir ideal olarak sanatçıyla ölümüne kadar devam eder (Gombrich, 1989, 

s. 11, 16-17).  

Nietzsche’nin yazılarına kıta felsefesi, feminist kuram, siyaset felsefesi, dil felsefesi ve 

psikanalitik bakış açılarından farklı yorumlamalar getirilmiştir. Bu tezdeyse biz çıkış noktası olarak 

Nietzsche’nin pozitivist bir çizgiden doğu metafiziğine ve dinsel söylemlere evrilen ve büyük ölçüde 

Rumi’nin metaforlarını anımsatıcı yönü üzerinde durduk.  Bu yanıyla Nietzsche’nin felsefi / şiirsel 

metinleri farklı felsefi bağlamlarda tartışılması gereken sonuçlara götürür. Bizim vardığımız sonuçsa 

ilk okumada belirsiz, yoruma açık ama ağırlıklı olarak dindışı / metafizik karşıtı görünen 

söylemlerdeki örtük metafizik / dinsel içeriğin ortodoks bir din anlayışına uymasa bile özünde yoğun 

bir dinsellik yaşantısını çağrıştıran bir söyleme ulaştığı saptaması olmuştur. Bu bağlamda epistemik 

olarak tüm bu çatışmalı görünen söylemleri “kapsayarak aşan” bir meta söylemin Nietzsche felsfesinin 

gelişimi içerisinde giderek daha güçlü bir olasılık olarak göründüğü sonucuna varıyoruz.  

Bu okumadan çıkacak epistemik modelin tüm felsefe tarihine de genellenebilir bir sonuç 

içerdiği söylenebilir. Zira Nietzsche felsefesinde çatışan felsefi söylemlerin, 16.yüzyılda başlayıp 18. 

yüzyılda giderek güçlenen ve 20.yüzyılda en belirgin ifadesini bulan ve gerçekliği idealist ve pozitivist 

felsefe telmelinde, birbirine karşıt iki tip anlama / açıklama biçimi olarak gruplaştığı iddia edilmiştir. 

Ancak bu çatışmanın gerçekte felsefe tarihi boyunca kesintisiz olarak süregiden bir diyaloğun yalnızca 

belli bir anındaki görünüşleriyle sınırlı olduklarını belirtmek gerekir. Gerçekte dinsel ve matematiksel 

gerçeğin birliğini müzikle kutsayan bir Pisagor geleneği, kökendeki birliği ‘bilgelik sevgisi’ olarak 

isim babalığını yaptığı bu disiplin içinde en baştan olumlamıştır ve bu açıdan felsefi söylemin 

kutuplaşması en başından beri bir zorunluluk olarak görünmemektedir. Gerçekten de belli çağların 

antitetik önermeleri Süregiden Felsefede birbirini tamamlayan öğeler olarak yorumlanmıştır. Bu 

anlamda ayrıntılı bir Nietzsche-Rumi okuması, kültürel olarak birbirine karşıt, kutuplaşmış 

tanımlarının yaygınlık kazandığı felsefe ve din etkinliğinin yeniden değerlendirmesine katkıda 

bulunabilir. Bu okuma kişinin günlük yaşamının en küçük ayrıntısından toplumun ve evrenin en 

karmaşık olgularına kadar birbirini tamamlayan bütünselliğini gösterecek yeni bir adlandırma / 

anlamlandırma, daha doğru bir deyişle, gerçek anlamlarına geri bağlama/götürme (re-legion) işlevini 



Ahmet Tümkaya, Doktora Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2025 

 

129 

görecektir.  Söylemlerinde birbirini içeren bütünsellikleri içinde dinsel söylemle felsefi / bilimsel 

söylemin her ikisi de özünde insanın makro ve mikro düzeyde neyle tanımlanması gerektiğini, bu 

soruya verilecek yanıtla da insanın kendini keşfetmesini amaçlar. Bu sürecin bir bölümü olarak, farklı 

coğrafyalardaki metafizik / dinsel söylevleri üreten sezgisel / felsefi bilme biçimlerinin mistisizm adı 

altında evrenin tümüne içkin gerçekliği sezginin metaforik dilini kullanarak yaklaşık olarak iletilebilir 

kılmaya çalıştıklarına tanık olunmuştur. Pauli-Jung mektuplaşmalarıyla Schrödinger’in kendi bilimsel 

çalışmalarının kavramsal desteği olarak doğu metafiziğine göndermeleri buna örnek verilebilir. 

Nihayetinde bu çabalar, metafizik temalara giderek yabancılaşan ve bunlardan uzağa düşen Batı 

felsefesinin içinden gelen ve kendisini kaynağına geri bağlamaya çalışan örtülü bir metafiziğe ulaşma 

çabası olarak hiç de anlamsız değildir. Bu felsefi çabanın her zaman var olageldiği gerçeğini göz 

önünde tutarak, bu tezde Nietzsche felsefesinin, Süregiden Felsefe’ye ait olduğu düşünülebilecek bir 

parçası olarak görülebileceğini öne sürdük.  

Diğer bir sonuç olarak, bilme biçimleri ve epistemolojilerin, öznel bilme yaşantısıyla 

özdeşliğinin kurulmasıyla gerçekleşecek olan insanın ‘ne’liğinin keşfedilmesi sürecinde doğa ve insan 

bilimlerinin yöntembilimsel ayrılıklarının giderek disiplinlerarası bir anlatı / söylemde birleşebilmeleri 

de olası görünüyor. Bu sonuçlar Rumi ve Nietzsche’nin şiirsel / felsefi söylemlerinin kültürel 

sonuçlarını göstermesi bakımından köktenci dönüşümlerin başlatıcısı olabilirler. Bu dönüşümlerin 

temeli, her şeyden önce Rumi ve Nietzsche’nin betiklerinde somutlaşan bir anlatı biçimi olarak 

metafor ve şiirselliğin yaratacağı çok anlamlılığının, felsefede farklı kavramsallaştırmaları 

temellendirebileceğine dayanır. Yoğun olarak yaşanan, öznel ve tanıma direnen bir gerçeklik içeriğine 

en uygun düşen bir anlatı biçemi olarak Postmodern edebiyatın söylem çeşitliğini öncelemiş iki 

bilgeyi karşılaştırdık. Bu iki bilge zaman içinde farklı söylemlere kapı aralayarak paradigmatik bir 

kutuplaşmaya karşı, epistemik ve ontolojik bir bütünleşme yolunda farklı bir değerler/önermeler 

sistemini kurabilme olanağını bize sunmaktadır. İnanç sistemlerinin katılaşarak kökendeki ve her tek 

öznede gömülü gerçekliğe yabancılaştığı bir söylemde bu değişim öznenin içinde yaşanacak bir 

dönüşümle karşıt söylemleri birbirine yaklaştıracaktır. Sonuç olarak bugünün kutuplaşmış tanımlarının 

yakın bir gelecekte daha kapsamlı tanımlamalarda eriyebileceğini umabiliriz.  

Bu aşamada önemli bir konu da, Rumi ve Nietzsche’nin akademik olarak incelenmesinin 

getireceği sınırlıklar konusudur. Bu iki düşünürün metinlerindeki anlam ve duygu yoğunluğunu 

yaşayan her kesimden insandan farklı olarak araştırmacıdan belli ölçüde ‘nesnel’ bir mesafeyi 

koruması talep edilir. Ancak bu konu özelinde biz akademik bir çalışmanın onların söylemlerini tüm 

yoğunluklarıyla kavrayabilmesinin bir koşulu olarak, belki de en iyi onlar gibi düşünce deneylerine 

benzeyen ‘öznel’ yorumlarla konuya yaklaşmaları gerektiğini belirtmek zorundayız. Bu anlamda 

akademik bir çalışmanın onlara karşı takınacağı ‘nesnellik’ tavrına ek olarak, bir tür ‘içeriden’ 

yaşantılamayı araştırmaya getirmesi gerektiği, zira onlarda yaşanan tutkunun dilini kullanmadan 

onlara yaklaşılamayacağı düşüncesindeyiz. Zira bu durum bir topluluğu inceleyen bir antropoloğun 



Ahmet Tümkaya, Doktora Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2025 

 

130 

‘dış gözlemci’ konumunda karşılaşacağı sınırlılıkları akla getiyor: bu sınırlıklar araştırmacının ancak 

‘onlarla birlikte yaşayarak’, o kültürde geçerli anlam ağını ‘içerden’ deneyimleyebileceği bir 

perspektifle aşılabileceği iddia edilmiştir (Geertz, 2003, s. 14). 

Aynı şekilde Rumi ve Nietzsche’nin anlam evreninde insanı yaşayan bir okuyucu, bir sezginin 

peşinden giden bir deneyin içinde yolunu bulmaya çalışır. Rumi ve Nietzsche’yi birbirine 

yaklaştırmayı deneyen ve akademik bir yaklaşımın ötesinde belli bir duygusal yoğunluğu da 

araştırmaya katmayı deneyen çalışmamızın bu aşamasında, acaba bu iki bilge birbiri için ne derdi, 

sorusunu da sormaya itildik. Buna olası bir yanıt, Rumi’nin dünya görüşünde Nietzsche’nin felsefesi 

olasılıkla çok aykırı ve kışkırtıcı bir öğe olarak ortaya çıkmazdı, olacaktır. Zira Rumi’nin kendi çağına 

kadar yaşanan çalkantılı inanç tartışmaları ve sosyal olaylara karşı alacağı tavır bellidir: tüm inançlara 

(ve inanç-karşıtı inançlara) karşı herkesi ve her şeyi kapsayan bir sevgi yaşantısının geliştirilmesi, 

Rumi’nin İslam tanımıdır. Olasılıkla, Nietzsche karşısına geçip “Tanrı öldü” deseydi, ona da sevecen 

bir gülümsemeyle bakmakla yetineceğine inanıyoruz. (Belki de şiirlerinden birini kendi sema 

ibadetlerinde kullanırdı). Her durumda, Nietzsche’deki esrime yaşantısını kaçırmayacak kadar, belki 

Nietzsche’yi geride bırakacak denli onun mesajını anlar ve kendi düşüncelerine yakınlığını hissederdi, 

diye düşünüyoruz. 

Nietzsche’nin gözündense o kadar arı duru bir Rumi beklemek zor olurdu; vardığı 

uzlaşımların çok daha çetin süreçlerden sonra metinlerine yerleştiğini söyleyebiliriz ama “kanla 

yazılması gerektiğini” iddia ettiği metinlerde bulduğumuz gerçeklik arayışındaki şiirsellikte bir 

azizinkine yaklaşan esrime yaşantısının hiçbir zaman eksik olmadığı kesinlikle hissedilmektedir. 

Zerdüşt’ün ağzından söylemek gerekirse  “… değerlerin hırsızı olmayı” savunan Nietzsche de pekala 

metaforlarıyla, dinsel söylemiyle, ‘Amor Fati’ (Kader Sevgisi), Ebedi Dönüş’ benzeri metafizik 

öğelerle Rumi’nin evrenine mutlaka kendisinin bile öngöremeyeceği yönlerden yaklaşmakta, ya da 

Tolstoy’un İtiraflar’ında kullandığı bir nehir metaforuyla, ona doğru çekilmektedir. Böylece 

Mevlana’nın diliyle söylersek, iki bilge de ‘Kabe’nin içinde kıble’nin’ olmayacağı (Rumi, 1983, s. 

526)  bir bilme biçiminde buluşur ve zaman dışı bir yerden tüm zamanlara seslenebilme ayrıcalığını 

elde ederler. “Aramaktan yorulalı beri bulmasını öğrenen’ Nietzsche’yle, İslamın anlam/yön 

arayışında yönsüzlüğün şarkılarını söyleyen Rumi, Doğu ve Batı’nın birbirine yöneştiği aynı 

senfoninin farklı melodileri olarak bizi hala çağlar ötesinden ulaştıkları yaşantılara davet ediyorlar.  



Ahmet Tümkaya, Doktora Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2025 

 

131 

KAYNAKLAR 

Sass, H.M. (1998). Feuerbach, Ludwig Andreas. In E. Craig (Ed.), Routledge Encyclopedia of 

Philosophy. Routledge.  

Afifi, A.E. (1939). The Mystical Philosophy of Muhyid Din-Ibnul Arabi. Cambridge. 

Aflaki, Shams Al-Din A. (2002). The Feats of the Knowers of God. Keiden. 

Al Hakim, S. (1999). İbnü’l Arabi Sözlüğü (E. Demirli, Çev.). Litera Yayıncılık 

Arabi, İ. (2014). Fütühat-ı Mekkiyye, Cilt II. Litera Yayıncılık. 

Arabi, İ. (2012). Fütuhat-ı Mekkiyye (E. Demirli, Çev.). Litera Yayıncılık. 

Arasteh ve Sheikh (1984). Sufi Psikolojisi (K. Sayar, Çev.). Kapı Yayınları. 

Aristoteles, (2023). Poetika (B. Babacan, Çev.). Panama Yayınları. 

Aristotle, (2009). Nicomachean Ethics, Vol 9. Oxford University Press. 

Aristotle, (2012). Metaphysics (W. D. Ross, Çev.). CreateSpace Independent Publishing Platform 

Armstrong, K. (1994). A History of God. Knopf. 

Ascher, J., Wilgowicz, P. (2005). International Dictionnary of Psychoanalysis, Judaism and 

Psychoanalysis, Alain de Mijolla. Thomson & Gale. 

Augustine, S. (2001). Confessions (R. Warner, Çev.). Signet Classic. 

Atayman, V. (2003). Şölen (Önsöz). Platon. Bordo Siyah Yayınları. 

Bishop, P. (2018). I must get out (of myself) more often. The Ecstatic and The Archaic, Routledge. 

Bryn, G. (2008). Epistemology and Emotions. Hampshire. 

Burke, S. (2008). Ethics of Writing. Edinburgh. 

Burnham, D. (2015). The Nietzsche Dictionary. Bloomsbury. 

Call, L. (2001). Toward an Anarchy of Becoming. Journal of Nietzsche Studies. 

Caseman, A. (2010). Archetype, Encyclopedia of Psychology and Religion. Springer. 

Chen, Y. (2011). Equivalent Relation between Normalized Spatial Entropy and Fractal Dimension. 

Physics Reports. 

Cibran, H. (2014). Ermiş. Türkiye İş Bankası Kültür Yayınları. 

Corbin, H. (1995). Swedenborg and Esoteric Islam. Swedenborg Foundation. 

Corlett, W. – Moore, J. (1979). Islamic Space. Bradbury Press. 

Desmond, W. (2006). Maybe, Maybe Not: Richard Kearney and God, After God. Fordham University 

Press. 

Diethe, C. (2014). Historical Dictionary of Nietzscheanism. The Scarecrow Press. 

d’Olivet, F. (917). Golden Verses of Pythagoras. G.P. Putnam’s Sons. 

Doyle, T. (2009). Nietzsche on Epistemology and Metaphysics. Edıburgh University Press. 



Ahmet Tümkaya, Doktora Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2025 

 

132 

Eckhart, M. (1941). Meister Eckhart. Harper Perennial. 

Eich, E., et all. (2000). Cognition and Emotion. Oford University Press. 

Eire, C. (2010). A Brief History of Eternity, Princeton University Press. 

Figl, J. (2007). Nietzsche und die Religionen. Walter de Gruyter. 

Fromm, E. (1989). Yeni Bir İnsan Yeni Bir Toplu (N. Arat, Çev.). Say Yayınları. 

Geertz, C. (2003). Thick Description: Toward an Interpretive Description of Culture. McGraw.  

Gibran, K. (1993). Le Prophète. Editions du Rocher. 

Gombrich, E.H. (1989). The Story of Art. Phaidon. 

Greeley, A.M. (1974). Ecstasy, A Way of Knowing. Prentice Hall.  

Grillaert, N. (2008). What the God Seekers Found in Nietzsche. Rodopi.  

Gurdjieff, F.I., (2020). Gerçek Dünyadan Manzaralar. Gece Kitaplığı.  

Hanssen, J. (2007). Nietzsche and the 20th-Century Arab Intellectual Tradition, 

http://blogs.law.columbia.edu/nietzsche1313/jens-hanssen-nietzsche-and-the-20th-century-

arab-intellectual-tradition/ 

Harris, J.R,  Woolfson, T. (2016). Quotable Jung. Princeton University Press. 

Hartley, J.S. (t.y.). Hartmann, Karl Robert Eduart von 

(https://The_Encyclopedia_Americana_(1920)/Hartmann,_Karl_Robert_Edouard_von) 

Hassan, I. (1996). From Modernism to Postmodernizm. Blackwell. 

Hillman, J. (1975). Re-Visioning Psychology. Harper & Row. 

Huskinson, L. (2004). Nietzsche and Jung, The Whole Self in the Unionof Opposites. Routledge.  

Hovey, C. (2014). The Hermeneutics of Tradition. Cascade Books. 

Hoxha, M. (2016). The Nietzschean Verification of the Missing God and Steps to a Completest Self, 

Religious Inquiries, 5(10), 49-67.  

Inge, W.R. (1921). Ecstasy, Encyclopedia of Religion and Ethics, James Hastings, Volume V, Charles 

Scribner’s Sons. 

Jackson, R. (2007). Nietzsche and Islam. Routledge.  

James, W. (1958). The Varieties of Religious Experience. Mentor.  

Jamplin, T. (2009). The Fractal Nietzsche 

http://zatavu.blogspot.com/2009/08/fractal-nietzsche.html 

Japp, U. (1995). Hermeneutik Üzerine Yazılar. Ark Yayınları. 

Jarret, J.L. (1998). Jung’s Seminar on Nietzsche’s Zarathustra. Princeton University Press. 

Johnson, G.R. (2001). A Commentary on Kant’s Dreams of a Spirit-Seer. Unpublished doctoral 

dessertation. The Catholic University of Americs. 

Johnson, G.R. (2002). Kant on Swedenborg, Johnson (Ed). Foundation Publishers. 

http://blogs.law.columbia.edu/nietzsche1313/jens-hanssen-nietzsche-and-the-20th-century-arab-intellectual-tradition/
http://blogs.law.columbia.edu/nietzsche1313/jens-hanssen-nietzsche-and-the-20th-century-arab-intellectual-tradition/
https://the_encyclopedia_americana_(1920)/Hartmann,_Karl_Robert_Edouard_von)
http://zatavu.blogspot.com/2009/08/fractal-nietzsche.html


Ahmet Tümkaya, Doktora Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2025 

 

133 

Jung, C.G. (2016). The Quotable Jung. Princeton University Press, 

Jung, C.G. (2016). Analitik Psikoloji Sözlüğü (N. Nirven, Çev.).  Pinhan Yayınları. 

Jung, C.G.  (1988). Nietzsche’s Zarathustra. Abridged Edition, Princeton. 

Kasapoğlu, A. (2006). Carl Gustav Jung’un Kehf Suresi Yorumu. Mengücoğlu Yayınları. 

Krell, D.F. (2015). Ecstasy, Catastrophe, Heidegger from being and Time to BLack Notebooks. Sunny 

Press. 

Kremer-Marietti, A. (2009). Nietzsche et les Enjeux de la Fiction. L’Harmattan.  

Hakkı, Y. (2015). Kuran. İşaret Yayınları. 

Lampert, L. (2001). Nıetzsche’s Task. Yale University Press. 

Lewison, L. (2014). Principles of the Philosophy of Ecstasy in Rumi’s Poetry, Philosophy of Ecstasy. 

Leuba, J. (1925). The Psychology of Religious Mysticism. Kegan Paul-Harcourt. 

Marsden, J. (2002). After Nietzsche, Nötes towards a Philosophy of Ecstasy. Palgrave. 

Marton, S. (2017). Ainsi Parlait Zathoustra, Dictionnaire Nietzsche. Editions Robert Lafont. 

Mathien, T. ve Wright, D.G. (2006). Autobiography as Philosophy. Routledge. 

Mazur, A.J. (2021). The Platonizing Sethian Background of Plotinus's Mysticism. Brill. 

Mijolla- M., Sophia D. (2005). International Dictionnary of Psychoanalysis. Thomson-Gale. 

Muller, A., Heidrich, P. (1972). Ekstase, Historishes Worterbuch der Philosohie. Joachim Ritter.  

Nasr, S.H. (1981). Knowledge and the Sacred. Lahore. 

Nasr, S.H. (1974). Rumi and the Sufi Tradition. Studies in Comparative Religion, Volume 8, World 

Wisdom Inc. 

Nasr, S.H. ( 1964). Three Muslim Sages. Caravan. 

Neaimi, S. (2003). L’Islam au Siecle des Lumieres. L’Harmattan. 

Nemo, P. (1976). From Heidegger to Suhrawardi:An Interview with Philippe Nemo. 19 Ocak 2025 

tarihinde https://www.amiscorbin.com/en/biography/from-heidegger-to-suhravardi/ adresinden 

alınmıştır.  

Nietzsche, F. (1980). Gesammelte Werke. Nietzsche, Kritische Studienausgabe, De Gruyter, 7, 7.  

Nietzsche, F. (2000). The Birth of Tragedy (D. Smith, Çev.). Oxford University Press. 

Nietzsche, F. (1984). Böyle Buyurdu Zerdüşt (T. Oflazoğlu, Çev.). Cem Yayınevi. 

Nietzsche, F. (2021). Putların Alacakaranlığı. Gönül Yayıncılık. 

Nietzsche, F. (1910). Human All-Too-Human. T.N.Foulis.  

Nietzsche, F. (1974). The Gay Science. Vintage Books. 

Nietzsche, F. (1989). Beyond Good and Evil. Vintage Books. 

Nietzsche, F. (1998). Ecce Homo. Yapı Kredi Yayınları. 

https://www.amiscorbin.com/en/biography/from-heidegger-to-suhravardi/


Ahmet Tümkaya, Doktora Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2025 

 

134 

Nietzsche, F.(2007). Untimely Meditations. Cambridge University Press. 

Nietzsche, F. (2009). Eğitici Olarak Schopenhauer. Türkiye İş Bankası Yayınları. 

Nietzsche, F. (2005). The Anti-Christ, Ecce Homo, Twilight of the Idols, and Other Writings. 

Cambridge University Press. 

Omar, A.M.. (2005). Dictionary of the Holy Qur’an. Noor Foundation.  

Özdemir, İ. (2013). Kayıp İncil Barnabas (O. Demirtaş, Çev.).  Kripto. 

Parkes, G. (2000). Mahyana Buddhist Themes in Thus Spake Zarathustra, Nietzsche and the Divine. 

Clinamen Press.  

Pascal, B. (1972). Pensées. Librairie Générale Française. 

Perry, W.N. (2010). Kalbe Dönüş. Kurtuba Kitap. 

Francis E. (2004). Antik Yunan Felsefesi Terimleri Sözlüğü. Paradigma Yayıncılık. 

Piazessi, C. (2017). Baudlaire, Dictionnaire Nietzsche. Dorian Astor.  

Plato (1945). The Works of (B. Jowett, Çev.). Symposium, Phaedo, Volume 3, Tudor Publishing Co. 

Plotinus, (1991). Enneads (S. MacKenna, Çev.). Penguin Classics. 

Ragg, L. ve Laura, (1907). The Gospel of Barnabas. Clarendon Press. 

Rawidowicz, S. (1931). Ludwig Feuerbachs Philosophie. Ursprung und Schicksal.  

Renard, J. (2005). Historical Dictionary of Sufism. The Scarecrow Pres. 

Reyşehri, M. (2020). Muhtasar Mizanu’l Hikme, Cafer Sadık. Kevser. 

Rumi, M.C. (1990). Mesnevi 1-2 (A. Gölpınarlı, Çev.). İnkilab Kitabevi. 

Rumi, M.C. (1983). Mesnevi 3-4 (A. Gölpınarlı, Çev.). İnkilab Kitabevi. 

Rumi, M.C. (1985). Mesnevi 5-6 (A. Gölpınarlı, Çev.). İnkilab Kitabevi. 

Rumi, M.C. (2004). The Masnavi, Book One (J. Mojaddadi, Çev.). Oxford University Press.  

Saduk, Ş. (2017). Tevhid. El Mustafa Yayınları. 

Shimmel, A.M. (1982) Tasavvufun Boyutları (E.Gürol, Çev.). Adam Yayınları. 

Schrift, (1983). Nietzsche and the Question of Interpretation, Ph.D. Purdue University,  

Shayegan, D. (2011).  Henry Corbin, Penseur de l’Islam Spirituel. Albin Michel. 

Shestov, L. (2020). L’idée de Bien Chez Tolstoi et Nietzsche. Librarie Philosophique J. Vrin. 

Smith, H. (1991). The World’s Religions. Harper San Fransisco. 

Smith, H. (2001). The Philosophy of Seyyed Hossein Nasr. The Library of Living Philosophers.  

Sousa, R. (2008). Epistemology and Emotions. Ashgate E-Book, Hampshire 

Spinoza, B. (2009). Ethica, Flooting Press (R.H.M. Elwes, Çev.). Floating press. 

Spinoza, B. (2002). Complete Works. Hackett Publishing.  

http://www.floating/


Ahmet Tümkaya, Doktora Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2025 

 

135 

Sterns, W.N. (1920). Plotinus and the Ecstatic State. The Open Court.  

Umar, M.S. (2001). From the Niche of Prophesy. The Philosophy of Seyyed Hossein Nasr, The 

Library of Living Philosophers. 

Uzdavinys, A. (2008). Philosophy as a Rite of Rebirth. Brill 

Terada, R. (2001). Feeling in Theory. Harvard University Press.  

Thackston, W.M. (1999). Signs of the Unseen, The Discourses of Jalaluddin Rumi. Shambala 

Publications. 

Wilson, A. (1995). World Scripture, A Comparative Anthology of Sacred Texts. Paragon House. 

Wittgenstein, L. (1958). Philosophical Investigations. McMillan Publishing Co.  

Wollheim, R. (1999). On the Emotions. Yale University Press. 

Young, J. (2006). Nietzsche’s Philosophy of Religion. Cambridge. 

Zaidi, N. (2013). Rumi Nietzsche & Superman, https://sufiways.com/2013/12/03/rumi-nietzsche-and-

superman) adresinden alınmıştır. 

 

 

https://sufiways.com/2013/12/03/rumi-nietzsche-and-superman
https://sufiways.com/2013/12/03/rumi-nietzsche-and-superman


Ahmet Tümkaya, Doktora Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2025 

 

136 

BENZERLİK RAPORU ÖZET SAYFASI 

 



Ahmet Tümkaya, Doktora Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2025 

137 

ÖZGEÇMİŞ 

Adı ve Soyadı 

Doğum Tarihi 

E-mail

Öğrenim Durumu : 

Derece Anabilim Dalı/ Bölüm/Program Üniversite Yıl 

Lisans Fransız Dili ve Edebiyatı Hacettepe Üniversitesi 1988 

Yüksek Lisans Felsefe Orta Doğu Teknik Üniversitesi 1998 

Doktora Felsefe Mersin Üniversitesi 2025 

Görevler : 

Görev Unvanı Görev Yeri Yıl 

Fransızca Öğretim 

Görevlisi 

Mersin Üniversitesi, Mütercimlik Tercümanlık Bölümü 2024- 

ESERLER  

YAYINLANMIŞ MAKALE 

2020/06      Tolstoy: Anarşizm mi Süregiden Felsefe mi? Beytül Hikme, (Doç Dr. Cengiz Tosun ile) 

YAYINLANMIŞ ÇEVİRİLER 

2022            Oluşun Anarşisine Doğru - Nietzsche Postmodern Anarşizm, Pinhan Yayınları, 

2019            Lizbon Felaketi Üzerine Şiir – Voltaire (Fransızca/İngilizce), Beytül Hikme,  

2019            Hegel ve Nietzsche – Özne Nietzsche Özel Sayısı, Güz  

mailto:astumkaya14@gmail.com

