
  

T.C. 

ANKARA YILDIRIM BEYAZIT ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ  

 

 

 

KİLİSE MİSYONER CEMİYETİ (CMS) KAYITLARINDA 

İZMİR (SMYRNA) MİSYONU (1813-1855) 

 

 

 

YÜKSEK LİSANS TEZİ 

 

Mehmet Turgut USANMAZ 

 

 

FELSEFE VE DİN BİLİMLERİ ANABİLİM DALI 

 

Ankara – 2025 



  



T.C. 

ANKARA YILDIRIM BEYAZIT ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

 

 

 

 

KİLİSE MİSYONER CEMİYETİ (CMS) KAYITLARINDA 

İZMİR (SMYRNA) MİSYONU (1813-1855) 

 

 

 

YÜKSEK LİSANS TEZİ 

 

Mehmet Turgut USANMAZ 

 

 

FELSEFE VE DİN BİLİMLERİ ANABİLİM DALI 

 

Tez Danışmanı 

Dr. Öğr. Üyesi Rahim AY 

 

Ankara - 2025



I 

 

ONAY SAYFASI 

 

 

Mehmet Turgut USANMAZ tarafından hazırlanan “KİLİSE MİSYONER CEMİYETİ 

(CMS) KAYITLARINDA İZMİR (SMYRNA) MİSYONU (1813-1855)” adlı tez çalışması 

aşağıdaki jüri tarafından oy birliği / oy çokluğu ile Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Enstitüsü Dinler Tarihi Anabilim Dalı’nda Doktora/Yüksek Lisans tezi 

olarak kabul edilmiştir.  

 

 

Jüri Üyesi Kurumu İmza 

Dr. Öğr. Üyesi Rahim AY Ankara Yıldırım Beyazıt 

Üniversitesi  

Türk Musikisi Devlet 

Konservatuarı 

  
Kabul Red 

Prof. Dr. Baki ADAM Ankara Üniversitesi  

İlahiyat Fakültesi 
  

Kabul Red 

Dr. Öğr. Üyesi Rukiye Aysun İNAN Ankara Yıldırım Beyazıt 

Üniversitesi  

İslami İlimler Fakültesi 

  
Kabul Red 

 
    

Kabul Red 

 

    
Kabul Red 

 

 

Tez Savunma Tarihi: 05/02/2025 

 

Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dinler Tarihi 

Anabilim Dalı’nda Doktora/Yüksek Lisans tezi olması için şartları yerine getirdiğini 

onaylıyorum.  

 

Sosyal Bilimler Enstitüsü Müdürü  

 Prof. Dr. Muhammet Enes KALA  

.…………………….. 



II 

 

BEYAN 

 

 Bu tez çalışmasının kendi çalışmam olduğunu, tezin planlanmasından yazımına 

kadar bütün aşamalarda patent ve telif haklarını ihlal edici etik dışı davranışımın olmadığını, 

bu tezdeki bütün bilgileri akademik ve etik kurallar içinde elde ettiğimi, bu tezde kullanılmış 

olan tüm bilgi ve yorumlara kaynak gösterdiğimi beyan ederim. (05/02/2025)  

 

İmza :  

Adı SOYADI : Mehmet Turgut USANMAZ 

 

 

  



III 

 

TEŞEKKÜR 

Bir akademik çalışmayı tamamlamak, sabır, azim ve disiplinin yanı sıra pek çok 

kişinin katkı ve desteği ile mümkün olmaktadır. Bu süreç, sadece bireysel bir çaba değil, 

aynı zamanda etkileşim ve iş birliğiyle şekillenen bir öğrenme ve üretim yolculuğudur. Bu 

tez, böylesine bir yolculuğun sonucu olarak ortaya çıkmıştır. Çalışmanın her aşamasında, 

akademik rehberlik, bilgi paylaşımı ve moral desteğiyle yanımda olan kıymetli isimlere 

şükranlarımı sunmak isterim. 

Öncelikle, bu çalışmanın ortaya çıkmasında akademik rehberliği, değerli yorumları 

ve destekleriyle büyük katkı sağlayan danışmanım Dr. Öğr. Üyesi Rahim AY hocama en 

içten teşekkürlerimi sunuyorum. Kendisi, çalışmamın şekillenmesinde, akademik 

standartlara uygun bir şekilde ilerlemesinde ve yazım sürecinde sağladığı özverili 

rehberliğiyle büyük bir rol oynamıştır. Gösterdiği sabır ve nazik yaklaşımı, bu sürecin benim 

için daha anlamlı ve verimli geçmesini sağlamıştır. 

Çalışmam süresince değerli bilgi ve yönlendirmeleriyle yardımlarını hiçbir zaman 

esirgemeyen Arş. Gör. Hayriye Özlem SÜRER’e teşekkürü bir borç bilirim. Tez 

savunmamda bulunarak eleştiri ve önerileriyle katkı sunan değerli jüri üyeleri Prof. Dr. Baki 

ADAM ve Dr. Öğr. Üyesi Rukiye Aysun İNAN’a şükranlarımı sunarım. Ayrıca değerli 

bilgileri, yapıcı eleştirileri ve sağladığı önemli katkılar için Dr. Öğr. Üyesi Ramazan 

ÇINAR’a da teşekkür etmek isterim. Çalışmamda eksik gördüğüm noktaları daha iyi analiz 

edebilmem ve çözüm yolları bulabilmem konusunda beni yönlendiren destekleri, tezin 

bütünlüğüne büyük bir katkı sağlamıştır.  

Bu süreçte bilgi birikimini paylaşan, ilham veren ve çalışmalarımı destekleyen tüm 

hocalarıma, çalışma arkadaşlarıma ve aileme teşekkür ederim. Ayrıca bu çalışmalarım 

sırasında hep yanımda olan her zaman olduğu gibi anlayışı, bilgisi, sevgisi, güler yüzü ve 

yardımlarıyla bana destek olan sevgili eşim Merve AKŞİT USANMAZ’a sonsuz teşekkür 

ederim. Onların varlığı, bu sürecin zorluklarını aşmamda bana güç verdi. Son olarak bu tezin 

yalnızca bir akademik çalışma değil, aynı zamanda bana kattığı bilgi ve deneyimlerle bir 

hayat yolculuğu olduğunu ifade etmek isterim. 

        Mehmet Turgut USANMAZ  

         İzmir, Ocak 2025 

  



IV 

 

ÖZET 

19. yüzyılda Osmanlı İmparatorluğu hem küresel güç dengelerindeki değişimlerin hem 

de Batılı misyonerlik faaliyetlerinin etkisiyle önemli dönüşümler yaşamıştır. Bu faaliyetler 

özellikle Protestan misyonerler tarafından dini ve kültürel alanlarda yoğunlaşmıştır. 1815’te 

Malta’da başlayan Protestan misyonerlik faaliyetleri İzmir gibi stratejik şehirlerde hızla 

etkili olmuş ve “Akdeniz Misyonu” çerçevesinde yerel toplulukları dini dönüşüme 

yönlendirme hedefi gütmüştür. Misyonerler, Müslüman ve gayrimüslim toplulukları 

Protestan Hıristiyanlık öğretisine kazandırmayı amaçlamışlardır. Bu çabalar yalnızca dini bir 

girişim olmayıp, Batılı güçlerin siyasi ve ekonomik çıkarlarıyla da örtüşmüştür. 

Osmanlı İmparatorluğu’nda İzmir şehri, farklı etnik ve dini toplulukların bir arada 

yaşadığı ticaretin ve kültürel etkileşimin merkezi olan önemli bir şehir olmuştur. İzmir’in 

ticari ve kozmopolit yapısı misyonerlerin burada yoğunlaşmasına zemin hazırlamıştır. 

Church Missionary Society (CMS) tarafından desteklenen misyonerler İzmir ve çevresinde 

19. yüzyılın başlarından itibaren sosyal, eğitimsel, dini ve kültürel faaliyetler yürütmüşlerdir. 

Bu çalışmalar arasında matbaa, okul ve sağlık hizmetleri gibi faaliyetler dikkat çekmiştir. 

CMS’nin yayınladığı “Missionary Register” dergisi misyonerlerin deneyimlerini, yerel 

halkla etkileşimlerini ve yürüttükleri projeleri detaylı bir şekilde raporlayarak misyonerlik 

faaliyetlerinin kapsamını ve etkisini belgelemekte önemli bir kaynak olmuştur. Bu yayın 

yalnızca CMS’nin değil, diğer misyoner cemiyetlerin de faaliyetlerini küresel bir bakış 

açısıyla sunmuş ve misyonerlik tarihine dair zengin bilgiler sağlamıştır. Kilise Misyonerlik 

Cemiyetinin İzmir’de yürüttüğü faaliyetlerini belgeleyen Missionary Register yalnızca dini 

yayılmayı değil aynı zamanda misyonerlik faaliyetlerinin eğitim, sağlık ve sosyal 

hizmetlerdeki etkisini anlamak açısından da kritik bir birincil kaynak niteliğindedir. 

Araştırmamız İzmir’in coğrafi ve sosyal yapısını inceleyerek Protestan misyonerlerin 

bölgedeki etkinliklerini Missionary Register kapsamında tarihsel bir perspektifle ele 

almaktadır. 

Anahtar Kelimeler: Dinler Tarihi, Misyonerlik, Kilise Misyoner Cemiyeti, CMS, İzmir, 

Missionary Register. 

 



V 

 

ABSTRACT 

In the 19th century, the Ottoman Empire underwent significant transformations due to 

both shifts in global power dynamics and the influence of Western missionary activities. 

These activities, particularly those led by Protestant missionaries, were concentrated in 

religious and cultural spheres. Protestant missionary efforts, which began in Malta in 1815, 

rapidly gained traction in strategic cities such as İzmir and aimed to direct local communities 

towards religious conversion within the framework of the "Mediterranean Mission." The 

missionaries sought to convert both Muslim and non-Muslim communities to Protestant 

Christianity. These efforts were not merely religious initiatives but also aligned with the 

political and economic interests of Western powers. 

İzmir, a crucial city in the Ottoman Empire, was a hub of commerce and cultural 

interaction, where diverse ethnic and religious communities coexisted. The city's 

commercial and cosmopolitan character provided a fertile ground for missionary activities. 

Missionaries supported by the Church Missionary Society (CMS) engaged in social, 

educational, religious, and cultural endeavors in İzmir and its surroundings from the early 

19th century onwards. These efforts included the establishment of printing presses, schools, 

and healthcare services, among other initiatives. The Missionary Register, published by 

CMS, played a vital role in documenting missionaries’ experiences, their interactions with 

local populations, and the projects they carried out, thereby serving as an essential source 

for understanding the scope and impact of missionary activities. This publication not only 

chronicled CMS’s work but also provided a global perspective on the activities of other 

missionary societies, offering valuable insights into missionary history. The Missionary 

Register, which recorded the activities of the Church Missionary Society in İzmir, serves as 

a crucial primary source for understanding not only religious expansion but also the impact 

of missionary efforts in education, healthcare, and social services. This study examines the 

geographical and social structure of İzmir while analyzing the activities of Protestant 

missionaries in the region within a historical framework based on the Missionary Register. 

Keywords: History of Religions, Missionary Work, Church Missionary Society, CMS, 

İzmir, Missionary Register. 



VI 

 

İÇİNDEKİLER 

 

ONAY SAYFASI ................................................................................................................... I 

BEYAN................................................................................................................................. II 

TEŞEKKÜR ...................................................................................................................... III 

ÖZET .................................................................................................................................. IV 

ABSTRACT ........................................................................................................................ V 

İÇİNDEKİLER .................................................................................................................. VI 

KISALTMALAR ............................................................................................................... IX 

GİRİŞ .................................................................................................................................... 1 

Araştırmanın Konusu ......................................................................................................... 1 

Araştırmanın Amacı ve Önemi .......................................................................................... 3 

Araştırmanın Yöntemi ve Kaynakların Değerlendirilmesi ................................................ 4 

BİRİNCİ BÖLÜM ............................................................................................................. 10 

HIRİSTİYAN MİSYONERLİĞİ ..................................................................................... 10 

1.1. Misyon, Misyoner ve Misyonerlik Kavramları ....................................................... 10 

1.2. Evrensel Dinlerde Misyonerlik ................................................................................ 12 

1.3. Hıristiyan Misyonerliğinin Ortaya Çıkışı ve Gelişimi ............................................ 16 

1.4. Misyonerliğin Amaçları ve Hedefleri ...................................................................... 37 

1.5. Misyonerlikte Yöntem ve Metot .............................................................................. 41 

1.6. Misyonerlik Faaliyetlerinde Hedef Kitle ................................................................. 44 

 

 



VII 

 

İKİNCİ BÖLÜM ............................................................................................................... 49 

2. PROTESTAN MİSYONERLİK FAALİYETLERİNİN KURUMSALLAŞMASI . 49 

2.1. Kavram Olarak Protestanlık .................................................................................... 49 

2.2. Protestan Reformunun Temelleri ............................................................................. 51 

2.2.1. Siyasi Etkenler ..................................................................................................... 51 

2.2.2. Dini Etkenler ....................................................................................................... 52 

2.2.3. Toplumsal Etkenler .............................................................................................. 54 

2.3. Protestanlığın Doğuşu ............................................................................................. 55 

2.4. Luther Sonrası Protestanlığın Gelişimi ................................................................... 58 

2.5. Protestan Hareketin Sonuçları ................................................................................. 60 

2.6. Protestan İnancı ....................................................................................................... 61 

2.7. Protestan Misyonerliği ............................................................................................. 63 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM ............................................................................................................ 73 

3. KİLİSE MİSYONER CEMİYETİ KAYITLARINDA İZMİR MİSYONU (1813-

1855) .................................................................................................................................... 73 

3.1. 19. Yüzyıl Başlarında İzmir'in Sosyal ve Kültürel Yapısı ....................................... 73 

3.2. Church Missionary Society (CMS) ve “Missionary Register” ................................ 75 

3.3. İzmir Misyonu’nun Tarihsel Gelişimi (1813-1835) ................................................ 78 

3.3.1. İzmir Protestan Misyonu’nun Başlangıçı ve Kurumsallaşma Süreci .................. 78 

3.3.2. Misyonerlerin Eğitim, Sağlık ve Basım-Yayın Faaliyetleri .............................. 106 

3.4. İzmir Misyonu’nda Değişim ve Karşı Tepkiler (1836-1855) ................................ 131 

3.4.1. Misyonerlik Faaliyetlerine Karşı Toplumsal Tepkiler ve Sonuçları .................. 132 

3.4.2. İzmir İstasyonu’nun Anadolu’daki Merkezi Konumunu ve Stratejik Önemini 

Kaybetmesi .................................................................................................................... 153 



VIII 

 

SONUÇ ............................................................................................................................. 177 

KAYNAKÇA .................................................................................................................... 184 

EKLER ............................................................................................................................. 193 

 

  



IX 

 

KISALTMALAR  

ABCFM  : American Board of Missions 

Akt.   : Aktaran 

AÜİFD   : Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 

BFBS   : British and Foreign Bible Society 

Bkz. / bkz.   : Bakınız 

BS   : Bible Societies  

C.   : Cilt 

CMS   : Church Missionary Society 

Çev   : Çeviren 

Der. / der.   : Derleyen 

DİA   : Diyanet İslam Ansiklopedisi 

Ed. / ed.   : Editör 

EFES    : Eastern-Female Education Society  

ES   : Education Societies 

Haz. /haz.  : Hazırlayan 

JS   : Jews Society 

MBS   : Malta Bible Society 

NLGC   : Newhaven Ladies’ Greek Committee 

RTS    : Religious-Tract Society 

s.    : Sayfa 

TDV    : Türkiye Diyanet Vakfı 

Trc. / trc.  : Tercüme eden 

Vb.    : Ve benzeri 

Vd.   : Ve diğerleri 



1 

 

 

GİRİŞ 

 

Araştırmanın Konusu  

19. yüzyılda Osmanlı Devleti küresel güç dengelerinin hızla değiştiği bir dönemde, 

yalnızca askeri ve siyasi sorunlarla değil, aynı zamanda çeşitli Batılı misyoner 

cemiyetlerinin yoğun faaliyetleriyle de karşı karşıya kalmıştır. Bu misyoner cemiyetleri, 

Osmanlı topraklarında özellikle dini ve kültürel alanlarda nüfuz sağlama hedefleri 

doğrultusunda hareket etmişlerdir. “Akdeniz Misyonu” adı altında 1815 yılında Malta’da 

başlayan Protestan misyonerlik faaliyetleri, kısa sürede İzmir gibi stratejik ve kozmopolit 

bir şehre yönelmiş ve burada güçlü bir varlık oluşturmayı başarmıştır. İzmir, misyonerlerin 

hem dini hem de kültürel dönüşüm yaratmak istedikleri önemli bir merkez haline gelmiştir. 

Protestan Misyonerlerin temel amacı, Osmanlı toplumunda hem Müslüman hem de 

gayrimüslim kitleleri kendi inanç sistemlerine kazandırmak olmuştur. Hıristiyanlık 

öğretisini yayma gayesiyle hareket eden bu misyonerler, Doğu Kilisesi mensuplarını 

“hakikatle” buluşturmayı ve İslam topluluklarını “sapkınlıktan” kurtarmayı 

hedeflemişlerdir. Ancak bu faaliyetlerin sadece dini bir boyutu olmadığı, misyonerlik 

hareketlerinin Batılı güçlerin Osmanlı üzerindeki siyasi ve ekonomik çıkarlarıyla örtüştüğü 

görülmektedir. Misyonerler, batılı devletlerin temsilcisi olan konsoloslar, tüccarlar ve diğer 

etkili çevrelerle kurdukları yakın ilişkileri kullanarak Osmanlı toplumu üzerindeki etkilerini 

artırmıştır. Osmanlı tebaası olan farklı din ve mezhep müntesipleri üzerinde kurmuş 

oldukları planlar ve yürüttükleri faaliyetler hem toplumsal hem de siyasi gerilimlere zemin 

hazırlamıştır. 

Bu bağlamda misyonerlerin eğitim süreçleri, motivasyonları, stratejileri, Türk-İslam 

toplumuna yönelik hedefleri, kullandıkları materyaller, toplum üzerindeki dini ve kültürel 

etkileri, açtıkları kurumlar ve gerçekleştirdikleri faaliyetler gibi birçok konu, 

araştırmacıların dikkatini çekmiştir. 

Bu çerçevede çalışmamızın konusu, Kilise Misyoner Cemiyeti (Church Missionary 

Society- CMS) kayıtlarında yer alan İzmir (Smyrna) Misyonu’na ilişkin faaliyetleri dinler 

tarihi perspektifinden kronolojik bir yaklaşımla incelemektir. Çalışmada, CMS tarafından 



2 

 

yayımlanan ve yıllık olarak kitaplaştırılmış 43 ciltten oluşan “Missionary Register” dergisi 

temel kaynak olarak kullanılmıştır. Bu dergi, dünyanın dört bir yanındaki Protestan 

misyonerlik faaliyetlerine ilişkin döneminin güncel raporlarını içermesi bakımından önemli 

bir belge niteliği taşımaktadır. İzmir ve çevresinde 1813-1855 yılları arasında 

gerçekleştirilen dini, sosyal, eğitim ve kültürel misyonerlik faaliyetleri, bu birincil kaynağın 

ışığında detaylı bir şekilde ele alınmıştır.  

CMS kayıtlarında yer alan bilgilerde, İzmir’deki modern misyonerlik faaliyetleri 

kapsamında Protestanların fiili misyonerlik faaliyetlerinin başlangıcı her ne kadar 1815 yılı 

olarak tespit edilse de, söz konusu dönemin Akdeniz Misyonu için bir hazırlık sürecini 

içermesi ve Missionary Register dergisinin yayımlanmaya başlama ve sona erme tarihlerine 

denk gelmesi sebebiyle bu çalışmada 1813-1855 yılları arasındaki dönem incelenmiştir. 

Tezimiz, giriş ve sonuç bölümleri haricinde üç ana bölümden oluşmaktadır. 

Araştırmanın ilk bölümünde Misyonerliğin tanımı, evrensel dinlerdeki yeri, Hıristiyan 

misyonerliğinin İsa Mesih dönemiyle başlayan ve Pavlus öncülüğünde şekillenen tarihi 

süreçteki gelişimi ayrıntılı olarak incelenmiştir. Bunun yanı sıra, misyonerliğin amaçları, 

hedefleri, yöntem ve stratejileri ile hedef kitleleri gibi konular kapsamlı şekilde ele 

alınmıştır.  

Protestan misyonerliğinin kurumsallaşma süreci ise çalışmanın bir diğer önemli odak 

noktasını oluşturmuştur. Çalışmamızın ikinci bölümünde, tezimizin temelini oluşturan 

Protestan misyonerliğine dair kapsamlı bir inceleme yapılmıştır. Bu bağlamda, 

Protestanlığın ortaya çıkışı, Reform hareketinin temelleri, doğuşu, gelişimi ve sonuçları 

ayrıntılı bir şekilde ele alınmıştır. Ayrıca Protestan inancının temel ilkeleri, Protestan 

misyonerliğinin kurumsallaşma süreci ve bu misyoner cemiyetlerin tarihsel gelişimi 

üzerinde durulmuştur.  

Çalışmamızın son bölümünde, öncelikle 19. yüzyılın ilk döneminde İzmir şehrinin 

tarihi, sosyal ve kültürel yapısı ile Protestanlar açısından İzmir’i diğer Osmanlı şehirlerinden 

ayıran özellikler incelenmiştir. Bu bölümde, çalışmamızın temel konusu olan ve 1813-1855 

yılları arasını kapsayan “Missionary Register” adlı, Kilise Misyoner Cemiyeti’ne ait kayıtlar 

ele alınmıştır. Bu bağlamda, özellikle Smyrna (İzmir) Misyonu’na yönelik Protestan 

misyonerlerin 1813-1855 yılları arasında İzmir ve çevresinde yürüttüğü dini, eğitim, sosyal 

ve kültürel misyonerlik faaliyetleri kronolojik bir çerçevede incelenmiştir. Ele alınan konular 



3 

 

arasında, misyonerlerin İzmir’e ilk gelişleri ve keşif faaliyetleri, İzmir’de kurumsallaşma 

süreçleri, İzmir ve çevresinde gerçekleştirdikleri misyon seyahatleri, kurdukları okullar, 

yardım kuruluşları, sağlık hizmetleri, matbaa ve kitap dağıtım faaliyetleri bulunmaktadır. 

Ayrıca, faaliyet gösteren misyonerlerin düşünceleri, sosyal ve siyasi olaylara karşı 

yaklaşımları, temel gayeleri ve bu gayelerin açık ya da örtük hedefleri yer almaktadır. 

Bu çalışmada, misyonerlik faaliyetlerinin analizinde hatırat, mektuplar ve raporlar gibi 

birincil kaynaklardan elde edilen bilgiler temel alınmış ve bu faaliyetlerin kapsamı detaylı 

bir şekilde ortaya konulmaya çalışılmıştır. 

Araştırmanın Amacı ve Önemi 

Bu araştırmanın temel amacı, Osmanlı İmparatorluğu’nun siyasi, sosyal ve kültürel 

dönüşümler yaşadığı 19. yüzyılda, İzmir’de faaliyet gösteren Protestan misyoner 

cemiyetlerin 1813-1855 yılları arasındaki faaliyetlerini kapsamlı bir şekilde incelemektir. Bu 

bağlamda, Protestan misyonerlerin İzmir’e geliş süreçleri, yürüttükleri dini, eğitimsel ve 

sosyal faaliyetlerin niteliği ve bu faaliyetlerin yerel topluluklar üzerindeki etkileri tarihsel 

bir perspektifle ve sistematik bir yaklaşımla analiz edilmiştir.  

Bu doğrultuda çalışma, Protestan misyonerlerin eğitim, sağlık ve sosyal yardım gibi 

alanlarda yürüttükleri faaliyetler aracılığıyla toplum üzerindeki etkilerini ve bu faaliyetlerin 

yerel halkla olan ilişkilerine nasıl yansıdığını incelemeyi hedeflemektedir. Özellikle Rum, 

Ermeni, Yahudi ve Müslüman Türk toplulukları ile kurdukları ilişkiler, azınlık politikaları 

üzerindeki dolaylı etkileri ve Otorite sayılan güçler ile yaşanan gerilimler detaylı bir şekilde 

ele alınmıştır. Ayrıca, Protestan misyonerlerin bölgedeki varlıklarının Batılı devletlerin 

Osmanlı üzerindeki siyasi ve diplomatik baskılarıyla nasıl örtüştüğü ve bu çerçevede 

azınlıklara yönelik reformların şekillenmesinde nasıl bir rol oynadıkları da araştırmanın 

kapsamındadır. 

Bu araştırma, İzmir’in kozmopolit yapısında Protestan misyonerlerin etkinliğini ve bu 

etkinliğin dini, sosyal ve kültürel alanlarda yarattığı değişimleri ortaya koyması açısından 

önemlidir. Çalışma, İzmir’deki Protestan cemaatlerin büyüme süreçlerini, yerel topluluklarla 

olan etkileşimlerini ve bu süreçte uyguladıkları yöntemleri anlamaya yönelik önemli bilgiler 

sunmaktadır. Bu sayede, misyonerlik faaliyetlerinin yalnızca masum bir dini yayılma amacı 

taşımadığı, aynı zamanda “Haç ve Hilal” çatışması çerçevesinde Batılı devletlerin Osmanlı 



4 

 

üzerindeki siyasi ve kültürel nüfuzlarını artırma stratejilerinin bir parçası olduğu daha net 

bir şekilde anlaşılmıştır. 

Bu çalışma, Protestan misyonerlerin İzmir’e geliş amaçlarını, uyguladıkları planları, 

karşılaştıkları zorlukları ve yaşadıkları deneyimleri kendi ifadeleriyle aktarması açısından 

büyük önem taşımaktadır. Misyonerlerin faaliyetleri sırasında elde ettikleri başarılar veya 

karşılaştıkları başarısızlıklar, dönemin sosyal ve kültürel yapısını anlamada değerli bilgiler 

sunmaktadır. Birinci elden kaynaklara dayanan bu araştırma, misyonerlerin olaylara dair 

duygu ve düşüncelerini doğrudan yansıtarak hem güvenilir hem de kapsamlı bir bakış açısı 

sağlamaktadır. Bu yönüyle çalışma, İzmir’deki misyonerlik faaliyetlerinin arka planını ve 

etkilerini derinlemesine analiz etme fırsatı sunmuştur. 

Araştırma sonuçlarının, Osmanlı Devleti’nde Protestan misyoner faaliyetlerinin çok 

boyutlu etkilerini değerlendiren literatüre önemli katkılar sağlaması beklenmektedir. 

Özellikle İzmir örneği üzerinden elde edilen bulgular, Osmanlı’da azınlık politikalarının 

dönüşümü, Batı etkisinin toplumsal yapıya yansımaları ve misyonerlik faaliyetlerinin uzun 

vadeli sonuçlarını anlamak için değerli bir kaynak oluşturacaktır. Bu yönüyle, İzmir’de 

Protestanlık öğretisini yayma amacıyla gerçekleştirilen misyonerlik faaliyetleri, dinler tarihi 

literatürüne mütevazı bir katkı olarak değerlendirilebilir. Araştırma sonuçlarının, İzmir’deki 

Protestan cemaatlerin dini ve toplumsal yapılarını anlamak için önemli bir kaynak teşkil 

etmesi ve bu alandaki literatüre katkı sunması beklenmektedir. 

Araştırmanın Yöntemi ve Kaynakların Değerlendirilmesi 

Nitel araştırma yöntemleri doğrultusunda gerçekleştirilen bu çalışmanın birinci 

bölümünde Hıristiyan Misyonerliğinin tarihçesi, yöntemleri ve amaçları gibi temel konular 

ele alınmıştır. Hıristiyan misyonerliğinin gelişimini anlamak amacıyla birincil ve ikincil 

kaynaklardan yararlanılarak, misyonerlik yöntemleri ve motivasyonlarının anlaşılması için 

literatür taraması yapılmıştır. Tarihsel araştırma yöntemiyle Hıristiyan misyonerliğinin 

çeşitli dönemlerde hangi olaylar üzerinden şekillendiği analiz edilerek araştırmanın genel 

bağlamı oluşturulmuştur. 

Protestan misyonerliğinin doğuşu ve gelişimi sürecine odaklanan ikinci bölümde de 

yine tarihsel araştırma yöntemiyle analiz yapılmıştır. İkincil kaynaklardan elde edilen veriler 

ışığında Protestanlığın ortaya çıkışı, gelişimi, misyonerlik faaliyetlerinin teşkilatlanması ve 

Protestan misyonerlik faaliyetlerinin özellikleri ele alınmıştır. Bu bölüm, Smyrna misyonunu 



5 

 

daha iyi anlamak için Protestan misyonerliğine ilişkin genel bir çerçeve sunmayı 

amaçlamıştır. 

Üçüncü ve son bölümde, CMS Misyoner Kayıtlarında Smyrna (İzmir) Misyonu detaylı 

bir şekilde incelenmiştir. Bu bölümde birincil kaynak olarak CMS tarafından yayımlanan 

Missionary Register ve diğer CMS kayıtları doküman analizi yöntemiyle ele alınmıştır. Bu 

belgeler, Protestan misyonerlerin İzmir’deki faaliyetlerini, topluluklarla ilişkilerini ve 

misyonerlik faaliyetlerinin gelişimini anlamak için temel kaynak niteliğindedir. Ayrıca, 

CMS’nin raporları üzerinden Smyrna misyonunun hedefleri, uygulamaları ve dönemin 

toplumsal yapısına olan etkileri betimsel analiz yöntemiyle değerlendirilmiştir. Smyrna 

misyonunun yerel halk üzerindeki sosyal ve dini etkileri de bu bölümde ele alınmıştır. 

Protestan misyonerlerin 1813-1855 yılları arasında İzmir’deki faaliyetlerine yönelik 

yaptığımız araştırmada öncelikli başvurduğumuz temel kaynak olan Kilise Misyoner 

Cemiyeti’nin (CMS) Missionary Register dergisinde yer alan kendi arşiv belgelerinin 

tamamı Amerika’daki Yale Üniversitesi Kütüphanesi’nde bulunmaktadır. Çalışmamız 

sırasında Yale Üniversitesi çevrimiçi kütüphanesi aracılığıyla bu kitaplar taranarak kapsamlı 

bir kaynak araştırması yapılmıştır. Özellikle Missionary Register’da yer alan misyoner 

raporlarını, tutanaklarını, istatistiklerini, kurul kararlarını, misyonerlerin mektuplarını ve 

günlüklerini vb. içeren 43 ciltlik birincil kaynak niteliğindeki İngilizce kitapların ilgili 

bölümleri Türkçeye çevrilmiş ve Akdeniz Misyonu içerisinde yer alan Smyrna Misyonu’nun 

tasnifi gerçekleştirilmiştir. Böylece söz konusu bu misyoner belgeleri sayesinde çalışmanın 

temel dayanağı oluşturulmuştur. 

Bu tezde yararlanılan temel kaynaklar tanıtıldıktan sonra, diğer bölümlerde başvurulan 

literatürün de incelenmesi önem arz etmektedir. Çalışmanın ilk bölümünde, Hıristiyan 

misyonerlik faaliyetlerinin tarihsel arka planı, amaçları, hedef kitlesi, uyguladığı yöntem ve 

stratejiler incelenirken taslağın oluşmasında Tartışmalı İlmi Toplantılar dizisinin 43. 

oturumunda sunulan 13 tebliğden meydana gelen Türkiye’de Misyonerlik Faaliyetleri 

başlıklı eser belirleyici olmuştur. Bu eserde Genel Olarak Misyonerlik başlıklı tebliğin 

ardından, Türkiye’deki Katolik, Ortodoks ve Protestan misyonerlik faaliyetleri tarihsel süreç 

içerisinde ele alınmış ve çeşitli yönleriyle analiz edilmiştir. Ayrıca, Türkiye’de Hıristiyanlar 

Arasında misyonerlik faaliyetleri, Yahudilik ve misyonerlik anlayışı ile bağımsız Hıristiyan 

gruplar ve faaliyetleri gibi konular da detaylı olarak incelenmiştir. 2004 yılında 

gerçekleştirilen söz konusu toplantının tebliğleri aynı yıl yayımlanmıştır. Bu tebliğler 



6 

 

arasında 11. sırada yer alan Şinasi Gündüz’ün tebliğinde, misyonerliğin metodolojisi Aziz 

Pavlus dönemine kadar götürülerek tarihsel bir çerçevede ele alınmış ve ardından yöntemler 

yedi ana madde halinde sistematik biçimde sunulmuştur.  

Bunun yanı sıra, Gündüz’ün Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi’nde kaleme 

aldığı Misyonerlik maddesinin, Diyanet İşleri Başkanlığı tarafından 2005 yılında 

kitaplaştırıldığı bilinmektedir. Bu eserinde Gündüz, misyonerliğin tarihçesine kapsamlı 

şekilde değinmiş ve Orta Çağ’dan itibaren misyoner faaliyetlerin siyasallaştığını, siyasi 

otoritelerle iş birliği içinde yürütüldüğünü vurgulamıştır. Müslümanlara yönelik misyonerlik 

faaliyetlerini ise yaklaşık on sayfa boyunca ele almış, konuyu Orta Çağ ve Sömürgecilik 

dönemi olarak iki ayrı dönemde değerlendirmiştir. Sonuç olarak, Amerika ve İngiltere 

kökenli 20 Anglikan-Protestan misyoner grubunun, Doğulu Müslüman toplumlar içerisinde 

hem siyasi hem de sosyal nedenlerle bekledikleri etkinliği sağlayamadıklarını belirtmiştir. 

Bu eserlere ilaveten; Nasuh Günay’ın Günümüz Türkiye’sinde Misyonerlik 

Faaliyetleri adlı eseri, Şinasi Gündüz’ün Pavlus: Hıristiyanlığın Mimarı adlı eseri Süleyman 

Turan’ın Hıristiyan Misyon Tarihi ve Misyonerliğin Kurucusu Pavlus adlı eserleri, Mehmet 

Aydın’ın Hristiyan Misyonerliğin Başlangıcı, Gelişimi, Hedefleri adlı makalesi ile Rahim 

Ay’ın Hıristiyanlığın Kurumsallaşma Sürecinde Antakya’nın Rolü adlı makalesi vb. 

çalışmalar Hıristiyan misyonerlik faaliyetlerinin tarihini, Pavlus’un Hıristiyanlık 

içerisindeki dönüştürücü rolünü ve onun misyonerlik anlayışını detaylandırarak günümüze 

kadar gelen süreçte yaşanılanları açıklamamızda bizim için önemli bilgi kaynakları 

olmuşlardır. 

 İskender Oymak’ın Metot ve Çalışma Alanları Açısından Türkiye’de Misyonerlik 

Faaliyetleri adlı eseri, Mahmut Aydın’ın Evanjelik Hıristiyanlığın Misyon Yöntemleri ve 

Türkiye’deki Yansımaları adlı eseri, Asife Ünal’ın editörlüğünde yayınlanan Dinler 

Tarihçileri Gözüyle Türkiye’de Misyonerlik adlı eser, Mustafa Halidi ve Ömer Ferruh’un 

Misyonerler ve Tarihçeleri adı eseri, Ali İsra Güngör’ün Cizvitler adlı eseri, Abdurrahman 

Küçük’ün Misyonerlikten Diyaloğa Türkiye, Asrın Kızılelması Türk Birliği ve Dinler Tarihi 

adı eserleri ve Dinler Tarihi başlığı altında yayınlanan pek çok eser çalışmamızda 

misyonerlik hakkında genel bilgilere yer vermemizde bize rehberlik eden kaynaklar 

olmuşlardır.  



7 

 

Tezin ikinci bölümünde, Protestanlığın doğuşu, gelişimi ve Protestan misyoner 

kurumların açıklanması konusunda esas aldığımız kaynakların başında Ali Erbaş’ın 

Hristiyanlık’ta Reform ve Protestanlık Tarihi adlı eseri gelmektedir. Bu eser, Protestan 

reform hareketlerinin, tarihsel sürecinin ve bu hareketlerin Hıristiyanlık üzerindeki 

etkilerinin kapsamlı bir şekilde analiz edilip işlenmesi hususunda yol gösterici olmuştur. 

Mustafa Numan Malkoç’un Türkiye’de Protestanlık ve Protestan Kiliseleri adlı seri 

Protestan misyonerliğinin gelişimi konusunda detaylı bilgiler sunarak konunun ele alınıp 

işlenmesinde istifade edilen başlıca kaynaklardan biri olmuştur. Bu konuda yararlandığımız 

başlıca eserler arasında Hakan Olgun’un Sekülerliğin Teolojik Kurgusu Protestanlık adlı 

eseri, Tim Dowley - Pat Alexander’ın editörlüğünü yaptıkları Hristiyanlık Tarihi adlı eser, 

Resul Çatalbaş’ın Anglikan (İngiliz) Misyoner Teşkilatlar adlı makalesi, Ahmet Hikmet 

Eroğlu’nun Hıristiyanların Bölünme Sürecine Genel Bir Bakış adlı makalesi, Erol 

Güngör’ün Türkiye’de Misyonerlik Faaliyetleri adlı eseri, Jacques Waardenburg’un Türkiye 

Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisinde yer alan Protestanlık maddesi, Ali Erbaş tarafından 

kaleme alınan Hıristiyan Misyonerliğine Genel Bir Bakış adlı makale, Uygur 

Kocabaşoğlu’nun Kendi Belgeleriyle Anadolu’daki Amerika 19. yüzyılda Osmanlı 

İmparatorluğu’ndaki Amerikan Misyoner Okulları adlı eseri, Erol Güngör’ün Türkiye’de 

Misyonerlik Faaliyetleri adlı eseri, Mahmut Aydın’ın Evanjelik Hıristiyanlığın Misyon 

Yöntemleri ve Türkiye’deki Yansımaları adlı bildirisi ve Ahmet Aras’ın Protestanlık 

Tarihinde Kalvinizm adlı çalışması yer almaktadır.  

 Mekansal bir sınırlama ile İzmir şehrini konu edinen ve 19. yüzyılın başlarında belirli 

dönemi kapsayan bu tezde, şehrin tarihini tanımak ve tanıtmak gerekmekteydi. İzmir ile ilgili 

bugün birçok tetkik eser mevcuttur. Ancak bu eserler içerisinde titiz çalışmaları, akademik 

değerleri ve konu edindiğimiz döneme ışık tutmaları bakımından bazıları ön plana 

çıkmaktadır. Türkçe literatürde İzmir’e dair yararlanılan başlıca eserlerden bazılarına örnek 

verecek olursak: Tuncer Baykara’nın İzmir Şehri ve Tarihi adı eseri, Rauf Beyru’nun, 19. 

Yüzyılda İzmir’de Yaşam adlı eseri, İlhan Pınar’ın Gezginlerin Gözüyle İzmir XIX. Yüzyıl-I 

adlı eseri, Olaf Yaranga’nın XIX. yüzyılın ilk yarısında Fransız gezginlerin anlatımlarında 

İzmir adlı eseri öne çıkan çalışmalardan sadece birkaçıdır. 

Misyonerlik faaliyetleri hem ulusal hem de uluslararası düzeyde birçok araştırmacının 

ilgisini çekmiş ve konu üzerine kapsamlı çalışmalar üretilmiştir. Ancak, bu tez kapsamında 

ele alınan dönem ve İzmir şehri özelindeki misyonerlik faaliyetlerine dair yapılan çalışmalar 



8 

 

sınırlıdır. Özellikle, tezde incelenen dönem ve detaylara odaklanan ya da doğrudan bu 

unsurları ele alan akademik çalışmalara rastlamak henüz mümkün olmamıştır. 

Bu bağlamda, çalışmamızla ilgili literatüre bakıldığında, Esra Danacıoğlu’nun 1993 

yılında tamamladığı Osmanlı Anadolusu’nda Protestan (Anglosakson) Misyoner 

Faaliyetleri başlıklı doktora tezi öne çıkmaktadır. Danacıoğlu, çalışmasında hem Amerikan 

hem de İngiliz misyoner cemiyetlerinin Osmanlı topraklarındaki faaliyetlerini incelemiştir. 

Tezinde, Protestanlığın kapitalizmin egemen olduğu bir bağlamda ortaya çıktığını ve 

kapitalizmin bir dünya sistemine dönüşmesiyle birlikte Protestanlığın da küresel bir 

hâkimiyet mücadelesine giriştiğini savunmaktadır. Bununla birlikte, kapitalizmin 19. 

yüzyılda Doğu dünyasını kendi sistemine eklemlemesiyle birlikte, bu bölgenin Protestan 

itikadına maruz kaldığı görüşünü ileri sürmektedir. Danacıoğlu, misyonerlik faaliyetlerini, 

ticari girişimlerin açtığı yollar aracılığıyla Osmanlı İmparatorluğu’na nüfuz eden bir olgu 

olarak tanımlamaktadır.  

Harun Tuncer’in Osmanlı Devleti’nde İngiliz Misyoner Faaliyetleri (1839-1861) 

başlıklı doktora tezi, misyonerlik faaliyetlerine dair kapsamlı bir inceleme sunan bir diğer 

çalışmadır. Çalışma, misyoner olarak tanımlanan bireylerin nasıl bir eğitim sürecinden 

geçtiklerini, ülkelerinin ve dönemlerinin koşulları çerçevesinde nasıl böyle bir misyona 

yöneldiklerini, bu bireylerin doğrudan ve dolaylı hedeflerinin neler olduğunu ve bu 

hedeflerin başka aktörlerin stratejik hedefleriyle nasıl örtüştüğünü ele almaktadır. Bunun 

yanı sıra, tezde misyonerlerin Türk-İslam toplumuna yönelik stratejileri ve kullandıkları 

misyon materyalleri detaylı bir şekilde incelenmiştir. Ayrıca, misyonerlik faaliyetlerinin bu 

toplumda yol açtığı dini ve kültürel değişim ve tahribatın boyutları da araştırmanın temel 

konularından birini oluşturmaktadır. Bu bağlamda, Tuncer’in çalışması dönemin misyoner 

faaliyetlerini yalnızca tarihi bir olgu olarak değil, aynı zamanda sosyo-kültürel etkileri 

açısından da değerlendiren kapsamlı bir analiz sunmaktadır. 

Cenk Demir’in Amerikan Board’un İzmir’deki Faaliyetleri ve İzmir Uluslararası 

Kolej başlıklı doktora çalışması, Amerikan Board örgütünün İzmir’deki dini, matbaa ve 

eğitim faaliyetlerini kapsamlı bir şekilde incelemektedir. Çalışma, misyonerlerin nüfuz 

sahasını, İzmir ve çevresindeki dini etkinliklerini, matbaa faaliyetlerinin kapsamını ve eğitim 

alanındaki girişimlerini ele alırken, bu faaliyetlerin bölgede açılan Amerikan okullarındaki 

yeri ve önemini de analiz etmektedir. Araştırmanın odak noktası, İzmir’deki iki önemli 

Amerikan eğitim kurumu olan, 1878 yılında kurulan İzmir Amerikan Kız Koleji (ACI) ile 



9 

 

1891 yılında kurulan İzmir Uluslararası Koleji’nin (IC) kuruluş süreçleri, faaliyetleri ve 

nihai durumlarının, kronolojik bir düzen içerisinde, belgeler ışığında detaylı bir şekilde 

incelenmesidir. Çalışma, bu kurumların misyonerlik faaliyetlerindeki rolünü ve bölgedeki 

etkilerini anlamaya yönelik kapsamlı bir analiz sunmayı başarmıştır. 

Çalışmamızda birincil kaynak teşkil eden raporlarını ele aldığımız Kilise Misyonerlik 

Cemiyeti (Church Missionary Society - CMS) ile bağlantısı bakımından önem arz eden bir 

diğer çalışma, Arzu Meryem Nurdoğan tarafından kaleme alınmıştır. Nurdoğan, akademik 

bir dergide art arda yayımladığı üç makalede Kilise Misyonerlik Cemiyetini detaylı bir 

şekilde incelemiştir. Konu hakkında yayımladığı ilk makale Anglikan Kilisesi’nin 

Osmanlı’daki Sancaktarı: Church Missionary Society Kuruluşu, Yapısı ve Yayınları-I 

olmuştur. İkinci makale Anglikan Kilisesi’nin Osmanlı’daki Sancaktarı: Church Missionary 

Society Üyeleri ve Gelir Kaynakları-II başlığı altında yayımlanmıştır. Son makale ise 

Anglikan Kilisesi’nin Osmanlı’daki Sancaktarı: Church Missionary Society Hedefleri, 

Misyonerlik Tanımı ve Motivasyon Unsurları-III başlığını taşımaktadır. Bu çalışmalarda, 

CMS’nin kuruluş koşulları, amaçları, sistematik ve hiyerarşik yapısı, İngiliz Kilisesi ile olan 

bağlantıları, üyelik kabul süreci ve şartları, misyonerlik anlayışı, hedefleri ve misyonerlerin 

motivasyonunu belirleyen temel unsurlar detaylı bir şekilde ele alınmıştır. Nurdoğan, 

çalışmanın amacını İngiliz Kilisesi ile doğrudan bağlantılı, meşruiyetini bu kiliseden alan ve 

hem devlet hem de halk nezdinde önemli bir konumu bulunan CMS’nin incelenmesi yoluyla, 

Osmanlı Devleti’ne yönelik misyonerlik faaliyetlerinin temel dinamiklerini ve bu 

dinamiklerin İngiltere’de nasıl oluşturulduğunu anlamak şeklinde ifade etmiştir. Yaklaşık 

seksen sayfalık toplam çalışmasıyla CMS hakkında kapsamlı bir arka plan ve zengin bir bilgi 

sunmayı başarmıştır. 

 

  



10 

 

BİRİNCİ BÖLÜM 

HIRİSTİYAN MİSYONERLİĞİ 

 

1.1. Misyon, Misyoner ve Misyonerlik Kavramları 

İnsanlık tarihi boyunca öne çıkan bazı dinlerin insanlar arasında yayılma ve evrensel 

olma amacı olmuştur. Bu dinlere Hıristiyanlık, İslamiyet ve Budizm örnek olarak verilebilir. 

Bazı dinler tarihçileri bu tür dinleri misyoner karakterli dinler olarak adlandırmaktadır. Bu 

ayrımın zıttı olarak yayılma amacı olmayan, belirli bir bölgeye ve topluma ait olan dinlere 

de başta Yahudilik örnek olarak verilebilir. Bu tür dinler de misyoner karakterli olmayan 

dinler olarak adlandırılmıştır. Bu ayrımda temel dayanak dinin evrensel olma amacının 

varlığı veya yokluğudur. Misyonerlik kelimesi dinler arasında genel bir anlam ifade etse de 

günümüzde Hıristiyanlıkla özdeş hale gelmiştir.1 

Misyon teriminin kökeni Latince “Missio” kelimesinden gelmektedir. Yeni Ahit 

dilinde kullanılmakta ve Hıristiyan ilahiyatının özel bir alanını ifade etmektedir. Temel 

olarak, yetkili bir otoritenin onayıyla ve resmi kanallarla belirli bir kişiye bir görevi yerine 

getirmek üzere özel yetki ve sorumluluk verilmesi anlamına gelir.2  

İngilizcede ve Fransızcada “Mission” olarak geçen kelime, Türkçede “misyon” 

şeklinde telaffuz edilir.3 Sözlük anlamı olarak, “görev, yetki, vekalet, bir kişiye belirli bir işi 

yapması için verilen özel görev” anlamlarını içerir. Ancak, terim olarak kullanıldığında 

özellikle Hıristiyanlık bağlamında, Hıristiyan olmayanlara Hıristiyanlığı yayma görevini 

ifade eder.4 

Hıristiyan kiliseleri tarafından Hıristiyan olmayan ülkelerde dinlerini yaymak 

amacıyla kurulan kurumlar da literatürde “misyon” olarak adlandırılmaktadır. Bu kurumlar, 

dini eğitim faaliyetlerini yürütmek, ibadet organizasyonları düzenlemek ve Hıristiyan 

inançlarını tanıtmak gibi işlevler üstlenmektedir. Bu misyonerlik faaliyetlerini organize eden 

ve yürüten din görevlilerine ise “misyoner” denilmektedir. Hem iç hem de dış misyonlarda 

                                                 
1 Ömer Faruk Harman (ed.), Türkiye’de Misyonerlik Faaliyetleri (İstanbul: Ensar Neşriyat, 2005), 26. 
2 Jean Danielou, “Kilisede Misyoner Düşüncesi”, çev. Abdurrahman Küçük, Ankara Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Dergisi 37/1 (1997), 101. 
3 Günay Tümer - Abdurrahman Küçük, Dinler Tarihi (Ankara: Ocak Yayınları, 1993) 381. 
4 Şinasi Gündüz, “Misyonerlik”, Diyanet İslam Ansiklopedisi, (İstanbul: TDV Yayınları, 2005), 30/193.  



11 

 

görev yapan rahipler, papazlar ve diğer din adamları genellikle “misyoner” olarak 

nitelendirilmektedir. Ayrıca, Hıristiyanlığı yayma ve diğer dinlerden bireyleri bu inanca 

kazandırma amacıyla kurulan dernekler ve organizasyonlar da “Mission” başlığı altında 

değerlendirilmektedir.5 

Hıristiyanlığın doğuşuyla başlayan “Mission” hareketi, zaman içinde Hıristiyanlığın 

ayrılmaz bir parçası haline gelmiş ve İncil’in yayılmasıyla özdeşleşerek günümüze kadar 

varlığını sürdürmüştür. “Mission” ifadesi aslında Latince “mittere” fiiliyle ilişkilidir ve 

“göndermek” anlamını taşımaktadır. Bu bağlamda, İsa Mesih’in insanlar arasındaki 

misyonundan bahsedilir. Nitekim İsa Mesih’in Baba tarafından dünyaya gönderilmesi ve 

Kutsal Ruh’un Pentekost günü havarilere gönderilmesi gibi olaylar misyon kavramını 

şekillendirir. Kilise hukukunda ise “Mission” kavramı, belirli bir görevi yerine getirmek 

üzere yetkilendirilmiş bir delegasyonu ifade etmektedir. Genel anlamıyla ise “Mission”, 

İncil’in Hıristiyan olmayan topluluklara ulaştırılmasına yönelik çabaları kapsamaktadır.6 

 İsa Mesih bu bağlamda ilk misyoner olarak nitelendirilmiştir. Çünkü kendisini “İsrail 

evinin kaybolmuş koyunlarını kurtarmaya” gelen bir şahsiyet olarak tanımlamıştır.7 Bu 

ifade, daha sonraki dönemlerde misyoner teriminin türetilmesine yol açmıştır; zira misyoner 

terimi, görevli olan kişiyi ifade eder. Hıristiyanlığın ilk dönemlerinde misyon terimi, Baba 

tarafından Oğul’un ve Baba ile Oğul tarafından Kutsal Ruh’un gönderilişine atfedilen ilahi 

iradeyi ifade ederken, aynı zamanda kilise tarafından resmi olarak vaaz için 

görevlendirilmeyi ifade ediyordu. 16. yüzyılda ise, Cizvitler tarafından bu terim daha özel 

bir anlamda kullanılmaya başlandı. Ignatius Loyola tarafından 16. yüzyılda kullanılan 

misyon ve misyonerlik (missionary) terimleri, Hıristiyan uluslarca oluşturulan kolonilere 

kilise görevlilerinin gönderilmesini ifade ediyordu. Bu terimler, Hıristiyan uluslarınca 

kolonileştirilen sömürge bölgelerinin Hıristiyanlaştırılması bağlamında kullanılmıştır. 

Katolik kilisesi tarafından Hıristiyanlığın yerliler arasında yayılması amacıyla gönderilen 

kilise temsilcilerine “misyoner” denirken, gittikleri ülkeler “misyon ülkeleri” olarak 

adlandırılmıştır.8  

                                                 
5 Osman Cilacı, Hristiyanlık Propagandası ve Misyonerlik Faaliyetleri (Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı 

Yayınları, 1990), 12. 
6 Mehmet Aydın, “Türkiye’ye Yönelik Katolik Misyonerliğin Dünü ve Bugünü”, Türkiye’de Misyonerlik 

Faaliyetleri, ed. Ömer Faruk Harman (İstanbul: Ensar Neşriyat, 2005), 91. 
7 Kutsal Kitap (Tevrat, Zebur İncil) (Kore: Kitabı Mukaddes Şirketi -Yeni Yaşam Yayınları, 2016), Mat.15/24. 
8 Şinasi Gündüz, Misyonerlik, (Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları, 2005), 11-12.  



12 

 

1.2. Evrensel Dinlerde Misyonerlik  

Misyonerlik, evrensel dinlerden özellikle de Hıristiyanlık bağlamında dini yayma 

amacıyla düzenlenen organize ve stratejik faaliyetlerdir. Bu tür etkinlikler, genellikle 

Hıristiyan inancının diğer toplumlar, kültürler ve coğrafyalar arasında yayılmasını 

hedeflemektedir. Ancak, misyonerlik kavramı sadece Hıristiyanlıkla sınırlı değildir. Diğer 

dinlerde de benzer çabalar gözlemlenmektedir. Örneğin, Budizm, Hinduizm, Maniheizm, 

Zerdüştlük ve Sihizm gibi dinler kendi inançlarının yayılması için misyonerlik faaliyetleri 

düzenlemişlerdir. Bu dinlerde, bireyin kurtuluşu kişisel inancıyla sınırlı olmadığı kabul 

edilmekte ve diğer insanların da bu kurtuluşa ulaşması için dini kabul noktasında çaba sarf 

edilmektedir. Dolayısıyla, misyonerlik terimi genellikle Hıristiyanlıkla özdeşleştirilse de 

aslında diğer dinler için de geçerli olan bir kavramdır. 

Misyonerlik faaliyetlerinin temeli, M.Ö. 6. yüzyılda yaşamış olan Budistlere 

dayanmaktadır. Buddha yaşadığı dönemde Hindistan’da yer alan Ganj bölgesinde sınıf 

gözetmeksizin karşılaştığı insanlara verdiği vaazlarla öğretilerini yayma gayreti içinde 

olmuştur. M.Ö. 3. yüzyılda yaşamış olan Kral Asoka dönemi Budizm’de Misyonerlik 

faaliyetlerinin ilk defa planlandığı dönemdir. Kral Asoka (M.Ö. 260-218) Budizm tarihinde 

üçüncü konsil olan II. Pataliputra toplantısını düzenlemiş ve yönetmiştir. Budizm’de temel 

Budist öğretilerinin tespiti, kutsal literatürün belirlenmesi, farklı Budist ekollerinin 

uzlaştırılması, Buddha’nın kimliği, Sangha denilen keşiş topluluğunun dindeki yeri ve 

Budizm öğretisinin dünyanın her yerine yayılması amacıyla gönderilecek misyonerlerin 

örgütlenmesi bu konsilin temel konularını olmuştur. Kral Asoka’nın Hükümdarlığı sırasında 

yazılan kaya kitabelerinden o dönemde Orta Asya, Afganistan, Sri Lanka ve Burma gibi 

bölgelere ek olarak Helen dünyasının çeşitli köşelerine, Suriye, Yunanistan ve Mısır’a kadar 

Budist misyonerlerin gönderildiği anlaşılmaktadır. Doğuya ve güneye yönlendirilen 

misyonerlerin gayretleri hızla sonuç vermiş ve bu süreçte Budizm, Burma ve Sri Lanka’da 

egemen din haline gelmiştir.9 

 Budistler, keşiş topluluğunun üyelerinin misyonerlik faaliyetleri aracılığıyla Çin, 

Kore, Japonya, Güney ve Güneydoğu Asya gibi geniş coğrafyalara yayılmıştır. Hindistan, 

Uzak Doğu, Tibet, Kore ve Çin gibi bölgelerde yoğun bir Budist nüfusu mevcuttur. 

Günümüzde de Budist rahipler dünya genelinde Buddha’nın öğretilerini yayma amacıyla 

                                                 
9 Ali İhsan Yitik, “Budizm”, Yaşayan Dünya Dinleri, ed. Şinasi Gündüz (Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı 

Yayınları, 2016), 308-312. 



13 

 

aktif olarak faaliyet göstermektedir. Türkiye’deki misyonerlik faaliyetleri Budizm’in 

fikirleri ve felsefesini anlatmaya çalışan kişiler aracılığıyla yayınlanan kitaplar, misyonerlik 

faaliyetleri kapsamında hazırlanan internet siteleri ve çeşitli ticarethaneler aracılığıyla 

sürdürülmektedir.  Budistlerin tercih ettiği yöntemler arasında, öğüt verme ve iyi birer örnek 

olma önemli bir yer tutmaktadır.10 

Hinduizm, temelde Hindistan’ın özgün dini geleneği olarak bilinir. Bu nedenle 

Hindistan’da doğanlar genellikle Hindu inancını benimsemektedir. Bu inanç sistemi milli bir 

kimlik niteliği taşır ve diğer toplumlara yayılma amacı taşımaz. Ancak, Hinduizm’in bazı 

mezhepleri misyonerlik faaliyetlerine girişmiş ve Hindu inancını diğer toplumlara 

aktarmaya çalışmıştır. 1863-1902 yılları arasında ABD’de yaşayan Swami Vivekananda 

Hinduizm’i yayma amacıyla faaliyetlerde bulunmuş ve bu süreçte geniş bir takipçi kitlesi 

elde etmiştir. Hindistan’ın 1947 yılında bağımsızlığını kazanmasının ardından, Hint dini 

misyonerliğinin de Batı’ya yönelik faaliyetleri önemli ölçüde artmıştır. Bağımsızlık 

öncesinde sınırlı bir etki alanına sahip olan Brahma Samaj, Arya Samaj ve Ramakrishna 

Mission gibi teşkilatlara ek olarak, bağımsızlıktan sonra Hindu Mahasabha, Ananda Marg, 

Rashtriya Swayamsevak Sangh, Hare Krishna Movement, Divine Light Mission, 

Transcendental Meditation, Sai Baba ve Rajneesh Movement gibi Hint kökenli yeni dini 

akımlar Batı’da yayılma fırsatı bulmuştur. Ülkemizde de Hint dini düşünce sistemini 

benimsemiş yapıların benzer faaliyetlerde bulundukları bilinmektedir.11 

M.Ö. 6. yüzyılda ortaya çıkan Zerdüştlük, Pers İmparatorluğu’nun önemli dinlerinden 

biri olarak tarihe geçmiştir. Zerdüşt veya diğer adıyla Zoroaster, bu dini reform hareketini 

başlatan kişi olarak bilinir. Öğretileri, tek bir tanrı olan Ahura Mazda’nın varlığına ve iyilik 

ile kötülük arasındaki süregelen mücadeleye odaklanır. Zerdüştlük, var olduğu toplumlarda 

önemli bir dini etki ve yayılma gücüne sahip olmuştur. Zerdüşt’ün ölümünden sonra, onun 

öğretileri Zerdüşt rahipleri aracılığıyla İran coğrafyasına yayılmıştır. Bu nedenle Zerdüştlük, 

misyoner karakterli bir din olarak kabul edilir. Özellikle Pers hükümdarlarından I. Darius 

döneminde devletin resmi dini haline gelmiş ve Pers İmparatorluğu’nun çeşitli bölgelerine 

yayılmıştır. Pers İmparatorluğu’nun güç kaybetmesiyle Zerdüştlerin yaşadığı bölgelerde 

gelişen Yunan hâkimiyeti, Helenistik kültürün etkisi altında kalmalarına sebep olmuştur. 

Sonraki dönemlerde Zerdüştlük Sasani devletinin de resmi dini haline gelmiştir. Sasani 

                                                 
10 Nasuh Günay, Günümüz Türkiye’sinde Misyonerlik Faaliyetleri, (Isparta: Fakülte Kitapevi, 2005), 111-116. 
11 Günay, Günümüz Türkiye’sinde Misyonerlik Faaliyetleri, 62-65. 



14 

 

devletinin gücü ile paralel olarak çevre ülkelere yayılmaya çalışmıştır. Sasanilerin yıkılması 

ile Zerdüştlük, bölgesel olarak gerileme yaşamış ve yayılma sürecinde önemli ölçüde geri 

çekilmiştir. Arapların bölgeyi fethetmesiyle İslam’ın etkisi altında kalmış ve zamanla 

İran’daki nüfuzu azalmıştır. Bu süreçte Zerdüşt inançları özellikle İran’ın çeşitli bölgelerinde 

yaşayan azınlıklar arasında varlığını sürdürmüştür.12 

Misyonerlik faaliyetleriyle öne çıkan bir diğer din de M.S. 3. yüzyılda ortaya çıkan 

Maniheizm’dir. Dinin kurucusu olan Mani’nin M.S. 216 yılında Fars başkenti 

Silifke/Ktesifon’da doğmuş olduğu tahmin edilmektedir. Çocukluğunda deneyimlediği 

vizyonlar, onu kendi öğretilerini yayma misyonuna yönlendirmiştir. Öğretilerini İran’ın iç 

ve dış bölgelerine, Hindistan’a ve Turan’a kadar yaymayı başarmıştır. Misyonerlik 

faaliyetlerinin etkisiyle öğretilerini farklı kültürlerle ve dinlerle sentezlemiştir. Maniheizm, 

Zerdüşt düalizmi, Babilonya folkloru, Budist ahlak ilkeleri ve Hıristiyan unsurların bir 

karışımı olarak kabul edilebilir. Bu evrensel nitelik, Mani’nin öğretilerinin farklı 

coğrafyalarda kabul görmesini sağlamıştır. Doğduğu bölgede ışık dinini yaymak için çaba 

harcayan Mani, Pers İmparatorluğu’nun hüküm sürdüğü dönemde Kral I. Şapur’dan destek 

görmüş ve öğretilerini yayma fırsatı bulmuştur. Ancak, I. Behram döneminde Maniheizm’e 

yönelik baskılar başlamış ve Mani hapse atılarak 276 yılında öldürülmüştür.13 

Maniheist öğretiyi diğer gnostik geleneklerden ayıran temel unsur, kurtuluşa götüren 

hakikatin gizlenmemesi, aksine tüm insanlığın erişimine açık tutulmasıdır. Maniheist 

misyonerliğin teolojik temeli de bu noktada belirginleşmektedir. Çünkü mutlak kurtuluşun 

gerçekleşebilmesi, bireysel çabalarla elde edilemeyecek bu bilginin tüm insanlara 

ulaştırılmasını gerektirmekte ve bu da evrensel bir misyon hareketini zorunlu kılmaktadır. 

Mani’ye göre, ışık ve karanlık arasındaki kozmik mücadelenin bir parçası olarak, ışığın 

zaferini sağlayacak bu sorumluluk kendisine verilmiştir. Dolayısıyla misyon faaliyetlerinin 

temel dayanağını, Mani’ye yüklenen ilahi görev oluşturmaktadır. Ancak bu misyon yalnızca 

Mani ile sınırlı kalmayıp, hakikatin bilgisiyle muhatap olan takipçileri için de bağlayıcı bir 

sorumluluk niteliğindedir.14  Nitekim Mani’nin ölümünden sonra takipçileri farklı 

coğrafyalar ve kültürler arasında köprüler kurarak misyonerlik faaliyetlerini yürütmüşlerdir. 

Misyonerlik faaliyetleri, Suriye, Mısır, Doğu İran, Kuzey Arabistan ve Kuzey Afrika gibi 

                                                 
12 Gündüz, Yaşayan Dünya Dinleri, 511. 
13 Kurt Rudolph, “Maniheizm”, Çev. Mustafa Bıyık, Gazi Üniversitesi Çorum İlahiyat Fakültesi Dergisi 1/1 

(Haziran 2002),380-382. 
14 Dilâ Baran, “Maniheist Misyonerliğin Teolojik Temelleri”, Dinlerin Kapsamı ve Misyonerlik I, ed. Canan 

Seyfeli- Mehmet Deri  (İstanbul: Kitâbî Yayınları, 2024), 248-249. 



15 

 

farklı bölgelere ulaşmıştır. Mani’nin etkisi Roma, Dalmaçya, Fransa ve İspanya gibi 

Avrupa’nın farklı bölgelerinde hissedilmiştir. Ancak Batı’da uzun süre varlığını 

sürdürememiştir. Batı’daki durumun aksine Maniheizm, Doğu’da daha başarılı ve kalıcı 

olmuştur. Etkisi Orta Asya’ya ve Çin’e kadar ulaşmıştır. Günümüzde takipçisi bulunmayan 

Maniheizm’in, Batı ve Doğu’da uzun süre varlığını sürdürmesi misyonerlik faaliyetlerinin 

etkisini göstermektedir.15 

Misyonerlik faaliyetlerinde bulunan diğer bir din de Sihizm’dir. Sihizm, Hint kökenli 

bir dindir. Evrensel hakikat öğretisini benimsemektedir. Ancak İslam, Hıristiyanlık ve 

Budizm kadar yaygın değildir. Sihizm’de, tüm insanlığın sadece hakikat öğretisi aracılığıyla 

kurtuluşa erebileceğine inanılmaktadır. Sihizm dinine inananların, bu dini sadece 

Hindistan’da değil, Avrupa’da da yayma eğiliminde olduğu bilinmektedir. Özellikle 20. 

yüzyılın sonlarından itibaren, kökeni Sih olmayan Sihlerin bazı Avrupa ülkelerinde ortaya 

çıktığı gözlemlenmiştir.16 

İslam’da, “misyon” kavramı yerine benzer bir anlam taşıyan “tebliğ” kavramı tercih 

edilmiştir. Ancak her iki kavram, dinin yayılması bağlamında kullanılmalarına rağmen 

amaçları, yöntemleri, hedefleri ve uygulamaları bakımından farklılık göstermektedir. 

İslam’ın tebliğ ve davet metodolojisi, dinin hakikatini insana duyurmayı ve açıklamayı temel 

alır. Müslümanlar bu görevi Peygamberleri Hz. Muhammed’den ve onun sahabelerinden 

örnek alarak gerçekleştirmişlerdir. Tebliğ, kelime anlamıyla bilgi verme, ulaştırma ve mesaj 

iletmeyi ifade eder. İslam geleneğinde tebliğ, dinin ilanı ve tanıtımı olarak kabul edilir ve bu 

faaliyeti gerçekleştiren kişilere “tebliğci” denir.17 

İslam tebliğinde asla zorlama, baskı veya yoğun propagandaya yer verilmez. Bu tür 

eylemler “Dinde zorlama yoktur” ayetiyle açık şekilde yasaklanmıştır.18 Yine “Rabbinin 

yoluna, hikmetle, güzel öğütle çağır ve onlarla en güzel şekilde mücadele et” ayeti gereği 

İslam’ın hak ve hikmetini güzellikle ve hoşgörüyle anlatmak esastır.19 Tebliğ, gönülden 

gönüle yapılan bir iletişim biçimidir ve sevgi ile şefkatle gerçekleştirilir. İslam tebliği, 

samimiyet ve ihlas üzerine kurulmuş olup siyasi veya ideolojik amaç güdülmez. Tebliğde 

                                                 
15 Rudolph, “Maniheizm”, 382-383. 
16 Gündüz, Yaşayan Dünya Dinleri, 376. 
17 Gündüz, “Misyonerlik”, 30/193. 
18 el-Bakara 2/256. 
19 en-Nahl 16/125. 



16 

 

insanların zayıf anlarından faydalanma ve sömürü söz konusu değildir, sadece Allah’ın rızası 

gözetilir.20 

İslam tebliği, dinin doğru ve dürüst bir şekilde duyurulmasını ve insanların tercihlerine 

saygı duyulmasını gerekli görür. İslam tebliğinde, ikiyüzlülük, dolaylı veya gizli yollar 

kullanmak kesinlikle reddedilmiştir. Müslümanlar, tebliği “hikmetle ve güzel öğütlerle çağrı 

yapma” prensibine uygun olarak gerçekleştirirler.21 Tebliğ görevi sadece elçilere değil, tüm 

müminlere aittir. İslam tebliğinde açıklık ve dürüstlük prensibi ön plandadır ve muhatapların 

kalplerini kazanma sürecine büyük önem verilir.22 

Görüldüğü üzere evrensellik iddiasında bulunan dinlerin mesajını yayma ve 

takipçilerini arttırma gayesi vardır. Ancak evrensellik iddiasında bulunan diğer bütün 

dinlerin gayretlerine rağmen misyonerlik denildiğinde akla genellikle Hıristiyanlık 

gelmektedir. Çünkü evrensel dinler arasında bu işi en organize ve en sistemli şekilde yapan 

Hıristiyanlık olmuştur. Ayrıca misyon ve misyonerlik kavramlarını, Hıristiyanlığı herkese 

duyurma ve onları Hıristiyanlaştırma anlamında ilk kullanan Hıristiyan Kilisesi olmuştur.23 

1.3. Hıristiyan Misyonerliğinin Ortaya Çıkışı ve Gelişimi 

Misyonerlik faaliyetlerinin tarihsel gelişimini, İsa Mesih’ten günümüze kadar olan 

zamanı kapsayan şu dokuz dönemde inceleyebiliriz: 

1) “33-100 tarihleri arası, Havariler Dönemi  

2) 100-800 tarihleri arası, Kiliselerin Kurulması, Hıristiyan Doktrinin 

Oluşturulması ve Anlatılması Dönemi. 

3) 800-1071 tarihleri arası, “Dini Otorite” Dönemi, Kilisenin Tek Otorite 

Olması Dönemi. 

4) 1071-1453 Anadolu’nun Türklerden Geri Alınması Çalışmaları Dönemi 

ve Modern Anlamda Misyonerliğin Oluşum Dönemi. 

5) 1453-1650 tarihleri arası, Reformasyon Dönemi; Hıristiyanlığın 

Milliyetçilik Penceresinden Değerlendirilmesi, Dinde Milliyetçiliğin Yer 

bulması Dönemi; Dogma ve Doktrin Tartışmaları Dönemi. 

                                                 
20 Tümer - Küçük, Dinler Tarihi, 385-386. 
21 en-Nahl 16/125. 
22 el-Mâide 5/67, en-Nahl 16/125, el-Ankebût29/46. 
23 Harman, Türkiye’de Misyonerlik Faaliyetleri, 25. 



17 

 

6) 1650-1793 tarihleri arası, Hıristiyanlıkta Yeni Anlayışların, Yeni 

Mezheplerin Oluşması ve Kökleşmesi Dönemi. 

7) 1793-1965 tarihleri arası, Her Oluşumun Kendi Alanında Faaliyet 

Gösterdiği Modern Dönem. 

8) 1965-2000 yılları arası, Dinlerarası/Kültürlerarası Diyalog Dönemi. 

9) 21. Yüzyıl Kültürleştirme Yoluyla “Tek Kutuplu Dünya Oluşturma 

Süreci” (Batı Medeniyetini Hâkim Kılma) Dönemi.” 24 

Hıristiyan teolojisine göre İsa Mesih, çarmıhtaki ölümüyle insanlığın günahlarına 

kefaret sağlamak ve Tanrı ile insan arasındaki bağı yeniden kurmak üzere dünyaya 

gönderilmiştir. Bu inanç, İsa Mesih’in beşer tabiatında Tanrı sıfatını taşıdığı, günahları 

üstlendiği ve yeni Adem olarak görüldüğü anlayışına dayanır. İsa Mesih’in misyonu, 

insanlara yardım ve hakikat getirmek üzerine kuruludur. İsa Mesih’in getirdiği mesaj, Tanrı 

ile insanlar arasındaki ilişkiyi yeniden tesis etmeyi amaçlar. Bu sebeple Hıristiyan 

misyonerlik faaliyetlerinin doğrudan İsa Mesih ile başladığı kabul edilir.25 İsa Mesih, 

kendisini İsrail’in evinin kaybolmuş koyunlarını kurtarmaya gelen bir şahsiyet olarak 

tanıtmış ve ilk muhataplarının İsrailoğulları olduğunu belirtmiştir.26  

Misyoner teriminin ilk kez Hıristiyanlığa mensup rahipler için kullanılması, bu dinde 

misyonerlik kavramının tarihsel süreçteki etkisini ve önemini de açıkça göstermektedir. 

Misyonerler, faaliyetlerinin meşruiyetini ve dayanağını İsa Mesih’in bu konudaki sözleri, 

öğretileri ve emirlerinden almaktadır. İsa Mesih’in öğretisi, misyonerlik faaliyetlerine hem 

ilham kaynağı olmuş hem de bu faaliyetlerin temelini oluşturmuştur.27 Bu bağlamda İsa 

Mesih’in misyonu Hıristiyanlık inancının yayılmasında ve diğer toplumlara tanıtılmasında 

kritik bir rol oynamıştır.  

Yeni Ahit metinlerinde misyonerlik faaliyetlerine referans olarak kullanılan en temel 

ifade, Matta İncili’nde yer alan İsa Mesih’in şu sözleridir: “Gökte ve yeryüzünde bütün yetki 

bana verildi. Bu nedenle gidin, bütün ulusları öğrencilerim olarak yetiştirin; onları Baba, 

Oğul ve Kutsal Ruh'un adıyla vaftiz edin. Size buyurduğum her şeye uymayı onlara öğretin. 

İşte ben, dünyanın sonuna dek her an sizinle birlikteyim.”28 Bu söz, Hıristiyan misyonerlik 

                                                 
24 Abdurrahman Küçük vd., Dinler Tarihi (Ankara: Berikan Yayınevi, 2016), 563. 
25 Mehmet Aydın vd., Türkiye’de Misyonerlik Faaliyetleri (Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları,2006), 

7-9. 
26 Mat.15:24. 
27 Harman, Türkiye’de Misyonerlik Faaliyetleri, 28-29. 
28 Mat.28:18-20. 



18 

 

faaliyetlerinin dayandığı ana metinlerden biri olarak kabul edilir. Bu ifadenin önemi, 

Hıristiyanların inançlarını yayma ve öğretme görevini vurgulamasında yatmaktadır. 

Hıristiyanlar, bu emir doğrultusunda dünya genelinde dinlerini yaymayı ve yeni inananlar 

kazandırmayı kendilerine bir görev olarak görmüşlerdir. Bu nedenle Matta İncili’ndeki bu 

söz, Hıristiyan misyonerliğinin teolojik temelini oluşturur ve misyonerlik faaliyetlerine 

meşruiyet kazandırır.  

İsa Mesih, otuz yaşına geldiğinde vaftizci Yahya tarafından Ürdün Nehri’nde vaftiz 

edilmiştir.29 Bu olay, onun tebliğ hizmetinin başlangıcı olarak kabul edilir. İsa, Nasıra’dan 

ayrılarak Celile ve civar bölgelerde öğretisini yaymaya başlamıştır. İnsanları tövbeye 

çağırmış, Tanrının Krallığının yakın olduğunu müjdelemiştir. İsa Mesih, bu dönemde pek 

çok mucize gerçekleştirmiştir. Körleri iyileştirmiş, hastaları tedavi etmiş, ölüleri diriltmiş ve 

doğa üzerinde kontrol göstermiştir. Bu mucizeler, onun ilahi bir görevi olduğunu 

kanıtlamıştır. İsa, bu süreçte ilk misyonerler olarak kabul edilen on iki havarisini seçmiş ve 

onları Tanrının egemenliğini duyurmak ve hastaları iyileştirmek için görevlendirilmiştir. 

Havarilerin ilk misyon alanı Celile’nin köyleri olmuştur.30 

 İsa’nın Kudüs’e doğru yolculuğa çıkma kararı, havarilerine peygamberlerin 

yazdıklarının kendisi üzerinde gerçekleşeceğini bildirmesiyle birlikte önemli bir dönüm 

noktasıdır. Bu kehanetler, İsa’nın diğer uluslara teslim edilmesi, alaya alınması, hakarete 

uğraması, üzerine tükürülmesi, kamçılanması ve nihayetinde öldürülmesi gibi olayları içerir. 

Ancak, bu olayların ardından üçüncü gün dirileceğini de ifade etmiştir.31 

İsa Mesih’in çarmıha gerilmesi ve gömülmesinden sonra havarilerinden Petrus ve 

Yuhanna’nın mezarı boş bulması, Hıristiyan inancında dirilişin en önemli delillerinden biri 

olarak kabul edilmektedir. Dirilişten sonra İsa, havarilerine görünerek onlara: “Size esenlik 

olsun. Baba beni gönderdiği gibi ben de sizi gönderiyorum. -onların üzerine üfleyerek- 

Kutsal Ruh’u alın! Kimin günahlarını bağışlarsanız, bağışlanmış olur; kimin günahlarını 

bağışlamazsanız, bağışlanmamış kalır.” demiştir.32  

Bu ifade, İsa Mesih’in misyonunu havarilerine devrettiğini ve onların da bu misyonu 

sürdürmeleri gerektiğini belirtir. İncillere göre İsa, dirilişinden sonraki kırk gün boyunca 

                                                 
29 Mat.3:13-17; Mar. 1:9-11; Luk.3:21-22. 
30 Mat.10:1-15; Luk.9:1-6.; Mar.3:13-19; 6:7-13. 
31 Mat.20:17-19; Mar.10:32-34; Luk. 18:31-34. 
32 Mat.28:16-20; Mar.16:14-18; Luk.24:36-49; Yu.20:19-23. 



19 

 

havarileriyle birlikte kalmış ve bu dönemde tebliğ faaliyetlerini sürdürmüştür. Bu dönem, 

İsa’nın yaşamının ve havarileriyle olan ilişkilerinin önemli bir bölümünü oluşturur. İsa, 

Petrus’a üç defa kendisini sevip sevmediğini sorar ve her seferinde sevdiği cevabını alır. 

Bunun üzerine ona “koyunlarımı güt” der. Bu olay üzerine İsa Mesih’in Petrus’u 

kendisinden sonra kilisenin başı ve kendi vekili seçtiğine inanılmıştır.33 İsa’nın göğe 

yükselmesi, havarilerinin gözleri önünde gerçekleşmiş ve onun ilahi misyonunun 

tamamlandığına işaret etmiştir.34 

Markos İncili’nde İsa Mesih’in son buyruğu olarak geçen şu sözleri misyonerlik tarihi 

bakımından oldukça önem arz etmektedir 

Dünyanın her yanına gidin, Müjde’yi bütün yaratılışa duyurun. İman edip vaftiz olan 

kurtulacak, iman etmeyen ise hüküm giyecek. İman edenlerle birlikte görülecek belirtiler 

şunlardır: Benim adımla cinleri kovacaklar, yeni dillerle konuşacaklar, yılanları elleriyle 

tutacaklar. Öldürücü bir zehir içseler bile, zarar görmeyecekler. Ellerini hastaların üzerine 

koyacaklar ve hastalar iyileşecek.35 

İsa Mesih’in ilahi mesajını iletme çabasıyla başlayan ve zamanla sistematik bir 

misyonerlik hareketine evrilen süreç, öncelikle Pavlus’un belirleyici rolü sonrasında ise 

tarihsel olaylar çerçevesinde şekillenmiştir.  

Yeni Ahit metinlerinden anlaşıldığı üzere, İsa Mesih’in göğe yükselmesinin ardından, 

havariler toplanarak, İsa’ya ihanet eden Yahuda İşkariot’un yerine Mattiya’yı on ikinci 

havari olarak seçmişlerdir.36 İstefanos’un taşlanarak öldürülmesiyle başlayan Kudüs’teki 

baskılar, İsa Mesih’in ve havarilerinin takipçilerinin başta Antakya olmak üzere Fenike ve 

Kıbrıs gibi yakın şehirlere göç etmelerine yol açmıştır. Bu göç hareketi, Hıristiyan mesajının 

Yahudiler dışında farklı topluluklara da ulaşmasını sağlamıştır.37  

Hıristiyanlığın İsa Mesih’den sonra hızlı bir şekilde yayılmasının en önemli 

sebeplerinden biri şüphesiz Pavlus’tur. Onu önemli kılan başlıca etkenler arasında giriştiği 

misyonerlik faaliyetleri ve geliştirdiği metodoloji bulunmaktadır. Pavlus, kendisinden sonra 

gelen ilk birkaç yüzyılda uygulanan misyonerlikte, herkese uygun bir görünüm sergileme ve 

                                                 
33 Yu.21:15-17. 
34 Mar.16:19-20; Elç.1:9-11; Luk.24:50-53. 
35 Mar.16:15-20. 
36 Elç.1:12-26. 
37 Mehmet Aydın, “Hristiyan Misyonerliğin Başlangıcı, Gelişimi, Hedefleri”, Dinler Tarihçileri Gözüyle 

Türkiye’de Misyonerlik, ed. Asife Ünal (Ankara: Türkiye Dinler Tarihi Derneği Yayınları, 2005) 36. 



20 

 

mesajı, hitap edilen toplumun değerlerine göre uyarlama yöntemini Hıristiyanlığa 

kazandıran kişidir.38  

Hıristiyanlığın önemli figürlerinden biri olarak kabul edilen Pavlus, M.S. 10 yıllarında, 

günümüz Türkiye’sinde Mersin il sınırları içinde bulunan Tarsus’ta dünyaya gelmiştir. 

Yahudi asıllı olan Pavlus, aynı zamanda Roma vatandaşlığına sahiptir. Kendini İsrail 

soyundan, Benyamin kabilesinden ve safkan bir İbrani olarak tanımlamıştır.39 İlk eğitimini 

Tarsus’ta tamamlayan Pavlus, Luka’nın yazdığına göre, yüksek din eğitimi almak üzere 

ailesi tarafından Kudüs’e gönderilmiştir. Orada, dönemin tanınmış Yahudi bilgini Hillel’in 

torunu ve Ferisi mezhebinin önde gelen öğretmenlerinden biri olan Gamaliel’in öğrencisi 

olmuştur. Gamaliel’in tedrisatından geçen Pavlus, Ferisi cemaati içinde yüksek kurul 

toplantılarına katılarak alınan kararlarda etkili bir konuma gelmiştir. Pavlus’un, Tarsuslu 

olması nedeniyle Helenistik felsefe ve sır dinleri hakkında geniş bilgiye sahip olduğu da 

bilinmektedir.40 

Ferisi cemaati içinde saygın bir mertebeye yükselen Pavlus, İsa döneminde azılı bir 

Hıristiyan düşmanıydı. Yahudi din adamlarının gelenekçi tutumlarına ve Ferisilerin katı 

kurallarına karşı çıkan İsa ve taraftarlarına karşı yapılan mücadelelerde aktif olarak yer 

almıştı. Pavlus, Şam ve çevresinde ikamet eden İsa taraftarlarını tespit edip Kudüs’teki 

merkezi Yahudi otoritesine bildirmek amacıyla gerçekleştirdiği Şam seyahati esnasında bir 

vizyon gördü. Bu vizyon sırasında, gökte beliren İsa ona hitap etmiş ve niçin kendisine eziyet 

ettiğini sorduktan sonra, onu mesajını tüm uluslara yaymakla görevlendirmiştir. Pavlus, bu 

vizyon sonucu İsa tarafından “Milletler Havarisi” olarak tayin edilmiştir. Pavlus’un Şam 

yolunda yaşadığı bu vizyon, elçilik görevinin başlangıcıdır. Kendi ifadesine göre, o ana 

kadar ilahi yasaya sıkı sıkıya bağlı bir Ferisi olan Pavlus, bu vizyonla birlikte “İsa Mesih’in 

peygamberi” olmuştur. Bu andan itibaren en ateşli Hıristiyanlardan biri haline gelen 

Pavlus’un Hıristiyan olması, kilise ve Hıristiyanlık tarihi açısından bir dönüm noktasıdır.41 

Kilise’nin ilk dönemlerinde, İncil’in Yahudi olmayan topluluklar arasında yayılmaya 

başlamasıyla birlikte, evrensel bir misyon hareketi doğmuştur. Bu süreçte, Hıristiyanlığın 

yalnızca Kudüs dışında yayılması değil, aynı zamanda Kudüs’teki siyasi ve dini baskılardan 

                                                 
38 Şinasi Gündüz, “Misyonerlerin Çalışma Yöntemleri”, Türkiye’de Misyonerlik Faaliyetleri, ed. Ömer Faruk 

Harman (İstanbul: Ensar Neşriyat, 2005), 329-331.  
39 Flp.3:5. 
40 Gündüz, Yaşayan Dünya Dinleri, 87. 
41 Gündüz, Yaşayan Dünya Dinleri, 87. 



21 

 

arındırılması da öncelik kazanmıştır. Pavlus’un Tarsus’tan Antakya’ya gelmesi, Hıristiyan 

misyon hareketinde yeni bir dönemin başlangıcını işaret eder. Bir yıl boyunca Barnabas ve 

Pavlus, Antakya’da Mesih’i kabul edenlere eğitim vermiş ve onlara ilk kez “Hıristiyan” adını 

takmışlardır. Böylelikle başka kültürden gelip Hıristiyan olan bireylere “Christus” 

(Mesihçiler) ismi ilk kez Antakya’da verilmiştir. Pavlus’un yaşadığı vizyon sonrası, ilk 

Hıristiyan cemaatine dahil olmasında ve kabul görmesinde Barnabas’ın önemli bir rolü 

olmuştu. Yine Antakya’da, Barnabas’ın Pavlus ile iş birliği yapma isteğinde Pavlus’un 

yüksek eğitim düzeyi ve ikna kabiliyetinin etkili olduğu düşünülmektedir.42 

Antakya, Hıristiyanlık tarihi ve teolojisi açısından son derece önemli bir konuma 

sahiptir. Hıristiyanlığın ilk dönemlerinde, Kudüs dışında İsa’ya inananların cemaat halinde 

toplandıkları ilk mekân olarak öne çıkmıştır. Şehrin zengin kültürel, dini ve siyasi birikimi 

bu öneminin temel dayanaklarını oluşturmuştur. Hıristiyanlığın Yahudilikten ayrışma 

sürecinde kritik bir rol oynamış, özellikle Musa şeriatının reddi ve Mesihçilik inancının 

şekillendirilmesi gibi dönüm noktalarında belirleyici olmuştur. Dolayısıyla, Hıristiyanlığın 

dini doktrinlerinin gelişiminde ve bağımsız bir din olarak kurumsallaşmasında önemli bir rol 

üstlenmiştir.43 

Antakya’nın, Kudüs’ten sonra Hıristiyanlığın yayılması ve kabul edilmesi sürecinde 

merkez konumda olmasının diğer önemli sebepleri arasında Antakya’da bulunan sakin ve 

huzurlu ortam, farklı dinlerin bir arada bulunmasının yarattığı hoşgörü atmosferi, Roma 

İmparatorluğu’nun merkezi olan Roma ile ulaşımın Antakya’dan kolay olması, ekonomik 

refahın huzurlu bir yaşam sağlaması ve Antakya’nın Kapadokya, Asya ve Akdeniz ülkeleri 

için bağlantı noktası olan stratejik konumu yer almaktadır.44  

Kudüs cemaatinin önde gelen isimlerinden biri olan Petrus, Antakya’ya gelerek 

Musevi-Hıristiyan çizgideki Hıristiyan anlayışının yayılması için çaba sarf etmiştir. Petrus, 

müjdeyi sünnetli olanlara yaymakla görevliyken, Pavlus ise müjdeyi diğer milletlere 

ulaştırmakla sorumluydu. Bu dönemde Pavlus Silifke, Kıbrıs, Perge, Pisidya Antakyası 

(Yalvaç), Konya, Listra ve Derbe şehirlerini içine alan birinci misyon seyahatini tamamlamış 

ve Antakya’ya dönmüştü. Pavlus ve Barnabas misyon faaliyetlerini sürdürürken, burada 

                                                 
42 Aydın, “Hristiyan Misyonerliğin Başlangıcı, Gelişimi, Hedefleri”, 37. 
43 Rahim Ay, “Hıristiyanlığın Kurumsallaşma Sürecinde Antakya’nın Rolü”, Danisname Beşerî ve Sosyal 

Bilimler Dergisi, 3 (Eylül 2021), 136. 
44 Mehmet Aydın, “Antakya ve Tarsus Eksenli İlk Dönem Hıristiyanlığına Bir Bakış”, Necmettin Erbakan 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 15/15 (Nisan 2003), 7. 



22 

 

insanlar arasında farklı dini düşünceler ve anlaşmazlıkların ortaya çıktığını fark etmişlerdir. 

Bu anlaşmazlıkların başında, bazı Yahudi Hıristiyanların ileri sürdüğü “sünnetsiz olarak 

kurtuluşa erilemeyeceği” inancı gelmektedir. Bu görüş, Pavlus’un misyon anlayışına 

aykırıydı. Bu durum, Hıristiyanlar arasında bölünmelere neden olmaktaydı. Bunun üzerine 

Pavlus ve beraberindekiler, sorunu Kudüs cemaatine taşımaya karar vermişlerdir. Petrus’un 

desteği, Pavlus’un ve Barnabas’ın telkinleriyle Kudüs toplantısı bu soruna çözüm getirmiş, 

Kudüs cemaatinin başı olan Yakub’un ifadeleri doğrultusunda diğer uluslardan Tanrı’ya 

dönenlere güçlük çıkarılmaması kararı alınmıştır.45 

Hıristiyan misyon faaliyetlerinin ilerleyen dönemlerinde Antakya, merkezi bir rol 

oynamaya devam etmiştir. Pavlus, Balkanlar ve Anadolu’ya gerçekleştirdiği seyahatlerinde 

hem başlangıç hem de dönüş noktası olarak Antakya’yı kullanmıştır. İkinci misyon 

seyahatinde Pavlus; Anadolu, Balkanlar ve Yunanistan’ın iç bölgelerine gitmiştir. Dönüş 

yolunda Efes’te kısa bir süre kaldıktan sonra tekrar Kudüs’e dönmüş ve nihayetinde yeniden 

Antakya’ya ulaşarak seyahatini tamamlamıştır. Bu ikinci misyon seyahati yaklaşık iki yıl 

sürmüştür. Pavlus’un bu yolculuklarda vurguladığı temel öğreti, insanlık uğruna acı çekerek 

ölen ve dirilen İsa Mesih inancıdır. Bu uzun seyahat süresince, Pavlus Selanik ve Korint’te 

yeni Hıristiyan cemaatleri oluşturmuş ve birçok Yunanlıya kendi görüşlerini benimsetmiştir. 

Daha sonraki dönemlerde ise Pavlus, bu merkezlere mektuplar göndererek oradaki 

cemaatleri sürekli olarak desteklemiştir.46 

Antakya’da bir müddet ikamet ettikten sonra Pavlus, üçüncü misyon yolculuğuna 

başlamıştır. Bu yolculuk, Anadolu, Makedonya ve Yunanistan’ı kapsamaktadır. Pavlus’un 

bu seyahatteki ilk amacı, daha önce kurduğu cemaatlerin istikrarlı bir şekilde devamlılığını 

sağlamaktır. İkinci ve daha önemli amacı ise, özellikle Efes ve Korint gibi Pavlusçu 

cemaatlerin bulunduğu bölgelerde öğretilerine karşı olan gruplarla mücadele etmektir. 

Resullerin İşleri kitabında belirtildiği üzere, Pavlus’un bu yolculuğu yaklaşık dört yıl 

sürmüştür. Bu sürenin yaklaşık iki yılı Efes’te geçmiştir. Luka’ya göre, Efes’teki Hıristiyan 

cemaatin eğilimi Vaftizci Yahya’nın öğretilerine yöneliktir. Pavlus, bu cemaati kendi 

topluluğuna dâhil etmek için yoğun çaba harcamıştır. Üçüncü misyon yolculuğu süresince 

Pavlus, mucizevi davranışlarını ve tutumlarını da sürdürmüştür.47 

                                                 
45 Fuat Aydın, Pavlus Hıristiyanlığına Giriş (Ankara: Eskiyeni Yayınları,2017), 95-98. 
46 Aydın, “Hristiyan Misyonerliğin Başlangıcı, Gelişimi, Hedefleri”, 42. 
47 Şinasi Gündüz, Pavlus: Hıristiyanlığın Mimarı (İstanbul: Milelnihal Yayınları, 2019), 85-90. 



23 

 

Üçüncü misyon seyahatinin nihayetinde Pavlus, Makedonya ve Ahaya’daki 

cemaatlerin Kudüs’teki yoksullar için biriktirdiği yardım malzemelerini teslim etmek 

amacıyla Kudüs’e yönelmiştir. Pavlus, uzun süredir İspanya’ya gidip orada İncil’i yayma 

arzusu taşıdığını, fakat bu seyahatinden önce Roma’ya uğramayı planladığını Romalılara 

yazdığı mektupta ifade etmiştir.48 

Luka’nın rivayetlerine göre, Pavlus Kudüs’e ulaştığında, Kudüs cemaatinin önderi 

Yakup ona cemaatin kendisine karşı yoğun bir tepki içinde olduğunu bildirir ve birtakım 

öğütler verir. Pavlus, kutsal yasaya uygun bir yaşam sürdüğünü kanıtlamak amacıyla arınma 

ritüellerine katılır. Ancak bu çaba istenilen sonucu vermez ve halkın öfkesiyle karşılaşır. 

“Kutsal Yasaya aykırı öğretiler yayan kişi budur” diyerek halkı kışkırtan kişiler, Pavlus’u 

hızla tapınaktan dışarı atıp linç etmeye başlar. Romalı askerler müdahale ederek Pavlus’u 

ölümden kurtarır ve onu tutuklar. Kudüs’te iki yıl süren esaretin ardından, Pavlus Sezar 

tarafından yargılanmak üzere Roma’ya sevk edilir. Uzun ve meşakkatli bir yolculuğun 

ardından Roma’ya varır. Luka’nın ifadelerine göre, Pavlus Roma’ya ulaştığında taraftarları 

onu karşılamak için sokaklara dökülür. Pavlus Roma’da kiraladığı evinde hiçbir engelle 

karşılaşmadan iki yıl boyunca Tanrı’nın egemenliğini vaaz etmeye devam eder. Ancak 

Luka’nın bu anlatımına karşın, Pavlus’un Roma’daki yaşamına ilişkin çeşitli kaynaklar, 

İmparator Nero döneminde Pavlus’a uygulanan zulüm ve işkencelere dikkat çeker. 

Pavlus’un ölümüne dair kesin bir bilgi bulunmamakla birlikte, geleneksel Hıristiyan 

düşüncesinde ve çeşitli Hıristiyan yazarlar tarafından, İmparator Nero’nun emriyle başının 

vurulduğu, meşhur Roma yangınından sorumlu tutulan Hıristiyanlara yönelik katliamda 

öldüğü, kırbaçla başının vurulduğu gibi farklı ölüm senaryoları dile getirilmektedir. Ayrıca 

Pavlus ile birlikte Petrus’un da Roma’da ölümü dramatik bir üslupla ele alınmaktadır.49 

Pavlus’un, özellikle sünnet konusu başta olmak üzere genel manada Musa şeriatının 

işlevi ve geçerliliği konularındaki yorumları, Hıristiyanlığın erken dönemlerinde mesajın 

yayılmasında yerel koşulların ve gereksinimlerin dikkate alınmasını teşvik etmiştir. Bu 

yaklaşım, mesajın farklı kültürler ve coğrafyalarda etkili bir şekilde iletilmesini sağlamak 

için, gerektiğinde mesajın yorumlanıp değerlendirilmesi gerektiği anlayışına zemin 

hazırlamıştır.50 

                                                 
48 Rom.15:22-28. 
49 Gündüz, Pavlus: Hıristiyanlığın Mimarı, 90-102. 
50 Gündüz, “Misyonerlerin Çalışma Yöntemleri”. 331. 



24 

 

Pavlus’un öğretilerindeki odak nokta İsa Mesih’tir. İsa Mesih, varoluş öncesinde 

tanrısal bir varlık olarak kabul edilir, Tanrı’nın Oğlu ve insanlığın ilahi kurtarıcısı olarak 

tanımlanır. İnsanlığın hukuk, günah ve ölüm döngüsünden kurtuluşu için bedenleşmiş, 

ardından ölmüş ve yeniden dirilmiş bir tanrısal varlıktır. Bu aynı zamanda görünmez 

Tanrı’nın somut bir yansımasıdır. Gelecekte, insanlığın kurtuluşunun tamamlanması 

amacıyla yeniden dünyaya gelecektir. Pavlus için kritik olan çarmıh olayından sonraki 

dönemi belirleyen Mesih figürüdür. Pavlus, bu tanrısal varlık tarafından özel olarak seçilmiş 

bir elçidir. İsa Mesih’in ilahi sırrı ona vahiy aracılığıyla açıklanmıştır. Pavlus’un düşünsel 

mirası, Hıristiyan geleneğinde İsa Mesih’in Tanrı’nın Oğlu ve Rab olarak merkezi figür 

kabul edilmesi yönünde şekillenmiştir. Hıristiyan doktrinlerinin temel dogmaları bu İsa 

Mesih inancı etrafında gelişip olgunlaşmıştır.51 

Hıristiyanlık geleneğinin bütünü ve temel değerleri incelendiğinde gerek inanç ve 

doktrinler gerekse ritüeller ve ibadetler açısından Pavlus’un bakış açısının derin etkilerini 

gözlemlemek mümkündür. Pavlus’un Mesih-merkezli teolojisi, kurtuluş ve eskatoloji 

anlayışı, kozmolojik görüşleri, tanrısal hukuk ve egemenlik kavramlarına yönelik yorumları 

Hıristiyan doktrinlerinin yapı taşlarını oluşturmuştur.52 Kilise öğretilerinden vaftiz ve 

evharistiya gibi sakramentlere, imanla aklanma doktrininden asli günah ve kurtuluş 

anlayışına kadar birçok teolojik ritüel ve pratikte Pavlus’un etkisi belirgindir. Ayrıca, 

Mesih’in bedeni olarak kilise kavramı, Kutsal Ruh ve onun armağanları, Mesih’in ikinci 

gelişi, çarmıh, yeniden dirilme ve son yargı gibi konular da Pavlus’un düşünceleri 

doğrultusunda şekillenmiştir. Bu nedenle, Hıristiyan geleneğinin her alanında Pavlus’un 

teolojik perspektifinin izlerini görmek mümkündür.53 

Pavlus’un misyonerlik faaliyetlerinde izlediği yöntemlere bakıldığında, Gentile 

bölgelerinde olabildiğince hızlı çalıştığı ve öncelikli hedefinin gittiği yerlerde yerel bir kilise 

kurmak olduğu görülmektedir. Yerel kiliselerin kurulmasını sağlayan Pavlus, bu bölgelerin 

misyon faaliyetlerini yerel cemaatlere bırakarak yeni bölgelere yönelmiştir. Misyon 

faaliyetlerini yürüteceği yerler olarak, daha önce kimsenin gitmediği ve Roma 

İmparatorluğu’nun dini, kültürel ve ekonomik açıdan önemli şehirlerini seçmiştir. Bu 

şehirleri ziyaret eden kişiler, burada duydukları müjdeyi kendi yerleşim yerlerine 

taşıyacaklardı. Böylece Pavlus o bölgelere bizzat gitmemiş olsa dahi müjde oralarda 

                                                 
51 Gündüz, Pavlus: Hıristiyanlığın Mimarı, 306-307. 
52 Gündüz, Pavlus: Hıristiyanlığın Mimarı, 305. 
53 Süleyman Turan, Misyonerliğin Kurucusu Pavlus (İstanbul: IQ Kültür Sanat Yayıncılık,2006), 214. 



25 

 

yayılmış olacaktı. Pavlus, yerleşik bir Yahudi cemaati bulup orada konaklamadığı sürece, 

gittiği yerlerde uzun süre ikamet etmemiştir. Misyon faaliyetlerine öncelikle Yahudi 

sinagoglarında başlamıştır. Vaazlarında Yahudilikten bahsettiği bölümler dikkatle 

dinlenirken, İncil’den bahsettiğinde genellikle Yahudilerden tepki görmüştür. Buna rağmen, 

her defasında faaliyetlerine sinagoglarda başlamaya önem vermiştir.54 

Pavlus, misyon faaliyetlerini yürüttüğü bölgelerde yalnızca kendisine olumlu yaklaşan 

kişilerle ilgilenmiş, kendisine ve ilettiği mesaja muhalefet eden kişilere yıllar boyunca vaaz 

vererek onları kazanma gayreti içinde olmamıştır. Kadın, erkek, köle veya özgür ayrımı 

yapmaksızın herkesin müjdeyi duymaya hakkı olduğunu düşünmüş, bu sayede daha geniş 

bir topluluğa vaaz vererek zaman kaybını önlemiştir. Pavlus, muhataplarının seviyelerini göz 

önünde bulundurarak, onlara anlayabilecekleri bir dille hitap etmiş ve İncil’in mesajını 

Helenistik çevrelere uygun bir dil kullanarak ifade etmeye özen göstermiştir.55 Taraftar 

bulduğunda, onları ikna etmeye çalışmış ve bazı özel evlerde onlarla buluşarak görüşmeler 

yapmıştır. Davetinin yeterince başarılı olduğuna kanaat getirdiğinde, Korint’te olduğu gibi 

birkaç ay daha ikamet etmiş veya Efes’te olduğu gibi birkaç ay sonra tekrar geri dönmüştür.56 

Pavlus, misyon faaliyetlerini yürütürken yalnız çalışmaktan ziyade, kadın ve erkek 

misyonerin desteğine büyük önem vermiştir. İncil’in mesajını iletme sürecinde, kendisini 

diğer insanlardan ayrı tutmamış; aksine, gerektiğinde baba mesleği olan çadırcılıkla 

geçimini sağlayarak onların yanında yer almıştır. Pavlus ayrıca, Hıristiyanlıkta merkezi bir 

öneme sahip olan “sevgi” ilkesini misyonerlik yöntemlerinin temeline yerleştirmiştir. Kendi 

sözleriyle, “gelecek övgünün peşinde olmadığını, çocuklarını bağrına basan bir anne gibi 

insanlara sevgi ve şefkatle yaklaştığını” belirterek, diğer misyonerleri de bu yaklaşımı 

benimsemeye davet etmiştir.57 

Pavlus, misyonunu icra ederken mevcut siyasal düzenlerle çatışmamaya büyük özen 

göstermiştir. İsa’nın “Sezar’ın hakkını Sezar’a, Tanrı’nın hakkını Tanrı’ya verin”58 sözünü 

harfiyen benimseyen Pavlus, Şu sözleriyle de bu anlayışını perçinlemiştir: “Herkes, baştaki 

yönetime bağlı olsun. Çünkü Tanrı’dan olmayan yönetim yoktur. Var olanlar Tanrı 

tarafından kurulmuştur. Bu nedenle, yönetime karşı direnen, Tanrı buyruğuna karşı gelmiş 

                                                 
54 Turan, Misyonerliğin Kurucusu Pavlus. 215-216. 
55 Turan, Misyonerliğin Kurucusu Pavlus. 216. 
56 Aydın, Pavlus Hıristiyanlığına Giriş. 108. 
57 Turan, Misyonerliğin Kurucusu Pavlus. 216-217. 
58 Mat.22:21; Mar.12:17; Luk.20:25. 



26 

 

olur. Karşı gelenler yargılanır.”59 Ayrıca Pavlus, “Bana her şey serbest” diyorsunuz. Ama 

her şey yararlı değildir. “Bana her şey serbest” diyorsunuz. Ama hiçbir şeyin tutsağı 

olmayacağım”60 diyerek, misyonunun katılığını vurgulamıştır. 

İsa Mesih’in öğretisini yaymak amacıyla her yolun mübah olduğunu savunan Pavlus, 

bu anlayışını şu sözleriyle açıkça ifade etmiştir:  

Ben özgürüm, kimsenin kölesi değilim. Ama daha çok kazanayım diye herkesin kölesi 

oldum. Yahudileri kazanmak için Yahudilere Yahudi gibi davrandım. Kendim kutsal yasanın 

denetimi altında olmadığım halde yasa altında olanları kazanmak için onlara yasa altındaymış 

gibi davrandım. Tanrının yasasına sahip olmayan biri değilim. Mesih’in yasası altındayım. 

Buna karşın, yasa sahibi olmayanları kazanmak için yasaya sahip değilmişim gibi davrandım. 

Güçsüzleri kazanmak için onlarla güçsüz oldum. Ne yapıp yapıp bazılarını kazanmak için 

herkesle her şey oldum. Bunların hepsini Müjde’de payım olsun diye, Müjde uğruna 

yapıyorum.61  

Pavlus’un tavizsiz bir misyoner olduğu ve Hıristiyanlığı yaymak adına her türlü 

rolü benimsediği, bu sözlerinden de anlaşılmaktadır. Pavlus’un belirlediği bu misyon 

çizgisi, sonraki Hıristiyan misyonerlik çabalarına temel oluşturmuş ve bu faaliyetlerin 

stratejik planlamasında önemli bir rol oynamıştır. Onun esnek ve pragmatik yaklaşımı, 

Hıristiyan misyonerlerin farklı kültürlerde ve sosyal alanlarda etkili olmalarını 

sağlamıştır. Böylece Hıristiyanlığın küresel ölçekte yayılmasına önemli katkılarda 

bulunmuştur. Pavlus’un bu yöntemleri, misyonerlik faaliyetlerinde çeşitli topluluklara 

uyum sağlama ve onların inanç sistemlerine uygun biçimde mesajı iletme konusunda 

bir model teşkil etmiştir. 

Sonuç olarak Pavlus, Hıristiyan misyon faaliyetleri uğruna hayatını feda etmiştir. 

Onun bu çabaları neticesinde Hıristiyanlık, Roma İmparatorluğu’nun idari alanında ve halk 

arasında hızla yayılmıştır. Hıristiyanlık, birinci yüzyılın sonuna gelindiğinde Suriye’den 

Anadolu’ya, Yunanistan üzerinden İtalya ve Avrupa’ya kadar yayılmıştır. İlk yüzyılında 

Yahudi dünyası içinden Mesihçi bir hareket olarak ortaya çıkan Hıristiyanlık, ertesi yüzyılda 

geniş çaplı bir dini harekete evrilmiştir. 

İlk iki dönem olan havariler ve kiliselerin kurulma dönemi, büyük ölçüde 

Hıristiyanlığın ortaya çıkışı ve yayılmasını içermektedir. Bu nedenle, bu iki dönem 

Hıristiyanlığı tanıtma ve tebliğ dönemi olarak adlandırılmaktadır.62 Bu süreçte kiliseler 

                                                 
59 Rom.13:1-2. 
60 1.Ko.6:12. 
61 1.Ko.9: 19-22. 
62 Küçük vd., Dinler Tarihi, 563. 



27 

 

kurulmuş ve Pavlus’un katkılarıyla son şeklini alan Hıristiyan misyonerliği dini yayılma 

faaliyetlerine odaklanmıştır. Bu dönemde misyonerler, özellikle Roma topraklarında faaliyet 

göstererek halk üzerindeki etkilerini artırmıştır. Roma İmparatorluğu’nun himayesi altında 

yaşayan insanlar adaletsizlikten, zengin ve fakir arasındaki büyük uçurumdan ve baskı 

altında yaşamaktan dolayı rahatsızlık duymaktaydı. Halk için Hıristiyanlık tek kurtuluş 

ümidi haline gelmiş ve İsa’nın gelerek kendilerini kurtaracağı inancıyla beklemeye 

başlamışlardı.63 

Konstantin öncesi dönemde Hıristiyanlığın yayılmasını olumlu yönde etkileyen çeşitli 

faktörler mevcuttur. İmparatorluk genelinde Grekçenin yaygın kullanımı, ilk dönem 

misyonerler için büyük bir avantaj teşkil etmiştir. Roma donanmasının denizleri 

korsanlardan arındırarak deniz yolculuklarını daha güvenli hale getirmesi, Akdeniz’deki 

seyahat güvenliğini artırmış ve misyonerlerin faaliyetlerine önemli ölçüde katkı sağlamıştır. 

İyi düzenlenmiş Roma yol sistemi, misyonerlerin faaliyet gösterecekleri bölgelere rahatça 

ulaşmalarını mümkün kılmış ve bu durum, ilk dönem misyonerleri için büyük kolaylık 

sağlamıştır.64 

Birinci yüzyılda Roma İmparatorluğu, Hıristiyanlığı bir Yahudi mezhebi olarak 

değerlendirmiş, zararlı olmayacağı düşüncesiyle hoşgörü göstermiştir. Bu nedenle Havariler 

ve onların müritleri Suriye, Filistin, Ermenistan, Mezopotamya, Anadolu, Yunanistan, 

Makedonya, Güney İtalya, İspanya, Fransa, Mısır ve Kuzey-Batı Afrika gibi bölgelerde 

Hıristiyanlığın yayılmasını sağlamışlardır.65 Ancak sonraki yüzyıllarda Hıristiyanlık, Roma 

İmparatorluğu’nun imparatoru ve imparatorluk kurumlarını ilahlaştıran pagan dini ve siyasi 

yapısıyla çatışmaya başlamış ve bu durum Hıristiyanlar üzerindeki baskının artmasına yol 

açmıştır.66 Üçüncü yüzyılda Hıristiyanlar, Decius (249-251) ve Diocletian (284-305) 

dönemlerinde iki büyük baskı ve zulüm süreci yaşamıştır. Decius, imparatorlukta birlik ve 

düzeni sağlamak amacıyla Hıristiyanlığı bir tehdit olarak görüp yok etmeye çalışmış, 

Diocletian ise kiliseleri ve kutsal yazıları yok etmeye yönelik dört ferman yayımlamıştır.67 

                                                 
63 Süleyman Kocabaş, Türkiye’de Gizli Tarih III Misyonerlik ve Misyonerler, (İstanbul: Vatan yayınları, 2006), 

20-21.  
64 Süleyman Turan, Hıristiyan Misyon Tarihi, (Rize: STS Yayınları, 2015), 23. 
65 Canan Seyfeli, İstanbul Ermeni Patrikliği Kuruluşu ve İdari Yapısı, (Konya: Çizgi Kitabevi yayınları, 2019) 

22-23. 
66 Tuncer Günay, Aziz Paul’dan Günümüze Misyonerlik ve Fener Rum Patrikhanesi, (Ankara: Andaç 

Yayınları, 2014) 50. 
67 Turan, Hıristiyan Misyon Tarihi, 22. 



28 

 

Roma İmparatorluğu’nun baskılarına rağmen Hıristiyanlık hızla yayılmaya devam 

etmiştir. Roma yöneticileri, bu durumu kontrol altına alamayacaklarını idrak etmişlerdir. 

Nihayetinde, M.S. 313 yılında İmparator Konstantin, Milan Fermanı ile İmparatorluktaki 

Hıristiyanlara din hürriyeti (religio licita) tanımıştır. Milan fermanı bu süreçte sadece bir hak 

olarak kalmamış, aynı zamanda devlet desteğine dönüşmüştür. Hıristiyanlığın Roma 

İmparatorluğu’nun resmi dini olarak kabul edilmesi ise M.S. 380 yılında İmparator 

Theodosius döneminde gerçekleşmiştir. İmparatorluğun gücünü arkasına alan misyonerler, 

Roma egemenliği altındaki topraklarda mimari açıdan gelişmiş kiliseler inşa etmişlerdir. Bu 

tarihten itibaren Hıristiyan kilise teşkilatı, imparatorluğun sağlam yapıları sayesinde uzun 

yıllar varlığını sürdürmeyi başarmıştır. Neticede, M.S. 476 yılında Batı Roma İmparatorluğu 

yıkıldığında, imparatorluğun en sağlam kurumu olarak yalnızca kilise ayakta kalmıştır.68 

Batı Roma’nın beşinci yüzyılda yıkılmasının ardından papalık hem dini hem de siyasi 

alanda iktidarını tesis etmiş ve bu doğrultuda genişleme stratejilerini sürdürmüştür. Papalık, 

Roma destekli misyonerlik faaliyetlerinin merkezine yerleşmiş ve bu faaliyetler 

Hıristiyanlığın yayılması amacıyla sistematik olarak yürütülmüştür. Orta Çağ’da 

misyonerlik, siyasal iktidarın kendi kültürel ve siyasi etki alanını genişletme çabası olarak 

görülmüştür. Misyonerler, Katolik dini öğretilerini ve siyasi otoritesini yaymışlardır. 

Papalık, misyonerlik faaliyetleri ile hem dini hem de siyasi otoritesini güçlendirmiştir. Sonuç 

olarak Orta Çağ’da misyonerlik, resmi din söylemiyle özdeşleşen siyasal iktidarın etki 

alanını genişletme çabasının somut bir örneğidir.69 

Hıristiyanlık tarihindeki ilk büyük konsil 325 yılında İznik’te toplanan İznik 

Konsilidir. Bu konsilde gerçekleştirilen müzakereler, kiliseler arasında fikir birliği 

sağlayamamış ve bu nedenle art arda konsiller düzenlenmiştir. 451 yılında Kadıköy’de 

gerçekleştirilen konsilde, fikir ayrılıkları en üst seviyeye ulaşmış ve İsa Mesih’in hem insan 

hem de tanrı olan tek bir tabiatı bulunduğunu savunan Monofizitler/Miafizitler70 ana 

kiliseden ayrılmıştır.71 Bu dönemden sonra gerçekleştirilen konsillerde, Hıristiyan 

cemaatleri arasındaki anlaşmazlıkları ve fikir ayrılıklarını ortadan kaldırmayı amaçlayan 

                                                 
68 Aydın, “Hristiyan Misyonerliğin Başlangıcı, Gelişimi, Hedefleri”, 44. 
69 Gündüz, Misyonerlik, 50. 
70 Not: Kadıköy Konsili’nde “Monofizitler” olarak adlandırılan grubun, daha yakın zamanlı araştırmalarda 

ortaya konduğu üzere, aslında klasik anlamda Monofizit kristolojiyi reddettikleri ve bunun yerine farklı bir 

kristoloji anlayışını, yani Miafizit kristolojiyi savundukları anlaşılmıştır. Bu hususta bkz. Sebastian P. Brock, 

“Miaphysite, Not Monophysite!”, Christianesimo nella Storia 37 (2016), 45-52. 
71 Ömer Faruk Harman, “Günümüzde Ortodoks Hıristiyanlık”, Dinler Tarihi Araştırmaları III, (Ankara: Dinler 

Tarihi Derneği yayınları, 2002), 187-188. 



29 

 

papalık, iktidar alanını genişletme çabası içinde olmuştur. Katolik Kilisesi denetimi altında 

gerçekleşen bu konsillerde, kilisenin otoritesinin ve öğretilerinin doğruluğunu savunularak 

Hıristiyanların birleşmesi çağrısı yapılmıştır. Bu çağrı, diğer kiliselerin Katolisizm 

bünyesinde birleşmesini hedefleyen bir birleşme çağrısı olarak anlaşılmalıdır. Teokratik 

papalık anlayışı, farklı düşünceleri benimseyen kişi ve grupları gayrimeşru ilan etmiştir.72 

İslam’ın ortaya çıkışıyla birlikte Hıristiyan misyonerlerin daha çok Avrupa’da faaliyet 

gösterdiği görülmektedir. Başlangıçta İslam’ı dinleri açısından bir tehdit olarak görmeyen 

Hıristiyanlar, 7. yüzyılın başlarından itibaren İslam’ın Orta Doğu ve Kuzey Afrika’daki hızlı 

yayılışına engel olamamış ve İslam’a karşı cephe almışlardır. Bu dönemde Hıristiyan 

misyonerler, Orta Doğu’da İslam’ın Hıristiyan topluluklar arasında dahi hızla yayılması 

sebebiyle Avrupa’nın henüz Hıristiyanlaşmamış bölgelerine yönelmişlerdir.73 

 Kilise, bu süreçte Avrupa’nın tamamını Hıristiyanlaştırma hedefine odaklanmıştır. 

Roma İmparatorluğu’nun hâkimiyetindeki Avrupa’da Grekler, Latinler, Franklar, Cermenler 

ve Anglo-Saksonlar Hıristiyanlık dinini benimsemişlerdir. 7. ve 8. yüzyıllara gelindiğinde 

Hıristiyanlık, Güney, Batı ve Orta Avrupa’nın baskın dini haline gelmişti. Ancak, Doğu ve 

Kuzey Avrupa’da yaşayan Slavlar henüz Hıristiyan olmamışlardı. Bu topluluklar üzerinde 

Bizanslı din adamlarının yoğun misyonerlik faaliyetleri sürmekteydi.74 Slav Ruslar, Kiev 

şehri ve çevresinde M.S. 862’de Rusya Devleti’ni kurmuş ve Knez Vladimir, 988’de vaftiz 

edilerek Hıristiyanlığı kabul etmiştir.75 Bu gelişmenin ardından, Sırplar, Karadağlılar ve 

Çekler gibi diğer Slav kabileleri de Hıristiyanlık dinini benimsemişlerdir. Böylece 

Hıristiyanlık, tam anlamıyla bir Avrupa dini haline gelmiş ve “Misyoner faaliyetleriyle 

Avrupa ilk bin yılda Hıristiyanlaştırıldı” ifadesi kullanılmaya başlanmıştır.76 

Bu dönemlerde Kilise, siyasi iktidarlara karşı üstünlüğünü arttırmıştır. Papazlar, 

kontrol altına aldıkları entelektüel iktidarın tekelini koruyarak nihai söz hakkının kendilerine 

ait olduğunu kabul ettirmiştir. Bu durumu pekiştiren en önemli olay, Papa III. Leo’nun M.S. 

800 yılında Charlemagne’a Batı İmparatoru olarak taç giydirmesidir. Bu tarih, Orta Çağ 

Hıristiyanlığının başlangıcı olarak kabul edilmiştir. Bu dönemle birlikte Kilise, üniversiteleri 

                                                 
72 Gündüz, Misyonerlik, 51. 
73 Gündüz, Misyonerlik, 51-52. 
74 Kocabaş, Türkiye’de Gizli Tarih III Misyonerlik ve Misyonerler, 31. 
75 Akdes Nimet Kurat, Rusya Tarihi Başlangıçtan 1917’ye Kadar, (Ankara: Türk Tarih Kurumu Yayınları, 

2014) 32. 
76 Kocabaş, Türkiye’de Gizli Tarih III Misyonerlik ve Misyonerler, 31. 



30 

 

yönetmeye, kralları denetlemeye ve baskı altında tutmaya başlamış, gücünü ve iktidarını 

siyasal Hıristiyanlık ile sağlamlaştırmıştır.77 

Hıristiyan misyonerliği açısından dördüncü döneme gelindiğinde, Türklerin Kilise 

stratejileri ve politikaları üzerinde önemli bir etkiye sahip olduğu görülmektedir. Türklerin 

İslam’ı benimsemesi, Hıristiyanlara ait kalelerinin Türkler tarafından fethedilmesi ve 

İslam’ın Batı’ya yayılması, Anadolu’nun hem İslamlaşması hem de Türkleşmesi gibi 

gelişmeler, Hıristiyanların kendi içlerindeki anlaşmazlıkları ve rekabeti bir kenara bırakarak, 

İslam’a karşı birleşmelerine sebep olmuştur. Bu müttefiklik neticesinde, Türkleri 

Anadolu’dan çıkarmak ve İslam’ın yayılmasını engellemek amacıyla, Hıristiyan topluluklar 

1096-1272 yılları arasında birçok haçlı seferi düzenlemiştir. Ancak, Papa’nın liderliğinde 

gerçekleştirilen haçlı seferleri, Hıristiyan devletlerin arzuladığı başarıyı getirmemiştir.78 Bu 

seferlerin dikkat çekici bir başka yönü de hedeflerinin yalnızca Müslüman Türklerle sınırlı 

kalmayıp, aynı zamanda başta Ortodoks Hıristiyanlar ve Yahudiler olmak üzere diğer 

grupları da kapsamasıdır.79 

Hıristiyanlar için büyük bir öneme sahip olan İstanbul’un 1453 yılında Türkler 

tarafından fethedilmesi, yeni bir dönemin başlangıcını işaret etmiştir. İstanbul’un fethi 

sonrasında Hıristiyanlar, Müslümanlara karşı silahlı mücadeleyle başarı elde 

edemeyeceklerini idrak etmişlerdir. Türkleri ve dolayısıyla Müslümanları mağlup etmek 

isteyen Hıristiyan din adamları, yeni stratejiler ve uygulamalar geliştirmek amacıyla 

kongreler düzenlemişlerdir. Bu kongrelerde alınan kararlar doğrultusunda, Türklerin ve 

dolayısıyla İslam’ın yayılmasını engellemek ve aynı zamanda Hıristiyanlığı yaymak 

amacıyla, Arapçayı ve İslam’ı iyi bilen misyonerlerin yetiştirilmesi hedeflenmiş ve bu amaca 

hizmet edecek okullar açılmıştır.80 

Reform hareketi sonucunda, Martin Luther (1483-1546) önderliğinde ortaya çıkan ve 

Katolik mezhebine (Papalık) karşı bir tepki olarak sembolleşen Protestanlık, ilk 

dönemlerinde Katolik Kilisesi’ne benzer bir misyonerlik faaliyeti yürütmemiştir. Luther ve 

Calvin, misyonerlik faaliyetlerinden ziyade doktriner bir yapı oluşturma çabası içinde 

olmuşlardır. Bu dönemde, Protestanlık daha çok teolojik temellerini ve doktrinlerini 

şekillendirmeye odaklanmıştır. Ancak, sonraki dönemlerde Protestan misyonerlik 

                                                 
77 Mehmet Aydın vd., Din Fenomeni (Konya: Literatürk Yayınları, 2011), 147-148. 
78 Tümer - Küçük, Dinler Tarihi, 388. 
79 Günay, Günümüz Türkiye’sinde Misyonerlik Faaliyetleri, 127. 
80 Tümer - Küçük, Dinler Tarihi, 388. 



31 

 

faaliyetleri kurumsallaşarak önemli ölçüde artmış ve dünyanın her köşesinde misyonerlik 

faaliyetleri yürütme çabası içerisine girmiştir. Özellikle 17. ve 18. yüzyıllarda Protestan 

misyonerlik faaliyetleri, Avrupa’daki kolonileşme hareketleriyle paralel olarak hız 

kazanmıştır. Bu süreçte Protestan misyonerler Amerika, Afrika, Asya ve Okyanusya gibi 

bölgelerde yerli halklara Hıristiyanlığı yayma misyonunu üstlenmişlerdir.81 Aynı zamanda 

Hem Katolik hem de Protestan misyonerler, yalnızca yeni inananlar kazanma çabasıyla 

sınırlı kalmamış, misyonlarını iç yapıya yönelterek birbirlerinden takipçi kazanma gayesiyle 

misyonerlik faaliyetlerine girişmişlerdir.82 

Coğrafi keşifler, misyonerlere yeni ve hızlı girişimlerde bulunma imkanı sağlamıştır. 

Bu nedenle keşif gruplarının öncüleri genellikle misyonerlerden oluşmaktaydı. Saraydan 

resmi onay alarak denizlere açılan bu misyonerler, faaliyet gösterdikleri bölgelerden büyük 

zenginliklerle geri dönmüşlerdir.83 Papalık, 1593 ve 1608 yılları arasında Portekiz ve İspanya 

krallarına, keşfedilen ve keşfedilecek tüm bölgelere misyoner gönderme yetkisi tanımış ve 

bu doğrultuda yapılacak tüm girişimleri manevi olarak destekleyeceğini taahhüt etmiştir.84 

Keşiflerin sonucunda, sömürge imparatorlukları kurulmuş ve Avrupa’da nakit akışı artmıştır. 

Bu durum burjuva sınıfının zenginleşmesine yol açmıştır. Orta ve Güney Amerika’daki 

medeniyetler yok edilerek bu bölgelerde Hıristiyanlık yayılmıştır. Ancak, bu gelişmelere 

rağmen Roma Katolik Kilisesi eski prestijini koruyamamıştır. Zira coğrafi keşiflerle birlikte, 

dünyanın düz olduğu ve Kudüs’ün dünyanın merkezi olduğu görüşünü savunan din 

adamlarına olan inanç sarsılmıştır.85 

Misyonerlik faaliyetlerinde özellikle bazı tarikatların ve dini yayılma gayesiyle 

kurulmuş cemiyetlerin önemli katkısı olmuştur. Orta Çağ’da, bilhassa Dominikenler ve 

Fransiskenler, 16. yüzyıldan itibaren ise Cizvitler, Hıristiyan misyonerliğinde öncü rol 

üstlenmişlerdir. Misyon bölgelerinde bu tarikatlara ait olan manastırlar misyonerler için 

stratejik bir İstasyon işlevi görmüştür.86 Dominiken Tarikatı, manastıra bağlı olmaksızın 

Kilise doktrinlerini dolaşarak halka yayma amacı güden, mütevazı bir yaşam süren ve okur-

                                                 
81 Ali Erbaş, Hristiyanlık’ta Reform ve Protestanlık Tarihi (Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları, 2015), 

89-90. 
82 Abdurrahman Küçük, Misyonerlikten Diyaloğa Türkiye (Ankara: Berikan Yayınevi, 2017), 33. 
83 Sinan Zavalsız, Türkiye’de Hıristiyan Olan Müslümanlar (Ankara: Berikan Yayınevi, 2017), 43. 
84 Cilacı, Hristiyanlık Propagandası ve Misyonerlik Faaliyetleri, 9. 
85 Herbert George Wells, Kısa Dünya Tarihi, çev. Çiğdem Nur Döşoğlu (Ankara: Gece Kitaplığı Yayınları, 

2020), 210-221. 
86 Gündüz, Misyonerlik, 17. 



32 

 

yazar kentli halkın manevi ihtiyaçlarına yanıt vermek üzere yetiştirilen donanımlı 

bireylerden oluşan bir dini topluluk olarak dikkat çekmektedir.87 

Fransiskenlerin misyon anlayışı kendilerine özgü nitelikler taşımaktadır. “İncil’e 

uygun yaşamak” onların temel misyon ifadesi olup, İncil’i bizzat hayata geçirerek tanıklık 

etmeyi en önemli misyon yöntemi olarak benimsemişlerdir. Francis, cemaat üyelerine sade 

ve tartışmasız bir misyonerlik önererek, sadece Tanrı’nın rızası için her canlıya örnek 

olmalarını ve Hıristiyan kimliklerini doğrulamalarını tavsiye etmiştir. Bu yaklaşım, cemaatin 

bu alanda daha rahat hareket etmesini sağlamıştır.88 

Cizvitler ise, 16. yüzyılda kurulan ve kendine has özellikleriyle bu iki tarikattan ayrılan 

bir cemaattir. Cizvitler, Batı tarzı dini tarikatlar arasında özel bir yere sahiptir. Dominikenler 

ve Fransiskenler’den farklı olarak, Cizvitler manastır yaşamını benimsememiş, inzivayı 

sembolik bir hale getirerek derin tefekkürü aksiyon içinde gerçekleştirmişlerdir. Bu 

bağlamda Cizvitler, Hıristiyan dini yaşamının geleneksel unsurlarını modernize eden, 

düzenleyen ve misyon faaliyetlerine uyarlayan en aktif topluluk haline gelmiştir. Papalığa 

özel itaat yemini eden Cizvitler, Katolik Hıristiyanlığını dünyanın en uzak bölgelerinde 

yayma görevini üstlenmişlerdir. Misyon bölgelerinde kazandıkları tecrübeleri ve çeşitli 

kültürlerle karşılaşmanın getirdiği bilgi birikimini Katolik Kilisesi’nin hizmetine 

sunmuşlardır. Seçkin sınıfın çocuklarına yüksek kaliteli eğitim sunarak bu gruba erişen 

Cizvitler, günah itiraflarını dinlemedeki becerileri sayesinde saraylarda da etkili 

olmuşlardır.89  

İngiliz Parlamentosu tarafından 1646 yılında, Hıristiyanlığın yayılmasını teşvik etmek 

amacıyla bir cemiyet kuruldu. Bunu müteakiben, 1662 yılında Hıristiyanlığın merkezi ve 

misyonerlik faaliyetlerinin başı olan Papalık, Vatikan’da Misyon Bakanlığı’nı tesis etti. Bu 

bakanlığın desteğiyle Paris’te Dış Misyoner Papaz Okulu açıldı. Sonraki yıllarda, özellikle 

Almanya, Fransa ve Belçika gibi Avrupa ülkelerinde misyonerlik çalışmalarını yürütmek 

üzere çeşitli kurumlar faaliyete geçirildi.90 1650-1793 yılları arasında Anadolu, Asya ve 

Ortadoğu’ya yönelik misyonerlik faaliyetlerinin ivme kazandığı görülmektedir. Fakat bu 

                                                 
87 Ali İsra Güngör, Cizvitler (Ankara: Berikan Yayınevi,2012), 39. 
88 Güngör, Cizvitler, 47-48. 
89 Güngör, Cizvitler, 269-270. 
90 Tümer - Küçük, Dinler Tarihi, 388. 



33 

 

döneme kadar, Raymond Lulle’den bu yana uygulanan yöntem ve yaklaşımlarda önemli bir 

değişiklik gerçekleşmemiştir.91 

1235 yılında İspanya’da doğan “Mayorkalı Raymond Lulle” asil bir aileye mensuptur. 

Gençliğinde zevk ve eğlence düşkünü olan Lulle, gördüğü bir vizyon sonrasında aniden 

papaz olmaya karar vermiştir. İslam kültürünün etkisi altında olan bir bölgede yetişmiş 

olmasına rağmen Müslümanları Hıristiyanlığa döndürmek için büyük bir gayret sarf etmiştir. 

Kilise tarihinin en önemli misyonerlerinden sayılan Lulle’a göre Müslümanlara yönelik 

misyonerlik faaliyetlerinde en önemli şart konuşulan dili bilmektir.92 Bu sebeple Müslüman 

bir köle satın alarak Arapça öğrenmiştir. Raymond Lulle’un en büyük amacı, Arapça eğitim 

veren bir papaz okulu açarak misyonerler yetiştirmektir. Lulle, misyonerlik faaliyetlerinin 

başarılı olabilmesi için propaganda yapılacak insanların dilini iyi bilmenin öneminin 

farkındaydı. Ancak, Papa ve Kral bu görüşüne itibar etmemiştir. Bunun üzerine Lulle, 

Avrupa’nın önemli merkezlerini dolaşarak makaleler yazmaya başlamıştır. 1291 yılında 

Hıristiyanlık propagandası yapmak amacıyla Tunus’a gitmiş, fakat amacına ulaşamadan 

sınır dışı edilmiştir. 24 yıllık aradan sonra Tunus’a ikinci ziyaretinde, daha sert bir tepkiyle 

karşılaşmış ve halk tarafından linç edilmiştir.93 Raymond Lulle’un bu ısrarlı çabaları, modern 

misyonerliğin Papalık tarafından örgütlenmesini sağlamıştır.94 

Katolik kilisesinin misyonerlik faaliyetlerinde, 17. yüzyılın ikinci yarısından itibaren 

bir gerileme ve dağılma süreci gerçekleşmiştir. Bu sürecin temel nedeni, Katolik misyonerlik 

faaliyetlerinin liderliğini üstlenen Portekiz ve İspanya’nın bu pozisyonlarını kaybetmeye 

başlamalarıdır. Bununla birlikte Hollanda, Danimarka ve İngiltere gibi Protestan ülkeler 

Katoliklerin nüfuz sahibi olduğu bölgelere girerek kendi misyonerlik faaliyetlerini 

yürütmeye başlamışlardır. Katolik Kilisesi’nin misyonerlik faaliyetlerinde karşılaştığı 

zorluklar, Cizvit Tarikatı’nın feshedilmesiyle daha da artmıştır. Cizvitlerin kabul görmeyen 

misyonerlik yöntemleri, politikaya müdahil olmaları, büyük servetler edinmeleri ve Kilise 

içinde çok düşman edinmeleri bu sonu kaçınılmaz hale getirmiştir. Nitekim Papa XIV. 

Clement, 1773 yılında yayımladığı “Dominus ac Redemptor” adlı belgeyle, Cizvit 

Tarikatı’nın tüm mal varlıklarına el koymuş ve gelecekte hiçbir papanın bu tarikatı yeniden 

organize etmeyeceğini ilan ederek tarikatı lağvetmiştir. Feshedildiği dönemde, tarikatın 

                                                 
91 Küçük, Misyonerlikten Diyaloğa Türkiye, 38. 
92 Gündüz, Misyonerlik, 63-64. 
93 Cilacı, Hristiyanlık Propagandası ve Misyonerlik Faaliyetleri, 7. 
94 Küçük, Misyonerlikten Diyaloğa Türkiye, 49. 



34 

 

yaklaşık 11 293’ü papaz olmak üzere toplamda 22 600 üyesi bulunduğu ve dünya genelinde 

faaliyet gösteren yaklaşık 3000 misyonerin geri çağrıldığı belirtilmektedir.95 

William Carey’in 1793 yılında Hindistan’a gitmesi, Modern Misyon Dönemi’nin 

başlangıcı olarak kabul edilmektedir.96 İngiliz Kilisesinden 18 yaşında ayrılan Carey, daha 

sonra Baptistlere katılmış ve Baptist Misyon Topluluğu’nun kuruluşuna büyük katkı 

sağlamıştır.97 Onun çalışmaları sayesinde İngilizce konuşan misyonerler, dünya çapındaki 

misyonerlik faaliyetlerinde önemli bir etki yaratmıştır. Carey’in faaliyetleri sonucunda 

Avrupa’da birçok misyoner topluluğu faaliyete geçmiştir.98  

Misyonerlik tarihinde “Modern Dönem” olarak adlandırılan 1793 ile 1965 II. Vatikan 

Konsili arasındaki dönemde, yeni bakanlıklar ve cemiyetler kurulmuş, Katolik ve Protestan 

misyonerliğinde yeni yaklaşımlar geliştirilmiştir. Bu dönemde, Katolik ve Protestan 

misyonerler Modern yöntemlerle Uzak Doğu, Orta Doğu, Anadolu ve Kuzey Afrika gibi 

bölgelerde faaliyetlerini sürdürmüşlerdir. Osmanlı İmparatorluğu’na yönelik organize 

misyonerlik faaliyetleri de bu dönemde yoğunlaşmıştır.99 

 Misyonerler bu süreçte Batılı devletlerin örtülü gücü haline gelmiştir. Emperyalist 

ülkelerin bu faaliyetlerden yararlanması, kendi ifadeleriyle meyveler alması, misyonerliğin 

Batı kültürü ve siyasi hayatında farklı açılımlar yapmasına yol açmıştır. Misyoner örgütleri, 

dönemin koşullarına göre yeniden düzenlenmiş ve Batılı devletlere bağlı siyasi kuruluşlar 

olarak yapılandırılmışlardır.100 Anadolu’ya gelen misyonerler, Müslümanları 

Hıristiyanlaştırmanın mümkün olmadığını fark ettiklerinde, dikkatlerini azınlık halklara 

yönelterek, bu grupların milliyetçi duygularını kullanıp onları yaşadıkları toplumdan 

ayrıştırmışlardır. Osmanlı’da yaşanan Ermeni ayaklanmalarının, bu dönemde 

gerçekleştirilen misyonerlik faaliyetlerinden kaynaklandığı ileri sürülmektedir.101 

                                                 
95Stephen Neill, A History of Christian Missions (London: Penguin Books, 1990) 173-175. akt. Turan, 

Hıristiyan Misyon Tarihi, 42. 
96 Zeki Arslantürk, “Müzakere”, Türkiye’de Misyonerlik Faaliyetleri, ed. Ömer Faruk Harman (İstanbul: Ensar 

Neşriyat, 2005), 359. 
97 Ali Rafet Özkan, Amerikan Evanjelikleri: Baptistler (İstanbul: IQ Kültür Sanat ve Yayıncılık, 2005), 129-

136. 
98 Arslantürk, “Müzakere”, 359. 
99 İskender Oymak, Metot ve Çalışma Alanları Açısından Türkiye’de Misyonerlik Faaliyetleri (Ankara: Ankara 

Okulu Yayınları, 2010), 60. 
100 Oymak, Metot ve Çalışma Alanları Açısından Türkiye’de Misyonerlik Faaliyetleri, 60. 
101 Arslantürk, “Müzakere”, 359. 



35 

 

19. yüzyılın başlarında misyoner faaliyetlerinde kısa süreli bir duraklama yaşanmış, 

ancak 1830 yılından itibaren, özellikle Papa XVI. Gregorius’un çabaları neticesinde bu 

faaliyetler yeniden canlanmıştır. Kuzey ve Batı Avrupa ile Kuzey Amerika merkezli çeşitli 

Protestan kiliseleriyle bağlantılı misyonerlik örgütleri, 19. yüzyıldan itibaren Ortadoğu, 

Uzakdoğu ve Asya’da gerçekleştirdikleri faaliyetlerle belirgin bir şekilde öne çıkmaya 

başlamıştır. Hıristiyan misyonerleri, yalnızca dini öğretileri yaymakla kalmayıp aynı 

zamanda eğitim ve sağlık hizmetleri sunan görevliler ve sosyal hizmet uzmanları olarak da 

misyon bölgelerinde faaliyet göstermişlerdir. Hıristiyan propagandası yapmak amacıyla 

dünyanın çeşitli yerlerinde bu görevi üstlenecek kişilerin yetiştirileceği yeni okullar açılmış 

ve bu okullarda adaylara genel misyonerlik kültürünün yanı sıra gidecekleri ülkelerin 

özellikleri hakkında bilgiler verilmiştir. 102 

19. yüzyılın bir diğer önemli misyonerlik çabası ise Protestan misyon faaliyetleri 

kapsamında oluşturulan Kutsal Kitap Topluluklarıdır. Bu topluluklar, Hıristiyan Kutsal 

Kitaplarını ve Hıristiyanlıkla ilgili diğer dini kitapları dünya dillerine çevirip çoğaltarak 

dağıtımını sağlamışlardır. Bu faaliyetlerin Hıristiyan misyonerlik çabalarına olumlu katkıda 

bulunduğu kabul edilmiştir.103 

19. yüzyıl ve sonrasındaki dönemde misyoner teşkilatları, özellikle Orta Doğu, Afrika 

ve Asya’nın geri kalmış bölgelerinde misyonerlik faaliyetlerini yoğunlaştırmıştır. Bu süreçte 

misyonerler doğrudan halka vaaz vermekle yetinmemiş, aynı zamanda misyoner-doktorlar 

ve misyoner-öğretmenler gibi çeşitli alanlarda uzmanlaşmış bireyleri de 

görevlendirmişlerdir. Bu misyonerler faaliyet yürüttükleri ülkelerde eğitim, sağlık, tarım ve 

sanayi gibi sektörlerde kurumsal yapılar oluşturarak her alanda etkili olma çabasına 

girişmişlerdir. Kurulan eğitim, sağlık, yayınevi, yetimhane kurumları ve basın kuruluşları ile 

tarımsal ve endüstriyel işletmeler, Hıristiyanlık öğretisinin yayılmasına hizmet etmişlerdir. 

Bu kurumlar aracılığıyla misyonerler, toplumsal ve ekonomik hayatta geniş çaplı bir nüfuz 

kazanmıştır. Ayrıca bu durum Hıristiyanlığın yerel halklar arasında kabulünü 

kolaylaştırmıştır. Bu strateji, misyonerlik faaliyetlerinin etkinliğini artırmış ve Hıristiyanlık 

inancının yayılmasında önemli bir rol oynamıştır.104 

                                                 
102 Gündüz, “Misyonerlik”, 30/196. 
103 Turan, Hıristiyan Misyon Tarihi, 52. 
104 Gündüz, Misyonerlik, 58-59. 



36 

 

II. Vatikan Konsili’nde dinler arası diyaloğun ele alınması ve bu doğrultuda yayınlanan 

genelgeler, Kilise’nin misyon anlayışına modern yorumların eklenmesine olanak tanımıştır. 

Bu gelişme, “Sosyal, Siyasal, Kültürel ve Diyalog” gibi yeni alanların ortaya çıkmasına 

vesile olmuştur. Papa VI. Paul’un işaret ettiği üzere, Hıristiyan olmayan topluluklara İncil’in 

ulaştırılması ve diğer din mensuplarıyla diyalog kurulması, II. Vatikan Konsili’nin kararları 

arasında yer almıştır. Konsilin Kiliseye dair üçüncü bölümünde “Kilise ve Hıristiyan 

Olmayanlar” başlığı altında misyon ve misyonerlik ile ilgili ifadeler yer almıştır. “Kilisenin 

Misyonerlik Karakteri” başlığı altında ise, Tanrı’nın Oğul’unu göndermesi gibi, Mesih 

İsa’nın Havarilerini göndermesine atıf yapılmış ve Kilise’nin, Hıristiyan cemaatleri tam 

olarak kuruluncaya ve bu cemaatler İncil’i yayma görevini yerine getirinceye kadar 

misyonerlerini göndermeye devam edeceği vurgulanmıştır.105 

Konsil sonrası yayımlanan tüm dokümanlarda, “insani kurtuluş” (human liberation) 

kavramının sıklıkla kullanıldığı gözlemlenmektedir. Bunun temel nedeni, Kilise’nin 

geleneksel kurtuluş anlayışını konsil sonrası daha farklı bir perspektifle yorumlamaya 

başlamasıdır. Bu yeni yaklaşım çerçevesinde, Kilise artık dünyevi kurtuluş ile uhrevi 

kurtuluşu bir bütün olarak ele almaktadır. Kilise, bireylerin dünyevi kurtuluşlarını, uhrevi 

kurtuluşları için bir ön koşul olarak görmektedir. Başka bir deyişle, insanlar önce bu dünyada 

içinde bulundukları sıkıntılı durumdan kurtarılır ve İncil’in mesajıyla tanışırlarsa, uhrevi 

kurtuluşları mümkün olabilecektir. Bu nedenle, Kilise’nin günümüzdeki misyonu insanların 

dini, sosyal, kültürel, ekonomik ve siyasi olmak üzere her türlü sorunuyla ilgilenmek ve bu 

konularda yapılacak tüm faaliyetleri İncil’in mesajı ile ilişkilendirmek olarak 

tanımlanmıştır.106 

20. ve 21. yüzyıl çok sayıda misyon konferansının düzenlendiği bir dönem olarak 

dikkat çekmektedir. Bu dönemde organize edilen misyon konferansları içerisinde öne 

çıkanları tarih sırasına göre şu şekilde sıralamak mümkündür: Edinburgh (1910), Kudüs 

(1928), Tambaram (1938), Whitby (1947), Willingten (1952), Gana (1958), Yeni Delhi 

(1961), Mexico City (1963), Wheaton (1966), Uppsala (1968), Bangkok (1973), Lozan I 

(1974), Nairobi (1975), Melbourne (1980), Vancouver (1983), Lozan II (1989), San Antonio 

(1989), Edinburgh II (2010),107 Amazon (2019), Sinodalite (2021). 

                                                 
105 Küçük, Misyonerlikten Diyaloğa Türkiye, 35. 
106 Ali İsra Güngör, Tanrı’nın Şövalyeleri Cizvitler (Ankara: Çağlar Yayınları, 2004), 221.  
107 Turan, Hıristiyan Misyon Tarihi, 52. 



37 

 

20. ve 21. yüzyıllarda düzenlenen ve misyon ile misyonerlik konularını içeren bu 

konferanslar, Hıristiyan misyonerlik hareketinin gelişimi ve çeşitli bölgelerdeki faaliyetleri 

hakkında kapsamlı tartışmalar ve değerlendirmeler sunmaktadır. Bu konferanslar, 

misyonerlik stratejilerinin belirlenmesi, dinler arası diyalogun güçlendirilmesi, sosyal adalet 

ve insan hakları gibi konular üzerine odaklanmaktadır. Misyonerlik konferansları, Hıristiyan 

misyonerlik hareketinin stratejik, teolojik ve sosyal boyutlarını ele alarak, dünya genelinde 

Hıristiyanlık ve diğer dinler arasındaki ilişkilerin geliştirilmesi çabasında olmuştur. Bu 

konferanslar, misyonerlik çalışmalarının daha etkili ve uyumlu bir şekilde yürütülmesi için 

önemli platformlar olarak öne çıkmaktadır. 

1.4. Misyonerliğin Amaçları ve Hedefleri 

Tarih boyunca insanların sahip oldukları inanç, fikir ve mezhepleri yaymak amacıyla 

çeşitli savaşlar yaptıkları bilinmektedir. Bu çatışmaların büyük bir kısmının meydana geldiği 

Hıristiyan alemi, kendi inanç ve hedefleri doğrultusunda hem diğer dinlerin mensuplarıyla 

hem de farklı Hıristiyan mezhepleriyle çatışma içine girmekten çekinmemiştir. Hıristiyanlar, 

misyonerlik faaliyetlerini Yeni Ahit’in kendilerine yüklediği ilahi bir görev olarak kabul 

etmektedir. Onlara göre, Hıristiyan olmayan bireyleri Hıristiyanlığa kazandırmak, cennete 

ulaşmanın ve iyi bir Hıristiyan olmanın temel gerekliliklerinden biridir. Bu görev, İsa 

Mesih’in “Gidin, bütün milletleri Hıristiyan yapın” emriyle desteklenmektedir. Bu 

doğrultuda Misyonerlerin öncelikli hedefi, İncillerin anlatılması ve Hıristiyan olmayanların 

Hıristiyan yapılmasıdır. Bu faaliyetler sırasında ilk aşama halktan bazı kişileri Hıristiyan 

yapmak, ikinci aşama kiliseler kurmak ve son aşama ise o toplumdan ruhbanlar 

oluşturmaktır. Hıristiyanlığın bir ülkede kalıcı bir şekilde varlık gösterebilmesi için, o 

ülkenin kültürüyle bütünleşmesi ve yerel halktan sürekliliği sağlayacak cemaatler 

oluşturulması gerekmektedir. Bu süreçte Batı medeniyetin imkanları devreye sokularak, o 

ülkenin aydınlarından, yazarlarından ve siyasetçilerinden destek bulmak önemlidir.108 

Misyonerliğin asli gayesi, tüm insanları ve ülkeleri Hıristiyan inancına döndürmektir. 

Nitekim Hıristiyanlar, diğer din mensuplarını iman yoksunu ve kâfir olarak görmektedir. 

Misyonerlik bilimi olarak bilinen misyoloji, kiliseler ile çeşitli dini grupların ve kuruluşların 

yönetimindeki üniversitelerde Hıristiyan teolojisinin bir dalı olarak okutulmaktadır. Ayrıca 

Batı medeniyetlerinde din eğitimi alanında faaliyet gösteren müesseseler, misyonerlik ve 

                                                 
108 Abdurrahman Küçük, “Müzakere”, Türkiye’de Misyonerlik Faaliyetleri, ed. Ömer Faruk Harman (İstanbul: 

Ensar Neşriyat, 2005), 43-44. 



38 

 

yöntemleri hususunda güncel çalışmalar gerçekleştirmektedir. Misyoner teşkilatları, birçok 

farklı hedefi kapsayan geniş bir vizyona sahiptir. Siyasi, ekonomik, sosyal, idari ve hatta 

devrim hazırlığına kadar uzanan çok yönlü amaçları ve idealleri bulunmaktadır. Bu amaçlar, 

hedef ülkelerin şartlarına, kendi imkanlarına ve sahip oldukları güce göre belirlenmektedir. 

Misyonerlik çalışmalarında hedeflere hızlı bir şekilde ulaşmak büyük önem taşır. Bu 

doğrultuda coğrafi koşullar, mevcut durum ve kültürel değerler göz önünde bulundurularak 

özel yöntemler geliştirilmiştir. Dini hedeflere ulaşmak adına her türlü gayretin gösterilmesi 

esastır.109 

Misyonerliğin tarihsel sürecine bakıldığında, başlangıçtan 20. yüzyıla kadar geçen 

sürede kilisenin misyonerlik faaliyetlerinde temel hedefinin putperestleri ve diğer din 

mensuplarını Hıristiyanlaştırmak, onları ebedi azaptan kurtarmak ve kilisenin nüfuz alanını 

genişletmek olduğu görülmektedir. Günümüzde ise modern misyonerlik anlayışı, teolojik ve 

kavramsal açıdan kendini çağın gereksinimlerine adapte etme çabasındadır. Kilise, artık 

misyonunu Tanrı’nın insanlığın kurtuluşuna yönelik bir faaliyeti olarak değerlendirmektedir. 

Kutsal Ruh, dünya genelinde insanları İncil’i kabul etmeye hazırlamakta ve misyonun 

kabulü için gerekli şartları oluşturmaktadır. Bu bağlamda misyonerlik, kiliselerin ve bazı 

misyoner grupların tekelinden çıkarak tanrısal bir işleve bürünmüştür.110 

David J. Bosch, Transforming Mission adlı eserinde misyonerlik faaliyetlerinin 

hedeflerini; Hıristiyan inancının propagandasını yapmak, Tanrı’nın Krallığı düşüncesinin 

alanını genişletmek, putperestleri hidayete erdirmek ve dünyanın her tarafında yeni kiliseler 

kurmak şeklinde sıralamaktadır.111 Yenilikçi Evangelist hareketin kurucusu olan McGavran 

ise kilisenin misyonunu, “İsa Mesih’in iyi haberlerini duyurmaya adanmış bir girişim ve 

onun kilisesinin güvenilir üyeleri ve havarileri olmak için insanları ikna etmek” şeklinde 

ifade eder. Bu çerçevede evangelizmin temel amacı imansızları, İsa Mesih’in takipçisi haline 

getirmek ve onları Hıristiyan kilisesinin aktif birer üyesi yapmaktır.112 

Misyonerlik faaliyetlerinde, siyasi ve iktisadi hedefler büyük önem taşımaktadır. 

Bizans Kilisesi gibi Roma Katolik Kilisesi de Hıristiyanlığı tüm dünyada egemen kılmak 

adına İsa Mesih’in “Gidin ve yeryüzündeki her yaratığa İncili anlatın” sözünü “Gidin ve 

                                                 
109 Oymak, Metot ve Çalışma Alanları Açısından Türkiye’de Misyonerlik Faaliyetleri, 143. 
110 Gündüz, “Misyonerlerin Çalışma Yöntemleri”. 332-333. 
111 David Jacobus Bosch, Transforming Mission (New York: Orbis Books, 1991), 22. 
112 Mahmut Aydın, “Evanjelik Hıristiyanlığın Misyon Yöntemleri ve Türkiye'deki Yansımaları”, Dinler 

Tarihçileri Gözüyle Türkiye'de Misyonerlik, ed. Asife Ünal ( Ankara: Türkiye Dinler Tarihi Derneği Yayınları, 

2005), 56. 



39 

 

Tanrı’nın imparatorluğunu tesis edin” şeklinde yorumlamıştır. Bu yorum, Yahudilikten 

sonra Hıristiyanlıkta da Arz-ı Mev’ud idealini ortaya çıkarmıştır.113 Bu bağlamda, Hıristiyan 

misyonerlik faaliyetleri, tarihi süreçte yalnızca dini yayma amacı taşımamış, aynı zamanda 

siyasi ve ekonomik çıkarlarla iç içe geçmiş bir yapı sergilemiştir. Tarihi veriler, misyoner 

çalışmalarının sadece din tebliğinden ibaret olmadığını, aksine geniş çaplı emperyalist 

amaçlara hizmet ettiğini göstermektedir. Misyonerler, hizmet ettikleri ülke adına hedef 

aldıkları toplumların tarihi, coğrafi, kültürel, ekonomik ve siyasi yapısını ayrıntılı bir şekilde 

analiz ederek, bu toplumların zayıf noktalarını kullanma yoluyla emperyalist hedeflere 

ulaşma çabasına girişmişlerdir.114 Misyonerlerin faaliyet gösterdikleri coğrafyaların bir süre 

sonra işgal edilmesi bu duruma en açık örnektir. Müslüman ülkelerdeki sosyal ve kültürel 

kargaşa, misyoner teşkilatlarının etkisiyle açıklanmaktadır. Özellikle coğrafi keşifler sonrası 

Misyonerlerin faaliyet gösterdiği ülkelerin Batı sömürgeciliğine maruz kaldığı tarihsel bir 

gerçektir. Osmanlı İmparatorluğu’nun yıkılmasında da misyonerlerin önemli bir rol oynadığı 

bilinmektedir. Günümüzde ise bu tür amaçlar daha ılımlı bir şekilde gerçekleştirilmeye 

çalışılmaktadır.115 

İslam dünyasında da misyonerlik faaliyetlerinin siyasi ve toplumsal pek çok hedefi 

olmuştur. Bu hedefler, Hıristiyan olmayan milletleri eğitim ve kültür alanlarında dejenere 

etmek, Müslümanların otoritesini zayıflatmak ve Hıristiyan azınlıklara avantaj sağlamak 

şeklinde ana hatlarıyla ifade edilebilir. Batılı sömürgeci devletler, misyonerlerine sürekli 

olarak büyük destekler vermişlerdir. Buna karşılık misyonerlerde hizmet ettikleri devletlerin 

siyasi ve ekonomik gücünü artırmak için yoğun çaba sarf etmişlerdir. Bu uğurda kendi 

ülkeleri adına casusluk faaliyetlerinde bulunmuşlardır.116 Dolayısıyla misyonerler ile onları 

destekleyen devletlerin resmi kurumları arasında her zaman güçlü bir bağ olmuştur. Hatta 

bazı durumlarda, devletler büyükelçilerini, elçilik görevlilerini, konsoloslarını ve konsolos 

yardımcılarını misyonerlerden seçmişlerdir. Bu yöntemi en sık kullanan ülkeler arasında 

Fransa ve Amerika Birleşik Devletleri bulunmaktadır. Özellikle 17. yüzyılda, Fransa’nın 

konsolos olarak atadığı kişilerin çoğu Papa tarafından belirlenmiştir.117 

                                                 
113 Erol Kırşehirlioğlu, Türkiye’de Misyoner Faaliyetleri (İstanbul: BedirYayınevi, 1963), 18-19. 
114 Necmettin Tozlu, “Osmanlı İmparatorluğu'nda Misyoner Okulları”, Osmanlı, ed. Güler Eren (Ankara: Yeni 

Türkiye Yayınları, 1999) 329-331. 
115 Oymak, Metot ve Çalışma Alanları Açısından Türkiye’de Misyonerlik Faaliyetleri, 154-159. 
116 Mustafa Halidi - Ömer Ferruh, Misyonerler ve Tarihçeleri (İstanbul: Araştırma Yayınları, 1991), 76. 
117 Halidi - Ferruh, Misyonerler ve Tarihçeleri, 106-107. 



40 

 

Misyonerler, 1970’lerden bu yana 10 ve 40 derece enlemleri arasında yer alan ülkeleri 

başlıca misyon sahası olarak kabul etmişlerdir. Bu bölge, misyonerlik faaliyetleri açısından 

stratejik bir öneme sahiptir, çünkü burada yaşayan insanların %97’si Hıristiyanlıkla henüz 

tanışmamış topluluklardan oluşmaktadır. Misyonerlerin hedefi, bu geniş coğrafi alanda yer 

alan ülkelerde İncil’i yaymak, Hıristiyanlığın temel öğretilerini tanıtmak ve yerel halkları 

Hıristiyan inancıyla buluşturmaktır.118 

 20. yüzyılın son on yılında, M.S. 2000 ve Ötesi Hareketi’nin direktörü Luis Bush 

tarafından Hıristiyan misyonerliğinin stratejik gündemine getirilen “10/40 penceresi” 

kavramı, misyonerlik çalışmalarının temel meselelerinden biri haline gelmiştir. İlk kez 1989 

yılında Manila’da düzenlenen II. Uluslararası Lozan Dünya Evanjelizasyon Kongresi’nde 

kullanılan bu terim, aynı yıl Singapur’da gerçekleştirilen Dünya Evanjelizasyonu Küresel 

İstişare Toplantısı ile literatürde daha sık kullanılmaya başlanmıştır. Manila’da gerçekleşen 

toplantıda konuşma yapan Bush, misyonerlik faaliyetlerinin henüz ulaşılmamış toplumlara 

odaklanması gerektiğini belirtmiş ve insan kaynakları ile misyon bütçelerinin 10/40 

paralelleri üzerinde yoğunlaşmasının önemine dikkat çekmiştir.119 

10/40 penceresi, dünya haritasında 10 ve 40 derece kuzey enlemleri arasında kalan ve 

dikdörtgen şeklinde bir alanı ifade etmektedir. Bu bölgede yaşayan insanların büyük 

çoğunluğu, misyon stratejistleri tarafından “ulaşılmamış topluluklar” olarak 

tanımlanmaktadır. Bush’a göre, Hıristiyanlar Kutsal Kitap’a sadık kalmalı, İsa Mesih’in 

emirlerine uymalı ve her şehirde kiliseler inşa etme kararlılığı göstermelidir. Bu bağlamda, 

10/40 penceresi misyonerlik çalışmalarının merkezinde yer almalıdır.120  

The Sentinel Group’un (Hıristiyan araştırma ve bilgi ajansı) kurucusu ve M.S. 2000 

ve Ötesi Hareketi’nin aktif üyesi olan George Otis Jr., “Tarih boyunca hiçbir coğrafi koridor, 

bu bölgedeki kadar manevi bir karanlık içinde olmamıştır. Bu bölgenin Hıristiyan ışığıyla 

aydınlatılması zorunludur” şeklindeki sözleriyle 10/40 penceresinin önemini vurgulamıştır. 

Otis’in bu sözleri, Hıristiyanlar tarafından bu bölgenin neden misyonerlik faaliyetlerinin ana 

hedefi olması gerektiğini de ortaya koymaktadır.121 Bu bağlamda, misyonerlik faaliyetlerinin 

ana hedefi olarak Müslümanlar, Hindular ve Budistler gibi Hıristiyan olmayan insanların 

                                                 
118 Oymak, Metot ve Çalışma Alanları Açısından Türkiye’de Misyonerlik Faaliyetleri, 143. 
119 Süleyman Turan, “10/40 ve 35/45 Pencereleri Bağlamında Küresel Misyon Coğrafyası ve Türkiye”, 

Osmanlı’dan Cumhuriyet’e Türkiye’de Misyonerler ve Faaliyetleri, ed. Yunus emre Tekinsoy - Murat Hanince 

(İstanbul: Kitabevi Yayınları,2018) 415-417 
120 Turan, “10/40 ve 35/45 Pencereleri Bağlamında Küresel Misyon Coğrafyası ve Türkiye”, 415-417. 
121 George Otis, Strongholds of the 10/40 Window (Seattle: Ywam Publishing, 1995), 10. 



41 

 

yoğun olduğu ve dünya genelinde Hıristiyan olmayan nüfusun büyük bir kısmının yaşadığı 

10/40 coğrafi bölgesinin seçildiğini görülmektedir. Yine George Otis’in ifadesiyle, bu bölge 

“misyonerlerin başlıca savaş alanı” olarak tanımlanmaktadır. Ayrıca, 10/40 penceresinin 

merkezinin Müslümanların hâkimiyetinde bulunması, Hıristiyan misyonerleri yeni stratejiler 

geliştirmeye zorlamıştır. Bu çerçevede, Türkçe konuşan 150 milyondan fazla Müslümanın 

yaşadığı 35/45 paralelleri arasındaki bölgeye, “Müslüman dünyasına açılan kapı” olarak özel 

bir önem atfedildiği de bilinmektedir.122 

1.5. Misyonerlikte Yöntem ve Metot 

Misyonerler, Hıristiyanlığı tüm insanlığa yayma gayesiyle tarih boyunca çeşitli 

yöntemler geliştirmiş ve bu süreçte gerek duydukça stratejilerini yenilemişlerdir. Bu 

yöntemler ve stratejiler, yüksek düzey misyon kurulları tarafından gerçekleştirilen 

toplantılar, konferanslar, sinodlar ve konsiller aracılığıyla belirlenmiştir. Misyonerler, 

görevlendirildikleri bölgelere gitmeden önce kapsamlı bir araştırma süreci geçirerek, 

çalışacakları şehirleri ve burada yaşayan halkı tanımak amacıyla bu toplumların kültürel, 

ekonomik ve siyasi yapısını derinlemesine incelemektedir. Misyonerlerin faaliyet 

gösterdikleri bölgelerde sosyal, siyasal ve ekonomik koşulların elverişli olması, çalışmaların 

başarısı açısından kritik bir öneme sahiptir. Örneğin, 11 Eylül saldırıları sonrasında ABD ve 

müttefiklerinin Orta Doğu’ya yönelik askeri operasyonları, misyonerler için yeni çalışma 

alanları ve faaliyet imkanları doğurmuştur.123 

Misyonerlerin başlıca faaliyet alanları arasında okullar, kolejler, yabancı dil kursları, 

hastaneler, dispanserler, yayınevleri ve Kızılhaç vb. yardım kuruluşları bulunmaktadır. Bu 

kurumlar aracılığıyla misyonerler, eğitim ve sağlık hizmetleri sunarak yerel halkla yakın 

ilişkiler geliştirmeyi başarmışlardır. Özellikle sağlık ve eğitim alanlarında sağladıkları 

hizmetler, misyonerlerin toplumda kabul görmelerini kolaylaştırmış ve Hıristiyanlık 

mesajını daha geniş kitlelere iletmelerine zemin hazırlamıştır. Misyonerler, mesleki 

kimliklerini bir perde olarak kullanmış ve ihtiyaç sahiplerine ulaşıp onlara mesajı aktarmayı 

hedeflemişlerdir.124 

                                                 
122 Turan, “10/40 ve 35/45 Pencereleri Bağlamında Küresel Misyon Coğrafyası ve Türkiye”, 430. 
123 Gündüz, Misyonerlik, 106. 
124 Mustafa Halidi vd., Tarihte ve Günümüzde Misyonerlik, Çev. Nurer Uğurlu (İstanbul: Örgün Yayınevi, 

2006), 126-127. 



42 

 

Misyonerlik faaliyetlerinde öne çıkan başlıca yöntem kültüre uyarlamadır. Bu yöntem 

Hıristiyan doktrinini yerel geleneklere adapte etmeyi amaçlamaktadır. Misyonerler Kültüre 

uyarlama yöntemini kullanarak, Hıristiyan mesajını hedef toplumun kültürel ve sosyal 

bağlamına uyumlu hale getirmeye çalışmaktadır. Bu yöntemle, Hıristiyan olmayan bir 

toplumda Hıristiyanlığı kabul eden bir kişi, kendi kültüründen ödün vermek zorunda 

kalmadan inancını sürdürebilir hale gelmektedir. Bununla birlikte Misyonerler, 

Müslümanlara yönelik faaliyetlerinde Allah, resul, vahiy veya ayet gibi terimleri kullanarak 

dini doktrinlerini yerel dini kavramlara entegre etmektedir. Bu yaklaşım, misyonerlerin 

dikkat çekmeden yerel halkla daha etkili bir iletişim kurmalarını sağlamaktadır. Ancak 

belirmek gerekir ki kültüre uyarlama yöntemi bazı misyoner kesimler tarafından 

eleştirilmektedir. Bu kişiler Hıristiyanlık öğretisinde yozlaşmaya yol açabileceği 

düşüncesiyle kültüre uyarlama yöntemine karşı çıkmaktadır.125 

Son yüzyılda özellikle İslam coğrafyasında faaliyet gösteren misyonerler, tasavvuf ve 

mistisizmi bir araç olarak kullanmışlardır. Bu bağlamda, İslam ülkelerinde mutasavvıf 

kişileri ziyaret ederek ve yerel kıyafetlere uyum sağlayarak Müslümanlar tarafından kabul 

görmeyi başarmışlardır. Bu stratejiyle Misyonerler, faaliyetlerini sürdürürken dikkatli ve 

özenli davranarak, bulundukları toplumun sosyal ve kültürel dinamiklerine uygun hareket 

etmişlerdir.126 

Hıristiyan çevrelerin gerek geçmişte gerekse günümüzde diyaloğu, İncil mesajını 

başkalarına iletmede etkili bir misyon aracı olarak gördüğü bilinmektedir. Misyonerler 

diyaloğun temel amacının muhatabı, Hıristiyanlığı benimsemeye ikna etmek olduğunu 

savunmaktadır. Bu doğrultuda etkili bir diyalog Hıristiyan olmayan kişilerin, İsa Mesih’e 

iman etmeye davet edilmesi şeklinde gerçekleşmelidir. Diyalog tartışmayı değil kurtuluşu 

hedeflemeli ve samimi, arkadaşça ilişkiler kurarak sempati dolu bir etkileşim ortamı 

oluşturulmalıdır.127 

Misyonerler, faaliyetlerinde basın-yayın, eğitim ve sağlık alanlarını etkin bir şekilde 

kullanmışlardır. Kilise, okul ve hastane gibi kurumlar, misyonerlerin temel araçları arasında 

yer almaktadır. Ayrıca matbuat ve yayın faaliyetleri, Kutsal Kitap’ı tanıtma kursları, medya 

evangelizmi, internet kullanımı, sinema ve film sektörü, gezi ve eğlence programları gibi 

                                                 
125 Gündüz, Misyonerlik, 92-98. 
126 Cilacı, Hristiyanlık Propagandası ve Misyonerlik Faaliyetleri, 38. 
127 Gündüz, “Misyonerlerin Çalışma Yöntemleri”. 344-345. 



43 

 

iletişim araçları da aktif bir şekilde kullanılmaktadır.128 Eğitim kurumları, misyonerlik 

çalışmalarının odak noktalarından biri olmuş ve bu okullarda insanları anlama, etkileme ve 

değiştirme hedeflenmiştir.129 Sağlık hizmetleri de misyonerlik çalışmalarının ayrılmaz bir 

parçası haline gelmiştir. Hastaneler, dispanserler ve sağlık merkezleri aracılığıyla sunulan 

hizmetler, misyonerlerin yerel halkla güven ilişkisi kurmasına katkı sağlamıştır.130 

 Misyon bölgelerinde yerel kiliselerin kurulması, stratejik açıdan kritik bir öneme 

sahiptir. Cemaatin genişlemesiyle uygun siyasal ve sosyal koşullar sağlandığında, resmi 

Hıristiyan kurumları tesis edilmektedir. Bu kiliseler, Hıristiyanlığın yayılması sürecinde 

büyük bir rol üstlenir ve genellikle yerel geleneklerle bütünleşerek kurumsallaşır. Kiliselerin 

liderliği için mümkün olduğu sürece yerel halktan Hıristiyanlık savunucusu kişilerin 

seçilmesine özen gösterilir. Siyasal ve sosyal yapının, resmi kurumların inşasına uygun 

olmadığı durumlarda ise “ev kiliseleri” oluşturulmaktadır. Bu ev kiliseleri, gelecekte inşa 

edilecek yerel kiliselerin altyapısını teşkil eder. 131 

Modern misyonerlik faaliyetlerinde, Hristiyanlık mesajının yerel kültürlerle daha 

uyumlu bir şekilde sunulması hedeflenmiştir. Bu çerçevede, misyonerler yerel dilleri 

öğrenmiş, halkın yaşam biçimine adapte olmuş ve dini öğretileri yerel terminolojiye uygun 

bir şekilde aktarmaya özen göstermişlerdir. Ayrıca, eğitim ve sağlık hizmetlerinin yanı sıra 

sosyal etkinlikler ve maddi destekler aracılığıyla yerel topluluklarla yakın ilişkiler 

kurulmuştur. Bu tür ilişkiler, Hristiyanlık mesajının daha geniş kitlelere ulaşmasında etkili 

bir araç olarak kullanılmıştır.132 

Misyonerlik faaliyetlerinde, açık ve örtülü yöntemler olmak üzere iki farklı yaklaşım 

kullanılmaktadır. Açık metot, misyonerin dini kimliğini açıkça ifade ederek topluma 

yaklaşımını tanımlarken; gizli, dolaylı ya da maskeli metot, inanç ve düşüncelerin örtülü 

yollarla aktarılmasına dayanmaktadır. Bu strateji, eğitim kurumları, sinema, sağlık 

hizmetleri ve yardım kuruluşları aracılığıyla uygulanmakta ve yerel kültüre nüfuz etmeyi 

amaçlamaktadır.133 

                                                 
128 Gündüz, Misyonerlik, 110-112 
129 Nur Bilge Criss vd., American Turkish Encounters: Politics and Culture 1830-1989 (Newcastle Upon Tyne: 

Cambridge Scholars Publishing, 2011), 9. 
130 Oymak, Metot ve Çalışma Alanları Açısından Türkiye’de Misyonerlik Faaliyetleri, 271-272. 
131 Gündüz, Misyonerlik, 105-106. 
132 Tümer - Küçük, Dinler Tarihi, 394-495. 
133 Abdurrahman Küçük, Asrın Kızılelması Türk Birliği (Ankara: Berikan Yayınevi, 2017), 276-278. 



44 

 

Son yıllarda internetin yaygınlaşmasıyla birlikte Hıristiyan misyonerliği de yeni 

yöntemler ve stratejilerle dijital platformlarda önemli bir yer edinmiştir. Geleneksel dini 

yayınlar, izleyicilerin bu yayınları aktif olarak arayıp bulmalarına bağlıyken, internet 

üzerinden yapılan misyonerlik faaliyetleri daha etkin ve geniş kapsamlı hale gelmiştir. Çerez 

bilgileri ve hedeflenmiş reklamlar kullanılarak, dini bir konu ile ilgili arama yapan veya bu 

tür içeriklerle karşılaşan kişilere özel reklamlar gösterilmektedir. Bu yöntem, Hıristiyanlık 

mesajının daha geniş kitlelere ulaşmasını sağlarken, kullanıcılar tarafından tesadüfi olarak 

algılanmakta ve ilahi bir işaret olarak yorumlanmaktadır. Misyonerliğin bu örtük yöntemi, 

mesajın kabul edilme olasılığını artırarak, Hıristiyanlığın yayılmasında etkili bir rol 

oynamaktadır.134 

1.6. Misyonerlik Faaliyetlerinde Hedef Kitle 

Hıristiyan mezheplerinin misyonerlik faaliyetlerine ilişkin yaklaşımları, her bir 

mezhebin kendi teolojik ve ideolojik perspektiflerine dayanan belirgin farklılıklar arz 

etmektedir. Katolik Kilisesi, kendi dışındaki tüm mezhepleri kendi bünyesine katma amacı 

güttüğü için geniş bir misyon hedefi belirlemiştir. Bu anlayışa göre, Katolik olmayan her 

birey ve grup misyonerlik faaliyetlerinin potansiyel hedefi olarak görülmektedir. Ortodoks 

Kilisesi ise Hıristiyanlığın özünü koruyan gerçek kilise olduklarına dair inançları sebebiyle, 

tüm Hıristiyanları özlerine döndürmeyi hedeflemektedir.135 Protestanlar, misyonerlik 

konusunda en aktif grubu oluşturmaktadır. Bu durum, 1860’lardan itibaren açıkça 

görülmüştür. Günümüzde de Protestan misyonerler, dünya genelinde yoğun faaliyetleriyle 

dikkat çekmektedir. Misyoner teşkilatları, faaliyet gösterecekleri bölgelerin kültürel, sosyal 

ve ekonomik özelliklerini göz önünde bulundurarak hedef kitlelerini özenle seçmektedir.136 

Misyonerler, faaliyet gösterecekleri bölgeleri dikkate alarak hedef kitlelerini 

belirlemektedirler. Bu bağlamda, daha rahat iletişim kurabilecekleri ve ikna edebilecekleri 

grupları hedef alarak çalışmalarını yönlendirmişlerdir. İnternet sitelerinde misyoner 

gruplarının çocuklar, gençler, yetişkin kadınlar ve erkekler, aileler, lezbiyenler, 

homoseksüeller, AIDS hastaları, çeşitli meslek grupları, asker karşıtları, kriz mağdurları, 

                                                 
134 Mehmet Turgut Usanmaz- Ramazan Çınar, “Dijital Gözetim, Kişiselleştirilmiş Reklamlar ve Hıristiyan 

Misyonerlik Faaliyetleri”, Toplum Bilimleri Dergisi 18/37 (Aralık 2024), 70-74. 
135 Ali Erbaş, “Hıristiyan Misyonerliğine Genel Bir Bakış”, Sakarya Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 5/ 

7 (Haziran 2003), 5.  
136 Oymak, Metot ve Çalışma Alanları Açısından Türkiye’de Misyonerlik Faaliyetleri, 167. 



45 

 

fiziksel engelliler, uyuşturucu bağımlıları, alkolikler, çevreciler ve öğrencileri hedef aldıkları 

belirtilmektedir.137 

Boşanmış veya parçalanmış aileler, misyonerlerin dikkatini çeken bir diğer gruptur. 

Bu ailelerde ekonomik sorunlar nedeniyle bir arayış ve beklenti oluşmakta, misyonerler de 

bu durumu fırsat bilerek yardım kuruluşları aracılığıyla bu ailelere ulaşmaktadır.138 

Misyonerlik faaliyetlerinin asıl ve nihai hedefi ise siyasi hâkimiyeti ele geçirmektir. Tarih 

boyunca herhangi bir bölgenin işgal edilmesiyle birlikte, sömürgeleşme sürecinde yerli 

halkın bayrağı, sınırları, ekonomik yapısı, ana dili, kültürü ve inançlarının işgalci güç 

tarafından değiştirildiği görülmüştür.139 

Arslantürk tarafından, misyonerlerin stratejik olarak hedef aldığı gruplar yerel yapı 

bağlamında şu şekilde kategorize edilmiştir: etnik gruplar (azınlıklar), yapay etnik gruplar 

(Kürtler, Lazlar, Gürcüler vb.), Aleviler, sokak çocukları, sorunlu aileler, inançsızlar 

(ateistler, sol ideolojiden kopanlar), sağlık, eğitim ve ekonomik açıdan muhtaç durumda 

olanlar.140 Buna ek olarak, misyonerler üniversite öğrencilerini, çocukları, etnik Müslüman 

azınlıkları ve başka ülkelerden göç eden insanları da hedef kitle olarak seçmektedirler.141 

Ayrıca mali durumu itibarıyla zor durumda olan halklar, mülteciler, sürgünler, azınlık 

durumundaki dinsel gruplar, Hıristiyan bir kökene sahip olanlar ve savaş, iç çatışma veya 

kaos ortamındaki halklar da misyonerlerin hedef kitleleri arasındadır.142 

Etnik gruplar, tarih boyunca içlerinde bulundukları toplumlara karşı kışkırtılmaya daha 

yatkın olmuşlardır. Bu nedenle misyonerler, özellikle farklı etnik grupların yoğun olduğu 

bölgelerde çalışmalarını yoğunlaştırmışlardır. Türkiye’de Kürt, Çerkez, Gürcü, Laz ve 

Aleviler gibi dini veya etnik gruplar misyonerler için önemli hedef kitleler olmuştur. 

Kürtlerin yoğun olarak yaşadığı Doğu Anadolu Bölgesi ve Lazların yoğun olduğu Karadeniz 

Bölgesi misyonerler için önemli hedef bölgeler olarak görülmüştür.143 

                                                 
137 Barış Kerimoğlu, Zehirli Sarmaşık Misyonerler (İstanbul: Ulus Yayınları, 2004), 109.  
138 Cengiz Köse, Enel Hak’tan günümüze Misyonerlik (İstanbul: Aydüşü Yayınları, 2006), 73. 
139 Köse, Enel Hak’tan günümüze Misyonerlik, 21-22. 
140 Akt: Bayram Sevinç, Hıristiyan olan Türkler ve Türk Misyonerler (İstanbul: İz Yayıncılık, 2006), 333. 
141 Cengiz Batuk - Süleyman Turan, “Orta ve Doğu Karadeniz Bölgesinde Misyonerlik Faaliyetleri”, Dinler 

Tarihçileri Gözüyle Türkiye’de Misyonerlik, ed. Asife Ünal (Ankara: Dinler Tarihi Derneği Yayınları, 2005), 

315. 
142 Şinasi Gündüz, “Misyonerlik ve Hıristiyan Misyonerler”, Din Bilimleri Akademik Araştırma Dergisi 2/4 

(Ağustos 2002), 14. 
143 Batuk - Turan, “Orta ve Doğu Karadeniz Bölgesinde Misyonerlik Faaliyetleri”, 313. 



46 

 

Geçmiş dönemlerde Anadolu’da yürütülen misyonerlik faaliyetlerinde, hedef kitlelere 

yönelik çalışmalar bölgelere göre farklılık göstermiştir. Nüfus yoğunluğu dikkate alınarak, 

Ermeniler, Süryaniler, Nesturiler, Dürziler, Kürtler ve Aleviler üzerinde çalışmalar 

gerçekleştirilmiştir. Misyoner teşkilatlarının çeşitli nedenlerden ötürü zaman zaman kendi 

içlerinde faaliyet alanlarını paylaştıkları da görülmüştür. Örneğin, Doğu Anadolu ve İç 

Anadolu’da Protestanlar, güneyde Katolikler, Karadeniz Bölgesi ve batı bölgelerinde ise 

Ortodokslar ağırlıklı olarak çalışmışlardır.144 

Alevi-Bektaşi Türkler, misyonerlerin Anadolu’da gerçekleştirdiği faaliyetlerde 

odaklandığı kilit gruplardan biridir. Asya Piskoposları, 1978 yılında Kalküta’da 

gerçekleştirdikleri toplantıda Türk toplulukları içerisinde Alevileri Hıristiyanlara en yakın 

grup olarak değerlendirmişlerdir. Bu değerlendirme, misyonerlik faaliyetlerinin 

Türkiye’deki Aleviler üzerinde yoğunlaşmasına ve onlar için özel stratejiler geliştirilmesine 

zemin hazırlamıştır.145 

Misyonerlerin hedef aldığı gruplardan biri de Kürtlerdir. Misyonerler, Kürtleri Türkiye 

Devleti’ne karşı kışkırtmak amacıyla çeşitli faaliyetler yürütmüşlerdir. Ayrıca, Kürtlerin 

aslında Hıristiyan kökenli olduklarını iddia eden sözde bilimsel tezlerle bu iddialarını 

desteklemeye çalışmışlardır. Bu amaçla Kürtçe dini kitaplar, çocuk hikayeleri, kasetler ve 

takvimler gibi materyaller kullanarak Kürt topluluğuna ulaşmayı hedeflemişlerdir.146 

Misyonerler, belirli dönemlerde Kürtler üzerindeki faaliyetlerini yoğunlaştırmışlardır. Farklı 

bölgelerde Kürtçe, bazı bölgelerde ise Zazaca İncil dağıtımı yapmaları, bu toplulukların hâlâ 

misyonerlerin hedef kitleleri arasında olduğunu göstermektedir. Bu durum, misyonerlerin 

etnik gruplar üzerindeki stratejik hedefleme politikasını sürdürdüğünü ve bu toplulukların 

misyonerlik faaliyetlerinin merkezinde yer aldığını açıkça ortaya koymaktadır.147 

Misyonerlerin ilgilendiği diğer gruplar arasında Yezidiler, Dürziler ve Nusayriler de 

bulunmaktadır. Bu gruplar, misyonerler tarafından içinde yaşadıkları Sünni topluma göre 

“İncil Mayasını” kabul etmeye daha yatkın görülmektedir.148 Misyoner teşkilatlarının etnik 

bakımdan hedef kitleleri başlangıçta sadece Ermeni, Rum ve Süryani gibi azınlıklar iken, 

                                                 
144 Oymak, Metot ve Çalışma Alanları Açısından Türkiye’de Misyonerlik Faaliyetleri, 167. 
145 Küçük, Misyonerlikten Diyaloğa Türkiye, 287. 
146 İsa İnandı, “Türk Dünyasında Misyonerlik”, Bilig Türk Dünyası Sosyal Bilimler Dergisi 2 (Yaz 1996) 43-

44. 
147 Günay, Günümüz Türkiye’sinde Misyonerlik Faaliyetleri, 221-232. 
148 Hans Lukas Kieser, Iskalanmış Barış Doğu Vilayetlerinde Misyonerlik, Etnik Kimlik ve Devlet 1839-1938 

(İstanbul: İletişim Yayınları, 2005), 102-103. 



47 

 

zamanla yaptıkları çalışmalar, bölgesel dinamikler ve yerel halkın tutumları göz önünde 

bulundurularak misyon alanı genişletilmiştir.149 

Misyonerler için gençlerin hedef kitle olarak belirlenmesi büyük önem taşımaktadır. 

Uzun vadeli değişim hedeflerinde gençler her zaman öncelikli grup olmuştur. Özellikle 

maddi desteğe ihtiyaç duyan ve çalışmayan üniversite öğrencilerine odaklanmak, 

misyonerlerin stratejik hedeflerine hizmet etmektedir. Maddi teşvikler ve desteklerle 

üniversite öğrencilerini cezbetmek, misyonerlerin sıkça kullandığı bir yöntemdir. Üniversite 

öğrencilerinin değişimlere daha açık olmaları, onları hedef olarak seçmenin bir diğer 

nedenidir. Misyoner gruplar, burslar vererek, yaz kampları düzenleyerek, dil kursları sunarak 

ve çeşitli etkinlikler organize ederek üniversite gençliğini etkilemekte ve Hıristiyanlığı 

benimsemelerini teşvik etmektedirler.150 

Çocuklar, eğitilmesi en kolay yaş grubunu oluşturmaları ve geleceğin yetişkinleri 

olmaları nedeniyle misyonerler için büyük önem taşımaktadır. Bu sebeple, geniş kapsamlı 

dönüşümler hedefleyen misyonerlik hareketleri için çocuklar öncelikli hedeflerdendir. 

Misyonerlerin çocukları hedef seçmelerinin bir diğer nedeni, onların henüz olgunlaşmamış 

ve karakterlerinin tam olarak şekillenmemiş olmasıdır. Bu durum, çocukların etkilenmesini 

kolaylaştırmaktadır.151  

Misyonerler, çeşitli stratejilerle çocuklara ulaşmayı amaçlamışlardır. Bu stratejilerden 

bazıları eğitim kurumları aracılığıyla gerçekleştirilmiştir. Farklı bölgelerde kurdukları 

okullar sayesinde çocuklarla etkileşim içinde olmuşlardır. Eğitim kurumları, çocukların 

Hıristiyan değerler doğrultusunda yetişmeleri ve hayatlarını bu şekilde sürdürmeleri 

açısından büyük önem arz etmektedir. Misyonerler, Müslüman ülkelerde kız çocuklarının 

okuryazarlık oranlarının düşük olmasını fırsat bilerek özellikle kız okulları açmışlardır.152 

Ayrıca, çeşitli şehirlerde sokak çocuklarına yönelik yardım faaliyetlerinde 

bulunmuşlardır.153 

                                                 
149 Oymak, Metot ve Çalışma Alanları Açısından Türkiye’de Misyonerlik Faaliyetleri, 172. 
150 Numan Malkoç, “Türkiye’de Protestan Misyonerliği”, Türkiye’de Misyonerlik Faaliyetleri, ed. Ömer Faruk 

Harman (İstanbul: Ensar Neşriyat, 2005), 172.  
151 Orhan Seyfi Yücetürk, “Ön Asya’ya Yönelik Misyoner Faaliyetleri”, Dokuz Eylül Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Dergisi 8 (1994), 323. 
152 Turan, Misyonerliğin Kurucusu Pavlus, 35. 
153 Malkoç, “Türkiye’de Protestan Misyonerliği”, 181. 



48 

 

İşsiz bireyler, genellikle dengeli bir ruh hali içinde olmazlar. Geçimlerini sağlamak 

için çeşitli yollar aramaya başlarlar. Gelir elde etmek amacıyla farklı seçenekleri 

değerlendiren bu kişilere iş veya maddi destek vaat etmek, onlara ulaşmayı 

kolaylaştırmaktadır. Misyonerler de bu durumu kendi çıkarları doğrultusunda kullanmaya 

çalışmışlardır. İnsanların ekonomik ve psikolojik zayıflıklarını fırsat bilen misyonerler, iş 

imkanları sunarak veya maddi yardımlarda bulunarak onları kendi dinlerine çekmeyi 

hedeflemişlerdir. Bu yöntem, misyonerlerin mesajlarını yoksul kesimlere ulaştırmak için 

kullandıkları etkili stratejilerden biri olmuştur.  

Netice itibarıyla misyoner kuruluşlar, hedef aldıkları kitleleri genellikle kendi amaçları 

doğrultusunda birer araç olarak kullanmışlardır. Temel gayeleri, bağlı oldukları emperyalist 

ülkelerin siyasi ve ekonomik çıkarlarını korumak ve güçlendirmektir. Hedef kitlelere 

sağladıkları hizmetler, genellikle bu insanları kontrol altına almak ve devlete karşı 

kışkırtmak için kullanılmıştır. Zorluklarla karşılaştıklarında ise, uygun bir fırsat 

bulduklarında dönmek üzere geri çekilmişlerdir. Bugün de bu durum değişmemiştir. 

Misyonerler, jeopolitik konumu ve doğal kaynakları sebebiyle Anadolu üzerindeki 

hedeflerinden vazgeçmemişlerdir. Geçmişte ve günümüzde ileri sürdükleri insan hakları ve 

özgürlük talepleri çoğunlukla birer bahaneden ibarettir. Irak’ta ve Afganistan’da 

özgürleştirme ve zulümden kurtarma adı altında yapılan müdahaleler, dünya kamuoyu 

tarafından yakından izlenmiştir. Tüm bu durumlara rağmen, misyonerlerin vaatlerine inanan 

ve onların etkisinde kalan kitleler hâlâ varlığını sürdürmektedir.154 

  

                                                 
154 Oymak, Metot ve Çalışma Alanları Açısından Türkiye’de Misyonerlik Faaliyetleri, 172. 



49 

 

İKİNCİ BÖLÜM 

2. PROTESTAN MİSYONERLİK FAALİYETLERİNİN KURUMSALLAŞMASI 

 

2.1. Kavram Olarak Protestanlık 

Protestantism ifadesi, kökeni itibarıyla Latince’den türemekte olup önceleri 

mahkemelerdeki karar anlarında kullanılmaktaydı. Terim, “bir şeye şahitlik etmek”, “kabul 

etmek” veya “açıkça beyan etmek” anlamlarına gelirdi ve halka açık bir beyanı ifade ederdi. 

Ancak teknik anlamda Lutherci prenslerin krala karşı gerçekleştirdikleri protestodan doğan 

dini yapılanmayı tanımlamak için kullanılmıştır.155 

Protestan terimi, ilk olarak 1529 yılında Spire’de toplanan politik bir mecliste Roma 

Katoliklerinden ve Ortodoks Doğu Kiliselerinden belirgin şekilde ayrılan Hıristiyan 

kiliseleri ve toplulukları tanımlamak amacıyla kullanılmıştır. 1526 yılında İmparator 

Şarlken, Lutherci Reform’u destekleyen Alman prenslerle bir anlaşmaya varmıştır. Ancak 

1529’da bu anlaşmadan vazgeçerek Roma’ya bağlı kalınması gerektiğini ilan etti. Bu karar 

üzerine Luther yanlısı prensler büyük bir protesto düzenleyerek şu deklarasyonu 

yayınladılar: “Koruyucu, günahtan kurtarıcı ve bir gün hâkimimiz olacak olan yegâne 

yaratıcımız Tanrı önünde protesto ediyoruz ve Tanrı’ya, Kutsal Sözü’ne, vicdanımıza ve 

Spire’deki son karara aykırı olarak önerilen hiçbir kararı benimsemiyoruz.”156 

İmparator tarafından 1526 yılında Birinci Spire Meclisi’nde (Diet) yapılan anlaşmada, 

her prensliğe kendi topraklarında dini belirleme yetkisi verilmişti. Bu yetkinin 2. Speyer 

Meclisi’nde iptal edilmesi sonucu altı prens ve 14 büyük şehir “Herkesin Tanrı huzuruna 

kendi adına çıkarak hesap vermesi gerektiğini” vurgulayan resmi protesto belgesini 

benimsedi. Bu belge yeni inançların yayılmasını engellemek isteyen yasaklara karşı bir 

tepkiydi ve Protestan adı, Hıristiyanlığın bu yeni mezhebine inananları tanımlamak için 

kullanılmaya başlandı. Bu adlandırma Reformcu Hıristiyanlığın çeşitli türlerini kapsadığı 

için yaygın olarak kullanıldı.157 Yayınlanan metin yerel idarecilerin Luther ve Reform 

hareketinin yanında olduklarını ve imparatorun karşısında durduklarını ilan eden ilk resmi 

                                                 
155 Henry Melvıll Gwatkin, “Protestantism”, Encyclopaedia of Religion and Ethics, ed. James Hastings 

(Edinburgh: T. & T. Clark, 1956), 10/410-411. 
156 Erbaş, Hristiyanlık’ta Reform ve Protestanlık Tarihi, 59. 
157 Tuncer Günay, Misyoner Örgütleri ve Misyoner Faaliyetleri (Ankara: ATO Yayınları, 2004), 85. 



50 

 

belge olmuştur.158 

Reform hareketi kapsamında, Luther takipçilerinin yanı sıra Huldrych Zwingli ve Jean 

Calvin’in İsviçreli takipçileri de Protestan olarak adlandırıldılar. Almanya’da Reform 

yanlıları “Evanjelik”, Fransa’da ise “Huguenot” olarak bilindiler. İsviçreli Reformcular ile 

Hollanda, İngiltere ve İskoçya’da onları izleyenler ise “Reform Kilisesi” ismini tercih 

ettiler.159 “Protestanlar” ismi onlara kendi destekçileri tarafından değil Roma Kilisesi 

taraftarları tarafından vermiştir.160  

“Protestan” terimi erken dönemlerden itibaren çeşitli bağlamlarda kullanılmasına 

rağmen “Protestanlık” ifadesi, Martin Luther’in 16. yüzyılda başlattığı reform hareketleri 

sonrasında ortaya çıkan yeni dini oluşumları ve bu doğrultudaki düşünce akımlarını 

tanımlamak amacıyla 1620’li yıllarda yaygın şekilde kullanılmaya başlanmıştır. Katolik 

Kilisesi’ne karşı bir dizi teolojik ve yapısal değişiklik talebi içeren girişimler, yeni 

mezheplerin ve dini grupların oluşumuna zemin hazırlamıştır. Böylece Protestanlık terimi, 

bu yeni dini kimlikleri ve onların inanç sistemlerini kapsayan şemsiye bir kavram olarak 

literatüre girmiştir.161 

Protestanlık terimi, kökeni itibarıyla olumlu bir anlam barındırmaktadır. 16. yüzyılda 

“protesto etmek” terimi günümüzdeki anlamıyla çatışma ve reddetmeyi ifade etmiyordu. 

Spire Deklarasyonu’nda kullanılan bu terim “kanıtlamak, açıklamak, kamu önünde ispat 

etmek” anlamlarına gelmekteydi. Hatta “imanını protesto etmek” ifadesi, “imanını beyan 

etmek” anlamında kullanılıyordu. Prenslerin imparatorluk kararına yönelik itirazları, on 

altıncı yüzyılda kelimenin olumlu anlamını yansıtan bir protesto niteliğindeydi. Ancak, 

günümüzde bu kelime genellikle olumsuz bir çağrışım yapmaktadır.162 

Bazı uzmanlar, “Protestanlık” yerine “Protestanlıklar” teriminin kullanılmasının daha 

doğru olduğunu savunmaktadır, çünkü reform yanlıları tarih boyunca otuzdan fazla farklı 

grup oluşturmuştur. Bu gruplar, Protestan kimliklerini muhafaza etmekle birlikte 

Anglikanizm, Evanjelizm, Pietizm, Lüteryanizm, Baptistizm, Kalvanizm, Pentekostalizm ve 

Unitaryanizm gibi farklı adlarla anılmayı tercih etmişlerdir. Her bir Protestan grup kendine 

özgü teolojik yaklaşımlar, ibadet biçimleri ve organizasyon yapıları ile bağımsız kiliseler 

                                                 
158 Erbaş, Hristiyanlık’ta Reform ve Protestanlık Tarihi, 60. 
159 Günay, Misyoner Örgütleri ve Misyoner Faaliyetleri, 85-86. 
160 Erbaş, Hristiyanlık’ta Reform ve Protestanlık Tarihi, 60. 
161 Erbaş, Hristiyanlık’ta Reform ve Protestanlık Tarihi, 60-62. 
162 Erbaş, Hristiyanlık’ta Reform ve Protestanlık Tarihi, 60. 



51 

 

olarak faaliyet göstermektedir. Bazı görüşler, bu farklılıkların abartılmaması gerektiğini ve 

gruplar arasında temel bir uyum sağlanabileceğini öne sürse de, “Protestanlıklar” teriminin 

kullanımının daha uygun olduğu fikri güncelliğini korumaktadır.163 

2.2. Protestan Reformunun Temelleri 

Doğu ve Batı Kilisesi’nin “Ortodoks ve Katolik” olarak ayrılmasından sonra, Papalık 

hem nüfuzunu genişletmeye çalışmış hem de inanç dayatmalarına karşı gelen tepkilerle 

mücadele etmiştir. Bu dönemde Katolik Kilisesi, belirlediği inanç esaslarına uymayan 

kişileri aforoz etmiş ve bilimsel alanlarda ileri sürülen yeni fikirleri dinsizlik olarak 

tanımlamıştır. Katolik öğretiye uygun olmayan her türlü düşünce ve inancı yasaklayan kilise, 

tespit ettiği suçluları cezalandırmak amacıyla Engizisyon mahkemeleri kurmuştur.164 

 Haçlı seferleri165 ve İstanbul’un fethi gibi olaylar, Hıristiyanların İslam ile etkileşime 

geçmesini sağlamış ve bu durum İslam’ın bilime ve bilim insanlarına verdiği önemi 

görmelerine neden olmuştur. Coğrafi keşifler ve tercüme faaliyetleri de bu süreçte 

Rönesans’ı tetiklemiştir. Rönesans’tan sonra, Hıristiyanlar arasında dini reform düşüncesi 

yayılmıştır.166 Reform olarak adlandırılan bu hareket dünya çapında bir etkiye sahip 

olmuştur.167 Orta çağ Avrupa’sında gerçekleşen bu küresel hareketin temelleri siyasi, dini ve 

toplumsal olarak üç başlıkta incelenebilir. 

2.2.1. Siyasi Etkenler 

Papa’nın kendisini “Kilise Devleti”nin mutlak sahibi olarak tanıması ve bu otoritesini 

devlet işlerine müdahale etmek için kullanması, Papalık ile krallar arasındaki ilişkilerin ciddi 

şekilde bozulmasına neden olmuştur. Bu gerilim, kilisenin iç yapısında da yozlaşmaya yol 

açmış, papazların tutarsız davranışlar sergilemesine ve yüksek rütbeli rahiplerin sorumluluk 

bilincini yitirerek kişisel çıkarlarının peşine düşmesine neden olmuştur.168 

14. yüzyılda Avrupa siyasi açıdan çalkantılı bir dönem geçirmekteydi. Merkezi 

krallıklar zayıflarken yerel krallıklar güç kazanmaya başlamıştı. Papalığın artan nüfuzu, 

                                                 
163 Erbaş, Hristiyanlık’ta Reform ve Protestanlık Tarihi, 62. 
164 Ahmet Hikmet Eroğlu, “Hıristiyanların Bölünme Sürecine Genel Bir Bakış”, Ankara Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Dergisi 41 (2000), 319. 
165 Küçük vd., Dinler Tarihi, 441. 
166 Eroğlu, “Hıristiyanların Bölünme Sürecine Genel Bir Bakış”, 319. 
167 Martin Emil Marty, “‘Protestantism”, Encyclopedia of Religion, ed. Lindsay Jones (U.S.A: Thomson Gale, 

2005) 11/7446. 
168 Küçük vd., Dinler Tarihi, 440. 



52 

 

yerel krallıklar tarafından da hoş karşılanmamış ve bu durum, Papa’ya karşı isyanların 

çıkmasına yol açmıştır.169  

Fransa Kralı IV. Philip tarafından 1303 yılında, Papalığa karşı tarihin ilk büyük siyasi 

isyanı başlatılmıştır. Bu dönemde Papalık ile yaşanan ciddi anlaşmazlıklar ve karşılıklı 

açıklamalar sonucunda, Fransa’da kiliseye ait mallara el konulmuş ve Papalığın merkezi 

Güney Fransa’daki Avignon’a taşınmıştır. Bu süreçte meydana gelen “Büyük Bölünme” 

(Schisma) ve artan mali harcamalar, Papalığın halk üzerindeki otoritesini önemli ölçüde 

zayıflatmıştır.170 1337-1453 yılları arasındaki Yüzyıl Savaşları, Avrupa’da sürekli bir 

gerginlik ve düzensizlik ortamı yaratmıştır. Ayrıca, ağır vergiler nedeniyle köylü 

ayaklanmaları da sıkça yaşanmıştır. Kiliselerin halktan haksız kazanç sağlaması reform 

hareketlerini tetiklemiş ve reformcuların harekete geçmesine neden olmuştur.171 

Reform öncesi süreçte Almanya’da bulunan özerk yapıdaki prenslikler arasındaki 

mücadeleler artmıştır. Roma-Germen İmparatorluğu’nun birleştirici etkisi bu dönemde 

sembolik hale gelmiş milli kimlikler güç kazanmıştır. Almanya’daki koşullar reform 

sürecinin tarihi açısından büyük bir önem arz etmektedir. Alman şehirlerinin siyasi özerkliği, 

piskoposların siyasi bir güç olarak ortaya çıkması ve Alman halkı arasında bağımsız bir 

Alman Kilisesi kurma düşüncesinin filizlenmesi reformun Almanya’da başlaması için 

elverişli bir ortam yaratmıştır.172 

2.2.2. Dini Etkenler  

Roma Kilisesi’ne karşı yöneltilen eleştiriler, Kilisesi’nin itibarını önemli ölçüde 

zedelemiştir. Papaların şahsi arzuları ve dini kötüye kullanmaları kilise kurumunun 

güvenilirliğini azaltmıştır. Papanın dünyevi bir krallık peşinde olduğu izlenimi Hıristiyan 

halkın gözünde onları olumsuz bir konuma getirmiştir. Özellikle ruhban sınıfının kumar, 

eğlence ve fuhuş gibi uygunsuz davranışlarda bulunması nedeniyle kiliseye nadiren 

uğradıkları iddiaları yaygındır. Bu dönemde rahiplerin büyük çoğunluğunun Latince 

bilmediği ve dua niyetine anlamsızca mırıldandıkları ileri sürülmektedir. Papaya ve ruhban 

sınıfına duyulan güvensizlik bazı Hıristiyan bölgelerinde Kutsal Kitap odaklı reform 

                                                 
169 Kaan H. Ökten, Reformasyon Dönemi Siyasal ve Dinsel Düşünce Tarihine Giriş (İstanbul: Alfa Yayınları, 

2003), 59. 
170 Ronald Finucane, “Huzursuzluk Dönemi”, çev. Sibel Sel - Levent Kınran, Hristiyanlık Tarihi, ed. Tim 

Dowley - Pat Alexander (İstanbul: Yeni Yaşam Yayınları, 2004), 332–337. 
171 Ökten, Reformasyon Dönemi Siyasal ve Dinsel Düşünce Tarihine Giriş, 59, 81-82. 
172 Kirsten Birkett, Reform’un Özü, çev. Onur Yöş (İstanbul: Bütün Dünya kitaplığı, 2003) 35-36.  



53 

 

çabalarına yol açmıştır.173 

Reform öncesi Avrupa’da, Katolik Kilisesi’nin doktrinlerine ve uygulamalarına 

yönelik çeşitli eleştirel hareketler ve gruplar ortaya çıkmıştır. Bu muhalif hareketler, Papalık 

tarafından Engizisyon mahkemeleri aracılığıyla sert bir şekilde cezalandırılmıştır. 14. ve 15. 

yüzyıllarda kiliseye yönelik eleştiriler devam etmiştir. Oxford Üniversitesi’nin tanınmış 

reformcu akademisyenlerinden John Wyclif, Katolik kilisesini ve din adamlarını eleştirerek 

her Hıristiyan’ın Kutsal Kitap’ı kendi dilinde okuması gerektiğini savunmuş ve İngilizce 

İncil çevirisini yazmaya başlamıştır. Wyclif’in düşüncelerini destekleyenler “Lollardlar” 

olarak adlandırılmıştır. Lollardlar, Kutsal Kitap’ın anadilde okunmasını ve rahiplerin temel 

görevinin vaaz vermek olduğunu savunmuşlardır.174  

John Hus (1372–1415), Wyclif’in düşüncelerinden etkilenerek Kutsal Yazı’nın 

önemini vurgulamış ve ayinlerde vaazların daha fazla ön plana çıkmasını desteklemiştir. Din 

adamlarının hatalarını eleştiren Hus, batıl inançlara ve kutsal yerlerin ziyaret edilmesine 

karşı çıkmış, dini törenciliği, ruhban sınıfının hiyerarşik yapısını ve papanın mutlak 

otoritesini sorgulamıştır. Bu radikal görüşleri nedeniyle yakılarak idam edilmiştir. İtalyan 

reformcu Girolamo Savonarola da (1452–1498) Papa’ya ve papalığa karşı çıkmış, reformist 

düşünceleri yüzünden yargılanarak idam edilmiştir. Kuzey Avrupa’da Gerard Groote’nin 

(1340–1384) öncülüğünde “Devotio Moderna” hareketi gelişmiştir. Din adamlarına yönelik 

eleştirileriyle dikkat çekmiş olan Groote, bu hareketin bir parçası olarak Hollanda’da “Ortak 

Yaşam Kardeşleri” adlı bir topluluk kurmuştur. Alman Dominiken mistiği Meister Eckhart 

(1260–1327) ve öğrencisi Johann Tauler (1300–1361), Protestan Reformu öncesinde 

Almanya’da önemli etkiler yaratmışlardır. Hollanda Deventer’deki “Ortak Yaşam 

Kardeşleri”nin üyelerinden Wessel Gansfort da (1419–1489) Kilise’nin hatalarını eleştirerek 

endüljanslara tepki göstermiştir. Bahsedilen bu reformcular, dini otoriteye karşı eleştirel 

duruşları ve yenilikçi fikirleriyle Ortaçağ’dan Reform’a uzanan dönemde toplumsal ve dini 

yapının dönüşümüne önemli katkılar sağlamışlardır.175 

Aynı dönemde hızla çoğalan ayin ve dua odaları rahipler için önemli bir gelir kaynağı 

haline gelmiştir. Bu durum çeşitli kesimlerde huzursuzluk yaratmıştır. Yine bu süreçte, 

Papalığın otoritesini sorgulayan ve eleştiren tarikatlar da ortaya çıkmıştır. Özellikle 

                                                 
173 Hakan Olgun, Sekülerliğin Teolojik Kurgusu Protestanlık (İstanbul: İz Yayıncılık, 2006), 19-20. 
174 Tim Dowley, Hristiyanlık Tarihi, 346.  
175 Mc Nair, “Yenilik Tohumları”, 361–366. 



54 

 

Fransisken Tarikatı mensupları, yaptıkları eleştiriler nedeniyle 16. yüzyıla kadar baskı ve 

zulme maruz kalmışlardır.176 Reform öncesi dönemde Katolik Kilisesi’nin öğretilerini 

reddeden Katharlar ve Waldo’lar gibi gruplar da kilise tarafından sapkın ilan edilmiştir.177  

Sonuç itibarıyla, bu dönemde din adamlarının hataları kınanmış, batıl inançlara ve dini 

açıdan aşırı törensel uygulamalara karşı çıkılmıştır. Ruhban sınıfının hiyerarşisine, din 

adamlarının para toplama faaliyetlerine ve Papa’nın mutlak otoritesine karşı çıkanlar ya 

idam edilmiş ya da yakılarak cezalandırılmıştır. 14. yüzyılın ortalarında Hollanda’da adından 

söz ettiren “Ortak Yaşam Kardeşleri” adlı topluluk, gelecekte Reform hareketini başlatacak 

olan Martin Luther’in zihinsel gelişimi açısından önemli bir rol oynamıştır.178  

2.2.3. Toplumsal Etkenler 

Martin Lurher öncesi reformcular, batının Ortaçağ’a ait geleneklerini ve Katolik 

Kilisesi’ne yönelik eleştirilerini dile getirirken, aynı zamanda Rönesans ve hümanist 

düşüncenin etkilerini de taşıyorlardı. Reform çağına giden süreçte okyanuslar aşılmakta ve 

yeni kıtalar keşfedilmekteydi. Bu keşifler yeni düşünce, gelenek ve yaşam tarzlarının ortaya 

çıkmasına sebep olmuştur. Ayrıca, Avrupa’nın güneydoğusunda İslam’ın yükselişi de 

Hıristiyanlığı tehdit eden önemli bir faktör olmuştu. Johann Gutenberg’in 1450’lerde icat 

ettiği matbaa, iletişim yöntemlerinde radikal değişimlere neden olmuş ve bilginin daha geniş 

kitlelere yayılmasını sağlamıştır.179 

Almanya’da büyük aile ticaret şirketlerinin kurulması ve Avrupa’da kapitalist 

ekonominin bağımsız kurallarını oluşturması toplumsal yapıyı köklü bir şekilde 

değiştirmiştir.180 14. yüzyılın başında Avrupa’da yaşanan kıtlık, 1347’den itibaren etkisini 

gösteren Kara Veba salgını ve ticaretin önem kazanması toplumu derinden etkilemiş ve 

toplumsal yapının dönüşümünde belirleyici olmuştur. 15. yüzyılın ikinci yarısına kadar süren 

bu salgınlar, ölüm ve araf temalarının toplumsal hayatta öne çıkmasına neden olmuştur. 

Artan ölüm korkusu mistik düşüncenin yayılmasına zemin hazırlamıştır.181 

14. yüzyılın ortalarından itibaren Kara Veba salgınıyla birlikte Avrupa’da tarımsal 

                                                 
176 Finucane, “Huzursuzluk Dönemi”, 345–350. 
177 Mustafa Numan Malkoç, Türkiye’de Protestanlık ve Protestan Kiliseleri (İstanbul: Yalın Yayıncılık, 2011), 

3-4. 
178 Erbaş, Hristiyanlık’ta Reform ve Protestanlık Tarihi, 33. 
179 Olgun, Sekülerliğin Teolojik Kurgusu Protestanlık, 20. 
180 Olgun, Sekülerliğin Teolojik Kurgusu Protestanlık, 20. 
181 Ökten, Reformasyon Dönemi Siyasal ve Dinsel Düşünce Tarihine Giriş, 78-80. 



55 

 

üretimde meydana gelen gerileme özellikle soylular ve kilise üzerinde ciddi sınıfsal etkiler 

yaratmıştır. Bu durum, söz konusu kesimlerin ekonomik güçlerini ve toplumsal konumlarını 

zayıflatmıştır. Kara Veba salgınlarının ardından nüfusun yeniden artışı ekonomik ve kültürel 

alanlarda önemli gelişmelerin önünü açmıştır. Nüfus artışı ticaret, teknoloji, eğitim ve sanat 

alanlarında belirgin bir canlanmaya yol açmış şehirlerde yaşam standartlarının yükselmesine 

katkıda bulunmuştur. Ticaretin ön plana çıktığı yeni ekonomik yapı geleneksel yapıyı 

sarsarak toplumsal çatışmalara zemin hazırlamıştır. Bu dönemde ticaretle uğraşan tüccarlar, 

zengin toprak sahiplerine karşı önemli ölçüde güç ve nüfuz kazanmışlardır.182  

Sonuç olarak, Luther’den önce birçok ilahiyatçı ve dini grup Katolik Kilisesi’ne karşı 

çıkmış ancak reformu başaramamıştır. Yine de bu çabalar halkı dini reformlara hazırlamıştır. 

Buna bağlı olarak, kiliseyi içinde bulunduğu zor durumdan kurtarmak ve yeniden 

canlandırmak amacıyla üç farklı yöntem denenmiştir. Bunlar, kilise içinde idari kararlarla 

veya konsillerle reform yapma, mistik hareketlerin manevi canlandırma çabaları ve seküler 

yöneticilerin girişimleri olarak özetlenebilir.183 1409-1449 yılları arasında kilise içinde 

reforma yönelik olarak Pisa Konsili (1409), Konstanz Konsili (1414-1418) ve Basel Konsili 

(1431) düzenlenmiş ancak bu konsillerle herhangi bir reform gerçekleştirilememiştir.184 

1512 yılında Roma’da düzenlenen Lateran Konseyi görünüşte sükûneti sağlamış olsa da 

yenilikçi düşüncelerin önüne geçememiştir.185 

2.3. Protestanlığın Doğuşu 

Martin Luther (1483-1546), Protestan Reformu’nun öncüsü olarak kabul edilen ve 

Hıristiyanlık tarihinde derin izler bırakmış önemli bir figürdür. Luther, Almanya’nın 

Eisleben kentinde doğmuştur. İçe dönük, melankolik ve endişeli bir yapıya sahip olduğu 

bilinmektedir. Genç yaşta yaşadığı olumsuz deneyimler sonucu rahip olmayı seçmiş ve 

Augustin tarikatına katılmıştır.186 

Luther, 1505 yılında katıldığı Aziz Augustin manastırında keşişlik yaşamına ilk 

adımını atmış ve 1507’de rahip olmuştur. Wittenberg Üniversitesi’nde felsefe profesörü 

olarak görev yaparken, teoloji çalışmalarına da devam etmiş ve Kutsal Kitap üzerinde 

                                                 
182 Ökten, Reformasyon Dönemi Siyasal ve Dinsel Düşünce Tarihine Giriş, 78-80. 
183 Bekir Zakir Çoban, Hıristiyanlıkta Papalık Kurumu: Ortaya Çıkışı Tarihsel Gelişimi ve Bugünkü Durumu, 

(İzmir: Dokuz Eylül Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2007), 99-101. 
184 G. Barker, O’nun İzinde Hıristiyanlık ve Laiklik Tarihi, (İstanbul: Zafer Matbaası, 1985), 104–106. 
185 Erbaş, Hristiyanlık’ta Reform ve Protestanlık Tarihi, 41-42. 
186 Olgun, Sekülerliğin Teolojik Kurgusu Protestanlık, 21. 



56 

 

derinlemesine incelemeler yapmıştır. Özellikle Pavlus’un Romalılara ve Galatyalılara 

yazdığı mektuplardan esinlenerek kurtuluşun yalnızca Tanrı’ya imanla mümkün olduğu 

görüşünü savunmaya başlamıştır. Ancak bu düşünceler, dönemin Katolik öğretilerine ters 

düşmekteydi.187 

1517 yılında Luther, Wittenberg Kilisesi’nin kapısına astığı 95 Tez ile Kilise’nin 

uygulamalarını eleştirmiştir. Bu tezlerde, günahların affedilmesi ve para karşılığı endüljans 

satışı gibi uygulamalara şiddetle karşı çıkmıştır. Luther, Tanrı ile doğrudan bir ilişki 

kurulabileceğini ve günahların yalnızca Tanrı tarafından affedilebileceğini savunmuştur. 

Ayrıca, Katolik Kilisesi’nin rahiplerin evlenmemesi gerektiği yönündeki görüşlerine karşı 

çıkarak 1525’te evlenmiştir.188  

Martin Luther’in görüşleri Papa ve Roma Kilisesi tarafından hoş karşılanmamıştır. 

1520 yılında Papa X. Leo, Luther’i kınayan bir ferman göndermiştir. Ancak Luther kendisini 

kınamak için gönderilen papalık fermanını öğrencilerinin önünde yakmıştır.189 Bu olaylar, 

Luther’i daha da radikalleştirmiş ve hareketinin yayılmasında etkili olmuştur. Aynı yıl 

Luther’in cezalandırılmak üzere kiliseye teslim edilmesi istenmiş ancak Saksonya Prensi 

Frederick’in desteği ile koruma altına alınmıştır.190 

Kilise, 1521 yılında Worms Diyeti’nde Luther’in yasal haklarını elinden almış ve Papa 

X. Leo, Luther’i aforoz etmiştir. Luther, sonraki yıllarda halkın anlayabileceği dilde dini 

eserler yayımlamış ve Kutsal Kitap’ı Almancaya çevirmiştir. İmparator V. Karl, 1529 yılında 

Speyer Meclisi’nde Luther’i durdurmak istemiş, ancak Alman prenslerin bazıları Luther’in 

öğretilerini savunarak kralı protesto etmiştir. Bu olayın sonucu olarak Protestanlık terimi 

ortaya çıkmıştır.191 Luther, 1530 yılında Augsburg Meclisi’nde hareketinin esaslarını 

açıklamış ve bu açıklama Katolik Kilisesi’nde bir bölünmeye yol açarak Protestan 

Kilisesi’nin ortaya çıkmasına neden olmuştur.192  

Protestan öğretisinin gelişmesinde önemli isimlerden biri olan Luther’in öğrencisi 

Philip Melancthon, Luther’in görüşlerini eserlerinde sistematize etmiş ve Lutheranizm’in 

                                                 
187 Ahmet Aras, Protestanlık Tarihinde Kalvinizm (Konya: Aybil Yayınları, 2014), 45-50. 
188 Aras, Protestanlık Tarihinde Kalvinizm, 45-50. 
189 Suat Yıldırım, Mevcut Kaynaklara Göre Hıristiyanlık (İzmir: Işık Yayınları, 2005) 276-277. 
190 Olgun, Sekülerliğin Teolojik Kurgusu Protestanlık, 23. 
191 Atkinson, “Reform”, çev. Sibel Sel - Levent Kınran, Hristiyanlık Tarihi, ed. Tim Dowley - Pat Alexander 

(İstanbul: Yeni Yaşam Yayınları, 2004), 369-372. 
192 Birkett, Reform’un Özü, 43. 



57 

 

temel prensiplerini belirlemiştir. Lutheran Protestanlık Kuzey Avrupa’da, özellikle 

Danimarka, İsveç ve İskandinav ülkelerinde yayılmıştır. Günümüzde Lutheran Kiliseler ve 

Reform Kiliseleri Protestanlığın ana gövdesini oluşturmaktadır. Lutherci kiliseler 

Almanya’da Evangelik kiliseler olarak da bilinmektedir.193 

Luther’in 1546’da ölümünden sonra Protestanlar ve İmparator arasında Schmalkaldic 

Savaşı meydana gelmiştir. 1552 yılında yapılan Passau Antlaşması ile Protestanlık resmen 

tanınmıştır.194 Luther’den sonra Protestanlar arasında temel doktrinler, aklanma ve kutsanma 

arasındaki farklar, iman ve iyi işler, İsa’nın Rabbin Sofrası’ndaki varlığı gibi konular 

üzerinde çeşitli teolojik tartışmalar ve ayrılıklar yaşanmıştır. 1580 yılında Lutheranizmin 

başlangıcını simgeleyen Concordia Kitabı (The Book of Concord) yayımlanmıştır.195 

Martin Luther’in başlattığı reform hareketi, Katolik Kilisesi’nin öğretilerine karşı 

büyük bir meydan okuma olmuş ve Hıristiyanlık tarihinde köklü değişimlere vesile olmuştur. 

Bu hareket yalnızca dini değil, aynı zamanda sosyal ve politik alanlarda da derin etkiler 

yaratmıştır. Luther’in öğretileri ve Protestan Reformu modern Hıristiyanlığın 

şekillenmesinde önemli bir rol oynamıştır. Luther, özellikle Ockhamlı William’ın 

görüşlerinden etkilenmiş olsa da dönemindeki pek çok kişinin ortak inancını 

yansıtmaktadır.196 Protestanlık, yeni bir din ya da Hıristiyanlığın farklı bir biçimi olarak 

değil, Batı Kilisesi’ni köklü bir reforma tabi tutma hareketi olarak ortaya çıkmıştır. Bu 

reform hareketine öncülük eden kişilerin çoğu Papalık tarafından aforoz edilmiştir.197 

14. yüzyılın başlarında, Wycliff ve Huss gibi önde gelen Hıristiyan ilahiyatçıların 

önerdiği çözümler ile gelişen süreç, halkın din adamlarının davranışlarını ve tutumlarını 

sorgulamalarını sağlamış, bu da kilisenin yeni arayışlara girmesine yol açmıştır. Luther’in 

fikirleri ve Katolik Kilisesi’ne karşı gösterdiği duruş, Hıristiyan dünyasının 16. yüzyılda 

Luther ile başlayıp, Calvin ve Zwingli ile süren yeni bir dini hareket olan Protestanlık ile 

tanışmasını sağlamıştır.198  

                                                 
193 Muhsin Önal, Yeni Dünyadan Eski Dünyaya (İstanbul: Okur Kitaplığı, 2012), 37.  
194 Atkinson, “Reform”, 378. 
195 Atkinson, “Reform”, 380. 
196 Mircea Eliade, Dinsel İnançlar ve Düşünceler Tarihi: Muhammed’den Reform Çağına, çev. Ali Berktay 

(İstanbul: Kabalcı Yayınevi, 2003), 266–267. 
197 Mehmet Aydın, Ansiklopedik Dinler Sözlüğü (Konya: Din Bilimleri Yayınları, 2005), “Protestanlık”, 624. 
198 Ahmet Aras, “Tanzimattan Cumhuriyete Protestanların Anadolu’daki Durumları ve Gösterilen Dini 

Hoşgörü”, Türk-İslâm Medeniyeti Akademik Araştırmalar Dergisi 8 (Yaz 2009), 56. 



58 

 

2.4. Luther Sonrası Protestanlığın Gelişimi 

Martin Luther’in 1517 yılında Wittenberg’de 95 tezini yayımlamasıyla başlayan 

Protestanlık hareketi, 16. yüzyıl boyunca Avrupa’nın çeşitli bölgelerinde farklı liderler ve 

mezhepler aracılığıyla gelişmeye devam etmiştir. Luther sonrası Protestanlığın gelişimi 

farklı reformcuların katkılarıyla zenginleşmiş ve geniş bir coğrafyaya yayılmıştır. 

Luther’in başlattığı hareket, Almanya’nın ardından İskandinav ülkeleri, Amerika 

Birleşik Devletleri, İsviçre, Fransa, İskoçya, Macaristan, Hollanda ve İngiltere’ye 

yayılmıştır. Lutheranizm, Hıristiyan inancını yeniden tanımlayarak bireyin Tanrı ile 

doğrudan ilişkisini vurgulamış ve kilisenin otoritesine karşı bireysel inanç özgürlüğünü 

savunmuştur. Bu hareket Avrupa’da dini ve toplumsal yapıları derinden etkilemiştir.199 

İsviçre’de reform hareketi Ulrich Zwingli (1484–1531) tarafından başlatılmıştır. 

Zwingli, Katolik Kilisesi’nin endüljans, azizler ve tasvir kullanımı gibi uygulamalarını 

reddetmiş ve “Doğru ve Yanlış İnanç Üzerine Bir Yorum” adlı eseriyle Anabaptist 

mezheplerini etkilemiştir. Zwingli’nin reformu komünyon dışında Luther’in reformuna 

benzer özellikler taşımaktadır. Ancak 1531 yılında gerçekleşen köylü ayaklanmaları 

sırasında Zwingli hayatını kaybetmiş ve İsviçre’deki reform hareketi duraklamıştır.200 

Luther sonrası Protestanlığın teşkilatlanmasında önder ve gerçekleştirici olarak önemli 

bir rol oynayan John Calvin (1509–1564), Fransa’da reform hareketini başlatmıştır.201 

Calvin “Mesih İnancının Temelleri” adlı eseri ile tanınır. Cenevre’de reform hareketine 

liderlik etmiş ve Presbiteryen kilise yönetim şeklini geliştirmiştir.202 Calvin’in reformu 

Fransa, Hollanda, İskoçya, Macaristan ve İsviçre’de büyük ölçüde etkili olmuştur. 

İskoçya’da John Knox (1505–1572), Calvin’in öğretilerini benimseyerek Presbiteryen 

kiliselerin kurulmasına öncülük etmiştir. Calvinist mezhebi disiplinli ve düzenli bir kilise 

yapısı ile tanınır ve birçok Avrupa ülkesinde kök salmıştır.203 

Fransa’da Protestan hareketinin önde gelen bir diğer ismi Jacques Lefevre’dir (1455-

1536). Lefevre, Kutsal Kitap’ı Fransızca’ya çevirerek ve İncil dersleri vererek hareketi 

                                                 
199 Mustafa Numan Malkoç, İstanbul’daki Protestan Kiliseler, (İstanbul: Kaya Basım Yayın, 1999), 5-6. 
200 Birkett, Reform’un Özü, 46-48. 
201 Roger Mehl, “Protestanlık Mezhebi”, Din Fenomeni, ed. Mehmet Aydın (Konya: Tekin Kitabevi, 1993), 

251. 
202 Atkinson, “Reform”, 382. 
203 Mehl, “Protestanlık Mezhebi”, 252-254. 



59 

 

desteklemiştir.204 Almanya ve İsviçre’deki durumun aksine, Fransa’da halkın geneli reform 

hareketine destek vermemiştir. Buna rağmen Kalvinistler 1555 yılında Paris’te bir cemaat 

oluşturmuştur. Fransa’da 1562-1598 yılları arasında Katolikler ile Protestanlar arasında 

sekiz ayrı savaş meydana gelmiş ve bu çatışmalarda binlerce kişi hayatını kaybetmiştir. 1598 

yılında bu savaşlar sona ermiş ve Nantes Fermanı ile Kalvinci Hıristiyanlığa bazı özgürlükler 

verilmiştir. Ancak, 1685 yılında bu fermanın kaldırılmasıyla birlikte Protestanlara yönelik 

baskılar yeniden başlamıştır.205 

İngiltere’de reform hareketinin temeli Wyclif ile atılmış daha sonra Luther yanlısı 

Lollardlar ile desteklenmiştir. 1537’de Kral VIII. Henry’nin (1491–1547) papalıktan 

ayrılarak Anglikan Kilisesi’ni kurmasıyla reform başlamıştır. Henry, İngiliz Kilisesi’nin başı 

ilan edilmiş ve ulusal bir kilise oluşturmuştur. Henry’nin ölümünden sonra tahta geçen VI. 

Edward (1547–1553) döneminde reform hareketi güçlenmiş, ancak Katolik Kraliçe Mary 

(1553–1558) döneminde gidişat tersine dönmüş ve reformcular zor bir süreçten geçmek 

zorunda kalmıştır.206 Kardeşi Elizabeth (1558–1603) döneminde ise Protestanlık yeniden 

güç kazanmış ve Anglikan Kilisesi kurumsallaşmıştır. Bu dönemde “Dua Kitabı” (Prayer 

Book) revize edilmiş, Episkopal yönetim ve törensel ayinler devam ettirilmiştir.207 

Anglikanizm, Kraliyet Birliği ve Kuzey Amerika’da Episkopal kiliseler olarak da bilinir.208 

Orta Avrupa’da John Hus’un takipçileri Luther’i desteklemiş fakat sonrasında Kalvinci 

görüşleri benimsemiştir.209 Hollanda’da reform hareketi, Luther’den esinlenerek başlamış 

ancak Calvin’in etkisi altında gelişmiştir. İlk Kalvinci kilise meclisi 1574’te Dort’ta 

toplanmış ve Heidelberg İnanç Açıklaması kabul etmiştir. Sonraki dönemlerde Jacob 

Arminius teolojik görüşleri ile Calvin’in “seçilmişlerin Tanrı’nın iradesiyle belirlendiği” 

görüşüne karşı çıkmıştır. Arminius, Tanrı’nın iradesinin yanında bireyin özgür iradesi ile de 

seçim yapabileceğini savunmuş ve Tanrı’nın yalnızca seçilmişlerin değil herkesin 

kurtulmasını isteyeceği görüşünü ileri sürmüştür.210 Arminianizm adı verilen bu teoloji, daha 

                                                 
204 Barker, O’nun İzinde Hıristiyanlık ve Laiklik Tarihi, 145-146. 
205 Erbaş, Hristiyanlık’ta Reform ve Protestanlık Tarihi, 82-87. 
206 Atkinson, “Reform”, 388. 
207 John William Charles Wand, Anglicanism in History and Today (Londra: Weidenfeld and Nicolson, 1961), 

15- 21. 
208 Jacques Waardenburg, “Protestanlık”, İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 

2007). 
209 Atkinson, “Reform”, 386. 
210 Atkinson, “Reform”, 385. 



60 

 

sonra birçok Protestan kilisesini etkilemiştir.211 

Luther sonrası Protestanlık, Avrupa genelinde geniş bir coğrafyaya yayılarak çeşitli 

mezhepler ve reform hareketleri oluşturmuştur. Lutheranizm, Kalvinizm ve Anglikanizm 

gibi başlıca reform hareketleri Hıristiyanlığın farklı coğrafyalarda ve kültürel ortamlarda 

yeniden şekillenmesini sağlamıştır. Tarihsel süreçte sosyal, politik ve ekonomik değişimler 

Protestanlığı derinden etkilemiştir. Bu durum geleneksel inanç ve uygulamalardan 

uzaklaşılarak pek çok yeni dini grubun ortaya çıkmasına neden olmuştur. 

2.5. Protestan Hareketin Sonuçları 

Reform hareketinin sonuçları Avrupa toplumlarının sosyal, ekonomik, politik ve dini 

yapılarında derin izler bırakmıştır. Papalığın otoritesi önemli ölçüde zayıflamış, Katolik 

Kilisesi’nin merkezi gücü ciddi şekilde sarsılmıştır. Reform liderlerinin eleştirileri papalığın 

mutlak otoritesine meydan okumuştur. Bu değişim, Avrupa’da dini otoritenin 

merkezsizleşmesine ve yerel kiliselerin güçlenmesine yol açmıştır. Ekonomik ve politik güç 

dengelerinde değişiklikler yaşanmış, kilisenin sahip olduğu geniş topraklar ile ekonomik 

kaynakların bir kısmı el değiştirmiş ve yeni güç merkezleri ortaya çıkmıştır. Bu durum 

özellikle Protestan ülkelerde yeni bir burjuva sınıfının güç kazanmasına zemin 

hazırlamıştır.212 

Eğitim alanında laikleşme süreci hızlanmış, kilisenin kontrolünde olan eğitim 

kurumları reform süreciyle birlikte devletlerin ve sivil toplumun kontrolüne geçmiştir. 

Reform, bireysel özgürlüklerin artmasına katkı sağlamıştır. Kutsal Kitap’ın herkes 

tarafından okunabilir hale getirilmesi bireylerin dini konularda kendi yorumlarını 

geliştirmelerine imkan tanımıştır. Bu bireysel özgürlükler, modern demokrasilerin ve insan 

hakları anlayışının temellerini oluşturmuştur.213 

Ulusal kiliseler ortaya çıkmış evrensel Katolik Kilisesi’nin yerini bağımsız milli 

kiliseler almıştır. Bu süreç, dini ve ulusal kimliklerin birleşmesine katkıda bulunmuştur. Batı 

Hıristiyanlığı, Katolik Kilisesi’ne karşı çıkan çeşitli Protestan mezheplerinin ortaya 

çıkmasıyla bölünmüştür. Katolik Kilisesi reform hareketiyle birlikte kendini yeniden 

düzenlemek zorunda kalmış, bu süreç Katolik Reformu veya Karşı-Reform olarak 

                                                 
211 Malkoç, Türkiye’de Protestanlık ve Protestan Kiliseleri, 10. 
212 Erbaş, Hristiyanlık’ta Reform ve Protestanlık Tarihi, 73-74. 
213 Erbaş, Hristiyanlık’ta Reform ve Protestanlık Tarihi, 73-74. 



61 

 

bilinmiştir. Karşı-Reform kilisenin kendi içinde yaptığı yenilikleri kapsamıştır.214 

Reform hareketi kapitalist ekonominin gelişimini de teşvik etmiştir. Luther’in çalışma 

ahlakı üzerine yaptığı vurgular, Protestan toplumlarda iş etiği ve ekonomik faaliyetlerin 

önem kazanmasına yol açmıştır. Max Weber’in, reformdan önce az çalışmanın çok 

kazanmaktan iyi olduğu anlayışının Protestanlıkla birlikte değiştiğini savunan ünlü tezi, 

Protestanlık ile kapitalist ekonomik sistemin gelişimi arasındaki ilişkiyi vurgulamaktadır. Bu 

anlayış, Avrupa’da kapitalist ekonominin temellerinin atılmasına katkı sağlamıştır.215 

18. yüzyılda gerçekleşen Evanjelik Uyanış, bireysel inanç ve kutsal yaşam vurgusuyla 

misyonerlik faaliyetlerine büyük bir ivme kazandırmıştır. Protestanların ve Katoliklerin 

İncil’in yayılması konusunda büyük çabalar sarf etmesi bu süreçte Hıristiyanlığın dünya 

genelinde daha geniş kitlelere ulaşmasını sağlamıştır. Hıristiyanlığın yayılması çoğu zaman 

politik, ekonomik ve kültürel emperyalizmle paralel ilerlemiştir. Batılı devletlerin 

sömürgecilik faaliyetleri Hıristiyan misyonerlik faaliyetlerinin dünya genelinde yayılmasına 

katkıda bulunmuştur. Protestanlığın İncil hareketi her bakımdan donanımlı Hıristiyan 

seçkinlerin ortaya çıkmasına zemin hazırlamıştır. Bu seçkinler Hıristiyanlığın yayılması ve 

misyonerlik faaliyetlerinde önemli roller üstlenmişlertir.216 

Bilimsel ilerlemeler ve toplumsal yapının değişmesi, Hıristiyanların dini inançlarından 

uzaklaşmasına ve laik yaşam tarzının yayılmasına yol açmıştır. Bu değişimler, dini otoritenin 

zayıflamasına ve seküler düşüncenin güçlenmesine neden olmuştur. Bu durum üzerine 1910 

yılında Edinburgh’da toplanan kilise temsilcileri misyonerlik faaliyetlerinin dünya genelinde 

yayılmasına yönelik kararlar almışlardır. Aynı zamanda bu konferansta Dünya Kiliseler 

Konseyi’nin temelleri atılmış ve Hıristiyanlığın modern dünyadaki yeri yeniden 

tanımlanmıştır.217 

2.6. Protestan İnancı 

Protestanlık, tarihi boyunca geniş bir coğrafyaya yayılmış ve bu yayılma sürecinde 

görüş ve uygulamalarda bazı farklılıklar ortaya çıkmıştır. Bu farklılıklar çeşitli adlarla anılan 

                                                 
214 Thomas Michel, Hristiyan Tanrı Bilimine Giriş (İstanbul: Sak Ofset Yayınevi, 2012), 108-109. 
215 Malkoç, Türkiye’de Protestanlık ve Protestan Kiliseleri, 20-21. 
216 Rene Padilla, “Özgürlük Dönemi”, çev. Sibel Sel - Levent Kınran, Hristiyanlık Tarihi, ed. Tim Dowley - 

Pat Alexander (İstanbul: Yeni Yaşam Yayınları, 2004), 630-631. 
217 John Dillenberger - Claude Welch, Protestant Christianity: Interpreted Through Its Development (New 

York: Charles Scribner’s Sons, 1954), 293. 



62 

 

grupların oluşmasına neden olmuştur. 17. yüzyılın sonlarından itibaren Luteryenler, 

Kalvinistler, Anglikanlar, Anabaptistler, Baptistler, Kongregasyonalistler, Pietistler, 

Metodistler ve Reform Kiliseleri gibi birçok Protestan grup oluşmuştur. Bu grupların çoğu 

sosyal ve siyasal yapısı nedeniyle Amerika’da şekillenmiştir. Aralarındaki birtakım 

farklılıklara rağmen Protestan grupların ortak bazı özellikleri bulunmaktadır.218 

Protestanlığın başlıca iki temel prensibi bulunmaktadır. Bunlardan ilki, sadece Kitab-

ı Mukaddes’in mutlak otorite olarak kabul edilmesidir. İkinci ise kurtuluşun sadece ilahi 

lütuf ve iman yoluyla gerçekleşeceğine inanılmasıdır.219 Protestanlık, “Papa veya konsil” 

gibi merkezi bir otoriteyi reddetmektedir. Zira böyle bir otoritenin kabulü, Kutsal Kitap’a 

yönelik itaate aykırıdır. Ayrıca, Protestan inancında Kutsal Kitap’ı yorumlama yetkisi 

yalnızca kiliseye ait değildir. Hıristiyan olan herkes Kutsal Kitap’ı yorumlayabilir. Kutsal 

Kitap, ibadet ritüellerinin temel kaynağıdır ve tüm vaazlar bu metinler üzerinden türetilir.220 

Protestanlar, ilk iki sakrament olan vaftiz ve evharistiyayı kabul ederler. Evharistiya 

ayinini bazıları “hatıra yemeği” olarak değerlendiriken, bazıları “İsa’nın eti ve kanı” olarak 

kabul ederler. Diğer kilise sakramentlerini ve günah itirafını kabul etmezler. Kiliselerinde 

resim ve heykel gibi ikonlara yer vermezler. Anglikanlar dışındaki Protestan gruplar haç 

bulundurmazlar ve haç çıkarmazlar. İbadeti anadillerinde yaparlar ve vaazları ibadetin bir 

parçası olarak kabul ederler. Araf ve daimi cezanın varlığını reddederler. Meryem’e ve 

azizlere diğer mezhepler gibi özel bir önem vermezler, onlar adına dini ayinler 

gerçekleştirmezler.221 

Protestanlık, teslis inancına sahiptir. Yaşayan ve tarihe etkin şekilde müdahale eden 

Tanrı kavramına dayalı “teist” inanç anlayışını kabul ederler. Kilise iman edenlerle kurulmuş 

bütün topluluklardır. Kiliseyi ilahi lütfun öznesi değil, nesnesi olarak görüp Tanrı ile insan 

arasında herhangi bir aracının varlığını kabul etmezler. Totaliter güçlere karşı eleştirel bir 

duruş sergilenmektedir. Kilise de dahil olmak üzere tüm müesseselerin sorgulanmasını 

gerekli görürler.222 Bu nedenle, rahiplik sınıfına ayrıcalık tanımayan Protestanlar, her bireyin 

rahip olabileceğini savunmaktadır. Rahipler eş ve çocuk sahibi olabilmektedir. Protestanlık, 

İncil’e dayanan dini yaşamı teşvik eder. Bu doğrultuda İncil Hıristiyanlığını yaşamayı amaç 

                                                 
218 Küçük vd., Dinler Tarihi, 445. 
219 Waardenburg, “Protestanlık”. 
220 Küçük vd., Dinler Tarihi, 445. 
221 Küçük vd., Dinler Tarihi, 445-446. 
222 Waardenburg, “Protestanlık”.  



63 

 

edinmişlerdir.223  

Protestanlıkta, Tanrı’nın kendi sözü aracılığıyla yaratıp, insanları kurtuluşa erdirdiğine 

ve toplumu şekillendirdiğine inanılır. Bu inanç doğrultusunda, Protestan yaşamı Tanrı 

sözünün yayılması ve uygulanması olarak görülür. Protestanlık, çoğulcu bir yapıya sahip 

olup farklı teolojik perspektiflere açıktır, bu da yeni kiliselerin ortaya çıkmasına neden 

olmuştur. Protestan ibadetinin merkezinde ilahi sözün aktarıldığı vaazlar yer alır.224  

Reform Hareketi, Katolik Kilisesi’nin katı ve dogmatik tutumlarına karşı çıkmış ancak 

Hıristiyanlık inancını reddetmemiştir. Bunun yerine yeni yorumlarla Hıristiyanlığın önünü 

açmış, farklı ülkelerde benimsenmesini ve savunulmasını sağlamıştır. Bu hareket, 

Hıristiyanlığın donukluktan kurtulmasına, çağın ihtiyaçlarına göre anlaşılıp yorumlanmasına 

katkıda bulunmuş ve Hıristiyanlığa yeni bir dinamizm kazandırmıştır. Böylelikle 

Protestanlık, Hıristiyanlık içindeki yenilikçi bir güç olarak, dinin çağdaş toplumla uyumlu 

hale gelmesine yardımcı olmuştur.225 

2.7. Protestan Misyonerliği 

Reform’un erken dönemlerinde, Katolik Kilisesi’nin aksine Protestanların yaygın bir 

misyonerlik faaliyeti görülmemiştir. Reform hareketinin önde gelen isimleri olan Martin 

Luther ve John Calvin, misyonerlikten ziyade teolojik doktrinlerin inşasına ağırlık 

vermişlerdir.226 Calvin, paganların Hıristiyanlığa geçişi için özel bir kuruluşun gerekli 

olmadığını savunmuştur. Ona göre, İsa’nın krallığı insan gayretiyle ne inşa edilebilir ne de 

sürdürülebilir. Bu tamamen Tanrı’nın işidir. Zwingli, Müjde’nin dünya genelinde yayılması 

gerektiğini kabul etmekle birlikte, Kilise’nin misyonerler göndermesi gerektiği konusunda 

bir görüş belirtmemiştir. Desiderius Erasmus ise 1535 yılında, müjdenin tüm dünyaya 

duyurulması gerektiğini güçlü bir dille ifade etmiştir.227  

 Bu dönemin öne çıkan figürlerinden biri olan Hollandalı Adrien Savaria (1531-1613), 

misyonerlik konusunda dikkat çekici görüşlere sahip olmuştur. Savaria, Protestanların 

Müslümanlar ve Yahudilerle diyalog kurması gerekliliğinin yanı sıra pagan topluluklara 

ulaşmanın önemini vurgulamıştır. Bu doğrultuda, İsveç’in ilk kralı Gustave Vasa (1490-

                                                 
223 Aydın, “Protestanlık”, 625. 
224 Waardenburg, “Protestanlık”. 
225 Küçük vd., Dinler Tarihi, 446. 
226 Erbaş, Hristiyanlık’ta Reform ve Protestanlık Tarihi, 89. 
227 Charles Henry Robinson, History of Christian Missions (New York: Charles Scribner's Sons, 1915), 43. 



64 

 

1560), Laponya’daki pagan topluluklara misyonerler göndermiştir. Gönderilen bu 

misyonerler tarafından, paganları Protestan Hıristiyanlığa kazandırmak amacıyla pek çok 

bölgede faaliyet gösterilmiştir. Böylece, Protestan devletlerin dini genişleme politikalarının 

ilk adımları atılmıştır.228  

Protestan güçler, sömürge bölgelerine ulaşabilmek ve Hıristiyan inancını yaymak 

amacıyla organize bir misyonerlik faaliyeti başlatmışlardır. Bu çabanın öncüsü olan 

Hollanda, 1602 yılında Compagnie Néerlandaise des Missions adlı misyon teşkilatını 

kurmuştur. Bu organizasyonun desteğiyle Hollandalı misyonerler 1624 yılından itibaren 

özellikle Brezilya’da yoğun bir faaliyet göstermişlerdir. Misyonerlerin çabaları sayesinde 

Kitab-ı Mukaddes Tupice diline çevrilmiştir. Paraupata ile Paty adlı iki yerli, Hollanda’da 

kaldıkları süreçte Kalvinist olmuştur. Bu iki yerli Brezilya’ya geri döndüklerinde Kalvinist 

inancı yaymak için büyük çaba sarf etmişlerdir. Aynı dönemde, Justinien von Weltz (1621-

1668) ve arkadaşı Jean George Gichtel (1638-1710) “İsa Toplumu” adında bir misyonerlik 

organizasyonu kurmuşlardır. Weltz, misyonerlik çalışmalarını sürdürmek amacıyla 

Surinam’a gitmiş ve burada hayatını kaybetmiştir.229  

Puriten vaizi John Eliot (1603-1690), Yeni İngiltere’de İsa Mesih’in İncil’inin 

Propagandası ve Yükseltilmesi Topluluğunun (1649) desteğiyle Amerikan yerlilerini 

Hıristiyanlaştırma çalışmalarına öncülük etmiştir. Eliot ve Halefi Samuel Sewall’ın yaydığı 

Hıristiyan mezhebi Protestanlıktır. Herman Francke (1663-1712), Halle Üniversitesinde 

misyonerlik üzerine ders vermiş ve ilk öğrencilerini Tranquebar için görevlendirmiştir. Hans 

Egede, 18. yüzyılda Grönland’da misyonerlik çalışmaları sebebiyle “Eskimolar Havarisi” 

olarak tanınmıştır. William Carey (1761-1834) tarafından Londra’da Yabancı Ülkelerde 

İncil’i Yayma Cemiyetini kurulmuştur. Londra Misyonerlik Cemiyeti, 1795 yılında Robert 

Morrison’u misyonerlik faaliyetlerini yürütmek üzere Çin’e göndermiştir. Bunu takiben 

“misyonerlerin prensi” olarak bilinen David Livingstone’u Afrika’da görevlendirmiştir.230 

17. yüzyılda merkeziyetçi yapı ve hiyerarşiye karşı çıkarak yerel kiliselerin 

bağımsızlığını savunan Kongregasyonalist Kiliseler ve Anabaptist geleneğini sürdüren 

Baptist Kiliseleri öne çıkmıştır. 18. yüzyılda Anglikan Kilisesi’nden ayrılarak bağımsız bir 

yol izleyen Methodist Kilisesi dikkat çekerken, 19. yüzyılda Pentikostal Hareketler gibi 

                                                 
228 Erbaş, “Hıristiyan Misyonerliğine Genel Bir Bakış”, 5. 
229 Erbaş, Hristiyanlık’ta Reform ve Protestanlık Tarihi, 89. 
230 Erbaş, Hristiyanlık’ta Reform ve Protestanlık Tarihi, 89-90. 



65 

 

çeşitli mezhepler gelişmiştir.231 20. yüzyıla gelindiğinde ise genellikle sapkın olarak 

değerlendirilen Mormon Tarikatı, Moonculuk ve Yehova Şahitleri gibi yeni dini akımlar 

ortaya çıkmıştır. Bu süreçte, Protestan misyon teşkilatlarının sistematik organizasyonları 

özellikle 18. yüzyılda belirgin hale gelmiştir. 

Modern misyonerlik hareketi, 18. yüzyılın sonları ve 19. yüzyılın başlarında ortaya 

çıkarak hızla gelişim göstermiştir. Bu dönemi takip eden yıllarda misyonerlik faaliyetleri 

büyük bir ivme kazanmıştır. 1886 yılında dünya genelinde faaliyet gösteren misyon 

örgütlerinin sayısı 80’in üzerinde iken, bu sayı 1896 yılı itibarıyla 150’yi aşmıştır. Aynı 

dönemde, dünya genelinde toplam 11 574 Protestan misyoner aktif olarak görev yapmıştır.232 

Nitekim 1887 yılında, sadece Morav misyonerleri bile dünyanın geri kalmış bölgelerinde 

107 misyon merkezi, 350 misyoner ve 1500 yerli misyoner yardımcısıyla etkili bir şekilde 

faaliyetlerini sürdürmüştür. Bu süreçte misyonerlik hareketleri, küresel ölçekte yayılım 

göstermiş ve kayda değer başarılara imza atmıştır.233 

17. yüzyılın son dönemlerinden itibaren misyonerlik çalışmaları amacıyla farklı 

ülkelerde pek çok kuruluş faaliyete başlamıştır. Öne çıkan bu misyoner teşkilatlar arasında 

1698’de kurulan Society for Promoting Christian Knowledge, 1701’de kurulan Society for 

the Propagation of the Gospel, 1795’te kurulan London Missionary Society, 1799’da kurulan 

Church Missionary Society, 1810’da kurulan American Board of Commissioners for Foreign 

Missions ve 1813’te kurulan General Baptist Missionary Society gibi organizasyonlar 

bulunmaktadır. Bu örgütler, birçok devletten daha uzun ömürlü olmayı başarmış ve etkilerini 

günümüze kadar sürdürmüştür. Örneğin, Church Missionary Society günümüzde hâlâ aktif 

olarak faaliyet göstermektedir.234  

19. yüzyılda American Board of Commissioners for Foreign Missions (ABCFM) 

dünya çapında en güçlü Protestan misyonerlik kuruluşu olarak ön plana çıkmıştır. 1960 

yılında bu teşkilat, United Church Board for World Ministries ile birleşmiş ve bu kurumun 

ismini almıştır. ABCFM, 19. ve 20. yüzyıllarda Osmanlı İmparatorluğu topraklarında en 

etkili misyonerlik çalışmalarını yürüten organizasyon olmuştur. Amerika Birleşik 

Devletleri’nde gönderilen misyoner sayısı bakımından önemli cemiyetlerden bir diğeri de 

                                                 
231 Aydın, Din Fenomeni, 254.  
232 Uygur Kocabaşoğlu, Kendi Belgeleriyle Anadolu'daki Amerika 19. yüzyılda Osmanlı İmparatorluğu'ndaki 

Amerikan Misyoner Okulları (İstanbul: Arba Yayınları, 1991), 14-17. 
233 Erbaş, Hristiyanlık’ta Reform ve Protestanlık Tarihi, 90. 
234 Malkoç, “Türkiye’de Protestan Misyonerliği”, 156. 



66 

 

Southern Baptist Convention International Mission Board’dur.235 

Protestan misyoner teşkilatları arasında en önemli kurumlardan biri arşiviyle araştıma 

konumuzu oluşturan Church Missionary Society’dir. 19. yüzyılın başlarında CMS özellikle 

Anadolu ve Ortadoğu’da faaliyetlerini yoğunlaştırmıştır. En eski ve en güçlü Protestan 

misyonerlik teşkilatları İngilizler tarafından kurulmuştur. 1646 yılında, İngiltere’de 

cumhuriyetin ilan edildiği dönemde Londra Parlamentosu, misyonerlik faaliyetlerini 

yürütmek amacıyla Hıristiyanlığı Yayma Cemiyeti’ni kurmuştur. Bu cemiyet İngiltere, 

Almanya, İsviçre, Danimarka, Amerika ve Rusya gibi ülkelerde binden fazla merkez 

oluşturmuştur. Fransız Katolik misyonerler bu dönemde faaliyetleri bakımından İngiltere ve 

Amerika’nın ardından gelmektedir. Bu iki ülkenin mali ve ekonomik gücü ile artan siyasi 

etkisi nedeniyle, Fransız misyonerler Ortadoğu’daki etkinliklerini büyük ölçüde 

kaybetmişlerdir.236 

İngiliz misyoner teşkilatlarına ve faaliyetlerine daha yakından bakıldığında, Anglikan 

Kilisesi’nin dünya genelinde geniş bir etki alanı oluşturmayı başardığı görülmektedir. 

Anglikan inancını sömürgelerdeki halka aşılamak amacıyla başta üç önemli misyoner 

teşkilat kurulmuştur. Bahsi geçen bu teşkilatlar Society for Promoting Christian Knowledge 

(SPCK), Society for the Propagation of the Gospel (SPG) ve Church Missionary Society 

(CMS)’dir. Daha sonraki dönemde, 1809’da Yahudi Halkı Arasında Kilise Hizmeti Teşkilatı 

(CMJ) Anglikan Kilisesi’ne bağlı olarak kurulmuştur. CMJ özellikle İsrail, Filistin, 

Avustralya, İrlanda, Güney Afrika ve ABD’de faaliyetlerini gerçekleştirmiştir.237 

 Kilise Pastoral Yardımlaşma Teşkilatı (CPAS), 1836’da Lord Shaftesbury ve 

arkadaşları tarafından oluşturulmuştur. Kıtalararası Kilise Teşkilatı (ICS), 1823’te Samuel 

Codner tarafından İngilizcenin konuşulduğu her bölgede faaliyet göstermek üzere 

kurulmuştur. Güney Amerika Misyon Teşkilatı (SAMS), 1844’te Allen Gardiner tarafından 

Güney Amerika’da faaliyet göstermek üzere kurulmuştur. Gemiciler İçin Misyon Teşkilatı 

(MtS), 1856’da kurulmuş ve tüm liman kentlerinde denizcilerle ırk ve inanç farketmeksizin 

bağlantı kurmayı amaçlamıştır. Anneler Birliği (Mother’s Union / MU), 1876’da Mary 

Sumner tarafından kurulan misyoner teşkilattır. MU, Birleşmiş Milletler nezdinde özel 

                                                 
235 Bayram Küçükoğlu, Türk Dünyasında Misyoner Faaliyetleri (İstanbul: IQ Kültür Sanat Yayıncılık, 2005), 

52. 
236 Küçükoğlu, Türk Dünyasında Misyoner Faaliyetleri, 52.  
237 Resul Çatalbaş, “Anglikan (İngiliz) Misyoner Teşkilatlar”, Bozok Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 2/2 

(Temmuz 2016), 124-130. 



67 

 

danışmanlık statüsüne sahiptir ve küresel düzeyde etkili olmaktadır. Kilise Ordusu (Church 

Army), 1882’de Wilson Carlile tarafından kurulmuştur. Anglikan Kilisesi’nin personel 

ihtiyacını karşılayan teşkilatın misyoner seçimine önem vermesi ve öncelikli hedef kitlesinin 

Birleşik Krallık’ta yaşayan kişiler olması önemli özellikleridir. Ortak Misyon (Crosslinks), 

1922’de Bible Churchman’s Missionary Society (BCMS) adıyla kurulmuştur. Daha çok 

radyo ve internet aracılığıyla misyon çalışmalarını yürütmektedir. Crosslinks’in en önemli 

özelliği, Hıristiyanlığı yaymak için tüm kiliselerle ortak faaliyetler yürütebilmesidir. 

Üyelerinin çoğu CMS’den kopmuş eski misyonerlerdir. Anglikan Kilisesi’ne bağlı bir 

misyoner teşkilatı olmasına rağmen, zaman zaman Ortodoks veya diğer Protestan kiliselerle 

iş birliği yapabilmektedir. Netice itibarıyla İngiliz misyoner teşkilatlarının 

gerçekleştirdikleri faaliyetlerle Anglikan Kilisesi’nin dünya genelindeki varlığını 

güçlendirdikleri aşikârdır.238 

Amerikan misyonerlik faaliyetleri incelendiğinde, en etkili ve yaygın çalışan 

kurumların başında Protestan ABCFM misyonerlerinin yer aldığı görülmektedir. Yedinci 

Gün Adventizmi inancını benimseyen Kalvinist Protestan American Board of 

Commissioners for Foreign Missions (ABCFM) üyeleri, kendilerini Tanrı’nın işçileri olarak 

görmüşler ve kişilere, kiliselere ve toplumlara Tanrısal bir imparatorluğun tohumlarını 

serpmek için çalışmışlardır. 1810 yılında kurulan ABCFM, başlangıçta bu alanda tek söz 

sahibi olan Katolik misyonerlerin etkisini azaltmış ve Protestan misyonerlerin dünya 

genelinde daha faal olmasını sağlamıştır.239  

Amerikan misyonerleri, 1820 yılından itibaren misyon bölgelerinde daha aktif faaliyet 

göstermeye başlamışlardır. İngilizlerin yöntemlerini takip eden American Board, Protestan 

kökenli olmasına rağmen çalışmalarında mezhep ayrımı yapmamaktadır. Protestanlığın 

merkezi Amerika Birleşik Devletleri’nde bulunmaktadır.240 Diğer büyük merkezleri ise 

Avustralya, İngiltere, Almanya, Kanada, İtalya, Japonya, Brezilya ve Güney Kore’dedir. 

Protestan misyonerler bu merkezlerden tüm dünyaya gönderilmektedir. En etkili oldukları 

bölgeler arasında Makedonya, Bulgaristan ve Romanya gibi eski sosyalist Balkan ülkeleri 

bulunmaktadır. Bu ülkelere, sosyalizmin yıkılmasının ardından girmeye başlamışlardır.241 

                                                 
238 Çatalbaş, “Anglikan (İngiliz) Misyoner Teşkilatlar”, 130-136. 
239 Neşe Tozkoparan, 19.yy. Sonunda Sivas’ta Amerikan Protestan Misyoner Faaliyetleri (Ankara: Ankara 

Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2014), 36. 
240 Erol Güngör, Türkiye’de Misyonerlik Faaliyetleri (İstanbul: Ötüken Yayınları, 1999), 20. 
241 Küçükoğlu, Türk Dünyasında Misyoner Faaliyetleri, 52. 



68 

 

Amerika Birleşik Devletleri’nde kurulan başka misyoner kurumları da söz konusudur. 

İlk teşkilatlardan bazıları arasında 1796 yılında kurulan New York Misyoner Teşkilatı, 1798 

yılında kurulan Massachusetts Misyonerlik Örgütü ve Connecticut Misyonerlik Cemaati 

bulunmaktadır. Ancak, bu kuruluşlar çok fazla varlık gösterememişlerdir. Faaliyetleri, 

Kızılderililere Protestanlığı aşılamak, vaazlar vermek ve birkaç basit dergi yayımlamakla 

sınırlı kalmıştır.242 1810 yılında Boston’da Amerika Misyon Dostlar Derneği ile 1914 yılında 

Vaftizci Misyonlar Birliği kurulmuştur.243 1837 yılında ise New York’ta Presbiteryan Kilisesi 

Dış Misyonları hizmete başlamıştır. Günümüzde en güçlü Protestan misyoner kuruluşları 

arasında Amerika’da faaliyetlerini sürdüren Southern Baptist Convention International 

Mission Board, Wycliffe Bible Translators USA, Assemblies of God, New Tribes Mission 

ve Campus Crusade for Christ International yer almaktadır. 1990 yılı verilerine göre, sadece 

ABD’de 761 misyoner kuruluşu bulunmaktadır.244 

Almanya’da da Amerika Birleşik Devletleri ile aynı dönemlerde misyoner örgütleri 

kurulmaya başlanmıştır. 1825 yılında Almanya’da Paganlar Arasında İncil Yayma Hareketi 

kurulmuştur. 1884 yılında ise Genç Erkekler Hıristiyan Birliği (YMCA) faaliyetlerine 

başlamıştır. YMCA, genç erkeklere yönelik sosyal, eğitsel ve dini programlar sunarak 

Hıristiyanlık değerlerini yaymayı amaçlamıştır.245 1885 yılında Münih’te Hıristiyan Gençler 

Derneği kurulmuştur. 1902 yılında Bern’de Genç Misyonerler Derneği faaliyete geçmiştir. 

Bu dernek, gençlerin misyonerlik çalışmalarına katılmalarını ve dünyanın farklı bölgelerine 

Hıristiyanlık mesajını götürmelerini sağlamak amacıyla kurulmuştur.246  

Avrupa kıtasında kurulan protestan misyoner örgütler arasında, Fransa’da da önemli 

kuruluşlar yer almaktadır. 1823 yılında Paris’te İncil Misyonları Derneği kurulmuştur. Bu 

dernek, Fransa’da ve diğer Avrupa ülkelerinde İncil’in yayılmasını teşvik etmiş ve Protestan 

inancı güçlendirmiştir. 1907 yılında ise Dünya Hıristiyan Öğrencileri Birliği (WSCF) 

oluşturulmuştur. WSCF, Hıristiyan öğrenci hareketlerini dünya genelinde bir araya getirmeyi 

ve ortak misyonerlik projeleri yürütmeyi amaçlamıştır.247 

19. yüzyılda çeşitli ülkelerde kurulan bağımsız misyoner teşkilatları, Hıristiyanlık 

                                                 
242 Muhsin Önal, Cumhuriyetin Başkentinde ABD’li Misyonerler 19. Yüzyılın İkinci Yarısında Ankara-İstanos-

Muratça İstasyonları (Ankara: Nobel Akademik Yayıncılık, 2022), 43-44. 
243 Necmettin Tozlu, “Osmanlı İmparatorluğu’nda Misyoner Okulları”, Yeni Türkiye 6/32 (2000), 787. 
244 Ömer Turan, Avrasya'da Misyonerlik (Ankara: Avrasya Stratejik Araştırmalar Merkezi, 2002) 180-181. 
245 Tozkoparan, 19.yy. Sonunda Sivas’ta Amerikan Protestan Misyoner Faaliyetleri, 37. 
246 Ayten Sezer, “Osmanlı Döneminde Misyonerlik Faaliyetleri”, Yeni Türkiye 7/38 (2001), 950. 
247 Sezer, “Osmanlı Döneminde Misyonerlik Faaliyetleri”, 950. 



69 

 

inancının küresel ölçekte yayılmasında önemli bir rol oynamıştır. Amerika, İngiltere, 

Almanya, Danimarka, İsviçre, Fransa, İsveç, Norveç ve Finlandiya gibi ülkeler, misyoner 

faaliyetleri aracılığıyla Hıristiyan öğretilerini dünya genelinde yaymayı amaçlamışlardır. 

Ancak, bu amacı gerçekleştirmek her zaman kolay olmamıştır. Çeşitli dini gruplar arasında 

rekabet ve çatışmalar yaşanmıştır. Örneğin, Madagaskar’da Fransız Katolik misyonerler, 

Protestan misyonerlere karşı direniş göstermişlerdir. Fransız misyonerler, Fransa’nın Katolik 

bir ülke olduğunu ve Protestanlığın İngiltere’ye özgü bir inanç olduğunu savunarak Protestan 

misyonerlerin etkisini azaltmaya çalışmışlardır. Bu tür çatışmalar ve protestan teşkilatlar 

arasında gerçekleşen rekabet, Protestanlığın kendi içinde ne kadar bölünmüş olduğunu 

ortaya koymuştur.248 

Protestan misyonerler, Katolik meslektaşları gibi Hıristiyan olmayan toplulukları 

hedef almanın yanı sıra Katolikler ve diğer Hıristiyan mezhepleri arasında da yayılmayı 

amaçlamışlardır. Bu misyonerler kendi siyasi, sosyal ve dini görüşlerini farklı bölgelere 

taşımayı hedefleyerek, Ortadoğu ve Doğu Avrupa’da genellikle Müslümanların siyasi 

egemenliği altındaki Doğu Hıristiyanlarını hedef kitle olarak belirlemişlerdir. Sömürgecilik 

döneminde, bu faaliyetler daha da yoğunlaşmış ve Hıristiyan grupların Protestanlaştırılması 

çabaları artmıştır.249 Bu süreç Katolikleşmiş veya Protestanlaşmış Süryaniler ve Ermeniler 

gibi yeni dini grupların ortaya çıkmasına neden olmuştur.250 

Bağımsız misyoner teşkilatlarının çeşitli ülkelerde kurulması, misyonerlik 

faaliyetlerinin genişlemesine katkıda bulunurken, bu hizmetlerin diğer gruplarla 

koordinasyonunu da zorunlu hale getirmiştir. Bu amaçla, geniş katılımlı misyoner kongreleri 

düzenlenmeye başlanmıştır. İlk kongre, 1860 yılında İngiltere’de gerçekleştirilmiş ve 158 

katılımcı ile yapılmıştır. Bunu, 1878 ve 1888 yıllarında yine İngiltere’de düzenlenen 

kongreler takip etmiştir. 1900 yılında New York’ta düzenlenen kongre sonrasında 1910 

yılında Edinburg’da yapılan toplantılarla misyoner gruplar arasındaki iletişim ve iş birliği 

güçlendirilmiştir. Bu kongreler, benzer bölgelerde görev yapan misyonerlerin karşılaştıkları 

sorunları, çözüm önerilerini ve hizmet kalitesini artırma yöntemlerini paylaşmalarına olanak 

tanımıştır. Ayrıca, bu toplantılar, gelecekte görev yapacak misyonerler için rehberlik 

niteliğinde hizmet içi eğitim işlevi görmüştür.251 

                                                 
248 Erbaş, Hristiyanlık’ta Reform ve Protestanlık Tarihi, 90. 
249 Küçük, Misyonerlikten Diyaloğa Türkiye, 80-81. 
250 Gündüz, Misyonerlik, 32. 
251 Tozkoparan, 19.yy. Sonunda Sivas’ta Amerikan Protestan Misyoner Faaliyetleri, 37. 



70 

 

 1910 yılında düzenlenen Edinburg Misyoner Konferansı misyoner teşkilatları için 

önemlidir. Konferansta bu tür bölünmeleri aşmak amacıyla önemli adımlar atılmıştır. 

Konferansta alınan kararda, Hıristiyan olmayan her ülkede birleşik bir kilise kurmanın 

gerekliliği vurgulanmıştır. Yerli kiliselerin, Batılı misyonerlerin etkisinden bağımsız olarak 

kendi birlik sorunlarını çözmeleri gerektiği belirtilmiştir. Bu kararla yerel dini liderlerin 

bağımsızlıklarının artırılması amaçlanmıştır.252 

20. yüzyılda Hıristiyan mezheplerini birleştirme çabası olarak bilinen “Ökümenizm” 

hareketi ortaya çıkmıştır. Bu hareket, 1910 yılında Edinburgh’da düzenlenen “Uluslararası 

Müjdeciler Konferansı”nda (World Missionary Conference for Evangelism) örgütlenmiştir. 

Hıristiyan mezhepleri arasındaki bölünmelerin Hıristiyanlık mesajının yayılmasına engel 

teşkil ettiğini kabul edilerek bu bölünmeleri aşmanın yolları aranmıştır. 1921’de Uluslararası 

Misyonerlik Konseyi’nin (International Missionary Council) kurulması, bu çabaların 

kurumsal bir yapıya kavuşmasını sağlamıştır. 1948 yılında, Katolik Kilisesi hariç 147 

mezhepten 44 ülkenin temsilcilerinin katılımıyla Dünya Kiliseler Birliği (World Council of 

Churches - WCC) kurulmuştur. Bu organizasyon, Hıristiyan mezhepleri arasındaki iş 

birliğininin artırılmasını ve Hıristiyan inancının dünya genelinde daha etkili bir şekilde 

yayılmasını amaçlamıştır.253  

Dünya Kiliseler Birliği’nin merkezi İsviçre’nin Cenevre kentinde bulunmaktadır. 

Ökümenik hareket sadece Batı’da değil, Asya ve Afrika gibi bölgelerde de önemli etkiler 

yaratmıştır. Özellikle Asya’daki Hıristiyanlar, Batılı misyonerlerin getirdiği mezhepsel 

ayrılıkların kendi toplumlarında yarattığı sorunlara karşı tepki göstermiş ve yerel kiliselerin 

birleşmesini savunmuşlardır. Bu çabalar, Batı’daki kiliselerin de birleşme konusundaki 

tutumlarını gözden geçirmelerine neden olmuştur. Dünya Kiliseler Birliği ve diğer ökümenik 

organizasyonlar sayesinde, Protestan misyonerler daha planlı ve koordineli bir şekilde 

hareket etme imkanı bulmuşlar ve faaliyetlerini Asya, Afrika ve Avustralya’ya kadar 

genişletmişlerdir.254 

20. yüzyılda misyonerlik faaliyetlerinde kayda değer değişimler ve gelişmeler 

yaşanmıştır. Özellikle Protestanlar, bu dönemde uluslararası toplantılar düzenleyerek kilise 

kavramını yeniden tanımlamışlardır. Bu yeni tanıma göre kilise, sadece bir ibadet yeri değil 

                                                 
252 Erbaş, Hristiyanlık’ta Reform ve Protestanlık Tarihi, 90. 
253 Ahmet Hikmet Eroğlu, Ökümenizm ve Fener Patrikhanesi (Ankara: Aziz Andaç Yayınları, 2005), 60-73. 
254 T. V. Philip, Edinburgh to Salvador: Twentieth Century Ecumenical Missiology (Hindistan: CSS & 

ISPCK, 1999), 20-21. 



71 

 

aynı zamanda İsa Mesih Misyonu’nu yürüten bir misyonerlik kurumu olarak görülmektedir. 

Bu yeni yaklaşım, her kilisenin küresel bir misyonerlik merkezi olarak işlev görmesini 

amaçlamaktadır. Bir diğer önemli gelişme ise, misyonerlik kavramının yerini alan 

evangelizm ve evangelizasyon terimlerinin yaygınlaşmasıdır. Bu terimler, Hıristiyan 

öğretisinin tüm insanlara ulaştırılmasını ifade etmekte olup, yalnızca Hıristiyan olmayanları 

değil, aynı zamanda dini inançları zayıf olan Hıristiyanları da hedef almaktadır. Bu nedenle, 

birçok Protestan misyoner teşkilatı, İncil’in mesajını yayarken dini ayrım gözetmeksizin 

çalışmaktadır.255 

Misyonerlik anlayışında son iki yüzyılda gelişen diğer bir önemli değişiklik, İncil 

mesajının yerel şartlara uyarlanması fikridir. Bu yeni anlayış, modern misyonerliğin önceki 

dönemlerle arasındaki en belirgin farklardan biridir. Dünya Kiliseler Birliği tarafından 

benimsenen bu yaklaşım, Tanrı’nın mesajının faaliyet gösterilen bölgenin kültürü ile uyumlu 

hale getirilmesini öngörmektedir. Tanrı’nın mesajının evrensel olduğu ve tüm dünyaya 

yönelik olduğu kabul edilerek, yerel teolojilerin ve kiliselerin oluşumu desteklenmektedir. 

Bu yeni misyonerlik tarzı Hıristiyan inançlarının yerel kültürlere uyarlanmasıyla bireylerin 

günlük yaşamlarını da dönüştürmektedir.256 

Günümüz dünyasında 20 000’den fazla Protestan kilisesi ve cemaati bulunmaktadır. 

Bu topluluklar genellile dört ana gruba ayrılmaktadır. İlk grup, 16. yüzyıl reform hareketine 

dayanan Klasik Protestan Hıristiyanlığıdır. Beyaz Protestanlar tarafından oluşturulan bu 

grup, yaklaşık 8000 kilise ve cemaati içerir. Bu kiliseler ağırlıklı olarak Avrupa, Kuzey 

Amerika ve Avustralya’da bulunmaktadır. Bu kiliselerin çoğunluğu Luteryen ve 

Presbiteryen kiliselerden oluşmaktadır. Avrupa’daki kiliseler devletle belirli düzeyde ilişkili 

içindedir. İkinci grup Afrika, Latin Amerika ve Asya’daki yerli Protestan cemaatleridir. Bu 

topluluklar, Avrupa ve Kuzey Amerika’dan gelen misyonerlerin etkisiyle gelişmiş olup, 

yaklaşık 10 000 kilise ve cemaatten oluşmaktadır. Üçüncü dünya ülkelerinde yer alan bu 

kiliseler, Batı kiliselerinden bağımsız olma amacı taşımaktadır.257 

Üçüncü grup, 1534 yılında İngiltere Kralı VIII. Henry tarafından kurulan Anglikan 

Hıristiyanlığıdır. Anglikan Birliği altında birleşen bu kiliseler, Kraliyet Birliği’ne bağlı 

bölgelerde yoğunlaşmış olup, Kuzey Amerika’daki Episkopal kiliseleri de içermektedir. 

                                                 
255 Şinasi Gündüz - Mahmut Aydın, Misyonerlik, Hıristiyan Misyonerler, Yöntemleri ve Türkiye’ye Yönelik 

Faaliyetleri (İstanbul: Kaknüs Yayınları, 2002), 38-43. 
256 Gündüz - Aydın, Misyonerlik, 14-15. 
257 Waardenburg, “Protestanlık”. 



72 

 

Yaklaşık 225 kiliseden oluşan bu grup içsel çeşitlilik açısından zengindir. Katolik 

uygulamalarını sürdürenler “yüksek kiliseler” olarak, Katolik uygulamaları reddedenler ise 

“aşağı kiliseler” olarak adlandırılmaktadır. Son olarak, marjinal Protestanlar grubunda 

yaklaşık 1350 cemaat bulunmaktadır. Yehova Şahitleri gibi farklı mezhepsel özelliklere 

sahip olan bu gruplar, kendilerini Hıristiyan öğretisi içinde ancak Katolik veya Ortodoks 

anlayışın dışında olarak tanımlamaktadır.258 Sonuç olarak bu dört ana grup, Protestanlığın 

küresel düzeydeki çeşitliliğini ve yaygınlığını ortaya koymaktadır.  

  

                                                 
258 Waardenburg, “Protestanlık”. 



73 

 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

3. KİLİSE MİSYONER CEMİYETİ KAYITLARINDA İZMİR MİSYONU (1813-1855) 

 

3.1. 19. Yüzyıl Başlarında İzmir'in Sosyal ve Kültürel Yapısı 

Ege Denizi’nin Anadolu’ya sokulduğu körfezin sonunda yer alan İzmir, Batı 

Anadolu’nun stratejik bir noktasında konumlanmış önemli bir şehridir. Şehrin kuzeyinde 

Yamanlar ve Manisa Dağları, güneyinde Kızıldağ, doğusunda ise Tahtalı Dağları bulunur. 

Bu dağlarla çevrili Bornova Ovası, tarım ve ticaret için çok uygun bir zemin sunarken 

İzmir’in tarih boyunca önemli bir merkez haline gelmesini sağlamıştır.259 

Arkeolojik kazılar, İzmir’in tarihinin M.Ö. 6500’lere kadar uzandığını ortaya 

koymuştur. Eski Çağlarda Smyrna260 adıyla bilinen kent, çeşitli medeniyetlerin etkisiyle 

farklı isimler almış; Smira, Smire, Lesmire, Ksimire gibi isimlere bürünmüştür. Osmanlı 

döneminde İzmir olarak adlandırılan bu şehir, kozmopolit yapısına vurgu yapılarak zaman 

zaman “Gâvur İzmir” olarak da anılmıştır.261 İzmir, “İyonya’nın Tacı” ve “Asya’nın İncisi” 

gibi unvanlarla tanınmış, bu unvanlar şehrin ticaret ve uygarlık tarihi içindeki yerini ve 

önemini vurgulamıştır.262 

Şehir, tarih boyunca çeşitli etnik gruplara ve medeniyetlere ev sahipliği yapmıştır. 16. 

yüzyılda nüfusunun %80’ini Türkler oluştururken, 17. yüzyılın sonlarına doğru ticaretin 

gelişmesiyle birlikte Rum, Ermeni ve Yahudi toplulukları şehirde belirgin bir varlık 

göstermiştir.263 19. yüzyıl, İzmir’in kozmopolit kimliğinin en belirgin hale geldiği 

dönemlerden biridir. 19. yüzyılın başlarında, Batılıların gözünde “Peti Paris”, “Levant’ın 

İncisi” ve “Anadolu Kıyılarının Marsilyası” olarak anılan İzmir, bu unvanları kültürel ve 

ekonomik yapısıyla hak etmiştir. Şehir minareleriyle, büyük mezarlıklarıyla, dar ve kirli 

                                                 
259 Tuncer Baykara, İzmir Şehri ve Tarihi (İzmir: Ege Üniversitesi Rektörlük Yayınları, 1974), 22. 
260 İncelenen Kilise Misyonerlik Cemiyeti kayıtlarında yer alan raporların tamamında şehir ve istasyon adı 

olarak “Smyrna” ismi kullanılmıştır. 
261 Baykara, İzmir Şehri ve Tarihi, 21. 
262 İlhan Pınar, Gezginlerin Gözüyle İzmir XIX. Yüzyıl-I (İzmir: Akademi Kitabevi 1994), 130. 
263 Edhem Eldem vd., Doğu ile Batı Arasında Osmanlı Kenti Halep, İzmir ve İstanbul, çev. Sermet Yalçın 

(İstanbul: Türkiye İş Bankası Kültür Yayınları, 2017), 115. 



74 

 

sokaklarıyla tipik bir Osmanlı kenti gibi görünse de kültür çeşitliliği ve uluslararası ticaretin 

etkisi ile kozmopolit bir hava taşımaktaydı.264 

Bu dönemde Rum, Ermeni ve Musevi toplulukları İzmir’in ticaret ve sosyal yaşamına 

önemli katkılar sağlamış ve şehrin demografik yapısı bir mozaik halini almıştır. İzmir, 

uluslara ait dillerin, geleneklerin ve kıyafetlerin bir arada yaşadığı bir kervansaray izlenimi 

uyandırmıştır.265 Bununla birlikte şehirde yaşanan büyük depremler, yangınlar ve salgın 

hastalıklar dönem dönem şehrin nüfus yapısında belirgin değişikliklere yol açmıştır. 

Osmanlı İmparatorluğu’nun önemli ticaret merkezlerinden biri olan İzmir, 17. 

yüzyıldan itibaren korunaklı limanı ve elverişli coğrafi konumuyla dikkat çekmiştir. 

Limanın dağlarla çevrili dar bir körfezde yer alıyor olması, ticaret yapan tüccarlar için büyük 

kolaylık sağlamıştır.266 Bu şehir, Levant’a giden yol üzerinde hem Anadolu’dan gelen 

malların hem de Avrupa’dan gelen ürünlerin toplandığı bir ticaret merkezi olmuştur.267 

18. yüzyılda Fransa, İzmir ticaretinde önemli bir rol oynarken, Levant Company gibi 

kurumlarla İngiltere de bölgeye etkin bir şekilde yerleşmiştir.268 İzmir’in Frenk Sokağı gibi 

kozmopolit bölgeleri, Avrupalı tüccarların buluşma noktaları olmuş ve burada dünyanın en 

zengin mağazalarının yer alması, şehrin ticari ününü artırmıştır. Şehrin yollarının iyi 

korunmuş ve evlerinin iyi döşenmiş olması da İzmir’i Ege Bölgesi’ndeki diğer şehirlerden 

ayıran bir başka özellik olarak anlatılmıştır. 269 

19. yüzyılda Amerikan ticareti şehrin ticari ve sosyal yaşamına yeni bir boyut 

kazandırmıştır. Boston’dan gelen mallar, İzmir Limanı’ndan kervanlarla Anadolu’nun iç 

bölgelerine taşınırken, şehir hem kargo hem de posta işlemlerinin ikmal yeri olmuştur.270 

Sultan II. Abdülmecid’in 1850 tarihli iradesiyle eyalet merkezi ilan edilen İzmir, ticaret 

yollarının merkezinde yer almaya devam etmiştir.271 

                                                 
264 Olaf Yaranga, XIX. yüzyılın ilk yarısında Fransız gezginlerin anlatımlarında İzmir, çev. Gürhan Tümer 

(İzmir: İzmir Büyükşehir Belediyesi Kültür Yayını, 2000), 30. 
265 Yaranga, XIX. yüzyılın ilk yarısında Fransız gezginlerin anlatımlarında İzmir, 30. 
266 Yaranga, XIX. yüzyılın ilk yarısında Fransız gezginlerin anlatımlarında İzmir, 29. 
267 İlhan Pınar, Gezginlerin Gözüyle İzmir XVIII. Yüzyıl (İzmir: Akademi Kitabevi 1996), 9-10. 
268 Sabri Sürgevil, II. Meşrutiyet Döneminde İzmir (İzmir: İzmir Büyükşehir Belediyesi Yayınları, 2009), 17.  
269 Rauf Beyru, 19. Yüzyılda İzmir’de Yaşam (İstanbul: Literatür Yayınları, 2000), 10-11. 
270 Cenk Demir, Amerikan Board’un İzmir’deki Faaliyetleri ve İzmir Uluslararası Kolej (Kayseri: Erciyes 

Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2014), 19-20. 
271 Baykara, İzmir Şehri ve Tarihi, 53. 



75 

 

19. yüzyılda İzmir, sadece ticaretle değil, misyonerlik faaliyetleriyle de dikkat 

çekmiştir. Amerikan ve İngiliz misyonerlerin etkinlikleri, sadece dini yayılımı 

hedeflememiş, aynı zamanda Osmanlı topraklarında ekonomik ve siyasi hedeflerin bir 

uzantısı olarak görülmüştür. 1815’te Church of Missionary Society’ye bağlı misyonerlerin 

ve 1821’de Amerikan Board’a bağlı misyonerlerin şehre gelişi misyoner faaliyetlerinin 

Osmanlı topraklarında hız kazanmasına yol açmıştır.272 İzmir, dini hoşgörü ve çok kültürlü 

yapısıyla misyonerlerin ilgisini çekerken, ticaret ve sosyal yapısıyla misyonerler için bir 

cazibe merkezi haline gelmiştir. Aziz Pavlus (St. Paul) tarafından kurulan Yedi Apokaliptik 

Kilise’ninde şehir çevresinde bulunması misyonerlerin gözünde şehrin manevi değerini 

artıran bir başka unsur olmuştur. Bu dönemde, şehir Batı’nın modernleşme anlayışının bir 

vitrini olarak da değerlendirilmiştir. 

3.2. Church Missionary Society (CMS) ve “Missionary Register” 

Church Missionary Society, 12 Nisan 1799’da Londra’da, kendilerini “Evanjelik” 

olarak tanımlayan bir grup tarafından “The Society for the Missions to Africa and the East” 

adıyla kurulmuştur. Başlangıçta Anglikan Kilisesi’ne bağlı din adamları ve laik iş 

insanlarından oluşan cemiyet Papaz John Venn’in başkanlığında toplanmıştır. Hıristiyanlık 

propagandası temel misyon olarak belirlenmiş ve faaliyetler Asya ve Afrika’ya 

yönlendirilmiştir. 1812’de “The Church Missionary Society for Africa and the East” adını 

almıştır. CMS, Britanya İmparatorluğu’nun misyonerlik faaliyetlerine ilgisinin arttığı bir 

dönemde gelişmiş ve hükümetin kiliseye sağladığı destekle güçlenmiştir. Gönüllü bir 

cemiyet olarak faaliyet gösteren CMS, Anglikan Kilisesi’nin yönlendirmesiyle hareket etmiş 

ancak seküler bir yapı olarak tanımlanmıştır. Yönetimi komite ve komisyonlar aracılığıyla 

sağlanmış kararlar ortaklaşa alınmıştır. CMS faaliyetleri sırasında diğer Protestan 

misyonerlik örgütleriyle iş birliği içinde olmuştur.273  

Church Missionary Society’nin eğitim ve sağlık gibi alanlardaki faaliyetleri Britanya 

İmparatorluğu’nun ticari ve siyasi çıkarlarını desteklemiştir. CMS tarafından başta misyoner 

okulları olmak üzere misyonerlere ait çeşitli kurum ve kuruluşlar yalnızca Evanjelik 

doktrinin yayılmasına değil, kültürel ve medeni dönüşümün sağlanmasına da hizmet eden 

araçlar olarak görülmüştür. Misyonerler, emperyalizmle bağlantılarını reddetse de Batı 

                                                 
272 Şamil Mutlu, Osmanlı Devleti’nde Misyoner Okulları (İstanbul: Gökkubbe Yayınları, 2005), 237. 
273 Arzu M. Nurdoğan, “Anglikan Kilisesi’nin Osmanlı’daki Sancaktarı Church Missionary Society Kuruluşu, 

Yapısı Ve Yayınları - I” Dini Araştırmalar 16/43 (Aralık 2013), 17-33. 



76 

 

kültürünü yayma girişimleri medenileştirme projesi olarak değerlendirilmiştir. 19. yüzyılda 

CMS’nin hâkim görüşü, Protestan değerlerin İngiliz medeniyetiyle ayrılmaz olduğu ve 

misyonerliğin aynı zamanda bir medeniyet mücadelesi anlamına geldiği yönündeydi. Bu 

anlayış Kraliçe Victoria dönemi İngiliz hâkimiyet doktriniyle de örtüşmüştür.274 

19. yüzyılda İngiliz misyoner cemiyetleri özellikle Akdeniz, Anadolu ve Orta Doğu’da 

etkin bir şekilde faaliyet göstermiştir. Bu faaliyetlerini yaygınlaştırmak ve destek sağlamak 

amacıyla da süreli yayınlar neşretmişlerdir. Bu cemiyetlerin başında gelen Church 

Missionary Society (CMS), yalnızca dini içerikli yayınlar değil, aynı zamanda güncel 

misyonerlik faaliyetlerinin raporlarını içeren aylık dergiler de yayımlamıştır. Özellikle 

misyonerlerin yazışmalarını ve deneyimlerini içeren bu tür yayınlar, hem misyonerlerin 

kendi muhasebelerini yapmalarını sağlamakta hem de anayurttaki müntesiplerin dikkatini 

çekerek onların maddi desteğini kazanmaya hizmet etmiştir.275 

Bu yayınların bir diğer işlevi, anayurttaki okuyucuların uzaktaki misyonerlerin 

çabalarını ve başarılarını ilgi ve gururla takip etmelerini sağlamaktı. 19. yüzyılda 

sanayileşmenin hız kazandığı bir dönemde, bu tür girişimler bireylere kimliklerini 

pekiştirme ve topluma katkıda bulunma fırsatı sunuyordu.276 Toplum, ahlaki olarak 

yükselten dini yayınlara yönelirken geleneksel hikayeler ve efsaneler yerine misyonerlerin 

Tanrı adına gösterdikleri fedakarlıkları okumayı tercih etmeye başlamıştı.277 

CMS tarafından yayımlanan “Missionary Register”, bu tür yayınların öncüsü olarak 

1813 yılında faaliyete başlamış ve 1855 yılına kadar aralıksız yayımlanmıştır. Bu dergi, 

yalnızca CMS’nin faaliyetlerini değil, dünya çapındaki diğer misyoner cemiyetlerinin 

çalışmalarını da kapsamış ve küresel bir bakış açısı sunmuştur. 1840’lı yılların sonlarına 

gelindiğinde CMS’nin faaliyetlerine dair yazışmaların artması ve kayıtların yoğunlaşması 

nedeniyle 1849 yılında “Missionary Intelligencer” adında yeni bir aylık dergi yayımlanmaya 

başlanmıştır. Bu yayınları yalnızca cemiyetin üyelerine değil dünya genelindeki 

                                                 
274 Arzu M. Nurdoğan, “Anglikan Kilisesi’nin Osmanlı’daki Sancaktarı Church Missionary Society Hedefleri, 

Misyonerlik Tanımı Ve Motivasyon Unsurları- III” Dini Araştırmalar 17/44 (Aralık 2014), 87.  
275 Church Missionary Society (CMS), Missionary Register Church Missionary Society (Londra: L.B. Seeley, 

1850), 38/379; Bu raporların dijital nüshaları için Yale Üniversitesi açık erişim adresine bkz: 

https://guides.library.yale.edu/missionperiodicals/missionaryregister, (erişim tarihi:01.01.2025)  
276 CMS, Missionary Register Church Missionary Society, 26/354. 
277 Anna Johnston, “British Missionary Publishing, Celebrity, Missionary and Empire”, Nineteenth Century 

Prose 32/2 (Eylül 2005), 20-21. 

https://guides.library.yale.edu/missionperiodicals/missionaryregister


77 

 

misyonerlere de ulaştırılarak misyonerlerin birbirlerinin çalışmalarından haberdar olmaları 

ve küresel misyon anlayışını benimsemeleri sağlanmıştır.278 

1850 yılında ise CMS, “Missionary Gleaner” ve “Missionary Juvenile Instructor” adı 

altında iki ayrı yayın daha başlatmıştır. Missionary Gleaner, orta sınıfa hitap eden bir yayın 

olarak tasarlanırken, Missionary Juvenile Instructor çocuklara ve gençlere yönelik içerikler 

sunmayı hedeflemiştir. Her iki yayında da çizim ve fotoğraflar kullanılarak, okuyucunun 

dikkatini çeken ve mesajları kolaylıkla kavramalarını sağlayan bir tarz benimsenmiştir. Bu 

yayınlar misyon faaliyetlerinin çapını ve yöntemlerini okuyuculara etkili bir şekilde 

anlatmayı amaçlamıştır.279 

CMS Missionary Register, misyonerlerin Afrika, Asya, Amerika ve Osmanlı 

İmparatorluğu gibi bölgelerdeki faaliyetlerini raporlar halinde düzenli olarak kamuoyuna 

sunan bir platformdur. Bu raporlar, misyonerlerin deneyimlerini, yerel halkın kültürel ve 

dini yapısını, sosyal yardım projelerini ve misyonerlerin eğitim, sağlık, matbaa, yardım 

dernekleri ve benzeri alanlardaki faaliyetlerini kapsamaktadır. Yayın, misyonerlerin 

günlüklerinden, mektuplarından ve kişisel belgelerinden derlenen detaylı bilgiler sunarak, 

yerel halklarla olan etkileşimleri ve kültürel değişimleri belgelemiştir. Osmanlı 

İmparatorluğu’ndaki misyonerlik faaliyetleri, İstanbul, İzmir, Bursa, Trabzon, Erzurum, 

Antep gibi şehirlerin yanı sıra Osmanlı toprakları olan adalar, Balkanlar, Kafkaslar, Orta 

Doğu ve Arap coğrafyasını kapsamıştır. Bu bölgelerde misyonerler, yerel halkla ilişki 

kurarak çeviri çalışmaları yapmış, misyoner okulları açmış ve yerel yaşam hakkında önemli 

bilgiler derlemiştir. Bu çalışmalar, yerel halkın yaşam tarzını, karakteristik özelliklerini, 

toplumsal yapısını ve ülkede yaşanan gelişmeleri detaylı bir şekilde belgelemiştir.280 

CMS Missionary Register hem dini hem de sosyal tarih açısından birincil kaynak 

niteliği taşımaktadır. Bu yayın, misyonerlik faaliyetlerini Batı’nın sömürgecilik politikaları 

ile ilişkilendirerek, Batı dışı toplumlarla kurulan kültürel etkileşimleri belgelendirmektedir. 

19. ve 20. yüzyılda misyonerlik tarihine dair araştırmalar için vazgeçilmez bir kaynak olan 

bu dergi, misyonerlerin hem dini yayma çabalarını hem de eğitim, sağlık ve kültürel 

etkileşimlerde oynadıkları rolü anlamak için zengin ve detaylı bilgiler sunmaktadır. 

                                                 
278 CMS, Missionary Register Church Missionary Society, 38/379. 
279 CMS, Missionary Register Church Missionary Society, 38/380. 
280 İngiliz Misyoner Faaliyetleri için Bkz. Bengül Bolat- Ratip Ayaz, “İngiliz Misyonerlik Faaliyetlerinin 

Osmanlı Devleti’nin Yıkılış Sürecine Etkileri”, Ankara Üniversitesi Türk İnkılâp Tarihi Enstitüsü Atatürk Yolu 

Dergisi 16/61 (Eylül 2017), 11-38. 



78 

 

3.3. İzmir Misyonu’nun Tarihsel Gelişimi (1813-1835)  

Bu bölümde, Protestan misyonerlik cemiyetlerinin İzmir’deki faaliyetlerinin başlangıç 

dönemi ele alınacaktır. 19. yüzyılın başlarından itibaren Osmanlı İmparatorluğu’nun önemli 

liman kentlerinden biri olan İzmir, misyonerlik faaliyetleri açısından dikkat çeken bir merkez 

haline gelmiştir. Protestan misyonerler, özellikle İngiltere ve Amerika merkezli cemiyetler 

aracılığıyla bölgede etkinlik göstermeye başlamış, İzmir’i Osmanlı topraklarında 

misyonerlik faaliyetlerinin yayılmasına yönelik stratejik bir alan olarak değerlendirmişlerdir. 

Bu süreçte misyonerlerin İzmir’e yönelik ilk temasları, örgütlenme çabaları, kurumsallaşma 

girişimleri ve eğitim alanındaki faaliyetleri belirleyici olmuştur. 

Bu çerçevede, öncelikle Protestan misyonerlik cemiyetlerinin İzmir ile ilk temasları 

ele alınacaktır. 19. yüzyılın başlarından itibaren misyonerlik faaliyetlerine yönelen Protestan 

cemiyetlerinin İzmir’deki ilk girişimleri ve bu girişimlere dair raporlar incelenecektir. 

Ardından, İzmir’de Protestan misyonerlerin örgütlenme ve kurumsallaşma süreci 

kapsamında, misyonerlerin bölgedeki faaliyetlerini sürdürülebilir hale getirmek amacıyla 

oluşturdukları yapılar, yerel yönetimlerle ilişkileri ve bölgedeki dinsel yapıya etkileri 

değerlendirilecektir. Bunun yanı sıra Protestan misyonerlerin İzmir’de kurumsallaşma 

sürecine paralel olarak artan etkinlikleri ve bölgedeki misyon istasyonlarının nasıl bir 

gelişim gösterdiğine odaklanılacaktır. Son olarak, İzmir’de misyonerlik faaliyetleri 

kapsamında okulların kurulması ele alınarak, eğitim faaliyetlerinin misyonerlik stratejileri 

içindeki rolü ve İzmir’de açılan okulların misyonerlik faaliyetleri açısından taşıdığı önem 

üzerinde durulacaktır.  

3.3.1. İzmir’de Protestan Misyonu’nun Başlangıçı ve Kurumsallaşma Süreci  

3.3.1.1. Papaz H. Lindsay’in Misyonerlik Seyahati 

İstanbul’daki İngiliz Büyükelçiliği Papazı H. Lindsay, 10 Ocak 1816 tarihinde 

yayımlanan raporunda, Yedi Apokaliptik Kilise’nin mevcut durumu hakkında önemli bilgiler 

sunmuştur. Kısa bir Anadolu gezisine çıkan Lindsay, bu seyahatinde misyonerlik 

faaliyetlerine ilişkin gözlemlerini detaylı bir şekilde aktarmıştır. Seyahatine İzmir şehrinden 

başlayan Lindsay, burada Rum piskoposu, din adamları ve çeşitli bilgi sahibi kişilerle 

görüşmeler gerçekleştirmiştir. İzmir’in nüfusunu yaklaşık 140.000 olarak tahmin eden 



79 

 

Lindsay, bu nüfusun 15.000-20.000’inin Rum, 6000’inin Ermeni, 5000’inin Katolik, 

140’ının Protestan ve 11.000’inin Yahudi olduğunu belirtmiştir.281 

 İzmir ziyaretini takiben Efes’e geçen Lindsay, burada az sayıdaki Hıristiyan 

topluluğuna Modern Yunanca dilinde Eski ve Yeni Ahit nüshaları bırakmıştır. Ayrıca bu 

nüshaların çevre köylere ödünç verilmesi konusunda topluluktan taahhüt almıştır. Efes 

ziyaretinden sonra Güzelhisar (Aydın) ve Eskihisar güzergâhını takip ederek Denizli’ye 

ulaşan Lindsay, seyahat ettiği bölgelerde karşılaştığı Hıristiyanlara Yunanca İncil nüshaları 

dağıtmıştır. Laodicea’daki ziyaretinin ardından, şimdiki adıyla Alaşehir olan Philadelphia’ya 

yönelmiştir. Lindsay, burada Türkçe konuşan bir topluluktan oluşan yaklaşık bin Hıristiyan 

bulunduğunu ve yirmi beş ibadet yerinin varlığını bildirmiştir. Bölge piskoposu tarafından 

büyük bir minnettarlıkla karşılanan Lindsay, piskoposa Modern Yunanca dilinde Yeni Ahit 

kopyaları hediye etmiştir.282 

Alaşehir’den Sardis’e (Sart) geçen Lindsay, burada Hıristiyan nüfusunun azlığı ve 

rahip ile kiliselerin bulunmayışı nedeniyle derin bir hayal kırıklığı yaşamıştır. Ancak, 

bölgedeki Hıristiyanların kendi dillerinde yazılmış bir Yeni Ahit nüshasını aldıklarında 

duydukları minnettarlığa dikkat çekmiştir. Seyahatini Akhisar ile sürdüren Lindsay, burada 

Rum Kilisesi başrahibinin, kendisinin dağıttığı Yeni Ahit nüshalarına büyük bir hazine 

gözüyle baktığını ve daha fazla nüsha talebinde bulunduğunu ifade etmiştir. Lindsay, bölge 

halkına ve kiliseye İncil kopyaları dağıtmış ve seyahati sonrasında geçtiği birçok bölgeye 

Yeni Ahit nüshaları göndermeye devam ettiğini rapor etmiştir. Son olarak Bergamayı ziyaret 

eden Lindsay, burada da Bergama Kilisesi’ne Yeni Ahit nüshaları bırakmıştır. İzmir ve 

çevresinde az bilinen Protestanlık, bu keşif dönemi sırasında Hıristiyan topluluklar 

tarafından olumlu bir şekilde karşılanmıştır. Lindsay seyahati süresince dağıttığı nüshaların 

ileride meyve verecek tohumlar olduğu inancıyla büyük bir umut ve mutluluk duyduğunu 

belirtmiştir.283 

3.3.1.2. Dr. Naudi’nin Misyonerlik Raporları 

Malta Matbaası’nda görevli Dr. Naudi, Kilise Misyoner Cemiyeti’ne 1818’de 

gönderdiği bir mektupta, Anadolu’nun büyük bir ticaret merkezi olan İzmir ile yazışmaların 

başlatıldığını bildirmiştir. Dr. Naudi, tüccarların sıkça ziyaret ettiği, yoğun gemi trafiğiyle 

                                                 
281 British and Foreign Bible Society, Missionary Register Church Missionary Society, 4/104. 
282 BFBS, Missionary Register Church Missionary Society, 4/104. 
283 BFBS, Missionary Register Church Missionary Society, 4/105.  



80 

 

dikkat çeken İzmir’de, İngiliz Rahip Charles Williamson’ın Hıristiyanlık davasında aktif bir 

rol oynadığını ve bölgede ünlü bir Kitab-ı Mukaddes Cemiyeti’nin kurulmasını umut ettiğini 

belirtmiştir.284 

Dr. Naudi, aynı zamanda dostları Kaptan Orton aracılığıyla İskenderiye ve Süveyş 

yoluyla Doğu Hindistan ile doğrudan bir bağlantı kurma girişiminde bulunulduğunu ifade 

etmiştir. Bu bağlantının Akdeniz, Kızıldeniz ve Hint Okyanusu arasında bir Hıristiyan 

yazışma ağı oluşturacağını ve çevredeki farklı milletler, şehirler ve topluluklar üzerinde 

büyük bir değişim yaratacağına dair inancını dile getirmiştir. Dr. Naudi, kendilerini en çok 

meşgul eden çalışmanın, bu ülkenin yerel dilinde Yeni Ahit’in çevirisinin tamamlanması ve 

yayınlanabilir hale getirilmesi olduğunu ifade etmiştir. Bu görevin asla ihmal edilmemesi 

gerektiğine dikkat çeken Dr. Naudi, Kilise Misyonerlik Cemiyeti ile gerçekleştirilen iş 

birliğinin bu çabanın büyük ve kalıcı bir etki yaratacağına olan inancını güçlendirdiğini 

belirtmiştir.285 

3.3.1.3. Rahip Robert Pinkerton’ın Misyonerlik Raporları 

Protestan Misyonerlik Cemiyetlerinin Akdeniz Misyonu kapsamında keşif ve matbaa 

faaliyetlerini yoğun olarak sürdüğü 19. yüzyılın başlarında, İncil’in misyon bölgelerinde 

yaşayan yerel halkların dillerine çevrilmesi ve basılması temel hedeflerden biri olarak 

görülmüştür. Bu bağlamda, İncillerin Türkçeye çevrilmesi büyük bir önem arz etmiştir.286 

1815 yılında yayınlanan raporda, Leyden Üniversitesi arşivinde saklanan bir el 

yazması Türkçe Kitab-ı Mukaddes çevirisinin varlığını Misyoner Pinkerton aracılığıyla 

öğrenen İngiliz ve Yabancı Kitab-ı Mukaddes Cemiyeti’nin çevirinin basımını üstlendiği 

bildirilmiştir. Bu amaç doğrultusunda, masrafları karşılayan cemiyet, çevirinin Berlin’de 

basılmasını sağlamak üzere eseri, Prusya Elçilik Müsteşarı ve daha önce İstanbul 

Büyükelçiliği yapmış olan Baron Von Diez’in himayesine teslim etmiştir. Baron Von Diez, 

Türkçe çevirinin doğruluğunu ve üslubunun mükemmelliğini onaylamış, çevirinin gözden 

geçirilmesi ve basım sürecinin denetlenmesi sorumluluğunu üstlenmiştir.287 

Rahip Robert Pinkerton, 12 Ekim 1817 tarihli mektubunda, Rusya Kitab-ı Mukaddes 

Cemiyeti’nin güney ve güneydoğudaki uluslar için yürüttüğü çalışmalar hakkında detaylı 

                                                 
284 Malta Bible Society, Missionary Register Church Missionary Society, 6/298.  
285 MBS, Missionary Register Church Missionary Society, 6/299. 
286 BFBS, Missionary Register Church Missionary Society, 3/286. 
287 BFBS, Missionary Register Church Missionary Society, 3/286. 



81 

 

bilgiler sunmuştur. Pinkerton, Anadolu’da yaşayan Yunanlılar için Moskova Cemiyeti’nin 

Antik Yunanca olarak Kitab-ı Mukaddes’in 9000 kopyalık bir baskısını hazırladığını 

belirtmiştir. Ayrıca, Petersburg Komitesi’nin Londra’dan temin ettiği Modern Yunanca Yeni 

Ahit’in stereotip plakalarıyla 5000 kopyalık bir baskının yakında yayımlanacağını ifade 

etmiştir. Pinkerton, Ermeniler için iki ayrı Yeni Ahit baskısının tamamlandığını ve toplamda 

8000 kopya yayımlandığını, ayrıca 5000 kopyalık bir dörtlü İncil baskısının hazırlık 

aşamasında olduğunu bildirmiştir. Anadolu’da yalnızca Türkçe konuşan Ermenilere yönelik 

olarak, Ermeni harfleriyle basılacak bir Türkçe Yeni Ahit baskısının Komite tarafından 

üstlenildiğini ve bu hedefe ulaşmak için İstanbul’daki Ermeni Patriği ile yazışmalar 

gerçekleştirdiğini aktarmıştır.288 

Raporun devamında Türkçe Kitab-ı Mukaddes baskısının Berlin’de başladığını ancak 

Baron Von Diez’in ölümüyle kesintiye uğradığını belirten Pinkerton, bu çalışmanın 

sorumluluğunun Paris’te Profesör Kieffer’a devredildiğini ve baskının kesintisiz bir şekilde 

devam etmesinin umulduğunu ifade etmiştir.289 

Modern Yunanca Eski Ahit çevirisini son derece önemli bir hedef olarak tanımlayan 

Pinkerton, bu konuda Rusya Kitab-ı Mukaddes Cemiyeti’nin herhangi bir çalışma 

yapmadığını dile getirmiştir. Ayrıca, dolaşıma sokulan Modern Yunanca Yeni Ahit 

çevirisinin edebi açıdan yetersizliği nedeniyle tamamen revize edilmesi gerektiğini 

vurgulamıştır. Pinkerton, güneyde yaptığı seyahatler sırasında, edebi birikime sahip 

Yunanlıların bu çevirinin sıradanlığı ve eksiklikleri hakkında sürekli şikayette 

bulunduklarını ifade etmiştir. Mektubunda, Yunanlılara herkesin anlayabileceği bir dilde 

Kutsal Kitaplar’ın eksiksiz bir nüshasını sunmanın önemini vurgulayan Pinkerton, bu zorlu 

çalışmada yardım alabilmek için Scio (Sakız Adası), İzmir ve İstanbul’da bulunan bilgili 

Yunanlılara danışılmasını önermiştir.290 

3.3.1.4. Rahip Charles Williamson’ın Misyonerlik Raporları 

Rahip Charles Williamson, 14 Mart 1818 tarihli mektubunda Rahip William Jowett’a, 

İzmir Kitab-ı Mukaddes Cemiyeti’nin kurulmasının uzak bir hedef olmadığını yazmıştır. 

Ancak, Yunanlılar ve Ermenilerin niyetler konusunda şüpheci olduklarından ve bir grubun, 

herhangi bir politik ya da çıkarcı dini amaç taşımaksızın Kutsal Kitaplar’ın ücretsiz veya 

                                                 
288 MBS, Missionary Register Church Missionary Society, 6/299.  
289 MBS, Missionary Register Church Missionary Society, 6/300. 
290 MBS, Missionary Register Church Missionary Society, 6/300. 



82 

 

uygun bir ücretle dağıtılması için para harcamasını anlamakta zorlandıklarından yakınmıştır. 

Bu şüphelerin giderilmesi için İstanbul Patriği’nden alınacak bir yetki belgesinin kilit bir 

çözüm olacağına inanmaktadır. Williamson böyle bir belge ile İzmir, adalar ve çevre 

ülkelerde daha büyük başarıların sağlanacağını savunmuştur. Haziran veya Temmuz 

aylarında İstanbul’a gitmeyi hedeflediğini eğer bu belgeyi elde edebilirse İstanbul ile İzmir 

arasında bir misyon seyahati düzenlemeyi planladığını da mektubunda ifade etmiştir.291 

6 Nisan tarihli başka bir mektubunda gönderilecek kitapların Patriğin onayını içeren 

bir belgeye sahip olmamasının, kendisi için büyük bir engel teşkil ettiğini belirtmiştir. Bu 

onayın eksikliği nedeniyle çok az şey yapabileceğini vurgulayan Williamson, bu bölgede 

gerçekleştirilecek faaliyetler için her kitabın bu onayı içermesi gerektiğini özellikle dile 

getirmiştir. Williamson, bu mektubunda ayrıca İzmir’deki Yahudiler arasında İbranice Yeni 

Ahit’in kabulüne dair gözlemlerine de yer vermiştir. Yahudilerle kurduğu ilişkilerde, bazı 

Yahudilerin bu kitaba dokunmayı bile reddettiğini, bazılarının ise Yeni Ahit’i gizlice 

okumayı tercih ettiğini belirtmiştir. İlginç bir örnek olarak, bir Yahudi’nin Yeni Ahit’in 

içeriğini reddetmesinin ardından Eski Ahit’e de inanmadığını itiraf ettiğini aktarmıştır. 

Williamson, birkaç Yahudi’nin kendisinden Yeni Ahit kopyalarını ödünç alıp okuduktan 

sonra iade ettiğini ve bir başka Yahudi’nin, İbranice Yeni Ahit’e reddiye yazmayı 

planladığını ifade etmiştir. Bu kişinin, çevresinde yüksek itibara sahip bir şahıs olduğunu da 

eklemiştir.292 

Rahip Williamson, 14 Mart tarihli mektubunun devamında Osmanlı 

İmparatorluğu’nun yasalarının Hıristiyanlara kendi inançlarına göre ibadet etme ve bu 

öğretileri yayma konusunda hoşgörü sağladığını, ancak bu hakların Müslümanlara yönelik 

olmadığını açıklamıştır. Eğer bir Hıristiyan vaiz gönüllü olarak bir Türk’ün Hıristiyanlığa 

katılımına tanık olursa, bunun herhangi bir yasal sonuç doğurmayacağını, tehlikenin 

yalnızca din değiştiren kişinin üzerinde olduğunu ifade etmiştir. Türkler arasında on yıl 

boyunca bir dönüşüm olmasa dahi, Hıristiyanlığın temel ilkelerinden habersiz olan binlerce 

insan arasında kurtuluş tohumlarını ekmenin değerli bir çaba olacağını savunmuştur.293 

Rahip Williamson, yetimleri barındırmak için bu toprakların büyük fırsatlar 

sunduğunu ve okulların açılmasının en önemli amaçlardan biri olması gerektiğini 

                                                 
291 MBS, Missionary Register Church Missionary Society, 6/337. 
292 MBS, Missionary Register Church Missionary Society, 6/338. 
293 CMS, Missionary Register Church Missionary Society, 6/339. 



83 

 

vurgulamıştır. Bu okulların yoksul çocuklara eğitim, gıda ve kıyafet sağlamayı hedeflemesi 

gerektiğini belirtmiş ve bu tür kurumlara “yetim evleri” adını önermiştir. Böyle yerlerde 

yetişen çocukların, Hıristiyanlık öğretilerini daha sevimli gösterebileceğini ve bu yaklaşımın 

reformların etkisini genişleteceğini ifade etmiştir. Misyonerlerin ülkenin ana dilini 

bilmesinin en önemli gerekliliklerden biri olduğunu da belirten Williamson, İzmir’de 

kurulacak okulların müdür ve öğretmenlerinin özellikle Fransızca ve Yunanca bilmesinin 

önemine dikkat çekmiştir. Ayrıca, dini broşürlerin misyonerlik faaliyetlerinde öncü bir rol 

oynadığını vurgulamış, Fransızcadan tercüme ettiği broşürü İngiltere’ye göndererek basım 

sürecini başlattığını ve üzerinde çalıştığı broşürleri de Corfu’da bulunan Yunan 

matbaacılardan faydalanarak hızlıca dolaşıma sokmayı planladığını bildirmiştir.294 

3.3.1.5. Rahip William Jowett’in İzmir ve Çevresine Yaptığı Misyonerlik 

Seyahati  

Rahip William Jowett, Malta Kitab-ı Mukaddes Cemiyeti’nin Komitesine sunduğu 

raporunda İzmir ve çevresinde yürütülen misyon faaliyetleri hakkında önemli bilgiler 

vermektedir. 7 Mayıs 1818’de İzmir’e varan Jowett, İngiliz Papaz Charles Williamson’ın 

evinde konaklamıştır. Jowett, Williamson’ın Kutsal Kitap’ın birçok nüshasını sattığını ve bir 

Kitab-ı Mukaddes Cemiyeti’nin kurulması için hazırlıklar yaptığını görmekten büyük 

mutluluk duyduğunu ifade etmiştir. Birkaç gün sonra İngiliz Konsolosunun Kitab-ı 

Mukaddes Cemiyeti’ne abone olduğunu ve ardından Rus Konsolosuna yapılan himaye 

talebinin hemen kabul edildiğini belirtmiştir. İngiliz, Rus ve Hollanda konsoloslarının 

himayeleri sağlandıktan sonra diğer kişilerin abonelikleri hızlıca eklenmiş ve birkaç aylık 

hazırlık sürecinin ardından İzmir Kitab-ı Mukaddes Cemiyeti resmen kurulmuştur. Jowett, 

İzmir Piskoposu ile çeşitli dini ve kilise konularında sık sık sohbet ettiğini ve Piskopos’un 

Kitab-ı Mukaddes Cemiyetleri’nin büyük faydalarına tamamen ikna olduğunu, Modern 

Yunanca Yeni Ahit’in yayılması için etkin bir şekilde çalıştığını bildirmiştir.295  

Rahip W. Jowett, İzmir’de on gün kaldıktan sonra Ayvalık’a (Haivali) doğru yola 

çıkmış ve 21 Mayıs’ta buraya varmıştır. Burada dört gün kalan Jowett, yarısı Yunanistan’ın 

çeşitli bölgelerinden gelen 200’den fazla öğrencisi olan bir Yunan Koleji’nde incelemelerde 

bulunmuştur. Bu kolej yabancı öğrenciler için 72 odası olan büyük, dörtgen bir bina şeklide 

dikkat çekici bir eğitim merkezi olarak tarif edilmiştir. Kolejdeki üstatlarla tanışan Jowett, 

                                                 
294 CMS, Missionary Register Church Missionary Society, 6/340. 
295 MBS, Missionary Register Church Missionary Society, 6/383. 



84 

 

onların derslerine katılmış ve gençlere Kutsal Kitap Cemiyetleri hakkında bilgi vermiştir. 

Moskova’da basılmakta olan Yunanca Kitab-ı Mukaddes’e genel bir abonelik önerisinde 

bulunmuş ve ertesi gün 85 nüsha talebi almıştır. Öğrencileri geleceğin misyonerleri olarak 

nitelendiren Jowett, başöğretmenin “Bu kitabın bir kopyasına sahip olmak herkesin 

görevidir” şeklindeki sözleriyle duyduğu memnuniyeti vurgulamıştır. Ancak Rum 

edebiyatçıların, Kitab-ı Mukaddes Cemiyetleri tarafından basımı yapılan Modern Yunanca 

Yeni Ahit’in üslubunu “barbarca” olarak nitelendirdiği eleştirilerini de dile getirmiştir. 

Jowett, İzmir’deki deponun izin verdiği ölçüde öğrencilere farklı versiyonların kopyalarını 

gönderdiğini bildirmiştir.296 

Ayvalık’taki ziyaretlerinin ardından Sakız Adası’na (Scio) geçen Jowett burada bir 

hafta kalmıştır. Sakız’da daha büyük ve gelişmiş bir Yunan Koleji’nde beş yüz ila altı yüz 

öğrenci bulunduğunu ve bu kolejin dönemin Yunan ulusu için çok önemli bir edebiyat 

merkezi olduğunu belirtmiştir. Kolejin gelişmiş yapısını, halkın ticari girişimcilik ruhuna ve 

sahip oldukları özgürlük derecesine bağlamaktadır. Kolejdeki profesörlerle tanışan Jowett, 

onların derslerine katılmış ve Sakız Piskoposu ile görüşmüştür. Piskoposun, Kitab-ı 

Mukaddes Cemiyetleri’nin faydalarını hayret ve hayranlıkla dinlediğini, bu Cemiyetlerin 

Hıristiyanlık davası için en büyük nimetlerden biri olduğuna tamamen ikna olduğunu ifade 

etmiştir. Moskova’da basılan Yunanca Kitab-ı Mukaddes için 200 nüsha talep edilmiş ve 

kolejdeki kütüphanelere mevcut versiyonların birkaç kopyası hediye edilmiştir. Ancak hem 

Sakız’da hem de Ayvalık’ta Kitab-ı Mukaddes Cemiyetleri kurmak için bir fırsat 

bulunamadığını belirten Jowett, bunun arzu edilen bir durum olduğunu ifade etmiştir. Yerel 

ve siyasi korkuların bu girişimleri engellediğini de eklemiştir.297 

Sakız’dan İzmir’e dönen Jowett, İzmir’de bir hafta daha kalmış ve İzmir Kitab-ı 

Mukaddes Cemiyeti’nin giderek güçlendiğini görmekten memnuniyet duyduğunu ifade 

etmiştir. İzmir’den ayrılmadan iki gün önce Rahip Williamson, Kutsal Kitaplardan yeterli 

bir stokla çevre bölgelere kısa bir misyon seyahatine çıkmıştır. Williamson, özellikle 

Menderes civarında din değiştirmiş Yahudilerle ilgili bilgiler duymuş ve İbranice Yeni 

Ahit’in kopyalarını tedarik etmeye çalışmıştır. Jowett, 9 Haziran 1818’de İzmir’den 

ayrılmıştır. Misyon seyahati sırasında, Eski Ahit’in Modern Yunancaya çevrilmesinde çeşitli 

bilgili kişilerin harekete geçtiğini belirten Jowett, bu girişimi teşvik etmek amacıyla 

                                                 
296 MBS, Missionary Register Church Missionary Society, 6/384. 
297 MBS, Missionary Register Church Missionary Society, 6/384-385. 



85 

 

Yunanlılara şu sözlerle çağrıda bulunduğunu aktarmaktadır: “Bunlar (Türkler), dedim, Eski 

ve Yeni Ahit’i sizden önce kendi dillerinde okuyacaklar; çünkü Türkçe Kitab-ı Mukaddes şu 

anda Paris’te basılıyor. Böylece göreceğiz, sonuncular ilk, ilkler son olacak.”298 

Rahip William Jowett, raporunda İzmir’in stratejik önemine dikkat çekmiştir. Şehir 

nüfusunun 130.000’den fazla olduğunu, Türkler, Yahudiler, Rumlar, Ermeniler, Katolikler 

ve Protestanlardan oluşan çok çeşitli bir yapıya sahip bulunduğunu ve Anadolu’nun iç 

kesimleriyle olan bağlantıları sayesinde önemli bir ticaret merkezi olduğunu ifade etmiştir. 

İzmir’in Yunan Adaları ile sıkı bağlarını ve Akdeniz ile Karadeniz’in ana limanlarına olan 

ticaretini vurgulamış, şehrin bu konumunu koruyacağına inandığını belirtmiştir.299 

Müslüman ülkelerdeki karmaşık nüfus yapısının ilahi gerçeğin tanıtımı için uygun bir 

ortam sunduğunu ifade etmiştir. Osmanlı’nın sağladığı dini hoşgörünün yeterince 

değerlendirilemediğini savunmuş ve Hıristiyan nüfusun çeşitliliğinin misyonerlik 

çalışmalarına önemli destek sağlayabileceğini dile getirmiştir. Jowett, İzmir’in gelecekteki 

misyon faaliyetleri için merkez bir konum olabileceğini vurguladığı şu sözleri önem arz 

etmektedir: “İzmir, zamanla çok önemli bir istasyon haline gelebilir. Avrupa’nın dört bir 

yanını saran altın bir çemberin yakında tamamlanacağını ve düğümün bağlanacağını 

umabiliriz!”300 

William Jowett Akdeniz bölgesi için “Missionary Register” örnek alınarak, benzer bir 

formatta küçük bir aylık dergi yayımlanmasını önermiştir. Jowett, bu yayının Malta ve 

İzmir’deki Kitab-ı Mukaddes Cemiyetlerinin gelişimine önemli katkılar sağlayacağını ve 

bölgelerdeki misyonerlik faaliyetlerinin daha ayrıntılı bir şekilde ele alınmasını mümkün 

kılacağını vurgulamıştır. Ayrıca, Atina Edebiyat Derneği, İzmir, Sakız Adası, Ayvalık, 

Yanya, Pelion Dağı gibi eğitim merkezlerinin Yunanistan’ı dini bilgiyle zenginleştireceğine 

inandığını ifade etmekte ve özellikle İzmir Kitab-ı Mukaddes Cemiyeti’nin bu tür bir destek 

olmadan gelişemeyeceğini belirtmiştir.301 

Önerilen dergi, yalnızca İyonya Adaları ile sınırlı kalmayacak; Trieste, Messina, 

Napoli, Roma, Livorno, Cenova, Marsilya, Suriye, Habeşistan, Cebelitarık, İspanya ve Fas 

gibi geniş bir coğrafyaya ulaşacaktır. Jowett, derginin bu bölgelerde aylık haberler açısından 

                                                 
298 MBS, Missionary Register Church Missionary Society, 6/386-387. 
299 MBS, Missionary Register Church Missionary Society, 6/387-389. 
300 MBS, Missionary Register Church Missionary Society, 6/386-387. 
301 CMS, Missionary Register Church Missionary Society, 6/515. 



86 

 

büyük bir ilgi odağı olacağını ve yayılan haberlerin geniş bir okuyucu kitlesine ulaşacağını 

öngörmektedir. İlk etapta derginin Fransızca, İtalyanca ve Modern Yunanca olarak 

yayımlanması planlanmaktadır. İlk yılın ardından İspanyolca, iki yıl içinde ise Türkçe, 

Arapça ve İbranice harflerle basılacak dergilerin yayına eklenmesi düşünülmektedir. Jowett, 

bu planın küçük bir ölçekte başlaması gerektiğini ancak başlangıçta dahi 5000 ila 10.000 

okuyucuya ulaşılabileceğini tahmin etmektedir.302 

William Jowett’in bu vizyonu, ilerleyen yıllarda İzmir merkezli olarak yayımlanan ve 

Akdeniz’de büyük bir yankı uyandıran “The Greek Magazine” adlı derginin temelleri olarak 

değerlendirilebilir. 

Malta Kitab-ı Mukaddes Cemiyeti, 1819 yılında yayımlanan raporlarında, İzmir’de 

İngiliz Papazı Charles Williamson’a cemiyetlerine olan ilgisi dolayısıyla erken bir teşvik 

sözü verdiğini duyurmuştur. İzmir Kitab-ı Mukaddes Cemiyeti’nin kuruluşu, cemiyet 

tarafından “değerli bir müttefikin kuruluşu” olarak değerlendirilmiş ve dikkat çeken, 

kıyaslanamayacak derecede büyük bir ilgi konusu olan olay olarak görülmüştür. Ayrıca 

Williamson’ın, komitenin genel amaçlarını gerçekleştirmek üzere İstanbul’u ziyaret ettiği ve 

Patrikhane’den gelen olumlu haberler dolayısıyla memnuniyetlerini dile getirmişlerdir. 303 

Raporda, Rahip William Jowett’in faaliyetlerine de değinilmiş, Jowett’in seyahati 

sonrasında İzmir’e 500 nüsha gönderilmesi talebine yönelik önemli bir karar alındığı 

belirtilmiştir. Komitenin, okullarda ve kolejlerde eğitim gören yoksul Rum gençlerin düşük 

bir bedel karşılığında bu nüshaları satın alabilmesini sağlamak üzere gerekli masrafları 

üstlenmeyi taahhüt ettiği ifade edilmiştir.304 

3.3.1.6. Misyoner James Connor’ın Faaliyetleri ve İzmir Ziyareti 

Kilise Misyoner Cemiyeti adına İstanbul’da misyonerlik faaliyetlerini sürdüren Rahip 

James Connor, Rahip William Jowett ile görüşmek üzere 1 Mayıs 1819’da İstanbul’dan yola 

çıkmış ve beş gün içinde İzmir’e varmıştır. Ancak İzmir’e vardığında, şehirde yayılan veba 

salgınıyla karşılaşmıştır. Tunus’tan köle gemileriyle taşındığı ifade edilen vebanın, şehirde 

büyük bir paniğe neden olduğu ve halkın büyük çoğunluğunun şehri terk ettiğini ifade 

etmiştir. Connor, Misyoner Jowett’i beklemek üzere Scio’ya (Sakız Adası’na) gitmeyi 

                                                 
302 CMS, Missionary Register Church Missionary Society, 6/516. 
303 MBS, Missionary Register Church Missionary Society, 7/71. 
304 MBS, Missionary Register Church Missionary Society, 7/71. 



87 

 

planlamış, ancak on günlük karantina süresi ile Jowett’in koşullar sebebiyle Ağustos ayına 

kadar Mısır’da kalacağını bildiren mektubun ulaşması üzerine İzmir’den ayrılarak İstanbul’a 

dönmüştür.305 

James Connor, İstanbul’da da vebanın her yere yayıldığını belirtmiş ve bu korkunç 

felakete karşı misyonun her zaman hazırlıklı olması gerektiğini vurgulamıştır. Ayrıca, İngiliz 

ve Yabancı Kitab-ı Mukaddes Cemiyeti’nin Yeni Ahit’in modern Yunancaya çevrilmesi için 

gerekli masrafları üstlendiğini ifade etmiştir. Yunan Kilisesi’nin Başimandriti Hilarion’un 

Yeni Ahit’in yeni bir çevirisi üzerinde çalıştığını ifade eden Connor, Rumların daha önceki 

çevirilerin kötülüğü üzerine şikayetlerine karşın bu çalışmadan umutlu olduğunu dile 

getirmiştir. Çevirinin Yunan toplumunun her kesiminde memnuniyetle karşılanacağına 

inandığını belirtmiştir. Özellikle modern Yunanca çevirisinin İstanbul’da daha etkili 

olacağına inanan Connor Sakız Adası’nda kullanılan dilin İtalyancayla, İzmir’de kullanılan 

dilin ise Türkçe ile karışmış olduğunu, buna karşın İstanbul’daki Fener Rumlarının yabancı 

kelimeleri reddeden saf bir dil kullanma gayreti gösterdiğini vurgulamıştır.306 

3.3.1.7. Kitab-ı Mukaddes Cemiyetlerinin Misyonerlik Raporları 

Kitab-ı Mukaddes Cemiyetleri, ellerine ulaşan Fransızca bir risaleden hareketle İzmir 

Kitab-ı Mukaddes Cemiyeti hakkında şu bilgilere yer vermektedir: Cemiyet, abonelerin yanı 

sıra başkanlar, 12 kişilik bir komite, üyeler, bir sekreter ve bir hazine sorumlusundan 

oluşmaktadır. Aboneler arasında yer alacak konsoloslar ve piskoposların, cemiyetin 

başkanları olarak görev yapması planlanmıştır. Cemiyetin faaliyet alanının İzmir ve 

çevresindeki bölgelerin yanı sıra Ege Denizi’ndeki adaları kapsayacağı ifade edilmiştir. 

Ayrıca, Doğu Akdeniz’deki tüm Hıristiyan cemaatlerin de bu hayırlı faaliyette iş birliği 

yapmaya davet edildiği rapor edilmiştir. Cemiyetin abone listesinde İzmir Piskoposu, çeşitli 

Avrupalı konsoloslar, yerel şahsiyetler ve İngilizlerin isimleri yer almıştır.307 

İzmir Kitab-ı Mukaddes Cemiyeti’nin Londra, Paris ve benzeri yerlerdeki cemiyetler 

örnek alınarak kurulacağı ve bu kurumlar gibi Kutsal Kitaplara herhangi bir yorum ya da not 

eklenmeden dağıtılmasının amaçladığı ifade edilmiştir. Ancak bu risalelerden hareketle 

Kitab-ı Mukaddes Cemiyetleri, İzmir Kitab-ı Mukaddes Cemiyeti’nin amacının yalnızca 

Kutsal Kitap dağıtmak olmadığını ve bu amacın yanında başka hedefler de içerdiğini öne 

                                                 
305 CMS, Missionary Register Church Missionary Society, 7/409. 
306 CMS, Missionary Register Church Missionary Society, 7/409. 
307 Bible Societies, Missionary Register Church Missionary Society, 7/480-481. 



88 

 

sürmüştür. Kitab-ı Mukaddes Cemiyetleri, İzmir Kitab-ı Mukaddes Cemiyeti’nin esas 

amacının Hıristiyan bilgisini yaymak olduğunu ve bu hedef doğrultusunda Kutsal Kitaplar 

ile dini eserlerin dağıtılması, okulların açılması ve misyonerlik çalışmalarının teşvik 

edilmesi gibi faaliyetlerde bulunulmasının planlandığını ifade etmişlerdir. Bununla birlikte, 

bu tür geniş kapsamlı faaliyetleri içeren cemiyetlerin Kitab-ı Mukaddes Cemiyeti olarak 

değil, Hıristiyan Cemiyeti olarak adlandırılması gerektiği görüşünü bildirmişlerdir. Raporda, 

İzmir gibi farklı Hıristiyan mezheplerinin bir arada yaşadığı bir şehirde, Kitab-ı Mukaddes 

Cemiyetlerinin sade ve tarafsız amaçlarına başka hedefler eklemenin ne kadar mantıksız 

olduğu vurgulanmıştır. Bu tasarımdan tamamen vazgeçilmesi gerektiği belirtilmiş ve İzmir 

Kitab-ı Mukaddes Cemiyeti’nin yalnızca isminde ima edilen amaca hizmet etmesinin 

umulduğu bildirilmiştir.308 

Kitab-ı Mukaddes Cemiyetlerinin 1821 yılına ait raporlarında, Atina ve İzmir Kitab-ı 

Mukaddes Cemiyetlerinin Yunanistan ve Ege takımadalarıyla ilgilenmek üzere 

görevlendirileceği belirtilmiştir. Ayrıca, Malta ve İzmir Kitab-ı Mukaddes Cemiyetlerinin 

Suriye bölgesiyle ilgili çalışmalarda iş birliği yapabileceği ifade edilmiştir. Raporda, yakın 

zamanda İstanbul’da, Akdeniz ve Karadeniz bölgeleri üzerinde geniş bir etki yaratacak yeni 

bir Kitab-ı Mukaddes Cemiyetinin kurulacağına dair güçlü bir inanç dile getirilmiştir.309  

İzmir’de görev yapan misyoner Papaz Charles Williamson, papazlık görevinden istifa 

etmiş ve İngiliz ve Yabancı Kitab-ı Mukaddes Cemiyeti’nin temsilcilerinden biri olarak 

kendini bu misyona adamıştı. Ancak Williamson, 9 Kasım 1920’de Samos Adası’nda 

uyurken gece yağmuruna maruz kalmasının etkisiyle hastalanmış ve hayatını 

kaybetmiştir.310 

Rus Elçiliği’nin Birinci Müsteşarı olan Bay Fonton, Paris’te Profesör Kieffer’in 

gözetiminde basılmış olan Türkçe Yeni Ahit’in ilk baskısının revizyonu ile Eski Ahit’in 

baskıya hazırlık sürecindeki el yazmasının gözden geçirilmesi görevini üstlenmiştir. Kutsal 

Kitap çevirisinin, yerel deyimlere hâkim ve konuya vakıf kişiler tarafından yapılmasının 

önemine özellikle vurgu yapılmıştır. Bu eser, yalnızca Türkçe okuyabilen ve Türkçe harflerle 

basılan metinlerden yararlanacak kişiler için değil, aynı zamanda Yunanca ve Ermenice 

karakterlerle basılacak versiyonlar için de temel bir metin olarak tasarlanmıştır. Yunanca 

                                                 
308 BS, Missionary Register Church Missionary Society, 7/481-482. 
309 BS, Missionary Register Church Missionary Society, 9/28. 
310 BS, Missionary Register Church Missionary Society, 9/28. 



89 

 

veya Ermenice dillerini tamamen unutmuş ya da bu dillere sınırlı derecede hâkim olan ancak 

Türkçeyi iyi bilen iki ayrı cemaatte hesaba katılarak bu baskıların büyük bir kitleye ulaşması 

hedeflenmiştir. Özellikle bu cemaatler arasında yalnızca Yunanca veya Ermenice harfleri 

okuyabilen bireylerin ihtiyaçları göz önünde bulundurulmuştur.311 

Dr. Pinkerton, Türkçe Yeni Ahit’in Yunanca harflerle yazılmış bir baskısının 

hazırlanmasına yönelik gerekli düzenlemeleri yapmıştır. Bu baskının yalnızca Anadolu, 

Suriye ve Filistin’de değil, aynı zamanda Türkçe’nin Yunan nüfusunun alt sınıfları arasında 

yaygın bir şekilde konuşulduğu İstanbul’da da oldukça faydalı olacağına dair güçlü bir inanç 

bulunmaktadır. Öte yandan, Türkçe-Ermenice Kutsal Kitapların hazırlanması çalışmaları St. 

Petersburg’da devam etmekte olup, bu süreçte yeni Türkçe çeviriye yönelik ileride 

yapılabilecek iyileştirmelerin de dahil edilmesi planlanmıştır.312 

3.3.1.8. Levi Parsons ve Pliny Fisk’in İzmir Misyonu 

Amerikalı Rahipler Levi Parsons ve Pliny Fisk’e 31 Ekim 1819’da Pazar günü 

Bostan’da gerçekleştirdikleri bir vaazın ardından komite tarafından kutsal topraklardaki bir 

misyona atanmalarına yönelik talimatlar iletilmiştir. Misyonerlere komite tarafından 300 

dolarlık bir bağış yapılmış, ayrıca Filistin’de bir Kitab-ı Mukaddes Cemiyeti ya da okul 

kurulması amacıyla bir beyefendi tarafından 30 pound bağışta bulunulmuştur. Misyonerlerin 

planı, ilk olarak İzmir’e gitmek ve burada gerekli dilleri öğrenip önemli bilgiler edinerek 

Filistin’e doğru ilerlemektir. Misyonerler, yolculuklarının ilk aşamasında Malta’ya 

ulaşmışlardır. Malta’da Bay ve Bayan Jowett ile diğer misyonerler, misyonerlik görevleri 

sırasında faydalı olabilecek çeşitli konularda onlara rehberlik etmişlerdir. Bu konular 

arasında yaşam bilgisi, sağlıklarını koruma yöntemleri, eğitim, seyahat, Akdeniz’de yaşayan 

farklı sosyal sınıflar ve bu gruplar arasında dini yaymanın en etkili yolları yer almıştır. 15 

Ocak 1820’de İzmir’e ulaşan Parsons ve Fisk, burada İngiliz Konsolosu ve diğer önde gelen 

kişiler tarafından sıcak bir şekilde karşılanmıştır. 313 

Misyonerler, İzmir’de birkaç ay konakladıktan sonra 1 Mayıs 1820’de buradan 

ayrılarak yaz aylarını Sakız Adası’nda geçirmek üzere yola çıkmışlardır. Bu süre zarfında, 

adadaki koleji ziyaret etmiş ve Profesör Bambas’ın yanında Yunanca eğitimi almışlardır. 

Sakız Adası’nda beş ay kalan misyonerler, 23 Ekim 1820’de adadan ayrılarak İzmir’e 

                                                 
311 BS, Missionary Register Church Missionary Society, 9/29. 
312 BS, Missionary Register Church Missionary Society, 9/29. 
313 American Board of Missions, Missionary Register Church Missionary Society, 8/347-349. 



90 

 

dönmüşlerdir. İzmir’de bulundukları süre boyunca misyonerlik faaliyetleri açısından umut 

verici mesajlarını komiteye iletmişlerdir. Özellikle, Hıristiyanlar arasında kitap dağıtımı 

yoluyla önemli başarılar elde edilebileceğini ifade etmişlerdir.314 

Misyonerler, Türk hükümetinin misyonerlik faaliyetlerine dair herhangi bir engel 

çıkarmadığını ve İslamiyet’in yayılması için özel bir çaba göstermediğini raporlarında ifade 

etmişlerdir. Osmanlı nüfusunun neredeyse yarısının Hıristiyanlardan oluştuğunu öne süren 

misyonerler, ülkede yaşayan Hıristiyanların dinlerini veya mezheplerini değiştirmelerinde 

bir engel bulunmadığını vurgulamışlardır. Ancak, Müslümanların din değiştirmesi 

durumunda ölüm cezasıyla karşılaşacaklarına dikkat çekmişlerdir. İzmir hakkında yaptıkları 

gözlemlerde, şehirde 6 ila 8 konsolosun bulunduğunu ve bu konsolosların kendi 

vatandaşlarını koruma görevini üstlendiklerini belirtmişlerdir. Ayrıca bu konsolosların, 

Hıristiyan nüfuzun kendi arasındaki veya yerel halkla yaşadıkları anlaşmazlıkları uygar 

ulusların yasalarına uygun olarak çözdüklerini ifade etmişlerdir. Misyonerler, İzmir’i 

güvenli ve özgür bir şehir olarak tanımlamış ve şehirde hiçbir Hıristiyan’ın rahatsız 

edilmediğini bildirmişlerdir. İzmir’de kendilerini Boston’daki kadar güvende hissettiklerini 

özellikle vurgulamışlardır.315 

Raporun devamında, yönetim kurulunun misyonun mevcut durumu hakkındaki 

değerlendirmelerine yer verilmiştir. Kurul, İzmir İstasyonu’nun Akdeniz’in doğu kısmında 

dini eğitime ihtiyaç duyan birçok ülkeye Kitab-ı Mukaddes, risale ve çeşitli dini kitapların 

gönderilebileceği stratejik bir merkez konumunda olduğunu ifade etmiştir. Ayrıca, bu 

bölgedeki okulların geliştirilmesi yönündeki arzularını dile getirmişlerdir. Rapor, bölgede 

yaşayan çocukların, kendilerine verilen kitapları okumaya hazır olduklarını 

vurgulamaktadır. Özellikle Evanjelik öğretiler içeren kitapların ülkenin dört bir yanında 

memnuniyetle karşılanacağı belirtilmiştir. Bunun yanı sıra, Yunan Kilisesi rahiplerinin bu 

kitapları almaya istekli olduğu ve kilise mensuplarının yalnızca Kitab-ı Mukaddes dağıtımı 

değil, risale ve broşürlerin dağıtımını da teşvik ettikleri gözlemlenmiştir.316 

Parsons ve Fisk, 1 Kasım 1820’de İzmir’den ayrılarak 21 günlük bir misyon seyahatine 

çıkmışlardır. Bu yolculuğa tercüman ve at bakıcılarıyla birlikte toplamda 5 kişi katılmıştır. 

Misyonerler yanlarına aldıkları bir sandık dolusu Eski ve Yeni Ahit, risale ve broşürlerle 

                                                 
314 ABCFM, Missionary Register Church Missionary Society, 9/202-205. 
315 ABCFM, Missionary Register Church Missionary Society, 9/206-207. 
316 ABCFM, Missionary Register Church Missionary Society, 9/208-209. 



91 

 

yüklü 6 atla seyahatlerine başlamışlardır. İlk durakları Menemen olmuştur. Bu noktadan 

itibaren, Ayvalık, Bergama, Soma, Kırkağaç, Thyatira (Akhisar), Sardis (Sart), Philadelphia 

(Alaşehir), Cassaber (Turgutlu), Magnisia (Manisa) ve Smyrna (İzmir) şehirlerini kapsayan 

bir rotayı tamamlamışlardır. Misyonerler, ziyaret ettikleri şehirlerde okullar, kiliseler ve 

hanlar gibi yerleri faaliyetlerinin merkez noktaları olarak kullanmışlardır. Şehir yöneticileri, 

piskoposlar, kilise görevlileri, okul müdürleri, öğretmenler, öğrenciler ve yerel halktan farklı 

kesimlerle iletişim kurmuş, bölgedeki nüfus yapısı ve yerleşik halk hakkında bilgiler 

toplamışlardır. Ayrıca kiliseleri gözlemlemiş, eğitim sistemine dair veriler derlemiş ve dini 

eserlerin dağıtımını organize etmişlerdir. Seyahat boyunca kiliselere, okullara, hanlara ve 

halka birçok Kitab-ı Mukaddes, risale, broşür ve dini içerikli kitap satılmış veya ücretsiz 

olarak dağıtılmıştır. Toplamda, 1300 adet risale, 21 adet Kitab-ı Mukaddes ve çok sayıda 

dini materyal dağıtılmıştır. Misyonerler ziyaret ettikleri her yerde özel bir ilgi ve hoşgörüyle 

karşılanmış ve misafir edilmişlerdir.317 

Parsons ve Fisk, İzmir’e döndüklerinde Bay Williamson’ın ölüm haberini almışlardır. 

İngiliz Konsolosu, merhum papazın odasını Parsons ve Fisk’e tahsis etmiştir. Misyonerler, 

İzmir’deki misyon faaliyetlerinin başarısından ötürü İzmir’de kalmaya devam etmek ile asıl 

görev yerleri olan Yahudiye’ye gitmek arasında bir kararsızlık yaşamışlardır. Bu belirsizlik 

neticesinde, mevcut koşullar göz önüne alınarak Bay Fisk’in bir süre daha İzmir’de kalması, 

Bay Parsons’ın ise ilk fırsatta Kudüs’e gitmesi kararlaştırılmıştır. Özellikle Noel ve Paskalya 

dönemlerinde Kudüs’e gelen hacılar arasında yürütülecek misyonerlik faaliyetlerinin bu 

kararın alınmasında etkili olduğu belirtilmiştir. Misyoner Parsons, Kudüs’e gitmek üzere bir 

gemiye binerek 5 Aralık 1820’de İzmir’den ayrılmıştır.318 

Levi Parsons’ın İzmir’den ayrılmasının ardından, Rahip Pliny Fisk Kitab-ı Mukaddes 

Cemiyetine ait 2700 Kitab-ı Mukaddes ve Ahitlerden oluşan stoğun sorumluluğunu ve 

papazlık görevini üstlenmiştir.319 Nitekim papazlık görevi kısa süreli olmuştur, zira 16 

Aralık’ta Papaz Bay Bellamy İzmir’e gelerek görevine başlamıştır. Bu süre zarfında Rahip 

Fisk, İzmir’deki okullar hakkında bilgi toplamaya odaklanmıştır. Fisk’in tespitlerine göre, 

İzmir’deki Rum okullarının sayısı 30’dur ve bu okullarda yaklaşık 1100 erkek ve 66 kız 

öğrenci eğitim görmektedir. Bunun yanı sıra bazı ailelerin çocuklarına özel eğitim 

verilmesini sağladığı rapor edilmiştir. Ermeni okullarıyla ilgili olarak Fisk, bu okulların iki 

                                                 
317 ABCFM, Missionary Register Church Missionary Society, 9/423-429. 
318 ABCFM, Missionary Register Church Missionary Society, 9/429-430. 
319 BS, Missionary Register Church Missionary Society, 10/166. 



92 

 

şubeden oluştuğunu belirtmektedir. Birinci şubede küçük yaşlardaki 65 erkek çocuğun, diğer 

şubede ise 12-15 yaş aralığındaki gençlerin kendi dillerinde okuma-yazma ve dil bilgisi 

eğitimi aldığını ifade etmiştir.320 

Misyonerlik faaliyetleri kapsamında Fisk çeşitli okulları ziyaret ederek özellikle 

okuma-yazma bilen öğrencilere dini öğütler ve talimatlar içeren risaleler dağıtmıştır. 

Ücretsiz kitap dağıtımı nedeniyle okullarda büyük ilgi gören Fisk, çocukların Eski Yunanca 

yazılmış metinleri okumakta zorlandığını da vurgulamıştır. Ayrıca, çevre köylere kısa süreli 

misyon seyahatleri düzenleyen Fisk, bu bölgelerdeki kiliselere ve okullara çok sayıda Kitab-

ı Mukaddes, risale ve broşür dağıtmıştır. Parsons’un ayrılışından bu yana binden fazla dini 

risale ve 41 adet Kitab-ı Mukaddes’i satış yoluyla veya ücretsiz dağıttığını belirten Fisk, 

İzmir’de bir matbaa kurmanın yaratacağı potansiyel etkiye dikkat çekmiştir. Fisk’e göre, 

böyle bir matbaa hem okul kitaplarının hem de dini içerikli eserlerin basılmasına olanak 

sağlayarak misyonerlik faaliyetlerini önemli ölçüde destekleyecektir.321 

Rahip Fisk, Nisan ayında gerçekleştirdiği Efes ziyareti sonrasında İzmir’e 

döndüğünde, şehri ülkede yaşanan karışıklıklar nedeniyle alarm durumunda bulmuştur. Bu 

dönemde başlayan Yunan isyanları, seyahatleri güvensiz hale getirmiş ve misyonerlik 

faaliyetlerini büyük ölçüde zorlaştırmıştır. Ancak Fisk, kurula sunduğu raporunda İzmir’in 

misyonerlik faaliyetlerinde kullanılacak ana depo ve merkez üssü olarak 

konumlandırılmasını tavsiye etmiştir. Raporunun devamında Ermenistan, Suriye, Ege 

Adaları ve diğer bölgelerde görev yapan misyonerlerin İzmir’i kitap temini, yazışmaların 

hazırlanması ve dinlenme amacıyla kullanmalarının uygun olacağını belirtmiştir.322 

Rahip Parsons, 3 Aralık 1821’de İzmir’e geri dönmüştür. Ancak, dönemin 

karışıklıkları nedeniyle misyonerlik faaliyetleri oldukça sınırlı kalmıştır. Bunun yanı sıra, 

İzmir’in nemli ve soğuk havası nedeniyle Parsons’un sağlığı bozulmuş ve doktor tavsiyesi 

üzerine İskenderiye’ye gitmeye karar verilmiştir. Misyonerler, 8 Ocak’ta 1822’de İzmir’den 

ayrılmıştır.323 Rahip Levi Parsons, 10 Şubat 1822’de İskenderiye’de hastalığının 

şiddetlenmesi sebebiyle hayatını kaybetmiştir.324 

                                                 
320 ABCFM, Missionary Register Church Missionary Society, 9/430. 
321 ABCFM, Missionary Register Church Missionary Society, 9/431. 
322 ABCFM, Missionary Register Church Missionary Society, 10/376. 
323 ABCFM, Missionary Register Church Missionary Society, 10/382. 
324 ABCFM, Missionary Register Church Missionary Society, 10/166. 



93 

 

3.3.1.9. Misyoner Barker ve Rahip Leeves’in Misyonerlik Faaliyetleri 

1821 yılında Mora, Teselya ve Ege Adaları’nda başlayan Rum isyanları, kısa sürede 

İzmir ve çevresinde de etkisini göstermiştir. Özellikle isyanın Sakız Adası’na sıçraması ve 

Rum asilerinin adaya ulaşması büyük bir kargaşaya yol açmıştır. Bu kargaşa, Osmanlı 

ordusunun adaya çıkarma yapmasıyla bastırılmıştır. İsyanın sert tedbirlerle kontrol altına 

alınması ve isyana katılanların idam edilmesi Avrupa kamuoyunda geniş yankı 

uyandırmıştır.325 

Rum isyanları ve bölgedeki kaos ortamı, misyonerleri de derinden etkilemiştir. Bu 

döneme ait raporlarda, misyoner cemiyetlerinin faaliyetlerini eskisi kadar rahat 

gerçekleştirememekten şikayet ettikleri görülmektedir. 1823 yılı raporlarına göre, Sakız 

Adası’nı ziyaret eden Rahip Leeves, adanın artık ıssız ve eski ihtişamından uzak bir halde 

olduğunu aktarmaktadır. Ayrıca, Rahip Jowett’in 1818 yılında ziyaret ettiği okulun tamamen 

yıkıldığı, okulun öğretmen ve öğrencilerinin çoğunun ya öldüğü ya da adayı terk ettiği 

bildirilmektedir.326 

Misyoner Leeves, İstanbul’a dönme fırsatı bulduğunda, burada İstanbul Ermeni 

Patrikliği ile bir dizi görüşmeler gerçekleştirmiştir. Görüşmeler sırasında Patrik, Rusya 

Kitab-ı Mukaddes Cemiyeti tarafından Ermeni harfleriyle basılan Türkçe Yeni Ahit’in 

yayılması için büyük bir gayret göstermiş ve bu esere yönelik önemli bir talep 

oluşturmuştur.327 

Misyoner Leeves, ayrıca 4000 adet Türkçe Mezmur Kitabı’nın Yunanca harflerle, 

2000 adet Türkçe Mezmur Kitabı’nın Ermenice harflerle ve 1000 adet Ermenice Mezmur 

Kitabı’nın basımı için hazırlık yapmıştır. Türkçe Yeni Ahit ile ilgili olarak, çeviriyi yapan 

Hali Bey’in çalışmasında bazı hatalar tespit edilmiş ve bu nedenle dağıtımı durdurulmuştur. 

Dağıtımı askıya alınan bu eser, Paris’te Profesör Kieffer’in gözetiminde bir revizyondan 

geçirilmiştir. Küçük düzeltmelere ilişkin bir hata listesi hazırlanmış, önemli eksikliklerin 

tespit edildiği yapraklar iptal edilmiştir. Kutsal Kitap çevirisinin tamamının revizyon ve 

basım sürecinin Paris’te devam edeceği belirtilmiştir. Öte yandan, Venedik’teki matbaalarda 

                                                 
325 Sabri Can Sannav, “Arşiv Belgelerine Göre 1821 Rum İsyanının Sakız ve Limni Adaları’ndaki Etkileri ve 

Sonuçları”, Ankara Anadolu ve Rumeli Araştırmaları Dergisi 1/2 (Aralık 2020), 637-654. 
326 BFBS, Missionary Register Church Missionary Society, 11/20-21. 
327 BS, Missionary Register Church Missionary Society, 11/21-22. 



94 

 

3700 adet Ermenice Yeni Ahit ve 2000 adet Mezmur Kitabı basılarak Malta, İzmir ve 

İstanbul’a gönderilmiştir.328 

Misyoner Barker, Mart ayının başlarında İstanbul’da Rahip Leeves ile bir araya 

gelmiştir. İzmir’de yaşadığı sağlık sorunlarına rağmen, 712 adet Kitab-ı Mukaddes ve Yeni 

Ahit’in neredeyse tamamını satış yoluyla dağıtmayı başarmıştır. Barker raporunda İzmir’i 

misyonerlik faaliyetleri için stratejik bir depo ve lojistik bir merkez olarak değerlendirmiştir. 

Bununla birlikte İzmir şehrini Manisa, Anadolu ve Karaman’daki büyük şehirler ile Yunan 

adalarına yönelik misyonerlik faaliyetleri için sürekli bir temsilciye ihtiyaç duyulan önemli 

bir merkez olarak tanıtmıştır.329 

Barker ayrıca, Halep’te meydana gelen yıkıcı depremin ardından İzmir’in ticari 

faaliyetlerin yeni merkezi haline geldiğini ve bu nedenle Rahip Leeves’in kendisini İzmir’de 

görevlendirmeyi planladığını belirtmiştir. İzmir’de bulunduğu süre boyunca, Osmanlı 

İmparatorluğu’nun farklı bölgelerinden gelen kişilere Kutsal Kitapları sattığını bildirmiştir. 

Alıcılar arasında Mardin, Musul ve Bağdat’tan gelenlerin yanı sıra, Kayseri, Bursa ve 

Manisa gibi şehirlerden gelen rahipler de önemli bir yer tutmuştur. İzmir’i ve çevresini 

yakından tanıması ve modern Yunanca bilgisiyle misyon faaliyetlerine katkı sağlayacağını 

ifade eden Barker, bu özelliklerinin Cemiyet’in bölgedeki amaçlarını ileriye taşımada önemli 

bir rol oynayacağına dair inancını dile getirmiştir.330 

Rahip Barker 17 Ekim 1823 tarihli mektubunda, Cemiyet tarafından basılan farklı 

dillerdeki Kitab-ı Mukaddes ve dergilerin İzmir esnafı ve halkı tarafından halka açık yerlerde 

ilgiyle okunmasından büyük mutluluk duyduğunu ifade etmiştir. İzmir’de Ermeni Piskopos 

vekilinin, Kutsal Kitapları okumanın önemine vurgu yapan bir vaaz verdiğini ve bu vaazın 

ardından kendi elleriyle 70 Kitab-ı Mukaddes’i halka dağıttığını belirtmiştir. Ayrıca, İzmir 

ve çevresindeki Ermeni din adamlarının okullara Ahit ve Mezmur nüshaları dağıttıklarına 

dair bilgiler de mektupta yer almıştır. Barker, kendisinin de İzmir ve çevresindeki okullara 

Yunanca Ahitler gönderdiğini aktarmış ve bu faaliyetlerin ardından hem kendisine duyulan 

minnettarlığı hem de Yunanca, Ermenice ve İbranice Kitab-ı Mukaddeslere yönelik artan 

talebi dile getirmiştir. Ayrıca depoya ulaşan tüm Yunanca, İbranice ve Ermenice Kitab-ı 

                                                 
328 BS, Missionary Register Church Missionary Society, 11/22. 
329 BS, Missionary Register Church Missionary Society, 12/29. 
330 BS, Missionary Register Church Missionary Society, 12/29. 



95 

 

Mukaddes nüshalarının tamamının satıldığını ve bölgede Kutsal Kitaplara olan ilginin 

giderek büyüdüğünü bildirmiştir.331 

15 Aralık 1823 tarihinde düzenlenen Baskı ve Genel Amaçlar Alt Komitesi 

toplantısında, Türkçe Yeni Ahit çevirisinin dağıtımına devam edilip edilmeyeceği konusu 

tartışılmıştır. Daha önce Dr. Henderson tarafından dile getirilen eleştiriler nedeniyle 

çevirinin dağıtımı askıya alınmıştı. Bu eleştiriler arasında tipografik sorunlar, anlam 

bozuklukları, eski dil kullanımı ve çeviride yoğun bir şekilde Arapça-Farsça kelimeye yer 

verilmesi gibi noktalar yer almaktaydı.332  

Alt komite, konuyla ilgili olarak çeşitli uzmanların görüşlerini incelemiştir. Ünlü 

Oryantalist Baron Silvestre de Sacy’nin, çeviriyi gerçekleştiren Hali Bey’in lehine yaptığı 

değerlendirmeler de bu incelemeler arasında yer almıştır. Belgelerin ayrıntılı bir şekilde 

değerlendirilmesi sonucunda alt komite, çevirinin dağıtımının askıda tutulmasına gerek 

olmadığına karar vermiştir. Bu karar, genel komite tarafından da onaylanarak yürürlüğe 

girmiştir.333 

1825 yılına ait Kitab-ı Mukaddes Cemiyetleri raporlarında, önceki yılın muhasebesi 

yapılmış ve İstanbul’daki depodan yıl içinde toplam 5000 nüsha Kutsal Kitap dağıtıldığı 

belirtilmiştir. İstanbul Ermeni Patriği’nin önerisi üzerine, Ermeni harfleriyle 5000 adet 

Türkçe Yeni Ahit ve 3000 adet İncil’den oluşan yeni bir baskı yapılmıştır. Bu Kutsal 

Kitapların dağıtımında İzmir’de görev yapan Rahip Barker önemli bir rol üstlenmiştir. 

Ayrıca, Osmanlı İmparatorluğu’nda yaşayan Yahudilerin kullandığı Yahudi-İspanyol dili 

(Ladino) ile Kürtçe ve Keldanice Yeni Ahit çevirileri üzerine çalışmaların sürdüğü rapor 

edilmiştir.334 

1826 yılı başında önceki yılın muhasebesinin yer aldığı raporlarında ise Rahip Leeves 

ve Rahip Barker, farklı misyoner cemiyetleri ve yerel kurumların desteğine rağmen Osmanlı 

İmparatorluğu’nda karşılaşılan zorluklar nedeniyle önceki yıla göre daha az başarılı 

olduklarını ifade etmişlerdir. İstanbul’daki depodan dağıtılan Kutsal Kitapların toplam sayısı 

2959 olarak kaydedilmiştir. Bu nüshalardan 350 Kitab-ı Mukaddes ve çeşitli dini eserler 

                                                 
331 BFBS, Missionary Register Church Missionary Society, 12/111. 
332 BFBS, Missionary Register Church Missionary Society, 12/411. 
333 BFBS, Missionary Register Church Missionary Society, 12/411. 
334 BS, Missionary Register Church Missionary Society, 13/41. 



96 

 

İzmir’de dağıtılmıştır. Ayrıca, bu dönemde Arnavutça Yeni Ahit ve modern Yunanca Kitab-ı 

Mukaddes çevirilerinin tamamlandığı belirtilmiştir.335  

Aynı yıl, Rahip Barker Suriye bölgesine bir misyon seyahati düzenlemiş ve Beyrut’ta 

bir depo kurmuştur.336 Kasım ayında İstanbul’a uğrayan Barker, yanında getirdiği 300’den 

fazla Kutsal Kitap kopyasıyla İzmir’e dönmüştür. Hazırladığı raporda İzmir’deki özgür 

ortama özellikle vurgu yapan Barker, tüccarlar vasıtasıyla Kutsal Kitapların iç bölgelere 

ulaştırılması konusunun altını çizmiştir. Ayrıca, Yunanca ve Ermenice karakterlerle basılan 

Türkçe Kitab-ı Mukaddeslerin dağıtıma hazır olduğu anda hızla elden çıkartılabildiğini 

belirtmiştir.337  

Raporda, bu yıl dağıtılan yayın sayısının önceki yıla oranla iki katını aştığı 

bildirilmiştir. Sadece İzmir’de, 10 Şubat – 31 Aralık 1826 tarihleri arasında Barker tarafından 

toplam 1241 nüsha dağıtmıştır. Bu nüshalardan yalnızca 54’ü ücretsiz olarak dağıtılırken, 

geri kalan kısmı satış yoluyla dağıtılmıştır. Kutsal Kitapları satın alanlar arasında Roma 

Katolikleri ve Yahudilerin de bulunduğu rapor edilmiştir.338  

1828 yılı Kitab-ı Mukaddes Cemiyetleri raporlarına göre önceki sene İstanbul’da 

dağıtılan Kutsal Kitapların sayısı 5673 nüshaya ulaşmıştır. Ancak bu sayı, 1826 yılının 

dağıtım rakamlarının oldukça altındadır. Rahip Leeves, bu düşüşe rağmen yapılan çalışmalar 

için şükredilmesi gerektiğini ifade etmiştir. Raporda özellikle, bu dönemde Osmanlı 

Devleti’nin tüm yapısını değiştiren kanlı bir devrime, şehrin sekizde birini tüketen büyük bir 

çatışmaya ve yılın başında Galata’da meydana gelen yıkıcı yangına tanıklık edilmiş olduğu 

düşünüldüğünde, elde edilen başarıların önemine vurgu yapılmıştır. Son dört yıl içinde, 

“Tanrı Sözü”nün tamamını veya bir kısmını içeren 21.000 nüsha İstanbul’dan dağıtılmıştır. 

Bu durum, raporda sevinçle karşılanan bir gelişme olarak ifade edilmiştir.339 

İzmir’deki depo, sabah saatlerinden akşama kadar sürekli açık tutulmuş ve kaynaklar 

her mezhepten insanın erişimine sunulmuştur. İzmir’i ziyaret eden misyonerler, gemi 

kaptanları ve diğer kişiler, Kutsal Kitapların dağıtımını desteklemek amacıyla misyoner 

Barker’ın memnuniyetle kabul ettiği yeni dağıtım kanalları sağlamıştır. İzmir deposunun 

yanı sıra, Halep, Tarsus, Sur ve Sayda şehirlerinde de daha küçük ölçekli depolar 

                                                 
335 BS, Missionary Register Church Missionary Society, 14/58-59. 
336 BS, Missionary Register Church Missionary Society, 14/58. 
337 BS, Missionary Register Church Missionary Society, 14/388. 
338 BS, Missionary Register Church Missionary Society, 15/39-40. 
339 BS, Missionary Register Church Missionary Society,16/59. 



97 

 

kurulmuştur. Bu depoların faaliyetleri Bay Barker’ın gözetimi altında yürütülmüş ve 

koordinasyonu sağlanmıştır. Bay Barker’ın yönetiminde, İzmir’de bir yıl boyunca Kutsal 

Kitapların tamamını veya bir kısmını içeren toplam 2045 nüsha basılmış ve dağıtılmıştır.340  

Rahip H. D. Leeves, 8 Aralık 1827 tarihinde İngiliz Büyükelçisiyle birlikte 

İstanbul’dan ayrılmış ve Korfu üzerinden İzmir’e yönelmiştir. İstanbul’un terkedilmesinde 

Navarin Faciasının etkisi olduğu aşikardır.341 Misyoner raporlarında, Türk yetkililerin İngiliz 

Büyükelçiye ve ona eşlik edenlere pasaport vermediği ancak ayrılmalarınada herhangi bir 

engel çıkarmadıkları belirtilmiştir. İstanbul’da yalnızca iki ya da üç İngiliz’in kaldığı ve 

Babıâli’nin onlara kendi korumasını vaat ettiği aktarılmıştır. Leeves, İstanbul’dan 

ayrılmadan önce Kitab-ı Mukaddes Cemiyeti’nin işleriyle ilgilenmiş ve geride bırakmak 

zorunda kaldığı kitaplar için koşulların elverdiği en iyi güvenlik önlemlerini almıştır. 

İzmir’de görev yapan Misyoner Barker ise Mart ayına kadar görevine devam etmiş, bu süre 

zarfında kitapların dağıtımı ve taleplerin karşılanmasıyla ilgilenmiştir.342 

1827 yılında İstanbul’da 1 Ocak’tan 24 Kasım’a kadar geçen süre içerisinde toplam 

6889 nüsha Kutsal Kitap dağıtılmıştır. Bu kitapların 2151’i İstanbul’da satış yoluyla elden 

çıkarılmış, 3647 nüsha ise Edirne, Bükreş ve Selanik gibi şehirlerin yanı sıra Anadolu’nun 

çeşitli bölgelerine sevk edilmiştir. Ayrıca 1091 nüsha, Anadolu’daki farklı şehir ve 

kasabalarda satış yapılmak üzere bir görevli aracılığıyla gönderilmiştir. 1821-1827 yılları 

arasında toplam 30.000 nüsha Kutsal Kitap basılmış ve dağıtılmıştır. Bu rakam, 1827 yılı 

içerisinde basılan 5000 yeni nüshayı da kapsamaktadır.343 

İzmir’deki depo 1827 yılı boyunca 2580 nüsha Kutsal Kitap dağıtmıştır. Depodan 

çıkan bu nüshalar, özellikle Yunan adalarına ve Anadolu’nun iç bölgelerine gönderilmiştir. 

1824’ten itibaren İzmir’de basılan ve dağıtılan toplam kitap sayısı ise 12.000’e ulaşmıştır. 

Bu rakam, yaşanan muhalefet, savaş söylentileri ve düşük eğitim seviyesi göz önünde 

bulundurulduğunda oldukça kayda değer kabul edilmiştir.344 

                                                 
340 BS, Missionary Register Church Missionary Society,16/59. 
341 1827 Navarin Deniz Savaşı, Osmanlı Donanması'nın XIX. yüzyıldaki en büyük yenilgilerinden biri olarak 

kabul edilmektedir. 20 Ekim 1827'de İngiliz, Fransız ve Rus filoları, Navarin Limanı'nda demirli Osmanlı-

Mısır donanmasına ani bir saldırı düzenlemiş ve yaklaşık üç buçuk saat süren muharebe sonucunda Osmanlı 

filosunun neredeyse tamamı yok edilmiştir. Binlerce denizcisini kaybeden Osmanlı İmparatorluğu tarafından 

bu savaş kanun dışı bir baskın, facia, kara gün ve bir Haçlı Seferi başlangıcı olarak tanımlanmıştır. Bu hususta 

bkz. Ali Fuat Örenç, “1827 Navarin Deniz Savaşı ve Osmanlı Donanması”, Tarih Dergisi 46 (2007), 37-84. 
342 BS, Missionary Register Church Missionary Society, 16/213. 
343 BS, Missionary Register Church Missionary Society, 17/42. 
344 BS, Missionary Register Church Missionary Society, 17/42. 



98 

 

Misyoner Barker, İzmir’den Yunan adalarına ve Anadolu’nun iç bölgelerine yönelik 

Kutsal Kitap dağıtım faaliyetlerini koordine etmiştir. Yunan adalarına yapılan sevkiyatlarda, 

Barker özellikle Mora’da ve Yunan adalarında artan taleplerin karşılanması gerektiğini ifade 

etmiştir. Barker, kitapların dağıtımı için yerel halktan güvenilir kişilerle iş birliği yapmıştır. 

Örneğin, bir Yahudi-Türk aracılığıyla Manisa’ya Kutsal Kitaplar ulaştırılmış ve bu kişi, 

İzmir çevresindeki köylerde dağıtımı üstlenmiştir. Benzer şekilde, Katolik bir rahip 

aracılığıyla İtalyanca Kitab-ı Mukaddesler Roma Katolik topluluklarına ulaştırılmıştır. 

Barker raporlarında, bu tür iş birliklerinin Kutsal Kitapların yayılmasında etkili olduğunu 

vurgulamıştır.345 

3.3.1.10. Misyoner John Hartley ve Dr. C.L. Korck’un Misyonerlik Faaliyetleri  

Rahip John Hartley, 3 Aralık 1825 tarihinde Zante’den İzmir’e doğru yelken açmış, 

uzun ve zorlu bir yolculuğun ardından 1825 Noel’inde İzmir’e ulaşmıştır. Yunanistan’daki 

karışık durum nedeniyle o bölgede faaliyet göstermenin uygunsuz olduğunu düşünen 

Hartley, çalışmalarını bir süre İzmir ve çevresinde sürdürmeye karar vermiştir. Smyrna’nın 

hem coğrafi konumu hem de kültürel çeşitliliği Hartley için oldukça dikkat çekici olmuştur. 

Şehre yaklaşırken limanda görülen savaş ve ticaret gemilerinin çeşitliliği ile deniz üzerinde 

dalgalanan farklı milletlere ait sancaklar, Smyrna’nın kozmopolit yapısını gözler önüne 

sermiş ve özellikle Noel kutlamaları sırasında, limanda yankılanan silah sesleri ve 

kutlamaların canlı atmosferi, çeşitli milletlerden insanların geleneksel kıyafetleriyle 

sergiledikleri kültürel çeşitlilik şehrin renkli ve hareketli yapısını gözler önüne sererek 

Hartley’yi oldukça etkilemiştir.346  

Hartley, İzmir’deki faaliyetlerine ocak ayında başlamıştır. Burada öncelikle yoğun dil 

öğrenimi dersleri ve misyonerlik görevine yönelik kitapları incelemeye ağırlık vermiştir. 

Mektuplarında Fransızcanın bölgede yaygın bir şekilde konuşulması nedeniyle bu dile 

aşinalık kazanmanın önemini vurgulamış, ayrıca Yunanca ve İtalyanca öğrenmeye büyük bir 

önem atfetmiştir. İtalyanca üzerine çalışmalarını sürdürürken Ortodoks Kilisesi ve Katolik 

Kilisesi arasındaki anlaşmazlıkları derinlemesine incelemiş ve bu bilgilerin ilerideki 

görevleri için faydalı olacağını ifade etmiştir. İzmir’de bulunduğu süre boyunca Rahip Jonas 

King ve Rahip Benjamin Barker ile tanışan Hartley, bu dostlukların kendisine cesaret 

verdiğini belirtmiştir. Ayrıca, İngiliz Papaz Bay Arundell’in rehberliğinde Sardis, Alaşehir, 

                                                 
345 BFBS, Missionary Register Church Missionary Society, 17/153-154. 
346 CMS, Missionary Register Church Missionary Society, 14/329. 



99 

 

Laodikya ve Hierapolis gibi Hıristiyanlık tarihi açısından önemli bölgeleri ziyaret etmeyi 

planlamıştır.347 

Hartley’nin gözlemlerine göre İzmir’in nüfusu 100.000 olarak tahmin edilse de, bu 

rakamın abartılı olduğunu düşünerek nüfusun 75.000’i aşmadığını ifade etmiştir. Ona göre, 

İzmir’de yaklaşık 45.000 Türk, 15.000 Rum, 8000 Ermeni, 8000 Yahudi ve 1000’den az 

Avrupalı yaşamaktadır. Şehirde 20’den fazla cami, Rumların üç, Ermenilerin bir, Latinlerin 

iki ve Protestanların iki kilisesi vardır. Yahudilere ait birkaç sinagogun da mevcut olduğunu 

kaydetmiştir.348 

Hartley, İzmir ve çevresinde yaptığı incelemeler sonucunda hazırladığı raporda Yunan 

eğitim sisteminin büyük bir darbe aldığını öne sürmüştür. Sakız Adası ve Ayvalık’taki Yunan 

üniversitelerinin yok edilmesiyle eğitimin onarılması zor bir şekilde sekteye uğradığını 

belirtmiştir. İzmir’in de bu genel sefaletin bir parçası olduğunu ifade eden Hartley, yine de 

Evanjelik okulunun varlığını sürdürmesinden mutluluk duyduğunu dile getirmiştir. İngiliz 

koruması altındaki bu okulda yaklaşık 150 öğrencinin eğitim aldığını, ancak bu eğitimin 

temel seviyeyi aşamadığını belirtmiştir. Bunun dışında, Rum gençlerinin düşük seviyedeki 

gündüz okulları ve özel derslerle sınırlı kaldıklarını kaydetmiştir.349 

28 Mart 1826’da İzmir’den yola çıkan Hartley, misyon seyahati kapsamında Efes, 

Laodikya, Hierapolis, Kolosse, Philadelphia (Alaşehir), Sardis, Thyatira (Akhisar) ve 

Magnesia (Manisa) güzergahını takip ederek 29 Nisan 1826’da yolculuğunu tamamlamıştır. 

Bu seyahat sırasında, bölgedeki Rum ve Ermeni cemaatleriyle doğrudan iletişim kurmuş, 

özellikle Alaşehir ve Akhisar’da hâlâ var olan Hıristiyan topluluklara yönelik vaazlar 

vermiştir. Hartley, cemaatleri batıl inançlardan ve yüzeysel dini uygulamalardan 

uzaklaşmaya davet ederek, onları gerçek Hıristiyanlık öğretilerine yönlendirmeyi 

amaçlamıştır. Eğitim yoluyla cehaletin ve batıl inançların ortadan kaldırılabileceğine inanan 

Hartley, raporlarında bu bölgelere modern Hıristiyan eğitiminin getirilmesi gerektiğini 

vurgulamıştır.350 

Hartley, gezileri sırasında yalnızca vaaz vermekle kalmamış, aynı zamanda eski kilise 

kalıntılarını ve Hıristiyanlık tarihine dair izleri detaylı bir şekilde incelemiştir. Vahiy 

                                                 
347 CMS, Missionary Register Church Missionary Society, 14/330. 
348 CMS, Missionary Register Church Missionary Society, 15/289. 
349 CMS, Missionary Register Church Missionary Society, 15/289. 
350 CMS, Missionary Register Church Missionary Society, 15/290-300. 



100 

 

Kitabı’nda bahsedilen Yedi Kilise’nin mevcut durumunu titizlikle belgeleyerek, kiliselerin 

harap hali ve cemaatlerin manevi çöküşünü rapor etmiştir. Bu belgeler, Church Missionary 

Society’ye (CMS) sunularak bölgedeki misyonerlik faaliyetlerinin stratejik planlanmasında 

önemli bir kaynak olarak kullanılmıştır.351 

Dönemin siyasi gelişmelerine de değinen Hartley, İstanbul’daki Yeniçeri Ocağı’nın 

kaldırılmasının büyük bir karışıklığa yol açtığını ve Sultan’ın muhalefeti bastırmak için sert 

önlemler aldığını bildirmiştir. Bu tür siyasi istikrarsızlıkların misyon faaliyetlerini 

zorlaştırabileceğini ifade etmiştir. Özellikle Rum Patriği’ne, cemaatin Frenklerle ilişkisini 

kısıtlama talimatı verildiğine dair duyumların Hıristiyan topluluklar üzerindeki baskıları 

artırabileceğini belirtmiştir. Hartley, misyoner faaliyetlerinin Osmanlı gibi bir ülkede belirsiz 

sonuçlar doğurabileceğini, ancak Komite’nin desteğiyle bu çalışmaların başarılı 

olabileceğini savunmuştur. İzmir’de kaldığı süre boyunca Rumlara ev toplantılarında vaazlar 

veren Hartley, Ortodoks ve Katolik Kiliselerini eleştirerek onların yoldan çıkmışlıklarını 

halka anlatmaktan geri durmadığının altını çizmiştir352 

Hartley, İzmir ve çevresindeki gözlemlerine dayanarak, bölgenin misyonerlik 

faaliyetleri için büyük bir potansiyele sahip olduğunu belirtmiştir. İzmir ve İyonya 

Adaları’na acil bir şekilde kalıcı misyonerler atanmasının gerekliliğini vurgulamış, bu 

potansiyelin sürdürülebilir bir çalışmayla değerlendirilebileceğini ifade etmiştir. Ayrıca 

Roma Katolik Kilisesi’nin çevirilere karşı çıkışlarının, halk arasında merak uyandırarak 

Kutsal Kitaplara olan ilgiyi artırdığına dikkat çekmiştir.353 

Rahip John Hartley, Rahip Jonas King ile birlikte İzmir’den ayrılarak Akhisar 

(Thyatira) üzerinden İstanbula’a gitmiştir. Bu, Hartley’in Akhisar’a ikinci ziyareti olmuştur. 

Ziyareti sırasında rahiplerle keyifli bir görüşme yapmış ve yerel okullardaki öğrencilere 

vaazlar vermiştir. Görüşmeler sırasında yerel bir Yunanlı, beş ya da altı yıl önce Fisk ve 

Parsons adındaki misyonerlerin Akhisar’ı ziyaret ederek kitap dağıttıkları bilgisini Hartley 

ile paylaşmıştır. Ayrıca, kendisine hediye edilen bir kitabı iki yüzden fazla kişiye ödünç 

verdiğini söylemiştir. Bu ifadeler, Hartley için kitap dağıtımının uzun vadeli etkisini ve 

önemini bir kez daha ortaya koymuştur.354 

                                                 
351 CMS, Missionary Register Church Missionary Society, 15/321-329. 
352 CMS, Missionary Register Church Missionary Society, 14/390. 
353 CMS, Missionary Register Church Missionary Society, 14/390. 
354 CMS, Missionary Register Church Missionary Society, 15/328. 



101 

 

İstanbul’a ikinci ziyaretini gerçekleştiren Hartley, din değiştiren Yahudilerin 

durumunun zor ve endişe verici olduğunu gözlemlemiştir. John Baptist Castro ve John 

Cohen adlı iki Yahudinin Hıristiyanlığı benimsedikleri için hapsedildiklerini ve işkence 

gördüklerini bildirmiştir. Hartley, Osmanlı İmparatorluğu’ndaki bu tür zulümlerin önüne 

geçebilmek adına yeni Hıristiyan olanlar için bir yardım fonunun oluşturulmasının 

aciliyetine dikkat çekmiştir.355 

İzmir’deki İngiliz papazı Bay Arundell, eşi Bayan Arundell’e İngiltere’ye kadar eşlik 

edebilmek için görevlerini altı aylığına Rahip Hartley’e devretmeyi teklif etmiştir. 

Başlangıçta bu teklifi reddeden Hartley, İstanbul’da misyonerlik faaliyetlerine yönelik 

düşmanlığın yoğun olduğunu ve İzmir’de çalışmalarını daha özgür bir ortamda 

sürdürebileceğini fark ederek teklifi kabul etmiştir. İzmir’in sağladığı daha serbest çalışma 

koşulları, Hartley’in bölgedeki misyonerlik faaliyetlerin başarısına olan inancını 

arttırmıştır.356 

İzmir’e 23 Haziran 1827’de ulaşan Hartley, burada her Pazar modern Yunanca vaazlar 

vermeye başlamıştır. Bu görevi Hollandalı Papaz M. Favez’in yokluğunu doldurmak 

amacıyla üstlenmiştir. Modern Yunanca verdiği vaazlar, yalnızca Hollanda Cemaati’ne değil 

Yunan Kilisesi üyelerine de ulaşmasını sağlamıştır. Hartley, bu dönemde aile ziyaretlerine 

büyük önem vermiştir. Ayrıca, Hollanda Cemaati’nden genç bireylere ve Rum toplulukları 

arasında düzenli dini eğitimler gerçekleştirmiştir. Yunan gençleriyle kurduğu samimi 

ilişkiler Hartley’i memnun ederken karşıt görüşteki kişilerle girdiği tartışmalardan rahatsız 

olduğunu aktarmıştır. Buna rağmen, tartışmalar sırasında ortaya çıkan şüphelerin 

misyonerlik açısından bir kazanım olduğunu ifade etmiştir.357 

Bu dönemde, Rusya, Fransa ve İngiltere'nin oluşturduğu ittifak donanması ile Osmanlı 

donanması arasında gerçekleşen Navarin Deniz Muharebesi, Hartley ve diğer misyonerler 

için belirsiz bir ortam yaratmıştır. Hartley, bu çatışmanın Osmanlı İmparatorluğu’ndaki 

Hristiyan topluluklar ve misyonerlik faaliyetleri üzerindeki etkilerinden endişe duymuştur. 

Siyasi istikrarsızlıkların, bölgede yürütülen misyonerlik çalışmalarını zora sokabileceğini 

düşünmüştür. Hartley, İzmir’deki misyonerlik faaliyetleri süresince vaazlar, dini eğitimler 

ve kitap dağıtımı yoluyla bölgedeki Hıristiyan topluluklarla birebir temaslar          kurmuştur. 

                                                 
355 CMS, Missionary Register Church Missionary Society, 15/329. 
356 CMS, Missionary Register Church Missionary Society, 15/486-487. 
357 CMS, Missionary Register Church Missionary Society, 15/589-590. 



102 

 

İzmir’in özgür ortamının misyonerlik faaliyetlerini daha etkili kıldığını gözlemlemiş, bu 

nedenle bölgenin misyonerlik açısından stratejik önemini vurgulamıştır. Siyasi zorluklara 

rağmen, Hartley İzmir ve çevresinde uzun vadeli bir misyonerlik çalışmasının başarılı 

olacağına dair inancını korumuştur.358  

Dr. Korck, 26 Ağustos 1827 tarihinde Malta’dan İzmir’e ulaşarak Rahip John Hartley 

ile buluşmuş ve burada misyonerlik faaliyetlerine katılmıştır. İzmir’in hem Kutsal Kitapların 

dağıtımı hem de okulların kurulması açısından stratejik bir merkez olduğunu ifade eden Dr. 

Korck, şehrin hem iç bölgelere hem de Ege adalarına erişim kolaylığı sağladığını belirtmiştir. 

İzmir’in sunduğu fırsatları değerlendirmeye başlayan Korck’un ilk önceliği Türkçe 

öğrenmek olmuştur. Misyoner Hartley ve Misyoner Brewer ile birlikte Yunan adalarına 

yaptığı ziyaretin ardından İzmir’deki faaliyetlerine daha büyük bir ivme kazandırmıştır.359 

Dr. Korck, raporlarında Osmanlı İmparatorluğu’nda misyonerlik faaliyetlerinin 

dikkatli ve ölçülü bir şekilde yürütülmesi gerektiğinin altını çizmiştir. Büyük çaplı ve dikkat 

çeken faaliyetler yerine, daha küçük ve fark edilmesi zor yöntemlerle çalışılmasının önemini 

vurgulamıştır. Ona göre, misyonerlerin asıl hedefi, çocukların Kutsal Kitapları 

öğrenmelerini sağlayarak ruhlarını kurtarmalarına yardımcı olmaktır. Tanrı Sözü’nün yerel 

halk üzerinde dönüştürücü bir etki yaratacağına inanan Dr. Korck, misyonerlerin bu 

topluluğu yeni bir ulus haline getirme potansiyeline sahip olduğunu düşünmüştür. Ancak, 

sabır ve uzun vadeli bir yaklaşımın gerekliliğine dikkat çekmiş, büyük beklentilerden 

kaçınılmasını önermiştir.360 

14 Aralık 1827 tarihli bir mektubunda, Malta’da görev yapan misyoner Jowett’e 

okulların kurulması konusundaki fikirlerini sormuştur. Dr. Korck, Hollanda Konsolosu Bay 

Van Linnep’in bu projelere destek olmaya istekli olduğunu belirtmiş ve okulların yalnızca 

eğitim sağlamakla kalmayıp, misyonerlik faaliyetleri için de güçlü bir araç olacağını ifade 

etmiştir. Ancak, bu tür girişimlerin dikkat çekici ve gösterişli olmaktan uzak tutulması 

gerektiğini, aksi takdirde Türkler arasında şüphe ve güvensizlik yaratabileceğini 

vurgulamıştır. Okulların maddi kaynak gerektirdiğini de ifade eden Korck, bu konuda ne 

kadar yetkiye sahip olduğunu öğrenmek istemiş ve bu çalışmaların sürdürülebilirliğini 

sağlayacak bir strateji geliştirilmesi gerektiğini savunmuştur. Yerel halkın eğitimi için 

                                                 
358 CMS, Missionary Register Church Missionary Society, 15/589-590. 
359 CMS, Missionary Register Church Missionary Society, 16/61. 
360 CMS, Missionary Register Church Missionary Society, 16/203. 



103 

 

gerekli olan bu girişimlerin, aynı zamanda misyonerlerin hedeflerine ulaşmaları için etkili 

bir araç olacağına olan inancını dile getirmiştir.361 

Dr. Korck, İzmir’de faaliyet gösteren farklı misyonerlik cemiyetlerinin birleşerek tek 

bir çatı altında toplanmasını önermiştir. Böyle bir birleşmenin hem halk arasında güven 

oluşturacağını hem de misyonerlik çalışmalarının etkinliğini artıracağını savunmuştur. Ona 

göre bu tür bir iş birliği siyasi değişimlerin misyonerlik faaliyetleri üzerindeki etkisini de en 

aza indirecektir. Korck, misyonerlerin kendi milliyetlerini ön plana çıkarmaktan kaçınmaları 

gerektiğini vurgulamış ve bu yaklaşımın Türkler arasındaki algıyı olumlu yönde 

değiştireceğini ifade etmiştir.362 

 Misyoner John Hartley 13 Mart tarihli mektubunda, İzmir’deki iki büyük Rum ve 

Ermeni okulunda Kutsal Kitapların açıkça okunduğunu rapor etmiştir. Rum okulunda 

yapılan son sınavlarda öğrencilere ödül olarak Kitab-ı Mukaddes Cemiyeti’nin Yeni Ahit 

nüshaları dağıtılmıştır. Rum öğretmen Abraham, bilginlere Kutsal Kitapları okuyup 

açıklamış ve bu metinler üzerine tartışmalar yürütmüştür. Büyük Ermeni Okulu’nda ise 

öğretmenler, Eski Ermenice Yeni Ahit’i inceleyip öğrencilerine Türkçeye çevirerek öğretim 

yapmışlardır. Ermeni rahiplerin genellikle eski dili anlamadan okuduklarını ifade eden 

Hartley, yine de bazı rahiplerin ve öğretmenlerin Yeni Ahit’i anlamayı ve öğretmeyi 

amaçladığını bildirmiştir.363 

Yahudilikten Hıristiyanlığa geçen ve bu sebeple bir dönem İstanbul’da hapsedilen iki 

kişiden biri olan John Baptist Castro, bu dönemde İzmir’e gelerek Hartley ile birlikte 

yaşamaya başlamıştır. Hartley, Castro’nun Kutsal Kitapları inceleme çabalarını takdir 

ederken karakterindeki sertlikten yakınmıştır.364 Castro’nun İzmir’de Yahudi toplumuna 

yönelik faaliyetler yürüttüğünü ve baş haham ile Yahudilere Mesih’in gerçekliği üzerine 

vaazlar verdiğini ifade etmiştir. İzmir Paşasının da Castro’nun çalışmalarını desteklediğini 

ve bu çabalarını sürdürmesi yönünde teşvik ettiğini belirtmiştir.365 

Hartley, 4 Mayıs tarihli mektubunda İzmir’de İngilizlerin İncil’i dinlemeye istekli 

olduklarını, ayrıca Rumlar, Ermeniler ve Roma Katoliklerinin de kendisinden dini talimatlar 

almak için geldiklerini bildirmiştir. Hartley, din değiştirmiş Roma Katoliklerini İngiltere 

                                                 
361 CMS, Missionary Register Church Missionary Society, 16/204. 
362 CMS, Missionary Register Church Missionary Society, 16/204. 
363 CMS, Missionary Register Church Missionary Society, 17/271. 
364 CMS, Missionary Register Church Missionary Society, 17/272. 
365 CMS, Missionary Register Church Missionary Society, 17/308. 



104 

 

Kilisesi’ne kabul ettiğini, ancak Rumları ve Ermenileri kendi kiliselerine yönlendirerek bu 

eski kiliselerin gönlünü kazanmayı planladığını belirtmiştir.366 

Hartley, misyoner Barker’ın İzmir’de dini eserlerden oluşan bir kütüphane açtığını ve 

bu kütüphanedeki kitapların serbestçe dolaşıma sunulduğunu bildirmiştir. Komite’nin 

kendisine gönderdiği kitapları da bu kütüphaneye eklediğini rapor eden Hartley, özellikle 

Fransızca dini eserlerin temin edilmesinin önemli olduğunu ve küfre ya da papalığa karşı 

pratik din üzerine Fransızca eserler almaktan çok memnun olacağını ifade etmiştir.367 

Hartley, 1829 yılının Ekim ayında Kilise Misyonyer Cemiyeti’nin onayıyla 

İngiltere’ye dönmek üzere planlama yapmıştır. Bu dönüşün, misyonerlik faaliyetleri 

hakkında rapor sunmak ve gelecekteki stratejileri belirlemek amacıyla gerçekleşeceği ifade 

edilmiştir.368 

3.3.1.11. Amerikan Misyonerlerin İzmir Şehri ve Osmanlı İmparatorluğu Üzerine 

Raporları 

Amerikalı Misyonerler Josiah Brewer ve Elnathan Gridley, 1826 yılının Kasım ayında 

Malta’ya varmış ve kısa bir süre sonra İzmir’e doğru yola çıkarak 27 Aralık’ta şehirdeki 

görev yerlerine ulaşmışlardır. Raporlarda İzmir’in ikamet ve çalışma merkezi olarak 

seçilmesinin temel nedeni; şehrin bölgedeki Yahudi ve Rum topluluklarına yakınlığı ile 

kültürel ve ticari potansiyeli olarak açıklanmıştır. Bay Brewer, Yahudi topluluklarına yönelik 

faaliyetler için atanmıştır. Zira İzmir ve çevresinde, Suriye ve Filistin’deki Yahudi nüfusunun 

on katı kadar Yahudi bulunduğu tahmin edilmektedir. Ayrıca, İzmir’den üç günlük mesafede 

Yahudi-İspanyol (Ladino) dilini konuşan 100.000’den fazla kişinin yaşadığı belirtilmiştir. 

Brewer, İstanbul’da yaşanan olayların ardından İzmir’deki Yahudi topluluğunun 

Hıristiyanlarla ilişki kurma konusunda daha ihtiyatlı davrandığını ve sinagogdaki varlığının 

ciddi kargaşalara neden olduğunu gözlemlemiştir. Brewer, bu durumun zorluklarına rağmen 

Yahudi topluluğu arasında misyonerlik faaliyetlerini sürdürmüştür.369 

Bay Gridley’nin İzmir’e atanmasının nedeni ise Malta Basımevinde üretilen Yunanca 

ve İtalyanca eserlerin dağıtımını kolaylaştırmaktır. Bu dillerin Suriye’deki etkisinin sınırlı 

olması nedeniyle İzmir, bu eserlerin daha geniş kitlelere ulaştırılabileceği stratejik bir 

                                                 
366 CMS, Missionary Register Church Missionary Society, 17/307. 
367 CMS, Missionary Register Church Missionary Society, 17/307. 
368 CMS, Missionary Register Church Missionary Society, 17/360. 
369 ABCFM, Missionary Register Church Missionary Society,16/58. 



105 

 

merkez olarak öne çıkmıştır. Bay Gridley, İzmir’de Modern Yunanca yayınlara olan yoğun 

talebi fark etmiş ve özellikle gençler arasında bu yayınların büyük ilgi gördüğünü 

belirtmiştir. Yunan gemilerindeki kaptanlar aracılığıyla broşürler dağıtarak geniş bir kitleye 

ulaşmayı başarmıştır. İzmir’deki 31 okulu ziyaret eden Gridley, bu okullarda yaklaşık 1000 

öğrencinin eğitim gördüğünü ve bunların çoğunluğunun 12 yaş altındaki erkek çocuklar 

olduğunu kaydetmiştir. Kız çocuklarının ise genellikle evde eğitim aldığını gözlemlemiştir. 

Gridley, yalnızca İzmir’de değil, Yunan topluluklarının bulunduğu diğer bölgelerde de 

okulların misyonerlik için büyük bir potansiyel sunduğunu ifade etmiştir.370 

Haziran 1827’de Gridley, yaz aylarını Kapadokya’da geçirmek ve bölgede eğitim 

durumunu incelemek üzere İzmir’den ayrılmıştır. Bu yolculuğun temel amaçları arasında, 

Rum nüfus arasında kullanılan Türkçeyi öğrenmek ve en uygun okul kitaplarının niteliklerini 

belirlemek yer almıştır. Gridley misyonerlik faaliyetleri için Sardis, Manisa ve civardaki 

köyleri ziyaret ettikten sonra, Kayseri yakınlarındaki doğduğu köyü ziyaret etmek isteyen 

bir Yunan üstada eşlik ederek bu bölgeye seyahat etmiştir. Ancak, Kapadokya’daki zorlu 

koşullar Gridley’nin sağlığını olumsuz etkilemiştir. Gridley’nin karla kaplı Erciyes Dağı’na 

tırmanışının getirdiği fiziksel yorgunluk ve hastalığının belirtilerini hafife alması durumunu 

ağırlaştırmıştır. 19 Eylül 1827’deki dağ tırmanışından sonra, 27 Eylül’de hummadan 

ölmüştür.371 

Misyonerler Bird, Temple, Goodell ve Smith tarafından imzalanan ve 24 Temmuz 

1828 tarihinde Malta’dan gönderilen bir mektup, İzmir’in misyonerlik faaliyetleri açısından 

taşıdığı stratejik önemi vurgulayan önemli belgelerden bir diğeridir. Mektupta, İzmir, 

İstanbul ve Yunanistan gibi bölgelerde mümkün olan en kısa sürede her birine en az bir 

misyon ailesinin yerleştirilmesi önerilmiştir. Özellikle Osmanlı İmparatorluğu’ndaki her 

misyon istasyonunda iki misyon ailesinin bulunması ideal bir yapı olarak öngörülmüştür.372 

Raporda, Beyrut’ta görev yapmakta olan misyoner Goodell’in İzmir veya İstanbul’a 

yerleştirilmesi önerilmiştir. Goodell’in Türkçe bilgisi ve Ermenilerle ilişkileri sayesinde bu 

bölgelerde misyon faaliyetlerini geliştirebileceği ifade edilmiştir. Ayrıca, Amerika’dan en az 

bir, tercihen üç misyon ailesinin Goodell’e eşlik etmek üzere Osmanlı İmparatorluğu’na 

gönderilmesi istenmiştir. Matbaanın yayınlarının etkin bir şekilde dağıtılması için bu 

                                                 
370 ABCFM, Missionary Register Church Missionary Society,16/58. 
371 ABCFM, Missionary Register Church Missionary Society,16/420-423. 
372 ABCFM, Missionary Register Church Missionary Society, 16/604. 



106 

 

bölgelerde aktif misyonerlerin bulunması gerekliliği vurgulanmıştır. Ayrıca misyoner 

hekimlerin gönderilmesinin önemine dikkat çekilmiştir. Goodell, hekimlerin konsolos 

koruması olmasa bile herhangi bir şehirde güvenle ikamet edebileceğini ve Türkler, 

Yahudiler ve Hıristiyanlar arasında büyük bir kabul göreceğini ifade etmiştir.373  

Amerikan Misyonlar Kurulu 1829 yılında, Akdeniz misyonunu değerlendirmek ve 

bölgedeki İncil bilgisinin yayılmasını en iyi şekilde sağlamak için Sekreter Yardımcılarından 

Bay Anderson’u görevlendirmiştir. Anderson’dan bölgedeki Cemiyetler ve misyon 

istasyonlarıyla görüşerek, etkinliklerin nasıl artırılabileceği konusunda öneriler sunması 

beklenmiştir. Ayrıca, İzmir ve Beyrut gibi misyonerlik merkezlerinin, mevcut koşullar 

nedeniyle bir süreliğine terk edileceği belirtilmiştir.374 

1829 raporlarında Osmanlı İmparatorluğu’nun siyasi ve askeri zayıflıkları ayrıntılı bir 

şekilde ele alınmıştır. Özellikle Yunanistan ile yapılan savaşın Osmanlı Devleti’ne 

200.000’den fazla Müslümanın hayatına mal olduğu belirtilmiştir. Yunanistan’ın 

bağımsızlığını kazanma olasılığının yüksek olduğu ifade edilmiştir. Bunun yanı sıra, Eflak 

ve Boğdan gibi önemli vilayetlerin fiilen Osmanlı egemenliğinden çıktığı ve Mısır’ın 

bağımsızlık ilanı için fırsat kolladığı belirtilmiştir.375 

Raporda, Osmanlı’nın içinde bulunduğu bu siyasi zayıflıkların halkın büyük bir 

kesiminde huzursuzluk yarattığı ve Rum nüfusunun özgürlük umutlarını artırdığı 

vurgulanmıştır. Osmanlı yönetiminin baskıcı politikalarının ve özellikle vergiler yoluyla 

halka zulmetmesinin devlete duyulan bağlılığı azalttığı iddia edilmiştir. Bu durumun, 

Mesih’in Krallığı’nın yolunu açacağı ve İslam egemenliğinin ortadan kalkmasının gerekli 

olduğu ifade edilmiştir.376 

3.3.2. Misyonerlerin Eğitim, Sağlık ve Basım-Yayın Faaliyetleri 

3.3.2.1. Misyoner Dr. C.L. Korck’un Raporlarında Misyon Okulların Kurulması 

ve Eğitim Faaliyetleri 

Misyoner Dr. Korck 1830 yılında yayınlanan raporlarında, Osmanlı egemenliği altında 

misyoner okullarının kurulmakta olduğunu bildirmiştir. Bu dönemde, Menemen’de bir 

                                                 
373 ABCFM, Missionary Register Church Missionary Society, 16/604-605. 
374 ABCFM, Missionary Register Church Missionary Society, 17/40. 
375 Missionary Register Church Missionary Society, 17/38. 
376 Missionary Register Church Missionary Society, 17/39-40. 



107 

 

Lancaster Okulu’nun kurulma aşamasında olduğu belirtilmiştir.377 Bay Barker’ın talebi 

üzerine, bu okul için Kutsal Kitaplar ve diğer ders materyalleri Dr. Korck tarafından 

sağlanmıştır. Ayrıca, Midilli’de üç Lancaster Okulu’nun kurulmuş olduğu ifade edilmiştir.378 

Dr. Korck, Amerikalıların bölgeyi keşfetmek amacıyla temsilciler gönderdiğini ve bu 

sürecte bol miktarda malzeme desteği sağladıklarını bildirmiştir. Amerikalı misyonerler ile 

ortak bir görüş birliği içerisinde olduklarını belirten Dr. Korck, “Hepimizin tek yürek 

olduğunu söyleyebiliriz” ifadesini kullanmıştır. Okulların ve matbaanın kurulması ile çeviri 

çalışmalarının misyonerlik faaliyetlerinde en etkili araçlar olacağını ifade etmiştir. 

Amerikalıların bu çalışmalarda önemli ölçüde destek sözü verdiğini ve bazı Hıristiyan 

kiliselerinin belirli okulların masraflarını karşılamayı taahhüt ettiğini de belirtmiştir.379 

3.3.2.2. Misyoner Benjamin Barker’ın Misyonerlik Faaliyetleri ve Kitab-ı 

Mukaddes Cemiyetleri Raporları (1830) 

Rahip Barker, 20 Mayıs 1830 tarihli raporunda, İzmir ve İstanbul depolarındaki yılın 

başlangıç faaliyetlerini son derece cesaret verici olarak değerlendirmiştir. İlk dört ay içinde 

İzmir deposundan 900’den fazla cilt dağıtılmış, İstanbul’daki depoda ise bu sayı 1278 cilde 

ulaşmıştır. İstanbul deposundan 172 cilt eser Kayseri’de satılmıştır. Ayrıca, bir Yunanlı 

tarafından satın alınan 60 cilt, Arnavutluk’taki yoksullara dağıtılmak üzere bu ülkeye 

götürülmüştür.380 

Barker raporunda, bölgedeki okulların sayısının artmasıyla birlikte Kutsal Kitaplara 

yönelik talebin de arttığını ifade etmiştir. İzmir’de Amerikalı Rahip Josiah Brewer, eşi ve 

Bayan Reynolds’ın yardımlarıyla yoksul kızlar için bir Lancaster Okulu açmıştır. Bu okulda 

yaklaşık 100 kız öğrenci okuma, yazma ve dikiş-nakış eğitimi almaktadır. İzmir’e bağlı olan 

Menemen’de de bir Lancaster Okulu kurulmuş ve burada Kutsal Kitaplar okutulmaya 

başlanmıştır. İzmir’e yakın diğer yerleşim yerlerinde de kısa zaman içinde benzer okulların 

kurulması planlanmıştır. Barker, bu girişimlerin Cemiyet’in amaçlarını ilerletmek için büyük 

bir potansiyele sahip olduğunu vurgulamış ve kısa süre içinde bu bölgelerin eğitim 

kurumlarıyla dolacağını umduğunu ifade etmiştir. Barker, çocukların Tanrı Sözünü 

                                                 
377 Osmanlı Devleti’nde Lancaster Sisteminin Rum ve Ermeni Okullarında Uygulanması hakkında genel bilgi 

için bkz. Ayşe Aksu, “İngiltere Amerika Osmanlı Hattında Lancaster Öğretim Sistemi”, Değerler Eğitimi 

Dergisi 6/16 (Aralık 2008), 29-67. 
378 CMS, Missionary Register Church Missionary Society, 18/181. 
379 CMS, Missionary Register Church Missionary Society, 18/181-182. 
380 BFBS, Missionary Register Church Missionary Society, 18/320. 



108 

 

eğitimlerinin temel bir parçası olarak görmelerinin önemine dikkat çekmiştir. Kutsal 

Kitapları okullara yerleştirmenin asli görevi olduğunu belirten Barker, bu girişimin ileride 

yaratacağı olumlu etkilerin altını çizmiştir.381 

İngiliz ve Yabancı Kitab-ı Mukaddes Cemiyeti, 1830 yılı hakkındaki raporunda 

İzmir’de çoğunluğu Yunan beldelerine gönderilmek üzere 9000’den fazla Kutsal Kitap 

kopyası dağıtıldığını bildirmiştir. Napoli’de, Kutsal Kitapların dağıtımını engellemeyi 

amaçlayan bir kararname yayınlanmıştır. Ancak bu tür kısıtlamalara rağmen, Kutsal 

Kitapların özellikle Yunan okullarında büyük bir ilgiyle kabul edildiği belirtilmiştir. Komite, 

yayınladığı raporda Yunanistan ve Osmanlı İmparatorluğu’nda Kutsal Kitapların Yunanlılar, 

Yahudiler, Ermeniler ve hatta Türkler arasında yayılmasına yönelik herhangi bir engelin 

olmadığını ve bu yayılımın önceki dönemlere kıyasla daha geniş bir şekilde devam ettiğini 

belirtmiştir.382 

Misyoner Barker, 3 Aralık 1830 tarihli yazısında İzmir’den çeşitli bölgelere yapılan 

Kutsal Kitap dağıtım faaliyetlerini detaylandırmıştır. Bursa’daki bir Ermeni okul 

müdürünün, eğitim amaçlı olarak 300 Yeni Ahit satın aldığı belirtilmiştir. Aynı zamanda, 

Filibe’deki bir panayırda görevli Edirneli Bay Schnell tarafından 306 cilt Kutsal Kitap satışı 

gerçekleştirilmiştir. Schnell’in, Romanya’nın Güneyindeki Usingiova’daki başka bir 

panayıra katılarak burada da benzer faaliyetlerde bulunduğu rapor edilmiştir. Bu talepleri 

karşılamak için Enos vasıtasıyla yeni Kutsal Kitap gönderimi planlayan Barker, stoklarının 

sınırlı olması nedeniyle tam sayıyı sağlayamamanın üzüntüsünü dile getirmiştir.383 

Barker, İstanbul’daki bir görevlinin İbranice Kitab-ı Mukaddes talebinde bulunduğunu 

ve mevcut tüm stoğu olan 48 cildi gönderdiğini bildirmiştir. Ayrıca, Malta’daki yaklaşık 300 

ciltlik stoktan yeni siparişler verilmesi planlanmıştır. Aynı görevlinin Marmara Adaları’na 

yaptığı bir gezi sırasında burada yaşayan küçük topluluklara toplamda 91 Yeni Ahit dağıttığı 

belirtilmiştir. Ayvalık’ta Kutsal Kitaplara olan talebin artışını memnuniyetle karşılayan 

Barker, deneme amacıyla gönderilen 45 Yeni Ahit’in hızla satıldığını rapor etmiştir. Bu talebi 

karşılamak için şehre ek bir tedarik gönderilmiştir. Bergama’ya gönderilen Kutsal Kitapların 

da kısa sürede tükendiği ve ardından 50 Yeni Ahit talep edildiği belirtilmiştir.384  

                                                 
381 BFBS, Missionary Register Church Missionary Society, 18/320. 
382 BFBS, Missionary Register Church Missionary Society, 19/18. 
383 BFBS, Missionary Register Church Missionary Society, 19/106. 
384 BFBS, Missionary Register Church Missionary Society, 19/106. 



109 

 

3.3.2.3. Misyoner J. A. Jetter ve Josiah Brewer’ın Eğitim Faaliyetleri 

Rahip Josiah Brewer, eşi Bayan Brewer ve Bayan Mary Reynolds ile birlikte, 

Newhaven’da kurulan Yunan Bayanlar Komitesi’nin desteğiyle 4 Şubat 1830 tarihinde 

Amerika Birleşik Devletleri’nden İzmir’e gelmiştir. Brewer’in ilk amacı Yunanistan’da 

okullar kurmaktı. Ancak İzmir’e ulaştığında şehrin Yunanlıların eğitimi için Yunanistan veya 

adalardan daha iyi fırsatlar sunduğunu düşünmüştür. İzmir’in tercih edilmesinin sebepleri 

arasında, şehirde yaşayan Yunanlıların sayısının yaklaşık 30.000’i bulması, Yunanistan’daki 

sınırların dar olması ve bazı önemli vilayet ile adaların dışında kalması, Türk hükümetinin 

İzmir’deki Yunanlılara yönelik liberal politikası ve Asya Rumlarının misyoner 

Cemiyetlerinden yeterince ilgi görmemesi yer almıştır. Ayrıca, Yunanistan’da bir okul 

açmanın daha masraflı olması ve Rumların yoksulluk nedeniyle bu tür projelere katkı 

sağlayamaması gibi faktörler de İzmir’i daha cazip hale getirmiştir. İzmir’de İncil’in 

yayılması için daha fazla özgürlük bulunması da Brewer’ın bu kararı almasında etkili 

olmuştur.385 

Brewer, İzmir’de Rum kızları için bir hayır okulu ile Rum ve Avrupalı erkek çocukların 

kabul edileceği bir okul olarak toplamda iki okul kurmayı planlamıştır. Bu çabalar, toplumun 

her kesiminden destek görmüştür. Okullara kabul edilmek için başvuranların sayısı, 

Brewer’ın mevcut olanaklarının çok ötesinde olmuştur. Nisan ayı sonunda Brewer’ın 

okulunda 100 kız öğrenci bulunuyordu. Bay Leeves’e 1 Haziran 1830’da yazdığı bir 

mektupta, okulun yer yetersizliği nedeniyle öğrenci sayısının 100 kızla sınırlı kaldığını, 

ancak daha geniş bir yer arayışında olduklarını bildirmiştir. Ayrıca, İzmir’deki Yunan 

Cemaati’nin 150 kişilik bir Erkekler Ortak Eğitim Okulunu kurma niyetinde olduğunu ifade 

etmiştir. Bunun yanı sıra, Yunanistan’dan gelen iki genç erkek, kendi sorumlulukları altında 

ikinci bir okul kurmuşlardır.386 

Rahip J. A. Jetter, 1831 yılı Mart ayında Atina’ya giderek burada Misyoner Leeves ile 

bir araya gelmiştir.387 16 Mayıs 1831 tarihinde Jetter ve Leeves, İzmir’e ulaşma çabası 

sırasında ters esen rüzgâr sebebiyle Foça Limanı’na sığınmak zorunda kalmışlardır. 1831 

yılında Foça’da yaptıkları gözlemler sonucunda, yaklaşık 300 Türk ve 200 Rum’un bölgede 

yaşadığını tespit etmişlerdir. Kasabayı ziyaret eden misyonerler, bölgedeki Rum okullarını 

                                                 
385 Missionary Register Church Missionary Society, 19/20.  
386 Missionary Register Church Missionary Society, 19/20.  
387 CMS, Missionary Register Church Missionary Society, 19/336. 



110 

 

incelemek istemişlerdir. Sabit bir okul müdürünün bulunmadığı ve çocukların düzensiz bir 

eğitim aldığı küçük bir Rum okulunu ziyaret etmişlerdir. Rahip Leeves, çocukların ellerinde 

yalnızca Eski Yunan Mezmurlarının kopyalarının bulunduğunu fark etmiş ve çantasındaki 

kitapları çıkararak, aralarında Yeni Ahit’in de yer aldığı toplam 150 kitabı dağıtmıştır. 

Diyakozlar ve çocuklar kitapları memnuniyetle karşılarken, başrahip Yeni Ahit’e kuşkuyla 

yaklaşmış ve kiliselerinde bu kitapların okunmadığını dile getirmiştir. Misyonerler bu 

durumun Yunanistan’daki rahiplerin Osmanlı İmparatorluğu’ndaki Rum rahipler üzerindeki 

etkisinden kaynaklandığı düşünmüştür. Ayrıca Yunanistan’da basılan dini kitapların 

Ortodoks dini adı altında korunmaya çalışıldığı görülmüştür.388 

18 Mayıs 1831’de İzmir’e gelen Rahip J. A. Jetter, Amerikan misyonerlerinden Rahip 

J. Brewer tarafından yönetilen eğitim kurumlarını incelemiş ve bu kurumların faaliyetleri ile 

genel durumlarına ilişkin gözlemlerini rapor etmiştir. 

Misyoner Jetter’ın gözlemlerine göre Rahip Brewer tarafından yönetilen kız 

okullarından biri yaklaşık 120 öğrenciye okuma, yazma ve aritmetik dersleri sunmaktaydı. 

Eğitim programının henüz kısa bir süre önce başlatılmış olması göz önüne alındığında Jetter 

tarafından okulun mevcut durumu oldukça olumlu bulunmuştur. Ders materyali olarak 

İnciller ve İlmihal gibi dini ve eğitici kaynakların kullanıldığı tespit edilmiştir. Bunun yanı 

sıra, daha ileri düzeyde eğitim veren bir diğer kız okulunda yaklaşık 60 öğrencinin eğitim 

aldığı ve bu okulda ki öğrencilerin aylık üç ila dört kuruş eğitim ücreti ödedikleri ifade 

edilmiştir.389 

Jetter, Yunan toplumu tarafından yönetilen ve misyoner Brewer tarafından kısmen 

desteklenen iki büyük erkek okulunu da ziyaret etmiştir. Bu okullardan biri, sunduğu yüksek 

düzeyde eğitim nedeniyle İngiliz himayesi altındaydı. Bu okulun Eğitim programında farklı 

dillerin yer aldığı belirtilmiş ve toplamda 300’den fazla öğrencinin çeşitli bölümlerde eğitim 

aldığı gözlemlenmiştir. Jetter ayrıca İzmir’de büyük bir Ermeni okulunu da ziyaret etmiştir. 

Ancak, burada eğitim alan öğrencilerin çoğunluğunun yalnızca Türkçe konuşması sebebiyle 

öğrencilerle iletişim kurmanın zor olduğunu belirtmiştir.390  

Misyoner Jetter, ailesini getirmek için Siros Adası’na dönmek zorunda kalmış ve 

Haziran ayının ortasında tekrar İzmir’e ulaştığında, bölgede etkili olan veba salgını 

                                                 
388 CMS, Missionary Register Church Missionary Society, 19/452. 
389 CMS, Missionary Register Church Missionary Society, 19/452. 
390 CMS, Missionary Register Church Missionary Society, 19/452. 



111 

 

nedeniyle bir buçuk ay boyunca Buca’daki evinde izole kalmak zorunda kalmıştır. Bu süre 

zarfında yalnızca sınırlı sayıda Hıristiyan bireyle temas kurabilmiş ve pazar günleri 

düzenlenen dini ayinlerin yönetimini üstlenmiştir. 19 Temmuz 1831 tarihinde Buca’dan 

Kilise Misyoner Cemiyeti’ne gönderdiği bir mektupta Rahip J. A. Jetter, Anadolu’daki 

eğitim faaliyetlerine yönelik taleplerini ve bu bölgedeki eğitime duyulan arzuyu dile 

getirmiştir. Bununla birlikte bölgedeki eğitim faaliyetlerinin genişletilmesi gerektiğini 

bildirmiştir. Ancak Kilise Misyoner Cemiyeti, bu kadar kapsamlı planlara hemen girişmek 

için yeterli kaynaklara sahip olmadığı geribildiriminde bulunmuştur. Cemiyet, Jetter’a yerel 

halkın kendi okullarını ve kurslarını kurmalarına olanak sağlayacak modeller geliştirmesi 

önerisinde bulunmuştur.391 

Veba söylentilerinin azalmasıyla Jetter’ın öncülüğünde Buca’da bir kız okulu açılmış 

ve bu okulda 60 ila 70 çocuk eğitim görmeye başlamıştır. Rahip J. Brewer tarafından 

gönderilen bir kız öğrenci öğretmen olarak görevlendirilmiştir. Bununla birlikte, uygun 

öğretmen bulma konusunda büyük zorluklarla karşılaşılmıştır. Diğer köylerden gelen kız 

okulu açma talepleri, öğretmen eksikliği nedeniyle karşılanamamıştır. Buca’da halkın 

masraflarını üstlendiği bir erkek okulu da bulunmakta olup, bu okul Jetter’ın gözetimi altında 

kalmıştır. Jetter, öğrencilerin eğitim materyallerini inceleme ve kitap temin etme 

özgürlüğüne sahip olduklarını, Yunan halkının misyonerler tarafından sağlanan seçkin 

kitaplara yoğun ilgi gösterdiğini ifade etmiştir.392 

 Jetter 13 Ağustos 1831 tarihli mektubunda, Buca’daki veba salgınının azaldığı, ancak 

İstanbul’da etkili olan Kolera Morbus salgınının İzmir’i tehdit ettiğini belirtmiştir. Bölgedeki 

sağlık krizleri, misyonerlik faaliyetlerini büyük ölçüde kısıtlamış olmakla birlikte, bu zorlu 

koşullara rağmen eğitim ve dini faaliyetlerin sürdürülmesine yönelik çabalar devam 

etmiştir.393 

Rahip J. A. Jetter, 17 Ekim 1831 tarihli mektubunda, İzmir’deki kolera salgınının 

toplum üzerindeki yıkıcı etkilerini detaylı bir şekilde aktarmaktadır. Salgın, ilk olarak Yahudi 

toplumu arasında görülmüş ardından hızla Rum, Ermeni ve Frank topluluklarına yayılmıştır. 

Frank toplumu arasında ölüm oranlarının diğer gruplara kıyasla daha düşük olduğu 

belirtilirken, salgından en çok etkilenen toplum Yahudiler olmuştur. Özellikle zengin 

                                                 
391 CMS, Missionary Register Church Missionary Society, 19/452-453. 
392 CMS, Missionary Register Church Missionary Society, 19/453. 
393 CMS, Missionary Register Church Missionary Society, 19/512. 



112 

 

Yahudilerin şehri terk ederken doktorlarını da yanlarında götürmesi, yoksul halkı yardımsız 

bırakmıştır. Bu durum üzerine, Avrupalılar arasında bir yardım komitesi kurulmuş ve tıbbi 

yardım ile ilaç temini için çalışmalar başlatılmıştır.394 

Amerikalı misyoner Rahip King, İzmir’de kolera salgınının yoğun şekilde etkili 

olduğu dönemde şehirde bulunmuş ve bu süreçte Atina’ya gitme girişiminde bulunmuştur. 

Ancak, Atina hükümetinin İzmir’den gelen kişilerin sınırlarına girmesini yasaklaması 

nedeniyle bu planını gerçekleştirememiştir. King, raporlarında İzmir’deki kolera salgınının 

yıkıcı boyutlarına dikkat çekmiştir. Salgın nedeniyle şehirde günlük ölüm sayısının 300 ila 

400 kişiyi bulduğunu, otuz ila kırk gün içerisinde ise en az 6000 kişinin hastalık nedeniyle 

hayatını kaybettiğini ifade etmiştir.395  

Misyoner Rahip W. B. Lewis, Yahudi toplumu için düzenlenen yardım çalışmalarında 

aktif rol oynamıştır. Rahip Jetter, salgın süresince sabah saatlerinden itibaren bir sepetle 

hastalara ilaç dağıttığını ve günlerinin büyük bir bölümünü bu faaliyetlere ayırdığını ifade 

etmiştir. Bu çalışmalar toplumda misyonerlere karşı güven ve minnettarlık duygusunun 

oluşmasına katkıda bulunmuştur.396 

Bu dönemde Bayan Jetter, Buca Köyü’nde bir “Yoksullar Derneği” kurulmasını 

sağlamış, ardından İzmir merkezinde de benzer bir dernek kurulmasına öncülük etmiştir. 

Misyoner Jetter, 3 Kasım 1831 tarihli raporunda, Buca’daki derneğin faaliyete geçtiğini ve 

kısa sürede önemli bir sosyal destek mekanizması haline geldiğini bildirmiştir. Dernek, 

çoğunluğu kız öğrencilerden oluşan yaklaşık seksen kişiye, dul kadınlara ve yardıma muhtaç 

diğer bireylere yardım sağlamıştır. Bay Jetter, bu dernek sayesinde bursiyerlerin temiz ve 

düzgün bir şekilde giyinmelerinin sağlandığını ifade etmiştir. Dernek, Bayan Lewis ve 

Bayan Jetter’ın önderliğinde ilaç dağıtımı ve hastaları ziyaret gibi faaliyetlerle de meşgul 

olmuştur. Misyonerler özellikle kolera salgınının etkili olduğu bu dönemde, sağlık 

hizmetlerine destek sağlayarak toplumda önemli bir rol üstlenmişlerdir.397 

1832 yılı Temmuz ayında İzmir ve çevresinde toplam 17 okul faaliyet göstermekte 

olup, bu okullarda eğitim gören öğrenci sayısı 1500’ü aşmaktadır. Ancak, bu rakama taşra 

okulları dahil edilmemiştir. Okullardan üçü, Newhaven Bayanlar Rum Komitesi’nin 

                                                 
394 CMS, Missionary Register Church Missionary Society, 19/551. 
395 ABCFM, Missionary Register Church Missionary Society, 20/119. 
396 CMS, Missionary Register Church Missionary Society, 19/551. 
397 CMS, Missionary Register Church Missionary Society, 20/298-299. 



113 

 

desteğiyle Rahip Josiah Brewer, Bayan Brewer ve Bayan Reynolds’un yönetiminde 

bulunmaktadır. Bu okullar arasında, sosyoekonomik açıdan dezavantajlı ailelerin kız 

çocuklarına yönelik olarak hizmet veren ve 100 öğrencinin eğitim aldığı bir ücretsiz okul da 

yer almaktadır. Ayrıca, aylık üç kuruş veya yıllık iki dolar gibi bir ücret karşılığında 40 ila 

50 kız öğrencinin devam ettiği bir gündüz okulu bulunmaktadır. Misyon tarafından 

desteklenen ve 40 Protestan öğrencinin devam ettiği bir İngiliz okulu da mevcuttur.398 

Paralı okullardaki kız öğrencilerin gösterdiği başarı, yerel Rum toplumunu etkileyerek 

masrafları toplum tarafından karşılanmak üzere kız çocuklarına yönelik ücretsiz okullar 

kurulması teşvik edilmiştir. Rahip Brewer Mart 1832 tarihli mektubunda, yerel halk arasında 

eğitime yönelik giderek artan bir gayret olduğunu ifade etmiştir. Şehrin farklı bölgelerinde 

dört ya da beş yeni okulun açılmasının planlandığını ve bunlardan bir veya birkaçının kız 

çocuklarına yönelik olmasının düşünüldüğünü belirtmiştir. Ayrıca, yerel topluluk tarafından 

bir matbaa satın alınmış ve Paris’ten bir daktilo sipariş edilmiştir.399 

Misyoner Brewer, İzmir’deki Rum toplumu arasında entelektüel ve ahlaki bir değişim 

sürecinin başladığını gözlemlemiştir. Yunan Piskoposunun Şabat günlerinde dükkanların 

kapatılmasını emretmesi, bu dönüşümün önemli bir göstergesi olarak değerlendirilmiştir. 

Bazı çevrelerce bu karar, yabancı misyonerlerin etkisiyle Piskoposun batıl inançlarının 

yeniden canlanması sonucu alınmış bir karar olarak yorumlanmıştır. Brewer, doğrudan bir 

misyoner etkisi olmadığını belirtmekle birlikte, misyoner okullarının Şabat günü dini 

etkinliklerinin bu durumu teşvik etmiş olabileceğini ifade etmiştir. Halkın bu uygulamaları 

olumlu karşıladığına da vurgu yapmıştır.400 

Piskopos, laik liderler ve liberal rahiplerin baskısıyla geleneksel uygulamalardan 

bazılarında reform yapmak zorunda kalmıştır. Evlilik ve vaftiz ücretlerinde düzenlemeler 

yapılmış, din adamlarının bazı ayrıcalıkları sınırlandırılmıştır. Misyoner Brewer bu küçük 

reformları, ileride gerçekleşecek büyük reformların habercisi olarak değerlendirmiştir. 

Raporda ayrıca Osmanlı İmparatorluğu’ndaki gayrimüslim nüfusun durumunda belirgin bir 

iyileşme olduğu belirtilmiştir. Yeni bir ferman ile gayrimüslimler hukuki olarak 

                                                 
398 Education Societies, Missionary Register Church Missionary Society, 20/19. 
399 ES, Missionary Register Church Missionary Society, 20/19. 
400 Newhaven Ladies’ Greek Committee, Missionary Register Church Missionary Society, 20/260-261. 



114 

 

Müslümanlarla eşit statüye getirilmiş, ayrıca ceza davalarında kendi cemaat başkanlarının 

onayı olmadan mahkum edilmeleri yasaklanmıştır.401  

Misyoner Jetter 1832 yılında Buca’da yürüttüğü eğitim ve misyonerlik faaliyetleriyle 

ilgili önemli bilgiler aktarmıştır. Kız ve erkek okulları, özellikle İncil ve Hıristiyanlık temelli 

bir eğitimle faaliyet göstermiştir. Kız okulu, büyük kızların kış aylarında İzmir’e gitmesi 

nedeniyle azalan katılıma rağmen, günlük 45 ila 50 öğrenciyle, yaz aylarında ise 60 ve üzeri 

öğrenciyle eğitimine devam etmiştir. Erkek okulu ise tamamen Rahip Jetter’in gözetiminde 

benzer öğrenci sayılarıyla faaliyet göstermiştir. Okulun müdürlerinden birinin ölümü, 

diğerinin ise yetersizliği nedeniyle Jetter, müfredatı düzenleme ve eğitim materyallerini 

temin etme sorumluluğunu üstlenmiştir. Erkek okulunun masrafları yerel halk tarafından 

karşılanırken, kitap ve ders içerikleri Jetter’ın sorumluluğunda olmuştur. Okullarda Yeni 

Ahit, Mezmur, ilmihal, Kutsal Kitap tarihi ve Hıristiyan inancı üzerine dersler verilmiştir. 

Bayan Jetter, Türk nüfusu arasında misyonerlik faaliyetlerini artırmak amacıyla bir Türk kız 

okulu açmayı hedeflediğini belirtmiştir. Komşuları arasında bulunan bir Türk ağanın, 

bölgedeki çocukları bu okula gönderme konusunda velilerini ikna edeceğine dair taahhüdü, 

girişimin başarıya ulaşabileceğine dair umutları artırmıştır. 402  

Eğitim faaliyetlerinin yanı sıra misyoner Benjamin Barker ve misyoner Jetter, İzmir’de 

düzenledikleri Kutsal Kitap sınıfı toplantılarıyla Hıristiyanlık öğretilerini yaymaya devam 

etmiştir. Bu toplantılara çoğunlukla Rumlar, zaman zaman Yahudiler ve Ermeniler 

katılmıştır. Katılımcılar arasında, vaftiz edilmiş Yahudiler John Evangelist ve John Baptist 

gibi isimler de yer almıştır. Ayrıca Rahip Jetter, İzmir’deki Pazar ayinlerinde İncil üzerine 

vaazlar vererek misyonerlik faaliyetlerini sürdürmüştür.403 

Buca’da okulun yıl sonu sınavları halka açık bir etkinlikle yapılmıştır. Yeni Ahit, Kilise 

tarihi, Avrupa coğrafyası, alfabe, heceleme, tarihsel ve doktrinsel ilmihal gibi konular 

üzerine gerçekleşen sınavlarda, öğrencilerin yazılı ve sözlü performanslarından sınavları 

izleyen Rum rahipler, kiliselerin ileri gelenleri ve köylüler büyük memnuniyet duymuşlardır. 

Misyonerler bu tür etkinliklerle okullarının yerel halk üzerindeki olumlu etkisini artırmayı 

amaçlamışlardır.404  

                                                 
401 NLGC, Missionary Register Church Missionary Society, 20/260-261. 
402 CMS, Missionary Register Church Missionary Society, 20/295-296. 
403 CMS, Missionary Register Church Missionary Society, 20/298-299. 
404 CMS, Missionary Register Church Missionary Society, 20/514. 



115 

 

Misyonerlik faaliyetleri okullarda ve toplantılarda devam etmesine rağmen, pek çok 

kesimden gelen ve artan baskılar sebebiyle bu dönemde halka açık misyonerlik faaliyetleri 

yapılamamıştır. 1833 kışı, misyonerlik faaliyetleri açısından farklı dillerde yapılan 

toplantılar ve vaazlar, yardım derneği faaliyetleri, okullar ve dini yayınların dağıtımıyla 

geçmiştir. Bay Jetter ayrıca Cemiyet’e sunduğu İzmir raporunda, Rahip J. Brewer’in idaresi 

altında bulunan Point’teki Rum Kız Okulu gibi bazı okulların kendisine devredildiğini 

bildirmiştir.405 

Kilise Misyoner Cemiyeti, Misyoner Jetter’a Türkler arasında okullar kurulması 

yönünde tavsiyede bulunmuştur. Jetter, Mart 1833 tarihli raporunda, beklentisinin aksine 

gerekli ihtiyat gösterildiği takdirde bu işin fazla zorluk çıkarmayacağı sonucuna varmıştır. 

Hali hazırda Buca’daki kız okulunda eğitim gören altı Müslüman kız çocuğunun bulunması 

bu konuda bir örnek teşkil etmektedir. Bayan Jetter, bu çocukların eğitimiyle özel olarak 

ilgilenmiş, Hıristiyan dini metinleriyle ilgili onlara soru sormaktan kaçınmış ve yalnızca 

dinlemelerine izin vermiştir. Bu konuda Jetter, Cemiyet’e Hint planını takip etmeyi tavsiye 

etmiştir. Bu plana göre, İbrahim’in ve Yusuf’un tarihleri Türk okulları için okuma kitapları 

olarak ayrı küçük ciltler halinde derlenmeli ve bir heceleme kitabı dahil edilmelidir. Bunun 

yanı sıra Davut’un Mezmur’u da eklenebilir, çünkü Müslümanların bu metne bir itirazı 

bulunmamaktadır. Eğer daha fazla kitaba ihtiyaç duyulursa, Davut’un tarihi uygun bir 

seçenek olarak değerlendirilmelidir. Böylece Müslümanların eğitimine karşı çıkmayacağı, 

ancak Hıristiyanlık içeren bir eğitim planı oluşturulması hedeflenmiştir.406 

Jetter, dini kitaplar ve okul kitaplarının dağıtımı konusunda ise öncelikle İzmir 

limanına gelen gemicilere yönelik faaliyetlerini raporlamıştır. Londra’daki Dini Risale 

Topluluğu’nun (Religious-Tract Society) gönderdiği risale ve broşürler bu gemilerdeki 

mürettebata dağıtılmış ve vaazlar verilmiştir. 1833 yılı boyunca toplamda İngilizce, 

Fransızca, İtalyanca, Almanca, İspanyolca ve Yunanca dillerinde yaklaşık 4000 broşür 

dağıtılmış ve çevredeki birçok okula kitap desteği sağlanmıştır.407 

Misyoner Jetter, Yunan Kilisesi’ndeki üst düzey kişilerin, halkı misyonerler tarafından 

yayınlanan dini kitapları almamaları konusunda ikna etmeye çalıştığını belirtmiştir. Ancak 

muhalefete rağmen okul kitaplarına olan talep bu dönemde daha önce olmadığı kadar 

                                                 
405 CMS, Missionary Register Church Missionary Society, 21/272-273. 
406 CMS, Missionary Register Church Missionary Society, 21/274-275. 
407 CMS, Missionary Register Church Missionary Society, 21/275. 



116 

 

artmıştır. Bu duruma örnek olarak, bir Lancasterian Okulu’nun Rum müdürünün davranışı 

dikkat çekicidir. Raporda şu şekilde aktarılmıştır: 

Lancasterian okullarına ait Rum okul müdürlerinden biri kısa bir süre sonra geldi ve 

Piskoposun başkanlık ettiği yıllık sınavda hediye olarak çocukları için kitap temini için 

yalvardı. O zaman ona farklı türlerde yaklaşık 200 kopya verdim. Kilise bahçesinden geçerken 

Rahipler ona, “Bu kitapları ne yapacaksın?’ diye sordular. “Onları çocuklarıma vereceğim.” 

Ama diye devam etmişler, yasak değil mi? “Siz bana onları temin etmediğiniz sürece, ben 

onları bulabildiğim yerden alacağım.408 

Raporlar, dönemin Rum Kilisesi mensupları arasında belirgin bir fikir ayrılığı 

bulunduğunu göstermektedir. Bir grup, misyonerlerin niyetinin farkında olduklarını 

belirterek, Rumların misyonerlerle herhangi bir ilişki içerisinde olmasına kesinlikle karşı 

çıkmıştır. Buna karşın diğer bir grup, misyonerlerin sunduğu Hıristiyanlık üzerine 

kaynaklardan, okullardan ve genel olarak tüm imkanlardan faydalanılması gerektiği 

görüşündedir. Bu bağlamda dönemin bir diğer örneği 1833 yılında yayımlanan başka bir 

rapordur. Bu rapor Kilise Misyoner Cemiyeti’ne Akhisar’dan gönderilen bir dilekçeyi 

içermektedir. Efes Başpiskoposu ve Akhisar’ın önde gelen sakinleri tarafından imzalanan 

bu dilekçede, kentte yaşayan 350 aile adına iki okul kurulması talep edilmiştir.409 

1834-1835 yıllarına ait Kilise Misyoner Cemiyeti eğitim raporlarına göre, bu dönemde 

İzmir’de faaliyet gösteren misyonerler arasında John Andrew Jetter, John Francis Müller, 

Nicholas Zaphiris, Antonio Tigonias, Stasso Petrano, Maria Zaphiris, Angelico Victoritza 

gibi isimler bulunmaktadır. Kilise Misyoner Cemiyeti’nin İzmir temsilcisi olan Rahip J. A. 

Jetter ve İngiliz ve Yabancı Kitab-ı Mukaddes Cemiyeti’nin temsilcisi Rahip Benjamin 

Barker, yıl sonu raporlarında İzmir’deki okulların genel durumunu aktarmışlardır. Jetter’ın 

bildirdiğine göre, yalnızca bu yıl içinde İzmir’de 2310 Yunan çocuğu eğitim görmüştür. Bu 

okulların tamamında İncil dersleri okutulmaktadır. Eski Yunan okullarında haftada bir, 

diğerlerinde ise iki veya üç kez İncil derslerine yer verilmektedir. Ayrıca Cemiyetin 

hazırladığı ders materyalleri bu okullarda yaygın bir şekilde kullanılmaktadır. Bay Barker, 

İzmir ve çevresindeki adalar ile iç kesimlere yapılan büyük çaplı kitap tedarikinden övgüyle 

bahsetmiştir. Eğitim sürecinde Malta’daki Cemiyet Matbaası’ndan temin edilen yaklaşık 

4250 adet, altı dilde basılmış dini risale ve ders kitabı kullanılmaktadır.410 

                                                 
408 CMS, Missionary Register Church Missionary Society, 21/275. 
409 CMS, Missionary Register Church Missionary Society, 21/27. 
410 CMS, Missionary Register Church Missionary Society, 23/76. 



117 

 

Türkler arasında misyonerlik faaliyetlerini yürütmek amacıyla İzmir’de yerleşik olan 

Rahip Andrew Jetter ve Bayan Jetter, hem erkekler hem de kızlar için bir Türk Okulu kurma 

girişiminde bulunmuşlardır. Kilise Misyoner Cemiyeti, bu çabaya destek sağlamak amacıyla 

Türk Mezmurları gibi Türk toplumuna yönelik okul kitaplarının basımını planlamış ve bu 

kapsamda özellikle Türk Bölümü ile ilgilenmek üzere İzmir’e misyoner J. F. Müller’i 

göndermiştir. İlk aşamada, Türk okulları için oldukça olumlu bir karşılık alınmış ve bu 

girişim teşvik edilmiştir. İzmir’deki Türkler arasında Hıristiyan misyonerlik faaliyetlerinin 

başarıyla başlaması için umut verici bir ortam oluşmuştur. Ancak kısa süre sonra misyonerler 

tarafından Türk okulu için istihdam edilen okul müdürünün hükümetin emriyle tutuklanması 

ve Türk öğretmenlerin hapse atılması bu girişime mâni olmuştur. Öğretmenler birkaç gün 

boyunca hapiste tutulmuş, ayaklarına pranga vurulmuş ancak daha sonra serbest 

bırakılmışlardır. Bu yaşananlardan sonra hükümet tarafından iki Türk Okulu faaliyete 

geçirilmiştir.411 

Rahip J. A. Jetter 26 Kasım 1834 tarihli mektubunda okulların her zamankinden daha 

iyi bir durumda olduğunu ifade etmiş ve Kilise Misyoner Cemiyeti himayesinde faaliyet 

gösteren çeşitli okullardan detaylı olarak bahsetmiştir. Bu bağlamda, lisede 65 erkek öğrenci 

eğitim görmekte olup, aynı binada yer alan ve Antonio Okulu’na bağlı bir ilkokulda yaklaşık 

85 öğrenci bulunmaktadır. Ayrıca Lancasterian Okulu’nda daha ileri yaşlardaki kızların 

sayısı 83 olarak belirtilmiştir. Buca’da faaliyet gösteren ve üç bölümden oluşan okulda 

yaklaşık 160 öğrenci bulunmaktadır. Bunların yanı sıra Urla’daki bir ilkokulda ise 140 

öğrenci eğitim almaktadır. 1834 yılı Kasım ayı itibarıyla, toplamda yedi okulda yaklaşık 500 

öğrenci eğitim görmektedir. Jetter, bu okullardaki öğrencilerle Avrupa’daki yaşıtları kadar 

özgürce iletişim kurabildiklerini özellikle vurgulamıştır.412 

Rahip J. A. Jetter, 20 Mayıs 1835 tarihli mektubunda, Hıristiyan eğitiminin 

ilerlemesini destekleyen birçok cesaret verici ayrıntıya değinmiş ve bu bağlamda etkili 

misyonerlerin eksikliğinden duyduğu endişeyi dile getirmiştir. İzmir ve çevresinde, özellikle 

de Manisa’da, halkın kendisinden okul açılmasına yönelik yoğun taleplerde bulunduğunu 

ifade eden Jetter, bu talebin karşılanabilmesi için en büyük eksikliğin okullarda görev alacak 

yeterli sayıda misyonerin bulunmaması olduğunu bildirmiştir.413 

                                                 
411 CMS, Missionary Register Church Missionary Society, 23/77. 
412 CMS, Missionary Register Church Missionary Society, 23/196. 
413 CMS, Missionary Register Church Missionary Society, 23/327-329. 



118 

 

Misyoner Barker, İngiliz ve Yabancı Okullar Cemiyeti’ne sunduğu 1835 yılı 

hakkındaki rapora göre, İzmir ve yakın bölgelerde, farklı kurumlar tarafından desteklenen 

toplam 21 okul bulunmaktadır. Bu okullarda Kutsal Kitapları okuyan 838 erkek ve 252 kız 

öğrenci yer alırken, daha düşük düzeyde eğitim alan 625 erkek ve 295 kız öğrenci mevcuttur. 

Ayrıca, 320 küçük yaşta çocuk ve cinsiyeti belirtilmeyen 65 çocuk bu okullarda eğitim 

görmektedir. Bu okullara ek olarak, farklı uluslardan 52 Avrupalı çocuğun eğitim aldığı bir 

gündüz okulu ile yaklaşık 100’ü Kutsal Kitapları okuyan 200 kişilik bir Ermeni Okulu da 

bulunmaktadır. Bu veriler ışığında, toplamda 23 okulda 2647 çocuğun eğitim aldığı 

belirtilmiştir. Bu öğrencilerin 2348’i Rum, 200’ü Ermeni, 52’si Avrupalı ve 47’si Roma 

Katolik’i olarak kaydedilmiştir.414 

Okulların büyük bir kısmı Rahip J. A. Jetter ve Rahip Josiah Brewer’ın himayesi 

altında faaliyet göstermekte olup, bu misyonerlerin bağlı oldukları Cemiyetler tarafından 

maddi ve idari olarak desteklenmektedir. Rahip Jetter, Kilise Misyoner Cemiyeti’nin bir 

temsilcisi olarak görev yaparken, Rahip Brewer’ın misyonu ise yeni bir raporda Newhaven 

Bayanlar Rum Cemiyeti’nin Himayesinde Amerikan Bağımsız İzmir Misyonu olarak 

tanımlanmıştır. Amerikan Bağımsız İzmir Misyonu’nun ilk dört yıllık faaliyetlerine ilişkin 

verilere göre, Birinci Hayırseverlik Okulu’nda eğitim gören toplam 700 çocuğun yanı sıra, 

İzmir’deki Merkez ve İkinci Hayırseverlik Okulları ile Ayvalık, İpsara ve Patmos’taki 

okullarda 1000 öğrenci, masrafları cemiyet tarafından karşılanan diğer okullarda ise 300 

öğrenci eğitim görmüştür. Bu şekilde sınıflandırıldığında, toplamda 2000 bursiyerin 

eğitildiği anlaşılmaktadır. Bu öğrencilerden 500’ü okuma kartları kullanarak, 400’ü ise 

okuma, yazma ve aritmetik konularında dikkate değer ilerleme kaydetmiştir. Ayrıca, 1100 

öğrenci bu derslerin yanı sıra gramer ve coğrafya konularında da iyi bir eğitim almıştır. 

Büyük çoğunluğu kız olan 2000 bursiyerin 1000’den fazlasının, birçok ülkede genel bir okul 

eğitimi olarak kabul edilebilecek düzeyde bir eğitim aldığı, diğerlerinin ise benzer sonuçlara 

doğru ilerlediği rapor edilmiştir. Bu faaliyetlerin finansmanının, Amerika’dan sağlanan 

yaklaşık 6000 dolar, Levant bölgesinde toplanan 1000 dolar ve misyonerlerin Frenk 

çocukları için okul açma konusundaki kişisel çabaları ile elde edilen yaklaşık 3000 dolar ile 

mümkün olduğu belirtilmiştir.415 

                                                 
414 ES, Missionary Register Church Missionary Society, 24/81. 
415 ES, Missionary Register Church Missionary Society, 24/82. 



119 

 

 Misyoner Jetter, Türk okulu açma girişimlerinin sonuçsuz kalmasıyla yeni bir strateji 

geliştirmiş ve mevcut Türk okullarına kendi kitaplarını temin etmeye çalışmıştır. Ancak, 

Türk okulu öğretmenleri, Sultan’dan bir ferman olmaksızın bu kitapları kullanmaya cesaret 

edemeyeceklerini ifade etmişlerdir.416 Aynı dönemde Türkler arasında yürütülen 

misyonerlik çalışmalarını desteklemek üzere İzmir’e gönderilen Rahip J. F. Müller, sağlık 

sorunları nedeniyle misyonunu bırakmak ve doğduğu yer olan Basle’ye dönmek zorunda 

kalmıştır. Bay Müller’in bu beklenmedik emekliliği, Kilise Misyonerlik Cemiyeti’nin 

Türklerle ilgili planlarının kesintiye uğramasına neden olmuştur.417 

3.3.2.4. Misyoner W. B. Lewis’in Yahudilere Yönelik Misyonerlik Faaliyetleri 

Misyoner W. B. Lewis ve Bayan Lewis 1829’un Ekim ayında Ancona’dan ayrılmış ve 

Aralık ayının başlarında İzmir’e varmışlardır.418 İzmir’de Yahudiler arasında faaliyetlerini 

sürdüren Lewis yazdığı bir mektupta, Osmanlı İmparatorluğu’ndaki Yahudi topluluğuna 

yönelik misyonerlik faaliyetlerinin karşılaştığı sorunları ve bu sorunlara yönelik çözüm 

önerilerini kapsamlı bir şekilde ele almaktadır. Mektup, Yahudilerin Hıristiyanlıkla ilgilenme 

arzularının hem toplumsal hem de politik engellerle nasıl karşılaştığını açıklamaktadır. 419 

Rapora göre Yahudi dini liderlerinin ve toplumda etkili Yahudi önderlerin misyonerlik 

faaliyetlerine yönelik sert muhalefetleri, Hıristiyanlıkla ilgilenen Yahudiler üzerinde yoğun 

bir baskı yaratmaktadır. Bu muhalefet, misyonerlerin çalışmalarını büyük ölçüde 

zorlaştırırken, bireylerin din değiştirme sürecine katılma cesaretini de kırmaktadır. Lewis, 

Yahudi toplumundaki yaygın cehalet ve korku atmosferinin halkın misyonerlerle ilişki 

kurmasını engellediğini de ifade etmektedir. Bu baskı ortamı, fiziksel ve psikolojik 

yaptırımlarla desteklenmektedir. İzmir’de, Hıristiyanlığı kabul etmeye eğilim gösteren dört 

Yahudi’nin hapsedildiği, liderlerinden birinin ise fiziksel işkence gördükten sonra hepsinin 

berberi sahillerine sürgüne gönderildiği rapor edilmiştir. Bu tür olaylar, Yahudilerin 

Hıristiyanlıkla ilgilenmesini ciddi şekilde engelleyen büyük bir korku atmosferi 

yaratmıştır.420 

Rahip Lewis, bu zorlukların aşılması için diplomatik ve pratik çözümler önermektedir. 

İngiliz hükümetinin Osmanlı yönetimine baskı yaparak, Yahudilerin din değiştirme 

                                                 
416 ES, Missionary Register Church Missionary Society, 24/81. 
417 CMS, Missionary Register Church Missionary Society, 24/89. 
418 Jews Society, Missionary Register Church Missionary Society, 18/182. 
419 JS, Missionary Register Church Missionary Society, 19/281. 
420 JS, Missionary Register Church Missionary Society, 19/282. 



120 

 

özgürlüğünü garanti altına almasını talep etmiştir. Sultan’dan bir ferman alınarak 

Hıristiyanlığı kabul eden Yahudilerin korkusuzca yaşama haklarının tanınması gerektiğini 

belirtmiştir. Bu fermanın, din değiştirenlere yönelik fiziksel cezalandırma veya sürgün gibi 

uygulamalara son vermesi gerektiği ifade edilmiştir. Hıristiyanlığı kabul eden Yahudilerin, 

“Hıristiyan İsrailliler” adı altında yeni bir topluluk oluşturarak kendi kiliselerini ve dini 

liderlerini seçmelerine izin verilmesi önerilmiştir. Bu şekilde, din değiştirenler hem dini hem 

de sosyal anlamda bağımsız bir yapı kurabileceklerdir. Osmanlı topraklarında güvenlik 

sağlanamaması durumunda, din değiştirenlerin Yunanistan gibi daha güvenli bölgelere 

yerleştirilmesi gerektiği ifade edilmiştir. Bu bölgelerde, geçici barınma ve eğitim sağlayacak 

merkezler kurulması önerilmiştir. Bu merkezlerde, Yahudi din değiştirenlere eski 

mesleklerini devam ettirme veya yeni beceriler kazanma fırsatları sunulması gerektiği ifade 

edilmiştir.421 

W. B. Lewis, Doğu Kiliseleri ile misyonerlik faaliyetlerinde iş birliği yapılmaması 

gerektiği görüşündedir. Ona göre İngiliz Hıristiyanlar, Doğu Kiliseleri mensuplarının söylem 

ve eylemlerine fazla güvenmemelidir. Lewis, bu kiliseleri daha yakından tanıdıkça onlara 

yalnızca kendi dini iyiliklerini sağlamaya yönelik basit ve doğrudan yollarla yardım edilmesi 

gerektiğine ikna olduğunu ifade etmiştir. Bunun dışında, Doğu Kiliseleri ile herhangi bir 

ittifak kurulmasının uygun olmayacağı kanaatindedir.422 

Lewis, Tanrı’ya samimiyetle yönelmemiş bireylerin başkalarının din değiştirme 

süreçlerine rehberlik etmek için uygun araçlar olamayacağını belirtmektedir. Bu görüş 

özellikle uzun yıllar Türk egemenliği altında olmalarına rağmen kilise olarak dini reformlara 

ve tövbeye yanaşmayan Ermeni kilisesi, diğer Doğu Kiliseleri ve Roma Katolik Kiliseleri 

mensupları için geçerlidir. Lewis, Doğu Kiliseleri liderlerinin ve din adamlarının genel 

olarak aşırı derecede cahil olduğunu ifade etmektedir. Bu nedenle Yahudilere vaftizden önce 

veya sonra Hıristiyanlığın gerçek öğretilerini aktarmakta yetersiz kaldıklarını 

vurgulamaktadır. Bu durumun Doğu Kiliseleri ile yapılacak herhangi bir iş birliğini daha da 

zorlaştırdığı belirtilmiştir.423  

1832-1833 yılları arasında İzmir’de yürütülen misyonerlik faaliyetleri, özellikle 

Yahudi toplumu arasında önemli bir etki yaratmıştır. Rahip W. B. Lewis, Yahudiler arasında 

                                                 
421 JS, Missionary Register Church Missionary Society, 19/282. 
422 JS, Missionary Register Church Missionary Society, 19/322. 
423 JS, Missionary Register Church Missionary Society, 19/322. 



121 

 

yaptığı çalışmalarıyla bu dönemde Yahudi toplumunda dikkat çekmiştir. Salgın 

dönemlerinde Yahudilere ilaç temin ederek toplumsal güven oluşturmuş ve bu çabalarının 

bir sonucu olarak bir dispanser kurulmasına önayak olmuştur. Bu dispanser, Avrupa’nın 

prestijli okullarında eğitim almış Dr. Victor Mapurgo tarafından yönetilmiş ve Yahudi 

toplumunun tıbbi ihtiyaçlarını karşılamıştır. Dr. Mapurgo’nun insancıl yaklaşımı ve 

Hıristiyanlığa duyduğu ilgi dispanserin yalnızca bir sağlık merkezi değil aynı zamanda bir 

misyonerlik aracı haline gelmesini sağlamıştır.424 

John Evangelist, Yahudi toplumu arasında misyonerlik faaliyetlerinde aktif bir rol 

üstlenmiştir. Ev ziyaretleri ve bireysel sohbetler yoluyla birçok Yahudi’nin ilgisini çekmiş, 

bu süreçte Yahudi cemaati içinde bir araştırma ruhu yayılmaya başlamıştır. Yahudi toplumu 

içinde misyonerlerin etkisinin artması, cemaat liderlerinin tepkisini çekmiş hahamların 

baskıları sonucu Yahudilerin dispanser hizmetlerinden yararlanması engellenmiştir. Bu 

durum, misyonerlerin faaliyetlerini farklı şekillerde sürdürmesine neden olmuştur. Misyoner 

Lewis’in bir sonraki adımı, sorgulayan Yahudileri, özellikle de genç erkekleri kendi evinde 

bir tür okulda toplamak olmuştur. Bir düzineden fazla kişi bu şekilde bir araya gelmeyi 

alışkanlık haline getirmiştir. Ancak bu durum daha baskıcı önlemlere yol açmıştır. 

Hahamların liderliğinde bazı gençler ev hapsine alınmış, diğerleri ise fiziksel cezalarla ve 

sürgünlerle tehdit edilmiştir. Bu baskılara rağmen, Abraham ve David adlı iki genç, Rahip 

Lewis’in evine sığınarak Hıristiyanlık inancını kabul etmiş ve vaftiz edilmiştir. Bu dönemde 

Abraham “Stephen”, David ise “Matthew” isimlerini almıştır.425 

19 Ağustos 1832’de gerçekleşen vaftiz töreni, İzmir’in önde gelen misyonerleri ve 

uluslararası cemaatin katılımıyla gerçekleşmiştir. Törende Yahudi ilahileri söylenmiş ve 

dualar edilmiştir. Vaftiz edilen gençler daha sonra güvenlik gerekçesiyle 10 Eylül 1832’de 

Siros’a gönderilmiş ve burada başka misyonerlerin gözetiminde eğitimlerine devam 

edilmiştir. Vaftiz edilen ilk iki kişinin ardından, İzmir’de Yahudi toplumundan üç kişi daha 

Hıristiyanlığa geçmiştir. 23 Aralık 1832’de Guiseppe Cantoni, Noel Günü’nde Dr. Victor 

Mapurgo, 5 Nisan 1833’te ise Guiseppe Tedesco vaftiz edilmiştir. Bu törenler, Hollanda 

Konsolosu Bay Van Lennes’in şapelinde gerçekleştirilmiştir. Cantoni ve Mapurgo’nun 

Hıristiyanlığa geçişi, İzmir’de misyonerlik faaliyetlerinin dikkat çeken bir dönüm noktası 

                                                 
424 JS, Missionary Register Church Missionary Society, 21/132-133. 
425 JS, Missionary Register Church Missionary Society, 21/133-134. 



122 

 

olmuştur. Özellikle Mapurgo’nun mesleki itibarı, vaftiz törenine geniş bir izleyici kitlesinin 

katılmasını sağlamıştır.426 

Misyoner Lewis bu süreçte İzmir’de bir Yahudi Kilisesi kurmayı ve misyoner 

yetiştirecek bir seminer açmayı planlamıştır. Bu amaçla geniş ve ferah bir lojman almıştır. 

Selanik, İstanbul ve diğer bölgelerden araştırmacılar edinmeyi ve onları burada yetiştirmeyi 

hedeflemiştir. Lewis, bu planın desteklenmesi için Amerika’daki Yahudi Davası dostlarına 

çağrıda bulunmuş ve girişimin mali açıdan desteklenmesini talep etmiştir.427 

3.3.2.5. Osmanlı İmparatorluğu’nda Müslümanlara Yönelik Misyonerlik 

Stratejileri: Rahip Schlienz’in Raporu  

Rahip Schlienz, Kilise Misyoner Cemiyeti’nin talebi üzerine hazırladığı raporunda, 

Osmanlı İmparatorluğu’ndaki mevcut koşulları ve Müslüman nüfusa yönelik misyonerlik 

faaliyetleri için uygun stratejileri kapsamlı bir şekilde değerlendirmiştir. Rapor, 1832 yılında 

Osmanlı’nın siyasi ve toplumsal yapısındaki değişimlerin Hıristiyanlık öğretisinin yayılması 

için sunduğu fırsatları ortaya koyarken bu sürecin etkin bir şekilde yürütülmesi için de 

öneriler içermektedir.428  

Raporda, pekçok misyonerin görüşünün aksine Osmanlı İmparatorluğu’nun içinde 

bulunduğu siyasi ve toplumsal çalkantıların, misyonerlik faaliyetleri için yeni fırsatlar 

sunduğu belirtilmiştir. Sultan’ın otoritesinin zayıflaması, Avrupa kültürünün etkisinin 

artması ve Müslümanlarla Hıristiyanlar arasında daha yakın temasların kurulması, bu 

fırsatları destekleyen temel etkenlerdir. Özellikle Atina, İstanbul, İzmir ve Mısır gibi 

bölgelerdeki Hıristiyan misyonerlerin özgürce hareket edebildiği ifade edilmiştir. Müslüman 

çocukların Hıristiyan okullarına gönderilmeye başlanması da bu süreçte önemli bir gelişme 

olarak öne çıkmıştır. Schlienz misyonerlik faaliyetlerinde eğitimin kritik bir rol oynadığını 

vurgulamıştır. Müslümanlara yönelik yayınların özellikle eğitim konularına odaklanması 

gerektiğini ifade etmiştir. Bu materyaller okuma, yazma, coğrafya, tarih ve aritmetik gibi 

temel konuları kapsamalı, daha sonra Hıristiyanlık öğretilerine geçiş yapmalıdır. Eğitim 

sisteminin Hıristiyan ilkeleri üzerine inşa edilmesinin kalıcı bir etki yaratmak için gerekli 

olduğunu da belirtmiştir. Müslüman çocukların eğitimi için Kitab-ı Mukaddes’in tarihsel 

bölümleriyle başlanmasını, ardından doktrin ve peygamberlik konularına geçilmesini 

                                                 
426 JS, Missionary Register Church Missionary Society, 21/401-402. 
427 JS, Missionary Register Church Missionary Society, 21/134. 
428 CMS, Missionary Register Church Missionary Society, 20/510. 



123 

 

önermiştir. Ayrıca ilahilerin okul müfredatına eklenmesi ve öğrencilerin dini duygularını 

geliştirmeye yönelik şarkılarla eğitilmesi gerektiğini de eklemiştir.429 

Schlienz raporun devamında yalnızca çocuklara yönelik değil yetişkinlere ve din 

adamlarına yönelik yayınların da hazırlanması gerektiğini belirtmiştir. Bu yayınlar arasında 

Kutsal Kitapların yorumları, Hıristiyanlık kanıtlarına dair eserler ve dini tartışmalara yönelik 

kitaplar yer almalıdır. Özellikle İbranice ve Arapça dillerinde gramer ve sözlük gibi temel 

kaynaklar Kutsal Kitapların derinlemesine incelenmesini sağlamak için önemli görülmüştür. 

Din adamlarının eğitimi misyonerlik faaliyetlerinin başarısında kritik bir unsur olarak 

değerlendirilmiştir. Din adamlarının Kutsal Kitaplar hakkında tam ve doğru bilgiye sahip 

olmaları gerektiği belirtilmiş, bu amaçla özel eğitim materyalleri hazırlanması önerilmiştir. 

Ayrıca Hıristiyan kiliselerinin reform sürecine katkıda bulunacak kaynaklarının, örneğin 

pastoral rehberlik kitaplarının dağıtılması gerektiği ifade edilmiştir. Kutsal Kitapların ve 

diğer dini yayınların Osmanlı İmparatorluğu’ndaki Hıristiyanlar ve Müslümanlar arasında 

yayılmasının önemi vurgulanmıştır. Malta’daki basımevinin bu süreçte oynadığı rol büyük 

bir avantaj olarak değerlendirilmiştir. Müjde’nin Müslümanlara hem Hıristiyan topluluklar 

aracılığıyla dolaylı yollarla hem de doğrudan sunulmasının uzun vadede etkili sonuçlar 

doğuracağı belirtilmiştir.430 

Misyoner C. F. Schlienz, 1834 Noel’inde İzmir’i tekrar ziyaret etmiş ve Nisan 1835’e 

kadar bölgedeki misyonerlik faaliyetleri üzerine kapsamlı raporlar hazırlamıştır. Schlienz, 

İzmir ve çevresindeki okulların, halkın, öğretmenlerin ve hatta din adamlarının önyargılarını 

ortadan kaldırmada önemli bir araç haline geldiğini belirtmiştir. Bu okulların, misyonerlere 

duyulan güveni artırdığını vurgulamış ve halkın her kesiminden misyonerlere okul 

kurmaları, kitap temin etmeleri ve ziyaretlerde bulunmaları için sürekli talepler geldiğini 

ifade etmiştir. Schlienz, Rum Patriği ve bazı Rum Piskoposlarının misyonerlerle 

gerçekleştirdikleri görüşmelerde oldukça saygılı bir tutum sergilediklerini belirtmiştir. 

Ayrıca, bu saygılı yaklaşımı, İzmir ve çevresindeki okulların sınavlarına katıldığı sırada da 

gözlemlediğini ifade etmiştir.431 

Misyonerlerin sahip olduğu hareket özgürlüğünü eşi benzeri yok şeklinde tanımlayan 

Schlienz, onların her yerde okullara girebildiklerini ve önerdikleri herhangi bir 

                                                 
429 CMS, Missionary Register Church Missionary Society, 20/511-513. 
430 CMS, Missionary Register Church Missionary Society, 20/513. 
431 ES, Missionary Register Church Missionary Society, 24/82. 



124 

 

iyileştirmenin öğretmenler tarafından memnuniyetle karşılandığını belirtmiştir. Okullarda 

dağıtılan kitapların ise dindar ve hayırsever hediyeler olarak görüldüğünü ve büyük bir 

minnetle kabul edildiğini eklemiştir. Misyonerler hem hafta içi hem de pazar günleri, kendi 

okullarında ve hatta Patrikhanenin kilise okullarında bile çocuklara dini konularda özgürce 

hitap etme imkanına sahip olmuşlardır. Schlienz’e göre bu durum, misyonerlere neredeyse 

sınırsız bir yararlılık alanı sunmuştur.432 

3.3.2.6. John Hartley’nin Osmanlı İmparatorluğu ve Levant Bölgesindeki 

Misyonerlik Faaliyetlerine Yönelik Görüşleri 

Misyoner John Hartley’in “Yunanistan ve Levant’ta Araştırmalar” adlı eseri, Osmanlı 

topraklarında ve çevresinde gerçekleştirdiği misyonerlik faaliyetlerinin sonuçlarını ve bu 

coğrafyadaki Hıristiyanlığın yeniden canlandırılmasına yönelik gözlemlerini kapsamlı bir 

şekilde ele almaktadır. Hartley, beş yıllık misyonerlik tecrübesi boyunca edindiği bilgileri 

derinlemesine işlemiş ve bu bölgedeki çalışmaların karakterini, zorluklarını ve potansiyel 

etkilerini açıklamıştır. 

Hartley’e göre, Osmanlı İmparatorluğu’ndaki misyonerlik çalışmaları diğer 

bölgelerden farklı bir yapıya sahiptir. Misyonerlik faaliyetleri, genellikle Hıristiyan olmayan 

toplumlarda Hıristiyanlık ilkelerini tanıtmayı amaçlarken, Osmanlı’da zaten Hıristiyan olan 

ancak İncil’in hakikatlerinden uzaklaşmış toplulukları yeniden eğitmek ve dini reformu 

teşvik etmek üzerine odaklanmıştır. Osmanlı İmparatorluğu’nda Müslümanların 

Hıristiyanlığa geçişinin ölümle cezalandırılması, misyonerlerin çalışmalarını Müslüman 

nüfustan uzak tutmuştur. Hartley, bu sınırlamaların misyonerlik faaliyetlerini Hıristiyan 

topluluklarla sınırladığını vurgulamış ve amacın bu toplulukların İncil’in gerçek öğretilerine 

dönmesini sağlamak olduğunu belirtmiştir.433 

Hartley, Hıristiyanlık reformu açısından Yunan Kilisesi’nin mevcut durumunu, 

Reformasyon öncesi İngiliz Kilisesi’nin durumu ile karşılaştırmıştır. Ona göre, Reform 

sürecindeki İngiliz Kilisesi gibi, Yunan Kilisesi de dini yozlaşmalar ve eğitimsizlikle 

mücadele etmektedir. Ancak, eğitim ve Kutsal Kitapların yaygınlaştırılmasıyla, Levant’taki 

Hıristiyanlık anlayışının yeniden şekillendirilmesi mümkündür. Hartley’in İzmir ve 

İstanbul’da yapılan dağıtımlara ilişkin verdiği rakamlar oldukça dikkat çekicidir. 1827-1831 

                                                 
432 ES, Missionary Register Church Missionary Society, 24/83. 
433 CMS, Missionary Register Church Missionary Society, 20/172. 



125 

 

yılları arasında İzmir’de 11.000 nüsha, İstanbul ise 21.000 nüsha Kutsal Kitap satılmıştır. 

İzmir’de ücretsiz dağıtılan nüsha sayısı yalnızca 500’dür. Bu rakamlar misyonerin, Yunan 

Devrimi’nin yarattığı ekonomik zorluklara rağmen faaliyetlerinde ne denli etkili olduğunu 

göstermesi açısından oldukça önemlidir.434 

Hartley ayrıca, dini yayınların dağıtımının modern misyonerlik faaliyetleri için hayati 

öneme sahip olduğunu ifade etmiştir. Malta’daki Kilise Misyoner Cemiyeti matbaası 

tarafından çok dilli yayınlar üretilerek Levant bölgesine dağıtılması, Hıristiyanlık bilgisinin 

yayılmasını kolaylaştırmıştır. Hartley, basın aracılığıyla dini bilgi aktarımının 19. yüzyıl 

modern misyonerlik çalışmalarının ayrılmaz bir parçası olduğunu vurgulamıştır. Hartley, 

Levant bölgesindeki misyonerlik çalışmalarında eğitimin merkezi bir rol oynadığını 

belirtmiştir. Özellikle Rum ve Ermeni okullarında Kutsal Kitapların okutulmasını, dini 

reformların başarısı için kritik bir adım olarak değerlendirmiştir. Hartley’e göre, yerel halkın 

eğitim düzeyinin artırılması ve dini eserlerin kolay erişilebilir hale getirilmesi, bölgedeki 

dini reform sürecini hızlandıracaktır.435  

3.3.2.7. Kitab-ı Mukaddes Cemiyeti Raporları (1831-1836) 

İngiliz ve Yabancı Kitab-ı Mukaddes Cemiyeti’nin 1831 yılı raporlarına göre, İstanbul, 

İzmir ve Edirne’de toplam 7736 nüsha Kutsal Kitap dağıtılmıştır. Bunun yanı sıra, ülke 

dışındaki matbaalarda basılan 1014 adet Arapça Kutsal Kitap, Osmanlı topraklarındaki kilise 

misyonerlerine ulaştırılmıştır. Raporda, Osmanlı İmparatorluğu’ndaki artan yayın 

olanaklarına dikkat çekilmiştir. Malta’daki Amerikan misyonerleri, Türk-Ermeni Kutsal 

Kitabı’nın 2500 nüshalık bir baskısını tamamlamıştır. Ayrıca, Doğu Ermenicesi, Gürcüce, 

Doğu Türkçesi, Kürtçe ve Farsça gibi Osmanlı topraklarında yaygın olarak kullanılan 

dillerde dini kitap çevirisi çalışmalarının sürdürüldüğü ifade edilmiştir.436  

1832 yılı boyunca İzmir ve çevresinde etkili olan misyonerlik faaliyetleri kapsamında 

İstanbul’da 2288 ve İzmir’de 3196 Kutsal Kitap nüshası dağıtılmıştır. Ancak hem siyasi 

karışıklıklar hem de salgın hastalıklar bu çalışmaları önemli ölçüde engellemiştir. 

İstanbul’da dağıtılan nüshalardan 1243’ü, misyoner Leeves’in Yunanistan ve Yunan 

Adaları’na yaptığı kapsamlı bir tur sırasında dağıtılmıştır. Bu dağıtım sonucunda, daha önce 

yalnızca üç okulda bulunan Yeni Ahit, 50’den fazla okula dağıtılmıştır. İzmir’de misyoner 

                                                 
434 CMS, Missionary Register Church Missionary Society, 20/173. 
435 CMS, Missionary Register Church Missionary Society, 20/173-174. 
436 BFBS, Missionary Register Church Missionary Society, 20/18. 



126 

 

Barker’ın yürüttüğü çalışmalar ise şehirde etkisini gösteren veba ve kolera salgınlarının 

şiddeti nedeniyle büyük ölçüde sekteye uğramıştır. Aynı yıl, Dini Risale Topluluğu Komitesi, 

Malta, Korfu ve İzmir’e toplamda 33.500 yayın göndermiştir. Bu yayınların büyük bir kısmı 

Modern Yunanca Çocuk Kitapları olup Yunanlılar tarafından büyük bir ilgiyle 

karşılanmıştır.437  

1834 yılı içerisinde İstanbul ve İzmir’den 4895 ve bazı küçük merkezlerden 315 Kutsal 

Kitap nüshası dağıtılmıştır. İzmir ve çevresinde gerçekleştirilen dağıtımlar, Bay Leeves ve 

Bay Barker’ın yanı sıra Rahip Josiah Brewer’in Anadolu’da sürdürdüğü faaliyetlerle 

desteklenmiştir. Ancak, bu yıl hem İzmir’de hem de İstanbul’da Kutsal Kitap satışlarında 

belirgin bir düşüş yaşanmıştır. İzmir’deki azalma, tüm afyon ve ipek tüccarlarının mallarını 

yalnızca İstanbul’da satmak üzere taşımalarını zorunlu kılan bir İmparatorluk Emri ile 

ilişkilendirilmiş ve bu durum, şehrin yabancılar tarafından neredeyse tamamen terk 

edilmesine yol açmıştır. İstanbul’da ise Yunan Kilisesi yetkililerinin aldığı tedbirlerin 

satışlardaki düşüşün başlıca nedeni olduğu ifade edilmiştir.438 

İbraniceden Modern Yunancaya çevrilen Tora ve Yeşu Kitabı’nın toplamda 2000 

kopyası Korfu, Malta, Siros ve İzmir’de yayınlanmıştır. Türkler arasında misyonerlik 

faaliyetleri çerçevesinde, Türk okullarında kullanılmak üzere önerilen Yaratılış Kitabı ve 

Mezmurlar’ın Türkçe çevirisinin 1000 nüshası Rahip Renouard’ın gözetiminde neredeyse 

tamamlanmıştır. Ayrıca Rahip Renouard, Yaratılış Kitabı’nın Türkçe-Yunanca çift dilli bir 

versiyonunu hazırlamayı sürdürmüştür. Amerikan Misyonerleri, Malta’da Türk-Ermeni 

alfabesiyle 2000 nüsha Yeni Ahit basmıştır. Bunun yanı sıra, Osmanlı topraklarında yaygın 

olarak kullanılan Farsça, Tatar-Türkçe ve Eski Ermenice dillerinde pek çok dini yayın 

gerçekleştirilmiştir. Misyonerler, dönemin en önemli misyonerlik araçlarından biri olan 

matbaayı kullanarak Osmanlı coğrafyasındaki her bireye ulaşmayı amaçlamışlardır. Bu 

duruma en iyi örneklerden biri, bölgede faaliyetlerini sürdüren misyonerlik cemiyetlerinden 

sadece biri olan Dini Risale Topluluğu’nun bir yıl içerisinde Arapça 26.000 adet risale 

basması ve dağıtmasıdır.439 

1835 yılına ait verilere göre, İstanbul’dan 2996 ve İzmir’den 2273 Kutsal Kitap 

nüshası ya da bu kitapların belirli bölümleri dağıtılmıştır. İzmir’de dağıtılan bu nüshalara ek 

                                                 
437 BFBS, Missionary Register Church Missionary Society, 21/22-23. 
438 BFBS, Missionary Register Church Missionary Society, 23/68. 
439 BFBS, Missionary Register Church Missionary Society, 23/69. 



127 

 

olarak, 6156 nüsha daha gönderilmiştir. Bu yayınlar, Misyoner Barker ve yardımcıları 

tarafından dolaşıma sokulmuştur. İstanbul’daki veba salgınının hızla yayılması ve bazı 

muhalefetlerin ortaya çıkması şehirden yapılan dağıtımları önemli ölçüde azaltmıştır.440 Öte 

yandan, Dini Risale Topluluğu yabancı yayınlar için belirlenen ödeneklere ilişkin raporunda, 

yıl içinde farklı istasyonlara toplam 34.950 dolar gönderildiğini bildirmiştir. Bu 

ödeneklerden İstanbul için 1000 dolar, Yunanistan için 2250 dolar, İzmir için 1200 dolar ve 

Suriye için 1000 dolar ayrıldığı belirtilmiştir.441 

1836 yılına ilişkin Kitab-ı Mukaddes Cemiyetlerinin raporlarına göre, İstanbul ve 

İzmir’de Bay Barker’ın aracılığıyla toplam 5574 adet Kutsal Kitap nüshası veya bölümleri 

dağıtılmıştır. Bu talebi karşılamak amacıyla her iki merkeze toplam 2037 adet Kutsal Kitap 

nüshası veya bölümleri sevk edilmiştir. Bay Barker, dağıtım faaliyetlerinde Amerikalı 

misyonerlerin yanı sıra diğer misyoner gruplardan da önemli destek görmüştür.442 Aynı 

dönemde, Dini Risale Topluluğu tarafından İzmir’de görev yapmakta olan Rahip J. A. 

Jetter’e, 3900 adet İngilizce ve Fransızca risale ile özel dağıtım için kullanılmak üzere çeşitli 

kitaplar hibe edilmiştir. Ayrıca, satış amacıyla bir başka kitap sevkiyatının gerçekleştirildiği 

de rapor edilmiştir. Ancak, bölgedeki veba salgınının yaygınlaşması, dağıtım faaliyetlerini 

olumsuz etkilemiş ve satışlarda ciddi kesintilere yol açmıştır.443 

3.3.2.8. Amerikalı Misyonerlerin Faaliyetleri  

Amerikan Misyon Kurulu’nun 1833 yılı CMS misyoner kayıtlarında yayınlanan şu 

raporu, Osmanlı coğrafyasındaki misyonerlik faaliyetlerinin yönü ve kapsamı açısından 

oldukça önemlidir:  

Board’un misyonerleri, Akdeniz çevresinde çok geniş bir alanı kat etmişlerdir. Trablus’tan 

Tunus’a, İskenderiye’den Tebük’e, Kahire’den çöl boyunca Gazze’ye, Filistin’in hemen her 

bölgesinden geçerek Suriye’deki Beyrut’tan Lübnan Dağları’nı aşarak Şam’a, oradan Halep ve 

Antakya’ya, oradan kıyıdan aşağıya Beyrut’a, eski Tarsus’tan Küçük Asya’nın güney eyaletleri 

boyunca İzmir’e kadar izlerini sürebiliriz. Aynı ülkenin orta bölgesinden geçerek Kayseri’ye, 

İzmir’den Yedi Kilise’yi kucaklayan ülke boyunca, İzmir’den İstanbul Boğazı’na, İstanbul’dan 

Küçük Asya’nın kuzey eyaletlerinden geçerek Ermenistan’daki Erzurum’a, oradan Kafkas 

Dağları arasındaki Tiflis’e, bir kez İran’ın kuzey bölgelerinden geçerek, oradan Kürtlerin 

yaşanmaz bölgelerinden geçerek ve Ermenistan üzerinden Karadeniz’deki Trabzon’a kadar 

                                                 
440 BFBS, Missionary Register Church Missionary Society, 24/77. 
441 Religious-Tract Society, Missionary Register Church Missionary Society, 24/564. 
442 BFBS, Missionary Register Church Missionary Society, 25/69-70. 
443 RTS, Missionary Register Church Missionary Society, 25/71. 



128 

 

ilerlemişlerdir. Ayrıca Avrupa’da yedi İyonya Adası’ndan beşine, Peloponez’den geçerek 

Attika’ya ve Ege Denizi’ndeki birçok adaya kadar izlerini sürebiliriz. Artık bu ülkelerin 

fiziksel, entelektüel, ahlaki ve dini durumlarını büyük ölçüde biliyoruz: ne tür bir manevi güce 

en çok ihtiyaç duyulduğunu ve başarılı olma olasılığının yüksek olduğunu biliyoruz; hangi 

yerlerin en erişilebilir ve en uygun yerler olduğunu biliyoruz. Altı yıl öncesine göre 

çalışmalarımızı nasıl ekonomikleştireceğimizi ve yönlendireceğimizi çok daha iyi biliyoruz. 

Ancak uzun ve tehlikeli yolculuklar pahasına dünyanın o bölgesinde yapılacak çok az keşif 

kaldı. Misyonerler artık yerlerini belirleyebilir ve etkilerini yoğunlaştırabilir; basın çeşitli 

dillerde daha büyük bir kesinlikle çalışabilir; kitaplar daha büyük bir kararlılıkla ve çok daha 

az kayıp tehlikesiyle dağıtılabilir. Kısacası, Doğu’daki yozlaşmış kiliselerin ruhani yararı için 

yürüttüğümüz faaliyetler, yapmamız gereken işin, karşılaşılacak engellerin ve nihai başarı 

beklentisinin kendine özgü nedenlerinin çok önemli bir bilgisiyle yürütülebilir.444 

Bu rapor, Amerikan misyonerlerinin Osmanlı coğrafyasında artık keşif dönemini 

tamamladıklarını ve esas misyonerlik faaliyetlerinin yürütüleceği daha planlı ve sistematik 

çalışmaların uygulama dönemine geçtiklerini açıkça göstermektedir.  

İzmir’de kurulması planlanan Amerikan misyoner matbaası için Daniel Temple, John 

B. Adger, Bay Petroko Kino (çevirmen) ve Homan Hallock (yazıcı) görevlendirilmiştir. 

Misyon ailesi, matbaa ekipmanları ile birlikte 23 Aralık 1833 tarihinde İzmir’e ulaşmıştır. 

Misyoner Temple’ın İzmir’e varışını takiben, Amerikan Konsolosu aracılığıyla Paşa 

tarafından, İstanbul’a esir olarak gönderilme tehdidine karşı kendisine on gün içinde İzmir’i 

terk etmesi emri iletilmiştir. Ancak Konsolos’un bizzat devreye girmesiyle durum 

yatıştırılmıştır. Bu durumun, İzmir’de bulunan bazı Papalık mensuplarının ve Ermenilerin 

Paşa’ya ilettiği düşmanca beyanlardan kaynaklandığı anlaşılmıştır. Matbaanın Arapça 

bölümü daha sonra Beyrut’a gönderilmiştir. Ayrıca, 3 Haziran tarihinde İzmir’de çeyrek 

yüzyıldır görülmemiş derecede yıkıcı bir yangın meydana gelmiş, yaklaşık 200 aileye ait 

evler bu felakette yok olmuştur. Yangın, misyonerlerin evlerinin hemen yakınındaki yapılara 

ulaştıktan sonra kontrol altına alınabilmiştir.445 

Bu dönemde Amerikan Misyon Kurulu, Osmanlı coğrafyasındaki çeşitli misyon 

istasyonlarına pek çok misyoner ailesini görevlendirmiştir. İzmir’e gönderilen misyon 

ailelerinin yanı sıra halihazırda W. Goodell, H. G. O. Dwight ve W. G. Schauffler İstanbul 

misyonunu yönetmekteydi. Misyoner Goodell Türkçe bilgisi sayesinde öncelikli olarak 

Türkler üzerinde çalışmaktaydı. Bununla birlikte Türkçe bilmeleri dolayısıyla Rumlar ve 

                                                 
444 ABCFM, Missionary Register Church Missionary Society, 21/26. 
445 ABCFM, Missionary Register Church Missionary Society, 23/73. 



129 

 

Ermeniler üzerinde de faaliyetlerini yürütebilmekteydi. Misyoner Dwight özellikle 

Ermenilere yönelik çalışmalarına yoğunlaşırken Misyoner Schauffler ise Yahudilere yönelik 

misyonerlik faaliyetlerini sürdürmekteydi.446 

Misyonerlerden Benjamin Schneider, Philander O. Powers, Rahip Thomas Pinckney 

Johnston ve eşleri 19 Ocak 1834 tarihinde İzmir’e ulaşmış ve Şubat ayının başlarında 

Bursa’ya gitmek üzere yola çıkmışlardır. Misyoner Bay ve Bayan Powers’ın görevi Bursa’da 

yaşayan Ermenilere yönelik faaliyetlerde bulunmaktır. Bay Johnston’ın varış noktası ise 

Karadeniz’in güneydoğu kıyısında yer alan yaklaşık 15.000 Müslüman, Rum, Ermeni ve 

Papalık Ermenisi’nin yaşadığı Trabzon’dur. Trabzon ayrıca İran ile iletişim kurmada bir araç 

olarak kullanılmak üzere stratejik bir istasyon olarak belirlenmiştir. Rahip Samuel R. 

Houston ve Bayan Houston, daha önce 1822’de büyük bir yıkıma uğrayan ve 1834 yılı 

itibarıyla nüfusu yaklaşık 35.000 olarak tahmin edilen Sakız Adası’nda bir misyon kurmak 

amacıyla görevlendirilmiştir. Benzer şekilde Rahip Lorenzo W. Pease ve eşi de Kıbrıs 

Adası’nda misyonerlik girişiminde bulunmak üzere atanmıştır. 20 Ağustos 1834’te 

Boston’dan eşleriyle birlikte farklı bölgelere gitmek üzere yola çıkan Adger, Houston, 

Merrick ve Pease adlı misyonerler 25 Ekim’de İzmir’e ulaşmışlardır. Ayrıca Misyonerler 

Kurulu tarafından 11 Mayıs’ta Boston’dan yola çıkan Dr. Asahel Grant, Bayan Grant ve 

Bayan Rebecca W. Williams da bu misyona katılmıştır. Dr. Grant ve Bayan Grant’ın 

İran’daki Nasturilere yönelik misyon çalışmalarında görev alması planlanırken, Bayan 

Williams’ın Beyrut’ta kız okullarını yönetmekle görevlendirileceği bildirilmiştir.447  

Bu dönemde Osmanlı coğrafyasına yapılan misyoner görevlendirmeleri oldukça 

yoğundur. İzmir, misyonerlik faaliyetlerinin merkez noktası haline gelmiştir. Amerikan 

misyonerlerinin Osmanlı topraklarında ilk ayak bastıkları yer genellikle İzmir olmuştur. Bu 

durumun temel nedeni, Boston ve İzmir arasında gelişmiş gemi ticaretidir. Halı, deri, reçine, 

incir, kuru üzüm ve afyon gibi Levant’ın geleneksel ihraç ürünlerinin ticaret yoğunluğu bu 

iki şehir arasında düzenli gemi seyahatlerinin yapılmasını sağlamış ve İzmir’i misyonerler 

için stratejik bir geçiş noktası haline getirmiştir.448 

Misyoner Daniel Temple İzmir’deki çalışmalarını desteklemek amacıyla Modern 

Yunanca öğrenimine ağırlık vermiştir. Aynı dönemde misyoner Adger Ermenilere yönelik 

                                                 
446 ABCFM, Missionary Register Church Missionary Society, 23/71. 
447 ABCFM, Missionary Register Church Missionary Society, 23/73-74. 
448 James A. Field, America and the Mediterranean World 1776-1882 (New Jersey: Princeton University Press, 

1969), 113. 



130 

 

faaliyetlerinde etkili olabilmek için eski ve modern Ermeni dilleri üzerine kapsamlı bilgi 

edinme çabası içine girmiştir. 1835 yılı içerisinde İzmir’deki misyoner matbaası tarafından 

toplam 26.256 yayın basılmış ve bu yayınlar halk arasında büyük bir ilgiyle karşılanmıştır. 

Ayrıca matbaada daha kapsamlı dini eserlerin basımının planlandığı ifade edilmiştir. Bu 

süreçte Bayan Hallock tarafından yönetilen ve 35 Rum öğrencinin eğitim aldığı bir okul 

faaliyet göstermektedir. Misyoner Temple üç Rum okulunun halka açık sınavlarına katılmış 

ve bu etkinliklerin ardından Piskoposun evine davet edilmiştir. Temple bu davetin ve 

Piskoposun sergilediği samimiyetin kendisini olumlu yönde etkilediğini dile getirmiştir. 

İzmir’deki bu durum İstanbul’da yaşananlara tezat oluşturmaktadır. Patrik ve rahiplerin 

İstanbul’daki okullara karşı çıktıkları, bazı okulları kapattıkları ve hatta yıktıkları yönünde 

bilgiler mevcuttur. Buna karşın Temple İzmir’deki koşulları değerlendirerek bu tür bir olayın 

burada yaşanmasının mevcut şartlar altında imkansız olduğunu ifade etmiştir.449 

Amerika’dan yola çıkan Thompson, Jackson, Lanneau ve Hebard adlı misyonerler ile 

Bayan Tilden 1836 yılının Ocak ayı sonunda İzmir’e ulaşmıştır. Bu misyonerlerden 

Thompson, Lanneau ve Hebard, 18 Şubat tarihinde Beyrut’a geçiş yapmışlardır. Aynı yıl 

matbaa oldukça aktif bir şekilde çalışmıştır. Matbaadan sorumlu Misyoner Hallock, 

Amerika’yı ziyaret ederek matbaayı tam kapasite ve etkili bir şekilde çalıştırmak için her 

türlü malzemeyi temin etmiştir. Matbaada Temmuz 1835 ile Temmuz 1836 yılları arasında, 

12 farklı kitaptan toplam 27.000 kopya basılmış, bu da toplamda 2.516.000 sayfaya denk 

gelmiştir. Dağıtılan kopya sayısı ise 26.670’tir.450 

Misyoner Adger, İzmir’de Ermeni kızlarına yönelik bir okul açmış ve kısa bir süre 

içerisinde 40 öğrenci toplamayı başarmıştır. Ancak, Ermeniler arasında oluşan bir grup, bir 

yabancının kendileri için ücretsiz bir okul açmasına ihtiyaç duyacak kadar fakir 

olmadıklarını savunarak ulusal gurura atıfta bulunmuştur. Bunun sonucunda, okulun 

masrafları topluluk tarafından karşılanmaya başlanmış ve okul topluluğun kontrolüne 

geçmiştir. Misyoner Adger, bu duruma itiraz etmemiş ve düşman olarak algılanmamak adına 

durumu kabul etmiştir. Buna rağmen, Amerikan Misyon Kuruluna bildirdiği raporda, 

cemiyete hiçbir maliyeti olmadan okulu istedikleri zaman ziyaret edebileceklerini, 

                                                 
449 ABCFM, Missionary Register Church Missionary Society, 24/84. 
450 ABCFM, Missionary Register Church Missionary Society, 25/76. 



131 

 

öğrencilere kitap sağlayabileceklerini ve başka uygun yardımlarda bulunabileceklerini 

bildirmiştir.451 

1836 yılında İstanbul Patriği, Protestan misyonerlerin faaliyetlerine yönelik bir 

genelge yayımlamıştır. Bu genelgede Patrik, kendisine emanet edilen cemaatin çeşitli 

bölgelerinde sapkın inançların endişe verici bir hızla yayılmakta olduğunu belirtmiş ve bu 

durumun önlenmesi için güçlü ve kararlı adımlar atılmasını talep etmiştir. Misyonerler bu 

genelgeyi, Patrik’in izni olmadan hiçbir kitabın satılamayacağı, onun incelemesi olmadan 

hiçbir öğretmenin göreve alınamayacağı ve onun özel yetkisi olmadan hiçbir vaizin 

konuşamayacağı şeklinde eleştirmişlerdir. Aynı dönemde Yunanistan’daki bir piskopos, 

misyonerlerin faaliyetlerini ve okullarını eleştiren 104 sayfalık bir kitap kaleme almıştır. 

İzmir’de ise Yunan Kilisesi Komitesi, misyonerlere karşı bir bildiri yayımlamıştır.452  

Misyoner Daniel Temple, Yunan Komitesi’ne yanıt verme sorumluluğu hissetmiş ve 

onların inançlarına ya da ayinlerine doğrudan saldırıda bulunmadığını, aksine faydalı 

olacağını düşündüğü gerçekleri ortaya koyduğunu savunduğu bir yanıt metni hazırlayarak 

matbaada bastırmıştır. Ancak İzmir’deki durum misyonerler açısından giderek daha olumsuz 

bir hal almışdır. Piskopos ve rahiplerin, şehirdeki misyonerlere yönelik daha sert bir 

mücadeleye hazırlandığı ve çocuklarını misyoner okullarına gönderen tüm ebeveynlere 

yönelik bir aforoz ilan edeceklerine dair söylentiler yayılmıştır.453 

3.4. İzmir Misyonu’nda Değişim ve Karşı Tepkiler (1836-1855) 

Bu bölümde, 1836 yılında misyonerlere yönelik baskılar sonucunda okulların 

kapatılması ve bu durumun ardından ortaya çıkan gelişmeler ele alınacaktır. İzmir’de 

misyonerlik faaliyetleri, özellikle eğitim kurumlarıyla birlikte en etkili dönemini yaşamıştır. 

Ancak, Ortodoks Kilisesi mensuplarının gösterdiği tepkiler neticesinde bu okullar 

kapatılmıştır. Sonraki yıllarda misyonerlere yönelik baskılar ve sağlanan özgürlükler dalgalı 

bir süreç izleyerek Osmanlı İmparatorluğu’nda misyonerlik faaliyetlerinin seyrini 

şekillendirmiştir.  

Bu çerçevede misyonerlerin faaliyetlerini sürdürebilmek adına benimsedikleri yeni 

yöntemler ile özellikle basım ve yayın çalışmaları ayrıntılı olarak değerlendirilecektir. 

                                                 
451 ABCFM, Missionary Register Church Missionary Society, 25/76-77. 
452 ABCFM, Missionary Register Church Missionary Society, 25/76. 
453 ABCFM, Missionary Register Church Missionary Society, 25/76. 



132 

 

Ayrıca, dönemin genel şartlarını ortaya koymak amacıyla misyonerler tarafından hazırlanan 

raporlar incelenecektir. İzmir’in Anadolu’daki misyonerlik faaliyetlerinde merkezi 

konumunu ve stratejik önemini kaybetme sürecinde ilk olarak John Theoph Walters ve 

Antonio Dalessio’nun Kilise Misyoner Cemiyeti bünyesinde İzmir ve çevresinde 

yürüttükleri çalışmalar incelenecektir. Bununla birlikte, Yahudilere yönelik misyonerlik 

faaliyetlerinin etkili ismi Papaz G. Solbe’nin Yahudi topluluğu üzerindeki etkili çalışmaları 

ve Amerikalı misyonerlerin İzmir’de matbaacılık, yayıncılık ve eğitim alanlarında 

gerçekleştirdikleri çalışmalar dönemin misyonerlik faaliyetleri açısından ele alınacaktır. 

Kitab-ı Mukaddes Cemiyetleri’nin raporları temel alınarak, İzmir ve çevresindeki kitap 

basım ve dağıtım faaliyetlerine dair önemli veriler sunulacaktır.  

3.4.1. Misyonerlik Faaliyetlerine Karşı Toplumsal Tepkiler ve Sonuçları 

3.4.1.1. İngiliz Misyon Okullarının Kapatılması  

Misyoner okullarına yönelik muhalefet, Yunanistan ve Osmanlı İmparatorluğu’nun 

çeşitli bölgelerinde eşzamanlı olarak ortaya çıkmıştır. Misyoner J. A. Jetter, 16 Nisan 1836 

tarihli raporunda İzmir ve çevresindeki okullarda bu durumun etkilerini açıklamaktadır. 

Raporunda, okulların yılın başından itibaren düzenli şekilde faaliyetlerini sürdürdüğünü ve 

katılım oranlarının yüksek olduğunu belirtmektedir. Ancak kısa bir süre önce, misyonerlerin 

çalışmalarını hedef alan bir broşürün yayımlanmasıyla bu durum değişmeye başlamıştır.454 

Söz konusu broşür, misyonerlerin kitaplarına, okullarına ve özellikle Syra (Siros 

Adası) gibi bölgelerdeki faaliyetlerine karşı bir tepkiyi ifade etmektedir. Broşürde, Kitab-ı 

Mukaddes Cemiyeti’nin Yunanistan’daki misyonerlerinin gizli amaçları olduğu iddia 

edilmiş ve bunun proselytizm olduğu savunulmuştur. Geniş bir kitle tarafından okunan 

broşür, muhalefeti daha da yaygın hale getirmiştir.455 

Kilise Misyoner Cemiyeti mensubu misyonerler, yayımlanan broşürün iftira ve kötü 

niyetli cehaletten kaynaklandığını savunmuşlardır. Bununla birlikte, bu broşürün 

faaliyetlerine büyük zarar vereceğini öngörmüşlerdir. Misyoner J. A. Jetter, 24 Nisan 1836 

tarihinde, broşürün büyük bir heyecan yarattığını ve bazı kişilerin kahvehanelerde yüksek 

sesle okunmasını teşvik ettiğini belirtmiştir. Ancak bu süreçte okullar faaliyetlerini 

sürdürmüş ve öğrenci sayılarında herhangi bir azalma görülmemiştir. 25 Mayıs’ta, Rum 

                                                 
454 CMS, Missionary Register Church Missionary Society, 25/184. 
455 CMS, Missionary Register Church Missionary Society, 25/184. 



133 

 

Patriği’nden gelen bir genelgede, tüm Amerikan Okullarının kapatılması ve çocukların 

eğitim sorumluluğunun tamamen bir Kilise Komitesine devredilmesi gerektiği bildirilmiştir. 

Genelgeye göre, misyonerlerin bu alana müdahalesi yasaklanmıştır. 30 Mayıs’ta, Yunan 

Piskoposluğunda düzenlenen bir Genel Komite toplantısında, bazı üyeler misyonerlere ve 

okullarına karşı şiddete başvurulmasını savunmuş ancak daha sağduyulu kişiler bu girişimi 

engellemiştir. Bununla birlikte, bu süreçte misyonerlere ve okullara yönelik özel bir 

düşmanlık oluşmuş ve rahipler ile taraftarları, çocuklarını misyoner okullarına gönderen 

ebeveynleri tehdit etmeye başlamıştır. Öğretmenler ile rahipler arasında da çeşitli 

anlaşmazlıklar yaşanmış, rahipler çocuklara kötü davranmış ve kitaplarını alıp yok 

etmişlerdir.456 

Kilise Komitesi 3 Haziran’da misyonerlere bir mektup göndermiş, 8 Haziran’da ise 

cevap talep eden ikinci bir mektup iletmiştir. Misyoner Jetter ve diğer misyonerler, 

hazırladıkları yanıtı 10 Haziran’da Kilise Komitesi’ne iletmiştir. Jetter 12 Haziran Pazar 

günü Buca’da düzenlediği vaazın ardından İzmir Piskoposundan gelen ve ailelerin 

çocuklarını misyoner okullarına göndermelerini yasaklayan bir mektubun Rum Kilisesi’nde 

okunduğunu öğrenmiştir. 13 Haziran Pazartesi günü ise İzmir Kilise Komitesi, misyonerlerin 

cevabını ve kendi gözlemlerini içeren bir bildiriyi yayımlamıştır. Bu sırada İzmir’de 

başlayan veba salgını nedeniyle okullar kapatılmıştır. 24 Temmuz’da Jetter, Buca’daki 

okulları yeniden açmak için bir girişimde bulunmuş, ancak sadece 12-20 öğrenci katılmıştır. 

Ay sonunda muhalefetin etkisiyle yalnızca birkaç kız öğrenci dikiş eğitimi için okula devam 

etmiş, kısa süre sonra onlar da gelmeyi bırakmıştır. Böylece, beş yılı aşkın bir süredir faaliyet 

gösteren Buca’daki misyoner okulları tamamen kapanmıştır.457 

Misyoner Jetter’a 2 Ağustos 1836’da Urla’daki misyoner okullarının tahrip edildiğini 

bildiren bir mektup ulaşmıştır. Mektupta aktarıldığına göre, Kilise Misyoner Cemiyeti’ne ait 

okullara yönelik düşmanlık, belirli rahipler tarafından desteklenmiş ve yönlendirilmiştir. 

Halktan bazı kişiler, bu okulları kapatma girişiminde bulunmuş ancak bir grup Urla sakini 

“Piskoposun rızası olmadan böyle bir şeye kalkışamayız” diyerek bu girişime karşı çıkmıştır. 

Bunun üzerine, halk arasında okulların Müfettişine ve Müdürüne yönelik kışkırtmalar 

başlamış, bu kişiler “ateist” olarak itham edilmiştir.458  

                                                 
456 CMS, Missionary Register Church Missionary Society, 25/184. 
457 CMS, Missionary Register Church Missionary Society, 25/184.  
458 CMS, Missionary Register Church Missionary Society, 25/184. 



134 

 

Bu gelişmeler üzerine İzmir Kilise Komitesi’ne başvuran karşıt gruplar, Protestan 

öğretilerinin Urla’da kök saldığını ve bölgede ilk ailelerden on ikisinin Protestanlığı kabul 

ettiğini iddia eden bir belge hazırlayarak İstanbul’daki Patriğe göndermiştir. Komite ayrıca, 

Patrik’e ikinci bir suçlama daha iletmiştir. Patrik, İstanbul’da bulunan Urla Piskoposunu 

azarlayarak okulların kapatılması ve konunun araştırılması için kendi eliyle yazdığı bir 

mektubu İzmir’e göndermiştir. Urla’ya ulaşan Piskopos, İzmir Kilise Komitesi’nden de bir 

kınama almış ve misyonerlerden rüşvet almakla suçlanmıştır. Piskopos, Patriğin mektubunu 

kilisede okuduktan sonra misyonerler her tür kitabının toplanmasını emretmiştir. Rahipler 

bu emre hemen uyarak kitapları toplatmış bir kısmını yırtmış, bir kısmını yakmış ve geri 

kalanını kilisede yakmak üzere bir araya getirmiştir. Misyoner okullarında ders verme 

faaliyeti de yasaklanmıştır. Piskopos, bu süreçte Türk Vali’ye giderek misyonerlerin okulları 

yeniden açmaya çalışmaları durumunda müdahale edilmesi talebinde bulunmuştur. Bu 

olaylar, Urla’daki misyoner okullarının faaliyetlerini sonlandırmıştır.459 

Misyoner Jetter 28 Ekim 1836 tarihli raporunda, Rumların ve misyonerlerin faaliyet 

gösterdiği her bölgede baskıların yoğunlaştığını ve bu durumun Türk İmparatorluğu’nun 

dört bir yanına yayıldığını ifade etmiştir. Jetter’ın 12 Ocak 1837 tarihli raporunda ise Yunan 

rahiplerin kaynaklarını neredeyse tükettikleri görülmektedir. Rahipler, daha iyi okullar 

kurma vaadiyle misyoner okullarını kapatmış, ancak bu vaatlerini yerine getirememişlerdir. 

İzmir’deki mevcut okulların durumu ise oldukça zayıf bir görünüm sergilemektedir. Jetter’ın 

deyimiyle eskisinin yalnızca bir gölgesi olarak faaliyet gösteren bir okul kalmış, onun da 

öğrenci sayısı beşte bire düşmüştür. Eğitim, kilise komitesi tarafından alelacele yüksek 

maliyetle hazırlanan ancak gelişime uygun olmayan iki kitapla sürdürülmüştür. Ayrıca, 

okullara misyonerlerle ilişkilendirilen hiçbir Kitab-ı Mukaddes, İncil veya dini risalenin 

sokulmasına izin verilmediği rapor edilmiştir.460 

Rahip J. A. Jetter ve Rahip P. Fjellstedt, Rum Patriği tarafından piskoposlara 

gönderilen genelgenin Osmanlı İmparatorluğu’nda beklenen etkileri yarattığını ve bunun 

sonucunda Rum ve Ermeni okullarını yönetmeye yönelik misyonerlik çabalarının askıya 

alındığını ifade etmişlerdir. Bu gelişmeler doğrultusunda, 1837 yılının sonbaharında, 

bölgedeki halkın ahlaki durumunu gözlemlemek ve misyonerlik çalışmaları için yeni 

açılımlar aramak amacıyla İzmir’in belirli İç bölgelerini ziyaret etmeye karar vermişlerdir. 

                                                 
459 CMS, Missionary Register Church Missionary Society, 25/184. 
460 CMS, Missionary Register Church Missionary Society, 25/186-187. 



135 

 

Yanlarına Yunanca, Ermenice ve Türkçe Kutsal Kitaplar ve broşürler alarak 4 Ekim 1837’de 

Buca’dan yola çıkmış, güneye doğru Efes’e ilerlemişlerdir. Ardından doğuya yönelerek 

Küçük Menderes Ovası’nı geçip Bayındır ve Tire’ye ulaşmışlardır. Bu seyahatten sonra 

Aydın’a geçerek burada sekiz gün kalmış, daha sonra Nazilli ve Denizli’ye ulaşmışlardır. 

Pamukkale, Buldan, Alaşehir, Sart ve Turgutlu’yu ziyaret ettikten sonra 27 Ekim’de İzmir’e 

geri dönmüşlerdir.461 

Bu dönemde misyonerlerin raporlarında, Yunanlılar tarafından dışlanmaları nedeniyle 

Türklere daha fazla odaklandıkları ve Türkler arasında misyonerlik çalışmalarına öncelik 

verdikleri görülmektedir. Özellikle yaptıkları bu misyon seyahatinde Yörük ve Türkmen 

topluluklarıyla etkileşime geçmiş, onları gözlemlemiş ve bu toplulukların 

Hıristiyanlaştırılmasına yönelik raporlar hazırlamışlardır. Bunun yanı sıra, 1837 yılında 

İzmir’i etkisi altına alan veba salgını şehirde yaşam koşullarını ciddi şekilde zorlaştırmıştır. 

Salgın nedeniyle insanlar yalnızca şehirleri değil, köyleri dahi terk ederek tarlalara ve üzüm 

bağlarına sığınmak zorunda kalmışlardır.462 

Nisan 1838’de Misyoner Jetter ve Bay Fjellstedt, Yusuf Efendi’nin eşliğinde 

Manisa’yı ziyaret etmişlerdir. Seyahat kapsamında Jetter ve Yusuf, Akhisar ve Bergama’yı 

ziyaret etmiş ve Mayıs ayında İzmir’e dönmüşlerdir. Manisa’da bulundukları sırada Efes 

Başpiskoposu ile bir görüşme gerçekleştirmişlerdir. Bu görüşme sırasında Yusuf Efendi, 

başpiskoposa Urla’da İncil yakıp yakmadığını sormuştur. Başpiskopos, “Okul kitaplarınızı 

yaktım” diyerek Kutsal Kitapları yaktığını reddetmiştir. Ancak, Fjellstedt ve Yusuf’un, 

okullar için verilen kitapların iade edilmesi gerektiğini hatırlatması üzerine büyük bir 

öfkeyle, “Sahte İncillerinizi yaktım ve nerede bulursam yakacağım” şeklinde bir yanıt 

vermiştir. Başpiskopos, ayrıca Yusuf’a, “Nasıl oluyor da bir kâfir olarak İncil’i 

savunuyorsun?” diye çıkışmıştır. Yusuf ise, “Eğer ben kâfir olsaydım İncil’i yakmak garip 

olmazdı; ancak sen Kilise’nin bir direği olduğunu iddia ettiğine göre, bu senin için garip 

olmalı,” şeklinde yanıt vermiştir. Bunun üzerine başpiskopos, misyonerleri aforoz etmiş ve 

konakladıkları evin sahibini de aforoz etmekle tehdit etmiştir. Bunun sonucunda misyonerler 

bir hana taşınmak zorunda kalmışlardır.463 

                                                 
461 CMS, Missionary Register Church Missionary Society, 26/205. 
462 CMS, Missionary Register Church Missionary Society, 26/205-206. 
463 CMS, Missionary Register Church Missionary Society, 27/293. 



136 

 

Misyoner Jetter, seyahatleri sırasında görüştüğü kişilerin misyonerler tarafından 

dağıtılan İncilleri, kendi kiliselerindeki İncillerden farklı olduğunu düşündüklerini ve bu 

inanç nedeniyle misyonerlerin dağıttığı İncil nüshalarını yok etmeye hazır olduklarını ifade 

etmiştir. Jetter’e göre rahipler halkı bu yönde ikna etmektedir. Çünkü halk Eski Yunancayı 

bırakın Modern Yunancayı bile okuyamadığı için kendi incelemelerini yapamamaktadır. 

Ayrıca Jetter, bazı Hıristiyanların Voltaire ve benzeri eserleri okuduğunu gözlemlemiştir. Bu 

durum karşısında Jetter, raporunda şu ifadeyi kullanmıştır: “Ne yazık ki, bu yıkıcı kitaplar 

her yerde kendine yer buluyor; Kutsal Kitaplar zulüm görüp yakılırken, bunlar 

sorgulanmadan kendi yollarına gitmeye bırakılıyor.”464 

Misyonerler, seyahatleri sırasında eskiden olduğu gibi neşeyle ve meraklı gözlerle 

karşılanmadıklarını ifade etmişlerdir. Akhisar’daki ziyaretlerinde halkın arkalarından 

“farmason” dediklerini işitmişlerdir. Bu kelimenin anlamını sorduklarında, Rumlar bunun 

hiçbir şeye inanmayan birini ifade ettiğini ve oldukça aşağılayıcı bir terim olduğunu 

açıklamışlardır. Ayrıca, Piskoposun Akhisar ve çevresindeki diğer bölgelerde misyonerleri 

farmason ve sapkın olarak ihbar etmeleri için mektup yazdığı bilgisine ulaşmışlardır. Bu 

dönemde rahiplerin misyonerler hakkında uydurduğu hikayeler de yaygındır. Misyonerler 

seyahatleri süresince halk arasında misyonerlerin büyücülerle ilişkili oldukları, ceplerinde 

sürekli olarak 36 dolar bulunduğu ve bu paranın hiç azalmadığı, Tanrı’ya veya herhangi bir 

şeye inanmadıkları yönünde hikayelere şahit olmuşlardır.465 

Misyonerler, seyahatleri sırasında yıllardır dağıttıkları İncil nüshalarının patrik ile 

piskoposların emri ve halkın aforoz edilme korkusuyla Anadolu’nun dört bir yanında 

yakıldığını öğrenmişlerdir. Ayrıca, Patrik tarafından misyonerler hakkında hazırlanan 

broşürlerin köylere kadar yayıldığını ve eskisi kadar rahat hareket edemeyeceklerini fark 

etmişlerdir.466  

Kilise Misyoner Cemiyeti’nin raporlarına göre, Yunan Kilisesi’nin misyonerlik 

faaliyetlerine karşı muhalefeti, 1839-1840 yıllarında da etkisini sürdürmektedir. Bu durum, 

misyonerlerin faaliyetlerini önemli ölçüde sekteye uğratmıştır. Rum halkı, Kilise 

mensuplarının baskısıyla misyonerlerle herhangi bir ilişki kurmaktan alıkonulmuştur.467 

                                                 
464 CMS, Missionary Register Church Missionary Society, 27/294. 
465 CMS, Missionary Register Church Missionary Society, 27/294-295. 
466 CMS, Missionary Register Church Missionary Society, 27/295-297. 
467 CMS, Missionary Register Church Missionary Society, 28/122. 



137 

 

İzmir’deki faaliyetlerine devam etmeye çalışan misyonerlerden Jetter ve Rahip P. 

Fjellstedt, Anadolu’nun iç kesimlerine sık sık yolculuklar gerçekleştirmiştir. Fjellstedt, 

Kutsal Kitapların Türkçe versiyonunun gözden geçirilmesi ve Türkçe dini eserlerin 

hazırlanması üzerinde yoğunlaşmıştır. Bu dönemde Yusuf Efendi ile birlikte hazırladığı 

eserler arasında İnsanın Ahlakı ve Toplumsal Görevleri Üzerine Bir İnceleme, Atasözleri 

Kitabı’nın Yeni Çevirisi, Doğal Teoloji Üzerine Bir İnceleme, büyük bir eser olan İlahiyat 

Sistemi’nin İlk Bölümü, Müslüman okuyucuların kullanımı için Hıristiyanlığın Kanıtları, 

Kuran’a Kısa Bir Reddiye, bir Hıristiyan İlmihali, Türklerin kullanımı için İngiliz Dilinin 

Grameri, bir Aritmetik ve İngilizce - Türkçe Sözlüğün Başlangıcı yer almaktadır. Fjellstedt’in 

ayrıca Türkler tarafından zaman zaman ziyaret edildiği ve bu ziyaretlerde anlamlı sohbetler 

gerçekleştirdiği belirtilmektedir. Bu çalışmalar, misyonerlerin hem dini hem de eğitsel 

katkılarını artırma çabalarını yansıtmaktadır. İzmir’de karşılaşılan zorluklara rağmen, 

Cemiyetin faaliyetleri Türkçe üzerinden geniş bir kitleye ulaşma stratejisiyle devam 

etmiştir.468 

Yunan Kilisesi’nin, Cemiyet’in Misyon Okulları’na karşı sürdürdüğü muhalefet ve 

Osmanlı İmparatorluğu’ndaki belirsiz ortam, Komiteyi misyonerler J. A. Jetter ve P. 

Fjellstedt’i Kutsal Kitapları dağıtmak, ziyaret edilen bölgelerin genel durumunu incelemek 

ve Hıristiyanlık üzerine sohbet imkanları aramak amacıyla seyahatlere yönlendirmeye teşvik 

etmiştir. Bu kapsamda, misyoner Jetter 12 Ekim – 4 Aralık 1839 tarihleri arasında Efes, 

Patmos, Samos, Cos, Rodos, Sakız, İstanbul ve Karadeniz’i kapsayan bir misyon seyahati 

gerçekleştirmiş ve İzmir’e dönmüştür.469 

Misyoner Fjellstedt ise 9 Ocak 1840 tarihli raporunda, dört aylık seyahat ve basım 

faaliyetlerinin yanı sıra, yıl içerisinde gerçekleştirdikleri tercüme çalışmalarını detaylı 

şekilde aktarmıştır. Fjellstedt, bu dönemde Dört İncil, Elçilerin İşleri’nin bir bölümü ve 

Yaratılış Kitabı’nın Türkçeye tercüme edildiğini bildirmiştir. Bunun yanı sıra, Türkçe çeşitli 

eserlerin hazırlanmasıyla meşgul olduklarını ve yaklaşık 300 sayfa tutacak bir Kutsal Kitap 

Tarihi’nin Türkçe çevirisinin tamamlandığını eklemiştir.470  

Misyoner Jetter ve Rahip Peter Fjellstedt, İzmir ve çevresindeki misyonerlik 

faaliyetlerinde kayda değer bir açıklığın kalmaması nedeniyle misyoner komitesinin 

                                                 
468 CMS, Missionary Register Church Missionary Society, 28/122. 
469 CMS, Missionary Register Church Missionary Society, 28/287-290. 
470 CMS, Missionary Register Church Missionary Society, 29/121-122. 



138 

 

talimatına uygun olarak 20 Temmuz 1840’da İzmir’den ayrılmışlardır. J. A. Jetter, eşi ve 

çocuklarının yanına gitmek üzere Southampton’a, Rahip Fjellstedt ise eşinin yanına ulaşmak 

amacıyla Stuttgardt’a doğru yola çıkmıştır.471 1842 yılı Mart ayına ait misyoner kayıtlarında, 

Rahip Fjellstedt’in İngiltere’de çalışmalarına devam eden Jetter ile bir araya geldiği ve 

Osmanlı’dan Halil Efendi’nin de katılımıyla Türkçe çeviri çalışmalarını sürdürdüğü 

belirtilmiştir.472 

3.4.1.2. Amerikan Misyon Okullarının Kapatılması  

Yahudilere yönelik misyonerlik faaliyetlerini yürüten misyoner Farman’ın raporu, 

İstanbul’da Amerikan misyoner okullarına karşı Rumlar tarafından başlatılan muhalefeti 

detaylı bir şekilde ele almaktadır. Yunan Kilisesi liderleri Evanjelik misyonerlik 

faaliyetlerini, geleneksel doktrin ve uygulamalarına tehdit olarak görmüş, İstanbul 

Patriği’nin liderliğinde geniş çaplı bir muhalefet hareketi başlatmıştır. Bu süreçte misyoner 

okulları kapatılmış ve Evanjelik Doktrinlere karşı düşmanlıkları açıkça sergilenmiştir. 

Ermeni toplumu da bu örneği izleyerek, Amerikan misyoner okullarına yönelik benzer bir 

muhalefet geliştirmiştir. Ermeni Ulusun liderleri ve Rahipler tarafından 31 Ocak 1837’de 

Amerikan Liselerinde eğitim gören Ermeni öğrencilere okula gitmeme emri verilmiştir. 

Öğrencilere, bunun ulusun kararı olduğu ve Üsküdar’da büyük bir okul açılacağı bilgisi 

verilmiştir. Şubat 1837 itibarıyla İstanbul’daki tüm Amerikan okulları kapanmıştır.473 

İzmir’deki Amerikan misyoner okulları da İstanbul’da olduğu gibi, Yunan Kilise 

Komitesi ve rahiplerin yoğun muhalefeti sonucunda kapatılmıştır. Misyoner Temple’ın 5 

Eylül 1836 tarihli raporunda, şehirde faaliyet gösteren sekiz Amerikan okulunun kapatılması 

konusunda Yunan Kilise Komitesi’nin beklentilerin ötesinde bir başarı elde ettiğini 

belirtmiştir. Bu okullarda öğrenim gören 500 ila 600 öğrencinin, rahiplerin etkisiyle 

eğitimden mahrum kaldığı vurgulanmıştır. Ayrıca Beyrut, Sakız Adası ve Bursa’dan gelen 

raporlarda da bu bölgelerdeki misyoner okullarının kapatıldığı bildirilmektedir. Kasım 

ayında rahiplerin Yunan halkına misyonerlerin okuduğu İncilleri dinlememeleri ve 

misyonerlerden gelen tüm dini yayınları yok etmeleri yönünde verdiği talimatlar Amerikan 

misyoner raporlarında da yer almıştır.474  

                                                 
471 CMS, Missionary Register Church Missionary Society, 28/429; CMS, Missionary Register Church 

Missionary Society, 29/325. 
472 CMS, Missionary Register Church Missionary Society, 30/130-131. 
473 ABCFM, Missionary Register Church Missionary Society, 26/87-88. 
474 ABCFM, Missionary Register Church Missionary Society, 26/91. 



139 

 

Bursa’daki misyoner Power’ın 26 Mart 1837 tarihli raporu, Rum Patriği’nin Protestan 

misyonerlere bakış açısını anlamak açısından önemlidir. Rum Patriği’nin şehre gönderdiği 

ve kilisede okunan mektup, misyonerler tarafından şimdiye kadar yayımlanmış en sert ve en 

acımasız dini otorite belgesi olarak değerlendirilmiştir. Mektupta, misyonerler “cehennemin 

mağaralarından ve kuzey okyanusunun uçurumundan gelen şeytani sapkınlar” olarak 

tanımlanmıştır. Otuz sayfadan oluşan bu belge, misyonerlerin amaçlarının din değiştirtmek, 

bölünmeleri kışkırtmak, Kiliseleri taciz etmek ve sapkınlıkla doldurmak olduğu iddialarını 

içermektedir. Ayrıca, misyonerlerin doktrinlerinin hüküm sürdüğü ülkelerdeki ahlaki ve dini 

durumların içler acısı olduğu vurgulanmıştır. Mektupta, halkın Protestan kitaplarından 

herhangi birini ya da misyonerler tarafından yapılan Türkçe, Servce, Arapça, Bulgarca, 

İsklavca ve diğer dillerdeki Kutsal Kitap çevirilerini satın alması ve kullanması 

yasaklanmıştır. Bunun yanı sıra, herkesin bu çalışmaları sürdürmeleri için misyonerlere 

herhangi bir şekilde yardım etmesi de kesin bir şekilde yasaklanmıştır.475  

Misyon tarafından basılan Ermenice heceleme kitabı İzmir’deki Ermeni okullarından 

1836 yılında kaldırılmıştır. Ayrıca Piskopos, bazı ailelerin çocuklarını Misyoner Adger’ın 

Ermeni yardımcılarından biri tarafından açılan Pazar okuluna göndermelerini yasaklamıştır. 

1836 yılında Modern Yunancada toplam 38 farklı yayın basılmış olup, bu yayınların toplam 

nüsha sayısı 25.618’e, içerdiği sayfa sayısı ise 1.832.592’ye ulaşmıştır. Aynı yıl içerisinde 

Ermenice olarak 3 farklı yayın basılmış, toplamda 1950 nüsha ve 93.250 sayfa üretilmiştir.476 

1837 yılı itibarıyla basım faaliyetleri devam etmiştir. Yunanca olarak 19 farklı yayın, 

23.950 nüsha ve toplamda 854.400 sayfa basılmıştır. Ermenice yayınlar ise 7 farklı eserle 

temsil edilmiş, toplamda 11.600 nüsha ve 2.440.100 sayfa basılmıştır. Bu yayınlar arasında, 

Eski Ermenice Yeni Ahit’in 836 sayfalık bir cep baskısının 2000 adetlik üretimi dikkat 

çekmektedir. Ayrıca, 1837 yılında Yunanca aylık dergi yayımlanmaya başlanmış ve kısa süre 

içerisinde 400 aboneye ulaşmıştır. Bunun yanı sıra, Ermenice bir derginin yayımlanması için 

hazırlıkların sürdüğü ve bu yayınların önemli ve etkili araçlar olarak değerlendirilmekte 

olduğu rapor edilmiştir. Ancak, 1837 yılının ilkbahar ve yaz aylarında veba salgınının hızla 

yayılması, misyonerlik faaliyetlerini ciddi şekilde kesintiye uğratmıştır. Bu salgın, neredeyse 

tüm çalışmaları önemli ölçüde durdurmuştur.477 

                                                 
475 ABCFM, Missionary Register Church Missionary Society, 26/92. 
476 ABCFM, Missionary Register Church Missionary Society, 27/83-84. 
477 ABCFM, Missionary Register Church Missionary Society, 27/83. 



140 

 

Misyonerler 1838 yılında İzmir’deki faaliyetlerini çeşitli alanlarda sürdürmeye devam 

etmişlerdir. Hollanda Konsolosluğu’na ait şapelde, misyoner rahip Temple 30 ila 50 kişilik 

bir topluluğa İngilizce vaazlar vermeyi görev edinmiştir. Misyoner Adger ise çalışmalarını 

büyük ölçüde Ermenice öğrenmeye adamış ve pazar akşamları birkaç Ermeni’nin katıldığı 

ayinler düzenlemiştir. Adger’ın halk arasındaki tanınırlığı bu süreçte hızla artmıştır. İzmir’de 

hatırı sayılır bir zaman geçiren misyoner Eli Smith, bu dönemdeki faaliyetlere ilişkin önemli 

gözlemler aktarmıştır. Smith, misyoner Hallock’un neredeyse tüm yıl boyunca Suriye’deki 

faaliyetler için kullanılacak Arap harflerini için zımba kesme işiyle meşgul olduğunu ve 

Bayan Temple’ın, misyonerlerin ikamet ettiği evde Rum kızları için bir okul açtığını 

belirtmiştir. Ancak bu okula şu anda yalnızca dört ya da beş kişinin devam ettiğini 

bildirmiştir. Smith, kendilerine gösterilen yoğun düşmanlık ve direncin zamanla yerini daha 

ılımlı bir tutuma bıraktığına dair bazı işaretler olduğunu ifade etmiştir. Buna rağmen, 

bölgedeki misyonerlik faaliyetleriyle ilgili beklentilerin hâlâ sınırlı ve önemli ölçüde 

karamsar olduğunu raporlamıştır.478 

Bursa’da görev yapan misyoner Schneider, Mart 1838 tarihli raporunda Bursa’ya yıllık 

ziyareti için gelen Yunan Piskoposunu ziyaret ettiğini bildirmiştir. Schneider, piskoposun 

misyonerlere yönelik düşmanca ve şiddetli önlemleri selefleri gibi uygulama eğiliminde 

olmadığı izlenimini aktarmıştır. Son dönemde Yunanlılarla olan ilişkilerini yeniden 

canlandırma fırsatı bulduğunu belirten Schneider, gerçekleştirdiği her ziyarette nazik bir 

şekilde karşılandığını ifade etmiştir. Bu durumu, geçmişte yaşanan dini muhalefet 

fırtınalarının kalıcı bir zarar bırakmadan geçip gittiğinin ve halk arasında Evanjelik 

duyguların yavaş da olsa sessiz bir şekilde artmaya devam ettiğinin bir göstergesi olarak 

yorumlamıştır.479 

Misyoner Elias Riggs, ailesiyle birlikte 2 Kasım 1838 tarihinde Amerikan Board 

Misyoneri olarak İzmir’e gelmiştir. Riggs, İzmir’e gelir gelmez Hollanda Konsolosluğu’na 

ait şapelde Rumlara vaaz vermeye başlamış ve bu toplantılara 50 ila 75 kişi katılmıştır. Rum 

kiliselerinde, cemaatin bu vaazlara katılımını yasaklayan bir bildiri okunmuş olsa da 

bildirinin büyük ölçüde dikkate alınmadığı belirtilmiştir.480 

                                                 
478 ABCFM, Missionary Register Church Missionary Society, 27/83-84. 
479 ABCFM, Missionary Register Church Missionary Society, 27/84. 
480 ABCFM, Missionary Register Church Missionary Society, 28/87. 



141 

 

Misyoner Temple, Yunan Kilisesi’nin misyonerlere yönelik düşmanca tavrının 

zamanla azaldığını kısa bir süre önce dile getirmiş olsa da son gelişmeler bu görüşü 

değiştirmiştir. Özellikle Efes Başpiskoposunun Protestanlara ait Kutsal Kitapları ve diğer 

yayınları kendi piskoposluk bölgesinde yaktırdığı duyulmuştur. Daha sonra bunu tekrar 

yapacağını ifade ettiği bildirilmiştir. Ayrıca, daha iç kesimlerden gelen haberler, Greko-

Türkçe Kutsal Kitapların da son zamanlarda yakıldığına işaret etmektedir. Misyoner Temple, 

Amerikan misyonerlerin plan ve faaliyetleri Yunanlılara yönelik olduğu sürece mevcut 

durumun oldukça karanlık göründüğünü belirtmiştir.481  

Bu durumu, 17 Mayıs 1839 tarihli raporunda Bursa’daki misyoner Schneider’in 

ifadeleri de doğrulamaktadır. Schneider, sakin geçen bir kışın ardından Mart ayında hem 

Ermeni hem de Rum Piskoposların misyonerlere, faaliyetlerine ve yayımladıkları kitaplara 

yönelik sert ve şiddetli vaazlar verdiğini aktarmıştır. Misyonerler kilisenin en ağır 

cezalarından olan her türlü ilişkinin kesilmesi cezasına çarptırılmış, onlarla iletişim 

kurmanın yasak olduğu duyurulmuştur. Ayrıca, misyonerlere ait kitapların rahiplere teslim 

edilmesi emredilmiştir. Misyonerlere ait kitaplar okullardan, her iki milletten halktan ve 

misyonerlerin basımevinden toplatılmıştır. Toplatılan kitaplar arasında Yeni Ahit, 

Mezmurlar ve Tevrat gibi kutsal metinlerin de bulunduğu belirtilmiştir. Bu kitaplar, 

Piskoposun talimatıyla kiliselerin önünde halkın gözleri önünde yakılarak imha edilmiştir. 

Misyonerlerin ev sahipleri baskı altına alınmış ve aforoz edilmiştir. Bunun yanı sıra, 

misyonerlerin çıkarlarına hizmet ettikleri ya da Evanjelik eğilimleri olduğu gerekçesiyle bazı 

öğretmenler ve rahipler görevden alınmıştır.482 

1839 yılı boyunca İzmir Amerikan Misyon Matbaasında Ermenice, Ermenice-Türkçe 

ve Modern Yunanca dillerinde toplam 3.253.600 sayfa içeren 65.700 adet kitap ve dini risale 

basılmıştır. Aynı dönemde, Bay Temple’ın gözetiminde yayımlanan Yunanca dergi, giderek 

artan bir ilgi ve beğeniyle karşılanmaya devam etmiştir. Derginin aylık 1200 kopyası 

abonelere ve acentelere düzenli olarak gönderilmiş ve sık sık yeni taleplerle dolaşıma 

sokulmuştur. Misyoner Hallock matbaa faaliyetlerini yürütürken, Adger ve Riggs gibi diğer 

misyonerler, çeşitli dillerde kitaplar ve makaleler hazırlayarak bu faaliyetlere katkıda 

bulunmuştur.483 

                                                 
481 ABCFM, Missionary Register Church Missionary Society, 28/87. 
482 ABCFM, Missionary Register Church Missionary Society, 28/89. 
483 ABCFM, Missionary Register Church Missionary Society, 29/80-81. 



142 

 

Amerikalı misyonerlerden John B. Adger, Osmanlı coğrafyasındaki misyonerlik 

faaliyetlerini gözlemlediği seyahatler esnasında çeşitli stratejilerin geliştirilmesi gerektiği 

sonucuna varmıştır. İlk olarak, farklı bireysel kapasitelerdeki okuyuculara hitap eden çok 

sayıda kitabın hazırlanması gerektiğini ifade etmiştir. Bu kitapların içerik açısından dikkatle 

seçilmesi, fiziksel görünüm açısından çekici olması ve düşük maliyetli bir şekilde geniş 

kitlelere ulaştırılması gerektiğini vurgulamıştır. Osmanlı İmparatorluğu’nda bilgiye aç bir 

kitlenin varlığına dikkat çeken Adger, bu ihtiyacın basılı eserlerle karşılanabileceğini 

belirtmiştir.484 

Raporunda ikinci olarak, Osmanlı coğrafyasının iç bölgelerinde mümkün olduğunca 

çok sayıda okulun kurulması ya da mevcut okulların desteklenmesi gerektiğini belirtmiştir. 

Okulların ideal standartlara sahip olmaması durumunda dahi, temel okuma becerilerinin 

kazandırmasının yeterli olacağını ifade etmiştir. Bu yaklaşımın, okuyucuların sayısını 

artırarak basının etkinliğini güçlendireceği öngörülmüştür. Ayrıca, basın ve okuyucuların 

varlığının Hıristiyanlığın yayılmasında önemli bir araç olacağına işaret etmiştir. 

Okuryazarlığın artmasının, basılı materyallerin daha geniş bir kitleye ulaşmasına katkıda 

bulunacağı ve misyonerlik faaliyetlerini güçlendireceği vurgulanmıştır.485 

Raporda, Ermenice-Türkçe ve Greko-Türkçe kitapların hızlı bir şekilde hazırlanması 

gerektiği ifade edilmiştir. Adger, Osmanlı coğrafyasındaki Rum ve Ermeni nüfusun, mevcut 

dönemde Türkçe yazılmış eserlerden yararlandığını tespit etmiştir. Bu durum, Türkçe’nin 

misyonerlik faaliyetlerinde temel bir araç olarak kullanılması gerektiğini ortaya 

koymaktadır. Türkçe’nin, Osmanlı toplumunda Hıristiyan ve Müslüman nüfus arasında ortak 

bir iletişim dili olması, misyonerlik faaliyetlerindeki önemini daha da artırmaktadır.486 

Amerikalı misyoner Cyrus Hamlin, Osmanlı İmparatorluğu’nda Protestan 

misyonerliğinin karşılaştığı engeller hakkında önemli değerlendirmelerde bulunmuştur. 

Hamlin’e göre, Osmanlı toplum yapısı, Müjde’nin yayılmasına karşı ciddi ve çok katmanlı 

bir direnç oluşturmaktadır. Türk hükümetinin yapısal olarak Protestan misyonerlik 

faaliyetlerine uygun bir zemin hazırlamadığını ifade eden Hamlin, Ermeni toplumundaki 

yüksek ruhban sınıfı ve bankerlerin etkisini de bu süreçte temel bir sorun olarak 

vurgulamaktadır. Hamlin, Osmanlı hükümetinin üst otoritesi altında, Ermeni toplumunda 

                                                 
484 ABCFM, Missionary Register Church Missionary Society, 29/85. 
485 ABCFM, Missionary Register Church Missionary Society, 29/85. 
486 ABCFM, Missionary Register Church Missionary Society, 29/85. 



143 

 

patrik ve bankerlerin oluşturduğu bir “aşağı despotizm”den söz etmektedir. Patrik, hükümet 

tarafından cemaatin ruhani ve dünyevi işlerinden sorumlu tutulmakta ve neredeyse sınırsız 

bir yetkiyle donatılmaktadır. Bu sistemde, bir bireyin cezalandırılması ya da sürgün edilmesi 

gibi kararlar, Patrik tarafından alınabilmekte ve bu tür işlemler için gerekli hukuki süreçler 

büyük ölçüde ihmal edilmektedir. Patrik ve bankerler, cemaatin ekonomik ve dini 

yönetiminden sorumlu olup, bu yapı toplumun ruhani ve maddi kaynaklarının kontrolünü 

elinde bulundurmaktadır. Hamlin, bu ikili despotizmin Protestan misyonerliği için ciddi bir 

engel oluşturduğunu belirtmektedir.487 

Bir diğer büyük engel ise Katolik Kilisesi’nin Osmanlı’daki etkisi olarak 

değerlendirilmektedir. Hamlin, Katoliklerin Osmanlı hükümeti üzerindeki diplomatik ve 

siyasi gücünü vurgulayarak, özellikle yabancı elçilikler ve onların tercümanları aracılığıyla 

Katoliklerin Protestan misyonerlerin faaliyetlerini engellemek için etkin bir çaba sarf ettiğini 

ifade etmektedir. Bu durum, Protestan misyonerlerin halk arasında yanlış tanıtılmasına ve 

faaliyetlerinin itibar kaybetmesine yol açmıştır.488  

Dil bariyeri de Hamlin’in dikkat çektiği önemli bir sorundur. Misyonerlerin, Osmanlı 

tebaasıyla iletişim kurabilmek için birkaç dili birden öğrenmek zorunda kaldığını, bu 

durumun hem zaman kaybına neden olduğunu hem de iletişim süreçlerini zorlaştırdığını dile 

getirmektedir. Misyonerlerin baskılar sonucu halkla sınırlı düzeyde ilişki kurabilmeleri, bu 

dillerin öğrenilmesini daha da güçleştirmiştir. Özellikle Modern Ermenicenin, Türkçe ve 

Farsça etkileri nedeniyle özgün yapısını kaybetmesi ve standart bir sözlük, gramer ya da dil 

bilgisi kaynağına sahip olmamasının, öğrenim sürecini son derece karmaşık bir hale 

getirdiğine değinmiştir.489 

Amerikan Misyon Kurulu, Osmanlı İmparatorluğu’ndaki misyoner istasyonlarının 

bazılarını kapatarak harcamaları azaltmayı değerlendirmeleri için misyonerlere bir talimat 

göndermiştir. Bu konu, Osmanlı topraklarında faaliyet gösteren misyonerlerin Nisan veya 

Mayıs aylarında gerçekleştirdikleri ve “Misyoner Kardeşler” olarak adlandırılan genel 

misyon toplantısında ele alınmıştır. Toplantıda, misyonerler mevcut istasyonlardan herhangi 

birini terk etme önerisini kesin bir şekilde reddetmişlerdir.490 

                                                 
487 ABCFM, Missionary Register Church Missionary Society, 29/78. 
488 ABCFM, Missionary Register Church Missionary Society, 29/78-85. 
489 ABCFM, Missionary Register Church Missionary Society, 29/78-85. 
490 ABCFM, Missionary Register Church Missionary Society, 30/124. 



144 

 

Misyonerler bu kararlarını, mevcut istasyonlarda yürütülen çalışmaların taşıdığı 

öneme ilişkin derin inançlarına ve geleceğe dair umutlarına dayandırmışlardır. 

Çalışmalarındaki zorlukların azalmadığını, ancak çalışma alanlarının giderek daha açık ve 

davetkâr hale geldiğini ifade etmişlerdir. Osmanlı İmparatorluğu’nda on yıl boyunca 

karşılaştıkları zorlukların her birinin, misyonerlik faaliyetlerinin ilerlemesine katkıda 

bulunduğunu belirtmiş ve İlahi lütuf ile etkinin misyonerlik çalışmalarında gözle görülür bir 

şekilde hissedildiğini vurgulamışlardır.491 

Misyonerler, Osmanlı topraklarında yürütülen misyonerlik çalışmalarının 

genişletilmesi gerektiğini savunmuş ve bu bölgenin, müjde faaliyetlerinin nihai zaferi için 

benzersiz bir potansiyele sahip olduğunu ifade etmişlerdir. Planlarının abartılı bir genişleme 

içermediğini, yalnızca gönderilecek yeni birkaç misyoner, iyi yönetilen bir ruhban okulu ve 

etkili bir matbaanın bu çalışmaların başarısı için yeterli olacağını dile getirmişlerdir. Ayrıca, 

misyonerler Tanrı’nın Ermeni ve Nasturi gibi yerli halkları dönüştürücü bir şekilde 

kullanacağına ve bu halkların Doğu’nun manevi liderleri olacağına inandıklarını 

belirtmişlerdir. Ermeniler ve diğer yerel toplulukların dini eğitimi için mümkün olan en 

yüksek özenin gösterilmesi gerektiğini vurgulamışlardır. Osmanlı İmparatorluğu’ndaki 

Müslümanlar arasında etkili olabilecek yerli bir Hıristiyan temsilciliği oluşturmanın, 

gelecekteki misyonerlik faaliyetleri açısından stratejik bir önem taşıdığını ifade 

etmişlerdir.492 

1841 yılı Şubat ayında Misyoner Elias Riggs, Amerikan Misyonunun İzmir ve 

çevresindeki faaliyetlerini değerlendiren bir yıllık rapor sunmuştur. Rapora göre, Hollanda 

Şapelinde düzenlenen İngilizce vaazlar yıl boyunca Misyoner Temple tarafından 

yönetilmeye devam etmiştir. Temple, yaz ve sonbahar aylarında yaklaşık dört aylık bir süre 

boyunca her pazar günü İngiliz Şapelinde İngiliz Papaz’ın yerine geçerek dini törenleri 

yürütmüş ve bu süre zarfında hastane ziyaretleri ile cenaze törenlerinde aktif rol almıştır. Kış 

aylarında Hollanda Şapelindeki ayinler, tüm misyonerler tarafından dönüşümlü olarak 

yönetilmiştir. Bu ayinlere katılımın 70 kişiyi geçmediği kaydedilmiştir.493  

Misyoner Riggs, yılın yaklaşık üçte ikisinde kendi evinde 10 ila 20 kişilik bir grupla 

Yunanca vaazlar düzenlemiştir. Bunun yanı sıra, Kutsal Kitapları incelemeye ilgi gösteren 

                                                 
491 ABCFM, Missionary Register Church Missionary Society, 30/124. 
492 ABCFM, Missionary Register Church Missionary Society, 30/124-125. 
493 ABCFM, Missionary Register Church Missionary Society, 31/94. 



145 

 

altı ya da yedi genç erkekten oluşan bir Kutsal Kitap sınıfı kurmuştur. Ayrıca, Riggs’in 

gözetiminde Yunanca ve İngilizce dersleri alan iki yatılı öğrenci bulunmaktadır. Misyoner 

Adger, 21 Kasım’da çoğunluğu Ermeni Akademisi’nden veya matbaa ve ciltçilikten gelen 

dört ila on kişinin katıldığı Ermeni Ayinini yeniden başlatmıştır.494  

Bayan Temple’ın yönetimindeki Rum Kız Okulu’nun öğrenci sayısı 60’a ulaşmış, 

günlük ortalama katılım ise 50’nin üzerinde olmuştur. Bayan Temple, her gün üç ila dört 

saatini bu okulda geçirmiş ve Kutsal Kitaplardan ayetler öğretmiştir. Şabat günlerinde ise 

hafta boyunca öğrenilen derslerin tekrarı yapılmıştır. Yıl boyunca bu okula karşı herhangi 

bir açık muhalefetin olmadığı belirtilmiştir.495 

Bu dönemde üç Amerikan misyoner, zamanlarının büyük bir bölümünü editörlük 

faaliyetlerine ayırmıştır. Misyoner Temple, Aylık Yunanca Dergi’nin editörlüğünü Bay 

Petrocokino’nun desteğiyle sürdürmüştür. Modern Yunanca süreli yayınların genel olarak 

geniş bir okuyucu kitlesine ulaşamadığı ve yeterince saygı görmediği bildirilmiştir. Bu 

nedenle derginin her sayısına az ya da çok dini içerikler eklenerek yapısının daha çeşitli hale 

getirilmesi hedeflenmiştir. Misyoner Adger’in editörlüğünü üstlendiği Ermeni dergisi ise 

daha yoğun dini bir karaktere bürünmüş ve bu özelliğiyle Ermeni okuyucu kitlesi tarafından 

büyük bir ilgiyle karşılanmıştır. Derginin tirajının sürekli artış göstermesi, yayının Ermeni 

topluluğu üzerindeki etkisini açıkça ortaya koymuştur.496 

Amerikan misyon matbaasının Ermenice bölümünde, ikisi yaşlı olmak üzere üç 

tercümanın görev yaptığı ifade edilmiştir. Bununla birlikte, İstanbul’da faaliyet gösteren 

Hamlin’in Ruhban Okulu’ndan daha nitelikli yardımcıların yetişmesinin büyük bir ilgi ve 

umutla beklendiği dile getirilmiştir. Ermenice-Türkçe Eski Ahit’in basımının neredeyse 

tamamlandığı, aynı dilde Yeni Ahit’in basımına ise birkaç ay içinde başlanmasının 

planlandığı ifade edilmiştir. Ayrıca, Amerikan Misyon Matbaası’nda 1841 yılında yapılan 

baskı adedinin 10.418.000 olduğu ve bunun toplamda 10.848.704 sayfaya eşit olduğu rapor 

edilmiştir.497 

Misyoner Riggs, 17 Mayıs 1842’de Kutsal Kitaplar ile diğer dini kitap ve broşürlerin 

Anadolu’nun iç kesimlerindeki halk tarafından nasıl karşılandığını ve bu materyallerin genel 

                                                 
494 ABCFM, Missionary Register Church Missionary Society, 31/95. 
495 ABCFM, Missionary Register Church Missionary Society, 31/95. 
496 ABCFM, Missionary Register Church Missionary Society, 31/95. 
497 ABCFM, Missionary Register Church Missionary Society, 31/95. 



146 

 

olarak dini bir etki yaratma potansiyelini gözlemlemek amacıyla bir gezi düzenlemiştir. 

Riggs’e, misyoner Adger ve iki Ermeni yardımcı eşlik etmiştir. Misyon basınında üretilen 

yayınlardan geniş bir seçkiyi yanlarına alarak İzmir’den yola çıkmışlardır. Bu gezi sırasında 

Efes, Aydın, Nazilli, Denizli, Alaşehir ve Pamukkale’yi ziyaret etmişlerdir.498  

Riggs ve ekibi, yolculuk sırasında edindikleri tecrübeler sonucunda gelecekteki 

gezilerde daha az kitap taşınmasının ve kitap dağıtımının esas olarak yerel temsilcilere 

bırakılmasının daha etkili olacağı sonucuna varmışlardır. Raporda, akıllı ve girişimci bir 

yerli temsilcinin, misyon yayınlarını iç bölgelerde uygun fiyatlarla satarak daha yararlı işler 

yapabileceği vurgulanmıştır. Böyle bir temsilcinin, bölgede bulunan valilerin güvenliği 

sağlaması sebebiyle herhangi bir tehlikeyle karşılaşmayacağını da ifade etmişlerdir. Ayrıca, 

özel durumlar haricinde, kitapların karşılıksız dağıtılmaması gerektiği görüşünü 

bildirmişlerdir.499 

Raporda, İzmir’deki misyonerlerin Osmanlı İmparatorluğu’nda misyonun basım 

tesisiyle olan yoğun bağlantıları nedeniyle diğer bölgelerden daha az acil ve sevindirici 

sonuçlar bildirdikleri ifade edilmiştir. Bu durumun, misyonerlerin editörlük işlerine yoğun 

şekilde zaman ayırmaları ve basılan eserlerin İmparatorluğun uzak bölgelerine gönderilmesi 

nedeniyle dağıtım süreçlerini etkin bir şekilde takip edememelerinden kaynaklandığı 

belirtilmiştir. İzmir Misyonu’nda bir yıl boyunca yapılan toplam baskının yaklaşık 

10.500.000 sayfaya ulaştığı, kuruluşun faaliyete geçtiği tarihten itibaren gerçekleştirilen 

toplam baskının ise 45.000.000 sayfayı bulduğu rapor edilmiştir. Misyoner Adger, yıl içinde 

İzmir Deposundan çıkan kitap ve dini metin sayısının 44.000’den fazla olduğunu 

bildirmiştir. Bu kitapların yaklaşık 19.000’i Ermenice ve Ermenice-Türkçe dillerinde 

hazırlanmış olup geri kalanı Yunanca, Greko-Türkçe ve Bulgarca dillerindedir. Raporda, bu 

kitapların yaklaşık 5570’inin büyük boyutlu ve kapsamlı eserlerden oluştuğu, geri kalanının 

ise risale ve broşür formatında olduğu belirtilmiştir.500 

Misyonlar Kurulu’nun yıllık yönetim kurulu toplantılarında, farklı misyonerlik 

cemiyetlerinin birbirlerinin faaliyetlerine müdahalesi konusu ele alınmıştır. Bir misyonerlik 

alanının herhangi bir bölümü bir cemiyet tarafından işgal edildiğinde, aynı mezhebe ait 

başka bir cemiyetin, faaliyetlerine başlamadan önce alanda mevcut bulunan cemiyetle 

                                                 
498 ABCFM, Missionary Register Church Missionary Society, 32/88. 
499 ABCFM, Missionary Register Church Missionary Society, 32/88. 
500 ABCFM, Missionary Register Church Missionary Society, 32/88. 



147 

 

iletişim kurmasının son derece faydalı ve uygun olduğu belirtilmiştir. Son dönemde 

misyonerlik kurumlarının faaliyetlerinin genişlemesi, bu ilkenin daha sık gündeme 

gelmesine sebep olmuştur. Rapor neticesinde çeşitli cemiyetlerle bağlantılı olarak 

yurtdışında faaliyetlerini sürdüren misyonerlere gönderilmek üzere bu ilkenin 

uygulanmasına yönelik yönetmeliklerin hazırlanmakta olduğu raporda ifade edilmiştir.501 

1838 yılı itibarıyla misyonerliğin dünya genelindeki durumu ve İzmir’in bu 

bağlamdaki konumu raporun dikkat çekici bir diğer noktasıdır. Raporda, bu dönemde altı 

büyük Hıristiyan Protestan mezhebini olan Kongregasyonalistlerin, Presbiteryenlerin, 

Luthercilerin, Metodistlerin, Episkopallerin ve Moravyalıların kâfirler arasında misyonerlik 

faaliyetlerini sürdürdüğü belirtilmiştir. Bu mezheplerin her biri altında çeşitli mezhepsel 

ayrımlarla sahada aktif olan en az on sekiz misyonerlik cemiyeti faaliyet göstermektedir. 

Bunlardan sekizi İngiliz, beşi Amerikan, biri Fransız ve dördü Alman kökenlidir.502 

 Raporda Afrika, Batı Asya, Hindistan, Çin, Okyanusya Adaları gibi bölgelerin tüm 

cemiyetlere eşit derecede erişilebilir olduğu ifade edilmiştir. Ancak bazı stratejik bölgelerin, 

mezhepler arası iş birliği gerekliliği nedeniyle ortak zemin olarak kabul edilmesi gerektiği 

vurgulanmıştır. İzmir, Madras, Singapur ve Kanton gibi yerlerin, coğrafi konumları ve 

ilişkileri nedeniyle bu kapsama dahil edildiği belirtilmiştir.503 

3.4.1.3. İzmir’de Yahudi Topluluğuna Yönelik Misyonerlik Faaliyetleri  

İzmir’deki Yahudi topluluğuna yönelik misyonerlik faaliyetlerinde dönemin etkili ismi 

John Evangelist Cohen olmuştur. Cohen, bir süre burada Yahudilere yönelik misyonerlik 

cemiyetinin faaliyetlerini yürütmüş olan ve bu dönemde İngiliz Fabrikası Papazı olarak 

görev yapan Rahip W. B. Lewis’in rehberliği ve tavsiyesiyle çalışmalarını sürdürmüştür. 

Misyoner Cohen faaliyetleri kapsamında, Yahudilere yönelik düzenli dua toplantıları 

organize etmiş ve toplulukla doğrudan iletişim kurmaya çalışmıştır. Hahambaşı ve Yahudi 

topluluğunun önde gelenleri bu faaliyetleri engellemek için çeşitli önlemler almış Yahudileri 

misyoner Cohen’in faaliyetlerinden uzak tutmuşlardır. Cohen, bu süreçte Yahudi 

topluluğunun erişemediği, Avrupalıların korumasına sahip sorgulayan Yahudiler üzerinde 

etkili olmuştur. 504 

                                                 
501 Board of Missions, Missionary Register Church Missionary Society, 27/60. 
502 Board of Missions, Missionary Register Church Missionary Society, 27/61. 
503 Board of Missions, Missionary Register Church Missionary Society, 27/61. 
504 JS, Missionary Register Church Missionary Society, 28/125. 



148 

 

Yahudilere yönelik misyonerlik Cemiyeti, Cohen’in Yahudi topluluğunu kapsayan 

çabalarını, Yahudi-İspanyol Kutsal Kitap ve liturji yayınlayarak desteklemiştir. Aynı 

zamanda cemiyet tarafından Cohen’in, Yahudi çocukları için bir okul kurması da 

planlanmıştır. Cohen gibi din değiştirmiş bir İsrailli olan Markheim de bu okulda din dersi 

öğretmeni olarak görevlendirilmiştir. Ancak raporlarda okulun açılışı ile ilgili zorluklar 

olduğu ifade edilmiştir. 505 

29 Temmuz 1841’de İzmir’de Kuyumcular Çarşısı’nda çıkan yangın yirmi altı saat 

sürmüş ve çarşıların tamamını, şehrin büyük bölümünü, özellikle Yahudi mahallesini yok 

etmiştir. Yangında 7284 ev kül olmuş, Yahudiler bu felaketten en fazla etkilenen topluluk 

olmuştur. John Cohen’in yazdığı raporlara göre, Yahudi topluluğu bu trajik olayda evlerini, 

mallarını ve geçim kaynaklarını tamamen kaybetmiş, sokaklarda yaşamaya mahkum 

olmuştur. Hıristiyan mezhepler Yahudi topluluğuna yardım için büyük çaba göstermiştir. 

Kışlalar, Frenk ve Rum hastaneleri Yahudilere açılmış, yiyecek ve temel ihtiyaç maddeleri 

dağıtılmıştır.506 

Cohen, yangının ardından Yahudi topluluğu için ekmek ve diğer yardım malzemelerini 

organize etmiştir. Her gün binlerce Yahudi’ye ekmek dağıtan Cohen yardım noktalarının 

koordinasyonunu sağlamıştır. Dağıtımlar sırasında, Yahudi halkın güvenini kazanmış ve 

lider olarak kabul edilmiştir. Bununla birlikte, yangında Kutsal Kitaplarını kaybeden 

Yahudilere Kitab-ı Mukaddes Cemiyeti aracılığıyla Yahudi-İspanyol Kitab-ı Mukaddes 

nüshaları temin edilmiştir.507 

Yangının ardından Yahudi topluluğu arasında Hıristiyanlık öğretilerine yönelik bir ilgi 

artışı gözlemlenmiştir. Cohen’in dua toplantılarına katılım artmış ve topluluk içinde 

Protestanlığa yönelik olumlu bir algı oluşmaya başlamıştır. Yahudi topluluğu içinde dini 

liderlerin etkisinin zayıfladığı, özellikle Hahamların topluluğun çıkarlarını gözetmediği 

yönündeki düşüncelerin yaygınlaştığı ifade edilmiştir. Bazı Yahudilerin, Hıristiyanlık 

mesajlarını dinlemeye ve Kutsal Kitapları incelemeye açık oldukları görülmüştür. Cohen, 

düzenli olarak Kutsal Kitap dersleri vermeye başlamış ve Yeşaya kitabını temel alarak 

derslerini sürdürmüştür.508 

                                                 
505 JS, Missionary Register Church Missionary Society, 30/132. 
506 JS, Missionary Register Church Missionary Society, 29/429. 
507 JS, Missionary Register Church Missionary Society, 30/132-134. 
508 JS, Missionary Register Church Missionary Society, 30/134. 



149 

 

Misyoner Cohen’in bir sonraki yıl gönderdiği raporda, düzenlediği vaazlara ve dua 

toplantılarına katılımın artış gösterdiği bildirilmiştir. Önceki yıl ayinlerine düzenli olarak 

katılan beş ila altı kişi ve ara sıra gelen birkaç kişi olduğunu belirten Cohen, yeni raporlarında 

bu sayının 65’e ulaştığını ifade etmiştir. Katılımdaki bu artış, hahamların dikkatini çekmiş 

ve bu faaliyetlere karşı daha sert bir muhalefet göstermelerine neden olmuştur. Misyoner 

Cohen, özellikle toplantılarına katılan Yahudilere yönelik aforoz cezaları uygulanarak bu 

etkinlikleri engellemeye çalıştıklarını belirtmiştir.509 

3.4.1.4. Bayan Holland ve Eğitim Faaliyetleri  

Doğu Kadın Eğitim Cemiyeti tarafından 1839 yılında İzmir’de misyoner olarak 

görevlendirilen Bayan Holland, özellikle çocuk eğitimi alanında önemli çalışmalar 

yürütmüştür. 1 Ocak 1840 tarihinde İzmir’in Buca bölgesinde bir çocuk okulu kurmuş, kısa 

süre içinde çoğunluğu Protestan ailelerin çocuklarından oluşan 17 öğrenciye ulaşmıştır. 

Bayan Holland, ilerleyen dönemlerde öğrenci sayısının artacağını ve Rum ailelerin 

çocuklarının da bu okula geleceğini ümit etmiştir.510 

Bayan Holland, bir sonraki yıl Buca’daki okul faaliyetlerini sürdürmenin yanı sıra, 

İzmir’de bir Pazar Okulu’nun yönetimini üstlenmiştir.511 Yazışmalarında, okulun iyi bir 

şekilde faaliyet gösterdiğini ve çocukların eğitimine olan ilgisinin devam ettiğini belirtmiştir. 

Ancak, kış aylarında çocukların çoğunun şehre dönmesi okulun sürekliliğini zorlaştırmıştır. 

Buna rağmen, okulun büyüme kaydettiğini ve ailelerin çocuklarına dini eğitim verme 

konusundaki isteklerinin arttığını aktarmıştır.512 

Bayan Holland, iki Pazar Okulu’nun varlığından bahsetmiştir. İlk Pazar Okulu, 

Buca’daki okul binasında düzenlenmiş ve iki misyoner kadının katılımıyla faaliyet 

göstermiştir. İkinci Pazar Okulu ise İzmir’de, bir kadının desteğiyle çalışmalarını 

sürdürmüştür. Bu okulların kısa süre içinde faaliyete geçtiğini ve başarıyla devam ettiğini 

ifade etmiştir. Ayrıca, iki veya üç Ermeni çocuğun okula katılımı konusundaki taahhütlerinin 

kendisini cesaretlendirdiğini ve okulda mevcut 13 çocuğun eğitime olan bağlılığını dile 

getirmiştir. 513 

                                                 
509 JS, Missionary Register Church Missionary Society, 31/133-134. 
510 Eastern-Female Education Society, Missionary Register Church Missionary Society, 28/311. 
511 EFES, Missionary Register Church Missionary Society, 29/368. 
512 EFES, Missionary Register Church Missionary Society, 30/87-88. 
513 EFES, Missionary Register Church Missionary Society, 30/87-88. 



150 

 

1841 yılında İzmir’de çıkan büyük yangın, Bayan Holland’ın faaliyetlerini de olumsuz 

etkilemiştir. Bu olayın ardından Komite’nin onayıyla Nisan ayında Midilli’ye taşınmıştır. Bu 

adada Rum çocukları için okul faaliyetleri planlamıştır.514 Ancak Eğitim Cemiyetinin 1846 

yılında yayınlanan raporunda Bayan Holland’ın Midilli’de de istediği başarıyı elde 

edemeden Doğu Kadınları Eğitim Cemiyeti tarafından İstanbul’a gönderildiği 

görülmektedir.515 

3.4.1.5. Kitab-ı Mukaddes Cemiyetleri Raporları (1837-1844) 

1837 yılında Misyoner Barker, İzmir’den 3785 adet Kutsal Kitap nüshası dağıtmış ve 

kendisine ek olarak 6000 nüsha daha gönderilmiştir. Barker, Osmanlı İmparatorluğu’ndaki 

çalışma alanına dair raporunda, Kutsal Kitaplara karşı gösterilen muhalefetin 

Yunanistan’dakine kıyasla çok daha yoğun hissedildiğini belirtmiştir. Bunun durum 

neticesinde Barker, bu yıl Kutsal Kitapların dağıtımında önceki yıllara kıyasla önemli bir 

düşüş yaşandığını aktarmıştır. Daha önce İncilleri kolaylıkla kabul eden ve başlıca alıcılar 

arasında yer alan Rumların, bu yıl dağıtımlara karşı büyük bir direnç gösterdiğini bildirmiş, 

özellikle rahiplerin bu karşıt tutumu teşvik ettiğini vurgulamıştır. Rahiplerin, Türk Hükümeti 

üzerindeki etkisini kullanarak Kutsal Kitapları satın alanlara adli cezalar verilmesi tehdidini 

gündeme getirdiği ve bu durumun halk arasında korkuya yol açtığı ifade edilmiştir.516 

Misyonerlik faaliyetlerini olumsuz etkileyen bir diğer unsur ise bölgede yayılan veba 

salgını olmuştur. Veba İstanbul, Edirne, Manisa, İzmir ve çevresindeki yerleşimlerde 

binlerce kişinin hayatını kaybetmesine neden olmuş ve faaliyetlerin tamamen durmasına yol 

açmıştır.517 Tüm bu olumsuzluklara rağmen, Misyonerler Komitesi çalışmalarını 

sürdürmekte kararlıdır. Komite, Osmanlı İmparatorluğu’ndaki satış ve dağıtım faaliyetlerine 

yönelik iyimserliğini koruyarak, satış için daha fazla kitap sevkiyatı gerçekleştirmiş ve 4000 

İngilizce risale göndermiştir.518 

1838 yılında Kitab-ı Mukaddes Cemiyetleri, İzmir ve İstanbul’dan toplamda 2218 

nüsha Kutsal Kitap dağıtmış, İzmir’e 2572, İstanbul’a ise 900 nüsha göndermiştir. İzmir’deki 

misyon istasyonu hakkındaki raporda, Kutsal Kitap’ın Osmanlı İmparatorluğu’nda dağıtımı 

konusunda öteden beri var olan engellerin son yıllarda önemli ölçüde arttığı, Komitenin 

                                                 
514 EFES, Missionary Register Church Missionary Society, 30/411. 
515 ES, Missionary Register Church Missionary Society, 34/78. 
516 BFBS, Missionary Register Church Missionary Society, 26/81-82. 
517 BFBS, Missionary Register Church Missionary Society, 26/82. 
518 RTS, Missionary Register Church Missionary Society, 26/84. 



151 

 

buradaki temsilciliklerinin durumunu ciddi bir şekilde gözden geçirmeyi gerekli gördüğü 

bildirilmiştir. Bu bölgede 17 yıldır cemiyet için çalışan temsilcileri misyoner Barker’a bu 

durumu bildiren komite, mevcut koşullar altında çok geçmeden İzmir’deki temsilcilerinin 

konumunda bir değişikliğe gidilebileceğini ifade etmiştir.519 

Misyoner Barker, 1838 yılına dair sunduğu raporda Osmanlı topraklarında Kutsal 

Kitapların dağıtımında çeşitli zorluklar yaşandığını, Rumlar ve Katolikler arasında zaman 

zaman dağıtımlar yapılmakla birlikte, Yunan Kilisesi’nin güçlü ruhban sınıfının bu 

faaliyetlere karşı yoğun muhalefete devam ettiğini bildirmiştir. Halkın yerel makamlara 

şikayet edilme korkusunun, Kutsal Kitapların yayılmasını engelleyen başlıca faktörlerden 

biri olduğu ifade edilmiştir. Türklerin dini ilkeleriyle uyuşmaması sebebiyle Kutsal Kitaplara 

karşı geçmişten beri gelen ön yargısının hâlâ devam ettiği belirtilmiş, Yahudiler arasında ise 

Kitab-ı Mukaddes ve Mezmurlar’a yönelik bir ilgi artışı olduğu gözlemlenmiştir. Kutsal 

Kitaplara en açık ve istekli yaklaşımı sergileyen grup olarak Ermeniler öne çıkmaktadır. 

Kutsal Kitapların dağıtımının gerçekleştiği diğer gruplar, yabancı korumasından yararlanan 

Roma Katolikleri ve bazı Yunanlar olmuştur. Ayrıca, Eflakça, Bulgarca, Grekçe ve Ermenice 

Yeni Ahit basımı İzmir’de yapılmıştır.520 

Bay Barker’ın 1839 ve 1840 yıllarındaki faaliyetleri, önceki yıllarda misyonerlerin 

karşılaştığı zorluklar ve Kutsal Kitapların dağıtımı konusunda yaşanan sıkıntılara rağmen, 

faaliyetlerin devam ettiğini göstermektedir. 1839 yılında Barker, İzmir ve İstanbul’da yoğun 

bir dağıtım gerçekleştirmiş ve toplamda 8247 Kutsal Kitap nüshası dağıtmıştır.521 Aynı yıl 

içerisinde İzmir’den misyoner J. A. Jetter’a 4175 adet yayın hibe edilmiş ve 451 adet kitap 

satış amacıyla teslim edilmiştir.522 Ayrıca bu yıl İzmir’de Amerikalı misyonerlerden Temple 

tarafından her ay yayınlanan “Yararlı Bilgiler Dergisi” çıkarıldığı ve abone sayısının her 

geçen gün arttığı bildirilmiştir.523 

1840 yılına gelindiğinde ise İzmir’e İbranice, Arapça, Ermenice ve Modern Yunanca 

dillerinde toplam 1950 Kutsal Kitap nüshası gönderilmiştir. Misyoner Barker, bu yıl boyunca 

çeşitli dillerde toplam 5101 Kutsal Kitap nüshası dağıtmıştır.524 

                                                 
519 BFBS, Missionary Register Church Missionary Society, 27/75. 
520 BFBS, Missionary Register Church Missionary Society, 27/75-77. 
521 BFBS, Missionary Register Church Missionary Society, 28/82-83. 
522 RTS, Missionary Register Church Missionary Society, 28/84. 
523 CMS, Missionary Register Church Missionary Society, 28/220. 
524 BFBS, Missionary Register Church Missionary Society, 29/75. 



152 

 

1841 yılında Kitab-ı Mukaddes Cemiyetleri tarafından İzmir’e çeşitli dillerde kutsal 

metinler gönderilmiştir. Gönderilenler arasında 200 adet Modern Yunanca Eski Ahit, 200 

adet Kitab-ı Mukaddes ve 300 adet İtalyanca Yeni Ahit yer almıştır. Gönderilen toplam cilt 

sayısı 4059’dur.525 Ayrıca İzmir’de, Amerikan Misyonerleri tarafından Baxter’in Modern 

Yunanca Azizin Sonsuz Dinlenmesi ve Ermenice Evdeki Anne adlı eserleri basılmıştır.526 

1842 yılına gelindiğinde İzmir’de başta Kitab-ı Mukaddes olmak üzere çeşitli 

Hıristiyan kutsal metinlerinden toplamda 5627 cilt kitap dağıtılmıştır. Ancak bu dönemde 

İzmir’de meydana gelen büyük yangın, bölgedeki misyonerlik faaliyetlerini derinden 

etkilemiştir. Misyoner Barker, Komite’nin izniyle ikametgâhını Midilli’ye taşımıştır. 

Yangının etkilerini aktaran Barker, İzmir şehrinin üçte birinin, hatta bazı kaynaklara göre 

neredeyse yarısının yangınla yok olduğunu ifade etmiştir. Binlerce aile evsiz kalmış ve pek 

çok kişi ciddi yoksulluğa sürüklenmiştir. Yangından en çok etkilenenler arasında Türkler, 

Yahudiler ve Rumlar yer almıştır. Neredeyse tüm çarşıların yok olduğu ve toplam zararın 

100 milyon Türk kuruşu ulaştığı tahmin edilmektedir. Barker, yangının şiddetli bir şekilde 

ilerlediğini sırada, hark arasında tüm şehrin kül olacağı endişesinin hâkim olduğunu 

raporunda bildirmiştir.527 

1843 yılında İngiliz ve Yabancı Kitab-ı Mukaddes Cemiyeti, Malta’daki deposundan 

İzmir’e 50 Kitab-ı Mukaddes, 100 Yeni Ahit, 100 Yaratılış ve 100 Mezmur olmak üzere 

toplam 350 Türkçe dini metin göndermiştir. Aynı yıl içerisinde, Cemiyetin Anadolu’daki 

temsilcisi misyoner Barker, toplam 4417 adet Kutsal Kitap dağıtarak bu faaliyetlerden 257 

pound gelir elde etmiştir. Bu kitaplar, İstanbul, İzmir, Edirne, Odessa gibi merkezlerden 

dağıtılmış ve Rusya’nın güneyine, Kırım’a, Avrupa ve Asya Türkiye’sine ve Suriye’ye kadar 

ulaşmıştır. Barker raporunda, yıl içinde daha birçok Kutsal Kitap dağıtıldığını ancak 

hesapların gecikmesi nedeniyle tüm bilgilerin bu raporda yer almadığını belirtmiştir.528 

Misyoner Barker, Türkçe Kutsal Kitap ve diğer dini metinlere yönelik taleplerin 

artmasından duyduğu memnuniyeti dile getirmiştir. Bu taleplerin, bölgede mevcut durumun 

umut verici özelliklerinden biri olduğunu ifade etmiştir. İzmir’de basılan Modern Ermenice 

Yeni Ahit’in ciltleme işlemleri tamamlanır tamamlanmaz dolaşıma sokulduğu ve bu eserin 

                                                 
525 BFBS, Missionary Register Church Missionary Society, 30/85. 
526 RTS, Missionary Register Church Missionary Society, 30/87. 
527 BFBS, Missionary Register Church Missionary Society, 31/87-88. 
528 BFBS, Missionary Register Church Missionary Society, 32/82. 



153 

 

yanı sıra aynı dildeki İncil ve Elçilerin İşleri kitaplarının Ermeniler arasında olumlu 

karşılandığı belirtilmiştir.529 

İzmir’de Amerikalı misyonerler tarafından Hac Yolculuğu adlı eserin çevirisi 

yayımlanmıştır. Bu esere, Dini Risaleler Cemiyeti tarafından yapılan gravürlerden 1000 adet 

basım gerçekleştirilmiş ve masraflara katkı olarak 50 pound tahsis edilmiştir. Ayrıca, toplam 

değeri 46 pound olan çeşitli kitaplar İzmir’e gönderilmiştir. İstanbul’daki bir temsilciye ise 

5700 broşür gönderilmiştir.530 

1844 yılında ise İzmir’e, farklı dillerde pek çok Kutsal Kitap gönderimi 

gerçekleştirilmiştir. Bu kapsamda, 50 İngilizce, 100 Arapça, 100 Fransızca, 100 Süryanice 

Kitab-ı Mukaddes; 100 İbranice, 100 Modern Yunanca Eski Ahit ve 100 İbranice Mezmur 

ile 200 Süryanice Mezmur gönderilmiştir. Osmanlı genelinde yıl içinde dağıtılan toplam 

Kitab-ı Mukaddes ve dini metin sayısının 6430 olduğu rapor edilmiştir. Misyoner Barker, 

İstanbul’daki Ermenilerden gelen haberlerin son derece cesaret verici olduğunu belirtmiştir. 

Ermenilerin yalnızca Kutsal Kitapların etrafında toplanmadığını, aynı zamanda bu metinleri 

öğrenmeye özel bir önem verdiklerini bildirmiştir.531  

3.4.2. İzmir İstasyonu’nun Anadolu’daki Merkezi Konumunu ve Stratejik 

Önemini Kaybetmesi 

3.4.2.1. Misyoner John Theoph Walters’ın İzmir’de Misyonerlik Faaliyetleri 

Kilise Misyonerlik Cemiyeti, John Theoph Walters’a, İzmir’de ikamet ederek Kutsal 

Kitapların dağıtımı için mevcut imkanları değerlendirme ve Osmanlı İmparatorluğu’nun 

kolayca ulaşılabilecek bölgelerini inceleme görevi vermiştir. Cemiyet’in yaşadığı mali 

sıkıntılar, Komiteyi Akdeniz Misyonlarındaki faaliyetlerini daraltmaya ve bu faaliyetleri 

daha da azaltmayı düşünmeye sevk etmiştir.532 

Bu talimat doğrultusunda, Misyoner J. T. Wolters, Mayıs ayında İzmir’deki görevine 

başlamak üzere Siros’dan ayrılmıştır. 11 Mayıs 1842 tarihinde İzmir’e ulaşan Wolters, Buca 

köyünde bulunan misyonerlerin Cemiyet Evi’nde ikamet etmeye başlamıştır. Cemiyet’in bu 

Misyonu yeniden başlatmasındaki öncelikli hedef, Osmanlı İmparatorluğu’ndaki Müslüman 

                                                 
529 BFBS, Missionary Register Church Missionary Society, 32/82-83. 
530 RTS, Missionary Register Church Missionary Society, 32/84. 
531 BFBS, Missionary Register Church Missionary Society, 33/71. 
532 CMS, Missionary Register Church Missionary Society, 31/132-133. 



154 

 

nüfus arasında Kutsal Kitapların Türkçe olarak dağıtımını sağlamaktır. Wolters, Kilise 

Misyonerlik Cemiyeti’ne katılmadan önce Şuşa’da edindiği Tatar-Türkçesi bilgisiyle İzmir’e 

gelmiştir. Ancak, bu lehçe, Anadolu’da kullanılan Türkçe lehçeden oldukça farklı 

olduğundan İzmir’deki ilk birkaç ayını yeni lehçeyi öğrenmeye ayırmıştır. Bu süreçte 

Müslümanlarla sohbet etme ve kitap dağıtma fırsatları da yakalamıştır. 533 

Eylül ayında Wolters Edirne, Filibe ve Selanik’e yönelik bir misyon gezisi planlamak 

amacıyla İstanbul’a gitmiştir. İstanbul’da birkaç gün kalan Wolters, bu süre zarfında 

misyonuna dair önemli bilgiler edinmiştir. Ancak, Seyahati için gerekli fermanı Türk 

yetkililerden almayı başaramaması ve yaklaşan Ramazan ayının Müslümanlarla etkileşim 

kurmayı güçleştireceği düşüncesi sebebiyle planladığı seyahate devam etmenin uygun 

olmayacağına karar vermiş ve İzmir’e geri dönmüştür.534 

Misyoner Wolters, 6 Kasım 1842’de İzmir’deki Alman nüfusunu küçük bir topluluk 

halinde bir araya getirerek her pazar günü Almanca ayin düzenlemeye başlamıştır. Bu 

ayinler, Hollanda Konsolosu Bay Van Lennep’in kilisesinde gerçekleştirilmiştir. İlk ayinlere 

yaklaşık on iki ila on dört kişi katılmış ve bu katılım, ileride daha geniş bir cemaate 

ulaşılabileceği yönünde umudunu artırmıştır. 1842 Yılı sonunda Wolters, Cemiyet’in Türkçe 

ve Modern Yunanca yayınlarının dağıtımına ilişkin bir rapor sunmuştur. İzmir’e geldiğinde, 

Rahip Jetter ve Fjellstedt tarafından bırakılmış geniş bir kitap stoğu bulmuş ve bu stoğa Siros 

ile Malta’dan gelen yeni materyaller eklenmiştir. İzmir’de bulunduğu süre zarfında depodan 

toplam 1552 kitap çıkarılmıştır. Bunların 1112’si Türkçe, 440’ı ise Modern Yunancadır. Bu 

yayınların bir kısmı satılmıştır. Yıl sonu itibarıyla henüz kitapçılardan alınan hesaplar 

tamamlanmadığı için satış rakamları netleştirilememiştir. 535 

14 Mart 1843 tarihli bir mektubunda Wolters, Cemiyet tarafından basılan Türkçe 

kitapların satışına yönelik detaylı bir açıklama yapmıştır. Komite’nin talimatları 

doğrultusunda, İzmir’e geldiği tarihten itibaren masrafları Cemiyet tarafından karşılanan 

Malta baskılı Türkçe kitapları dolaşıma sokmak için çalıştığını ifade etmiştir. Henüz bir 

misyonerlik seyahatine çıkamamasına rağmen, kitap dağıtımı konusunda yapılanların 

kendisine cesaret verdiğini belirtmiştir. Kitapların doğrudan kendi eliyle Türklere 

ulaştıramadığını ancak kitapçılar vasıtasıyla önemli bir kısmının satıldığını ve bu yöntemin 

                                                 
533 CMS, Missionary Register Church Missionary Society, 31/290-291. 
534 CMS, Missionary Register Church Missionary Society, 31/292. 
535 CMS, Missionary Register Church Missionary Society, 31/293-294. 



155 

 

şüphe uyandırmadığı için karşılıksız dağıtımdan daha etkili olduğunu bildirmiştir. Wolters, 

parası ödenen kitapların daha fazla okunacağı inancını dile getirmiştir. Ayrıca, İstanbul ve 

İzmir’deki kitapçıların Türkçe kitaplara yönelik talebinin devam ettiğini ve bu talebin yıl 

sonunda mevcut stokların tükenmesine yol açabileceğini öngörmüştür.536 

Misyoner Wolters, 28 Ekim 1842 tarihli mektubunda ise, Müslüman topluluklar 

arasında misyonerlik faaliyetlerinin potansiyelini ve karşılaşılan zorlukları ele almıştır. 

Hıristiyan Misyoner Cemiyetleri’nin İncil’i dinsizler arasında yayma çabalarına rağmen, 

Müslüman uluslar arasında benzer çalışmaların sınırlı kalmasının dikkat çekici bir durum 

olduğunu ifade etmiştir. Wolters, bu durumu Müslüman topluluklar arasındaki misyonerlik 

faaliyetlerine yönelik kapalı ve zorlayıcı koşullara bağlamış, ancak bu zorlukların inanç, 

sabır ve dua ile aşılabileceğini dile getirmiştir. Wolters, Müslümanlara yönelik misyonerlik 

faaliyetlerinde Kutsal Kitapların bireysel dağıtımının, birebir sohbetlerin ve iyi ahlaki 

örneklerin önemini vurgulamıştır. Toplu ve doğrudan vaazların riskli olduğunu belirten 

Wolters, bireylerle yapılan sohbetlerin şüphe ve fanatizmi daha az tetiklediğini ifade etmiştir. 

Ayrıca, Türkçe de dahil olmak üzere yerel dillerde ahlaki ve dini bilgiler içeren kitapların 

hazırlanmasının, farkındalık yaratmada etkili bir araç olabileceğine işaret etmiştir. İzmir’in 

bu faaliyetler için stratejik önemine dikkat çeken Wolters, Osmanlı İmparatorluğu’ndaki 

siyasi ve dini zayıflamaların Hıristiyan misyonerler için fırsatlar sunduğunu belirtmiştir. 

Avrupa etkisinin giderek artan bir şekilde hissedildiği bu coğrafyada, Hıristiyanlık mesajının 

yayılması için uygun koşulların hazırlanabileceğinin altını çizmiştir.537 

25 Nisan 1843’te Wolters, Cebelitarık Piskoposu tarafından İzmir’de Diyakozluk 

görevine kabul edilmiştir.538 1843 yılına dair raporda, Wolters’ın esas olarak Türkçe dini 

kitapların Osmanlı İmparatorluğu’ndaki Müslüman topluluklar arasında dağıtımı ile meşgul 

olduğu bildirilmiştir.539 

1844 yılında misyoner Wolters, İzmir’deki İngiliz Şapelinde düzenli olarak Almanca 

ayinlere devam etmektedir. Bu dönemde Modern Yunanca dilinde ayin de Bay Wolters 

tarafından başlatılmıştır. Bu ayine, çoğunluğu İngiliz Kilisesi’ne mensup olan 10 ila 20 

                                                 
536 CMS, Missionary Register Church Missionary Society, 31/294. 
537 CMS, Missionary Register Church Missionary Society, 31/294-295. 
538 CMS, Missionary Register Church Missionary Society, 31/311. 
539 CMS, Missionary Register Church Missionary Society, 32/114-115. 



156 

 

kişilik az sayıda kişi katılmaktadır; ancak Yunan Kilisesi’ne mensup olan birkaç kişi de 

ibadet tarzına tanıklık etme arzusuyla zaman zaman ayinde hazır bulunmuştur.540 

Bay Wolters Apokaliptik Kiliseleri ziyaret etmek ve kendisine sunulan Kutsal Kitapları 

dağıtma ve misyonerlik faaliyetleri için iç bölgelerdeki fırsatlardan faydalanmak istemiştir. 

Bu amaçla Nisan 1844 de Apokaliptik Kiliseler ve çevresindeki yerleşimlere bir misyonerlik 

seyahati gerçekleştirmiştir. Seyahat, İzmir’den başlayarak Manisa, Akhisar, Salihli 

yakınlarındaki Sardes, Alaşehir, Denizli (Laodikya ve Hierapolis) ve Aydın üzerinden Efes’e 

kadar uzanan bir rotayı kapsamaktadır. 10 Nisan’da çıktığı misyon seyahatini 27 Nisan’da 

tamamlamıştır. Bay Wolters, seyahati sırasında misyonerlik faaliyetlerini gerçekleştirmek 

amacıyla yerel halkla temas kurmuş, dini sohbetlerde bulunmuş ve Kutsal Kitap ile çeşitli 

dini içirikli metinleri dağıtmıştır. Seyahatin temel amacı, yerel halkın dini anlayışlarını 

gözlemlemek, Hıristiyanlık öğretisinin yayılma potansiyelini değerlendirmek ve 

misyonerlik faaliyetlerini etkinleştirecek stratejiler geliştirmek olmuştur. Seyahati sırasında 

Rum, Ermeni ve Türk topluluklarıyla temas kurmuş, özellikle Modern Yunanca ve Ermenice 

dini eserlerin dağıtımıyla ilgilenmiştir. Yanında getirdiği Türkçe eserleri de dağıtmak isteyen 

Wolters direkt olarak kendi eliyle Türklere Hıristiyan metinleri dağıtmaktan çekinmiş ve 

tepki görmek istememiştir. Bunun yerine halktan bazı güvendiği kişilere kitapları teslim edip 

dağıtmalarını sağlayarak yerel vasıtalar kullanmıştır.541 

Bir süredir gelecekteki misyonerlik çalışmalarında katkı sağlayacak bilgiler edinmek 

ve Türkçe dilinde pratik yapmak amacıyla İstanbul’a gitmek isteyen Misyoner John T. 

Wolters, 9 Kasım 1844 tarihinde İzmir’den ayrılarak İstanbul’a bir ziyaret gerçekleştirmiştir. 

Bu ziyaret sürecinde Wolters’a, İzmir Misyonu’na yerli yardımcı olarak atanmış olan 

Antonio Dalessio eşlik etmiştir. Yapılan bu ziyaretin ardından Wolters, 29 Kasım 1844 

tarihinde İzmir’e geri dönmüştür.542 

Rahip J. T. Wolters, 17 Ocak 1846 tarihli mektubunda, 1845 yılına ilişkin faaliyet 

raporunu Kilise Misyoner Cemiyeti’ne sunmuştur. Buca köyünde ikamet eden Wolters, 

burada misyon görevlerini sürdürmüş ve düzenli olarak İzmir ve Buca’daki İngiliz ayinlerine 

katılmıştır. Özellikle Buca’da iki haftada bir vaaz veren Wolters, aynı periyotlarda 

İzmir’deki İngiliz Şapelinde Almanca ayinler düzenlemiştir. Ayrıca Buca’daki cemiyet 

                                                 
540 CMS, Missionary Register Church Missionary Society, 33/203-204. 

 
541 CMS, Missionary Register Church Missionary Society, 33/268-275. 
542 CMS, Missionary Register Church Missionary Society, 33/274-275. 



157 

 

evinde çarşamba günleri vaaz vermeyi sürdürmüş ve düzenli olarak aylık misyonerlik 

toplantıları organize etmiştir. Türklerle iletişim kurmanın ve dini konularda konuşmanın 

oldukça güç ve neredeyse imkansız olduğunu düşünen Wolters, yerli Hıristiyan topluluklar 

olan Rumlar, Ermeniler ve Roman Katolikleri arasında misyonerlik faaliyetleri için çeşitli 

fırsatlar bulduğunu belirtmiştir.543 

1845 yılı boyunca farklı dillerde toplam 985 adet dini ve eğitici kitap dağıtılmıştır. 

Cemiyet tarafından yayımlanan Türkçe kitapların dağıtımı sürmüş olup, önceki yıllara 

kıyasla daha yavaş ilerlemiştir. Wolters, bu dönemde Ermenice öğrenmeye devam etmiş ve 

Yuhanna İncili’nin tamamını Türkçeye çevirmiştir. Ayrıca Bay A. Dalessio, kilisenin bazı 

vaazlarını Modern Yunancaya çevirmeye yönelik çalışmalarını sürdürmüştür.544 Temmuz 

1845’te meydana gelen ve İzmir’in üçte birini yok eden büyük yangın, Wolters’ın Yunanca 

ayinlerini gerçekleştirdiği ibadet mekânını da tahrip etmiş ve bu durum Rum ayinlerinin sona 

ermesine neden olmuştur.545 

29 Nisan 1845’te Rahip J. T. Wolters ve yardımcısı Bay Antonio Dalessio, Buca’dan 

başlayarak yaklaşık bir ay süren kapsamlı bir misyonerlik seyahatine çıkmışlardır. Bu 

yolculuk, 27 Mayıs 1845 tarihinde İzmir’e dönüşleriyle tamamlanmıştır. Seyahat güzergâhı, 

Batı Anadolu’nun önemli merkezlerini içermekte olup Turgutlu, Sart, Salihli, Kula, 

Yenişehir, Uşak, Gediz, Kütahya, Tavşanlı, Simav, Akhisar ve Bergama gibi yerleşim 

merkezlerini kapsamıştır. Seyahat süresince Wolters ve Dalessio, yerel Ermeni ve Rum 

topluluklarına ait okulları, kiliseleri ve kahvehaneleri ziyaret etmiş; öğretmenler, din 

adamları ve halktan birçok kişiyle birebir görüşmeler gerçekleştirmişlerdir. Özellikle 

Ermenice-Türkçe Eski ve Yeni Ahit, Modern Yunanca ve Türkçe Yeni Ahit nüshaları, okul 

kitapları ve çeşitli dini risalelerin dağıtımı ve satışı yoluyla misyonerlik faaliyetlerini aktif 

bir şekilde yürütmüşlerdir.546 

Rahip J. T. Wolters, misyon istasyonunun faaliyetlerini doğrudan komiteye sunmak 

amacıyla 4 Nisan 1846’da İzmir’den ayrılmış çeşitli yerlere gerçekleştirdiği ziyaretlerin 

ardından 6 Ağustos 1846’da Londra’ya ulaşmıştır. 1 Eylül’de, Türkler adına yürütmeyi 

planladığı misyonerlik faaliyetleri hakkında Komite ile yaptığı görüşmelerin ardından 

İzmir’e geri dönmüştür. Londra’da bulunduğu süre zarfında, Komite sekreterlerinden birine 

                                                 
543 CMS, Missionary Register Church Missionary Society, 34/199-200. 
544 CMS, Missionary Register Church Missionary Society, 34/199-200. 
545 CMS, Missionary Register Church Missionary Society, 35/83. 
546 CMS, Missionary Register Church Missionary Society, 34/270-273; 



158 

 

yazdığı mektubunda, Anadolu’da sürdürülen misyon çalışmalarının kararlılıkla devam 

ettirilmesi gerektiğini ve Hıristiyan kitapları ile dini risalelerin dağıtımının kesintisiz 

desteklenmesinin önemini vurgulamıştır.547 

İstanbul’daki Amerikan Misyoner Piskoposundan aldığı bir mektupta Osmanlı 

İmparatorluğu’ndaki sosyal ve siyasi durumun hızla değişmekte olduğunu öğrenmiştir. 

Sultan’ın Edirne’de yaptığı bir konuşmada, din farklılığının yalnızca bireylerin vicdanlarını 

ilgilendiren bir konu olduğunu ve bireylerin sivil statüleriyle hiçbir ilgisinin bulunmadığını 

açıkça ifade ettiği bilgisine ulaşmıştır. Misyoner Wolters, dinsel özgürlük konusundaki bu 

görüşe tamamen katılmış ve 18 Şubat 1847 tarihli mektubunda, Osmanlı İmparatorluğu’nda 

Protestan öğretinin özgürce duyurulması için kapıların hâlâ kapalı gibi görünmesine rağmen, 

dini hoşgörü ilkesinin giderek daha fazla yaygınlaştığını dile getirmiştir. Yine aynı mektupta, 

bu ülkede Misyonerlik çalışmalarına başlamak için hiçbir dönemde şimdiki kadar teşvik 

olmadığının altını çizmiştir.548 

İzmir’deki Kilise Misyonerlik Cemiyeti bünyesinde görev yapmak üzere misyoner 

Sanderski atanmıştır. 7 Ocak’ta Londra’dan yola çıkan Sanderski, 26 Mart’ta İzmir’e ulaşmış 

ve yolculuğu sırasında Siros Adası’nı da ziyaret etmiştir. Bay Dalessio için İzmir’de bir ev 

kiralanmış ve uygun bir yer bulunduğunda misyon merkezinin İzmir’e taşınması 

planlanmıştır.549  

Rahip Wolters, Avrupa’dan dönüşünün ardından misyon faaliyetlerine aktif bir şekilde 

devam etmiş, İzmir ve Buca’da düzenlenen Pazar ayinlerinde düzenli olarak vaaz vermiştir. 

Ayrıca, Alman cemaatine yönelik olarak iki haftada bir gerçekleştirdiği ayinlerini 

sürdürmüştür. 1845 İzmir Yangını’na kadar Yahudilere Yönelik Misyonerlik Cemiyetinden 

misyoner Solbe’nin evinde gerçekleştirilen Yunanca ayinler, yangında Solbe’nin evinin 

tahrip olması nedeniyle kesintiye uğramıştı. Bu ayinlere de Buca’daki bir şapelde yeniden 

başlamıştır. Wolters, Müslümanlarla doğrudan iletişim kurma imkanının kısıtlı olmasına 

rağmen, bu ilişkileri geliştirmeye yönelik çaba sarf ettiğini ifade etmiştir. Ayrıca, Bayan 

Wolters’ın da bölgedeki Türk ailelerle sosyal ilişkiler kurmak için gayret gösterdiği 

belirtilmiştir.550 

                                                 
547 CMS, Missionary Register Church Missionary Society, 35/247. 
548 CMS, Missionary Register Church Missionary Society, 35/247-248. 
549 CMS, Missionary Register Church Missionary Society, 35/248. 
550 CMS, Missionary Register Church Missionary Society, 35/268. 



159 

 

Komite, İzmir’de görevlendirilen misyoner Sandreczki’nin sorumluluklarını açıklayan 

raporunda, onun hizmetlerini öncelikle Türk dilini öğrenmek, Türkçe kitapların dağıtımını 

sağlamak, misyonerlik faaliyetleri için gerekli bilgileri toplamak ve mümkün olduğunca 

Müslümanlarla dini gerçekler üzerine diyalog kurmak amacıyla Siros’dan İzmir’e transfer 

edilmesi olarak tanımlamıştır. Bay Sandreczki’nin edebi başarısı, Yunanistan’da uzun süre 

ikamet etmiş olması ve Yunan dili ile halkını yakından tanıması, bu görevi üstlenmesi için 

onu son derece uygun kılan nitelikler arasında sayılmıştır. Ayrıca, din adamı olmasının 

Müslümanlarla kuracağı ilişkileri bir ölçüde kolaylaştıracağı düşünülmüştür.551 

Misyoner Dalessio ise yaz aylarında gerçekleştirdiği bir misyonerlik gezisi 

kapsamında hem rahip hem de sivil Rum ve Ermeni topluluklarına Kutsal Kitapları 

incelemenin önemi hakkında bilgilendirmelerde bulunmuştur. Bununla birlikte İngiltere 

Kilisesi Dua Kitabı’nın Yunanca versiyonunu kullanarak Protestan ibadet şeklini tanıtma 

fırsatı bulmuştur. Dalessio’nun bu faaliyetlerinin büyük ilgi gördüğüne ve Protestan inancına 

yönelik mevcut önyargıların önemli ölçüde azaltıldığına inanılmıştır.552 

1848 yılı Nisan ayına ait misyoner kayıtlarına göre, Kilise Misyonerlik Cemiyeti tüm 

misyoner faaliyetlerini İzmir’de toplamak amacıyla bir bina kiralamıştır. İzmir’de yürütülen 

düzenli faaliyetlerin devam ettiği belirtilen raporda, Yunanca gerçekleştirilen ayin ve 

vaazların sonucunda oluşan cemaatin, Rum din adamlarının olumsuz ve düşmanca 

müdahaleleri sebebiyle tamamen dağıldığı ifade edilmiştir. Rapor, yerli Hıristiyan 

topluluklar olan Rumlar, Ermeniler ve Latinlere İncil’in mesajını ulaştırmak için tüm 

fırsatların değerlendirildiğini belirtmektedir. Bu kapsamda, yerli misyoner Bay Dalessio’nun 

çalışmaları özellikle takdir edilmiştir. Dalessio’nun bölgenin yerlisi ve tanınan bir kişi 

olması misyonerlerin uzun süredir ihtiyaç duyduğu yerli temsilci profilini başarıyla 

yansıtmıştır. İzmir ve çevresinde gerçekleştirdiği misyonerlik seyahatleri sırasında 

gösterdiği faaliyetler, yerel halk üzerinde derin bir etki bırakmıştır. Bölgenin dil ve kültürüne 

olan hâkimiyeti ona büyük bir avantaj sağlamıştır. Ayrıca, Dalessio’nun yerel bir birey olarak 

Protestan inancını benimsemesi, bölgedeki topluluklar üzerinde örnek teşkil etmiş ve 

misyonerlik çalışmalarına önemli katkı sağlamıştır.553 

                                                 
551 CMS, Missionary Register Church Missionary Society, 36/78. 
552 CMS, Missionary Register Church Missionary Society, 36/78. 
553 CMS, Missionary Register Church Missionary Society, 36/203-204. 



160 

 

Bu dönemin dikkat çeken bir diğer özelliği ise Türklerin Protestanlara karşı gösterdiği 

hoşgörüdür. Bu hoşgörünün oluşmasında Türklerin Ortodoks Hıristiyanlarda alışık oldukları 

ikon ve dini tasvirlerin Protestan mezhebinde bulunmaması gibi unsurlar etkili olmuştur. 

Ayrıca, misyonerler Protestanlığın Türkler tarafından yeni bir din olarak algılandığına dair 

çeşitli gözlemlerini aktarmışlardır.554 Bununla birlikte, misyonerlerin Türklerin bu 

hoşgörüsüne yönelik bakış açılarının oldukça pragmatik olduğu dikkat çekmektedir. Bu 

durumu en iyi yansıtan örneklerden biri, Misyoner John Theophilus Wolters’ın Türklere 

ilişkin raporunda açıkça görülmektedir: 

Peki, Misyonumuzun ana hedefi olan Türkler arasında ne yapıldı? Nispeten çok az, ama önceki 

yıllara kıyasla daha fazla. Onlarla ilişkilerimiz gelişti ve bazıları Tanrı Sözü’nü 

dudaklarımızdan duydu. Ancak bir dereceye kadar, onlara karşı elimiz kolumuz bağlı ve 

ağzımız kapalı. Onlara tam bir vicdan özgürlüğü tanınmadığı sürece, misyonerler olarak 

kendimizi onlara tam anlamıyla göstermeye cesaret edemeyiz; ancak sessizce silahlarımızı 

hazırlamak ve sistemin altını oymakla yetinmek zorundayız. Bireylerle konuşurken ise gerçeği 

gizlemiyor ve Mesih’in Müjdesinden utanmıyoruz. Buna rağmen, konumumuzun zorluklarını 

hissediyor ve düşmana savaş alanında doğrudan ve açıkça saldırmamıza izin verileceği günü 

özlemle bekliyoruz. Bu süreçte sessiz ve dikkat çekmeyen çalışmalarımıza devam etmek için 

çok fazla teşvik var. Dini hoşgörü ilkesi günden güne zemin kazanmaktadır. Belki de bir 

zamanlar hilalin dalgalandığı yerlere Haç’ın bayrağının dikileceği gün çok da uzak değildir. O 

zaman geldiğinde, ayaklarına barış Müjdesi giydirilmiş, tam bir Hıristiyan zırhı içinde sahaya 

çıkmaya hazır insanlar olmalıdır. Bu açıdan bakıldığında, içinde bulunduğumuz durum ne 

kadar zor ve çetin olursa olsun, son derece önemli görünmektedir.555 

Bu ifadeler, misyonerlerin Türk toplumuna yönelik stratejik ve uzun vadeli 

yaklaşımlarını ve dini hoşgörü ortamını nasıl değerlendirdiklerini açıkça ortaya 

koymaktadır. 

1848 yılına ait başka bir raporda, Kilise Misyoner Cemiyeti temsilcileri tarafından son 

iki yıl içinde toplam 842 kitabın dağıtıldığı bildirilmiştir. Raporda, misyonerlerin dini 

metinlerin çevirisi, basımı ve dağıtımı gibi faaliyetleri öne çıkarken, elde edilen 

deneyimlerin sonucunda misyon seyahatlerinin insanlarla özgürce kaynaşmak, doğrudan 

temas kurmak ve onlara Hıristiyanlığı yaymak için en etkili yöntem olduğunu 

vurgulanmıştır.556 

                                                 
554 CMS, Missionary Register Church Missionary Society, 36/266-269. 
555 CMS, Missionary Register Church Missionary Society, 36/204-205. 
556 CMS, Missionary Register Church Missionary Society, 36/205. 



161 

 

 İzmir’deki misyonerlik çalışmalarının bir diğer önemli merkezi ise liman bölgesi 

olmuştur. Misyonerler, İzmir limanına gelen farklı ülkelerden insanlara ulaşmak için her 

fırsatı değerlendirmiş ve Kutsal Kitaplar ile çeşitli dini risaleleri geniş çapta dağıtmışlardır. 

Misyonerlerin faaliyetleri devam ederken, 1848 yazında İzmir’de meydana gelen şiddetli 

kolera salgını şehri derinden etkilemiştir. Salgın korkusuyla nüfusun büyük kısmı şehri terk 

etmiş, hastalar ise çoğunlukla yalnız bırakılmıştır. Geçmişteki salgınlar ve doğal afetlerde 

olduğu gibi, bu zor dönemler misyonerlik faaliyetleri için önemli bir fırsat olarak 

değerlendirilmiştir. Misyonerler, bu süreçte hastaları evlerinde ziyaret ederek onlara ilaç 

sağlamış ve sıkıntı zamanlarında düzenledikleri ayin ve vaazlarla manevi destek 

sunmuşlardır.557 

1850 yılına ait misyoner kayıtlarında, Kilise Misyonerlik Cemiyeti’nin Rum 

misyonunu yürüten Misyoner John Theophilus Wolters’ın, İzmir ve Buca’daki İngiliz 

kiliselerinde Yunanca vaazlar vererek Rum cemaat üzerinde etkili olmayı hedeflediği 

belirtilmiştir. Ancak geçmişte Rum din adamlarının bu faaliyetlere karşı çıkması ve cemaat 

üyelerinin katılımını yasaklaması sonucunda, vaazlara olan ilgi azalmış ve Rumlara yönelik 

misyonerlik faaliyetleri geçici olarak durdurulmuştu. Wolters, bu topluluğu tamamen 

kaybetmemek ve hazırladığı vaazların boşa gitmemesi amacıyla, bu vaazları yayımlamaya 

karar vermiştir. Misyoner Sandreczki’nin Yunanca dilindeki yetkinliğinden faydalanarak, 

vaazlar yirmi vaazdan oluşan küçük bir kitap halinde basılmış ve dağıtılmıştır. Ancak Rum 

din adamları, Protestan öğretisini içeren bu tür eserlerin yayılmasını önlemek amacıyla Bay 

Wolters’ın vaazlarının ve benzeri kitapların Rumlar arasında dolaşımını yasaklamışlardır.558 

Rum rahipleri, okullarda ve halk arasında dağıtılan bu kitapların Hıristiyan gençleri ve 

çocukları manevi anlamda yozlaştırdığı iddiasında bulunmuşlardır. Buna karşılık 

misyonerler, Yunan din adamlarının tıpkı Katolik Kilisesi’nde olduğu gibi Kutsal Kitapların 

halkın anlayabileceği şekilde okunmasını ve yorumlanmasını engellemeye çalıştıklarını 

savunmuşlardır.559 

1850 yılına ait Kilise Misyonerlik Cemiyeti kayıtlarında, üyelerin İzmir’deki 

misyonerlik faaliyetlerini düzenli ayin ve vaazlar, kitap dağıtımı ve birebir sohbetler 

aracılığıyla sürdürdükleri görülmektedir. Özellikle Hıristiyan Rumlar ve Türklerle kurulan 

                                                 
557 CMS, Missionary Register Church Missionary Society, 38/81. 
558 CMS, Missionary Register Church Missionary Society, 38/241-244. 
559 CMS, Missionary Register Church Missionary Society, 38/245-246. 



162 

 

diyaloglar raporlarda sıkça vurgulanmaktadır. Akşam oturmaları ve çeşitli ziyaretlerde, 

Hıristiyan doktrinine ait araf inancı, kilisenin katı kuralları ve yozlaşması gibi konular 

tartışılırken, Müslümanlarla yapılan görüşmelerde ise İslam’ın ve Hıristiyanlığın 

karşılaştırılması üzerinden sohbetler gerçekleştirilmiştir. Bu faaliyetlerin yanı sıra, dönemin 

en etkili misyonerlik yöntemlerinden biri de düzenlenen misyon seyahatleri olmuştur. 1850 

yılında Misyoner John Theophilus Wolters, Turgutlu’dan başlayarak Manisa’ya, ardından 

Bozdağların tepeleri üzerinden Küçük Menderes Ovası’na ve Ödemiş kasabasına ulaşmıştır. 

Oradan aydın Dağlarını aşarak Büyük Menderes Ovası’na, Aydın kasabası üzerinden 

Söke’ye ve Yunanlıların Yeni Efes olarak adlandırdığı Kuşadası’na gitmiştir. Son olarak, 

Gaziemir üzerinden İzmir’e dönerek misyonerlik turunu tamamlamıştır.560 

1851 yılı boyunca Rahip J. T. Wolters, İzmir Misyon İstasyonunda tek başına görev 

yapmıştır. Bay C. Sandreczki ise Mezopotamya’ya gerçekleştirdiği misyonerlik seyahatinde 

Rahip J. Bowen’a eşlik etmiştir. Türk Hükümeti’nin tüm Hıristiyan tebaasına karşı 

sergilediği hoşgörülü yaklaşım ve Protestan hakikati uğruna Rum ve Ermeni kiliselerinden 

ayrılan bireyleri koruması, Tanrı’nın büyük bir değişimi hazırlayan egemen elinin bir 

göstergesi olarak değerlendirilmiştir. Komite, özellikle Türk Hükümeti tarafından yakın 

zamanda yayımlanan ve Kutsal Kitapların hakikati davası üzerinde önemli etkiler yaratması 

beklenen, aynı zamanda Türk İmparatorluğu’nun geniş sınırları içindeki tüm Protestan 

misyonerlik faaliyetlerini destekleyecek nitelikteki bir belgeye atıfta bulunmaktadır. Bu 

belge, Protestan inancını benimseyebilecek tüm Hıristiyan tebaanın korunmasını öngören bir 

imparatorluk fermanıdır. 561 Misyoner kayıtlarında Sultan Abdülmecit’e ait söz konusu 

ferman şu hükümleri içermektedir: 

Protestan inancını benimsemiş olan Hıristiyan tebaam, terk ettikleri eski inançlarının Patrik ve 

Papazları nedeniyle şimdiye kadar sıkıntı ve zorluk çekmişlerdir. Tebaamın tüm sınıflarını 

kapsayan imparatorluk şefkatim gereğince, herhangi bir sınıfın sıkıntıya maruz kalması 

imparatorluk irademe aykırıdır. Bu nedenle, siz (Sadrazam), imparatorluğun diğer toplulukları 

gibi Protestan topluluğun da tüm işlerinde ve mezarlıkları ile ibadet yerleriyle ilgili konularda 

her türlü kolaylıktan ve gerekli yardımdan yararlanmalarını sağlayacaksınız. Diğer 

topluluklardan herhangi birinin onların ayinlerine veya dini meselelerine hiçbir şekilde 

müdahale etmesine izin vermeyeceksiniz; özetle, laik ya da dini hiçbir işlerine müdahale 

edilmeyecektir. Böylece inançlarının gereklerini güven içinde yerine getirebileceklerdir.562 

                                                 
560 CMS, Missionary Register Church Missionary Society, 39/102-107. 
561 CMS, Missionary Register Church Missionary Society, 40/81. 
562 CMS, Missionary Register Church Missionary Society, 40/81-82. 



163 

 

Bu ferman, Osmanlı İmparatorluğu sınırları içinde Protestan inancını benimseyen 

Hıristiyanların haklarını güvence altına almış ve misyonerlik faaliyetlerinin önünü açmıştır. 

1852 yılında Rahip J. T. Wolters, ailesiyle birlikte Buca’daki Misyon Evi’nden 

ayrılarak misyonerlik faaliyetleri için daha elverişli olan İzmir’deki bir konuta taşınmıştır. 

Bu dönemde Bay A. J. Dalessio, evinde haftada Yunanlılar ve İtalyanlar için Kutsal Kitap 

dersi düzenlemeye devam etmiştir. Geçen yıl boyunca Dalessio’nun bu eğitimlerine düzenli 

veya düzensiz şekilde katılım gösteren Rum ve Roma Katoliklerinin sayısı 32 olarak 

kaydedilmiştir. Ayrıca, Misyoner Jowett’in Matta ve Markos İncili üzerine kaleme aldığı 

Christian Visitor adlı eser Yunanca basılarak dağıtılmıştır.563 

İzmir Misyonu hakkında genel bir değerlendirmenin yapıldığı raporda, Akdeniz 

Misyonunun başlangıcından itibaren bu bölgede geçen uzun yıllar göz önüne alındığında 

misyonun hâlâ çocuksu bir durumda olduğu ifade edilmiştir. Diğer misyon bölgeleriyle 

karşılaştırıldığında bu yavaş gelişimin nedeni, bölgenin sosyo-kültürel yapısının zorlukları 

ve İncil’in serbestçe vaaz edilmesine yönelik engellerin daha fazla olması olarak 

görülmüştür. Osmanlı topraklarında ve Yunanistan’da devam eden hükümet kısıtlamaları bu 

durumu daha da zorlaştırmaktadır. Bâb-ı Âli, Hıristiyan tebaaya belirli serbestlikler tanımış 

olsa da Müslümanların din değiştirmesine yönelik doğrudan faaliyetler hâlâ uygulanabilir 

değildir. Ayrıca, yozlaşmış Hıristiyanlık anlayışı, misyonerlik faaliyetlerinin karşılaştığı en 

büyük engellerden biri olarak görülmektedir. Bu nedenle, Hıristiyanlığın yanlış 

temsillerinden arındırılmasını sağlayacak bir reform hareketi gerçekleşmedikçe, Türk 

toplumundaki önyargıların azalması beklenmemektedir.564 

Rahip Wolters ve Bay Dalessio, İzmir’deki misyonerlik faaliyetlerini aktif bir şekilde 

sürdürmektedir. Öte yandan, Kudüs’e atanan Bay C. Sandreczki, Nisan 1851’de yeni görev 

yerine gitmek üzere İzmir’den ayrılmıştır.565 Yıllardır devam eden Protestan misyonerlik 

faaliyetleri sonuç vermeye başlamış ve farklı şehirlerde Protestan olduklarını açıklayan 

bireylerin sayısında artış yaşanmıştır. Akhisar’da Protestan olduklarını ilan eden 4-5 kişilik 

bir grubun, bir İngiliz misyonerini dinlemeyi çok istediklerini Kilise Misyoner Cemiyeti’ne 

                                                 
563 CMS, Missionary Register Church Missionary Society, 41/78-79. 
564 CMS, Missionary Register Church Missionary Society, 41/100. 
565 CMS, Missionary Register Church Missionary Society, 41/102. 



164 

 

bildirmesi bu durumun dikkat çekici örneklerinden biridir. Bu gelişmenin ardından 

misyonerler, 7 Mayıs 1852’de İzmir’den bir misyonerlik gezisine çıkmışlardır.566 

Bu seyahatin ilk durağı Hacılar Köyü olmuş, ardından Turgutlu’ya uğrayarak önemli 

gördükleri yerleri ziyaret etmişlerdir. Daha sonra Akhisar’a geçerek burada Protestanların 

maruz kaldığı baskılara rağmen Sultan’ın Protestan tebaasına yönelik fermanının etkisini 

gözlemlemişlerdir. Bu fermanın Rumların doğrudan müdahalesini engellediği ancak gizli 

yollarla baskıların devam ettiği belirtilmiştir. Misyonerler, yerel Protestanlara Kutsal 

Kitaplar ve çeşitli dini risaleler dağıtmışlardır. Ayrıca, Protestan inancını yaymaları ve yerel 

topluluklarda misyonerlik çalışmalarına katkı sağlamaları amacıyla bol miktarda kitap, risale 

ve broşür temin etmişlerdir.567 

Dönemin raporlarında dikkat çeken bir diğer husus ise misyonerlerin seyahatleri 

sırasında karşılaştıkları ve evlerinde konakladıkları kişilerin, geçmişte misyoner Jetter’ın 

öğrencileri olmasıdır. Misyonerler, bu kişileri Jetter’ın eğitim faaliyetlerinin somut bir 

sonucu ve misyonerlik faaliyetlerinin verimli bir meyvesi olarak değerlendirmişlerdir.568 

Çalışmamızın konusu olan Kilise Misyoner Cemiyeti kayıtlarının yayınlandığı son yıl 

olan 1855 yılına ait raporda, Cemiyet Sekreteri Rahip W. Knight’ın Seylan’a giderken 

Smyrna Misyonunda kişisel bir inceleme yapmak üzere görevlendirildiği ve Komite’nin 

kendisinden bu bölgeye ilişkin ilginç ve değerli bilgiler aldığı belirtilmiştir.569 

Rapor, İzmir’de Rumlar arasında yürütülen misyonerlik çalışmalarını dört başlık 

altında toplamaktadır: Müjde’nin duyurulması, Hıristiyanlık bilgisinin karşılıklı aktarımı, 

misyonerlik gezileri ve kitap ile broşür dağıtımı. Pazar günleri Müjde’nin duyurulması, Bay 

Wolters ve Bay Dalessio’nun evlerinde dönüşümlü olarak düzenlenen toplantılar ve Bay 

Wolters’ın Almanca ayin yaptığı günlerde evinde yönettiği Yunanca akşam ayinleri ile sınırlı 

kalmıştır. Bay Wolters, halkla kaynaşma fırsatlarını asla kaçırmamakta ve bu ilişkileri dini 

bir temele oturtmaya çalışmaktadır. Bununla birlikte, bu alan esas olarak Bay Wolters’ın 

karakterine ve niteliklerine büyük değer verdiği Bay Dalessio tarafından sürdürülmektedir. 

Bay Wolters’ın deneyimleri, sık sık yapılan kısa mesafeli yolculukların, iç bölgelere yapılan 

uzun seyahatlerden daha verimli sonuçlar doğurduğunu göstermiştir. Kitap ve broşürlerin 

                                                 
566 CMS, Missionary Register Church Missionary Society, 41/104. 
567 CMS, Missionary Register Church Missionary Society, 41/139-141. 
568 CMS, Missionary Register Church Missionary Society, 42/79. 
569 CMS, Missionary Register Church Missionary Society, 43/77. 



165 

 

dağıtımı ile çevirilerin hazırlanmasında en büyük ihtiyacın bu materyallerin daha geniş 

kitlelere ulaştırılması olarak görülmüştür. Kolportörlerin bu faaliyetlerde etkili bir şekilde 

istihdam edilmesinin avantajlı olacağı, ancak bu kişileri bulmanın zorluk teşkil ettiği 

belirtilmiştir. Ayrıca, İzmir’in merkezi ve dikkat çeken bir noktasında Protestan öğretilerini 

barındıran bir kitapçı dükkânının bulunmasının büyük bir avantaj sağlayacağı 

vurgulanmıştır570 

W. Knight’ın bu raporundan sonra gönderdiği mektupta Misyoner Wolters, uzun 

araştırmalar sonucunda İzmir’in en işlek caddelerinden birinde hem depo görevi gören hem 

de insanlarla sohbet etmek için toplantı odası işlevi gören bir kitapçı dükkânı açtıklarını 

bildirmiştir. Burada farklı dillerde Kitab-ı Mukaddesler, İnciller, Dua Kitapları, risaleler ve 

benzeri yayınlar yoldan geçenlerin ve sorgulayanların erişimine sunulmuştur.571 

3.4.2.2. Kitab-ı Mukaddes Cemiyetileri Raporları (1845-1855) 

1845 yılsonu Kitab-ı Mukaddes Cemiyetleri raporu, Osmanlı topraklarında 

misyonerlik faaliyetlerinin ivme kazandığını ve özellikle İstanbul’daki Ermeni topluluğu 

arasında etkili bir şekilde yürütüldüğünü ortaya koymaktadır. Misyoner Barker’ın 

aktardığına göre hem ruhban sınıfından hem de sivil halktan birçok kişi Kutsal Kitapları 

inançlarının temel kaynağı olarak benimsemiş ve bu harekete katılanların sayısı sürekli 

artmıştır. Osmanlı İmparatorluğu’nda Hıristiyanlar ve Yahudiler arasında Kutsal Kitapın 

yayılması büyük bir destek görmüş, kilise otoritesi tarafından benimsenmemiş olmamasına 

rağmen birçok kişi misyonerler tarafından dağıtılan dini eserleri memnuniyetle kabul 

etmiştir. Barker, bu durumu Kutsal Kitapların halkın anlayabileceği bir dilde serbestçe 

dolaşıma girmesinin olumlu sonuçları olarak değerlendirmiştir.572  

Bu dönemde Sultan Abdülmecid’in reformları da dikkat çekicidir. Sultan, her 

vilayetten bir Türk ve bir Hıristiyan temsilcinin yer alacağı bir Temsilciler Meclisi 

kurulacağını duyurmuş ve eğitim ile sağlık alanında önemli adımlar atılması gerektiğini 

vurgulamıştır. Ayrıca Sultan, çeşitli şehirlerin yöneticilerini ve dini liderlerini toplayarak, 

Tüm tebaasının refahı için kaygı duyduğunu ve onların mutluluğunu arzuladığını; Türk, 

Hıristiyan ya da Yahudi olsun, hiçbir ayrım gözetmeksizin herkesi aynı gözle gördüğünü ve 

                                                 
570 CMS, Missionary Register Church Missionary Society, 43/77. 
571 CMS, Missionary Register Church Missionary Society, 43/77. 
572 BFBS, Missionary Register Church Missionary Society, 34/76-77. 



166 

 

aralarında adaletin eşit bir şekilde uygulanması gerektiğini ifade eden çok nazik bir konuşma 

yapmıştır. Bu yaklaşımı Osmanlı toplumundaki hoşgörü ortamını güçlendirmiştir.573 

Misyoner Barker, 8 Ağustos tarihli yazısında İstanbul’a bin adet İbranice Kitab-ı 

Mukaddes gönderileceği bilgisinden duyduğu memnuniyeti dile getirmiştir. Ayrıca 

Erzurum’daki Protestan Ermenilerin uğradığı baskılara değinerek, bir Protestan Ermeni’nin 

İstanbul’a gidip Sultan’dan dini görüşlerinden dolayı kimsenin rahatsız edilmemesi ve 

herkesin ruhani konularda vicdanının gereklerini yerine getirme özgürlüğüne sahip olması 

için özel emirlerle birlikte aldığı güçlü bir ferman sayesinde Erzurum Valisi’ne dini 

baskıların sona erdirilmesi talimatı verildiğini aktarmıştır. Bu gelişme, İstanbul’da sayıları 

epeyce artan Protestan Ermeniler arasında büyük bir sevinç yaratmış ve bağımsız, tamamen 

İncil temelli bir Protestan Ermeni kilisesi kurma yönünde önemli bir adım olarak 

değerlendirilmiştir. Barker, bu hedefe ulaşabilmek için Roma Katolik Ermenilerinin yaptığı 

gibi mevcut Patriklerinin yerine kendilerinden bir temsilciyi kabul ettirmek ve tanıtmak 

amacıyla hükümeti ikna etmelerinin gerekli olduğunu belirtmiştir.574 

1846 yılı sonunda İngiliz ve Yabancı Kitab-ı Mukaddes Cemiyeti, Osmanlı genelinde 

5296 cilt Kutsal Kitap dağıtmış, ayrıca Suriye’deki misyonerlere ve Rusya’nın güneyine de 

önemli miktarda nüsha ulaştırmıştır. Cemiyetin temsilcisi misyoner Barker, 1841-1846 

yılları arasında Amerika’dan bağımsız olarak yürütülen misyoner faaliyetleriyle 26.580’den 

fazla Kutsal Kitap’ın halka ulaştırıldığını belirtmiştir. Bu sayı, 1836-1840 yıllarında 

dağıtılan 23.714 nüshaya kıyasla 2866 adet artış göstermektedir. Sokaklarda Kutsal 

Kitapların ve Protestan öğretisi içeren kitapların satılmasına izin verilmiş olsa da bu eserleri 

okuyup benimseyenlerin ciddi baskılara maruz kaldığı ifade edilmiştir. Ermeni toplumu 

Kutsal Kitaptan büyük ölçüde faydalanmış, bu durum ise patriklerin tepkisine yol açmıştır.575 

1847 yılı raporlarında İzmir ve İstanbul’daki depolara 1000 adet İbranice Kitab-ı 

Mukaddes, 100 adet Yaratılış Kitabı ve 100 adet Türkçe Ahit gönderildiği ve toplamda 6257 

nüsha dağıtıldığı belirtilmiştir. Yine bu raporda Amerikan misyonerleri, İngiliz ve Yabancı 

Kitab-ı Mukaddes Cemiyeti’nin mali desteğiyle basılan Ermenice Ahit’in yaklaşık dörtte 

                                                 
573 BFBS, Missionary Register Church Missionary Society, 34/77. 
574 BFBS, Missionary Register Church Missionary Society, 34/394-395. 
575 BFBS, Missionary Register Church Missionary Society, 35/72. 



167 

 

üçünün, yani 4000’den fazla nüshasının ülke genelinde dolaşıma girdiğini ve bunun kilise 

otoritelerinin tepkisini çektiğini rapor etmiştir.576 

1849 yılında Anadolu’ya 1000 İbranice Mezmur, 500 İbranice ve 50 Almanca Tevrat, 

25 Türkçe Kitab-ı Mukaddes, 50 Türkçe Yeni Ahit, 150 Almanca Kitab-ı Mukaddes ve 328 

Modern Yunanca Eski Ahit gönderilmiş, ilk altı ayda toplam 3267 nüsha dağıtılmıştır. 

İzmir’de 5000 Bulgarca Yeni Ahit’in basımı devam ederken, Ermenice Yeni Ahit’in baskısı 

da sürdürülmüştür.577 

1850 yılında Londra’dan 1994 ve Malta’dan 5569 adet olmak üzere İzmir ve İstanbul’a 

toplam 7684 Kutsal Kitap kopyası gönderilmiş ve dağıtımı yapılmıştır. Ayrıca Amerikan 

misyonerlerine Ararat-Ermenice Yeni Ahit için 200 sterlin, Modern Ermenice Yeni Ahit’in 

cep boyutundaki baskısı için 225 sterlin hibe edilmiştir.578 

1851 yılında misyoner Barker’ın gözetimindeki İzmir ve İstanbul depolarından toplam 

10.325 nüsha dağıtılmış, bu depolara 2910 Kitab-ı Mukaddes ve Yeni Ahit eklenmiştir. Aynı 

yıl Sultan Abdülmecid tarafından, Osmanlı İmparatorluğu’ndaki tüm Protestan tebaasına 

sağlanan korumayı teyit eden ve genişleten, onlara dinlerini tam ve özgür bir şekilde yerine 

getirme hakkı tanıyan bir ferman yayımlanmıştır. Misyonerler bu kadar dikkat çekici ve 

önemli bir belgeye nadiren rastlanacağını ifade etmişlerdir.579 Osmanlı Sultanının yalnızca 

dini hoşgörüyü teşvik etmekle kalmayıp, aynı zamanda Kutsal Kitapların serbestçe 

dağıtımını desteklemesi ve misyonerleri koruması dikkat çekici görülmüştür. Sultan’ın, 

Filistin ve imparatorluğun diğer bölgelerinde geniş çaplı dini özgürlük ilkesini korumak için 

yoğun çaba sarf ettiği bildirilmiştir.580 

1852 yılı raporunda İzmir ve İstanbul’daki depolardan toplam 6576 nüshanın 

dağıtıldığı belirtilmiştir.581 Ayrıca İzmir’de, Doğu’ya yönelik eserlerin çevirisi ve dağıtımı 

için bir komite kurulmuş, Venn’in Complete Duty of Man adlı eserinin basımı için 20 pound 

bütçe ayrılmıştır. Yıl içinde İzmir’e pek çok farklı kitap gönderilmiş ve satışı için misyoner 

Wolters’a teslim edilmiştir. Raporda, Sultan’ın egemenliği altındaki Protestanları güvence 

                                                 
576 BFBS, Missionary Register Church Missionary Society, 36/70. 
577 BFBS, Missionary Register Church Missionary Society, 38/72. 
578 BFBS, Missionary Register Church Missionary Society, 39/72. 
579 BFBS, Missionary Register Church Missionary Society, 40/74. 
580 BFBS, Missionary Register Church Missionary Society, 40/373. 
581 BFBS, Missionary Register Church Missionary Society, 41/74. 



168 

 

altına alan imparatorluk fermanının bundan sonraki misyonerlik çalışmalarına çok yararlı 

olacağı vurgulanmıştır.582  

1853 yılında İstanbul, İzmir ve Bükreş’teki depolardan toplam 9576 nüsha 

dağıtılmıştır. Barker, İstanbul’da Greko-Türkçe Kitab-ı Mukaddes ve Ermenice Yeni Ahit 

baskıları için yetkilendirilmiştir.583 

1854 yılında İstanbul ve İzmir’deki depolardan toplam 7115 nüsha dağıtılmıştır. 

Ayrıca, misyoner Barker’ın gözetiminde olan depolara çeşitli dillerde 11.359 Kitab-ı 

Mukaddes ve Yeni Ahit gönderilmiştir. Yunanca-Türkçe Kitab-ı Mukaddes’in 2500 nüshalık 

yeni baskısı ve aynı dilde 1000 adet Ahit İstanbul’da basılmıştır.584 İzmir’de bir Protestan 

kitapçısı açılmış ve Komite, satışa sunulmak üzere 25 pound değerinde kitaplar ve genel 

dağıtım için 5 pound değerinde broşür göndermiştir. İstanbul ve çevresi için 4400 broşür ve 

bazı İngilizce kitaplar sağlanmıştır.585 

1853-1856 yılları arasında gerçekleşen Kırım Savaşı, misyonerler için önemli bir fırsat 

olarak değerlendirilmiştir. Savaşın başlangıcından itibaren Deniz ve Askeri Kitab-ı 

Mukaddes Cemiyeti’ne 53.000, İstanbul’daki depoya 34.552, Paris’e 38.572, Malta’ya 5000, 

Cenova’ya 6080, Cebelitarık’a 1000, İzmir’e 450, Hibernian Kitab-ı Mukaddes Cemiyeti’ne 

6000, Güneydoğu Hants Yardımcı Birliği’ne 140, çeşitli kişilere 640, H. Pownall, Esq, 

milisler için 1900, savaş esirleri için 4133 olmak üzere toplamda 151.467 Kutsal Kitap 

nüshası dağıtılmıştır. Bu dağıtımlar aracılığıyla askerlere, denizcilere, müttefiklere, 

düşmanlara ve savaş esirlerine; İngilizce, Galce, Fransızca, İtalyanca, Türkçe ve Rusça 

dillerinde 150.000’den fazla Kutsal Kitap ulaştırılmıştır.586 Bu bilgiler, Protestan 

misyonerliğinin savaş zamanlarını özel bir fırsat olarak görerek faaliyetlerini nasıl 

artırdıklarına dair önemli bir örnek teşkil etmektedir. 

3.4.2.3. Misyoner G. Solbe’nin Yahudilere Yönelik Misyonerlik Faaliyetleri  

Misyoner Cohen, Yahudilere yönelik misyonerlik faaliyetlerini yürüten cemiyetin 

misyonerliğinden istifa etmiş, cemiyet ise bu istifayı kabul etmekle birlikte ona Liturji’nin 

Yahudi-İspanyolca çevirisini tamamlaması için çalışmalarına devam etmesini önermiştir. 

                                                 
582 RTS, Missionary Register Church Missionary Society, 41/74. 
583 BFBS, Missionary Register Church Missionary Society, 42/75. 
584 BFBS, Missionary Register Church Missionary Society, 43/73. 
585 RTS, Missionary Register Church Missionary Society, 43/74 
586 BFBS, Missionary Register Church Missionary Society, 43/300. 



169 

 

Cohen’in yerine İzmir’e Misyoner Papaz G. Solbe atanmıştır. Solbe, 1843 yılının Temmuz 

ayında İzmir’e gelerek misyonerlik faaliyetlerine başlamıştır. Kısa sürede İtalyanca halka 

açık ayinler düzenlemeye başlayan Solbe, Judæo-İspanyol dilinde dualar okuyabilecek 

seviyeye ulaşmış ve yeterli akıcılığı kazandıktan sonra tüm ayinleri bu dilde 

gerçekleştirmeyi planlamıştır. Ayrıca, Yahudi çocukları için bir okul kurma çabalarına 

yoğunlaşmıştır.587  

29 Mayıs 1844 tarihinde, uzun süren çabalarının ardından Yahudi çocukları için bir 

okul açmayı başaran Solbe, başlangıçta sadece üç öğrenci bulabilmiştir. Bu amaç 

doğrultusunda evinde bir oda tahsis etmiş ve Philip Russo’yu kendi gözetiminde öğretmen 

olarak atamıştır. Ayrıca, İngilizce öğrenmek isteyen yetişkinler üzerinde de misyonerlik 

faaliyetlerini sürdürdüğünü ifade etmiştir. Okulun öğrenci sayısını artırmak için Yahudi 

ailelerle sürekli iletişim kuran Solbe, başlangıçta 20 öğrenci beklerken, Yahudi toplumunun 

yoksul kesiminin aforoz edilme korkusu ve Yahudi liderlerinin tehditleri nedeniyle öğrenci 

sayısının beşe düştüğünü rapor etmiştir.588 

Solbe’nin faaliyetleri 1845 yılında devam etmiş okul, İngilizce dersleri ve cumartesi 

ayinleri düzenli olarak sürdürülmüştür. Bu dönemde dikkat çeken önemli bir gelişme, 

Solbe’nin yanına araştırma ve Protestanlık hakkında bilgi almak için gelen altı kişinin 

Yahudi liderlerinin talimatlarıyla tutuklanması olmuştur. Solbe, bu tutuklamaların 

faaliyetlerine yönelik bir gözdağı verme amacı taşıdığını öne sürmüştür. Tutuklananların, 

misyonerlerle bir daha ilişki kurmamaya söz vermedikleri sürece işkenceyle tehdit 

edildikleri, ancak yine de Hıristiyan olmaya kararlı oldukları belirtilmiştir. İngiliz 

Konsolosunun devreye girmesiyle serbest bırakılan bu kişilerin, hahamların toplumsal 

otoritesine büyük bir darbe indirdiği ifade edilmiştir.589 

3 Temmuz 1845’te İzmir’de çıkan ve şehrin büyük bir kısmını yok eden yangın, Yahudi 

dönmesi misyonerlerin faaliyetlerini ciddi şekilde kesintiye uğratmıştır. Bu felakette 

Yahudilere yönelik misyonerlik faaliyetleri yürüten Cemiyete ait misyon evi tamamen 

yanmıştır. Misyonerler yanan evden sağ kurtulmuş ancak İbranice Kutsal Kitaplar ve 

Yahudi-İspanyol ayinlerinin önemli bir bölümü alevler içinde kalarak yok olmuştur. 

Misyoner Solbe, cemiyetin mallarını kurtarmak için büyük çaba sarf etmiş ve yangın 

                                                 
587 JS, Missionary Register Church Missionary Society, 33/85. 
588 JS, Missionary Register Church Missionary Society, 33/85-86. 
589 JS, Missionary Register Church Missionary Society, 34/90-91. 



170 

 

sırasında evden en son ayrılan kişi olarak raporlarda kahramanlaştırılmıştır. Kasabadan 

uzakta bir yere sığınmak zorunda kalan misyonerler, 1845 yılı Aralık ayında okulu yeniden 

kurmuş ve Yahudi-İspanyolca cumartesi ayinlerini tekrar başlatmışlardır. Aynı dönemde 

Yahudi Misyonerlik Cemiyeti, Levant bölgesindeki Yahudiler için Yahudi-İspanyolca 

(Ladino) dilinde risalelerin çeviri ve basım çalışmalarını sürdürdüğünü duyurmuştur.590 

Misyoner Solbe, 1847 yıl sonu raporunda, uzun yıllar boyunca karşılaştığı engellere 

ve önyargılara rağmen, artık her kesimden Yahudi ile açık ve özgür bir iletişim kurduğunu 

ifade etmiştir. Hahamların, Yahudileri misyonerlerle temas kurmaktan alıkoymak için 

başvurdukları hapis ve diğer cezaların artık etkili olmadığını vurgulamış, Han’daki 

odalarının her gün farklı yaş ve sosyal sınıflardan İsraillilerle dolup taştığını ve bu kişilerin 

eğitim almak, tavsiye istemek veya sorular sormak için kendilerine başvurduklarını 

belirtmiştir. İzmir’deki Yahudi misyoner okulu düzenli olarak faaliyet göstermiş ve yıl 

boyunca on ila on iki genç öğrenciye okuma, yazma, aritmetik, coğrafya, yabancı diller ve 

özellikle İncil eğitimi vermiştir. Ayrıca Yahudi-İspanyol ayinleri düzenli şekilde devam 

etmiş ve Yahudilere Kitab-ı Mukaddes, Yeni Ahit ve ayin kitaplarıyla birlikte çok sayıda 

risale dağıtılmıştır. Raporda, İzmir’deki Yahudi nüfusunun yaklaşık 15.000 kişi olduğu, 

toplumun zengin ve fakir kesimler arasında bölünerek açık bir çekişme içine girdiği 

belirtilmiştir. Bu anlaşmazlıkların çözümü için misyonerlere sık sık arabuluculuk 

taleplerinde bulunulmuş ve taraflar arasında adaletin sağlanacağına dair güven 

oluşturulmuştur.591 

1848 ve 1849 yıllarında ise bir zamanlar kalabalık ve ticaretin canlı olduğu İzmir şehri, 

ciddi ekonomik sıkıntılar nedeniyle son derece sefil ve kasvetli bir hale gelmiştir. Ticari 

daralma ve buna bağlı olarak ortaya çıkan yoksulluk, kentte uzun süre hissedilmiş, özellikle 

Yahudi toplumu büyük bir sefalet içerisine sürüklenmiştir. Buna ek olarak, kolera salgını 

şehrin Yahudi ve Türk mahallelerinde büyük bir şiddetle yayılmış ve çok sayıda kent sakini 

İzmir’i terk etmiştir. Bu süreçte Yahudi misyonu büyük zorluklarla karşı karşıya kalmış, 

ancak Yahudilerin bu zor dönemde yanlarında olduğu için Misyoner Solbe’ye minnettar 

oldukları belirtilmiştir. Hahamlık makamının artık etkili olmadığı, Yahudilerin artık hapis 

korkusu olmadan misyoneri ziyaret ettikleri, Hıristiyan kitapları aldıkları ve Hıristiyan 

ayinlerine katıldıkları ifade edilmiştir. Eskiden büyük bir tehdit unsuru olan aforozun artık 

                                                 
590 JS, Missionary Register Church Missionary Society, 35/85-86. 
591 JS, Missionary Register Church Missionary Society, 36/79-80. 



171 

 

etkisini yitirdiği vurgulanmıştır. Komite, raporun sonunda misyoner Solbe’nin sağlığının 

kötüleştiğini ve kısa süreli bir iklim değişikliğinin iyileşmesi için tek çare olduğunu 

belirtmiştir. Bu nedenle Solbe’nin istasyondan ayrılmasına izin verilmiştir.592 

Sağlığını düzeltmek amacıyla İngiltere’ye dönen misyoner Solbe, geçirdiği 

tekrarlayan hastalık ataklarının kendisi için sıcak iklimlerin uygun olmadığını gösterdiğini 

ve bu nedenle Cemiyetle olan bağlarını istemeyerek de olsa sona erdirme kararı aldığını 

Komiteye bildirmiştir.593 

Misyoner Solbe’nin ayrılmasının ardından İzmir’de üç yıl boyunca Yahudilere yönelik 

misyonerlik faaliyetleri yürüten cemiyetin yerleşik bir misyoneri bulunmamıştır. Bu süre 

zarfında Kutsal Kitaplar için bir depo kiralanmış ve burası daha önce bu istasyonda görev 

yapmış olan bazı temsilciler tarafından istihdam edilen bir Yahudi dönmesinin 

sorumluluğunda olmuştur. Misyoner Rahip P. H. Sternschuss, Smyrna Misyonu’na Yahudi 

Misyonerlik Cemiyetinin yeni misyoneri olarak atanmıştır. Ancak Rahip P. H. 

Sternschuss’un kısa süreli hizmetinin ardından Haziran 1844’te Cemiyet ile ilişkisi sona 

ermiş ve Komite, İzmir istasyonunu en azından kısa süreliğine bırakmaya karar vermiştir.594 

3.4.2.4. Amerikalı Misyonerlerin Faaliyetleri  

1845 sonrasında Amerikan misyonerleri, faaliyetlerini yoğun bir şekilde İstanbul’a 

yönlendirmiş ve burada yürüttükleri çalışmalar hakkında ayrıntılı raporlar sunmuşlardır. Bu 

dönemde, özellikle İstanbul’daki Ermeni ve Yahudi cemaatleri üzerine odaklanmışlardır. 

İstanbul Yahudileri, köken olarak İspanya’dan göç etmiş olup, İbranice-İspanyolca dilini 

kullanmaktadırlar. İstanbul’da görev yapan misyoner Schauffler, Yahudi cemaatine yönelik 

çalışmalar gerçekleştirmiş ve Eski Ahit’i İbranice-İspanyolcaya çevirmiştir. İstanbul’daki 

Hahambaşı, bu çeviriyi yalnızca Yahudiler tarafından satılması şartıyla resmi olarak 

onaylamış ve tavsiye etmiştir. Bu çeviri Yahudi cemaatinde büyük ilgi görmüştür. Ayrıca, 

İskoçya Kilisesi Genel Kurulu Komitesi, Osmanlı Misyonunun Yahudi Şubesi’ne, Kutsal 

Kitapların ücretsiz ya da indirimli fiyatlarla dağıtılması amacıyla 2162 pound bağışta 

bulunmuştur.595 

                                                 
592 JS, Missionary Register Church Missionary Society, 38/82-83. 
593 JS, Missionary Register Church Missionary Society, 39/84. 
594 JS, Missionary Register Church Missionary Society, 43/386. 
595 ABCFM, Missionary Register Church Missionary Society, 33/73. 



172 

 

1844 yılında İzmir’de gerçekleştirilen basımların toplamı 7.116.400 sayfaya ulaşmış 

ve bu yayınlar Ermenice, Ermenice-Türkçe, Yunanca ve Bulgarca dillerinde hazırlanmıştır. 

Söz konusu kitap ve broşürler, Osmanlı İmparatorluğu genelinde geniş bir dağıtım ağıyla 

yayılmıştır. Ermeniler, Kitab-ı Mukaddes’in tamamına Ermenice-Türkçe ve eski dillerde 

sahip olmanın yanı sıra, modern Ermenice Yeni Ahit’e de erişim sağlamışlardır. Tarsus’a 

yakın bir yerde ikamet eden bir Vartabed, burada misyoner kitaplarıyla karşılaşmış ve bunları 

inceledikten sonra daha fazla bilgi edinmek amacıyla İzmir’e gelmiştir. İzmir’de birkaç gün 

geçirdikten sonra İstanbul’a giderek misyoner Dwight’ın vaazlarına katılmıştır. Bu ve 

benzeri pek çok örnek üzerine Misyoner Adger ise, yıllar önce kendisi ve yardımcıları 

tarafından hazırlanan kitapların uzak bölgelerde halkın ilgisini çektiğini görmekten duyduğu 

memnuniyeti dile getirmiş ve kitaplar aracılığıyla yürütülen misyonerlik faaliyetlerinin 

etkisine dikkat çekmiştir596 

Bu süreçte İstanbul’a yeni bir Patrik atanmıştır. Yeni Patrik Protestan öğretilerinin 

yayılmasını önlemek amacıyla kapsamlı önlemler geliştirmiştir. Patrik, öncelikle gençleri 

hedef alarak misyonerlerle ilişki kurduklarında destek bekledikleri hamilerinden mahrum 

kalmalarını sağlamış ve sonrasında tüm Ermenilerin zorunlu olarak günah çıkarmaya 

katılmalarını ve Komünyon almalarını emretmiştir.597 

Amerikan misyonerleri, diğer bölgelerde gözlenen muhalefet ruhunun İzmir’e de 

yansıdığını rapor etmişlerdir. Evanjelik Ermenilerin bir kısmı inançlarına bağlı kalırken, 

bazıları kilise otoritelerinin baskılarına boyun eğmiştir. İzmir’deki baskıların, İstanbul ve 

Trabzon’daki baskılara kıyasla daha hafif olduğu belirtilmiştir.598 Buna rağmen, Amerikan 

matbaası 1845 yılı boyunca Smyrna’da yaklaşık 7.000.000 sayfa basarak misyonerlik 

faaliyetlerini sürdürmüştür.599 

1846 yılına ait İstanbul’daki misyoner Dwight tarafından 11 Mart’ta yazılan 

mektuplar, Protestan misyonerler tarafından hazırlanmış Kutsal Kitapları okuyup 

benimseyen bireylere yönelik artan baskıları ve bu baskılara verilen tepkileri detaylı bir 

şekilde ortaya koymaktadır. Ermeni Kiliselerinde Protestanlara karşı bir Aforoz Fermanı 

okunmuş, dört hafta boyunca Mesih’in öğrencileri olarak bilinen ve yeni bir dini mezhep 

oluşturmaya çalışan Protestan Ermenilere yönelik sert uygulamalar sürdürülmüştür. Patrik 

                                                 
596 ABCFM, Missionary Register Church Missionary Society, 33/77. 
597 ABCFM, Missionary Register Church Missionary Society, 34/79. 
598 ABCFM, Missionary Register Church Missionary Society, 34/494-495. 
599 ABCFM, Missionary Register Church Missionary Society, 34/80. 



173 

 

ve kilise yetkilileri, Protestan Ermenileri sindirmek amacıyla her türlü yolu denemiştir. 

Geçmişte olduğu gibi hapis, kırbaç ve sürgün cezalarına başvurulamasa da yasaların izin 

verdiği ölçüde cezalandırmalar devam etmiştir. Ancak, zaman zaman bu sınırların aşıldığı 

ve konunun Osmanlı Hükümeti’nin gündemine taşındığı belirtilmiştir.600 

İngiliz ve Prusya Büyükelçileri bu olaylara doğrudan müdahil olmuş, İngiliz 

maslahatgüzarı Bay Brown ise bu baskıların sona erdirilmesi için gereken tüm adımları 

atmaya hazır olduklarını ifade etmiştir. Reşit Paşa’ya resmi bir bildirim gönderilerek bu 

durumun önüne geçilmesi talep edilmiştir.601 

Raporda, 25 ila 30 Protestan Evanjelik Ermeni’nin isimleri açıkça belirtilerek aforoz 

edildikleri ifade edilmiştir. Yine aynı raporda, Patrik ve çevresindekilerin hiçbir vicdan azabı 

ya da merhamet göstermeksizin sistematik bir şekilde baskı uygulamaya devam ettikleri ve 

onları daha ağır cezalardan alıkoyan tek faktörün mevcut güçsüzlükleri olduğu belirtilmiştir. 

Protestan Ermenilerin daha önce hiç bu kadar yoğun bir baskıyla karşılaşmadıkları 

vurgulanmış sokaklarda hakarete uğradıkları, üzerlerine tükürüldüğü ve taşlandıkları 

aktarılmıştır. Bu süreçte üç kişi hapse atılmış ve diğerlerinin de tutuklanma olasılığının 

yüksek olduğu belirtilmiştir. Evanjelik olduğu anlaşılan kişilere ya Patrik’e mutlak itaat 

göstermeleri ya da mesleklerinden feragat etmeleri yönünde yoğun bir baskı uygulanmıştır. 

Şehirdeki ticaretin büyük oranda Ermenilerin kontrolünde olması, Patrik’in baskıcı 

politikalarını daha kolay ve etkili bir şekilde uygulamasına olanak tanımıştır.602 

Bununla birlikte, Protestanların lehine gelişmeler de yaşanmıştır. İngiliz Büyükelçisi 

Sir Stratford Canning, Hariciye Nazırı Reşit Paşa’nın Ermeni Patriği’ni uyararak mevcut 

tutumunu değiştirmesini ve tutukluların serbest bırakılmasını istediğini açıklamıştır. Reşit 

Paşa’nın talimatıyla İstanbul’daki Ermeni Protestanlar işlerine geri dönebilmiştir.603 

 Bu dönemde İzmir’den gönderilen bir raporda ise Protestanlığın ilerleme kaydettiğine 

dair güçlü nedenlerin bulunduğu sırada başlayan şiddetli baskılar nedeniyle bazı kişilerin 

Protestan olma kararından vazgeçtiği belirtilmiştir. 1846 yılı boyunca Ermeniler için Misyon 

tarafından yapılan yayınların toplamı 39.000 nüsha ve 4.150.000 sayfayı aşmıştır. Yayınlar 

arasında dini bir dergi, dini ve pratik konularda vaazlardan oluşan aylık Evanjelik Vaiz ve 

                                                 
600 ABCFM, Missionary Register Church Missionary Society, 35/74. 
601 ABCFM, Missionary Register Church Missionary Society, 35/74. 
602 ABCFM, Missionary Register Church Missionary Society, 35/75. 
603 ABCFM, Missionary Register Church Missionary Society, 35/75. 



174 

 

Merle D’Aubigné’nin Reform Tarihi yer almaktadır. Bu yayınların, halk arasında başlatılan 

reform hareketine büyük katkı sağlaması beklenmiştir. Ayrıca, Eski Ahit’in Modern 

Ermeniceye çevirisi Misyoner Riggs’in yönetiminde İzmir’de devam etmiştir. 

Misyonerlerden yana olduğu düşünülen Koca Mustafa Reşit Paşa’nın Sadrazamlığa 

atanması, 1846 sonbaharında iyileşme beklentilerini artıran bir gelişme olarak 

değerlendirilmiştir.604 

1847 yılına ait raporunda misyoner Wood, Osmanlı İmparatorluğu’nda dini 

özgürlüğün giderek güçlendiğini ve bu alandaki olumlu gelişmeleri vurgulamıştır. Özellikle 

reform hareketlerinin öncülerinden biri olarak görülen Reşit Paşa’nın Hariciye Nazırlığından 

Sadrazamlığa yükselmesi, Protestanlar için umut verici bir gelişme olarak 

değerlendirilmiştir. Bu atamanın, Sultan’ın reformları desteklemesine rağmen önceki 

Sadrazam’ın bu reformları hayata geçirmekte başarısız olmasından kaynaklandığı ifade 

edilmiştir. Bu durum, Protestanlık lehine adalet, özgürlük ve vicdan özgürlüğü açısından 

önemli bir adım olarak görülmüştür.605 

Bu dönemde Patrikhaneye doğrudan bir atıfta bulunulmaksızın, Protestan cemaatine 

evlenme ve defin haklarının tanınması fiilen kabul edilmiştir. Ayrıca, İstanbul’un surları 

içinde Protestan ibadeti için bir ibadet yeri açma hakkı da fiilen tanınmıştır. Ada Pazarı 

Kadısı, İzmit Valisi, Trabzon Paşası ve Sadrazam gibi yerel yöneticiler, Protestan 

Ermenilerin vicdani haklarını koruma altına almışlardır. Reformların Türk halkı üzerindeki 

olumlu etkileri gözlemlenmiş, bazı Müslümanların putperestlikten uzak durdukları için 

Protestanlığı kendi inançlarına daha yakın buldukları belirtilmiştir. Misyoner Wood, “Halkın 

zihni yoğun bir şekilde çalkalanıyor” ifadesiyle, Protestanlığın yalnızca Hıristiyanlar 

arasında değil, Müslümanlar arasında da yayıldığını vurgulamıştır. Wood ayrıca, 

“Geçtiğimiz bir yıl içinde Türkler arasında, Fırat’ı ilk geçtiklerinden bu yana edindikleri 

tüm bilgilerden daha fazla gerçek İncil bilgisinin yayıldığını söylemek herhalde abartı 

olmaz” diyerek, Protestanlığın etkisinin giderek arttığını ve dini özgürlük ortamının 

genişlediğini ifade etmiştir.606 1847 yılı boyunca İzmir’de yapılan baskıların toplamı 

5.216.700 sayfaya ulaşmış, başlangıçtan itibaren ise toplamda 81.129.100 sayfa 

basılmıştır.607  

                                                 
604 ABCFM, Missionary Register Church Missionary Society, 35/78. 
605 ABCFM, Missionary Register Church Missionary Society, 36/72-73. 
606 ABCFM, Missionary Register Church Missionary Society, 36/72-73. 
607 ABCFM, Missionary Register Church Missionary Society, 36/74. 



175 

 

Amerikan Misyoner Kurulu’nun 1848 yılına ait raporunda, Babıâli’nin İngiliz 

Büyükelçisi Lord Cowley’in çabaları sonucunda Protestan tebaayı, Osmanlı 

İmparatorluğu’ndaki diğer Hıristiyan mezhepleriyle eşit haklara sahip bir mezhep olarak 

resmen tanıdığı belirtilmiştir. Bu resmi tanıma 15 Kasım 1847 tarihinde gerçekleşmiştir. 

Ancak raporda, özellikle metropollerden uzak bölgelerde dini hoşgörü ve özgürlük 

ortamının tam anlamıyla sağlanması için zamana ihtiyaç duyulacağı vurgulanmıştır. Söz 

konusu ayrıcalıkları içeren belgenin, İngiliz Büyükelçisi Lord Cowley’in girişimleri sonucu 

alındığı ve bu başarının Cowley’in selefi Sir Stratford Canning’den devraldığı diplomatik 

misyonun devamı niteliğinde olduğu ifade edilmiştir. Lord Cowley’in önerisiyle Babıâli, 

Protestanların bulunduğu beş farklı paşalığa mektuplar göndererek bu kararın uygulanmasını 

talep etmiştir. Bu kararın Ermeni, Rum, Suriyeli veya Yahudi ayrımı gözetmeksizin tüm 

Protestan tebaaya aynı hakları tanıdığı ifade edilmiştir.608 

Raporda özellikle yerli temsilcilerin misyon faaliyetlerindeki önemine dikkat 

çekilmiştir. Yerli işçilerin, yabancı misyonerlere kıyasla halkla daha yakın temas kurabildiği 

ve sempati oluşturabildiği vurgulanmıştır. Bu bağlamda, Evanjelik Ermeni Kiliselerinin 

kendi vaizlerini ve dini kurumlarını destekleyeceği bir yapının inşa edilmesi gerektiği ifade 

edilmiştir. Bu hedef doğrultusunda yerli vaizlerin ve Evanjelistlerin eğitilmesine ve nitelikli 

hale getirilmesine öncelik verilmesi gerektiği belirtilmiştir. İlahiyat Okulu ve Hazırlık 

Okulları, bu hedef doğrultusunda önemli bir rol üstlenmektedir. Eğitimde her alana gereken 

önemin verilmesinin, Osmanlı İmparatorluğu’ndaki reform hareketlerinin sürekliliğini 

sağlamanın ve Evanjelik toplulukları dış yardıma ihtiyaç duymadan ayakta kalacak şekilde 

güçlendirmenin en etkili yolu olduğu ifade edilmiştir.609 

1849 ile 1950 yılları boyunca misyon faaliyetleri genel anlamda barış içinde 

sürdürülmüştür. Osmanlı İmparatorluğu genelinde Evanjelik Ermeniler, yerel valiler 

tarafından ayrı bir cemaat olarak resmen tanınmışlardır. Bu gelişme kiliselerin üzerindeki 

baskıyı hafifletmiş olsa da Protestanlar zaman zaman yasadışı yollarla çeşitli baskılara maruz 

kalmaya devam etmiştir. Misyon raporunda, İstanbul, İzmit, Adapazarı, Trabzon, Erzurum, 

Gaziantep ve Bursa’da toplam yedi Protestan kilisesinin faaliyet gösterdiği ve bu kiliselerin 

toplamda 215 üyeye sahip olduğu belirtilmiştir. Takip eden başka bir raporda, İstanbul 

Kilisesi’ne yedi yeni üyenin katıldığı bildirilmiştir. Ayrıca bir yerli pastör daha atanmış ve 

                                                 
608 ABCFM, Missionary Register Church Missionary Society, 38/75-76. 
609 ABCFM, Missionary Register Church Missionary Society, 39/75-77. 



176 

 

İlahiyat Okulu’ndan bir öğrenciye vaizlik ruhsatı verilmiştir. Bu gelişmeler, yeni kurulan 

Protestan kiliselerinin kendi yerli pastörlerini desteklemeleri konusunda önemli bir ilerleme 

olarak değerlendirilmiştir.610 

İstanbul’daki Protestan cemaatinin dağınık yerleşiminden dolayı, Pera’da oturan 

üyeler yeni bir kilise kurmuşlardır. Böylece İstanbul’da iki Evanjelik Ermeni Kilisesi ve 

toplamda sekiz misyon kilisesi faaliyet göstermiştir. Bu kiliselerde toplam 237 üye bulunmuş 

olup, bunlardan 43’ü son bir yıl içinde cemaate katılmıştır. İmparatorluğun dört bir yanında 

Protestanlığa olan ilgi artmış, misyonerlik faaliyetleri geniş kitlelere ulaşarak daha etkili ve 

yaygın bir hale gelmiştir.611  

İzmir’deki Protestan topluluğu ise zaman zaman olumlu gelişmeler yaşasa da baskılar 

kesin bir reformun önünde engel teşkil etmiştir. Yine de Misyonerler tarafından daha fazla 

teşvik sağlanmış ve vaazlar artırılmıştır.612 1854 yılı itibarıyla, İzmir’deki matbaanın 

İstanbul’a taşınması yönünde planlamalar yapılmaya başlanmıştır. Bu taşınma girişimi, 

İstanbul’da Protestanlığa yönelik artan ilgi, baskıların azalması, stratejik konumu ve başkent 

olma niteliği gibi unsurlar çerçevesinde şekillendirilmiştir. Söz konusu plan, İstanbul’un 

Protestan misyonerlik faaliyetleri açısından yeni bir merkez haline getirilmesi hedefi 

doğrultusunda tasarlanmıştır. Misyoner Riggs ve misyoner Benjamin matbaa çalışmalarını 

artık İstanbul’da sürdürecektir. İzmir’deki Protestan topluluğunun üye sayısı 18 olarak 

kaydedilmiştir.613 Bu gelişmeler sonucunda Amerikan Misyon Matbaası 1855 yılında 

İzmir’den İstanbul’a taşınmıştır. İzmir, Protestan misyonerliğinde merkez olma konumunu 

yitirirken, İstanbul Osmanlı toplumunda Protestan misyonerliğinin yeni merkezi haline 

gelmiştir.614 

 

 

 

  

                                                 
610 ABCFM, Missionary Register Church Missionary Society, 39/75-77. 
611 ABCFM, Missionary Register Church Missionary Society, 40/76-77. 
612 ABCFM, Missionary Register Church Missionary Society, 41/74-75. 
613 ABCFM, Missionary Register Church Missionary Society, 42/75-77. 
614 ABCFM, Missionary Register Church Missionary Society, 43/74-75. 

 



177 

 

SONUÇ 

Misyonerlik, özellikle Hıristiyanlık bağlamında dini inançların farklı toplumlara, 

kültürlere ve coğrafyalara yayılmasını hedefleyen sistemli ve stratejik faaliyetlerdir. Bu 

faaliyetlerin merkezinde Hıristiyanlığın evrensel bir din olarak benimsenmesi ve 

yaygınlaştırılması amacı bulunmaktadır. Misyoner teriminin, tarihsel süreçte ilk olarak 

Hıristiyan papaz ve rahipler için kullanılması misyonerlik olgusunun bu din açısından ne 

kadar köklü ve önemli bir yere sahip olduğunu göstermektedir. 

Misyonerlik faaliyetleri, meşruiyetini İsa Mesih’in sözleri, öğretileri ve emirlerinden 

almış, onun ilahi mesajını iletme misyonu zaman içinde sistematik bir hareket haline 

dönüşmüştür. Bu dönüşümde Pavlus’un Hıristiyanlık tarihindeki etkisi belirleyici olmuş, 

misyonerlik tarihsel koşullara göre yeniden şekillendirilmiştir. Misyonerler, Hıristiyan 

inancını küresel düzeyde yaymak amacıyla farklı yöntemler geliştirmiş ve bu yöntemleri 

zamanın ihtiyaçlarına göre güncellemiştir. Belirlenen stratejiler, misyon kurulları tarafından 

düzenlenen sinodlar, konsiller ve uluslararası konferanslar aracılığıyla planlanmış ve 

uygulamaya konmuştur. 

1517 yılında Martin Luther’in Wittenberg Kilisesi’nin kapısına astığı 95 Tez, 

Hıristiyanlık tarihinde köklü bir dönüm noktası olmuştur. Luther, bu tezlerde özellikle 

günahların bağışlanması karşılığında para ile endüljans satışı gibi Katolik Kilisesi’nin 

uygulamalarını sert bir şekilde eleştirmiştir. Bu protesto, Katolik öğretilerine karşı ciddi bir 

meydan okuma niteliği taşımış ve Reform hareketinin temelini oluşturmuştur. Sadece dini 

alanda değil, aynı zamanda sosyal ve politik düzeyde de derin etkiler yaratan bu hareket, 

Hıristiyanlık tarihinin seyrini değiştirmiştir. 

Reform hareketinin ilk aşamalarında Katolik Kilisesi’nin aksine, Protestanların yaygın 

bir misyonerlik faaliyeti görülmemiştir. Ancak zamanla Protestanlar da Hıristiyan inancını 

yaymak amacıyla daha organize ve sistematik misyonerlik çalışmalarına yönelmiştir. Bu 

çabalar, özellikle sömürge bölgelerinde etkili olmayı hedeflemiş ve Hollanda’da 1602 

yılında kurulan Compagnie Néerlandaise des Missions gibi teşkilatlarla ivme kazanmıştır. 

Justinien von Weltz, Jean George Gichtel, John Eliot ve Herman Francke gibi isimler, 

Protestan misyonerlik hareketinin gelişiminde öncü roller üstlenmiştir. 

17. yüzyılın sonlarından itibaren Protestan misyonerlik faaliyetleri daha geniş 

kapsamlı ve örgütlü bir hale gelmiştir. Bu doğrultuda birçok ülkede çeşitli teşkilatlar 



178 

 

kurulmuştur. Öne çıkan bu kuruluşlar arasında 1698’de kurulan Society for Promoting 

Christian Knowledge, 1701’de kurulan Society for the Propagation of the Gospel, 1795’te 

kurulan London Missionary Society, 1799’da kurulan Church Missionary Society (CMS), 

1810’da kurulan American Board of Commissioners for Foreign Missions ve 1813’te 

kurulan General Baptist Missionary Society yer almaktadır. Bu teşkilatlar misyonerlik 

faaliyetlerini uzun yıllar boyunca sürdürerek birçok devleti geride bırakacak kadar kalıcı bir 

etki yaratmışlardır.  

Modern misyonerlik hareketi 18. yüzyılın sonlarında başlamış ve 19. yüzyıl boyunca 

büyük bir ivme kazanmıştır. Bu hareketin önemli temsilcilerinden biri olan Church 

Missionary Society (CMS), 12 Nisan 1799’da Londra’da, kendilerini "Evanjelikler" olarak 

tanımlayan bir grup tarafından kurulmuştur. "The Society for the Missions to Africa and the 

East" adıyla faaliyete başlayan bu teşkilat, Papaz John Venn’in liderliğinde düzenlenen 

toplantıda amaçlarını temel ilkeler çerçevesinde açıklamıştır. Cemiyet tarafından 

Hıristiyanlık inancını yaymanın her Hıristiyan’ın temel sorumluluğu olduğu, misyonerlik 

faaliyetlerinin öncelikli olarak Asya ve Afrika’daki gayrimüslim topluluklara 

yönlendirilmesi gerektiği ve bu hedeflere ulaşmak için kararlılıkla çalışılacağı bildirilmiştir. 

CMS, Britanya İmparatorluğu’nun küresel genişleme süreciyle paralel olarak etkisini 

genişletmiş, Akdeniz misyonu çerçevesinde Anadolu ve Ortadoğu’da önemli faaliyetler 

yürütmüştür.  

19. yüzyılda Osmanlı İmparatorluğu, küresel güç dengelerindeki değişimlerin ve Batılı 

misyonerlik faaliyetlerinin etkisiyle önemli dönüşümlere sahne olmuştur. Bu faaliyetler, 

özellikle Protestan misyonerler tarafından dini ve kültürel alanlarda yoğunlaşmış ve 

Anadolu’daki toplulukları hedef almıştır. 1815 yılında Malta’da başlayan Protestan 

misyonerlik çalışmaları, İzmir gibi stratejik şehirlerde kısa sürede etkili olmuş ve “Akdeniz 

Misyonu” kapsamında yerel toplulukların dini dönüşümüne odaklanmıştır. Misyonerlerin 

temel amacı hem Müslüman hem de gayrimüslim toplulukları Protestan Hıristiyanlık 

öğretisine kazandırmak olmuştur. 

Bu çalışmada da İzmir Misyonu çerçevesinde yürütülen misyonerlik faaliyetleriyle 

ilgili “Missionary Register” raporlarına yansıyan veriler ele alınmıştır. Bu kapsamda 

yukarıda adı geçen misyoner cemiyetlerinin 1813-1855 yılları arasında faaliyetleriyle ilgili 

hazırladıkları 43 ciltlik raporlar analiz edilerek İzmir’e yönelik çalışmalar tespit edilmiştir.  



179 

 

Misyonerler, Osmanlı toplumunda Doğu Kilisesi mensuplarını “hakikatle buluşturma” 

ve İslam topluluklarını “sapkınlıktan kurtarma” misyonuyla hareket etmişlerdir. Bu amaç 

doğrultusunda Anadolu’ya gönderilen misyonerlerin merkezi istasyonu İzmir olarak 

belirlenmiştir. İzmir’in bu süreçte merkez konumuna yükselmesinde şehrin kozmopolit 

yapısı, liman ve kervan ticareti sayesinde kara ve deniz yollarına erişim kolaylığı, iç 

kesimlere kadar uzanan ulaşım ağlarının üzerinde bulunması ve Osmanlı yönetim merkezine 

olan görece uzaklığın sağladığı kısmi özgürlük gibi faktörler etkili olmuştur. Tüm bu 

unsurlar, İzmir’i Protestan misyonerler için cazip bir üs haline getirmiştir. 

Anadolu topraklarında misyonerlik faaliyetleri başlamadan önce Protestan 

misyonerler için Akdeniz Misyonunun merkezi Malta’dır. Buradaki teşkilatlanma ve matbaa 

çalışmaları misyonerlerin Akdeniz kıyılarındaki geniş bir coğrafyada etkili olmasını 

sağlamıştır. İzmir misyonerlik cemiyetlerinin keşif raporları doğrultusunda bu faaliyetlerin 

Anadolu’daki merkezi haline gelmiştir. Bu bağlamda Buca’da kurulan misyon evi İzmir’e 

gelen misyonerler için bir ikametgâh ve operasyon merkezi işlevi görmüştür. 

İzmir’de faaliyetlerini sürdüren misyoner cemiyetleri arasında Church Missionary 

Society, American Board of Missions, Jews Society ve British and Foreign Bible Society en 

aktif çalışan kuruluşlar olmuştur. Bu cemiyetler özellikle dini öğretileri yayma ve bölgedeki 

topluluklara ulaşma konusundaki çabalarıyla dikkat çekmiştir. İzmir bu cemiyetlerin hem 

Anadolu’da hem de çevre bölgelerde etkili bir misyonerlik ağı kurmalarına olanak sağlayan 

önemli bir merkez işlevi görmüştür. 

İzmir’in kozmopolit yapısı içinde misyonerlerin öncelikli hedefi Rum ve Ermeni 

toplulukları olmuştur. Türkler arasında din değiştirmenin önündeki engeller nedeniyle 

misyonerlik faaliyetleri, özellikle Anadolu’daki Protestan misyonerliğin henüz “çocukluk 

dönemi” olarak görülen bu dönemde, Türk toplumuna yönelik çalışmalar açısından arka 

planda kalmıştır. Yahudi topluluklara yönelik misyonerlik faaliyetleri ise daha çok Yahudi 

misyoner cemiyetleri tarafından yürütülmüştür. 

İngiliz misyoner cemiyetlerinin İzmir’deki faaliyetleri, 1815 yılında yapılan keşif 

amaçlı misyon seyahatlerine veya bu topraklar için başlatılan Kutsal Kitap çeviri 

faaliyetlerine dayandırılabilir. Bu bağlamda Rahip Robert Pinkerton ve Rahip William 

Jowett’in iş birliği ile 1818 yılında İzmir Kitab-ı Mukaddes Cemiyetini resmen kurulmuştur. 

Amerikan misyonerleri ise 1819 yılından itibaren İzmir’de aktif bir şekilde faaliyet 



180 

 

göstermeye başlamıştır. İzmir’deki misyonerlik faaliyetlerinin başlangıcında Protestan 

misyonerlerin Rumlar ve Ermenilerle ilişkileri oldukça iyi düzeydeydi ve bu topluluklar 

arasında hızla örgütlenmişlerdir. Faaliyetlerin ilk yıllarında, özellikle Kutsal Kitapların, 

risalelerin ve broşürlerin bölgedeki halkların dillerine çevrilmesi, basımı ve dağıtımı 

misyonerlerin ana görevleri arasında yer almıştır. Bu metinlerin, düzenlenen misyon 

seyahatleri sırasında dağıtımına büyük önem verilmiştir. 

Rum ve Ermeni kiliseleri, misyonerlerin hazırladığı bu dini metinlerden sıkça 

yararlanmış ve bu materyalleri temin etmişlerdir. Misyonerler, 1836 yılına kadar, yani 

misyoner okullarının kapatıldığı ve patrikhanelerin Protestan misyonerlere karşı düşmanca 

bir tutum sergilemeye başladığı döneme dek, Ortodoks Hıristiyan toplulukları arasında 

faaliyetlerini başarılı bir şekilde sürdürmüşlerdir. Bu süreçte, İzmir ve çevresindeki kiliseler 

ve okullara sağlanan dini metinler ve kitaplar, misyonerlerin bölgede büyük saygı görmesini 

sağlamıştır. Misyonerlerin, bu dönemde istedikleri kiliselerde vaaz verebildiği, piskopos ve 

diğer din adamlarıyla kolayca görüşebildiği ve okullara rahatlıkla giriş çıkış yapabildiği 

görülmektedir. 

Misyonerlerin, Kitab-ı Mukaddesi halkın anlayabileceği modern dillere çevirmesi, 

onların bölgedeki en önemli bilgi ve materyal kaynaklarından biri haline gelmesini 

sağlamıştır. Bu çeviriler ve dağıtım çalışmaları, İzmir ve çevresinde misyonerlik 

faaliyetlerinin etkisini artıran önemli bir faktör olmuştur. 

İzmir’e gelen misyonerlerin öncelikli hedefi her zaman yerel halkın dilini öğrenmek 

olmuştur. Dil öğreniminin ardından yerel insanlarla ilişkiler kurmak, kiliselerde verilen 

vaazlarla bir cemaat oluşturmak gibi faaliyetlere ağırlık verilmiştir. Ancak bu çalışmaların 

sık sık duraksadığı ve kesintiye uğradığı görülmektedir. Bu kesintilerin başlıca nedenleri 

arasında doğal afetler, salgın hastalıklar ve İzmir’de meydana gelen büyük yangın felaketleri 

yer almıştır. İlginç bir şekilde bu tür kriz dönemleri misyonerlerin halk tarafından daha fazla 

benimsenmesini sağlayan fırsatlara dönüşmüştür. Misyonerler, açtıkları yardım kuruluşları 

ve yürüttükleri sağlık hizmetleriyle bu dönemlerde toplumun gözünde itibar kazanmış, bu 

sayede ileride uygulayacakları misyonerlik faaliyetleri için uygun bir zemin 

oluşturmuşlardır. 

1830’lu yıllardan itibaren misyonerler İzmir’deki çocuklara ve gençlere yönelik 

çalışmalarını yoğunlaştırmış, bu bağlamda bölgede bulunan gayrimüslim okullarının büyük 



181 

 

bir kısmını kontrol altına almış ve kendi okullarını açmışlardır. Bu okullarda Protestan 

misyonerler tarafından hazırlanan özel bir müfredat okutulmuş ve çocuklara Protestan 

öğretisi kazandırılmaya çalışılmıştır. Misyonerler, okullarındaki etkinliklerde 

Piskoposlardan ve kilise görevlilerinden destek almış, düzenledikleri yıl sonu etkinlikleriyle 

toplumun ve kilise otoritelerinin takdirini kazanmayı başarmışlardır. Ancak 1836 yılında 

İstanbul’daki Patrik tarafından yayımlanan ve Protestan misyonerleri hedef alan bir genelge, 

bu durumu köklü bir şekilde değiştirmiştir. 

Genelgede misyonerlerin gizli amaçlarının bulunduğu ve asıl niyetlerinin Protestan 

öğretisini halka benimsetmek olduğu vurgulanmıştır. Patriğin emriyle, bu genelge 

kiliselerde, kahvehanelerde ve kamusal alanlarda yüksek sesle okunarak halka 

duyurulmuştur. Bu durum misyonerlere yönelik sevgi ve sempatiyi hızla nefrete 

dönüştürmüştür. Kısa sürede misyoner okulları kapatılmış, faaliyetleri engellenmeye 

çalışılmıştır. Misyonerlerin dağıttığı kitaplar toplatılmış ve tüm dini materyallerin ateşe 

verildiği görülmüştür. Ayrıca misyonerler hakkında çeşitli hurafeler yayılmaya başlamış ve 

toplum içerisinde rahat hareket edebilmeleri büyük ölçüde kısıtlanmıştır. 

Tüm bu engellemelere rağmen misyonerler faaliyetlerini sürdürmeye ve hatta 

artırmaya çalışmışlardır. Bu durumun geçici olduğunu düşünerek çalışmalarına devam 

etmişlerdir. Ancak zamanla durumun beklediklerinden daha ciddi ve kalıcı olduğu 

anlaşılmıştır. Dönem dönem baskıların hafiflediği kısa süreler olsa da misyonerlere yönelik 

şiddetli baskılar uzun yıllar boyunca devam etmiştir. İzmir’deki misyonerlik faaliyetleri bu 

zorluklara rağmen misyonerlerin kararlılığı ve yerel halkla kurdukları ilişkiler aracılığıyla 

bir süre daha etkisini sürdürmeye çalışmıştır. 

Yükselen muhalefet ve belirsiz ortam, misyonerleri genel durumu değerlendirmek ve 

misyonerlik faaliyetleri için yeni imkanlar aramak amacıyla sık sık misyon seyahatlerine 

yönlendirmiştir. Bu seyahatlerde misyonerler bineklere yükledikleri Kutsal Kitapları, dini 

kitapları ve broşürleri belirledikleri rotalar üzerindeki stratejik noktalarda dağıtmış ve bu 

materyallerin kendilerinden sonra da dağıtılması için güvenilir kişilere teslim etmişlerdir. Bu 

yöntem geniş bir alana ulaşmayı hedefleyen misyonerler için etkili bir strateji olmuştur. 

Dönemin en önemli misyonerlik araçlarından biri de matbaalardı. Sınırlı sayıdaki 

misyoner geniş bir coğrafyaya ulaşmanın ancak halkın anlayabileceği dilde yazılmış dini 

metinlerin basımı ve dağıtımıyla mümkün olacağını düşünmüştür. İzmir’de bulunan 



182 

 

Amerikan misyoner matbaası bu dönemde bastığı milyonlarca sayfa Kutsal Kitap, risale, 

broşür, dergi ve Protestan öğretisini yansıtan çeşitli kitaplarla Anadolu’daki misyonerlere en 

büyük desteği sağlamıştır. 1833’te kurulan matbaanın 1847 yılına kadarki basım sayısının 

toplamda 81.129.100 sayfaya ulaşması dönemin şartlarında oldukça dikkat çekicidir. Ayrıca 

yerel matbaalar da bu yayınların basımında önemli bir rol oynamıştır. Başta Malta olmak 

üzere diğer misyoner merkezlerinden gönderilen materyallerle birlikte bu eserler, özellikle 

İzmir ve İstanbul’daki misyonerlerin daha sonra ise Anadolu’daki faaliyetlerin en büyük 

destekçisi olmuştur. 

1836 yılı sonrasında Rumlar, Ermeniler ve Yahudiler tarafından baskı gören 

misyonerler hedef kitlelerini genişleterek daha önce pek önem vermedikleri Müslüman 

toplumuna yönelmişlerdir. Özellikle 1840 sonrası dönemde Türkçe eserlere özel bir önem 

verilmiş, çeviri ve basım çalışmaları hız kazanmıştır. Misyonerler çıktıkları seyahatlerde 

Türk topluluklarıyla etkileşim kurmaya çaba göstermiş ve onlara çok sayıda Türkçe kitap, 

risale ve broşür dağıtmıştır. Bu çalışmalar Protestan öğretisinin Türkçe konuşan topluluklara 

ulaştırılması ve onların misyonerlik faaliyetlerine dahil edilmesi açısından önemli bir adım 

olmuştur. 

1840 sonrası dönemde İzmir Misyon İstasyonu, misyoner cemiyetleri tarafından farklı 

açılardan değerlendirilmiştir. Bölgede yaşanan çeşitli baskılar ve hareket alanının 

kısıtlanmasının yanında gerek maddi kaynakların kullanımı gerekse diğer misyonerlik 

alanlarındaki hızlı ilerlemelere kıyasla Anadolu coğrafyasındaki yavaş ilerleme, faaliyetlere 

ara verilmesi konusunun tartışılmasına yol açmıştır. Ancak misyonerler her yıl 

düzenledikleri “Misyoner Kardeşler” toplantıları sırasında bu görüşü reddetmiş ve 

faaliyetlere devam kararı almışlardır. Buna rağmen İzmir’deki misyonerlik faaliyetlerinin 

yavaş ilerlediği gerçeği kabul edilmiştir. 

1845 sonrası dönemde Protestan misyonerlerinin çalışmaları kiliselerde verilen 

vaazlar, birebir gerçekleştirilen dini sohbetler, kutsal metinlerin çeviri ve basım faaliyetleri 

ile misyonerlik seyahatleri sırasında bu materyallerin geniş kitlelere ulaştırılması şeklinde 

devam etmiştir. Bu süreçte İstanbul, misyonerlik çalışmaları açısından giderek daha önemli 

bir merkez haline gelmiştir. Özellikle Ermeni toplulukları arasında yürütülen misyonerlik 

faaliyetleri, bir grup Ermeni Protestan’ın başkentte resmi bir cemaat oluşturma ve kendi 

kiliselerini kurma yönündeki girişimleriyle daha da hız kazanmıştır. 



183 

 

Bu gelişmeler, Ermeni ve Rum kiliselerinde ciddi tepkilere neden olmuştur. 

Protestanlığa meyleden bireylerin isimlerinin kiliselerde açıkça okunarak aforoz edilmesi, 

bu kişilere yönelik hapis, hakaret ve fiziksel şiddet içeren baskılarla toplumdan 

dışlanmalarının sağlanması kiliselerin Protestanlık karşıtı tutumunu açıkça ortaya 

koymuştur. Ancak bu tür baskılar İngiliz Büyükelçiliği ve çeşitli diplomatların 

müdahaleleriyle hafifletilmiş ve Protestanlığa yönelen bireylerin bir ölçüde korunması 

sağlanmıştır. 

Bu süreç, misyonerlerin karşılaştıkları zorluklara rağmen faaliyetlerini sürdürmekteki 

kararlılığını ve Protestan misyonerlik hareketinin karşılaştığı dirençlere rağmen bölgede 

etkisini artırmaya devam ettiğini göstermiştir. Misyonerler hem İzmir hem de İstanbul’da 

zorlu şartlar altında çalışmalarını devam ettirmiş ve Protestanlık öğretisini Anadolu’daki 

çeşitli topluluklara ulaştırmaya çalışmışlardır. 

1851 yılında Sultan Abdülmecid tarafından yayımlanan bir ferman, Osmanlı’daki 

Protestan tebaaya önemli haklar tanımış ve onların korunmasını sağlayan düzenlemeleri 

genişletmiştir. Bu ferman Protestanların tam ve özgür bir şekilde ibadetlerini yerine getirme 

hakkını garanti altına almış, aynı zamanda hoşgörüyü teşvik ederek misyonerlik 

faaliyetlerine dolaylı destek sunmuştur. Sultan’ın bu kararı, Protestan halkı ve misyonerleri 

koruma altına alarak Protestan misyonerlik çalışmalarının Osmanlı topraklarındaki etkisini 

artırmıştır. 

Fermanın ardından baskıların azalmasıyla birlikte İstanbul, İzmit, Adapazarı, Trabzon, 

Erzurum, Antep ve Bursa’da yedi Ermeni Protestan kilisesi açılmıştır. Bu kiliselerin sayısı 

sonraki yıllarda giderek artmıştır. Ayrıca, hoşgörü ve özgürlük ortamının sağladığı 

avantajlarla İzmir’in en işlek caddelerinden birinde büyük bir Protestan kitapçısı açılmıştır. 

Bu kitapçı, Protestan misyonerlik faaliyetlerinin önemli bir merkezi haline gelmiş ve şehrin 

dini yapısında etkili olmuştur. 

İstanbul’daki özgürlük ortamı ve misyonerlik için sunduğu büyük potansiyel, 

misyonerlerin gözünde İzmir’in stratejik öneminin azalmasına yol açmıştır. Bu durum 

İzmir’den İstanbul’a yönelen bir eğilimin başlamasına neden olmuştur. Bu eğilimin bir 

sonucu olarak Protestan misyon matbaası 1855 yılında İzmir’den İstanbul’a taşınmıştır. 

Böylece İstanbul, Protestan misyonerlik faaliyetlerinin yeni merkezi haline gelmiş ve 

misyonerlerin çalışmalarında başat bir rol üstlenmiştir. 



184 

 

KAYNAKÇA 

Aksu, Ayşe. “İngiltere Amerika Osmanlı Hattında Lancaster Öğretim Sistemi”, Değerler 

Eğitimi Dergisi 6/16 (Aralık 2008), 29-67. 

Aras, Ahmet. Protestanlık Tarihinde Kalvinizm. Konya: Aybil Yayınları, 2014. 

Aras, Ahmet. “Tanzimattan Cumhuriyete Protestanların Anadolu’daki Durumları ve 

Gösterilen Dini Hoşgörü”. Türk-İslâm Medeniyeti Akademik Araştırmalar Dergisi 8 

(2009), 55-61.  

Arslantürk, Zeki. “Müzakere”. Türkiye’de Misyonerlik Faaliyetleri. ed. Ömer Faruk 

Harman. 353-377. İstanbul: Ensar Neşriyat, 2005. 

Atkinson, James. “Reform”. çev. Sibel Sel - Levent Kınran. Hristiyanlık Tarihi. ed. Tim 

Dowley - Pat Alexander. İstanbul: Yeni Yaşam Yayınları, 2004. 

Ay, Rahim. “Hıristiyanlığın Kurumsallaşma Sürecinde Antakya’nın Rolü”. Danisname 

Beşerî ve Sosyal Bilimler Dergisi, 3 (Eylül 2021), 117-141. 

Aydın, Fuat. Pavlus Hıristiyanlığına Giriş. Ankara: Eskiyeni Yayınları, 2. Basım, 2017. 

Aydın, Mahmut. “Evanjelik Hıristiyanlığın Misyon Yöntemleri ve Türkiye’deki 

Yansımaları”. Dinler Tarihçileri Gözüyle Türkiye’de Misyonerlik. ed. Asife Ünal. 35-

67. Ankara: Türkiye Dinler Tarihi Derneği Yayınları, 2005. 

Aydın, Mehmet. Ansiklopedik Dinler Sözlüğü. Konya: Din Bilimleri Yayınları, 2005. 

Aydın, Mehmet. “Türkiye’ye Yönelik Katolik Misyonerliğin Dünü ve Bugünü”. Türkiye’de 

Misyonerlik Faaliyetleri. ed. Ömer Faruk Harman. 91-118. İstanbul: Ensar Neşriyat, 

2005. 

Aydın, Mehmet vd. Türkiye’de Misyonerlik Faaliyetleri. Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı 

Yayınları, 6. Basım, 2006. 

Aydın, Mehmet. “Hristiyan Misyonerliğin Başlangıcı, Gelişimi, Hedefleri”. Dinler 

Tarihçileri Gözüyle Türkiye’de Misyonerlik. ed. Asife Ünal. 35-47. Ankara: Türkiye 

Dinler Tarihi Derneği Yayınları, 1. Basım, 2005. 

Aydın, Mehmet. “Antakya ve Tarsus Eksenli İlk Dönem Hıristiyanlığına Bir 

Bakış”. Necmettin Erbakan Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 15/15 (2003), 5-16.  



185 

 

Aydın, Mehmet vd. Din Fenomeni. Konya: Literatürk Yayınları, 4. Basım, 2011. 

Baran, Dilâ. “Maniheist Misyonerliğin Teolojik Temelleri”. Dinlerin Kapsamı ve 

Misyonerlik I. ed. Canan Seyfeli- Mehmet Deri. 231-250. İstanbul: Kitâbî Yayınları, 

2024. 

Barker, G. O’nun İzinde Hıristiyanlık ve Laiklik Tarihi. İstanbul: Zafer Matbaası, 1985.  

Batuk, Cengiz – Turan, Süleyman. “Orta ve Doğu Karadeniz Bölgesinde Misyonerlik 

Faaliyetleri”. Dinler Tarihçileri Gözüyle Türkiye’de Misyonerlik. ed. Asife Ünal. 313-

332. Ankara: Türkiye Dinler Tarihi Derneği Yayınları, 1. Basım, 2005. 

Baykara, Tuncer. İzmir Şehri ve Tarihi. İzmir: Ege Üniversitesi Rektörlük Yayınları, 1974. 

Beyru, Rauf. 19. Yüzyılda İzmir’de Yaşam. İstanbul: Literatür Yayınları, 2000. 

Birkett, Kirsten. Reform’un Özü. çev. Onur Yöş. İstanbul: Bütün Dünya Kitaplığı, 2003. 

Bolat, Bengül - Ayaz, Ratip. “İngiliz Misyonerlik Faaliyetlerinin Osmanlı Devleti’nin Yıkılış 

Sürecine Etkileri”. Ankara Üniversitesi Türk İnkılâp Tarihi Enstitüsü Atatürk Yolu 

Dergisi 16/61 (2017), 1-45.  

Bosch, David Jacobus. Transforming Mission. New York: Orbis Books, 1991. 

Brock, Sebastian P. “Miaphysite, Not Monophysite!”. Christianesimo nella Storia 37 (2016), 

45-54. 

Cilacı, Osman. Hristiyanlık Propagandası ve Misyonerlik Faaliyetleri. Ankara: Diyanet 

İşleri Başkanlığı Yayınları, 5. Basım, 1997. 

Church Missionary Society. Missionary Register Church Missionary Society. Londra: L.B. 

Seeley, 1813-1855.  

Criss, Nur Bilge vd. American Turkish Encounters: Politics and Culture 1830-1989. 

Newcastle Upon Tyne: Cambridge Scholars Publishing, 2011. 

Çatalbaş, Resul. “Anglikan (İngiliz) Misyoner Teşkilatlar”. Bozok Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Dergisi 2/2 (2016), 121-138.  

Çoban, Bekir Zakir. Hıristiyanlıkta Papalık Kurumu: Ortaya Çıkışı Tarihsel Gelişimi ve 

Bugünkü Durumu. İzmir: Dokuz Eylül Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, 

Doktora Tezi, 2007. 



186 

 

Danielou, Jean. “Kilisede Misyoner Düşüncesi”. çev. Abdurrahman Küçük. Ankara 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 37/1 (1997), 101-104. 

Demir, Cenk. Amerikan Board’un İzmir’deki Faaliyetleri ve İzmir Uluslararası Kolej. 

Kayseri: Erciyes Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2014. 

Dillenberger, John. - Welch, Claude. Protestant Christianity: Interpreted Through Its 

Development. New York: Charles Scribner’s Sons, 1954. 

Dowley, Tim (ed.). Hristiyanlık Tarihi. çev. Sibel Sel - Levent Kınran. İstanbul: Yeni Yaşam 

Yayınları, 2004. 

Eldem, Edhem vd. Doğu ile Batı Arasında Osmanlı Kenti Halep, İzmir ve İstanbul. çev. 

Sermet Yalçın. İstanbul: Türkiye İş Bankası Kültür Yayınları, 2. Basım, 2017. 

Eliade, Mircea. Dinsel İnançlar ve Düşünceler Tarihi: Muhammed’den Reform Çağına. çev. 

Ali Berktay. İstanbul: Kabalcı Yayınevi, 2003. 

Erbaş, Ali. Hristiyanlık’ta Reform ve Protestanlık Tarihi. Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı 

Yayınları, 1. Basım, 2015.  

Erbaş, Ali. “Hıristiyan Misyonerliğine Genel Bir Bakış”. Sakarya Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Dergisi 5/ 7 (2003), 1-21.  

Eroğlu, Ahmet Hikmet. “Hıristiyanların Bölünme Sürecine Genel Bir Bakış”. fAnkara 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 41 (2000), 309-325.  

Eroğlu, Ahmet Hikmet. Ökümenizm ve Fener Patrikhanesi. Ankara: Aziz Andaç Yayınları, 

2005. 

Field, James A. America and the Mediterranean World 1776-1882. New Jersey: Princeton 

University Press, 1969. 

Finucane, Ronald. “Huzursuzluk Dönemi”. çev. Sibel Sel - Levent Kınran. Hristiyanlık 

Tarihi. ed. Tim Dowley - Pat Alexander. İstanbul: Yeni Yaşam Yayınları, 2004. 

Günay, Nasuh. Günümüz Türkiye’sinde Misyonerlik Faaliyetleri. Isparta: 1. Basım, Fakülte 

Kitapevi, 2005.  

Günay, Tuncer. Misyoner Örgütleri ve Misyoner Faaliyetleri. Ankara: ATO Yayınları, 2004. 



187 

 

Günay, Tuncer. Aziz Paul’dan Günümüze Misyonerlik ve Fener Rum Patrikhanesi. Ankara: 

Andaç Yayınları, 1. Basım, 2014. 

Gündüz, Şinasi - Aydın, Mahmut. Misyonerlik, Hıristiyan Misyonerler, Yöntemleri ve 

Türkiye’ye Yönelik Faaliyetleri. İstanbul: Kaknüs Yayınları, 1. Basım, 2002. 

Gündüz, Şinasi. “Misyonerlerin Çalışma Yöntemleri”. Türkiye’de Misyonerlik Faaliyetleri. 

ed. Ömer Faruk Harman, 327-381. İstanbul: Ensar Neşriyat, 2005. 

Gündüz, Şinasi. “Misyonerlik”. Diyanet İslam Ansiklopedisi. 30/193-199. İstanbul: TDV 

Yayınları, 2005.  

Gündüz, Şinasi (ed.). Yaşayan Dünya Dinleri. Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları, 

4. Basım, 2016. 

Gündüz, Şinasi. Misyonerlik. Ankara: Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları, 2005. 

Gündüz, Şinasi. Pavlus: Hıristiyanlığın Mimarı. İstanbul: Milelnihal Yayınları, 2. Basım, 

2019. 

Gündüz, Şinasi. “Misyonerlik ve Hıristiyan Misyonerler”. Din Bilimleri Akademik 

Araştırma Dergisi 2/4 (2002), 1-21.  

Güngör, Ali İsra. Cizvitler. Ankara: Berikan Yayınevi, 1. Basım, 2012. 

Güngör, Ali İsra. Tanrı’nın Şövalyeleri Cizvitler. Ankara: Çağlar Yayınları, 2. Basım, 2004.  

Güngör, Erol. Türkiye’de Misyonerlik Faaliyetleri. İstanbul: Ötüken Yayınları, 1999. 

Gwatkin, Henry Melvıll. “Protestantism”. Encyclopaedia of Religion and Ethics. ed. James 

Hastings. 10/410-412. Edinburgh: T. & T. Clark, 4.Basım, 1956.  

Harman, Ömer Faruk (ed.). Türkiye’de Misyonerlik Faaliyetleri. İstanbul: Ensar Neşriyat, 

2005. 

Harman, Ömer Faruk. “Günümüzde Ortodoks Hıristiyanlık”. Dinler Tarihi Araştırmaları III, 

Ankara: Dinler Tarihi Derneği yayınları, 2002. 

Halidi, Mustafa – Ferruh, Ömer. Misyonerler ve Tarihçeleri. İstanbul: Araştırma Yayınları, 

1991. 

Halidi, Mustafa vd. Tarihte ve Günümüzde Misyonerlik. Çev. Nurer Uğurlu. İstanbul: Örgün 

Yayınevi, 1. Basım, 2006. 



188 

 

İnandı, İsa. “Türk Dünyasında Misyonerlik”. Bilig Türk Dünyası Sosyal Bilimler Dergisi 2 

(1996) 34-48.  

Johnston, Anna. “British Missionary Publishing, Celebrity, Missionary and Empire”. 

Nineteenth Century Prose 32/2 (2005), 18-47. 

Kerimoğlu, Barış. Zehirli Sarmaşık Misyonerler. İstanbul: Ulus Yayınları, 1.Basım, 2004.  

Kieser, Hans Lukas. Iskalanmış Barış Doğu Vilayetlerinde Misyonerlik, Etnik Kimlik ve 

Devlet 1839-1938. İstanbul: İletişim Yayınları, 1.Basım, 2005. 

Kocabaşoğlu, Uygur. Kendi Belgeleriyle Anadolu’daki Amerika 19. yüzyılda Osmanlı 

İmparatorluğu’ndaki Amerikan Misyoner Okulları. İstanbul: Arba Yayınları, 2. Basım, 

1991. 

Kocabaş, Süleyman. Türkiye’de Gizli Tarih III Misyonerlik ve Misyonerler. İstanbul: Vatan 

yayınları, 2. Basım, 2006.  

Köse, Cengiz. Enel Hak’tan günümüze Misyonerlik. İstanbul: Aydüşü Yayınları, 1. Basım, 

2006. 

Kutsal Kitap (Tevrat, Zebur İncil). Kore: Kitabı Mukaddes Şirketi-Yeni Yaşam Yayınları, 

2016. 

Kurat, Akdes Nimet. Rusya Tarihi Başlangıçtan 1917’ye Kadar. Ankara: Türk Tarih Kurumu 

Yayınları, 6. Basım, 2014. 

Küçük, Abdurrahman. Asrın Kızılelması Türk Birliği. Ankara: Berikan Yayınevi, 2017. 

Küçük, Abdurrahman vd., Dinler Tarihi. Ankara: Berikan Yayınevi, 7. Basım 2016. 

Küçük, Abdurrahman. Misyonerlikten Diyaloğa Türkiye. Ankara: Berikan Yayınevi, 3. 

Basım, 2017. 

Küçükoğlu, Bayram. Türk Dünyasında Misyoner Faaliyetleri. İstanbul: IQ Kültür Sanat 

Yayıncılık, 2. Basım, 2005. 

Kırşehirlioğlu, Erol. Türkiye’de Misyoner Faaliyetleri. İstanbul: BedirYayınevi, 1963. 

Malkoç, Mustafa Numan. İstanbul’daki Protestan Kiliseler. İstanbul: Kaya Basım Yayın, 

1999. 



189 

 

Malkoç, Mustafa Numan. Türkiye’de Protestanlık ve Protestan Kiliseleri. İstanbul: Yalın 

Yayıncılık, 1. Basım. 2011. 

Malkoç, Mustafa Numan. “Türkiye’de Protestan Misyonerliği”. Türkiye’de Misyonerlik 

Faaliyetleri. ed. Ömer Faruk Harman. 155-183. İstanbul: Ensar Neşriyat, 3. Basım, 

2005. 

Marty, Martin Emil. “‘Protestantism”. Encyclopedia of Religion. Ed. Lindsay Jones. 

11/7446-7459. U.S.A: Thomson Gale, 2.Basım, 2005. 

Mc Nair, Philiph. “Yenilik Tohumları”. çev. Sibel Sel - Levent Kınran. Hristiyanlık Tarihi. 

ed. Tim Dowley - Pat Alexander. İstanbul: Yeni Yaşam Yayınları, 2004. 

Mehl, Roger. “Protestanlık Mezhebi”. Din Fenomeni. ed. Mehmet Aydın. 239-282. Konya: 

Tekin Kitabevi, 1993. 

Michel, Thomas. Hristiyan Tanrı Bilimine Giriş. İstanbul: Sak Ofset Yayınevi, 2012. 

Mutlu, Şamil. Osmanlı Devleti’nde Misyoner Okulları. İstanbul: Gökkubbe Yayınları, 2005. 

Neill, Stephen. A History of Christian Missions. London: Penguin Books, 1990. 

Nurdoğan, Arzu M. “Anglikan Kilisesi’nin Osmanlı’daki Sancaktarı Church Missionary 

Society Kuruluşu, Yapısı Ve Yayınları - I”. Dini Araştırmalar 16/43 (Aralık 2013), 11- 

46. 

Nurdoğan, Arzu M. “Anglikan Kilisesi’nin Osmanlı’daki Sancaktarı Church Missionary 

Society Hedefleri, Misyonerlik Tanımı Ve Motivasyon Unsurları- III”. Dini 

Araştırmalar 17/44 (Aralık 2014), 60-92. 

Olgun, Hakan. Sekülerliğin Teolojik Kurgusu Protestanlık. İstanbul: İz Yayıncılık, 2006. 

Otis, George. Strongholds of the 10/40 Window. Seattle: Ywam Publishing, 1995. 

Oymak, İskender. Metot ve Çalışma Alanları Açısından Türkiye’de Misyonerlik Faaliyetleri. 

Ankara: Ankara Okulu Yayınları, 2010. 

Ökten, Kaan H. Reformasyon Dönemi Siyasal ve Dinsel Düşünce Tarihine Giriş. İstanbul: 

Alfa Yayınları, 2003. 

Önal, Muhsin. Yeni Dünyadan Eski Dünyaya. İstanbul: Okur Kitaplığı, 1. Basım, 2012. 



190 

 

Önal, Muhsin. Cumhuriyetin Başkentinde ABD’li Misyonerler 19. Yüzyılın İkinci Yarısında 

Ankara-İstanos-Muratça İstasyonları. Ankara: Nobel Akademik Yayıncılık, 1. Basım, 

2022. 

Örenç, Ali Fuat. “1827 Navarin Deniz Savaşı ve Osmanlı Donanması”. Tarih Dergisi 46 

(2007), 37-84. 

Özkan, Ali Rafet. Amerikan Evanjelikleri: Baptistler. İstanbul: IQ Kültür Sanat ve 

Yayıncılık, 2005. 

Padilla, Rene. “Özgürlük Dönemi”. çev. Sibel Sel - Levent Kınran. Hristiyanlık Tarihi. ed. 

Tim Dowley - Pat Alexander. İstanbul: Yeni Yaşam Yayınları, 2004. 

Philip, T. V. Edinburgh to Salvador: Twentieth Century Ecumenical Missiology. 

Hindistan: CSS & ISPCK, 1999. 

Pınar, İlhan. Gezginlerin Gözüyle İzmir XIX. Yüzyıl-I. İzmir: Akademi Kitabevi 1994. 

Pınar, İlhan. Gezginlerin Gözüyle İzmir XVIII. Yüzyıl. İzmir: Akademi Kitabevi 1996. 

Robinson, Charles Henry. History of Christian Missions. New York: Charles Scribner’s 

Sons, 1915. 

Rudolph, Kurt. “Maniheizm”. Çev. Mustafa Bıyık. Gazi Üniversitesi Çorum İlahiyat 

Fakültesi Dergisi 1/1 (2002), 378-393. 

Sannav, Sabri Can. “Arşiv Belgelerine Göre 1821 Rum İsyanının Sakız ve Limni 

Adaları’ndaki Etkileri ve Sonuçları”. Ankara Anadolu ve Rumeli Araştırmaları Dergisi 

1/2 (Aralık 2020), 637-654. 

Sevinç, Bayram. Hıristiyan olan Türkler ve Türk Misyonerler. İstanbul: İz Yayıncılık, 

1.Basım, 2006. 

Seyfeli, Canan. İstanbul Ermeni Patrikliği Kuruluşu ve İdari Yapısı. Konya: Çizgi Kitabevi 

yayınları, 2019. 

Sezer, Ayten. “Osmanlı Döneminde Misyonerlik Faaliyetleri”. Yeni Türkiye 7/38 (2001), 

948-960. 

Sürgevil, Sabri. II. Meşrutiyet Döneminde İzmir. İzmir: İzmir Büyükşehir Belediyesi 

Yayınları, 2009. 



191 

 

Tozkoparan, Neşe. 19.yy. Sonunda Sivas’ta Amerikan Protestan Misyoner Faaliyetleri. 

Ankara: Ankara Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2014.  

Tozlu, Necmettin. “Osmanlı İmparatorluğu’nda Misyoner Okulları”. Osmanlı. ed. Güler 

Eren. 5/329-339. Ankara: Yeni Türkiye Yayınları, 1999. 

Tozlu, Necmettin. “Osmanlı İmparatorluğu’nda Misyoner Okulları”. Yeni Türkiye 6/32 

(2000), 787-797.  

Turan, Ömer. Avrasya’da Misyonerlik. Ankara: Avrasya Stratejik Araştırmalar Merkezi, 1. 

Basım, 2002. 

Turan, Süleyman. Hıristiyan Misyon Tarihi. Rize: STS Yayınları, 2015. 

Turan, Süleyman. Misyonerliğin Kurucusu Pavlus. İstanbul: IQ Kültür Sanat Yayıncılık, 1. 

Basım, 2006. 

Usanmaz, Mehmet Turgut - Çınar, Ramazan. “Dijital Gözetim, Kişiselleştirilmiş Reklamlar 

ve Hıristiyan Misyonerlik Faaliyetleri”. Toplum Bilimleri Dergisi 18/37 (Aralık 2024), 

62-77. 

Tümer, Günay - Küçük, Abdurrahman. Dinler Tarihi. Ankara: Ocak Yayınları, 2. Basım, 

1993. 

Yaranga, Olaf. XIX. yüzyılın ilk yarısında Fransız gezginlerin anlatımlarında İzmir. çev. 

Gürhan Tümer. İzmir: İzmir Büyükşehir Belediyesi Kültür Yayını, 2000. 

Yıldırım, Suat. Mevcut Kaynaklara Göre Hıristiyanlık, İzmir: Işık Yayınları, 1. Basım, 2005. 

Yılmaz, Selman - Balamir, Figen. “Din Değiştirme Fenomeni: Ankara’da Bir Protestan 

Kilisesi Bağlamında Hristiyanlığa Geçişin Sosyolojik İzdüşümleri”. Dini 

Araştırmalar 26/65 (2023), 459-489.  

Yitik, Ali İhsan. “Budizm”. Yaşayan Dünya Dinleri. ed. Şinasi Gündüz. 307-355. Ankara: 

Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları, 4. Basım, 2016. 

Yücetürk, Orhan Seyfi. “Ön Asya’ya Yönelik Misyoner Faaliyetleri”. Dokuz Eylül 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 8 (1994), 319-333. 

Zavalsız, Sinan. Türkiye’de Hıristiyan Olan Müslümanlar. Ankara: Berikan Yayınevi, 2017. 



192 

 

Wand, John William Charles. Anglicanism in History and Today. Londra: Weidenfeld and 

Nicolson, 1961. 

Wells, Herbert George. Kısa Dünya Tarihi, çev. Çiğdem Nur Döşoğlu. Ankara: Gece 

Kitaplığı Yayınları, 1. Basım, 2020. 

Waardenburg, Jacques. “Protestanlık”. İslâm Ansiklopedisi. 34/351-354. İstanbul: Türkiye 

Diyanet Vakfı Yayınları, 2007. https://islamansiklopedisi.org.tr/protestanlik 

  



193 

 

EKLER 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Church Missionary Society (CMS) Kayıtları Kapak Tasarımları 

 

İsviçre/Basel’de Bulunan Bir Misyonerlik Kurumu Binası 



194 

 

CMS Kayıtlarında Bulunan Bir Dünya Haritası 

 

 

CMS Kayıtlarında Bulunan İzmir ve Çevresinde Yer Alan Yedi Apokaliptik Kiliseyi Gösteren Bir 

Harita 



195 

 

 

İstanbul/Üsküdar’da Mevlevi Dervişlerin Semahı 

 

Dünyanın Farklı Bölgelerinde Misyonerlik Faaliyetlerini Temsil Eden Çizimler 



196 

 

 
Dünyanın Farklı Bölgelerinde Misyonerlik Faaliyetlerini Temsil Eden Çizimler 

 

 
Dünyanın Farklı Bölgelerinde Misyonerlik Faaliyetlerini Temsil Eden Çizimler 


