
   

 

 

 

T.C. 

VAN YÜZÜNCÜ YIL ÜNĠVERSĠTESĠ 

SOSYAL BĠLĠMLER ENSTĠTÜSÜ 

TEMEL ĠSLAM BĠLĠMLERĠ ANABĠLĠM DALI 

 

 

 

 

 

HZ. MUHAMMED'DEN ÖNCEKĠ PEYGAMBERLERE VAHYEDĠLEN 

ÂYETLERĠN ĠNCELENMESĠ 

 

 

 

YÜKSEK LĠSANS TEZĠ 

 

 

HAZIRLAYAN 

 

ĠSMAĠL FĠGEN 

 

DANIġMAN 

 

DOÇ. DR. RIFAT AKBAġ 

 

VAN-2025 

 

 



   

 

   

 

KABUL VE ONAY SAYFASI  

Ġsmail FĠGEN tarafından hazırlanan ―Hz. Muhammed'den Önceki Peygamberlere 

Vahyedilen Âyetlerin Ġncelenmesi” adlı tez çalıĢması aĢağıdaki jüri tarafından OY 

BĠRLĠĞĠ ile Van Yüzüncü Yıl Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Temel Ġslâm 

Bilimleri Anabilim Dalında YÜKSEK LĠSANS TEZĠ olarak kabul edilmiĢtir.  

Jüri Üyeleri Ġmza 

DanıĢman: Doç. Dr. Rıfat AKBAġ 
VAN YYÜ Ġlahiyat Fakültesi Temel Ġslam Bilimleri, Arap Dili ve 

Belagatı Anabilim Dalı 

Bu tezin, kapsam ve kalite olarak Yüksek Lisans Tezi olduğunu 

onaylıyorum.                                     

  

BaĢkan: Doç. Dr. Rıfat AKBAġ 

VAN YYÜ Ġlahiyat Fakültesi Temel Ġslam Bilimleri, Arap Dili ve 

Belagatı Anabilim Dalı 

Bu tezin, kapsam ve kalite olarak Yüksek Lisans Tezi olduğunu 

onaylıyorum.                             

 

 

Üye: Dr. Öğretim Üyesi Abdullah ÖZÜÇALIġIR 

Iğdır Üniversitesi, Ġlahiyat Fakültesi, Temel Ġslam Bilimleri, Tefsir 

Anabilim Dalı  

Bu tezin, kapsam ve kalite olarak Yüksek Lisans Tezi olduğunu 

onaylıyorum.                                               

 

 

Üye: Dr. Öğretim Üyesi Muhammed MeĢhud HAKÇIOĞLU                                       

VAN YYÜ Ġlahiyat Fakültesi Temel Ġslam Bilimleri, Arap Dili ve 

Belagatı Anabilim Dalı 

Bu tezin, kapsam ve kalite olarak Yüksek Lisans Tezi olduğunu 

onaylıyorum.                                           

 

 

Yedek Üye: Doç. Dr. Üyesi Ali SEVDĠ                                        

Iğdır Üniversitesi, Ġlahiyat Fakültesi, Arap Dili ve Belagatı Anabilim 

Dalı.  

Bu tezin, kapsam ve kalite olarak Yüksek Lisans Tezi olduğunu 

onaylıyorum/onaylamıyorum.                          

 

 

 

Yedek Üye: Dr. Öğretim Üyesi Ġbrahim GÜNGÖR                                       

VAN YYÜ Ġlahiyat Fakültesi Temel Ġslam Bilimleri, Arap Dili ve 

Belagatı Anabilim Dalı 

Bu tezin, kapsam ve kalite olarak Yüksek Lisans Tezi olduğunu 

onaylıyorum/onaylamıyorum.              

 

 

Tez Savunma Tarihi: 26/03/2025 

Jüri tarafından kabul edilen bu tezin Yüksek Lisans Tezi olması için 

gerekli Ģartları yerine getirdiğini ve imzaların sahiplerine ait olduğunu 

onaylıyorum. 

Doç. Dr. Ercan ÇALIġ 

                               Sosyal Bilimler Enstitüsü Müdürü  

 



   

 

   

 

ETĠK BEYAN SAYFASI 

 

Van Yüzüncü Yıl Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü Tez Yazım 

Kurallarına uygun olarak hazırladığım bu tez çalıĢmasında; 

 

 

 

 Tez içinde sunduğum verileri, bilgileri ve dokümanları akademik ve etik kurallar 

çerçevesinde elde ettiğimi, 

 Tüm bilgi, belge, değerlendirme ve sonuçları bilimsel etik ve ahlak kurallarına 

uygun olarak sunduğumu, 

 Tez çalıĢmasında yararlandığım eserlerin tümüne uygun atıfta bulunarak kaynak 

gösterdiğimi, 

 Kullanılan verilerde herhangi bir değiĢiklik yapmadığımı, 

 Bu tezde sunduğum çalıĢmanın özgün olduğunu 

 

 

bildirir, aksi bir durumda aleyhime doğabilecek tüm hak kayıplarını 

kabullendiğimi beyan ederim.   

 

                                                                               (Ġmza) 

 

Ġsmail FĠGEN 

 

(Tarih) 

 

 

 



   

 

 

 

Yüksek Lisans Tezi 

Ġsmail FĠGEN 

VAN YÜZÜNCÜ YIL ÜNĠVERSĠTESĠ 

SOSYAL BĠLĠMLER ENSTĠTÜSÜ 

Nisan-2025 

HZ. MUHAMMED'DEN ÖNCEKĠ PEYGAMBERLERE VAHYEDĠLEN 

ÂYETLERĠN ĠNCELENMESĠ  

ÖZET 

Kur'ân-ı Kerim evrensel ve derin manalar içeren bir kitaptır. Onun bu 

özelliğinden dolayı indiği ilk dönemden beri insanlar tarafından incelenmiĢtir. 

Yapılan bu incelemeler neticesinde, çok sayıda eser telif edilmiĢtir. Bu eserler kimi 

âlimler tarafından Kur'ân'ın tamamı esas alınırken kimilerince de bir kısmı ele 

alınmıĢtır. Yapılan kısmî çalıĢmalar da ise çeĢitli konular baz alınmıĢtır. Bütün olsun 

kısmî olsun telif edilen bu çalıĢmalara baktığımızda çok sayıda Kur'ân âyetlerinin 

araĢtırıldığı dikkat çekmektedir. Her biri kendi alanında oldukça değerli olan bu 

çalıĢmalar insanların Kur'ân âyetlerini daha iyi anlamasına yönelik ıĢık tutmaktadır.  

Kategorik olarak âyetler hakkında fıkhî, luğavî, tarihî vb. alanda çok sayıda 

araĢtırma yapıldığı muhakkaktır. Bununla birlikte ülkemizde Kur'ân-ı Kerîm‘de Hz. 

Muhammed‘den önceki peygamberlere inen vahiyler hakkında müstakil akademik 

çalıĢmalara daha fazla ihtiyaç duyulmaktadır. Bu bağlamda ―Hz. Muhammed'den 

Önceki Peygamberlere Vahyedilen Âyetlerin Ġncelenmesi‖ baĢlıklı bir araĢtırmanın 

ilgili alana katkı sunacağı ümit edilmektedir. Bu araĢtırmanın giriĢ kısmında gerek 

literatür taraması gerekse alandaki yöntem ve sınırlılıklar hakkında bilgi verilmiĢ, 

ikinci bölümde Kur‘ân‘da adı geçen peygamberler ve kavimleri ele alınmıĢtır. 

Üçüncü bölümde Hz. Muhammed‘den önceki Paygamberlere vahyedilen âyetler 

incelenmiĢ ve bu vahiylerin içerdiği tüm mesajların birbiriyle olan bağlantıları tespit 

edilerek bir tahlile gidilmiĢtir.  

Anahtar Kelimeler: Tefsir, Önceki Peygamberler, Hz. Muhammed, Âyetler, Tahlil. 

Sayfa Sayısı: 10 + 150 

Tez DanıĢmanı: Doç. Dr. Rıfat AKBAġ



   

 

 

 

 

 

M.Sc. Thesis 

Ġsmail FĠGEN 

VAN YÜZÜNCÜ YIL UNIVERSITY 

INSTITUTE OF SOCIAL SCIENCES 

April-2025 

ANALYZĠNG THE VERSES ĠN THE QUR'AN THAT WERE REVEALED 

TO THE PROPHETS BEFORE PROPHET MUHAMMAD  

ABSTRACT 

The Holy Qur'an is a book that contains universal and profound meanings. 

Because of this characteristic, it has been studied by people since the first period of 

its revelation. As a result of these studies, many works have been written. Some of 

these works were based on the whole Qur'an, while others were based on parts of the 

Qur'an. The partial studies were based on different subjects. When we look at these 

works, whether complete or partial, it is noticeable that a large number of Qur'anic 

verses have been studied. These studies, each of which is very valuable in its own 

field, shed light for people to better understand the verses of the Qur'an. 

Categorically, it is certain that there are many researches on the verses in the fields of 

jurisprudence, language, history, and so on. In our country, however, there is a need 

for more independent academic studies on the revelations that came to the prophets 

before the Prophet Muhammad in the Holy Qur'an. In this context, it is hoped that a 

study entitled "An Analysis of the Verses Revealed to the Prophets Before the 

Prophet Muhammad" will contribute to this field. . In the introduction of this study, 

information about the literature review and the methodology and limitations in the 

field are given, and then the prophets mentioned in the Qur'an are discussed in the 

first part. In the second part, the verses revealed to the Prophets before the Prophet 

Muhammad are analyzed and the connections between all the messages contained in 

these revelations are examined. In the third part, a general evaluation of the analyzed 

verses is made. 

Key Words: Tafsir, Former Prophets, Prophet Muhammad, Verses, Analysis. 

Quantity of Page: 10 + 150 



   

 

   

 

Supervisor: Assoc. Dr. Rıfat AKBAġ 



   

 

iii 

 

              ĠÇĠNDEKĠLER 

ÖZET……………………………………………………………………..…..………..Ġ 

ABSTRACT………………………………………………………………………..…ĠĠ 

ĠÇĠNDEKĠLER…………………………………………………………………..…..ĠĠĠ 

KISALTMALAR……………………..………………………………………………V 

TRANSKRĠPSĠYON ALFABESĠ………………………………..………….........…VI 

ÖN SÖZ………………………………………………………………………..……VII 

 ........................................................................................................................... 1 GĠRĠġ

    AraĢtırmanın Amacı ve Önemi……………………..…………...…………………3 

    AraĢtırma Konusuna Dair ÇalıĢmalar…………..…..…………………...................4 

    AraĢtırmanın Yöntemi ve Kapsamı......,................................................................... 6 

1. KAVRAMSAL ÇERÇEVE……………………………………………………...8 

1.1. Peygamberlik ve Ġlgili Bazı Kavramlar…………………………………...….….8 

      1.1.1. Peygamberlik ve Nubuvvet………………………….………………….….8 

      1.1.2. Bi'set……………………………………………………………………....11 

      1.1.3. Mucize…………………………………………………………………….12 

      1.1.4. Vahiy……………………………………………………………..….…….13 

  1.2. Peygamberlik Makamının Gerekliliği ve Önemi ……………….……….….....15 

  1.3. Peygamberlerin Özellikleri………………………………………………….....19 

  1.4. Peygamberlerin Dereceleri………………………………………………….….29 

2. KURAN'DA ZĠKREDĠLEN PEYGAMBERLER VE KAVĠMLERĠ………...33 

     2.1. Hz. Adem…………………………………………………………………......34 

    2.2. Hz. Ġdris………………………………………………………..………….…..36 

     2.3. Hz. Nuh………………………………………………………………………..37 

    2.4. Hz. Hud …………………………………………………………………….....40 

    2.5. Hz. Salih…………………..…………………….……..………………..….…45 

    2.6. Hz. Ġbrahim……………………………………………………………….…...48  

    2.7. Hz. Lût………………………………………………………………………...51 

    2.8. Hz. Ġsmail …………………………………………………………………..…53 

    2.9. Hz. Ġshak……………………………...……………………………………......55 

    2.10. Hz. Yakûb……………..………………………………………….…………..57 

    2.11. Hz. Yûsuf……………………………………….…………….…………….......59 



   

 

iv 

 

    2.12. Hz. Eyyûb…………………………………………………………………….....61 

    2.13. Hz. ġuayb…………………………………………………………………….….62 

    2.14. Hz. Musa ……………………………………………………………………......64 

    2.15. Hz. Harun……………………………………….………………….……............66 

    2.16. Hz. Zülkifl…………………………………………………………………....….68 

    2.17. Hz. Davut ……………………………………………………………………….69 

    2.18. Hz. Süleymân……………..………………………………………….……….....70 

    2.19. Hz. Ġlyas …………………………………………………………………....…...72 

    2.20. Hz. Elyasa……………………….………..…………………………….…...…..73 

    2.21. Hz. Yunus…………………………………………………………………….....74 

    2.22. Hz. Zekeriya ……………………………………………………………….…...77 

    2.23. Hz. Yahya…………………………….……………….......…………..…...........79 

    2.24. Hz. Ġsa……………………………………………………………….……..…....80 

    2.25. Hz. Muhammed………………………………………………………………….82 

3. HZ. MUHAMMED‟DEN ÖNCEKĠ PEYGAMBERLERE VAHYEDĠLEN 

ÂYETLER……………………….…...………………………………………………....85 

 3.1. Kur'ân'da Ġsmi Sıklıkla Geçen Peygamberlere Vahyedilen Âyetler………...….......86 

       3.1.1. Hz. Nuh'a Vahyedilen Âyetler……….. …………………….………...……....88 

     3.1.2. Hz. Hud'a Vahyedilen Âyetler …………………….……..…………...........….92 

     3.1.3. Hz. Ġbrahim'e Vahyedilen Âyetler…………………………………………..…97 

     3.1.4. Hz. Yusuf'a Vahyedilen Âyetler ………………………………………..…....105 

     3.1.5. Hz. Salihe Vahyedilen Âyetler ……………………….…………….…….......109 

     3.1.6. Hz. ġu‗ayb‘a Vahyedilen Âyetler…………………………………………….114 

     3.1.7. Hz. Musâ‘ya Vahyedilen Âyetler……………………………………………..118 

     3.1.8. Hz. Dâvû‘da Vahyedilen Âyetler……………………………………………..123 

     3.1.9. Hz. Zekeriyyâ‘ya Vahyedilen Âyetler………………………………….…….128 

     3.1.10. Hz. Ġsâ‘ya Vahyedilen Âyetler………………………………………………131 

 3.2. Âyetlerin Ortak Mesajı………………………………………………………….....135 

SONUÇ…………………………………………………….………………….…….….145 

KAYNAKÇA……………………………………………………..…………...…….…147 

ÖZGEÇMĠġ                                                      

TEZ ORĠJĠNALLĠK RAPORU                          



   

 

v 

 

 

SĠMGELER VE KISALTMALAR DĠZĠNĠ 

Bu çalıĢmada kullanılmıĢ kısaltmalar, açıklamaları ile birlikte aĢağıda sunulmuĢtur. 

Kısaltmalar        Açıklamalar 

a.mlf.                 : Aynı Müellif 

bk.                     : Bakınız 

b.                        : bin, ibn (Oğlu) 

çev.                     : Çeviren 

DĠA                    : Diyanet Ġslam Ansiklopedisi 

Hz.                      : Hazreti 

M                        : Milâd 

mlf.                     : Müellif 

nĢr.                     : NeĢreden 

 l.                        : Ölüm Tarihi 

 r.                       : Örnek 

r.a.                      : Radıyallahu anh 

s.                         : Sayfa 

thk.                     : Tahkik Eden 

ts.                        : Tarihsiz 

vb.                       : ve benzerleri 

vd.                       : ve diğerleri 

yay.                     : yayınları 

yy.                       : yüzyıl 

 

 

 

 

 

 

 



   

 

vi 

 

 

TRANSKRĠPSĠYON ALFABESĠ 

Bu çalıĢmada istifade edilen Arapça eser adlarının yazımında çeviri yazı 

alfabesi/transkripsiyon Ģu Ģekildedir: 

Harfler   Türkçe 

 ‟         ء     

  s            ث     

              ḥ                           ح      

   ḫ           خ      

 ẕ            ذ      

 ṣ              ص     

 ḍ               ض     

 ṭ           ط                

 ẓ         ظ       

 „         ع      

 ġ          غ      

  ḳ          ق      

 

 

 

 



   

 

vii 

 

ÖN SÖZ 

Bu çalıĢma, insanlık tarihi boyunca ilahi mesajların birer rehber niteliği taĢıdığı 

gerçeğini ortaya koymak amacıyla hazırlanmıĢtır. Hz. Muhammed'den önce gönderilen 

peygamberlere vahyedilen âyetlerin içeriği, mesajları ve bu âyetlerin insanlık üzerindeki 

etkileri, tarih boyunca ilgi uyandıran bir konu olmuĢtur. Tevhid inancını temel alan bu 

mesajlar, her dönemde insana doğru yolu göstermiĢ, ahlaki ve manevi bir rehberlik 

sunmuĢtur. 

ÇalıĢmada Hz. Muhammed'den önce gelen peygamberlere indirilen vahiyler 

sadece Kur'an-ı Kerim ile sınırlı kalınarak ele alınmıĢ, ortak temaları ve farklılıkları 

incelenmiĢtir. Ġslam dini perspektifinden yapılan bu çalıĢma, aynı zamanda farklı dinler 

arasındaki ortak ilahi mesajları da anlamayı hedeflemektedir. Böylelikle, tüm insanlık 

için evrensel bir mesajın varlığını ortaya koymayı amaçlamaktadır. 

 Vahyin insana ulaĢma süreci, sadece bir dini mesaj aktarımı değil, aynı zamanda 

insanlık için evrensel bir rehberlik çağrısıdır. Bu bağlamda, Hz. Muhammed‘den önceki 

peygamberlere indirilen âyetlerin incelenmesi, geçmiĢe ıĢık tuttuğu gibi modern çağda 

nasıl anlaĢılması gerektiği konusunda ipuçları vermektedir. 

ÇalıĢmada, vahiylerin tevhid inancı, ahlak, adalet ve insanın manevi yükseliĢi gibi 

evrensel kavramlar etrafında Ģekillendiği gösterilmeye çalıĢılmıĢtır. Aynı zamanda bu 

mesajların zamanla nasıl algılandığı, aktarıldığı ve toplumlar üzerindeki olumlu ve 

olumsuz etkisi de araĢtırılmıĢtır. Peygamberlere gönderilen bu ilahi mesajların insanlığa 

yönelik öğretilerinin günümüzde de nasıl anlam kazandığı ve bireysel, toplumsal 

yaĢamda nasıl bir rol üstlendiği sorusu, bu çalıĢmanın temel hareket noktalarının baĢında 

gelmektedir. 

Yüksek Lisans öğrenimim boyunca derslerime giren değerli hocalarıma, tez 

araĢtırmam için konu fikrini veren ve kaynak bulma konusunda yardımcı olan bana 

desteğini, sabrını ve bilgisini esirgemeyen değerli hocam danıĢmanım Doç. Dr. Rıfat 

AkbaĢ‘a teĢekkürü borç bilirim. Ayrıca diğer jüri üyeleri hocalarım Dr. Öğretim Üyesi 

Abdullah ÖzüçalıĢır ve Dr. Öğretim Üyesi Muhammed MeĢhud Hakçıoğlu‘na en içten 

teĢekkürlerimi arz ederim. Ayrıca bu süreçte manevi desteğiyle yanımda olan aileme, 

arkadaĢlarıma ve kaynak temininde yardımcı olan tüm kiĢi ve kurumlara minnettarım. 

                                                                                     Ġsmail FĠGEN 

                                                                                      VAN-2025



   

 

1 

 

GĠRĠġ 

Ġnsanoğlu yaratıldığı ilk günden beri ilahi mesajlara muhatap olmuĢtur. Allah 

Hz. Âdem‘i yarattıktan sonra ona ne yapması ve yapmaması gerektiğini ve nasıl 

yapacağını belirten birtakım bilgiler vermiĢtir. Bununla birlikte diğer varlıklar 

hakkında bilgileri aktarmıĢtır. Nitekim Kur‘an-ı Kerim‘de bununla ilgili bilgi veren 

çok sayıda âyet-i kerime bulunmaktadır. Bunca varlıklar içerisinde, aralarında cüsse, 

ağırlık, iĢlev, güzellik gibi meziyetlerle donatılan; hatta dünyanın içerisinde 

bulunduğu koca âlemin içerisinde neden insanlar muhatap olarak seçilmiĢtir 

Ģeklindeki soru hep gündeme gelmektedir. Bununla ilgili âlimler yaptıkları inceleme 

ve araĢtırma neticesinde elde ettikleri çok sayıda bilgi içeren eserler telif etmiĢlerdir. 

Bu âlimlerden bazıları kendi tespitlerini daha önceki bilgilere eklemek ve bu bilgileri 

geliĢtirmek suretiyle birtakım fikirler ileri sürmüĢlerdir. Bazılarıysa dînî kaynaklara 

müracaat ederek elde ettikleri bilgileri aktarmaya çalıĢmıĢlardır. Her iki kaynağı 

kullanan âlimler de bulunmaktadır. 

 Kur‘an perspektifinden bakıldığında bu soruya cevap niteliğinde çok sayıda 

bilgi yer almaktadır. Bunların içerisinde en belirgin olanı ―Andolsun biz Âdemoğluna 

şan, şeref ve nimetler verdik; onları karada ve denizde taşıdık, kendilerine güzel 

rızıklar verdik ve onları yarattıklarımızın çoğundan üstün kıldık‖
1
 meâlindeki âyet-i 

kerimedir. Bu âyette Allâh, insanı yarattıktan sonra ona ikrâm ettiği lütfunu 

özetlemektedir. Bununla insanoğlunun âlemdeki özel yerine iĢaret ettiği 

görülmektedir. Allâh‘ın ona ihsân ettiği beden güzelliği, azaları, hissiyatı duyguları 

ve bunları kullanma becerisi; konuĢma, gülme, ağlama, yazma, okuma, çok sayıda 

varlığı kendi hizmetinde kullanma becerisine sahip olması, sebep-sonuç iliĢkisini 

kurabilmesi, ileriye yönelik plan ve hesap yapabilmesi, keĢif ve icat etme gücüne 

sahip olması onun değerini gözler önüne sermektedir. 

Diğer önem arz eden özelliği; iyi-kötü, güzel-çirkin gibi ayırımı yapabilme 

yetisine sahip olmasıdır. Yani diğer varlıklardan farklı olarak anlama ve kavrama 

meziyetine sahip olmasından dolayı her seferinde yeni bir tecrübe ve bilgi edinmeye 

                                                 
1 Ġsrâ, 17/70. 



   

 

2 

 

ihtiyacı yoktur. Özet olarak nakledilen bu bilgiler, insanoğlunun ilâhi mesaja 

muhatap oluĢunun nedenini açıklar.  

Ġnsanoğlu bu sıfat ve özelliklerle bezenmiĢ olarak yaratılması, doğal olarak 

onun sahip olduğu bu ve daha sayılamayacak derecede çok olan nimetlerden sorumlu 

tutulmuĢtur. ĠĢte bu sorumluluk, insanın yaratıcısı ve ona bütün bu nimetleri veren 

Allâh, insanlara hem bilgi vermek hem de emir ve yasaklar içeren âyetleri 

peygamberlere indirmek suretiyle bildirmiĢtir. Ġnsanoğluna yüklenen bu 

sorumluluğun önemi ve gerekliliğini bilmek ve anlamak için insanlar arayıĢ içine 

girmiĢler.  

Kur‘an-ı Kerim‘de insanoğlu, bu denli önemli ve değerli meziyet ve sıfatlara 

sahip olmasının yanında onun menfi yönlerinin de olduğunu belirten bilgiler de yer 

almaktadır. Onun câhil, zayıf, aceleci ve ihtiraslı olduğunu belirtmektedir. Ayrıca 

unutkanlık olgusu da insan için bir gerçektir. Bütün bunlar, Ġnsanoğlunun selîm bir 

hayatı yaĢaması için doğru bir bilgiye muhtaç olduğunu göstermektedir. Dolayısıyla 

bu bilgilerin sahibine muhtaçtır. O da Allah-u Teâlâ‘dır. 

Allah‘ın insanoğluna hitabı, belli bazı yöntem ve tekniklerle 

gerçekleĢmektedir. Ġnsanlara hitap ederken Allâh, vahiy yolunu tercih eder. Bununla 

birlikte perde olarak kullanır. O, bu perdenin arkasında insanlara mesajını iletir. 

Ayrıca bir elçi göndermek sûretiyle de emir ve yasaklarını bildirir. Müfessirler bu 

elçinin, Cebrail olduğunu belirtmiĢlerdir. Onlar bu görüĢlerini, Kuran‘daki ġuarâ 

suresinin 193. âyetine dayandırırlar.  

Kuran‘da, çok sayıda peygamber gönderildiği haber verilmektedir. Bunlardan 

sadece bazılarından bahsedildiği de bildirilmektedir. Bahsi geçen peygamberler 

hakkında verilen bilgiler sınırlıdır. Bu peygamberlerin hayatları, nesebi, tarihi gibi 

konular, incelemeye değer konulardır. Bunun için peygamberler, mümkün olduğu 

kadar bu yönleriyle incelenmiĢ olup çok sayıda eserler telif edilmiĢtir. Bu bağlamda 

Kuran‘da zikredilen ve kendilerine indirilen âyetleri, Kur‘ân perspektifinden 

bakılarak incelenmesinin uygun olacağını düĢünülmüĢ ve tarafımızca böyle bir 

çalıĢma yapılmıĢtır.  

 

 



   

 

3 

 

 

 

AraĢtırmanın Amacı ve Önemi 

ÇalıĢmada bu konunun tercih edilmesindeki en önemli amaç, hizmettir. 

Günümüz dünyasında kâhir ekseriyette insanlar; doğruluktan, haktan, adaletten, 

üretken olmaktan ve duygudaĢlık kurmaktan uzaklaĢtığı görülmektedir. Bu durum, 

sadece inanmayan insanlarda değil maalesef inananlarda da söz konusudur. Onların 

içinde bulundukları bu durumdan dolayı bireysellik, ihtiras, bencillik, güvensizlik; 

özetle kaos hâkim olmuĢtur. Evrensel boyutu olan Kur‘an-ı Kerim‘in nüzulü ile 

birlikte insanın doğru ve faydalı olanı öğrenme olayı baĢlamadığı bilinmektedir. 

Kur‘an‘da birçok âyeti kerimede belirtildiği gibi daha önce de peygamberler 

vasıtasıyla insanlara bu bilgiler verilmiĢtir.  

Kur'ân'da önceki peygamberler ve kavimleri konu edinerek farklı dillerde çok 

sayıda eserler yazılmıĢ ve araĢtırmalar yapılmıĢtır. Bu eserler telif edilirken söz 

konusu konular hakkında Kur'ân'da verilen bilgilere de müracaat edilmiĢtir. Fakat 

konu olarak peygamberler ve kavimleri esas alındığından ötürü Kur'ân âyetleri 

üzerinde pek fazla durulmadığı görülmektedir. Kur'ân'da adı geçen peygamberler ve 

kavimleri hakkındaki bilgilerin yanında bazı âlimlerin baĢta israiliyat olmak üzere 

farklı kaynaklara da müracaat ettikleri dikkat çekmektedir. Bu araĢtırmada ise sadece 

âyetler esas alınıp araĢtırılacaktır.  

ÇalıĢmanın amaç ve önemi yalnızca teolojik bir perspektifle sınırlı kalmayıp 

aynı zamanda dinin tarihsel, kültürel ve sosyal yönlerine de ıĢık tutmasından 

kaynaklanmaktadır. Bu bağlamda, araĢtırma, hem akademik hem de bireysel bir ilgi 

alanı olarak önemli bir boĢluğu doldurmayı amaçlamaktadır. Özellikle vahyin içeriği 

ve tematik analizinin yapılması, Kur'an'daki mesajların daha geniĢ bir anlayıĢla ele 

alınmasını sağlayacaktır. 

 

 

 



   

 

4 

 

 

 

 

AraĢtırma Konusuna Dair ÇalıĢmalar 

―Hz. Muhammed'den Önceki Peygamberlere Vahyedilen Âyetlerin 

Ġncelenmesi” Ģeklinde bir çalıĢmaya rastlanmamıĢtır. Bununla birlikte vahiy olgusu, 

peygamberlik ve kutsal metinler üzerine çeĢitli araĢtırmalar mevcuttur. Bazıları 

aĢağıda verilmiĢtir: 

Vahy Olayı ve Vahy Peygamber ĠliĢkisi: Bu makale, vahiy olayı ve 

peygamberler arasındaki iliĢkiyi ele alarak, vahyin mahiyeti ve peygamberlerin rolü 

üzerine derinlemesine bir analiz sunmaktadır. 

Kur'an'ın OluĢumu (Vahiy Süreci): Bu makale, Kur'an'ın vahiy sürecini ve 

Hz. Muhammed'in vahiy tecrübesini inceleyerek, vahyin geliĢ Ģekilleri ve 

peygamberlik süreci hakkında bilgi vermektedir.
2
  

Kur'an'da Peygamberlerin BeĢeriliği ve SeçilmiĢliği: Bu yüksek lisans 

tezi, Kur'an'da peygamberlerin insan olmaları ve seçilmiĢlikleri konusunu ele alarak, 

peygamberlerin özellikleri ve vahiy alma süreçleri üzerine bir değerlendirme 

sunmaktadır.
3
  

Kur'an'ın Nüzul Sürecinde Vahyin Ġlk Yılının Tahlili: Bu doktora tezi 

Kur'an'ın indirilme sürecinde vahyin ilk yılını analiz ederek, vahyin baĢlangıcı ve 

peygamberlik sürecinin ilk dönemleri hakkında bilgi sağlamaktadır.4  

Hz. Peygamber'in Kur'an Öğretme Metodu: Bu yüksek lisans tezi, Hz. 

Muhammed'in kendisine inen âyetleri ashabına öğretme yöntemlerini inceleyerek, 

vahyin aktarımı ve öğretimi üzerine odaklanmaktadır.
5
 

                                                 
2 M. Zeki Duman, ―Vahy Olayı ve Vahy-Peygamber ĠliĢkisi‖, Erciyes Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

Dergisi, 9, (1996), 23-38.  
3 Volkan Feyzi, Kur‟an‟da Peygamberlerin Beşeriliği ve Seçilmişliği, (Erzurum: Atatürk Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2020). 
4 Bayram Ayhan, Kur‟an‟ın Nüzul Sürecinde Vahyin İlk Yılının Tahlili, (Ġstanbul: Ġstanbul Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2014). 
5 Abdulsamet ġen, Hz. Peygamber‟in Kur‟an Öğretme Metodu, (Erzurum: Atatürk Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2014). 



   

 

5 

 

Kur‟ân‟da Adı Geçen Peygamberlerin Aileleriyle Ġmtihanı: 150 sayfa 

civarı olan bu yüksek lisans tezinde Kur‘ân-ı Kerîm‘de bahsedilen peygamberlerden 

özellikle ailesiyle imtihan olan peygamberler araĢtırarak yaĢanan olaylar 

incelenmiĢtir. Hz. Âdem, Hz. Nûh, Hz. Lût, Hz. Ġbrâhim, Hz. Ġsmâil, Hz. Yakûbve 

Hz. Yûsuf‘un hayatlarını birçok tarihi kitaplardan ve tefsirlerden istifade edilerek ele 

alınmıĢtır.
6
 

―Eskiçağ Tarihi Perspektifinden Peygamberler ve Eski Kavimler (Hz. 

Âdem‟den Hz. Ġbrahim‟e Kadar): Bu doktora tezi Eskiçağ tarihçiliği bağlamında 

peygamberler ve onların yaĢadığı toplumların tarihi ve kültürel bağlamlarını 

incelemektedir. ÇalıĢma, Hz. Âdem‘den Hz. Ġbrahim‘e kadar uzanan dönemde kutsal 

metinlerde adı geçen peygamberleri, onların yaĢadıkları coğrafyaları ve 

karĢılaĢtıkları kavimleri tarihsel, sosyolojik ve arkeolojik veriler ıĢığında irdeler. Tez, 

kutsal metinlerdeki bilgileri Eskiçağ tarihi ile iliĢkilendirerek, bu dönemdeki inanç 

sistemlerini, toplumsal yapıları ve tarihi olayları daha geniĢ bir perspektifle 

değerlendirmektedir. Böylece, peygamberlerin tarihsel konumlandırmaları ve 

Eskiçağ medeniyetleri ile etkileĢimleri ortaya konulmaya çalıĢılmıĢtır.
7
 

Bu çalıĢmalar, vahiy olgusu, peygamberlik ve kutsal metinlerin incelenmesi 

konularında derinlemesine bilgiler sunmaktadır. Özellikle vahyin mahiyeti, 

peygamberlerin rolleri ve kutsal metinlerin oluĢumu gibi konulara ıĢık tutmaktadır. 

Tarafımızca ele alınan tezde ise Kur‘ân‘da adı geçen peygamber, kavimlerin yaĢadığı 

coğrafya, toplumsal dini ve kültürel yapıları hakkında mümkün mertebe bilgiler 

verilmiĢ, vahiylerin birbirini teyit ettiği ya da farklı perspektifler sunup sunmadığı 

tartıĢılmıĢtır. AraĢtırma Kur'ân'da Hz. Peygamberden önceki peygamberlere inen 

âyetlerle sınırlı tutulmuĢ sadece gerektiği noktalarda ilgili peygamberler ve kavimleri 

hakkında bilgilere yer verilmiĢtir. Klasik eserler baĢta olmak üzere modern dönemde 

ortaya konmuĢ çalıĢmalardan da yararlanılmıĢtır.  

 

 

                                                 
6 AyĢe Büyükbayram, Kur‟ân‟da Adı Geçen Peygamberlerin Aileleriyle İmtihanı, (Diyarbakır: Dicle 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2021). 
7 Resul ġahin, Eskiçağ Tarihi Perspektifinden Peygamberler Ve Eski Kavimler (Hz. Âdem'den Hz. 

İbrahim'e Kadar), (Elazığ: Fırat Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2022). 



   

 

6 

 

 

 

 

AraĢtırmanın Y ntemi ve Kapsamı 

AraĢtırma konusu âyetler olması sebebiyle daha çok lugât ve tefsirler baĢlıca 

baĢvurulan kaynaklar olmuĢtur. Özellikle Kur‘ân‘da adı geçtiği ve peygamber 

olduğu net bir Ģekilde belirtildiği hususlarda sadece ilgili âyetler nakledilmiĢ, baĢka 

kaynaklara müracaat edilmemiĢtir. Ancak peygamberlere indirilen vahiy âyetlerinin 

açıklamasında nüzûl dönemine en yakından baĢlamak suretiyle günümüze kadar 

ortaya konmuĢ tefsir kitaplarının yanında peygamberler ve kavimler hakkında bilgi 

veren eserlere imkân dâhilinde müracaat edilmiĢtir.  

AraĢtırmada Kur‘ân‘da kavimlerine doğrudan hitap eden peygamberlerin 

mesajlarını içerik analizi yöntemi ile incelemektedir. Ġçerik analizi, metinlerde yer 

alan anlam örüntülerini belirlemek, mesajların ortak temalarını ortaya çıkarmak ve 

sistematik bir Ģekilde sınıflandırmak amacıyla kullanılan bir yöntemdir. 

AraĢtırmada Ģu adımlar izlenecektir: 

1. Veri Setinin Belirlenmesi: Kavimlerine doğrudan hitap eden peygamberlerin 

sözlerini içeren âyetler tespit edilecektir. 

2. Kodlama Süreci: Âyetlerde geçen temel kavramlar, ana mesajlar ve uyarı 

temaları sınıflandırılacaktır. 

3. Tematik Analiz: Peygamberlerin mesajları doğruluk, tevhid, ahlâkî 

yozlaĢma, helâk uyarıları gibi ana temalara ayrılarak değerlendirilecektir. 

4. KarĢılaĢtırmalı Ġnceleme: Farklı peygamberlerin hitap Ģekilleri, 

vurguladıkları temel ilkeler ve kavimlerinin tepkileri bağlamında mukayeseli 

bir değerlendirme yapılacaktır. 

AraĢtırmada yer alan Ģahısların vefat tarihleri ilk geçtiği yerde hicri ve miladi 

olarak mümkün mertebe verilmeye çalıĢılmıĢtır. Ayrıca Arapça kaynak gösterilirken 

ve metin içinde geçmiĢ olan sıfat tamlamalarında elif-lâm takısı küçük harflerle 

belirtilmiĢtir. 



   

 

7 

 

Van Yüzüncü Yıl Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü‘nün Tez Yazım 

Klavuzu‘unda yer alan ―Tezler APA, MLA ve ĠSNAD atıf sistemlerinden birine 

uygun olarak hazırlanmalıdır.‖ ifadesine binâen tezin yazımında ĠSNAD dipnotlu atıf 

sisteminin 2. edisyonu benimsenmiĢtir. 

AraĢtırmanın kapsamı olarak Ģunları söyleyebiliriz: Bu araĢtırmada Kur‘ân‘da 

kavimlerine doğrudan hitap eden, onları uyaran ve tebliğde bulunan peygamberlerin 

mesajları incelenecektir. Özellikle, Hz. Nûh, Hz. Hûd, Hz. Sâlih, Hz. ġuayb, Hz. 

Lût, Hz. Mûsâ ve Hz. Ġbrâhim gibi isimleri birçok sûrede geçen, kavimleriyle 

doğrudan diyalogları aktarılan peygamberlere odaklanılacaktır. Bu bağlamda 

araĢtırmada, bireysel sınavları veya sabır örnekleriyle ön plana çıkan, ancak 

kavimlerine doğrudan hitap ettiklerine dair detayların sınırlı olduğu Hz. Eyyûb, Hz. 

Ġsmâil, Hz. Ġdrîs, Hz. Zülkifl gibi peygamberler ele alınmayacaktır. 

Bu ayrım yapılırken Ģu ölçütler dikkate alınmıĢtır: 

 Kur‟ân‟da Yer Alan Hitabet Tarzı: Kavimlerine yönelik açık ve doğrudan 

uyarı içeren ifadeler kullanılmıĢ olması. 

 Mesajın Ġçeriği: Toplumlarının yanlıĢlarını ortaya koyan ve ilâhî emirleri 

tebliğ eden peygamberlerin sözlerinin yer alması. 

 Âyetlerin Sayısal Yoğunluğu: Kur‘ân‘da kıssası geniĢ yer tutan ve farklı 

sûrelerde tekrar edilen peygamberlerin tercih edilmesi. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



   

 

8 

 

 

 

 

1. KAVRAMSAL ÇERÇEVE 

Her ilmî çalıĢma, ele aldığı konunun kavramsal çerçevesini net bir Ģekilde 

ortaya koymalıdır. Bu bağlamda, peygamberlik ve onunla iliĢkili temel kavramlar 

doğru bir Ģekilde anlaĢılmadan, ilâhî vahyin mahiyeti, peygamberlerin misyonu ve 

tebliğ süreçleri hakkında sağlıklı bir değerlendirme yapmak mümkün olmayacaktır. 

Peygamberlik, tarih boyunca farklı dinî ve kültürel bağlamlarda ele alınmıĢ olup 

Ġslâmî literatürde de önemli bir yer tutmaktadır. Bu bölümde öncelikle 

"peygamberlik" ve "nübüvvet" kavramları ele alınacak, ardından peygamberlikle 

bağlantılı diğer temel terimler incelenecektir. Böylece konunun teorik zemini 

belirlenerek, çalıĢmanın ilerleyen bölümlerinde yapılacak analizlere sağlam bir temel 

oluĢturulması amaçlanmaktadır. 

1.1.  Peygamberlik ve Ġlgili Bazı Kavramlar 

Bu baĢlık altında peygamberlik kavramı ve onunla iliĢkili temel terimler ele 

alınacaktır. Öncelikle ‗peygamberlik‘ ve ‗nübüvvet‘ kavramları üzerinde durulacak, 

ardından bu kavramların Ġslâmî literatürdeki yeri incelenecektir. 

1.1.1. Peygamberlik ve Nubuvvet 

Peygamberlik kavramı, farklı dinî geleneklerde çeĢitli özelliklerle ele 

alınmıĢtır. Yahudi-Hristiyan literatüründe peygamberler, Tanrı‘nın iradesini açıklayan 

ve toplumlarını uyarma görevi üstlenen kutsal kiĢiler olarak tanımlanır. Hristiyanlıkta 

peygamberlik, Ġsa Mesih'in getirdiği mesajın öncülü olan bir rol olarak 

değerlendirilir. Ġslam'da ise peygamberlik, Hz. Muhammed ile son bulduğu kabul 

edilen bir makamdır.
8
 

                                                 
8 Yasin Öztürk, Kur‟an‟da Peygamberler, (Ġstanbul: ĠFAV Yayınları, 2000), 12-15. 



   

 

9 

 

Kökeni Farsçaya dayanan peygamber kelimesi, ―peyam‖ ve ―ber‖ 

kelimelerinin bir araya gelmesinden oluĢmaktadır. ―Haberci‖ ve ―haber getiren‖ 

anlamlarına gelen peygamber kelimesinin Türkçe‘deki karĢılığı ―elçi‖ kavramıdır. 

Eski Türkçede ise ―yalvaç‖ denmekteydi.
9
 Kur‘an‘da, peygamber kavramına karĢılık 

gelen ―nebi‖ ve ―resul‖ kavramları kullanıldığı bilinmektedir. Peygamberlik de yine 

Kur‘an‘a baktığımızda bu kelimeye karĢılık ―nünuvvet‖, ―bi'set‖ ve ―risâlet‖ 

kavramlarının kullanıldığını görürüz. Bu kavramlar, aynı zamanda peygamberliği de 

açıklamaktadır.  

Kökeni ―neb' ‖ve ―nübu' ‖ sözcüklerine dayandırılan ―nübuvvet‖ kelimesi ise 

mastar ismi olarak Ģekil almıĢtır. Terim olarak akıl sahibi varlıkların dünya ve âhiret 

hayat düzenini sağlamak için Allâh'tan gelen mesajları nakletme görevi olarak 

tanımlanmıĢtır.
10

 Bunun yanında bilinen bilgi alıĢveriĢi söz konusu olmaksızın 

bilgiye sahip olma gücü olarak tarif eden âlimler de olmuĢtur.
11

 

Öte yandan Nebî: "Haber veren, yüksek makamda bulunan ve Allah‘tan vahiy 

alan" anlamına gelir ve daha genel bir peygamberlik kavramını ifade eder.
12

 Resûl: 

"Elçi, bir mesajla görevlendirilen" anlamına gelir ve genellikle kitap ya da Ģeriat 

getiren peygamberler için kullanılır. Dolayısıyla resul kelimesi daha özeldir. Zira her 

resul nebidir, ama her nebi resul değildir.
13

 Ġbn Kesîr de (ö. 774/1373)   يـ يٍثي  المَّوي أىعٍمى حى

رًسىالىتىوي  يىجٍعىؿي    ―Allah, elçiliğini kime vereceğini daha iyi bilir.”
14

 âyetini açıklarken böyle 

bir değerlendirme bulunmuĢtur.
15

 

                                                 
9  Salih Sabri Yavuz, İslâm Düşüncesinde Nübüvvet, (Bsk. Yok), Ġnsan Yayınları, Ġstanbul, ts.) , 65. 
10 Rağıb el Isfahani, Ebu‘l Kasım b. Muhammed b. Mufaddal, Müfredat‟ü‟l elfâzi'l Kur‟an, (Beyrut: 

Darü'l Kubi'l Ġlmiyye, 2004), md. ―neb‘  
11 Amidi, Seyfüddin, el-Mübin fi Şerh‟ı Elfâzi‟l Hükemâi ve'l Mütekellimin, thk. Hasan Mahmûd eĢ-

ġafii, (Kahire: Mektebetü'l Vehbe, Kahire, 1993), 121-122 
12 Ebü‘l-Kāsım Hüseyn b. Muhammed b. el-Mufaddal er-Râgıb el-Ġsfahânî,  el-Müfredât fî ġarîbi‟l-

Ḳurʾân, thk. Safvân Adnan ed-Dâvûdî, (Beyrut: Dâru‘l-Kalem, 1412), 790. 
13 Ebü‘l-Fazl Cemâlüddîn Muhammed b. Mükerrem Ġbn Manzûr, Lisânü‟l-Arab, (Beyrut: Dâru Sâdır, 

1414), ―nebe‘, 1/163. 
14 el-Enâm, 6/124. 
15 Ebü‘l-Fidâ‘ Ġmâdüddîn Ġsmâîl b. ġihâbiddîn Ömer b. Kesîr b. Dav‘ b. Kesîr, Tefsîrü‟l-Ḳurʾâni‟l-

ʿaẓîm, thk. Sâmî b. Muhammed es-Selâme, (Riyad: Dâru Taybe li‘n-NeĢr ve‘t-Tevzî, 1420/1999), 

6/628. 



   

 

10 

 

Terim olarak "peygamber," Allah tarafından seçilmiĢ ve O'ndan vahiy alarak 

insanlara iletmekle görevlendirilmiĢ kiĢilere denir.
16

 Peygamber, Allah ile insanlar 

arasında bir elçi konumundadır ve ilahi mesajı iletme, toplumları hak dine davet 

etme, onları ahlaki ve manevi açıdan doğru yola yönlendirme görevini üstlenir. 

Ġslamî anlayıĢta peygamberler, insanlık için örnek Ģahsiyetler olarak görülür ve her 

biri masum kabul edilir.
17

 

Kur‘an‘da Hz. Nûh, Hz. Ġbrahim ve Ġsrailoğullarına peygamber gönderildiğini 

belirten âyetlerde, bu Peygamberlere nübuvvet ve kitap verildiğini bildirir.
18

 Bu 

âyetlerde peygamberlerden bahsedilirken ―nübüvvet‖ terimi kullanılmıĢtır. 

Kuran'da, Hz. Nûh, Hz. Ibrâhîm ve Ġsrailoğullarının soylarına mensup bazı 

kiĢilere kitap, nübuvvetve hikmet vermek suretiiyle onların nebi ve resul olarak 

seçildiğin belirtilmektedir.
19

 Bu âyetlerden; ‖nübuvvet― makamına seçilenlere 

peygamberliğin yanında bir de kitap verilmiĢtir.
20

 

Ġnsanları aydınlatan kandile benzetilen Peygamberler aracılığıyla insanlar 

bilgilendirilmiĢtir.  Peygamberlere bu bilgiler vahiy yoluyla öğretilmiĢtir. Bu vahiy, 

ya Cebrâîl aracılığıyla ya da doğrudan kalplerine indirilmek suretiyle nâzil 

olmuĢtur.
21

 

Bununla birlikte bir de suhuftan bahsedilmektedir. Suhuf sahifenin çoğuludur. 

Sahife sözcüğü, ―sahafa‖ kökünden türemiĢ olup ―üzerinde yazı yazılmaya yarayan 

kâğıt‖ anlamına gelmektedir.
22

 Kendisine kitap denilemeyecek miktarda birkaç 

sahifeden ibâret olduğu anlaĢılan suhufla ilgili Kur‘an‘da, sadece bir yerde açık bilgi 

bulunmaktadır.
23

  

                                                 
16 Ebü‘l-Hasen Alî b. Muhammed b. Alî es-Seyyid eĢ-ġerîf el-Cürcânî, et-Te„rîfât, thk. Komisyon, 

(Beyrut: Dâru‘l-Kutubi‘l-Ġlmiyye, 1403/1983), 110. 
17 BarıĢ ġahin, Tefsir Literatürü Çerçevesinde Peygamberlerin İsmeti, (Çorum: Hitit Üniversitesi, 

Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2107), 15, 17. 
18 el-Enâm, 6/124. 
19 En‘am, 6/83-89; Meryem, 19/49-58; Ahzab, 33/39-40. 
20 Bakara, 2/213; Yûnus, 10/47; Mü‘minûn, 23/44; Fâtır, 35/24. 
21 Nisa, 4/163. 
22 Ġbn Manzur, Cemaluddin ebu‘l-Fazl, Lisânü‟l-Arab, thk. Emın Muhammed Abdülvahhab-

Muhammed Sadık el Ubeydı,  (Beyrut: Daru Ġhyai‗t-Turasi‗l-Arabî, 1999), ‖shf‖ md. 
23 ZemahĢerî, Cârullâh ebi‗l-Kâsım Muhhamed b. Ömer, el-KeĢĢâf an Hakâiki Ğavâmidi‗t-Tenzîl ve 

Uyûni‗l-Akâvîl, thk. Adil Ahmed Abdilmevcûud-Ali Muhammed Muavvez, (Ryâd: Mektebetü‗l-

Abikân, 1998), 6/360. 



   

 

11 

 

Öte yandan Ģu hususa da dikkat çekmek yerinde olacaktır: Nübüvvet ilahi 

seçime ayalıdır, nitekim Ġslam âlimleri, peygamberliğin yalnızca Allah‘ın seçimiyle 

gerçekleĢtiği konusunda ittifak etmiĢlerdir.
24

 Ancak tarih boyunca bazı Ģahıslara, 

peygamberliğin kesbî (çalıĢmayla elde edilebilir) olduğu görüĢü nispet edilmiĢtir. 

Oysa peygamberlik, insanın kendi çabasıyla kazanabileceği bir makam değildir; 

tamamen ilahi bir lütuftur. KiĢi ne kadar üstün ahlâka sahip olursa olsun, ne kadar 

ibadet ederse etsin veya günahlardan uzak durmak için büyük çaba sarf etse de bu, 

onu peygamber yapmaz. 

Bu gerçek, Kur‘ân‘da açıkça belirtilmiĢtir: “  ُاعّْلّمُ حّيْثُ يّجْعّلُ رِسّالّتّه ُ
 ,Allah“ اَّللّه

elçiliğini kime vereceğini çok iyi bilir.”
25

 Bu Âyet, nübüvvetin ancak Allah‘ın 

iradesine bağlı olduğunu vurgulamaktadır. Yine baĢka bir Âyette, “ ْوحِ مِن ئكِّةّ بِالرُّ
ٰٓ لُ الْمّله يُنّزِّ

اءُ مِنْ عِبّادِهٰٖٓ  ى مّنْ يّشّٰٓ  Kullarından dilediğine, emri uyarınca vahyi taşıyan melekleri“ امّْرِهٖ عّله

indirir.”
26

 buyrularak peygamberlik görevinin tamamen ilahi bir seçim olduğu ifade 

edilmiĢtir. 

Hz. Musa‘nın annesine, onun ileride peygamber olacağının bildirilmesi, Hz. 

Musa‘nın kendisine hitaben “  وّاصْطّنّعْتُكّ لنِّفْس۪ي “Ben seni kendim için seçip 

yetiştirdim.”
27

 buyurulması ve Hz. Ġsa‘nın henüz beĢikteyken konuĢarak 

peygamberliğini ilan etmesi, nübüvvetin vehbî (Allah tarafından verilen) bir makam 

olduğunun açık göstergelerindendir. Bu örnekler, peygamberlerin doğrudan Allah 

tarafından belirlenen ve bu göreve önceden hazırlanan kiĢiler olduğunu 

kanıtlamaktadır. 

Ayrıca Kur‘ân, Allah‘ın peygamberleri rastgele seçmediğini, onları belirli 

vasıflara sahip kulları arasından görevlendirdiğini de ifade etmektedir. “ ًتّيْنّاهُ حُكْما وّلوُطاً اه

ائثِّ   يْنّاهُ مِنّ الْقّرْيّةِ الَّتٖي كّانّتْ تّعْمّلُ الْخّبّٰٓ  Lût‟a da hikmet ve ilim verdik; onu çirkin şeyler وّعِلْماً وّنّجَّ

yapan kasaba halkından kurtardık.”
28

 Âyeti, peygamberlerin seçiminin belirli bir 

hikmete dayandığını göstermektedir. Yani peygamberlik, tamamen Allah‘ın bilgisi 

                                                 
24 Ġbrahim Toprak, Hz. Muhammed‟in Nübüvvetine Delil Olan İnsanî Özellikler, (Konya: Necmettin 

Erbakan Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2020), 147, 148. 
25 En‘âm, 6/124. 
26 Nahl, 16/2. 
27 Tâhâ, 20/41. 
28 Enbiya, 21/75. 



   

 

12 

 

ve takdiriyle belirlenen bir görev olup, kimse kendi gayretiyle bu mertebeye 

ulaĢamaz.
29

 

1.1.2. Bi‟set 

Bi‘set, ―Göndermek, yöneltmek; yaratmak‖ mânalara gelir. Kur‘an‘da, çeĢitli 

manalarda kullanılmıĢtır.
30

 Örneğin  يٍري اىحٍيىَٓاءو كفى  ۚ  اىمٍكىاته غى ا يىشٍعيري مى ࣖاىيَّافى ييبٍعىثيكفى  ۚ  كى  ―Onlar 

canlı değil ölüdürler; insanların ne zaman diriltileceklerini bilmezler.‖
31

 âyetinde 

ölüm sonrası dirilme anlamında kullanılmıĢken  ٍٍـ عىذىابان مًف مىيٍكي م َٓى اىفٍ يىبٍعىثى عى قيؿٍ ىيكى الٍقىادًري عى

 ٍـ مًكي ٍـ اىكٍ مًفٍ تىحٍتً اىرٍجي  De ki: “Allah size üstünüzden veya ayaklarınızın altından bir“ فىكٍقًكي

azap göndermeye kadirdir.‖
32

 âyetinde göndermek manasına gelmektedir. 

Terim olarak Allah‘ın, kullarından seçtiğini peygamberlikle görevlendirmesi 

ve bu görevin ilk baĢlangıcı demektir.
33

 Kur‘ân‗da bi‗setten bahsedilirken daha çok 

resul tabiri kullanılmıĢtır. Buna dayanarak bazı âlimler, bi‗setin resullere has 

olduğunu ifade etmiĢlerdir.
34

  

Kur‘ân‘da sadece Hz. Mûsâ‘nın bi‗seti hakkında ayrıntılı bilgi verilmiĢtir. 

Kur‘an‘da Hz. Muhammed‘in bi‗setinin nasıl baĢladığı ile ilgili ayrıntılı bilgi ise 

verilmemiĢtir. Hadislerde yer alan bilgiye göre bi‗set sadık rüyalarla baĢlamıĢtır. 

Peygamberliğin ilk belirtileri olarak kabul edilen ve altı ay sürdüğü belirtilen bu 

rüyalar süresince Hz. Muhammed, yalnız kalmak istediği için Hira mağarasına 

çekilip tefekküre dalıyordu. Hz. Muhammed‘e peygamberliğin verilmesinden sonra 

bir Hanîf olarak Ġbrâhim‘in dinine uyma emri verilmiĢtir.
35

 O dönemde Hz. 

Ġbrâhim‘in diniyle ilgili doğru bilgiye sahip olan kimse bulunmuyordu. Hz. 

Peygamber, nübuvvetten önce din hakkında bir Ģey bilmiyordu. Bunlar dikkate 

alındığında, onun sadece putlara tapmaktan uzak durmak ve tefekkür etmek için 

                                                 
29 Toprak, Hz. Muhammed‟in Nübüvvetine Delil Olan İnsanî Özellikler, 148. 
30 Bakara 2/56, 129, 213, 259; Mâide 5/31; En‗âm 6/60; Kehf 18/12; Ġsrâ 17/5. 
31 Nahl, 16/21. 
32 En‗âm, 6/65. 
33 Ebü‘l-Hasen Mukātil b. Süleymân b. BeĢîr el-Ezdî el-Belhî, et-Tefsîrü‟l-kebîr. Tefsîru Muḳātil b. 

Süleymân, thk. Abdullah Mahmûd ġehhâte (Beyrut: Müessesetü‘t-Târîhi‘l-Arabî, 1423/2002), 1/376. 
34 Ebu‘l-Bekâ, Eyyûb b. Mûsâ el Hüseynî, el-Külliyât, Mu‗cemu fi Istılâhât ve„l-Furûki„l-Luğavî, 

Beyrut: er-Risâle, 1998), 99. 
35 ġûrâ 42/52. 



   

 

13 

 

günlerini Hira‘da geçirdiğini söylemek daha doğru olur. Son gecede sabaha karĢı 

Hira‘ mağarasında bulunduğu sırada kendisine melek gelerek ona ―oku!‖ demiĢtir.
36

 

Bu Ģekilde ilk vahyi alan Hz. Muhammed‘in bi‗seti gerçekleĢmiĢtir.  

1.1.3. Mucize 

―Acz‖ kökünden türeyen ―mu‗cize‖, sözlükte ―bir Ģeye güç yetirememek‖ 

anlamına gelir.
37

 Kur‘an‘da mûcize kelimesi geçmemektedir. ―Acz‖ kökünden fiil ve 

sıfat kalıpları çeĢitli manalarda 21 âyette geçer. Hadis kaynaklarında da mûcize 

kelimesi yer almamaktadır. Ancak hadis kaynaklarında da Kur‘an‘da olduğu gibi 

‖acz― kökünden türeyen çeĢitli kavramlar farklı anlamlarda kullanıldığı 

görülmektedir.
38

 Tefsir, hadis ve fıkıh âlimi Ebû Abdillâh Muhammed b. Ahmed b. 

Ebî Bekr b. Ferh el-Kurtubî (ö. 671/1273) mucizeyi, ‖peygamberlerin Allah 

tarafından gönderilmiĢ gerçek elçiler olduğunu kanıtlayan, bununla birlikte meydan 

okumaya müsait ve karĢı konulması imkânsız hârikulâde olaylar― Ģeklinde 

açıklamıĢtır.
39

  

Kur‘ân-ı Kerîm‘de çok defa ―mucize‖ yerine ―âyet‖, ―beyyine‖, ―burhan‖, 

―sultan‖, ―hakk‖ ve ―furkan‖ kelimei kullanılmıĢtır. 
40

  

Âlimler, mûcizeleri idrak edilmeleri bakımından iki kategoride inceler.  

1. Hissî Mûcizeler: Ġnsanların duyularla anlayabildiği olağanüstü olaylardır. 

Bunlara ―kevnî mûcizeler‖ de denir. Ġsra- Mirâç, Ģakkı kamer, Hz. Peygamber‘in 

mübarek ellerinden suyun akması, Hz. Ġsâ‘nın ölüleri diriltmesi, bu kategoride ele 

alınmıĢtır.
41

  

2. Aklî Mûcizeler: Ġnsanların akıl gücüne hitap eden mucizelerdir. ―Mânevî‖ 

ve ―bilgi‖ mûcizesi olarak da anılır. Bunlar hissî mûcizeler gibi belirli bir zaman ve 

                                                 
36 Alak 96/1-5. 
37 Muhammed b. Ahmed el-Ezherî, Tehẕîbü‟l-luġa, thk. Muhammed Ġved Mur‘ib (Beyrut: Dâru 

Ġhyâi‘t-Turâsi‘l-Arabî, 2001), ―aceze‖, 1/219. 
38 Ebû Îsâ Muhammed b. Îsâ b. Sevre et-Tirmizî, Sünenü‟t-Tirmizî, thk. Ahmed Muhammed ġakir, vd. 

(Kahire: Mektebetu Mustafa el-Bâbi‘l-Halebi ve Evlâduh, 1398/1978), 3/555 (No. 1260). 
39 Ebû Abdillâh Muhammed b. Ahmed b. Ebî Bekr b. Ferh el-Kurtubî, el-İʿlâm bimâ fî dîni‟n-naṣârâ 

mine‟l-fesâd ve‟l-evhâm ve iẓhâri meḥâsini dîni‟l-İslâm ve is bâti nübüvveti nebiyyinâ Muḥammed 

ʿaleyhi‟ṣ-ṣalâtü ve‟s-selâm, thk. Ahmed Hicâzî es-Sekkā (Kahire: Dâru‘t-Turâsi‘l-Arabî, ts.), 239. 
40 Bakara 2/53; Âl-i Ġmrân 3/49-50; Nisâ 4/153; A‗râf 7/73,106-108; Yûnus 10/76; Hûd 11/96; Kasas 

28/31-32, 35.   
41 Nuruddîn Muhammed Itır el-Halebî, Ulûmu‟l-Kur‟âni‟l-Kerîm, (DımaĢk: Matbaatu‘s-Sabâh, 

1414/1993), 192. 



   

 

14 

 

mekânla sınırlı değildir. Peygamberlerin insanlara örnek teĢkil etmeleri, tebliğ 

ettikleri vahiylerin söz ve içerik bakımından eriĢilmez bir üstünlük taĢıması gibi 

hususlar bu aklî mucizeler olarak tanımlanmıĢtır.
42

 

1.1.4. Vahiy 

"Vahiy" kelimesi, Arapça kökenli olup "وحي" (vahy) kökünden gelir. Sözlük 

anlamı itibariyle Ģu Ģekilde tanımlanır: 

1. Fısıldama, iĢaret ve gizli bildirim: Arapça dilinde vahiy, genellikle 

bir Ģeyi gizlice ve hızlı bir Ģekilde iletme anlamına gelir. Bu, bir kiĢinin diğerine 

sessizce bir Ģey ifade etmesini içerir.
43

 

2. Yazı ve mesaj: Vahiy, bir düĢüncenin, fikrin veya bilginin, doğrudan 

yazılması veya sözlü olarak iletilmesi anlamında da kullanılır.
44

 

3. Gizli emir veya iletiĢim: Sözlü ya da yazılı olmayan bir yöntemle 

bilgi veya emirlerin aktarılması anlamına gelir.
45

 

4. Dini Anlamda Ġlahi Bildirim: Yaratıcının peygamberlere gönderdiği 

mesajlar için kullanılan özel bir terimdir.
46

 

Vahiy kelimesi câhiliye Ģiirinde de karĢımıza çıkmaktadır. Nitekim Cahiliye 

Ģiirleri ve hayat hikâyesi Arap edebiyatında kahramanlık ve aĢkın sembolü olan 

Antere b. ġeddâd b. Amr el-Absî (ö. 614 [?]) en son uğrayıĢının üzerinden uzun 

zaman geçtikten sonra sevdiği kadın Able‘nin mekânını tasvir ederken bu kelimeyi 

Ģöyle kullanır: 

ائؼو  كىكىحٍيً ‌ حى ىـ طًمٍطًمًيّْ صى يٍدً كًسٍرىل          فىأىىٍدىاىىا لأىعٍجى فًي عى  

(Able‟nin yeri) tıpkı Kisra dönemi sahifelerindeki vahiy gibi; 

O vahyi fasih konuşamayan kimselere vermişti.
47

 

                                                 
42 Nuruddîn Muhammed Itır el-Halebî, Ulûmu‟l-Kur‟âni‟l-Kerîm, 192. 
43 Ebû Mansûr Muhammed b. Ahmed b. Ezher el-Ezherî el-Herevî, Tehẕîbü‟l-luġa, thk. Muhammed 

Ġvad Murib, (Beyrut: Dâru Ġhyâi‘t-Turâsi‘l-Arabî, 2001), ―veheye‖ 5/192 
44 Ebü‘l-Hüseyn Ahmed b. Fâris b. Zekeriyyâ b. Muhammed er-Râzî, Muʿcemü meḳāyîsi‟l-luġa, thk. 

Kitap Abdüsselâm Muhammed Hârûn, (Kahire: Dâru‘l-Fikr, 1399/1979), ―veheye‖, 6/93. 
45 Ebü‘l-Hasen Alî b. Ġsmâîl ed-Darîr el-Mürsî, el-Muḥkem ve‟l-muḥîṭü‟l-aʿẓam. thk. Abdülhamid 

Hindâvî, (Beyrut: Dârü‘l-Kutubi‘l-Ġlmiyye, 1421/2000), ―veheye‖, 4/37. 
46 Yusuf ġevki Yavuz, ―Vahiy‖, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, (EriĢim 12 Temmuz 

2024). 
47 Ebû Bekr Muhammed b. el-Kāsım b. Muhammed el-Enbârî, ez-Zâhir fî meʿânî kelimâti‟n-nâs, thk. 

Hatim Salih ed-Dâmin, (Beyrut: Müessestü‘r-Risâle, 1412/1992), 2/342. 

https://islamansiklopedisi.org.tr/tehzibul-luga


   

 

15 

 

 Terim olarak ise söz konusu kelime Ģöyle açıklanmıĢtır: "Vahiy, Allah‘ın 

seçtiği kullarına, onları her türlü hidâyet ve bilgi çeĢidiyle bilgilendirmek için, 

insanlara alıĢılmıĢ yollarla değil, gizli ve özel bir yöntemle bildirimde 

bulunmasıdır."
48

 

Bu tanım, vahyin mahiyetine iliĢkin Ģu temel unsurları içinde barındırır. 

1. Ġlahi Kaynaklık: Vahiy doğrudan Allah‘tan gelir ve O‘nun iradesini yansıtır. 

2. SeçilmiĢ Kullar: Vahiy yalnızca Allah‘ın peygamberlik göreviyle seçtiği özel 

kimselere verilir. 

3. Gizlilik ve Özel ĠletiĢim: Vahyin, insanlara özgü iletiĢim yöntemlerinden 

farklı olarak doğrudan ve gizli bir Ģekilde gerçekleĢir. 

4. Hidâyet ve Bilgi Ġçeriği: Vahiy, insanları doğru yola iletmek ve onlara ilahi 

bilgiyi aktarmak için bir araçtır. 

Aktarılanlara ilaveten, vahiy, aslında bir haber iletmedeki var olan ya da 

oluĢturulan gizlilikle beraber algılanmalıdır. Bu yüzden vahyin bir haber verme aracı 

oluĢu onun gizliliğinden bağımsız düĢünülemez. Ayrıca haberleĢmenin her türünde 

esas olan mesajın kendisi ve göndericiden alıcıya ulaĢtırılmasıdır. Bu bağlamda 

denilebilir ki; vahyolunan haber iletiĢim sürecine taraf olmayanlara açık değildir.
49

 

Allah‘ın insanoğluna vahyi, belli bazı yöntem ve tekniklerle 

gerçekleĢmektedir. Ġnsanlara hitap ederken Allâh, vahiy yolunu tercih eder. Bununla 

birlikte perde olarak kullanır. O, bu perdenin arkasında insanlara mesajını iletir. 

Ayrıca bir elçi göndermek sûretiyle de emir ve yasaklarını bildirir. Müfessirler bu 

elçinin, Cebrail olduğunu belirtmiĢlerdir. Onlar bu görüĢlerini, ġuarâ suresinin  ًنىزىؿى بًو

كحي الٍْىـ ۚ  يفي ۚ  الرُّ  “Onu, senin Rûhulemîn (Cebrail) indirmiştir.‖
50

 mealindeki âyetine 

dayandırırlar.
51

 

                                                 
48 Muhammed Ali el-Hasen, el-Menâr fi Ulûmi‟l-Kur‟ân ma „a medhalin f usûli‟t-Tefsir ve mesâdirih, 

(Beyrut: Müessestü‘r-Risâle, 1421/2000), 56. 
49 Merve Palanci,  Vahiy ve Dil: İlahî Sözün Beşerî Düzlemde Yorumlanmasının Hermenötik 

Uzantıları, (Ġstanbul: Marmara Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2024), 40. 
50 eĢ-ġuârâ, 26/193. 
51 Ebû Ca‗fer Muhammed b. Cerîr b. Yezîd el-Âmülî et-Taberî,  Câmiʿu‟l-beyân ʿan teʾvîli âyi‟l-

Ḳurʾân, thk. Mahmud Muhammed ġâkir, (Mekke: Dâru‘t-Terbiyye ve‘t-Turâs, ts), 19/369, 370; Ġbn 

 



   

 

16 

 

1.2. Peygamberlik Makamının Gerekliliği ve Önemi 

Ġnsanlığın peygamberlere olan ihtiyacı ve Allah‘ın insanlara peygamber 

göndermesinin gerekliliği, Ġslam düĢüncesinde en çok tartıĢılan konular arasındadır. 

Nübüvvetin zorunluluğu meselesi, bireyin veya toplumun vahye ve peygambere 

muhtaç olup olmadığını ve eğer ihtiyaç duyuyorsa, bunun hangi alanlarda olduğunu 

araĢtırmaktadır. ―Allah‘a dair doğru bir anlayıĢa ulaĢmak için peygambere ihtiyaç var 

mıdır, Allah‘ın insanlığa peygamber göndermesi zorunlu mudur, Akıl, 

peygamberlerin bildirdiği dinî ve ahlâkî prensiplere kendi baĢına ulaĢabilir mi, Ġyiyi 

ve kötüyü ayırt edebilmek için peygamberin rehberliği gerekli midir ve Peygamber 

davetinden haberdar olmayan toplumlar ibadet sorumluluğu taĢır mı?‖ gibi sorular, 

nübüvvetin gerekliliği bağlamında ele alınan temel meselelerdendir. 

Öte yandan Ġslâmî düĢüncede peygamberlerin gönderilmesi meselesi, vahiy, 

akıl, insanın varoluĢsal amacı ve ilâhî irade bağlamında da ele alınmıĢtır. Bu mesele 

kelâm, felsefe ve usûl-i fıkıh disiplinleri çerçevesinde tartıĢılmıĢ ve çeĢitli delillerle 

temellendirilmiĢtir. Peygamberlerin gönderilmesine duyulan ihtiyacı ve eğer 

gönderilmeselerdi ne olacağını tartıĢmak için Ģu baĢlıklar altında meseleyi ele almak 

mümkündür: 

a. Allah‟ın Adalet ve Lütuf Sıfatı Açısından Peygamberlerin Gerekliliği 

Kelâm âlimleri, özellikle Mu„tezile ekolü, Allah‘ın “adalet” ve “lütuf” 

sıfatlarına dayanarak peygamberlerin gönderilmesinin zorunlu olduğunu savunurlar. 

Adalet Ġlkesi: Allah, insanı belirli bir amaç için yaratmıĢtır. Eğer insanlar, 

dünya hayatında sorumlu tutulacakları emir ve yasakları bilmeden yaĢasalardı, bu 

durum Allah‘ın adaletine aykırı olurdu. Zira ceza veya mükâfat ancak açık bir 

bilgilendirme ve uyarı sonrasında adil olur. 

Lütuf Ġlkesi: Ġnsanlara peygamber göndermek, onları iyiliğe yönlendirmek 

ve kötülükten sakındırmak için bir lütuftur. Allah, kullarına karĢı lütufkâr olup 

                                                                                                                               
Ebī Ḥātim Tefsīru‟l-Ḳurʾāni'l-ʿAzīm, thk. Esʿad Muḥammed eṭ-Ṭayyib, (Mekke – Riyad: Mektebetu 

Nizār Muṣṭafā el-Bāz, 1997), 9/2818; Ebû Abdillâh Muhammed b. Ahmed b. Ebî Bekr b. Ferh el-

Kurtubî, el-Câmiʿ li-aḥkâmi‘l-Ḳurʾân, thk. Ahmed el-Berdûnî – Ġbrahim EtfeyiĢ (Kahire: Dâru‘l-

Kutubi‘l-Mısriyye, 1384/1964), 19/194. 



   

 

17 

 

onların iyiliğini istemektedir. Bu çerçevede, Allah‘ın mutlak hikmet sahibi olduğu 

kabul edildiğinde, peygamber göndermesi de zorunlu hale gelir.
52

 

Akıl, genel anlamda iyiyi ve kötüyü kavrayabilir; ancak detaylı bir ahlaki ve 

hukuki sistem kurmada eksik kalır. Ġnsanlar arasında farklı görüĢler ve çıkar 

çatıĢmaları doğabileceğinden, vahiy olmadan mutlak doğrular belirlenemez. Akıl, 

Allah‘ın varlığını bulabilir; ancak O‘na nasıl ibadet edileceğini veya hangi 

yükümlülüklere sahip olduğunu bilemez. Bu nedenle, peygamberler olmaksızın 

insanlar arasında hakikatin net bir Ģekilde bilinmesi mümkün olmayabilir ve dinin 

uygulanabilirliği noktasında büyük sapmalar meydana gelebilir. 

b. Ġslâmî Kaynaklarda Peygamberlere Duyulan Ġhtiyacın Delilleri 

Kur‘ân ve hadislerde peygamberlerin gönderiliĢ amacına iliĢkin açık deliller 

bulunmaktadır. 

1. Kur‟ân Delilleri: Allah‟ın Rahmet ve Rehberliği:  َبء خٍ سَسُٛي   فبَرَِا جََٓ َِّ ًِّ اُ ٌىُِ َٚ

َْ سَسٌُُُٛٙ  ٛ ُّ ُْ لََ ٠ظٍَُْ ُ٘ َٚ ٌْمسِْػِ  ُْ ثبِ َٟ ث١ََُْٕٙ ُْ لعُِ  “Her ümmetin bir peygamberi vardır. Onlara 

peygamberleri geldiğine göre aralarında olup bitenler hakkında adaletle hüküm 

verilir, haksızlığa uğratılmazlar.”
53

 Bu âyet, her topluluğa bir peygamberin 

gönderildiğini ifade ederek, Allah‘ın insanlara yol gösterme sünnetini ortaya 

koymaktadır. 

Peygamberlerin Hidâyet G revi:   ٠ش ١ٙبَ ٔزَ  خٍ الََِّ خَلََ ف  َِّ ْٓ اُ ِِ  ْْ اِ َٚ ٠شاًًؕ  ٔزَ  َٚ ١شاً  ٌْذَكِّ ثشَ  ٍْٕبَنَ ثبِ  أََِّٓب اسَْسَ

“Şüphesiz, seni bir müjdeleyici ve uyarıcı olarak hak ile gönderdik. Her ümmetin bir 

uyarıcısı olmuştur.”
54

 Söz konusu âyette insanların doğru yolu bulabilmesi için 

peygamberlik görevinin gerekliliği vurgulanmaktadır. 

Peygambersiz Ġnsanların Mazeret Sunamayacağı: “Biz bir peygamber 

göndermedikçe azap etmeyiz.”
55

 Eğer peygamber gönderilmese, insanlar Allah‘a 

karĢı mazeret ileri sürebilirlerdi. 

                                                 
52 Ömer Fidanboy, ―Ebu‘l-Hasan El-EĢ‘arî ve Ebû Ali el-Cübbâî‘ye Göre Nübüvvetin Ġmkân ve 

Gerekliliği‖, Dicle Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 19/1 (2017), 200, 201. 
53 Yûnus, 10/47. 
54 Fâtır, 35/24. 
55 Ġsrâ, 17/15. 



   

 

18 

 

             2. Hadis Delilleri: Hz. Peygamber (s.a.v.), kendisinin insanlığa bir rahmet 

olarak gönderildiğini birçok kez vurgulamıĢtır:   بعُثثُ لأجون هكارم الأخلاقإًوا  “Ben güzel 

ahlâkı tamamlamak için gönderildim.”
56

  

Diğer bir hadis ise Ģöyledir:  ًخ ِٗ خَبصَّ ِِ ْٛ ٍّٟ ٠جُْعَثُ إٌَِٝ لَ ًُّ ٔجَِ َْ وُ ثعُِثْذُ  وَب ًِّ  إٌَِٝ  َٚ شَ  وُ َّ دَ  أدَْ َٛ أسَْ َٚ  

“Benden önce her peygamber kendi kavmine gönderildi, ben ise her siyah ve kızıla 

(bütün insanlığa) gönderildim.” 
57

 

Bu hadisler, peygamberlerin insanlara yol gösterici olarak gönderildiğini ve 

onların rehberliğine duyulan ihtiyacı göstermektedir. 

3. Ġtikadi Mezhep YaklaĢımları: EĢ‗arî, nübüvvet meselesine, Allah‘ın 

insanlara yol göstermesi için peygamber ve vahiy göndermesinin zorunlu olmadığı 

fikriyle baĢlar. Ona göre, Allah açısından vahiy göndermek ile göndermemek 

arasında bir fark yoktur; her iki durum da O‘nun mutlak iradesine bağlıdır. 

Peygamberlerin gönderilmiĢ olması, ilahî bir zorunluluktan değil, tamamen Allah‘ın 

lütfundan kaynaklanmaktadır. Ancak gönderilmemiĢ olsaydı dahi bu, insanlar 

açısından bir adaletsizlik teĢkil etmezdi. EĢ‗arî‘ye göre Allah, küfre saplanacaklarını 

önceden bilmesine rağmen insanlara peygamber gönderebilir ve bu durum, asla 

anlamsız veya hikmete aykırı bir fiil olarak değerlendirilemez. Zira O, vahiy yoluyla 

bildirdiği hakikatleri, herhangi bir vahiy olmaksızın da insanlara ulaĢtırmaya 

kadirdir. Dolayısıyla, ister peygamber ve vahiy ile ister doğrudan bildirim yoluyla 

olsun, her iki durumda da ilahî hikmetin tecelli ettiği açıktır.
58

 

Mâturîdî kelâmında Tanrı‘nın insan ve âlemle olan iliĢkisi, merkezine hikmet 

sıfatını alan bir yaklaĢımla ele alınmıĢ ve diğer isim ve sıfatlar bu temel çerçevede 

yorumlanmıĢtır. Mâturîdî âlimleri, nübüvvetin ilahî açıdan mümkünlüğünü 

açıklarken Allah‘ın kudretini, ilmini ve iradesini ön plana çıkarmıĢ; ancak tüm bu 

sıfatları, hikmetle olan bağlantıları doğrultusunda değerlendirmiĢtir. Bu bakıĢ açısı, 

                                                 
56 Ebû Bekr Ahmed b. el-Hüseyn b. Alî el-Beyhakī, es-Sünenü‟l-Kubrâ, thk. Muhammed Abdulkadir 

Atâ (Beyrut: Dâru‘l-Kutubi‘l-Ġlmiyye, 1424/2003), 10/323. (No. 20782); Ebû Muhammed 

Zekiyyüddîn Abdülazîm b. Abdilkavî b. Abdillâh el-Münzirî, et-Terġīb ve‟t-terhîb, haz. Mustafa 

Muhammed Amâre, (Beyrut: Dâru Ġhyâi‘t-Turâsi‘l-Arabî, 1388/1968), 4/57. 
57 Ebü‘l-Hüseyn Müslim b. el-Haccâc b. Müslim el-KuĢeyrî, el-Câmiʿu‟ṣ-ṣaḥîḥ: Ṣaḥîḥ-i Müslim, thk. 

Ahmed b. Rıfat b. Osman vd. (Türkiye: Dâru‘t-Tibâati‘l-Amire, 1334), 2/63. (No. 521). 
58 Meryem KardaĢ, ―Deizm ve Kelam Açısından Tanrı Tasavvurları Bağlamında Nübüvvetin Ġmkânı‖ 

Meselesi, Eskişehir Osmangazi Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 9/1), 557. 



   

 

19 

 

nübüvvetin yalnızca bir ilahî fiil olarak değil, aynı zamanda ilahî hikmetin bir gereği 

olarak görülmesini sağlamıĢtır.
59

 

4. Tarihî ve Sosyolojik Deliller:  Tarihsel olarak, vahiy gelmeyen 

toplumlarda ahlâkî yozlaĢma ve adaletsizlik yaygın hale gelmiĢtir. Toplumsal düzen 

beĢerî hukuk sistemlerine bırakılmıĢ ve çoğu zaman güçlülerin lehine ĢekillenmiĢtir. 

Putperestlik, Ģirk ve batıl inançlar egemen olmuĢtur. Bu noktada, peygambersiz bir 

toplumun ya kaosa sürükleneceği ya da insan aklının sınırlı rehberliğiyle adaletsiz bir 

düzene mahkûm olacağı savunulabilir. 

5. Brahmanlar ve Akıl Yeterliliği G rüĢü: Bazı Brahman düĢünürleri, 

insan aklının iyi ile kötüyü ayırt edebileceğini ve bu nedenle peygamberlere ihtiyaç 

olmadığını ileri sürmüĢlerdir. Onlara göre, akıl yoluyla neyin doğru neyin yanlıĢ 

olduğu belirlenebilir, bu yüzden ilâhî bir rehberliğe gerek yoktur. 
60

 

5. Deizm ve Peygamberlik Ġnkârı: Deizm, Tanrı'nın evreni yarattığını ancak 

ona müdahale etmediğini savunan bir inanç sistemidir. Deistler, Tanrı'nın 

peygamberler aracılığıyla insanlara mesaj göndermediğini ve insanların akıl yoluyla 

doğruyu bulabileceklerini düĢünürler. Bu görüĢe göre, peygamberlere gerek yoktur.
61

  

Bu görüĢe karĢı, peygamberlerin insanlara doğru yolu göstermek, ahlâkî ve 

manevî rehberlik sağlamak için gönderildiği, aklın her zaman yeterli olmayabileceği 

ve insanların ilâhî rehberliğe ihtiyaç duyduğu savunulmaktadır.  

Sonuç olarak, tarih boyunca peygamberlerin gerekliliğini reddeden görüĢler 

olsa da, Ġslâm düĢüncesinde peygamberlerin insanlığa rehberlik etmek, doğru yolu 

göstermek ve ilâhî mesajı iletmek için vazgeçilmez oldukları kabul edilmektedir. 

1.3. Peygamberlerin Özellikleri 

Peygamberler, Ġslam dininin temel taĢlarını oluĢturan ve insanları doğru yola 

yönlendiren ilahi elçilerdir. Onlar, yalnızca dini öğretileri insanlara ulaĢtırmakla 

kalmamıĢ, aynı zamanda ahlaki üstünlükleri ve yaĢamlarıyla da topluma örnek 

olmuĢlardır. Ġslam inancına göre, peygamberler Allah tarafından seçilen, insanlık 

                                                 
59 Meryem KardaĢ, ―Deizm ve Kelam Açısından Tanrı Tasavvurları Bağlamında Nübüvvetin Ġmkânı 

Meselesi‖, 560. 
60 Kazım Albayrak, ―Peygamberlerin Gerekliliği‖, Genç Mütefekkirler Dergisi, 5/3 (2024), 734. 
61 Hüsameddin Erdem, ―Deizm‖, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, (EriĢim 19 Ocak 2025). 



   

 

20 

 

tarihinin en yüksek karaktere sahip bireylerdir. Onların hayatı, insanlara sadece 

doğru inancı öğretmekle değil, aynı zamanda doğru yaĢam tarzını da göstermektedir. 

Peygamberlerin özellikleri, hem ahlaki hem de manevi bakımdan olağanüstü 

bir nitelik taĢır. Onlar, Allah‘ın mesajlarını kendi hayatlarında en güzel Ģekilde 

yaĢamak ve tatbik etmek zorundadırlar. Bu nedenle peygamberlerin yaĢamları, tüm 

insanlık için bir rehber ve örnektir. Ġslam inancına göre, peygamberlerin sahip olduğu 

özellikler, onların hem insanlar arasında lider olmalarını hem de ilahi görevlerini 

yerine getirmelerini mümkün kılar.  

Peygamberler için belirli ve sayı bakımından sınırlı özellikleri neler olduğuna 

yönelik ortak bir görüĢün varlığından söz edilemese de genelde aĢağıda sıralandığı 

Ģekilde birtakım özellikleri ilgili kaynaklarda geçmektedir: 

1.3.1. Vahiy 

Allah, peygamberleri, diğer insanlardan farklı olarak kendilerine vahiy 

göndererek özel bir statüye kavuĢturmuĢtur. Bu meyanda Kur‘ân Ģu açıklamada 

bulunur: ٍـ ييكح َٓى اً  ۚ  قيؿٍ اًنَّػمىَٓا اىنىا ٍـ اًل وه كىاحًده بىشىره مًثٍميكي ۚ  لىيَّ اىنَّػمىَٓا اًل ييكي  “De ki;  ben ancak bir beşerim. 

Bana vahyolunuyor ki, sizin ilahınız yalnızca bir tek ilahtır.”
62

 Burada dikkat çeken 

önemli nokta, peygamberin bir insan olmasıdır. Ġnsanlık, peygamberlerin temel 

özelliği olup, onların beĢeriyetini inkâr etmek, dini kabul etmekle çeliĢir. Bununla 

birlikte, peygamberlerin diğer insanlardan farkı, kendilerine özel bir bilgi 

kaynağının, yani vahyin gelmesidir. BaĢka bir ifadeyle mutlak anlamda vahiy sadece 

ve sadece peygamberlere gelir.
63

 Vahiy, insanların doğru yolu bulabilmesi için, 

doğrudan Allah‘tan gelen bir mesajdır ve bu mesajlar, peygamberlere bildirilmiĢtir. 

Vahiy, Ġslam'da, dinî bilgilerin kaynağı olarak kabul edilir. Peygamberler, vahyin 

içeriğini insanlara iletmekle yükümlüdürler. Bu sorumluluk, onların insanlık 

görevleriyle örtüĢen ama onlardan farklı bir misyonu içerir.  

Vahyin sadece Peygamberlere özgü olduğu Ģu âyetten de anlaĢılabilmektedir: 

رىَٓائً  وي اًلَّْ كىحٍيان اىكٍ مًفٍ كى
مىا كىافى لًبىشىرو اىفٍ ييكىمّْمىوي المٌ  ابو اىكٍ ييرٍسًؿى رىسيكلْن فىييكحًيى بًاًذٍنًو ۚ  كى ا يىشىَٓاءي  ۚ  حًجى مًيّّ  ًۚؕمى اًنَّوي عى

                                                 
62 Kehf, 18/110. 
63 Faruk BeĢer, ―Vahiy: Keyfiyeti, Alanı ve Devamlılığı Konusunda Bir Anlama Denemesi‖, Usul 

İslam Araştırmaları, 3, (2005), 52. 



   

 

21 

 

يهـ ۚ  حىؾ  “Allah‟ın herhangi bir beşer ile konuşması ancak vahiy ile olur yahut perde 

arkasından ya da bir elçi gönderip, izni ile dilediğini vahyetmesiyle mümkündür.. 

Şüphesiz ki O çok yücedir, engin hikmet sahibidir.‖
64

 Âyetin tefsiri yapılırken vahyin 

çeĢitliliği belirtilerek her bir çeĢidi için mutlaka bir Peygamber örnek olarak 

gösterilmiĢtir.
65

 

1.3.2. Ġsmet (Masumiyet) 

Asım kökünden türeyen bu kelime, sözlük anlamı itibarıyla 'engel olmak' ve 

'koruyup zararları bertaraf etmek' gibi anlamlar taĢır. Râgıb el-Ġsfahânî, ismeti 

peygamberlerin Allah tarafından özel bir yaratılıĢla donatılması, bedensel ve ruhsal 

üstünlüklerle desteklenmesi, kararlılık ve iç huzura eriĢtirilmesi Ģeklinde 

açıklamıĢtır. Ġbn Manzûr ise bu kavramı, Allah‘ın kulunu kötülüklerden uzak tutması 

ve cezayı gerektirecek fiillerden koruması olarak tanımlamıĢtır. Kelâm ilminde ise 

ismet, peygamberlerin ilahi lütufla günah iĢlemekten korunması anlamında 

terimleĢmiĢtir.
66

 

Peygamberlerin masum olduklarına yönelik aĢağıda aktarıldığı Ģekilde birkaç 

delil öne sürülmüĢtür. 

1. Eğer peygamberlerin günah iĢlediği kabul edilseydi, sıradan insanların 

günahlarından daha ağır bir Ģekilde kınanmaları ve ilahi azaba daha çabuk müstahak 

olmaları gerekirdi. Ancak bu durum, peygamberlerin ismet sıfatına sahip olmaları 

sebebiyle imkânsızdır. Zira peygamberlik, Allah Teâlâ‘nın kulları içinden seçtiği 

kimselere bahĢettiği en büyük nimetlerden biridir. Bu ilahi seçilmiĢlik, 

peygamberlerin günah iĢlemesini imkânsız kılan bir koruma anlamı taĢır.
67

 Nitekim 

Kur‘ân-ı Kerîm‘de, peygamber eĢlerine hitaben Ģöyle buyrulmaktadır: 

                                                 
64 ġûrâ, 42/51. 
65 Ebû Hafs Necmüddîn Ömer b. Muhammed b. Ahmed en-Nesefî, et-Teysîr fi‟t-Tefsîr, thk. Mahir 

Edîb HabûĢ vd. (Ġstanbul: Dârü‘l-Lübâb li‘d-Dirâsât ve Tahkîki‘t-Turâs, 1440/2019), 13/256. 
66 Mehmet Bulut, ―Ġsmet‖, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, (EriĢim 22 Ocak 2025). 
67 BarıĢ ġahin, Tefsir Literatürü Çerçevesinde Peygamberlerin İsmeti, Dal, Vizr Kelimeleri ve Na„ce 

Meselesi Bağlamında, (Çorum: Hitit Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 

2017), 54, 65. 



   

 

22 

 

" المّٰوِ  يٰنِسََٓاءَ النَّبِيّْ مَنْ يَأْتِ مِنْكُنَّ بِفَاحِشَةٍ مُبَيّْنَةٍ يُضٰعَفْ لَيَا الْعَذَابُ ضِعْفَيْنِ وَكَانَ ذٰلِكَ عَمَى

يراً ۪  يَس " "Ey Peygamber‟in hanımları! Sizden biri açık bir hayasızlık yaparsa, onun 

azabı iki kat artırılır. Bu, Allah için pek kolaydır.”
68

 

Bu âyetten anlaĢıldığı üzere, peygamberlerin günah iĢlemesi durumunda 

sıradan insanlardan daha ağır bir cezaya çarptırılacakları bildirilmektedir. Ancak 

peygamberlerin ismet sıfatı göz önünde bulundurulduğunda, bu ihtimalin 

gerçekleĢmesi mümkün değildir. Dolayısıyla, peygamberler ilahi bir lütuf olarak 

günah iĢlemekten korunmuĢlardır.
69

 

2. Peygamberlerin günah iĢleyebileceğini kabul etmek, onların fısk (açıkça 

günah iĢleme) içinde olduklarını kabul etmek anlamına gelir. Bu ise peygamberlerin 

fâsıklıkla vasıflandırılması anlamına geldiğinden, onların Ģahitliklerinin geçersiz 

sayılmasını gerektirirdi.
70

 Oysa böyle bir kabul, hem aklen hem de naklen 

imkânsızdır. Zira Kur‘ân-ı Kerîm‘de Ģöyle buyrulmaktadır: 

" عَمَى مَا فَعَمْتُمْ يَا أَيُّيَا الَّذِينَ آمَنُوا إِنْ جَاءَكُمْ فَاسِقٌ بِنَبَإٍ فَتَبَيَّنُوا أَنْ تُصِيبُوا قَوْمًا بِجَيَالَةٍ فَتُصْبِحُوا 

 .Ey iman edenler! Eğer bir fâsık size bir haber getirirse, onu iyice araştırın" "نَادِمِينَ 

Yoksa bilmeden bir topluluğa zarar verirsiniz de sonra yaptığınıza pişman 

olursunuz." 
71 

Bu âyetten hareketle, fâsıkların Ģahitliği konusunda titizlik gösterilmesi 

gerektiği anlaĢılmaktadır. Ancak peygamberlerin insanlar üzerinde bir Ģahitlik görevi 

bulunduğu da bir baĢka âyette açıkça ifade edilmiĢtir: 

 "وَكَذٰلِكَ جَعَمْنَاكُمْ أُمَّةً وَسَطًا لِتَكُونُوا شُيَدََٓاءَ عَمَى النَّاسِ وَيَكُونَ الرَّسُولُ عَمَيْكُمْ شَيِيدًا"

"Böylece sizi mutedil bir ümmet kıldık ki insanlara şahit olasınız; Peygamber 

de size şahit olsun." 
72

 

                                                 
68 Ahzâb 33/30. 
69 ġahin, Tefsir Literatürü Çerçevesinde Peygamberlerin İsmeti, 54, 65. 
70 ġahin, Tefsir Literatürü Çerçevesinde Peygamberlerin İsmeti, 54, 65. 
71 Hucurât 49/6. 
72 Bakara 2/143. 



   

 

23 

 

Bu âyete göre, peygamberlerin ümmetleri üzerinde bir Ģahitlik sorumluluğu 

bulunmaktadır. ġâyet peygamberlerin günah iĢlediği kabul edilseydi, bu âyette 

bildirilen Ģahitlik sıfatı zedelenirdi. Bu nedenle, peygamberlerin masumiyeti hem 

aklen hem de naklen kesin bir hakikattir.
73

 

1.3.3. Peygamberler ve Resuller K le Olmazlar 

Peygamberler ve resuller asla köle olamazlar; çünkü kölelik, insana ait bir 

eksikliktir ve Allah, peygamberlerini bu durumdan arındırmıĢtır. Yusuf (a.s.)'ın 

yaĢadığı kölelik durumu ise aslında esas olan kölelik değil, geçici ve zulmün bir 

sonucudur. Temelde, onun özgürlüğü vardır; kölelik, ona zulmen ve haksız yere 

uygulanmıĢ bir durumdur, bir imtihan olarak verilmiĢtir ve uzun sürmemiĢtir. 

Safarini der ki: "Kölelik, bir eksikliktir ve peygamberlik makamına uygun değildir. 

Peygamber, gece ve gündüz halkı davet eder, ama kölelerin bu görevleri yerine 

getirmeleri zordur. Ayrıca, kölelik, insanların kaçındığı ve aşağılayıcı olarak 

gördüğü bir durumdur. İnsanlar, bu duruma sahip birini takip etmekte isteksizdirler, 

onu imam ve örnek almazlar. Kölelik, kâfirliğin bir etkisidir ve peygamberler bundan 

tamamen uzaktır." 

Aslında Ġslam kaynaklarında "Peygamberler ve Resuller k le olmazlar" 

Ģeklinde açık ve kesin bir ilkeye rastlanmaz. Ancak, peygamberlerin toplum içinde 

saygın ve önder konumda oldukları, Allah tarafından seçilmiĢ kiĢiler oldukları 

kesindir. Bu noktada, Hz. Yusuf'un (a.s.) peygamber olduğu halde Mısır‘da köle 

olarak satılması dikkate değer bir istisna gibi görünmektedir. 

Bu durumu anlamak için Ģu noktalar üzerinde durmak gerekir: 

Hz. Yusuf‟un K le Olarak Satılmasının Sebebi 

Hz. Yusuf, köle olarak doğmamıĢ veya köle statüsünde bir peygamber 

olmamıĢtır. Onun köle olarak satılması, kardeĢlerinin kendisini kıskanıp kuyuya 

atması ve bir kervanın onu bulup Mısır‘da satmasıyla geliĢen bir olaydır. Yani 

kölelik doğuĢtan gelen bir statü değil, maruz kaldığı bir zulmün sonucudur. 

Kur‘ân-ı Kerîm bu olayı Ģöyle anlatır: 

                                                 
73 ġahin, Tefsir Literatürü Çerçevesinde Peygamberlerin İsmeti, 54, 65. 



   

 

24 

 

وَكَانُوا فِيوِ مِنَ الزَّاىِدِينَ  ۪  دَرَاىِمَ مَعْدُودَةٍ  ۪  بَخْسٍ  ۪  وَشَرَوْهُ بِثَمَنٍ   “Onu (Hz. Yusuf‟u) 

değersiz birkaç dirheme sattılar. Ona pek değer vermemişlerdi.” 
74

 

Burada Hz. Yusuf‘un gerçekten bir köle olmadığı, ama köle gibi muamele 

gördüğü açıktır. 

Peygamberlerin köle olarak gönderilmediği görüĢü bazı Ġslam âlimlerince 

savunulmuĢtur. Peygamberler, toplumlarında belirli bir saygınlık taĢıyan kiĢiler 

arasından seçilmiĢlerdir. Ancak bu, onların hiçbir zaman zorla köle durumuna 

düĢmeyeceği anlamına gelmez. Peygamberlerin baĢına gelen zorluklar ve imtihanlar, 

onların konumlarına zarar vermez. Hz. Yusuf‘un durumu bir istisna olup, 

peygamberliğinden önce baĢına gelmiĢtir. Peygamberliği ise Mısır‘da yüksek bir 

makama eriĢtikten sonra gerçekleĢmiĢtir. 

1.3.4. Peygamberler Sadece Erkek Olurlar 

Peygamberlerin bir baĢka özelliği, Allah‘ın onlara verdiği bir özellik olarak 

sadece erkek olmalarıdır. Nitekim Allah Teâlâ bu hususa Ģöyle iĢaret eder:  مٍنىا مىَٓا اىرٍسى كى

الْن نيكحَٓ  ٍـ فىسٍػ ىميَٓكا اىىٍؿى الذّْكٍرً اًفٍ كينٍتيٍـ لْى تىعٍمىميكفى ۚ  قىبٍمىؾى اًلَّْ رًجى م اًلىيٍيً  "Senden önce gönderdiğimiz hiç 

kimseyi biz, ancak erkekler olarak gönderdik; onlara vahyettiğimiz erkeklerdi. Şâyet 

bilmiyorsanız bilenlere danışın." 
75

 Yusuf suresinde de Ģöyle buyurmuĢtur:  مٍنىا مىَٓا اىرٍسى كى

الْن نيكحَٓ  ٍـ مًفٍ اىىٍؿً الٍقير لۚ  مًفٍ قىبٍمًؾى اًلَّْ رًجى ٍـ يىس ًۚؕم اًلىيٍيً كا كىيٍؼى كىافى ۚ  اىفىمى كا فًي الٍْىرٍضً فىيىنٍظيري اقًبىةي الَّذيري يفى ۚ  عى

يٍره لًمَّذ ًۚؕمًفٍ قىبٍمًيً ٍـ لىدىاري الٍْ خًرىةً خى اىفىلَى تىعٍقًميكفى  ًۚؕيفى اتَّقىكٍاۚ  كى  “Senden önce de Ģehir halkı içinden 

seçip kendilerine vahyettiğimiz erkeklerden baĢkasını peygamber göndermedik. 

Ġnkârcılar yeryüzünde dolaĢıp kendilerinden öncekilerin sonunun nasıl olduğunu 

görmediler mi? Günahtan çokça sakınanlar için âhiret yurdu elbette daha iyidir. Hâlâ 

akletmiyor musunuz?
76

 

                                                 
74 Yusuf, 12/20. 
75 el-Enbiya, 21/7. 
76 Yusuf, 12/109. 



   

 

25 

 

Kelâm, felsefe ve tefsir alanlarına dair çalıĢmalarıyla bilinen Ebû Abdillâh 

Fahrüddîn er-Râzî (ö. 606/1210) yukarıdaki âyetin tefsirini yaptıktan sonra Ģöyle bir 

açıklamada bulunur: 

ٍـ يىبٍعىثٍ رىسيكلْن مً  ا لى ؽّْ مًفى النّْسٍكىافً كىأىيٍضن ا بىعىثى رىسيكلْن إًلىى الٍحى مىى أىفَّ المَّو مى فٍ أىىٍؿً الٍبىادًيىةً كىالٍْيىةي تىديؿُّ عى  

Âyet, Allah Teâla‟nın kadınlardan ve bedevilerden (çöl halkından) de 

peygamber göndermediğine işaret edildiği anlaşılmaktadır.
77

 

Ġslam'da peygamberlerin erkeklerden seçilmesi, Kur'ân-ı Kerîm'in açık 

ifadeleriyle ve Ġslam âlimlerinin yorumlarıyla sabittir. Bu durum, Allah'ın hikmetiyle 

iliĢkilendirilmiĢ ve toplumsal yapı ile peygamberlik görevlerinin gereklilikleri 

açısından hikmetli bir tercih olarak değerlendirilmiĢtir. 

1.3.5.  G zleri Uyur, Ama Kalpleri Uyumaz 

Bu, sadece peygamberlere ait bir özelliktir. Birçok hadis kitabında yer aldığı 

üzere Peygamber Efendimiz (s.a.v.) Ģöyle buyurmuĢtur:   َّْ َّٟ  إِ ِْ  ع١ََْٕ ب َِ لََ  رَٕبَ َٚ  َُ ٍْجِٟ ٠َٕبَ لَ  

"Gözlerim uyur, ama kalbim uyumaz."
78

 Hadis kaynaklarında geçen "Gözlerim uyur, 

ama kalbim uyumaz" (  َّْ َّٟ  إِ ِْ  ع١ََْٕ ب َِ لََ  رَٕبَ َٚ  َُ ٍْجِٟ  ٠َٕبَ لَ ) sözü, Hz. Peygamber‘in (s.a.v.) uyku 

esnasındaki haliyle ilgili özel bir durumu ifade eder. 

Hz. Peygamber‘in  ِإَّٔب ِعششَ الأٔج١بء  َُ َُ  ٚلَ  أع١ُٕٕب  رٕب لٍٛثُٕب رٕب " ―Biz Peygamberler 

topluluğu gözlerimiz uyur ama kalplerimiz uyumaz.‖
79

 ġeklinde bir açıklamasından 

daha nakledilmiĢtir. 

Normalde insanlar uyku esnasında bilinçlerini tamamen kaybederler ve dıĢ 

dünyayla bağlantıları kesilir. Ancak peygamberler için durum farklıdır. Onların 

gözleri kapanıp bedensel olarak istirahate çekilse bile bilinçleri açık kalır ve kalpleri 

sürekli olarak vahye açık bir hâlde bulunur. Bu özelliğin hikmeti Ģu Ģekilde 

açıklanabilir: 

                                                 
77 Ebû Abdillâh (Ebü‘l-Fazl) Fahrüddîn Muhammed b. Ömer b. Hüseyn er-Râzî, Mefâtîhü‟l-Gayb: et-

Tefsîrü‟l-Kebîr, (Beyrut: Dâru Ġhyâi‘t-Turâsi‘l-Arabî, 1420), 18/521. 
78 Ebû Abdillâh Mâlik b. Enes b. Mâlik b. Ebî Âmir el-Asbahî el-Yemenî, el-Muvaṭṭaʾ , haz. 

Muhammed Fuad Abdülbaki (Beyrut: Dâru Ġhyâi‘t-Turâsi‘l-Arabî, 1406/1985), 1/120 (No. 9). 
79 Ebû Ömer Cemâlüddîn Yûsuf b. Abdillâh b. Muhammed b. Abdilberr en-Nemerî, et-Temhîd limâ 

fi‟l-Muvaṭṭaʾ mine‟l-meʿânî ve‟l-esânîd, thk. BeĢĢâr Avvâd Marûf vd. (Londra: Müessesetü‘l-Furkân 

li‘t-Turâsi‘l-Ġslâmî,1439/2017), 4/357. 



   

 

26 

 

 Vahiy ĠliĢkisi: Peygamberler, uykuda dahi vahiy almaya hazırdırlar. Nitekim 

Hz. Peygamber‘in (s.a.v.), aldığı bazı vahiyleri uyku esnasında gördüğü sahih 

rivâyetlerde geçmektedir. 

 Ruhî ve Manevî Hassasiyet: Peygamberler, uyanıkken olduğu gibi uykuda 

da ruhen aktif ve bilinçlidirler. Onların kalpleri sürekli Allah‘ı zikretmekte ve 

manevi bir farkındalık hâlindedir. 

 Manevi G zetim ve Korunma: Peygamberlerin, ümmetleri için daima bir 

rehber ve koruyucu oldukları göz önünde bulundurulduğunda, onların 

uyurken bile bilinçlerinin açık olması, bu özel görevleriyle iliĢkilendirilebilir. 

1.3.6. Ölüm Anında Allah Tarafından Seçim Yapılması 

Allah, peygamberlere bu özelliği vermiĢtir; ölmeden önce onlara dünyada 

kalmakla ahirete gitmek arasında seçim yapma hakkı tanınır. Hz. AiĢe (r.anhâ) Ģöyle 

demiĢtir: "Rasûlullah (s.a.v.)‟i duyduğumda, şöyle diyordu: 'Hiçbir peygamber 

hastalanmaz ki, ona dünyada kalma ile ahirete gitme arasında seçim yapılmasın.' 

Hastalığı sırasında, çok zor bir şekilde inlediğini duydum ve şunları söylediğini 

işittim: 'Allah'ın nimet verdiği peygamberler, sıddıklar, şehitler ve salihlerle 

birlikteyim.' O zaman anladım ki, kendisine bu seçim hakkı verilmişti."
80

 

Normal insanlar ölümle yüzleĢirken seçim hakkına sahip değildir. Onların 

eceli geldiğinde ruhları Allah‘ın takdir ettiği vakitte alınır. Ancak peygamberler, 

Allah tarafından özel bir lütuf olarak "dünyada bir süre daha kalma veya ahirete 

gitme" konusunda seçim yapma hakkına sahiptir. Bu ayrıcalık, peygamberlerin 

Allah‘a olan yakınlıkları ve özel görevleriyle iliĢkilidir. Allah onlara bu dünyada bir 

imtihan süreci yaĢattığı gibi, onların ahirete geçiĢlerini de bir ikram olarak özel bir 

Ģekilde gerçekleĢtirir. Hadisteki Ģu huĢulara dikkat çekmek yerinde olacaktır: 

Hz. Peygamber‟in Seçimi 

                                                 
80 Ebû Süleymân Hamd (Ahmed) b. Muhammed b. Ġbrâhîm b. Hattâb el- Hattâbî, Aʿlâmü(İʿlâmü)‟l-

ḥadîs  fî şerḥi Ṣaḥîḥi‟l-Buḫârî, thk. Muhammed b. Sa‗d b. Abdurrahman Âl-i Suûd (Mekke: Câmiatu 

Ümmi‘l-Kurâ, 1409/11988), 3/1789 (No. 885). 



   

 

27 

 

 Hz. AiĢe (r.anhâ), Efendimiz‘in (s.a.v.) hastalığı sırasında çok zorlandığını 

ifade etmektedir. Bu durum, peygamberlerin de insani acıları hissettiklerini, 

ancak sabır ve tevekkülle bunlara katlandıklarını gösterir. 

 Hadiste geçen "Allah'ın nimet verdiği peygamberler, sıddıklar, Ģehitler ve 

salihlerle birlikteyim." ifadesi, onun artık seçim yaparak ahireti tercih 

ettiğini göstermektedir. 

 Hz. AiĢe‘nin, bu sözlerden sonra durumun farkına varması, peygamberlerin 

bu dünyadan ayrılıĢlarının sıradan bir ölümden farklı olduğuna iĢaret 

etmektedir. 

Peygamberlerin Ölümü ve Ahirete GeçiĢleri 

 Peygamberlerin ruhları, diğer insanlardan farklı olarak, en yüce makama 

kabul edilmektedir. Onlar, dünyada görevlerini tamamladıktan sonra Allah‘ın 

dilediği zamanda ve Ģekilde ruhlarını teslim ederler. 

 Hz. Peygamber‘in (s.a.v.) bu dünyayı terk ederken "Rafîk-ı A‟lâ" (En Yüce 

Dost, yani Allah‟ı) tercih ettiğini s ylemesi, onun dünya hayatına değil, 

ebedi saadete yöneldiğini göstermektedir. 

Hadisin Anlamı ve Hikmeti 

 Peygamberlerin iradesinin Allah tarafından  nemsenmesi: Peygamberler, 

sadece bu dünyada değil, ölüm anında da özel bir muameleye tabi tutulurlar. 

Onlara verilen seçim hakkı, onların Allah katındaki yüksek derecelerini ifade 

eder. 

 Ahiretin üstünlüğü: Hz. Peygamber (s.a.v.), dünya nimetleri yerine ahireti 

tercih etmiĢtir. Bu da bize, asıl yurdun dünya değil ahiret olduğunu hatırlatır. 

 Peygamberlerin ümmetlerine olan sevgisi: Hz. Peygamber (s.a.v.), 

ümmetini çok sevmesine ve onların hidâyeti için büyük çaba sarf etmesine 

rağmen, artık vazifesinin tamamlandığını ve Allah‘ın katına gitmenin 

vaktinin geldiğini anlamıĢtır. 

1.3.7. Toprak Peygamberlerin Cesetlerini Yemez 



   

 

28 

 

Vefat ettikten sonra üzerinden ne kadar zaman geçerse geçsin Peygamberlerin 

naaĢlarının asla çürümediği baĢka bir ifadeyle toprak tarafından yok edilmediğine 

yönelik rivâyetler bulunmaktadır. Nitekim bu hususa Peygamber Efendimiz (s.a.v.) 

Ģöyle değinmiĢtir: 

ك  عٍقىةي، فىأىكٍثًري فًيوً الصَّ ةي، كى فًيوً النَّفٍخى يـ كى مًؽى آدى ميعىةً، فًيوً خي ٍـ يىكٍىـ الٍجي ؿً أىيَّامًكي ةً إًفَّ مًفٍ أىفٍضى لَى مىيَّ مًفى الصَّ ا عى

ؿه يىا رىسيكؿى المَّوً كىيٍؼى تيعٍرىضي  ، فىقىاؿى رىجي مىيَّ ةه عى كضى ٍـ مىعٍري تىكي لَى لَى فًيوً، فىإًفَّ صى مٍتى صى قىدٍ أىرى مىيٍؾى كى ، فىقىاؿى إًفَّ المَّوى تينىا عى

ىـ   رَّ مىى  حى  أىجٍسىادى الٍأىنٍبًيىاءً. تىأٍكيؿى  أىفٍ  الٍأىرٍضً  عى

"Şüphesiz, günlerinizin en faziletlisi Cuma günüdür. O gün, Âdem 

yaratılmıştır; o gün sûr üflenecek ve o gün bütün canlılar bayılacaktır. Bu nedenle, 

Cuma günü bana çokça salavat getirin. Çünkü sizin salavatlarınız bana arz edilir." 

Bunun üzerine bir adam, "Ey Allah‟ın Resûlü! Salavatlarımız sana nasıl arz edilir ki 

sen ölmüş ve bedenin çürümüş olacak?" diye sordu. Peygamber Efendimiz (s.a.v.) 

şöyle cevap verdi: "Şüphesiz Allah, peygamberlerin bedenlerinin toprağa 

dokunmasını (çürümesini) haram kılmıştır."
81

 

Bundan dolayı, zaman ne kadar uzun olursa olsun, peygamberlerin bedenleri 

çürümeyecek Ģekilde korunur. Peygamberlerin cesetlerinin toprak tarafından 

çürütülmemesi, onların Allah tarafından koruma altına alındığını gösteren bir 

mucizedir. Bu inanç, sahih hadislerle sabittir ve Ġslam âlimleri tarafından kabul 

edilmiĢtir. Bu durum, peygamberlerin hem dünyada hem de ölüm sonrasında üstün 

bir konumda olduklarını ifade eder.
82

 

1.3.8. Peygamberler Kabirlerinde Hayattadırlar 

Anes b. Malik (r.a.)‘ten rivâyet edildiğine göre, Peygamber Efendimiz (s.a.v.) 

Ģöyle demiĢtir: "Geceleyin, İsra sırasında, kırmızı kum tepesinde Musa (a.s.)'ı 

                                                 
81 Ebû Bekr Abdullāh b. Muhammed b. Ebî ġeybe Ġbrâhîm el-Absî, el-Muṣannef fi‟l-eḥâdîs  ve‟l-âs âr, 

haz. Kemâl Yûsuf el-Hût, (Medine: Mektebetü‘l-Ulûm ve‘l-Hikem, 1409/1989), 2/253. (No. 8697); 

Ebû Abdillâh Ahmed b. Muhammed b. Hanbel eĢ-ġeybânî el-Mervezî, Müsnedü‘l-Ġmâm Ahmed b. 

Hanbel, thk. ġuatb el-Arnavût – Adil MürĢid vd. ed. Abdullah b. Abdülmuhsin et-Türkî (Beyrut: 

Müessesetü‘r-Risâle, 1421/2001), 26/84. (No. 16162). 
82 Bu rivâyet, peygamberlerin bedenlerinin Allah tarafından korunduğunu ve bu özel durumun, onların 

peygamberlik makamına mahsus bir ayrıcalık olduğunu göstermektedir. Hadis, aynı zamanda 

peygamberlere salavat getirmenin faziletini ve önemini vurgulamaktadır. 



   

 

29 

 

kabrinde namaz kılarken gördüm.
 83 

 Bir baĢka hadis ise Ģöyledir:   ٍـ  فًي  أىحٍيىاءه  الٍأىنٍبًيىاءي قيبيكرًىً

مُّكفى   ‖.Peygamberler kendi kabirlerinde diridirler ve namaz kılarlar― ييصى
84

  

KuĢkusuz farklı anlamları da içinde barındırma potansiyeli olan bu hadisi 

Ģerifler peygamberlerin mübarek kabri Ģeriflerinde hayatta olduklarına dair bir delil 

olarak öne sürebilir. Ancak bu hayat, dünyevi hayata benzemez ve maddi dünyaya 

bir dönüĢü ifade etmez. Bunun, fiziksel dünyanın bilinen yasalarına tabi olmayan, 

ilahi lütuf ve nimetlerle dolu eĢsiz bir varoluĢ biçimidir Ģeklinde izah edilmesi daha 

tutarlı görünmektedir. 

1.3.9. Peygamberler Nerede Ölürlerse Orada Defnedilirler 

Peygamberlerin bir baĢka özelliği de, ölümlerinden sonra yalnızca 

ölümsüzlüklerinin geride bırakıldıkları yerlerde gömülmeleridir. Bu, onların baĢka 

bir Ģerefi ve özelliğidir. Bu mevzuya dair tarihçi, dil ve ensâb âlimi Ebû Muhammed 

Cemâlüddîn Abdülmelik b. HiĢâm (ö. 218/833) Ģöyle dikkat çekici bir aktarmada 

bulunur:  

ضًعى فًي سىرًيرًهً فًي بى  ثىاءً، كي مَّىـ يىكٍىـ الثُّلَى سى مىيٍوً كى مَّى ا﵀ي عى يىازً رىسيكؿً المَّوً صى قىدٍ كىافى فىمىمَّا فيرًغى مًفٍ جى يٍتًوً كى

قىاؿى قىائًؿه بىؿٍ نىدٍفً  سٍجًدًهً كى فٍنًوً. فىقىاؿى قىائًؿه نىدٍفًنيوي فًي مى ابًوً، فىقىاؿى أىبيك بىكٍرو إنّْي الٍميسٍمًميكفى اخٍتىمىفيكا فًي دى نيوي مىعى أىصٍحى

، فىريفًعى فً  يٍثي ييقٍبىضي ا قيبًضى نىبًيّّ إلَّْ ديفًفى حى مَّىـ يىقيكؿي مى سى مىيٍوً كى مَّى ا﵀ي عى مَّى سىمًعٍتي رىسيكؿى المَّوً صى رىاشي رىسيكؿً المَّوً صى

مىيٍوً، فّْيى عى مَّىـ الَّذًم تيكي سى مىيٍوً كى مُّكفى  ا﵀ي عى مَّىـ ييصى سى مىيٍوً كى مَّى ا﵀ي عى مىى رىسيكؿً المَّوً صى ؿى النَّاسي عى فًرى لىوي تىحٍتىوي، ثيّـَ دىخى فىحي

مىيٍوً   .عى

“Hz. Peygamber'in (s.a.v.) cenazesi hazırlandıktan sonra, Salı günü kendi 

evinde bulunan yatağı üzerine konuldu. Bu esnada Müslümanlar, onun nereye 

defnedileceği konusunda ihtilafa düştüler. Bir grup, "Onu mescidine defnedelim" 

derken, başka bir grup "Ashabının yanına defnedelim" görüşünü ileri sürdü. Bunun 

üzerine Hz. Ebû Bekir (r.a.), "Ben, Allah Resûlü'nün (s.a.v.) şöyle buyurduğunu 

                                                 
83 Müslim, "Faziletler", (2375). 
84 Ebû Ya‗lâ Ahmed b. Alî b. el-Müsennâ et-Temîmî el-Mevsılî, Müsnedu Ebî Ya„lâ, thk. Hüseyin 

Selim Esed (DımaĢk: Dâru‘l-Me‘mûn li‘t-Turâs, 1404/1984), 6/147. (No. 3425). Ayrıca bk. Ebû Bekr 

Ahmed b. el-Hüseyn b. Alî el-Beyhakī, Kitâb fî ḥayâti‟l-enbiyâʾ fî ḳubûrihim, thk. Ahmed b. Atiyye 

el-Ğâmidî, (Medine: Mektebetü‘l-Ulûm ve‘l-Hikem, 1404/1993), 69. 



   

 

30 

 

işittim: 'Hiçbir peygamber vefat ettiği yerin dışında defnedilmez.'" dedi. Bunun 

üzerine, Hz. Peygamber'in (s.a.v.) vefat ettiği yatağı kaldırıldı ve o yatağın altına bir 

mezar kazıldı. Daha sonra insanlar, Allah Resûlü'nün (s.a.v.) üzerine teker teker 

girerek cenaze namazını kıldılar.”
85

 

Sonuç olarak peygamberlerin vefat ettikleri yerlerde defnedilmeleri gerektiği, 

sahih hadislerde belirtilmiĢtir. Bu uygulama, Ġslam‘da peygamberlerin özel 

konumlarını ve onların ilahi iradeye uygun olarak korunmalarını ifade eder. Ayrıca 

bu anlayıĢ, peygamberlere duyulan saygıyı belli etme ve koruma, onların manevi 

huzurunu bozmama ve topluma bıraktıkları mirası yaĢatma amacı taĢır. Bu nedenle 

peygamberlerin vefat ettikleri yerlerin manevi bir önemi ve saygıyı haiz olduğu 

söylenebilir. 

1.4. Peygamberlerin Dereceleri 

  Kur'an'da peygambere iman noktasında aralarında herhangi bir fark 

koymaksızın onlara iman etmek gerektiğine iĢaret edilmektedir.
86

 Bununla birlikte 

bazı peygamberlerin diğerlerinden üstün bir dereceye sahip olduklarından da 

bahsedilmektedir.
87

 Bunların Nuh, Ġbrahim, Ġsa, Musa ve Hz, Muhammed olduğu 

aktarılmıĢtır. Bu peygamberleri diğer peygamberlerden üstün tutan özellikler 

Kur'an'da görevleri süresince gösterdikleri sabır olduğu bildirilir. Bu peygamberler 

Ulü'l -Azm tabiriyle anılagelmiĢlerdir.
88

 Nitekim bu tabir  َٓ ِِ  َِ ٌْعَضْ ٌُٛا ا  ٚ ب صَجشََ اُ َّ فبَصْجشِْ وَ

ًؕ ُْ ٌَُٙ ًْ لََ رسَْزعَْجِ َٚ  ًِ سُ  Azim ve kararlılık sahibi peygamberlerin sabrettikleri gibi sen de― اٌشُّ

sabret. Onlar için de acele etme.”
89

 mealindeki Âyetten alıntıdır. 

Kur‘ân-ı Kerîm‘de farklı bağlamlarda geçen "ُأوُْلو" kelimesi, bir Ģeye sahip 

olma anlamı taĢır. Örneğin, " ِأوُْلوُ الْألَْباَب" ifadesi akıl sahipleri için kullanılmıĢtır. Bu 

ifadelerde dikkat çeken nokta, "ُأوُْلو" kelimesinin sonrasındaki kelimeyle birleĢerek 

anlam kazandığıdır. ĠĢte bu bağlamda " ِأوُْلوُ الْعَزْم", "azimet sahipleri" olarak 

                                                 
85 Ebû Muhammed Cemâlüddîn Abdülmelik b. HiĢâm el-Mısrî, es-Sîretü‟n-nebeviyye, nĢr. Mustafa 

es-Sekkā – Ġbrâhim el-Ebyârî – Abdülhafîz ġelebî, (Mısır: ġeriketu Mustafa el-Bâbi‘l-Halebî ve 

Evlâdih, 1275/1955), 2/663. 
86 Bakara, 2/285. 
87 Bakara, 2/253; Ġsra, 17/55. 
88 Taberî, Câmiu‟l-beyân, 21/177; Muhammed Aruçi, ―Ülü‘l-Azm‖, Türkiye Diyanet Vakfı İslam 

Ansiklopedisi, (EriĢim 10 Ocak 2025). 
89 el-Ahkâf, 46/35. 



   

 

31 

 

çevrilebilir. Bu ifade, özellikle peygamberler için kullanılarak onların kararlılık, 

ciddiyet ve mücadele azmine vurgu yapar. 

Kararlılık, sebat ve ciddiyet anlamlarına gelen "عَزْم" kelimesi, bir iĢi baĢlatıp 

sonunu getirme gayretiyle de iliĢkilidir. Aynı zamanda Allah‘ın emir ve yasakları 

karĢısında sabırlı ve ölçülü davranmayı ifade eder. Bu bağlamda, Tâhâ Sûresi‘nin 

115. âyetinde Yüce Allah: 

 Biz daha önce Âdem‟den söz "وَلَقَدْ عَيِدْنَا إِلٰى آدَمَ مِنْ قَبْلُ فَنَسِيَ وَلَمْ نَجِدْ لَوُ عَزْمًا"

almıştık, fakat o unuttu; biz onda yeterli bir kararlılık görmedik.
90

 buyurarak Hz. 

Âdem‘in, kendisine verilen yasaklar karĢısında yeterli kararlılığı gösteremediğini 

ifade etmektedir. Bu da gösteriyor ki "azm" kavramı, yalnızca bir irade beyanı değil, 

aynı zamanda güçlü bir sebat ve sabır gerektirir.
91

 

Bazı alimler Ulü‘l-Azm‘in vasıflarını Ģu Ģekilde sıralamıĢlardır: 

Maturidi‘ye göre; 

1. Ulü‘l-Azm peygamberleri gözü dönmüĢ muanne kâfirlere hak dini 

tebliğ ederken ölümü göze almıĢlardır.  

2. Eziyet ve hakaretlere göğüs gerip dayanmıĢlardır.  

3. Görevlerinden taviz vermemiĢlerdir.  

4. Kavimlerinden ayrılmamıĢlardır bulundukları yeri terk etmemiĢlerdir.  

5. Kavimlerine beddua etmemiĢlerdir.  

6. Hep sabretmiĢlerdir.  

7. Dini sorumlulukları yerine getirmede Öncü ve önder olarak daha 

hassas davranmıĢlardır.  

8. Arzu ve isteklere boyun eğmemiĢlerdir.
92

  

Aslında Kur‘ân-ı Kerîm‘de peygamberlerin arasında derece farkı olduğu 

açıkça belirtilmiĢtir. Allah Teâlâ, bazı peygamberlere diğerlerinden farklı üstünlükler 

vermiĢtir. Ancak bu üstünlük, insanların değerlendirmesiyle değil, Allah‘ın takdiriyle 

                                                 
90 Tâhâ, 20/115. 
91 Yavuz KoldaĢ, ―Kur‘ân'a Göre Üstünlük Ve Ortak Yönler Bağlamında Ülü‘l-Azm Peygamberler‖, 

Avrasya Sosyal ve Ekonomi Araştırmaları Dergisi, 11/4 (2024), 46. 
92 Maturidi, Te'vilatü'l-Kur'an, 13/379. 



   

 

32 

 

belirlenmiĢtir. Bu hususun varlığı ve daha açık bir Ģekilde anlaĢılması noktasında 

aĢağıda verilen her iki âyeti kerime delil olarak sunulabilir.  

مْنَا بَعْضَيُمْ عَمٰى بَعْضٍ  ۪  مِنْيُمْ مَنْ كَمَّمَ المّٰوُ وَرَفَعَ بَعْضَيُمْ دَرَجَاتٍ  ۪  تِمْكَ الرُّسُلُ فَضَّ  “İşte o 

peygamberler! Biz onların kimini kiminden üstün kıldık. Onlardan kimiyle Allah 

konuşmuş, kimini de derecelerle yükseltmiştir.” 
93

 Bu âyette, Allah‘ın bazı 

peygamberleri derece bakımından yükselttiği ve doğrudan konuĢma lütfuna erdirdiği 

vurgulanmaktadır. Buradan anlaĢıldığı üzere, peygamberlerin hepsi Allah tarafından 

seçilmiĢ olsa da, bazıları diğerlerine göre daha farklı meziyetlere sahip olmuĢtur. 

مْنَا بَعْضَ النَّبِيّْ  دَ زَبُورًا۪  ينَ عَمٰى بَعْضٍ وَآتَيْنَا دَاوُ ۪  وَلَقَدْ فَضَّ  “Andolsun, biz peygamberlerin 

kimini kimine üstün kıldık. Davud‟a da Zebûr‟u verdik.”
94

 Bu âyette, peygamberlerin 

hepsinin eĢit konumda olmadığı ve her birine farklı özellikler bahĢedildiği 

belirtilmiĢtir. Hz. Davud‘un Zebûr‘la nimetlendirilmesi gibi, diğer peygamberlere de 

kendilerine özgü lütuflar verilmiĢtir. 

Kur‘ân-ı Kerîm‘den anlaĢıldığı üzere: Tüm peygamberler Allah‘ın seçkin 

kullarıdır. Ancak Allah, bazı peygamberleri özel meziyetlerle diğerlerinden farklı 

kılmıĢtır. Peygamberler arasında üstünlük, insani kıyaslarla değil, Allah‘ın belirlediği 

ölçülerle ortaya çıkmaktadır. Hz. Muhammed (s.a.v.), peygamberlerin en üstünü ve 

sonuncusudur. Bu bilgiler ıĢığında, peygamberlerin hepsinin değerli olduğu ancak 

aralarında Allah‘ın belirlediği ölçüde bir üstünlük sıralaması olduğu sonucuna 

varabiliriz. 

 

 

 

 

 

 

                                                 
93 Bakara, 2/253. 
94 Ġsrâ, 17/55. 



   

 

33 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

2. KURAN'DA ZĠKREDĠLEN PEYGAMBERLER VE KAVĠMLERĠ 

Allah Teâlâ Kur‘an-ı Kerim‘de önceki kavim ve peygamberlerin anlatıldığı 

kısmı, ―kıssa‖ olarak nitelemektedir. Bu isim, Kuran‘da birçok âyette farklı kalıp ve 

manalarda yer almaktadır. Bu manalardan biri ceza anlamına gelen ―kısas‖, diğeri 

konumuzla ilgili olan ―haber, bilgi vermek‖ olup önceki kavim ve peygamberler 

hakkındaki bilgiler de buna dâhildir. Konumuzla alakalı olan manadaki kıssadan 

bahsedilmesinin iki amacından bahsedilir. Bunlardan biri akıl sahiplerinin ibret 

alması,
95

 diğeri ise Hz. Peygamberin, teselli olması ve kalbinin teskini içindir.
96

 

                                                 
95 Yûsuf, 12/111; Nisâ, 4/164. 



   

 

34 

 

Âyetlerde yer alan bu gibi bilgilerden hareketle âlimler, kıssalardaki 

hikmetleri Ģu Ģekilde sıralamıĢlardır: 

1. Hz. Peygamberin peygamberliğinin bir göstergesi olan mucizelerden biri 

olarak tezahürüdür. Çünkü Resûlullah kıssa olarak kendisine Allâh tarafından haber 

verilmiĢtir. Yani o, bu bilgileri herhangi bir yerden öğrenerek almamıĢtır. Onun 

ümmi olduğu herkesçe biliniyordu. Onu bu Ģekilde tanıyan insaf sahibi insanlar ona 

inandı. Muannid insanlar ise kıskançlıklardan dolayı ―eskilerin efsanesi ― Ģeklinde 

değerlendirme yolunu tercih etmiĢlerdir.  

2. Allâh, Hz. Peygambere önceki peygamber ve sâlih kulların ona örnek 

olması için sahip oldukları güzel ahlaklarını ve iĢledikleri iyi amelleri ön plana 

çıkararak övgüyle onlardan bahsetmiĢtir. Bunun yanında ona inananların önceki 

kavimlerin azap ve helaka uğramalarına neden olan günahları iĢlememek ve onların 

ibret almaları amaçlanmaktadır.  

3. Allâh, Resulüne güç vermek onun ve ümmetinin sahip oldukları ayrıcalık 

ve nimetleri bildirmek amaçlanmaktadır. Çünkü Kuran‘daki haberlere bakıldığında 

önceki kavim ve ümmetlerin sorumluluk ve sıkıntıları oldukça fazlaydı. Hz. 

Peygamberin ve ümmetinin bunlar gibi sıkıntı ve sorumluluklarla karĢı karĢıya 

kalmadıklarını bildirmek amaçlanmaktadır.  

4. Allâh, önceki peygamberlerin mükafatlatrından ve düĢmanlarının 

akıbetlerinden bahsetmektedir. Daha sonra inanmayanların yaptıklarını ve iĢledikleri 

amelleri tekrar etmemeleri ve salihler gibi amel etmelerini teĢvik etmek 

amaçlanmaktadır. 

2.1. Hz. Âdem 

Kur'ân'da Hz. Âdem'in peygamber olduğu açık bir Ģekilde belirtilmiĢtir. Bu 

konuda Ģu âyetler göze çarpmaktadır: 

Bakara 37. Âyet 

                                                                                                                               
96 Hûd, 11/160. 



   

 

35 

 

ٰٓ ءّادّمُ مِن حِيمُ  فّتّلقَّّىه ابُ ٱلرَّ وَّ هُۥ هُوّ ٱلتَّ تٍ فّتّابّ عّلّيْهِ   إنَِّ هِۦ كّلمِّه بِّ رَّ  ―Bunun üzerine Âdem, 

Rabbinden birtakım kelimeler aldı ve (onlarla dua edip) tövbe etti. Şüphesiz ki Allah, 

tövbeleri çokça kabul eden ve çok merhamet edendir.”
97

 

Bu Âyette, Hz. Âdem'in Allah'tan doğrudan vahiy aldığı ifade edilmektedir. 

Bu, onun peygamber olduğuna dair önemli bir delildir. Çünkü Kur‘ân‘da vahiy alan 

kimseler, peygamber olarak anılmaktadır. 

Bakara 31-34. Âyetler 

دِقِينَ  ۪  مْ عَمَى ٱلْمَمََٰٓئِكَةِ فَقَالَ أَنوَعَمَّمَ ءَادَمَ ٱلَْْسْمَآَءَ كُمَّيَا ثمَُّ عَرَضَيُ  ونِى بِأَسْمَآَءِ ىََٰٓؤُلَََٓءِ إِن كُنتُمْ صَٰ بِ ـُ

اَدَمُ أَنبِئْيُم بِأَ  ۪  قَالُوا  ـ نَكَ لََ عِمْمَ لَنَآَ إِلََّ مَا عَمَّمْتَنَآَ إِنَّكَ أَنتَ ٱلْعَمِيمُ ٱلْحَكِيمُ  قَالَ يََٰٓ أَنبَأَىُم  فَمَمَّآَ  ۪  سْمَآَئِيِمْ سُبْحَٰ

تِ وَٱلَْْرْضِ وَأَعْمَمُ مَا تبُْدُونَ وَمَا  وَٰ ذْ قُمْنَا لِمْمَمََٰٓئِكَةِ بِأَسْمَآَئِيِمْ قَالَ أَلَمْ أَقُل لَّكُمْ إِنّْىَٓ أَعْمَمُ غَيْبَ ٱلسَّمَٰ كُنتُمْ تَكْتُمُونَ  وَاِ 

فِرِينَ إِلَََّٓ إِبْمِيسَ أَبَىٰ وَٱسْتَ  ۪  لِءَادَمَ فَسَجَدُوَٓا ۪  ٱسْجُدُوا كْبَرَ وَكَانَ مِنَ ٱلْكَٰ  ―Allah, Âdem'e bütün isimleri 

öğretti. Sonra onları meleklere göstererek, "Eğer doğru sözlü iseniz, haydi bana 

bunların isimlerini bildirin" dedi. Onlar, "Sen yücesin, bizim hiçbir bilgimiz yoktur. 

Senin bize öğrettiklerinden başka bilgimiz yoktur. Şüphesiz ki sen her şeyi hakkıyla 

bilen, her hükmü hikmetle verensin" dediler. Allah, "Ey Âdem! Onlara bunların 

isimlerini bildir" dedi. Âdem, onların isimlerini bildirince, Allah, "Size, göklerin ve 

yerin gaybını bildiğimi, sizin açığa vurduklarınızı da gizlediklerinizi de bildiğimi 

söylememiş miydim?" buyurdu. Hani meleklere, "Âdem'e secde edin" demiştik. İblis 

dışında hepsi secde etti. O ise kibirlendi ve inkârcılardan oldu.”
98

 

Bu âyetlerde, Allah'ın Hz. Âdem'e özel bir bilgi (isimler) öğrettiği, meleklere 

üstün kıldığı ve meleklerin ona secde ettirildiği anlatılmaktadır. Bu durum, onun 

sıradan bir insan değil, Allah tarafından özel bir görevle donatılmıĢ biri, yani bir 

peygamber olduğunu göstermektedir. 

Âl-i Ġmrân 33-34. Âyetler 

يَّةً ۪  إِنَّ ٱلمَّوَ ٱصْطَفَىَٰٓ ءَادَمَ وَنُوحً  مَمِينَ  ذُرّْ نَ عَمَى ٱلْعَٰ وَٱلمَّوُ  ۪   ۪  بَعْضٍ  ۪  بَعْضُيَا مِن ۪  ا وَءَالَ إِبْرَٰىِيمَ وَءَالَ عِمْرَٰ

 Şüphesiz Allah, Âdem'i, Nuh'u, İbrahim ailesini ve İmran ailesini bütün“ سَمِيعٌ عَمِيمٌ 

                                                 
97 Bakara, 2/37. 
98 Bakara, 31-34. 



   

 

36 

 

insanlara üstün kılmıştır. 34. Onlar birbirinden gelen bir nesildir. Allah, her şeyi 

işiten ve bilendir.”
99

 

 Bu âyette, Hz. Âdem‘in "üstün kılınanlar" arasında sayılması, onun 

peygamberliğini teyit eden önemli bir ifadedir. Çünkü Kur‘ân‘da Allah‘ın seçtiği 

kiĢiler peygamberlerdir. 

Özetlenecek olursa, Kur‘ân-ı Kerîm‘de Hz. Âdem'in peygamber olduğu 

doğrudan ifade edilmese de, ona vahiy geldiği, Allah tarafından özel bir bilgiyle 

donatıldığı ve meleklere üstün kılındığı açıkça belirtilmiĢtir. Onun ismi diğer 

peygamberlerle birlikte "seçilmiĢ" olarak anılmıĢtır ki bu da onun peygamber 

olduğuna iĢaret eder. Ayrıca Peygamberlerin soyuna mensup olması ve soyundan 

gelenlere peygamberlik verilmesi, onun peygamberlik misyonuna sahip olduğunu 

teyit etmektedir. 

Öte yandan Kur‘an, hadis ve bunlara dayanan Ġslâmî kaynaklar, Hz. Âdem‘in 

topraktan yaratıldığını belirtir. Ġlgili âyetlerden, bu yaratılıĢın belli bir geliĢme seyri 

takip ettiği ve belli bir zaman içinde tamamlandığı sonucu çıkarılabilir. Tabi ki bu, 

ilahî irade ile gerçekleĢmiĢtir. Ġlgili âyetlerde de özellikle buna dikkat çekilmiĢtir. 

Ayrıca Âdem‘in herhangi bir baĢka canlıdan türememiĢ, bağımsız ve topraktan 

insanlığın ilk atası olarak yaratılmıĢtır. Yeryüzünde, diğer bütün canlı ve cansız 

varlıklardan farklı olarak yükümlü tutulan ve bunun için gerekli çeĢitli kabiliyetlerle 

donatılmıĢ bir varlık olduğu açık bir Ģekilde açıklanmıĢtır.
100

 Bundan dolayı insanın 

yaratılıĢının bu yanını tamamıyla inkâr ederek onu sıradan bir canlı seviyesine 

indiren görüĢler Ġslâm inançları ile bağdaĢtırılamaz. 

2.2. Hz. Ġdris 

Kur‘ân-ı Kerîm‘de Hz. Ġdris‘in adı Ģu iki âyette geçmektedir: 

وَرَفَعْنَاهُ مَكَانًا عَمِيِّا ۪  اِنَّوُ كَانَ صِدّْيقًا نَبِيِّا ۪  وَاذْكُرْ فِي الْكِتَابِ إِدْرِيسَ   “Kitapta İdris‟i de an. 

Gerçekten o, doğru sözlü bir peygamberdi. Biz onu yüce bir makama yükselttik.”
101

  

                                                 
99 Âl-i Ġmrân, 3/33, 34. 
100 Bakara, 2/31,33. 
101 Meryem, 19/56-57. 



   

 

37 

 

Bu âyetlerde Hz. Ġdris‘in "sıddîk" (son derece doğru sözlü) ve "nebî" 

(peygamber) olduğu bildirilmiĢtir. Ayrıca yüce Allah‘ın onu "kutsal bir makama 

yükselttiği" belirtilmiĢtir. Bu yükseliĢin anlamı konusunda farklı yorumlar 

yapılmıĢtır.
102

 

ابِر ۪  يسَ وَذَا الْكِفْلِ ۪  يلَ وَاِدْر۪  وَاِسْمَاع ا اِنَّيُمْ مِنَ ۪  ي رَحْمَتِنَ ۪  وَأَدْخَمْنَاىُمْ ف ۪  ينَ ۪  كُلّّ مِنَ الصَّ

الِح ينَ ۪  الصَّ  

“İsmâil, İdris ve Zülkifl‟i de hatırla. Hepsi sabredenlerdendi. Biz onları rahmetimize 

kabul ettik. Onlar gerçekten sâlihlerdendi.”
103

  

Bu âyetlerde Hz. Ġdris, Hz. Ġsmail ve Zülkifl ile birlikte anılmıĢ ve onların 

sabırlı, sâlih ve Allah‘ın rahmetine mazhar olan kullar olduğu bildirilmiĢtir. 

Hz. Ġdris (a.s.) hakkında Kur‘ân‘da çok az bilgi verilse de, bazı rivâyetlerde 

Ģu özelliklerinden bahsedilir: 

a) Ġlk Kalem Kullanan ve Yazıyı Öğreten Peygamber 

Rivâyetlere göre, Hz. Ġdris ilk defa yazıyı kullanan, kalemle yazı yazan ve 

bazı ilimleri insanlara  ğreten peygamberdir. Kendisine 30 sayfa vahyedildiği 

söylenir.
104

  

b) Terziliğin Pîri 

Ġbn Abbas ve bazı Ġslam âlimlerine göre, Hz. Ġdris insanlara giyim dikmeyi 

 ğreten ilk kiĢidir. Ondan önce insanlar hayvan derilerini giyerken, Hz. Ġdris elbise 

dikmeyi öğretmiĢtir.
105

 

c) G klere Yükseltilmesi 

                                                 
102 Nitekim Mukātil b. Süleymân (ö. 150/767) ilgili âyetin tefsirini yaparken ٌعنً‌فً‌السماء‌الرابعة،‌وفٌها‌
 Göğün dördüncü katına yükseltilmiş ve orada vefat etmiştir. Bu مات‌وذلك‌حٌن‌دعا‌للملك‌الذي‌ٌسوق‌الشمس

da, onun güneşi yönlendiren meleğe dua etmesinden sonra gerçekleşmiştir. Bk. Ebü‘l-Hasen Mukātil 

b. Süleymân b. BeĢîr el-Ezdî el-Belhî, Tefsîru Mukātil b. Süleymân, thk. Abdullah Mahmûd ġehhâte, 

(Beyrut: Dâru Ġhyâi‘t-Turâs, 1423), 2/631. Göğün altıncı tabakasına yükseltildiğini söyleyenler de 

olmuĢtur. Bk. Taberî, Câmiü‟l-Beyân, 18/212; Ġbn Ebû Hâtim, Tefsîru‘l-Kur‘âni‘l-‗Azîm li Ġbn Ebî 

Hâtim, 7/2412. 
103 Enbiyâ, 21/85-86. 
104 Taberî, Tarih, 1/166. 
105 Ömer Faruk Harman, ―Ġdris‖, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, (EriĢim 22 Aralık 2024). 



   

 

38 

 

Kur‘ân‘da “yüce bir makama yükseltildi” (ًّىَبٔبً ع١ٍَِب َِ ) ifadesi, Hz. Ġdris‘in 

göğe kaldırıldığına veya Allah katında yüksek bir mertebeye eriĢtiğine iĢaret eder. 

Ġslâmî kaynaklarda, Hz. Ġdris‘in ölmeden önce göğe kaldırıldığı yönünde rivâyetler 

bulunmaktadır.
106

 

2.3. Hz. Nûh  

Ülü‘l-Azm peygamberlerinden olan Nuh aleyhisselam Kur'an'da en çok bahsi 

geçen peygamberlerden biridir. 71. sure onun adını taĢımaktadır. Bu süre baĢtan sona 

onun peygamberliğinden bahseder. Kur'an'da Nuh putperest kavmini tevhid inancına 

davet etmek için peygamber olarak gönderildiğini belirtilmiĢtir. Onlar Nuh'a 

inanmayarak ona çeĢitli kötü yakıĢtırmalarda bulunmuĢlardır ve tehdit etmiĢlerdir. 

Buna engel olmak için çaba sarf etmiĢler ve onun uyardığı azabın bir an önce 

gelmesi için acele etmiĢlerdir. Kavminin onun davetine icabet etmemelerinden dolayı 

Nuh Allah'tan yardım istemiĢ, bunun üzerine Allah'tan bir gemi yapma emrini 

almıĢtır.  Hz. Nuh‘un ismini geçtiği bazı âyetler Ģu Ģekildedir: 

Nûh Sûresi 1. Âyet 

قَوْمَكَ مِنْ قَبْلِ أَنْ يَأْتِيَيُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ إِنَّا أَرْسَمْنَا نُوحًا إِلَىٰ قَوْمِوِ أَنْ أَنْذِرْ   "Şüphesiz, biz Nûh‟u 

kavmine, 'Kavmini, onlara elem dolu bir azap gelmeden önce uyar' diye 

gönderdik."
107

 

Bu âyet, Hz. Nûh‘un peygamber olarak gönderiliĢ amacını açık bir Ģekilde 

ortaya koymaktadır. Onun görevi, kavmini azaptan sakındırmak ve hakka davet 

etmektir. Bu âyet aynı zamanda peygamberlerin temel misyonuna dair genel bir 

çerçeve sunmaktadır. Keza ilgili âyet peygamberlerin görevlerinin sadece öğüt 

vermek değil, aynı zamanda insanları yanlıĢ yoldan döndürmek için uyarıda 

bulunmak olduğunu göstermektedir.  

Hûd Sûresi 25. Âyet 

                                                 
106 Ebu Abdillah Muhammed b. Ġsmail el-Buhârî, Camiü's-Sahih, (DımaĢk, Dâru Ġbn Kesir, y.y. 2002 

―Enbiyâ―, 4,5; Ebu Hüseyin Müslim b. Haccac el-KuĢeyri en-Nisaburi, Camiu's-Sahih, ―Ġmân―, 259. 
107 Nûh, 71/1. 



   

 

39 

 

بيِيٌ   Andolsun, biz Nûh‟u kavmine“ وَلقَدَْ أرَْسَلٌْاَ ًوُحًا إلِيَٰ قوَْهِهِ إًِِّي لكَُنْ ًذَِيزٌ هُّ

gönderdik. (O dedi ki:) 'Şüphesiz ben sizin için apaçık (herkesin idrak edebileceği) 

bir uyarıcıyım.”
108

 

 Bu âyet, Hz. Nûh‘un davetini vurgulamaktadır. O, kavmini açık bir Ģekilde 

uyararak Allah‘a yönelmelerini istemiĢtir. Ancak kavminin büyük bir kısmı onu inkâr 

etmiĢtir. Burada peygamberlerin davet metodu olan açık ve net bir tebliğ 

vurgulanmaktadır. 

ġuarâ Sûresi 105. Âyet 

”.Nûh‟un kavmi, peygamberleri yalanladı“ كَذَّبَتْ قَوْمُ نُوحٍ الْمُرْسَمِينَ 
109

 

Bu âyet, Hz. Nûh‘un kavminin inkârcılığını vurgulamaktadır. Âyette 

―peygamberleri‖ ( َٓ شْس١ٍَِ ُّ ٌْ  ifadesi çoğul kullanılmıĢtır. Bu, bir peygamberi (ا

yalanlayanların aslında bütün peygamberleri yalanlamıĢ olduğu gerçeğini ortaya 

koymaktadır. 

Ankebût Sûresi 14. Âyet 

ىُمْ ظَالِمُونَ وَلَقَدْ أَرْسَمْنَا نُوحًا إِلَىٰ قَوْمِوِ فَمَبِثَ فِييِمْ أَلْفَ سَنَةٍ إِلََّ خَمْسِينَ عَامًا فَأَخَذَىُمُ الطُّوفَانُ وَ   

“Andolsun, biz Nûh‟u kavmine gönderdik. O, onların arasında bin yıl eksi elli yıl 

(dokuzyüz elli) yıl kaldı. Nihâyet onlar zulümde devam ederken tufan onları 

yakaladı.”
110

 

Bu âyet, Hz. Nûh‘un uzun süreli tebliğine ve sabrına dikkat çekmektedir. 950 

yıl boyunca kavmini Allah‘a iman etmeye çağırmıĢtır. Ancak inkâr edenler sonunda 

tufan ile helak edilmiĢtir. Bu, davet sürecinde ne olursa olsun ve sıkıntı denli büyük 

olursa olsun peygamberlerin sabır göstermesi ve katlanması gerektiğini gösteren 

önemli bir örnektir. 

Kamer Sûresi 9. Âyet 

                                                 
108 Hûd, 11/25. 
109 ġuarâ, 26/105. 
110 Ankebût, 29/14. 



   

 

40 

 

 Onlardan önce Nûh‟un kavmi de" كَذَّبَتْ قَبْمَيُمْ قَوْمُ نُوحٍ فَكَذَّبُوا عَبْدَنَا وَقَالُوا مَجْنُونٌ وَازْدُجِرَ 

yalanlamıştı. Kulumuzu yalanladılar, 'O delidir' dediler ve onu (hakaretlerle) 

engellediler."
111

  

Bu âyet, Hz. Nûh‘un karĢılaĢtığı hakaretleri ve zorbalıkları gözler önüne 

sermektedir. Kavmi, onu ―mecnun‖ (deli) olarak itham etmiĢ ve onun davetini 

engellemek istemiĢtir. Bu durum, peygamberlerin yaĢadığı zorlukların tipik bir 

örneğidir ve Ġslam davetçilerinin karĢılaĢabileceği sıkıntı ve zorluklara da iĢaret 

etmektedir. 

Hz. Nûh‟un Kavmi: Hz. Nûh‘un kavmiyle ilgili aĢağıdaki yer verilmiĢ olan 

Ģu temel noktalara dikkat çekmek yerinde olacaktır: 

1. Tevhid KarĢıtı Bir Toplum 

Hz. Nûh‘un kavmi, tevhid inancından uzaklaĢmıĢ, putlara tapan bir 

topluluktu. Vedd, Suvâ‘, Yeğûs, Ye‘ûk ve Nesr gibi putlara tapıyorlardı.
112

  

2. Peygambere ġiddetli KarĢı ÇıkıĢ 

Bu kavim, Hz. Nûh‘un tebliğine büyük bir direnç göstermiĢtir.  ٍََُْٙثذَْ لج َُ وَزَّ ْٛ ُْ لَ

اصْدُجِشَ  َٚ   ْ جُْٕٛ َِ لبٌَُٛا  َٚ ثُٛا عَجْذَٔبَ   Bunlardan önce Nûh‟un kavmi de (peygamberlerini)― ُٔٛحٍ فىََزَّ

yalancılıkla itham etmişti. O kulumuzu yalancı saydılar, “Delinin biri!” dediler
113

 

âyetinde belirtildiği üzere Onu "mecnun" (deli) olmakla suçlamıĢ ve ardı arkası 

kesilmeyen hakaretlerle onu susturmaya çalıĢmıĢlardır. Bu, hakikati anlatan 

peygamberlerin ve davetçilerin toplumları tarafından nasıl dıĢlanabileceğini gösteren 

önemli bir örnektir. 

3. Mal ve Makama AldanmıĢ Bir Toplum 

Hz. Nûh‘un kavmi, maddi zenginlik ve toplumsal statüyü önemseyen bir 

yapıya sahipti. Hz. Nûh‘un davetine fakir ve zayıf insanların katılması, kavminin 

ileri gelenlerini rahatsız etmiĢ ve peygamberin etrafındaki insanların seviyesiz 

                                                 
111 Kamer, 54/9. 
112 Nûh, 71/23. 
113 Kamer, 54/9. 



   

 

41 

 

olduğunu iddia ederek onun mesajını reddetmiĢlerdir.
114

 Bu, kibirli toplumların 

hakikati kabul etmede nasıl zorlandığını göstermektedir. 

4. Uzun Süre Direnen Bir Kavim 

Kur‘an‘a göre Hz. Nûh, kavmi içinde 950 yıl tebliğ yapmıĢtır.
115

 Bu uzun 

süreye rağmen kavminin büyük bir kısmı inkârda ısrar etmiĢtir. Bu, bazı toplumların 

gerçeği kabul etmede ne kadar dirençli olabileceğini göstermektedir. 

5. Tufan ile Helak EdiliĢleri 

Hz. Nûh‘un uzun süren davetine rağmen iman etmeyen kavim, sonunda tufan 

ile helak edilmiĢtir.
116

 Ġnkârcıların inkârları yüzünden topluca yok edilmesi, 

Kur‘an‘da birçok kavmin baĢına gelen bir durum olarak zikredilmiĢtir. Bu olay, 

Allah‘ın adaletinin bir tecellisi olarak sunulmuĢtur. 

6. Oğlunun Bile Ġnkâr Edenlerden Olması 

Hz. Nûh‘un oğlu da kavminin içinde yer alarak inkâr edenler arasında 

olmuĢtur. Tufan sırasında Hz. Nûh onu gemiye çağırmıĢ, ancak o babasını 

dinlemeyerek "Beni sudan koruyacak bir dağa sığınacağım" demiĢtir. Fakat tufan onu 

da içine almıĢ ve boğulmuĢtur.
117

 Bu olay, iman ve kurtuluĢun soy bağıyla değil, 

sadece Allah‘a iman ile mümkün olduğunu gösteren önemli bir mesaj içermektedir. 

Sonuç olarak Hz. Nûh‘un kavmi, kibirleri, dünya sevgileri ve geleneklerine 

aĢırı bağlılıkları nedeniyle hakikati inkâr eden ve sonunda helak edilen bir topluluk 

olarak anlatılmaktadır. Onların durumu, Kur‘an‘da özellikle peygamberlerin 

karĢılaĢtıkları zorlukları ve toplumların iman etmeme konusundaki inatlarını anlamak 

açısından önemli bir örnek teĢkil eder. 

2.4. Hz. Hud  

Kur‘ân-ı Kerîm‘de Hz. Hud‘un ismi sıklıkla geçmektedir. Nitekim on birinci 

sure onun adını taĢımaktadır. Hûd Peygamber, Âd kavmine gönderilen bir 

                                                 
114 Hûd, 11/27. 
115 Ankebût, 29/14. 
116 Ankebût, 29/14. 
117 Hûd, 11/42-43. 



   

 

42 

 

peygamberdir ve onun kıssası özellikle Hûd Sûresi baĢta olmak üzere çeĢitli 

surelerde anlatılmaktadır. Ġlgili surelerdeki bazı âyetler Ģu Ģekildedir: 

Hûd Sûresi 50. Âyet 

لَىٰ عَادٍ أَخَاىُمْ ىُودًا  َٓٓ إِنْ أَنتُمْ إِلََّ مُفْتَرُونَ ۥٱلمَّوَ مَا لَكُم مّْنْ إِلَٰوٍ غَيْرُهُ  ۪  قَالَ يَاقَوْمِ اعْبُدُوا ۪  وَاِ   "Âd 

kavmine de kardeşleri Hûd‟u gönderdik. O dedi ki: 'Ey kavmim! Allah‟a kulluk edin. 

Sizin O‟ndan başka ilahınız yoktur. Siz ancak iftira ediyorsunuz.”
118

 

Bu âyette, Hz. Hûd‘un tebliğinin ana mesajı olan tevhid inancı 

vurgulanmaktadır. O, kavmini sadece Allah‘a ibadet etmeye çağırmıĢ ve onların 

sahte ilahlarına karĢı çıkmıĢtır. ―KardeĢleri Hûd‖ ifadesi, onun kavmi içinden biri 

olduğunu ve onlara yakınlığını göstermektedir. 

Hûd Sûresi 52. Âyet 

قَوْمِ ٱسْتَغْفِرُوا دْرَارً  ۪  رَبَّكُمْ ثُمَّ تُوبُوَٓا ۪  وَيَٰ تِكُمْ وَلََ ا وَيَزِدْكُمْ قُوَّ ۪  إِلَيْوِ يُرْسِلِ ٱلسَّمَآَءَ عَمَيْكُم مّْ ةً إِلَىٰ قُوَّ

مُجْرِمِينَ  ۪  تَتَوَلَّوْا  "Ey kavmim! Rabbinizden bağışlanma dileyin, sonra O'na tövbe edin ki 

üzerinize bol bol yağmur suyu göndersin ve gücünüze fazla güç katsın. Günahkâr 

olarak yüz çevirmeyin."
119

 

Bu âyet, tövbenin bireysel ve toplumsal açıdan getirdiği bereketi ve yüce 

Allah‘ın imtihan perspektifli verdiği tüm nimetlerini artıracağına dair bir vaadi 

içermektedir. Hz. Hûd, kavmine Günaklardan sakınıp istiğfar etmelerini ve tövbe 

ederek Allah‘a yönelmelerini öğütlemektedir. Ancak onlar bu çağrıya kulak 

asmamıĢlardır. 

Hûd Sûresi 56. Âyet 

طٍ  ۪  بِنَاصِيَتِيَآَ  ۪  مَّا مِن دَآَبَّةٍ إِلََّ ىُوَ ءَاخِذٌ  ۪  إِنّْى تَوَكَّمْتُ عَمَى ٱلمَّوِ رَبّْى وَرَبّْكُم  إِنَّ رَبّْى عَمَىٰ صِرَٰ

۪  مُّسْتَقِيمٍ   "Ben, benim de Rabbim, sizin de Rabbiniz olan Allah‟a tevekkül ettim. 

                                                 
118 Hûd, 11/50. 
119 Hûd, 11/52. 



   

 

43 

 

Yeryüzünde hiçbir canlı yoktur ki O, onun perçeminden tutmuş olmasın (yani ona 

hükmetmesin). Şüphesiz Rabbim, dosdoğru bir yol üzerindedir."
120

 

Bu âyette tevekkül vurgulanmaktadır. Hz. Hûd, kavminin düĢmanlığına 

rağmen Allah‘a güvendiğini belirtmektedir. ―O, her canlının perçeminden tutmuĢtur‖ 

ifadesi, Allah‘ın yaratılmıĢlar üzerindeki mutlak tasarrufunu ve egemenliğini ifade 

etmektedir. 

ġuarâ Sûresi 124-125. Âyetler 

الَ لَيُمْ أَخُوىُمْ ىُودٌ أَلََ تَتَّقُونَ كَذَّبَتْ عَادٌ ٱلْمُرْسَمِينَ  إِذْ قَ   "Âd kavmi peygamberleri 

yalanladı. Onlara kardeşleri Hûd dedi ki: 'Allah‟a karşı gelmekten sakınmaz 

mısınız?”
121

 

Bu âyetlerde, Hz. Hûd‘un kavmi tarafından yalanlanması anlatılmaktadır. 

Ġlginç olan nokta, tek bir peygamber yalanlanmasına rağmen Âyette ―peygamberleri 

yalanladılar‖ ifadesinin kullanılmasıdır. Bu, bir peygamberi reddetmenin aslında 

bütün peygamberleri reddetmek anlamına geldiğini gösterir. 

Hz. Hûd‘un isminin geçtiği bu âyetler Ģu temel konuları içermektedir: 

1. Tevhid Çağrısı: Hz. Hûd‘un en önemli mesajı, Allah‘tan baĢka ilah 

olmadığıdır. 

2. T vbe ve Bereket: Kavmini istiğfara ve tövbeye davet etmiĢ, bunun 

sonucunda bereket ve nimetlerin artacağını söylemiĢtir. 

3. Tevekkül: Hz. Hûd, her Ģeye rağmen Allah‘a tevekkül ettiğini ifade etmiĢtir. 

4. Kavminin Ġsyanı ve Azabı: Âd kavmi peygamberlerini yalanlamıĢ, 

kibirlenmiĢ ve sonuçta helak edilmiĢtir. 

5. Ahkâf B lgesi: Hz. Hûd‘un kavminin yaĢadığı yer Ahkâf olarak 

geçmektedir. 

Bu âyetler, peygamberlerin ortak mesajlarını ve toplumlarının inkârı sonucu 

karĢılaĢtıkları akıbetleri gözler önüne sermektedir. 

                                                 
120 Hûd, 11/56. 
121 ġuarâ, 26/124-125. 



   

 

44 

 

Hz. Hûd‟un Kavmi  

Hz. Hûd‘un kavmi Âd olarak bilinir ve Kur‘ân-ı Kerîm‘de bu kavmin 

özellikleri, hataları ve helak edilmeleri hakkında çeĢitli bilgiler verilmektedir.
122

 Hz. 

Hûd, Hz. Nûh‘tan sonra yaĢayan Âd kavmine peygamber olarak gönderilmiĢtir. 

Ancak Âd kavmi, onun tebliğini reddetmiĢ ve getirdiği dini inkâr etmiĢtir. Bu 

inkârlarının sonucu olarak, Ģiddetli bir rüzgâr ile helak edilmiĢlerdir. 
123

Âd kavmi 

hakkında dikkat çekilmesi gereken bazı temel ve bir o kadar da önemli noktalar Ģu 

Ģekilde izah edilebilir: 

Güçlü ve Kibirli Bir Topluluk 

Kur‘an-ı Kerîm‘de Âd kavmi, güçlü ve iri yapılı insanlar olarak tasvir 

edilmiĢtir. Onlar, yüksek binalar ve sağlam yapılar inĢa edebilen bir topluluktu. 

Âyette Ģöyle denir: 

اءَكُمْ ذِكْرٌ مِنْ رَبّْكُمْ عَمٰى رَجُلٍ مِنْكُمْ لِيُنْذِ  وا اِذْ جَعَمَكُمْ خُمَفََٓاءَ مِنْ بَعْدِ قَوْمِ نُوحٍ  ۪  رَكُمْ اَوَعَجِبْتُمْ اَنْ جََٓ وَاذْكُرَُٓ

ءَ المّٰوِ لَعَمَّكُمْ تُفْمِحُونَ  ۪  وَزَادَكُمْ فِي الْخَمْقِ بَسْطَةً  فَاذْكُرُوا اٰلَََٓ   ―Sizi uyarması için içinizden bir adam 

aracılığıyla Rabbinizden size bir öğüt gelmesine mi şaşıyorsunuz? Düşünün ki, O sizi 

Nûh kavminden sonra yeryüzüne hakim kıldı ve yaratılış bakımından sizi daha güçlü 

ve iri yapılı kıldı. Öyleyse sizler Allah‟ın nimetlerini hatırlayın ki kurtuluşa 

eresiniz.”
124

 

Âyet-i kerimeden Âd kavminin, fiziksel olarak iri yapılı ve güçlü insanlardan 

oluĢtuğu anlaĢılmaktadır. Aynı zamanda Nûh kavminden sonra yeryüzünde 

hâkimiyet kurdukları, ancak bu güçlerine güvenerek Allah‘a isyan ettiklerine dikkat 

çekilmektedir. 

ي خَمَقَيُمْ ۪  اَوَلَمْ يَرَوْا اَنَّ المّٰوَ الَّذ ۪  رُوا فِي الََْرْضِ بِغَيْرِ الْحَقّْ وَقَالُوا مَنْ اَشَدُّ مِنَّا قُوَّةً فَاَمَّا عَادٌ فَاسْتَكْبَ 

وَكَانُوا بِاٰيَاتِنَا يَجْحَدُونَ  ۪  ىُوَ اَشَدُّ مِنْيُمْ قُوَّةً  يقَيُمْ ۪  تٍ لِنُذيَٓ اَيَّامٍ نَحِسَا۪  يحًا صَرْصَرًا ف۪  فَاَرْسَمْنَا عَمَيْيِمْ ر 

وَلَعَذَابُ الَْٰخِرَةِ اَخْزٰى وَىُمْ لََ يُنْصَرُونَ  ۪  عَذَابَ الْخِزْيِ فِي الْحَيٰوةِ الدُّنْيَا  “Âd kavmi, yeryüzünde haksız 

                                                 
122 Hatice BaĢkaya, Kur‟ân‟da Allah‟ın Gazabına Uğramış Kavimler ve Toplumlar, (ġanlıurfa: Harran 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, (2007), 25- 28. 
123 Fussılet 41/16; el-Kamer 54/19; el-Hâkka 69/6. 
124 A‗raf, 7/69. 



   

 

45 

 

yere büyüklük tasladı ve „Bizden daha güçlü kim var?‟ dediler. Oysa kendilerini 

yaratan Allah‟ın onlardan daha güçlü olduğunu görmediler mi? Onlar bizim 

âyetlerimizi bile bile inkâr ediyorlardı. Bunun üzerine, onlara uğursuz günlerde 

dondurucu bir rüzgâr gönderdik ki dünya hayatında onlara rezil edici azabı tattırsın. 

Ahiret azabı ise daha da aşağılayıcıdır ve onlara yardım edilmeyecektir.” 
125  

YaĢadıkları Yer 

إِلََّ  ۪  بَيْنِ يَدَيْوِ وَمِنْ خَمْفِوِ أَلََّ تَعْبُدُوَٓا ۪  بِٱلَْْحْقَافِ وَقَدْ خَمَتِ ٱلنُّذُرُ مِن ۥوَٱذْكُرْ أَخَا عَادٍ إِذْ أَنذَرَ قَوْمَوُ 

۪  إِنّْىَٓ أَخَافُ عَمَيْكُمْ عَذَابَ يَوْمٍ عَظِيمٍ  ۪  ٱلمَّوَ   "Âd kavminin kardeşini hatırla! Hani o, Ahkâf 

bölgesinde kavmini uyarmıştı. Ondan önce de sonra da nice uyarıcılar gelip 

geçmişti. 'Allah‟tan başkasına kulluk etmeyin. Ben sizin büyük bir günün azabına 

uğramanızdan korkuyorum' demişti."
126

 

Bu âyet, Hz. Hûd‘un kavminin yaĢadığı bölge olan Ahkâf‘tan bahsetmektedir. 

Ahkâf, Arap Yarımadası‘nda, Yemen ve Umman arasında yer alan kumullarla kaplı 

bir bölgedir.
127

  

Helak OluĢları 

ذىا عىارًضه ميمٍطًري  ۚ  فىمىمَّا رىاىكٍهي عىارًضان ميسٍتىقٍبًؿى اىكٍدًيىتًيً ٍـ مٍتيٍـ بًو ًۚؕنىاقىاليكا ى  ا اسٍتىعٍجى ًۚؕبىؿٍ ىيكى مى يحه ۚ  ر ۚ 

بّْيىا فىاىصٍبىحيكا لْى يير َٓل اًلَّْ مىسىاكًنييي ٍـ ۚ  يهـ ۚ  ييىا عىذىابه اىؿۚ  ؼ لًؾى نىجٍزًم الٍقىكٍىـ  ًۚؕتيدىمّْري كيؿَّ شىيٍءو بًاىمٍرً رى كىذ 

يفى ۚ  الٍميجٍرًـ  ― Felâketi vadilerine yönelmiş, ufku kaplayan bir bulut olarak görünce, 

“İşte bize yağmur getirecek bir bulut” dediler. Hayır, o hemen gelmesini istediğiniz 

ceza; içinde acılı azap bulunan, rabbinin emri ile her şeyi silip süpüren bir rüzgâr! 

Sonunda sadece evlerinin kalıntılarının görüldüğü bir hale geldiler. Günaha batıp 

kalmış bir topluluğu işte böyle cezalandırırız.
128

 

                                                 
125 Fussilet, 41/15, 16. 
126 Ahkâf Sûresi 46/21. 
127 Emin IĢık, ―Ahkâf Sûresi‖, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, (EriĢim 22 Ocak 2025). 
128 Ahkâf Sûresi 46/24, 25. Ad kavmi hakkında detaylı bilgi bk. Mustafa Cora, Kur‘ân‘da Âd Kavmi, 

The Journal of Academic Social Science Studies, 6/3 (2013), 112-134. 



   

 

46 

 

Günlerce devam eden bu rüzgâr, Kur‘an‘ın tasvirine göre Âd kavmini hurma 

kütükleri gibi bulundukları yerden söküp atmıĢtır.
129

 Hz. Hûd ve ona inananlar ise bu 

musibetten kurtularak
130

 daha sonra gelen, baĢka bir ifadeyle ikinci Âd kavminin 

devamını sağlamıĢlardır.
131

 

2.5. Hz. Salih 

Kur‘ân‘da Hz. Sâlih‘in peygamber olduğu açıkça belirtilmiĢtir. Onun, Semûd 

kavmine gönderilen bir peygamber olduğu ve kavmini Allah‘a iman etmeye davet 

ettiği vurgulanır. Hz. Sâlih ile ilgili bazı âyetler Ģu Ģekildedir: 

 A‟râf 73. Âyet  

مًحن  ٍـ صى  اىي لىى  ثىميكدى أىخى قىكًٍـ ٱعٍبيديكا ۚ  ا ۚ  كىاً  يٍريهي  ۚ  قىاؿى يى  ا لىكيـ مّْفٍ إًلى وو غى آَءىتٍكيـ بىيّْنىةه  ۚ   ۥٱلمَّوى مى مّْف  ۚ  قىدٍ جى

ٍـ  بّْكي ذًهً  ۚ  رَّ ٍـ ءىايىةن نىاقىةي  ۦىى  كىىا تىأٍكيؿٍ فًىَٓ أىرٍضً ٱلمَّوً كىلْى تىمىسُّكىىا بًسيكَٓءو  ۚ  ٱلمَّوً لىكي ٍـ عىذىابه أىلًيهـ  ۚ  فىذىري ذىكي ۚ  فىيىأٍخي  ―Semûd 

kavmine de kardeşleri Sâlih‟i gönderdik. O, "Ey kavmim! Allah‟a kulluk edin; sizin 

O‟ndan başka ilahınız yoktur. İşte size Rabbinizden açık bir delil geldi. Şu Allah‟ın 

devesi sizin için bir mucizedir. Bırakın Allah‟ın arzında otlasın, ona bir zarar 

vermeyin; yoksa sizi elem dolu bir azap yakalar" dedi.” 

Bu âyet, Hz. Sâlih‘in Semûd kavmine "gönderilmiĢ" bir peygamber olduğunu 

açıkça belirtmektedir. O, kavmini tevhid inancına çağırmıĢ, Allah‘ın varlığına ve 

birliğine iman etmelerini istemiĢtir. Ayrıca, Allah‘ın bir mucizesi olan "deve"ye zarar 

vermemeleri konusunda uyarıda bulunmuĢtur. 

 ġuarâ 141-144. Âyetler 

مِحٌ أَلََ تَتَّقُونَ  إِنّْى لَكُمْ رَسُولٌ أَمِينٌ كَذَّبَتْ ثَمُودُ ٱلْ  ٱلمَّوَ  ۪  فَٱتَّقُوا  ۪  مُرْسَمِينَ  إِذْ قَالَ لَيُمْ أَخُوىُمْ صَٰ

 Semûd (kavmi), peygamberleri yalanladı. Kardeşleri Sâlih onlara şöyle ― وَأَطِيعُونِ 

dedi: "Siz Allah‟a karşı gelmekten sakınmaz mısınız?" "Şüphesiz, ben size 

gönderilmiş güvenilir bir peygamberim." "O halde Allah‟tan sakının ve bana itaat 

edin."
132

 

                                                 
129 el-Hâkka 69/6-8. 
130 el-A‗râf 7/72. 
131 Celal Kırca, ―Âd‖, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, (EriĢim 22 Ocak 2025). 
132 ġuarâ, 26/141-144.  



   

 

47 

 

Bu âyetlerde Hz. Sâlih‘in kendisini "Allah tarafından gönderilmiĢ güvenilir 

bir peygamber" olarak tanıttığı belirtilmektedir. Ancak kavmi, onun peygamberliğini 

reddetmiĢ ve inançsızlıkta ısrar etmiĢtir. 

 Hûd 61-62. Âyetler 

مِحً  لَىٰ ثَمُودَ أَخَاىُمْ صَٰ قَوْمِ ٱعْبُدُوا ۪  ا ۪  وَاِ  ىُوَ أَنشَأَكُم مّْنَ ٱلَْْرْضِ وَٱسْتَعْمَرَكُمْ  ۪   ۥٱلمَّوَ مَا لَكُم مّْنْ إِلَٰوٍ غَيْرُهُ  ۪  قَالَ يَٰ

مِحُ قَدْ كُنتَ فِينَا مَرْجُوِّ يَٰ  ۪  قَالُوا  ۪  مُّجِيبٌ  ۪  إِنَّ رَبّْى قَرِيبٌ  ۪  إِلَيْوِ  ۪  فِييَا فَٱسْتَغْفِرُوهُ ثمَُّ تُوبُوَٓا ذَآَ ۪  صَٰ  ۪  ا قَبْلَ ىَٰ

نَّنَا لَفِى شَك    Semûd kavmine de―  ۪  مّْمَّا تَدْعُونَآَ إِلَيْوِ مُرِيبٍ  ۪  أَتَنْيَىٰنَآَ أَن نَّعْبُدَ مَا يَعْبُدُ ءَابَآَؤُنَا وَاِ 

kardeşleri Sâlih‟i gönderdik. O onlara dedi ki: "Ey kavmim! Allah‟a kulluk edin, 

sizin O‟ndan başka ilahınız yoktur. O, sizi yerden yarattı ve sizi burada yaşattı. O 

halde O‟ndan bağışlanma dileyin, sonra O‟na tövbe edin. Şüphesiz, Rabbim çok 

yakındır ve dualara karşılık verendir." Onlar dediler ki: "Ey Sâlih! Sen, bizden ümit 

beslediğimiz biriydin. Şimdi kalkmış atalarımızın tapındığı şeylere tapmamızı 

yasaklıyorsun! Doğrusu, bizi çağırdığın şey hakkında ciddi bir şüphe içindeyiz."
133

 

Bu âyetler, Hz. Sâlih‘in kavmini sadece tevhid inancına değil, aynı zamanda 

Allah‘tan bağıĢlanma dilemeye ve tövbe etmeye çağırdığını gösterir. Ancak Semûd 

kavmi, onun çağrısına Ģüpheyle yaklaĢmıĢ ve eski inançlarını terk etmede ortaya bir 

irade koyamamıĢtır.
134

 

Hz. Salih‟in Kavmi 

 Semûd kavmi, Kur‘ân‘da Hz. Sâlih‘in peygamber olarak gönderildiği 

topluluk olarak tanıtılmaktadır. Ad kavminden sonra gelen bu topluluk, günümüz 

Arabistan Yarımadası‘nın kuzeybatısında, Hicr bölgesinde yaĢamıĢtır. Semûd kavmi, 

Allah‘ın nimetleriyle güçlü ve refah içinde yaĢamıĢ, dağları oyarak evler inĢa 

etmiĢtir. Ancak zamanla haddi aĢmıĢ, putlara tapmaya baĢlamıĢ ve peygamberlerini 

yalanlamıĢlardır. Bu yüzden Allah onları korkunç bir ses (sayha) ile helak etmiĢtir.
135

 

Semûd kavmi ile ilgili bazı âyetler Arapça metinleriyle, Türkçe mealleri ve 

değerlendirmeleriyle aĢağıda sunulmuĢtur: 

                                                 
133 Hûd, 11/61-62.  
134 Zeki Tan, ), 60, 61. 
135 Celal Kırca, ―Semûd‖, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, (EriĢim 15 ġubat 2025). 



   

 

48 

 

1. Semûd Kavminin Allah‟ın Nimetleri Ġçinde YaĢaması (A‟râf 7/74) 

ا وَتَنْحِتُونَ ٱلْجِبَالَ ۪  وَبَوَّأَكُمْ فِى ٱلَْْرْضِ تَتَّخِذُونَ مِن سُيُولِيَا قُصُورً  ۪  بَعْدِ عَادٍ  ۪  إِذْ جَعَمَكُمْ خُمَفَآَءَ مِن ۪  وَٱذْكُرُوا

فِى ٱلَْْرْضِ مُفْسِدِينَ  ۪  ءَالَََٓءَ ٱلمَّوِ وَلََ تَعْثَوْا ۪  وَٓاا فَٱذْكُرُ ۪  بُيُوتً   "Hatırlayın ki, Allah sizi Âd 

kavminden sonra yeryüzünde halefler kıldı ve sizi oraya yerleştirdi. Ovalarında 

köşkler yapıyor, dağları oyarak evler inşa ediyordunuz. O hâlde Allah‟ın nimetlerini 

hatırlayın ve yeryüzünde bozgunculuk yaparak fesat çıkarmayın!"
136

 

Bu âyet, Semûd kavminin Âd kavminden sonra yeryüzüne hâkim bir toplum 

olduğunu göstermektedir. Allah onlara güçlü bir medeniyet kurma imkânı vermiĢ, 

onlar da sağlam yapılar inĢa etmiĢlerdir. Ancak bu nimetlere rağmen nankörlük 

ederek fesat çıkarmıĢlardır. 

2. Semûd Kavminin Hz. Sâlih‟e KarĢı Çıkması (Hûd 11/62-63) 

مِحُ قَدْ كُنتَ فِينَا مَرْجُوِّ  ۪  قَالُوا ذَآَ ۪  يَٰصَٰ نَّ  ۪  ا قَبْلَ ىَٰ مّْمَّا تَدْعُونَآَ  ۪  نَا لَفِى شَك  أَتَنْيَىٰنَآَ أَن نَّعْبُدَ مَا يَعْبُدُ ءَابَآَؤُنَا وَاِ 

۪  إِلَيْوِ مُرِيبٍ   

“Onlar dediler ki: "Ey Sâlih! Sen, içimizde ümit beslediğimiz biriydin. Şimdi kalkmış, 

atalarımızın taptığı şeylere tapmamızı yasaklıyorsun! Doğrusu, bizi çağırdığın şey 

hakkında ciddi bir şüphe içindeyiz."
137

 

Semûd kavmi, Hz. Sâlih‘i baĢlangıçta güvenilir biri olarak görmüĢlerdi. 

Ancak tevhid inancına davet ettiğinde ona karĢı çıktılar. Putperest atalarının yolunu 

bırakmayı reddederek Ģüphe içinde olduklarını ifade ettiler. Bu, toplumların 

kökleĢmiĢ geleneklerini terk etmekte ne kadar zorlandığını gösteren bir örnektir. 

3. Semûd Kavmine Mucize Olarak Verilen Deve (ġems 91/11-15) 

يَا  فَكَ ۪  كَذَّبَتْ ثَمُودُ بِطَغْوَىٰيَا  إِذِ ٱن ذَّبُوهُ فَعَقَرُوىَا فَدَمْدَمَ بَعَثَ أَشْقَىٰيَا  فَقَالَ لَيُمْ رَسُولُ ٱلمَّوِ نَاقَةَ ٱلمَّوِ وَسُقْيَٰ

يَا  ىٰيَا  وَلََ يَخَافُ عُقْبَٰ  Semûd kavmi, azgınlıkları yüzünden .“ عَمَيْيِمْ رَبُّيُم بِذَنبِيِمْ فَسَوَّ

peygamberlerini yalanladı. 12. İçlerinden en azgın olanı ileri atıldı. 13. Allah‟ın 

peygamberi onlara dedi ki: "Allah‟ın devesine ve onun su içme hakkına dikkat edin!" 

14. Ama onlar onu yalanladılar ve deveyi kestiler. Bunun üzerine Rableri, günahları 

                                                 
136 A‘râf 7/74. 
137 Hûd 11/62-63. 



   

 

49 

 

yüzünden onları helak etti ve hepsini yerle bir etti. 15. Allah, onların akıbetinden 

hiçbir şekilde korkmaz.”  

Bu âyetler, Semûd kavminin kendilerine verilen ilahi mucizeye karĢı nasıl 

isyan ettiğini anlatmaktadır. Allah, onlara bir mucize olarak bir deve gönderdi ve ona 

zarar vermemelerini emretti. Ancak kavmin en azgın kiĢisi deveyi öldürdü. Bu olay, 

Semûd kavminin inkârcılığının ve isyanının doruk noktasıdır. 

4. Semûd Kavminin Helakı (Fussilet 41/17-18) 

يُمْ فَٱسْتَحَبُّوا عِقَةُ ٱلْعَذَابِ ٱلْيُونِ بِمَا كَانُوا ۪  وَأَمَّا ثَمُودُ فَيَدَيْنَٰ يْنَا  ۪  ٱلْعَمَىٰ عَمَى ٱلْيُدَىٰ فَأَخَذَتْيُمْ صَٰ يَكْسِبُونَ  وَنَجَّ

يَتَّقُونَ  ۪  وَكَانُوا ۪  ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا  “Semûd kavmine doğru yolu gösterdik, fakat onlar doğru 

yolu bırakıp körlüğü tercih ettiler. Bunun üzerine, kazanmakta oldukları günahlar 

sebebiyle, alçaltıcı bir azapla yıldırım onları yakaladı. 18. İman eden ve Allah‟a 

karşı gelmekten sakınanları ise kurtardık.”
138

 

Bu âyetler, Semûd kavminin Allah tarafından doğru yola iletilmesine rağmen 

inkârı tercih ettiğini belirtmektedir. Sonunda Allah, onları büyük bir azap ile helak 

etmiĢ, ancak inananları kurtarmıĢtır. Bu, insanın özgür iradeye sahip olduğu, ancak 

yanlıĢ tercihlerinin bedelini ağır ödeyebileceği gerçeğini gözler önüne serer. 

Hulasa,  Semûd kavmi, Âd kavminden sonra güçlü bir medeniyet kurmuĢ, 

ancak zamanla Ģirke düĢmüĢtür. Hz. Sâlih onları tevhid inancına çağırmıĢ, ancak 

onlar eski geleneklerine bağlı kalarak onu yalanlamıĢlardır. Allah, onlara bir mucize 

olarak deve göndermiĢ, ancak deveyi öldürerek isyanlarını zirveye çıkarmıĢlardır. 

Bunun sonucunda Allah, korkunç bir ses ve yıldırımla onları helak etmiĢtir. Ancak 

iman edenler bu azaptan kurtulmuĢtur. 

2.6. Hz. Ġbrahim 

Hz. Ġbrahim‘in ismi, Kur‘ân-ı Kerîm‘de yaklaĢık 69 kez geçmektedir. Tevhid 

mücadelesi, putperestliğe karĢı tavrı, Allah‘a olan teslimiyeti ve peygamberlik mirası 

nedeniyle Kur‘ân‘da en çok anılan peygamberlerden biridir. Hz. Ġbrahim‘le ilgili 

Kur‘an‘da geçen aktarımlardan en dikkat çekici husus, yaratıcı ve terbiye edici 

                                                 
138 Fussilet 41/17-18. 



   

 

50 

 

mutlak bir varlık arayıĢı içinde olması ve Allah inancına yönelik yaklaĢımının 

vurgulanmasıdır.
139

 

AĢağıda Hz. Ġbrahim‘in peygamber olduğunu açıkça belirten bazı âyetler 

Türkçe mealiyle birlikte verilip kısa bir değerlendirmesi yapılmıĢtır: 

 Nahl 120-122. Âyetler 

طٍ ۪  ا وَلَمْ يَكُ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ  شَاكِرً ۪  ا لّْمَّوِ حَنِيفً ۪  قَانِتً  ۪  إِنَّ إِبْرَٰىِيمَ كَانَ أُمَّةً   ۪  ا لَِْنْعُمِوِ ٱجْتَبَىٰوُ وَىَدَىٰوُ إِلَىٰ صِرَٰ

وُ فِى ٱلدُّنْيَا حَسَنَةً   ۪  مُّسْتَقِيمٍ  نَّوُ  ۪   ۪  وَءَاتَيْنَٰ مِحِينَ  ۥوَاِ  فِى ٱلْءَاخِرَةِ لَمِنَ ٱلصَّٰ  “Şüphesiz ki İbrahim, 

Allah‟a gönülden bağlı, hakka yönelen bir önderdi ve müşriklerden değildi. Allah‟ın 

nimetlerine şükreden bir kuldu. Allah onu seçti ve dosdoğru yola iletti. Ona dünyada 

da güzellik verdik. Şüphesiz ki o, ahirette de salihlerdendir.”
140

 

Bu âyetler, Hz. Ġbrahim‘in Allah tarafından seçildiğini (‌ُاجْتَبَىٰه) ve ona doğru 

yolun gösterildiğini açıkça belirtmektedir. Bu ifadeler, onun sıradan bir insan değil, 

Allah‘ın özel olarak seçtiği bir peygamber olduğunu gösterir. 

 ġu‟arâ 83-86. Âyetler 

مِحِينَ  وَٱجْعَل لّْى لِسَانَ صِدْقٍ ۪  رَبّْ ىَبْ لِى حُكْمً  وَٱجْعَمْنِى مِن وَرَثَةِ جَنَّةِ فِى ٱلْءَاخِرِينَ   ۪  ا وَأَلْحِقْنِى بِٱلصَّٰ

آَلّْينَ  ۥوَٱغْفِرْ لَِْبِىَٓ إِنَّوُ  ٱلنَّعِيم كَانَ مِنَ ٱلضَّ  "Rabbim! Bana hikmet ver ve beni salihler arasına 

kat. Sonraki nesiller içinde bana güzel bir şöhret nasip et. Beni nimetlerle dolu 

cennetin varislerinden eyle. Babamı bağışla, çünkü o sapıklardan oldu."
141

 

Hz. Ġbrahim, yüce Allah‘tan hikmet (حُكْم) istemektedir ki bu, peygamberlerin 

sahip olmak istedikleri en temel özelliklerden biridir. Ayrıca, sonraki nesillerin onu 

hayırla anmasını dilemesi, onun peygamber olarak örnek alınacak bir Ģahsiyet 

olduğunun delilidir. 

 A‟lâ 18-19. Âyetler 

                                                 
139 Abdüsselam Soylu, ―Kur‘an‘da Hz. Ġbrahim‘in Vasıf ve Üstünlükleri‖, Antakiyat, 7/1 (2024), 38. 
140 Nahl, 16/120-122. 
141 ġu‘arâ, 26/83-86.  



   

 

51 

 

حُفِ ٱلُْْولَىٰ  صُحُفِ إِبْرَٰىِيمَ وَمُوسَىٰ  ذَا لَفِى ٱلصُّ  Şüphesiz ki bu (anlatılanlar), önceki“  إِنَّ ىَٰ

sahifelerde de vardır. İbrahim‟in ve Musa‟nın sahifelerinde de (vardır).”
142

 

Bu âyet, Hz. Ġbrahim‘e sahifeler verildiğini açıkça ortaya koymaktadır. 

Kur‘an‘da peygamberlere kitap ya da vahiy verilmesi, onların peygamber olduğunu 

kanıtlayan bir özelliktir. Dolayısıyla Hz. Ġbrahim‘in ilahi kitap sahibi bir peygamber 

olduğu net bir Ģekilde anlaĢılmaktadır. 

 Meryem 41-42. Âyetler 

وَلََ يُغْنِى عَنكَ  أَبَتِ لِمَ تَعْبُدُ مَا لََ يَسْمَعُ وَلََ يُبْصِرُ ا نَّبِيِّا  إِذْ قَالَ لَِْبِيوِ يََٰٓ ۪  كَانَ صِدّْيقً  ۥوَٱذْكُرْ فِى ٱلْكِتَٰبِ إِبْرَٰىِيمَ إِنَّوُ 

 ـً  ا۪  شَيْ  “Kitapta İbrahim‟i de an. Şüphesiz ki o, özü sözü doğru biriydi ve bir 

peygamberdi. Hani babasına, "Babacığım! İşitmeyen, görmeyen ve sana hiçbir fayda 

sağlamayan şeylere neden tapıyorsun?" demişti.”
143

 

Bu âyette Hz. Ġbrahim‘in peygamber olduğu doğrudan ifade edilmektedir (هُۥ‌ إنَِّ

ًٌّّا بِ ‌نَّ ا ٌقًًّۭ ‌صِدِّ  O, özü sözü doğru bir peygamberdi"). Ayrıca onun putperestlikle" - كَانَ

mücadelesine dikkat çekilerek, peygamberlerin en önemli görevlerinden birinin 

tevhidi yaymak olduğu vurgulanmaktadır. 

Hz. Ġbrahim‟in Kavmi 

Tevbe suresinin 70. âyeti
144

 kerimesinde yer alan ‌َإبِْراهٌِم‌  ifadesini وَقَوْمِ

‌ ‌‌أيَْ ‌‌نُمْرُودِ ‌‌بْنِ وَقَوْمِهِ‌‌كَنْعَانَ  ―Kenân‘nın oğlu Nemrût ve onun kavmi Ģeklinde açıklayan 

Kurtubî‘ye (ö. 671/1273) göre Hz. Ġbrahîm belli bir kavime gönderilmiĢtir.
145

 

Moritanya asıllı tefsir âlimi Muhammed Emîn eĢ-ġinkītî de (1907-1974) böyle bir 

beyanda bulunmuĢtur.
146

 

                                                 
142 A‘lâ, 87/18-19.  
143 Meryem, 19/41-42.  
144 Âyetin tamamı:  ْٓ ِِ  َٓ ٠ ُ اٌَّز  ُْ ٔجَبَ ِٙ ُْ ٠أَرِْ ُْ اٌََ ُْ سُسٍُُُٙ ؤْرفَىَِبدًِؕ ارَزَُْٙ ُّ ٌْ ا َٚ  َٓ ذ٠َْ َِ اصَْذَبةِ  َٚ  َُ ١  ٘ َِ اثِْشٰ ْٛ لَ َٚ ٛدَ  ُّ ثَ َٚ عَبدٍ  َٚ َِ ُٔٛحٍ  ْٛ ُْ لَ ِٙ  لجٍَِْ

 َْ ٛ ُّ ُْ ٠ظٍَِْ ْٔفسَُُٙ ا اَ ْٓ وَبَُٔٓٛ ىِ ٌٰ َٚ  ُْ ُٙ َّ ُ ١ٌِظٍَِْ
َْ اّللّٰ ب وَب َّ بَدِ  فَ ٌْج١َِّٕ  Bunlara kendilerinden öncekilerin, Nûh, Âd ve Semûd― ثبِ

toplumlarının, Ġbrâhim‘in kavminin, Medyen halkının ve yıkılıp giden beldeler ahalisinin haberleri 

gelmemiĢ miydi? Onlara peygamberleri apaçık delillerle geldiler. Demek ki Allah onlara zulmetmiĢ 

değildi, asıl onlar kendilerine zulmetmiĢlerdi. Tevbe, 9/70. 
145 Kurtubî, el-Câmiʿ li-aḥkâmi‟l-Ḳurʾân, 8/202. 
146 Muhammed el-Emîn b. Muhammed el-Muhtâr b. Abdilkādir eĢ-ġinkītî, Eḍvâʾü‟l-beyân fî îżâḥi‟l-

Ḳurʾân bi‟l-Ḳurʾân, (Beyrut: Dâru Ġbn Hazm, 1441/2019), 5/770. 



   

 

52 

 

Bununla birlikte Hz. Ġbrâhim, Kitâb-ı Mukaddes ve Ġslâmî kaynaklara göre, 

eĢi Sâre, yeğeni Lût ve beraberindeki kiĢilerle birlikte Nemrud‘un hüküm sürdüğü 

topraklardan ayrılmıĢtır. Ġlk olarak Harran‘a, ardından Ürdün‘e gitmiĢ, orada bir süre 

kaldıktan sonra Mısır‘a geçmiĢ ve nihâyetinde Filistin bölgesine dönmüĢtür. 

Kur‘ân-ı Kerîm‘de Hz. Ġbrâhim‘in Kâbe‘nin bulunduğu Mekke için dua ettiği 

ve buranın güvenli bir Ģehir olmasını dilediği belirtilir.
147

 Ayrıca, bu bölgeyi ―haram‖ 

yani kutsal ilan etmiĢ; kan dökmek baĢta olmak üzere, baĢka yerlerde serbest olan 

bazı eylemleri burada yasaklamıĢtır. Bunun yanı sıra, soyundan gelenlerin Allah‘a 

bağlı bir topluluk olmasını istemiĢ ve onlara peygamberler göndermesi için Allah‘a 

dua etmiĢtir.
148

 

Bu bilgiler ıĢığında, Hz. Ġbrâhim‘in tebliğ faaliyetlerini özellikle 

Mezopotamya‘da yürüttüğü ve burada yaĢayan dağınık topluluklara hitap ettiği 

anlaĢılmaktadır. Bu toplulukların belirli bir isimle anılmaması, onların ortak bir 

kimlik ya da teĢkilatlanmıĢ bir yapı içinde olmadığını düĢündürmektedir. Hz. 

Ġbrâhim‘in mesajı, bu nedenle belirli bir kavme değil, inançsızlık içinde olan ve 

hakikati arayabilecek herkese yönelik olmuĢtur denilebilir. 

2.7. Hz. Lût  

Hz. Lût'un (a.s.) peygamber olduğuna dair Kur‘ân-ı Kerîm'de doğrudan 

ifadeler bulunmaktadır. Bunlardan bazıları Ģunlardır:
149

 

ġu'arâ Sûresi 161-162. Âyetler 

                                                 
147 Bakara 2/126; Ġbrâhîm 14/35. 
148 Bakara 2/126-129; Ġbrâhîm 14/35, 40. 
149

 Hz. Lût ve kavmiyle ilgili Kur'ân âyetlerinin dağılımı, toplamda 16 sûrede 116 âyet olarak yer 

almaktadır. Bu âyetlerin 27'sinde doğrudan "Lût" ismi geçerken, 60 âyet olayın anlatımına, 29 âyet ise 

konuyla ilgili çeĢitli detaylara ayrılmıĢtır. Hz. Lût'un kıssasının anlatıldığı sûreler ve bu sûrelerdeki 

âyetlerin dağılımı Ģu Ģekildedir: En„âm Sûresi'nde 1 âyet, A„râf Sûresi'nde 5 âyet, Hûd Sûresi'nde 

16 âyet, Hicr Sûresi'nde 6 âyet, Enbiyâ Sûresi'nde 5 âyet, Hacc Sûresi'nde 2 âyet, ġuarâ 

Sûresi'nde 9 âyet, Neml Sûresi'nde 6 âyet, Ankebût Sûresi'nde 12 âyet, Sâffât Sûresi'nde 6 âyet, 

Sâd Sûresi'nde 1 âyet, Kâf Sûresi'nde 3 âyet, Zâriyât Sûresi'nde 2 âyet, Necm Sûresi'nde 3 âyet, 

Kamer Sûresi'nde 5 âyet ve Tahrîm Sûresi'nde 1 âyet bulunmaktadır. Bu dağılıma göre Hz. Lût ve 

kavmiyle ilgili en fazla bilgi içeren sûreler Hûd (16 âyet), Ankebût (12 âyet) ve ġuarâ (9 âyet) 

sûreleridir. Diğer sûrelerde ise kıssa daha kısa bölümler hâlinde ele alınmıĢtır. Ömer Müftüoğlu, 

Kur‟ân‟da Hz. Lut ve Kavmi, (EskiĢehir: EskiĢehir Ġslami Ġlimler Vakfı Yayınları, 1997), 17. 



   

 

53 

 

 :Onlara kardeşleri Lût dedi ki―  إِذْ قَالَ لَيُمْ أَخُوىُمْ لُوطٌ أَلََ تَتَّقُونَ  إِنّْي لَكُمْ رَسُولٌ أَمِينٌ 

„(Allah‟a karşı gelmekten) sakınmaz mısınız?‟ (Ben) sizin için güvenilir bir 

peygamberim.” 
150

 Âyette Lut‘un kendisine inanmama noktasında ısrarcı davranan 

kavmine doğrudan ve net bir Ģekilde ben bir peygamberim ifadesi onun 

peygamberliğinin açık delilidir. 

Sâffât Sûresi 133-134. Âyetler 

نَّ لُوطًا لَمِنَ ٱلْمُرْسَمِينَ  إِذْ نَجَّ  وُ وَأَىْمَوُ وَاِ  َٓٓ أَجْمَعِينَ ۥيْنَٰ   ―Şüphesiz Lût da peygamberlerdendi. 

Onu ve ailesini (iman edenleri) topluca kurtardık.” 
151

 

Görüldüğü üzere ġu'arâ 161-162'de Hz. Lût'un kendisini ‗رسول‘ (peygamber) 

olarak tanıttığı açıkça görülmektedir. Sâffât 133. âyette ise " ّوّإنَِّ لوُطًا لّمِنّ ٱلْمُرْسّليِن" 

ifadesiyle onun gönderilmiĢ peygamberlerden biri olduğu kesin bir dille 

bildirilmiĢtir. Ayrıca ġuarâ Sûresi'nde Hz. Lût‘un kıssası, Hz. Nûh, Hûd, Sâlih, 

Ġbrâhim, ġuayb gibi peygamberlerin kıssalarıyla benzer bir anlatım içinde 

sunulmuĢtur. Bu, onun peygamberliğinin diğer peygamberler gibi kesin olduğunu 

gösterir. 

Hz. Lut‟un Kavmi: Hz. Lût‘un (a.s.) kavmi vardır ve Kur‘ân‘da bunlara 

"Kavm-i Lût" (Lût Kavmi) adı verilmektedir. Bu kavmin yaĢadığı yer, iĢledikleri 

günahlar ve helak oluĢlarıyla ilgili detaylar Kur‘ân'da geniĢ bir Ģekilde 

anlatılmaktadır. 

1. Kavmi Kimdir ve Nerede YaĢamıĢlardır? 

Hz. Lût‘un kavmi, Sedom (Sodom) ve Gomorra adlı Ģehirlerde yaĢayan bir 

topluluktur. Günümüzde bu bölgelerin, Lût Gölü (Ölü Deniz) çevresinde olduğu 

düĢünülmektedir. Kur‘ân‘da bu bölge için "mü'tefikât" (altüst olan Ģehirler) ifadesi 

kullanılmıĢtır.
152

 

2. Kavmin ĠĢlediği Büyük Günahlar 

                                                 
150 ġuarâ 26/161-162. 
151 Sâffât 37/133-134. 
152 Müftüoğlu, Kur‟ân‟da Hz. Lut ve Kavmi, 24-27. 



   

 

54 

 

Kur‘ân‘a göre Lût Kavmi, ahlaki bozulmaları ve özellikle cinsel 

sapkınlıklarıyla öne çıkmaktadır: 

 EĢcinsellik: Kur‘ân‘da, Lût Kavmi‘nin erkeklerinin kadınları bırakıp 

erkeklere yöneldiği vurgulanmaktadır. 

 Hz. Lût onlara, bu fiillerin fıtrata aykırı olduğunu söyleyerek uyarılarda 

bulunmuĢtur: 

" بَلْ اَنْتُمْ قَوْمٌ مُسْرِفُونَ  ۪ ءِ اِنَّكُمْ لَتَأْتُونَ الرّْجَالَ شَيْوَةً مِنْ دُونِ النّْسََٓا  Siz, gerçekten de, 

kadınları bırakıp erkeklere yaklaşan bir kavimsiniz! Hayır, siz sınırı aşan bir 

topluluksunuz." 
153

 

 Zorbalık ve Sapkınlık: Kavimde eĢcinselliğin yanı sıra, sapkın iliĢkileri 

zorla yaptıran, yolda geçen insanlara saldıran, toplumsal bozulmaya yol açan 

bir yapı olduğu da belirtilmektedir. 

Kur‘ân, Lût Kavmi‘ne indirilen azabı son derece açık ve etkileyici bir 

üslupla anlatmaktadır. Bu azabın farklı sûrelerde çeĢitli ifadelerle dile getirildiği 

görülmektedir. Lût kavminin yaĢadığı Ģehrin yıkımını betimlemek için kullanılan 

 (köyler)  القزى kelimesi, aslında cümlede gizli olarak bulunan "الوُؤْجفَكَِةُ "

kelimesinin bir sıfatıdır.  

Aynı ifade, Tevbe Sûresi'nde çoğul hâli olan "الوُؤْجفَكَِات" Ģeklinde 

geçmektedir. Bu çoğul form, yerleĢim yerlerinin en az üç veya daha fazla 

olduğunu gösterir. Bu nedenle bazı âlimler, yerle bir edilen Ģehirlerin sadece 

Sodom‘dan ibaret olmadığını, Amora, Devme, Sabura ve Samura gibi baĢka 

yerleĢimlerin de bu felakete uğradığını belirtmiĢlerdir.
154

 

Diğer yandan, Kur‘ân, Hz. Lût‘un ailesinin akıbetine de dikkat 

çekmektedir. Onun, eĢi hariç diğer aile fertleriyle birlikte kurtuluĢa erdiği 

vurgulanır:
155

 

شَارََُٗ  ِْ ٍََُْ٘ٗٓ الََِّ ا اَ َٚ ْٔج١َْٕبَُٖ  َ َٓ  ࣖفبَ ٠ غَبثشِ 
ٌْ َٓ ا ِِ وَبٔذَْ   ―Biz onu ve ailesini kurtardık; ancak hanımını 

(kurtarmadık). ًًؕطَشا َِ  ُْ ِٙ طَشْٔبَ ع١ٍََْ ِْ اَ َٚ  َٓ ١  ِ جْشِ ُّ ٌْ َْ عَبلجِخَُ ا ْٔظشُْ و١َْفَ وَب ࣖفبَ  ―Çünkü o, geride 

                                                 
153 A‘râf 7/81. 
154  Mustafa Kırgız, Kutsal Kitaplardaki Tarihi Olaylar ve Edebi Yorumu (Hz. Adem'den Hz. Lut'a 

Kadar, (Elazığ: Fırat Üniversitesi / Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2009), 427. 
155 Kırgız, Kutsal Kitaplardaki Tarihi Olaylar ve Edebi Yorumu (Hz. Adem'den Hz. Lut'a Kadar, 427. 



   

 

55 

 

kalanlardan oldu. Üzerlerine ise azap yağmuru yağdırdık. İşte günahkârların 

sonu böyle olur!”  Bu âyetler, sadece putperestlik ya da Ģirk nedeniyle değil, 

topluma yayılan ahlaki çöküĢ, yozlaĢma ve kötü davranıĢlar sebebiyle de ilâhî 

azabın gelebileceğini ortaya koymaktadır. Yani cezalandırılma ve helak yalnızca 

inanç sapmalarıyla sınırlı değildir; toplumun ahlaki çöküĢ ve yozlaĢması da 

büyük bir felakete neden olabilir.
156

 

2.8. Hz. Ġsmail 

Kur‘ân-ı Kerîm‘de Hz. Ġsmail, peygamber olarak zikredilmiĢ ve onun salih 

bir kul olduğu vurgulanmıĢtır. Ġlgili bazı âyetler aĢağıda verilmiĢtir: 

Meryem Sûresi 54-55. Âyetler 

هُ كّانّ صّادِقّ الْوّعْدِ وّكّانّ  ا )وّاذْكُرْ فيِ الْكِتّابِ إسِْمّاعِيلّ   إنَِّ كّاةِ 45رّسُولًً نّبِيًّ لَّةِ وّالزَّ ( وّكّانّ يّؤمُْرُ أهّْلّهُ بِالصَّ

ا هِ مّرْضِيًّ  Kitapta İsmail‟i de an! Gerçekten o, sözünde duran biriydi. O, bir"  وّكّانّ عِندّ رّبِّ

resul ve nebî idi." (Meryem, 19/54) "O, ailesine namazı ve zekâtı emrederdi ve Rabbi 

katında hoşnutluk kazanmış biriydi." 
157

 Bu âyetlerde Hz. Ġsmail‘in "resûl" ve "nebî" 

olduğu açıkça belirtilmektedir. Ayrıca onun, verdiği sözde duran, namazı ve zekâtı 

emreden bir peygamber olduğu vurgulanmaktadır. Bu durum, Hz. Ġsmail‘in sadece 

bir Ģahsiyet olarak değil, topluma örnek olan bir önder olarak da rol üstlendiğini 

göstermektedir. 

Sâffât Sûresi 101-107. Âyetler 

فَانْظُرْ مَاذَا فَمَمَّا بَمَغَ مَعَوُ السَّعْيَ قَالَ يَا بُنَيَّ إِنّْي أَرَىٰ فِي الْمَنَامِ أَنّْي أَذْبَحُكَ  بَشَّرْنَاهُ بِغُلََمٍ حَمِيمٍ فَ 

ابِرِينَ  فَمَمَّا أَسْمَمَا وَتَمَّوُ لِمْجَبِينِ وَنَادَيْنَاهُ أَنْ  ۪  قَالَ يَا أَبَتِ افْعَلْ مَا تُؤْمَرُ  ۪  تَرَىٰ  سَتَجِدُنِي إِنْ شَاءَ المَّوُ مِنَ الصَّ

ؤْيَا  لِكَ نَجْزِي الْمُحْسِ  ۪  يَا إِبْرَاىِيمُ قَدْ صَدَّقْتَ الرُّ ذَا لَيُوَ الْبَلََءُ الْمُبِينُ وَفَدَيْنَاهُ بِذِبْحٍ عَظِيمٍ إِنَّا كَذَٰ نِينَ إِنَّ ىَٰ  "Biz, 

ona (İbrahim'e) halim (yumuşak huylu, sabırlı) bir oğul müjdeledik."
158

 "Çocuk, 

onunla birlikte yürüyüp çalışacak çağa gelince İbrahim ona, 'Yavrucuğum! Ben 

rüyamda seni kurban ettiğimi görüyorum. Bir düşün, ne dersin?' dedi. O da, 

'Babacığım! Emrolunduğun şeyi yap. İnşallah beni sabredenlerden bulacaksın' 

                                                 
156 Kırgız, Kutsal Kitaplardaki Tarihi Olaylar ve Edebi Yorumu (Hz. Adem'den Hz. Lut'a Kadar, 427. 
157 Meryem, 19/55. 
158 Sâffât, 37/101. 



   

 

56 

 

dedi."
159

 "Her ikisi de Allah‟a teslim olunca ve İbrahim onu alnı üzerine yatırınca"
160

 

"Biz ona, 'Ey İbrahim!' diye seslendik."
161

 "Sen rüyanın gereğini yerine getirdin. 

Şüphesiz biz iyilik yapanları böyle mükâfatlandırırız."
162

 "Gerçekten bu, çok büyük 

bir imtihandı."
163

 "Biz, oğlunu büyük bir kurbanlıkla fidye verdik."
164 Bu âyetler, Hz. 

Ġsmail‘in peygamberlik vasfına dair dolaylı bir delil içermektedir.   

Enbiyâ Sûresi 85-86. Âyetler 

ابرِِينّ ) الحِِينّ ( وّأدّْخّلْنّاهُمْ فيِ رّحْ 54وّإسِْمّاعِيلّ وّإدِْرِيسّ وّذّا الْكِفْلِ ۖ كُلٌّ مِنّ الصَّ هُمْ مِنّ الصَّ مّتِنّا ۖ إنَِّ  (86) 

"İsmail‟i, İdris‟i ve Zülkifl‟i de hatırla! Onların hepsi sabredenlerdendi."
165

 "Biz, 

onları rahmetimizin içine aldık. Şüphesiz onlar salih kimselerdendi." 
166

 

Bu âyetlerde Hz. Ġsmail, diğer peygamberlerle birlikte zikredilmiĢ ve onun 

sabırlı, salih ve Allah‘ın rahmetine mazhar olan bir kiĢi olduğu vurgulanmıĢtır. 

Burada, peygamberlerin temel vasıflarından biri olan sabır özellikle öne 

çıkarılmaktadır. Hz. Ġsmail, hem büyük bir imtihana sabırla göğüs germesi hem de 

hayatı boyunca Allah‘a olan bağlılığıyla bu vasfa layık olmuĢtur. 

Hz. Ġsmail‟in Kavmi 

Hz. Ġsmail (a.s.), Kur‘ân-ı Kerîm‘de peygamber olarak anılmakla birlikte, 

özel olarak bir kavme gönderildiğine dair doğrudan bir bilgi verilmez. Ancak tarihî 

ve Ġslâmî kaynaklara göre, o Arap Yarımadası‘nda özellikle Mekke civarında 

yaĢayan halklara tebliğde bulunmuĢtur. Hz. Ġsmail‘in tebliğ ettiği din, tevhid 

(Allah‘ın birliği) inancı üzerine kurulu olan Hz. Ġbrahim‘in dinidir.
167

 

Hz. Ġsmail, annesi Hz. Hacer ile birlikte Mekke‘ye yerleĢmiĢ ve burada 

Cürhümîler adlı Arap kabilesiyle iliĢkiler kurmuĢtur. Ġslâmî rivâyetlere göre, Hz. 

                                                 
159 Sâffât, 37/102. 
160 Sâffât, 37/103. 
161 Sâffât, 37/104. 
162 Sâffât, 37/105. 
163 Sâffât, 37/106. 
164 Sâffât, 37/107. 
165 Enbiyâ, 21/85. 
166 Enbiyâ, 21/86. 
167 Müftüoğlu, Kur‟ân‟da Hz. Lut ve Kavmi, 34. 



   

 

57 

 

Ġsmail onlarla evlenmiĢ ve Arap toplumunun önemli bir figürü olmuĢtur. Onlara Hz. 

Ġbrahim‘in dinini tebliğ etmiĢtir.
168

 

2.9. Hz. Ġshak 

Kur‘ân-ı Kerîm‘de Hz. Ġshak‘ın peygamber olduğu açıkça belirtilmektedir. 

Onun peygamberliği, babası Hz. Ġbrahim ve oğlu Hz. Yakub ile birlikte vurgulanır. 

Bu durumu açıklayan bazı âyetler aĢağıda verilmiĢtir: 

En‟âm Sûresi 84. Âyet 

يَّتِوِ دَاوُودَ وَسُمَيْمَانَ  ۪  وَنُوحًا ىَدَيْنَا مِنْ قَبْلُ  ۪  كُلَِّ ىَدَيْنَا  ۪  وَوَىَبْنَا لَوُ إِسْحَاقَ وَيَعْقُوبَ  وَمِنْ ذُرّْ

لِكَ نَجْزِي الْمُحْسِنِينَ  ۪  وَأَيُّوبَ وَيُوسُفَ وَمُوسَىٰ وَىَارُونَ  وَكَذَٰ  "Ona (İbrahim‟e) İshak‟ı ve Yakub‟u 

bağışladık. Hepsini doğru yola ilettik. Daha önce de Nuh‟u doğru yola iletmiştik. 

Onun soyundan Davud‟u, Süleymân‟ı, Eyyub‟u, Yusuf‟u, Musa‟yı ve Harun‟u 

(hidâyete erdirdik). İşte biz, iyilik yapanları böyle mükâfatlandırırız." 
169

 

Bu âyette Hz. Ġshak, peygamberler zinciri içinde anılmaktadır. Özellikle, 

Allah‘ın onu ve oğlunu (Hz. Yakub‘u) hidâyete erdirdiği belirtilerek, onun Allah 

tarafından seçilmiĢ bir peygamber olduğu ve etrafındaki toplumu doğru yola iletmesi 

vurgulanmaktadır. 

Sâffât Sûresi 112-113. Âyetler 

الِحِينَ ) يَّتِيِمَا مُحْسِنٌ  ۪  ( وَبَارَكْنَا عَمَيْوِ وَعَمَىٰ إِسْحَاقَ 111وَبَشَّرْنَاهُ بِإِسْحَاقَ نَبِيِّا مِنَ الصَّ وَمِنْ ذُرّْ

 Ona (Ġbrahim‘e), salihlerden bir peygamber olan Ġshak‘ı" (113) وَظَالِمٌ لِنَفْسِوِ مُبِينٌ 

müjdeledik."
170

 "Ona ve İshak‟a bereket verdik. Onların soylarından iyilik yapan da 

vardır, nefsine açıkça zulmeden de." 
171

 

Bu âyet, Hz. Ġshak‘ın hem Allah tarafından müjdelenen bir evlat hem de 

peygamber olarak seçilmiĢ bir kiĢi olduğunu göstermektedir. Ayrıca, onun soyundan 

gelenlerin içinde hem iyiler hem de kötüler olacağı belirtilerek, peygamber neslinin 

devamı vurgulanmaktadır. 

                                                 
168 Müftüoğlu, Kur‟ân‟da Hz. Lut ve Kavmi, 34. 
169 En‘âm, 6/84. 
170 Sâffât, 37/112. 
171 Sâffât, 37/113. 



   

 

58 

 

Enbiyâ Sûresi 72-73. Âyetler 

ةً يَيْدُونَ بِأَمْرِنَا وَأَوْحَيْنَا إِلَيْيِمْ ( وَجَعَمْنَاىُمْ أَئِمَّ 21وَكُلَِّ جَعَمْنَا صَالِحِينَ ) ۪  وَوَىَبْنَا لَوُ إِسْحَاقَ وَيَعْقُوبَ نَافِمَةً 

يتَاءَ الزَّكَاةِ  لََةِ وَاِ  قَامَ الصَّ وَكَانُوا لَنَا عَابِدِينَ  ۪  فِعْلَ الْخَيْرَاتِ وَاِ   (73) "Ona (İbrahim‟e), ayrıca bir 

lütuf olarak İshak‟ı ve (onun oğlu) Yakub‟u bağışladık. Hepsini salih kimseler 

yaptık." 
172

 

"Onları, emrimizle doğru yolu gösteren önderler kıldık. Onlara hayırlı işler yapmayı, 

namazı dosdoğru kılmayı ve zekât vermeyi vahyettik. Onlar yalnızca bize ibadet eden 

kimselerdi." 
173

 

Burada Hz. Ġshak‘ın ve oğlunun (Hz. Yakub‘un) Allah tarafından doğru yolu 

gösteren önderler olarak seçildiği belirtilmektedir. Aynı zamanda, onlara namaz ve 

zekât gibi ibadetlerin emredildiği ifade edilerek, Hz. Ġshak‘ın peygamberlik görevi 

vurgulanmaktadır. 

Hz. Ġshak‘ın doğrudan bir kavme gönderildiğine dair Kur‘ân-ı Kerîm‘de açık 

bir bilgi bulunmamaktadır. Ancak, o da diğer peygamberler gibi Allah‘ın vahyini 

insanlara ulaĢtırmıĢ ve babası Hz. Ġbrahim‘in tebliğ ettiği tevhid dinini yaymaya 

çalıĢmıĢtır.  

Hz. Ġshak, Hz. Ġbrahim‘in soyundan gelen bir peygamber olduğu için onun 

yolunu takip etmiĢ, tevhid ve halis din konusunda oğullarından biri olan Hz. Yakub 

(Ġsrail) ile birlikte Ġsrailoğullarının atalarından biri olmuĢtur.  

Bu duruma Kur‘ân-ı Kerîm‘de dolaylı bir Ģekilde Ģöyle iĢaret edilmektedir: 

ىٰ بِيَا إِبْ  بَنِىَّ إِنَّ المَّوَ ٱصْطَفَىٰ لَكُمُ ٱلدّْينَ فَلََ تَمُوتُنَّ إِلََّ وَأَنتُم مُّسْمِمُونَ وَوَصَّ أَمْ  رَٰىِيمُ بَنِيوِ وَيَعْقُوبُ يَٰ

لَٰوَ ءَابَآَئِكَ إِبْرَٰىِيمَ نَعْبُدُ إِلَٰيَ  ۪  بَعْدِى قَالُوا ۪  كُنتُمْ شُيَدَآَءَ إِذْ حَضَرَ يَعْقُوبَ ٱلْمَوْتُ إِذْ قَالَ لِبَنِيوِ مَا تَعْبُدُونَ مِن كَ وَاِ 

حِدًا وَنَحْنُ لَوُ  قَ إِلَٰيًا وَٰ سْحَٰ عِيلَ وَاِ  سْمَٰ مُسْمِمُونَ  ۥوَاِ   "İbrahim bunu oğullarına vasiyet etti, Yakub da: 

'Oğullarım! Allah sizin için bu dini seçti. O halde sadece Müslümanlar olarak can 

verin.' dedi."
174

 "Yoksa Yakub‟a ölüm gelip çattığında siz orada mıydınız? O, 

                                                 
172 Enbiyâ, 21/72. 
173 Enbiyâ, 21/73. 
174 Bakara, 2/132. 



   

 

59 

 

oğullarına, 'Benden sonra neye ibadet edeceksiniz?' diye sorduğunda, onlar şöyle 

dediler: 'Senin ilahına ve ataların İbrahim, İsmail ve İshak‟ın ilahına; tek olan 

Allah‟a kulluk edeceğiz. Biz yalnızca O‟na teslim olmuş kimseleriz.'" 
175

 

Bu âyetler, Hz. Ġshak‘ın da babası Hz. Ġbrahim gibi Ġslam‘ın yegâne gayesi ve 

özünü oluĢturan tevhid inancını tüm samimiyetiyle tebliğ ettiğini gösterir. 

Ġsrailoğulları da Hz. Ġshak‘ın soyundan geldikleri için, onun inancı, sonraki nesiller 

için bir temel olmuĢtur. 

2.10. Hz. Yakûb 

Ebû Mansûr el-Cevâlîkī‘ye (ö. 540/1145) göre, Âdem, Sâlih, ġu‗ayb ve 

Muhammed dıĢındaki tüm peygamber isimleri gibi, Ya‗kūb ismi de yabancı 

kökenlidir. Ancak kendisi, ismin Arapça menĢeli olduğu yönündeki bir görüĢe de 

dikkat çekmektedir.
176

  

Ya‗kūb isminin iliĢkilendirildiği ʿakaba kökü sözlüklerde ―takip etmek, 

ardından gelmek, halef olmak‖ anlamlarına gelirken, aʿkaba fiili ise ―arkasında nesil 

bırakmak‖ Ģeklinde açıklanmaktadır. Kimi âlimler Kur‘ân‘da Yakup peygamberin 

soyundan bahsedilirken Benî İsrâîl (Ġsrailoğulları) ifadesinin kullanılmasını, ancak 

atalarına dair anlatımlarda Ya‗kūb isminin tercih edilmesini, onun Ġbrahim‘e bir 

müjde olarak, oğlu Ġshak‘ın ardından verilen bir nimet oluĢuyla açıklamaktadır.
177

 

Hz. Yakub‘un
178

 (a.s.) peygamber olduğunu doğrudan veya dolaylı olarak 

ifade eden âyetler bulunmaktadır. Bu âyetler aĢağıda verilmiĢtir: 

Meryem Suresi, 49. Âyet 

                                                 
175 Bakara, 2/133. 
176 Ebû Mansûr Mevhûb b. Ahmed b. Muhammed el-Cevâlîkī, el-Muʿarreb mine‟l-kelâmi‟l-aʿcemî 

ʿalâ ḥurûfi‟l-muʿcem, thk. Ahmed Muhammed ġâkir, (Kahire 1360/1941), s. 168. 
177 Ebü‘l-Fazl Celâlüddîn Abdurrahmân b. Ebî Bekr b. Muhammed es-Süyûtî, el-İtḳān fî ʿulûmi‟l-

Ḳurʾân, nĢr. Muhammed Ebü‘l-Fazl Ġbrâhim, (Kahire 1387/1967, 1405/1985), 2/115. 
178 Kur‘ân-ı Kerîm'de Hz. Ya‗kūb, hem kendi ismiyle hem de "Ġsrâil" olarak anılmaktadır. Onun adı, 

on farklı sûrede toplam on altı kez geçmektedir (el-Bakara 2/132, 133, 136, 140; Âl-i Ġmrân 3/84; en-

Nisâ 4/163; el-En‗âm 6/84; Hûd 11/71; Yûsuf 12/6, 38, 68; Meryem 19/6, 49; el-Enbiyâ 21/72; el-

Ankebût 29/27; Sâd 38/45). "Ġsrâil" ismi ise doğrudan iki âyette (Âl-i Ġmrân 3/93; Meryem 19/58) 

geçerken, "Benî Ġsrâil" (Ġsrâiloğulları) terkibiyle kırk bir farklı yerde zikredilmektedir. Bazı 

rivâyetlere göre "Ya‗kūb" ismi, onun Allah‘ın emir ve yasaklarını yazılı bir kaynaktan takip edip 

uygulaması, soyunun kendisini izlemesi veya doğum sırasında kardeĢinin topuğunu tutması gibi 

sebeplerle verilmiĢtir. Bununla birlikte, Ġslâmî kaynaklar, "Ya‗kūb" kelimesinin Arapça kökenli 

olmadığını ifade etmektedir. Ömer Faruk Harman, ―Ya‗kûb‖, Türkiye Diyanet Vakfı İslam 

Ansiklopedisi (EriĢim, 14 ġubat 2025). 

https://islamansiklopedisi.org.tr/el-itkan


   

 

60 

 

ا يىعٍبيديكفى مًف ديكفً ٱلمَّوً كىىىبٍنىا لىوي  مى ٍـ كى لىيي لىمَّا ٱعٍتىزى كيؿِّ ۥكى يىعٍقيكبى كى ؽى كى عىمٍنىا نىبًيِّ ۚ  َٓٓ إًسٍحى  اۚ  ا جى  "(İbrahim) 

onlardan ve Allah‟tan başka taptıkları şeylerden uzaklaşınca, ona İshak‟ı ve Yakub‟u 

bağışladık ve hepsini peygamber yaptık."
179

  

Bu âyette, Hz. Yakub‘un doğrudan peygamber olduğu belirtilmiĢtir. Ayrıca 

onun babası Hz. Ġbrahim ve oğlu Hz. Ġshak ile birlikte seçkin peygamberlerden biri 

olduğu vurgulanmaktadır. 

Nisâ Suresi, 163. Âyet 

يٍنىَٓا اًل ى نيكحو كىالنَّبًي يٍنىَٓا اًلىيٍؾى كىمىَٓا اىكٍحى فى مًفٍ بىعٍدًهۚ  اًنََّٓا اىكٍحى ٌٓ  ۚ يٍ  ۚ  عۚ  نىَٓا اًل َٓى اًبٍر هكىاىكٍحى ىـ كىاًسٍم  ؽى ۚ  ي يؿى كىاًسٍح 

يىعٍقيكبى كىالٍْىسٍبىاطً كىع فى ۚ  كى مىيٍم  سي كفى كى ري ييكنيسى كىى  ى كىاىيُّكبى كى بيكران ۚ  كىا تىيٍنىا دىاكي  ۚ  يس  ۚ  دى زى  "Şüphesiz, biz sana da 

vahyettik; Nuh‟a ve ondan sonraki peygamberlere vahyettiğimiz gibi. Ve İbrahim, 

İsmail, İshak, Yakub, torunları (Esbat), İsa, Eyyub, Yunus, Harun ve Süleymân‟a da 

vahyettik. Davud‟a ise Zebur‟u verdik."
180

 

Burada Hz. Yakub‘un ismi, vahiy alan peygamberler arasında sayılmaktadır. 

Vahiy alan bir kiĢinin peygamber olduğu açıktır. Dolayısıyla bu âyet, onun 

peygamberliğine kesin bir delildir. 

En‟âm Suresi, 84. Âyet 

كىىىبٍنىا لىوي  يىعٍقيكبى كيلَِّ ۥكى ؽى كى نيكحن َٓٓ إًسٍحى  يَّتًوً ۚ  ىىدىيٍنىا كى مًف ذيرّْ ييكسيؼى ۥدىاكي  ۦا ىىدىيٍنىا مًف قىبٍؿي كى فى كىأىيُّكبى كى مىيٍمى  سي دى كى

كفى  ميكسىى  كىىى ري لًؾى نىجٍزًل ٱلٍميحٍسًنًيفى  ۚ  كى كىذى  كى  "Biz ona (İbrahim‟e) İshak‟ı ve Yakub‟u bağışladık; 

hepsini doğru yola ilettik. Daha önce de Nuh‟u doğru yola iletmiştik. Onun soyundan 

Davud‟u, Süleymân‟ı, Eyyub‟u, Yusuf‟u, Musa‟yı ve Harun‟u da doğru yola ilettik. 

İşte biz, iyilik edenleri böyle mükâfatlandırırız." 
181

 Bu âyet, Hz. Yakub‘un ilahi 

hidâyet ile seçilmiĢ bir kiĢi olduğunu bildiriyor. Hidâyet verilen isimlerin çoğunun 

peygamber olduğu düĢünüldüğünde, Hz. Yakub‘un da peygamber olduğu açıkça 

anlaĢılmaktadır. 

2.11. Hz. Yûsuf 

                                                 
179 Meryem, 19/49. 
180 Nisa, 4/164. 
181 En‘âm, 6/84. 



   

 

61 

 

Hz. Yûsuf, Ya‗kūb peygamberin oğludur Ġsrâiloğulları‘na gönderilmiĢtir. 

Kur‘an‘a göre Ya‗kūb‘un on iki oğlundan biridir ve Yûsuf ile Bünyâmin an-baba bir 

kardeĢtir.
182

 Hz. Yusuf‘un (a.s.) peygamber olduğunu doğrudan veya dolaylı olarak 

ifade eden âyetler aĢağıda belirtilmiĢtir: 

Yûsuf Suresi, 6. Âyet 

تىوي  ّـُ نًعٍمى ييتً ادًيثً كى ييعىمّْميؾى مًف تىأٍكًيؿً ٱلٍأىحى بُّؾى كى لًؾى يىجٍتىبًيؾى رى كىذى  مىى َٓ  ۥكى آَ أىتىمَّيىا عى مىى َٓ ءىاؿً يىعٍقيكبى كىمى مىيٍؾى كىعى عى

ؽى  سٍحى  ىـ كىاً  يٍؾى إًبٍرى ىًي كًيهـ  ۚ  أىبىكى مًيهـ حى بَّؾى عى ۚ  إًفَّ رى  "İşte böylece Rabbin seni seçecek, sana rüyaların 

yorumunu öğretecek ve daha önce ataların İbrahim ve İshak‟a nimetini tamamladığı 

gibi, sana ve Yakub ailesine de nimetini tamamlayacaktır. Şüphesiz, Rabbin bilendir, 

hikmet sahibidir."
183

 Burada Hz. Yusuf‘un Allah tarafından "seçildiği" ve "özel bir 

bilgi" ile donatıldığı belirtilmektedir. Bu ifadeler, onun bir peygamber olarak 

gönderileceğine dair açık bir iĢarettir. 

Yûsuf Suresi, 24. Âyet 

لىقىدٍ ىىمَّتٍ بًو ّـَ بًيىا ࣖۚ  كى بّْو ۚ  كىىى ًۚؕلىكٍلْىَٓ اىفٍ رىا  بيرٍىىافى رى نٍوي السَُّٓكءى كىالٍفىحٍشىَٓاءى  ۚ  لًؾى لًنىصٍرًؼى عى اًنَّوي مًفٍ  ًۚؕكىذ 

 Kadın onu kesinlikle arzulamıştı; eğer rabbinin işaret ve ikazını“  يفى ۚ  عًبىادًنىا الٍميخٍمىص

görmeseydi o da kadını arzulardı. Böylece onu, kötülükten ve ahlâksız bir iş 

yapmaktan uzak tutmak istedik. Şüphesiz o samimi kullarımızdandı.”
184

 

Âyetten Hz. Yusuf‘un peygamber olduğu sonucunu çıkarmak mümkündür. 

Âyette, Hz. Yusuf‘un (a.s.) "Rabbinin iĢaret ve ikazını görmeseydi" kadına meyletme 

ihtimalinin olduğu ifade edilmektedir. Ancak Allah, ona "burhan" (kesin delil, açık 

bir iĢaret, ilahi bir ikaz) göstermiĢ ve onu "sû‘" (kötülük) ve "fahĢâ" (çirkin iĢ, zina 

gibi büyük günahlar) iĢlemekten uzak tutmuĢtur. Bu, onun ilahi bir himaye altında 

olduğunu ve Allah‘ın özel bir lütfuna mazhar kılındığını gösterir. Nitekim âyet, Hz. 

Yusuf‘un fiziksel geliĢimini tamamlamıĢ ve ergenlik dönemini atlatmıĢ olduğunu 

göstermektedir.
185

 

                                                 
182 Yûsuf 12/4, 59. 
183 Yûsuf, 12/6. 
184 Yûsuf, 12/24. 
185 Zühtü Akbayır, ―Hz. Yusuf‘un Hayatının GeliĢim Psikolojisi Açısından Analiz ve Yorumu‖, 

Danisname Beşeri ve Sosyal Bilimler Dergisi, 3, (2021), 181. 



   

 

62 

 

Âyetin sonunda ‌ يفۚ  مًفٍ عًبىادًنىا الٍميخٍمىص اًنَّوي (ġüphesiz o, samimi kılınmıĢ 

kullarımızdandır) buyrulmaktadır. Burada geçen "مخلص" kelimesi, Allah tarafından 

özellikle seçilmiĢ, arındırılmıĢ ve ihlas sahibi kılınmıĢ anlamına gelir. Kur‘ân‘-ı 

Kerîm‘de peygamberler genellikle yüce Allah‘ın özel olarak seçtiği ve temizlediği 

kullar olarak tanıtılır. Örneğin, diğer peygamberler için de benzer ifadeler 

kullanılmıĢtır.
186

  

Dolayısıyla, Yûsuf Suresi 24. âyeti, Hz. Yusuf‘un peygamberliğini dolaylı 

olarak ispatlayan âyetlerden biri olarak değerlendirilebilir. Özellikle, yüce Allah‘ın 

onu "sû‘ ve fahĢâ"dan (marjinal yaklaĢımlardan) uzak tutması ve onun "mukhlas" 

olarak nitelendirilmesi, onun sıradan bir insan değil, ilahi bir misyon sahibi olduğunu 

göstermektedir.  

Ayrıca bu olay, peygamberlerin peygamberlik öncesinde de (çocukluk 

dönemi de dâhil olmak üzere) günah iĢlemekten kesin bir Ģekilde korunmuĢ oldukları 

görüĢünü destekler mahiyettedir.
187

 

2.12. Hz. Eyyûb 

Hz. Eyyûb‘un
188

 peygamber olduğunu doğrudan veya dolaylı olarak bildiren 

bazı âyetler aĢağıda aktarılmıĢtır: 

Nisa Suresi 163. Âyet 

يٍنىا إًلىى   ا أىكٍحى يٍنىا إًلىيٍؾى كىمى نَّا أىكٍحى يىعٍقيكبى  ۦبىعٍدًهً  ۚ  فى مًفۦنيكحو كىٱلنَّبًيّْ كىاً  ؽى كى سٍحى  عًيؿى كىاً  سٍمى  ىـ كىاً  يٍنىا إًلىى َٓ إًبٍرى ىًي كىأىكٍحى

فى  مىيٍمى  سي كفى كى ييكنيسى كىىى ري بيكرن ۥكىءىاتىيٍنىا دىاكي  ۚ  كىٱلٍأىسٍبىاطً كىعًيسىى  كىأىيُّكبى كى اۚ  دى زى  "Şüphesiz biz, Nûh‟a ve 

                                                 
186 Bkz. Sâd 38/45-47. 
187 Hayreddin Karaman vd. Kur‟ân Yolu, Türkçe Meal ve Tefsîr, (Ankara: Diyanet ĠĢleri BaĢkanlığı 

Yayınları, 2020), 2/226, 227. Detaylı Bilgi için bk. Bayram Ayhan, Kur‟ân-ı Kerîm‟e Göre 

Peygamberlerin İsmeti, (Ġstanbul: Ġstanbul Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans 

Tezi, 2008), 41-125. 
188 Ġbrânîce Kitâb-ı Mukaddes‘te Hz. Eyyûb‘un adı Ġyyôb (Ġyyôv) Ģeklinde geçmektedir. Bu ismin 

kökeni ve anlamı tartıĢmalı olup farklı etimolojik açıklamalar öne sürülmüĢtür. Bazı araĢtırmacılar, 

kelimenin Ġbrânîce‘de ―düĢman olmak, düĢmanca davranmak‖ anlamına gelen âyav fiilinden 

türediğini ileri sürerken, diğer bazı görüĢler, ―sabırla hastalığa katlanmak‖ veya ―Ey ilâhî baba, 

neredesin?‖ anlamlarını taĢıyabileceğini belirtmektedir. Ayrıca, bu kelimenin eski Güney Arabistan ve 

Semûd dillerinde ʾyb, eski Babilonya dilinde Ayyâbum, Tel Amarna tabletlerinde ise Ayâb (A-ia-ab) 

biçiminde yer aldığı tespit edilmiĢtir. Arapça kökenli olmayan Eyyûb isminin, Arapça‘da ―tövbe 

etmek‖ anlamına gelen evb köküyle fonetik benzerlik taĢıdığı da ifade edilmektedir. Ömer Faruk 

Harman, ―Eyyûb‖, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi (EriĢim, 14 ġubat 2025). 



   

 

63 

 

ondan sonra gelen peygamberlere vahyettiğimiz gibi sana da vahyettik. İbrahim‟e, 

İsmail‟e, İshak‟a, Yakub‟a, torunlarına, İsa‟ya, Eyyûb‟a, Yunus‟a, Harun‟a ve 

Süleymân‟a da vahyettik. Davud‟a ise Zebur‟u verdik."
189

 

Bu âyette Hz. Eyyûb‘un ismi diğer peygamberlerle birlikte açıkça 

zikredilmektedir. Ona vahiy geldiği belirtilmiĢ, dolayısıyla peygamber olduğu açıkça 

ifade edilmiĢtir. 

En'am Suresi 84. Âyet 

كىىىبٍنىا لىوي  يىعٍقيكبى كيؿِّ ۥكى ؽى كى نيكحن ۚ  َٓٓ إًسٍحى  يَّتًوً ۚ  ا ىىدىيٍنىا كى مًف ذيرّْ سيمى ۥدىاكي  ۦا ىىدىيٍنىا مًف قىبٍؿي كى ييكسيؼى دى كى فى كىأىيُّكبى كى يٍمى 

كفى  ميكسىى  كىىى ري لًؾى نىجٍزًل ٱلٍميحٍسًنًيفى  ۚ  كى كىذى  كى  "Biz ona (İbrahim‟e) İshak‟ı ve Yakub‟u bağışladık. 

Hepsini doğru yola ilettik. Daha önce de Nûh‟u doğru yola iletmiştik. Onun 

soyundan Davud‟u, Süleymân‟ı, Eyyûb‟u, Yusuf‟u, Musa‟yı ve Harun‟u da doğru 

yola ilettik. İşte biz iyilik yapanları böyle mükâfatlandırırız."
190

 

Bu âyette Hz. Eyyûb, diğer peygamberlerle birlikte sayılmakta ve onların da 

doğru yola iletildiği bildirilmektedir. Kur‘an‘da "hidâyete erdirilmek" ifadesi, 

peygamberlerin seçilmesi anlamında da kullanıldığından, bu âyet Hz. Eyyûb‘un 

peygamberliğine dolaylı bir delildir. 

Enbiya Suresi 83-84. Âyetler 

بَّوي  حًمًيفى ۥكىأىيُّكبى إًذٍ نىادىل  رى يـ ٱلرَّ  رُّ كىأىنتى أىرٍحى بٍنىا لىوي   َٓٓ أىنّْى مىسَّنًىى ٱلضُّ ا بًوً  ۥفىٱسٍتىجى ر   ۦفىكىشىفٍنىا مى  ۚ  مًف ضي

ٍـ رىحٍمىةن  ۥكىءىاتىيٍنى وي أىىٍمىوي  مًثٍمىييـ مَّعىيي بًدًيفى  ۚ  كى ذًكٍرىل  لًمٍعى  مّْفٍ عًندًنىا كى  "Eyyûb‟u da hatırla! Hani o, Rabbine, 

'Başıma bu dert geldi ama Sen merhametlilerin en merhametlisisin' diye seslenmişti. 

Biz de onun duasını kabul ettik, başındaki sıkıntıyı giderdik, ona ailesini ve bir 

mislini daha verdik; tarafımızdan bir rahmet ve kulluk edenler için bir ibret 

olarak."
191

 

                                                 
189 Nisâ, 4/163. 
190 En‘âm, 6/84. 
191 Enbiya, 21/ 83-84. 



   

 

64 

 

Burada Hz. Eyyûb‘un duasına icabet edilmesi ve onun ibret vesilesi olarak 

sunulması, peygamber olduğunu güçlü Ģekilde ima etmektedir. Zira Kur‘an‘da 

peygamberlerin dualarına özel olarak icabet edilmesi sıkça vurgulanan bir durumdur. 

2.13. Hz. ġuayb  

Hz. ġuayb‘ın
192

 peygamber olduğunu doğrudan veya dolaylı olarak bildiren 

bazı âyetler aĢağıda verilmiĢtir: 

ġuara Suresi 177-181. Âyetler 

ٍـ رىسيكؿه أىمًيفه  فىٱتَّقيكا ٍـ شيعىيٍبه أىلْى تىتَّقيكفى  إًنّْى لىكي مىيٍوً مًفٍ أىجٍرو إًفٍ  ۚ  إًذٍ قىاؿى لىيي ٍـ عى آَ أىسٍػ ىميكي مى ٱلمَّوى كىأىطًيعيكفً كى

مىى  رىبّْ  مىمًيفى  أىكٍفيكا ٱلٍكىيٍؿى كىلْى تىكيكنيكاأىجٍرًلى إًلَّْ عى مًفى ٱلٍميخٍسًرًيفى  ۚ  ٱلٍعى   “Hani Şuayb onlara şöyle 

demişti: 'Siz Allah‟tan korkmaz mısınız? Şüphesiz ben sizin için güvenilir bir 

peygamberim. Artık Allah‟tan korkun ve bana itaat edin. Ben sizden buna karşılık 

hiçbir ücret istemiyorum; benim ecrim ancak âlemlerin Rabbine aittir. Ölçüyü tam 

yapın ve eksik verenlerden olmayın.”
193

 

Bu âyette Hz. ġuayb kendisini ― ‌رسول أمين  (güvenilir bir peygamber)‖ olarak 

tanımlamakta ve halkına Allah‘ın emirlerine uymalarını söylemektedir. "Resûl" 

kelimesinin kullanılması, onun peygamber olduğunu açıkça ortaya koymaktadır. 

Hz. ġuayb‟ın Kavmi 

Hz. ġuayb‘ın peygamber olarak gönderildiği kavim, Kur‘an‘da açık bir 

Ģekilde Medyen halkı olarak belirtilmiĢtir. Ankebut Suresi‘nin 36. âyetinde, Hud 

Suresi‘nin 84-86. âyetlerinde ve Araf Suresi‘nin 85. âyetinde Medyen halkına 

hitaben Hz. ġuayb‘ın tebliğde bulunduğu anlatılmaktadır. Bu âyetlerde geçen   لىى كىاً 

ٍـ شيعىيٍبن  اىي دٍيىفى أىخى اۚ  مى  ifadesi, Medyen halkının içinden çıkan ve onların kardeĢi olan Hz. 

ġuayb‘ın, Allah tarafından kendilerine peygamber olarak gönderildiğini açıkça 

                                                 
192 Kur‘an‘da Hz. ġuayb‘ın adı toplamda on bir kez zikredilmektedir. Bu âyetler A‗râf (7/85, 88, 90, 

92 [iki defa]), Hûd (11/84, 87, 91, 94), ġuarâ (26/177) ve Ankebût (29/36) surelerinde yer almaktadır. 

Hz. ġuayb‘ın gönderildiği kavim, Kur‘an‘da Medyen (A‗râf 7/85; Hûd 11/84; Ankebût 29/36) ve 

Eyke (ġuarâ 26/176) isimleriyle anılmaktadır. Ġslam kaynaklarına göre, onun risalet görevini 

yürüttüğü bölgenin, Hz. Hûd ve Hz. Sâlih‘in yaĢadığı coğrafyaya benzer Ģekilde Kuzeybatı Arabistan 

ve Akabe Körfezi‘nin doğu kıyıları olduğu kabul edilmektedir. Mehmet Ümit, ―ġuayb‖, Türkiye 

Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi (EriĢim, 21 ġubat 2025). 
193 ġuara Suresi, 26/177-181. 



   

 

65 

 

vurgulamaktadır. Hz. ġuayb‘ın tebliğ ettiği mesajlar arasında özellikle tevhid inancı, 

adaletli ticaret, ölçü ve tartıda dürüstlük gibi ahlaki ilkeler öne çıkmaktadır. Kur‘an, 

Medyen halkının bu uyarılara nasıl tepki verdiğini, Hz. ġuayb‘a karĢı nasıl 

direndiklerini ve sonunda Allah‘ın azabına uğradıklarını detaylı bir Ģekilde 

anlatmaktadır. Bu bağlamda Hz. ġuayb, peygamberler silsilesi içinde sadece tevhid 

mücadelesi veren bir peygamber olarak değil, aynı zamanda toplumsal adaleti ve 

ekonomik dürüstlüğü savunan bir rehber olarak da karĢımıza çıkmaktadır. 

Kur‘an-ı Kerîm‘de Medyen kelimesi, Hz. ġuayb ve Hz. Mûsâ kıssaları 

bağlamında on farklı yerde geçmektedir. Bu kelime, hem Hz. ġuayb‘ın peygamber 

olarak gönderildiği kavmin yaĢadığı bölgeyi
194

 hem de Hz. Mûsâ‘nın Mısır‘dan 

kaçtıktan sonra sığındığı ve evlenerek uzun yıllar kaldığı yurdu ifade etmektedir.
195

 

Medyen halkı, Kur‘an‘da "Ashâb-ı Medyen"
196

 ve "Ashâbü‟l-Eyke"
197

 olarak da 

anılmaktadır.
198

 

Kur‘an‘ın bildirdiğine göre Hz. ġuayb, Medyen halkını tevhide davet etmiĢ, 

onları çok tanrılı inançlardan vazgeçerek yalnızca Allah‘a kulluk etmeye çağırmıĢtır. 

Bununla birlikte, toplumda yaygın olan ticari ahlaksızlıklara, özellikle ölçü ve tartıda 

haksızlık yapmaya, insanların mallarını eksiltmeye, ülke içinde bozgunculuk 

çıkarmaya ve tehdit yoluyla insanları Allah‘ın yolundan alıkoymaya karĢı 

çıkmıĢtır.
199

 Ancak kavminin önde gelenleri onu yalancılıkla suçlamıĢ, mesajına 

karĢı direnç göstermiĢ ve ona inananları tehdit etmiĢlerdir. Hatta Hz. ġuayb‘ı ve ona 

inananları sürgün etmekle korkutmuĢlardır. Bunun üzerine Hz. ġuayb, kavmini ilâhî 

azapla uyarmıĢ ve nihâyetinde korkunç bir deprem ile birlikte gök gürültüsünü 

andıran Ģiddetli bir ses onları helâk etmiĢtir.
200

  Bu kıssa, yalnızca geçmiĢ bir 

topluluğun baĢına gelen bir felaket anlatısı değil, aynı zamanda ahlaki yozlaĢma ve 

haksız kazanç üzerine kurulu bir düzenin kaçınılmaz çöküĢünü gözler önüne seren 

çarpıcı bir örnektir. 

                                                 
194 A‗râf 7/85; Hûd 11/84; Ankebût 29/36. 
195 Tâhâ 20/40; Kasas 28/22-28. 
196 Tevbe 9/70; Hac 22/44. 
197 Hicr 15/78; ġuarâ 26/176; Sâd 38/13; Kāf 50/14. 
198 Ömer Faruk Harman ―Medyen‖, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi (EriĢim, 24 ġubat 

2025). 
199 A‗râf 7/85-86; Hûd 11/84-87. 
200 A‗râf 7/85-92; Hûd 11/84-95. 



   

 

66 

 

2.14. Hz. Musa  

Hz. Mûsâ‘nın
201

 peygamber olduğunu açık veya dolaylı olarak bildiren 

âyetler bulunmaktadır. Bazılarına aĢağıda yer verilmiĢtir: 

Meryem Suresi 51. Âyet 

كىافى رىسيكؿن ۚ  كىافى ميخٍمىصن  ۥإًنَّوي  ۚ  لٍكًتى بً ميكسىى َٓ كىاذٍكيرٍ فًى ٱ اۚ  ا نَّبًيِّ ۚ  ا كى  "Kitapta Mûsâ‟yı da an! 

Şüphesiz o ihlâslı bir kuldu ve hem resûl hem de nebî idi."
202

 Bu âyet, Hz. Mûsâ‘nın 

hem "رسول" (resûl) hem de "نبي" (nebî) olduğunu açıkça ifade etmektedir. Yani o, 

hem Allah‘tan vahiy alan bir peygamber hem de insanlara bir Ģeriat getiren elçidir. 

Taha Suresi 9-13. Âyetler 

دًيثي ميكسىى َٓ  إًذٍ رىءىا نىارن  ا لَّعىمّْىَٓ ءىاتًيكيـ مّْنٍيىا بًقىبىسو ۚ  إًنّْىَٓ ءىانىسٍتي نىارن  ۚ  ا فىقىاؿى لًأىىٍمًوً ٱمٍكيثيكَٓاۚ  كىىىؿٍ أىتىى ؾى حى

مىى ٱلنَّارً ىيدن  يىا نيكدًلى يى ميكسىى َٓ  إًنّْىَٓ أىنىاۚ  أىكٍ أىجًدي عى بُّؾى فىٱخٍمىعٍ  ۚ  ل  فىمىمَّآَ أىتىى  ىكىأىنىا ۚ  نىعٍمىيٍؾى إًنَّؾى بًٱلٍكىادً ٱلٍميقىدَّسً طيكن  رى

ى َٓ  ا ييكحى  Mûsâ‟nın kıssası sana ulaştı mı? Hani o bir (!Ey Muhammed)" ٱخٍتىرٍتيؾى فىٱسٍتىمًعٍ لًمى

ateş görmüş ve ailesine, 'Siz burada bekleyin, ben bir ateş gördüm; belki size ondan 

bir kor getiririm veya ateşin yanında bir yol gösterici bulurum' demişti. Ateşin 

yanına vardığında şöyle seslenildi: 'Ey Mûsâ! Şüphesiz ben senin Rabbinim; artık 

ayakkabılarını çıkar! Çünkü sen kutsal Tuva vadisindesin. Ben seni seçtim; şimdi 

vahyedilecek olanı dinle!”
203

 Bu âyetler, Hz. Mûsâ‘nın peygamberlikle 

görevlendirilme anını anlatmaktadır. Allah, onu özellikle "Ben seni seçtim" diyerek 

peygamber olarak belirlediğini bildirmiĢtir. 

Bakara Suresi 87. Âyet 

قىفَّيٍنىا مًف لىقىدٍ ءىاتىيٍنىا ميكسىى ٱلٍكًتى بى كى كحً ٱلٍقيديسً  هۦً بىعٍدً  ۚ  كى ىـ ٱلٍبىيّْنى تً كىأىيَّدٍنى وي بًري رٍيى بًٱلرُّسيؿً كىءىاتىيٍنىا عًيسىى ٱبٍفى مى  

  ۚ  "Andolsun ki biz, Mûsâ‟ya kitabı verdik ve onun ardından birçok peygamber 

                                                 
201 Hz. Mûsâ, Kur‘an-ı Kerîm‘de otuz dört farklı sûrede toplamda 136 kez anılmakta ve hem 

Kur‘an‘da hem de sahih hadislerde adı en çok geçen peygamberdir. Ancak Kur‘an‘da Hz. Mûsâ‘nın 

soyundan söz edilmez. Diğer Ġslâmî kaynaklarda ise nesebi, genellikle Mûsâ b. Ġmrân b. Kahes b. Lâvi 

b. Ya‗kūb veya Mûsâ b. Ġmrân (Amram) b. Yeshur (Yitshar, Jitsehar) b. Kahes (Kehat) b. Lâvi (Levi) 

b. Ya‗kūb olarak aktarılmaktadır. Ömer Faruk Harman, ―Eyyûb‖, Türkiye Diyanet Vakfı İslam 

Ansiklopedisi (EriĢim, 27 ġubat 2025). 
202 Meryem, 19/51. 
203 Tâhâ, 20/9-13. 



   

 

67 

 

gönderdik. Meryem oğlu İsa‟ya da apaçık deliller verdik ve onu Ruhulkudüs 

(Cebrail) ile destekledik."
204

 Bu âyette Hz. Mûsâ‘nın bir peygamber olduğu ve ona 

ilahi bir kitap (Tevrat) verildiği vurgulanmaktadır. Aynı zamanda, ondan sonra da 

birçok peygamberin gönderildiği belirtilerek, onun peygamberler zincirindeki önemli 

yeri hatırlatılmaktadır. 

A„râf Suresi 144. Âyet. 

ا اٰتَيْتُكَ وَكُنْ مِنَ الشَّاكِر ي۪ؗ  ي وَبِكَلََم۪  قَالَ يَا مُوسَٰٓى اِنّْي اصْطَفَيْتُكَ عَمَى النَّاسِ بِرِسَالََت ينَ ۪  فَخُذْ مََٓ  

“Allah, “Ey Mûsâ!” dedi, “Ben, mesajlarımı iletmek ve sözüme muhatap kılmak için 

insanlar arasından seni seçtim. Sana verdiğimi al ve şükredenlerden ol.”
205

  

Bu âyette, Hz. Musa‘nın Allah tarafından seçilmiĢ bir peygamber olduğu 

açıkça belirtilmektedir. ت ـۚ  قىاؿى يىا ميكس َٓى اًنّْي اصٍطىفىيتٍيؾى عىمىى النَّاسً بًرًسىالْى ‌مۚ  م كىبًكىلَى  ifadesi, 

onun diğer insanlar arasından özel bir konuma getirildiğini vurgulamaktadır. Burada 

Hz. Musa‘nın iki temel özelliğine dikkat çekilmektedir: Birincisi, Allah‘ın 

mesajlarını insanlara iletmek üzere seçilmiĢ olması, yani peygamberlik göreviyle 

Ģereflendirilmesi; ikincisi ise, Allah ile doğrudan konuĢma ayrıcalığına sahip 

olmasıdır. Bu ikinci özellik, Hz. Musa‘yı diğer peygamberlerden farklı ve özel kılan 

bir vasıf olarak öne çıkmaktadır. 

Kur‘an‘ın farklı âyetlerinde de Hz. Musa‘nın Allah ile konuĢtuğu açıkça ifade 

edilmiĢtir. Örneğin, Nisa Suresi‘nin 164. âyetinde, ا ُ‌مُوسَىٰ‌تَكْلٌِمًّ مَ‌ٱللََّّ ‌وَكَلَّ  (Allah, Musa ile 

doğrudan konuştu.) denilerek, onun ―Kelîmullah‖ (Allah ile konuĢan peygamber) 

sıfatına sahip olduğu vurgulanmaktadır. Bu âyette ise Allah, Hz. Musa‘ya doğrudan 

hitap ederek ona verilen bu büyük nimeti hatırlatmakta ve onu Ģükredenlerden olma 

konusunda teĢvik etmektedir. 

Âyetin devamında yer alan كيفٍ مًفى الشَّاكًر ذٍ مىَٓا ا تىيٍتيؾى كى يفى ۚ  فىخي  ifadesi, Hz. Musa‘nın 

bu ilahi lütfu kabul etmesi ve buna karĢılık Ģükreden bir kul olması gerektiğini ifade 

etmektedir. Burada, sadece Hz. Musa‘ya yönelik bir hitap değil, aynı zamanda tüm 

müminlere yönelik evrensel bir mesaj da bulunmaktadır: Allah‘ın nimetlerini kabul 

                                                 
204 Bakara, 2/87. 
205 A‗râf, 7/144. 



   

 

68 

 

etmek ve Ģükretmek, iman edenler için temel bir sorumluluktur. Hz. Musa örneğinde 

olduğu gibi, insanın kendisine verilen nimetleri bir emanet bilinciyle taĢıması ve 

bunun karĢılığında Allah‘a teĢekkür eden bir kul olması beklenmektedir. 

Sonuç olarak, bu âyet Hz. Musa‘nın Allah katındaki seçkin konumunu, onun 

peygamberlik göreviyle onurlandırıldığını ve diğer peygamberlerden farklı olarak 

Allah ile doğrudan konuĢma Ģerefine nail olduğunu ortaya koymaktadır. 

2.15. Hz. Hârûn 

Hârûn ismi Kur‘ân-ı Kerîm‘de yirmi yerde geçmektedir, ayrıca hayatı ve 

yaptıklarıyla ilgili elimizde fazla bilgi yaktur. Hârûn, genellikle kardeĢi Hz. Mûsâ ile 

beraber anılmaktadır.
206

  Hz. Hârûn‘un peygamber olduğunu gösteren âyetler 

mealleri ve kısa değerlendirmeleriyle birlikte aĢağıda verilmiĢtir: 

ġuara Suresi 16-17. Âyetler 

مىمًيفى  أىفٍ أىرٍسًؿٍ مىعىنىا بىنًىَٓ إًسٍرى َٓءًيؿى   Firavun‟a gidin ve deyin" فىأٍتًيىا فًرٍعىكٍفى فىقيكلْىَٓ إًنَّا رىسيكؿي رىبّْ ٱلٍعى 

ki: 'Biz, âlemlerin Rabbinden gönderilen iki resûlüz. İsrailoğullarını bizimle birlikte 

göndermen için sana geldik.”
207

  

Bu âyette Hz. Mûsâ ve kardeĢi Hz. Hârûn‘un birlikte resûl olarak gönderildiği 

bildirilmektedir. Allah‘ın onları Firavun‘a doğrudan bir mesaj iletmekle 

görevlendirmesi, her ikisinin de peygamberlik görev ve misyonlarının açık bir 

göstergesidir. 

A'raf Suresi 142. Âyet 

دٍنىا ميكسىى  ثىلَىثًيفى لىيٍمىةن  مٍنى يىا بًعىشٍرو  ۚ  كىكىعى بّْوً  ۚ  فىأىتٍمى قىاؿى ميكسىى  لًأىخًيوً  ۚ   ۚ  َٓٓ أىرٍبىعًيفى لىيٍمىةن ۦفىتىّـَ مًيقى تي رى كى

كفى اخٍميفٍنًى فًى  قىكٍمًى كىٱصٍمًحٍ كىلْى تىتَّبًعٍ سىبًيؿى ٱلٍميفٍسًدًيفى   Biz, Mûsâ‟ya otuz gece vadettik, onu on" ىى ري

geceyle tamamladık. Böylece Rabbinin vaadi kırk geceye tamamlanmış oldu. Mûsâ, 

kardeşi Harûn‟a dedi ki: „Beni kavmim arasında vekil bırak, ıslah et ve 

bozguncuların yoluna düşme.”
208

 

                                                 
206 Ömer Faruk Harman, ―Hârûn‖, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi (EriĢim, 3 Mart 2025). 
207 ġuarâ, 26/16, 17. 
208 A‗râf, 7/142. 



   

 

69 

 

Bu âyette Hz. Mûsâ, Harûn‘u kendisinin yerine kavminin baĢına vekil olarak 

bırakmaktadır. Harûn‘un bu görevi üstlenmesi, onun peygamberlik görevini de 

içerdiğini ima eder. Çünkü peygamberler, toplumları ıslah etmekle yükümlüdür ve 

Harûn‘un bu sorumluluğu yerine getirebilmesi için bir peygamber olması gerektiği 

anlaĢılmaktadır. 

Burada Ģu hususa dikkat çekmek yerinde olacaktır: Meryem suresinde yer 

alan ا كىانىتٍ ايمُّؾً بىغًيِّا مى كفى مىا كىافى اىبيكؾً امٍرىاى سىكٍءو كى ري ۚ  يىَٓا ايخٍتى ى   ―Ey Hârûn‟un kız kardeşi! Baban 

kötü bir adam, annen de iffetsiz değildi.”
209

 mealindeki âyette adı geçen Hz. 

Musâ‘nın kardeĢi olan Harûn değildir. Bazı görüĢlere göre, Hz. Meryem‘in Hârûn 

adında bir kardeĢi bulunmaktaydı ve bu Ģahıs, ebeveynleri gibi iffetli ve sâlih bir 

kimseydi. Bu nedenle, konunun mahiyetine vakıf olmayan kiĢiler, böyle birinin 

kardeĢi olan Meryem‘in iffetini korumaması düĢünülemeyecek bir durum olarak 

değerlendirmiĢlerdir. Nitekim Hz. Peygamber‘den aktarılan bir rivâyette, 

Ġsrâiloğulları‘nda önceki peygamberlerin ve sâlih kiĢilerin isimlerinin yeni nesillere 

verilmesi Ģeklinde bir gelenek bulunduğu, bu bağlamda Meryem‘in kardeĢine de 

Hârûn adının verildiği ifade edilmiĢtir. Buna benzer bir diğer açıklama ise, Hz. 

Meryem‘in peygamber Hârûn‘un neslinden gelmesi sebebiyle bu Ģekilde hitap 

edilmiĢ olabileceğidir.
210

 

2.16. Hz. Zülkifl 

Lügat anlamı itibarıyla, ―sahip, mâlik‖ anlamına gelen zû kelimesi ile ―pay, 

hisse; benzerlik, sorumluluk‖ gibi anlamlar taĢıyan kifl kelimesinin birleĢiminden 

oluĢan Zülkifl, ―pay sahibi, sorumluluk taĢıyan veya benzeri bulunan‖ anlamına 

gelmektedir.
211

 

                                                 
209 Meryem, 19/28. 
210 Ebû Bekr Abdürrezzâk b. Hemmâm b. Nâfi‗ es-San‗ânî el-Himyerî, Tefsîru Abdurrezzâk, thk. 

Mahmûd Muhammed Abede (Beyrut: Dâru‘l-Kutubi‘l-‗Ġlmiyye, 1419), 2/358; Taberî, Câmiu‘l-

Beyân, 18/186; Ebû Mansûr Muhammed b. Muhammed b. Mahmûd el-Mâtürîdî, Tefsîru‟l-Mâtüridî 

Teʾvîlâtü Ehli‟s-Sünne, thk. Mecdî Bâselûm, (Beyrut: Dâru‘l-Kutubi‘l-Ġlmiyye, 1427/2005), 7/233; 

Karaman vd. Kur‟ân Yolu, Türkçe Meal ve Tefsîr, 3/597. 
211 Ömer Faruk Harman, ―Zülkifl‖, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi (EriĢim, 4 Mart 2025). 



   

 

70 

 

Zülkifl ismi Kur‘ân-ı Kerîm‘de iki âyette geçmektedir: Enbiyâ Sûresi 85. âyet 

ve Sâd Sûresi 48. âyet. Bu âyetler meal ve değerlendirmeleriyle birlikte aĢağıda 

verilmiĢtir: 

Enbiyâ Sûresi, 85. âyet 

دٍرًيسى  اعًيؿى كىاً  سٍمى ذىا ٱلٍكًفٍؿً كىاً  ػ بًرًيفى  ۚ  كيؿّّ  ۚ  كى مّْفى ٱلصَّ  "İsmâil‟i, İdrîs‟i ve Zülkifl‟i de an! 

Hepsi sabredenlerdendi."
212

  

Bu âyette, Zülkifl‘in Ġsmâil ve Ġdrîs peygamberlerle birlikte zikredilmesi, 

onun da peygamber olabileceğine dair bir iĢaret olarak yorumlanmıĢtır. Çünkü 

Kur‘ân-ı Kerîm‘de bu Ģekilde peygamberlerin sıralandığı baĢka âyetlerde de 

genellikle peygamberlerin isimleri anılır. Ayrıca, âyette "sabredenlerdendi" Ģeklinde 

bir nitelendirme yapılması, onun özel bir imtihandan geçtiğini ve bu hususta örnek 

gösterildiğini düĢündürmektedir. 

Sâd Sûresi, 48. Âyet 

ذىا ٱلٍكًفٍؿً  ػ عًيؿى كىٱلٍيىسىعى كى كيؿّّ  ۚ  كىٱذٍكيرٍ إًسٍمى مّْفى ٱلٍأىخٍيىارً  ۚ  كى  "İsmâil‟i, Elyesa‟ı ve Zülkifl‟i de 

an! Hepsinin üstünlüğü vardı."
213

  

Bu âyette de Zülkifl, Elyesa‘ ve Ġsmâil ile birlikte zikredilmektedir. " نَ‌‌ ‌مِّ وَكُل ًۭ

ارٱ ٌَ لْْخَْ " ifadesi, onların hepsinin üstün meziyetlere sahip kimseler olduğunu 

vurgulamaktadır. Bu üstünlüğün peygamberlikle ilgili mi yoksa sadece sâlih bir kul 

olmakla mı ilgili olduğu konusunda farklı görüĢler bulunmaktadır.
214

 

Bazı müfessirler, Zülkifl‘in de peygamber olarak gönderildiğini savunurken, 

diğer bazı yorumcular onun sâlih bir kiĢi olduğunu öne sürmüĢlerdir. Peygamber 

olduğunu savunan görüĢ, onun diğer peygamberlerle birlikte anılmasına ve üstün bir 

kiĢilik olarak nitelenmesine dayanmaktadır. Ancak Kur‘ân-ı Kerîm‘de kendisine 

vahiy gelip gelmediğine dair doğrudan bir bilgi bulunmamaktadır.
215

 

2.17. Hz. Davud 

                                                 
212 Enbiyâ, 21/85. 
213 Sâd, 38/ 48. 
214 Mustafa Öztürk, ―Zülkifl‘in Dînî ve Tarihî Kimliğine Dair Bir AraĢtırma‖, Çukurova Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi Dergisi, 4/2 (2004), 115, 116. 
215 Öztürk, ―Zülkifl‘in Dînî ve Tarihî Kimliğine Dair Bir AraĢtırma‖, 115, 116. 



   

 

71 

 

Hz. Dâvûd‘un peygamber olduğunu açık veya dolaylı olarak bildiren birkaç 

âyet bulunmaktadır. Bu âyetlerin Arapça metinleri, mealleri ve kısa 

değerlendirmeleri aĢağıda aktarılmıĢtır: 

En„âm Sûresi, 84. Âyet 

كىىىبٍنىا لىوي  يىعٍقيكبى ۥكى ػ ؽى كى نيكحن  ۚ  كيلَِّ ىىدىيٍنىا ۚ  َٓٓ إًسٍحى يَّتًوً  ۚ  ا ىىدىيٍنىا مًف قىبٍؿي ۚ  كى مًف ذيرّْ فى كىأىيُّكبى ۥدىاكي  ۦكى مىيٍمى  سي دى كى

ييكسيؼى  كفى  كى ميكسىى  كىىىػ ري لًؾى نىجٍزًل ٱلٍميحٍسًنًيفى  ۚ  كى كىذى  كى  "Biz ona (İbrahim‟e) İshâk‟ı ve Ya„kûb‟u 

bağışladık; hepsini doğru yola ilettik. Daha önce de Nûh‟u doğru yola iletmiştik. 

Onun soyundan Dâvûd‟u, Süleymân‟ı, Eyyûb‟u, Yûsuf‟u, Mûsâ‟yı ve Hârûn‟u da 

doğru yola eriştirdik. Biz iyilik yapanları işte böyle mükâfatlandırırız."
216

  

Bu âyet, Hz. Dâvûd‘un peygamber olduğunu açıkça belirtmese de, onun Hz. 

Ġbrahim‘in soyundan gelen ve Allah tarafından doğru yola iletilmiĢ kiĢiler arasında 

olduğunu ifade etmektedir.  

Ġsra Sûresi, 55. Âyet 

تً كىٱلٍأىرٍضً  كى  يـ بًمىف فًى ٱلسَّمى  بُّؾى أىعٍمى رى مٍنىا بىعٍضى ٱلنَّبًيّْ  ۚ  كى لىقىدٍ فىضَّ مىى  بىعٍضو ۦكى بيكرن ۥكىءىاتىيٍنىا دىاكي  ۚ  فى عى اۚ  دى زى  

"Rabbin göklerde ve yerde bulunanları en iyi bilendir. Andolsun, biz 

peygamberlerden bazılarını diğerlerine üstün kıldık ve Dâvûd‟a da Zebûr‟u 

verdik."
217

  

Bu âyette, Allah‘ın bazı peygamberleri diğerlerine üstün kıldığı ifade 

edildikten hemen sonra, Hz. Dâvûd‘a Zebûr‘un verildiği belirtilmektedir. Ġlâhî kitap 

verilen Ģahısların Allah teala tarafından seçilmiĢ peygamberler olduğu dikkate 

alındığında, bu ifade Hz. Dâvûd‘un da seçilmiĢ bir peygamber olduğunu açıkça 

göstermektedir. 

Sâd Sûresi, 26. Âyet 

                                                 
216 En‗âm, 6/84. 
217 Ġsrâ, 17/55. 



   

 

72 

 

مًيفىةن ۥيىػ دىاكي  عىمٍنىػ ؾى خى ؽّْ  ۚ  دي إًنَّا جى ۚ  كىلْى تىتَّبًعً ٱلٍيىكىل  فىييضًمَّؾى عىف سىبًيؿً ٱلمَّوً  فًى ٱلٍأىرٍضً فىٱحٍكيـ بىيٍفى ٱلنَّاسً بًٱلٍحى  
218

"Ey Dâvûd! Biz seni yeryüzünde bir halife kıldık. O halde insanlar arasında 

adaletle hükmet, nefsine uyarak Allah‟ın yolundan sapma!" 

Bu âyette Hz. Dâvûd‘un Allah tarafından halife kılındığı ve adaletle 

hükmetmesi emredilmektedir. Peygamberler genellikle ilâhî hükümleri insanlara 

ileten ve uygulayan kiĢiler oldukları için, Hz. Dâvûd‘un bu görevle sorumlu 

tutulması, onun peygamber olduğunu güçlü Ģekilde destekleyen bir ifadedir. 

Ġslâmî kaynaklarda aktarıldığına göre, Hz. Dâvûd‘un sesi hem son derece gür 

hem de eĢsiz bir güzelliğe sahipti. O, Zebûr‘u okumaya baĢladığında, sesi öylesine 

etkileyici olurdu ki, kuĢlar uçmayı bırakıp onu dinler, dağlar onun sesine yankı 

yapardı. Hz. ÂiĢe ve Ebû Hüreyre‘den rivâyet edilen bir hadise göre, Hz. Peygamber, 

Ebû Mûsâ el-EĢ‗arî‘nin sesini duyduğunda, “Ebû Mûsâ‟ya Dâvûd‟un güzel 

nağmelerinden bir pay verilmiĢtir” buyurmuĢtur. Ebû Mûsâ‘nın bizzat naklettiği 

bir baĢka rivâyette ise, Hz. Peygamber ona “Ey Ebû Mûsâ! Sana Âl-i Dâvûd‟un 

güzel nağmelerinden bir mizmâr (ses güzelliği) verilmiĢtir” diyerek sesinin 

eĢsizliğini övmüĢtür.
219

 

2.18. Hz. Süleymân 

Hz. Süleymân‘ın
220

 peygamber olduğunu açık veya dolaylı olarak ifade eden 

bazı âyetler bulunmaktadır. Daha önce aktarıldığı üzere bir tek âyette birçok 

peygamberin ismi yer alabildiği için ilgili âyet her bir peygamber bahsinde tekrardan 

aktarılmıĢtır. Söz konusu âyetler Ģu Ģekildedir: 

 

En„âm Sûresi, 84. Âyet 

                                                 
218 Sâd, 38/26. 
219 Ömer Faruk Harman, ―Dâvûd‖, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi (EriĢim, 6 Mart 2025). 
220 Yahudilik ve Hıristiyanlık‘ta Hz. Süleymân yalnızca bir kral olarak kabul edilirken, Ġslâm‘da hem 

hükümdar hem de peygamber olarak görülmektedir. Süleymân isminin Ġbrânîce‘deki karĢılığı olan 

ġelomoh (ġlomo), ―barıĢ, selâmet, huzur‖ anlamına gelen Ģalom kelimesinden türemiĢ olup, 

―barıĢsever‖ ya da ―huzur getiren‖ manasını taĢımaktadır. Ahd-i Atîk‘e göre, Hz. Dâvûd, Tanrı‘dan 

oğlunun döneminde barıĢın hâkim olacağına dair bir müjde almıĢ ve bu nedenle ona barıĢla özdeĢleĢen 

bu ismi vermiĢtir. Ömer Faruk Harman, ―Süleymân‖, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi 

(EriĢim, 8 Mart 2025). 



   

 

73 

 

كىىىبٍنىا لىوي  يىعٍقيكبى ۥكى ػ ؽى كى نيكحن  ۚ   ىىدىيٍنىاكيلَِّ  ۚ  َٓٓ إًسٍحى يَّتًوً  ۚ  ا ىىدىيٍنىا مًف قىبٍؿي ۚ  كى مًف ذيرّْ فى كىأىيُّكبى ۥدىاكي  ۦكى مىيٍمى  سي دى كى

كفى  ميكسىى  كىىىػ ري ييكسيؼى كى لًؾى نىجٍزًل ٱلٍميحٍسًنًيفى  ۚ  كى كىذى  كى  "Biz ona (İbrahim‟e) İshâk‟ı ve Ya„kûb‟u 

bağışladık; hepsini doğru yola ilettik. Daha önce de Nûh‟u doğru yola iletmiştik. 

Onun soyundan Dâvûd‟u, Süleymân‟ı, Eyyûb‟u, Yûsuf‟u, Mûsâ‟yı ve Hârûn‟u da 

doğru yola eriştirdik. Biz iyilik yapanları işte böyle mükâfatlandırırız."
221

 

Bu âyet, Hz. Süleymân‘ın peygamber olduğunu dolaylı olarak 

göstermektedir. Zira burada Hz. Süleymân, açıkça peygamber olduğu bilinen 

Ģahsiyetlerle birlikte zikredilmektedir. Bu bağlamda, onun da bir peygamber olduğu 

anlaĢılmaktadır. 

Nisâ Sûresi, 163. Âyet 

يٍنىَٓا اًل ى نيكحو كىالنَّبً  يٍنىَٓا اًلىيٍؾى كىمىَٓا اىكٍحى فى مًفٍ بىعٍدًهۚ  ياًنََّٓا اىكٍحى ٌٓ  ۚ يٍنىَٓا اًل َٓى اًبٍر ه ۚ  عۚ  كىاىكٍحى ىـ كىاًسٍم  ؽى ۚ  ي يؿى كىاًسٍح 

يىعٍقيكبى كىالٍْىسٍبىاطً كىع فى ۚ  كى مىيٍم  سي كفى كى ري ييكنيسى كىى  ى كىاىيُّكبى كى تىيٍنىا دىاكي  ۚ  يس  بيكران ۚ  كىا  ۚ  دى زى  "Şüphesiz biz, Nûh‟a 

ve ondan sonraki peygamberlere vahyettiğimiz gibi, sana da vahyettik. Yine 

İbrâhim‟e, İsmâil‟e, İshâk‟a, Ya„kûb‟a, torunlarına, İsâ‟ya, Eyyûb‟a, Yûnus‟a, 

Hârûn‟a ve Süleymân‟a da vahyettik. Dâvûd‟a da Zebûr‟u verdik."
222

 

Bu âyet, Hz. Süleymân‘ın peygamberliğini açıkça ortaya koymaktadır. Zira 

burada, Allah‘ın kendisine vahiy gönderdiği isimler arasında Hz. Süleymân da yer 

almakta ve vahiy alanların peygamber olduğu bilindiğinden, onun da bir peygamber 

olduğu netleĢmektedir. 

Enbiyâ Sûresi, 78-79. Âyetler 

دىاكي  فى إًذٍ يىحٍكي ۥكى مىيٍمى  سي فى دى كى مىيٍمى  يًدًيفى  فىفىيَّمٍنى يىا سي ٍـ شى  كٍمًيً كينَّا لًحي يـ ٱلٍقىكًٍـ كى نى رٍثً إًذٍ نىفىشىتٍ فًيوً غى افً فًى ٱلٍحى  ۚ  مى

كيؿِّ  نـ ۚ  كى كٍ نـ ۚ  ا ءىاتىيٍنىا حي ۚ  اۚ  ا كىعًمٍ  "Dâvûd ve Süleymân'ı da hatırla! Hani bir arazi hakkında 

hüküm veriyorlardı; geceleyin koyunlar oraya yayılmıştı. Biz onların hükmüne 

şahittik. Biz meseleyi Süleymân‟a daha iyi kavrattık. Her birine (doğrudan) hikmet ve 

ilim verdik."
223

 

                                                 
221 En‗âm, 6/84. 
222 Nisâ, 4/163. 
223 Enbiyâ, 21/78-79.  



   

 

74 

 

Bu âyet, Hz. Süleymân‘ın üstün ilim ve hikmet sahibi olduğunu 

vurgulamaktadır. Kur‘ân‘da "hikmet" ve "ilim" genellikle peygamberlere verilen 

özel niteliklerdir.  

2.19. Hz. Ġlyas  

Hz. Ġlyas‘ın peygamber olduğunu açık veya dolaylı olarak bildiren âyetler 

bulunmaktadır. Söz konusu âyetlere aĢağıda yer verilmiĢtir: 

En„âm Sûresi, 85. Âyet 

يىحٍيىى  كىعًيسىى   كىرًيَّا كى زى لٍيىاسى كى مًحًيفى  ۚ  كيؿّّ  ۚ  كىاً  مّْفى ٱلصَّ   "Zekeriya‟yı, Yahyâ‟yı, Îsâ‟yı ve 

İlyas‟ı da (hidÂyete erdirdik). Onların hepsi sâlihlerdendi."
224

  

Bu âyette Hz. Ġlyas, diğer peygamberlerle birlikte zikredilmektedir. Zekeriya, 

Yahyâ ve Îsâ‘nın peygamber olduğu kesin olduğuna göre, Hz. Ġlyas‘ın da bu 

bağlamda bir peygamber olduğu açıkça anlaĢılmaktadır. 

Sâffât Sûresi, 123. Âyet 

نَّ إِلْيَاسَ لَمِنَ ٱلْمُرْسَمِينَ  ”.Şüphesiz İlyas da peygamberlerdendi“ وَاِ 
225

  

Âyette "Ġlyas da peygamberlerdendi" ifadesiyle onun Allah tarafından 

gönderilmiĢ bir elçi olduğu net bir Ģekilde belirtilmiĢtir. 

Kur‘ân-ı Kerîm‘de Hz. Ġlyas hakkında detaylı bilgi verilmezken, kimi tarih, 

tefsir ve kıssas-ı enbiyâ kaynaklarında ona dair çeĢitli rivâyetler yer almaktadır. Bu 

rivâyetlerde Hz. Ġlyas‘ın soyu farklı Ģekillerde aktarılmıĢ olup, bazı kaynaklarda Ġlyâs 

b. Yâsîn b. Finhâs b. Îzâr b. Hârûn b. Ġmrân, bazı kaynaklarda ise Ġlyâs b. Âzir b. Îzâr 

b. Hârûn b. Ġmrân olarak geçmektedir. Her iki nesep zincirinde de Hz. Ġlyas‘ın, Hz. 

Hârûn‘un soyundan geldiği belirtilmektedir.
226

 

2.20. Hz. Elyesa„ 

Sözlüklerde el-Yesa‗ isminin etimolojisine dair bir açıklama bulunmaz; 

yalnızca bir peygamber adı olduğu belirtilir. Ancak Kur‘an‘ı baĢtan sona kadar tefsir 

                                                 
224 En‗âm, 6/85. 
225 Saffât, 37/123. 
226 Ömer Faruk Harman, ―Ġlyâs‖, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi (EriĢim, 8 Mart 2025). 



   

 

75 

 

eden ilk müfessir Mukātil b. Süleymân (ö. 150/767) Kehf sûresindeki Hz. Mûsâ 

kıssasında geçen ilim sahibi kulun Hızır, Hızır‘ın ise el-Yesa‗ olduğunu söyler. Bu 

ismin, ilminin gökleri ve yeri kuĢatacak kadar geniĢ olması sebebiyle verildiğinim 

altını çizer. Her ne kadar sözlüklerde kelimenin kökenine dair bilgi bulunmasa da, 

tefsir âlimi Mukātil‘in el-Yesa‗ adını el-vese„ (geniĢlik) köküyle iliĢkilendirdiği ileri 

sürülebilir.
227

 

Hz. Elyesa‘nın
228

 peygamber olduğunu açık veya dolaylı olarak bildiren 

âyetler bulunmaktadır. Sözü edilen âyetler aĢağıda aktarılmıĢtır: 

En„âm Sûresi, 86. Âyet 

ليكطن  ييكنيسى كى عًيؿى كىٱلٍيىسىعى كى سٍمى  كيؿِّ ۚ  كىاً  مىمًيفى ۚ  ا كى مىى ٱلٍعى  مٍنىا عى ا فىضَّ  "İsmâil‟i, Elyesa‟yı, Yûnus‟u 

ve Lût‟u da (hidÂyete erdirdik); onların her birini âlemlere üstün kıldık."
229

  Bu 

âyette Hz. Elyesa, diğer peygamberlerle birlikte açık bir Ģekilde zikredilmektedir. 

Hz. Ġsmâil, Hz. Yûnus ve Hz. Lût‘un peygamber olduğu kesin olduğuna göre, Hz. 

Elyesa‘nın da aynı konumda olması aklın varacağı kesin sonuçlardan birisidir. 

Ayrıca  مىمًيفى مىى ٱلٍعى  مٍنىا عى  âlemlere üstün kılındığı" belirtilmesi, onun sıradan bir" فىضَّ

insan değil, yüce Allah tarafından seçilmiĢ ve eğitilmiĢ biri olduğunu gösterir. 

Sâd Sûresi, 48. Âyet 

عًي ذىا ٱلٍكًفٍؿً كىٱذٍكيرٍ إًسٍمى  كيؿّّ  ؿى كىٱلٍيىسىعى كى مّْفى ٱلٍأىخٍيىارً  ۚ  كى  "İsmâil‟i, Elyesa‟yı ve Zülkifl‟i de an! 

Hepsi de iyilerdendir."
230

  

Bu âyette de Hz. Elyesa, Hz. Ġsmâil ve Hz. Zülkifl ile birlikte 

zikredilmektedir. Burada doğrudan peygamber olduğu belirtilmese de, "hepsi de 

                                                 
227 Ebü‘l-Hasen Mukātil b. Süleymân b. BeĢîr el-Ezdî el-Belhî, Tefsīru Muḳātil b. Suleymān, thk. 

ʿAbdullāh Maḥmūd ġehāte, (Beyrut: Muʾessesetu‘t-Tārīḫi‘l-ʿArabī, 2002), 4/477. 
228 Elyesa‗ isminin kökeni ve telaffuzu konusunda farklı görüĢler bulunmaktadır. Bazı tefsir alimleri, 

ismin aslının "Yesa‗" ya da "Leysa‗" olduğunu, önündeki "El" harfinin ise belirli artikel (ta‗rif) 

olduğunu ileri sürmüĢlerdir. En yaygın telaffuz Ģekli Elyesa„ olmakla birlikte, Elleysa„ Ģeklinde 

okuyanlar da mevcuttur. Bu farklı telaffuzlar, ismin kökenine ve anlamına dair çeĢitli tartıĢmaları 

beraberinde getirmektedir. Ömer Faruk Harman, ―Elyesa‗‖, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi 

(EriĢim, 9 Mart 2025). 
229 En‗âm, 6/86. 
230 Sâd, 38/48. 



   

 

76 

 

iyilerdendir" ifadesi, onun Allah katında özel ve seçilmiĢ bir kiĢi olduğunu 

göstermektedir.  

2.21. Hz. Yûnus 

Zünnûn ve Sâhibulhût olarak da isimlendirilen Hz. Yûnus‘un
231

 peygamber 

olduğunu bildiren âyetler Ģu Ģekildedir: 

En„âm Suresi, 86. Âyet 

ليكطنا  ييكنيسى كى اعًيؿى كىالٍيىسىعى كى سٍمى مىى  ۚ  كىاً  مٍنىا عى كيلَِّ فىضَّ الٍعىالىمًيفى كى  "İsmâîl‟i, Elyesa„ı, Yûnus‟u ve 

Lût‟u da (hidâyete erdirdik). Hepsini âlemlere üstün kıldık."
232

 

Burada Allah, bu dört peygamberi özellikle anarak onların hidâyete erdirilmiĢ 

kiĢiler olduğunu bildiriyor. Hidâyete erdirilmiĢ olmak, onların hem doğru yol 

üzerinde olduğunu hem de insanlara rehberlik yaptığını gösterir.  

Nisâ Suresi, 163. Âyet 

يٍنىا إًلىى نيكحو كىالنَّبًيّْ    ا أىكٍحى يٍنىا إًلىيٍؾى كىمى هً   ۦ بىعٍدًهً  ۚ  فى مًفۦإًنَّا أىكٍحى يٍنىا إًلىىَٓ إًبٍر  ؽى ۚ  كىأىكٍحى سٍح  عًيؿى كىاً  سٍم  ىـ كىاً  يىعٍقيكبى كىٱلٍأىسٍبىاطً ي كى

فى  مىيٍم  سي كفى كى ري ييكنيسى كىى  بيكرناۚ  كىءىاتىيٍنىا دىاكي  ۚ  كىعًيسىى  كىأىيُّكبى كى دى زى  "Şüphesiz ki biz sana (ey Muhammed!) 

vahyettiğimiz gibi, Nûh‟a ve ondan sonraki peygamberlere de vahyettik. İbrâhim‟e, 

                                                 
231 Kur‘ân-ı Kerîm‘de Hz. Yûnus‘tan farklı isimlerle bahsedilir. O, bazı âyetlerde doğrudan "Yûnus" 

ismiyle anılır (en-Nisâ 4/163; el-En‗âm 6/86; Yûnus 10/98; es-Sâffât 37/139), bazı yerlerde ise 

"Zünnûn" yani "Balık Sahibi" (el-Enbiyâ 21/87) ve "Sâhibü‘l-hût" yani "Balığın Dostu" (el-Kalem 

68/48) olarak zikredilir. Ona vahiy geldiği açıkça belirtilmiĢ (en-Nisâ 4/163), doğru yola iletilenlerden 

olduğu, âlemler içinde üstün kılındığı (el-En‗âm 6/86) ve sâlih kullardan olduğu ifade edilmiĢtir (el-

Kalem 68/50). Kur‘an‘ın onuncu sûresi, onun adıyla anılmaktadır. Bu sûrede, Yûnus kavminin, 

peygamberlerinin uyarısını dikkate alarak iman etmeleri sayesinde azaptan kurtulan tek toplum olduğu 

anlatılır (Yûnus 10/98). Hz. Yûnus, kavminin inkârı karĢısında öfkeye kapılarak onları terk etmiĢ (el-

Enbiyâ 21/87), ardından dolu bir gemiye binmiĢti (es-Sâffât 37/140). Ancak gemide kura çekilmiĢ ve 

kura sonucu kaybedenlerden biri olarak denize atılmıĢ, büyük bir balık tarafından yutulmuĢtur (es-

Sâffât 37/141-142). Eğer Allah‘ı tesbih eden bir kul olmasaydı, kıyamete kadar balığın karnında 

kalacaktı. Fakat o, karanlıklar içinde Rabbine yönelerek, "Senden baĢka ilah yoktur, seni tenzih 

ederim. Gerçekten ben zalimlerden oldum" diyerek dua etti (el-Enbiyâ 21/87-88; es-Sâffât 37/143-

144). Bu samimi yakarıĢı karĢılıksız kalmadı; duası kabul edilerek Allah‘ın merhametiyle balığın 

karnından çıkarıldı. Bitkin ve güçsüz bir halde sahile atılan Yûnus‘un korunması için Allah, ona geniĢ 

yapraklı bir yaktîn (kabak cinsi) bitkisi yaratmıĢtı (es-Sâffât 37/145-146; el-Kalem 68/49-50). Daha 

sonra Yûnus, 100.000 ya da daha fazla insana peygamber olarak gönderildi (es-Sâffât 37/147). Bu kez 

kavmi ona iman etti, böylece önceden kendilerine vaat edilen azaptan kurtularak bir süre daha 

nimetlerle yaĢama imkânı buldu (Yûnus 10/98; es-Sâffât 37/148). Ömer Faruk Harman, ―Yûnus‗‖, 

Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi (EriĢim, 10 Mart 2025). 
232 En‗âm, 6/86. 



   

 

77 

 

İsmâîl‟e, İshak‟a, Yakub‟a ve torunlarına, İsa‟ya, Eyyub‟a, Yûnus‟a, Harun‟a ve 

Süleymân‟a da vahyettik. Ve Dâvud‟a da Zebûr‟u verdik."
233

 

Burada Hz. Yûnus‘un da vahiy alan bir peygamber olduğu açıkça 

belirtilmektedir. Nitekim vahiy almak peygamberliğin en temel göstergelerinden 

biridir. 

Sâffât Suresi, 139 - 148 Âyetleri 

فَّ ييكنيسى لىمًفى ٱؿ مًيفى  إًذۚ  ميرۚ  كىاً  ىـ فىكىافى مًفى ٱؿۚ  مىشۚ  ؾً ٱؿۚ  فيؿۚ  أىبىؽى إًلىى ٱؿ ۚ  سى يى كفً  فىسى  ضًيفى ۚ  ميدۚ  حي حى

 عىثيكفى ۚ  ًـ ييبۚ  َٓٓ إًلىى  يىكۦنًوً ۚ  ميسىبّْحًيفى  لىمىبًثى فًي بىطۚ  كىافى مًفى ٱؿ ۥلْىَٓ أىنَّوي ۚ  فىمىك  ۚ  حيكتي كىىيكى ميمًيـۚ  تىقىمىوي ٱؿۚ  فىٱؿ

مىيۚ  بىتۚ  كىأىف ۚ  عىرىآَءً كىىيكى سىقًيـۚ  نى وي بًٱؿۚ  فىنىبىذ رىةۚ  نىا عى ؼو ۚ  نى وي إًلىى  مًاٍئىةً أىؿۚ  سىؿۚ  كىأىر  ۚ  طًيفۚ  مّْف يىؽ ۚ  قً شىجى

تَّع ۚ  أىك نيكاٍ فىمى إًلىى  حًيفو  ۚ  نى ييـۚ  يىزًيديكفى فىػ ىامى  "Şüphesiz Yûnus da gönderilmiş peygamberlerdendi. 

Hani dolu bir gemiye kaçmıştı. Derken kura çekmiş ve kaybedenlerden olmuştu. 

Bunun üzerine onu balık yutmuştu; çünkü hatalı davranmıştı. Eğer Allah‟ı çokça 

tesbih edenlerden olmasaydı, yeniden diriltilecekleri güne kadar onun karnında 

kalırdı. Nihâyet onu hasta bir halde sahile attık. Onun üzerine geniş yapraklı bir 

bitki (kabak türü) bitirdik. Onu yüz bin ya da daha fazla kişiye peygamber olarak 

gönderdik. Onlar iman ettiler, biz de onları bir süre daha nimetlendirdik."
234

 

Bu âyetin ilk cümlesi ("Ve inne Yûnuse leminel murselîn") Hz. Yûnus‘un 

kesinlikle bir peygamber olduğunu açıkça bildirmektedir. Ayrıca, onun bir kavme 

gönderildiği ve onların iman ettiği ifade edilerek peygamberliği pekiĢtirilmiĢtir. 

Ünlü tefsirci ve tarihçi Ġbn Kesîr (ö. 774/1373)  يٍره مًفٍ  لْى يىنٍبىغًي لًعىبٍدو أىفٍ يىقيكؿى أىنىا خى

 Ben, Mettâ oğlu Yûnus‟tan daha hayırlıyım/iyiyim' demek hiçbir kula" ييكنيسى بٍفً مىتَّى

yakışmaz." Ģeklinde bir hadisi naklederek bu durumu Hz. Yûnus‘un faziletine delil 

gösterir.
235

 

                                                 
233 Nisâ, 4/163. 
234 Sâffât, 37/139 – 148. 
235 Ebü‘l-Fidâ‘ Ġmâdüddîn Ġsmâîl b. ġihâbiddîn Ömer b. Kesîr b. Dav‘ b. Kesîr, Kasasu‟l-Enbiyâ, thk. 

Mustafa Abdulvahid (Kahire: Matbaatu Dâri‘t-Telif, 1388/1968), 1/397. 



   

 

78 

 

Âyetten de anlaĢılacağı üzere Hz. Yunus‗un duâsıyla ilgili olarak Ģöyle bir 

hadis nakledilmiĢtir: 

انىؾى إًنّْي كينٍتي مًفى الظَّالً  كتً: لْى إًلىوى إًلَّْ أىنٍتى سيبٍحى ٍـ دىعٍكىةي ذًم النُّكفً إًذٍ دىعىا كىىيكى فًي بىطٍفً الٍحي ، فىإًنَّوي لى مًيفى

هـ فًي شىيٍءو قىطُّ إًلَّْ  ؿه ميسٍمً ابى المَّوي لىوي يىدٍعي بًيىا رىجي اًسٍتىجى  ―Zünnûn‟un (Yunus Peygamber'in) duası, 

hani o balığın karnında iken yaptığı dua: „Lâ ilâhe illâ ente, subhânake innî kuntu 

minez-zâlimîn (Senden başka ilah yoktur, Seni tenzih ederim, doğrusu ben 

zalimlerden oldum).‟ Hiçbir Müslüman, herhangi bir konuda bu dua ile Allah‟a 

yalvarmamıştır ki Allah ona icabet etmiş olmasın."
236

 

Hz. Yûnus‟un Kavmi 

Hz. Yunus‘un hayat sürdüğü ve peygamber olarak bulunduğu yer, nüfusu yüz 

binden fazla bir kent olan ve Asur Devleti‘nin baĢkenti Nineva (Ninova) dır.
237

 Bu 

hususta tefsir, hadis ve fıkıh âlimi Kurtubî (ö. 671/1273) Ģu Ģekilde bir nakilde 

bulunur:  : مىاعىةو مًفى الٍميفىسّْرًيفى ةً قىكًٍـ ييكنيسى عىفٍ جى كًمى فًي قًصَّ كٍصًؿً  كىانيكا  ييكنيسى  قىكٍىـ  أىفَّ  كىري بًنًينىكىل مًفٍ أىرٍضً الٍمى

كىانيكا  تىرٍؾً مى كى ًـ كى سٍلَى ٍـ إًلىى الًٍْ يـ يىدٍعيكىي مىيٍوً السَّلَى ٍـ ييكنيسى عى ، فىأىرٍسىؿى المَّوي إًلىيٍيً ىـ : يىعٍبيديكفى الٍأىصٍنىا مىيٍوً فىأىبىكٍا، فىقًيؿى ٍـ عى ا ىي

، فىقًيؿى لىوي: أىخٍبًرٍىي  ٍـ انًيً ٍـ تًسٍعى سًنًيفى فىيىئًسى مًفٍ إًيمى ىـ يىدٍعيكىي قىاليكا: ىيكى إًنَّوي أىقىا ، كى ثو فىفىعىؿى ٍـ إًلىى ثىلَى يي بّْحي ٍـ أىفَّ الٍعىذىابى ميصى

ٍـ فى  نٍكي ؿى عى فً ارٍتىحى ، كىاً  ٍـ مىيٍكي ٍـ فىلَى عى بىيٍفى أىظٍييرًكي ٍـ كى ىـ مىعىكي ، فىمىمَّا رىجيؿه لْى يىكٍذًبي فىارٍقيبيكهي فىإًفٍ أىقىا كؿي الٍعىذىابً لْى شىؾَّ ييكى نيزي

فىرَّقيكا بى كىافى المَّيٍ  دىعىكيا المَّوى كلبسكا المسكج كى ٍـ يىجًديكهي فىتىابيكا كى كا فىمى ٍـ فىأىصٍبىحي نٍيي رىجى عى دى ييكنيسي كىخى كَّ يٍفى الٍأيمَّيىاتً ؿي تىزى

الىةً  ىـ فًي تًمٍؾى الٍحى دُّكا الٍمىظىالً رى ، كى دً مًفى النَّاسً كىالٍبىيىائًًـ  Bazı müfessirlerin Hz. Yûnus‟un kavmi― كىالٍأىكٍلْى

hakkındaki rivâyetlerine göre, Yûnus‟un kavmi Musul topraklarında yer alan 

Ninova‟da yaşamaktaydı ve putlara tapmaktaydı. Bunun üzerine Allah, onları 

İslam‟a davet etmek ve içinde bulundukları batıl inançlardan vazgeçmelerini 

sağlamak üzere Hz. Yûnus‟u peygamber olarak görevlendirdi. Ancak onlar bu daveti 

kabul etmediler. Rivâyete göre, Hz. Yûnus dokuz yıl boyunca onları hak dine 

                                                 
236 Ebû Abdirrahmân Ahmed b. ġuayb b. Alî en-Nesâî, es-Sünenü‟l-Kübrâ, thk. Hasan Abdulmunim 

ġelebî, (Beyrut: Müessesetü‘r-Risâle, 1421/2001), 9/243 (No. 10417). Ebû Ya‗lâ Ahmed b. Alî b. el-

Müsennâ et-Temîmî el-Mevsılî, Müsnedu Ebî Ya‗lâ, thk. Hüseyin Selîm Esed (DımaĢk: Dâru‘l-

Me‘mûn li‘t-Turâs, 1404/1984), 2/110 (No. 772). 
237 Resul ġahin-Yüksl ArslantaĢ, ―Ġlkçağ Tarihi Perspektifine ve Kutsal Kitaplara Göre Yunus 

Peygamber‖, Akademik Matbuat, 5/1 (2021), 137. 



   

 

79 

 

çağırmış, fakat iman etmeyeceklerine kanaat getirerek ümitsizliğe kapılmıştır. Bunun 

üzerine kendisine, kavmine üç gün içinde azap ineceğini bildirmesi emredilmiş ve o 

da bu emri yerine getirmiştir.  Kavmi, Hz. Yûnus‟un doğru sözlü biri olduğunu 

bildiklerinden, bu haber karşısında onun tavrını gözlemlemeye karar verdiler. Eğer 

toplum içinde kalırsa herhangi bir tehlike olmadığına kanaat getireceklerdi; fakat 

eğer onları terk ederse, azabın kesin olarak geleceğine inanacaklardı. Nitekim gece 

olunca Hz. Yûnus azığını hazırlayarak şehirden ayrıldı. Sabah olduğunda halk, onun 

artık aralarında olmadığını fark etti. Bunun üzerine tövbe edip Allah‟a yalvardılar. 

Samimi bir şekilde pişmanlık göstererek kefen benzeri sade giysiler giydiler ve 

insanlar ile hayvanların annelerini yavrularından ayırarak bir nevi toplumsal bir 

boykot gerçekleştirdiler. Aynı zamanda zulüm yoluyla elde edilen hakları sahiplerine 

iade ettiler.”
238

 

Bu rivâyet, Hz. Yûnus‘un Ninova halkına gönderildiği ve halkın azap tehdidi 

karĢısında sergilediği örnek tövbe sürecini detaylandırmaktadır. Özellikle onların Hz. 

Yûnus‘un güvenilirliğine olan inançları ve azabın yaklaĢmakta olduğunu 

anladıklarında gösterdikleri piĢmanlık dikkat çekicidir. Burada, bireysel tövbenin 

yanı sıra toplumsal bir dönüĢümün de gerçekleĢtiği görülmektedir. Zülmen alınan 

hakların iade edilmesi, anne ve yavruların ayrılması gibi sembolik eylemler, onların 

samimi bir Ģekilde Allah‘a yöneldiklerini göstermektedir. Bu bağlamda, kıssa, ilahi 

rahmetin tecellisi ve içtenlikle yapılan samimi tövbenin azabı kaldırabileceği 

mesajını vermektedir. 

2.22. Hz. Zekeriyya 

ĠĢte Hz. Zekeriyyâ‘nın
239

 peygamber olduğunu bildiren bazı âyetler 

mealleriyle birlikte aĢağıda verilmiĢtir: 

En'âm Suresi, 85. Âyet 

                                                 
238 Ebû Abdillâh Muhammed b. Ahmed b. Ebî Bekr b. Ferh el-Kurtubî, el-Câmiʿ li-aḥkâmi‟l-Ḳurʾân, 

thk. Ahmed el-Berdûnî-Ġbrahim AtefîĢ (Kahire: Dâru‘l-Kutubi‘l-Mısriyye, 1384/1964), 8/384. 
239 Hz. Zekeriyyâ, Hz. Dâvud‘un soyundandır. Nitekim Zekeriyyâ b. Ludn b. Müslim b.  Sadûk b.  

HaĢban b.  Dâvud b.  Süleymân b.  Müslim b.  Sadîka b.  Berhiyâ b. Balâata b.  Nâhur b. ġelûm b.  

BehvaĢât b.  Eynâmin b.  Rehabeam b.  Süleymân b.  Dâvud Ģeklinde nakiller bulunmaktadır. Ġbn 

Kesîr, Kısasu‟l-Enbiyâ, 2/348. Bu soy Ģeceresi, Hz. Zekeriyyâ‘nın Hz. Süleymân ve dolayısıyla Hz. 

Dâvud‘un soyundan geldiğini göstermektedir. 



   

 

80 

 

مًحًيفى  لٍيىاسى كيؿّّ مّْفى ٱلصَّ  يىحٍيىى  كىعًيسىى  كىاً  كىرًيَّا كى زى  Zekeriyyâ‟yı, Yahyâ‟yı, Îsâ‟yı ve İlyâs‟ı" كى

da (hidâyete erdirdik); hepsi de salihlerdendi."
240

 

Bu âyet, Hz. Zekeriyyâ‘nın adını açıkça zikrederek onun yüce Allah 

tarafından seçilmiĢ ve eğitilmiĢ bir kul olduğunu vurgular. Burada geçen  مًحًيفى  مّْفى ٱلصَّ 

"salihlerden olma" vasfı, onun peygamberlik makamına iĢaret eden önemli ve dikkat 

çekici bir ifadedir. 

Enbiyâ Suresi, 89-90. Âyetler 

بَّوي  كىرًيَّآَ إًذٍ نىادىل  رى زى رًثًيفى ﴿ۚ  رىبّْ لْى تىذىرٍنًى فىرٍدن  ۥكى يٍري ٱلٍكى  بٍنىا لىوي ٩٨ا كىأىنتى خى كىىىبٍنىا لىوي  ۥ﴾ فىٱسٍتىجى يىحٍيىى   ۥكى

وي  ۥكىأىصٍمىحٍنىا لىوي  كٍجى ٍـ كىانيكاۥزى يىدٍعيكنىنىا رىغىبن ييسى   ۚ  َٓٓ إًنَّيي تً كى يٍرى  رىىىبن ۚ  رًعيكفى فًى ٱلٍخى كىانيكاۚ  ا كى شًعًيفى  ۚ  ا كى لىنىا خى   

"Zekeriyyâ‟yı da an! Hani o Rabbine, „Rabbim! Beni tek başıma bırakma! Sen 

vârislerin en hayırlısısın‟ diye yalvarmıştı. Biz de onun duasını kabul ettik, ona 

Yahyâ‟yı bağışladık, eşini de onun için (çocuk doğurmaya) elverişli hale getirdik. 

Gerçekten onlar hayırlarda yarışıyor, bize umut ve korku içinde dua ediyorlardı; 

bize karşı derin bir saygı içindeydiler."
241

 

Hz. Zekeriyyâ‘nın duasına icabet edilmesi ve ona Yahyâ‘nın bahĢedilmesi, 

onun Allah katındaki özel konumunu gösterir. Ayrıca, onun ve ailesinin Allah‘a 

bağlılığı ve sürekli ibadet hâlinde olmaları, peygamberliğinin delillerindendir. 

Âl-i Ġmrân Suresi, 38-39. Âyetler 

بَّوي  كىرًيَّا رى ا زى يَّةن  قىاؿى رىبّْ  ۥىينىالًؾى دىعى ئًكىةي كىىيكى  ۚ  ىىبٍ لًى مًف لَّدينؾى ذيرّْ
مى َٓ آَءً  فىنىادىتٍوي ٱلٍمى طىيّْبىةن إًنَّؾى سىمًيعي ٱلدُّعى

دّْؽن  ۚ  قىآَئًهـ  مّْى فًى ٱلٍمًحٍرىابً أىفَّ ٱلمَّوى ييبىشّْريؾى بًيىحٍيىى  ميصى سىيّْدن  ۚ  ا بًكىمًمىةو ۚ  ييصى كرن ۚ  مّْفى ٱلمَّوً كى نىبًيِّ ۚ  ا كىحىصي مّْفى ا ۚ  ا كى

مًحًيفى   İşte orada Zekeriyyâ Rabbine dua etti ve dedi ki: „Rabbim! Bana katından" ٱلصَّ 

tertemiz bir nesil bağışla. Şüphesiz ki sen, duaları işitensin.‟ Bunun üzerine, 

mihrabında namaz kılarken melekler ona seslendi: „Allah sana, kendisinden bir 

                                                 
240 En‗âm, 6/85. 
241 Enbiyâ, 21/89-90. 



   

 

81 

 

kelimeyi (Meryem oğlu İsa‟yı) tasdik edecek, efendi, iffetli ve salihlerden bir 

peygamber olacak Yahyâ‟yı müjdeliyor.”
242

 

Burada Hz. Zekeriyyâ‘nın duasının kabul edilmesi ve kendisine bir oğul 

müjdelenmesi, onun Allah katındaki özel konumunu gösterir. Meleklerin doğrudan 

ona hitap etmesi de onun peygamber olduğunu gösteren açık delillerden biridir. 

2.23. Hz. Yahyâ  

Hz. Yahyâ, Ġsrailoğulları‘na gönderilmiĢ bir peygamberdir. Babası Hz. 

Zekeriyyâ‘dır ve annesi kısır olmasına rağmen Allah‘ın bir lütfu olarak yaĢlılık 

döneminde dünyaya gelmiĢtir. Doğumundan itibaren hikmetle donatılmıĢ, iffetli, 

merhametli ve takva sahibi bir kul olarak yetiĢmiĢtir. Ġsrailoğulları‘nın azgın 

yöneticilerine karĢı doğruluktan ödün vermemiĢ ve sonunda zalimler tarafından Ģehit 

edilmiĢtir.
243

 

Kur‘ân-ı Kerîm‘de Hz. Yahyân‘ın peygamber olduğunu gösteren âyetler Ģu 

Ģekildedir. 

Âl-i Ġmrân Sûresi 39. Âyet 

دّْقنا بًكىمًمىةو  مّْي فًي الٍمًحٍرىابً أىفَّ المَّوى ييبىشّْريؾى بًيىحٍيىى  ميصى ئًكىةي كىىيكى قىائًهـ ييصى سى فىنىادىتٍوي الٍمىلَى يّْدنا  مّْفى المَّوً كى

الًحًيفى  نىبًيِّا مّْفى الصَّ  :Melekler, Zekeriyyâ‟ya mihrapta namaz kılarken seslendi" كىحىصيكرنا كى

'Allah sana, Allah‟tan bir kelimeyi tasdik eden, efendi, iffetli ve salihlerden bir 

peygamber olan Yahyâ‟yı müjdeliyor.”
244

 

Bu âyette Hz. Yahyâ‘nın bizzat bir peygamber olduğu açıkça belirtilmektedir. 

Onun nitelikleri arasında "Allah‘tan bir kelimeyi tasdik etmesi" ifadesi, Hz. Îsâ‘yı 

doğrulaması anlamına gelir. "Seyyid" (efendi) ve "hasûr" (iffetli) olması da onun 

üstün ahlakına iĢaret eder. 

Meryem Sûresi 19/12-15. Âyetleri 

                                                 
242 Âl-i Ġmrân, 3/38-39. 
243 Mahmut Aydın, ―Yahyâ‖, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi (EriĢim 12 ġubat 2025). 
244 Âl-i Ġmrân,3/39.  



   

 

82 

 

ذً الٍكًتىابى بًقيكَّةو  ٍـ يىكيف  ۚ  يىا يىحٍيىى  خي لى بىرِّا بًكىالًدىيٍوً كى كىافى تىقًيِّا  كى كىاةن كى زى نىاننا مّْف لَّدينَّا كى بًيِّا  كىحى ىـ صى كٍ كىآتىيٍنىاهي الٍحي

يىكٍىـ يىميك  لًدى كى مىيٍوً يىكٍىـ كي هـ عى سىلَى بَّارنا عىصًيِّا  كى يِّاجى يىكٍىـ ييبٍعىثي حى تي كى  "Ey Yahyâ! Kitabı kuvvetle tut!' 

dedik. Daha çocukken ona hikmet verdik. Katımızdan bir merhamet ve tertemiz bir 

ruh bahşettik. O, Allah‟a karşı gelmekten sakınan biriydi. Anne babasına iyilik eden, 

zorba ve isyankâr olmayan bir kuldu. Doğduğu gün, öleceği gün ve tekrar 

diriltileceği gün ona selâm olsun!”
245

 

Bu âyetlerde Hz. Yahyâ‘nın küçük yaĢta hikmet sahibi kılındığı, yani vahiy 

alarak peygamberlik görevine hazırlandığı vurgulanmaktadır. Ġbn Kesîr bu âyeti 

yorumlarken Ģöyle der: ―Allah Teâlâ, Zekeriyyâ (a.s.)‟a verdiği ilahi müjdeye uygun 

olarak Hz. Yahyâ‟nın dünyaya geldiğini bildirmektedir. Ayrıca Allah, Hz. Yahyâ‟ya 

daha çocukluk çağında iken kitabı (ilahi vahyi) ve hikmeti öğrettiğini haber 

vermektedir.
246

 

Hz. Yahyân‟ın Kavmi 

Hz. Yahyâ'nın (a.s.) kavmi olup olmadığı ve varsa ismi konusunda Ġslami 

kaynaklar doğrudan bir bilgi vermez. Ancak, Kur‘an ve diğer Ġslami kaynaklar 

incelendiğinde Hz. Yahyâ‘nın Ġsrailoğulları‘na gönderilmiĢ bir peygamber olduğu 

anlaĢılmaktadır. 

Kur‘an‘da Hz. Yahyâ‘nın, Hz. Zekeriya‘nın (a.s.) oğlu olarak dünyaya geldiği 

ve Allah tarafından hikmet, rahmet ve takva ile donatıldığı bildirilir (Meryem 19/12-

15). Hz. Yahyâ, Tevrat‘ı tasdik eden, Ġsrailoğulları‘na gönderilmiĢ bir peygamber 

olarak tanıtılmaktadır. 

Bu bağlamda, Hz. Yahyâ‘nın içinde yaĢadığı toplumun Ġsrailoğulları olduğu 

anlaĢılmaktadır. Nitekim Yahudilik geleneğinde de Hz. Yahyâ, Yohanan veya 

Vaftizci Yahya (John the Baptist) olarak bilinir ve Yahudi toplumu içinde bir 

peygamber olarak kabul edilir.
247

 

2.24. Hz. Ġsa 

                                                 
245 Meryem,19/12-15. 
246 Ġbn Kesîr, Kısasu‟l-Enbiyâ, 2/353. 
247 Detaylı bilgi için bk. Mustafa BaĢ, ―Hz. Yahya Ġle Ġlgili Tefsir ve Tarih Kitaplarındaki Bir 

Rivâyetin KarĢılaĢtırmalı Tahlili‖, Dini Araştırmalar Dergisi, 15/41 (2012), 100-107. 



   

 

83 

 

Kur‘ân-ı Kerîm‘de Hz. Îsâ, Îsâ, İbn Meryem ve Mesîh isimleriyle anılan, 

kendisine Ġncil‘in vahyedildiği ve Hz. Muhammed‘i müjdelediği bildirilen bir 

peygamber olarak tanıtılmaktadır. Kur‘an‘da onun, Allah tarafından insanlığa 

gönderilen bir elçi olduğu vurgulanmakta, "Allah‟tan bir ruh ve kelime" (Rûhullah ve 

Kelimetullah) sıfatlarıyla nitelendirildiği halde, ilahi bir varlık olmadığı açıkça ifade 

edilmektedir. Ġslam inancına göre Hz. Îsâ, yalnızca Allah‘ın bir kulu ve 

peygamberidir; beĢer üstü herhangi bir niteliğe sahip değildir.
248

 

Buna karĢılık, Hristiyanlık‘ta Hz. Îsâ, yalnızca bir peygamber olarak değil, 

Tanrı‘nın oğlu ve hatta Tanrı‘nın kendisi olarak kabul edilmiĢtir. Hristiyan 

teolojisinde teslis (Trinity) inancı doğrultusunda Baba, Oğul ve Kutsal Ruh‘tan 

oluĢan üçlü bir Tanrı anlayıĢı benimsenmiĢ, Hz. Îsâ‘nın ilahi bir tabiat taĢıdığı 

savunulmuĢtur. Ancak bu inanç, Kur‘an‘da açık bir Ģekilde reddedilmiĢ, “Allah üçün 

üçüncüsüdür” diyenler kâfir olmuşlardır”
249

âyetiyle teslis inancının tevhid ile 

bağdaĢmadığı bildirilmiĢtir. Ayrıca, Kur‘an Hz. Îsâ‘nın kendisine yapılan bu 

ilahlaĢtırma iddialarını asla kabul etmediğini ve kıyamet günü Allah‘ın huzurunda, 

kendisinin sadece Allah‘a kulluk ettiğini beyan edeceğini bildirmektedir.
250

  

Hz. Ġsa‘nın peygamber olduğunu açıkça belirten bazı âyetler aĢağıda 

verilmiĢtir:  

Meryem Suresi 30. Âyet 

ا ِ آتّانِيّ الْكِتّابّ وّجّعّلّنِي نّبِيًّ  .dedi ki: Şüphesiz ben Allah‟ın kuluyum (İsa)" قّالّ إنِِّي عّبْدُ اَللَّ

O bana Kitab‟ı verdi ve beni peygamber yaptı."
251

  

Bu âyet, Hz. Ġsa‘nın daha beĢikteyken konuĢarak yüce Allah‘ın kulu 

olduğunu ilan ettiğini ve kendisine kitap verildiğini vurgular.  

Al-i Ġmran Suresi 49. Âyet 

كُمْ  بِّ ن رَّ  Ve onu İsrailoğullarına bir" ...وّرّسُولًً إلِىّه بّنِي إسِْرّائِيلّ أنِّّي قّدْ جِئْتُكُم بآِيّةٍ مِّ

peygamber olarak gönderecek: „Ben size Rabbinizden bir mucize getirdim...”
252

  

                                                 
248 Ömer Faruk Harman, ―Ġsâ‖, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi (EriĢim 25 Mart 2025). 
249 Mâide 5/73. 
250 Mâide 5/116-117. 
251 Meryem, 19/30. 
252 Al-i Ġmran, 3/49. 



   

 

84 

 

Bu âyet, Hz. Ġsa‘nın özellikle Ġsrailoğullarına gönderilen bir peygamber 

olduğunu açıkça ifade etmektedir.  

Saff Suresi 6. Âyet 

ذْ قَالَ عِيسَى ٱبْ  بَنِيَٓ إِسْرََٰٓءِيلَ إِنّْي رَسُولُ ٱلمَّوِ إِلَيْكُمْ وَاِ  نُ مَرْيَمَ يَٰ ... "Meryem oğlu İsa da: 'Ey 

İsrailoğulları! Şüphesiz ben, size Allah‟ın gönderdiği bir peygamberim...' dedi."
253

 

Burada Hz. Ġsa, kendisini bizzat "Allah‘ın elçisi" olarak tanıtmaktadır. Bu, 

onun sadece bir bilge veya lider değil, doğrudan vahiy alan bir peygamber olduğunu 

gösterir. 

Maide Suresi 110. Âyet 

لِدَتِكَ إِذْ أَيَّدتُّكَ بِرُوحِ ٱلْقُدُسِ  عِيسَى ٱبْنَ مَرْيَمَ ٱذْكُرْ نِعْمَتِى عَمَيْكَ وَعَمَىٰ وَٰ  Allah şöyle" إِذْ قَالَ ٱلمَّوُ يَٰ

buyurmuştu: „Ey Meryem oğlu İsa! Sana ve annene verdiğim nimetimi hatırla! Seni 

Ruhul Kudüs ile desteklemiştim, beşikte ve yetişkin iken insanlarla 

konuşuyordun...”
254

 

Bu âyet, Hz. Ġsa‘nın peygamber olarak seçildiğini ve ‌ُلْقُدُسِ‌ٱ‌رُوح  (Cebrail) ile 

desteklendiğini vurgular. Onun doğuĢtan itibaren olağanüstü bir göreve sahip 

olduğunu ortaya koyar. 

Hz. Ġsâ‟nın Kavmi 

Kur'ân ve diğer Ġslami kaynaklarda Hz. Ġsa'nın (السلام‌  kavmi, genellikle (علٌه

"Beni Ġsrail" olarak anılır. "Beni Ġsrail" terimi, Ġsrail oğulları veya Ġsrail‘in soyundan 

gelenler anlamına gelir. Hz. Ġsa, Beni Ġsrail'e gönderilmiĢ bir peygamber olarak kabul 

edilir. Kur'ân'da bu kavme birçok kez atıfta bulunulur, özellikle "Mâide Suresi"nde
255

 

ve "Al-i Ġmran Suresi"nde
256

 Hz. Ġsa'nın Beni Ġsrail'e gönderildiği vurgulanır.
257

 

2.25. Hz. Muhammed 

                                                 
253 Saff Suresi 61/6.  
254 Mâide, 5/110. 
255 Mâide, 5/110. 
256 Âl-i Ġmrân, 3/49. 
257 Detaylı bilgi bk. Salih Akdemir, Hıristiyan Kaynaklara ve Kur‟ân‟- Kerîme Göre Hz. İsa, (Ankara: 

Ankara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 1992), 83-247. 



   

 

85 

 

Hz. Muhammed, Arap toplumunun iki büyük kolundan biri olan Adnânîler‘e 

(Arab-ı müsta‗ribe) mensuptur. Bu topluluk, soylarını Hz. Ġbrahim‘in oğlu Hz. 

Ġsmâil‘e dayandıran ve Ġsmâilîler olarak da anılan bir gruptur. Arapların diğer büyük 

kolu ise Kahtânîler (Arab-ı âribe) olarak bilinmektedir. Hz. Peygamber‘in nesebi, 

güvenilir kabul edilen kaynaklara göre, yirmi birinci atası Adnân‘a kadar sağlam bir 

Ģekilde tespit edilmiĢtir. Ancak, Adnân‘dan ötesine dair bilgiler, Hz. Peygamber‘in 

de iĢaretiyle kesinlik arz etmediğinden, yaygın kabul görmemiĢtir. Bizzat Hz. 

Muhammed tarafından kabul edilen ve tüm Ġslâm kaynaklarında yer alan soy kütüğü 

Ģu Ģekildedir: Muhammed b. Abdullah b. Abdülmuttalib (ġeybe) b. HâĢim b. 

Abdümenâf b. Kusay b. Kilâb b. Mürre b. Kâ‗b b. Lüey b. Gālib b. Fihr (KureyĢ) b. 

Mâlik b. Nadr b. Kinâne b. Huzeyme b. Müdrike b. Ġlyâs b. Mudar b. Nizâr b. Mead 

b. Adnân.
258

 

Hz. Muhammed‘in peygamber olduğunu açık bir Ģekilde bildiren en dikkat 

çekici âyetler, Türkçe mealleri ve kısa değerlendirmeleriyle birlikte aĢağıda 

verilmiĢtir: 

En'am Suresi, 19. Âyet 

دَةً  ذَا ٱلْقُرْءَانُ لُِْنذِرَكُم بِوِ  ۪  بَيْنِى وَبَيْنَكُمْ  ۪  قُلِ ٱلمَّوُ شَيِيدٌ  ۪  قُلْ أَيُّ شَيْءٍ أَكْبَرُ شَيَٰ  ۦوَأُوحِىَ إِلَىَّ ىَٰ

بَمَغَ  ۪  وَمَن    ―De ki: „Şahitlik bakımından hangi şey daha büyüktür?‟ De ki: „Allah, 

benimle sizin aranızda şahittir. Bu Kur‟an bana vahyedildi ki onunla sizi ve 

kendisine ulaşan herkesi uyarayım...”
259

 Bu âyet, Hz. Muhammed‘in 

peygamberliğinin bizzat Allah tarafından tasdik edildiğini ve Kur‘an‘ın ona 

vahyedildiğini açıkça beyan etmektedir. Peygamber‘in görevi, bu vahyi insanlara 

ulaĢtırmak ve onları uyarmaktır. 

A'raf Suresi, 158. Âyet 

 ,De ki: 'Ey insanlar! Şüphesiz ben― قُلْ يََٰٓأَيُّيَا ٱلنَّاسُ إِنّْى رَسُولُ ٱلمَّوِ إِلَيْكُمْ جَمِيعًا

Allah‟ın hepinize gönderdiği peygamberiyim...”
260

 Bu âyet, Hz. Muhammed‘in 

                                                 
258 Mustafa Fayda, ―Muhammed‖, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, (EriĢim 11 Mart 2025). 
259 En'am, 6/19. 
260 A'raf, 7/158.  



   

 

86 

 

sadece Araplara değil, tüm insanlığa gönderilen bir peygamber olduğunu 

vurgulamaktadır. Onun risaleti evrensel bir boyuta sahiptir. 

Ahzâb Suresi, 40. Âyet 

نَ لَ ٱلمَّوِ وَخَاتَمَ ٱلنَّبِيّْ مّْن رّْجَالِكُمْ وَلَٰكِن رَّسُو ۪  مُحَمَّدٌ أَبَآَ أَحَدٍ  مَّا كَانَ  "Muhammed, sizin 

erkeklerinizden hiçbirinin babası değildir; ancak o, Allah‟ın Resûlü ve 

peygamberlerin sonuncusudur...”
261

 Bu âyet, Hz. Muhammed (s.a.v.)‘in 

peygamberlerin sonuncusu (hâtemü‘n-nebiyyîn) olduğunu net bir Ģekilde ifade 

etmektedir. O, vahiy silsilesinin nihai temsilcisidir. 

Fetih Suresi, 48:29. Âyet 

بَيْنَيُمْ َٓٓ أَشِدَّآَءُ عَمَى ٱلْكُفَّارِ رُحَمَآَءُ ۥوَٱلَّذِينَ مَعَوُ  ۪  رَّسُولُ ٱلمَّوِ  ۪  مُّحَمَّدٌ  "Muhammed, Allah‟ın 

Resûlü‟dür. Onunla beraber olanlar, kâfirlere karşı sert, kendi aralarında ise 

merhametlidirler...”
262

 

Burada Hz. Muhammed‘in Allah‘ın resulü olduğu açıkça belirtilirken, onun 

yanında olan müminlerin özellikleri de vurgulanmaktadır. Peygamber‘in ümmetiyle 

kurduğu güçlü bağ dikkat çekicidir. 

Cuma Suresi, 62:2. Âyet 

نْيُمْ يَتْمُوا۪  نَ رَسُولً ۦىُوَ ٱلَّذِى بَعَثَ فِى ٱلُْْمّْيّْ  تِوِ  ۪  ا مّْ وَيُزَكّْييِمْ وَيُعَمّْمُيُمُ ٱلْكِتَٰبَ وَٱلْحِكْمَةَ  ۦعَمَيْيِمْ ءَايَٰ  "O, 

ümmîler içinde onlardan bir peygamber gönderdi ki onlara O‟nun âyetlerini okuyor, 

onları arındırıyor ve onlara Kitab‟ı ve hikmeti öğretiyor...”
263

 

Bu âyet, Hz. Muhammed‘in ümmi bir toplum içinden çıkarılan bir peygamber 

olduğunu ve temel görevlerinin insanlara vahyi öğretmek, onları arındırmak ve 

hikmet sahibi kılmak olduğunu vurgulamaktadır. 

Hülasa aktarılan âyetler, Hz. Muhammed‘in peygamberliğini kesin bir Ģekilde 

ortaya koymaktadır. O, Allah‘ın elçisidir, kendisine vahiy gönderilmiĢtir ve 

peygamberlerin sonuncusudur. Görevi sadece bir topluluğa değil, tüm insanlığa hitap 

                                                 
261 Ahzâb, 33/40.  
262 Fetih, 48/29. 
263 Cuma, 62/2 



   

 

87 

 

etmektedir. Risaleti, vahyin korunması ve insanları arındırma misyonuyla 

ĢekillenmiĢtir. 

―Biz seni sadece müjdeleyici ve uyarıcı olarak bütün insanlara gönderdik; 

fakat insanların çoğu bunu anlamıyorlar.‖
264

 âyetinden de anlaĢıldığı üzere Hz. 

Muhammed (s.a.v.) belli bir kavime gönderilmemiĢtir. Yeryüzündeki bütün halk ve 

toplumlar onun davetinin muhataplarıdır. 

 

 

 

3. HZ. MUHAMMED‟DEN ÖNCEKĠ PEYGAMBERLERE VAHYEDĠLEN 

ÂYETLER 

Kur‘an‘a göre, Allah insanlara doğru yolu göstermek için farklı zamanlarda 

birçok peygamber göndermiĢ ve onlara vahiy aracılığıyla ilahi mesajlarını 

bildirmiĢtir. Bu peygamberlerden bazılarına kutsal kitaplar verilmiĢ, bazıları ise 

önceki vahiyleri tasdik eden ve insanları tevhide çağıran elçiler olmuĢtur. Örneğin, 

Hz. Musa‘ya Tevrat, Hz. Davud‘a Zebur, Hz. Ġsa‘ya Ġncil ve Hz. Muhammed‘e 

Kur‘an verilmiĢtir. Bunun yanı sıra, Hz. Nuh, Hz. Ġbrahim, Hz. Hûd, Hz. Salih, Hz. 

ġuayb ve Hz. Yunus gibi peygamberler de kendi kavimlerine Allah‘ın emirlerini 

iletmiĢ ve onları hak yola davet etmiĢlerdir. Ancak, bu peygamberlerin birçoğu kendi 

toplumları tarafından reddedilmiĢ, hatta zulme uğramıĢlardır. 

Gönderilen peygamberler, kendi toplumlarının dini, ahlaki ve sosyal 

bozulmalarına karĢı mücadele etmiĢlerdir. YaĢadıkları toplumların dini ve ahlaki 

sapmalarını düzeltmekle uğraĢmıĢ, kimi zaman inkârla karĢılanmıĢ, kimi zaman ise 

samimi bir Ģekilde kabul edilmiĢlerdir. Her peygamber, kendi kavminin ihtiyaçlarına 

ve yanlıĢlarına uygun bir Ģekilde vahiy almıĢ, insanlara tevhid inancını, ahlaki 

erdemleri ve adaletli bir yaĢamı öğütlemiĢtir. Hz. Nuh, kavmini putperestlikten 

vazgeçmeye ve Allah‘a kulluğa çağırmıĢ, ancak çok az kiĢi ona inanmıĢtır. Hz. 

Ġbrahim, putperest bir toplum içinde tevhit inancını savunmuĢ ve putları kırarak 

Allah‘ın varlığını ispat etmeye çalıĢmıĢtır. Hz. Musa, Ġsrailoğulları‘nı Firavun‘un 

                                                 
264 Sebe‘, 34/28. 



   

 

88 

 

zulmünden kurtarmıĢ ve Tevrat ile onlara ilahi hükümleri bildirmiĢtir. Hz. ġuayb, 

ticarette adaletsizlik yapan ve insanları aldatan Medyen halkını dürüstlüğe davet 

etmiĢtir. Hz. Lût, kavmini ahlaksız davranıĢlardan sakındırmıĢ, ancak halkı onu 

dinlememiĢ ve sonunda helak edilmiĢtir. Hz. Ġsa ise Ġsrailoğullarına gönderilmiĢ, 

onlara Ġncil‘i tebliğ etmiĢ ve Allah‘ın birliğini vurgulamıĢtır. Bu peygamberlerin her 

biri, kendi toplumlarının yanlıĢlarını düzeltmek için çaba sarf etmiĢ ve Allah‘ın 

vahyini onlara ulaĢtırmıĢtır. 

Bu bölümde, her bir peygamberin gönderildiği toplum, aldığı vahiy ve 

insanlara ilettiği mesajlar detaylı bir Ģekilde ele alınacaktır. 

 

 

3.1. Kur'ân‟da Ġsmi Sıklıkla Geçen Peygamberlere Vahyedilen Âyetler 

Yüce Allah insanlara birçok peygamber göndermiĢtir Ancak peygamberlerin 

tamamının isimlerini Kur‘an‘da zikretmemiĢtir. Sadece Müslümanların bilmelerinde 

fayda gördüğü peygamberlerden çeĢitli surelerde ve detaylıca zikrederek onların 

faaliyetleri hakkında bilgi vermiĢtir. Nisa suresinde yer alan  يٍنىَٓا اًل ى يٍنىَٓا اًلىيٍؾى كىمىَٓا اىكٍحى اًنََّٓا اىكٍحى

فى مًفٍ بىعٍدًهۚ  نيكحو كىالنَّبًي ٌٓ  ۚ يٍنىَٓا اًل َٓى اًبٍر ه ۚ  عۚ  كىاىكٍحى ىـ كىاًسٍم  يىعٍقيكبى كىالٍْىسٍبىاطً كىعۚ  ي ؽى كى ييكنيسى ۚ  يؿى كىاًسٍح  ى كىاىيُّكبى كى يس 

كفى  ري فى  كىى  مىيٍم  سي بيكران ۚ  كىا تىيٍنىا دىاكي  ۚ  كى ۚ  دى زى  ―Kuşkusuz biz Nûh‟a ve ondan sonra gelen 

peygamberlere vahyettiğimiz gibi sana da vahyettik. İbrâhim‟e, İsmâil‟e, İshak‟a, 

Ya„kūb‟a, torunlara, Îsâ‟ya, Eyyûb‟a, Yûnus‟a, Hârûn‟a ve Süleymân‟a da vahyettik. 

Dâvûd‟a da Zebûr‟u verdik.‖265 âyeti bu gerçeğe iĢaret etmektedir. 

KuĢkusuz Kur'ân-ı Kerîm'de, Hz. Muhammed (s.a.v.) dıĢında diğer 

peygamberlere de emir ve yasaklar içeren âyetler bulunmaktadır. Bu âyetler, 

peygamberlerin görevlerini yerine getirirken uymaları gereken talimatları ve 

kaçınmaları gereken hususları belirtir. Nitekim  " َْٕٙب ِِ وُلََ  َٚ ٌْجََّٕخَ  جُهَ ا ْٚ صَ َٚ ْٓ أَٔذَ  َُ اسْىُ ٍْٕبَ ٠بَ آدَ لُ َٚ

 َٓ ١ ِّ َٓ اٌظَّبٌِ ِِ ِٖ اٌشَّجَشَحَ فزَىَُٛٔبَ  زِ ٰـ لََ رمَْشَثبَ َ٘ َٚ ب  َّ  Ve dedik ki: 'Ey Âdem! Sen ve eşin" "سَغَذًا د١َْثُ شِئْزُ

cennete yerleşin, orada dilediğiniz yerden bol bol yiyin; ancak şu ağaca 

                                                 
265 Nisâ, 4/163. 



   

 

89 

 

yaklaşmayın, yoksa zalimlerden olursunuz.”
266

âyetinde Hz. Âdem‘e bir emir söz 

konusuyken " لََ رخَُبغِجِْٕٟ فِٟ  َٚ د١ِْٕبَ  َٚ َٚ ٍْهَ ثأِع١َُِْٕٕبَ  ٌْفُ اصْٕعَِ ا َٚ َْ غْشَلُٛ ُِّ  ُُ ٛا إَِّٔٙ ُّ َٓ ظٍََ اٌَّز٠ِ " "Gözlerimizin 

önünde ve vahyimizle gemiyi yap; zulmedenler hakkında bana hitap etme, çünkü 

onlar boğulacaklardır.”
267

 âyetiyle yüce Allah, Hz. Nûh'a gemiyi inĢa etmesini ve 

inkârcılar hakkında kendisine dua etmemesini emretmiĢtir. Bu, peygamberlerin 

görevlerini yerine getirirken ilâhî talimatlara tam bir teslimiyet göstermelerinin 

önemini vurgular.  

Peygamberlerin kendi kavimlerini uyarıp onlara nasihat etmeleri de vahyin 

bir parçası olarak değerlendirilebilir. Bunun birkaç yönü vardır:  

a. Kur‘ân-ı Kerîme göre peygamberler, Allah‘tan aldıkları vahyi insanlara 

iletmekle yükümlüdür. Onların yaptığı tüm tebliğ faaliyetleri, doğrudan ya da dolaylı 

olarak vahiy kaynaklıdır. Örneğin, Allah, Hz. Muhammed‘e (s.a.v.) Ģöyle 

buyurmuĢtur: 

" ا انُْزِلَ اِلَيْكَ مِنْ رَبّْكَ  ۪  وَاِنْ لَمْ تَفْعَلْ فَمَا بَمَّغْتَ رِسَالَتَوُ  ۪ يََٓا اَيُّيَا الرَّسُولُ بَمّْـغْ مََٓ  “Ey Peygamber! 

Rabbinden sana indirileni tebliğ et. Eğer bunu yapmazsan, O‟nun elçiliğini yerine 

getirmemiş olursun."
268

  

Bu âyet, tebliğ ve uyarının doğrudan vahyin bir gereği olduğunu ortaya 

koyar. Peygamberlerin kavimlerine yaptıkları uyarılar, kendi içtihadlarıyla değil, 

ilâhî emir doğrultusunda gerçekleĢmiĢtir. 

b. Kur‘ân‘da birçok peygamberin, kavimlerini uyarmaları emredilmiĢ ve 

onların sözleri vahiy aracılığıyla aktarılmıĢtır. Örneğin: مٍنىا نيكحان اًل ى قىكٍمًو فىقىاؿى يىا قىكًٍـ  ۚ  لىقىدٍ اىرٍسى

يٍريهي  ٍـ مًفٍ اًل وو غى ا لىكي ٍـ عىذىابى يىكٍوـ عىظۚ  اًفٌَٓ  ًۚؕاعٍبيديكا المٌ وى مى مىيٍكي اؼي عى يوـ ۚ  م اىخى  "Andolsun ki, Nûh‟u 

kavmine gönderdik: „Ey kavmim! Allah‟a kulluk edin; sizin için O‟ndan başka ilâh 

yoktur. Gerçekten ben, üzerinize (gelecek) büyük bir günün azabından 

korkuyorum.”
269

 âyeti ile  ٍـ ىيكدان اىي ادو اىخى ٍـ مًفٍ اًل وو غى  ًۚؕكىاًل ى عى ا لىكي اىفىلَى  ًۚؕيٍريهي قىاؿى يىا قىكًٍـ اعٍبيديكا المٌ وى مى

                                                 
266 Bakara, 2/35. 
267 Hûd, 11/37. 
268 Mâide, 5/67. 
269 A‘râf, 7/59. 



   

 

90 

 

 Âd kavmine de kardeşleri Hûd‟u (gönderdik). O dedi ki: Ey kavmim! Allah‟a" تىتَّقيكفى 

kulluk edin. Sizin O‟ndan başka ilâhınız yoktur. Hâlâ sakınmayacak mısınız?"
270

 

âyeti peygamberlerin kendi kavimlerine yaptığı uyarı ve nasihatlerin vahiyden 

bağımsız olmadığını, tam tersine vahyin bir gereği olduğunu gösterir. 

Bu baĢlık altında Peygamberimiz Hz. Muhammed‘in insanlara olan çağrısı 

gibi Kur‘ân‘da yer alan ve diğer Peygamberler tarafından sergilenen eylem ve 

söylemler inceleme konusu yapılacaktır. Bu bağlamda vahye muhatap olan ve 

yaĢadıkları dönemde çevresine tevhidi öğreten peygamberlerden öncelikle ismi bir 

sureye verilmiĢ olanlar ele alınacaktır. Ardından diğer peygamberlere nispeten 

kendisinden daha fazla söz edilen peygamberlerin ilahî mesaj ve tebliğleri ele 

alınacaktır. 

 

 

3.1.1. Hz. Nuh‟a Vahyedilen Âyetler 

Öncelikle Nuh suresinin ilk on âyeti kendisine vahyedilen mesajlar olarak 

göze çarpmaktadır. Söz konusu âyetler ve mealleri Ģu Ģekildedir: 

ا إًلىى  قىكٍمًوً  .1 مٍنىا نيكحن ٍـ عىذىابه أىلًيهـ إًنَّا أىرٍسى أىفٍ أىنٍذًرٍ قىكٍمىؾى مًفٍ قىبٍؿً أىفٍ يىأٍتًيىيي  

ٍـ نىذًيره ميبًيفه  .2  قىاؿى يىا قىكًٍـ إًنّْي لىكي

 أىفً اعٍبيديكا المَّوى كىاتَّقيكهي كىأىطًيعيكفً  .3

ؿو ميسىمِّى  .4 ٍـ إًلىى  أىجى رٍكي ييؤىخّْ ٍـ كى ٍـ مًفٍ ذينيكبًكي ؿى المَّ  ۚ  يىغٍفًرٍ لىكي ري لىكٍ كينٍتيٍـ تىعٍمىميكفى إًفَّ أىجى اءى لْى ييؤىخَّ وً إًذىا جى  

نىيىارنا .5  قىاؿى رىبّْ إًنّْي دىعىكٍتي قىكٍمًي لىيٍلَن كى

ائًي إًلَّْ فًرىارنا .6 ٍـ ديعى ٍـ يىزًدٍىي  فىمى

ٍـ كىاسٍتىغٍشىكٍا  .7 ٍـ فًي آذىانًيً ابًعىيي عىميكا أىصى ٍـ جى ٍـ لًتىغٍفًرى لىيي كٍتييي ا دىعى نّْي كيمَّمى كا اسٍتًكٍبىارناكىاً  كا كىاسٍتىكٍبىري رُّ ٍـ كىأىصى ثًيىابىيي  

                                                 
270 A‘râf, 7/65. 



   

 

91 

 

ٍـ جًيىارنا .8 كٍتييي  ثيّـَ إًنّْي دىعى

ٍـ إًسٍرىارنا .9 رٍتي لىيي ٍـ كىأىسٍرى  ثيّـَ إًنّْي أىعٍمىنٍتي لىيي

فَّارنا .10 ٍـ إًنَّوي كىافى غى بَّكي كا رى  فىقيمٍتي اسٍتىغٍفًري

1. Şüphesiz, Biz Nuh‟u kavmine, “Kavmini, kendilerine elem verici bir azap 

gelmeden önce uyar” diye gönderdik.”
271

 

2. “Dedi ki: “Ey kavmim! Ben sizin için apaçık bir uyarıcıyım.”
272

 

3. “Allah‟a kulluk edin, O‟ndan sakının ve bana itaat edin.”
273

 

4. “Ki Allah, günahlarınızı bağışlasın ve sizi belirli bir süreye kadar ertelesin.”  

Şüphesiz Allah‟ın belirlediği süre geldiğinde ertelenmez; keşke bilseydiniz!”
274

 

5. “Dedi ki: “Rabbim! Kavmimi gece ve gündüz çağırdım.”
275

 

6. “Fakat çağrım, onların ancak kaçışını artırdı.”
276

 

7. ―Onları bağışlaman için her çağırdığımda, parmaklarını kulaklarına 

tıkadılar, elbiselerine büründüler, direttiler ve çok kibirlendiler.”
277

 

8. “Sonra ben onları apaçık bir şekilde çağırdım.”
278

 

9. “Sonra onlara açıkça söyledim ve gizlice de fısıldadım.”
279

 

10. “Dedim ki: „Rabbinizden bağışlanma dileyin. Çünkü O, çok 

bağışlayandır.”
280

 

Bu âyetler, Hz. Nuh‘un kavmini sabırla ve ısrarla yüce Allah‘a iman etmeye 

çağırıĢını, buna karĢılık kavminin bilinçli bir Ģekilde gösterdiği inatçılığı ve kibri 

ortaya koyar. 

                                                 
271 Nûh, 71/1. 
272 Nûh, 71/2. 
273 Nûh, 71/3. 
274 Nûh, 71/4. 
275 Nûh, 71/5. 
276 Nûh, 71/6. 
277 Nûh, 71/7. 
278 Nûh, 71/8. 
279 Nûh, 71/9. 
280 Nûh, 71/10. 



   

 

92 

 

Nuh Suresi‘nin 1-10. âyetlerinde, Hz. Nuh‘un kavmine yaptığı tebliğ ve 

verdiği mesajların özeti, insanlara Allah‘a yönelmenin gerekliliğini hatırlatır. Bu 

âyetlere göre, Hz. Nuh‘un verdiği mesajlar Ģu Ģekilde özetlenebilir: 

Tevhit Çağrısı: Hz. Nuh, kavmini yalnızca Allah‘a kulluk etmeye davet 

etmiĢ ve Allah‘tan baĢka hiçbir ilaha ibadet etmemeleri gerektiğini hatırlatmıĢtır. Bu, 

tevhid inancının temelini oluĢturur. Hz. Nuh‘un tevhide dair mesajı Araf suresinde 

ise Ģöyle yer alır: ا اًل ى قىكٍمًو مٍنىا نيكحن ٍـ مًفٍ اًل   ۚ  لىقىدٍ اىرٍسى ا لىكي يٍريهي فىقىاؿى يىا قىكًٍـ اعٍبيديكا المٌ وى مى  Biz Nûh‟u―  ۚ  وو غى

kendi kavmine peygamber olarak gönderdik ve O,  kavmine şöyle dedi: „Ey kavmim! 

Allah‟a kulluk edin, çünkü O‟ndan başka ilâhınız yoktur.”
281

 Mu‘minun suresinde 

âyetler olduğu gibi tekrar edilmiĢtir:  ا اًل ى قىكٍمًو مٍنىا نيكحن لىقىدٍ اىرٍسى ٍـ مًفٍ فىقىاؿى يىا قىكًٍـ اعٍبيديكا المٌ وى  ۚ  كى ا لىكي مى

يٍريهي   Biz, Nûh‟u kendi kavmine peygamber olarak göndermiştik de onlara: “Ey― اًل وو غى

kavmim! Allah‟a kulluk edin; çünkü sizin O‟ndan başka bir ilâhınız yoktur. 

demiĢti.
282

 

Allah‟a Ġtaat ve Takva: Kavmine, Allah‘a karĢı takvalı olmalarını, yani 

O‘na karĢı gelmekten sakınmalarını ve emirlerine uymalarını öğütlemiĢtir. 

Allah‟ın BağıĢlayıcılığı: Ġnsanların iĢledikleri günahlardan tövbe etmeleri 

hâlinde, Allah‘ın bağıĢlayıcı olduğunu, onların günahlarını affedeceğini 

müjdelemiĢtir. 

Tebliğin Sürekliliği ve Sabır: Hz. Nuh, bu mesajı farklı yöntemlerle sürekli 

tekrarladığını ve insanların her türlü direncine rağmen sabırla tebliğ ettiğini ifade 

etmiĢtir. Onlara gece-gündüz nasihatlerde bulunmuĢ, açık ve gizli yollarla öğüt 

vermiĢtir. Bu durum, onun yeryüzünde çok uzun bir sure kaldığını ve bu süre içinde 

davasında sabır ve sebat gösterdiğini ve bu anlamda adeta yeryüzüyle özdeĢleĢtiğini 

de akla getirmektedir. Nitekim ilk müfessirlerden Mukātil b. Süleymân (ö. 150/767) 

                                                 
281 A'râf / 59. 
282 Mü'minûn, 23/23. 



   

 

93 

 

 Nuh ismi Süryanicede meskûn yani yerin― كنكح بالسريانية الساكف الذم سكنت إليو الأرض

sığınağı manasına gelmektedir‖ Ģeklinde bir açıklamada bulunmuĢtur.
283

 

Bu mesajlar, Hz. Nuh‘un insanlara yönelik Ģefkatini, sabrını ve Allah‘a olan 

bağlılığını gösterir. Aynı zamanda, insanlar için bir uyarı ve kurtuluĢ fırsatı sunar. 

Mesajların özünde, Allah‘a iman, O‘na dönüĢ ve kurtuluĢa ermek için yapılan çağrı 

yer alır. 

Kur‘ân‘da Hz. Nuh ve diğer tüm peygamberlerin sadece Ġslam dininin 

öğretilerini açıklamak üzere gönderildikleri ve asla ayrılığa düĢmemeleri yönünde 

uyarılara muhatap oldukları âyet ise Ģöyledir:  ٌٍـ مًفى الد ا كىالَّذۚ  شىرىعى لىكي ى بًو نيكحن م ۚ  يفً مىا كىصٌ  َٓٓ

يٍنىا بًو صَّ ا كى مى يٍنىَٓا اًلىيٍؾى كى ى كىعۚ  َٓٓ اًبٍر هۚ  اىكٍحى ميكس  ىـ كى  ,Allah“  ۚ  يوً ۚ  يفى كىلْى تىتىفىرَّقيكا ؼۚ  يميكا الدٌ ۚ  يس َٓى اىفٍ اىؽۚ  ي

din olarak Nûh‟a emrettiğini, hem sana vahyettiğimizi, aynı şekilde İbrâhim‟e, 

Mûsâ‟ya, İsa‟ya olan buyruklarımızı aslı şudur: “Dinî doğru anlayıp hükümlerini en 

güzel şekilde uygulayın ve bu hususta ayrılığa düşmeyin!”
284

. Tâbiîn neslinin önde 

gelen tefsir âlimlerinden Ebü‘l-Haccâc Mücâhid b. Cebr el-Mekkî el-Mahzûmî (ö. 

103/721) bu âyette yer alan din kelimesini Ġslam Ģeklinde yorumlamıĢtır.
285

 

Hz. Nuh‘un gönderildiği kavmi ikna etmeye çalıĢtığı, insan olmaları 

hasebiyle mantıklarına hitap etmeyi etkili tebliğ araçlarından saydığı hususu Ģu 

âyetten anlaĢılabilir.  ْاءَكُمْ ذِكْرٌ مِنْ رَبّْكُمْ عَمٰى رَجُلٍ مِنْكُمْ لِيُنْذِرَكُمْ وَلِتَتَّقُوا وَلَعَمَّكُم تُرْحَمُونَ  اَوَعَجِبْتُمْ اَنْ جََٓ  

“(Nuh kavmine dedi ki;) Allah‟ın azabını hatırlatarak sizi uyarması, böylece 

günahlardan sakınıp ilâhî merhamete nâil olabilmeniz için, içinizden biri vasıtasıyla 

size Rabbinizden bir uyarı ve nasihat gelmesine mi şaşıyorsunuz?‖
286

 

Bu ikna çabaları Yunus ve Hud suresinde de karĢımıza çıkmaktadır: Zira  كىاتٍؿي

ٍـ نىبىاى نيكحو  مىيٍيً قىاـ ۚ  اًذٍ قىاؿى لًقىكٍمًو ۚ  عى ٍـ مى مىيٍكي تىذٍؾۚ  يىا قىكًٍـ اًفٍ كىافى كىبيرى عى كَّمٍتي ۚ  يرۚ  م كى وً تىكى
م بًا يىاتً المٌ وً فىعىمىى المٌ 

ٍـ فىاىجٍمًعيَٓكا اىمٍرىكي  كىَٓاءىكي شيرى ٍـ كى ―Resûlüm, Onlara (Hz.) Nûh‟un haberini anlat: Hani o kavmine 

                                                 
283 Ebü‘l-Hasen Mukātil b. Süleymân b. BeĢîr el-Ezdî el-Belhî, Tefsîru Muḳātil b. Süleymân, thk. 

Abdullah Mahmûd ġehhâte, (Beyrut: Dâru Ġhyâi‘t-Turâs, 1423),  4/449. 
284 ġûrâ, 42/13. 
285 Ebü‘l-Haccâc Mücâhid b. Cebr el-Mekkî el-Mahzûmî, Tefsîru Mücâhid, thk. Muhammed Ebü‘s-

Selâm Ebu‘n-Nîl, (Mısır: Dâru‘l-Fikri‘l-Ġslâmî el-Hâdise, 1410/1989), 588. 
286 A'râf, 7/63. 



   

 

94 

 

şöyle demişti: “Ey kavmim! Eğer benim peygamber olarak içinizde bulunmam ve 

Allah‟ın âyetlerini okuyup öğüt vermem size ağır geliyorsa, şunu iyi bilin ki, ben 

sadece Allah‟a güvenip ve ona dayandım. Haydi siz de tanrı diye taptığınız tüm 

varlıklarla birlikte toplanıp bana ne yapacağınıza dair bir karar verin.”
287

 âyeti ile 

م ى بىيّْنىةو مًفٍ رىبٌ   ٍـفىعي  ۚ  م رىحٍمىةن مًفٍ عًنٍدًهۚ  م كىا ت يفۚ  قىاؿى يىا قىكًٍـ اىرىاىيٍتيٍـ اًفٍ كينٍتي عى مىيٍكي اىنيمٍزًميكيميكىىا كىاىنٍتيٍـ لىيىا  ۚ  مّْيىتٍ عى

 Nûh dedi ki: ―Ey kavmim! Düşünün; şâyet ben Rabbimden gelen açık bir “ كىارًىيكفى 

delil üzere bulunuyorsam; ya O bana kendi katından özel bir rahmet vermiş de bu da 

sizin görmeyen gözlerinize gizli kaldıysa? Ne yapalım, hiç hoşunuza gitmediği halde 

şimdi biz o gerçeği size zorla mı kabul ettireceğiz?‖
288

 âyeti doğrudan akla ve 

vicdana hitap etmektedir. 

Nuh aleyhisselam‘ın kavmine olan öğüt ve nasihatleri arasında kendisine 

iman edenleri koruma ve onlara sahip çıkma iradesi, vahiy ile muhatap olan 

peygamberlerin ortak mesajları arasında yer alır. AĢağıda aktarılan Ģu âyetler bu 

hususu gözler önüne sermektedir: 

مىيٍوً مىالْن  ٍـ عى يىا قىكًٍـ لْىَٓ اىسٍػ ىميكي مىَٓا اىنىا ۚ  كى وً كى
مىى المٌ  نيكاۚ  بًطىارًدً الَّذ ۚ  اًفٍ اىجٍرًمى اًلَّْ عى ٍـ  ۚ  يفى ا مى بّْيً قيكا رى ٍـ ميلَى اًنَّيي

ل كًفٌ  ا تىجٍيىميكفى ۚ  كى ٍـ قىكٍمن يكي م اىر  َٓٓ   ―Ey kavmim! Kaldı ki, ben tebliğime karşılık sizden herhangi 

bir ücret talep etmiyorum Benim ücretimi verecek olan sadece Allah‟tır. Ayrıca ben o 

iman edenleri yanımdan kovacak da değilim. Çünkü onlar mutlaka Rablerine 

kavuşacaklardır. Ancak bir hakikat var ki ben, sizin cahillik içinde ve hep bilgisizce 

davranan bir kavim olduğunuzu görüyorum.‖
289

 

يىا قىكًٍـ مىفٍ يىنٍصيريف دٍتييي ۚ  كى كفى  ۚ   ٍـم مًفى المٌ وً اًفٍ طىرى اىفىلَى تىذىكَّري  ―Ey kavmim! Eğer bana inanan 

kişileri yanımdan kovacak olursam Allah‟a karşı kim bana yardım edebilir? Hiç 

akledip düşünmüyor musunuz?”
290

 

Bu âyet, fakir müminlere aldırıĢ edilmemesi baĢka bir ifadeyle görmezden 

gelinmesi Allah‘ın gazabının celbine neden olacağını bildirmektedir.
291

  

                                                 
287 Yunus, 10/71. 
288 Hûd, 11/28. 
289 Hûd, 11/29. 
290 Hûd, 11/30. 



   

 

95 

 

Hz. Nuh‘a vahyedilen âyetlerden onun son derece azimli olduğu, etrafındaki 

herkesin iman edebilmesi için uğraĢtığı ve bu uğurda kederlenip dertlendiği de 

anlaĢılmaktadır: ا كىانيكا يفعمكفحًيى اًل ى نيكحو اىنَّوي لىفٍ ۚ  كىايك ييؤٍمًفى مًفٍ قىكٍمًؾى اًلَّْ مىفٍ قىدٍ ا مىفى فىلَى تىبٍتىئًسٍ بًمى  

―Nûh‟a şöyle vahyedildi: “Kavminden şu ana kadar iman etmiş olanlar dışında artık 

daha fazla inanan olmayacak. Şu halde, onların yapageldikleri kötülüklerden dolayı 

dertlenme.”
292 

Bu âyet, Efendimiz âleyhisselam‘ın tüm KureyĢ kabilesinin ve tüm Yahûdi 

topluluklarının kendisine iman etmelerini çok istediği halde onların imana 

yanaĢmadığı yönüyle benzerlik arz etmektedir.
293

  

3.1. 2. Hz. Hud‟a Vahyedilen Âyetler 

Hz. Hûd, Kur'ân'da özellikle Âd Kavmi'ne gönderilmiĢ bir peygamber olarak 

zikredilir. Onun kıssası, Allah'ın emir ve yasaklarını iletmesi ve kavminin buna 

karĢılık inkârı ile Ģekillenir.  

AĢağıda verilen âyetlerden Hz. Hûd'un kavmine verdiği mesajlar ve Allah‘ın 

ona yönelik emir ve yasaklarını kapsamaktadır. 

 A‟râf Suresi 65-72. Âyetleri 

 ٍـ ىيكدنا اىي ادو أىخى لىى  عى يٍريهي  ۚ  كىاً  ٍـ مًفٍ إًل وو غى ا لىكي أىفىلَى تىتَّقيكفى  ۚ  قىاؿى يىا قىكًٍـ اعٍبيديكا المَّوى مى  ―Âd (kavmine) de 

kardeşleri Hûd‟u gönderdik. Dedi ki: „Ey kavmim! Allah‟a kulluk edin. Sizin 

O‟ndan başka hiçbir ilahınız yoktur. Hâlâ sakınmayacak mısınız?‘
294

 

  ًكا مًفٍ قىكٍمًو ي الَّذًيفى كىفىري نَّا لىنىظينُّ  ۚ  قىاؿى الٍمىلَى ىؾى فًي سىفىاىىةو كىاً  ؾى مًفى الٍكىاذًبًيفى إًنَّا لىنىر   ―Kavminden 

inkârcı ileri gelenler dediler ki: „Biz seni bir akılsızlık içinde görüyoruz ve 

gerçekten seni yalancılardan sanıyoruz.”
295

 

                                                                                                                               
291 Ebü‘s-Senâ ġihâbüddîn Mahmûd b. Abdillâh b. Mahmûd el-Âlûsî,  Rûḥu‟l-meʿânî fî tefsîri‟l-

Ḳurʾâni‟l-ʿaẓîm ve‟s-sebʿi‟l-mes ânî, thk. Ali Abdülbari Atiyye (Beyrut: Dâru‘l-Kutubi‘l-Ġlmiyye, 

1415), 6/274. 
292 Hûd, 11/36. 
293 Ebü‘l-Hasen Alî b. Ahmed b. Muhammed en-Nîsâbûrî, Vâhidî, el-Vecîz fî tefsîri‟l-kitâbi‟l-ʿazîz, 

thk. Safvân Adnân Dâvûdî, (Beyrut: Dâru‘l-Kalem, 1415), 561. 
294 A'râf, 7/65. 
295 A'râf, 7/66. 



   

 

96 

 

  ل كًنّْي رىسيكؿه مًفٍ رىبّْ الٍعىالىمًيفى  !Hûd dedi ki: „Ey kavmim“ قىاؿى يىا قىكًٍـ لىيٍسى بًي سىفىاىىةه كى

Bende bir akılsızlık yoktur, bilakis ben âlemlerin Rabbi tarafından 

gönderilmiĢ bir peygamberim.‖
296

 

  ٍـ نىاصًحه أىمًيفه بّْي كىأىنىا لىكي ٍـ رًسىال تً رى  Rabbimin vahyettiklerini size tebliğ ediyorum― أيبىمّْغيكي

ve ben sizin için güvenilir bir öğütçüyüm.”
297

  

 ٍـ  كي ٍـ لًيينٍذًرى ؿو مًنٍكي م ى رىجي ٍـ عى بّْكي ٍـ ذًكٍره مًفٍ رى اءىكي جًبٍتيٍـ أىفٍ جى مىفىاءى مًفٍ بىعٍدً قىكًٍـ نيكحو  ۚ  أىكىعى ٍـ خي عىمىكي كا إًذٍ جى كىاذٍكيري

مٍؽً بىسٍطىةن  ٍـ فًي الٍخى زىادىكي ٍـ تيفٍمًحيكفى  ۚ  كى ءى المَّوً لىعىمَّكي كا ا لْىَٓ فىاذٍكيري  ―Size Rabbinizden bir zikir 

(vahiy) gelmesine mi şaşıyorsunuz ki, içinizden bir adam aracılığıyla sizi 

uyarsın? Nuh kavminden sonra sizi halifeler yapan ve yaratılışta sizi üstün 

kılan (Allah‟ın) nimetlerini hatırlayın ki kurtuluşa eresiniz.”
298

 

Özellikle bu âyetin Ģu hususlara dikkat çektiği söylenebilir. 

1. Vahiy ve Peygamberlik Mesajı: Bu âyet, Âd kavminin Hz. Hûd‘un 

peygamberlik iddiasına olan ĢaĢkınlığına cevap niteliğindedir. Kavmi, Hz. 

Hûd‘un kendileri gibi bir insan olmasını ve Allah‘ın mesajını iletmesini 

yadırgıyorlardı. Allah, bu tutumu eleĢtiriyor ve insanların içinden 

peygamberler göndermesinin hikmetine dikkat çekiyor. Çünkü 

peygamberlerin insanlardan seçilmesi, onların örnek alınabilmesini 

kolaylaĢtırır. 

2. Allah‟ın Nimetlerini Hatırlatma: Allah, Nuh kavminin helakından sonra Âd 

kavmini güçlü ve üstün bir topluluk olarak yarattığını hatırlatıyor. Onlara 

verilen fiziksel güç, bolluk ve nimetlerin Ģükrünü eda etmeleri isteniyor. Bu 

nimetler Allah‘a yönelmenin ve O‘na Ģükretmenin bir vesilesi olmalıdır. 

3. KurtuluĢ Çağrısı: Âyetin sonunda, Allah‘ın verdiği nimetleri hatırlamanın 

insanları kurtuluĢa (felaha) götüreceği vurgulanıyor. ġükürsüzlük ve Allah‘a 

isyan, geçmiĢ kavimlerin helakine sebep olmuĢtur. Bu âyet, Âd kavmine bir 

uyarı olduğu gibi, genel olarak tüm insanlığa da bir mesajdır: Allah‘ın 

nimetlerini hatırlayın ve Ģükredin. 

                                                 
296 A'râf, 7/67. 
297 A'râf, 7/68. 
298 A'râf, 7/69. 



   

 

97 

 

4. Kibir ve Ġnkâra EleĢtiri: Âd kavmi, üstün fiziksel güçleri ve zenginlikleri 

nedeniyle kibirlenmiĢ, kendilerini ilahi mesajdan müstağni görmüĢlerdir. Bu 

âyet, Allah‘ın insana verdiği gücün ve nimetlerin kibir değil, sorumluluk 

doğurduğunu hatırlatır.
299

 

Hûd Suresi 50-60 Arası Bazı Âyetler 

 ٍـ ىيكدنا اىي ادو أىخى ل ى عى يٍريهي  ۚ  كىاً  ٍـ مًفٍ إًل وو غى ا لىكي كفى  ۚ  قىاؿى يىا قىكًٍـ اعٍبيديكا المَّوى مى إًفٍ أىنٍتيٍـ إًلَّْ ميفٍتىري   

―Âd (kavmine) de kardeşleri Hûd‟u gönderdik. Dedi ki: „Ey kavmim! Allah‟a 

kulluk edin. Sizin O‟ndan başka hiçbir ilahınız yoktur. Siz ancak iftira 

ediyorsunuz.”
300

 

 مىيٍوً أىجٍرنا ٍـ عى مىى الَّذًم فىطىرىف ۚ  يىا قىكًٍـ لْى أىسٍأىليكي أىفىلَى تىعٍقًميكفى  ۚ  مۚ  إًفٍ أىجٍرًمى إًلَّْ عى  

―Ey kavmim! Bu (tebliğ) için sizden bir ücret istemiyorum. Benim ücretim, 

ancak beni yaratana aittir. Hâlâ aklınızı kullanmayacak mısınız?‖
301

 

  ٍـ مًدٍرىارنا مىيٍكي ٍـ ثيّـَ تيكبيكا إًلىيٍوً ييرٍسًؿً السَّمىَٓاءى عى بَّكي كا رى يىا قىكًٍـ اسٍتىغٍفًري لَّكٍا كى ٍـ كىلْى تىتىكى تًكي ٍـ قيكَّةن إًل ى قيكَّ يىزًدٍكي كى

يفى ۚ  ميجٍرًـ  “Ey kavmim! Rabbinizden bağışlanma dileyin, sonra O‟na tövbe edin 

ki üzerinize bol bol yağmur göndersin ve gücünüze güç katsın. Günah 

işleyerek yüz çevirmeyin.” 
302

 

  ٌمى ۚ  اًف كَّمٍتي عى  ٍـۚ  ى المٌ وً رىبٌ م تىكى بّْكي رى ا مًفٍ دىَٓابَّةو اًلَّْ ىيكى ا خًذه بًنىاصًيىتًيىا ًۚؕم كى م ى صًرىاطو ۚ  اًفَّ رىبٌ  ًۚؕمى م عى

يوـ ۚ  ميسٍتىؽ  “Ben, benim de rabbim, sizin de rabbiniz olan Allah‟a dayandım. 

Çünkü her canlının kontrolü O‟nun elindedir. Şüphesiz rabbimin yolu 

dosdoğru yoldur.” 
303

 

 ٍـ مىَٓا ايرٍسًمٍتي بًو لَّكٍا فىقىدٍ اىبٍمىغٍتيكي  ٍـۚ  فىاًفٍ تىكى يىسٍتىخٍمًؼي رىبٌ  ًَۚؕٓٓ اًلىيٍكي  ٍـۚ  كى كي يٍرى ان  ۚ  م قىكٍمان غى يٍػ  كنىوي شى رُّ اًفَّ  ًۚؕكىلْى تىضي

م ى كيؿّْ شىيٍءو حىؼۚ  رىبٌ  يظه ۚ  م عى  “Eğer sırt çevirirseniz bilin ki size ulaştırmakla 

görevli olduğum şeyi size bildirdim. Rabbim yerinize başka bir kavmi 

                                                 
299 Ebû Muhammed Muhyissünne el-Hüseyn b. Mes‗ûd el-Begavî, Meʿâlimü‟t-tenzîl, thk. 

Abdürrezzak el-Mehdî, (Beyrut: Dâru Ġhyâi‘t-Turâsi‘l-Arabî,  1420), 2/203-205. 
300 Hûd, 11/50. 
301 Hûd, 11/51. 
302 Hûd, 11/52. 
303 Hûd, 11/56. 



   

 

98 

 

getirebilir. Siz O‟na hiçbir engel çıkaramazsınız. Şüphesiz rabbim her şeyi 

gözetendir.” 
304

 

           ġuarâ Suresi 123-140 Arası Bazı Âyetler 

  ٍـ ىيكده أىلْى ٍـ أىخيكىي تىتَّقيكفى إًذٍ قىاؿى لىيي  “Hani onlara kardeşleri Hûd: „Sakınmıyor 

musunuz?‟ dedi.”
305

 

  ٌٍـ رىسيكؿه أىـۚ  إًف يفه ۚ  م لىكي  “Ben sizin için güvenilir bir peygamberim.‖
306

 

 يعيكفً ۚ  فىاتَّقيكا المَّوى كىأىط  ―O hâlde Allah‟a karşı gelmekten sakının ve bana itaat 

edin.‖ 
307

 

  ٍَُب اسَْ ـ ََِٓ ًَٚؕ َٓ ١  ّ ٌْعَبٌَ ٝ سَةِّ ا ٍٰ َٞ الََِّ عَ ْْ اجَْشِ ْٓ اجَْشٍ  اِ ِِ  ِٗ ُْ ع١ٍََْ ىُ  ―Bunun için sizden bir karşılık 

beklemiyorum. Benim ecrimi vermek yalnız âlemlerin rabbine aittir.‖
308

 

 يعو ا يىةن تىعٍبىثيكفى ۚ  اىتىبٍنيكفى بًكيؿّْ ر  ۚ  ―Siz boş şeylerle uğraşarak her yüksek yere bir anıt 

mı dikersiniz?”
309

 

  ٍـ تىخٍميديكفى انًػعى لىعىمَّكي تىتَّخًذيكفى مىصى ۚ  كى  ―Temelli kalacağınızı umarak mı büyük konaklar 

yaparsınız?‖ 
310

 

 بَّار ۚ  يفى ۚ  كىاًذىا بىطىشٍتيٍـ بىطىشٍتيٍـ جى  ―Gücünüzü hep zalim zorbalar gibi mi kullanırsınız?‖ 

311
 

 يعيكفً ۚ  فىاتَّقيكا المَّوى كىأىط  ―O hâlde Allah‟a karşı gelmekten sakının ve bana itaat 

edin.‖ 
312

 

  َٓا تىعٍمىميكفى ۚ  كىاتَّقيكا الَّػذ ٍـ بًمى ۚ  م اىمىدَّكي  ― Bildiğiniz şeyleri size veren Allah‟a karşı 

gelmekten sakının.”
313

 

   َٓ ١  ٕ ثَ َٚ  ٍَ ْٔعَب َ ُْ ثبِ وُ ذَّ َِ ”.size sürüler, oğullar veren ― اَ
314

 

                                                 
304 Hûd, 11/57. 
305 ġuarâ, 26/124. 
306 ġuarâ, 26/125. 
307 ġuarâ, 26/126. 
308 ġuarâ, 26/127. 
309 ġuarâ, 26/128. 
310 ġuarâ, 26/129. 
311 ġuarâ, 26/130. 
312 ġuarâ, 26/131. 
313 ġuarâ, 26/132. 



   

 

99 

 

   ٍْ ع١ُُٛ َٚ جََّٕبدٍ  َٚ  ― bağlar, pınarlar ihsan eden.”
315

 

 ًؕ ٍُ ١ ٍَ عَظ  ْٛ ُْ عَزَاةَ ٠َ ٟ اخََبفُ ع١ٍََْىُ  Doğrusu sizin hakkınızda büyük bir günün― أَِّٓ 

azabından korkuyorum.”
316

 

Hz. Hûd‘un kavmine yönelik bu uyarı ve nasihatleri, Kur‘an‘ın pek çok 

yerinde geçen peygamberlerin tebliğ metodu açısından dikkat çekici unsurlar 

içermektedir. Bu Âyetler, özellikle Ad kavminin yüce Allah‘a karĢı nankörlüğünü, 

dünya hayatına aĢırı bağlılığını ve zulme dayalı aĢırı güç ve tasallut kullanımını 

eleĢtiren ifadeler içermektedir. 

Tebliğde Güven Unsuru 

Hz. Hûd‘un kendisini ―emin bir peygamber‖ (ٓسسٛي أ١ِ) olarak tanıtması, 

peygamberlerin sıdk ve emanet vasıflarına vurgu yapmaktadır. Çok yönlü âlim 

Ebü‘l-Ferec Ġbnü‘l-Cevzî  (ö. 597/1201) âyetteki ( أ١ِٓسسٛي  )  ifadesini أىمًيفه عمى الرٌسالة  

 Benimle Rabbiniz arasında var olan mesajlar noktasında― فيما بيني كبيف ربٌكـ

güvenilirim‖ Ģeklinde bir açıklmaa yaparak eminlik hususunun sadece maddi 

anlamda değil, dinî ve ahlaki güvenilirliği de içerdiğini belirtir.
317

 Zira Peygamberler, 

yalnızca vahyi tebliğ eden kiĢiler değil, aynı zamanda toplumları için güvenilir 

rehberlerdir. 

KarĢılıksız Davet 

Hz. Hûd, peygamberlerin ortak özelliklerinden biri olarak, tebliğ karĢılığında 

hiçbir dünyevi menfaat beklemediğini ifade etmektedir. ZemahĢerî, burada özellikle 

―Benim ecrimi vermek yalnız âlemlerin rabbine aittir‖ ( مىمًيفى مىى  رىبّْ ٱلٍعى   (إًفٍ أىجٍرًمى إًلَّْ عى

ifadesinin, peygamberlerin dünyevi çıkar peĢinde koĢmadıklarının açık bir delili 

olduğunu belirtir. 

Zalimce Güç Kullanımı 

                                                                                                                               
314 ġuarâ, 26/133. 
315 ġuarâ, 26/134. 
316 ġuarâ, 26/132. 
317 Ebü‘l-Ferec Cemâlüddîn Abdurrahmân b. Alî b. Muhammed el-Bağdâdî, Ġbnü‘l-Cevzî, Zâdü‟l-

mesîr fî ʿilmi‟t-tefsîr, thk. Abdurrezzâk el-Mehdî, (Beyrut: Dâru‘l-Kitâbi‘l-‗Arabî,1422), 3/343. 



   

 

100 

 

Kavminin baskıcı yönetimini eleĢtiren ―Gücünüzü hep zalim zorbalar gibi mi 

kullanırsınız?‖ ( بَّارًيفى ذىا بىطىشٍتيٍـ بىطىشٍتيٍـ جى  âyeti, toplumsal zulme vurgu yaptığı gibi oyun (كىاً 

ve eğlenceye daldıklarına da dikkat çekmektedir.
318

  

Büyük Azaba KarĢı Uyarı 

Son âyette Hz. Hûd, kavmine, ―Büyük bir günün azabından korkuyorum‖ ( ِِّٟٔإ

 ٍُ ٍَ عَظ١ِ ْٛ ُْ عَزَاةَ ٠َ   .diyerek, inkârlarının sonuçlarını hatırlatıyor (أخََبفُ ع١ٍََْىُ

Hülasa Hz. Hûd‘un kavmine yaptığı bu nasihatler, genel olarak: tevhid 

inancını pekiĢtirip vurgulamak, dünya nimetlerine aĢırı sevgi ve bağlanmanın yanlıĢ 

olduğunu her zaman hatırlatmak, herkese karĢı zulüm ve haksız güç kullanımına 

karĢı çıkmak, Peygamberlerin son derece emin, güvenilir ve karĢılıksız bir Ģekilde 

tebliğ yaptığını belirtmek, yüce Allah‘ın nimetlerini hatırlatarak Ģükredip kanaat 

getirmeye teĢvik etmek, inkârın yıkıcı ve tahrip edici sonuçlarını bildirerek azap ile 

uyarmak gibi temel ilkelere dayanmaktadır. 

3.1.3. Hz. Ġbrahime Vahyedilen Âyetler 

Hz. Ġbrahim (a.s.), Kur'ân'da önemli bir peygamber olarak zikredilir ve çeĢitli 

surelerde farklı açılardan ele alınır. O, hem tevhid mücadelesi hem de insanlık 

tarihindeki örnekliği açısından Kur'ân'ın merkezî konularından biridir. Hz. Ġbrahim 

ile ilgili âyetler oldukça geniĢ bir kapsama sahiptir. AĢağıda bu âyetlerin Arapça 

metinleri, Türkçe mealleri ve yorumları detaylı bir Ģekilde ele alınmıĢtır. 

A. Hz. Ġbrahim‟in Tevhid Mücadelesi 

Hz. Ġbrahim‘in tevhid mücadelesi, Kur'ân-ı Kerim'de onun Allah‘a olan 

sarsılmaz inancı ve putperest toplumuna karĢı verdiği mücadele ile anlatılır. Bu 

kısımda, özellikle tevhid inancını savunma ve insanların yanlıĢ inançlarını sorgulama 

Ģeklinde karĢımıza çıkar. 

                                                 
318 Muhammed et-Tâhir b. Muhammed b. Muhammed et-Tâhir et-Tûnisî Ġbn ÂĢûr, et-Taḥrîr ve‟t-

tenvîr, (Tunus: ed-Dâru‘t-Tûnusiyye li‘n-NeĢr, 1984), 19/165. 



   

 

101 

 

      Tevhid Mücadelesi ve Delil Sunma (En‟âm Suresi 74-79) 

  ذٍ قىاؿى مى ؿو مُّبًيفو كىاً  قىكٍمىؾى فًي ضى ى ؾى كى ا ءىالًيىةن إًنّْيَٓ أىرى رى أىتىتَّخًذي أىصٍنىامن يـ لًأىبًيوً ءىازى إًبٍرى ىًي  

لًيىكيكفى مًفى ٱلٍميكقًنًيفى  تً كىٱلٍأىرٍضً كى كى  مىكيكتى ٱلسَّمى  ىـ مى لًؾى نيرًمَٓ إًبٍرى ىًي كىذى   كى

مىيٍوً ٱلَّيٍؿي رىءىا كىكٍكى  فَّ عى بّْي فىمىمَّآَ أىفىؿى قىاؿى لْىَٓ أيحًبُّ ٱؿٍءىافًمًيفى فىمىمَّا جى ذىا رى بنا قىاؿى ىى   

ىكيكنىفَّ مًفى ٱ بّْي لأى ٍـ يىيٍدًنًي رى بّْي فىمىمَّآَ أىفىؿى قىاؿى لىئًف لَّ ذىا رى ا قىاؿى ىى  آَلّْيفى فىمىمَّا رىءىا ٱلٍقىمىرى بىازًغن لٍقىكًٍـ ٱلضَّ  

ءه مّْمَّا تيشٍرًكيكفى  فىمىمَّا رىءىا ٱلشَّمٍسى بىازًغىةن  قىكًٍـ إًنّْي بىرًمَٓ ذىآَ أىكٍبىري فىمىمَّآَ أىفىمىتٍ قىاؿى يى  بّْي ىى  ذىا رى قىاؿى ىى   

آَ أىنىا مى نًيفنا كى تً كىٱلٍأىرٍضى حى كى  يٍتي كىجٍيًيى لًمَّذًم فىطىرى ٱلسَّمى  مًفى ٱلٍميشٍرًكًيفى  ۚ  إًنّْي كىجَّ  

 ―Hani İbrahim, babası Âzer‟e, „Sen putları ilah mı ediniyorsun? Ben 

gerçekten seni ve kavmini apaçık bir sapıklık içinde görüyorum‟ demişti. 

İşte böylece İbrahim‟e, kesin bilgiye ulaşması için göklerin ve yerin 

melekûtunu gösteriyorduk. Gece karanlığı basınca bir yıldız gördü. „Bu 

benim Rabbim‟ dedi. Yıldız batınca, „Ben batanları sevmem‟ dedi. 

Ay‟ı doğarken görünce, „Bu benim Rabbim‟ dedi. Ay batınca, „Rabbim bana 

doğru yolu göstermezse, gerçekten sapıklardan olurum‟ dedi. 

Güneşi doğarken görünce, „Bu benim Rabbim, bu daha büyük‟ dedi. Güneş 

batınca dedi ki: „Ey kavmim! Ben sizin ortak koştuklarınızdan uzağım.‟ 

„Şüphesiz ben yüzümü, gökleri ve yeri yoktan var edene çevirdim. Ben 

müşriklerden değilim.”
319

 

Bu âyetlerde Hz. Ġbrahim‘in akıl ve tefekkür yoluyla tevhid inancına ulaĢması 

anlatılmaktadır. Kavmi, gök cisimlerini ilahlaĢtırıyordu. Hz. Ġbrahim, onların sapkın 

inancını sorgulamak için bir temsil yöntemi kullanmıĢ ve yıldız, ay ve güneĢi "ilah" 

olarak adlandırmıĢtır. Ancak, bu varlıkların batması ve yok oluĢları, onların ilahlığa 

layık olmadığını göstermektedir. Âyetteki "batanları sevmem" ifadesi, Ġbrahim‘in 

akıl yürütme metodunu açıklar: Ġlah, eksiksiz ve sürekli var olan bir varlık olmalıdır. 

Mısırlı âlim ġa‗râvî (1911-1998) söz konusu âyetlerden sonra  إف ىذه الْيات تبيف

ذعانان بيقيفكظيفة الحكاس  إدراكان، ككظيفة الكجداف انفعالْن، ككظيفة الْختيار تكحيدان كا   "Şüphesiz bu 

                                                 
319 En‘âm, 6/74-79. 



   

 

102 

 

âyetler, duyuların algılama işlevini, vicdanın etkilenme işlevini ve seçimin ise tevhid 

ve kesin bir teslimiyetle boyun eğme işlevini ortaya koymaktadır." demek suretiyle 

âyetleri insanın algılama, duygusal etkileĢim ve bilinçli tercih süreci açısından 

yorumluyor.
320

 Ona göre âyetlere Ģu bakıĢ açılarıyla yaklaĢılmalıdır: 

 Duyuların iĢlevi: Ġnsan önce gözlem yapar, çevresini inceler. Hz. Ġbrahim‘in 

yıldızları, ayı ve güneĢi gözlemlemesi bu aĢamaya örnektir. 

 Vicdanın etkilenmesi: Ġnsan sadece gördüğü Ģeyleri algılamakla kalmaz, 

aynı zamanda bunlardan etkilenir ve içsel bir değerlendirme yapar. Hz. 

Ġbrahim‘in, batıp kaybolan Ģeylerin ilah olamayacağını fark etmesi bu 

aĢamaya iĢaret eder. 

 Bilinçli seçim ve teslimiyet: Son aĢamada insan, kesin bir bilgi ve iç 

huzuruyla doğruyu seçer. Hz. Ġbrahim‘in "Ben yüzümü gökleri ve yeri yoktan 

var edene çevirdim" diyerek tevhidi benimsemesi, iĢte bu bilinçli teslimiyetin 

sonucudur. 

Öte yandan bu olay, insanlara doğru inanca ulaĢmada aklın ve delilin önemini 

göstermektedir. Ayrıca, Ġbrahim‘in, putperestlikten ve Ģirke dayalı inanıĢlardan kesin 

bir Ģekilde yüz çevirdiğini ifade etmesi, onun tevhid konusundaki kararlılığını ortaya 

koyar. 

       Babasıyla Diyaloğu (Meryem Suresi 41-48) 

  ىـ إًنَّوي كىافى صًدّْيقنا نَّبًيِّا ۥكىٱذٍكيرٍ فًى ٱلٍكًتى بً إًبٍرى ىًي  

يٍػ نا ىـ تىعٍبيدي مىا لْى يىسٍمىعي كىلْى ييبٍصًري كىلْى ييغٍنًى عىنؾى شى  إًذٍ قىاؿى لًأىبًيوً يى َٓأىبىتً لً

آَءىنًى مًفى  طنا سىكًيِّا يى َٓأىبىتً إًنّْى قىدٍ جى ٍـ يىأٍتًؾى فىٱتَّبًعٍنًىَٓ أىىٍدًؾى صًرى  ا لى ٱلٍعًمًٍـ مى  

فً عىصًيِّا  يى َٓأىبىتً لْى تىعٍبيدً ٱلشَّيٍطى فى إًفَّ ٱلشَّيٍطى فى كىافى لًمرَّحٍمى 

لًيِّا فً فىتىكيكفى لًمشَّيٍطى فً كى اؼي أىف يىمىسَّؾى عىذىابه مّْفى ٱلرَّحٍمى   يى َٓأىبىتً إًنّْىَٓ أىخى

                                                 
320 Muhammed Mütevellî eĢ-ġa‗râvî, Tefsîrü‟ş-Şa„râvî-el-Havâtır, (Mısır: Metâbiu Ahbâri‘l-Yevm, 

1997.), 11/6551. 



   

 

103 

 

 ―Kitapta İbrahim‟i de an. Gerçekten o, dosdoğru bir insan ve peygamberdi. 

Hani babasına demişti ki: „Babacığım! İşitmeyen, görmeyen ve sana hiçbir 

fayda sağlamayan şeylere niçin tapıyorsun? Babacığım! Gerçekten bana, 

sana gelmeyen bir bilgi geldi. O hâlde bana uy ki seni doğru bir yola 

ileteyim. Babacığım! Şeytana tapma; çünkü şeytan,  Rahman‟a âsidir. 

Babacığım! Gerçekten Rahman‟dan sana bir azap dokunur da şeytanın dostu 

olursun diye korkuyorum.”
321

 

Bu âyetler, Hz. Ġbrahim‘in babasına karĢı nazik ve hikmetli bir Ģekilde 

davrandığını gösterir. Babasına "babacığım" diyerek hitap etmesi, onun saygısını ve 

merhametini yansıtır.
322

 

B. Putlarla ve Kavmiyle Mücadelesi 

Hz. Ġbrahim‘in putlarla ve kavmiyle mücadelesi, tevhid inancının 

savunulması ve batıl inançların reddedilmesinin çarpıcı bir örneğidir. Bu mücadele, 

özellikle onun putları kırma hadisesi ve kavminin verdiği tepkilerle öne çıkar. 

Kur'ân-ı Kerim‘de bu olay farklı surelerde detaylı Ģekilde anlatılmıĢtır. 

Putperestliği EleĢtirmesi ve Kavmiyle TartıĢması (Enbiyâ Suresi 51-70) 

  ىـ ريشٍدىهي لىقىدٍ ءىاتىيٍنىآَ إًبٍرى ىًي مًمًيفى  ۦكينَّا بًوً مًف قىبٍؿي كى  ۥكى عى   

قىكٍمًوً  كًفيكفى  ۦإًذٍ قىاؿى لًأىبًيوً كى اثًيؿي ٱلَّتًىَٓ أىنتيٍـ لىيىا عى  ذًهً ٱلتَّمى ا ىى  مى  

بًدًيفى  ۚ  قىاليكا دٍنىآَ ءىابىآَءىنىا لىيىا عى  كىجى  

مى ؿو مُّبًيفو  ٍـ فًى ضى  قىاؿى لىقىدٍ كينتيٍـ أىنتيٍـ كىءىابىآَؤيكي

ٍـ أىنتى مًفى ٱلمَّ عًبًيفى أىجًئٍتىنىا بً  ۚ  قىاليكَٓا ؽّْ أى ٱلٍحى  

تً كىٱلٍأىرٍضً ٱلَّذًل فىطىرىىيفَّ كىأىنىا كى  ٍـ رىبُّ ٱلسَّمى  بُّكي يًدًيفى  ۚ  قىاؿى بىؿ رَّ لًكيـ مّْفى ٱلشَّ  مىى  ذى  عى  

لُّكا ىكًيدىفَّ أىصٍنى مىكيـ بىعٍدى أىف تيكى تىٱلمَّوً لأى ميدٍبًرًيفى  ۚ  كى  

ذنا إًلَّْ  ذى  ٍـ جي عىمىيي ٍـ إًلىيٍوً يىرٍجًعيكفى فىجى ٍـ لىعىمَّيي   كىبًيرنا لَّيي

                                                 
321 Meryem, 19/41-48. 
322 Nizâmüddîn Hasen b. Muhammed b. Hüseyn el-A‗rec en-Nîsâbûrî, Ġarâʾibü‟l-Ḳurʾân ve 

reġāʾibü‟l-furḳān, thk. eĢ-ġeyh Zekeriyyâ Umeyrât, (Beyrut: Dâru‘l-Kutubi‘l-‗Ġlmiyye, 1416), 3/106. 



   

 

104 

 

 ―Gerçekten daha önce İbrahim‟e doğru yolu göstermiştik; biz onu 

biliyorduk. 

Babasına ve kavmine, „Bu tapınmakta olduğunuz heykeller de nedir?‟ 

demişti. 

Onlar, „Biz babalarımızı onlara tapar bulduk‟ dediler. İbrahim, „Andolsun ki 

siz de, babalarınız da apaçık bir sapıklık içindesiniz‟ dedi. Onlar, „Bize 

gerçeği mi getirdin, yoksa eğlenenlerden misin?‟ dediler. İbrahim dedi ki: 

„Hayır, Rabbiniz göklerin ve yerin Rabbidir; onları O yaratmıştır. Ben de 

buna şahitlik edenlerdenim. Allah‟a yemin ederim ki siz dönüp gittikten 

sonra putlarınıza bir tuzak kuracağım.‟ Derken, büyükleri hariç onların 

hepsini parça parça etti; belki ona müracaat ederler diye.”
323

 

Bu âyetlerde Hz. Ġbrahim, kavminin putperestliğini açık bir Ģekilde eleĢtirir. 

Ġnsanların yalnızca atalarından gelen inançları körü körüne taklit ettiğini ifade eder. 

―Rabbiniz göklerin ve yerin Rabbidir‖ diyerek onları tevhid inancına davet eder. 

Putları kırarak kavmine önemli bir mesaj verir: Bu putlar, kendilerini bile 

koruyamayan cansız varlıklardır. Büyük putu kırmaması ve onların buna dönüp 

―putların gücünü sorgulaması‖ fikrini hedeflemesi, onun davet metodunun zekâ ve 

hikmetle dolu olduğunu gösterir. 

C.  Duası ve Allah‟a Güveni (Ġbrahim Suresi 35-41) 

ذٍ  ىـ كىاً  بىنًىَّ أىف نَّعٍبيدى ٱلٍأىصٍنىا ذىا ٱلٍبىمىدى ءىامًننا كىٱجٍنيبٍنًى كى يـ رىبّْ ٱجٍعىؿٍ ىى  قىاؿى إًبٍرى ىًي  

انًى فىإًنَّؾى غىفيكره رَّحًيهـ  ۥرىبّْ إًنَّييفَّ أىضٍمىمٍفى كىثًيرنا مّْفى ٱلنَّاسً فىمىف تىبًعىنًى فىإًنَّوي  مىفٍ عىصى مًنّْى كى  

بَّنىآَ إًنّْىَٓ  بَّنىا لًييقًيميكارى رًَّـ رى رٍعو عًندى بىيٍتًؾى ٱلٍميحى يٍرً ذًل زى يَّتًى بًكىادو غى دًىةن مّْفى  ۚ  أىسٍكىنتي مًف ذيرّْ ةى فىٱجٍعىؿٍ أىفٍػ  مىك  ٱلصَّ

كفى  ٍـ يىشٍكيري تً لىعىمَّيي قٍييـ مّْفى ٱلثَّمىرى  ٍـ كىٱرٍزي  ٱلنَّاسً تىيٍكًلَٓ إًلىيٍيً

يـ مى  بَّنىآَ إًنَّؾى تىعٍمى مىى ٱلمَّوً مًف شىىٍءو رى ا يىخٍفىى  عى مى ا نيعٍمًفي كى مى آَءً  ۚ  ا نيخٍفًى كى فًى ٱلٍأىرٍضً كىلْى فًى ٱلسَّمى  

آَءً  بّْى لىسىمًيعي ٱلدُّعى ؽى إًفَّ رى سٍحى  عًيؿى كىاً  مىى ٱلٍكًبىرً إًسٍمى  مٍدي لًمَّوً ٱلَّذًل كىىىبى لًى عى  ٱلٍحى

                                                 
323 Enbiyâ, 21/51-70. 



   

 

105 

 

مً  ةً كى مىك  ىـ ٱلصَّ آَءً رىبّْ ٱجٍعىمٍنًى ميقًي تىقىبَّؿٍ ديعى بَّنىا كى يَّتًى رى ف ذيرّْ  

لًمٍميؤٍمًنًيفى يىكٍىـ يىقيكيـ ٱلٍحًسىابي  لًدىلَّ كى لًكى  بَّنىا ٱغٍفًرٍ لًى كى  رى

 ―Hani İbrahim, „Rabbim! Bu beldeyi güvenli kıl, beni ve oğullarımı putlara 

tapmaktan uzak tut!‟ demişti. „Rabbim! Çünkü onlar (putlar), insanlardan 

birçoğunu saptırdılar. Artık kim bana uyarsa o bendendir. Kim de bana karşı 

gelirse, şüphesiz Sen Gafûr ve Rahîm‟sin.‟ „Rabbimiz! Ben çocuklarımdan bir 

kısmını, senin kutsal evinin (Kâbe‟nin) yanında, ekinsiz bir vadiye 

yerleştirdim. Rabbimiz! Namazı kılsınlar diye (böyle yaptım). İnsanların bir 

kısmının gönlünü onlara meylettir ve onları çeşitli ürünlerle rızıklandır ki 

şükretsinler.‟ „Rabbimiz! Şüphesiz gizlediğimiz ve açıkladığımız her şeyi Sen 

bilirsin. Yerde ve gökte hiçbir şey Allah‟a gizli kalmaz.‟ „Bana ihtiyarlık 

çağımda İsmail ve İshak‟ı lütfeden Allah‟a hamdolsun! Şüphesiz Rabbim 

duayı işitendir.‟ „Rabbim! Beni ve soyumdan gelenleri namazı sürekli 

kılanlardan eyle. Rabbimiz! Duamı kabul buyur.‟ „Rabbimiz! Hesap günü 

beni, ana babamı ve müminleri bağışla.”
324

 

Bu âyetler Hz. Ġbrahim‘in Allah‘a yaptığı duaları içermektedir. Hz. 

Ġbrahim‘in duası, onun hem kendi kavmi hem de gelecek nesiller için duyduğu derin 

endiĢeyi ve samimi bağlılığını ortaya koymaktadır. Söz konusu âyetler Ģu baĢlıklar 

altında değerlendirilebilir: 

1. ġehir Güvenliği ve Tevhid Üzerine Dua (Âyet 35-36) 

Hz. Ġbrahim, dua ederken öncelikle yaĢadığı beldenin (Mekke) güvenli 

olmasını istiyor. Çünkü güvenlik olmadan tevhid ve ibadet de zorlaĢır. Ardından, 

kendisi ve soyunun putperestlikten korunmasını diliyor. Bu, tevhid inancına verdiği 

önemin göstergesidir. 

Âyetin devamında putların pek çok insanı saptırdığı belirtiliyor. Hz. Ġbrahim, 

tevhid üzere olanları kendisine ait sayarken, günaha düĢenler için yüce Allah‘ın 

rahmetine sığınıyor. Burada, davet metodunda denge ve merhametli yaklaĢım göze 

çarpmaktadır. 

                                                 
324 Ġbrahim, 14/35-41. 



   

 

106 

 

2. Ailesi Ġçin Mekke‟de Bereket ve Namaz Üzerine Dua (Âyet 37-38) 

Hz. Ġbrahim, oğlu Ġsmail ve annesi Hacer‘i ekinsiz, çorak bir vadi olan 

Mekke‘ye bırakmıĢtır. Burada asıl vurgulanan husus, Hz. Ġbrahim‘in bu zor kararı 

tamamen Allah‘a güvenerek almıĢ olmasıdır. "Rabbimiz, onları namaz kılsınlar diye 

buraya yerleĢtirdim" ifadesi, onun asıl gayesinin Allah‘a kulluk ve ibadet olduğunu 

gösterir. 

3. Hz. Ġbrahim‟in ġükrü ve Duası (Âyet 39-41) 

Hz. Ġbrahim, yaĢlı bir yaĢta çocuk sahibi olduğu için Allah‘a hamd 

etmektedir. Çünkü Ġsmail ve Ġshak‘ın doğumu, Allah‘ın lütfu ve bir mucizedir. Bu 

âyette, Allah‘ın dualara icabet eden bir Rab olduğu vurgulanır. 

Duasının devamında, hem kendisi hem de soyundan gelecek olanların namazı 

terk etmemesi için dua ediyor. Namaz, onun için tevhid inancının en önemli 

göstergesidir. 

Son olarak, yalnızca kendisi için değil, anne-babası ve tüm müminler için 

bağıĢlanma dilemektedir. Bu, peygamberlerin sadece kendileri için değil, ümmetleri 

için de sürekli dua ettiklerini göstermektedir. 

D. Kâbe‟nin ĠnĢası ve Dua (Bakara Suresi 127-129) 

  ذٍ يىرٍفىعي يـ كىاً  بَّنىا تىقىبَّؿٍ مًنَّآَ إًنَّؾى أىنتى ٱلسَّمًيعي ٱلٍعىمًي عًيؿي رى سٍمى  يـ ٱلٍقىكىاعًدى مًفى ٱلٍبىيٍتً كىاً  إًبٍرى ىًي  

يَّتًنىآَ أيمَّةن مُّسٍمًمىةن  مًف ذيرّْ يٍفً لىؾى كى بَّنىا كىٱجٍعىمٍنىا ميسٍمًمى مىيٍنىآَ إًنَّؾى  ۚ  رى تيبٍ عى نىاسًكىنىا كى يـ لَّؾى كىأىرًنىا مى أىنتى ٱلتَّكَّابي ٱلرَّحًي  

ٍـ يىتٍميكا نٍيي ٍـ رىسيكلْن مّْ بَّنىا كىٱبٍعىثٍ فًييً ٍـ إًنَّؾى أىنتى ٱلٍعىزًيزي  ۚ  رى كّْييً ييزى ييعىمّْمييييـ ٱلٍكًتى بى كىٱلٍحًكٍمىةى كى تًؾى كى ٍـ ءىايى  مىيٍيً عى

يـ  كًي  ٱلٍحى

  ―Bir zamanlar İbrahim ve İsmail, Beytullah‟ın temellerini yükseltiyor ve 

şöyle dua ediyorlardı: „Rabbimiz! Bizden kabul buyur. Şüphesiz Sen, hakkıyla 

işitensin, hakkıyla bilensin. Rabbimiz! Bizi Sana teslim olan iki kul yap ve 

soyumuzdan da Sana teslim olacak bir ümmet çıkar. Bize ibadet yerlerimizi 

göster ve tövbemizi kabul et. Şüphesiz Sen, tövbeleri çok kabul eden, çok 

merhamet edensin. Rabbimiz! Onlara, içlerinden Senin âyetlerini okuyacak, 

onlara Kitap ve hikmeti öğretecek ve onları temizleyecek bir peygamber 



   

 

107 

 

gönder. Şüphesiz Sen, mutlak güç ve kudret sahibisin, hüküm ve hikmet 

sahibisin.”
325 

a. Kâbe‟nin Temellerinin Yükseltilmesi 

Bu âyetler, Hz. Ġbrahim ve oğlu Hz. Ġsmail‘in Kâbe‘nin temellerini yükselttiği 

anı anlatır. Kâbe, tevhid inancının merkezi ve tüm insanlığın ibadet için yöneldiği 

mukaddes bir yapı olarak inĢa edilmiĢtir. Bu, Hz. Ġbrahim‘in yüce Allah‘a olan 

teslimiyetini ve O‘na kulluk görevini yerine getirmedeki hassasiyetini gösterir. Hz. 

Ġbrahim ve Hz. Ġsmail, Kâbe‘yi inĢa ederken sürekli dua etmiĢlerdir. Özellikle  ًْ بَ رمَجََّ سَثَّٕ

َّٕبَٓ  ِِ  “Rabbimiz! Bizden kabul buyur” ifadesi, yaptıkları iĢin yüce Allah katında 

kabul edilmesini ne kadar benimseyip önemsediklerini ve samimiyetlerini net bir 

Ģekilde ortaya koyar. 

c. Soylarından Gelen Ümmet ve Peygamber 

Hz. Ġbrahim‘in duasında, soyundan Allah‘a teslim olacak bir ümmet 

çıkarılması ve onlara bir peygamber gönderilmesi talebi, onun insanlık için taĢıdığı 

endiĢeyi ve duasının evrensel boyutunu gözler önüne serer. Bu dua, Hz. 

Muhammed‘in gönderileceğine dair bir iĢaret olarak yorumlanır. 

d. Ġbadet ġekillerinin Öğretilmesi 

“Bize ibadet yerlerimizi g ster” duası, ibadetlerin doğru bir Ģekilde 

öğrenilip uygulanması için Allah‘a yönelmenin gerekliliğini ifade eder. Ġslam‘daki 

ibadetlerin kaynağının Allah‘ın vahyi olduğu bu dua ile netleĢir. 

Hz. Ġbrahîme Verilen Sayfalar 

Kur‘ân-ı Kerîm‘de Hz. Ġbrâhim‘e ―صذف‖ (sayfalar) verildiğine dair âyetler 

bulunmaktadır. Bunlar özellikle Necm Sûresi 36-37. âyetler ile A‗lâ Sûresi 18-19. 

âyetlerinde geçmektedir. Ġlgili âyetlerin Arapça metinleri, Türkçe mealleri Ģu 

Ģekildedir: 

Necm Sûresi 36-37. Âyetler 

                                                 
325 Bakara, 2/127-129. 



   

 

108 

 

بْرَاىِيمَ ٱلَّذِي وَفَّىٰ   Yoksa kendisine Mûsâ‟nın" أَمْ لَمْ يُنَبَّأْ بِمَا فِي صُحُفِ مُوسَىٰ وَاِ 

sahifelerinde ve itaatkâr ve vefakâr İbrâhim‟in sahifelerinde bulunanlar haber 

verilmedi mi?”
326

 

A„lâ Sûresi 18-19. Âyetler 

هِينَ وَهُوسَيٰ  حُفِ ٱلْأوُليَٰ  صُحُفِ إبِْزَٰ ذَا لفَيِ ٱلصُّ  ,Şüphesiz bu, önceki sahifelerde" إىَِّ هَٰ

İbrâhim ve Mûsâ‟nın sahifelerinde de vardır.”
327

 

Bu âyetler, Hz. Ġbrâhim‘e suhuf verildiğini açık bir Ģekilde ifade etmektedir. 

Kur‘ân‘da suhuf kelimesi genellikle ilâhî vahyin yazılı olduğu metinler anlamında 

kullanılır. Hz. Ġbrâhim‘e verilen bu sahifelerin içeriği hakkında Kur‘ân‘da ayrıntılı 

bilgi verilmez. Ancak kimi kaynaklarda Ebû Zerr el-Gıfârî‘den gelen bir rivâyete 

göre sözü edilen sayfalarda dünyanın geçici bir yer olduğuna odaklanılmaktadır.
328

 

3.1.4. Hz. Yusuf‟a Vahyedilen Âyetler 

                                                 
326 Necm, 53/36-37. 
327 A‗lâ, 87/18-19. 
328 Ġlgili hadîs‘in metni Ģu Ģekildedir: ‌َكَمْ‌أنَْزَل‌،ِ ‌اللََّّ ًَّ ا‌نَبِ ٌَ ُ‌مِنْ‌كِتَابٍ؟‌قَالَ:‌قلُْتُ:‌ ُ‌»اللََّّ مِائَةُ‌كِتَابٍ‌وَأرَْبَعَةُ‌كُتُبٍ،‌أنَْزَلَ‌اللََّّ

‌وَأنَْ‌ ‌عِشْرٌِنَ، ‌إبِْرَاهٌِمَ ‌وَعَلىَ ، ‌صَحٌِفَةًّ ‌ثَلَاثٌِنَ ‌إدِْرٌِسَ ‌وَعَلىَ ، ٌَّةًّ انِ ٌَ ‌سُرْ ‌صَحٌِفَةًّ ‌خَمْسٌِنَ ‌شٌِثَ بُورَ‌عَلىَ ‌وَالزَّ ِنْجٌِلَ ْْ ‌وَا ََ وْرَا ‌التَّ زَلَ
ِ،‌«‌وَالْفرُْقَانَ‌ ا‌رَسُولَ‌اللََّّ ٌَ ‌أبَْعَثْكَ‌إلِىَ‌صُحُفُ‌‌كَانَتْ‌‌فَمَا‌‌،‌قلُْتُ:‌ هَا‌الْمَلكُِ‌الْمُبْتَلىَ‌الْمَغْرُورُ‌إنًِِّ‌لمَْ ٌُّ ‌كُلُّهَا،‌أَ ‌إبِْرَاهٌِمَ؟‌قَالَ:‌"‌كَانَتْ‌أمَْثَالًًّ

ا‌بَعْضَهَا‌إلًَِ‌بَعْضٍ،‌وَ‌ ٌَ نْ ا‌لتَِجْمَعَ‌الدُّ ٌَ نْ هَا‌وَإنِْ‌كَانَتْ‌مِنْ‌كَافِرٍ،‌وَعَلىَ‌الْعَ‌الدُّ ‌الْمَظْلوُمِ‌فَإنًِِّ‌لًَ‌أرَُدُّ ََ ‌عَنًِّ‌دَعْوَ اقِلِ‌مَا‌لمَْ‌لَكِنًِّ‌بَعَثْتُكَ‌لتَِرُدَّ
ٌُحَاسِبُ‌فٌِهَا‌نَ‌ هُ،‌وَسَاعَةٌ‌ ٌُنَاجًِ‌فٌِهَا‌رَبَّ كُونَ‌لَهُ‌ثَلَاثُ‌سَاعَاتٍ:‌سَاعَةٌ‌ ٌَ ا‌أنَْ‌ كُنْ‌مَغْلوُبًّ خْلوُ‌ٌَ ٌَ هِ،‌وَسَاعَةٌ‌ ٌْ ُ‌فٌِهِ‌إلَِ رُ‌فٌِمَا‌صَنَعَ‌اللََّّ تَفَكَّ ٌَ فْسَهُ‌وَ

اعَاتِ‌وَاسْتِجْمَامَ‌الْقلُوُبِ‌ ا‌عَلىَ‌تِلْكَ‌السَّ اعَةِ‌عَوْنًّ ‌فًِ‌هَذِهِ‌السَّ كُونَ‌بَ‌فٌِهَا‌لحَِاجَتِهِ‌مِنَ‌الْحَلَالِ،‌فَإنَِّ ٌَ ‌ ا‌لَهَا،‌وَعَلىَ‌الْعَاقِلِ‌أنَْ ا‌وَتَقْرٌِعًّ صٌِرًّ
‌مِنَ‌الْكَلَا‌ ‌مَنْ‌حَسَبَ‌كَلَامَهُ‌مِنْ‌عَمَلهِِ،‌أقََلَّ ا‌للِسَِانِهِ،‌فَإنَِّ ‌عَلىَ‌شَأنِْهِ،‌حَافِظًّ عْنٌِهِ‌بِزَمَانِهِ‌مُقْبِلاًّ ٌَ ا‌‌مِ‌فٌِمَا‌لًَ‌ ا‌طَالبًِّ كُونَ‌طَالعًِّ ٌَ وَعَلىَ‌الْعَاقِلِ‌أنَْ‌

ا‌لمَِ‌ دًّ ‌لمَِعَاشٍ،‌وَتَزَوُّ مٍ‌لثَِلَاثٍ:‌مَؤُنَةًّ رِ‌مُحَرَّ ٌْ ا‌فًِ‌غَ ذًّ عَادٍ،‌وَتَلذَُّ  " Hz. Ebû Zer (r.a.) diyor ki: ―Ben Peygamber (s.a.v.)‘e 

―Allâhü Te‗âlâ‘nın indirmiĢ olduğu kitapların tamamı ne kadardır?‖ diye sordum. Peygamber (s.a.v.) 

buyurdular ki: “100 sahife ve 4 kitaptır. 50 sahife Hz. Şit (a.s.)‟a, 30 sahife Hz. İdris (a.s.)‟a, 10 sahife 

Hz. İbrahim (a.s.)‟a, 10 sahife Tevrat‟tan önce Musa (a.s.)‟a ve bunlara ilave olarak dört kitap, 

Tevrat, İncil, Zebûr ve Kur‟ân-ı Kerîm‟i indirmiştir.” Ben, ―Ġbrahim (a.s.)‘ın sahifelerinde ne 

yazıyordu?‖ diye sordum, buyurdular ki: “Hepsi hikmetli sözlerdi. Meselâ, “Ey kendini beğenen 

zorba padişah! Ben seni servet üzerine servet yığasın diye göndermedim. Ben seni mazlumun feryâdı, 

bana ulaşmadan önce onun feryâdına yetiş diye göndermiştim. Çünkü ben kafir olsa da mazlumun 

âhını geri çevirmem.” 

O sayfalarda bir de şu vardı. “Akıllı bir kimse, aklına bir noksanlık gelmediği müddetçe vakitlerinin 

tamamını üçe bölmeli. Bir kısmını Râbbine ibâdetle geçirmeli ve bir kısmını da nefsini muhasebe edip 

ne kadar iyi ve kötü amel işlediğini düşünmeli ve bir kısmında da helâl rızık kazanmalıdır.” 

Akıllı insanın vaktini gözetmesi, davranıĢlarını düzeltmeye gayret etmesi, dilini yersiz ve faydasız 

konuĢmaktan koruması da gerekir. KonuĢmasının muhasebesini yapanın dili faydasız sözlere kaymaz. 

Akıllı bir kimse üç gayenin dıĢında baĢka bir Ģey için yolculuğa çıkmamalıdır. Bu üç gâye, ya ahiret 

azığı için ya geçimini temin etmek için ya da mubâh olması Ģartıyla gezinti içindir.‖ Bk. Ebû Ca‗fer 

Muhammed b. Cerîr b. Yezîd el-Âmülî et-Taberî, Târîḫu‟r-rusül ve‟l-mülûk, thk. Muhammed Ebü‘l-

Fazl Ġbrahim, (Mısır: Dâru‘l-Me‗arif, 1387/1967), 1/313; Ebû Hâtim Muhammed b. Hibbân b. Ahmed 

el-Büstî, Ġbn Hibbân, es-Sîretü‟n-nebeviyye ve aḫbârü‟l-ḫulefâʾ, thk. Hâfız Azîz Bey el-Kādirî en-

NakĢibendî vd. (Beyrut: el-Kutubu‘s-Sekâfiyye, 1417), 1/389; Ebü‘l-Ferec el-Muâfâ b. Zekeriyyâ b. 

Yahyâ en-Nehrevânî, el-Celîsü‟ṣ-ṣâliḥu‟l-kâfî ve‟l-enîsü‟n-nâṣıḥu‟ş-şâfî, thk. Abdülkerîm Sâmî el-

Cündî, (Beyrut: Dâru‘l-Kutubi‘l-Ġlmiyye, 1426/2005), 608. 



   

 

109 

 

Kur‘ân-ı Kerîm‘de Yüce Allah‘ın Hz. Yusuf‘a doğrudan veya dolaylı emir ve 

tavsiyeleri ile Hz. Yusuf‘un insanlara yönelik nasihatleri bulunmaktadır. Nitekim  َمَّا فَم

ذَا وَىُمْ لََ يَشْعُرُونَ ذَىَبُوا بِوِ وَأَجْمَعُوا أَنْ يَجْعَمُوهُ فِي غَيَابَتِ الْجُبّْ وَأَوْحَيْنَا إِلَيْوِ لَتُنَبّْئَنَّيُمْ بِأَمْرىِِمْ ىَٰ   "Onu alıp 

götürdüklerinde ve onu kuyunun derinliklerine atmaya karar verdiklerinde, biz ona 

şöyle vahyettik: 'Onlara, hiç farkında olmayacakları bir zamanda, bu yaptıklarını 

mutlaka haber vereceksin.
329

‖ âyeti Hz. Yusuf‘un henüz çocuk yaĢta olmasına 

rağmen Allah‘tan vahiy aldığını göstermektedir. Burada doğrudan bir emir değil, 

gelecekte olacak bir olaya iĢaret eden bir bilgilendirme vardır. Hz. Yusuf‘un ileride 

kardeĢleriyle yüzleĢeceği ve onlara geçmiĢteki haksızlıklarını hatırlatacağı 

bildirilmektedir. Bu, onun sabır göstermesi ve Allah‘ın takdirine güvenmesi için bir 

iĢarettir. 

Hz. Yûsuf ile doğrudan ve dolaylı olarak bağlantılı olan ve kendisine 

bildirilen vahiy Ģeklinde değerlendirilebilen diğer bazı âyetler Ģu Ģekildedir: 

a.  Allah‟ın Hz. Yusuf‟u Bilgilendirmesi 

لِكَ مَكَّنَّا لِيُوسُفَ وَقَالَ الَّذِي اشْتَرَاهُ مِنْ مِصْرَ لَِمْرَأَتِوِ أَكْرِمِي مَثْوَاهُ عَسَىٰ أَنْ يَنْ  فَعَنَا أَوْ نَتَّخِذَهُ وَلَدًا وَكَذَٰ

وَلَمَّا بَمَغَ أَشُدَّهُ   ،يَعْمَمُونَ  فِي الَْْرْضِ وَلِنُعَمّْمَوُ مِنْ تَأْوِيلِ الَْْحَادِيثِ وَالمَّوُ غَالِبٌ عَمَىٰ أَمْرهِِ وَلَٰكِنَّ أَكْثَرَ النَّاسِ لََ 

لِكَ نَجْزِي الْمُحْسِنِينَ آتَيْنَاهُ حُكْمًا وَعِمْ  مًا وَكَذَٰ  "Onu satın alan Mısırlı kişi, karısına: 'Ona iyi bak, 

belki bize faydası olur veya onu evlat ediniriz' dedi. İşte böylece Yusuf‟u o topraklara 

yerleştirdik ve ona rüya yorumlarını öğretelim diye böyle yaptık. Allah, işinde üstün 

gelendir; ancak insanların çoğu bunu bilmez. Yusuf olgunluk çağına erişince ona 

hikmet ve ilim verdik. İşte biz, iyilik yapanları böyle ödüllendiririz."
330

 

Bu âyetler Hz. Yusuf‘a verilen bir doğrudan emir içermemekle birlikte, 

Allah‘ın ona özel bir eğitim ve bilgi nasip ettiğini göstermektedir. Burada bir tür ilâhî 

plan iĢleyiĢi vardır: Hz. Yusuf‘un köle olarak satılması aslında onun yükselmesi için 

bir aĢama olarak görülmektedir. Burada Allah‘ın Hz. Yusuf‘a bir tür dolaylı tavsiyesi 

vardır: Sabırla ilim ve hikmet yolunda ilerlemek. 

                                                 
329 Yûsuf 12/15. 
330 Yûsuf 12/21-22. 



   

 

110 

 

b.  Zindandaki ArkadaĢlarına Nasihat 

لََّ أَسْمَاءً يَا صَاحِبَيِ السّْجْنِ أَأَرْبَابٌ مُّتَفَرّْقُونَ خَيْرٌ أَمِ المَّوُ الْوَاحِدُ الْقَيَّارُ  مَا تَعْبُدُونَ مِن دُونِوِ إِ 

يْتُمُوىَا أَنتُمْ وَآبَاؤُكُم مَّا لِكَ الدّْينُ ا سَمَّ لْقَيّْمُ أَنزَلَ المَّوُ بِيَا مِن سُمْطَانٍ إِنِ الْحُكْمُ إِلََّ لِمَّوِ أَمَرَ أَلََّ تَعْبُدُوا إِلََّ إِيَّاهُ ذَٰ

 Ey zindan arkadaşlarım! Birbirinden farklı ilahlar mı daha" وَلَٰكِنَّ أَكْثَرَ النَّاسِ لََ يَعْمَمُونَ 

hayırlıdır, yoksa tek ve kahredici olan Allah mı? Sizin O'ndan başka taptıklarınız, 

sizin ve atalarınızın uydurduğu isimlerden başka bir şey değildir. Allah onlara hiçbir 

yetki vermemiştir. Hüküm yalnızca Allah'ındır. O, yalnızca kendisine ibadet etmenizi 

emretmiştir. İşte dosdoğru din budur; fakat insanların çoğu bilmez."
331 

Aktarılam âyetlere bakıldığında Hz. Yusuf, tevhid inancını anlatmakta ve 

putperestliği eleĢtirmektedir. O, hapishanedeki arkadaĢlarına sadece rüya yorumu 

yapmamıĢ, onları doğru inanca davet etmiĢtir. Bu, onun peygamber olarak en önemli 

misyonlarından biridir. 

c. Allah‟ın Hz. Yusuf‟u Ġmtihanlarla YetiĢtirmesi 

لِكَ يَجْتَبِيكَ رَبُّكَ وَيُعَمّْمُكَ مِن تَأْوِيلِ الَْْحَادِيثِ وَيُتِمُّ نِعْمَتَوُ عَمَيْكَ وَعَمَىٰ آلِ يَعْقُوبَ  عَمَىٰ  كَمَا أَتَمَّيَا وَكَذَٰ

قَ إِنَّ رَبَّكَ عَمِيمٌ حَكِيمٌ  سْحَٰ  Ve işte böylece Rabbin seni seçecek, sana olayların" أَبَوَيْكَ إِبْرَٰىِيمَ وَاِ 

yorumunu öğretecek ve daha önce ataların İbrahim ve İshak‟a nimetini tamamladığı 

gibi, sana ve Yakup soyuna da nimetini tamamlayacaktır. Şüphesiz ki Rabbin, her 

şeyi bilen ve her işi hikmetle yapandır."
332 

Bu âyet bir müjde gibi görünse de içinde dolaylı bir nasihat da taĢımaktadır. 

Allah‘ın birini seçmesi ve ona ilim vermesi, beraberinde büyük imtihanları da getirir. 

Hz. Yusuf‘un baĢına gelecek zorluklar aslında onun olgunlaĢması ve büyük bir lider 

olması için bir süreçtir. Burada sabrın ve ilmin bir bedeli olduğuna dair bir ders 

bulunmaktadır. 

d. Tevhid Ġnancı Konusunda Uyarı  

                                                 
331 Yûsuf 12/39-40. 
332 Yûsuf 12/6. 



   

 

111 

 

احًبىيً السّْجٍفً ءىاىرٍبىابه ميتىفىرّْ  وي الٍكىاحًدي الٍقىيَّاري يىا صى
يٍره اىًـ المٌ  ا تىعٍبيديكفى مًفٍ ديكنًو  ًۚؕقيكفى خى َٓٓ اًلََّْٓ اىسٍمىَٓاءن ۚ  مى

يٍتيميكىىَٓا اىنٍتيٍـ كىا بىَٓاؤي  ٍـ مىَٓا اىنٍزىؿى المٌ وي بًيىا مًفٍ سيمٍطىافو ۚ  سىمَّ يـ اًلَّْ لًمٌ وً  ًۚؕكي كٍ لًؾى  ًۚؕاهي اىمىرى اىلَّْ تىعٍبيديَٓكا اًلََّْٓ اًيَّ  ًۚؕاًفً الٍحي ذ 

ل كًفَّ اىكٍثىرى النَّاسً لْى يىعٍمىميكفى ۚ  الدٌ  يـ كى يفي الٍقىيّْ  ―Ey zindan arkadaşlarım! Çeşit çeşit ilahlar mı 

daha hayırlıdır, yoksa her şeye hükmeden bir olan Allah mı? Sizin O'ndan başka 

taptıklarınız, sizin ve atalarınızın uydurduğu birtakım isimlerden ibarettir. Allah 

onlara dair hiçbir delil indirmemiştir. Hüküm yalnızca Allah‟ındır. O, yalnızca 

kendisine kulluk etmenizi emretmiştir. İşte dosdoğru din budur; fakat insanların çoğu 

bunu bilmez.
333

 

Bu âyetler, Hz. Yusuf‘un (a.s.), zindandaki arkadaĢlarına tevhidi anlatırken 

kullandığı güçlü bir hitabı içeriyor. Âyetlerde özellikle Ģu noktalar dikkat çekiyor: 

Tevhid ve ġirk KarĢılaĢtırması: Hz. Yusuf, "ÇeĢit çeĢit ilahlar mı daha 

hayırlıdır, yoksa her Ģeye hükmeden bir olan Allah mı?" diyerek zindan arkadaĢlarını 

düĢünmeye sevk ediyor. Burada, çok tanrıcılığın mantıksızlığına vurgu yaparak, 

insanın birden fazla ilaha yönelmesinin aslında bir karmaĢa ve güçsüzlük 

doğurduğunu ima ediyor. Oysa tek olan Allah, mutlak güç sahibidir ve her Ģeyi 

kontrol edendir. 

Putperestliğin Temelsizliği: Âyetin devamında, insanların Allah‘tan baĢka 

taptıkları varlıkların gerçekte sadece birer isim olduğu vurgulanıyor. Yani bu putlara 

verilen isimler, insan aklının ve geleneğin ürünü olup, ilahi bir temel taĢımıyor. 

Allah‘ın bu putlara dair herhangi bir hüküm göndermediği açıkça ifade edilerek, 

insan uydurması olan bu inanıĢların hiçbir geçerliliği olmadığı anlatılıyor. 

Hüküm Yalnızca Allah'ındır: Âyetin son kısmında, "Hüküm ancak 

Allah‘ındır" vurgusu, Allah‘ın mutlak otorite ve hüküm sahibi olduğunu gösteriyor. 

Dinde tek belirleyici O‘dur. Ġnsanlar ancak Allah‘ın emirleri doğrultusunda hareket 

ettiklerinde doğru yolda olurlar. 

Dosdoğru Din: Âyet, yalnızca Allah‘a kulluğun "ُّاٌذ٠ّٓ اٌم١" yani "dosdoğru 

din" olduğunu bildiriyor. Tevhid, sadece bir inanç ilkesi değil, aynı zamanda bir 

hayat tarzıdır. Ancak insanların çoğunun bunu bilmediği de özellikle vurgulanıyor. 

                                                 
333 Yûsuf 12/39-40. 



   

 

112 

 

Bu ifade, hem insanların cehaletine hem de yanlıĢ inanıĢların zamanla nasıl 

yerleĢtiğine iĢaret ediyor. 

Öte yandan bu âyetler, insana hakikati sorgulaması için bir kapı aralıyor. 

Putperestliğin veya Allah‘a ortak koĢmanın aslında yalnızca insan zihninin bir ürünü 

olduğu vurgulanıyor. Aynı zamanda, yalnızca Allah‘a kulluk etmenin, gerçek 

özgürlük ve doğruluk yolu olduğu anlatılıyor. Günümüzde de insanlar, bazen 

Allah‘tan baĢka otoriteleri hayatlarında en yüksek merci olarak kabul edebiliyorlar. 

Oysa Ġslam‘a göre gerçek hüküm ve yetki yalnızca Allah‘ındır ve doğru din, yalnızca 

O‘na kulluk etmektir. 

ġâfiî fakihi, kelâm ve tefsir âlimi es-Sem‗ânî (ö. 489/1096)   ِٓ جْ ِٟ اٌسِّ   ٠بَ صَبدِجَ

ifadesinden hareketle Ģöyle bir nakilde bulunmuĢtur: ―Zindanın sorumlusu, Yusuf‘un 

(a.s.) sözlerini iĢitip halini gördüğünde ona büyük bir sevgi besledi ve onu 

mahkûmların baĢına getirdi. Hapishanedeki herkes o denli Yûsuf‘u seviyordu ki biri 

serbest bırakıldığında bile geri dönmek istiyordu. Bir gün zindanın sorumlusu 

Yusuf‘a, "Seni seviyorum." dedi. Bunun üzerine Yusuf, "Allah aĢkına, beni sevme!" 

diye karĢılık verdi. Yani, "Beni sevme ki baĢıma bir musibet gelmesin." demek 

istedi. Çünkü onu seven herkesin, farkında olmadan ona sıkıntı yaĢattığını 

söylüyordu: "Teyzem beni sevdi, sıkıntıya düĢtüm. Babam beni sevdi, kuyuya 

atıldım. Azizin karısı beni sevdi, hapse girdim."
334

 

3.1.5. Hz. Sâlih‟e Vahyedilen Âyetler 

Hz. Sâlih, Semûd kavmine kendisinin Allah tarafından gönderilmiĢ güvenilir 

bir peygamber olduğunu beyan etmiĢ ve onları yalnızca Allah‘a kulluk etmeye davet 

etmiĢtir. O, Allah‘tan baĢka bir ilâhın bulunmadığını vurgulayarak, kavmini O‘na 

isyan etmekten sakındırmıĢ ve kendisine itaat etmeleri gerektiğini bildirmiĢtir. Tebliğ 

faaliyetini herhangi bir dünyevî karĢılık beklemeksizin gerçekleĢtirdiğini ifade 

etmiĢtir.
335

 Ayrıca Hz. Sâlih, kavmine Allah‘ın kendilerine bahĢettiği nimetleri 

hatırlatmıĢ ve bu nimetlere Ģükretmeleri gerektiğini belirtmiĢtir. Onları, Allah‘a isyan 

etmekten kaçınmaya ve O‘nun emir ve yasaklarına riâyet etmeye çağırmıĢtır. 

                                                 
334 Ebü‘l-Muzaffer Mansûr b. Muhammed b. Abdilcebbâr et-Temîmî, es-Sem‗ânî, Tefsîrü‟l-Ḳurʾân 

(Kitâbü‟t-Tefsîr), thk. Yasir b. Ġbrahim-Ganim b. Abbas (Riyad: Dâru‘l-Vatan, 1418/1997), 3/32. 
335 ġuarâ 26/142-145. 



   

 

113 

 

Bununla birlikte, haddi aĢan ve yeryüzünde bozgunculuk çıkaran kimselere 

uymamaları konusunda uyarmıĢ, sahip oldukları dünyevî imkânların kalıcı 

olmadığına dikkat çekmiĢtir.
336

 O‘na ait tebliğ ve çağrılar Kur‘ân-ı Kerîm‘de Ģu 

Ģekilde yer alır: 

Hûd Suresi 61. Âyet 

الًحان  ٍـ صى اىي يٍريهي  ۚ  كىاًل ى ثىميكدى اىخى ٍـ مًفٍ اًل وو غى ا لىكي ٍـ مًفى الٍْىرٍضً  ًۚؕقىاؿى يىا قىكًٍـ اعٍبيديكا المٌ وى مى ىيكى اىنٍشىاىكي

ٍـ  كي كهي ثيّـَ تيكبيَٓكا اًلىيٍوً ۚ  ؼكىاسٍتىعٍمىرى يبه ۚ  يبه ميجۚ  م قىرۚ  اًفَّ رىبٌ  ًۚؕييىا فىاسٍتىغٍفًري  “Semûd kavmine de 

kardeşleri Sâlih‟i gönderdik. Dedi ki: “Ey kavmim! Allah‟a kulluk edin; sizin O‟ndan 

başka tanrınız yoktur. O sizi yerden var etti ve size orayı mâmur hale getirme görevi 

verdi. O halde O‟ndan mağfiret isteyin; sonra O‟na tövbe edin. Şüphesiz rabbim 

yakındır, duaları kabul eder.‖
337

 

Bu âyette Hz. Sâlih‘in tebliğinin temel unsurları öne çıkmaktadır: tevhid 

inancı, insanın yaratılıĢ süreci ve yeryüzündeki sorumluluğu. Allah‘ın insanları 

―yerden var etmesi‖ ve ―orayı imar etme görevi vermesi‖, Ġslam‘da insanın 

dünyadaki varlık sebebine iĢaret eder. Bu ifade, insanın hem fiziksel hem de manevi 

anlamda bir ―emanet‖ taĢıdığını gösterir.  

Hz. Sâlih, kavmini yalnızca Allah‘a ibadet etmeye çağırırken, onlara Allah‘ın 

emirlerine karĢı gelmemeleri gerektiğini hatırlatmakta, tövbe ve istiğfarın önemini 

vurgulamaktadır. Ayrıca, Allah‘ın ―yakın‖ ve ―duaları kabul eden‖ sıfatlarıyla tasvir 

edilmesi, ilahi rahmetin eriĢilebilir olduğunu gösterir. 

Hûd Suresi 63. Âyet 

 ِ
َٓ اّللّٰ ِِ  ٟ  ٔ ْٕصُشُ َ٠ ْٓ َّ خً فَ َّ ُْٕٗ سَدْ ِِ  ٟ  ٕ اٰر١ٰ َٚ  ٟ ْٓ سَثّ  ِِ خٍَ  ٝ ث١َِّٕ

ٍٰ ْٕذُ عَ ْْ وُ ُْ اِ َِ اسََا٠َْزُ ْٛ ب لبَيَ ٠بَ لَ َّ ْْ عَص١َْزُُٗ فَ  اِ

١شٍ  ٟ غ١َْشَ رخَْس   ٕ ٠ذَُٚٔ  Sâlih dedi ki: “Ey kavmim! Bir de şöyle düşünün: Ya ben― رضَ 

rabbimden verilmiş apaçık bir delile dayanıyorsam ve O bana kendinden bir lutufta 

bulunmuşsa! Bu durum karşısında O‟na âsi olursam beni Allah‟a karşı kim korur? 

(Size uyarsam) benim ancak zararımı arttırırsınız.”
338

 

                                                 
336 A‗râf 7/74; ġuarâ 26/146-149. 
337 Hûd, 11/61. 
338 Hûd, 11/63. 



   

 

114 

 

 Bu âyette Hz. Sâlih‘in peygamberlik misyonunun dayandığı ilahi delil ve 

rahmet vurgulanmaktadır. O, kavmine, kendi tebliğinin sıradan bir iddia olmadığını, 

aksine Allah‘tan gelen açık bir delile dayandığını hatırlatmaktadır. Burada Hz. 

Sâlih‘in kavmine yönelik hitabı, mantıksal bir muhakeme içermektedir: Eğer o 

gerçekten Allah‘ın elçisi ise ve ilahi bir rahmet ile desteklenmiĢse, kavminin ona 

karĢı gelmesi büyük bir risk taĢımaktadır. Ayrıca, ilahi emirlere isyan etmesi 

durumunda kendisini hiçbir gücün koruyamayacağını dile getirmesi, peygamberlerin 

yüce Allah‘a olan mutlak bağlılığını ve itaat anlayıĢını göstermektedir. Hz. Sâlih‘in 

kavmini uyarmasına rağmen onların inkârda ısrar etmeleri, aslında kendilerinin 

zarara uğramasına neden olacaktır. 

Hûd Suresi 64. Âyet 

٠بَ  َٚ ُْ ٛءٍ ف١َأَخُْزَوُ سُّٛ٘بَ ثسَُِٓ َّ لََ رَ َٚ  ِ
ٟ اسَْضِ اّللّٰ ًْ فَٓ  ُْ ا٠ٰخًَ فزََسُٚ٘بَ رأَوُْ ِ ٌىَُ

ٖ  ٔبَلخَُ اّللّٰ زِ ٰ٘  َِ ْٛ ٠ت   لَ عَزَاة  لشَ   ―Ey 

kavmim! İşte size mûcize olarak Allah‟ın gönderdiği dişi deve. Onu bırakın Allah‟ın 

mülkünde otlasın. Ona kötülük etmeyin; sonra sizi, yaklaşan bir azap yakalar.”
339

 

Bu âyet, Hz. Sâlih‘in peygamberliğini tasdik eden en büyük mucize olan ―diĢi 

deve‖nin önemini vurgulamaktadır. Semûd kavmi, Hz. Sâlih‘ten bir mucize talep 

etmiĢ ve Allah, onların isteğine uygun olarak bu deveyi yaratmıĢtır. Ancak burada 

önemli olan nokta, mucizenin bir sınav niteliği taĢımasıdır. Hz. Sâlih, kavmini bu 

deveye zarar vermemeleri konusunda açıkça uyarmaktadır. Çünkü bu deve, ilahi bir 

iĢaret olup ona yönelik bir saldırı, doğrudan Allah‘a meydan okumak anlamına 

gelecektir.  

Âyette geçen ―yaklaĢan azap‖ ifadesi, Semûd kavminin inkâr ve azgınlıkta 

ısrar etmeleri durumunda kaçınılmaz bir helake uğrayacaklarını göstermektedir. 

Nitekim, bu uyarıya rağmen kavmin azgınları deveyi öldürmüĢ ve ilahi gazaba 

uğramıĢlardır. Bu olay, inkârcı toplumların mucizelere Ģahit olmalarına rağmen iman 

etmeyebileceğini ve mucizelerin hidâyet için yeterli olmadığını göstermektedir. 

Kısacası bu üç âyet, Hz. Sâlih‘in tebliğ sürecini, kavminin tutumunu ve ilahi 

azabı haber veren temel unsurları içermektedir. Kur‘ân, Hz. Sâlih‘in kıssasında, 

insanların dünyadaki varoluĢ gayesini, peygamberlerin uyarı misyonunu ve ilahi 

                                                 
339 Hûd, 11/64. 



   

 

115 

 

cezaya karĢı insanın sorumluluğunu ortaya koymaktadır. Özellikle ―dünya 

nimetlerinin geçiciliği‖ ve ―tevhidin gerekliliği‖ vurgulanarak insanın Allah‘a olan 

bağlılığının esas olduğu belirtilmektedir. 

Hz. Sâlih‘in tebliğ süreci ve mesajlarını içeren baĢka âyetler de 

bulunmaktadır. Kur‘ân-ı Kerîm‘de onun kıssasına özellikle Ģu surelerde yer verilir: 

A‗râf, Hûd, ġuarâ, Neml, Kamer ve Fecr sureleri. 

 A„râf 7/73-74. Âyetler 

ػالًػحان  ٍـ صى اىي يٍريهي  ۚ  كىاًل ى ثىميكدى اىخى ٍـ مًفٍ اًل وو غى ا لىكي بّْكي ٍـ ًۚؕقىاؿى يىا قىكًٍـ اعٍبيديكا المٌ وى مى ٍـ بىيّْنىةه مًفٍ رى اءىتٍكي  ًۚؕقىدٍ جىَٓ

ذًه ٍـ ا يىةن  ۚ  ى  كىىا تىأٍكيؿٍ ؼَٓ نىاقىةي المٌ وً لىكي ٍـ عىذىابه اىؿۚ  فىذىري ذىكي وً كىلْى تىمىسُّكىىا بًسيَٓكءو فىيىأٍخي
يـۚ  م اىرٍضً المٌ    "Semûd 

kavmine de kardeşleri Sâlih‟i peygamber olarak gönderdik. Onlara şöyle dedi: 'Ey 

kavmim! Allah‟a kulluk edin, sizin O‟ndan başka ilâhınız yoktur. İşte size 

Rabbinizden bir mucize: Allah‟ın dişi devesi. O‟nun için yeryüzünde bir hak vardır, 

onu serbest bırakın, Allah‟ın toprağında yesin. Ona bir zarar vermeyin, yoksa sizi 

elem dolu bir azap yakalar.”
340

 

مىػفىَٓاءى مًفٍ بىعٍدً  ٍـ خي عىمىكي كا اًذٍ جى تىنٍحًتيكفى الٍجًبىاؿى كىاذٍكيريَٓ ٍـ فًي الٍْىرٍضً تىتَّخًذيكفى مًفٍ سيييكلًيىا قيصيكران كى بىكَّاىكي ادو كى عى

وً كىلْى تىعٍثىكٍا فًي الٍْىرٍضً ميفٍسًد ۚ  بيييكتان 
ءى المٌ  كا ا لْىَٓ يفۚ  فىاذٍكيػريَٓ   "Hatırlayın ki O, Âd kavminden sonra sizi 

onların yerine getirdi ve yeryüzünde sizi güçlendirdi. Onun düzlüklerinde saraylar 

yapıyorsunuz, dağlarını oyup evler inşa ediyorsunuz. O halde Allah‟ın nimetlerini 

hatırlayın ve yeryüzünde bozgunculuk çıkararak karışıklık yapmayın.”
341

  

Bu âyetler, Hz. Sâlih‘in kavmini ibret almaya davet ettiğini ve onların dünya 

nimetlerine aldanmamaları gerektiğini vurgulamaktadır. Semûd kavmi, kendilerinden 

önce helak edilen Âd kavminin yerine geçmiĢ, güçlü bir medeniyet kurmuĢtu. Ancak 

bu imkânlar, onların Ģükretmeleri için bir vesile olması gerekirken, azgınlık ve inkâr 

içinde yaĢamalarına sebep olmuĢtur. Hz. Sâlih, onlara dünya nimetlerinin geçici 

olduğunu hatırlatarak, Allah‘a itaat etmeye çağırmıĢtır. 

 A„râf 75-76. Âyetler 

                                                 
340 A‗râf 7/73. 
341 A‗râf 7/74. 



   

 

116 

 

ي الَّذ كا مًفٍ قىكٍمًوۚ  قىاؿى الٍمىلَى الًحان ميرٍسىؿه مًفٍ يفى اسٍتيضٍعًفيكا ۚ  لًمَّذ ۚ  يفى اسٍتىكٍبىري ٍـ اىتىعٍمىميكفى اىفَّ صى فٍ ا مىفى مًنٍيي لًمى

بّْو ًۚؕرى ميؤٍمًنيكف ۚ  قىاليَٓكا اًنَّا بًمىَٓا ايرٍسًؿى بًو ۚ   "Kavminden büyüklük taslayan ileri gelenler, 

içlerinden iman eden zayıf kimselere, „Siz gerçekten Sâlih‟in Rabb‟i tarafından 

gönderildiğine inanıyor musunuz?‟ dediler. Onlar da, „Şüphesiz biz, onunla 

gönderilene iman ediyoruz‟ dediler." 
342

 

كا اًنَّا بًالَّػذَٓ ۚ  قىاؿى الَّذ نٍتيٍـ بًوۚ  يفى اسٍتىكٍبىريَٓ كفى  ۚ  م ا مى كىافًري  "Büyüklük taslayanlar, „Biz sizin 

inandığınız şeyi inkâr ediyoruz‟ dediler."
343

 

Bu âyetler, Hz. Sâlih‘in karĢılaĢtığı toplumsal sınıf ayrımını ve tepkileri 

göstermektedir. Semûd kavminin ileri gelenleri, iman eden zayıf kimseleri 

küçümseyerek, onların inançlarını sorgulamaktadır. Ancak, toplumun elit kesimi 

kibirlerinden dolayı hakikati reddederken, toplumun mütevazı kesimi peygambere 

inanmıĢtır. Bu durum, Kur‘ân‘daki diğer peygamber kıssalarında da sıkça görülen bir 

gerçektir: Zengin ve güçlüler genellikle peygamberleri yalanlarken, mütevazı ve 

mazlum kimseler iman etmeye daha yatkın olmuĢlardır. 

 Neml 45-46, Kamer 23-29. Âyetler 

ٍـ فىر ػالًحان اىفً اعٍبيػديكا المٌ وى فىاًذىا ىي ٍـ صى ػاىي مٍػنىَٓا اًل ى ثىميكدى اىخى لىقىدٍ اىرٍسى يقىافً يىخٍتىصًميكفى ۚ  كى "Andolsun ki, biz 

Semûd kavmine „Allah‟a kulluk edin‟ diye Sâlih‟i gönderdik. Fakat onlar, 

birbirleriyle çekişen iki zümre oldular." 
344

 

سىنىةً  ىـ تىسٍتىعٍجًميكفى بًالسَّيّْئىةً قىبٍؿى الٍحى ميكفى  ۚ  قىاؿى يىا قىكًٍـ لً ٍـ تيرٍحى كفى المٌ وى لىعىمَّكي لىكٍلْى تىسٍتىغٍفًري  "Sâlih dedi ki: 

„Ey kavmim! Niçin iyilikten önce kötülüğe koşuyorsunuz? Allah‟tan bağışlanma 

dileseniz olmaz mı? Belki merhamete erişirsiniz.”
345

 

سيعيرو ۚ  اًنََّٓا اًذان لىؼ ۚ  كىذَّبىتٍ ثىميكدي بًالنُّذيرً فىقىاليَٓكا اىبىشىران مًنَّا كىاحًدان نىتَّبًعيويَٓ  ؿو كى لَى م ضى  "Semûd kavmi 

uyarıları yalanladı ve „Biz içimizden yalnızca bir insana mı uyacağız? O takdirde biz 

kesinlikle bir sapıklık ve çılgınlık içinde oluruz‟ dediler."
346

 

                                                 
342 A‗râf 7/75. 
343 A‗râf 7/76. 
344 Neml 27/45. 
345 Neml 27/46. 



   

 

117 

 

Bu âyetler, Semûd kavminin Hz. Sâlih‘e karĢı gösterdiği düĢmanca tutumu 

gözler önüne sermektedir. Kavim, Hz. Sâlih‘in tebliğini kabul etmeyerek iki gruba 

ayrılmıĢtır: iman edenler ve inkârcılar. Ayrıca, onlar Hz. Sâlih‘i sıradan bir insan 

olduğu gerekçesiyle küçümsemiĢlerdir. Bu da gösteriyor ki, geçmiĢ kavimler 

peygamberleri insan olarak kabul etmekte zorlanmıĢ ve sürekli doğaüstü bir varlık 

beklemiĢlerdir. 

Hülasa, Hz. Sâlih‘in tebliğinin merkezinde tevhid inancı, Allah‘a kulluk 

çağrısı ve fesadı terk etme vurgusu vardır. Ona vahyedilen âyetlerin ortak mesajı Ģu 

Ģekilde özetlenebilir: 

1. Tevhid ve Ġbadet: Semûd kavmi Allah‘ı tanımalarına rağmen putperest bir 

hayat sürüyordu. Hz. Sâlih‘in temel mesajı, onların sadece Allah‘a kulluk 

etmeleri gerektiğini, O‘ndan baĢka bir ilâhlarının olmadığını vurgulamaktı.
347

 

2. Allah‟ın Nimetlerini Hatırlatma: Semûd kavmi, maddi imkânları ve teknik 

baĢarılarıyla övünen bir toplumdu. Hz. Sâlih, onlara sahip oldukları bu 

nimetlerin Allah‘tan geldiğini ve bu nimetlere Ģükretmeleri gerektiğini 

hatırlatmıĢtır.
348

 

3. Toplumsal Adalet ve Fesattan Sakınma: Semûd kavmi, toplumsal 

haksızlıklar ve yeryüzünde bozgunculuk çıkarma konusunda aĢırıya gitmiĢti. 

Hz. Sâlih, onları zulümden ve ifsattan kaçınmaya davet etti.
349

  

4. Mucize ve Ġmtihan (DiĢi Deve): Allah, Hz. Sâlih‘e bir mucize olarak "diĢi 

deveyi" verdi ve kavmine bu mucizeye saygı göstermelerini emretti. Ancak 

onlar bu mucizeyi reddederek azabı hak ettiler.
350

 

5. T vbe ve BağıĢlanma: Hz. Sâlih, kavmini günahlarından dönmeye ve 

Allah‘tan bağıĢlanma dilemeye davet etti. Allah‘ın tövbeleri kabul eden ve 

kullarına yakın olduğunu vurguladı.
351

 

                                                                                                                               
346 Kamer 54/23-24. 
347 A‗râf 7/73, Hûd 11/61, ġuarâ 26/141-143. 
348 A‗râf 7/74, Hûd 11/61. 
349 A‗râf 7/74, Fecr 89/9-12. 
350 ġuarâ 26/154-156, Kamer 54/27-29. 
351 Hûd 11/61, Neml 27/46. 



   

 

118 

 

3.1.6. Hz. ġu„ayb‟a Vahyedilen Âyetler 

Medyen halkına gönderilen Hz. ġuayb‘ın oradaki halkı itikad ve muamelat 

konusunda sıklıkla uyardığına dair âyetler bulunmaktadır. Söz konusu âyetler, yüce 

Allah‘ın kendisine vahyettiği ve bu vahiyleri de kendi kavmine iletmesini istediği 

mesajlardır. AĢağıda bu hususa dair âyetler ve değerlendirmeleri yer almaktadır. 

Hûd Suresi 84. Âyet 

وَلََ تَنْقُصُوا الْمِكْيَالَ  ۪ قَالَ يَا قَوْمِ اعْبُدُوا المّٰوَ مَا لَكُمْ مِنْ اِلٰوٍ غَيْرُهُ  ۪ وَاِلٰى مَدْيَنَ اَخَاىُمْ شُعَيْباً 

يطٍ ۪  ي اَخَافُ عَمَيْكُمْ عَذَابَ يَوْمٍ مُح۪  بِخَيْرٍ وَاِنَّٓ ي اَرٰيكُمْ ۪  يزَانَ اِنَّٓ ۪  وَالْم  “Medyen‟e de kardeşleri 

Şuayb‟ı gönderdik. Onlara şöyle dedi: “Ey kavmim! Allah‟a kulluk edin, O‟ndan 

başka tanrınız yoktur. Ölçüyü, tartıyı eksik tutmayın. Ben sizi maddî bakımdan iyi bir 

durumda görüyorum; ama doğrusu hakkınızda kuşatıcı bir azap gününden de 

korkuyorum.”
352

 

Hz. ġuayb‘ın kavmi, ekonomik hayatta hileye baĢvuran, ölçü ve tartıda 

adaletsiz davranan bir toplumdu. Bu âyet, sadece tevhidi vurgulamakla kalmayıp, 

aynı zamanda sosyal adaleti de ele alıyor. Hz. ġuayb, kavmini maddî refah içinde 

gördüğünü belirtiyor; ancak ahlaki yozlaĢma nedeniyle azaba uğrayabilecekleri 

konusunda uyarıyor. 

Bu nokta son derece önemli: Bir toplumun ekonomik olarak iyi durumda 

olması, onların ilâhî azaptan güvende olduğu anlamına gelmez. Eğer ahlâkî çöküntü 

varsa, zenginlik bile bir felaketin habercisi olabilir. Hz. ġuayb, bu tehlikeye dikkat 

çekerek, toplumun sadece Allah‘a ibadet etmesini değil, ticarette de dürüst 

davranmasını istemektedir. 

Hûd Suresi 85, 86. Âyetler 

يىا قىكًٍـ اىكٍفيكا الٍمًكٍيىاؿى كىالٍـ ٍـ كىلْى تىعٍثىكٍا فًي الٍْىرٍضً ميفٍسًدۚ  كى سيكا النَّاسى اىشٍيىَٓاءىىي يفى ۚ  يزىافى بًالٍقًسٍطً كىلْى تىبٍخى  

“Ey kavmim! Ölçüyü, tartıyı adaletle tam yapın; insanların mallarının değerini 

                                                 
352 Hûd, 11/84. 



   

 

119 

 

düşürmeyin, yeryüzünde bozgunculuk yaparak karışıklık çıkarmayın.”
353 يٍره   بىقًيَّتي المٌ وً خى

ٍـ اًفٍ كينٍتيٍـ ميؤٍمًف مىَٓا اىنىا ۚ  يفى ۚ  لىكي ٍـ بًحىؼ ۚ  كى مىيٍكي يظو ۚ  عى  ―Eğer müminseniz Allah‟ın bıraktığı (meşrû) 

kazanç sizin için daha hayırlıdır. Ben üzerinize bir bekçi değilim.‖
354

 

Bu âyetlerde Hz. ġuayb, ticarette dürüst olmanın, insanların haklarını 

gözetmenin ve yeryüzünde bozgunculuk yapmamanın önemine vurgu yapmaktadır. 

Burada adaletin iki boyutu öne çıkıyor: Ekonomik Adalet: Ölçü ve tartının doğru 

yapılması, ticarette güvenin temelidir. Bireysel hilekârlık, zamanla toplumsal güveni 

yok eder ve ekonomik krizlere yol açar. Sosyal Adalet: Ġnsanların mallarının 

değerini düĢürmek, sadece ekonomik bir hata değil, ahlaki bir yozlaĢmadır. 

Toplumda bozgunculuğa ve kargaĢaya yol açar. Öte yandan bu âyet, ekonomik 

adaleti ihmal eden toplumların sonunda yıkıma uğrayacağını gösteriyor. Bununla 

birlikte Hz. ġuayb‘ın uyarıları, sadece Medyen halkı için değil, tüm insanlık için 

geçerli bir ikazdır, zira ekonomik dürüstlük olmadan toplumsal huzur sağlanamaz.
355

 

Hûd Suresi 88. Âyet 

م ى بىيّْنىةو مًفٍ رىبٌ  قىفۚ  قىاؿى يىا قىكًٍـ اىرىاىيٍتيٍـ اًفٍ كينٍتي عى زى سىنان ۚ  م كىرى مىَٓا اير ًۚؕم مًنٍوي رًزٍقان حى ٍـ ۚ  كى الًفىكي يدي اىفٍ ايخى

نٍوي  ٍـ عى ا اسٍتىطىعٍتي ۚ  اًفٍ اير ًۚؕاًل ى مىَٓا اىنٍي يكي حى مى صٍلَى ا تىكٍؼ ًۚؕيدي اًلَّْ الًٍْ مى كَّمٍتي كىاًلىيٍوً  ًۚؕم اًلَّْ بًالمٌ وً ۚ  يؽَٓ ۚ  كى مىيٍوً تىكى عى

يبي ۚ  ايف  “Şuayb şöyle dedi: “Ey kavmim! Bir de şöyle düşünün: Ya benim, rabbimden 

açık bir delilim varsa ve O bana tarafından güzel bir nasip vermişse! Size 

yasakladığımı kendim yapmak niyetinde değilim. Ben sadece gücümün yettiği kadar 

ıslah etmek istiyorum. Fakat başarmam Allah‟ın yardımına bağlıdır. Yalnız O‟na 

dayanıyor ve O‟na yöneliyorum.‖
356

 

Bu âyette Hz. ġuayb, kavmine çağrısını yaparken son derece mantıklı, içten 

ve samimi bir üslup kullanıyor. Onları sadece tehdit etmiyor, aynı zamanda kendi 

                                                 
353 Hûd, 11/85. 
354 Hûd, 11/86. 
355 Hz. ġuayb‘ın uyarıları, bize din ile ticaretin birbirinden ayrılamayacağını gösteriyor. Helal kazanç 

ve dürüst ticaret, sadece bireysel bir erdem değil, toplumsal bir zorunluluktur. Kur‘ân, ekonomik 

ahlâkı ihmal eden toplumların sonunun felaket olacağını defalarca vurgulamıĢtır. Bugün de bu mesaj, 

modern dünyada ahlaki değerlerden uzaklaĢan ekonomik sistemler için bir uyarıdır. Zira adalet, 

sadece mahkemelerde değil, pazarlarda ve ticarette de tesis edilmelidir! 
356 Hûd, 11/88. 



   

 

120 

 

samimiyetini ortaya koyarak ikna etmeye çalıĢıyor: "Ya benim, Rabbimden açık bir 

delilim varsa?" — Yani, ya gerçekten Allah‘ın bana gösterdiği bir hakikat varsa ve 

siz bunu inkâr ediyorsanız? Böylece Hz. ġuayb, kavmini düĢünmeye davet ediyor: 

Önyargılarınızı bir kenara bırakın ve meseleyi akıl ve vicdan terazisinde tartın! "Size 

yasakladığımı kendim yapmak niyetinde değilim." diyerek bunu göstermeye 

çalıĢıyor. 

Hûd Suresi 89. Âyet 

يا قىكًٍـ لْى  ٍـ شًقاقًي كى نَّكي ٍـ  أىفٍ  يىجٍرًمى آ  مًثٍؿي  ييصًيبىكي ما قىكٍيـ ليكطو  مى أىصابى قىكٍىـ نيكحو أىكٍ قىكٍىـ ىيكدو أىكٍ قىكٍىـ صالًحو كى

ٍـ بًبىعًيدو   Ey kavmim! Sakın bana karşı muhalefetiniz sizi, Nûh kavminin veya Hûd― مًنٍكي

kavminin yahut Sâlih kavminin başlarına gelenlerin benzeri bir musibetin başınıza 

gelmesine sebep olacak günahlar işlemeye sürüklemesin! Lût kavmi zaten sizden 

uzak değildir.”
357

 

Bu âyette Hz. ġuayb, kavmini uyarırken, tarihî felaketleri örnek vererek 

onları bir felaketten sakındırıyor. Bu çok etkili bir yöntemdir: "Sakın bana karĢı 

muhalefetiniz sizi, Nûh kavminin veya Hûd kavminin yahut Sâlih kavminin baĢlarına 

gelenlerin benzeri bir musibetin baĢınıza gelmesine sebep olacak günahlar iĢlemeye 

sürüklemesin!" Yani, geçmiĢten ders alın! Allah‘ın kanunları değiĢmez. Nûh, Hûd ve 

Sâlih kavimleri sapkınlıkları yüzünden helak oldular. Siz aynı hataları yaparsanız, 

aynı son sizi de bulur! "Lût kavmi zaten sizden uzak değildir." Tarihî kıyametleri 

eski bir masal gibi görmeyin! Lût kavmi çok da uzak olmayan bir dönemde helak 

olmuĢtu. Yani ilâhî azap, sadece geçmiĢte kalmıĢ bir Ģey değil! Eğer sapkınlıkta ısrar 

edilirse, aynı kader yeniden yaĢanabilir.
358

 

Hûd Suresi 90. Âyet 

ٍـ ثيّـَ تيكبيَٓكا اًلىيٍوً  بَّكي كا رى دي ۚ  م رىحۚ  اًفَّ رىبٌ  ًۚؕكىاسٍتىغٍفًري كده يهـ كى  “Rabbinizden bağışlanmayı 

dileyin,sonra O‟na tövbe edin. Muhakkak ki rabbimin merhameti ve sevgisi boldur” 

dedi.‖
359

 

                                                 
357 Hûd, 11/89. 
358 ZemahĢerî, el-Keşşâf, 2/422; Ġbn Kesîr Tefsîrü‟l-Ḳurʾâni‟l-ʿaẓîm, 4/346. 
359 Hûd, 11/90. 



   

 

121 

 

Bu âyet, Hz. ġuayb‘ın davetinde tehdit ve korku yerine umut ve sevgi dilini 

kullandığını gösteriyor. O, kavmini sadece azap ile korkutmuyor; aksine Allah‘ın 

merhametine ve sevgisine vurgu yaparak onları tövbeye teĢvik ediyor. Burada 

istigfar (bağıĢlanma dileme) ve tövbe (geri dönüĢ) arasında bir fark var. Ġstigfar, 

yapılan hatalar için piĢmanlık duymaktır; tövbe ise artık o yanlıĢlara geri 

dönmemektir. Yani Hz. ġuayb, sadece dillerle "Allah‘ım beni affet" denilmesini 

değil, gerçek bir dönüĢü, yani davranıĢ değiĢikliğini istiyor. Bu tutum, Allah‘ın 

sadece cezalandırıcı değil, aynı zamanda Ģefkat ve sevgi dolu bir Rab olduğunu 

gösteriyor. Nitekim "Vedûd" ismi, Kur‘ân‘da nadiren geçen ve Allah‘ın kullarını 

derin bir sevgiyle sevdiğini anlatan çok özel bir isimdir.
360

 

Hûd Suresi 93. Âyet 

ِٗ عَزَاة  ٠ُ  ١ ْٓ ٠أَرْ  َِ   َْ ٛ ُّ فَ رعٍََْ ْٛ ًؕ سَ  ً ِِ ٟ عَب ُْ أِّ  ىَبٔزَىُِ َِ  ٝ
ٍٰ ٍُٛا عَ َّ َِ اعْ ْٛ ٠بَ لَ ا َٚ اسْرمَجَُِٓٛ َٚ  ًؕ َٛ وَبرِة  ُ٘ ْٓ َِ َٚ  ِٗ ٠ خْض 

١ت   ُْ سَل  عَىُ َِ  ٟ  Ey kavmim! Elinizden geleni yapın! Ben de yapacağım! Kimin başına― أِّ 

aşağılayıcı bir azap geleceğini ve (böylece) yalancının kim olduğunu yakında 

öğreneceksiniz! Bekleyin! Ben de sizinle beraber beklemekteyim” dedi.”
361

 

Bu âyet, Hz. ġuayb‘ın kavmine yaptığı son meydan okumadır. O artık 

sözlerin yeterli olmadığını, hakikatin çok yakında ortaya çıkacağını söylüyor. "Ey 

kavmim! Elinizden geleni yapın! Ben de yapacağım!"  Burada büyük bir kararlılık 

var. Hz. ġuayb, kavminin inkârda ısrar ettiğini görünce onlara meydan okuyor: "Siz 

bildiğinizi yapın, ben de kendi yolumda devam edeceğim." Bu, hakikat karĢısında 

pes etmeyen bir peygamberin direncini ve özgüvenini gösteriyor. "Kimin baĢına 

aĢağılayıcı bir azap geleceğini ve yalancının kim olduğunu yakında 

 ğreneceksiniz!"  Böylece Hz. ġuayb, KureyĢe yapılan uyarılara benzer
362

 kavmine 

çok net bir uyarıda bulunuyor.
363

 

3.1.7. Hz. Musâ‟ya Vahyedilen Âyetler 

                                                 
360 Bekir Topaloğlu, ―Vedûd‖, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, (EriĢim 17 Mart 2025) 
361 Hûd, 11/93. 
362 Nahl, 16/55. 
363 Bedrüddîn Muhammed b. Abdullah ez-ZerkeĢî, el-Burhân fî „ulûmi‟l-Kur‟ân. thk. Muhammed 

Ebü‘l-Fazl Ġbrahim, (Kahire: Dâru Ġhyâi Kutubi‘l-Arabiyye, 1376/1957), 3/219. 



   

 

122 

 

Kur'an-ı Kerim'de, Allah'ın Hz. Musa'ya verdiği emirler ve yasaklamalar ile 

Hz. Musa'nın kavmine yönelik uyarı ve nasihatlerine dair birçok âyet bulunmaktadır. 

AĢağıda, bu konularla ilgili bazı âyetlerin Arapça metinleri, Türkçe mealleri ve 

değerlendirmeleri aktarılmıĢtır: 

Mâide Suresi 20-26 Âyetler 

ٍـ يي  ا لى ٍـ مى ٍـ ميميككنا كىآتىاكي عىمىكي ٍـ أىنٍبًيىاءى كىجى عىؿى فًيكي ٍـ إًذٍ جى مىيٍكي كا نًعٍمىةى المَّوً عى دنا مًفى الٍعىالىمًيفى يىا يىا قىكًٍـ اذٍكيري ؤٍتً أىحى

ٍـ كىلْى  ميكا الٍأىرٍضى الٍميقىدَّسىةى الَّتًي كىتىبى المَّوي لىكي اسًرًيفى قىاليكا يىا ميكسىى إًفَّ فًييىا  قىكًٍـ ادٍخي ٍـ فىتىنٍقىمًبيكا خى مىى أىدٍبىارًكي تىرٍتىدُّكا عى

كا مًنٍيىا فىإًنَّا دىاخًميكفى  قىاؿى  كا مًنٍيىا فىإًفٍ يىخٍريجي تَّى يىخٍريجي مىيىا حى نَّا لىفٍ نىدٍخي بَّارًيفى كىاً  افيكفى أىنٍ قىكٍمنا جى فً مًفى الَّذًيفى يىخى ىـ رىجيلَى عى

كَّ  مىى المَّوً فىتىكى الًبيكفى كىعى ٍـ غى مٍتيميكهي فىإًنَّكي يـ الٍبىابى فىإًذىا دىخى مىيٍيً ميكا عى ا ادٍخي مىيٍيًمى قىاليكا يىا ميكسىى إًنَّا  ميكا إًفٍ كينٍتيٍـ ميؤٍمًنًيفى المَّوي عى

بُّؾى فىقى  رى ا دىاميكا فًييىا فىاذٍىىبٍ أىنٍتى كى مىيىا أىبىدنا مى اتًلَى إًنَّا ىىاىينىا قىاعًديكفى  قىاؿى رىبّْ إًنّْي لْى أىمٍمًؾي إًلَّْ نىفٍسًي كىأىخًي لىفٍ نىدٍخي

ٍـ أىرٍبىعًيفى سىنىةن يىتًيييكفى فً  مىيٍيً رَّمىةه عى بىيٍفى الٍقىكًٍـ الٍفىاسًقًيفى  قىاؿى فىإًنَّيىا ميحى مىى الٍقىكٍ ًـفىافٍريؽٍ بىيٍنىنىا كى  ي الٍأىرٍضً فىلَى تىأٍسى عى

 Musa kavmine şöyle demişti: "Ey kavmim! Allah'ın üzerinizdeki nimetini“ الٍفىاسًقًيفى 

hatırlayın. O, içinizden peygamberler çıkardı, sizi hükümdarlar yaptı ve âlemlerden 

hiç kimseye vermediğini size verdi. Ey kavmim! Allah'ın size yazdığı kutsal toprağa 

girin, geriye dönmeyin, yoksa kayba uğrarsınız. Onlar da: "Ey Musa! Orada zorba 

bir kavim var. Onlar oradan çıkmadıkça biz oraya asla giremeyiz. Eğer oradan 

çıkarlarsa, şüphesiz biz de gireriz." dediler. Allah'tan korkan ve Allah'ın kendilerine 
nimet verdiği iki adam şöyle dedi:"Onların üzerlerine kapıdan girin. Oradan 

girerseniz muhakkak galip gelirsiniz. Eğer layıkıyla inanıyorsanız yalnız Allah'a 

dayanın. Kavmi Musa'ya: "Ey Musa! Onlar orada olduğu sürece biz oraya 

aslagirmeyiz. Sen ve Rabbin gidin savaşın. Biz burada oturacağız." dediler. Musa: 

"Ey Rabbim! Ben, kendimle kardeşimden başkasına sözgeçiremiyorum, artık bizimle 

bu fâsık kavmin arasını ayır." dedi. Allah Musa'ya şöyle dedi: "Kırk sene o 

mukaddes yer onlara haramkılınmıştır. Yeryüzünde şaşkın şaşkın dolaşacaklar. O 

fâsık kavim için üzülme!"
364 

                                                 
364 Mâide, 5/20-26. 



   

 

123 

 

Bu âyetlerde, Allah'ın Ġsrailoğulları'na verdiği nimetler ve onların bu 

nimetlere karĢı tutumları anlatılmaktadır. Allah, Ġsrailoğulları'na peygamberler 

göndermiĢ, onları hür ve bağımsız kılmıĢtır. Ancak, kutsal topraklara girme emrine 

karĢı gösterdikleri korkaklık ve itaatsizlik nedeniyle, kırk yıl boyunca çölde 

dolaĢmakla cezalandırılmıĢlardır. Bu durum, Allah'ın emirlerine uymanın önemini ve 

itaatsizliğin sonuçlarını göstermektedir. 

Bakara Suresi 54. Âyet 

ذٍ قىاؿى ميكسىى  لًقىكٍمًوً  يـ ٱلٍعًجٍؿى فىتيكبيكَٓا كىاً  اذًكي ٍـ ظىمىمٍتيٍـ أىنفيسىكيـ بًٱتّْخى ٍـ  أىنفيسىكي ٍـ ۚ  ٍـ فىٱقٍتيميكَٓاإًلىى  بىارًئًكي  ۚ  يىػ قىكًٍـ إًنَّكي لًكي ذى 

يٍر ٍـ  ۚ  خى ٍـ عًندى بىارًئًكي  ٍـلَّكي مىيٍكي يـ ىيكى ٱلتَّكَّابي  وۥي إًنَّ  فىتىابى عى ٱلرَّحًي  "Musa kavmine dedi ki: 'Ey kavmim! Siz 

buzağıyı (ilah) edinmekle kendinize zulmettiniz. Öyleyse yaratıcınıza tevbe edin ve 

nefislerinizi öldürün. Bu, yaratıcınız katında sizin için daha hayırlıdır.' Bunun 

üzerine Allah, tevbenizi kabul etti. Şüphesiz O, tevbeleri çok kabul edendir, çok 

merhametlidir.”
365

 

Bu âyet, Ġsrailoğulları'nın Hz. Musa'nın yokluğunda buzağıya taparak büyük 

bir günah iĢlemelerini ve Hz. Musa'nın onları bu sapkınlıktan döndürmek için yaptığı 

sert uyarıyı anlatır. Hz. Musa, kavmine, bu büyük günahlarından dolayı kendilerine 

zulmettiklerini belirtmiĢ ve onlara samimi bir tevbe ile Allah'a yönelmelerini, hatta 

nefislerini öldürmelerini emretmiĢtir. Buradaki "nefislerinizi öldürün" ifadesi, bazı 

tefsircilere göre, günahkârların kendilerini fiziksel olarak cezalandırmalarını ifade 

ederken, bazılarına göre ise derin bir piĢmanlık ve nefis terbiyesini simgeler.
366

 

Sonuç olarak, Allah onların tevbelerini kabul etmiĢ ve merhametini göstermiĢtir. Bu 

olay, tevbenin önemini ve Allah'ın sonsuz merhametini vurgular. 

Bakara Suresi 93. Âyet 

                                                 
365 Bakara, 2/54. 
366 Ebû Ġshâk Ġbrâhîm b. es-Serî b. Sehl ez-Zeccâc, Meʿâni‟l-Ḳurʾân ve iʿrâbüh, thk. Abdülcelîl 

Abduh ġelebî, (Beyrut: Âlemü‘l-Kutub, 1408/1988), 1/137; Ebü‘l-Hasen Alî b. Muhammed b. Habîb 

el-Basrî el-Mâverdî, Tefsîrü‟l-Ḳurʾân (en-Nüket ve‟l-ʿuyûn), thk. Seyyîd b. Abdülmaksûd b. 

Abdürrahîm, (Beyrut: Dâru‘l-Kutubi‘l-Ġlmiyye, ts.), 1/122; Ebû Hayyân Muhammed b. Yûsuf b. Alî b. 

Yûsuf b. Hayyân el-Endelüsî, el-Baḥrü‟l-muḥîṭ, thk. Sıdkî Muhammed Cemil (Beyrut: Dâru‘l-Fikr, 

1420), 1/335. 



   

 

124 

 

ٍـ بًقيكَّةو كىاسٍمىعيكا قاليكا  ا آتىيٍناكي ذيكا مى يـ الطُّكرى خي فىعٍنا فىكٍقىكي رى ٍـ كى ذٍنا مًيثاقىكي ذٍ أىخى يٍنا كىأيشٍرًبيكا فًي  سىمًعٍنا  كىاً  كىعىصى

ٍـ قيؿٍ بًئٍسىما يىأٍميريكي  يـ الٍعًجٍؿى بًكيفٍرًىً ٍـ إًفٍ كينٍتيٍـ ميؤٍمًنًيفى قيميكبًيً ٍـ بًوً إًيمانيكي  "Hani, sizden kesin söz almış ve 

Tur Dağı'nı üzerinize kaldırmıştık da, 'Size verdiğimizi kuvvetle tutun ve dinleyin' 

demiştik. Onlar, 'Dinledik ve isyan ettik' dediler. İnkârları sebebiyle buzağı (sevgisi) 

kalplerine içirilmişti. De ki: 'İmanınız size ne kötü şey emrediyor; eğer mümin 

iseniz!”
367

 

Bu âyet, Ġsrailoğulları'nın Allah ile yaptıkları ahdi ve bu ahde rağmen 

gösterdikleri itaatsizliği anlatır. Allah, onlardan kesin bir söz almıĢ ve Tur Dağı'nı 

üzerlerine kaldırarak, kendilerine verilen emirleri kuvvetle tutmalarını ve itaat 

etmelerini istemiĢtir. Ancak onlar, "Dinledik ve isyan ettik" diyerek, buzağıya olan 

sevgileri nedeniyle kalplerini küfre açmıĢlardır. Bu durum, iman iddiasında 

bulunmalarına rağmen, davranıĢlarının imanla çeliĢtiğini gösterir. Âyet, iman ile 

amel arasındaki kopmaz bağı ve itaatsizliğin iman üzerindeki olumsuz etkisini 

vurgular. 

A'râf Suresi 128. Âyet 

 ُ٠ ِ َّْ الْأسَْضَ لِلََّّ اصْجشُِٚا إِ َٚ  ِ ِٗ اسْزع١َُِٕٛا ثبِللََّّ ِِ ْٛ ٰٝ ٌمَِ ٛسَ ُِ َٓ لبَيَ  زَّم١ِ ُّ ٍْ ٌْعَبلجِخَُ ٌِ ا َٚ  ِٖ ْٓ عِجبَدِ ِِ ْٓ ٠شََبءُ  َِ ٛسِثُٙبَ   

"Mûsâ, kavmine şu tenbih ve tesellide bulundu: 'Allah'tan yardım isteyin ve sabredin! 

Şüphesiz bütün yeryüzü Allah'ındır; ona kullarından dilediğini vâris kılar. 

Unutmayın ki, hayırlı son, nihâî zafer, ancak Allah'a karşı gelmekten sakınanların 

olacaktır.‖
368

 

Bu âyet, Hz. Musa'nın, Firavun'un zulmü altında inleyen kavmine yaptığı 

önemli bir nasihati içermektedir. Ġsrailoğulları, Firavun'un baskıları karĢısında 

çaresiz hissederken, Hz. Musa onlara Allah'tan yardım istemelerini ve sabretmelerini 

öğütlemiĢtir. Burada sabır, sadece pasif bir bekleyiĢ değil, aktif bir direniĢ ve metanet 

anlamına gelir. Hz. Musa, yeryüzünün gerçek sahibinin Allah olduğunu ve O'nun 

dilediği kullarını yeryüzüne mirasçı kılacağını hatırlatarak, zulmün ebedi olmadığını 

vurgulamıĢtır. Ayrıca, nihai zaferin ve hayırlı sonucun, takva sahiplerine, yani 

                                                 
367 Bakara, 2/93. 
368 A'râf, 7/128. 



   

 

125 

 

Allah'a karĢı gelmekten sakınanlara ait olduğunu belirtmiĢtir. Bu, zulüm altındaki bir 

topluma büyük bir umut ve direnç kaynağı sunar. 

A'râf Suresi 142. Âyet 

ُِٛسَ  لبَيَ  َٚ َٓ ١ٌٍَْخًَ  ِٗ أسَْثع١َِ ١مبَدُ سَثِّ ِِ  َُّ ٕبَ٘بَ ثعَِشْشٍ فزََ ّْ َّ أرَْ َٚ َٓ ١ٌٍَْخًَ  ٰٝ ثلَََث١ِ ٛسَ ُِ اعَذْٔبَ  َٚ َٚ َْ ِٗ ٘بَسُٚ ٰٝ لِأخ١َِ

 َٓ فْسِذ٠ِ ُّ ٌْ ًَ ا لََ رزََّجعِْ سَج١ِ َٚ أصٍَْخِْ  َٚ  ٟ ِِ ْٛ  Mûsâ, kardeşi Hârûn'a dedi ki: 'Kavmimin" اخٍْفُِْٕٟ فِٟ لَ

içinde benim yerime geç, onları ıslah et, bozguncuların yoluna uyma.‖
369

 

Bu âyet, Hz. Musa'nın Tur Dağı'na gitmeden önce kardeĢi Hz. Harun'a yaptığı 

vasiyeti anlatmaktadır. Hz. Musa, Allah ile buluĢmak üzere 40 gece sürecek bir 

yolculuğa çıkarken, kavminin liderliğini Hz. Harun'a bırakmıĢtır. Ona, kavmi 

arasında ıslah edici olmasını ve bozguncuların yoluna uymamasını öğütlemiĢtir. Bu, 

liderlik sorumluluğunun önemini ve toplumun ıslahı için doğru rehberliğin 

gerekliliğini gösterir. Ayrıca, bozguncuların yoluna uymamak, toplumun huzur ve 

düzenini korumak için kritik bir uyarıdır. 

A'râf Suresi 155. Âyet 

ذىتٍيييـ الرَّجٍفىةي قىاؿى رىبّْ لىكٍ شًئٍتى أىىٍ  لَن لًمًيقىاتًنىا فىمىمَّا أىخى يَّامى كىاخٍتىارى ميكسىى  قىكٍمىوي سىبٍعًيفى رىجي مىكٍتىييـ مّْف قىبٍؿي كىاً 

تىيٍدًم مىف تىشىاءي أى  ا فىعىؿى السُّفىيىاءي مًنَّا إًفٍ ىًيى إًلَّْ فًتٍنىتيؾى تيضًؿُّ بًيىا مىف تىشىاءي كى مٍنىا أىتييٍمًكينىا بًمى لًيُّنىا فىاغٍفًرٍ لىنىا كىارٍحى نتى كى

يٍري الٍغىافًرًيفى   Mûsâ, kavminden yetmiş adam seçti ve onları (Allah'ın) belirlediği" كىأىنتى خى

yere götürdü. Onları şiddetli bir sarsıntı tutunca, Mûsâ dedi ki: 'Rabbim! Dileseydin, 

beni ve onları daha önce helâk ederdin. İçimizdeki beyinsizlerin yaptıklarından 

dolayı bizi helâk eder misin? Bu, Senin imtihanından başka bir şey değildir. Onunla 

dilediğini saptırır, dilediğini doğru yola iletirsin. Sen bizim velimizsin; bizi bağışla 

ve bize merhamet et. Sen bağışlayanların en hayırlısısın.‖
370

 

Bu âyet, Hz. Musa'nın kavminden seçtiği yetmiĢ kiĢiyle birlikte Allah'ın 

huzuruna çıktığı olayı anlatır. Bu kiĢiler, Allah'ın emirlerine karĢı gelmiĢ ve bu 

nedenle Ģiddetli bir sarsıntı ile cezalandırılmıĢlardır. Hz. Musa, bu durum karĢısında 

Allah'a yönelerek, içlerindeki beyinsizlerin yaptıklarından dolayı tüm toplumu helâk 

etmemesi için dua etmiĢtir. Bu, toplumsal sorumluluğun önemini ve liderlerin, 

                                                 
369 A'râf, 7/142. 
370 A'râf, 7/155. 



   

 

126 

 

toplumlarının hataları karĢısında bile merhamet ve bağıĢlanma dilemeleri gerektiğini 

gösterir. 

Tâhâ Suresi 83-84. Âyetler 

ُْ أُ  ُّٛطٰ لبَيَ ُ٘ هَ ٠ٰ ِِ ْٛ ْٓ لَ بۤ أعَْجٍَهََ عَ َِ ٍْذُ ا١ٌَِْهَ سَةِّ ٌزِشَْظَٰٝٚ عَجِ َٚ ٝ أثَشَِٜ 
ٍٰۤ لََءِ عَ  ٚ  "Ey Musa! Seni 

kavminden ayırıp aceleyle buraya getiren nedir?" Musa dedi ki: "Onlar da benim 

izimdedir. Ben, Senin rızanı kazanmak için acele ettim, ey Rabbim!” 

Bu âyetler, Hz. Musa‘nın Allah ile buluĢmak üzere Tur Dağı‘na aceleyle 

gitmesini ve Allah‘ın ona sorduğu soruyu içeriyor. Hz. Musa, kendisinin Allah‘ın 

rızasını kazanmak için acele ettiğini, ancak kavminin de peĢinden geldiğini söylüyor. 

Âyetin soru ile baĢlaması hakiki değil, bilakis istihâm formatındaki bir inkârdır.
371

 

Öte yandan söz konusu âyetler, bir liderin bazen en iyi niyetlerle hareket etse 

bile arkasında bıraktığı topluluğun sapabileceğini gösterir. Hz. Musa, ibadet ve 

Allah‘a yönelme konusunda samimi bir çaba içinde olsa da, kavminin durumu farklı 

bir yöne evrilmiĢtir. Buradan alınabilecek ders, dindar bir liderin sadece kendi Ģahsi 

ibadetine değil, aynı zamanda toplumunun manevi durumuna da dikkat etmesi 

gerektiğidir. Lider, toplumunun hâlini sürekli gözetim altında tutmalı, onların doğru 

yolda kaldığından emin olmalıdır. 

Hz. Musa ve On Emir: Kur‘ân-ı Kerîm‘de Hz. Musa‘ya verilen "On Emir" 

açık bir Ģekilde sıralı olarak yer almaz. Ancak, A‗râf Suresi 145. âyette Allah‘ın Hz. 

Musa‘ya levhalar (elvâh) verdiği belirtilir: تىفٍص  كىتىبٍنىا لىوي فًي الٍْىلٍكىاحً مًفٍ كيؿّْ شىيٍءو مىكٍعًظىةن كى يلَن ۚ  كى

ذيكا بًاىحٍسىنًيىا ۚ  لًكيؿّْ شىيٍءو  ذٍىىا بًقيكَّةو كىأٍميرٍ قىكٍمىؾى يىأٍخي ٍـ دىارى الٍفىاسًؽۚ  سىاير ًۚؕفىخي يفى ۚ  يكي  "Biz ona levhalarda 

her şeyden bir öğüt ve her şeyin açıklamasını yazdık. 'Bunları kuvvetle tut ve 

kavmine de emret ki en güzelini alsınlar. Yakında size, yoldan çıkanların yurdunu 

göstereceğim.”
372

 

Bu âyet, Hz. Musa‘ya birtakım emir ve yasaklar verildiğini gösterse de, 

Tevrat‘taki gibi açık bir Ģekilde "On Emir" listelenmez. Kur‘ân, Tevrat‘ın tahrif 

                                                 
371 Râzî, Mefâtîhu‟l-gayb, 22/85; Beydâvî, Envârü‟t-Tenzîl, 4/35. 
372 A‗râf, 7/145. 



   

 

127 

 

edildiğini belirttiğinden (Bakara 75, Maide 13), mevcut "On Emir" metninin orijinal 

olup olmadığı konusunda kesin bir Ģey söylemek mümkün değildir.
373

  

3.1.8. Hz. Dâvûd‟a Vahyedilen Âyetler 

Hz. Dâvûd, Kurân‘da ismi ile hitap edilip kendisine doğrudan vahyedilen 

Peygamberler arasındadır. O‘na doğrudan ve dolaylı olarak vahyedilmiĢ bazı âyetler 

aĢağıda verilmiĢtir: 

Sâd Suresi 26. Âyet 

دىاكي  عىمٍن ؾى خىؿۚ  ي  ؽّْ كىلْى ۚ  دي اًنَّا جى ٍـ بىيٍفى النَّاسً بًالٍحى يؿً ۚ  تىتَّبًعً الٍيىك ل فىييضًمَّؾى عىفٍ سىبيفىةن فًى الٍْىرٍضً فىاحٍكي

ٍـ عىذىابه شىدۚ  يفى يىضًمُّكفى عىفٍ سىبۚ  اًفَّ الَّذ ًۚؕالمٌ وً  ا نىسيكا يىكٍىـ الٍحًسىابً  ۚ  يده ۚ  يؿً المٌ وً لىيي بًمى  "Ey Dâvûd! Biz 

seni yeryüzünde halife kıldık. O halde insanlar arasında adaletle hükmet, hevâya 

(nefsinin arzularına) uyma; yoksa seni Allah‟ın yolundan saptırır. Şüphesiz ki 

Allah‟ın yolundan sapanlar için, hesap gününü unutmaları sebebiyle şiddetli bir 

azap vardır."
374

 

Bu âyet, Hz. Dâvûd‘un bir hükümdar ve peygamber olarak yeryüzünde 

Allah‘ın bir halifesi olduğunu bildiriyor. Allah, ona iki önemli emir veriyor: 

1. Ġnsanlar arasında adaletle hükmetmesi: Adalet, peygamberlerin ve 

yöneticilerin en temel vasıflarından biridir. Hz. Dâvûd‘un adil olması, 

toplumun huzur ve güvenliğini sağlamak için elzemdir. 

2. Hevâya (nefsin arzularına) uymaması: Bir liderin en büyük 

imtihanlarından biri, kiĢisel arzularının ya da dıĢ baskıların etkisinde 

kalmamaktır. Eğer hevâya uyarsa, Allah‘ın yolundan sapma tehlikesiyle karĢı 

karĢıya kalır. 

                                                 
373 Detaylı bilgi için bk. Mehmet Selim Ayday, ―Hz. Mûsâ‘ya Verilen Levhalar: Kitâb-ı Mukaddes Ġle 

Kur‘an-ı Kerim Arasında Bir KarĢılaĢtırma, Türkiye Din Eğitimi Araştırmaları Dergisi, 14, (2022), 

191-211; Ferruh Kahraman, ―Kutsal Kitapların Sayısı: Ġlk Sahifeler ve Önceki Kutsal Metinler‖, 

Necmettin Erbakan Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 50/50 (2020), 1-23. Öte yandan kimi tefsir 

kitaolarından kevhalarda Ģu açıklamaların bulunduğu nakledilir: ‌‌ُقَنَ‌‌لمَِنْ‌‌عَجِبْت ٌْ فَ‌‌بِالْمَوْتِ‌‌أَ ٌْ فْرَحُ‌‌كَ !‌وَعَجِبْتُ‌ٌَ
طْمَئِنُّ‌ ٌَ فَ‌ ٌْ ‌كَ ‌بِأهَْلهَِا ‌وَتَقَلُّبَهَا ا ٌَ نْ نْصَبُ.‌وَعَجِبْتُ‌لمَِنْ‌رَأىَ‌الدُّ ٌَ فَ‌ ٌْ ‌كَ ‌بِالْقَدَرِ قَنَ ٌْ ‌أَ ‌لًَ‌‌لمَِنْ ‌هُوَ ‌ثُمَّ ا ‌بِالْحِسَابِ‌غَدًّ قَنَ ٌْ ‌أَ هَا!‌وَعَجِبْتُ‌لمَِنْ ٌْ إلَِ

عْمَلُ‌ ٌَ  ―Şaşarım, ölüme kesin olarak inanan birinin nasıl sevinebildiğine! Şaşarım, kadere kesin olarak 

inanan birinin nasıl yorulup hırpalandığına! Şaşarım, dünyayı ve onun halkıyla birlikte nasıl değişip 

durduğunu gören birinin ona nasıl güvenebildiğine! Şaşarım, yarın hesap verileceğine kesin olarak 

inanan birinin nasıl amel etmediğine!”. Bk. Kurtubî, el-Câmi„ li Ahkâmi‟l-Kur‟ân, 20/25; Suyûtî, ed-

Dürrü‟l-mens ûr fi‟t-tefsîr bi‟l-meʾs ûr, 8/489. 
374 Sâd, 38/26. 



   

 

128 

 

Bu âyetten, adaletin ne kadar kritik bir ilke olduğu anlaĢılır. Adalet, sadece 

hukukî bir mesele değil, aynı zamanda bireyin manevi ve ahlaki yönünü de 

ilgilendirir. Zira adaletsizlik, insanı zamanla Allah‘ın yolundan uzaklaĢtırır ve 

dünyevî hırslara kapılmasına neden olur. Bu yüzden Hz. Dâvûd‘a yapılan bu uyarı, 

aslında her Müslümanın dikkate alması gereken genel bir ilkedir. 

Sebe‟ Suresi 10-11. Âyetler 

لىقىدٍ ا تىيٍنىا دىاكي  جًبىاؿي اىكّْب ۚ  دى مًنَّا فىضٍلَن ۚ  كى د ۚ  م مىعىوي كىالطَّيٍرى ۚ  ي  اىفً اعٍمىؿٍ سىابًغىاتو   ۚ  يدى ۚ  كىاىلىنَّا لىوي الٍحى

قىدّْرٍ  ا ۚ  فًى السَّرٍدً  كى الًحن ميكا صى ا تىعٍمىميكفى بىصۚ  اًفٌ  ۚ  كىاعٍمى يره ۚ  ل بًمى  "Andolsun ki biz Dâvûd‟a 

tarafımızdan büyük bir lütuf verdik. Ey dağlar ve kuşlar! Onunla beraber tespih edin. 

Ona demiri yumuşattık. Ona: 'Geniş zırhlar yap ve dokumasını ölçülü yap. (Ey 

Dâvûd ailesi!) Salih ameller işleyin. Çünkü ben, yaptıklarınızı hakkıyla 

görmekteyim.”
375

 

Bu âyetler, Allah‘ın Hz. Dâvûd‘a verdiği özel nimetleri ve ona yüklediği 

sorumlulukları anlatmaktadır. Burada üç temel konu öne çıkıyor: 

1. Tabiatın (dağlar ve kuĢlar) Hz. Dâvûd ile birlikte tesbih etmesi: Bu, Hz. 

Dâvûd‘un manevi derecesinin yüksekliğini ve onun Allah‘a olan yakınlığını 

gösterir. Allah ona öyle bir lütuf vermiĢtir ki, tabiat bile onunla birlikte 

zikretmektedir. 

2. Demirin yumuĢatılması ve zırh yapımı: Allah, Hz. Dâvûd‘a demiri kolayca 

Ģekillendirme yeteneği bahĢetmiĢtir. Bu, hem onun peygamberliğini hem de 

toplum için çalıĢmanın önemini gösterir. Zırh yapımı, savaĢ hazırlıklarını ve 

toplumun korunmasını ifade eder. 

3. Salih amel emri: Allah, Hz. Dâvûd‘un Ģahsında tüm ailesine ve dolayısıyla 

tüm müminlere, hayırlı ve doğru iĢler yapmalarını emretmektedir. Çünkü 

Allah, insanların yaptıklarını görmektedir ve herkesin amellerine göre karĢılık 

verecektir. 

Bu âyetlerden anlaĢılan en önemli mesajlardan biri de, peygamberlerin sadece 

tebliğle değil, aynı zamanda topluma faydalı olacak iĢlerle de meĢgul olmalarıdır. 

                                                 
375 Sebe‘, 34/10, 11. 



   

 

129 

 

Hz. Dâvûd hem adil bir hükümdar hem de bir zanaatkâr olarak çalıĢmıĢtır. Bu, 

çalıĢmanın ve üretkenliğin de ibadet kapsamında değerlendirilebileceğini gösterir. 

Enbiyâ Suresi 78-79. Âyetler 

دىاكي  رٍثً اًذٍ نىفىشىتٍ ؼۚ  كى افً فًى الٍحى فى اًذٍ يىحٍكيمى مىيٍم  سي ٍـ شىاىًدۚ  دى كى كٍمًيً كينَّا لًحي يـ الٍقىكًٍـ كى نى يفى  فىفىيَّمٍنىاىىا ۚ  يوً غى

فى  مىيٍم  ا ۚ  سي كٍمنا كىعًمٍمن كيلَِّ ا تىيٍنىا حي رٍنىا مىعى دىاكي  ۚ  كى سىخَّ كينَّا فىاعًؿ ۚ  الٍجًبىاؿى ييسىبّْحٍفى كىالطَّيٍرى  دى ۚ  كى يفى ۚ  كى  "Dâvûd ve 

Süleymân, bir ekin tarlasına yayılan koyunlar hakkında hüküm veriyorlardı. Biz 

onların hükmüne şahit idik. Biz meseleyi Süleymân‟a daha iyi kavrattık. Ama her 

birine (Dâvûd ve Süleymân‟a) hikmet ve ilim verdik. Dağları ve kuşları Dâvûd‟un 

emrine verdik ki, onunla beraber tesbih etsinler. Biz bunları yapanlarız.”
376

 

Bu âyetler, Hz. Dâvûd ve oğlu Hz. Süleymân‘ın bir hukuk meselesinde 

verdikleri kararı anlatmaktadır. Burada öne çıkan bazı noktalar Ģunlardır: 

1. Adil yargılama ve karar verme: Hz. Dâvûd ve Hz. Süleymân, bir hukuk 

meselesini çözmeye çalıĢırken Allah‘ın gözetiminde hareket etmiĢlerdir. 

2. Farklı g rüĢlere saygı: Allah, Hz. Süleymân‘ın hükmünün daha isabetli 

olduğunu belirtse de, Hz. Dâvûd‘u da hikmet ve ilim sahibi olarak 

tanımlamaktadır. Bu, farklı bakıĢ açılarına açık olmanın önemini gösterir. 

Bu olaydan alınacak ders, adaletin farklı yöntemlerle sağlanabileceği ve 

herkesin aynı meseleye farklı açılardan bakabileceğidir. 

Sâd Suresi 17-20. Âyetler 

 َِ ٌْجِجبَيَ  شْٔبَ ٱ اة    إَِّٔب سَخَّ َّٚ َُۥٓ أَ َّٗ ۥُٚدَ رَا ٱلْأ٠َْذِ إِٔ ٱرْوُشْ عَجْذَٔبَ دَا َٚ  َْ ب ٠مٌَُُٛٛ َِ  ٰٝ ِّٝ ٱصْجشِْ عٍََ ٌْعَشِ َٓ ثٲِ عَُٗۥ ٠سَُجِّذْ

ءَار١ََْٰٕ  َٚ ٍْىَُٗۥ  ُِ شَذَدْٔبَ  َٚ اة    َّٚ َُۥٓ أَ ٌَّٗ   ً ذْشُٛسَحً  وُ َِ ٱٌط١َّْشَ  َٚ شْشَاقِ   ٱلِْْ ٌْخِطَبةِ َٚ ًَ ٱ فصَْ َٚ خَ  َّ ٌْذِىْ ُٗ ٱ  "Onların 

söylediklerine sabret ve kulumuz Dâvûd‟u hatırla. O, kuvvet sahibi biriydi ve 

(Allah‟a) çok yönelirdi. Biz, onunla beraber akşam ve sabah vakitlerinde Allah‟ı 

tesbih eden dağları onun emrine verdik. Kuşları da topladık; hepsi ona yönelirdi. 

Onun hükümranlığını güçlendirdik, ona hikmet ve güzel konuşma yeteneği 

verdik.”
377

 

Bu âyetlerde Hz. Dâvûd‘un Ģu özellikleri vurgulanmaktadır: 

                                                 
376 Enbiyâ, 21/78,79. 
377 Sâd, 38/17-20. 



   

 

130 

 

1. Sabır: Allah, Hz. Muhammed‘e hitaben, Hz. Dâvûd‘u örnek göstererek 

sabretmesini emrediyor. Bu, peygamberlerin karĢılaĢtıkları zorluklar 

karĢısında sabır göstermeleri gerektiğini gösterir. 

2. Güçlü bir Ģahsiyet: Hz. Dâvûd, sadece manevi olarak değil, fiziksel olarak 

da kuvvetli biriydi. Zira hem yönetici hem de bir savaĢçıydı. 

3. Dağlar ve kuĢlarla tesbih: Allah‘ın Hz. Dâvûd‘a bahĢettiği büyük 

mucizelerden biri, dağlar ve kuĢların onunla birlikte Allah‘ı zikretmesidir. 

Bu, onun Allah‘a olan bağlılığının bir göstergesidir. 

4. Hikmet ve fesahat: Hz. Dâvûd‘a sadece bir hükümdar olarak değil, aynı 

zamanda bilgeliği ve hitabet yeteneği ile de üstün meziyetler verilmiĢtir.  

Bu âyetler, Hz. Dâvûd‘un hem fiziksel hem de ruhsal anlamda güçlü bir 

peygamber olduğunu gösterir. Sabır, hikmet ve Allah‘a yönelme gibi özellikler, onun 

liderliğinin temel taĢlarını oluĢturur. 

Hz. Dâvûd ve Zebûr: Kur‘ân‘da Hz. Dâvûd‘a Zebur‘un verildiği birkaç 

âyette açıkça belirtilmektedir. Ancak Kur‘ân, Zebur‘un içeriği hakkında çok fazla 

detay vermez.  

Nisâ Suresi 163. Âyet 

قَ  ۪  نَ مِنوَٱلنَّبِيّْ  ۪  نَآَ إِلَىٰ نُوحٍ إِنَّا أَوْحَيْنَآَ إِلَيْكَ كَمَا أَوْحَيْ  سْحَٰ عِيلَ وَاِ  سْمَٰ بَعْدِهِ وَأَوْحَيْنَآَ إِلَىَٰٓ إِبْرَٰىِيمَ وَاِ 

رُونَ وَسُمَيْمَٰ  ا۪  دَ زَبُورً ۥنَ وَءَاتَيْنَا دَاوُ وَيَعْقُوبَ وَٱلَْْسْبَاطِ وَعِيسَىٰ وَأَيُّوبَ وَيُونُسَ وَىَٰ  "Şüphesiz, biz sana da 

vahyettik; Nûh‟a ve ondan sonra gelen peygamberlere vahyettiğimiz gibi. İbrahim‟e, 

İsmail‟e, İshak‟a, Yakub‟a, torunlarına, İsa‟ya, Eyyûb‟a, Yunus‟a, Harun‟a ve 

Süleymân‟a vahyettik. Dâvûd‟a ise Zebur‟u verdik."
378

 Bu âyet, Zebur‘un Allah 

tarafından Hz. Dâvûd‘a verilen bir vahiy kitabı olduğunu açıkça ortaya koymaktadır. 

Ancak Zebur‘un içeriğine dair bir açıklama yapılmaz. Diğer peygamberlere de vahiy 

geldiği vurgulanarak, Zebur‘un da aynı ilahi silsilenin bir parçası olduğu anlatılır. 

Ġsrâ Suresi 55. Âyet 

                                                 
378 Nisâ, 4/163. 



   

 

131 

 

تِ وَٱلَْْرْضِ وَرَبُّكَ أَعْمَمُ بِمَ  وَٰ مْنَا بَعْضَ ٱلنَّبِيّْ وَلَقَ  ن فِى ٱلسَّمَٰ ا۪  دَ زَبُورً ۥوَءَاتَيْنَا دَاوُ  ۪  نَ عَمَىٰ بَعْضٍ دْ فَضَّ  

"Rabbin, göklerde ve yerde kim varsa en iyi bilendir. Şüphesiz biz, peygamberlerin 

kimini kimine üstün kıldık. Dâvûd‟a da Zebur‟u verdik.”
379

 

Bu âyet, bazı peygamberlerin diğerlerinden üstün özelliklere sahip olduğunu 

belirtirken, Hz. Dâvûd‘un sahip olduğu özel nimetlerden birinin Zebur‟un ona 

verilmesi olduğunu vurgular. Ancak Zebur‘un içeriği ya da detayları hakkında bilgi 

verilmez. 

Enbiyâ Suresi 105. Âyet 

مِحُونَ  ۪  وَلَقَدْ كَتَبْنَا فِى ٱلزَّبُورِ مِن بَعْدِ ٱلذّْكْرِ أَنَّ ٱلَْْرْضَ يَرِثُيَا عِبَادِىَ ٱلصَّٰ  "Andolsun ki, 

Zikir‟den (Tevrat‟tan) sonra Zebur‟da da „Yeryüzüne ancak salih kullarım mirasçı 

olacaktır‟ diye yazdık.”
380

 

Bu âyet ilâhî mesajların sürekliliğini ve içeriğinde ortak temalar 

barındırdığını vurgulayan önemli bir nass olarak karĢımıza çıkmaktadır. Ġlk olarak, 

âyetin ifadesi, kutsal metinler arasında bir bağ kurarak, önce Tevrat'ta (كْر  daha (الذِّ

sonra Zebur‘da (‌ِبُور  benzer bir ifadenin yer aldığını belirtmektedir. Bu, vahyin (ٱلزَّ

tarihsel sürekliliğini ve Allah‘ın değiĢmeyen sünnetini gösterir. Aynı zamanda, 

yeryüzünün nihai mirasçılarının ―salih kullar‖ olduğu vurgulanarak, sadece dünyevi 

güç ve otoritenin değil, ahlâkî üstünlüğün ve Allah‘a bağlılığın gerçek hâkimiyetin 

ölçütü olduğu belirtilmektedir. Burada geçen ―salih kullar‖ ( ‌ٱ لِحُونَ‌عِبَادِىَ لصَّٰ ) ifadesi, 

yalnızca belirli bir topluluğa değil, inanç ve amel yönünden Allah‘a teslim olan 

herkese hitap eden evrensel bir mesaj niteliğindedir. 

Diğer taraftan, âyetin bağlamına bakıldığında, peygamberlerin gönderiliĢ 

amacının ve ilâhî adaletin bir sonucu olarak erdemli kimselerin nihai zaferi hak 

edeceğinin vurgulandığı görülmektedir. Tarih boyunca birçok topluluk zulme 

uğramıĢ, peygamberler ve onların izinden giden müminler sıkıntılar çekmiĢ olsa da 

Allah, nihai olarak salihleri yeryüzüne mirasçı kılacağını vaad etmiĢtir. Bu vaat, 

sadece dünyevî anlamda bir hâkimiyet değil, aynı zamanda ahiret yurdunda da 

kurtuluĢu içeren kapsamlı bir müjde olarak değerlendirilebilir. Nitekim bu mesaj, Hz. 

                                                 
379 Ġsrâ, 17/55. 
380 Enbiyâ, 21/105. 



   

 

132 

 

Davud‘a verilen Zebur‘da geçtiği gibi, Ġslam‘ın temel öğretileri içinde de yer almakta 

ve müminlere umut vermektedir. Dolayısıyla, âyetin genel anlamı, ilâhî adaletin 

tecellisi ve iyiliğin galip geleceğine dair güçlü bir teminat içermektedir. 

Sonuç olarak Hz. Dâvûd, Kur‘ân‘da hem bir peygamber hem de bir hükümdar 

olarak tanıtılmaktadır. Sâd Suresi 26. âyette, Allah ona adaletle hükmetme ve hevâya 

uymama emri verirken, adaletin peygamberler için en önemli ilkelerden biri 

olduğunu vurgular. Sebe‘ Suresi 10-11. âyetlerde ise Hz. Dâvûd‘a verilen özel 

nimetler, özellikle demirin yumuĢatılması ve zırh yapımı yeteneği anlatılarak, onun 

sadece bir peygamber değil, aynı zamanda topluma faydalı iĢler yapan bir Ģahsiyet 

olduğu gösterilir. Enbiyâ Suresi 78-79. âyetler de Hz. Dâvûd‘un oğlu Hz. Süleymân 

ile birlikte bir hukuk meselesinde verdiği kararı ele alarak, adaletin farklı bakıĢ 

açılarıyla ele alınabileceğini ortaya koymaktadır. 

Hz. Dâvûd‘un manevi yönü de Kur‘ân‘da önemli bir yer tutar. Sâd Suresi 17-

20. âyetlerde onun Allah‘a yönelen, sabırlı, güçlü ve hikmet sahibi bir peygamber 

olduğu vurgulanmaktadır. Dağlar ve kuĢlarla birlikte tesbih etmesi, onun Allah‘a 

olan yakınlığını gösterirken, hitabet ve hüküm verme yeteneği de onun liderlik 

vasfını pekiĢtirmektedir. Zebur‘un ona verildiği ise Nisâ Suresi 163 ve Ġsrâ Suresi 55. 

âyetlerde açıkça belirtilmektedir. Ancak Zebur‘un içeriği hakkında detay verilmez; 

bunun yerine, onun da önceki vahiylerle aynı ilahi mesajı sürdürdüğü vurgulanır. 

Enbiyâ Suresi 105. âyet ise, Zebur‘da geçen "Yeryüzüne ancak salih kullarım 

mirasçı olacaktır" ifadesini aktararak, ilahi mesajların sürekliliğini ve evrenselliğini 

ortaya koymaktadır. Bu ifade, sadece dünyevi otoritenin değil, Allah‘a bağlılığın ve 

ahlaki üstünlüğün gerçek hakimiyetin ölçütü olduğunu gösterir. "Salih kullar" 

ifadesi, herhangi bir topluluğa değil, inanç ve amel yönünden Allah‘a teslim olan 

herkese hitap eden evrensel bir mesaj niteliğindedir. Böylece Hz. Dâvûd‘un misyonu, 

adalet, hikmet, ibadet ve ilahi mesajın sürekliliği çerçevesinde Ģekillenmektedir. 

3.1.9. Hz. Zekeriyyâ‟ya Vahyedilen Âyetler 

كىرًيَّا بٍدىهي زى بّْؾى عى فًيِّا، قىاؿى رىبّْ اًفٌ ۚ  ذًكٍري رىحٍمىتً رى بَّوي نًدىَٓاءن خى ل رى يـ مًفٌ ۚ  ، اًذٍ نىاد  م كىاشٍتىعىؿى ۚ  م كىىىفى الٍعىظٍ

ٍـ اىكيفٍ بًديعىَٓائًؾى رىبّْ شىقًيِّا، كىاًفٌ  لى رىَٓاءم خًفٍتي الٍمىكىالًيى ۚ  الرَّأٍسي شىيٍبنا كى كىانىتً امٍرىاىتۚ  مًفٍ كى اقًرنا فىيىبٍ ؿۚ  م كى م ۚ  م عى

لًيِّا يىرًثي مًفٍ ا ؿً يىعٍقيكبى ۚ  ، يىرًثيفۚ  مًفٍ لىدينٍؾى كى ضًيِّا ۚ  م كى وـ  ،كىاجٍعىمٍوي رىبّْ رى كىرًيََّٓا اًنَّا نيبىشّْريؾى بًغيلَى  ۚ  اسٍميوي يىحٍي ى ۚ  يىا زى



   

 

133 

 

ٍـ نىجٍعىؿٍ لىوي مًفٍ قىبٍؿي سىمًيِّا  .Bu, Rabbinin, kulu Zekeriyyâ‟ya olan rahmetinin anılmasıdır“ لى

Hani o, Rabbine gizlice yalvarmıştı. Demişti ki: „Rabbim! Benim kemiklerim 

zayıfladı, saçlarım bembeyaz oldu. Sana dua etmekle hiç mahrum kalmadım, ey 

Rabbim! Fakat ben, benden sonra gelecek yakınlarım konusunda endişeliyim. Karım 

da kısırdır. Bana, tarafından bir veli (bir evlat) bağışla ki, bana mirasçı olsun, Yakub 

ailesine de mirasçı olsun. Rabbim! Onu razı olunanlardan kıl.‟ (Allah buyurdu ki:) 

„Ey Zekeriyyâ! Biz sana Yahyâ adında bir oğul müjdeliyoruz. Daha önce onun adını 

kimseye vermedik.”
381

 

Bu âyetler, Hz. Zekeriyyâ‘nın duasını, onun içten yalvarıĢını ve Allah‘ın ona 

verdiği müjdeyi anlatmaktadır. Ġlk ayette ―rahmetinin anılması‖ Ģeklindeki ifâdenin 

aslında ―kulunu merhametle anması olarak yorumlanmıĢtır.
382

 Söz konusu âyetlerde 

aĢağıda belirtildiği Ģekilde birkaç temel nokta öne çıkıyor: 

1. Tevazu ve Samimi Dua: Hz. Zekeriyyâ, yaĢlılığını ve zayıflığını dile 

getirerek Rabbine içten bir Ģekilde yakarıyor. Burada, peygamberlerin Allah‘a 

olan derin bağlılıkları ve O‘ndan yardım istemedeki samimiyetleri 

vurgulanmaktadır.
383

 

2. Soyun Devamı ve Manevî Miras: Hz. Zekeriyyâ‘nın, kendisinden sonra bir 

halef istemesi sadece biyolojik bir miras bırakma kaygısı değildir.
384

 ―Yakup 

ailesine mirasçı olsun‖ ifadesi, peygamberlik misyonunun devamı açısından 

önemlidir. Bu da Kur‘ân‘da peygamberlerin sadece bir kavme değil, aynı 

zamanda geçmiĢteki vahiy geleneğine bağlı olduklarını gösterir.
385

 

3. Allah‟ın Lütfu ve Vahiy Yoluyla Müjdeleme: Allah, Hz. Zekeriyyâ‘ya bir 

oğul vereceğini müjdelerken, onun adının Yahyâ olacağını ve daha önce 

kimseye böyle bir isim verilmediğini bildiriyor. Burada ilahî takdirin ve 

vahyin belirleyiciliği açıkça görülmektedir. 

                                                 
381 Meryem, 19/2-7. 
382 Ebü‘l-Abbâs ġihâbüddîn Ahmed b. Yûsuf b. Ġbrâhîm el-Halebî, Umdetü‟l-ḥuffâẓ fî tefsîri eşrefi‟l-

elfâẓ, thk. Muhammed Bâsıl Uyûnu‘s-Sûd, Beyrut: Dâru‘l-Kutubi‘l-Ġlmiyye, 1417/1996), 2/44; 
383 Mâverdî, en-Nüket ve‟l-ʿuyûn, 3/354. 
384 Ġbn Kesîr, Kısasü‟l-Enbiyâ, 2/350. 
385 Ebû Muhammed Muhyissünne el-Hüseyn b. Mes‗ûd b. Muhammed el-Ferrâ‘ el-Begavî, 

Meʿâlimü‟t-tenzîl, thk. Muhammed Abdullah en-Nemr-Osman Cum‘a Dumeyrete (Mısır: Dâru Taybe 

li‘n-NeĢr, 1417/1997), 5/218; Ġbn Kesîr, Tefsîrü‟l-Kur‟âni‟l-Azîm, 5/212. 



   

 

134 

 

4. Ġçerik Analizi Açısından Önemi: Bu âyetlerde, duanın kabulü, Allah‘ın 

rahmeti, peygamberlerin nesilden nesile aktardıkları manevi miras ve 

Allah‘ın özel seçimleri gibi ana temalar öne çıkmaktadır. Bu temalar, diğer 

peygamber kıssalarıyla karĢılaĢtırmalı olarak ele alındığında, ilahî mesajın 

sürekliliğini ve peygamberlerin ortak misyonunu anlamada önemli ipuçları 

sunmaktadır. 

Enbiyâ Suresi 89. Âyet 

بَّوي رىبّْ لْى تىذىرٍف ل رى كىرًيََّٓا اًذٍ نىاد  زى يٍري الٍكىارًثۚ  كى ۚ  يفى ۚ  م فىرٍدنا كىاىنٍتى خى  ―Zekeriya‟yı da hatırla. 

Hani o Rabbine: “Rabbim! Beni tek başıma, yapayalnız bırakma; bana bir evlat 

lutfet. Vârislerin en hayırlısı sensin!” diye yalvarmıştı.”
386

 

Âyette Hz. Zekeriya‘nın duası, onun içinde bulunduğu psikolojik ve 

toplumsal durumu yansıtır. Kendini yalnız ve varissiz hissetmesi, yukarıda da 

değinildiği üzere biyolojik bir ihtiyaçtan ziyade peygamberlik misyonunun devamı 

için bir halef istemesiyle iliĢkilendirilebilir. Burada Allah‘ın "en hayırlı vâris" olarak 

nitelenmesi, insana asıl dayanağın ilahi kudret olduğunu hatırlatır. Hz. Zekeriya‘nın 

duası, hem samimi bir yalvarıĢ ve yakarıĢ hem de yüce Allah‘a olan teslimiyetinin 

bir göstergesidir. 

Enbiyâ Suresi 90. Âyet 

بنا كى  يىدٍعيكنىنىا رىغى يٍرىاتً كى ٍـ كىانيكا ييسىارًعيكفى فًي الٍخى وي إًنَّيي كٍجى كىىىبٍنىا لىوي يىحٍيىى كىأىصٍمىحٍنىا لىوي زى كىانيكا لىنىا رىىىبنا كى كى

اشًعًيفى   Biz onun (Zekeriyyâ‟nın) da duasını kabul ettik ve ona Yahyâ‟yı verdik; eşini― خى

de bunun için elverişli kıldık. Onlar, hayır işlerinde koşuşurlar, umarak ve korkarak 

bize yalvarırlardı; onlar, bize karşı derin saygı içindeydiler.”
387

 

Bu âyet, Hz. Zekeriyyâ ve ailesinin Allah‘a yönelik duası, ibadeti ve ahlaki 

duruĢu hakkında bilgiler sunar. Özellikle: 

                                                 
386 Enbiyâ, 21/89. 
387 Enbiyâ, 21/90. 

https://www.kuranvemeali.com/enbiya-suresi/89-ayeti-meali
https://www.kuranvemeali.com/enbiya-suresi/89-ayeti-meali


   

 

135 

 

 " ِيُسّارِعُونّ فيِ الْخّيْرّات" ifadesi, onların iyiliğe yönelik çabasını vurgular. Bu, 

birçok peygamberin mesajında yer alan "iyiliği teĢvik etme" temasına iĢaret 

eder. 

 "وّيّدْعُونّنّا رّغّبًا وّرّهّبًا" kısmı, peygamberlerin hem rahmet umudu (rğb) hem de 

azaptan korku (rhb) içinde dua ettiklerini gösterir. Bu da, önceki 

peygamberlerin tevhid mesajının sevgi ve korku dengesine dayandığını 

gösterir. 

 " ّوّكّانُوا لّنّا خّاشِعِين" cümlesi, peygamberlerin tebliğ ettikleri inanç sisteminin 

ihlâs, teslimiyet ve huĢu ile bağlantılı olduğunu belirtir. 

Meryem Suresi 11. Âyet 

م ى قىكٍمًو رىجى عى شًيِّا ۚ  فىخى كا بيكٍرىةن كىعى ٍـ اىفٍ سىبّْحي مًفى الٍمًحٍرىابً فىاىكٍح َٓى اًلىيٍيً  “Bunun üzerine Zekeriya 

mâbetten halkının huzuruna çıktı ve onlara: “Sabah ve akşam Rabbinizi tesbih edin” 

diye işarette bulundu.”
388

 

Âyet, Hz. Zekeriya‘nın duasının kabul edilmesinden sonra halkına yönelik 

mesajını anlatır. KonuĢamaması üzerine iĢaret diliyle insanlara sabah ve akĢam 

Allah‘ı tesbih etmelerini emretmesi, ibadetin sürekliliğine ve zamanla iliĢkisine 

vurgu yapar. Bu âyet, ilahi mesajın doğrudan sözlü hitapla değil, bazen iĢaret veya 

baĢka yollarla da aktarılabileceğini gösterir.  

Âl-i Ġmrân Suresi 41. Âyet 

م ا يىةن ۚ  قىاؿى رىبّْ اجٍعىؿٍ ؿ ىـ ال ۚ  َٓٓ مٍزناقىاؿى ا يىتيؾى اىلَّْ تيكىمّْ بَّؾى كىث ۚ  نَّاسى ثىم ثىةى اىيَّاوـ اًلَّْ رى سىبّْحٍ ۚ  كىاذٍكيرٍ رى يرنا كى

بٍكىارً  ۚ  بًالٍعىشًيّْ كىالًٍْ  ―Zekeriya: “Rabbim! O halde oğlum olacağına dâir bana açık bir delil 

göster” dedi. Rabbi de: “Senin istediğin delil, işaretle anlaşman dışında üç gün 

insanlarla konuşamamandır. Bu esnâda Rabbini çok zikret ve O‟nu sabah akşam 

tesbih et” buyurdu.”
389

 

Âyet, Hz. Zekeriya‘nın kendisine bir evlat verileceğine dair somut bir iĢaret 

istemesi üzerine aldığı cevabı anlatır. Burada Allah‘ın verdiği iĢaret, üç gün boyunca 

                                                 
388 Meryem, 19/11. 
389 Âl-i Ġmrân, 3/41. 

https://www.kuranvemeali.com/meryem-suresi/11-ayeti-meali
https://www.kuranvemeali.com/aliimran-suresi/41-ayeti-meali


   

 

136 

 

konuĢamaması ama iĢaretle iletiĢim kurabilmesi Ģeklinde tezahür eder. Bu, hem Hz. 

Zekeriya için bir sabır eğitimi hem de onun içsel dünyasında yoğun bir zikir 

atmosferi oluĢturması için bir vesile olmuĢtur. Zikrin, insanın ruhunu arındıran, ona 

huzur veren ve ilahi kudreti hatırlatan bir ibadet olduğu vurgulanmaktadır.  

3.1.10. Hz. Ġsâ‟ya Vahyedilen Âyetler 

Kur‘ân-ı Kerîm‘de Yüce Allah‘ın Hz. Îsâ‘ya doğrudan emir ve yasaklar 

mahiyetinde hitapları ile Hz. Îsâ‘nın kendi kavmine veya bulunduğu topluluğa ilettiği 

mesajlar bazı âyetlerde açıkça görülmektedir. Bu âyetler Arapça metinleriyle birlikte 

paylaĢılacak ve ardından Türkçe mealleri verilerek her biri için kısa bir 

değerlendirme yapılacaktır. Bu bağlamda en dikkat çekici âyetlerden biri Ģudur: 

Mâide Sûresi 110. Âyet 

مىى   مىيٍؾى كىعى ىـ اذٍكيرٍ نًعٍمىتًى عى رٍيى عًيسىى ابٍفى مى يـ ٱلنَّاسى فًى إًذٍ قىاؿى المَّوي ي  كحً ٱلٍقيديسً تيكىمّْ لًدىتًؾى إًذٍ أىيَّدتُّؾى بًري كى 

كىيٍؿن  يٍدً كى ذٍ تىخٍميؽي مًفى ٱلطّْيفً كىيىيٍػ ىةً ٱلطَّيٍ ۚ  ٱلٍمى نجًيؿى كىاً  ةى كىٱلًٍْ ى  مَّمٍتيؾى ٱلٍكًتى بى كىٱلٍحًكٍمىةى كىٱلتَّكٍرى ذٍ عى رً بًإًذٍنًى فىتىنفيخي فًييىا ا كىاً 

ذٍ كىفىفٍتي بىنًىَٓ إًسٍرى َٓ ۚ  يٍرن فىتىكيكفي طى  كٍتىى  بًإًذٍنًى كىاً  ذٍ تيخٍرًجي ٱلٍمى تيبٍرًئي ٱلٍأىكٍمىوى كىٱلٍأىبٍرىصى بًإًذٍنًى كىاً  ءًيؿى عىنؾى إًذٍ ا بًإًذٍنًى كى

كا ذىآَ إًلَّْ سًحٍره  ۚ  جًئٍتىييـ بًٱلٍبىيّْنى تً فىقىاؿى ٱلَّذًيفى كىفىري ٍـ إًفٍ ىى  ۚ  مُّبًيفه  ۚ  مًنٍيي  "Hani Allah şöyle demişti: 'Ey 

Meryem oğlu Îsâ! Sana ve annene verdiğim nimetimi hatırla. Hani seni Rûhü‟l-

Kudüs ile desteklemiştim; beşikte ve yetişkinlik çağında insanlarla konuşuyordun. 

Sana Kitab‟ı, hikmeti, Tevrât‟ı ve İncîl‟i öğretmiştim. Benim iznimle çamurdan kuş 

şeklinde bir şey yapıyor, ona üflüyor ve benim iznimle kuş olup uçuyordu. Yine benim 

iznimle körü ve alacalıyı iyileştiriyor, benim iznimle ölüleri diriltiyordun. Hani Ben, 

İsrailoğullarını senden uzak tutmuştum; çünkü sen onlara apaçık delillerle 

geldiğinde, inkârcılar, „Bu apaçık bir büyüden başka bir şey değildir‟ demişlerdi.”
390

 

Bu âyet, Hz. Îsâ‘nın Allah tarafından doğrudan muhatap alındığını 

göstermektedir. Allah, Hz. Îsâ'ya verdiği mucizeleri hatırlatarak ona ilahî lütuflarını 

zikretmektedir. Aynı zamanda Hz. Îsâ‘nın Tevrât ve Ġncîl bilgisine sahip olduğu, 

beĢikte konuĢması ve ölüleri diriltmesi gibi olağanüstü yeteneklere sahip olduğu 

belirtilmektedir. Burada Hz. Îsâ'nın tüm mucizelerinin ancak Allah‘ın izniyle 

                                                 
390 Maide, 5/110. 



   

 

137 

 

gerçekleĢtiğine vurgu yapılması, onun ilahî bir varlık değil, sadece bir peygamber 

olduğunu net bir Ģekilde ortaya koymaktadır.
391

 

Mâide Sûresi 116. Âyet 

ىـ ءىأىنتى قيمتى لًمنَّاسً ٱتَّخًذيكنًى كىأيمّْيى  رٍيى عًيسىى ٱبٍفى مى ذٍ قىاؿى ٱلمَّوي يى  ا  وً إًلى يىيٍفً مًف ديكفً ٱلمَّ  كىاً  نىؾى مى قىاؿى سيبٍحى 

ؽ  إًف كين ا لىيٍسى لًى بًحى مًمٍتىوي  ۥتي قيمٍتيوي يىكيكفي لًىَٓ أىفٍ أىقيكؿى مى ا فًى نىفٍسًؾى  فىقىدٍ عى يـ مى ا فًى نىفٍسًى كىلْىَٓ أىعٍمى يـ مى إًنَّؾى أىنتى  ۚ  تىعٍمى

يـ ٱلٍغيييكبً 
مَّ   Ve Allah şöyle dedi: 'Ey Meryem oğlu Îsâ! Sen mi insanlara, „Beni ve― عى

annemi, Allah‟tan başka iki ilâh edinin‟ dedin?' Îsâ dedi ki: 'Haşa! Benim için 

hakkım olmayan bir şeyi söylemek söz konusu olamaz. Eğer bunu söylemiş olsaydım, 

sen bunu bilirdin. Sen benim içimdekini bilirsin, ama ben Senin Zâtında olanı 

bilmem. Şüphesiz ki Sen, gaybı hakkıyla bilensin.”
392

 

Bu âyet, kıyamet günü Allah‘ın Hz. Îsâ‘ya soracağı önemli bir soruyu dile 

getirmektedir. Hz. Îsâ, kendisinin asla ilahlık iddiasında bulunmadığını açıkça ifade 

etmektedir. Bu, Hristiyanlıkta zamanla geliĢen teslis inancına karĢı Kur‘ân‘ın 

doğrudan getirdiği bir reddiyedir. 

Sâff Sûresi 6. Âyet 

دّْؽن  بىنًىَٓ إًسٍرى َٓءًيؿى إًنّْى رىسيكؿي ٱلمَّوً إًلىيٍكيـ مُّصى ىـ يى  رٍيى ذٍ قىاؿى عًيسىى ٱبٍفي مى ةً ۚ  كىاً  ى  ا بىيٍفى يىدىلَّ مًفى ٱلتَّكٍرى ا لّْمى

ميبىشّْرن  آَءىىيـ بًٱلٍبىيّْنى تً قىاليكا ۚ  أىحٍمىدي  ۥبىعٍدًل ٱسٍميوي  ۚ  يىأٍتًى مًف ۚ  بًرىسيكؿو ا ۚ  كى ذىا سًحٍره  ۚ  فىمىمَّا جى ۚ  مُّبًيفه  ۚ  ىى   ―Hani 

Meryem oğlu Îsâ, 'Ey İsrailoğulları! Şüphesiz ben, benden önce gelen Tevrât‟ı 

doğrulayan ve benden sonra gelecek, ismi Ahmed olan bir peygamberi müjdeleyen 

Allah‟ın elçisiyim' demişti. Fakat Îsâ onlara apaçık delillerle gelince, 'Bu apaçık bir 

büyüdür' dediler.”
393

 

Bu âyet, Hz. Îsâ'nın kavmine hitap ettiğini ve kendisini bir peygamber olarak 

tanıttığını göstermektedir. Ayrıca, Hz. Îsâ‘nın Tevrât‘ın hükümlerini tasdik ettiği ve 

kendisinden sonra gelecek olan ―Ahmed‖ isimli bir peygamberi (Hz. Muhammed‘i) 

müjdelediği ifade edilmektedir. Hz. Îsâ‘nın bu müjdesi, Ġslam âlimleri tarafından Hz. 

                                                 
391 Muhammed Ali es-Sâbûnî, Safvetü‟t-Tefâsîr, (Kahire: Dâru‘s-Sâbûnî li‘t-Tıbâa ve‘n-NeĢr, 

1417/1997), 1/345. 
392 Mâide, 5/116. 
393 Sâff, 61/6. 



   

 

138 

 

Muhammed‘in geliĢine dair Ġncil‘deki iĢaretlerden biri olarak değerlendirilmiĢtir. 

Ancak, Ġsrailoğulları‘nın bir kısmı onun getirdiği apaçık delillere rağmen onu 

reddetmiĢlerdir. 

Âl-i Ġmrân Sûresi 48-49. Âyetler 

نجًيؿى كىرىسيكلْن إًلىى   ةى كىٱلًٍْ ى  ييعىمّْميوي ٱلٍكًتى بى كىٱلٍحًكٍمىةى كىٱلتَّكٍرى ٍـ أىنّْىَٓ  ۚ  بىنًىَٓ إًسٍرى َٓءًيؿى أىنّْى قىدٍ جًئٍتيكيـ بًػ ىايىةو كى بّْكي مّْف رَّ

كٍتىى  بًإًذٍفً ۚ  أىخٍميؽي لىكيـ مّْفى ٱلطّْيفً كىيىيٍػ ىةً ٱلطَّيٍرً فىأىنفيخي فًيوً فىيىكيكفي طىيٍرن  ا بًإًذٍفً ٱلمَّوً كىأيبٍرًئي ٱلٍأىكٍمىوى كىٱلٍأىبٍرىصى كىأيحٍىً ٱلٍمى

ٍـ  ٱلمَّوً  كفى فًى بيييكتًكي ا تىدَّخًري مى ا تىأٍكيميكفى كى لًؾى لىػ ىايىةن  ۚ  كىأينىبّْئيكيـ بًمى ٍـ إًف كينتيـ مُّؤٍمًنًيفى  ۚ  إًفَّ فًى ذى  لَّكي  “Ve Allah ona 

Kitab‟ı, hikmeti, Tevrât‟ı ve İncîl‟i öğretecek. Ve onu İsrailoğulları‟na bir elçi olarak 

gönderecek. (Îsâ onlara şöyle diyecek:) 'Şüphesiz ki ben, Rabbinizden size bir mucize 

getirdim: Ben, size çamurdan bir kuş şekli yapar, ona üflerim ve Allah‟ın izniyle o, 

(canlı bir) kuş olur. Yine Allah‟ın izniyle körü ve alacalıyı iyileştirir, ölüleri 

diriltirim. Evlerinizde yediklerinizi ve biriktirdiklerinizi size haber veririm. Eğer 

iman edenlerdenseniz bunda sizin için bir işaret vardır.”
394

 

Bu âyetlerde Hz. Îsâ‘nın Allah tarafından ilim ve hikmetle donatıldığı 

belirtilmektedir. Onun mucizeleri sıralanırken özellikle Allah‘ın izniyle gerçekleĢtiği 

vurgulanmaktadır. Hz. Îsâ, kavmine açık mucizelerle geldiğini bildirmekte ve onları 

iman etmeye çağırmaktadır. Kur‘ân, Hz. Îsâ‘nın hiçbir Ģekilde ilahlık iddiasında 

bulunmadığını, tüm olağanüstü fiillerinin Allah‘ın izniyle gerçekleĢtiğini net bir 

Ģekilde ortaya koymaktadır. 

Meryem Sûresi 30-33. Âyetler 

عىمىنًى نىبًيِّ  نًىى ٱلٍكًتى بى كىجى بٍدي ٱلمَّوً ءىاتىى  ةً ۚ  قىاؿى إًنّْى عى ةً كىٱلزَّكىك  مىك  انًى بًٱلصَّ ا كينتي كىأىكٍصى كنا أىيٍفى مى عىمىنًى ميبىارى ا كىجى

يِّ  ا ديمٍتي حى بىرِّ ۚ  مى بَّارن ۚ  ا كى ٍـ يىجٍعىمٍنًى جى لى لًدىتًى كى يىكٍىـ أيبٍعىثي ۚ  ا شىقًيِّ ۚ  ا بًكى  يىكٍىـ أىميكتي كى لًدتُّ كى مىىَّ يىكٍىـ كي يـ عى مى  ا كىٱلسَّ

يِّ  اۚ  حى  ―Îsâ dedi ki: 'Ben Allah‟ın kuluyum. O bana Kitab‟ı verdi ve beni peygamber 

kıldı. Nerede olursam olayım, beni mübarek kıldı ve yaşadığım sürece bana namazı 

                                                 
394 Âl-i Ġmrân, 3/48, 49. 



   

 

139 

 

ve zekâtı emretti. Anneme iyilik yapmamı emretti ve beni zorba, mutsuz biri yapmadı. 

Doğduğum gün, öleceğim gün ve diriltileceğim gün bana selâm olsun.”
395

 

Bu âyetler, Hz. Îsâ‘nın beĢikte konuĢarak peygamberliğini ilan ettiğini ve 

Allah‘ın ona yüklediği görevleri açıkladığını gösterir. Hz. Îsâ‘nın kendi kimliğini 

―Ben Allah‘ın kuluyum‖ diyerek tanıtması, onun kesinlikle bir ilah olmadığını açıkça 

ortaya koymaktadır. Namaz ve zekât gibi Ġslamî emirlerin Hz. Îsâ'ya da verilmiĢ 

olması, Ġslam‘ın evrensel bir mesaj taĢıdığını gösterir. Ayrıca, annesine iyilik etmesi 

vurgulanarak ahlâkî erdemlerine dikkat çekilmektedir. 

Âl-i Ġmrân Sûresi 50-51. Âyetler 

ًَّ ٌىَُُ ثعَْ  لِأدُِ َٚ سَىٰخِ  ْٛ َٓ ٱٌزَّ ِِ  َّٜ َٓ ٠ذََ ب ث١َْ َّ ب ٌِّ لً  صَذِّ ُِ َٚ َ  ٱللََّّ
ُْ فٲَرَّمُٛا  ثِّىُ ٓ سَّ ِِّ جِئْزىُُُ ثِ ـب٠َخٍَ   َٚ  ُْ ََ ع١ٍََْىُ زِٜ دُشِّ

طَ ٱٌَّ

   ُ سْزم١َِ ُِّ غ    زَا صِشَٰ ُْ فٲَعْجذُُُٖٚ   َٰ٘ سَثُّىُ َٚ َ سَثِّٝ  َّْ ٱللََّّ ِْ إِ أغ١َِعُٛ َٚ  “(Ben) önümde bulunan Tevrât‟ı 

doğrulayıcı olarak ve size bazı yasaklanan şeyleri helâl kılmak için gönderildim. 

Rabbinizden size bir mucize getirdim. O hâlde Allah‟a karşı gelmekten sakının ve 

bana itaat edin. Şüphesiz Allah, benim de Rabbim, sizin de Rabbinizdir. Öyleyse 

O‟na kulluk edin. İşte bu, dosdoğru yoldur.”
396

 

Bu âyetlerde Hz. Îsâ, peygamberliğini ilan ederek kavmine Allah‘a ibadet 

etmelerini emretmektedir. Burada dikkat çeken önemli noktalardan biri, onun 

Tevrât‘ı tasdik eden bir elçi olarak gönderildiğini vurgulamasıdır. Ayrıca, bazı 

yasakların kaldırılmasıyla ilgili ifadesi, dinî hükümlerde zaman içinde değiĢiklikler 

olabileceğine iĢaret etmektedir. Hz. Îsâ, Allah‘ın kendisinin ve tüm insanların Rabbi 

olduğunu söyleyerek tevhit inancını vurgulamaktadır. 

Hülasa, aktarılan âyetler Hz. Îsâ‘nın Kur‘ân‘daki yerini ve misyonunu açıkça 

ortaya koymaktadır. Allah ona doğrudan emirler vermiĢ, mucizeler bahĢetmiĢ ve onu 

Ġsrailoğulları‘na peygamber olarak göndermiĢtir. Hz. Îsâ da kavmine sürekli olarak 

tevhit inancını anlatmıĢ, kendisinin sadece bir elçi olduğunu ve Allah‘a itaat edilmesi 

gerektiğini bildirmiĢtir. Bununla Hz. Îsâ‘nın tüm mesajları, onun ilah olmadığını, 

sadece Allah‘ın elçisi olduğunu açıkça göstermektedir. 

3.2. Âyetlerin Ortak Mesajı 

                                                 
395 Meryem, 19/30-33. 
396 Âl-i Ġmrân, 3/50,51. 



   

 

140 

 

Neredeyse tüm peygamberlerin hitaplarında tevhid vurgusu bulunmaktadır. 

Peygamberler, samimi bir Ģekilde kavimlerini muhatap almakta ve ardından onları 

Allah‘a kulluk etmeye ve yanlıĢ inançlardan vazgeçmeye çağırmaktadır. Nitekim Hz. 

Hûd, Hz. Sâlih ve Hz. ġuayb‘ın hitaplarında Allah‘tan baĢka ilah olmadığını 

vurgulamaları, muhataplarının Ģirk içindeki durumlarını düzeltmeye yönelik bir 

çağrıdır. Hz. Nûh ve Hz. Mûsâ da kavimlerine, Allah‘a teslim olmaları gerektiğini 

hatırlatmıĢtır. 

Öte yandan Kur'ân-ı Kerîm'de birçok peygamber, " َِ ْٛ  (!Ey Kavmim) "٠بَ لَ

ifadesiyle kavimlerini uyarmıĢ, onları Allah'a kulluğa ve doğru yola davet etmiĢtir. 

Bu peygamberler, gönderildikleri toplumların inanç ve ahlakî sapmalarını düzeltmek 

için çeĢitli mesajlarını ―Ey Kavmim‖ hitabından sonra iletmiĢlerdir. Bunun yanı sıra 

Kur‘ân-ı Kerîm‘de peygamberlerin tebliğ görevlerini yerine getirirken insanlardan 

hiçbir karĢılık beklemedikleri de açıkça vurgulanır. Nûh, Hûd, Sâlih, Lût ve ġuayb 

gibi birçok peygamber, kavimlerine hitap ederken ―Ben sizden hiçbir ücret 

istemiyorum. Benim ücretim ancak âlemlerin Rabbi olan Allah‟a aittir‖
397

 diyerek 

tebliğlerini sadece Allah rızası için yaptıklarını ifade etmiĢlerdir. Bu, peygamberlerin 

davetinin samimiyetini ve dünyevî menfaatlerden uzak durduklarını gösterir. Onlar, 

tevhid mesajını iletirken halklarının dünyevî çıkar beklentisiyle hareket ettiklerine 

dair ithamlarını da böylece boĢa çıkarmıĢlardır. Bu durum, peygamberlerin en önemli 

ahlâkî özelliklerinden biri olarak öne çıkar. 

AĢağıda, peygamberlerin kavimlerine hitapları, ilettikleri ilahi mesajlar 

üçüncü bölümde ele alınan baĢlıklar perspektifinde ele alınacaktır. 

A. Tevhîd Çağrısı 

Kur'ân-ı Kerîm'de Hz. Muhammed (s.a.v.) dıĢındaki peygamberlerin tevhid 

çağrılarını içeren bazı âyetleri Arapça metinleri ve Türkçe mealleriyle birlikte 

sunabilir ve ardından değerlendirmelerde bulunabilirim. 

Nûh (a.s.)'ın Tevhid Çağrısı 

                                                 
397 ġuarâ, 26/109, 127, 145, 164, 180. 



   

 

141 

 

ا اًل ى قىكٍمًو مٍنىا نيكحن ٍـ عىذىابه اىؿۚ  اًنَّآَ اىرٍسى ٍـ ۚ  قىاؿى يىا قىكًٍـ اًفٌ  ۚ  يهـ ۚ  َٓٓ اىفٍ اىنٍذًرٍ قىكٍمىؾى مًفٍ قىبٍؿً اىفٍ يىاٍتًيىيي م لىكي

وى كىاتَّقيكهي كىاىط ۚ  يفه ۚ  يره ميبۚ  نىذ
ۚ  يعيكفً ۚ  اىفً اعٍبيديكا المٌ   "Şüphesiz biz Nûh‟u, kavmine, 'Kendilerine 

elem dolu bir azap gelmeden önce kavmini uyar' diye peygamber olarak gönderdik. 

Nûh, şöyle dedi: 'Ey kavmim! Şüphesiz, ben sizin için apaçık bir uyarıcıyım. Allah‟a 

ibadet edin. O‟na karşı gelmekten sakının ve bana itaat edin.‖
398

   

Nûh (a.s.), kavmini Allah‘a ibadete ve O'na karĢı gelmekten sakınmaya davet 

etmiĢ, kendisine itaat etmelerini istemiĢtir. Bu âyetler, peygamberlerin temel 

görevinin insanları tevhid inancına çağırmak olduğunu göstermektedir. 

Hûd (a.s.)'ın Tevhid Çağrısı 

ٍـ ىيكدناكى  اىي ادو اىخى يٍريهي  ۚ  اًل ى عى ٍـ مًفٍ اًل وو غى ا لىكي ۚ  اىفىلَى تىتَّقيكفى  ۚ  قىاؿى يىا قىكًٍـ اعٍبيديكا المٌ وى مى  “Âd kavmine de 

kardeşleri Hûd‟u gönderdik. O dedi ki: 'Ey kavmim! Allah‟a ibadet edin; sizin 

O‟ndan başka ilâhınız yoktur. Hâlâ sakınmayacak mısınız?”
399

 

Hûd (a.s.), kavmini Allah‘tan baĢka ilâh olmadığını kabul etmeye ve yalnızca 

O'na ibadet etmeye çağırmıĢtır. Bu, tevhid inancının vurgulanması açısından 

önemlidir. 

Sâlih (a.s.)'ın Tevhid Çağrısı 

ا الًحن ٍـ صى اىي يٍريهي قىاؿى يىا  ۚ  كىاًل ى ثىميكدى اىخى ٍـ مًفٍ اًل وو غى ا لىكي بّْكي ٍـ ۚ  قىكًٍـ اعٍبيديكا المٌ وى مى ٍـ بىيّْنىةه مًفٍ رى اءىتٍكي  ۚ  قىدٍ جىَٓ

ذًه كىىا تىاٍكيؿٍ ؼ ۚ  ى  ٍـ ا يىةن فىذىري ٍـ عىذىابه اىؿۚ  نىاقىةي المٌ وً لىكي ذىكي وً كىلْى تىمىسُّكىىا بًسيَٓكءو فىيىاٍخي
يهـ ۚ  م اىرٍضً المٌ   "Semûd 

kavmine de kardeşleri Sâlih‟i gönderdik. O dedi ki: 'Ey kavmim! Allah‟a ibadet edin; 

sizin O‟ndan başka ilâhınız yoktur. Size Rabbinizden açık bir delil geldi. İşte, 

Allah‟ın şu dişi devesi sizin için bir mucizedir. Bırakın, Allah‟ın toprağında otlasın; 

ona kötülük etmeyin; yoksa sizi elem dolu bir azap yakalar.‖
400

 

Sâlih (a.s.), kavmini tevhid inancına davet etmiĢ ve Allah‘ın birliğini kabul 

etmeleri için onlara mucizeler sunmuĢtur. Bu, peygamberlerin tevhid 

mücadelesindeki yöntemlerini göstermektedir. 

                                                 
398 Nûh, 71/1-3. 
399 A'râf, 7/65. 
400 A'râf, 7/73. 



   

 

142 

 

ġuayb (a.s.)'ın Tevhid Çağrısı 

ٍـ شيعىيٍبنا اىي دٍيىفى اىخى يٍريهي  ۚ  كىاًل ى مى ٍـ مًفٍ اًل وو غى ا لىكي بّْكي ٍـ ۚ  قىاؿى يىا قىكًٍـ اعٍبيديكا المٌ وى مى ٍـ بىيّْنىةه مًفٍ رى اءىتٍكي  ۚ  قىدٍ جىَٓ

سيكا النَّاسى اىشٍيىَٓاءىىي ٍـۚ  فىاىكٍفيكا الٍكىيٍؿى كىالٍـ حًيىا يزىافى كىلْى تىبٍخى ٍـ اًفٍ كينٍتيٍـ  ۚ  كىلْى تيفٍسًديكا فًي الٍْىرٍضً بىعٍدى اًصٍلَى يٍره لىكي ٍـ خى لًكي ذ 

ۚ  يفى ۚ  ميؤٍمًف  ―Medyen halkına da kardeşleri Şuayb‟ı gönderdik. O dedi ki: 'Ey kavmim! 

Allah‟a ibadet edin; sizin O‟ndan başka ilâhınız yoktur. Size Rabbinizden açık bir 

delil geldi. Artık ölçüyü ve tartıyı tam yapın; insanların eşyalarını eksik vermeyin ve 

yeryüzünde bozgunculuk yaparak karışıklık çıkarmayın. Eğer inanıyorsanız, bu sizin 

için daha hayırlıdır.‖
401

 

Bu âyet, Hz. ġuayb‘ın Medyen halkına yönelik tevhid çağrısını ve ahlaki 

öğütlerini içermektedir. Öncelikle, kavmini yalnızca Allah‘a ibadet etmeye davet 

ederek tevhid inancını vurgulamaktadır. Ardından, toplumsal adaletin sağlanması 

için ölçü ve tartının doğru yapılmasını, insanların haklarının gasp edilmemesini ve 

bozgunculuk çıkarılmamasını emretmektedir. Bu ifadeler, ahlaki ve ekonomik 

düzenin korunmasını, dolayısıyla toplumsal huzurun tesis edilmesini 

amaçlamaktadır. Ayetin sonunda ise bu emirlerin iman edenler için hayırlı olduğu 

belirtilerek, inanç ve ahlak arasındaki kopmaz bağ vurgulanmaktadır. 

B. “Ey Kavmim” Hitabı 

Bu ifade birçok peygamber tarafından sıklıkla söylenmiĢtir. AĢağıda bazıları 

aktarılmıĢtır: 

Hz. Nûh‟un Kavmine Hitabı 

۪  ينٌ ۪  يرٌ مُب۪  ي لَكُمْ نَذ۪  يَا قَوْمِ اِنّ     "Şöyle dedi: “Ey kavmim! Şüphesiz ben size 

gönderilmiş apaçık bir uyarıcıyım.
402

  

ينَ ۪  ي رَسُولٌ مِنْ رَبّْ الْعَالَم۪  ي ضَلََلَةٌ وَلٰكِنّ ۪  قَالَ يَا قَوْمِ لَيْسَ ب  “Ey kavmim! Bende 

hiçbir sapkınlık yoktur; Ģu var ki ben âlemlerin rabbi tarafından gönderilmiĢ bir 

elçiyim.‖
403

 

                                                 
401 Hûd, 11/84. 
402 Nûh 71/50. 



   

 

143 

 

Hz. Hûd‟un Kavmine Hitabı 

إِنْ أَنتُمْ إِلََّ مُفْتَرُونَ  ۪   ۥٱلمَّوَ مَا لَكُم مّْنْ إِلَٰوٍ غَيْرُهُ  ۪  يَا قَوْمِ ٱعْبُدُوا   “Ey kavmim! Allah‟a 

ibadet edin. Sizin O‟ndan başka ilahınız yoktur. Siz ancak yalan uyduruyorsunuz.‖
404

 

Hz. Sâlih‟in Kavmine Hitabı 

ۥٱلمَّوَ مَا لَكُم مّْنْ إِلَٰوٍ غَيْرُهُ  ۪  ٱعْبُدُوايَا قَوْمِ   “Ey kavmim! Allah‟a ibadet edin. Sizin 

O‟ndan başka ilahınız yoktur.”
405

 

م ى بىيّْنىةو مًفٍ رىبٌ  مۚ  قىاؿى يىا قىكًٍـ اىرىاىيٍتيٍـ اًفٍ كينٍتي عى  ―Sâlih dedi ki: “Ey kavmim! Bir de şöyle 

düşünün: Ya ben rabbimden verilmiş apaçık bir delile dayanıyorsam.” 
406

 

Hz. ġuayb‟ın Kavmine Hitabı 

يزَانَ بِالْقِسْطِ ۪  وَيَا قَوْمِ اَوْفُوا الْمِكْيَالَ وَالْم  ―Ey kavmim! Ölçüyü, tartıyı adaletle tam 

yapın.‖
407

 

۪  لَكُمْ ي وَنَصَحْتُ ۪  يَا قَوْمِ لَقَدْ اَبْمَغْتُكُمْ رِسَالََتِ رَبّ   ―Şuayb onlardan ayrıldı ve (bu arada) 

“Ey kavmim!” dedi, “Ben size rabbimizin gönderdiği gerçekleri duyurdum ve size 

öğüt verdim.”
408

 

Hz. Mûsâ‟nın Kavmine Hitabı 

ًؕ ُْ ِ ا١ٌَِْىُ
ٟ سَسُٛيُ اّللّٰ َْ أَّ  ٛ ُّ لذَْ رعٍََْ َٚ  ٟ  ٕ َُ رؤُْرَُٚٔ ٌِ َِ ْٛ  :Hani Mûsâ kavmine Ģöyle demiĢti― ٠بَ لَ

―Ey kavmim! Size Allah tarafından gönderilmiş elçi olduğumu gayet iyi bildiğiniz 

halde ne diye beni üzüyorsunuz?”
409

  

وَاٰتٰيكُمْ مَا لَمْ يُؤْتِ اَحَدًا مِنَ  ۪  يكُمْ اَنْبِيََٓاءَ وَجَعَمَكُمْ مُمُوكًا۪  يَا قَوْمِ اذْكُرُوا نِعْمَةَ المّٰوِ عَمَيْكُمْ اِذْ جَعَلَ ف

ينَ ۪  الْعَالَم  “Bir zamanlar Mûsâ kavmine şöyle demişti: “Ey kavmim! Allah‟ın size 

                                                                                                                               
403 Nûh 71/61. 
404 Hûd, 11/50. 
405 A‘râf, 7/73. 
406 Hûd, 11/63. 
407 Hûd, 11/85. 
408 A‘râf, 7/93. 
409 Saff, 61/5. 



   

 

144 

 

lütfettiği nimeti hatırlayın. Zira O, içinizden peygamberler çıkardı, sizi hükümdarlar 

yaptı ve âlemlerde hiç kimseye vermediğini size verdi.”
410

 

Bu âyetlerde peygamberlerin kavimlerine hitap ederken "Ey kavmim!" 

ifadesini kullanmaları, mesajlarının etkisini artıran bilinçli bir üslup tercihidir. Bu 

hitap tarzı üç baĢlık altında değerlendirilebilir: 

a. Aidiyet ve Samimiyet 

Peygamberler, hitap ettikleri toplumların içinden gelen, onların dilini 

konuĢan, kültürlerini bilen ve onlarla ortak bir geçmiĢe sahip kimselerdir. "Ey 

kavmim!" ifadesi, onların bir yabancı olmadığını vurgulayarak mesajın daha samimi 

bir Ģekilde iletilmesini sağlar. Nitekim Hz. Nûh, kavmini uyarırken kendisini onların 

arasından biri olarak tanıtıp mesajına olan güveni artırmaya çalıĢmıĢtır. Hz. Hûd ve 

Hz. Sâlih de aynı Ģekilde kavimlerine, içlerinden biri olarakseslenmiĢlerdir. Bu 

aidiyet duygusu, muhatapların kendilerini dıĢlanmıĢ hissetmeden mesajı 

dinlemelerini sağlamıĢtır.  

b. Ġkna ve Etkileme 

Muhatabı kendine yakın hissettirmek, mesajın kabul edilme ihtimalini artırır. 

Bir topluluğa dıĢarıdan biri değil de içlerinden biri olarak konuĢmak, onları daha 

fazla etkileyecek ve tebliğin kabul edilme Ģansını yükseltecektir. Nitekim Hz. ġuayb, 

ticari ahlaksızlık yapan kavmine uyarılarda bulunurken onlara ―Ey kavmim!‖ diyerek 

seslenmiĢ ve onları düĢman olarak değil, yanlıĢlarını düzeltmeleri gereken kardeĢleri 

olarak görmüĢtür. Aynı Ģekilde Hz. Sâlih, kavmine "Ya ben gerçekten Rabbimden 

açık bir deliledayanıyorsam?" diyerek, hitap tarzını sorgulamaya ve düĢünmeye sevk 

edecek bir yöntem olarak kullanmıĢtır. 

Sorumluluk Hatırlatması 

Peygamberler, muhataplarının sadece birer dinleyici değil, aynı zamanda ilahi 

mesajdan sorumlu kimseler olduğunu vurgulamak için bu ifadeyi kullanmıĢlardır. 

"Ey kavmim!" hitabı, muhataplara Ģu mesajı vermektedir: "Ben sizin içinizden 

biriyim, bu nedenle siz de bu mesaja karşı kayıtsız kalamazsınız. Bu mesaj sadece 

                                                 
410 Maide, 5/20. 



   

 

145 

 

benim değil, hepimizin meselesidir." Bu bağlamda  Hz. Mûsâ, Ġsrailoğulları‘na hitap 

ederken onlara Allah‘ın geçmiĢte verdiği nimetleri hatırlatmıĢ ve bu nimetler 

karĢısında onların sorumluluk taĢıdığını vurgulamıĢtır. Hz. Nûh ve Hz. Hûd, 

kavimlerini yanlıĢ inançlardan vazgeçmeye çağırırken, onların bu mesajı 

reddetmeleri durumunda doğacak sorumluluklarını açıkça belirtmiĢlerdir. 

C. Peygamberlerin Ücret Beklemeksizin Tebliğ G revi 

Kur‘ân‘da birçok peygamber, kavimlerini Allah‘a iman etmeye davet 

ederken, "Ben sizden buna karĢılık bir ücret istemiyorum; benim ücretim ancak 

âlemlerin Rabbine aittir." Ģeklinde ifadeler kullanmıĢlardır. Bu beyan, tebliğin hiçbir 

menfaat beklentisi olmadan yapıldığını, peygamberlerin insanları Allah‘a çağırırken 

dünyevî kazanç peĢinde olmadıklarını göstermektedir. 

AĢağıda bu ifadeyi kullanan peygamberler ve kavimlerine verdikleri mesajlar 

ele alınmıĢtır: 

Hz. Nûh (a.s.): Sabır ve Sadakatin Sembolü 

Hz. Nûh, kavmine uzun yıllar boyunca sabırla Allah‘ın mesajını tebliğ etti. 

Ġnsanların ona alaycı ve inkârcı bir tavırla yaklaĢmasına rağmen, hiçbir karĢılık 

beklemeden görevini sürdürdü. 

مىيٍوً مًفٍ أىجٍرو  ٍـ عى ا أىسٍػ ىميكي مى مىى  رىبّْ ٱلٍعىػ مىمًيفى  ۚ  كى إًفٍ أىجٍرًلى إًلَّْ عى  "Ben sizden buna karşılık hiçbir ücret 

istemiyorum. Benim ücretim ancak âlemlerin Rabbine aittir.”
411

 

Hz. Nûh‘un bu sözü, peygamberlerin tüm zorluklara rağmen yalnızca 

Allah‘ın rızasını gözeterek tebliğde bulunduklarını gösterir. O, kavmini 950 yıl 

boyunca sabırla uyarmıĢ, fakat sadece az sayıda kiĢi iman etmiĢtir. Bu durum, 

hakikatin her zaman çoğunluk tarafından kabul edilmeyebileceğini, ancak doğruda 

sebat etmenin önemli olduğunu gösterir. 

Hz. Hûd (a.s.): Güçlü Medeniyetlerin Akıbeti 

Hz. Hûd, Âd kavmine Allah‘ın varlığını ve birliğini hatırlatarak, onların 

kendilerini üstün görmelerini ve putlara tapmalarını eleĢtirmiĢtir. 

                                                 
411 ġuarâ, 26/109. 



   

 

146 

 

مىيٍوً مًفٍ أىجٍرو  ٍـ عى ا أىسٍػ ىميكي مى نًىَٓ  ۚ  كى مىى ٱلَّذًل فىطىرى أىفىلَى تىعٍقًميكفى  ۚ  إًفٍ أىجٍرًلى إًلَّْ عى "Ben sizden buna karşılık 

hiçbir ücret istemiyorum. Benim ücretim, beni yaratana aittir. Aklınızı kullanmaz 

mısınız?”
412

  

Hz. Hûd‘un bu vurgusu, doğru yolda olmanın maddî beklentilere 

dayanmadığını gösterir. Âd kavmi, fiziksel güçlerine ve geliĢmiĢ Ģehirlerine 

güveniyordu; ancak Allah‘ın azabı geldiğinde, dünyevî güçlerin hiçbir anlamı 

kalmadı. Bu, günümüzde de güç ve servetin, Allah‘a olan bağlılık olmadan kalıcı bir 

değer taĢımayacağını anlatan bir ibret sahnesidir. 

Hz. Sâlih (a.s.): Allah‟ın Âyetlerini Reddedenler 

Hz. Sâlih, Semûd kavmine gönderilmiĢ ve onların helâkinden önce, Allah‘ın bir 

mucizesi olarak devenin zarar görmemesi gerektiğini bildirmiĢtir. Ancak kavmi bu 

uyarıyı dinlememiĢ ve deveyi öldürmüĢtür. 

مىيٍوً مًفٍ أىجٍرو  ٍـ عى آَ أىسٍػ ىميكي مى مىى  رىبّْ ٱلٍعىػ مىمًيفى  ۚ  كى إًفٍ أىجٍرًلى إًلَّْ عى  "Ben sizden buna karşılık hiçbir ücret 

istemiyorum. Benim ücretim ancak âlemlerin Rabbine aittir.”
413

 

Hz. Sâlih‘in tebliğinde de yine hiçbir dünyevî çıkar gözetmediği 

vurgulanmıĢtır. O‘nun kavmi, inkârlarının bedelini helâk ile ödemiĢtir. Bu olay, 

Allah‘ın elçilerinin sözlerine kulak asmamanın nasıl felaketlere yol açabileceğini 

göstermektedir. Hakikati inkâr edenler, günümüz dünyasında da manevi yıkıma 

uğramaktadırlar. 

Hz. Lût (a.s.): Ahlâkî Ç küntüye KarĢı Mücadele 

Hz. Lût, ahlâkî dejenerasyonun zirveye ulaĢtığı bir topluma peygamber olarak 

gönderilmiĢtir. Kavmi, onun uyarılarını dikkate almamıĢ ve onu Ģehirlerinden 

kovmaya kalkmıĢtır. 

مىيٍوً مًفٍ أىجٍرو  ٍـ عى آَ أىسٍػ ىميكي مى مىى  رىبّْ ٱلٍعىػ مىمًيفى  ۚ  كى إًفٍ أىجٍرًلى إًلَّْ عى  "Ben sizden buna karşılık hiçbir ücret 

istemiyorum. Benim ücretim ancak âlemlerin Rabbine aittir.”
414

 

                                                 
412 .Hûd, 11/51. 
413 ġuarâ, 26/145. 
414 ġuarâ, 26/164. 



   

 

147 

 

Hz. Lût‘un kavmi, sadece maddî kazançlara değil, nefsanî arzularına da 

düĢkün bir topluluktu. Hz. Lût‘un bu sözü, ahlâkî yozlaĢmaya karĢı mücadelenin 

hiçbir dünyevî çıkar için değil, sırf Allah rızası için olması gerektiğini 

göstermektedir. Günümüzde de bu tür dejenerasyonlarla mücadelede peygamberlerin 

ahlâkî duruĢu örnek alınmalıdır. 

Hz. ġuayb (a.s.): Ekonomik Adaletin Savunucusu 

Hz. ġuayb, Medyen halkına ticarette ve ölçü-tartıda dürüst davranmaları 

gerektiğini vurgulamıĢ, onları helâke götürecek haksız kazançlardan sakındırmıĢtır. 

مىيٍوً مًفٍ أىجٍرو  ٍـ عى آَ أىسٍػ ىميكي مى نًىَٓ  ۚ  كى مىى ٱلَّذًل فىطىرى أىفىلَى تىعٍقًميكفى  ۚ  إًفٍ أىجٍرًلى إًلَّْ عى  "Ben sizden buna karşılık 

hiçbir ücret istemiyorum. Benim ücretim, beni yaratana aittir. Aklınızı kullanmaz 

mısınız?”
415

 

Hz. ġuayb‘ın mesajı, adalet ve dürüstlüğün temel değerler olduğu gerçeğini 

ortaya koymaktadır. Onun kavmi, ticarette hile yapmayı kâr zannederken, Allah‘ın 

azabı onları helâk etti. Bu olay, sadece bireysel ahlâksızlıkların değil, toplumsal 

bozulmaların da büyük sonuçlar doğuracağını göstermektedir. 

Bu âyetlerde dikkat çeken ortak nokta, peygamberlerin görevlerini yalnızca 

Allah‘ın rızası için yapmaları ve insanlardan hiçbir maddî karĢılık beklememeleridir. 

Bu durum, dini tebliğ edenlerin çıkar beklentisinden uzak olması gerektiğini gösterir.  

Âyetlerin ortak mesajı noktasında Pakistanlı âlim ve düĢünür Mevdûdî de 

(1903-1979) özellikle dört önemli temel yapıya dikkat çekmiĢtir. Nitekim o, Ḳurʾân 

ki Çâr Bünyâdî Iṣṭılâḥayn: Kur‘an‘ın Dört Temel Terimi, adlı kitabında Enbiya 25, 

92 Tevbe 31, En‗âm 164, Kehf 110, Nahl 36, Zumer 11 ve Âl-i Ġmrân 51. âyetleri 

aktardıktan sonra Kur‘ân‘ın özellikle dört husus üzerinde durduğunu aktarmıĢ ve Ģu 

Ģekilde bir açıklamada bulunmuĢtur: 

―Bu aktarılan âyetleri sadece bir örnek olarak zikrettik. Yoksa eğer Kur‘an‘ın 

baĢtan sona incelenmesi halinde herkes görecektir ki âyetlerin dikkat çektiği hususlar 

sadece aĢağıda sıralanan dört terim (Ġlâh, Rab, Ġbadet, Din) etrafında Ģekillenir.‖
416

  

                                                 
415 Hûd, 11/51. 
416 Seyyid Ebu'l-A'lâ Mevdudî, Ḳurʾân ki Çâr Bünyâdî Iṣṭılâḥayn: Kur‟an‟ın Dört Temel Terimi, çev. 

Muhammed Kazım Sebak, (Kuveyt: 1391/1971), 5-7. 



   

 

148 

 

 Allah tek rab ve tek ilahtır 

 O‘nun haricinde rab ve ilahın yoktur 

 Ġnsanın sadece O‘na ibadet etmesi gerekir. 

 Ve dinin yalnızca O‘na has kılması gerekir. 

Mevdûdî‟nin Vurguladığı Temel Ġlkeler: Mevdûdî, Kur‘an‘ın dört temel 

kavram etrafında Ģekillendiğini savunarak, Ġslam‘ın tevhid inancına yaptığı güçlü 

vurguyu ön plana çıkarmaktadır. Ona göre, Kur‘an‘da yer alan birçok âyet, Allah‘ın 

tek rab ve tek ilah olduğu gerçeğini açıkça ifade etmektedir. Bu yaklaĢım, Ġslam 

akidesinin özünü oluĢturan tevhid anlayıĢını merkeze alarak, Allah‘ın birliği ve 

hâkimiyetinin mutlak olduğunu göstermeye yöneliktir. 

Ġlâh ve Rab Kavramlarının Birlikteliği: Mevdûdî‘nin ortaya koyduğu ikinci 

ilke, Allah‘tan baĢka rab ve ilahın olmadığıdır. Burada "rab" kavramı, yalnızca 

yaratıcılığı değil, aynı zamanda mutlak otorite ve yönetimi de kapsamaktadır. O‘na 

göre, insanların hayatlarını Ģekillendiren tek güç Allah‘tır ve O‘ndan baĢka hiçbir 

varlık rab veya ilah olarak kabul edilemez. Bu bağlamda, Mevdûdî‘nin vurgusu 

sadece teorik bir tevhid anlayıĢı değil, aynı zamanda pratikte insanın hayatında etkili 

olan otoriteleri de sorgulamaktadır. 

Ġbadetin Yalnızca Allah‟a Özgü Kılınması: Mevdûdî‘ye göre, yalnızca 

Allah‘ı rab ve ilah olarak kabul etmek yeterli değildir; aynı zamanda ibadetin de 

sadece O‘na yapılması gerekmektedir. Ġbadet kavramı burada yalnızca namaz, oruç 

gibi ritüellerle sınırlı tutulmamıĢ, insanın tüm hayatını Allah‘ın emirlerine göre 

düzenlemesi gerektiği anlamında geniĢletilmiĢtir. Bu düĢünce, bireysel ibadetin yanı 

sıra toplumsal hayatın da Allah‘ın belirlediği kurallara göre Ģekillenmesi gerektiği 

fikrini içermektedir. 

Dinin Saf ve Katıksız Bir ġekilde Allah‟a Has Kılınması: Son olarak 

Mevdûdî, dinin yalnızca Allah‘a has kılınması gerektiğini ifade etmektedir. Burada 

din kavramı, yalnızca inanç ve ibadet sistemini değil, aynı zamanda toplumsal düzeni 

ve yasaları da kapsamaktadır. Mevdûdî, insanların Allah‘tan baĢka otoriteleri dinî bir 

çerçevede meĢru kılmalarını, Ģirk unsuru olarak değerlendirmekte ve Ġslam‘ın saf bir 

Ģekilde yalnızca Allah‘a teslimiyet anlamına geldiğini savunmaktadır. 



   

 

149 

 

Sonuç olarak Mevdûdî‘nin bu yaklaĢımı, Ġslam‘ın siyasi, toplumsal ve 

bireysel hayat üzerindeki etkisini vurgulayan bir tevhid yorumunu ortaya 

koymaktadır. Onun bu dört temel kavrama yaptığı vurgu, Ġslam‘ın yalnızca bir inanç 

sistemi olmadığını, aynı zamanda toplumu düzenleyen bir yaĢam biçimi sunduğunu 

göstermektedir. Bu yaklaĢım, özellikle modern dünyada Müslümanların kimlik ve 

yönetim anlayıĢlarını Ģekillendiren önemli bir düĢünsel çerçeve sunmaktadır. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

SONUÇ 

Bu çalıĢmada Hz. Muhammed‘den önceki peygamberlere vahyedilen ayetler 

incelenirken yalnızca ismi Kur‘ân‘da sıklıkla geçen peygamberler ele alınmıĢtır. Bu 

tercihin temel sebebi, ilgili peygamberlere dair Kur‘ân‘da geniĢ kapsamlı bilginin 

bulunması ve vahiy içeriklerinin daha ayrıntılı bir Ģekilde analiz edilebilmesine 

imkân tanımasıdır. Bu bağlamda çalıĢma boyunca öne çıkan bulgular, 

peygamberlerin sadece manevî bir liderlik rolü üstlenmekle kalmayıp, toplumlarının 

sosyal, ahlaki ve politik yapılarını derinden etkilediklerini göstermiĢtir. Örneğin, Hz. 

Nuh'un kavmiyle olan tevhid mücadelesi, Hz. Ġbrahim'in putperestliğe karĢı verdiği 

savaĢ ve Hz. Sâlih‘in yaĢadığı olaylar, her durumda Allah‘a yönelmenin, sabır ve 



   

 

150 

 

tevbeyle rahmete nail olmanın önemini vurguladığı gibi bu mesajlarının bireysel bir 

çağrının ötesinde olduğunu da ortaya koymuĢtur. 

Bu çalıĢma, ayrıca vahiy olgusunun, tarihsel bir perspektifle ele alındığında, 

peygamberlerin yaĢadıkları dönemlerin çatıĢma ve değiĢimlerine dair önemli ipuçları 

vermektedir. Hz. Nuh'a vahyedilen mesajların, toplumunun ahlaki yozlaĢmasına bir 

tepki olarak öne çıktığı; Hz. Ġbrahim'in mesajlarının, putperestliğin egemen olduğu 

bir dönemde tevhid inancını yeniden çağırır nitelikte olduğu; Hz. Yusuf‘un 

Kur'an‘daki rolünün, yalnızca bir peygamber olarak hikâyesini anlatan Yusuf Suresi 

ile sınırlı olmadığı En'am Suresi‘nde onun peygamberler silsilesindeki yeri, Mümin 

Suresi‘nde ise onun mesajının etkileri ve halkın tepkilerinin ele alındığı sonucuna 

ulaĢılmıĢtır. 

Diğer taraftan Kur‘ân‘da zikredilen peygamberlere inen vahiylerin hem ortak 

hem de farklı yönlerinin bulunduğu sonucu da göz ardı edilmemelidir. Ortak yönler 

arasında en belirgin olanı, tüm peygamberlerin insanları tevhid inancına, yani 

yalnızca Allah‘a kulluk etmeye davet etmesidir. Bu mesaj, toplumları ahlaki 

yozlaĢmadan, zulümden ve putperestlikten uzaklaĢtırmayı amaçlamıĢtır. Ayrıca 

peygamberler, toplumlarına Allah‘ın rahmetine ulaĢmanın yolu olarak sabır, adalet, 

dürüstlük ve merhamet gibi evrensel ahlaki değerleri öğretmiĢlerdir. Bununla 

birlikte, her peygamberin vahiyleri, gönderildiği kavmin kültürel, sosyal ve 

ekonomik yapısına göre ĢekillenmiĢtir. Örneğin, Hz. Musa‘ya gelen vahiyler, 

Ġsrailoğullarını kölelikten kurtarmayı ve onlara ilahi kanunları öğretmeyi 

hedeflemiĢken, Hz. Ġsa‘nın vahiyleri sevgi, bağıĢlama ve maneviyata odaklanmıĢtır. 

Hz. Muhammed‘in getirdiği vahiyler ise evrensel bir mesaj taĢıyarak tüm insanlığa 

hitap etmiĢ ve bireysel ahlak ile toplumsal düzeni bir arada ele almıĢtır. Bu 

bağlamda, peygamberlere inen vahiyler, ortak bir ilahi amaca hizmet ederken, her 

toplumun ihtiyaçlarına uygun çözümler sunan farklılıklar da içermektedir. Bu, 

vahyin evrenselliğini ve insanlığın farklı dönemlerdeki ihtiyaçlarını karĢılama 

kapasitesini göstermektedir. 

Tezde vardığımız bir diğer sonuç, Kur'ân'da zikredilen peygamberlerin 

hikâyelerinin sadece tarihsel olayların bir kaydı değil, aynı zamanda ahlaki ve 



   

 

151 

 

manevi öğütlerin kaynağı olduğudur. Bu kıssalar, insanlığın evrensel değerlerini öne 

çıkararak, bireysel ve toplumsal dönüĢümü teĢvik etmektedir. 

Son olarak, bu çalıĢmanın Eskiçağ tarihi ve dinler tarihi çalıĢmalarına önemli 

bir katkı sağladığı düĢünülmektedir. Gelecek araĢtırmalarda, peygamber kıssalarının 

ve muhatap oldukları âyetlerin daha iyi anlaĢılması noktasında farklı dinî metinlerle 

karĢılaĢtırmalı olarak ele alınması, arkeolojik bulguların daha derinlemesine 

incelenmesi ve bu kıssaların tarihsel olarak yeniden konumlandırılması, bu alanda 

yeni ufuklar açabilecektir. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

KAYNAKÇA 

Ayhan, Bayram. Kur’an’ın Nüzul Sürecinde Vahyin İlk Yılının Tahlili, Ġstanbul: 

Ġstanbul Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2014. 

Âlûsî, ġihabuddin Mahmud. Rûhu’l-Meânî fi Tefsîri’l-Kur’âni’l-Azîm ve’s-Seb’u’l-

Mesânî, Beyrut: Dâru‘l-Fikr, 1987.  



   

 

152 

 

Aydemir, Abdullah. İslami Kaynaklara Göre Peygamberler. Ankara: TDV 

Yayınları, 2005.  

Akdemir, Salih. Hıristiyan Kaynaklara ve Kur’ân’- Kerîme Göre Hz. İsa, Ankara: 

Ankara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 1992. 

Ahmed b. Hanbel, Ebû Abdillâh Ahmed b. Muhammed b. Hanbel eĢ-ġeybânî. 

Müsned, Ġstanbul: Çağrı Yayınları, 1982.  

Akbayır, Zühtü. “Hz. Yusuf‟un Hayatının GeliĢim Psikolojisi Açısından Analiz 

ve Yorumu”. Danisname Beşeri ve Sosyal Bilimler Dergisi, 3, (2021), 171-

195. 

Ayday, Mehmet Selim. ―Hz. Mûsâ‟ya Verilen Levhalar: Kitâb-ı Mukaddes Ġle 

Kur‟an-ı Kerim Arasında Bir KarĢılaĢtırma, Türkiye Din Eğitimi 

Araştırmaları Dergisi, 14, (2022), 191-211. 

Begavî, Ebû Muhammed Muhyissünne el-Hüseyn b. Mes‗ûd b. Muhammed el-Ferrâ‘ 

Meʿâlimü’t-tenzîl, thk. Muhammed Abdullah en-Nemr-Osman Cum‘a 

Dumeyrete. 8 Cilt. Mısır: Dâru Taybe li‘n-NeĢr, 1417/1997. 

Beyzâvî, Nâsırüddîn Ebû Saîd Abdullāh b. Ömer b. Muhammed. Envâru’t-Tenzil ve 

Esrâru’t-Te’vil. Beyrut: Dâru‘l-Kütübi‘l Ġlmiyye. 2003.  

Büyükbayram, AyĢe. Kur’ân’da Adı Geçen Peygamberlerin Aileleriyle İmtihanı. 

Diyarbakır: Dicle Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 

2021. 

BaĢ, Mustafa. ―Hz. Yahya Ġle Ġlgili Tefsir ve Tarih Kitaplarındaki Bir Rivâyetin 

KarĢılaĢtırmalı Tahlili”. Dini Araştırmalar Dergisi, 15/41 (2012), 99-108. 

Hatice BaĢkaya, Kur’ân’da Allah’ın Gazabına Uğramış Kavimler ve Toplumlar, 

ġanlıurfa: Harran Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 

2007. 

Cürcânî, Ebü‘l-Hasen Alî b. Muhammed b. Alî es-Seyyid eĢ-ġerîf. et-Te‘rîfât, thk. 

Komisyon. Beyrut: Dâru‘l-Kutubi‘l-Ġlmiyye, 1983. 

Duman, M. Zeki.  ―Vahy Olayı ve Vahy-Peygamber ĠliĢkisi”, Erciyes Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi Dergisi, 9, (1996), 23-38.  

Düzgün, ġaban. ―Kur‟an‟ın OluĢumu (Vahiy Süreci)”. KADER Kelam 

Araştırmaları Dergisi 5/2 (2009), 0-14.  



   

 

153 

 

Ebû Hayyân, Muhammed b. Yûsuf el-Endelüsî. el-Bahrü’l-mühît. thk. ‗Âdil Ahmed 

Abdülmevcûd. 8 Cilt. Beyrut: Darü‘l-Kütübi‘l-‗Ġlmiyye, 1993.  

Ebû Hayyân el-Endelüsî, Muhammed b. Yûsuf b. Alî b. Yûsuf b. Hayyân. el-

Baḥrü’l-muḥîṭ, thk. Sıdkî Muhammed Cemil. 7 Cilt. Beyrut: Dâru‘l-Fikr, 

1420. 

Ebü‘l-Haccâc, Mücâhid b. Cebr el-Mekkî el-Mahzûmî, Tefsîru Mücâhid, thk. 

Muhammed Ebü‘s-Selâm Ebu‘n-Nîl. Mısır: Dâru‘l-Fikri‘l-Ġslâmî el-Hâdise, 

1410/1989. 

Ebu'l-Bekâ, Eyyûb b. Musa el-Hüseyni, el-Külliyât Mu’cemu fi’l-Istılahât ve’l-

Furûki’l-Luğavî, Beyrut: er-Risale, 1998. 

Ebû Ya‗lâ Ahmed b. Alî b. el-Müsennâ et-Temîmî el-Mevsılî, Müsnedu Ebî Ya‘lâ, 

thk. Hüseyin Selîm Esed. 13 Cilt. DımaĢk: Dâru‘l-Me‘mûn li‘t-Turâs, 

1404/1984. 

Feyzi, Volkan. Kur’an’da Peygamberlerin Beşeriliği ve Seçilmişliği. Erzurum: 

Atatürk Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2020. 

Ġbn ÂĢûr, Muhammed et-Tâhir b. Muhammed b. Muhammed et-Tâhir et-Tûnisî. et-

Taḥrîr ve’t-tenvîr. 30 Cilt. Tunus: ed-Dâru‘t-Tûnusiyye li‘n-NeĢr, 1984. 

Ġbn Kesîr Ebü‘l-Fidâ‘ Ġmâdüddîn Ġsmâîl b. ġihâbiddîn Ömer b. Kesîr. Kasasu’l-

Enbiyâ, thk. Mustafa Abdulvahid. 2 Cilt. Kahire: Matbaatu Dâri‘t-Telif, 

1388/1968. 

Ġbn Kesîr Ebü‘l-Fidâ‘ Ġmâdüddîn Ġsmâîl b. ġihâbiddîn Ömer b. Kesîr. Tefsîru'l 

Kurâni'l Azîm, thk. Sami b. Muhammed es-Selame, Riyad: Daru't-Tayyibe, 

1999.  

Ġbn Manzûr, Ebü‘l-Fazl Cemâlüddîn Muhammed b. Mükerrem. Lisânü’l-Arab. 15 

Cilt.  Beyrut: Dâru Sâdır, 1414. 

Ġbn Hibbân, Ebû Hâtim Muhammed b. Hibbân b. Ahmed el-Büstî. es-Sîretü’n-

nebeviyye ve aḫbârü’l-ḫulefâʾ. thk. Hâfız Azîz Bey el-Kādirî en-NakĢibendî 

vd. 2 Cilt. Beyrut: el-Kutubu‘s-Sekâfiyye, 3. Basım, 1417. 

Ġbnü‘l-Cevzî, Ebü‘l-Ferec Cemâlüddîn Abdurrahmân b. Alî b. Muhammed el-

Bağdâdî. Zâdü’l-mesîr fî ʿilmi’t-tefsîr, thk. Abdurrezzâk el-Mehdî. Beyrut: 

Dâru‘l-Kitâbi‘l-‗Arabî,1422. 



   

 

154 

 

Kurtubî, Ebû Abdillâh Muhammed b. Ahmed b. Ebî Bekr. el-İʿlâm bimâ fî dîni’n-

naṣârâ mine’l-fesâd ve’l-evhâm ve iẓhâri meḥâsini dîni’l-İslâm ve is bâti 

nübüvveti nebiyyinâ Muḥammed ʿaleyhi’ṣ-ṣalâtü ve’s-selâm, thk. Ahmed 

Hicâzî es-Sekkā Kahire: Dâru‘t-Turâsi‘l-Arabî, ts. 

Kurtubî, Ebû Abdillâh Muhammed b. Ahmed b. Ebî Bekr. el-Câmiʿ li-aḥkâmi’l-

Ḳurʾân. thk. Ahmed el-Berdûnî-Ġbrahim AtefîĢ. 20 Cilt. Kahire: Dâru‘l-

Kutubi‘l-Mısriyye, 1384/1964. 

KardaĢ, Meryem. ―Deizm ve Kelam Açısından Tanrı Tasavvurları Bağlamında 

Nübüvvetin Ġmkânı Meselesi”, Eskişehir Osmangazi Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Dergisi 9/1 (Mart 2022), 552-571. 

Kahraman, Ferruh. “Kutsal Kitapların Sayısı: Ġlk Sahifeler ve Önceki Kutsal 

Metinler”, Necmettin Erbakan Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 50/50 

(2020), 1-23. 

Mâverdî, Ebü‘l-Hasen Alî b. Muhammed b. Habîb el-Basrî. Tefsîrü’l-Ḳurʾân (en-

Nüket ve’l-ʿuyûn), thk. Seyyîd b. Abdülmaksûd b. Abdürrahîm 6 Cilt. Beyrut: 

Dâru‘l-Kutubi‘l-Ġlmiyye, ts.  

Mukātil b. Süleymân, Ebü‘l-Hasen. et-Tefsîrü’l-kebîr. Tefsîru Muḳātil b. Süleymân. 

thk. Abdullah Mahmûd ġehhâte. 4 Cilt. Beyrut: Müessesetü‘t-Târîhi‘l-Arabî, 

1423/2002. 

Mevdudî, Seyyid Ebu'l-A'lâ, Ḳurʾân ki Çâr Bünyâdî Iṣṭılâḥayn: Kur’an’ın Dört 

Temel Terimi, çev. Muhammed Kazım Sebak, Kuveyt: 1391/1971. 

Nesâî, Ebû Abdirrahmân Ahmed b. ġuayb b. Alî es-Sünenü’l-Kübrâ, thk. Hasan 

Abdulmunim ġelebî. 12 Cilt. Beyrut: Müessesetü‘r-Risâle, 1421/2001. 

Nehrevânî, Ebü‘l-Ferec el-Muâfâ b. Zekeriyyâ b. Yahyâ. el-Celîsü’ṣ-ṣâliḥu’l-kâfî 

ve’l-enîsü’n-nâṣıḥu’ş-şâfî, thk. Abdülkerîm Sâmî el-Cündî. Beyrut: Dâru‘l-

Kutubi‘l-Ġlmiyye, 1426/2005. 

Nîsâbûrî, Nizâmüddîn Hasen b. Muhammed b. Hüseyn el-A‗rec. Ġarâʾibü’l-Ḳurʾân 

ve reġāʾibü’l-furḳān. thk. eĢ-ġeyh Zekeriyyâ Umeyrât. 6 Cilt. Beyrut: Dâru‘l-

Kutubi‘l-‗Ġlmiyye, 1416. 

Râgıb el-Ġsfahânî,  Ebü‘l-Kāsım Hüseyn b. Muhammed b. el-Mufaddal. el-Müfredât 

fî ġarîbi’l-Ḳurʾân. thk. Safvân Adnan ed-Dâvûdî. Beyrut: Dâru‘l-Kalem, 1412. 



   

 

155 

 

Râzî, Fahreddîn, en-Nübuvvât ve ma Yetealleku bihâ, Kahire: Mektebetü‘l-

Külliyâti‘l-Ezheriyye, 1986. 

Sâbûnî, Muhammed. Safvetü’t-Tefâsîr, Kahire: Dâru‘s-Sâbûnî li‘t-Tıbâa ve‘n-NeĢr, 

1417/1997. 

Soylu, Abdüsselam ―Kur‟an‟da Hz. Ġbrahim‟in Vasıf ve Üstünlükleri”, Antakiyat, 

7/1 (2024), 43-61. 

Sem‗ânî, Ebü‘l-Muzaffer Mansûr b. Muhammed b. Abdilcebbâr et-Temîmî. 

Tefsîrü’l-Ḳurʾân (Kitâbü’t-Tefsîr), thk. Yasir b. Ġbrahim-Ganim b. Abbas. 5 

Cilt. Riyad: Dâru‘l-Vatan, 1418/1997. 

Sa‗lebî Ebû Ġshâk Ahmed b. Muhammed b. Ġbrâhîm. ʿArâʾisü’l-mecâlis (Ḳaṣaṣü’l-

enbiyâʾ, Nefâʾisü’l-ʿarâʾis). Kahire: Mektebetu Mustafa el-Babi‘l-Halebî, 

2016.  

Süyûtî, Abdurrahman b. Ebû Bekir b. Muhammed. el-İtkân fî ‘ulûmi’l-Kur’ân. thk. 

Ahmed b. Ali. 3 Cilt. Kahire: Darü‘l-Hadis, 2006.  

Semîn el-Halebî, Ebü‘l-Abbâs ġihâbüddîn Ahmed b. Yûsuf b. Ġbrâhîm el-Halebî. 

Umdetü’l-ḥuffâẓ fî tefsîri eşrefi’l-elfâẓ. thk. Muhammed Bâsıl Uyûnu‘s-Sûd. 4 

Cilt. Beyrut: Dâru‘l-Kutubi‘l-Ġlmiyye, 1417/1996. 

ġen, Abdulsamet. Hz. Peygamber’in Kur’an Öğretme Metodu. Erzurum: Atatürk 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2014. 

ġahin, BarıĢ. Tefsir Literatürü Çerçevesinde Peygamberlerin İsmeti. Çorum: Hitit 

Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2107. 

ġinkītî, Muhammed el-Emîn b. Muhammed el-Muhtâr b. Abdilkādir. Eḍvâʾü’l-

beyân fî îżâḥi’l-Ḳurʾân bi’l-Ḳurʾân, 7 Cilt. Beyrut: Dâru Ġbn Hazm, 5. Basım, 

1441/2019. 

ġahin, Resul- ArslantaĢ,- Yüksl “Ġlkçağ Tarihi Perspektifine ve Kutsal Kitaplara 

G re Yunus Peygamber”, Akademik Matbuat, 5/1 (2021), 131-174. 

ġa‗râvî, Muhammed Mütevellî. Tefsîrü’ş-Şa‘râvî-el-Havâtır. 20 Cilt. (Mısır: 

Metâbiu Ahbâri‘l-Yevm, 1997. 

Toprak, Ġbrahim. Hz. Muhammed’in Nübüvvetine Delil Olan İnsanî Özellikler, 

Konya: Necmettin Erbakan Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora 

Tezi, 2020. 



   

 

156 

 

Taberî, Ebû Ca‗fer Muhammed b. Cerîr. Câmi‘ü’l-beyân an te’vilî âyi’l-Kur’ân. thk. 

Abdullah b. Abdülmühsin et-Türkî. 26 Cilt. Kahire: Merkezu‘l-Bühûs ve‘d-

Dirasâti‘l-‗Arabiyye, 2001. 

Taberî, Ebû Ca‗fer Muhammed b. Cerîr b. Yezîd el-Âmülî Târîḫu’r-rusül ve’l-

mülûk, thk. Muhammed Ebü‘l-Fazl Ġbrahim. 11 Cilt. Mısır: Dâru‘l-Me‗arif, 2. 

Basım, 1387/1967. 

Öztürk, Mustafa. ―Zülkifl‟in Dînî Ve Tarihî Kimliğine Dair Bir AraĢtırma”. 

Çukurova Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 4/2 (2004), 107-127. 

Öztürk, Yasin. Kur’an’da Peygamberler, Ġstanbul: ĠFAV Yayınları, 2000. 

Zeccâc, Ebû Ġshak Ġbrâhim es-Serî. Me‘âni’l-Kur’ân ve i‘rabüh. thk. Abdülcelîl 

Abduh ġelebi. 5 Cilt. Beyrut: ‗Alemü‘l-Kütüb, 1988. 

 ZerkeĢî, Bedrüddîn Muhammed b. Abdullah. el-Burhân fî ‘ulûmi’l-Kur’ân. thk. 

Muhammed Ebü‘l-Fazl Ġbrahim. 4 Cilt. Kahire: Dâru Ġhyâi Kutubi‘l-Arabiyye, 

1376/1957. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



   

 

157 

 

ÖZ GEÇMĠġ 

KiĢisel Bilgiler  

Soyadı, Adı                                    : FĠGEN, Ġsmail 

Uyruğu                                           : T.C. 

ORCĠD                                            : 0009-0008-7409-0812 

 

Eğitim 

Derece                                 Eğitim Birimi                          Mezuniyet Tarihi 

Lisans                                   Ġlâhîyat                                         05/06/2017 

 

ĠĢ Deneyimi 

Yıl                                        Yer                                                    G rev 

2003-2019                            Van                                               Ġmam Hatip 

2003-2020                         Bursa/Ġnegöl                                     Ġmam Hatip  

Yabancı Dil 

…………………………………………………………………………………………. 

Yayınlar 

…………………………………………………………………………………………. 

Hobiler 

 ……………………………………………………………………………………........ 

 


