
 

 
                                                                     
 

 
 
 
 

 
 

  

 
 

 
 
 

 
 

 
 

 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 

 
 
 
 
 

 
 
 
 
 

 
 
 
 
 

 

İSTANBUL TEKNİK ÜNİVERSİTESİ « LİSANSÜSTÜ EĞİTİM ENSTİTÜSÜ 

DOKTORA TEZİ 

MART 2025 

MİMARLIK VE KENT: NESNELERARASI BİR ESTETİK KARŞILAŞMA 

Halide İrem ERKAN KAYA 

Mimarlık Anabilim Dalı 
 

Mimari Tasarım Programı 

 
 
 
 



 

  



 

                                  
           
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
             

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 

MART 2025 

İSTANBUL TEKNİK ÜNİVERSİTESİ « LİSANSÜSTÜ EĞİTİM ENSTİTÜSÜ 

MİMARLIK VE KENT: NESNELERARASI BİR ESTETİK KARŞILAŞMA 
 

DOKTORA TEZİ 

Halide İrem ERKAN KAYA 
(502152015) 

Mimarlık Anabilim Dalı 
 

Mimari Tasarım Programı 

 
 
 
 

Tez Danışmanı: Prof. Dr. Belkıs ULUOĞLU 
 



 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 

MARCH 2025 

ISTANBUL TECHNICAL UNIVERSITY «  GRADUATE SCHOOL 

ARCHITECTURE AND THE CITY: AN INTEROBJECTIVE AESTHETIC 
ENCOUNTER  

 
 
 

Ph.D. THESIS 

Halide İrem ERKAN KAYA 
(502152015) 

Department of Architecture 
 

Architectural Design Programme 

 
 
 
 

Thesis Advisor: Prof. Dr. Belkıs ULUOĞLU 
 





 
 





v 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
       

Tez Danışmanı :  Prof. Dr. Belkıs ULUOĞLU  .............................. 
 İstanbul Teknik Üniversitesi  

Jüri Üyeleri :  Doç. Dr. Oğuz HAŞLAKOĞLU  ............................ 
İstanbul Teknik Üniversitesi 

 

Prof. Dr. Semra AYDINLI              .............................
Özyeğin Üniversitesi  

Prof. Dr. Pelin DURSUN ÇEBİ  .............................. 
İstanbul Teknik Üniversitesi 

            Dr. Öğr. Üyesi Sema SERİM  .............................. 
Erciyes Üniversitesi 
 

İTÜ, Lisansüstü Eğitim Enstitüsü’nün 502152015 numaralı Doktora Öğrencisi Halide 
İrem ERKAN KAYA, ilgili yönetmeliklerin belirlediği gerekli tüm şartları yerine 
getirdikten sonra hazırladığı “MİMARLIK VE KENT: NESNELERARASI BİR 
ESTETİK KARŞILAŞMA” başlıklı tezini aşağıda imzaları olan jüri önünde başarı ile 
sunmuştur. 

Teslim Tarihi  :   8 Ocak 2025 
Savunma Tarihi  :   5 Mart 2025 



vi 
 

  



vii 
 

 

 

 

 

Kızım Umay’a, 

 

 

 



viii 
 



ix 
 

ÖNSÖZ 

Bu uzun, yorucu ve dönüştürücü sürecin her aşamasında yanımda olan ve desteklerini 
esirgemeyen kişilere teşekkür etmek benim için bir borçtur. 
Öncelikle, bu süreç boyunca yardım ve desteklerini esirgemeyerek sabır gösterdiği ve 
değerli görüşlerini sunduğu için tez danışmanım Prof. Dr. Belkıs ULUOĞLU’'na 
içtenlikle teşekkür ederim. Değerli yorumları, önerileri ve eleştirileriyle çalışmanın 
gelişmesinde katkıları olan tez izleme jürisi hocalarım Prof. Dr. Semra AYDINLI ve 
Doç. Dr. Oğuz HAŞLAKOĞLU’na teşekkür ederim. Tezin savunma jürisinde yer alan 
Prof. Dr. Pelin DURSUN ÇEBİ ve Dr. Öğr. Üyesi Sema SERİM’e teze olan 
katkılarından ve yapıcı eleştirilerinden dolayı teşekkür ederim. 
Bugüne kadar ki bütün çalışmalarım süresince beni daima destekleyen, cesaretlendiren 
ve yanımda olan annem, babam ve ablalarıma teşekkür ederim. Ayrıca bu süreçte 
kaybettiğimiz, adını taşımaktan onur ve gurur duyduğum canım anneanneme her 
zaman yanımda ve kalbimde olduğu için teşekkür ederim. 
Son olarak bu zorlu süreçte hayatımı anlamlandıran ve beni kendimle yeniden 
tanıştıran kızım Umay KAYA’ya ve sabırla beni destekleyen, her koşulda yanımda 
olan yol arkadaşım sevgili eşim Mehmet Fatih KAYA’ya sonsuz teşekkürler. 
 
 
 
Ocak 2025              Halide İrem ERKAN KAYA
                            (Y. Mimar)  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



x 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



xi 
 

İÇİNDEKİLER 

Sayfa 

ÖNSÖZ................................................................................................................... ix 
İÇİNDEKİLER ...................................................................................................... xi 
KISALTMALAR ................................................................................................. xiii 
ÇİZELGE LİSTESİ.............................................................................................. xv 
ŞEKİL LİSTESİ ................................................................................................. xvii 
ÖZET ................................................................................................................... xix 
SUMMARY ....................................................................................................... xxiii 
1. GİRİŞ .................................................................................................................. 1 

1.1 Tezin Sorunsalı ............................................................................................... 1 
1.2 Kapsam ve Yöntem ......................................................................................... 3 

2. MİMARLIĞIN SINIRLARININ KENT BAĞLAMINDA 
DEĞERLENDİRİLMESİ .................................................................................. 7 
2.1 Mimarlık Etkinliğini Tanımlama Aracı Olarak Sınır ........................................ 7 
2.2 Mimarlık Bilgi Alanı: Sınırlanmıştan Sınırsıza Aradalık Hali .......................... 9 
2.3 Mimarlık Literatürü İçinden Kentle Kurulan İlişki ......................................... 10 

2.3.1 Kenti kuran parametreler üzerinden kentle ilişkilenmek: Mimarlığın 
sınırlarının bulanıklaşması .............................................................................. 11 

2.3.1.1 Toplumsal süreç üretimi olarak kent ve mimarlık ilişkisi ................. 12 
2.3.1.2 Sosyo-ekonomik bir olgu olarak kent ve mimarlık ilişkisi ................ 15 
2.3.1.3 Kamusal alan olarak kent ve mimarlık ............................................. 18 
2.3.1.4 Kimlik, kültür ve tüketim alanı olarak kent ve mimarlık ilişkisi ....... 20 
2.3.1.5 Bir dil olarak okunan kent ve mimarlık ilişkisi ................................. 22 
2.3.1.6 Algılanan – deneyimlenen – yorumlanan kent ve mimarlık ilişkisi ... 24 

2.3.2 Mimarlık perspektifinden kent: Mimarlık özgül alanı ve kent ilişkisi ...... 29 
2.4 Mimarlığın Sınır Aşımı ................................................................................. 38 

3. TEORİK ÇERÇEVENİN OLUŞTURULMASI .............................................. 43 
3.1 Nesne Yönelimli Ontoloji’de Nesne Teorisi .................................................. 45 

3.1.1 Nesnenin altını ve üstünü kazma ............................................................ 47 
3.1.2 NYO’da özerk nesne anlayışı ve ilişkiselcilik ......................................... 49 

3.2 NYO’da Dolaylı İlişkiler ............................................................................... 50 
3.3 NYO’da Estetik Karşılaşma .......................................................................... 55 
3.4 Nesneye Geri Dönüş: Nesne Olarak Mimarlık ve Kent .................................. 58 

3.4.1 NYO perspektifinden altı kazılan kent .................................................... 59 
3.4.2 NYO perspektifinden üstü kazılan mimarlık ........................................... 64 

3.5 Teorik Çerçevenin Değerlendirilmesi ............................................................ 67 
4. MODEL VE YÖNTEM .................................................................................... 71 

4.1 Estetik Karşılaşma ve Bileşenleri .................................................................. 71 
4.2 Çalışmanın Yöntemi ve Sınırları.................................................................... 75 

 



xii 
 

5. MİMARLIK İÇERİSİNDEN YAZILMIŞ KENT METİNLERİ: BİR 
ESTETİK KARŞILAŞMA ALANI ................................................................. 81 
5.1 Metinlerin Belirlenmesi ................................................................................ 81 
5.2 Metinlerin Çözümlenmesi ............................................................................. 83 

5.2.1 The city of artificial excavation – Peter Eisenman .................................. 83 
5.2.2 Bigness or the problem of large – Rem Koolhaas ................................... 86 
5.2.3 The reversible city: Exhibition(ism), chorality, and tenderness in Manhattan 
and Venice – Teresa Stoppani ......................................................................... 89 
5.2.4 The Japanese city and inner space – Fumihiko Maki .............................. 96 

5.3 Bulgular ...................................................................................................... 100 
6. SONUÇ ........................................................................................................... 105 
KAYNAKLAR ................................................................................................... 111 
ÖZGEÇMİŞ ....................................................................................................... 117 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
  



xiii 
 

KISALTMALAR 

AAT : Aktör-Ağ teorisi 
CIAM : Congrès Internationaux d'Architecture Moderne 

DNe : Duyusal Nesne 
DNi : Duyusal Nitelik 

GNe : Gerçek Nesne  
GNi : Gerçek Nitelik 

NYO : Nesne Yönelimli Ontoloji 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 



xiv 
 

 

 
 

 
 



xv 
 

ÇİZELGE LİSTESİ 

Sayfa 

 
Çizelge 5.1 : 19.Yüzyılın son çeyreğinden günümüze kadar uzanan zaman diliminde, 

mimarlık literatürü içinden üretilmiş kent metinleri ............................ 82 
Çizelge 5.2 : “The city of artificial excavation” metninin içerik çözümlemesinin 

gösterimi. ........................................................................................... 84 
Çizelge 5.3 : “Bigness, or the problem of large” metninin içerik çözümlemesinin 

gösterimi............................................................................................ 87 
Çizelge 5.4 : “The reversible city: Exhibition(ism), chorality, and tenderness in 

Manhattan and Venice” metninin içerik çözümlemesinin gösterimi- 
Manhattan .......................................................................................... 90 

Çizelge 5.5 : “The reversible city: Exhibition(ism), chorality, and tenderness in 
Manhattan and Venice” metninin içerik çözümlemesinin gösterimi – 
Venedik ............................................................................................. 93 

Çizelge 5.6 : “The Japanese city and inner space” metninin içerik çözümlemesinin 
gösterimi............................................................................................ 97 

 

 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 



xvi 
 

 

 
 

 
 

 
 

 
 

 



xvii 
 

ŞEKİL LİSTESİ 

Sayfa 

Şekil 3.1 : Husserl’in düşüncesinden hareketle kurulan D.Ne-D.Ni ve D.Ne-G.Ni 
gerilimi. ................................................................................................ 52 

Şekil 3.2 : Harman’ın dörtlü diyagramı. .................................................................. 54 
Şekil 3.3 : Harman’ın nesneler ve nitelikler arasında kurulan dörtlü diyagramı ve 

estetik karşılaşma ekseni (Harman, 2020, s.82) ..................................... 56 
Şekil 3.4 : G.Ne-D.Ni karşılaşması, estetik karşılaşma gerçekleşirken G.Ne’nin yerini 

diğer bir G.Ne ben olana bırakması (Harman, 2020, s.85). .................... 58 
Şekil 3.5 : Ebenezer Howard’ın Bahçe Kent modeline ait çizimler (Url-1).............. 61 
Şekil 3.6 : Frank Lyod Wrgiht’ın Broadacre Kent’ine ait görseller (Url-2). ............ 62 
Şekil 3.7 : Le Corbusier'nin kentin büyük bir parçasını yok sayarak yerine öneri olarak 

geliştirdiği kent planlarına dair görseller. a) Ville Contemporaine (1922) 
çizimi (Url-3), b) Plan Voisin (1925) maketi (Url-4) ve c) La Ville 
Radieuse (1935) çizimi (Url-5). ............................................................ 63 

Şekil 3. 8 : Ludwig Karl Hilberseimer’ın Hochhausstadt (1924) projesine ait görseller 
(Url-6) .................................................................................................. 63 

Şekil 3. 9 : Siedlungen örnekleri (a) Westhausen (Url-7), (b) Römerstadt Siedlungen 
(Url-8) Görselleri ve (c) Riedhof Siedlungene ait çizim (Url-9). ........... 65 

Şekil 4.1 : Kente ait duyusal niteliklerin mimarlık gerçek nesnesi ile arasında yaşanan 
estetik karşılaşma ................................................................................. 77 

Şekil 4.2 : Mimarlık nesnesine ait duyusal niteliklerin kent gerçek nesnesi ile arasında 
yaşanan estetik karşılaşma .................................................................... 78 

 



xviii 
 

 



xix 
 

MİMARLIK VE KENT: NESNELERARASI BİR ESTETİK KARŞILAŞMA 

ÖZET 

Bu tez, mimarlık ve kent arasındaki ilişkinin ağırlıklı olarak kent merkezli bir 
perspektiften ele alındığını ve bu yaklaşımın, mimarlığın kentsel bağlamdaki özgül 
yapısını sorgulayan bir sorunsal oluşturduğunu ortaya koymaktadır. Kentin karmaşık 
ve çok katmanlı ilişki ağlarına dayanan bu perspektif, mimarlık ve kent arasındaki 
karşılıklı etkileşimlerin potansiyelini yeterince sergileyememekte ve mimarlığın 
disipliner bir alan olarak boşluğunu artırmaktadır. 
Mimarlık doğası gereği ilişkiseldir ve bu özelliğini hem kendi iç dinamikleri hem de 
kültürel ve fiziksel çevreyle olan etkileşimleri aracılığıyla gösterir. Mimarlığın 
ilişkisel yapısı kentte, aralarındaki ilişkinin dinamiği çerçevesinde her zamankinden 
daha belirgindir. Mimarlık, kentte her zaman kendi özelliklerinin ötesine geçen, kenti 
karakterize eden parametrelerin oluşturduğu katmanlı ve karmaşık ilişkiler ağı 
aracılığıyla işlemektedir.  
Çağdaş akademik ve entelektüel tartışmalar, statik varlık tanımlarından ziyade 
dinamik bağlantılara ve süreçlere odaklanan bir ilişkisel yaklaşımı benimsemektedir. 
Bu perspektife göre, varlıklar yalnızca birbirleriyle olan ilişkiler bağlamında anlam 
kazanmaktadır ve dünya, bu ilişkilerin toplamından oluşan bir sistem olarak 
değerlendirilmektedir. Bu yaklaşımla birlikte, mimarlık üretiminin meşruiyeti, kent 
bağlamında kenti oluşturan parametrelerle kurduğu ilişkiler doğrultusunda ele 
alınmakta ve değerlendirilmekte; bu da mimarlığın sınırlarının bulanıklaşmasına 
neden olmaktadır. Böyle bir bakış açısının, mimarlık disiplininin kendi özgül alanını 
zayıflattığı ve onun bağımsız bir bilgi ve pratik alanı olarak varlığını sürdürmesini 
zorlaştırdığı ileri sürülmektedir. 
Bu çalışma, mimarlık disiplininin özerk bir bilgi ve pratik alanı olarak varlığını 
sürdürebilme kapasitesini ve bu bağlamda disiplinin, kentsel bağlam ve çevresel 
faktörlerle kurduğu etkileşimler yoluyla kendini nasıl yeniden tanımlayabileceğini 
incelemektedir. Tez çalışması mimarlığın kendi sınırlarının ötesine geçerek başka bilgi 
ve etki alanlarıyla kurduğu ilişkiler aracılığıyla bir "sınır aşımı" gerçekleştirme 
potansiyelini sorgulamaktadır. Bu bağlamda, mimarlığın ve kentin karşılıklı 
etkileşimlerinin işleyiş mekanizmalarını çözümlemeyi ve bu dinamik ilişkilerin 
disipliner sınırların dönüşümüne olan etkisini değerlendirmeyi hedeflemiştir. Çalışma, 
mimarlığın sınırlarının yeniden yapılandırılması ve tanımlanması süreciyle nasıl 
dönüştüğüne dair kapsamlı bir inceleme sunmaktadır. 
Mimarlık ile kent arasındaki karşılıklı etkileşim, her iki olgunun birbirini nasıl 
dönüştürdüğünü ve bu süreçte nasıl evrildiğini anlamaya yönelik zengin bir araştırma 
alanı sunmaktadır. Bu çalışma, mimarlık nesnesinin bir büyük nesne olarak kent ile 
nasıl bir karşılaşma yaşadığını ve bu karşılaşmalar sırasında mimarlığın rolünün nasıl 
tanımlandığını irdelemektedir. Çalışmanın temel amacı, mimarlık ve kent arasındaki 
karşılıklı ilişkiyi yeniden ele alarak, kenti mimarlık bağlamında düşünmeye olanak 
sağlayacak teorik bir çerçeve geliştirmektir. Bu bağlamda, Graham Harman’ın Nesne 



xx 
 

Yönelimli Ontolojisi (NYO) ve özellikle nesnelerarası ilişkilerde gerçekleşen bilişsel 
bir etkinlik olarak tanımladığı estetik karşılaşma kavramı, mimarlık ve kent arasındaki 
ilişkiyi çözümlemek için bir teorik model olarak ele alınmıştır. Harman’ın özerk nesne 
anlayışı temel alınarak, mimarlık ve kentin bağımsız varlık alanları içinde sahip 
oldukları nitelikler üzerinden aralarında gerçekleşen etkileşimlere odaklanılmıştır. 
Burada "nesne" terimi, günlük kullanımdaki fiziksel, katı ve cansız olgulara yapılan 
bir atıftan ziyade, ilişkilerinden ve bileşenlerinden bağımsız olarak kendi başına özerk 
bir yapı olarak tanımlanmıştır. Bu teorik çerçeve, mimarlık disiplininin özerk alanlarda 
sahip olduğu özgün nitelikler aracılığıyla kentle nasıl bir etkileşim kurduğunu ve bu 
etkileşimlerin mimarlık sınırlarının nasıl yeniden şekillendiğini anlamaya olanak 
sağlamıştır. Çalışma, mimarlığın, kentin karmaşık yapısını ve çok katmanlı ilişkilerini 
ele alırken, bu karşılaşmalar yoluyla disipliner sınırlarını nasıl genişletebildiğini ve bu 
süreçte kenti kuran temel parametrelerden biri olarak nasıl varlık gösterebildiğini 
ortaya koymayı amaçlamaktadır. 
Mimarlık literatüründe kenti ele alan metinler, bilişsel bir sürecin ürünü olarak 
değerlendirilmiş ve estetik karşılaşmanın kendisi olarak tanımlanmıştır. Estetik 
karşılaşmanın ayrılmaz parçası olan estetik seyirci, duyusal niteliklerinin gerçek 
nesneye aktarılırken devreye giren diğer bir gerçek nesne olarak metnin yazarının 
kendisi olarak tanımlanmıştır. Bu durumda metnin yazarı asla yok olmayan gerçek 
nesne olarak, daima erişimden geri çekilen diğer gerçek nesnesin yerini doldururken, 
ona tayin edilmiş duyusal nitelikleri desteklediği düşüncesiyle hareket edilmiştir.  
Metinler aracılığıyla estetik karşılaşmaların çözümlenmesi ve anlamlandırılması 
amacıyla nitel araştırma yöntemlerinden biri olan içerik analizi kullanılmıştır. İçerik 
analizi, metinlerden anlam çıkarma sürecinde kritik bir rol oynamaktadır. Bu 
bağlamda, Peter Eisenman’ın The City of Artificial Excavation serisinde yer alan 1983 
tarihli metni, Rem Koolhaas’ın 1995 tarihli “Bigness or The Problem of Large” 
başlıklı çalışması, Fumihiko Maki’nin 1978 tarihli “The Japanese City and Inner 
Space” adlı yazısı ve Teresa Stoppani’nin 2006 tarihli “The Reversible City: 
Exhibition(ism), Chorality, and Tenderness in Manhattan and Venice” başlıklı metni 
estetik karşılaşma örnekleri olarak ele alınmıştır.  
Estetik karşılaşma olarak seçilmiş bu metinler çözümlenirken öncelikle duyusal 
nitelikler ortaya çıkarılmıştır. Duyusal nitelikler iki farklı şekilde ele alınmıştır. İlk 
olarak kentin bir duyusal nesne olarak kabul edilmesi ikinci olarak da metnin içeriği 
doğrultusunda, mimarlık nesnesinin duyusal bir nesne olarak ele alındığı nitelikler ele 
alınmıştır. Ayrıca bu metinler, mimarlık ve kent arasındaki ilişkiyi, her iki olgunun 
niteliklerini tanımlayan bir bağlamda ele alarak, birbirleri üzerindeki etkilerini 
çözümleme amacı taşımaktadır. Estetik karşılaşmalar, mimarlık ve kentin, niteliklerini 
koruyarak nasıl etkileşimde bulunduğunu ve bu sürecin mimari sınırları nasıl 
şekillendirdiğini anlamaya yönelik bir araç sunmuştur. Bu çözümlemeler, mimarlığın 
kentin çok katmanlı ve karmaşık yapısı içinde nasıl bir varlık gösterebileceğini, aynı 
zamanda mimarlık disiplininin özgün nitelikleriyle kenti kuran ve şekillendiren 
parametrelerden biri olarak nasıl yeniden değerlendirilebileceğini ortaya koymuştur.  
Bu tez çalışmasının sonucunda, kenti tanımlayan niteliklerin mimarlık bağlamında 
yeniden ele alınması ve bu bağlamda bir tasarım stratejisine dönüştürülmesiyle, 
mimarlık disiplini, kentsel bağlamdaki varlığını yeniden tanımlama ve dönüştürme 
kapasitesine sahip olduğunu göstermiştir. Ayrıca bu çalışma, mimarlık ve kentin 
karşılıklı etkileşimlerini hem disiplinin özgün sınırlarını genişletmek hem de kenti 



xxi 
 

kuran temel parametrelerin bir parçası olarak mimarlığın rolünü yeniden tanımlamak 
amacıyla teorik bir zemin sunmuştur. 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 



xxii 
 

 

 



xxiii 

 ARCHITECTURE AND THE CITY: AN INTEROBJECTIVE AESTHETIC 
ENCOUNTER  

SUMMARY 

This thesis highlights that the relationship between architecture and the city has 
predominantly been approached from a city-centric perspective, creating a problematic 
framework that questions the distinctive nature of architecture within the urban 
context. This perspective, rooted in the complex and multilayered network of 
relationships defining the city, fails to adequately capture the potential of mutual 
interactions between architecture and the city, further deepening the void of 
architecture as a distinct disciplinary domain. 
Architecture is inherently relational, demonstrating this quality both through its 
internal dynamics and its interactions with cultural and physical environments. The 
relational character of architecture is particularly pronounced in the urban context, 
where the dynamics of its connections with the city are ever more evident. In this 
setting, architecture operates through a multilayered and complex network of 
relationships that extend beyond its intrinsic characteristics and are shaped by the 
parameters defining the city. 
Contemporary academic and intellectual discussions prioritize a relational approach, 
focusing on dynamic connections and processes rather than static definitions of 
entities. Within this framework, entities derive their meaning solely through their 
interrelations, and the world is conceptualized as a system constituted by the totality 
of these relationships. Consequently, the legitimacy of architectural production is 
assessed in relation to its connections with the parameters that structure the city. This 
relational focus, however, often leads to the blurring of architecture's distinctive 
boundaries, undermining its status as a specialized field. Such a perspective is argued 
to weaken architecture’s unique disciplinary domain, challenging its ability to sustain 
its identity as an autonomous field of knowledge and practice. 
This study examines the capacity of the architectural discipline to sustain its existence 
as an autonomous domain of knowledge and practice and explores how the discipline 
can redefine itself through its interactions with the urban context and environmental 
factors. The research investigates the potential of architecture to achieve a 
"transgression of boundaries" by establishing connections with other domains of 
knowledge and influence beyond its conventional limits. In this context, the study aims 
to analyze the mechanisms underlying the mutual interactions between architecture 
and the city and to evaluate the impact of these dynamic relationships on the 
transformation of disciplinary boundaries. It provides a comprehensive examination 
of how the restructuring and redefinition of architectural boundaries lead to 
disciplinary evolution. 
The reciprocal interaction between architecture and the city offers a rich area of inquiry 
into how these two entities transform and evolve through their relationship. This study 
explores how the architectural object encounters the city as a larger object and 



xxiv 

investigates how the role of architecture is defined during these encounters. The 
primary objective of the research is to reexamine the mutual relationship between 
architecture and the city and to develop a theoretical framework that facilitates 
thinking about the city within the context of architecture. 
To this end, Graham Harman's Object-Oriented Ontology (OOO) and, specifically, the 
concept of aesthetic encounter—defined as a cognitive event occurring within inter-
object relationships—are employed as the theoretical model to analyze the relationship 
between architecture and the city. Building upon Harman's notion of autonomous 
objects, the study focuses on the interactions that occur between architecture and the 
city as independent entities, emphasizing their inherent qualities. Here, the term 
"object" is not limited to its conventional reference to physical, rigid, or inanimate 
entities but is instead defined as an autonomous structure independent of its relations 
and components. 
This theoretical framework enables an understanding of how architecture, through its 
distinctive qualities as an autonomous discipline, engages with the city and how these 
engagements reshape architectural boundaries. The study aims to reveal how 
architecture, while addressing the complex and multilayered structure of the city, can 
expand its disciplinary boundaries through these encounters and establish itself as one 
of the fundamental parameters shaping the city. 
In architectural literature, texts that address the city have been evaluated as products 
of a cognitive process and defined as instances of aesthetic encounter. The aesthetic 
spectator, an integral part of the aesthetic encounter, is described as another real 
object—the author of the text—who intervenes by transferring sensory qualities to the 
real object. In this context, the author of the text, considered as an ever-present real 
object, fills the role of the other real object that remains perpetually withdrawn from 
direct access, while supporting the sensual qualities assigned to it. To analyze and 
interpret these aesthetic encounters through texts, qualitative research methods, 
specifically content analysis, have been employed. Content analysis plays a critical 
role in deriving meaning from texts. 
In this regard, several works have been identified as examples of aesthetic encounters, 
including Peter Eisenman’s 1983 text from The City of Artificial Excavation series on 
Berlin, Rem Koolhaas’s 1995 study titled “Bigness or The Problem of Large,” 
Fumihiko Maki’s 1978 work “The Japanese City and Inner Space,” and Teresa 
Stoppani’s 2006 essay “The Reversible City: Exhibition(ism), Chorality, and 
Tenderness in Manhattan and Venice.” 
In analyzing these texts as aesthetic encounters, the sensory qualities were first 
identified. These sensory qualities were approached in two distinct ways: first, by 
considering the city as a sensual object, and second, by examining the architectural 
object as a sensual entity in accordance with the content of the text. Additionally, these 
texts aim to explore the relationship between architecture and the city by framing the 
attributes of both entities and analyzing their mutual influences. Aesthetic encounters 
have provided a lens for understanding how architecture and the city interact while 
preserving their autonomous qualities, as well as how these interactions shape 
architectural boundaries. 
These analyses reveal how architecture can assert its presence within the multi-layered 
and complex structure of the city and how the architectural discipline can be re-
evaluated as one of the key parameters shaping and constructing the city through its 
unique qualities. 



xxv 

As a result of this thesis, it has been demonstrated that reinterpreting the qualities that 
define the city within an architectural context and transforming these qualities into a 
design strategy enable the architectural discipline to redefine and reassert its existence 
within the urban context. Furthermore, this study offers a theoretical framework aimed 
at redefining the role of architecture in both expanding the discipline’s boundaries and 
contributing as a foundational parameter in shaping the city through reciprocal 
interactions between architecture and the urban environment. 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 



xxvi 

 

 



1 

1.  GİRİŞ 

1.1 Tezin Sorunsalı 

Mimarlık ve kent, özgül varlık alanlarına sahip olmalarına karşın, birbirleriyle kesişen 

ve etkileşim içinde olan karmaşık bir ilişki ağı oluştururlar. Aralarındaki dinamik ilişki 

mimarlık ve kentin birbirlerini karşılıklı olarak şekillendirdiği ancak bu etkileşimin 

her iki alanı da tamamen tanımlayamadığını ortaya koyan diyalektik bir süreci ifade 

eder. Mimarlık nesnesi kentin fiziksel gerçekliğinin bir bileşeni olarak işlev görse de 

kent, mimarlığın sınırları içinde tanımlanamayacak kadar geniş etki alanına sahiptir. 

Bunun yanında mimarlık, kentin yapılı çevresini tanımlamanın ötesinde, kentsel 

çevrenin değişen yapısına dair bir söylem de üretir. Ayrıca kentler mimari nesneler 

için tanımlayıcı bağlamlar sağlar ve bu bağlamlar değiştikçe onları oluşturan nesneler 

de değişir. Zaman ve mekânın farklı noktalarında üretilen mimarlık nesnelerinin bir 

araya gelmesiyle, kentler eş zamansız bir değişim süreci içerisinde biçimlenir. Ancak 

mimarlık ve kent arasındaki ilişkide yaşamı şekillendiren süreçler, kurallar ve değerler 

sistemi gibi maddi olmayan bileşenler fiziksel gerçeklikle birlikte işler. Kentlerin 

tarihi, etik değerleri, yasaları, sosyal değerleri ve kültürel yapıları gibi unsurlarla 

etkileşimde bulunan mimarlık nesnesi bu karşılaşmalar neticesinde kendi etik, politik 

ve sosyal boyutlarını sorgular. Bu nedenle, kentler mimarlık nesnesinin hem biçim ve 

mekâna ait niteliklerini hem de estetik, işlevsel ve etik niteliklerini ve bu niteliklerin 

birbirleriyle olan ilişkilerini sergileyen bir sahne haline gelir. Bu sahne hem mimari 

nesnelerin hem de kentsel dokunun karşılıklı etkileşim ve dönüşümünü destekler ve 

şekillendirir. Bu karşılıklı etkileşim, mimarlık ve kentin birbirlerini nasıl etkilediğini 

ve birlikte nasıl evrildiklerini anlamamızı sağlayan bir araştırma alanı sunar. Tez 

çalışması bu araştırma alanını oluşturan mimarlık ve kent ilişkisinin kendisine 

odaklanır ve bu ilişkide yer alan mimarlığın sınırlarını sorunsallaştırır. 

Kent ile arasındaki ilişkide, bir disiplin olarak mimarlık hem sınırlanır hem de eylem 

ve düşüncesini gerçekleştirme fırsatı bulur. Kent mimarlığın kendisini 

gerçekleştirebilmesi için kaynaktır. Kendisi gerçekleştirmekten kasıt istek ve 

arzularının itici gücüyle erişilmek istenilendir ki mimarlık kendisini orada tanımlar. 



2 

Ancak aynı zamanda yerel yönetimlerin kentsel dönüşüm politikaları, rant ve sermaye 

odaklı anlayış gibi ekonominin tetiklediği sebeplerle şekillenen kent için mimarlık 

ürünü bir metaya dönüşür. Böyle bir kentsel ortamda mimarlığın kendini tanımladığı 

alanda varlık göstermesi ise kesintiye uğrar. Yine de mimarlık nesnesi, her zaman 

idealist bir zeminde var olan yüce bir nesne değildir; tersine, ekonomik, politik ve 

toplumsal ilişki ağlarının içinde biçimlenir, bu yapılarla hem çatışır hem de onlarla var 

olur. Mimarlık, sermaye ilişkilerinin dışında değil, çoğu zaman tam da onların içinde, 

çelişkili ama üretken bir biçimde kendini gerçekleştirir.  

Mimarlık, özünde ilişkisel nitelik taşır; bu, hem iç yapısal düzenlemeleri ile biçim ve 

mekânın oluşumunu yönlendiren kurallar ve paradigmalar bağlamında, hem de 

yerleşim ve kullanım biçimleri ile kültürel ve fiziksel çevreyle kurduğu etkileşimler 

çerçevesinde kendini gösterir. Mimarlığın ilişkisel yapısı kentte, aralarındaki ilişkinin 

dinamiği çerçevesinde her zamankinden daha belirgindir. Mimarlık, kentte her zaman 

kendi özelliklerinin ötesine geçen, kenti karakterize eden parametrelerin oluşturduğu 

katmanlı ve karmaşık ilişkiler ağı aracılığıyla işlemektedir. Bu bağlamda mimarlık ve 

kent ilişkisi ağırlıklı olarak kent üzerinden okunurken, kentin katmanlı ve karmaşık 

ilişki ağlarıyla kurulu yapısı çözümlenmeye çalışılır. Kentleri karakterize eden sosyal, 

kültürel, ekonomik, politik parametrelerin mimarlık söylemine ve gündemine etkin bir 

şekilde dahil edildiği görülmektedir. Bu dahil olma hali sonucunda mimarlık kendisini 

ekonomik olgunun bir sonucu ve/ya bir birleşeni, sosyal ve kültürel süreçlerin bir aracı 

olarak konumlandırma eğilimi gösterir. Çağdaş kenti karakterize eden sorunlar ve 

sorular ışığında gerçekleşen tüm bu tartışmaların gerekliliği bir yana kentsel 

gerçekliğin mimarlığın söylemine ve gündemine etkin bir şekilde dahil edilirken 

kentteki mimarlığın disiplin olarak boşluğunun giderek arttığı düşünülmektedir. İçinde 

bulunduğumuz yüzyılda gelinen noktada mimarlık, kent ile ilişkisi bağlamında özgül 

işyelişine yönelik ilgilisini kaybetmiştir. Bunun sonucunda görülmektedir ki mimarlık 

teknolojik ilerlemelerin, küreselleşmenin, kapitalist ekonominin ve neoliberal 

politikaların bir sonucu ve uzantısı olarak varolur. Kent mimarlık tarafından sadece 

çözümlenmesi, tartışılması ve temsil edilmesi gereken karmaşık bir durum olarak 

çalışmalarının içine katıldığı sürece mimarlık ve kent arasındaki ilişkinin dinamik, 

karşılıklı etkileşimli varoluşundan kaynaklı potansiyelinin değerlendirilemediği 

düşünülmektedir. Dolayısıyla mimarlığın düşünsel ve fiziksel üretimini kentin bilgi 



3 

alanı üzerinden gerekçelendirmesi, kendi özgül işleyişine yönelik ilgisinin azalmasına 

ve kentteki disiplin olarak boşluğunun artmasına neden olur. 

Bu bakışla tez çalışması kenti anlamak ve kavramsallaştırmak adına üretilen bilgide 

eksik kaldığı düşünülen mimarlığın kendi özgül alanı ile kentte nasıl var olduğuna dair 

bir sorunsallaştırma üzerine kuruludur. Mimarlığın kendinden kaynaklı varlığını kenti 

tanımlayan pek çok parametreden biri olarak görmek ve ilişki ağlarının içine dahil 

etmek mimarlık ve kent arasındaki ilişkide daha az belirgin ve daha az tartışılmış 

etkileşim biçimlerinden biridir. Ancak mimarlığın kısıtlı bir şekilde var olduğu kentte 

etkinliğini gerçekleştirmek ve disipliner boşluğu ile mücadele edebilmek için 

mimarlığın kendi nesnesi üzerine düşünmesini gerekmektedir. Bu düşünüş mimarlığın 

sınırlarına dair bir sorgulamayı gerektirir. Mimarlığın sınırlarının kent bağlamında 

sorgulanmasıyla kentteki rolünün tanımını genişleterek yeniden kuracağı 

düşünülmektedir. Dolayısıyla tez çalışması kentteki mimarlığın ilişkisel doğası 

üzerinden mimarlığın sınırlarına odaklanır. 

Mimarlığın sınırlarının varlığına, ne olduğuna, özerk bir yapıya sahip olup olmadığına 

dair tartışmalar pek çok kez yapılmış olup, bu çalışmanın amacı söz konusu 

tartışmalara bir yenisini daha eklemek değildir. Önceki araştırmalar, mimarlığı 

tamamen özerk ve bağımsız bir yapı olarak tanımlamanın, disiplini kendi içine 

kapattığını göstermiştir. Buna karşılık, mimarlığın özerk olmadığı ve varlığını ilişkisel 

dinamikler üzerinden kurduğu görüşler ise, disiplinin özgül alanını zayıflattığına işaret 

etmektedir. Bu çalışmada mimarlığın ilişkisel sınırlarının varlığı kabulüyle hareket 

edilerek aynı zamanda özgül alanına sahip olduğu düşüncesiyle ilerler. Sınır aşımı 

mimarlığın ilişkisel yapısı içinde özgül alanını nasıl tesis eder sorusuna karşı yapılmış 

bir sorunsallaştırmadır. Dolayısıyla kent mimarlığın sınır aşımını gerçekleştirdiği 

yerlerden biri olarak kabul edilir. Bu durumda kentteki mimarlığın sınır aşımını 

gerçekleştirme durumları incelenecektir.  

1.2 Kapsam ve Yöntem  

Mimarlık ve kent arasındaki ilişki, kentin mimarlık söylem ve pratiğine dahil olmaya 

başladığı erken yirminci yüzyıldan itibaren günümüze kadar değişerek süregelir. Bu 

süreklilikte mimarlık ve kent ilişkisi hem teorik olarak hem pratik olarak 

sorunsallaştırılmıştır. Tezin kapsamının belirlenmesi için öncelikle mimarlık disiplini 

içinde kent çalışmalarının nasıl ele alındığı incelenmiştir. Bir sonraki bölümde 



4 

detaylandırıldığı üzere, mimarlık literatürü içinden kent, dönemin eğilimi 

doğrultusunda kenti kuran parametreler üzerinden incelenmiştir. Bu çalışmalarda 

mimarlık ve kent ilişkisi ağırlıklı olarak kent üzerinden okunmuş olsa da çalışmanın 

amacı bu tartışmalara bir yenisini daha eklemek değildir. Bu çalışmanın amacı, 

mimarlık ve kentin özgül alanlarında birbirleriyle kurdukları ilişkilere odaklanmaktır. 

Dolayısıyla, literatürde sıkça incelenen ve genellikle ekonomik, toplumsal, politik, 

teknolojik ve kültürel parametreler aracılığıyla kentle kurulan ilişkileri içeren 

mimarlık ve kent ilişkisi bağlamı, mimarlığın sınırlarını dışsal bilgi alanı üzerine 

kaydırdığı ve bulanıklaştırdığı gerçekesiyle bu çalışma kapsamında ele alınmamıştır.  

Bu bağlamda çalışmanın amacı, mimarlık ve kentin karşılıklı ilişkisi üzerine kurulu 

yeni bir tartışma başlatarak kenti mimarlık bağlamında düşünmek için bir zemin 

oluşturmaktır. Bu doğrultuda Graham Harman’ın Nesne Yönelimli Ontolojisi’nde 

tanımlanan, nesnelerarası ilişkide gerçekleşen bilişsel bir etkinlik olarak estetik 

karşılaşma, mimarlık ve kent karşılaşmalarını çözümlemek için teorik model olarak 

temel alınır. Mimarlık nesnesinin bir büyük nesne olarak kentle, değişen ve dönüşen 

ilişkilerinde, yeniden ve yeniden nasıl karşılaştıkları ve bu karşılaşmalarda mimarlığın 

kentteki rolünün nasıl tanımlandığı sorusu bu çalışmanın etrafında geliştiği 

sorunsaldır. Harman’ın özerk nesne anlayışını takip ederek, mimarlık ve kentin 

bağımsız varlık alanları içinde, nitelikleri aracılığıyla aralarında gerçekleşen 

karşılaşmalara odaklanılmıştır. Mimarlık literatüründe yer alan ve kenti ele alan 

metinler bilişsel bir sürecin ürünü olup estetik karşılaşmanın kendisi olarak 

tanımlanmıştır. Metinler aracılığıyla estetik karşılaşmanın deşifre edilmesi amacıyla 

nitel araştırma yöntemlerinden içerik analizine başvurulmuştur.  

Metinlerdeki estetik karşılaşmanın açığa çıkarılmasında izlenecek yöntem 

belirlendikten sonra metinlerin kapsam ve sınırlılıkları belirlenmiştir. Öncelikle 

modern mimarlık ve kent anlayışının başlangıcı olarak kabul edilen 19. Yüzyılın son 

çeyreğinden günümüze kadar olan tarih aralığında mimarlık içerisinden üretilmiş 

yazınsal materyaller incelenmiştir. Erken yirminci yüzyılda üretilmiş metinlere 

baktığımızda modern mimarlık anlayışının bölmeye ve işlevlere ayırmaya dayalı 

yaklaşımıyla birlikte kentin kendisine ait olmayan nitelikler ile tanımlanmış olduğunu 

görebiliriz. Dolayısıyla mimarlık ve kentin nitelikleri aracılığıyla birbirleriyle 

karşılaşması ve etkileşime girmesi söz konusu değildir. Bu bağlamda modern mimarlık 

anlayışıyla üretilmiş kent metinleri çalışmanın dışında tutulmuştur. Mimarlığın kenti 



5 

ele alırken o kenti tanımlayan nitelikleri ile anlama/okuma girişimi modern sonrası 

olarak adlandırılan 60’lı yıllar ile başlar. Kenti bu şekilde ele alınması mimarlık ve 

kent ilişkisi açısından önemli bir adımdır. Ancak bu bakışla üretilen metinlerde söz 

konusu tek taraflı olarak kenti anlamaya yöneliktir. Bu tek taraflı bakışı içeren 

metinler, ulaşılmaya çalışılan mimarlık ve kentin karşılıklı ilişkisinin nasıl 

gerçekleştiğine dair bir veri sağlayamadığı düşüncesiyle çalışmaya dahil edilmemiştir. 

1980’li yıllardan itibaren mimarlık, kentin karmaşık ve katmanlı yapısı içinde kendi 

varlığını sorgulayan bir yaklaşım benimser. Bu yaklaşımla üretilen yazınsal 

materyallerin içeriği kenti tanımlayan niteliklerin okuyarak-çözümlenerek ortaya 

çıkarılması sonucu mimarlığın kendi nesnesinin kentteki pozisyonunu belirlemeye 

yönelik olmuştur. Bu bağlamda mimarlık ve kentin kendi varlıklarından kaynaklı 

niteliklerini bir biçimde buluşturan metinler çalışmaya dahil edilmiş ve estetik 

karşılaşmalar olarak tanımlanmıştır. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



6 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



7 

2.  MİMARLIĞIN SINIRLARININ KENT BAĞLAMINDA 

DEĞERLENDİRİLMESİ 

2.1 Mimarlık Etkinliğini Tanımlama Aracı Olarak Sınır 

Mimarlığın tanımlanma ihtiyacı insanın düşünce yapısındaki değişimlere paralel 

olarak gerçekleşen gelişmelerle gündeme gelir. Tanımlamak ise bir kavram ya da 

nesnesin sınırlanması, belirlenmesi amacıyla çokanlamlılığı, anlam belirsizliğini, 

anlaşmazlığı ve karanlığı ortadan kaldırmaya yarar (Cevizci, 2003). Mimarlığın ne’liği 

üzerine kurulu tanımla(n)ma çabası, onun sınırları hakkında bir tartışma yürütmektir. 

"Mimarlık nedir?", "Ne yapabilir?" ve "Mimarlığı özgün kılan nedir?" gibi sorulara 

verilen cevaplar, bu sınırlar çerçevesinde şekillenir. Tez çalışması sınır kavramını 

mimarlığın etkinlik alanını tanımlama aracı olarak kavrar. 

Başka bilgi alanlarına kıyasla tarihsel dönüm noktaları mimarlık bilgi alanını doğrudan 

dönüştürme potansiyeline sahiptir. Mimarlık bilgi alanı, içinde bulunduğu dönemin 

hâkim paradigmalarının, toplumsal ve ekonomik değişimlerin, bilimsel ve teknolojik 

gelişmelerin etkisiyle dönüşür. Bilgi alanında yaşanan dönüşümlerle birlikte mimarlık 

her seferinde etkinlik alanının sınırlarını tanımlamaya çalışır (Uluoğlu, 2012, s.297). 

Ancak değişimin kaçınılmazlığı ile her seferinde koyduğu sınırları yeni ikame ettiği 

sınırlarla yer değiştirir. Bu döngüde mimarlık önce etkinliğini meşrulaştırabilmek için 

koyduğu sınırlara başvurur. Sonra kendini aşma itkisiyle o sınırları geçersiz kılar. 

“[B]ir sınır ortadan kalktığında, sınır simgesel olarak yüklemini ya da onu aşmanın 

gerektirdiği törenselliği yitirdiğinde, yerine hemen bir yenisi gelir. Çünkü, genellikle 

çok farklı tipte sınırlar üst üste çakışmış şekilde aynı alanda var olurlar” (Andreu, 

1999, s.40). Mimarlığın sınır ile arasındaki bu çelişkili ilişki mimarlığın kendini 

sürekli aşma isteğiyle ilişkilidir. Her yeni durumsallık yeni bir sınır gereksinimini 

doğururken mevcut birtakım tanımların geçerliliklerini sorgulatır.  

Sınırın bir bütünü oluşturan karşıtlıklarla kurulu yapısı düşünüldüğünde tanımlayarak 

sınırlandırmak mimarlığın sadece ne olduğunu değil ne olmadığına da içerir. 

Mimarlığın somut-soyut, pratik-teorik, inşai-düşünsel, madde-deneyim gibi 



8 

kavramlarla tanımlanan melez yapısı sınırın varoluşunda yatan dahil etme ve dışarıda 

bırakma ikiliğiyle karşılaştığında daha da pekişir. Nitekim sınır kavramı mimarlık 

tanımının kendisine doğrudan bağlıdır (Tschumi, 1996). Dolayısıyla mimarlık 

literatürü içerisinde mimarlığın ne olduğuna dair birçok tanımla karşılaşılması 

kaçınılmazdır.  

Yukarıda değinilen sınır algısındaki ve niteliğindeki değişimle birlikte mimarlığın 

kendini tanımlarken sınır olgusu ile arasındaki ilişki de değişir. Tarihsel süreç 

içerisinde mimarlığın sınırlarına dair düşünsel yaklaşım, katı ve değişmez kurallar 

çerçevesinden uzaklaşarak, sınırları ortadan kaldırmaktan ziyade onları esnetip 

belirsizleştiren bir anlayış doğrultusunda evrilmiştir. Geçmişte mimarlık, belirli 

kurallar doğrultusunda tanımlanmış ve bu tanım, disiplinin sınırlarını kesin çizgilerle 

belirleyen bir çerçeveye oturtulmuştur. Bu yaklaşım, mimarlığın belirlenen sınırların 

ötesine geçtiği durumlarda kabul edilemez bir olgu olarak değerlendirilmesine yol 

açmış ve disiplinin kendisini bu sınırlar içinde kapatan bir anlayışa dayandırılmasına 

zemin hazırlamıştır. 1940 yılında Pevsner’in mimarlık olanın ne olduğuna dair görüşü, 

mimarlığın sınırlarının nasıl ele alındığı yönünde aydınlatıcıdır. Pevsner (1970), bir 

yapının mimari olarak değerlendirilebilmesi için yalnızca fiziksel bir mekan 

oluşturmanın ötesinde estetik bir boyuta sahip olması gerektiğini savunur. Ona göre, 

bisikletlerin altına bırakıldığı bir sundurma bir yapı olarak kabul edilirken, Lincoln 

Katedrali gibi bir eser mimari bir yapıt olarak değerlendirilir. İnsan hareketine olanak 

tanıyacak şekilde bir mekanı tanımlayan her yapı mimari olarak nitelendirilebilir, 

ancak "mimarlık" terimi, estetik önceliklere dayalı olarak tasarlanmış yapılara özgü 

bir anlam taşır. 

Bugün hangisinin mimarlık olduğunun sorgulaması gibi dışlayıcı ve(ya) kapsayıcı 

ayrım yapmak ve bunu net çizgilerle belirlemek kolay değildir. Mimarlık tanımların 

çokluğuyla birlikte gerekçeleri çoğaltarak her türlü mimari etkinliği meşrulaştırır. Bu 

durum mimarlığın sınırlarından bahsetmenin mümkün olmadığı gibi bir savla 

desteklendiğinde her şey mimarlıktır gibi ya da tam tersi görüşle desteklenen ortalıkta 

mimarlığa dair hiçbir şey yoktur gibi iki uç söylem üretir. Ancak bu durum mimarlığın 

kendini tanımlama ihtiyacına sekte vurmaz, her yeni eşikle birlikte “mimarlık nedir?” 

sorusuna yeni bir cevap verilir. Mimarlığın bitimsiz tanımlama ihtiyacıyla birlikte her 

gün bir yenisi daha üretilir. Bu bağlamda mimarlık yeniden tanımladığımız, daha önce 



9 

yapılmış tanımlamalardan geçerliliğinin kaldığını düşündüklerimizi alıp 

kalmadıklarının yerine yenilerini koyduğumuz gerçeğiyle sınırlanır.  

2.2 Mimarlık Bilgi Alanı: Sınırlanmıştan Sınırsıza Aradalık Hali  

Mimarlık bilgi alanı hem kendi özgül işleyişini oluşturan iç dinamiklerine hem de 

dışsal bilgi alanlarından gelen etkilere dayalı olarak temellenir ve bu etkileşimler 

doğrultusunda kendini tanımlar. Dışsal ile kastedilen mimarlığın ilişki içinde olduğu 

disiplinlere ait bilgi alanına işaret ederken, özgül işleyiş disiplinin varoluşsal sorunları 

bağlamında ortaya çıkan kendine içkinlik durumu olarak değerlendirilir. Tcshumi 

(1996, s.137) mimarlığı tanımlamanın iki karşıt ucunu maksimalist ve minimalist 

olarak tarifler. Maksimalist olan, bütünüyle toplumsal, kültürel, siyasal ve programatik 

meselerle ilgilenirken, minimalist, üslup, teknik vb. alanlara odaklanır. Biraz daha 

açmak gerekirse kendine gönderme yapan bir mimarlık anlayışında mimarlığı tekil bir 

nesne, estetik, biçimsel, kendi kendine yeten ve ortaya çıktığı koşullara veya etkilere 

indirgenemez olmasıdır. Diğer görüş mimarlığı ekonomi, siyaset, toplum ve kültür 

nosyonu olarak anlar ve bu farklı güçlerin mimarlığın araçlarının, prosedürlerinin ve 

performanslarının çokluğunu ürettiğini öne sürer (Stanek ve Kaminer, 2007, s.1).  

Mimarlık dönemsel eğilimler doğrultusunda bilgi kuramsal yapısını bu iki karşıt 

düşünce uçlarından birine yaslayarak sınırlarını belirler. Belirlenen sınırlar dahilinde 

söylemini ve pratiğini şekillendirir, kendini gerçekleştirir. Her iki temellendirici 

yaklaşımın kutuplaştırıcı etkisinden kaynaklı aşırılıklar, mimarlık faaliyetinin 

anlaşılması ve gerçekleştirilmesi bağlamında eksik kalmıştır. Mimarlığın yalnızca 

kendi içerisinden kurulan bir bakışla varlık bulacağına inanan görüş içkinliği 

kendinden menkullük olarak değerlendirerek, mimarlığı çevresini saran koşullardan 

bağımsız olarak ikame ettirme yanılgısına düşmektedir. Dolayısıyla mimarlığın 

yalnızca kendi edimleriyle varlık bulabileceğini savunmak, disiplinin olası 

açılımlarına engel teşkil eder. Bu görüşün karşı kutbu işe yarar, yalnızca hedefleri ve 

sonuçları bakımından kayda değer olan bilginin izinde anlam ararken, giderek aşırı 

pragmatizmin yol açtığı yararcı düşünce çıkmazına düşme riski taşımaktadır (Balamir 

ve Erkal, 1999). Mimarlığı özerk bir mecra olarak görmeyen ve dolayısıyla çevresini 

saran koşullar olmadan konuşulamayacağını savunan görüş mimarlığın kendi içsel 

meselelerinden çok daha “önemli” sorunlarla ilişkili olduğu kabulüyle hareket eder. 

Bugün biliyoruz ki mimarlığın içsel meseleleri ile kendisini saran dışsal koşullar 



10 

arasında net bir ayrımdan bahsedilemez. “Öyle ki, mesleği birarada tutan ve tarih 

içinde değişen sıva niteliğindeki etik, estetik ve teknik değerlerle, mesleğin içinde 

devindiği hukuki çerçeve (imar kuralları vb.) piyasa ortamı ve popüler yargılar 

birbirine karışmaktadır” (Bilgin & Karaören, 1994). Mimarlık bilgi alanının geniş 

kapsamının tanınmasına rağmen, dışsal ve içsel unsurlar üzerinden birbirini izleyen 

bir döngü içerisinde mimarlık söylemi ve pratiği şekillenmektedir. Bu bağlamda dışsal 

gerekçeler mimarlığın sınırlarını çözmeye belirsizleştirmeye, içsel referanslar sınırları 

sabitlemeye, kapatmaya meyleder olarak değerlendirilir.  

2.3 Mimarlık Literatürü İçinden Kentle Kurulan İlişki  

Mimarlık literatürüne bakıldığında kent çalışmaları, geniş ve derinlemesine bir 

araştırma sahasını kapsar. Kent olgusunun mimarlık disiplininde merkezi bir konuma 

sahip olması, kent olmadan bir mimarlık düşüncesi tasavvur etmenin 

geliştirilemeyeceği yönündeki algıyı güçlendirir. Bu yaygın kavrayış, her ne kadar 

geniş bir kabul görmüş olsa da kent ve mimarlık arasındaki ilişkinin varlığının 

incelenmesini zorlaştıran bir durum olarak da karşımıza çıkmaktadır. Günümüzde kent 

içerisindeki mimarlığı anlamak ve yerini belirlemek amacıyla, bu ilişkinin mimarlık 

perspektifinden nasıl evrildiğine dair bir inceleme yapılması gerekmektedir. Bu 

çalışmanın temel amacı, önerilen söylemleri ve projeleri birebir ele almak yerine, 

mimarlık ve kent arasındaki karşılıklı ilişkileri, bu iki alan arasındaki dinamiklerin 

sürekli değişim ve dönüşümüne bağlı olarak nasıl şekillendiğini çözümlemektir. Bu   

bağlamda, tezin teorik çerçevesinin oluşturulması için öncelikle mimarlık 

literatüründe kenti ele alan ve sorgulayan çalışmalar incelenmiştir. Belirlenen bu 

çalışmaların metodolojileri ve elde edilen bulgular, literatürün eleştirel bir 

değerlendirmesine tabi tutulmuştur. Literatür taraması, kent ve mimarlık arasındaki 

ilişkiyi farklı yönleriyle ele alan iki ana kategori altında organize edilmiştir: Birinci 

kategori, yaygın bir ele alış biçimi olarak farklı disiplinlerin kenti anlamak için 

geliştirdikleri düşünceler perspektifinden kent ile ilişkisini inceleyen çalışmalar; ikinci 

kategori ise, kentin mimarlık üzerindeki etkilerini ve bu etkileşimlerin mimarlık 

disiplini içinde nasıl ele alındığını sorgulayan çalışmalardır. Bu yapısal çerçeve, 

çalışmanın kent ve mimarlık arasındaki karmaşık ve katmanlı ilişkileri daha iyi 

anlamasına olanak tanırken, aynı zamanda mimarlık pratiğinin ve teorik 

yaklaşımlarının nasıl şekillendiğine dair derinlemesine bir bakış sağlamaktadır. 



11 

2.3.1 Kenti kuran parametreler üzerinden kentle ilişkilenmek: Mimarlığın 

sınırlarının bulanıklaşması 

Kent, içinde bulunulan dönemin sosyal, ekonomik, siyasal ve teknolojik 

dönüşümlerinin günlük yaşam üzerindeki etkilerin en yoğun gözlemlendiği yer olarak 

karşımıza çıkar. Bu, kentin statik tanımlamalara direnç gösteren, değişimle sürekli 

biçimlenen bir olgu haline gelmesine neden olmaktadır. Kentin, sürekli değişen yeni 

gerçeklikleri kapsayacak biçimde kavranması, devam eden bir tartışma alanı olarak 

değerlendirilir. Bu alan, 19.yüzyıldan bu yana kenti anlamaya yönelik çabalarla öne 

çıkan birçok farklı disiplini etkinleştirir ve yeni bakış açılarının oluşturulmasını 

destekler. Bu süreçte, kentlerin çok katmanlı yapısı ve karmaşık dinamikleri, 

disiplinlerarası çalışmaların ve yeni teorik yaklaşımların geliştirilmesine zemin 

hazırlamıştır. Kent sosyologların, coğrafyacıların, antropologların bakış açısı ile 

çözümlendiği bir araştırma nesnesi konumundadır. Mimarlık disiplini ise kentle 

ilişkisini bu araştırmacıların kent üzerine geliştirdiği teoriler üzerinden kurmuştur.  

Mimarlık ekonomiyle, toplumsal, ekolojik ve politik olanla doğrudan ilişkilidir. Bu 

yüzdendir ki tüm değişkenlerle birlikte kendini anlamak ve konumlandırmak için diğer 

disiplinlerin bilgi alanlarından yararlanır. Dolayısıyla disipline dahil edilen her yeni 

dışsal durum ile mimarlık bilgi alanının alışagelmiş bağlamsal ilişkileri kırılır. 

Değişimin her alanda kaçınılmaz olmasıyla birlikte bu durumun sürekli kendini 

yinelemesi ve bunu pek çok farklı alan üzerinden kurması mimarlığın sınırlarını 

belirsizleştiren bir durumdur. 

Kentin çözümlenmesinde kullanılan kavramsal araçlar, değişen paradigmalarla 

birlikte farklılaşmaktadır. Bu bağlamda, aşağıda mimarlığın, kentin bilgisini üreten 

diğer disiplinlerden nasıl etkilendiği ve hangi teorik alt yapılar altında bu etkileşimin 

gerçekleştiği belirli başlıklar altında listelenmiştir. Bu başlıklar; toplumsal süreç 

üretimi olarak, sosyo-ekonomik bir olgu olarak, kamusal alan olarak, kimlik, kültür ve 

tüketim alanı olarak, bil dil olarak ve algılanan – deneyimlenen – yorumlanan kent ve 

mimarlık ilişkisi şeklinde ele alınan çalışmalar olarak alt başlıklara ayrılmıştır. Her bir 

ilişkilenme biçimi mimarlığın kenti anlama ve yorumlama sürecinde nasıl bir 

metodolojik çerçeve izlediğini ve hangi düşünürlerin teorilerinden yararlandığını 

içerecek şekilde detaylandırmaktadır. Bu sınıflandırma, mimarlık pratiğinin kentleri 

anlama ve yorumlama sürecinde uyguladığı çeşitli yaklaşımları ve bu yaklaşımların 

teorik dayanaklarını gözler önüne sermektedir. 



12 

2.3.1.1 Toplumsal süreç üretimi olarak kent ve mimarlık ilişkisi 

18. yüzyıl itibariyle kentler, sanayi devriminin tetiklediği hızlı kentleşme, ekonomik 

değişimler ve toplumsal dönüşümlerle birlikte yeniden şekillenmeye başlamıştır. Bu 

dönemin düşünürleri, kentleşme süreçlerinin ortaya çıkardığı yeni toplumsal 

dinamikleri ve modernleşmenin toplumsal yapılar üzerindeki etkilerini 

incelemişlerdir. Bu bağlamda, kentler artık dinamik toplumsal süreçlerin ve mekânsal 

dönüşümlerin bir ürünü olarak değerlendirilmeye başlanmıştır. Kent çalışmalarında, 

kentle ilgili ilk kapsamlı farkındalığın 1890'larda Max Weber, Ferdinand Tönnies ve 

Georg Simmel gibi düşünürlerle başladığı düşünülmektedir (Dunleavy, 1982). Kenti 

toplumsal süreçler üzerinden anlamaya çalışan mimarlık alanı bu düşünürlerin 

geliştirdiği düşüncelere başvurur.  

Georg Simmel, modern şehir yaşamının toplumsal etkilerini çözümleyerek kent 

sosyolojisi alanında önemli katkıları olan bir teorisyendir. Simmel'in yaklaşımı, 

demografik ya da coğrafi faktörlerden ziyade, kent yaşamının insan zihni üzerindeki 

etkilerine odaklanır. Simmel çalışmalarında bireylerin artan sosyal çeşitliliğe ve 

karmaşıklığa nasıl tepki verdiğini inceler. Simmel (2009) "The Metropolis and Mental 

Life" adlı yazısında şehir hayatında sürekli değişen uyarıcılar ve etkileşimlerle karşı 

karşıya kalan insanların duyusal ve zihinsel kapasitelerinin nasıl etkilediğini ve 

bireysel özgürlüğün yanı sıra yabancılaşmayı nasıl artırdığını tartışmıştır. Bu durum, 

insanların daha fazla bilişsel ve duygusal mesafe geliştirmelerine neden olur. Simmel'e 

(2009, s.318) göre, metropolde yaşayan insanlar sürekli gürültü, kalabalık ve sayısız 

uyarıcılarla karşı karşıya kaldıkları için kırsal kesimde yaşayan insanlara göre daha 

karmaşık bir zihinsel yapıya sahiptirler. Simmel (2009, s.321) metropolle doğrudan 

bağlantılı ruh halini “bezmişlik (blase)” olarak adlandırır, yani bir tür duygusal 

soğukluk veya duyarsızlık hali ki bu, sürekli bombardıman altındaki duyuların doğal 

bir savunma mekanizmasıdır. Heynen, Simmel’in metropol kavrayışının, bu olguyu 

kapitalist gelişmenin bir tahakküm aracı olarak anlayabilmemizi mümkün kılan bir 

zemin hazırladığını ileri sürmektedir (Heynen, 2011, s.186). Simmel, özellikle modern 

kent yaşamının birey üzerindeki psikolojik etkileri ile kentsel formun toplumsal 

davranışları biçimlendirme gücüne ilişkin analizleri nedeniyle, mimarlık ve kent 

çalışmaları literatüründe sıklıkla başvurulan bir kaynak olmuştur. 

 



13 

Simmel’in modern toplumda paranın merkezi rolünü ve para ekonomisinin sosyal 

ilişkiler üzerindeki etkileri hakkındaki görüşleri mimarlık içinden değerlendirilir. 

Simmel’e (2009, s.318) göre metropol para ekonomisi için daima bir yeri olmuştur. 

"The Philosophy of Money" adlı çalışmasında paranın nasıl bir nesnelleştirme aracı 

olarak işlediğini, değerleri nesnel ve ölçülebilir bir biçime dönüştürerek, farklı nesne 

ve hizmetleri karşılaştırılabilir kıldığını inceler (Simmel, 2004). 

Weber ise kentleri, özellikle batıdaki modern kapitalizmin gelişimiyle ilişkilendirerek 

ele almıştır. "The City" (2000) adlı çalışmasında, kentlerin Orta Çağ’dan modern çağa 

evrimini, ekonomik ve toplumsal yapılar açısından değerlendirmiştir. Weber, kentlerin 

pazar yerleri, hukuki ve idari yapıları gibi özelliklerini inceleyerek, bu özelliklerin 

nasıl bir toplumsal düzen ve otorite biçimi oluşturduğunu incelemiştir. Weber (2000), 

kentlerin toplumsal sınıflar, ekonomik ilişkiler ve hukuki düzenlemeler arasındaki 

ilişkileri şekillendirdiğine dikkat çeker. Her iki düşünür de kentleri ve kentsel yaşamı, 

modern dünyanın toplumsal ve ekonomik değişimlerini anlamak için bir mercek 

olarak kullanmış ve kentleşme sürecinin bireyler üzerindeki etkilerini farklı yönleriyle 

ele almışlardır.  

Tönnies, Simmel ve Weber ile aynı dönemde yaşamış olmasına rağmen, onların kent 

üzerine çalışmalarından farklı bir yaklaşım geliştirmiştir. Tönnies, özellikle 

"Gemeinschaft und Gesellschaft" (2020) adlı çalışmasıyla modernleşme sürecinde 

toplumsal yapıların nasıl değiştiğini iki temel kavram üzerinden ele alır: 

"Gemeinschaft" (Cemaat) ve "Gesellschaft" (Cemiyet). Tönnies’in yaklaşımı 

kentleşmenin toplumsal değişim üzerindeki etkilerini daha çok toplumsal yapıların 

dönüşümü üzerinedir. Simmel ve Weber daha çok kentleşmenin bireysel ve ekonomik 

yönlerine odaklanırken, Tönnies toplumsal ilişkilerin niteliğindeki değişimleri 

vurgular. Tönnies, kentleşme sürecini, toplumsal ilişkilerin daha kişisel ve organik 

formlarından, daha anonim ve kurumsal formlara doğru bir geçiş olarak görür. Bu 

bakış açıları, kent sosyolojisi ve modern toplumsal teorilerde farklı yönlerden ele 

alınarak, kentleşme sürecinin toplum üzerindeki çeşitli etkilerini açıklamak için 

kullanılmıştır.  

Kenti sosyolojik açıdan ele alan bu çalışmaların mimarlık bilgi alanı içinde 

değerlendirilmesi ancak yirminci yüzyılın son çeyreğinde gerçekleşir. Mimarlık 

alanının kentin kendine ait bir gerçekliğinin olduğu ve onun çözümlenmesi gerektiği 

yönündeki yaklaşım ile birlikte mümkün olmuştur. Kentlerin sadece fiziksel mekânlar 



14 

olmadığını, aynı zamanda sürekli evrilen toplumsal yapılar olduğu gerçeğini ortaya 

çıkarmıştır. Yukarıdaki düşünürlerin çalışmalarını mimarlık içinden kenti anlamak 

için ele alan ilk isimlerden biri Manfredo Tafuri’dir. Tafuri (1999), Marksist 

düşüncesini metropol üzerinden tartıştığı çalışmalarında Simmel’in metropol yaşamı 

üzerine geliştirdiği gözlemlerine başvurur. Tafuri, Simmel'in izinden giderek metropol 

koşullarını ve bireyin yeni davranış biçimlerini inceler; bu çerçevede, "sinirsel 

uyaranların yoğunlaşması", "değişen imgelerin hızla kalabalıklaşması", "blasé tutum", 

ve "para ekonomisinin düzenlenişi ile nesnelerin metalaşması" gibi konuları ele alır 

(Tafuri, 1999). 

Tafuri, Simmel'in metropol tezlerini avangard akımların ana sorunsallarını içerecek 

şekilde temel bir konumda görmüştür. Tafuri'ye göre, bu sorunlar metropolün yoğun 

sinirsel uyarılarını nasıl harekete geçireceği, metropolün şokunun nasıl yeni ve 

dinamik bir gelişim ilkesine dönüşeceği ve metropol deneyiminde sürekli bir 'değere 

aldırmazlık’ın körüklediği acının nasıl dönüştürebileceği ile ilgilidir (Tafuri, 1976). 

Tafuri (1999), 20. yüzyıl başlarında avangard sanatçıların neredeyse tamamının 

metropoldeki hızlı ve uyarıcı yaşama karşı soğukkanlı ve cesur bir duruş sergilediğini 

belirtir. Böylece Tafuri Simmel’den referansla metropolde şok deneyimine katlanmak 

olarak açıkladığı avangard tanımını daha da güçlendirmiştir. 

Mimarlığın kenti toplumsal ve mekânsal olarak kavramsallaştırırken en çok 

başvurduğu düşünürlerden biri de Henri Lefebvre’dir. Lefebvre’nin kente ilişkin 

tanımlarında mekânı vurgulaması sebebiyle mimarlığın ilgi alanına girerek hem kenti 

anlamak için aracı kılınmış hem de eğitim alanında temel bir kaynak olarak 

okutulmaya başlanmıştır. Henri Lefebvre, mekânın toplumsal üretimi, gündelik yaşam 

eleştirisi, kentleşme süreçleri, modernite, kapitalizm ve mekânsal pratikler üzerine 

düşünce üretir. Özellikle mekânın toplumsal, politik ve ekonomik boyutlarını 

vurgulayan Lefebvre, mekânın pasif bir arka plan değil, toplumsal ilişkilerin 

şekillendiği aktif bir üretim alanı olduğunu savunur. 

Lefebvre'in "The Production of Space" adlı metni, mekânın nasıl bir sosyal ürün olarak 

anlaşılması gerektiğini teorize eder. Ona göre, mekân yalnızca fiziksel değil, aynı 

zamanda sosyal süreçler ve güç ilişkileri tarafından üretilir. Lefebvre’e (2014) göre, 

mekân, üretim ilişkileri ve toplumsal yeniden üretim süreçlerini kapsar. Ona göre 

mekân, toplumsal koşulların bir ürünüdür ve her ekonomik yapı kendi özgün mekânsal 



15 

düzenlemelerini yaratır. Bu perspektiften, mekân üretiminin, yeni toplumsal ilişkilerin 

şekillenmesine katkıda bulunan süreçlerle iç içe olduğu kabul edilir. 

"Gündelik Hayatın Eleştirisi" serisi ise modern toplumların günlük rutinlerinin, 

alışkanlıklarının ve mekânsal pratiklerinin kapitalist üretim süreçleri tarafından nasıl 

şekillendirildiğini irdelemiştir. Lefebvre'in ifadesiyle, gündelik yaşam bir üretimdir: 

Görünüşte farklı sistemler arasında köprüler kuran ve bunları biraraya getiren işlevler 

dizisinden meydana gelir (Lefebvre, 1987, s.9). Bu kavrayış, bireyi mekânla 

ilişkilendiren, olağanın içerisindeki sıradışını ortaya çıkaran bir bakış sağlar. Diğer bir 

deyişle, bu bağlamlar arasındaki ilişkileri ve bunların kapsamını kavramamıza imkân 

tanıyan bir zemin sunar. Bu platform üzerinde ele alınan gündelik yaşam pratikleri ve 

mimarlık arasındaki ilişki, geçmişi aydınlatır, kullanıcının mekân ile etkileşimini, 

mekânın toplumsal olarak üretilme sürecini ve bu süreçte gerçekleşen dönüşümleri 

inceler. Bu tür bir inceleme, mimarlık araştırmalarında odak noktasını anıtsal yapıdan 

sıradan olanın incelenmesine kaydırarak, mekânların oluşumunda etkili olan çeşitli 

aktörlerin fark edilmesine olanak sağlamış ve mimarlık disiplininde gündelik yaşamın 

karmaşıklığı ile mekânsal etkileşimlerin anlaşılması için yeni yöntemler sunmuştur. 

Mimarlık disiplini içerisinde üretilmiş pek çok lisansüstü tez, makale ve kitapta, 

Lefebvre'in teorileri temel bir referans kaynağı olarak ele alınmıştır. Öyle ki “Thinkers 

for Architects” serisinin kitaplarından biri, Lefevbre’yi ve düşüncelerini daha iyi 

kavrayabilmek amacıyla mimarlık tarihçisi Nathaniel Coleman (2014) tarafından 

yazılan “Lefebvre for Architects”dir. Kitap Henri Lefebvre’in yazılarının mimarlık, 

planlama ve kentsel tasarım teorisi ve pratiği açısından önemini anlatan bir kaynaktır. 

2.3.1.2 Sosyo-ekonomik bir olgu olarak kent ve mimarlık ilişkisi  

1960'lı yıllarda, dünya genelinde yükselen eleştirel muhalif hareketler, kent 

çalışmalarında da yeni bir eleştirel perspektifin gelişmesine zemin hazırlamıştır. Bu 

dönemde, kapitalist sistemin eleştirisi temelinde, kentin yeniden anlamlandırılması ve 

yorumlanması yönünde önemli bir eğilim ortaya çıkmıştır. Henri Lefebvre, Manuel 

Castells ve David Harvey gibi teorisyenlerin öncülük ettiği eleştirel kent teorisi, 

kentsel gelişmeyi ve kentsel gelişmenin evrelerini eleştirel bir bakış açısıyla 

kavramsallaştırmıştır.  Eleştirel teori, kentsel gelişimi tekil ekonomik olaylar zinciri 

olarak değil, geniş sosyal, politik ve ekonomik bağlamlar içinde değerlendirilmesi 

gereken bir fenomen olarak yeniden tanımlamıştır. Kentleri ele alırken yaşanan bu 



16 

paradigma değişimi mimarlığın kentle olan ilişkisinde de dönüştürücü bir rol oynamış, 

kenti anlama ve yorumlama pratiğine etki etmiştir. 

Kentleşme süreci, başlangıcından itibaren ve günümüzde de ekonomik yapılar 

tarafından önemli ölçüde şekillendirilmiştir. Özellikle metropol olarak nitelendirilen 

kentlerin karakterizasyonunda ekonomik faktörler, belirleyici bir rol oynamaktadır. Bu 

bağlamda, kentlerin tanımı ve gelişimi üzerinde ekonomik unsurların etkisi, kentsel 

dinamiklerin ve yapıların anlaşılmasında önemlidir. Ekonomik yapı, kent 

formasyonlarının temelini oluştururken, kentleşme süreçlerindeki evrimsel 

değişimlerin de temel itici gücü olarak kabul edilmektedir.  

Mimarlık disiplinin kenti ekonomik dinamik üzerinden ele aldığı pek çok çalışmada 

David Harvey ve Manuel Castells gibi düşünürlerin öne çıkan çalışmalarına başvurur. 

Bu perspektif, kentleşme sürecini emek-sermaye çatışmaları, sınıf mücadeleleri ve 

kapitalist ekonominin yapısal çelişkileri ekseninde ele alır. Kentler, bu yaklaşımda, 

sermayenin biriktiği ve yeniden üretildiği mekânlar olarak tanımlanır. Bu düşünürler, 

kentin ekonomik dinamiklerini, kapitalist sistemin içindeki rollerini ve bu sistemle 

olan etkileşimlerini çözümleyerek, mimarlık alanına kentleri anlamak için teorik bir 

çerçeve sunarlar. 

Harvey, kentsel süreçleri kapitalist üretim biçimleri ile ilişkilendirerek inceler. 

Harvey’e göre kent, kapitalizmin hem ürünü hem de üretim aracıdır. Harvey, kentlerin 

nasıl sürekli yeniden üretildiğini ve kapitalist gelişmelerle nasıl şekillendiğini ortaya 

koyar. Özellikle kentleşmenin, sermayenin birikimi ve dağılımı üzerindeki etkilerini 

vurgular ve kentsel mekânın kapitalist çıkarlar tarafından nasıl şekillendirildiğini ele 

alır. Harvey, sermayenin mekansallaşması kavramını, sermayenin kentsel form ve 

mekân üzerindeki etkisini açıklamak için kullanmıştır. Sermayenin mekansallaşması, 

sermaye akışlarının kentlerin fiziksel yapısını ve sosyal dokusunu nasıl 

şekillendirdiğine dair derinlemesine bir bakış sunar ve kentlerin nasıl sermaye birikimi 

ve yeniden üretimi için merkezi alanlar haline geldiğini inceler (Harvey, 2016). 

Harvey, Henri Lefebvre'nin çalışmalarından aldığı “kent hakkı” kavramını genişletmiş 

ve kentlerde yaşayan insanların kent mekanını şekillendirme ve kent kaynaklarından 

adil bir şekilde yararlanma haklarını vurgulamıştır. Kent hakkı ile Harvey, kent 

mekanının demokratik kontrolünü ve daha adil bir kentsel yaşamı talep etmeyi 

kasteder (Harvey, 2015). Harvey’in çalışmaları kentlerin ve kentsel formun kapitalist 



17 

üretim süreçleriyle nasıl iç içe geçtiğini ve bu süreçlerin kentsel yaşam üzerindeki 

etkilerini anlamak için bir çerçeve sunmaktadır.  

Harvey kenti sermaye birikim süreciyle ilişkilendirirken Castells’in erken dönem 

eserlerindeki kent sorununa yaklaşımı emek gücünün yeniden üretimi ve kolektif 

tüketimdir. 1970'lerin sonlarında meydana gelen yapısal ekonomik krizler sonucunda, 

sanayi sektöründen inşaat ve yapılı çevre alanlarına doğru bir kayış gözlemlenmiştir. 

Bu dönemde, kolektif tüketim mekânları metalaşma sürecine girmiştir. Bu evrim, 

işgücünün yeniden üretildiği yapıdan, sermayenin ve metalaşmış kentlerin yeniden 

üretilmeye başlandığı yeni bir yapıya dönüşümü simgeler. Castells’in “The Urban 

Question” (1977) metninde kent, toplumsal yeniden üretimin, emek gücünün yeniden 

üretiminin mekânsal birimi olarak tanımlanır. 

Son dönem çalışmalarında ise 21. yüzyıl ile bilgi ve iletişim teknolojilerindeki hızlı 

değişim ve kolektif tüketim yerlerinin sanal mekânlara taşınması, sosyal ilişkilerdeki 

dönüşüm, sanayi toplumundan ağ toplumuna geçiş Castells’in yönünü iletişim ve 

teknoloji araştırmalarına çevirmesine neden olur. Castells'in etkili teorilerinden biri 

olan ağ toplumu kavramı, teknolojinin ve özellikle iletişim teknolojilerinin toplumsal 

yapılar üzerindeki dönüştürücü etkisini vurgular. Ağ toplumu, bilgi ve iletişim 

teknolojilerini merkeze alan bir yapı olarak kentsel mekân üzerinde önemli etkilere 

sahiptir (Castells, 2008). Bu kavram, mimarlık disiplininde, kentlerin küresel ağlar 

içerisinde nasıl bütünleşmiş bir parça haline geldiğini ve kentsel mekânın bu süreçler 

doğrultusunda nasıl yeniden şekillendirildiğine dair çözümleme aracı olarak kullanılır. 

Castells'in ayrıca geliştirdiği ve mimarlık alanında geniş ölçüde değerlendirilen "The 

Space of Flows” kavramı, küresel ekonominin dinamikleri içindeki akışların ve ağ 

yapılarının kentsel mekânın yapılandırılmasındaki rolünü teorik olarak ele alır. Bu 

kavram, kentlerin yalnızca fiziksel yerler olmadığını; bilgi, sermaye, sosyal ilişkiler 

ve kültürel dinamiklerin kesişim noktaları olarak da işlev gördüğünü vurgular 

(Castells, 2008). Böylece güncel çalışmalarda kentlerin çok boyutlu karakteri ve ağ 

toplumu içindeki konumları, mimarlık ve kentsel planlama disiplinlerine yeni 

perspektifler sunar ve bu alanlarda stratejik yaklaşımların geliştirilmesine olanak tanır. 

1990'larda, küreselleşme bağlamında şehirleri inceleyen ve bu çerçevede tanımlayan 

yeni bir yaklaşım geliştirilmiştir. Bu yaklaşım John Friedmann ve Saskia Sassen gibi 

düşünürlerin öncülük ettiği çalışmalar aracılığıyla, kentleşme sürecini küreselleşme, 

dünya ekonomisinin piyasa dinamikleri ve teknolojik gelişmelerin etkileri altında 



18 

yeniden ele almayı ve analiz etmeyi hedeflemektedir. “Dünya şehri” terimini ilk olarak 

1986 yılında John Friedmann kullanmıştır (1986). Birkaç yıl sonra, Saskia Sassen ise 

1991 ve 2000 yıllarında bu süreci "küresel şehir" terimi ile açıklamaya çalışmıştır. 

"Dünya şehri" kavramı, geniş kapsamlı küreselleşme tartışmaları çerçevesinde 

geliştirilmiştir ve dünya şehirlerinin ortaya çıkışı, yeni bir küresel ekonomik 

yapılanmanın bir sonucu olarak ele alınmaktadır. 

Saskia Sassen, kent üzerine geliştirdiği düşünceleriyle, özellikle küreselleşme ve onun 

kentler üzerindeki etkilerine odaklanmış bir sosyolog ve ekonomisttir. En bilinen eseri 

olan "The Global City" (1991), New York, Londra ve Tokyo gibi metropollerin dünya 

ekonomisindeki "komuta merkezleri" olarak nasıl işlev gördüğünü analiz eder. Bu 

çalışmada, Sassen küresel ekonominin bu kentlerdeki işlevlerini ve bu süreçlerin 

sosyal ve ekonomik yapı üzerindeki etkilerini inceler. Sassen, kentleri küresel 

ekonomik süreçlerin yoğunlaştığı ve etkileşimde bulunduğu dinamik yapılar olarak 

tanımlar. Bu bakış açısı, kent sosyolojisi ve küreselleşme teorilerine yeni bir perspektif 

getirmiş ve kentlerin, özellikle büyük metropollerin, küresel ekonomide oynadıkları 

kritik rolleri vurgulamıştır. Bu çalışmalarıyla Sassen, kentlerin global ekonomik 

sistem içerisindeki yerlerini ve bu mekânların sosyo-ekonomik dinamiklerini 

şekillendiren güç ilişkilerini ortaya koymuştur. Bu görüşleri, küresel şehirlerin 

ekonomik ve sosyal yapılarını anlamak için önemli bir teorik çerçeve sunmuştur. 

2.3.1.3 Kamusal alan olarak kent ve mimarlık 

Mimarlık çalışmalarında, kent olgusu genellikle kamusal alan, kamusal mekân ve 

kamu yapıları gibi kavramlar çerçevesinde ele alınmakta ve bu çalışmalar, kamusal 

alanın dönüşümü ve işlevselliği üzerine odaklanmaktadır. Bu bağlamda, kentsel 

mekânların kamusal yaşam üzerindeki etkilerini inceleyen sosyolog Jürgen Habermas, 

kamusal alan ile özel alan arasındaki ayrımı irdeleyen siyaset bilimci Hannah Arendt 

ve kentsel mekânın insan etkileşimlerindeki rolünü analiz eden Richard Sennett gibi 

düşünürlerin eserlerine sıklıkla başvurulduğu görülmektedir. 

Hannah Arendt’in "İnsanlık Durumu" adlı kamusal ve özel alan kavramlarını tartıştığı 

eseri katılımcı demokrasi için temel bir kaynak olarak kabul edilir. Arendt (2000, s.65) 

yaşamın özel ve kamusal alanlar olarak ayrıştırılmasını antik Yunan kent-devleti 

üzerinden açıklar. Bu ayrım Arendt'in siyaset ve toplumsal yaşam üzerine 

düşüncelerinin temel taşlarını oluşturur. Arendt, özel alanı temel yaşamsal ihtiyaçların 



19 

karşılandığı ve ekonomik faaliyetlerin yürütüldüğü yer olarak tanımlar. Bu alan aynı 

zamanda aile yaşamının merkezi ve bireysel mülkiyetin korunduğu yerdir, yani 

insanların özel hayatlarının ve kişisel meselelerinin ele alındığı bir mekândır. Kamusal 

alan ise bireylerin toplumsal ve siyasi eylemde bulundukları, görüşlerini özgürce ifade 

ettikleri ve topluluk olarak ortak işler görüşüp karar verdikleri yerdir. Arendt'e göre, 

kamusal alan insanların birbirleriyle eşit şartlar altında buluştuğu, ortaklaşa eylem ve 

söz ile kendilerini ifade ettiği ve toplumun genel iyiliği için harekete geçtiği bir alanı 

ifade eder. Arendt, kamusal ve özel alan arasındaki bu ayrımı kullanarak, modern 

toplumlarda bireylerin nasıl giderek daha fazla özelleştiğini ve kamusal yaşamdan 

çekildiğini eleştirir. Kamusal alanın zayıflaması, bireylerin siyasi eylem ve karar alma 

süreçlerinden uzaklaşmasına neden olurken, özel alanın aşırı genişlemesi, toplumsal 

bağların zayıflaması ve bireysel izolasyona yol açar. Arendt, bu durumu modern 

toplumların karşı karşıya olduğu en büyük problemlerden biri olarak görür ve aktif bir 

kamusal yaşamın, toplumun sağlıklı işleyişi için elzem olduğunu vurgular. 

Jürgen Habermas'ın "Kamusallığın Yapısal Dönüşümü" adlı eseri modern toplumlarda 

kamusal alanın evrimini inceleyerek, farklı tarihsel dönemlerde kamusal alanın nasıl 

değiştiğini ve bu değişimlerin toplumsal iletişim üzerindeki etkilerini ortaya koyar. 

Habermas (1999), kamusal alanın tek bir yapısal formda sabit kalmadığını, zaman 

içinde çeşitli şekillerde ortaya çıkarak dönüştüğünü belirtir. Geliştirdiği kamusal 

tipolojiler aracılığıyla kamusal alanın nasıl değişken ve çok katmanlı bir yapıya sahip 

olduğunu gösterir. Bu alanların toplumsal iletişim, medya, siyaset ve ekonomi ile olan 

karmaşık ilişkilerini detaylandırır. Her bir tipoloji, kamusal alanın belirli bir tarihsel 

ve toplumsal kontekst içinde nasıl işlev gördüğünü ve bireylerin kamusal hayata 

katılım biçimlerini nasıl şekillendirdiğini açıklar. 

Richard Sennett, 1960'ların sonlarından itibaren kentsel deneyim, otorite, modernizm 

ve kamusal yaşam üzerine kapsamlı çalışmalar yapmıştır. Sennett'e göre kentsel 

mekân, kamusal alan olarak sokakları ve meydanları gibi fiziksel olarak tanımlanabilir 

alanları kapsar. Bu mekanlar, fiziksel, coğrafi ve sosyolojik öğeleri bir araya getirir ve 

toplumdaki bireylerin özgürce ve eşit bir şekilde yararlanmalarına, iletişim 

kurmalarına ve çeşitliliklerin bir araya gelmesine olanak tanır. Sennett kentin, kişisel 

farklılıkları gizlemeksizin ve başkalarına kişisel değerler empoze etmeden ilişkiler 

kurmaya imkân tanıyan bir yapıda olduğunu vurgular. 



20 

Sennett'in 1974 yılında yayımladığı "The Fall of Public Man" adlı eseri, kamusal ve 

şehir yaşamının evrilen formlarını detaylı bir şekilde inceler. Sennett, 18. yüzyılın 

sonlarından itibaren, devrimler ve endüstriyel kapitalizmle birlikte kamusal alan 

kavramının ve kamusal davranışın nasıl dönüşüme uğradığını ele alır (Sennett, 2013). 

Toplumsal süreçlerle birlikte kamusal alanın kentsel mekandaki işlevlerinin 

değiştiğini ve bireysel deneyimlerin mekanlarına dönüştüğünü ifade eder. Sennett 

(2013) kapitalizmde yaşanan değişimlerle birlikte kamusal alanda bireyin öncelikli 

kaygısının benlik olduğunu ve kamusal alanda yapılan konuşmaların edilgen ve kişisel 

bir deneyim yarattığını belirtir. Bu dönüşümler, kamusal alanların toplumsal etkileşim 

azalmasıyla kamusal platformlar olmaktan çıkıp bireysel deneyimlerin yaşandığı 

alanlara evrildiğini gösterir. 

Bu düşünürlerin kentsel deneyim ve kamusal alan üzerine yaptıkları çalışmalar, 

mimarlık araştırmaları için teorik çerçeve olarak değerlendirilmiştir. Mimarlar, 

Sennett, Arendt ve Habermas gibi düşünürlerin kamusal alan kavramlarından, 

kentlerin sosyal ve kültürel yapısını anlamak ve bu anlayış üzerinden bir kentsel 

alan/kamusal mekân kavrayışı geliştirmek için yararlanmışlardır. Özellikle, bu 

düşünürlerin kamusal ve özel alanlar arasındaki ayrımları, kentsel mekân tasarımında 

insanların nasıl bir araya geldiği, etkileşime girdiği ve toplumsal yaşama nasıl 

katıldıkları hakkında derinlemesine bir anlayış geliştirilmesine olanak sağlamıştır. 

2.3.1.4 Kimlik, kültür ve tüketim alanı olarak kent ve mimarlık ilişkisi 

Kent çalışmalarında kültür, tüketim ve kimlik üzerine gerçekleştirilen tartışmalar, 

özellikle 1980'lerden itibaren postmodernizmin yükselişiyle birlikte artan bir ilgi 

görmüştür. Bu dönemde, kültürel çalışmalar ve sosyoloji disiplinlerindeki teorisyenler 

kent mekanını, kimlik oluşumları ve tüketim pratikleri üzerinden yeniden 

değerlendirmeye başlamışlardır. Öne çıkan isimlerden biri David Harvey'dir. Harvey, 

özellikle " Postmodernliğin Durumu " (1997) adlı eserinde modern metropollerdeki 

hızlı değişimlerin ve kültürel dinamiklerin nasıl yeni tüketim biçimleri ve kimlikler 

yarattığını inceler. Harvey, kapitalizmin kentsel form üzerindeki etkilerini ve bu 

süreçlerin kültürel ve toplumsal sonuçlarını inceler. Sharon Zukin ise "Landscapes of 

Power: From Detroit to Disney World" (1993) gibi çalışmalarında kentsel mekânın 

nasıl tüketim alanlarına dönüştüğünü ve bu süreçlerin kültürel kimlikler üzerindeki 

etkilerini tartışır. Zukin, kentlerdeki ekonomik ve kültürel dönüşümlerin, özellikle 



21 

sanat ve kültür üzerinden, nasıl bir "simülasyon" yarattığını ele alır. Zukin, kent 

mekânlarının nasıl "simülasyon" ve "gösteri" alanlarına dönüştüğünü analiz ederek, 

kentsel dönüşüm ve kimlik inşası arasındaki bağlantıları vurgulamıştır. Ayrıca, Mike 

Featherstone da "Consumer Culture and Postmodernism" (2007) adlı eserinde tüketim 

kültürlerinin postmodern toplumlar üzerindeki etkilerini detaylı bir şekilde inceler. 

Featherstone, kentsel mekanların tüketim merkezlerine dönüşmesinin toplumsal 

ilişkiler ve kimlik algıları üzerinde nasıl dönüştürücü bir rol oynadığını tartışır. Bu 

tartışmalar, kent çalışmalarında kültürel, toplumsal ve ekonomik boyutları bir arada 

ele alarak, kentsel alanların kompleks yapısını ve dinamiklerini anlamak için çok 

boyutlu bir çerçeve sunar. 

Bu düşünürlerin yanı sıra, Jean Baudrillard ve Pierre Bourdieu gibi teorisyenlerin 

çalışmaları da kültür, tüketim ve kimlik üzerine kent çalışmalarına teorik arka plan 

sağlamıştır. Baudrillard (2020), tüketim toplumunun kent mekanlarına etkisini 

incelerken, bu mekanların nasıl tüketim odaklı simülasyonlar haline geldiğini 

vurgular. Onun "Simulacra and Simulation" (Baudrillard, 2020) adlı eseri, kentlerin 

medya ve reklamlar aracılığıyla sunulan hiper-gerçeklikler olarak nasıl kurgulandığını 

detaylı bir şekilde açıklar. Baudrillard'a göre, modern kentler artık gerçekliği 

yansıtmaktan ziyade, onu yeniden üretir ve dönüştürür, bu da kent mekanlarının sosyal 

ve kültürel kimliklerinin algılanma ve sunum şeklini belirler. 

Öte yandan, Bourdieu'nun tüketim pratiklerine sosyal sınıflar ve kültürel sermaye 

üzerinden yaklaşımı, onun "Distinction: A Social Critique of the Judgement of Taste" 

(Bourdieu, 2018) adlı çalışmasında derinlemesine işlenmiştir. Bourdieu burada farklı 

sosyal sınıfların beğenilerinin ve tüketim alışkanlıklarının toplumsal yapıları nasıl 

yansıttığını ve yeniden ürettiğine dair görüşlerine yer verir. Bourdieu, kentlerdeki 

kamusal ve özel alanların kullanımını, bu alanların sınıfsal ve kültürel ayrımları nasıl 

pekiştirdiği veya zayıflattığı bağlamında değerlendirir. Bu bakış açısı, kentsel mekânın 

ve mimari tasarımın, bireylerin ve grupların sosyal pozisyonlarını nasıl şekillendirdiği 

ve ifade ettiği konusuna ışık tutar. 

Baudrillard ve Bourdieu'nun çalışmaları, kent mekanlarının ve kentsel yaşamın, 

kültürel kimlik ve tüketim pratikleriyle nasıl iç içe geçtiğini detaylandırarak kent 

çalışmalarına teorik bir derinlik kazandırmıştır. Kentlerin sosyal ve kültürel üretim 

alanları olarak anlaşılmasına katkıda bulunmuşlardır. Bu teorik çerçeve mimarlık ve 



22 

kent çalışmalarında kültürel bakış açılarını ve tüketim dinamiklerini ön plana 

çıkarmıştır. 

2.3.1.5 Bir dil olarak okunan kent ve mimarlık ilişkisi 

Mimarlık literatüründe göstergebilim, yapıların ve mekanların görsel ve sembolik 

anlamlarını inceleyen önemli bir araştırma alanı olarak yer etmiş olsa da burada 

mimarlığın kentle olan ilişkisininin nasıl etkilediğine dair bir arayışa girilmiştir. 

Özellikle anlamlandırma süreçleri, sembolik yapılar ve dilin sosyal pratiklerdeki rolü 

üzerine odaklanan dilbilimsel yaklaşımlar, mimarlık disiplini içinde kentsel 

mekânların nasıl algılandığını ve anlamlandırıldığını derinlemesine incelemek için 

kullanılmıştır.  

Anlamlandırma ve kentsel mekân bağlamında dilbilimsel yaklaşımlar, kentlerdeki 

mekânların ve yerlerin nasıl adlandırıldığına ve bu adlandırmaların topluluklar 

üzerinde nasıl anlam katmanları oluşturduğuna odaklanır. Dil, mekânın algılanışını ve 

toplumsal kimliklerin şekillenmesinde merkezi bir rol oynar. Özellikle Barthes ve 

Foucault gibi semiyotik teorisyenleri, şehirleri, sembollerin ve anlamların sürekli 

olarak üretildiği ve dönüştürüldüğü dinamik alanlar olarak değerlendirirler. Barthes'ın 

göstergebilim üzerine çalışmaları, kentsel mekânın ve mimarlığın nasıl 

okunabileceğine dair bir çerçeve sunar. Barthes (1988), kentleri bir metin gibi okumayı 

ve kentsel simgelerin, işaretlerin anlamlarını çözümlemeyi önerir. Barthes, mimarlık 

ve kent tasarımını, içeriklerinin ve biçimlerinin sembolik değerleri ve kültürel 

anlamları açısından analiz etmek için bir yöntem olarak göstergebilimi kullanır. 

Barthes (1988), şehrin bir metin gibi okunabileceğini, bu metinsel okumanın, şehrin 

çok katmanlı anlamlarını açığa çıkarabileceğini savunurken, Foucault (1980), güç 

ilişkilerinin mekânsal pratiklerle nasıl iç içe geçtiğini araştırır ve kentsel mekânların, 

iktidar yapıları tarafından nasıl şekillendirildiği ile bireylerin günlük yaşam pratikleri 

üzerindeki etkilerini inceler. Bu yaklaşımlar, şehir planlaması ve mimarlık gibi 

disiplinlerde mekânın sosyal ve kültürel boyutlarının daha iyi anlaşılmasına imkân 

tanır ve böylece kentsel tasarım ve politika geliştirme süreçlerine dair bir perspektif 

kazandırır (Soja, 1989). Bu teorik çerçeveler, kentsel alanların dil ve anlam üzerinden 

nasıl şekillendiğine dair kapsamlı bir bakış sunar. 

Choay, “The Rule and the Model: On the Theory of Architecture and Urbanism 

(1997)” adlı eserinde, tarihsel ve teorik perspektiflerden mimarlık ve kent 



23 

planlamasının evrimini inceler. Yapısalcılığı kullanarak, mimarlık ve kent 

planlamasının temelinde yatan kuralları ve modelleri sorgular. Choay (1997), 

mimarlık ve şehir plancılığını düzenleyen normatif kuralların ve modellerin, toplumsal 

değerler ve ihtiyaçlarla nasıl iç içe geçtiğini ele alır. 

Kentlerin metin olarak okunması kavramı, dilbilimden önemli ölçüde etkilenmiştir. Bu 

teorik yaklaşım, kentleri anlam yüklü yapılar olarak değerlendirir ve kentsel form ve 

pratiklerin nasıl okunabileceğini analiz eder. Frederic Jameson ve Edward Soja gibi 

teorisyenler, kentsel mekânları metinler gibi deşifre edilebilir ve yorumlanabilir 

yapılar olarak ele alarak, bu alanların nasıl çok katmanlı anlam taşıdığını ve toplumsal 

iletişimde nasıl rol oynadığını vurgulamışlardır. Özellikle Jameson (1991), 

postmodernizm bağlamında kent mekânlarının nasıl karmaşık sembolik dönüşümlere 

uğradığını incelerken, Soja (1989) postmodern coğrafyalar üzerine yaptığı 

çalışmalarında mekânın sosyal teori ve kritik coğrafya içindeki yerini yeniden 

tanımlamıştır. Bu düşünürler kentsel alanların anlamsal ve sembolik boyutlarını da ön 

plana çıkararak, bu mekânların toplumsal ve kültürel anlamda nasıl bir "okuma" 

sürecine tabi tutulabileceğini ortaya koymuşlardır. Böylece, kentlerin toplumsal 

hafıza, kimlik ve ideolojiyi nasıl yansıttığı ve şekillendirdiği konusunda anlayış 

geliştirilmiştir. 

Dilbilimin sosyolinguistik dalı, dilin toplumsal mekânlar içinde kullanımını 

inceleyerek, farklı kentsel bölgelerde dilin nasıl kullanıldığına ve bu kullanımın sosyal 

sınıf, etnik kimlik ve toplumsal tabakalaşma ile nasıl ilişkilendirilebileceğine 

odaklanır. Bu çalışmalar, kentsel alanlardaki dil kullanımının güç dinamikleri ve 

kimlik oluşturma süreçleri üzerindeki etkilerine odaklanır. Örneğin, Basil Bernstein'ın 

(1971) sosyal kod teorisi ve William Labov'un (1966) sosyolinguistik çalışmaları, dilin 

toplumsal sınıflar arasındaki farklılıkları nasıl yansıttığını ve kentsel bağlamda iletişim 

kalıplarını nasıl şekillendirdiğini detaylandırır. Bu araştırmalar, dilin sadece bir 

iletişim aracı olmanın ötesinde, kentsel mekânın ve toplumsal yapıların 

şekillenmesinde merkezi bir rol oynadığını göstermektedir. Dil aracılığıyla, kentsel 

mekânlar hem anlamlandırılır hem de aktif olarak inşa edilir. Kentsel planlama ve 

sosyolinguistik disiplinler arasındaki bu etkileşim, dilin mekânsal düzenlemeleri nasıl 

etkileyebileceğini ve kentsel çevrenin sosyal yaşam üzerindeki etkilerini anlaşılmasına 

olanak tanıması bakımından başvurulmuştur. 



24 

Kültürel antropoloji ve çevresel psikoloji alanlarında çalışmaları olan Amos 

Rapoport'un "The Meaning of the Built Environment (1990)" adlı çalışmasında 

fiziksel çevrenin sembolik ve iletişim boyutlarını incelemekte ve mekânın insanlar 

tarafından nasıl "okunduğunu" ve anlamlandırıldığını göstergebilim perspektiflerini 

kullanarak çözümlemektedir. Çalışma, çevresel sembollerin ve görsel işaretlerin, insan 

davranışları ve sosyal etkileşimler üzerinde nasıl anlamlar yüklediğini ve bu 

anlamların bireylerin mekân algısını nasıl şekillendirdiğini ele alır. Rapoport bu 

bağlamda, göstergebilimin araçlarını kullanarak, yapıların ve kentsel formasyonların 

nasıl bir iletişim aracı olarak işlev görebileceğini ve sosyal iletişimi nasıl 

etkileyebileceğini detaylandırır. 

1970'lerde Diana Agrest ve Mario Gandelsonas, mimariyi bir anlam sistemi olarak 

çözümlemek için göstergebilim alanından yararlanmışlardır. Gandelsonas, şehri 

tasavvur etmenin yeni bir yolunu sunar ve buna "mimari okuma mekanizması" adını 

verir. Bu, şehrin çizimler ve imgeler aracılığıyla soyutlanması ve kentsel dokunun 

analiz edilmesi anlamına gelir. Amacı, mimari pratiğin nesnesini binadan şehre 

kaydırmaktır. Bu fikirler, Gandelsonas'ın 1991'deki "The Urban Text" adlı 

çalışmasında sunulmuştur. Kitap, mimarlık, şehir planlaması ve semiyotik teorileri 

kullanarak, şehirlerin nasıl karmaşık anlam yapılarına sahip olduğunu ve bu yapıların 

nasıl çözümlenebileceğini tartışır. Gandelsonas, şehirlerin fiziksel formunun yanı sıra, 

bu formların taşıdığı sembolik ve kültürel anlamları da irdeler. 

2.3.1.6 Algılanan – deneyimlenen – yorumlanan kent ve mimarlık ilişkisi 

Fenomenoloji, felsefi bir akım olarak, insan deneyiminin ve bilincin yapısını ve bu 

deneyimlerin nesnelerle olan ilişkisini temel alarak inceler. Bu yaklaşım, Edmund 

Husserl'in temel prensipleri üzerine kurulmuş olup, Martin Heidegger ve Maurice 

Merleau-Ponty gibi düşünürler tarafından daha da derinleştirilmiştir. Her iki filozof da 

fenomenolojiyi, insan deneyiminin ve varoluşunun anlaşılmasında kullanır, ancak 

farklı yönlerde derinleşirler. Heidegger, fenomenolojiyi, insan varoluşunun temel 

yapılarını keşfetmek için bir yöntem olarak kullanır. “Varlık ve Zaman” adlı eserinde 

Heidegger (2008), varlık sorunsalını ve insanın varlıkla olan ilişkisini ele alır. 

Heidegger için önemli olan, insanın dünyadaki varlığını ve bu varlığın temelinde yatan 

anlam ve amaçları anlamaktır. Heidegger (2008), varoluşsal analizini derinleştirerek, 



25 

insanın dünyadaki olma halini, zamanla olan ilişkisini ve bu varlığın ontolojik yapısını 

sorgular. 

Merleau-Ponty, Heidegger’in varlık ve olma üzerine kurduğu felsefi yapıdan 

etkilenmiş olsa da kendi fenomenolojik çalışmalarında özellikle algı, beden ve bilincin 

doğası üzerine yoğunlaşmıştır. Merleau-Ponty’nin “Algının Fenomenolojisi” adlı 

eseri, algıyı ve bedeni, insan deneyiminin merkezine yerleştirir. Heidegger’in 

varoluşsal sorularından yola çıkarak, Merleau-Ponty, insanın dünyayı nasıl 

algıladığına ve bu algının bilinç ve varlıkla nasıl iç içe geçtiğine odaklanır. Ponty’nin 

görüşünde beden sadece fiziksel bir varlık değil, aynı zamanda bilincin ve deneyimin 

bir taşıyıcısı olarak işlev görür. Beden, dünya ile kurulan etkileşimin ana aracıdır ve 

bu etkileşim yoluyla dünya bize açılır (Merleau-Ponty, 2016).  

Mimarlık literatüründe insanların mekânı nasıl algıladıkları, hareket ettikleri, mekânı 

kullanma şekilleri ve bu mekanlarda nasıl bir duygusal ve bilişsel tepki verdiklerine 

dair çalışmalar fenomenolojik yaklaşımdan yararlanmaktadır. Modern kent 

mekânlarının algısının yüzeyselleştiği ve doğayla olan bağlantısının kopuk olduğu 

noktada alternatifler sunmayı amaçlayan Norberg-Schulz (1980), antik Roma'nın 

"genius loci" (yerin ruhu) kavramını inceleyerek, doğal ve yapılı çevrelerin 

karakteristik özelliklerini ortaya koymaktadır. Norberg-Schulz, Martin Heidegger’in 

felsefesinden ilham alarak, erken modernizmin mekânlarını deneyimsel ve varoluşsal 

boyutlar açısından eleştirel bir yaklaşımla inceler. Norberg-Schulz, antik Romalıların 

doğal ortamda gördükleri ve gezindikleri ruhu, bina ölçeğine kadar uzanan bir 

süreklilikte ele alır. Bu öğreti, doğal ve yapılmış ortamların etkileşimi üzerinden 

aidiyet duygusunu ele alarak, mimari mekânın zengin arka planını okuyucuya 

hissettirir.  

Fenomenolojik yaklaşımın mimarlık düşüncesinde ve tasarım pratiğinde görülebilir 

bir etkiye sahip olan diğer isim Steven Holl’dur. Mimari ve fenomenoloji üzerine 

çalışmalar yapan Holl, yapıların ve kentsel mekanların insan deneyimi üzerinde nasıl 

bir etki yarattığını araştırır. Holl (2000) ışık, malzeme ve mekânın birleşiminden doğan 

duyusal deneyimleri vurgular ve bu unsurların mimari tasarımda nasıl entegre 

edilebileceğini gösterir.   

Kentlerin fenomenolojik incelenmesi, kentsel mekanların insan deneyimi üzerindeki 

etkilerini ve bireylerin bu mekanları nasıl algıladığını, nasıl yaşadığını ve nasıl 



26 

anlamlandırdığını çözümlemeyi amaçlar. Fenomenolojinin kent çalışmalarına katkısı, 

kent yaşamının karmaşık yapısını ve dinamiklerini anlamada kullanılan çeşitli 

metodolojik araçları içerir. Kentsel çevreyi algılamada duyuların yeri, mekân algısına 

dair açıklamayı fenomenolojik yaklaşım geliştirerek incelenmektedir. David 

Seamon'ın "Fenomenoloji, Yer, Çevre ve Mimarlık" başlıklı çalışması, mimarlık ve 

yapılı çevre tasarımının insan deneyimi üzerindeki etkilerini keşfetmek için 

fenomenolojik perspektiflerin nasıl uygulanabileceğini incelemektedir. Seamon 

(2003), fenemonolojik bir araştırmanın farklı yöntemlerle nasıl 

gerçekleştirilebileceğine dair düşünce geliştirir. Bu ele alış biçimleri aracılığıyla yapılı 

çevrenin mekansal ve zamansal algısınının, katmanlı yapısının ortaya 

çıkarılabileceğini söylemektedir. Seamon, fenomenolojiyi, insanların yaşadıkları 

çevrelerle kurdukları ilişkileri anlamak ve bu çevrelerin daha anlamlı hale getirilmesi 

süreçlerini geliştirmek için temel bir araç olarak değerlendirir.  

Dışsal kaynaklı bilginin mimarlığa yeni düşünce kanalları açarak farklı bakış açıları 

kazandırdığı bir gerçektir. Nitekim Hays (2011, s.11) 1960'ların ortalarından itibaren 

akademik ve profesyonel çevrelerde mimarlık söylemini yeniden şekillendiren ve 

işlevselci, temelci ve ampirist düşünce biçimlerinden uzaklaştırarak yeni anlam 

arayışlarına yönelten temel dinamiğin, mimarlık ile felsefe arasındaki etkileşim 

olduğunu savunur. Ancak bu etkileşimin yarattığı potansiyel, yalnızca mimarlık ya da 

yalnızca felsefe alanında değil, her iki disiplinin birbiri içinde üretken bir şekilde 

açılım sağlamasıyla mümkün olmaktadır. Bu açılımlar, mimarlığın yalnızca teknik bir 

mesele olarak ele alınmadığı sürece mimarlık ve teknoloji, bilgiyi elinde tutan güç 

olarak mimarın ve etkinliğinin toplumsal düzen kurucu ve sorunlara çözüm bulucu 

gözüyle değerlendirilmediği sürece sosyoloji ve mimarlık, ekonomiyi döndüren 

çarklardan biri olarak görülmediği sürece mimarlık ve ekonomi disiplinlerinin 

arasında olacak şekilde çoğaltılabilir.  

Dışsal gerçekliklerle ilgili sorunlardan biri şu ki, kapitalist ekonomi, değişen ekolojik 

denge, toplumsal sorunlar gibi dünyanın düzenine dair “büyük” meselelerin yanında 

mimarlığın içsel evrenine ilişkin işleyişin ve sorunların “küçük” ve üzerinden 

tartışılmaya değer görülmemesidir. Öyle ki 1984 tarihli Perspecta dergisinin yirmi 

birinci sayısının editörleri Carol Burns ve Robert Taylor mimarlığın yalıtılmış ya da 

özerk bir mecra olmadığı görüşüyle birlikte, form ya da stilden çok daha zorlu 

sorunlarla ilişkili olduğu ve disiplinin dışında kalan ve onu kapsayan toplumsal, 



27 

entelektüel ve görsel kültüre aktif bir biçimde bağımlı olduğu görüşünü 

benimsemişlerdir. Aradan yirmi dört yıl geçmiş olmasına rağmen mimarlık için 

genişletilmiş bir saha öneren Vidler (2017) için de durum farklı değildir. Vidler 

metnini, genişlemiş mimarlık alanı içinde yaratıcılık, çağdaş teknolojiler ve 

öncüllerinden aldıkları derslerle donanmış olarak çalışan mimarların, özellikle de 

nüfus patlaması ve çevre kriziyle ilişkili meselelerle ilgileneceklerini umut ederek 

bitirir. Ancak mimarlık ne zaman ki kendini o “büyük” meselelerin sorunlarına çözüm 

olacak bir güç olarak görürse, o zaman kendi sınırlarını bulanıklaştırmaya 

başlamaktadır. Modern zamanların bilgiyi elinde tutan ve her şeyi yapmaya muktedir 

mimarlık anlayışıyla birlikte başlayan bu yaklaşım, günümüze kadar farklı başlıklar 

altında ancak aynı tavırla devam etmektedir.  

İçinde bulunduğumuz yüzyılda mimarlık teknolojik ilerlemelerin, toplumsal ve 

tarihsel gelişmelerin bir sonucu ve uzantısı olarak varlık göstermektedir. Dışsal 

kuvvete atfedilen bu değer disiplinin kendi başına bir güç /kuvvet olarak varlığını 

zedeler. Bu yüzdendir ki mimarlık kendini “dışsal tikelliklerin kendi içine kıvrıldığı 

karmaşık bir sistem” (Lynn, 2017, s.56), “…çevresel güçlerin birleşmesi” (Allen,2017, 

s.112) ve “bir nesneden çok alana, muhafazadan çok sürekliliğe, ince ayardan çok 

bulanıklığa dair bir durum” (Hays, 2017a, s.441) olarak tanımlamaya başlar. 

Mimarlığın kontrolü dışındaki güçler tarafından işlenebilmesi için itaatkâr olması 

gerektiği (Lynn, 2017, s. 40) düşüncesi, kendi üzerindeki kontrol kaybına işarettir. 

Mimarlık kendisini çevreleyen kuvvetler altında çözülmeye uğramakta ve özgül 

işleyişine dair ilgisini kaybetmektedir. Tam bu noktada Vidler’ın mimarlığın 

genişletilmiş sahasını peyzajın doğa, arazi ve şehircilikle ve heykelin anıtsallık 

kavramıyla ilişkili olarak üzerinden gerçekleştirdiği kavramsallaştırmaya bakmak 

anlamlı gözükmektedir. Çünkü Vidler (2017) bu tür bir yaklaşımın “tam-da-mimarlık-

olmayan” bir mimarlığın önünü açacağını iddia eder. Tek taraflı bir tam-da-olmamışlık 

hali değildir bu, mimarlığın disipliner yapısının sınırlarının belirsizliğiyle birlikte 

gelen kendi üzerindeki hakimiyetinin zayıflaması aynı şekilde “tam-da- peyzaj-

olmayan” ve “tam-da-heykel-olmayan” olarak genişletilmeye çalışıldığı diğer alanlara 

da sirayet eder.  

Ruy’a (2012, s.38) göre mimarlığın özgüllüğünü kaybetmesi ve kendisinini sosyo-

kültürel sahaların yan ürünü, teknokratik sistem ve ağların koşullu bir bileşeni olarak 

muamele görmesi mimarlığın söyleminde yaşanan “nesneden alana” kayan görüş 



28 

sonrasıyla birlikte başlamıştır. Ruy, Stan Allen’ nın “Alan Koşulları (Field 

Condition)” makalesini mimarlıkta yaşanan “nesneden alana” söylemi için önemli bir 

nokta olarak tanımlar. Birden çoğa, bireylerden ortaklıklara, nesnelerden alanlara 

hareket eden alan koşulları kavramı matematiksel alanlar kuramına, doğrusal olmayan 

dinamiğe ve evrimsel değişimin bilgisayar simülasyonlarına atıfta bulunur. Allen’nın 

(2017) mimarlık için alan koşulları kavrayışı daha çok alanda çalışan bir antropolog, 

botanikçi ya da bir ustayı alanda hesaplanacaklar [verify in the field] için uyarandır. 

Dolayısıyla sayısal teknolojiler, iletişim ve enformasyon sistem ve ağları, kullanıcı 

davranışları gibi tanımlarla ilişkilidir (Allen, 2017, s.124). Allen’ın alan koşullarına 

mimarlığın bugünün etkinliğini gerçekleştirmesinin koşulu olarak atfettiği değer, 

içinde yaşadığımız büyük veri çağının bir yansıması olarak okunabilir. Her türlü veri, 

girdi niteliğinde tasarım pratiğini şekillendirmenin bir yolu olarak değerlendirilir ki 

böyle bir anlayış mimarlığın hiçbir denetiminin bulunmadığı kuvvetlerin ve faktörlerin 

sonucunda vuku bulduğunun göstergesidir. Deneyimimizin bütünüyle sayısallaştığı 

bir dönemde sayının disiplinin merkezine doğru çekilmesini kaçınılmaz olduğu 

düşüncesiyle Hays (2017b, s.307) pek çok ana akım mimarlığın- hem ampirik veri 

yüzeyler [datascape] (MVRD, UNStudio ve diğerleri gibi) hem de sayısal olarak 

oluşturulmuş topografyalar (Greg Lynn ve diğerleri)- derinden ve doğrudan sayılara 

bağımlı olduğunun altını çizer. Ancak böyle bir durumun sonucunda mimarlık kendini 

gerçekleştirmek için değil de birtakım verileri görünür kılmak için bir araç konumuna 

sürüklenir. Söz konusu olan mimarlıktan çok veri tabanlı, sözde bilimsel ve istatiksel 

birtakım değerlerin biçime bürünmüş halidir.  

Zeynep Çelik Alexander (2014) mimarlık alanında yaşanan bu epistemolojik 

dönüşümünün Kuzey Amerika'daki mimarlık okullarınının tasarım stüdyolarında 

sıralanan gerekçelerin doğasına nasıl sirayet ettiğine ışık tutar. Yakın zamana kadar 

öğrencilerin tasarım çalışmalarını açıklamak için incelemeler sırasında tarihsel 

emsallerin analizlerine başvururken bugün enerji tüketimi üzerine akış diyagramları, 

beyin taramalarının görüntüleri, ulaşım ağlarının haritaları veya termal dağıtım 

modelleri gibi çeşitli kılıklardaki verilere başvurmaktadırlar. Verilere olan bu tutku 

mimarlık bilgi alanını aydınlatacak yeni bir kavrayışa yol açmamaktadır. Çoğu zaman 

diyagramatik dürtü ile birtakım verilerin grafik olarak görselleştirilmiş sonuçlarına 

ulaşılır. Sınırların bu denli belirsizleşmesi ortada mimarlık adına konuşulacak, üzerine 



29 

tartışılacak hiçbir şey bırakmazken daima mimarlık nerede? sorusunu sorduran eksik 

kalan bir yan bulunmaktadır. 

2.3.2 Mimarlık perspektifinden kent: Mimarlık özgül alanı ve kent ilişkisi  

Mimarlık tarihsel süreklilik içinde disipliner yapısının kaygan zemini ve belirsizliğiyle 

birlikte yaşanan kriz anlarında ne’liğine dair cevabını kendi içsel evreni içinde arar. 

Değişimle gelen belirsizliklere rağmen kendine referansla kurmaya çalıştığı sınırları 

kapatmak ister. Meşruiyetini kendisinden başka bir yerde kazanmadığı arındırılmış 

zemini arar (Mennan, 1999). Ancak bu kendi içine dönüşler mimarlığın her şeyden 

bağımsız salt bir varlık alanı olmadığı, değişen dünya görüşlerinin kaçınılmaz etkisiyle 

birlikte kısa soluklu tartışmalar olarak kalırlar.  

Mimarlığın sınırlarının değişken oluşu ve her dönemin kendi izleklerini yeniden 

oluşturuyor olmasına rağmen bir dizi soru sürekli tekrar eder: Mimarlığa özgü 

değişmeyen temel /asal bileşenler nedir? Bu sorunun sürekli gündeme gelmesini 

mimarlık için “geri-dönüşümlü bir tema” olarak nitelendirerek tartışmanın 

tarihselliğine bakan Mennan (1999, s.36) tekrarlanan tartışmaların genellikle asal, 

temel, öz gibi varlık kuramsal temalar etrafında biçimlendiği görüşündedir. 

Vitruvius’un mimarlık için olmazsa olmaz üçlü "sağlamlık, kullanışlılık, güzellik" 

(firmitas, utilitas, venustas) formülünden, 18.yüzyılda Durand’ın mimarlığın esaslarını 

belirleyen temel elemanlarına ve onların nasıl bir araya geleceğine dair sistematik 

kombinasyonlarına, Laugier’in ilkel kulübesine ve Semper’in dört asli bileşenine 

kadar sıralanabilir ve çoğaltılabilir her metin bu geri dönüşümlü temanın bir ürünüdür. 

Literatür incelendiğinde, mimarlığın özerk alanının kent ile olan ilişkisi üzerinden ele 

alındığı çalışmaların, 1970'lerin düşünsel ortamının etkisi altında geliştirildiği 

görülmektedir. Bu isimlerden biri olan Manfredo Tafuri çalışmalarında, modern 

mimari ve şehir ilişkisi üzerine geliştirilmiş bir eleştiri ortaya koyar. Tafuri, 

Aydınlanma döneminden itibaren mimarlığın evrimini kapitalist modernleşme ile 

ilişkilendirir. Araştırmalarında, modern mimarinin izlediği yolun, kapitalizmin 

ekonomik yapılarından bağımsız olarak anlaşılamayacağını vurgular. Tafuri’ye göre 

mimarlık gelişimini kapitalizmin belirleyici etkileri altında şekillenmiştir. Tafuri’ye 

göre “arkitektonik nesneyle kentsel düzenleme arasında diyalektik” avangardla 

birlikte köktenci bir evreye girmiştir (Tafuri, 1999, s.6-7). Tafuri'nin teorisine göre, 

mimari avangard metropoldeki mimarlığın üretim ve tüketim yollarına meydan 



30 

okumayı gerektirir. Fakat, gelinen noktada mimarlık modern metropolün kentsel 

yapısı içerisinde tamamen çözülerek ortadan kalkmıştır (Tafuri, 199, s.22). 

Tafuri, Hilberseimer'in 1927 tarihli Grossstadtarchitektur'unda yer alan görüşünde 

büyük şehrin mimarisinin temel hücre ve kentsel organizma olarak iki temel faktöre 

verilen çözüme bağlı olduğunu söyler. Kent ile sonlanan üretim zincirindeki ilk unsur 

olarak hücre, kentsel yapılanmanın bir faktörü olarak görülmektedir.  Hilberseimer’ın 

hücre ile kentsel organizma arasındaki ilişki üzerine yaptığı değerlendirmelerden 

hareketle Tafuri, modern şehrin "toplumsal makine" haline geldiğini yorumlar 

(Tafuri,1976). Bir yapı artık yalnız bir "nesne" olarak kalmaz; hücrelerin oluşumu, 

kentin genel planlama stratejilerini önceden tanımlar. Kentin yapısı, birleşme 

kurallarını belirleyerek hücrelerin standart formlarını şekillendirir. Planlı üretim 

sürecinde, mimari geleneksel anlamda özgünlüğünü yitirir. Her yapı, kentin daha geniş 

planlamasını etkileyen dinamiklerin bir parçası haline gelir, bu nedenle mimarlık artık 

sadece tekil yapılar üzerine değil, şehrin bütünsel yapısını dikkate alarak 

düşünülmelidir. Tafuri bu yaklaşımın üzerinde, "yeni üretim teknikleri, piyasanın 

genişlemesi ve rasyonalizasyonu cephelerinde, nesnelerin üreticisi olarak mimarın 

gerçekten de yetersiz bir figüre dönüşmüş olduğunu" göstermek için durur (Tafuri, 

1976, s.107). Artık söz konusu olan, şehrin tekil unsurlarına veya basit prototiplere 

biçim vermek değildir. Üretim döngüsünün gerçek birliği şehirde tanımlandığından, 

mimar için uygun tek rol, o döngünün örgütleyicisi olmaktır. 

Tafuri'nin mimarlığın, kapitalist toplumun yapısal düzenini ve normlarını yeniden 

üretirken giderek işlevsizleştiğini iddia eden tezi, bazı eleştirmenler tarafından 

karamsar bir görüş olarak değerlendirilmiştir. Özellikle Hays, Tafuri'nin mimarlık 

disiplinine dair gözlemlerini ele alarak, mimarlığın kapitalizm karşısında iki zor durum 

arasında sıkıştığını öne sürer: Mimarlık dirense bile kapitalist mekanizmalar tarafından 

işlevsiz hale getirilir, bu nedenle mimarların eleştirel bir mesafe kazanma çabaları 

anlamsızlaşır. Bu yorumlar doğrultusunda Hays, Tafuri'nin mimarlığın kendisinden 

vazgeçtiğini ifade eder (Hays, 2015, s.13). Ancak tam da bu noktada Hays, mimari 

nesnenin bağımsız bir varlık olarak var olma yetisinin elinden alındığının ancak bunun 

sonucu olarak illa yok edilmesi gerekliliğini içermediği, madde ve süreç olarak 

yeniden tasarlanabilir olduğu üzerinde durur. Bu, mimarlığın kendi temelleri ve 

sınırları üzerine düşünülmesiyle gerçekleşir. Hays bu durumun geç avangard olarak 

adlandırdığı mimarlık anlayışının ve değerler sisteminin nesnelerinde maddileştiğini 



31 

öne sürer (Hays,2015, s.12). Geç avangardın sorusunun mimarlık nereden kaynaklanır, 

ona mimarlık olarak varolma yetkisi veren nedir olduğunu vurgular. 

Aldo Rossi'nin tipolojik yapı kalıntıları, Peter Eisenman'ın çerçeve, düzlem ve ızgara 

sistemleri ile Bernard Tschumi'nin sinegramatik kesitlerinden yola çıkan Hays, bu 

unsurların başka bir deneyim ya da bilgi türüne indirgenemeyen özgün mimari öğeler 

ve olaylar olarak değerlendirildiğini savunur (Hays,2015, s.2). 1970'li yıllar, Rossi, 

Eisenman ve Tschumi'nin mimarlıkta temel birimler ve bu birimlerin birleşim 

mantıkları üzerine yoğun bir araştırma sürecine girdikleri bir dönem olarak kayda 

geçmiştir. Bu dönem, mimarlığın sınırlarını yeniden tanımlamak ve kent ile olan 

etkileşimleri üzerinden yeni anlayışlar geliştirmek adına kritik bir öneme sahiptir. Bu 

isimlerin çalışmaları, mimarlık pratiğinin özgün alanlarıyla kentlerin dinamikleri 

arasında kurdukları bağlantılar açısından önem teşkil etmektedir. 

Hays’e (2015, s.34) göre Rossi’nin şehir düşüncesini anlamak için öncelikle onun 

tipoloji kuramının nasıl işlediğine bakmak gerekir. Rossi, kentlerin ve yapıların tarih 

boyunca nasıl farklı işlevlere evrildiğini ve bu süreçte mekânsal örüntülerin nasıl 

korunduğunu inceler. Tipolojik tekrar ve devamlılık kavramı, Rossi'nin 

çalışmalarında, kentsel dokunun belirli örüntülerinin zamana direnç göstermesini ve 

şehir planlamasının sürekliliğini açıklar. Örneğin, Padua'daki Palazzo della 

Ragione'nin yüzyıllar boyunca çeşitli işlevlere uyum sağlamasını ve Nîmes'deki Roma 

anfitiyatrosunun zamanla farklı yapısal işlevlere bürünmesini bu kalıcılık fenomeni 

çerçevesinde değerlendirir. 

Aldo Rossi'nin “analojik şehir" kavramı, mimarlıkta tipolojik devamlılığın ve kentlerin 

tarihsel ve kültürel katmanları arasındaki ilişkilerin anlaşılmasında bir araç olarak 

kullanılmıştır. Rossi, şehirleri, mimari form ve işlevlerin tarihsel sürekliliğini 

vurgulayarak bir metin gibi okunabilecek ve yorumlanabilecek yapılardan oluşan birer 

kompozisyon olarak ele alır. Hays’e (2015) göre Rossi'nin Canaletto'nun başka 

şehirlerde olan Pallodaio’nun üç anıtını içeren hayali Venedik manzarasına atıfta 

bulunarak açıkladığı gibi, bir şehrin mimari bileşenleri arasında yapılan analojiler hem 

mevcut yapıların yorumlanmasını hem de yeni mimari tasarımların geliştirilmesini 

sağlayan bir yöntemdir. Hays, Rossi’nin “analojik şehir” kavramsallaştırmasında var 

olan formların mimetik olarak katlanması ve yeniden katlanması süreçlerine 

odaklanarak, bu biçimlerin anlamını çözümlemeyi hedefler. Rossi'nin bu yaklaşımı, 

bireysel bir yapı tasarımının, şehirle kurduğu analojik ilişkiler üzerinden 



32 

geliştirilebileceğinin bir ispatı niteliğindedir. Rossi'nin tasarım anlayışı, özellikle 

Fagnano Olona'daki ilkokul binası örneğinde açıkça görülür. Bu yapı, pasaj-sokakları, 

yaya meydanı, rotonda benzeri kamu yapıları ve anıtsal merdivenleri ile adeta 

bağımsız bir şehir işlevi görür (Hays, 2015). Bu analojik yaklaşım, kentsel formun ve 

mimari pratiğin sürekliliğini ve yeniden yorumlanmasını destekler, böylece şehir ve 

mimarlık arasında süregelen ve dinamik bir diyalog kurulur. Bu perspektiften Rossi, 

kentsel mekânı ve mimariyi, geçmişin izlerini taşıyan ve sürekli olarak yeni 

bağlamlarda yeniden şekillendirilen canlı bir olgu olarak görür. 

Colquhoun'a (2005) göre, 1970'lerde mimarlığın kendi gelenekleri ve değer 

dizgelerine atıfta bulunarak kendine yeterli bir sistem olarak kabul edilmesi, önceki on 

beş yıl boyunca teorinin zayıflatılması nedeniyle ortaya çıkan bir tepkidir. Çünkü 

mimarlık bu süre içinde işlemciliğin, dizge yöntembiliminin, şiirsel teknolojinin, 

toplumsal gerçekçiliğin ve hatta belirli anlambilimsel tartışmaların birbirini izleyen 

saldırı dalgalarıyla karşılaşmıştır ki hepsinin temel amacı, Reyner Banham’ın “kültürel 

yükümüz” olarak adlandırdığı, mimari değerleri yerinden sökmek olmuştur 

(Colquhoun, 2005, s.65). Bu süreçte mimarlık kendi içine dönüşünü, hafıza yoluyla 

hatırlayarak gerçekleştirirken, tip kavramı ve tipoloji düşüncesi mimari tasarım 

sürecinde önemli bir yere sahip olmuştur.  

Mimarlıkta tip, tipoloji ve ilişkili diğer kavramlara dönemin sorunsalları çerçevesinde 

farklı anlamlar yüklenmiştir. Bu farklılaşmanın ne olduğuna Anthony Vidler’in (2000) 

üçlü tipoloji kurgusu üzerinden bakılabilir. Vidler’a göre birinci tipoloji Aydınlanma 

döneminde doğa ideali üzerine, ikinci tipoloji 20.yüzyılın ilk yarısında seri üretim 

mantığı üzerine, üçüncü tipoloji ise 20.yüzyılın ikinci yarısında mimarlığa ve kente 

referansla temellendirilmiştir. Birinci ve ikinci tipolojide mimarlığın kendini doğa ve 

üretim teknolojisi gibi dışsal gerekçeler üzerinden temellendirmesi söz konusuyken 

üçüncü tipoloji kendi geçmişine referansla oluşur. Bu kapsamda üçüncü tipoloji tanımı 

kapsamında söylemini ve pratiğini şekillendiren mimari tavır disipline geri dönerek 

bilgi alanının sınırları kapatma eğilimindedir. 

Dönemin İtalya’sında ortaya çıkan La Tendenza hareketi mimarlığın özerkliğini 

savunarak farklı alanlar üzerinden temellendirmeye karşı bir görüş benimsemiştir. 

Bunun sonucunda mimarlık değişmez birtakım kurallarla açıklanmaya çalışılmıştır. La 

Tendenza hareketininin üyelerinin de dahil olduğu Neo-Rasyonalistler için de 

mimarlık, gelenek ve geçmişe referansla kurulan disiplinin sınırları dahilinde 



33 

üretilmesi gerektiğidir. Tipoloji ve morfoloji mimarlığı keyfiyetten ve dışsal bir 

gerçeklik üzerinden meşrulaştırmaktan kurtaracak düşünsel akımın merkezindedir.  

Ancak tipoloji, mimarlığın kendinden kaynaklı olan ve yine kendini kontrol altına alan 

bir mekanizma olarak değerlendirildiği sürece disiplinin sınırlarını kapatır. Bugün 

biliyoruz ki sınırlarının varlığının gerekliliği kadar o sınırların başka sınır durumlarla 

ilişki içinde olması kaçınılmazdır. Bu durum, disiplinin sınırlarını kesin bir şekilde 

çizerek yalnızca içeriden çözümler aramanın, mimarlığı dış etkileşimlerden 

uzaklaştırarak sınırlarını daralttığı anlamına gelir. Mimarlığın kendi ile iletişime 

geçerek sınırlarının varlığının farkında olması, gerektiğinde onu daraltabilmesi, 

geçirgen hale getirmesi veya başka sınır alanının üzerine genişletebilmesi, içine 

sızdırabilmesi gerekmektedir.  

Hays’in proje ve yazılarının üzerinden durduğu diğer bir isim Peter Eisenman’dır. 

Eisenman ilk çalışmalarında mimarlık disiplinine geleneksel duyusal, yapısal, 

fenomenolojik ve uygulamalı parametrelerin ötesinde yeni bir arayış içinde olmuştur. 

1966 ile 1985 yılları arasında gerçekleştirdiği projeler ve yazıları, özellikle mimarlığın 

kökenine yönelik derinlemesine bir arayışı yansıtır. Bu süreçte, Eisenman mimarlığın 

'derin yapısını', 'özerkliğini' ve 'içsel bütünlüğünü' keşfetmeyi amaçlamış, mimarlık 

pratiğinin kökenleri, amaçları ve rasyonel varsayımları üzerine kurulu yapıları eleştirel 

bir bakış açısıyla sorgulamıştır. Eisenman, mimarlık modelinin klasik tanımının bir 

simülasyon olduğunu öne sürerek, bu modelin ötesinde ne tür bir mimari anlayışın 

mümkün olabileceğini tartışır (1984, s.530).  Eisenman'a (1984) göre, bu tür bir 

sorgulama, mimarlık için yeni bir model tasarlama yeteneğimizdeki eksiklikleri ortaya 

koyar ve bu durum, mevcut olmayan bazı özelliklerle yeni bir yapısal çerçeve 

önerilmesini gerektirir. 

Hays (2015, s.55) Eisenman’ın bu arayışının 1978-1988 yılları arasında “Yapay 

Hafriyat Şehirleri (Cities of artifical excavation)” adını verdiği bir dizi çalışmada 

gerçekleştirdiğini düşünür. Bu yeni yaklaşımda Eisenman kentin tarihsel ve toplumsal 

bağlamını ayraç içine alarak varoluşsal bir boşluk üzerinde mimarlığın temel 

yapıtaşlarını ve anlamını yeniden kodlamayı amaçlar. Yapay Hafriyat Şehirleri’nde 

süreç yapı alanının özelliklerinin silinmesi sonra tekrar üretilmesi ve üst üste 

bindirilmesi olarak ilerler. Eisenman, şehirleri bir arkeolojik alanı titizlikle 

kazıyormuş gibi katmanları birer birer açarak inceler. Bu inceleme sırasında, mekânın 

zaman içinde biriken katmanlarını dolaşır ve bu katmanların birikimi sonucu meydana 



34 

gelen anlamsal ve biçimsel yenilikleri ortaya çıkarır. Hays’e (2015) göre yapay 

hafriyat şehirlerinde ızgaranın kullanımı hem yapı alanın varsayımsal yapılarının bir 

diyagramı, hem yapının işlevlerinin maddi bir dayanağı, hem de tekrarlayıcı, 

özdüşünümsel bir yapı olarak kullanılmıştır. Venedik, Berlin, Paris gibi kentlerin 

geometrik yapıları ortaya çıkarmak, aktarmak ve ölçeklendirmek mimari anlam 

üretme sürecinin merkezine konumlandırır. 

Hays, yapay hafriyat şehirlerinden Venedik üzerinden geliştirilen Cannaregio’ya 

odaklanır. Hays’e (2015) göre Cannaregio projesi, mimarlık disiplinine dair 

varsayımları sorgular. Biçim ve içerik arasında bir ayrışma oluşturarak, alışılagelmiş 

tasarım anlayışlarının ideolojik temellerini parçalar. Bu süreçte, önceden var olan 

kentsel dokular üzerine yeni yapıları katmanlar halinde üst üste bindirerek, tarihsel ve 

kullanım değerlerini silerek yeniden yorumlar. Eisenman, bu strateji ile mimarlığı, 

sadece estetik veya fonksiyonel bir disiplin olmanın ötesine taşıyarak düşünsel ve 

ideolojik bir pratik olarak nasıl yeniden değerlendirilebileceğini ortaya koyar. Hays 

Eisenman’dan aktararak “…şimdiki zamanda mimarlık yapay bir geçmişi ve 

geleceksiz bir şimdiyi icat etme süreci olarak görülür. Artık olmayan bir geleceği 

hatırlar. Dolayısıyla yapay hafriyat şehirleri bizi mimarlık çizgisinin sonunun ötesine, 

sonun sonu’a götürür” (Hays,2015, s.55). 

Geç avangard mimarlar arasında yer alan Bernard Tschumi, mimari özerklik 

kavrayışını kent bağlamına taşıyan çalışmalarıyla öne çıkar. Hays, bu yaklaşımın en 

belirgin örneği olarak Manhattan Transkripsiyonları serisini işaret etmektedir. Çünkü 

arzu nesnesi artık Villa Savoye değil Manhattan’dır (Hays, 2015, s.132). Ancak bunun 

üzerine geliştirilen düşüncelere geçmeden önce Tschumi’nin olay terimini nasıl 

kavramsallaştırdığını anlamak önemlidir. Bernard Tschumi'nin "olay mimarlığı" 

kavramı, geleneksel mekân algısını aşan, süreç odaklı bir yaklaşımdır. Yapının 

içindeki insan etkileşimi ve aktiviteleriyle değer kazanan bir mekân anlayışı söz 

konusudur. Bu kavram, mimarlığın özne-nesne hiyerarşisini tersine çevirerek, 

kültürel, tarihsel ve ekonomik faktörlerin mimari deneyim üzerindeki etkisini vurgular 

ve bu etkileri maddi bir şekilde temsil eder. Bu yaklaşımda, mimar, kullanıcıların 

deneyimlerini şekillendirecek koşulları oluştururken, bina içerisinde gerçekleşen 

tesadüfi etkileşimler ve eylemler kullanıcıların kendilerine özgü deneyimler 

oluşturmasına olanak tanır. Bu anlamda, yapı, kullanıcılarının aktif katılımıyla 

canlanır ve her bir kullanıcı olayının, mekânın anlamını ve işlevselliğini belirleyen 



35 

temel bir bileşen haline gelir. Tschumi için olay mimari programın ve performansın 

birleşimi olarak görülür. Bu yaklaşımı, katedralde sırıkla atlamak veya çamaşırhanede 

bisiklete binmek gibi "çapraz programlama" örnekleriyle somutlaştırır. Hays’e (2015, 

s.126) göre bu durumlar, mekânın geleneksel işlevlerinin çarpıtılmasını önerir ve 

olaylar, mimari özerklik ile olumsuzlamanın arasında, çelişkili bir diyalektik koşul 

olarak konumlandırılır.  

Bernard Tschumi'nin "Manhattan Transcripts" projesi, 1976 ile 1981 yılları arasında 

gerçekleşen bir dizi teorik ve görsel çalışmadır. Bu çalışmalar, New York şehrindeki 

gerçek mekanlarda hayali olayları betimler ve mimari, hareket ve olayları yeni bir 

ilişki içinde değerlendirme amacı taşır. Tschumi, mimariyi sadece fiziksel mekanların 

üretimi olarak değil, aynı zamanda bu mekanlarda gerçekleşen olaylar ve hareketlerle 

entegre bir şekilde ele alır. Bu bakış açısıyla Tschumi, mimariyi geleneksel 

temsiliyetten uzaklaştırarak, olayların figüratif kökeni üzerinden yeniden kurgular. 

Tschumi'nin bu çalışmaları, özellikle sinema ve dans gösterilerinden alınma 

tekniklerle zenginleştirilmiş, mimarlık, hareket ve olay arasındaki geleneksel ayrımları 

sorgulayarak, mekân ve zamanın dinamik bir bileşimini önerir. Bu çalışmalar, 

özellikle mimari tasvir ve temsil konusunda mevcut yöntemlerin ötesine geçmeyi 

amaçlar ve mimarlık pratiğini, olayların ve mekanların üst üste bindirilmesi ile farklı 

bir eleştirel yaklaşım sunar. "The Park", Central Park'ta bir cinayeti; "The Street", 42. 

Cadde üzerinde şiddet ve cinsellik içeren olayları; "The Tower", bir gökdelenin 

tepesinden yapılan tehlikeli bir düşüşü; "The Block", bir şehir bloğu içindeki beş olası 

olayı konu alır.  

Mimarlığın kent ile kurulan ilişkisinde mimarlık içinde kalarak düşünce üretenlerden 

biri de Pier Vittori Aureli’dir. “The Possibility of an Absolute Architecture” adlı 

kitabında Aureli (2011), mimari form üzerine şehrin çevresel ve toplumsal koşullarıyla 

ilişkilendirdiği bir mimari anlayış geliştirir. Pier Vittorio Aureli'nin mutlak mimarlık 

teorisi mimarlığın içsel dinamikleri ile kentselliğin dışsal bağlamı arasında bağ 

oluşturan bir teoridir. Aureli, "mutlak mimarlık" terimiyle, mimari formun tasarlandığı 

ve inşa edildiği çevreden bağımsız olarak kendi bireyselliğini vurgular (Aureli, 2011, 

s. xi). Aureli'nin çalışmalarında, mutlaklık terimi, özgün anlamı olan saflığa işaret 

etmekten ziyade, özellikle kendisini çevreleyen kentten ayrıştığında kendisi olarak 

tanımlanmanın bir ifadesi olarak kullanılır. Mimarlığın bu şekilde kentten 

ayrıştırılması, mimari formun ve dolayısıyla mutlaklığın kendini gerçekleştirmesi 



36 

açısından hayati öneme sahiptir. Aureli, mutlaklık kavramını ve onun farklı 

olasılıklarını yorumlamak için Andrea Palladio, Giovanni Battista Piranesi, Étienne 

Louis-Boullée ve Oswald Mathias Ungers gibi mimarların, mimari formları 

aracılığıyla kentsel sorunlarla derinlemesine uğraştıkları tarihi örnekler üzerinden bu 

argümanı geliştirir. 

Aureli, çağdaş şehirde mimarlığın tanımını yapabilecek, son biçimsel eğilimlere 

kapılmadan doğrudan kentleşmeyle yüzleşen ve bu süreci yansıtan bir “mutlak form” 

arayışı içindedir. Bu teori, kentle karşılıklı bir ilişki içinde olan mimari bir form fikrine 

odaklanmaktadır. Aureli'nin yaklaşımı, mevcut kentsel koşulların biçimsel 

niteliklerini mimari yapıya entegre ederek, kentin sosyal, kültürel ve politik yönlerini 

destekleyen bir biçim aracılığıyla şehirle yeniden bağ kurmayı hedefler. Bu anlayış, 

biçimi disiplinin merkezi bir elemanı olarak kabul eder ve bu, kentle etkileşimini 

güçlendiren mutlak bir mimariye yol açar. Mutlak mimari, form üzerindeki kontrolü 

sayesinde, çevreleyen kentsel bağlamla etkileşimi kolaylaştıran önemli bir mekanizma 

haline gelir. Sonuç olarak, Aureli mimarlığın biçimsel özelliklerini, kentleşmenin 

politik ve biçimsel yönleriyle ilişkilendirerek yeniden tanımlar. Kentten alınan ve 

forma yansıtılan bu mutlak mimari önerisi, kentle olan bağlantısını derinleştiren ve 

kentsel bağlamı zenginleştiren bir yaklaşım sunar. 

Yakın tarihte mimarlığı projektif (projective) bir pratik (Somol ve Whiting, 2017) 

olarak gören kuram/eleştiri sonrası (post-critical) olarak anılan düşünce akımı nispeten 

güncel bir disiplinerlik tartışmasının önünü açar. Somol ve Whiting’e (2017) göre 

disiplinerlik eleştirel mimarlık tarafından soğurulmuş ve tüketilmiştir. Bu iddialarına 

1970’lerde Manfredo Tafuri ve Colin Rowe’un düşünceleri üzerine temellendirdikleri 

görüşüyle Hays ve Eisenman tarafından gerçekleştirilen disiplinerlik tartışması 

üzerinden açıklık getirirler.  

Hays (1984) “Critical Architecture: Between Culture and Form” adlı makalesinde 

Mies van der Rohe’nin Barcelona Pavyonu okuması üzerinden mimarlığı, önceden 

beri var olan kültürel değerlerin temsili ile soyut biçimsel bir sistemin her şeyden 

bağımsız özerkliği arasında konumlandırır. Hays, mimarlığın özerk bir disiplin ile 

kültürel bir ürün olmak arasında eleştirel bir konumda hareket edebileceği savunur. 

Böylece mimarlık maddeselliği aracılığıyla toplumsal eleştiri yapabilir. Le 

Corbusier’in Dom-ino’sunu yeniden okuyan Eisenman (1979) ise disiplinerliğe 

tasarım sürecinin kendisini ele alarak yaklaşır. Somol ve Whiting’e (2017, s.180) göre 



37 

her ikisi için de disiplinerlik, eleştiriyi, temsili ve anlamayı mümkün kılan bir özerklik 

anlamına gelmektedir. Savundukları projektif pratik ise araçsalcı, projeksiyon yapan, 

performans ve pratik yanlısı bir disiplinerlik anlayışına sahiptir.  

Projektif mimarlık, eleştirel mimarlığın süreç ve özerklik üzerine kurulu disiplinerlik 

anlayışını mimarlığa içkin çoğullukların karşılıklı ilişkileri üzerine yoğunlaşarak 

performans ve pratikle yer değiştirir. İçkin çoğulluklar hem program, biçim, oran, 

malzeme gibi mimarlığa ait olanlari işaret ederken hem de teknoloji, ekonomi, 

atmosfer gibi mimarlık dışı alanları da içererek bunlar arasında ilişkinin önemini 

vurgular. Ancak projektif mimarlık, kontrolü dışında gerçekleşen ekonomi, siyaset 

gibi güçler üzerinden meşrulaştırılmaya çalışılan etkisiz bir disiplinlerarasılık 

kavramından farklılaşır. Dolayısıyla mimarlığın uzmanlık alanını mutlak mimarlık 

tanımıyla sınırlamadığı gibi mimarlık alanının dışında uzmanlık iddiasında bulunmaz 

(Somol ve Whiting, 2017).  

Doksanlı yıllardan itibaren küreselleşmenin etkisiyle birlikte yaşanan ekonomik 

büyüme, neo-liberal politikalar ve beraberinde gelişen sosyal ve ekolojik sorunlar, 

teknolojinin hızlıca her alana yayılması mimarlık disiplininin çalışma alanını 

genişletmiştir. Böylece Projektif mimarlık, Tafuri'nin başlattığı ve mimarlığın 

kapitalist sistem dışında olup olamayacağını sorgulayan eleştirel düşüncenin 

zayıflamasıyla, "geç kapitalizmin aralıksız mutasyonlarından ilham alarak ve 

kurumsallaşmış küreselleşmeyle uyum sağlayarak" hareket eder (Toorn, 2017). 

Projektif mimarlık pratiği, eleştirel mimarlığın aksine, mevcut durumları reddetmek 

yerine bunları benimseme gerekliliği üzerine kuruludur. Bu çerçevede, projelendirme 

süreci ekonomi, ekoloji ve bilgi sistemleri gibi çeşitli faktörlerin dikkate alınmasını ve 

yeniden yapılandırılmasını içerir. Toorn (2017, s.291) bu bağlamda, projektif 

pratiklerin, projelerin oluşturulması sürecinde malzeme, ekonomi, yapım, biçim, 

program ve özgül bağlam gibi unsurların etkisi altında, mimari bilgi ve araçlar 

yardımıyla projeksiyonların test edilebilir ve geliştirilebilir olmasını olumlu anlamda 

değerlendirir. Bu yaklaşımda, diyagramlar ve diğer analitik araçlar aracılığıyla 

gerçekliği sistematik bir şekilde incelemek ve gizli kalmış güzellik, güç ve 

potansiyelleri ortaya çıkarma iddiası, 'ne' ve 'neden' sorularını tanımlamadan 

bırakırken, sürekli olarak 'nasıl' sorusu üzerine yoğunlaşılmasına neden olmaktadır 

(Toorn, 2017).  



38 

Projektif pratiğin disiplinerlik anlayışı, hem kendinden kaynaklı bilgi alanını 

seyreltmeden hem de kendi bilgi alanının dışında bir uzmanlık iddiasında bulunmadan 

başarılı olmanın yollarını araştırır. Ancak bu süreçte var olana sürekli uyum sağlama 

çabası, aşırı gerçekçiliğe kapılmakla sonuçlanabilir ve bu durum pratiğin anlamını 

yitirmesine neden olur. Çünkü projektif pratikler, gerçekliklerle ilişkilenmeyi var 

olmanın koşulu olarak ele alırken, mimarlığın sosyal sonuçlarını ve politik olanla olan 

temasının yok olduğunu göz ardı ederler. Öyle ki Toorn (2017) bu gerçekçiliğin teorik 

ya da siyasal olarak hiçbir aracılıkta bulunma niyetinin olmaması ve gerçekte yol 

açacağı sosyal inşaatın sonuçlarına karşı tam bir kayıtsızlık içinde olduğu 

görüşündedir. Sonuç olarak, mimarlık, çevresel koşullara karşı durmak yerine onlarla 

hareket etmeyi ve uyum sağlamayı amaçlarken, sosyo-kültürel farkındalığın eksikliği 

ve küresel ekonominin pragmatizmine maruz kalma tehlikesiyle karşı karşıyadır. 

Ayrıca bu tavır mimarlığın çıkmazı haline gelen teori-pratik arasında gidip gelen 

bitimsiz tartışmayı pragmatist tavra yakınsayarak yeniden gündeme getirir. Pratik ve 

teorinin birbirini karşılıklı açılımladığı bir tartışma başlatmaz aksine teoriyi her türlü 

zayıflatır. 

2.4 Mimarlığın Sınır Aşımı 

Modern sonrası dönemde kentin kendine ait bir gerçekliğinin olduğu ve bunun 

çözümlenmesi gerekliliği ile mimarlık, kenti çalışma alanı olarak ele almıştır. Bu 

çözümleme kenti anlamak ve kavramsallaştırmak amacıyla gerçekleştirilir. 

Dolayısıyla kentin bilgisini üretmek için kenti kuran parametrelerden yararlanması 

kaçınılmazdır. Her ne kadar yukarıda belirli başlıklar altında sınıflandırılmaya çalışılsa 

da geliştirilen teorik yaklaşımlar, kent ve mimarlık arasındaki ilişkinin çok katmanlı 

ve karmaşık bir yapı arz ettiğini ortaya koymaktadır. Bu doğrultuda, söz konusu 

tartışmaların gerekliliği yadsınamaz olmakla birlikte, her yeni popüler teorik 

yönelimle birlikte kente yönelik yaklaşım biçimlerinin sürekli olarak dönüşüm 

geçirdiği açıktır. Ancak mimarlık ile kent arasındaki ilişkiyi ağırlıklı olarak tek yönlü 

bir bakış açısıyla ele almak, mimarlık alanının kendi varlık koşulları üzerinden teorik 

bir zemin inşa etme potansiyelini sınırlamaktadır. 

Mimarlığın özerkliğini kentle kurduğu ilişkiler üzerinden ele alan yaklaşımlar, her ne 

kadar yukarıda sıralanan çalışmalar kadar alanda belirleyici bir ağırlığa sahip olmasa 

da özellikle 1970’lerin düşünsel ortamından önemli ölçüde etkilendiği 



39 

gözlemlenmektedir. Mimarlığın kendi varlık alanı üzerinden kentle ilişkilendiği 

çalışmalarda dahi, bu ilişkinin kurucu parametrelerinin rolü görülmektedir. Nitekim 

Tafuri’nin teorik çerçevesinde Simmel’in düşünsel etkisi hissedilirken, Rossi’nin 

yaklaşımında dilbilimsel kuramların; Aureli’nin çalışmalarında ise politik düşüncenin 

belirleyici olduğu görülmektedir. Ancak bu çalışmada tüm bu dinamiklerin parantez 

içine alınarak mimarlığın kendi nesnesinden türeyen bilgi ile kent denilen büyük nesne 

ile arasında bir yaklaşım geliştirilebilir mi sorusuyla hareket edilmiştir. Dolayısıyla bu 

çalışma mevcut çalışmalardan farklı olarak mimarlık ve kent ilişkisine herhangi bir 

kurucu parametre üzerinden geliştirilen teorik zeminler üzerinden bakılmaz. Bu 

bağlamda mimarlığın özgül alanı ile kentte var olması ve ilişkilenmesinin yolu sınır 

aşımı üzerinden sorunsallaştırılmıştır. 

Sınır aşımı (transgression) terimi 1930'larında ilk kez ortaya çıkmış ve son otuz yıl 

içinde yeniden ilgi görmüştür; bu süreçte sanat, felsefe ve sosyal bilimler alanlarında 

önemli bir yer edinmiştir (Jenks, 2013). Chris Jenks, “Transgression the Concept” adlı 

makalesinde, insanın tabuları aşma eğilimini ele alırken, her sınırın aynı zamanda bir 

itaatsizlik potansiyelini de beraberinde getirdiğini vurgulamaktadır. He türlü 

sınırlandırma kendi içinde sınır aşımını – sınırın dışına çıkma arzusunu taşır. Sınır 

aşımı sınırın varlığından kaynaklı kesinlikleri, uzlaşımları, alışagelmiş bağlamsal 

ilişkileri çözme ve bu istikrarı zayıflatma ve sarsma eğilimindedir. Potansiyeli de bu 

noktada açığa çıkar. Böylece daha önce görülmemiş, anlaşılmamış ve kavranmamış 

olana kapı açar. Sınır aşımı düşünülmemiş olan yeni bir alanın karanlığında yol 

gösterici bir ışıktır (Foucault, 1977). Sınır aşımı ve sınır ilişkisine bakıldığında 

Bataille'ın sınır aşımı argümanını, "A Preface to Transgression" adlı makalesinde, 

yeniden yapılandıran Foucault, sınır aşımını sınırı içeren bir eylem olarak tarifler. Sınır 

aşımı olumlu veya olumsuz hiçbir şey içermediği gibi bir şeyi diğerine karşı koymaya 

çalışmaz (Foucault, 1977). Jenks (2013), sınırı aşma eyleminin sınırın yok 

sayılmasından ziyade, sınırın ötesine geçerek, yeniden yapılandırmayı ve 

tamamlamayı hedeflediğini ifade eder. Bu yaklaşımıyla, Foucault’nun düşüncesiyle 

paralellik gösterir. Sınır aşımı, düzenin doğrudan bir unsuru olmamakla birlikte, 

düzeni ihlal ederek durağanlığı önler ve aynı zamanda onu güçlendirerek istikrarı 

sağlar (Jenks, 2013). 

Bernard Tschumi ilk olarak 1976'da Oppositions'ta yayınlanan “Architecture and 

Transgression” başlıklı makalesinde sınır aşımı kavramının mimarlık üzerinden 



40 

açılımını gerçekleştirmiştir. Makale mimarları ve teorisyenleri mimarlık kurallarından 

daha fazlasını keşfetmeye ve kuralların ihlal edildiği yerlerde yüzleşmeye teşvik etme 

girişimi olarak okunabilir. Tschumi’ye göre mimarlık kendi içinde kuralların kolayca 

savunulduğu ama bu kuralların ihlal edilmelerinin pek ender tartışıldığı yerdir. 

Vitruvius’tan Durand’a Modern Hareket yazarlarına gelinceye kadar mimarlık kuramı 

tarihsel geleneğin analizine ya da Yeni İnsan’a dayansa da ilk başta kuralların 

oluşturulmasından ibarettir (Tschumi, 1996). Çünkü biliyoruz ki mimarlık değişen 

dünya ile her seferinde etkinliğini meşrulaştırmak ve gerçekleştirmek için kendine 

sınır koymaya devam eder. Bataille’dan hareketle sınır aşım, sınırlarını aşar ama tahrip 

etmez, gözlemlenen sınırların ötesinde yatana kapı açar ama bu sınırları olduğu gibi 

korur (Tschumi, 1996). Sınır aşımı sadece sınır ile ilişkisi üzerinden tanımlanabilir 

(Leach, 2005). Dolayısıyla sınır aşım mimarlığın sınırlarının göz ardı edimesi 

anlamına gelmediği gibi mimarlığın sınır koyma ile arasındaki ilişkide varlığını korur. 

Sınır aşım, mekânı ya da mimarlığı ilgilendiren herhangi bir yasanın ya da kuralın 

yöntem dahilinde tahrip edilmesi demek değildir. Tschumi'ye göre (1996), bu 

yaklaşım, içeri ile dışarı, kavram ile deneyim arasında yeni bağlantılar kurarak kabul 

edilemez olanı geçerli kılar. 

Sınır aşımı, sınırların varlığı üzerine kurulu bir sorunsallaştırmadır. Mimarlıkta sınır 

aşımı, disiplinin mevcut ve potansiyel sınırlarını genişletme sürecidir. Tschumi (1996) 

sınır aşımını, yaşam ile ölüm arasındaki temel bir sınır olarak nitelendirir, bu da onun 

disiplin içerisindeki temel bir dinamik olduğunu vurgular. Sınır aşımının her zaman 

küçük veya büyük ölçekli, sosyal veya felsefi yeni biçimleri olacaktır. Ancak sınır 

aşımı doğası gereği öngörülen ve genelleştirilebilen bir durum değildir, geçici olarak 

koşullandırılır. Zaman içinde değişen şey türü ve doğasıdır. Zamanın şartlarına göre, 

bir dönemde sınır aşımı olarak kabul edilen bir eylem, başka bir zaman diliminde 

olağan hale gelebilir (Mosley ve Sara, 2013). Sınır aşımı tanımının zaman içinde 

değişebilir özellikte oluşundan hareketle Jonathan Mosley ve Rachel Sara 

Tschumi’nin yaklaşık kırk yıl önce yazmış olduğu sınır aşımı tezini yeniden gözden 

geçirir. Sınır aşımının Tschumi’nin metnini yazdığı zamanla sınırlı kalıp kalmadığını, 

bugün mimarlıkla nasıl ilişkili olduğu soruları üzerine yoğunlaşırlar. Tschumi’nin 

uzun bir süre kilise, okul, belediye binası gibi her biri kendi tipolojisine sahip yapı 

anlayışı mevcutken farklı programların birleştirip kesişebileceğini önermenin sıra dışı 



41 

ve oldukça aşırı bir eylem olduğu örneğini verirler. Bugün ise karma yapıların farklı 

işlevlerin bir araya getirilerek çözümlenmesi olağan bir durum olarak değerlendirilir.  

Bu çalışma, sınır aşımı kavramının mimarlık disiplininde geçmiş ile bugün arasında 

mümkün kılınanları tespit etmekten çok daha kapsamlı ve katmanlı bir düşünsel 

çerçeve sunduğunu öne sürmektedir. Mimarlıkta sınır aşımı, yalnızca tarihsel 

süreklilikten kopuş ya da zamansal eşiklerin aşılması olarak değil; aynı zamanda 

mimarlığın kendi varlık koşullarını, temsil biçimlerini ve epistemolojik sınırlarını 

yeniden sorgulama biçimi olarak ele alınmalıdır. Günümüzde mimarlığın sınır aşımı, 

kendini gerçekleştirmenin koşulu olarak konumlandırılır. Sınır aşımı, sınırın kendisine 

içkin bir kavram olarak, yalnızca onu ihlal etmekle kalmaz, aynı zamanda onun 

varlığını görünür kılar ve yeniden üretir. Bu nedenle mimarlıkta her sınır aşımı, 

kaçınılmaz biçimde kendi içkin çelişkileriyle yüzleştiği bir geri dönüşü de içerir. 

Ancak bu geri dönüş, geçmişin öncüllerine romantik bir referansla değil; yalnızca sınır 

aşımının eleştirel imkanlarını etkinleştirebildiği ölçüde anlam kazanır. Dolayısıyla bu 

çalışma, sınır aşımı kavramını bir geçiş ya da aşılma edimi olarak değil, mimarlığın 

kendine yönelttiği kurucu ve dönüştürücü bir sorunsallaştırma biçimi olarak ele 

almaktadır. Bu bağlamda, mimarlık ve kent ilişkisi çerçevesinde sınır aşımı meselesini 

tartışmak, mevcut literatürde yer alan yaklaşımların ötesine geçmeyi ve mimarlığın 

sınırlarını genişletmeye olanak tanıyacak bir teorik model arayışını gerekli kılar.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



42 

 



43 

3.  TEORİK ÇERÇEVENİN OLUŞTURULMASI 

Mimarlık ve kent ilişkisini incelemek için literatürde de gördüğümüz üzere birçok 

sosyal kuramcının geliştirdiği teorik yaklaşımlar model olarak kullanılmıştır. Bu 

yaklaşımlar mimarlık ve kent arasındaki ilişkinin dinamikleri ve dönemin hâkim 

paradigmaları bağlamında özelleştirilerek sorunsallaştırılmıştır. Çalışmanın temel 

yaklaşımı, mimarlık ve kenti birer özerk varlık olarak kabul ederek, aralarındaki 

ilişkiyi tek bir olgu üzerinden değil, ilişkinin kendisine odaklanarak ve bu ilişkide yer 

alan mimarlığı sorgulayarak ele almak şeklinde gelişmiştir. Bu bağlamda, bu çalışma, 

mimarlık ve kent arasındaki ilişkiye dair önceki çalışmalardan farklı bir perspektif 

sunar ve bizi daha geniş bir ilişkisel teori çerçevesine yönlendirir. 

İlişkisel ontoloji, varlıkların ve fenomenlerin varoluşlarını ve anlamlarını, bunların 

diğer varlıklarla olan ilişkileri üzerinden açıklamaya çalışan felsefi yaklaşımdır. Bu 

bakış, varlıkların bağımsız, izole ve özdeş nesneler olarak var olmadığını; 

varoluşlarının, diğer varlıklarla kurdukları ilişkilerle şekillendiğini savunur. Bu 

ilişkiler, varlıkların özelliklerini, işlevlerini ve kimliklerini belirler. Varlık, bağımsız 

bir özden ziyade, ilişkisel bir bağlamda anlam kazanır. İlişkisel ontoloji, varlıkları 

sadece kendileri olarak değil, birbirleriyle olan dinamik bağlantıları içinde ele alır. 

Bruno Latour’un (2005) Aktör-Ağ teorisi (AAT), Deleuze’ün (1994) fark ve tekrar 

kavramları üzerinden geliştirdiği ilişkisel ontolojisi ve Manuel De Landa’nın (2006) 

öbekleşme teorisi bu bağlamda üretilmiş çalışmalar olup mimarlığın ilişkisel yapısını 

çözümlemek için başvurulan çalışmalardır. Bruno Latour’un (2005) Aktör-Ağ teorisi 

(AAT) hem insan hem de insan olmayan aktörlerin sosyal ilişkilerde nasıl etkileşimde 

bulunduğunu analiz eder. Manuel DeLanda'nın (2006) "öbekleşme teorisi" 

(assemblage theory), bireylerin, olayların ve nesnelerin bir araya gelerek karmaşık 

yapılar oluşturduğu fikrine dayanır. Bu teori sosyal yapıları, organizmaları ve 

teknolojileri kapsayan çeşitli sistemlerin nasıl evrildiğini ve işlediğini açıklamada 

kullanılır. 

İlişkisel ontoloji, varlıkların ve olayların birbirleriyle olan etkileşimlerini ve bu 

etkileşimler aracılığıyla nasıl yeni anlamlar ve yapılar oluşturulduğunu inceleyen geniş 



44 

ve çok katmanlı bir yaklaşımdır. Bu yaklaşım, varlıkların bağımsız özelliklerinden 

ziyade, onların birbiriyle olan ilişkilerine yoğunlaşır. İlişkisel ontoloji, var olan her 

şeyin süreçlerden oluştuğunu ve dolayısıyla her şeyin ilişkisel olduğunu öne sürer. 

Ancak, bu tez çalışması, her şeyin ilişkisel olduğu ve mimarlık ile kentin yalnızca 

aralarındaki ilişkiler sayesinde var olabileceği düşüncesine eleştirel bir mesafe ile 

yaklaşmaktadır. Çalışma, mimarlık ve kentin özerk varlıklar olarak aralarında kurulan 

ilişkilerin varlığını sorgular. Bu nedenle, varlıkları yalnızca diğer varlıklarla olan 

ilişkileri bağlamında anlamlandıran ilişkisel ontolojiler, bu tez çalışmasının teorik 

modeli olarak uygun bulunmamıştır. 

Doksanlı yıllardan itibaren kendilerini yeni materyalizm, neo-materyalizm, yeni 

realizm, spekülatif gerçekçilik, nesne yönelimli ontoloji gibi farklı adlarla tanımlayan 

düşünürler, felsefe tarihi içinde güncel bir tartışma kanalı açarak yaklaşımlarını ortaya 

koymuştur. Bu kanalda çalışmalarını geliştiren düşünürler Kant epistemolojisine karşı 

farklı kavramlarla sürdürdükleri gerçekçi bir arayışın peşindelerdir (Balanuye,2017). 

Yeni Materyalizm terimini ilk kez Manuel de Landa (1996) ve Rosi Braidotti (2000) 

birbirinden bağımsız olarak kültüre öncelik tanımayan ancak Donna Haraway’in 

(2003) ‘doğakültürler’olarak adlandıracağı veya Bruno Latour’un kısaca topluluklar 

olarak atıfta bulunacağı (1991) durumlara odaklanan bir kültür kuramı için kullanmaya 

başladılar (Dolphijn, R., Van Der Tuin, I., 2019, s.126). Spekülatif Gerçekçilik terimi, 

Graham Harman, Jane Bennett, Quentin Meillassoux, Patricia Clough, Iain Hamilton 

Grant, Levi Bryant, Ian Bogost, Steven Shaviro ve Ray Brassier gibi çeşitli 

düşünürlerin dahil olduğu bir felsefi akımı tanımlamak için kullanılır. Bu terim ilk 

olarak 2007 yılında Ray Brassier, Iain Hamilton Grant, Graham Harman ve Quentin 

Meillassoux'nun sunum yaptığı bir konferansta ortaya çıkmıştır. Meillassoux'nun 

kendi düşüncelerini "spekülatif materyalizm" olarak adlandırması bu terimin 

kullanılmasını etkilemiştir. Bu dört filozof, insan merkezli ve erişim odaklı felsefelerin 

ötesinde, bağımsız düşünce sistemleri geliştirmeleriyle öne çıkarlar. Korelasyonizm, 

Quentin Meillassoux’un Sonluluğun Sonrası adlı eserinde, Kant’ın felsefesinde 

temellenen ve insan ile dünya arasında birbirinden bağımsız bir düşünme imkânının 

bulunmadığını ifade eden bir kavramdır. Meillasoux (2015, s.7) korelasyon fikrinden 

şunu anlar: insanın ancak düşünce ve varlık arasındaki korelasyona erişiminin 

olabileceği, ama bu iki terimden herhangi birine birbirinden bağımsız erişemeyeceği 

kabulüdür. 



45 

Spekülatif Realizm çatısı altında, idealist yaklaşımların insanı merkeze alan bakış 

açısına karşıt duran düşünürler, gerçekliği açıklama konusunda farklı metodolojiler 

geliştirmişlerdir. Quentin Meillassoux, kendi yaklaşımını spekülatif materyalizm 

olarak adlandırırken; Iain Hamilton Grant, aşkın materyalizmi, Ray Brassier ise aşkın 

nihilizmi tercih eder. Bunun yanı sıra, Graham Harman ve Levi Bryant ise Nesne 

Yönelimli Ontolojiyi savunurlar. 

Levi R. Bryant, Ian Bogost ve Timothy Morton, Nesne Yönelimli Ontoloji (NYO) 

düşüncesine katkıda bulunan ve bu yaklaşımı destekleyen önemli isimler arasında yer 

almaktadır. Her biri kendi özgün teorilerini geliştirmiş olmakla birlikte, bu teorilerin 

ortak yönü, insanmerkezciliği aşarak tüm var olanların eşit varlık statüsüne sahip 

olduğu bir düzlemde buluşmasını teşvik etmektir. Bu bağlamda, özellikle cansız 

varlıkların görünürlüğünü artırmak amacıyla nesne yönelimli bir perspektif öne 

sürülmektedir. Harman gerçekçiliğin genellikle "zihnin dışındaki bir dünyaya inanç" 

olarak tanımlanması olarak ifade etmenin insan merkezci bir önyargıyı ele verdiğini, 

gerçekçiliğin bunun yerine nesnelerin ve ilişkilerin genel bir teorisi olarak ele alınması 

yönünde görüş bildirir (Harman, 2020). 

İncelenen diğer çalışmalardan farklı olarak Harman’ın nesnelerin özerkliği üzerine 

kurulu nesne ve niteliklerin karşılaşmaları aracılığıyla geliştirdiği ontolojisi, 

bileşenlerinden bağımsız nesnelerarası ilişkilerin olanağını kurmuştur. Harman, 

nesnelerin birbirleriyle ilişkilerinin ötesinde, kendi içsel gerçekliklerine ve 

özelliklerine sahip olduklarını vurgular. Bu görüş, nesnelerin yalnızca diğer nesnelerle 

etkileşimde bulundukları zaman var olmadığını, aynı zamanda bağımsız, kendi 

başlarına var olan gerçekliklere sahip olduklarını ifade eder. Nesnelerin kendi 

başlarına var olma durumlarını ve bu varoluşların derinlemesine incelenmesi 

gerekliliğini vurgular. Bu yaklaşım, tezin temel yaklaşımı olan mimarlık ve kent 

ilişkisinin aralarındaki ilişkiyi kuran veya ondan kaynaklanan olgu(lar)dan bağımsız 

varlık alanları ile bağlı yapısı ile uyuşmaktadır. Dolayısıyla Harman’ın nesne teorisi 

öncelikle mimarlık ve kentin nesne olma durumları incelemek, sonrasında bu 

nesnelerarasında gerçekleşen estetik karşılaşmaları incelemek için model alınmıştır.   

3.1 Nesne Yönelimli Ontoloji’de Nesne Teorisi 

Harman'ın teorisi dünyadaki her şeyin bir şekilde bir “nesne” olduğunu ve nesnelerin 

var olan en evrensel şey olduğunu öne sürer. Nesne gündelik kullanımdaki fiziksel, 



46 

kalıcı, katı, insan dışı, cansız olana işaret edenin aksine geniş bir anlamda kullanır 

(Harman, 2020, s.60). Batı felsefesindeki yerine kıyasla Harman nesne terimini son 

derece açık ve esnek bir şekilde kullanır. Öyle ki kurgusal olanı, ilişkileri, olayları, 

performansları ve hatta insanı bile nesne olarak tanımlar. Harman bu derece kapsayıcı 

bir nesne tanımı yapabilmek için düz (flat) ontolojiye olumlu anlamda başvurur. NYO 

düz ontoloji terimini De Landa ile aynı anlamda kullanarak “farklı nesne türlerinin 

tamamen farklı ontolojiler gerektirdiğini varsaymak yerine, başlangıçtaki tüm 

nesneleri aynı şekilde ele alan bir ontolojiye atıfta bulunur” (Harman, 2020, s.63). 

Harman’ın modern felsefede eleştirdiği, Hume ve Kant’tan beri insanın her şeyi 

yapmaya muktedir olduğu (uzaya mekik fırlatması, atomu parçalaması, genetik kodu 

kırması gibi) görüşü, cansız olan üzerinde varoluşsal üstünlük kurma ön kabulünü 

beraberinde getirir. Düz ontoloji ile varlık düzlemindeki bu hiyerarşik düzen, 

varlıkların farklılıklarını devam ettirerek hemzeminleştirilmiş bir düzlemde 

değerlendirmenin önünü açar. Harman’a (2020, s.64) göre varlıklar arasındaki 

sınıflandırmaya karşı yapılan en etkili saldırıyı Bruno Latour’un Aktör-Ağ Teorisi 

(AAT) olarak bilinen yaklaşımı gerçekleştirmiştir. Bu teoriye göre insan dışı varlıklar 

birer aktör olarak kabul edilerek, sosyal yapının birer parçası gibi değerlendirirler. 

Ancak genel olarak Aktör-Ağ Teorisi NYO’nun şimdiye kadar nesne üzerine kurduğu 

tüm argümanlara karşı bir tavırdadır. Nesnenin kendiliğinden gelen içsel kuvveti 

karşısında AAT’de failler birbirlerinin üzerindeki etkilerine indirgenir. NYO’da 

dünyanın ikiliklerle kurulu klasik teoriler tarafından desteklenen doğa ve kültür, zihin 

ve beden, özne ve nesne, soyut ve somut, madde ve ruh ayrımını göz ardı eden bu 

düşünceyle birlikte maddi olan edilgen ve eylemsiz olmaktan çıkararak ilişkiye dahil 

olan dinamik biçimler halini alır. Mimarlığın geleneksel ikiliklerin bir aradalığı 

üzerine kurulu yapısı düşünüldüğünde NYO'nun mimarlık içerisinde yaşanan 

gerilimler karşısında özel bir önemi bulunmaktadır.  

İçinde bulunduğumuz yirmibirinci yüzyılda insanın merkeze alındığı (antroposentirik) 

bir anlayış üzerinden özne-nesne ikiliğini eleştiren ve aşmaya çalışan ve farklı 

metodolojik ve teorik çerçeveler sunan yaklaşımlar bulunmaktadır. Bu modern 

teoriler, özne-nesne ikiliğinin sınırlarını zorlayarak, daha kapsayıcı bir anlayışın 

peşindedir. İnsan olmayan varlıkların da etik değere sahip olduğunu savunarak, insan 

ve insan olmayan varlıklar arasındaki ilişkileri yeniden değerlendiren post hümanist 

yaklaşımlar, ekolojiyi ve sosyal adaleti bütünleşik bir perspektiften ele alan 



47 

ekososyalizm ve ekofeminizm, dijital dünyada insan ve makine arasındaki 

etkileşimleri inceleyen siberfeminizm gibi yaklaşımlar bulunur. Her biri, kendi 

disiplinlerinde özne-nesne arasındaki sınırları aşarak, varlık ve bilgi anlayışımızı 

genişletmeye çalışır.  

NYO insanın merkeze alınarak düşünce geliştiren her şeye eleştirel çerçeveden 

bakarak ancak insanı/özneyi nesne tanımına dahil ettiğini bir nesneler dünyası üzerine 

düşüncelerini geliştirmiştir. NYO’da nesne, kurucu özneden bağımsız varlık gösteren, 

görünür yüzeyinin altında gizli kendiliğindenliği ile tanımlanır. Bu tanımı genişletmek 

gerekirse, "nesne" kavramı, insan merkezli düşünce sisteminden uzaklaşma çabası 

içerisinde, Aydınlanma döneminde öne çıkan "bilen özne"nin otoritesine ve bu 

düşünceye Kant tarafından eklenen "kuran özne"nin ayrıcalıklı konumuna yönelik 

eleştirel bir duruşu temsil eder. Harman, her nesnenin kendi iç gerçekliklerine sahip 

olduğunu ve bu nesnelerin insan algısından bağımsız olarak var olabileceğini öne 

sürer. NYO’da nesnelerin gerçekliği insan zihni tarafından doğrudan erişilebilir 

değildir. Nesneyi tanımlarken kullanılan “görünür yüzeyinin altında gizli 

kendiliğindenliği” ile kastedilen budur. İnsanı yok sayma anlamına gelmeyen bu 

yaklaşımda onu da nesneler dünyasına dahil etme durumu söz konusudur. Bu nedenle 

nesne, özne’nin zıttı olarak var olmaz. İnsanların da nesne olarak kabul edildiği 

görüşüyle hareket eder. Harman için, klasik özne-nesne ikiliği sadece insanların dünya 

ile ilişkisini değil, tüm nesneler arası ilişkileri açıklamada yetersiz kalır. NYO, 

nesnelerin içkin özelliklerini ve birbirleriyle olan dolaylı ilişkilerini vurgulayarak, her 

nesnenin kendi başına bir gizem taşıdığını ve asla tam olarak anlaşılamayacağını 

belirtir. NYO’nun nesneler arasında kurulan dolaylı ilişkilerin nasıl gerçekleştiği ve 

bu ilişkide öznenin nasıl konumlandırdığı dolaylı ilişkiler anlatırken G.Ne-D.Ni 

(Bölüm 3.3) estetik karşılaşmasında detaylandırılacaktır.  

3.1.1 Nesnenin altını ve üstünü kazma  

NYO içinde bir varlığın nesne olarak kabul edilmesinin şartı, onun her iki yönde de 

indirgenemeyen bir niteliğe sahip olmasıdır: “bir nesne parçalarından fazlası, 

etkilerinden azdır.”1 Başka bir ifadeyle, bir nesne, tamamen bileşenlerine ya da diğer 

                                                
 
1 Harman’ın su örneği meseleyi anlamak için bir yol olabilir: Sadece hidrojen ve oksijen arasındaki bir 
ilişkiden oluştuğu için suyun özerk varlığını inkâr etmek yanlış olur. Bunun iki nedeni vardır: (1) Suyun 
iki element arasındaki bir ilişkiyi içermesi, onun diğer her şeyle de ilişkili olduğu anlamına gelmez. 



48 

şeylere olan etkisine indirgenemeyen bir varlıktır (Harman, 2020, s.54). Nesneyi 

bileşenlerine veya niteliklerine eşdeğer görmek nesnenin her türlü “altını kazar 

(undermining)”. Altını kazma teorisinde karmaşık sistemlerin veya fenomenlerin 

anlaşılması, onları daha basit, alt düzey unsurlara "kazarak" (onları bileşenlerine 

ayırarak) mümkündür.  Harman’ın (2020, s.57) görüşü Batı felsefesinde Sokrates 

öncesi düşünürlerin her şeyi oluşturan nihai tözü bulma arayışlarında altını kazmaya 

başvursa da modern dönemlerde felsefi bir yöntem olarak geçerliliğini kaybettiği 

yönündedir. Harman’a (2020, s.54) göre altını kazma bir şeyin “ne olduğu” sorusuna 

bir arayış olarak nesneler hakkında sahip olduğumuz bilgi türüdür. Ancak nesneler ona 

dair bilgimizden çok daha ötesinde bir içkinliğe sahiptir. NYO’da nesnelerin sadece 

bileşenlerine indirgeyerek anlaşılamayacağını, bunun yerine her nesnenin kendine 

özgü derinliği ve özerkliği kabul edilir. Ayrıca, bir nesnenin bileşenlerinde doğrudan 

bulunmayan, ancak bu bileşenlerin bir araya gelmesiyle ortaya çıkan özgün niteliklere 

sahip olduğu göz ardı edilmemelidir. 

Harman modern felsefenin nesneleri fazla derinlikliymiş gibi ele aldıklarını düşünür. 

Bu durumu bir şeyleri ele alma biçimi olarak altını kazma teriminin zıttı olarak “üstünü 

kazma (overmining)” olarak adlandırır (Harman, 2011b). Üstünü kazma teorilerinde 

olan ise bir şeyin ne işe yaradığı sorusunun cevabına bulma yolunda bir bilgi türüdür. 

Dolayısıyla üstünü kazma teorisi şeylerin üzerimizdeki ya da birbirlerinin üzerindeki 

etkilerine indirgediği, onların bu etkilerinin ötesinde herhangi bir aşırılığını ya da 

fazlalığını yadsıdığı düşünülmektedir (Harman, 2020). Üstünü kazma teorilerinin 

sorunu değişimi açıklamakta yetersiz olduğudur. Eğer ki nesneler tam da şu anda onu 

oluşturan ilişkilerin veya etkilerinin kendisinden başka bir şey değil ise, nasıl oluyor 

da dakikalar sonra veya bir hafta sonra şu anda olduğundan çok farklı şeyler 

yapabiliyorlar (Harman, 2020, s.59). 

NYO’ya göre, nesneler hem etkilerinin ötesinde daha derin bir katmana hem de 

bileşenlerinin altında daha yüzeysel bir fazlalığa sahiptir. Dolayısıyla, bir nesnenin alt 

katmanlarına ya da üst seviyelerine odaklanmak, onun tam anlamıyla kendisini ifade 

etmez (Harman, 2020 s, 60). Şeyleri böyle ele almak Harman’ın ikili kazma 

                                                
 
Suyun hiçbir anlayışı ya da kullanımı, hatta onunla kör nedensel etkileşim bile onun gerçekliğini 
kavrayamaz; su, dünyadaki başka herhangi bir şey üzerindeki etkilerinden daha fazla bir şeydir. Ve 
dahası: (2) Su, hidrojen ve oksijen arasındaki içsel ilişkiyle bile açıklanamaz, çünkü bu bileşenleri çeşitli 
şekillerde aşar; en bariz olanı, bileşenlerinin her ikisi de ateşi körükleyebildiği halde suyun ateşi 
söndürmesidir (Harman,2022b, s.100). 



49 

(duomining) (Harman, 2013, s.46) adını verdiği ortak bir stratejidir. NYO için bu iki 

yaklaşım, gündelik nesnelerin bağımsızlığını görmezden geldiği için kabul edilemez 

olarak değerlendirilir. Harman, NYO'nun bu iki yaklaşım arasındaki konumunu şöyle 

açıklar: NYO, felsefeyi en geniş anlamıyla, nesnelerin nasıl bir araya gelmediklerini 

ve karşılıklı etkileşimlerine rağmen belirli bir özerklik düzeyini nasıl 

koruyabildiklerini inceleyen bir disiplin olarak tanımlar (2020, s. 52). Bu yüzdendir ki 

nesnenin özerkliği meselesi NYO düşüncesinin temel düşüncelerinden biridir. 

3.1.2 NYO’da özerk nesne anlayışı ve ilişkiselcilik 

Nesnelerin özerkliği ile Harman (2022a, s.17), nesnelerin ilişkilerinden ve 

bileşenlerinden ayrı özerk bir şeyden bahsetmektedir. Her nesne, bir nedeni ve 

çevresiyle çeşitli etkileşimleri olmasına rağmen, bağımsız varoluşunu sürdürür. Bu her 

şeyin birbiriyle ilişkili olduğu durumu yadsımaz ancak nesnelerin ilişkilerin 

toplamından ibaret olmadığı görüşüne dayanır. NYO ister altını kazma yoluyla aşağıya 

indirgeyerek, ister üstünü kazma ile yukarı indirgeyerek olsun nesnelerin özerk 

varlıklar olduğu görüşüne karşı yapılan her türlü müdahaleye karşı çıkar. Nesneler hem 

bizden hem de diğer varlıklardan (birbirlerinden de dahil) bağımsız, belirli niteliklere 

sahip bütüncül varlıklardır (Harman, 2011c, s.22).  

Nesneler sadece bizim onları algılayışımıza veya birbirleriyle olan ilişkilerine 

indirgenemez. Harman, her nesnenin kendi başına var olan, kendi içsel gerçekliğine 

ve özelliklerine sahip özerk bir varlık olduğunu savunur. Bu, nesnelerin sadece bizim 

onlarla kurduğumuz ilişkiler veya onları nasıl deneyimlediğimizle 

tanımlanamayacağını ifade eder. NYO’da nesneler kendi gerçekliklerine göre 

birbirleriyle etkileşime giren bağımsız yapılar olarak tanımlanır (Harman, 2011a, 

s.90). NYO’nun öne sürdüğü şey, nesnelerin, bildikleri bilinçli oldukları, algıladıkları, 

niyet ettikleri ve anladıklarıdır.  

NYO’nun nesnelerin ilişkilerden bağımsız olarak değerlendirilmesini vurgulayan 

yaklaşımı, günümüz felsefesi, sanatları ve diğer birçok alanında hâkim olan ilişkisel 

yaklaşımlarla ters düşmektedir. İlişkisel terimi, bir sanat eserinin veya herhangi bir 

nesnenin, özünde kendi bağlamıyla olan ilişkisi üzerinden tanımlandığı düşüncesini 

ifade eder. Felsefi literatürde, bu tür bağlantılar "içsel ilişkiler" olarak adlandırılırken, 

NYO, genellikle bu ilişkileri "dışsal" olarak değerlendiren bir karşıt görüşü destekler; 

bu bakış açısına göre, bir elmanın bağlamı ne olursa olsun, o elma her durumda aynı 



50 

elma olarak kalmaktadır. Bu tür bir nesne odaklı yaklaşımın, sanat ve edebiyat 

eleştirisinde iyi bilinen "biçimcilik" ile benzerlikler gösterdiği dikkate değerdir. 

Biçimcilik, bir sanat eserini bağımsız bir estetik bütünlük olarak ele alırken, eserin 

çevresindeki biyografik, kültürel, çevresel ve sosyopolitik unsurların önemini göz ardı 

eder. Bu perspektif, nesnelerin ve sanat eserlerinin içinde bulundukları bağlamlardan 

soyutlanarak değerlendirilmesine olanak tanır (Harman, 2022a, s. 22). Timothy 

Morton’un nesnelerarasılık sisteminde de her şey birbiri ile ilişkidedir. Ancak 

Morton’un bir şeyin ilişkilerine denk gelmediği anlatmak için kullandığı Londra 

örneği ilham vericidir. “Londra’nın sokakları ve parkları, orada yaşayan insanlar, 

caddelerinde dolaşan kamyonlar Londra’yı oluştururur ancak Londra’ya 

indirgenemezler. Londra parçalarının toplamından daha büyük bir bütün değildir. 

Londra parçalarına da indirgenemez” (Morton, 2020, s.126). Morton bir nesne olarak 

Londra’nın onu oluşturan parçalar arası ilişkiden çok daha fazla ve az olduğunu ifade 

eder. Bu bağlamda, günümüzün genel entelektüel ortamı, dinamik bağlantıların statik 

maddeye olan üstünlüğüne duyulan ilgi nedeniyle ilişkisel olana doğru bir tutum 

sergiler. Burada ilişkisellik, statik özerk varlıkların yerine süreç ve ilişki savunucuları 

olarak nitelendirilmektedir. Nesne odaklı felsefenin iddiası ilişkilerin nesnelerin 

üzerindeki üstünlüğünün artık özgürleştirici bir düşünce olmadığıdır, çünkü nesneleri 

insanlar ve birbirleri üzerindeki pragmatik etkilerine indirgediği düşünülmektedir. 

Nesne teorisine dair yapılan incelemeler, nesnelerin işlevsellikleri ve bileşenlerine 

odaklanılarak nasıl ele alınmamaları gerektiğini ortaya koymuştur. Bu yaklaşım, 

nesnelerin yalnızca ne işe yaradıklarını ve neyden oluştuklarını belirlemeye yönelik 

sınırlı bir anlayış sunar. Bu bağlamda, Nesne Yönelimli Ontoloji (NYO) kapsamında, 

nesneler arası ilişkilerin nasıl kurulduğu sorusu, Graham Harman tarafından öne 

sürülen dolaylı ilişkiler çerçevesinde değerlendirilmelidir. 

3.2 NYO’da Dolaylı İlişkiler  

Graham Harman, NYO içinde nesneler arasındaki ilişkilerin doğasını açıklamak için 

"dolaylı ilişkiler" kavramını kullanır. Harman'a göre, nesnelerin birbirleriyle olan 

etkileşimleri doğrudan değil, dolaylı yollarla gerçekleşir. Bu düşünce, Harman’ın 

felsefesinin temel taşlarından biridir ve nesnelerin birbirleriyle ve dünya ile olan 

ilişkilerini anlamamıza yeni bir perspektif sunar. NYO’ nun düşüncesinde dolaylı 

ilişkilerin temelini oluşturan önemli iki eksen vardır. Bu yaklaşımlardan biri, 



51 

Husserl'den esinlenerek oluşturulan nesne-nitelik ayrımıdır; diğeri ise Heidegger'in 

vurguladığı nesnelerin "geri çekilme" kavramıdır. 

İlk ekseni oluşturan, nesneler ile kendi nitelikleri arasında bir yarık veya şeylerde bir 

çatlak, NYO'nun temel ilkelerinden biridir (Harman, 2019, s. 53). NYO’ya göre 

dünyadaki tüm hareketin ve durgunluğun kaynağı nesne ve nitelikler arasındaki 

etkileşimle açıklanabilir. Ampirist düşünürlerin nesnelerin niteliklerin toplamına eşit 

olduğu “nitelikler demeti” görüşünün aksine NYO’da nesneler ve nitelikler arasındaki 

bağlantı sıkı olmayan bir biçimde ele alınır. Husserl’le başlayan ve devam eden 

fenomenolojik gelenekte olduğu gibi nesne ve onun değişen nitelikleri arasında 

yarıklar olduğu kabulünü benimser. Bir nesneye ait nitelikler bize o nesne hakkında 

bazı bilgiler sağlasa da onun ontolojik doğasını tanımlama konusunda eksik kalır.  

Husserl, yönelimsel nesnelerin iki farklı tür nitelik taşıdığını belirtmiştir. Bir yandan 

hızla değişen, geçici nitelikler bulunurken, diğer yandan nesnenin varlığını sürdürmesi 

ve bizim onu aynı şey olarak kabul etmeye devam etmemiz için gerekli olan özsel 

nitelikler mevcuttur. Husserl'e göre fenomenolojinin temel amacı, algılarımız ve 

düşüncelerimizin çeşitliliği içinde, nesnenin hangi özelliklerinin geçici olmadığını, 

yani özsel niteliklerini ayırt etmektir. Husserl'in anlayışında, akıl nesnenin özsel 

niteliklerini algılarken, duyular daha çok geçici olanları tespit eder (Harman, 2022a, 

s.47). Husserl’in anlayışındaki değişmeyen özsel nitelikler Harman’ın bakışında 

gerçek nitelik (G.Ni), değişen ilineksel nitelikler ise duyusal nitelik (D.Ni) olarak 

kullanılmaktadır. Husserl duyusal nesne ile duyusal nitelikleri birbirinden ayırır. 

Duyusal nesne değişmezken, duyusal nitelikler sürekli değişir.  

Harman, Husserl'in mevcut olan görünüşler alanını ifade etmek için kullandığı 

"yönelimsel" terimini, "duyusal" olarak değiştirir. Ancak duyusallık Husserl’dekinin 

aksine duyular yerine akıl aracılığıyla şeylere erişilen durumları da içerir. Harman da 

duyusal nesneler (sensual object) ise bilinç faaliyetlerimizle ilintili olarak var olurlar 

(Harman, 2020, s.138). Nesnelerin hiçbir içselliğinin olmadığı, sadece 

deneyimlerimize ilişkilenerek var oldukları bir dünyadan bahsederken duyusal 

nesnelerden (D.Ne) bahseder ve yalnızca bazı gerçek nesnelerle (G.Ne) ilişkili olarak 

var olurlar (Harman, 2011c, s.49). Duyusal nesneler (D.Ne) bilinç faaliyetlerimizle 

ilintili olarak var olur. Duyusal nitelikler (D.Ni) bir nesnenin farklı zamanda ve 

mekânda ona ait olan deneyimlediğimiz değişken nitelikleridir.  



52 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Şekil 3.1 : Husserl’in düşüncesinden hareketle kurulan D.Ne-D.Ni ve D.Ne-G.Ni 
gerilimi. 

Husserl fenomenolojisinin merkezinde yer alan Şekil 3.1’de görüldüğü gibi duyusal 

nesneler ile duyusal nitelikleri arasında olan gerilimi Harman zaman olarak adlandırır 

(Harman, 2020 s.140). D.Ne-D.Ni geriliminde kalıcı nesnelerin oluşturduğu arka plan 

daha yavaş değişirken, sürekli titreşen hızlı değişimin deneyimidir. Gündelik anlamda 

zamandan bahsedildiğinde, dikkat çekici bir istikrar ve değişim etkileşiminden 

bahsedilir. Zamanla, duyu nesneleri hareketsiz ve sabit görünmeyip, değişen 

özelliklerle kaplanmış olarak görüntülenir (Harman, 2013, s.207).  Duyusal Nesne ve 

Gerçek Nitelik arasındaki gerilim Husserl’in duyusal nesnelerin yalnızca değişen 

nitelikleri değil, vazgeçilmez gerçek niteliklere de sahip olduğunu anlayışına dayanır 

(Harman, 2013, s.207). Bu gerilim adına her şeyin kusursuz formunu ifade etmek için 

kullanılan Antik Yunanca terimi ödünç alarak biçim (eidos) denir (Harman, 2020).  

Dolaylı ilişkilerin bir diğer boyutu, nesnelerin "geri çekilmesi" olarak adlandırılan 

olgudur. Bu kavram, nesnelerin doğrudan algılanabilir veya kavranabilir olmaktan 

kaçınan ve kendilerini tamamen açığa vurmayan özelliklerini ifade eder. 

Heidegger’den ödünç alınan bir terimle ifade edilirse, tüm nesneler karşılıklı olarak 

birbirlerinden "geri çekilmiş (withdrawal)" bir durumda bulunur. Bu geri çekilme, 

nesnelerin erişilemeyen boyutlarını ve bağımsız varlıklarını koruduklarına işaret eder 

(Harman, 2020, s32). Kant sonrasında birçok filozof, dünyanın insan algısının ötesinde 

bir bolluğa, fazlalığa ya da farklılığa sahip olduğunu kabul etmiştir; ancak Harman'ın 

 

Değişen 
İlineksel 
nitelikler 

Duyusal 
Nesne 
D.Ne 

Duyusal 
Nitelik 
D.Ni 

Gerçek 
Nitelik 
G.Ni 

Değişmeyen 
Özsel 
nitelikler 

Biçim
 (ei

dos) 

Zaman 



53 

özgün katkısı, kendinde şeyin insanların katılımı olmaksızın da ilişkiler içinde var 

olabileceği fikrini ileri sürmüş olmasıdır. NYO, kendinde şeylerin sadece insanların 

dünya hakkındaki algılarıyla sınırlı olmadığını; aynı zamanda insan-dışı nesnelerin 

birbirleriyle kurduğu nedensel ilişkilerde de mevcut olduğunu vurgulayan önemli bir 

perspektif sunar (Harman,2022a, s.35). 

Heidegger, Husserl’in öğrencisi olmasına rağmen, şeylerle bilinçli bir şekilde meşgul 

olma halinden ziyade, daha yaygın olarak deneyimlenen kanıksama durumuna ve bu 

şeylerin ancak bir sorun ortaya çıkardığında fark edilmesine odaklanır. Örneğin, 

evdeki zemin, soluduğumuz hava ya da bedenimizdeki organların işlevselliği 

genellikle farkında olunmadan deneyimlenen unsurlar arasında yer alır. Bu nesneler, 

bilinç başka şeylerle meşgulken kendi işlevlerini yerine getirmeye devam eder. 

Heidegger’in Varlık ve Zaman eserinde ele aldığı araç analizi bu bağlamda düşünceye 

yeni bir derinlik kazandırır. Heidegger’e göre, dünya, “araçlar” (yalnızca gündelik 

anlamda araçları değil, farkında olmadan işleyen her türlü unsuru ifade eder) ve 

“bozulan araçlar” (herhangi bir nedenle görünür hale gelen unsurlar) arasında sürekli 

bir yer değiştirme süreciyle şekillenir. Heidegger’in çekiç örneğinde olduğu gibi, her 

nesnenin, görünürde algıladığımız ya da onun hakkında söylediğimiz şeylerin 

ötesinde, derin bir gerçekliğe sahip olduğu ve kullanılmasa bile kendi varlığını 

sürdürmek zorunda olduğu vurgulanır. Bu, derinlerde sessizce işleyen bir "Gerçek 

Nesne"dir (Harman, 2020, s.136). Şekil 3.2’de de görüldüğü üzere Husserl’in 

düşüncesinden hareketle kurulan duyusal nesne ve duyusal nitelikleri arasındaki 

ilişkiye şimdi bir de Heidegger’in araç analizi düşüncesinden hareketle kendini 

gizleyen doğrudan erişimimiz olmayan gerçek nesne (G.Ne) dahil olmuştur.  

Gerçek Nesne (GNe), ne insanların teorileri, algıları veya eylemleri ne de doğrudan 

ilişkiler üzerinden kavranabilir. Gerçek nesneler başka şeyler üzerinde etki gösterip 

göstermelerinden bağımsız var olan mutlak bir özerkliğe sahiptir. Gerçek nesneler 

doğaları gereği her zaman diğer her şeyden geri çekilirler. Gerçekliğe sadece dolaylı 

olarak erişilir.  Harman, nesnelerin özlerinin hem insan algısı hem de diğer nesnelerle 

olan etkileşimler aracılığıyla tam anlamıyla erişilemez olduğunu savunur. Bu teori, 

nesnelerin kendi iç gerçekliklerine sahip olduğunu ve bu gerçekliklerin her türlü dışsal 

tanımlamadan bağımsız olarak var olduğunu öne sürer (Harman, 2002, s.169). NYO 

gerçek nesnenin ve gerçek niteliklerin doğrudan erişilebileceği fikrine karşı çıkar, 

gerçeğe yalnızca dolaylı yollarla ulaşılabileceğini savunur.  Gerçek nesneler (GNe) 



54 

insan zihninin onları algılamasına ya da düşünmesine bakmaksızın var olurlar 

(Harman, 2020, s.138). Duyusal nesne ve duyusal nitelikler insan ya da başka bir varlık 

fark etmeksizin gerçek nesneyle birlikte var olurken, gerçek nesne ve gerçek nitelikler 

bağımsız bir biçimde var olurlar (Harman, 2020, s.82). 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Şekil 3.2 : Harman’ın dörtlü diyagramı. 

Felsefe tarihinde, şeylerin gerçekliğinin bilinemezliği Kant’ta “kendinde-şey”, 

Heidegger’de “varlık” ve Lacan’da “gerçek” kavramlarıyla ifade edilmiştir (Harman, 

2020, s.32). Ancak Nesne Yönelimli Ontoloji (NYO), bu bilinemezlik meselesine aynı 

şekilde yaklaşmaz. NYO’da, kendinde-şey ile bilinebilir, algılanabilir ve 

deneyimlenebilir olan arasında sürekli bir etkileşim ve geçiş süreci bulunduğu 

savunulur. Bu bağlamda, nesneler arasındaki ilişkilerin insan zihninden bağımsız 

olarak var olduğu fikri öne çıkar ve bu özellik NYO’yu düşünce tarihinde diğer 

yaklaşımlardan ayıran temel unsurlardan biri olarak öne çıkarır. NYO’nun, nesnelerin 

birbirleriyle kurduğu ilişkilerde dahi bazı yönlerinin karanlıkta kaldığına dair ısrarı, 

her şeyin yalnızca ilişkiler üzerinden tanımlandığı ve dünyanın bu ilişkilerin 

toplamından ibaret olduğu yönündeki bütüncül yaklaşıma bir eleştiri sunar. Bu 

yaklaşım, her şeyin diğer her şeyi etkilediği görüşüne dayalı çağdaş bütüncül 

paradigmalara karşı koyabilme yeteneğini kazandırır (Harman, 2020, s.32) 

 

 

Duyusal 
Nesne 
D.Ne 

Duyusal 
Nitelik 
D.Ni 

Gerçek 
Nitelik 

G.Ni 

Biçim
 (ei

dos) 

Husse
rl 

Zaman  
Husserl            

Gerçek 
Nesne 
G.Ne 

Öz  
Leibniz 

Uzam          

Heidegger 



55 

3.3 NYO’da Estetik Karşılaşma 

Harman nesnelere ilişkin bilgimizi onların kavranamaz gerçekliklerinden ayırmakla 

başlar. Nesne yönelimli felsefi bakışı benimseyen filozoflardan biri olan Levi R. 

Bryant da Harman’ın bu görüşünü paylaşır. Bryant’a (2011, s.18) göre nesnelerin 

varlığı, nesneler hakkındaki bilgimizden farklı bir konudur.  Bu nedenle nesneye 

yaklaşmak için bilgiden başka bilişsel yöntemlere ihtiyaç vardır (Harman & Weir, 

2021, s.71). NYO’da nesneleri bir şekilde odağa getirilen, buna rağmen onların altını 

ve üstünü kazma yönüne indirgemeyen, bilgi içermeyen biliş biçimlerinin eş zamanlı 

varlığı kabul edilir. Bu noktada Harman bilişsel bir etkinlik olarak nesneler ve 

nitelikler arasında yaşanan estetik karşılaşmayı2 öne sürer.  

Harman, nesneler ve nitelikler arasındaki ilişkiyi izole edilmiş birimler olarak değil, 

aralarında oluşan gerilimler üzerinden inceler. NYO’da gerçek ve duyusal olarak 

sınıflandırılan iki tür nesne ve nitelik, olası tüm kombinasyonlarıyla ele alındığında 

dört farklı gerilim türü olarak ele alınır: Gerçek Nesne ile Gerçek Nitelik (GNe - GNi), 

Gerçek Nesne ile Duyusal Nitelik (GNe- DNi), Duyusal Nesne ile Duyusal Nitelik 

(DNe-DNi), ve Duyusal Nesne ile Gerçek Nitelik (DNe-GNi). Bu dört katmanlı yapı, 

NYO'nun geniş bir yelpazedeki araştırma alanlarında uyguladığı metodolojinin 

temelini oluşturur (Harman, 2020, s.213). Şekil 3.3’te Harman’ın nesneler ve nitelikler 

arasında kurulan dörtlü diyagramı ve estetik karşılaşma ekseni görülmektedir. Bu 

bakış açısıyla estetik karşılaşma GNe-DNi arasında yaşanan gerilimde ortaya çıkar 

(Harman, 2020, s.82).  

Harman estetik3 ile kavramın Yunancadaki kökeninin anlamından farklı, nesneler ile 

bizzat nitelikleri arasındaki ilişkilerin araştırılmasından ortaya çıkan bilişsel bir 

deneyimi kasteder (Harman, 2022a, s.17). Harman estetiği kelimenin tam anlamıyla 

                                                
 
2 Felsefede estetik deneyim, bir sanat eseri veya doğal bir objeyle karşılaştığında bireyin yaşadığı 
duygusal ve bilişsel süreçlerin bütünü olarak açıklanır. Graham Harman'ın özgün tanımlamasında 
estetik deneyim: nesnelerarası ilişkilerin merkezde olduğu bir yaklaşımı temel alır. Harman’ın estetik 
teorisini benimseyen bu çalışmada nesne olarak mimarlık ve kent karşılaşmalarını vurgulamak adına 
“estetik karşılaşma” olarak kullanılmıştır. 
3 Estetik terimi, Alexander Gottlieb Baumgarten'in 18. yüzyıldaki çalışmalarıyla ortaya çıkmış ve 
Immanuel Kant tarafından genişletilmiştir. Bu terim, yalnızca filozoflar tarafından değil sanatçılar, 
küratörler, müzisyenler ve eleştirmenler tarafından da iki bin yıllık süre zarfında çeşitli şekillerde ele 
alınmıştır. Estetik, söylemsel bağlamına bağlı olarak oldukça değişken anlamlarda kullanılmıştır. Bu 
terim ve onunla ilişkilendirilen söylem, bugün sanat tarihi, sanat eleştirisi, felsefe ve mimarlık teorisi 
gibi akademik alanlarda farklı biçimlerde kullanılmaktadır. Bu çeşitlilik nedeniyle, terim görsel 
güzellikle ilgili tüm endişeler için popüler kültürde olan genel kullanımından çok uzaktır. 



56 

"ilk felsefe" olarak ele alan ontolojik bir çerçeve sunar. Estetik, sadece sanatla sınırlı 

olmayıp, bireylerin ve toplumun duyusal deneyimleri ile fiziksel ve sosyal yaşam 

arasındaki ilişkileri kapsayan daha geniş bir boyuta ulaşır. Bu gelişmeyle birlikte 

estetik, politik ve sosyal alanlarda da insan etkinliklerinin temel bir unsuru olarak 

önem kazanır ve bu bağlamda daha geniş bir sorumluluk alır (Gage, 2019, s.5). 

 

Şekil 3.3 : Harman’ın nesneler ve nitelikler arasında kurulan dörtlü diyagramı ve 
estetik karşılaşma ekseni (Harman, 2020, s.82) 

GNe-DNi ekseninde ortaya çıkan estetik karşılaşma gündelik deneyimin seyrinde 

ortaya çıkmaz. Çünkü gündelik deneyimin nesneleri bir andan diğerine değişen bir dizi 

nitelik taşıyan duyusal nesnelerdir ve çoğu durumda, duyusal nesnelerde özel bir 

gizem yoktur. Ancak “özel bir çekicilik ya da cazibeyle” işaretlenen belirli 

deneyimlerde ya da duyusal nesnelerin estetik sunumunda farklı bir şey olur. Harman 

sanatın içgüdüsel olarak duyusal nesneler ile duyusal nitelikler (DNe-DNi) arasındaki 

olağan ilişkiyi, duyusal niteliklerle gerilim halindeki gerçek bir nesnenin cazibesine 

(GNe-DNi) dönüştürebilen bir yol olarak görür (Harman, 2022a, s.30). Sanat gerçek 

nesneler (GNe) dediğimiz şeylerle onların duyusal nitelikleri (DNi) arasında bir yarığı 

etkinleştiriyor olarak tasavvur edilir. Ancak Harman metaforun, nesnelerin 

birbirleriyle dolaylı ilişkisini konuşmanın en iyi yollarından biri olduğunu öne sürer. 

Bu konuda İspanyol filozof José Ortega y Gasset’nin bir şiir kitabının önsözüne 

metafor üzerine yazdığı makaleden büyük ölçüde yararlanır (Harman, 2020, s.76). 



57 

Harman Ortega’nın (1975) makalesinde yer alan “servi ölü bir alevin hayaleti gibidir" 

metaforunu ele alır. Harman’a (2020, s.77) göre metaforda gerçekleşen hem servi hem 

alevin alışagelmiş “sabit imgelerinin” parçalanması ve bir araya geldiklerinde “yeni 

bir biçim ve yapı” oluşturmaya hazır olmalarıdır. Sonuç olarak, doğrusal olmayan bir 

anlatımla metafor onu oluşturan sözcüklerin anlamlarının ötesine genişledikçe, 

benzetilen nesnelerin dış nitelikleri ve açık kimlikleri çözülür. Bu durum iki nesne 

arasında basit bir benzerlikten çok daha derin bir ilişki kurulmasına olanak tanır. 

Metafor, bir nesneyi başka bir nesneyle ilişkilendirmenin önünü açarak nesnelerarası4 

bir ilişki biçimi tanımlar. Ayrıca metaforun başarılı bir şekilde işlemesiyle "servi ve 

alevi bir şekilde kaynaştıran yeni bir varlığı deneyimleyebilir” hale gelmiş oluruz 

(Harman, 2020, s.77). Bu yeni varlık, (servi-nesneyi canlandırmaya çalışan) okur ve 

alev niteliklerinin kaynaşmasıyla oluşan yeni bir gerçek nesnedir. Serviyi alevle bir 

araya getiren metafor, önceden var olan nesneler hakkındaki bilgiyle değil, yeni bir 

nesnenin üretimiyle ilgilidir.  

Harman, estetik karşılaşmanın gerçekleştiği anlarda, Şekil 3.4 ‘te görüldüğü üzere, 

Gerçek Nesne'nin (G.Ne) yerini başka bir G.Ne olan metaforun deneyimleyene nasıl 

devrettiğini, Homeros'un "şarap karası deniz" metaforu üzerinden açıklar. İlk etapta, 

duyusal niteliklere sahip duyusal bir nesne ile ilgili sıradan bir durum mevcuttur. 

Duyusal nesneye beklenmedik yeni duyusal nitelikler (şarap karası rengi gibi) 

atfedildiğinde umulmadık nitelikleri taşıyamayan duyusal nesne "deniz" sahneden geri 

çekilir. Görevi yerine getirmek için gizemli bir gerçek nesneye ihtiyaç vardır. Gerçek 

bir nesne olarak deniz sahneden geri çekildiği için metaforun duyusal nitelikleri bu 

durumda geri çekilmeyen tek G.Ne tarafından desteklenir: metaforun deneyimleyeni 

(Harman, 2020, s.85).  Bu durumda metaforda, geri çekilen denizin yerine geçen ve 

denizin şarap karası gibi niteliklerini benimseyen okuyucu, bir metot oyuncusu gibi 

hareket eder (Harman, 2020, s.84).  

Metafordaki birincil koşul izleyicinin/okuyucunun estetik aktiviteye temel bir parça 

olarak dahil olmasıdır. Harman'ın (2022a, s.33) belirttiği gibi, “estetiğin temel birimi 

                                                
 
4 Nesnelerarasılık, NYO düşüncesinin altında düşüncelerini geliştiren Timothy Morton’un hipernesnelere atfettiği 
özelliklerden biri olarak, iletişim kuran özneler arasındaki öznelerarasılık terimini ters çevirerek nesnelerarasındaki 
iletişimi görünür kılmak için kullanılan kavrama referansla kullanılmaktadır. Morton’un nesnelerarasındalığını 
anlamak adına bambu ormanı ve rüzgâr örneğine bakılabilir: “Bambu ormanı, rüzgarı bambumsu bir şeye 
dönüştüren devasa bir rüzgar çanıdır. Bambu ormanı, rüzgârı acımasızca bambuya bürür; onun basıncını harekete 
ve sese dönüştürür. Bu bir bambu rüzgârı uçurumudur.” (Morton, 2020, s.81) 



58 

ne sanat (ya da mimari) nesnesi ne de ona bakan kişidir; daha ziyade ikisinin tek bir 

yeni nesne olarak birleşimidir”. Dolayısıyla seyirci “eksik nesnenin aktif bir 

icracısıdır”. Estetik birim içindeki bu katılım biçimi teatral bir modelin ortaya 

çıkmasına neden olmuştur. 

 

Şekil 3.4 : G.Ne-D.Ni karşılaşması, estetik karşılaşma gerçekleşirken G.Ne’nin 
yerini diğer bir G.Ne ben olana bırakması (Harman, 2020, s.85). 

Duyusal nitelikler her zamanki duyusal nesnesine ait olmadığında ve bunun yerine tüm 

erişiminden geri çekilen gerçek bir nesneye aktarıldığında estetik karşılaşma 

gerçekleşir. Ortadan kaybolmuş gerçek nesnenin yerini duyusal nitelikleri destekleyen 

yeni gerçek nesne olarak estetik seyirci alır (Harman, 2020, s.213).  

3.4 Nesneye Geri Dönüş: Nesne Olarak Mimarlık ve Kent 

Harman’ın NYO kapsamında geliştirdiği nesneler arasında kurulan ilişkiyi 

tanımlamak için kullandığı dörtlü gerilim ve nesneleri ele alma biçimleri tez 

kapsamında mimarlık ve kent arasındaki ilişkiye uyarlanmıştır. Tezin sorunsalını 

oluşturan mimarlık ve kentin kurucu parametrelerine ve/ya etkilerine denk 

düşmeyecek şekilde bir kapsamda ele alınmıştır. Mimarlık ve kent arasında kurulan 

ilişkiselliği bu şekilde değerlendirebilmek için ise NYO’nun nesnelere verdiği otonom 

anlayışla birlikte hareket edilmiştir. Çalışmada mimarlık nesnesinin, bir nesne olarak 

kent ile karşılaşmasıyla birlikte kurulan nesnelerarası ilişkinin nasıl gerçekleştiğinin 



59 

çözümlenmesi hedeflenmiştir. Bu bağlamda hem mimarlık hem de kent 

nesneleştirilerek aralarındaki ilişkiye karşı yeni bir bakış geliştirilmesi amaçlanmıştır. 

Nesneleştirme Harman’dan da hareketle bilinen ve ilk akla gelen anlamından uzak 

anlamıyla kullanılmaktadır.  

Bu çalışmada nesneye dönüş hem mimarlığın kendi varlığını anlama girişimi hem de 

bu bağlamda kentle ilişkisinin yeniden tanımlanması için gerekli olduğu 

düşünülmektedir. Mimari nesneye dönüş tarihin şeridini geri sarmaya yönelik bir çağrı 

olmayıp dolayısıyla ne modern öncesi zamanların ideal kompozisyon dengeleri, oran 

ve ölçek ilişkileriyle tanımlı nesnesine ne de modernin idealize edilmiş nesnesine 

ulaşma çabası değildir. Peki öyleyse nesneye geri dönüş nasıl mümkün olabilir? 

Modern hareketin idealize edilmiş nesnesinden uzak bir anlayışla mimari nesne 

akışlardan, ağlardan, sürdürülebilirlikten ve politik doğruluktan nasıl 

özgürleştirilebilir? Dolayısıyla çalışmanın amacı mimarlık ve kent ilişkisi üzerine 

kurulu yeni bir nesne tartışması başlatmaktır. 

Harman’ın estetik teorisi üzerine kurulu metodolojisini takip edebilmek için öncelikle 

mimarlık ve kenti özerk birer nesne olarak nasıl ele alabiliriz sorusunun gerekliği 

belirir. Mimarlık ve kentin nesne olma durumu kentin mimarlık söylem ve pratiğine 

dahil olmaya başladığı erken yirminci yüzyıldan itibaren başlatılabilir. Modern 

mimarlığın değişime ve dönüşüme açık olmayan kusursuz, tamamlanmış nesnesinden 

içinde bulunduğumuz çağda her türlü dışsal kuvvet tarafından dönüşmeye-

biçimlenmeye meyilli bir nesne tanımına geçiş yaşanmıştır. Mimarlık disiplinin kenti 

ele alış biçimi ve kendini konumlandırdığı pozisyonları Harman’dan hareketle 

nesnenin altını/üstünü kazma girişimleri olarak okunmuştur. 

3.4.1 NYO perspektifinden altı kazılan kent 

Alberti, şehri büyük bir ev ve evi küçük bir şehir olarak (Colquhoun,1985) 

tanımladığında mimarlık ve kent arasındaki ilişkiyi parça bütün ilişkisi olarak ele alır. 

Evdeki her odanın minyatür bir bina olarak görülmesi gerektiğinden, evin tamamı 

çeşitli parçaların toplamı olarak değerlendirilmiştir. Kenti ise bir ev olarak 

tanımlarken, kentin aslında tek bir nesne olduğunu ima etmiştir. Harman’ın nesnenin 

bilgisini üretmek için onları kendini oluşturan temel parçalara ayırmayı ya da 

etkilerine ve/ya ilişkilerine denk görmeyi tanımlama biçimine dönersek eğer 

Alberti’nin kenti bir ev, evi bir kent olarak birbirlerine eşitlediğinde hem kenti hem de 



60 

yapıyı indirgendiği çıkarımı yapılabilir. Kent kendini oluşturan en küçük parça olan 

konuta eşitlendiğinde altı kazılırken ev ve evin içindeki odaların kente eşitlemesi 

üstünün kazılmasına karşılık gelir. 

Mimarlık tarafından kente yönelik altını kazma girişimlerden bir diğeri modern 

mimarlık anlayışının kenti ele alış biçiminde ortaya çıkar. Erken yirminci yüzyılda 

mimarlık ve kent arasında kurulan ilişkiyi çözümleyebilmek için öncelikle modern 

mimarlık düşüncesini ve bu düşüncenin mevcut kentsel durumdaki yansımasına 

bakarak ilerlenmiştir. Modern mimarlık düşüncesi 19. yüzyılın tarihsel mimari 

biçimleri canlandırma çabalarına karşı bir tepki olarak şekillenirken kendi nesnesini 

ve bilgisini tekil, kusursuz, rasyonel ve akılcı bir biçimde kurmayı amaçlar. Mimarlık 

disiplininde meydana gelen dönüşümlerle eş zamanlı olarak, kentleşme alanında da 

sanayileşmenin yol açtığı hızlı kentleşme süreci ve bunun sonucunda oluşan sağlıksız 

konut çevreleri, mevcut kentsel düzenin bu biçimiyle sürdürülebilir olmadığına dair 

yaygın bir kanıyı ortaya çıkarmıştır. Kentin çözüm getirilmesi gereken sorunlu hali 

mimarlığın kendi nesnesi üzerindeki belirlenimi kent üzerine genişletebilmesi için bir 

gerekçe haline gelmiştir. Mimarlık için kent, düzen getirilmesi gereken kendi 

nesnesini tasarlarken takındığı tavrın aynı şekilde tasarlanacak büyük bir nesne olarak 

ele alınmasıdır.  Bu görüş doğrultusunda geliştirilen modern mimarlığın kentsel alana 

izdüşümü tek elden ve bütüncül olarak tasarlanan ideal kent şemaları nesne olarak 

kentin altını kazar.  

Ulaşılmaya çalışılan ideal kent mevcut kentsel durumun yok sayıldığı, katı, sabit ve 

homejenleştirici geometrik düzenin hâkim olduğu ve kentsel alanın tümünü kapsayan 

rasyonel ve işlevsellik anlayışı içinde etkinliği ön plana alan yerler olarak karşımıza 

çıkar. Howard’ ın Bahçe Kent modeli, Le Corbusier'nin, Ville Contemporaine (1922), 

Plan Voisin (1925), La Ville Radieuse -Radiant City (1935) projeleri, Frank Lloyd 

Wright’ın Broadacre City projesine ait planlar karşılaştırıldığında büyük ölçüde 

farklılaştığı noktalar yanında ortaklıkları da bulunmaktadır. Farklılaştıkları yer 

toplumsalı kurma biçimindeki yaklaşımlarıdır. Howard’ın Bahçe Şehir modelinde iş 

birliği kavramı aracılığıyla, Wright’ın kent modelinde bireyselcilik ilkesi aracılığıyla 

ve Le Corbusier de ise iş birliği ve bireyselciliğin aynı anda ifade bulmasıyla toplum 

önerisinde bulunmuşlardır (Fishman, 2016, s.160). İdeal kent şemalarının ortak 

zeminde buluşturan iki durum vardır. Biri kenti anlamak ve hakimiyet kurmak adına 

kenti oluşturduğu düşünülen parçaları tek tek ele alarak oluşturmak ki Harman’dan 



61 

hareketle bu kentin altını kazma durumudur. Diğeri ideal kenti fiziksel olarak var 

ederken mimarlığın toplumsal olana düzen getirebilme gücüne dair inançtır ki bu da 

yine Harman’dan hareketle mimarlık nesnesinin üstünü kazma girişmişidir. Öncelikle 

kentin nesne olarak altını kazma girişimleri ele alınacak olmakla birlikte devamında 

yeni ideal kent düşüncesiyle birlikte toplumsal olanı düzenleme girişiminin mimarlığın 

nasıl üstünü kazdığına yer verilecektir. 

Howard’ın Bahçe Kent’i otuz bin kişi ile sınırlandırılan, birbirlerinden kesintisiz yeşil 

kuşak ayrılan, konut, endüstri, ticari ve kamusal alanlarının bölgelendirilmesi ile elde 

edilen bir kent modelidir. Şekil 3.5’te Ebenezer Howard’ın Bahçe Kent modeline ait 

diyagramlar görülmektedir. Kırsal alanda aynı ilkelerle inşa edilecek pek çok bahçe 

kent ile yeni kent inşa edilmek istenmiştir. Her şeyin kontrol altına alındığı, işlevleri 

arası ilişkilerin belirgin olduğu beklenmedik ve öngörülmedik bir gelişmenin yaşanma 

ihtimali olmadığı bir kent anlayışı söz konusudur. Modern Mimarlık açısından kent, 

kendisini oluşturduğu düşünülen konut, sanayi, ticari ve sosyal alan gibi bir takım 

işlevsel parçaların bir araya gelmesinden ibaret büyük bir nesne olarak değerlendirilir.  

 

Şekil 3.5 : Ebenezer Howard’ın Bahçe Kent modeline ait çizimler (Url-1). 

Wright’ın Broadacre Kenti, Howard’ın Bahçe kent modelinde de görülen kent 

merkezlerinden uzak birçok alt merkez üzerine kurulu yapısının bir adım öteye 

götürmesi olarak okunabilir. Kent merkezlerinin olması gerekenden çok yoğun 

olduğunu düşüncesine çözüm olarak Wright, Broadacre’da toplumun merkezinin 

kırsal alanları kaplayan binlerce çiftlik evine yayılmasını önermiştir. Şekil 3.6’da 

Frank Lyod Wrgiht’ın Broadacre Kent’ine ait görseller görülmektedir. Herkesin dört 

dönümden küçük olmamak şartıyla kullanabilecek kadar araziye hakkı olacak ve çoğu 

kişi yarı zamanlı olarak çiftliklerinde çalışıp geri kalan zamanda da küçük fabrikalarda 

ofislerde veya çiftlikler arasında yer alan dükkanlarda çalışacaktır (Fishman, 2016). 

Wright, yeni kent düşüncesinde kenti oluşturduğunu düşünülen işlevlere ayırarak ve 



62 

onlar arasındaki fiziki ilişkiyi belirlerken toplumsal düzenin nasıl olması gerektiği 

yönünde de belirleyici bir tavır sergilemiştir.  

    

Şekil 3.6 : Frank Lyod Wrgiht’ın Broadacre Kent’ine ait görseller (Url-2). 

Wright’ın kentlerin olması gerekenden çok yoğun olduğu düşüncesine kıyasla 

Corbusier’e göre ise kentler yeterince yoğun değildir. Corbusier Paris’in ve diğer 

büyük şehirlerin merkezinde mevcut kentin yok sayılmasıyla geniş alanlar açılmasını 

önerdiğinde eski binalar yerine parkların bahçelerin ve otoyolların arasında geometrik 

olarak düzenlenmiş cam ve çelikten gökdelenlerin yükselmesini gerektiğini düşünür 

Şekil 3.7’de Le Corbusier'nin kentin büyük bir parçasını yok sayarak yerine öneri 

olarak geliştirdiği kent planlarına dair görseller görülmektedir. Corbusier’in çağdaş 

şehir anlayışı işlevine göre sınıflandırılmış bir şehir demektir. Sanayi, konut alanları 

ve ofislerin her biri ayrı kısımlarda yer alır. İyi çalışan bir fabrikada olduğu gibi, farklı 

işlevler önce analitik olarak ayrılır sonra farklı alanlara atanır ve en sonunda mümkün 

olan en verimli şekilde bir araya getirilir. Ulaşım sistemi şehrin hayatını sürdürmesini 

sağlar (Le Corbusier, 2009). Corbusier kenti bir bedene ve kenti oluşturan parçaları 

bedenin organlarına benzetir. Paris için hazırladığı 1925 tarihli Plan Voisin’da 

otomobil ve gökdelen çağında Paris’in koridor sokaklarını işlevini yerine getiremeyen 

ölü bir organa benzetir (Fishman, 2016, s.197). Le Corbusier, kentin dolaşım ve ulaşım 

sistemini, bir vücudun organlarının damar ağı aracılığıyla desteklenmesi benzetmesi 

yerleşim alanını biyolojik bir hücre olarak temsil ederek kenti temel unsuruna 

indirgemiştir.  



63 

 
(a) 

 
(b) 

 
(c) 

Şekil 3.7 : Le Corbusier'nin kentin büyük bir parçasını yok sayarak yerine öneri 
olarak geliştirdiği kent planlarına dair görseller. a) Ville Contemporaine (1922) 

çizimi (Url-3), b) Plan Voisin (1925) maketi (Url-4) ve c) La Ville Radieuse (1935) 
çizimi (Url-5). 

Çok benzer bir diğer yaklaşımı Ludwig Hilberseimer’ın kent ve mimarlık ilişkisini ele 

alışında görülür. Tafuri (1976) Hilberseimer’ın büyük şehrin mimarisinin esas olarak 

iki faktöre verilen çözüme bağlı olduğunu öne sürer: temel hücre ve bir bütün olarak 

kentsel organizma. Tekil oda, konutu oluşturan unsur olarak konutun görünüşünü 

belirleyecek ve konutlar sırayla bloklar oluşturduğundan, oda, mimarlığın asıl amacı 

olan kentsel konfigürasyonun bir unsuru haline gelecektir. Tafuri’ye (1976) göre tek 

bina artık bir 'nesne' değil, tekil hücrelerin temel bir araya gelişinin fiziksel biçim 

aldığı yerdir. Şekil 3.8’de Ludwig Karl Hilberseimer’ın Hochhausstadt (1924) 

projesine ait görseller görülmektedir. 

  

Şekil 3. 8 : Ludwig Karl Hilberseimer’ın Hochhausstadt (1924) projesine ait 
görseller (Url-6) 



64 

Modern mimarlık anlayışının kentin altını kazan yaklaşımının diğer bir örneği 1928 

yılında kurulan Uluslararası Modern Mimarlık Kongreleri (CIAM) mimarlık ve kent 

arasındaki ilişkinin nasıl olması gerektiğine dair görüşlerde bulunmuştur. Bu 

görüşlerin en gelişmiş ve belirgin ifadesi 1933 tarihli “Fonksiyonel Şehir” (The 

Functional City - Charter Of Athens) başlıklı kongrenin 4. toplantısının raporu olarak 

basılan “Atina Anlaşması”nda yer alır. Le Corbusier’in öncülüğünde şehircilik 

disiplininde temel işlevlerin belirlenmesine yönelik bir anlayış geliştirilmiş ve bu 

işlevler "konut", "boş zamanların değerlendirilmesi", "ulaşım olanakları", "çalışma" 

ve "şehrin tarihsel mirası" olarak tanımlanmıştır. Bu bağlamda, kentsel arazi 

kullanımına yönelik bir desen önerisi, söz konusu işlevlerin birbirinden ayrılmasına 

dayalı olarak şekillendirilmiştir (Corbusier, 2009). Modern kent planlama anlayışının 

temel ilkelerini açıkça ortaya koyan Atina Anlaşması, bunu izleyen yaklaşık otuz yıl 

boyunca modernist mimarlığın ana çizgilerini tanımlayan belge olacaktır 

(Harvey,2016, s.46). 

3.4.2 NYO perspektifinden üstü kazılan mimarlık 

Modern mimarlık anlayışı kentlerin radikal bir biçimde yeniden yapılanmasının sadece 

kentsel sorunları değil aynı zamanda sosyal sorunları da çözebileceğine dair görüşü 

benimsiyordu (Fishman, 2016, s.108). Modern mimarlığın kent üzerindeki toplumsal 

ve fiziksel denetiminin aracı ise mekânı kurmadaki teknik bilgisi olarak 

gerekçelendirilir. Teknik bilgiye ve yapma gücüne sahip “yasa koyucu” 

(Bauman,1996) özne olarak mimar, kentlerin radikal bir şekilde yeniden inşa ederek 

yalnızca içinde bulundukları dönemin kentsel sorunlarına değil toplumsal sorunlarına 

da çözüm getirileceği fikrinden ilham almıştır. Öyle ki Corbusier’in kendini 

laboratuvarında kuramsal yapı kuran bir bilim adamına benzetmesi ve amacının ise 

oyunun kurallarını belirlemek için şehirciliğin ana ilkelerini ortaya koymak olduğunu 

ifade etmesi bunun bir göstergesidir. 

CIAM’ın Fonksiyonel Şehir başlıklı toplantısında kentsel sorunlar ele alındıktan 

sonra, daha iyi koşullarda bir yaşam için planlamaya, kentsel kaynakların 

düzenlenmesi gerektiği sonucuna varılmıştır. Toplantı sonucu üretilen Atina 

Anlaşması’nda yer alan maddelerde şehirlerin kaderini belirleyenin mimarlık 

olduğunu, mimarlığın her şeyin anahtarı olduğu görüşü yer alır. Mimarlığın şehrin 

güzelliği ve rahatlığından sorumlu olduğunu, şehrin yaratılmasının ve iyileştirmesinin 



65 

onun yükümlülüğünde olduğu belirterek mimarlığa ve mimarlara etkisinin çok üstünde 

bir görev biçilmiştir. CIAM ‘ın önemli figürlerinden biri olarak Ernest May için 

modern mimarlık anlayışı yeni bir metropol kültürü yaratmak için ideal ortamı 

sağlıyordu. Siedlungen’in morfolojisi ve bir bütün olarak şehir anlamında tümüyle 

yeni bir rota çizmişti. May ve beraber çalıştığı topluluk toplumsal ve kişisel hayatın 

bütün yönlerini kapsayacak, sözcüğün en geniş anlamıyla yeni bir kültür yaratmayı 

kendilerine görev addetmişlerdi (Heynen, 2011, s.77). Şekil 3.9’da yer alan 

Westhausen, Römerstadt ve Riedhof Siedlungenları bu bağlamda üretilmiş örnekler 

olarak gösterilebilir. 

 
(a) 

 
(b) 

 

 
(c) 

Şekil 3. 9 : Siedlungen örnekleri (a) Westhausen (Url-7), (b) Römerstadt Siedlungen 
(Url-8) Görselleri ve (c) Riedhof Siedlungene ait çizim (Url-9). 

Harman’dan hareketle üstünü kazma şeylerin üzerimizdeki ya da birbirleri üzerindeki 

etkilerine indirgeyen, onların bu etkilerin ötesinde herhangi bir fazlalığını yadsıyan 

teorileridir. Tam bu noktada modern mimarlık kent ile ilişkisinde kendine biçtiği rol 

olan her şeye muktedir olma hali ile kente olan etkisine indirgenmiştir ki bu durumda 

mimarlık kendi üzerini kazar pozisyondadır.  

Günümüzde, mimarlık kent ile olan ilişkileri üzerinden değerlendirilen bir bağlamda 

ele alınmaktadır. Bu durum Harman’ın diğer bir üstünü kazma teorisi olarak işaret 

ettiği; nesnelerin diğer şeylerle ilişkilerine denk düşünüldüğü durum olarak karşımıza 

çıkar. Genel eğilim, mimarlığın içe dönük olmaktan kaçınarak daha geniş ilişki ağları 

oluşturması ve çağdaş dünyanın koşullarına daha fazla dahil olması yönündedir. Gage 

(2015) tarafından belirtildiği üzere, mimarlık disiplininin temel anlatısında, mimarlık 

nesnesi kentsel bağlamlar, toplumsal yapılar ve çevresel ekolojiler gibi genişleyen 

ağlarla etkileşim içinde doğrulanmaktadır. Mimarlık, kurduğu bu ilişkiler üzerinden 

geçerliliğini ve meşruiyetini sürekli olarak sorgulamakta ve yeniden tanımlamaktadır. 



66 

Bu bağlamlarda, mimarlığın kendini nasıl konumlandırdığı ve bu geniş ilişkisel 

ağlardaki rolü, disiplinin meşruiyetini ve değerini belirleyen faktörler arasında yer alır. 

Bu durumda kendisini çevreleyen kuvvetler altında çözülmeye uğrayan mimarlık bir 

durum – olay – kaza olarak varlık gösterme eğilimi içindedir. Bu anlayışta kentsel 

ortam dışsal kuvveti bünyesinde barındıran, mimarlığın olay mahallidir. Ve bu 

durumda mimarlık ve nesnesi, kenti oluşturan kuvvetler arası ilişkinin bir uzantısı 

olarak varlık göstermesi gerekliliğiyle şekillenir. Bu anlayışla üretilen nesne ancak 

alanla hemhal olma durumunda başarılı addedilir.  

Alexander’a (2014) göre mimari teoriye olan ilginin azalmasıyla birlikte, tasarım 

disiplininin odak noktası biyoloji, ekoloji, sinirbilim, bilgisayar bilimi gibi doğa 

bilimlerinden alınan modellere ve nicel verilere yönelmiştir. Bu değişim sürecinin 

nedeni erken modern dönemden itibaren mimari pratiğin merkezinde yer alan kavram 

ve teknikler üzerinde büyük bir dönüşüm yaratan dijital teknolojiler ve küresel 

kapitalizmin yol açtığı ekonomik ve ekolojik krizlerin artan tehlikeleri olarak 

görülmektedir. Bu faktörler, mimarlık disiplininde yeni yaklaşımların 

benimsenmesine ve tasarım süreçlerinin farklı bilgi alanlarından etkilenmesine zemin 

hazırlamaktadır. Mimarlık alanındaki bu dönüşüm hem teorik çerçeveleri hem de 

uygulama yöntemlerini yeniden şekillendirmiştir.  Tam da bu bağlamda ilişkisel 

sürekli bir geometri imkânı sunan topolojik geometri Frank Gehry, Zaha Hadid, Greg 

Lynn gibi mimarlar, UNStudio, FOA gibi mimarlık ofisleri tarafından mimarlık yapma 

modeli olarak kullanılır. Bu model aracılığıyla mimari biçim veri tabanlı, sözde 

bilimsel ve istatiksel birtakım parametreler üzerinden gerekçelendirilir. Tasarım 

süreçlerinin artık daha fazla bilimsel veri ve doğa bilimleri metodolojileri tarafından 

şekillendirildiğini göstermektedir.  

Alexander, tasarım disiplinindeki yaklaşımın bir 'neo-natüralizm' eğilimi olarak 

değerlendirilebileceğini öne sürmekte ve bu bağlamda, bilgiyi anlamlandırmanın 

ötesinde bir öneme sahip olduğunu belirtmektedir. Neo-natüralist yaklaşımı dünyayı, 

sürtünmesiz bir uzayda serbestçe yüzen maddi olmayan verilerin oluşturduğu bir bilgi 

alanı olarak kavramsallaştırır (Alexander, 2014, s.29). Çağdaş mimaride bu perspektif, 

nesnelerden ziyade alanların ve figürlerden ziyade zeminlerin önceliklendirilmesi 

şeklinde kendini göstermektedir. Alexander (2014, s.29) bu yaklaşımı somutlaştıran 

örneklerden biri olarak, ünlü parametrikçi Schumacher’in, neo-natüralizm altında 

şehirlerin form kazanmasını, "kuş sürüleri veya balık sürüleri" gibi doğal oluşumlarla 



67 

ilişkilendirerek açıklamaktadır. Bu metafor, Schumacher'in tasarım anlayışında, 

bilginin ve verilerin organik ve dinamik bir şekilde mimariye nasıl entegre 

edilebileceğini ve bu entegrasyonun kentin biçimi ve yapılar üzerinde nasıl 

dönüştürücü bir etki yaratabileceğini vurgular. Tam da bu noktada Gage (2016) Patrik 

Schumacher'in “The Autopoiesis of Architecture” (2011) adlı iki ciltlik setinde 

sunduğu Parametrisizmin, günümüzün gerektirdiği karmaşıklık düzeyinde çağdaş 

sosyal toplulukları yeterince organize edebilir ve ifade edebilir görüşünü eleştirir. 

Bu bağlamda, Gage, NYO'yu mimarlığın parametrik kökenleri veya statüsü gibi 

ilişkilere dayalı olarak haklı çıkarılmasına karşı bir karşıt etki olarak görmektedir. Bu 

yaklaşım, daha az öngörülebilir deneyimsel sonuçlar sunan bir mimari potansiyeli 

ortaya koyar. Böyle bir mimaride niteliklerin öngörülebilir veya takip edilebilir olması 

zorunlu değildir; aksine, bağımsız varlıklar için daha büyük bir rol öngörülürken, 

ilişkilere verilen önemi azaltılır. NYO düşüncesi altında, mimarlık indirgeyici ve izole 

edilmiş temel ilişkiler üzerinden değil, yalnızca var oluşuyla meşrulaştırılabilir. Bunun 

nasıl mümkün olacağına bu tez çalışması estetik karşılaşmalar üzerinden tartışır.  

3.5 Teorik Çerçevenin Değerlendirilmesi  

Mimarlık ve kentin özerk varlık alanları dahilinde kurdukları ilişkileri incelemek için 

öncelikle mimarlık ve kentin nesne olma durumları tartışmak gerekli görülmüştür. 

Harman’ın nesne teorisini nesnenin nasıl ele alınmaması gerektiği üzerine geliştirdiği 

yaklaşımı takip edilerek bir inceleme yapılmış olup mimarlık ve kent ilişkisinde 

şimdiye kadar gerçekleştirilmiş yaklaşımlar tartışılmıştır. Kentin mimarlık düşünce ve 

yapma biçimlerine dahil olduğu 19. yüzyıldan günümüze kadar olan süreçte birbilerini 

ele alırken nasıl indirgedikleri incelenmiştir.  

Bu tarihsel süreçte mimarlık ve kent aralarındaki ilişkinin dinamiğine göre birbirleri 

hakkında bilgi üretmek veya birbirleri üzerindeki etkilerine denk düşecek şekilde 

indirgenmişlerdir. Mimarlık nesnesi büyük nesne olarak kentle karşılaştığında kentin 

bilgisini üretmek adına kenti kendisini oluşturan parçalara ayırarak ele almıştır. 

Howard ve Wright’ın kentin kendisini oluşturduğu düşünülen konut, sanayi, ticari ve 

sosyal alan gibi bir takım işlevsel parçaların bir araya gelmesiyle oluştuğunu 

düşünülen kent modelleri, Corbusier’in kenti bir bedene ve kenti oluşturan parçaları 

bedenin organlarına benzetmesi, Hilberseimer’ın büyük şehrin mimarisinin esas olarak 

temel hücre ve bir bütün olarak kentsel organizmaya bağlı olduğu görüşü, Atina 



68 

Antlaşması’nda yer alan kentin konut,boş zamanların değerlendirilmesi, gidiş-geliş 

imkanları (ulaşım), iş/çalışma ve şehrin tarihsel mirası olarak tanımlanmış ve bunların 

ayrımına dayanan kentsel arazi kullanım desenleri gibi kentin, kendini oluşturduğu 

düşünülen parçalara ayrılması suretiyle bilgisinin nasıl elde edildiğinin bir göstergesi 

olarak değerlendirilmiştir. 

Modern mimarlık ve kent ilişkisine dair bir başka yaklaşım, mimarlığın toplumsal 

süreçleri düzenlemek amacıyla kendi varoluşunu sorgulamasıdır. Teknik bilgi ve 

uygulama yeteneğine sahip olan "yasa koyucu" (Bauman, 1996) olarak tanımlanan 

mimar, kentleri radikal bir biçimde yeniden yapılandırarak, yalnızca mevcut dönemin 

kentsel sorunlarına değil, aynı zamanda geniş çaplı toplumsal sorunlara çözümler 

sunmayı amaçlar. Bu, mimarların mevcut toplumsal ve kentsel yapıları dönüştürme 

yeteneğinden güç alarak, daha etkili ve kapsamlı müdahaleler gerçekleştirme 

kapasitesini ortaya koyabilecekleri inancını destekler. Böylece mimar özne kendini 

toplumsal iyileştirme ve yeniden yapılanma süreçlerinde de merkezi bir rol 

üstlenecekleri bir posizyona konumlandırır. Öyle ki CIAM’ın toplantılarının bir çıktısı 

olan Atina Anlaşması'nda belirtilen maddelere göre, şehirlerin kaderinin mimarlık 

tarafından belirlendiği ve mimarlığın temel bir etken olduğu vurgulanmaktadır. 

Anlaşma, mimarlığı şehrin estetiği ve konforundan sorumlu bir disiplin olarak 

tanımlar; şehrin tasarımı ve iyileştirilmesi mimarlığın sorumluluk alanına girmektedir. 

Bu, mimarlığa ve mimarlara, onların profesyonel kapsamının ötesinde geniş bir görev 

yüklemekte ve şehirlerin şekillendirilmesinde merkezi bir rol oynamalarını 

gerektirmektedir. Böylece mimarların şehirler üzerindeki dönüştürücü gücü ve 

sorumluluğuna dair yaklaşım değerlendirildiğinde Harman’ın düşüncesinden de 

hareketle mimarlığın kendi üzerini kazdığı görülmektedir. Ancak biliyoruz ki, kentin 

oluştuğu düşünülen parçaların bir araya gelmesiyle elde edilemeyecek bir karmaşıklık 

seviyesine sahip olduğunun anlaşılması gibi, mimarlık disiplininin toplumsal yapıları 

belirleme konusundaki yasa koyucu rolü de uzun sürmemiştir. Kentin kendine özgü 

bir gerçekliği olduğu anlaşılmış ve bu gerçekliğin ortaya çıkarılması için yorumlayıcı 

bir bakışa ihtiyaç duyulduğu görülmüştür. Modern anlayışta nesne olarak kentin 

ne’den oluştuğuna ve mimarlığın ne işe yaradığına dair yüce amacının belirleyerek 

ulaşılmaya çalışanın aralarındaki ilişkiye dair bir çerçeve sunamadığı görülmüştür. 

Günümüzde mimarlık ve kent arasındaki ilişkiye bakıldığında, bu ilişkinin tamamen 

farklı bir boyuta taşındığı görülmektedir. Mimarlık kendi varlığını kentle kurduğu 



69 

ilişkiler üzerinden anlamlandırmakta ve değerlendirmektedir. Bu yaklaşım yine 

Harman’dan hareketle nesnenin kendini ilişkileri üzerinden tanımladığı bir hal alarak 

üstünü kazmanın diğer bir biçimi olarak okunmuştur. Mimarlık disiplininin temel 

anlatısında, mimarlık nesnesi kentsel bağlamlar, toplumsal yapılar ve çevresel 

ekolojiler gibi genişleyen ağlarla olan etkileşimi yoluyla doğrulanmaktadır. Mimarlık, 

kurmuş olduğu bu ilişkiler aracılığıyla kendi geçerliliğini ve meşruiyetini sürekli 

olarak sorgulamakta ve kendini yeniden tanımlamaktadır. Böylece mimarlık özgül 

özellikleriyle değil ilişkisel bağları, parametrik kökenleri veya sosyal statüsü ile 

meşrulaştırılmaya çalışılmakta ve kentsel bağlamla olan ilişkisi bu temeller üzerinden 

şekillendirilmektedir. Harman'ın yaklaşımından yola çıkarak, mimarlığın indirgeyici 

ve izole edilmiş temel ilişkilerle değil, kendi varlığı üzerinden gerekçelendirilebileceği 

ve bu şekilde kentle olan ilişkisini kurabileceği, estetik karşılaşmalar üzerinden ele 

alınmıştır. Estetik karşılaşmaların bir model olarak nasıl ele alındığı, bu modele ait 

bileşenlerin ne olduğu ve tezin yönteminin nasıl kurgulandığı 4. Bölümde 

tartışılmıştır. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



70 

  



71 

4.  MODEL VE YÖNTEM  

4.1 Estetik Karşılaşma ve Bileşenleri  

Bu tez çalışması, mimarlık ve kent ilişkisini incelerken, bu bağlamda mimarlığın sınır 

aşımını sorgulamaktadır. Mimarlık ve kent ilişkisi, esas olarak kent perspektifinden 

incelenmiş ve bu çerçevede, kentin katmanlı ve karmaşık ilişki ağları aracılığıyla 

kurulan yapısı çözümlenmeye çalışılmıştır. Daha önceki bölümlerde açıklandığı gibi, 

bu perspektif, kentteki mimarlığın disiplin olarak boşluklarının artmasına neden 

olmuştur. Bu nedenle, mimarlığın kent içindeki disipliner boşluğu ile başa çıkabilmesi 

ve kendini gerçekleştirebilmesi için, sınırlarının sorgulanmasına yönelik bir süreç 

başlatılmıştır. 

Mimarlığın sınırlarının kent bağlamında sorgulanması, kentteki rolünün daha geniş bir 

tanımla yeniden değerlendirilmesi hedeflenmektedir. Bu sorgulama ile sınır-aşımı, 

mimarlığın ilişkisel yapısı içerisinde özgün bir alan nasıl tesis edilebileceği sorusuna 

yönelik bir sorunsallaştırma girişimidir. Bu bakımdan, kent, mimarlığın sınır aşımını 

gerçekleştiği yerlerden biri olarak değerlendirilir. Bu çerçevede, kent ile arasında 

kurulan ilişkide mimarlığın sınır aşımı durumları incelenmiştir. 

Literatürde de belirtildiği üzere, mimarlık ile kent arasındaki ilişkiyi çözümlemeye 

yönelik çok sayıda teorik yaklaşım geliştirilmiştir. Ancak bu yaklaşımlar, genellikle 

iki uç arasında konumlanmaktadır: Mimarlık dışı disiplinlerden türetilen teoriler, 

mimarlığın sınırlarını bulanıklaştırarak disiplinin kendine özgü üretimini 

zayıflatmakta; mimarlığın kendi iç referanslarıyla kentle ilişki kurmaya çalışan 

yaklaşımlar ise, bu iki alan arasındaki karşılıklı etkileşim olanaklarını sınırlandırarak, 

geçirimsiz sınırlar inşa etmektedir. Her iki durumda da mimarlık ile kent arasındaki 

ilişki, ya dışsal bir belirlenimle aşırı genişletilmekte ya da içsel kapanmayla 

daraltılmaktadır. 

Bu çalışma, söz konusu ikiliğin ötesine geçebilmek ve mimarlık ile kent arasındaki 

ilişkiyi sınır aşımı kavramı çerçevesinde yeniden düşünmek amacıyla alternatif bir 

teorik çerçeve önermektedir. Bu bağlamda Graham Harman’ın Nesne Yönelimli 



72 

Ontolojisi, mimarlık ve kenti birbirinden özerk, bağımsız varlıklar olarak ele almayı 

ve bu özerk varlıklar arasında kurulabilecek dolaylı ilişkileri tartışmayı mümkün kılan 

bir zemin sunmaktadır. Harman’ın ontolojisi, nesnelerin yalnızca dışsal etkileşimlerle 

değil, kendi içsel nitelikleriyle de anlam taşıdığı varsayımına dayanır. Bu çerçevede, 

mimarlık ve kent, birer nesne olarak kendi varlık alanlarına sahip özerk yapılar olarak 

değerlendirilmekte ve aralarındaki ilişki, bu varlıkların karşılaşmaları üzerinden 

düşünülmektedir. 

Bu teorik çerçevenin merkezine, nesnelerarası ilişkide ortaya çıkan bilişsel bir etkinlik 

olarak tanımlanan “estetik karşılaşma” yerleştirilmiştir. Estetik karşılaşma, mimarlığın 

sınır aşımını olanaklı kılan bir model olarak ele alınmakta; bu sayede, mimarlık ile 

kent arasında doğrudan olmayan, nitelikler aracılığıyla kurulan ilişkilerin açığa 

çıkarılması hedeflenmektedir. Sonuç olarak, bu çalışma, mimarlık ve kenti birbirine 

indirgemeksizin, karşılıklı etkileşimlerinin koşullarını ve biçimlerini tartışmaya 

açacak yeni bir ontolojik düşünme biçimi önermektedir. 

Tezin teorik çerçevesi doğrultusunda, özerk nesneler arasında gerçekleşen estetik 

karşılaşmaların, mimarlık ve kent ilişkisi bağlamında hangi düzlemlerde 

incelenebileceği temel bir sorunsal olarak belirlenmiştir. Bir önceki bölümde ayrıntılı 

biçimde ele alındığı üzere, estetik karşılaşmalar, nesnelerin doğrudan 

gözlemlenebilen, somut ve belirgin fiziksel nitelikleri üzerinden değil; aksine, yüzeyin 

ötesinde gizil biçimde var olan içsel yönlerine ve dolaylı anlam katmanlarına 

odaklanan bir bilişsel deneyim aracılığıyla ortaya çıkar. Bu bağlamda, mimarlık ve 

kent arasındaki estetik karşılaşmalar da yalnızca gündelik yaşantının duyusal 

verileriyle sınırlı bir biçimde değil, bu deneyimin arkasında yatan bilişsel süreçlerin 

bir parçası olarak kavramsallaştırılmalıdır. 

Söz konusu estetik karşılaşmalar, mimarlık ve kent ilişkisini doğrudan temsil etmeyen, 

ancak bu ilişkiye dair kavrayışları dolaylı biçimde derinleştiren bir anlatı ya da 

kurgusal bağlamda da meydana gelebilir. Bu doğrultuda, mimarlık ve kent arasındaki 

ilişkinin izini sürebilecek karşılaşmalar; edebi bir metinde, bir sinema filminde ya da 

şiirsel bir anlatıda yer alabilir. Ancak bu tür içeriklerin estetik karşılaşma bağlamında 

değerlendirilebilmesi için, mimarlık disiplinine içkin kavramsal, biçimsel ya da 

deneyimsel ögeleri içermesi gereklidir. Bu sayede, yalnızca mimarlık-kent ilişkisini 

tartışmaya açmakla kalmayıp, aynı zamanda mimarlığın sınırlarını ve bu sınırların 

aşılma biçimlerini de görünür kılacak bir teorik zemin oluşturulabilir. 



73 

Bu çerçevede, mimarlık literatürü içinde yer alan ve kenti doğrudan ya da dolaylı 

biçimde konu edinen metinler, estetik karşılaşmalar olarak değerlendirilmiştir. Bu 

metinler, yalnızca temsil ettikleri içerik nedeniyle değil, aynı zamanda mimarlıkla 

kurdukları bilişsel ve kavramsal ilişkiler nedeniyle estetik karşılaşmanın kendisi olarak 

ele alınmıştır. Böylelikle estetik karşılaşma, mimarlık ve kent arasındaki ilişkinin sabit 

bir temsili olmaktan çıkarılıp, dinamik, çok katmanlı ve yorumlamaya açık bir 

düşünsel faaliyet biçimi olarak konumlandırılmıştır. 

Bir estetik karşılaşmayı oluşturan temel bileşenler incelendiğinde, Şekil 3.3’te de 

gösterildiği üzere, bu yapının üç temel unsura dayandığı görülmektedir: Duyusal 

Nitelik (D.Ni), Gerçek Nesne (G.Ne) ve estetik seyirci. Bu bağlamda, estetik 

karşılaşmanın ilk bileşeni olan duyusal nitelikler, metinler özelinde ele alındığında, 

mimarlık nesnesine ya da kent nesnesine ait, duyusal düzeyde algılanabilir biçimsel ve 

deneyimsel ögelere karşılık gelmektedir. Duyusal nesneler, bu bağlamda metinsel 

temsiller aracılığıyla biçimlenen mimarlık ya da kent varlıkları olarak da okunabilir. 

Ancak burada önemli bir ayrım yapılmalıdır: Duyusal niteliklerin ortaya çıkarılması, 

nesnenin özüne veya hakikatine ulaşma yönünde bir “altını kazma” ya da 

derinlemesine açıklama çabası olarak değil, estetik karşılaşmanın kurucu bileşeni 

olarak değerlendirilmelidir. Duyusal niteliklerin açığa çıkarılması süreci, nesnenin ne 

olduğuna dair kesin ve tekil bir sonuca ulaşmayı amaçlamaz; aksine, bu nitelikler 

aracılığıyla kurulan karşılaşmaların, yeni anlam katmanları ve yeni gerçeklik biçimleri 

üretmesini mümkün kılar. 

Bu noktada amaç, duyusal niteliklerin temsil ettiği yüzeysel görüntülerden nesnenin 

özüne ulaşmak değil; bu niteliklerin gerçek nesne ile etkileşime girerek yeni bir 

gerçeklik formu üretmesini sağlamaktır. Başka bir deyişle, estetik seyirci tarafından 

algılanan duyusal nitelikler, gerçek nesneyle dolaylı bir ilişki kurar ve bu ilişkinin 

sonucunda, özgün ve biricik bir ‘yeni gerçek nesne’ ortaya çıkar. Bu süreç, estetik 

karşılaşmanın yalnızca bir algı edimi değil, aynı zamanda kavramsal ve bilişsel bir 

yeniden üretim süreci olduğunu göstermektedir. Dolayısıyla estetik karşılaşma, 

nesnelerarası ilişkinin kendisinde doğan, çok katmanlı ve dinamik bir anlam üretim 

alanı olarak değerlendirilmelidir. 

Bu bağlamda, estetik karşılaşmanın ayrılmaz bir bileşeni olan ve sürecin 

gerçekleşmesini mümkün kılan diğer öğe, estetik seyircidir. Şekil 3.4’te de gösterildiği 

üzere, bu çalışmada estetik seyirci, Duyusal Nesne (D.Ne) ile Gerçek Nesne (G.Ne) 



74 

arasındaki ilişkinin kurulmasında etkin rol oynayan bir diğer Gerçek Nesne olarak 

metnin yazarıyla özdeşleştirilmiştir. Bu kurgu içerisinde, metnin yazarı, hiçbir zaman 

doğrudan erişilemeyen, daima geri çekilen bir G.Ne'nin yerini üstlenerek, D.Ne’ye ait 

duyusal niteliklerin aktarımını mümkün kılan aracıdır. Yazar, yalnızca bir gözlemci 

değil; aynı zamanda estetik karşılaşmayı kuran ve yönlendiren etkin bir bileşen olarak 

konumlanmaktadır. 

Harman, bir metafor ne kadar güçlü ve etkileyici olursa olsun, eğer o metaforun temsil 

ettiği deneyim estetik seyirci tarafından gerçekten yaşanmamışsa, bu durumda estetik 

bir karşılaşmanın mümkün olmadığını belirtir. Bu görüş, estetik deneyimin yalnızca 

nesneye yönelmiş bir algı süreciyle sınırlı kalmadığını; aksine, seyircinin kişisel 

deneyimleri, konumu ve yorumlayıcı kapasitesiyle doğrudan ilintili olduğunu ortaya 

koyar. Bu çerçevede, metnin yazarı olan mimarın bireysel deneyimi, metnin kaleme 

alındığı dönemdeki mimarlık anlayışı ve yazarın mesleki pozisyonu, estetik 

karşılaşmanın oluşumunda belirleyici unsurlar arasında yer alır. 

Bu doğrultuda mimari metinler, estetik karşılaşmaların sonucu olarak ortaya çıkan 

bileşik (compound) nesneler olarak değerlendirilir. Bu metinler, yazarın gerçekliğinin 

ve metne yansıttığı duyusal niteliklerin iç içe geçmesiyle oluşan özgün bir varlık 

düzlemini temsil eder. Dolayısıyla estetik karşılaşmalar, yalnızca mevcut nesnelerin 

algılanmasını değil, aynı zamanda yeni nesnelerin üretimini ve bu nesnelerin başka 

nesnelerle kurduğu sürekli ilişkiler aracılığıyla yeniden şekillenmesini de kapsar. 

Estetik karşılaşma bu yönüyle, nesnelerarası ilişkilerin hem kurucu hem de 

dönüştürücü boyutunu açığa çıkarır. 

Teorik modelin açık uçlu yapısı, çeşitli araştırma alanlarında uygulanabilir bir çerçeve 

sunar. Bu model, mimarlık ve kent ilişkisini sorgularken, aynı zamanda diğer 

disiplinlerarası bağlamlarda da kullanılabilecek esneklikte bir yapıdadır. Modelin bu 

geniş kapsamlı uygulanabilirliği, sosyal bilimler, kentsel planlama, çevre psikolojisi 

gibi farklı alanlarda yeni sorgulamalar yapılmasını mümkün kılar. 

Bu çalışma kapsamında geliştirilen teorik model doğrultusunda, estetik karşılaşma 

alanı olarak tanımlanan metinler detaylı biçimde analiz edilecektir. Seçilen metinler, 

modelin sunduğu kavramsal araçlar aracılığıyla çözümlenecek ve bu çözümlemeler 

sonucunda elde edilen bulgular, mimarlık ve kent ilişkisine dair yeni yorumlar üretmek 

amacıyla tartışmaya açılacaktır. Bu amaç doğrultusunda, metinlerin önerilen teorik 



75 

model çerçevesinde nasıl çözümleneceği ve bu sürece ilişkin yöntemsel yaklaşım, bir 

sonraki bölümde ayrıntılı biçimde açıklanacaktır. 

4.2 Çalışmanın Yöntemi ve Sınırları 

Metinler aracılığıyla estetik karşılaşmaların çözümlenmesi ve anlamlandırılması 

amacıyla nitel araştırma yöntemlerinden biri olan içerik analizi kullanılmıştır. İçerik 

analizi, metinler veya diğer yazılı kaynaklardan objektif ve geçerli sonuçlar elde etmek 

için başvurulan sistematik bir araştırma metodudur. Krippendorff (2004) bu yöntemi, 

verilerin dikkatli bir şekilde incelenmesi ve değerlendirilmesi süreci olarak tanımlar. 

Özellikle, Creswell (2014, s.516) içerik analizinin, veriler içerisindeki özgün 

kavramların tanımlanması, kodlanması ve bu kodların ilgili kategorilere sistematik bir 

şekilde yerleştirilmesi şeklinde işlediğini vurgular. 

İçerik analizi, metinlerden anlam çıkarma sürecinde kritik bir rol oynar. Hsieh ve 

Shannon (2005) tarafından belirtildiği üzere, bu yöntem metinler biçimindeki veriler 

üzerinden çözümlemeler yaparak, altta yatan anlamları ortaya çıkarmak için sıklıkla 

başvurulan bir yöntemdir. Araştırmacılar bu teknikle, metinlerdeki temaları, motifleri 

ve yapıları belirleyebilir ve bu içerikler üzerinden daha geniş teorik çerçeveleri 

destekleyen veriler sağlayabilir. Sonuç olarak, içerik analizi, metin tabanlı verilerden 

zengin ve çeşitlendirilmiş bilgiler elde etmek için güçlü ve esnek bir araç olarak 

nitelendirilebilir. 

İçerik analizinin, çalışmada geliştirilen teorik model doğrultusunda nasıl 

uygulandığına bakıldığında, analiz sürecinin temel amacının, metinleri estetik 

karşılaşma kılan bileşenlerin sistematik olarak açığa çıkarılması olduğu görülmektedir. 

Bu çerçevede, içerik analizinin ilk aşaması, duyusal nesneye (D.Ne) ait duyusal 

niteliklerin (D.Ni) tespit edilmesine yöneliktir. Duyusal nitelikler, analiz sürecinde 

birinci kategori olarak belirlenmiş ve metinlerde bu nitelikleri tanımlayan kavramlar 

çözümlenerek kodlanmıştır. 

Bununla birlikte, kavramların bağlamdan bağımsız bir biçimde ele alınması, anlamın 

parçalanmasına ve içerik bütünlüğünün bozulmasına neden olabileceği için, her bir 

kavram yalnızca kendi başına değil, aynı zamanda ilişkili olduğu alt kavramlarla, 

içinde yer aldığı cümlelerle ve metinsel bağlam içerisindeki işleviyle birlikte 

değerlendirilmiştir. Bu doğrultuda, birinci kategoriye ait tüm kavramlar şu başlıklar 



76 

altında sistematik olarak analiz edilmiştir: ilişkili alt kavramlar, kavramın geçtiği 

cümleler ve metin içindeki bağlamsal kullanımı. 

Analizin ikinci aşamasında ise, açığa çıkarılan Duyusal Nitelikleri (D.Ni) tanımlayan 

kavramlar, estetik karşılaşmanın bir bileşeni olan estetik seyirci (bu çalışmada metnin 

yazarı olarak konumlandırılmaktadır) tarafından kendi üzerine alınarak yeniden işleme 

tabi tutulur. Bu bağlamda, yazarın G.Ne (Gerçek Nesne) olarak nasıl bir işlem 

gerçekleştirdiğini anlamaya yönelik kavramlar da çözümlemeye dahil edilerek 

kodlanmış ve böylece ikinci kategori oluşturulmuştur. Bu ikinci kategoriye ait 

kavramlar da tıpkı birinci kategoride olduğu gibi, yalnızca kavramsal düzeyde değil, 

ilişkisel bağlamlarıyla birlikte değerlendirilmiştir. Her bir kavram, ilişkili alt 

kavramları, kavramın etkileşimde bulunduğu cümleler ve metin içerisindeki bağlamsal 

işlevi göz önünde bulundurularak analiz edilmiştir.  

Bu bağlamda, metinlerin çözümleme süreci başladığında, belirlenen duyusal 

niteliklerin iki farklı biçimde ele alınabileceği görülmektedir. İlk yaklaşımda, kent bir 

duyusal nesne (D.Ne) olarak kabul edilmekte; bu doğrultuda metinlerde çözümlenecek 

duyusal nitelikler, kente ait fiziksel, deneyimsel ve simgesel özellikleri içermektedir. 

Şekil 4.1’de görüldüğü üzere kentin bu nitelikleri, estetik karşılaşma bağlamında bir 

gerçek nesne (G.Ne) olan mimarlık nesnesiyle etkileşime girdiğinde, ortaya çıkan 

karşılaşma sürecin temelini oluşturmaktadır. 

Bu süreçte, metnin yazarı konumundaki estetik seyirci, kente ait duyusal nitelikleri 

tanımlamakta ve bunları mimarlık nesnesi üzerinde yeniden işlemekte; böylece iki 

özerk varlık alanı arasında dolaylı bir karşılaşma meydana gelmektedir. Kentin 

duyusal nitelikleri, mimarlık nesnesi aracılığıyla kavramsal ve biçimsel bir dönüşüme 

tabi tutulur. Bu dönüşüm yalnızca temsili bir ilişki kurmakla kalmaz, aynı zamanda 

mimarlığın kendi özgül alanını yeniden tanımlamasına ve sınırlarını yeniden 

kurmasına olanak sağlar. 

Bu çözümleme, mimarlık nesnesinin kentle kurduğu ilişkisel yapının hem ontolojik 

hem de teorik düzeyde nasıl şekillendiğini görünür kılmayı amaçlar. Kentin dinamik, 

çok katmanlı nitelikleriyle karşılaşan mimarlık nesnesi, bu etkileşim aracılığıyla kendi 

yapısal sınırlarını yeniden üretir; böylece mimarlık, kentten dışsal olarak ayrılan bir 

nesne değil, kentle olan karşılaşmalarında sürekli biçimde yeniden tanımlanan bir 

varlık olarak ele alınır. Bu analiz, mimarlık ve kent arasındaki etkileşimi, sabit ve tek 



77 

yönlü bir ilişki olmaktan çıkararak, çok yönlü ve dönüşüme açık bir karşılaşma alanı 

olarak kavramsallaştırır. 

 

Şekil 4.1 : Kente ait duyusal niteliklerin mimarlık gerçek nesnesi ile arasında 
yaşanan estetik karşılaşma 

İkinci çözümleme biçiminde ise Şekil 4.2’de görüldüğü üzere metnin içeriğine bağlı 

olarak mimarlık nesnesi duyusal bir nesne (D.Ne) olarak ele alınmaktadır. Bu 

bağlamda analiz edilecek temel bileşenler, mimarlığın biçimsel, mekânsal ve 

deneyimsel nitelikleriyle tanımlanan duyusal ögeleridir. Bu duyusal niteliklerin 

karşılaştığı gerçek nesne (G.Ne) ise, bu kurgu içerisinde kent olarak 

konumlandırılmaktadır. Estetik karşılaşmanın bu yönelimi, mimarlık nesnesinden yola 

çıkarak kente dair yeni anlamlar ve ilişkiler üretme potansiyelini açığa çıkarmayı 

hedeflemektedir.  

Bu süreçte, metnin yazarı konumundaki estetik seyirci, mimarlık nesnesine ait duyusal 

nitelikleri detaylandırarak, bunları kentle etkileşim içinde değerlendirmekte ve bu 

etkileşim aracılığıyla bir karşılaşma ortaya koymaktadır. Duyusal niteliklerin kentle 

kurduğu bu dolaylı ilişki, mimarlığın kent üzerindeki dönüştürücü etkisini görünür 

kılar. Böylece mimarlık, yalnızca kente eklemlenen bir fiziksel yapı değil, aynı 

zamanda kentsel deneyimin şekillenmesinde etkin rol oynayan kurucu bir bileşen 

olarak değerlendirilir. 



78 

 

Şekil 4.2 : Mimarlık nesnesine ait duyusal niteliklerin kent gerçek nesnesi ile 
arasında yaşanan estetik karşılaşma  

Bu çözümleme biçimi, mimarlığın kent üzerindeki etkilerini hem teorik hem de pratik 

düzeyde açımlamayı amaçlamaktadır. Mimarlık nesnesinin duyusal nitelikleri 

aracılığıyla kentle kurduğu ilişki, yalnızca estetik bir karşılaşma değil, aynı zamanda 

kentin yapısal ve kavramsal bileşenlerini etkileyen bir müdahale alanıdır. Bu 

bağlamda, mimarlık kentin disipliner boşluklarında varlık gösteren, bu boşlukları 

anlamlandıran ve gerektiğinde dönüştüren bir aktör olarak konumlanır. Böylece, 

mimarlığın kent içindeki etkisi hem fiziksel çevreye hem de kentsel düşünceye yön 

veren üretken bir unsur olarak yeniden değerlendirilmiş olur. 

Bu çalışmada, mimarlık ve kent arasındaki karşılaşmaları inceleyen metinler 

çözümlenirken kullanılan kategoriler ve kodlar, her ne kadar ilk bakışta mimarlık ile 

kenti birbirinden ayrıştırıyor gibi görünse de asıl amaç mimarlık ve kentin özelliklerini 

tanımlayan kavramların açığa çıkarılmasıdır. Bu süreç, birbirleriyle nitelikler 

aracılığıyla ilişkilenen ve aralarındaki karşılaşmaların hangi kavramlar aracılığıyla 

gerçekleştiğini keşfetmeye yönelik bir ön hazırlık olarak değerlendirilebilir. Bu 

nedenle, analiz sürecinde öncelikle ilgili niteliklere dair kavramlar belirlenir ve daha 

sonra bu kavramlar, aralarında yaşanan karşılaşmaları daha iyi anlayabilmek için 

tekrar ele alınır ve ilişkilendirilir. 



79 

Graham Harman, metafor kavramını ayrıştırma eyleminden ziyade bir birleştirme 

eylemi olarak değerlendirir. Harman'ın (2020, s.77) görüşüne göre, başarılı bir 

metafor, nesneleri bir araya getirerek, onları yeni, deneyimlenebilir bir varlık haline 

getiren bir süreçtir. Bu bağlamda, sonuçta estetik karşılaşma olarak tanımlanan metin, 

farklı öğelerin birleşiminden oluşan yeni ve bütünleşik bir nesne olarak değerlendirilir. 

Bu yaklaşım, mimarlık ve kent arasındaki karşılaşmaların nasıl birleştirici bir etki 

yaratabileceğini ve bu süreçte ortaya çıkan yeni kavramların ve yapıların nasıl 

anlamlandırılacağını ortaya koyar. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



80 

 



81 

5.  MİMARLIK İÇERİSİNDEN YAZILMIŞ KENT METİNLERİ: BİR 

ESTETİK KARŞILAŞMA ALANI 

5.1 Metinlerin Belirlenmesi 

Mimarlık disiplini ile mimari metinler arasındaki ilişki, bu iki alan arasındaki 

entelektüel bağın bir göstergesidir. Mimari metinler, pratik ile teorik düşünce arasında 

köprü görevi görerek, mimarlık düşüncesinin evriminde merkezi bir rol oynamaktadır. 

Bu metinler, teorik kavramların yayılmasından tasarım ilkelerinin gelişimine, 

mimarlık pratiğinin sürekli değerlendirilmesine kadar çok çeşitli işlevler üstlenir. 

Mimari metinler, yalnızca yazılı belgeler olmanın ötesinde, entelektüel gelişimi 

destekleyen, bilgiyi muhafaza eden, gelenekleri sorgulayan dinamik araçlardır. 

Mimarlık disiplini, kentle olan ilişkisini tesis ederken mimari metinlere pek çok kez 

başvurmuştur. Modern mimarlık ve kent anlayışının başlangıcı olarak kabul edilen 19. 

Yüzyılın son çeyreğinden günümüze uzanan zaman diliminde, mimarlık içerisinden 

üretilmiş kent metinleri Çizelge 5.1’de kronolojik olarak sıralanmıştır. Bu çizelgede, 

her bir metnin tarih aralığı, yazım tarihi, yazarı, türü ve adı gibi bilgiler yer almaktadır. 

Çizelge 5.1 incelendiğinde, mimarlık literatürü içinden kenti sorunsallaştıran sayısız 

metin üretildiği görülmektedir; bununla birlikte, estetik karşılaşmalar açısından 

değerlendirme potansiyeli taşıyan metinlerin seçilmesi amacıyla, bu metinlerin 

kapsam ve sınırları öncelikli olarak tanımlanmalıdır. 

Çizelge 5.1 incelendiğinde, ele alınan metinlerin içeriklerinin, oluşturuldukları zaman 

dilimlerindeki mimarlık-kent dinamiklerinden önemli ölçüde etkilendiği net bir 

şekilde görülmektedir. Erken yirminci yüzyılda üretilmiş metinlere baktığımızda 

kentin kendisine ait olmayan nitelikler ile tanımlanmış olduğunu görebiliriz. Bu 

durum, mimarlık ve kentin nitelikleri aracılığıyla birbirleriyle karşılaşması ve 

etkileşime girme olasılığını ortadan kaldırmaktadır. Bu nedenle, modern mimarlık 

anlayışı altında üretilen kent metinleri bu çalışmanın kapsamı dışında bırakılmıştır. 

 



82 

Çizelge 5.1 : 19.Yüzyılın son çeyreğinden günümüze kadar uzanan zaman diliminde, 
mimarlık literatürü içinden üretilmiş kent metinleri 

Tarih 
Aralığı 

Yazım 
Tarihi 

Metnin Yazarı / Mimar Türü Metnin Adı 

18
80

-1
93

0 

1889 Camillo Sitte Kitap 
The Art of Building Cities: City Building According to Its 
Artistic Fundamentals 

1898 Ebenezer Howard Kitap Garden Cities of To-morrow 
1904 Tony Garnier Kitap An Industrial City 
1925 Le Corbusier Kitap Şehircilik [Urbanisme] 
1920 Ludwing Hilberseimer Kitap Metropolis-Architecture 
1932 Frank Lloyd Wright Kitap Disappearing City  

19
50

-1
97

0 

1953 Alison -Peter Smithson Makale 
An Urban Project: Golden Lane Housing. An Application of 
the Principles of Urban-re-identification  

1957 Alison -Peter Smithson Makale Cluster City: A New Shape for the Community 
1960 Kevin Lynch Kitap Kentin İmgesi [ The Image of the City ] 
1965 Christopher Alexander Kitap A City is Not a Tree  

1964 

Kevin Lynch, Donald 
Appleyard, John R. 
Myer Kitap The View From the Road 

1966 Aldo Rossi Kitap Şehrin Mimarisi [ The Architecture of the City] 

19
70

-1
98

0 

1971 Reyner Banham  Kitap Los Angeles: The Architecture of Four Ecologies  
1971 Alan Colquhoun Makale The superblock  

1972 

Robert Venturi, Denise 
Scott Brown, Steven 
Izenour Kitap Las Vegas'tan Öğrenmek [Learning from Las Vegas] 

1972 Kevin Lynch Kitap What Time Is This Place? 
1975 Reyner Banham  Kitap Megastructure: Urban Futures of the Recent Past  
1976 Kevin Lynch Kitap  Managing the Sense of a Region  
1976 Manfredo Tafuri Kitap Radical Architecture and the city 

1976 
Oswald Mathias 
Ungers  Makale Planning Criteria   

1977 Rem Koolhaas Makale Life in the Metropolis or The Culture of Congestion 
1977 Christopher Alexander Kitap A Pattern Language: Towns, Buildings, Construction 

1978 
Oswald Mathias 
Ungers, Rem Koolhaas Kitap Cities within the City - Berlin: A Green Archipelago 

1978 Rem Koolhaas Kitap Delirious New York 

1978 
Colin Rowe, Fred 
Koetter Kitap Collage City  

1978 Fumihiko Maki Makale The Japanese City and Inner Space 
1979 Colin Rowe Makale The Present Urban Predicament 
1979 Rob Krier Kitap Urban Space 

19
80

-1
99

0 

1980 Diana Agrest Makale City as Place of Representation        
1980 Peter Eisenman  Makale Three Texts for Venice - Cannaregio 
1981 Kevin Lynch Kitap A Theory of Good City Form 
1981 Bernard Tschumi Kitap The Manhattan Transcripts 
1983 Peter Eisenman  Makale The City of Artificial Excavation – Berlin 
1987 Christopher Alexander Kitap A New Theory of Urban Design 

19
90

-2
00

0 

1991 Steven Holl Kitap Pamphlet Architecture 13: Edge of a City  
1991 Mario Gandelsonas Kitap Urban Text  
1994 Bernard Tschumi Kitap Event-Cities 
1994 Rem Koolhaas Makale Generic City   
1995 Rem Koolhaas Makale Whatever happened to urbanism?    
1996 Rem Koolhaas Makale Bigness or the problem of Large  
1995 Rem Koolhaas Kitap SMLXL 
1998 Mario Gandelsonas Makale The City as the Object of Architecture 

20
00

-2
02

5 

2000 Lars Lerup  Kitap After the City 
2000 Bernard Tschumi Kitap Event-Cities 2 
2001 Rem Koolhaas Makale Junkspace  
2003 Rob Krier Kitap Town Spaces 

2006 Teresa Stoppani Makale 
The reversible city: exhibition(ism), chorality and 
tenderness in Manhattan and Venice  

2009 Steven Holl Kitap Urbanism: Working with Doubt  
2009 Bernard Tschumi Kitap Event-Cities 3: Concept vs. Context vs. Content  
2010 Bernard Tschumi Kitap Event-Cities 4: Concept-Form 
2014 Pier Vittorio Aureli Kitap The City as a Project  
2015 George Baird Kitap Writing on Architecture and the City. 

2015 Mark Dorrian Kitap 
Writing on the Image: Architecture, the City and the Politics 
of Representation 

2017 Lars Lerup  Kitap 
The Continuous City: Fourteen Essays on Architecture and 
Urbanisation 

2023 Peter Trummer Kitap 
The City as a Technical Being: On the Mode of Existence of 
Architecture 



83 

Mimarlığın kenti tanımlama ve anlama çabası, özellikle modern sonrası olarak 

adlandırılan dönemde, kentin kendine özgü nitelikleri üzerinden gerçekleşmeye 

başlamıştır. Bu süreçte, kentin duyusal niteliklerinin açığa çıkarılması hedeflenmiştir. 

Kevin Lynch’in (2010) Gestalt kuralları bağlamında kent algısına yönelik 

yaklaşımları, Aldo Rossi’nin kentin hafızası ve tipoloji üzerinden yaptığı okumalar, 

Reyner Banham’ın kentsel ekolojileri ve Robert Venturi’nin kentsel form üzerine 

yaptığı çözümlemeler bu perspektifin örnekleridir. Bu yaklaşımlar, her ne kadar kenti 

anlamak için önemli metodolojiler sunsa da söz konusu metinler genellikle kenti tek 

taraflı bir perspektifle ele aldığı için, mimarlık ve kent arasındaki karşılıklı ilişkinin 

nasıl işlediğine dair yeterli veri sağlamadığı gerekçesiyle bu çalışmanın kapsamına 

dahil edilmemiştir. Kenti bu şekilde ele almak, mimarlık ve kent ilişkisini anlamada 

önemli bir adım olmasına rağmen, bu perspektiften üretilen metinler genelde kenti tek 

taraflı olarak anlamaya yönelik olduğu için sınırlıdır. 

1980’li yıllardan itibaren mimarlık, kentin karmaşık ve katmanlı yapısı içinde kendi 

varlığını sorgulayan bir yaklaşım benimser. Bu yaklaşımla üretilen yazınsal 

materyallerin içeriği kenti tanımlayan niteliklerin okuyarak-çözümlenerek ortaya 

çıkarılması sonucu mimarlığın kendi nesnesinin kentteki pozisyonunu belirlemeye 

yönelik olmuştur. Dolayısıyla Peter Eisenman’ın The City of Artificial Excavation 

serisi içindeki 1983 tarihli metni, Rem Koolhaas’ın 1995 tarihli “Bigness or The 

Problem of Large” metni, Fumihiko Maki’nin 1978 tarihli “The Japanese City and 

Inner Space” metni, Teresa Stoppani’nin 2006 tarihli “The Reversible City: 

Exhibition(ism), Chorality, and Tenderness in Manhattan and Venice” metni estetik 

karşılaşmalar olarak ele alınmıştır. 

5.2 Metinlerin Çözümlenmesi  

5.2.1 The city of artificial excavation – Peter Eisenman 

Eisenman metninde öncelikle kenti duyusal nitelikleri ile tanımlar ki bu günümüzde 

mimarlığın kenti okuması/çözümlenmesi bağlamında çokça başvurulan bir bakıştır. 

Kent duyusal nitelikleri ile tanımlandıktan sonra mimarlık nesnesi gerçek nesne olarak 

geri çekilir. Tam bu noktada metnin yazarı aynı zamanda estetik karşılaşmanın 

deneyimleyeni olarak Eisenman kente dair duyusal nitelikleri benimser ve mimarlık 

nesnesi üzerinde işleme tabi tutar.  



84 

Çizelge 5.2 : “The city of artificial excavation” metninin içerik çözümlemesinin 
gösterimi. 

Kategori Kodlar  
İlişkili alt 
kavramlar Etkileşimde olduğu cümle  Metnin içindeki Bağlamı 

D
   

 U
   

 Y
   

 U
   

 S
   

 A
   

 L
   

   
   

N
   

 İ 
   

T 
   

E 
   

L 
   
İ  

   
K

 
 

A
vr

up
a 

K
en

tin
in

 n
ite

lik
le

ri 
  

H
af

ız
a 

Hatırlamak  
Unutmak  Hafıza boşluğu  

Tarihin bittiği yerde hafıza başlar.  
Avrupa kenti bugün böyle bir hafıza boşluğunun 
tezahürüdür 

Ta
rih

 

Bitişler-
Başlangıçlar 
Mevcudiyet  
Yokluk 

…tarihin bir "akışı"  
…tarih bir tür nostaljiye 
indirgenmişti  

 
 
 
Tarih sürekli değildir. 
Yokluklar itici organizmanın öldüğü zamanlardır, 
tarihin bir "akışı" ile bir sonraki arasındaki boşluklardır. 

B
er

lin
 k

en
tin

in
 n

ite
lik

le
ri  

Ta
rih

 

Aydınlanma tarihi  
Süreklilik 
Son  
  

…tarihsel bir boşluğun 
mekânı 
…kendi kesintiye uğramış 
tarihinin 
  

 
 
Berlin şehri bu süreçlere potansiyel bir alternatif 
sunuyor. Çünkü kendi içinde Aydınlanma tarihinin 
sadece sürekliliğinin değil, sonunun da bir kaydıdır. Bu 
anlamda eşsiz bir nesne: tarihsel bir boşluğun mekânı. 
Kaçınılmaz olarak eski benliğinin mevcudiyetini 
sergilerken, kendi kesintiye uğramış tarihinin anısından 
başka bir şey değildir.  

H
af

ız
a 

Dönüşüm  
Hatırlamak  
Unutmak  
Gelişim 
Başlangıç ve son 
Geçmiş  

tarihinin o kısmı tamamen 
hafızaya dönüştürüldü. 

 
Bu yüzyılın ortalarında: Bu tarih zinciri kabaca kırıldı. 
1945'te Friedrichstadt'ın bombalanması harabeye 
çevirdi. Alanda üç bina ayakta kaldı, yaralı duvarları 
başlangıçlarını ve sonlarını hatırlatıyor. Ardından, 
1961'de Berlin Duvarı'nın dayatılması, Tarih Meleği'ni 
sonsuza dek devirdi: şehir, geçmişinden ve kendisinden 
kararlı bir şekilde koptu. Almanya'nın Aydınlanma 
başkenti olarak işlev görmekten vazgeçti ve tarihinin o 
kısmı tamamen hafızaya dönüştürüldü. 

Y
ar

ış
m

a 
A

la
nı

 

B
er

lin
 D

uv
ar

ı 

 

-Yarışma alanı- 
Friedrichstrasse'nin ve Berlin 
Duvarı'nın kesiştiği yer-  
hafıza kavramının 
paradigmatik yeridir. 
Yarışma alanı, bu hafızanın 
simgesel yeridir. Ama bu 
ikircikli doğaya sahip bir 
hafızadır. 
- Berlin Duvarı'ndaki 
Checkpoint Charlie, 

 
 
Yarışma alanı- Friedrichstrasse'nin ve Berlin Duvarı'nın 
kesiştiği yer- hafıza kavramının paradigmatik yeridir. 
Kuşkusuz bu yer, şehrin en önemli ve en yoğun 
dönüşümlerinin yaşandığı yerdir. On sekizinci yüzyılda, 
Berlin'in gelişiminin çevresinde, Friedrichstradt'ta 
bulunan bu alan, çevreleyen şehir duvarının 
tamamlanmadığı tek yerdi. O döneme ait haritalarda, 
onun anomali durumu, gelecekteki başka bir yerleşim 
modelinin olasılığını zaten işaret ediyordu ve gerçekten 
de geç on sekizinci ve on dokuzuncu yüzyıllarda, alan 
Berlin'in gelişiminin sonraki iki aşamasının 
gerçekleştiği kesin yer haline geldi. 
 
 
Yarışma alanı, bu hafızanın simgesel yeridir. Ama bu 
ikircikli bir doğaya sahip bir hafızadır: bir zamanlar var 
olan ve gelişen bir şeyin anısı, ama aynı zamanda 
kendine özgü durumunda, şu anda yaşayan bir şeyin 
mumyalanması. Böylece, Berlin Duvarı'ndaki 
Checkpoint Charlie, ayrılma ve bağlantı, dışlama ve 
dahil etme ikili durumunu özetlemektedir. Geçiş ritüeli, 
mühendislik aygıtı ve barikatlar, aynı anda önceki 
bütüne göndermede bulunur ve onun devamını reddeder. 
Hem hatırlamayı hem de unutmayı zorunlu kılar. 

 

  



85 

Çizelge 5.2 (Devam) : “The city of artificial excavation” metninin içerik 
çözümlemesinin gösterimi. 

  D
uy

us
al

 N
ite

lik
le

rin
 G

er
çe

k 
N

es
ne

 O
la

n 
M

im
ar

lık
 N

es
ne

si
nd

e 
İş

le
m

e 
Ta

bi
 T

ut
ul

m
as

ı  

K
ar
şı

-H
af

ız
a 

Geçmiş  
Gelecek  
Şimdi  

Hafıza edimi şimdinin 
gerçekliğini karartıyor, 
…karşı-hafıza, geçmişin 
gerçekliğini… başka bir yer 
yaratmak, için belirsizleştirir. 
… hafıza ve karşı-hafıza 
karşıt ama iş birliği içinde 
…karşı-hafıza bir alet haline 
gelir.  

 
 
 
 
 
Bu bizi karşı hafıza kavramına getiriyor. Karşı-hafıza, 
duygusal ya da nostaljik hafızadan farklıdır, çünkü bir 
geçmiş (ya da bu nedenle bir gelecek) talep etmez ya 
da aramaz. Karşı-hafıza ilerlemeyi aramaz ya da öne 
sürmez. 

Y
ap

ay
 K

az
ı  

Zemin  
Arkeolojik sit  
Kaydetme  
Silme  

 
Bunu yapay bir kazı, üst üste 
bindirme ve ikame etme 
süreciyle yapar 
-  Kazı için en önemli araç 
Merkatör ızgarasıdır; 

 
 
 
 
Bunu bir yapay kazı, üst üste bindirme ve ikame süreci 
aracılığıyla yapar. Zemin bir arkeolojik sit alanı haline 
gelir. 

M
er

ka
tö

r 
ız

ga
ra

sı
 

  

Arkeolojik esere erişim 
aracı… 
Evrensel geometrik desen 

 
 
 
 
Tarihi, yeri veya özgüllüğü olmayan evrensel bir 
geometrik desen olan bu ızgara, Berlin'i dünyaya 
bağlar: en tarafsız ve yapay işaretleme sistemidir. 

Eisenman’ın metninde duyusal nesneye ait duyusal nitelikleri ile kent, gerçek nesne 

olarak mimarlık nesnesi ile karşılaşır. Eisenman’ın metninde öncelikle genel olarak 

Avrupa kentlerini, özel olarak Berlin kentinin ve en son yarışma alanını belirli 

kavramlarla tanımlayan bir akış vardır. Çizelge 5.2’de görüldüğü üzere her üç duyusal 

nesnenin (Avrupa Kenti, Berlin ve yarışma alanı) duyusal nitelikleri çözümlendiğinde 

tarih-hafıza-Berlin duvarı kavramlarına ulaşılır. Bu kavramların metnin bütünündeki 

anlamsal karşılığına baktığımızda, tarihin başlangıç ve sonlardan, mevcudiyet ve 

yokluklardan oluştuğunu görürüz. Eisenman’a (1994) göre tarihin başlangıçları ve 

bitişleri arasındaki boşluklar hafıza tarafından doldurulur. “Tarihin bittiği yerde hafıza 

başlar. Avrupa kenti bugün böyle bir hafıza boşluğunun tezahürüdür” (Eisenman, 

1994). Bu anlamda Berlin, tarihsel süreklilik ve süreksizlikleriyle birlikte “…eşsiz bir 

nesne: tarihsel bir boşluğun mekânı” olarak ele alınmıştır. “Yarışma alanı ise bu 

hafızanın sembolik mekanıdır.” 

Eisenman kent üzerine gerçekleştirdiği okuma sonrası alanı geliştirme stratejilerini 

belirler. İlk strateji alanın geçmişini ortaya çıkarmak olur. İkincisi, bugün Berlin'in en 

geniş anlamda dünyaya ait olduğunu ve artık her yerin ve hiçbir yerin kavşağı 

olduğunu kabul etmektir. Bu ikiliği somutlaştırma sürecinde mimarlık aracılığıyla hem 

bir yerin hem de hiçbir yerin yapısını kurmaya çalışır. Dolayısıyla Eisenman mimarlık 

aracılığıyla Berlin kentinin ve özelde yarışma alanının tarihi ve hafızası ile hesaplaşır. 

Çizelge 5.2’de görüldüğü üzere birtakım araçlar-kavramlar belirler. Bu kavramlar; 



86 

karşı-hafıza, yapay kazı ve merkatör ızgarası olarak çözümlenmiştir. Karşı-hafıza 

mimarlığın kentin hafızasıyla baş etmesi ve kendi nesnesi üzerinde işlem görmesi için 

geliştirilen bir kavramdır.  

Eisenman karşı-hafıza kavramını bir alet haline getirir. Hafıza eylemi şimdiki zamanın 

gerçekliğini gizlerken karşı-hafıza kendi zamanına aittir. Mimarlık karşı-hafıza 

aracılığıyla geçmişi belirsizleştirir. Kendi yapısına ve düzenine ulaşmak için izini 

geçmişin karartılmasından alan bir yerin inşasıdır. Hafıza ve karşı hafıza karşıt ama iş 

birliği içinde bir yer üretmek için çalışır. Ve bu üretilen yeni yer ne geçmişe ne 

geleceğe “kendi zamanına” aittir. Bunu yapay bir kazı, üst üste bindirme ve ikame 

etme süreciyle yapar. Zemin arkeolojik bir sit alanı haline gelirken kazı için Merkatör 

ızgarası en tarafsız ve yapay işaretleme sistemi olarak seçilir.  Bu evrensel geometrik 

düzeni ifade eden ızgara Berlin'i dünyaya bağlar. Bu araç, hafızanın plakasını 

kazımaya hizmet eder: bulur ve sonra kendini etkiler.  

5.2.2 Bigness or the problem of large – Rem Koolhaas 

Koolhaas’ın metni ortaya koyduğu “Büyüklük” teorisiyle birlikte mimarlık nesnesine 

ait niteliklerin nasıl şekillendiği ve bu büyük mimarlık nesnesinin bir parçası olduğu 

kentle karşılaşması sonucunda, kentin büyüklükle nasıl baş ettiği üzerinden 

çözümlenmiştir. Bu metinde öncelikle duyusal nesne olarak mimarlığın nitelikleri 

açığa çıkarılmıştır. Çizelge 6.3’te görüldüğü üzere “büyüklük” kavramıyla doğrudan 

bağlantılı olan alt kavramlar; kütle, kompozisyon, ölçek, orantı, çekirdek ve kabuk, iç 

ve dış, program olarak çözümlenmiştir.   

Koolhaas’a (1995) göre “büyüklük nihai mimarlık”tır. Mimarlığın kompozisyon, 

ölçek, orantı, detay gibi klasik repertuarında önemli bir yer eden kavramları 

büyüklükle geçersiz kılınmıştır. Büyük kütle artık tek bir mimari jestle kontrol 

edilemez. Dolayısıyla büyüklüğü kuran parçaların özerkliğini tetikler. Ancak 

Koolhaas burada parçalanmadan bahsetmemektedir. Parçaların bütüne bağlı kalmaya 

devam ederek özerkliklerini ilan ettikleri bir durumu içerir. 

Büyüklük karşısında mimarlık özgüllüğü tehlikeye atmak yerine şiddetlendiren bir 

ortak yaşam içinde hem bağımsızlıklarını hem de karşılıklı bağımlılıklarını organize 

etmek için stratejiler geliştirir. Büyüklükle iç ve dış ayrı projeler haline gelir, biri 

programatik ve ikonografik ihtiyaçların istikrarsızlığı ile uğraşırken, diğeri şehre bir 

nesnenin görünürdeki istikrarını sunar.  



87 

Çizelge 5.3 : “Bigness, or the problem of large” metninin içerik çözümlemesinin 
gösterimi 

Kategori Kodlar  
İlişkili alt 
kavramlar Etkileşimde olduğu cümle  Metnin içindeki Bağlamı 

D
   

 U
   

 Y
   

 U
   

 S
   

 A
   

 L
   

   
   

N
   

 İ 
   

T 
   

E 
   

L 
   
İ  

   
K

 
 

M
im

ar
lık

 N
es

ne
si

ni
n 

N
ite

lik
le

ri  

B
üy

ük
lü

k 

Karmaşıklık 
rejimi 

Büyüklük nihai mimarlıktır. 
…mimarlık ve ilgili alanların 
tüm zekasını harekete geçiren 
karmaşıklık rejimini yalnızca 
Büyüklük teşvik eder.  

Belirli bir ölçeğin ötesinde, mimarlık Büyüklük özelliğini 
kazanır. Büyüklük konusunu ele almak için en iyi neden 
Everest Dağı'na tırmananlar tarafından verilen nedendir: 
"Çünkü o orada."; Büyüklük nihai mimarlıktır. …Bir binanın 
büyüklüğünün, mimarlarının iradesinden bağımsız olarak tek 
başına ideolojik bir program içermesi inanılmaz görünüyor. 
Tüm olası kategoriler arasında Büyüklük bir manifestoyu hak 
etmiyor gibi görünüyor; entelektüel bir sorun olarak gözden 
düşmüş, görünüşe göre- dinozorlar gibi- beceriksizlik, 
yavaşlık, esnek olmama, zorluk yoluyla yok olma yolunda 
ilerliyor. Ama aslında, mimarlık ve ilgili alanların tüm zekasını 
harekete geçiren karmaşıklık rejimini yalnızca Büyüklük 
teşvik der…Başlangıçta tamamen niceliksel olanın düşüncesiz 
enerjisiyle beslenen Büyüklük, neredeyse bir asırdır 
düşünürsüz bir durum, programsız bir devrim olmuştur.  
Bir düzensizlik, parçalanma, ayrışma, kınama manzarasında, 
Büyüklük'ün cazibesi, Bütün'ü yeniden inşa etme, Gerçek'i 
diriltme, kolektifi yeniden keşfetme, maksimum olasılığı geri 
kazanma potansiyelidir. 

Kütle 
 
Özerk  
Parçalar 

Bu olanaksızlık parçaların 
özerkliğini tetikler, ancak bu 
parçalanma ile aynı şey 
değildir 

 
Belirli bir kritik kütlenin ötesinde, bir bina Büyük Bina haline 
gelir. Böyle bir kütle artık tek bir mimari jestle, hatta mimari 
jestlerin herhangi bir kombinasyonuyla kontrol edilemez. Bu 
olanaksızlık parçaların özerkliğini tetikler, ancak bu 
parçalanma ile aynı şey değildir: parçalar bütüne bağlı kalmaya 
devam eder. 

 
 
(Mimarlığın) 
özgüllüğü 

 
Büyüklük'ün paradoksu 
 
 
Özgüllüğü … şiddetlendiren 
bir simbiyoz 

 
Büyüklük yok eder ama aynı zamanda yeni bir başlangıçtır. 
Kırdığını yeniden bir araya getirebilir. Büyüklük'ün bir 
paradoksu, planlamasındaki hesaplamalara rağmen -aslında 
tam da katılıkları nedeniyle- öngörülemez olanı tasarlayan tek 
mimari olmasıdır. Büyüklük, bir arada var olmayı dayatmak 
yerine, özgürlük rejimlerine, maksimum farkın bir araya 
gelmesine bağlıdır.  
Yalnızca Büyüklük, olayların gelişigüzel çoğalmasını tek bir 
kapta sürdürebilir. Özgüllüğü tehlikeye atmak yerine 
şiddetlendiren bir simbiyozda daha büyük bir varlık içinde hem 
bağımsızlıklarını hem de karşılıklı bağımlılıklarını organize 
etmek için stratejiler geliştirir. 

Çekirdek ve 
kabuk  
 
İç ve dış  

Büyüklükte, çekirdek ve 
kabuk arasındaki mesafe, 
cephenin artık içeride ne 
olduğunu gösteremeyeceği 
noktaya kadar artar. 

Büyüklükte, çekirdek ve kabuk arasındaki mesafe, cephenin 
artık içeride ne olduğunu gösteremeyeceği noktaya kadar artar. 
Hümanist "dürüstlük" beklentisi mahkumdur: iç ve dış 
mimariler ayrı projeler haline gelir, biri programatik ve 
ikonografik ihtiyaçların istikrarsızlığı ile uğraşırken, diğeri-
klinik bilgilendirme aracı- şehre bir nesnenin görünürdekı̇ 
istikrarını sunar. 

Program 

Büyüklük bir programatik 
simya modeli 
Programatik melezleştirme 
/ yakınlıklar/ sürtünmeler/ 
örtüşmeler/süperpozisyonlar 

 
Saflık yerine kirlilik ve nitelik yerine nicelik yoluyla, yalnızca 
Büyüklük, işlevsel varlıklar arasında kimliklerini sınırlamak 
yerine genişleten gerçekten yeni ilişkileri destekleyebilir. 
Büyüklük'ün yapaylığı ve karmaşıklığı, bir tür sıvılaşmaya izin 
vermek için işlevi savunma zırhından kurtarır; programatik 
unsurlar yeni olaylar yaratmak için birbirlerine geri döner- 
Büyüklük bir programatik simya modeline geri döner.  
Büyüklük programatik bir arada varoluşun yoğunluklarını 
düzenler. 
Büyüklükte mümkün olan programatik melezleştirmeler/ 
yakınlıklar/sürtünmeler/örtüşmeler/süperpozisyonlar -aslında, 
yüzyılın başında bağımsız parçalar arasındaki ilişkileri 
düzenlemek için icat edilen montajın tüm aygıtları- mevcut 
avangardın bir bölümü tarafından, görünürdeki vahşiliğin 
ardında neredeyse gülünç bir bilgiçlik ve katılık 
kompozisyonlarında geri alınıyor.  



88 

Çizelge 5.3 (Devam) : “Bigness, or the problem of large” metninin içerik 
çözümlemesinin gösterimi 

 

  D
U

Y
U

SA
L 

N
İT

EL
İK

 

   
   

 B
üy

ük
lü

k 

Takım / ekip  
 
Diğer güçler  
 
 

Büyüklük’ün yapımcıları bir 
ekiptir. 
Büyüklük kişisel değildir: 
mimar artık yıldızlığa 
mahkûm değildir. 
 
 

 
Büyüklük, mimarlığın hem en çok hem de en az mimari olduğu 
yerdir: en çok nesnenin büyüklüğü nedeniyle; en az ise 
özerkliğini kaybetmesi nedeniyle -diğer güçlerin aracı haline 
gelir, onlara bağlıdır. Büyüklük kişisel değildir: mimar artık 
yıldızlığa mahkûm değildir. 
Büyüklük teknolojiye; mühendislere, müteahhitlere, 
imalatçılara; siyasete, başkalarına teslimiyet anlamına geliyor. 
 
  

  D
uy

us
al

 N
ite

lik
le

rin
 G

er
çe

k 
N

es
ne

 O
la

n 
K

en
tt 

Ü
ze

rin
de

  
İş

le
m

e 
Ta

bi
 T

ut
ul

m
as

ı  

K
en

t  

Kentsel doku 
Bağlam  
  

 
Büyüklük artık herhangi bir 
kentsel dokunun parçası 
değildir 
 
 
Büyüklük, tam da bağlam 
bağımsızlığı sayesinde, tabula 
rasa'nın artık küresel olan 
durumundan sağ çıkabilen, 
hatta bundan yararlanabilen 
tek mimarlıktır: 

 
Büyüklük kenti bir çeşitlilikler toplamından bir gizemler 
birikimine dönüştürür. Gördüğünüz şey artık elde ettiğiniz şey 
değildir. 
Ölçekle, mimari kompozisyonla, gelenekle, şeffaflıkla, etikle 
ilgili tüm bu kırılmalar hep birlikte nihai, en radikal kırılmayı 
ifade eder: Büyüklük artık herhangi bir kentsel dokunun 
parçası değildir. O vardır; en fazla bir arada var olur. 
Büyüklük, tam da bağlam bağımsızlığı sayesinde, tabula 
rasa'nın artık küresel olan durumundan sağ çıkabilen, hatta 
bundan yararlanabilen tek mimarlıktır: İlhamını, son damlasına 
sıkıştırılmış verililerden almaz. Anlam; fırsatçı bir şekilde 
maksimum altyapı vaadi olan yerlere yönelir; nihayet kendi 
varlık nedenidir. 
Eğer Büyüklük mimariyi dönüştürüyorsa, onun birikimi de 
yeni bir tür kent yaratır. Kentin dışı artık "o "nun gerçekleştiği 
kolektif bir tiyatro değildir; kolektif bir "o" kalmamıştır. Sokak 
bir kalıntı, organizasyon aracı, geçmişin kalıntılarının yeninin 
ekipmanlarıyla huzursuz bir açmazda karşı karşıya geldiği 
sürekli metropoliten düzlemin sadece bir parçası haline 
gelmiştir. Büyüklük bu düzlemde herhangi bir yerde var 
olabilir. 
Büyüklük artık kente ihtiyaç duymaz: kentle rekabet eder; 
kenti temsil eder, kentin önüne geçer; ya da daha iyisi, kentin 
ta kendisidir. Eğer şehircilik potansiyel üretiyorsa ve mimarlık 
bunu sömürüyorsa, Büyüklük mimarlığın cimriliğine karşı 
şehirciliğin cömertliğini kullanır. Büyüklük = şehircilik veya 
mimarlık 

 

Büyüklük programatik bir arada varoluşun yoğunluklarını düzenler. Büyüklük’ü 

üreten yalnızca mimar değil bir ekiptir. Dolayısıyla mimarlığın teknolojiye; 

mühendislere, müteahhitlere, imalatçılara; siyasete, başkalarına teslimiyeti anlamına 

gelir (Koolhaas, 1995). 

Koolhaas büyüklük üzerinden tanımladığı mimarlık nesnesine ait niteliklerin kentle 

karşılaşmasını gerçekleştirir. Çizelge 5.3’te görüldüğü üzere çözümlenen duyusal 

niteliklerin gerçek nesne olan kent üzerinde işleme tabi tutulması ile bağlam ve kentsel 

doku kavramlarına ulaşılmıştır. Koolhaas’a (1995) göre Büyüklük mimariyi 

dönüştürüyorsa, onun birikimi de yeni bir tür şehir yaratır.  Büyüklük artık herhangi 

bir kentsel dokunun parçası değildir. Tam da bağlam bağımsızlığı sebebiyle varlık 

nedeni kendidir. Büyüklük artık kente ihtiyaç duymaz: kentle rekabet eder; kenti temsil 

eder; kentin önüne geçer, hatta kentin ta kendisidir. 



89 

5.2.3 The reversible city: Exhibition(ism), chorality, and tenderness in 

Manhattan and Venice – Teresa Stoppani 

Teresa Stoppani'nin "The Reversible City: Exhibition(ism), Chorality, and Tenderness 

in Manhattan and Venice" (2006) başlıklı metninde Manhattan ve Venedik kentleri 

duyusal niteliklere sahip duyusal nesneler olarak okunmuştur. Metin çözümlenirken 

her iki kente ait duyusal nitelikler ilk kategori olarak belirlenir. Bu kategoriye ait 

kavramlar açığa çıkarılarak kodlanır. Stoppani metninde mimarlık nesnesinin bu 

niteliklere sahip kentte nasıl varolduğunu anlamaya yönelik bir yaklaşım ortaya koyar. 

Çözümleme süreci, açığa çıkarılan bu niteliklerin mimarlık nesnesiyle karşılaşması 

sonucunda, mimarlık nesnesi üzerinde nasıl bir işlem yapma gücüne dönüştüğününün 

açığa çıkarılmasıyla ilerler.  Bu da duyusal niteliklerin gerçek nesne olan mimarlık 

nesnesinde işleme tabi tutulması adı altında Çizelge 5.4’te görüleceği üzere ikinci 

kategori olarak belirlenmiştir. 

Stoppani metnine her iki kentin de modernist mimarlık söyleminin sınıflandırmalarına 

ve ayrımlarına direnç gösteren ortak özelliklerini vurgulayarak başlar.  Manhattan, 

“anti-modern” özellikler taşıyan, Venedik ise “pre-modern” özelliklerle betimlenen iki 

ada olarak tanımlanmaktadır. Bu iki kent, modernist mimarlık söyleminin dayattığı 

kategorilere meydan okuyan yapıları ile dikkat çeker. Stoppani’ye (2006) göre 

Modernist proje, bu iki metropolün özsel bütünlüğünü bölmeye ve kendi kategorik 

çerçevelerini uygulamaya çalışsa da her iki şehrin karmaşık yapıları tam olarak 

kavranamamakta ve yalnızca kısmi bir şekilde ele alınabilmektedir. Modernist 

planlamanın bölünme, bölgeleme ve işlevsel ayrıştırmaya dayalı yaklaşımları, 

Manhattan'ın ızgarası ve Venedik'in kanal sistemi gibi örgütsel yapılarla çelişmektedir. 

Stoppani’ye (2006) göre bu yapılar, planlanmış figürlerden ziyade, performans için 

operasyonel mekansal talimatlar olarak işlev gören performatif diyagramlar olarak 

değerlendirilmelidir. Modernizm, bu şehirlerin hem formel tanımlarını hem de içerdiği 

gerilim ve çelişkilerin karşılıklı etkileşimini yeterince anlamada başarısız olmaktadır 

(Stoppani,2006). 

Metin içerisinde, Stoppani ilk olarak Manhattan kentini ardından ise Venedik kentini 

ele almıştır. Çözümleme sırasında Manhattan'ın “ızgara” tabanlı yapısı, kentin temel 

özellikleri olarak değerlendirilmiş ve bu özellikler ilişkili alt kavramları ile birlikte 

Çizelge 6.4’te yer aldığı şekliyle kodlanmıştır. Stoppani'nin (2006) belirttiği üzere bu 



90 

ızgaralı yapı, normatif kurallarla çizilmiş figürler arasında, performans ile temsil 

arasındaki ilişkiyi işler. 

Çizelge 5.4 : “The reversible city: Exhibition(ism), chorality, and tenderness in 
Manhattan and Venice” metninin içerik çözümlemesinin gösterimi- Manhattan  

Kategori Kodlar  
İlişkili alt 
kavramlar Etkileşimde olduğu cümle  Metnin içindeki Bağlamı 

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
  D

   
 U

   
 Y

   
 U

   
 S

   
 A

   
 L

   
   

   
N

   
 İ 

   
T 

   
E 

   
L 

   
İ  

   
K

   
 

 

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
  M

an
ha

tta
n 

K
en

tin
in

 N
ite

lik
le

ri 

  A
nt

i -m
od

er
n 

Modernist 
proje 
 
Modernist 
söylem 
 
Modernist 
planlama 
  

 …mimarlıkta modernist söylemin 
dilinin kentsel mekâna dayattığı 
ayrımlara ve sınıflandırmalara 
direnmektedir. 
 
Modern proje, bunları bölmeye, 
bölümlere ayırmaya ve kendi 
kategorilerini üst üste getirmeye 
çalışırken… 
 
Bölünme, bölgeleme ve işlevlerin 
ayrılması yoluyla işleyen 
modernist planlama. 
  

Manhattan ve Venedik, mimarlıktaki modernist söylem için 
her zaman çözülmemiş karmaşıklıkları temsil etmiştir. Anti-
modern (Manhattan) ve pre-modern (Venedik) olan bu iki 
ada, mimarlıkta modernist söylemin dilinin kentsel mekâna 
dayattığı ayrımlara ve sınıflandırmalara direnmektedir. 
Manhattan ve Venedik modernist proje için anlaşılmaz 
kalmaktadır çünkü her ikisi de farklı şekillerde içsel ve özsel 
olarak bölünmezdir. Modern proje, bunları bölmeye, 
bölümlere ayırmaya ve kendi kategorilerini üst üste getirmeye 
çalışırken, bunların karmaşıklıklarını kavrayamamakta ve 
kendisi için farklı kalan yapılarını tam olarak anlamadan, 
yalnızca kısmen veya kısmi olarak ele alabilmektedir. 
Bölünme, bölgeleme ve işlevlerin ayrılması yoluyla işleyen 
modernist planlama, bu metropollerin örgütsel yapısıyla 
çelişkiye düşmekte, bir arada tuttukları gerilim ve çelişkilerin 
karşılıklı etkileşimini kavrayamamaktadır-çözülmemiş 
olarak.  
  

Pe
rim

et
rik

 o
rto

go
na

l ı
zg

ar
a 

Düzen 
 
Dış düzen 
 
Planlı 
tekdüzelik 
 
Performatif 
diyagramlar  

Manhattan'ın perimetrik ortogonal 
ızgarasının … planlanmış figürler 
değil, performatif diyagramlar 
olduğunu kabul etmekte başarısız 
olur.  

Modernizm, Manhattan'ın perimetrik ortogonal ızgarasının ve 
Venedik'in parataktik kanal ve ada sisteminin planlanmış 
figürler değil, performatif diyagramlar olduğunu kabul 
etmekte başarısız olur: Bir formun tanımları ve çizimlerinden 
ziyade bir performans için operasyonel mekânsal talimatlar. 
Manhattan Izgarası, on iki kuzey-güney caddesi ve 155 doğu-
batı sokağından oluşan bir sistemin izini sürerek adanın 2.028 
blok halinde 'kesin' bir alt bölümünün ana hatlarını çizer (bkz. 
Koolhaas 1994; Stokes 1915-28; Augustyn ve Cohen 1997). 
Normatif kural ile ana hatlarıyla çizilmiş figür arasında, 
performans ile temsil arasında işleyen ızgara, Manhattan'ın iç 
mekanlarında hem kopyalanan hem de ihlal edilen bir dış 
düzen dayatır.  

 

Yapay  
Mekansal 
Birliktelik 
  

Izgara’nın asla başarılamayan 
eşitleme girişimi, kendisini 
yalnızca, yapaylık ve temsil 
gelenekleri sayesinde yapay bir 
mekânsal birlikteliğin 
üretilebildiği, doğal mekânın 
biricik iç mekânında 
gerçekleştiriyor gibi 
görünmektedir. 
  

 
Kompleksin büyük ölçeği, Rem Koolhaas'ın 'lobotomi' 
(Koolhaas 1994: 100) olarak adlandırdığı, genel dış zarfın 
içeriğinden ayrılmasına ve Izgara’ya meydan okuyan iç 
eklemlenmelerin ve ara bağlantıların geliştirilmesine olanak 
tanır. Izgara tarafından işletilen yüzeysel çizgi, sınırladığı alan 
üzerinde tam bir kontrol uygulayamaz. Düzeni, bir kez onun 
tarafından kuşatıldıktan sonra, iç kısımlarında kendilerini 
daha açık veya daha verimli bir şekilde gösterebilen bireysel 
meseleler tarafından aşılır. Manhattan Izgarası’nın dıştan 
çizgili düzeni içinde ve özel bir ihlal dünyası görünümünün 
ardında, farklı iç düzenler kurulabilir. Izgara’nın asla 
başarılamayan eşitleme girişimi, kendisini yalnızca, yapaylık 
ve temsil gelenekleri sayesinde yapay bir mekânsal 
birlikteliğin üretilebildiği, doğal mekânın biricik iç 
mekânında gerçekleştiriyor gibi görünmektedir. 
  

 
 
 
 

K
en

ts
el

   
iç

 m
ek

ân
 

Yapay bir 
metropolün 
mekânsal 
birlikteliği 
sahne  

Manhattan'ı bir 'iç mekân' yapan 
sıkı sıkıya yan yana dizilmiş 
yapıları 

Bu iki kentsel mekânı, fiziksel oluşumlarında olduğu kadar 
anlatılarında ve kendini temsil mitlerinde de -şekillenmekten 
ziyade- biçimlendirici olarak okumak için bazı alternatif 
kategoriler belirlemeye çalışmaktadır. Özellikle Manhattan ve 
Venedik'i, kentsel mekânın bir 'iç mekân' olarak okunması 
için ideal 'paradigma adaları' olarak görmektedir. 
Sahne aygıtı ister kentsel bir iç mekânda ister filmde 
sahnelensin, yapay bir metropolün mekânsal birlikteliğinin 
üreterek gerçekliği aşar. 



91 

Çizelge 5.4 (Devam) : “The reversible city: Exhibition(ism), chorality, and 
tenderness in Manhattan and Venice” metninin içerik çözümlemesinin gösterimi- 

Manhattan  
D

uy
us

al
 N

ite
lik

le
rin

 G
er

çe
k 

N
es

ne
 O

la
n 

M
im

ar
lık

 N
es

ne
si

 Ü
ze

rin
de

 İş
le

m
e 

Ta
bi

 T
ut

ul
m

as
ı  

   
   

 R
oc

ke
fe

lle
r C

en
te

r 

   
   
İh

la
l /

Iz
ga

ra
yı

 a
şm

a 

Planlı 
tekdüzelik  
 
Mimari Solo 
 
Kurallar ve 
istisnalar 
adası 
 
 

Bu ihlallerin simgesel bir örneği, 
Manhattan'ın kalbinde, Beşinci ve 
Altıncı Caddeler ile 48. ve 52. 
Sokaklar arasında yer alan bir 
grup blok üzerine inşa edilen ve 
ortogonal ızgaranın eşitleyici 
düzenini takip eden ve aynı 
zamanda buna meydan okuyan 
anıtsal kompleks Rockefeller 
Center'dır. 
 
Rockefeller Center'ın Izgara’yı 
aşması farklı şekillerde tezahür 
eder.   
 
 

Bu ihlallerin simgesel bir örneği, Manhattan'ın kalbinde, 
Beşinci ve Altıncı Caddeler ile 48. ve 52. Sokaklar arasında 
yer alan bir grup blok üzerine inşa edilen ve ortogonal 
ızgaranın eşitleyici düzenini takip eden ve aynı zamanda 
buna meydan okuyan anıtsal kompleks Rockefeller 
Center'dır (bkz. Koolhaas 1994: 178-207). Bir dizi ardışık 
projeyle zaman içinde tortulaşan Rockefeller Center, 
Izgara’nın düzeni ve önerdiği dikey tekrarlar içinde 
örgütlenir, ancak iç mekanlarında Izgara’ya yabancı olan 
mekânsal hiyerarşiler, aksiyal sistemler ve fiziksel 
bağlantılar tanımlar. Rockefeller Center, sadece ölçeği 
nedeniyle- Koolhaas'ın (1997) deyimiyle 'büyüklüğü' 
nedeniyle değil, aynı zamanda Izgara’nın planlı 
tekdüzeliğine, sistemin teorik izotropisini kıran ve 
yönlendiren bazı istisna unsurları eklediği için de Izgara 
içinde mimari bir 'solo'dur. 
Merkez, Izgara’nın gerilimlerinin, olumsuzlamalarının ve 
doğrulamalarının katmanlı dikey bir kataloğu, Izgara’nın 
içinde bir kurallar ve istisnalar adası olarak duran bileşik bir 
bina haline geliyor. Zemin seviyesinin üstünde ve altında, 
Merkez'in geniş iç mekanları, Izgara’nın çizgileriyle 
çevrelenmiş ancak Izgara’nın çizgilerinden kurtulmuş, 
Izgara’nın içeriden bir eleştirisini üreten mekanlar içerir. 
Aynı katların katmanlaşmasına sadece kısmen saygı 
gösteren bir kompozisyon özgürlüğü ortaya çıkar. 
  

M
an

ha
tta

n 
G

ök
de

le
nl

er
i  

bo
ş z

ar
f (

m
im

ar
i n

es
ne

 ) 

 

‘Lobotomize edilmiş’, 
gökdelenleri artık hiçbir şeyi 
temsil etmeyen, tümü aynı boş 
zarfları sergiliyor. 

Koolhaas’ın dediği gibi ‘Lobotomize edilmiş’, gökdelenleri 
artık hiçbir şeyi temsil etmeyen, tümü aynı boş zarfları 
sergiliyor ve başlıklarını karton kişilikler olarak gösteriyor. 
Bu bölüm hakkında Koolhaas şu sonuca varıyor: ‘Kostüm 
balosu, bireysellik ve aşırı orijinallik arzusunun kolektif 
performansı tehlikeye atmadığı, aslında bunun için bir 
koşul olduğu tek resmi gelenektir’ (Koolhaas 1994: 130)."  

Gökdelen, yapı anlamını yitiriyor ve sahne için bir oyuncak 
haline geliyor. Tafuri şöyle yazıyor: "Ne tam bir 'sentez' 
sunma yeteneğine ne de isteğine sahip olan 'yeni' 
Manhattan'ın gökdelenleri, devasa bir kolektif baleye 
seyirci gibi davranıyor" (Tafuri 1990: 186) – katılamıyorlar. 

 

Stoppani, ızgaranın sadece yüzeysel ve bütünü kapsayan, imar yönetmelikleri 

tarafından tanımlanan “yapay bir mekânsal birlikteliği (artificial chorality)” zorunlu 

kıldığı görüşündedir. Izgara tarafından belirlenen yüzeysel çizgi, sınırladığı alan 

üzerinde tam kontrol sağlayamaz. Izgara, Manhattan'ın iç mekanlarına hem 

tekrarlanan hem de ihlal edilen bir dış düzeni dayatır. Bu dış düzenin, Manhattan 

Izgarası’nın çizgilerinin ötesinde ve özel bir ihlal dünyasının görünümü ardında, farklı 

iç düzenlerin kurulması mümkündür. 

Kent ile ilişkili niteliklerin mimari nesnelerde işlenmesi sonucunda ortaya çıkan 

kavram “ihlal/ızgarayı aşma” olarak çözümlenir. Duyusal niteliklerin gerçek nesne 

olan mimarlık nesnesinde işleme tabi tutulması kategorisine dahil olarak kodlanır. Bu 



92 

ihlal, ızgara'nın homojenleştirici standartlarının ötesinde, iç mekanlarda 

gerçekleşmektedir.  

Stoppani'ye (2006) göre, bu ihlallerin belirgin bir örneği Rockefeller Center'dır. 

Rockefeller Center, Manhattan'ın merkezinde, Beşinci ve Altıncı Caddeler ile 48. ve 

52. Sokaklar arasındaki bir grup blok üzerinde yer almaktadır. Ortogonal ızgaranın 

eşitleyici düzenini takip ederken aynı zamanda bu düzene meydan okumaktadır. 

Rockefeller Center'ın ızgarayı aşma biçimleri çeşitli şekillerde ortaya çıkar. 

Stoppani’ye (2006) göre Merkez, ızgaranın önerdiği düzen ve dikey tekrarlar içinde 

yapılandırılmış olmasına rağmen, iç mekanlarında ızgaranın yabancısı olan mekansal 

hiyerarşiler, aksiyal sistemler ve fiziksel bağlantılar tanımlar. Rockefeller Center, 

Koolhaas'ın (1997) ifadesiyle 'büyüklüğü' nedeniyle ve aynı zamanda ızgaranın planlı 

monotonluğuna, sistemin teorik izotropisini bozan ve yönlendiren bazı istisnai öğeler 

ekleyerek mimari bir 'solo' olarak öne çıkar (Stoppani, 2006). Merkez'in geniş iç 

mekanları, ızgaranın çizgileriyle çevrelenmiş ancak bu çizgilerden özgürleşen, 

ızgaranın içsel bir eleştirisini yansıtan mekanlar içerir. 

Metnin Venedik’i anlatan ikinci kısmı, kenti tanımlayan nitelikler şöyledir: şehrin 

yapısında ve yapımında etkili olan normatif mekânsal birliktelik, şehrin fiziksel 

kökenine eklenen mitolojik köken ve son olarak şehrin fiziksel bedenini ve şehrin 

kültürel ve simgesel anlamdaki toplam görünümünü ve karakterini oluşturan “Daula 

Yasası” olarak Çizelge 5.5’te duyusal nitelik kategorisi altında sıralanır. Şimdi bu 

kavramlar çözümlendikten sonra kentin nasıl nitelendirdiklerine bakarak ilerlenmiştir. 

Stoppani, Venedik'teki mekânsal birliktelik kavramınının, önceden var olan veya 

eklenmiş bir kentsel yapıdan türemeyen, ancak bileşenlerin ortak etkileşimi ile 

şekillenen bir yapı olarak işlev gördüğünü düşünür. Bu düzen, katı bir forma bağlı 

kalmayıp, bir gerilime dayalı esnek bir bağlayıcı düzen olarak tanımlanır. Venedik’in 

normatif mekânsal birlikteliği, şehrin yapısal ve inşa süreçlerinde kendini gösterirken, 

üzerine kurulduğu formdan daha etkin bir şekilde çeşitli yapılandırmaları ve 

konfigürasyonları üretebilir (Stoppani, 2006). Venedik'in özgünlüğü, binalarının 

fiziksel özelliklerinde ve özellikle arazi düzenlemesi gerekliliğinde adım adım ortaya 

çıkar: Uyum, zeminin tanımında ve düzenlenmesinde temel bir ilke olarak işler.  



93 

Venedik'in karakteristik niteliklerini anlamak için, kentin tanımlayıcı özelliklerini 

detaylandırmak önemlidir. Bunlardan ilki, kentin mitolojik kökenleridir; ikincisi ise 

Daula Yasası’dır.  

Çizelge 5.5 : “The reversible city: Exhibition(ism), chorality, and tenderness in 
Manhattan and Venice” metninin içerik çözümlemesinin gösterimi – Venedik 

Katego
ri Kodlar  

İlişkili alt 
kavramlar Etkileşimde olduğu cümle  Metnin içindeki Bağlamı 

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

D
   

 U
   

 Y
   

 U
   

 S
   

 A
   

 L
   

   
   

N
   

 İ 
   

T 
   

E 
   

L 
   
İ  

   
K

   
 

 

V
en

ed
ik

 K
en

tin
in

 N
ite

lik
le

ri 

   
   

 P
re

-m
od

er
n 

Modernist 
proje 
 
Modernist 
söylem 
 
Modernist 
planlama 
 
  

 …mimarlıkta modernist söylemin 
dilinin kentsel mekâna dayattığı 
ayrımlara ve sınıflandırmalara 
direnmektedir. 
 
Modern proje, bunları bölmeye, 
bölümlere ayırmaya ve kendi 
kategorilerini üst üste getirmeye 
çalışırken… 
 
Bölünme, bölgeleme ve işlevlerin 
ayrılması yoluyla işleyen modernist 
planlama. 
 
  

 
Manhattan ve Venedik, mimarlıktaki modernist söylem için 
her zaman çözülmemiş karmaşıklıkları temsil etmiştir. 
Anti-modern (Manhattan) ve pre-modern (Venedik) olan bu 
iki ada, mimarlıkta modernist söylemin dilinin kentsel 
mekâna dayattığı ayrımlara ve sınıflandırmalara 
direnmektedir. Manhattan ve Venedik modernist proje için 
anlaşılmaz kalmaktadır çünkü her ikisi de farklı şekillerde 
içsel ve özsel olarak bölünmezdir. Modern proje, bunları 
bölmeye, bölümlere ayırmaya ve kendi kategorilerini üst 
üste getirmeye çalışırken, bunların karmaşıklıklarını 
kavrayamamakta ve kendisi için farklı kalan yapılarını tam 
olarak anlamadan, yalnızca kısmen veya kısmi olarak ele 
alabilmektedir. Bölünme, bölgeleme ve işlevlerin ayrılması 
yoluyla işleyen modernist planlama, bu metropollerin 
örgütsel yapısıyla çelişkiye düşmekte, bir arada tuttukları 
gerilim ve çelişkilerin karşılıklı etkileşimini 
kavrayamamaktadır-çözülmemiş olarak.  

   
   

 N
or

m
at

if 
M

ek
an

sa
l B

irl
ik

te
lik

 

 
Kurucu ilke  
Kolektif  
Uyum  
Biçimlendirici 
süreç  
Uyum  
Bağlayıcı 
Düzen  
  

Venedik'te mekânsal birliktelik, 
kurucudur: Önceden belirlenmiş ve 
üzerine eklenmiş bir kentsel yapıdan 
türemez, ancak bileşenlerinin ortak 
katılımında yatar. 
  

Venedik'te mekânsal birliktelik kurucudur: Önceden 
belirlenmiş ve üzerine eklenmiş bir kentsel yapıdan 
türemez, ancak bileşenlerinin ortak katılımında yatar. 
Şehrin yapısında ve yapımında kendini gösterir. Venedik, 
unsurlarını bir arada tutan (tutuşturan) gerilimlerden oluşur. 
Bir forma değil, bir gerilime dayanan bağlayıcı düzeni 
esnektir ve kendisi üzerindeki formdan daha baskın olan 
uyum ve biçimlendirici sürecin farklı konfigürasyonlarını 
üretebilir. Venedik'in doğası, binalarının fiziksel 
verilerinde, öncelikle arazi yapmak zorunluluğuyla, adım 
adım ortaya çıkar: uyum, zeminin tanımı için kurucu 
ilkedir, bu zemin kelimenin tam anlamıyla, hiçbir şey 
üzerine hiçbir şeyi tutana kadar sertleşene kadar çamur ve 
balçığı çok yoğun kereste kazıklarla sıkıştırarak inşa edilir.  

  Ş
eh

rin
 m

ito
lo

jik
 k

ök
en

i =
 fi

zi
ks

el
 k

ök
en

i 

Demokrasi 
sahnesi  
 
Şehrin fiziksel 
inşasının 
kuralları ve 
miti 
 
Şehrin 
fiziksel, 
politik ve 
kültürel yapısı  

Mitolojik kökenin tanımı, şehrin 
fiziksel kökenine eklenmiştir, ancak 
birbirleriyle rekabet etmek yerine, 
Venedik'in fiziksel, politik ve 
kültürel yapılarının operasyonlarını 
temsil etmede iş birliği yaparlar. 
 
Kökenlerin mitolojik tanımı, 
kronolojik kesinliği ve 
tekrarlanamaz özgüllüğü, doğuştan 
gelen zaman ve yolların çoğulluğu 
ile, tümü parataktik olarak bir arada 
tutulan bir çokluk anlamını içinde 
yoğunlaştırır.  

Venedik fikrinin materyalizasyonu, fiziksel olarak arazi 
yapma şekline karşılık gelir: temsil ettiği ve kutladığı 
fiziksel şehir gibi, Venedik'in köken miti de dikkatlice inşa 
edilmiştir- farklı unsurlarla bir araya getirilmiştir. Mitinde, 
şehir, demokrasisinin sahnesi haline gelen gerekli mekânsal 
birlikteliğin temsiliyetini kendisine emreder. Şehrin fiziksel 
inşasının kuralları ve miti, politik yapı ve sosyal uyumun 
bir metaforu olarak kullanılır ve kökenlere olan sadakat, 
kendini koruma yöntemi olarak ifade edilir. Mitolojik 
kökenin tanımı, şehrin fiziksel kökenine eklenmiştir, ancak 
birbirleriyle rekabet etmek yerine, Venedik'in fiziksel, 
politik ve kültürel yapılarının operasyonlarını temsil 
etmede iş birliği yaparlar. Kökenlerin mitolojik tanımı, 
kronolojik kesinliği ve tekrarlanamaz özgüllüğü, doğuştan 
gelen zaman ve yolların çoğulluğu ile, tümü parataktik 
olarak bir arada tutulan bir çokluk anlamını içinde 
yoğunlaştırır. 
Pagan mitolojisi ve Hristiyan kimlik, kronolojik özgüllük 
ve doğuştan çoğulluk, her şey Venedik'in kökenlerinde ve 
kökenlerine yoğunlaşır ve bu çoğulluğun kutlaması, 
Venedik'i mümkün kılar ve onun maddi yapısını da 
düzenler. Venedik, karmaşıklıkları yoğunlaştırır ve 
yoğunlaştırır, ancak hiçbir zaman bunları birine 
indirgemez. 



94 

Çizelge 5.5 (Devam) : “The reversible city: Exhibition(ism), chorality, and 
tenderness in Manhattan and Venice” Metninin içerik çözümlemesinin gösterimi –

Venedik 

 
 
 
 

  D
   

U
   

Y
   

U
   

S 
  A

   
L 

   
   

N
   
İ  

 T
   

E 
  L

   
İ  

  K
   

 
  V

en
ed

ik
 K

en
tin

in
 N

ite
lik

le
ri 

“
D

au
la

 Y
as

as
ı”

 

Eşitlik ve 
benzerlik  
 
Bireysel 
ayrıcalıklar
dan 
vazgeçiş 
 
Venedik 
kolektifi 
 
Kolektif 
etik 
prensipler  
 

 
Daula Yasası 'daha büyük eşitlik ve 
benzerlik için... birinin diğerini 
geçmemesi için sarayları ve muhteşem 
ikametgahları sıraya koymayı; yasayla, 
tüm ikametgahların eşit, benzer, 
benzer boyutta ve süslemeye sahip 
olmasını' öngörüyor. 
 
Daula Yasası, şehrin yapılarını 
normatif bir şekilde tanımlar ve asil 
saraylar için de bir temel yapı 
öngörerek, merkezi bir geçiş salonu ve 
her iki tarafta özel odaları içerir. 
 

Daula Yasası 'daha büyük eşitlik ve benzerlik için... 
birinin diğerini geçmemesi için sarayları ve muhteşem 
ikametgahları sıraya koymayı; yasayla, tüm 
ikametgahların eşit, benzer, benzer boyutta ve süslemeye 
sahip olmasını' öngörüyor (Tafuri 1995: 3'te alıntılandığı 
gibi).  Venedik kolektifinde, şehrin bütününü inşa etmek 
için evlerden ve saraylardan bireysel ayrıcalıklarından 
vazgeçmeleri istenir. Binalar, kamusal alanın kentsel iç 
mekânında sürekli kolektif temsil olarak kendini gösteren 
bir mekânsal birlikteliği sergilemeleri gerekiyor. Venedik 
özel binaları, toplumsal değerleri kutlayan ve cumhuriyet 
devletinin sosyal uyumunu ifade eden kolektif etik 
prensiplerine tabidir. Aile saraylarının 
bireyselliklerinden vazgeçmeleri ve kentsel dokunun 
mekansal birlikteliğine uymaları istenir; bu, sadece 
şehrin fiziksel bedenini değil- en önemlisi- onun imago 
urbis'ini oluşturur. Daula Yasası, şehrin yapılarını 
normatif bir şekilde tanımlar ve asil saraylar için de bir 
temel yapı öngörerek, merkezi bir geçiş salonu ve her iki 
tarafta özel odaları içerir. Ancak bu yapı, belirlenmiş bir 
figürden ziyade normatif bir reçetedir ve farklı şekiller ve 
diller alabilir." 
 

D
uy

us
al

 N
ite

lik
le

rin
 G

er
çe

k 
N

es
ne

 O
la

n 
M

im
ar

lık
 N

es
ne

si
 Ü

ze
rin

de
 İş

le
m

e 
Ta

bi
 T

ut
ul

m
as

ı  

V
en

ed
ik

 S
ar

ay
la

rı 

C
ep

he
   

   
  (

G
eç

irg
en

 M
as

ke
) 

 

Saklamak 
ve açığa 
çıkarmak  
 
 
Maske / yüz 
  
 
Özel ve 
kamusal  
 
 
kolektif ve 
bireysel,  
 
 
iç ve dış  
 

Venedik saraylarının cepheleri, Grand 
Kanal'ın iç su alanı boyunca, aynı 
normatif prensibin koro varyasyonları 
olarak sıralanır, hepsi farklı ama hepsi 
benzer, güç, politik bağlılık, zenginlik, 
lüks temalarında sonsuz 
varyasyonlarla ifade edilir, ancak 
hepsi büyük mullionlu pencerelerin 
merkez parçası etrafında organize 
edilir. 
 
Georg Simmel için bu cephe dizisi 
‘bireysel karakterleri maskeleyen bir 
eşitlik oyunu, kendi güzelliğinin 
yasalarını takip eden bir perde, hayatı 
sakladığı için gösterir’. 
 
Venedik cephesi, saklar ve açığa 
çıkarır; üzerine bindirildiği şeyden 
farklıdır, ancak gizlediği şeyle bir 
uyum gösterir. 
 

Venedik'in normatif mekânsal birlikteliği, yüzyıllar 
boyunca özel ve kamusal alanlar arasındaki sınırları 
çeşitli şekillerde ve formlarda işaretleyen ve şekillendiren 
tüm unsurları düzenleyen çeşitli yasalarla da yansıtılır: 
sadece binalarda değil, aynı zamanda Venedik 
teknelerinin tasarımında ve süslemesinde, insan 
bedeninin giyiminde ve sergilenmesinde de. 
Şehrin bedeninde, kolektif davranışın normatif reçetesi, 
binaların nihai görüntüsünden daha çok yapılarını 
düzenler. Venedik saraylarının cepheleri, Grand Kanal'ın 
iç su alanı boyunca, aynı normatif prensibin koro 
varyasyonları olarak sıralanır, hepsi farklı ama hepsi 
benzer, güç, politik bağlılık, zenginlik, lüks temalarında 
sonsuz varyasyonlarla ifade edilir, ancak hepsi büyük 
mullionlu pencerelerin merkez parçası etrafında organize 
edilir. Georg Simmel için bu cephe dizisi ‘bireysel 
karakterleri maskeleyen bir eşitlik oyunu, kendi 
güzelliğinin yasalarını takip eden bir perde, hayatı 
sakladığı için gösterir’ (Simmel 1973: 195). Venedik 
cephesi, saklar ve açığa çıkarır; üzerine bindirildiği 
şeyden farklıdır, ancak gizlediği şeyle bir uyum gösterir. 
Cephe, maske/yüz olarak, 'özel'i 'Venedikçe' bir şekilde 
yeniden tanımlar. Mullionlu pencere üzerinden açığa 
çıkan ve kamu su alanına açılan sarayın iç salonu- evin 
merkezi alanı- sosyal ilişkilerin geçirgen bir alanı haline 
gelir ve hem görsel hem de ideolojik olarak şehrin 
kamusal alanına aittir. Özel ve kamusal olan bu alan, 
Grand Kanal'ın iç suyu boyunca cephelerin dizisi 
tarafından inşa edilen kolektif kentsel söyleme katılır. 
Salondaki kamusal su alanı, sanki konut alanı tarafından 
emiliyormuşçasına görsel olarak evin merkezi alanına 
doğru akıyor. Bu hareket, konutun özel çekirdeğini 
kamusal bakışa açarak merkezini geçirgen bir mekâna 
dönüştürüyor ve bu alan su alanı boyunca doğrusal bir 
dizilimle tekrarlanarak ona paralel ve görsel bir uzantı 
oluşturuyor. Aynı temanın biçimsel çeşitlemeleriyle 
tekrarlanan saray cepheleri, Büyük Kanal'ın iç kısmını, 
tarihi kent ölçeğinde bir dizi duvar kaplaması gibi 
kaplıyor.  

 



95 

Venedik, karmaşıklıkları yoğun bir şekilde bir araya getirir ve çeşitlendirir, ancak bu 

özellikleri tek bir unsura indirgemez. Kentin mitolojik kökeni, fiziksel kökenlerine 

eşlik eder; ancak, birbirleriyle rekabet etmek yerine, Venedik'in fiziksel, politik ve 

kültürel yapıları üzerinde işlev göstermede bir iş birliği içinde hareket ederler 

(Stoppani, 2006). Mitolojik kökenlerin tanımı, kronolojik kesinlik ve tekrarlanamaz 

bir özgüllük sağlar; doğuştan gelen zamanların ve yolların çeşitliliği ile, tüm bu 

unsurlar parataktik bir biçimde bir arada tutulan bir çokluğun yoğunlaşmasını sağlar. 

Stoppani’nin görüşü Daula Yasası’nın Venedik’teki sarayları ve tüm ikametgahları bir 

düzende sıralama amacı güttüğünü, böylece hiçbiri diğerinden üstün olmamak üzere 

eşitlik ve benzerlik sağladığı yönündedir. Venedik kolektifinde, şehrin bütünsel 

yapısını oluşturmak adına bireylerden evlerden ve saraylardan bireysel 

ayrıcalıklarından vazgeçmeleri ve kentsel dokunun mekânsal birlikteliğine uyum 

sağlamaları beklenir. Bu yaklaşım, şehrin sadece fiziksel yapısını değil, aynı zamanda 

onun şehir imajınıi şehrin kültürel ve simgesel anlamdaki toplam görünümünü ve 

karakterini şekillendirir. Bu şekilde, Venedik kentsel ve mimari dokusunu hem fiziksel 

hem de kültürel açıdan bir bütün olarak inşa eder. Venedik'teki bu düzen, şehrin 

demokrasisinin sahnesi olma özelliğiyle, gerekli mekânsal birlikteliğinin bir 

temsiliyetini kendi üzerine alır (Stoppani, 2006). 

Stoppani için Daula Yasası, şehrin yapıları için normatif bir reçete olsa da farklı 

şekiller ve diller alabilir. Bunun nasıl biçim aldığı kenti oluşturan yapıların cepheleri 

üzerinden ele alır. Böylece kente ait duyusal niteliklerin “Gerçek Nesne Olan Mimarlık 

Nesnesinde İşleme Tabi Tutulması” olarak oluşturan kategorinin altında yer alarak 

çözümlenir. Stoppani Venedik'teki binaların cephelerini ele alarak, bu cephelerin 

şehrin kolektif ve bireysel, kamusal ve özel, iç ve dış gibi kavramlarını sorgular.  

Saraylarının cepheleri, Grand Kanal boyunca normatif bir düzen içerisinde 

sıralanırken, her biri farklılıklar taşımakla birlikte birbirine benzer şekilde, güç, 

politika, zenginlik ve lüks gibi temaları çeşitli biçimlerde yansıtır. Stoppani Georg 

Simmel'den hareketle cephelerin, bireysel karakterleri bir eşitlik oyunu içinde 

maskeleyen bir perde gibi işlev gördüğünü söyler. Bu cepheler, üzerine bindirildiği 

yapıdan farklı olmasına rağmen gizlediği ile uyum içinde bir görünüm sunar. 

Venedik'in saray cepheleri, özel ve kamusal alanlar arasındaki geçirgen sınırları ortaya 

koyar ve bu cephe dizilimi, kamusal su alanına doğru bir akış sağlayarak, iç 

mekanların sosyal ve ideolojik olarak şehrin kamusal alanına ait olmasını sağlar. Bu 



96 

şekilde, özel alanlar, Grand Kanal boyunca bir kolektif kentsel söyleme katılırken, aynı 

zamanda kamusal bakış açısına açılarak, iç ve dış mekân kavramlarını geçirgen hale 

getirir. Bu mimari düzenleme, Venedik'in bireysel ve kolektif, özel ve kamusal 

arasındaki sürekli müzakereyi ve sınırların yeniden tanımlanmasını vurgular 

(Stoppani, 2006). 

5.2.4 The Japanese city and inner space – Fumihiko Maki  

Fumihiko Maki'nin "The Japanese City and Inner Space" makalesi, Japon 

şehirlerindeki kentsel mekanlar ile "iç mekân" kavramı arasındaki dinamik etkileşimi 

ele alır. Maki’nin metni ele aldığı “iç mekân (oku)” kavramı ile mimarlık nesnesinin 

mekân oluşumun temeli olarak nitelendirir. Mimarlık nesnesine ait niteliklerin 

kentlerin mekânsal oluşumunda nasıl bir rol oyandığını ele alır. Metinde tanımlanan 

“iç mekân (oku)” kavramı, Çizelge 5.6’da görüldüğü üzere duyusal nesne olarak 

mimarlık nesnesine ait nitelik olarak açığa çıkarılmış ve kodlanmıştır. Oku kavramı 

kendisiyle ilişkili alt kavramlar olan; mesafe ve derinlik, gizli olan ve soyut 

çağrışımlar, merkeze karşı iç mekân olarak sıralanmış ve kavramın mimarlık 

nesnesinin üretiminde etkinliklerini anlamak için çözümlenmiştir. 

Maki, Japonya'ya özgü "oku" kavramını, iç mekânın temel karakterini açıklamak için 

kullanmaktadır. Maki'ye göre (1978), Japonlar, bir soğanın katmanları gibi 

düzenlenmiş, "oku" olarak adlandırılan en içteki alanın varlığını vurgular. Bu 

merkezcil içe dönüklük, Japonya'daki köylerden metropollere kadar, mekân 

oluşumunun temel bir unsuru olarak kabul edilir (Maki, 1978). Oku'nun aynı zamanda 

derinlik ve anlaşılmazlık gibi bir takım soyut çağrışımları da vardır, dolayısıyla kelime 

sadece fiziksel değil psikolojik derinliği de tanımlamak için kullanılır. Japonların bu 

sözcüğü sıfat biçiminde kullanımlar arasında oku-dokoro (iç yer), oku-guchi (iç giriş), 

oku-sha (iç tapınak), oku-yama (dağ girintileri) ve oku-zashiki (iç oda) yer alır 

(Maki,1978). Hepsi fiziksel mekân kavramıyla alakalı; oku-gi (gizli veya gizli ilkeler) 

ve oku-den (bir sanatın gizli gizemleri), görünmez fakat gizli biçimde mevcut olan 

şeylere atıfta bulunur ve o-oku (bir şogunun karısı) ve oku-no-in veya oku-gata (bir 

aristokratın veya asilzadenin karısı) (Maki,1978). Maki’ye göre bütün bu kelimelerin 

kullanımında gizli olanı, görünmeyeni ya da gizli olanı tanıma ve ona değer verme 

eğilimi olduğu açıktır. 

  



97 

Çizelge 5.6 : “The Japanese city and inner space” metninin içerik çözümlemesinin 
gösterimi 

Kategori Kodlar  
İlişkili alt 
kavramlar Etkileşimde olduğu cümle  Metnin içindeki Bağlamı 

   
 D

   
 U

   
 Y

   
 U

   
 S

   
 A

   
 L

   
   

   
N

   
 İ 

   
T 

   
E 

   
L 

   
İ  

   
K

   
 

 

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

 M
im

ar
lık

 N
es

ne
sin

in
 N

ite
lik

le
ri 

    
  O

m
ot

e 
(ö

n)
  u

ra
 (a

rk
a)

 
 

omote-dori (ana 
cadde) 
 
ura-dori   (arka 
sokak) 
 
omote-mon (ön 
kapı) 
 
ura-mon  (arka 
kapı)  

Omote (ön) ve ura (arka) terimleri 
geleneksel olarak bu tipik Japon 
fenomenini açıklamak için 
kullanılmıştır.  

Omote (ön) ve ura (arka) terimleri geleneksel olarak bu 
tipik Japon fenomenini açıklamak için kullanılmıştır. 
Japonya'da uzun zamandır, omote-dori (ana cadde) ve 
ura-dori (arka sokak), omote-mon (ön kapı) ve ura-mon 
(arka kapı) gibi terimlerle açıkça görülen hiyerarşik 
ilişkiler kurma eğilimi vardır.  
Ancak bu ayrım bana Japon mekânının temel karakterini 
açıklamakta, yani çoğu yerel topluluğun kolektif 
bilinçdışında derinden kök salmış olguları açıklamakta 
yetersiz görünüyor. Omote ve Ura kavramı, Japon 
mekânının çeşitli katmanlarını tam olarak açıklayamaz. 
Bir şehrin veya daha küçük bir topluluğun kurulması her 
zaman kolektif veya bireysel bir irade meselesidir. 
Bireysel konutlardan farklı olarak bir şehir veya topluluk, 
uzun bir süre boyunca geliştirilen normlar tarafından 
şekillendirilir. 

 O
ku

 (e
n 

iç
te

ki
 m

ek
an

) 

Derinlik  
 
Detay 
 
Mekân 
oluşumunun 
temeli  

Oku kavramı, sınırlı bir alanı bile 
detaylandırmalarına ve derinlik 
vermelerine olanak sağladı. 
 
Merkezcil okusei veya içe dönüklük, 
Japonya'da köyden metropole kadar 
mekân oluşumunun her zaman 
temelini oluşturmuştur.  

Japonlar her zaman, bir soğan gibi birden fazla katman 
halinde düzenlenen bu yüksek yoğunluklu alanın 
merkezinde oku (en içteki alan) adı verilen şeyin varlığını 
öne sürmüşlerdir. Oku kavramı, sınırlı bir alanı bile 
detaylandırmalarına ve derinlik vermelerine olanak 
sağladı. Kentsel mekânın oluşumunda toplumun kolektif 
bilinçdışı tarafından elenip hafızaya kazınan bazı sabit 
kavramlar otomatik olarak işler. Japonya'ya özgü bir 
mekânsal kavram olan Oku iyi bir örnek ve ben mekânın 
bu şekilde algılanmasının anlaşılmasının, gelecekteki 
şehirlerin nasıl olması gerektiğine dair fikirlerin formüle 
edilmesinde önemli olduğuna inanıyorum. Merkezcil 
okusei veya içe dönüklük, Japonya'da köyden metropole 
kadar mekân oluşumunun her zaman temelini 
oluşturmuştur. 

Mesafe  
 
Derinlik   

Terimin mekanla ilgili kullanımının 
her zaman, belirli bir mekân içindeki 
göreli mesafeyi veya uzaklık hissini 
ifade eden okuyuki veya derinlik 
fikrine dayandığını belirtmek 
ilginçtir.  

Terimin mekanla ilgili kullanımının her zaman, belirli bir 
mekân içindeki göreli mesafeyi veya uzaklık hissini ifade 
eden okuyuki veya derinlik fikrine dayandığını belirtmek 
ilginçtir. Oldukça yüksek bir nüfus yoğunluğuna uzun 
süredir alışkın olan Japonlar, mekânı sınırlı ve yoğun bir 
şey olarak algılamış olmalılar ve bunun sonucunda 
tarihlerinin erken dönemlerinden itibaren, sınırlı bir alan 
içindeki göreli mesafeye çok iyi uyum sağlayan bir 
duyarlılık geliştirmiş olmalılar.   

 Anlaşılmazlık 
 
Psikolojik 
derinlik 
 
Soyut 
çağrışımlar  
 

Oku'nun aynı zamanda derinlik ve 
anlaşılmazlık gibi bir takım soyut 
çağrışımları da vardır, dolayısıyla 
kelime sadece fiziksel değil 
psikolojik derinliği de tanımlamak 
için kullanılır. 
 

Oku'nun aynı zamanda derinlik ve anlaşılmazlık gibi bir 
takım soyut çağrışımları da vardır, dolayısıyla kelime 
sadece fiziksel değil psikolojik derinliği de tanımlamak 
için kullanılır. Japonların bu sözcüğü sıfat biçiminde ne 
kadar sıklıkla kullandıklarını görmek ilginçtir. Bu tür 
kullanımlar arasında oku-dokoro (iç yer), oku-guchi (iç 
giriş), oku-sha (iç tapınak), oku-yama (dağ girintileri) ve 
oku-zashiki (iç oda) yer alır. Hepsi fiziksel mekân 
kavramıyla alakalı; oku-gi (gizli veya gizli ilkeler) ve 
oku-den (bir sanatın gizli gizemleri), görünmez fakat gizli 
biçimde mevcut olan şeylere atıfta bulunur ve o-oku (bir 
şogunun karısı) ve oku-no-in veya oku-gata (bir 
aristokratın veya asilzadenin karısı), sosyal konumu ima 
eden terimler. Bütün bu kelimelerin kullanımında gizli 
olanı, görünmeyeni ya da gizli olanı tanıma ve ona değer 
verme eğilimi olduğu açıktır. 

 

  



98 

Çizelge 5.6 (Devam) : “The Japanese city and inner space” metninin içerik 
çözümlemesinin gösterimi 

D
   

 U
   

 Y
   

 U
   

 S
   

 A
   

 L
   

   
   

N
   

 İ 
   

T 
   

E 
   

L 
   
İ  

   
K

   
 

M
im

ar
lık

 N
es

ne
si

ni
n 

N
ite

lik
le

ri 

G
el

en
ek

se
l J

ap
on

 K
on

ut
u 

 

Merkeze karşı iç 
mekân  
 

İç mekân yataylığı ön plana 
çıkarıyor ve gizlenerek sembolik 
güç kazanıyor 
 
İç mekândan farklı olarak bir 
merkez, tepedeki kilisenin göğe 
doğru yükselen kulesi gibi açık ve 
görünür olmalıdır.  
 

Avrupa şehirlerinde iç mekanlar mevcuttur. Ne var ki, 
mekânın tek biçimliliği fikri ortaya atıldığı anda, Japonca 
anlamdaki iç mekân kavramı artık savunulamaz hale gelir 
ve yerini daha evrensel ve daha kolay anlaşılan bir 
merkez kavramına bırakır. İç mekândan farklı olarak bir 
merkez, tepedeki kilisenin göğe doğru yükselen kulesi 
gibi açık ve görünür olmalıdır.  
Japonlar çıkış noktasını bir dağın zirvesi olarak değil, 
dağların derinlikleri olarak tanımladılar. Batı'da bir 
merkez (yani bir dağın zirvesi) fikri şehirler, kiliseler ve 
kuleler şeklinde ifade edilirken, Japonya'da dağlar 
tümülüsler ve bahçelerle ifade ediliyordu.  
 

Karmaşık yönelim  
 
Alan yoğunluğu 
 
İçe dönüklük  
 
Derinlik hissi  

Dahası, yalnızca mekânsal bir 
kavram olarak var olmakla 
kalmıyor, aynı zamanda kolektif 
bilinçdışı yoluyla daha soyut 
toplumsal yapılara nüfuz ederek iç 
mekân kavramını evrenselleştiriyor.  
 
“İç mekân felsefesi” 

Dağların ve ormanların girintilerinde, doğanın yapay ve 
cüce dönüşümü olan Japon tarzı bahçelerde ve şehirlerin 
dar arka sokaklarında varlığını fark ederek geleneksel 
Japon konutlarındaki iç mekanları incelemek, bu tür 
evlerde oku'ya daha da net tanımlanmış bir konum ve 
statü verilmiştir. 
Usami'nin tanımladığı gibi, bizi sürekli içe doğru 
yönlendiren (merkezden dışarı doğru uzanıyor gibi 
görünen Batılı bir otelin aksine) Japon tarzı bir hana özgü 
mekân yöneliminin, bugün mütevazı aile konutlarında 
nasıl varlığını sürdürdüğünü görmek beni çok şaşırttı.  
Dahası, yalnızca mekânsal bir kavram olarak var olmakla 
kalmıyor, aynı zamanda kolektif bilinçdışı yoluyla daha 
soyut toplumsal yapılara nüfuz ederek iç mekân 
kavramını evrenselleştiriyor. Japon kültürel geleneğinde 
neden eski zamanlardan beri “iç mekân felsefesi” 
denebilecek bir şey geliştirildi? 

D
uy

us
al

 N
ite

lik
le

rin
 G

er
çe

k 
N

es
ne

 O
la

n 
K

en
t Ü

ze
rin

de
 İş

le
m

e 
Ta

bi
 T

ut
ul

m
as

ı 

K
uş

at
m

a 
/ b

öl
ge

le
m

e 

 
Sınır  
 
Kuşatma  
 

Japonya'da, bölgesel bütünlük sabit 
bir merkez yerine belirsiz bir şeye 
dayanıyordu ve bu temel "bir şeyi" 
(oku) kuşatmak veya kucaklamak, 
toprak oluşumunun operasyonel 
ilkesiydi. 
 
 
Bana öyle geliyor ki, bölgenin 
oluşumundaki "iç mekân-kuşatma" 
ilkesi, diğer kültürlerdeki "merkez-
sınır belirleme" ilkesine karşılık 
gelen önemli bir Japon kavramıdır. 
 

Japonya'daki şehir planlaması tamamen farklı bir 
yaklaşıma dayanıyordu. Daha önce de söylediğim gibi, 
Japonlar bir şehrin inşasını üstlenirken her zaman 
toprağın sınırlı olduğunu kabul ediyorlardı. Böylece 
coğrafi dezavantajlarına rağmen savunma amaçlı birçok 
şehir dağlarla çevrili havzalarda kuruldu; aynı nedenden 
ötürü, bir Japon şehrinin, dünyanın diğer yerlerindeki pek 
çok şehrin sahip olduğu gibi insan yapımı sınırlara sahip 
olması son derece nadirdi. Japonya'da, bölgesel bütünlük 
sabit bir merkez yerine belirsiz bir şeye dayanıyordu ve 
bu temel "bir şeyi" (oku) kuşatmak veya kucaklamak, 
toprak oluşumunun operasyonel ilkesiydi. Aktif 
sınırlamanın tersine, kuşatma hem pasifliği hem de 
esnekliği, yani zarfı sarılacak şeyin biçimine uyarlama 
kapasitesini ima eder. 
Bana öyle geliyor ki, bölgenin oluşumundaki "iç mekân-
kuşatma" ilkesi, diğer kültürlerdeki "merkez-sınır 
belirleme" ilkesine karşılık gelen önemli bir Japon 
kavramıdır. 
 

Izgara  
 
Toğografya 
 

İlçenin bir ızgara oluşturan yolları 
özellikle Fuji Dağı'na göre 
yönlendirildiğinden, komşu  
ilçelerin yollarıyla aynı hizada 
değildir. 
 

Edo'da Fuji Dağı'nın muhteşem manzarasıyla anılan bir 
bölge olan Fujimi-cho buna bir örnektir. İlçenin bir ızgara 
oluşturan yolları özellikle Fuji Dağı'na göre 
yönlendirildiğinden, komşu ilçelerin yollarıyla aynı 
hizada değildir. Başka bir deyişle, ızgaranın teorik olarak 
sonsuz genişliğinin bir kısmının kapsüllenmesi yerine, 
ortak özelliklere sahip belirli bir alan, birkaç bloktan 
oluşan ayrı bir ızgara olarak "sarılarak" bölge olarak 
tanımlanır. —bu durumda Fuji Dağı'nın bir görünümü— 
Şehir merkezindeki düz semtlerde bile sokak düzeninin 
yerden yere değiştiği Edo'da, bölgeyi sararak veya 
kuşatarak bölge oluşumunun yüksek şehirdeki Yamanote 
semtlerinde daha da belirgin olduğunu söylemeye gerek 
yok.  
 



99 

Maki, Tokyo'nun aşağı şehirdeki Tsukiji bölgesindeki yaşlı bir kadının evini ziyareti 

sonrası iç mekân kavramının geleneksel Japon konutlarında nasıl karakterize olduğunu 

anlatır: 

Genişliği bir metreden biraz fazla olan kafesli bir kapıdan eve adım attığımda, 

önümde değil, bir tarafta shoji panellerinin arkasındaki 4,5 hasırlık (yaklaşık 

yedi metrekare) küçük bir odaya açılan yükseltilmiş bir kapı eşiği buldum. 

Odanın ortasında, batık bir çukurun üzerine inşa edilmiş, yorgan kaplı bir masa 

olan kotatsu vardı. Işık girdiğim koridora paralel uzanan sokaktan giriyordu. 

Evin bu bölümü misafir kabulü için kullanılıyordu. Bu odanın arkasında 

mutfak ve yatak odası fonksiyonlarını birleştiren 4,5 metrekarelik ikinci bir oda 

vardı. Yalnızca 26 metrekarelik toplam taban alanında ortaya çıkan yönelimin 

karmaşıklığı ve alan yoğunluğu beni hayrete düşürdü. Evdeki bir Şinto 

tapınağının, bir aile Budist sunağının ve bir tokonoma oyuğunun varlığı 

karmaşıklığı arttırdı ve içe dönüklük ve derinlik hissini güçlendirdi (Maki, 

1978). 

Bu deneyim sonucunda Maki mekânın, merkezden dışarı doğru uzanıyor gibi görünen 

Batılı bir konutun aksine, kendisini sürekli içe doğru yönlendirmesini, oku kavramın 

konutlarda nasıl varlığını sürdüğünü ortaya koyduğunu düşünmektedir. Dahası Maki, 

oku’nun yalnızca mekânsal bir kavram olarak var olmakla kalmadığını aynı zamanda 

kolektif bilinçdışı yoluyla daha soyut toplumsal yapılara nüfuz ederek iç mekân 

kavramını evrenselleştirdiğini düşünür. 

İç mekânın kentsel yapı ile mimari olarak nasıl etkileşime geçtiğini derinlemesine 

anlamak için metin üzerindeki çözümleme süreci devam etmektedir. Maki'ye göre, "iç 

mekân-kuşatma" ilkesi, Japonya'da mekân düzenlemesinin temel bir prensibidir ve bu 

ilke, Batı'daki "merkez-sınır" belirleme ilkesine karşılık gelir. "Merkez-sınır" ve "iç 

mekân-kuşatma" ilkesi, iki farklı kültürde mekânın organizasyon biçimlerinin temelde 

nasıl farklılaştığını ortaya koyar. Batı uygarlıklarında, kentin merkeze dayalı oluşumu, 

çevresel sınırların belirlenmesini ve dolayısıyla surların inşasını gerektirir. Japonya'da 

ise, bölgesel bütünlük, sabit bir merkeze değil, genellikle "oku" olarak adlandırılan, 

toprağın oluşumunun operasyonel ilkesi olan kuşatmak veya kucaklamaya bağlıdır. 

Bu ilke, aktif bir sınırlamanın aksine, esneklik ve uyumluluk anlamına gelir; bu da 

kuşatmanın sarılacak nesneye göre şekillendirilebilme kapasitesini ifade eder. 



100 

Şehir, iç içe geçmiş bir dizi kamusal, yarı-kamusal ve özel alanların toplamı olarak 

kavramsallaştırılabilir. Japon şehir yapısı, bir merkez etrafında organize olmuş 

homojen bir kümelenme yerine, her biri kendi iç mekanını koruyan çeşitlendirilmiş 

bölgeler olarak evrimleşmiştir. Maki’ye göre bu yapısal özellik, Japon şehirlerinde en 

azından yirminci yüzyılın başlarına kadar devam etmiştir. Japon şehirlerinin tarihsel 

gelişimi, mekânsal niteliklerin yalnızca genişleyerek değil, aynı zamanda derinlik 

kazanarak da geliştirilebileceğini göstermektedir. Bu durum, mekânın sadece 

genişlemesiyle değil, içsel derinleşmelerle de zenginleşebileceği anlayışını pekiştirir. 

5.3 Bulgular 

Mimarlık ve kent ilişkisinde mimarlığın sınır aşımı durumlarına dair bir tartışma 

yürütmek amacıyla seçilen estetik karşılaşma örnekleri; Peter Eisenman’ın The City of 

Artificial Excavation serisi içinde yer alan 1983 tarihli metni, Rem Koolhaas’ın 1995 

tarihli Bigness or The Problem of Large başlıklı yazısı, Fumihiko Maki’nin 1978 

tarihli The Japanese City and Inner Space metni ile Teresa Stoppani’nin 2006 yılında 

kaleme aldığı The Reversible City: Exhibition(ism), Chorality, and Tenderness in 

Manhattan and Venice başlıklı çalışmasından oluşmaktadır. Bu metinler, yalnızca 

mimarlığın kentsel bağlamla kurduğu çok katmanlı ilişkileri yansıtmakla kalmayıp, 

aynı zamanda mimarlığın kendi sınırlarını nasıl sorguladığını görünür kılmak 

açısından estetik karşılaşmalar olarak değerlendirilmiştir. 

Seçilen metinlerin çözümlenmesiyle birlikte, mimarlık ve kent arasında kurulan 

karşılıklı etkileşim biçimleri ile bu etkileşimlerin her iki disiplinin bilgi üretim 

alanlarında ne tür dönüşümlere yol açtığı ortaya konulmuştur. Çalışmada, mimarlığın 

kent üzerinde oluşturduğu kavramsal ve fiziksel etkiler ile kent dinamiklerinin 

mimarlık kuramı ve pratiği üzerindeki dönüştürücü etkisi ele alınmıştır. Bu 

çözümlemeler, yalnızca tek yönlü bir etkiyi değil, mimarlık ve kentin birbirini 

karşılıklı olarak dönüştüren iki özerk varlık olarak nasıl bir ilişkisel yapı içerisinde yer 

aldığını göstermektedir. Estetik karşılaşmalar aracılığıyla mimarlık ve kent arasında 

ortaya çıkan dolaylı ilişkiler, disiplinler arası sınırların nasıl yeniden yapılandığını ve 

mimarlığın kentsel düşünce üzerindeki kurucu potansiyelini nasıl ortaya koyduğunu 

görünür kılmaktadır.  

Yapılan çözümlemeler, mimarlık nesnesi ile kentin estetik karşılaşmalar bağlamında 

iki farklı biçimde etkileşime girdiğini ortaya koymuştur. Bu çeşitlilik, her bir 



101 

çözümlemede duyusal nesne olarak tanımlanan ögenin farklılaşmasıyla 

belirginleşmiştir. Duyusal nesnenin değişimi, yalnızca temsil edilen ögenin değil, aynı 

zamanda onun karşılaştığı gerçek nesnenin yapısal ve kavramsal dönüşümünü de 

beraberinde getirmiştir. Bu durum, estetik karşılaşmanın çift yönlü, etkileşimsel ve 

dönüştürücü doğasına işaret etmektedir. 

Duyusal nesne olarak ele alınan ve nitelikleri üzerinden çözümlenen mimarlık nesnesi, 

Rem Koolhaas ve Fumihiko Maki’nin metinlerinde öne çıkmaktadır. Her iki yazar da 

mimarlık nesnesinin fiziksel, kavramsal ve deneyimsel özelliklerini tanımlamış ve bu 

özellikler üzerinden mimarlığın kentle kurduğu ilişkiyi sorgulamıştır. Çözümlemeler, 

mimarlık nesnesinin yalnızca kentsel yapıya eklemlenen bir unsur değil, aynı zamanda 

kent içindeki disipliner boşluğuyla mücadele edebilen, bu boşluklara müdahale ederek 

onları yeniden biçimlendirme potansiyeline sahip olduğunu göstermektedir. 

Rem Koolhaas’ın Bigness or The Problem of Large başlıklı metninde ortaya koyduğu 

“büyüklük” (bigness) kuramı, mimarlığın belli bir ölçü eşiğini aştığında yalnızca 

biçimsel olarak değil, programatik ve işlevsel olarak da dönüşüme uğradığını öne 

sürer. Koolhaas’a göre, bu dönüşüm mimarlığın özerkliğini artırmakla kalmaz, aynı 

zamanda geleneksel şehircilik anlayışlarını geçersiz kılarak yeni bir kent 

paradigmasının önünü açar. Bu bağlamda büyüklük, mimarlığın sadece mevcut kentsel 

yapıları değil, şehirlerin temel dinamiklerini dönüştürme kapasitesine sahip olduğunu 

gösteren yapısal bir kırılma noktasıdır. Diğer taraftan, Fumihiko Maki’nin The 

Japanese City and Inner Space başlıklı metninde ortaya koyduğu iç mekân (inner 

space) kavrayışı, Japon şehir yapısının Batı’daki homojen, merkeziyetçi kent 

kurgularından farklı olarak, çeşitlendirilmiş, parçalı ve çoğulcu bir biçimde 

örgütlendiğini ileri sürer. Maki, Japon şehirlerinin her bir bölgesinin kendi iç mekânsal 

bütünlüğünü nasıl koruduğunu, bu mekânların ise kolektif düzeyde bir bütünlük 

yarattığını göstermektedir. Bu bakış açısı, mimarlığın yalnızca yapı ölçeğinde değil, 

aynı zamanda kent içindeki mekânsal çeşitliliğin düzenleyicisi olarak işlev gördüğünü 

ortaya koyar.  

Her iki metin de, mimarlığın sadece bir disiplin olarak değil, kent üretiminin etkin ve 

dönüştürücü bir aktörü olarak yeniden düşünülmesi gerektiğini vurgular. Mimarlık, 

kent mekânının biçimlenmesinde ve dönüşümünde hem fiziksel hem de sosyo-kültürel 

boyutlarda etkili bir rol üstlenir. Bu bağlamda estetik karşılaşmalar üzerinden 

gerçekleştirilen analizler, mimarlık ve kent arasındaki ilişkinin çift yönlü doğasını, 



102 

karşılıklı etkileşimle ortaya çıkan dönüşüm potansiyelini ve bu etkileşimin mimari 

düşünce ve kentsel tasarım süreçlerine kazandırdığı yeni perspektifleri görünür 

kılmaktadır. 

Duyusal nesne olarak kent, estetik karşılaşmaların alternatif bir biçimini temsil eder. 

Bu bağlamda, kent nesnesi, duyusal nitelikleri aracılığıyla incelenen ve estetik 

karşılaşmaların merkezine yerleştirilen bir varlık olarak ele alınır. Duyusal nesne 

konumundaki kent, Peter Eisenman ve Teresa Stoppani’nin metinlerinde ayrıntılı 

biçimde ele alınmakta; her iki yazar da kente ait biçimsel, tarihsel ve temsilî özellikleri 

tanımlayarak, bu özelliklerin mimarlık nesnesiyle olan etkileşimlerine 

odaklanmaktadır. Bu yaklaşım, mimarlığın kentsel bağlamla kurduğu ilişkinin 

yalnızca fiziksel değil, aynı zamanda kavramsal ve eleştirel düzeyde de 

sorgulanmasına olanak tanımaktadır. 

Peter Eisenman’ın The City of Artificial Excavation serisinde yer alan metni, Berlin 

kentinin tarihsel yükünü, özellikle yarışma alanının taşıdığı kolektif hafızayı odağa 

alarak, mimarlık nesnesinin bu tarihsel bağlamla nasıl ilişkilendirilebileceğini 

sorgular. Eisenman, Berlin örneği üzerinden geliştirdiği çözümlemesinde, mimarlığın 

kentsel hafızayla yüzleşmesini yalnızca bir temsil meselesi olarak değil, aynı zamanda 

bir tasarım stratejisi olarak da ele alır. Bu doğrultuda geliştirdiği “karşı-hafıza” 

kavramı, mimarlığın tarihsel yüklerden doğrudan etkilenmeksizin, ancak onları 

dışlamadan kendi eleştirel pozisyonunu kurabilmesi adına önemli bir araç olarak 

devreye girer. 

Karşı-hafıza, mimarlığın kente ait geçmişle yüzleşirken, bu geçmişin dogmatik ve 

sabit temsillerine kapılmadan, kendi yapısal ve biçimsel kurgusunu oluşturabilmesini 

sağlayan teorik bir çerçeve sunar. Eisenman’ın bu bağlamda önerdiği tasarım 

yaklaşımı, mimarlık nesnesinin geçmişin gölgesinde edilgen bir biçimde 

konumlanmasındansa, kent hafızasıyla kurduğu eleştirel ilişki üzerinden 

özneleşmesini ve kendi mimari düzenini oluşturmasını hedefler. Böylece mimarlık, 

yalnızca geçmişin izdüşümünü yansıtan bir yüzey değil; tarih, bellek ve temsil 

üzerinden yapılandırılan kentsel anlatıya müdahil olan aktif bir aktör olarak yeniden 

tanımlanır. 

Teresa Stoppani, The Reversible City: Exhibition(ism), Chorality, and Tenderness in 

Manhattan and Venice (2006) başlıklı metninde, Manhattan ve Venedik kentlerini 



103 

duyusal niteliklere sahip duyusal nesneler olarak ele alır. Stoppani, çalışmasına 

Manhattan ve Venedik’in modernist mimarlık söyleminin sınıflayıcı ve hiyerarşik 

çerçevelerine direnç gösteren iki kent örneği olduğunu vurgulayarak başlar. Manhattan 

"anti-modern", Venedik ise "pre-modern" karakterlerle tanımlanır. Stoppani’ye göre 

modernist şehircilik bu metropollerin özsel bütünlüğünü kavramakta yetersiz 

kalmakta; bu şehirlerin yapısal örgütlenmeleri, planlanmış figürlerden çok, 

operasyonel mekânsal talimatlar gibi davranan performatif diyagramlar olarak 

okunmalıdır. 

Manhattan örneğinde, kentin temel duyusal niteliği ızgara sistemidir. Bu yapı, kente 

yapay bir mekânsal birliktelik kazandırmaya çalışan, dışsal ve tekrara dayalı normatif 

bir düzen sunar. Ancak Stoppani’ye göre, bu ızgara yapısı, temsil ile performans 

arasında sürekli bir gerilim üretir. Manhattan'ın mimari örneklerinden biri olan 

Rockefeller Center, bu ızgaraya hem uyum sağlamakta hem de onu ihlal eden 

mekânsal stratejiler üretmektedir. İç mekânlarda ızgaranın dışında kalan aksiyal 

sistemler, hiyerarşiler ve bağlamlar oluşturularak, bu merkez adeta ızgaranın teorik 

bütünlüğünü delerek mimari bir "solo"ya dönüşür. Böylece “ızgarayı aşma” kavramı, 

mimarlık nesnesinin kent nesnesiyle kurduğu eleştirel karşılaşmanın bir çıktısı olarak 

tanımlanır. 

Venedik örneğinde ise üç temel duyusal nitelik ön plana çıkar: normatif mekânsal 

birliktelik, mitolojik köken ve Daula Yasası. Bu yapılar, Venedik’in hem fiziksel hem 

de kültürel varoluşunu biçimlendirir. Stoppani, mekânsal birlikteliği, katı formlardan 

türemeyen ama yapı bileşenlerinin etkileşimiyle şekillenen esnek bir düzen olarak 

tanımlar. Metinde kent yapılarına uygulanan normatif bir planlama ilkesi olan Daula 

Yasası’nın, mimarlık nesnesi üzerinde biçimsel ve söylemsel düzeyde nasıl 

farklılaşarak yeniden üretildiği üzerinden ele alınır. Stoppani’nin çözümlemesi, bu 

yasanın sabit ve katı bir kent kurgusu önerdiği varsayımına rağmen, mimarlık 

nesnesinin bu normatif çerçeveyle kurduğu etkileşim sonucunda nasıl farklı biçim, 

anlam ve anlatılara evrilebildiğini ortaya koymaktadır. Bu bağlamda Daula Yasası, 

yalnızca bir kent düzenlemesi aracı olarak değil, mimarlığın sınır aşımını mümkün 

kılan bir karşılaşma zemini olarak değerlendirilir. 

Sonuç olarak, Eisenman ve Stoppani’nin metinleri, kent nesnesinin mimarlık 

pratiğiyle kurduğu dinamik ilişkiler aracılığıyla hem mimarlık nesnesinin hem de 

kentsel mekânın dönüşümünü mümkün kıldığını ortaya koymaktadır. Bu çalışmalar, 



104 

mimarlığın estetik karşılaşmalar yoluyla kente müdahil olma biçimini ele almakla 

kalmaz; aynı zamanda mimarlığın kendi sınırlarını aşarak, kentle karşılaşmalar 

üzerinden nasıl yeniden tanımlandığını ve disiplinler arası bir potansiyele nasıl 

evrildiğini göstermektedir. Böylece, kent ve mimarlık arasındaki bu estetik ve yapısal 

karşılaşmalar, her iki alanın da teorik evriminde belirleyici rol oynamaktadır. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



105 

6.  SONUÇ  

Bu tez çalışması, mimarlık ve kent ilişkisini ele alırken, mimarlığın kent içindeki 

disipliner boşluğunu bir sorunsal olarak incelemiş ve bu bağlamda mimarlığın 

sınırlarına yönelik bir sorgulama yapmayı amaçlamıştır. Mimarlık literatüründe, 

disiplinin sınırlarına ilişkin tartışmalar zaman zaman mimarlık içinden geliştirilmiş 

olsa da bu çalışmada, mimarlığın sınırlarının kent bağlamında değerlendirilmesine 

odaklanılmıştır. Bu yönüyle çalışma mimarlığın sınırlarının giderek belirsizleştiği bir 

zeminde, bu sınırların yeniden tanımlanması gerekliliğini temel bir sorunsal olarak öne 

çıkarmaktadır. Tez, mimarlığın sınırlarını, kentle kurduğu etkileşimler bağlamında ele 

alarak, mimarlık ile kent arasındaki karşılıklı ilişkinin bu sınırların yeniden inşasındaki 

belirleyici rolüne dikkat çekmektedir. Mimarlık ve kent arasındaki etkileşim yalnızca 

mekânsal ya da işlevsel bir karşılaşma değil, aynı zamanda her iki alanın da düşünsel 

ve pratik boyutlarda birbirini dönüştürdüğü dinamik bir süreç olarak ele alınmıştır. Bu 

bağlamda tez, söz konusu karşılıklı etkileşimin, mimarlığın teorik çerçevesinin kent 

aracılığıyla yeniden düşünülmesine olanak tanıyan bir araştırma alanı sunduğunu ileri 

sürmektedir. Çalışma, bu araştırma alanının merkezine mimarlık-kent ilişkisini 

yerleştirerek, bu ilişkinin doğasını sorgulamakta ve mimarlığın bu etkileşim içindeki 

konumunu, belirsizliklerini ve dönüşüm potansiyelini eleştirel bir bakışla ele 

almaktadır. Böylece mimarlığın sınırları, kentsel bağlamla kurduğu ilişkiler 

aracılığıyla yeniden tartışmaya açılmaktadır. 

Kent çalışmalarının mimarlık literatüründe kapsamlı ve derinlikli bir araştırma alanı 

olarak öne çıktığı; tarihsel süreçlerden günümüze kadar uzanan sosyal, ekonomik, 

siyasal ve teknolojik dönüşümlerin etkilerini yoğun biçimde yansıtan bir dinamik yapı 

sergilediği görülmüştür. Kentlerin, statik tanımlara direnç gösteren ve sürekli evrim 

geçiren bir yapıda olması, bu alandaki çalışmaları hem zorlayıcı hem de zenginleştirici 

bir araştırma alanına dönüştürmüştür. Bu durum, mimarlık disiplini için de yeni bir 

düşünce ve tasarım alanı yaratmış, kentin çok katmanlı yapısı ve karmaşık dinamikleri, 

mimarlığın sınırlarını yeniden düşünmesini zorunlu kılmıştır.  



106 

Mimarlık, kentle kurduğu ilişkide; sosyoloji, coğrafya ve antropoloji gibi disiplinlerin, 

kentlerin toplumsal, mekânsal ve kültürel yapısını anlamaya yönelik geliştirdiği kuram 

ve yöntemlerden yararlanmıştır. Ancak mimarlığın kenti anlama çabalarının, 

çoğunlukla kentsel yapıyı belirleyen dışsal parametreler üzerinden yürütüldüğü; bu 

durumun ise mimarlığın özgül alanını zayılatarak sınırlarını belirsizleştirdiği 

gözlemlenmiştir. Bu çalışma, tam da bu noktada, mimarlığın kente dair bilgi 

üretimindeki konumunu sorunsallaştırmakta ve mimarlığın kendi özgül varlığıyla kent 

içinde nasıl yer aldığına ilişkin eleştirel bir sorgulama geliştirmektedir. Mimarlığın, 

kendisini kenti tanımlayan sayısız unsurdan yalnızca biri olarak konumlandırması ve 

bu bağlamda kentle kurduğu ilişkiyi çoğunlukla dolaylı bir etkileşim biçimiyle 

tanımlaması, mimarlık-kent ilişkisi bağlamında yeterince tartışılmamış ve görünür 

olmayan etkileşim biçimlerini gündeme getirmektedir. Oysa mimarlığın, kentte etkin 

biçimde varlık gösterebilmesi ve kendi disipliner boşluğunu aşabilmesi, ancak kendi 

sınırları üzerine düşünmesiyle mümkündür. Bu bağlamda, mimarlığın sınırlarını 

aşması, onun ilişkisel yapısı içinde özgül alanını nasıl kurduğuna dair bir 

sorunsallaştırma olarak ele alınmıştır. Dolayısıyla kent, mimarlığın bu sınır aşımını 

gerçekleştirdiği özgül mekânlardan biri olarak değerlendirilmiştir. 

İncelenen çalışmalar sonucunda, mimarlığın özerk alanı içerisinde kentle kurduğu 

ilişkilerde sınır aşımını tartışabilmek için yeni bir teorik çerçeveye ihtiyaç duyulduğu 

ortaya konulmuştur. Tez kapsamında geliştirilen teorik çerçeve, Graham Harman’ın 

Nesne Yönelimli Ontolojisi (NYO) temelinde inşa edilmiş ve bu teorik yapı içinde 

"estetik karşılaşma" kavramı, mimarlık ve kent nesneleri arasındaki ilişkileri 

çözümlemek için model olarak kullanılmıştır. Bu yaklaşımla mimarlık ve kent, 

birbirlerinden türeyen değil, kendi başına özerk varlık alanları olarak ele alınmış; bu 

özerk yapıların karşılaşma biçimleri ise duyusal ve gerçek nitelikler üzerinden 

incelenmiştir.  

NYO’nun nesnelerin özerk yapıları aracılığıyla nasıl etkileşimde bulunduklarını ele 

alan perspektifi, mimarlık ve kent arasındaki ilişkilerin bugüne kadar nasıl 

kurgulandığını çözümlemek için önemli bir araç sunmuştur. Bu bağlamda hem 

mimarlık hem de kent nesneleştirilerek aralarındaki ilişkiye karşı yeni bir bakış 

geliştirilmiştir. Öncelikle mimarlık nesnesinin, bir nesne olarak kent ile 

karşılaşmasıyla birlikte kurulan nesnelerarası ilişkinin nasıl gerçekleştiği 

çözümlenmiştir. Mimarlık ve kentin nesne olma durumu kentin mimarlık söylem ve 



107 

pratiğine dahil olmaya başladığı erken yirminci yüzyıldan itibaren başlatılmıştır. 

Modern mimarlığın değişime ve dönüşüme açık olmayan kusursuz, tamamlanmış 

nesnesinden içinde bulunduğumuz çağda her türlü dışsal kuvvet tarafından 

dönüşmeye-biçimlenmeye meyilli bir nesne tanımına geçiş yaşanmıştır. Mimarlık 

disiplinin kenti ele alış biçimi ve kendini konumlandırdığı pozisyonları Harman’dan 

hareketle nesnenin altını/üstünü kazma girişimleri olarak okunmuştur.  

Modern mimarlık anlayışının kenti büyük bir nesne olarak ele alırken, kentin bilgisini 

üretmek adına onu oluşturan unsurlara bölmesi altını kazma yaklaşımı olarak 

okunmuştur. Bu bağlamda, kent, bileşenlerine ayrılarak incelenmiş ve bu yöntemin 

kentin bilgisine erişim sağlama sürecinin bir göstergesi olduğu kabul edilmiştir. 

Modern mimarlık, kente dair bu yaklaşımıyla mimarlara ve mimarlık disiplinine, 

profesyonel çerçevesinin ötesinde geniş bir sorumluluk yüklemiş, şehirlerin 

biçimlendirilmesinde merkezi bir rol üstlenmelerini gerektirmiştir. Bu bağlamda, 

mimarların kent üzerinde dönüştürücü bir güç ve etkin bir sorumluluk üstlendiği bir 

anlayış ortaya çıkmıştır. Graham Harman’ın düşüncesinden hareketle, bu süreçte 

mimarlığın kendi varoluş koşullarını sorguladığı, kendi “üzerini kazdığı” bir yaklaşım 

benimsediği gözlemlenmiştir. Modern mimarlık anlayışının, kenti yalnızca fiziksel 

bileşenleri üzerinden tanımlama çabası ve mimarlığın işlevine yönelik yüce amaç 

anlayışı, kentin ve mimarlığın aralarındaki ilişkiyi açıklayan kapsamlı bir çerçeve 

sunmakta yetersiz kalmıştır.  

Günümüzde mimarlık ile kent arasındaki ilişkinin, geçmiş dönemlere kıyasla tamamen 

farklı bir boyuta taşındığı gözlemlenmektedir. Mimarlık disiplini, kendi varlığını ve 

anlamını, kentle kurduğu etkileşimler çerçevesinde değerlendirme ve yorumlama 

eğilimindedir. Bu durum, Graham Harman'ın düşüncesinden hareketle, nesnenin 

kendini ilişkileri üzerinden tanımlama biçimi olarak görülmüş ve bu süreç, mimarlığın 

kendi yapısal varlığını sorguladığı “üzerini kazma” yaklaşımının farklı bir tezahürü 

olarak değerlendirilmiştir. 

Bu tez çalışması, mimarlık ve kent arasındaki ilişkiyi nesnelerarası bir etkileşim 

düzleminde ele alarak, bu ilişkinin estetik karşılaşmalar üzerinden nasıl yeniden 

okunabileceğini araştırmıştır. Harman'ın özerk nesne anlayışını benimseyerek, 

mimarlık ve kentin bağımsız varlık alanları içinde, nitelikleri aracılığıyla gerçekleşen 

karşılaşmalara odaklanılmıştır. Mimarlık literatüründe yer alan ve kenti ele alan 

metinler bilişsel bir sürecin ürünü olup estetik karşılaşmanın kendisi olarak 



108 

tanımlanmıştır. Peter Eisenman’ın The City of Artificial Excavation serisi içinde yer 

alan 1983 tarihli metni, Rem Koolhaas’ın 1995 tarihli Bigness or The Problem of 

Large başlıklı yazısı, Fumihiko Maki’nin 1978 tarihli The Japanese City and Inner 

Space metni ile Teresa Stoppani’nin 2006 yılında kaleme aldığı The Reversible City: 

Exhibition(ism), Chorality, and Tenderness in Manhattan and Venice başlıklı 

çalışması estetik karşılaşma örnekleri olarak ele almıştır.  

Seçilen metinler üzerinden gerçekleştirilen çözümlemeler sonucunda, mimarlık ve 

kent nesneleri arasında kurulan estetik karşılaşmaların iki temel karşılaşma biçimi 

üzerinden gerçekleştiği tespit edilmiştir. İlk olarak mimarlık nesnesi duyusal bir nesne 

olarak ele alınmakta ve kent, bu duyusal niteliklerin karşılaştığı gerçek nesne olarak 

konumlanmaktadır. Koolhaas ve Maki'nin metinlerinde temsil edilen bu yaklaşımda, 

mimarlık nesnesinin biçimsel, mekânsal ve kavramsal özellikleri kentle kurduğu 

ilişkiler doğrultusunda yeniden tanımlanmakta; mimarlığın kentsel bağlam içerisinde 

nasıl bir dönüşüm potansiyeli barındırdığı tartışılmaktadır. İkinci biçimde ise kent 

duyusal bir nesne olarak ele alınmakta; Eisenman ve Stoppani'nin metinlerinde olduğu 

gibi, kente ait duyusal nitelikler mimarlık nesnesi üzerinde işlem görmektedir. Bu 

karşılaşma biçimi, mimarlığın kentin tarihsel, kültürel ve mekânsal katmanlarıyla 

kurduğu ilişkiler üzerinden şekillenmekte ve mimarlık nesnesinin bu bağlamda nasıl 

bir eleştirel pozisyon geliştirdiğini açığa çıkarmaktadır. 

Bu bulgular, mimarlık ve kent arasındaki ilişkinin yalnızca fiziksel düzlemde değil, 

teorik ve ontolojik düzeyde de yeniden düşünülmesi gerektiğini açıkça ortaya 

koymaktadır. Estetik karşılaşma modeli aracılığıyla yürütülen çözümlemeler, 

mimarlık nesnesi ile kent nesnesinin çift yönlü ve dönüşüme açık bir ilişki ağı 

içerisinde konumlandığını göstermektedir. Duyusal nesne ve gerçek nesne rollerinin 

çözümleme boyunca dönüşümlü biçimde üstlenilmesi, mimarlık ve kentin birbirini 

tanımlayan değil, birbirini sürekli olarak dönüştüren özerk varlıklar olarak ele 

alınmasını mümkün kılmıştır. 

Özellikle Koolhaas ve Maki'nin metinlerinde mimarlık nesnesinin kentsel bağlam 

karşısındaki konumu sorgulanmış; mimarlığın yalnızca biçimsel bir üretim değil, aynı 

zamanda kentsel yapının düşünsel ve mekânsal yeniden yapılanmasında aktif bir aktör 

olduğu ortaya konulmuştur. Mimarlık bu metinlerde, kentsel sistemlere karşı yeni 

örgütlenme biçimleri öneren dolayısıyla kenti karakterize eden parametrelerden biri 

olarak tanımlanmıştır. Eisenman ve Stoppani'nin metinlerinde ise, kente ait tarihsel, 



109 

politik ve normatif yapılarla mimarlık arasında kurulan karşılaşmaları görünür kılmış; 

mimarlığın bu katmanlarla kurduğu ilişki aracılığıyla nasıl bir üretici potansiyel 

taşıdığı tartışılmıştır. 

Stoppani’nin Venedik çözümlemesi özelinde öne çıkan “Daula Yasası” nın normatif 

yapısını dönüştürme kapasitesi, mimarlığın yalnızca kente uyum sağlayan değil, aynı 

zamanda onu yeniden kuran bir güç olduğunu göstermektedir. Eisenman’ın “karşı-

hafıza” yaklaşımı ise, mimarlığın kentsel hafıza ile girdiği ilişki aracılığıyla kendi 

öznel biçimlenişini ortaya koyabileceğini göstermektedir. Bu bağlamda, mimarlık 

kentin edilgen bir uzantısı değil; onunla düşünen, onu eleştiren ve yeniden kuran bir 

fail olarak belirginleşmektedir. 

Bu çözümlemeler ışığında estetik karşılaşma, temsil düzeyinde bir etkileşim olarak 

kalmaktan öte, yeni mimari anlamların üretildiği yaratıcı ve kurucu bir süreç olarak 

değerlendirilmiştir. Estetik karşılaşma, mimarlığın kentle olan ilişkisini yeniden 

düşünmeye olanak tanıyan kavramsal bir araç olarak işlev görmüş; mimarlığın 

sınırlarınının kentsel bağlamla kurduğu ilişkiler üzerinden yeniden şekillendirme 

potansiyelini ortaya koymuştur. Bu çerçevede mimarlık hem fiziksel bir nesne hem de 

kavramsal bir özne olarak kent bağlamında etkin bir konuma yerleşmiştir. 

Sonuç olarak, bu tez, mimarlık ve kent arasındaki ilişkileri nesnelerarası bir estetik 

karşılaşma bağlamında yeniden düşünmeye olanak sağlamış; mimarlığın kent 

tarafından belirlenen değil, kenti kuran ve dönüştüren bir varlık alanı olarak nasıl 

konumlanabileceğini ortaya koymuştur. Araştırma bulguları, bu ilişkinin dinamik, çok 

katmanlı ve çift yönlü yapısını açığa çıkarmış; mimarlığın kentsel mekânın 

dönüşümünde etkin bir rol üstlenirken, aynı zamanda kendi disipliner sınırlarını da 

yeniden tanımlama kapasitesine sahip olduğunu göstermiştir. Tezde geliştirilen teorik 

model, mimarlık ve kent çalışmalarına yeni açılımlar sunabilecek esnek ve çoğulcu bir 

teorik zemin sağlamaktadır. Elde edilen sonuçlar, disiplinlerarası diyalogların ve 

teorik gelişmelerin önemini vurgularken; mimarlık ve kent ilişkisini anlamaya yönelik 

daha kapsamlı ve yenilikçi yöntemlerin geliştirilmesine zemin hazırladığı 

düşünülmektedir. 

 

 

 



110 

 



111 

KAYNAKLAR 

Alexander, Z. Ç. (2014). Neo-naturalism. Log, (31), 23–30. 
Allen, S. (2017). Alan koşulları. İçinde K. A. Sykes (Ed.), Yeni bir gündem inşa etmek: 

Mimarlık kuramı 1993–2009 (ss. 109–123). (G. Akyürek, Çev.). 
İstanbul: Küre Yayınları.  

Andreu, P. (2000). Sınırlar ve sınırlayanlar (N. Erkal, Çev.). Mimarlık, (292), 40. 
Arendt, H. (2000). İnsanlık durumu (B. S. Şener, Çev.). İstanbul: İletişim Yayınları. 
Aureli, P. V. (2011). The possibility of an absolute architecture. Cambridge, MA: 

MIT Press. 
Balamir, A., & Erkal, N. (1999). Mimarlık bilgisine içerden ve dışardan bakışlar. 

Mimarlık, (289), 5–6. 

Balanuye, Ç. (2017). Yeni gerçekçiliğin Kant gerilimi. Mavi Atlas, 5(2), 289–301. 
Barthes, R. (1988). Semiology and urbanism. İçinde The semiotic challenge (ss. 191–

201). Basil Blackwell. 
Baudrillard, J. (2020). Simulacra and simulations. İçinde J. C. Alexander & S. 

Seidman (Eds.), The new social theory reader (ss. 230–234). Taylor & 
Francis. 

Bauman, Z. (1996). Yasa koyucular ile yorumcular (K. Atakay, Çev.). İstanbul: Metis 
Yayınları. 

Bernstein, B. (1971). Class, codes and control. London: Routledge. 
Bilgin, İ., & Karaören, M. (1994). Tasarım özgürlüğü. Mimarlık, (257), 17–19. 
Bourdieu, P. (2018). Distinction: A social critique of the judgement of taste. 

Cambridge, MA: Harvard University Press. 
Braidotti, R. (2000). Teratologies. İçinde I. Buchanan & C. Colebrook (Eds.), Deleuze 

and feminist theory (ss. 156–172). Edinburgh: Edinburgh University 
Press. 

Bryant, L. (2011). The democracy of objects. Open Humanities Press. 
Castells, M. (1977). The urban question: A Marxist approach (A. Sheridan, Trans.). 

London: Edward Arnold. 
Castells, M. (2008). Enformasyon çağı: Ekonomi, toplum ve kültür – Ağ toplumunun 

yükselişi (Cilt 1). İstanbul: Bilgi Üniversitesi Yayınları. 

Cevizci, A. (2003). Felsefe sözlüğü. İstanbul: Paradigma Yayınları. 
Choay, F. (1997). The rule and the model: On the theory of architecture and urbanism. 

Cambridge, MA: MIT Press. 
Coleman, N. (2014). Lefebvre for architects. Routledge. 



112 

Colquhoun, A. (2005). Mimari eleştiri yazıları. Ankara: Şevki Vanlı Mimarlık Vakfı. 
Colquhoun, A. (1985). The superblock. İçinde Essays in architectural criticism: 

Modern architecture and historical change (ss. 83–102). Cambridge, 
MA: MIT Press. 

Corbusier, L. (2009). Atina anlaşması (A. Yörükan, Çev.). İstanbul: Yapı Kredi 
Yayınları. 

Creswell, J. W., & Creswell, J. D. (2014). Research design: Qualitative, quantitative, 
and mixed methods approaches (4th ed.). Sage Publications. 

De Landa, M. (1996). The geology of morals: A neo-materialist interpretation. Future 
Nonstop.http://futurenonstop.org/c/818d3d85eca43d66ff0ebd1dfedda6
e3 

De Landa, M. (2006). A new philosophy of society: Assemblage theory and social 
complexity. Continuum. 

Deleuze, G. (1994). Difference and repetition (P. Patton, Trans.). Columbia University 
Press. 

Dolphijn, R., & van der Tuin, I. (2019). Yeni materyalizm: Görüşmeler ve 
kartegoriler (E. Erdoğan, Çev.). İstanbul: Yort Kitap. 

Dunleavy, P. (1982). Urban political analysis: The politics of collective consumption. 
London: Macmillan. 

Eisenman, P. (1979). Post-functionalism. İçinde K. M. Hays (Ed.), Oppositions 
reader: Selected readings from a journal for ideas and criticism in 
architecture (ss. 111–128). 

Eisenman, P. (1984). The end of the classical: The end of the beginning, the end of 
the end. Perspecta, 21, 155–173. https://doi.org/10.2307/1567076 

Eisenman, P. (1994). The city of artificial excavation. İçinde J. F. Bédard (Ed.), Cities 
of artificial excavation: The work of Peter Eisenman, 1978–1988 (ss. 
72–80). Rizzoli 

Featherstone, M. (2007). Consumer culture and postmodernism. Sage Publications. 
Fishman, R. (2016). Yirminci yüzyılda kent ütopyaları: Ebenezer Howard, Frank 

Lloyd Wright ve Le Corbusier (D. Toprak & V. Atmaca, Çev.). Daimon 
Yayınları. 

Foucault, M. (1977). A preface to transgression. İçinde D. F. Bouchard (Ed. & 
Trans.), Language, counter-memory, practice: Selected essays and 
interviews (ss. 29–52). Cornell University Press. 

Foucault, M. (1980). Power/knowledge: Selected interviews and other writings, 
1972–1977 (C. Gordon, Ed.). Pantheon Books. 

Friedmann, J. (1986). The world city hypothesis. Development and Change, 17(1), 
69–83. https://doi.org/10.1111/j.1467-7660.1986.tb00231.x 

Gage, M. F. (2015). Killing simplicity: Object-oriented philosophy in architecture. 
Log, (33), 95–106. 

Gage, M. F. (2016). A hospice for parametricism. Architectural Design, 86(2), 128–
133. https://doi.org/10.1002/ad.2003 



113 

Gage, M. F. (2019). Introduction. İçinde M. F. Gage (Ed.), Aesthetics equals politics: 
New discourses across art, architecture, and philosophy (ss. 3–8). MIT 
Press. 

Gandelsonas, M. (1991). The urban text. MIT Press. 
Habermas, J. (1999). Kamusallığın yapısal dönüşümü (T. Bora & M. Sancar, Çev.). 

İstanbul: İletişim Yayınları. 
Hançerlioğlu, O. (2008). Felsefe sözlüğü. İstanbul: Remzi Kitabevi. 
Harman, G. (2002). Tool-being: Heidegger and the metaphysics of objects. Open 

Court. 
Harman, G. (2011a). Guerrilla metaphysics: Phenomenology and the carpentry of 

things. Open Court. 
Harman, G. (2011b). On the undermining of objects: Grant, Bruno, and radical 

philosophy. İçinde L. Bryant, N. Srnicek, & G. Harman (Eds.), The 
speculative turn: Continental materialism and realism (ss. 21–40). 
Melbourne: re:press. 

Harman, G. (2011c). The quadruple object. Zero Books. 
Harman, G. (2013). Undermining, overmining, and duomining: A critique. İçinde J. 

Sutela (Ed.), ADD metaphysics (ss. 40–51). Aalto University Design 
Research Laboratory. 

Harman, G. (2019). A new sense of mimesis. İçinde M. F. Gage (Ed.), Aesthetics 
equals politics: New discourses across art, architecture, and 
philosophy (ss. 49–64). The MIT Press. 

Harman, G. (2020). Nesne yönelimli ontoloji (O. Karayemiş, Çev.). İstanbul: Tellekt. 
Harman, G., & Weir, S. (2021). Architecture and object-oriented ontology: Simon 

Weir in conversation with Graham Harman. Architecture Philosophy, 
5(2), 53–74. 

Harman, G. (2022a). Sanat ve nesneler (O. Karayemiş, Çev.). İstanbul: Ayrıntı 
Yayınları. 

Harman, G. (2022b). Architecture and objects. University of Minnesota Press. 
Harvey, D. (1997). Postmodernliğin durumu: Kültürel değişimin kökenleri (S. Savran, 

Çev.). İstanbul: Metis Yayınları. 

Harvey, D. (2016). Kent deneyimi (E. Soğancılar, Çev.). İstanbul: Sel Yayıncılık. 
Harvey, D. (2015). The right to the city. İçinde R. T. LeGates & F. Stout (Eds.), The 

city reader (ss. 314–322). Routledge. 
Hays, K. M. (2011). Önsöz. İçinde Tekil nesneler: Mimarlık ve felsefe içinde (s. 11) 

(A. U. Kılıç, Çev.). İstanbul: YEM Yayın. 
Hays, K. M. (2015). Mimarlığın arzusu: Geç avangardı okumak (V. Atmaca & B. 

Demirhan, Çev.). İstanbul: YEM Yayın. 
Hays, K. M. (2017a). Sonsöz. İçinde K. A. Sykes (Ed.), Yeni bir gündem inşa etmek: 

Mimarlık kuramı 1993–2009 içinde (ss. 439–442) (G. Akyürek, Çev.). 
İstanbul: Küre Yayınları. 



114 

Hays, K. M. (2017b). Sayılarla mimarlık. İçinde K. A. Sykes (Ed.), Yeni bir gündem 
inşa etmek: Mimarlık kuramı 1993–2009 içinde (ss. 307–319) (G. 
Akyürek, Çev.). İstanbul: Küre Yayınları. 

Hays, K. M. (1984). Critical architecture: Between culture and form. Perspecta, 21, 
14–29. https://doi.org/10.2307/1567071 

Heidegger, M. (2008). Varlık ve zaman (K. H. Ökten, Çev.). İstanbul: Agora Kitaplığı. 
Heynen, H. (2011). Mimarlık ve modernite: Bir eleştiri (N. Bahçekapılı & R. Öğdül, 

Çev.). İstanbul: Versus Yayınları. 
Hsieh, H. F., & Shannon, S. E. (2005). Three approaches to qualitative content 

analysis. Qualitative Health Research, 15(9), 1277–1288. 
https://doi.org/10.1177/1049732305276687 

Holl, S. (2000). Parallax. New York: Princeton Architectural Press. 
Jameson, F. (1991). Postmodernism, or, the cultural logic of late capitalism. Durham: 

Duke University Press. 
Jenks, C. (2013). Transgression: The concept. Architectural Design, 83(6), 20–23. 

https://doi.org/10.1002/ad.1662 
Koolhaas, R. (1995). Bigness or the problem of large. İçinde R. Koolhaas & B. Mau, 

S, M, L, XL (ss. 495–516). The Monacelli Press. 
Krippendorff, K. (2004). Content analysis: An introduction to its methodology (2nd 

ed.). Sage Publications. 
Labov, W. (1966). The social stratification of English in New York City. Washington, 

D.C.: Center for Applied Linguistics. 
Latour, B. (2005). Reassembling the social: An introduction to actor-network-theory. 

Oxford University Press. 
Leach, N. (Ed.). (2005). The hieroglyphics of space: Reading and experiencing the 

modern metropolis. Routledge. 
Lefebvre, H. (1987). The everyday and everydayness. Yale French Studies, (73), 7–

11. 
Lefebvre, H. (2014). Mekânın üretimi (İ. Ergüden, Çev.). İstanbul: Sel Yayıncılık. 
Lynn, G. (2017). Mimari eğrisellik: Kıvrılmış, esnek, bükülgen. İçinde K. A. Sykes 

(Ed.), Yeni bir gündem inşa etmek: Mimarlık kuramı 1993–2009 içinde 
(ss. 29–56) (G. Akyürek, Çev.). İstanbul: Küre Yayınları. 

Lynch, K. (2010). Kent imgesi (İ. Başaran, Çev.). İstanbul: Türkiye İş Bankası Kültür 
Yayınları. 

Maki, F. (1978). The Japanese city and inner space. Japan Architect, 53, 9–23. 
Meillassoux, Q. (2015). Sonluluğun sonrası (K. Kahveci, Çev.). İstanbul: Türkiye İş 

Bankası Kültür Yayınları. 
Mennan, Z. (1999). Geri dönüşümlü bir tema: Mimarlığın ‘asal’ sorunu. Mimarlık, 

(289), 36–37. 
Merleau-Ponty, M. (2016). Algının fenomenolojisi (E. Sarıkartal & E. 

Hacımuratoğlu, Çev.). İstanbul: İthaki Yayınları. 



115 

Morton, T. (2020). Hipernesneler: Dünyanın sonundan sonra felsefe ve ekoloji (B. 
Demirtaş, Çev.). İstanbul: Tellekt. 

Mosley, J., & Sara, R. (2013). The architecture of transgression. Architectural 
Design, 83(6), 14–19. https://doi.org/10.1002/ad.1662 

Norberg-Schulz, C. (1980). Genius loci: Towards a phenomenology of architecture. 
New York: Rizzoli. 

Ortega y Gasset, J. (1975). An essay in esthetics by way of a preface. In 
Phenomenology and art. Norton. 

Pevsner, N. (1970). Avrupa mimarisinin anahatları (S. Batur, Çev.). İstanbul: İstanbul 
Teknik Üniversitesi Mimarlık Fakültesi Yayınları. 

Rapoport, A. (1990). The meaning of the built environment: A nonverbal 
communication approach. University of Arizona Press. 

Ruy, D. (2012). Returning to (strange) objects. TARP Architecture Manual: Not 
Nature, (Spring), 3, 38–42. 

Sassen, S. (1991). The global city: New York, London, Tokyo. Princeton University 
Press. 

Seamon, D. (2003). Fenomenoloji, yer, çevre ve mimarlık: Literatürün 
değerlendirilmesi (S. Serim, Çev.). TOL Mimarlık Kültürü Dergisi, (3), 
36–53. 

Sennett, R. (2013). Kamusal insanın çöküşü (S. Durak & A. Yılmaz, Çev., 4. baskı). 
İstanbul: Ayrıntı Yayınları. 

Simmel, G. (2004). The philosophy of money (T. Bottomore & D. Frisby, Eds.; T. 
Bottomore & L. Kaern, Trans., 3rd ed.). Routledge. 

Simmel, G. (2009). Metropol ve zihinsel hayat (T. Birkan, Çev.). İçinde Bireysellik ve 
kültür (ss. 317–329). İstanbul: Metis Yayınları.  

Soja, E. W. (1989). Postmodern geographies: The reassertion of space in critical 
social theory. London: Verso. 

Somol, R., & Whiting, S. (2017). Doppler etkisi ve modernizmin öteki ruh halleri 
üzerine düşünceler. İçinde K. A. Sykes (Ed.), Yeni bir gündem inşa 
etmek: Mimarlık kuramı 1993–2009 içinde (ss. 175–178) (G. Akyürek, 
Çev.). İstanbul: Küre Yayınları. 

Stanek, L., & Kaminer, T. (2007). Trans-disciplinarity: The singularities and 
multiplicities of architecture. Footprint, 1, 1–6. 

Stoppani, T. (2006). The reversible city: Exhibition(ism), chorality, and tenderness in 
Manhattan and Venice. The Journal of Architecture, 11(4), 405–422. 
https://doi.org/10.1080/13602360600911560 

Tafuri, M. (1999). Toward a critique of architectural ideology (S. Sartarelli, Çev.). 
İçinde M. Hays (Ed.), Architecture theory since 1968. New York: 
Columbia University Press. 

Tafuri, M. (1976). Architecture and utopia: Design and capitalist development (B. L. 
La Penta, Çev.). Londra: The MIT Press. 



116 

Toorn, R. (2017). Hayallerin sonu mu? Güncel Hollanda mimarlığında gerçeklik 
tutkusu ve bunun sınırları. İçinde K. A. Sykes (Ed.), Yeni bir gündem 
inşa etmek: Mimarlık kuramı 1993–2009 (ss. 269–292) içinde (G. 
Akyürek, Çev.). İstanbul: Küre Yayınları. 

Tönnies, F. (2020). Cemaat ve cemiyet: Saf sosyolojinin temel kavramları (S. 
Zeybekoğlu, Çev.). İstanbul: Ötüken Yayınları. 

Tschumi, B. (1996). Mimarlık ve kopma (A. Tümertekin, Çev.). İstanbul: Janus 
Yayınları. 

Uluoğlu, B. (2012). Mimarlığın ontolojisi ve sözde yıkımı üzerine. İçinde N. A. Artun 
& R. Ojalvo (Der.), Arzu mimarlığı: Mimarlığı düşünmek ve düşlemek 
(ss. 297–307). İstanbul: İletişim Yayınları. 

Vidler, A. (2000). The third typology (1976). İçinde M. Hays (Ed.), Architecture 
theory since 1968 (ss. 284–295). Cambridge, MA: MIT Press. 

Vidler, A. (2017). Mimarlığın genişletilmiş sahası. İçinde K. A. Sykes (Ed.), Yeni bir 
gündem inşa etmek: Mimarlık kuramı 1993–2009 (ss. 293–305) içinde 
(G. Akyürek, Çev.). İstanbul: Küre Yayınları. 

Weber, M. (2000). Şehir: Modern kentin oluşumu (M. Ceylan, Çev.). İstanbul: Bakış 
Yayınları. 

Zukin, S. (1993). Landscapes of power: From Detroit to Disney World. University of 
California Press. 

Url-1<https://thearchitectsdiary.com/garden-city-movement-the-meaning-issues-
and-solutions/ >, erişim tarihi 05.01.2025. 

Url-2< https://architectureforthefuture.wordpress.com/2016/01/15/kent-tasariminda-
broadacre-city-garden-city-radiant-city/ >, erişim tarihi 05.01.2025. 

Url-3< https://alchetron.com/Ville-Contemporaine >, erişim tarihi 10.12.2024. 
Url-4< https://www.parisology.net/le-corbusier-voisin-project >, erişim tarihi 

10.12.2024. 
Url-5<https://www.archdaily.com/411878/ad-classics-ville-radieuse-le-corbusier>, 

erişim tarihi 10.12.2024. 
Url-6< https://www.metalocus.es/en/news/urbanism-bauhaus-ludwig-hilberseimer>, 

erişim tarihi 13.10.2024. 
Url-7< https://ernst-may-gesellschaft.de/wohnsiedlungen/siedlung-westhausen >, 

erişim tarihi 13.10.2024. 
Url-8< https://ernst-may-gesellschaft.de/wohnsiedlungen/roemerstadt >, erişim tarihi 

13.10.2024. 
Url-9< https://ernst-may-gesellschaft.de/wohnsiedlungen/heimatsiedlung >, erişim 

tarihi 13.10.2024. 

 

 



117 

ÖZGEÇMİŞ 

 

Ad-Soyad   : Halide İrem ERKAN KAYA 

 

ÖĞRENİM DURUMU: 

• Lisans  :2012, Dokuz Eylül Üniversitesi, Mimarlık Fakültesi, Mimarlık 

Bölümü  

• Yüksek Lisans : 2015, Erciyes Üniversitesi, Mimarlık Anabilim Dalı, Mimarlık 

 

MESLEKİ DENEYİM VE ÖDÜLLER: 

• 2012-2014 yılları arasında VEN Mimarlıkta çalıştı  
• 2014 yılından itibaren Erciyes Üniversitesi Mimarlık Fakültesi’nde araştırma 

görevlisi olarak çalışmaktadır. 
 
DOKTORA TEZİNDEN TÜRETİLEN YAYINLAR, SUNUMLAR VE 
PATENTLER: 
 
• Erkan Kaya, H.İ., Uluoğlu, B. 2024. Re-thinking the Boundaries of Architecture 

Through “Aesthetic Encounter”. 3rd International Graduate Research Symposium 
(IGRS'24), May 8-10, 2024 İstanbul, Turkey. 

• Erkan Kaya, H.İ., Uluoğlu, B. 2024. Mimarlık ve Kent: Nesnelerarası Bir Estetik 
Karşılaşma, Erciyes Akademi, 38(2), 371-391 
 


