
 

جُهودُ عُلماءِ جزيرَةِ بوطانَ في تقريرِ عقيدَةِ الَأشاعِرةِ 
( في القَرنِ العِشْرين)ومُواجهةِ الانْحرافاتِ العقَديَّةِ    

 
 

2025   
أطروحة دكتوراه    

 قسم العلوم الإسلامية الأساسية 
 
 
 
 

Abdulvajed DERŞEVİ 
 
 
 
 

 المشرف 
Doç. Dr. Mustafa YILDIZ



 

1 
 

جُهودُ عُلماءِ جزيرَةِ بوطانَ في تقريرِ عقيدَةِ الَأشاعِرةِ ومُواجهةِ 
(في القَرنِ العِشْرين)الانْحرافاتِ العقَديَّةِ   

 

Abdulvajed DERŞEVİ 
 

 

 

 المشرف 
Doç. Dr. Mustafa YILDIZ 

 

 

 

في قسم العلوم الإسلامية الأساسية بمعهد الدراسات  الدكتوراه بحث أُعدّ لنيل 
 العليا بجامعة كارابوك في تركيا    

 

 

 

 كارابوك 

2025آذار  



 

1 
 

 

 

 

 

 

 المحتويات 

 

 1 ............................................................................................... المحتويات 
TEZ ONAY SAYFASI ..................................................................... 7 

 8 ............................................................................... الرسالة صفحة الحكم على 
DOĞRULUK BEYANI ..................................................................... 9 

 10 ......................................................................................... تعهد المصداقية 
 11 ................................................................................................ المقدمة 

 14 ............................................................................. ملخص الرسالة باللغة العربية 
ÖZET ............................................................................................. 16 

ABSTRACT ................................................................................... 17 
ARŞİV KAYIT BİLGİLERİ ............................................................. 18 

 19 .................................................................... بيانات الرسالة للأرشفة )باللغة العربية( 
ARCHIVE RECORD INFORMATION ............................................. 20 

 21 ........................................................................................ موضوع البحث 
 22 ............................................................................. أهمية الموضوع وسبب اختياره 

 23 .......................................................................................... منهج البحث 
 24 ........................................................................................ مشكلة البحث 
 25 .......................................................................................... أسئلة البحث 

 25 ........................................................................................ أهداف البحث 
 26 ................................................................................... حدود البحث ونطاقه 
 27 ...................................................................................... الدراسات السابقة 



 

2 
 

 29 ........................................................................... تعقيب على الدراسات السابقة 
 31 ........................................................... الفصل التمهيدي: جزيرة بوطان وواقعها العقدي 

 31 ........................................ . إليها التعريف بجزيرة بوطان وتاريخ دخول الإسلام  المبحث الأول: 
 32 ...................................................... وسكانها.  بوطانالمطلب الأول: التعريف بجزيرة  

 32 .................................................................................. أولًا: الموقع 
 33 ............................................................................... ثانيا: التسمية 

 34 ............................................... المطلب الثاني: تاريخ دخول الإسلام إلى جزيرة بوطان. 
 36 .......................................................... : الواقع العقدي في جزيرة بوطان الثانيالمبحث 

 37 ............................................................ المطلب الأول: عقيدة أهل جزيرة بوطان 
 40 ................... المطلب الثاني: أثر التحولات السياسية والاجتماعية والفكرية على عقيدة أهل جزيرة بوطان 
 43 ................... المطلب الثالث: العوامل التي أدت إلى نشر وترسيخ العقيدة الأشعرية في ربوع منطقة الجزيرة

 43 ......................................................................... أولًا: العوامل التاريخية 
 44 ....................................................................... ثانيا: العوامل السياسية 

 45 ......................................................................... الدينية  العواملثالثاً: 
 48 ................................................ المطلب الرابع: تاريخ العقائد وأدبياتها في جزيرة بوطان 

 51 ................................... المبحث الثالث: دور الصوفية في تشكيل الواقع العقدي في جزيرة بوطان 
 52 .................................................... الأول: انتشار الصوفية في جزيرة بوطان.  المطلب
 54 ........................ الثاني: العلاقة بين علم الكلام/العقيدة والتصوف في سياق جزيرة بوطان  المطلب

 54 ........................................... بين علم الكلام والتصوف  للعلاقة أولًا: الإطار النظري 
 56 .................................... ثانياً: العلاقة بين علم الكلام والتصوف في تاريخ جزيرة بوطان 

 60 ......... الحياة الفكرية والاجتماعية في جزيرة بوطان  علىثالثاً: تأثير العلاقة بين علم الكلام والتصوف 
 61 .......................... الثالث: الخلفيات والسياقات الكامنة وراء الانتقال إلى العقيدة الصوفية  المطلب

 61 ............... التاريخية والاجتماعية والفكرية لدخول العقيدة الصوفية إلى جزيرة بوطان  الخلفياتاولًا: 
 63 .......................................................... في جزيرة بوطان  المحلية  السياقات ثانياً: 

 65 ........................................... بوطان في نشر عقيدة الأشاعرة.   جزيرةالفصل الأول: جهود علماء 
 67 ......................................................... المنطقة ومصنفاتهم  علماءأشهر  المبحث الأول: 
 68 .................................................................. الأول: محمد سعيد سيدا المطلب
 68 ...................................................................... : اسمه ونسبه ومولده أولاً 



 

3 
 

 69 .................................................................. ثانياً: نشاطه العلمي والعملي 
 71 ................................................................................ ثالثاً: شيوخه 
 71 ............................................................................... رابعاً: تلامذته 

 72 ............................................................................. خامساً: مؤلفاته 
 73 ............................................................................... سادساً: وفاته 

 73 ...............................................................الديرشويالثاني: محمد نوري  المطلب
 73 ..................................................................... أولًا: اسمه ومولده ونشاته 
 74 ........................................................................ ثانياً: دراسته ورحلاته 

 76 ................................................................................ ثالثاً: تدريسه 
 76 .......................................................................... رابعاً: أسماء المجازين 

 77 ............................................................... خامساً: نشاطه العلمي والعملي 
 78 ............................................................................. سادساً: مؤلفاته 

 79 ........................................................... المطلب الثالث: محمد نور الله شيخ سيدا 
 79 .................................................................... اولًا: اسمه ومولده ودراسته 

 80 ................................................................. ثانياً: نشاطه العلمي والدعوي 
 81 ............................................................................... ثالثا: تلاميذه 
 81 ............................................................................... رابعاً: مؤلفاته 
 82 ............................................................................... خامساً: وفاته 

 82 ................................................................... المطلب الرابع: سيد علي فندكي 
 82 ................................................................................. أولًا: حياته 

 83 ........................................................................ ثانياً: دراسته وتدريسه 
 84 ......................................................................... ثالثاً: جهوده الدعوية 

 86 ....................................................................... رابعاً: مؤلفات الفندكي 
 86 ............................................................................... خامساً: وفاته 

 87 .................................................................... المطلب الخامس: محمود بيلكه 
 87 ..................................................................... أولًا: اسمه ومولده ونشأته 

 87 ......................................................................... ثانياً: مكانته العلمية 
 88 ................................................................................ ثالثاً: مؤلفاته 



 

4 
 

 88 ................................................................................. رابعاً: وفاته 
 89 .............................. المطلب السادس: دور العلماء وكتاباتهم في تشكيل الهوية العقدية للمنطقة 

 89 ..................................... جزيرة بوطان في بيان قضايا العقيدة.  علماءإسهامات  المبحث الثاني: 
 90 ..................................... المطلب الأول: منهج علماء جزيرة بوطان في تقرير مسائل العقيدة 

 91 .................................................... أولًا: دعوة العلماء إلى معرفة الله والطريق إليه 
 94 .......................................................... ثانيا: الحث على اتباع الكتاب والسنة 
 96 ............................................................ ثالثاً: الاهتمام والعناية باللغة العربية 

 99 .............................................. رابعاً: اتخاذ العقل خادما لظواهر النصوص وتأييدها
 102 ............................... المطلب الثاني: دور علماء بوطان في توضيح وتقرير أهم قضايا العقيدة

 102 ........................................................... وجود الله  إثبات أولًا: جهودهم في 
 111 ............................................................. تقرير التوحيد   فيثانياً: جهودهم  

 130 ......................... ثالثاً: جهودهم في تقرير صفات الله تعالى والرد على الشبهات المتعلقة بها 
 139 ...................................... رابعاً: جهودهم في تقرير لزوم النبوة وحاجة الإنسانية إليها 

 146 .............................................. خامساً: جهودهم في مكانة الصحابة وأفضليتهم 
 150 ............................................. البدع وحدودها سادساً: جهودهم في تقرير مفهوم 

 170 ......................................... الفصل الثاني: وسائل علماء جزيرة بوطان في تقرير مسائل العقيدة. 
 170 ...................................... المبحث الأول: تقرير عقيدة أهل السنة من خلال التأليف والترجمة 

 171 ................................. المطلب الأول: مؤلفات علماء جزيرة بوطان ودورها في تقرير العقيدة 
 182 ..................................................... المطلب الثاني: الترجمة ودورها في تقرير العقيدة 

 188 ................................................ المطلب الثالث: المنظومات ودورها في تقرير العقيدة 
 199 .................................... . عقيدة أهل السنة المبحث الثاني: المدراس القديمة ومناهجها في تقرير

 200 .......................... المطلب الأول: لمحة عن طبيعة وتاريخ المدارس الدينية في منطقة جزيرة بوطان 
 203 ........................... المطلب الثاني: تدريس علم الكلام في المدارس الدينية خلال الحقبة التاريخية 

 205 ....................... المطلب الثالث: تدريس علم الكلام في مدارس منطقة الجزيرة في العصر الحديث 
 208 ................................................................ المطلب الرابع: أهم تلك المدارس 

 208 .......................................................... : مدرسا صُور )المدرسة الحمراء( أولاً 
 209 ................................................................... سليمان بك  مدرسةثالثاً: 
 210 ................................................................. وتكية باسرت  مدرسة رابعاً:  



 

5 
 

 213 ........................................................... محمد نوري الشيخ: مدرسة خامساً 
 214 ................................... المطلب الخامس: كتب العقيدة التي كانت تدرس في تلك المدارس 
 217 .................................. المطلب السادس: دور مدارس بوطان في الحفاظ على عقيدة أبنائها 

 218 ....................المطلب السابع: تقويم دور المدارس في نشر الفكر الاشعري، ومقاومة الآراء الدخيلة 
 220 ........................................ المبحث الثالث: خروجهم للدعوة بين الناس )الوعظ والارشاد(. 

 221 ................................................................. : بناء الحجرات والتكايا أولاً 
 221 ....................................................... والإرشاد   للوعظثانياً: التنقل بين القرى  

 223 ............................................................ ثالثاً: المساجد والمناسبات الدينية 
 224 .................................................... رابعاً: مجالس الصلح بين الأطراف المتنازعة 

 226 ................................... بوطان في مواجهة العقائد والأفكار الدخيلة. : جهود علماء  الثالثالفصل 
 227 ..................................... جهود العلماء في الرد على الدعوة الوهابية السلفية.  المبحث الأول: 

 227 .................................................................. المطلب الأول: ما هي السلفية 
 229 .................. المطلب الثاني: أسباب دخول علماء الجزيرة في السجال الفكري مع الوهابية السلفية. 

 231 ........................................ المطلب الثالث: نقد علماء الجزيرة للأفكار الوهابية السلفية. 
 236 ......................... المطلب الرابع: موقف علماء الجزيرة من عقيدة التوحيد عند الوهابية السلفية. 

 242 ........................................................... المطلب الخامس: تنزيه الله عن الجسمية
 246 ............................................ الديالكيتية.  المادية المبحث الثاني: جهود العلماء في مواجهة 

 248 ........................................... المطلب الأول: أسباب انتشار الشيوعية المادية في المنطقة 
 251 ................................................... المطلب الثاني: نقد علماء الجزيرة للأفكار المادية 

 251 .......................................... أولًا: الرد على قول الديالكتيين في إنكارهم لوجود الله 
 258 .......................................... ثانيا: المادة أزلية أبدية، والكون ليس له بداية ولا نهاية 

 263 ........................................................ ثالثاً: المادة أصل الحياة وأساس الوجود 
 266 .................................................... من العلمانية  بوطانالمبحث الثالث: موقف علماء 

 267 ..................................................................المطلب الأول: مفهوم العلمانية 
 271 .................................................. المطلب الثاني: العلمانية وأثرها على جزيرة بوطان 

 271 ............................................. أولًا: هجرة العلماء والشيوخ ونزوحهم من أراضيهم 
 271 ......................................................... ثانياً: الاختلاف في الدراسة والتعليم

 273 .................................................................... ثالثاً: معاداة اللغة العربية 



 

6 
 

 274 ...................................... رابعاً: القيود على الممارسات الدينية والتغييرات الاجتماعية 
 276 ..................................................... موقف علماء بوطان من الإيزيدية المبحث الرابع:  

 276 ................................................................... المطلب الأول: أصل التسمية 
 278 .......................................... المطلب الثاني: التفسيرات المتنوعة لأصول الديانة الإيزيدية 

 279 ...................................................... المطلب الثالث: المجتمع الإيزيدي ومعتقداتهم 
 282 .......................................................... المطلب الرابع: التعايش والتفاعل الثقافي 

 283 ................................................. الخامس: دور العلماء في مواجهة الإيزيدية  المطلب
 288 ....................................................................................... الخاتمة والنتائج 

 291 ................................................................................ فهرس المصادر والمراجع 
 307 ....................................................................... ملحق تراجم علماء جزيرة بوطان 

 319 ........................................................................................ السيرة الذاتية 
 
 

  



 

7 
 

TEZ ONAY SAYFASI 

Abdulvajed DERŞEVİ tarafından hazırlanan “BOTAN BÖLGESİ ÂLİMLERİNİN 

EŞ‘ARÎ AKAİDİNİ TESPİT VE YİRMİNCİ YÜZYILDA İTİKADÎ SAPMALARLA 

MÜCADELE ÇABALARI” başlıklı bu tezin Doktora Tezi olarak uygun olduğunu 

onaylarım. 

 

Doç. Dr. Mustafa YILDIZ  .......................... 

Tez Danışmanı, Temel İslam Bilimleri 

 

 

 

Bu çalışma, jürimiz tarafından Oy Birliği/Oy Çokluğu Seçiniz ile Anabilim Dalınızı 

buraya yazınıznda  Doktora tezi olarak kabul edilmiştir. 28.03.2025 

 

Ünvanı, Adı SOYADI (Kurumu) İmzası 

 

Başkan  : Doç. Dr. Mustafa YILDIZ (KBÜ) .......................... 

 

Üye : Doç. Dr. Ahmet Mekin KANDEMİR (KBÜ) .......................... 

 

Üye : Doç. Dr. Ruhullah ÖZ  (ŞÜ) .......................... 

 

Üye : Prof. Dr.  Hamdi GÜNDOĞAR (ADYÜ)  .......................... 

 

Üye : Doç. Dr.  Mohamed KALOU (ADYÜ)   .......................... 

 

 

 

 

KBÜ Lisansüstü Eğitim Enstitüsü Yönetim Kurulu, bu tez ile, Doktora Tezi derecesini 

onamıştır. 

 

Doç. Dr. Zeynep ÖZCAN                                                               .......................... 

Lisansüstü Eğitim Enstitüsü Müdürü  

https://www.kurdistan24.net/index.php/tr/story/460076/Ad%C4%B1yaman%E2%80%99da-65-ya%C5%9F-%C3%BCst%C3%BCne-k%C4%B1s%C4%B1tlama
https://www.kurdistan24.net/index.php/tr/story/460076/Ad%C4%B1yaman%E2%80%99da-65-ya%C5%9F-%C3%BCst%C3%BCne-k%C4%B1s%C4%B1tlama


 

8 
 

الرسالةصفحة الحكم على    

جهود علماء جزيرة    بعنوان "  عبد الواجد الديرشوي أصادق على أن هذه الأطروحة التي أعدت من قبل الطالب  
الدراسات الإسلامية  " في برنامج  بوطان في تقرير عقيدة الأشاعرة ومواجهة الانحرافات العقدية )في القرن العشرين(

  . كأطروحة دكتوراههي مناسبة   الأساسية

 

Doç. Dr. Mustafa YILDIZ    .......................... 

الأساسية مشرف الرسالة، العلوم الإسلامية   
 قبول

 بتاريخ. لجنة المناقشة   / بأغلبية   جماعإهذه بالقبول ب الدكتوراه  / تم الحكم على رسالة 

28/ 03/2 502  

 أعضاء لجنة المناقشة                          التوقيع 

 ................... : Doç. Dr. Mustafa YILDIZ  (KBÜ)  رئيس اللجنة 

 ................... : Doç. Dr. Ahmet Mekin KANDEMİR (KBÜ) ضوا  ع  

 ................... : Doç. Dr. Ruhullah ÖZ  (ŞÜ) ضوا  ع  

 ................... : Prof. Dr.  Hamdi GÜNDOĞAR (ADYÜ) ضوا  ع  

 ................... : Doç. Dr.  Mohamed KALOU  (ADYÜ ضوا  ع  
 

 

 

من قبل مجلس إدارة معهد  الأساسية    الإسلاميةالعلوم  في قسم    الدكتوراهتم منح الطالب بهذه الأطروحة درجة  
 الدراسات العليا في جامعة كارابوك

 

Doç. Dr. Zeynep ÖZCAN                                                .......................... 

 مدير معهد الدراسات العليا 



 

9 
 

 

 

DOĞRULUK BEYANI   

Doktora tezi olarak sunduğum bu çalışmayı bilimsel ahlak ve geleneklere aykırı 

herhangi bir yola tevessül etmeden yazdığımı, araştırmamı yaparken hangi tür alıntıların 

intihal kusuru sayılacağını bildiğimi, intihal kusuru sayılabilecek herhangi bir bölüme 

araştırmamda yer vermediğimi, yararlandığım eserlerin kaynakçada gösterilenlerden 

oluştuğunu ve bu eserlere metin içerisinde uygun şekilde atıf yapıldığını beyan ederim.  

Enstitü tarafından belli bir zamana bağlı olmaksızın, tezimle ilgili yaptığım bu 

beyana aykırı bir durumun saptanması durumunda, ortaya çıkacak ahlaki ve hukuki tüm 

sonuçlara katlanmayı kabul ederim. 

 

 

Adı Soyadı : Abdulvajed DERŞEVİ 

İmza  : 

 

  



 

10 
 

 تعهد المصداقية 

أقر بأنني التزمت بقوانين جامعة كارابوك، وأنظمتها، وتعليماتها، وقراراتها السارية المفعول المتعلقة 

  بعنوان:التي    ة طروحالأ  أثناء كتابتي هذهالماجستير والدكتوراه    أبحاثبإعداد  

 القرن العشرين جهود علماء جزيرة بوطان في تقرير عقيدة الأشاعرة ومواجهة الانحرافات العقدية في  

العلمية، كما أنني أعلن بأن   الأبحاثوذلك بما ينسجم مع الأمانة العلمية المتعارف عليها في كتابة  

منشورات علمية تم   ةأطروحتي هذه غير منقولة، أو مستلة من أطروحات أو كتب أو أبحاث أو أي

 وسيلة إعلامية باستثناء ما تمت الاشارة اليه حيثما ورد.  ة نشرها أو تخزينها في أي

 

 ديرشوي العبدالواجد  :   اسم الطالب

  : التوقيع

 

  



 

11 
 

 المقدمة 
ُرسلِين سيِّدِنا مُحمَّد وعلى آلهِ وصَحبهِ أَجمعِين، 

الَحمدُ للَِّهِ ربِّ العَالمين، وَالصَّلاة وَالسَّلام عَلَى سَيِّدِ الم

 وَمَنْ تبَِعهم مِن العُلماءِ الَّذين خدمُوا رسالةَ الِإسلامِ مِن بعدهِ في نَشرِ العِلم حتََّّ عَمَّت وانتَشرت في أرَجاءِ 

 .المعمُورة

بعض   وكذلك  الفِكرية،  الأزمَات  بعَض  عَلى  الإسلامي  التّاريخ  لأدوارِ  تصفح 
ُ
الم النَّاظر  يقفُ 

 أصل الجماعات بقيامها بنشر بعض العقائد التي تَمثلّت بظهورِ أهلِ البِدع والخرُافات، والتي لا تستند إلى  

من الأصول التي اعتمدها السلف الصالح، وكَادت تؤُدي إلى اختِلاط الَحق بالباطلِ لوْلا أنّ الله تعَالى قيّض 

  وأفْضَلها  وأشرفها،  العُلوم، لكلّ عَصر عُلماء أجلاء يدُافِعون عن هذه العقيدةِ الإسلامِية التي هي مِن أجلِّ  

في هذا السياق، كان لعلماء جزيرة بوطان دور بارز في حماية العقيدة الإسلامية ونشرها، حيث 

مواجهة الانحرافات العقدية والسلوكية التي ظهرت في منطقتهم، وتصدوا للعقائد الدخيلة بذلوا جهودًا في  

التي كانت تهدد وحدة الأمة وتماسكها. فقد استخدم هؤلاء العلماء وسائل متنوعة، مثل التأليف، والوعظ، 

، لتعزيز العقيدة الصحيحة والدفاع عنها. وكان تبنيهم للعقيدة الأشعرية نقطة قوة، حيث .. وغيرهاوالتدريس

جمع هذا المنهج بين الأدلة النقلية والعقلية، مما مكّنهم من تقديم ردود علمية رصينة على خصومهم، سواء 

 .كانوا من أصحاب الفكر الفلسفي أو الحركات الدينية المخالفة

والفكرية  العلمية  للحركة  مركزاً  إذ كانت  الفريد،  والثقافي  الجغرافي  بموقعها  بوطان  جزيرة  تتميز 

الإسلامية، مما جعلها ميداناً لصراعات فكرية وعقدية متعددة. وقد شكلت هذه الصراعات تحدياً كبيراً 

ا فريدًا في الدفاع عن العقيدة لعلماء المنطقة، لكنهم استطاعوا، بفضل جهودهم ومثابرتهم، أن يقدموا نموذجً 

 .الأشعرية، وفي مواجهة التيارات الفكرية التي سعت إلى زعزعة المنهج السني المعتدل

 :وقد اقتضت طبيعة البحث أن يقُسّم إلى تمهيد وثلاثة فصول رئيسة، وذلك على النحو التالي



 

12 
 

والاجتماعية :  التمهيديالفصل   السياسية  وظروفها  وسكانها،  بوطان،  بجزيرة  التعريف  يتناول 

الجزيرة، وتحليل الواقع العقدي فيها، وصولًا إلى دور والاقتصادية، مع استعراض لتاريخ دخول الإسلام إلى  

 .التصوف في تشكيل ذلك الواقع 

يُخصص لدراسة جهود علماء جزيرة بوطان في نشر العقيدة الأشعرية، من خلال التعريف  :الفصل الأول

بأبرز أعلامهم ومؤلفاتهم، واستعراض مساهماتهم في تقرير قضايا العقيدة وتوضيح منهجهم في معالجة المسائل 

 .العقدية

يعرضالفصل   التأليف   الثاني:  مثل  الأشعرية،  العقيدة  ترسيخ  بوطان في  استخدمها علماء  التي  الوسائل 

الوعظ  وأثر  العقيدة،  تعليم  التقليدية في  الدينية  المدارس  دور  بالإضافة إلى  العلمية،  والمنظومات  والترجمة 

 .والإرشاد في تعزيز التصور العقدي الصحيح بين الناس

يبرز جهود علماء بوطان في مواجهة التيارات الفكرية والعقدية الوافدة، ولا سيما التيار   :الفصل الثالث

الردود، مع تحليل  العلماء في  المواجهة ومنهج  الديالكتيكي، مبينًا أسباب  المادي  الوهابي والتيار  السلفي 

 .نقدي لأهم الأفكار التي تصدوا لها

المصادر  العلمية، والرجوع إلى  المادة  الدقة في عرض  توخي  الدراسة على  وقد حرصت في هذه 

الموثوقة، مع محاولة استجلاء السياقات التاريخية والاجتماعية التي ساهمت في تشكّل الواقع العقدي في جزيرة 

 .بوطان 

أتقدَّم بخالص الشكر وعظيم الامتنان إلى مشرفي الكريم، الدكتور مصطفى يلدز، على وفي الختام  

سديد، ونصح متواصل، كان له الأثر الكبير في إنجاز هذه الأطروحة. كما ما بذله من جهد كريم، وتوجيه 

 .أعُرب عن امتناني لأعضاء لجنة المناقشة الكرام على ما بذلوه من وقت وجهد في قراءة الأطروحة ومناقشتها



 

13 
 

 .أسمى آيات الشكر والعرفان لهم  وإلى أسرتي الكريمة، التي كانت خير سند ومعين لي في مسيرتي العلمية، أقدّم  

كما أشكر كل من مدّ لي يد العون، أو قدّم لي نصيحة أو دعاء أثناء إعداد هذه الأطروحة، 

 فجزى الله الجميع خير الجزاء، وبارك في جهودهم. 

 

  



 

14 
 

 

 

 ملخص الرسالة باللغة العربية 

 ودورهم  الأشاعرة  العقيدة  نشر  في  بوطان   جزيرة   علماء  جهودَ   النقدي   بالتحليل  الدراسة  هذه  تتناول

. العشرين  القرن  خلال  المنطقة   في  والفكري  الديني  المشهد  على  أثرت  التي  الدخيلة  والأفكار  العقائد   مواجهة  في

 التيارات  من للعديد  ساحة جعلها  مما بوطان،  لجزيرة الاستراتيجي الموقع  من أهميتَها  الدراسة هذه وتكتسب

 . والجماعة  السنة  أهل  عقيدة   أمام   متواصلة  تحديات   فرض   مما  العقائدية،   والصراعات   المتنوعة  الفكرية

 مبادئ   تعزيز  في  بوطان   لعلماء  البارز  الدور  لتوثيق  نقدي  تحليلي  منهج    على  الدراسة  اعتمدت

 بما   العقيدة،  نشر  في   استخدموها  التي   والوسائل  الجهود   استعراض  مع .  أتباعهم   بين  وتثبيتها  الأشعرية  العقيدة 

 الوعظ   عبر   المجتمعي  التواصل  وسائل  عن  فضلاً   العلمية،  المدارس   في   والتعليم   والترجمة،  التأليف،  ذلك  في

 اعتمدوا  بوطان   علماء  أن   إلى  الدراسة  توصلت  وقد .  الفكري والاجتماعي  تأثيرهم   عمقَ   أبرَزَ   مما  والإرشاد،

 الإقناع   في   تساهم  علمية  بطريقة  الاشاعرة   عقيدة   لتقديم   والعقلية،  النقلية  الأدلة  بين   الجمع   على   جهودهم  في

 .والاجتماعي  الفكري  الصعيدين  على   العميق  تأثيرهم  يعكس  مما   المجتمع،   فئات  مختلف   بين   العقيدة  وتثبيت

 هددت   التي   الدخيلة  والأفكار   العقائد  من   بوطان  علماء   مواقف   على  الضوء   الدراسة   تُسلط  كما 

 العلمانية،   تأثير  ومواجهة  الديالكتيكية،  والمادية  الوهابية  الدعوة  على  الرد  ذلك  في  بما  العقدي،  الاستقرار

 متنوعة  أساليبَ  الأفكار  لهذه مواجهتهم  في العلماء استخدم وقد . الإيزيدية العقيدة  من  موقفهم  إلى  إضافةً 

 علمي   بأسلوب    الإسلامية  العقيدة  عن  الدفاع  على  قدرتهم   يعكس  مما  والعقلية،  النقلية  الأدلة  بين  جمعت

 الحجج   باستخدام  الإسلامية  العقيدة  وحماية  التيارات  هذه  مواجهة  في  نجاحهم   النتائج  وأظهرت.  مقنع 

 .والدينية  المنطقية



 

15 
 

 ، جزيرة بوطان، الأشاعرة، جهود علم الكلام  : المفتاحية  الكلمات 

  



 

16 
 

 

 

ÖZET 

Bu çalışma, Botan Bölgesi âlimlerinin Eş'arî akidesini yayma çabalarını ve 20. 

yüzyıl boyunca bölgedeki dinî ve fikrî sahneye etki eden yabancı inanç ve düşüncelerle 

mücadeledeki rollerini eleştirel bir analizle ele almaktadır. Çalışmanın önemi, Botan 

Bölgesi’nin stratejik konumundan kaynaklanmakta olup, bu durum onu farklı fikrî 

akımların ve itikadî mücadelelerin sahası hâline getirmiş ve Ehl-i Sünnet ve’l-Cemâat 

akidesi için sürekli meydan okumalar ortaya çıkarmıştır. 

Bu araştırmada, Botan âlimlerinin Eş'arî akidesini güçlendirme ve benimsetme 

konusundaki belirgin rolünü belgelemek amacıyla eleştirel ve analitik bir yöntem 

benimsenmiştir. Çalışmada, âlimlerin akideyi yaymak için kullandıkları telif, tercüme 

ve medreselerde eğitim gibi yöntemlerin yanı sıra vaaz ve irşad yoluyla toplumsal 

iletişim gibi araçlar incelenmiştir. Elde edilen bulgular, Botan âlimlerinin, Eş'arî 

akidesini aklî ve naklî delilleri birleştirerek bilimsel bir yaklaşımla sunduklarını ve bu 

sayede toplumun farklı kesimlerinde akidenin benimsenmesine katkı sağladıklarını 

göstermektedir. Bu durum, onların fikrî ve toplumsal alandaki derin etkisini ortaya 

koymaktadır. 

Ayrıca, bu çalışma, Botan âlimlerinin Vahhâbî daveti, diyalektik materyalizm ve 

laikliğin etkileri gibi istikrarlı bir inanç sistemini tehdit eden yabancı inanç ve fikirler 

karşısındaki tutumlarını incelemektedir. Bununla birlikte, onların Yezîdîlik inancı 

hakkındaki yaklaşımlarına da yer verilmiştir. Araştırmada, âlimlerin bu fikirlerle 

mücadelede hem aklî hem de naklî delilleri kullanarak ikna edici bir ilmî yöntem 

benimsedikleri belirlenmiştir. Sonuçlar, âlimlerin bu akımlarla mücadelede başarılı 

olduklarını ve İslam akidesini, mantıksal ve dinî delillerle savunarak koruduklarını 

ortaya koymaktadır. 

Anahtar Kelimeler: Kelam İlmi; Botan Bölgesi; Eş'arîlik; Âlimlerin Çalışmaları 

  



 

17 
 

 

 

ABSTRACT 

This study critically analyzes the efforts of the scholars of Botan Island in 

promoting the Ashʿarī creed and their role in confronting foreign beliefs and ideas that 

influenced the religious and intellectual landscape of the region during the twentieth 

century. The significance of this study lies in the strategic location of Botan Island, 

which made it a battleground for various intellectual movements and doctrinal conflicts, 

posing continuous challenges to the doctrine of Ahl al-Sunnah wa al-Jamāʿah. 

The study adopts a critical analytical approach to document the prominent role 

of Botan scholars in reinforcing and consolidating the principles of the Ashʿarī creed 

among their followers. It examines their efforts and methods in disseminating this 

doctrine, including authorship, translation, and education in religious schools, as well as 

their engagement with society through preaching and guidance, highlighting their 

profound intellectual and social influence. The findings indicate that Botan scholars 

combined both textual (naqlī) and rational (ʿaqlī) evidence in their efforts, presenting 

the Ashʿarī creed in a scholarly manner that contributed to persuasion and doctrinal 

consolidation among various social groups, reflecting their deep impact on both 

intellectual and social spheres. 

Furthermore, the study sheds light on the positions of Botan scholars regarding 

foreign beliefs and ideas that threatened doctrinal stability. This includes their responses 

to the Wahhābī movement, dialectical materialism, and secularism, in addition to their 

stance on Yezidism. The scholars employed diverse methods in their confrontation, 

integrating textual and rational arguments, demonstrating their ability to defend Islamic 

doctrine in a scholarly and persuasive manner. The findings reveal their success in 

countering these movements and safeguarding Islamic beliefs through logical and 

religious arguments. 

Keywords: Ilm al-Kalam; Botan Island; Ashʿarīs; Efforts 

  



 

18 
 

 

 

ARŞİV KAYIT BİLGİLERİ 

Tezin Adı                  
Botan Bölgesi Âlimlerinin Eş ‘Ari Akaidini Tespit ve 

Yirminci Yüzyılda İtikadi Sapmalarla Mücadele Çabaları 

Tezin Yazarı             Abdulvajed DERŞEVİ 

Tezin Danışmanı       Doç. Dr. Mustafa YILDIZ 

Tezin Derecesi          Doktora 

Tezin Tarihi              28.03.2025 

Tezin Alanı               Temel İslam Bilimleri Anabilim Dalı 

Tezin Yeri                  KBÜ/LEE 

Tezin Sayfa Sayısı     319 

Anahtar Kelimeler    
Kelam İlmi, Botan Bölgesi, Eş'arîlik, Âlimlerin 

Çalışmaları 

 

 

  



 

19 
 

 

 

 بيانات الرسالة للأرشفة )باللغة العربية( 

الانْحرافاتِ   بوطانَ جزيرَةِ    عُلماءِ جُهودُ   ومُواجهةِ  الأشَاعِرةِ  عقيدةَِ  تقريرِ  في 

 العقَديَّةِ )في القَرنِ العِشْرين(
 عنوان الرسالة 

 اسم الباحث عبد الواجد الديرشوي بعنوان

 اسم المشرف دكتور مساعد مصطفى يلدز

 المرحلة الدراسية الدكتوراه

 تاريخ الرسالة 28.03.2025

الإسلامية الأساسية العلوم    تخصص الرسالة  

معهد الدراسات العليا - جامعة كارابوك  مكان الرسالة 

 عدد صفحات الرسالة  319

 الكلمات المفتاحية  علم الكلام، جزيرة بوطان، الأشاعرة، جهود
 

  



 

20 
 

 

 

ARCHIVE RECORD INFORMATION 

Name of the Thesis         

The Efforts of the Scholars of Botan Region to Determine 

the Ash 'Ari Aqeedah and Struggle Against Deviations in 

the Twentieth Century 

Author of the Thesis        Abdulvajed DERŞEVİ 

Advisor of the 

Thesis       
Assoc. Prof. Dr. Mustafa YILDIZ 

Status of the Thesis         PhD 

Date of the Thesis            28.03.2025 

Field of the Thesis          Basic Islamic Sciences 

Place of the Thesis         UNIKA/IGP 

Total Page Number 319 

Keywords Ilm al-Kalam, Botan Island, Ashʿarīs, Efforts 

 

 

  



 

21 
 

 موضوع البحث 

 (في القَرنِ العِشْرين) جُهودُ عُلماءِ جزيرةَِ بوطانَ في تقريرِ عقيدَةِ الَأشاعِرةِ ومُواجهةِ الانْحرافاتِ العقَديَّةِ  

العقيدة  هذه الدراسة تتناول تحليلًا نقدياً لجهود علماء جزيرة بوطان في القرن العشرين في نشر 

الأشعرية ودفاعهم عنها في مواجهة التيارات الفكرية التي اجتاحت المنطقة، مثل الدعوة الوهابية، الفكر 

لباحث على استكشاف كيفية المادي الديالكتيكي، العلمانية، والإيزيدية. ومن خلال هذا البحث، يعكف ا

الانحرافات مع الحفاظ على التوازن بين مواجهة    ع القيم والمفاهيم الدينية التي يعتنقونها، متعامل العلماء  

 الفكرية وحماية العقيدة الأشعرية التي تشكل أساس الهوية الإسلامية في المنطقة. 

تعد هذه الأطروحة إضافة نوعية في حقل الدراسات العقدية والإسلامية، حيث تقدم رؤية موسعة 

حول تأثير التحولات السياسية والاجتماعية والفكرية في تحديد مسار العقيدة الأشعرية في جزيرة بوطان. 

ى الرسالة إلى تقديم ومن خلال تسليط الضوء على أساليب العلماء في مواجهة هذه التيارات الفكرية، تسع

تحليل دقيق لدورهم في تشكيل هوية المنطقة العقدية ودورهم في الحفاظ على الانسجام الفكري في ظل 

 الأزمات الفكرية المتعاقبة.

تعتبر هذه الدراسة خطوة مهمة نحو تصحيح وتوسيع الفهم العلمي في مجالات العقيدة الإسلامية 

والمواجهة الفكرية، مع إبراز دور علماء جزيرة بوطان في الحفاظ على العقيدة الأشعرية في مواجهة التحديات 

علقة بالدراسات الإسلامية، خاصة الفكرية المستمرة. وتؤكد على مكانة هذا الموضوع في الأدبيات العلمية المت

 في سياق تأثيرات الفكر الديني والسياسي على الهوية العقدية في المنطقة. 

 



 

22 
 

 أهمية الموضوع وسبب اختياره

 تتجلى أهمية هذا الموضوع وسبب اختياري له في عدة جوانب أساسية، يمكن تلخيصها فيما يلي:

خلال تسليط الضوء تسعى هذه الدراسة إلى تقديم مساهمة علمية في مجال الدراسات العقدية، من  

على جهود علماء جزيرة بوطان في نشر العقيدة الأشعرية والدفاع عنها، وهو موضوع لم يحظَ بالعناية الكافية 

في الدراسات السابقة. وعلى الرغم من وجود أبحاث تناولت انتشار العقيدة الأشعرية في العالم الإسلامي، 

، بينما ظل الاهتمام بمناطق مثل جزيرة بوطان محدودًا مناطق أخرى  على  إلا أن معظم هذه الدراسات ركزت

 . في البحث والدراسة.

حيث تمثل ملتقى حضارياً وثقافيًا بين مناطق متعددة   ،أهمية منطقة جزيرة بوطان وموقعها الجغرافي

الهضبة الأناضولية وأراضي فارس والعراق، إضافة إلى قربها من بلاد الشام وشبه الجزيرة العربية. هذا   مثل

لتيارات فكرية وعقدية متباينة، مما أوجب على علمائها دوراً محورياً في حماية العقيدة  الموقع جعلها معبراً 

 الإسلامية ونشر المنهج الأشعري.

يهدف هذا البحث إلى تسليط الضوء على جهود علماء جزيرة بوطان الذين كرّسوا حياتهم في 

العقيدة الصحيحة، بالإضافة إلى التصدي للانحرافات الفكرية والعقدية. إن توثيق خدمة الإسلام ونشر  

هذه الجهود يعُتبر واجبًا علميًا، ويُسهم في إحياء تراث هؤلاء العلماء وتعريف الأجيال المعاصرة به، مما يتيح 

 الاستفادة من تجاربهم في مواجهة التحديات الفكرية والعقدية المعاصرة. 

يسهم هذا البحث في الكشف عن الواقع العقدي لجزيرة بوطان، وتوثيق الحركات الفكرية والدعوات  

. إن دراسة هذه الحركات توفر فهماً أعمق للتحديات التي ابنائهاالتي ظهرت فيها والتي خالفت عقيدة  

 لكيفية التصدي لمثل هذه الانحرافات في عصرنا الحالي. واجهها علماء المنطقة، كما تقدم دروسًا عملية  



 

23 
 

يسعى الباحث من خلال هذا البحث إلى تقديم دراسة علمية تحليلية نقدية ترُفد المكتبة الإسلامية، 

العقيدة الأشعرية. كما يبرز هذا البحث التأثير   تقريروتسد ثغرة معرفية حول جهود علماء جزيرة بوطان في  

العميق لهؤلاء العلماء في تثبيت منهج أهل السنة والجماعة، مما يُسهم في تعزيز الوعي الفكري والعقدي 

 لدى الباحثين والمهتمين. 

العلمية والفكرية   الأدوات  توظيف  أساليبهم في  بوطان عن  تكشف دراسة جهود علماء جزيرة 

التحديات  معالجة  التجارب في  الاستفادة من هذه  متعددة. ويمكن  بيئات  المنحرفة في  التيارات  لمواجهة 

 .الفكرية والعقدية التي تواجه الأمة اليوم 

 

 منهج البحث 

من منهاج البحث العلمي؛ وذلك بغية تحقيق التوصل   ة تفرض علينا طبيعة البحث وموضوعه اتباع مجموع

 للأهداف المرجوة، أهم هذه المناهج: 

حيث يقوم الباحث بعرض جهود علماء المنطقة في تقرير العقيدة   : المنهج الاستقرائي والوصفي

الصحيحة وتأييدها بأقوال أهل السنة والجماعة من السلف الصالح، كما يعرض أبرز عقائد الفرق المخالفة 

التي ظهرت، وتسليط الضوء عما وجد من جهود لعلماء تلك المنطقة في مواجهتها مع تدعيمها بأقوال  

 وبيان موافقتهم لهم.  علماء الاشاعرةغيرهم من  

التوثيقي يالمنهج  العلماء بشكل دقيق، سواء كانت كتب أو :  الباحث على توثيق أعمال  عتمد 

ترجمة لكتب تخدم العقيدة الأشعرية، بالإضافة إلى توثيق الأنشطة الدعوية والعلمية التي قاموا بها لنشر هذه 



 

24 
 

العقيدة بين الناس. كما يتناول جهود العلماء في تنقية الأذهان من الشبهات الفكرية والعقدية من خلال 

 .الوعظ والإرشاد

يعتمد البحث أيضًا على المنهج التحليلي لفحص ودراسة الأفكار والمفاهيم التي  ي:المنهج التحليل

تناولها العلماء في مواجهتهم للعقائد الدخيلة، وتحليل كيفية تفاعلهم مع التغيرات الاجتماعية والسياسية  

لتلك الجهود التي أثرت على مسار العقيدة في المنطقة. يهدف هذا المنهج إلى تقديم قراءة نقدية ومعمقة  

 .من خلال تحليل السياقات الفكرية والتاريخية

من خلال هذه المناهج، يسعى البحث إلى تقديم دراسة شاملة ومتوازنة لجهود علماء جزيرة بوطان 

في نشر العقيدة الأشعرية، مع تقديم تقييم دقيق لأثر هذه الجهود في الحفاظ على الهوية العقدية في مواجهة 

 .التحديات الفكرية المتنوعة

 

 مشكلة البحث 

وفكريَّة   تفاعلات عقديَّةً  الإسلامي  التاريخ  التي شهدت عبر  المناطق  بوطان إحدى  تعدُّ جزيرة 

الدراسات متعدّدة، ومع ذلك فإنَّ جهود علمائها تكاد تندثر وتضيع، حيث تفتقر المكتبات الإسلاميَّةُ إلى  

التي توثِّق دورهم في نشرِ العقيدةِ الأشعريَّةِ ومواجهة الأفكارِ الدخيلة. ومع تصاعدِ تأثيِر تيّارات  مثل الوهابيَّة 

بوطان  جزيرة  علماء  برز  المحليَّة كالإيزيديَّة،  المعتقدات  وحتَّ  والعلمانيَّة،  الديالكتيكيَّةِ،  والماديَّة  السلفيَّة، 

 شعريَّة، التي تُمثّل منهج أهل السُّنَّة والجماعة، في مواجهة هذه التحدِّيات.كحُماة  للعقيدة الأ

تتجلَّى مشكلة البحث في غياب الدراسات العلميَّة الدقيقة التي تتناول جهود هؤلاءِ العلماء، حيث 

، على الرغم من أثرهِم الواضح في ترسيخ العقيدة الأشعريَّة والتصدِّي مُغفلَةً تبقى تفاصيل جهودِهم مجهولةً أو  



 

25 
 

للانحرافات العقديَّة. ومن هنا تأتي الحاجةُ إلى تحديد الكيفيَّة التي اعتمدها علماءُ جزيرة بوطانَ في نشر 

التحوُّلات  تأثيِر  مع تحليل  الدخيلة،  والأفكار  العقائد  لمقاومة  اتَّبعوها  التي  والأساليب  الأشعريَّة،  العقيدة 

 هود السياسيَّة والاجتماعيَّة والفكريَّة على هذه الج

إضافة إلى ذلك، فإن جهود علماء بوطان لا تزال مشتتةً في كتب ومخطوطات نادرة، أو مدفونة في التراث 

 الشفهيّ، مما يجعل الوصول إليها وتحليلَها أمراً صعبًا. 

 

 أسئلة البحث 

 إن البحث في هذا الموضع يتطلب الإجابة عن مجموعة من تساؤلات أهمها:   

   واقع جزيرة بوطان من حيث الحالة: )الدينية، والاجتماعية، والاقتصادية، والسياسية، والسكانية(.ما   .1

 كيف ساهم علماء جزيرة بوطان في نشر عقيدة الأشاعرة في المنطقة؟  .2

التأليف،  .3 ذلك  في  بما  الأشاعرة،  عقيدة  تقرير  في  بوطان  جزيرة  علماء  استخدمها  التي  الوسائل  ما 

  والارشاد؟  ، والوعظوالمدارس،  

كيف تصدى علماء جزيرة بوطان للعقائد والأفكار الدخيلة مثل الوهابية السلفية، المادية الديالكتيكية،   .4

 العلمانية، والإيزيدية؟ 

 

 هداف البحث أ

 سنحاول من خلال بحثنا هذا تحقيق مجموعة من الأهداف أهمها:



 

26 
 

السياسية،   .1 الاقتصادية،  الاجتماعية،  الدينية،  الجوانب  حيث  من  بوطان  جزيرة  بواقع  التعريف 

والسكانية؛ وذلك من خلال تحليل الوضع العام للجزيرة خلال القرن العشرين، لفهم السياقات التي 

الدعوية. ويهدف هذا التحليل إلى إبراز أثر هذه الجوانب المختلفة في تفاعلت فيها جهود العلماء  

 نشر العقيدة الأشعرية وتطويرها.

تحديد الأنشطة العلمية التي قام   من خلال تحليل جهود علماء جزيرة بوطان في نشر عقيدة الأشاعرة.   .2

وكذلك  ويتضمن ذلك دراسة كتبهم ومؤلفاتهم، بها علماء المنطقة في نشر وتوثيق المذهب الأشعري. 

 دراسة مدى تأثير هذه الجهود على المجتمع المحلي والعلمي في تلك الفترة. 

دراسة الوسائل التي اعتمدها علماء جزيرة بوطان لنشر العقيدة الأشعرية، مثل التأليف، إنشاء المدارس،  .3

العلم، والوعظ والإرشاد.  العلماء   تنظيم حلقات  استخدمها  الجزء تحديد كل وسيلة  سيتم في هذا 

للإجابة على التحديات الفكرية والدينية في المنطقة، وتحليل تأثير كل من هذه الوسائل في نشر وتعميق 

 العقيدة الأشعرية بين الأفراد.

دراسة ذلك من خلال    سيتمو دراسة وتحليل موقف علماء جزيرة بوطان من العقائد والأفكار الدخيلة.   .4

كيفية تعامل العلماء مع التيارات الفكرية المخالفة مثل الدعوة الوهابية، والفكر المادي، والعلمانية، 

سيتم تحليل استراتيجياتهم الفكرية والدعوية في تصحيح المفاهيم الخاطئة والتصدي كما  والإيزيدية.  

 للأفكار الدخيلة التي تهدد الهوية العقدية للمنطقة. 

 

 دود البحث ونطاقه ح

 . الحديثة  المتمثلة بحدودها الحاليةفي تركيا    الدراسة على جهود علماء جزيرة بوطان  تركز هذه تالمكانية:  الحدود  



 

27 
 

       الحدود الزمنية: سيكون البحث محدوداً خلال فترة القرن العشرين فالبحث سيدور حول هذه الفترة من 

 . والدعوة إليها والوقوف في وجه الآراء المنحرفة الضالة  الأشاعرة خلال جهود العلماء في نشر عقيدة  

الحدود الموضوعية: يتركز هذا البحث حول جهود علماء جزيرة بوطان في الرد على الوهابية والماركسية على 

 وجه الخصوص وعلى كل منحرف وضال عن هذه العقيدة السمحة على وجه العموم. 

 

 الدراسات السابقة

بعد البحث والتحري في المواقع الإلكترونية وقوائم الجامعات لم يجد الباحث رسالة علمية أو بحث 

وإن كانت هناك دراسات فهي إما تكون جهود   الأشاعرةمنشور في جهود علماء الجزيرة في نشر عقيدة  

علماء في مناطق او دول أخرى أو عن منطقة الجزيرة لكن لا تدور حول موضوع العقيدة، ومن بعض هذه 

 الدراسات: 

لمؤلفه محمد يوسف غندور، تم  "كتاب "تاريخ جزيرة ابن عمر منذ تأسيسها حتَّ الفتح العثماني .1

م، يعُدّ مرجعاً مهماً في فهم الخلفية التاريخية لهذه المنطقة. 1990نشره من قبل دار الفكر اللبناني في عام 

إذ سلط الضوء على النشأة التاريخية للمدينة، وتطورها الحضاري والاجتماعي والاقتصادي، كما استعرض 

رفتها المدينة، وأشار إلى أبرز أعلامها كآل الأثير وغيرهم من الشخصيات النشاطات التجارية والعلمية التي ع

أن هذه الدراسة بقيت في إطار التناول العام لتاريخ المدينة، دون التطرّق التفصيلي   غير  .والأدبيةالعلمية  

 .إلى الجهود العقدية لعلماء المنطقة

الله    Antolojiya Eqîdenameyen Kurdîكتاب   .2 روح  عام للدكتور  في  نشره  تم 

- من الدراسات الحديثة التي تسلط الضوء على رسائل العقيدة الكردية المكتوبة بالأبجدية الكردية 2023



 

28 
 

العربية، والتي كانت تشكل عائقًا أمام وصولها إلى غالبية الأكراد في تركيا الذين لا يجيدون هذه الأبجدية. 

يهدف الكتاب إلى تجاوز هذا العائق من خلال تحويل معظم هذه الرسائل إلى الأبجدية اللاتينية، مما يسهل 

اب الأبحاث الأكاديمية المتعمقة حول الوصول إليها وفهمها من قبل جمهور أوسع. كما يبرز الكتاب غي

هذه الرسائل، مما يجعله مرجعًا مهمًا في مجال الدراسات الكردية، ويساهم في تعزيز فهم العقيدة الكردية في 

 سياقها الثقافي والديني. 

- 11هـ/10-5تناول بحث "إسهامات علماء الكرد في جزيرة ابن عمر في العلوم الشرعية خلال الفترة   .3

في مجلة العلوم   2022م"، للباحثين حكيم رمضان سليمان وخضر عباس المنشداوي، والمنشور عام  16

ابن عمر في   البارز لعلماء جزيرة  العلمي  الدور  الكريم والحديث الإنسانية بجامعة زاخو،  القرآن  مجالات 

والفقه. وقد أظهر البحث أن المدينة كانت تمثل مركزاً علميًا هامًا لدراسة وتدريس العلوم الشرعية، حيث 

اجتذبت العلماء وطلاب العلم من مختلف الأقاليم الإسلامية، مما أسهم في تعزيز مكانتها العلمية في تلك 

 الفترة. 

تناول بحث "تاريخ العلماء المنسوبين إلى جزيرة ابن عمر" للدكتور حسين علي، المنشور في مجلة أغري  .4

تاريخ مدينة جزيرة ابن عمر في تركيا وفتحها على يد المسلمين، ،  2019( عام  AGİİDللعلوم الإسلامية )

المنتسبين إلى المدينة، مع مع إبراز موقعها الجغرافي وأهميتها الاستراتيجية. كما استعرض البحث أبرز العلماء  

التعريف بمؤلفاتهم ومناصبهم العلمية والإدارية، مما يوفر صورة تاريخية عن الحركة العلمية والدينية في المنطقة. 

يركز البحث على الجانب التاريخي والثقافي أكثر من تركيزه على الجهود العقدية المتخصصة أو دراسة تأثير 

 المجتمع المحلي. العقيدة الأشعرية في حياة  

نُشر ضمن كتاب "علوم  .5 الفراتية"،  الجزيرة  العلمية والفكرية وأعلامها في مدن  بعنوان "الحركة  بحث 

يتناول   لو.كالمناقشات الراهنة"، الصادر عن منشورات جامعة ماردين أرتو   - الفكر: المشكلات الكلاسيكية  



 

29 
 

البحث تاريخ الحركة العلمية والفكرية في منطقة الجزيرة الفراتية، حيث يرصد بدايات النشاط العلمي في 

الأديرة والكنائس، ثم تحوله بعد دخول الإسلام إلى المساجد كمراكز للعلم، قبل أن تتطور لاحقًا بإنشاء 

ع إبراز الدعم الذي قدمه ملوك تلك المدارس الدينية والدنيوية، خاصة في العصرين السلجوقي والأرتقي، م

الفترات للعلم عن طريق الأوقاف والرعاية الرسمية. كما يستعرض البحث أبرز أعلام الحركة العلمية، سواء 

في العلوم الدينية أو الدنيوية، معتمدًا المنهج التاريخي الاستقرائي في تتبع تطور المؤسسات العلمية، ومنهج 

العلمية. وقد خلص إلى أن الجزيرة الفراتية عرفت نهضة علمية واسعة بفضل   التراجم في عرض الشخصيات 

التحولات الدينية والسياسية التي أسهمت في ازدهار المؤسسات العلمية وإبراز العلماء، دون التخصص في 

 الجهود العقدية أو معالجة القضايا الفكرية المخالفة بصورة مفصلة. 

 

 تعقيب على الدراسات السابقة 

رغم الأهمية الكبيرة التي تمثلها الدراسات السابقة في توثيق التاريخ العلمي والثقافي لجزيرة بوطان 

والعلماء المنسوبين إليها، إلا أن معظمها اقتصر على تناول الجوانب العامة، سواء من حيث السرد التاريخي 

وقد غاب عنها التناول المتخصص   أو استعراض الإسهامات العلمية في مجالات الفقه والحديث والتفسير.

وتحليل  الأشعري،  المذهب  وفق  والجماعة  السنة  أهل  عقيدة  بنشر  يتعلق  ما  سيما  لا  العقدية،  للجهود 

الأساليب الدعوية التي اعتمدها العلماء في ترسيخ هذه العقيدة ومواجهة التيارات الفكرية الدخيلة. ومن 

في إطار التأريخ الثقافي العام، دون أن تتناول بالدراسة التحليلية   ثم، فإن هذه الدراسات، على أهميتها، تبقى 

 والنقدية الجوانب العقدية والدعوية التي تمثل محور اهتمام هذه الأطروحة. 



 

30 
 

من حيث الموضوع، تناولت الدراسات تاريخ جزيرة بوطان من جوانب متنوعة مثل النشأة التاريخية، 

الشرعية. لكنها لم تركز على النشاطات التجارية والعلمية، بالإضافة إلى المساهمات العامة للعلماء في العلوم  

الجهود العقدية المتخصصة لعلماء المنطقة في نشر عقيدة أهل السنة والجماعة والمذهب الأشعري، ولم تتطرق 

الفكر  الوهابية،  الدعوة  مثل  المغايرة  الفكرية  التيارات  لمواجهة  المباشرة  الدعوية  الجهود  إلى  بشكل كاف  

 .العلماني، والإيزيدية

من حيث المنهج، اعتمدت الدراسات السابقة على منهج سردي وتاريخي يتناول تطور المنطقة 

بشكل عام أو على منهج تحليلي عام لإسهامات العلماء في مجالات العلوم الشرعية، دون التعمق في تحليل 

المخالفة. كما أن هذه   الوسائل الدعوية المتبعة من قبل العلماء لتمرير العقيدة الأشعرية أو التصدي للأفكار 

الدراسات كانت تركز على السياق التاريخي أكثر من استراتيجيات الفكر والعقيدة التي اتبعها العلماء في 

 .تلك الفترات

أما من حيث النتائج، فقد قدمت هذه الدراسات معلومات قيمة حول تاريخ المنطقة والمساهمات 

العلم الشرعي، لكنها لم   الدور الاستراتيجي العامة للعلماء في مجالات  الدعوية المحددة أو  تبرز الآليات 

للعلماء في نشر العقيدة الأشعرية في مواجهة التحديات الفكرية. في حين أن الأطروحة الحالية تميزت بتناول 

هذه الجوانب بشكل موسع، حيث قامت بدراسة تفصيلية للجهود العقدية التي بذلها علماء جزيرة بوطان، 

وسائلهم الدعوية وأثرها في مواجهة هذه التيارات الفكرية المتعددة، وتحليل كيف ساهمت   مع التركيز على 

 هذه الجهود في ترسيخ العقيدة الأشعرية في المجتمع المحلي. 

  



 

31 
 

 

 جزيرة بوطان وواقعها العقدي   :لتمهيدي الفصل ا

شكل هذا الفصل مدخلًا لدراسة الواقع العقدي في جزيرة بوطان، من خلال التعريف بالمنطقة ي

يتم و وتاريخيًا واجتماعيًا، مع التركيز على تاريخ دخول الإسلام إليها وتطور الواقع العقدي فيها.  سياسياً  

تحليل طبيعة العقيدة السائدة وتأثير التيارات الفكرية المختلفة، بما في ذلك دور التصوف في تشكيل الهوية 

العقدية. فقد ساهمت الطرق الصوفية، في نشر العقيدة الأشعرية وتعزيز التدين السني، مما أثر بشكل كبير 

 .على الحياة الدينية والاجتماعية في المنطقة

هذا الفصل يضع الأساس لفهم السياق الذي نشأت فيه العقيدة الأشعرية وترسخت، مما يسهل  

الانتقال إلى الفصل الأول الذي يتناول جهود العلماء في نشر هذه العقيدة. كما يساعد في فهم الخلفية 

دع العقدية والسلوكية. التاريخية والفكرية التي مهدت لجهود علماء بوطان في نشر العقيدة السنية ومواجهة الب

من خلال تحليل الحالة السياسية والاجتماعية والاقتصادية، يوفر هذا الفصل الإطار اللازم لفهم التحديات 

 ا. التي واجهتها العقيدة الأشعرية وكيفية استجابة العلماء له

 

.إليهاالتعريف بجزيرة بوطان وتاريخ دخول الإسلام    :المبحث الأول   

يتناول هذا المبحث جزيرة بوطان من حيث تعريفها وموقعها وسكانها، مع تسليط الضوء على 

أوضاعها السياسية والاجتماعية والاقتصادية عبر التاريخ. كما يركّز على دراسة تاريخ دخول الإسلام إلى 

 كانها. المنطقة، مستعرضًا المراحل والجهود التي ساهمت في نشر الإسلام وتعزيز وجوده بين س

 



 

32 
 

وسكانها.  بوطانزيرة  بجالتعريف    : المطلب الأول  

على مرِّ التاريخ، كانت المعايير المهمة في اختيار الأماكن للمجتمعات البشرية: القرب من الموارد  

. فوجود نهر دجلة ورطوبة المناخ جعلا المنطقة وتوافر الأمن، وسهولة النقلالمائية، ووجود الأراضي الخصبة،  

وأصبحت مكاناً جذاباً للعديد من الحضارات. كما أنها كانت في الماضي عاصمة مناسبة للاستيطان فيها،  

 ثقافية وحضارية، ومركزاً للقيادة السياسية في توجيه المنطقة. 

نظراً لدورها الفاعل في التاريخ الإسلامي، دراسة هذه المنطقة من الدراسات الجديرة بالاهتمام،    إن

علمياً يشع منه النور، ويتبين هذا فضلاً عن أهميتها السياسية، والاقتصادية، والعلمية؛ حيث كانت مركزاً  

من خلال علمائها الذين أبدعوا في شتَّ المجالات، وتلألأ نجمهم في الميدان العلمي على مدار التاريخ. ومن 

 أشهر هؤلاء أبناء الأثير الثلاثة، وغيرهم ممن سيمر في هذا البحث. 

 

الموقع   :أولا    

جزيرة بوطان أو جزيرة ابن عمر تقع في أقصى الجنوب الشرقي من تركيا وتقع على نهر دجلة على 

متر فوق مستوى سطح   400على ارتفاع    الحدود السورية التركية وعلى مقربة من الحدود العراقية التركية 

ومن الغرب مدينة هزخ وتسمى بالتركية ،  بل جوديلج  بالإضافةحيث يحدها من الشرق مدينة سلوبي  ؛  البحر

كانت مدينة الجزيرة على طرق تجارية .  ومن الشمال محافظة شرناخ  ، حدها سورياتوأما من الجنوب ف  1)إيدل( 

أيام ولها   لاثةووصفها ياقوت الحموي بقوله: "بلدة فوق الموصل بينهما ث  2. مهمة من الماضي إلى الحاضر

 

 هي بلدة تقع في جنوب شرق تركيا وهي تابعة لمحافظة شرناخ إدارياً وتسمى بلغة أبنائها "هزخ"  - 1
2 - Karademir, Diyar. "Cizre Şehrinin Kuruluş ve Gelişimi". Journal of Awareness 4/4 (Eylül 
2019),435. 



 

33 
 

3.رستاق مخصب، واسع الخيرات 
استراتيجية ذات أهمية تاريخية وجغرافية، إذ تعُدُّ جزيرة بوطان نقطةً  لذا    

 . شكّلت مركزاً حضارياً وعلميًا بارزاً في المنطقة

 

التسمية :  ثانيا  

 قام شخص  لىإ على نسبتها المؤرخين يتفقون  أكثر ن إف ؛الاسم  بهذا عمر ابن جزيرة تسمية  أمّا 

وأحسب أن أول من  " ذهب ياقوت الحموي إلى القول: ؛ فقدن الأقوال تختلف في آمر بانيهاأ لاإ ببنائها،

وأن كلمة الجزيرة كما يقول ياقوت   ".وكانت له إمرة بالجزيرة  ،عمرها هو الحسن بن عمر بن خطاب التغلبي

هذه المدينة كانت محاطة بنهر دجلة من جميع أطرافها إلا طرف واحد تشبه الهلال ثم فتح  باني "مالحموي:  

 4. "خندق أجري فيه الماء حتَّ أحاط الماء به من جميع جوانب الخندق

من أعمال   -أن الذي بناها هو رجل من أهل "برقعيد"  "  :وكذلك الواقدي  خَلِّكَان   ويقول ابن

لكن المصادر الأقرب زمنيا إلى تاريخ تأسيس المدينة    5.اسمه عبد العزيز بن عمر فأضيفت إليه"  -الموصل

تشير إلى أنها سميت جزيرة ابن عمر نسبة إلى الحسن بن عمر بن الخطاب التغلبي الذي بناها قبل سنة 

عمر وعمرها،   جزيرة ابنم( ويقول ابن شداد: بأن الحسن بن عمر بن الخطاب التغلبي اختط  864ه/250)

أيام المأمون، فعرفت به  ابن كما نقله كرادبجزيرة الأ المدينة عرفت كما   عمر،جزيرة ابن    بعد المئتين في 

  .يعمرها ابن عمر التي نسبت إليه ن أ قبل الاسم  بهذا تعرف وكانت 6شداد

 

 .2/138, (م1993 : دار صادر,بيروت), معجم البلدانياقوت الحموي، شهاب الدين أبو عبد الله ياقوت بن عبد الله الحموي,   3-
 .2/138 ،البلدانمعجم ياقوت الحموي،  - 4
شمس الدين بن ؛  235(  1996)دمشق: دار البشائر,    ،بكرفتوح الجزيرة والخابور وديار    تاريخالواقدي،  عبد الله محمد بن عمر بن    - 5

 .249/ 3( دار صادر )بيروت: ،الأعيانوفيات  العباس،خَلِّكَان هو أحمد بن محمد بن إبراهيم بن أبي بكر بن خلكان يكنى أبا 
 عبارة، تحقيق: يحيى    ،والجزيرةالأعلاق الخطيرة في ذكر أمراء الشام    الحلبي،عز الدين أبو عبد الله محمد بن علي بن إبراهيم الأنصاري    - 6

 .213 ،(م1978  ,وزارة الثقافة والارشاد القومي )دمشق:



 

34 
 

فإن المصادر تورد   ؛ وعندما تتحدث المصادر التاريخية عن جزيرة ابن عمر قبل نسبتها الى ابن عمر

وهي المنطقة التي تقع فيها الجزيرة وهاتان المنطقتان هما كورتين منها. فإذا ذكر   " بازْبدى"  وأ  "باقِردى"تسمية  

وتعرف بجزيرة بوطان أو   ، وهي الآن تقع في تركيا  ، جزيرة ابن عمر  ي تسمية باقِردى وبازْبدى فإن المقصود ه

التاريخية ويعكس   7باسم جزرة.  ابن عمر يدل على أهميتها  الروايات حول تسمية جزيرة  لذا، فإن تعدد 

 مكانتها البارزة عبر العصور. 

 

تاريخ دخول الإسلام إلى جزيرة بوطان.  :نيالمطلب الثا  

هناك الكثير من المدن الإسلامية التي ما زالت تحتفظ بحضارتها وعراقتها الإسلامية، ولعل جزيرة 

بوطان من أهم تلك المدن التي تميزها عن غيرها. كيف لا وهي، في الموروث الإسلامي من العصور الوسطى، 

، وحيث يوجد "قبر موقع ثمانين، البلدة التي أسسها نوح على سفح جبل الجودي حيث استقرت سفينته

 ومنبعًا لها، وموئلًا للعلم والعلماء.نوح". كما أنها كانت مركز الثقافة  

كانت الجزيرة منطقة مهمة جغرافياً، وكانت تخضع للسيادة الرومانية البيزنطية. وكان المسلمون يرون 

أن وجود البيزنطيين في هذه المنطقة هو تهديد لهم، حيث لا يمكنهم التنقل بحرية، فقرروا فتح هذه المنطقة. 

والمتفق عليه أن فتح سائر مدن وإن تعددت المصادر حول انتشار الإسلام فيها وما حولها، لكن الأدق  

ثير:" الأحيث يقول ابن  9وقادته، وأن فتحها لم يكن بالحرب بل بالسلم.   8عِيَاض بن غَنْمالجزيرة تم على يد  

 

 . 3، (2019أكتوبر ، )2/5، مجلة العلوم الإسلامية، تاريخ العلماء المنسوبين إلى جزيرة ابن عمرحسين علي،  - 7

عياض بن غنم كان من القادة الشجعان الذين أسلموا قبل الحديبية وشاركوا في معارك بدر وأحد والخندق. فتح بلاد الجزيرة في عهد   - 8
، )بيروت: الإعلام، خير الدين بن محمود بن محمد بن علي بن فارس، الزركلي .عمر بن الخطاب، وتوفي في الشام أو المدينة عن ستين عامًا

   .5/99(، 2002، دار العلم للملايين

9 - Karademir, Diyar. "Cizre Şehrinin Kuruluş ve Gelişimi". Journal of Awareness 4/4 
(Eylül 2019),439. 



 

35 
 

" حيث دخلت المنطقة بأجمعها في الاسلام في عهد عِيَاض بن غَنْم ه على يد  17وكان فتح الجزيرة في سنة  

الخليفة عمر ابن الخطاب ويقول ابن شداد: فتحت الجزيرة على يد عياض بن غنم بن زهير ابن أبي شداد 

حيث كتب عمر بن الخطاب رضي الله عنه إلى سعد بن أبي وقاص: إن الله تبارك وتعالى فتح على المسلمين 

لك جندا من العراق إلى الجزيرة، وأمر عليه خالد بن عرفطة، أو هاشم ابن عتبة، الشام والعراق فابعث من قب

قال: ما أخر أمير المؤمنين  -رضي الله عنه   -أو عياض بن غنم. فلما انتهى إليه كتاب عمر بن الخطاب  

 10. هعياض بن غنم إلا أنه له فيه رأي أن أولي

واستنادًا إلى ما تقدم، فإنه لم يبقَ في الجزيرة موضع قدم إلا فتُح في عهد عمر بن الخطاب )رضي 

الله عنه( على يد عياض بن غنم، الذي زحف بجيشه الإسلامي إلى أرض الجزيرة. وهكذا، دخلت مدن 

ال  وغير  العرب  من  بالنصرانية،  يدينون  من سكان  فيها  بما  المسلمين،  إذ سمح الجزيرة تحت حكم  عرب، 

المسلمون لكل من لم يعلن إسلامه بالبقاء على ديانته، بشرط أن يكون من أصحاب الكتاب، وفرضوا 

 11الجزية على غير المسلمين. 

فما إن دخل الإسلام إلى هذه المنطقة حتَّ بزغت إليها شمس الإسلام، وعلا نوره، وأضاء شرق  

الأرض وغربها، وغيّر حياة الناس ومسارهم. وما زال سلطان الإسلام يبسط على هذه البقعة المباركة إلى 

ياة الناس، يومنا هذا. ومع دخول الإسلام إليها، دخلت معه عقائده وأحكامه السمحة التي نظمت ح

وأبعدتهم عن العقائد الباطلة، وأخرجتهم من ظلمات الجهل والجاهلية إلى نور الدين والإسلام. يقول محمد 

 زكي في كتابه تاريخ الكرد: 

 

تحقيق: يحيى  ،والجزيرةالأعلاق الخطيرة في ذكر أمراء الشام  الحلبي،عز الدين أبو عبد الله محمد بن علي بن إبراهيم الأنصاري  - 10
 . 113 ،(م1978 ,وزارة الثقافة والارشاد القومي ،)دمشق عبارة،

: عالم الكتب، )بيروت ،: يوسف الهاديتحقيق ،البلدانكتاب  الفقيه،أحمد بن محمد بن إسحاق الهمداني المعروف بابن  - 11
 .79 ،(م1996



 

36 
 

لما ظهر الإسلام واتصل الأكراد، ومنهم أبناء منطقة الجزيرة، بالمسلمين، بدأوا يفكرون في تعاليم "  

القيم  من  عليه  وما جبلوا  فطرتهم  مع  تتفق  والمبادئ  التعاليم  هذه  أن  ورأوا  ومبادئه.  السمح  الدين  هذا 

 12." دفاع في مواقف كثيرة  والسجايا، فأقبلوا عليه وأخلصوا لهذا الدين كل الإخلاص، ودافعوا عنه أشد 

وقد تحمل أجدادنا العبء في دعوة الناس إلى الإسلام وبيان حكم الله ورسوله، وأن تبقى هذه 

المدينة وباقي المدن يحكمها شريعة الإسلام خالصة له. ومع تزامن دخول الإسلام بعقائده اللامعة الصافية، 

حرفة، فلم يفلحوا. لكن حاول بعض أعداء الإسلام أن يكيدوا له ويسعوا لهدمه بإدخال بعض العقائد المن 

حيث قيض الله لهذا الدين ولهذه البلاد   13عن مواصلة السير، وسعيهم لم يؤتِ ثماره،  لم تردعهم خيبتهم  

الباطلة،  جنوداً، كلما حاول أعداء الإسلام أن يثبتوا أقدامهم في تلك المدينة الطاهرة وينشروا عقائدهم 

 وقفوا لهم بالمرصاد أمام بدعهم وعقائدهم المنحرفة. 

 

  الواقع العقدي في جزيرة بوطان   : الثانيالمبحث  

يتناول هذا المبحث أحد الجوانب المهمة المتعلقة بعقيدة أهل جزيرة بوطان، والعوامل التي ساهمت 

في نشر وترسيخ العقيدة الأشعرية في تلك المنطقة. سيلقي الضوء أولًا على عقيدة أهل جزيرة بوطان، مع 

ل والدينية  الثقافية  البيئة  ظل  تشكلت في  التي  الدينية  المبادئ  على  بالعقائد التركيز  تأثرت  والتي  لمنطقة، 

وترسيخ  نشر  إلى  أدت  التي  والأسباب  العوامل  وثانيًا، سيتناول  الإسلامي.  العالم  السائدة في  الإسلامية 

العقيدة الأشعرية في ربوع منطقة الجزيرة، ويوضح كيف أسهمت الظروف الاجتماعية والسياسية والدينية،  

 

 .129 ،الكردخلاصة تاريخ  بك،محمد ذكي  - 12
 . 98-97 ،الأحوال الدُّ رية والأخبار المسكيَّة في السلسلة الزَّيبارية علواني،محمد شفيق  - 13



 

37 
 

بالإضافة إلى دور العلماء والمؤسسات التعليمية، في تعزيز هذه العقيدة وجعلها العقيدة السائدة بين أهل 

 المنطقة.

 

عقيدة أهل جزيرة بوطان  المطلب الأول:   

ليدعوهم إلى   إن الله سبحانه وتعالى أرسل رسوله محمداً  الناس كافة،  صلى الله عليه وسلم إلى 

يتناسب مع جميع الشعوب، على اختلاف لغاتهم وألوانهم وأعراقهم. وقد  الإسلام، باعتباره دينًا شاملًا 

اعتنق سكان منطقة الجزيرة الإسلام على يد الصحابي عياض بن غنم في عهد الخليفة عمر بن الخطاب 

وكان لأبناء هذه المنطقة ارتباط وثيق بدينهم، حيث شاركوا في مختلف المجالات الحضارية   14رضي الله عنه. 

بينهم علماء وفلاسفة  تطور الحضارة الإسلامية. وبرز من  التي ساهمت في  والعلمية  والثقافية والعسكرية 

جانب شعوب   ومشايخ وأطباء وقادة عسكريون، وكان لهم إسهامات واضحة في تطور الفكر الإسلامي إلى 

 أخرى. 

في الحقيقة، لا نستطيع أن نحدد المذهب الذي كان يعتنقه أهل المنطقة خلال هذه الفترة؛ لكن لو 

نظرة   فيما بعد، لاستطعنا    إلى أخذنا  تقريبي    - علمائها ومدارسها  انتماءهم إلى   -ولو بشكل  نرى  أن 

نقل كلهم   المذهب  لم  إن  لنا  يتبين  حيث  إليه  ينتمون  الاشاعرة،   ،فأغلبهم   ،الذي  مذهب  إلى  ينتمون 

ابناء هذه   تعالى وتنعكس حقيقة هذا بين  الشافعي رحمه  الإمام  أعمالهم   المنطقة في ويتمذهبون بمذهب 

وأيد هذا القول الرحالة التركي أوليا جلبي الذي زار الكثير من المدن الكُرْدية   15ووجهات نظرهم العقائدية 

 م 17ه/11في القرن 

 

14 - Diyar Karademir. Cizre Şehrinin Kuruluş Ve Gelişimi. 439. 
 . 87 ،(2013 ،دار آراس للطباعة :)أربيل، تاريخ الكُرْد في العهود الإسلامية ،أحمد محمود الخليل 15 -



 

38 
 

 للأحداث كنتيجة جاء بل معين، عصر نتاج يكن لم هذه المنطقة في هذه العقيدة انتشار إن   

 بدايات منذ ف  والمذاهب.  والأفكار الدينية المعتقدات صعيد  على عام بشكل المنطقة شهدتها والتطورات التي

حيث كان  16الأحداث، من وغيرها والتشيع  الخوارج كحركة  ،السلاجقة مجيء إلى للمنطقة الإسلامي الفتح

مثلهم   مما أثرّ على نظام معتقداتهم،أهل الجزيرة على اتصال مع العديد من الثقافات والأديان عبر التاريخ  

للأكراد معتقدات مختلفة عبر التاريخ. إحدى الديانات التي تعامل   السبب كانمثل الأكراد جميعاً. لهذا  

وكذلك عاش اليهود والمسيحيون أيضًا كمجموعات دينية في   الزرادشتية،معها الأكراد قبل الإسلام هي  

اليزيدية، وكذلك أولئك   السبب،لهذا    نفس جغرافية الأكراد. ظهرت بين الأكراد مجموعات مختلفة مثل 

 17الذين ينتمون إلى الديانات السماوية مثل المسيحية واليهودية.

الأشعرية في أواخر القرن الرابع وبدايات كان أول اتصال لأبناء المنطقة بمذهب الشافعي والعقيدة  

لهذين المذهبين في المنطقة والمناطق المحيطة، فيعود إلى   الكبير القرن الخامس الهجريين. أما الانتشار الواسع و 

ومن خلال هذا الانتشار، برز العديد من العلماء في تلك الفترة،   18  القرنين السادس والسابع الهجريين.

الدين الآمدي وغيره من العلماء الكبار الذين كان لهم دور فعّال في نشر هذه العقائد   سيف ومن بينهم  

وهذا يفسر انتشار هذين المذهبين   وتأثيره في أبناء المنطقة.   ، وتطويرها، وتأصيل الفكر الأشعري والشافعي

بين العلماء الأكراد وفي المدارس الكردية كمسألة منهجية بدأت من القرن السادس الهجري وحتَّ يومنا 

 هذا.

 

 26/08/2023 ،مقابلة مع شيخ وهاج بن شيخ صاحب بتاريخ  -  
 .162، (2021، )شباط 1/3، تالشافعي، الكرديا، الكرد والمذهب عبد الباري عثمان  - 16

17  -Ahmet Bardak, Akaid İle İlgili Yazılmış Kürtçe, Kürtçede İslamî İlimler, ed. Abdulhadi 
Timurtaşî ve Ferzende İdiz (İstanbul: Lorya Basım Yayıncılık, 1. Baskı, 2021), 298.  

  .165، والمذهب الشافعي ، الكرد عبد الباري عثمان  - 18



 

39 
 

 الوقت في  التي بدأت بحركة الزهد أصبحت طرائق دينية  الصوفيةالجماعات  فضلا عن ذلك، فإن  

كثيراً من المنتسبين في مناطق معينة في (  الصوفيةالمناسب. وقد وجدت كل من هذه المذاهب والجماعات )

كما احتلت الطوائف الصوفية مكانة   طويلة.العالم الإسلامي منذ ظهورها، واستمرت هذه الانتماءات لفترة  

الى   الطرق شيوعاً كان أكثر  لكن  تختلف عن بعضها اختلافاً بسيطاً،    المنطقة والتيمهمة في الحياة الدينية في  

 - طريق النقشبندية  يفضلونبعد هذه الفترة كانوا    19، القادرية( الطريقة  1827)   زمن مولانا خالد البغدادي

للمنطقة مع ديناميكية في الحياة الاجتماعية والدينية  تلعبُ دوْرا هاما    الخالدية   الطريقة . أصبحت  الخالدية

 . قوي  وتنظيم  جديدة

 مذهبي   انسجام  تحقيق  في  السني،  والتصوف  الشافعي  المذهب  جانب  إلى  الأشعرية،  ساهمت  وقد 

 العالم  من أخرى مناطق تشهدها  كانت  التي  والفتن  الاضطرابات  من العديد   جنبها   مما  الجزيرة،  في وعقائدي

أمدت علماء   فكرية،. فكان المذهب الأشعري يعتبر منظومة عقدية  العقدية  الخلافات  بسبب   الإسلامي

الإسلامية الدول الإسلامية بمنهج جامع بين النقل والعقل وبقدرة فائقة على الدفاع عن جميع قضايا العقيدة  

يستدل بالأدلة العقلية والحجج المنطقية على صدق ما جاء في كتاب الله وسنة رسوله بعد أن أوجب   حيث

لا يتخذ من العقل حَكَما لتأويل النصوص، بل يتخذ   ذا الكلام أنههيتضح من  ف  20. التصديق بها بالنقل

 . العقل خادما لظواهر النصوص ويؤيدها

 

الميلادي، وتتميز بالتركيز على الزهد   12الطريقة القادرية هي إحدى الطرق الصوفية التي أسسها الشيخ عبد القادر الجيلاني في القرن ـ - 19
 . انتشرت الطريقة في مختلف أنحاء العالم الإسلامي، ولها أتباع في مناطق عديدة  والتقرب إلى الله عبر الذكر والعبادة والتربية الروحية.

 .7-6، (2012بيروت: ناشرون, ) ،وقواعدها الطريقة القادرية أصولها  الدين،ميعاد شرف 
 158 ،(2019 العربي،دار الفكر )القاهرة،  ،والعقائدتاريخ المذاهب الإسلامية في السياسة  زهرة،أبو  - 20

- Ahmet Bardak, Akaid İle İlgili Yazılmış Kürtçe, Kürtçede İslamî İlimler, 298  



 

40 
 

  الشرعية   النصوص   بين  بتوازنه  يعُرف   الذي   الشافعي،   المذهب  مع   يتماشى  كان   العقلاني  النهج  هذا

 ساهم   بالشريعة،  التمسك  مع   والروحانية  الزهد   على   يركز  الذي  السني،  التصوف  أن  كما.  العامة  والمصالح

 .الاجتماعي  والتماسك  الوحدة  تعزيز  إلى   أدى   مما   الناس،   بين  والروحية  الأخلاقية  القيم   تعزيز  في

 ساهمت   والروحانية،  والشريعة  والعقيدة،  الفقه   والنقل،  العقل  بين  يجمع  شامل   إطار  توفير  خلال   من

 المسلمين   بين  الاجتماعي   والتماسك   الدينية  الوحدة   تعزيز  في   السني  والتصوف   الشافعي   والمذهب   الأشعرية

 العقدية   التحديات  مواجهة  على  قادر  ومتوازن،  مستقر  مجتمع   بناء  في  أساسًا  كان   الانسجام   هذا.  الجزيرة  في

 . وثبات  بثقة  والفكرية

 

والاجتماعية والفكرية على عقيدة أهل جزيرة بوطان  السياسيةأثر التحولات    :ثانيالمطلب ال  

منطقة جزيرة بوطان على مدار التاريخ تحولات عقدية وفكرية عميقة أثرت في معتقدات شهدت  

سكانها. فمنذ دخول الإسلام إليها في القرن الأول الهجري، كان لهذه المنطقة ارتباط وثيق بالدين الإسلامي، 

 .والفكرية  إلا أن هذه العلاقة لم تكن ثابتة، بل تأثرت بمجريات الأحداث السياسية والاجتماعية

تاريخياً، مر الأكراد، ومنهم أهل جزيرة بوطان، بمراحل متعددة من الاعتقاد. ففي مرحلة ما قبل 

الإسلام، اعتنقوا ديانات مثل الزرادشتية والمسيحية واليهودية. ومع دخول الإسلام، بدأ التحول التدريجي 

تشكيل هويتهم. وكان للمذهب   نحو الإسلام السني، حيث لعبت المذاهب الفقهية والعقدية دوراً محورياً في 

 الأشعري والمذهب الشافعي، إلى جانب التصوف السني، التأثير الأكبر في صياغة عقيدتهم. 

العثمانية وظهور الجمهورية التركية، واجهت  الدولة  العصر الحديث، وخاصة مع انهيار  لكن في 

المنطقة تحديات غير مسبوقة. فقد كان لهذا الانتقال السياسي أثر عميق في هوية سكان المنطقة ومعتقداتهم. 



 

41 
 

ومع ظهور العلمانية، والمادية الديالكتيكية، والإلحاد، وُضع الإسلام، كمعتقد وكهوية، تحت ضغط فكري 

دفع  وسياسي كبير.   التراث علماءها  مما  على  والمتغيرة  الطارئة  المسائل  في  مكثف  بشكل  التفكير  إلى 

  .الإسلامي، والمرتبطة بقيمة الدين والتراث وعلاقته بالعالم الحديث

حيث واجهت النخبة الفكرية تحديات تتعلق بوجود الله وقيمة الدين، كان للمادية العلمانية تأثير 

موضع تساؤل وتحدّ  ا هذا يعني أن وجود الله وقيمة الدين نفسه كانتو كبير على النخبة الفكرية والسياسية، 

عصر كما يقول دكتور خليل جيجك اتسم بالإلحاد والجمود والابتعاد عن جميع الاعتقادات الدينية والعقائد 

المعنوية والإغارة على الأديان بكاملها لا شك أن واحدة من أعظم الضربات التي أصابت الأمة كانت 

لسياق، يركز هؤلاء هجماتهم على عقيدة المسلمين، توهين عقيدتها وإضعاف تمسكها بشريعة ربها. وفي هذا ا

ى أنهم يكررون باستمرار مواضيع تهدف إلى إضعاف إيمان الشباب محاولين اختراق حرمة الأمة ومعتقداتها. تر 

المسلم بعقيدتهم الأساسية، مثل إيمانهم بربهم ورسولهم وكتابهم. ومن أكثر المزاعم التي يروجها بعض المفكرين 

قري الغربيين وأتباعهم الشرقيين أن محمدًا صلى الله عليه وسلم لم يكن نبيًا مرسلًا، بل كان مجرد رجل عب

   21في العقل والذكاء، وأن القرآن الكريم هو نتاج فكره ووحي ضميره. 

وأن ومن   الِجدِّ  يشمِّروا عن ساعد  أن  واجبهم كمسلمين  من  أن  بوطان  علماء  بعض  هنا رأى 

الواهية بزعمهم  المزاعم  تفنيد هذه  الُجهدِ في  التفكير بشكل مكثف في يكشِفوا عن ساق  ، ودفعهم إلى 

المسائل الطارئة والمتغيرة على التراث الإسلامي. وسعوا إلى تجديد وتنشيط المناهج الدينية للدفاع عن وجود 

ساهم ذلك في إعادة إحياء الاهتمام بأصول   22الله وإظهار أهمية الدين والتراث الديني في العالم الحديث. 

 

 .19, إثبات النبوةجيجك,  - 21
 لعلي الفندكي الكليات للديرشوي وكتاب الردود على الشبهات السلفيةللشيخ نور الله وكتاب  طنين الطبيةانظر كتاب  -22



 

42 
 

المذهب الأشعري، وجعله رمزاً للهوية الإسلامية في المنطقة، ومصدراً للأفكار والقيم التي تُساهم في بناء 

 .  مجتمع  إسلاميٍّ معتدل 

العثمانية أدى إلى فقدان مرجعية  دينية  وسياسية  موحدة ، إلا أن  الدولة  انهيار  نحن لا ننكر أن 

أعادت اكتشاف أصول المذهب   -بخلاف مذهب الدولة    - كانت تتبع مذهب الأشعرية    التي  منطقة بوطان

وقد ظهر العديد من العلماء الذين ساروا ووجدت فيه إطاراً فكرياً مناسبًا لمعتقداتها الدينية وثقافتها المحلية.  

وركزوا في تعليمهم وتدريسهم   23على نهج أسلافهم في التمسك بالمذهب الأشعري عقائدياً والشافعي فقهيًا، 

 وتأليفهم على نشر تعاليم الإسلام الصحيحة ومحاربة الأفكار الضالة وفق المذهب الأشعري.

العالم الإسلامي،   التراث الإسلامي في مختلف أنحاء  العشرين عودةً إلى  القرن  اهتمّ حيث  شهد 

السابقين.   الإسلام  وأفكار علماء  بدراسة كتب  والعلماء  المفكرين  أئمة   ت وأعيد العديد من  قراءة كتب 

المذهب الأشعري، وفُهمت أفكارهم بشكل  أفضل. أدركوا أهمية هذا المذهب في الحفاظ على هويةّ الإسلام، 

 ودفاعه عن العقيدة الإسلامية الصحيحة. 

المنطقةساهم   علماء  وخلفاءه   ،بعض  سيدا  جميع   ، كشيخ  على  والوعظ  التعليم  استمرارية  في 

وسار الشيخ محمد   .هذه الجهود في الحفاظ على عقيدة أبناء المنطقة من الضياع  ت حيث ساعد   ،المستويات

سعياً لنهضة التعليم الديني. وبموجب هذا النظام، تم إعادة   ،نور الله إلى إحياء المدارس الدينية وإصلاحها

24وشهدت عملية تجديد شاملة.   "دار الخلافة العلية"تسمية المدارس بـ  
وبذلك يتضح أن التحولات السياسية   

 

 سبق وإن تكلمنا عن مؤلفاتهم وأشرنا إلى أنها توافق المذهب الأشعري 23-
24 -  Aktaş, Mehmet Nurullah. "Şark Medreselerinin İhya Teşebbüslerinde Muhammed 
Nurullah Seyda El-Cezerî". The Journal of Academic Social Science Studies (Ocak 2015), 
178. 



 

43 
 

مما استدعى جهود العلماء   كان لها دور محوري في تشكيل عقيدة أهل جزيرة بوطان،  والاجتماعية والفكرية

 في التوجيه والتصحيح. 

 

التي أدت إلى نشر وترسيخ العقيدة الأشعرية في ربوع منطقة الجزيرة العوامل    :ثالثال  المطلب   

إن لم -ن منطقة الجزيرة ما إن دخل أهلها الاسلام واستقرت عقائده في نفوس أبنائها ما عرفوا  إ

إلا الفقه الشافعي والعقيدة الاشعرية والتصوف السني المعتدل مذهباً وعقيدة وسلوكاً   -كلهم فمعظمهم يكن  

 وقد ساعد على نشر تلك العقيدة في تلك المنطقة عدة عوامل:   ،لهم 

 

التاريخية   العواملأولا :    

 ضعف الدولة العباسية وانتشار المذهب الشيعي -1

استغل المذهب الشيعي الفرصة   ،على حين ضعف الدولة العباسية  ، ففي أواخر العصر العباسي

الدولة السلجوقية أن من واجبها التصدي لهذا التوسع رأت    الذي الأمر    للتوسع ونشر أفكاره ومعتقداته.

قامت بفتح عدد من المدارس لذا    ومقاومته، خصوصًا بعد أن قويت شوكة المذهب الشيعي وذاع صيته.

وقد قامت هذه المدارس في الأصول على   .نسبة إلى نظام الملك   ،العلمية التي عرفت بالمدارس النظامية

 25. المذهب الأشعري، وفي الفروع على المذهب الشافعي

 تأثر مدارس منطقة بوطان بمدارس النظامية  -2

 

 .164، الكرد والمذهب الشافعي عبد الباري عثمان،  - 25



 

44 
 

كان للمدارس القديمة دور أساسي وبارز في نشر المذهب الأشعري في العقيدة والمذهب الشافعي 

والسبب المباشر في تأثر مدارس الجزيرة بالمدارس النظامية يعود إلى   . في الفقه في ربوع منطقة الجزيرة كلها

وأجازوا الطلاب على مشايخ درسوا في المدارس النظامية   ،تتلمُذِ غالبية أساتذة المنطقة الذين أسسوا المدارس

ويبدو ذلك واضحاً من سلسلة إجازات وأسانيد العلماء المنطقة، إذ تنتهي إجازات أغلبهم   .وتخرجوا منها

هـ( وإمام الحرمين الجويني   505وأبي حامد الغزالي )ت    26هـ(   606إلى علماء من أمثال: الفخر الرازي )ت  

هـ(، وكان هؤلاء من المشتغلين بعلم الكلام، والمتبعين للمذهبين الأشعري في الأصول والشافعي   478)ت  

التدريس عندما   الفروع لذلك نراهم قد قلدوهم في طريقة  قاموا بفتح المدارس الخاصة بهم في مدنهم في 

 27وقراهم.

 

العوامل السياسية   : ثانيا  

 سياسات الدولة الأيوبية -1

 وغيرها   الجزيرة   منطقة   سكان  بين   المذهب   هذا   لانتشار   الرئيسي  السبب  أن  إلى   التاريخية   الوقائع  تشير

 الأيوبي،  الدين   صلاح   رأسهم  وعلى   الشافعيين،  وسلاطينها   الأيوبية  الدولة   سياسات   إلى   يعود   المناطق   من 

 خاصاً   اهتماماً   الأيوبي   الدين  صلاح  أولى  وقد .  العقيدة  وأشعري   الشافعي  المذهب   فقهاء  من  كان   الذي

 المؤذنين   توظيف  وتم   التسبيح،  أثناء  الأشعرية  العقيدة  بإعلان   المؤذنين  أمر  حيث  الأشعري،  الإمام  عقيدة  بنشر

 

بن عمر بن الحسين بن الحسن بن علي التيمي البكري الطبرستاني الأصل الرازي المولد، الملقب فخر الدين، المعروف   الله محمدأبو عبد    -  26
بابن الخطيب، الفقيه الشافعي، فريد عصره ونسيج وحده، فاق أهل زمانه في علم الكلام والمعقولات وعلم الأوائل وكانت ولادة فخر الدين 

رمضان سنة أربع وأربعين، وقيل ثلاث وأربعين وخمسمائة، بالري. وتوفي يوم الاثنين، وكان عيد الفطر، سنة    في الخامس والعشرين من شهر
   ،الأعيانوفيات  ، شمس الدين أحمد بن محمد بن إبراهيم بن أبي بكر ابن خلكان البرمكي الإربلي خلكان،ست وستمائة بمدينة هراة. )ابن 

 .2/248صادر( دار )بيروت،  عباس،إحسان 
تاريخ الجامع   عنان،عبد الله    (؛ محمد2013،  مدارات  )موقع الكتروني:  ،والكُردمذهب الإمام الشافعي    دوسكي،تحسين ابراهيم    -  27

 .115(، م1942, والنشرمطبعة لجنة التأليف والترجمة  :)القاهرة ،الفاطميالأزهر في العصر 



 

45 
 

 عاتقه  على  أخذ   فقد   الأشعري،  الإمام  بعقيدة  الأيوبي  الدين  صلاح  السلطان   لاهتمام  نظراً  .ليلة  كل   لذكرها

 الأصول  في  الشافعي  المذهب   من   جعل .  الرعاية  من   كبيراً   نصيباً   الأشعرية  الشافعية  ومنح   السنة  مذهب   إحياء

 من   العديد  وشملت   العراق  تخوم   إلى   ونفوذها  حدودها  امتدت   التي   الأيوبية،   للدولة   الرسمي   المذهب   والفروع 

 لاحقاً   نجد   لم  لذلك،  ونتيجة.  الجزيرة  في  الكردية  والمدن  شهرزور  ومقاطعة   أربيل  إمارة   مثل  الكردية  المناطق

 كان  28.الشافعي  المذهب   غير   تدرس  الكرد  بلاد  في   صغيرة   أو  كبيرة   مدرسة   ولا   شافعي،   غير   كردياً   فقيهاً 

 . دولته  وعلماء  الدين  لصلاح المباشر  التأثير  نتيجة  مما لا شك فيه  هذا

 

الدينية   العواملثالثا :    

 دور علماء الجزيرة  -1

دور علماء الجزيرة الذين كان لهم اليد الطولى والفضل الكبير في انتشار هذه العقيدة وترسيخها في 

الذين ما فتئوا وهم يدافعون عنها إلى يومنا هذا من خلال مجالسهم   .وبيان مزاياها  ،وكذلك تحبيبها  ،المجتمع 

شرحاً  بكتبها  واهتمامهم  والتشبيه    وتدريساً   وتأليفاً   ووعظهم  التعطيل  درء  من  العقيدة  هذه  لمسوا في  لما 

السلف أهل  عقيدة  واعتبارها  التوحيد  على جوهر  الشافعية   . والحفاظ  طبقات  السبكي في  الإمام  يقول 

 : الكبرى

اعلم أن أبا الحسن لم يبُدع رأياً ولم ينُشئ مذهباً، وإنما هو مقررٌّ لمذاهب السلف، مناضلٌ عماّ "

كانت عليه صحابة رسول الله صلى الله عليه وسلم. فالانتساب إليه إنما هو باعتبار أنه عقد على طريق 

 

عبد الباري عثمان، ؛  246  (،م1988  الوفاء،دار    :)مصر،  والفكري للمذهب السنيالتاريخ السياسي    الفتوح،عبد المجيد أبو    -   28
 . 164، الكرد والمذهب الشافعي



 

46 
 

المقتدى به في ذلك، السالك سبيله في الدلائل السلف نطاقاً وتمسك به، وأقام الحجج والبراهين عليه، فصار  

   29. " يسُمى أشعرياً

 سيادة الكتب الأشعرية  -2

سيادة الكتب الأشعرية في مدارسهم ومجالسهم: إن من ينظر إلى المقررات الدراسية التي تُدرَّس في 

مر وأشرنا إليه في مبحث "المدراس القديمة   كما   مدارسهم سيجد أن أغلبها، أو كلها، ذات توجه أشعري،

أسهم ذلك في ترسيخ هذه العقيدة؛ لأن الكثير من ومناهجها في تقرير عقيدة أهل السنة" الأمر الذي  

 علمائهم قرأوا هذه الكتب ودرسوها في حلقاتهم العلمية، فكان من أثر ذلك تشبُّث المجتمع بهذه العقيدة. 

 دور المؤسسات الدينية والعلمية  -3

ومدرسة سردحله، حيث   الحمراء  مثل مدرسة  المؤسسات،  لهذه  ترسيخ   30كانت  فضلٌ كبيٌر في 

هذا الفكر السني المعتدل في المجتمع على مرّ القرون،   وترسيخالعقيدة الأشعرية، كما أسهمت في الحفاظ  

وبقيت تقوم بدورها في هذا الجانب حتَّ وقتنا هذا. أي أن هذه المدارس كانت في الأصول على المذهب 

الأشعري، وفي الفروع على المذهب الشافعي، وكان لها دورٌ أساسيٌّ وبارزٌ في نشر المذهب الأشعري في 

الش والمذهب  الفقه في  العقيدة،  المناطق.  ربوع افعي في  ابن شداد:    تلك  يقول  الشافعي حتَّ  الفقه  "إن 

والعقيدة الأشعرية فقط كانا يدُرّسان في المدارس الأربعة في الجزيرة، وكان الهدف الأول منهما مجابهة المذهب 

 31الشيعي، والوقوف ضد امتداده وانتشاره."

 

عبد الفتاح محمد الحلو و ق: محمود محمد الطناحي  تحقي  ،الكبرىطبقات الشافعية    السبكي،تاج الدين عبد الوهاب بن تقي الدين    -  29
 .3/362(، 1992والتوزيع، هجر للطباعة والنشر دار  :)مصر

سيأتي الحديث عن هذه المدارس ودورها في تقرير العقيدة في المبحث الثاني من الفصل الثاني "المدارس القديمة ومناهجها في تقرير  - 30
 العقيدة". 

 . 213 ،والجزيرةالأعلاق الخطيرة في ذكر أمراء الشام ابن شداد،  - 31
 26/08/2023مقابلة مع شيخ وهاج بن شيخ صاحب بتاريخ,  - 



 

47 
 

وربما كان من أبرز أسباب ذلك: اعتزاز الناس الطبيعي وافتخارهم بمعتقداتهم الدينية وتمسكهم   

بها، والوجود الراسخ للعلماء والمدارس العلمية، وشعور أهل المنطقة أن ما يؤمنون به أرقى من الطابع المتطرف 

وبغضهم للحكم الدموي للأئمة المذهبي المعادي للصحابة رضوان الله عليهم ومذاهب السنة وأعلامهم،  

 الظلمة المتجبرين ومعاملتهم السيئة. 

وهناك بعض من الباحثين يقُدمون تفسيراً آخراً لتمسك أبناء المنطقة بالمذهب الشافعي، قائمين 

على فكرة تمسك الكرد باستقلاليتهم عن الشعوب المجاورة. يُشير هذا التفسير إلى أن الكرد، بعد اعتناقهم 

والفرس:   .بعون المذهب الحنفيالإسلام، اختاروا المذهب الشافعي تمييزاً لهم عن جيرانهم الترك: الذين يت

 الذين يتبعون المذهب الشيعي. 

يدعم هذا التفسير قول الأستاذ محمود رزوق في كتابه "الحركة الكردية في العراق": "كان الأكراد 

وانطلاقا من نزعتهم الاستقلالية، قد اختاروا المذهب الشافعي من مذاهب أهل السنة لتأكيد اختلافهم 

ومع ذلك، يُمكن اعتبار هذا التفسير   32عن العثمانيين الأتراك، والإيرانيين وأغلبهم يتبع المذهب الشيعي".

عن قراءة قومية لتاريخ تمذهب الكرد، لكن برأي هذا لا يتوافق مع طبيعة هذا الشعب الذي طالما دافعوا  

هذا الدين ودخلوا إليه عن طواعية لذلك يجب النظر في الأسباب التي أشرنا إليها فهي أكثر واقعية ومنطقية 

 بالتعصب. ولا علاقة لها  

هذا المذهب، العقائدي والفقهي لأهل السنة والجماعة، ظل وما يزال هو الغالب في منطقة الجزيرة 

 حتَّ الآن؛ جغرافياً وسكاناً. وعلى الرغم من محاولة تشييعيهم وتغيير قناعاتهم الفكرية.  

 

 

 .20(، م2014 ،دار المعز :)عمان  ،العراقالحركة الكردية في  أحمد،محمود رزوق  - 32



 

48 
 

بوطان   جزيرة: تاريخ العقائد وأدبياتها في  رابعالمطلب ال  

السياسية   بالظروف  تأثرت  متعاقبة،  عقائدية  تحولات  الكردية  والمناطق  بوطان  جزيرة  شهدت 

والتغيرات الفكرية التي مرت بها المنطقة عبر التاريخ الإسلامي. في العصور الإسلامية المبكرة، تأثرت العقيدة 

في البداية أفكار المعتزلة الكردية بالمذاهب الكلامية الكبرى التي سادت العالم الإسلامي، حيث انتشرت  

نتيجة دعم بعض الحكام العباسيين لها، إلى جانب تأثر بعض المناطق بالفكر الشيعي، خصوصًا بعد معركة 

( جبال كردستان،   37صفين  إلى  الخوارج  فرق  بعض  مذهبية. كما لجأت  من صراعات  تلاها  وما  هـ( 

بيئة مناسبة  33مستغلين الطبيعة الجغرافية الصعبة لنشر عقائدهم،   ،وقد وجدوا في بعض القبائل الكردية 

كان للدوافع العشائرية دور بارز في تأييد   لعل من أبرز العوامل التي أدت إلى مناصرة الكرد لحركات الخوارجو 

الكرد لحركات الخوارج، إذ عُرفوا بإغاثة الملهوف، ونصرة الضعيف، وحماية اللاجئين. فيقول القزويني عن 

ومع   34الحماية"   فيهم المروءة والعصبية ويأوون من يطلب منهم  م"قو   بأنهم: في الجزيرة    بعض القبائل الكردية

ذلك، لم يدم تأثير هذه الفرق طويلًا، حيث شهدت المنطقة انحساراً للأفكار الخارجية والمعتزلية بحلول القرن 

 .الرابع الهجري، لصالح المذاهب السنية الكبرى

الشيعي، فقد ظل محدودًا في جزيرة بوطان مقارنة بمناطق كردية أخرى، إلا أنه وجد طريقه أما التأثير  

عبر بعض العائلات والطرق الصوفية التي تأثرت بالتصوف الفلسفي ذي النزعة الشيعية. ومع ذلك، لم 

س السنية، يترسخ المذهب الشيعي بشكل واسع في بوطان، ويرجع ذلك إلى الدور البارز الذي لعبته المدار 

 .لا سيما الشافعية، في توجيه الهوية العقدية للمنطقة

 

 . 20(، 2024والثقافة، ، )السليمانية: الخال للفكر المذهب الأشعري عند الكرد، ياسين طه محمد - 33
 .109، (2022 ،وان: كرديات، )الأمويالعصر  الكرد بالخوارج منذ بدء ظهورهم إلى نهاية  ةقلاع، أنس محمد شريف طاهر - 34



 

49 
 

مع صعود الفكر السني في المنطقة، بدأت العقيدة الأشعرية تترسخ بين العلماء الكرد، خاصة بعد 

توسع النفوذ السلجوقي في القرن الخامس الهجري ودعمه لمدارس أهل السنة والجماعة. كما ساهمت الطرق 

ارتب السنية الأشعرية، حيث  العقيدة  والنقشبندية، في نشر  القادرية  المنطقة الصوفية، مثل  التصوف في  ط 

بالفكر العقدي الوسطي، الذي يجمع بين إثبات الصفات الإلهية دون تشبيه أو تعطيل، ويرفض الغلو في 

 .التأويل الذي تبنّته بعض الفرق الكلامية الأخرى

العقيدة الأشعرية هي المذهب السائد بين علماء بوطان، خاصة وبحلول العهد العثماني، أصبحت  

مع دعم الدولة العثمانية للمذهب السني في مواجهة التأثيرات الشيعية الصفوية. وقد لعب العلماء الكرد 

 في بوطان دوراً محورياً في نشر هذه العقيدة عبر المدارس الدينية والمراكز العلمية، حيث أنتجوا شروحًا وتفاسير 

عقائدية ساهمت في تعزيز الفكر الأشعري بين الأكراد. ومع دخول العصر الحديث، ورغم التحديات الفكرية 

والسياسية، استمر الفكر العقدي الأشعري كإطار رئيسي للعقيدة الإسلامية في بوطان، مع استمرار جهود 

يالكتيكية والعلمانية، والتي حاولت التأثير العلماء في مواجهة العقائد الدخيلة، مثل الفكر الوهابي والمادية الد 

 .على البنية الدينية للمنطقة

التي  المؤلفات  في  ملحوظاً  تطوراً  بوطان  منطقة  شهدت  العقائدية،  الكتابات  تطور  سياق  وفي 

عكست مزيًجا من التأثيرات الثقافية والدينية والسياسية. في البداية، كانت المؤلفات تُكتب باللغة العربية، 

وشهدت هذه المرحلة إنتاج أعمال علمية تهدف إلى ترسيخ 35نظراً لكونها لغة القرآن الكريم والعلم الشرعي، 

 .العقيدة الإسلامية، خاصة في إطار العقيدة الأشعرية التي تبنّاها معظم علماء المنطقة

 

35 - Ruhullah Öz, Antolojiya Eqîdenameyen Kurdî, (Van: Peywend, 2023), 13. 
 -     Zahir Ertekin,   Eqîdenameyên Kurmancî Yên Menzûm Û Bandora ‘Eqîdenameya 

Ehmedê Xanî, 399. 



 

50 
 

يفهمها  بلغة  العقدية  المفاهيم  وتبسيط  ترجمة  إلى  الحاجة  ظهرت  الكردية،  المجتمعات  تطور  مع 

الجمهور العام. ففي القرون الوسطى، تحديدًا في القرن الثاني عشر الميلادي، بدأ العلماء الكرد في تدوين 

الكتب العقائدية الكردية، إذ بدأ   المؤلفات العقائدية باللغة الكردية. هذه الحقبة تعُدّ فاصلة في تاريخ تأليف 

الاهتمام بتدوين العقيدة بلغة محلية، وهو ما ينسجم مع ظهور المنظومات الشعرية، التي هدفت إلى تقديم 

 .العقيدة بصورة مبسطة وسهلة الحفظ

من أبرز هذه الأعمال نجد "عقيدة الإيمان" لأحمد خاني و"نهج الأنام" لخليل السعردي، وكذلك 

الكردية" باللغة   "العقيدة  العقيدة  تأليف  في  جديدة  لمرحلة  بداية  الأعمال  هذه  فقير. كانت  لأحمد 

حيث لم تكن هذه الكتب مجرد مؤلفات دينية، بل كانت أدوات تربوية تهدف إلى ترسيخ مبادئ 36الكردية، 

العقيدة بين الناس بطريقة تعليمية محببة. فقد اعتمد المؤلفون على البساطة في اللغة والتشبيهات الأدبية التي 

 .والقلب في آن واحد وتقدمها بصورة تحاكي العقل  37تسهل فهم العقيدة، 

علاوة على ذلك، فإن التأثيرات السياسية في المنطقة كان لها دور كبير في تطور هذه المؤلفات. 

المؤلفات  العديد من  انعكس في  الفكر السني، وهو ما  العثمانية، كان هناك تركيز على  الدولة  ففي فترة 

ر الشيعية التي بدأت تنتشر  العقائدية الكردية التي سعت إلى تأكيد أصول العقيدة السنية، في مواجهة الأفكا

 .في تلك الحقبة

وفي العصر الحديث، استمرت الكتابات العقائدية في التطور استجابةً للتحديات الفكرية الجديدة، 

حيث ظهرت مؤلفات جديدة تأثرت بالعوامل الثقافية والدينية المختلفة. هذه المؤلفات لم تقتصر فقط على 

 

36  - Ahmet Bardak, Akaid İle İlgili Yazılmış Kürtçe Eserler, 303. 
37  - Fadil Ayğan, Tarihten Günümüze Cizre Yöresi Medreselerinde, Kelam Ve Akaid 
Öğretimi, 426. 



 

51 
 

النسخ من الكتب العربية والفارسية، بل كانت تحتوي على تأملات وآراء فقهية وفكرية جديدة تتماشى مع 

الكردية  باللهجات  الفترات. إضافة إلى ذلك، فقد ظهرت مؤلفات مكتوبة  تلك  الفكرية في  التحولات 

وهو ما يعكس تنوع اللغات المستخدمة في هذه الكتب  38المختلفة مثل الكرمانجية، السورانية، والزازاكية، 

 ة العقائدية، وكذلك التنوع الثقافي في المناطق الكردي

مر  يمتد على  الكردية  والمناطق  بوطان  منطقة  العقائدية في  المؤلفات  تاريخ كتابة  فإن  باختصار، 

العصور، متأثراً بالتغيرات السياسية، الثقافية، والدينية في تلك الحقبة. هذا التاريخ يمثل تفاعلًا بين الفكرة 

الكردية أداة أساسية لنقل وتبسيط العقيدة الدينية وعوامل المجتمع المحلي، حيث كانت الكتابات العقائدية في  

 .الإسلامية وتوطيدها في وجدان المجتمع الكردي

 

دور الصوفية في تشكيل الواقع العقدي في جزيرة بوطانالمبحث الثالث:    

الواقع العقدي في جزيرة بوطان، من خلال استعراض يتناول هذا المبحث دور الصوفية في تشكيل  

الخالدية من أبرز -انتشار الطرق الصوفية وتأثيرها في التدين المحلي، حيث كانت الطرق القادرية والنقشبندية

الفاعلين في هذا المجال. كما يسلط الضوء على العلاقة بين علم الكلام والتصوف، ودور الطرق الصوفية 

الأشعرية وتعزيز منهجها. وأخيراً، يناقش المبحث الخلفيات والسياقات التي أدت إلى هيمنة في نشر العقيدة  

 التصوف في المنطقة، وتأثير العوامل الفكرية والاجتماعية والسياسية في هذا التحول. 

 

 

38 - Ruhullah Öz, Antolojiya Eqîdenameyen Kurdî, 17; Ahmet Bardak, Akaid İle İlgili 
Yazılmış Kürtçe, 304. 



 

52 
 

انتشار الصوفية في جزيرة بوطان. :  الأول  المطلب   

تاريخ  في  المهمة  المراكز  أحد  بوطان،  جزيرة  ومن ضمنها  الأناضول،  شرق  منطقة جنوب  تمثل 

التصوف الإسلامي، حيث شهدت انتشاراً واسعًا للطرق الصوفية، بدءًا من القادرية والرفاعية ووصولًا إلى 

وقد ساهمت عدة عوامل تاريخية   39الخالدية، التي أصبحت الأكثر حضوراً وتأثيراً في المنطقة. -النقشبندية

م، مما دفع العديد من العلماء والمتصوفة 1258واجتماعية في تعزيز هذا الانتشار، منها سقوط بغداد عام  

الطرق  العثمانيون في دعم  لعبه  الذي  الدور  فضلًا عن  تعاليمهم،  لنشر  بيئات جديدة  البحث عن  إلى 

 .الخالدية في الزوايا البكتاشية-تعيين مشايخ من النقشبنديةالصوفية، وخاصة بعد إلغاء فرقة الإنكشارية و 

شهد القرن التاسع عشر نقطة تحول رئيسية مع ظهور مولانا خالد البغدادي، الذي أحدث نقلة 

الخالدية، والذي انتشر بسرعة في العراق -نوعية في الطريقة النقشبندية من خلال تأسيس فرع النقشبندية

الانتشار الشيخ أحمد   وسوريا والأناضول والبلقان، ليصبح الشكل المهيمن للطريقة النقشبندية. وقد عزز هذا

ضياء الدين الكومشخاني، الذي دمج الطريقة المجددية المنسوبة إلى الإمام الرباني ضمن الطريقة الخالدية، 

 مما جعلها من أكثر الطرق الصوفية انتشاراً في الشرق الأوسط وتركيا. 

النقشبندية  الطريقة  لنشر  البارزة  المراكز  إحدى  بوطان  جزيرة  السياق، كانت  هذا  الخالدية. -في 

وتذكر بعض المصادر أن مولانا خالد البغدادي كان يمر بهذه المنطقة خلال رحلاته بين الهند والشام، وخلال 

فأُعجب به وأخذه إلى الشام إحدى زياراته التقى بأحد طلاب العلم في المنطقة، وهو الملا خالد الجزري،  

 

 . 41, الأحوال الذرية والأخبار المسكية في السلسلة الزيبارية ،العلوانيمحمد شفيق  - 39



 

53 
 

لاستكمال سلوكه الصوفي. وبعد أن أكمل الملا خالد الجزري مراحل السلوك والتربية الروحية، مُنح الإجازة 

 40.الخالدية، بناءً على توجيهات شيخه-والخلافة، وعاد إلى جزيرة بوطان لنشر الطريقة النقشبندية

عمر   الشيخ  خلفائه  جانب  إلى  الجزري،  خالد  الشيخ  الحكيم أسهم  عبد  والشيخ  الزنكافي، 

، في ترسيخ التصوف في منطقة بوطان، حيث كرّسوا ... وغيرهم الديرشوي، والشيخ محيي الدين الجزري

جهودهم للدعوة والإرشاد من خلال تأسيس الزوايا والتكايا، مما أدى إلى انتشار الطريقة الخالدية وترسيخها 

 41بين سكان المنطقة. 

التصوف في بوطان،   من   والإرشاد  للدعوة   حياته  كرّسو عمل الشيخ خالد الجزري على ترسيخ 

ولم تقتصر وظيفتها   .أهلها  بين  وترسيخها   الخالدية  الطريقة   انتشار  من  تأكد   حتَّخلال إنشاء الزوايا والتكايا،  

والعقدية، وعقد حلقات الذكر، على الجانب الروحي فحسب، بل أصبحت مراكز لتعليم العلوم الشرعية  

مما ساهم في تكوين طبقة من العلماء والمتصوفة الذين لعبوا دوراً بارزاً في تشكيل   42وإقامة الفعاليات الدينية،

والتربية  الزهد  القائمة على  التصوف  قيم  نشر  المؤسسات دور في  للمنطقة. كما كان لهذه  الدينية  الهوية 

 الروحية والتسامح الديني، مما أسهم في تعزيز مكانة التصوف داخل المجتمع المحلي. 

  واقعها  تشكيل  في   أساسيًا   عنصراً  كان  بوطان   جزيرة  في   التصوف   أن  يتضح   سبق،   ما   على   بناءً 

 وصولًا   والرفاعية،  القادرية  من   ابتداءً   الصوفية،  بالطرق  التأثر  من  مختلفة  بمراحل  المنطقة   مرت   حيث   العقدي،

 محورياً   دوراً  والتكايا  الزوايا  لعبت   وقد .  وتأثيراً  حضوراً  الأكثر  أصبحت  التي  الخالدية-النقشبندية  الطريقة   إلى

 

40  -  Fatih Musa Elmalı, Şeyh Muhammed Saîd Seydâ El-Cezerî’nin Hayatı Ve Tasavvufî 
Görüşleri, 3. 

 . 23، الأحوال الذرية والأخبار المسكية في السلسلة الزيباريةمحمد شفيق العلواني،  - 41
 . 35، ردود على الشبهات السلفيةالديرشوي،  - 42



 

54 
 

 في   والديني   الاجتماعي  النسيج   من   يتجزأ   لا   جزءًا التصوف   جعل  مما   الدينية، القيم  وتعزيز التصوف   نشر   في

 . بوطان 

 

بوطان   جزيرة  سياق  في  والتصوف  العقيدة /الكلام  علم  بين   العلاقةالثاني:    المطلب   

 مجرد   التصوف  يكن   لم   حيث   والتصوف،   الكلام   علم  بين   واضحًا   تداخلاً   بوطان  منطقة   شهدت

 دور   لها  كان  التي  الأشعرية  العقيدة  وخاصة  ونشرها،  العقيدة   تقرير  في  واضح  أثر  له  كان  بل  روحية،  حركة

 . المنطقة  في   الإسلامي   الفكر  توجيه   في   بارز

 

والتصوف   الكلام  علم   بين  للعلاقة  النظري  الإطارأولا :    

تمثل العلاقة بين علم الكلام والتصوف جناحين أساسيين في الفكر الإسلامي، حيث يعنى علم 

الكلام بتقرير العقائد باستخدام الأدلة العقلية والنقلية، معتمدًا على منهج أهل السنة والجماعة في مواجهة 

الإيمان. بينما يختص التصوف الانحرافات العقدية، من خلال إقامة الحجة والدليل على صحة التوحيد وأركان  

بتزكية النفس، وتنقية القلب، وترسيخ الأخلاق الفاضلة، ويهدف إلى تعزيز العلاقة الروحية مع الله، مستندًا 

في ذلك إلى مفاهيم الإحسان والعمل القلبي، الذي يعُتبر من أسمى مراتب العبادة. ورغم اختلاف مجاليهما، 

بدايات الفكر الإسلامي، إذ لا يمكن للتصوف السليم أن يستقيم إلا   إلا أن العلاقة بينهما نشأت منذ 

 على أساس من العقيدة الصحيحة، بينما العقيدة الحقة تظهر في صفاء القلب واستقامة السلوك. 



 

55 
 

إلا بالتصوف، ولا هما إلا بالإيمان، كما جاء قول الإمام حقي: "لا تصوف إلا بالفقه، ولا فقه  

وهذا يوضح بجلاء التكامل بين   43  إذ لا يصح واحد منهما إلا بالآخر، فلزم الجميع لتلازمها في الحكم." 

التصوف وعلم الكلام، فالعقيدة السليمة التي يقررها علم الكلام تؤسس للنهج الصوفي القائم على تقويم 

 السلوك وتهذيب القلب. 

يُمكن القول إن العلاقة بين علم الكلام والتصوف بدأت منذ البدايات الأولى للفكر الإسلامي مع 

تلازم الإيمان والعمل، لكنها ازدادت وضوحًا وعمقًا مع تطور علم الكلام وظهور تياراته المختلفة، لا سيما 

الذي يعُدُّ من أبرز من جمع بين علم الكلام والتصوف في مشروع   في المدرسة الأشعرية مع الإمام الغزالي 

فكري متكامل. فقد كان الغزالي من كبار علماء الأشاعرة، وفي الوقت نفسه من أعلام التصوف السني. 

كتب في العقيدة وأتقن علم الكلام، وفي الوقت نفسه دعا إلى التصوف السليم باعتباره الطريق إلى تزكية 

ن القول بأن الغزالي كان من أهم من رسخ العلاقة بين التصوف يق مقام الإحسان. ومن هنا، يمكالنفس وتحق

والعقيدة الأشعرية، حتَّ أصبحت هذه العلاقة بعده ظاهرة واضحة في كثير من التيارات الفكرية الإسلامية، 

 حيث اجتمع في شخصيات عديدة بعده الانتصار للعقيدة الأشعرية مع الدعوة إلى التصوف السني المعتدل. 

ومع تطور الفكر الإسلامي وتبلور المدرسة الأشعرية، ازدادت العلاقة بين علم الكلام والتصوف 

وضوحًا، فقد تضافرت هذه المدارس الفكرية لتؤكد على التكامل بين العقيدة والسلوك، وبالتالي بين علم 

يكمل كل منهما الآخر   الكلام والتصوف. فتلتقي مقاصد كل منهما في تحقيق التوحيد والإيمان بالله، حيث 

في تحقيق التكامل بين العقيدة والسلوك، ويعكس ذلك دورهما المشترك في حماية الدين من الشطط والتقصير، 

 وتطبيق مبادئ العقيدة في الحياة اليومية للمسلمين. 

 

 .19، رؤية في العقيدة والسلوكحقي،  - 43



 

56 
 

كما نجد في الحديث الشريف الذي رواه جبريل عليه السلام عن مراتب الدين، حين سأل عن 

وهذه الفقرة تمثل   44. »يراكأن تعبد الله كأنك تراه، فإن لم تكن تراه فإنه  « :صلى الله عليه وسلمالإحسان، فأجاب النبي  

عمليًا لهذا   اجوهر عمل أهل التصوف، حيث يعُتبر الإحسان المقام الأعلى في الدين، ويعُد التصوف تطبيقً 

 المقام. 

الإيمان والعقائد الصحيحة، إلى أن   45»بالنياتالأعمال    إنما«  : في شرحه لحديثسيدا  يُشير نور الله  

التي تتوقف عليها نجاة العبد في الآخرة، تتصل بالعمل القلبي الباطني وهو النية الصالحة، حيث يقول: "إن 

هذا العمل القلبي هو المحور الذي تدور عليه الأعمال كلها، ولا يصلح أي عمل بدونه قط، مما يظُهر أهمية 

بهذا يظهر التكامل بين   46 التزكية، وعلو مكانته من الشريعة الإسلامية.الفقه الباطني المتمثل في التصوف و 

أهمية  والباطن، مما يبرز  الظاهر  بتلازم  إلا  والعبادة  الإيمان  الفقه والتصوف، حيث لا يمكن تحقيق كمال 

 التصوف في تجسيد مقاصد العقيدة في حياة المسلم. 

 

بوطان  جزيرة  تاريخ  في   والتصوف   الكلام   علم   بين  العلاقةثانيا :    

التكامل  مثّل هذا  والتصوف، حيث  الكلام  بين علم  فريداً  بوطان يعكس تكاملاً  تاريخ جزيرة 

استجابة فكرية وروحية للتحديات العقدية والاجتماعية التي واجهتها المنطقة. كانت المدارس العلمية والدينية 

 

عن الإيمان والإسلام   صلى الله عليه وسلم، كتاب الإيمان، باب سؤال جبريل النبي  صحيح البخاريأخرجه أبو عبد الله محمد بن إسماعيل البخاري،    - 44
أبو الحسين مسلم بن الحجاج    وأخرجه؛  .(50)، حديث رقم1/23م(،  1987والإحسان وعلم الساعة، )بيروت: دار ابن كثير، اليمامة،  

، كتاب الإيمان، باب بيان الإيمان والإسلام والإحسان ووجوب الإيمان بالقدر، )بيروت: دار إحياء التراث صحيح مسلمالقشيري النيسابوري،  
 (.8، حديث رقم )1/36م(، 1955العربي، 
 .(1) ، حديث رقم1/7 ،صلى الله عليه وسلم، كتاب بدء الوحي، باب كيف كان بدء الوحي إلى رسول الله صحيح البخاريأخرجه البخاري،   45 -
، 3/1515"،  : "إنما الأعمال بالنية صلى الله عليه وسلم، كتاب الإمارة، باب قوله  صحيح مسلم أبو الحسين مسلم بن الحجاج القشيري النيسابوري،    وأخرجه

 (.1907حديث رقم )
 . 4، أسرار التصوفنور الله سيدا،  - 46



 

57 
 

في بوطان منصات تجمع بين تعليم العقيدة وفق منهج الأشاعرة، الذي يركز على التأصيل العقدي المبني 

بتربية الأفراد روحياً   اهتمتعلى العقل والنقل، وبين الطرق الصوفية كالطريقة النقشبندية والقادرية، التي  

 .وسلوكياً 

لم تكن هذه العلاقة محض توافق عابر، بل نتجت عن فهم عميق لدور العقيدة والتصوف في بناء 

والمجتمع  مثل ف  . الإنسان  الفكرية  الانحرافات  من  الإيمان  الكلام، عملت على تحصين  العقيدة، عبر علم 

التشبيه والتجسيم، بينما التصوف ركز على تربية النفس وتهذيبها، مما ساهم في تحقيق مقام الإحسان الذي 

هو أحد أركان يجمع بين الإيمان والعمل. ووفقًا للرؤية الصوفية، فإن التصوف ليس مذهبًا مستقلاً، وإنما  

الدين الثلاثة. فكما اهتم الفقه بتعاليم شريعة الإسلام، وعلم العقيدة بالإيمان، فقد اهتم التصوف بتحقيق 

ومقا والسلوك،  التربية  مقام  الإحسان،  وتحليتهما مقام  الرذائل  من  وتطهيرهما  والقلب  النفس  تربية  م 

 47.بالفضائل

 أبرز   من  الروحية،  والتربية  الشرعي  التعليم   بين   دمجت  التي  بوطان،  في   الدينية  المدارس  كانت  وقد 

 قد  التوحيد  بعلم   وعلاقته  التصوف   لمكانة  الحقيقي  التأسيس  ويعُتبر .  التوازن   هذا  على   ساعدت   التي  الأدوات

 والغزالي   والقشيري  والباقلاني  الأشعري   مثل   السنة،  أهل  من   الملتزمين   والصوفية  الكلام   علماء   أيدي   على  جاء

 نور   الشيخ   وكان .  والروحاني  الفكري   العمق  بين  تجمع   بطريقة   والتصوف  الكلام  بين  ربطوا  الذين  وغيرهم، 

 الربط  أهمية  يعكس  ما  الكلام،  علم مسائل  أدق من  تعُدّ   قضايا  يناقش  الطبيعة،  طنين كتابه  في ،الجزري  الله

 .الدين  في والعملية  النظرية  الجوانب  بين

 

 .60, أسرار التصوف  نور الله سيدا, - 47



 

58 
 

. العقدية   الانحرافات  لمواجهة  فعّالة   كوسيلة  التصوف  استخدام  في   عمليًا  نموذجًا   بوطان   جزيرة  تعُدّ 

 الذكر   مجالس  الصوفية  الطرق  استخدمت  العقدي،  بالتشدد  اتسمت  التي  الوهابية،  الدعوة  مواجهة  ففي

 في  محورياً   دوراً   التصوف   لعب  كما .  والتوازن   التسامح   على   القائمة  التوحيد  مفاهيم   لنشر  العلم  وحلقات

 التي   المادية  عن  كبديل  الروحي   البعد   على  التركيز  خلال  من  الماركسية،  مثل  المادية،   الأيديولوجيات   مقاومة

 . الإلهية  القيم   تنكر

الدراسات إلى   المتكلمين   أن   في  والصوفية  المتكلمين  بين  الأساسي  الفرق  أنه يكمن  تشير بعض 

 فاصلة   بخطوط  بينهما   بالتفريق  الصوفية  يقوم   بينما  ينفصل،   لا   واحدًا   شيئًا  والحقيقة  الشريعة  يعتبرون

   48.واضحة

له أن   تبين  بوطان  الباحث إلى بعض مؤلفات علماء  بعد اطلاع  الحقيقيينلكن  لا   المتصوفين 

 يتم  لا  متلازمان   وهما  الشريعة،  باطن  والحقيقة  الحقيقة  ظاهر  يفرقون بين الشريعة والحقيقة فالشريعة عندهم 

 محصول   فغير  بالشريعة  مقيدة  غير  حقيقة  وكل  مقبول   فغير  بالحقيقة  مقيدة   غير  شريعة  بالأخر فكل  إلا  أحدهما

 أيضاً لأن المعارف بالله عز وجل    شريعة   أيضا  والحقيقة   بأمره،  ت بوج  إنها   حيث  من   حقيقة  الشريعة   أن  واعلم 

 . الثمرة  هي والحقيقة  الوسيلة   هي والطريقة  الأساس  هي   الشريعةف  وجبت بأمره.

 بدت   مهما: " بقوله  والباطنة   الظاهرة   العلوم  بين   التكامل  هذا  أهمية  إلى  الرازي  فخر  الإمام   أشار   وقد 

 فلا التصوف،  إلى للعبور   المهمة الأولى  الخطوة تبقى فإنها الحقيقة، إلى  للوصول كافية  غير  الكلام  علم  طرق

 الباطنية  العلوم  إلى   الظاهر،   إلى   تستند   التي  الشرعية  العلوم   من  انتقاله  بعد   إلا  الكمال   درجة  إلى   المرء  يصل

 

48   -  Öz, Ruhullah. "Sufinin Akidesi: Molla Ahmed el-Cizîrî Örneği". Şırnak Üniversitesi 
Yayınları (2019), 8 



 

59 
 

 التعليم  على  يقتصر   لم  والتصوف  الكلام  علم   بين  الجمع   هذا  49. الأحاديث  حقائق  معرفة  إلى  تستند   التي

 .المتوازنة  الدينية  الهوية  بناء  في  دور  له كان   بل  والتربية،

 الظاهري   العمل  يمثل  الذي   الإسلام، :  أركان   ثلاثة  من   الدينية  الهوية  تتكون   جبريل،  لحديث   وفقًا

 التوازن  لتحقيق  بينهما  يجمع   الذي  والإحسان،  القلبي؛  التصديق  عن   يعبر  الذي  الإيمان،  بالشريعة؛  والالتزام

 أساسية  دينية  مصطلحات(  الإحسان   الإيمان،   الإسلام، )  الثلاثة   المفاهيم  هذه   وأن  .والأخلاقي  الروحي 

 بشكل   الثلاثة  المفاهيم  بهذه  التفكير  فإن  لهذا الحديث،   ووفقًا   الدينية،  الهوية  تشكيل   في  محورياً   دوراً   تلعب 

 ظاهرة   إلى   يؤدي  الإحسان  تهميش   أناوُز    الله  روح   أكد  فقد.  الديني  الهيكل  في   خلل   إلى   يؤدي   مستقل

 باعتباره   الإحسان،  أن   حين  في  50القلبي،   للإيمان   يفتقد   لكنه  ظاهرياً   الإسلام  الفرد  يظهر  حيث   النفاق،

 هو   الإحسان : "الله  روح   ويقول .  والعمل  القول  بين   التناقض  إزالة  على  يساعد   المحوري،   الأخلاقي  المفهوم 

 أو  النفاق،  ظاهرة   نشأت  لما   للإحسان  الكلامية  المدارس  إهمال  ولولا  والإيمان،   للإسلام  المتكامل  التجسيد 

أن علم الكلام والتصوف في جزيرة بوطان كانا   لنا من خلال هذا  يتضح و 51. كبير  بشكل  تقليصها   لتم

متكاملين، حيث ساهم الأول في ترسيخ العقيدة، بينما ركز الثاني على تزكية النفس. هذا التوازن جعل 

 .التصوف وسيلة لنشر الإيمان الصحيح وتعزيز القيم الأخلاقية، مما ساعد في بناء مجتمع ديني متماسك

 

 

 . 76 ،والفلسفية الكلامية وآراؤه الرازي الزركان، صالح محمد - 49
50  Öz, Ruhullah. "Dindar Şahsiyeti İnşa Eden Üç Kavram: İslâm, İman ve İhsan." 
İlahiyat Dergisi 45 (Harran: 2021), 46. 
51   Öz, Ruhullah. "Dindar Şahsiyeti İnşa Eden Üç Kavram: İslâm, İman ve İhsan." 56. 



 

60 
 

  جزيرة  في   والاجتماعية   الفكرية  الحياة  على والتصوف  الكلام  علم بين   العلاقة  تأثيرثالثا :  

 بوطان

 الكلام   علم  بين   التكاملية  بالعلاقة   عميق  بشكل   بوطان   جزيرة  في  والاجتماعية  الفكرية  الحياة  تأثرت

والتربوية. فقد ساعد الجمع بينهما في ترسيخ عقيدة أهل السنة والجماعة وتعزيز الجوانب الروحية    والتصوف،

وأسهم هذا التداخل في نشر التسامح وتهذيب النفوس، مما جعل العلماء والمتصوفة يلعبون دوراً مهمًا في 

 .حل النزاعات وتعزيز وحدة المجتمع 

 في   والعلمانية  الحداثية  الأفكار   انتشار  مع  خاصة   التحديات،   من   العلاقة  هذه   تخلُ   لم   ذلك،   ومع

 الجديدة،   التحولات   مع  ليتناسب   خطابهم  صياغة  إعادة  والمتصوفة  العلماء   على   كان  فقد .  العشرين  القرن

. الأناضول  وشرق  بوطان   في  الدينية  للهوية  الفقري  العمود  تمثل  كانت  التي  السنة  أهل   مبادئ  على  الحفاظ  مع 

 المد  لمواجهة  كوسيلة  التكامل   هذا  لإحياء  كبيرة  جهودًا  المعاصرون  العلماء  بذل  التحديات،   هذه   ورغم 

 52. المجتمع  وحماية  الدين   صيانة   في  أساسية ركيزة  التوازن   هذا  جعل  مما  المادية،  والأيديولوجيات   العلماني

 علمين   بين  تفاعل   مجرد   ليست   بوطان   جزيرة   في   والتصوف   الكلام  علم  بين   العلاقة   أن  يتضح

 خلال   ومن.  الإسلامي  والسلوك  العقيدة   تعزيز  في  الزاوية  حجر  شكلت  تكاملية  علاقة  هي  بل  مستقلين،

 مجتمعهم،  واجهت التي والعقدية الفكرية التحديات مختلف  مواجهة  من المنطقة علماء  تمكن التكامل،  هذا

 . بوطان   لجزيرة   والروحي  العلمي  للإرث   أعمق   لفهم  محوراً العلاقة  هذه  دراسة  يجعل  مما

 تفاعل   علاقة  كانت   الأناضول  وشرق  بوطان   جزيرة  منطقة  في  والتصوف  الكلام   علم   بين  العلاقة

 والاجتماعية   الفكرية  التحديات  من  وحمايتها  السنية  العقيدة  ترسيخ  في  كلاهما   ساهم   حيث  وتكامل،

 

52 Baz, İbrahim. "Sünni-Şii Sınırında Nakşibendî-Hâlidî Şeyhlerinin Ehl-i Sünnet 
Savunması." Tasavvuf İlmi ve Akademik Araştırma Dergisi (Istanbul: 2019), 45. 



 

61 
 

 هوية   تشكيل  في  محورياً  دوراً  لعب  الروحية،  والممارسة  العقلي  التنظير   بين  جمع  الذي   التفاعل،  هذا.  والسياسية

 . التاريخية  التحولات  مواجهة  في   السنية  تقاليدها   استمرارية  وضمان   المنطقة

 

  الصوفية  العقيدة  إلى  الانتقال  وراء  الكامنة   والسياقات الثالث: الخلفيات   المطلب 

  تأثرت  حيث   الصوفية،  العقيدة  إلى  الانتقال  سياق   في   وروحية   فكرية  تحولات  بوطان  جزيرة  شهدت

 إلى   بالإضافة   عام،  بشكل  الإسلامي   المشرق  ميزت  التي  والدينية  والاجتماعية  التاريخية  بالعوامل   المنطقة

 بين  يجمع  متكامل  وروحي   ديني   نموذج  إلى  للحاجة   استجابة   التحول  هذا  مثل   وقد.  المحلية  خصوصياتها

 وتعزيز  النفس  تزكية  على  تركز  التي   العملية  الصوفية  التجربة  وبين  الأشعري،   المذهب  في   ممثلةً   السنية،  العقيدة 

 ساهم  مما   الانتقال،  هذا  صياغة  في   محورياً   دوراً  بوطان  في   والمتصوفة  العلماء  لعب   وقد   .الاجتماعية  الروابط

 . للمنطقة  الدينية  الهوية  من يتجزأ  لا   كجزء  الصوفية  العقيدة  ترسيخ  في

 

التاريخية والاجتماعية والفكرية لدخول العقيدة الصوفية إلى جزيرة بوطان  الخلفيات اولا :    

 حيث   العثماني،   ثم  السلجوقي والايوبي  بالحكم   الإسلامية،  المناطق  من  كغيرها  بوطان،  جزيرة  تأثرت

 الصوفية  الطرق  المحليون   الحكام   دعم.  والنقشبندية  القادرية   مثل   الصوفية  الطرق  بانتشار   العهود   تلك   ارتبطت

 واسعة  شبكة بناء   تم  الطرق،   هذه  خلال  ومن  53. والدينية  الاجتماعية   الوحدة   لتعزيز وسيلة من   فيها  رأوه   لما 

 . السنية  بالعقيدة  وربطه  التصوف  نشر  في   مركزياً   دوراً  لعبت  التي   والخانقاهات   الزوايا  من

 

 . 246 ،(م1988, 2ط الوفاء، دار : مصر) ،السني للمذهب والفكري السياسي التاريخ الفتوح، أبو المجيد عبد - 53



 

62 
 

 التصوف،   لاستيعاب   مهيأة   بوطان  في  والمجتمعية  القبلية  التركيبة   كانت على الصعيد الاجتماعي،  

 الطرق   مشايخ   على   تعتمد  المحلية  القبائل  كانت  حيث.  الاجتماعي   والتكافل  الروحية   القيم  على   لتركيزه   نظراً

 ووفرت.  الاجتماعي  للسلام   كمصدر   التصوف   مكانة  عزز   مما   54، القبلية  النزاعات  لحل  كوسطاء  الصوفية

 من   المجتمع   أفراد  بين  الروابط  تقوية  في   أسهمت  حيث   والروحي،  الاجتماعي   للتلاحم  نموذجًا   الصوفية  الطرق

 حيث   واجتماعية،  تعليمية  كأماكن  والبلدات  القرى   داخل  صوفية  زوايا  إنشاء  تم.  ومجالسها  زواياها  خلال

 55. الروحية  والتربية  العبادة   جانب   إلى   المشتركة،   القضايا  لمناقشة   القبائل  تلتقي

السياقات الفكرية التي سادت ب  ايضاً   التحول إلى العقيدة الصوفية في بوطان كان مرتبطاًن  كما أ 

قام علماء المنطقة بدمج المنهج العقلي الذي يعتمد على العقل في دراسة العقيدة، حيث  المشرق الإسلامي.  

كما في علم الكلام الأشعري، مع الأبعاد الروحية التي يركز عليها التصوف. هذا الدمج ساعد في بناء 

العل التأليف والتدريس، حيث كتب  الدين، وأسهم في  العقلية والعاطفية في فهم  ماء جسر بين الجوانب 

مما ساهم   ، والتصوفمؤلفات تجمع بين هذه الجوانب، مما ساعد في نشر الفهم المتوازن بين العقيدة الأشعرية  

 لإيصال   الصوفي،   الشعر   مثل  مبتكرة،  أساليب  اءالعلم  هؤلاء  كما استخدمفي نشر هذا الفهم بين الناس.  

 مزجت   التي  الجزري  أحمد   الملا  أشعار  ذلك،  على  مثال.  الناس  عامة  يناسب  مبسط  بأسلوب  العقدية  الأفكار

هذا  56.مؤثر  بأسلوب   العقيدة   وأصول   الصوفية  القيم  بين أن  فيه  في  النهج   ومما لا شك   ترسيخ   ساهم 

 . بالعقيدة  ارتباطه   وتعزيز  المحلي  المجتمع  وجدان في التصوف

 

 52, الجنية  القطوف ،الديرشوي ؛230 ، الإسلامية والدراسات الروحية الحياة في الكرد إسهام جنكو، الدين علاء - 54
 . 12 ،والثقافية والفكرية الفقهية العلماء واراء الشرقية المدارس الازهري، اوقويان  أمين خليل ملا - 55

56 - Öz, Ruhullah. "Sufinin Akidesi: Molla Ahmed el-Cizîrî Örneği". Şırnak 
Üniversitesi Yayınları (2019), 8.  



 

63 
 

 مدارس   بتأسيس  قاموا  بل   فقط،  التأليف  على   يقتصروا  لم   العلماء  هؤلاء  أن  أيضًا   بالذكر  الجدير  من

 النظام   هذا .  الصوفية  الممارسات   جانب   إلى   الأشعرية  العقيدة   تدريس   يتم  كان  حيث   المنطقة،   في   صوفية  دينية

 روحية ورياضات   أذكار   من  التصوف  تقاليد جانب   إلى   الأشعري،  الكلام  علم دراسة  يشمل  كان  التعليمي

 . النفس  تطهير   إلى   تهدف 

 

بوطان   جزيرة  في  المحلية  السياقات:  ثانيا    

  دينية   مدارس   بمثابة  كانت  حيث  الصوفية،  العقيدة  نشر  في  بارزاً  دوراً  بوطان  في   الصوفية  الزوايا  لعبت

 دينيًا   تعليمًا   تقدم   المؤسسات  هذه  كانت  الصوفية،  المراكز  من   وغيرها   الجزري  أحمد  الشيخ  زاوية  وروحية، مثل

 قيم  مع  جنب  إلى  جنبًا  الأشعرية  العقيدة  فيها  تعُلّم   تجمع  مراكز   الزوايا  أصبحت.  الصوفي   التوجه   يعزز  وروحيًا 

  .المنطقة  في السني  المذهب   ترسيخ  في   ساهم  مما  التصوف،

ارتباطاً وثيقًا بالحياة اليومية للناس في بوطان، حيث كان له تأثير إيجابي هذا التوجه الصوفي ارتبط  

على الأخلاق والعلاقات الاجتماعية. من خلال التركيز على التزكية الروحية والعمل الجماعي، استطاع 

 التصوف أن يخلق مجتمعًا متماسكًا ومتوازناً

 شاملة   استجابة  كان  بل   ديني،  تحول   مجرد  بوطان  جزيرة   في  الصوفية  العقيدة   إلى   الانتقال  يكن  لم

 نظام   بناء  في   التحول  هذا  ساهم   والروح،   العقل  بين   الجمع   خلال   من.  ودينية  واجتماعية   فكرية  لتحديات 

 على   قدرته  بوطان   في   التصوف   أثبت   لقد.  هذا  يومنا  حتَّ  واضحًا   تأثيره  ظل  متكامل،   وروحي   عقائدي

 . المنطقة  في  الدينية  الهوية  معالم   أبرز   أحد  جعله   مما   الروحية،  والتجربة  العقلي  الإيمان  بين  التوازن  تحقيق



 

64 
 

عد فهم الواقع العقدي والتاريخي لجزيرة بوطان، ينتقل البحث إلى دراسة كيفية استجابة العلماء لهذا الواقع، ب

 .مما يوضح دورهم في نشر العقيدة الأشعرية

 

  



 

65 
 

. الأشاعرةبوطان في نشر عقيدة    جزيرةجهود علماء   : ولالفصل الأ  

بعد استعراض الواقع العقدي في جزيرة بوطان وتحليل العوامل التاريخية والاجتماعية التي أثرت على 

سـيستعرض هذا الفصل دور علماء جزيرة بوطان في حفظ وتطوير   تشكيل الفكر الإسلامي في المنطقة، 

مجال العقيدة. أولاً، سيسلط الضوء على أشهر علماء جزيرة بوطان الذين التراث الإسلامي، خاصة في  

كانت لهم بصمات واضحة في العقيدة، وتأسيس المؤسسات الدينية التي نشرت العلم والإسلام في المنطقة. 

بعد ذلك، سيناقش جهودهم في تقرير مسائل العقيدة، مع التركيز على كيفية توضيحهم للعقائد الإسلامية 

والتأليف ال التدريس  بما في ذلك  العقيدة،  تقرير مسائل  اعتمدوها في  التي  الوسائل  صحيحة، مع عرض 

 والوعظ، التي أسهمت في ترسيخ العقيدة الصحيحة بين الناس.

 

 ن علماء جزيرة بوطان عبر العصور م تمهيد: نماذج  

كانت جزيرة ابن عمر على مر العصور مركزاً علمياً بارزاً في العالم الإسلامي، وموطناً لعدد كبير 

من العلماء الذين تركوا بصمات مؤثرة في مختلف المجالات العلمية والمعرفية. فقد أنجبت الجزيرة علماء تفوّقوا 

والفق واللغة  والأدب  الشعر  ميادين  في  وبرزوا  والحساب،  الفلك  الحضارة في  صرح  بناء  في  وأسهموا  ه، 

 .الإسلامية

ومع انتشار الدين والثقافة الإسلامية، نشأ في جزيرة ابن عمر عدد من العلماء والمخترعين الذين 

الأثير:  آل  من  الثلاثة  الإخوة  العلماء  أبرز هؤلاء  إليها. ومن  انتمائهم  على  "الجزري" دلالةً  لقب  حملوا 

الوسطى   57م( 1233  -  1160)  عزالدين بن الأثير  العصور  الذي أثبت مكانته كأحد أعظم مؤرخي 

 

 .23/72(، 1985، )بيروت: مؤسسة الرسالة، سير أعلام النبلاء، شمس الدين، محمد بن أحمد بن عثمان الذهبي - 57



 

66 
 

  بن الأثير   الجزري  وأكثرهم موثوقية، وتميّز بتواضعه وحرصه على القيم الأخلاقية وسعة علمه. أما مجد الدين 

الأدبية،    فكان  58م( 1210  - 1150) وبراعته  والتفسير،  الحديث  في  بعلمه  عُرف  بارزاً،  لغوياً  محدثاً 

واهتمامه بعلم تراجم الرجال، إضافة إلى سمو أخلاقه وشغفه بالعلم. في حين اشتهر ضياء الدين بن الأثير 

59م( 1163-1239)
التصانيف:    الأديب   من  له  واللغوي:  الكاتب "الشاعر  أدب  في  السائر  المثل 

 . ومؤلفاته كلها في الأدب والبيان وصناعة الكلام  "والشاعر

الجزيرة أيضاً بديع الزمان أبو العز بن إسماعيل بن الرزاز الجزري ومن العلماء الذين خلدوا اسم  

م(، الذي يعُد من أعظم المهندسين والمخترعين في التاريخ الإسلامي، وينُسب إليه اختراع 1206–1136)

 ."ساعة الفيل"، ويلُقب بـ"أبي علم الروبوتات" والهندسة الميكانيكية الحديثة

، من Melayê Cizîrîم(، المعروف بالكردية بـ1640–1570الجزري )كما يعُد الملا أحمد 

أعلام الأدب الكردي والصوفية، حيث كان شاعراً متصوفاً كبيراً، ترك أثراً عميقاً في الأدب الكردي وفي 

 وغيرهم الكثير من العلماء الذين أبدعوا في مجالات شتَّ..60تطور الروح الأدبية الصوفية في المنطقة 

هؤلاء العلماء لم يكونوا مجرد أفراد بارزين، بل كانوا قامات علمية أسهمت بشكل فعال في إن  

إثراء الحضارة الإسلامية، من خلال مؤلفاتهم الرصينة، وأبحاثهم الدقيقة، ومنهجهم العلمي المتين. فقد قدموا  

مي، وأسهموا في تأصيل للعلماء اللاحقين أدوات منهجية ومفاهيم فكرية ساعدت على تطور الفكر الإسلا 

 .العديد من المسائل الشرعية واللغوية والفلسفية

 

 .8/366(، 1918الكتب العربية،   ءدار إحيا، )القاهرة: طبقات الشافعية،  تاج الدين السبكي - 58
 .8/30(، 2002، بيروت: دار العلم للملايين) الأعلام،، خير الدين الزركلي - 59
 . 1/5 (،م1987 الصباح،مطبعة ) ،شرح العقد الجوهري الزفنكي،أحمد بن محمد  ،الزفنكي - 60



 

67 
 

إلى رمز من رموز العلم وروح البحث   بوطانبفضل هذه الجهود العلمية والثقافية، تحولت جزيرة  

العالم الإسلامي. ولقد  العلم من مختلف بقاع  لطلاب  العلمي في المشرق الإسلامي، وأصبحت مقصداً 

ظلت جزيرة بوطان عبر العصور مهدًا للدعوات العلمية والإصلاحية التي أثرت في الفكر الإسلامي وأسهمت 

 . ةفي إثراء التراث الحضاري للأمة الإسلامي

 

المنطقة ومصنفاتهم   علماءأشهر    :المبحث الأول  

لهذه لقد وعد اللهُ سبحانه وتعالى بحفظ دينه وكتابه، ووعد نبيَّه عليه الصلاة والسلام بأن يبعث  

الأمة على رأس كل مئة سنة  علماءَ يجددون لها أمر دينها. فقد روى أبو داود عن أبي هريرة رضي الله عنه 

قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: "إن الله يبعث لهذه الأمة على رأس كل مئة سنة من يجدد لها 

 61دينها." 

ومن المعلوم أن دعوة الرسل هي الدعوة إلى توحيد الله وإفراده بالعبادة، لكن قد يأتي على الناس،  

على مر العصور، من ينشر البدع ويشوش العقيدة ويكثر الزيغ. ولكن الله قد قيض أيضاً لكلِّ عصر من 

الصالح، ويبين الانحرافات يحمل لواء هذه الدعوة ويدافع عن هذه العقيدة الإسلامية، وينشر عقيدة السلف  

والعقائد التي تخالف المنهج الصالح، سواء عن طريق التدريس أو تأليف الكتب. ويحسن بالباحث أن يذكر 

على  الدعوية  وجولاتهم  سطرت كتاباتهم  الذين  الإسلامية،  العقيدة  عن  ودفاعاً  تأثيراً  العلماء  أكثر  هنا 

  رعه الحنيف خلال القرن العشرين.صفحات تاريخ الدعوة الإسلامية للدفاع عن ش

 

أبو داود سليمان بن الأشعث بن   (.4291، باب ما يذُكر في قرن المئة، حديث رقم )كتاب الملاحم"، أخرجه أبو داود في "سننه - 61
 هـ(1392، )بيروت: المكتبة العصرية، سنن أبي داود، إسحاق بن بشير بن شداد بن عمرو الأزدي السِّجِسْتاني



 

68 
 

نشر  الذين أسهموا بجهود مشهودة في  الآخرين  العلماء  من  العديد  هناك  أن  التنويه إلى  ينبغي 

العقيدة الإسلامية من خلال الوعظ والإرشاد، وقد تم الاعتماد على بعض آرائهم مع توثيق أسماء كتبهم في 

راً لتوافر كتبهم ومؤلفاتهم الهوامش. غير أن الباحث اقتصر على ذكر عدد  من هؤلاء العلماء كأمثلة، وذلك نظ

 المعروفة في مسائل العقيدة، مما يجعلهم نماذج بارزة في هذا المجال.

 

  سيدا  سعيد  محمد الأول:   المطلب 

اسمه ونسبه ومولده :  أولا   

م. عندما بلغ من العمر عامًا 1889وُلِد في جزيرة بوطان عام    ،محمد سعيد بن عمر الزنكاني 

الزنكاني في جدة عام   الشيخ عمر  والده  توفي  تسميته   1890واحدًا،  الحج. وسبب  فريضة  أداء  أثناء 

أن والده كان أستاذ علماء المنطقة، فتفاءلوا بأنه سيكون هو أيضًا أستاذًا لعلماء زمانه. فكان   62"سيدا"

كما تفاءلوا به، لأنه كان من أشهر رجال عصره وله أثر عظيم وشهرة منقطعة النظير في حياته وبعد مماته، 

المعرفة ومتضلعًا في علوم   حيث أقبل عليه طلبة العلم من مختلف المناطق للدراسة على يديه. كان واسع 

كثيرة، حيث تخرج على يديه وحصل على الإجازة منه أكثر من مئة شخص، وأرسل معظمهم إلى دول 

 63. كـسوريا والعراق

 

 

 . في الكردية تعني أستاذ Seydaكلمة سَيْدا   - 62
63 -   Yüce, Abdulhakim. Cizre’li Şeyh Seyda ve Tasavvufî Görüşleri. Uluslararası Şırnak 
ve Çevresi Sempozyumu, ed. M. Nesim Doru (Ankara: Mrk Baskı ve Tan. Hiz., 2010), 
637. 
- İbrahim Baz, Güneydoğuda Bir İrfan Merkezi: Serdahl Tekkesi Ve Külliyesi, 25 

 . 25 ،القطوف الجنية في تراجم العائلة الديرشوية ،الديرشوي -



 

69 
 

نشاطه العلمي والعملي ثانيا :    

يعُتبر الشيخ سيدا من أبرز علماء وشيوخ جزيرة بوطان والمناطق المحيطة بها. بدأ تعليمه في سن 

مبكرة، حيث تلقى العلوم الأولية على يد خاله الشيخ عبد الحكيم الديرشوي. وبعد وفاة خاله، واصل 

مدرسته على يد شقيقه، وحصل على الإجازة العلمية وهو في السابعة عشرة من عمره. ثم استمر تعليمه في  

في طلب العلم في المدارس الدينية في المنطقة، وحصل على إجازة أخرى من شيخه وخاله الشيخ محمد نوري 

 زورها. الديرشوي. كان الشيخ سيدا يرافق خاله في جولاته للوعظ والإرشاد في المناطق التي ي

تسلّم الشيخ سيدا مشيخة منطقة الجزيرة بعد وفاة خاله الشيخ محمد نوري الديرشوي، وذلك بإذن 

بعد توليه المشيخة، كرّس جهوده للتدريس والدعوة إلى الله، حيث بدأ بإلقاء الدروس   64من مشيخة باسرت. 

على طلبة العلم، وأشرف على تعليم وتخريج العديد من كبار العلماء. أَجَازَ في العلوم العقلية والنقلية جمعاً 

 150ذين أجازهم نحو  غفيراً من الطلاب، وأقام عدداً كبيراً من الخلفاء في التصوف، حيث بلغ عدد ال

خليفة. أرسل معظمهم إلى دول مختلفة مثل سوريا والعراق والسعودية، ليكونوا سفراء العلم   100طالباً و

قضى الشيخ سيدا حياته في خدمة الدين، وتعليم الناس أوامر الإسلام ونواهيه، ومحاربة   في تلك المناطق. 

البدع المنتشرة. وقد أشاد به شيوخه وتلاميذه نظراً لمعرفته العميقة في جميع العلوم الإسلامية، فضلاً عن 

بها لطلابه وأتباعه، إذ عُرف إتقانه للأدب واللغة والبلاغة وكتابة الشعر. كان هذا واضحاً في الرسائل التي كت

كان له دور كبير في هداية الكثيرين إلى طريق و بفطنته وبلاغته في الدفاع عن عقيدة أهل السنة والجماعة.  

تعاليم   الإرشاد. وإحياء  السنة  بنشر  فقاموا  أبنائه وتلامذته،  يد  العلمية لجهوده على  الثمار  وقد ظهرت 

 

تم تغيير اسم القرية إلى "إنجيلر"، وبسبب  على جبل جبار في الجهة الغربية منه.، خقرية باسرت تقع ضمن حدود محافظة شرنا  - 64
  وما زالت حتَّ الآن مغلقة أمام التوطين." 1994الأحداث التي شهدتها المنطقة، تم إخلاء القرية في عام 

https://www.haberinkapisi.com/tasavvuf/basret-koyu-ve-basret-derghi-seyhleri-

h209.html    

https://www.haberinkapisi.com/tasavvuf/basret-koyu-ve-basret-derghi-seyhleri-h209.html
https://www.haberinkapisi.com/tasavvuf/basret-koyu-ve-basret-derghi-seyhleri-h209.html


 

70 
 

الإسلام في كل أرجاء منطقة الجزيرة. وكان للشيخ أربعة أولاد، جميعهم طلبوا العلم وساروا على نهجه، إلا 

أن أكبرهم الشيخ محمد نور الله، الذي كان أكثرهم علمًا وتدريسًا وتأليفًا. وقد انتفع به وبإخوته كثير من 

ا زال ابنه الشيخ عمر فاروق يحمل أمانة الناس، وظهر في المنطقة علماء متضلعون في علوم الشريعة. وم 

المشيخة والدعوة في ربوع منطقة الجزيرة، وكذلك في منطقة سماندرا الواقعة في مدينة إسطنبول، وغيرها من 

 المناطق. 

ذاع صيت الشيخ في جميع أنحاء تركيا، حتَّ لم تبقَ قرية إلّا ووصل إليها اسمه، ولا مدينة إلّا وكان 

فيها من المريدين نصيبه وسهمه. هاجر الشيخ سيدا وعائلته مع أحفاد الشيخ حسين الزيباري الباسرتي 

التي حلت بالمنطقة، م بسبب الأحداث السياسية  1926والشيخ رشيد الديرشوي إلى مدينة الموصل عام  

، بالإضافة إلى ةم. بنى مسجد سردحل 1928وبقي هناك حتَّ عاد الشيخ سيدا إلى الجزيرة مع عائلته عام 

خدماته في الجزيرة، وكذلك بنى عدة مساجد في القرى المجاورة، وأرسل طلابه إلى هناك للإمامة والوعظ. 

وكان يدعوهم   65يعيشون في المنطقة في تلك الفترة، كان له علاقات جيدة مع الآشوريين والإيزيديين الذين  

استخدم الشيخ جميع الوسائل لإصلاح مجتمعه واستمالة قلوب أبنائه للرجوع   باستمرار إلى اعتناق الإسلام. 

إلى عقيدتهم الصافية، ومحاربة البدع والانحرافات الدخيلة على مجتمعه. فبذل كل ما في وسعه من الحكمة 

 

65   -  Abdulhakim Yüce, Cizre’li Şeyh Seyda Ve Tasavvufî Görüşleri, 637;  İbrahim Baz, 
Güneydoğuda Bir İrfan Merkezi: Serdahl Tekkesi Ve Külliyesi, 25; Fatih Musa Elmalı, 
Şeyh Muhammed Saîd Seydâ El-Cezerî’nin Hayatı ve Tasavvufî Görüşleri, Yüksek Lisans 
Tezi (Erzincan: Erzincan Binali Yıldırım Üniversitesi, Mayıs 2019), 23. 



 

71 
 

وجودة الأسلوب، وتأليف الكتب، وتخصيص مجالسه للوعظ، وتنقلاته بين القرى لإحياء تعاليم الإسلام في 

 66نفوس أبنائه.

 

شيوخهثالثا :    

بدأ الشيخ سيدا بتعلم القرآن على يد خاله الشيخ عبد الحكيم الديرشوي عندما كان صغيراً، وتربى 

الجزري، كما أخذ من في كنفه حتَّ ظن أنه والده. وبعد وفاة خاله، تابع دراسته على يد أخيه سراج الدين  

خاله الشيخ محمد نوري الديرشوي. وبعد هجرته إلى الموصل، تلقى علم القراءات على يد محمد صالح 

 العشر.وحصل على إجازة في القراءات السبع والقراءات    67الجوادي 

 

تلامذته رابعا :    

تتلمذ على يدي الشيخ سيدا ثلة من العلماء في شتَّ العلوم الإسلامية واللغوية وغيرهم من أبناء منطقة 

 على سبيل المثال: م ونذكر منهالجزيرة وغيرها 

 

66  -  Fatih Musa ELMALI, El-Cezernin-İrsad-Seferleri, Erzincan Binali Yıldırım 
Üniversitesi, 2019, Https://Www.Haberinkapisi.Com/Tasavvuf/Seyh-Seyd-Ks-El-
Cezernin-İrsad-Seferleri-H454.Html 

والده وهو في الخامسة، تربى برعاية ابن عمه ، ونشأ في أسرة دينية عريقة. بعد وفاة  1884وُلِدَ محمد صالح الجوادي في الموصل عام    - 67
الحاج عثمان الرضواني. نشأ في بيئة علمية، فنهل من كبار علماء الموصل، حيث درس الفقه والفرائض على يد الشيخ محمد الرضواني، وتعلم  

رس الفرائض مع الشيخ محمد أمين الفخري،  القراءات السبع من الشيخ أحمد الجوادي، والقراءات العشر من الشيخ الملا عثمان المولوي. كما د
 https://quraanw.yoo7.com/t50-topic وتلقى علم اللغة من محمد شيت الجومرد، والمنطق من محمد أفندي الفيل.



 

72 
 

  68، الشيخ فخرالدين أرناسي  ،الشيخ محمد صالح الجوادي  ، الشيخ محمد نور الله,  الشيخ عبد الصمد الفاركني

 70. الشيخ محمد بشير  69، ملا رمضان البوطي  ،أيرالشيخ محمد أمين 

 

مؤلفاته خامسا :    

التدريس وجولاته بين القرى -لم تثن الشيخ عن التأليف والكتابة الجهود العظيمة والانشغالات الكثيرة من

 ترك الشيخ سيدا عدة مؤلفات هامة في العلوم الإسلامية ومن هذه الكتب فقد    -للوعظ 

 الصغير،المجموع    الأنوار،وأحكام    المسترشد،وتنبه    التأليف،التأليف في    الرابطة،الضابطة في    التصوف،كتاب  

  .الطب النبوي كما ألف منظومات

 

 

التابعة لمنطقة ميديات في جنوب شرق تركيا. درس في كلية سردحل على    قرية فاغلارباشم في  1910ولد الشيخ فخرالدين أرناسي عام  - 68
. هو أحد أبرز خلفاء الشيخ محمد سعيد سيدا الجزري، وقد كان يحظى بتقديره  1933يد الشيخ محمد سعيد سيدا الجزري، وتخرج منهما عام  

  ، ودفن فيها.1972ام الكبير لقدراته العلمية. توفي الشيخ فريد الدين أرناسي في مدينة ماردين ع
- Baz, Güneydoğuda Bir İrfan Merkezi: Serdahi Tekkesi ve Külliyesi, 29 

ينتقل بين قرى متعددة في  بوطان،م في قرية جيلكا التابعة لجزيرة 1988ولد ملا رمضان والد الدكتور محمد سعيد البوطي في عام  -69
. توفي في مدينة دمشق عام معبد السلا المنطقة يقصد العلم في مدارسها درس على يد بعض العلماء أمثال الشيخ سيدا ومحمد الفندكي وملا 

 الفكر( دار : دمشق)" للبوطي، هذا والديم ودفن فيها. للمزيد من المعلومات حول حياته، راجع كتاب "1990

70  - Fatih Musa Elmalı, Şeyh Muhammed Saîd Seydâ El-Cezerî’nin Hayatı Ve 
Tasavvufî Görüşleri, 23. 



 

73 
 

وفاتهسادسا :    

بعد نشاط الشيخ سيدا الدعوي الحافل وعمله الدؤوب لإصلاح مجتمعه وبيئته دينياً واجتماعياً، 

م. ودُفن 1968هـ الموافق لعام  1388شوال    8انتقل إلى جوار ربه ليلة الإثنين في جزيرة بوطان بتاريخ  

  71مقبرة العائلة هناك. جثمانه في 

 

الديرشوي محمد نوري  الثاني:    المطلب   

اسمه ومولده ونشاتهأولا :    

محمد نوري بن الشيخ رشيد بن الشيخ محمد نوري بن الشيخ عبد الحكيم، وُلد محمد نوري الثاني 

هجرتهم من وطنهم هـ، إباّن محنتهم الكبرى خلال  1347ربيع الأول    14م، الموافق  1927في الموصل سنة  

السياسية. وكان  الجرائم  أو  بالذنوب  الدول  اقتراف أي ذنب أو جريمة مما تصفه  وتركهم لأحبابهم دون 

 السبب الوحيد لمحنهم هو أنهم من علماء المسلمين ومشايخ الطرق الصوفية. 

نشأ الشيخ محمد نوري في عائلة دينية وعلمية كان لها الفضل الكبير في تربيته وحثه على طلب 

 72فْتِكْ، چالعلم. كان والده زاهداً ورعاً، فنشأ تحت كنفه. وبعد ستة أيام من ولادته، توجهت العائلة إلى قرية  

إلى موطنهم الأصلي في تركيا. وبعد عودة الشيخ مع عائلته إلى وطنهم،   وبعد ذلك رجعواوأقاموا هناك أياماً،  

رأوا أن أحوال البلاد قد تبدّلت؛ فالدراسة الشرعية باللغة العربية كانت محظورة أكثر من ذي قبل، وعلاوة 

 على ذلك فوجئوا بإلزام الرجال بارتداء قبعة خاصة )الشفقة( ومنع النساء من التحجب بالنقاب الشرعي 

 

71  - Fatih Musa Elmalı, Şeyh Muhammed Saîd Seydâ El-Cezerî’nin Hayatı Ve 
Tasavvufî Görüşleri, 27. 

 الجهة الجنوبية. جفتك: قرية تقع في القسم الغربي من حاوي)زمّار( على ضفة نهر دجلة من   - 72



 

74 
 

فلم يطب لهم المقام في تركيا، ومكثوا قرابة خمسة أعوام وهم في مأزق شديد، لا   73وغير ذلك من القيود. 

يجرُؤ على الخروج من داره خوفاً على عِمامته ولا المرأة خوفاً على جِلْبابها، فأستقرّ الرأي على أن الرجل  

 74. يهاجروا إلى سوريا فراراً بدينهم من المهالك

 

دراسته ورحلاته ثانيا :    

القرآن  الديرشوي، حيث بدأ بقراءة  بدأ الشيخ محمد نوري تعليمه على يد والده الشيخ رشيد 

الكريم وهو في السابعة من عمره. وبعد أن ختم القرآن، قرأ على والده السيرة النبوية، مثل سيرة المولد النبوي 

ا قرأ متون الفقه الشافعي، مثل متن المنسوبة إلى ابن حجر، وسيرة المولد المنسوبة إلى أبي الوفا الصيادي. كم 

العلمي والديني منذ طفولته  النووي. نشأته في هذا الجو  الطالبين للإمام  الغاية لأبي شجاع ومتن منهاج 

 كانت من العوامل الأساسية في تكوين شخصيته العلمية والدينية.

عامرة آنذاك بالعلماء   التي كانتوعامودا ودرباسية والحسكة    يوبعد ذلك تنقل الشيخ بين مدن قامشل  

  .وطلاب العلم لطلب العلوم الشرعية واللغوية

بعد ذلك، سافر الشيخ محمد نوري إلى تركيا لإتمام دراسته في الفقه واللغة العربية على يد كبار 

علمائها. بدأ بدراسة كتاب الظروف، وقرأ تركيب الشيخ سراج الدين بن الشيخ عمر الزنكاني، وشرح سعد 

 أفعال القلوب، وقدراً من الله على عوامل الجرجاني، ومنظومة البيتوشي في أحرف المعاني، وشرح المغني إلى 

 

قانون تغيير القبعة  ،  (677انون إغلاق التكايا والزوايا )رقم  ق،  (430قانون توحيد التعليم )رقم  ،  (431قانون إلغاء الخلافة )رقم    - 73
 ،  (671والزي )رقم 

- Tayhani, İhsan. "Türkiye Cumhuriyeti’nin Temeli: Laiklik". Journal of Atatürk Yolu 
Dergisi, 1/43, (Eylül 2009), 523. 

 .103 ،القطوف الجنية في تراجم العائلة الديرشوية، محمد نوري الديرشوي - 74



 

75 
 

كتاب الإقناع في فقه الشافعية. كما قرأ شرحَي عصام الدين والسمرقندي على الرسالة العضدية في علم 

قرأ على الأستاذ الملا أحمد بن الحاج محمد البافي، شرح عصام الدين على الفريدة في   .الوضع )فقه اللغة(

 -علم البيان، وشرح العقائد النسفية، وقدراً من شرح التفتازاني على تلخيص المفتاح للقزويني في البلاغة  

ُطَوَّل. ثم ترك المطوَّل وقرأ مختصر التفتازاني من حيث ما وصل إليه في المطوَّ 
ل، وقدراً يسيراً من شرح جلال الم

الدين المحلي على جمع الجوامع في أصول الفقه لابن السبكي، وقدراً من صحيح البخاري، وشرح القطب 

المنطق في  الشمسية  الإثنين    .على  يوم  في  الجوامع  جمع  شرح  من  الموافق 1373رمضان    29انتهى  هـ 

م، وبذلك يكون قد أكمل المنهاج الدراسي المقرر في البلاد. أجازه الشيخ إبراهيم حقي بالإجازة 1954

محمد  الشيخ  من  الشرع  وعلوم  الشرعية  العلوم  في  العامة  الإجازة  إلى  بالإضافة  آنذاك،  المنتشرة  العامة 

 قيطي، وإجازة الحديث المسلسل بالأولية. الشن

إلى مدرسة شرعية، ليتقوى في اللغة العربية، فذهب إلى دمشق   الانتساببعد ذلك قرر الشيخ  

ويقول الشيخ محمد   75وانتسب إلى معهد التوجيه الإسلامي الذي يرأسه الشيخ محمد حسن حَبـَنّكَة الميداني 

نوري بأنه استفاد من ذلك السفر، حيث قرأ في تلك الفترة شرح السجاعي على منظومته في المقولات 

 76العشر من علم الحكمة المفقود في بلاده. 

 

 
بدوره   )كان عالماً دينياً بارزاً وفقيهاً وخطيباً سورياًّ، اشتهرم، في حي الميدان الدمشقي، 1908ولد الشيخ حسن حبنكة الميداني عام  - 75

البارز في النهضة العلمية والدعوية في دمشق، وشارك في الثورة السورية ضد الاستعمار الفرنسي. أسس العديد من الجمعيات الإسلامية 
 .www.rocham.org"رابطة علماء الشام".  وساهم في نشر العلوم الإسلامية وتخريج العلماء.

 .103، القطوف الجنية في تراجم العائلة الديرشوية، محمد نوري الديرشوي - 76



 

76 
 

تدريسهثالثا :    

والدعوة إلى الله. شرع في تعليم بعد أن أسس محمد نوري الديرشوي مدرسته، بدأ التدريس فيها  

الحساب،  مثل  الكونية  العلوم  بعض  تدريس  إلى  بالإضافة  بلاده،  منهاج  المقررة في  العلوم  الطلاب شتَّ 

والتاريخ، والجغرافيا، وغيرها. استمر على هذا المنهج زهاء ثلاث سنوات. ولما كان طلاب المنطقة متعودين 

الاستقر  المدارس وعدم  بين  التنقل  التنظيم  على  ترك  إبراهيم حقي  الشيخ  منه  ار في مكان واحد، طلب 

 الحديث والعودة إلى النظام التقليدي للمدارس. 

استمر الشيخ محمد نوري في الدعوة إلى الله من خلال إلقاء الدروس العلمية لطلاب العلم والعامة، 

بالعقيدة الصافية الخالية من الانحرافات، ومحاربة جميع داعيًا إلى الالتزام بكتاب الله وسنة رسوله، والتمسك  

أشكال البدع المنتشرة في المنطقة. وكان له أثر عظيم في منطقة الجزيرة، واشتهر بمواقفه الكبيرة في الدفاع عن 

عقيدة السلف الصالح، ومواقفه المحمودة في الدفاع عن الإسلام وعقيدة أهل السنة والجماعة. ومن أعظم 

لمواقف تصدّيه لانتشار الوهابية في المنطقة، حيث ألّف كتابه الردود على الشبهات السلفية، الذي هذه ا

 سيأتي ذكره لاحقًا. 

 

أسماء المجازين رابعا :    

لقد تخرج في مدرسته كل من السادة التالية أسماؤهم الذين أجازتهم بالإجازة العامة المنتشرة في البلاد وإجازَتيَّْ 

 الشنقيطي:الشيخ  

 عثمان  بن   حاجي   الملا .  2  مصطفوية   من   الآباسي   سليمان   بن   يوسف   الملا .1

 الملا.  4.  الديرشوي   رشيد   الشيخ   بن   نذير   محمد .  3.مِرْكَفْشِن  قرية   من   الأومَرْكي 



 

77 
 

 محمد   بن   نايف  الملا .  5.  توُا  خِرابىِ   قرية   من  العَليكي   الل   عبد   فقه   بن   عمر 

  أستراليا،   في   السلوكية  الزاوية  صاحب   التلمساني  بلحسن  الحفيظ  عبد   . 6  الخيركي

 ومنحهما   الجزائر،  في  القسنطينة  جامعة  في  الأستاذ  السائب  بن  العزيز  عبد.  7

 الجزائر  من  شكري  بلال  توفيق.  8  النقشبندية،  الطريقة  وخلافة  العلمية  الإجازة

 .العاصمة

 

والعملي  العلمينشاطه  امسا :  خ  

المنطقة من فساد خلقي وديني واجتماعي وسياسي وخاصة لماّ رأى أن شاهد الشيخ ما كان يسود  

يبق   الصوفية ولموتعطلّت أعمال طرق    فكرة الانتساب إلى الأحزاب والقوميات سادت المنطقة وعمّت، 

 عند فئة قليلة من الطاعنين في السنّ، فهمَّ بمغادرة المنطقة إلى إحدى المحافظات التالية:   رواج، إلا لبضاعتها  

يُـهَاجِرْ في سَبِيلِ اللَّهِ يجَِدْ في الْأَرْضِ مُراَغَمًا كَثِيراً وَسَعَةً﴾   ﴿وَمَنْ   :متأسِّياً بقوله تعالى   إدْلِب،   حمص.   دمشق.

وبعد تنقله بين هذه المدن وإقامته في إدلب عاد الشيخ إلى قريته مرجة بناء على طلب   [ 100]النساء:  

ولكن أدرك الشيخ أن عودته لم تكن إلا لحكمة إلهية، وأن   ،حينئذ الوالدين مع أنه غير راض على العودة  

اختار الشيخ لنفسه طريقاً في محاولته لإصلاح المجتمع من الناحية الدينية   الخير فيما اختاره الله عز وجل.

والاجتماعية، وذلك من خلال التحذير من البدع التي بدأت تنتشر وتتناقض مع العقيدة الصحيحة، وتحذير 

العامة لأصو  بتعليم  اعتنى  الإسلامي. كما  للدين  الهدامة  الأفكار  هذه  وراء  الانسياق  مغبة  من  ل الناس 

إبعادهم عن كل ما يناقض   ويخالف هذه الأصول، من خلال دروسه ووعظه العقيدة الصحيحة، محاولاً 

وإرشاده، أو من خلال تأليفه لكتابه الردود على الشبهات السلفية، حيث بيّن فيه أن هدف هؤلاء المنكرين 

وأن هؤلاء المنكرين هم الذين قال عنهم عبد الله بن عمر فيما رواه   هو إبعاد البسطاء عن سواء السبيل.



 

78 
 

فساق التحذير من أخذ  77مسلم: )يوشك أن يظهر شياطين قد أوثقها سليمان يفقّهون الناس في الدين( 

ابن سيرين عن  مسلم  رواه  فيما  هؤلاء  عن  تأخذون   مقطوعاً:  العلم  عمن  فانظروا  دين  العلم  هذا  )إن 

 78دينكم(

المادية الشيوعية التي بدأت تنتشر بعد تبنيها من قبل بعض   كذلك حذر في كتابه من الأفكار

الأحزاب في المنطقة والجدير بالذكر أن الشيخ اتبع في دعوته أسلوب اللين والحكمة والابتعاد عن الاحتكاك 

والاختلاط بالسلطات الحاكمة حتَّ لا تفرض عليهم منهجها وأفكارها الوضعية وكذلك هيمنتها السياسية  

 79.المواجهة المباشرة معهاالتي يخالف الشريعة والدين الإسلامي وكذلك حتَّ لا يجبروا أيضاً على  

 

ا:  مؤلفاته سادسا  

"نظام الحالات في قسمة   لقد اشترك مع الشيخ علوان بن الشيخ إبراهيم حقي في إعداد كتاب

في الرد   وله كتاب "القول المسهب في إبطال الرأي بجواز استعمال الساعة والسلسة من الذهب،   التركات"، 

تأليف محمد   والقول المبير في الرد على الكوكب الدري المنير،  السعردي، للشيخ سليمان    على إطفاء اللهب، 

رئيس ديوان رئاسة العلماء في دمشق. وبغية السائل عن غرائب المسائل وكتاب ردود على   سعيد الباني، 

القطوف الجنية في تراجم العائلة الديرشوية. وله ما يربو على ثلاثمئة قطعة من   كتاب و   شبهات السلفية، 

 80والنقد.   والتحليل،  بين تصحيح الأخطاء،  ،ع والمواضيالتعليقات على بعض الكتب في شتَّ العلوم  

 

دار إحياء  :)بيروت الباقي،تحقيق: محمد فؤاد عبد  ،مسلمصحيح  الحسين،، أبو النيسابوريمسلم بن الحجاج بن مسلم القشيري  - 77
 , 1/12 ،العربية( الكتب 

، مقدمة الصحيح، باب بيان أن الإسناد من الدين، صحيح مسلمأخرجه أبو الحسين مسلم بن الحجاج القشيري النيسابوري،  - 78
 . 1/14م(، 1955وتحذير من ليس من أهله، )بيروت: دار إحياء التراث العربي، 

مركز الحرمون  ، إسهام الكرد في الحياة الروحية والدراسات الإسلامية جنكو،علاء الدين ؛ 120 ،القطوف الجنية ،الديرشوي -79
 .168 (،2017 , أغسطس) ،1/2الإسلامية، للدراسات 

 .168، الإسلاميةإسهام الكرد في الحياة الروحية والدراسات  جنكو،علاء الدين ؛ 120 ،الجنية القطوف  ،الديرشوي - 80



 

79 
 

 

محمد نور الله شيخ سيدا المطلب الثالث:   

اسمه ومولده ودراسته اولا:   

محمد نور الله بن محمد سعيد، الملقب بشيخ سيدا، وُلد محمد نور الله سيدا الجزري في جزيرة بوطان 

م. رأى والده فيه بارقة أمل في حمل رسالته الدعوية والعلمية، فبذل من وقته 1949صفر عام  في شهر  

 وجهده الكثير ليكون خير خلف لخير سلف. 

تلقى محمد نور الله تعليمه الأول من والده عندما كان في السادسة عشرة من عمره، نائلًا منه ما 

لذكاء والعقل والحكمة منذ صغره، وطور نفسه في العديد من المجالات لوكان رمزاً  نال من العلم والمعرفة.  

اللغة العربية والفارسية وقليلاً من الإن ليزية، كمثل الفقه والتفسير والحديث والكلام والتصوف. كما تعلم 

تلقى دروسه من مشاهير العلماء الذين درسوا في مدرسة   حيث كان يولي أهمية كبيرة لتعليم نفسه وتدريبها.

والده، ومن أبرزهم المفتي السابق لمدينة جزيرة بوطان، عبد الرحمن أرزن، والشيخ فخر الدين الأرنسي، الذي 

دد أساتذته في بذل الجهد والاهتمام بتعليم نور الله سيدا بسبب شغفه وحبه حصل على الإجازة منه. ولم يتر 

 81للتعلم. لقد كان ذكيًا وموهوباً جدًا، لذا أصبح مجازاً في وقت قصير. 

 

 

81   -  Muhammed Gökсу,  "Cizre’li Muhammed Nurullah Seyda", Uluslararası Şırnak ve 
Çevresi Sempozyumu, ed. M. Nesim Doru, (Şırnak: Şırnak Üniversitesi Yayınları, 2010), 

1/647. 



 

80 
 

  والدعوي  نشاطه العلمي ثانيا :  

وفاة والده محمد بعد  نور الله سيدا  الهداية، واعتلى عرش   سعيد   جلس محمد  سيدا على عرش 

الإرشاد، وبدأ في أداء هذا الواجب المقدس رغم صغر سنه. فقد بدأ التدريس وإلقاء الدروس بعد حصوله 

الناس إلى كتاب الله وسنة   نور الله دعا    عامًا فقط.   20و  19على الإجازة من والده، وكان عمره حينها بين  

رسوله، محذراً من البدع القبيحة والسيئة، وسار على نهج والده الراحل في خدمة الإسلام وإحياء السنة. 

واهتمامه بهم، كانت دروسه تهز مشاعرهم. كما   ،كانت أخلاقه وفضائله جميلة، وبسبب كثرة لقائه بالناس

تميزت دروسه بروح الدعابة أثناء شرح موضوع ما، مما أدى إلى جذب الناس إليه والتأثر بأفكاره، وعدم 

وإذا دخل في موضوع ما شرحه بإيجاز وقدم تفسيرات وتحليلات مرضية ليس فقط   الملل من حديثه ودروسه.

 .الاجتماعيةفي الأمور الدينية بل في الموضوعات التاريخية والطبيعية والإنسانية وغيرها من القضايا  

في المنطقة وقصده طلاب العلم من مناطق مختلفة فأخذ يوضح لهم   نور الله  ذاع صيت الشيخ

حقيقة الصوفية والتصوف وإقامة الحجة على منكريها وما يروجونها من تشويه معنى التصوف الحقيقي وأحيانا 

ثقافة التزكية والتصوف بين الناس كان كثير   ويقوم بنشرما كان يقوم بجولات إلى القرى المجاورة التابعة له،  

 . من الناس يستغلون فرصة مجيء الشيخ ليتوبوا على يديه في جوٍّ مفعم بالروحانية

كان يقوم بالخدمات القضائية من فض للنزاعات   بل  ،فقطكما لم يقتصر عمل الشيخ في التدريس  

والإصلاح بين الناس، وكذلك إبرام عقود الزواج، وإصدار فتاوى الإصلاح الخاصة بحالات الطلاق وما إلى 

 82.ذلك

 

 

82     Muhammed Nurullah Cezeri, Evliyaları, https://www.evliyalar.net/seyh-seyda-
muhammed-nurullah-cezeri-k-s/ 



 

81 
 

تلاميذه ثالثا:    

عمل الشيخ محمد نور الله في التدريس بمدرسته في منطقة الجزيرة، حيث تعلم على يديه عدد كبير 

من الطلاب. وقد منح الإجازة لأكثر من أربعين شخصاً، تخرجوا من مدرسته وبدأوا في نشر العلم والعقيدة 

على الإجازة: محمد شفيق الصحيحة في أنحاء منطقة الجزيرة وخارجها. من بين أبرز تلاميذه الذين حصلوا  

أكسوي، عبد العزيز تانيروردي، وملا بهاء الدين أييِْلدز، وقد اشتهر بعضهم برفع راية الدعوة بعد تخرجهم. 

  83تولى إدارة المدرسة من بعده أخوه الشيخ عمر فاروق سيدا. 

 

مؤلفاته رابعا :    

سيدا أربعة أعمال على شكل أطروحات، مما يظهر مكانته كعالم بارز لفت الأنظار   نور اللهكتب  

منذ سن مبكرة. يذُكر أنه كان يبلغ من العمر سبعة عشر عامًا فقط عندما كتب عمله "جمع الجوامع" 

(Cem'u'l-Cevâmi( "ثم برز مرة أخرى في كتابه "أسرار التصوف .)tasavvufun sırları ،)

الذي ألفه في مجال الصوفية عندما كان في العشرين من عمره. من كتبه الأخرى أيضاً: "كتاب العقيدة"، 

"تنوع الطبيعة"، "بذور الحقائق"، و"الصحيح المتفكر". تظهر هذه المؤلفات أن سيدا كان عالماً متميزاً جذب 

 الانتباه في مقتبل عمره. 

 

 

83   Muhammed Nurullah Cezeri, Evliyaları, https://www.evliyalar.net/seyh-seyda-
muhammed-nurullah-cezeri-k-s/ 



 

82 
 

وفاته خامسا :    

والعطاء والدعوة إلى الله ومحاربة البدع، لبّّ الشيخ محمد نور الله سيدا نداء  بعد حياة  مليئة  بالجهد  

الله وانتقل إلى رحمته تعالى وهو في ريعان شبابه، تاركاً خلفه أفكاراً وآثاراً لم تُمحَ من ذاكرة أبناء المنطقة حتَّ 

  84الده في الجزيرة.، ودُفن بجوار قبر و 1985مايو    12الآن. توفي الشيخ متأثراً بحادث سير في  

 

سيد علي فندكيالمطلب الرابع:    

ه حيات  أولا :  

سيد علي بن سيد سليمان بن سيد إبراهيم بن سيد عمر، تتصل هذه العائلة بنسبها، عن طريق 

عبد القادر الكيلاني، إلى الإمام علي رضي الله عنه. اشتهر بلقب "فندكي" نسبةً إلى القرية التي   الشيخ

 فيها، كما أخذ لقب "سيدا" بعد أن بدأ بتدريس الطلاب حسب منهاج المدارس القديمة. وُلد  

 

84 - Muhammed Göksu, Cizre’li Muhammed Nurullah Seyda, 647 

-   Agitoğlu, Nurullah. "Hadîs Usûlü Konularına Dair Bir Risale, Muhammed Nurullah 
Seyda’nın ‘Es-Sahîfetüs-Sâlise Fî Usûli’l-Hadîs’." Şırnak Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 
Dergisi, 7/ 14, (2016),7; Recep Özdirek, Şeyh Muhammed Nurullah Seydi El-Cezeri, 
Cumhuriyet Döneminde Şırnak Bölgesinde Yaşayan Âlimlerin Fıkıhla İlgili Eserlerinin 
Değerlendirmesi, Uluslararası Şırnak ve Çevresi Sempozyumu, ed. M. Nesim Doru, 
(Şırnak: Şırnak Üniversitesi Yayınları, 2012), 231. 



 

83 
 

التابعة لجزيرة بوطان.   85م( في ناحية فندك 1892هـ ) 1309وُلد سيد علي فندكي في سنة 

قضى سيد علي طفولته في فندك، لكنه انتقل وعاش في مدن وأماكن مختلفة لعدة أسباب، من أبرزها 

 86التعليم.

 

دراسته وتدريسهثانيا :    

نشأ الفندكي وترعرع في كنف والده حتَّ أكمل تعليمه الابتدائي. بعد ذلك، ذهب إلى قرية عشيرة 

ودرس عند الملا إسماعيل،   87هارونا، وبقي فيها لفترة ودرس النحو والصرف. بعدها، انتقل إلى قرية باف 

كما درس عند الملا نجم الدين في كرجوش. ثم ذهب إلى مدرسة بهلول، حيث بقي هناك مدة سبع سنوات 

تقريباً، ودرس عند المفتي سيد عبد الرحمن أفندي، وكذلك على يد علماء سيلفان: الملا حسن كجك، 

بتدريس الطلبة أيضاً. درس الفارسية عند الحاج  والملا يعقوب، والملا حامد. وخلال هذه الفترة، كان يقوم 

فتاح هزوري، كما تعلم علم الميراث على يد سيد علي. وبعد أن أكمل تعليمه، أجازه سيد عبد الرحمن 

 أفندي. 

 

كلمة فندك باللغة الكردية تعني قاموس والسبب في تسميتها كون الجزء العلوي من هذه القرية كانت تضاء باستمرار تقع هذه القرية    - 85
 في الشمال الشرقي من محافظة شرناخ وتبعد عنها حوالي سبعة كيلو مترات

86   -  Recep Özdirek, Seyyid Ali Fındıkî, Cumhuriyet Döneminde Şırnak Bölgesinde 
Yaşayan Âlimlerin Fıkıhla İlgili Eserlerinin Değerlendirmesi, Uluslararası Şırnak ve 
Çevresi Sempozyumu, ed. M. Nesim Doru, (Şırnak: Şırnak Üniversitesi Yayınları, 2012), 
710; Sabuncu, Serdar. "Seyda Seyyid Ali Fındıkî’nin Hayatı ve Tasavvufi Kişiliği". E-
Şarkiyat İlmi Araştırmalar Dergisi 8/15 (Nisan 2016),74. 

تسمى هذه القرية سولاك بعد تغيير اسمها من قبل الدولة التركية وهي تقع على طريق الجزرة وإيدل وتبعد عن مدينة الجزرة حوالي  - 87
 .على بعد كيلو متر واحد من نهر دجلة كم وهي6.5



 

84 
 

وأصبح   منه،وعندما عاد إلى فندك درس لفترة عند عمه حسن فندكي ونال إجازة علمية ثانية  

بتكليف من   مسؤوليته الإفتاء وحل المشاكل في فندك والمنطقة  وأصبحت لفترة إماماً لفندك ومدرساً للفقهاء  

الشيخ عبد الله بن محمد نوري الديرشوي، دُعي سيد علي فندكي إلى قريته سناتي لتدريس الفقه للفقهاء، 

فقبل الدعوة وقام بتدريس الطلبة العلوم الشرعية. بعد ذلك، دُعي من قِبَل الشيخ سيدا، للتدريس سنة 

منح الشيخ سيدا فندكي 88ه. ة سردحلم، فقبل وقام بتدريس أطفال عائلة الشيخ وفقهائهم في قري1927

وبناءً على   منح الشيخ إبراهيم حقي فندكي إجازة أيضًا.  كما،  أيضاً   الخلافة  ه إجازة علمية، وكذلك منح

 25طلب أهالي جنبر، أذن له الشيخ سيدا بالتوجه إلى جنبر، وهي من قرى الجزيرة، حيث بقي فيها لمدة 

 سنة، درس خلالها واشتغل بالإفتاء.

بين  قيمة كبيرة  ذات  قصائده  شاعراً. كانت  أيضاً  عالماً كبيراً، كان  فندكي  علي  سيد  كما كان 

الناس، وانتشر البعض منها على نطاق واسع. كانت لغة ديوانه سهلة ومفهومة للجميع، وكثير من قصائده 

جعله سلساً وحلو اللسان. كثيراً ما كان يمازح الناس في لقاءاته، وكان تحتوي على نصائح ومواعظ، مما  

 89الناس يتوافدون عليه ليأخذوا درساً عنده ليتلقوا بركته. كان ضحوكاً ولم ينهر أحداً يوماً. 

 

جهوده الدعوية ثالثا :    

قد شكلت جهود سيد علي فندكي محطات مهمة في مجال الدعوة إلى الله، حيث تشابهت حركته ل

مع الحركات الأخرى التي كان يقوم بها علماء آخرون، مثل الشيخ سيدا، في سبيل تصحيح الأفكار الخاطئة 

 

كم في غربها وتسمى باللغة التركية باغلارباش وهي على بعد كيلو متر 12تقع هذه القرية على طريق جزرة وإيدل وتبعد عن الجزرة  - 88
    .واحد من قرية هوسر

89  - Serdar Sabuncu, Seyda Seyyid Ali Fındıkî’nin Hayatı Ve Tasavvufî Kişiliği, 77 



 

85 
 

لذلك، نرى   .في الممارسات والأفكار، وتسليط الضوء على البدع والشطحات التي يقع فيها بعض الناس 

أن سيد علي فندكي انتصب للتدريس في المدارس التقليدية، فبدأ في إلقاء الدروس لطلبة العلم داعياً إلى 

اتباع أوامر الله والابتعاد عن نواهيه. حاول أن يعيش وفق سنة رسول الله، وجعل شعاره في الحياة هو الاقتداء 

في ربوع المنطقة، وانتشر اسمه، والتف حوله الناس، وأصبح بنبينا والابتعاد عن البدع والمنكرات. ذاع صيته  

   لديه عدد كبير من الأتباع.

التأليف الفندكي من مواصلة وظيفته وسلك كل السبل المتاحة في عصره من أجل أداء  لم يمنع 

واجبه على الوجه الصحيح ودعا الناس فرادى أو جماعة إلى الإسلام. أرسل رسائل إلى الناس الذين لا 

 حاول أن ينجز هذه المهمة الموكلة إليه بالكامل.  وهكذا،ودعاهم إلى دين الله.    بهم،   الالتقاء يستطيع  

مع أصدقائه وأقاربه   تركيا،فندكي مع أصدقائه الذين يعيشون في مناطق مختلفة من    يتواصل عل

وطلابه، ومع العلماء الذين طرحوا عليه أسئلة في القضايا الدينية المعاصرة وطالبوه بفتاوى في بعض القضايا 

الصعبة، كما تراسل مع علماء الأزهر الشريف وتناقش معهم في بعض الموضوعات المهمة، ويشرح ابن أخيه 

رزن السبب الرئيسي لتلك المراسلات: "كنا في مراسلات متكررة مع العلماء من أجل تسوية أالسيد سعيد  

 90المشاكل والأمور المستحدثة في الأمور الدينية، وللحصول على حلول حول هذه القضايا" 

 

 

90  - Serdar Sabuncu, Seyyid Ali Fındıkî’nin Hayatı Ve Tasavvufî Kişiliği, 78. 
- Şaban Karasakal, "Seyyid Ali Fındıkî ve Kâdı Beydâvî’ye Hâşiyeleri," Bilim Düşünce ve 
Sanatta, Cizre Sempozyumu, ed. M. Nesim Doru (Şırnak: Şırnak Üniversitesi Yayınları, 
2012), 308–309. 



 

86 
 

مؤلفات الفندكي رابعا :    

قصيدة مكتوب باللغة الكردية وفي نهاية ديوانه سيرته الذاتية   54ديوان: يتكون ديوانه من   1-

مكتوبة بالعربية وهو كتاب   الترهات, دفع الشبهات في نظم   2 – أيضاً طبع ونشر من قبل مطبعة نوبهار

 5-رسالة اللمع في إعادة الجمع 4- (البيضاوي(حواشي ))على تفسير قاضي   3-  .في الرد على الوهابية

ذو الفقار علي على  -927 المطلبرسالة دفع الزكاة إلى بني هاشم وبني    -6  في نجاة أبوي النبي  رسالة 91

 . حواشي على ديوان الجزري  8 -  رقبة منكر الاستمداد من نبي أو ولي 

 

وفاته خامسا :    

لم يأل هذا العالم الرباني جهداً في سبيل الدعوة إلى الله ومحاربة البدع، ولكن قدر الله وشاء أن 

يصاب بجلطة دماغية في أواخر حياته. بقي مشلولاً لمدة تقارب أربعة عشر شهراً، ولم يكن هناك مشفى في 

 -هـ  1387إلا وعولج فيه. إلا أن السيد علي اختار الله ليكون بجواره في سنة  مدينة الجزيرة وديار بكر  

 93م، حيث دفن في الجزيرة بجانب قبر الشيخ سيدا. 1968

 

 

جمع ملا سعيد أرزن ما تبقى من بعض ،  أداء صلاة الظهر يوم الجمعة إذا لم تتوفر شروط الخطبة في الفقه الشافعيالكتاب يتناول عن  - 91
   .م(2020, )إسطنبول: مطبعة نوبهار، 1في كتاب باسم )كليات السيد علي الفندكي(, طهذا الكتاب  كتبه ومنه

حكم دفع الزكاة إلى أهل البيت النبوي، وحكم نقلها من بلد إلى آخر، جمع ملا سعيد أرزن ما تبقى من بعض يتناول هذا الكتاب  - 92
   .م(2020, )إسطنبول: مطبعة نوبهار، 1كتبه ومنه هذا الكتاب في كتاب باسم )كليات السيد علي الفندكي(, ط

93  - Recep Özdirek, Seyyid Ali Fındıkî, Cumhuriyet Döneminde Şırnak Bölgesinde 
Yaşayan Âlimlerin Fıkıhla İlgili Eserlerinin Değerlendirmesi, 710. 
- Serdar Sabuncu, Seyda Seyyid Ali Fındıkî’nin Hayatı Ve Tasavvufî Kişiliği,78. 



 

87 
 

  ه محمود بيلكالمطلب الخامس:  

اسمه ومولده ونشأتهأولا :    

. لقُِّب 1904بن الملا محمود الهوسري، وُلد في جزيرة بوطان عام    ن عبد الرحممحمود بيلكه بن  

بـ"جزري زمانه" لشهرته في المنطقة بعلمه ومعرفته وثقافته. نشأ محمود بيلكه في جو علمي وثقافي، حيث 

تربى في كنف والدين صالحين كان لهما الفضل الكبير في تربيته وتعليمه وتشجيعه على طلب العلم. كما 

 94. منطقة عاش فيها العديد من العلماء الذين اشتهرت وتلألأت أسماؤهم في الماضي نشأ في

 

مكانته العلمية ثانيا :    

العلمية  بمكانته  تميز  الجزيرة، حيث  بين علماء منطقة  الفذة  الشخصيات  من  بيلكه  يعد محمود 

المرموقة لما قدمه من جهود في مجالات عدة لخدمة هذا الدين. استفاد محمود بيلكه من مزايا مكان نشأته، 

عد دراسته في المدارس النظامية، حيث الجو العلمي والثقافي لعائلته، وتميز بمعرفته بالجغرافيا التي عاش فيها. ب 

م. وفي 1929عمل في سلك التدريس، وبعد سنوات قليلة من التدريس قدم استقالته وكان ذلك في عام  

، تولى مهام كاتب العدل في بلدية الجزيرة، وبعد ذلك تولى مناصب عدة حتَّ أصبح مفتياً 1930عام  

 ل بعد ذلك كمفتي لإجراء البحوث العلمية.م كمفتي للجزيرة، واشتغ1948للمدينة وبدأ مهامه في  

لقد شكلت نشاطات وجهود بيلكه محطات بارزة في مسيرته الدعوية في منطقة الجزيرة، حيث كان 

التوجيه  أو نفسية، ويقدم لهم  بالناس وكان مهتماً بمشاكلهم، سواء كانت مادية  المفتي يحاول الاختلاط 

 دور إصلاحية، التربوي والنفسي لإرشاد الناس وتطهير القلوب. بذل جهوداً كبيرة لتحويل السجون إلى 

 

94 - Yiğit, Mesut. "Müftü Mahmut Bilge ve Dünya Manzûmesi Adlı Kasîdesinde 
Tasavvufî Temalar". Harran İlahiyat Dergisi 26 (Aralık 2021), 76. 



 

88 
 

حيث نشر خطبه ومواعظه هناك تحت اسم "عظاتي في السجون". ولم يكن المفتي على تواصل مع علماء 

المنطقة فحسب، بل كان على اتصال بعلماء جامعة الأزهر لإيجاد الحلول للمشاكل الاجتماعية، وتقييم 

 95اس وأوضاعهم. الفتاوى المعاصرة، ومعالجة القضايا الاجتماعية بفتاوى تهدف إلى تصحيح تصرفات الن

 

مؤلفاته ثالثا :    

بلك المفتي  مختلفة   هتعمق  وبلغات  التخصصات  مختلف  عدة في  ألف كتباً  علوم شتَّ حيث  في 

 كالفارسية والتركية والكردية والعربية منها مطبوع ومنها غير مطبوع ومن أهم هذه المؤلفات: 

 96. كتاب الرؤيا  حياته،الرسول الأكرم    الفرائض،كتاب    الجن،رسالة    الإسلامية،اعتقاد الفرق    اليزيدية،

 

وفاته  رابعا :    

إلى رحمة تعالى بعد حياة حافلة من العطاء والدعوة إلى دين الله حيث توفي في مدينة   هانتقل محمود بيلك

 97ودفن هناك. 1974الجزرة عام 

 

95  Ahmet Erkol, "Mahmut Bilge ve Cin Risalesi," Cumhuriyet Döneminde Şırnak 
Bölgesinde Yaşayan Âlimlerin Fıkıhla İlgili Eserlerinin Değerlendirmesi, Uluslararası 
Şırnak ve Çevresi Sempozyumu, ed. M. Nesim Doru (Şırnak: Şırnak Üniversitesi 
Yayınları, 2010), 689. 
96  Mesut Yiğit, Müftü Mahmut Bilge Ve Dünya Manzûmesi Adlı Kasîdesinde Tasavvufî 
Temalar, 77. 
97 -Ahmet Erkol, Mahmut Bilge ve Cin Risalesi, Cumhuriyet Döneminde Şırnak 
Bölgesinde Yaşayan Âlimlerin Fıkıhla İlgili Eserlerinin Değerlendirmesi, 689. 
-  Mesut Yiğit, Müftü Mahmut Bilge Ve Dünya Manzûmesi Adlı Kasîdesinde Tasavvufî 
Temalar, 76. 



 

89 
 

 

دور العلماء وكتاباتهم في تشكيل الهوية العقدية للمنطقة المطلب السادس:    

شهدت جزيرة بوطان تحولات عقدية كبيرة على مر العصور، وكانت كتابات علماء المنطقة من 

أبرز العوامل التي أثرت في توجيه هذه التحولات وترسيخ العقيدة الأشعرية. جاءت هذه المصنفات كاستجابة 

ابية والمذاهب الفكرية للتحديات الفكرية والعقدية التي واجهتها المنطقة، متأثرة بتيارات متعددة مثل الوه

المادية، فضلًا عن محاولات إحياء العقائد القديمة في بعض النواحي. عكست هذه الكتابات رؤية متوازنة 

تجمع بين التأصيل العقدي المتين والدفاع عن العقيدة الإسلامية الصحيحة، مما ساهم في تحصين المجتمع 

 .فكرياً وعقدياً

بالممارسات الصوفية السائدة بالإضافة إلى ذلك، لعب العلماء دوراً مهمًا في ربط العقيدة الأشعرية  

في المنطقة، حيث سعوا لإبراز الانسجام بين علم الكلام والتصوف. هذا التوجه لم يكن فقط لتحصين 

المجتمع فكرياً، بل كان أيضًا وسيلة لإظهار مرونة العقيدة الأشعرية في احتواء خصوصيات المنطقة الفكرية 

 استيعاب جماهيري واسع النطاق. والدينية، مما أدى إلى تحول عقدي تدريجي و 

 

. جزيرة بوطان في بيان قضايا العقيدة   علماء إسهامات    :الثانيالمبحث    

يتناول هذا المبحث جهود علماء جزيرة بوطان في تقرير وتوضيح مسائل العقيدة الإسلامية، حيث   

لعبوا دوراً مهماً في الحفاظ على عقيدة أهل السنة والجماعة ونشرها في مناطقهم وما حولها. ويستعرض 

رز الجهود التي بذلوها في المبحث المنهج الذي اتبعه هؤلاء العلماء في تقرير مسائل العقيدة، كما يتناول أب



 

90 
 

تقرير أهم مسائل العقيدة، مثل التوحيد، صفات الله، والنبوة، مع التأكيد على تأثير هذه الجهود في توجيه 

 .المجتمع الإسلامي نحو فهم العقيدة الصحيحة والالتزام بها

 

منهج علماء جزيرة بوطان في تقرير مسائل العقيدة   المطلب الأول:   

عرفت جزيرة بوطان بإنتاج جيل من العلماء المتفانين في خدمة الإسلام والدعوة إلى الله سبحانه 

هو اتباع الكتاب والسنة، وكانوا حريصين على مقاومة البدع كما يقولون  وتعالى. كانت طريقتهم في الدعوة  

 .والآراء التي باتت تنتشر في بعض المجتمعات الإسلامية

كان لهؤلاء العلماء تأثير كبير في توجيه الناس نحو الطريق الصحيح في العقيدة الإسلامية. وتبرز 

الآراء ومواجهة البدع ويعتمدون في دعوتهم على الأدلة الشرعية من القرآن  تلكجهودهم في توضيح خطأ 

 .والسنة

الانحراف  بفضل جهودهم الحثيثة، نجحوا في تحصين المجتمع من الأفكار والبدع التي قد تؤدي إلى  

 .عن الإسلام الصحيح. حيث قاموا بمواجهة هذه التحديات والخرافات بفهم عميق ومعرفة شاملة

إن تأثير علماء جزيرة بوطان لم يقتصر على توجيه الناس نحو العقيدة الصحيحة فقط، بل كان لهم 

دور كبير في إحياء الروح الإسلامية في المنطقة. ساهموا في تنشيط الصحوة الإسلامية، حيث عملوا جاهدين 

والتمسك   النقدي  التفكير  على  الناس  وتحفيز  للإسلام  الصحيح  الفهم  تعزيز  والأخلاق على  بالقيم 

 .الإسلامية



 

91 
 

يظهر نهج علماء جزيرة بوطان كمثال للتفاني في خدمة الدين والتزامهم الراسخ بالكتاب والسنة،  

مما ساهم في ترسيخ قيم الإيمان والعقيدة الصحيحة في وجدان المجتمع وحمايته من الأفكار والبدع المخالفة 

 لعقيدتهم

 . ومن أهم النقاط التي وضعوها نصب أعينهم للانطلاق في الدعوة إلى الله

 

دعوة العلماء إلى معرفة الله والطريق إليه   أولا :  

الدعوة إلى الله تعُتبر واجبًا إسلاميًا وفريضة على كل مسلم، ويشير القرآن الكريم إلى هذا الأمر 

هَوْنَ عَنِ الْمُنْكَرِ وَأوُلئَِكَ قائلاً:    الْمُفْلِحُونَ﴾ هُمُ    ﴿وَلْتَكُنْ مِنْكُمْ أمَُّةٌ يَدْعُونَ إِلَى الخَْيْرِ وَيأَْمُرُونَ باِلْمَعْرُوفِ وَيَـنـْ

 .مشيراً إلى أن الدعوة إلى الله تتضمن دعوة إلى معرفة الله، والإيمان به وتوحيده  [ 104]آل عمران:  

الدعوة إلى الله تشمل أيضًا الدعوة إلى التخلص من البدع والخرافات، وتوجيه الناس نحو التمسك 

والدافع عن الناس لنبذ بالكتاب والسنة. يعُتبر الله الإله الحق، الخالق والرازق، والداعي إلى عبادته وحده،  

 .الأفكار الضالة واتباع المنهج الصحيح

في هذا السياق، تشمل الدعوة إلى الله التأكيد على معرفة أسماءه وصفاته، مع التأكيد على توحيده 

التأكيد على أن الله لا يشبهه شيء ولا يوجد له  وتنزيهه عن النقائص والتحريف. يجب على المسلمين 

 .نظير، وأن معرفته تكون وفقًا للوصف الذي قدمه نفسه في القرآن الكريم 

بهذه الطريقة، يصبح الدعوة إلى الله جهدًا مستمراً لنشر التوعية الدينية الصحيحة وتوجيه الناس 

  .نحو الإيمان الصافي والعبادة الخالصة لله الواحد 



 

92 
 

يبرز منهج علماء الجزيرة في معرفة الله عز وجل أولاً، ثم الدعوة إليه ثانياً، ذلك لأن العلم بالله تعالى 

 وَالْمُؤْمِنَاتِ﴾أنََّهُ لَا إِلََٰهَ إِلاَّ اللهُ وَاسْتـَغْفِرْ لِذَنبِكَ وَللِْمُؤْمِنِيَن    ﴿فاَعْلَمْ لقوله تعالى:    هو أول واجب على المكلف

اَ يَخْشَى اللَّهَ مِنْ عِبَادِهِ ﴿  فمن كان بالله أعرف، كان منه أخوف، كما في قوله تعالى:  .[19]محمد:   إِنمَّ

ما بالُ أقوام  يتـَنـَزَّهونَ »حين يقول:    صلى الله عليه وسلموأكمل الناس في هذا الجانب رسول الله  [.  28:  فاطر﴾ ]الْعُلَمَاءُ 

 98.«لهَُ خشيَةً   وأشدُّهم  بالِله، فوالِله إِنيَّ لأعْلَمُهُمْ    أصنـَعُهُ؟!عن الشيءِ  

في   99بوطان على خطى علماء الأشاعرة الكبار كالباقلاني والجويني علماء جزيرة  بعض  وقد سار  

جعل النظر والتأمل في ملكوت السماوات والأرض طريق الوصول إلى معرفة الله سبحانه وتعالى حيث جعلوا 

النظر أمراً ضرورياً للمكلف وأنه مفتاح الوصول إلى المعرفة واليقين، خاصة في معرفة الله عز وجل. فقاموا 

أهمية التوازن بين التفكير في خلق الله   بدمج النظر في الكون والتأمل في الكتاب المقدس، والتأكيد على

 والتأمل في كتابه الكريم. 

على الاستدلال بالنصوص والعقلانية، وهذا هو   100اعتمد الإمام الباقلاني في كتابه "الإنصاف"، 

الأسلوب الذي تبناه علماء الجزيرة في هذا السياق، يظهر عند علماء المنطقة أن النظر في ملكوت السماوات 

والأرض يعُتبر واحدًا من أفضل القربات وأكثر الأعمال التي تنفع القلب. للتوصل إلى معرفة الله عز وجل 

ي من النظر في العوالم هو تحصيل العقائد الإيمانية، بهدف جعل المؤمن يكون مستيقنًا وأن المقصود الأساس

 

، كتاب الأدب، باب ما يكره من التعمق والتنازع في العلم والغلو صحيح البخاريأخرجه أبو عبد الله محمد بن إسماعيل البخاري،  - 98
، كتاب الفضائل، باب صحيح مسلموأخرجه مسلم بن الحجاج القشيري النيسابوري، ؛ .(6101)، حديث رقم5/1526في الدين، 

 (.2356، حديث رقم )4/1830وترك إكثار سؤاله عما لا ضرورة إليه،  صلى الله عليه وسلمتوقيره 
 .7 ،(1995دار الكتب العلمية، )بيروت: زكرياء عمبرات،  تحقيق،، الإرشاد إلى قواطع الأدلة في أصول الاعتقاد الجويني، - 99

، (م2004  ، دار الكتب العلمية  :بيروت)  الكوثري،زاهد    تحقيق،  ،بهالانصاف فيما بجب اعتقاده ولا يجوز الجهل  ،  الباقلاني  -  100
103. 



 

93 
 

بها بصورة عميقة وبصيرة، وهذا يتطلب النظر بعين الفهم والتأمل وتوجيه القلب نحو الله تعالى والابتعاد عن 

 .كل ما يشغله عنه

الآخرين،  الكلام  لعلماء  مشابهاً  نهجًا  ووجوده  الله  معرفة  على  استدلاله  الجزيرة في  علماء  اتبع 

بالكون  الإنساني  والحس  الوجود  بين  الربط  في  الدليل  هذا  طابعية  تتمثل  الكوني.  الدليل  مُستخدمًا 

 101ره. وظواه

ما يلُفت الانتباه في صياغة هؤلاء العلماء لبرهانهم على معرفة الله ووجوده هو التركيز البارز على 

الكون، ويعُزى  دقة الصنع في الكون. يعُطى الأهمية الكبيرة لتحليل وفهم الأمور المعقدة والمتقنة في هذا 

الصنع والتنظيم الرهيب الذي يمكن للعقل أن يستنتجه من خلال مشاهدة الظواهر الكونية  الدليل إلى دقة  

 .المتنوعة

بموجب هذا النهج، يبرز هؤلاء العلماء فهمًا عميقًا للكون وتنظيمه، ويستخدم ذلك كشاهد قاطع 

إليه. يظُهر بذلك اهتمامهم بالتفاصيل الدقيقة في التصميم الكوني،  في برهانه على معرفة الله والوصول 

 . ويقدمها كدليل قاطع على وجود إله  حكيم ومنظم لهذا الكون 

والتي  الملحدون بذكاء ودقة،  يتبناها  التي  المادية  الفلسفات  بتفنيد  قاموا  المنهج،  وبناءً على هذا 

تدعي أن المادة هي جوهر الوجود وأن جميع ظواهر الكون تنبعث من تداخل التناقضات. وقد تم ذلك 

بهذا   102. محاولاً إيضاح فلسفتهم بشكل يستند إلى التفكير العقلي والدلائل العلميةبأسلوب يحاكي العقول  

 

 ،هذه هي رحمة الإسلامخليل,    جيجك، محمد؛  ةالشبهات السلفي ردود على    ،الديرشوي  .طنين الطبيعة  سيدا،محمد نور الله    -  101
 .132 ،(م2020الروضة, دار  إسطنبول،)

   .وما بعدها 29، ( دار الكتب العلمية)بيروت:  ،والعتابإثبات النبوة من خلال آيات الوعد  ،جيجك محمد خليل - 102



 

94 
 

أن علماء الجزيرة نجحوا في تقديم وجهة نظرهم متقنة ومقنعة تقوم على العقلانية   لباحث المنهج كما يظهر ل

 والمنطق، مما يعزز فهمًا جديدًا لمسائل الإيمان خارج الإطار الديني المباشر. 

 

الحث على اتباع الكتاب والسنة :  ثانيا  

بالغة، حيث اعتبروهما  المنطقة بكتاب الله وسنة رسوله ذات أهمية  كانت رعاية واهتمام علماء 

المرجع الرئيسي لتفسير وتحديد المسائل العقائدية. يظهر بوضوح اعتمادهم على القرآن الكريم وسنة النبي 

ات كتبهم، يبدو أن صلى الله عليه وسلم في تقديم فهمهم ورؤيتهم للمسائل العقائدية. فعند فتح صفح

استخدامهم للكتاب والسنة ليس مجرد استدلال روتيني، بل يمثل تفنيدًا وتحليلًا دقيقًا لبعض مسائل العقيدة. 

"ذو الفقار يتعاملون مع هذه النصوص بروح من المناقشة والتحليل العميق. ومن ذلك ما جاء في كتاب  

يخ سيدا، حيث قال: "أتى فيها بالعجب العجاب، لفخر الدين العرناسي، في وصفه لكتب الش  الحيدري"

 103. "وبيّن القشر عن اللباب، وشيدها بالآيات القرآنية والأحاديث النبوية

كان الشيخ سيدا، أحد أبرز ممثلي الطريقة النقشبندية، يولي أهمية كبيرة لاتباع الكتاب والسنة. وقد 

حرص في مؤلفاته وممارساته العملية على اتباع السنة. ويرى أن أساس التصوف نموذجٌ يقوم على القرآن 

لوب وتزكيتها والقرب من والسنة. والتصوف هو طريق لعيش الحياة الإسلامية بعمق وإصلاح للنفوس والق

الله تعالى، ولا يمكن السير في هذا الطريق إلا باتباع كتاب الله والسنة النبوية. وأن النبي محمد صلى الله عليه 

وسلم كان أعظم تطبيق  لكتاب الله، الذي هو مصدر التشريع الإسلامي. وقد أوضح الشيخ سيدا أهمية 

السنة هي جوهر الإسلام وأساس التصوف. "  :وامر المكتوبة. بقولهاتباع السنة الذي يتألف أساساً من الأ

 

 .2 ،الحيدريذو الفقار  الدين،فخر  ،العرناسي - 103



 

95 
 

لذلك، سعى أهل جزيرة بوطان إلى فهم وتطبيق القرآن   ."من لم يتبع السنة فلا يعد من أهل التصوف

 104الكريم بالرجوع إلى السُنّة النبوية.

بل كان استمراراً للنهج الذي سار عليه  ،مبتكراًالمنهج الذي سلكه علماء جزيرة بوطان، لم يكن 

علماء الاشاعرة وما أدركه العلماء الذين جاءوا بعد شيخ سيدا هو اعتماد نفس المنهج، حتَّ أصبح هذا 

ولنجد ابنه وتلاميذه مثل الشيخ نور الله وسيد   .الأصل هو المعتمد لعلماء جزيرة بوطان بعد شيخ سيدا

 يسيرون على هذا النهج ويعتمدون على نفس الأمر.   ،علي الفندكي

في رسالة إلى أحد طلاب سعيد النورسي يقول   الله   وفي إطار تبني هذا النهج، أشار الشيخ نور

والشريعة عندهم 105والسنة.  ،ومنظري القرآن  ،وميزاني   ،معياريفيها: طريقتي شريعتي وشريعتي طريقتي يعني أن  

وتحقيقا  نصا  والسنة  الكتاب  من  العلماء  فهموها  التي  الله  رسول  على  المنزلة  الأحكام  هي 

السير مع علماء جزيرة بوطان حول تقرير هذا الأصل نجد أن تلميذ الشيخ وحينما نواصل  106. واستنباطا

على  ومحررة  والسنة  بالكتاب  مشيدة  طريقتهم  أن  إلى  ويشير  الأصل  هذا  حول  بكتاباته  يطالعنا  سيدا 

  107.موافقتهما

وإلى هذين الاصلين يضاف أصل ثالث يتمثل في اتباع منهج السلف الصالح رضوان الله عليهم 

من الصحابة والتابعين يعُتبر هذا الأصل الثالث مهمًا لتحقيق التمييز بين الفرقة الناجية، أي أهل السنة 

ؤمنين على أنه هو والجماعة، والفرق التي انحرفت عن منهج السلف الصالح رضوان الله عليهم ويُحث الم 

 

104  Elmalı, Fatih Musa. "Şeyh Seydâ (ks) El-Cezerî’nin Sünnete İttiba Görüşleri". 
Erzincan Binali Yıldırım Üniversitesi, Temel İslam Bilimleri Anabilim Dalı (2019).73. 

 . 7 ،التصوفأسرار  سيدا،نور الله  - 
 .78 ،التصوفأسرار  سيدا،نور الله  - 105
 .59 ،الحيدريذو الفقار  ،العرناسي - 106
 .329، الحيدريذو الفقار  ،العرناسي - 107



 

96 
 

َ لهَُ السبيل الذي أمر الله باتباعه وحذر من مخالفته كما قال تعالى:   ﴿وَمَن يُشَاقِقِ الرَّسُولَ مِن بَـعْدِ مَا تَـبَينَّ

َٰ وَنُصْلِهِ جَهَنَّمَ   . [115وَسَاءَتْ مَصِيراً﴾ ]النساء:   ۖ  الْهدَُىَٰ وَيَـتَّبِعْ غَيْرَ سَبِيلِ الْمُؤْمِنِيَن نُـوَلِّهِ مَا تَـوَلىَّ

وعلى هذه الأصول الثلاثة قام علماء جزيرة بوطان ببناء منهجهم في الدعوة إلى الله يعتمدون في 

السلف  بفهم  للتمسك  ويسعون  وسلم،  عليه  الله  الله صلى  رسول  وسنة  الكريم  القرآن  على  البناء  هذا 

 . الصالحين، الذين كانوا على الطريقة الصحيحة في الإسلام خلال القرون الثلاثة الأولى

وفي هذا السياق، يشدد الشيخ محمد سيدا على أن الإسلام الحق يستند إلى هذه الأصول الثلاثة،  

ويدعو الأمة إلى العودة إليها ورفض أي تحريف. ولا يزال أهل السنة، بحمد الله تعالى، من الزمان الأول إلى 

بملازمتهم للكتاب والسنة وما اليوم، هم السواد الأعظم، وقد صح أنهم الفرقة الناجية بفضل الله، وذلك  

 108كان عليه السلف الصالح من الصحابة والتابعين رضوان الله تعالى عليهم أجمعين. 

مما لا شك فيه أن هذه الفكرة أو هذا المنهج يأتي في سياق الحفاظ على الوحدة الإسلامية وتجنب 

 .الانحرافات والفتن التي قد تحدث نتيجة للتباين في الفهم والتطبيق

 

الاهتمام والعناية باللغة العربية   ثالثا :  

مما لا شك، أن الإسلام يبرز ويرتبط ارتباطاً وثيقاً بلغة الضاد، كما أخبرنا الله بأنه أنزل كتابه الكريم 

  [ 2﴿إِنَّا أنَزلَْنَاهُ قُـرْآناً عَرَبيًِّا لَعَلَّكُمْ تَـعْقِلُونَ﴾ ]يوسف:  بلسان عربي مبين، ففي قوله: 

لذا انتشرت اللغة العربية في المنطقة بعد انتشار الإسلام، ونالت رواجاً في مختلف المناطق المفتوحة 

وأصبحت لغة حية ومشتركة لجميع المسلمين بسبب نزول القرآن باللغة العربية، لذا حظيت باهتمام بالغ 

 

 . 26 هـ،1376حرر سنة  ،التأليفالتأليف في  سيدا،محمد سعيد  - 108



 

97 
 

من غير العرب منذ القدم، مثلهم مثل العرب، فدفعهم حبها وشغفها إلى تعلمها ونشرها، وفضل معظم 

حتَّ أنهم كانوا تواقّين إلى معرفة  أبناء هذه المنطقة المسلمين هذه اللغة على لغتهم القومية كونها لغة الدين،

العربية البوطي   اللغة  يقول دكتور  الدين الإسلامي بين    109كما  لغة  يؤكد مدى رواج  بناء هذه أوهذا مما 

التطرق إلى مسألة المنطقة، ومحبتهم لها، ويؤيد هذا ما ذهب إليه محسن محمد حسين بقوله: ولا بد من  

لغة سكان   -حيوية..... وهي عدم عثورنا على أي نتاج مدون باللغة الكردية، اللغة التي كانت ولا تزال  

المنطقة، وهذا يؤكد أن اللغة العربية لم تكن لغة الدين والإدارة فحسب، بل كانت لغة الآداب والعلوم أيضاً 

 110.تاجهم الفكري تلك اللغة التي دون بها أغلب علماء المنطقة ن

لذلك، كان من منهج علماء جزيرة بوطان في الدعوة إلى الإسلام العناية باللغة العربية والتمسك   

بها، كونها باب المعرفة لفهم القرآن وسنة رسوله، كونهما المصدرين الرئيسيين للتلقي في الإسلام. لذا درسوا 

بوطان وما حولها من المناطق في مدارسهم أمهات الكتب وألفوا وكتبوا فيها، حتَّ أصبحت منطقة جزيرة  

مسرحًا لطلاب العربية، ينتقلون بين مدارسها ودور تعليمها، ينهلون العربية على أيدي علماء أجلاء نذروا 

أنفسهم في خدمتها وتعليمها بسعادة تامة، كونها لسان الإسلام ولسان قرآنه وسنة نبيه، ولسان عبادته، 

  111كل مكان.   ولسان التفاهم المشترك بين علمائه في

 

 . 14 ،والديهذا  البوطي، - 109
، ( م2010  ، دار الكتب العلمية  :بيروت)  ،إسهامات العلماء الأكراد في بناء الحضارة الإسلامية   ،تريفة أحمد عثمان   البرزنجي،  -  110
51. 

111    -  Ali Sevdi, Arap Grameri İle İlgili Yazılmış Kürtçe, Kürtçede İslamî İlimler, ed. 
Abdulhadi Timurtaşî ve Ferzende İdiz (İstanbul: Lorya Basım Yayıncılık, 2021), 1/391. 
- Kırkız, Mustafa ve Aslam Jankır. " للناطقين بغيرهالمدارس القديمة ودورها في تعليم العربيّة   ". Siirt Üniversitesi 
İlahiyat Fakültesi Dergisi 4/1 (2021), 48. 



 

98 
 

ومن هنا فإن اللغة العربية هي المكون الرئيس  والمفتاح الأساسي للثقافة والعلوم الإسلامية وأساس 

لا غنى عنها لفهم الدين الإسلامي، لذلك كانت لها قيمة ومحبة شديدة في قلوب أبناء هذه المنطقة حتَّ 

العربية بغض النظر عن محتواها تجاوزت مرحلة اللغة لدرجة ان مشاهدة قطعة من الورق مكتوبة عليها باللغة  

و غير إسلامي تعتبر عندهم دينية ويضعونها في مكان مرتفع. قال ابن تيمية رحمه الله: أسواء كان اسلامياً  

»إن الله تعالى لما أنزل كتابه باللسان العربي، وجعل رسوله مبلغاً عنه بالكتاب والحكمة بلسانه العربي، وجعل 

الدين م اللسان، السابقين إلى هذا  الدين ومعرفته إلا بضبط هذا  به، لم يكن سبيل إلى ضبط  تكلمين 

فصارت معرفته من الدين، وصار اعتياد التكلم به أسهل على أهل الدين في معرفته دين الله، وأقرب إلى 

   112إقامة شعائر الدين، وأقرب إلى مشابهة السابقين الأولين من المهاجرين والأنصار في جميع أمورهم. 

راء  وفي إطار آخر، نجد جهودا من قبل بعض علماء المنطقة في نشر العقيدة ومواجهة الفرق والآ

الدخيلة بكتابة وتأليف العديد من الأعمال في هذا المجال باللغة العربية حيث ساهموا بها في توضيح وتبسيط  

 العقائد الإسلامية وردّ الشبهات الواردة من بعض الفرق. 

د أن الخلاف قد تجوعندما تنظر نظرة أخرى إلى بعض الخلافات بين أهل المنطقة والفرق الأخرى 

وقد تطرقنا    وقع بينهم من الناحية اللغوية والخروج على لسان العرب، والجهل بأساليب العرب في الخطاب

  إلى هذا في مبحث صفات الله.

 تعُرف   التي  الإسلام  بعلوم  خاصًا   اهتمامًا   يولون نستطيع القول إن الأعاجم عامة والأكراد خاصة  

 الوضع،  وعلم المنطق،  وكذلك وبلاغة، ونحو صرف  من فيها بما العربية اللغة  علوم تشمل  والتي الآلة، بعلوم

 أن   يجب  بوطان،   جزيرة  مدارس  من   مدرسة   أي  في   العلم  لطلب  يسعى   الذي  فالطالب .  العشر  والمقولات 

 

، (م1999دار عالم الكتب،  :بيروت) ، اقتضاء الصراط المستقيم لمخالفة أصحاب الجحيم ،تيميةأحمد بن عبد الحليم بن  - 112
1/449-450 . 



 

99 
 

 المسائل   معرفة  في يتعمق   ثم. الصرف  علم  من  والأهم   الأساسي   الجزء  وهو   الأفعال،  تصريف   بتعلم  أولاً  يبدأ

 ما   نادراً  التي   المعقدة  الكتب  من   سلسلة  خلال  من   النحو  علم  ذلك  بعد  ويتلقى  الفن،  هذا  من  الأخرى 

شرح مولانا الجامي على   هو   الطالب   يدرسه   أن  ينبغي  ما   وآخر .  الأكراد  غير   إليها   يعود   أو   معها   يتعامل 

 يمنحه   مما   العربية،كافية ابن الحاجب في النحو. وهنا انتهت المرحلة الأولى ويكون الطالب قد أتقن اللغة  

 113. وإتقان   بعمق  الدينية  النصوص  فهم  من   يمكنه  وعلومها،  العربية  اللغة   في   متينًا أساسًا

بكل جهد وسلطة إلى محاولة طمس هوية اللغة والثقافة الإسلامية. استخدموا   البعضوقد سعى  

كل وسائل القوة والنفوذ التي كانت بحوزتهم للقضاء على جمال وفخامة اللغة العربية، وذلك على جميع 

يد الأصعدة. حاولوا بشكل فاضح محو كل ما يمثل الهوية العربية، حتَّ وصلوا إلى قلوب الناس، سعيًا لتجر 

 114الألسنة من لغتها ومحوها من الأذهان. 

العربية   اللغة  وكتاتيب  مدارس  على  وضغطوا  وشديدة،  صارمة  قوانين  فرضوا  السياق،  هذا  وفي 

ومشايخها. دعوا إلى تحول الإسلام إلى كيان يتخلى عن لغته الجميلة، ليتجه نحو مسار مشابه للنصرانية التي 

 فقدت رباطها بلغتها في طقوسها وصلواتها 

 

: اتخاذ العقل خادما لظواهر النصوص وتأييدهارابعا    

في الاستدلال على بعض مسائل العقائد بالنقل   115سلك علماء جزيرة بوطان مسلك الاشاعرة 

والعقل، فيثبت ما ورد في الكتاب والسنة مثل معرفة الله وصفاته، ويستدل بالأدلة العقلية والبراهين المنطقية 

 

 .10 ،الجنية القطوف  ،الديرشوي - 113
 " موقع النجاح نت.اللغة العربية والمسيرة التعليميةمقالة بعنوان " حقي،خاشع  - 114
 .158 ،(2007 ،دار الفكر العربي: )القاهرة ،الإسلامية تاريخ المذاهب  زهرة،أبو محمد  - 115



 

100 
 

هي نقلاً، فهو لم يقم باتخاذ العقل   بها كماعلى صدق ما جاء في الكتاب والسنة بعد أن أوجب التصديق  

حَكَما على النصوص ليؤولها أو يمضي ظاهرها، بل استخدم العقل كأداة تكميلية للنصوص. استند في ذلك 

مسائل عقلية تناولها الفلاسفة والمفكرين، مستخدماً هذه المسائل كأدوات لتوضيح وتوجيه الفهم نحو الحقائق 

 116الدينية.

يظهر للباحث أن استدلال علماء بوطان يعتمد على الأدلة النقلية والعقلية معًا، إذ يعُزز كل منهما 

الآخر. ويمكن ملاحظة ذلك عندما يوجهون نقدهم نحو مخالفيهم، الذين لا يعيرون الأدلة النقلية أي وزن، 

الماديين وغيرهم. فهؤلاء لا يعتبرون القرآن والسنة حجة. ولذلك، كان وقد لا يؤمنون بها، مثل الشيوعيين  

على العلماء التسلح بسلاحهم، بإقامة الأدلة العقلية التي تثبت صدق كلامهم والإيمان بالله، وأن القرآن 

 هو كلام الله. 

ومع أن علماء جزيرة بوطان لا يرون ضرورة التعلم والخوض في التعمق في مسائل علم الكلام وكما 

أشرنا إليه في مبحث المدارس كيف استبدل الشيخ سيدا كتاب شرح العقائد بجوهرة التوحيد في التدريس في 

الخلافية المسائل  تدخل في  والآ   117المدارس حتَّ لا  الفرق  بعض  تظهر  بدأت  إن  ما  التي تمس لكن  راء 

عقيدتهم وتشك فيها رأى البعض منهم ضرورة استخدام الأدلة العقلية لتفنيد هذه الآراء المشككة، وعدم 

 السكوت عنها خوفا من أن يسبب عدم الرد على هؤلاء أن ينجر أبناء منطقتهم خلف آراء المشككين. 

التأويل الصحيح أي  لنا أنهم يتجهون إلى  يتبن  بالنسبة للتعامل مع الآيات المتشابهة حيث  أما 

اللغة صرف اللفظ عن   . صرف اللفظ عن معناه الظاهر إلى معان  أخرى تستمده من أحد استعمالات 

 

 . 64و 61 ،والسلوكرؤية في العقيدة  حقي،خاشع  - 116
117   -  Fadil Ayğan, "Tarihten Günümüze Cizre Yöresi Medreselerinde Kelam ve Akaid 
Öğretimi," Uluslararası Bilim, Düşünce ve Sanatta Cizre Sempozyumu Bildirileri, ed. M. 
Nesim Doru (Şırnak: Şırnak Üniversitesi, 2012), 464. 



 

101 
 

ظاهره يكون مسموحاً إذا كان هناك دليل قاطع يشير إلى أن الظاهر محال أو ممتنع وذلك يكون باستخدام 

القرائن المتعددة وفهم الاستعمال والعادات. يرون أن فهم مراد المتكلم يعتمد على القصد والمقصود، وقد 

اف، يؤكدون أنه عندما يتم تحديد يظهر ذلك في اللفظ نفسه أو في علامات وقرائن مصاحبة. وفي نهاية المط

 . مراد المتكلم بشكل واضح، يجب العمل بمقتضاه بغض النظر عن اللفظ الظاهر

العقلية تمتنع ثبوت  التي توهم أعضاء لله كاليد والرجل والعين والوجه، فالدلائل  فمثلا الصفات 

منهج 118وفي هذا يتفق منهج بوطان  .الأعضاء الجوارح لله تعالى، فوجب حمل هذه الأعضاء على وجوه المجاز

 : الاشاعرة حيث يقول الرازي

امتناع ثبوت الأعضاء والجوارح لله تعالى، فوجب حمل هذه  العقلية قامت على  الدلائل  إلا أن 

  تدبيره وتسخيره. قال تعالى: الأعضاء على وجوه المجاز، فنقول إنه يقال فلان في قبضة فلان إذا كان تحت  

والمراد منه كونه مملوكا له، ويقال هذه الدار في   [30﴿إِلاَّ علََىَٰ أزَوْاَجِهِمْ أوَْ ماَ ملََكَتْ أيَْماَنُهمُْ﴾ ]المعارج:  

يد فلان، وفلان صاحب اليد، والمراد من الكل القدرة، والفقهاء يقولون في الشروط وقبض فلان كذا وصار 

في قبضته، ولا يريدون إلا خلوص ملكه، وإذا ثبت تعذر حمل هذه الألفاظ على حقائقها وجب حملها 

 119.نصوص عن التعطيلعلى مجازاتها صونا لهذه ال

تراثهم   النحو، اتسم منهج علماء جزيرة بوطان في دعوتهم إلى الإسلام بالتركيز على فهم  بهذا 

وثقافتهم. وقد تجلى هذا التركيز من خلال العناية الخاصة باللغة العربية، ويظهر ذلك بشكل واضح من 

هدين لاستمرارية خلال تدريسهم قواعد اللغة العربية وتأليفهم للكتب الأخرى بالعربية، حيث يسعون جا

 تعلم اللغة العربية والاستزادة من الثقافة العربية والإسلامية. 

 

 . 251 ،السلفيةردود على الشبهات  ،الديرشوي - 118
  . 27/474، مفاتيح الغيب الرازي، - 119



 

102 
 

تعد هذه المؤسسات والأفراد تجسيدًا حيًا للحب العميق الذي يحمله هؤلاء العلماء نحو اللغة العربية  

وتراثها، وتعكس اهتمامهم العميق بالإسلام وتراثه الأصيل. إن هذا الالتزام الشديد يعكس إيمانهم القوي 

 لعربي والإسلامي. بقيم ومبادئ الإسلام، ويؤكد التواصل الحيوي بين مجتمعاتهم والتراث ا

 

  أهم قضايا العقيدة   تقريرو دور علماء بوطان في توضيح    المطلب الثاني:

يركز هذا المطلب على جهود علماء جزيرة بوطان في بيان أبرز مسائل العقيدة الإسلامية، من 

توحيد الله وصفاته، إلى ضرورة النبوة ومكانة الصحابة، مع تسليط الضوء على موقفهم من البدع ودورهم 

 في توضيح هذه القضايا للعامة وترسيخها في المجتمع. 

 

وجود الله   إثبات أولا : جهودهم في    

يعُد الإيمان بوجود الله عز وجل أساسًا تبُنى عليه جميع مسائل العقيدة؛ فهو الأصل الذي تتفرع 

 .عنه سائر القضايا الاعتقادية التي يجب على الإنسان أن ينهض بعقله للتأمل فيها، ومن ثم الإيمان بها

القول: إن جميع حقائق الكون إنما هي تجليات لفيض عن حقيقة عظمى، هي ذات الله ويمكن  

سبحانه وتعالى. ومن المحال أن يدُرك الإنسان ماهية الحقائق الجزئية قبل إدراكه لمنبعها وأصلها الأول. ومن 

 هنا، كان لابد للباحث عن معرفة الكون أن يبدأ أولًا بمعرفة خالقه. 

وعلى هذا الأساس، تعُد قضية وجود الله تعالى من القضايا العلمية التي تتعلق بجانب من جوانب  

المعرفة، لكنها لا تخضع للتجربة والملاحظة الحسية المباشرة، بل يتُناول إثباتها عبر الأدلة العقلية والبراهين 

 :ظمى يسلك أحد طريقينالاستدلالية المحكمة. ولهذا، فإن سبيل التحقيق في هذه القضية الع



 

103 
 

الطريق الأول: النظر المباشر في إثبات وجود الله عز وجل، باستخدام المنهج العقلي الذي يعتمد 

في القضايا الغيبية، عبر إقامة البراهين القطعية التي تثبت وجوده بشكل يقيني، ومن ثم الإيمان بحكمته وعدله 

 .وتنزيهه عن العبث والباطل

الطريق الثاني: النظر في نظام الكون وإتقانه، والتأمل في دقته وعجائبه، ومن ثم الاستدلال بذلك 

على وجود الخالق المدبر الحكيم؛ إذ إن إتقان الصنعة يدل على وجود الصانع، وانتظام النظام يدل على 

 .وحدة الخالق وكمال علمه وحكمته

وبهذه المنهجية العقلية الرشيدة يتأسس الإيمان بوجود الله تعالى، ويغدو الإيمان نتيجة حتمية للنظر 

 العقلي السليم، لا خضوعًا لوهم أو تسليمًا بغير دليل. 

 

 وجود الله دلالات 

 الله  وجود إثبات  في  بوطان جزيرة   علماء عليها اعتمد  التي  العقلية الأدلة استعراض في  الشروع قبل

 المدرسة  خاص وبوجه  الأخرى، الكلام علم  مدارس  في  الأدلة  هذه  حضور  على  الوقوف أولاً  يحسن  تعالى، 

 الأشعري،   السياق  في   وتفسيرها  لها   تناولهم  كيفية  بيان   فينبغي  لديهم،   الأدلة   هذه   وجود   ثبت   وإذا.  الأشعرية

 . الخاصة  عقيدتهم   إطار   ضمن   الأدلة  هذه  مع بوطان   علماء تعامل  وكيف

 ودليل  والعناية،   الغاية  ودليل  ،(والإبداع  الخلق)  الحدوث  كدليل  الله،  وجود  على   العقلية  فالأدلة

 فقد.  بالغاً   اهتماماً   الأشاعرة  علماء  لها  أولى  وقد   عموماً،  الإسلامي  الكلام  علم   في راسخة  أدلة هي  العقل،

 الاستدلال   هذا  قيدوا  نفسه   الوقت   في   لكنهم   تعالى،   الله   وجود   إثبات   في   العقل  أهمية   على   الأشاعرة   أكد

 . التشبيه  أو   التجسيم  شبهة  في الوقوع  من  تحصيناً  وسنة،  قرآناً   الشرعية،  النصوص   إطار  في يكون   بأن 



 

104 
 

 العقل   أن  ترى   والتي   العقدية،  مبادئهم   يوافق  منهج   ضمن   الأدلة   هذه   طرُحت   الأشعرية،  المدرسة   وفي

 هذا  وعلى .  الكاملة  الحقيقة   إلى   للوصول   الوحي  عن   يستغني   لا   أنه   إلا   الاستدلال،   في   هامة   أداة   كان  وإن 

 إثبات  على   يقوم  مثلاً   الحدوث  فدليل.  عندهم   خاصاً   تفسيراً   الأدلة  هذه  من  دليل  لكل  أن  نجد   الأساس،

 الإمام   ذلك   بيّن   كما   تعالى،  الله   وهو   مُحدِث،   وجود   يستلزم   مما   وأعراض،  جواهر  من  فيه  بما   العالم   حدوث

 لإثبات   الحدوث   بدليل  استدل  الذي  ،في كتابه "الاقتصاد في الاعتقاد"  الغزالي  الإمام  ذلك   في  وتبعه  الجويني،

 . وجل عز الله  وجود 

من الأدلة العقلية على وجود الله تعالى، ومنها قوله في معرض   " جملةً في كتابه "الإنصاف  ذكر الإمام الباقلاني  

 :الاستدلال

فإناّ لا نشكّ في جهل من أخبرنا عن كتابة نشأت بنفسها من غير كاتب، أو عن صناعة وُجدت 

من غير صانع، أو عن حياكة حصلت من غير ناسج. وإذا ثبت هذا في العقل، وجب القول بأن صور 

العالم وحركات الأفلاك مرتبطة بصانع أوجدها ومحدِث أحدثها؛ إذ هي أدقّ وأعجب صنعًا من كل ما 

.يستحيل وجوده إلا من صانع 
120 

 على   يدل   مما  للعبثية،  فيه  مجال  لا   محكم   نظام  وفق  يسير  العالم  أن   فيُظهر  والعناية،  الغاية  دليل  أما

 خلال   من  الله  وجود   إدراك  على   الإنسان   قدرة  يؤكد   كذلك  العقل  ودليل.  الخلق   في  وقصد   حكمة  وجود

" الدين  علوم  إحياء"  في   ذلك   عن   الغزالي   الإمام   عبّر   وقد .  يكفي  لا  وحده  العقل   كان   وإن   العقلي،  التأمل

 تكاد   بل  ويقدره،   يحكمه  وفاعل  يدبره   صانع  عن   يستغني   لا  المحكم   والترتيب العجيب   الأثر   هذا  إن: "بقوله

 

 . 30 ،الإنصاف فيما يجب اعتقاده ولا يجوز الجهل به:  الباقلاني - 120



 

105 
 

 الصفات   لله  الغزالي  أثبت  كما  121". تدبيره  بمقتضى  ومصرّفة  تسخيره   تحت   مقهورة  بكونها   تشهد  النفوس  فطرة

 .العالم  حدوث   مسألة  في الجويني  الإمام   ذلك   في ووافقه  الكريم،   القرآن  في   نفسه   بها  وصف  التي

 الرد   في  اللمع"  كتابه  ضمن  الأدلة   هذه  تناول  قد   الأشعري  الحسن  أبا   أن  نجد  السياق،   ذات   وفي

 الإنسان،  خلق  كمال   تأمل  خلال من  تعالى  الله  وجود وجوب  على  استدل حيث  ،"والبدع الزيغ أهل  على

 على  دليل  هو  باللحم،  مكسوة  عظام  إلى  ثم   مضغة  إلى  ثم   العلقة  إلى  النطفة  من  الإنسان   انتقال  أن   مبيناً 

 122. المتقن  الخلق  هذا  وراء حكيم   مدبرّ  وجود 

 مدى   نتبين  أن  الأدلة،  هذه   من  بوطان   جزيرة   علماء  موقف   دراسة  عند   الضروري  من  فإنه  وعليه،

 الاتفاق   أوجه   إبراز   مع  عقيدتهم،   ضوء   في  العقلية  الأدلة  لهذه  تناولهم  وكيفية  الأشعري،  المنهج   بهذا  تأثرهم 

 التوسع  سيتم  التالية، الفقرات  وفي . التقليدي الأشعري  بالفكر  مقارنة البراهين لهذه  عرضهم  في  والخصوصية

 منطقي   إطار  ضمن  تأصيلها   في   طرائقهم  بيان   مع  الأدلة،   لهذه   بوطان  جزيرة   علماء  تناول   كيفية  تحليل  في

 . الكلامي  ومسلكهم  عقيدتهم أصول مع   يتسق  متماسك 

 

 دلالة الفطرة  .1

تعُدّ الفطرة السليمة التي فطر الله الناس عليها هي الإسلام ووجود الله تعالى. فكما ورد في القرآن 

الِله  ﴿الكريم:   لِخلَْقِ  تَـبْدِيلَ  لَا  هَا  عَلَيـْ النَّاسَ  فَطَرَ  الَّتِي  الِله  النَّاسِ لَا   ذَلِكَ فِطْرَتَ  أَكْثَـرَ  وَلَكِنَّ  الْقَيِّمُ  ينُ  الدِّ

 . [ 30]الروم:   ﴾يَـعْلَمُونَ 

 

 . 1/105(، 1995، )بيروت: دار المعرفة، إحياء علوم الدينالغزالي،  - 121
 .81(، 2011، )القاهرة: مطبعة مصر، اللّمع في الرّد على أهل الزّيغ والبدعالأشعري أبو الحسن،  - 122



 

106 
 

وتشير الفطرة إلى الخلقة التي خلق الله الناس عليها، وجعلهم مفطورين على محبة الخير وكراهة الشر، 

 ومستعدين لقبول الحق والخير والإخلاص لله تعالى. 

لذلك ذهب بعض من علماء جزيرة بوطان كالشيخ خاشع حقي والدكتور محمد سعيد اوزر فارلي 

على دلالة الفطرة، وبيّنوا أن إدراك الإنسان لوجوده ولوجود الله أمر فطري. لان الأصل أن يولد على الإيمان 

 123جوده. بوجود الله، فالله تعالى ليس محل شك عند الإنسان، بل هو مفطور على الإقرار بو 

ولذلك نرى من خلال الآيات الماضية أن القرآن الكريم يركز على وحدة الله وتفرده في كل الأمور 

أكثر من التركيز على وجوده. حيث يتم التركيز أولًا على ميل الإنسان الفطري للتوجه إلى الله عند خلقه، 

المؤمنين أن لجوء غير  السليمة. كما  بطبيعته  للإيمان  الإنسان  ميل  يبرز  اللهمما  المساعدة في   ، إلى  وطلب 

امتلكت  ولذلك،  الخالق.  إلى  اللجوء  إلى  للإنسان  الفطري  الميل  على  دليل  هو  الشديد  الخطر  لحظات 

 124المجتمعات إيماناً على مر العصور، وتم ذكر الله وتعظيمه في كل لغة. 

الناس ينكرون وجود الله تعالى، فمع وضوح   الفطرة على توحيد الله، ظهرت طوائف من  دلالة 

ويسندون ما يحدث في هذا الكون إلى الطبيعة أو الصدفة، ويجهرون بذكر أدلتهم على إنكار وجود الخالق 

مما دفع   125العظيم في وسائل الإعلام. ويعود ذلك، كما هو مذكور في القرآن، إلى العناد والكبر والتعصب، 

 بعض علماء جزيرة بوطان إلى تقديم بعض الأدلة العقلية التي تثبت وجود الله تعالى. 

 

 .  70, 69 ،والسلوكرؤية في العقيدة  حقي،خاشع  - 123
 - M. Sait Özervarlı, İsbât-ı Vâcib, Türkiye Diyanet Vakfı İsla ̂m Ansiklopedisi, (İstanbul: 

TDV Yayınları, 2000), 495. 
 - Göksu, Muhammed Göksu, Muhammed Nurullah Seyda El-Cezerînin Hayatı Şahsiyeti 
Ve Tasavvuf Anlayışı, 658 

124  - Özervarlı, M. Sait, İsbât-I Vâcib, 495. 
 .26؛ والفتح 14انظر: سورة النمل آية  - 125



 

107 
 

فنجد الشيخ محمد نور الله سيدا، والشيخ محمد نوري الديرشوي، والدكتور محمد سعيد البوطي 

يذكرون بعض هذه الأدلة العقلية، بهدف مناظرة من يلجأ إلى الأفكار الفلسفية في إنكار وجود الله، وإقناعه 

 بأرجحية أدلة الموحدين وإبطال مزاعم هؤلاء. 

 

 ومن هذه الأدلة العقلية، هي:   الأدلة العقلية:  .2

 دليل الخلق والابداع  -أ

يعُدّ برهان الخلق والإبداع من أقدم البراهين العقلية التي تثُبت وجود الله تعالى، وهو برهانٌ قاطعٌ ينبثق من 

 تأمّل ما في الكون من مخلوقات  مُتقنة  ومُبدعة . 

كما بيّن علماء الجزيرة هذا الإبداع الإلهي بقولهم: "لو ذهبت تصف مظاهر التناسق بين هذه 

التدبير  روعة  من  خاسئًا  الفكر  إليك  ولرجع  ذلك،  عن  العمر كله  لضاق  أمامك،  تراها  التي  المكونات 

ا يجري العجيب، حيث تسير كلها وفق نظام مرتب لا يتخلف. وكذلك انظر إلى تأليف جسم الإنسان وم

 فيه من العمليات المعقدة التي لا دخل لأحد فيها." 

فإنّ وجود هذه الأشياء بعد عدمها، وتحول بعضها إلى بعض، وتولد بعضها عن بعض، وتوقف 

بعضها على بعض، كلّ ذلك يدلّ على أنّ هذا الكون لم يكن موجوداً منذ الأزل، بل هو مخلوقٌ من قبل  

 126الله تعالى. 

 

 .30  ،النبوةإثبات  ،جيجك؛ 94,95 ،الشبهات السلفيةردود على ، الديرشوي .؛ 12 ،الطبيعة طنين  سيدا،نور الله  - 126
 - Özervarlı, M. Sait, İsbât-I Vâcib, 495 



 

108 
 

فمن خلال هذا الرأي يتبين لنا أن هذا النظام الذي يُلاحظ في الكون لا يمكن أن ينشأ من تلقاء 

نفسه. وفقًا لهذا الدليل، فإن وجود العالم، وجماله الجمالي، وعمله المنسجم، واستمراريته دون خلل خلال 

 .ذي قدرة لا متناهيةفترة محددة، كل ذلك لا يمكن أن يكون ممكنًا إلا إذا نُسب إلى وجود إلهي  

فإذا سلطنا ضوء العقل على هذه الملاحظة، فإنه يحكم بأنّ هذا الموجودات كلّها هي من قبيل  

الممكنات، أي أنّها لم تكن موجودة في الماضي، ثمّ وجدت بفعل مُوجد  واجب الوجود لذاته، وهو الله 

 سبحانه وتعالى. 

ويمتدّ هذا الدليل ليشمل العالم كله، أو الموجودات جميعها، فلا بدّ لها من موجد  واحد  فقط، وموجدها هو 

 الله سبحانه وتعالى واجب الوجود بذاته.

وهكذا تبين لنا أن الإيمان بوجود الله هو ثمرة العقل والفطرة السليمة، فالمؤمنون يعتمدون لإثبات وجود الله 

 على عقولهم السليمة وفطرهم السويَّة

  دليل الغاية  -ب

يعُدّ دليل الغاية من أهمّ البراهين العقلية التي تثُبت وجود الله تعالى، وهو برهانٌ يعتمد على تأمّل 

 تعقيد المخلوقات وانسجامها، مماّ يدلّ على وجود خالق  حكيم  مُتّصف  بالعلم والإتقان. 

بناءً على هذا التعريف، يمكن اعتبار الغاية كقانون ساري على جميع المخلوقات، حيث يعمل كل 

شيء في الطبيعة نحو تحقيق هدف معين. تقوم العلة الغائية بتحديد مسارات التغييرات، إذ تكون موجودة 

ل على المال كهدف في الذهن قبل أن تظهر في الواقع الخارجي. فمثلاً، يكون الانسان يتطلع إلى الحصو 

وكما شرح الشيخ نور الله   127غائي لعمله، ويكون هذا الهدف موجودًا في ذهنه قبل أن يبدأ العمل فعليًا. 

 

 91، (1997 العلميّة، طبعة دار الفكر المطبعة )دمشق:  ،الكونيّة كبرى اليقينيّات  البوطي، - 127



 

109 
 

 الأم،سيدا، يتكون الانسان في بدايته من خلية واحدة تتطور لتشكل أجزاءه المعقدة، ويبدأ تكوينه في بطن  

   128حيث تبدأ وظائفه الحيوية، مثل التنفس والإفرازات والتغذية، من خلال الحبل السري. 

بالتأكيد، يوفر هذا المثال دليلًا واضحًا على وجود خالق حكيم وراء هذه العمليات المنطقية المرتبة  

 الدقيقة، مما يؤكد وجود خالق يتسم بالعلم والإتقان. بدقة. فالإنسان يستفيد من معرفة نظام هذه العمليات  

منهج   ا قد سلكأنهما   د نج وكذلك البوطي  بالنظر إلى منهج نور الله سيدا في كتابه "طنين الطبيعة"  

النظر في النفس كدليل على وجود الله، يظهر أن أبا الحسن الأشعري قد  الإمام الأشعري الذي اعتمد 

استخدم دلائله على وجود الله في شكل مسائل في كتابه "اللمع في الرد على أهل الزيغ والبدع". وقد استدل 

لذي يتمتع بكمال وتمام، يبدأ على وجوب الوجود بكمال خلق الإنسان، حيث أشار إلى أن الإنسان، ا

ثم علقة ثم لحما ودما وعظما. وهذا يدل على أنه لم ينتقل من حالة إلى حالة، بل يوجد في حالة   ، كنطفة

كمال قوته وتمام عقله. وبالتالي، لا يستطيع أن ينتقل بنفسه من حالة إلى أخرى، فهو لا يستطيع خلق 

ه جارحة، مما يدل على أنه في حالة ضعفه ونقصانه عن فعل لنفسه سمعا ولا بصرا، ولا يستطيع خلق لنفس

ذلك، أي في حالة النقصان، فهو أعجز، وما قدر عليه في حالة النقصان فهو في الكمال أقدر، وما عجز 

 129عنه في حالة الكمال فهو في حالة النقصان أعجز. 

التي  المفاهيم  أبرز  من  العناية  مفهوم  يعُد  العناية.  دليل  الغائي هي  الدليل  الأخرى من  النسخة 

أحد  العناية  دليل  يعتبر  الاختراع،  دليل  إلى جانب  الفكري.  نظامه  ابن رشد في  الفيلسوف  استخدمها 

ذين الدليلين بأنهما الدليلين الرئيسيين اللذين قدّمهما ابن رشد لإثبات وجود الله. وقد وصف ابن رشد ه 

 .يتوافقان مع ما ورد في القرآن، ويعُتبران الطريق الأنسب وفقًا للشريعة

 

 .14 ،الطبيعة طنين  سيدا،الله  نور - 128
 .81 ،والبدع اللّمع في الرّد على أهل الزّيغ  ،الأشعري - 129



 

110 
 

 :يرتكز دليل العناية على أساسين رئيسيين

 .أن جميع الكائنات الموجودة في الأرض خُلقت بطريقة تتناسب مع وجود الإنسان  .1

 130.أن هذا التناسب لم يكن نتاجًا للصدفة، بل تم بفعل إرادة خالق حكيم ومدبر .2

يرى علماء   ، "الكشف عن مناهج الأدلة في عقائد الملةفي كتابه "  تمامًا كما هو الحال مع ابن رشد 

ملا أحمد الجزيري، أن النظام والترتيب الدقيق الذي   قبلهما   جزيرة بوطان مثل نورالله سيدا والديرشوي، ومن 

، فإن وجود أي فعل لهم وفقًا    .ليس نتاج صدفةيسود الكون والمخلوقات التي خرجت من العدم إلى الوجود  

 131أو حدوث أي عمل يتطلب بالضرورة وجود خالق مدبر له. 

خلاصة القول، يعُتبر دليل الغاية الواضحة في تكوين المخلوقات والحكمة اللازمة في تسييرها وتناسق 

المظاهر الكونية، دليلاً قاطعًا على وجود الله الخالق، الذي خلق هذه المخلوقات وبث فيها الغاية والهدف. 

ه، بناءً على تلك المظاهر الكونية المتنوعة وبالتالي، ينبغي أولًا توحيد الله الذي قدمنا أدلة قاطعة على وجود

والمتناغمة. وينتج عن ذلك سقوط جميع الفلسفات المادية التي تدّعي أن المادة هي أم الوجود، وأن جميع 

مظاهر الكون تنبعث من التناقضات وتقارعها. ويجدر بالذكر أن الشيخ محمد نوري قد قدّم رداً مفصلاً 

 بأسلوب متقن يتحدى العقول ويثير الاهتمام.   132"ردود على الشبهات"،  على هذه الفلسفات في كتابه

 

 

 . 80(، 1998)بيروت: مركز الدراسات الوحدة العربية،  ،الكشف عن مناهج الأدلة في عقائد الملة ابن رشد،  -130

131 Öz, Ruhullah. "Sufinin Akidesi: Molla Ahmed el-Cizîrî Örneği". Şırnak Üniversitesi 
Yayınları (2019), 8. 

 وما بعدها.  82، ردود على الشبهات السلفيةالديرشوي،  - 132



 

111 
 

التوحيد تقرير    فيجهودهم    :ثانيا    

إن إثبات وجود الله والتوحيد من الدعائم الاساسية في الدين الإسلامي ويعُتبر التَّوحيد عند المسلمين 

﴿وَمَا أرَْسَلْنَا مِنْ قَـبْلِكَ مِنْ رَسُول  الكريم:  محور العقيدة الإسلاميّة، بل محور الدِّين كلّه، حيثُ ورد في القرآن  

   133. [25إِلاَّ نوُحِي إلِيَْهِ أنََّهُ لَا إلََِٰهَ إِلاَّ أنَاَ فاَعْبُدُونِ﴾ ]الأنبياء: 

التوحيد يُشكّل نصف الشهادتين التي ينطق بها من أراد الدخول في الإسلام، وهو الأساس الذي 

تبُنى عليه بقية المعتقدات الإسلامية. لذلك اعتنى الله تعالى بتعليم عباده عقيدة التوحيد، فجعلها ظاهرة 

ها في قلوب الناس. وقد حرص واضحة في جميع سور القرآن وآياته، وأرسل الرسل والأنبياء لتقريرها وترسيخ

علماء المسلمين، منذ العصور الإسلامية الأولى، على تعليم علم التوحيد ونشره، فألّفوا فيه الكتب والدواوين، 

 134ودرّسوه في المساجد والمدارس. 

التي كثرت فيها الكلام وشغلت بال الفلاسفة قديماً فلذلك، تعد هذه المسألة من أكثر المسائل  

وحديثاً، واختلفت حولها الآراء ما بين الإقرار والإنكار، وبين المفرط في التشبيه والتجسيم، وأيضًا تشبيه 

الخالق بالمخلوق وما إلى ذلك. وبالتالي، فإن التشكيك في التوحيد أو إنكاره يعتبر بمثابة إنكار الشريعة 

وهنا تكمن خطورة هذا الفكر على الشريعة الإسلامية بشكل عام. لذا، كان لزامًا على الجميع أن برمتها،  

 يواجه هذا التحدي، الذي يعد أهم تحد  يفرضه أصحاب هذا الفكر على عقائد المسلمين. 

س علماء جزيرة بوطان، كغيرهم من العلماء قديماً وحديثاً، بخطورة هذا الفكر، فلذلك ساهموا  أح

بشكل كبير في تقرير عقيدة التوحيد وتحذير الناس من أي انحراف عن أصلها أو كمالها، سواء عبر التأليف 

 

 . 25سورة الأنبياء/  - 133
دار الكتب : )بيروت ،الأمةرأي الجماعة في بيان عقيدة السواد الأعظم من  ،محمد مفتوحين الروضي االتميني الإندونيسي، - 134
 . 1/27 ،(2021 ،العلمية



 

112 
 

أو من خلال دروسهم ووعظهم وخطبهم. حيث برز في هذا المجال وساهم ونشر هذا العلم: الشيخ سيدا 

 . ...وغيرهم الجزري، والشيخ نور الله، والشيخ محمد نوري

 بين  شبه  أي  وجود  وإنكار  الله،  مع  أخرى   آلهة  أي  وجود  بعدم  الاعتقاد  الإسلام   في   التوحيد  يشمل

 ولا   ملكه،  في   بالتصرف   المتفرد  هو .  نِدَّ   ولا   له  شريك  لا   صمدٌ،   فردٌ   أحدٌ،   واحدٌ   الإسلام  في   الله .  وخلقه  الله

 كان،  شاء  فما  لحكمه؛   معقب  لا يريد،  لما  الفعّال  هو.  وإرادته  بمشيئته  يحدث  شيء  وكل   يفعل،   عما   يُسأل

 غير  هو.  شيء  مثل  هو  ولا   شيء  كمثله   ليس  الأجسام،  يشبه  ولا   بجسم   ليس   الله .  يكن  لم   يشأ  لم  وما 

 135. وتدبيره خلقه  من   والمكان  فالزمان  مكان، أو  بزمان  محدود

لقد جرى علماء جزيرة بوطان على ما ذهب إليه الأشاعرة إلى أن حقيقة الوحدانية هي عبارة عن 

نفي التعدد في الذات والصفات والأفعال، فهو سبحانه لا شبيه له في ذاته ولا في صفاته ولا في أفعاله، 

 . وأفعالاً   ،وحدته ذاتاً، وصفاتاً  ،اعتقادوالتوحيد هو إفراد المعبود بالعبادة مع  

عبارة عن سلب التعدد والكميّة،   الوحدانية هوحيث يقول: الشيخ علوان الحموي في شرح عقيدته:  

وهو واحد في ذاته، وفي صفاته، وفي أفعاله، ليس له شريك في واحد منها، وَالْقِيَامِ بنِـَفْسِهِ: وهو عبارة عن 

نفي الافتقار، والمراد به الغِنى المطلق، ومعناه أنّ الله تعالى لا يحتاج إلى شيء، وكل شيء يحتاج إليه تعالى، 

المماثلة، أي لا يُشبهه تعالى شيء، ولا يُشبه وَالْمُخَالَفَ  للِْحَوَادِثِ: أي الجائزات، وهي عبارة عن نفي  ةِ 

 136شيئا.

 

 .1/89 ،(2008 ،دار المعرفة :)بيروت ،الدينإحياء علوم  الطوسي،أبو حامد محمد بن محمد الغزالي  - 135
 . 14 ،م2013هـ, 1434جميل عبد الله عويضة,  تحقيق، ،الحمويشرح عقيدة الشيخ علوان  محمود،محمد بن  - 136



 

113 
 

وجد ذكّر الشيخ سيدا مريديه كثيراً بضرورة تجنب تشبيه الله بالمخلوق وعدم نسيان أن الله هو  
ُ
الم

الوحيد، خلق كل شيء من عدم، حيث قال: "تجنبوا تشبيه الله بالمخلوق. الله لا يشبه أي شيء. الله هو 

وجد الوحيد 
ُ
 ".الم

وأضاف: لو كانت هناك علاقة بين الخالق والمخلوق، لكان المخلوق جزءًا من الخالق، لكن المخلوق 

في  للخالق  مرآة  أو  أثر  أي  يوجد  لا  الخالق.  بقوة  بالكامل  المخلوق  ظهر  بل  الخالق،  من  جزءًا  ليس 

 137المخلوق. 

يعتقد الشيخ نور الله سيدا أن وجود الله تعالى ووحدته، وكل ما جاء من الله تعالى، واضح بذاته، 

ولا حاجة للتفكير والإثبات أو تقديم البراهين عليه ما لم تكن هناك آفة أو مرض روحي كارثي يؤثر في 

مرض في الإدراك. فبمجرد الفهم والإدراك. وإن الحاجة إلى التفكير والإثبات محصورة فقط في حال وجود  

  138أن يزول المرض المتعلق بالقلب والبصيرة، تصبح جميع الأمور واضحة بشكل طبيعي. 

يستدل علماء بوطان على وحدانية الله بمثال عن الإنسان؛ فإذا تخيلنا جسد الإنسان ككتاب، 

فإن حقيقة أن كل إنسان يتكون من "أحرف" مثل الأذنين والأنف واللسان والشفتين، وأن هذه "الأحرف" 

وبنفس الطريقة. متشابهة في كل إنسان وتظهر الوحدة، تدل على أن جميع البشر قد خُلقوا في نفس المكان  

بينها وتفاعلاتها  السماوية والأرضية، والعلاقات  القوى  العين وخلايا الجسم، ووحدة  تُظهر وحدة خلايا 

 

137 - Fatih Musa Elmali, Şeyh Seydâ El-Cezerî’nin Sünnete İttiba Görüşleri, 72. 
138   -  Muhammed Göksu,  Muhammed Nurullah Seyda El-Cezeri'nin Hayatı Şahsiyeti Ve 
Tasavvuf Anlayışı,.658. 



 

114 
 

المتناغمة والمتوافقة، وجود وحدة في كل شيء. وتُظهر هذه الوحدة أيضًا أن الخالق الذي خلق هذه الكائنات 

 139هو واحد من حيث الذات والصفات. 

  الدليل العقليومن أهم أدلة التوحيد:  

توحيد الله تعالى يُـعَدّ البرهان العقلي من أهم البراهين التي اعتمد عليها علماء بوطان في تقرير  

ونفي تعدد الخالق المدبرّ، وقد بنوا استدلالهم على ما يعُرف في علم الكلام باسم "دليل التمانع"، وهو من 

 وغيرهم من المتكلمين، انطلاقاً من الأصل القرآني في قوله تعالى:   140الأدلة التي تبناها علماء الأشاعرة 

 [22]الأنبياء:   كَانَ فِيهِمَا آلِهةٌَ إِلاَّ اللَّهُ لفََسَدَتاَ فَسُبْحَانَ اللَّهِ رَبِّ الْعَرْشِ عَمَّا يَصِفُونَ﴾  ﴿لَوْ 

يتألف هذا البرهان من مقدمتين أساسيتين: الأولى هي وجود الانسجام والوحدة والتناسق في عالم الخلق، 

والثانية هي أنه لو كان يحكم هذا الكون إلهين أو أكثر، فلا بدّ أن نتساءل: هل يكفي وجود إله  واحد  

 لإدارة الكون؟  

 إن قلنا: يكفي وجود إله  واحد ، فوجود الآخر عبثٌ لا معنى له.   

وإن قلنا: لا يكفي وجود إله  واحد ، فهذا يعني أنّ كلًا منهما عاجزٌ عن إدارة الكون بمفرده، مماّ 

طلقة التي يجب أن يتّصف بها الإله. كما أنّ تعدد الآلهة يلُزمنا بفرض صفات الكمال 
ُ
ينُافي صفة الكمال الم

ع يثُبت استحالة اتفاق تصرفات هذه الآلهة والتّصرف التام في جميع الممكنات في كلّ إله  منهم. ولكنّ الواق

تعددة بشكل  تام  على أثر  واحد ، مماّ سيؤدي إلى فساد هذا الأثر.
ُ
 141الم

 

139     Cengiz, Yunus. "Muhammed Nurullah Seyda’nın Doğa Okuması – Taninü’t-Tabi’a 
Eseri Üzerine". Journal of Awareness 14/15 (Nisan, 2012), 276. 

 . 9، الإنصاف فيما يجب اعتقاده ولا يجوز الجهل بهالباقلاني،  - 140
 .14 ،الحمويشرح عقيدة علوان  ،الحمويعلوان ؛ 112 ،اليقينياتكبرى  البوطي، - 141



 

115 
 

فساد ، بل يسير بإِتقان  مُبهر  دون أيّ    ،الكون وبما أننا لا نلاحظ أي اختلال أو خلل في هذا    

الحاكمة فيه، فندرك بالبداهة والضرورة أنها تنشأ من مبدأ واحد وأنها مخلوقة ومدبرة من إلهٌ واحدٌ   والقوانين

مجالات الاختصاص، مثل: من ولو تعددت الآلهة، لحصل بينها التنازع في  142مُتّصفٌ بالحكمة والإتقان. 

 يتولّى الإحياء؟ ومن يتولّى الإماتة؟

وهذه القضية الحتمية لتعدد الآلهة يؤُيّدها الواقع المحسوس، ويُصوّرها القرآن الكريم بأبلغ تصوير  في قوله 

 . [ 22]الأنبياء:   يَصِفُونَ﴾كَانَ فِيهِمَا آلِهةٌَ إِلاَّ اللَّهُ لَفَسَدَتاَ فَسُبْحَانَ اللَّهِ رَبِّ الْعَرْشِ عَمَّا    ﴿لَوْ تعالى:  

على وضوح الدليل العقلي في هذه المسألة، ويُشير إلى بعض الآيات القرآنية التي   أحمد ناسويؤُكّد الشيخ  

 مثل:   143تثُبت توحيد الله تعالى، 

إِن يَـتَّبِعُونَ إِلاَّ   ﴿أَلَا إِنَّ للَِّهِ مَن في السَّمَاوَاتِ وَمَن في الْأَرْضِ وَمَا يَـتَّبِعُ الَّذِينَ يَدْعُونَ مِن دُونِ اللَّهِ شُركََاء 

 . [66]يونس:    يَخْرُصُونَ﴾الظَّنَّ وَإِنْ هُمْ إِلاَّ 

ومن خلال ما تقدم، يتبين أن الدليل العقلي الذي اعتمده علماء جزيرة بوطان ـــ وهو دليل التمانع 

ـــ يُـعَدُّ من أقوى البراهين على إثبات توحيد الله تعالى. كما أنه تصديق لما جاء في القرآن الكريم، الذي اهتم 

 .في آيات كثيرة بذكر الدلالات على توحيد الله سبحانه وتعالى

وقد أولى علماء جزيرة بوطان، كسائر علماء أهل السنة من السلف والخلف، اهتمامًا كبيراً بتوحيد 

الله، فلم يكتفوا بتعليم الناس التوحيد فقط، بل كانوا يحذرونهم أيضًا من الشرك بجميع أنواعه، الذي ينافي 

 

  ، يالبوط   ؛38  -29  ،(2008  الفكر،  دار)دمشق:    ،المعاصرة  والفلسفات  التوحيدية  المذاهب  ،البوطي  رمضان   سعيد  محمد  - 142
 .77 ،اليقينياتكبرى 

143  - Ehmed Mela Yusuf Nas, Xulasa ‘Eqîda Musulmanê Sunnî (1992),3. 



 

116 
 

أصل التوحيد، ومن كل ممارسة أو اعتقاد يمكن أن ينقص من كماله. وقد ظهر حرصهم على نقاء العقيدة 

 .الإسلامية في قلوب الناس بوضوح في كتبهم، ومواعظهم، وإرشاداتهم، وكذلك في خطبهم 

ذكر أن الشيخ سيدا وعلماء آخرين   144وفي مقابلة مع الشيخ وهاج الدين بن الشيخ صاحب، 

من منطقة بوطان، كانوا يبدؤون خطبهم ومواعظهم بالدعوة إلى الإيمان بالله والتوحيد به، خاصة في زمن 

كثرت فيه الدعوات إلى الإلحاد وإنكار وجود الله في المجتمعات. ولذلك، كانوا يدركون أن الإلحاد قد ينتشر  

ا بتعزيز  يوُاجه  لم  إذا  يركزون بسهولة  بوطان  علماء  السبب، كان  ولهذا  الصحيح.  التوحيد  وتعليم  لإيمان 

 .دعوتهم على التوحيد، خاصة في مواجهة الإلحاد والتحديات الفكرية التي كانت تعترض المجتمعات

وفي الختام، يمكن القول: إن علماء جزيرة بوطان قد أدوا دوراً حيوياً في الحفاظ على نقاء العقيدة 

 الإسلامية وتعليم التوحيد للناس، مما ساعد على تقوية الإيمان ومواجهة التحديات الفكرية المعاصرة. 

 

 المسائل المتعلقة بالتوحيد 

المتعلقةَ بالتوحيد كأحدِ أركانِ العقيدةِ الأساسية، مُسلِّطاً الضوءَ على يتناول هذا الموضوعُ المسائلَ  

قضايا دقيقة  مثلَ التوسلِ والكرامات. ويهدفُ إلى توضيح المفاهيمِ الصحيحةِ لهاتين المسألتين وفقَ عقيدةِ 

 عدُّ منحةً إلهيةً خاصة. علماءِ جزيرة بوطان، من خلال تحليل حدودِ التوسلِ المشروعِ وطبيعةِ الكراماتِ التي تُ 

 

 مسألة التوسلالمسالة الأولى:  

 

 مقابلة مع الشيخ وهاج  - 144



 

117 
 

إنَّ الخلاف الذي وقع بين أبناء الأمة في مسألة التوسل وصل إلى حدٍّ كبير، مع أنها ليست من 

المسائل التي تعتبر مهمة في العقيدة، بل هي مسألة فرعية تتعلق بكيفية الدعاء. ومن ثم، فلا داعي لتفخيم 

 القضية حتَّ يصبح الخلاف فيها كالخلاف بين دينين.

قبل الخوض في موقف علماء جزيرة بوطان، لا بد من التقديم بموقف المدرسة الأشعرية، إذ إن علماء بوطان 

 .يتبعون هذا المذهب، وتأثروا بأصوله في تقرير مسائل الاعتقاد 

ويقُرّون بجوازه بأنواعه المختلفة؛ كالتوسل بالأعمال 145يرى الأشاعرة مشروعية التوسل إلى الله تعالى، 

الصالحة، وبأسماء الله الحسنى وصفاته العلى، وكذلك التوسل بالأنبياء والصالحين، بشرط أن يفُهم التوسل 

على وجه الوسيلة لا العبادة، وأن يكون المقصود به طلب القرب إلى الله عز وجل بوسيلة يحبها ويرضاها. 

اعرة في هذا من مبدأهم العقدي الراسخ في أن الله سبحانه هو الفاعل الحقيقي، وأن التوسل وينطلق الأش

 لا يخرج عن كونه دعاءً لله لا لغيره، باستخدام وسيلة مشروعة.

في المقابل، يتخذ التيار السلفي، وخاصة أتباع الشيخ محمد بن عبد الوهاب، موقفًا أكثر تشددًا 

من صور  تجاه كثير  شديدًا  ويبُدون تحفظاً  والعقيدة،  التوحيد  قضايا  ويدُرجونها ضمن  المسألة،  هذه  من 

اء والصالحين ليس من التوسل. وقد عبّر الشيخ محمد بن عبد الوهاب عن رأيه بقوله إن التوسل بالأنبي

 

تحفة ،  ابن حجر الهيثمي ؛4/493(؛  2008، )بيروت: دار المعرفة,  الدين، إحياء علوم  أبو حامد محمد بن محمد الغزالي الطوسي  - 145
السبكي، تقي الدين علي بن    ؛87م(,  1992,  1ط  للتراث،)طنطا: دار الصحابة    عمه،، تحقيق، السيد أو  الزوار إلى قبر النبي المختار
تحقيق، حسين محمد علي شكري، )بيروت: دار    ، شفاء السقام في زيارة خير الأنام صلى الله عليه وسلم،عبد الكافي السبكي الكبير

     .357م(, 2008, 1الكتب العلمية، ط



 

118 
 

الله عليه وأضاف أنه "لم ينُقَل عن أحد أنه توسل بالنبي صلى  لكنه من البدع المحدثة،    146الشرك الأكبر، 

 147وسلم بعد موته".

أمّا الشيخ ابن باز، فقد قال في بعض فتاواه إنَّ التوسل بدعاء النبي صلى الله عليه وسلم، أو 

. وبينَّ أنَّ التوسل من قبيل الشرك الأكبر الاستغاثة به، وطلب النصر على الأعداء، أو الشفاء للمرضى،  

بجاه النبي صلى الله عليه وسلم، أو بحقه، أو بذاته، مثل قول الإنسان: "أسألك يا الله بنبيك أو بجاه نبيك"، 

أو بحق الأنبياء، أو بجاه الأولياء والصالحين، هو بدعة ومن وسائل الشرك، ولا يجوز فعله مع النبي صلى الله 

 148عليه وسلم أو غيره. 

على الرغم من أن الشيخين ابن عبد الوهاب وابن باز قد تطرقا إلى قضايا التوسل والاستغاثة   

حيث ميّز أنصار الدعوة النجدية بين  بعدة طرق، إلا أن هناك تباينًا في تصنيف بعض الأنواع من التوسل.

وبين التوسل الممنوع، لا سيما ما يتعلق   150، اللائقة بهكالتوسل إلى الله بأسمائه وصفاته  149التوسل المشروع  

 الجائز مثل حيث ذكر أنصار الشيخ ابن عبد الوهاب أنواعًا من التوسل    بالأموات أو المقابر أو الذوات.

 التوسل إلى الله سبحانه وتعالى بأسمائه 

أمّا موقف علماء جزيرة بوطان، فيحسن على الباحث قبل الشروع أن يقُدِّم مقدمة إيضاحية لبيان 

الاستغاثة  "إن  بقوله:  التوسل  الفندكي  علي  يعُرّف سيد  بوطان؛ حيث  التوسل عند علماء جزيرة  معنى 

 

  دار الفتح الشارقة، :  الإمارات العربية المتحدة ، )عليهالشيخ محمد بن عبد الوهاب المجدد المفترى  طامي،  بن   أحمد بن حجر  - 146
1995 ,)71. 

 142(، 2005)اسكندرية: دار القمة ودار الإيمان, ، كشف الشبهاتمحمد بن عبد الوهاب،  - 147
رئاسة إدارة البحوث :  المملكة العربية السعودية),  مجموع فتاوى ومقالات متنوعة  باز,عبد العزيز بن عبد الله بن عبد الرحمن بن     -148

 . 5/322, (العلمية والإفتاء
 .1/70, 1996, 6ط قاسم،عبد الرحمن بن محمد بن ، ت, النجدية الدرر السنية في الأجوبة ، الأعلامعلماء نجد  - 149
 .12/48, السنية في الأجوبة النجدية  ، الدررالأعلامعلماء نجد  - 150



 

119 
 

والاستعانة والاستشفاع والنداء والتوسل ونحوها هنا بمعنى واحد، وهو الاستعطاف من الله تعالى بذكر أحبائه 

 151بصيغ مختلفة، كالمدد يا سيدي فلان، أو أغنني يا سيدي فلان." 

إلى أنَّ فخر الدين العرناسي، في كتابه الدفاع عن شيخ   152ويشير عبد الحكيم يوجا في مقالته 

سيدا، يعُرّف التوسل بأنَّه طلب شيء من الله تعالى بجعل أحد  أو شيء  وسيلة، مثل أسماء الله الحسنى، 

الدعاء،  قبول  إلى  ذلك  يؤدي  أن  أمل  على  والصالحين،  والأنبياء،  الصالحة،  والأعمال  الكريم،  والقرآن 

 لشيء المطلوب، أو دفع الشيء غير المرغوب فيه. والحصول على ا

يتضح مما تقدم أن التوسل لغة وشرعاً … لا يخرج عن معنى التقرب أو ما يؤول من القربى إلى الله تعالى بما 

 يرضاه من الأعمال الصالحة. 

علماء جزيرة بوطان لا يعتبرون التوسل عبادة، بل يعتقدون أنه وسيلة إلى العبادة والوسيلة ويبدو أن  

لغة ما يتقرب به إلى الغير، ووسيلة الشيء غيره، فلا تقرب في التوسل بحد ذاته للمتوسل به وليس فيه تعظيم 

 وغاية الخضوع والتذلل. له غاية التعظيم وبالتالي لا يكون عبادة لأن العبادة تستلزم غاية التعظيم  

في نظر علماء جزيرة بوطان في هذه   والأموات جائزاً ومن هنا كان التوسل بالأنبياء والصالحين الأحياء منهم  

 . القضية

وقد دافع علماء جزيرة بوطان عن مشروعية التوسل، ونرى أنَّه قد شغل حيـّزاً كبيراً في كتبهم واهتموا  

به اهتمامًا مختلفًا عن باقي المسائل، حتَّ أنَّ البعض منهم أفردوا لهذه المسألة كتاباً خاصًا؛ مثل السيد علي 

 

جمع ملا سعيد أرزن ما   ،وليكتاب ذي الفقار علي في رقبة منكر الاستمداد من نبي أو  سليمان،علي بن السيد  الفندكي، - 151
 . 17 (،م2020، مطبعة نوبهار)إسطنبول:  ,1تبقى من بعض كتبه في كتاب باسم )كليات السيد علي الفندكي(, ط

152   Yüce  Abdülhakim, "Ünlü Batmanlı Âlim Şeyh Fahrettin’in Tasavvufi Görüşleri," I. 
Uluslararası Batman ve Çevresi Tarihi ve Kültürü Sempozyumu (Batman: Batman 
Üniversitesi, 2008), 2/381. 



 

120 
 

ألَّف كتاباً أسماه   الذي  نبّي أو ولي"الفندكي،  الفقار علي في رقبة منكر الاستمداد من  فيه "ذي  أبان   ،

 مشروعية التوسل، وأنكر على أولئك الذين أنكروا التوسل. 

العالم الإسلامي هي هجر كتاب الله وسنة  العلل في  علة  المؤلف بحسرة وألم شديد أنَّ  وأحسَّ 

رسوله، واتباع البدع الضالة، والعقائد الزائغة، والأوضاع الفاسدة؛ فقام بمطالبة الناس بالاعتماد على الكتاب 

ى من الزمان بعض من خلا والسنة حتَّ يعُبَد الله كما يجب ويرضى. حيث قال: "ولكن أنكره فيما مض

وذهب إلى أنَّ علماء   153. خلاق الحق، ونأى عن نصيب الإنصاف، واتبع سبيل الزيغ وترهة الاعتساف"

المنطقة لم يقفوا مكتوفي الأيدي حيال مزاعمهم الفاسدة التي لا تستند إلى أي دليل شرعي؛ حيث قال: 

"فكما أنكر، قام برده العلماء الأعلام، مصابيح الظلام، فكشفوا عن محيا الحق اللثام، وقمعوا دلائله من 

ضت نوبة البحث عن ذلك وارتفع من البين، وأسفر أصلها، كجميع المزاعم الفاسدة الكاسدة، حتَّ انق 

الصواب إسفار الصبح لذي عينين، فلا يشتغل بعد بذلك إلا من يرتع ويلعب في وادي العبث، ويشوش 

  أذهان العامة من الغافلين".

الفندكي أن هذه العقيدة والافكار تشق عصا الوئام والألفة بين المسلمين وتنشر سمها في   ورأى  

 154. جسد العالم الإسلامي كما أنها فتنة عظيمة

كما أبان محمد نوري الديرشوي موقفه من التوسل، حيث أوضح هذه المسألة وجلاها، وأفرد في 

مبحثاً تحدث فيه عن تعريف التوسل وجوازه، مستندًا في ذلك إلى   "الردود على الشبهات السلفية"كتابه  

 

 . 17. كتاب ذي الفقار علي في رقبة منكر الاستمداد من نبي أو ولي سليمان،الفندكي, علي بن السيد  - 153
 .17 ،يكتاب ذي الفقار علي في رقبة منكر الاستمداد من نبي أو ول ، الفندكي - 154



 

121 
 

الأدلة. حيث قال: "فلا مانع إذن للمسلمين من التوسل والاستغاثة، لا سيما وقد صدر الأمر باستعمال 

 155فاستعملهما الصحابة ومن جاء بعدهم إلى عصرنا هذا."  ،صلى الله عليه وسلمالتوسل والاستغاثة عن النبي 

رسالة مختصرة في مواضيع عشرة "كما تطرَّق خاشع حقي إلى مسألة التوسل والاستغاثة في كتابه  

قائلاً: "لا نعلم أي نقاش أو بحث دار حول ذلك في العصور الثلاثة المشهود لها بالفضل.   156، "في العقيدة

كل ما بين أيدينا مما صح في هذا الموضوع هو الأحاديث الثابتة الصحيحة عن توسل الصحابة وتبركهم 

 بعرق رسول الله وشعره ووضوئه، وهي موجودة في الصحيحين.

والأولياء لا  بالأنبياء  توسلهم  أن في  لنا  يتبين  بوطان  أقوال علماء جزيرة  النظر في  فمن خلال 

يعتقدون أنهم يستحقون العبادة، وليس فيهم من اتخذ الأنبياء والأولياء آلهة، ولا يعتقدون أنهم يخلقون شيئًا 

كل ما يجمعهم   إنويقولون    الأشياء، من    أو يملكون ضرا أو نفعًا، ولا يعتقدون أن لهم تأثيراً مستقلًا في شيء

بالأولياء هو الاحترام وأنهم يستعطفون من الله تعالى بذكرهم الذي لا يتجاوز حدود مرتبة المخلوق، الذي 

المعبود للخالق  تعظيمًا  الفناء،  إلى  ويعود  العدم  بأسمائهم،   .خُلق من  التبرك  يعني فقط  توسلهم بهم  وإن 

دعاء  وأنّ  الربانية  بعنايته  وخصهم  وهداهم،  الله  اصطفاهم  مكرمون  عباد  لأنهم  بذكرهم،  والاستئناس 

المستغيث دعوة الحبّ والعبودية الخالصة من المدعو لله تعالى فإنه لا يدعو ولا ينادي من يعتقد انه صار 

عبداً صالحاً مطيعاً محباً له محبوباً لديه تعالى داخلًا تحت قوله تعالى في حديثه القدسي ولياً لله تعالى بصيرورته  

افِلِ مَا تَـقَرَّبَ إِلَيَّ عَبْدِي بمثِْلِ ادَاءِ مَا افْتَرضَْتُهُ عَلَيْهِ، وَلَا يَـراَلُ عَبْدِي تَـتـَقَرَّبُ إِلَيَّ باِلنـَّوَ «الذي رواه البخاري: 

 157. »إِذَا أَحْبَبْتُهُ كُنْتُ سَمْعَهُ الَّذِي يَسْمَعُ بهِِ، وَبَصَرهَُ الَّذِي يُـبْصِرُ بهِِ حَتََّّ أحُِبَّهُ، فَ 

 

 .262 ،ردود على الشبهاتالديرشوي,  - 155
 وما بعدها  60 ،عشرةرسالة مختصرة في مواضيع  خاشع،محمد  حقي، - 156
، حديث رقم 5/1617، كتاب الرقاق، باب التواضع، صحيح البخاريأخرجه أبو عبد الله محمد بن إسماعيل البخاري،  - 157

6502.) 



 

122 
 

ويرون أنَّ هذه هي الغاية من توسلهم بالأولياء والصالحين، وأنَّه لا يوجد بينهم من يركع أو يسجد 

إنما الأعمال بالنيات، وإنما لكل امرئ ما »للنبي أو الولي أو الشيخ. وكما قال النبي صلى الله عليه وسلم: 

 فهم يحمدون الله على أن نياتهم خالصة له، وهم من المؤمنين به وحده.   158»نوى

فالتوسل والاستغاثة عندهم بمعنى واحد، وأنَّ السلفية ينكرون لفظها ومفهومها، مع أنَّ لفظها ورد 

فبينما هم كذلك استغاثوا بآدم،   «عن النبي فيما رواه البخاري في الشفاعة يوم القيامة عن ابن عمر، قال:

 159.  »ثم بموسى، ثم بمحمد عليهم الصلاة والسلام

أنَّ علماء بوطان لم يفرقوا بين التوسل والاستغاثة في حال حياة الرسول أو بعد وفاته، وطلبوا كما  

من السلفية أن يثبتوا لهم، ولو برواية واهية، أنَّ الله تعالى جرَّد نبيه عليه الصلاة والسلام بعد موته من منزلته 

لا يتصرف بنفسه في قضاء حاجة المتوسل وجاهه وشرفه التي كانت له عند الله حال حياته؛ لأن الوسيلة  

هل ورد نص   حتَّ يحول موتهُ دون ذلك، وإنما هو يسعى بالشفاعة عند الله تعالى في قضاء حاجة المتوسل. 

بتجرد الصالحين بموتهم مما لهم عند الله من المنزلة والجاه؟ راجعوا أيها السلفية كتاب ابن قيم الجوزية لتعلموا 

 160الية بعد مفارقة البدن أقوى بكثير من قبل ذلك. أن تصرف الأرواح الع 

وحاصل كلام علماء المنطقة أنَّ هؤلاء المنادين لا يعتقدون فيمن ينادونهم سوى العبودية الخالصة 

ولو بدا من بعضهم ما لله تعالى، والقرب الإلهي الذي سلَّمه الصفاء القلبي المشار إليه بالحديث القدسي.  

فسمع عجوزاً تقول: "يا سيدي يحيى، ينُكر ظاهره، كما يرُوى أن شيخًا دخل مرةً مجامعَ بني أمية في الشام،  

عاف لي بنتي"، فوجد هذا اللفظ بظاهره مشكلًا وغير لائق بالأدب الإلهي، فأمرها بالمعروف، وقال لها: 

 
 . 46سبق تخريجه في صفحة،  - 158

 .(1475) ، كتاب الزكاة، باب من سأل الناس تكثراً، حديث رقم صحيح البخاريأخرجه أبو عبد الله محمد بن إسماعيل البخاري،    - 159
 . 262, ردود على شبهات السلفية ,الديرشوي محمد نوري - 160



 

123 
 

أقرب مني إلى "يا أختي، قولي بجاه سيدي يحيى، عاف لي بنتي." فقالت له: "أعرفُ، أعرفُ، ولكن هو  

ا صدر منها هذا القول  الله." فأفصحت عن صحة عقيدتها من أنَّ الفعَّال هو الله وحده لا شريك له، وإنمَّ

 . على وجه التوسل والتوسط إلى الله بحصول مطلوبها. فقال الشيخ: "تركتها لعلمي بصحة عقيدتها"

ويتساءل علماء المنطقة خصومهم: هل تعتقدون أن من تسألونهَ في قضاء حاجاتكم خالق مع الله 

مستقل؟ فإذا اعتقدتم ذلك، كنتم أولى بالإشراك. وإن قلتم: "إننا نذهب إليه ونسند له الفعل والعطاء والمنع 

وإن فرقتم بين الأحياء والأموات، على سبيل المجاز والسبب"، قلنا لكم: "إننا كذلك، فلا فرق بيننا وبينكم."  

قلنا: "لا فرق، فإن الفاعل في الكل هو الله تعالى، لا الحي ولا الميت." فإذاً، لا ينبغي صدور التفرقة من 

 161مؤمن، فضلًا عن عالم. 

 [ 80﴿إِنَّكَ لَا تُسْمِعُ الْمَوْتَى﴾ ]النمل:  من قوله تعالى:    الثاني وأجيب عمّا استدلّ به في الأمر  

 .[22وقوله تعالى: ﴿وَمَا أنَْتَ بمسُْمِع  مَنْ في الْقُبُورِ﴾ ]فاطر:  

بأن المراد بالموتى ومن في القبور في الآيتين المنفى عنهما السماع هو الهيكل المخصوص، لأنه   

المستقر في القبر، والميت المتلاشي حواسه وقواه البدنية. ولأن المقصود تشبيه إنكار الكفار بهذه الجثة التي 

يسمعون ولا ينتفعون به، شبـَّهُوهم أحياءً صحاح الحواس فسدت حواسها وتلاشت قواها، لأنهم لم يعوا ما  

بهذه الأبدان الهامدة التي لا تحس ولا تسمع، وتشبيههم بالصم فاقدي السمع الذين ينعق بهم فلا يسمعون، 

وبالعمى فاقدي البصر حيث يضلّون الطريق، وإذا هُدُوا لا يهتدون. وهذا ظاهر في أن المراد بالموتى ومن 

ولا شك أن هؤلاء لا تسمع ولا تُسمع، فلذا وقع تشبيه الكفار بها. وهذا لا ينافي   هو ما ذكر.في القبور  

أن أرواح الموتى لا تسمع وتسمع، لأنها حية باقية، سميعة، باصرة، بل أسمع من أرواح الأحياء، لأنها سميعة 

 

 .24, كتاب ذي الفقار علي في رقبة منكر الاستمداد من نبيّ أو وليّ  ،الفندكي - 161



 

124 
 

بالذات، وأرواح الأحياء سميعة بالآلات. يدلّ لهذا ما في الصحيح من قوله صلى الله عليه وسلم لأهل 

ا فَـقَالَ وَجَدْتُمْ مَا وَعَدَ رَبُّكُمْ حَقًّا قاَلَ فَـقَالَ عُمَرُ ياَ رَسُولَ اللَّهِ مَا تُكَلِّمُ مِنْ أَجْسَاد  لَا أرَْوَاحَ لهََ   :« فَـهَلْ بدر

ولا ريب أن  162. »قُولُ مِنـْهُمْ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَالَّذِي نَـفْسُ مُحَمَّد  بيَِدِهِ مَا أنَْـتُمْ بأَِسْمَعَ لِمَا أَ 

وأما سؤال عمر رضي   ذلك إنما يكون بسماع الأرواح، إذ لو كان بسماع الآلات لكان دون سماع الأحياء. 

الله عنه، فمبني على ظنّ أن التكلّم للهيكل المخصوص فاقدي الحس والحركة، كما هو المعروف من الموتى. 

فأرشده صلى الله عليه وسلم إلى أن الموجه إليهم الخطاب هم الموتى باعتبار أرواحهم الحافةّ حول قبورهم، 

سلم: "إن الميت ليسمع قرع نعالهم إذا انصرفوا." والحاصل  فهي التي تخاطب فتسمع. ويدل له أيضًا ما في م

أنه لا تعارض بين الآيتين المذكورتين وبين ما صرحت به الأحاديث من سماع أرواح الموتى وخطابهم وردّهم 

 163.وغير ذلك، خلافاً لمن توهمه. وعليه، فإن التوسل بالأموات راجع إلى التوسل بأرواحهم الباقية الحية

أئمة الأشاعرةـ يقول في إحياء العلوم: ظن بعضهم أن   كبار   الإمام الغزالي ـ الذي هو من  وها هو 

الموت هو العدم، وهذا رأي الملحدين، وكل من لا يؤمن بالله واليوم الآخر، وهذا معنى ما يقال: الناس نيام 

وإذا ماتوا انتبهوا، فإن أول ما ينكشف له ما يضره وما ينفعه من حسناته وسيئاته، فلا ينظر إلى سيئة إلا 

    164عليها. ويتحسر  

 كابن إن رأي علماء جزيرة بوطان متفق مع ما ذهب إليه الأشاعرة    :وفي الختام لا بد أن نقول

  . في جواز التوسل بالأحياء وبالأموات  166والسبكي   165حجر الهيتمي 

 

 . .(3976) ، كتاب المغازي، باب قتل أبي جهل، حديث رقمصحيح البخاريأخرجه أبو عبد الله محمد بن إسماعيل البخاري،  - 162

 .31, كتاب ذي الفقار علي في رقبة منكر الاستمداد من نبيّ أو وليّ  ،الفندكي - 163
 . 4/493 ،الدينإحياء علوم  ،الطوسيأبو حامد محمد بن محمد الغزالي  - 164
 .87 ،المختارتحفة الزوار إلى قبر النبي  الهيثمي،ابن حجر  - 165
 . 357 ،وسلمشفاء السقام في زيارة خير الأنام صلى الله عليه  السبكي، - 166



 

125 
 

وبعد النظر في هذه المسألة، لم أعثر على أي نقاش أو جدال بين السلف رضوان الله عليهم، وأن 

الأدلة التي بين أيدينا لا تفرق بين التوسل بالأنبياء والصالحين من الأحياء والأموات، ولا تدل على جميع  

شيء من هذا التفصيل، مادام التوسل بمكانة الأنبياء والصالحين وليس بذاتهم وقدراتهم المحسوسة. وكذلك 

 والضار.   إذا اعتقدنا أن هؤلاء لا يملكون نفعًا ولا ضراً، وأن الله هو النافع 

فالمؤمن الحقيقي لا يسند شيئًا لغير الله. فإذا أسند شيئًا، علمنا بمقتضى فطرته وإيمانه، أنه ليس 

إسنادًا حقيقيًا، بل مجازي. والدلائل على هذا كثيرة، فعندما نقول: "نفعني الدواء" أو عندما نطلب من 

المجاز، فمادام نعلم أن الفاعل   أحد قضاء حاجاتنا، فإننا نذهب إليه ونسند له الفعل والإعطاء على سبيل

 في الكل هو الله، فلا يجب صدور التفرقة بين الأحياء والأموات.

في هذه المسألة بين أتباع القائلين بمشروعية التوسل بالأنبياء  النظر  والذي يبدو للباحث من خلال  

والصالحين في حال حياتهم، والتوسل بهم بعد موتهم، وبين القائلين بالجواز في الحالة الأولى والحرمة في الحالة 

توافق  الثانية، أن ما هي إلا نقاش مفتوح لا نهاية له، حيث يسير الطرفان في خطين مستقيمين من الصعب ال

والالتقاء بينهما، فكل طرف يحاول إسكات الطرف الآخر وإقصائه والتخلص منه كخصم عقائدي، ويبدو 

 هذا واضحًا في الآونة الأخيرة من طبيعة العلاقة بينهما. 

طبيعة هذه الصراعات في مسألة الاستغاثة والتوسل والمسائل الأخرى يمكن تقسيمها  وبالنظر إلى   

إلى جانبين. الأول يتعلق بالمناقشات التي تُجرى بين علماء يستخدمون منهجًا علميًا وأسلوباً تحليليًا يعتمد 

 يا. على مصادر معرفية موثوقة. هذا النوع من النقاشات يمكن أن يكون مفيدًا لفهم القضا



 

126 
 

النقاشات والصراعات التي تحدث على المستوى العام بين الأفراد   الثاني، فيتمثل في  أما الجانب 

والجماعات، وهذه النقاشات غالبًا ما تتسم بالتشدد والانغلاق على الآراء المتطرفة دون النظر إلى الأدلة 

  تمعات. العلمية. هذا النوع من الصراعات قد يكون أكثر انتشاراً وتأثيراً على المج

فالمشكلة لا تكمن في الخلاف في التوسل وإنما يكمن في الابتداع الخطير الذي يرفض التوسل تمامًا واعتباره 

 ويقود إلى الشرك والضلال.  الاسلامابتداعًا يخرج صاحبه من  

 

مسألة الكرامة المسألة الثانية:   

تزال موضوعًا مثيراً للجدل والنقاش في التاريخ، الكرامة هي إحدى الأمور الخارقة للعادة، والتي لا  

حيث يختلف الناس في آرائهم بشأنها بين المؤيدين والمعارضين. يعود ذلك جزئيًا إلى عدم وضوح خصائص 

الكرامة الحقيقية واختلاف التفسيرات حولها. لذا كان بيان ماهية الكرامة وإيضاح وجهات نظر موافقيها 

وتمت مناقشتها، وهل هي   167لاعتقادية التي تناولتها علماء جزيرة بوطان في كتبهمومخالفيها من المسائل ا

 ثابتة لهم حقاً أم أنها غير ثابتة؟

تمثل الكرامات وتفسيرها، ومناقشة وجهات النظر المختلفة حولها، من أبرز المسائل الفكرية التي 

تناولها علماء جزيرة بوطان في كتبهم. تُـعَدُّ هذه النقاشات محاولة لتوضيح طبيعة الكرامات وتحديد الحدود 

حيال   شكوكًا  النقاد  بعض  يظهر  ذلك،  ومع  لها.  والمخالفين  الموافقين  وينكرون بين  الكرامات،  حقيقة 

سواء كانت  مختلفة،  لأغراض  صُنعت  خزعبلات  عنها  المتداولة  القصص  معتبرين  وقوعها،  أو  إمكانيتها 

 

 . 132 ،والسلوكرؤية في العقيدة  علواني،حقي  ؛ خاشع39, الكليات ،علي الفندكي - 167
- Fatih Musa Elmalı, Şeyh Muhammed Saîd Seydâ El-Cezerî’nin Hayatı Ve Tasavvufî 
Görüşleri, 89.   



 

127 
 

حقيقية أو باطلة. إن هذا الجهل بالكرامات وعدم وضوح ضوابطها أدى في بعض الأحيان إلى سوء استغلالها 

 قديماً وحديثاً، مما أثار آثاراً سلبية على المجتمعات. 

 

 وجهة نظر العلماء في الكرامة بين القبول والرفض 

إلى القول باستحالة ثبوت الكرامة للولي، واستندوا في ذلك   وهو المشهور عنهم  المعتزلة   عرف بعض

إلى حجج اعتبروها عقلية. فقالوا: إذا أثبتنا الكرامة، وهي خوارق العادات للأولياء، فربما اشتبُِهَ الولي بالنبي 

، وربما اشتبُِهَ بدعوى أن إثبات الكرامة يؤدي إلى التباس الكرامة بمعجزة الأنبياء، وربما اشتبُِهَ الولي بالساحر

الساحر بالنبي. وبهذا الرأي، يحاولون الحفاظ على الفاصل بين النبي والولي والساحر، خشية وقوع الناس في 

بالإضافة إلى ذلك، هناك في عصرنا الحاضر من ينكر الكرامات ويقلل من شأنها، معتبراً إياها 168حيرة. 

 نوعًا من الخرافات التي تتعارض مع العقل والعلم الحديث. 

على إثبات كرامات الأولياء اعتماداً على النصوص التي   169أما علماء جزيرة بوطان فقد أجمعوا  

سنذكرها الآن إن شاء الله، وفي الإمكان سرد كلامهم والوقائع التي ذكروها، ولكني أرى الاكتفاء بما استدلوا 

بها بما جاء في كتاب الله الذي لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه، وقد قص الله علينا في كتابه 

 ز عن صالحي المؤمنين الذين لم يكونوا أنبياء وكراماتهم المتنوعة، فلنستمع إلى هذا النموذج من كراماتهم:العزي

قصة أولئك الفتية الذين آمنوا بربهم وثبتوا على إيمانهم وسط تلك البيئة الكافرة بعيدين عن   - أ

﴿أمَْ حَسِبْتَ أَنَّ أَصْحَابَ الْكَهْفِ   المداهنة وقد قص القرآن علينا قصتهم البطولية إذ يقول الله عز وجل:

 

  .4/632, ( 1987 ،الكتاب العربيدار  :بيروت) ،الكشاف عن حقائق غوامض التنزيل ،محمود بن عمر بن أحمد الزمخشري - 168
 .571-568(، 2009، المصرية العامةالهيئة )مصر:  ،شرح الأصول الخمسة ،قاضي عبد الجبار بن أحمدال -    

 نفس المرجع   - 169



 

128 
 

﴿نَحْنُ إلى أن قال وهو يصفهم بالإيمان والهدى والثبات:    . [9]الكهف:    عَجَبًا﴾ وَالرَّقِيمِ كَانوُا مِنْ آياَتنَِا  

آمَنُوا   يَةٌ  فِتـْ مُْ  إِنهَّ نَـبَأَهُمْ  عَلَيْكَ  رَبُّ نَـقُصُّ  رَبّـُنَا  فَـقَالُوا  قاَمُوا  إِذْ  قُـلُوبِهِمْ  عَلَىَٰ  وَرَبَطْنَا  هُدًى،  وَزدِْناَهُمْ  بِرَبهِِّمْ 

اً لقََدْ قُـلْنَا إِذًا شَطَطاً﴾ ]الكهف:   . [13السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ لَنْ نَدْعُو مِنْ دُونهِِ إِلهََٰ

فطبيعي أن هذا ليس موقف أناس عاديين، ولكن الله كرمهم بالإيمان والثبات على الهدى فصارحوا  

جبابرة قومهم: بأنهم لا يدعون مع الله أحداً وهو إعلان بالكفر بآلهة قومهم مع الثبات على الإيمان بالله 

 وحده وهذه كرامة وأي كرامة. 

هَا زكََريَِّا الْمِحْراَبَ وَجَدَ قصة مريم التي حكاها القرآن إذ يقول الرب تعالى:    -ب ﴿كُلَّمَا دَخَلَ عَلَيـْ

﴿وَهُزِّي إلِيَْكِ بِجِذْعِ النَّخْلَةِ تُسَاقِطْ إلى آخر الآية يقول في موضع آخر:    [37عِندَهَا رزِْقاً﴾ ]آل عمران:  

 .[25عَلَيْكِ رُطبًَا جَنِيًّا﴾ ]مريم:  

يفهم من أدلة علماء بوطان أن الصلاح والتقوى يعتبران من العناصر الأساسية في الولاية، ومن    

مستلزماتها: العلم. ونعني بالعلم معرفة الله بأسمائه وصفاته وآلائه جملة وتفصيلاً، ومعرفة شرعه الذي جاء 

 صلى الله عليه وسلم، ولا تجرى به رسوله المصطفى. فلذلك، لا يحظى الولي بكرامات الله إلا باتباعه للنبي

من الضروري فهم الفارق بين الولاية والنبوة، حيث يتبع الولي سنة النبي  على يديه إلا باتباعه واتباع سنته.

ويسير على خطاه، ولا يمكن لأي شخص يدعي أنه نبي أن يكون ولياً لله، لأن هذا يعتبر كذباً وافتراءً،  

يقول الشيخ محمد نور الله سيدا:" على الحقيقة والصدق في تصريحاته وأفعاله.    ويجب أن يكون الولي محافظاً 

الناس يلقبون كل من تظهر منه خارقة للعادة غوثا وقطباً أي ما كانت  وقد أصبح الحال في عصرنا أن 

 170" عقيدته وأعماله

 

 .64 ،التصوفأسرار  سيدا،نور الله  - 170



 

129 
 

والذي أريد أن أصل إليه هو أنه لا تلازم بين الولاية وبين ظهور الأمور الخارقة للعادة. وفي هذا 

رجلاً يطير في الهواء، أو يمشي على الماء، فلا المعنى، يُحكى عن الإمام الشافعي رحمه الله قوله: "لو رأيتم  

يعني الإمام الشافعي   تقبلوا منه دعوى الولاية حتَّ تعرضوا أعماله على الكتاب والسنة"، أو كلام هذا معناه.

رحمه الله أن ظهور الأمور الخارقة للعادة ليس من مستلزمات الولاية، بل قد لا تظهر تلك الأمور على أيدي 

كثير من أولياء الرحمن، لأنها ليست من صنع الأولياء، وإنما هي من فعل الرب تعالى الذي يفعل ما يشاء 

دي أناس غير صالحين، كما سبقت الإشارة إلى هذا المعنى. ويحكم ما يريد. وقد تظهر تلك الأمور على أي

  171ومثل هذا القول أشار إليه الشيخ محمد سعيد سيدا.

لذلك فمن الضروري توضيح الفروق بين دور الولي والنبي والساحر، وفهم الأسس التي يقوم عليها 

 .كل منهما، لتجنب الالتباس والخلط بين الأمور ولضمان الحفاظ على الدين والعقيدة الصحيحة

وقد حدد علماء جزيرة بوطان الفرق بين الكرامة والسحر ورأى أن الأخير يظهر على يدي السحرة 

بالشياطين ويفتعلون الأكاذيب ويزيفون الأخبار، مما يعتبر كفراً بالله وأن هذه الأمور السحر  فيستعينون 

فيها شيء من خوارق   ليس  بترتيب مسببات على أسباب غير أن    ، العادةوالطلسمات   تلك بل جرت 

   172. الأسباب لم تحصل لكثير من الناس بخلاف المعجزة والكرامة فليس لها سبب في العادة

فبعد جمع أطراف الكلام، ينتهي القول إلى أن كرامة الأولياء ثابتة، وتصرفاتهم باقية إلى يوم القيامة، 

ولا تنقطع بالموت؛ لأن مرجع الكرامة، كالمعجزة، إلى قدرة الله تعالى التامة العامة، المحيطة بالممكنات بأسرها، 

 

171  Fatih Musa Elmalı, Şeyh Muhammed Saîd Seydâ El-Cezerî’nin Hayatı Ve Tasavvufî 
Görüşleri, 89    

 .65, اسرار التصوف ،نور الله سيدا - 
 ،عشرةرسالة مختصرة في مواضيع  الحقي،؛ 53,52 ،ولي ذو الفقار علي في رقبة منكر الاستمداد من نبي أو  ،الفندكي - 172
23 



 

130 
 

إيجاداً وإعداماً، على وفق إرادته الأزلية التي يرُجح بها أحد طرفي الممكن على مقابله، فلا يمتنع شيء منها 

على قدرته وإرادته. ولهذا، فما دام مرجع الكرامة إلى قدرة الله تعالى، كما مر، فلا فرق بين حياتهم ومماتهم، 

   ، وأوجدها على أيديهم.فإنها بمحض خلق الله تعالى وإيجاده لها، أكرمهم بها

 

والرد على الشبهات المتعلقة بها  صفات الله تعالىجهودهم في تقرير   :لثا  ثا  

أثبت أهل السنة من الأشاعرة والماتريدية صفات الكمال لله تعالى، وذهب جمهورهم إلى إرجاع 

والكلام،  والبصر،  والسمع،  والعلم،  والإرادة،  القدرة،  وهي:  رئيسة،  سبع صفات  إلى  الذاتية  الصفات 

 .174وأضاف الماتريدية إلى هذه الصفات صفة ثامنة، وهي صفة التكوين  173والحياة.

لا يعني حصر الصفات في هذا العدد أن هذه هي الصفات الوحيدة لله، بل هذه الصفات تعُتبر و 

أصولًا للصفات الأخرى بحيث ترُجع الصفات الأخرى إليها. والمقصود هنا ليس الخوض في تفاصيل هذه 

 عندهم. الصفات والاستدلال لها، بل ما يعنينا هو أن إثبات هذه الصفات هو إثبات لكمال الله تعالى 

فالله تعالى عالِم بعلمه، وقادر بقدرته، ومريد بإرادته... وتنزيه الله تعالى عندهم يقتضي إثبات هذه الصفات، 

 175وخاصة أن القرآن الكريم أثبتها في مواضع عديدة. 

المنهج سار علماء جزيرة   تعالى خالقًا، مالكًا، متصرفاً في كل وعلى هذا  إذ آمنوا بالله  بوطان؛ 

 176.شيء، وأثبتوا له صفات الكمال على الوجه اللائق بجلاله، ملتزمين بما قرره جمهور أهل السنة

 

، تحقيق، عماد الدين حيدر، )لبنان: مؤسسة الكتب تمهيد الأوائل في تلخيص الدلائلمحمد بن محمد أبو بكر الباقلاني،  - 173
(،  2002، تحقيق، أحمد شمس الدين، )بيروت: دار الكتب العلمية، أصول الدين، عبد القادر البغدادي، 299(، 1987الثقافية، 
113. 

 . 99(، 2007)بيروت: دار الكتب العلمية، ، إشارات المرام من عبارات الإمامأحمد بن الحسن البياضي،  174 -
 . 15 ،الحمويشرح عقيدة علوان  الحموي،  علوان  - 175

176  - Ehmed Nas Mela Yusuf, Xulasa ‘Eqîda Musulmanê Sunnî, 4. 



 

131 
 

وقد أكدوا أن إثبات هذه الصفات هو إثبات لكمال الله تعالى، فالله عالم بعلم، وقادر بقدرة، 

ومريد بإرادة، وغير ذلك من الصفات التي أثبتها الوحي الشريف. وقد اعتبروا أن التنزيه الحقيقي لله تعالى 

 يقتضي إثبات هذه الصفات دون تشبيه أو تعطيل. 

 :وقد دلّ القرآن الكريم على إثبات هذه الصفات في مواضع عديدة، منها قول الله تعالى في صفة العلم 

 :وقوله تعالى في صفتي السمع والبصر  [، 77]البقرة: يَـعْلَمُونَ أَنَّ اللَّهَ يَـعْلَمُ مَا يُسِرُّونَ وَمَا يُـعْلِنُونَ﴾   ﴿أوََلَا 

 .الحال في سائر الصفات الأخرى  اوهكذ  .[11]الشورى:  الْبَصِيُر﴾﴿ليَْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ وَهُوَ السَّمِيعُ  

فأنكرت   الصفات،  تقرير  السنة في  أهل  المعتزلة  المقابل، خالفت  أهل في  عند  بمعناها  الصفات 

تنزيه الله تعالى. ورأوا أن الله قادر بذاته، وعالم بذاته، وحي بذاته، دون  إثباتها طعنًا في  السنة، وعدّت 

 :وقد عبّر الزمخشري عن هذا المذهب بقوله، صفات زائدة على الذات

اعلم أن محدث العالم شيء مخالف لسائر الأشياء، ليس بجسم ولا عرض، قادر لذاته على جميع "

 177".المقدورات، عالم لذاته بجميع المعلومات، حي لذاته، سميع بصير لذاته

لجأ علماء جزيرة بوطان إلى النظر والاستدلال لإثبات صفات الله تعالى، معتبرين ذلك واجبًا وقد  

القرآن والسنة، على كل شخص عاقل للوصول إلى معرفة الله عز وجل. واستخدموا في ذلك أدلة نقلية من  

وبالتالي فلا بد له من وقد قرروا أن العالم حادثٌ متغيٌر زائل،    وأخرى عقلية مستندة إلى المنطق والفلسفة.

صانع أوجده من العدم، ويجب أن يكون هذا الصانع متصفًا بصفات متعددة مثل القدرة والعلم والحياة 

 

  بيروت: دار الكتب العلمية، ) ، وضع حواشيه: عبد لله محمد الخليلي،  ، الاقتصاد في الاعتقادأبو حامد محمد بن محمد الغزالي الطوسي  --
 . 15, شرح عقيدة علوان الحمويالحموي علوان, ؛ .51 ،(2004

-  Varol, Şeyh Sahib, Akidetu'l-İman, 1978, 3. 

 . 29,إثبات النبوة ,جيجك - 
 .6(، 2004، تحقيق، عباس حسين شرف الدين، )صنعاء: مركز بدر العلمي والثقافي، المنهاج في أصول الدين الزمخشري،  - 177



 

132 
 

والسمع والبصر أي له قدرة على خلق العالم من العدم، والعلم بجميع تفاصيله، ووجود القوانين الطبيعية  

 178التي تُحكم سير الكون يدل على عِلم الله تعالى وقدرته. والحياة لكونه قادراً على إحداث التغيير. 

كما أكدوا أن هذا الصانع الواحد لا يمكن أن يكون متعددًا، لأن وجود إلهين سيؤدي إلى فساد  

النظام. وهذا الإله الواحد، العالم، القادر، الحي، السميع، البصير هو الله تعالى. وأن كلام الله صفة أزلية 

 179. ليس بمخلوق ولا بحادث

يسعى أهل السنة من الأشاعرة إلى تنزيه الله عن كل نقص، ولذلك قاموا بإثبات الصفات الإلهية 

المقابل، تسعى القدرية إلى إثبات قدرة الله، التي تليق بكماله، ونزَّهوا الله عن الظلم وغيره من النقائص. في  

ولكنهم يرون أن الله لا يعلم الأمور إلا بعد حدوثها، ويزعمون بعدم وجود القدر وأن الأحداث تحدث 

بشكل مستجد. أما المشبهة، فقد حاولوا إثبات الصفات لله، ولكنهم يعتقدون أن تلك الصفات قد تشبه 

 لذا قال الشهرستاني ناقلًا عن أبي الحسن الأشعري: 180صفات الخلق. 

"الباري تعالى عالم بعلم، قادر بقدرة، حي بحياة، مريد بإرادة، متكلم بكلام، سميع يسمع، بصير   

يبصر". وقد اختلفت الآراء حول مسألة البقاء. وذكر: "هذه الصفات أزلية قائمة بذاته تعالى، لا يقُال: 

م قديم ومريد بإرادة قديمة هو هي هو ولا هي غيره، ولا: لا هو ولا لا غيره". والدليل على أنه متكلم بكلا 

 181". أن الدليل قد قام على أنه تعالى ملك، والملك هو من له الأمر والنهي، فهو آمر ناه  

 

 .29 ،إثبات النبوة  ،جيجك؛ 11-5 ،الطبيعةطنين  سيدا،نور الله - 178
 .250 ،ردود على الشبهات ،ديرشويال - 179
 .53/7الكتاب مرقم آليا,  ،الديانةشرح كتاب الإبانة من أصول  المصري،حسن الزهيري آل مندوه المنصوري  الأشبال،أبو  - 180
 .1/108, (1993 المعرفة،دار  :بيروت) علي،عبد الأمير  تحقيق، ،والنحلالملل  الكريم،الشهرستاني, أبو الفتح محمد بن عبد  - 181



 

133 
 

الأشاعرة، أنه سبحانه   موافق لما قالته   في صفات الله تعالى وذاتهعلماء بوطان  فخلاصة ما قاله  

وتعالى عالم، وقادر، وحي، وسميع، وبصير، ومتكلم، وله إرادة، وهذه صفات ذاتية وثابتة له، وأجمعوا على 

 أن المسلم يجب أن يعتقد بها دون تشبيه أو تعطيل. 

من ناحية أخرى، عارضت السلفية الرأي الذي تقول به الأشاعرة، واتهمتهم بنفي بعض الصفات 

وهو ما كان موضع نقد  من قبل عدد من علماء السلفية، وعلى رأسهم ابن تيمية،   وإثبات بعضها الآخر.

 182بمراحل عديدة من التطور، خاصة فيما يتعلق بمسألة الصفات. الذي أشار إلى أن مذهب الأشاعرة  

العلماء في فهم التحدي الذي يواجهه    يتم التطرق هنا إلىفسأما النصوص التي قد توهم بالتشبيه،  

النصوص القرآنية التي قد يبدو أنها تشبه صفات المخلوقات، وذلك في ضوء عقيدة تنزيه الله تعالى عن 

مشابهة الخلق. يشير الاختلاف في الفهم إلى تعقيد الموضوع وتنوع الأساليب والمنهجيات التفسيرية بين 

 العلماء. 

غُلَّتْ   ۖ  ﴿ وَقاَلَتِ الْيـَهُودُ يَدُ اللَّهِ مَغْلُولَةٌ في قوله تعالى: ومن الأمثلة على ذلك، مسألة "اليدين" 

 قوله  في  ومسألة الاستواء  [ 64بَلْ يَدَاهُ مَبْسُوطتََانِ ينُفِقُ كَيْفَ يَشَاءُ ﴾ ]المائدة:    ۖ  أيَْدِيهِمْ وَلعُِنُوا بماَ قاَلُوا  

إضافة إلى الأحاديث التي تحمل معان  مشابهة، مثل   [ 5﴿الرَّحْمَنُ عَلَى الْعَرْشِ اسْتـَوَى ﴾ ]طه:  :  سبحانه

ينزل ربنا تبارك وتعالى كل ليلة إلى السماء الدنيا، حين يبقى ثلث «حديث النبي صلى الله عليه وسلم:  

 183.»فر له الليل الآخر، فيقول: من يدعوني فأستجيب له، من يسألني فأعطيه، من يستغفرني فأغ

 

 .380-378/ 2 ,م(1971دار الكنوز الأردنية, )عمان:  سالم،محمد رشاد  ت، ،والنقل در تعارض العقل  تيمية،ابن  - 182
، كتاب التهجد، باب الدعاء والصلاة من آخر الليل، )بيروت: صحيح البخاريأخرجه أبو عبد الله محمد بن إسماعيل البخاري،  - 183

، كتاب صحيح مسلم وأخرجه مسلم بن الحجاج القشيري النيسابوري، ؛ .(1145)، حديث رقم277م(، 1987دار ابن كثير، اليمامة، 
، حديث 1/298م(،  1955صلاة المسافرين وقصرها، باب الترغيب في الدعاء والذكر في آخر الليل، )بيروت: دار إحياء التراث العربي، 

 .(758) رقم



 

134 
 

 والاستواء، والنزول في ضوء تنزيه الله تعالى عن مشابهة المخلوقات؟فكيف يمكننا فهم اليدين،  

التي قد يتُوهم من ظاهرها التشبيه،   قبل الشروع في عرض آراء علماء بوطان في هذه الصفات 

يذهب الأشاعرة بوجه عام إلى إثبات الصفات :  يحسن أن نتوقف أولًا عند موقف علماء الأشاعرة منها

التي وصف الله تعالى بها نفسه، ووصفه بها رسوله صلى الله عليه وسلم، من غير تشبيه ولا تعطيل. وقد 

تبنّى هذا المنهج كبار أئمتهم؛ إذ ذهب الإمام الأشعري وأتباعه، ومنهم الإمام الباقلاني، إلى إثبات الصفات 

باتاً يليق بجلاله، من غير تكييف ولا تشبيه. واستندوا في ذلك إلى ورود هذه الصفات في الخبرية لله تعالى إث

السمع، لا مجرد النظر العقلي. وقد عبّر عن ذلك الإمام   النصوص الشرعية، مؤكدين أن سبيل إثباتها هو 

الجويني بقوله: "ذهب بعض أئمتنا إلى أن اليدين والعينين والوجه صفات ثابتة للرب تعالى، والسبيل إلى 

 ".184إثباتها السمع دون قضية العقل 

تطور المدرسة الأشعرية في مراحلها المتأخرة، انتشرت طريقة تأويل النصوص التي قد يفُهم من ومع  

ظاهرها التشبيه، متبعين في ذلك منهجًا يهدف إلى تنزيه الله تعالى عن مشابهة المخلوقات، مع الحفاظ على 

 185قدسية النصوص الشرعية. 

ضرورة أن يتبع المسلم النصوص المحكمة ويؤسس عقيدته بناءً عليها،   فيرون   علماء جزيرة بوطان   أما

مع وضع النصوص المتشابهة في إطارها المناسب من حيث الفهم، والوقوف على المراد منها. ويستدلون على 

الَّذِي أنَزَلَ عَلَيْكَ الْكِتَابَ مِنْهُ آياَتٌ محُّْكَمَاتٌ هُنَّ أمُُّ الْكِتَابِ وَأخَُرُ مُتَشَابِهاَتٌ،   ﴿هُوَ   ذلك بقوله تعالى:

تأَْوِيلِهِ  وَابتِْغَاءَ  نَةِ  الْفِتـْ ابتِْغَاءَ  مِنْهُ  تَشَابهََ  مَا  فَـيَتَّبِعُونَ  زَيْغٌ  قُـلُوبِهِمْ  الَّذِينَ في  تَ فأَمََّا  يَـعْلَمُ  وَمَا  اللَّهُ، ،  إِلاَّ  أْوِيلَهُ 

 . [7لْمِ يَـقُولُونَ آمَنَّا بهِِ كُلٌّ مِّنْ عِندِ رَبّـِنَا، وَمَا يَذَّكَّرُ إِلاَّ أوُلُو الْألَْبَابِ﴾ ]آل عمران: وَالرَّاسِخُونَ في الْعِ 

 

 . 155، إلى قواطع الأدلة في أصول الاعتقادالإرشاد الجويني،   - 184
 . 155 ،الإرشاد إلى قواطع الأدلة في أصول الاعتقاد  ،الجويني - 185



 

135 
 

على  يعتمد  حلًا  الآيات  هذه  مع  التعامل  في  اختاروا  قد  بوطان  جزيرة  علماء  أن  نرى  ولهذا، 

خطوتين: الأولى، وهي قطعية ولا مجال للخلاف فيها، أن الله تعالى لا يشبه المخلوقات؛ فلا يمكن تشبيهه  

توهم بالتشابه، فلا   بشيء، وما قد يخطر بالبال من تشابه فهو بخلاف ذلك. أما الآيات القرآنية التي قد 

يرُاد منها ذلك التشابه. فمثلاً، لفظ "اليد" المنسوب إلى الله تعالى لا يعني اليد المعروفة عند المخلوقين. فالله 

يشبهه  ولا  هو خالق كل شيء،  وإنما  أخرى،  أعضاء  أي  أو  أرجل  أو  يدان  ولا  له جسم،  ليس  تعالى 

﴿ليَْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ وَهُوَ   تعالى:وهذا الأمر منصوص عليه في القرآن الكريم، حيث يقول الله    186شيء.

 . [11]الشورى:  الْبَصِيُر﴾السَّمِيعُ  

والخطوة الثانية ظنية، لا مانع أن تختلف فيها أنظار الأمة وأفهامها، حيث يترك الأمر لاجتهاد 

النصوص لله   هذه  معاني  بيان  ترك  وهو  التفويض،  إما  ليختار  من المجتهد  السلف  مذهب  وهذا  تعالى، 

الصحابة رضوان الله عليهم؛ إذ كانوا يتحاشون الخوض في مثل هذه النصوص بشكل مطلق، ويجعلونها من 

المتشابه الذي استأثر الله تعالى بعلمه، دون الخوض فيها. كانوا يقطعون بأن لهذه النصوص معنى، وأن المعنى 

عن منزهٌ  الأجسام  يشبه صفات  الذي  الله الظاهر  إلى  معانيها  علم  فوضوا  فإنهم  ذلك  ومع  تعالى،  الله  ه 

 187. تعالى

أو التأويل التفصيلي، أي حمل هذه النصوص على المعاني المجازية التي تقبلها اللغة، مثل تفسير 

"اليد" بالقدرة، والاستواء بالاستيلاء أو بالتواضع، دون الوقوع في التشبيه أو الجهل بمراد الله تعالى. ويتطلب 

 

  علوان ، 250 ،السلفيةردود على الشبهات  ،يالديرشو ؛ 309 ،سيداذو الفقار الحيدري في نصرة الشيخ العرناسي،  - 186
 .15 ، الحمويشرح عقيدة علوان  الحموي،

 .104/ 1, الملل والنحلالشهرستاني,  - 187
 - Muhammed Salih Ekinci, https://www.youtube.com/watch?v=j5qy9FqAF2E    



 

136 
 

التواضع أمام عظمة الله  للسياق الشرعي ولغة القرآن، مع  التفسير الصحيح لهذه النصوص فهماً عميقاً 

 واحترام مراده. ينبغي الاعتراف بأن الفهم البشري قد يكون محدوداً أمام عظمة الله وكبريائه.

وقد ذهب علماء الجزيرة إلى هذا القول، واستنكروا تفسير صفات الله سبحانه وتعالى في القرآن 

والسنة على أنها حقيقة على نحو مشابه للمخلوقات. فمن ظنَّ أن حقيقة الصفة الثابتة لله هي نفس حقيقة 

ذا كانت لله ذات حقيقية صفة المخلوق، فقد ضلَّ، وذهب إلى ما لا يقره عقل ولا نقل، ولا تؤيده لغة. فإ

وللمخلوق ذات حقيقية، فلا يلزم أن تكون حقيقة ذات الله هي نفسها حقيقة ذات المخلوق، ولا أن 

   188يكون وجوده هو نفس وجود المخلوق؛ لأن الله عز وجل ليس كمثله شيء.

   189، يرى علماء الجزيرة[5عَلَى الْعَرْشِ اسْتـَوَى﴾ ]طه:    ﴿الرَّحْمَنُ على سبيل المثال، في قوله تعالى:  

العرش هو مكان الله ومستقره تفسير خاطئ، لا يليق بذات الله سبحانه  أن تفسير هذه الآية على أن 

 وتعالى. كما قال محمد نوري الديرشوي:

حينئذ  إما أن يكون العرش مماثلاً له، أو أصغر منه، أو أكبر منه، وحاشا أن يكون الله جسماً، "  

لذلك، يذهب علماء 190." أو أن يكون العرش مكانه ومستقره، وسخافة منَ يقول بذلك أظهر من الشمس

 اللغوي. يقبله القانون الجزيرة إلى تفسير معنى الاستواء بمعنى يليق بألوهيته وجلاله، أو تفسيرها بمعنى مجازي 

ولا  وليست حادثة  قديمة،  أزلية  وأن صفاته  شيئاً،  يشبه  لا  تعالى  الله  أن  على  المسلكين  من  ويتفق كل 

 

علوان  ؛ 250, ردود على الشبهات السلفيةالديرشوي, ، 309 ،سيداذو الفقار الحيدري في نصرة الشيخ العرناسي،  - 188
 .15 ، الحمويشرح عقيدة علوان  الحموي،

-  Muhammed Salih Ekinci, https://www.youtube.com/watch?v=j5qy9FqAF2E   
 . 74 ،ردود على الشبهات السلفية ،الديرشوي؛ 140ص  ،الكونيةكبرى اليقينيات  البوطي، - 189
 . 74, ردود على الشبهات السلفيةالديرشوي,  - 190



 

137 
 

متجددة. ولهذا يقطعون بتنزيه الله تعالى عن معاني الجلوس والاستقرار والتمكن، لأن هذه المعاني تتضمن 

 التشبيه والتجسيم، والله تعالى لا يشبه شيئاً. 

الأشاعرة، حيث يرون أن معنى الاستواء هو القهر متأخري  ويذهب علماء الجزيرة إلى ما ذهب إليه  

والغلبة والاستيلاء. أي أنه تعالى استولى على التصرف في السماوات والأرض بعد إيجادهما، وخلق ما فيهما 

العرش مكان صدور الحكم، والله  الآن. وجعل  الأمور على ما هي عليه  وتدبير  تدريجياً،  الكائنات  من 

الأمر بيده قبل ذلك أيضاً، إلا أن السماوات والأرض لما لم تكونا موجودتين، لم   سبحانه وتعالى، وإن كان

 191يكن هناك تصرف فيهما إلا بعد إيجادهما. 

، فلا يجوز أن يفهم من هذه الآية، وكذلك [255﴿وَهُوَ الْعَلِيُّ الْعَظِيمُ﴾ ]البقرة:  أما قوله تعالى:  

الآيات الدالة على الفوقية والعلو، أن العلو علو الجسم أو الجهة أو المكان، لأن الدلالة تثبت بطلان هذا 

الفهم. وكذلك لا يجوز أن يفهم من "العظيم" العظمة بالجثة أو كبر الجسم، لأن ذلك يقتضي كونه مؤلفاً 

. فوجب أن يكون [1﴿قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدٌ﴾ ]الإخلاص: هذا مخالف لقوله تعالى:  من الأجزاء والأبعاض، و 

المراد من "العلي" التعالي عن مشابهة الممكنات، ومن "العظيم" العظمة بالقدرة والقهر والاستعلاء وكمال 

      192الإلهية.

وقد استدل علماء الجزيرة، إلى جانب الأدلة النقلية، بالأدلة العقلية أيضاً في إثبات أن العلو والفوقية 

في تلك الآيات هي فوقية تعظيم، لا فوقية جهة. ورأوا أن الكون كروي الشكل، ولا فوق ولا أسفل في 

ا في الجهة العلوية من الكرة الأرضية، الكرة، بل هي اصطلاحات بشرية لا حقيقة لها. ألا ترى أننا نعتبر قارتن

 

  ،ل السنةھلمع الأدلة في قواعد عقائد أ ، الحرمينالجويني، عبد الملك إمام  ؛74 ،السلفيةردود على الشبهات الديرشوي,  - 191
 .106، (1987، 2طعالم الكتب، )لبنان: تحقيق: فوقية محمود حسين، 

 144/ 27 ,4آية: )سورة الشورى  ،التفسير الكبير، الرازي - 192



 

138 
 

بينما يعتبر سكان القارة الأمريكية قارتهم في الجهة العلوية؟ فأي منهما سيفهم المجسمة على أنها فوقية الله؟ 

ومهما يكن، فإن كلا الجهتين سفلية بالنسبة للأخرى، وهذا باطل، وجهل بما يليق بذات الله تعالى. فثبت 

 193أن فوقيته هي فوقية تعظيم لا فوقية جهة. 

 تعالى: مثل قوله  لأنه يتفق مع ما ورد في القرآن الكريم  وفي نظر علماء بوطان، هذا التفسير هو الصحيح،  

أي أن الله تعالى لا يشبه شيئاً من خلقه بأي وجه من الوجوه.   ﴾، ﴿ليَْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ وَهُوَ السَّمِيعُ الْبَصِيرُ 

إلى جهة   ولا فيه،  ففي هذه الآية نفي للمشابهة والمماثلة، فلا يحتاج الله تعالى إلى عرش، ولا إلى مكان يحل  

يتحيز فيها. فلو كان له مكان، لكان له أمثال وأبعاد وطول وعرض وعمق، ومن كان كذلك كان مُحدَثا 

 194محتاجا لمن حده بهذا الطول وبهذا العرض وبهذا العمق. 

وأخيراً، فبعد عرض آراء الفريقين، يرى ملا عبد الله الجزري أنه لا ينبغي وصف أيٍّ من الآراء 

 195.بالشرك أو الكفر أو ما شابه ذلك، إذ لكل فريق  وجهة نظره

المسألة، حيث يرى أن الإنسان المؤمن بالله، ومع ذلك، فإن للباحث الحق في إبداء رأيه بعد عرض  

المدرك لعظمته وتنزّهه، لا يمكن أن يفهم هذه الآيات على نحو ما فهمته المدرسة السلفية. فعند قراءة قوله 

أن   - بطبيعة الفطرة وسليقة الإيمان    -[، يتبادر إلى الذهن  10تعالى: ﴿يَدُ اللَّهِ فَـوْقَ أيَْدِيهِمْ﴾ ]الفتح:  

هو التأييد، دون أن يخطر بالبال أن لله يدًا كأيدينا. وكذلك الحال عند قولنا في الدعاء: "نسألك  المقصود 

اللهم بوجهك الكريم"، فإن الفهم السليم لا يستدعي تصور وجه  يشبه وجوه البشر، بل يفُهم منه ما يليق 

 .بجلال الله وكماله، دون تشبيه أو تمثيل

 

 . 250 ،السلفيةردود على الشبهات الديرشوي,  - 193
 309 ،الحيدريذو الفقار العرناسي,  - 194
 .28/08/2023بتاريخ:  مقابلة مع ملا عبد الله الجزري - 195



 

139 
 

 

لزوم النبوة وحاجة الإنسانية إليهاجهودهم في تقرير  :  رابعا    

مسألة النبوة من أبرز قضايا علم العقيدة في الفكر الإسلامي، وتأتي مباشرة بعد مسألة الإلهيات    إن 

من حيث الأهمية. وقد أولاها علماء الكلام اهتمامًا بالغًا، لكونها تتعلق بجوهر العلاقة بين الخالق والمخلوق، 

يها محوراً رئيسًا في مؤلفات المتكلمين، ومن ومصدر الهداية البشرية. وقد مثّل إثبات النبوة وبيان الحاجة إل

أبرزهم الأشاعرة والمعتزلة، لما كان لهاتين المدرستين من تأثير بالغ في بلورة المفاهيم العقدية عند المسلمين، 

 .خصوصًا في المناطق التي انتشر فيها الإسلام عبر المؤسسات العلمية والدعوية، كمنطقة بوطان 

يتضح من النزاع الفكري والخلاف العقلي بين العقلاء أن ليس جميع البشر على مستوى واحد في 

ولو كان الأمر كذلك لما كانت هناك حاجة إلى الرسل. فحتَّ   .معرفة الله سبحانه وتعالى واليقين بوحدانيته

لو توصل الإنسان إلى معرفة الله بفطرته السليمة وعقله، فإن هذا لا يعني بالضرورة أنه على خط مستقيم 

في إدراك ما يليق بعظمة الله من صفات القدرة والحكمة والكمال، ولا في فهم صفات التنزيه والتقديس  

 يليق بجلاله. عن كل ما لا  

وحتَّ لو افترضنا أن الإنسان أدرك جميع صفات الله وأسمائه، فلا يمكنه بمحض إرادته وعقله أن 

يعرف كيف يؤدي ما يجب عليه تجاه الله تعالى من عبادة خالصة. فالعقل، رغم كونه طاقة عظيمة منحها 

الطبيعة )الميتافيزيقا(،   الله للإنسان، لا يصلح أن يكون حكماً في كل الأمور، خصوصاً في الغيبيات وما وراء

من هنا، جاءت ضرورة إرسال الأنبياء ليهدوا الناس   .ثانياً   .يبغنظراً لمحدوديته أولاً، وعجزه عن إدراك هذا ال



 

140 
 

تجاه  عليها  ما يجب  معرفة  للبشرية في  مرشدين  وليكونوا  الصحيحة،  بالطريقة  الله  عبادة  إلى  ويوجهوهم 

 196.خالقها

  النبوة،  وجوب   تقرير  في  العقلي  المنهج  اعتمدوا   حيث   المعتزلة،   كتب  في  بوضوح  الطرح  هذا  تجلى  وقد 

 البشر،  لهداية  الأنبياء  يرسل  أن   عدله،   بحكم   عليه،  يجب  الله   أن   ورأوا  ، "والأصلح  الصلاح"  نظرية  من  انطلاقاً

الرسل  197. لحالهم   الأصلح   لأنه جائزة عقلاً، وليست واجبة، وأثبتوا  . أما الأشاعرة، فذهبوا إلى أن بعثة 

 198. صدق النبوة بالمعجزة

يظهر عند أصحاب العقول والبصيرة من خلال هذه النقاط ضرورة الحاجة إلى النبوة وهديها؛ لأن 

الاطلاع على ما يرتضيه الله من التعبد أمر غيبي لا يمكن للإنسان أن يعرفه بمجرد عقله واجتهاده، ولا 

ن ذاع صيتهم في مشارق بشدة ذكائه ومعرفته بالعلوم والفنون. فمن ينظر عبر التاريخ إلى الفلاسفة الذي

الأرض ومغاربها، وتركوا خلفهم فنوناً وعلومًا كثيرة، واتصفوا بحدة النظر وشدة الذكاء، ما وصلوا إلى معرفة 

 199الله معرفةً حقة، دعك مما وقعوا فيه من الخلط والأخطاء الفادحة، كما يقوله الدكتور خليل جيجك. 

من كل ما سبق، نستنتج أن النبوة أمر لا بد منه للوصول إلى عقيدة سليمة خالية من الانحرافات  

والشوائب، وكذلك لتنظيم شؤون الحياة والكون على أسس حكيمة تهدي البشرية إلى الأمن والاستقرار، 

 الغيبية.لأن العقول وحدها عاجزة عن الوصول إلى هذه الحقائق  

 

 56,55 ،الطبيعةطنين  سيدا،الله  نور؛ 61 ،والسلوكرؤية في العقيدة  حقي، - 196
- Cengiz, Yunus. "Muhammed Nurullah Seyda’nın Doğa Okuması – Taninü’t-Tabi’a 
Eseri Üzerine". Journal of Awareness 4/4 (Nisan, 2012), 274 

 567(، 1979تحقيق: عبد الكريم عثمان، )بيروت: دار الأنصار، ، ، شرح الأصول الخمسة عبد الجبار - 197

، الإرشاد إلى الجويني  ؛105(، 2004، تحقيق، عبد الله محمد، )بيروت: دار الكتب العلمية، ، الاقتصاد في الاعتقادالغزالي - 198
  295(، 1950، تحقيق: محمد يوسف موسى وعلي عبد المنعم عبد الحميد، )مصر: مكتبة الخانجي، قواطع الأدلة في أصول الاعتقاد

 وما بعدها. 

 .32 ،إثبات النبوة ،جيجك - 199



 

141 
 

هذا فيما يخص معرفة الله والعبادة له. أما فيما يتعلق بتنظيم شؤون الحياة، فمما لا شك فيه أن 

الحاجة إلى النبوة أكثر وأكثر؛ لأن ما ركُِّبَ في الخلقة البشرية من مختلف الميول والشهوات يؤدي إلى التظالم 

لذلك، فالناس لا يستطيعون الوصول إلى   والتقاتل. فالناس، إذا ترُكوا، تاهوا في الظلمات وهم لا يعلمون.

الفضائل والخيرات بمحض خلقتهم، وكل هذا لا يكون إلا بإرسال الرسل ولزوم النبوة مع دستورها الكامل 

 200والشامل.

عقيدة سليمة   إلىهو ضروري للوصول  و   ،منهمر مهم لا بد  أأن النبوة  من كل ما سبق،  فنستنتج  

وسنن رشيدة   على أسس حكيمةوالكون  والشوائب، وكذلك لتنظيم شؤون الحياة  خالية من الانحرافات  

، لأن العقول وحدها عاجزة عن الوصول إلى هذه تهدي الناس إلى الخير والاستقرار والشعور بالأمن والأمان 

  الحقائق الغيبية.

 

رسال الرسل حكم إ  

الذين يرون   201الأول هو موقف الأشاعرة، اختلف المتكلمون في حكم النبوة بين قولين رئيسيين.  

أن النبوة جائزة عقلاً. وفقًا لهذا الرأي، يجوّز لله إرسال الرسل تفضلًا منه على خلقه، دون أن يكون هناك 

غرض أو دافع يلزمه بذلك. إن إرسال الرسل يكون تعبيراً عن لطفه سبحانه وتعالى ورحمته بعباده، حيث 

يقوله الدكتور ذهب علماء بوطان كما    ومثل هذا القول   .يترتب على هذا الفعل فوائد وحكم لصالحهم 

 

 .33 ،النبوةإثبات  ،جيجك - 200
، )القاهرة، محصل أفكار المتقدمين والمتأخرين من العلماء والحكماء والمتكلمين فخر الدين محمد بن عمر الخطيب الرازي،  - 201

  .204(، 2020مكتبة الكليات الأزهرية، 



 

142 
 

متفقون على لزوم النبوة والسبب الذي يوجبها وهو تنظيم المعاش وإصلاح العالمين   بأنهم خليل جيجك  

 202. ولكن من غير إيجاب ،والعقليالحسيّ  

استنادًا إلى مفهوم اللطف الإلهي. يرون في المقابل، يذهب المعتزلة إلى القول بوجوب النبوة عقلاً، 

أن إرسال الرسل واجب عقلي على الله تعالى لأن فيه إنقاذًا للعالم وتحقيقًا للصلاح فيه. وبما أن الله عادل 

بشكل مطلق، فإن فعل الصلاح واجب عليه، ما يجعل إرسال الرسل ضرورة عقلية لضمان هداية البشر 

 203 .وتحقيق الخير العام

وعليه، فإن الخلاف بين الأشاعرة والمعتزلة في مسألة النبوة يعود إلى اختلاف المنهج الاستدلالي 

تباين فهم كل منهما لمفهوم  الرغم من  النبوة. وعلى  الذي سلكته كل فرقة وفق تصورها الخاص لطبيعة 

يقة التي اعتمدها كل الواجب، إلا أن الفارق الحقيقي الذي أظهر الاختلاف بين المدرستين كان في الطر 

 منهما في الاستدلال، وهو ما انعكس أثره بوضوح على بقية مسائل البحث. 

 

 إثبات النبوة من خلال المعجزات 

عند تناول مسألة إثبات النبوة في علم الكلام، يعُتبر المعجزة أحد أبرز الأدلة على صدق دعوى 

تعريفاتالنبوة.   جملة  الأشاعرة  ومن  الرازي  هايعُرّفحيث    ؛لها  علماء  الدين  فخر  في كتابه   الإمام 

المقاصد" 204""المحصل للعادة مقرون بالتحدي مع عدم   205والتفتازاني في كتابه "شرح  بأنها: "أمر خارق 

 

 .17 ،الحمويشرح عقيدة علوان  ،الحموي؛ 35 ،النبوة إثبات  ،جيجك - 202
السّتار؛  564(،  1996، )القاهرة: مكتبة الوهبة،  شرح الاصول الخمسة،  احمدعبد الجبار بن    - 203 العقل والحرّية،   الراّوي،  عبد 

 .49، (1980)بيروت: المؤسسة العربية للدراسات,  ،المعتزليدراسة في فكر القاضي عبد الجبّار 
  .207، والمتكلمينمحصل أفكار المتقدمين والمتأخرين من العلماء والحكماء الرازي،   -204

، تحقيق، عبد الرحمن عميرة، )بيروت: عالم الكتب،  شرح المقاصد ،  مسعود بن عمر بن عبد الله الشهير بسعد الدين التفتازاني  - 205
1989 ،)5/11. 



 

143 
 

أن أن للمعجزة شروطاً أساسية لا بد من تحققها، من أبرزها:  يتبين  من خلال هذا التعريف،  ف  المعارضة". 

تكون خارقة للعادة، وأن تقترن بتحدي الناس ودعوى النبوة، وأن تكون سالمة من المعارضة والعجز عن 

ومن خلال هذه التصورات يتضح أن المعجزة، في منظور الأشاعرة، ليست مجرد خرق للنظام   الإتيان بمثلها.

 الكوني، بل علامة إلهية واضحة تدل على صدق النبي الذي جاء بها. 

وتقوم حقيقة النبوة على أن الله يختار من عباده من يصطفيهم بالوحي، ليصححوا العقائد، ويشرّعوا  

الأحكام، ويقوموا بتقويم الأعراف والدعوة إلى مكارم الأخلاق، وبما أن دعوى النبوة يمكن قبولها أو ردها، 

تناول وقد  206في قلوب أتباعها.فقد ارتبطت بظهور معجزات خارقة للعادة، تثبت صدقها وتبعث الطمأنينة  

 صلى الله عليه وسلم علماء الإسلام وفلاسفته هذه المسألة بتأصيل  عميق، مؤكدين أن المعجزات التي ظهرت على يد النبي  

 .دليل قاطع على صدق رسالته، وعلى استمرار الهداية الإلهية للبشرية على مر العصور

إلى القول بجواز وقوع المعجزات واعتبارها ضرورة   207وفي هذا السياق، ذهب علماء جزيرة بوطان

إذ لا تتماشى مع القوانين دليلٌ جليّ على صدقه،    صلى الله عليه وسلم لإثبات النبوة. وبيّنوا أن ظهور الخوارق على يد النبي  

بل تقع بقوة ؛  الطبيعية المألوفة ولا تندرج ضمن قدرات البشر، بل تحدث بقوة خارقة تتجاوز القدرة البشرية

في صورها ومواردها،   صلى الله عليه وسلم خارقة تتجاوز القدرة البشرية. وقد تنوعت المعجزات التي ظهرت على يد رسول الله  

ودليلًا  للكفار  تمثل تحدياً  والجمادات، وكانت  والحيوانات  والطعام، والأحجار والأشجار،  الماء  فشملت 

ار لآية، وأحياناً أخرى مقرونة بطلبات غير قاطعًا على صدق نبوته. فظهرت أحياناً استجابة لطلب الكف

لنبيه، تعالى  الله  أو كانت تكريماً من  الضعيفة،  أو  المترددة  النفوس  أو بفضل دعاء   مألوفة من أصحاب 

 

206 - Nas, Ehmed Mela Yusuf, Xulasa  ‘Eqîda Musulmanê Sunnî ,5   
207  -  Mahmut Bilge, Resulü Ekrem Muhammed Mustafa'nın Nüfus Hüviyet Cüzdanı 
(Ankara: Taşkent Matbaası, 1965), 27. 

 .175, كبرى اليقينياتالبوطي، ؛ 53, كتاب ذي الفقار علي في رقبة منكر الاستمداد من نبي أو وليالفندكي,  - 



 

144 
 

ومع ذلك، فإن من الناس من ينكر هذه المعجزات اعتمادًا على مبررات عقلية، إلا أن مثل 208المؤمنين. 

الثابتة، ويجعلهم   العلمية  بالقواعد  أنفسهم، ويصطدم  تناقض مع  يوقعهم في  الإنكار  أمام هذا  يجحدون 

 .حقائق ظاهرة لا سبيل إلى إنكارها

والتي ينكرونها بحجة مخالفتها لقوانين العلوم   صلى الله عليه وسلمالمعجزات المادية التي ظهرت على يد رسول الله  و 

التجريبية والنواميس الكونية، يمكن أن تعطينا نقطة انطلاق لمناقشة أكبر. فإذا كانوا ينكرون هذه المعجزات، 

إذا و والتي ذكرت في القرآن الكريم؟    فلماذا لا ينكرون ما ثبت من معجزات الأنبياء السابقين عليهم السلام 

كان المؤمن لا يمكنه أن ينكر أي شيء في القرآن، فكيف يمكن للعقلانيين المؤمنين أن ينكروا معجزات 

؟ إذا أصروا على ذلك، فهل يمكن أن يكونوا متناقضين مع أنفسهم؟ هذا الموقف قد يكون صلى الله عليه وسلمرسول الله  

 209. تحكمًا محضًا وترجيحًا بلا مرجح

يمثل قضية بدهية عند جمهرة علماء المسلمين   صلى الله عليه وسلمناول المعجزات المثبتة في القرآن الكريم لرسول الله  ت

سواءً في السابق أو في الحاضر، وهذا موضوع ثابت لا مراء فيه لان مرجعها إلى قدرة الله التامة المحيط بجميع 

نقُل عنه  صلى الله عليه وسلميشير التفتازاني إلى أن رسول الله   210على وفق إرادته الأزلية.  واعداماً  ايجاداً  سرها أبالممكنات 

الأمور الخارقة للعادة، وأن معظمها بلغ القدر المشترك من التواتر. على سبيل المثال، يثبت وجود معجزات 

وجود حاتم. كل واحدة من هذه المعجزات   ىكشجاعة عل و   ، صلى الله عليه وسلممادية، مثل ظهور الماء من بين أصابع النبي  

 211. التواترتثبت ب

 

 .39, كلياتالفندكي,  - 208
- Bilge, Resulü Ekrem Muhammed Mustafa'nın Nüfus Hüviyet Cüzdanı,27. 

 .35 ،النبوةإثبات  جيجك، - 209
 .39 ،كتاب ذي الفقار علي في رقبة منكر الاستمداد من نبي أو ولي ،الفندكي - 210
قريمي يوسف  ،طابع وناشر  :ايران ), الخياليحاشية البهشتي علي  العقائد،حاشية الكستلى علي شرح  ،رمضان بن عبد المحسن - 211
 .168 ،(1926ضياء, 



 

145 
 

إنه عندما 212وقد بيّن علماء جزيرة بوطان الفرق بين المعجزة والكرامة، وقالوا كما قال الأشاعرة: 

يتعلق الأمر بتحديد ما هو "خارق للعادة"، يشترط أن تكون المعجزة واقعًا ملموسًا ومفعولًا عندما يتحدى 

الرسول، عليه السلام، بها من يخالفه ويكذبه كدليل على نبوته وإظهار قدرته. وبالتالي، يتطلب شرط "خرق 

أن تكون المعجزة مجرد فعل يتجاوز القوانين الطبيعية،    العادة" أن تكون المعجزة مرتبطة بالتحدي. فليس كافيًا

 213بل يجب أن يكون هناك تحد  صريح من النبي لمن يشككون في نبوته، مطالبًا إياهم بإظهار مثلها.

في النهاية، يجب أن ندرك أن هناك قضايا تتعلق بالإيمان والعقيدة تتجاوز الحدود العقلانية والعلمية، 

ولكنها لا تتعارض معها. وفي هذا السياق، ينبغي علينا الاعتراف بأن هناك جوانب من الإيمان لا يمكن أن 

 ن نقبلها بإيمان وتواضع.نفهمها بالكامل بوسائل العلم الدقيقة والمنهجية، ولكن يجب علينا أ

 أما السحر 

في اللغة، يعُتبر السحر شيئًا غامضًا   يشير السحر في أصله إلى الأمور الخفية التي يصعب فهم سببها

وفي   214يتجاوز الفهم البسيط للواقع، ويعتمد على التأثير على الإدراك بحيث يراه الناس على غير حقيقته. 

السياق الشرعي، يرتبط السحر بالتمويه والخداع، وينُظر إليه بشكل سلبي عند إطلاقه دون قيد أو تحديد، 

القرآن الكريم إلى هذا الجانب السلبي من السحر , حيث يشير  حيث يفُهم على أنه ممارسة ضارة ومضللة 

في قوله تعالى: }سحروا أعين الناس{، حيث يتضح أن السحرة في قصة موسى عليه السلام خدعوا الناس 

 

 .46، (م1958المكتبة الشرقية، )بيروت: رتشرد مكارثي،  ،، تحقيقالبيان عن الفرق بين المعجزات والكراماتالباقلاني،  - 212
 .52, الفقار علي في رقبة منكر الاستمداد من نبي أو وليكتاب ذي الفندكي, ؛ 134 ،والسلوكرؤية في العقيدة  حقي، - 213
 . 1/170. (2001, دار إحياء التراث العربي)بيروت:  ،اللغة تهذيب  الهروي، محمد بن أحمد بن الأزهري  - 214



 

146 
 

وجعلوهم يعتقدون أن حبالهم وعصيهم تتحرك كسعي الحياة. هذا الاستخدام يشير إلى أن السحر يمكن 

 215أن يكون قوة مؤثرة في تغيير الإدراك وتشويه الحقيقة أي أنه نوع من الحيلة والخفة. 

لذلك، حذّر علماء جزيرة بوطان في مؤلفاتهم من خطورة السحر على عقيدتهم، وفرقوا بين السحر 

ومعجزات الأنبياء وكرامات الأولياء. ورأوا أن السحر والطلسمات وجميع هذه الأمور ليس فيها شيء من 

 من الناس. خوارق العادة، بل جرت بترتيب مسببات على أسباب، غير أن تلك الأسباب لم تحصل لكثير

 216بخلاف المعجزة والكرامة، فليس لها سبب في العادة. 

وأن السحر عبارة عن الحيل والخدع تُستخدم لإقناع الناس بقدراتهم الخارقة. وتُستخدم تقنيات مثل 

الساحر  احتج  وإذا  للطبيعة  تبدو خارقة  تأثيرات  والسموم لإحداث  البصرية  الخدع  النفس وصناعة  علم 

 217. بادعاء النبوة بسحره أبطله الله

لذلك، ينُظر إلى السحر من قبل الكثيرين من أبناء المنطقة على أنه خدع وبهرجة تُستخدم لاستغلال الناس   

 أو تحقيق مكاسب شخصية. 

 

وأفضليتهم   الصحابة جهودهم في مكانة ا :  خامس  

عند الحديث عن مكانة الصحابة وأفضليتهم، لا بد من تمهيد يوضح الخلفية التاريخية التي جعلت 

هذه المسألة تحظى باهتمام خاص بين المسلمين عبر العصور. فقد كانت الفتن التي عصفت بالأمة بعد 

 

المكتبة الشرقية,   :)بيروت  ،والسحركتاب البيان عن الفرق بين المعجزات والكرامات    الباقلاني،أبو بكر محمد بن طيب    الباقلاني،  -   215
 .2013موقع نسيم الشام,  ،والجنأجوبة عن إشكالات تتعلق بالسحر  ،البوطي؛ 23 ،(1958

 ؛137  ،والسلوك: رؤية في العقيدة  حقي؛  52  ،وليكتاب ذي الفقار علي في رقبة منكر الاستمداد من نبي أو    ،الفندكي  -  216
 .343 ،(م2005, دار الفكر :دمشق) ،الراشدةفقه السيرة النبوية مع موجز لتاريخ الخلافة  البوطي،

 .34 ،والسحركتاب البيان عن الفرق بين المعجزات والكرامات  الباقلاني، - 217



 

147 
 

، وعلى رأسها معركة الجمل وصفين وحادثة التحكيم، من الأسباب الرئيسة التي أثارت نقاشًا صلى الله عليه وسلموفاة النبي  

واسعًا حول الصحابة وعدالتهم. هذه الوقائع أدت إلى بروز قضايا كبرى في الفكر الإسلامي، مثل مسألة 

عن   تساؤلات  وأثارت  والخلافة،  الإمامة  من  الأمة  وموقف  الكبيرة،  تلك مرتكب  من  فريق  موقف كل 

 .الأحداث، مما أدخل مكانة الصحابة في دائرة الجدل العقدي والكلامي

وانطلاقاً من هذه الخلفية المتوترة، برزت أهمية التأكيد على مكانة الصحابة وأفضليتهم بوصفها من 

القضايا المحورية التي اهتم بها العلماء المسلمون عبر العصور، إدراكًا منهم لما في ذلك من حفظ لوحدة الأمة 

ال، فجاء تأكيدهم على أفضليتهم كرد وصيانة لتراثها. وقد بذل علماء المسلمين جهودًا كبيرة في هذا المج

فعل على الفرق التي اتهمت بعض الصحابة بالنفاق أو الطعن في عدالتهم. ومن أجل ذلك، ألفّوا مصنفات 

عديدة لحماية سمعة الصحابة وتوثيق فضائلهم، مثل "الإصابة في تمييز الصحابة" لابن حجر العسقلاني 

عبد البر، في إطار رد علمي ومنهجي على تلك التحديات الفكرية و"الاستيعاب في معرفة الأصحاب" لابن  

 التي فرضتها أحداث الفتنة الكبرى.

ثبت في النصوص الشرعية تقديم بعض طوائف الصحابة وتفضيلهم على غيرهم، حيث فضلت وقد  

كما في قوله   218والأنصار،النصوص المهاجرين على الأنصار، وأثنت على السابقين الأولين من المهاجرين 

  .[100]التوبة:    وَالأنَصَارِ﴾الَأوَّلُونَ مِنَ الْمُهَاجِريِنَ    ﴿وَالسَّابقُِونَ تعالى:  

آمَنُوا وَهَاجَرُوا وَجَاهَدُوا في سَبِيلِ اللَّهِ بأَِمْوَالهِِمْ وَأنَْـفُسِهِمْ أَعْظَمُ   ﴿الَّذِينَ كذلك جاء في قوله تعالى:  

ما يؤكد أن من هاجر وجاهد في سبيل الله بأموالهم   . [20لئَِكَ هُمُ الْفَائزُِونَ﴾ ]التوبة:  ۖ  دَرَجَةً عِندَ اللَّهِ وَأوُ

وأنفسهم هم في مرتبة أعلى من غيرهم. كما أن النصوص أكدت فضل من أنفق وقاتل قبل فتح مكة، 

 

, (م1986دار الفكر،  :دمشق) ،الصلاح ابن  مقدمةالصلاح، ، تقي الدين المعروف بابن وأبو عمر عثمان بن عبد الرحمن،  - 218
299. 



 

148 
 

يَسْتَوِي مِنْكُمْ مَنْ أنَْـفَقَ مِنْ قَـبْلِ الْفَتْحِ وَقاَتَلَ أوُْلئَِكَ أعَْظَمُ دَرَجَةً مِنَ الَّذِينَ أنَْـفَقُوا   ﴿لَا حيث قال تعالى:  

  . [10]الحديد:    الحُْسْنَى﴾مِن بَـعْدُ وَقاَتَـلُوا وكَُلاًّ وَعَدَ اللَّهُ 

التفاضل بين طبقات الصحابة بالنظر إلى السبق في الإسلام ابن الصلاح  في هذا السياق، ضبط  

المشاهد الفاضلة مع النبي صلى الله عليه وسلم، مؤكدًا أن هذا التفاضل هو ما أكدته والهجرة، والمشاركة في  

نصوص الشريعة وتواترت عليه، ولم يخالف فيه أحد من الأئمة الكبار. بل كانت هذه الأفضليات مستندة 

النصوص  في  مبين  هو  واللقب، كما  بالوصف  بعض  على  الصحابة  بعض  قدمت  التي  النصوص  إلى 

 219ة.الشرعي

لترتيبهم في  وفقًا  الصحابة  أفضل  هم  الراشدين  الخلفاء  أن  أكد  جهته،  من  الغزالي،  أبو حامد 

ثم عثمان   ،عمرثم    ،بكرالإمامة، وأن هذه الأفضلية متوافقة مع إجماع الصحابة أنفسهم، الذين قدموا أبا  

رضي الله عنهم. وأوضح الغزالي أن التفاضل الحقيقي بين الصحابة قد يكون غيبًا لا يطُلع عليه إلا   يعلثم  

الله، ولكن النصوص الشرعية والثناء النبوي عليهما تجعل من الممكن الترتيب بينهم على أساس ما ثبت في 

 220الشريعة.

أنّهم يَستحقونَ الخلافة على   الهيتمي إلى إجماع الصحابة رضوان الله عليهم على   ابن حَجر   هب ويذ 

هَذا التّرتيب بلا تَردُد  أو شَك وَأفضل الأمّة بعّد نبيِّها صَلّى الله عَليهِ وسَلّم وأحقهِ بالخلافة أبو بَكر ثمُّ أفضَل 

بعَد أبي بَكر عُمر رَضي اللهُ عنه وهو أحق النَّاسِ بالخلافةِ بعَدَ أبي بَكر واقتنعَ المسْلمونَ بهِ وباَيعوهُ ولم   الأمّة

ينكر أحد ثمَّ الأحقيِّة في الخلافةِ بعد عُمر عُثمان لأنَّ عُمر جعل الشُّورى بيَن السِّتة ثمُّ اتَّفقُوا عَلى تقَديمهَ 

 

 .298 ،الصلاح ابن  مقدمةالصلاح، ابن  - 219
 .300، (2012جدة: دار المنهاج، ) ،أنس الشرقاوي ،عني به ،الاعتقادالاقتصاد في  الغزالي،أبو حامد محمد بن أحمد  - 220



 

149 
 

وأولويتَهِ بالخلافةِ فبَايعوهُ وبايعهُ الإمَام عَلي وسَائرِ الصّحابة والمسْلمين وتمت الخلافةَ لهُ ثمَّ الأفْضلية والأحقية 

 221. بالخلافةِ بعْد عُثمان عَلي بِن أبي طاَلب

هذا، يتضح أن التفاضل بين الصحابة هو أمر مقبول ومؤكد في الإسلام، استنادًا إلى النصوص 

الشرعية وأقوال العلماء، التي أكدت فضل المهاجرين على الأنصار، وفضل أهل بدر وبيعة الرضوان على 

 غيرهم، وأفضلية السابقين إلى الإسلام والهجرة والجهاد في سبيل الله. 

على نهج سلفهم من الأشاعرة، بعد استقراء الفضائل وجمع الأدلة   222لذا سار علماء جزيرة بوطان

وعرض المناقب، إلى أن أفضل الصحابة هم الخلفاء الراشدون بعد النبي صلى الله عليه وسلم، وهم على 

عمر، ثم عثمان، ثم علي، ثم بقية العشرة، ثم أهل بدر من الترتيب التالي: فأولهم أبو بكر الصديق، ثم  

المهاجرين، ثم من الأنصار، ومن جميع أصحابه على قدر الهجرة والسابقة والفضيلة. وهذا الجيل فذٌ فريد،  

لا يمكن أن يأتي جيل مثلهم قط إلى يوم القيامة؛ جيل تخرجّ من جامعة كان رسول الله مدبرها والمعلم فيها، 

 223. اهم على منهج الإسلام والأخلاق الحسنة. توفي الرسول وهو عنهم راض  حيث رب

نتيجة لهذه الجهود، رسخت مكانة الصحابة وأفضليتهم في الوعي الجماعي لأهل جزيرة بوطان. 

حتَّ ترى أن   انتشرت سير الصحابة وفضائلهم في الثقافة المحلية، وأصبحت جزءًا من الهوية الدينية للمنطقة

 . أغلب أسماء أبناء هذه المنطقة عمر وعلي وحسن وحسين

 

، (1426  ,دار المناهج)بيروت:    ،تحقيق: أحمد جاسم  ، المنح المكية على شرح الهمزية  ،الهيثميأحمد بن محمد بن علي بن حجر    -  221
576. 

، ذو الفقار الحيدري في نصرة شيخ سيدا العرناسي,  ؛  وما بعدها 7  ،العشرةرسالة مختصرة في المواضيع    العلواني،خاشع حقي    -  222
99. 

 .10 ،التصوفأسرار  ،سيداالله  نور - 223
- Bilge, Resulü Ekrem Muhammed Mustafa'nın Nüfus Hüviyet Cüzdanı, 27. 



 

150 
 

 ساعدت هذه الجهود في الحفاظ على وحدة المجتمع الإسلامي في بوطان وتقوية علاقته بالتراث الإسلامي. 

 

جهودهم في تقرير مفهوم البدع وحدودها ا :  سادس  

يواجه المسلمون اليوم تحدياً كبيراً في فهم مفهوم "البدعة". إذ شاع التصور بأن كل أمر مستحدث 

وعهد الصحابة الكرام يعدّ بدعةً ضالة يجب القضاء عليها، مع إصدار أحكام قاطعة   صلى الله عليه وسلم بعد عصر النبي  

بتحريم كل ما لم يكن موجودًا آنذاك دون النظر بين ما هو مفيد وما هو ضار. وفي مقابل هذا التصور، 

يم. وقد أسهم برز اتجاه يميز بين البدعة الحسنة والبدعة السيئة، مما أدى إلى تعدد الآراء واختلاط المفاه 

ضعف المعرفة الشرعية لفهم مفهوم البدعة بشكل صحيح، مما يجعلهم عرضة للتأثر بالأفكار المتطرفة من 

 كلا الجانبين. 

 موقف علماء جزيرة بوطان من البدع 

البدعة، بمفهومها الاصطلاحي الشرعي، تعُتبر ضلالة يجب تجنبها، ولا خلاف في ذلك بين العلماء. 

من أحدث في أمرنا هذا ما «وهذا المفهوم مستند إلى قول النبي صلى الله عليه وسلم فيما رواه الشيخان:  

إن خير الحديث كتاب الله، وخير الهدي هدي «وفي حديث آخر رواه مسلم:    224، »ليس منه فهو ردّ 

 225.  »محمد، وشر الأمور محدثاتها، وكل بدعة ضلالة

 

، كتاب الصلح، باب إذا اصطلحوا على صلح جور فالصلح صحيح البخاريأخرجه أبو عبد الله محمد بن إسماعيل البخاري،     -224
، كتاب الأقضية، باب نقض الأحكام  صحيح مسلموأخرجه مسلم بن الحجاج القشيري النيسابوري،  ؛  . (2697)، حديث659مردود،  

 (.1718، حديث رقم )3/1343الباطلة ورد محدثات الأمور، 
، حديث رقم 335، كتاب الجمعة، باب تخفيف الصلاة والخطبة، صحيح مسلمأخرجه مسلم بن الحجاج القشيري النيسابوري،  - 225

(867 .) 



 

151 
 

الذي يعني كل شيء   العام،  اللغوي  يرُاد بها معناها  ولكن ما المقصود هنا بكلمة "بدعة"؟ هل 

إذا كان هذا هو المقصود، فإن   226جديد لم يكن معروفاً في زمن الرسول صلى الله عليه وسلم وأصحابه؟ 

جميع المسلمين اليوم، في شتَّ أنحاء العالم، سيكونون غارقين في البدع؛ من أبنية بيوتهم وأثاثهم، إلى طعامهم 

ولباسهم، بل حتَّ أساليبهم الثقافية والاجتماعية. وهذه ليست مشكلة حديثة؛ بل مشكلة واجهت أجيال 

الصحابة وحتَّ يومنا هذا. فالتحولات التي طرأت على حياة الناس منذ بعثة الرسول المسلمين منذ عهد  

 .صلى الله عليه وسلم كانت ولا تزال مستمرة، ولا سبيل لإيقاف هذا التغير الطبيعي

إذًا، من غير المعقول أن تكون "البدعة" هنا مقصودة بمعناها اللغوي العام. وإنما تحمل هذه الكلمة 

علماء جزيرة بوطان البدع على كل قول أو فعل لم يصدر عنه صلى  معنى اصطلاحيًا خاصًا. فكما عرّفها 

المتضمنة  الإسلامية  والقواعد  الكليات  يندرج تحت مضمون  ولا  ولا عن أصحابه  وسلم  عليه  تعالى  الله 

 227. الوجوب أو الندب أو الإباحة

إلى خمسة   هم الخمسة، ولذلك هي منقسمة عند ما تجرى عليها الأحكام  علماء بوطان  فالبدع  

والطريق في معرفة   . وبدعة مندوبة، وبدعة مكروهة، وبدعة مباحة  محرمة،وبدعة    واجبة،أقسام وهي: بدعة  

ذلك أن تعرض البدعة على قواعد الشريعة فإن دخلت في قواعد الإيجاب فهي واجبة، وإن دخلت في 

وإن دخلت في قواعد المكروه فهي  مندوبة،قواعد التحريم فهي محرمة، وإن دخلت في قواعد المندوب فهي 

 

 .43(, 1983، )بيروت: دار الكتب العلمية, التعريفات كتاب، الجرجاني علي بن محمد بن علي الزين الشريف  - 226
 . 276, الشبهات السلفيةردود على الديرشوي,  - 227



 

152 
 

ويتبين لنا من خلال هذا التقسيم مذهب العز بن   228مكروهة، وإن دخلت في قواعد المباح فهي مباحة 

 230. وتلميذه شهاب الدين القرافي  229عبد السلام 

يوم القيامة، ومن سنَّ سنةً من سنَّ سنةً حسنةً فله أجرُها وأجرُ من عمل بها إلى  «وفي الحديث:  

231»سيئةً فعليه وزرهُا ووزرُ من عمل بها إلى يوم القيامة
يعُد هذا الحديث دليلًا قوياً على أن البدع الحسنة   

  232تعُتبر جزءًا من الشريعة المحمدية، وأن إنكارها هو البدعة المحرمة.

وفي حال تأملك هذا الحديث، ستدرك يقينًا أن النبي صلى الله عليه وسلم قد أتاح لنا إمكانية 

ابتداع ما هو حسن وأطلق عليه تسمية "سنة"، ووعد بالأجر لمن بدأه أولًا، ولمن تبعه وعمل به إلى يوم 

ريحة، فإذا وافقهما، القيامة. لذلك فلا يطُلق على شيء بأنه بدعة حتَّ يخالف نصوص الكتاب والسنة الص

 فإنه يعُتبر سنة حسنة يكون لصاحبها أجره وأجر من عمل به إلى يوم القيامة. 

ويتبين من كلام علماء منطقة بوطان أنهم يرفضون البدع التي تتعارض مع الكتاب والسنة، ويقفون 

ضد الأوهام الباطلة مهما كان مصدرها، وفي الوقت ذاته، يعترفون بأن هناك بعض البدع التي لا بأس بها 

ب تكون واجبة، وكل إذا كانت تساعد في أداء السنن والواجبات، لأن كل وسيلة تؤدي إلى تحقيق الواج 

 وسيلة تؤدي إلى تحقيق السنة تكون مندوبة. 

 

 ،العشرةرسالة مختصرة في المواضيع   حقي،؛ 364 ،ذو الفقار الحيدري في نصرة الشيخ محمد سعيد سيداالعرناسي,  - 228
 .194, (1984دار الفكر,  )بيروت:  ،الإنسانيةالاسلام ملاذ كل المجتمعات  ،البوطي؛ 58

)القاهرة:  ، الأنامقواعد الأحكام في مصالح  الدمشقي،عز الدين عبد العزيز بن عبد السلام بن أبي القاسم بن الحسن السلمي  - 229
 .2/204 ،( م1991,مكتبة الكليات الأزهرية 

 . 4/21, (م1998العلمية, دار الكتب )بيروت:  الفروق،  بالقرافي،شهاب الدين أحمد بن إدريس بن عبد الرحمن المالكي الشهير  - 230
م(، 1955، كتاب الزكاة، باب الحث على الصدقة ولو بشق تمرة،  صحيح مسلمأخرجه مسلم بن الحجاج القشيري النيسابوري،  -  231
 (.1017، حديث رقم )392
 . 194 ،الإنسانيةالاسلام ملاذ كل المجتمعات  البوطي، - 232



 

153 
 

ولذلك، نراهم يقولون بضرورة التمييز والتفرقة بين البدع الحسنة والبدع السيئة، حيث يطلقون على 

 مَن سَنَّ سُنَّةً حَسَنَةً فَـلَهُ أَجْرُهَا وَأَجْرُ مَنْ عَمِلَ بِهاَ إِلَى يَـوْمِ الْقِيَامَةِ «الأولى "سنة" كما ورد في الحديث:  

 233  »كُلُّ بِدْعَة  ضَلَالةٌَ وكَُلُّ ضَلَالةَ  في النَّار«وعلى الثانية "بدعة" كما ورد في الحديث الآخر:  »

وهم يرون أنه لا ينبغي الحكم على كل البدع بناءً على ظاهر الحديث "كل بدعة ضلالة"، لأن 

هناك أموراً تستخدم في الحياة الدينية والإدارية اليوم تتماشى مع تطورات العصر الحديث، رغم أنها لم تكن 

 موجودة في زمن الصحابة رضي الله عنهم، وإنما جاءت بعدهم. 

شرعية تقول" أن الأمور بمقاصدها " فإذا جئنا إلى هذا الأمر المستحدث وطبقنا عليه الفالقاعدة  

القاعدة السابقة فإذا كان العمل لا يراد وجه الله سبحانه وتعالى فليس لفاعله فيه أجر وثواب ويكون مردود 

لمقابل إذا كان الأمر عليه وكل من أحدث في الدين ما لم يأذن به الله ورسوله فليس من الدين في شيء وفي ا

  234المستحدث يراد به وجه الله فسيكون لصاحبه الأجر والثواب ويكون مقبولا. 

أما ما كان يمارسها صاحبها على أنها داخل في بنية الدين وجزء لا يتجزأ منه فتلك هي التي حذر 

فالمقصود من قوله  236»أحدث في أمرنا هذا ...  من «لقوله:   235الرسول صلى الله تعالى عليه وسلم منه 

خاشع  فسره  الحكيم كما  المشرع  سوى  يغير  أو  فيه  يزيد  أن  لأحد  مجال  لا  الذي  الدين  هذا  أمرنا  في 

أما بقية الأفعال والتصرفات التي يقوم بها الإنسان دون أن يعتقد أنها جزء من الدين وجوهره، بل 237حقي 

يقوم بها سعياً لتحقيق هدف أو مصلحة دينية أو دنيوية، فهي بعيدة كل البعد عن أن تعُتبر بدعة. بل 

 

 سبق تخريجه.  - 233

 .55 ،العشرةرسالة مختصرة في المواضيع  حقي، - 234
 .290 ،ردود على الشبهات السلفي ،الديرشوي - 235

 . 136سبق تخريجه في الصفحة،  - 236
 .58 ،العشرةمختصرة في المواضيع  رسالةحقي،  - 237



 

154 
 

يمكن تصنيفها ضمن ما أطلق عليه النبي صلى الله عليه وسلم: "سنة حسنة" أو "سنة سيئة"، بحسب ما 

 238تحققه من نتائج وآثار. 

البدعة، فمنطوق الحديث يشير إلى أن كل بدعة محدثة في الدين ليس هذا الحديث يدل على ذم 

لها أصل في الكتاب أو السنة، سواء كانت قولية مثل التجهم، أو عملية مثل التعبد بعبادات لم يشرعها الله 

له، ولا رسوله، فإنها مردودة. فمن أخبر بغير ما أخبر به الله ورسوله، أو تعبد بشيء لم يأذن به الله ورسو 

فهو مبتدع. ومن حرم المباحات أو تعبد بغير الشرعيات، فهو أيضًا مبتدع. أما مفهوم الحديث، فيشير إلى 

أن من عمل عملاً يوافق أمر الله ورسوله، وهو التعبد لله بالعقائد الصحيحة والأعمال الصالحة من واجب 

ن أصول الإسلام، وهو كالميزان ومستحب، فإن عمله مقبول وقال ابن رجب إن هذا الحديث أصل عظيم م

  239. للأعمال في ظاهرها

 

 المسائل المتعلقة بالبدع 

يتناول هذا الموضوعُ المسائلَ المتعلقةَ بالبدع، مركّزاً على قضايا مثل الاحتفال بالمولد النبوي وكتابة 

العلماء في هذه الممارسات، واستعراض الأدلة   التي يعتمدون التمائم. ويهدف إلى توضيح آراء  الشرعية 

الشريعة  مقبولة في ضوء  أو  مرفوضة  بدعًا  اعتبارها  ومدى  بها  المرتبطة  العقدية  الجوانب  بيان  مع  عليها، 

 الإسلامية.

 

 

 . 194 ،الإنسانيةالاسلام ملاذ كل المجتمعات  البوطي، - 238
تحقيق شعيب الأرناؤوط، إبراهيم جابر،  ،الكلمجامع العلوم والحكم في شرح خمسين حديثا  من جوامع  ،ابن رجب الحنبلي - 239

 .1/176، (م2001مؤسسة الرسالة،  :بيروت)



 

155 
 

 الاحتفال بالمولد النبوي المسألة الأولى:  

لم يحتفل بالمولد، ولم يفعله كذلك   صلى الله عليه وسلميثار النقاش عن حكم المولد في كل عام، ومعلوم أن النبي  

كثيراً ما حكمه من حيث الشرع؟ هل هو محمود أو   فيتساءلأصحابه أو أحد من القرون الثلاثة المفضلة. 

 مذموم؟ وهل يثاب فاعله أو لا؟  

أن التحليل والتحريم حقٌّ خالص لله تعالى، لا يجوز لأحد أن يتكلّف الخوض فيهما بغير وليُعلم  

علم. وإنما وظيفة الأئمة المجتهدين هي استنباط الأحكام من الأدلة الشرعية، وبيان ما يدل عليه نصوص 

ئمة الكرام من السلف الكتاب والسنة. فلا يحق لمن ألّف مؤلفًا صغيراً أو كبيراً، أن يتجاوز مقام هؤلاء الأ

الصالح، فيحلّل أو يحرّم دون الرجوع إلى أقوالهم، واجتهاداتهم المشهود لها بالرسوخ والخيرية من سلف الأمة 

 وخلفها. 

انقسم العلماء في حكم الاحتفال بالمولد النبوي الشريف إلى فريقين متعارضين: فريق يرى لقد  

 بدعيته وتحريمه، وفريق آخر يرى جوازه واستحبابه، ولكل فريق أدلته ودفاعاته التي يستند إليها.

 242وعدد من شيوخ السلفية الوهابية،  241والألباني   240ذهب طائفة من كبار العلماء، كابن تيمية 

إلى القول بعدم جواز الاحتفال بالمولد النبوي، مستندين إلى أن هذا العمل لا أصل له في كتاب الله تعالى 

ولا في سنة رسوله صلى الله عليه وسلم، ولم يعُرف عن أحد من الصحابة ولا من أئمة القرون الثلاثة المفضلة 

ويتفرع عن هذا الأصل دليل آخر، يتمثل في اعتبار الاحتفال   أنهم أقاموا احتفالًا بمولده صلى الله عليه وسلم

 

مجمع الملك فهد لطباعة المصحف  )السعودية: ، عبد الرحمن بن محمد بن قاسم ،جمع وترتيب ،مجموع الفتاوى، أحمد بن تيمية  - 240
 . 25/298(، 2004، الشريف

مركز النعمان ، )صنعاء: جامع تراث العلامة الألباني في المنهج والأحداث الكبرى، شادي بن محمد بن سالم آل نعمان   -241
 .8/138(، 2011، للبحوث والدراسات الإسلامية

 .3/10(، 2007، للبحوث العلمية والإفتاءالرئاسة العامة ، )السعودية، فتاوى نور على الدرب، عبد العزيز بن عبد الله بن باز - 242



 

156 
 

بالمولد بدعةً محدثة في الدين، إذ يرون أن إحداث عبادة لم يشرعها النبي صلى الله عليه وسلم، ولا أصحابه، 

لا يجوز الاحتفال بمولد أنه    م وقد جاء في أقواله  .ولا التابعون لهم بإحسان، يعُد من قبيل الابتداع المحرم

الرسول صلى الله عليه وسلم، ولا غيره؛ لأن ذلك من البدع المحدثة، إذ لم يفعله الرسول صلى الله عليه 

وسلم، ولا خلفاؤه الراشدون، ولا أحد من الصحابة رضي الله عنهم، ولا التابعون لهم بإحسان في القرون 

 .الله عليه وسلم وأحرص على اتباعه ممن جاء بعدهمالمفضلة، مع أنهم كانوا أشد حبًا للنبي صلى  

وقد استندوا كذلك إلى القاعدة الأصولية التي تقضي بأن كل عبادة لم يرد بها دليل شرعي فهي 

من أحدث في أمرنا هذا ما ليس منه «  :مردودة، مستشهدين بحديث النبي صلى الله عليه وسلم المتفق عليه

 243.»فهو رد

النبوي واستحبابه إذا خلا من وفي   بالمولد  العلماء إلى جواز الاحتفال  المقابل، ذهب فريق من 

المخالفات الشرعية. وقد سار علماء منطقة جزيرة بوطان على هذا النهج، مستدلين بأن الاجتماع لقراءة 

، دون الزيادة على ما تيسر من القرآن الكريم، وذكر الشمائل النبوية الشريفة، والحث على التمسك بالدين

فقد قال رسول الله صلى الله عليه وسلم:   ذلك، عملٌ مشروع فيه بركة وخير عظيم، ويثُاب عليه فاعله.

« شيء»مَن سَنّ في الإسلام سُنةً حسَنَةً فلَهُ أجرُها وأجْرُ مَن عَملَ بها بعده من غير أنْ ينقُصَ من أجورهم  

رواه الإمام مسلم في صحيحه، وقال سيدنا عمر بن الخطـاب رضي الله عنه بعــدما جمع الناس على إمـام 

 244. هذه«البدعة    »نعِْمَ واحد في صـلاة التراويح:  

 

 . 139سبق تخريجه في الصفحة،  - 243
،  2/252، كتاب صلاة التراويح، باب فضل من قام رمضان،  ، صحيح البخاريأخرجه أبو عبد الله محمد بن إسماعيل البخاري  - 244

 (.2010حديث رقم )



 

157 
 

أن أصل عمل المولد ـ المتمثل في اجتماع الناس لتلاوة القرآن، وسرد الأخبار   بوطان وقد رأى علماء  

المتعلقة بمولده صلى الله عليه وسلم وما وقع فيه من الآيات، ثم تقديم طعام للناس وانصرافهم ـ يدخل ضمن 

 245تلط بالمخالفات. دائرة "البدع الحسنة" التي يثُاب صاحبها عليها، إذا التُزم فيها بالضوابط الشرعية ولم تخ

وقد رفض علماء المنطقة رأي أولئك الذين يعتبرون الاحتفال بالمولد النبوي بدعة محرمة، ورأوا أنه 

على الرغم من وجود شرذمة قليلة تنكر الاحتفال بمولد الرسول صلى الله عليه وسلم وتصفه بأنه بدعة 

لشريفة، بقلوب ملؤها الفرح والسرور محرمة، إلا أن الأمة الإسلامية في جميع أنحاء العالم تحتفل بهذه المناسبة ا

ويعلمهم  ويزكيهم  آياته  عليهم  يتلو  أنفسهم،  من  إليهم رسولًا  أرسل  أنه  تعالى على  بولادته، وشكراً لله 

 246الكتاب.

وأصحابه يعتبر بدعة   صلى الله عليه وسلمأنه ليس كل جديد وطارئ أو لم يفعله رسول الله    ويؤكد هؤلاء العلماء

 الكون، وظهرت وهذه سنة الله تعالى في    حال،كما ذهب إليه المانعون، لأن الحياة تنتقل من حال إلى  

تطورات كثيرة في حياة الرسول ولم يكن ينكرها ما دامت لم تكن مخالفة للشرع كون الأصل في الأشياء 

 . الإباحة

وأما اتهام القائل بالاحتفال بالمولد بأنه بدعة، فيقول دكتور جنيد: "ما المشكلة في ذلك؟ أليس 

صيام يوم عاشوراء كان اليهود هم من يصومونه قبل النبي؟ فصيام اليهود لم يمنع الرسول من صيامه، فنحن 

 247لا ننظر إلى الفاعل، بل ننظر إلى الفعل: فهل يقبله الشرع أم لا؟" 

 

الاسلام ملاذ  ؛ البوطي،278, الردود على الشبهات السلفية , ؛ الديرشوي52 عشرة،رسالة مختصرة في مواضيع   حقي، - 245
 . 196 ،الإنسانيةكل المجتمعات 

 .274, الردود على الشبهات السلفية الديرشوي,  ؛54 ،عشرةرسالة مختصرة في مواضيع   ،حقي - 246
الشريف،  الاحتفال بالمولد النبوي  ،محمد جنيد الديرشوي - 247

https://www.youtube.com/watch?v=9iu8TwsMaOk&t=16s 



 

158 
 

م الرأي بأن الاحتفال بمولد النبي   يعتبر عادة حسنة وسلوكًا من أساليب الدعوة إلى الله،   صلى الله عليه وسلم ونُـقَدِّ

في القلوب وإظهار الفرح بهذه المناسبة العظيمة. فكما استحدثت الجامعات   صلى الله عليه وسلم وذلك بتحريك محبة النبي  

، فإن احتفالية المولد تمثل صلى الله عليه وسلمل  والمؤتمرات والندوات لتعريف الناس بالإسلام وتثقيفهم فيما بعد عهد الرسو 

 واحدة من هذه الطرق التي يمكن استخدامها لنشر الخير والإيمان. 

ويُضاف إلى ذلك، فإن هناك مسألة جديدة قام بها المسلمون في العشر الأواخر من رمضان، وهي 

أو الخلفاء الراشدين، ولكنها تمثل استجابة   صلى الله عليه وسلمقيام الليل في الحرمين، والتي لم تكن مألوفة في عهد النبي  

 ل. لظروف الزمان والحاجة، ولا تتعارض مع الشريعة، بل يفُهم أنها عمل جيد ومقبو 

حتفال بالمولد يعُتبر بدعة، فإن تجمع لقيام الليل بعد منتصف الليل الاوعلى هذا الأساس، إذا كان  

قيام الليل يعُتبر عبادة محضة ويتطلب يمكن أن يعُتبر بدعة أيضًا، وربما يكون أكثر ابتداعًا وتحدياً، حيث إن  

الامتثال للتوجيهات الشرعية بشكل دقيق، بينما احتفالية المولد تعتبر عادة اجتماعية تُمكِن من تعزيز المحبة 

 248 والتواصل الاجتماعي دون تعارض مع الشريعة.

أنهم  تمثل في  احتفاءً شديدًا،  به  واحتفوا  اعتناءً كبيراً،  النبوي  بالمولد  العلماء  اعتنى هؤلاء  ولقد 

الخلق وأشرف من أشرقت عليه  المتمثل في ولادة سيد  الإنسانية،  تاريخ  البارز في  خصصوا هذا الحدث 

فكر أبناء المنطقة   الشمس، سيدنا محمد صلى الله عليه وسلم، بمؤلفات خاصة أغنت مكتبتها، وتعكس 

التي يعتز بها ويفخر بها، سواء من حيث المحتوى أو من حيث الاتجاه الفكري. ومن يسافر إلى تلك المنطقة 

سيرى بأم عينيه مدى تأثر أبنائها بعلمائهم ومؤلفاتهم، وسيرى على هذه الأرض الطيبة آثار الأيادي الكريمة 

 والمؤمنة التي صانتها. 

 

 الشريف،الاحتفال بالمولد النبوي  ،محمد جنيد الديرشوي - 248
https://www.youtube.com/watch?v=9iu8TwsMaOk&t=16s 



 

159 
 

لتي ألفت في مدح النبي وبيان صفاته وأخلاقه وكذلك دالة على مشروعية الاحتفال اومن أهم الموالد  

 بميلاد النبي محمد صلى الله عليه وسلم وتذكره: 

 ( لحسن الأرتوشي Mevlidin Nebiعليه الصلاة والسلام)  مولد النبي  .1

أرتوسي، كتب على شكل منظومة شعرية  ينُسب إلى حسن  المنطقة  أبناء  بلغة  أول مولد كتب 

مقطعًا. وإذا نظرنا   511، وتتألف من  1931طبُعت لأول مرة في دار طباعة عثمان بيه بإسطنبول عام  

 من الأقسام التالية   هذا المولديتكون    إلى الموالد الأخرى نلاحظ أن العديد منها قد تأثرت بمولد الأرتوشي.

 العطرة   سيرته  تلاوة  وفضل   بمولده   الاحتفال  أهمية   مُبرزاً  ،صلى الله عليه وسلم  محمد   النبي  على  والثناء  بالحمد  يبدأ   أولا

 عبر   المحمدي   النور   انتقال   إلى  مشيراً   الجنة،   من  وخروجه   آدم   خلق   قصة   بسرد  ثم يبدأ .  المبارك  اليوم   هذا   في

. بعد ذلك يوضح صلى الله عليه وسلم  محمد   النبي  إلى  وصولًا   وعيسى،  وموسى   وإبراهيم   نوح  إلى  آدم   من  الأنبياء  سلسلة

 وهب،   بنت  وآمنة  المطلب  عبد   بن  الله  عبد   والديه،  زواج  ذلك   في  بما  ،صلى الله عليه وسلم  النبي   حياة  في  المختلفةالمراحل  

 يولد.  الأنبياء  وخاتم   البشر  سيد   رحمها  في   تحمل  بأنها   إياها  مبشراً  منامها  في  لها  النبي  وزيارة  به،  أمه  وحمل

 ولادته   من  ،صلى الله عليه وسلم  النبي   طفولة  وصف   في   القصة   تستمر.  بنوره  الدنيا  مضيئًا  الفيل،  عام  في   مكة   في   صلى الله عليه وسلم   النبي

 حادثة  مثل  البارزة  الأحداث  بعض  وتتناول  طالب،   أبو  عمه  ثم   المطلب  عبد   جده  قبل  من   وتكفله   يتيمًا،

 على   التأكيد   يتم   الختام،  وفي.  بنبوته  تنبأ  الذي  بحيرا  بالراهب  ولقائه  عمه  مع   الشام   إلى  وسفره  الصدر  شق

 أضاءت  التي  النبوية دعوته  بدء  قبل وسيرته حياته من  المستفادة  والدروس  الفريدة، ومكانته صلى الله عليه وسلم   النبي عظمة 

 . الإسلام  برسالة   العالم



 

160 
 

وعندما يتم فحص المولد من منظور أدبي، يُلاحظ أن الأرتوشي كتبه بلغة ثقيلة نتيجة انشغاله 

بالعلوم العربية والفارسية، ويصعب فهمها باللغة الكردية الحديثة. كما أن التغييرات في اللغة عبر القرون 

 249الخمسة الماضية جعلت من الصعب فهم الأعمال القديمة. 

 ( للسيد فيض الله أرزن الفندكي Gula Narincî Mewlûda Kurmancîزهرة النارنج في المولد الكردي )  .2

في قرية أميري التابعة لجزيرة بوطان، بعد الانتقادات   1983هو أول مولد من بين اثنين ألفهما. ألفه عام  

الكثيرة التي وُجهت للاحتفال بالمولد النبوي الشريف. فبحسب المؤلف، وبناءً على هذه الانتقادات، طلُب 

كز على ألا يكون فيه أي موضع شك منه كتابة مولد يبين فيه صفات النبي صلى الله عليه وسلم، لذلك ر 

 .أو خطأ أو خلاف

أبيات   9بيتًا، والقسم الثاني من    75بيتًا. يتكون القسم الأول من    91يتكون المولد من ثلاثة أقسام و

أبيات، ويمكن اعتباره قسمًا يطلب فيه المؤلف الفاتحة   7النبي، والقسم الثالث من  ويعبر عن ترتيب ولادة  

 250لنفسه. توجد أبيات تعبر عن الصلاة والسلام بين الأقسام. 

 ( للسيد أحمد أرزنCewhera Qemer Mewlûda Pêyxember) جوهر القمر في مولد النبي .3

بيتًا، بما في ذلك أبيات تعبر عن الصلاة والسلام. باستثناء قسم   225فصلًا و  16يتكون العمل من  

  .بيتًا  14الدعاء في النهاية، تتكون جميع الأقسام من  

 

249    -  Mehmet Tıraşcı, Cizre ve Çevresinde Kürtçe Mevlidler, Uluslararası Bilim, 
Düşünce ve Sanatta Cizre Sempozyumu Bildirileri, ed. M. Nesim Doru, (Şırnak: Şırnak 
Üniversitesi, 2012), 503. 
250  - M. Zahir Ertekin, Seyid Feyzullah Findiki Mewluden Wi Yen Kürdi, Uluslararası 
Bilim, Düşünce ve Sanatta Cizre Sempozyumu Bildirileri, ed. M. Nesim Doru (Şırnak: 
Şırnak Üniversitesi, 2012), 493. 



 

161 
 

 ( لملا حسان الفرفليMewlûda Nebîالمولد النبوي ) .4

في   توران ، وأعطاه إلى مطبعة في حي  1979مايو    9كتب ملا حسن كتابه "مولودة النبي" في  

ليأخذ شكله النهائي. كما هو الحال في الموالد الأخرى،   2004أغسطس    15. ثم تم تعديله في  نصيبين

قسمًا، ويتناول كل قسم موضوعًا معينًا عن حياة النبي   13يتكون كتاب ملا حسن "مولودة النبي" من  

تركيزه على   محمد )صلى الله عليه وسلم(. بالإضافة إلى  فهمه،  البسيط وسهولة  بأسلوبه  الكتاب  يتميز 

 251الموضوعات الأساسية في حياة النبي محمد صلى الله عليه وسلم. 

 ( للسيد بدر الدين كوفْصوريMewlûda Kurdî Bi Zimanê Gundîالمولد النبوي باللسان القروي )  .5

بيتًا، بما في ذلك أبيات تعبر عن الصلاة   220أقسام و  10مولد سيد بدر الدين من  يتكون  

بيتًا تعبر عن صعوبات مرحلة الشيخوخة، وتتناول أقسامه الموضوعات   12والسلام. يبدأ المولد بقصيدة من  

م عليه السلام، التالية: الحمد وفضل النبي محمد صلى الله عليه وسلم وتفوقه على الأنبياء الآخرين، خلق آد 

نسب النبي محمد وولادته، شمائل النبي محمد، مرور حمل أمينة دون عناء والأحداث الخارقة التي حدثت 

 خلال هذه الفترة، وقسم يسرد صفات النبي محمد، وأخيراً قصيدة نعت شريف. 

  " تسميته  وتم  الأخير  قبل  قسم  "مرحبا" كآخر  قسم  ترتيب  يعني Cıhê Rabûnêتم  والذي   ،"

" التي تعني "أهلًا بك" بدلًا من عبارة "مرحبا". Tu bı xêr hatî""مكان الوقوف"، حيث تم استخدام عبارة  

دليلًا ضد الأفكار السلبية حول مكانة   21في الصفحات الأخيرة من هذا المولد النبوي، يتضمن الدفاع  

 252المولد في الدين الإسلامي. 

 

251   -  Arslan, Hasan. "Kürtçe Mevlidler." Kürtçede İslamî İlimler, ed. Abdulhadi Timurtaşî 
ve Ferzende İdiz (İstanbul: 2021), 168. 
252  - Hasan Arslan, Kürtçe Mevlidler, Kürtçede İslamî İlimler, 177    



 

162 
 

 ( لملا زاهد زهريMewlûda Zat’uş-şîfaمولد ذات الشفاء ) .6

هذا المولد هو ترجمة كردية لكتاب "ذات الشفاء في سيرة النبي والخلفاء" لشمس الدين محمد بن 

اللغة 1429/ 833محمد بن محمد بن علي بن يوسف الجزري )ت   (. وقد ترجمه ملا زاهد زهري إلى 

 الكردية على شكل منظوم. 

الأولى، تم شرح صفات   11بيتًا. في الأقسام الـ    567قسمًا و  21يتكون مولد "ذات الشفاء" من  

لقسم "مرحبًا". نظراً لأنه  14النبي محمد صلى الله عليه وسلم وغزواته ومعجزاته. وقد تم تخصيص القسم 

يتناول حياة النبي محمد صلى الله عليه وسلم، فقد كتب بتنسيق كتب السيرة النبوية أكثر من المولد. في 

حكايات، واحدة لكل   5دعاء المولد المكتوب بشكل منظوم. وبعد دعاء المولد، توجد  نهاية المولد، يوجد  

 253. من الخلفاء الأربعة وحسن رضي الله عنه. وينتهي العمل بقسمين من الخاتمة.

الناظر إلى هذه الموالد النبوية سيرى أنها تشترك في العديد من الميزات، مثل كونها مكتوبة بأسلوب 

منظوم. ومن حيث المحتوى، نظراً لأن جوهر أعمال المولد هو النبي محمد )صلى الله عليه وسلم(، شعري  

فقد تناولت موضوعات عامة. حدد بعض المبدعين نطاق أعمالهم على ولادة النبي محمد )صلى الله عليه 

وشخصيته من وسلم(، وركز البعض الآخر على سرد أهم جوانب حياته، بينما حاول آخرون نقل أخلاقه 

 خلال سرد أجزاء من سلوكه. 

فإذا كان المولد يقتصر على الصلاة والسلام على النبي، والتعريف بسيرته العطرة، والتحبيب فيه 

عليه الصلاة والسلام من أجل التمسك بهديه القويم، وحمد الله وشكره على ما مَنَّ به على المؤمنين ببعثته 

 

253  - Hasan Arslan, Kürtçe Mevlidler, Kürtçede İslamî İlimler, 184   



 

163 
 

"فأي نعمة أعظم   عليه الصلاة والسلام، أليس ذلك ذكِراً وقرُبةً من النبي عليه السلام؟ يقول الديرشوي:

 254من هذه النعمة ببروز هذا النبي، نبي الرحمة، في ذلك اليوم؟" 

فإذا جنحنا إلى الاحتفال بالمولد النبوي الشريف وطبقنا عليه قاعدة "أن الأمور بمقاصدها"، ألا 

تنطبق عليه؟ كونه مجلس ذكر يقُرأ فيه آيات من القرآن الكريم، والحضور ينصتون إليها بخشوع، فتحل البركة 

ة النبي عليه الصلاة والسلام والرحمة على هذا المجلس وأهله من الله عز وجل. وتلقى فيه كلمات في سير 

المباركة، فيتعرفون من خلالها على بعض شمائله وأخلاقه الكريمة. وكم من الناس اهتدوا وتحسنت سيرتهم 

وأخلاقهم بعد أن سمعوها وتأثروا بها، وخرجوا من المجلس أو الاحتفال عازمين على إصلاح نفوسهم وطاعة 

لاة والسلام، كما يقوله الشيخ خاشع حقي. وقد جاء في الحديث ربهم والاقتداء بالرسول الأكرم عليه الص

يكن في ذلك إلا هذا، ولو لم    255 »لأن يهدي الله بك رجلاً واحداً خير لك من حمر النعم «الصحيح:  

 256لكفى استحباباً. 

 ومن أهم الأدلة التي استندت إليها علماء المنطقة على جواز الاحتفال بالمولد النبوي: 

لِكَ  استشهادهم بقوله تعالى:   حيث زعموا   [ 58]يونس:    فَـلْيـَفْرَحُوا﴾﴿قُلْ بفَِضْلِ اللَّهِ وَبِرَحْمتَِهِ فبَِذََٰ

أن أعظم فرح هو الفرح بمولده صلى الله عليه وسلم، وأن الاحتفال به تعبير عن هذا الفرح، وأن الفرح 

الشرعية   النصوص قال وإذا نظرنا إلى    عملي؟شعور قلبي لكن هل هناك مانع أن نعبر عن فرحنا هذا بسلوك  

  .بسلوك عملي  نجد أنها تجيز التعبير عن هذا الفرح

 

   .281 ،ةالردود على الشبهات السلفي ،الديرشوي - 254
، كتاب الجهاد والسير، باب فضل من أسلم على يديه رجل، صحيح البخاريأخرجه أبو عبد الله محمد بن إسماعيل البخاري،   - 255

، كتاب فضائل الصحابة، باب من صحيح مسلمأخرجه مسلم بن الحجاج القشيري النيسابوري،  ؛   .(2942) رقم، حديث  3/1343
 .(2406) ، حديث رقم4/1872فضائل علي بن أبي طالب رضي الله عنه، 

 .54 ،عشرةرسالة مختصرة في مواضيع  حقي، - 256



 

164 
 

وكذلك أخرجه مسلم عن أبي قتادة الأنصاري رضي الله عنه، أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: 

فيفهم من هذا الحديث أن الرسول صلى الله   257.  »سئل عن صوم الاثنين؟ قال: ذاك يوم ولدت فيه«

عليه وسلم يحث على الصيام في هذا اليوم الذي وُلِد فيه. فلو أن هذا الإنسان قال لرسول الله صلى الله 

عليه وسلم: "أريد أن أتصدق في هذا اليوم أو أقوم بليلتها أو أقرأ عدة أجزاء من القرآن"، فهل كان النبي 

ينهاه عن ذلك؟ بكل تأكيد لا. فهذا يدل على أن أي عمل مبرور جائز، ويقُاس صلى الله عليه وسلم س

 على الصيام. 

وكذلك بما ثبت في الصحيحين من أن النبي صلى الله عليه وسلم قدم المدينة فوجد اليهود يصومون   

 هو يوم أغرق الله فيه فرعون ونجَّى موسى، فنحن نصومه شكراً لله تعالى«يوم عاشوراء، فسألهم فقالوا:  

فصامه الرسول صلى الله عليه وسلم وأمر أصحابه بصيامه. فهذا دليل على أن الإنسان يعبر في   258.»

المناسبات السعيدة عن فرحه. ويقول البوطي: "إذا جاز أن نعبر عن فرحنا في نجاة موسى من فرعون اقتداء 

 259.رحمة للعالمين؟"  برسول الله صلى الله عليه وسلم، أفلا يجوز لنا أن نحتفل بميلاد من أرسله الله

 

 كتابة التمائم المسألة الثانية:  

 

، كتاب الصيام، باب استحباب صيام ثلاثة أيام من كل شهر وصوم صحيح مسلمأخرجه مسلم بن الحجاج القشيري النيسابوري،    -   257
 .(1162) ، حديث رقم2/819يوم عرفة وعاشوراء والاثنين والخميس، 

 ، حديث رقم2/711، كتاب الصوم، باب صيام يوم عاشوراء، صحيح البخاريأخرجه أبو عبد الله محمد بن إسماعيل البخاري،  - 258
 ، حديث رقم796/ 2، كتاب الصيام، باب صوم يوم عاشوراء،  صحيح مسلمأخرجه مسلم بن الحجاج القشيري النيسابوري،  ؛ و .(2004)
(1130). 

    .52 ،والسلوكرؤية في العقيدة  حقي، - 259
 https://www.youtube.com/watch?v=bLMtSmnuFCA الشريف،حكم الاحتفال بالمولد النبوي  البوطي، -  



 

165 
 

وهي: عُوذة تعُلَّق على يتَِم: تكمَّلت أجزاؤه،  الشيء    اللغة تمَّ ومادة )تمَّ( في  ،  التمائم التميمة مفرد  

م يريدون أنَّ التمائم هي تَمام الدَّواءِ والشِّفاءِ المطلوب  260. الإنسان، فكأنهَّ

وفي الاصطلاح، تطلق التميمة على معنيين: الأول: خَرَزات كانت العرب تعُلقها على أولادهم 

والثاني: ما يكُتب من القرآن، ويعُلّق على المريض، ويسمى   261يتقون بها العين في زعمهم، فأبطلها الإسلام. 

هذا تميمة في اصطلاح الناس بجامع التعليق فقط، وإلا فأين كلام الله تعالى من تلك الخرزات، كما يقول 

 262الشيخ محمد نوري الديرشوي.

عُرفت   أحجار وقد  بين  أشكالها  وتنوعت  والثقافات،  الحضارات  مختلف  القدم في  منذ  التمائم 

ورموز غامضة، وصولًا إلى تعليق آيات من القرآن الكريم. ويرى بعضهم أن تعليق آيات   ،وكلمات مكتوبة

القرآن على شكل تمائم وسيلة مشروعة للحماية، بينما اعتبرها آخرون بدعةً وشركًا، انطلاقاً من تعارضها 

 مع مبدأ التوحيد والاعتماد الكامل على الله تعالى. 

جرت في مجتمع بوطان هذه العادة أيضًا، وذلك بكتابة بعض آيات القرآن وتعليقها أو وضعها في 

أعناقهم، أو في بيوتهم، أو سياراتهم، وما إلى ذلك. فهل هذه من المنهيات والشركيات التي تندرج تحت 

الله   والتولة شرك«كقوله:  صلى الله عليه وسلمأحاديث رسول  والتمائم  الرقى  أشرك  تميمةمن علَّق   «وحديث: » إن   فقد 

الدببة 263» القرآن كمن علق خرزة زرقاء، أو علق داخل سياراته رؤوس  وهل يعتبر من يعلق آيات من 

والأرانب وما شابه ذلك؟ أسئلة تتردد هنا وهناك، مما دعا بعض علماء المنطقة للوقوف عندها في مؤلفاتهم، 

 

     .339(، 2015محمد، )بيروت: دار الجيل،  م، تحقيق، عبد السلا معجم مقاييس اللغةأحمد بن فارس بن زكريا،  - 260

 .1/197(، 1997، )بيروت، المكتبة العلمية، النهاية في غريب الحديث والأثر، مجد الدين ابن الأثير الجزري - 261
 226، ، ردود على الشبهات السلفيةالديرشوي - 262

وأخرجه  ؛ .(17422)، حديث رقم4/156م(، 2001، )بيروت: مؤسسة الرسالة، مسند أحمد أخرجه أحمد بن حنبل الشيباني،   - 263
النيسابوري،   الصحيحينالحاكم  على  العلمية،  المستدرك  الكتب  دار  )بيروت:  رقم 4/418م(،  1990،  حديث  وقد   .(7875) ، 

 صححهما جماعة من أهل الحديث مثل الألباني في صحيح الجامع. 



 

166 
 

وبين حروز فيها آيات من الذكر الحكيم.   اهليةن أولئك الذين لم يفرقوا بين تلك العادات الجموبيان موقفهم  

 .فسنبين هنا موقف علماء بوطان من كلا الأمرين

 

 علماء جزيرة بوطان من التميمة  موقف

اختلف العلماء في حكم تعليق التمائم القرآنية، فذهب بعضهم، وينسب هذا القول إلى جماعة 

إلى منع تعليق التمائم مطلقًا،   265)الوهابية(،كما تبناه بعض أتباع المدرسة السلفية المعاصرة    264من السلف، 

، مثل قوله صلى الله عليه وسلم: "إن الرقى مستدلين بعموم الأحاديث النبوية الدالة على النهي عن التمائم 

والتمائم والتولة شرك"، وحديثه: "من علَّق تميمة فقد أشرك". وبيّنوا أن هذه النصوص جاءت بصيغة عامة، 

الباب  يفُتح  لا  بالعموم حتَّ  الالتزام  يستدعي  مما  تعالى،  الله  أو كلمات  العظام،  الخرز،  بين  تمييز  دون 

وا أنه إذا جاز تعليق التمائم من القرآن أو الأدعية المشروعة، فقد يؤدي ذلك إلى لممارسات شركية. وأضاف

  تداخل التمائم المباحة مع التمائم الجاهلية، مما يُضعف التفرقة بينهما ويسهم في انتشار هذه العادة.

إلى القول بجواز التمائم ما دام الكلام هو كلام الله سبحانه   فقد ذهبوا  علماء جزيرة بوطان   أما  

وتعالى، ولا يعتبر ذلك بدعة محرمة. كما لا يندرج تحت تلك الأحاديث التي تم ذكرها سابقًا، لأن تلك 

الأحاديث تتعلق بالتمائم المحرمة، وهي تمائم أهل الجاهلية التي تحتوي على شرك. فلا يدخل في ذلك ما 

ا أنه لا كاشف للضر إلا الله تعالى.كان بأسم
ً
ا سمي إنمو   اء الله وكلامه، ولا من علقها تبركًا باسم الله، عالم

 

، )بيروت: دار الكتب العلمية(، تحفة الأحوذي بشرح جامع الترمذي المباركفوري،أبو العلا محمد عبد الرحمن بن عبد الرحيم  -  264
6/179. 

العثيمين،  265 -  صالح  بم  محمد  محمد  ورسائل  فتاوى  الوطن،  العثيمينمجموع  دار  )السعودية:  ناصر،  بن  فهد  (،  2008، جمعه، 
1/105. 



 

167 
 

﴿وَنُـنـَزِّلُ مِنَ الْقُرْآنِ مَا هُوَ شِفَاءٌ وَرَحْمةٌَ   :وقد قال تعالى   266ما يعلق من القرآن تميمة بجامع التعليق فقط 

 . [82]الإسراء:    لِّلْمُؤْمِنِيَن﴾

لحديث عبد الله بن عمرو بن العاص الله أن   267جماعة من السلف   قال به  هذا القول  أن ويتبين  

أعوذ بكلمات الله التامة من غضبه وعقابه وشر عباده ومن «كان يعلمهم من الفزع كلمات:    صلى الله عليه وسلمرسول الله  

وكان عبد الله بن عمرو يعلمهن من عقل من بنيه ومن لم يعقل كتبه   268»همزات الشياطين وأن يحضرون

 . وعلقه عليه

من علَّق القرآن فعليه أن يعتمد على الله وحده، وألا يتوجه في حاجته أو استشفائه ويقول القرطبي:  

 269. إلى غيره، لأن الله تعالى هو المرجو والمتوكل عليه في طلب الشفاء من خلال القرآن 

ومثل هذا القول ذهب إليه علماء جزيرة بوطان، حيث يرون أن من علق القرآن تولاه الله بحفظه، 

ولا يكله إلى غيره، لأنه تعالى هو المرغوب إليه والمتوكل عليه في الحفظ والاستشفاء. إن النافع من التميمة 

كما يقوله الديرشوي، وإنما النافع منها كلام الله تعالى الذي هو ليس هو الورق الياباني أو الحبر الأمريكي  

 270صفة من صفاته الأزلية. 

إذا اعتقد المريض بالتمائم الدينية، فإنها تنفعه إلى حد ما. يرون أن كل   هى علماء بوطان أنوير 

الحرارة  دائم في كل مكان وفي كل حالة. وهذه  ينبعث منه حرارة بشكل  أو متحركاً،  شيء جامدا كان 

 

 . 48 ،عشرةرسالة مختصرة في مواضيع  حقي،خاشع ؛ 230 ،الشبهاتردود على  نوري،محمد  - 266
أبو العلا محمد عبد الرحمن بن عبد . )وبه قال أبو جعفر الباقر وأحمد في روايةأم المؤمنين  بن عمر بن العاص وعائشة   عبد اللهمنهم    - 267
 . 6/200 (,1990 ,دار الكتب العلمية)بيروت: ، تحفة الأحوذي بشرح جامع الترمذي المباركفوري،الرحيم 
، كتاب الأدب، باب ما يقول إذا أصبح، )بيروت: دار الفكر،  سنن أبي داودأخرجه أبو داود سليمان بن الأشعث السجستاني،    - 268

 (5080) ، حديث رقم4/322م(، 1990

 .10/320  ،م(1964, دار الكتب المصرية، )القاهرة: القرآنالجامع لأحكام القرطبي، أبو عبد الله، محمد بن أحمد الأنصاري  - 269
 . 236, ردود على الشبهات السلفية ،الديرشوي - 270



 

168 
 

تعكس الأشكال والأبعاد بشكل دقيق، مثلما تعكس الأصوات الناتجة عن تحريك اللسان. فقد تم ابتكار 

آلات دقيقة لتصوير هذه الموجات الحرارية التي تنبعث من الكائنات. وبالتالي، تعُطي هذه الآلات صورة 

الحرارة ليست مجرد إذا كان المنكرون للتميمة يعلمون أن  و   فوتوغرافية كاملة للكائن عندما ينبعث منه الحرارة.

عرض، بل هي أجزاء دقيقة منفصلة عن مصدرها، مثل حرارة النار على سبيل المثال، فقد يتسنى لهم أن 

يدركوا أن تلك الحرارة المنفصلة عن التميمة، والتي تعبر عن كلام الله تعالى، قد تخترق جسم المريض وتؤثر 

( التي هي أيضًا غير محسوسة، تخترق جسم المريض xفي عمقه. فكيف يمكنهم أن يصدقوا بأن الأشعة )

وتؤثر في عمقه، وينُكروا ذلك عندما يتعلق الأمر بكلام الله تعالى؟ وكيف يمكن لهم أن لا يؤمنوا بأن كلام 

 271الله تعالى يشكل حاجزاً واقيًا لحامله من الأذى؟ 

ترتبط بممارسات شعوذة  أو  أو كلمات غير مفهومة  التي تحتوي على رموز غامضة  التمائم  أما 

وسحر، فيُعتبرها معظم العلماء محرمة لأنها تتعارض مع العقيدة الصحيحة وتشجع على التعلق بغير الله. 

ة لهذه الأشياء بدلًا يعتبر هذا النوع من التمائم جزءًا من الشرك الصغير أو الكبير، حيث يعزو البعض القو 

 272من الاعتماد على الله. 

تحتوي على شرك أو خرزات أو أي رموز إنما هو التمائم التي   وبذلك يتضح لنا هنا أن النهي عنه

أما التمائم التي تتضمن   أخرى يعُتقد أنها قادرة على دفع الضرر أو رفع العين بطريقة مستقلة عن مشيئة الله. 

كلام الله، مثل الآيات القرآنية أو الأدعية المأثورة، فتُعتبر مقبولة شرعًا، شريطة أن يؤُمن حاملها بأن النافع 

والضار هو الله وحده. في هذه الحالة، يمكن اعتبار التميمة سوراً واقيًا من المهالك والمخاطر، حيث يستمد 

 يمان بكلام الله. حاملها حمايته ورزقه من الإ

 

 . 236 ،على الشبهات السلفية ردود الديرشوي،  - 271
 . 6/142 ،(م1970, المكتبة السلفية )مصر:  ،البخاريفتح الباري بشرح  العسقلاني،أحمد بن علي بن حجر  - 272



 

169 
 

والسلوكية، بعد تحليل جهود علماء جزيرة بوطان في نشر العقيدة الأشعرية ومواجهة البدع العقدية  

العملي لنشر  التي استخدموها لتحقيق هذه الجهود، مما يوضح الجانب  الوسائل  يتم الانتقال إلى دراسة 

الأشعري   العقيدة. المذهب  ترسيخ  انعكس في  واسع،  تأثير  الوسائل، نجحوا في تحقيق  ومن خلال هذه 

 والتصوف السني في المنطقة. 

 

  



 

170 
 

وسائل علماء جزيرة بوطان في تقرير مسائل العقيدة.   :نيالثا  فصلال  

يركز هذا   انطلاقاً مما تم تناوله في الفصل السابق من جهود علماء بوطان في نشر العقيدة الأشعرية،

متناولين ثلاثة جوانب رئيسية. أولاً،   الفصل على الوسائل العملية التي استخدموها في ترسيخ تلك العقيدة

جهودهم في تقرير عقيدة أهل السنة من خلال التأليف والترجمة. ثانياً، استعراض دور المدارس القديمة   بيان 

ومناهجها التعليمية في ترسيخ هذه العقيدة. وأخيراً، نبحث في نشاطاتهم الدعوية والوعظية التي ساهمت في 

 نشر الفهم الصحيح للعقيدة بين الناس. 

 

تقرير عقيدة أهل السنة من خلال التأليف والترجمة الأول:    بحث الم   

مما لا شك فيه أن كثرة العلماء والمؤلفين في مجتمع من المجتمعات تدل على النضوج الفكري والمعرفي 

لدى أبنائه. وإذا ألقينا نظرة على هذه المنطقة، لرأينا علماء أجلاء كُثُـراً حملوا راية الدعوة إلى الله، ودافعوا  

ن ظهرت البدع والخرافات، وكادت تؤدي إلى بعد أ   - التي هي من أجلِّ العلوم    - عن العقيدة الإسلامية  

اختلاط الحق بالباطل. وإن لم تكن طريقتهم في التأليف هي الرد؛ حتَّ لا يفتحوا باباً يصعب إغلاقه فيما 

بعد، إلا أنه عندما رأوا آراء المخالفين تظهر هنا وهناك على حساب عقيدتهم، لم يعد لهم عذر في الوقوف 

م. ورأوا أن منهج التأليف في فهم حقيقة هذا الدين من أفضل الوسائل لبيان مكتوفي الأيدي أمام بدعه

العقيدة الصحيحة، والرد على أهل الضلال والأهواء، وبيان ضلالاتهم وخرافاتهم. لذلك، لم يأل هؤلاء 

 العلماء جهدًا في الرد على المبتدعة، وآرائهم، ودعاويهم الباطلة.

  أساليبهم   ومن .  وحديثاً  قديماً  المنطقة  علماء   فيها  كتب   التي  المجالات  من   واحدًا  العقدي   المجال   ويعُد

 منظومة"  تُسمى  منظومة  في   تُجمع   شعرية  أبيات  شكل   على  الإسلامية  العقائد   نظم   المجال  هذا  في  المميزة



 

171 
 

 الأقوام   مختلف   من  العلماء  من   العديد   فيه  يشاركهم  بل   فقط،  الكرد  بعلماء  محصوراً  ليس   الفن  هذا".  العقيدة 

 هو  بذلك   قام  من  أول  وكان   العقائد،  علم   في  منظومات   الكرد  علماء  من  العديد  نظم   وقد.  والأجناس

، لكي يسهل على قرائه الكرد ولا Eqîdeya Îmanê)).  الإيمان   عقيدة   بكتابته  خاني   أحمد  الكردي   الشاعر

 273. منهم فهمها وحفظهاسيّما الأطفال والشباب  

ففي البداية، كانت جميع كتب العقيدة التي ألُِّفت من قِبل علماء المنطقة باللغة العربية. وفي وقت 

لاحق، شعر هؤلاء العلماء بالحاجة إلى التأليف بلغتهم ولغة أبناء المنطقة لتقريب الفهم. وعندما وجدوا أن 

 274عمالهم حول هذا الموضوع.هناك استجابة وإقبالًا على دراسة هذه الكتب، تشجّعوا وزادوا من أ 

ن مؤلفات علماء هذه المنطقة هي ذخيرة علمية ومرجعاً لكافة العلوم النظرية  إ   : نستطيع أن نقول

  . في مختلف تخصصاتهم 

 

مؤلفات علماء جزيرة بوطان ودورها في تقرير العقيدة   : المطلب الأول  

إن تدوين العلوم له أهمية كبيرة في حفظها ونقلها عبر الأجيال، فهو يحميها من الزوال والضياع، 

ويجعلها في متناول الجميع، ويسهل نشرها وتداولها. لذلك بذل علماء جزيرة بوطان جهودًا في تأليف الكتب 

المبتدعة، وذلك في سبيل حماية الدين الإسلامي من الانحراف. وكان لمؤلفاتهم آثار طيبة في وفي الرد على  

 

273    -  Zahir Ertekin, "Eqîdenameyên Kurmancî Yên Menzûm Û Bandora Eqîdenameya 
Ehmedê Xanî," Süryani Arap ve Kürt Klasikleri Uluslararası Klasikler Çalıştayı, ed. M. 
Nesim Doru, Ahmet Kırkan, Yakup Aykaç (Mardin: Mardin Üniversitesi Yayınları, 
2017),  415. 

قسم الدراسات الإسلامية، كلية    ،منظومتهعبد الرحيم رحمي الهكاري وفكره العقدي من خلال    سعيد، وآزاد    إبراهيم،نوري عبد الرحمن    -
 . 287 .(2020حزيران ، )23/1العلوم الإنسانية، مجلة جامعة دهوك، 

274 -   Ahmet Bardak, Akaid İle İlgili Yazılmış Kürtçe, Kürtçede İslamî İlimler, ed. 
Abdulhadi Timurtaşî ve Ferzende İdiz (İstanbul: Lorya Basım Yayıncılık, 2021). 



 

172 
 

الحفاظ على عقيدة أبناء منطقتهم، وما زالت تلك الكتب في متناول أيادي أبنائها، يتدارسونها فيما بينهم 

البلاد  المنتشرة في  البدع  براثن  في مساجدهم ومدارسهم، ويشرحونها للناس ممن حولهم حتَّ لا يقعوا في 

 .الإسلامية

ويحسن للباحث ان يقدم هنا بعض من المؤلفات التي كانت لها تأثير على أبناء المنطقة وبيان مسار 

 العقيدة الصحيحة السمحة. ومن هذه المؤلفات: 

 

 ردود على الشبهات السلفية 

للنشر والطباعة في دمشق من مؤلفات محمد نوري الديرشوي، صدر عن منشورات دار الألباب  

يعُد هذا الكتاب من الكتب الهامة في الرد على البدع و   صفحة،  376م. يقع هذا الكتاب في  1987عام  

أبناء  تزويد  إلى  الوهابية والمادية. كما يهدف  الناس في دين الله، وخاصةً  التي أحدثها بعض  والشبهات 

منطقته ودعاتها بالمعرفة اللازمة للتعامل مع أصحاب هذا الفكر الذي يعُتبر خارجًا وضالًا عن فكر أهل 

 السنة والجماعة. 

بدأ الشيخ كتابه بالتعريف بالتصوف وبيان فضله، حيث قيل إن ما جاء من التشريع والأحكام في 

القرآن والسنة، بعد قسمي العقيدة والعبادات، يتعلق بنفس الإنسان، وذلك بتزكيتها من الحقد والحسد وغير 

بعد ذلك، ذكر أقوال العلماء في فضل   .ذلك من الأمراض النفسية، وكذلك تمرين النفس على ذكر الله

الصوفية وعلم التصوف، وبين أن ما يقوم به بعض الجهلة من التعمد في التثني والتصفيق هو عكس ومخالف 

لما تصدره الصوفية من حركات اضطرارية، وشتان ما بينهما. ويا ليتهم تشبهوا بالصوفية في تزكية نفوسهم 

 وتصفية قلوبهم. 



 

173 
 

فبعد الكلام عن التصوف، ينتقل الكاتب إلى البحث عن السلفية المعادية للأشعرية، الزاعمين أنهم 

على أقوال الوهابية في الاستواء وصفات الله والتوحيد،   اللاذععلى عقيدة السلف. ثم شرع الشيخ بالرد  

حيث قال إن أخطر بدعة أحدثتها السلفية هي بدعة تقسيم التوحيد إلى توحيد الربوبية، وتوحيد الألوهية، 

بتثليث  التقسيم، ومؤكدًا أن توحيدهم أشبه ما يكون  الذات والصفات، مشيراً إلى بطلان هذا  وتوحيد 

 النصارى.

السابق، لكن دعت  الشيخ موضوعًا جديدًا وأبحاثاً، وإن لم تكن لها علاقة بالموضوع  ثم يذكر 

قدماء  مع  فيهما  الغزالي  الإمام  ومناقشة  والمكان،  الزمان  مسألتي  شرح  مثل  قال:  لذكرها. كما  المناسبة 

الفلاسفة المؤمنين بوجود الله. وعرض بعض أقوال المنكرين لوجود الله، ومنهم الديالكتيون، ليبين سخافة 

صلاة عن الميت، وغير ذلك، آرائهم، وأن الإمام محق في عدم مناقشتهم. وكذلك ذكر الكاتب قضاء ال 

 تتميماً للفائدة. 

ن هذا الكتاب قد أسهم بشكل كبير في بيان وكشف كثير من العقائد الدخيلة إوخلاصة القول  

 نائها الشائبة من كل ضلال وانحراف.أبعلى المنطقة التي تخالف عقيدة  

 

 رؤية في العقيدة والسلوك دراسة تحليلية نقدية 

صفحة، وهو مطبوع من منشورات   150هذا الكتاب من تأليف خاشع حقي العلواني، ويقع في 

دمشق. يقدم الكتاب رؤية الكاتب في التزكية والتصوف ضمن بناء تأصيلي تحرسه   - دار نحو القمة للطباعة  

لحقيقة  وبياناً  للتصوف،  اللاذعة  الانتقادات  على  ردًا  ألَّفه  وقد  الهادئة.  المناقشات  وتدعمه  النصوص 



 

174 
 

التصوف، وإظهاراً لما عليه المتصوفون من السير على الطريق المستقيم الذي ترك عليه رسول الله صلى الله 

 عليه وسلم أمته. 

 ة فصول: تقسم المؤلف الكتاب إلى س

وعلم التصوف والعصر الذي ظهر   الصوفي،  الفقيه،يبدأ المؤلف في فصله الأول مصطلح التصوف،  

 فيه التصوف ونشأته وبيان معنى الشريعة والحقيقة والطريقة عند الصوفية.

وذكر في الفصل الثاني موقف التصوف من العقل الظاهر والباطن عند الصوفية، وأقسام العقل عند 

 الفلاسفة، والعقل الغريزي، والعقل عن الله، بالإضافة إلى الصوفية والمعرفة الصوفية والعلم. 

وفي الفصل الثالث، تطرق إلى قواعد التصوف، مثل حلق الذكر ومشروعيتها عند الصوفية، وطرق   

التصوف، وبيّن أن محبة الشيخ من محبة الله، وذكر ثمرات هذه المحبة في الدنيا والآخرة. كما تناول مسألة 

صحابة، وفي الختام بيّن الفرق الولاية والكرامة، مع ذكر دلائل حصولها من القرآن، والسنة النبوية، وآثار ال

 بين الكرامة والاستدراج. 

، وذكر  أما في الفصل الرابع، فبين أقوال الصوفية في الخوف والرجاء، ووجوب اتخاذ شيخ مربٍّ

الانتقادات التي وُجِّهت لمصطلحات التصوف مع تقديم الجواب الشافي عنها. كما وضّح اختلاف علم 

 التصوف عن منهج علم الاجتماع، والمنهج الفلسفي، وعلم النفس التحليلي. 

وفي الفصل الخامس، تناول قضية الاتحاد وقضية الحلول عند الصوفية، وبيّن الفناء وأقسامه، مع 

 ذكر بعض شطحات الصوفية وبيان زمن ظهورها، ووضح موقف رجال التصوف من الشطح.

وفي الفصل السادس والأخير حيث يعرض فيه مفهوم الجهاد عند السادة الصوفية وثناء العلماء   

 والأعلام على رجال الصوفية والتصوف. 



 

175 
 

 

 طنين الطبيعة  

 57كتاب "طنين الطبيعة" من مؤلفات محمد نور الله شيخ سيدا الجزري، ويبلغ عدد صفحاته  

م. وفي عام 1975هـ/1395صفحة بنسخته العربية، وقد طبُع ونُشر في مطبعة القامشلي بإسطنبول عام 

 ، قام مفتي الجزيرة المتقاعد عبد الرحمن أرزن بترجمته إلى اللغة التركية.1983

في المقدمة، يقدم عبد الرحمن أرزن الكتاب ويبين أن المؤلف يحلل جزءًا من الكون ويحث الإنسان 

 على التفكير في بقية أجزاءه الأخرى. 

لم يقُسم الكتاب إلى أقسام وفصول، بل هو عبارة عن أفكار مترابطة تحت قسم واحد. ويتناول  

الكاتب في هذا العمل صفات الله وإثبات وجوده، حيث يرى أن كل ما في الكون من الحوادث والأسرار  

أثير نظام الغريبة هو من صنع وحدة الصانع وتحت سلطة نظام واحد، وأن جميع الأحداث في الكون تحت ت

 واحد، يعُلن أن الناظم المطلق يحركها بوضوح، وأن جميع الكائنات في دائرة الكون تنتظر العون من الله. 

ويؤكد المؤلف أن وحدة العين وخلايا الجسم، ووحدة قوى الأجرام السماوية والأرضية وتعاونها في 

 نشأة الحياة، وتعانقها وتفاعلها مع بعضها، هي من أبرز الأدلة على وحدة الله في ذاته وصفاته.

ويوضح المؤلف أن ملايين الشمس والقمر والنجوم التي تنير العالم لقرون، تضيء في وقت محدد   

 وتطفئ معًا وفق ترتيب معين، وكأنها جميعًا تظهر ولاءً لأمر واحد. 

ويبين المؤلف العلاقة بين الدين والشريعة والعلم، على أساس الطبيعة. وتناول موضوع وجود الله   

وصفاته، بناءً على أدلة الغرض والنظام، واعتبر اتحاد العقل والقلب ضرورياً في عملية المعرفة والفهم. ويقف 

 . الشيخ سيدا بين التصوف والكلام من حيث الطريقة التي استخدمها



 

176 
 

العقلية   المؤلف يبدو أن   الكلامية  النزعة  نزعتين رئيسيتين:  يسير في كتابه على منهج يجمع بين 

والنزعة الصوفية الذوقية، وهو ما يتضح من اعتماده على أدلة الغرض والنظام في إثبات وجود الله وصفاته، 

 .ومن دعوته إلى اتحاد العقل والقلب في المعرفة والفهم 

من جهة، يظهر تأثره بعلم الكلام من خلال الاستدلال العقلي على التوحيد ونظام الكون، وهو 

الأشاعرة الذين اعتمدوا على العقل في تقرير العقائد. ومن جهة أخرى، كما يتوافق مع مناهج المتكلمين  

، حيث يركز على تفاعل الكائنات وانسجامها كدليل على وحدة الله، ويؤكد اً صوفي  اً يتجلى في طرحه بعُد 

 .أهمية القلب في المعرفة، مما يعكس تأثراً بالمنهج الصوفي في فهم العقيدة

وبذلك يمكن القول إن الشيخ سيدا يقف عند نقطة التقاء بين العقيدة الأشعرية في أصولها العقلية، 

وبين التصوف في جوانبه الذوقية، وهو منهج شائع بين العلماء الذين سعوا للجمع بين العقل والنقل، مثل 

 .الغزالي والرازي

 

 تلخيص عقيدة المسلمين السنة   

بيتاً يلخص فيه عقيدة   500هذا الكتاب من تأليف ملا أحمد ناس وهو منظومة شعرية يتكون من  

المسلمين السنّة. كتب وفق آراء المذهب الأشعري ألفه المؤلف رغبة منه في أن يدرّس في المدارس الكردية. 

، أي الاعتقاد بالله. حيث يتناول هذا الكتاب ثلاثة مواضيع رئيسية. في الجزء الأول خصص لعلم اللاهوت

الثاني تناول مبادئ  حيث يتناول فيه أصول الإيمان بالله، وجوهره، وصفاته، وهل يرُى أم لا. وفي الجزء 

النبوة، الإيمان بالأنبياء، وسرد حياة النبي بإيجاز. ويتم أيضاً مناقشة موضوع الإيمان بالكتب السماوية. وفي 

، الشيطان، العرش، اللوح، القلم، علامات يوم القيامة، يوم القيامة الجن  الملائكة،الجزء الثالث تكلم عن  



 

177 
 

ذلك   بعد  حدث  والجنة،    اليوم،وما  الجحيم.  عن  والدين،   والإيمان،معلومات  والإحسان،  والإسلام، 

والصدفة، وقد تم شرح مفاهيم القدر والروح ونحوها. وبناءً على ذلك، يمكن القول إن العديد من القضايا 

 8الخلافية التي تخضع لعلم الكلام، يتم التعبير عنها وفقًا للفكر السني الأشعري. تم الانتهاء من العمل في  

 275في منطقة بيرجيك في شانلي أورفا. شَكَرفي قرية    1992مارس  

 

 صحيفة الارشاد السادسة في الصيقل الإسلامي وأسرار التصوف 

سيدا الجزري، يقع هذا الكتاب في ثلاث وثمانين صفحة بنسخته العربية،    الله  من تأليف محمد نور

م. طبُع في 1996م، والطبعة الثانية في عام  1975وقد طبُع هذا الكتاب طبعتين: الطبعة الأولى في عام  

مطبعة الفاتح في إسطنبول بإشراف ملا إبراهيم الزفنكي البوطي. يعالج الكتاب مفاهيم التصوف، مثل: 

د، والتوبة، والشريعة، والطريقة، والذكِر، وكيفية تحصيله وأثره في النفس الإنسانية. كما يحمل نصائح الزه

السيئة، وتحليته بالأخلاق  القلب من الأخلاق  النفس وتطهير  تربية  للمرشد ومريده، وأن عليهما  مهمة 

 .لما جاء به القرآن الحسنة. ويؤكد أنه لا يمكن الوصول إلى معرفة الله إلا بالأعمال، وفقاً  

يبين الكتاب معنى ضرورة البيعة وفائدتها، ويشير إلى أن ذلك يعني أن يصاحب المريد شيخاً أو 

علامات  أيضاً  الكتاب  يوضح  وعثراته.  الطريق  أخطار  من  ليَسلم  به  الرابطة  يُحكِم  وأن  فاضلاً،  مرشداً 

تبارها المصدر الأساسي وشروط المرشد اللائق باتباعه. كما يدعو إلى التمسك بالسنة وضرورة اتباعها، باع

 .في التشريع، ولذلك يجب على كل مسلم الرجوع إليها، واتباع أوامرها، والدفاع عنها

 

275   -  Taha Nas, Molla Ahmed Nas ve Eserleri, Uluslararası Geçmişten Günümüze İdil 
Sempozyumu Bildirileri, ed. M. Nesim Doru, (Şırnak: Şırnak Üniversitesi Yayınları, 
2011), 367. 



 

178 
 

يبين الكتاب حقيقة التقوى، ويرى أن من أراد أن يجعل نفسه في وقاية، فعليه بالتقوى، والتي لا 

تتحقق إلا بمخافة الله، وهذا الخوف يستدعي العلم بالمخوف. وخلاصة القول، إن هذا الكتاب يدعو إلى 

 التخلي عن الرذائل والتحلي بالكمالات. 

 

 رسالة في نجاة أبويين النبي 

ألَّف هذا الكتاب السيد علي فندكي، محاولًا فيه الرد على قول الوهابية بأن والدي النبي صلى الله 

عليه وسلم من أهل النار، وأن مصيرهما جهنم. ويبين فندكي أن القول الحق في أبوي النبي عليه الصلاة 

والجماعة. ويؤكد أنهما عليهما والسلام هو أنهما ناجيان، وليسا من أهل النار، وهذا هو معتقد أهل السنة  

السلام من أهل الفترة، لأنهما ماتا قبل البعثة، ولا عذاب قبلها. كما أن أئمة أهل السنة قد صرّحوا بأن 

 276.من مات ولم تبلغه الدعوة يكون ناجيًا بإذن الله. لم أتمكن من الحصول على أي نسخة من هذا الكتاب.

 

 رسالة مختصرة في مواضيع عشرة 

صفحات، وهو من منشورات دار   109هذا الكتاب من تأليف خاشع حقي العلواني، ويقع في  

إنكارها والطعن فيها،  -كالوهابية   -القلم. يبين الشيخ في كتابه بعض المواضيع التي حاولت بعض الفرق  

ودعاتها على فهم مع أنها من المواضيع المهمة التي يؤمن بها أبناء المنطقة. وقد وضع الشيخ أبناء منطقته  

 

276 -   Recep Özdirek, Seyyid Ali Fındıkî, Cumhuriyet Döneminde Şırnak Bölgesinde 
Yaşayan Alimlerin Fıkıhla İlgili Eserlerinin Değerlendirmesi, 711. 



 

179 
 

هذه المواضيع التي تُطرح على بساط البحث كثيراً ويجري حولها نقاشات كثيرة، رغم أنها ليست جديدة، 

 .إلا أنها تستجد وتجد السبيل إليها مفتوحاً دائماً 

عموماً،   - رضوان الله عليهم    -ومن أهم هذه المواضيع التي ناقشها الشيخ: فضل الصحابة الكرام  

إن الأمة مجمعة على أن أفضل الخلق بعد   :خصوصاً. وقال الشيخ  - رضي الله عنهما    -وأبو بكر وعمر  

، مناقضاً بذلك قول الشيعة الذين يرون صلى الله عليه وسلمهو أبو بكر، وأنه أحق بالخلافة بعد رسول الله    صلى الله عليه وسلمرسول الله  

 .أن الأفضلية لعلي، وأنه أحق بالخلافة

النبوي، والرد على الناكرين للاحتفال به وادعائهم بأنه كما ناقش الشيخ موضوع الاحتفال بالمولد  

التوسل  أبناء الأمة الإسلامية، ألا وهو  بين  الشيخ إلى موضوع مهم طالما أحدث خلافاً  بدعة. وتطرق 

والتبرك بالأنبياء والصالحين في حياتهم وبعد مماتهم. ورد على المنكرين لجواز التوسل، وأوضح أن الأمر ليس 

 صلى الله عليه وسلم ، داعياً إياهم إلى تقوى الله وقول الحق، والكف عن تكفير المسلمين لمجرد تعظيمهم للنبي  كما يقولون 

 .والتوسل به

 كتاب كليات 

السيد علي الفندكي. يقع هذا الكتاب في ثلاث مئة وخمس صفحات وهو مطبوع من قبل   تأليف

اسطنبول. هذا الكتاب عبارة عمّ بقي من آثار المؤلف   تركيا،م  2020  ةوالنشر سن دار نوبهار للطباعة  

 حيث تم جمع وإعداده ابن أخيه ملا محمد سعيد الفندكي ويشتمل على ما يلي: 

كتاب "ذو الفقار علي في رقبة منكر الاستمداد من نبي وولي" وكتاب "الإنصاف في جواز الزكاة 

إلى الأشراف" ورسالة "اللمع في إعداد الجمعة" هي من مؤلفات السيد علي الفندكي، وهي حواش  على 

ار علي في رقبة القاضي البيضاوي. والذي يهمنا من هذه المؤلفات ويخدم بحثنا هو كتابه الأول "ذو الفق 



 

180 
 

م في 1976هـ/1396صفحة. وقد تم تأليفه في عام  55منكر الاستمداد من نبي وولي"، والذي يقع في 

 قرية "يَشْيلْيُورْت" )جَنِيبْر( في تركيا. 

، ونأى عن نصيب الإنصاف، واتبع سبيل الزيغ ابتعد عن الحقيعد هذا الكتاب نقدًا لاذعًا لمن   

وترهات الاعتساف، ويقصد بذلك الوهابية الذين يعتبرون طلب العون من النبي والأولياء شركًا وكفراً. ويرى 

المؤلف أنه لولا أن هذه المسألة من مسائل العقيدة، والتي إذا أشيعت يتسرب ضررها إلى العموم وينشر سمها 

 سلامي، لما استحق هذا الإنكار الرد في جسد العالم الإ

ناقش الشيخ في هذا الكتاب مسألة الاستعانة والتوسل بالنبي والصالحين، ويؤكد أن طلب العون 

من النبي والأولياء الصالحين أمر مشروع في الإسلام ويذكر الأدلة الشرعية التي تدعم ذلك. ويدور إنكاره 

 على ثلاثة أمور: 

 الأول: عدم جواز الاستعانة بالمخلوق شرعاً. 

 بنداء مناديهم.   إحساس الموتىالثاني: عدم  

 الثالث: عدم التصرف لمخلوق في شيء من الكون بالأمور المعنوية.

كثيرة من كتاب   بأدلةكان منهج الشيخ في هذا الكتاب منهجاً واضحاً بحيث لا يذكر مسألة إلا ويردفها  

الله وسنة رسوله واقوال السلف الصالح رضوان الله عليهم ومناقشة آراء الخصوم ودحضها بما يتناسب مع 

 المقام. 

 

 كتاب اليزيدية 



 

181 
 

بلك"  اليزيدية"  كتاب   يعُد   تاريخ   على   الضوء   تسلط  التي   المهمة  البحثية  الأعمال   من   هلمحمود 

 محمود  وأعمال  لحياة   سرد  يليها  المحرر،   ومقدمة  اختصارات  بتقديم   الكتاب   يبدأ.  اليزيدية  الطائفة  ومعتقدات

 مروراً   التاريخية،  الساحة   على  وظهورهم   منشأهم   من  بدءًا  باليزيديين،  شاملًا   تعريفًا  الكتاب  يعرض.  بلكي

 عبادتهم  وكيفية  بالإيزيديين تسميتهم  سبب  توضيح إلى   ووصولًا  وقبره، مسافر بن عدي  الشيخ حياة  بترجمة

 مبادئهم   السكاني،   وتعدادهم  الإيزيديين  إقامة  أماكن   الكتاب   يتناول .  العامة  المعتقدات   حسب   للشيطان

 في   الكتاب   يفُصل.  الإيزيدية  في  الكبار  الدينيين  الزعماء   دور  شرح   إلى  إضافة  المقدسة،   وكتبهم   الأساسية،

 والختان  والطلاق  بالزواج  المتعلقة   والتقاليد   العادات  ويستعرض  والحج،  والصوم  الصلاة  مثل  الإيزيدية  العبادات

  والجرائم   والملابس،  الأطعمة  مثل  الإيزيدية،  في  المحظورات  عن  بالحديث   الكتاب  يختتم .  الآخرة  وأخوة  والقرابة

 في   الإيزيديين  دور  يناقش  كما.  الأرواح  وتناسخ  والجنازة  الموت  وتفاصيل  والكتابة،  والقراءة  اللحية،  وحلاقة

 بن   عدي   الشيخ  حول   إضافية  معلومات  على  تحتوي  الكتاب  ملاحق.  والتعليم   والعلم   الاجتماعية  الحياة

 وشامل   عميق  فهم  تقديم  إلى   الكتاب   يسعى  التاريخية،   بالمراجع   المدعوم   الأكاديمي  بأسلوبه.  الهكاري  مسافر

 . المختلفة  والأديان  الثقافات   بين   والتفاهم   الحوار  يعزز   مما  اليزيدية،  للطائفة 

 

 كتاب الرسول الأكرم 

 صفحات   204  في  الكتاب  هذا  يقع   حيث  هبلكللمؤلف المفتي محمود    الأكرم الرسول  "  كتاب

 ملابسه،   أخلاقه،  كتابه صفاته صلى الله عليه وسلم،   في  المفتي   يبين  حيث   تاشكنت  دار  منشورات  من   وهو

 الكتاب   يبدأ .  جوانبها  جميع  من (  وسلم   عليه  الله  صلى )  محمد  النبي   حياة   يتناول  شاملًا   مرجعًا   يعد "  ومعجزاته

 ينتقل .  وعينيه  بشرته،  لون  قامته،   ملامحه،   موضحًا   والشخصية،   الجسدية  النبي  لصفات   مفصل   وصف   بتقديم

 على   المسلمين  وغير  للمسلمين  قدوة   جعلته  التي   العظيمة  النبي  أخلاق  عن  الحديث   إلى  ذلك  بعد   الكتاب



 

182 
 

 على   الضوء  الكتاب  يسلط  كما.  الناس  مع   التعامل  في   وعدله   أمانته،  صدقه،  تواضعه،  مستعرضًا  سواء،  حد 

 الاختيارات   تلك  تأثير   وكيفية  والاحتفالية،  اليومية  الملابس   من  اختياراته  موضحًا  اللباس،  في   وأسلوبه  ملابسه

 . الإسلامي  المجتمع  على

 مثل   نبوته،  على  قوية  دلائل  تعتبر  التي  محمد   النبي  معجزات  تُستعرض  الكتاب،  من  مهم   جزء  في

 بمثابة  كانت   المعجزات  هذه   أن  كيف  الكتاب  يوضح.  والماء  الطعام   وتكثير   والمعراج،  الإسراء  القمر،  انشقاق

 . الله  عند  من   رسول أنه  مؤكدة  رسالته، وصدق محمد   النبي   لنبوة  قوي  إثبات

مكانة  الصحابة،   فضل   أيضًا  الكتاب  يتناول  الإسلامي،   التاريخ   في  وأفضليتهم   الصحابة  ويبرز 

 . والتضحية  والشجاعة  الوفاء  في   مثالًا   كانوا  كيف  موضحًا

 لشخصية  وشاملة  حية  صورة  الكتاب يقدم  القرآنية،  والآيات  النبوية للأحاديث  استخدامه  بفضل 

 يتسم .  لنبوته  القاطعة  الدلائل   على  ومؤكدًا  وإنسان،  وقائد  كرسول   دوره   على  الضوء  مسلطاً  محمد،   النبي

 تعزيز  في  ويسهم   والخلفيات،   الأعمار  جميع   من  للقراء  مناسبًا  يجعله  مما  والمباشر،  السلس  بأسلوبه  الكتاب

 .الإنسانية  على   الدائم  وتأثيره الكريم   النبي   لشخصية أعمق  فهم 

 

الترجمة ودورها في تقرير العقيدة   :المطلب الثاني  

لا شك فيه أن الترجمة لها أهمية كبيرة، كونها بمثابة جسر وصل بين الثقافات والحضارات المتنوعة.   امم

فلذلك، نحن بحاجة كبيرة إلى إنشاء مؤسسات خاصة تتولى الترجمة والإشراف والنشر، وتدعم هذا التوجه، 

لامية الصحيحة، الخالية من كل وتترجم الكتب من وإلى بقية اللغات العالمية الحية للتعريف بالعقيدة الإس

  بدعة وضلال.



 

183 
 

لقد كان لبعض العلماء دور حيوي في هذا المجال، حيث قام بعض من علماء هذه المنطقة بترجمة 

كما تّمت ترجمة بعض بعض الكتب ونقلها إلى اللغة المحلية لتقريب فهم الدين إلى أبناء المنطقة بلغتهم.  

اللغة المحلية إلى العربية والتركية لتعميم الفائدة. ومن خلال إطلاع الباحث على بعض هذه  الكتب من 

الكتب، اتضح له أن المترجمين قد نقلوا بعض الكتب العقدية التي تعُدّ من أساسيات الدين، والتي تهدف 

، ولها أثر طيب في تعديل سلوك كثير من أبناء تلك في الغالب إلى بيان العقيدة الصحيحة ومحاربة البدع

 .المنطقة للتمسك بعقيدة أهل السنة والجماعة

على الرغم من أن علماء المنطقة يعرفون لغتهم الأم، إلا أنهم كتبوا أعمالهم باللغة العربية أو بلغة 

  277يتم تفضيل اللغة الكردية كلغة مكتوبة حتَّ وقت قريب. الدولة التي يعيشون تحت حكمها، ولذلك لم  

ومع ذلك، فإن المنهج باللغة العربية في المدارس الدينية في هذه المنطقة يتم شرحه باللغة الكردية، التي هي 

لغة أبنائها. ومنذ بداية القرن العشرين، تزايدت في منطقة الجزيرة وغيرها الأعمال الكردية في التفسير والحديث 

ظهرت الأعمال الأولى المكتوبة باللغة الكردية   الترجمة. والسيرة والفقه والعقيدة، سواء من خلال التأليف أو  

  . في القرن السابع عشر من قبل احمد خاني وبعده في القرن الثامن عشر ملا خليل السرتي كتابه نهج الأنام

 أما عن حركة الترجمة 

فقد ارتبط أبناء المنطقة باللغة العربية منذ دخولهم الإسلام، مما جعل تاريخ الترجمة من العربية إلى 

التركية أو من العربية إلى الكردية يمتد لقرون طويلة. فإلى جانب ترجمة القرآن الكريم، ترُجمت بعض كتب 

 أن انهيار الدولة العثمانية أحدث تحولات العقيدة والحديث والفقه والتفسير وغيرها من العلوم الإسلامية. إلا 

 

277 - Pekim, Mehmet Tahir. "Kürtçe Tefsir ve Meal Bağlamında Mela Muhammed 
Şoşiki’nin “Nura Qelban” Adlı Kürtçe Tefsir ve Meal." Doktora Tezi (Ankara: Ankara 
Üniversitesi, 2020). 



 

184 
 

جذرية، أدت إلى عزل تركيا ومنطقة بوطان عن محيطها العربي وقطع علاقاتها بالثقافة العربية، بل وحظر 

العربية إلى التركية وكذلك إلى  العربي، مما أدى إلى تراجع ملحوظ في حركة الترجمة من  استخدام الحرف 

لقرن العشرين، وخاصة منذ مطلع الكردية. مع ذلك، بدأ الاهتمام بالترجمة من العربية يتجدد في منتصف ا

الخمسينيات، حيث ظهرت بعض الترجمات للكتب العربية بالكردية وبالتركية، لكنها كانت تقتصر بشكل 

 278كبير على الكتب الدينية فقط.

 وفيما يلي عرض لبعض الكتب المترجمة   

 

 طنين الطبيعة  

ألفّه محمد نور الله شيخ سيدا باللغة العربية، وتمت ترجمته إلى اللغة التركية من قبل عبد الرحمن أرزن 

تم نشر الكتاب لأول مرة من قبل دار زمان للنشر في   .Tabiat Çınlıyorتحت اسم    1983في عام  

الدين   .1994نوفمبر   العلاقة بين  العمل صفات الله، وإثبات وجوده، وكذلك  الكاتب في هذا  تناول 

والشريعة والعلم، مستندًا إلى مفهوم الطبيعة. كما ناقش موضوع وجود الله وصفاته، بناءً على أدلة الغرض 

المعرفة والفهم. ويظهر سيدا في   العقل والقلب ضرورياً في عملية  الكتاب بين والنظام، واعتبر اتحاد  هذا 

   279منهجَي التصوف وعلم الكلام من حيث الأسلوب الذي اعتمده. 

 

 ttps://www.noonpost.com/35917العربية، الترجمة من العربية إلى التركية.. عودة الانفتاح على الثقافة  زكريا،أحمد  - 278
  -  https://www.aljazeera.net/culture/2014/4/16/    بتنشيط حركة الترجمة مطالب 

- Alismaeil, İbrahim, and Ramazan Yıldırım. "Araplar ile Türkler Arasında Doğru Algı 
Oluşturmada Tercümenin Rolü." İlahiyat Akademi, 15 (Haziran 2022): 167 

279   Agitoğlu, Nurullah. "Hadîs Usûlü Konularına Dair Bir Risale: Muhammed Nurullah 
Seyda’nın 'es-Sahîfetü’s-Sâlise fî Usûli’l-Hadîs'i." Şırnak Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 
Dergisi 7/14 (2016), 11. 

https://www.aljazeera.net/culture/2014/4/16/%20مطالب


 

185 
 

 

 أسرار التصوف 

لكتاب من تأليف محمد نور سيدا، وتمت ترجمته إلى اللغة التركية بواسطة إبراهيم أوزتورك، حيث ا

صفحة. طبُع   184م بواسطة دار نشر زمان، ويتكون من 1991نُشر العمل لأول مرة باللغة التركية عام  

 م. 1997في مطبعة الفاتح في إسطنبول عام  

يعالج المؤلف في كتابه مفاهيم التصوف وهدفه ومقصده، كالزهد والتوبة والشريعة والطريقة، ويقدم 

نصائح مهمة للمرشد ومريده. يبين المؤلف أن هدف التصوف هو إصلاح القلب، وتربية النفس، وتطهير 

السيئة، وتحليته بالأخلاق الحسنة، وحمايته بذكر الله. ويؤكد أن مصدر ظهور علم القلب من الأخلاق  

العارفين  وأن  القرآن،  أسرار  من  استنبطوا  العلماء  وأن  الشريفة،  الأحاديث  على  مبني  وأساسه  التصوف 

ان استلهموا من الطريق النوراني للنبي محمد صلى الله عليه وسلم. ويذكر أن التصوف يتحدث عن الإنس

البشرية والفضائل  لتحسين الأخلاق  أفضل وسيلة وأدق طريقة  نور الإسلام  والإنسانية، ويعتبره في ظل 

 الإنسانية.

يدعو هذا الكتاب إلى التمسك بالسنة وضرورة اتباعها، كونها المصدر الأساسي للتشريع؛ كما  

 ولذلك يجب على كل مسلم الرجوع إليها، واتباع أوامرها والدفاع عنها.

ويرى المؤلف أن التصوف يمثل إحدى مراتب الدين الثلاث )الإسلام، الإيمان، والإحسان(، وأن 

أساسه هو تزكية النفوس وتزويدها بالفضائل. لذلك، يتحدث كثيراً في كتابه عن الذكر، ويشرح كيفية تحقيق 

يع أعماله، وأن ما يخفيه ذكر الله. يؤكد أنه ينبغي على العبد قبل كل شيء أن يدرك أن الله تعالى يعلم جم

في قلبه ليس مخفيًا عن الله. ويشير إلى أن ذكر الله لا يكون باللسان فقط، بل يتحقق بالعلم والمراقبة والتفكر  



 

186 
 

والتذكر. ويشجع الناس على إدراك الإحسان، موضحًا أن لكل ذكر تأثيراً يمكن ملاحظته في القلب، ويبين 

أن قراءة القرآن وأداء الصلاة والعبادات الأخرى تعُد أسباباً لجعل الله حاضراً في القلب، وأن لهذا الحضور 

 آثاراً مذهلة وملحوظة. 

الزمان  وفي نهاية الكتاب، تحت عنوان "رسالة النقاط التسع"، يشرح المؤلف قول الأستاذ بديع 

 280سعيد النورسي: "هذا الزمن ليس زمن الطريقة، بل زمن الحقيقة" 

 

 الكلامية في إيضاح العقيدة الإسلامية الجواهر  

هـذا الكتاب من تأليف الشيخ طاهر الجزائري تحتوي على مسائل مُهمة في علم الكلام، جَعله 

للفهم، يتكون من  للطلاب وحتَّ يكون قريباً  على طــريقة السؤال والجواب، وتَساهل في عباراته، تيسيراً 

الحجم، لكنه كثير العوائد، وجَمَعَ فيه غُررَ الفوائد، ترجم هذا   صغيرسؤالاً وجواباً ومع أنَّ الكتاب    102

 البيجرماني ومحمد بيركفاني وقد تم نشره من قبل دار  معبد السلاالكتاب من العربية إلى التركية من قبل  

 281( في تركيا.(Peyxamالنشر

 

 

280   -  Muhammed Göksu, Muhammed Nurullah Seyda El-Cezerî’nin Hayatı Ve 
Şahsiyeti, 637. 

281 - Ahmet Bardak, Akaid İle İlgili Yazılmış Kürtçe, Kürtçede İslamî İlimler 327. . 

   - Ayhan Yıldız, Cîyê ‘Eqîdenameyan Di Edebîyata Kurdî Û Perwerdehîya Medreseyan 
De, 85. 



 

187 
 

 بذور الحقائق

 عام   في   العمل   نشر  تم.  العربية  باللغة   صفحة  54  من   المكون  العمل   هذا  كتب   سيدا،  الله   نور   محمد

يوجل تحت اسم   الله  عبد  قبل  من  التركية  إلى  ترجمته  تمت.  فاتح  نشر  دار  قبل  من   إسطنبول  في   1979

Çekirdekler ve gerçekler  في   مرة   لأول  التركية  النسخة  نشر  تم.  صفحة  114  من  ويتألف 

 282. زمان   نشر  دار  قبل   من 1994 عام  إسطنبول

 

 ديوان أحمد الجزري 

من روائع الأدب الكردي الكلاسيكي. يحتل ديوانه منزلة سامية؛ حيث يعُد ديوان ملا أحمد الجزري  

أعطى مساحة لجميع العلوم. وقد نال اهتمام المستشرقين، فطبُع في روسيا وألمانيا، وكان الناس يتشوقون 

التصوف أهل  قصائده في مجالسهم، وخاصة  ديوانه إلى بعض مواضيع علم ، و لإنشاد  الجزري في  تطرق 

الكلام، مثل الوحدانية وصفات الله، والقدر، ورؤية الله. وقد ترُجم الديوان إلى اللغة التركية بواسطة عثمان 

 .تونج

 :وقد حظي الديوان بعدة شروح، من أبرزها 

وقد قام شرح ملا عبد السلام بن مراد الجزري، وهو من أهم الشروح التي كُتبت عن الديوان،  

. تضمن 2004تحسين إبراهيم دوسكي بمراجعة وتصحيح هذا العمل، وصدر عن دار نشر سبيريز عام  

العمل تعليقات على بعض المواضع، كما تم مقارنة الديوان مع النسخ المخطوطة والمطبوعة الأخرى المتوفرة. 

 

282-  Midat Tokhtarov, Muhammed Nurullah Seydâ el-Cezerî: Hayatı, Eserleri ve 
Fikirleri, Yüksek Lisans Tezi (Bursa, Uludağ Üniversitesi, 2012), 37. 



 

188 
 

وبما أن الشرح يعتبر مهمًا وله قيمة تاريخية،   283أُضيفت حواش  في المواضع الخلافية لتوضيح معاني الأبيات. 

 كان من الضروري ترجمته إلى اللغة الكردية. قامت دار النشر "داراي" بنشره وأتاحته للقُراّء. 

شرح ملا أحمد الزفنكي، الذي حمل عنوان "العقد الجوهري في شرح ديوان أحمد الجزري"، حيث 

قام بشرحه وترجمة معانيه إلى اللغة العربية، موضحًا ما يحمله من أفكار فلسفية وصوفية عميقة. طبُع هذا 

 284هـ في مطبعة الرافدين بمدينة القامشلي. 1377الشرح عام 

 

في تقرير العقيدة  هادور و المنظومات  :  المطلب الثالث  

أسهم علماء جزيرة بوطان بشكل كبير في المجال العقدي، وقد اتبعوا أسلوباً فنيًا في تناول العقائد 

الإسلامية. وتجلّى هذا الأسلوب في ترتيب الأفكار والمفاهيم العقائدية عبر أبيات شعرية تُجمع فيما يعُرف 

 عجب أن يكون الشعر وسيلة عظيمة بـ "منظومة العقيدة" أو ما يسمى "اعتقاد نامة" باللغة الكردية. ولا 

لحماية العقيدة وبيانها. ومن هنا جاء اهتمام العلماء بالشعر كأداة من أدوات العلم والدعوة، بل والجهاد 

لنصرة العقيدة، حيث كثرت فيه المنظومات العقدية والملاحم الشعرية التي سطرها دعاة العقيدة. وكانت 

ي لعلماء العقيدة الذين استخدموه للدفاع عن العقيدة والذَّب عن المعتقد هذه المنظومات بمثابة منبر إعلام

الصحيح. ثم أراد بعض العلماء أن يسهلوا على طلابهم حفظ ما كتبه السابقون، فألفوا مؤلفات نظموا فيها 

النثر عمومً  النظم أسهل حفظاً من  إذ إن  العلم وتيسيره على الطلاب،  نثره الأولون رغبةً في نشر  ا، ما 

 

283 - Ruhullah Öz, Sufinin Akidesi (Molla Ahmed el-Cizîrî Örneği), (Şırnak: Şırnak 
Üniversitesi Yayınları, 2019), 26. 

 .1/8 ،(م1987, 2ط الصباح،مطبعة ) ،شرح العقد الجوهري الزفنكي،أحمد بن محمد  ،الزفنكي - 284
 - Bolelli, Nusrettin. "Kürt Bilginlerin Yazdıkları Bazı Tanıtımı." Bingöl Üniversitesi 
Yaşayan Diller Enstitüsü Dergisi 1/1 (Ocak 2015): 67 



 

189 
 

والنفوس تميل إليه أكثر. وقد حرص العلماء ولا يزالون على كل ما من شأنه تقريب العلوم لطلابها. وكانوا  

يحرصون على حفظ المتون وتحفيظها، فمن حفظ المتون حاز الفنون. وبذلك كانت رغبتهم في نشر العلم 

 وتيسيره سببًا لظهور التأليف النظمي. 

 

 الأسباب التي أدت بعلماء جزيرة بوطان إلى التأليف النظمي 

العقيدة وتسهيل فهمها وحفظها يشكل أحد أهم أولًا:   المبادئ الأساسية في  السعي نحو نشر 

الأهداف في الظهور المتألق للأدب النظمي. إذ تعُتبر المنظومات وسيلة فعّالة لتبسيط المعرفة وتسهيل حفظها 

ب. لذلك أراد بشكل  عام. يُسهم هذا الأسلوب في جعل المحتوى أكثر وصولًا للنفوس وأكثر جاذبية للطلا 

بعض العلماء أن يُسهِّل على طلابهم حفظ ما كتبه السابقون، فقاموا بتأليف منظومات نظَموا فيها ما نثره 

 285الأولون، رغبةً في نشر العلم وتسهيله على الطلاب. 

: انتشار المباحث العلمية وتعدد مسائلها يخلق تحدياً أمام الطلاب الذين قد يجدون صعوبة الثاني

في فهم وإدراك جميع الجوانب. واكتشافاً لهذا الواقع، قام بعض العلماء بتلخيص هذه المباحث في منظومات 

للمعلومات مبسطة، تحتوي على الأساسيات الضرورية لفهم كل علم. هدفهم هو تسهيل فهم الطلاب  

 286الأساسية، وترك ما يفوق ذلك للمزيد من الاستزادة والتفصيل في حال الحاجة. 

 

285    -  Fadil Ayğan, Tarihten Günümüze Cizre Yöresi Medreselerinde, Kelam Ve Akaid 
Öğretimi, 426. 

286 - Bolelli, Nusrettin. "Kürt Bilginlerin Yazdıkları Bazı Tanıtımı." Bingöl Üniversitesi 
Yaşayan Diller Enstitüsü Dergisi 1/1 (Ocak 2015), 67. 



 

190 
 

التنويع والتجديد، حيث يُـعَتَبَر النظم لوناً جديدًا ومغايراً في مجال  الثالث: تشجيع العلماء على 

بعض العلماء يشجعون  كان  التأليف العلمي. لا شك أنه يسهم في تجديد طرح المعلومات العلمية. لذلك

تلاميذهم على تكوين نظم عقائدي، مما أدى إلى تنافس مثير بينهم. وسبباً في التأليف النظمي وتقديم 

 محتوى علمي جديد ومتميز. 

 

 أهم هذه المنظومات 

قبل ذكر منظومات علماء جزيرة بوطان، لا بد من الإشارة إلى منظومة أحمد خاني، التي كُتبت 

م. كانت هذه المنظومة 1683هـ، الموافق لعام  1094عنوان عقيدة الإيمان في عام  باللغة الكردية تحت  

المبادئ الأساسية للعقيدة الإسلامية. وكان هؤلاء العلماء في الغالب   ا ، حيث تعلم أبناؤهاتُدرَّس في مدارسه

طلاباً في تلك المدارس الدينية، ومن المؤكد أن الجميع استفادوا من قراءة عقائد أحمد خاني. بعد ذلك، قاموا 

 287. بتتبعه في صياغة منظومات أخرى في مجال العقائد 

وكذلك منظومة ملا خليل السِيرتي المسماة نهج الأنام، التي كانت منتشرة في منطقة الجزيرة على   

نطاق واسع. وقد كُتبت هذه المنظومة باللغتين العربية والكردية، وكان لهاتين المنظومتين تأثير كبير على أبناء 

  هذه المنطقة، حيث كانتا وما زالتا تُدرَّسان في بعض مدارسها.

 

 منظومة عقيدة الايمان 

 

287   -  Zahir Ertekin, Eqîdenameyên Kurmancî Yên Menzûm Û Bandora Eqîdenameya 
Ehmedê Xanî, 423. 



 

191 
 

اتبع ملا نصر الدين في مسائل العقيدة منهج مدرسة الكلام، ملتزمًا بعقيدة الإمام الأشعري والإمام 

فرقة، لكن فرقة واحدة فقط على الحق، بينما الفرق   73الماتريدي. ووفقًا لرؤيته، فإن الفرق في الإسلام تبلغ  

ستفترق :  صلى الله عليه وسلملذي رُوي عن النبي محمد الأخرى تعتبر من أهل البدع، مستندًا في ذلك إلى الحديث النبوي ا

 يوضح أن الصواب في العقيدة هو ما أقره الإمام ثم  أمتي إلى ثلاث وسبعين فرقة، كلها في النار إلا واحدة". 

الأشعري، باعتباره شيخ المتكلمين، وكذلك ما قاله الإمام الماتريدي، بينما من خالفهما فقد ضلَّ، حيث 

 .أما من خالفهما فهو في ضلال لتي قال بها إمامنا الأشعري، "العقيدة الصحيحة هي ا  :يقول

باللغة الكردية، حيث ذكر   " عقيدة الإيمان "لقد نظم ملا نصر الدين الزقيدي منظومته المسماة  

تفاصيل أمور  التطرق إلى  الإيمان، دون  العقيدة الإسلامية من خلال أركان الإسلام وأركان  فيها مبادئ 

 العقيدة، بل أوردها مختصرة وبأسلوب شعري؛ ليسهل على طلاب العلم حفظها وفهمها. 

وتقوم على مبحثين رئيسيين: الجزء الأول يدور حول   288بيتًا،  153يتكون مجموع أبياتها من  

"أركان الإسلام" )كلمات التشهد، والصلاة، والزكاة، والصيام، والحج(. وقد بدأ المؤلف منظومته بأركان 

أعلم،   السبب في ذلك، والله  العقيدة، وأن أساس   كونالإسلام الخمسة، ولعل  أول أسس  التوحيد هو 

 الدخول في الإسلام هو النطق بالشهادة. 

أما الجزء الثاني، فهو عن "أركان الإيمان". وقد كتب هذا العنوان وسائر العناوين الأخرى باللغة 

العربية. وتتمثل أركان الإيمان في الإيمان بالله، والملائكة، والكتب، والرسل، واليوم الآخر، والقدر، وهي 

سلام عن أركان الإيمان، فقال: معروفة كما ورد ذكرها في حديث جبريل حين سأل النبي عليه الصلاة وال

 »الإيمان أن تؤمن بالله وملائكته وكتبه، ورسله، واليوم الآخر، وتؤمن بالقدر خيره وشره«. 

 

288 - Ruhullah Öz, Antolojiya Eqîdenameyen Kurdî, 231.  



 

192 
 

وفي   تأديب الروحو   وإضافة إلى هذين المبحثين مبحثين آخرين في الأول تكلم عن حال الدنيا  

وتعالى. الفقير إلى سبحانه  برجاء  فيه عن    289" الثاني عنون مبحثه  الناس من تحدث  الدنيا، محذرًا  زوال 

لا "  :الانشغال بها، لأنها لا تدوم لأحد. كما يعبر بأسلوب صوفي عن كون الدنيا دار بلاء وشقاء، قائلاً 

 إنها دار العناء والمشقة.   تغتر بالدنيا، إنها مليئة بالمحن، 

في الفكر   ةاساسي  ةمدرس  يتُبرز هذه المنظومة العقدية بوضوح انتماءها إلى العقيدة الأشعرية، وه

العقدي لأهل السنة والجماعة. ويؤكد المؤلف على الالتزام بالمذاهب الفقهية الأربعة، مع إبراز مكانة المذهب 

الشافعي، مما قد يعكس البيئة الفقهية التي نشأ فيها. ويتجلى في المنظومة بعدٌ صوفي واضح، حيث ينظر 

، معتبراً أنها ابتلاء وفخّ للشيطان. يظهر في المنظومة أيضًا الناظم إلى الدنيا نظرة زهد وتحذير من الاغترار بها 

توسل إلى الله وطلب رحمته، مع التأكيد على أن العقيدة الصحيحة هي طريق النجاة في الآخرة. مؤكدًا 

ة في المصير الأخروي، مما يعكس تأثره بالنزعة الصوفية التي تقوم على التذلل على أهمية العقيدة الصحيح

 . والافتقار إلى الله، وهو ما يتضح في استخدامه لتعابير مثل "الفقير الذليل المليء بالذنوب

وعلى الصعيد العقدي، تتبنى المنظومة موقفًا حاسماً تجاه الاتجاهات العقدية المخالفة، حيث يصف 

الناظم غير الأشاعرة والماتريدية بعبارات نقدية، وهو ما يعكس سياقاً فكرياً شهد نزاعات عقدية دفعته إلى 

ية الأربعة، وتفضيله للمذهب الدفاع عن رؤيته الكلامية. كما يعكس تأكيده على مرجعية المذاهب الفقه

الشافعي، سياقاً تعليميًا ربما تأثر بالبيئة العلمية التي نشأ فيها. وعليه، فإن هذه المنظومة تمثل نموذجًا عقدياً 

 

289   - Ayhan Yıldız, Cîyê ‘Eqîdenameyan Di Edebîyata Kurdî Û Perwerdehîya 
Medreseyan De, 78  , Nusrettin Bolelli-Nurettin Ertekin, Eqîdeyên Menzûm Dı Edebıyata 
Kurdî De, 46. 



 

193 
 

الزهدية، مع طابع جدلي يعكس  الصوفية  والنزعة  الشافعية،  الفقهية  التوجه الأشعري، والرؤية  يجمع بين 

 .التحديات الفكرية التي واجهها الناظم في سياقه التاريخي

 

 منظومة ملخص عقيدة المسلمين السنة  

بيت، موضوع   500لقد نظم ملا أحمد ناس منظومته باللغة الكردية حيث تتألف من حوالي  

الكتاب يتناول العديد من المسائل في ميدان علم العقائد مع صغر حجمها تلخص معتقدات المسلمين 

أشعرية. قام المؤلّف بتنظيم -السنة بشكل عام مع الإشارة إلى الحجج والبراهين ويعبر عن وجهة نظر سنية

 وخاتمة.   ، والسمعيات  ،والنبوة  ، الإلهياتالكتاب وتقسيمه إلى ثلاثة مباحث وهي في  

 يتكلم عن الإيمان بوحدانية الله وصفاته وما إذا كان يمكن رؤيته.   :أما المبحث الأول

يقول ملا أحمد في هذا المبحث إن الله وحده هو الحاكم في هذا العالم، وهو الذي يدير نظامه في 

كل الأوقات، وأنه واحد لا شريك له، ولم يكن بعده ولا قبله شيء. والدليل على وجوده ووحدانيته واضح  

كذلك يتناول صفات الله تعالى، مع بيان ما يترتب عليها من و  كوضوح الشمس، سواء بالعقل أو بالنقل.

الحقائق، مثل: تنزيه الله سبحانه وتعالى عن كل ضد ونقص. كما يلحق ذلك بفصل عن رؤية المؤمنين لله 

 تعالى. 

أما القسم الثاني، فقد تناول الحديث عن النبوات، حيث بينَّ فيه الكاتب معنى النبوة والرسالة، 

وتحدث عن ظاهرة الوحي، وعن الأنبياء رضوان الله عليهم أجمعين، وبيّن صفاتهم والمعجزات التي أظهرها 

ياة النبي محمد صلى الله الله سبحانه وتعالى على أيديهم. كما أوضح أن النبوة لا تُكتسب، وعرض قصة ح

 عليه وسلم بإيجاز. 



 

194 
 

واللوح  والكرسي،  والعرش  والشياطين،  والجن  الملائكة  عن  الحديث  فيتناول  الثالث،  القسم  أما 

والقلم، والموت وغيرها من المسائل. بالإضافة إلى التحدث عن علامات الساعة واليوم الآخر، والجنة والنار،  

في منطقة بيرجيك في شانلي   شَكرفي قرية    1992مارس    8تم الانتهاء من العمل في    290ومفاهيم أخرى. 

 291أورفا. 

القول  والجماعة، إن    وبناءً على ذلك، يمكن  السنة  أهل  أسس عقيدة  على  تقوم  المنظومة  هذه 

وبشكل خاص المدرسة الأشعرية، حيث تؤكد على صفات الله تعالى، وعلاقة العقل بالنقل، ومسائل القضاء 

والقدر، وتعتمد على البرهان العقلي والنقل الشرعي في إثبات الحقائق العقدية والرد على المخالفين. كما 

ا الكبرى المتعلقة بيوم القيامة، مثل الحساب، والميزان، والجنة، والنار، والشفاعة، مما يعكس تتناول القضاي

امتدادًا للتراث العقدي الإسلامي التقليدي في المدارس السنية الكبرى. وتبرز المنظومة مبدأ العدل الإلهي 

زيِنَ ٱدقيق، كما ورد في قوله تعالى: ﴿وَنَضَعُ  من خلال تصوير الميزان كأداة للحساب ال ليِـَوْمِ   لْقِسْطَ ٱ  لْمَوََٰ

مما يرسّخ الإيمان بالحكمة الإلهية في تقرير المصير الأخروي،   .[47]الأنبياء:   فَلَا تُظْلَمُ نَـفْسٌ شَيْ ـاً﴾   لْقِيََٰمَةِ ٱ

حيث يكون الثواب والعقاب وفقًا للإيمان والعمل الصالح. وتتجلى في المنظومة وسطية العقيدة الأشعرية 

لا تجعل الأعمال شرطاً لصحة الإيمان، لكنها تربط بينهما في تحقيق النجاة الأخروية، وهو ما يعكس  تيال

التوازن بين التفسير النصي للنصوص الشرعية والتأمل العقلي في عدالة الله ورحمته. كما تعالج بعض المسائل 

العقدي الجدلي الذي ساد في عصرها. وتعتمد   السياقوالشفاعة، مما يظهر تفاعلها مع  العرش  الجدلية، مثل  

العقدية الأس القضايا  ببيان  يبدأ  المسائل في عرضها على تسلسل موضوعي متدرج،  ينتقل إلى  اسية، ثم 

الخلافية، مستخدمة أسلوب البيان والتقرير في التوضيح، وأسلوب الاستدلال والنقاش في الدفاع عن العقيدة. 

 

290 - Taha Nas, İdilli Bir Âlim: Molla Ahmed Nas Ve Eserleri, 368. 
291  - Taha Nas, Molla Ahmed Nas Ve Eserleri, 367. 



 

195 
 

في دورها التعليمي، حيث تساهم في نشر العقيدة الأشعرية، كما تشكل أداة   نظومةوتكمن أهمية هذه الم

  فعالة في مواجهة بعض الأفكار العقدية المخالفة التي قد تظهر في المجتمع. 

 

 منظومة عقيدة الايمان 

إلى  الكردية، وهي منظومة تهدف  باللغة  الإيمان"  "عقيدة  فارول منظومته  الشيخ صاحب  نظم 

بيتاً، مما   425توضيح العقيدة الإسلامية بأسلوب شعري بسيط وميسر. بلغت أبيات هذه المنظومة حوالي  

 .مختصراً ومفيداً لطلاب العلم والمريدين الذين يسعون إلى فهم العقيدة بطريقة سهلة وواضحةيجعلها مرجعاً  

استهل الشيخ منظومته بالحمد والثناء على الله تعالى، مؤكداً وحدانيته المطلقة، وأنه لا شريك له 

ولا صاحب، وليس كمثله شيء. تناول في الأبيات الأولى الصفات الإلهية التي أثبتها الله لنفسه في القرآن 

صفات التي نفاها الله عن نفسه، وهي الكريم والسنة النبوية، مثل كونه سميعاً وبصيراً وقديراً. كما ذكر ال

 .الصفات التي تتضمن نقصاً في حقه تعالى، مثل العجز والظلم والنسيان 

المنظومة الشعرية على أنها تعبير عن العقيدة الإسلامية التقليدية التي تركز على   هذه   يمكن النظر إلى 

الإيمان بالله، ورسوله، وملائكته، وكتبه، وقضائه وقدره. يتضح من خلال الأبيات أن هذه العقيدة تتبع نهجًا 

 .تسنيًّا متمسكًا بثوابت الإيمان كما وردت في الكتاب والسنة، دون تأويلات أو تعديلا

تتمحور العقيدة هنا حول تمجيد صفات الله وتنادي بالإيمان الكامل بما جاء من تعاليم إسلامية 

متكاملة. كما تؤكد على ضرورة التزام المسلم بتطبيق هذه المعتقدات من خلال معرفة الواجبات وتجنب 

لإيمان بالنبي محمد صلى المحرمات. من بين ما يتم التأكيد عليه في المنظومة هو الدعوة إلى إظهار الحب وا

 .الله عليه وسلم، وأهل بيته، وأصحابه الكرام، مع التركيز على مكانتهم العظيمة في العقيدة الإسلامية



 

196 
 

من خلال التأكيد على أركان الإيمان الستة، تبرز المنظومة عقيدة وسطية ترُكّز على التوحيد، النبوة،  

الإيمان بالملائكة، والكتب السماوية. كما تعطي أهمية عظيمة لتطبيق هذه المبادئ في الحياة اليومية للمسلم. 

در، مع التأكيد على ضرورة رضا المسلم بما بالإضافة إلى ذلك، تُظهر العقيدة إيماناً راسخًا بالقضاء والق 

 .قسمه الله له، سواء كان خيراً أو شراً، باعتباره جزءًا من قدر الله

إضافةً إلى ذلك، توجه المنظومة رسالة إيمانية عملية للمؤمنين، حيث تتفاعل مع متطلبات الإيمان 

من حيث المعرفة والعمل الصالح. تشدد المنظومة على أهمية العلم والعمل الصادق بما يتماشى مع القرآن 

يمكن القول بأن العقيدة   من خلال هذه المنظومة،والسنة، مع التحذير من الانحرافات أو التأويلات الباطلة.  

المعروضة في المنظومة تميل إلى أن تكون أقرب إلى العقيدة الأشعرية في تفسيراتها وفهمها للصفات الإلهية، 

كما تتبع   ،يعتمد على الجمع بين النقل والعقل في بيان عقيدة التوحيد و حيث ترفض التشبيه والتجسيد،  

 الثوابت الإسلامية ويؤكد على ضرورة التمسك بها. المنهج السني التقليدي الذي يعترف ب

فهمها واستيعابها، خاصة  المستمع  أو  القارئ  وجاءت عباراته سلسة وواضحة، مما يسهل على 

لأولئك الذين قد يجدون صعوبة في قراءة الكتب المعقدة في العقيدة. وتعد هذه المنظومة إضافة مهمة في 

يناسب   مجال تعليم العقيدة الإسلامية، حيث ساهمت في تقريب مفاهيم التوحيد بأسلوب شعري بسيط

 جميع مستويات الفهم. 

 

 منظومة عقيدة الإيمان لمؤمني العالم

بيتًا. يشير المؤلف إلى أنه   1230ألّف هذه المنظومة السيد عبد القادر أرزن، وهي تتألف من    

يعتبر من الواجب على المسلمين معرفة دينهم، ولذلك يرى أن معرفة شروط الإيمان والعمل وفقًا لها واجبٌ 



 

197 
 

على الجميع. كما يشير المؤلف إلى وجود العديد من الكتب في العقائد، ولكنه يؤكد أنه كتب هذا العمل 

 .باللغة الكردية لأهمية أن يتعلم الأكراد هذه القضايا المهمة بلغتهم الأم

بيتًا، ثم يتناول النص في الأقسام التالية مواضيع    12يوجد بعد المقدمة قسم تمهيدي يتألف من  

متنوعة مثل أركان الإيمان وعلامات الساعة، ويتحدث عن مواضيع مثل المهدي، الدجال، نزول المسيح 

و  القبر  يتناول قضايا  ثم  الصور، ومن  نفخة  الأرض،  دابة  ومأجوج،  يأجوج  السلام،  والميزان  عليه  الحشر 

 .والصراط وسجل الأعمال، والشفاعة، والجنة، والنار

في الجزء الأخير من الكتاب، يتناول الكاتب مواضيع مثل أسئلة القبر، المذاهب الفقهية الأربعة، 

 292التناسخ والحلول، والقضاء والقدر. يُختتم الكتاب بقسم للدعاء.

للمنظومة، يبدو أن العقائد التي تم ذكرها فيها تتماشى بشكل كبير مع   الباحث  من خلال تحليل

المذهب السني التقليدي، وخاصة في نقاط عدة تتعلق بالمفاهيم الأساسية للإيمان. بدايةً، تؤكد المنظومة 

على وحدانية الله بشكل كامل، وهذا يتفق مع المذهب السني الذي يرفض أي تصور يمكن أن يتعارض مع 

. فالتصورات التي تتعلق بحلول الله في المخلوقات أو إعادة تجسد والتناسخالحقيقة مثل فكرة الحلول    هذه 

يمكن أن يحل الأرواح تتناقض تمامًا مع أساسيات العقيدة السنية، التي تؤكد أن الله واحد ولا شريك له، ولا  

 .في مخلوقاته

يتم  السني، حيث  المذهب  المركزية في  المفاهيم  الشفاعة، وهي من  تتحدث عن  المنظومة  أيضًا، 

التأكيد على شفاعة النبي محمد صلى الله عليه وسلم في يوم القيامة. هذه الفكرة هي جزء من العقيدة 

 .جاء في القرآن والسنةالسنية التي تؤمن بأن النبي سيكون شفيعًا لأمته في الآخرة، وهي فكرة تتماشى مع ما  

 

292  - Ahmet Bardak, Akaid İle İlgili Yazılmış Kürtçe, Kürtçede İslamî İlimler, 311 



 

198 
 

أما فيما يتعلق بـ القدر، المنظومة تبرز الإيمان بـ القضاء والقدر، وهو أحد المبادئ الأساسية في 

العقيدة السنية. المذهب السني يعتقد أن الله قد قدر كل شيء قبل أن يحدث، وهذا يشمل كل ما يتعلق 

 .ب السنيبالإنسان والحياة. والإيمان بالقدر يعتبر ركنًا من أركان الإيمان في المذه 

إلى جانب ذلك، نجد أن المنظومة ترفض البدع، أي التصورات أو الأفعال التي لم تأتِ في القرآن 

أو  إضافات  أي  من  العقيدة  نقاء  على  للحفاظ  يسعى  الذي  السني  النهج  مع  يتوافق  وهذا  السنة،  أو 

ل جوهر الممارسة تعديلات. كما أنها تدعو إلى التمسك بالقيم الدينية مثل الصلاة والطاعة، وهي أمور تمث

 .الدينية السنية

بناءً على هذه الملاحظات، يمكننا القول بأن المنظومة تميل بشكل كبير إلى المذهب السني التقليدي 

التوحيد،   البدع،   والتمسكبالقضاء والقدر،    والإيمان في تركيزها على  النبوية، إضافة إلى رفض  بالشفاعة 

المذهب  مفاهيم جوهرية في  هذه كلها  والطاعة.  الصلاة  مثل  الدينية  بالأخلاق  التمسك  على  والتأكيد 

 السني، مما يجعل المنظومة تتوافق معه بشكل كبير. 

 

 نستنتج مما سبق

بالقرون الأخرى، إن علماء جزيرة بوطان استمروا في تقرير عقائدهم نظمًا في القرن العشرين أسوةً  

إلا أن هذا القرن تميز بالتأليف أكثر من النظم في مسائل الاعتقاد. فنظموا المبادئ الأساسية في العقيدة 

 .بأسلوب شعري رائع، مع الالتزام بعقيدة الأشاعرة في الجملة



 

199 
 

كما تعد هذه المنظومات التي كُتبت بأقلام علماء بوطان، وكذلك المنظومات التي كانت تُدرس 

في مدارسها، كمنظومة أحمد خاني ومنظومة ملا خليل السرتي، ذات دور كبير في المحافظة على العقيدة 

 وترسيخها في نفوس أبنائها، لأن المنظومة أسهل حفظاً وأكثر تأثيراً وثباتاً. 

الأساسية  لا يخفى على قارئ هذه المنظومات ما تتمتع به من مزايا والعناية الفائقة بتوضيح المبادئ  

للعقيدة وتوطينها. وذلك وفق نسق معرفي أذاعه علماء هذه المنطقة في ثنايا هذا النظم البليغ، لعل ذلك 

انعكاس لما ظهر في زمن  اشتدت فيه الفتن في أحوال البلاد والعباد، والتي أضحت تشهد أدعياء العلم 

انة والدعوة والتوحيد والعبادة والتقرب من ومعاداة العلماء، واضطراباً بين فرق ومذاهب، منها مخلصٌ للأم

 الله، ومنها باحثٌ عن مكاسب دنيوية. 

ألفت هذه العقيدة بأسلوب النظم وبطريقة ميسرة لتقريب عقائد الإسلام إلى أفهام عامة الناس، 

تتضمن  التعليم. أي أنها تشمل طريقتي هداية الخواص والعوام، حيث  أو محدودي  الأميين  البسطاء  من 

تضفي عليها لمسة من توضيحًا شاملًا للمفاهيم العقائدية على نحو  كامل. وقد أثُريت بالخطابات الصوفية ل

 العمق والروحانية. 

 

. عقيدة أهل السنة المدراس القديمة ومناهجها في تقريرثاني:  ال  بحث الم   

التعليمية في العالم الإسلامي. المدارس الدينية هي إحدى أهم المؤسسات التي تُمارس فيها الأنشطة  

مثل  السابقة  التعليمية  الأماكن  من  وكفاءة  ونظامًا  انتشاراً  أكثر  تعليمي  بمفهوم  الدينية  المدارس  تتميز 

 المكتبات، ودور الكتب، ومنازل بعض العلماء، وقاعات القصور. 



 

200 
 

لقد لعبت المدارس الدينية دوراً مهمًا في تطوير الأنشطة التعليمية في العالم الإسلامي. وقد قامت 

المدارس الدينية بتدريس مجموعة متنوعة من الموضوعات، بما في ذلك القانون الإسلامي، والفقه، والكلام، 

الد  التطور والفلسفة، والطب، والفلك، والرياضيات، والأدب. وقد ساهمت المدارس  ينية بشكل كبير في 

 الثقافي والعلمي في العالم الإسلامي. 

 

منطقة جزيرة بوطانفي   ة الديني  لمدارس لمحة عن طبيعة وتاريخ ا:  المطلب الأول  

عرف الإسلام المؤسسات التربوية والتعليمية منذ اللحظات الأولى لنزول الوحي على قلب النبي 

كأول مؤسسة تربوية، حيث كان النبي   293محمد صلى الله عليه وسلم، حيث تأسست دار الأرقم بن الأرقم 

يجمع فيها عددًا قليلًا من المؤمنين سراً. وقد كانت هذه الدار مثالًا يحتذى في التربية والتعليم، واعتُبرت 

﴿كُنتُمْ خَيْرَ أمَُّة  أُخْرجَِتْ للِنَّاسِ تأَْمُرُونَ باِلْمَعْرُوفِ معجزة زمنها، وقد شهد الله تعالى على نجاحها بقوله:  

هَوْنَ عَنِ الْمُنْكَرِ وَتُـؤْمِنُونَ    . [110]آل عمران:   باِللَّهِ﴾وَتَـنـْ

مع انتشار المدارس الدينية في العالم الإسلامي خلال العصر السلجوقي تم أيضًا إنشاء مدارس و 

كونها ملتقى بين المراكز التجارية والعلمية ؛ لها المختلفةئفي أرجاحيث انتشرت    جزيرة بوطان؛   منطقة  دينية في

ضافياً على تقدم وتطور إوكذلك كونها المركز الإداري للمنطقة في فترات مختلفة، مما يعطي دليلاً    ؛المهمة

أهم مؤشر للمستوى الثقافي والنهوض العلمي لأية مدينة، إنما   إنحيث    ؛ حركتها العلمية الدينية العريقة

 . طرافها المتراميةأفي س المنتشرة و يكمن في تنوع وتعدد مدارسها، ومعاهدها، وحلقات الدر 

 

هي دار الأرقم بن أبي الأرقم التي كان النبي محمد عليه الصلاة والسلام يجتمع فيها مع أوائل المسلمين في مكة أثناء بداية دعوته.   -  293
  حيث اتخذها الرسول عليه السلام مقراً للدعوة السرية للإسلام، ومكانا لاجتماع الصحابة للتشاور وتعليمهم أسس الإسلام والقرآن. )محمد 

  ، (2000  العلمية،دار الكتب  )بيروت:    الحرام،شفاء الغرام بأخبار البلد    الفاسي،حمد بن علي، تقي الدين، أبو الطيب المكي الحسني  بن أ
1/363. 



 

201 
 

تطورت الحياة العلمية في جزيرة بوطان بشكل ملحوظ خلال العصور الأيوبية والزنكية. تم بناء 

العديد من المدارس الدينية، وتم تعيين مسؤولين من إداريين ومعلمين لضمان استمرار هذه المؤسسات. وقد 

المزيد من المؤس تأسيس  بالعلوم وتقديرهم للعلماء في تشجيع  اهتمام الحكام  العلمية. تشير ساهم  سات 

 المصادر التاريخية إلى وجود مدارس بارزة مثل مدرسة صور )المدرسة الحمراء( ومدرسة العبدلية.

ويذكر أولياء جلبي، الذي زار منطقة الجزيرة في القرن التاسع عشر، أن هناك العديد من المساجد 

والمدارس الدينية في هذه المدينة التي ترعرع فيها علماء كبار وحرصوا على طلب العلم ونشره. وأن هذه 

ربابه وأهل الفقه وخاصته المدارس كانت مراكز دينية وعلمية مرموقة، تشع بالعلم، يقصدها طلبة العلم وأ

 294من كل حدب وصوب، سواء من داخل حدود المدينة أو خارجها.

تزايد عدد المدارس الدينية بعد دعوة العلماء للناس لطلب العلم، مما جعل جزيرة بوطان تعج بطلبة  

الدينية  295العلم العلوم  المعرفة، شاملةً  المدارس مساهمات كبيرة في نشر  مثل . وقد قدمت هذه  والعلمية 

الرياضيات، وعلم الفلك، والفيزياء، والكيمياء، والطب. من هذه المدارس تخرج علماء بارزون مثل ابن الرزاز 

 الجزري، الذي قدم إسهامات تقنية هامة. 

 

294    -  Evliya Çelebi, Günümüz Türkçesiyle Evliya Çelebi Seyahatnamesi, Hazırlayanlar: 
Seyit Ali Kahraman ve Yücel Dağlı , 2 1\ , (Mayıs 2010), 729. 
295    -  Kırkız, Mustafa ve Aslam Jankır. "بغيره للناطقين  العربيّة  تعليم  في  ودورها  القديمة   Siirt ."المدارس 
Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 4/1 (2021),43-60. 

  . 15 ،(2006 ،دار الفكر: دمشق ) ،كتاب هذا والدي البوطي، - 



 

202 
 

حيث كان المدرسون   296استمر التعليم حتَّ الخمسينيات من القرن الماضي بلغة الأم، اللغة الكردية،

الطلاب.  يفهمها  التي  اللغة  استخدام  ظهور 297يفضلون  حتَّ  المدارس  هذه  تطورت  الوقت،  مرور  ومع 

الجمهورية التركية الحديثة، التي ألغت الخلافة العثمانية وسعت إلى إغلاق هذه المؤسسات. لكن بالرغم من 

مع   الضغوط، استمرت المدارس في نشر العلوم بطريقة سرية، مما ساعدها في الحفاظ على منهجها الأصيل

من صروح للعلم والعلماء، هذه المدارس   الآنحتَّ وصلت لما هي عليه    السعي إلى تطويرها بما يواكب العصر 

المنطقة المنتشرة   أبناء هذه  العلماء من تسعين سنة خرّ   لأكثر  بين  العلوم   لبة وط   والشيوخ  جت الكثير من 

وعقيدته السمحة   الدين الإسلامي   نشر  والحاملين على عاتقهم  سبحانه وتعالى،   الشرعية الحافظين لكتاب الله 

 298صباح مساءً.   كرام ملازمين لطلابهم العلم الذي درسوه على أيدي علماء    بين الناس كنتيجة طبيعية لكمِّ 

التسعينيات   الشرقية بشكل عام في    م 1990بعد  المدارس  يتناسب مع روح   تطوير البدأت  بما 

لمؤسسات التعليمية، والاستفادة ذه االوضع المادي والمعماري له سين تح مثل ؛ في العديد من المجالات العصر

فسور خليل جيجيك بتأسيس  و هذه المدارس ومنهم البر  فيتخرجوا  بعض الذين   وقام؛ من تكنولوجيا العصر

 أنشأت هذه المؤسسة ف".  MEDAV"  بـ  ختصرا  )وقف علماء المدارس(  اسم   تحت  مؤسسة لعلماء المدارس

لمدارس ا  عمل   تنسيقعملت على ضبط و و  299منهجًا جديدًا = بالتعاون مع القائمين على هذه المدارس=  

 

296    -  Eminoğlu, Nevzat. "Medreseyên Kurdan Ji Destpêkê Heta Îro." Anemon Muş 
Alparslan Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi 3/2 (2015) 
297  - Çiçek, M. Halil, Şark Medreselerinin Serencamı, (İstanbul: Beyan Yayınları, 
2009), 84. 
298   -  Shoush, Mahmoud Abdelnabi Mohamed. " المدارس الأهلية غير الرسمية بمدينتي ديار بكر وماردين في  أثر  
العربية  Makale (Mardin: Mardin Artuklu University, The Journal of Mesopotamian ".اللغة 
Studies, 6/2, )Aug 2021);  Çiçek, M. Halil Çiçek, Şark Medreselerinin Serencamı, 181. 

(  للطلاب الذين أنهوا دراستهم إلا بعد أن يجتاز الطالب الامتحان الذي تنظمه   Icâzeومن هذه القرارات؛ لا تعُطى الإجازة ) )  -  299
 لجنة تعيّنها هذه المؤسسة التعليمية 



 

203 
 

ب  ،الدينية المؤسسة  هذه  أعضاء  المدارس    اتاجتماع ترتيب  وبدأ  هذه  إدارة  على  مع  بعض واتفقوا  اتخاذ 

 300متانة هذه المدارس وجودتها. تخدم  ها أو التي ر   المهمة  القرارات

 

خلال الحقبة التاريخية  في المدارس الدينية   كلامتدريس علم ال:  المطلب الثاني  

المعلومات حول منهج المدارس في فترة ما قبل العثمانيين محدودة، مما يجعل من الصعب تحديد  إن 

تفاصيل دقيقة حول كتب الكلام في تلك الحقبة. ومع ذلك، يمكننا التأكيد على أن علم العقيدة كان يعُتبر 

 ذلك الوقت تشابه بشكل  أحد المقررات الأساسية في التعليم منذ العصور الأولى. كانت الكتب الدراسية في

 301.كبير مقررات المدارس السلجوقية

علاوة على ذلك، كان منهج التعليم في جزيرة بوطان مماثلًا للمدارس في المناطق المجاورة، حيث 

كان يدُرّس وفق المذاهب الفقهية الأربعة المعروفة عند أهل السنة والجماعة. وقد كان للمذهب الشافعي 

شعرية هي المعتمدة في هذه أولوية ملحوظة على بقية المذاهب. أما بالنسبة للعقيدة، فقد كانت العقيدة الأ

 .المدارس، حيث تدل كتب التفتازاني والإيجي على ذلك

إذا نظرنا إلى إجازات شيوخ تلك المدارس، نجد أنها تتصل وتصل إلى الإمام الغزالي، مما يعكس 

ترابط العلوم وتقاليد التعليم في تلك الفترة. وفقًا لما ذكره ابن شداد، فإن الفقه الشافعي والعقيدة الأشعرية 

 

300   -  Mehmet Tahir Pekim, Kürtçe Tefsir ve Meal Bağlamında Mela Muhammed 
Şoşiki’nin “Nura Qelban” Adlı Kürtçe Tefsir ve Meal, Doktora Tezi (Ankara: Ankara 
Üniversitesi, 2020). 

هي مدارس دينية وعلمية أسسها الوزير السلجوقي نظام الملك في القرن الحادي عشر الميلادي. وكان الهدف من إنشاء هذه المدارس   -  301
وم هو نشر التعليم والثقافة الإسلامية، وتعزيز منهج أهل السنة والجماعة، ومقاومة الأفكار الباطنية والبدعية. حيث كانت تدرس فيها العل

علي محمد   الصلابي،واللغوية والأدبية والعسكرية. وكان نظام الدراسة في هذه المدارس يعتمد على نظام الحلقات الدراسية.    ،والعقليةالدينية  
 .266 ،(دار ابن الجوزي)القاهرة:  ،السلاجقةالدولة  صلابي،



 

204 
 

، وكان الهدف الرئيسي منهما هو مجابهة المذهب الشيعي في المدارس الأربعة في الجزيرة  اندرست   تافقط كان

 302والحد من انتشاره.

من خلال هذا التحليل، يمكن الاستنتاج أن تدريس علم الكلام في جزيرة بوطان خلال الفترة 

العثمانية كان يماثل التعليم في المدارس الدينية العامة في تركيا. فقد كان كتاب "شرح العقائد"، بالإضافة إلى 

يمية، وهما من أكثر الكتب التي "حاشية الخيالي" على هذا الكتاب، من المصادر الأساسية في العملية التعل

 .تم تدريسها في كل من مدارس إسطنبول وجزيرة بوطان 

وحسب ما أشار إليه الكاتب أولياء جلبي، فقد تم التخلي عن تدريس بعض كتب علم الكلام في 

مدارس إسطنبول خلال الفترات اللاحقة، بينما استمرت هذه الكتب في التدريس في المدارس الدينية في 

باهتمام وقبو  الشرقية حظيت  المدارس  تُدرّس في  التي كانت  الكتب  ل في مدارس منطقة الجزيرة. كما أن 

 .إسطنبول، مما يعكس أهمية المنهج التعليمي المتبع 

ومن الجدير بالذكر أن هناك اختلافاً بين المنطقتين في لغة التدريس؛ ففي الوقت الذي كانت تُدرس 

فيه العلوم في مدارس إسطنبول باللغة التركية، كانت لغة التعليم في مدارس جزيرة بوطان تعُتمد على اللغة 

 303المنسوبة إلى أحمدي خاني،الكردية. كما أن بعض المنظومات العقدية، مثل منظومة "عقيدة الإيمان"  

 

  ، والجزيرة الأعلاق الخطيرة في ذكر أمراء الشام    الحلبي،ابن شداد، عز الدين أبو عبد الله محمد بن علي بن إبراهيم الأنصاري    -  302
 .213 ،(2015احياء التراث العربي,  :دمشق), 1عبارة طتحقيق: يحيى 

 .(2001شوال ),1/363 مجلة دعوة الحق، ،إصلاحية نظرة  -مناهج التعليم العالي في تركيا شاهين،شامل  -
303    -  Fadil Ayğan, Tarihten Günümüze Cizre Yöresi Medreselerinde, Kelam Ve Akaid 
Öğretimi, 426. 



 

205 
 

المبتدئين في   للطلاب  تُدرّس  تُدرس كانت  فقد كانت  إسطنبول،  مدارس  أما في  بوطان.  مدارس جزيرة 

 304.القصيدة النورانية كبديل، نظراً للاختلاف في اللغة المستخدمة 

 

في مدارس منطقة الجزيرة في العصر الحديث كلامعلم ال  تدريس:  المطلب الثالث  

بالترتيب، حيث لا ينتقل من تعتمد مدارس الجزيرة على مبدأ استكمال الطالب للكتب المعتمدة  

مستوى إلى مستوى آخر إلا بعد اجتياز الكتب المعبر عنها بالكتب المتسلسلة، بغض النظر عن الفترة 

الزمنية للانتهاء من الكتب. وبعد ذلك، يتخرج الطالب ويحصل على إجازة تؤهله ليكون مدرسًا أو إمامًا 

ها على علم الكلام والنحو والصرف والبلاغة والمنطق في قرية من القرى. وتركز هذه المدارس في مناهج

أساسًا، بالإضافة إلى تدريس بعض الفقه وأصوله؛ حيث يمكن تقسيم تدريس الكلام في تلك المدارس إلى 

 مرحلتين. 

 

 المرحلة الأولى 

الكريم، إضافة إن الطالب الذي يبدأ تعليمه في مدارس الجزيرة ومحيطها، عليه أولًا أن يتعلم القرآن  

إلى قراءة المولد الشريف باللغة الكردية. بعد ذلك، ينتقل إلى تعلم المبادئ الأساسية في العقيدة الإسلامية، 

حيث يقرأ بعض الرسائل والمنظومات التي تلخص هذه المبادئ. والغرض من هذا التعليم هو غرس مبادئ 

 .الإيمان في قلوب الناس

 

304  - Osman Demirci, Medrese Geleneğinde Akāid Ve Kelâm İlmi, Kelam Araştirmalari 
,266. 



 

206 
 

، التي (Akida İmane) وكان من أبرز هذه المنظومات عقيدة الإيمان المنسوبة إلى أحمد خاني

يدرسها الطلبة قبل دخولهم المدارس على يد إمام القرية. وكذلك منظومة ملا خليل السرتي المسماة نهج 

 .، التي كانت منتشرة في منطقة الجزيرة والمناطق الشرقية عموماً (Nehcu'l-Enam) الأنام

هذه المنظومات كُتبت باللغتين العربية والكردية، واعتمدت على المذهب الأشعري كأساس لها، 

 305كما تضمنت المبادئ الأساسية في علم التصوف، مما يعكس ارتباط المدارس الشرقية بالفكر الصوفي. 

وعلاوة على المنظومتين المذكورتين أعلاه، فقد تم تدريس بعض المنظومات الأخرى التي كتبها علماء 

مؤخراً في منطقة الجزيرة، مثل منظومة عقيدة العوام للشيخ أحمد المرزوقي، ومنظومة العقيدة للشيخ عاشوا  

وكما ذكرنا، تتضمن هذه المنظومات المبادئ الأساسية   306  عبد الرحمن الشافيري، الذي عاش في منطقة إروه.

 .في العقيدة بشكل مختصر

من النقاط المشتركة بين تلك المنظومات التي تُدرس في المستوى الأول أنها كُتبت على شكل أبيات 

شعرية تعتمد بشكل كبير على الحفظ عن ظهر قلب، وذلك لتسهيل حفظها على الطلاب. كما أنها تتناول 

وف مثل ذكر الله والتوكل، القضايا الأخلاقية والسلوكية إلى جانب القضايا العقدية، متطرقة إلى مفاهيم التص 

إلى جانب التوحيد. وبهذا المعنى، يمكن القول إن هذا النوع من الكتابة، الذي يُسمى العقيدة الصوفية، 

  307يدرس العقيدة مع الاهتمام بالجانب الروحي أيضاً. 

 

 

305  - Çiçek, M. Halil Çiçek, Şark Medreselerinin Serencamı, 47 

 منطقة في محافظة سرت التركية  - 306
307    -  Fadil Ayğan, Tarihten Günümüze Cizre Yöresi Medreselerinde, Kelam Ve Akaid 
Öğretimi, 426 



 

207 
 

 المرحلة الثانية 

أما المرحلة الثانية في مدارس الجزيرة، وهي مرحلة ما قبل التخرج، فتُدرّس فيها كتب علم الكلام، 

فهم النصوص. من أهم الكتب التي تُدرّس في هذه المرحلة شرح العقائد النسفية لسعد مع التركيز على  

الدين التفتازاني، وهو من أكثر الكتب قراءة وتدريسًا في المدارس العثمانية، وكذلك الحال في منطقة الجزيرة، 

تب المقررة في المدارس حيث يدُرَّس بعد مختصر التفتازاني. كما أدُرج هذا الكتاب وشرحه للخيالي ضمن الك

 ."الشرقية، والمعروفة بـ"كتيبي ريزي

وقد يدرس الطالب أيضًا شرح جلال الدين الدواني الصديقي على العقائد العضدية للقاضي عضد 

بعد ذلك،   هـ، واعُلِّق عليه حواشي الگلنبوي والمرجاني والخلخالي.  950الذي كتبه سنة  الدين الإيجي،  

   308يدرس الطالب شرح جلال الدين المحلي على جمع الجوامع لابن السبكي في علم أصول الفقه.

في السنوات الأخيرة، تحولت المدرسة إلى تدريس جوهرة التوحيد لإبراهيم اللقاني بدلاً من شرح 

العقائد النسفية، وتم إدراج هذا الكتاب ضمن المناهج المقررة في الجزيرة والمدارس الشرقية الأخرى. وقد قام 

والله   - ، ويعود السبب في ذلك  الشيخ سيدا الجزري رحمه الله بتدريس هذا الكتاب عوضًا عن شرح العقائد

إلى أن النقاشات الطويلة بين الأشاعرة والماتريدية والمعتزلة، التي شغلت مساحة واسعة من شرح   -أعلم  

المفاهيم  اللغة والأسلوب واعتمادهما على  العصر، إضافة إلى صعوبة  العقائد، تعتبر غير ضرورية في هذا 

 .لطلاب القادرين على قراءة هذه الكتب المعقدةالمنطقية والفلسفية. كذلك، قلَّ عدد ا

لهذا السبب، اتجه القائمون على شؤون المدارس إلى اختيار كتب تتسم بأسلوب أسهل وأكثر متعة، 

العقيدة  علم  التوسع في  الطالب  أراد  وإذا  الفهم.  ويعيق  الأمور  يعقد  الذي  الفلسفي  الجدل  عن  بعيدًا 

 

308  - Mustafa Kırkız, Aslam Jankır. 43 ,المدارس القديمة ودورها في تعليم العربيّة للناطقين بغيرها. 

 . 16 ،والديكتاب هذا  البوطي، -



 

208 
 

 والدخول في تفاصيله، يمكنه دراسة كتب أخرى مثل شرح المواقف وشرح المقاصد وغيرها من المصنفات. 

309 

 

تلك المدارس   : أهمالمطلب الرابع  

(المدرسة الحمراء)  مدرسا صُور:  أولا    

لعبت المدرسة الحمراء في جزيرة بوطان دوراً محورياً في نشر العقيدة الإسلامية في جنوب شرق تركيا   

لون نسبة إلى  وسُميّت بالحمراء  ،  م1508بنُ الأميِر بدرالدين سنة  الدين، ا  لعدة قرون. بناها الأميُر شرف 

، وازدهرت تحت رعاية أمراء بوطان، لتصبح مركزاً هامًا للتعليم لحمراء التي استخدمت في بنائهاحجارتها ا

 310الإسلامي في المنطقة. 

وفرت المدرسة الحمراء تعليمًا دينيًا متقدمًا للطلاب من جميع أنحاء المنطقة، وشمل ذلك تعليم القرآن 

الكريم والسنة النبوية الشريفة والفقه الإسلامي وعلم الحديث وعلم التفسير وغيرها من العلوم الإسلامية. 

دوراً هامًا في نشر الإسلام في المنطقة. خرّجت المدرسة الحمراء العديد من العلماء والفقهاء الذين لعبوا  

ساهم هؤلاء العلماء في تأسيس مدارس إسلامية أخرى وتثقيف الناس حول الدين الإسلامي. حفظ التراث 

  الإسلامي

كان للمدرسة الحمراء تأثير عميق على المجتمع الإسلامي في جنوب شرق تركيا. ساعدت في نشر 

العقيدة الإسلامية وتعزيز القيم الإسلامية في المنطقة. كما ساهمت في الحفاظ على التراث الإسلامي وإثراء 

 

309    -  Fadil Ayğan, Tarihten Günümüze Cizre Yöresi Medreselerinde, Kelam Ve Akaid 
Öğretimi, 464 . 
310  - Mustafa Kırkız-Aslam Jankır. المدارس القديمة ودورها في تعليم العربيّة للناطقين بغيرها. 



 

209 
 

 بعد تأسيس الجمهورية التركية. ملاحقة المشايخ والعلماء  1924في عام  ها  إغلاقرغم    311الفكر الإسلامي. 

أدى إلى نقل البعض منهم مدارسهم إلى   والضغوط التي مورست عليهم للحد من دعوتهم؛ الأمر الذي

ء أدامتابعة    رغبة منهم في   أخرى لهجرة إلى أماكن  ل  اضطرار البعض الآخر و   عزولة، أماكن أكثر سرية وم 

لا ها و تم إعادة فتحإلا أن    312. بعيداً عن المضايقات والممارسات التعسفية بحقهم   آمن  بشكل   مدارسهم

  تزال حتَّ يومنا هذا رمزاً هامًا للتاريخ الإسلامي والثقافة في المنطقة.

 

سليمان بك   مدرسةثالثا :    

نسبة الى سليمان بك الذي تولى شؤون تلك المدرسة، ووقف عليها بعض القرى، وذكر الديرشوي    

قائلا: ووجدنا كتابة على جدار مسجد تلك المدرسةـ مضمونها ما يلي: أنشأ هذه المدرسة الأمير محمد بن 

رد الديرشوي قائلا: الأمير شاه علي بن الأمير بدرالدين البختي سنة ثمان وستين وسبعمئة للهجرة؛ ويستط

يبدو أن سليمان بك تولى شؤونها فيما بعد، ولم نر من تلك المدرسة سوى مسجد كان يسكنه جدي 

الشيخ محمد نوري، وبعض حجرات الطلاب. ويذكر صاحب كتاب "مدارس الكرد وعلماؤهم" أن الشيخ 

م؛ فسمي الجامع 1819ـ  ه1307عبدالحكيم الديرشوي بن الشيخ محمد نوري الديرشوي رقّم بناءها سنة  

 313باسم جامع محمد نوري. 

 

311  - Çiçek, Prof.M.Halil, Şark Medreselerinin Serencamı, 18.  
312   -  Obeydullah Pilatin, Osmanlı Medrese Sistemi ve Cizre Medreseleri, Uluslararası 
Bilim Düşünce ve Sanatta Cizre Sempozyumu Bildirileri, ed. M. Nesim Doru, (Şırnak: 
Şırnak Üniversitesi, 2012), 406; İbrahim Baz, Cumhuriyetin İlk Yıllarında Irak ve 
Suriye’ye Göçen Cizreli Âlim ve Sufiler, Uluslararası Bilim Düşünce ve Sanatta Cizre 
Sempozyumu Bildirileri, ed. M. Nesim Doru (Şırnak: Şırnak Üniversitesi, 2012), 243. 

 . لكتاب الكافية الكبرى في النحو للملا خليل الإسعردينقلا عن إسلام جانكير في تحقيقه  - 313



 

210 
 

 

وتكية باسرت   مدرسةرابعا :    

تأسست أول مدرسة وتكية في قرية باسرت على يد الشيخ خالد الَجزَري، أحد خلفاء مولانا خالد 

البغدادي، وزوج ابنته الشيخ صالح السِبكي الذي خلفه في المشيخة. على مر الزمن، أصبحت قرية باسرت 

مركزاً مهمًا للعلم والإرشاد في المنطقة، حيث اشتهر أولئك الذين تخرجوا من هذه التكية بمهاراتهم العلمية 

والصوفية، مما ساهم في جعل القرية مركز جذب للطلاب العلم. أصبحت من بين التكايا الأكثر تأثيراً، 

ة الشيوخ الذين أداروا هذه الخدمات حيث لا تزال جميع الفروع التي انفصلت عنها قائمة حتَّ اليوم. عائل

في القرية أصبحوا يعُرفون باسم "شيوخ باسرت". لا تزال التكايا المرتبطة بباسرت تُحترم وتُكرّم في شرناخ، 

جزرة، سيرت، غازي عنتاب، وشمال شرق سوريا. واحد من هذه الفروع لا يزال قائمًا في مدينة القامشلي 

 314. دون داخل حدود تركيا.في سوريا، بينما الآخرون موجو 

  : التالي  النحو  على   وفروعها   باسرت  تكية  تصنيف  يمكننا

 

 مدرسة سردحله .  1

، وبعد وفاته حل محله (1968)ت  الجزري    ا محمد سعيد سيد ؛ أنشأها  م تعد من أهم مراكز العل

خلف أخاه بعد وفاته، الذي    اعمر فاروق سيد من ثّم  ( و 1985)ت    االله سيد   نور محمد    في التدريس نجله 

 

- Şırnak İl Kültür Ve Turizm Müdürlüğü, Medreseler, Https://Sirnak.Ktb.Gov.Tr/Tr-
56433/Medreseler.Html    
314   -  İbrahim Baz, Mevlânâ Hâlid-İ Bağdâdî'nin Halifelerinden Şeyh Hâlid-İ Cezerî Ve 
Basret Dergâhı, 147 
- Abdulkadir Barış, Şark Medreseleri Eğitim Tarihinde Şeyh Abdulhakîm ed-Derşevî ve 
Sütûr Adlı Kitabı (İstanbul: Yüksek Lisans Tezi, 2019), 41. 

https://sirnak.ktb.gov.tr/TR-56433/medreseler.html
https://sirnak.ktb.gov.tr/TR-56433/medreseler.html


 

211 
 

كانت المدرسة ومازالت مركزاً يشع منها النور، وتلعب دوراً رئيسيا في جميع جوانب الحياة، حيث لم يبخل 

شيخ سيدا جميع الإمكانات في الحفاظ على نهوض هذه المدارس على إتمام رسالتها على أفضل أحسن 

للطلاب   وبيت ضيافة ومطبخوسكن     ، ومسجد على شكل مجمع به مدرسة  وجه حيث بني هذه المدرسة  

فكان حريصاً كل الحرص على تهيئة جو  علمي  ملائم  للطلاب كي تمكنهم من البحث والدراسة درس في 

، 317والشيخ فخر الدين أرناسي )يلدز(  ،316ملا رمضان البوطي أمثال    315هذه المدرسة علماء أجلاء كثيرون

   318في )أكسوي(دوالشيخ خليل سر 

يقتصر عمل سيدا في فتح مدرسة في منطقة الجزيرة، بل فتح في إسطنبول وبورصة وقونيا. لذلك ولم  

في إنشاء هذه المدارس وتيسير سبل العلم فيها وتوفير   - كان من الطبيعي أن نرى بعد هذه الجهود العظيمة  

طالبي العلم. ومما لا شك فيه  سببًا رئيسيًا في ازدهار التعليم، ومقصدًا لكثير من    -الحياة الكريمة بداخلها  

أن اهتمام من أمثال هذه القامات العظيمة من العلماء ومدارسهم كان سببًا في الحفاظ على عقيدة أبناء 

 المنطقة من الضياع وحمايتها من البدع والأفكار الغريبة.

 

315- Baz, "Güneydoğuda Bir İrfan Merkezi: Serdahl Külliyesi." Şırnak Üniversitesi İlahiyat 
Fakültesi Dergisi 2/2 (Aralık 2011),15;  Abdulkadir Barış  ,Şark Medreseleri Eğitim 
Tarihinde ,Şeyh Abdulhakîm Ed-Derşevî Ve Sütûr Adli Kitabi  , 55. 

ينتقل بين قرى متعددة في   بوطان،م في قرية جيلكا التابعة لجزيرة  1988ولد ملا رمضان والد الدكتور محمد سعيد البوطي في عام    -  316
. توفي في مدينة دمشق عام معبد السلاالمنطقة يقصد العلم في مدارسها درس على يد بعض العلماء أمثال الشيخ سيدا ومحمد الفندكي وملا 

   الفكر(دار : دمشق)" للبوطي، هذا والديم ودفن فيها. للمزيد من المعلومات حول حياته، راجع كتاب "1990
التابعة لمنطقة ميديات في جنوب شرق تركيا. درس في كلية سردحل    قرية فاغلارباشم في  1910ولد الشيخ فخرالدين أرناسي عام  -   317

. هو أحد أبرز خلفاء الشيخ محمد سعيد سيدا الجزري، وقد كان يحظى  1933على يد الشيخ محمد سعيد سيدا الجزري، وتخرج منهما عام  
 ، ودفن فيها.1972ام بتقديره الكبير لقدراته العلمية. توفي الشيخ فريد الدين أرناسي في مدينة ماردين ع

- Baz, Güneydoğuda Bir İrfan Merkezi: Serdahi Tekkesi ve Külliyesi, 29 
ا حاصلًا على إجازة علمية من شيخه. ولد الشيخ خليل في عام    -   318

ً
في    1916هو أحد خلفاء الشيخ سعيد سيدا الجزري، كان عالم

، حصل على الخلافة الصوفية. تم تعيينه من قبل شيخه لأداء خدمات العلم والإرشاد توفي  1953قرية بيل أهشا التابعة لمدينة باطمان في عام  
 . ودفن في قرية السّردف 1987ام الشيخ خليل في ع

-  Baz, Güneydoğuda Bir İrfan Merkezi: Serdahi Tekkesi Ve Külliyesi, 31 



 

212 
 

 

 مدرسة حلوة .  2

  نشر  في   مهمًا   دوراً  لعبت  سوريا،   في319الباسرتي   حقي  إبراهيم   الشيخ  أسسها   التي   حلوة،  مدرسة 

 تركيا  من   انتقاله  عدب 320  حلوة   قرية  في   والتكية  للمدرسة   تأسيسه  عند.  المنطقة  في   الإسلامية   والدعوة  العلم

 إبراهيم   الشيخ  ركز  وقد .  الديني  والإرشاد  للتعليم   مركزاً  المؤسسة  هذه  أصبحت  ،1926  عام  في   سوريا  إلى

 الديني   الوعي  تعزيز  في ساهم   مما  الروحية،  التربية  إلى   إضافة   الكريم،   والقرآن  الشرعية  العلوم   تعليم   على حقي

 . المنطقة  سكان  بين

 والمهتمين،   للطلاب   الدين  أصول   وتعليم   الإسلام   قيم  نشر  ذه المدرسة في له  الدعوي   الدور تتمثل  

 في   الإسلام  تعاليم   نشر  في   استمروا  الذين  الشباب  من   ومثقف  واع    جيل  بناء  في  كبير   تأثير  للمدرسة   وكان

 المدرسة   جعل   مما   الدينية،  النصائح   وتقديم  المحلي  المجتمع   بإرشاد  قام  حقي  إبراهيم   الشيخ  أن  كما.  مجتمعاتهم 

 321. الفترة  تلك  في   مهمًا   وثقافيًا  روحيًا   مركزاً

 

 مدرسة سرت .  3

  أصبحوا  حيث   باسرت،   منطقة   إلى  الزيباريين،   باسم  والمعروفة   زيباري،  خليل   الشيخ   عائلة   انتقلت

 الدين  جلال  أن   إلا  الموصل،   إلى   الباسرتي  عائلة  هاجرت  ، 1926  عام  في .  الباسرت  زيباري  باسم   يعُرفون 

 

. تلقى تعليمه الديني على يد والده وعلى يد شيوخ  1967في قرية باسرت، وتوفي في عام  1892وُلد الشيخ إبراهيم حقي في عام  - 319
 ندكي وملا حساب سكين في قرية خالدية. كما درس في مناطق مختلفة من العراق. ف آخرين مثل الشيخ سراج الدين الدرشوي والشيخ حسين ال

 كم من مدينة القامشلي قرب الحدود التركية.  15تقع على بعد  - 320
321    -  Baz, Mevlânâ Hâlid-İ Bağdâdî'nin Halifelerinden Şeyh Hâlid-İ Cezerî Ve Basret 
Dergâhı, 160 



 

213 
 

 تولى  وفاته،  بعد .  الإرشادية  الخدمات   لتقديم  وديراً  دينية  مدرسة   أسس   حيث   الخالدية،   قرية  في   بقي   الباسرتي

 التدريس  خدمات  أدار   حيث  سيرت،   مدينة  في   كبيرة   مدرسة  ببناء  فقام   المسؤولية،  322الدين   محيي   الشيخ  ابنه

 .والإرشاد

 المساهمة   خلال  من  المنطقة  في  العقيدة  وتعزيز  الإسلام  نشر  في  كبيراً  دوراً  الدين  محيي  الشيخ  لعب 

 تمكن  به،   حظي  الذي   الكبير  الاحترام   بفضل   في بناء أكثر من عشرين مسجدًا في سييرت والمناطق المجاورة. 

 الأجيال   تعليم   في   حيوي   دور   المؤسسات   لتلك  كان.  المنطقة   في   والدينية  الاجتماعية  المشاكل   مئات   حل   من

 323. المحلي  المجتمع   في   الروحي  والإرشاد  الديني  الوعي  تعزيز  في  ساهم   مما  وقيمه،  الإسلامي  الدين  أصول  الشابة

 

ا  محمد نوري  الشيخمدرسة  : خامسا  

م في قرية 1954هـ الموافق لأواخر سنة  1374أسسها الشيخ محمد نوري الديرشوي في أوائل سنة  

مرجة الواقعة في أقصى جنوب شرق سوريا، القريبة من جزيرة بوطان. كانت تدرس فيها العلوم المقررة في 

تلك المنطقة المسماة بـ)كتيبي ريزي(. بعد ذلك، نظم الشيخ مدرسته على شكل المدارس الرسمية ورتبها على 

ستة صفوف، تقُرأ فيها العلوم الشرعية المقررة، وأضاف إليها بعض العلوم الكونية التي تعين طلابها على 

لتي كانت تدرس: الحساب، التاريخ، الدخول في معترك الحياة بعد حصولهم على الإجازة. من هذه العلوم ا

 الجغرافيا وغيرها. 

 

في قرية باسرت. نشأ في بيئة علمية ودرس العلوم الدينية منذ صغره. عندما كان عمره أربعة   1932وُلد الشيخ محيي الدين عام  - 322
. ووفقًا لوصيته بأن 2009عشر عامًا فقط، تلقى دروسًا في الطريقة الصوفية من والده. حصل على إجازة من والده توفي في سيرت في عام 

 درسة والدير ليسمع صوت الطلاب، دُفن في حديقة المدرسة في مركز سيرت. يدُفن بجوار الم
323    -  Baz, Mevlânâ Hâlid-İ Bağdâdî'nin Halifelerinden Şeyh Hâlid-İ Cezerî Ve Basret 
Dergâhı, 160. 



 

214 
 

هـ، 1377من صفر    18سُميت مدرسته باسم "معهد الثقافة الإسلامية" وكان ذلك في يوم السبت    

م. دام الشيخ على هذا النظام قرابة ثلاث سنوات، إلّا أنه رجع إلى المنهاج القديم 1957من أيلول    14

المدرسة، لأنهم كما يقول كانوا متعودين على الانتقال من مدرسة إلى مدرسة ولا خشية أن يترك الطلاب  

استمر الشيخ في التدريس إلى أن منعته السلطات الحاكمة بحجج واهية من التدريس.   يستقر بهم مكان. 

م عاد الشيخ إلى التدريس، ودام عليه بضع سنوات، إلى أن عاودت السلطات الحاكمة 1970وفي عام  

 324وأبرزت حججها الواهية ووقفت في طريق العلم ومنعت التدريس مرة أخرى. 

 

كتب العقيدة التي كانت تدرس في تلك المدارس :  المطلب الخامس  

  عقيدة الإيمان

325أحمدي خاني؛   من تأليف 
، 2016وإصدارات إدارة الثقافة والسياحة المحلية في مدينة أغري عام    

وهو منظومة شعرية ألُفت على شكل أبيات مكونة من سبعين بيتًا. تتناول القضايا الأساسية والموضوعات 

خاني عقيدته وفق عقيدة الأشاعرة   ب كت  الكلام.الرئيسية الثلاثة: الألوهية، السمعيات، والنبوة، في علم  

ورفض آراء الشيعة والمعتزلة في بعض المواضيع. يعد هذا العمل أول عمل مكتوب باللغة الكردية، وكان 

 

 . 118، القطوف الجنية في تراجم العائلة الديرشويةالديرشوي،  -324
في قرية "هان" بالقرب من مدينة "هاكاري" في شرق الأناضول. كان والده اسمه إلياس. يعُتقد   1651ولد الشيخ أحمد خاني عام    -  325

أنه حصل على نسبته من قرية "هان" التي يقُال إنها تقع بالقرب من هكاري، أو من عشيرة "خاني" التي تعيش هناك، أو من عائلة "خانيان" 
ها. درس خاني اللغة العربية والبلاغة والعلوم الدينية في العديد من الأماكن في شرق الأناضول. كما اهتم بعلم الفلك. عاش التي ينتمي إلي

" )دوغوبازت(  خاني لفترة في مدينة "جزرة" التي كانت مركزاً ثقافيًا في المنطقة، وكتب هناك ملحمته الشهيرة "ممو زين". ثم ذهب إلى "بايزيد القديم 
 في هناك.  وتو 

- M. Sait Özervarli, Şeyh Ahmed Hanı, (İstanbul: TDV İslâm Ansiklopedisi, 1997), 16/31-
32. 



 

215 
 

الهدف من إعداده على هذا الشكل تسهيل تعليم أبناء المنطقة العقيدة الإسلامية. ومن خلال هذا العمل، 

 326فتح الباب أمام أعمال مماثلة. 

 

 كتاب نهج الأنام 

ألَّف هذا الكتاب ملا خليل السعرتي على شكل منظومة شعرية، حيث كتبها أولًا باللغة العربية،  

بيتًا على البحر الطويل، بينما تتكون   323ثم قام بنقلها إلى اللغة الكردية. تتكون المنظومة العربية من  

 تتبنى هذه المنظومة العقيدة الأشعرية وآراءها. ينقسم الكتاب   بيتًا.  271مقطعًا و  22النسخة الكردية من  

 

 شرح العقائد النسفية 

العقائد  باسم  المشهور  الكتاب  بشرح  قام  التفتازاني، حيث  الدين  الإمام سعد  تأليف  من  وهو 

تدريسًا في المدارس النسفية، والذي يعُد من أهم المتون في العقيدة الماتريدية. وهو من الكتب المهمة والأكثر  

العثمانية وكذلك مدارس الجزيرة. ولهذا الكتاب عدة شروح وحواش  كثيرة، ومن هذه الحواشي التي تم إدراجها 

   327في المدارس لتدريسها مع كتاب شرح العقائد، حاشية المولى أحمد بن موسى، الشهير بحاشية الخيالي. 

 

 

326  - Ahmet Bardak, Akaid İle İlgili Yazılmış Kürtçe,302 

-    Zahir Ertekin, Eqîdenameyên Kurmancî Yên Menzûm Û Bandora Eqîdenameya 
Ehmedê Xanî, 416. 

مؤسسة  :بيروت) ،والفنونكشف الظنون عن أسامي الكتب   ،خليفةبن عبد الله، الشهير بحاجي  خليفة، مصطفىحاجي  - 327
 .2/145, (م1941دار إحياء التراث العربي,  -التاريخ العربي 

- Demirci, Osman. Medrese Geleneğinde Akāid ve Kelâm İlmi. Kelam Araştırmaları 11/1 
(Ocak 2013): 253-270. 



 

216 
 

 اني على العقائد العضدية و شرح جلال الدين الد

هـ( على العقائد العضدية لعضد الدين 908لجلال الدين محمد بن أسعد الصديقي الدواني )ت  

عبد الرحمن بن أحمد الإيجي. وقال الدواني: إن العقائد العضدية لم تترك قاعدة من أصول العقائد الدينية 

 328الخ.   إلا وأتت عليها، ولم تترك من أمهاتها مسألة إلا وقد صرحت بها أو أومأت إليها... 

 

 التوحيد   ةجوهر 

وهو أحد أهم متون علم العقيدة عند أهل السنة والجماعة من الأشاعرة، لمؤلفه أبو إسحاق إبراهيم 

بيتًا. وقد عكف   144(. الكتاب عبارة عن منظومة شعرية تتألف من  1041/1631اللقاني المالكي )

شروحها. وله عليها أيضًا ثلاثة شروح تناقش القضايا العلماء على شرحها، ووضع الحواشي والتقريرات على  

 329. الرئيسية في علم الكلام بشكل مختصر، وكان يدُرس في بعض المدارس الدينية في منطقة الجزيرة.

 

 شرح المواقف 

الدّين الإيجي  الكلام لعضد  الشأن   المواقف في علم  القدر، رفيع  هذا شرح    ، وهو: كتاب جليل 

وأسماه شرح المواقف؛ وهو من الكتب المتقدمة التي تدرّس   لسيد الشريف علي بن محمد الجرجانيالكتاب ا

 330في المدارس الدينية، كما أنه يدرس في العديد من البلدان الاسلامية.

 

 .2/1144, والفنونكشف الظنون عن أسامي الكتب  خليفة،بن عبد الله، الشهير بحاجي  خليفة، مصطفىحاجي  - 328
 . 1/620, كشف الظنون عن أسامي الكتب والفنونخليفة، حاجي  - 329

- Fadil Ayğan, Tarihten Günümüze Cizre Yöresi Medreselerinde, Kelam Ve Akaid 
Öğretimi, 12. 

 . 2/1893, كشف الظنون عن أسامي الكتب والفنون خليفة،حاجي  - 330



 

217 
 

 

أبنائهافي الحفاظ على عقيدة    مدارس بوطاندور :  المطلب السادس  

المدارس كان ترسيخ عقيدة أهل السنة والجماعة يتضح مما سبق أن الهدف الأساسي من إنشاء هذه  

في قلوب أبناء المنطقة، ومواجهة التيارات الباطنية والشيعية التي كانت منتشرة آنذاك، من خلال تدريس 

بارزاً في نشر المذهب  المدارس دوراً  الفقه. لعبت هذه  الشافعي في  العقيدة والمذهب  منهج الأشاعرة في 

الم في  والشافعي  بمنهجها الأشعري  تأثروا  الذين  المنطقة،  وعلماء  شيوخ  معظم  منها  تخرج  حيث  نطقة، 

 التدريسي، واعتمدوه عند إنشاء مدارسهم الخاصة في قراهم ومدنهم

كان للعلماء والمعلمين الذين تخرجوا من هذه المدارس، المعروفين بلقب "ملا" و"مولّا" و"سيدا"، 

المنطقة. وأسهمت هذه المدارس في نشر  العقيدة الإسلامية والفكر السني في  دور كبير في الحفاظ على 

قات إيجابية بين مختلف المبادئ الصوفية، وترسيخ أسس الاعتدال، من خلال تعزيز روحية التفاهم وبناء علا

 . مكونات المجتمع.

كما اهتمت هذه المدارس بشكل كبير بتعليم القرآن الكريم وعلوم العربية والعقيدة، وكان لها تأثير 

الذين عملوا كأئمة في القرى  331كبير في الحفاظ على اللغة العربية وتعليمها. تخرج منها العديد من الملالي 

والبلدات، ولم تقتصر أدوارهم على الإمامة، بل كانوا أيضًا المرجعيات الدينية لإصدار الفتاوى وحل الخلافات 

 .وتوجيه الناس نحو العقيدة الصحيحة

استمرت هذه المدارس، التي تعد امتدادًا للمدارس النظامية، حتَّ يومنا هذا في منطقة شرق وجنوب 

شرق الأناضول وشمال العراق، حيث لعبت دوراً مهمًا في حماية الفكر السني. ورغم محاولات التشييع التي 

 

 مام مسجد.إمَلالي جمع لكلمة " ملّا " وكلمة ملا عند الأكراد رجل الدين أو  - 331



 

218 
 

قامت بها بعض الدول الشيعية، بقيت هذه المنطقة صامدة وحافظت على انتمائها السني، خاصة بعد رسم 

 الحدود بين تركيا وإيران، الذي أصبح وكأنه حد فاصل بين المذهبين السني والشيعي. 

في السنوات الأخيرة، تم تخفيف التركيز على كتب علم الكلام التي تحتوي على المناقشات الكلامية 

بين الأشاعرة والماتريدية، نظراً لعدم جدواها وكونها تولد خلافات وتشكيكًا بين الناس. بدلاً من ذلك، تم 

 .لسليم وفقًا لمنهج السلف الصالحاعتماد كتب تركز على المبادئ الأساسية للعقيدة وتحافظ على الاعتقاد ا

بعد قيام الجمهورية الحديثة واعتبار أنشطتها غير   المدارس القديمة   هذهعلى الرغم من إيقاف عمل  

وإن كان ذلك في ظل ظروف صعبة.   وواصلت أنشطتهابفضل دعم سكان المنطقة،  استمرت    قانونية إلا أنها 

واليوم تواصل بعض هذه المؤسسات التعليمية التي تستضيف عددًا كبيراً من الطلاب، أنشطتها باعتبارها 

 رئاسة الشؤون الدينية.  إدارة  القرآن تحت   مراكز لتحفيظ

 

تقويم دور المدارس في نشر الفكر الاشعري، ومقاومة الآراء الدخيلة :  المطلب السابع  

هنا الباحث  المدارس،    يحاول  الفكري لهذه  الحصاد  إلى عدة حيث  تقويم  نتائجها  تقسيم  يمكن 

 نقاط:

تميزت هذه المدارس بكونها من أشهر المؤسسات التعليمية في المنطقة الشرقية وأعلاها مكانة، بفضل 

ما وفرته من إمكانيات وما جذبته من أساتذة أجلاء، مما أسهم في تخريج العديد من العلماء الأفذاذ الذين 

، مما جعلها تتفوق على غيرها في وخارجهاتركيا  داخل  مختلفة    مدنواصلوا قيادة الحركة الفكرية السنية في  

 هذا الجانب. 



 

219 
 

الإجراءات التعسفية مع أن بعض هذه المدارس بدأت تختفي دورها خلال القرن العشرين بسبب  

في   تبعد تفكك الدولة العثمانية، إلا أن بعضها استمر   المنطقةكثرة الحروب والفتن التي اجتاحت  بحقها و 

هذا يعكس التزام المعلمين والطلاب بأهمية العلم ونشره و التعليمي بشكل غير قانوني وسري.    ا أداء دوره

 حتَّ في أصعب الظروف. 

 بفضل الطاقات الفكرية الكبيرة، ووجودها في عاصمة بوطان، حظيت هذه المدارس باهتمام كبير 

مما وفر لنا سجلاً تاريخيًا غنيًا عن دورها نقلوا لنا أخبار معلميها ونشاط خريجيها    ثالمؤرخين. حي   من قبل

 مختصر.بشكل وتأثيرها، وهو ما لم تحظ به العديد من المدارس الأخرى التي جاءت أخبارها  

نتيجة لذلك، تخرج من هذه المدارس جيلٌ تحقق على يديه معظم الأهداف التعليمية والفكرية.  

العديد من هؤلاء الخريجين انتقلوا إلى مدن أخرى لنشر العلم والتدريس، كما نشروا عقيدة الأشعري في 

يع نطاق تأثير هذه مختلف الأمصار التي انتقلوا إليها، وتولوا بعض الوظائف الإدارية، مما ساهم في توس

 المدارس بشكل كبير. 

وكان على رأس هؤلاء العلماء الأجلاء الذين تولوا التدريس ونشر العلم وفتح المدارس الشيخ محمد 

سعيد سيدا، الذي تخرج على يديه وحصل على الإجازة منه أكثر من مئة شخص. أرسل معظمهم إلى 

العقل والحكمة منذ دول مثل سوريا والعراق، ومن بينهم الشيخ محمد نور الله سيدا، الذي كان رمزاً للذكاء و 

صغره. وقد تخرج على يديه وحصل على الإجازة منه أكثر من أربعين شخصًا، وبدأوا ينشرون العلم والعقيدة 

الصحيحة في ربوع منطقة الجزيرة وخارجها. بدأ الشيخ محمد نور الله سيدا بالتأليف وهو في السابعة عشرة 

رناسي، اللذان حملا راية الدفاع عن عقيدة الأشاعرة من عمره، وكذلك سيد علي الفندكي وفخر الدين الأ

 ضد الوهابية، والرد على أفكارهم. 



 

220 
 

بعلمه   الجزيرة  منطقة  من  الشرقي  الشمال  أنار  الذي  نوري  الشيخ محمد  مقصداً   ،وأيضاً  وكان 

قام بالرد على الشيوعية المادية وكذلك الآراء التي تخالف عقيدة أبناء ، و للطلاب العلم من بلدان مختلفة

 المنطقة.

عبر  تأثيرها  واستمر  ونشره،  السني  الفكر  تطوير  في  محورياً  دوراً  المدارس  هذه  لعبت  باختصار، 

 تعاليمها في مختلف بقاع العالم الإسلامي. الأجيال من خلال العلماء والمفكرين الذين تخرجوا فيها ونشروا  

 

)الوعظ والارشاد(.   خروجهم للدعوة بين الناس  :ثالثال  بحث الم   

شكَّل الوعظ والإرشاد أحد المرتكزات الأساسية التي اعتمد عليها علماء جزيرة بوطان في جهودهم 

المفاهيم   العلم وتصحيح  الحاجة إلى نشر  اتساع  أهمية الدعوية. فمع  برزت  المحلية،  المجتمعات  الدينية في 

وقد اتجه العلماء إلى استثمار المجالس العامة، .  التواصل المباشر مع الناس عبر الكلمة المؤثرة والخطاب الهادف 

والمساجد، والمحافل الدينية، لتقديم الموعظة الحسنة والنصيحة الرشيدة، مسترشدين بالتوجيهات القرآنية التي 

 .تحث على الحكمة واللين في الدعوة

يهدف هذا المبحث إلى دراسة ملامح هذه الجهود، والوقوف على أبرز السمات التي اتسم بها 

 .خطابهم الوعظي، والأساليب التي اعتمدوها في إيصال رسالتهم الدعوية إلى مختلف شرائح المجتمع 

 

 والتبليغالوسائل التي اتخذها المشايخ والعلماء في الدعوة  

لقد أدى علماء منطقة الجزرة من الشيوخ والملالي أدواراً متميزة في الجوانب السياسية والحضارية 

والتمسك بالكتاب   الله، كلمة    المجتمع وإعلاءإضافة إلى الجانب الديني وذلك بتعزيز وتعميق جذوره في  



 

221 
 

وقد تنوَّعت طرق دعوتهم   الأودية،ونشر الدعوة الإسلامية في ربوع المنطقة وفي قمم الجبال وبطون    والسنة،

 وإسهاماتهم، وكانت بصمتهم في ذلك واضحة، ونذكر هنا بعضًا من تلك الطرق والإسهامات

 

بناء الحجرات والتكايا:  أولا    

الحجرة والتكية من أهم أعمدة عمل العلماء لأداء واجبهم الدعوي تجاه أبناء أمتهم المسلمة،   د تع

سواء بتعليمهم أو بتزكية نفوسهم. حيث كان يتخرج منها علماء بعد دراستهم للمواد المقررة على يد كبار 

عن الأسئلة المتعلقة بأحكام العلماء وحصولهم على إجازة من أيديهم، مما يؤهلهم للدعوة والإمامة والإجابة  

الشريعة التي تتناول المسائل الحياتية اليومية. لهذا، كانت هذه الحجر والتكايا لها دور كبير وفعّال في المحافظة 

على عقائد أبنائها من الانحراف والبدع. كما كان لها دور في نشر العلم وحمل لوائه، وكان لعلمائها دور في 

فظة على سلوكهم من الانحلال، ودعوتهم لعدم الانجرار خلف الأحزاب القومية التي كانت إرشاد الناس والمحا

تحمل أفكاراً شيوعية ومعادية للإسلام، وخاصة بعد أنشطتهم وأنشطة الملحدين التي كانت تحول بين الناس 

 332وبين حقيقة الدين الإسلامي. 

 

والإرشاد   للوعظالتنقل بين القرى  ثانيا :    

إن الواجب على المسلمين بذل الجهد في إرشاد الناس والنصح لهم، ومحاولة هدايتهم إلى الطريق 

تأَْمُرُونَ   ﴿كُنتُمْ الصحيح؛ وذلك هو مناط خيرية الأمة الإسلامية. قال تعالى:   خَيْرَ أمَُّة  أخُْرجَِتْ للِنَّاسِ 

 

 . 2018 ,الشرقية واراء العلماء الفقهية والفكرية والثقافية المدارس ،الازهريملا خليل أمين اوقويان  - 332
أغسطس ) ،1/2  الفكرية،قلمون للدراسات والأبحاث  ،الإسلاميةإسهام الكرد في الحياة الروحية والدراسات  جنكو،علاء الدين  - 

2017) ,230. 



 

222 
 

هَوْنَ عَنِ الْمُنْكَرِ وَتُـؤْمِنُونَ   حيث جعل الله سبحانه وتعالى الأمر   .[110]آل عمران:    باِللَّهِ﴾ باِلْمَعْرُوفِ وَتَـنـْ

فمن هذا الباب، رأى علماء المنطقة   333بالمعروف والنهي عن المنكر شرط وجود خيرية الأمة الإسلامية.

وشيوخها أن مهمة الدعوة وإرشاد الناس إلى العقيدة الصحيحة والطريق القويم تجب على المجتمع المسلم. 

الناس في  القرية  إمام  أن يجمع  بعد  التابعة لهم،  المجاورة  القرى  يقومون بجولات إلى  لذلك، كثيراً ما كانوا 

تها. وكانت تسمى تلك الجولات بـ )الإرشاد(. وفي هذه اللقاءات، كان مسجدها أو في بيت أحد رجالا

 الناس يستغلون فرصة حضور الشيخ للاستماع إليه والتوبة على يديه في جوٍّ مفعم بالروحانية.

اللبق  بأسلوبه  المنطقة  أبناء  وتأثيره على  البارزين  العلماء  دور أحد  المثال  ونذكر هنا على سبيل 

واللطيف عندما زار إحدى المناطق التي يعيش فيها المسلمون والأشوريون معًا، ورؤيته لبعض المسلمين الذين 

ا في ممارسة معتقداتهم وثقافاتهم. حيث نجح في استمالة قلوبهم بأسلوبه اللطيف، أو تبنوا العادات المسيحية وبد 

وتغيير مجرى حياتهم برجوعهم إلى عقيدتهم الصافية، والتقرب إلى الله بالصلوات والأدعية، والاهتمام بما 

لم نعرف عباداتنا  أحله الله وحرمه. حتَّ قيل عن أهل تلك المناطق أنهم قالوا: "نحن لم نكن ندرك إسلامنا، و 

منا كان يذهب إلى مقاهي المسيحيين ويلعب بالقمار، إلى أن جاء الشيخ فتبُنا على    وعقيدتنا، وحتَّ الكثير

يديه وفهمنا معنى الإسلام الحقيقي". ولم يقتصر الشيخ في دعوته على المسلمين فقط، بل شملت المسيحيين 

من المتاعب أيضًا، حيث بين لهم العقيدة الصحيحة والإيمان السليم. وتحمل الشيخ في سبيل ذلك الكثير  

والمصاعب، ولقي في سبيل ذلك ما لقي من السخرية والاستهزاء من بعض المبتدعين والمسيحيين، إلا أن 

 334الكثير منهم قد انضموا إلى طائفته.

 

 .  4/170,  م(1964دار الكتب المصرية  )القاهرة،  ، تحقيق: أحمد البردوني،  الجامع لأحكام القرآن  ،القرطبيمحمد بن أحمد الأنصاري    -333
334 -  Fatih Musa Elmalı, Şeyh Muhammed Saîd Seydâ El-Cezerî’nin Hayatı Ve Tasavvufî 
Görüşleri, 24.  



 

223 
 

 

المساجد والمناسبات الدينية ثالثا :    

كان علماء المنطقة يرغبون في أن يجتهد الناس، خاصة في القرى التي لا مساجد فيها، في بناء 

المساجد، مؤكدين لهم أن القرية التي لا مسجد فيها لا روح فيها. وكانوا يسعون لأن لا تخلوا قرية من قرى 

المنطقة من مسجد، ليكون منبراً يذُكر فيه اسم الله تعالى، ويذيع في الناس من محطته الإيمانية رسالة القرآن 

وأحكام منهجية الإسلام، وتبليغ مبادئ الدين إلى الأنام، وإقامة الصلوات، والاستماع إلى الدرس الأسبوعي 

ذه المساجد والجوامع من أهم المؤسسات الثقافية في الجمع وأيام الأعياد والمناسبات الدينية. حتَّ أصبحت ه

  والعلمية.

وقد قام علماء المنطقة بالوعظ والإرشاد في المحافل والمناسبات الدينية المختلفة، أو بعد الصلوات 

أيما نجاح. كما كانوا  فنجحوا في ذلك  البدع والشركيات،  العقائد وإزالة كثير من  لتصحيح  المساجد،  في 

الوعظ والإرشاد في الخطب، حيث كانوا يدعون في خطبهم إلى إخلاص ا لعبادة لله، والتمسك يزاولون 

بعقيدة أهل السنة والجماعة، ونبذ العقائد الدخيلة إلى المنطقة. وكثيراً ما كان الخطباء يترجمون خطبهم إلى 

لغة أبناء المنطقة ليكون أكثر تأثيراً في القلوب. كما كانوا يختارون الموضوعات المتصلة بأحوال الناس العقدية 

 335لى ذلك. والاجتماعية والأخلاقية، وما إ 

 

 

- Https://Www.Yeniakit.Com.Tr/Haber/12-Mayis-1985-Mutasvvif-Muhammed-
Nurullah-Seyda-El-Cezerinin-Vefati-1757194.Html 

, دور علماء  محمد زكي ملا حسين البرواري؛ 149 ، الإسلاميةإسهام الكرد في الحياة الروحية والدراسات  جنكو،علاء الدين  -335
 .   126، (2013تشرين الاول ), 1/2 ،مجلة جامعة زاخو، الإنسانيةالحضارة  وبناءالكورد في نشر المعارف الإسلامية 

https://www.yeniakit.com.tr/haber/12-mayis-1985-mutasvvif-muhammed-nurullah-seyda-el-cezerinin-vefati-1757194.html
https://www.yeniakit.com.tr/haber/12-mayis-1985-mutasvvif-muhammed-nurullah-seyda-el-cezerinin-vefati-1757194.html


 

224 
 

مجالس الصلح بين الأطراف المتنازعة رابعا :    

كان لعلماء المنطقة دور كبير في المصالحة الاجتماعية، فما إن ينشب الخلاف والنزاع بين أطراف 

أو عشائر، يهرع شيوخ المنطقة وعلماؤها إلى هناك للقيام بإطفاء نار الخلاف والنزاع بين الأطراف المتنازعة 

المتنافرة وال العشائر  النزاعات الاجتماعية والمالية، ويتآخى بين  فينقذهم من جهالة وفض  المتناحرة.  قبائل 

التي  المتنازعة،  العائلات  العقيدة. وكثيراً ما كانت بعض  القبلية، ويجمعهم على الأخوة الإسلامية وآصرة 

تفشل السلطات ورؤساء العشائر أو شخصيات حزبية في إيجاد الحلول لمشاكلهم، تتوجه إلى الشيوخ وعلماء 

 336. نفوس أبناء المنطقة، والاحترام الذي كانوا يحظون بهالدين، وذلك لمكانتهم العالية في

حيث كانت بيوت الشيوخ والمساجد أشبه بقاعات المحاكم. وكم أطفأ الشيوخ، قبل ذلك، نار 

الفتنة بين أفراد عشيرة وعشيرتين. ومن ذلك على سبيل المثال ما وقع في قرية هوسَرْ من قتل ستة أشخاص 

في الجزيرة.   صبيحة يوم واحد، على إثر قتل شخص قبل ذلك الوقت، إباّن إقامة أحد الشيوخ المعروفين

فسرعان ما حضر الشيخ وصالحهم في مسجد القرية، وقاموا جميعًا بتجهيز القتلى ودفنهم سوية، دون أن 

يكنّ أحد من المتخاصمين في قلبه ضغينة أو حقدًا على خصمه. حيث كان رجال ذلك العصر، عند 

 337يد شيخهم.   كلامهم، لا يخلفون الوعد ولا ينقضون العهد، لا سيما إذا كان الصلح على

ويقول الدكتور خليل جيجك: "كان هناك بعض المسيحيين الذين يتوجهون في بعض الأحيان إلى 

عليه  يحصل  ما  يفوقان  التعامل  في  وسرعة  اهتمامًا  يجدون  حيث كانوا  القانونية،  النزاعات  لحل  العلماء 

ل أن يقوم المسلمون أنفسهم. في بعض الحالات، كان المسيحي يقترح الذهاب إلى القضاء الإسلامي قب

 

 .52, القطوف الجنية  , الديرشوي؛ 230ص ،الإسلاميةإسهام الكرد في الحياة الروحية والدراسات  جنكو،علاء الدين  - 336
 - Baz, Güneydoğuda Bir İrfan Merkezi: Serdahl Külliyesi، 19. 

 .52, القطوف الجنية محمد نوري الديرشوي,  - 337



 

225 
 

المسلم بذلك، حيث شهدوا في العديد من المواقف أن العلماء أصدروا أحكامًا عادلة لم تظلم الحقوق، 

حتَّ لو كانت لصالح المسيحي. يعود ذلك إلى إيمانهم القوي بعقيدتهم، ولأنهم كانوا يدركون أن هذه المدارس 

والاجتماعية في المنطقة خلال فترة   كانت تلعب دوراً حاسماً في حل الغالبية العظمى من المشاكل القانونية

 338الحكم العثماني والنصف الأول من فترة الجمهورية. 

عد فهم الوسائل التي استخدمها علماء جزيرة بوطان في نشر العقيدة الأشعرية، ينتقل البحث إلى ب

دراسة كيفية استخدام هذه الوسائل في مواجهة التحديات الخارجية، مثل الأفكار الوهابية السلفية، والمادية 

 الحفاظ على العقيدة الأشعرية ومقاومة الديالكتيكية، والعلمانية. هذا الانتقال يبرز فعالية الجهود العلمية في 

 الأفكار الدخيلة التي هددت الهوية العقدية للمجتمع. 

  

 

338   -  Çiçek, M. Halil, Şark Medreselerinin Serencamı (İstanbul: Beyan Yayınları, 2009), 
142-217. 



 

226 
 

الدخيلة. علماء بوطان في مواجهة العقائد والأفكار  جهود   : الثالثالفصل   

يأتي هذا الفصل   في ضوء الفصول السابقة التي تناولت انتشار العقيدة الأشعرية ووسائل ترسيخها،

جهود علماء جزيرة بوطان في مواجهة العقائد والأفكار الدخيلة التي حاولت التأثير على ليلقي الضوء على  

المجتمع الإسلامي في منطقتهم. ففي ظل التحديات الفكرية والعقائدية التي ظهرت عبر التاريخ، بذل علماء 

لمبحث الأول، سيتم بوطان جهودًا كبيرة للحفاظ على نقاء العقيدة الإسلامية وحمايتها من التحريف. في ا

استعراض جهودهم في الرد على الدعوة الوهابية، التي شكلت تحدياً للعقيدة السنية التقليدية في الجزيرة، 

فسيتطرق  عقائدية والرد على المفاهيم المغلوطة. أما المبحث الثاني  حيث عمل العلماء على توضيح الفروق ال 

مواجهة العلماء لتيار المادية الديالكتيكية الذي انتشر مع الفكر الاشتراكي والماركسي، حيث تصدوا إلى  

استعراضًا   بحثلهذه الأفكار بنقاشات عقلية وفلسفية راسخة، معتمدين على الأدلة الشرعية. يشكل هذا الم

شاملًا لدور علماء بوطان في الدفاع عن العقيدة الإسلامية في مواجهة الأفكار الدخيلة والتحديات الفكرية 

فيتناول موقف العلماء من العلمانية، التي ظهرت كتيار يسعى لفصل الدين المبحث الثالث،    في  المختلفة.

لهوية الإسلامية في مواجهة محاولات عن الحياة العامة، وقد قاوم علماء بوطان هذه الفكرة للحفاظ على ا

ديانة قديمة متواجدة في المنطقة،   وهياليزيدية،  يستعرض المبحث الرابع موقف العلماء من  وأخيراً،    التغريب.

الإسلام  بين  العقائدية  الاختلافات  علمي رصين، موضحين  بأسلوب  العقيدة  هذه  العلماء  واجه  حيث 

 واليزيدية. 

 



 

227 
 

            السلفية.  في الرد على الدعوة الوهابية  العلماءجهود    :المبحث الأول

الدعوة الوهابية السلفية، موضحًا معنى السلفية يتناول هذا المبحث جهود العلماء في الرد على    

وأسباب دخول علماء بوطان في السجال معهم. كما يعرض نقد علماء الجزيرة لهذه الدعوة من خلال 

العقيدة الأشعرية،  التي اعتبروها مخالفة لفهم  النقاط  التوحيد، مع التركيز على  تناول مواقفهم من عقيدة 

                                           قدية الصحيحة وفقًا للمذهب الأشعري. وسعيهم لتوضيح المفاهيم الع 

 

ما هي السلفية   المطلب الأول:   

السلفية، في أصلها، حركة فكرية وعقدية تهدف إلى العودة إلى فهم الإسلام كما كان عليه السلف 

الصالح من الصحابة والتابعين وتابعيهم بإحسان. تقوم السلفية على الالتزام بالنصوص الشرعية من الكتاب 

ا  التي ترى فيها  البعيدة والاجتهادات  التأويلات  النقي والسنة بفهم السلف، مع رفض  المنهج  نحرافاً عن 

للإسلام. وقد مرت السلفية عبر التاريخ بتحولات عديدة نتيجة تفاعلاتها مع الواقع السياسي والاجتماعي 

والفكري للأمة الإسلامية. فمن دعوة تجديدية تهدف إلى تصحيح العقيدة ومحاربة البدع، إلى تيارات متعددة 

ح الديني، والحركات الدعوية، وصولًا إلى الحركات التي انخرطت ومتنوعة اتخذت أشكالًا مختلفة بين الإصلا

 في العمل السياسي أو الجهادي.

وقد شهدت السلفية تطوراً تدريجيًا عبر ثلاث مراحل رئيسية، بدأت في القرن الرابع الهجري مع 

كر السلفية في بدايات تاريخ الإسلام، الذي دافع عن عقيدة السلف فالإمام أحمد بن حنبل الذي أسس ل

ومروراً بابن تيمية عندما دعا إلى إحياء تلك العقيدة من جديد، مضيفًا إليها أفكاراً   339  بشدة وأحياها. 

 

 .18(, 2004، )ماليزيا: المركز الإسلامي, السلفية بين مؤيدها ومنتقديهاحرسي محمد هيولة،  - 339



 

228 
 

التوجه  بعدًا جديدًا في  الذي أضاف  الوهاب  تأثرت بأحوال عصره. ووصولًا إلى محمد بن عبد  جديدة 

ورغم التغيرات   340السلفي، حيث ركز بشكل أكبر على الدعوة إلى التوحيد الخالص ومحاربة الشرك والبدع.

فهم  إلى  العودة  اتفقت على  أنها جميعًا  إلا  مرحلة،  السلفية في كل  الفكرية  التوجهات  التي طرأت على 

 الإسلام الأصيل والتركيز على التوحيد من منظور مختلف. 

ومن المهم، عند البحث في هذا الموضوع، أن يتم استعراض أبرز التيارات السلفية المعاصرة، مثل: 

السلفية العلمية فقد ركزت بشكل خاص على الأسس العقدية التي تهدف إلى تصحيح المفاهيم العقائدية، 

. وفيما يخص موضوع وأبرزها التوحيد الذي يشمل توحيد الربوبية، والأسماء والصفات، وتوحيد الألوهية

الجهاد، فقد رأى الألباني أن الدعوة إلى تطهير الفكر والاعتقاد تعُد سلاحًا يحتاج إلى وقت وتربية، أكثر 

من الحاجة إلى الجهاد المباشر. وقد اعتبر أن الإصلاح يجب أن يسبق السياسة، وأن التربية والتكوين الديني 

 341درة على مواجهة التحديات. يشكلان الأساس المتين لبناء أمة قوية قا

التي تميل إلى العمل السياسي والدعوي المنظَّم، تمثل مزيًجا من العقيدة السلفية والسلفية الحركية  

الوهابية والفكر الإخواني. وقد انبثق هذا التيار عن جماعة الإخوان المسلمين بعد أن أصبح سيد قطب أحد 

ن الظروف السياسية أبرز منظِّريه. وقد برز هذا التيار بشكل ملحوظ في ثمانينيات القرن الماضي، مستفيدًا م

 والاجتماعية التي ساعدت على انتشاره.

المواجهة المسلحة كوسيلة لتحقيق أهدافها. كما يُضاف إلى ذلك  تبنّت  التي  والسلفية الجهادية 

 342التيارات السلفية الإصلاحية التي تسعى إلى التوفيق بين منهج السلف ومتطلبات العصر الحديث. 

 

 . 52(، 2008، )تونس: دار المعارف، لسلفيةمحمد عمارة، ا - 340
، الشبكة العربية للأبحاث والنشر، )بيروت: لـ رول ميير الحركات السلفية المعاصرة في عالم متغيرالسلفية العالمية: ، رول ميير - 341

2014 ،)21. 
 .60، ، السلفية محمد عمارة - 342



 

229 
 

وفي سياق الحديث عن الموقف من السلفية، من اللافت أن الآراء المنسوبة إلى الإمام أحمد بن 

حنبل كانت في بداياتها محل قبول بين العلماء، إلا أن بعض الحنابلة خالفوها لاحقًا، لتندلع بعدها خلافات 

 يقي لمذهب السلف.فكرية بين السلفيين والأشاعرة، حيث اعتقد كل فريق أنه يمثل الامتداد الحق

الصوفية، فقد دفع ذلك علماءها إلى مع أن منطقة بوطان تتبع المذهب الأشعري وتلتزم بالطرق  

تقديم ردود عقلانية على انتقادات السلفيين ومناقشة آرائهم. استخدموا في ذلك الحجج العقلية والنصوص 

الشرعية لتعزيز موقفهم، كما قاموا بنشر بعض الكتب التي توضح مواقف المذهب الأشعري. كذلك تناولوا 

عظهم بهدف توعية الناس بمدرستهم الفكرية وتوضيح أوجه الاختلاف بينها او مهذا الموضوع في خطبهم و 

 وبين آراء السلفيين، مؤكدين أن مذهب الأشاعرة هو الامتداد الحقيقي لعقيدة السلف. 

 

السلفية.   أسباب دخول علماء الجزيرة في السجال الفكري مع الوهابية   المطلب الثاني:  

المذهب الأشعري، كما أشرنا سابقًا، ويعتبرون مذهبهم أحد إن أبناء منطقة بوطان ينتمون إلى  

أبرز المذاهب السنية في الإسلام على مر العصور. تعُد الحركة الدينية التي نشأت في الجزيرة العربية في القرن 

الدين  إلى  وتفاسير  أفكار  وإضافة  بتحريف  قامت  حركة  الوهاب  عبد  بن  محمد  يد  على  عشر  الثامن 

ثّل وصول السلفية بنسختها الوهابية إلى مناطقهم تحدياً للإسلام المحلي ذي الطبيعة الصوفية، الإسلامي، ويمُ 

 الذي شهد تاريخيًا ازدهاراً لمدارس التصوف التي تدعو إلى الزهد وكثرة العبادة وتزكية النفس والسمو بها. 

ينقل فخر الدين العرناسي أن أحد أسباب الدخول في السجال مع الوهابية هو الهجوم الشديد 

من قِبَل الوهابيين على شيوخ التصوف، ومنهم شيخه الشيخ سيدا، خاصةً بعد تأليفه كتبًا في التصوف. 

الوهابي ليطال وقد تعرض الشيخ لسلسلة من التكفير والاتهامات الباطلة من قبل هؤلاء. وتصاعد الهجوم  



 

230 
 

الذكر  الذين قضوا حياتهم في  المشايخ والأولياء  التكفيرات والاتهامات  استهدفت  أيضًا، حيث  الأموات 

 343والعبادات، مما دفع العرناسي إلى الرد والدفاع عنهم. 

كذلك، فإن ظهور فئة  تخالف عقيدة أهل السنة والجماعة، والمذاهب الإسلامية المعروفة، قد أدى 

أساس لها. وقد رأى علماء بوطان إلى تضليل الأمة المحمدية، واستباحة دمائها وأموالها بناءً على شبهات  لا  

أن الصدع بالحق في باب العقائد واجبٌ، وكان هذا أحد الأسباب الرئيسية للدخول في النقاش والجدال مع 

 344هذه الفرقة، والرد على أفكارها.

للدعم  نتيجة  ببوطان،  المحيطة  المنطقة  في  العراق،  في كردستان  العلمية"  "السلفية  تيار  نشأت 

السعودي لبغداد خلال حربها مع طهران. أدى هذا الدعم إلى تأسيس أول مدرسة سلفية في السليمانية 

الفضائ القناة  السلفية"، وذلك في مسجد "الإيمان". كما تم إطلاق  الوحيدة باسم "عمر بن الخطاب  ية 

السلفية باللغة الكردية "النصيحة". امتد هذا التيار إلى مدينة دهوك ومنطقة بهدينان، حيث تأسست "كلية 

الشريعة"، التي كانت تُمول من السعودية. أحست حكومة الإقليم خطورة ذلك فأغلقتها بحجة "السير في 

كانت هذه الكلية ترفد السلفيين بخريجين دعاة الاتجاه الخاطئ ومعاداتها لوسطية الإسلام". ورغم الإغلاق،  

  345وجنوبه.  المنطقة في الوسط الأكاديمي وأئمة جوامع، وشكلت نقطة تواصل مهمة للسلفيين في شمال  

إضافةً إلى ذلك، فإن الغارات الوهابية المتكررة على نواحي العراق والمناطق المحيطة ببوطان، واتهام 

معظم أهلها بالكفر، خاصةً المسلمين الذين يعظمون الأولياء والصالحين ويتوسلون بهم إلى الله، جعلت 

د. ولأن هذه المناطق على علماء بوطان يشعرون بخطورة هذا الأمر نظراً لقرب منطقتهم من تلك الحدو 

 

 .4, شيخ سيدا الجزري نصرةذو الفقار الحيدري في  ،فخر الدين بن ملا عبد الله ،العرناسي - 343
 .17, رقبة منكر الاستمداد من نبي أو وليكتاب ذي الفقار علي في الفندكي,  - 344
 https://daraj.media/6873” السياسة… إلا أنها “تعوذ بالله من  السلفية الكُردية وهابية محمد،ياسين طه  - 345



 

231 
 

تواصل دائم مع أبناء بوطان، وترتبط معهم بروابط القرابة والقومية والدين، فقد رأى علماء بوطان أن انتشار 

 أي فكر هناك قد يؤثر في منطقتهم. لهذا، اتخذوا موقفًا صارمًا تجاه الدعوة الوهابية. 

شهدت السلفية في تركيا مساراً مثيراً للاهتمام خلال القرن العشرين، حيث تحولت من تيار هامشي 

إلى مدرسة دينية معترف بها رسميًا مع انتشار ملحوظ بين أوساط المجتمع. بدأت بوادر ظهور السلفية في 

التيار اعترافاً رسميًا من كتابات مفكريها، الذين اعتبروها "مدرسة شرعية ضمن الإسلام السني". نال هذا  

قبل مؤسسة الشئون الدينية التركية "ديانت". وبرز دعاة سلفيون ونشط شيوخ بارزون مثل عبد الله يولجو 

وتمركزت جهودهم حول دور النشر ومكتبات بيع الكتب، ونشطوا أيضًا على مواقع التواصل الاجتماعي 

ل علماء سلفيين معاصرين، وكتب ابن تيمية، و"العقيدة لنشر أفكارهم. ركز محتوى هذه المنشورات على أعما

الطحاوية" و"كتاب التوحيد" للشيخ محمد بن عبد الوهاب. سعى السلفيون من خلال هذه الجهود إلى 

نقل خطابهم إلى البيئة التركية الصوفية، مستخدمين الترجمة كأداة رئيسية بسبب ذلك اعتبر بعض الأتراك 

ن انها فكرة دخيلة على مجتمعهم وتتركز مخاوفهم على جهد محتمل لتغليب الطابع وكذلك علماء جزيرة بوطا

    346.السلفي الديني على الطابع الماتريدي أو الأشعري التأويلي المنفتح على العلوم والفلسفة والمنطق

 

السلفية.   نقد علماء الجزيرة للأفكار الوهابية   المطلب الثالث:  

السلفي، حيث دارت  خاض بعض علماء جزيرة بوطان أبرز معاركهم الفكرية مع التيار الوهابي  

بينهم وبين أصحاب ورموز هذا التيار نقاشات كانت تتناول مسائل أساسية في العقيدة الإسلامية، لكن 

دون أن تصل إلى حد التكفير أو القطيعة. كان للمنطقة دور ريادي كبير في مواجهة هذه الدعوة، كونها 

 

  ،المتصوفتحديات انتشار السلفية في المجتمع التركي  طارق،ضياء  - 346
https://www.ida2at.com/challenges-against-salfism-expansion-in-turkish-society / 



 

232 
 

تتمسك بأفكار ومزاعم لا تتفق مع الحقيقة الواقعة. لذلك، وقف علماؤها ضد كل ما يروج له هذا التيار، 

  .ما كان خارجا عن مضمون ومقصود الشريعة الإسلاميةوردوا على كل آرائهم وأقوالهم المخالفة  

انتقد علماء المنطقة قادة هذه الطائفة بقولهم: "إنك لو نظرت بشيء من التأمل إليهم، ثم قارنت 

بين أقوالهم وأفعالهم، علمت علم اليقين أن لهم أهدافاً وغايات تدفعهم إلى التوسع وهتك حرمات المسلمين، 

 وقدح أعراضهم والاعتداء عليهم. 

تمثل واحدة من الأسافين الثلاثة التي غرستها بريطانيا في   ي نظر البوط في  الوهابية    ترى أنلذلك  

بهدف القضاء على الخلافة الجامعة العالم الإسلامي. فقد قامت بريطانيا بغرس الوهابية في الجزيرة العربية،  

والوصول إلى تحقيق مآربها، المتمثلة في إنشاء دولة إسرائيل. تعمل بريطانيا باستمرار على تفتيت ما تبقى 

من الوحدة الإسلامية، وتغذية نيران الحركات التي تهدف إلى القضاء على الإسلام من خلال استخدام 

  347الوهابية كأداة.

لذا، قام علماء المنطقة بالرد على الوهابية من خلال الأبحاث والمؤلفات العلمية والخطب، حيث 

وضحوا الفروق بين المذهبين ودافعوا عن العقائد والمعتقدات التي يروجون لها. قدموا الأدلة والبراهين لدعم 

ورفضوا المفاهيم الوهابية التي اعتبروها مبتدعة أو خاطئة. هدفت جهودهم إلى إظهار صحة وسلامة   ،آرائهم 

المفاهيم والمعتقدات الأشعرية، وتبيين أن الوهابية لا تمثل الإسلام الأصيل أو التقاليد السنية التي تأسست 

هيم الأشاعرة ونقد آراء الوهابية. وقد عليها الأمة الإسلامية. كما قدموا مؤلفات ودروساً تفصيلية لشرح مفا 

 

لمقصود بالأسفين هو ثلاثة أسافين وضعتها بريطانيا لأجل تفتيت الوحدة الإسلامية وهما: الأول: القاديانية: وهو إسفين غرسته ا - 347
قد  بريطانيا في الهند وما حولها. الثاني: البابية والبهائية: غرسته بريطانيا في مصر وفي وجهات من جنوب شرقي آسيا. الثالث: الوهابية ف

نيا في شبه الجزيرة العربية، لتقضي على الخلافة الجامعة ينظر: نسيم الشام، محاضرات متفرقة في مناسبات مختلفة، الأسافين غرسته بريطا
 naseemalsham.comالبريطانية الثلاثة لتفتيت الوحدة الإسلامية، 



 

233 
 

مبكراً وبشكل مباشر في السجال الفكري الذي دار في الجزيرة العربية مع شيخ الوهابية   ء بوطان شارك علما

 وأتباعه.

ومن أهم علماء جزيرة بوطان الذين قاموا بالرد على الوهابية، يمكن ذكر بعضهم: محمد نوري 

الديرشوي، الذي ألف كتاباً موسومًا بـ "ردود على الشبهات السلفية"، حيث بيّن في مقدمة كتابه سبب 

ياء الله، والمتجاهلون تأليفه بقوله: "وقع في خلدي مناقشة بعض الأبحاث التي ينكرها السلفية المعادون لأول

ويقول: 348.»من عاد لي وليًا فقد أذنته بالحرب«لقوله تعالى فيما رواه البحاري عن أبي هريرة حديثاً قدسيًا:  

"عندما أردت مناقشة تلك الأبحاث، كنت أترجم لعائلة عريقة في التصوف مشهورة بالصلاح والعلم، ولا 

بد لي عند كتابة تراجمهم من ذكر مقامهم وأحوالهم وكراماتهم. ولعلمي أن هؤلاء المنكرين بالمرصاد لكل من 

هم الذين قال عنهم عبد الله بن عمر، فيما هذا القبيل ليردوا البسطاء عن سواء السبيل. وهؤلاء المنكرون 

. وورد التحذير »يوشك أن يظهر شياطين قد أوثقها سليمان يفقهون الناس في الدين «رواه مسلم والدارمي:  

إن هذا العلم دين، فانظروا عمن «من أخذ العلم من هؤلاء، فيما رواه مسلم عن ابن سيرين مقطوعًا:  

 349. »تأخذون دينكم

منكر  رقبة  في  علي  الفقار  ذي  "كتاب  أسماه  ألف كتاباً  الذي  الفندكي  علي  السيد  وكذلك 

الاستمداد من نبّي أو ولي"، حيث أفرد في كتابه هذا بعض المسائل المهمة التي يخالف فيها علماء جزيرة 

ال الوهابية للتوسل والتشفع بالأنبياء والأولياء. وقد رد  الوهابية، منها تحريم  الفندكي في بوطان  سيد علي 

الكتاب على هذا الاعتقاد الوهابي، مؤكدًا أن المنكر للتوسل والتشفع بالأنبياء والأولياء من عباد الله أتاه 

الانكار بسبب اعتقاده أن الميت إذا مات صار تراباً، لا يسمع ولا يرى، وليس له حياة برزخية بعد مماته. 

 

 .(6502) ، حديث رقم5/2384الرقاق، باب التواضع،  ، كتاب  صحيح البخاريأخرجه أبو عبد الله محمد بن إسماعيل البخاري،    - 348
   .66سبق تخريجهما في الصفحة،  - 349



 

234 
 

موضحًا أن أهل القبور يحيون حياة برزخية، ويعلمون ويعقلون ويسمعون ويرون، ويعرفون من زارهم، ومن 

 سلم عليهم، ويردون السلام. 

عقيدة الوهابية تشق عصا الوئام والألفة بين المسلمين   ورأى الفندكي أن هذه العقيدة والافكار أي 

 . وتنشر سمها في جسد العالم الإسلامي كما أنها فتنة عظيمة

ألفه للدفاع عن التصوف الإسلامي ضد انتقادات    " الترهاتدفع الشبهات في نظم  "وأيضا كتابه

أن  تثبت  قوية  ويقدم حججًا  وعلمية،  مقنعة  بطريقة  الوهابية  انتقادات  على  المؤلف  يرد  الوهابية حيث 

 التصوف هو جزء أساسي من الإسلام. 

أما فخر الدين العرناسي، فقد ألّف كتاباً في الدفاع عن الشيخ سيدا ضد الأفكار الوهابية. ويشير 

التصوف، ويكشف عن أخطاء  الوهابية ونقدًا لأفكارهم في مجال  الكتاب إلى أنه كتبه ردًا على  مؤلف 

 الوهابية في هذا المجال. 

الكتاب ردًا على الوهابية، وهو أن الوهابية كانت تنتشر بسرعة في هذا  هناك سبب آخر لكتابة  

أثار هذا قلق ممثلي التقليد الصوفي مما دفع الكاتب   مما  ينتقدون بشدة الممارسات الصوفية  ت ذلك الوقت كان

 350في كتابة هذا الكتاب ردًا على أفكار الوهابية في مجال التصوف، ودفاعًا عن التقليد الصوفي. 

والسلوك العقيدة  في  "رؤية  بـ  موسومًا  ألف كتاباً  الذي  خاشع  الشيخ  عن   "وكذلك  الدفاع  في 

التصوف ونقده للوهابية في اتهاماتهم المستمرة على علماء التصوف، حيث يرى أن التصوف هو جوهر 

أهل  "إذا كان  ويقول:  الله.  من  القرب  إلى  والوصول  والروح  النفس  بتزكية  يعُنى  الذي  الحقيقي  الإسلام 

ف: "القائلون بذلك يغفلون عن التصوف أهل الضلال والشرك، فمن هم أهل الإيمان والتوحيد؟". ويضي

 

350 - Yüce, Abdulhakim, Cizre’li Şeyh Seyda Ve Tasavvufî Görüşleri, 637. 



 

235 
 

أمر خطير وخطير جدًا، ألا وهو ضعف الثقة بالقرآن والسنة أيضًا؛ لأن جميع أسانيدنا نحن المسلمين في 

رواية الكتاب والسنة مليئة بأئمة التصوف. ولا يستطيع أحد أن يروي سندًا صحيحًا في إجازة القراءات 

يروي حديثاً واحدًا مسندًا من   السبع أو العشر إلا وفي السند إمام من أئمة التصوف. ولا يتأتى لأحد أن 

بأئمة التصوف. فإذا كان أهل التصوف   مرصّع عصرنا إلى البخاري ومسلم وجميع كتب الحديث إلا وهو  

كما يدعي خصومهم، فما الذي يبقى عندنا من روايات الكتاب والسنة؟! فلننتبه إلى   ،أهل ضلال وشرك

 هذا الأمر الخطير. 

العمل من أولئك العلماء الأعلام؛ إذ المفروض في العالم الحق أن   ا وما كان ينبغي أن يصدر هذ 

، يكون ذا خلق رفيع،   . أحسنهعلى  يحمل الكلام  وفكر نيّر، وتأنٍّ وتروٍّ

إن تهجم )خصوم التصوف( عليهم، وإظهارهم بمظهر الشرك والكفر والزندقة وحدها من الصفات 

 لكنهم غفلوا عن النتيجة التي ترتبت على اتهاماتهم تلك.. ومع ذلك، قالوا ذلك كله، الذميمة.  

إن عملهم هذا وحربهم الشعواء على التصوف ورجاله جر على الأمة الإسلامية شراً مستطيراً،  

تلك  فتعال أوضح لك  الدين من أساسه. أما كيف؟  الشك في أصول  وأوقعها في هاوية سحيقة وهي 

فيه، والحاكمين على ر النتيجة: تسأل   التصوف والقادحين  الطاعنين في  بالكفر والشرك في جهؤلاء  الهم 

بل حكمكم على هؤلاء العلماء الذين أثنوا على التصوف ورجاله، وأبدوا   ،قولكم الأقوال والأفعال: ما  

 ماذا؟ لال واحترام، هل تسلكوهم في سلك المبتدعة والضالين... أم  جتجاههم كل إ 

 



 

236 
 

السلفية.   موقف علماء الجزيرة من عقيدة التوحيد عند الوهابية   :رابعالمطلب ال  

بالتقسيم الذي   ألبتهأنهم لا يسلمون  ف351، إن موقف علماء جزيرة بوطان كما موقف الأشاعرة

قدمه السلفية الوهابية للتوحيد. وهذا، في الحقيقة، أمر ينبغي أن ننتبه إليه، حيث يرون أن لا فائدة لهذا 

 وأنه لا وجود لتقسيم كهذا في الإسلام.   - أي تقسيم التوحيد إلى توحيد ألوهية وتوحيد ربوبية    - التقسيم  

الوهابية   السلفية  بين  الخلافات  إليه كل  ترجع  الذي  الأساس  هو  التوحيد  تفسير  في  والخلاف 

  .لقضية التوحيد مقتدين بابن تيمية  وأتباعه  ب عبد الوهاوخصومها، وقد رأينا التفسير الذي قدمه ابن  

 يذهب الوهابية إلى تقسيم التوحيد إلى ثلاثة أنواع أو أصول 

به الكفار في زمن الرسول وأن هذا النوع من   الأصل الأول فهو توحيد الربوبية، وهو الذي أقر

وهذا النوع   ودماءهم،الرسول واستباح أموالهم    الإسلام وقاتلهم التوحيد لم يدخل أولئك الكفار في دائرة  

والدليل قوله تعالى:   352المطر وتدبير الأمور   وإنزالمثل الرزق، والإحياء والإماتة    تعالى،هو توحيد بفعله  

وَيُخْرجُِ الْمَيْتَ مِنَ   ﴿قُلْ مَن يَـرْزقُُكُمْ مِنَ السَّمَاءِ وَالْأَرْضِ أمََن يَملِْكُ السَّمْعَ وَالْأبَْصَارَ وَيُخْرجُِ الحَْيَّ مِنَ الْمَيْتِ 

  .[31الحَْيِّ وَمَن يدَُبّـِرُ الْأَمْرَ فَسَيـَقُولُونَ اللَّهُ فَـقُلْ أفََلا تَـتـَّقُونَ﴾ ]يونس:  

المجال   وهو  ، توحيد الألوهية، وقد عرّف ابن عبد الوهاب هذا النوع من التوحيد وهو    الثاني: الأصل  

. ويعني توحيد الله بأفعال العباد، مثل الدعاء، والرجاء، حتَّ اليومو   زمانالذي وقع فيه النزاع منذ قديم ال

 353. والخوف، والتوكل، والرغبة، والرهبة، والاستعانة، وغير ذلك من أنواع العبادة

 

 .96/ 1, براءة الأشعريين حامد،أبو  - 351
ابن تيمية، أحمد الحراني ومحمد ؛ 36-2/34, 1965, 2ط، النجديةالدرر السنية في الأجوبة بن قاسم العاصمي،  نعبد الرحم - 352

 . 5 ،(1987مكتبة المؤيد,  ،)الطائف، مجموعة التوحيدبن عبد الوهاب، 
الدرر السنية في بن قاسم العاصمي،  نعبد الرحم؛ 65، مجموعة التوحيدابن تيمية، أحمد الحراني ومحمد بن عبد الوهاب،  - 353

 .35/  2 ,1996, 6ط، النجديةالأجوبة 



 

237 
 

تيمية أن توحيد الربوبية وتوحيد الألوهية مرتبطان ببعضهما البعض لا ينفك أحدهما عن   بنايرى  

الآخر، فإثبات توحيد الألوهية إثبات توحيد الربوبية، ونفي توحيد الربوبية يوجب نفي توحيد الألوهية، إذ 

  354توحيد الألوهية هو الغاية.

 . توحيد الذات والأسماء والصفات  التوحيد:الأصل الثالث من أصول  

وهذا هو النوع الثالث من أنواع التوحيد التي ذكرها محمد بن عبد الوهاب، ويسمى أحيانا، بتوحيد 

﴿وَللَِّهِ الْأَسْماَءُ   : الأسماء والصفات، يرى محمد بن عبد الوهاب أن هذا التوحيد يظهر من قول الله تعالى

يُـلْحِدُونَ في أَسْماَئهِِ   الَّذِينَ   . [ 180]الأعراف:    يَـعْمَلُونَ﴾ سَيُجْزَوْنَ مَا كَانوُا    ۖ  الحُْسْنَىَٰ فاَدْعُوهُ بِهاَ وَذَرُوا 

فيثبتون لله كل ما جاء في القرآن   . [11﴿ليَْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ وَهُوَ السَّمِيعُ الْبَصِيُر﴾ ]الشورى:  وقوله تعالى  

 والسنة النبوية عن أوصافه وشؤونه من غير تأويل ولا تفسير بغير الظاهر. 

إن توسيع دائرة التوحيد عند الوهابية ليشمل جميع تصرفات الإنسان الدينية، أدى إلى تعقيدات 

جديدة. انَّ شَرّ بدعة أحدَثهَا السلفية من وجهة نظر علماء بوطان هي بدعة: توحيد الربوبية، وتوحيد 

بل أي دين سوى النصرانية    ،السلف من ذلك    شعري الألوهية، وتوحيد الذات والأسماء والصفات وليت  

ذلك الدين الذي يثبت لله تعالى أقانيم ثلاثة فاقتدى به هؤلاء السلفية، واتخذوه الدين الخالص والتوحيد 

 .المحض

ت الوهابية أن الخوف والرياء وتعليق التمائم من الشركيات، وأن التبرك بآثار الصالحين والتوسل رأ

عبادة وشرك بالله تعالى، ويصفون المعتقدين بجواز التوسل بالمشركين الوثنيين، زعمًا منهم أن هؤلاء المسلمين 

 

 . 3/3، التوحيد مجموعةتيمية، ابن  - 354



 

238 
 

في حين كان القدماء يميلون إلى تبسيط   355لم يوحدوا الله توحيد الألوهية، وإنما وحدوه توحيد الربوبية فقط.

التوحيد ويقتصرونه على الجانب النظري الاعتقادي. وها هم بعض من علماء الأشاعرة مثل أبي حامد 

مرزوق والشيخ أحمد بن زيني دحلان والشيخ حمد الله الداجوي يرون أن تقسيم التوحيد إلى أقسام أو مراتب 

لم يأمر الناس بتوحيدين  صلى الله عليه وسلمن تيمية وتابعه ابن عبد الوهاب وأن الرسول أمر غير وارد وأنه بدعة ابتدعها اب

حتَّ لو صح ما يقوله ابن تيمية وابن عبد الوهاب من أن التوحيد ينقسم   ،إنهوإنما أمرهم التوحيد مطلقا، ثم  

شيئا لأن توحيد الربوبية وتوحيد الألوهية متلازمان والرب هو   لا يعني إلى توحيد ألوهية وتوحيد ربوبية، فإنه  

 356. الإله كما أن الإله هو الرب

واما الأمر الثاني الذي نتج عن هذا التحليل والتفريع هو تقسيم التوحيد إلى أنواع متعددة، مما 

جعل تحقيق هذه الأنواع جميعها أمراً صعباً. وعلى الرغم من أن هذا التحليل قد يساهم في تقريب الفهم 

ة منها زيادة الخلافات بين النظري والعملي للتوحيد في المجتمع الإسلامي، إلا أنه أدى إلى مشكلات عديد 

الفرق الإسلامية حول تفسير التوحيد وأن هذه العقيدة والافكار تشق عصا الوئام والألفة بين المسلمين 

وإن هذا التوسع في التفسيرات فتح باباً واسعًا لتكفير الآخرين،   . 357وتنشر سمها في جسد العالم الإسلامي

كما ظهر في تأويلات البعض لأقوال الوهابية، مما أدى إلى إخراج من يخالفهم في الفهم من دائرة الإسلام. 

 ،بحتةوبالتالي، أصبح من يعلق التمائم، على سبيل المثال، مشركًا في نظرهم. هذه المشكلات ليست نظرية  

  .بل هي واقع ملموس يشهده المسلمون اليوم

 

رسالة  حقي،؛ 237 ،السلفيةالردود على شيهات الديرشوي, ؛ 92 ،سيداذو الفقار الحيدري في نصرة الشيخ  العرناسي، - 355
 . 48مختصرة في مواضيع عشرة, 

 Borneo Printer and Trading Sdnالناشر، ،ومنتقديها السلفية الوهابية بين مؤيديها حرسي محمد هيلولة,  - 356
Bhd,  ,( م1996 :ماليزيا)، 2/146. 

 .17 ،وليكتاب ذي الفقار علي في رقبة منكر الاستمداد من نبي أو الفندكي,  - 357



 

239 
 

لم يقل وأما ما نسبوه إلى الإمام أحمد من تقسيم التوحيد، يقول أبو حامد بن مرزوق في إبطاله:  

الذي انتسبوا إليه كذباً لأصحابه، إنّ التوحيد قسمان: توحيد الربوبية وتوحيد الألوهية، وإنّ أحمد بن حنبل  

من لم يعرف توحيد الألوهية لا تعتبر معرفته لتوحيد الربوبية؛ لأنّ هذا كان يعرفه المشركون. وهذه عقيدة 

 . ه، وليس فيها هذا الهذيان الإمام أحمد مدوّنة في مصنفات أتباعه، في 'مناقبه' لابن الجوزي، وفي غير 

لم يقل أي واحد من أتباع التابعين لأصحابه، ولا أي صحابي من أصحاب النبي رضي   لك وكذ 

الواسعة التي هي بيان لكتاب الله عزّ وجلّ، من صحاح وسنن ومسانيد   صلى الله عليه وسلم في سنة النبي    يأت عنهم وكذا لم  

ومعاجم، أن النبي كان يقول لأصحابه ويعلمهم أن التوحيد ينقسم إلى توحيد الربوبية وتوحيد الألوهية، فلو 

وإني أتحدى كل اجتمع الثقلان مع ابن تيمية على إثبات هذا التقسيم عن أي واحد منهم لا يستطيعون،  

  358من له إلمام بالعلم أن ينقل لنا هذا التقسيم المخترع ولو برواية واهية أو بإسناد ولو واهياً، لا يستطيعون.

. صلى الله عليه وسلمبالعبادة، أساس الرسالة المحمدية، وخلاصة دعوة النبي    تعالى   يعُدّ توحيد الألوهية، أي إفراد الله

 بعبادة الله وحده، ونبذ الشرك بأنواعه كافة.  - صلى الله عليه وسلم-النبي فمنذ فجر الإسلام، نادى  

لوحدانية الله في مختلف مصادر السنة النبوية، ففي حديث معاذ بن جبل   صلى الله عليه وسلم وتتجلى دعوة النبي  

بدعوة أهل اليمن إلى شهادة أن لا إله إلا الله وأن محمداً رسول الله، قبل   صلى الله عليه وسلميوصيه النبي    -رضي الله عنه -

 359أن يبُيّن لهم فرائض الإسلام الأخرى. 

 

 .96/ 1، براءة الأشعريين حامد،أبو  - 358
الحديث في  -  359 إلى  الفقراء،  البخاريصحيح    انظر  في  وترد  الأغنياء  الصدقة من  أخذ  باب  الزكاة،  رقم  2/548، كتاب  ، حديث 

(1395 .) 



 

240 
 

النبي   تركيز  السنة  من  أخرى  تُظهر شواهد  للخمسة   صلى الله عليه وسلم كما  رواية  ففي  الألوهية،  توحيد  على 

أعرابياً رأى هلال رمضان بالصيام، دون أن يسأله عن إيمانه بتوحيد   صلى الله عليه وسلم صححها ابن حبان، يأمر النبي  

 360الربوبية، مما يدل على أنهّ مفروغ منه، وأنّ المهم هو توحيد الألوهية. 

ويؤُكّد القرآن الكريم على ضرورة توحيد الألوهية، ففي العديد من الآيات يُخاطب الله تعالى عباده 

ويا أيها الذين آمنوا" داعياً إياهم لعبادته وحده، دون أن يُشترط عليهم معرفة توحيد " بـ "يا أيها الناس"  

ركزت على توحيد الألوهية، دون الاشتراط بمعرفة توحيد   صلى الله عليه وسلمالربوبية أولاً. وعلى هذا النحو، فإنّ دعوة النبي  

 361لمحمدية. الربوبية، وذلك لأنّ توحيد الألوهية هو جوهر الدين الإسلامي، وغاية الرسالة ا

وأما زعمه أن مشركي العرب، بل وجميع المشركين، كانوا يقرون بتوحيد الربوبية، أي اعترافهم بأن 

الله هو الخالق الرازق المحيي المميت. إلا أن هذا الزعم غير صحيح حيث تشير العديد من آيات القرآن 

﴿وَقاَلُوا مَا هِيَ إِلاَّ حَيَاتُـنَا الكريم إلى أن مشركي العرب أنكروا البعث بشكل قاطع. ففي سورة الجاثية،  

يُـهْلِكُنَا إِلاَّ   وَمَا  وَنَحْيَا  نَموُتُ  نْـيَا  تبلع" دليلًا [24]الجاثية:    الدَّهْرُ﴾الدُّ . ويعُدّ قولهم "أرحام تدفع وأرض 

د صريًحا على إنكارهم للبعث، حيث اعتبروا الموت نهاية الوجود. فكيف يُمكن القول بأنهم كانوا مُقرين بتوحي 

 الربوبية مع إنكارهم لجزء أساسي من عقيدة التوحيد، ألا وهو ربط خلق الله للإنسان ببعثه ومحاسبته؟

يفُرق علماء الإسلام بين مجرد الإقرار بالربوبية وبين الإيمان بها. فالإقرار هو الاعتراف بوجود الله 

دون التزام بتبعات هذا الاعتراف، بينما الإيمان هو التصديق الجازم بوجود الله مع الالتزام بأحكامه وشرائعه. 

كان تصديق عتاة قريش للنبي محمد صلى الله عليه فلو كان مجرد الإقرار كافيًا لاعتبار المشركين مُوحدين، ل

وسلم مع تكذيبهم لآيات الله تعالى يعُدّ توحيدًا. يقُدم التاريخ أمثلة واضحة تنُاقض زعم معرفة المشركين 

 

 .97/ 1 ،الأشعريينبراءة  حامد،ابو  - 360
 .98/ 1 ،الاشعريينبراءة ، أبو حامد - 361



 

241 
 

بتوحيد الربوبية. ففرعون، على سبيل المثال، أنكر ربوبية الله بشكل قاطع، قائلاً: "أنا ربكم الأعلى". وعندما 

إليكم  الذي أرسل  قائلاً: "إن رسولكم  فرعون على كفره،  أصرّ  الله،  السلام بحقيقة  واجهه موسى عليه 

 362ريح لرب العالمين؟ لمجنون". فهل يُمكن القول بأن فرعون كان مُوحدًا مع إنكاره الص

﴿مَا   :ويقول أحمد بن زيني دحلان: أما ما تمسك به ابن تيمية وابن عبد الوهاب مثل قوله تعالى 

﴾ ]الزمر:   ﴿وَلئَِنْ سَألَْتـَهُم مَّنْ خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ   : وقوله تعالى   . [3نَـعْبُدُهُمْ إِلاَّ ليُِـقَرِّبوُناَ إِلَى اللَّهِ زلُْفَىَٰ

في تكفير المسلمين، فقياس فاسد،   . [25]لقمان:    ﴾ بَلْ أَكْثَـرُهُمْ لَا يَـعْلَمُونَ   ۖ  قُلِ الحَْمْدُ للَِّهِ    اللَّهُ ليَـَقُولُنَّ  

يات السابقة وأمثالها إلا أنهم يشركون مع الله تعالى غيره لأن المشركين وإن أقروا بالخالق كما تدل عليه الآ

استحقاق أصنامهم العبادة والألوهية هو الذي   ركينفي العبادة فلذلك حكم عليهم بالشرك، فاعتقاد المش

ليقربونا إلى الله" لأنهم لما أقيمت عليهم الحجة بأنها لا   أوقعهم في الشرك لا مجرد قولهم "ما نعبدهم إلا

 363. تستحق العبادة وهم يعتقدون 

 ، إلا أن   وعلى الرغم من الجهد الذي بذلته الوهابية للتفريق بين توحيد الألوهية وتوحيد الربوبية  

كيف فالفرق بين هذين النوعين ليس واضحا تماما،  ؛ إذ يرون أن  الإشكال ما زال قائماً عند علماء المنطقة

لم يعرف توحيد الألوهية من أقر بتوحيد الربوبية، مع أن هذا الأخير هو الأصل والأول بمنزلة الفرع منه، 

على حد تعبير ابن عبد الوهاب، ثم إنه جعل الرجاء والخوف والمحبة والتفويض والإنابة والتسليم والتوكل، 

الرجا جعل  أنه  الربوبية، كما  توحيد  نتائج  من  والرضا  شابهوالصبر  وما  والمحبة  والإنابة  والخوف  من هء  ا 

  .مقتضيات توحيد الألوهية

 

 . 243, ردود على الشبهات السلفيةالديرشوي,  - 362
 .6 ,(م1978دار أشك كتاب, )إسطنبول:  سعيد،اعتنى به: حسين حلمي  ، الوهابيةفتنة   ،دحلان أحمد بن زيني  - 363



 

242 
 

جاء في القرآن والسنة من صفات   عما علماء الجزيرة    أما بالنسبة لتوحيد أسماء الله وصفاته، يتساءل

هل هذا حقًّا هو مذهب السلف ومذهب الإمام أحمد؟ لقد استبعد علماء   الحرفي: من غير تأويل وبالظاهر  

الجزيرة، مثل ابن الجوزي الإمام الفقيه الحنبلي، أن يكون هذا مذهب السلف، لأن الأخذ بالظاهر الحرفي 

، وأن عقيدته بأنه انتسب إلى الإمام أحمد كذباً قد يؤدي إلى التجسيم لا محالة. حيث يقول الديرشوي  

   364مدونة في مصنفات أتباعه، مثل "مناقب الإمام أحمد" لابن الجوزي وغيره، وليس فيها مثل هذا الهذيان. 

وأما قولهم: "بإثبات حقائق أسماء الله وصفاته"، فيرد عليهم علماء بوطان أن هذا تلبيس فاسد، 

لم يأمر الناس   صلى الله عليه وسلمفالله سبحانه وتعالى لم يكُلف عباده بإثبات حقائق أسماء الله وصفاته، وكذلك رسوله  

وأمرنا أن ندعوه بأسمائه الحسنى،   ئًا،بذلك لما دعاهم إلى الله. وإنما أمر الله عباده أن يعبدوه ولا يُشركوا به شي

أما سلفنا   في جميع ما أمرنا به واجتناب ما نهانا عنه.  صلى الله عليه وسلمولم يأمرنا بإثبات حقائقها. كما أمرنا باتباع نبيه  

فقد نشروا محاسن الإسلام في أرجاء المعمورة دون أن يأمروا   -الصحابة وأتباعهم وأتباع أتباعهم   -الصالح 

يثُبت هذا الادعاء.  فليأتنِا بدليل صحيح عنهم  بإثبات حقائق أسماء الله وصفاته. ومن يشك في هذا، 

ظواهر القرآن والسنة المتشابهة أنها صفات   ومقصودهم بإثبات حقائق صفات الله فقط يأتي من اعتقادهم في

 365لله حقيقة. 

 

تنزيه الله عن الجسمية المطلب الخامس:    

يرى علماء الجزيرة أن على المسلم تتبع النصوص المحكمة لبناء عقيدته وتفسير النصوص المتشابهة 

﴿هُوَ الَّذِي أنَزَلَ عَلَيْكَ الْكِتَابَ مِنْهُ آياَتٌ   بطرق تتوافق مع تنزيه الله عن التجسيم، استنادًا إلى قوله تعالى:

 

 . 1/96, براءة الأشعريين حامد،أبو  - 364
 . 59 ،الحيدريذو الفقار  ،العرناسي ؛ 45, , ردود على الشبهات السلفيةالديرشوي - 365



 

243 
 

نَةِ محُّْكَمَاتٌ هُنَّ أمُُّ الْكِتَابِ وَأخَُرُ مُتَشَابِهاَتٌ، فأَمََّا   الَّذِينَ في قُـلُوبِهِمْ زَيْغٌ فَـيَتَّبِعُونَ مَا تَشَابهََ مِنْهُ ابتِْغَاءَ الْفِتـْ

رُ إِلاَّ لٌّ مِّنْ عِندِ رَبّـِنَا، وَمَا يَذَّكَّ وَابتِْغَاءَ تأَْوِيلِهِ، وَمَا يَـعْلَمُ تأَْوِيلَهُ إِلاَّ اللَّهُ، وَالرَّاسِخُونَ في الْعِلْمِ يَـقُولُونَ آمَنَّا بهِِ كُ 

  [7أوُلُو الْألَْبَابِ﴾ ]آل عمران:  

يؤكد علماء الجزيرة أن القرآن يحتوي على آيات محكمات لا تحتمل التأويل، وآيات متشابهات 

تستلزم الفهم المتأني. ويرفض هؤلاء العلماء تأويل النصوص بشكل حرفي قد يؤدي إلى التجسيم، لأن الله 

والآيات القرآنية التي قد   366تعالى لا يشبهه شيء، وما يخطر بالبال من التشابه فهو على خلاف ذلك. 

توحي بالتشابه لا يرُاد منها التشبيه. فمثلًا، لفظ "اليد" المنسوب إلى الله تعالى لا يعني اليد التي نعرفها عند 

المخلوقين، فالله تعالى لا جسم له، ولا له يدان أو أرجل أو أي أعضاء أخرى، وإنما هو خالق كل شيء، 

﴿ليَْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ وَهُوَ ه في القرآن الكريم، حيث يقول الله تعالى:  ولا يشبهه شيء. وهذا منصوص علي

وقد فسر بعض المفسرين "اليد" بالقوة أو النعمة، و"الوجه" بالذات،   .[11السَّمِيعُ الْبَصِيُر﴾ ]الشورى:  

أن ادعاء أن   368.وبهذا يدعمون رأي الأشاعرة في تنزيه الله عن الجسمية  367و"النزول" بقرب الحساب، 

لقد قال سبحانه   369من الناحية اللغوية   وهي  أخرى،هذا مذهب السلف موضع نظر. ولنا أن ننظر نظرة  

 . [88شَيْء  هَالِكٌ إِلاَّ وَجْهَهُ﴾ ]القصص:    ﴿كُلُّ   وقال: ويد الله فوق أيديهم  

تفهم منها أمور أخرى تليق بذات الله   ا الحسية، أم أنه  المعاني فهم منها تلك  تهذه العبارات  هل  

صح أن يفسر النزول إلى السماء تو   الذات، بوأن يفسر الوجه    النعمة، صح أن تفسر اليد بالقوة أو  تف  تعالى. 

 

 . 119 ،سيداذو الفقار الحيدري في نصرة شيخ  ،العرناسي - 366
 . 85 ،سيداذو الفقار الحيدري في نصرة شيخ  ،العرناسي - 367
 . 12 والسنّة،تحقيقات وأنظار في القرآن  عاشور،ابن  - 368
 . 132 ،إسلاميالسلفية مرحلة زمنية مباركة لا مذهب  البوطي، -369



 

244 
 

وقربه سبحانه وتعالى من العباد، وإن اللغة تتسع لهذه التفسيرات، والألفاظ تقبل   ساب، الحالدنيا بمعنى قرب  

 المعاني. صح  تهذه و 

المكان  اسْتـَوَى" بمعنى  الْعَرْشِ  عَلَى  "الرَّحْمََٰنُ  تعالى:  لقوله  الوهابية  تفسير  أن  بوطان  ويرى علماء 

أي أنه   والتسلط.  ،والاستيلاء  ، والغلبة  ،القهرعنى  بموالاستقرار تفسيٌر خاطئ، حيث يعتقدون أن الاستواء  

والأرض بعد إيجادهما، وخلق ما فيهما من الكائنات تدريجياً،   تالسماواتعالى استولى على التصرف في  

وتدبير الأمور على ما هي عليه الآن، وجعل العرش مكان صدور الحكم والله سبحانه وتعالى وإن كان الأمر 

والأرض لما لم يكونا موجودين لم يكن التصرف فيهما إلا بعد   تالسماوابيده قبل ذلك أيضاً، إلا أن  

   370أعلم. إيجادهما، هذا ما قال به أهل الحق لصحة البرهان وبطلان ما عداه، والله 

﴿ليَْسَ  أن هذا التفسير هو الصحيح، لأنه يتفق مع ما ورد في القرآن الكريم كقوله تعالى:    كما يرون

أي أن الله تعالى لا يشبه شيئا من خلقه بوجه من الوجوه، ففي هذه الآية نفي المشابهة كَمِثْلِهِ شَيْءٌ﴾،  

فلو كان له مكان، لكان له   فيها.والمماثلة، فلا يحتاج إلى عرش ولا إلى مكان يحل فيه ولا إلى جهة يتحيز  

أمثال وأبعاد وطول وعرض وعمق، ومن كان كذلك كان مُحدَثا محتاجا لمن حده بهذا الطول وبهذا العرض 

 371وبهذا العمق. 

ويرفضون تفسير الصفات مثل اليد والرجل والعين بشكل حسي، مؤكدين أن الله ليس له أعضاء، 

وأن الآيات التي توحي بذلك يجب تفسيرها مجازاً. كما استنكر علماء الجزيرة على ما أقدم عليه الوهابية في 

علي العظيم " لا يجوز أن يكون تفسيرهم الآيات الدالة على الفوقية والعلو بفوقية الجسم فقوله تعالى" وهو ال

 

 .133 ،مباركةالسلفية مرحلة زمنية  البوطي،؛ 74 ،السلفيةردود على الشبهات الديرشوي,  - 370
,  دار إحياء التراث العربي)بيروت:  ،الكبيرتفسير  الرازي،محمد بن عمر بن الحسن بن الحسين التيمي الرازي الملقب بفخر الدين  - 371

1420 ,)11/5 . 



 

245 
 

لما ثبتت الدلالة على فساده، كما لا يجوز أن يكون المراد من   ، المراد بكونه عليا العلو في الجهة والمكان 

العظيم العظمة بالجثة وكبر الجسم، لأن ذلك يقتضي كونه مؤلفا من الأجزاء والأبعاض، وذلك ضد قوله" 

قل هو الله أَحد"  فوجب أن يكون المراد من العلي المتعالي عن مشابهة الممكنات ومناسبة المحدثات، ومن 

    372. العظمة بالقدرة والقهر بالاستعلاء وكمال الإلهيةالعظيم  

لذلك، يستدل علماء جزيرة بوطان بالأدلة العقلية، إضافة إلى الأدلة النقلية، لإثبات أن "العلو" 

فوقية تعظيم لا فوقية جهة أو جسم. فهم يرون أن الكون كروي و"الفوقية" الواردة في بعض الآيات هي  

الشكل، وبالتالي فإن مفهوم "الفوق" و"التحت" في الكرة الأرضية ليس إلا اصطلاحات بشرية تفتقر إلى 

الحقيقة المطلقة. ويضربون مثالًا على ذلك بأن القارة التي تقع فيها بلادهم تعُد اصطلاحًا في الجهة العلوية 

 لكرة الأرضية، بينما تعُد القارة الأمريكية في الجهة السفلية منها، وفق النظرة الجغرافية.من ا

هي السفلى، القارة الأخرى  و بالعكس فهم يعتبرون قارتهم في الجهة العلوية،  السلفية    بينما الأمر عند

مما يثير تساؤل علماء بوطان عن كيفية تفسير "فوقية" الله تعالى: هل يقصد بها الفوقية بالنسبة إلى هذه 

الجهة أو تلك؟ وأيًّا كانت الإجابة، فستبقى إحدى القارتين أدنى من الأخرى، وهو تصوّر يرونه غير ملائم 

إلى أن "فوقية" الله تعالى هي فوقية تعظيم وإجلال،   لجلال الله تعالى وعظمته. من هنا، يخلص علماء بوطان

 373وليست فوقية جهة أو مكان. 

في تأويلهم على اللغة العربية التي تتسع لتفسيرات مجازية تناسب جلال الله   علماء الجزيرة  ويعتمد

 وتنزيهه عن مشابهة الخلق. 

 

 . 144/ 27 ,سورة الشورى ،الكبيرالتفسير الرازي،  - 372
 . 250 ،السلفيةردود على الشبهات الديرشوي,  - 373



 

246 
 

أما في الصفات التي توهم أعضاء لله كاليد والرجل والعين والوجه، وما إلى ذلك يقول الإمام الرازي:  

لا شك أن لفظ القبضة واليمنى مشعر بهذه الأعضاء والجوارح، إلا أنّ الدلائل العقلية قامت على امتناع 

فلان في   يقال: از فنقول: إنه  ثبوت الأعضاء الجوارح لله تعالى، فوجب حمل هذه الأعضاء على وجوه المج

قبضة قال تعالى إذا كان تحت تدبيره وتسخيره، ويقال هذه الدار في يد فلان، وفلان صاحب اليد، والمراد  

من الكل القدرة، وإذا ثبت تعذر حمل هذه الألفاظ على حقائقها وجب حملها على مجازاتها صوناً لهذه 

 374النصوص عن معطلة التعطيل. 

حيث استنكروا على علماء الوهابية في حمل صفات 375  الجزيرة أيضا وإلى هذا القول ذهب علماء  

 الحقيقية  الله  صفة   أن يعتقد ومن الله سبحانه وتعالى في القرآن والسنة؛ على أنه حق وحقيقة لله عز وجل، 

فإذا كان لله ذات حقيقة   لغة، ، وذهب إلى ما لا يقره عقل ولا نقل، ولا تؤيده  ضل  فقد   المخلوق  صفة  تشبه

وللمخلوق ذات حقيقة لم يلزم أن تكون حقيقة ذات الله هي حقيقة ذات المخلوق، ولا وجوده هو حقيقة 

 وجود المخلوق؛ لأن الله عز وجل ليس كمثله شيء.

 

الديالكيتية.    المادية جهود العلماء في مواجهة    المبحث الثاني:  

 تمهيد 

مزدك،   أولاً  قادها  الفردية.  الملكية  الجميع، ورفض  المال بين  الشيوعية جاءت من مبدأ شيوعية 

وكانت دعوته فوضوية، مما سبب معاناة كبيرة للناس. وفقًا لابن الأثير، استحل مزدك المحارم والمنكرات،  

 

  .16-27/15 ،(2000، )بيروت: دار الكتب العلمية، مفاتيح الغيب الرازي، فخر الدين محمد بن عمر التميمي الرازي،  - 374
 . 133 ،مباركةالسلفية مرحلة زمنية  البوطي،؛ 250 ،السلفيةردود على الشبهات الديرشوي,  - 375



 

247 
 

السفلة.  من  الكثير  فتبعه  والعبيد،  والنساء  الأموال  في  الناس  بين  إلى   376وساوى  الملك  وصل  وعندما 

أنوشروان، انتقم بشدة من أتباع المزدكية لاحقاً، تولى كارل ماركس قيادة هذا الفكر، ووضع عقيدته في 

كتابه "رأس المال"، الذي اشتمل على مفاهيم عديدة مثل الرأسمالية والمادية الجدلية، مطالبًا بتغيير المجتمعات 

 .جذرياً

الفكر الماركسي ركز على الاقتصاد، مع وعود بجعل المجتمعات تعيش في رخاء وسعادة من خلال 

تطبيق تعاليمه. زعم ماركس وأنصاره أن البشر سيعيشون في يوم  ما دون عداوة أو فقر. هذه الشعارات 

وأحزابهم.  ظلم حكوماتهم  ظل  الناس، خاصة في  من  الكثير  الفلسفة   377جذبت  على  الشيوعية  تعتمد 

 .المادة هي الأساس لكل الأحداث التاريخية، وأن مظاهر الحياة كلها مادية في جوهرهاالماركسية، التي ترى أن  

أما المادية الجدلية )الديالكتيكية(، فهي أحد فروع الشيوعية، حيث كانت تدعو إلى خلاص الفقراء 

من  العديد  في  الماركسية  الأفكار  انتشرت  ماركس،  بعد  الجشعة.  الرأسمالية  ومحاربة  بالأغنياء،  ومساواتهم 

 378الدول، مما أثر على المجتمع الإسلامي، وأسفر عن ثورات وفتن.

فالفلسفة الماركسية عبارة عن مجموعة من أفكار ظهرت في أزمنة وأماكن مختلفة صنع منها ماركس 

الشيوعية الماركسية وحتَّ تكون فلسفتهم مقبولة ومستساغة   العلمية وقالا بالجدلية   اعدّ اوانجلز نظريتهما 

   379المادية الديالكتيكية. 

 

تحقيق: عمر عبد  ،الأثيرالكامل في  الجزري،علي بن أبي الكرم محمد بن محمد بن عبد الكريم بن عبد الواحد الشيباني  أثير،ابن  - 376
 .1/377 ،(1997دار الكتاب العربي، )بيروت:  تدمري،السلام 
 .1063 ،(م2006, 1طالذهبية، المكتبة العصرية جدّة: ) ،المعاصرةالمذاهب الفكرية  ،عواجيغالب بن علي  - 377
المذاهب    عواجي،غالب بن علي  ؛  12  ،(م1959  الفكر،دار  )دمشق:    ،والإسلامالمذهب الاقتصادي بين الشيوعية    البوطي،  -   378

 . وما بعدها1061 المعاصرة،الفكرية 
نقض أوهام    ،البوطي الديالكتيك: فهي كلمة يونانية ولعلها مشتقة من ديالوج أي بمعنى المجادلة والمحادثة أو مجاذبة أطراف الكلام.    -  379

 . 17 الجدلية،



 

248 
 

فالديالكتيكية المادية هي مادية لأن المادة هي أساس كل شيء، وأن الوعي هو انعكاس للمادة. 

ن الوعي ثانوي، وهي ديالكتيكية لأنها ترى أن العالم المادي يتطور أالمادة هي الأولى، و   إنتستطيع أن تقـول  

   380القوى المتعارضة فيه. دائمًا وفي تغيير وتجدد من خلال صراع  

بمعنى أن كل شيء في هذه الطبيعة يتطور من حال إلى حال ضمن صيرورة ذاتية فلا يوجد خالق 

المـادة لا يوجد شيء مطلقاً، وأن هذه   هذه   وأن وراء  ،الأشياء  تكوّنت ومن خلال هذا التطور    مخلوق،ولا  

وقد رأى ماركس أن الإنسان والكون   381.المادة أزلية قديمة لم يوجدها أحد، وتفسر التاريخ تفسيراً مادياً 

والحياة جميعها نتاجٌ لهذه الديالكتيكية. في النصف الثاني من القرن التاسع عشر، كانت الماركسية مجرد فكرة 

 ؛في أول النصف الثاني من القرن العشرين تحتل وجوداً ضخماً في العالم  أصبحت لكنها    فلسفية عن الحياة، 

على أساسها دولة كبرى هي روسيا، وإلى جانبها عدة دول تعد مئات الملايين من البشر تحاول   قامتإذ  

الدول الإسلامية   في، وخاصة  ينتشرت الفلسفة الماركسية في العالم الإسلاماالسير في تطبيق هذه الفلسفة. ثم  

 382. مثل سورية والعراق ياعتنقت حكوماتها الفكر الاشتراك  التي

 

أسباب انتشار الشيوعية المادية في المنطقة   المطلب الأول:   

قبل الحديث عن جهود علماء جزيرة بوطان في مقاومة الشيوعية المادية، يجدر بنا أن نشير إلى 

المادية في المنطقة؛ حتَّ نعطي صورة صادقة عن عقيدة هذه المنطقة وعن الأسباب التي مهدت لنشر أفكار  

 

الفلسفة  أفانا سييف،    -  380 الفارابي،    ،الماركسيةأسس  دار  علي    ؛14  (،1984)بيروت:  بن  الفكرية   عواجي،غالب  المذاهب 
 .1082 ،الذهبيةالمكتبة العصرية  ،المعاصرة

والنشر,  )بيروت،    ،الماركسيةنقض الاشتراكية    غانم،عبده    -  381 للطبع  الإيمان  البهي،  4-3  ،(م1963دار  تمحمد  الفكر ،  هافت 
   .3 ،(م1981, 1ط المحمدية،الطباعة  مصر، دار) ،الماركسي

 . 29، 28 ،نقض أوهام المادية الجدلية البوطي، ،53، 50، 45 ،الماركسيتهافت الفكر محمد البهي،  - 382



 

249 
 

الكلام  لعلم  واسع  نشاط  هناك  يكن  لم  أنه  من  الرغم  وعلى  إليها.  الدخيلة  للأفكار  العلماء  مقاومة 

والمناقشات والمناظرات في هذه المنطقة كما كانت الحال في المناطق الأخرى، إلا أن هذا لا يعني أن منطقة 

 الجزيرة كانت خالية تمامًا من هذا الفكر، بل كان له أنصار يروّجون له. 

و  المنطقة  علماء  المنطقةكان  أمور  تدبير  على  انضو   القائمون  العثماني،   لواء  ا تحتو قد  الحكم 

، وضرورة الإسلامية  تحت شعار: أهمية وحدة الأمة   المنطقة،الإسلام السني في    انتشار  ذلك  وساعدهم في 

وكانوا لا يفكرون   383نبذ المسائل العرقية، وأن الإسلام هو الحل، وكانوا دائماً أوفياء لأولي أمر المسلمين 

باستغلال الأوضاع، والسيطرة على مقاليد   -حتَّ وهم في أوج قوتهم مثلاً خلال المرحلة الأيوبية  - بدًا  أ

قدت الثقة بين أبناء الأمة فُ حتَّ  جانب الظلم   طغىو  ،ولكن ما إن حلت القومية مكان الدين   384الحكم 

الذين يحملون العقيدة نفسها. وأدى ذلك إلى تقاطع مواقف هؤلاء العلماء مع مواقف الشيوعيين عمومًا؛ 

والتي كان يمثلها في المرحلة التي أعقبت الحرب   الذين كانوا بدورهم يخضعون كل شيء لصالح الأممية العالمية، 

العالمية الأولى الاتحاد السوفياتي. وغالبًا ما كانت الدعاية الشيوعية تتمثل في أن الحل الاشتراكي، بصيغته 

 الشيوعية، سيضمن حقوق سائر الشعوب، ومنها الشعب الكردي.

هو  المادية  بالماركسية  الالتزام  إلى  السياسية  الأحزاب  بعض  دعت  التي  الأسباب  أهم  من  ولعل 

وصفها بالإيديولوجية الرسمية لها، وذلك بناءً على مشروعات فردية في بعض الأحيان، ومن باب السير في 

اجات الفعلية لواقع ركاب الموضة، وفي محاولة للتقرب من الأحزاب الشيوعية، ولكن من دون دراسة الاحتي

المنطقة. والغريب في الأمر أن هذه الأحزاب كانت تدعي أن التزامها بالماركسية سيمكنها من تركيز جهدها 

 

383   -  Yıldız, Hatip, Osmanlı İdaresinde Cizre ve Bedirhan Bey'in Cizre Mütesellimliği 
(Ankara: MRK Baskı ve Tan. Hiz., 2010),100. 

, (1948مطبعة السعادة,  )مصر:    عوني،محمد علي    ترجمه،   ،الاسلاميمارات الكردية في العهد  تاريخ الدول الإ   زكي،محمد أمين    -  384
228. 



 

250 
 

العمالية  الأحزاب  جبهة  جهد  من  الاستفادة  وسعها  في  وسيكون  أفضل،  بصورة  الحقوق  عن  للدفاع 

والاشتراكية على المستوى العالمي بقيادة الاتحاد السوفياتي وطاقاته. والجدير بالذكر هنا أن هذه الخطوة قد 

 385. أثرت كثيراً بصورة سلبية بطبيعة الحال.

دعاة لهم إلى الأماكن   واعادة مؤسسي المذاهب الإسلامية أن يرسلومن الأسباب أيضا أن من  

فكان نتيجة ذلك أن تخلى عدد من الملالي عن دورهم   ؛ والبلاد المختلفة للدعوة إلى معتقداتهم وأفكارهم 

ومن المعلوم أن   ،صبحوا من دعاة الفكر الشيوعي والقومي بين الكردأف  ،الديني، والتزموا العمل السياسي

 ةسادر سافر لل من رحل و   رجوع بعض كذلك  و   المنطقة.هذه الخطوة قد أثرت كثيراً بصورة سلبية على أبناء  

 386بأفكار الماديين كان له درو كبير وأثر عميق في نشر أفكارهم وبعض معتقداتهم.   وافي الخارج بعد أن تأثر 

أبناء هذه المنطقة من الأكراد يجد بين    آخر نراه مهما جداً وهو أن ما يقع  اً وأيضاً نضيف هنا سبب

المناطق   السياسيةالعلى    ، الأخرىالكردية  له صدى في  التجزئة  من  أو   ؛رغم  قرابة  صلة  كونهم تجمعهم 

فلا يعقل أن ينتشر فكر    ؛ فيما بينهم بحرية تامة  تتناقل  حيث كانت الأفكار والكتب  ؛توحدهم وحدة ثقافية

 فكار أو معتقد من المعتقدات في منطقة دون أن يكون لها نصيب في المناطق الأخرى. من الأ

فكار الشيوعية المادية في المنطقة والتي أ أساسية في نقل ونشر كانت سباب التي نراها  فهذه هي الأ

هم بكل الوسائل التي و بعض رجالات المنطقة بها والمشاركة في الصراع مع علمائها الذين قاوم  تأثرأدت إلى  

 . ستاتي ذكرها لاحقاً 

 

 

المجلة السورية للعلوم   القلمون،مجلة  ،الكرديهيمنة الإسلام التربوي وضعف الإسلام السياسي في المجتمع  ،سيداعبد الباسط  - 385
 . 144, (2020كانون الأول ) ،14،13 ،مركز الحرمون  الإنسانية،

 . 144 ،الكرديهيمنة الإسلام التربوي وضعف الإسلام السياسي في المجتمع  سيدا،عبد الباسط  - 386



 

251 
 

المادية   للأفكار نقد علماء الجزيرة    المطلب الثاني:  

ننا نعيش في زمان  كثرت فيه الفتن، ومن أخطر هذه الفتن: ظهور طائفة من إلا بد من القول  

الطبيعة، أو إلى الناس في الدول الإسلامية ينكرون وجود الله تعالى، ويسندون ما يحدث في هذا الكون إلى  

الصدفة، ويجهرون بذكر أدلتهم على إنكار وجود الخالق العظيم في وسائل الإعلام، مستغلِّين ضعفَ عقيدة 

 توحيد الله عند بعض المسلمين.

لقد كان لعلماء هذه المنطقة جهود عظيمة في مواجهة أولئك الذين يقدسون المادة، ويعلنون أن 

ولا   ، المادة هي أصل الكون والإنسان والحياة، وأنها لا أول لها ولا آخر، وأنها تخضع للتطور من داخلها

وإنما تطور ذاتي في المادة، وأن مسألة أقدمية المادة وأزليتها هي مجرد فرض بحاجة   ؛ يوجد خالق ولا مخلوق

وآثارها   والإلحاد للمناقشة، فكان لهؤلاء العلماء جهود طيبة في تقرير العقيدة الصحيحة، ومواجهة المادية  

 بالتدريس والوعظ تارة، وبالتأليف تارة أخرى، وسأذكر في هذا المبحث نقد علماء جزيرة بوطان في مواجهة

 ادية.الشيوعية الم  التي تبنتها  فكار الأ  همأ

 

  الرد على قول الديالكتيين في إنكارهم لوجود الله   أولا :

عقيدة المسلمين هو ذلك التحدي الذي يرتبط  مما لا شك فيه أن أهم تحدٍّ تفرضه المادية على  

بالإيمان بوجود الله وتوحيده، باعتبار أن أهم مسألة من مسائل العقيدة هي الإيمان بوجود الله تعالى، ومنه 

تتفرع باقي الأمور الاعتقادية التي يجب الإيمان بها. فهذا يعني أن إنكار وجود الله يعني إنكار الدين الإسلامي 

رمتها، كون التوحيد مرتبطاً بوجود الله تعالى، وبإنكار وجوده ونفيه، فإن ذلك يعني لزامًا نفي وشريعته ب

 مستلزماته. وهنا تكمن خطورة الإلحاد على الشريعة الإسلامية بوجه عام. 



 

252 
 

فكيف أثبت علماء المنطقة وجود الله ومعرفته؟ وأين يتجلى دور علماء هذه المنطقة في إثبات 

اعتمده  ما  إن  الانحراف؟  من  أبنائها  الحفاظ على عقيدة  الحصن الحصين في  وتوحيده، كونها  الله  وجود 

سوله، كما أنهم لم العلماء لإثبات وجوده هو الاعتماد على الأدلة النقلية القطعية من كتاب الله وسنة ر 

يهملوا الجانب العقلي الذي يمكن أن يكون خادمًا لفهم هذه النصوص والدعوة للتفكر والتأمل في هذا 

الكون الفسيح. فأدلة وجود الله سبحانه وتعالى واضحة لمن تأملها، ولا تحتاج لكثرة بحث وطول نظر. لذلك 

يستدل على وجود الله ووحدانيته بما في هذا الكون من   في كتابه "طنين الطبيعة"  الجزري نرى الشيخ نور الله  

الكون ليدرك عظمة الله وقدرته على الإبداع   أصغر مخلوق إلى أكبره، التأمل والنظر في هذا  ويدعو إلى 

والخلق. بل لو نظر الإنسان إلى نفسه، فإنه من أكبر الأدلة على وجوده سبحانه وتعالى، كما يقول الله 

فأي مخلوق أو موجود يستطيع أن يخلق   .[21﴿وَفي أنَْـفُسِكُمْ أفََلَا تُـبْصِرُونَ﴾ ]الذاريات:  تبارك وتعالى:  

نفسه بهذه الصورة التي تم خلقه بها؟ فكيف يمكن لهؤلاء أن ينكروا وجود الله وقد أغفلوا الاعتماد على 

 هذين الدليلين؟ 

﴿لَوْ كَانَ فِيهِمَا آلِهةٌَ :  على وجود الله بدليل التمانع المشار في قوله تعالى  ء بوطانكما استدل علما

فلو كان لهذا العالم خالقان للحق   . [22:  لأنبياء]ا  يَصِفُونَ﴾ إِلاَّ اللَّهُ لفََسَدَتاَ فَسُبْحَانَ اللَّهِ رَبِّ الْعَرْشِ عَمَّا  

أو يختلفا فإن اتفقا فلا يمكن تجزء الفعل وإن اختلفا فيؤدي إلى   يتفقاالعجز بهما او بأحدهما كونهما إما أن  

 387. اجتماع النقيضين وهذا محال في حق الآلة

 

 . 112 ،اليقينياتكبرى  البوطي، - 387



 

253 
 

أما ما يذهب إليه أصحاب المبدأ الديالكتيكي من القول بقدم المادة والحركة، وأن ما في هذا الكون 

ما هو إلا مادة في حركة، وهذه المادة قيد الحركة لا يمكن أن تتحرك إلا في المكان والزمان، وأن الحركة 

 388. خاصية للمادة، وأن الكائنات الموجودة مترابطة ببعضها ترابطاً تاماً 

فقد وقف في وجه حججهم كل من الشيخ محمد نوري في كتابه "الردود على الشبهات"، والدكتور 

التوحيدية". حيث بينوا بطلان مصادرهم وأقوالهم، إذ البوطي في كتابيه "نقض أوهام الجدلية" و"المذاهب  

رأوا أن الشيء الذي لا يمكن أن يوجد إلا في مكان ما هو شيء محدود ومقيد، والعاجز لا يصلح لأن 

 يكون مبدأ للكون وخالقاً له. 

كما استدلوا على نفي ذلك بدليل بطلان الترجيح بدون مرجح، ورأوا أن الحركة والسكون هما من 

الأمور الطبيعية الممكنة للمادة، أي أنهما أمران يمكن أن يحدثا في المادة دون أي سبب خارجي. فما الذي 

يقبله العقل. وهذا حدث ورجح جانب الحركة على السكون؟ ومعلوم أن الترجيح بلا مرجح أمر باطل لا  

يعني أنه يلزم لهذا الكون، الذي كان في أصله قابلاً لكل من الوجود والعدم بحد سواء، قوة خارجة مؤثرة فيه 

خصصته ورجحت فيه جانب الوجود. ولا يمكن افتراض أنه وجد بذاته دون أي قوة خارجة عنه؛ وذلك 

 389رجح، وهو باطل. لأنه يستلزم فيه القول برجحان الشيء على شيء من غير م

ن أ هي في ذاتها جميع التغيرات والعمليات التي تحدث في الكون يعني  ةانجلز إن الحرك  ه يقولما ما  أ  

 390. الحركة هي التي تغير المادة

 

 . 29 ،(م1997 الطليعة،دار )بيروت: جورج الطرابيشي,  ترجمة، ،الجدليةألف باء المادية  ،فاسيلي بودوستيك - 388
 .79 ، اليقينياتكبرى  البوطي،؛ 83 ،السلفيةردود على الشبهات الديرشوي,  - 389
 .28 ،الجدلية, ألف باء المادية فاسيلي بودوستيك - 390



 

254 
 

ومن المعلوم عند الجميع   ،عليهم: أنكم بقولكم هذا تدعون أن المادة وحدها ليس لها أي عمل  فيرد

فكيف وصلتم إلى القول بأن الحركة هي التي   بالمادة، أن الحركة مجرد عرض لا وجود لها إلا إذا كانت قائمة  

المؤثر   إن حيث    ؛ الشيء في نفسه وهو باطل  ثيرأالحركة في المادة ت  تأثير من    أن يكون   ! لأنه يجب؟تغير المادة

ولكن هل يمكن له أن  ،نعم يمكن لذي الروح أن يغير وضعه  ،في الشيء لابد أن يكون خارجا عن الشيء

غير تخرى أن  لألى المواد ا إ   ة ضافزوت والفسفور والكبريت بالإيغير ذاته. هل يمكن لغاز الهيدروجين والآ

يذهب إليه   لا، كمانفسها إلى مواد أخرى؟  وهل يعني أن هذه المواد هي التي أوجدت الانسان؟ طبعاً  

 ، لتتكاثر  ةالديرشوي ويقول: إن الذي أوجد الانسان هو الذي أوجد هذه العناصر وركبها وأوجد فيها الحيا

 أردتإذا  و   الحياة؟ولكن هل يمكنه أن يوجد فيها    ة،نعم قد يمكن لعالم من العلماء أن يصطنع مادة كيميائي

بين الحمض المصطنع والحمض الذي خلقه الله تعالى وأوجد فيه الحياة   لى أقوال العلماء في الفرقإانظر  ف

 391لتعلم الفرق بينهما ولتعلم أن الحمض المصطنع هو غير قابل للتكاثر.

كما استدل علماء الجزيرة على ادعاء الماديين بأن هذا الكون، وتكوين المادة ووجودها في مكانها، 

 392.تم عن طريق المصادفة

مرهوناً بحدوث بعض المصادفات، فكيف نستطيع أن نفسر اضطرار    هذا الكون العظيم   فإذا كان 

كل الوقائع والحوادث إلى نهج طرق معينة ثابتة؟ أليس من الممكن وقوع شيء آخر نقيض لما وقع؟ أليس 

 من الممكن أن تصطدم النجوم ببعضها البعض وتحدث ما لم نتوقع؟

 

,  (2008دار الفكر, )بيروت:  ،المعاصرةالمذاهب التوحيدية والفلسفات  ؛ البوطي،84 ،الشبهاتردود على الديرشوي,  - 391
171. 
 .85 ،الشبهاتردود على , الديرشوي - 392



 

255 
 

بأي منطق أصبحت هذه النجوم والكواكب تتحرك بهذا النظام العجيب وبشكل منظم في هذا 

الكون اللامتناهي؟ وما هو المنطق الذي بواسطته حدثت تغيرات عجيبة أتاحت الفرصة لنشأة الحياة على 

فيا أيها الماديون، ما هو المنطق برأيكم في إيجاد مخلوق حي من مادة بدون حياة؟ هل   هذه الكرة الأرضية؟ 

تستطيعون أن تقدموا تفسيراً معقولًا لهذا؟ فكيف وجدت الحياة على سطح الأرض؟ ولماذا؟ وتحت أي 

 قانون تستأنف الحياة وجودها المدهش بهذا التسلسل؟

فأي صدفة تتيح وقوع هذه الإمكانات بهذا الترتيب المنظم، وهي استمرارها لآلاف السنين بحيث 

ليف جسم الانسان وما ألم يطرأ عليها أي تغير قد يخالف مصالح الإنسان؟ فلينظر الانسان جيداً الى ت

﴿لَخلَْقُ السَّمَاوَاتِ   إلى النظام الشمسي ليفهم معنى قوله تعالى:   ولينظر  ،المعقدةيجري فيه من العمليات  

  393. [57]غافر:   يَـعْلَمُونَ﴾وَالْأَرْضِ أَكْبَرُ مِنْ خَلْقِ النَّاسِ وَلَكِنَّ أَكْثَـرَ النَّاسِ لَا  

الذي الديرشوي    يطرحو  النووية،  في بطلان المصادفة مثالًا عن العالم البريطاني المختص بالفيزياء 

ابتكر وسيلة جديدة لتحطيم الذرات بدقة في المادة، وقرر أن يصنع مستعمرة فضائية مؤلفة من أسطوانة 

ها بحيث ميلاً، وتضم ثلاثة وديان، وتحتوي على كل ما يحتاج إليه الإنسان. وتكون كثافة هوائ  19طولها  

تسمح بتشكل سماء وسحب ومطر. فإذا أتم مشروعه وأرسله إلى الفضاء، وأصبح كوكباً يدور حول الأرض، 

فهل يصدق عاقل أن تلك المستعمرة قد تكونت بدون صانع ماهر، مع أنه لا يخلق شيئاً من مواده، وإنما 

فما من شك أن العالم سيقوم ويقعد بالثناء عليه. فإذا يصنعها من المواد التي أوجدها الله سبحانه وتعالى؟ 

لم يصدق عاقل أن تلك المستعمرة الصغيرة قد تكونت بدون صانع، فكيف يصدق المنكر أن هذا الكون 

الواسع الرائع قد تكون بدون صانع؟ وإذا استحق أونيل الثناء على صنع تلك المستعمرة، فكيف لا يستحق 

 

393   -  Yunus Cengiz, Muhammed Nurullah Seyda'nın Doğa Okuması- Taninu Tabi, 274 



 

256 
 

مثال سابق؟ بعلمه وبدون  الكون،  إبداع هذا  العبادة على  الم  الله  أن هذا  نفسه من صنع الله بتكر  كما 

ثم كان علقة   تعالى: "ألم يكن نطفة من مني يمنىسبحانه وتعالى، فمن الذي خلقه وخلق سواه؟ قال الله  

 394فخلق فسوى"، فإذن كيف ينكر المنكر وجود خالق للكون ولا يثني عليه؟ إنه لظالم كفار. 

فلو نظرت إلى هذا الكون العجيب ورأيت في تراكب   ؛فليجب على هذا أصحاب القول بالمصادفة

الدقيق الأجزاء   ، تطابقاً   ةذراته  مع  بالتعاون  معينة  غايات  إلى تحقيق  مندفعة  فيه  الصغيرة  الأجزاء  ورأيت 

 للإنسان من الجاذبية بحيث يمكن    امعين  املت في هذه الارض ستجد أن لها قدر أوكذلك لو ت  ،الأخرى

في تفاصيلها قائمة على أدق قوانين الرؤية   ها في عينك فستجد  تأملت العيش فيها في حياة منتظمة. ولو  

التناسق بين هذه المكونات التي تراها أمامك   ،التي لا يزال في حيرة في أمرها  ولو ذهبت تصف مظاهر 

لضاق العمر كله عن ذلك ولرجع إليك الفكر خاسئا من روعه التدبير العجيب حيث تسير كلها وفق نظام 

 . نسان ومصلحتهحيث يطوف الكل حول غايات رائعة ينتهي معظمها الى خدمة هذا الإ  ؛ مرتب لا يتخلف

ويبطل قول القائلين بأن هذا   ، الواضحة التي تشكل برهانا يقينا على وجود الله سبحانه وتعالى  الحقيقة هذه  

  395. الكون جاء صدفة

ولذلك لا عجب في أن ترى قائلًا منهم يقول إن كل ما تراه يحتمل أن يكون بمحض المصادفة؛ 

ويستدل على قوله بهذا المثال: بأننا لو نثرنا كمية كبيرة من الحروف على سطح فسيح لربما تتشكل منها 

شكل جزءًا من ديوان شعر، ولو تكررت هذه المحاولة فربما يحصل في كل مرة أو مرات تلك الحروف أن ت

تلك القصائد، ثم جزءًا آخر حتَّ يكتمل الديوان خلال الزمن الطويل ذاك. وينقل الدكتور البوطي عن 

 

 . 93 ،السلفيةردود على الشبهات  ،الديرشوي - 394
 .30, إثبات النبوةجيجك, ؛ 94,95, ردود على الشبهات السلفية الديرشوي, ؛ 12 ،الطبيعة طنين  سيدا،نور الله  - 395

 - Özervarlı, M. Sait, İsbât-I Vâcib, 495. 



 

257 
 

الأستاذ مصطفى صبري في كتابه "موقف العقل" تعقيبًا على هذا الكلام، فيرد عليهم بأن عدم الانتظام لا 

يتحول بنفسه إلى النظام ولو دام ألف ألف عام، بل يزيده الدوام تشوشًا وارتباكًا. ولا يجديهم نفعًا تصور 

قهم أن يفرضوا حفظ الجزء المتشكل احتمال تشكل جزء من قصائد الديوان في كل فترة؛ إذ لا يكون من ح

ونثر ما عداه في المرة الثانية حتَّ يشكل جزءًا آخر، وهكذا إلى أن يتم تشكيل القصائد كلها. بل يلزم أن 

يفرض في كل مرة نثر جميع الحروف المنثورة في المرة الأولى الشاملة لحروف الجزء المتشكل؛ فينفض في المرة 

الأولى، ولو لم تفرض هكذا لكان حفظ الأجزاء المتشكلة في أي مرة وحصر تكرار الثانية ما انتظم في المرة  

 396النثر في الباقي بعد تلك الأجزاء نظامًا مقصودًا، فيلزم خلاف المفروض الذي هو عدم القصد إلى النظام. 

وأخيراً، يجب القول إن فكرة الصدفة في هذا الكون المذهل أمر مستحيل بحد ذاته، فضلاً عن أن 

ينتج عنها نظام متقن. وحتَّ إذا افترضنا جدلاً وقوع صدفة واحدة، فهل يمكن لعقولنا أن تتقبل سلسلة 

الفوضى وغياب النظام، في حين أن الكون طويلة ومتتابعة من المصادفات؟ الميزة الأساسية للصدفة هي  

محكوم بنظام ثابت ودقيق تحكمه قوانين واضحة، فكيف يعُقل أن يكون مثل هذا النظام المستقر نتيجة  

 للصدفة؟ 

استدل بوطان   ولقد  محتاجين    علماء  غير  بسيطين  بدليلين  الخالق  وجود  الخصم إ على  قبول  لى 

وصفة تدل على   المؤثر،لمقدماتهما وهما العناية والاختراع أي أن كل اختراع يحتاج الى مخترع كأثر يدل على 

الدقيق في الكون وتناسب   به،الصانع وهذا امر بديهي لا مفر للخصم إلا بالاعتراف   النظام  فإن هذا 

وإن وحدة الصنع تدل   ،بل إلى قدرته ووحدانيته  ، فحسبشياء بعضها لبعض لا يحتاج الى مدبر ومنظم  الأ

لا من فقد عقله وأهوى إلى أذنيه وقال: إني إ الصانع وهذا أيضا أمر لا يمكن أن ينكره أحد    ةعلى أحدي

 

 .91 ،الكونيةكبرى اليقينيات  البوطي، - 396



 

258 
 

ويؤيد هذا الكلام الإمام الأشعري فيقول: "إن سأل سائل فقال: ما الدليل على أن للخلق صانعا   397. أصم 

صنعه ومدبرا دبره؟ قيل له: الدليل على ذلك أن الإنسان الذي هو في غاية الكمال والتمام، كان نطفة ثم 

ان تحول النطفة علقة ثم علقة، ثم لحما ودما وعظما، وعلمنا أنه لم ينقل نفسه من حال إلى حال، وإذا ك

مضغة، ثم لحما، ثم دما وعظما، أعظم في الأعجوبة، كان أولى أن يدل على صانع صنع النطفة ونقلها من 

- 58]الواقعة:    الْخاَلقُِونَ﴾أأَنَْـتُمْ تَخْلُقُونهَُ أمَْ نَحْنُ    ۝﴿أفََـرأَيَْـتُمْ مَا تُمنُْونَ    حال إلى حال، وقد قال الله تعالى:

 . فما استطاعوا أن يقولوا بحجة أنهم يخلقون ما يمنون   . [59

ويرد على القائلين بقدم النطفة بناء على افتراض سؤالهم "فإن قالوا فما يؤمنكم أن تكون النطفة  

والتأثير، ولا الانقلاب   الاعتمادلم تزل قديمة؟ قيل لهم: لو كان ذلك على ما ادعيتم لم يجز أن يلحقها  

وبذلك يتضح أن إنكار وجود الله تعالى ليس مجرد إنكار   398والتغيير؛ لأن القديم لا يجوز انتقاله وتغيره". 

لمسألة عقائدية فحسب، بل هو هدم للأساس الذي تقوم عليه الشريعة الإسلامية. ولهذا، كان الرد على 

 هذا الإنكار واجبًا لحفظ الإيمان وحماية العقيدة من التيارات الإلحادية الهدامة. 

 

المادة أزلية أبدية، والكون ليس له بداية ولا نهاية  ثانيا:  

تبنّت الفلسفة المادية القول بأزلية المادة وأبديتها، معتبرةً أن الكون لا بداية له ولا نهاية، وأن العلم 

الحديث يؤيد هذا التصور. وقد استند أنصار هذا الاتجاه إلى اتساع الكون الهائل، مؤكدين أن حدوده لا 

 

 .89 ،الشبهاتردود على الديرشوي,  - 397
-  Ehmed Nas  Mela Yusuf, Xulasa  ‘Eqîda Musulmanê Sunnî, 1992,4. 

-  Cengiz, Yunus Cengiz, Muhammed Nurullah Seyda'nın Doğa Okuması- Taninu,T 
Tabi, 274. 

, مطبعة مصر)القاهرة:  غرابة،تحقيق: حمودة  ،والبدعفي الرد على أهل الزيغ  اللمعاسماعيل، أبو الحسن على ابن  الأشعري، - 398
 . 1/17(, م1955



 

259 
 

يمكن قياسها بالوسائل التقليدية، بل عبر المسافات الضوئية. واستشهدوا برصد علماء الفلك لنجوم تقع 

على مسافات تقُدَّر بمليارات السنين الضوئية، مما اعتبروه دليلاً على لا محدودية الكون. وعند ظهور المادية 

رض لا تعدو أن تكون كحبة رمل الجدلية، شددت على أن العلم يؤكد صحة هذا الفهم، موضحةً أن الأ

في محيط كوني فسيح لا حدود له، وأن وحدة القياس المعتمدة أصبحت السنة الضوئية بدلًا من الكيلومتر. 

ولتوضيح ضخامة هذا الاتساع، أشاروا إلى أن الصاروخ الذي ينطلق بسرعة خمسين ألف كيلومتر في الساعة، 

نين ليصل إلى نجم يبعد مليار سنة ضوئية، مما يجعل تصور هذه قد يحتاج إلى بضعة آلاف من مليارات الس

 399المسافة أمراً بالغ الصعوبة. ومن ثم، اعتبروا أن ضخامة الكون واتساعه دليل على أنه لا حد له ولا نهاية. 

تناول علماء الجزيرة مناقشة المشكلات التي نتجت عن فكرة قِدم العالم أو حدوثه، كسلفهم وقد 

الأشاعرة، منتهجين منهجاً عقلياً مكّنهم من المحافظة على الأسس الدينية ومجابهة المحاولات الفلسفية التي 

لك السلاح نفسه الذي تحاول إثبات أزلية المادة وأبديتها، والتشكيك في حدوث الكون. استخدموا في ذ

تسلح به الفلاسفة، معتبرين أن القول بأزلية العالم والتشكيك في حدوثه هو تشكيك في القدرة الإلهية 

 400بأزلية المادة وقِدم العالم.   ةالقائل  تهموإرادته الحرة. فسنعرض هنا مناقشة علماء الجزيرة لأدل

: متَّ كانت ضخامة الشيء دليلًا بقولهم بوطان    علماءيتساءل    وفي إطار نقدهم لهذه الفرضية،

على اللامحدودية؟ فضخامة الشيء أو صغره أمر نسبي، فقد تراه كبيراً، لكن بالمقابل قد يراه غيرك صغيراً. 

المحدود، مهما كبر وبلغ حجمه، لن يكون دليلاً على اللامحدود؛ مثل أي جبل من الجبال، فمهما فالشيء  

كبر وزاد عدد ذراته، لن يشك أحد بأن هذا الجبل متناه  ومحدود. ويضرب لهم الدكتور البوطي مثالاً يشبه 

 

 . 44، أسس الفلسفة الماركسية؛ أفانا سييف، 33 ،الجدليةألف باء المادية بودوستيك, فاسيلي  - 399
400 -  Cengiz, Yunus Cengiz, Muhammed Nurullah Seyda'nın Doğa Okuması- Taninu,T 
Tabi, 274. 

 103 ،السلفيةردود على الشبهات الديرشوي،  -



 

260 
 

فكرهم في قياس أبعاد هذه المكونات والدهشة من اتساع آفاقها، بقصة مجموعة من النمل الصغير وهي 

تتعجب من ضخامة تلك الجبال واتساعها فيما بينها، حيث لا تكاد تستطيع النملة الواحدة أن تقطع 

النمل من  الجماعة  هذه  منطق  إن كان  فنقول:  السنين.  من  ملايين  بضعة  بعد  إلا  في   طرفيها  صحيحاً 

، من دون أي شك، أن منطق هؤلاء الماديين  الاستدلال على لا محدودية تلك السلسلة من الجبال، فإننا نقرُّ

 401في الاستدلال على لامحدودية الكون هو الآخر صحيح أيضاً.

من جهة أخرى، ترى المادية الجدلية أنه لو ثبت أن للكون بداية، لكان ذلك بمثابة خدش لمبادئ 

الديالكتيك التي ينبغي أن تبقى مصونة من كل نقض، ولاضطر الأمر إلى الإقرار بوجود خالق للكون، وهو 

  حيث يقول لينين:؛ ما تسعى المادية إلى تجنبه، وتحث على صرف الفكر عنه وعدم الالتفات إليه

لا يمكن في الفلسفة أن نتمسك بشكل حازم بوجهة نظر معادية لكل إيمانية وكل مثالية، وإذا لم "

واقعيين  ومكاناً  الزمان والمكان تعكس في مجرى تطورها زماناً  مفاهيم  بأن  نسلم بصورة واضحة وجازمة 

 402".موضوعياً وتقترب هنا، كما هو الأمر على العموم، من الحقيقة الموضوعية

من ينظر إلى هذا الدليل الذي يطرحه الديالكتيكيون على سرمدية المادة ويتفحصه، يتضح له أن 

وألّا يتفكر في أي شيء قد يؤدي إلى الهدف من ذلك ما هو إلا المحافظة على نظام الديالكتيك ومبادئه، 

الإيمان بوجود خالق لهذا الكون. وأن أي برهان، مهما يكن علمياً وواضحاً، فلن يؤُخذ ويُصدَّق به، بل 

 ويقول البوطي:  .يتحول إلى هباء إذا تبين أنه يؤيد فكرة الله

 

 .320، المعاصرةالمذاهب التوحيدية والفلسفات  البوطي،؛ 123 ،الجدليةنقض أوهام المادية  ،البوطي - 401
   .171 ،النقديالمادية والمذهب التجريبي  لينين، - 402



 

261 
 

إذا كان من حق الماديين المنكرين لوجود الخالق أن ينبذوا كل برهان علمي لا يؤيد إنكارهم هذا، "  

فلماذا لا يكون من حق الموقنين بوجود الخالق أن ينبذوا بدورهم كل برهان علمي لا يؤيد لهم هذا اليقين؟ 

 403؟ ومن أعطى هذه الصلاحية للماديين دون غيرهم 

وكان ممن استدل على بطلان التسلسل وعلى بداية هذا الكون وعدم أزليته الشيخ محمد نوري 

والدكتور البوطي. يؤكد العلماء أن الأزلية تقتضي وجود كائن مستغن  عن غيره، ولا يتأثر بأي عامل خارجي، 

ويستدلون على ذلك باستحالة تسلسل العلل إلى ما لا نهاية. يشرح هذا المفهوم باستخدام مثال الأصفار 

ورة له، إذ إن الصفر في ذاته  في الرياضيات، حيث لا يمكن للصفر أن يكتسب قيمة من أصفار أخرى مجا 

لا يحمل أي قيمة. لكن بمجرد وضع رقم ذو قيمة حقيقية بجانب الأصفار، تكتسب الأصفار قيمتها. 

يطبق الكاتب هذا التشبيه على المادة والطاقة في الكون، حيث يشير إلى أن كل عامل في الطبيعة يستمد 

عاقبة لا يمكن أن تكون أزلية أو مستقلة بذاتها، فهي تأثيره من عامل سابق عليه، ولكن هذه العوامل المت

 مثل الأصفار التي لا قيمة لها إلا بوجود قوة أولية. 

ويضيف أن التيار الكهربائي الذي يمر عبر الأسلاك، رغم ظهوره في كل جزء منها، لا يمكن أن 

المادة والطاقة، مهما تطورت أو يوجد إلا بفضل مولد يولد الطاقة ويبثها في التيار. بنفس الطريقة، فإن  

 .تأثرت بعوامل خارجية، لا يمكن أن توجد من تلقاء نفسها دون قوة أولية

يعترض العلماء على فكرة أزلية المادة التي يطرحها الديالكتيك أو النظريات الديناميكية، مشيرين 

إلى أن هذه الأفكار تقود إلى تسلسل لانهائي وهو أمر باطل. كما أن القوانين العلمية تؤكد أن الطاقة في 

ضية أن المادة والطاقة لن تدوما حالة تلاشي مستمر، وأن المادة ليست سوى وعاء لهذه الطاقة، مما يعزز فر 

 

 .127 ،الجدليةنقض أوهام المادية  ،البوطي - 403



 

262 
 

وحين نصل إلى هذه النتيجة لا بد أن هناك موجد لا يتصف بصفات تقتضي 404.وستنتهيان بالتلاشي

بن حزم على أن كل شيء في هذا اويؤكد    ،حدوثه هو الذي خلق هذا الكون وأوجده على هذا الشكل

الكون له بداية ونهاية حيث يقول: " كل شخص في هذا العالم وكل عرض وكل زمان كما أن له بداية فإنه 

من خلال ذلك يتبين لنا أن هذا الكون مخلوق وله بداية وأن هذه المادة التي تكون منها ف  405له نهاية" 

ويقول   محدث فهذا يدل على أن المادة حادث والحادث لا بد من    ؛ إلى غيرهاالكون تفتقر في وجودها  

الإمام الرازي: إذا ثبت حدوث أحد أجزاء هذا العالم ثبت الحدوث لكل جزء من أجزاء العالم؛ لوقوع 

التماثل بين أجزاء العالم والمتماثلات لها في الأحكام نفسها. وعندما نلاحظ التغيير الحاصل في الإنسان 

لتغير إلا دليل على الحدوث الذي هو كيف كان خلقه من نطفة ثم تغير إلى علقة ثم إلى مضغة؛ وما هذا ا

أنه لا بد له من إو   ، ذا ثبت التغير ثبت الحدوثإوجود العالم بعد عدمه، و  ذا تثبت الحدوث ثبت قطعاً 

يقول   ؛وبهذا يبطل قول الماديين الشيوعيين بأزلية المادة والكون   406.محدث أحدثه وأوجده بعد أن لم يكن

أدوين فاست وهو عالم من علماء الطبيعة: عندما تحاول عقولنا المحدودة أن ترتد إلى الوراء وتبحث عن 

بأن لهذا الكون بداية ولحظة معينة نشأت فيها الذرات  تاريخ الصفر في هذا الكون نجدها تسلم ضمناً 

   407الدقيقة التي تتألف منها مادة هذا الكون. 

بعد سرد أقوال وآراء علماء منطقة الجزيرة الذين ينتسبون للمذهب الأشعري، وكذلك آراء الأشاعرة 

هي حادثة، والحادث لا بد له من محدث، والحادث  أنفسهم، ثبت أن للمادة بداية كما أن لها نهاية، فإذاً 

 

 . 103, , ردود على الشبهات السلفيةالديرشوي؛ 123 ،الجدليةنقض أوهام المادية  البوطي، - 404
 . 1/14 ،والنحلالفصل في الملل والأهواء  حزم،ابن  - 405
 .27/221 ،الغيب مفاتيح  الرازي،فخر الدين محمد بن عمر التميمي  الرازي، - 406
جامعة  )السعودية: الدعوة،كلية   الدكتوراه،وهي رسالة مقدمة لنيل درجة  ،والماديةغاية الكون بين الإسلام نجاة موسى الذيب،  - 407
 .280, (هـ1423 القرى،أم 



 

263 
 

ركن  آخر من أركان الفلسفة كما هو معلوم لا يستطيع أن يخلق. وعلى هذا الأساس يتضح لنا بطلان  

 المادية الجدلية التي اعتمد عليها الشيوعيون في تفسيرهم لهذا الكون. 

 

المادة أصل الحياة وأساس الوجودثالثا :    

الوحيد في هذا  المادة هي أساس كل شيء وكل موجود، وهي الوجود  المادية أن  الشيوعية  ترى 

الكون، وليس وراءها شيء آخر، وليس هناك شيء اسمه الروح مستقلة عن المادة. وللمادة صفات معينة 

لعواطف، ترُجع في كالكتلة، واللون، والحجم. وحتَّ الظواهر التي تبدو وكأنها غير مادية، كالفكر والإرادة وا

الحقيقة إلى المادة؛ لأنها نتاج عضو مادي وهو المخ. ويذكر إنجلز هذا المعنى في قوله: "شعورنا وفكرنا ليسا 

    408سوى نتاج عضوي مادي جسدي، هو الدماغ." 

ثم الفكر ومن  المادة    وفالأول ه  ؛فمن خلال هذا يتبين لنا أن المادة سابقة في الوجود على الفكر

فهذا يعني أن المادة هي الأصل والمصدر لكل شيء من الإحساسات والإدراك   ؛وهو من نتاج وثمرات الدماغ

 والتصور. 

وقد وقف علماء جزيرة بوطان موقفاً قوياً معارضاً لما عليه المادية من تقديسهم للمادة، وحاولوا 

ومحمد   البوطي، تفنيد وبطلان أقوالهم بأدلة عقلية علمية، ولعل من أبرز هؤلاء العلماء محمد سعيد رمضان  

 نوري الديرشوي، فقد حذرا الناس من أفكار المادية التي باتت تنتشر هنا وهناك في بلاد المسلمين. 

أي دليل   على ساسها ما هي إلا دعوى مجردة لا تستند  أإن دعواهم بأن المادة هي أصل الحياة و 

وما الذي   ؟والروح من نتاج المادة  علمي، كما أنها مخالفة للعلم والعقل معاً، فكيف يمكن أن يكون الفكر 

 

 .319 (،م2004  الأمير،مطبعة )طنطا:  الإسلامي،دار الكتاب  ،فلسفتنا ،الصدر محمد باقر - 408



 

264 
 

يقول الله تعالى:   ؟وكيف تنشأ الحياة من مادة وهي لا حياة فيها  ؟ ه المادية من أدلة وبراهين على ذلكتقدم

وَالنـَّوَىَٰ   الحَْبِّ  فاَلِقُ  اللَّهَ  الحَْيِّ    ۖ  ﴿إِنَّ  مِنَ  الْمَيِّتَ  وَيُخْرجُِ  الْمَيِّتِ  مِنَ  الحَْيَّ  اللَّهُ    ۖ  يُخْرجُِ  لِكُمُ  فأََنىََّٰ   ۖ  ذََٰ

بخروج الحياة  ءدعا اوإن أي  ؛فهذا إعلان من الخالق بأنه أخرج الحي من الميت .[95تُـؤْفَكُونَ﴾ ]الأنعام: 

لاستحالة كون   ؛مناف للعقل والعلم في آن واحد  ادعاء   من اللاحياة بفعل الطبيعة أو أي شيء آخر هو

فمع أن المادة وجدت قبل الإنسان، لكن هذا لا يعني أن الروح   ؛ المادة مصدر الحياة لخلوها من الحياة

 الإنسانية هي طاقة مادية ومتطورة. 

والجواب على ذلك نتركه   سرّها؟ ويرد عليهم البوطي فيقول: فلنسأل عن أصل هذه الحياة وما  

للعلم، حيث قرر أن أمر هذه الحياة وسرّها ما زال غير معلوم، وأن هذا السر أبعد من أن يكون مجرد ظواهر 

طبيعية وكيميائية خاصة. فلنذكرهم بالمؤتمر الذي تم عقده في نيويورك؛ حيث اجتمع ستة أئمة من أئمة 

يهم الروسي أستاذ الكيمياء الحيوية بأكاديمية العلوم السوفيتية  علماء الحياة في كل من الشرق والغرب، وكان ف

م على طاولة مستديرة، للوصول ولفهم شيء عن أصل هذه 1959"ألكسندر إيفانوفيتش أوبارين، عام  

 الحياة ونشأتها على هذه الأرض. 

وفي نهاية الاجتماع اتفق المؤتمرون بالإجماع: على أن أمر الحياة ما زال مجهولاً، ولم يستطع العلم أن 

وتناقلت وكالات الأنباء العالمية، وكذلك وكالة الأنباء السوفيتية "تاس"  409يصل إلى أصل الحياة حتَّ الآن.

نفسه: العام  أن بحث حوالي سبع   في  بعد  الحيوية في روسيا  الكيمياء  رئيس معهد  أوبارين  ألكسندر  إنّ 

وثلاثين سنة في أصل الروح والحياة عما إذا كان ممكناً عن طريق تفاعل كيميائي إيجاد الخلية الأولى، لكن 

 

 .92 ،الماركسيتهافت الفكر  البهي،محمد ؛ 98 ،نقض أوهام المادية الجدلية البوطي، - 409



 

265 
 

بعد البحث والتحقيق توصل إلى النتيجة التالية: "إن الحياة لا يمكن أن تبدأ من العدم، أو أن تتوالد من 

 410التفاعل الكيميائي والتوالد الذاتي، وأن العلم لا يمكن أن يخوض فيما وراء حدود المادة". 

كما -أليس من حق أي شخص أن يسأل أئمة الشيوعية هذا السؤال: إذا كان ليس بمقدور العلم  

معرفة أصل هذه الحياة وسرها، فأنتم كيف عرفتم ذلك؟! فإذا لم يستندوا على العلم؛   - ذهب إليه المؤتمرون

دام أنكم تدعون ألا يحكم على ذلك بأن الجهـل هـو الذي أرشدهم إلى هذا الحكم؟ يقول الديرشوي: ما 

أن مبدأكم مبني على العلم؛ فأي علم هذا الذي تستندون إليه؟! إذاً فالحق أن يسمى مبدؤكم "المادية 

 411الجهلية" وألا يسمى "المادية الجدلية". 

لو صحّت مقولة الماديين بأن المادة هي أصل الحياة وينبوع الروح، لحكم العقل على استطاعة 

الإنسان على فهـم الـروح وعناصرها من قبل فهم المادة وجزئياتها؛ لأن العقل يقضي بأن الذي عرف الأصل 

 الأصل، ن إدراك ومعرفة  لا بد أن يعرف الفرع من باب أولى؛ ولأن إدراك ومعرفة الفرع أسهل على الإنسان م

فهذا يدل   - كما ذهب إليه المؤتمرون وقرره العلم   –فاليوم إذا كان الإنسان لا يدرك شيئاً عن أصل الحياة  

ودل   412. على أن الروح ليست فرعاً للمادة كما يدعي أرباب الشيوعية، بل إن المادة هي من فروع الروح

وَمَا أوُتيِتُم مِّنَ الْعِلْمِ  ۖ  قُلِ الرُّوحُ مِنْ أمَْرِ رَبيِّ  ۖ  ﴿وَيَسْألَُونَكَ عَنِ الرُّوحِ    على ذلك صريح قول الله تعالى:

  .[85إِلاَّ قلَِيلًا﴾ ]الإسراء:  

وكذلك كيف يقولون إن الفكر نتاج المادة وقد أثبت العلم أن الإنسان يستطيع بفكره أن يصل 

فإن دل هذا على شيء فإنما يدل على أن في الإنسان شيئاً يعلو مكونات   متعددة،بالمادة إلى اشكال وصور  

 

 .82 ،الكونيةكبرى اليقينيات  البوطي، - 410
 .96, ردود على الشبهاتالديرشوي,  - 411
 . 320 ،المعاصرةالمذاهب التوحيدية والفلسفات  ،البوطي؛ 100-99 ،الجدليةنقض أوهام المادية  البوطي، - 412



 

266 
 

وهو العقل الذي يستطيع الإنسان به أن يخضع المادة ويكيفها كما يريد، ومما لا شك فيه أن هذا   المادة،

أن الشيوعيين يقلبون   من ذلك  يدل على قدرة الخالق للفكر والمادة وكل موجود في هذا الكون، ويتبين

 413الحقائق.

يستحيل علينا أن "  تشارلز آرنست" عالم الأحياء والنبات الألماني عندما قال:   ل صدق "رسولقد   

اتخذت صورتها إلا إذا سلمنا عن طريق العقل والمنطق أن نفسِّر كيف بدأت الخلية الحية حركتها، وكيف  

 414."وراء ذلك قوة الله وحكمته وتدبيره

وأمام هذه الردود ووفق معطيات أدلتهم، وما أثبته العلم يتبين بطلان هذا القول الذي طالما يتغنى 

به الشيوعيون الماديون؛ فهو يعتبر أهم ركن من أركانهم، وبهذا تبطل فلسفتهم التي اعتمدوها وبنوا عليها؛ 

 باطل لا يكون إلا باطلاً.  لأنه ببطلان هذا الركن تبطل باقي الأركان من باب أولى؛ فما قام على  

 

من العلمانية   بوطانموقف علماء  المبحث الثالث:    

يتناول هذا المبحث موقف علماء بوطان من العلمانية، موضحًا مفهوم العلمانية وأثرها السلبي على 

المجتمع في الجزيرة. كما يسلط الضوء على كيفية تصدي العلماء لهذه الفكرة وتأكيدهم على ضرورة الحفاظ 

 طرحتها العلمانية.على القيم الدينية والتقاليد الإسلامية في مواجهة التحديات الفكرية التي 

 

 

 . 275 ،والماديةغاية الكون بين الإسلام  الذيب،نجاة موسى  - 413
 . الماركسيةنقض أوهام الشيوعية  الرقب،. نقلاً من دكتور صالح حسين 92-90 ،تهافت الفكر الماركسي البهي،محمد  - 414

https://www.drsregeb.com/index.php?action=detail&id=131 



 

267 
 

مفهوم العلمانية  : ولالمطلب الأ  

تاريخية ودينية واجتماعية معقدة، حيث سعت للتعامل نشأت العلمانية في الغرب نتيجة ظروف  

 مع المشاكل التي واجهها الغرب المسيحي. هذه السياقات أفضت إلى بروز العلمانية كحل لتلك التحديات.

عتقد كان مختلفاً تماماً عن السياق الغربي المسيحي. وهذا يثير  أولكن الوضع في الدول الإسلامية  

سؤالاً مهماً: لماذا ظهرت العلمانية في الشرق الإسلامي رغم أن الظروف الفكرية والتاريخية لا تدعم استيراد 

 .التجربة الغربية وتطبيقها في العالم الإسلامي؟ وهل الدول الإسلامية بحاجة إلى العلمانية

في الواقع، إن المسلمين ليسوا بحاجة إلى العلمانية، ومع ذلك، فقد انتشرت العلمانية في بلدانهم 

بشكل قوي، بفضل دعم الذين جندوا عملاء محليين لنشرها، سواء بالتحايل أو بالقوة. ويتضح أن هؤلاء 

لغربي، فضلوا تفسيراً حداثياً السياسيين الذين يسيطرون على إدارة الدولة، والمثقفين الذين تلقوا التعليم ا

للإسلام أو حاولوا إنتاج سياسة تدور حول محور العلمانية والقومية. وأجبروا المسلمين على قبول اللادينية  

وربوّا أجيالهم عليها، حتَّ أصبحت العلمانية واقعاً مسلّماً به في كثير من البلدان، وصارت ثلة من أبناء 

باً ومعتقداً، مع تظاهر البعض بالالتزام بالدين، علماً أن طبيعة العلمنة لا المسلمين لا يعرفون غيرها مذه

 415توافق طبيعة الإسلام في شيء.

اعتمدت   التي تحولت إلى دولة علمانية، حيث  تركيا،  الأمثلة على ذلك  أبرز  يقول   - من  كما 

التفسير الفرنسي للعلمانية في جانبيها النظري والتطبيقي، على أنها معادية   - الكاتب التركي زاهد كول  

 

415     Talip Küçükcan, İslâm Dünyasında Laiklik, (Ankara: Tdv İslâm Ansiklopedisi, 2003), 
27/62. 

 .29 ،(2020, 2ط الروضة،دار ) ،رحمة الإسلام ،محمد خليل ،جيجك -    



 

268 
 

للدين ولكل مظاهر الحياة الدينية. وقد أسقطت الخلافة الإسلامية، واستبدلت الدستور الإسلامي بقوانين 

   416وضعية مستمدة من الغرب، مما أدى إلى تفكك وحدة المسلمين وفقدانهم لرابطتهم الجامعة.

إحدى أنجح الخطط التي اعتمدها زعماء الغرب كانت التلاعب بالمسلمين لتوجيه صراعهم نحو 

بعضهم البعض، بدلًا من المواجهة المباشرة بجيوش وآلات حربية. اختاروا شن حرب فكرية على الإسلام، 

براقة   أبدعوا في إطلاق شعارات  المسلمين.  تثير حفيظة  الثقافي بطرق لا  الغزو  أنشطة مستخدمين  على 

بمسميات   أعمالهم  مغلفين  الإسلامية،  الدول  في  والمنصرين   ، واجتماعية  ،وثقافية  ،إنسانيةالعلمانيين 

واقتصادية. هذه المساعدات الظاهرة بالرحمة كانت في حقيقتها تهدف إلى تدمير الإسلام والمسلمين من 

 417الداخل. 

وفي المقابل، إذا نظرنا إلى الذين تسببوا في نشر العلمانية في تركيا، وكما يرون، فإن الدولة العلمانية 

ليست دولة ترفض الدين أو تعارضه، بل هي دولة لا تسمح بممارسة الضغط على الناس باسم الدين. في 

مها، وهي دولة ليست مجبرة على الدولة العلمانية، يكون الدين مسألة شخصية تتعلق بالحياة الخاصة وتنظي

للقواعد الدينية. نعم، هم يرون أن الدين والدولة منفصلان عن بعضهما، لكن هذا   تنظيم نفسها وفقاً 

. العلمانية تعني حرية الدين والضمير، وفي نفس الوقت هي الضمانة لحرية  التعريف في نظرهم غير كاف 

على مسافة متساوية من جميع شرائح المجتمع. والأهم من الدين والضمير. بمعنى أن الدولة يجب أن تقف  

 

زاهد    -416  الخمر    كول،محمد  منع  وضوابط  المعاصرة  التركية  برس,    نموذجا ،العلمانية  ترك            .2016موقع 
https://turkpress.com.tr/node/19505  

- Baz, İbrahim, Cumhuriyetin İlk Yıllarında Irak ve Suriye’ye Göçen Cizreli Alim 

 ve Sufiler, Bilim Düşünce ve Sanatta, 243. 
 . 323، المعاصرةالمذاهب التوحيدية والفلسفات  البوطي، - 

 . 705 الذهبية،المكتبة العصرية  ،المجتمعاتالمذاهب الفكرية المعاصرة ودورها في  ،عليغالب بن  عواجي، - 417

https://turkpress.com.tr/node/19505


 

269 
 

ذلك أن القوانين في الدولة العلمانية تستند إلى المعطيات القانونية الحديثة، ويكون المرجع هو القانون الوضعي 

 418وليس أي مصدر آخر مثل الدين.

 ؟ فهل حقاً أنه لا منافاة بين العلمانية والدين كما يدعون 

.  ةالجهل بالحقائق أو نتيجة لأغراض مبيّتكثيراً ما يتم خلط المفاهيم المتعلقة بالعلمانية، إما بسبب  

ومن الغريب حقًا، عند النظر إلى أفعال العلمانيين هنا وهناك، أنهم يتفاخرون بمعاداة الدين ويسعون إلى 

وفي الطرف الآخر هناك من   فصل الدين عن الدولة، بل ويسعون إلى إذابة المجتمعات في بوتقة اللادينية.

يحاول تبرير ذلك بزعم التوافق بين العلمانية والدين بحجة أن كلاهما يشجعان على نبذ التخلف، والاهتمام 

بالعلم والاكتشافات، والدعوة إلى الحرية. يدّعون أن العلمانية تخدم الجوانب الإنسانية بينما يخدم الدين 

 419الجوانب الإلهية.

الدين والعلمانية في  العلمانية نشأت في الأصل بسبب الصراعات الكبيرة بين  لكن الحقيقة أن 

فلو لم يكن هناك تناقض بين الدين والعلمانية، لما نشأت هذه الخصومة. الدين الصحيح يدعو   420الغرب.

إلى نبذ التخلف والأخذ بالعلم والمعرفة، ولكنه لا يجعل هذه الأمور بديلًا عن الالتزام بالتعاليم الربانية ولا 

د ومحاربة الدين علنًا، وهو ما تقوم يستغني عنها. كما أن الدين يحكم على من يعتقد ببديل عن الله بالإلحا

 به العلمانية برفضها للدين. 

الدين الصحيح لا يفصل بين السياسة وتطبيق شرع الله، ولا يجعل التدين قضية    أن ويرى البوطي  

شخصية مزاجية، ولا يبيح الاختلاط أو السفور أو الحرب على القيم والأخلاق. أما العلمانية فقد قامت 

 

418  - İhsan Tayhani, Türkiye Cumhuriyeti’nin Temeli: Laiklik, 43/520. 
419  - Küçükcan, İslâm Dünyasında Laiklik, 62. 

 . 320 ،المعاصرةالمذاهب التوحيدية والفلسفات  البوطي، - 420



 

270 
 

أساسًا على فصل الدين عن الحياة العامة وإباحة الشهوات بكل أشكالها. لذا، لا يمكن أن يكون هناك 

 وفاق بينهما. 

لا يسمح لأي شخص بأن يشرعّ و   يحتوي على مبادئ الأحكام التي تضبط شؤون الدولة   الدين

الله. وهذا ما يتعارض مع العلمانية. التوافق بين  للناس بدلاً من الله، ولا يجيز لهم التحاكم إلى غير شرع  

 421شيئين في بعض الجوانب لا يعني بالضرورة أنهما متماثلان. 

لقد نشأت العلمانية منذ البداية على أساس محاربة الدين وعدم التحاكم إليه، وعلى الخضوع لغير 

الله تعالى، سواءً كان ذلك للطبيعة أو لعبادة بعضهم البعض بعد أن ابتعدوا عن الدين وعن الخضوع لرب 

، وقدموا كل ما يقرره هؤلاء، العالمين. لقد أشركوا مع الله فئة من البشر يسمونهم بالمشرعين أو القانونيين

ونفروا عن ذكر الشريعة الإلهية والرسل والرسالات. يزعمون أن هذه التعاليم لا تقدم الحلول الناجحة التي 

اخترعوها بأنفسهم، متجاهلين الفوضى الفكرية والأخلاقية والاقتصادية التي تعيشها المجتمعات العلمانية 

كما قال الله تعالى: ﴿وَلَوْ كَانَ مِنْ عِندِ غَيْرِ اللَّهِ   422يدعون إليه بالأمس.  اليوم، والتي تتناقض مع ما كانوا

 423لَوَجَدُوا فِيهِ اخْتِلَافاً كَثِيراً﴾.

ولعل البعض يعتقد أن العلمانية لا تحارب الدين بناءً على ملاحظتهم أن العلمانيين لا يتعرضون 

لسائر أهل العبادات كما يفعل النظام الشيوعي. ولكن يجب أن نفهم أن أساس العلمانية لا ديني، وقد 

راض معينة قبل الانتقال يكون تركهم لأهل العبادات مجرد خطة مؤقتة أو فترة زمنية محدودة، بهدف تحقيق أغ

 424. إلى محاربة الدين بشكل أعمق

 

 . 322 ،المعاصرةالمذاهب التوحيدية والفلسفات  البوطي، - 421

 . 320 ،المعاصرةالمذاهب التوحيدية والفلسفات  ،البوطي - 422
 . 82سورة النساء/   -423
 .687، المجتمعاتالمذاهب الفكرية المعاصرة ودورها في  ،عليغالب بن  عواجي، - 424



 

271 
 

 

العلمانية وأثرها على جزيرة بوطان  :المطلب الثاني  

هجرة العلماء والشيوخ ونزوحهم من أراضيهم   :أولا    

خلال فترة الدولة العثمانية، كان أقوى عامل يضمن ولاء المسلمين غير الأتراك للدولة هو الوحدة 

الدينية وحرية تعلم الدين وممارسته. لذلك، كان السبب الأهم للهجرة هو التغيير في النظرة الدينية للدولة 

 اضطروا للهجرة.   اوكذلك ملاحقتهم ممالجديدة،  

العلماء  جميع  وتصورات  آراء  الديني، كانت  بالمجال  المتعلقة  الجديدة  الدولة  سياسات  بخصوص 

العامل الأهم الذي سهل حدوث المزيد  إن  :والمتصوفين الذين يعيشون في الأناضول متشابهة. يمكن القول 

من الهجرات في جنوب شرق البلاد هو الخيال في رسم الحدود مع العراق وسوريا، والروابط الثقافية المشتركة 

 وحتَّ الروابط العائلية الموجودة بين السكان. 

 

الاختلاف في الدراسة والتعليم ثانيا :    

واختلف بعد تأسيس الجمهورية في جزيرة بوطان  أثرت العلمانية بشكل كبير على نظام التعليم  

مع تطبيق العلمانية، تم إغلاق المدارس والتكايا وإقرار قانون توحيد التعليم، وتحويل النظام التعليمي فالتركية.  

إلى نموذج علماني شامل، يركز على العلوم الحديثة والمعارف الغربية. قدمت المدارس العلمانية الجديدة موارد 

ال  التعليم  بين  فجوة كبيرة  برزت  حيث  متقدمة،  تعليمية  في كافة ومناهج  تجلت  الحديث،  والتعليم  ديني 

الجوانب الأكاديمية، من أماكن الدراسة وهيئة الطلاب إلى وسائل التعلم ومظهر المدرسين وما إلى ذلك.  

رج كأمر ضروري مما لا شك فيه أن هذه الفوارق كانت تهدف إلى الحط وكذلك فتح أبواب الدراسة في الخا



 

272 
 

يتأثر  البعض  نتيجة لذلك، بدأ  العلماني الحديث  التعليم  الديني وأهله، وترفع من شأن  التعليم  قيمة  من 

بالثقافة الغربية في كل جانب من حياتهم، وينظر إلى الماضي الإسلامي بعين الاحتقار، متأثرين بتلك المدارس 

 425لمين.التي أنُشئت لتعليم القوانين الغربية في كافة أنحاء بلدان المس

مع أن هذه المدارس بدأت في تطوير نفسها بما يتناسب مع روح العصر في العديد من المجالات؛ 

مثل دراسة الأوضاع التي كانت فيه، ومراجعة مناهجها، وتحسين الوضع المادي والمعماري لهذه المؤسسات 

وعملت على ضبط وتنسيق واتخاذ بعض القرارات المهمة التي   التعليمية، والاستفادة من تكنولوجيا العصر 

إلا أن هذه المدارس أغلقت كونها كانت تعُرف من وجهة نظري 426رأوها تخدم متانة هذه المدارس وجودتها. 

بتقديم تعليم يركز على القيم الإسلامية والأخلاقية. فأدى هذا التحول إلى تباين كبير في القيم والمفاهيم بين 

كانت تعززها المدارس القديمة.   والدينية التيالأجيال، حيث فقدت المجتمعات المحلية جزءًا من هويتها الثقافية  

لقد أثرت هذه السياسة على النسيج الاجتماعي والثقافي في جزيرة بوطان، حيث كانت المدارس التقليدية 

العالم  الذين أثروا في  العلماء والمخترعين  جزءًا لا يتجزأ من حياة المجتمع وأسهمت في تنشئة أجيال من 

لعلماء أبو العز الجزري، الذي يعُتبر واحداً من أعظم المخترعين الإسلامي بشكل كبير. ومن بين هؤلاء ا

التاريخ الإسلامي. اشتهر الجزري الثاني بابتكاراته واختراعاته في مجال الهندسة الميكانيكية،    في  والمكتشفين

 427وقد ترك بصمة لا تُمحى في سجل العلوم والتكنولوجيا. 

 

 

 . 125 ،العلمانيةالإسلاميون وتركيا  ،درويشهدى   - 425
426    -  Mehmet Tahir Pekim, Kürtçe Tefsir Ve Meal Bağlaminda Mela Muhammed 
Şoşiki’nin“Nura Qelban”, 20. 

 المهندس الميكانيكي والكيمياوي والمخترع العالم, الكلية التربوية المفتوحة, مركز نينوى,  إسماعيل،كوكب   النعيم،  - 427
Uluslararası Bilim Düşünce ve Sanatta Cizre Sempozyumu Bildirileri, ed. M. Nesim Doru 

(Şırnak: Şırnak Üniversitesi, 2012), 



 

273 
 

اللغة العربية ثالثا : معاداة    

حيث   الإسلامي،  التراث  من  يتجزأ  لا  جزءاً  العربية  اللغة  والعلوم   إنها تعتبر  الكريم  القرآن  لغة 

الإسلامية. ومع تأسيس جمهورية تركيا الحديثة، كان هناك توجه قوي نحو العلمانية، مما أثر بشكل كبير 

 . على استخدام اللغة العربية. في هذا السياق، يمكن ملاحظة عدة خطوات هامة

 استبدال الحروف العربية بالحروف اللاتينية  -أ

، تم استبدال الحروف العربية بالحروف اللاتينية في تركيا، مما كان ينُظر إليه على أنه 1928في عام  

هذا التحول اللغوي لم يكن مجرد تغيير في   428خطوة تهدف إلى تقليص تأثير الإسلام في الحياة اليومية. 

طريقة الكتابة، بل كان يعُتبر من قبل الكثيرين بمثابة محاولة للابتعاد عن التراث الإسلامي، حيث كانت 

 429اللغة العربية تُستخدم في الكتابة الدينية والعلمية. 

 تأثير على التعليم الديني  -ب

، تم إغلاق العديد من المدارس الدينية )المدارس( 1924مع تطبيق قانون توحيد التعليم في عام  

اللغة العربية لتعليم العلوم   430والتكايا )الزوايا الصوفية(.  كانت هذه المؤسسات تعتمد بشكل كبير على 

الإسلامية، وإغلاقها أدى إلى تراجع تدريس اللغة العربية وفقدان جيل من العلماء والمتعلمين الذين كانوا 

 يعتمدون على هذه اللغة. 

 تأثير على لغة أبناء المنطقة    -ج

 

428    -  Baz, İbrahim, Cumhuriyetin İlk Yıllarında Irak Ve Suriye’ye Göçen Cizreli Alim Ve 
Sufiler, 244. 

 . 128 ،العلمانيةالإسلاميون وتركيا  درويش،هدى  - 429
430  - Baz, Cumhuriyetin İlk Yıllarında Irak Ve Suriye’ye Göçen Cizreli Alim Ve 
Sufiler, 243. 



 

274 
 

لم يكن التأثير مقتصراً على اللغة العربية فقط، بل امتد إلى اللغة الكردية التي كانت تُكتب أيضاً 

بالحروف العربية. استبدال الحروف أثر على اللغة الكردية المكتوبة، مما أدى إلى تراجع استخدام اللغة العربية 

 كذلك.   الأكرادبين  

اللغة العربية في تركيا جزءاً من جهد أكبر لتقليص تأثير الدين بإجمال، كان الهجوم العلماني على  

الإسلامي في الحياة العامة والتعليم والثقافة. هذا التحول أثر بشكل كبير على الهوية الثقافية والدينية للمجتمع 

 التركي، ولا تزال آثاره ملموسة حتَّ اليوم. 

 تغيير الاذان إلى اللغة التركية  -ح

وهذا   431ومن الخطوات التي اتخذتها العلمانية التركية هي تغيير لغة الأذان من العربية إلى التركية  

فيه أن هذا التغيير جزءًا من جهود العلمانيين لتأسيس هوية وطنية علمانية حديثة، ومحاولة فصله   كلا شمما  

 الدين عن الدولة في مجتمع كان الدين فيه يلعب دوراً محورياً. 

 

القيود على الممارسات الدينية والتغييرات الاجتماعية رابعا :    

هذه  بين  من  الاجتماعية.  والحياة  الدينية  الشعائر  ممارسة  على  أثرت  جذرية  تغييرات  شهدت 

م وفرض 1925التغييرات، ظهور قادة العلمانية مرتديين القبعات أمام الجمهور في مدينة قسطمولو عام  

الملابس التقليدية   قوانين تجبر الرجال على ارتداء هذه القبعات الأوروبية الحديثة، وحظر ارتداء بعض أنواع

واعتبروا أن الملابس والمظهر جزءًا من موضوع الحضارة والعلمنة،   والطربوش،للرجال مثل السراويل التقليدية  

 

431  - Baz, Cumhuriyetin İlk Yıllarında Irak Ve Suriye’ye Göçen Cizreli Alim Ve Sufiler, 
244. 

 .131 ،العلمانية الإسلاميون وتركيا  درويش،هدى  -



 

275 
 

بالإضافة إلى ذلك،  432وهي علامة فارقة في السعي نحو خلق فرد عصري، مجتمع عصري، ودولة عصرية. 

الانتخاب وحثهن على خلع  النساء حق  المجتمع، حيث منح  وتعزيز مكانتها في  المرأة  الدعوة إلى تحرير 

 433الحجاب التقليدي. ويجب على النساء إظهار وجوههن للعالم" و"ينبغي عليهن رؤية العالم بأنفسهن"

كانت هذه التغييرات جزءًا من رؤية لتحويل تركيا إلى دولة علمانية حديثة، تسعى لتقليد الغرب 

في مظاهره الحضارية. وكانت هذه التغييرات تهدف إلى قطع الروابط مع العادات والتقاليد الإسلامية القديمة، 

ورأى في ارتداء الملابس الأوروبية رمزاً للحداثة والانفتاح   العلمانية، والدفع نحو مجتمع جديد يستند إلى القيم  

على العالم. هذه التغييرات لم تكن مجرد تعديل في المظهر الخارجي، بل كانت تعبر عن تحول عميق في الهوية 

 434الثقافية والاجتماعية للمجتمع. 

العلماني محلها، تم  النظام  السياسي في تركيا، وإلغاء الخلافة الإسلامية وحلول  النظام  بعد تغيير 

الدولة   لرموز  والتعرض  والتكايا،  الدينية  المدارس  الدين إغلاق  تأثير  تقليص  إلى  ذلك  أدى  الإسلامية. 

الإسلامي والعلماء في الحياة العامة والتعليم والثقافة. أثرّ هذا التحول بشكل كبير على الهوية الثقافية والدينية 

للمجتمع، وتسبب في تعقيدات وفوضى عامة في المنطقة.. نتيجة لهذه الاضطرابات وعدم الاستقرار، هاجر 

فيه أن ذلك أثرت على   ك لا شالعلماء والصوفية والعديد من الشخصيات البارزة في المنطقة ومما    الكثير من 

 . ملموسة حتَّ اليوم  الآثار   تزال هذه عقيدة وهوية أبناء المنطقة ولا  

 

 

432 - Tayhani, Türkiye Cumhuriyeti’nin Temeli: Laiklik, 525. 

 . 100 ،العلمانيةالإسلاميون وتركيا  ،درويشهدى  - 433
 دويتشه الإذاعة الدولية لألمانيا إلى العالم الخارجي.  ،الإسلاميةبين العلمانية والعقيدة  تركياسمير مطر،  - 434



 

276 
 

يزيدية موقف علماء بوطان من الإ:  رابعالمبحث ال  

 التمهيد 

جذور عميقة في منطقة الشرق الأوسط، وكانت الديانة الإيزيدية تعد من الديانات القديمة التي لها  

الباحثين والمستشرقين. تختلف الآراء حول أصل هذه الديانة وتسميتها ومعتقداتها،  دائماً موضع اهتمام 

جزيرة بوطان عبر التاريخ تعايشاً مشتركاً بين   عرفت   وكذلك حول علاقتها بالإسلام وبقية الأديان المجاورة.

مجتمعات متعددة الأديان والمعتقدات، بما في ذلك المسلمين والإيزيديين. رغم تعرض الإيزيديين للاضطهاد 

في فترات متعددة من التاريخ، إلا أنهم تمكنوا من الحفاظ على تقاليدهم ومعتقداتهم. شهدت هذه المنطقة 

حيان. ولعب الإيزيديين والمسلمين، تراوحت بين التعايش السلمي والصراع في بعض الأعلاقات متباينة بين  

علماء جزيرة بوطان دوراً بارزاً في الحفاظ على الهوية الدينية الإسلامية ومواجهة ما يعتبرونه عقائد دخيلة، 

 بما في ذلك العقيدة الإيزيدية. 

 

صل التسمية أ  : ولالمطلب الأ  

 سبب  في   ورد  وقد   الاسم،  بهذا  الطائفة  هذه   تسمية  سبب   حول  وتضاربت   الآراء  كثرت  لقد

 عدة  أقوال  الاسم  بهذا  تسميتهم 

عَدِيُّ بن عُرف الإيزيديون في المصادر العربية الإسلامية في البداية باسم "العدوية" نسبة إلى الشيخ  

الصوفي المعروف، مؤسس الطريقة العدوية، التي يعدها بعض الباحثين أصل الديانة الإيزيدية )أو مُسافِر  

كانت تُسمى في أول " اليزيدية(. وفي هذا السياق يقول أحمد تيمور باشا في كتابه اليزيدية ومنشأ نحلتهم:  



 

277 
 

الأمر بالعدوية نسبة إلى شيخها، أما تسميتها بعد ذلك باليزيدية فلم نقف على زمنها، والظاهر أنها حدثت 

 435. "في القرون الأخيرة

 القرن   أواخر  الى  تاريخها   ويرجع .  منشقة  إسلامية  فرقة  إلا  ماهي  الإيزيدية  الديانة  أن والبعض يرى  

 436. الأموية  الدولة   خلفاء   ثاني   معاوية(   بن  يزيد ) إلى  وتنسب الميلادي،  السابع 

 كما   الخالق،  بمعنى(  يازادا)  السنسكريتي  الأصل   من  مأخوذة  وهي  يزدان   إلى  أُصولهم   يرجع   والبعض

 هذه   وكانت "  يزدان   أو   يازدان  وجمعها  يازد  الى  البهلوية  في   خففت   ثم.  الإله  والفارسية  الكردية  باللغة   تعني

 عليهما   وإسماعيل   إبراهيم  الله   نبي   تتبع   وأنها   والمسيحية،  اليهودية  قبل   وحتَّ  الإسلام  مجيء   قبل  موجودة   الديانة

 .السلام

 هاجروا  ولكنهم   الزرادشتية  للديانة  مركزاً   كانت  هي  التي  الفارسية  يزد  مدينة  إلى  يرجعها  من  وبعضهم

 التي   المنطقة   اسم   أنفسهم   على   وأطلقوا  والجزية  الضرائب   نتيجة  والقفقاس   وان   وبحيرة  وحلب   سنجار   الى  منها

 437. منها  رحلوا

 

 

 .47،51, (2014مؤسسة هنداوي, )القاهرة:  ،نحلتهماليزيدية ومنشأ   باشا،أحمد تيمور  - 435
 - Bilge, Mahmut, Yezidiler, (İstanbul: Berkay Matbaası, Birinci Basım, Temmuz 2002), 
30. 

دائرة المعارف   :حيدر آباد)   المعملي،تحقيق: عبد الرحمن بن يحيى    ،الأنساب  السمعاني،عبد الكريم بن محمد بن منصور التميمي    -  436
 .504/ 13, (م1962العثمانية، 

 .1/161, (م1949مطبعة الاتحاد,  :موصل), , اليزيدية صديق بن سعيد بن عبد الرحمن الدملوجي - 437



 

278 
 

الإيزيدية  الديانة  لأصول  المتنوعة   المطلب الثاني: التفسيرات   

 وفيما .  ومعتقداتها  أصولها   حول   الآراء  اختلفت   وقد   شائك،   جدلي  موضوع   الإيزيدية  الديانة   نشأة

 :الديانة  هذه نشأة  تفسير   حاولت   التي  النظريات  لبعض  تفصيل  يلي

 أن  إلى  ويشيرون   ،والزرادشتية  والمانوية  المزدكية  مثل  قديمة  لديانات  امتدادًا  فيها  رأوا  باحثون   فهناك

 هناك   أن  آخرون   يرى  القديمة. بينما   الديانات   هذه   مع   تشابهاً   تحمل   الإيزيديين  ومعتقدات  طقوس  من   العديد

 فرقة   أنها  البعض  يرى  كما   للنساطرة.   ديراً   كان   عدي  الشيخ  مقام   أن   إلى   مشيرين  المسيحية،  بالعقائد  تأثراً 

 وإسلامية  صوفية  تأثيرات  إلى  ويشيرون   اليوم،  عليه  هي  ما   إلى  وصلت  حتَّ  القديم   أصلها  عن  انحرفت  إسلامية

  438.الإيزيديين  ومعتقدات طقوس بعض  في

 هي   اليزيدية   أن   يؤكد  الذي  المائي   أنور  الكاتب   للإيزدية  الزردشتية  بالأصول   قالوا  الذين   جملة   ومن 

 والطقوس   العقائد   بعض   إضافة   مع   الإسلام   ظهور  لحين   الأكراد   ديانة   كانت   التي  القديمة   الزردشتية  الديانة   بقية

 عقائد  إليها  تسربت  التي  الديانات  باقي  شأن   وذلك   منها  الفروع  بعض  ونقص  إليها  الجديدة  والاصطلاحات

 439. كثيرة  أمور  منها   وحذفت   منها ليست  جديدة  واصطلاحات

 هذا   يتبنون   لكنهم   المختار،   الله   شعب   الأديان أنهم  من  العديد  أتباع  مثل   مثلهم  الإيزيديون يعتقدون

 ماء   دون   فقط  آدم  ماء  من   وُلدوا  أنهم   الخيون،  رشيد   العراقي  للباحث  وفقًا.  نوعها  من  فريدة  بطريقة  الاعتقاد

 440.حواء

 

 .1، (2003المؤسسة العربية للدراسات والنشر،  :، )بيروت1ط ليزيدية،سعيد الديوه جي، ا - 438
- Bilge, Mahmut, Yezidiler, 15 

 1/2 ،مجلة قلمون للدراسات والأبحاث الفكرية والاجتماعية والسياسية، الحياة الدينية والثقافية للإيزيديين حسن،أحمد  - 439
 .175, (2017أغسطس )

 . 176, الحياة الدينية والثقافية للإيزيديين حسن،أحمد  - 440



 

279 
 

 الغموض   أن   إلا  وتطورها،  الإيزيدية  نشأة   تناولت   التي  والدراسات  الأبحاث   من  العديد   وجود  رغم 

 الأكراد،   من  الغالب  في  هم   الإيزيديين  أن   نذكر  أن   المهم   من.  وتعاليمها  الديانة  هذه  أصول  يكتنف  يزال  لا

 . التقليدي  بالإسلام  ترتبط  لا  التي  والممارسات   المعتقدات  من   العديد  في   المسلمين  الأكراد  مع   ويتشاركون

 

 المطلب الثالث: المجتمع الإيزيدي ومعتقداتهم 

 تعمل  طبقة وكل   بها،   الخاصة  الدينية وظيفتها  طبقة  ولكل  عدة   طبقات إلى  اليزيدي تنقسم  المجتمع 

 هذه   وأن  الأخرى،  الطبقات   شؤون  في   طبقة  أي  تتدخل   لا   كما ,  الإيزيدية  الديانة  في   العامة   المبادئ   حسب 

 .بالتوارث  الأبناء  إلى   الآباء  من   تنتقل  وراثية  الطبقات

  الرئاستين،  لأوامر  الشعب  وبإتباع  دينية،  ورئاسة  دنيوية  رئاسة :  قسمين  إلى  تنقسم   عندهم  الرئاسة

 مرتبطة   الدينية   المراتب   فإن   ولهذا   اليزيدي،   مجتمعهم  لحماية  السماء   من   نزلت  والطبقية  المراتب   هذه   بأن  وإيمانه

 441.الدنيوية  بالرئاسة   ملتحمة جميعها   والمراتب  الارتباط،  تمام   بالشعب 

, وأن الله موجود في كل شيء, لذا فإن تقديسهم يزيدية أن الله هو خالق العالمالإالطائفة  عتقد  ت

وهو الذي   من الذات الله,  يتجزأ لهذه الظواهر الكونية كالشمس والقمر والنور كون هذه الظواهر جزء لا  

)طاووس   لهة أولهم عزازيلآوأنه خلق سبعة    ,نوره الشمس والقمر   خلق منأنه  و   الكوني,  أمر بترتيب نظامه

لهة تعاقبوا في ادارة العالم تولاه كل واحد منهم ألف سنة آلهة وأن عزازيل خلق سبعة  الآ  ملك( وهو رئيس

وأن طاووس   ,يزيديةوهو مختص بالأمة الإ  لكقبضة طاووس المتحت  شراف عزازيل وأن العالم اليوم  إتحت  

 

 .10/165 ,الإنترنت( دار موسوعة الدرر السنية على ) ،للإسلامموسوعة الفرق المنتسبة  ،السقافعلوي بن عبد القادر  - 441



 

280 
 

 نهأ غير  ,لله بتوحيدهم  "يقول من مع  جي الديوه السيد  يقطع 442  ملك مقرب عند الله ولا يرد له طلبا 

 443." الطاووس عبادة الله مع  أشركوا بأنهم  اتهامهم  إلى يعود

   444"الإلهي النور من جزء باعتبارهما والقمر الشمس تقدس يزيديةالإ"و 

ويعتقدون أيضاً بأن الله سبحانه وتعالى سيبعث نبياً من العجم وينزل عليه كتاباً ينسخ به الشريعة 

. وهذه العقيدة تسربت إليهم من إحدى فرق الخوارج وهم )اليزيدية( أتباع صلى الله عليه وسلمالإسلامية ويترك ديانة محمد 

 ومن  صلى الله عليه وسلم  الشيخ )عدياً( أفضل من محمديعتقدون أن "و  )يزيد بن أبي أنيسة الخارجي( فإنه كان يدعى هذا 

 . شريك للهوصفوه بأنه  ؛ بل صلوات الله وسلامه عليهم  سائر الأنبياء

ويعتقدون أن الله خلق جهنم على عهد آدم في الوقت الذي ولد ابنه )إبريق شعوتا( وابتلى الله 

سنين حتَّ امتلأ الإبريق فصبه   سبع فأخذ يبكي ويجمع دموعه    ؛ هذا الولد بالدمامل الكثيرة في جميع جسده

. وهذه العقيدة مبنية على أساس العقيدة المسيحية وهي الطائفة الإيزيديةعلى نار جهنم وطفأها وخلص  

ا( تحمل آلام الدمامل ليطفئ تأن )المسيح( تحمل آلام الصلب ليكفر عن خطيئة البشر. وكذا )إبريق شعو 

وأيضاً يعتقدون أن الشيخ عدي بن مسافر هو الذي سيحاسب الناس 445."نار جهنم ويخلص اليزيدية منها 

 سيكون و   الجنة،، وسوف يأخذ جماعته ويدخلهم  هالموازين بين يدي  وأن   يديه،على اعمالهم ويقف الناس بين  

   446. في قرية باطط في جبل سنجارالحشر  

 

442  - Bilge, Mahmut, Yezidiler, 15 

, (2008المؤسسة العربية للدراسات والنشر,  بيروت،) ،الملككتاب طاؤوس  عبود،زهير كاظم ؛ 122 ،اليزيدية  ،جيسعيد الديوه  - 
30. 

 .48 السابق،المصدر  عبود،زهير كاظم  - 443
 .47 المصدر،نفس  عبود،زهير كاظم  - 444
  (،1944، )آذار 1/561 ،مجلة الرسالة ، منشأ عقيدة اليزيدية وتطوره جي،سعيد الديوه  - 445

https://ar.wikisource.org/wiki/ 
 .1/374 ،المعاصرةالموسوعة الميسرة في الأديان والمذاهب والأحزاب  الجهني،مانع بن حماد  - 446



 

281 
 

والتداخل مع   بالغموض  تمتاز  الإيزيدية  العقيدة  أن  يتبين  الاجتماعية، مما يجعلها وبذلك،  البنية 

موضوعًا معقدًا يصعب تحديد معالمه بدقة. وبسبب قلة المصادر الموثوقة وسرية المعتقدات، تبقى هناك آراء 

 .متعددة حول طبيعة هذه العقيدة وأصولها، مما يجعل دراستها مفتوحة للنقاش والبحث المستمر

 

 اعتقادهم في طاووس ملك 

خاصة في عقيدة الإيزيديين، حيث يعُرف عندهم بـ"طاووس ملك"، وهو رئيس  للشيطان مكانة  

الملائكة الذي يتلقى أوامره من الله لتدبير أمور الكون. وفقاً لما ورد في كتابهم المقدس المصحف الأسود، 

رئيس  ملك،  طاووس  وهو  عزازيل  اسمه  ملكاً  وخلق  الأحد،  يوم  هو  فيه  الله  خلق  يوم  "أول  فيه:  جاء 

يزال   447ميع". الج ولا  يشبهه.  لفظ  أي  أو  اسمه  ذكر  عندهم  المرموقة، لا يجوز  المكانة  هذه  على  وبناءً 

العراقية من  الوطنية  انتقد عضو الجمعية  الإيزيديون يؤمنون بذلك حتَّ يومنا هذا. ففي حادثة معاصرة، 

لتكر  الجعفري  إبراهيم  السابق  العراقي  الوزراء  رئيس  خيري،  اليزيدية، كاميران  من الطائفة  الاستعاذة  اره 

الشيطان، وقال: "إن أكثر من نصف مليون يزيدي في العراق يشعرون بالإهانة من كثرة تكرار الجعفري في 

 448أحاديثه عبارة التعوذ من الشيطان." 

والشيطان في نظر الإيزيديين هو "الموحِّد الأول"، لأنه رفض السجود لآدم، حيث يعتقدون أن 

من الملائكة بألا  ينبغي أن يكون إلا لله وحده. وبحسب عقيدتهم، كان الله قد أخذ عهداً  السجود لا 

سجد لآدم، يسجدوا لغيره، وعندما طلب الله من إبليس )الذي يُسمى في عقيدتهم "طاووس ملك"( أن ي

 

 .51 ،نحلتهماليزيدية ومنشأ  ،باشاأحمد تيمور  - 447
 العربية منها:  أغلب القنواتالخبر مشهور نقلته  - 448

http://news.bbc.co.uk/hi/arabic/world_news/newsid_4139000/4139644.stm 



 

282 
 

لذلك كافأه الله تعالى، وجعله   وفاز، فنجح الشيطان في نظرهم    كان القصد من ذلك الامتحان والاختبار.

كافية لتقديس الشيطان، إضافة   -في نظرهم  –من المقربين له، وجعله طاووس الملائكة، وهذه الأسباب  

 449لكونه نزل إلى الأرض لأجل اليزيديين فقط. 

 نفي   على   وإنما  الشيطان،  عبادة  على  تقوم   لا  الإيزيدية  أن   ليسكو  روجيه  المستشرق  يرى  كذلك

 لقذف   المسلمون   يستعملها  مهيئة  تسميات   هي   بها   التلفظ   يمنع  التي   وإبليس  شيطان  كلمات  وإن .  وجوده

 450. يحتقره  نبيهم  كان   الذي  طاووس  الملك

 

 المطلب الرابع: التعايش والتفاعل الثقافي 

جزيرة إن شعوب هذه المنطقة من المسلمين والإيزيديين كانت تجمعهم روح التعايش المشترك، وتظل  

بوطان نموذجًا للتسامح والتفاهم. تشترك المجتمعات الكردية في اللغة الكردية وبعض العادات والتقاليد، مما 

ساهم في خلق نوع من الانسجام الاجتماعي. بالإضافة إلى ذلك، تتداخل عناصر الفلكلور والأساطير 

 بين الإيزيديين والمسلمين الكرد.  الإيزيدية مع التراث الكردي الأوسع، مما يعزز الروابط الثقافية

وفي بعض الأحيان، شاركت المجتمعات الكردية في الاحتفال بمهرجانات مشتركة مثل عيد نوروز 

الجماعات  بين  والتفاهم  التواصل  يعزز  مما  الدينية،  الاختلافات  عن  النظر  بغض  الكردية(  السنة  )رأس 

لهوية الدينية والثقافية  المختلفة. ورغم التحديات التي تواجه هذا التعايش، فإن الجهود المشتركة للحفاظ على ا

 451تظل مستمرة. 

 

     .19م, 2008هـ, 1429, ظاهرة عبادة الشيطانبحث  التلباني،طارق عمر   - 449
 . 138(، 2007)دمشق، دار المدى،  حسن،أحمد ترجمة ، اليزيدية في سورية وجبل سنجارروجيه ليسكو،  - 450
 . 176, الحياة الدينية والثقافية للإيزيديين حسن،أحمد  - 451



 

283 
 

 العربية   السيطرة  على  تمردًا  ذلك  معتبرين  الإسلام،   عن  بالابتعاد  مفتونين  القوميين  لكن بعض من 

  الزرادشتية  الجذور   ذات  الإيزيدية،.  الكردية  الثقافية  للهوية   كمصدر   بالزرادشتية  كبير   بشكل  ويهتمون   .والتركية

 . منازع دون   كردي   كدين  القوميين  بعض   قبل  من   تمجيدها   تم  طويلة  لفترة  اضطهادها   تم  والتي

ومع ذلك، كان هؤلاء القوميون يمثلون أقلية صغيرة، وشكلوا نسبة ضئيلة فقط من الأكراد. لكن 

أراد  لذلك،  الجد.  محمل  على  الدين  يأخذون  منهم  وكثير  مسلمين،  الأكراد كانوا  من  العظمى  الغالبية 

ا لم يكن بالأمر القوميون تغيير خطابهم والتكيف مع الإسلام لجذب عدد أكبر من أبناء المنطقة، لكن هذ

السهل، إذ كان معظم هؤلاء القوميين يعتبرون الإسلام أحد القوى الرئيسية التي تضطهد شعبهم. الشاعر 

 ( جگرخوين  بالإسلام. 1984-1903القومي  للأكراد  الدائم  التمسك  من  أمله  خيبة  عن  عبر   )

، أفسح المناطق الكرديةفي  جگرخوين، الذي درس الدين الإسلامي التقليدي في شبابه في مدارس مختلفة  

وبذلك، يعكس هذا التوجه 452المجال لاحقًا لشعور قومي قوي تجاه الأمة الكردية واهتمام متزايد بالزرادشتية.

رغبة بعض القوميين الكرد في تعزيز هويتهم الثقافية المستقلة، متجاهلين في بعض الأحيان الروابط الدينية 

 . والتاريخية مع الإسلام

 

دور العلماء في مواجهة الإيزيدية المطلب الخامس:    

 التعايش   من الرغم  وعلى  المنطقة،  في الإيزيديون  يلعبه  الذي  الدور   بأهمية  بوطان  جزيرة  علماء   شعر

 السياق  هذا .  المنطقة  لأبناء  السائد  الدين  كان   الإسلام  أن   إلا   المجتمعين،   بين   واللغوي  الثقافي   والتشابه  المشترك

 

 -  Kaplan, Yaşar, Êzidi ve Müslüman Kürtlerin Ortak Geçmişi, (Mart-Mayıs 2020), 3/84. 
 .(2017أكتوبر, ) 1/70الحوار، مجلة  محمد،راج آل  ترجمة، ،كردستانالدين في   ،مارتن فان برونسين  - 452



 

284 
 

 عقائد  يعتبرونه  ما  أمام   عنها  والدفاع الإسلامية  العقيدة  على  للحفاظ كبيرة  بمسؤولية  يشعرون العلماء  جعل 

 .الخاصة  ومعتقداتها  بطقوسها   المتميزة   الإيزيدية  العقيدة   مثل  دخيلة،

  ونشر  الإيزيدية  عقيدة  توضيح  في  محورياً   دوراً   لعب  الذي  ،هبلك  محمود  كان   العلماء  هؤلاء  بين  من

 الصحيح   الفهم  تعزيز  على   عمل   بل   السلمي،  للتعايش  بالدعوة   يكتفِ   لم   بلكي.  حولها  المسلمين   بين   الوعي

 انحرافات   إلى  يؤدي  أن  يمكن   الأخرى  بالعقائد  الجهل  أن هبلك  أدرك .  بها  التمسك  وأهمية  الإسلامية  للعقيدة 

 الإسلام  بين  الأساسية  الفروقات  ليوضحكتابه    ونشر  عمق ب   الإيزيدية  العقيدة  دراسة  على   عمل   لذا  دينية،

 .والإيزيدية

 توضيح  على   ركز   حيث   والمدارس،   المساجد   في   ومحاضرات  دراسية  حلقات   تنظيم   في   هبلك  ساهم

 السلاح   هو  التعليم   بأن   يؤمن  كان .  الأخرى  العقائد  عن  تميزها  التي  النقاط  وإبراز   بعمق  الإسلامية  العقيدة 

 والواعي  المتعلم   المسلم  الشباب   من  جيل  إعداد  على   عمل   لذا   خارجي،  عقائدي   تأثير   أي   لمواجهة   الأقوى

تناول بيان سيرة النبي عليه الصلاة والسلام في عمله المسمى "الرسول الأكرم"    شملت   الجهود   هذه.  بدينه

الأحاديث  على  معتمدًا  وأفعاله،  وأقواله  وصفاته،  وسلم،  عليه  الله  صلى  الله  رسول  أخلاق  الكتاب 

  .اليومية  حياتهم  في   الدين  تطبيقات  فهم  على   الناس   ساعد   مما   المعاش،  بالواقع   وربطها   453الصحيحة. 

 ومواجهة العقائد الأخرى كالإيزيدية:ومن أهم جهود علماء بوطان في الحفاظ على عقيدتهم  

اعتمد العلماء على التعليم الديني كوسيلة أساسية للحفاظ على العقيدة الإسلامية. :  الديني  التعليم 

قاموا بإنشاء مدارس دينية لتعليم القرآن الكريم والسنة النبوية. كانت هذه المدارس تلعب دوراً مهماً في توعية 

وفي هذا السياق، كان   الناس وتعليمهم الفروقات بين الإسلام والديانات الأخرى، بما في ذلك اليزيدية.

 

453- Abdulaziz Bilge, Resulü Ekrem Muhammed Mustafa’nın Nüfus Hüviyet Cüzdanı, 
Cizremgazetesi, 2023 



 

285 
 

سيدا مثالًا بارزاً للعالم الذي أقام علاقات جيدة مع السريان والإيزيديين الذين كانوا محمد سعيد  الشيخ  

منهم  العديد  اعتناق  في  سبباً  وقد كان  الإسلام،  إلى  باستمرار  يدعوهم  وكان  المنطقة،  في  يعيشون 

 454. للإسلام.

العلماء يستخدمون الخطب والدروس الدينية في المساجد وحتَّ في كان :  الدينية والدروس الخطب

السجون لنشر الوعي. وكان لبلكه دور في السعي لتحويل السجون إلى مراكز إصلاحية. وخطبته التي ألقاها 

في السجون تم جمعها في كتاب بعنوان "خطبي في السجن". وكان العلماء يؤكدون على ضرورة التمسك 

  455مية وتجنب التأثر بالديانات الأخرى. بالشريعة الإسلا

التأليف والكتابة: قام بعض علماء جزيرة بوطان، مثل محمود بلكه، بتأليف كتابه "الإيزيدية" الذي 

والعقيدة  الإيزيدية  العقيدة  الجوهرية بين  الفروق  الإيزيدية بهدف توضيح  للمعتقدات  يقدم شرحًا مفصلًا 

بتأليف مؤلفات أخرى تناولت تفسير المفاهيم الأساسية للعقيدة الإسلامية، الإسلامية. كما قام آخرون  

مثل التوحيد والإيمان بالأنبياء. وكان الهدف من هذه المؤلفات نشر الفهم الصحيح للعقيدة السنية الأشعرية 

 والترجمة.   وتعزيز الوعي الديني لمواجهة الانحرافات العقدية. وقد أشرنا إلى هذه الكتب في مبحث التأليف

 الهوية   تعزيز  إلى   تهدف   وثقافية  اجتماعية  أنشطة  بتنظيم   العلماء  قام :  الاجتماعية  الأنشطة

 قيم   وتعلمهم  الناس  تجمع  التي  والندوات  كالموالد  الدينية  الاحتفالات   تشمل   الأنشطة  هذه   كانت .  الإسلامية

 . الإسلام

 

454 - İbrahim Baz, Güneydoğuda Bir İrfan Merkezi: Serdahl Tekkesi Ve Külliyesi, 25 

455   - Mesut Yiğit, Müftü Mahmut Bilge Ve Dünya Manzûmesi Adlı Kasîdesinde 
Tasavvufî Temalar, 80. 



 

286 
 

وعدم تعلم   مركزهم الروحي  عن  بعدهم  بسبب وخاصة الجيل الجديد   الإيزيديين  أن  فيه  شك   مما لا 

. الديني  مأثورهم  من  كثيراً  ونسوا  دينهم،  نوعاً ما عن   ابتعدوا  قد   المدارس كما كانت من قبل،  في  دينهم   أصول

 حيـّزاً   المحلية  الشعبية  العادات والمعتقدات   فاحتلّت  456ويقول بلكه حتَّ أن معظم أعضائها لا يعرفون دينهم

 ذلك  وما يرافق  المحليين  أوليائهم  مزارات  به  يخصوّن   الذي   والتقديس   التبجيل  وأصبح.  الدينية  حياتهم   في   مهما 

 من   كثيراً  أن   ذلك  إلى   أضف  .عليهم   المفروضة  الدينية  الالتزامات   من   أهمّ   للنذور  وتقديم   للقرابين  ذبح  من

ترك الشباب وقد  .  الحاضر  وقتنا في  بالاختفاء  أخذت   قد   والسلوك  والملبس  بالمأكل  المتعلّقة  المتوارثة  العادات

ولم يتوقف الأمر   457  الإيزيدي العديد من المحظورات، مثل حلق الشوارب وأكل الخس وغيرها من الأمور.

عند هذا الحد، بل تجاوز بعضهم ذلك إلى الزواج من خارج دائرة الدين، وهو الأمر الذي كان يعُدّ من أكبر 

 الكبائر عند الإيزيدية، ويعُاقب فاعله بالتشهير والطرد من الدين

التفاهم  بوطان، إلا أن  المسلمين والإيزيديين في جزيرة  التعايش بين  تواجه  التي  التحديات  رغم 

والاحترام المتبادل كانا سمة مميزة للعلاقات بينهما. لعب العلماء دوراً محورياً في الحفاظ على الهوية الدينية 

تلفة. يمكن اعتبار هذا التعايش نموذجاً الإسلامية، مما ساهم في تعزيز التعايش السلمي بين المجتمعات المخ

تاريخ وجهود علماء جزيرة بوطان في  التي تواجهه. إن دراسة  الكبيرة  التحديات  للتسامح والتفاهم رغم 

وجه  والثقافية في  الدينية  الهوية  على  الحفاظ  قيمة حول كيفية  دروساً  لنا  تقدم  الدخيلة  العقائد  مواجهة 

 التحديات. 

 

456 - Bilge, Mahmut, Yezidiler,15. 
457 Alali, Walat Ahmed Ahmed, Ezîdiler ve Tarihsel Kökleri, (Şanlıurfa: Harran 
Üniversitesi, Yüksek Lisans Tezi, 2022), 60. 



 

287 
 

تفاعل بشكل إيجابي مع   البوطاني إن صح التعبير في ختام هذا الفصل، يظهر أن الفكر العقائدي  

التطورات الفكرية في العالم الإسلامي، بالإضافة إلى تأثره بالأفكار التي ظهرت في الغرب. لم يكن هذا 

الفكر دمج المفاهيم   هذا  التفاعل مجرد تبني للأفكار الجديدة، بل كان عملية حوار وتكيف، حيث استطاع

للعقيدة   أبناء المنطقةالحديثة مع المبادئ العقائدية الإسلامية التقليدية. هذا التفاعل ساعد في توسيع فهم  

الإسلامية، حيث لم يقتصر على نقل الأفكار من مصادر أخرى، بل تم تعديلها لتتناسب مع الثقافة الدينية  

كل مستمر، وكان قادراً على التكيف مع التحديات الفكرية الكردية. وبذلك، تطور الفكر العقائدي بش

 .والعقائدية المختلفة، مما ساعد في تعزيز مكانته في الفكر الإسلامي وأثرى النقاش العقائدي بالعقل والنقد 

  



 

288 
 

 الخاتمة والنتائج 

 إنجاز   في   له   وإعانته  توفيقه   على   تعالى   لله   والشكر   بالحمد  يتوجه الباحث   هذه الدراسة،   ختام   في

 الأشعرية   العقيدة  نشر  في  بوطان   جزيرة  علماء  دور  وتحليل  توثيق  سبيل  في  جهدًا  يمثل  الذي  العمل  هذا

 الإسلامية  العقيدة  حماية   في   أثر  من  لها  كان   لما  عندها  الوقوف  تستحق  جهود   وهي  الدخيلة،   الأفكار  ومواجهة

 . المنطقة  في  الديني  الفكر  استقرار  وتعزيز

 النتائج   أبرز   تلخيص  يمكن   هذه الدراسة،   تناولتها  التي   الجوانب  لمختلف   موسع  وتحليل  متعمقة   دراسة   وبعد

 . توصل الباحث إليها  التي

خول الإسلام إلى جزيرة بوطان تم في وقت مبكر نسبياً من الفتوحات الإسلامية، مما سمح بتجذر مبادئ د

 .الإسلام في المنطقة، وتأسيس حضور علمي قوي بمرور الوقت

استقرت العقيدة الأشعرية في بوطان نتيجة جهود العلماء والدعاة الذين تصدوا للتيارات المخالفة، مما أدى 

 إلى أن تصبح الأشعرية الإطار العقدي العام لأهل المنطقة. 

اعتمد علماء جزيرة بوطان في تقرير مسائل العقيدة على الجمع بين الدليلين العقلي والنقلي، مما ساهم في 

 تعزيز فهم العقيدة الأشعرية في المنطقة.

الخالدية، دوراً محورياً في تشكيل الواقع العقدي في المنطقة من -لعبت الطرق الصوفية، وخاصة النقشبندية

 خلال نشر العقيدة الأشعرية وتعزيز منهجها. وقد تجلى هذا الدور في المزج بين علم الكلام والتصوف. 

دوراً مهماً في إيضاح قضايا العقيدة الأساسية مثل التوحيد، والإيمان بالقدر، ونبوة لعب علماء جزيرة بوطان  

 محمد صلى الله عليه وسلم، والإيمان بالملائكة، وبقية أركان الإيمان الستة. 



 

289 
 

لعبت المؤلفات العلمية دوراً كبيراً في تعزيز العقيدة الأشعرية وتوضيح المسائل العقدية الأساسية. من خلال 

مؤلفاتهم، تمكّن العلماء من تقديم تفاسير وشرح للأصول العقائدية، مما ساعد في نشر العقيدة الأشعرية 

 بشكل مدروس. 

استخدم العلماء المنظومات الشعرية في تقديم قضايا العقيدة بطريقة ميسرة وسهلة، وهو ما ساعد في تعزيز 

 الفهم الشعبي والرسوخ العقدي بين عموم الناس. 

لم تقتصر جهود علماء جزيرة بوطان على التأليف فحسب، بل شملت أيضًا تقديم الدروس العلمية وإقامة 

المجالس الوعظية والخطب المنبرية. علاوة على ذلك، قام بعضهم بالسفر إلى القرى المجاورة لنشر العلم وتعليم 

 نكر. الناس أمور دينهم، بالإضافة إلى الدعوة إلى المعروف والنهي عن الم

تمثل المدارس الدينية في جزيرة بوطان جزءاً مهماً من التعليم الديني، حيث لعبت دوراً أساسياً في نشر العقيدة 

العقيدة  أسس  ترسيخ  في  ساعدت  فكرية  معاقل  المدارس كانت  هذه  الشرعية.  العلوم  وتعليم  الأشعرية 

 الأشعرية.

مدارس جزيرة بوطان لعبت دوراً مهماً في مقاومة التيارات الفكرية المخالفة للعقيدة الأشعرية، مثل السلفية 

العقيدة  الفرق بين  العلم  العقيدة وتعليم طلاب  الديالكتيكية. من خلال تدريس أصول  الوهابية والمادية 

 ى الهوية الفكرية والعقدية.الأشعرية وتلك الآراء الدخيلة، ساعدت هذه المدارس في الحفاظ عل

قام علماء جزيرة بوطان بدور محوري في مواجهة الدعوة الوهابية السلفية من خلال السجال الفكري والنقد 

التوحيد  بمفاهيم  يتعلق  فيما  خاصة  السلفية،  الأفكار  من  العديد  على  اعتراضاتهم  أظهروا  لقد  العميق. 

 والصفات الإلهية.



 

290 
 

تمركزت جهود العلماء في التصدي للفكر الشيوعي والمادي الذي بدأ في الانتشار في بعض مناطق الجزيرة، 

 حيث قاموا بتوضيح أخطاء الفكر المادي وأثره السلبي على القيم الدينية والمجتمعية. 

واجه علماء بوطان الفكر العلماني من خلال تبيين تأثيره السلبي على الدين والمجتمع. أشاروا إلى خطر 

 العلمانية على القيم الإسلامية، مؤكداً على ضرورة الحفاظ على هوية الأمة الإسلامية. 

تطرق العلماء إلى مواجهة الديانة الإيزيدية من خلال دراسة معتقداتها وتفسيراتها التي تختلف عن الإسلام، 

 موضحين الفروقات الجوهرية في المعتقدات بين الإيزيدية والإسلام.

 وحماية   الإسلامية  العقيدة  تعزيز  في  بوطان   جزيرة  لعلماء  الأبعاد   والمتعدد  العميق  الأثر  توضح  النتائج  هذه

 الأجيال   على   وتأثيرهم   والدينية  الفكرية   إسهاماتهم   استمرار  يعكس  ما   المختلفة،  الفكرية   التيارات  من  المجتمع 

 . اللاحقة

 

  



 

291 
 

 فهرس المصادر والمراجع

 أولا : المصادر العربية 

الكامل محمد بن محمد بن عبد الكريم بن عبد الواحد الشيباني الجزري،    الكرم ابن أثير، علي بن أبي  

 (. 1997العربي،   الكتاب، تحقيق: عمر عبد السلام تدمري، )بيروت: دار  في الأثير

، )دمشق، دار مقدمة ابن الصلاح، أبو عمرو، تقي الدين،  الرحمنابن الصلاح عثمان بن عبد  

 م(. 1986سوريا،    -الفكر

، تحقيق: يوسف الهادي، )بيروت: كتاب البلدانأحمد بن محمد بن إسحاق الهمداني،    ، الفقيهابن  

 .م(1996عالم الكتب،  

الحراني   أحمد  تيمية،  الوهاب،    ومحمد ابن  عبد  التوحيدبن  المؤيد، مجموعة  مكتبة  )الطائف:   ،

1987). 

: محمد رشاد سالم، )عمان: دار الكنوز الأردنية،  تحقيق،  در تعارض العقل والنقلابن تيمية،  

 .380-2/378م(،  1971

، )بيروت: دار الفصل في الملل والأهواء والنحلابن حزم، أبو محمد علي بن أحمد بن سعيد، 

 (. 2016الجيل,  

ابن خلكان، شمس الدين أحمد بن محمد بن إبراهيم بن أبي بكر ابن خلكان البرمكي الإربلي، 

  .، تحقيق: إحسان عباس، )بيروت: دار صادر( وفيات الأعيان



 

292 
 

الدين عبد الرحمن بن أحمد بن عبد الرحمن بن الحسن بن محمد بن أبي   زين  الحنبلي،ابن رجب  

جامع العلوم والحكم في تحقيق شعيب الأرناؤوط، إبراهيم جابر،    ،البركات مسعود السلامي البغدادي

 م(. 2001، )بيروت: مؤسسة الرسالة، شرح خمسين حديثا  من جوامع الكلم

الأعلاق الخطيرة ابن شداد، عز الدين أبو عبد الله محمد بن علي بن إبراهيم الأنصاري الحلبي،  

 (. 2015، )دمشق: إحياء التراث العربي، 1، تحقيق: يحيى عبارة، طفي ذكر أمراء الشام والجزيرة

)مصر: دار السلام،   ،تحقيقات وأنظار في القرآن والسنّة  ،محمد الطاهر بن عاشور  ابن عاشور،

2008 .) 

،  شرح كتاب الإبانة من أصول الديانةأبو الأشبال، حسن الزهيري آل مندوه المنصوري المصري،  

 الكتاب مرقم آليًا. 

، )القاهرة: تاريخ المذاهب الإسلامية في السياسة والعقائدأبو زهرة، محمد أحمد مصطفى أحمد،  

 (.2019،  1دار الفكر العربي، ط

، )القاهرة: دار الكتب الجامع لأحكام القرآنأبو عبد الله، محمد بن أحمد الأنصاري القرطبي،  

 م(. 1964المصرية،  

، )الإمارات الشيخ محمد بن عبد الوهاب المجدد المفترى عليهأحمد بن حجر بن طامي،  

 .(1995العربية المتحدة: دار الفتح الشارقة،  

زيني دحلان،   بن  الوهابيةأحمد  أشك فتنة  دار  )إسطنبول:  به: حسين حلمي سعيد،  اعتنى   ،

 م(. 1978كتاب، 



 

293 
 

، )بيروت: اقتضاء الصراط المستقيم لمخالفة أصحاب الجحيمأحمد بن عبد الحليم بن تيمية،  

 م( 1999دار عالم الكتب، 

 .(2014، )القاهرة: مؤسسة هنداوي، اليزيدية ومنشأ نحلتهمأحمد تيمور باشا،  

الخليل،   محمود  الإسلاميةأحمد  العهود  في  الكُرد  طتاريخ  للطباعة،  آراس  دار  )أربيل:   ،1 ،

2013 .) 

، )إستانبول: كتاب الكافية الكبرى في النحو للملا خليل الإسعرديإسلام جانكير، تحقيق  

 م(.2020هـ،  1442سونجاغ،  

، تحقيق: حمودة اللمع في الرد على أهل الزيغ والبدعالأشعري، أبو الحسن علي بن إسماعيل،  

 م(. 1955غرابة، )القاهرة: مطبعة مصر، 

رأي الجماعة في بيان عقيدة السواد الأعظم من الإندونيسي، محمد مفتوحين الروضي االتميني,  

 (. 2021, )بيروت, دار الكتب العلمية,  الأمة

كتاب البيان عن الفرق بين المعجزات والكرامات الباقلاني، أبو بكر محمد بن طيب الباقلاني،  

 (. 1958، )بيروت: المكتبة الشرقية،  والسحر

، تحقيق: زاهد الكوثري، )بيروت: الانصاف فيما يجب اعتقاده ولا يجوز الجهل بهالباقلاني،  

 م(. 2004, 1دار الكتب العلمية، ط 

، )بيروت: دار طوق صحيح البخاريمحمد بن إسماعيل بن إبراهيم بن المغيرة الجعفي،    ،البخاري

 هـ(. 1422النجاة، 



 

294 
 

، )بيروت: إسهامات العلماء الأكراد في بناء الحضارة الإسلاميةالبرزنجي، تريفة أحمد عثمان، 

 م(.2010دار الكتب العلمية، 

، )دمشق: دار المذاهب التوحيدية والفلسفات المعاصرةمحمد سعيد رمضان البوطي،  البوطي،  

 (. 2008الفكر،  

 م(. 2005، )دمشق: دار الفكر،  فقه السيرة النبوية مع موجز لتاريخ الخلافة الراشدةالبوطي،  

 (. 1997، )دمشق: طبعة دار الفكر المطبعة العلميّة،  كبرى اليقينيّات الكونيّةالبوطي،  

 (. 1988، )دمشق: دار الفكر،  السلفية مرحلة زمنية مباركة لا مذهب إسلاميالبوطي،  

تفسير عبد الله بن أبي القاسم عمر بن محمد بن أبي الحسن علي الشيرازي الشافعي،    ،البيضاوي

 . 3/426( , 2005، )بيروت: دار الفكر،  البيضاوي

 هـ(. 1405، تحقيق: إبراهيم الأبياري، )بيروت: دار الكتاب العربي,  التعريفاتالجرجاني،  

، 1، )بيروت: دار الكتب العلمية، طشرح المواقفالجرجاني،    علي   الجرجاني، علي بن محمد 

1998 .) 

الزهاوي،   الوهابيةجميل صادق  الرد على  الصادق في  الأكبر, الفجر  الصديق  دار  ، )مصر: 

1323 .) 

الُجوَيْني،   بن يوسف بن محمد  الله  بن عبد  الملك  الأدلة في الجويني، عبد  إلى قواطع  الإرشاد 

 أصول



 

295 
 

، تحقيق: فوقية محمود حسين، )لبنان: عالم السنةلمع الأدلة في قواعد عقائد أهل  الجويني،  

 (. 1987،  2الكتب، ط

الوعد والعتابجيجك، محمد خليل،   آيات  النبوة من خلال  الكتب إثبات  دار  )بيروت:   ،

  .العلمية(

 م(. 2020، )إسطنبول: دار الروضة، هذه هي رحمة الإسلامجيجك،  

الكتب والفنونحاجي خليفة، مصطفى بن عبد الله،   ، )بيروت: كشف الظنون عن أسامي 

 م(.1941دار إحياء التراث العربي,    - مؤسسة التاريخ العربي  

 (. 2004)ماليزيا: المركز الإسلامي,    ،ومنتقديهاالسلفية بين مؤيدها    ،حرسي محمد هيولة

 (. 2008، )دمشق: دار الفكر، رؤية في العقيدة والسلوكحقي، محمد خاشع،  

 (. 2007، )القامشلي: دار القلم، مواضيع عشرةرسالة مختصرة في حقي،  

، تحقيـق: مهدي المخزومـي وإبراهيم الـسامرائي، )بيروت: كتاب العين الخليـل بـن أحمـد الفراهيـدي،  

 (. 1923دار ومكتبة الهلال, 

نوري رشيد   الديرشوي، محمد  شيخ  السلفية،  بن  الشبهات  على  )دمشق:  ردود  دار ،  مكتبة 

 (. 1987الالباب،

، تفسير الكبير محمد بن عمر بن الحسن بن الحسين التيمي الرازي الملقب بفخر الدين ،  ،الرازي

 (. 1420)بيروت: دار إحياء التراث العربي,  



 

296 
 

بن عبد المحسن العقائد،  ،رمضان  الكستلى علي شرح  البهشتي علي    حاشية   الخيالي،حاشية 

 (. 1926)ايران: طابع وناشر، قريمي يوسف ضياء، 

ليسكو،   سنجارروجيه  وجبل  سورية  في  المدى، اليزيدية  دار  )دمشق،  أحمد حسن،  ترجمة   ،

2007 .) 

 م(. 1987،  2، )مطبعة الصباح، طشرح العقد الجوهريالزفنكي، أحمد بن محمد الزفنكي،  

 (. 2008المؤسسة العربية للدراسات والنشر,    :، )بيروتكتاب طاؤوس الملكزهير كاظم عبود،  

، تحقيق: محمود محمد طبقات الشافعية الكبرى  الدين،تاج الدين عبد الوهاب بن تقي    ،السبكي

 (.1992،  2الطناحي وعبد الفتاح محمد الحلو، )مصر: دار هجر للطباعة والنشر والتوزيع، ط

شفاء السقام في زيارة خير الأنام  السبكي، تقي الدين علي بن عبد الكافي السبكي الكبير،  

 م(. 2008،  1، تحقيق: حسين محمد علي شكري، )بيروت: دار الكتب العلمية، طصلى الله عليه وسلم

 (. 2003، )بيروت: المؤسسة العربية للدراسات والنشر،  1، طاليزيديةسعيد الديوه جي،  

منصور    ، السمعاني بن  بن محمد  الكريم  بن يحيى الأنساب  التميمي، عبد  الرحمن  عبد  ، تحقيق: 

 . 504/ 13 ، م(1962المعملي، )حيدر آباد: دائرة المعارف العثمانية،  

بالقرافي،   المالكي الشهير  الرحمن  الدين أحمد بن إدريس بن عبد  ، )بيروت: دار الفروقشهاب 

 م(. 1998الكتب العلمية، 

تحقيق, عبد الأمير علي, )بيروت:   ،والنحل الملل    الكريم،أبو الفتح محمد بن عبد    ،الشهرستاني

 (. 1993,  3دار المعرفة, ط



 

297 
 

 م(. 1949، )موصل: مطبعة الاتحاد،  اليزيديةصديق بن سعيد بن عبد الرحمن الدملوجي،  

 ، )القاهرة: دار ابن الجوزي(. الدولة السلاجقةالصلابي، علي محمد صلابي،  

، دراسة في فكر القاضي عبد الجبّار المعتزلي، )بيروت: المؤسسة العقل والحرّيةعبد السّتار الراّوي،  

 (. 1980العربية للدراسات,  

الفتوح،   أبو  المجيد  السنيعبد  للمذهب  والفكري  السياسي  )التاريخ  الوفاء  مصر،،   ،دار 

 م(. 1988

 م(. 1963، )بيروت، دار الإيمان للطبع والنشر, نقض الاشتراكية الماركسيةعبده غانم،  

 .ذو الفقار الحيدري في نصرة شيخ سيدا الجزري  الله، فخر الدين بن ملا عبد    ،العرناسي

قواعد الأحكام  عز الدين عبد العزيز بن عبد السلام بن أبي القاسم بن الحسن السلمي الدمشقي،  

 م(. 1991، )القاهرة: مكتبة الكليات الأزهرية ,في مصالح الأنام

العسقلاني،  العسقلاني،   البخاريأحمد بن علي بن حجر  الباري بشرح  المكتبة  فتح  ، )مصر: 

 م(. 1970السلفية،  

بن علي عواجي،   المعاصرةغالب  الفكرية  الذهبية، طالمذاهب  العصرية  المكتبة  , 1، جدّة: 

 م(. 2006

، عني به: أنس الشرقاوي، )جدة: دار الاقتصاد في الاعتقادأبو حامد محمد بن أحمد،    ،الغزالي

 (. 2012المنهاج،  

 (. 2008، )بيروت: دار المعرفة،  إحياء علوم الدين الغزالي،  



 

298 
 

 الطليعة، جورج الطرابيشي، )بيروت: دار    ترجمة،  ، الجدليةألف باء المادية  فاسيلي بودوستيك,  

 م(. 1997

كتاب ذي الفقار علي في رقبة منكر الاستمداد من نبي أو   سليمان، علي بن السيد    ،الفندكي

)إسطنبول:   ،تبقى من بعض كتبه في كتاب باسم )كليات السيد علي الفندكي(, جمع ملا سعيد أرزن ما  ولي

 م(. 2020 ،مطبعة نوبهار

، تحقيق: أحمد البردوني، )القاهرة: دار الجامع لأحكام القرآن  ،القرطبي، محمد بن أحمد الأنصاري

 م(. 1964الكتب المصرية 

لينين،   إيليتش  فلاديمر  النقديلينين،  التجريبي  والمذهب  التقدم، المادية  دار  )موسكو:   ،

1981  .) 

، تحفة الأحوذي بشرح جامع الترمذي  الرحيم،أبو العلا محمد عبد الرحمن بن عبد   ،المباركفوري

 (. 1990)بيروت: دار الكتب العلمية، 

 م(. 1981، )مصر، دار الطباعة المحمدية،  تهافت الفكر الماركسيمحمد البهي،  

، ترجمه، محمد علي عوني، الدول الإمارات الكردية في العهد الاسلاميتاريخ  محمد أمين زكي،  

 (.1948)مصر: مطبعة السعادة, 

 م(. 2004, 3، )طنطا: مطبعة الأمير، ط فلسفتنامحمد باقر الصدر، 

، تحقيـق، محمـود خـاطر، )بيروت: مكتبة  مختار الصحاحمحمد بن أبي بكر بن عبـدالقادر الـرازي،  

 (. 1995ناشرون،  



 

299 
 

 (. 2001، )بيروت: دار إحياء التراث العربي,  تهذيب اللغةمحمد بن أحمد بن الأزهري الهروي،  

شفاء الغرام بأخبار البلد محمد بن أحمد بن علي، تقي الدين، أبو الطيب المكي الحسني الفاسي،  

 (. 2000، )بيروت: دار الكتب العلمية،  الحرام

 (. 2005، )اسكندرية: دار القمة ودار الإيمان,  ، كشف الشبهاتمحمد بن عبد الوهاب

هـ, 1434، تحقيق، جميل عبد الله عويضة,  شرح عقيدة الشيخ علوان الحمويمحمد بن محمود،  

 م. 2013

، ترجمه إلى العربية: محمد علي عوني, )مصر: مطبعة السعادة, خلاصة تاريخ الكردمحمد ذكي بك،  

 م(. 1939

 . 26هـ، ص 1376، حرر سنة  التأليفالتأليف في  محمد سعيد سيدا،  

 . 1935،  الأحوال الدُّرية والأخبار المسكيَّة في السلسلة الزَّيباريةمحمد شفيق علواني،  

، )القاهرة، مطبعة لجنة التأليف تاريخ الجامع الأزهر في العصر الفاطميمحمد عبد الله عنان،  

 م(. 1942, 1والنشر، طوالترجمة  

 م(. 2014,  2ط  المعز، دار    عمان، ، )الحركة الكردية في العراقمحمود رزوق أحمد،  

، تحقيق: محمد فؤاد صحيح مسلممسلم بن الحجاج بن مسلم القشيري النيسابوري، أبو الحسين،  

 عبد الباقي، )بيروت: دار إحياء الكتب العربية(.

 (. 2012، )بيروت: ناشرون,  الطريقة القادرية أصولها وقواعدهاميعاد شرف الدين،  



 

300 
 

، وهي رسالة مقدمة لنيل درجة الدكتوراه، غاية الكون بين الإسلام والماديةنجاة موسى الذيب، 

 هـ(. 1423)السعودية:   القرى، جامعة أم    الدعوة، كلية  

 (. 1998، )القاهرة: دار الأفاق العربية,  الإسلاميون وتركيا العلمانيةهدى درويش،  

، تحقيق: السيد تحفة الزوار إلى قبر النبي المختار  ،محمد بن علي بن حجرأحمد بن  الهيتمي،  

 م(. 1992، 1أو عمه، )طنطا: دار الصحابة للتراث، ط 

 (. 1426، تحقيق: أحمد جاسم، )بيروت: دار المناهج،  المكية على شرح الهمزية  المنح  ،الهيتمي

، )دمشق: دار البشائر,  تاريخ فتوح الجزيرة والخابور وديار بكرعبد الله محمد بن عمر،    ،الواقدي

1996 .) 

، )بيروت: معجم البلدانياقوت الحموي، شهاب الدين أبو عبد الله ياقوت بن عبد الله الحموي،  

 م(. 1993دار صادر, 

 

 ثانيا : البحوث والمقالات 

للإيزيديين  حسن، أحمد   والثقافية  الدينية  والأبحاث  ،  الحياة  للدراسات  قلمون  الفكرية مجلة 

 . (2017أغسطس  )  ،1/2  ،والاجتماعية والسياسية

 .(2013،  مدارات  والكُرد، )موقع الكتروني: مذهب الإمام الشافعي    دوسكي، تحسين ابراهيم  

الإسلامية،   العلوم  مجلة  عمر"،  ابن  جزيرة  إلى  المنسوبين  العلماء  "تاريخ  علي،  ) 2/5حسين  أكتوبر ، 

2019) . 



 

301 
 

 (. 1944، )آذار 1/561  ،مجلة الرسالة ، منشأ عقيدة اليزيدية وتطوره جي،سعيد الديوه  

)شوال  ،1/363 إصلاحية، مجلة دعوة الحق،نظرة    - مناهج التعليم العالي في تركيا شاهين، شامل  

2001) . 

 (. 2021، )شباط 3/ 1عبد الباري عثمان، الكرد والمذهب الشافعي، الكرديات،  

مجلة   الكردي،هيمنة الإسلام التربوي وضعف الإسلام السياسي في المجتمع    سيدا،عبد الباسط  

 . (2020كانون الأول  )   ،14،13  ، مركز الحرمون   الإنسانية،المجلة السورية للعلوم    القلمون، 

، مركز الحرمون للدراسات إسهام الكرد في الحياة الروحية والدراسات الإسلامية  جنكو،علاء الدين  

 (. 2017  , أغسطس، ) 2/ 1الإسلامية،  

  للدراسات  قلمون   الإسلامية،  والدراسات  الروحية   الحياة   في   الكرد  إسهام  جنكو،   الدين   علاء

 . (2017  أغسطس)  ، 1/2 الفكرية،  والأبحاث 

الدين في   برونسين,  فان  آل    ترجمة،  كردستان،مارتن  أكتوبر,  )   1/70الحوار،  مجلة    محمد، راج 

2017 .) 

الإسلامية   المعارف  نشر  الكورد في  علماء  دور  البرواري,  ملا حسين  الحضارة   وبناءمحمد زكي 

 .( 2013تشرين الاول ),  1/2 ، مجلة جامعة زاخوالإنسانية،  

 خلال  من   العقدي   وفكره   الهكاري  رحمي   الرحيم  عبد  سعيد،   وآزاد  إبراهيم،  الرحمن  عبد  نوري

 (. 2020  حزيران )  ، 23/1  دهوك،   جامعة   مجلة  الإنسانية،  العلوم   كلية   الإسلامية،  الدراسات   قسم  منظومته، 

 



 

302 
 

   المصادر الأجنبيةثالثا :  

Agitoğlu, Nurullah. "Hadîs Usûlü Konularına Dair Bir Risale, Muhammed Nurullah 
Seyda’nın ‘Es-Sahîfetüs-Sâlise Fî Usûli’l-Hadîs’." Şırnak Üniversitesi İlahiyat 
Fakültesi Dergisi, 7/ 14, (2016). 

Agitoğlu, Nurullah. "Hadîs Usûlü Konularına Dair Bir Risale: Muhammed Nurullah 
Seyda’nın 'es-Sahîfetü’s-Sâlise fî Usûli’l-Hadîs'i." Şırnak Üniversitesi İlahiyat 
Fakültesi Dergisi 7/14 (2016). 

Ahmet Bardak, Akaid İle İlgili Yazılmış Kürtçe, Kürtçede İslamî İlimler, ed. Abdulhadi 
Timurtaşî ve Ferzende İdiz (İstanbul: Lorya Basım Yayıncılık, 1. Baskı, 2021). 

Ahmet Bardak, Akaid İle İlgili Yazılmış Kürtçe, Kürtçede İslamî İlimler, ed. Abdulhadi 
Timurtaşî ve Ferzende İdiz (İstanbul: Lorya Basım Yayıncılık, 2021). 

Ahmet Erkol, "Mahmut Bilge ve Cin Risalesi," Cumhuriyet Döneminde Şırnak 
Bölgesinde Yaşayan Âlimlerin Fıkıhla İlgili Eserlerinin Değerlendirmesi, 
Uluslararası Şırnak ve Çevresi Sempozyumu, ed. M. Nesim Doru (Şırnak: Şırnak 
Üniversitesi Yayınları, 2010). 

Aktaş, Mehmet Nurullah. "Şark Medreselerinin İhya Teşebbüslerinde Muhammed 
Nurullah Seyda El-Cezerî". The Journal of Academic Social Science Studies (Ocak 
2015). 

Ali Sevdi, Arap Grameri İle İlgili Yazılmış Kürtçe, Kürtçede İslamî İlimler, ed. Abdulhadi 
Timurtaşî ve Ferzende İdiz (İstanbul: Lorya Basım Yayıncılık, 2021). 

Alismaeil, İbrahim, and Ramazan Yıldırım. "Araplar ile Türkler Arasında Doğru Algı 
Oluşturmada Tercümenin Rolü." İlahiyat Akademi, 15 (Haziran 2022). 

Arslan, Hasan. "Kürtçe Mevlidler." Kürtçede İslamî İlimler, ed. Abdulhadi Timurtaşî ve 
Ferzende İdiz (İstanbul: 2021). 

Baz, "Güneydoğuda Bir İrfan Merkezi: Serdahl Külliyesi." Şırnak Üniversitesi İlahiyat 
Fakültesi Dergisi 2/2 (Aralık 2011). 

Baz, İbrahim. "Sünni-Şii Sınırında Nakşibendî-Hâlidî Şeyhlerinin Ehl-i Sünnet 
Savunması." Tasavvuf İlmi ve Akademik Araştırma Dergisi (Istanbul: 2019). 

Bolelli, Nusrettin. "Kürt Bilginlerin Yazdıkları Bazı Tanıtımı." Bingöl Üniversitesi 
Yaşayan Diller Enstitüsü Dergisi 1/1 (Ocak 2015). 



 

303 
 

Cengiz, Yunus. "Muhammed Nurullah Seyda’nın Doğa Okuması – Taninü’t-Tabi’a Eseri 
Üzerine". Journal of Awareness 14/15 (Nisan, 2012). 

Eminoğlu, Nevzat. "Medreseyên Kurdan Ji Destpêkê Heta Îro." Anemon Muş Alparslan 
Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi 3/2 (2015). 

Evliya Çelebi, Günümüz Türkçesiyle Evliya Çelebi Seyahatnamesi, Hazırlayanlar: Seyit 
Ali Kahraman ve Yücel Dağlı , 2 1\ , (Mayıs 2010). 

Fadil Ayğan, "Tarihten Günümüze Cizre Yöresi Medreselerinde Kelam ve Akaid 
Öğretimi," Uluslararası Bilim, Düşünce ve Sanatta Cizre Sempozyumu Bildirileri, 
ed. M. Nesim Doru (Şırnak: Şırnak Üniversitesi, 2012). 

Fatih Musa Elmalı, Şeyh Muhammed Saîd Seydâ El-Cezerî’nin Hayatı ve Tasavvufî 
Görüşleri, Yüksek Lisans Tezi (Erzincan: Erzincan Binali Yıldırım Üniversitesi, 
Mayıs 2019). 

İbrahim Baz, Cumhuriyetin İlk Yıllarında Irak ve Suriye’ye Göçen Cizreli Âlim ve Sufiler, 
Uluslararası Bilim Düşünce ve Sanatta Cizre Sempozyumu Bildirileri, ed. M. 
Nesim Doru (Şırnak: Şırnak Üniversitesi, 2012). 

Karademir, Diyar. "Cizre Şehrinin Kuruluş ve Gelişimi". Journal of Awareness 4/4 (Eylül 
2019). 

Kırkız, Mustafa ve Aslam Jankır. "بغيره للناطقين  العربيّة  تعليم  القديمة ودورها في   Siirt Üniversitesi ."المدارس 
İlahiyat Fakültesi Dergisi 4/1 (2021). 

M. Sait Özervarlı, İsbât-ı Vâcib, Tu ̈rkiye Diyanet Vakfı I ̇sla ̂m Ansiklopedisi, (İstanbul: 
TDV Yayınları, 2000). 

M. Zahir Ertekin, Seyid Feyzullah Findiki Mewluden Wi Yen Kürdi, Uluslararası Bilim, 
Düşünce ve Sanatta Cizre Sempozyumu Bildirileri, ed. M. Nesim Doru (Şırnak: 
Şırnak Üniversitesi, 2012). 

Mehmet Tıraşcı, Cizre ve Çevresinde Kürtçe Mevlidler, Uluslararası Bilim, Düşünce ve 
Sanatta Cizre Sempozyumu Bildirileri, ed. M. Nesim Doru, (Şırnak: Şırnak 
Üniversitesi, 2012), 503. 

Muhammed Gökсу, "Cizre’li Muhammed Nurullah Seyda", Uluslararası Şırnak ve Çevresi 
Sempozyumu, ed. M. Nesim Doru, (Şırnak: Şırnak Üniversitesi Yayınları, 2010). 

 Obeydullah Pilatin, Osmanlı Medrese Sistemi ve Cizre Medreseleri, Uluslararası Bilim 
Düşünce ve Sanatta Cizre Sempozyumu Bildirileri, ed. M. Nesim Doru, (Şırnak: 
Şırnak Üniversitesi, 2012). 



 

304 
 

Öz, Ruhullah. "Dindar Şahsiyeti İnşa Eden Üç Kavram: İslâm, İman ve İhsan." İlahiyat 
Dergisi 45 (Harran: 2021). 

Öz, Ruhullah. "Sufinin Akidesi: Molla Ahmed el-Cizîrî Örneği". Şırnak Üniversitesi 
Yayınları (2019). 

Öz, Ruhullah. "Sufinin Akidesi: Molla Ahmed el-Cizîrî Örneği". Şırnak Üniversitesi 
Yayınları (2019). 

Recep Özdirek, Şeyh Muhammed Nurullah Seydi El-Cezeri, Cumhuriyet Döneminde 
Şırnak Bölgesinde Yaşayan Âlimlerin Fıkıhla İlgili Eserlerinin Değerlendirmesi, 
Uluslararası Şırnak ve Çevresi Sempozyumu, ed. M. Nesim Doru, (Şırnak: Şırnak 
Üniversitesi Yayınları, 2012). 

Recep Özdirek, Seyyid Ali Fındıkî, Cumhuriyet Döneminde Şırnak Bölgesinde Yaşayan 
Âlimlerin Fıkıhla İlgili Eserlerinin Değerlendirmesi, Uluslararası Şırnak ve Çevresi 
Sempozyumu, ed. M. Nesim Doru, (Şırnak: Şırnak Üniversitesi Yayınları, 2012). 

Şaban Karasakal, "Seyyid Ali Fındıkî ve Kâdı Beydâvî’ye Hâşiyeleri," Bilim Düşünce ve 
Sanatta, Cizre Sempozyumu, ed. M. Nesim Doru (Şırnak: Şırnak Üniversitesi 
Yayınları, 2012). 

Sabuncu, Serdar. "Seyda Seyyid Ali Fındıkî’nin Hayatı ve Tasavvufi Kişiliği". E-Şarkiyat 
İlmi Araştırmalar Dergisi 8/15 (Nisan 2016). 

Taha Nas, Molla Ahmed Nas ve Eserleri, Uluslararası Geçmişten Günümüze İdil 
Sempozyumu Bildirileri, ed. M. Nesim Doru, (Şırnak: Şırnak Üniversitesi 
Yayınları, 2011). 

Yiğit, Mesut. "Müftü Mahmut Bilge ve Dünya Manzûmesi Adlı Kasîdesinde Tasavvufî 
Temalar". Harran İlahiyat Dergisi 26 (Aralık 2021). 

Yüce  Abdülhakim, "Ünlü Batmanlı Âlim Şeyh Fahrettin’in Tasavvufi Görüşleri," I. 
Uluslararası Batman ve Çevresi Tarihi ve Kültürü Sempozyumu (Batman: Batman 
Üniversitesi, 2008). 

Yüce, Abdulhakim. Cizre’li Şeyh Seyda ve Tasavvufî Görüşleri. Uluslararası Şırnak ve 
Çevresi Sempozyumu, ed. M. Nesim Doru (Ankara: Mrk Baskı ve Tan. Hiz., 
2010). 

Zahir Ertekin, "Eqîdenameyên Kurmancî Yên Menzûm Û Bandora Eqîdenameya 
Ehmedê Xanî," Süryani Arap ve Kürt Klasikleri Uluslararası Klasikler Çalıştayı, ed. 
M. Nesim Doru, Ahmet Kırkan, Yakup Aykaç (Mardin: Mardin Üniversitesi 
Yayınları, 2017). 



 

305 
 

 

 المواقع والروابط الإلكترونية ثالثا :  

Https://Www.Aljazeera.Net/Culture/2014/4/16 مطالب بتنشيط حركة الترجمة   /   
 الخبر مشهور نقلته أغلب القنوات العربية منها 

Http://News.Bbc.Co.Uk/Hi/Arabic/World_News/Newsid_4139000/4139644.Stm  
Https://Quraanw.Yoo7.Com/T50-Topic  
Https://Www.Bingol.Edu.Tr/Documents/Baz  
Https://Www.Drsregeb.Com/İndex.Php?Action=Detail&İd=131  
Https://Www.Evliyalar.Net/Seyh-Seyda-Muhammed-Nurullah-Cezeri-K-S/  
Https://Www.Haberinkapisi.Com/Tasavvuf/Seyh-Seyd-Ks-El-Cezernin-İrsad-

Seferleri-H454.Html  
Https://Www.Youtube.Com/Watch?V=9iu8twsmaok&T=16s  
Muhammed Salih Ekinci,  
Https://Www.Youtube.Com/Watch?V=J5qy9fqaf2e  
Mutasvvıf Muhammed Nurullah Seyda El Cezeri'nin,  
Https://Www.Yeniakit.Com.Tr/Haber/12-Mayis-1985-Mutasvvif-Muhammed-

Nurullah-Seyda-El-Cezerinin-Vefati-1757194.Html  
Ttps://Www.Noonpost.Com/35917  
Www.Rocham.Org  
Şırnak İl Kültür Ve Turizm Müdürlüğü, Medreseler, 
 Https://Sirnak.Ktb.Gov.Tr/Tr-56433/Medreseler.Html 

 البوطي، حكم الاحتفال بالمولد النبوي الشريف 

Https://Www.Youtube.Com/Watch?V=Blmtsmnufca  

 ضياء طارق، تحديات انتشار السلفية في المجتمع التركي المتصوف  

Https://Www.İda2at.Com/Challenges-Against-Salfism-Expansion-İn-Turkish-Society/  

 . 2016المعاصرة وضوابط منع الخمر نموذجاً، موقع ترك برس, محمد زاهد كول، العلمانية التركية  

 Https://Turkpress.Com.Tr/Node/19505  

  الثلاثة لتفتيت الوحدة الإسلامية، نسيم الشام، محاضرات متفرقة في مناسبات مختلفة، الأسافين البريطانية  

Naseemalsham.Com 

http://news.bbc.co.uk/Hi/Arabic/World_News/Newsid_4139000/4139644.Stm
https://quraanw.yoo7.com/t50-topic
https://www.bingol.edu.tr/Documents/Baz
https://www.drsregeb.com/index.php?action=detail&id=131
https://www.evliyalar.net/seyh-seyda-muhammed-nurullah-cezeri-k-s/
https://www.haberinkapisi.com/Tasavvuf/Seyh-Seyd-Ks-El-Cezernin-İrsad-Seferleri-H454.Html
https://www.haberinkapisi.com/Tasavvuf/Seyh-Seyd-Ks-El-Cezernin-İrsad-Seferleri-H454.Html
https://www.youtube.com/watch?v=9iu8TwsMaOk&t=16s
https://www.youtube.com/Watch?V=J5qy9fqaf2e
https://www.yeniakit.com.tr/Haber/12-Mayis-1985-Mutasvvif-Muhammed-Nurullah-Seyda-El-Cezerinin-Vefati-1757194.Html
https://www.yeniakit.com.tr/Haber/12-Mayis-1985-Mutasvvif-Muhammed-Nurullah-Seyda-El-Cezerinin-Vefati-1757194.Html
http://www.rocham.org/
https://sirnak.ktb.gov.tr/Tr-56433/Medreseler.Html
https://www.youtube.com/Watch?V=Blmtsmnufca
https://www.i̇da2at.com/Challenges-Against-Salfism-Expansion-İn-Turkish-Society/
https://turkpress.com.tr/Node/19505


 

306 
 

 ياسين طه محمد، السلفية الكُردية وهابية … إلا أنها “تعوذ بالله من السياسة 

Https://Daraj.Media/6873 

 

 

  

https://daraj.media/6873


 

307 
 

 ملحق تراجم علماء جزيرة بوطان

          ملا نصر الدين الزقيديأولا :  

 نشأته وتعليمه  

، التي كانت في تلك الفترة  (Zoqeydê)في قرية زقيد  1894وُلد ملا نصر الدين الزقيدي عام

جزءًا من قضاء كورتلان بولاية سيرت، وهي منطقة ذات إرث علمي وثقافي عريق. ينحدر من عائلة علمية 

بوطان، وتنتسب إلى الصحابي خالد بن الوليد، مما منحها مكانة اجتماعية ذات أصول تعود إلى جزيرة  

بدأ تعليمه في الكتاتيب التقليدية في قريته، ثم التحق بالمدارس الدينية في سيرت، حيث تلقى   .ودينية مرموقة

العلوم الشرعية واللغوية. كان من أبرز أساتذته العلامة ملا خليل السيرتي، أحد أشهر علماء عصره، حيث 

 458. تتلمذ على يديه في الفقه، التفسير، الحديث، والتصوف

 دوره العلمي والفكري 

كان ملا نصر الدين من العلماء القلائل في زمانه الذين كتبوا باللغة الكردية الكرمانجية، حيث 

، "عقيـدة الكـرد"كانت معظم المؤلفات الدينية حينها تُدوَّن بالعربية أو الفارسية. ومن أبرز أعماله كتاب  

ناقش في هذا الكتاب القضايا العقدية الأساسية مثل  .الذي يعُد من أوائل المؤلفات الكردية في علم الكلام

التوحيد، القدر، صفات الله، ورؤية الله، وسعى إلى تقديمها بلغة قريبة من الفهم الشعبي، مما جعل كتابه ذا 

 .تأثير واسع بين الأكراد المتعلمين

 

458 - Mesut Arslan, Eqîda Kurmancî ya Mela Nesreddînê Zoqeydî, (van: peywend, 2024), 
29. 



 

308 
 

مناطق في  مؤثراً، حيث درَّس في عدة  مُعلمًا  الدين  نصر  العلمي، كان ملا  نشاطه  إلى جانب 

سيرت، وجذب إليه عددًا من الطلاب الذين تتلمذوا على يديه، وساهموا لاحقًا في نشر العلوم الشرعية 

 .واللغوية في المنطقة

 وفاته 

 عن عمر يناهز الأربعين عامًا، ودُفن في قرية جمزرق  1935توفي ملا نصر الدين الزقيدي في  

(Cimzerqê)  ،.تل ملا "حيث أصبح قبره يعُرف باسم  459حيث أمضى أيامه الأخيرة في الزهد والعبادة

 . نصر الدين

   العلواني  حقي   إبراهيم  بن   خاشعثانيا :  

 ودراسته   ومولده   اسمه

 منذ  نفسه،  العام  في.  1938  عام  ولد   الحسيني  الزيباري  العلواني  حقي  إبراهيم   بن  خاشع   الشيخ

 . حقي إبراهيم   الشيخ  والده،   يد   على  الشرعية   العلوم  خاشع  الشيخ  تعلم   صغره، 

 التحق.  تعليمه  لمواصلة  دمشق  إلى  سافر  الابتدائية،  الشهادة  على  حصوله   وبعد   ،1954  عام  في

 على  وحصل   دمشق،  بجامعة   الشريعة   كلية  إلى  انتسب  ثم.  1963  عام   تخرج   حيث   الغراء،   جمعية   بمعهد

 . 1970  عام الشريعة  في   الليسانس  درجة

 

 

 

459 - Ruhullah Öz, Antolojiya Eqîdenameyen Kurdî, 231. 



 

309 
 

 والعملي   العلمي   نشاطه

  التربية  لمادة   كمدرس   تعيينه  في   ونجح   المدرسين،   انتقاء   لمسابقة   خاشع  الشيخ   قدم   تخرجه،   بعد

 الإسلامية  التربية لمادة  اختصاصياً  موجهاً  تعيينه تم   بعد، وفيما. 1972  عام  القامشلي مدينة  في الإسلامية

 . الوظيفة  من   استقالته  قدم  عندما   1996  عام  حتَّ عمل  حيث  نفسها،  المدينة  في

 في   العابدين  زين   مسجد  في   خطيب   منصب  خاشع  الشيخ   شغل   التدريسي،  عمله   إلى   بالإضافة 

 إلى   الدعوة   على  مركّزاً   والوضوح،   بالعمق   تتميز  التي   والمحاضرات   الخطب   بإلقاء   يقوم   كان  حيث  القامشلي، 

 الحسنة،  والموعظة   بالحكمة   الدعوة   بأهمية   يؤمن  خاشع  الشيخ   كان.  والتصوف  والتزكية  الإسلامية   الأخلاق 

 . محيطه  في   ومؤثراً   محبوباً  جعله  ما وهو  التكفير،   منهج   ونبذ  المسلمين  كلمة   لجمع  يسعى  وكان

 حيث   الشرعية،  ومعاهدها   الجزيرة  مساجد  في   مكثف   بشكل  والتربوي  الدعوي   العمل   الشيخ  مارس 

 توجيه  في  كبير  دور للشيخ كان  كما .  الوسطية الإسلام  وتعاليم الشرعي العلم نشر على بحرصه  يعُرف  كان 

 وتونس   وتايلاند   ماليزيا  مثل  دول  من  طلاب   فيهم  بمن  وخارجها،   الجزيرة  داخل  من  الطلبة  مئات   وتعليم

 .والتزكية  الشرعي   العلم   على  للحصول قصدوه  الذين  والجزائر،

 والبرامج   الدعوية  النشاطات  من  العديد   تأسيس  في  خاشع  الشيخ  ساهم  ذلك،  إلى  بالإضافة

 السديدة   بآرائه  يعُرف   كان  حيث.  المجتمع   في  والثقافي  الديني   الوعي   مستوى  رفع  إلى   تهدف   التي   التعليمية

 . المسلمين  بين   والتقارب  الإصلاح  إلى  تهدف   التي  والمعتدلة

  النزاعات   حل  على   يعمل   كان  حيث  والدروس،  الخطب   إلقاء  تتعدى  الدعوية   جهوده   كانت 

 . مجتمعه  في   ومؤثرة   محورية   شخصية   جعله   مما   والشرعية،  العائلية   الأمور   في   والمشورة  النصح   وتقديم  الاجتماعية 

 



 

310 
 

 مؤلفاته 

 واجتماعية   دينية  مواضيع   تغطي  التي  المطبوعة  وغير  المطبوعة  المؤلفات  من  مجموعة  خاشع   للشيخ

 :المنشورة  مؤلفاته  بين  من .  مختلفة

 . لها  كدليل   الأوقاف  وزارة  اعتمدته:  الإسلامي  الفقه  في حكمهما   والعمرة   الحج

: والعقيدة  السلوك   في   وواقعاً، رؤية   وتشريعاً   تاريخاً   العشيقات؟ الطلاق،   تعدد  أم   الزوجات   تعدد

( السلوك  نظم  في  المحبوك  الجوهر)لـ  المسبوك   الشرح  ، عشرة  مواضيع   في  مختصرة  رسالة   نقدية،  تحليلية  دراسة

 الكتب،   إلى  بالإضافة  ، مطبوع(  غير   الكتاب  هذا)  الحموي   علوان  بالشيخ   المعروف  عطية،   بن  علي   للشيخ

 المجلة"  ، "الإسلام  نهج "  مثل   وصحف   مجلات  في   نشرت   التي   المقالات   من  العديد  خاشع  الشيخ   كتب 

 أكثر   لديه  كما.  الأمريكية  المتحدة   الولايات  في   تصدر   التي"  الاعتدال  جريدة"و  ، "الفيصل  مجلة "  ،"العربية

 المواد  هذه   وتعتبر  وخطبه،  الصحابة   وحياة   والتزكية  القرآن   تفسير   في  دروسه  من  مسجل   شريط   1200  من

 .والتصوف   التزكية  مجال  في   خاصة  العلم،   لطلاب  ومفيدة  قيمة

 وفاته

 الآخرة   جمادى   5  الاثنين   يوم   ظهر   الحسيني  الزيباري  العلواني   حقي   إبراهيم  بن   خاشع  الشيخ   توفي

 عملية  إثر  القامشلي  مدينة  في  هجرياً،  عاماً   الثمانين  ناهز  عمر   عن  ،2016  مارس   14  الموافق  هـ،   1437

 ودعوياً   علمياً   إرثاً   وراءه  وترك  والإصلاح،  والتعليم   الدعوة   في   حياته  قُضي.  النور  مستشفى   في  للقلب  قسطرة

 460.مثواه وأكرم  عليه  الله   رحمة  كبيراً،

 محمد سعيد رمضان البوطيثالثا :  

 

 . 6-5، رؤية في العقيدة والسلوكخاشع حقي،  - 460



 

311 
 

 اسمه ومولده ونشأته 

هـ(، في قرية جيلكا 1347م )1929وُلِد محمد سعيد بن رمضان بن عمر بن مراد البوطي عام  

التقاء حدود سوريا وتركيا والعراق، وهي قرية تابعة لمنطقة جزيرة الواقعة على ضفاف نهر دجلة، عند نقطة 

 .ابن عمر، المعروفة بجزيرة بوطان

 .ينتمي محمد سعيد إلى أسرة علمية عريقة؛ فوالده هو العالِم الفقيه والداعية المعروف الشيخ ملا رمضان 

وقد قرر الشيخ ملا رمضان، بعد ولادة ابنه محمد سعيد، مغادرة قريته والهجرة إلى مدينة دمشق، وذلك 

لأسباب عدة، من أبرزها، كما يذكر، ما قامت به الحكومة الحاكمة آنذاك من إجبار الرجال على ارتداء 

ياً لتقاليد الدين والحياء. ولعل هذا القبعة الغربية، وإلزام النساء برفع الحجاب والنقاب، الأمر الذي رآه مناف

السبب كان الدافع الرئيس الذي حمله على ترك قريته والسفر إلى الشام، حيث وجد فيها بيئة أكثر ملاءمة 

.ميةلرسالته الدينية وحياته العل
461   

 جهوده ونشاطه العلمي 

يعُدّ الدكتور محمد سعيد رمضان البوطي من كبار علماء المسلمين الذين ساهموا في نشر العقيدة 

، وشارك في النهضة العلمية والدينية، مما تسبب في والجماعةأهل السنة  الإسلامية الصحيحة وفق منهج  

الناس أشد   .هداية الآلاف من  للبدع، حريصًا  نابذًا  بالكتاب والسنة،  التمسك  الشيخ شديد  وقد كان 

بذل جهودًا عظيمة في الدعوة   وقد  .صلى الله عليه وسلمالحرص على العقيدة الصافية والدعوة إلى كتاب الله وسنة رسوله  

 .إليهما، ونهى عن الشرك والبدع والتقليد مطلقًا، كما تدل على ذلك سيرته ومؤلفاته

 

 .31-29 ،هذا والدي محمد سعيد رمضان البوطي، - 461



 

312 
 

وكان الشيخ من نابذي التوجهات السياسية والعنف الجهادي، وقد خدم الإسلام والمسلمين بكتبه،  

كما كتب كثيراً   .التي لقيت قبولًا واسعًا بين العلماء وتداولها طلاب العلم في مختلف أرجاء العالم الإسلامي

من المقالات في الصحف والمجلات، تناول فيها موضوعات إسلامية وقضايا معاصرة، وأجاب عن العديد 

 .من الأسئلة التي تتعلق بالفتاوى والمشورات التي تهمّ الناس وتشارك في حل مشكلاتهم 

الطرق  تياراً وسطيًا معتدلًا؛ إذ كان يرفض بعض ممارسات وسلوكيات بعض  البوطي يمثّل  وكان 

الصوفية، وفي الوقت نفسه ينكر تشدد السلفية الوهابية في إنكار البدع، محاولًا المحافظة على الفهم الأصولي 

 462 . الصحيح للإسلام

زاهدًا في السياسة، عائبًا على التيارات الإسلامية والدعوية التي تتجه إلى الحكم   كان البوطي وقد  

وناظر الشيخُ البوطي التيارَ السلفي، واحتدم النقاش بينه وبين الشيخ ناصر الدين الألباني، كما   .والسياسة

، حيث يرى فيه أن التمذهب بالسلفية "السلفية: مرحلة زمنية مباركة لا مذهب إسلامي"ألّف كتابه الشهير  

 463 .بدعة لا يقرّها أتباع السلف أنفسهم 

وكان البوطي من كبار المهتمين بمواجهة العقائد والفلسفات الشيوعية المادية؛ إذ تميز منهجه الدعوي 

ومؤلفاته بنقض الشيوعية وأفكارها، ومواجهة الفكر الغربي ودحض شبهاته، وإبراز الأدلة العلمية في الرد 

 ."نقض الأوهام الجدلية"عليها، فصنّف عدة كتب مهمة في هذا الباب، من أبرزها كتاب  

 

 . 71الدعوة والجهاد والإسلام السياسي،  البوطي، - 462
 . 72الدعوة والجهاد والإسلام السياسي،  البوطي، - 463



 

313 
 

العقيدة  العظيم في نشر  الفعّال وأثره  يقينًا دوره  النافعة والكثيرة، يعلم  البوطي  ومن يراجع كتب 

الإسلامية الصحيحة والفكر الأشعري، حيث لقيت مؤلفاته شهرة واسعة منقطعة النظير في حياته وبعد 

 .وفاته، وأقبل عليها طلاب العلم بالشرح والتدريس والدراسة

 وفاته

م(، أثناء إلقائه درسًا دينيًا  2013آذار    21قتُل الشيخ محمد سعيد رمضان البوطي يوم الخميس )

في مسجد الإيمان بمدينة دمشق. وقد أعلنت الرواية الرسمية للنظام السوري أن تفجيراً انتحارياً استهدف 

وإصابة أربعة وثمانين بجروح متفاوتة. المسجد، مما أدى إلى مقتل الشيخ، ومقتل اثنين وأربعين شخصًا آخرين،  

في حين تبادل كلٌّ من النظام وقوى الثورة السورية المعارضة الاتهامات حول الجهة المسؤولة عن اغتياله. وقد 

شُيِّع جثمان الشيخ من منزله بدمشق، وأقُيمت صلاة الجنازة عليه في المسجد الأموي، قبل أن يوُارى الثرى 

 464.ح الدين الأيوبي، المحاذي لقلعة دمشق قرب المسجد الأمويبجوار قبر القائد صلا 

 عبد السلام ناجي ا :  رابع

 مولده ونشأته

ان، وينحدر من أسرة علمية عريقة. كان طفي منطقة جزيرة بو   1887وُلد عبد السلام ناجي عام  

. نشأ طان ليستقر في جزيرة بو والده مراد أفندي من العلماء البارزين، وقدم من منطقة آمَد في طور عبدين 

التقليدية، حيث درس علوم  الدينية  المدارس  تعليمه الأولي في  فتلقى  دينية وعلمية،  بيئة  السلام في  عبد 

 .الشريعة واللغة العربية والفقه الإسلامي على يد كبار علماء المنطقة

 

 

464  - https://www.aljazeera.net/encyclopedia/icons/2015/4/21 /   



 

314 
 

 رحلته في طلب العلم وشيوخه 

لطلب العلم، ودرس على يد عدد من العلماء البارزين، سافر ملا عبد السلام إلى عدة مناطق  

ملا محمد بشير، عم الشيخ سعيد المجذوب، الذي منحه الإجازة العلمية بعد أن أكمل دراسته   :ومن أهمهم 

الشيخ محمد سعيد الداري، الذي تلقى منه علوم الفقه والتفسير والحديث وحصل منه على   .على يديه

عدة لغات، حيث كان يُجيد اللغة الكردية والعربية والعثمانية والفارسية، مما ساعده كما أتقن    .إجازة أخرى

 .على الاطلاع على أمهات الكتب والتراث الإسلامي المتنوع

 دوره العلمي والتعليمي 

كرّس ملا عبد السلام حياته للتدريس والتأليف ونشر المعرفة، وعمل مدرسًا في عدة مدارس دينية.  

كما تولى الخطابة والوعظ في المدرسة الحمراء في جزيرة بوتان، حيث كان الناس يتوافدون من القرى والمناطق 

 .المجاورة للاستماع إلى خطبه ومواعظه

كان يتمتع بصوت جهوري ولغة فصيحة وأسلوب بليغ، مما جعله خطيبًا محبوباً بين الناس. وقد 

 عُرف عنه أسلوبه المؤثر في الدعوة إلى الإصلاح الأخلاقي والديني. 

 هجرته إلى القامشلي 

مع تصاعد الاضطرابات السياسية في تركيا، اضطر ملا عبد السلام إلى الهجرة إلى القامشلي في 

(. استمر في نشاطه العلمي Camu Kebirسوريا، حيث استقر هناك وعُيّن إمامًا للجامع الكبير )

 . 1952والتعليمي حتَّ وفاته عام 

 

 وأعماله العلمية مؤلفاته  



 

315 
 

 :ترك ملا عبد السلام عددًا من المؤلفات القيمة، ومن أهمها

شرح ديوان الشيخ أحمد الجزري: وهو أحد أهم أعماله، حيث قام بشرح ديوان أحمد الجزري باللغة 

 .العربية في ثلاثة مجلدات. وقد قام ملا أحمد الزفنكي لاحقًا بمراجعة هذا العمل وإعادة تنظيمه ونشره باسمه

راست )الرؤيا   خوينا   .)أنين الوردة(: وهو عمل أدبي يتناول موضوعات وجدانية وروحية  لى گو   نىنالي

)أذان الإيقاظ(: وهو كتاب يدعو إلى   هيشياركنين  .الصادقة(: يتناول فيه رؤى صوفية وتأملات فلسفية

 اليقظة الروحية والإصلاح الأخلاقي.

 وفاته 

في مدينة القامشلي، حيث دُفن هناك. ترك خلفه إرثاً   1952توفي ملا عبد السلام ناجي في عام  

والفقه  الأدب  مجال  في  والباحثون  العلم  طلاب  منها  ويستفيد  تقُرأ  مؤلفاته  تزال  ولا  مهمًا،  علميًا 

 465والتصوف. 

  الشيخ صاحب فارولا :  خامس

والده الشيخ محمد   ،التابعة لجزيرة بوطان   حلهفي قرية سرد  1917الشيخ صاحب في سنة  وُلد  

اج عالِمًا كبيراً. تربى الكثير من الشخصيات في مدرسته التعليمية ر . كان الشيخ محمد سآسيةوالدته  راج و س

الذين تعلموا على يد الشيخ محمد   العلماء  المنطقة بعلمهم. من بين  ؛ أخوه سراجوأصبحوا معروفين في 

الشيخ سيدا جزيري، الشيخ إبراهيم حقي، ملا عبد الرحمن الُحسيري، الشيخ رشيد، الشيخ يحيى، وملا 

 .سليمان الُحسيري

 

465 - Recep ÖZDİREK, Cum.huriyet Dönemi Cizre Bölgesi Din Alimleri, 224. 



 

316 
 

وأصبح هو وصيًا على نفسه. بعد وفاة والده، توجه إلى   في سن مبكرة،   توفي والد الشيخ صاحب 

عمه الشيخ سيدا لتكمل دراسته. بدأ تعليمه الأولي في منزل عمه الشيخ سيدا. رغم أن الشيخ صاحب 

إلا أن معظم دراسته    جزيرة، في    ، والمفتي ملا عبد القادر كيدرس في أماكن أخرى مثل مدرسة سيد علي فند 

 466. هكانت مع الشيخ سيدا، وحصل على الإجازة العلمية من

 مكانته العلمية والصوفية 

ا في العلوم الشرعية، كان صاحب فارول أيضًا شاعراً وأديبًا، وتميّز بعمق روحي 
ً
إلى جانب كونه عالم

إجازة الإرشاد والتوجيه وتهذيب نفسي، حيث أكمل سلوكه الصوفي على يد الشيخ سيدا، الذي منحه  

 .الروحي

ا متبحراً في العلوم الشرعية، وصوفيًا زاهدًا، وشاعراً بليغًا، وترك إرثاً 
ً
كان الشيخ صاحب فارول عالم

 .علميًا وأدبيًا ما زال حاضراً بين أهل العلم والتصوف في المنطقة

 مؤلفاته 

 :باللغة الكردية، ومن أبرزهاترك الشيخ صاحب فارول عددًا من المؤلفات المهمة  

 تفسير الضمير .كتاب في العقيدة الإسلامية باللغة الكردية :(Akîdetu'l-Îman) عقيدة الإيمان 

(Tefsîru’d-Damîr)   المولد   .يوان شعري باللغة الكرديةد (Mevlîd):  قصيدة دينية باللغة الكردية تتناول

رسالة باللغة الكردية قام بترجمتها إلى اللغة العربية بشكل   :(Zurûf) رسالة ظروف  .صلى الله عليه وسلمسيرة النبي محمد  

  467م.منظو 

 

466 - Ruhullah Öz, Antolojiya Eqîdenameyen Kurdî, 267. 
467 - Ruhullah Öz, Antolojiya Eqîdenameyen Kurdî, 267. 



 

317 
 

 وفاته

م في مسقط 1983حياته في خدمة العلم والتربية الروحية حتَّ توفي عام  صاحب فارول  واصل  

 468.ن طا رأسه جزيرة بو 

 عبد القادر ارزن ا :  سادس

 مولده ونشأته

ريموخلية في محافظة وان. ينتمي إلى أسرة علمية، في قرية    1962وُلد الشيخ عبد القادر في عام  

، من العلماء البارزين في المنطقة. في بداية حياته، بدأ الشيخ ندكيحيث كان والده، الشيخ فيض الله الف

عبد القادر تعليمه على يد والده، حيث اهتم بدراسة العلوم الدينية التقليدية في مراحل مبكرة من حياته. 

التابعة لجزيرة بوطان. ثم انتقل إلى قرية جبريه، الواقعة في   اأكمل دراسته الابتدائية في مدرسة قرية إميرين

 .منطقة جزيرة بوطان، لمواصلة تعلمه في مدرسة دينية مرموقة

 دوره العلمي والتعليمي 

تلقى الشيخ عبد القادر دراسته في مختلف العلوم الشرعية مثل النحو، والصرف، والفقه، والتفسير، 

والكلام، والحديث، والفارسية. بدأ دراسته في هذه المجالات تحت إشراف والده، حيث كان يشرف عليه 

مثل مدرسة الملا مهدي ويعطيه الإجازات العلمية. بعد ذلك، درس في العديد من المدارس الدينية الأخرى،  

شرفي في قرية جبريه، ومدرسة الملا أحمد الكوجا في قرية بانيا. حصل على الإجازة العلمية في هذه العلوم 

من والده، كما تلقى دروسًا في التصوف وحصل على إجازة في الطريقة الصوفية. أصبح الشيخ عبد القادر 

وطان، ودرّس في مدارس قرى جزيرة بوطان وجبري وباتيلي مدرسًا في العديد من المدارس في منطقة جزيرة ب

 

468 - Recep ÖZDİREK, Cumhuriyet Dönemi Cizre Bölgesi Din Alimleri, 233. 



 

318 
 

وآرتوكوكلو، وكذلك في سلوبي. كما عمل ككاتب في مفتي منطقة سلوبي، وساهم في التعليم الديني في هذه 

 .المنطقة

 مؤلفاته وأعماله العلمية 

للشيخ عبد القادر العديد من المؤلفات التي تنوعت بين الفقه، والتفسير، والعقيدة، والتصوف. من 

 :أبرز مؤلفاته

عقيدة الإيمان للمؤمنين "  ،"تلغين المريدين"  ، "سلسلة محاسبة النفس"  ، "وصفة أبو يزيد البسطامي"

 . "مقدمة لعلم المعتقد للأطفال والشباب"،  "القيامة خطوة بخطوة"  ،"في هذا العالم

أخرى   نُشرت  بينما  التركية،  باللغة  المؤلفات  هذه  بعض  نشر  مؤلفاته تم  تتناول  الكردية.  باللغة 

مواضيع دينية تعليمية تسعى إلى نشر العقيدة الإسلامية الصحيحة، وتدريس العلوم الشرعية، فضلاً عن 

 469تعاليم التصوف والطريقة القادرية.

  

 

469 - Ruhullah Öz, Antolojiya Eqîdenameyen Kurdî, 688. 



 

319 
 

 

 

 السيرة الذاتية

الشريعة بجامعة عبد الواجد الديرشوي بعنوان,حصل على الإجازة في الشريعة الإسلامية من كلية  

، ثم أكمل دراسته العليا ونال درجة الماجستير في العلوم الإسلامية من جامعة سليمان 2009دمشق عام  

دميريل ، وهو حاليًا طالب دكتوراه في قسم العلوم الإسلامية )تخصص علم الكلام( بجامعة كارابوك عمل 

فبراير" الليبية في أنقرة بين عامي   17مدرسة "آفاق  مُدرسًا للتربية الإسلامية في سوريا، كما عمل مدرسًا في  

الناطقين بها في ثانوية عمر شام 2016. ومنذ عام  2016و  2012 العربية لغير  ، يعمل مدرسًا للغة 

 .للأئمة والخطباء في إسطنبول

 
 
 



 

 

 

 

 

BOTAN BÖLGESI ÂLIMLERININ EŞ‘ARÎ 
AKAIDINI TESPIT VE YIRMINCI YÜZYILDA 

İTIKADÎ SAPMALARLA MÜCADELE ÇABALARI 
 
 
 
 
 
 
5202  

DOKTORA TEZİ 
TEMEL İSLAM BİLİMLERİ 

 
 
 
 

Abdulvajed DERŞEVİ  
 
 
 
 

Tez Danışmanı 
Doç. Dr. Mustafa YILDIZ 


