
 

 
 

 الجمهورية التركية 
 جامعة يالوفا

 معهد الدراسات العليا
 
 

 العلوم الإسلامية الأساسية قسم 
 
 
 
 

 أثر مبحث الماهيَّة في علم أصول الفقه: الخاصّ والعامّ ومباحثهما أنموذجًا 
 
 
 
 
 

 رسالة الماجستير  
 
 

 اسم الطالب: نجدت حاج علي 
228122035 

 
 
 
 
 

 صهيب عبد الرحمن حميد حميد د.  :المشرف
 
 
 
 
 
 

 يالوفا
 2025شباط 



 

  



 

 
 

 الجمهورية التركية 
 جامعة يالوفا

 معهد الدراسات العليا
 
 

 العلوم الإسلامية الأساسية قسم 
 
 
 
 

 أثر مبحث الماهيَّة في علم أصول الفقه: الخاصّ والعامّ ومباحثهما أنموذجًا 
 
 
 
 
 

 رسالة الماجستير  
 
 

 نجدت حاج علي اسم الطالب: 
228122035 

 
 
 
 
 

 صهيب عبد الرحمن حميد حميد  د.  ف: المشر
 
 
 
 
 
 

 يالوفا
 2025شباط 



 

 

 



I 

 التعهد بالالتزام بالقواعد الأخلاقية العلمية 

بعنوان:   بأنيأتعهد وأصرح   الخاصّ    قد جهزت رسالتي هذه  الفقه:  الماهيةّ في علم أصول  "أثر مبحث 

يالوفا،   "ا والعامّ ومباحثهما أنموذج   وفق ا لقواعد كتابة الرسالة الخاصة بمعهد الدراسات العليا في جامعة 

البيانات  على  حصلت  قد  الأكاديمية    ، والمعلومات   ،وأني  القواعد  إطار  في  فيها  الموجودة  والوثائق 

والنتائج وفق ا للقواعد العلمية والأخلاقيات    ، والتقييمات  ، والوثائق  ، والأخلاقية، وقد قدّمت جميع المعلومات 

التي أشرت إليها، وعزوت كل ما نقلته فيها إلى مصادره ومراجعه المستفاد منها خلال دراسة الرسالة،  

ح بأنّ العمل الذي قدّمته في هذه الرسالة أصلي،  دون القيام بإجراء أي تغيير في البيانات المنقولة، وأصرّ 

 وأتحمّل كامل المسؤولية القانونية التي قد تنشأ في حالة ثبوت عكس ما صرحت به. 

 التوقيع 

 اسم الطالب 

 حاج علي  بسام  نجدت 

 

 

ETİK BEYAN 

Yalova Üniversitesi Lisansüstü Eğitim Enstitüsü Tez/Proje Yazım Kuralları’na uygun olarak 

hazırladığım “Mahiyet Konusunun Usul-I Fıkıh İlmine Etkisi: Hâs, Âm Konuları 

Özelinde” başlıklı bu tez çalışmasında; tez içinde sunduğum verileri, bilgileri ve dokümanları 

akademik ve etik kurallar çerçevesinde elde ettiğimi, tüm bilgi, belge, değerlendirme ve 

sonuçları bilimsel etik ve ahlak kurallarına uygun olarak sunduğumu, tez çalışmasında 

yararlandığım eserlerin tümüne uygun atıfta bulunarak kaynak gösterdiğimi, kullanılan 

verilerde herhangi bir değişiklik yapmadığımı, bu tezde sunduğum çalışmanın özgün 

olduğunu bildirir, aksinin tespiti halinde doğabilecek her türlü hukuki sorumluluğu kabul 

ettiğimi taahhüt ve beyan ederim. 

 

İmza 

Necdet Bessam HAC ALİ 

 

 

 

 

 

 

 



II 

  



III 

وشرفٌ، الحريصين على رفعتي  أهدي هذه الرسالة إلى من هما السبب في وجودي، ومن ذلي لديهما عزٌ 

 . وكمالي، والباذلين دون انتظار شيءٍ أغلى ما لديهما لي ولإخوتي.... إلى والدايّ 

ا بوقته، وعمره، وجهده، وماله في سبيل راحتنا، من ابيضّت لحيته في طريق   وأخصُّ المضحي مسرور 

 أبي.  .... الكدِّّ لكفايتنا وتعليمنا 

لمن    وتقديرٍ  احترامٍ  ا عن  تعبير  علَّمه،  وعلمٍ  زرعه،  من زرعٍ  ثمرة   الشيخ عمر حجازي  فضيلة  وإلى 

له لما رأيت فيه من معاني    ابصَّرني حقائق هذا العلم، وأفهمني إيَّاه، وترجمة  لوفاءٍ أكنُّه له، ومحبة  أخلصه

 العلم، والعمل، والمعرفة، والأبوّة. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



IV 

  



V 

 الشكر والتقدير 

أحمد الله تعالى على توفيقه، وأسأله هداية طريقه، وأثني بالصلاة والسلام على خاتم المرسلين، سيد ولد  

 آدم أجمعين، سيدنا محمّدٍ وعلى آله الكرام البررة وصحبه حملة هذا الدين. 

 ظمها عمليَّة التعليم والتحصيل. أشكر جامعة يلوا التي سهلت بن  

 وأشكر الكادر التعليمي والإداري الكريم في جامعة يلوا خصوص ا كليَّة العلوم الإسلاميَّة. 

وأشكر فضيلة الشيخ الدكتور صهيب حميد على تفضله عليّ بقبوله الإشراف على الرسالة، وعلى متابعته  

الباب من   هذا  إيّاي على طرق  وتشجيعه  الرسالة،  كتابة  أثناء  النافعة  العلم،  الكريمة، وتوجيهاته  أبواب 

لهاوصبره عليّ وإجابته أسئلتي حتى في أيام راحته ا رقَّى الرسالة وكمَّ ، فلكم مني كلُّ الشكر والاحترام  ، ممَّ

 والتقدير. 

ن تفضلوا عليَّ بنصائحهم مع كثرة مشاغلهم وضيق أوقاتهم التي أثرَْت الرسالة   وأشكر الأساتذة الكرام ممَّ

، ومضمون ا د قيلش، والدكتور بلال البحر،  ، وأخصُّ منهم شكلا  : الدكتور محمود مصري، والدكتور محمَّ

 . ، والدكتور نبيل الفوليوالدكتور علي العمري

 2025-شباط

 نجدت حاج علي 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



VI 

  



VII 

 فهرس المحتويات 

 i .......................................................................................... العلمية التعهد بالالتزام بالقواعد الأخلاقية 

 v ............................................................................................................................... الشكر والتقدير 

 x ........................................................................................................................................ الملخص 

ÖZET ....................................................................................................................................... xii 

ABSTRACT ............................................................................................................................ xiv 

 1 ..................................................................................................................... شرح عنوان الدراسة: 

 6 ................................................................................................................................ سبب الدراسة: 

 6 ............................................................................................................................... أهميَّة الدراسة: 

 6 ................................................................................................................................ غاية الدراسة: 

 7 .............................................................................................................................إشكاليَّة الدراسة: 

 7 ......................................................................................................................... صعوبات الدراسة: 

 7 .......................................................................................................................... الدراسات السابقة: 

 8 .................................................................................................................................. منهج البحث: 

 8 ............................................................................................................................... مخطَّط البحث: 

 11.............................................................. الفصل التمهيدي: ترابط العلوم واعتماد بعضها على الآخر

ل: بيان معنى الماهيَّة عند المتكلمين ومباحثها  19................................................................ الفصل الأوَّ

ل: تعريف مصطلح )الأمور العامّة( وبيان أقسام هذا المصطلح   22 ......................... المبحث الأوَّ

 23 .......................................................... المبحث الثاني: تعريف الماهيَّة وبيان أقسامها 

 23 ......................................................................................... تعريف الماهيَّة: -

 24 ........................................................................................ أقسام الماهيَّة: -

 25 .................................................................. _التقسيم الثاني: باعتبار العوارض: 

 27............................................................. الفصل الثاني:ارتباط مباحث الماهيَّة بمباحث الخاصّ والعامّ 

ل: الخاصّ   28 .................................................................................. المبحث الأوَّ

ل: هل يلحق الخاصّ بيان تقريرٍ وتفسيرٍ؟   28 .............................................. المطلب الأوَّ



VIII 

 29 ...................................................... المطلب الثاني: هل المطلق من الخاصّ أو لا؟ 

 30 .......................................................................... المبحث الثاني: مسائل العموم. 

ل: هل العامّ صفة اللفظ فقط أو صفة للمعنى وصفةٌ للفظ؟   30 ............................. المطلب الأوَّ

 32 ....................................المطلب الثاني: إفادة النكرة للعموم من قبيل المطابقة أو الالتزام 

 34 .................................... المطلب الثالث: العامّ بعد التخصيص هل يبقى حقيقة  في معناه؟ 

ف بلام الجنس هل يفيد العموم   36 ................................. المطلب الرابع: الاسم المفرد المعرَّ

 37 .............................................. المطلب الخامس: هل الجمع المنكر يفيد العموم أو لا؟ 

 39 ....................................................... المطلب السادس: هل الفعل المثبت عامٌّ أو لا؟ 

 40 .... المطلب السابع: خطاب الله سبحانه وتعالى العامّ هل يشمل النبي عليه الصلاة والسلام أو لا؟ 

 42 ...................................................... المطلب الثامن: العامّ في معرض الذمِّّ والمدح. 

 43 ................................................................... المطلب التاسع: موجَب اللّفظ العامّ 

ص   45 ................. . واستقصاء المطلب العاشر: هل يجوز العمل بالعموم قبل البحث عن المخصِّّ

 46 ............................................... المطلب الحادي عشر: تخصيص العامّ بأسباب نزوله 

 48 ................................................... المطلب الثاني عشر: منتهى التخصيص في العامّ 

 50 ......................... المطلب الثالث عشر: الخطاب الذي للمشافهة هل يعمُّ المعدوم والموجود؟ 

 51 ............................................... المطلب الرابع عشر: خطاب الواحد هل يعمُّ الجميع؟ 

 53 ........................................ المطلب الخامس عشر: هل العامّ الموافق بخاصٍ يخصُّ به؟ 

 55............................................................. الفصل الثالث: ارتباط مباحث الماهيَّة بمباحث الأمر والنهي 

ل: ارتباط   56 ................................................................................... المبحث الأوَّ

 56 .......................................................................... مباحث الأمر بمباحث الماهيَّة: 

ل: في بيان معنى الأمر وأهميَّة النظر فيه بالنسبة للأصوليّ   56 .......................... المطلب الأوَّ

 57 ....................................... المطلب الثاني: هل يقتضي الأمر الوجوب بعد الحظر أو لا. 

 59 ........................................... المطلب الثالث: هل يقتضي الأمر المطلق التكرار أو لا؟ 

 64 .................................. المطلب الرابع: هل الأمر المعلَّق بشرطٍ أو صفةٍ يوجب التكرار؟ 

 66 ......... المطلب الخامس: الأمر المطلق هل يقتضي الفور أو التراخي أو لا الفور ولا التراخي؟ 

 70 ................................. المطلب السادس: الأمر بالشيء أمرٌ بما لا يتمُّ الشيء  إلاَّ به أو لا؟ 

ه؟   72 .................................................. المطلب السابع: هل الأمر بالشيء نهي عن ضدِّّ

 76 .............................................. المطلب الثامن: أنَّ الوجوب إذا نسخ هل يبقى الجواز؟ 

 78 ........................................................ المطلب التاسع: هل الآمر يدخل تحت الأمر؟ 

 80 ..................... المطلب العاشر: هل الأمر بالشيء يستلزم وجوب القضاء حين الفوات أو لا؟ 

 82 ................................. المطلب الحادي عشر: الأمر إذا تعقَّب الأمرَ هل يفيد فائدة  جديدة ؟ 



IX 

ا؟  ا معلوم   84 ........................ المطلب الثاني عشر: هل من شرط الأمر كون المأمور به مفهوم 

ل: في بيان معنى النهي وأهميته للنَّظر الأصولي   86 ...................................... المطلب الأوَّ

 87 ..................................المطلب الثاني: هل يقتضي النهي الترك على وجه التكرار أو لا؟ 

 89 .................................................................... المطلب الثالث: المطلوب بالنهي: 

 91....................................................................................................................................... الخاتمة: 

 93..................................................................................................................................... المراجع: 

 98............................................................................................................................... السيرة الذاتية 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



X 

 الفقه: الخاصّ والعامّ ومباحثهما أنموذجًا أثر مبحث الماهيَّة في علم أصول  

 الملخص

ر أنظار الأصولي  عنيت الرسالة بإظهار وإضاءة جانبٍ من العلاقة بين علم الكلام وأصول الفقه من حيث تأثّ 

وقد   الكلامي،  الدرس  في  ويتلقاها  يدرسها  التي  الكلاميَّة،  والمقدمات  بالأدوات  الفقه  أصول  مباحث  في 

ضت الرسالة لهذا الجانب   مباحث الماهيَّة المندرجة تحت بابٍ واسعٍ معنونٍ عند علماء الكلام    من خلال تعرَّ

أهميَّة النظر في العلوم المختلفة للعالِّم حين اشتغاله وتخصُّصه بعلمٍ من العلوم،   بـ) الأمور العامّة(، وبيَّنتْ 

ونبَّهت على شدَّة الاتصال بين هذين العلمين، ولاسيَّما في أبواب الترجيح والاستدلال، وقد تناولت الرسالة  

الحاصل بينهما،    ، وحلَّلت الترابطانطلاق ا من هذه العلاقة الارتباطَ بين مبحث الماهيَّة وأقسام الخاصّ والعامّ 

زاوية زوايا   وأبرزت  الكلاميَّة    من  النظرة  على  اعتماد ا  المسائل  هذه  في  الأصوليين  أقوال  أحد  ترجيح 

 لمباحث الماهيَّة. 

 . الكلمات المفتاحيَّة: أصول الفقه، علم الكلام، الماهيَّة

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



XI 

 

 



XII 

MAHİYET KONUSUNUN USUL-I FIKIH İLMİNE ETKİSİ: HÂS, ÂM KONULARI  

ÖZELİNDE 

ÖZET 

 Bu Çalışmada, kelam ilmi ile fıkıh usulü arasındaki ilişkinin özel bir yönü aydınlatılmaya 

çalışılmıştır. Özellikle, fıkıh usulü araştırmacısının, kelam çalışmalarında öğrendiği ve 

incelediği kelami araçlar ve öncüllerden nasıl etkilendiği ele alınmıştır. Çalışma, kelam 

âlimlerinin "genel meseleler" (el-umûru'l-âmme) başlığı altında inceledikleri mahiyet 

konularını merkeze almıştır.  Araştırma, bir âlimin belirli bir bilim dalında uzmanlaşırken ve 

çalışırken farklı bilimlere bakışının önemini vurgulamıştır. Özellikle tercih ve istidlal 

konularında bu iki bilim dalı arasındaki güçlü bağlantıya dikkat çekilmiştir. Çalışma, bu 

ilişkiden hareketle, mahiyet konusu ile has ve âmm kategorileri arasındaki bağlantıyı 

incelemiş ve aralarındaki ilişkiyi analiz etmiştir. Ayrıca, mahiyet konusundaki kelami 

yaklaşımı temel alarak, usulcülerin bu meselelerdeki görüşlerinden birini tercih etmenin 

gerekçelerinden birini ortaya koymuştur. 

Anahtar kelimeleri: Usûl-i Fıkıh, Kelâm İlmi, Mahiyet. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



XIII 

 

  



XIV 

 

THE IMPACT OF THE CONCEPT OF ESSENCE ON USUL-I FIQH FOR INSTANCE  

HÂS, ÂM AND THEIR TOPICS 

ABSTRACT 

The thesis aimed to highlight and shed light on the relationship between Islamic theology 

(ʿIlm al-Kalām) and the principles of Islamic jurisprudence (Uṣūl al-Fiqh), particularly in 

terms of how theological tools and premises, which are studied and absorbed in theological 

discourse, influence the perspectives of jurists in the study of Uṣūl al-Fiqh. The thesis 

explored this connection in the context of the concept of "essence" (māhiyyah), which falls 

under a broad category known in theological discourse as "universal matters" (al-umūr al-

ʿāmmah). It emphasized the importance of scholars engaging with different sciences when 

specializing in a particular field, and it underscored the deep interrelationship between these 

two disciplines, especially in the areas of preference (tarjīḥ) and reasoning (istidlāl). Building 

on this relationship, the thesis examined the connection between the concept of "essence" and 

the classifications of general and particular (ʿāmm and khāṣṣ), analyzing the intricate 

relationship between them. Furthermore, it highlighted how one of the juristic opinions on 

these matters is preferred based on a theological perspective regarding the concept of essence. 

Keywords: Usul al-Fiqh (Principles of Islamic Jurisprudence), 'Ilm al-Kalam (Islamic 

Theology), Mahiyya (Essence) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



XV 

 

 

 

 



1 
 

 المقدمة 

 بسم الله الرحمن الرحيم 

  ، علِّّم المجتهد معالم أدلة الشرع وروحهأنَّه ي    جلِّ اء، وذلك لأعلوم الشريعة الغرَّ   إنَّ علم أصول الفقه من أهمِّّ 

قوا معانيه وشيَّدوا مبانيه، وكان من  وحقَّ  ، ء حولهلماولهذا دار فحول الع ،وكيف يصل إلى أحكام الله تعالى

من المرجوح، وكان    راجح الأقوالنوا  وبيَّ   ،الشرع  الأدلَّة الموصلة إلى فهمحوا  المعاني أن نقَّ ضمن تحقيق  

 . ( هيَّة من علم الكلاملما ا مباحث  ) : من بين الطرق التي تعينهم في هذا الباب 

 : الدراسةعنوان 

Mahiyet Konusunun Usul-I Fıkıh İlmine Etkisi: Hâs, Âm Konuları Özelinde 

ا  العامّ و الخاصّ هيّة في علم أصول الفقه: لماأثر مبحث ا  . ومباحثهما أنموذج 

وذلك بشرح   ،ببيان المراد من عنوان الموضوع  ؛كان لابدَّ من استيفاء الوضوح   ،وقبل الدخول في البحث 

 . وبيان الترابط بينها   ،مفرداته

 : الدراسةشرح عنوان 

 الأثر: 

 لغة :  

 1بقيَّة الشيء. 

 معانٍ:  لأربع وفي الاصطلاح يأتي الأثر  

   . النتيجة-

 . العلامة-

 2.الجزء-

 3المترتب عليه بطريق المعلوليَّة.  الشيء حكم -

 
د بن يعقوب،    1 ، ت: مكتب تحقيق التراث في مؤسسة الرسالة  القاموس المحيطالفيروزآبادي، مجد الدين أبو طاهر محمَّ

للطباعة والنشر،   الرسالة  د بن مكرم بن علي،  1/341  ،م(2005هـ/  1426)بيروت: مؤسسة  ابن منظور، محمَّ لسان ؛ 
، ت: عدنان درويش، الكليات؛ أبو البقاء، أيوب بن موسى الحسيني،  4/5  ،م(1993هـ/1414)بيروت: دار الصادر،    العرب

د مصري )بيروت: مؤسسة الرسالة،   . 40/ 1  ،م(2009ه، 1431محمَّ
د بن علي الزين الشريف الجرجاني،  2 ء )بيروت: دار الكتب لما، ت: جماعة من العالتعريفاتالسيد الشريف، علي بن محمَّ

 . 9/ 1  ،(1983هـ/ 1403العلميَّة، 
، ت: حسن هاني فحص )بيروت: دار الكتب ءلمادستور العالقاضي نكري، عبد النبي بن عبد الرسول الأحمد نكري،    3

 . 30/ 1  ،م(2000هـ/1421العلميَّة، 



2 
 

الحكمَ المترتب  ويكون حاصلا  عنه، فإنَّ    ،ينتجه الشيءماع كلمة الأثر: ما  إلى أنَّ جِّ   ويستطاع الخلوص 

فإنَّ الجزء يلاحظ    ،كلُّها ملاحظةٌ عن غيرٍ   ؛والجزءَ   ،والعلامةَ   ،والنتيجةَ   ،على الشيء بطريق المعلوليَّة

، وبهذا تظهر المناسبة  ن القياسع   حاصلة    تلاحظ من ذي العلامة، والنتيجة تلاحظ   ، والعلامة  ضمن الكلِّّ 

 والمعنى الاصطلاحي.  ،الحاصلة بين المعنى اللغوي 

 ويقاس عليها ما يأتي من الأبواب وهي:  إلى مسألةٍ  التنبُّه  لابدَّ من   وهنا

العإ فيسمُّ لمانَّ  الاصطلاحي،  المعنى  في  اللغوي  المعنى  يلاحظون  اصطلاحاتهم  في  المعنى  ء  ون 

 وذلك مفيدٌ من حيث:   ،الاصطلاحي بالاسم اللغوي رعاية  للشبه

   ؛ فلا يجعل أيُّ لفظٍ في إزاء أيّ معن ى والمعنى المنقول إليه  ،ضبط العلاقة بين المعنى المنقول عنه اللفظ-1

 . دون أيّ مناسبةٍ 

وبين    ،وحفظه؛ إذ المناسبة الحاصلة بين المعنى اللغوي المعلوم للمستمع  الجديد   أعون على ضبط المعنى -2

ى الجديد    الذي صار اصطلاحي ا   ،ة  على استحضار المعنى الجديد باللفظ اللغويعينَتكون م    ؛المعنى المسمَّ

 . بعد النقل 

والمعارف المبنيَّة على   المألوفة، _ والمجال التداولي: هو عبارةٌ عن اللغة أنَّه أدخل في المجال التداولي-3

درك ا بوجهٍ ما  حيث يكون المعنى الجديد م   ؛ للمستمع _ من قيمٍ، وأخلاقٍ  الروح السارية في مجتمع المستمع 

 4من خلال اللفظ اللغوي المفهوم والمعلوم لدى السامع. 

 الشيء. : ما يحدثه الغير في في العنوانالقول بأنَّ المراد من الأثر  يستطاعولهذا 

 المبحث: 

 لغة :  

ث: فتَّش.   ، وانبحث  ،واستبحث  ،بحث   5وتبحَّ

 طلب جوانبه؛ إذ التفتيش كذلك. تى عنه و تقصَّ فالمبحث: هو ما ي  

ا:   اصطلاح 

ه   6. أو إثباتٍ  ،بنفيٍ  بين طرفين   المناظرة  إليهالمبحث: هو الذي تتوجَّ

 
)بيروت: المركز   تجديد المنهج في تقويم التراثأبو المنطق، طه عبد الرحمن، ينظر للتوسع في مصطلح التداوليَّة:  4

 .م(1993هـ/1414الثقافي العربي، 
 . 2/115 ،لسان العرب؛ ابن منظور، 1/164، القاموس المحيطالفيروزآبادي،  5
 . 1/156، ءلمادستور الع؛ عبد النبي نكري، 1/197، التعريفاتالجرجاني،  6



3 
 

والمراد من    ،لترجيح اختيارهما  ؛ويتناظر فيها طرفان  ،أو نفيها  ،المراد إثباتها  فالمبحث إذن هو المسألة

 . هو المعنى الاصطلاحي أي المسألة والقضيَّة   العنوان المبحث في

وكذلك المسألة التي تريد    ، يوبين المعنى اللغوي والمعنى الاصطلاحي اتصالٌ واضح؛ إذ البحث: التقصِّّ 

نفيها تتقصَّ   ؛إثباتها أو  أدلّ لابدَّ أن  اللغوي والمعنى    ،استطعت تها ما  ى جميع  المعنى  بين  المناسبة  فتكون 

  ل لهما الجدَّ يطلبان من المتعقِّّ   ، والمعنى الاصطلاحي  ، من المعنى اللغويلّا نَّ ك  إ من حيث    ؛ الاصطلاحي

  ، ت مسائل العلم بـالمباحث، وهناك وجهٌ آخر هو  أنَّ مسائل العلوم نظريَّةٌ ولهذا سميَّ   ؛والغاية في النظر

ى   ، وتكلُّف جهدٍ   لٍ والأمر النظري يحتاج من الناظر إلى تأمّ  أنَّ    لمامباحث؛    :مسائل العلوم   فيناسب أن تسمَّ

 .7الأمور النظريَّة تحتاج إلى إيراد أدلَّة ودفع شبهٍ 

 فيكون معنى المبحث هنا: المسألة. 

 هيَّة: لماا

أنَّ العرب عادة  يستفصلون    :والنكتة فيه   ،منسوبٌ إلى ما هو، وهو  هيَّة لفظٌ مأخوذٌ في اللغة من: ما هولماا

ي  كما يظهر بالتقصّ   لمعن ى موضوعٍ   العرب   تستعملهلم    ( بهذه الصورة هيَّة لماا)، ولفظ  8( ما)عن الشيء بـ 

يَهْ )ون إليه هاء السكت فيقولون: حين السكت فيضمُّ  ( ما هو)وإنَّما كانوا يلفظون  في المعاجم،   9. ( ما هِّ

وليس أنَّها قد استعملت من قبل   ،أراد أنَّ أصلها موجود هيَّة( ونسبها إلى اللغة، فإنَّما  لماومن ذكر لفظة )ا 

ث يراد به حقيقة الشيء ومفهومه  يبح  ؛معن ى اصطلاحيٍ   ذا اللفظ إذن استعمل في، فهالعرب بهذا اللفظ ابتداء  

ةٌ  إذ هي دالّ   (؛ كنه)  لفظة:   من الأشياء   شيءٍ   وحقيقة   مفهوم   عن   والعرب كانت تستخدم للتعبير   ، كما سيأتي

 10. على نهاية الشيء ولبِّّه 

 في الاصطلاح:  هيَّةلماوا

ماتهالشيء   ات ذاتيَّ أي  يكون ويتحقَّقما به الشيء -1  . ومقوِّّ

ماته: المعاني التي لو  والمراد من ذاتيّ  رة ،  ات الشيء ومقوِّّ نفَيتَ واحد ا منها زالت الحقيقة ولم تبقَ متصوَّ

ء، والفحم، والكبريت. فلو نفَيتَ أحد هذه الأجزاء زال الحبر،  لما: إنَّ حقيقة الحبر الصناعي: التَ فمثلا  لو ق  

ماتٍ له.  ، اتٍ للحبرولم تبق حقيقته؛ فتكون هذه الأجزاء ذاتيّ   ومقوِّّ

 
 . 1/26 ،ريَّة، بلا تاريخ(العامّ )إسطنبول: المطبعة  شرح المقاصدسعد الدين، مسعود بن عمر التفتازاني،  7
، ت: عرفان بن سليم العشا )بيروت: المكتبة العصريَّة،  معاني الحروفالرماني، علي بن عيسى أبو الحسن الرماني،  8

 . 1/59 ،م(2004هـ/ 1425
الإرشاد  : وزارة ت، ت: جماعة من المختصين )الكويتاج العروس من جواهر القاموسالزبيدي، مرتضى الزبيدي،  9

 . 40/529 ،م(1422/2001والأنباء في الكويت، 
د بن أبي بكرٍ الرازي،   10 د )بيروت: المكتبة العصريَّة،  مختار الصحاحزين الدين، محمَّ ، ت: يوسف الشيخ محمَّ

 . 1/274 ،م(1999هـ/ 1420



4 
 

 11ما يقع في جواب ما هو. -2

ل صادقٌ على الجزئيّ  والإنسان له ماهيَّةٌ بها تحقُّقهما،    ،والكليّ، فزيدٌ له ماهيَّةٌ   ،والفرق بين المعنيين أنَّ الأوَّ

 فإنَّه لا يكون إلاَّ للكليّ.  ،بخلاف ما يقع في جواب ما هو

: هو المفهوم الذي لا يمنع تصوره من وقوع الشركة فيه  .  فإنَّه مشتركٌ بين أفرادٍ كثر ؛، كالإنسانوالكليَّ

 12. كالمشخَّص الإنساني مثل زيدٍ  والجزئي هو المفهوم الذي يمنع تصوره من وقوع الشركة فيه 

  ، للاستفصال عن الشيء   (ما )بيّنة؛ٌ إذ    (ما هو )المنحوت من    واللفظِّ   ،والمناسبة بين المعنى الاصطلاحي

ا هي حقيقة الشيءلماوا  تناسبٌ.  له  والمعنى المصطلح  ،المنسوب فيكون بين اللفظ  ،هيَّة اصطلاح 

 هيَّة في العنوان: حقيقة الشيء ومفهومه. لمافالمراد من لفظ ا

 علم أصول الفقه:  

ثمَّ ملاحظة الهيئة التركيبيَّة الحاصلة من اجتماع هذه   ،ر مفرداتهف على تصوّ لغة  يتوقَّ   ( علم أصول الفقه)

التعرّض ولذلك    ؛المعاني ثمَّ    لابدَّ من  المفردات،  ثمَّ  ب ا إضافيّ بها تركّ المفردات حال تركّ   ملاحظةِّ لبيان  ا، 

 : بحيث يكون المركب لقب ا على هذا المعنى  ،نلاحظ المعنى الاصطلاحي لهذا المركب 

   العلم:-

 . نقيض الجهل

   العلم: قد يقال و 

   13.المعرفة

 14وتمام الكشف عند العرب.   ،فهو بمعنى حقِّّ المعرفة  ،نَّ العلم أعلى من المعرفةعدم الترادف؛ لأ   والأصحُّ 

 أصول:  -

 15.جمع أصلٍ وهو أسفل الشيء

 16ع معناه إلى: ما يستند وجود ذلك الشيء إليه، فالأب أصلٌ للولد. ثمَّ توسَّ 

 
 . 1/195، التعريفاتالجرجاني،  11
 . 1/186، التعريفاتالجرجاني،  12
 . 1/1140، القاموس المحيط؛ الفيروزآبادي،  152/ 2، كتاب العينالفراهيدي،  13
 . 33/126، تاج العروسالزبيدي،  14
 . 1/961، القاموس المحيطالفيروزآبادي،  15
 . 27/448 ،تاج العروسالزبيدي،  16



5 
 

 الفقه: -

   17.ة، لكن لا مطلق ا، بل على جهة الفهم والدقَّ العلم بالشيءهو 

 :  لغة   فحاصل معنى التركيب 

 . القواعد   :يبنى عليه الفهم   الذيو  ( العلم بما يبنى عليه الفهم)

ا:  وأصول الفقه   اصطلاح 

يتوصَّ  استنباطعلمٌ  إلى  به  أدلّ   يَّة الفقه  الأحكام  ل  الدليل  ،التفصيليَّة  هاتمن  قياسٍ   الجزئيّ   بجعل    ، صغرى 

أقيموا الصلاة يفيد    :فـ  ( كل أمرٍ يفيد الوجوب )و  (أقيموا الصلاة أمرٌ )والقاعدة الأصوليَّة كبرى قياسٍ هكذا:  

 18. وجوب الصلاة

والاصطلاحي    ،  من المعنى اللغويوبين المعنى الاصطلاحي في أنَّ كلّا   ،والاتصال بين المعنى اللغوي

 القاعدة التي تبنى عليها الفروع والأحكام.  : معنى  هو يدلُّ على 

 : الخاصّ 

د   . لغة : التفرُّ

 . خصَّ به  فيماولا شركة للغير   ،صَّ بكذا، أي أفرد بهيقال: فلانٌ خ   

ا:   اصطلاح 

 19  لفظٌ وضع لمعن ى واحدٍ على سبيل الانفراد. 

اللغوي المعنى  ارتباط  ،وبين  الاصطلاحي  الانفراد    ؛ والمعنى  على  دالٌ  اللغوي  المعنى  إنَّ  حيث  من 

 والخصوص، وكذلك المعنى الاصطلاحي دالٌ على أنَّ لفظ ا من الألفاظ دالٌ على معن ى معيَّن بخصوصه. 

 عامَّ: ال

د   20. والشيوع    لغة : عدم التفرُّ

ا:   اصطلاح 

 
 . 456/ 36 ،تاج العروس؛ الزبيدي، 1/1250، القاموس المحيطالفيروزآبادي،  17
د بن مصطفى الخادمي،    18 د بن محمَّ مجامع الحقائق والقواعد وجوامع الروائق والفوائد في  أبو سعيد الخادمي، محمَّ

 . 1/ 73 ،م(2016 /ه ـ1437، ت: خالد عزيزي )بيروت: مؤسسة الرسالة،  أصول الفقه والقواعد الفقهيَّة
 . 1/99، التعريفاتالجرجاني،  19
 . 1/145، التعريفاتالجرجاني،  20



6 
 

 21مستغرقٍ جميع ما يصلح له.   ،غير محصورٍ  ،لفظٌ وضع وضع ا واحد ا لكثيرٍ 

اللغوي المعنى  بين  الاصطلاحي   ،والارتباط  ي   في  والمعنى  المعنيين  كلا  لـلشمولؤأنَّ  وعدم    ،سسان 

 الخصوص. 

ا:   أنموذج 

 وهي لغة :    ،هي معربَّةٌ عن الفارسيَّة

 22المثال الذي يعمل على قياسه الشيء. 

 : حوله والمجال الذي سيدور  ، البحث  عنوان   فيصير معنى

ه أنظاره في مسائلهما  ،في ذهن المجتهد من المعاني  الخاصّ و  العامّ حدثه حقيقة  تما    ف  لتعرِّّ   ؛التي توجِّّ

 ليقاس غير هذين الأنموذجين عليهما.  ؛للمجتهد  هماأحكامَ 

 : الدراسةسبب 

  ومسائل   على أنظار  أثرٍ ي  وذ   ،إظهار الترابط بين علم الكلام وعلم أصول الفقه في جانبٍ مهمٍ  -1

 . الأصولي 

 ء على أنظارهم في العلوم. لمابيان أثر شموليَّة علم الع -2

 المعاصرة. التأسيس والدعوة لنظرةٍ جديدةٍ إلى علم أصول الفقه في الأبحاث  -3

 : الدراسةة أهميَّ 

ا لجانبٍ قد أهمل في الزمن المعاصر  يتأت  مبحث    وهو جانب تأثير  ،أهميَّة البحث في كونه إظهار 

ا  هيَّة من لماا ا  ،علم الكلام في مسائل أصول الفقه ترجيح  ، ضمن جانبٍ أوسع هو  وتحقيق ا للمسائل  ،وتنقيح 

 . علاقة علم الكلام بعلم الأصول والعكس

 : الدراسةغاية 

من طرق النظر    معتبرٍ   طريقٍ   العلاقة الراسخة بين علم الكلام وعلم أصول الفقه، وإظهار    إبراز  

 وتأثيرها على كتاباتهم.   ،ة حضور تلك المباحث في نفوسهموكيفيَّ   ،لدى الأئمة

الملحوظة في نتائج أفكارهم، لا    ،ءلماالولوج إلى البنيَّة الفكريَّة السارية في أنظار الع  :فالغرض من البحث 

 صريح ألفاظهم. 

 
 . 1/145، التعريفاتالجرجاني،  21
 . 1/31 ،م(1972هـ/  1392)القاهرة: مجمع اللغة العربيَّة بالقاهرة،  المعجم الوسيطإبراهيم أنيس وآخرون،  22



7 
 

 : الدراسةإشكاليَّة 

ويدونون    ،ء حينما يكتبونلما، والعمتشابكةٌ   متداخلةٌ   العلاقة بين علم الكلام وعلم أصول الفقه علاقةٌ 

ونصوصهم كلامهم  بنية    ،مضامين  هناك  أنفسهم  كاملة    فإنَّ  توجيه    يستخدمونها  راسخة    وآلاتٍ   ،في  في 

بل بواسطة تحليل    مباشرة ،ولا تظهر    ،ل مضامين كلامهمة تشكِّّ ، وهذه الآلات والقواعد البنيويّ أنظارهم

 الكلام. 

والآلي التي يلاحظها الأصولي    ، من زوايا البناء العقلي  زاوية    أظهر ولهذا أردت من خلال هذا البحث أن  

 وذلك من خلال:  ، حال تدوين مضمون كلامه

 . من جهة علاقتها بمبحث الماهيَّة ذكر المسألة -

 . ة المسألةذكر أدلَّ  -

 . ذكر الخلاف -

، وهو النظر إلى  في البحث   الانطلاق منه  يراد سياق البنيوي الذي  تحليل أدلة الطرفين بناء  على ال -

 . والعامّ وآثار تلك الماهيَّة في البحث والنظرماهيَّة الخاصّ 

 : الدراسةصعوبات 

تكمن صعوبة الدراسة في كونها بحث ا في السياق البنيوي الذي لا يعبر عنه عادة ، وإنَّما يلاحظ من خلال  

 تطبيقات العلماء لها. 

 الدراسات السابقة:

عن علاقة التحسين والتقبيح    كثيرةٌ   وكتبٌ   ،أبحاثٌ   بين علم الكلام وأصول الفقه   كتب في العلاقة  قد 

 الكلامي بالمباحث الأصوليَّة. 

ا الرسالة بصدد    أو من جهةٍ قريبةٍ   ، تناولت العلاقة بين علم الكلام والأصول إجمالا    دراساتٌ   وهناك  ممَّ

 أذكر منها:  عرضه وبيانه، 

د الأنصاري، " - التداخل وتقويم الأثرمحمَّ "، مجلة  العلاقة بين علم الكلام وأصول الفقه عوامل 

 . 284ديسمبر(   2020)  4/2الذخيرة للبحوث والدراسات الإسلاميَّة  

ض فيه الباحث   العلاقة بين علم الكلام وأصول الفقه إجمالي ا، حيث أصلَّ لهذه الدعوى    لمسألةِّ وهو بحثٌ تعرَّ

ض لتقويم هذه العلاقة إيجابي ا وسلبي ا، والباحث خلال هذ   بمنقولاتٍ  البحث لم    اعن أئمةٍ أصوليين، ثم تعرَّ

، وإنما أجمل الكلام في هذا الباب مع ذكر أمثلةٍ  ض لمسألةٍ تفصيلا   يريد تأصيله.   لمايتعرَّ



8 
 

المفاهيم    لالتكامل المعرفي بين الفلسفة وعلم الكلام وعلم أصول الفقه من خلابلال شيبوب، " -

الة: مفهوم العلَّة أنموذجًا  . بلا تاريخ  "، مجلة التفاهم الرحَّ

ض فيه الباحث لنظريَّ  والتي نظَّر لها أكاديمي ا الدكتور طه عبد    ، ة التكامل بين العلوموهو بحث تعرَّ

قها في هذا الباب، وبيَّن فيها ضوابط التكامل  الرحمن، حيث استخدم اصطلاحاته وأساليبه غير أنَّه طبَّ 

والتداخل بين العلوم، مع ذكر مثالٍ يتعلَّق بمسألة العلَّة، وبهذا يكون الباحث قد تناول العلاقة بين علم  

ث في  بحَ ي    كلاميٌ   فلسفيٌ   الذي هو في الأساس مبحثٌ   ،مبحث العلَّة  خلالالكلام وعلم أصول الفقه من  

وما زال بحث العلاقة بين العلة والمعلول    ،البحث   ة كما سيأتي ذكره، لكنَّه لم يستوفِّ العامّ باب الأمور  

ا إلى بحثٍ موسَّ  ، أصولي ا  عٍ. وكلامي ا مفتقر 

)بيروت: دار ابن    تطور علم أصول الفقه وتجدُّده وتأثره بالمباحث الكلامية عبد السلام بلاجي،   -

 م( 2010ه/1430حزم،

لة ض فيها الباحث لتاريخ علم أصول الفقه، وذكر تطور    ،وهي في الأساس رسالة دكتوراه مطوَّ تعرَّ

وتأثر بها    ، اعتماد ا على مسألة التداخل التي نظَّر لها الدكتور طه عبد الرحمن  ،ومبادئ ا  ، العلم مسائلا  

ا إيجابي ا وسلبي ا، وتناول الاتجاهات التجديديَّة   الباحث، وقد تكلَّم عن تأثير علم الكلام في أصول الفقه تأثير 

ض للجهة التي بحثتها هذه الرسالة  . في العلوم، إلاَّ أنَّ الكتاب لم يتعرَّ

الصلة بين أصول الفقه وعلم الكلام في مسألتي التحسين والتقبيح وتعليل  أحمد حلمي حرب،   -

 م( 2014ه/ 1434)عمان: دار النور المبين،   أفعال الله تعالى

الفقه من حيث   وأصول  الكلام  بين علم  للعلاقة  فيها  المصنف  ض  كان جهد  تعرَّ وقد  والتقبيح،  التحسين 

مع الاهتمام بالنظرة الأصوليَّة لهذه    ، وتحريرها كلامي ا بشكلٍ كبيرٍ   ، المصنف مصبوب ا على نقاش المسألة

 وأثرها في مباحث الأصول.  ،المسألة

 منهج البحث: 

وأبين منشأ الحكم  ،  وأحكامها  هيَّةلما سوف أتبع المنهج التحليلي حيث أتناول مباحث ظهر فيها أثر ا

ذكر الأقرب إلى ما يتبيَّن أنَّه الأولى بناء  على  ، مع عرض أدلَّة الطرفين،  هيَّةلما فيها بالنظر إلى مسائل ا

 . مبحث الماهيَّة 

   ط البحث: مخطَّ 

 الفصل التمهيدي: ترابط العلوم واعتماد بعضها على بعض -

ل: بيان معنى الماهيَّة عند -  المتكلمين ومباحثهاالفصل الأوَّ



9 
 

ة وبيان أقسامه - ل: تعريف مصطلح الأمور العامَّ  المبحث الأوَّ

 المبحث الثاني: تعريف الماهيَّة وبيان أقسامها 

 الفصل الثاني: ارتباط مبحث الماهيَّة بالخاصّ والعامّ -

ل: ارتباط مباحث الخاصّ   المبحث الأوَّ

 المبحث الثاني: ارتباط مباحث العامِّّ 

 الفصل الثالث: ارتباط مبحث الماهيَّة بالأمر والنهي -

ل: ارتباط مباحث الأمر   المبحث الأوَّ

 المبحث الثاني ارتباط مباحث النهي 

 الخاتمة والتوصيات -

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



10 
 

 

 

  



11 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 الفصل التمهيدي: ترابط العلوم واعتماد بعضها على الآخر

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



12 
 

بالله تعالى، والأنبياء عليهم    ة يتناولوا بالبحث والبيان المسائل المتعلِّّقء الكلام أن  لماقد جرت عادة ع

ة    فكان محلُّ   به،الصلاة والسلام، وما أخبروا   نظرهم ابتداء  وانتهاء  الله تعالى كما نصَّ على ذلك الإمام حجَّ

 حيث قال:  23الإسلام الغزالي

مٌ، وجسمٌ، وسماءٌ، وأرضٌ، بل من حيث  م لم ننظر فيه من حيث إنَّه عالَ " فإنَّا إن نظرنا في العالَ 

 . إنَّه صنع الله

نظرنا في النبي لم ننظر فيه من حيث إنَّه إنسانٌ، وشريفٌ، وعالمٌ، وفاضلٌ، بل من حيث إنَّه   وإن 

 رسول الله. 

وإن نظرنا في أقواله لم ننظر فيها من حيث إنَّها أقوالٌ، ومخاطباتٌ، وتفهيماتٌ، بل من حيث إنَّها تعريفٌ  

 24فلا نظر إلاَّ في الله، ولا مطلوبَ سوى الله". ، بواسطته من الله تعالى

إنَّ  العلوم عرضَ   ثمَّ  كأيّ علمٍ من  الكلام  تطورٌ   علم  قد  وتجديدٌ   له  قبل   تكن  لم  مسائل  بإدخال   ،

الأطوار التي غيَّرت وجه هذا العلم هو دخول    ، ومن أهمِّّ 25نوقشت، وبتجديدٍ في مناهج النظر والبحث 

ل بمنهج  الممثَّ   والإشراقي،  26الممثَّل بمنهج الفيلسوف اليوناني أرسطو   الفلسفة اليونانيَّة بطرفيها المشائي 

، وكان لها بوادر في  عن طريق الترجمات التي حدثت في العصر العباسي  27الفيلسوف اليوناني أفلاطون 

ا جعل ع 28العصر الأموي  ء الكلام ينظرون إليها نظر الفاحص المدقِّّق الذي يريد أن يعرف الصحيح  لما، ممَّ

ن عاصروا    ، دخلت كثيرٌ من مباحثها في كتب المتأخرينولهذا أ    ؛فيقبل الصحيح ويردَّ الفاسد   ،من الفاسد  ممَّ

 ومدرسته.   29، كالإمام الرازي ممَّن جاء بعدهم تلك الفترة ومن سار على طريقهم 

 
الغزالي )محمد بن محمد ت  23 المعتقد، من كتبه: "المستصفى" و"الإحياء"  505أبو حامد  المذهب، أشعري  هـ(، شافعي 

 . 6/193ج الكبرى الشافعية السبكي: طبقاتو"التهافت"، من شيوخه الجويني ومن تلامذته ابن العربي، انظر  
د عدنان الشرقاوي )الرياض: دار   24 د الغزالي، الاقتصاد في الاعتقاد، ت: أنس محمَّ د بن محمَّ ة الإسلام، أبو حامد محمَّ حجَّ

 . 69/ 1م(،  2021/ه ـ1443المنهاج ،
 . م(2002هـ/ 1423)بيروت: دار الهادي، الهندسة المعرفيَّة للكلام الجديد قراملكي، أحمد قراملكي، ينظر:  25
)و:    26 ت: 385أرسطاليس  تلامذته:    322ق.م/  ومن  أفلاطون  أستاذه:  "الأرجانون"،  كتبه:  من  المعتقد،  مشائي  ق.م(، 

 .1/166ثاوفرسطس، انظر يوسف كرم: تاريخ الفلسفة اليونانيَّة ج
(، إشراقي المعتقد، من كتبه: "بارمنيدس" و"فيدون" و"الجمهوريَّة"، أستاذه: 347أفلاطون )أسرتوكليس بن أرستون ت  27

 . 1/132سقراط، وأشهر تلامذته: أرسطاليس، انظر يوسف كرم: تاريخ الفلسفة اليونانيَّة ج
، ترجمة: محمد مهران )القاهرة: دار المعارف، تطور المنطق العربيريتشر، نيكولا ريتشر، ينظر:  28

 م(. 1985هـ/ 1405
د بن عمر ت: 29 هـ( شافعي المذهب، أشعري المعتقد، من كتبه: "المحصول" و" الأربعين في أصول  606فخر الدين )محمَّ

، ومن أشهر تلامذته: القطب المصري، انظر السبكي:   الدين" و"شرح الإشارات والتنبيهات"، من شيوخه: والده خطيب الريَّ
 . 8/81طبقات الشافعيَّة ج



13 
 

ا على وجهٍ إجمالي لتطور علم الكلام مؤرّ   30هذا ما نصَّ عليه العلامة السعد التفتازاني  حيث    خ 

نقلت الفلسفة إلى العربيَّة، وخاض فيها الإسلاميون، وحاولوا الردَّ على الفلاسفة فيما خالفوا    لما :" ثمَّ  قال

ا من الفلسفة؛ ليتحقَّقوا مقاصدها، فيتمكَّنوا من إبطالها وهلمَّ جرّا، إلى أن   فيه الشريعة؛ فخلطوا بالكلام كثير 

لولا    ؛عن الفلسفة  يتميزات، وخاضوا في الرياضيَّات، حتى كاد لا  ات والإلهيَّ أدرجوا فيه معظم الطبيعيَّ 

 31. اشتماله على السمعيَّات، وهذا هو كلام المتأخرين" 

أو الأمور    ةالعامّ كتبهم ما اصطلحوا على تسميَّته بـ: )الأمور  ومن هذه المباحث التي أدخلها المتأخرون في  

 (. الشاملة

التي   ة  المهمَّ المباحث  من  المبحث  الأصوليونوهذا  بها  منهملاسيَّ و  ، اعتنى  المتكلمين  ، حيث  ما 

هذه المباحث،    ، وناقشوا المخالف في النهيالأمر ومبحث  ك  ،مباحث الأصولفي  م  كلامه  أثناء لاحظوها  

م  ولهذا    هذه المعاني الدقيقة؛  مراعاة ناشئ ا من عدم    في هذه المباحث؛   غلطه  سبب ا من أسباب   وجعلوا  سيقدِّّ

ل.  وبيانٍ  ،لهذا المصطلح بتعريفٍ  البحث  ل من الفصل الأوَّ  في المبحث الأوَّ

م بمناقشةٍ مختصرةٍ  أقدِّّ ل أريد أن  لـجدوى ربط آليات النظر الكلاميَّة بعلم    وقبل الولوج إلى الفصل الأوَّ

 ؟ وتحقيقٌ   علمٌ ا ولذة  عقليَّة  لا ينبني عليها ء من هذا الربط كان ترف ا فكريّ لماأصول الفقه، وهل ما قام به الع

  ؛ ء الأصول المتأخرين منهم على وجه الخصوص لماقد ذهب غير واحدٍ من المعاصرين إلى أنَّ ع

وإخراجه عن غايته التي    ، هذا الفعل أدَّى إلى تعقيد العلم  قد أقحموا آليات علم الكلام في علم الأصول، وأنَّ 

 . إلى المماحكات اللفظيَّة والتدقيقات التي لا دخل لها بلبِّّ العلم  هي استنباط الأحكام العمليَّة 

وأجعلها ضمن المدخل؛ إذ   ،نها فيهاأردت أن أبيّ  ؛كبيرةٍ بموضوع الرسالة صلةٍ  أنَّ هذه الدعوى ذات   لماو

 جدوى الرسالة وقيمتها إنَّما تنبني على صحة هذه الدعوى. 

 : الآتية  عليها المناقشة  ستبنى لابدَّ من التنبيه على أصولٍ و 

غير مخصوصةٍ بعلمٍ دون علمٍ، فكما أنَّ النقيضين   مٌ ة هي مفاهي العامّ والمفاهيم الكليَّة    ،الأحكام العقليَّة  إنَّ -

  ، عان في علم الأصولفلا يجتمعان ولا يرت  الا يجتمعان ولا يرتفعان في علم الكلام، فإنَّنا نرى كذلك أنَّهم

،  وغيرهما من العلوم؛ ذلك أنَّ هذه الأحكام والمفاهيم أمورٌ ثابتةٌ في نفسها، وليست اصطلاحيَّة    ،والتفسير

 
م( حنفي المذهب وفي مذهبه الفقهي خلاف، أشعري المعتقد، من كتبه: 792/ت: 712سعد الدين )مسعود بن عمر و:   30

"شرح العقائد النسفية" و"التلويح على التوضيح" و"المقاصد وشرحه"، من شيوخه: قطب الدين الرازي، ومن تلامذته: علاء  
د البخاري الحنفي، انظر ابن العماد الحن  . 8/549بلي: شذرات الذهب جالدين محمَّ

د عدنان الشرفاوي )دمشق: دار التقوى،   ،شرح العقائد النسفية  سعد الدين، مسعود بن عمر التفتازاني،  31 ت: أنس محمَّ
 . 1/104م(،  2020  /هـ1441



14 
 

ولا وضعيَّة ، فلا تختلف أحكامها باختلاف العلم المتناول لها، بل حكمها وأثرها ثابتٌ في كلِّّ بابٍ تدخل  

 فيه. 

،  ليس نقاش إبطالٍ   والمتكلمين  ، والحكماء  ،ءلماالحاصل بين الع  نقاش الأحكام العقليَّة والمفاهيم الكليَّة   إنَّ -

  أو فلسفيَّة ، أو أصوليَّة    ،كلاميَّة  كانت   ار حينما يناقشون مدعي ا في مسألةٍ النظّ   أنَّ بمعنى    ؛بل نقاش تدقيقٍ 

 . ( إنَّها حكمٌ عقلي): المدعي  يقول فيها 

وربما    ،عنده  ةٌ ومطابقتها للواقع، وليسوا يرون أنَّها عقليَّ   ، فهم في واقع الأمر يفحصون مقدار صدق دعواه

  ، بحيث تكون المسألة مرتبطة  بنا لا بالواقع، ة الفكريَّةعندنا أي ليسوا من أرباب النسبيَّ   ةٍ تكون غير عقليَّ 

  : ، فحاصل نقاشهم (حقائق الأشياء ثابتة والعلم بها متحقِّّقٌ )بل كانوا رافضين لها بافتتاحهم كتبهم بقولهم:  

 ؟ حسبته عقلياّ أو وهميٌّ  ،هل ما ادعيته عقليٌّ 

القضيَّة  ،المسألة  إنَّ - لكنَّ   ،أو  للمتعلِّّم،  ه  الموجَّ الخطاب  الدعوى هي من مضامين  له    أو  المضمون  هذا 

سؤال  )   كتابه الموسوم بـ  في  أنتجته وأوصلته إلينا، وإنَّ من قصور النظر كما يقول طه عبد الرحمن  وسائل  

؛  م النظر في الوسائل التي أوصلتنا إلى المضامينأن نقتصر على النظر في المضامين دون تقدُّ   (المنهج

ذلك أنَّ فهم المسألة لا يستوي للسامع، ولا يستقيم له حتى يكون مدرك ا كيف برزت هذه المسألة، وعلى أيّ  

 32. شغَّل ويظهر أثرها شيءٍ استندت، وفي ماذا ت  

والوسائل التي أوصلت إلينا المضامين أي    ،ات إنَّ المعارف التي تضمنَّها التراث بعلومه تشترك في الآليَّ -

  ات لا شكَّ ، والاشتغال بهذه الآليَّ ، كقواعد العربيَّة، والمنطق، وأحكام العقلتشترك في قواعد المعرفة الكليَّة

 33. بطريقةٍ أسدّ وأقوم يَّة يؤدي إلى فهم المضامين التراث

ينبني بعضها    ء المسلمين كانت متكاملة  لمانَّ المعارف بين ع يستطاع القول بأ فعلى وجه الاختصار   

 بدليل:   على بعضٍ 

 تصنيف العلوم: -1

 
)لبنان: المؤسسة العربية للفكر  سؤال المنهج في أفق التأسيس لأنموذج فكري جديدطه عبد الرحمن،  32

 .1/49 ،(2015/ 1436والإبداع،
   .1/64، سؤال المنهج طه عبد الرحمن،  33



15 
 

العلوم المسلمين قد كتبوا كتب ا كثيرة  في تصانيف  أئمة  للفارابي  ،إنَّ  العلوم  العلوم    ،34كـإحصاء  ومفاتيح 

نِّّف في هذا  وترتيب العلوم  الفنون،وكشاف اصطلاحات  الظنون،وكشف  ،35للخوارزمي  ا ص  ، وغيرها ممَّ

 . الباب 

وبيان العلاقات بينها، وبيان ما يتوقف عليه فنٌ   ،وتقسيمها  ،وهذه الكتب والتصانيف اهتمت بترتيب العلوم

في ذهن العلماء ابتداء     ، فهذا التصنيف دلَّ على التمايز والتكامل صراحة ، أو إشارة    من الفنون على سابقيه 

التحصيل كذلك  قبلها  ، ومسائل    ،وغايةٌ   ، موضوعٌ  :علمٍ   فلكلِّّ   ،وفي طريقة  ما  وما بعدها    ،ولكن هي مع 

 وهي الشريعة.   ،تخدمه لما لتعطي صورة  شاملة   ؛ تتكامل

فلا يستقيم الابتداء باللاحق قبل إتقان السابق، ولا تقديم ما حقُّه التأخير، ولا تأخير ما حقُّه التقديم؛ ولذلك 

وجعلوا كلّا من هذين القسمين مراتب يتوقف فهم بعض    آلات علوم  و   ،قد قسموا العلوم إلى علوم مقاصد 

المراتب على بعض، فهم قسموا نفس العلوم إلى قسمين رئيسيين، ثمَّ قسموا هذين القسمين إلى مراتب،  

إلى   الولوج  قبل  الآلة  النتائج، وتحصيل  قبل  المقدمات  العلماء تحصيل  مراعاة  تعبيرٌ عن  الصنيع  وهذا 

 . القصد 

 ء: لماة معارف العشموليَّ -2

 إلى المجهولات.   من المعلومات الحاضرةِّ  وانتقالٍ   ،وتقليبٍ  ، ء أنَّ الفكر هو عمليَّة ترتيبٍ لماأدرك الع

كانت النتائج الموصول إليها أدقَّ وأحكم،    وأشملَ   ،وأمتنَ   ، المعلومات الحاضرة في النفس أوثقَ كانت    ما لَّ وك

بل ما    وحسب،لا في القرن الخامس والرابع الهجري    ،ءلماوعلى هذا الأساس مشى أئمة الأمصار والع

  ، الشعرب  العلمَ   ،والتفسير  ،والقرآن  ،والحديث   ،يجمع إلى علمه بالفقه  36قبله وما بعده، فهذا الإمام الشافعي

ق مكان ا سامي ا    ، ء مع حرصهم على التخصُّص لما، وقد حازت فكرة الشموليَّة عند الع37ولسان العرب  والتعمُّ

 . في نفوسهم

 توقف العلوم بعضها على بعضٍ: -3

 
د بن أوزلغ الفارابي ت:    34 د بن محمَّ هـ( من أكابر فلاسفة المسلمين، من كتبه: "الجمع بين  339الفارابي )أبو نصر محمَّ

من أساتذته: أبو بشر متى بن يونس، ومن أشهر من تخرج به: الشيخ الرئيس   رأيي الحكيمين" و"آراء أهل المدينة الفاضلة"،
 . 153/ 5ابن سينا، انظر ابن خلكان: وفيات الأعيان ج

ت:  35 أحمد  بن  )محمد  العلوم387الخوارزمي  مفاتيح  كتبه:  من  خرسان،  أهل  أكابر  من  الأعلام  هـ(  الزركلي:  انظر   ،
 . 5/313ج
القرشي ت:  36 المطلبي  د بن إدريس  الفقه، سني المعتقد، من كتبه: "الرسالة" و"  204الشافعي )محمَّ هـ( إمام مجتهد في 

الأم"، من شيوخه: الإمام محمد بن الحسن الشيباني، ومن تلامذته: الإمام أحمد بن حنبل، انظر السبكي: طبقات الشافعيَّة 
 . 1/198الكبرى ج

ان،  مناقب الإمام الشافعي، زيد الدين عبد الرؤوف بن عليّ المناوي،  المناوي  37 ، ت: أحمد مرشد )إسطنبول: دار السمَّ
 م(. 2024هـ/ 1445



16 
 

عل تحصيل السابق شرط ا لتحصيل اللاحق حتى أجمعوا على  وج    ، ومقصودةٍ   ء العلوم إلى آليَّةٍ لماقد قسَّم الع

 38والأنظار. رأوه من أهميَّةٍ في تسديد الفكر  لما  ؛أنَّ من لم يتقن علوم الآلة لا عبرة بنظره وفكره

 ذكر آراء كلٍ من الفريقين فيها: ي  ،ومبادئ النظر فيها  ،أصول الكلام في هذه المسألة ب يِّّنَ بعد أن  الآن 

 : لدعوى التكامل  الرافضين يرى قسمٌ من الباحثين 

الاستقلال يقتضي أن تكون المسائل المبحوثة  ن مستقلان، وهذا  لما وعلم الكلام ع  ،أنَّ علم أصول الفقه  -

 . للمسائل المبحوثة في العلم الآخر مغايرة    ؛في أحدهما

ا وضعا له  ، الآخر  فيفإدخال أحدهما    ، الغاية من كلا العلمين مختلفة  أنَّ   - ل  ، فالأوَّ إخراجٌ لهما عمَّ

 . ان بين المطلبين لحفظ عقائد أهل السنَّة، وشتَّ  وضع؛  والثاني  ، لاستخراج الأحكام ؛ وضع

  عن آلات   ، والقياس الأصوليّ الأصوليّ   كنظريَّة الحدِّّ   ، ة بهمالخاصّ الأصوليين استغنوا بنظرياتهم    أنَّ   -

 . الكلام علم 

،  لا نتيجة الحاجة  ،زجين بين العلمينلماوالموسوعيَّة العلميَّة لدى ا  ، أن الامتزاج حصل نتيجة الشموليَّة  -

 39. الحصافة، لا من قبيل الحاجة الفكريَّةفكان من قبيل إبراز 

 أنَّ هذا المزج أدى إلى:  إلى  بينما يذهب المؤيدون إلى المزج

والأدوات العقليَّة    ،ةمات الكلاميَّ استخدام المقدِّّ   إذ إنَّ   ؛الارتقاء بالأصول من حيث التقعيد والتحرير  -

 .بل يتعدى إلى ما سواه الكلام،الشاملة لا يقتصر نفعه على  

عد مسائل  ولم تَ   ،والتأصيل  ، والتفريع  ، ، من حيث الاستدلالمنهجيٍ   الأصول ذات طابعٍ   مسائل صارت    -

 . والإشارات   ،واضحة المعالم  أو غيرَ  ،متناثرة  

ومبحث    ،والقياس الأصولي راجعةٌ في فحواها لعلم المنطق  ،كالحدِّّ الأصولي  ، إن النظريات الأصوليَّة-

الكلام كتب   به  المصدَّر  دأبَ   ؛النظر  الأصول    ولهذا  مباحث  تقديم  على  الأصوليين  من  المتأخرون 

.  ، ويجعلون ضمنها مباحث من علم المنطق متعلِّّقة  بالقياس ،بالمبادئ الكلاميَّة  40والحدِّّ

 التعقيب: -

 : وذلك لأنَّ  ؛ قول المؤيدين عند البحث ولدى النظر   حرج  الذي يَ 

 
د بن علي الجيلاني،     38 )بيروت: مكتبة حسين العصريَّة للطباعة والنشر والتوزيع،    علاقة علم أصول الفقه بعلم الكلاممحمَّ

 . 1/49 ،م(2017هـ/ 1438
 . 1/209، تطور علم أصول الفقه وتجدَّده وتأثره بالمباحث الكلاميَّةعبد السلام بلاجي،  39
 . 1/245، تطور علم أصول الفقه وتجدَّده وتأثره بالمباحث الكلاميَّةعبد السلام بلاجي،  40



17 
 

استقلاليَّة كلٍّ من العلمين عن بعضهما، لا يعني ألاَّ يستفاد من نتائج كلٍّ منهما في الآخر، ولاسيَّما   -

ة   :    ، إن كانت هذه النتائج عامَّ حوادث  للنفي مشابهة الله تعالى  وليست قاصرة  على نفس العلم، فمثلا 

ثلِّْهِّ شَيْءٌ ﴿يكون بالنظر إلى قوله تعالى:    ، بالدليل النقلي م  فيأتي المتكلِّّ   ( 11﴾ )سورة الشورى: ليَْسَ كَمِّ

، وكلُّ محكمٍ يفيد مدلوله قطع ا إذن: هذا النصُّ يفيد  ويستخدم معرفته الأصوليَّة فيقول: هذا محكمٌ 

 .  نفي المماثلة بين الله ومخلوقاته

يفيدان اللزوم، انتفى    النهي و  ،الأمر  يقول: إذا ثبت أنَّ   النهيوكذلك الأصولي حينما يتكلَّم في مبحثِّ الأمر و

وعدم الوقف    ،ا قائلين بالوقفكنَّ   ،وبالوقف  ،ن لا يجتمعان، فلو قلنا: بالوجوب ي لأنَّ النقيض  ؛ القول بالوقف

 . وهو محالٌ  ،في نفس الوقت 

ات والمبادئ المستخدمة في أحد العلمين والنتائج الموصول إليها في أحد العلمين، يمكن أن تستخدم  فالآليَّ 

 في علمٍ آخر. 

ا عن الحدّ النظريات الأصوليَّة المتعلِّّ  - والقياس المنطقي    قة بالتعريف والقياس ليست في لبِّّها إلاَّ تعبير 

 التكامل والتداخل الواقع بين العلمين.  لكن بألفاظٍ مختلفة، وما هذا إلاَّ لأجلْ 

ا سبق أنَّ  تجري في علم أصول الفقه، وإنَّما    ،تجري في علم الكلامكما  والمبادئ    ،ات الآليَّ   فالحاصل ممَّ

 فيقال: أصول كلاميَّة، وإلاَّ فليست كذلك.   ،لكثرة الحاجة إليها هناك ؛للكلام  أحيان ا الأصولتنسب 

وتدقيق مسائل أصول    ،واستخدام وسائل النظر في تحرير  ، وبناء  عليه فإنَّ استثمار علم المنطق والكلام

مه؛ وهذا لا يعني بحالٍ من الأحوال إخراج علم أصول الفقه عن  يؤدي إلى تجديد روح العلم وتقدّ   ؛الفقه

ا هو مؤدٍ إلى تحقيق الأحكام الشرعيَّة  الشرعيَّة،غايته التي هي استنباط الأحكام   إذ    ؛بل على العكس تمام 

 . إحكام الآلة إحكامٌ للمصنوع

 

 

 

 

 

 

 

 



18 
 

 

  



19 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

ل:   بيان معنى الماهيَّة عند المتكلمين ومباحثها الفصل الأوَّ

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



20 
 

 : التمهيد-

  ، صوريَّة والتصديقيَّة هي مفاهيمٌ ت وتصديقيَّة، وهذه المبادئ الإنَّ أيَّ علمٍ من العلوم له مبادئ تصوريَّة  

سةٌ لمسائل    ؛علمٍ من العلوم  وقضايا يفقهها الدارس قبل الدخول إلى أيّ  وذلك أنَّ هذه المفاهيم والقضايا مؤسِّّ

ء على استفتاح  لماولهذا قد درج الع  ، ولا تفهم حقَّ الفهم إلاَّ بعلمها  ،ومنها يبرهن على مسائل العلم  ،العلم

 . ةٍ واضحةٍ جَّ ليكون الدارج في هذا الفنِّّ على مح  ؛ وتوضيحها  ،بذكرهاكتبهم العلميَّة  

قضايا ومسائل تستعمل    على   وحاويةٌ أيض ا  ،هذه المبادئ حاويةٌ على تعاريف تورد في الفنِّّ المتكلَّم فيهو

فلا بدَّ لنا من أن نفهم ما معنى الكلمة، وأنَّ    ،مثلا  لو أردنا تعلَّم النحوففي أدلَّة العلم المراد الدخول فيه،  

  ، ما روته الفصحاء من العرب )م أساسيات القضايا التي نستدل بها على مسائل العلم مثل قولنا:  نعلَ 

الفاعل  )، فمثل هذه القضيَّة يحتاج إليها في الاستدلال على قولنا في النحو:  (واستعملوه فهو لغةٌ غير شاذٍ 

 . ( مرفوعٌ

ء على أنَّ مسائل أصول  لماوكذلك في علم أصول الفقه لدينا مبادئ تصوريَّة وتصديقيَّة، وقد نصَّ الع

 والأحكام الشرعيَّة.   ،واعتمادها معتمدةٌ على علم الكلام، والعربيَّة ، الفقه في استمدادها

ة النصِّّ  وقد جعلوا اعتماده على علم الكلام من حيث إنَّ علم أصول الفقه محتاجٌ   إلى من يثبت صحَّ

أصول الفقه للكلام؛ لأنَّه العلم المتكفِّّل    فيحتاج علم    ، لاستنباط الأحكام  ؛الذي يورد الأصولي فيه أنظاره

 وصدق رسوله عليه الصلاة والسلام.  ، بمعرفة الله تعالى

ا اعتماده على العربيَّة لاستنباط الأحكام،    ؛ ة على وجه الإجمالفلأنَّ علم أصول الفقه علمٌ بالأدلّ   ؛ وأمَّ

وهذا العلم يحتاج إلى تسديدٍ من العربيَّة التي هي لغة النصوص التي يورد الأصولي فيها نظره، فينظر  

 فيها على مقتضى القواعد التي نزلت بها. 

ا الأحكام الشرعيَّة فمن جهة التمثيل لقواعده، لا من جهة الاعتماد    : وإلاَّ لزم الدور؛ لأنَّنا إن قلنا   ،وأمَّ

وقعنا في مشكلة معرفيَّة    ؛وأصول الفقه يتوقف على المسائل  ،مسائل الفقه تتوقف على أصول الفقه  إنَّ 

وهذا يعني أنَّه لن يصدق    (أ)لا يصدق حتى يصدق    ( ب )و  ( ب )لا يصدق حتى يصدق    (أ)وهي أن  

وإلاَّ   ،والشيء لا يتوقف على نفسه  ،؛ لأنَّ وجود كلِّّ واحدٍ منهما مشروطٌ بوجود نفسهأي واحدٍ منهما

ا حال وجوده  . كان موجود ا قبل أن يوجد، ومعدوم 



21 
 

فأدرجوا    ،ما المتأخرين منهملاسيَّ و   ، وقد كانت المبادئ الكلاميَّة ذات حظٍ من النظر لدى الأصوليين

الحدِّّ  الكتب   ،والعلم  ، والدليل  ،مباحث  أوائل  في  ا    ،وغيرها  حرص  النظر  وذلك  تسديد  على  منهم 

 41الأصولي. 

 هي:   إلى نتيجةٍ  يستطاع الخلوص ومن هنا 

كان أوسع إدراك ا للقضايا التي تلابس القضيَّة المبحوث فيها، كانت النتائج أشدَّ    ما لَّ أنَّ البحث النظري ك

وهي ما قد يصطلح عليه باسم:    ،وتشترك في بعض القضايا  ،؛ إذ العلوم تتلاقىوأقوى بيِّّنة  ودليلا    ،ة  دقَّ 

هة للنَّظر في  وتكون خادمة  وموجّ   ،التي لا تنتسب لعلمٍ دون علمٍ، بل تتجاوز ذلك  ( التخوم المعرفيَّة)

س البحث هيَّة التي  لماكما في مبحث ا  ،أكثر من علمٍ  حيث    ؛كلاميٌ   للكلام فيها، فهي من جهةٍ بحثٌ   يؤسِّّ

، ومن جهةٍ هي  42أو بعيدة    ،إنَّنا في علم الكلام نبحث عن المعلوم من حيث إفادته العقائد إفادة  قريبة  

 . ء الأصوللماوترجيح المسائل الأصوليَّة المبحوثة من قبل ع  ،مستخدمةٌ في تحقيق

ة، حيث إنَّ الأصوليين قد  العامّ هيَّة من الأمور  لماا  ومن هذه المبادئ التي قلَّ التنصيص عليها مباحث  

 لا سيَّما المتأخرين منهم. و  ،استخدموا هذه المباحث لتأييد أنظارهم

ة آلات  ة العلم تزداد بازدياد دقَّ وتطويره، وذلك أنَّ دقَّ وهذا الاستخدام يعتبر باب ا من باب توسيع العلم  

 نظر منها إلى المسألة الواحدة. اختلاف الزوايا والجهات التي ي  والنظر، 

موأصحَّ في النتائج من    ،وأعمق   ،ومن هنا كان الأصل في المتأخر أن يكون أدقَّ  ؛ لأنَّه يبدأ من  المتقدِّّ

 وتوسيع ا للعلم.   ،ة  كنَحيث انتهى السابق، وليس يبدأ من البداية، ولا شكَّ أن هذا يورث م  

 الخلاصة: و

 . فنٍ من الفنون  النظر في المبادئ مهمٌ للناظر في مسائل أيّ -1

 . ة المسألة وأساسها راجعٌ إليهاإذ بنيَ  ؛هذه المبادئ أهميَّتها من جهة اعتماد المسائل عليها إنَّ -2

 . ة أنظاره ودقّ   ،هذه المبادئ قابلةٌ للزيادة والتوسعة، بحسب موسوعيَّة العالم-3

  ، ازدادت الجهات التي ينظر من خلالها إلى المسألة الواحدة  مالَّ ك  ؛كانت هذه المبادئ أوسع  مالَّ ك-4

 . وترجيح الخلاف عند وجوده  ،وتحقيقها ، في ضبط مسائل العلم أعونَ  ذلك فيكون

 
، ت: سعد بن غرير بن مهدي السلمي )مكة نهاية الوصول إلى علم الأصولابن الساعاتي، أحمد بن علي ابن تغلب،    41

مة: جامعة أمُّ القرى:  ة الإسلام، أبو حامد الغزالي، 1/11 ،م(1997/هـ1418المكرَّ ، ت:  المستصفى في أصول الفقه؛ حجَّ
، ت: عبد الحميد  شرح تهذيب المنطق؛ اليزدي، ملا عبد الله اليزدي،  1/10  ،م(1997هـ/  1417)بيروت: مؤسسة الرسالة،  

 .1/358،  م(2018هـ/ 1439، دار النور المبينالتركماني )عمان: 
الجرجاني،    42 د  بن محمَّ الشريف، علي  المواقفالسيد  العلميَّة، شرح  الكتب  دار  )بيروت:  الدمياطي    ، ت: محمود عمر 

 . 1/46م(، 1998هـ/ 1419



22 
 

  ، علمٍ من العلوم  وهذا هو الوضع الطبيعي لأيّ   ،المتقدمينع المتأخرون في هذه المبادئ أكثر من  توسَّ -5

 . د جهات النظر إليه، وحينما تتعدَّ وتدرجٍ   حين يكون في حالة نماءٍ 

ل  هذا المصطلح أقسامة( وبيان  العامّ : تعريف مصطلح )الأمور المبحث الأوَّ

  أراد به المتكلمون بيان المباحث التي لا تختصُّ بحقيقةٍ من الحقائق   هو مصطلحٌ   : ةالعامّ الأمور  

الواجب؛  الموجود  و  ،الممكن  الموجود   بل هي أحكامٌ صادقةٌ على جميع الموجودات دون فرقٍ بين  ،الموجودةِّ 

هي الأمور    إذ  يتوصَّ   ة_العامّ _أي  عقليَّةٌ  المتكلماعتباراتٌ  خلالها  من  هذه    ،ل  أحكام  إلى  والفيلسوف 

: الوحدةالموجودات  ا من جهةٍ  _   .والكثرة _  وهي كون الشيء غير منقسمٍ _  ، فمثلا  وهي كون الشيء منقسم 

ا.  للموجودات  يعرضان  المفهومان انهذ  _ما  عموم 

السبب   ا مفهوم  فما من    ء_وهو ما يحصل عن الشي_   والمسبَّب   _وهو ما يحصل عنه الشيء_  وأيض 

ا سببٌ   : موجودٍ إلاَّ وهو  كباقي الموجودات الممكنات؛    ، أو مسبَّبٌ عن غيره  ،كالله تبارك وتعالى  ،لغيره  إمَّ

دون الحاجة إلى تكرار معانيها في كلِّّ    ، ولهذا أراد المتكلمون أن يفردوا فصلا  يبحث جميع هذه المفاهيم

يتكلمون عنه في حقِّّ الموجودات.  ومبحثٍ  ، دعوى
43 

  ، العارضة للممكنات   المفهومات   بالنظر   ة بـ: مباحث تتناولالعامّ ف الأمور  يعريستطاع ت   السابقومن الكلام  

ك  والواجب  واـ:  بأسرها  والعدم،  والحدوث  لماالوجود  والكثرة،  والوحدة  وأحوالها،    والعلَّة، القدم،  وهيَّة 

 44والمعلول. 

 والمنطق.   ،والأصول  ، وأساس ا لأمهات مسائل الاعتقاد   ،هذه المباحث كانت مدخلا   نعرف أنَّ   أننستطيع و

 التعقيب: -

اهي مباحث يلاحظها العقل، وليست    أسلف سابق اهذه المباحث كما   ؛ فإنَّ مفهوم  وضعيَّة  جعليَّة    أمور 

اليست    ،الوحدة والكثرة مثالا   ؛ وذلك أنَّ  بواسطة إدراك العقل وفهمه  بل نكتشفها اكتشاف ا  نجعلها،نحن    أمور 

ا فمثلا  كون    ، لا  أو   تابعٍ لاعتباري وفرضي أنَّ هذا الشيء منقسمٌ   غير    ، أو غير منقسمٍ   ، كون الموجود منقسم 

 غير متوقفٍ على اعتباري.  ، قابلا  للانقسام القلم المتصل الموجود أمامي

هذه المباحث وإن دخلت على علم الكلام عن طريق النظر الفلسفي المحض، ومن علم  فإنَّ    ، جل ما ذ كرولأ

فهي إن استعملت في    ،أو فرقةٍ إلاَّ بالاستعمال  ،لكنَّها لا تنتسب إلى جماعةٍ   الكلام إلى علم أصول الفقه، 

  ، ةالكلام كانت أدواتٍ كلاميَّة، وإن استعملت في الأصول كانت أدواتٍ أصوليَّة؛ وذلك أن اتصافها بالكلاميَّ 

 
، ت: صالح  شرح المقاصد؛ سعد الدين، مسعود بن عمر التفتازاني، وما بعدها 2/59، شرح المواقف،  السيد الشريف 43

 وما بعدها.   2/51 ،م(1998هـ/ 1419 موسى شرف )بيروت: عالم الكتاب،
 . 1/12  ،م(2019هـ/ 1441)القاهرة: دار الرواق الأزهري،  ةالعامّ المدخل إلى الأمور أحمد الشاذلي،   44



23 
 

متى ما كان    ةٌ صالحةٌ للاستخدام في العلوم عقليَّ   مفاهيم   أو الأصوليَّة تابعٌ للمستخدم، وإلاَّ فهي في نفسها 

كما مرَّ سابق ا، بل    ، ولهذا نخلص إلى أنَّ استخدامها في هذه المباحث استخدامٌ مشروعٌلها  االمحل صالح  

 لتطوير النظر الأصولي.  واجبٌ 

 أقسامهابيان هيَّة ولما تعريف ا المبحث الثاني: 

 هيَّة: لماتعريف ا-

   هيَّة في اللغة:لماا

 45أخذت من النسبة إلى ما هو.  (ه وحقيقتهنه  ك  ) :ة الشيء ماهيَّ 

 فإنَّا إذا سألنا مثلا  عن زيدٍ فقلنا: ما زيدٌ؟ كان الجواب: إنسانٌ. 

ا في الاصطلاح عند   تطلق على معنيين:   أصحاب علوم المعقولأمَّ

ل:   المعنى الأوَّ

 هيَّة: ما تقال على شيءٍ في جواب ما هو. لماا

 46وهو عين المعنى اللغوي، وأكثر من يستعمله المناطقة. 

 والمعنى الثاني: 

 47هيَّة: ما به الشيء هو. لماا

 ومتكلمين.   ،هيَّة من أصوليينلماء في الكلام عن المايريدها العوهذا المعنى هو أكثر المعاني التي  

أنَّ  التعريف:  ار  لا يتصوَّ   ،حبر مثلا  ال  ومعنى  الذهن  حبر  فإذا  تصوَّ إذا  إلاَّ    في  يتألف:  أيّ شيءٍ  رنا من 

 ء والعفص.لماء والعفص، كان ما به الحبر هو حبر: المااجتماع ا : بر هورنا أنَّ الحِّ تصوَّ 

فضلا  عن العرب كما أسلفنا، ولكنَّ تسميَّة هذا    ،لدى صانع الحبر  ى معلومٌ المعنى كما يظهر هو معن  وهذا  

 هيَّة هو الاصطلاح العلميّ الجديد. لماالمعنى بـلفظة ا

 تنبيه: -

 
 . 2/892، المعجم الوسيطإبراهيم أنيس وآخرون،  45
)دمشق: دار البيروتي، ، ت: عصام السبوعي  مغني الطلاب شرح متن إيساغوجيالمغنيسي، محمود حسن المغنيسي،    46

د الرازي،  1/274  ،م(2009هـ/ 1430 د بن محمَّ تحرير القواعد المنطقيَّة في شرح الرسالة ؛ قطب الدين الرازي، محمَّ
 . 1/129  ،م(1965هـ/ 1384، ت: محسن بيدارفر )قم: منشورات بيدار،الشمسيَّة

التفتازاني،    47 عمر  بن  مسعود  الدين،  والكلامسعد  المنطق  ت: تهذيب  سعيدي  ،  أحمد  دار    مسعود  )الكويت: 
 . 1/229 ،(م2017ه/1438الضياء،



24 
 

لا يعني أنَّ هذه    واللفظ الاصطلاحي هو الجديد في العلم،  قبل الاصطلاح،   المعنى العقلي معلومٌ   أنَّ ب القول

ةٌ  الاصطلاحات لا فائدة منها إذن، بل يترتبُّ عليها فائدةٌ   وضبطها.   المسائلِّ  ، وهي تدوين  مهمَّ

 هيَّة: لماأقسام ا-

ل باعتبار التحقُّق-  : التقسيم الأوَّ

 : يقال أن وذلك   ،وعدمها ، هذا التقسيم ناظرٌ إلى وجود الحقيقة

 التحقُّق إلى: هيَّة تنقسم باعتبار لماا

 . ماهيَّةٍ حقيقيَّةٍ -1

 . ماهيَّةٍ اعتباريَّةٍ -2

االحقيقيَّة    هيَّة  لماوا هي  وتقديرٍ لما :  فرضٍ  على  وثبوتها  تحقُّقها  يتوقف  لا  التي  الإنسان  هيَّة  حقيقة  مثل   ،

، ولا تفتقر  ثابتةٌ في الواقع  وجودها   لم يلاحظ  أو  ،وجودها  الإنسان    والفرس؛ فإنَّ هذه الحقائق سواءٌ لاحظَ 

 . لٍ وفرضٍ إلى تخيُّ 

 . (ةلَ يْ صِّ الموجودات الأَ ) :وهذا القسم يطلق على أفراده

ا ا ر. عتبِّ م  ـهيَّة التي تكون باعتبار اللماهيَّة الاعتباريَّة: هي الما وأمَّ  48ر وتقدير المقدِّّ

 تعقيب: -

هيَّات الوجوديَّة في العلوم دون  لماهيَّة إلى وجوديَّةٍ واعتباريَّةٍ لا يعني أنَّنا سنستفيد من الماتقسيم ا

حكمي    مثل    ،هيَّات الوجوديَّة كما يترتبُّ عليها أحكامٌ حين ملاحظتهالما وذلك؛ لأنَّ ا  ،هيَّات الاعتباريَّةلماا

  على شيءٍ بأنَّه صاهلٌ حين ملاحظتي أنَّ هذا الشيء ماهيته فرس، كذلك يترتبُّ على ملاحظتي ماهيَّة  

ا مخترع الماأحكامٌ؛ وذلك لأنَّ هذه ا  اعتباريَّة   ا منتزع ا    ،هيَّة كما أنَّه قد تكون أمر  ا، كذلك تكون أمر  وفرض 

فإنَّ هذه الهيئة لا وجود لها، بل الموجود في الخارج الخشب    ،من الخارج، مثل ملاحظتي هيئة السرير

ا وهيئة  سمّ   لكنَّ   ،المنحوت  ااجتماعه أعطاني أمر  أنَّها    ،وإن لم تكن موجودة  وهذه الهيئة    ،يتها سرير  إلاَّ 

يس بسرير  أو ل  ،ويترتب عليها حكمي على شيءٍ بأنَّه سريرٌ مثلا  إذا وجدت   ،منتزعةٌ من شيءٍ موجودٍ 

 . حين العدم

 
، ت: أشرف الطاش،  تسديد القواعد في شرح تجريد العقائدشمس الدين، محمود بن عبد الرحمن بن أحمد الأصفهاني،    48

د يتيم )إسطنبول: نشريات وقف الديانة التركي،  د علي قوجا، صالح كون، محمَّ  . 2/247 ،م(2020هـ/1441محمَّ



25 
 

فليس الموجود العدد،   ،كالرياضيات فإنَّ الأعداد فيها منتزعةٌ انتزاع ا من الخارج  ،ومثله في الأمور العلميَّة

 49ملاحظة المعدود بالعدد تفيدني ضبط ا له وهكذا.  وإنَّما المعدود، ولكنَّ 

 : التقسيم الثاني: باعتبار العوارض_

 والمقصود بالعوارض في هذا الباب:  

   وغيرها.  ،والوحدة   ،والكثرة والعدم، ،والوجود  ،كالحمرة ،الصفات التي تؤخذ مع حقيقة الشيء

 هيَّة بالنظر إلى عوارضها إلى: لما وتنقسم ا

 . هيَّة لا بشرط شيء(لماهيَّة المطلقة )الماا-1

 . هيَّة بشرط شيء(لماهيَّة المخلوطة )الماا-2

دة )الماا-3  50. هيَّة بشرط لا شيء(لماهية المجرَّ

 معاني هذه الأقسام:  وبيان 

الالتفات  : هي الحقيقة التي تلاحظ بالنظر إلى مفهومها دون  هيَّة لا بشرط شيءٍ لماأو ا  ، هيَّة المطلقةلماا-1

: إذا أخذنا الإنسان من حيث هو إنسان أي مع قطع النظر عن أي عارضٍ له  إلى أيّ شيءٍ آخر معها ، مثلا 

 هيَّة المطلقة. لماا : هو المأخوذ يكون هذا المفهوم 

لا    هو الحيوان الناطق، وبالتالي عند ملاحظة الإنسان من حيث هو إنسانٌ   فالإنسان من حيث هو إنسانٌ 

  ، واللون، والوجود، والعدم سوى جنسه وفصله، وإن كان في الواقع موصوف ا بأوصاف كالكثرة  نلاحظ شيئ ا 

 .  مثلا 

، فلا هي كثيرةٌ ولا  بهذا الاعتبار  لا توصف بأي شيءٍ حين ملاحظتها  هيَّة لماا  ومن أحكام هذا القسم أنَّ 

  لاحظناها هيَّة، ونحن قد  لماهذه الأمور من الأمور العارضة على ا  ؛ لأنَّ كلَّ ، ولا كليَّةٌ ولا جزئيَّةٌ واحدةٌ 

 . خالية  

هيَّة ليس شيئ ا من  لماهيَّة ستخلو عن واحدٍ من هذه العوارض، لكنَّ معناه أن مفهوم الما ولا يعني هذا أنَّ ا

هيَّة  لماالمقصود أنَّ اهيَّة خلت في الواقع عن أحد هذه الأوصاف، بل  لما، فليس المقصود أنَّ اهذه العوارض 

الواقع مصاحب  الملاحظة دون ملاحظة شيءٍ آخر معها، وإن كانت في  فه  ة  هي  إلاَّ  اهلها؛  نا لا نلاحظ 

 . أي ما به الشيء هو ؛الذاتيات 

 
  ، م(2011/ 1432)عمان: دار النور المبين للدراسات والنشر،    كفاية الساعي في فهم مقولات السجاعيفودة، سعيد فودة،    49
1/99 . 
 . 1/229، تهذيب المنطقسعد الدين التفتازاني،  50



26 
 

: إذا أخذنا الإنسانلماهيَّة المخلوطة: هي الماا-2   ولاحظنا   ، هيَّة التي تؤخذ مع اعتبارٍ ولحاظٍ للعارض، مثلا 

ا صادق ا على كثيرين  اتهمع ذاتيّ  هيَّة المخلوطة؛ لأنَّني لاحظت الإنسان  لماهيَّة هي الما فهذه ا  ،كونه مفهوم 

 وهو الكليَّة أي الصدق على كثيرين.  ، مع أمرٍ عارضٍ لمفهومه وحقيقته

بالوجود    هفالإنسان عند وصف  ، موصوفة  بوصفٍ زائدٍ على ما هي به  المطلقة    هيَّة  لماهيَّة المخلوطة هي الماوا

الوجود   يصير  ماهيته  لا  من  بلجزء   من    يصير  إنَّما  ،  ا  جزء  يكون  لا  والعارض  لها،  ا  عارض  وصف ا 

م على كون المعروض ثابت ا حتى    ثبوته للمعروض   والعارض يتوقف  ،للحقيقة  المعروض؛ لأنَّ الجزء مقوِّّ

ا  فيلزم الدور   ؛ له وبهيثبت   م  والعارض بعد    ،أي المعروض   ؛ لأنَّ الجزء قبل الكلِّّ لو جعلنا العارض مقوِّّ

ا في نفس    ،وهو محالٌ؛ لأنَّه يكون الشيء موجود ا  فيصير الجزء قبل نفسه   ، أي المعروض   الكلِّّ  ومعدوم 

 لا يكون جزءَ المعروض.   العارضَ فإنَّ ولهذا  ؛الوقت 

دة: هي اهيَّة  لماا يقارنها شيءٌ من العوارض، فتؤخذ من حيث هي محذوف ا عنها    ألاَّ هيَّة بشرط  لماالمجرَّ

 51. ات هيَّة بشرط أن تجردها عن جميع ما سوى الذاتيَّ لما، وبتعبيرٍ آخر: هي اجميع ما عداها

  

 
 . 1/248، شرح التجريدشمس الدين الأصفهاني،  51



27 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 ارتباط مباحث الماهيَّة بمباحث الخاصّ والعامّ الثاني: الفصل

 

 

 

 

 

 

  



28 
 

ل المبحث    الخاصّ  : الأوَّ

ل:  المطلب  هل يلحق الخاصّ بيان تقريرٍ وتفسيرٍ؟  الأوَّ

 التمهيد: -

 الخاصُّ هو: ما دلَّ على معنى على سبيل الانفراد واحدٍ. 

 وقد اختلف في الخاصّ هل دلالته على معناه قطعيَّةٌ، أو لا؟ 

 فذهب جمهور الشافعيَّة إلى أنَّها ظنيَّة. 

 وذهب جمهور الحنفيَّة إلى أنَّها قطعيَّة. 

: هو الإظهار والتجليَّة.   البيان 

لحوق   أو  المجاز،  احتمال  لإزالة  به؛  المأتي   عليه،  السابق  للمعنى  المؤكد  الكلام  وهو  التقرير:  وبيان 

 التخصيص. 

صه، أو يقيِّّده.   وبيان التفسير: هو الكلام الذي يلحق المعنى السابق عليه، فيخصِّّ

 الفريقين: أدلَّة -

 قد ذهب جمهور الشافعيَّة إلى أنَّ بيان التقرير، والتفسير، يلحق الخاصّ لما أنَّ دلالته ظنيَّةٌ عندهم. 

 :  بينما ذهب جمهور الأحناف إلى أنَّ الخاصَّ يلحقه بيان التقرير، دون التفسير؛ وذلك لأجلِّّ

الخفاء،  -1 رَ؛ لإزالة  فسِّّ الـم  رٌ؛ لأنَّ  فسِّّ م  يلحقه  لم يجز أن  الدلالة على معناه؛  لما كان قطعي  الخاصَّ  أنَّ 

رٌ، فلو لحق الخاصّ بيان تفسيرٍ، لكان الخاصّ ليس بخاصٍ؛ وهو نفي   والخاصّ ليس بخفيٍ حتى يلحقه مفسِّّ

 النقيضين. الشيء وإثباته في آنٍ مع ا، وهو باطلٌ؛ لأنَّه جمع بين 

أنَّ الخاصّ لما كان قطعي الدلالة على معناه، جاز أن يلحقه بيان تقريرٍ؛ وذلك لأنَّ بيان التقرير يثبت  -2

 52الحكم زيادة  في الإيضاح. 

 التعقيب: -

يرى أنَّ الداعي لقول الأحناف مراعاتهم مفهوم الماهيَّة والحقيقة؛ وذلك لأنَّ الأحناف لما حكموا  

رهم أنَّه لا يحتمل التفسير  م بأنَّ الخاصّ دالٌ قطعيٌ على معناه، فيلزمه ، وإلاَّ لزم تحصيل  بناء  على تصوُّ

 . الحاصل بأن يفسر المفسر 

 
)بيروت: دار الكتب العلمية،  شرح المنار، عبد اللطيف ابن فرشتهابن ملك، ؛ 1/437 ،نهاية الوصولابن الساعاتي،  52

 . 1/309 ،بلا تاريخ(



29 
 

، ومقتضى ماهيَّته، ولهذا ينبغي أن يعاد الخلاف   فالخلاف في هذه المسألة مبنيٌ على مفهوم الخاصِّّ

، وماهيَّته؛ إذن، فإنَّ   في هذه المسألة، وبيان الراجح من كلا القولين في أصله، وأسُّه إلى مفهوم الخاصِّّ

، وم  ر ماهيَّة الخاصِّّ  قتضاه. الخلاف الواقع في هذا الباب مبنيٌ على تصوُّ

 هل المطلق من الخاصّ أو لا؟   الثاني: المطلب

 التمهيد: -

ا، أو لا من   قد اختلف الأصوليون في أنَّ المطلق من الخاصّ، فيكون المراد به فرد ا شائع ا مبهم 

 الخاصّ، ولا من العامّ؛ فيكون دالا  على الحقيقة فقط؟ 

 أدلَّة الفريقين مع أقوالهم: -

 :  ذهب جمعٌ من الأصوليين إلى أنَّه لا خاصٌّ ولا عامٌّ لـأنَّ

الحقيقة من كونه صادق ا على  -1 تلك  لما يلازم  المفهومة منه مغايرةٌ  الحقيقة  له حقيقةٌ، وهذه  كلَّ شيءٍ 

ا بفردٍ واحدٍ.  كثيرين، أو مختص 

ا أنَّه واحدٌ، أو كثيرٌ، فإنَّ ذلك كلَّه مفهوماتٌ منفصلةٌ عن   فالإنسان من حيث هو إنسان ليس إلاَّ إنسان ا، وأمَّ

 الإنسان من حيث إنَّه إنسان. 

فالدالّ على الحقيقة، من حيث إنَّها كذلك، من غير أن تكون فيها دلالةٌ على شيءٍ من قيود تلك الحقيقة سلب ا،  

ى مطلق ا.   53كان ذلك القيد، أو إيجاب ا، هو ما يسمَّ

 وذهب جماعةٌ من الأصوليين إلى أنَّه يدلُّ على فردٍ منتشرٍ: 

، فإنَّنا لا نحكم على حقيقة الإنسان، بل نحكم على الأفراد، فكأني  -1 لأنَّنا حينما نقول: الإنسان ماشٍ مثلا 

 أقول: فردٌ من أفراد الإنسان، أو بعض أفراد الإنسان ماشٍ. 

 ولأنَّ اسم الجنس، والمصادر المنونة مثل قولي: )أسد(، )ضرب ا( يدلُّ عند أهل العربيَّة على الفرد. -2

 المناقشة بين الطرفين: -

بيان  - نرد  لم  ماشٍ  الإنسان  مثل:  في  بأنَّنا  قالوا  بأن  ل  الأوَّ الاستدلال  على  ل  الأوَّ القول  أصحاب  أجاب 

أنَّنا لا نحكم على الحقيقة، فلست هنا أقول: حقيقة الإنسان هي   الترادف؛ وبالتالي يكون هذا قرينة  على 

 
د بن عمر بن الحسين الرازي، فخر الدين،  53 ، ت: طاه جابر العلواني )بيروت: دار المحصول في علم الأصولمحمَّ

د بن نظام الدين السهالوي الأنصاري، ؛  2/314 ،الرسالة، بلا تاريخ( ، ت: فواتح الرحموتاللكنوي، عبد العلي محمَّ
د رمضان )بيروت: دار الكتب العلميَّة،   . 1/620 ،م(2002هـ،1423إبراهيم محمَّ



30 
 

الماشي، بل أقول: ما يصدق عليه الإنسان يصدق عليه الماشي، وحينئذٍ يكون في الكلام قرينةٌ على أنَّ  

د والإطلاق.   الفرد هو المراد، وكلامنا حين التجرُّ

 وعن الثاني أنَّ شيوع إرادة الفرد حين الاستعمال؛ لا يقتضي نفي دلالة المطلق على الحقيقة أصالة . -

 التعقيب: -

ل أقرب في البيان وأرجح من حيث الاعتبار؛ وذلك أنَّ اللفظ المطلق عن   يرى أنَّ أصحاب المذهب الأوَّ

أيّ قيدٍ، دالٌ على المعنى من حيث هو، وهذا ما يسمَّى الماهيّة المطلقة، كما مرَّ في أوّل الكتاب، وإنَّما  

ا   إلاَّ بوجوده. يعرضه الوجود في الفرد؛ ضرورة أنَّ الماهيَّة لا توجد خارج 

أنَّ   وذلك  للحاصل،  الثاني  المذهب  وملاحظة  الأصلي،  للمعنى  ملاحظة   ل  الأوَّ المذهب  ملاحظة  فيكون 

 الماهيَّة حينما تتحقَّق لابدَّ أن تتحقَّق في ضمن فردٍ ما؛ فمآل الخلاف من حيث ترتب الأحكام واحد. 

 . مسائل العمومالمبحث الثاني:  

ل:  المطلب  هل العامّ صفة اللفظ فقط أو صفة للمعنى وصفةٌ للفظ؟  الأوَّ

 التمهيد: -

  54اتفقَّ الأصوليون على أنَّ العموم من عوارض الألفاظ حقيقة . 

 لكنَّهم اختلفوا: هل المعاني توصف بالعموم حقيقة ، أو لا توصف؟ 

 فذهب بعض الأصوليين إلى أنَّ المعاني توصف حقيقة ، كاللفظ بالعموم. 

ا بالعموم؛ من باب وصف المدلول بصفة الدال   الذي هو  وذهب بعضٌ آخر إلى أنَّ المعاني توصف مجاز 

 55اللفظ. 

 المناقشة بين الفريقين: -

 قد ذهب النافون إلى قولهم بسبب: 

 
د بن أحمد،  54 )مكة  ، ت: عبد الملك السعدي ميزان الأصول في نتائج العقول في أصول الفقهالسمرقندي، أبو بكر محمَّ

مة: جامعة أمِّّ القرى، كلية الشريعة والدراسات الإسلاميَّة، أطروحة دكتوراه، ؛ ابن  1/353 ،م(1984هـ/ 1404 المكرَّ
 . 2/106 ،المستصفى؛ الغزالي،  440/ 1، نهاية الوصول إلى علم الأصولالساعاتي، 

د أمين،  55 د الآمدي،   ؛1/194 ،، )دمشق: دار الفكر، بلا تاريخ(تيسير التحريرأمير بادشاه، محمَّ الآمدي، علي بن محمَّ
  ،م(2003هـ/1424 ، ت: عبد الرزاق العفيفي )الرياض: دار الصميعي للنشر والتوزيع،الإحكام في أصول الأحكام

د بن محمود، ؛ 2/244 ، ت: ترحيب بن ربيعان الدوسري  الردود والنقود شرح مختصر ابن الحاجبالبابرتي، محمَّ
 . 2/100  ،م(2005 / هـ1436الرشد ناشرون، )الرياض: مكتبة 



31 
 

أنَّ العموم لو كان حقيقة  في المعاني، لكان كلُّ معن ى عامّا، وهذا غير صحيح؛ إذ المعاني الخاصّة الواقعة  -1

ا، وغيرهما.  ة ، كإدراكي زيد ا، وعمر   في الحسِّّ ليست معانيَ عامَّ

في  -2 متحدٌ  فهو  الرجال  كقولي:  متعددةٍ  نفسه، ومتناولا  لأمورٍ  في  متحد ا  يكون  أن  العامّ  لوازم  من  أنَّ 

 الرجوليَّة، عامٌ في الأفراد، والمعاني الجزئيَّة لا يتحقَّق فيها هذا. 

 وذهب المثبتون إلى أنَّه من العامّ لـ: 

دٍ، وهذا كما -1  يتحقَّق في اللفظ يتحقَّق في المعنى. أنَّ العموم في اللغة شمول أمرٍ لمتعدِّّ

ها. -2  المعنى الكليّ يعرض جزئياتٍ كثيرةٍ، فهو بهذا المعنى شاملٌ لجزئياتٍ كثيرةٍ، فيعمُّ

 والمثبتون ردُّوا استدلالات النافين بأن قالوا: 

العموم كما أنَّه غير مطردٍ في المعاني، كذلك غير مطردٍ في الألفاظ كقولي: )زيدٌ(، فإن كان عدم اطراده  -1

ه عامّا، فعدم اطّراده في الألفاظ ينبغي أن يكون كذلك.   في المعاني موجب ا لعدم عدِّّ

التحقُّقِّ في جميع  -2 لكٌ( عامُّ  يتناوله، والمعنى كذلك، فإنَّ قولي: )مِّ العامّ أن يكون عامّا فيما  من لوازم 

 أفراده.

اللفظ شيءٌ جزئي، يوصف بالعموم؛ لمطابقته أفراده من حيث تحقُّق معناه في أفراده، فكذلك المعنى من  -3

 56بابٍ أولى أن يكون الحاصل في النفس حيث كان كليّا منطبق ا على جميع أفراده أن يكون عامّا. 

ومنشأ الخلاف المذكور؛ عائدٌ لمعنى العموم في قولنا في تعريف العامّ: ما دلَّ على مسميَّاتٍ، باعتبار أمرٍ  

 اشتركت فيه مطلق ا. 

 57حيث هل هذا المفهوم صادقٌ على المعاني أو لا؟ 

ز العموم في   فمن نظر إلى أنَّ )ما( في هذا التعريف تتناول الألفاظَ والمعانيَ، ولا يمنع العقل من ذلك؛ جوَّ

 المعاني، ومن حصر )ما( في الألفاظ؛ منع العموم في المعاني، وحصره في الألفاظ. 

ولو ن ظر إلى المعنى والحقيقة من حيث إنَّها ماهيةٌ بلا شرط شيء، لأمكن ملاحظة أنَّ المعنى يعرض له  

 جواز الصدق على كثيرين كماهيَّة الإنسان التي يجوز أن يعرضها الصدق على كثيرين. 

 التعقيب: -

 
 . 245/ 1، الإحكامالآمدي،  56
 . 1/196، تيسير التحريرأمير بادشاه،  57



32 
 

القول بعموم المعاني يرجح عند النظر إلى معنى العموم السابق؛ إذ العموم المتحقِّّق في الألفاظ  

دين_ متحقِّّقةٌ في كلٍّ من الأمرين.   متحقِّّقٌ في المعاني من غير فرقٍ، وماهيَّة العامّ _التي هي تناول المتعدِّّ

ل من الأصوليين، القائلين بعمومه حقيقة : هو أنَّ الماهيَّة المطلقة من حيث هي؛ متى   والذي دعا الفريق الأوَّ

اه   تحقَّقت في فردٍ صدق على هذا الفرد اسمها، ومعنى العموم متحقِّّقٌ في المعنى الشامل لأفرادٍ فيكون مسمَّ

ا من غير فرقٍ.  ا أيض   حاضر 

على أنَّ الخلاف بين الفريقين في التسميَّة فقط، دون نكيرٍ للمعنى؛ إذ الكلُّ متفقٌ على أنَّ المعنى يعمُّ، وأنَّ  

 اللفظ يعمُّ، ولكن موضع خلافهم هل هذا الشامل يسمّى عامّا، أو لا؟ 

حيث نصَّ في شرحه على المختصر الأصولي بما يشير إلى مثل هذا    58وهذا ما أشار إليه الأكمل البابرتي 

 فقال: 

 59" ولقائلٍ أنْ يقول الكلام في العامّ المصطلح، وله عمومٌ يناسبه، والاستدلال بالعموم اللغوي لا يفيد". 

فإذن لا خلاف من حيث المعنى، وبالتالي لا خلاف من حيث ترتُّب الأحكام المستنبطة، وإنَّما الخلاف في  

 .   التسميةِّ

 إفادة النكرة للعموم من قبيل المطابقة أو الالتزام  الثاني: المطلب

 التمهيد: -

 60العامّ قد يستفاد من اللغة، وقد يستفاد من العرف، وقد يستفاد من العقل. 

ا يفيد العمومَ النكرة في موضع النفي، ولا تفيد في   موضع الإثبات عند المحققين من الأصوليين العموم  وممَّ

 61كما أنَّها لا تفيد الخصوص، بل هي محتملةٌ لكلا الوجهين. 

وقد اختلف في أنَّ إفادة النكرة المنفيَّة للعموم، هل هو من قبيل الدلالة المطابقيَّة أي أن تناول النكرة لعموم  

الأفراد مباشرٌ، أو من قبيل الالتزام أي تناول النفي واقعٌ أولا  وبالذات على الماهيَّة، وتالي ا وبالعرْض على  

 الأفراد.

 فذهب جمعٌ من الأصوليين إلى أنَّها من قبيل المطابقة. -

 
د بن محمود، و:  58 د بن محمَّ م( حنفي المذهب، ماتريدي الاعتقاد، من شيوخه: شمس  786هـ/ ت:714أكمل الدين )محمَّ

الدين الأصفهاني، من تلامذته: السيد الشريف الجرجاني، من كتبه: "شرح الطحاوية" و" النقود والردود في شرح مختصر 
 . 7/42ابن الحاجب"، ينظر الزركلي: الأعلام ج

 . 2/102 ،النقود والردودالبابرتي،  59
 . 2/311، المحصول،  فخر الدين الرازي 60
د العطار، ؛ 370/ 1،  ميزان الأصولالسمرقندي،   61   حاشية العطار على شرح جمع الجوامع أبو السعادات، حسن بن محمَّ

 . 1/413 ،)بيروت: دار الكتب العلميَّة، بلا تاريخ(



33 
 

 62وذهب جمعٌ آخر كبعض الشافعيَّة والحنفيَّة إلى الثاني. -

 المناقشة بين الفريقين: -

ل بقول النحاة أنَّ    )لا(: نصٌّ في العموم. قد استدلَّ أصحاب القول الأوَّ

ولكنَّ أصحاب القول الثاني قالوا: لا نسلِّّم أنَّه نصٌّ بمعنى أنَّها للمطابقة، بل بمعنى عدم الاحتمال، وهذا قد  

 يكون؛ لأنَّها نفيٌ للأفراد، وقد يكون؛ لأنَّها نفيٌ للماهيَّة المستلزمة لنفي الأفراد. 

وقالوا: إنَّ قولي: )لا رجلَ في الدار( نفيٌ لمفهوم الرجل لا نفيٌ لفرد الرجل؛ فإنَّ رجل: موضوع للمعنى  

الكليّ الصادق على كثيرين، فهذا المعنى حينما ينفى يستلزم نفي جميع أفراده، وإلاَّ لم ينفَ، فكان المنفي  

 63ستعقب هذا النفي  للماهيَّة نفيَ الأفراد ضرورة . هو الماهيَّة لا بشرط شيءٍ، وهي ماهيَّة ومفهوم الرجل، وا

ا لهذا المذهب:" وتحقيق كلامهم أنَّهم قالوا: إنَّ الألفاظ المفردة   ولهذا قال صاحب فواتح الرحموت مشير 

 64موضوعةٌ للحقيقة من حيث هي من غير اعتبار الفرديَّة، والوحدة، والكثرة، والانتشار." 

ويتفرع على هذا الكلام أيض ا اختلافهم في مثل: )لا أكلت(، وما شابهه من الأفعال التي تقع في ضمن ما  

يراد منه العموم هل يجوز تخصيصه أو لا؟؛ مثل الشرط في قولي: إن أكلت فأنت حرٌ، والاستفهام في  

 قولي: هل أكلت؟ 

 فأكلت متناولٌ لعموم أفراد الأكل، صادقٌ على كلِّّ واحدٍ منها. 

ت في الملفوظ،  - ت، لصحَّ فذهب الأحناف إلى أنَّه لا يجوز تخصيصه؛ وذلك لأنَّ نيَّة التخصيص لو صحَّ

 أو في غيره، والقسمان باطلان فتبطل النيَّة. 

 وذلك لـ:  

لا يصح في الملفوظ؛ لأنَّ الملفوظ هو الأكل، وهو ماهيَّةٌ واحدة؛ٌ إذ هو قدرٌ مشتركٌ بين جميع الطعام،  -

  ، ا، وأكلا  فما هو مشتركٌ بين جميع الطعام: هو الأكل، وتميُّز طعامٍ عن طعامٍ يكون بشيءٍ غير كونه طعام 

ا يرد عليه  فماهيَّة الأكل من حيث هي ليست واحدة ، ولا كثيرة ، وبالتا لي لا تقبل التعدد، فاللفظ لا يفيد عموم 

 التخصيص. 

، لكنْ لا دليلَ ظاهرٌ عليه. - ا عقلا  ا في غير الملفوظ؛ فلأنَّه وإن كان صالح   وأمَّ

زوا ذلك التخصيص، واستدلوا عليه بـ:  ا الشافعيَّة فقد جوَّ  وأمَّ

 
 .  1/371، ميزان الأصولالسمرقندي،  ؛1/413، جمع الجوامع حاشية العطار على، العطار 62
 . 1/203 ، تيسير التحرير أميرباديشاه، 63
 . 391/ 1، الرحموتفواتح ، اللكنوي 64



34 
 

ا، فيقاس عليه: )إن أكلت( - ( فإذا كان جائز  زنا تخصيص قوله: )لو أكلت أكلا   أنَّنا جوَّ

( أي هذا يفيد أكلة  ما واحدة ، فهو شيءٌ يصلح للتعيين فيرد عليه   وردَّ الأحناف: أنَّ قوله: )لو أكلت أكلا 

 65التخصيص. 

ويستطاع بتعبيرٍ آخر أن يبحث هذا الموضوع فيقال: هل مثل هذه الألفاظ يصحُّ تخصيصها بالنيَّة، أو لا  

؟   يصحُّ

ذهب من قال بأنَّه لا يخصَّص إلى أنَّ هذا الفعل متضمنٌ للمصدر، والمصدر ماهيةٌ إذا نفيت لابدَّ أن ينفى  

ا لمقتضى الحكم   جميع أفرادها، فقال بعدم جواز التخصيص بالنيَّة؛ لأنَّ التخصيص حينئذٍ سيكون إخراج 

 .  العقلي، وهو لا يصحُّ

ز التخصيص بالنيَّة في مثل قوله: لا أكلت وإن أكلت.  66ومن ذهب إلى أنَّه لنفي الأفراد جوَّ

 التعقيب: -

مذهب القائلين بأنَّه لنفي الماهيَّة ابتداء  أسدُّ وأقرب من حيث إنَّنا لو لاحظنا مفهوم الماهيَّة لا بشرط  

أنَّ هذا المفهوم إذا انتفى لزم انتفاء جميع أفراده، وإذا ثبت فردٌ لزم ثبوته ضمنه؛ فإذن نفي  شيءٍ؛ لوجدنا  

ص فيصحُّ حينها؛ لأنَّ القرينة بيَّنت   الماهيّة يستلزم نفي الأفراد، مع الاتفاق على أنَّه إن قامت قرينةٌ تخصِّّ

 أنَّ المراد شيءٌ غير مطلق الحقيقة. 

ا كون النكرة لا  تفيد العموم، ولا الخصوص حال الإثبات؛ فلأنَّ النكرة في الإثبات مفهومٌ مطلقٌ، ليس  وأمَّ

 67مقيد ا بواحدٍ، ولا كثيرٍ، فيكون محتملا  لكلا الأمرين. 

 العامّ بعد التخصيص هل يبقى حقيقةً في معناه؟  الثالث: المطلب

 التمهيد: -

الاستغراق   فيه  يشترط  هل  العامّ  أنَّ  وهي  مة،  بمقدِّّ المبحث  هذا  في  الدخول  قبل  يقدَّم  أن  لابدَّ 

 والشمول، أو تناول جمعٍ فقط، بغضِّّ النظر عن كونه شاملا  لجميع ما يصلح له، أو لا؟ 

فمن ذهب من الأصوليين إلى أنَّه لابدَّ فيه من الاستغراق، قال: بأنَّه مجازٌ في الباقي بعد التخصيص؛ وذلك 

 لأنَّه لم يبق على حقيقته وهي الاستغراق. 

 
 . 1/386، المحصول،  فخر الدين الرازي 65
 . 2/21 حاشية العطار على جمع الجوامع،العطار،  66
 . 375/ 1،  ميزان الأصولالسمرقندي،   67



35 
 

ومن قال: إنَّه يكفي فيه الجمع المطلق دون الاستغراق، فقال: هو حقيقةٌ في الباقي؛ لأنَّ المعنى الذي وضع   

 له اللفظ باقٍ لم يتغيَّر، وهو تناول جمعٍ ما. 

 68ومن الأصوليين من قال أنَّه للاستغراق، لكنَّه حقيقةٌ في الباقي مع ذلك. 

 :  وتأسيس ا على هذه المبدأ يستطاع القول بـأنَّ

ص على أنَّه مبطلٌ لمفهوم العامّ أي مبطلٌ لاستغراقه، قال بالمجازيَّة؛ لأنَّ العامّ لم يعد   من نظر إلى المخصِّّ

مستعملا  فيما وضع له؛ إذ الحقيقة تغيَّرت، ومن لم يقل بأنَّ العامَّ موضوعٌ للاستغراق أبقى العامَّ مستعملا   

ا وضع له. في أفراده على وجه الحقيقة؛ ومن توسَّط فقد ر  أى أنَّ التخصيص غير م خرجٍ للعامِّّ عمَّ

 المناقشة بين الطرفين وأدلَّتهم: -

 ناقش القائلون بأنَّه مجازٌ القائلين بأنَّه للاستغراق، ومع ذلك قالوا ببقاء العامّ حقيقة  في الباقي بـ: 

أنَّ اللفظ كان موضوع ا للحقيقة على وجه استغراق الأفراد من كلِّّ الجنس، فصرفه إلى البعض بالقرينة  -1

البعض، وهذا هو   تناول  إلى معنى آخر، وهو  له، وصرفه  الذي وضع  للمعنى  إبطالٌ  القرينة   أيّا كانت 

 المجاز بعينه. 

لا يصحُّ أن يقال: إنَّ العامّ مشتركٌ بين الاستغراق للجنس، وبين أن يكون موضوع ا لتناول بعض الأفراد؛  -2

علامة   والتبادر  للاستغراق،  يصرف  صٍ  مخصِّّ دون  أنَّه  على  وبالإجماع  مشترك ا،  سيكون  حينئذٍ  لأنَّه 

 69الحقيقة. 

 وقال الفريق الثاني من القائلين بالاستغراق وببقائه عامّا حقيقة : 

فيهما باعتبار اشتراكهما في معنى الجنسيَّة؛ إذ تناوله للبعض حاصلٌ مع الاستغراق، ومع  -1 إنَّه حقيقةٌ 

ا في أحدهما؛ حيث إنَّه كان متناولا  للبعض حقيقة  قبل التخصيص،   التخصيص، فلا يكون مشترك ا، ولا مجاز 

ا فيه.   فخروج غير هذا البعض عن عموم اللفظ؛ لا يكون مؤثر 

ل بـ:   وقد أجاب أصحاب المذهب الأوَّ

 
، ت: عبد القادر الخطيب )البحرين: مكتبة نظام يعقوبي اللمع في أصول الفقهأبو إسحاق، إبراهيم بن علي الشيرازي،    68

تاج الدين، عبد الوهاب بن علي السبكي،  ؛  3/14،  المحصولالرازي،  فخر الدين  ؛  1/123  ، م(2013هـ/ 1434الخاصّة،  
، ت: أحمد جمال الزمزمي، نور الدين عبد الجبار صغيري )دبي: دار البحوث للدراسات الإسلاميَّة  الإبهاج في شرح المنهاج

، ت: غاية الوصول شرح لب الأصولشيخ الإسلام، زكريا الأنصاري،  ؛  6/1338  ،م(2004هـ/1424وإحياء التراث،  
، قواطع الأدلَّةأبو المظفر، السمعاني، ؛ 419/ 1 ،م(2017هـ/  1438مصطفى بن حامد بن سميط   )الكويت: دار الضياء، 
؛  1/455  ،نهاية الوصول؛ ابن الساعاتي،  1/281  ،م(2011هـ/ 143ت: صالح سهيل علي جمودة )عمان: دار الفاروق،  

 . 2/280 ،الإحكامالآمدي، 
 . 282/ 2 ،الإحكامالآمدي،  69



36 
 

طريق أنَّه موضوعٌ للاستغراق، فتناول  أنَّ اللفظ وإن كان متناولا  للبعض، إلاَّ أنَّه كان متناولا  له من  -1

ص، وإن كان هناك   ، ولهذا تعذَّر حمل العامِّّ على البعض حين عدم القرينة والمخصِّّ البعض تبعٌ لتناول الكلِّّ

 70قرينةٌ مانعةٌ من الاستغراق فبالاتفاق بين القائلين بالعموم على وجه الاستغراق، يخصَّص. 

، أو غير  ومن الأصوليين من وافق أصحاب   ص مستقلا  ل، ولكنَّه خصَّصه بما إذا كان المخصِّّ القول الأوَّ

، فلا؛ لأنَّ العامّ ابتداء  لم   ، وإن كان متصلا  ا لما مرَّ ص مستقلا  صار الكلام مجاز  مستقلٍ، فإن كان المخصِّّ

دة عن كلِّّ وصفٍ، بل أريد به استغراق الماهيَّة الم ، فلا يكون هذا  يرد به الاستغراق للماهيَّة المجرَّ وصوفةِّ

ا للعامِّّ عن حقيقة الاستغراق، غاية الأمر أنَّه استغراقٌ لنوعٍ، لا لجنسٍ.   71التخصيص م خرج 

ص غير مبطلٍ للماهيَّة، قال بأنَّ العامّ باقٍ على صفته ومعناه، فلم تبطل الحقيقة، ولهذا   ومن قال بأنَّ المخصِّّ

 كان مستعملا  بعد التخصيص في معناه الحقيقي، لا المجازي. 

 _التعقيب: 

بعد   هل  وأنَّه   ، العامِّّ وماهيَّة  حقيقةَ  ملاحظتهم  من  نابع ا  كان  الأصوليين  اختلاف  أنَّ  الظاهر  

 التخصيص تبقى تلك الـماهيَّة التي وضع لها العامّ حقيقة ، أو لا. 

فمدار الاختلاف في هذه المسألة راجعٌ إلى أنَّ العامَّ، هل تبطل حقيقته التي وضع لها حين التخصيص، أو  

 لا تبطل؟ 

ا، وله أثرٌ كبيرٌ في أنظار الأصوليين، وأنَّ اشتغال علماء   ومن هنا يلاحظ أنَّ مبحث الماهيَّة كان حاضر 

اه أدلة  وأبحاث ا.   الأصول بعلم الكلام، وأدواته، وآلاته، لم يكن ذا وبالٍ على علم الأصول، بل زاده دقة ، وقوَّ

ف بلام الجنس هل يفيد العموم  الرابع: المطلب  الاسم المفرد المعرَّ

 التمهيد: -

ف بلام الجنس، كـالإنسان في قولي: )إنَّ الإنسان   ذهب جماعةٌ من الأصوليين إلى أنَّ الاسم المعرَّ

 في خسرٍ( لا يفيد العموم، وذهب الجمهور إلى أنَّه مفيدٌ للعموم. 

 أدلَّة الفريقين: -

 أدلَّة من قال من الأصوليين إلى أنَّه يفيد العموم أنَّهم قالوا:

يجوز أن يستثنى منه الآحاد التي تصلح أن تدخل تحته، كما في قولي: )الإنسان في ضلال إلاَّ الذين  -1

 اهتدوا( 

 
 . 283/ 2، الإحكامالآمدي،  70
 . 1/457 ،نهاية الوصول؛ ابن الساعاتي، 3/14 ،المحصولالرازي،  فخر الدين  71



37 
 

 والاستثناء يخرج من الكلام أفراد ا لولا الاستثناء، لوجب دخولها في الكلام، وهذا يدل على العموم. 

أنَّ هذه الألف واللام لا تفيد تعريف أصل الاسم؛ إذ قد ع لم الأصل بدونها، ولا معهودَ فيصرف إليه  -2

 الكلام، فإذن تصرف للكلِّّ للاستغراق. 

ف بالألف واللام يفيد الاستغراق، لقبوله التأكيد العامّ؛ إذ في قوله تعالى: ﴿فسجد الملائكة كلهم  -3 أنَّ المعرَّ

( توكيدٌ، والتأكيد إنَّما هو لتقوية حكم الأصل الذي كان ثابت ا في الأصل، فأفاد هذا أنَّه  73أجمعون﴾ )البقرة: 

 72يقتضي الاستغراق. 

 واحتجَّ أصحاب المذهب الثاني بـ: 

، وهو على خلاف  -1 ا مجازيّا، أو على وجه الاشتراكِّ أنَّها لو كانت للاستغراق، لكان استعمالها في العهد إمَّ

، وهو إفادة اللفظ العهد، فوجب ألاَّ يفيد الاستغراق.   الأصل، فنجعل الحقيقة ما ات فق عليه بين الكلِّّ

يقال: جمع الأمير الصاغة، والأصل في الكلام الحقيقة، ولم يقتض الكلام هنا الاستغراق، فكان مستعملا   -2

 في العهد. 

 المناقشة بين الطرفين: -

ل بـ:   أجاب أصحاب القول الأوَّ

التعريف، فإن كان هناك معهود انصرف إليه، وإلاَّ فالكلُّ أعرف من البعض  أنَّ الحقيقة للألف واللام هي  -1

 فيصرف إليه. 

د الاستعمال عيَّن المراد، كما  -2 وأيض ا عن الثاني: أنَّ هناك قرينة ، وعرف ا عيَّن المراد هناك، وليس مجرَّ

 هو الحال في اللفظ حين استعماله فيما وضع له. 

 _التعقيب: 

ا مفهوم الماهيَّة، وذلك أنَّهم بنوا قولهم   يلاحظ أنَّ الأصوليين حالَ نقاشهم لهذه المسألة لاحظوا أيض 

بالعموم، وعدم العموم على إفادة )أل( لتلك الحقيقة؛ حيث إنَّ القائلين بالاستغراق لاحظوا معنى العموم في  

 أل تدلُّ على معينٍ جعلها خاصة ، ومن نظر إلى  هذه المسألة، وأيَّدوا بها قولهم بالعموم، فمن نظر إلى أنَّ 

 أنَّها تدل على عموم الأفراد تحقيق ا لمعنى التعريف قال بعمومها. 

 هل الجمع المنكر يفيد العموم أو لا؟  الخامس: المطلب

 التمهيد: -

 
 . 252/ 2 ،الإحكامالآمدي،  72



38 
 

مة هي: أنَّ العامّ هل يشترط فيه الاستغراق، أو لا؟   لابدَّ من مقدِّّ

 73فمن لم يشترط قال: الجمع المنكَّر يفيد العموم، ومن اشترط قال: الجمع المنكر لا يفيد العموم. 

ذلك   على  نبَّه  كما  لفظيٌ  ترتيب    اللكنوي وهذا خلافٌ  من حيث  واحدةٌ  النتيجة  إذ  الرحموت؛  فواتح  في 

؛ لأنَّه لا يستغرق جميع   بعامِّّ ليس  اشترط الاستغراق سيقول:  التسميَّة، فمن  الخلاف في  الأحكام، ولكنَّ 

 74الأفراد المنطوية تحت مفهومه، ومن قال هو عامُّ نظر إلى أنَّه يشمل جمع ا ما. 

 لكن بعد ذلك هناك خلافٌ آخر: هل الجمع المنكَّر يفيد الاستغراق، أو لا؟ 

صاحب فواتح الرحموت؛ حيث إنَّ كونه مفيد ا للاستغراق،    اللكنويوهذا خلافٌ معنوي كما نبَّه على ذلك  

 75أو غير مفيدٍ للاستغراق أمرٌ حقيقي غير متعلِّّقٍ بالتعبير. 

 78إلى أنَّه يحمل على الاستغراق.  77، وذهب بعضهم  76فذهب أكثر الأصوليين إلى أنَّه لا يفيد 

 أدلَّة الفريقين: -

 أدلَّة من قال بأنَّه يفيد الاستغراق أنَّه قال: 

 حمله على جميع الحقائق أولى من حمله على بعض الحقائق؛ لأنَّه أحوط. -1

 أنَّه يصحُّ دخول الاستثناء عليه، فكان للعموم. -2

 واحتجَّ الجمهور بـ: 

أنَّ لفظ رجال يفهم منه جمعٌ ما، وهذا الجمع يصلح للتقييد بالثلاث، والأربع، والخمس، والمعروض  -1

غير العارض؛ فإذن مفهوم رجال صالحٌ لكلِّّ واحدٍ من هذه الأوصاف، ومتى كان الحال كذلك، كان مفهوم  

؛ من باب الاحتياط غير مسلَّمٍ؛  الرجال غير مختصٍّ بجمعٍ، دون جمعٍ، فالقول بـأنَّه محمولٌ على الاستغراق

ا، لا احتياط ا.  ا احتمل وجوه ا تخالف الاستغراق، صار القول بالاستغراق ترجيح   لأنَّه لـمَّ

أنَّ الكلام في الجمع المنكَّر هل وضعه للعموم الاستغراقي، أو وضعِّ لجمعٍ ما، وقولكم بأنَّه للاستغراق؛  -2

 لأجل الأحوط ليس من قبيل الوضع، بل لأجل القرينة. 

 أنَّ التعميم ترجيح أحد المحتملات، فإنَّه كما يحتمل العموم يحتمل الخصوص. -3

 
 . 409/ 1، فواتح الرحموتاللكنوي،  73
 . 409/ 1، فواتح الرحموتاللكنوي،  74
 . 409/ 1، الرحموتفواتح ، اللكنوي 75
 . 1/205 ،تيسير التحرير؛ أميربادشاه، 115/ 1، اللمعالشيرازي،   76
 . 1/449 ،نهاية الوصولابن الساعاتي،  77
 . 2/375، المحصولالرازي، فخر الدين ؛ 2/253، إحكام الأحكامالآمدي،  78



39 
 

ا لم يتبادر؛  -4 أنَّ الجمع المنكَّر عند الإطلاق لا يتبادر منه الاستغراق، والتبادر من علامات الحقيقة، فلمَّ

 79علمنا أنَّه ليس لازم حقيقته. 

وهذا في واقع الأمر استدلالٌ من الجمهور بـ مفهوم الماهيَّة وحقيقة الجمع؛ فإنَّ رجال معناه جماعةٌ يصدق  

 عليها وصف الرجولة، وهذا المفهوم كما يحتمل الاستغراق يحتمل غيره. 

 التعقيب: -

بالاستغراق؛ وذلك لأنَّهم لاحظوا في   القائلين  أولى وأدقَّ من رأي  بالاحتمال  القائلين  كان رأي 

ا للعموم، ولعدم العموم   ا كان العامّ المنكَّر صالح  لٌ؛ إذ لـمَّ أقوالهم مفهوم ماهيَّة العامّ المنكَّر الذي هو م حتمِّ

قو فيكون  أحدهما،  يقتضي  لا  ذاته:  إلى  بالنظر  أنَّه  واجب  علم  لا  للاستغراق،  محتمل  بأنَّه  الجمهور  ل 

احتمال   ينفوا  لم  حيث  أرجح،  الاعتبار  هذا  من  وهو  له،  ا  وترجيح  الماهيَّة  لمفهوم  ملاحظة   الاستغراق 

 الاستغراق، ولم يقولوا به، وبالتالي فإنَّ كلامهم يوافق جميع الصور. 

 هل الفعل المثبت عامٌّ أو لا؟  السادس: المطلب

 التمهيد: -

، أو يقال: صلَّى في   إذا نقل فعل النبي عليه الصلاة والسلام بصيغةٍ لا عموم لها، كأن يقال: حجَّ

 السفر هل يكون عامّا، أو لا؟

 وقد كان للأصوليين في هذا الباب خلافٌ يذكر فيما يلي. 

 أدلَّة الفريقين وقولهما: -

 ذهب جمهور الأصوليين إلى أنَّ الفعل لا يصحُّ دعوى العموم فيه وذلك لـ: 

أنَّ الفعل يقع على صفةٍ واحدةٍ، فإن عرفت تلك الصفة اختصَّ الحكم بها، وإن لم تعرف صار الفعل  -1

، وحينئذٍ يحتاج فيه إلى مبيِّّنٍ؛ حتى يصحّ العمل به.  مجملا 
80 

ا، أو  -2 أنَّ الإخبار عن وقوع الفعل لابدَّ أن يكون باعتبارٍ من الاعتبارات، والصفات، مثل: صلَّى صباح 

ا، في شرط كذا، وفي حالة كذا،   فهذا نقلٌ عن فعلٍ جزئيٍ متحقِّّقٍ في الوجود، والجزئي  الحقيقي  لا  ظهر 

 عموم له. 

 وقد اعترض على هذا فقيل: 

 
 . 1/205 ،تيسير التحريرأمير بادشاه،  79
 . 273/ 1، قواطع الأدلَّةالسمعاني،  80



40 
 

قد حصل الإجماع على أنَّ سجود السهو عامٌ، مع أنَّه نقل عن واقعةٍ معيَّنةٍ، وكذلك بعض الأفعال قد  -1

مت.   وقعت من قبل النبي عليه الصلاة والسلام، وقد عمِّّ

النبي عليه الصلاة والسلام إذا سئل عن حكم شيءٍ أجاب بما وقع معه، كما لو سئل عن ق بلة الصائم  -2

 81  فقال: أنا أفعل ذلك، فهذا يدلُّ على العموم. 

ل بـ:   وقد أجاب أصحاب المذهب الأوَّ

 أنَّ هذه التعميمات من قبيل القياس، لا من قبيل نفس الفعل لما مرَّ ذكره من الأدلة. -1

ا صحَّ الاقتداء  -2 واستدلال النبي عليه الصلاة والسلام بفعله لبيان الجواز؛ إذ هو مقتدى  به، فإن فعل أمر 

 به ودلَّ على جوازه، وعمومه في حقنّا من جهة الأمر بالاقتداء به، لا من جهة نفس الفعل. 

 التعقيب: -

القائلين بعدم تعميم الفعل مبني ا على ملاحظتهم جزئيَّة الفعل، وكونه مقيد ا   كان كلام الأصوليين 

ا بهذه القيود؛ كان خاصّا بالواقعة التي حصل   بزمانٍ ومكانٍ مخصوصين، وأنَّ هذا الفعل لما كان مخصوص 

ده، بل بالقياس إن تبينّ  فيها، فلم يمكن تعميم هذا الحكم إلى غيره من الأزمنة، والأمكنة، والأ حوال بمجرَّ

 أنَّه معلَّلٌ، أو يقصر على محلِّّه دون تعيين. 

وملاحظة الفعل بهذه الصورة من قبيل ملاحظة المفهوم المقيَّد بخصوصيَّةٍ عارضةٍ، وهذه الملاحظة هي  

ا كان الفعل جزئي ا، وحقيقة   من باب تحقُّق مفهوم ومعنى الجزئي في الفعل، والجزئي لا يقبل الشركة، فلمَّ

م الفعل.   الجزئي أنَّه لا يقبل الشركة؛ لم يعمَّ

وهذا النظر مبنيٌ على فهم حقيقة الجزئي وحقيقة الفعل المشخَّص بالزمان والمكان، وأنَّ ما كان هذا شأنه  

الماهيَّة   فهم حقيقة  الباب من خلال  هذا  في  النظر  من وجه  وجهٌ  للتعميم من حيث هو، وهذا  لا يصلح 

 المخصوصة للجزئي والفعل. 

د الفعل، ولهذا يؤول   ولهذا يستطاع القول بأنَّ من قال بالتعميم نظر إلى القرائن، ومن لم يقل نظر إلى مجرَّ

الاختلاف هنا إلى الخلاف اللفظي، ولهذا قد نقل الإمام الآمدي عن بعض الأصوليين أنَّ النبي عليه الصلاة  

جميع من وجد في حقِّّه السبب الداعي للحكم أي    والسلام إذا حكم في أمرٍ خاصٍ، وذكر علَّته؛ فإنَّه يعمُّ 

 82العلَّة.

 خطاب الله سبحانه وتعالى العامّ هل يشمل النبي عليه الصلاة والسلام أو لا؟  السابع: المطلب

 
 . 2/158 ،الردود والنقود؛ البابرتي، 2/248، تيسير التحريرأميربادشاه،  81
 . 313/ 1، الإحكامالآمدي،  82



41 
 

 التمهيد: 

النَّاس هل يشمل النبيَّ عليه    – خطاب الله سبحانه وتعالى العامّ، كقوله تعالى: يا عبادي   يا أيها 

 الصلاة والسلام، أو لا؟  

 أنَّ الخطاب العامّ لجميع المكلَّفين يتناول النبي عليه الصلاة والسلام. ذهب أكثر الأصوليين إلى 

 83وذهب بعض الأصوليين إلى أنَّ الخطاب العامّ يعمُّ جميع المكلَّفين سوى النبي عليه الصلاة والسلام. 

 أدلَّة الفريقين: -

 استدل أصحاب القول الثاني بـ: 

أربع  -1 الزيادة على  الصدقة، وحرمة  أخذ  أحكامٍ عامّةٍ كـ: حلِّّ  والسلام من  الصلاة  النبي عليه  خروج 

 زوجاتٍ. 

ا للمبلَّغين، لا له عليه الصلاة  -2 ه  أنَّ النبي عليه الصلاة والسلام هو المبلِّّغ لهذه الأحكام، فيكون العموم متوجِّّ

 والسلام. 

ا في نفس الوقت. أنَّ الرسول صلى الله عليه وسلم آمرٌ، فلو كان مبلَّغ ا؛ لكان -3 ا، وآمر   مأمور 

ل استدلوا بـ:   لكنَّ أصحاب المذهب الأوَّ

أنَّ اللفظ العامَّ خطابٌ يتناول جميع من هو مكلَّفٌ من قبل الله تعالى، فالأمر حقيقة  أمر الله للمكلَّف، والنبي  -

عليه الصلاة والسلام من هذه الحيثيَّة تحقَّق فيه هذا المعنى أي ماهيَّة  وحقيقة  المكلَّف التي يتناولها العموم،  

 على الفهم لماهية ومفهوم العموم، وماهيَّة وحقيقة المكلَّف. فيدخل في الخطاب، وهذا الكلام مبنيٌ  

أنَّ النبيَّ في واقع الأمر مبلِّّغٌ غيرَه، مع كونه مبلَّغ ا عن سيدنا جبريل عليه السلام، فيكون مخاطب ا من حيث  -

 تبليغ سيدنا جبريل، ومبلِّغ ا من حيث مخاطبته عموم الخلق، فلا يلزم أن يكون مبلِّّغ ا ومبلَّغ ا من نفس الجهة. 

أنَّ هذه الأحكام هي أحكامٌ خ صَّ منها النبي عليه الصلاة والسلام بالنَّظر إلى دليل مستقلٍ، لا بالنَّظر إلى  -

 84خروجه من عموم الخطاب. 

 التعقيب: -

إنَّ   حيث  ا؛  أيض  هنا  نقاشهم  في  كانت حاضرة   الماهيَّة،  لمفهوم  الأصوليين  ملاحظة  أنَّ  يلاحظ 

ا إلى أنَّ الخطاب   الأصوليين حكموا في هذا الباب بدخول حضرة المصطفى صلى الله عليه وسلَّم؛ نظر 

 
 . 12/185 ،الردود والنقودالبابرتي،  83
 . 145/ 2 ،المستصفى؛ الغزالي، 2/255، تيسير التحريرأميربادشاه،  84



42 
 

تكليفٌ، والخطاب الذي للتكليف صالحٌ لأنَّ يتعلَّق بجميع من من شأنُّه أن يكلَّف، والنبي عليه الصلاة والسلام  

ا للدخول في هذا الخطاب، ولم يمنع منه مانعٌ؛ فإنَّه يدخل.   لما كان صالح 

فالقول بدخول النبيّ صلى الله عليه وسلَّم أولى؛ من حيث إنَّه قولٌ يراعي كلا طرفي الأدلَّة، فهو داخلٌ في  

عموم التكليف؛ لصلاحيته لذلك، ولكون ماهيَّة التكليف تتناول كلَّ من صلح لذلك، وأيض ا خصَّ ببعض  

ة، فكان هذا القول أقرب. الأحكام لدليل مستقلٍ، فلم يلغِّ هذا الفريق الأدلَّة الخاصَّة،  ولا الأدلَّة العامَّ

 العامّ في معرض الذمِّّ والمدح.  الثامن: المطلب

 التمهيد: -

إِّنَّ الْأبَْرَارَ  اختلف الأصوليون في عموم العامّ الذي أتى في معرض المدح، والذمِّّ مثل قوله تعالى: ﴿

يمٍ )  يمٍ 13لَفِّي نعَِّ ارَ لفَِّي جَحِّ  (. 31﴾ )المطففين:( وَإِّنَّ الْف جَّ

 فذهب الأحناف، وبعض الشافعيَّة من الأصوليين إلى أنَّه يعمُّ. 

 85وذهب جماعةٌ من الأصوليين إلى أنَّه لا يعمُّ. 

 أدلَّة الفريقين: -

ل:   أدلَّة الفريق الأوَّ

الأصوليين إلى أنَّه يعمُّ؛ استدلالا  منهم بأنَّ الصيغة المقتضية للعموم باقيةٌ في صورة المدح،  ذهب أكثر  

، فكما اقتضت الصيغة ذلك في غير معرض الذمِّّ والمدح، اقتضت ذلك في معرض الذمِّّ   وفي صورة الذمِّّ

 والمدح. 

 أدلَّة الفريق الثاني: 

القصد من العامّ هنا الزجر، والحث فهما مسوقان لهذا، فيكون الكلام بحسب الظاهر عامّا، ولكنَّه مرادٌ به  

 الخصوص؛ لأنَّ الغرض زجر السامع. 

لكنَّ الجمهور قالوا: أنَّ المبالغة لا تنافي العموم؛ لإمكان الجمع بينهما، فلم يكن سوق اللفظ العامّ على هذه  

 الصورة مانع ا من الحقيقة اللغويَّة للصيغة. 

ا التعميم في مثل هذا الموضع أقوى في معنى الزجر، والترغيب، فإنَّه لما عمَّ صار مراد ا لكلِّّ من   وأيض 

 يسمع الخطاب. 

 
 . 2/195، الردود والنقودالبابرتي،  85



43 
 

 .  86على أنَّه لو ورد العامّ في سياق المدح، وقامت قرينةٌ على تخصيصه بذلك الموضع فبالاتفاق يخصُّ

 _التعقيب: 

ا نلاحظ حضور مبحث   الماهيَّة في هذه الأنظار؛ وذلك لأنَّ حقيقة العموم:  بناء  على ما سبق أيض 

تناول الجمع، وقد دلَّ عليه اللفظ العامُّ الوارد في معرض الذمِّّ والمدح، وهذه الماهيَّة متى تحقَّقت بدلالة  

و أدعى  اللفظ عليها تحقَّق أثرها، ما لم يقم مانعٌ يمنع من تحقُّق الأثر، والذمُّ والمدح لا ينافي العموم، بل ه 

 لذلك.

، وغيرَ مهملٍ للصيغة الواردة   ولهذا من وجوه رجاحة الرأي الثاني كونه جامع ا بين مقتضى المدح والذمِّّ

في الكلام؛ إذ لا مانع من إجراء العامِّّ على حقيقته، مع إرادة مدح وذمِّّ من يقع منه ما سيق العامُّ لمدحه،  

رة في المقدمات: أنَّ الماهيَّة لا بشرط متى تحقَّقت    ولا سيَّما إذا عرضت هذه المسألة على القاعدة المقرَّ

 تحقَّق أثرها ما لم يقم مانعٌ يمنع من ذلك، وهنا لم يقم هذا المعنى. 

 موجَب اللّفظ العامّ  التاسع: المطلب

 التمهيد: -

 اختلف الأصوليون في اللفظ العامّ هل يفيد القطع، أو الظنَّ بالنظر إلى مدلوله؟ 

ر التالي:   وينبغي أن تقدَّم هذه المسألة بتحرير اصطلاح القطعيّ، في قرَّ

 القطعيّ يطلق على معنيين: 

ا ضعيف ا. -1 ح العقل خلافه، ولو مرجوح  ، ولا يصحِّّ  ما لا يحتمل الخلاف أصلا 

2-  . ا عقلا   ما لا يحتمل الخلاف احتمالا  ناشئ ا عن دليلٍ، وإن احتمل خلافه احتمالا  جائز 

، ولا عبرةَ به عند أهل اللسان.   وكلا المعنيين مشتركان في أنَّ خلافهما لا يخطر بالبال أصلا 

زه في الثاني، ويعدُّ أهل المحاورة   ل، وجوَّ زه في الأوَّ ر العقل الخلاف، لما جوَّ ويختلفان في أنَّه لو تصوَّ

 واللغة الاحتمال الثاني كـ )لا احتمال(. 

    87والمراد في هذا المقام المعنى الثاني. 

 88فذهب جمهور الأحناف إلى أنَّه يفيد القطع. 

 
 . 2/18،  جمع الجوامعحاشية العطار على  ؛ العطار، 1/116،  اللمع؛ الشيرازي، 1/257، التحريرتيسير أمير بادشاه،  86
 . 402/ 1، فواتح الرحموت، اللكنوي 87
 . 402/ 1، فواتح الرحموت، اللكنوي 88



44 
 

 .  وذهب جمهور الشافعيَّة إلى أنَّه يفيد الظنَّ

 أدلَّة الفريقين: -

 دليل الحنفيَّة هو: 

أنَّ العامّ موضوعٌ للعموم، وإذا كان موضوع ا للعموم فيكون مدلوله؛ إذ اللفظ لا يحتمل إلاَّ ما وضع له،  -1

: )قلم( فإنَّ هذا اللفظ موضوعٌ للآلة المعلومة الكاتبة، فإذا أطلق لم يفهم منه عند أهل اللغة   كما في قولنا مثلا 

ه.   والحوار، سوى معناه ولا يفهم شيءٌ غير 

زه، إلاَّ أنَّ هذا الاحتمال لا  أنَّ العامّ وإن احتمل  -2 التخصيص والمجاز في نفسه من حيث إنَّ اللغة تجوِّّ

 دليل عليه في سياق الكلام، ومتى كان الاحتمال غير ناشئٍ عن دليلٍ؛ فلا عبرة به. 

أنَّه لو جاز إرادة البعض دون دليلٍ؛ لارتفع الأمان عن اللغة والشرع، لصحة مثله في جميع المواضع،  -3

 وما من حقيقةٍ إلاَّ وتحتمل المجاز، وما من عامٍّ إلاَّ ويحتمل الخصوص، وهكذا. 

 واستدل جمهور الشافعيَّة بـ: 

ا، لأنَّ التخصيص شائعٌ كثيرٌ. -1  أنَّ كل عامٍ يحتمل التخصيص حتم 

 المناقشة بين الطرفين: -

 أجاب الأحناف عن هذا بـ:     

قرينةٍ،  -1 غير  من  يتبادر  بحيث  معيَّنٍ  تخصيصٍ  وقوع  كثرةَ  التخصيص:  وقوع  بكثرة  أرادوا  إن  أنَّهم 

 كالمجاز المتعارف فلا نسلِّّم كثرة الوقوع؛ فإنَّ ذلك يقتضي وجوب التخصيص، لا احتماله فقط. 

ا ببعض   العامّ في الاستعمال مخصوص  القرائن بحيث يكون  بأنواع  التخصيص  أنواع  وإن أرادوا وقوع 

صٍ آخر، وهكذا فمسلَّمٌ، لكن لا يلزم احتمال التخصيص في   أفراده، وفي استعمالٍ آخر ببعضٍ آخر بمخصِّّ

د عن القرينة، والكلام فيه.   العامّ المجرَّ

د عن القرينة الصارفة، غير  مشكوكٍ في عمومه؛ إذ حقيقته موضوعةٌ  -2 أنَّ العامّ الواقع في الاستعمال المجرَّ

 .  89للعموم، فيتبادر منه المعنى الموضوع له، ولا يخطر بالبال المجاز أصلا 

 التعقيب: -

ا سبق أنَّ هذه المسألة الأصوليَّة جزءٌ من جوانب تحريرها: بيان المعنى الذي وضع له   يظهر ممَّ

 لفظ العامّ، وأنَّ هذا المعنى هو حقيقة العامِّّ وماهيته، ومتى تحقَّقت تحقَّق أحكامها. 

 
 . 322/ 2 ،الإحكامالآمدي،  89



45 
 

فلما بيَّن جمهور الأحناف أنَّ المعنى الموضوع له اللفظ: ما تناول الأفراد دون خصوص شيءٍ، وأنَّ هذا  

 التناول هو الأصل؛ قالوا: بالقطعيَّة. 

 وأنَّ الشافعيَّة لا يخالفون في معنى ماهيَّة العامّ، لكن يقولون هذه الماهيَّة غير متحقِّّقةٍ في العموم إلاَّ ظن ا. 

ولهذا محلُّ النزاع ليس في أنَّ العامّ هل يتناول الأفراد دون استثناءٍ، أو لا، بل أنَّ العامّ المتناول للأفراد  

على وجه العموم دون تخصيصٍ هل هو مرادٌ من صيغته حين استعماله، أو أريد به معن ى آخر، فالأحناف  

ل وكذلك الشافعيَّة، لكنَّ الشافعيَّة زادوا  عليه بأن اعتبروا ذلك الاحتمال.   قالوا بالأوَّ

ر الخلاف في العامّ الذي لم تقم قرينةٌ على كونه مستغرقٍ لأفراده.   وينبغي أن يحرَّ

ولهذا يمكن أن يقال إنَّ الخلاف في هذه المسألة في المآل واحد، ذلك أنَّ كلا  من الفريقين يقولون بأنَّ العامَّ  

ص يجري على عمومه، وأنَّ كلا  من الفريقين يقولون بأنَّ العامَّ حيث وجد التخصيص خرج   حيث لا مخصِّّ

ل نظر إلى العامِّّ من حي  ث هو فقال هو قطعي، والفريق الثاني نظر إلى  عن عمومه، ولكنَّه الفريق الأوَّ

 استخدامات الشرع وعادته فقال هو ظنيٌ. 

ص المطلب العاشر:  . واستقصاء  هل يجوز العمل بالعموم قبل البحث عن المخصِّّ

 التمهيد: -

ص، واستقصاء تفتيشه؟ اختلف الأصوليون فيما بينهم هل يجوز العمل    بالعامّ قبل البحث عن المخصِّّ

 فذهب جماعةٌ من الأصوليين إلى جواز ذلك. 

 وذهب إلى المنع عموم الشافعيَّة. 

 أدلة الفريقين: -

زون على قولهم بـ:   قد استدلَّ المجوِّّ

 ناشئٍ عن دليلٍ. أنَّ العامّ قطعيُّ الدلالة على معناه، فلا يتوقف العمل به؛ لأجل احتمالٍ غير -1

ص المرجوح. -2 لالة في مقابلة المخصِّّ  أيض ا على القول بأنَّ دلالة العامّ على معناه ظنيَّة؛ٌ فإنَّه راجح الدِّّ

 واستدلَّ المانعون بـ: 

ة مع الاحتمال المعارض. -1 ص، ولا حجَّ  90بأنَّ العامّ يعرض لدلالته احتمال المخصِّّ

 تعقيب: -

 
 . 407/ 1، فواتح الرحموتاللكنوي،  90



46 
 

 ماهيَّة العامّ: وهو اللفظ الموضوع لتناول أفرادٍ على سبيل الاستغراق، أو الشمول. قد اتفق الفريقان على 

ص، فإنَّه يحمل على بعض أفراده.  وكذلك اتفق الفريقان على أنَّ العامّ يعمل بخصوصه، فإذا خصِّّ

 إذا تقرّر ما سبق فيمكن القول بـأنَّه: 

إذا لاحظنا أنَّ ماهيَّة العامّ تقتضي متى تحقَّقت الدلالة على أفرادها؛ فإنَّ العمل به واجبٌ، وإن لاحظنا ماهيَّة  

ص.  ص، فإنَّها تقتضي العمل بأفرادها متى لم يوجد المخصِّّ  العامّ بشرط عدم المخصِّّ

ل نظر إلى الماهيَّة من حيث هي أي الماهيَّة لا بشرط، والثاني نظر إلى الماهيَّة بشرط شيء،   فالفريق الأوَّ

 فلا يكون بينهما تعاندٌ؛ لأنَّ الماهيَّة لا بشرطٍ تتحقَّق في الماهيَّة بشرط شيء. 

قال بوجوب   ص، ومن  المخصِّّ العمل لاحظ عدم وجود  بوجوب  قال  فإنَّ من  تعليلاتهم  وهذا يلاحظ من 

البحث نظر إلى أنَّ العمل به لابدَّ فيه من الوقوف على القطع بأنَّه غير مخصوصٍ، فلا يكون بينهما إلاَّ  

: استفراغ     خلاف تعبيرٍ؛ ولا سيَّما أنَّه قد علم أنَّهم اتفقوا على أنَّ شرط العمل  بالحكم المستخرج من النصِّّ

ا، أو مقيَّد ا،   ا، أو مخصَّص  الجهد والوسع حال الاجتهاد، وهذا يتضمن ضمن ا البحث عن كون النصِّّ منسوخ 

 وهكذا. 

 فالمسألة بلحاظ مفهوم الماهيَّة من حيث هي، والماهيَّة بشرطٍ مآله إلى الخلاف اللفظي. 

 تخصيص العامّ بأسباب نزوله  المطلب الحادي عشر:

 التمهيد: -

الخطاب العامّ الذي يخرج مخرج الجواب عن سؤالٍ، أو يكون حاصلا  عن سببٍ: هل يتناول ما  

 سوى سببه والمسؤول عنه، أو لا؟ 

مةٍ هي: قبل أن تذكر الأقوال والأدلَّة يقدَّم    بمقدِّّ

 أنَّ الخطاب الواردَ جواب ا، أو حاصلا  عن سببٍ: 

، بحيث لا    ا أن يكون مستقلا  بنفسه، بحيث لو أخذ من دون سببه، أو سؤاله لفهم، أو لا يكون مستقلا  إمَّ

 يفهم من دون السؤال. 

 والذي لا يفهم دون السؤال: 

ا أن يكون لا يفهم دون السؤال؛ لأجل أنَّه تامٌّ بتقدير المسؤول عنه، غير تامٍّ بدونه، مثل قول المفتي    إمَّ

؟ فيقول المستفتي: نعم فيقول المفتي: لا إذن.   حين سؤاله مثلا  عن بيع الرطب بالتمر: أينقص إذا جفَّ

 فإنَّ )لا إذن( لا تفهم، ولا تستقل دون ملاحظة السابق. 



47 
 

، مثل يمين الفور فلو قال: رجلٌ   ا أن يكون عدم استقلاله؛ لأجل العرف، وإن كان في نفسه مستقلا  وإمَّ

لزوجته: )أنت طالقٌ إن خرجت( ظاهره الإطلاق، لكنَّه مخصوصٌ بالحالة الداعية لذلك؛ إذ هذه الحالة هي  

 التي جعلته يقول مثل هذا

والذي يفهم دون السؤال: إذا كان عامّا شاملا  للمسؤول عنه، أو السببَ وغيرَه، فهنا وقع الخلاف هل يعمُّ  

 أو لا يعمُّ؟ مع اتفاقهم على أنَّه لا يعمُّ في غير المستقل. 

 ولذلك نصَّ صاحب قواطع الأدلَّة على هذا حيث قال: 

على عمومه: هو أن يكون اللفظ المذكور يمكن أن يحمل على عمومه،    91"وعلم أنَّ من شَرط إجرائه 

ا   ا إذا لم يفد ما لم يقصر على السبب، فإنَّه يكون مقصور  فيكون مفيد ا من غير أن يعلَّق بذلك السبب، أمَّ

 92عليه." 

 أدلَّة الفريقين: -

 استدلالات الفريقين: 

ا، فإنَّه يعمُّ المسؤول عنه، والسبب، وغيره لـ:   ذهب جمهور الأصوليين إلى أنَّ الجواب إن كان مستقلا  عامَّ

يصحُّ حمل الشمول على غير حقيقته؛ إلاَّ إذا  أنَّ المقتضي للعموم هو الصيغة الموضوعة للشمول، ولا  -1

دلَّ دليلٌ وقامة قرينةٌ على ذلك، وإلاَّ متى أمكنت الحقيقة وجب العمل بها، وحقيقة العامّ الشمول، وهنا لا  

ا، والجواب عامّا يتناوله وغيره؛ إذ ليس من شرط الجواب   منافاة بين أن يكون السبب، والمسؤول عنه خاص 

 ى السبب. ألاَّ يزيد عل

على  -2 التأكيد  من  أفضل  لمعن ى  تأسيس ا  مقتضاه  على  العامّ  إجراء  في  وإن  التأكيد،  من  خير  التأسيس 

ه الحكم، إن حصل معه عين ما   يم  الحكم ليعلَم غير  الخصوص المتعلِّّق بالسبب، وهو إفادة السائل. وتعمِّّ

 حصل مع السائل أولى وأفضل. 

ة على أنَّ بعض الألفاظ العامّة وردت في أقوامٍ مخصوصين، مع العمل بالعموم. -3  إجماع الأمَّ

 واحتجَّ من قال بأنَّ الجواب يقصر على السبب، أو السؤال بـ: 

م للسؤال، فهو مع السؤال كالجملة الواحدة. -1  أنَّ السؤال نازلٌ منزلة الجزء المتمِّّ

 
ا من لا يجريه في أي موضع، بل يحمله على الخصوص فهذا   91 أي عند القائلين بأنَّه يجرى على العموم في مواضع، أمَّ

 واضحٌ أنَّه لا يدخل في الخطاب. 
 . 1/264 ،تيسير التحرير؛ أميربادشاه، 1/466 ،نهاية الوصول ؛ ابن الساعاتي، 306/ 1 ،قواطع الأدلَّةالسمعاني،  92



48 
 

ا أن يكون وارد ا على المسؤول عنه والسبب، أو على غيره، فإن كان وارد ا على المسؤول  -2 أنَّ الجواب إمَّ

 عنه، فهو مخصوصٌ به، وإن كان على غيره، فلماذا تأخر عنه إلى وقت السؤال؟ 

 المناقشة بين الطرفين: -

ل عن الدليلين بـ:   قد أجاب الفريق الأوَّ

يكون الجواب وارد ا  لا تمانع بين أن يكون نازلا  منزلة الجزء، وبين أن يدلَّ على غيره، ولا مانع من أن  -1

 93على المسؤول عنه، وشاملا  لما سواه، ويكون سؤال السائل باعث ا لبيان هذه الحادثة وأمثالها. 

 التعقيب: -

يرى أنَّ الجمهور القائلين بأنَّ العامّ المستقل الوارد على السبب يجري على عمومه، قد لاحظوا  

مفهوم الماهيَّة ولوازمها؛ وذلك أنَّ العامّ متى تحقَّق لابدَّ أن يتبعه لازمه، وهو شمول كلِّّ ما يصلح أن يشمله  

   اللفظ، ولم يقم عندهم مانعٌ من إجراء هذا العامّ على حقيقته. 

ا قالوا بأنَّ العامّ الذي لا يستقل عن السبب أو السؤال، مخصوصٌ بالسؤال؛ فلا يعمُّ غيره، مراعاة    وأيض 

ا تقيَّد بالجواب خرج عن العموم، واختصَّ بما عليه ورد، ولهذا كلِّّه مع ما مرَّ من   لنفس الأمر؛ إذ اللفظ لـمَّ

ة مستندهم؛ ذلك أنَّهم راعوا مقتضى الصيغة حيث لا مانع، وراعوا    أدلَّة الجمهور يرى رجحان قولهم وقوَّ

 المانع المقيَّد للمقتضى حيث وجد. 

 منتهى التخصيص في العامّ   المطلب الثاني عشر:

 التمهيد: -

الخطاب   تناوله  ما  بعض  إخراج  أو:  بالحكم،  الجملة  بعض  تمييز  الأصوليين:  عند  التخصيص 

 94عنه. 

 وقد اختلف الأصوليون فيما بينهم: ما الحدُّ الذي يجوز أن يصل إليه التخصيص؟ 

 فذهب جمعٌ من الأصوليين إلى أنَّ تخصيص العامِّّ يجوز؛ إلى أن يبقى فردٌ واحدٌ. 

وذهب جماعةٌ من الأصوليين إلى التفصيل: فإن كان العامّ المخصَّص لفظ ا من ألفاظ الجمع، جاز إلى أن  

يبقى ثلاث، وإن كان العامّ لفظ ا من غير صيغ الجموع _أي دالا  بمعناه لا بصيغته الصرفيَّة_ جاز إلى أن  

 يبقى فردٌ واحدٌ. 

 
 . 308/ 1 ،قواطع الأدلَّة؛ السمعاني، 3/126، المحصولالرازي،  فخر الدين  93
 . 7/ 3 ،المحصولالرازي، فخر الدين  ؛ 122/ 1 ،اللمعالشيرازي،   94



49 
 

 وذهب جماعةٌ إلى منع التخصيص إلى واحدٍ مطلق ا. 

 أدلَّة الأقوال: -

ز التخصيص إلى الواحد:   دليل من جوَّ

كّْرَ﴾ )الحجر: أنَّ الله تعالى أخبر عن نفسه حيث قال: ﴿-1 لْناَ الذِّ  وهو واحدٌ سبحانه وتعالى.  ( 9إِّنَّا نحَْن  نزََّ

ا، وهذا لو كان  -2 ا أن يمتنع لأجل أنَّ الخطاب صار مجاز  أنَّ العامّ لو امتنع تخصيصه إلى الواحد: فإمَّ

ا اتفاق ا في غير هذا الموضع. مانع ا؛ لمنع   من التخصيص مطلق ا مع كون التخصيص جائز 

 95  صحة قولي: )شربت الماء( والمقصود فردٌ منه، وهو جائزٌ اتفاق ا.-3

ز إلى واحدٍ في غير صيغة الجمع:   ودليل من جوَّ

خصَّصنا مدلول الصيغة إلى  أنَّ العامّ مدلولٌ عليه بواسطة الصيغة، فلولا الصيغة ما عرفنا العامّ، فإذا  -1

واحد بطلت نفس الصيغة، وبالتالي بطل أن تكون حاملة  للمعنى؛ سواءٌ كانت بعد التخصيص حقيقة  في  

ا فيه.     96العموم، أو مجاز 

وذلك؛ لأجل أنَّ التخصيص إخراجٌ لا إبطالٌ للعموم، وبذهاب التخصيص لواحدٍ، قد أبطلت الصيغة، وإذا  

أبطلت الصيغة بطل العموم المستفاد منها، وإذا بطل العموم المستفاد منها؛ لم تعد حاملة  للمعنى حتى يرد  

 عليها التخصيص. 

 التعقيب: -

الذي يظهر من النظر إلى كلام الفريقين أنَّ الخلاف مداره على أمرين: معنى التخصيص، ومعنى  

 :  العموم، والصيغة، وذلك لأجلِّّ أنَّ

ا أن يكون مستفاد ا من الصيغة، أو من المعنى، فمتى كان العموم مستفاد ا من أحدِّ الأمرين  -1 العموم: إمَّ

 كان لابدَّ من بقائه حال التخصيص؛ لأنَّ التخصيص واردٌ على ذلك القائم المفيد للعموم. 

، وإنَّما إخراجٌ لبعض ما يتناوله، فإذن لابدَّ من بقاء ما ورد عليه  -2 ا، ولا إبطالا  للعامِّّ التخصيص ليس نسخ 

ا.   التخصيص قائم 

ا أن يكون الصيغة، أو المعنى فإن كان الصيغة، فلابدَّ أن يبقى مقتضاها ما  -3 الوارد عليه التخصيص: إمَّ

 دامت قائمة ، ولهذا لا يصحُّ التخصيص بإبطالها. 

 
 . 1/424، ميزان الأصول ؛ السمرقندي، 347/ 2 ،إحكام الأحكام؛ الآمدي، 288/ 1 ،قواطع الأدلَّةالسمعاني،  95
 . 502/ 1، فواتح الرحموتاللكنوي،  96



50 
 

وبناء  على ما سبق تقريره يكون القول بجواز التخصيص إلى أقلِّّ الجمع في ما يفيد العموم بصيغته، وإلى  

الواحد في ما يفيد العموم من جهة المعنى لا الصيغة هو الجامع بين الثلاثة المذكورة؛ وذلك لأنَّ الكلَّ قد 

فظ ومدلوله، فإذن لابدَّ من بقاء أمرٍ يدل عليه اللفظ،  اتفقَّ على أنَّه لو لم يبق أي فردٍ، لآل الأمر إلى نسخ الل

وهذا إذا كان اللفظ في أصل الوضع يدل على الجمع مثل الصيغ، فينبغي المحافظة عليه، وهذه المحافظة  

تتحقَّق بأقل الجمع وهو ثلاثةٌ على الرأي المشهور، وإن كان المفيد للعموم لفظ ا لا يدلُّ على العموم من  

 ، فيكون قبوله التخصيص مشروط ا باقتضاء شيئ ا من العموم، وهذا يتحقَّق مع بقاء فردٍ. جهة الصيغة

 الخطاب الذي للمشافهة هل يعمُّ المعدوم والموجود؟  المطلب الثالث عشر:

 التمهيد: -

 اختلف الأصوليون في الخطاب الشفاهي _أي الذي يحصل مشافهة _ هل يعمُّ المعدومين، أو لا؟ 

مة هي:   م بمقدِّّ  وقبل الكلام في هذه المسألة لابدَّ أن نقدِّّ

المعدومين،   يعمُّ  التعليقي  الخطاب  فإنَّ  التعليقي؛  الخطاب  لا  التنجيزي،  الخطاب  هو  النزاع  محلَّ  إنَّ 

 والموجودين. 

 وكذلك الخطاب غير الشفاهي يعمُّ الموجودَ، والمعدوم مثل: )من دخل الدار فله كذا( فإنَّ هذا يعمُّ باتفاقٍ. 

ومحلُّ الخلاف هو الخطاب التنجيزي الشفاهي مثل قول القائل: يا أيها الذين آمنوا افعلوا كذا، فذهب جمهور  

 الأصوليين إلى أنَّه لا يعمُّ الموجودين والمعدومين، وذهب بعض الحنابلة، وأبو اليسر البزدوي إلى أنَّه يعمُّ. 

 أدلَّة الفريقين: -

 وقد احتجَّ من قال بأنَّه لا يعمُّ بـ: 

بٍ ومخاطَب ا، والمعدوم ليس بشيءٍ حتى يخاطب، ويطلب منه؛ فلا يكون  -1 أنَّ ماهيَّة الخطاب تقتضي مخاطِّ

 طرف ا في الكلام. 

أنَّ الخطاب لم يعمَّ المجنون والصبي؛ لكونهم غير صالحين للفهم، فمن باب أولى ألاَّ يتناول المعدوم فإنَّ  -2

 غير صالحٍ. 

 واحتجَّ من أدخلهم في الخطاب بأن قال: 

لو لم يكن المعدوم داخلا  في الخطاب؛ لما صحَّ دخوله في الكلام، وبالتالي لا يصحُّ احتجاج العلماء على  -1

النَّاس الذين لم يكونوا في زمن النبي عليه الصلاة والصلاة، وإلزامهم التكاليف، وأمرهم بالمعروف، ونهيهم  

 عن المنكر. 



51 
 

ب ا لهم؛ لم يكن مرسلا  إليهم. أنَّ -2  البني عليه الصلاة والسلام لو لم يكن مخاطِّ

ل أنَّ هذه الاعتراضات غير لازمةٍ لـ:   وقد بيَّن أرباب المذهب الأوَّ

أنَّ عدم دخول المعدوم في الخطاب، لا يلزم عليه عدم احتجاج العلماء عليهم، بل يلزم عليه عدم خطابهم  -1

ا أن يدخلوا في النص من باب القياس والإلحاق، فهذا لا يدل عليه الدليل  ولا يمنعه.  ، أمَّ  بالنصِّّ

أن النبي عليه الصلاة والسلام مبعوثٌ لهم، ودعوى أنَّ كونه مبلِّّغ ا عن الله متوقفٌ على مخاطبته إياهم  -2

غير مسلَّمٍ، كيف وهم كلِّّفوا بالإيمان به، ولم يلقوه ولم يخاطبهم، وإنما خاطبهم أتباعه عليه الصلاة والسلام،  

 97فينزلُّ تبليغ الأتباع منزلة تبليغ المتبوع. 

 تعقيب: -

ا سبق يرى أنَّ رأيَ جمهور الأصوليين أسدُّ وأقرب، وذلك لأنَّهم بنوا كلامهم على تحليل ماهيَّة   ممَّ

ب والمخاطَب ضرورة ، ولهذا منعوا مخاطبة المعدوم؛   الخطاب، وأنَّ هذه الماهيَّة لا تتحقَّق إلاَّ بتحقُّق المخاطِّ

 إذ الطرف الثاني في الماهيَّة لم يتحقَّق بعد. 

وهذا كما يلاحظ القارئ، مراعاةٌ من جانب علماء الأصول لمفهوم الماهيَّة، وأنَّ مفهوم وحقيقة الخطاب  

 متوقفةٌ على الطرفين، فمتى انتفى جزء الماهيَّة؛ انتفت الماهيَّة نفسها. 

ويجب التنبيه بعد هذا كلِّّه على أنَّ العلماء لم يقولوا بأنَّ أحد ا من المكلَّفين من بعد زمان النبي لا تتناوله  

أوامره عليه الصلاة والسلام، ولكنَّ الخلاف فقط: هل دخول المعدوم في الخطاب تابعٌ للقياس والإجماع،  

 .  أو دخوله حاصلٌ بالنصِّّ

 خطاب الواحد هل يعمُّ الجميع؟  المطلب الرابع عشر:

 التمهيد: -

، أو لا؟  ة هل تعمُّ غير هذا الفردِّ هة لواحدٍ من أفراد الأمَّ  الخطابات الشرعيَّة الموجَّ

وذهب بعض  ،  ذهب جمهور الأصوليين إلى أنَّ خطاب الواحد من المكلَّفين لا يعمُّ جميع المكلَّفين بالنصِّّ 

هم كلَّهم.   98الأصوليين إلى أنَّ خطاب الواحد من المكلَّفين يعمُّ

 أدلَّة الفريقين: -

 دليل من قال بأنَّه لا يعمُّ لـ: 

 
 . 432/ 1، فواتح الرحموتاللكنوي،  97
 .2/350 ،الإحكام؛ الآمدي، 2/252 ،تيسير التحريرأميربادشاه،  98



52 
 

بالمخاطَب دون ما  -1 نحو فردٍ بعينه، وهذا الخطاب لغة ، وعرف ا مخصوصٌ  هٌ  أنَّ خطاب الشارع متوجِّّ

 سواه؛ فإنَّ قولي: )افعل( طلب الفعل من معينٍ مخصوصٍ دون ما سواه، وكذلك العرف لا يفهم منه التعميم.  

أنَّ هذا الأمر ضروريٌ من الأوليَّات، ولا يحتاج فيه إلى دليلٍ، لأنَّه الأصل؛ إذ الأصل في مخاطبة  -2

ا إليه، لا إلى غيره.  ه   الواحد أن يكون الكلام موجَّ

ةٍ به، وقد تكون تلك المصلحة بعينها مفسدة  في حقٍّ غيره،  -3 الأمر للواحد المعيَّن قد يكون لمصلحةٍ خاصَّ

ه للواحد المعيَّن التعميم  إلى غيره.   لذلك لا يلزم من كون الأمر الموجَّ

 وذهب من قال بأنَّ خطاب الشرع يعمُّ لـ: 

ة . -1 ة الخلق، فلا بدَّ من أن تكون مخاطبات الشرع عامَّ  أنَّ النبيَّ عليه الصلاة والسلام بعث لعامَّ

ة  بهذا البعض، فكان  أنَّ النبي عليه الصلاة والسلام أقام الحدود على البعض،  -2 وبالإجماع ليست خاصَّ

 . هٌ للكلِّّ ه للبعض؛ موجَّ  دليلا  على أنَّ النصَّ الموجَّ

 أنَّ النبي عليه الصلاة والسلام قال: بعثت إلى النَّاس كافَّة ، وبعثت إلى الأحمر والأسود. -3

الإجماع؛ لأنَّ الصحابة الكرام كانوا يرجعون في أحكام الحوادث إلى ما حكم به النبي عليه السلام على  -4

ة.   آحاد الأمَّ

 المناقشة بين الطرفين: -

ل فقالوا:   ناقش أصحاب الرأي الثاني أصحاب الرأي الأوَّ

ة ، بل المعنى أنَّه   ة الخلق، أن تكون مخاطباته عامَّ لا يلزم من كون النبي عليه الصلاة والسلام بعث لعامَّ

ف كلَّ أحدٍ من الناس أحكامه، فإنَّ أحكام النساء غير الرجال، والمريض غير الصحيح.   يعرِّّ

م الحكم، لا يلزم عنه أن تكون الخطابات   ا كون النبي عليه الصلاة والسلام قد خاطب البعض فع مِّّ وأيض 

بلا   أنَّه كان  يسلَّم  القياس واللزوم، فلا  بواسطة  يعمُّ  بنفسه، وبعضها  بل بعضها عامٌ  بنفسها،  ة  كلُّها عامَّ

 بواسطة، بل بواسطة القياس، وهذا مسلِّّم عندنا. 

ا رجوع الصحابة الكرام إلى أحكام النبي عليه الصلاة والسلام على آحاد الناس، فمن باب البحث عن   وأمَّ

 99العلَّة، أو السبب المشترك الذي أفضى إلى حكم النبي، لا من باب تعميم نفس الخطاب.

 التعقيب: -

 
 . 1/472 ،نهاية الوصولابن الساعاتي،  99



53 
 

ل، لاحظوا في تقريرهم مذهبهَم مسألة المفهوم والماهيَّة،   هنا كذلك نلاحظ أنَّ أرباب الرأي الأوَّ

فإنَّ حقيقةَ، وماهيَّة الخطاب للواحد هي التعلُّق بالشخص المخاطَب دون ما سواه، فلا يلزم من تحقُّق هذه  

 الحقيقة أن تتعدَّى إلى ما سواها من الأشخاص. 

ا راعوا أدلَّة الشرع الحاثةّ على الاعتبار، والاستبصار كقوله تعالى: ﴿فاعتبروا يا أولي الأبصار﴾   لكنَّهم أيض 

. 2)الحشر: موا حكم الشرع حين وجدوا علَّة الأصل حاضرة  في فرعٍ لم يتناوله النصُّ  ( فعمَّ

ولهذا فإنَّ رأي الجمهور أسدُّ في هذا الباب، ولاسيَّما إذا نظرنا إليه من الحيثيَّة المذكورة، فهم راعوا جانب  

موا باعتبار العلَّة.  التوحد في اللَّفظ، وراعوا جانب المعنى؛ فعمَّ

 هل العامّ الموافق بخاصٍ يخصُّ به؟  المطلب الخامس عشر: 

 عرض المسألة مع النقاش:-

صه، أو لا؟   اختلف الأصوليون هل العامّ الموافق بخاصٍ يخصِّّ

فذهب جمهور الأصوليين إلى أنَّ العامّ إذا وافقه خاصٌّ لا يلزم منه التخصيص، كما لو قيل: )أيُّ إهابٍ دبغ  

 فقد طهر( ثمَّ قيل في خصوص الشاة: )الشاة دباغها طهورها(. 

ا للعامِّّ عند الجمهور.   فالتنصيص على الشاة في الكلام الثاني، لا يقتضي تخصيص 

 وذهب قليلٌ من الشافعيَّة إلى أنَّ التنصيص على الخاصّ الموافق يخصص العامّ. 

 ولكن ردَّ الجمهور هذا بأن قالوا: 

، لا مخالفٌ؛ فلم يكن   ا يتناوله، وهذا الخاصُّ موافقٌ للعامِّّ التخصيص هو إخراج بعض الأفراد من العامّ ممَّ

ا، فلا تخصيص. والجمهور كما يرى هنا لاحظوا ماهيَّة وحقيقة التخصيص،   ا، وإذا لم يكن مخرج  م خرج 

.فإنَّ مفهوم التخصيص غير متحقِّّقٍ هنا،    100  ولهذا لا يكون العطف إبطالا  للعامِّّ

 

 

 

 

 

 
د بن عبد الله بن بهادر،  100 ، ت: عبد الله شرف الدين الداغستاني )مكَّة تشنيف المسامع بجمع الجوامعالزركشي، محمَّ

 . 644/ 1 ،م(2018هـ/1439الخضراء،  المكرمة: دار طيبة 



54 
 

 

 

 

 

 

 

 

  



55 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 النهي بمباحث الأمر وهيَّة  لماارتباط مباحث االفصل الثالث: 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



56 
 

ل:  ارتباط  المبحث الأوَّ

 هيَّة: لمامباحث الأمر بمباحث ا 

ل:   في بيان معنى الأمر وأهميَّة النظر فيه بالنسبة للأصوليّ  المطلب الأوَّ

 الأمر لغة : 

 . النهي  ضدُّ 

 وهو في اصطلاح الأصوليين: 

 101. أو الاستعلاء )افعل( ،قول القائل لغيره على سبيل العلو

والمعنى اللغويّ في هذا الباب يتقاربان؛ وذلك لأنَّ نظر الأصولي كنظر اللغوي،    ، والمعنى الاصطلاحيّ 

ل اللغوي  كـ )افعل( وأمثالها، إلاَّ أنَّ الأصوليّ يفض    ، من حيث إنَّهما يبحثان عن استعمال العرب لهذه الصيغ

ا إلى استنباط الأحكام  ؛ في الأبواب التي بحثها  . ق المعاني على وجه أزيد من اللغوي ، فيدقِّّ لكون نظره متوجه 

 :  102ولهذا قال تاج الدين السبكي 

كلام العرب    ولا اللغويون، فإنَّ   ، الأصوليين دَقَّق وا في فهَْم أشياء من كلام العرب لم يصل إليها النحاة  "إنَّ 

  ي المعاني الدقيقة الت ، فكتب اللغة تضَْبط الألفاظ ومعانيها الظاهرة، دون  جد ا، والنظر فيه متشعبٌ   متسعٌ 

 الأصولي، واستقراءٍ زائدٍ على استقراء اللغويّ. تحتاج إلى نظر  

لا تفعل" على التحريم، وكون: ك لّ وأخواتِّها للعموم، وما    مثاله: دلالة  صيغة "افعل" على الوجوب، و"

ا  أشبه ذلك مما ذكر السائل أنه من اللغة. لو فتشتَ كتبَ اللغة لم تجد فيها شيئ ا في ذلك، ولا تعرّ  ذكره    لماض 

أو بعد الحكم،    ،الأصوليون، وكذلك كتب النحو لو طلبتَ معنى الاستثناء، وأن الإخراج هل هو قبل الحكم

 103" . من كلام العرب  خاصٍّ   ض لها الأصوليون، وأخذوها باستقراءٍ ونحو ذلك من الدقائق التي تعرَّ 

المبحث مرتبطٌ أشدَّ الارتباط   الشرعيَّةوهذا  التكليف والأحكام  إذ يترتب على فهم حقيقته وفهم    ؛بمسألة 

 أحكامه، معرفة ما يريد الشارع من المكلَّف من خلال النصوص وذلك أنَّنا حينما نبحث:

، بل نتكلم عن علمٍ سيبنى عليه عملٌ   أو الإباحةَ   ،إفادة الأمر الوجوبَ -1   ، لسنا فقط نتكلَّم عن أمرٍ نظريٍّ

 في المسائل القطعيَّة.  وكفرٌ   ،وإيمانٌ 

 
 . 2/17، المحصول،  فخر الدين الرازي 101
د، من شيوخه: والده تقي  ق(، شافعي المذهب، أشعري المعت771هـ/ت: 727تاج الدين، )عبد الوهاب بن علي السبكي و:  102

الدمشقي، من كتبه:   الحسباني  العبَّاس أحمد بن تركي  أبو  المنهاج" و"طبقات الدين السبكي، من تلاميذه:  "الإبهاج بشرح 
 . 1/66الشافعيَّة الكبرى" ينظر ابن العماد: شذرات الذهب في أخبار من ذهب، ج

 . 15/ 2، الإبهاج في شرح المنهاج، السبكي تاج الدين 103



57 
 

بل نتكلَّم عن أمرٍ    نظريٍّ،لسنا فقط نتكلَّم عن أمرٍ    فراد أو الإ  ،التكرارحينما ننظر إلى الأمر أنَّه هل يفيد  -2

   وغيرها من الأحكام التي طولب المكلَّف بتحقيقها في حياته. ،والندب   ،بالوجوب يرتبط  

وتحريره المبحث،  بهذا  الأصوليين  اعتناء  اشتدَّ  ولهذا  الأمر،  مسائل  باقي  أدلَّة  ووأورد   ، وهكذا  وردُّوا    ا 

 أخرى لتحقيق هذا الباب. 

 . أو لا بعد الحظر   الأمر الوجوب  هل يقتضي   المطلب الثاني:

 : التمهيد-

 104. ب الأمر ابتداء  الوجوب  موجَ  اتفق جمهور الأصوليين على أنَّ 

إن لم تقترن به قرينةٌ تدلُّ على   هل يفيد الوجوب أو لا؟  :الحظر ولكنَّهم اختلفوا بعد ذلك في أنَّ الأمر بعد 

   على الوجوب، أو الإباحة فهو بحسب القرينة بالاتفاق.  ، فإن اقترنت قرينةٌ تدلُّ أو الإباحة ،الوجوب 

 105. وجمهور الأحناف إلى أنَّه يفيد الوجوب   ،من فقهاء الشافعيَّة وقد ذهب فريقٌ 

 106. والأحناف إلى أنَّه يفيد الإباحة  ،الشافعيَّةوذهب فريقٌ من فقهاء 

 أدلَّة الفريقين: -

 : من ذهب إلى أنَّه يفيد الوجوب احتجَّ بـأنَّ 

ى حقيقة  قتضَ ب الأمر ابتداء  الوجوب، وهذا الوجوب هو م  الاتفاق حاصلٌ بين الفريقين على أنَّ موجَ -1 

  بعينها هيَّة المقتضية للوجوب هي  لما، فهذه اعلى وجه الوجوب   صيغة )افعل(؛ إذ مقتضاها وماهيتها الطلب 

، وحيث لا فرق بين الحالتين، كان  ، فلا يتحقَّق فرقٌ بين الحالتينالحظر  أو بعدَ   ،ابتداء    قائمةٌ حال الطلبِّ 

 . هيَّة ثابت ا، وهو الوجوب لمالابدَّ من بقاء أثر تلك ا

ل    ،من الحظر إلى الإباحة جائزٌ، وكذلك الانتقال من الحظر إلى الوجوب جائزٌ   الانتقال  -2 فكما لا يمتنع الأوَّ

حه، والوجوب   ح أحدهما على الآخر لابدَّ له من قرينةٍ ترجِّّ فكذلك الثاني لا يمتنع؛ وإذ جاز كلا الأمرين فترجُّ

حه؛ إذ هو الأصل ا هو مقتضى ا ،معه ما يرجِّّ  هيَّة والحقيقة. لماوأيض 

 
ة للتوجيه والإرشاد،  العامّ ، ت: شامل شاهين )مكة المكرمة: الإدارة  منار الأنوارأبو البركات، عبد الله أحمد النسفي،    104

السمرقندي،  1/47  ،م(2008هـ/ 1429 الأنصاري،  1/95،  اللمعالشيرازي،    ؛255/ 1  ،الأصولميزان  ؛  زكريا  غاية  ؛ 
 . 1/361، الوصول

قواطع  ،  السمعاني؛  2/96،  المحصول،  الرازي  ر الدينخ؛ ف95/ 1،  اللمعالشيرازي،  ؛  1/51،  منار الأنوارالنسفي،    105
 . 146/ 1 ،الأدلَّة

تشنيف المسامع بجمع   ؛ الزركشي،1/363، غاية الوصول؛ زكريا الأنصاري، 1/345 ،تيسير التحريرأمير بادشاه،  106
 . 406/ 2، الجوامع



58 
 

لابدَّ   النهي فكذلك الأمر الوارد بعد الإباحة قياس ا على  ، الوارد عقيب الإباحة يفيد الحرمة بالاتفاق النهي -3

 107. أن يفيد الوجوب 

 ـ: ومن ذهب إلى أنَّه يفيد الإباحة استدلَّ ب

، مثل قوله  حيث إنَّ أكثر المواضع التي وردت فيها صيغة )افعل( بعد الحظر كانت للإباحة  الاستقراء-1

فَاصْطَاد وا﴿تعالى:   حَللَْت مْ  ﴿  وقوله ،(2)المائدة:   ﴾وَإِّذاَ  أمََرَك م   تعالى:  حَيْث   نْ  مِّ فَأتْ وه نَّ  رْنَ  تطََهَّ   ﴾ اللََّ  فَإِّذاَ 

 . فإنَّ هذه الأوامر باتفاقٍ تفيد الإباحة، لا الوجوب  ، (222)البقرة: 

العادة جرت بأن يراد    ، وهي أنَّ لا الوجوب   ،قرينةٌ على الجواز  صاحبته الأمر الذي تقدَّمه الحظر    أنَّ -2

 108  .بالأمر العاقب بعد الحظر الجواز  

ل  مشتركٌ مع وهذا الاستدلال الثاني  ؛ إذ سند كلٍّ منهما الاستقراء، ومختلفان  من حيث السند  الاستدلال الأوَّ

ل ناظر  م النهي. من حيث إنَّ الثاني ناظرٌ إلى عادة الشرع والأوَّ  إلى قرينة تقدِّّ

 المناقشة بين الطرفين: -

ل بأن قالوا:    أصحاب القول الثاني  قد اعترض   على قول المذهب الأوَّ

 نَّ دلالة الأمر على الوجوب هي للأمر المطلق، والورود بعد الحظر قرينة الإباحة. إ-1

قلت:  -2 لو  كما  الجواز،  قرينة  على  فيجعل  المتأخر،  بالأمر  متصلٌ  الحظر  ا  تفعل) وأيض  قلت:  (لا  ثمَّ   ،

 109لا الوجوب.   ،فإنَّه يكون علامة الجواز (؛افعل)

ل   أصحاب وقد أجاب   ـ: بالمذهب الأوَّ

  وذلك لأنَّ هذه المواضع هي مواضع وردت   ؛نَّ هذه المواضع التي ذكرتموها إنَّما هي من المتفق عليهأ-1

 الوجوب إلى الإباحة.  عنالقرينة الصارفة لها  فيها 

؛ فإنَّ جملة النهي الوارد منفكةٌ عن جملة الأمر  الحظر ليس له اتصالٌ بالأمر المتأخر  بـأنَّ   الثاني وعن  -2

 110، فكيف يجعل قرينة  له، فإنَّ المنفصل عن الشيء لا ارتباط له بذلك الشيء. الوارد بعد الحظر

 التعقيب: -

 
 . 146/ 1، قواطع الأدلَّةالسمعاني،  107
 . 2/97، المحصولالرازي،   الدين فخر 108
 . 1/156 ،)بيروت: دار الكتب العلميَّة، بلا تاريخ( التلويح على التوضيحسعد الدين، مسعود بن عمر التفتازاني،  109
 . 1/664 ،فواتح الرحموت ،اللكنوي؛ 147/ 1، قواطع الأدلَّةالسمعاني،  110



59 
 

هيَّة هي ما به الشيء  لماهيَّة من أنَّ المالو عرضنا هذه المسألة على ما سبق تقريره في مباحث ا

المذهب    يستطاع ترجيح  ،دون تخلُّفٍ   أحكامها وصفاتها اللازمة لها   قت ، تحقَّ هيَّة متى تحقَّقت لماهو، وأنَّ ا

ل القائل بأنَّ مقتضى الأمر الوجوب؛ لأنَّ ماهيَّة   هيَّة  لماهذه ا، والمفيد للوجوب   المخصوص   الطلب    الأمرِّ   الأوَّ

ا  : بعد الحظر   القائل بالوجوب بين  و  ،القائل بالإباحة بعد الحظر  بين باتفاقٍ   ،  قبل الحظر  تقتضي الوجوب لزوم 

، فينبغي أنَّ تتحقَّق أحكامها ما لم يمنع  الحظر وبعده  قبلَ   ثابتةٌ   ،المخصوص   التي هي الطلب   هيَّةلما وهذه ا

 . مانعٌ من ذلك

ا سبق ألاَّ وهي  الخلوص  ويستطاع  : إلى نتيجةٍ ممَّ

فهم    ، هيَّةلمااتفق على لزوم الوجوب لقد  ل؛ لأنَّ الكلَّ ما دام  آلمالخلاف لفظيٌ بين الفريقين في اأنَّ  

  ت د جِّ اها الوجوب، لكنَّ من قال بأنَّ الأمر بعد الحظر للإباحة أراد أنَّ هذا الأمر قد و  قتضَ معترفون بأنَّ م  

دالَّةٌ على ثبوت الإباحة فيه إذ علَّلوا كون الأمر بعد    ؛، وهذا الأمر يمكن أن يلاحظ من تعليلاتهمقرينةٌ 

فهذه قرينةٌ    ،أنَّ أغلب المواضع التي وردت فيها الصيغة بعد الحظر أفادت الإباحة  الحظر يفيد الإباحة بـ: 

 . على أنَّ الشارع يستعملها في الإباحة في هذه المواضع 

ومن    .عادة الشارع   :بعد الحظر تقتضي الإباحة، بل لأجلِّّ قرينةٍ هي   ا فهم لم يقولوا بأنَّ الصيغة لأجل ذاته 

لكن لا    ،فهم وإن اختلفوا في الحكم  ،هذه القرائن ليست لازمة   قال بأنَّ   حكم الإباحةنفى  و   ،نازعهم في ذلك

أو المجاز في هذه    ،حمل الأمر على الحقيقةبل لأجل    هيَّة والأثر الثابت بها،لما مقتضى الاختلافهم في  

 111. المواضع

لوازم  ، وأنَّ هذا الطلب من  المخصوص   فظهر أنَّنا لو لاحظنا أنَّ ماهيَّة الأمر وحقيقته هي الطلب 

ر في مباحثها متى ما وجدت وجد لوازمها معها،  لما ، وأنَّ االوجوب    ه عن  ماهيته التي لا تنفك هيَّة كما تقرَّ

قامت على خلاف    االأمر بالنظر إلى حقيقته يفيد الوجوب قبل وبعد الحظر، وأنَّ القرينة إذ   أنَّ   :يظهر لنا 

 الوجوب أفادت ما دلَّت عليه على سبيل المجاز. 

ومن هذا التحليل تظهر آثار هذه المباحث في عقول وأذهان الأصوليين، نعم هذه المباحث تنسب  

ده لكنَّها في واقع الأمر آلاتٌ  ، لعلم الكلام وتكون وسيلة  للتحقيق والتدقيق، وسيأتي مثل   ، فهوتثقّ   ،للنَّظر تسدِّّ

 هذا في باقي المسائل. 

 أو لا؟  التكرار المطلق الأمر   ي قتض هل ي المطلب الثالث:

 : التمهيد-

 
ض عادل  رفع الحاجب عن مختصر ابن الحاجبتاج الدين السبكي، عبد الوهاب بن علي السبكي،    111 د معوَّ ، ت: علي محمَّ

 . 1/346، تيسير التحرير ؛ أمير بادشاه، 2/549 ،أحمد عبد الموجود )الرياض: دار عالم الكتاب، بلا تاريخ(



60 
 

ةَ   ، هل يفيد التكرار  : المطلق   ون في مسألة أنَّ الأمر اختلف الأصوليُّ  ولا    ،أو لا التكرار  ، أو المرَّ

ة  ؟ هيَّةلماوإنَّما يفيد طلب ا ،المرَّ

، ولكن لا  112الإسفراييني   كما نسب إلى أبي إسحاقَ   ،فذهب بعض الأصوليين إلى أنَّ الأمر يفيد التكرار

 113بل التكرار المستوعب لزمان العمر بشرط الإمكان.  ،، بلا أي شرطٍ مطلق االتكرار 

ةَ وقد ذهب أكثر الأصوليين إلى أنَّ الأمر   . المطلق يفيد المرَّ

ةَ   بعضٌ وذهب   المرَّ يفيد  أنَّه لا  إلى  الحدث مطلق ا  ،التكراريفيد  ولا    ،منهم  يفيد طلب  المرَّ وإنَّما  ة  ، وإنَّما 

ة تحقيقه ، لأجل أنَّ الحدث المطلوب ضروريَّةٌ   114. أقلُّ ما يتحقُّق به وجوده المرَّ

 أدلَّة الفريقيَّن: -

ة ولا التكرار: يأدلَّة من قال بأنَّه لا    قتضي المرَّ

المصدر في الوجود، وماهيَّة المصدر هي معناه    وحقيقة  موضوعةٌ لطلب إدخال ماهيَّة  (افعل)  نَّ صيغةَ إ-1

ة من ضرورة تحقيقأو تكرارٍ   ،ةٍ من مرّ   ؛ وصفةٍ فقط دون نظرٍ إلى عددٍ    الأمرَ   المكلَّف  ، وإنَّما جاءت المرَّ

ة، اقتضى    لا لأنَّ الأمرَ   ؛ق المصدرة  لا يتحقَّ نَّه إن لم يفعله مرّ في الخارج، فإ  المصدر لا يوجد    بل لأنَّ   المرَّ

 115. والضرورة  تنقضي بالواحدةِّ   ،في الخارج إلاَّ بفعله

لا يفيد  ب(  رْ فقولي: )ضَ   هيَّة لا بشرط شيءٍ؛ فإنَّ المصدر هو عبارةٌ عن الحدث لما وهذا استدلالٌ بمفهوم ا

ا معنى ا  ،وهو الحدث المخصوص الذي هو الضرب   ، سوى معناه هيَّة لا بشرطِّ  لماوهذا المعنى هو تمام 

وصفٍ    دون لحاظ انضمام أيّ   ،معناها  إلاَّ   يلاحظ فيها  لا   هيَّة التيلماهيَّة لا بشرط شيءٍ هي الما شيءٍ، فإنَّ ا

 .  إليها كما مرَّ

 بعين هذا المعنى تقريب ا فقال:  استدلَّ  حينما استدلَّ على مذهبه 116إمام الحرمين الجويني  نجد ولهذا 

 
د الإسفرايني ت:  112 هـ( شافعي المذهب، أشعري المعتقد، من كتبه: "الجامع في أصول  418أبو إسحاق )إبراهيم بن محمَّ

الدين" و"تعليقة في أصول الفقه"، من شيوخه: أبو الحسن الباهلي، ومن تلامذته: أبو بكرٍ البيهقي وأبو القاسم القشيري، ينظر  
 . 4/262السبكي: طبقات الشافعية الكبرى ج

 . 190/ 2، الإحكام  الآمدي، ؛2/509، رفع الحاجب عن مختصر ابن الحاجبتاج الدين السبكي،  113
د بركات )القاهرة: دار السلام،إفاضة الأنوار على أصولعلاء الدين الحصكفي،    114 ؛  24/ 1،  م (1992هـ/1413، ت: محمَّ

)إسطنبول:  شرح أصول البزدويكشف الأسرار ، ؛ علاء الدين، عبد العزيز البخاري279/ 1،  ميزان الأصولالسمرقندي، 
، ت: عبد العظيم الديب البرهان في أصول الفقه؛ إمام الحرمين، الجويني،  122/ 1  ، م(1893هـ/1310معارف نظارات،  

 . 31/ 1 ،شرح المنار؛ ابن ملك، 229/ 1 ،م(1979هـ/ 1399)قطر: الأوقاف القطريَّة،  
 . 2/191، الإحكام؛ الآمدي، 2/99، المحصولفخر الدين الرازي،   115
م( شافعي المذهب، أشعري المعتقد، من شيوخه: 478هـ/ت: 419إمام الحرمين، )عبد الملك بن عبد الله الجويني، و:  116

ة الإسلام الغزالي، من كتبه: "البرهان" و"الإرشاد" ينظر السبكي: طبقات الشافعيَّة د الجويني، من تلامذته: حجَّ   والده أبو محمَّ
 . 5/167ج الكبرى



61 
 

، وليس بين النفي والإثبات مرتبة؟ٌ قلنا:  117ما المختار عندكم، وقد أبطلتم بزعمكم مسلك الفريقين   :"فإن قيل

ة الواحدة  لابدَّ منها"  . الصيغة المطلقة تقتضي الامتثال، والمرَّ

فيه: أنَّ صيغة الأمر، وجملة صيغ الأفعال عن المصدر، والمصدر لا يقتضي  ثمَّ قال: "والدليل القاطع  

ة الواحدة، والأمر استدعاء المصدر، فنزل على حكمه، ووجب من ذلك القطع  ولا يختصُّ بالمرَّ  ،استغراق ا

ة الواحدة، والتوقف فيما سواها؛ فإنَّ المصدر لم يوضع للاستغراق، وإنَّما هو صالحٌ له لو وصف  بالمرَّ 

 118به." 

يظهر أنَّ الأمر موضوعٌ    119الأصوليين الذين اختاروا طريق إمام الحرمين فهذا النصُّ وغيره من نصوص  

ة  ةٍ لطلب إيقاع المصدر في الخارج، وهذا الإيقاع لابدَّ له من مرَّ  ، والفرق  حتى يوجد، لا أنَّه يقتضي المرَّ

ل: أنَّه من لوازم التكليف ة أنَّ معنى الأوَّ ة وبين اقتضاء المرَّ إذ لا معنى للإيقاع إلاَّ    ؛ بين ما لابدَّ له من المرَّ

ة ا الثاني فمعناه: أنَّ حقيقته تقتضي المرَّ وتنفي الكثرة، ويلزم عليه عدم    ،أن يحصل في الخارج فردٌ، وأمَّ

 . احتماله للتكرار مطلق ا

ا ما يختلط الأمر فيظنُّ بأنَّ ما يحصل الواجب به هو الواجب؛ لشدَّة الارتباط.   وكثير 

ا، فورود الأمر دالاّ -2 ر  ةأننا نرى الأمر تارة  يرد مفرد ا وتارة  يرد مكرَّ ا لأجل    ، على المرَّ أو التكرار، إمَّ

ة مجازٌ في الآخر، أو أنَّه موضوعٌ    ،والتكرار فيكون مشترك ا، أو أنَّه حقيقةٌ في أحدهما  ،أنَّه موضوعٌ للمرَّ

ة المشترك بينهما يحتمل هذا المعنى  مشتركٍ  لمعنى    ويحتمل التكرار.  ، المرَّ

ا   ،هما حقيقة  ولا يصحُّ أن يجعل في أحد   ة والتكرار  ولا مشترك ا   ،وفي الآخر مجاز  لأنَّ هذه الأمور    ؛بين المرَّ

هيَّة  لماوهو طلب ا ،وهي خلاف الأصل، فيكون الأمر حقيقة  في المشترك بينهما  ،مستقلٍ  لابدَّ لها من دليلٍ 

ة  الصالحة لأنْ   120توصف بالتكرار.   وأنْ  ،توصف بالمرَّ

 احتجَّ بـ:  أنَّه يقتضي التكرارعلى ومن احتجَّ 

تنا هذه    عليه الصلاة والسلام  حينما أمرهم النبي  قول الأقرع بن حابسٍ   -1 بالحجِّّ فقال: يا رسول الله أحجَّ

 121لعامنا أو للأبد؟ 

 
ة.  117  أي من قال إنَّه يقتضي التكرار، ومن قال إنَّه يقتضي المرَّ
 . 1/230، البرهانالجويني،  118
تشنيف السامع ؛ الزركشي،  1092/ 4،  شرح المنهاج؛ تاج الدين السبكي،  1/149،  قواطع الأدلَّةأبو المظفر السمعاني،    119

 . 1/665، فواتح الرحموتاللكنوي، ؛ 1/123،  كشف الأسرار؛ عبد العزيز البخاري، 2/413، بجمع الجوامع
 . 2/100، المحصولفخر الدين الرازي،   120
أبو داود، سليمان بن الأشعث الأزدي السجستاني، ت: شعيب الأرنؤوط، محمد كامل قره بللي )بيروت: الرسالة العالميَّة،    121

 . 3/145 1721م( رقم الحديث: 2009هـ/ 1430



62 
 

 122  .سأل  لمافإنَّ الأقرع بن حابس لو لم يعلم أنَّه يفيد التكرار 

 123  وم والصَّلاة محمولةٌ على التكرار؛ فدلَّ هذا على إشعار الأمر به. أوامر الشارع في الصَّ -2

حٍ دون الآخر حملٌ دون مرَ  الأزمنةِّ فحمله على أحد  ،الأمر لا يختصُّ بزمانٍ دون زمانٍ -3  124. جِّّ

، فكذلك ينبغي أن يحمل  باتفاقٍ   التكرار  يقتضي   النهيوذلك أنَّ    ، ، وقياسه عليهمطلق ا  النهياعتبار الأمر ب-4

 125. الأمر على التكرار كذلك؛ لجامع الطلب المشترك بينهما

 المناقشة بين الطرفين: -

قد أدلَّة   بالتكرار  قبل  ونوقشت   ،ت هوجِّّ   القائلين  ةال  من  المرَّ يفيد  لا  بأنَّه  لا  و  ،قائلين 

 : بـأن قالوا 126التكرار

ل ا الأوَّ الأمر لطلب الحدث    لأنَّ   ؛إنَّما سأل عن ذلك  بن حابسٍ رضي الله عنه   أنَّ الأقرع  فتوجيه الجواب   : أمَّ

ة  ، عن التكرار  مجرد ا فسأل النبي عليه الصلاة    ؟ أو لا  هنا،   فأراد أن يعلم هل هو موصوفٌ بالتكرار   ، والمرَّ

فالإيراد مشتركٌ بين    ،سأل أصلا    لما والسلام، وإلاَّ لو كان يقتضي التكرار كما يزعم القائلون بالتكرار،  

ة    يقتض ، فإنَّ للفريق الثاني أن يقول: لو لم الفريقين ولا ينحلُّ إلاَّ   ، كان لسؤال الأقرع معنى    لما الأمر المرَّ

 . هيَّة لماالقائلون بأنَّه يقتضي ابما ذكره 

،  والثاني: بأنَّ أوامر الشرع قد دلَّ دليلٌ على حملها على التكرار، لا أنَّها دون قرينةٍ قد حملت على ذلك

 وهذا لا خلاف فيه بين أحدٍ، وإنَّما موضع النقاش هو الأمر الخالي عن القرينة. 

  االزمان ظرفٌ له لا جزء    يكون  ته طلب حدثٍ، وهذا الطلب ، لأنَّ ماهيّ والثالث: أنَّ الأمر لا يختصُّ بزمانٍ 

  فلو وقع في أيّ   ركنٌ، أو شرطٌ،لأنَّ الزمان ظرفٌ لا    ؛قع فهو صحيحيفي أي زمانٍ    فإنَّ الفعل  منه، ولهذا

ا حٍ، بل حصوله في أحد الأزمنة الصالح لها حاصلٌ بإرادة  وقتٍ لكان صحيح  ا بلا مرجِّّ ، ولا يكون ترجيح 

 .المكلَّف

 
 . 150/ 1، قواطع الأدلَّةالسمعاني،  122
 . 192/ 2 ،الآمديالإحكام،  123
 . 192/ 2 ،الآمديالإحكام،  124
 . 1/664، فواتح الرحموت، اللكنوي؛ 1/225، البرهانالجويني،  125
،  نهاية الوصول إلى علم الأصول  ؛ ابن الساعاتي،2/105،  المحصولالرازي،  فخر الدين  ؛  2/195،  الإحكامالآمدي،    126
1/412 . 



63 
 

اللغة و في  القياس  باب  فهو من  الرابع:  ا عن  فيهوأمَّ مختلفٌ  الأعمِّّ هو  في  الاشتراك  ا  وأيض  يعني    ،  لا 

؛  في مطلق الطلب، لكنَّه يخالفه في خصوص المطلوب   النهيالأمر وإن شارك    أنَّ الاشتراك في الأخصَّ أي  

 127. وب بالنهي الكفّ، وبالأمر تحقيق المطلوب في الواقعلإذ المط

ه  وللإمام الجويني في هذا الباب كلامٌ بديعٌ  ته في بيان ما يريد البحث الوصول إليه من  لأهميَّ   ؛أنقله بنصِّّ

 . المعاني

أنَّ   ذكرتموه  ما  مقتضى  قيل:  فإن  الجويني:"  الإمام  الزمان    النهي يقول  استيعاب  يتضمن  لا 

ة واحدة ، ويتوقف فيما عداها.   128بالانكفاف، بل يقتضي المرَّ

ى من المصدر لكان كذلك، وإنَّما هو متلق ى من النفي، والنفي المضاف إلى واحدٍ  متلقّ   النهي قلنا: لو كان  

فإذا قال  129يقتضي التعميم   ما  منكَّرٍ من جنسٍ  نفي الرؤية عن جنس  ،  . اقتضى هذا  لم أرَ رجلا  القائل: 

. اقتضى واحد ا من الجنس.   الرجال، ولو قال: رأيت رجلا 

إلاَّ مقترن ا، وليس    النهير على هذا أن يكون  قرينةٌ تقتضي الاستغراق، ولا يتصوَّ   النهي فالنفي الذي في  

 130حكم المصدر المحض".  علىالأمر كذلك، فلزم فيه الاستغراق، فوجب تنزيل الأمر  

أنَّهم    ملاحظ في كلامهة من الأصوليين، ي  أنَّ من ذكر المرَّ   على  في خاتمة هذه المسألة  تنبيهٌ وهنا  

  في   ن فيه أنَّهم لم يخالفوا بيَ ي    نصٌ   وهذا   ، قون، وأنَّه لا مخالفة بينهم في هذه المسألةيريدون ما قاله المحقِّّ 

ة عبَّ   همالمصدر، ولكنَّ ، وأنَّهم أرادوا غالب ا ذلك  : روا بالمرَّ

 :131قال الإمام أبو إسحاق الشيرازي 

ةٍ واحدةٍ، فدلَّ على أنَّ   ترى أنَّه لو حلف ليفعلنَّ كذا برَّ بمرّ لاَ "إطلاق الفعل يقتضي ما يقع عليه الاسم، أ

 132الإطلاق لا يقتضي أكثر من ذلك." 

 
 . 1/226 ،البرهانالجويني،  127
مع أنَّ الطلب كما أنَّه غير مختصٍ   تحكمون،  لا   ، وفي الأمرالنهيفهنا المعترض يستشكل أنَّكم تحكمون بالتكرار في    128

 دون الأمر. النهيذا خصَّصتم التكرار بلما، ف النهيبزمانٍ دون زمانٍ في الأمر، فكذلك في 
هيَّة وجميع أفرادها، بخلاف الأمر  لما، فرفعها رفعٌ لهيَّة المطلقةلماهو ا   النهيفهنا إمام الحرمين ينصُّ على أنَّ مورد    129

، وفي هذا النصِّّ أهميَّة من حيث إنَّ القدماء كانوا ملاحظين لهذه المعاني، وإن  هيَّة وتحقُّقها يحصل بفردٍ لمافهو طلب تحقيق ا
ة  بها، وأنَّ صلة علم الأصول بأدوات علم الكلام صلة راسخة وليست محدثة    لم يكونوا قد اصطلحوا عليها اصطلاحاتٍ خاصَّ

 في زمان خلط الكلام بالفلسفة. 
 . 1/231، البرهانالجويني،  130
و:  131 علي،  بن  )إبراهيم  الشيرازي،  إسحاق  أبو 476هـ/ت:393أبو  المعتقد، من شيوخه:  أشعري  المذهب،  هـ( شافعي 

الطيب الطبري، ومن تلامذته: أبو الوليد الباجي، من كتبه: "اللمع في أصول الفقه" و"الحدود" انظر السبكي: طبقات الشافعيَّة 
 . 4/215الكبرى ج

 . 1/97، اللمعأبو إسحاق،  132



64 
 

لأنَّه قال:    ؛ ة ضرورة  من الإمام أبي إسحاق لو تأملناه: لرأينا أنَّه يقول: أنَّ الأمر يقتضي المرَّ   فهذا النصُّ 

إطلاق الفعل يقتضي ما يقع عليه الاسم، وما يقع عليه الاسم هو المصدر، فوجوده في الخارج يقتضي  

 ة ضرورة ، وما فوقها فمتوقفٌ فيه. المرَّ 

 التعقيب: -

ض للوحدة والكثرة،  ويظهر بما سبق ذكره _ من أنَّ الأمر موضوعٌ لطلب   المصدر دون التعرُّ

بل صالحةٌ    كثرةٍ، ولا    ،هيَّة المطلقة لا تكون في نفسها موصوفة  بوحدةٍ لما هيَّة من حيث هي أي الماوأنَّ ا

ة الأظهر؛ ذلك  هو القول   حين عدم القرينة  لكلا الأمرين _ أنَّ قول القائلين بـعدم اقتضائه التكرار ولا المرَّ

ة  فقد  لما أنَّه يتوافق مع جميع الصور، فحيث وجد التكرار فا هيَّة قد قيِّّدت بالتكرار، وحيث وجد الطلب مرَّ

ة ضرورةٌ، وما   ة، وحيث أطلق الطلب ولا قرينة، فالمطلوب نفس المصدر، وتحقُّقه بالمرَّ قيِّّد الطلب بالمرَّ

ة ، ولا التكرار موافق ا لجميع الصور،  سواها لا دليلَ عليه، فيكون كلام الفريق القائل بأنَّه لا يقتضي المرَّ

 . وهو أولى من باقي الأقوال التي قد تتوافق مع بعض الصور دون بعضٍ 

ا ي    هنا   ومن  حوا هذا القول إنَّما استدلوا بكون ماهيَّة الأمر غير موضوعةٍ    ن لاحظ أنَّ الأئمة الذيأيض  رجَّ

هيَّة في تنظيرهم  لماولا للجمع، ومن هنا نستطيع أن نلاحظ أنَّ هؤلاء الأعلام لاحظوا مفهوم ا  ،للإفراد 

 وتقعيدهم لهذه المسألة. 

وذلك أنَّ معرفة علم الكلام لم تكن فقط هي الفيصل في هذا الباب،    ،كذلك يلاحظ تداخل علومٍ في هذا الباب 

وربط اللفظ بالمعنى، والعلم المتكفِّّل بإبراز هذه العلاقة هو علم    ،مَّ إلى ذلك معرفتهم بعمليَّة الوضعبل ض  

ةٍ في هذا الصدَّد الوضع، وله  من  وهي أنَّ هذا التداخل لم يكن تداخلا    ؛ذا نستطيع أن نخلص إلى مسألة مهمَّ

 لتحقيق هذه المسألة وأمثالها.  ؛رَّ إليه الباحث باب الترف العلمي بقدر ما هو تداخلٌ اضط  

 هل الأمر المعلَّق بشرطٍ أو صفةٍ يوجب التكرار؟   المطلب الرابع:

 : التمهيد-

  (فاقطع يده  ،السارققولي: )أو    ( فصلِّّ   ،إن طلعت الشمس)اختلف الأصوليون في أنَّ مثل قولي:  

 أو لا تقتضي ذلك؟ ،هل تقتضي التكرار  ،أو شرطٍ  ، لِّّقت على صفةٍ من الأوامر التي ع  

 : أقوالٍ قد اختلف الأصوليون في هذه المسألة على 

 . فمن باب أولى أوجب التكرار هنا  ، أنَّ الأمر المطلق يفيد التكرار مطلق ابمن قال -1

 . أو الصفة  ،الشرط  أوجب التكرار هنا لشبهةِّ  ،أنَّ الأمر المطلق لا يفيد التكرارببعض من قال -2

 . قال بعدم الإفادة هناقد  ،أنَّ الأمر المطلق لا يفيد التكرارببعض من قال -3



65 
 

 : بين الأطراف  ولابدَّ هنا من تحرير محلِّّ الخلاف ومحلِّّ الاتفاق

ر    مالَّ اتفق الأصوليون على أنَّ العلَّة متى وجدت وجد المعلول، وبالتالي ك-1 رت العلَّة لابدَّ أن يتكرَّ تكرَّ

 المعلول. 

ا علَّق عليه الأمر في صورة الشرط به    المأمور فإنَّهم حكموا باتفاقٍ بأنَّ    ،أو الصفة  ،فهذه العلَّة إن كانت ممَّ

رٍ  ر علَّ  متكرِّّ  133. ته لتكرُّ

فاختار فريقٌ التكرار،    ،لم يثبت كونه علَّة، وإنَّما فقط علِّّق عليه الأمر  إنَّما هو فيما  محلُّ نزاع الأصوليين-2

 134وفريقٌ عدم التكرار. 

 ن: يقيأدلَّة الفر-

 استدلَّ القائلون بالتكرار فقالوا:  

رةٌ بتكرار  والأوامر  ،وصفاتٍ   ،وجد أوامر في كتاب الله متعلِّّقة بشروطٍ   -1 الشروط والصفات، فلابدَّ    متكرِّّ

رةٌ بقرينة التلازم.   أن يكون تكرار الشروط والصفات دالّا على أنَّ الأوامر مكرَّ

لاحتمال    ؛نَّ الشرط أقوى من العلَّة؛ وذلك لأنَّه يلزم من وجود العلة الوجود ولا يلزم من عدمها العدمإ-2

ر العلَّة   لما ، وعلَّةٍ أخرى، وفي الشرط يلزم من عدمه العدم ر بتكرُّ ره    ،كان الحكم يتكرَّ وجب القول بتكرُّ

ر الشرط أيض ا  .  بتكرُّ

طلب ا    النهي -3 كونهما  في  كذلك، لاشتراكهما  الأمر  يكون  أن  فلابدَّ  اتفاق ا،  للتكرار  مفيدٌ  بالشرط  المعلَّق 

 .  واقتضاء 

 وقد استدلَّ من قال بأنَّه لا يفيد التكرار بـ: 

ةأنَّ الأمر لذاته لا -1 هيَّة على تقدير  لماولا التكرار كما سبق، والتعليق على الشَّرط إيجابٌ ل ،يقتضي المرَّ

هيَّة متوقفٌ على وجود الشرط،  لما، وحينئذٍ لا معنى للشرط سوى أنَّ وجود احصول ما تتوقف هي عليه 

هيَّة قبل الشرط لا تقتضي التكرار، فكذلك بعده؛ لأنَّ الشرط  لماهيَّة، وقد كانت الما فإنْ وجد الشرط تحقَّقت ا

 هيَّة. لماحصل الطلب لمطلق ا ،هيَّة على حصول الشرط، فإن حصللما لم يفد سوى توقف طلب ا

بالإجماع لا يقتضي التكرار، فيدلُّ هذا على أنَّه لا    ( إن دخلت السوق فاشتر لبن ا)أنَّ قول الرجل لولده:  -2

 135يقتضي ذلك. 

 
 . 1/413 ،نهاية الوصولابن الساعاتي،  133
 . 1/678، فواتح الرحموت، اللكنوي؛ 107/ 2، المحصولفخر الدين الرازي، ؛ 199/ 2، الإحكامالآمدي،  134
الدين    135 الرحموت،  اللكنوي؛  2/108،  المحصولالرازي،  فخر  البابرتي،  1/80  ،فواتح  والنقود؛  ؛  2/47  ،الردود 

 . 182/ 1، ميزان الأصولالسمرقندي، 



66 
 

 المناقشة بين الطرفين: -

 ناقش أصحاب القول بعدم التكرار الأدلَّة التي ذكرها الأصوليون القائلون بالتكرار فقالوا: 

إنَّما    وسنَّة نبيه عليه الصلاة والسلام بها،  ،الذي وجد في الأوامر التي ورد كتاب الله تعالى  نَّ التكرار إ-1

دة عن الدليلوهذا لا نزاع فيه  ،ثبت بدليلٍ مستقلٍ، لا بنفس التعليق ،  ، وإنَّما محلُّ النزاع هو الأوامر المجرَّ

 . فالاستدلال بها استدلالٌ بغير محلِّّ النزاع

، فقياس الشرط  وذلك لأنَّ العلَّة مؤثرةٌ بخلاف الشرط فهو غير مؤثرٍ   ؛م أنَّ الشرط أقوى من العلَّةلا نسلِّّ -2

؛ إذ سبب التكرار  عليها قياسٌ بغير جامعٍ   في الشرط كما هو في العلَّةِّ قياس ا  حكم التكرارجعل  على العلِّّة، و 

ر أثرها، بخلاف الشرط  مالَّ أنَّ العلَّة ك رت تكرَّ  . تكرَّ

إنَّما جاء من خصوصيَّة  -3 الثالث أنَّ التكرار  بشهادة أنَّ بعض الأوامر    ؛ ، لا من كونه طلب االنهيوعن 

، والحال  يقتضي التكرار لثبت في كل الأوامر  لأجل أنَّه طلبٌ   باتفاقٍ لا توجب التكرار، ولو كان الطلب 

 136. خلافه

 التعقيب: -

يلاحظ القارئ أنَّ أصحاب القول بأنَّ الأمر لا يقتضي التكرار، إنَّما نصوا على ذلك لملاحظتهم  

مفهوم الأمر، وهو عين ما لاحظوه في الباب السابق، ولذلك كانوا متسقين مع أنفسهم، ومتسقين مع الدليل  

ا كانوا مراعين لمفهوم ا إذ الأمر من حيث هو لا يقتضي إلاَّ تحقيق    هيَّة من حيث هي؛لما العلمي، وأيض 

توقف تحقُّق هذا الطلب على شيءٍ سابقٍ عليه،    في   إلاّ يعط زيادة   به، والتعليق على الشرط لم    المأمور

ا سواه، ولذلك   من حيث إنَّهم راعوا جميع المواضع، فحيثما    أن قول هؤلاء الأئمة أقوى  يلوحوسكت عمَّ

التكرار فهناك قرينةٌ  الوجد  ة ولا  ، وحيثما وجدت  المرَّ لم توجد قرينة  القرينة، وحيثما  ة فكذلك لأجل  مرَّ

ة والتكرار،   ا فوقها، مالم يدل  التكرار فمطلق الطلب الصالح للمرَّ ة وسكتوا عمَّ فأثبتوا الضرورة وهي المرَّ

 . دليلٌ عليه

، أو  كالفريق القائل بالتكرار مطلقا  لم يلاحظوا هذا المعنى  لما ا أصحاب القول بالتكرار فهم  وأمَّ 

ة في    لاحظوا هذا المعنى لكن قالوا بالتكرار  ة في غير التعليق، واقتضاء المرَّ كالفريق القائل باقتضاء المرَّ

وتركوا الكلام عن    ،لأجل القرينة فقد تكلَّموا عن حكم الأمر لأجل عارضٍ   ؛التعليق على الشرط أو الصّفة

 حقيقة الأمر وحكمه بالنظر إلى ذاته دون أيّ قرينةٍ. 

 يقتضي الفور أو التراخي أو لا الفور ولا التراخي؟  هل  الأمر المطلق المطلب الخامس:

 
 . 1/672، فواتح الرحموت، اللكنوي؛  1/156، قواطع الأدلَّة؛ السمعاني، 202/ 2، الإحكامالآمدي،  136



67 
 

 : التمهيد-

الوقت    جمهور  ذهب  المطلق عن  الأمر  أنَّ  إلى  القائل  التراخي  يكون علىالفقهاء  فيكون قول   ،

( دون قيدٍ يفيد جواز الفعل في أيّ وقتٍ شاء  137.لغيره: )صلِّّ

، فيكون قول  وخصوص ا من قال بأنَّ الأمر يقتضي التكرار  ، وذهب بعض الفقهاء إلى أنَّه يقتضي الفور

( أي مباشرة ، لو تأخر عن الأداء لزمه العقوبة   138. القائل لغيره: )صلِّّ

؛ فيكون قول القائل  ار والتأخيردَ إلى أنَّه لا يقتضي إلاَّ الامتثال، ويستوي فيه البِّ   بعض المتكلمينوذهب  

( أي فليقع منك حدث     139. الصلاة، دون ملاحظة الوقت لغيره: )صلِّّ

 أدلَّة الفريقين: -

 : بـ المتكلمون استدلَّ 

  ا ـمَّ لوالكثرة، إلاَّ أنَّ ذلك المطلوب    ،هيَّة من غير إشعارٍ بالوحدةلماأنَّ الأمر المطلق مفيدٌ لطلب ا-1

بالمرَّ  إلاَّ  يحصل  يكن  كفت لم  ة    ة  ض المرَّ يتعرَّ ولم  والأمر   ،  البدار  الآمر  على  أهو    أو   ،لوقت حصولها 

االتراخي ومنها لم يكن كذلك، فاحتمال    ، ، لأنَّ المسلمين أجمعوا على أنَّ أوامر الله تعالى منها ما جاء مكرر 

،  وهو طلب إدخال ماهيَّة المصدر في الوجود   ،اللفظ لكلا الأمرين يقتضي أنَّه حقيقةٌ في القدر المشترك منهما

 140. فحاصل قولي: )افعل( هو فليقع منك الفعَل

على  وهذا مبنيٌ  ا  ملاحظةٍ   الاستدلال  شيءٍ لما لمفهوم  بشرط  لا  طلب    ، هيَّة  اضرب  قولي:  فإنَّ 

، وإنَّما  معنى العدد ولا هو جزءٌ منه؛ إذ حقيقة الضرب إيقاع الألم فقط  حقيقته  ليس في   وهو مفهومٌ   ،ضَربٍ 

ض لا   ا، فالأمر لم يتعرَّ من حيث هي دون    هيَّة لما طلب تحقيق الفورٍ ولا لتراخٍ، بل  لالعدد يعرض له عرض 

 . هيَّة لا بشرط شيءٍ لماهو مفهوم ا ؛ هيَّة من حيث هيلما، واملاحظة أمرٍ آخرَ 

ة الواحدة، بل على    وقد قال الإمام الرازي:" فالأمر لا دلالة فيه لا على التكرار، ولا على المرَّ

 142وقد قال قريب ا من هذه العبارة غير واحدٍ من الأئمة. 141هيَّة من حيث هي." لماطلب ا

 
  ،ء، بلا تاريخ(لما)الأردن: مركز أنوار الع  نور الأنوار شرح منار الأنوارملا جيون، أحمد بن أبي سعيد بن عبد الله،    137
 ،فواتح الرحموت،  اللكنوي؛  1/96،  شرح ابن ملك على أصول المنار؛ ابن ملك،  1/159،  قواطع الأدلَّة؛ السمعاني،  1/99
 . 1/356، أميربادشاه، تيسير التحرير؛ 1/680

 . 1/97، شرح المنارابن ملك،  138
الإسلام،    139 ة  الفقهحجَّ أصول  في  السبكي،  1/538  ،المستصفى  الدين  تاج  الحاجب؛  ابن  مختصر  الحاجب عن  ، رفع 
؛ فخر  1/351،  تيسير التحرير؛ أمير بادشاه،  1126/ 4،  الإبهاج؛ التاج السبكي،  2/83،  الردود والنقود؛ البابرتي،  1/521

 . 1/232، البرهان؛ الجويني، 98/ 2، المحصولالدين الرازي، 
 . 2/204، الإحكام؛ الآمدي، 2/99، المحصولفخر الدين الرازي،   140
 . 2/100، المحصول،  الرازي فخر الدين 141
 . 1/522، رفع الحاجب؛ تاج الدين السبكي، 417/ 2،  تشنيف المسامعالزركشي،  142



68 
 

ا لوصف التراخي  فيكون الأمر    ، والمقيَّد غير القيد   ، الأمر يصحُّ أن يقيَّد بالتراخي  أنَّ -2 ؛ لأنَّ  مغاير 

عن  قيِّّد به؛ إذ القيد خارجٌ   لما هذا الوصف خارجٌ عن حقيقة الأمر، ولهذا صحَّ تقيده به؛ وإلاَّ لو كان جزء  

 . لا داخل، والحال أنَّ الجزء داخلٌ  المقيَّد 

ل خبرٌ   أنَّ أهل اللغة قالوا: لا فرق بين قولنا: يفعل وبين قولنا: افعل، إلاَّ أنَّ -3 ،  والثاني أمرٌ   الأوَّ

 143. ( افعل)كذلك قولي:  ، فيكونوقولنا: يفعل لا إشعار له بشيءٍ من الأوقات 

 واستدلَّ من قال بأنَّه للفور بـ: 

، فهذا لو لم يفعل لاستحق العقاب اتفاق ا ، بدليل أنَّهقية قول السيد لعبده: اسقني ماء  يقتضي مبادرة الس   أنَّ -1

 . ترك الواجب؛ فيكون حينئذٍ الأمر مفيد ا للفور الاستحقاق إنَّما أتى من جهة 

كان الواجب في حقِّّ المكلَّف إذا سمع الأمر أن يعزم    اـمَّ لها، والعزم بدلٌ عن العبادة، فهو قائمٌ مقامَ   ولأنَّ -2

، وهو خلاف الواقع والمتفق  جاز تأخير العزملوإلاَّ    ، على فعل العبادة؛ أوجبَ هذا أن يكون الأمر للفور

 . عليه 

و-3 الطلب،  مطلق  في  للنَّهي  مشاركٌ  الامر    النهي الأمر  يكون  أن  فوجب  الفور،  على  للامتثال  مقتضٍ 

 144.كذلك

 المناقشة بين الطرفين: -

لقد أجاب   الاستدلالات فقالوا:  عن  الفريق الأوَّ

ا  ل أمَّ في   في هذا المثال على أنَّ الأمرَ ههنا  لم تدلَّ القرينة على فوريَّته، وقد دلَّ المقام  فيما نَّ كلامنا فإ الأوَّ

 فناسبه الفوريَّة.  ؛والشوق ، قرينة هي العطش الفور؛ لأجلِّّ  ء يقتضيلماطلب السيد ا احقِّّ العبد، إذ 

ا الثاني: فلا نسلِّّم أنَّ العزم قائمٌ مقام العبادة، إذ لو كان لجاز أن   ا    نقول: أنَّ العزم   نا جزئ عنها، ولكنَّ ي  وأمَّ إمَّ

،  ، ولكن لا دخل له في المسألة مسلَّمٌ   المعنى  فهذا  ، مر واجبٌ في حقيّ الأ  بول وتسليم أنَّ بمعنى قَ   أن يكون

ا أن يكون إو ، فيجعل العزم  على الفور واجبٌ   أنَّ الواجبَ  لأجلِّ   ؛ هالواجب نفسِّ  عن  نائبٌ  بمعنى أنَّه   العزم  مَّ

 فهو أصل المسألة فلا يصحُّ أن يأخذ دليلا  علينا.  بناء  على هذه القاعدة نائب ا عن الواجب؛

ا الثالث: ف لا يتحقَّق إلاَّ بالترك    الامتناع، والامتناع    طلب    النهي  لأنَّ ؛  النهيلا يصحُّ قياس الأمر على  وأمَّ

ولا يجب في كلِّّ    ،فإنَّه طلب تحقيق المطلوب، وهو يصحُّ في أي وقتٍ   ،في جميع الأوقات، بخلاف الأمر

ا اليوم ، بخلاف قوله: لا    فإنَّه في أيّ  ،الأوقات بشهادة قول الرجل لعبده: اشتر لحم  وقتٍ اشتراه كان ممتثلا 

 
 . 204/ 2، الإحكام؛ الآمدي،  2/114، المحصولفخر الدين الرازي،   143
 . 2/205، الإحكام؛ الآمدي، 161/ 1، قواطع الأدلَّةالسمعاني،  144



69 
 

ا اليوم بينها  ،فإنَّه في أي وقتٍ لابس الشراء  ؛ تشتر لحم  ، فالجمع بين الأمر  كان غير منتهٍ فظهر الفرق 

 145. والنهي باعتبار مطلق الطلب غير سديدٍ 

 تنبيه: -

، وليس يعني عدم جواز فعله مباشرة ؛  الفورفهو يعني أنَّه لا يجب على    للتراخي من قال من الأصوليين بأنَّه  

 ،راجعٌ عند التحقيق لقول المحقِّّقين من أئمة الأصوليين أنَّه لا يقتضي هذا  .إنَّه للتراخي  : ولهذا قول من قال

 146ولا ذاك. 

ا يتعيَّن التنبيه له أمرٌ يتعلَّق بتهذيب العبارة،   هذا ما نصَّ عليه إمام الحرمين حيث قال في البرهان:" وممَّ

 أو على التراخي.  ،فإنَّ المسألة مترجمةٌ بأنَّ الصيغة على الفور

ا من قال: إنَّها على الفور، فهذا اللفظ لا بأس به، ومن قال: إنَّها على التراخي   فلفظه مدخولٌ، فإنَّ   ،فأمَّ

مقتضاه أنَّ الصيغة المطلقة تقتضي التراخي: حتى لو فرض الامتثال على البدار لم يعتدَّ به، وليس هذا  

 معتقد أحدٍ. 

و إلى الشافعي  والقاضي رحمهما الله بأن يقال: الصيغة تقتضي    ،فالوجه أن يعبرّ عن المذهب الأخير المعزُّ

 147الامتثال، ولا يتعيَّن لها وقتٌ. 

بديع النظام:" بعض أئمتنا: يقتضي التراخي، ومراده عدم اقتضاء الفور، فإنَّه لو   كتاب صاحب  كذلك قول 

 148اقتضى التراخي لم يمتثل إذا قدَّم" 

 التعقيب: -

ا وأقرب إلى تحقيق المسألة من    يرى  ل كان أسدَّ نظر  ؛ لأنَّهم راعوا  القائلين بأنَّه للفور أنَّ الفريق الأوَّ

هيَّة في نفسها يصحِّّ وصفها بالفور  لما وا  ،ولاحظوا أنَّ الأمر طلب ماهية المصدر وتحقيقه  ،أدوات النظر

أو    ،بل لابدَّ لها من وصفٍ زائدٍ عليها يعيِّّن أنَّها للفور  ،المطلق  بالأمرولهذا لم تكن مطلوبة     ،والتراخي

 التراخي. 

، والفريق الثاني حينما ذهل عن هذا المعنى وقع في  قال بأنَّه للفور، وذلك أنَّه   ا ـمَّ ل والأصوب خلاف الأدقِّّ

والأدلَّة فوصل إلى نتيجة لم تكن الأقرب، بينما    ،نظر إلى بعض المواضع الجزئيَّة دون ملاحظة القرائن 

 
 . 1/684 ،فواتح الرحموت، اللكنوي؛ 154/ 2 ،المحصول ،فخر الدين الرازي؛ 208/ 2، الإحكامالآمدي،  145
 . 159/ 1 ،قواطع الأدلَّةالسمعاني،  146
 . 1/233، البرهانالجويني،  147
 . 1/414 ،نهاية الوصولابن الساعاتي،  148



70 
 

الفريق السابق حلَّل المركب وهو قولنا: الأمر والفور والتراخي فرأى أنَّ هذه أمور متخالفة وليست شيئ ا  

 ولهذا لم يكن الأمر موجب ا لها.  ، وأنَّه يتحقَّق أحدها دون الآخر ،واحد ا

 الأمر بالشيء أمرٌ بما لا يتمُّ الشيءُ إلاَّ به أو لا؟  المطلب السادس:

 : التمهيد-

مة  يقدَّم لابدَّ أن    هي:  قبل الدخول في المسألة و  بمقدِّّ

وبعبارةٍ أوسع:  ،  فكذلك لا تتحقَّق إلاَّ بتحقُّق ما يوصل إليهاهيَّة كما أنَّها لا تتحقَّق إلاَّ بتحقُّق أجزائها،  لما أنَّ ا

 لا يتحقَّق الشيء حتَّى يتحقَّق ما يتوقف عليه الشيء. 

 : ويقال  ،ما يتوقف عليه الشيء يقسَّم ثمَّ 

ا للشيء :ما يتوقف عليه الشيء   ا أن يكون جزء   . إمَّ

ا   ا عن الشيءأن وإمَّ    .يكون خارج 

ا أن يكون وَ  : ثمَّ الخارج عن الشيء  . به، أو لا يكون كذلك  للمأموروطريق ا  ،ة  لَ صْ إمَّ

ل ا أن يكون يجب بحصوله حصول ما هو طريقٌ له  فالأوَّ كما لو أمرت عبدك بإيلام زيدٍ، فهذا لا طريق    إمَّ

 . له سوى الضرب 

ا ل ؛أو عقلا   ، يحتاج إليه شرع ا أن لا يستلزم حصوله حصول ما هو طريقٌ له، لكنَّه  إمَّ الطهارة   : مثال الأوَّ

 . للصلاة والثاني: القدرة والآلة

 وما لا يكون وصلة  فضربان: 

ا؛ لأنَّ ما أمر به مشتبهٌ عليه كما لو ترك صلاة  ولم يدر ما هي وجب عليه   أحدهما: أن يصير فعله لازم 

 قضاء الخمس وفاء  لحقّ الفائت 

والثاني: أنَّه لا يتمكن من استيفاء العبادة إلاَّ بفعل شيءٍ آخر؛ لأجل التقارب كما لو أمر بغسل اليدي إلى  

 المرافق فإنَّه لا يستقيم حتى يغسل شيئ ا من عضده. 

ا له فيها اختيارٌ ودخلٌ   وهذه الأقسام منها ما يصحُّ للمكلَّف تحصيلها ، ومنها لا يمكن للمكلَّف  إذ كانت ممَّ

 149. ا، إذا كانت خارجة  عن اختيار المكلَّفتحصيله 

مة   : فيقالفي المسألة  يدخلوبعد هذه المقدِّّ

 
 . 2/193، المحصولالرازي،  فخر الدين  149



71 
 

ن إلى أنَّ الأمر بالشيء مطلق ا دون شرطه بشيءٍ آخر، أمرٌ به وأمرٌ بما  يالأصولي   عموم   ذهب -

ا    ؛ لا من جهة الصيغة  ، لكنْ يتوقف عليه حصوله ولكن من جهة    بالطهارة،فإنَّ الأمر بالصلاة ليس أمر 

ر إلا بتحقُّق ما يتوقف عليه المأمور به، فصار واجب ا من تلك الجهة،  اللزوم ؛ لأنَّ تحقَّق المأمور به لا يتصوَّ

 150. لا من جهة الصيغة 

ا حسن ا خلاصته:    قال الإمام الغزالي في هذا المقام كلام 

ا أن يكون ليس للمكلَّف دخلٌ فيه، كاليد للبطش، فهذا إذا زالَ  مالفعل ال  أنَّ  لا يبقى التكليفّ في  كلَّف به إمَّ

ا أن يكون للعبد فيه اختيارٌ ودخل؛ لتوقف تحقيق المكلَّف به على شيءٍ ليس في اليد حقِّّ المخاطب    ، ، وإمَّ

 151به لا يتحقَّق في الخارج إلاَّ بواسطة حصول هذه الأمور.   المأمورلأنَّ  ؛فيوصف بالوجوب 

 . منع ذلك بعض الأصوليين - 

 152ذهب إلى الوقف بعضٌ آخر. -

 أدلة الفريقين: -

 وأمرٌ بما يتوقف عليه حصوله.  ، كما سبق قد ذهب عموم الأصوليين إلى أنَّ الأمر بالشيء مطلق ا أمرٌ به

  وتحميل    ،رط من الصيغة تعدٍ على اللغةسوى الأمر، فإيجاب الشَّ   تقتض وقالوا: الصيغة لم    ومنع هذا الواقفيَّة

 153. النصِّّ ما لا يحتمل

 : قول عموم الأصوليين وتحقيق   

ا بأسبابه صيغة ، بل اقتضاء    أنَّ الأمر بالشيءِّ   فهذا اللفظ لا يقتضي    (صلِّّ )مثل قولي لأحدٍ:    لا يكون أمر 

فيكون الأمر    ؛ وستر العورة  ،بصيغته سوى الأمر بأداء الصلاة، ولكن لا يستطاع أداء الصلاة إلاَّ بالطهارة

ا إيجابها على سبيل التبع.   154مستلزم 

 دليل القائلين بأنَّ الأمر بالشيء يقتضي وجوب ما يتوقف عليه: ف

كذلك يتوقف تحقُّقه على شروطه، فإن كانت الشروط    ، أجزائهأنَّ الشيء كما يتوقف تحقُّقه على  -1 

ا له والأمر مطلقٌ  دٍ بشيءٍ، دلَّ الأمر على الوجوب واقتضى تحصيل  مقيَّ   غير    مقدورة  للعبد، والشيء مقدور 

، وا فلا شكَّ يقتضي هذا    ،ء بعيدٌ عن العبد لماما هو شرطٌ له، كما لو أمر السيد عبده فقال له: اسقني ماء 

 
 . 2/189، المحصولالرازي، فخر الدين  ؛ 189/ 1، قواطع الأدلَّةالسمعاني،  150
 . 311/ 1، ميزان الأصول؛ السمرقندي، 1/138، المستصفىالغزالي،  151
 . 2/194، المحصولالرازي،  فخر الدين  152
 . 2/195، المحصولالرازي،  فخر الدين  153
 . 1/257، البرهانإمام الحرمين،   154



72 
 

العبد  يقوم  أن  السيد  من  ا  ،الأمر  إلى  الملامةلماويسلك  استحقَّ  العبد  يفعل  لم  وإن  للسيَّد،  يصبّه  ثمَّ    ، ء 

ة.   155والمذمَّ

 المناقشة بين الطرفين: -

 عن قول الواقفيَّة بـ:   القائلون بوجوب الأمر، ووجوب ما يتوقف عليه أجاب  

ولجانب المعنى   ،فيكون في قولنا مراعاةٌ لجانب اللفظ ، أنَّ قولنا ليس من جهة اللغة، بل من جهة الاقتضاء

 . من مراعاة جانبٍ، وإهمال جانبٍ  والعقل، وهذا أتمُّ وأسدُّ 

ا سبق    في هذا المبحث؛   هيَّة لما لاحظ من الكلام السابق مراعاة الأصوليين لمبحث ايأن    ويستطاع ممَّ

كان هذا الفعل لا تتحقَّق حقيقته وماهيته إلاَّ بحصول    لما إذ الأمر بفعلٍ من الأفعال يقتضي وجوب تحقيقه، و

به، كمن طلب من رجلٍ    المأمورلأجل تحقيق ماهيَّة    ؛ شروطه وأسبابه؛ وجب على المخاطب الإتيان بها

ا  . وجب عليه شراء تلك المواد تحقيق ا للمطلوب  ؛ وكان الطاهي لا يملك مواد الطعام  ،أن يصنع له طعام 

ا نلاحظ أنَّ المخالفين أو الواقفين في هذه المسألة لم يستقم لهم النَّظر من جهة فوات    ،ومن هنا أيض 

 عنهم. ا المعنى هذ 

 التعقيب: -

وإحكامٍ لأدوات وآلات النظر، فمن   العقل،فيه من مراعاةٍ لجانب  لما يظهر رجحان قول الجمهور 

 . وخصائصه أشدَّ وأتمَّ   ،لاشكَّ كان استيعابه أحكام الشيء  ،نظر إلى الشيء من أكثر من جهةٍ 

 ؛ لابدَّ أن تقع الأمور التي تتوقف عليها وذلك  ؛هيَّة متى وقعت لماأدركوا أنَّ ا  لماوذلك أنَّهم من جهة العقل  

لب تحقيق شيءٍ لابدَّ أن يتحقَّق  فمتى ط    ،لأنَّ المشروط لا يتحقَّق دون الشرط، والمعلول لا يتحقَّق دون علَّته

 156. الشيء  اهيَّة متوقف عليه ي ما 

ا جانب أدوات وآلات النظر ا غاب عن الواقفيَّة  ،وأمَّ هيَّة متى  لماوهو أنَّ الحقيقة وا  ،فقد لاحظوا مفهوم 

، وإلاَّ لزم قلب الحقائق وكون الشيء المتوقف تحقُّقه على شيءٍ  لابدَّ أن يتحقَّق جميع ما تتوقف عليه  ت تحقَّق

 . آخر، جائزَ التحقق دونه وهذا محالٌ؛ إذ هو جمعٌ بين الشيء ونفيه 

ه؟  المطلب السابع:  هل الأمر بالشيء نهي عن ضدِّّ

 : التمهيد-

 أو لا؟  ، هعن ضدِّّ  اختلف الأصوليون في أنَّ الأمر بالشيء هل هو نهيٌ 

 
 . 203/ 1  ،ميزان الأصولالسمرقندي،   155
 . 1/382، الاقتصاد في الاعتقادالغزالي،  156



73 
 

المراد في هذا الباب، وذلك أنَّ    ( الضدِّّ )  لابدَّ من بيان مصطلحٍ هو   ،في تناول هذه المسألة  يبدأوقبل أن  

 : الضدَّ يطلق على 

ت المفسد  -1    .المفوِّّ

ت  -2  157. ما يخالف الأمر مطلق ا، ولو لم يفوِّّ

ت هذه المسألة هو    النزاع في  محلُّ و    الرمشة ضدٌّ للصلاة    يخالف مطلق ا، فإنَّ   فيما  ولا نزاع  ،المفوِّّ

الإنسان في الصلاة؛ فليس هذا القسم  تتحرك عين  ليست هي الصلاة، ومع ذلك    حركة العينفإنَّ    ؛بالذات 

ت.  هو محلَّ   158الكلام، وإنَّما محلُّ الكلام هو الضدُّ المفوِّّ

ا لابدَّ من التنبيه على   مسألةٍ متعلِّّقةٍ بهذا الباب وهي:   وأيض 

   .النهي  الأمر، ولفظ   ، ولفظ  النهي ومفهوم    ،الأمر مفهوم   ولفظان:   ،لدينا مفهومان ه أنَّ  

. النهيومفهوم  ، فمفهوم الأمر: طلب الإتيان  : طلب الكفِّّ

 159: لا تفعل. النهي  ولفظ  ،وكذلك لفظ الأمر: افعل

ه  _وهي  في هذه المسألة  وإنَّما محلُّ الخلاف النفسي    الأمر    _ أنَّ الأمر بالشيء هل يدلُّ على ضدِّّ

فإنَّه لم توضع له    ؛النهي، أو قل بتعبيرٍ آخر: ليس محلُّ الخلاف هل لفظة )افعل( تقتضي  بالشيء المعيَّن

أو    ،به  المأمور  وهو التكليف بالشيء هل يقتضي عقلا  ترك ضدِّّ   ، حتى تقتضيه، وإنَّما في الحاصل باللفظ

 ء في هذا الباب. لمالا يقتضي، ومن هنا اختلفت أنظار الع

 ء فيها إلى مذاهب:لماوقد ذهب الع

 160. لا الصيغة   ،ه من طريق الالتزام والمعنىعن ضدِّّ  الأمر بالشيء نهيٌ -1

ه -2  161. الأمر بالشيء ليس نهي ا عن ضدِّّ

 
 . 2/371، تيسير التحريربادشاه، أمير 157
 . 2/371، تيسير التحريربادشاه، أمير 158
 . 385/ 1  ،م(1982هـ،  1402)دمشق: دار الفكر،  حاشية البناني على جمع الجوامع  البناني، محمد بن الحسن البناني،    159
الدين    160 الشيرازي،  2/199،  المحصول الرازي،  فخر  إسحاق  أبو  النسفي،  1/102،اللمع؛  الأنوار؛  ؛  1/263،  منار 

 . 205/ 1، ميزان الأصولالسمرقندي، 
تشنيف  ؛ الزركشي،  207/ 1  ،ميزان الأصول؛ السمرقندي،  1/259،  البرهانالجويني،  ؛  173/ 1،  المستصفىالغزالي،    161

 . 430/ 2، السامع



74 
 

بتصرفٍ مني  الدين   ذكره  ما   وهنا أسوق تفصيلا   تعالى   162الآمدي   سيف  ر    رحمه الله  لأهميَّته في تصوِّّ

 المسألة وهو أن يقال: 

ا أن نقول بجواز التكليف بما لا يطاق.   إمَّ

 أو لا نقول بذلك. 

فالأمر بالفعل لا يكون نهي ا عن    ، كما هو مذهب الأشعريَّة إجمالا    ، يطاقفإن قلنا بجواز التكليف بما لا  

ا لذلك؛ لجواز أن نؤمر بالفعل ، ولا مستلزم  ه في الحالة الواحدة  ،الضدِّّ ، فيكون من باب التكليف بما  وضدِّّ

زه  ، لا يطاق  . وهو جائزٌ عند من جوَّ

ا للنَّهي عن أضداده  ،وإن منعنا التكليف بما لا يطاق    الأمر لا أنَّ   ،فالصحيح أنَّ الأمر بالشي يكون مستلزم 

ا يضادُّه، وما لا يتمُّ    المأمور به وذلك لأنَّ فعل  ؛  عن الضدِّّ   النهي يكون عينَ   ر إلاَّ بترك ما سواه ممَّ لا يتصوَّ

 163واجبٌ. أهـالواجب إلاَّ به فهو  

 أدلَّة الفريقين: -

 قد استدلَّ أرباب المذهب الأول بـ: 

أنَّ الأمر المطلق بالشيء يقتضي إيجاب ما يتوقف عليه بالاتفاق؛ لأجل أنَّ الأمر ضرورة  لا   -1

بمقدِّّ  إلاَّ  هذايتحقَّق  إلاَّ   ؛ماته، وكذلك  يتحقَّق  المطلق لا  الأمر  ته  إذ  يفوِّّ ما  نهي ا    ،بترك  فكان 

 164عنه. 

 قد استدلَّ أرباب المذهب الثاني بـ: 

ر أن يأمر بالشيء  أنَّ  -1 ه؛ إذ يتصوَّ وهو ذاهلٌ عن أضداد هذا   ،الآمر بالشيء ليس ناهي ا عن ضدِّّ

 165. ؛ إذ الشيء ما لم يعقل لا يخاطب به مذهولا  عنه  النهي فكيف يصحُّ أن يكون متعلَّق    ،الشيء

ا للنَّهي عن أضداده -2 ا للنَّهي عن جميع    ،لو كان الأمر بالفعل مستلزم  لكان الأمر بالعبادة مستلزم 

 . ة لهاالمباحات المضادَّ 

 
هـ( شافعي المذهب، أشعري المعتقد، من شيوخه: أبو القاسم  631هـ، ت: 551سيف الدين الآمدي )علي بن أبي علي، و:   162

بن فضلان، من كتبه: "الإحكام في أصول الأحكام" و" كشف التمويهات" و" أبكار الأفكار"، انظر السبكي: طبقات الشافعيَّة، 
 . 8/307ج

 . 212/ 2، الإحكامالآمدي،  163
 . 1/217، القواطعالسمعاني،  164
 . 1/155، المستصفىالغزالي،  165



75 
 

أنَّ  -3 بها مع  النوافل قد أمر  إذ لو كان كذلك،    أنَّ  عنها،  النوافل    لما أضداها غير منهيٍ  بقيت 

، بل لصارت   166واجبة . نوافلا 

 المناقشة بين الطرفين: -

ل عن إيرادات أصحاب القول الثاني بـ:   قد أجاب أصحاب القول الأوَّ

إجمالا   -1 أن يلاحظ الأضداد  ا  إمَّ بالشيء  أنَّ يكون حين    ؛أو تفصيلا    ،أنَّ الآمر  والإجمال هو 

، والثاني ملاحظة  دون ملاحظة خصوص مبطلٍ بعينه  الطلب ملاحظ ا انتفاء كلِّّ ما يبطل أمره 

ل لا يعقل   ،فردٍ مبطلٍ  كلّ  ؛ إذ لا معنى للإيجاب إلاَّ أن تلزمه به، فلو اشتغل  بدونه  الأمروالأوَّ

، وهو أن  مقصدناوالثاني وإن كان غافلا  عنه لكن لا يبطل    لحقته العقوبة،  ألزمتهبخلاف ما  

ت، فليست الملاحظة   مفوت الوجوب منهيٌ عنه على وجه اللزوم، دون ملاحظة خصوص المفوِّّ

التفصيلية شرط ا في هذا الباب، بل الإجماليَّة، وحصولها ليس مشروط ا بملاحظة الآمر، بل  

 . عورالآمر قد لا يشعر بها؛ لأنَّها مرادةٌ على وجه الاستلزام والتبع، لا القصد حتى يلزم الش

ا  ،أدَّى الاشتغال بما سواه من المباحات إلى تفويته  ابه إذ   المأمورأن الفعل  -2 ولا إشكال    ،فإنَّها تصير حرام 

.   ،ض افي ذلك؛ لأنَّ الحرمة لحقتها عرْ   لا أصلا 

؛  ولا كلام في الأمر الذي يفيد الاستحباب   ، إذ الأمر يقتضي الإيجاب   ؛ ابه  النوافل ليست بمأمورٍ  -2

؛ إذ  صحيحٍ  عن أضداها لصارت واجبات غير   النهيفإلزامنا بأنَّ النوافل مأمورٌ بها، فلو لزم  

 . على أنَّها مأمورٌ بها على سبيل الوجوب، وهو خلاف الفرض  هو مبنيٌ 

 التعقيب: -

 : جلأوذلك لـ  ،هيَّةلماا لمبحث  تحرير الرسالةبناء  على   الخلاف لفظيٌ  يظهر أنَّ 

مة  ما يمانعها، كما اتفقوا على أنَّ مقدِّّ   هيَّة لا تتحقَّق إلاَّ بانتفاء كلِّّ لماالفريقين متفقان على أنَّ ا أنَّ   -1

 هيَّة لا تتحقَّق إلاَّ بتحقُّق ما تتوقف عليه. لماضرورةَ أنَّ ا  ؛الواجب واجبةٌ 

به على التفصيل، لكن    المأمورأضداد متفقان على جواز أن يكون الآمر ذاهلا  عن  ن يالفريق أنَّ  -2

هيَّة إلاَّ طلب الالتباس  لما إذ لا معنى لطلب تحقيق ا  ؛لا يصحُّ أن يكون ساهي ا على وجه الإجمال

 وهذا يستلزم ترك ما سواها.   ،بتحقيقها

ل قال: الأمر بالشيء نهيٌ عن   ه، ومن نظر إلى الثاني قال: الأمر بالشيء ليس  فمن نظر إلى الأوَّ ضدِّّ

ه  . أي على وجه التفصيل نهي ا عن ضدِّّ

 
 . 1/205،  ميزان الأصول؛ السمرقندي، 2/68، النقود والردودالبابرتي،  166



76 
 

 بعد ذكر أقوال المخالفين في هذه المسألة وذكر القول المعتمد قال:   167ولهذا فإن الإمام السمعاني 

ه، فإن أعجبهم استعمال لفظ  م"فهذا هو المراد من قولنا إنَّ الأ فهو    النهير بالشيء يكون نهي ا عن ضدِّّ

تعيَّنت المخالفة في نفس التسميَّة، ولا مبالاة بعد    ، الوفاق، وإن لم يعجبهم هذا اللفظ وقالوا: إنَّما قلناه معن ى

ا عن المعقول فيكون  وإن خالفوا في اللفظ والمعنى جميع ا  . الموافقة في المعنى  ". كان خروج   168باطلا 

بانتفاء كلّ   وحظ ل هيَّة، ولما مبحث ا  وحظ لو ل   وهنا   ما يمانعها، وثبوت    أنَّ ماهيَّة الشيء لا تتحقَّق إلاَّ 

وترك اللهو    ، كالصلاة يستلزم الوضوء  ، ات هيّ لماةٍ من ا الأمر بتحقيق ماهيَّ   أنَّ   ع لمجميع ما تتوقف عليه،  

 الأصول. هيَّة في علم لما ، ومن هنا يتبيَّن لنا صورةٌ أخرى من صور أهميَّة مباحث اضرورة   واللعب 

 الوجوب إذا نسخ هل يبقى الجواز؟  أنَّ  المطلب الثامن:

 : التمهيد-

 أو لا؟  ،اختلف الأصوليّون في مسألة الوجوب إذا نسخ هل يبقى الجواز

 170. ، وبعض الحنفيَّة 169فذهب إلى بقاء الجواز أكثر الشافعيَّة 

 172. الشافعيَّة، وبعض 171وذهب أكثر الحنفيَّة إلى انتفاء الجواز بانتفاء الوجوب 

 أدلَّة الطرفين: -

 قد احتجَّ الشافعيَّة بـ: 

فإذا زال الوجوب يكفي في زواله  ،  الوجوب عبارةٌ عن: جواز الفعل، مع لزوم الحرج عن الترك  أنَّ ب -1

 أحد الجزئين، وهو لزوم الحرج عن الترك. 

 واحتجَّ الأحناف وبعض الشافعيَّة بـ: 

، لأنَّ التابع يزول بزوال  نسخ الوجوب نسخ معه الجواز  لماف  ،ثبت   لما أن الجواز تبعٌ للوجوب، ولولاه  -1

 173. المتبوع

 
د و: 167 ( شافعي المذهب، أشعري المعتقد، من شيوخه: أبو  489هـ، ت:426السمعاني أبو المظفر )منصور بن محمَّ

القاسم الزنجاني، ومن تلامذته: ابن مودود الموصليّ، من كتبه: "قواطع الأدلَّة" و"البرهان" انظر السبكي: طبقات الشافعيَّة 
 .  5/342الكبرى، ج

 . 218/ 1، قواطع الأدلةالسمعاني،  168
 . 1/203 ،المحصولالرازي،  فخر الدين ؛  1/175، غاية الوصولزكريا الأنصاري،  169
 . 1/147،فواتح الرحموتاللكنوي،  170
الشكور،    171 عبد  بن  الله  محب  الثبوتمسلَّ القاضي،  العلميَّة، م  الكتب  دار  )بيروت:  رمضان  د  محمَّ إبراهيم  ت:   ،

 . 1/147 ،م(2002هـ،1423
 . 96/ 1، اللمعالشيرازي،   172
 . 1/149، قواطع الأدلَّة؛ السمعاني، 96/ 1، اللمعالشيرازي،   173



77 
 

الذي يتحقَّق في    الجواز الثابت في الوجوب هو الجواز الثابت مع الحرج في الترك، لا الجواز الأعمُّ   -2

نسخ لم يبق الجواز المقارن لترك الحرج، ومطلق    لما الوجوب والإباحة؛ إذ الأمر ليس إلاَّ لطلب الفعل، ف

 174، وما ادعاه الفريق الأول لم يقم عليه دليل. امنسوخ   للأمرالجواز لا دليل عليه، فصار الجواز المقارن 

يدلَّ  إلاَّ أن  ولهذا كان الأمر عند الإمام الغزالي أنَّ الوجوب إذا زال يعود المنسوخ إلى حكمه الأصلي،  

 175دليلٌ منفصل على حكم الجواز.

صادقٌ في الكراهة، إذ هي أيض ا جائزة  الفعل، فما الذي دلَّ على أنَّ المراد   بقاءه  وكذلك فإنَّ الجواز المدَّعى 

 176؟ حين نسخ الوجوب  لا الكراهة  ،الإباحة

 المناقشة بين الطرفين: -

 ش الأحناف رأيَّ الشافعيَّة في هذا الباب حيث قالوا: ققد نا

الفعل، ولكن لا نسلِّّم أنَّ نسخ الوجوب هو    ولزوم    ، هما الجواز    : بٌ من قسمين نحن نسلِّّم أنَّ الوجوب مركّ 

ب من الجواز واللزوم، وحينما ينسخ الوجوب،  نسخ جزءٍ وهو لزوم الفعل؛ ذلك أنَّ ماهيَّة الوجوب هي المركّ 

وصادقٌ بإزالة لزوم الفعل فقط، وبالتالي لا يلزم من كون الوجوب    ،فهذا صادقٌ بـإزالة لزوم الفعل والجواز

ا فقط إلى اللزوم.  ؛ب ا من اللزوم والجوازمركّ  ه   أنَّ يكون النسخ موجَّ

 التعقيب: -

ة الإسلام  الأحناف  عموم  هو رأي  ل أدلَّة الطرفينتأمِّّ عند    الذي يرجح  في    وبعض الشافعيَّة كحجَّ

قيدٍ، وإنَّما يعرض لها أوصافٌ بالنظر إلى الثبوت    وذلك لأنَّ الجواز ماهيَّةٌ مطلقةٌ عن أيّ   ؛هذه المسألة

: قولي لغيري:  على وجه الكراهة  النهيفي الكلام كالأمر، و  على وجه التبعيَّة  يقتضي    ،(افعل هذا)، فمثلا 

بل زال    المطلق،به، لم يبق    المأمورفالجواز ثابتٌ ضمن ا، فإذا انتفى  ،  جواز الإتيان مع عدم جواز الترك

ا المطلق الأعمُّ  .  الجواز المقيَّد، وأمَّ  فلا دليل عليه كما مرَّ

ا من المباحث التي لاحظ أئمة الأصول   فبنوا عليه نقاشهم    ،هيَّة الكلاميلمامبحث افيها  وهذا المبحث أيض 

 ، وبنوا على استخدامهم لهذه القوانين والقواعد الكليَّة أنظارهم في هذه المسائل. في هذه المسألة

 
 .147/ 1، م الثبوتمسلَّ القاضي،   174
 . 1/77، المستصفىالغزالي،  175
)بيروت: دار الكتب  تقريرات عبد الرحمن الشربيني على جمع الجوامعشيخ الإسلام، عبد الرحمن الشربيني،  176

 . 1/147 ،العلميَّة، بلا تاريخ(



78 
 

ا   أنَّهم    ؛ لابدَّ أن نلاحظ هنا مع تداخل آلات علم الكلام في هذا الباب في أنظار الأصوليينوأيض 

ا احتاجوا إلى ملاحظة أمرٍ آخر ،    ،هيَّة لما وهو تركب ا  ،أيض    ومعنى الجنس، والنوع، ومعنى الأعمِّّ والأخصِّّ

 والفصل. 

والفلسفة من اعتباراتٍ مختلفة، ولهذا لا    ،علم المنطقفي    تتناولوهذه المفاهيم هي في الأساس مفاهيم  

ا باب من أبواب تداخل   يتصور تناول هذا البحث على جهة الإحاطة إلاَّ بتناول هذه المسائل معه، وهذا أيض 

م العلوم التي   .لها في بداية الدراسة ق دِّّ

 هل الآمر يدخل تحت الأمر؟  المطلب التاسع:

 : التمهيد-

 ؟ لا يدخل  أو  ،(افعل) :مكلِّّف ا  الآمر هل يدخل تحت الأمر إذا قال لغيره  ن في أنَّ و اختلف الأصولي

 : في  بين الفريقين  ومحلُّ الخلاف 

غيرَ   يأمر  أمرَ   ؛ هالآمر  ناقلا   كان  إن  ا  أمر  ه،غير  أمَّ في  للدخول  يصلح  اتفق  غيره  وهو  قد  ا  ممَّ فهذا   ،

 في الأمر. فيه على دخول الناقل ن و الأصولي

 177فإنَّه في هذه الصورة يكون داخلا  باتفاقٍ في الأمر.(،  أيها النَّاس صوموا)  غ ا عن غيره:مبلِّّ مثاله من قال  

 : فقيل  

 . عند جمهور الفقهاء  وهذا  .في الأمر  الآمرلا يدخل أنَّه : ب إن كان الآمر يأمر غيره 

 178الأصوليين.  بعض   بدخوله وقال  

 أدلَّة الفريقين: -

 لا يدخل تحت الأمر بـ:   الآمرَ  الأصوليين بأنَّ استدلَّ من قال من 

لا يكون أعلى    والآمر  ،  مفهوم الأمر؛ حيث إنَّ الأمر طلب الفعل من الغير على جهة الاستعلاء  -1

 . جهة الاستعلاء على   من الغيرِّ  من نفسه، ولا غير نفسه؛ والأمر طلبٌ 

ا خاصّ  ر ذلك حقيقة  ا ولا  ولهذا لا يصحُّ أن يأمر نفسه أمر  ، فمن باب  ؛ لأنَّه ليس غير نفسهيتصوَّ

 . ب به غيره، لا نفسه المخاطَ  العامّ أولى ألاَّ يصحَّ في 

 
 . 2/427  ،تشنيف السامع؛ الزركشي، 211/ 1، قواطع الأدلَّةالسمعاني،  177
 . 1/107 ، اللمع؛ أبو إسحاق الشيرازي، 211/ 1، قواطع الأدلَّةالسمعاني،  178



79 
 

طلب من الغير، فهو إعلامٌ  ال  فيه   الأصل    الأمر قولٌ موضوعٌ لاستدعاء الفعل وطلبه، وهذا وضعٌ -2 

 . يأمر نفسه على الحقيقة  فلا حاجة لأنْ  ،م يعلم ماذا يريد من الغير، والمتكلِّّ  المتكلِّّم  بما يريده 

ا بها من    ، بها النبي عليه الصلاة والسلام  ى إنَّ الأوامر التي أت-3 وامتثلها من غير أن يكون مأمور 

  ، أسمى عباد الله  أنَّه ؛ إذ هو ناقلٌ تكليف الله تعالى عبادَه ولاشكَّ  أتت من جهة اللزوم والقرينة  ، قبل نفسه

، وبتعبيرٍ  بل من جهة القرينة واللزوم  اللفظ،لا من جهة    فيكون دخوله  ،فكان أولى من غيره بهذا التكليف

 .  آخر يكون دخوله فيه معلَّلا  من جهة القياس، لا من جهة اللفظ والخطاب 

 ته بـ: واستدلَّ من قال بأنَّه عليه الصلاة والسلام داخلٌ في خطاب أمَّ 

ة فهو أولى بهخاطَ أنَّ ما ت  -1 ة    ،؛ لأنَّه مبلغٌ عن الله عزَّ وجلَّ ب به الأمَّ الله تعالى    شيئ ا، فكأنَّ فإذا قال للأمَّ

 . فيكون واجب ا في حقِّّه ( افعلوا)قال: 

فكأنَّه قال: هذه العبادة واجبةٌ،    ،بأمرٍ   غيره  النبي عليه الصلاة والسلام  خاطب نَّ الأمر للإيجاب، فإذا  أ-2

، فكما يثبت العموم في الخبر، فكذلك ينبغي أن يثبت العموم في الأمر؛ قياس ا عليه  فيثبت وجوبها على الكلِّّ 

 179 . بجامع أنَّ كلا  منهما خطابٌ 

 المناقشة بين الطرفين: -

ل أصحاب الرأي الثاني فقالوا:   ناقش أرباب المذهب الأوَّ

مبلغ ا عن    ( افعلوا)  :لا، فإذا قال النبي عليه الصلاة والسلام  أو  ،هل يدخل في الأمر  ،النقاش في الآمر  نَّ إ-1

 لا المبلِّّغ عن غيره.  ،ربِّّه تعالى، فهذا مسلَّم، وإنَّما محلُّ الكلام في الآمر حقيقة  

فإنَّه    ،ولكنَّه في حقِّّ من تعلَّق به لا مطلق ا، بخلاف الخبر  مسلَّم،وهذا    ،وعن الثاني أنَّ الأمر للإيجاب -2

، فلا يصحُّ تعليل الأحكام المبنيَّة على الخصوصيات بالأمور المشتركة النازلة منزلة  متعلِّّقٌ بحقِّّ كلِّّ أحدٍ 

 180  الجنس. 

 التعقيب: -

بأن قال: إن    ؛عليه الصلاة والسلام لا يدخل من حيث اللفظ في الأمر  النبيَّ   استدلَّ من قال بأنَّ 

من حيث هو    صيغة الأمر موضوعةٌ لخطاب الغير، فماهيَّة الأمر لا تتناول النبي عليه الصلاة والسلام 

ب بالأمر في أمره  ه فلا يدخل في  خطاب  الغير،  للمسألة    بحثٌ ؛ وهذا  النبي عليه الصلاة والسلام، ولا المخاطِّ

 
 . 2/149، المحصولالرازي، فخر الدين  ؛ 212/ 1، قواطع الأدلَّةالسمعاني،  179
 . 213/ 1، قواطع الأدلَّةالسمعاني،  180



80 
 

وهذا هو المتحقِّّق    ،ته لا معنى له إلاَّ مخاطبة الغيروماهيَّ  ،هيَّة؛ حيث إنَّ مفهوم الأمرلما بملاحظة مبحث ا

 . هنا 

ا إن قامت قرينةٌ على    ترجيحهم ومع   لهذا الأمر لم يغب عنهم أنَّهم قالوا: هذا بملاحظة حقيقة الأمر، أمَّ

 . ، وهو موضع اتفاقٍ فإنَّ الآمر لاشكَّ يدخل في الأمر  دخول الآمر في الأمر،

، فإنَّهم  الأئمة القائلين بأنَّ الآمر لا يدخل في الأمر من حيث هو آمررجاحة رأي هؤلاء    ي رىولهذا  

أعطوا كلا الأمرين حقَّه، فمن حيث إنَّهم لاحظوا الحقيقة قالوا: لا يدخل الآمر في مضمون كلامه، ومن  

فأعطوا كلا الطرفين حقَّه، دون ميلٍ إلى طرفٍ    ، فيدخل  ،حيث إنَّهم لاحظوا القرائن قالوا: إن قامت قرينةٌ 

 . ، وأقوم  ، ولاشكَّ أنَّ هذا أعدل  ، فيكونون مراعين للطرفين دون إهمالٍ دون طرفٍ 

 تنبيه: -

  ون لزم ي    والسلام لا الصلاة    معليه   الأنبياءأنَّ  ممن اختاروا أنَّ الآمر لا يدخل في أمره، ب  لم يقل أحدٌ 

ر في عقائد أهل السنة أنَّهم معصومون عن مخالفة الأوامر، لكنَّ  ، الشرعأوامر ب المقصود أنَّ   كيف وقد ق رِّّ

ا  ،هذا الأمر لا يتناولهم صيغة     ، فونغون حكم الله للمكلَّفين، وهم مكلَّ ، من حيث إنَّهم مبلِّّ وإن تناولهم التزام 

ا  لا صيغة .  وقياس ا،   فيدخلون في الخطاب لزوم 

ا  . ومحلُّ اتفاقٍ   ةٌ واحد   لمسألةاف ،النتيجة من حيث  فالمسألة محلُّ خلافٍ من حيث التقرير، أمَّ

 أو لا؟  حين الفوات  هل الأمر بالشيء يستلزم وجوب القضاء المطلب العاشر:

 : التمهيد-

بتكليفٍ ما في وقتٍ مخصوصٍ مقدَّرٍ  العبادة فيه هل يجب قضاء تلك    ،إذا ورد الأمر  تفعل  فلم 

 لإيجاب القضاء؟  ؛أو لابدَّ من أمرٍ جديدٍ  ،العبادة بعد ذلك الوقت المخصوص بنفس الأمر الموجب للأداء

المسألة من جهة حقيقة الأمر، وهل هذه    سيناقش في هذا المقام    والبحث   ، هذه المسألة تتناولها جهات مختلفةٌ 

 أو لا؟  ،الحقيقة توجب القضاء

الأمر المقيَّد بزمانٍ مخصوصٍ لا يوجب القضاء، بل    إلى أنَّ 181وبعض الأحناف   ، ذهب جمهور الشافعيَّة

 182. لابدَّ للقضاء من أمرٍ جديدٍ 

 
 . 126/ 1، الرحموتفواتح اللكنوي،  181
 . 1/179، القواطعالسمعاني،  182



81 
 

الأحناف جمهور  مخوصٍ   الشافعيَّة وبعض    ، وذهب  بزمانٍ  المقيَّد  الأمر  أنَّ  حين    ،إلى  القضاء  يوجب 

 183الفوت. 

 أدلَّة الفريقين: - 

 أدلَّة الشافعيَّة في هذا الباب: 

، وما لا يتناول ما  سوى يوم الخميسلا يتناول ما   (افعل هذا الفعل يوم الخميس )نَّ قول القائل لغيره:  إ   -1

   184ولا نفيٍ.   ،بإثباتٍ   غيرهى لا يدلُّ عل سوى يوم الخميس في مثالنا،

يرد على الفور في بعض المواضع، وعلى التراخي في البعض الآخر،    ،ما يرد من قبل الشرع من أوامر-2

، فكذلك في هذا الباب حينما يأتي الفعل مقيد ا  الأمر لا يقتضي أحدهما على الخصوص   فهذا يدلُّ على أنَّ 

 185. بأحد الأوقات، فهذا يعني أنَّه لا يدلُّ بمفهومه المقيَّد على غيره 

صاحب التشريع  لِّّق بوقتٍ معيَّن، فلا بدَّ أن يكون ذلك لحكمةٍ ترجع إلى المكلِّّف؛ لأنَّه  الفعل المعيَّن إذا ع  -3

 . الأحكام ب

ا أن تكون مخصوصة  في الوقت  أنَّها غير  أو غير مخصوصةٍ، ولا دلالة من النَّصِّّ على    ،وتلك الحكمة إمَّ

 186.الحكمة قد فاتت ، فيغلب على الظنِّّ حين فوات المأمور به أنَّ مخصوصةٍ بذلك الوقت 

 لـ:  مع تسليمهم دليل الشافعيَّة، وذلك ،وذهب الأحناف إلى أنَّ الأمر بالشيء يستلزم وجوب القضاء

ا -1 ة صيام  ا بتفريغ هذه الذمة    ، مطلق ا  أنَّ قولي لك: صم الخميس يوجب عليك في الذمَّ في  وأمر 

الذمَّ فوَّ   لما الخميس، فظرفٍ هو   بقيت  المكلَّف الأمر  ل، والمطالبة  ة  ت  الأوَّ بالواجب  مشغولة  

ا أنَّ هذه العبادة المؤدا  ، حين عدم تحقُّقه؛ بالشيء تقتضي المطالبة بمثله في القضاء    ت خصوص 

 187يحكم الوجدان أنَّها عين الأولى، لا عبادةٌ مستأنفةٌ جديدةٌ. 

ل، ولا يبقى لتسميته قضاء  معن ى.  ؛لو وجب القضاء بالأمر الجديد  -2  لكان أداء  كما في الأمر الأوَّ

 188. فليصلها  من نسي صلاة  أو نام عنها لقول رسول الله صلى الله عليه وسلَّم:  -3

 
 . 418/ 2، تشنيف السامعالزركشي،  183
 . 100/ 1، اللمعالشيرازي،   184
 . 250/ 1، المحصولالرازي،  185
 . 221/ 2، الإحكامالآمدي،  186
 . 127/ 1، فواتح الرحموتاللكنوي،  187
، عادل مرشد )بيروت: مؤسسة أرناؤوط، ت: شعيب مسند الإمام أحمد بن حنبلالإمام، أحمد بن حنبل،  أخرجه   188

 . 325/ 21م( 2001هـ/1421الرسالة،



82 
 

ل باقٍ عليه، وأنَّ الواجب بعد  اأنَّ الأمر    علىدليلٌ    ( هافليصلِّّ )قوله عليه الصلاة والسلام:  ف لأوَّ

 189هو عينه قبل الخروج.  ،خروج الوقت 

ل عن استدلالات الاحناف بأن قالوا: وقد أجاب أصحاب المذهب    الأوَّ

ك ا  ستدرِّ لكونه م    ؛به باعتبار الأمر الثاني قضاء    المأمور   ميَّ ، ولكن س  أنَّه في المعنى أداءٌ لا نزاع في  -1

 . به أولا   المأمورفات من مصلحة  لما

ة ليس الفِّ -2 ثابت ا في الذمة حال  ، بل الفعل المقيَّد بكونه  بلا أي قيدٍ   مطلق ا   علَ أنَّ الواجب الثابت في الذمَّ

 190مخصوصٍ. الوقتٍ ال بقيدٍ هوموصوف ا  كونه 

 التعقيب: -

الطرفين اتفقا على أنَّ المطلوب بقولي:    قي محقِّّ   أنَّ كلا   إلى   النظر في هذا المقام ينبغي الالتفات ب  هنا 

ولا    ، الخميس مطابقة    هيَّة يومَ لما إيقاع الصيام يوم الخميس، وأنَّ هذا اللفظ يوجب إيقاع ا  (صم الخميس )

أيَّ   يتناول من جهةِّ  الرحموت وهو من محقِّّقي الأحناف  فإنَّ  يومٍ آخر، ولهذا    اللفظ  فواتح    سلَّم صاحب 

  بل أثبت قولَ   النتيجة،، لكنَّه خالفهم في النتيجة، حيث لم يسلِّّم  على نظرٍ صحيحٍ   لابتنائه   ؛همشافعيَّة دليلَ لل

 . آخرَ  الأحناف بطريقٍ 

  بل مقيَّدٌ   ،ا عن القيود ليس مطلق    ، وهو صيام يوم الخميس مثلا  في صحة الدليل؛ لأنَّ المكلَّف به  م وإنَّما وافقه 

هيَّة بهذا  لما وا  ،بوصفٍ خاصٍ   هيَّة المخلوطة أي المشروطةِّ لما بالوقت المحدَّد، فيكون المطلوب من قبيل ا

ا،    لماالاعتبار لا توجد إلاَّ مقرونة  بوصفها؛ ولهذا   طالب الشرع بهذا النوع من الحقائق كان القيد معتبر 

 هيَّة المطلقة. لما بخلاف ا

  دلُّ على القضاء أنَّ الأمر لا ي  الرحموت فيصاحب فواتح    كما اختار ذلكقوة دليل الشافعيَّة    فإنَّ ولهذا  

 لأنَّه استدلَّ عليها من طريقٍ آخر.  ؛، وإن خالف صاحب الفواتح في النتيجةثابتةٌ 

ا نستطيع أن نخلص إلى نتيجة مضمونها أنَّ رفض دليلٍ ما لا يعني رفض المدلول،  ومن هنا أيض 

الع ما  لمافإنَّ  تسليمهم  ء  مع  ويمنعونها  بل  يدققونها،  الأدلَّة  يناقشون  الفواتح  مثال صاحب  في  كما  زالوا 

 بالمدلول، وذلك حرص ا على اتباع المنهج العلمي الرصين واتباع الحقِّّ والوصول إليه من طريقٍ صحيحٍ. 

 هل يفيد فائدةً جديدة؟ً   الأمر إذا تعقَّب الأمرَ  المطلب الحادي عشر:

 : التمهيد-

 
 . 2/78، الردود النقود؛ البابرتي، 179/ 1، قواطع الأدلَّةالسمعاني،  189
 . 2/80، الردود والنقود؛ البابرتي، 180/ 1، قواطع الأدلَّةالسمعاني،  190



83 
 

ل  ، ن في أنَّ الأمر إذا أعقب الأمرَ واختلف الأصولي  أو موجبٌ معن ى جديد ا لم    ،هل هو تأكيدٌ للأمر الأوَّ

 يكن؟ 

مةٍ هيوقبل الدخول في المسـألة    : لابدَّ من تقرير مقدِّّ

ر وبناء  على هذا الأصل ، الأمر موضوعٌ لطلب الفعَل كما سبق تقريره أنَّ  ثبت مرَّ و  قد   : هذا الفصل سيقرَّ

 . قال له: افعل ثمَّ   ،افعلمن قال لغيره: 

ل :لا يخلو الثاني  ا أن يكون مخالف ا للأوَّ  . اشرب  ،كأن قال: صلِّّ  ، إمَّ

 . كأن قال: صلِّّ صلِّّ  ،أو مماثلا  له 

ل  مخالف ا   الأمر  فإن كان  ا أن يصحَّ اجتماع    ، للأمر الأوَّ ل، ه مع  فقد اقتضى شيئ ا آخر لا محالة، فإمَّ أو    الأوَّ

ل.   لا يصحَّ اجتماعه مع الأوَّ

ل  ل  ، كان له فعلهما مع ا  ،فإن صحَّ الاجتماع مع الأوَّ فعلا  فلا بدَّ أن ي    ،أو متفرقين، وإن لم يصحَّ فعله مع الأوَّ

 ن. ي متفرقَ 

ل ا أن يكون ذلك    :فلا يخلو   ، وإن تناول الأمر الثاني مثل ما تناوله الأوَّ بأن    ، به يصحُّ التزايد فيه  المأمورإمَّ

ة ،يكون الفعل قابلا  للامتداد   ، أو لا يصحّ. والضعف ،والشدِّّ

ا أن يكون الأمر الثاني   ؛ فإنْ صحَّ  ل، أو يكون معطوف ا عليه. غ فإمَّ  ير معطوفٍ على الأوَّ

ل، إلاَّ أن تمنع العادة من ذلكفإن لم يكن معطوف ا عليه فهو يفيد غير   مثل قول السيد لعبده:    ما يفيده الأوَّ

،  ى الأصليفهي قرينةٌ صارفةٌ عن المقتضَ   ،لا تأسيسٌ   ،اسقني ماء  اسقني ماء  فإنَّ العادة هنا جرت أنَّه تأكيدٌ 

ل، إلاَّ أن تقوم قرينةٌ على أنَّ المراد التأكيد.  وإن لم يكن معطوف ا عليه أفاد غير ما أفاد الأوَّ
191 

 والسبب في هذا التفصيل هو: 

ل، فلا يجب بالأمر الثاني ل قد وجب بالأمر الأوَّ وإلاَّ لزم تحصيل    ؛أنَّ الأمر يقتضي الوجوب، والفعل الأوَّ

وهذا ما أفاده الأمر    ،ما أفاد معن ى جديد ا  :الحاصل، فلا بدَّ من صرفه إلى معنى مفيد، وأولى المعاني المفيدة 

  أو عاديٌ   ، أو لغويٌ   ،فإذن أفاد وجوب ا جديد ا، إلاَّ أن يمنع مانعٌ عقليٌ   ،ته طلب الفعلحقيقته وماهيَّ إذ    ؛ الثاني

 ته وحقيقته. من حمل اللفظ على ماهيَّ 

 وبعبارةٍ أخرى:  

 
الدين    191 الأنصاري،  2/152،  المحصولالرازي،  فخر  زكريا  الوصول؛  اللكنوي،  1/375  ،غاية  الرحموت؛  ، فواتح 
 . 1/84 ،النقود والردود؛ البابرتي، 1/689



84 
 

ه الوجوب  أثر    : ما لم يمنع مانعٌ من ذلك، وهاهنا الأمر الجديد   ، هيَّة متى تحقَّقت لابدَّ أن تتحقَّق آثارهالماا

 ذلك.  مانعٌ منمالم يمنع  ، ا بهالجديد، فحكمنَ

 التعقيب: -

ما لم    أحكامها   ت وجد   ... وهي التي متى وجدت   ، هيَّة المطلقةلما الذي يظهر من ملاحظة قاعدة ا

  الجديد مفيدٌ الوجوب إلاَّ أن تدلَّ قرينةٌ صارفةٌ فتقيِّّد الكلام   الأمرَ بـأنَّ  ، أنَّ قول القائلين  يمنع من ذلك مانعٌ 

إلاَّ أن تدل قرينةٌ، فتخرج الحقيقة    ، قويٌ ومسدَّد؛ وذلك لأنَّهم لاحظوا أنَّ حقيقة الأمر تفيد الوجوب مطلق ا

ا وضعت له، و فالأصل أن تجري الحقيقة على مقتضاها، ولهذا الأمر كان قول    ،لم يكن هناك قرينةٌ   لماعمَّ

 . القائلين بالترجيح أقوى وأصحَّ 

ا     ، هيَّة في الترجيحلماأنَّ الأئمة كانوا ينظرون إلى هذه المباحث من خلال منظار مباحث ا  يلاحظوهنا أيض 

 . والتأمل في فهم هذه المسائل

 ؟ مفهومًا معلومًا به   المأمور هل من شرط الأمر كون   المطلب الثاني عشر:

 : التمهيد-

ألصق بعلم الكلام    أوردها الأئمة  في كتب الأصول والكلام، وهي   ،المسألة كلاميَّةٌ أصوليَّة هذه  

الأصول بعلم  كون    ؛ منها  جواز  عن  البحث  لأنَّ  مطاق ا  المأموروذلك  الدليل   ،به  عن  بحث ا  ليس  لا    ، أو 

كانت لصيقة  بمسائل الأمر    لماكما هو مقتضى البحث الأصولي، ولكنَّ هذه المسألة    ،وعوارض الدليل

وربط    ،أوردها الأصوليون في كتبهم من باب تكميل النظر في هذه الأبواب   ،التي يبحثها الأصولي  النهي و

 : جذور المسائل بفروعها، وحاصل هذه المسألة هو

ا للمكلَّف  المأمورهل من شرطه أن يكون    :ب توجيهه إلى المخاطَ   أنَّ الأمر حتَّى يصحَّ    أو لا   ،به مقدور 

 ؟ يشترط ذلك

مة عن معنى التكليف:   يقدَّم الكلامولابدَّ قبل الخوض في هذه المسألة أن   بمقدِّّ

 . من يعقل هذا الخطاب موجهٌ إلى  لفةٌ التكليف: هو خطابٌ بطلب ما فيه ك  -1

 .طلبٍ -4  .منه  مطلوبٍ  -3  .مطلوبٍ -2 . طالبٍ -1وهذا الطلب حتَّى يتحقَّق لابدَّ له من: 

ا الطالب: فهو من قام بنفسه الطلب   وهو المكلِّّف.  ،أمَّ

للمخاطِّ  ا معقولا   ر  المطلوب: فلابدَّ أن يكون متصوَّ ا  التكليف خطابٌ وأمَّ أنَّ    ، ب حتى يصحَّ طلبه، وذلك 

ا لا يصل    يبقى الخطاب خطاب ا وإلاَّ لا    ؛ والخطاب لابدَّ أن يكون معقولا   ا، وإن لم يكن خطاب ا مفهوم  مفهوم 

 . وإذا لم يصل المعنى إلى المكلَّف لم يفهم الطلب، وبالتالي لم تحصل عمليَّة التكليف  ،المعنى إلى المكلَّف



85 
 

ا المطلوب منه: فهو المخاطَ   المريد  إن شاء تحقيقه.  ،الفاهم له  ،المتعقِّّل له ،ب بالخطاب أمَّ

ك كان تكليف ا ب للم خاطَب: تحرَّ فإنَّ هذا   توغوغ ، ولو قال له: لأنَّ المطلوب معقولٌ مفهومٌ  ؛ فإن قال المخاطِّ

 . مهملٌ لا معنى له لفظٌ  التوغوغإذ  ؛عقللأنَّه طلب ما لا ي    ؛لا يكون خطاب ا

ن ي   : فحاصل التكليف ب  ، مفهَ فهم فيما ي  م مع من يَ فهِّ أنَّه كلامٌ صدر ممَّ  192. وكان المخاطَب دون المخاطِّ

ق بين: و  بهذا التحرير نستطيع أن نفرِّّ

ا من المخاطَ -1  تحصليه.  ويستطيع     له،لكنّه مفهومٌ  ،ب طلب ما ليس مقدور 

ا من المخاطَ   -2  . لكنَّه مفهومٌ  ،ولا يستطيع تحصيله  ،ب طلب ما ليس مقدور 

 .  له ولا مفهومٍ   ،ولا يستطيع تحصيله ،ب طلب ما ليس بمقدورٍ من المخاطَ -3

ة على حصوله، وصحته، وهو بدهيٌّ  ل: قد أجمعت الأمَّ إذ لا معنى للانتظام في الإسلام إلاَّ قبول    ؛فالأوَّ

ا ناهي ا.   ،هذه التكاليف  والتسليم بأنَّ هناك رب ا آمر 

تريديَّة  لما أو لا يصح، فذهب الأشاعرة  من أهل السنَّة إلى جوازه، ومنعه ا  ، والثاني: محلُّ اختلافٍ هل يصحُّ 

   193. والمعتزلة  ،من أهلِّّ السنَّة

على كون    _وبيانه  ذكره  سلفكما  _وذلك لأنَّ التكليف متوقفٌ  ؛  الفرق  والثالث: فقد منعه المحقِّّقون من كلِّّ 

ا للكلامالمخاطَ  ب متعقلا   ، ب فاهم   . ، وهذا غير متحققٍّ في القسم الثالث يكلِّّف به لما وكون المخاطِّ

 ولهذا رتَّب الأصوليون على هذه المسألة امتناع تكليف: 

 . البهائم-

 .الجمادات -

 . كالمجنون والسكران  ،من لا عقل له-

 194المعدوم حال عدمه. -

 التعقيب: -

 
 . 1/321  ،الاقتصاد في الاعتقاد؛ الغزالي،  1/183، المستصفىالغزالي،  192
د بن أبي الطيِّّب  2/218،  المحصولالرازي،  فخر الدين  ؛  1/321،  الاقتصاد في الاعتقادالغزالي،    193 ؛ نور الدين، محمَّ

د باقر أحمد عز الدين ويس تريديَّةلماشرح قصيدة السبكي النونيَّة في بيان الاختلاف بين الأشعريَّة واالشيرازي،   ، ت: محمَّ
 . 346/ 1 ،ميزان الأصول؛ السمرقندي،  1/317  ،م(2023هـ/1444)دمشق: دار التقوى، 

 . 1/255، المحصولالرازي، فخر الدين ؛ 1/166، المستصفى؛ الغزالي، 1/105، اللمعأبو إسحاق الشيرازي،  194



86 
 

ح الأصولي ا    ، ومن لا يفهم الخطاب   ،والجمادات   ،تكليف البهائمة  عدم  ن من الفرق عامَّ و قد رجَّ إمَّ

 منعه من الفهم، أو لكونه فاقد ا لآلة الفهم.  بينه وبين الخطاب   أو حال حائلٌ  ،لكونه غير موجودٍ 

فلابدَّ له من    ، أنَّهم لاحظوا حقيقة التكليف، وذلك أنَّ التكليف خطابٌ   ؛ والذي دعا هؤلاء الأئمة لهذا القول

بٍ يعقل ومخاطَب يفهم.   مخاطِّ

ب    ،لعقَ أو كان المخاطَب به لا ي    ،ولاشكَّ أن من كان لا يعقل لن يتحقَّق في حقِّّه    ؛لا يفهمأو كان المخاطِّ

ب   ،المخاطَب   :إلاَّ بثبوت أطرافها   لا تحقَّق لها  ؛فماهيَّة التكليف من حيث هي هي  ،مفهوم التكليف   ، والمخاطِّ

 ولهذا نفوا حصول التكليف في حقِّّ هؤلاء.   ،والتعقُّل  ،وهذا لا يتحقَّق إلاَّ بالفهم

ا يظهر أثر مبحث ا   هيَّة في أنظار هؤلاء الأصوليين؛ وذلك أنَّ معنى ماهيَّة التكليف كما أسلف لماوهنا أيض 

ب   ذكره   ، وخطاب فيه طلب، وحيث انتفى أحدُّ هذه الأركان  ،ومخاطَب   ، متوقفٌ في حصوله على مخاطِّ

 . انتفى معنى التكليف وحقيقته 

 . النهيمسائل   المبحث الثاني: 

ل: ا  وأهميته للنَّظر الأصولي   النهيفي بيان معنى  لمطلب الأوَّ

 لغة :  النهي

 . ضدُّ الأمر، يقال: نهاه ينهاه نهي ا 

ا: قول القائل لغيره على سبيل   195أو العلو لا تفعل.  ،الاستعلاءواصطلاح 

ف الأمر ووبين المعنى الاصطلاحي والمعنى اللغوي تقاربٌ شديدٌ  ،  النهي، وذلك أنَّ الأصولي حينما يعرِّّ

إذ النصُّ الشرعي حينما يأتي بطلب أمرٍ ما، فإنَّما يأتي    ؛عند أهل الخطاب من العرب   يعرفه كما هو إنَّما  ف

ولغتهم، وإنَّما فعل الأصولي    ،مأخوذٌ حدُّه من العرب   النهيبه على طريق أهل العربية، ولهذا أصل الأمر و

اللغة العربيَّة أساس ا من    كانت وضبطها، ولهذا    ،والتنقيب عن معانيها  ،وتدقيقها  ،تنقيح هذه المباحث اللغوية

 196.استمداد ا ثلاث أساساتٍ اعتمد علم الأصول عليها

داخلٌ تحت البحث الأصولي المتعلِّّق بالدليل الشرعي، ولهذا    ،النهيهذا القسم من أقسام الخطاب وهو  و

 ء بالبحث عنه بعد البحث عن الأمر. لماجرت عادة الع

 
د الحلبي،  1/428، نهاية الوصولابن الساعاتي،  195 د بن محمَّ التقرير والتحبير على التحرير في  ؛ ابن أمير حاج، محمَّ

د عمر )بيروت: دار الكتب العلميَّة، ت: عبد، أصول الفقه  . 90/ 1  ،م(1919ه/ 1419 الله محمود محمَّ
 . 1/24، نهاية الوصولابن الساعاتي،  196



87 
 

طلبٌ كما أنَّ الأمر طلبٌ فما يجري    النهي هي في أغلبها موافقةٌ لمباحث الأمر؛ وذلك لأنَّ    النهي ومباحث  

ا    النهي، إلاَّ ما اقتضت فيه حقيقة  النهيمن أحكام الطلب المتعلِّّقة بالأمر، فإنَّها كذلك تجري في حقِّّ   حكم 

ألاَّ يذكروا إلاَّ المسائل    النهييخالف ما اقتضته حقيقة الأمر، ولهذا جرت عادة الأصوليين حين ولوجهم باب  

 تقتضيه ماهيَّة الأمر.  لما شيئ ا مخالف ا  النهي التي تقتضي فيه ماهيَّة 

، فإنَّا نراهم كذلك قد صنعوا مثله حين الكلام على  النهيوهذا الصنيع كما أجراه الأصوليون بين الأمر و

وهما باب كتاب الله تعالى القرآن، وباب السنة النبويَّة الشريفة،    ،وأصلين من أصول الأحكام الشرعيَّة  ، بابين

حيث إنَّهم ذكروا في أوائل حديثهم عن باب السنَّة أنَّ هذا الباب يجري فيه ما يجري في كتاب الله من حيث  

ون هذا الباب أي  وهكذا، إلاَّ أنَّهم سيخصُّ   ا،وخفي    ا،وفيه ظاهر    اومشترك    ،لا  وفيه مؤوّ   ،اوخاصّ   ،اإنَّ فيه عامّ 

ا تختص به   197. ةوحال الروا ، والرواية  ،وهو الإسناد  السنَّة  باب السنَّة بالبحث عمَّ

 الترك على وجه التكرار أو لا؟  النهيهل يقتضي    المطلب الثاني:

 : التمهيد-

 198. والحرمة  ، الترك النهيمقتضى  اتفق جمهور الأصوليين على أنَّ 

 أو لا؟  ،هل يقتضي الحرمة على وجه التكرار  قرينةٍ  عن أيّ  المطلق  النهيلكن بعد ذلك اختلفوا في أنَّ  

أنَّ  ف إلى  الأصوليين  بعض  التكرار   النهي ذهب  فيهما  ،يحتمل  مطلق ا  فيكون  الواحدة،  ة  ومشترك ا    ،والمرَّ

 199بينهما. 

 . والفور أي: عدم جواز التأخيروذهب الجمهور إلى أنَّه للتكرار أي: الاستمرار،  

ر التكرار   ة ،لا معنى لتكرار الامتثال للنهي إلاَّ دوام الانكفاف، لا الكف    بالاستمرار؛ لأنهوإنَّما فسِّّ ثمَّ    مرَّ

، ثمَّ  ة  أخرى وهكذا دواليك ترك الكفِّّ  200. الكفُّ مرَّ

 أدلَّة الفريقين: -

ة الجمهور  : حجَّ

على دوام    النهيوأوقاتهم متفقون على الاستدلال ب  ،اختلاف أماكنهمء الأمصار مع  لماأنَّ ع -1

 الانتهاء دون نكير. 

 
 . 394/ 1و 1/316، نهاية الوصولابن الساعاتي،  197
الرازي،  2/99،  المستصفىالغزالي،    198 السمعاني،  281/ 2  ،المحصول؛  الأدلَّة؛  ؛ زكريا الأنصاري، 1/232  ،قواطع 

 . 12/239 ،قواطع الأدلَّة، السمعاني؛ 1/377 ،غاية الوصول
 . 2/97 ،النقود والردود؛ البابرتي، 1/375، تيسير التحرير؛ أمير بادشاه، 2/282، المحصولالرازي،  فخر الدين  199
 . 1/436 ،نهاية الوصولابن الساعاتي،  200



88 
 

المنهي عنه، فإنَّ   النهي أنَّ   -2 إلى طلب الكفِّّ عن حقيقة  قولي: )لا تضرب( لا    معنى   متوجهٌ 

 يتحقَّق منك ماهيَّة الضرب، وهذا إنَّما يصدق إذا انكفَّ عنه مطلق ا، ولم يتصف به في وقتٍ ما. 

ل وهم قلَّةٌ المذهب وقد ذهب أرباب   إلى ذلك بسبب:  الأوَّ

ة  ،قد يراد منه التكرار  النهي  أنَّ -1 بشهادة أنَّه يصحُّ أن    ؛فيكون مشترك ا في المطلق   ، وقد يراد منه المرَّ

 201. وغد ا كلْ  ، ويصحُّ أن يقال: لا تأكل اللحم اليوم  ،يقال: لا تأكل السمك أبد ا

 المناقشة بين الطرفين: -

 من وجهين:  والانفراد  ،القائلين بأنَّ الأمر يحتمل التكرار أجاب الجمهور عن استدلال 

ل  : الأوَّ

 . محلُّ اتفاقٍ   هو   ؛ إذ المقيَّد  النهيلا في  ،النهي في مطلق  كلامنا  أن َّ 

 والثاني:  

هيَّة مطلق ا؛  لماطلب الكفِّّ عن الفعل أي عدم إدخاله في الوجود، وذا لا يتحقَّق إلاَّ إذا لم تتحقَّق ا  النهي   أنَّ 

 202إذ لو تحققت مرة  لزم وجود المنهي عنه. 

 : التعقيب-

البحث قول   والتكرار  النهي بأنَّ    ؛ جمهور الأصوليينيرجح عند  الدوام  أنَّ    ؛ يقتضي  لملاحظتهم 

في الخارج؛ إذ لو وجد فردٌ من أفراد    المنهي عنه  فعلٍ يحقِّّق ماهيَّة الفعل   أيّ   تقتضي الكفَّ عن  النهي حقيقة  

 . هيَّة بشرطٍ لماكما مرَّ في مبحث ا ، لوجد المنهي عنه ضمنه ؛المنهي عنه

هيَّة وأحكامها،  لما معنى ا  :قد لاحظوا في ترجيحهم المذهب المختار وكذلك في هذا المقام نرى أنَّ الأصوليين  

ا في أنظار المتكلمين  ونتائج أفكارهم.  ، ولهذا نرى أنَّ هذا المبحث قد أخذ حيز 

 تنبيه: -

  يقتضي   بل  التكرار،ولا التراخي، ولا يقتضي    ،مرَّ معنا في مبحث مطلق الأمر أنَّه لا يقتضي الفور

ةفوجبت  ، هيَّةلما مطلق تحقُّق ا ولا التكرار   ، ذلك فقد قال القائلون بأنَّه لا يقتضي الفور ، ومع ضرورة    المرَّ

، كما أنَّ  هيَّةلماعن مطلق ا  مع أنَّه نهيٌ   النهي في مبحث    والفور   ،في مبحث الأمر، أنَّه يقتضي التكرار

 ؟ هيَّةلماالأمر طلبٌ لمطلق ا

 
،  الحاصل من المحصول؛ تاج الدين، أبو عبد الله محمد بن الحسين الأرموي،  282/ 2،  المحصولالرازي،  فخر الدين    201

 . 1/448  ،(1994هـ/1415ت: عبد السلام محمود أبو ناجي )بنغازي: منشورات جامعية قاريونس، 
 . 2/239 ،الإحكام؛ الآمدي،  1/496 ،جمع الجوامع ححاشية على شرالعطار،  202



89 
 

مة ت علَم من مجمل الكلام السابق وهو:  لكلام عن هذا السؤاللابدَّ ل  وهنا  من مقدِّّ

كان الأمر    لما فردٍ واحدٍ، ومن هنا    هيَّة لا تنتفي إلاَّ بانتفاء جميع الأفراد، ويكفي في تحقُّقها وجود  لماأنَّ ا 

يقتضي  لا  فقالوا في ذلك الباب: الأمر    ، الواحد هيَّة يكفي في تحقُّقها الفرد  لمافإنَّ ا  ؛ هيَّةلماطلب تحقيق ا

ة ولا يقتضي التكرار ة أتت من ضرورة التحقُّقالمرَّ  . ، ولكنَّ المرَّ

ا  بخلاف الفور أي    النهيولهذا كان    ؛الانتفاء لابدَّ له من عدم وجود أي فردٍ   فإنَّ   ،هيَّةلماانتفاء  يقتضي 

، وأيض ا التكرار أي  النهييلزم بطلان    النهي لأنَّ المنهي عنه لو تحقَّق فردٌ من أفراده بعد ورود  ؛  المباشرة

ا أن  لو وجدت في زمانٍ لما الدوام؛ لأجلِّّ  بين الأمر    النهيلكان    ؛ هيَّة  الحكم  اختلف  ولهذا الأمر  ؛  باطلا 

 . النهي و

 مسألة أنَّ الأمر هل يقتضي التكرار أو لا؟ وإليه يشير كلام إمام الحرمين الذي مرَّ ذكره سابق ا في 

 ء هي: لماوعبارات الع  ،من هذا الكلام ننتبه إلى نتيجةٍ متعلِّّقةٍ بأبواب العلم

  ، ء قد يطلقون حيث يريدون التقييد، وقد يقيدون حيث المراد الإطلاق، والداخل في سياق كلامهملماالع  أنَّ 

فينظر    ،وسباقها الذي أنتجها  ،تهم، يعلم ذلك، بخلاف الذي يأتي إلى المسألة منفردة  عن سياقهاومبادئ أدلَّ 

،  إليها نظرة   ، دون فهم ارتباط هذا الجزء بالكلِّّ ا هو بمعزلٍ عن    جزئيَّة  ملاحظ ا جزء  من الكلِّّ فيبني حكم 

 وذلك لأنَّه لم يلاحظ ارتباط هذا الجزء بمنظومة كاملةٍ.  ؛الواقع

المناقشات الفقهيَّة لبعض أحكام الشرع الشريف، فمثلا  حينما ننظر إلى مسألةٍ  ومثل هذا يجري اليوم في  

ا أن ننظر إليها نظرة  منفصلة     ،هي مسألة الميراث  وأنَّ الذكر يأخذ مثل حظِّّ الأنثيين، فنحن بين خيارين إمَّ

ا أن نأخذها في حيزها الطبيعي    ،والأحكام الباقية السابقة  ، عن المنظومة القيميَّة واللاحقة لهذا الباب، وإمَّ

 وأحكامٍ.  ، بين مجموعة قيمٍ 

ومن سينظر  ،  والشكل  ، وتفريقٌ على أساس المظهر  ،فمن سينظر بالنظرة الجزئيَّة سيقول: هذا ظلمٌ للمرأة

،  شيءٌ   اوأنَّ المرأة ليس مطلوب ا منه  ،ويعلم أنَّ الذكر مطلوبٌ منه الإنفاق على المرأة  ،إلى الصورة الكاملة

ا من ا وتفضلٌ في حقها،    ،ل إكرامٌ لماسيعلم أنَّ هذا ا ،ل لا حقَّ لأحدٍ عليها فيهلماومع ذلك فقد أخذت مقدار 

 203. من قبله  المأخوذ ل الموروث لماليَّة في الحقٍّ الذكر تجاها في المامع بقاء الواجبات ا

 : النهيالمطلوب ب المطلب الثالث:

 : التمهيد-

 
؛ الجابري، محمد عابد الجابري، تجديد المنهج في تقويم التراثينظر في هذا المبحث: أبو المنطق، طه عبد الرحمن،  203

 .م(2002هـ/1423تكوين العقل العربي )بيروت: مركز دراسات الوحدة العربية، 



90 
 

ألا يفعل المنهيَّ    هل هو فعل ضدِّّ المنهي عنه، أو هو نفس    النهي المطلوب ب اختلف الأصوليون في  

 الترك؟  أي عمل   عنه 

ومكلَّف ا به، ولابدَّ أن يكون المكلَّف به    ، ومكلَّف ا  ،أنَّ الطلب تكليفٌ، وهو يقتضي مكلِّّف ا  في البحث قد سبق  

ا للمخاطَب.   مفهوم 

 أدلَّة الفريقين: -

حالمذهب  وبيانِّ   ،مع بيان صحة كلٍ  ، كلام كلا الفريقين يساق   ما سبقبناء  على   : المرجَّ

 : أنَّ ب ـ هو طلب فعل الكفِّّ   النهيالقائلون بأنَّ احتجَّ 

ليس    ئ ا تكليفٌ، والتكليف لابدَّ أن يكون وارد  على ما يقدر عليه المخاطَب، والعدم أي ألاَّ يفعل شي  النهي -1

؟، فيكون المراد طلب  الكفِّّ فكيف   ، محضٌ شيءَ  لا  لأنَّ القدرة شأنها التأثير، والعدم    ؛بمقدورٍ   . يقبل التأثر 

 ففيه ملاحظة توجيه النفس.  ،أنَّ الكفَّ أمرٌ وجودي؛ لأنَّ الكفَّ هو القصد إلى عدم الفعل أي الامتناع-2

 واحتجَّ القائلون بأنَّ التكليف واردٌ على العدم الأصلي: 

فعلا     فعل  دح أنَّه فعل ضدَّ الزنى أي لماا  من غير أن يخطر ببال   ا؛أنَّ من لم يزنِّ يمدح على عدم الزن-1

 وجودي ا. 

 يتحقَّق بألاَّ يفعل المنهي عنه، وعدم الفعل عدمٌ.   النهي أنَّ -2

 المناقشة بين الطرفين: -

ل بـ:  أصحاب قد أجاب   المذهب الأوَّ

أنَّ الإنسان لا يمدح على شيءٍ لا يكون بمقدوره، والعدم الأصلي لا يكون بمقدور المكلَّف، ولكن مورد  -1

 . المدح الكفُّ والامتناع، وهذا الكفُّ والامتناع كما مرَّ شيءٌ وجوديٌ 

هٌ إلى الامتثال، والامتثال فيه معنى القصد،  الزنا ممدوحٌ، بل المدح متوجِّّ ولا نسلِّّم أنَّه حينما لا يفعل  -2

ومن لم يخطر بباله ذلك، كيف يكون قاصد ا، نعم لا يأثم، لأنَّ الإثم مرتبطٌ بالفعل، ومتى عدم الفعل عدم  

ا لا   ا لا يأثم، لكنَّه أيض  الإثم ، ولكن عدم الإثم لا يقتضي المدح؛ إذ هو أعمُّ، ألاَّ يرى أنَّ من فعل شيئ ا مباح 

 204. دح، فإذن عدم الإثم لا يقتضي المدحيم

 التعقيب: -

 
 . 2/304 ،المحصولالرازي،  فخر الدين  204



91 
 

الملاحظ من أنَّ النقاش الحاصل بين الأصوليين في هذه المسألة، مبنيٌ على في أساسه على فهم  

، والكفُّ فعلٌ من أفعال النفس؛ وهو وجودي، وليس مجرد    لمامعنى الطلب؛ إذ   ر أنَّ النهي طلب  الكفِّّ تقرَّ

عدم الحصول؛ ذلك أنَّ مطلق العدم لا يكلَّف به؛ إذ مدار أحكام الشرع على أفعال المكلفين، ولا شيء من  

 العدم بفعلٍ من أفعال المكلَّف. 

ر  ، وهو عملٌ من أعمال النفس؛ ولهذا    النهي أكثرهم أنَّ المطلوب ب   عند   تقرَّ د عدم العمل، بلّ الكفُّ ليس مجرَّ

وأنَّه طلب إيقاعٍ، أو انكفافٍ، وأنَّ العدم لا يطلب، قالوا: بأنَّ    ،فإنَّ ملاحظة هذا الفريق لمفهوم التكليف

 أمرٌ وجودي لا معدوم.  النهي المطلوب ب

، لا عدم الفعل  . وتأسيس ا على ما سبق يرجح الرأي القائل بأنَّ المطلوب الكفُّ

 : الخاتمة

ة بفروعها بعلم أصول  العامّ وهو علاقة مباحث الأمور    ،في نهاية هذه الرسالة لابدَّ من بيان أنَّ هذا المبحث 

ا من هذا    علاقةٍ   الفقه ذو  أنِّّي تناولت جزء  واسعة، لا تقف عليها رسالةٌ فضلا  عن كتاب، ولكن بحسبي 

ةٍ لا صناعة  مه آخرون، والعلم صناعة أمَّ  . وأعمار، لا نتاج فردٍ   أجيال، وجهد فردٍ البحث عسى أن يتمِّّ

 النتائج:

 وليست علاقة فرعيَّة.  ،وعلم أصول الفقه علاقة أساسيَّة  ، العلاقة بين علم الكلام •

ات  ه بآليات نظر مختلفة من ضمنها الآليَّ ويتوجَّ   ، النظر الأصولي في مسائل أصول الفقه يتسدَّد  •

 الكلاميَّة. 

ا بمفهوم    ةٌ متأثر  ، ومقيَّدٍ   ،ومطلقٍ   ، ونهيٍ   ، وتوابعهما من أمر    ، العامّ و  ،الخاصّ مسائل   • ا واضح  تأثر 

 هيَّة الكلامي. لماا

 هيَّة. لما كان مسدَّد ا بالنظرة الكلاميَّة إلى ا  ؛ ومناقشة الأدلَّة لدى قسمٍ من الأصوليين  ،ترجيح المسائل •

•  

 التوصيات:

   الاهتمام بدراسة هذا الباب الواسع من الأبواب.  •

ا   • تناول هذا المبحث بالدراسة والبيان في أبواب علم الأصول الأخرى، كباب القياس، وخصوص 

  .  مبحث العلَّة، والتعليل، وتناوله في مسائل الإجماع، ومسائل الوضوح، والخفاء في النصِّّ

ا    ؛يفتحه هذا التبصُّر من جهات نظرٍ جديدةٍ إلى مسائل العلوم  لما  ؛الاهتمام بالعلاقات بين العلوم • ممَّ

 . بابٍ أوسعوالانتقال به إلى   ،يفتح باب ا لتطوير العلم



92 
 

كما حصل    ،وشاع  ، وعلمٍ آخر على ما اشتهر  ، عدم الاقتصار في دراسة علاقة بين علمٍ من العلوم •

في علم الكلام وأصول الفقه؛ إذ أغلب الدراسات تناولت العلاقة من حيث التقبيح والتحسين حتى  

 . يخيَّل للناظر أن ليس هناك علاقةٌ سوى هذه العلاقة

وعدم حصر الإنسان نفسه في    ،واتساع الآفاق في التحصيل  ،الاهتمام قدر الإمكان بالموسوعيَّة •

 بابٍ واحدٍ من أبواب العلم، فإنَّ هذا يؤدي إلى قصورٍ في نفس الباب. 

ا والصلاة والسلام على نبينا محمدٍ وعلى آله وصحبه أجمعين.  لا  وآخر   والحمد لله أوَّ

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



93 
 

 المراجع: 

د بن مكرم بن علي،   • . تحقيق: اللجنة العلمية دار الصادر. المجلد لسان العرب ابن منظور، محمَّ

 . م1993هـ/ 1414  . بيروت: دار الصادر،15

د مصري. المجلد  الكلياتأبو البقاء، أيوب بن موسى الحسيني.   • .  1. تحقيق: عدنان درويش، محمَّ

 . م2011ه/1431 مؤسسة الرسالة، بيروت: 

. بيروت: المركز الثقافي  1. المجلد  تجديد المنهج في تقويم التراثأبو المنطق، طه عبد الرحمن.   •

    . م1993هـ/ 1414  العربي،

الخادمي.   • بن مصطفى  د  محمَّ بن  د  محمَّ الخادمي،  والقواعد وجوامع  أبو سعيد  الحقائق  مجامع 

أصول   في  والفوائد  الفقهيَّة الروائق  والقواعد  مؤسسة    . الفقه  بيروت:  عزيزي.  خالد  تحقيق: 

    .م 2016  /ه ـ1437الرسالة، 

 . م 1972ه/ 1392. القاهرة: مجمع اللغة العربيَّة،  1. المجلد  المعجم الوسيطإبراهيم أنيس وآخرون.   •

د أمين الحنفي.  •  . دمشق: دار الفكر، بلا تاريخ. 2. المجلد  تيسير التحرير أميربادشاه، محمَّ

د بن محمود البابرتي.   • . تحقيق: ضيف  الردود والنقود شرح مختصر ابن الحاجبأكمل الدين، محمَّ

 م. 2005ه/ 1426. الرياض: مكتبة الرشد ناشرون، 2الله بن صالح بن عوون العمري. المجلد 

د.   • . تحقيق: عبد الرزاق العفيفي. الرياض: دار  الإحكام في أصول الأحكامالآمدي، عليّ بن محمَّ

 م. 2003ه/ 1424الصميعي،  

. بيروت:  سؤال المنهج في أفق التأسيس لأنموذج فكري جديدأبو المنطق، طه عبد الرحمن،   •

 . م2015ه/ 1436  المؤسسة العربية للطباعة والنشر والإبداع، 

  . بيروت: المركز الثقافي العربي، تجديد المنهج في تقويم التراثأبو المنطق، طه عبد الرحمن،   •

 م. 1993ه/ 1414

د العطار.   • . بيروت: دار  1. المجلد حاشية على شرح جمع الجوامع أبو السعادات، حسن بن محمَّ

 الكتب العلمية، بلا تاريخ 

. تحقيق: سعد بن غرير  نهاية الوصول إلى علم الأصول ابن الساعاتي، أحمد بن علي ابن تغلب.   •

مة: جامعة أم القرى،  1بن مهدي السلمي. المجلد   م. 1997ه/ 1418. مكَّة المكرَّ

 م. 2019ه/ 1441. القاهرة: الرواق الأزهري، ة العامّ مدخل إلى الأمور الشاذلي، أحمد الشاذلي.   •

الحسن  • بن  الحسين بن عبد الله  والتنبيهات.  بن سينا   أبو علي،  دنيا.  : سليمان  حقيقت  .الإشارات 

   ..  القاهرة: دار المعارف، بلا تاريخ 1المجلد 



94 
 

مة:  1. تحقيق: شامل شاهين. مجلد منار الأنوار أبو البركات، عبد الله أحمد النسفي.   • . مكَّة المكرَّ

 م.  2008ه/1429 ة للتوجيه والإرشاد،العامّ الإدارة 

د بن أحمد السمرقندي.   • . تحقيق:  ميزان الأصول في نتائج العقول في أصول الفقهأبو بكر، محمَّ

مة: جامعة أم القرى،2عبد الملك السعدي. المجلد   م. 1984ه/ 1404  . مكَّة المكرَّ

الشيرازي.   • علي  بن  إبراهيم  إسحاق،  الفقه أبو  أصول  في  الخطيب.  اللمع  القادر  عبد  تحقيق:   .

 م. 2013ه/1434ة،  الخاصّ . البحرين: مكتبة نظام يعقوبي 1المجلد 

د السمعاني.   • . تحقيق: صالح سهيل علي  قواطع الأدلَّة في أصول الفقهأبو المظفر، منصور بن محمَّ

 م. 2011ه/ 1431. عمان: دار الفاروق،  2جمودة. المجلَّد 

الجويني.   • عبد الله  بن  الملك  عبد  الحرمين،  الفقه إمام  أصول  في  العظيم  البرهان  عبد  تحقيق:   .

 م. 1979ه/ 1399. قطر: دار الأوقاف القطريَّة، 1المجلد  0الديب 

. تحقيق: عبد السلام  الحاصل من المحصولتاج الدين، أبو عبد الله محمد بن الحسين الأرموي.   •

 م. 1994ه/1415. بنغازي: منشورات جامعة قاريونس،  2محمود أبو ناجي. المجلد 

د بن محمود.   • . تحقيق: ترحيب بن ربيعان  الردود والنقود شرح مختصر ابن الحاجبالبابرتي، محمَّ

 م.  2005ه/ 1436 . الرياض: مكتبة الرشد،2الدوسري. المجلد 

  . دمشق: دار الفكر، 2. المجلد حاشية البناني على جمع الجوامعالبناني، محمد بن الحسن البناني.   •

 م.  1982ه/ 1402

. تحقيق: أحمد جمال الزمزمي،  الإبهاج في شرح المنهاج تاج الدين، عبد الوهاب بن علي السبكي.   •

  . دبي: دار البحوث للدراسات الإسلاميَّة وإحياء التراث،7نور الدين عبد الجبار صغيري. المجلد  

 م.  2004ه/ 1424

. تحقيق:  رفع الحاجب عن مختصر ابن الحاجبتاج الدين السبكي، عبد الوهاب بن علي السبكي.   •

ض، عادل أحمد عبد الموجود. المجلد  د معوَّ  . الرياض: دار عالم الكتاب، بلا تاريخ. 2علي محمَّ

يعقوب.   • د بن  أبو طاهر محمَّ الدين  . تحقيق: مكتب تحقيق  القاموس المحيطالفيروزآبادي، مجد 

 م.  2005ه/ 1426. بيروت: مؤسسة الرسالة للطباعة والنشر،  1التراث في مؤسسة الرسالة. المجلد 

د بن علي الزين الشريف الجرجاني.   • . التحقيق: جماعة من  التعريفاتالسيد الشريف، علي بن محمَّ

 م.  1983ه/ 1403. بيروت: دار الكتب العلميَّة، 1ء. المجلد لماالع

النبي بن عبد الرسول الأحمد نكري.   • العالقاضي نكري، عبد  . تحقيق: حسن هاني  ءلمادستور 

 م. 2000ه/ 1421. بيروت: دار الكتب العلميَّة،  1فحص. المجلد 



95 
 

. التحقيق: عرفان بن سليم العشا.  معاني الحروف الرماني، علي بن عيسى أبو الحسن الرماني.   •

 م. 2004ه/1425  . بيروت: المكتبة العصريَّة،1المجلد 

. تحقيق: جماعة من المختصين.  تاج العروس من جواهر القاموسالزبيدي، مرتضى الزبيدي.   •

 م.  2001ه/1422  . الكويت: وزارة الإرشاد والانباء،10المجلد 

د بن أبي بكرٍ الرازي.   • د. المجلَّد مختار الصحاحزين الدين، محمَّ .  1. تحقيق: يوسف الشيخ محمَّ

 م.  1999ه/ 1420  بيروت: المكتبة العصريَّة،

. تحقيق: مصطفى بن حامد  غاية الوصول إلى شرح لب الأصول شيخ الإسلام، زكريا الأنصاري.   •

 م. 2017ه/ 1438  بن سميط. الكويت: دار الضياء،

د بن عمر الرازي.   • . تحقيق: طه جابر فيَّاض العلواني.  المحصول في علم الأصول فخر الدين، محمَّ

 بيروت: مؤسسة الرسالة، بلا تاريخ. 

د الغزالي.   • د بن محمَّ ة الإسلام، أبو حامد محمَّ د عدنان  الاقتصاد في الاعتقادحجَّ . تحقيق: أنس محمَّ

 م. 2021ه/ 1443الرياض: دار المنهاج،  . 1الشرفاوي. المجلد  

التفتازاني.   • بن عمر  مسعود  الدين،  النسفيَّة سعد  العقائد  الشرفاوي.  شرح  د  محمَّ أنس  تحقيق:   .

 م. 2020ه/1441 . دمشق: دار التقوى،1المجلد 

قراملكي.   • أحمد  الجديدقراملكي،  للكلام  المعرفيَّة  المجلد الهندسة  الهادي، 1.  دار  بيروت:   .  

 م. 2002ه/ 1423

د بن علي الجيلاني.   • . بيروت: مكتبة  1. المجلد علاقة علم أصول الفقه بعلم الكلامالجيلاني، محمَّ

 م. 2017ه/ 1438حسين العصريَّة للطباعة والنشر والتوزيع، 

.  1. المجلد تطور علم أصول الفقه وتجدُّده وتأثره بالمباحث الكلاميَّةبلاجي، عبد السلام بلاجي.   •

 م. 2010ه، 1430بيروت: دار ابن حزم،  

الغزالي.   • حامد  أبو  الإسلام،  ة  الفقه حجَّ أصول  في  د .  المستصفى  محمَّ الأشقر.    ت:  سليمان 

 م. 1997ه/ 1417 .بيروت: مؤسسة الرسالة،2المجلد 

. عمان:  1. تحقيق: عبد الحميد التركماني. المجلد شرح تهذيب المنطقاليزدي، ملا عبد الله اليزدي.   •

 م. 2018ه/ 1439  دار النور المبين،

د الجرجاني.   • .  5. تحقيق: محمود عمر الدمياطي. المجلد شرح المواقف السيد الشريف، عليّ بن محمَّ

 م.  1998ه/ 1419  بيروت: دار الكتب العلميَّة، 

.  5. تحقيق: صالح موسى شرف. المجلد شرح المقاصدسعد الدين، مسعود بن عمر التفتازاني.   •

 م.  1998ه/ 1419  بيروت: عالم الكتاب،



96 
 

. تحقيق: عصام السبوعي.  مغني الطلاب شرح متن إيساغوجي المغنيسي، محمود حسن المغنيسي.   •

 م.  2009ه/ 1430 . دمشق: دار البيروتي،1المجلد 

د الرازي.   • د بن محمَّ .  تحرير القواعد المنطقيَّة في شرح الرسالة الشمسيَّة قطب الدين الرازي، محمَّ

 م. 1965ه/ 1384تحقيق: محسن بيدارفر. قم: منشورات بيدار،  

 . الكويت: دار الضياء، 1تحقيق:   .المجلد  .تهذيب المنطق والكلامسعد الدين،مسعود بن عمر.   •

بكر.   • أبو  د  محمَّ زاده،  القوانينساجقلي  المجلد تقرير  المطبعة  1.  إسطنبول:  رة،  العامّ . 

 م. 1872ه/ 1289

.  تسديد القواعد في شرح تجريد العقائدشمس الدين، محمود بن عبد الرحمن بن أحمد الأصفهاني.   •

د يتيم. المجلد  د علي قوجا، صالح كون، محمَّ . إسطنبول: نشريات  3تحقيق: أشرف الطاش، محمَّ

 م. 2020ه/1441  وقف الديانة التركي،

. عمان: دار النور المبين،  1. المجلد كفاية الساعي في فهم مقولات السجاعيفودة، سعيد فودة.   •

 م. 2011ه/ 1432

د بن عبد الله بن بهادر.   • . تحقيق: عبد الله شرف  تشنيف المسامع بجمع الجوامع الزركشي، محمَّ

مة: دار طيبة الخضراء، 4الدين الداغستاني. المجلد   م. 2018ه/1439. مكَّة المكرَّ

التفتازاني.   • عمر  بن  مسعود  الدين،  التوضيح سعد  على  المجلد التلويح  الكتب  2.  دار  بيروت:   .

 العلميَّة، بلا تاريخ. 

الحصكفي الحصكفي،   • الدين  أصول   .علاء  على  الأنوار  تالمنار   إفاضة  بركات حقيق .  د  محمَّ  :  .

 م. 1992ه/ 1413. القاهرة: دار السلام،  1المجلد 

البخاري.   • العزيز  عبد  الدين،  الأسرار  علاء  البزدويكشف  أصول  المجلد شرح  إسطنبول:  4.   .

 م.  1893ه/ 1310معارف نظارات، 

د بن نظام الدين السهالوي الأنصاري.   • . تحقيق: إبراهيم  فواتح الرحموتاللكنوي، عبد العلي محمَّ

د رمضان. المجلد   م. 2002ه/1423 . بيروت: دار الكتب العلميَّة، 2محمَّ

. تحقيق: حاج أبو صلاح.  نور الأنوار شرح منار الأنوار ملا جيون، أحمد بن أبي سعيد بن عبد الله.   •

 ء، بلا تاريخ. لما. عمان: مركز أنوار الع1المجلد 

الشكور.  اللكنوي • عبد  بن  محب الله  الثبوت ،  المجلد مسلم  رمضان.  د  محمَّ إبراهيم  تحقيق:   .2  .

 م. 2002ه/ 1423  بيروت: دار الكتب العلميَّة، 

الشربيني.   • الرحمن  عبد  الإسلام،  الجوامعشيخ  جمع  على  الشربيني  الرحمن  عبد  .  تقريرات 

 . بيروت: دار الكتب العلميَّة، بلا تاريخ. 2المجلد 



97 
 

د بن أبي الطيِّّب الشيرازي.   • شرح قصيدة السبكي النونيَّة في بيان الاختلاف بين  نور الدين، محمَّ

د باقر أحمد عز الدين ويس. المجلد تريديَّة لماالأشعريَّة وا   . دمشق: دار التقوى، 1. تحقيق: محمَّ

 م.  2023ه/ 1444

  



98 
 

 

 السيرة الذاتية 

وهو    2022سنة   عة يلوا جام إلى كلية العلوم الإسلامية في، ودخل إسطنبولة الثانوية في راسالد أنهى 

 . دراسته هناكيتابع 

ÖZGEÇMİŞ 

Lise eğitimini İstanbul’da tamamladı. 2022 yılında Yalova Üniversitesinin Temel İslam 

Bilimleri bölümünün yüksek lisans programına katıldı ve eğitimi orada devam ediyor.   

  



 

 
 

T.C. 

YALOVA ÜNİVERSİTESİ 

LİSANSÜSTÜ EĞİTİM ENSTİTÜSÜ 

 

 

 

TEMEL İSLAM BİLİMLERİ ANABİLİM DALI 

TEMEL İSLAM BİLİMLERİ BİLİM DALI 

 

 

 

 

MAHİYET KONUSUNUN USUL-I FIKIH İLMİNE ETKİSİ: HÂS, ÂM KONULARI 

ÖZELİNDE 

 

 

 

 

 

 

 YÜKSEK LİSANS TEZİ  

 

 

NECDET HAC ALİ 

 

 

 

 

 

 

DANIŞMAN: DR. ÖĞR. ÜYESİ SOHAIB ABDULRAHEEM HAMEED HAMEED 

 

 

 

 

 

 

 

YALOVA 

ŞUBAT 2025 


