
 
 

                                      

T.C. 

İZMİR KÂTİP ÇELEBİ ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

FELSEFE ANA BİLİM DALI 

 

 

 

 

GERÇEKLİĞİN TEMSİLİNDEN GERÇEKLİĞİN 

YARATILMASINA: MİMESİS 

 

 

Yüksek Lisans Tezi 

 

 

 

Burcu ÇELİK 

 

 

 

 

 

İZMİR- 2025 



i 
 

T.C. 

İZMİR KÂTİP ÇELEBİ ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

FELSEFE ANA BİLİM DALI 

 

 

 

GERÇEKLİĞİN TEMSİLİNDEN GERÇEKLİĞİN 

YARATILMASINA: MİMESİS 

 

 

Yüksek Lisans Tezi 

 

 

 

Burcu ÇELİK 

 

 

Danışman: Prof. Dr. Özcan Yılmaz SÜTCÜ 

Jüri Üyesi: Prof. Dr. Berfin Kart TEPE 

Jüri Üyesi: Doç. Dr. Pakize Arıkan SANDIKCIOĞLU 

 

 

 

 

İZMİR- 2025 



ii 
 

YEMİN METNİ 

 

Yüksek Lisans Tezi olarak sunduğum “Gerçekliğin Temsilinden Gerçekliğin 

Yaratılmasına: Mimesis” adlı çalışmanın, tarafımdan, akademik kurallara ve etik 

değerlere uygun olarak yazıldığını ve yararlandığım eserlerin kaynakçada 

gösterilenlerden oluştuğunu, bunlara atıf yapılarak yararlanılmış olduğunu belirtir ve 

bunu onurumla doğrularım.  

 

 

 

08/04/2025 

Burcu ÇELİK  

 

 

   

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



iii 

 

ÖZET 

 

Yüksek Lisans Tezi 

GERÇEKLİĞİN TEMSİLİNDEN GERÇEKLİĞİN YARATILMASINA: 

MİMESİS 

Burcu ÇELİK 

İzmir Kâtip Çelebi Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Enstitüsü 

Felsefe Ana Bilim Dalı 

 

Estetik üzerine yapılan tartışmalarda mimesis kavramı önemli bir yer 

kaplamaktadır. Antik Yunan’dan itibaren kullanılan ve estetik konusunda kilit bir nokta 

olan bu kavram, tarih boyunca farklı uğraklarda şekillenmiştir. Antik Yunan’daki ilk 

uğrağında mimesis, basit bir taklit, haz veren bir temsil veya gerçekliğin yansıması 

anlamında kullanılmıştır. Orta Çağ’a gelindiğinde ise bu kavram, Platon’un taklit 

görüşüne sadık kalarak hakikati yansıtma anlamında kullanılmaya devam etmiş olsa 

da bu dönemde mimesis tanrısal ögelerin kopyasını yapma işlevine karşılık gelen bir 

anlamda kullanılmıştır. Mimesis’in bu tip kullanımı kavramın dar sınırlara sahip 

olduğunu gösterir. Ancak bu sınırlar Rönesans ve Aydınlanma Dönemi ile genişlemeye 

başlamıştır. Mimesis’i özgürleştiren bu dönemler hem kavramın serüveninde hem de 

ileride dönüşümü sağlayacak olan Lukács’ın da beslendiği noktalara sahip olduğundan 

dolayı önemlidir. Özellikle Aydınlanma Dönemi’nin insan merkezli bir anlayışı 

mimesis kavramının kullanımını etkilemiştir. Bu dönemde mimesis insanın algılarını 

ve insan aklını yansıtan ve doğanın basit bir taklidi olmanın ötesine geçmiştir.  

Ancak, Lukács, bu kavramın uğraklarını yetersiz bulmuş olacak ki onu farklı bir 

şekilde ele almış ve dönüşüme uğratma ihtiyacı duymuştur. Lukács’ın mimesis 

kavramında yarattığı dönüşüm, bu kavramın felsefe tarihinde kullanıldığı tüm 

anlamlarını analiz etmesi sonucunda gerçekleşmiştir. Bu nedenle, bu çalışmada 

Lukács’ın mimesis kuramını daha iyi açıklayabilmek için bu kavramın tarihsel 

serüvenini de konu alınmıştır. Lukács’ın mimesis kavramında yarattığı dönüşüm, 

özellikle onun Marksizm’i benimsemesiyle birlikte gerçekleşmiştir. Burjuvanın ele 



iv 

 

geçirdiği estetiği bireycilikten kurtarıp onun evrenselleştirilebilecek bir şey olduğunu 

iddia eden Lukács bunun yolunun mimesis kavramının yenilenmesinde görmüştür. 

Lukácscı anlamda mimesis, burjuva estetiğinin soyut ve bireyci olmasından dolayı 

ortaya çıkan yüzeyselliğini aşma ve tarihsel ve toplumsal diyalektiğin özünü 

yakalayabilme yetisine sahiptir. Mimesis’in sahip olduğu bu güç onun yeni bir dünya 

ortaya koyabileceğini ve böylelikle toplumsal bilinç ve dönüşüm yaratabileceğini 

gösterir. Bireye hakikati sunarak onu özgürleştirebilen Lukácscı anlamdaki mimesis, 

bu işlevlerle felsefe tarihinde devrimsel bir yer kaplar.  

 

Anahtar Kelimeler: mimesis, taklit, sanat, estetik, Marksist estetik, György 

Lukács 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



v 

 

ABSTRACT 

 

Master’s Thesis 

From The Representation Of Reality To The Creation Of Reality: Mimesis 

Burcu ÇELİK 

İzmir Kâtip Çelebi University  

Graduate School of Social Sciences  

Department of Philosophy 

 

In discussions on aesthetics, the concept of mimesis holds a significant place. 

Used since Ancient Greece, mimesis has been a key notion in aesthetic theory and has 

taken on various forms throughout history. In its initial phase in Ancient Greece, 

mimesis was understood as simple imitation, a pleasing representation, or a reflection 

of reality. By the Middle Ages, although the concept continued to be used in 

accordance with Plato’s view of imitation—reflecting truth—it also came to signify 

the act of replicating divine elements. This type of usage reveals the narrow boundaries 

within which mimesis was initially conceived. However, these boundaries began to 

expand with the Renaissance and the Enlightenment. These periods are important not 

only in the historical development of the concept but also as intellectual foundations 

that later influenced Lukács's transformation of mimesis. In particular, the human-

centered worldview of the Enlightenment significantly affected the use of the concept. 

During this era, mimesis moved beyond being a mere imitation of nature and came to 

reflect human perception and reason. 

Nonetheless, Lukács appears to have found the previous iterations of the concept 

insufficient, as he reinterpreted mimesis in a fundamentally different way, feeling the 

need to transform it. His transformation of the concept resulted from a thorough 

analysis of all the meanings mimesis had acquired throughout the history of 

philosophy. Therefore, this study also addresses the historical trajectory of mimesis in 

order to better explain Lukács's theory. Lukács’s reinterpretation of mimesis was 

particularly shaped by his adoption of Marxism. Arguing that aesthetics—captured by 

the bourgeoisie—should be liberated from individualism and redefined as something 



vi 

 

universal, Lukács saw the renewal of mimesis as a way to achieve this. In the Lukácsian 

sense, mimesis has the capacity to overcome the superficiality produced by the abstract 

and individualistic nature of bourgeois aesthetics and to grasp the essence of historical 

and social dialectics. This capacity suggests that mimesis has the power to envision a 

new world and, in doing so, to foster social consciousness and transformation. By 

presenting truth to the individual and thus enabling their liberation, mimesis in the 

Lukácsian sense occupies a revolutionary place in the history of philosophy. 

 

Keywords: mimesis, imitation, art, aesthetics, Marxist aesthetics, György 

Lukács 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



vii 

 

İÇİNDEKİLER 

 

YEMİN METNİ ......................................................................................................... ii 

ÖZET ...................................................................................................................... ....iii 

ABSTRACT ................................................................................................................ v 

İÇİNDEKİLER ........................................................................................................ vii 

ÖNSÖZ ....................................................................................................................... ix 

GİRİŞ .......................................................................................................................... 1 

BİRİNCİ BÖLÜM 

MİMESİS’İN TEMSİL SERÜVENİ ........................................................................ 4 

1.1. Antik Yunan Felsefesi’nde Mimesis .................................................................. 4 

1.1.1. Platon ...................................................................................................... 5 

1.1.2. Aristoteles ............................................................................................. 12 

1.1.3. Plotinos ................................................................................................. 21 

1.1.4. Orta Çağ Felsefe’sinde Mimesis’in Yeri .............................................. 24 

1.2. Aydınlanma Dönemi’nde Mimesis .................................................................. 32 

1.2.1. Mimesis’in İngiliz Empiristleri Uğrağı ................................................ 33 

1.2.2. Estetiğin Özerkleşmesi ve Mimesis ..................................................... 47 

1.2.3. Mimesis’in Post-Aydınlanma Uğrağı: Hegel ....................................... 53 

İKİNCİ BÖLÜM  

MİMESİS’İN MARKSİST UĞRAĞI: GYÖRGY LUKÁCS ............................... 59 

2.1. Lukács’ın Marksizm Öncesi Mimesis Anlayışı .............................................. 60 

2.1.1. İki Şehrin Hikayesi ............................................................................... 66 

2.1.2. Altyapı Üstyapı Diyalektiği ................................................................. 68 

2.1.3. Mimesis’in Dünya Yaratıcı Gücü ........................................................ 79 

2.2. Marksist Lukács’ın Mimesis Anlayışı ............................................................. 80 

2.2.1. Tarih ve Sınıf Bilinci: Sahte Bilince Karşı Sınıf Bilinci ...................... 81 

2.2.2. Estetik Evrensel İlke Talebi ................................................................. 86 



viii 

 

2.2.3. Gerçekliğin Bir Yaratımı Olarak Mimesis ........................................... 94 

2.2.4. Öznellik ve Nesnelliğin Kesişimi Olarak Dışlaşma ........................... 100 

2.2.5. Bağdaşık Ortam ve Katharsis ............................................................. 104 

2.2.6. Lukács’ın Mimetik Dönüşümüne Bazı Eleştiriler .............................. 108 

 

SONUÇ ..................................................................................................................... 113 

KAYNAKÇA........................................................................................................... 120 

 

 

 

 

 

 

 

 

           

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



ix 

 

ÖN SÖZ 

 

Bu çalışmanın hazırlanmasında beni destekleyen ve değerli bilgi ve 

tecrübeleriyle çalışmamın her aşamasında bana rehberlik eden değerli tez danışmanım 

Prof. Dr. Özcan Yılmaz SÜTCÜ’ye sabrı ve emekleri için en içten teşekkürlerimi 

sunarım. Ayrıca, bu zorlu süreçte her zaman yanımda olan ve bana olan inancıyla beni 

hep motive eden biricik yakınım Merve SİREK’e sabrı ve desteği için çok teşekkür 

ederim. Onun desteğiyle bu süreci tamamladım. Bu çalışmamı tüm kalbimle ona 

armağan ediyorum.  

 

 

Burcu ÇELİK 

İzmir-2025

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



1 
 

 

 

GİRİŞ 

 

Bu çalışma, yirminci yüzyılın en önemli estetikçilerinden biri olan György 

Lukács’ın, Antik Yunan’dan beri kullanılan ve birçok filozof tarafından sanatın özü 

olarak kabul edilen mimesis kavramında yarattığı dönüşümü ele almaktadır. Lukács ile 

mimesis, gerçekliği kopya düzeyinde yansıtma işlevine sahip bir şey olarak ele 

alınmaktan kurtarılmış, dünya yaratıcı, özgürleştirici ve yüzeysel olanın ötesine 

geçerek tarihsel ve toplumsal gerçekliği yaratan bir şey haline gelmiştir. Lukács’ın 

mimesis’te yarattığı bu dönüşüm yüzyıllardır sanatın özünün mimesis olduğunu kabul 

eden görüşün yenilenmesini sağlamış ve sanata gerçekliği pasif bir şekilde 

yansıtmaktan çok eleştirel ve devrimci bir şekilde aktif bir gerçeklik yaratma imkânı 

vermiştir. Tarihsel ve toplumsal diyalektiğin anlaşılmasını ve bu sürecin ortaya 

çıkardığı gerçekliğin yaratılmasını mümkün kılan bu mimesis anlayışı, tarih boyunca 

farklı dönemlerde farklı biçimlerde şekillenmiştir. Bu nedenle çalışma, mimesis 

kavramının Antik Yunan, Orta Çağ ve Aydınlanma Dönemi gibi belirli uğraklardaki 

dönüşümünü inceleyerek, Lukács’ın bu kavramda gördüğü potansiyeli ortaya koymayı 

amaçlamaktadır.  

Mimesis’in toplumu ve bireyi dönüştürme gücünü vurgulayan Lukács, sanatın, 

toplumsal bağlamı dikkate alarak gerçekliği eleştirel ve diyalektik bir şekilde 

yaratması gerektiğini savunur. Lukács’ı bu tezi ortaya atmaya teşvik eden şey devrimin 

gerçekleşmesini sağlamak için estetikten de yararlanmanın gerekliliğidir. Ona göre, bu 

durum sadece dönüştürülmüş bir mimesis ile yenilenen estetik yansıtma ile 

mümkündür.  

Araştırmanın Amacı 

“Gerçekliğin Temsilinden Gerçekliğin Yaratılmasına: Mimesis” başlıklı çalışma, 

estetiğin temel kavramlarından biri olan mimesis’in felsefe tarihindeki gelişimini ele 

alarak, Lukács’ın bu kavrama getirdiği dönüşümü ortaya koymayı amaçlamaktadır. 



2 
 

Önceki yaklaşımları aşan bu dönüşümün, estetik ve eleştirel kuram açısından hangi 

yeni olanakları mümkün kıldığını inceleyen bu çalışma, mimesis’in tarihsel serüvenini 

kapsamlı bir şekilde açığa çıkarmayı hedeflemektedir. 

Araştırmanın Hipotezi  

Çalışmanın hipotezi, Lukács’ın mimesis kavramını Marksist bir dönüşüme 

uğrattığı tezine dayanmaktadır. Lukács, mimesis’i Platon’un didaktik anlayışından, 

Aristoteles’in katharsis yaratan mimesis yorumundan ve ilerleyen yüzyılda bireyin 

içsel hakikatini yansıtan yaklaşımlardan kopararak, kavramı toplumsal eleştiri ve 

dönüşümün etkin bir aracı haline getirmiştir. Bu dönüşüm, sanatı toplumsal gerçekliği 

eleştirel ve diyalektik bir biçimde yaratan bir pratik olarak konumlandırmıştır. 

Lukács’ın mimesis’e yüklediği bu işlevle kavram tarihsel ve sınıfsal bağlamda yeniden 

şekillendirilmiş; böylece estetik, salt bir temsil alanı olmaktan çıkararak devrimci bir 

potansiyele sahip dönüştürücü bir güç haline gelmiştir.  

Araştırmanın Önemi 

Mimesis üzerine yapılan çalışmalar genellikle Platon ve Aristoteles gibi Antik 

Yunan filozofları etrafında şekillenmiştir. Bu nedenle kavramın Türkçe literatürdeki 

tartışma alanı oldukça sınırlı kalmıştır. Ancak bu çalışma, literatürdeki bu kısırlığın 

ötesine geçerek mimesis’in farklı dönemlerde nasıl ele alındığını geniş bir tarihsel 

perspektifle incelemektedir. Böylece, literatürde eksik kalan bu tartışma, özgün bir 

yaklaşımla derinleştirilmiş ve kavramın felsefi dönüşümü daha kapsamlı bir çerçevede 

ele alınmıştır.   

Araştırmanın Sınırlılıkları 

Hem açıklayıcı hem de tartışmacı bir yöntemle ele alınan bu çalışma, mimesis 

kavramının evrimini daha net bir şekilde görebilmek adına dönemler üzerinden 

ilerlemiştir. Kavramın kullanımında belirli dönemler ve filozoflar kritik bir rol 

oynadığı için Lukács’a gelinceye kadar dört temel uğrak belirlenmiştir. Böylece, farklı 

zaman dilimlerinde hangi mimesis anlayışlarının baskın olduğu ve kullanımın 

geçirdiği evrim daha net bir şekilde görülebilmektedir. Ancak, belirli mihenk taşlarına 



3 
 

odaklanılmış olsa da çalışmanın tüm düşünce akımlarını ve filozofları kapsamına 

alması mümkün olmadığından dolayı bu durum bir sınırlılık olarak görülebilir.   

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



4 
 

 

 

BİRİNCİ BÖLÜM 

MİMESİS’İN TEMSİL SERÜVENİ 

 

Lukács’a gelinceye kadar uzun bir süre boyunca mimesis gerçekliğin, doğanın 

ya da ideanın bir tür yansıtılması olarak ele alınmıştır. Antik Yunan’dan Hegel’e kadar 

uzanan bu süreçte kavram belirli uğraklarda değişikliğe uğramış olsa da temelde 

gerçekliğin yansıması olarak Lukács’a kadar bu anlamını korumuştur. Mimesis, 

Platon’da idealar dünyasını eksik bir biçimde taklit eden bir şey, Aristoteles’te insanın 

doğasını anlamaya ve arınmaya hizmet eden bir temsil, Plotinos ve Orta Çağ’da ise 

ilahi olanın dünyevi düzlemdeki yansıması olarak karşımıza çıkar. Daha sonra her ne 

kadar Rönesans ve ondan yüzyıllar sonra olan Aydınlanma Dönemi'nde, özellikle 

İngiliz empiristleri ile sanat ve estetik daha bireysel bir zemine otursa da mimesis 

düşüncesi hâlâ nesnel bir gerçekliğin veya insan doğasının bir şekilde temsil edilmesi 

şeklinde varlığını sürdürür. Buradan da anlaşılacağı üzere mimesis’in uzun bir serüveni 

vardır ve bu serüveni anlaşıldığı takdirde kavramın yansıtıcı olmasının ne anlama 

geldiği ve Lukács tarafından neden dönüşüme uğratılmak istendiği açığa çıkacaktır.  

1.1. Antik Yunan Felsefesi’nde Mimesis 

Antik Yunan’da sanat ve güzel üzerine tartışmalar yapılmış olsa da bu 

tartışmaların sistemli bir şekilde ele alınması geç bir dönemde gerçekleşmiştir. Antik 

Yunan’da ne estetik hayat bulmuştur ne de sanat özerklik kazanmıştır. Bunun en 

önemli örneklerinden biri Antik Yunan’da sanata karşılık gelen techne kavramı 

olabilir. Bu kavramın imal ya da icra etme anlamlarına geldiği düşünülürse, o dönem 

içinde sanat ile zanaat arasında bir ayrımın henüz gerçekleşmediği ve bu kavramın 

birçok farklı uğraşı kapsadığı görülür.1 Bu yüzden, sanatın özerklik kazanmadığı Antik 

Yunan’da sanatın özünün mimesis olduğunu iddia etmek göründüğünden daha 

karmaşık bir şeydir. Çünkü sanat bugün bizim anladığımız anlamda sanat değildir. O 

 
1 Larry Shiner, Sanatın İcadı, çev. İsmail Türkmen (İstanbul: Ayrıntı Yayınları, 2018) 47. 



5 
 

halde, onun özünün taklit olduğunu iddia etmek bugünkünden daha farklı bir anlama 

gelmektedir. Bu yüzden, mimesis’in tartışıldığı bağlamda sanatın da nasıl bir yerde 

olduğuna dikkat etmek gerekir.  

Mimesis kavramı, kökeni M.Ö. 5. yüzyıla kadar uzanan bir kavram olmasına 

rağmen Platon öncesi kullanımı enderdir. Bu kavram hem taklit eden bir kişi için hem 

de basmakalıp karakter özelliklerinin de taklidine dayanan sırf sözleri kullanarak taklit 

yapan bir performans türüne referansta bulunan mimos kelimesinden türemiştir. 

Mimos ve mimesis türünden kavramların kullanımı canlıların jest veya sesle fiziksel 

olarak taklidine atıfta bulunmakla beraber nadiren de olsa resimlere veya heykellere 

de atıfta bulunur.2 Mimos kelimesinden türeyen birçok sözcük vardır, bunlar; 

mimeisthai. mimesis, mimema, mimetes ve mimetikos kelimeleridir. Mimeisthai taklit, 

temsil veya tasvir anlamına gelir, mimetes taklit eden veya temsil eden kişileri belirtir, 

mimema mimetik eylemin sonucuna denir ve mimesis eylemin kendisidir ve son olarak 

da mimetikos taklit edilebilir bir şeye atıfta bulunur.3 Mimos kelimesinden türeyen 

mimesis ise bu kökenden türeyip eylemin kendisi olarak adlandırılır. Bu kavramın 

genel kullanımı sanatta olan kullanımından farklıdır.  

Mimesis kavramını felsefesinde ilk defa sistemli bir şekilde kullanan kişi 

Aristoteles olmasına rağmen bu kavramın nüvelerini ortaya atan kişi Platon’dur. 

Platon her ne kadar Devlet’in (M.Ö. 380-375) onuncu kitabında mimesis kavramından 

bahsetse de bu kavramı Aristoteles’in kullandığı gibi izleyici üzerinde etkili olan bir 

yansıtma gücü olarak görüp ona bir değer atfetmez. Platon, sanatın özünde olan 

mimesis’in gerçek olmamasını merkeze alarak ona sadece didaktik bir işlevsel değer 

yükler. Bahsi geçen bu sebepten dolayı Platon için mimesis kavramını sistemli bir 

şekilde mercek altına almış olduğunu söylemek pek doğru olmaz. Bu yüzden 

kendisinden ancak bir öncü olarak bahsedilebilir.  

1.1.1. Platon 

Mimesis kavramı Platon’un birçok diyaloğunda yer alsa da bu kavramın en 

yoğun olarak ele alındığı diyalog Devlet eseri olabilir. Platon’un olgunluk döneminde 

 
2 Matthew Potolsky, Mimesis (New York: Routledge Press, 2006) 16.  
3 Gunter Gebauer, Christoph Wulf, Mimesis, çev. Don Reneau (London: University of California Press, 

1996) 27. 



6 
 

yazmış olduğu bu diyaloğu mimesis açısından incelemek onun teorisini anlamak için 

sağlam bir nokta oluşturmasına rağmen Platon’un güzelden bahsettiği diyaloglarına da 

odaklanmak onun düşünce tarzını anlamak açısından önem taşır. 

Platon’un Büyük Hippias (M.Ö. 390-385) adlı diyaloğunda Sokrates sofist 

Hippias ile güzel üzerine bir tartışmaya girer. Bu diyalogda Sokrates’in savunduğu iki 

tez dikkat çeker: bunlardan biri, güzel olan şeylerin tamamının güzellikten dolayı güzel 

oldukları4 iken bir diğeri ise güzel olan şeylerin her zaman güzel olduklarıdır.5 Bu 

tezlerden Platoncu idealist düşüncenin yansıtıldığı birinci tezde Platon “güzellikten 

dolayı” ifadesini kullanır. O halde, buradan yola çıkarak Platon’un bir idea olarak 

güzelden bahsettiği fikrine ulaşabiliriz. Çünkü o burada tümel bir kavram olarak 

güzelin var olduğunu ve görünüşler dünyasında var olan güzellerin de ondan pay 

aldıkları ölçüde güzel olabileceklerini savunur. Bu pay alma durumu güzel olanların 

her zaman güzel oldukları düşüncesinde de kendini göstermektedir. Çünkü görünüşler 

dünyasındaki şeyler değişime uğrasa da idealar dünyasındaki idealar değişmez. Onlar 

sabit bir gerçekliğe sahip oldukları için görünüşler dünyasındakiler idealardan pay 

aldıklarında onların pay aldıkları güzel hep aynı güzeldir ve bu güzel ideası değişmez.6  

Büyük Hippias diyaloğunda Platon doğrudan mimesis kavramından hiç 

bahsetmez. Ancak bu diyalogda pay alma kavramı hâkim olduğundan ve görünüş 

dünyasındaki şeylerin idealar dünyasındakine de benzemesi gerektiğinden dolayı 

burada tam olarak ortaya çıkmamış bir mimesis kavramından söz edilebilir. Çünkü 

görünüşler dünyasında pay alması gereken şey pay alacağı şeye ne kadar benzerse yani 

onu ne kadar iyi taklit edebilirse olması gerekene o kadar yaklaşır.  

Platon’un Devlet adlı eseri ise her ne kadar bir siyaset teorisi olarak felsefe 

tarihinde önemli bir yer kaplasa da Platon’un sanata yönelik bakış açısını anlamak için 

de önemli bir eserdir. Sanat söz konusu olduğunda özellikle üçüncü ve onuncu 

kitaplarını incelemenin gerektiği bu diyalogda Platon, taklidi, sanatın özü olarak 

sunmuş ve bunu hem ontoloji hem de politika anlayışları ile temellendirdiği bir şekilde 

ortaya koymuştur. Hatta Potolsky, Platon’nun Devlet diyaloğunda, onun var olan bir 

mimesis kavramına yönelik basit bir yorum yapmadığını, onun sanatın esasen mimetik 

 
4 Platon, Büyük Hippias-Theages, çev. Furkan Akderin (İstanbul: Say Yayınları, 2016) 35.  
5 Platon, Büyük Hippias- Theages, 43. 
6 Platon, Büyük Hippias- Theages, 43-45. 



7 
 

bir şey olduğunu söylemekle başka bir şeyin temsili olarak radikal bir şekilde yeniden 

tanımladığını savunur.7 Burada Potolsky, Platon’un bir değişim yarattığına dikkat 

çekerek onun bu kavramda bir öncülük görevi üstlendiğini vurgular. Ancak Platon 

sanatı mimetik olarak tanımlasa da onu kendi epistemolojisi, etik ve politika 

felsefesinin sınırları içerisinde bırakır, bu sebeple de öncüsü olduğu düşüncenin kendi 

felsefesi içinde gelişmesinin önünü adeta kapatmış olur. 

Devlet diyaloğunda Platon ideal devletini kesin ve katı sınırlar içine yerleştirir 

ve bu sınırların ihlal edilmesine izin vermez, tam olarak bu noktada onun sanata ve 

sanatçıya yönelik sert tavrı ortaya çıkar. Çünkü Platon’a göre düzenli ve iyi bir devletin 

olması için içinde yaşayan insanların da aynı ölçüde iyi olmaları gerekmektedir. Bu 

durum da ancak düzgün bir devlet sistemi ve buna hizmet eden iyi bir eğitimle 

mümkün olabilir. Platon devletteki eğitimden bahsederken çocukların eğitimine ayrı 

bir özen gösterir, onun tasarısında çocukların eğitimi, çocuğun aldığı eğitimi oyun 

olarak göreceği ve çocuğa zor kullanılmayan bir biçimde olmakla beraber aritmetik, 

geometri ve jimnastikten oluşan bir eğitim olmalıdır.8 Platon’un tasarısının bu kısmı 

çocuğun ilerde bulanacağı meslek grubu için temel sağlamayı amaçlarken, çocuğun 

iyi ve mutlu bir yurttaş olmasını sağlamak adına da çocuğun sanatla olan ilişkisi 

düzenlenir. Çocukluk dönemlerinde insanları bir kalıba koymanın daha kolay 

olduğunu savunan Platon, onlara anlatılan masalların dahi kontrol altına alınması 

gerektiğini savunur. Çünkü Hesiodos, Homeros ve başka şairlerin şiirleri Platon’a göre 

uydurma eserler olarak aslında doğru olmayanı doğruymuş gibi yansıtarak 

kahramanları ve hatta Tanrıları farklı hallerde göstermektedirler.9 Böylece bu şairlerin 

temsilini yaptıkları şeyler insanların Tanrılara ve kahramanlara yönelik olan düşünce 

yapılarının yanlış bir şekilde oluşmasına neden olur. Bu durum hem bir bilgi yanlışı 

olduğu için hem de Platon’un devletinde olmasını istediği yurttaş profilini bozan bir 

durum olduğu için kabul görmez. Platon için neyin taklidinin nasıl yapılacağı büyük 

önem taşımaktadır, bu yüzden de bahsi geçen durumların düzenlenmesi şarttır. 

 
7 Potolsky, Mimesis, 15. 
8 Platon, Devlet, çev. Sabahattin Eyüpoğlu ve M. Ali Cimcoz (İstanbul: İş Bankası Kültür Yayınları, 

2017) 259. 
9 Platon, Devlet, 66. 



8 
 

Platon, Devlet’in üçüncü kitabında iki türlü anlatma biçiminin olduğunu ve 

bunlardan birinin tragedya ve komedya sanatlarını içeren taklit yoluyla anlatım, bir 

diğerinin ise yalın anlatım olduğunu savunur, içine destanı alan bu yalın anlatım 

biçiminde şair kendini gizlemez ve anlattıklarına taklidi dahil etmez. Platon insanların 

taklit edecekleri kişiyi taklit ede ede onun alışkanlıklarını elde edeceğini 

savunduğundan dolayı taklit edilecek kişiler ve olayların kontrol altına alınmasının 

gerekli olduğunu savunur. Örnek olarak, iyi adam olmaları istenen kişilerin kadın 

kılıklarını girip kocasına çıkışan, Tanrılara karşı gelen, aşık ya da hasta durumdaki 

kadınları taklit etmeleri yasaklanmalıdır ve kadın ne erkek rolüne ne de köle rolüne 

girmelidir.10 Taklit edilecek olan kişilerin olmaları gereken şekilde davranmamaları 

Platon açısından bir tehlike olarak görülür, çünkü hem dinleyici hem de seyirci bu 

durumdan olumsuz bir şekilde etkilenebilir. Oyuncu büründüğü karakterin eylemlerini 

benimseyip gündelik hayatında da onun gibi davranabilir, seyirci ise izlediklerinin 

karşısında yaşadığı yoğun duygular sebebiyle izlediği karaktere özenebilir ve onun 

gibi davranmak isteyebilir. Bu her iki durum da Platon’a göre devletin düzenini bozar. 

Çünkü iyi olan davranışlardan insanlar bu yolla uzaklaşır. Bu yüzden de Platon’un 

sanata dair düşüncelerinin siyaset odaklı olduğunu söylemek doğru olabilir.  

Devlet’in onuncu kitabına gelindiğinde ise bu düşüncelerinin devam ettiğini 

söyleyebiliriz. Bu bölümü ağırlıklı olarak şiirdeki mimesis’e ayıran Platon’a göre, 

ideal devlette sanata dair olan temel kural; şiirde benzetmeye dayalı olan şeyleri 

atmaktır.11 Platon’a göre idealar asıl gerçekliklerdir ve bu tümele karşılık gelen 

herhangi bir şeyin ideasının görünüşler dünyasında bir kopyası yani benzeri bulunur, 

bundan dolayı görünüşler dünyadaki şeyler ikinci türden değere sahip olan şeylerdir. 

Sanatçı ise görünüşler dünyasındaki şeyleri görerek ve onları temele alıp taklit ederek 

bir eser ortaya koymaya çalışır, bu da adeta kopyanın kopyasını yapmaktır. Çünkü 

sanatçı gerçeğe benzeyen şeyin benzerini yapmaktadır, bu yüzden Platon şairlerin 

yarattıklarını birer gölge olarak değerlendirir.12 Benzetmenin ürünü olarak ortaya 

koyulmuş ürünleri birer gölge olarak değerlendiren Platon onların hiyerarşide alt 

kademede yer aldığını savunur ve bunu daha da ileri götürerek benzetmeye dayalı olan 

 
10 Platon, Devlet, 86-87. 
11 Platon, Devlet, 335. 
12 Platon, Devlet, 335-341. 



9 
 

şeylerin atılması gerektiğini savunarak da aslında sanatı atmanın gerekli olduğunu 

belirtmektedir. Böylece mimesis yoluyla yapılan sanat eseri gerçeği yansıtmaya 

çalışmış olsa dahi her zaman ontolojik olarak değersiz bir nesne sayılacaktır. Bu 

duruma ek olarak kopya olan sanat eseri insan üzerinde yarattığı etkiden dolayı da 

Platon açısından olumsuz bir şey olarak değerlendirilir.  

Platon’a göre mimesis yoluyla anlatmaya karşılık gelen ve benzetmeci şiirler 

olan komedya ve tragedya sanatları insanların akla aykırı olan taşkın yanlarını harekete 

geçirerek insanların kendilerini mutlu ya da mutsuz görmelerine neden olur. Bu tip şiir 

türlerinin benzetmesi daha kolay olduğundan ve insanların daha çok beğenisini 

topladığından dolayı şairler insanların taşkın yanını ele alırlar ve akla uyan yandan 

daha az değerli olan bu türler doğrudan da uzak olduğundan dolayı tehlikelidirler.13 

Platon, bu sanatların taşkınlık yaratmaları durumundan gençlik dönemi 

diyaloglarından biri olan İon’da da(M.Ö. 390-385) bahseder. Bu diyalogda, rhapsod 

okuyan İon’un aslında anlattığı şeylerin duygusuna sahip olmasa da başına sanki 

gerçekten çok elem verici olaylar geliyormuş gibi sahnede rhapsod okumasını tuhaf 

karşılayan Sokrates bunu yapan kişinin aklının başında olmadığını savunur. Çünkü İon 

bunu yaparak gerçek olmayanı ve iyi olmayan eylemleri gerçekmiş gibi canlandırarak 

hem kendine bu işi iyi bir iş olarak gösterir hem de seyirci üzerinde taşkın duygular 

uyandırır.14 Buna göre sanat, gerçek olmayanı gerçekmiş gibi yansıtır ve bunu 

abartılmış bir şekilde de yaparak olumsuz ve zararlı duyguların oluşmasını ve insanın 

var olan taşkın yanının perçinlenmesini sağlar ki bu durum da Platon’un istediğinin 

tam zıddıdır. 

“Tutku gibi, öfke gibi içimizde hoş veya acı gelen ve ister istemez gündelik 

hayatımıza giren duygular şiir benzetmesinin etkisi altında kalmaz mı? Benzetme 

bu duyguları kurutacak yerde sulayıp besler, dizginlenmesi gereken tutkulara 

içimizin dizginlerini verir, böylece de iyi ve mutlu olmamıza değil, kötü ve mutsuz 

olmamıza yol açar.”15 

Buna göre, Platon tragedya ve komedya gibi sanatların insanda baskılanması 

gereken duyguları harekete geçirdiğini savunur. Bu tip duygular insanı uç ruh hallerine 

götüreceğinden ve hem birey hem de devlet düzenini bozacağından onun ideal 

 
13 Platon, Devlet, 347-349. 
14 Platon, İon, çev. İhsan Bozkurt (İstanbul: Millî Eğitim Bakanlığı Yayınları, 1997) 21-22. 
15 Platon, Devlet, 351. 



10 
 

devletine ait değildir. Çünkü Platon’a göre, bu tür şiir sanatları aklın değil duygunun 

ön plana çıkmasına neden olur ve insanları mutluluktan uzaklaştırır. Platon, “Bize daha 

ağırbaşlı şair gerek, deriz. O kadar hoş olmasın, zarar yok, ama işe yarar masallar 

söylesin, yalnız iyi adamın taklitçisi olsun, onun davranışlarını anlatsın, 

askerlerimizin eğitiminde uygulanan kanunlara uysun sözleri.”16 diyerek sadece devlet 

içerisinde iyi bir işleve sahip olan şairleri ve şiirleri kabul ettiğini göstermiştir.  

Platon’un olgunluk dönemi diyaloglarından biri olan Sofist (M.Ö. 360-355) 

diyaloğunda ise Elealı bir yabancı ile Theaitetos sofistin ne olduğu üzerine bir 

tartışmaya girer. Yabancı sofistlerin her şeyi biliyormuş gibi göründüklerine rağmen 

aslında onların bir şey bilmediklerini ve her şeyin bilenemeyeceğini de savunduktan 

sonra sofistin her şeyi yarattığını ve bunu çok az para karşılığında da sattığını savunur. 

Tam olarak bu noktada mimesis yani taklit kavramı konuya dahil olur. Çünkü Elealı 

yabancı sofistlerin yaptıklarını bir oyun olarak gördüğü gibi oyunun incelmiş şeklinin 

taklitten başka bir şey olamayacağını da savunur.17 Peki nasıl bir taklit her şeyi 

yaratabilir? Elealı yabancının şu cümlesi bu soruya bir yanıttır. “Bir sanatla her şeyi 

ortaya çıkarabilen bir insanın aslında sadece gerçeğin taklidini yapabildiğini 

biliyoruz.”18 Bu cümlenin iki farklı yorumu olabilir; ilk yorum sanattan ne anlaşıldığını 

anlamak ile gerçekleşir. Çünkü geç bir dönemde sanat ile zanaat arasında bir ayrım 

yapıldığından dolayı alıntısı yapılmış cümledeki sanat birçok uğraşa gönderme 

yapmaktadır. Bu sebeple hem sofistin hem de şairin ya da bir marangozun yaptığını 

sanat olarak kabul edildiğinden dolayı Platon burada gerçeğin taklidi derken ideası 

olan şeyin yapıldığını belirtmiş olabilir. Bahsi geçen bu üç ayrı şeyin sanat olması her 

ne kadar onların bir çatı altında toplanmasını güç kılıyormuş gibi görünse de hepsinin 

birer taklit olarak ortak bir kavrama gönderme yapması da mümkündür. Bir diğer 

yorum ise sanattan kastedileni tragedya gibi şiir sanatı olarak ele almaktır. Çünkü 

böylelikle gerçeğin taklidi olması derken ideaların, aslında fenomenal dünyadaki 

varlıkların var olması gereken bir şekilde ideaya benzemeleri kastedildiği düşüncesi 

desteklenebilir ve bu da taklidin nasıl olduğunun önemini ortaya çıkarır. Böylece her 

iki yorum da idea ile bağlantıyı belirterek taklidin nasıl yapılması gerektiğinin de 

 
16 Platon, Devlet, 89. 
17 Platon, Sofist, çev. Furkan Akdemir (İstanbul: Say Yayınları, 2015) 64-66. 
18 Platon, Sofist, 66. 



11 
 

hatırlatıcısı olur. Elealı yabancı taklit sanatının iki türü olduğunu ve bunların kopya ve 

uydurma sanatlar olarak ikiye ayrıldığını savunur. Buna göre, kopya sanatı için eseri 

mükemmelleştirmek adına tamı tamına ölçülere sadık kalıp onlara uygun olanı 

yapmak ön plandayken uydurma sanatlarda esas olan bir eserin kopya olmasa da adeta 

bir kopyaymış gibi görünmesidir. Uydurma sanatlar aldatıcıdır.19 Taklit gerçeğin 

taklidini yapmaktır ancak uydurma sanatlar gerçeği yansıtmadığı için aldatıcı ve 

kötüdür. 

Platon son eseri olan Yasalar’da (M.Ö. 350-347) ise olgunluk döneminin ürünü 

olan Devlet’e kıyasla ideal devletine sanatı biraz daha dahil etmiştir, bu durum iki 

şekilde görülür; bunlardan ilki Platon’un Yasalar adlı kitabında uydurma olanları 

devletinden dışlasa da alt bir türden olarak adlandırdığı kopya sanatlarında bir 

gerçeklik bulmasıdır. Devlet’te benzetme sanatlarını dışlayan Platon Yasalar’da kopya 

olanı tutar. Ancak bu durum sanatçıyı adeta mekanik bir biçime dönüştürür. Bir diğeri 

ise Devlet kitabında komedyayı devletinden tamamen dışlayan filozofun Yasalar’da 

hiçbir yurttaşı alaya almadığı müddetçe komedya türüne şenliklerde yer vermesidir 

ancak eğer buna uymayan olursa da para cezası ödeyip ülkeden atılır.20 Platon’un 

komedyayı sadece şenliklere dahil etmesi ve sınırlarını keskin hatlar ile çizmesi dikkat 

çeken bir durumdur, onun komedyayı belli şartlar altında kabul etmesi insanların bu 

türe çok fazla aşina olmamasını istediğinden kaynaklanabilir. Çünkü mikro ölçekte 

insanın davranışlarında değişime sebep olabilecek bu durum makro ölçekte devlete de 

zarar verme potansiyelini taşır.  

Yasalar’da Platon’un tragedya konusunda ilginç bir yaklaşımı vardır, 

tragedyanın bahsedildiği aşağıdaki pasajda bunun destekler niteliktedir: 

“Bizdeki tragedya ozanları gibi ciddi taklit yapanlardan bazıları bir gün çıkıp 

gelseler ve ‘Yabancılar, devletinize ve ülkenize girelim mi, girmeyelim mi? 

Eserlerimizi de getirip içeri sokalım mı? Ya da bu konuda ne yapmamızı 

düşünüyorsunuz?’ diye sorsalar, bu tanrısal insanlara doğru yanıtımız ne 

olurdu? Bana kalırsa, şöyle: ‘Değerli yabancılar, biz kendimiz elimizden 

geldiğince en güzel ve en üstün tragedyalar yazan ozanlarız: nitekim, bizim tüm 

devlet düzenimiz en güzel ve en üstün yaşamın taklididir, bunun da aslında en 

doğru tragedya olduğunu ileri sürüyoruz.’” 21 

 
19 Platon, Sofist, 68-69. 
20 Platon, Yasalar, çev. Candan Şentuna ve Saffet Babür (İstanbul: Kabalcı Yayınevi, 2007) 451.  
21 Platon, Yasalar, 298. 



12 
 

Buna göre, devlet kendi bünyesinde tragedya yazmak için şairler 

bulundurmaktadır ve bunu muhtemelen eğitim ve erdem kaygısına sahip olarak 

yapmaktadır. Öte yandan Platon en üst ve en güzel taklidin kendi devlet düzenleri 

olduğunu söyler, bu da demek oluyor ki onun var olmasını istediği devlet düzeninin 

de bir ideası bulunmaktadır ve tasavvurunda bulunduğu devlet de bunu taklit ederek 

ona benzemeye ve onun gerçekliğini fenomenal alanda inşa etmeye çalışmaktadır. 

Sonuç olarak, Platon tarafından sanat ve taklidin ontolojik ve politik bağlamda 

değerlendirildiğini ve bu yüzden Platon’un sanata yaklaşımının oldukça didaktik bir 

tarza sahip olduğunu söyleyebiliriz. Ona göre sanat, idealar dünyasında olan şeylerin 

kopyası olan görünüşler dünyasının bir kopyasıdır. Bu yüzden de kopyanın da kopyası 

olan sanat insanları hakikatten uzaklaştırır. Bunu bir tehlike olarak gören Platon, 

insanların hakikatten uzaklaşmalarını engellemek sanat eserlerinde taklidi yapılacak 

olan şeylerin denetlenmesi gerektiğini savunur. Buradan yola çıkarak, Platon için 

mimesis’in önemli bir konu olduğunu söyleyebiliriz, çünkü ideası olan her şeyin taklidi 

yapılabilir. Bu taklit de basit bir mimik taklidi değildir. Bu taklit hakikatin taklidi 

olduğundan dolayı onun nasıl yapıldığı önemlidir, çünkü insanlara sunulur ve onları 

etkiler. Bu yüzden, Platon sanata ve sanatın özü olan mimesis’e katı sınırlar çizer. 

Böylece ortaya kontrolcü bir mimesis anlayışı çıkar.  

Platon’un hayatının farklı dönemlerinde sanata karşı farklı tavırlar takınmış olsa 

da onun sanatın özünün mimetik bir şey olduğuna dair düşüncesi değişmez, onun 

felsefesinde değişiklik olarak görülebilecek olan şey sanatı ideal devletinde 

konumlandırdığı noktadır. Tüm bunlara rağmen Platon’un mimesis’i sadece basit bir 

taklit olarak görmediği ve bu yüzden geleceğin önünü açtığını söyleyebiliriz. Çünkü 

Platon bize hakikati yansıtma gücüne sahip sanatı vermiştir. Bu durum aralarında 

Lukacs’ın da yere aldığı birçok estetikçinin mimesis kuramını etkilemiştir. Platon’un 

gelecek kuramları etkileyen mimesis düşüncesinin üzerinde yükselen ancak sanatın 

özü olan mimesis’e insanı olumsuz duygulardan arındırıcı bir işlev yükleyen 

Aristoteles’in kuramı mimesis’i bir adım daha ileri götüren ilk kuramdır. 

1.1.2. Aristoteles 

Aristoteles, Poetika (M.Ö. 335-322) adlı kitabıyla Platon’un felsefesinde yer 

vermesine rağmen sistemli bir şekilde açıklamadığı mimesis kavramını onun kullanım 



13 
 

alanından öteye geçirerek bu kavrama yeni bir boyut kazandırmıştır. Halliwell, The 

Aesthetic of Mimesis (2002) adlı eserinde Platon ve Aristoteles’in bu kavrama yönelik 

farklılıklarından bahsederken şöyle der: “… Platon'un hakikat ve iyiliğin yüce 

değerleri adına sanatsal özgürlüğü kısıtlamasının aksine, Aristotelesçi mimesis 

anlayışı doğası gereği liberaldir...”22 Buna göre, Platoncu mimesis, yüce ve görünüşler 

dünyasında ulaşılmaz olan bir ideanın yansıtılması olarak taklide göndermede 

bulunurken sanatçıyı kısıtlayan bir yapıya sahiptir. Çünkü Platon’a göre, sanatçı 

kopyanın kopyasını yansıtan kişi olduğu için onun yaptığı eser tamamıyla ideaya 

yöneliktir ve onu en iyi şekilde yansıtması gerekir. Ancak bu durum da sanatçı zaten 

kopyayı kopyaladığı için onun en iyi şekilde bir şeyi yansıtması mümkün 

görünmemektedir. Ayrıca sanatçı böyle bir durumda ideayı zorunlu olarak yansıtma 

görevi gördüğünden ve hiç ulaşamayacağı şeyi yansıtıp her zaman bir eksikliğe 

düştüğünden özgürlük alanında değildir. Halliwell, Aristoteles’in mimesis’e dair 

görüşlerinde Platon’un zıddı bir şekilde taklidin zorunlu olarak bir ideanın taklidi 

olarak yer almadığını belirterek Aristoteles’te sanatsal özgürlüğün daha fazla 

olduğunu savunur ve bundan dolayı da Aristoteles’in mimesis anlayışında daha 

özgürlükçü bir duruşa sahip olduğunu öne sürer.  

Ricoeur ise Aristoteles’in mimesis kavramının genel bir tanımını yapmadığını, 

sadece şiir türlerine özgü bir taklit açıklaması yaptığını savunur.23 Ricouer’un bu 

açıklaması mimesis kavramının açıklamasının neden zor olduğunu gösterir. Çünkü 

Aristoteles Poetika’da nesne, araç ve tarza yönelik açıklamalarda bulunup şiir 

sanatlarından özellikle tragedyayı merkeze alarak bu kavrama bir çerçeve oluşturur. 

Ancak kavramın etimolojisinden ve önceki kullanımlarından bahsetmediği için onun 

karşı olduğu noktaları da tam anlamıyla belirgin değildir. Bu yüzden, Aristoteles’in 

kuramında mimesis’i anlamanın en iyi yolu onun tragedyadaki kullanım yerlerini 

incelemek olabilir. 

Aristoteles, sanatların ana hatlarıyla taklit olduklarını ancak sanatların taklit 

ederken farklı araçlar kullanmaları, taklit nesnelerinin ve taklit tarzlarının farklı 

olmaları sebebiyle bunların birbirlerinden ayrıldıklarını savunur. Araç, nesne ve tarz 

 
22 Stephen Halliwell, The Aesthetics of Mimesis, (New Jersey: Princeton University Press, 2002) 176. 
23 Paul Ricouer, Zaman ve Anlatı 1: Zaman-Olayörgüsü-Üçlü Mimesis, çev. Mehmet Rifat-Sema Rifat 

(İstanbul: Yapı Kredİ Yayınları, 2007) 75. 



14 
 

olarak üçe ayrılan bu taklit çeşitlerinde araçtan kastedilen; ses, söz, ritim, şekil veya 

renk iken Aristoteles, taklidin nesnesi olan şeyin eylem halindeki insanlar olduğunu 

savunur. Çünkü karakterler insan eylemlerinden türeyen erdemli ya da erdemsiz olan 

şeyler olduklarından taklidi yapılacak olan unsurlar da ancak bunlar olabilir. Tarz ise 

sanatçının taklit edeceği nesneyi işleyiş biçimidir, ozan isterse komedya isterse de 

tragedya türünde eserler verebilir.24 Sanatçının Platon’a kıyasla Aristotelesçi 

bağlamda daha geniş bir hareket alanına sahip olduğu söylenebilir, komedya ve 

tragedya gibi birbirlerini dışlayan unsurlarından birini tercih edecek olan ozan isterse 

aslında var olandan daha iyisini göstereceği tragedyayı isterse de daha kötüyü 

göstereceği komedya türüne yönelik olan eylemlerin taklit edip eserinde işleyebilir. 

Sanat bir çeşit taklit olduğundan dolayı sanatçı kaçınılmaz biçimde bunu yapmak 

zorundadır. Aristoteles’in Poetika’da yazdığı bu pasaj da bu fikri destekler niteliktedir: 

“Şiir sanatının ortaya çıkması iki nedene dayanır ve her ikisi de doğal 

nedenlerdir: Taklit etme insanlarda çocukluktan itibaren doğal olarak ortaya 

çıkar, insanları diğer hayvanlardan ayıran şey taklit etmeye en yatkın hayvan 

olmaları ve ilk öğrendiklerini taklit yoluyla öğrenmeleridir, ayrıca bütün insanlar 

taklitten hoşlanırlar.”25 

Buna göre, şiir sanatının ortaya çıkışını taklide dayandırıp bunu doğal sebepler 

olarak sunan Aristoteles, Platon’a benzer olarak çocukların eğitiminde taklidin 

önemini vurgular ve bunun çocuğun ilk öğrenme biçimi olduğunu savunur. Ancak 

Aristoteles, Platon gibi taklidi pedagojik ve eğitsel olma amacına hizmet eden dar bir 

kullanım alanı ile sınırlamaz. O, aynı zamanda taklidin alımlayıcıya haz veren bir 

etkinlik de olduğunu vurgular. Taklit haz vericidir, çünkü estetik deneyimin 

yaşanmasını sağlar, sanatçı basit anlamda yani birebir olarak taklidi yaparsa o ancak 

bir kopya olarak seyirciye haz verebilir. Ancak taklidi yapılan nesnenin birebir taklit 

olması zorunlu değildir, bu durum doğanın aşıldığını gösterdiği gibi bir yandan yaratıcı 

bir etkinlik olarak da haz verir. Sanatın haz vermesi insanları taklit etmeye ve taklidi 

yapılan eylemi izlemeye itmiştir. Aristoteles’in mimesis kuramında seyirci doğada 

gördüğünün kopyasını görmez, yukarıda da belirtildiği gibi daha iyisini ya da daha 

kötüsünü görür. Bu yüzden mimesis’in Aristotelesçi bağlamda basit bir taklit olduğu 

 
24 Aristoteles, Poetika, çev. Ali Çokona ve Ömer Aygün (İstanbul: Türkiye İş Bankası Kültür Yayınları, 

2018) 1-7. 
25 Aristoteles, Poetika, 9. 



15 
 

söylenemez. Huisman, Aristoteles’in sanat anlayışının doğanın taklidi olarak 

tanımlanmasının yanlış ve gerçek dışı olduğunu savunur. Ona göre, Aristoteles’in 

sanatı nitelik değiştirmedir, bundan dolayı onun kuramında sanatın doğadan ayrılan 

bir sanat olduğunu söylemek gerekir.26 Nitelik değiştirme olarak sanat kendini şiir 

sanatında özellikle tragedyada arındırıcı bir işlev gören rolde görünür kılar. 

Tragedya, korku ve acıma yolu ile bunun gibi duygulardan arınma sağlayan, belli 

bir uzunluğa sahip, tamamlanmış, anlatıcı ile değil davranışlarda bulunan insanlar ile 

eylemlerin temsil edilmesine dayanır. Karakterlerin başarılarının onların eylemlerine 

bağlandığı tragedyanın altı ögesi vardır, bunlar; öykü, karakterler, dil kullanımı, 

düşünce, görsellik ve şarkıdır, bunlardan en önemlisi de olay örgüsüdür.27 Olayların 

neden-sonuç ilişkisi içinde gelişmesi olan olay örgüsünde mutluluk ya da mutsuzluk 

yapılan eylemlere bağlıdır. Tragedya da eylemlerin temsili olduğundan dolayı olay 

örgüsünün Aristoteles açısından önemli olduğu söylenebilir. Ricouer, Aristoteles’in 

taklide kazandırdığı anlamın olay örgüsü yoluyla olayları düzenlemesinden 

kaynaklanan bir etkinlik olmasıyla ilişkili olduğunu ve onun kullanımının da 

böylelikle Platon’un kullanımından ayrıldığını savunur.28 Ricouer’e göre, 

Aristoteles’te mimesis’in kilit noktası onun olay örgüsü ile olayları düzenlemesidir, 

kavramın bu tip bir içeriğe sahip olması onun kurgusal yönünü ortaya çıkardığı gibi 

eseri üreten sanatçıların da yaratıcı etkinliklerini ön plana çıkarır. Ancak olay 

örgüsündeki bu düzenleniş resim gibi belli sanat dalları için geçerli değildir. Bu 

yüzden de resim sanatındaki mimesis sorun olarak kendini gösterir, bu sorunun içinden 

sanatsal üretimin üretim sürecinin bir olay düzenlenişi olduğunu belirterek çıkılabilir. 

Çünkü Aristoteles, mimesis’in kurgu yapabilme gücünün olduğunu savunduğundan 

dolayı eseri yaratmadaki tüm süreç bir düzenleniş olarak görülecektir. Tragedyada 

bahsi geçen olay örgüsü belli niteliklere sahip olduğundan dolayı diğer sanatlardan 

biraz daha ayrı olabilir. 

Amacı duygu yaratmak olan tragedya bunu öykünün iki önemli unsuru ile yapar, 

bunlar; baht dönüşleri ile tanımalardır ve en güzel tanıma da baht dönüşü ile 

 
26 Denis Huisman, Estetik, çev. Cem Muhtaroğlu (İstanbul: İletişim Yayınları, 1992) 23. 
27 Aristoteles, Poetika, 15-16. 
28 Ricouer, Zaman ve Anlatı 1: Zaman-Olayörgüsü-Üçlü Mimesis,76-77. 



16 
 

gerçekleşir.29 Baht dönüşü ve tanımaların önemli olması onların öykünün yönünü 

çeviren şeyler olmasından kaynaklandığı gibi beklenmedik olma özellikleri de duygu 

uyandırıcı etkiyi güçlendirir. Aristoteles’e göre en güzel tragedya karmaşık bir örgüye 

sahip olan yani baht dönüşünün, tanımaların olduğu ve korkuyla acıma uyandıran 

olayların taklidi olanlardır. Ona göre, saygın birinin bahtiyarlıktan bedbahtlığa geçişi 

ya da alçak birinin bahtsızlıktan bahtiyarlığa geçişi konu alınmamalıdır. Çünkü bu ne 

korku ne de acıma uyandıran bir olay olabilir. Temsil edilmesi gereken eylem bunların 

arasında olan kişinin davranışları olmalıdır yani bu insan ne erdemleriyle sivrilmiş ne 

de alçaklığı yüzünden bedbaht hale gelmiş kişi olmalıdır, olması gereken değişim 

bahtiyarlıktan bedbahtlığa doğru gerçekleşmeli ve bunun nedeni büyük bir hata 

olmalıdır ki karakterin hayatının seyrini değiştirebilsin.30 Bu iki öge arınmanın yani 

katharsis’in gerçekleşmesini sağlar ve arınma için karakteri uçlarda değil ortada olan 

bir karakterin büyük bir hata yaparak başına iyiden kötüye doğru olacak şekilde 

olayların gelmesi gerekmektedir ve tanıma da sarsıntı yaratan bir tanıma olmalıdır. 

Karakterin ortada biri olması seyircinin kendini karaktere yakın hissetmesini 

sağlayarak onunla bağlantı kurmasını kolaylaştırır ve bu durum da seyircinin 

duygularından arınmasına yardımcı olur. Çünkü seyirci kendinden üstün özelliklere 

sahip birinin başına gelen kötü olaylara hırs veya bir çeşit kıskançlıkla yaklaşabilir ki 

bu durum da katharsis durumunun bozulmasına neden olur. 

Halliwell, seyircinin katharsis yaşadığı durumu göz önüne aldığında 

Aristoteles'in bir performansı veya yapıtı mimetik olarak adlandırmasının belirli insan 

içgüdülerinde gelişen ve sanatçılar ile izleyiciler arasındaki iletişimi içeren kurumlara 

dönüşen kültürel pratikler bağlamına yerleştirdiği sonucuna ulaşır.31 Böylelikle, taklit 

ile ortaya koyulan eseri yazan sanatçının eseri ile seyirciyi etkilemesinin nedeni yapıtın 

kültürel bağlamda işlenmesidir. Aristoteles Poetika’sında sanatçının özünde bir 

taklitçi olduğundan dolayı, onun zorunlu olarak üç unsurdan birini taklit ettiğini 

savunur, bunlar; geçmişte ya da şimdi olan eylemlerin taklidi, kanıların taklidi ve 

olması gerekenler eylemlerin taklididir.32 Aristoteles’in sanatçıyı seçeceği nesne 

 
29 Aristoteles, Poetika, 17-29. 
30 Aristoteles, Poetika, 33-34. 
31 Halliwell, The Aesthetics of Mimesis, 153. 
32 Aristoteles, Poetika, 75. 



17 
 

açısından bir zorunluluk alanına maruz bıraktığı düşünülebilir. Ancak bu zorunluluk 

alanı sadece sanatçının beslendiği kaynağa yönelik olarak söylenmiş bir şeydir zira 

nesneyi taklit tarzı hala sanatçıya kalmıştır. Sanatçı isterse Sophokles gibi tragedya ya 

da Aristophanes gibi komedya da yazabilir. Aristoteles’in sanatçıyı baskı altına aldığı 

nokta onun tragedyaya yönelik olan görüşlerinde ortaya çıkar. Aristoteles, taklidi 

yapılacak nesnenin seyircide katharsis yaratacak bir unsur olacak şekilde seçilmesini 

ister. Bu durum istenilen arındırıcı etkiyi sağlamak amacıyla şiirin iç yapısının da 

belirli kriterlere göre ele alınmasına neden olur bunun nedeni ise şiirin felsefi bir 

ağırlığa sahip olup tümeli verme imkanına sahip olmasıdır.33 Sanat, her ne kadar 

doğanın verdiği gibi bir bilgi vermese de ona benzer bir bilgi olarak yine de tümeli 

verir. Ancak bunun daha aşağı türden bir tümel olduğu da söylemek daha doğru olur. 

Şiirin tümeli dile getirmesi şair üzerinde baskı yaratan bir duruma sebep olur. Çünkü 

tümel olan evrensellik talebi taşır. Gebauer ve Wulf, Aristoteles’in felsefesini 

anlatırken bu durumdan şöyle bahseder: 

“Aristoteles için kritik nokta, mimesis'in kurmaca ürettiğidir: Gerçekliğe yapılan 

gönderme ne olursa olsun, tamamen dolaysızlıktan kurtulur. Şair, daha önce var 

olmayan ve modeli olmayan bir şey yaratır. Şair, tarihsel malzemeyi ele alırken 

bile, onu gerçekte olduğundan daha ‘yüksek’ bir düzeye yükselterek sanatına 

uygun olarak biçimlendirmelidir. Şair, olay örgüsünü evrenselleştiren ve şiirsel 

yazı ile tarih yazımı arasındaki ayrımı belirleyen kurmaca aracılığıyla işini 

başarır. Böylece evrenselleştirilebilir bir olay örgüsünün detaylandırılması, 

Aristoteles poetikasında mimesis’in özü haline gelir.”34 

Bu pasajda dikkat çeken iki unsur vardır, ilki mimesis ile ortaya koyulan ürünün 

kurmaca olma niteliğine vurgu yapılıp kaynağını dolaysız olandan alsa da 

dolaysızlıktan kurtularak dolaylı bir şey olmasıdır. Çünkü bu durum sanat eserinin 

gerçek olandan ayrı olduğunu göstererek ona özel bir yer sağlar. Bir diğer dikkat çeken 

unsur ise mimetik olan şiirinin kurmaca olmasıyla evrenselleştirilebilen bir şey 

olmasıdır. Aristoteles için taklit, kopya demek değildir, o taklit ile eylemin taklidini 

kastederken bunu yaratıcı bir etkinlik olarak da sunar. Eylem taklit edildiğinden ve bu 

eylem iyi ya da kötü olacağından dolayı mimetik olanın evrensellik talebi olabilir. 

Çünkü Aristoteles iyinin tanımını yaparken iyinin sadece kendisi için istenen ve başka 

 
33 Aristoteles, Poetika, 23. 
34 Gebauer, Wulf, Mimesis, 55. 



18 
 

bir şeye tercih edilmeyen bir şey olduğunu35 savunur. Böylece o iyinin evrensel olarak 

kabul gören bir kavram olduğunu savunur, buna da dayanarak mimesis neden 

evrensellik talep ettiği bu yolla açıklanabilir. 

Aristoteles mimesis’in özüne evrenselleştirebilir bir olay örgüsünü dahil etse de 

bunu hocası olan Platon’dan daha farklı bir biçimde yapar. Platon gibi tragedyanın 

didaktik yönüne vurgu yapan Aristoteles, bu konuda onunla benzer bir tavra sahip 

olmasına rağmen Politika’nın yedinci kitabında gençlerin şölenlerde içmeye ve vakit 

geçirmeye hak kazandıkları yaşa gelinceye kadar onlara komedi temsillerinin 

seyrettirilmemesini ve iğneleyici şiirlerin de dinlettirilmemesinin gerekli olduğunu 

savunur. Ona göre, gençler bahsi geçen yaşa geldiklerinde aldıkları eğitim onları bu 

seyirlerin zararından koruyacaktır.36 Aristoteles, Platon’un Devlet kitabında bahsini 

bile geçirmediği bir şiir sanatı olan komedyayı devlette kontrol altında tutulması 

gereken bir şey olarak görür. Bu yüzden, Aristoteles’in Platon kadar sansürcü bir 

görüşe sahip olduğu söylenemez. Bu durum, Aristoteles açısından dikkate alındığında 

bunun temelinde yine mimesis’in katharsis ile olan ilişkisi ve öykünün evrensel yönü 

bulunabilir. Çünkü tragedyadaki mimesis katharsis yaratan bir şey olarak seyircide 

korku veya heyecan uyandırır ve seyircinin bu tip olumsuz duygulara karşı dolaylı 

olarak bir tavır almasını sağlar. Komedyanın böyle bir arındırıcı işlevi olmamasına 

rağmen izleyiciyi eğlendiren bir etkinlik olmasından dolayı Aristoteles komedya 

izlemek için belli bir yaşa gelmeyi şart koşmuştur. Ancak Platon’da bu durumdan 

bahsedilemez, Platon sadece Yasalar’da komedyaya küçük bir alan açmış ve onu 

büyük bir kontrol mekanizmasının gözetimine almıştır. Potolsky bu durumun 

açıklamasını yaparken Platon’un duygu ve aklı karşı karşıya getirirken Aristoteles’in 

anahtar trajik duyguların akla dayandığını öne sürdüğünü savunur. Böylece 

uyandırılan duygular konusunda Platon bastırılabilecek olan duyguların trajedi yoluyla 

uyandırıldığını savunurken Aristoteles bunun zıddı olarak trajedinin duyguların 

arınmasını sağlayabileceğini savunur.37 Böylece, Aristoteles trajik duyguların akla 

dayanan bir yönünün olduğunu, birbirlerine çok da zıt şeyler olmadıklarını ve taklidin 

insan hayatında önemli bir unsur olduğunu savunurken Platon aklın ve duygunun tam 

 
35 Aristoteles, Nikamakhos’a Etik, çev. Saffet Babür (Ankara: BilgeSu Yayıncılık, 2020) 9. 
36 Aristoteles, Politika, çev. Mete Tunçay (İstanbul: Remzi Kitabevi, 2018) 283. 
37 Potolsky, Mimesis, 45. 



19 
 

olarak birbirlerini dışlayan iki zıt unsur olarak görmüştür.  Bu yüzden de Platon için 

duygu ve aklın aralarında herhangi bir uyuşma mümkün değildir, duyular onun için 

ancak bastırılabilecek şeylerdir. 

Platon ve Aristoteles’in sanat anlayışlarının, onların felsefi sistemleri ve bu 

sistemin ihtiyaçları dahilinde bir zeminde olduğu söylenebilir. Platon, Devlet adlı 

kitabında ideal bir devletin ahlakı ve hakikati temel alan bir devlet olabileceğini 

savunur.38 Bu ideal devletin ihtiyaçları dahilinde hakikat ile sanatın çakışması, 

Platon’un sanat üzerine düşüncelerini etkilemiştir. Çünkü sanatın özünü oluşturan 

mimesis hakikatin mimesis’idir ve bunun dışına çıkılması onun ideal devletinin 

sarsılabileceğini gösterir. Badio, Platon’un mimesis ile ilgili görüşlerini şöyle açıklar: 

“Platon’un mimesis’le ilgili kavgası, sanatı eşyanın değil, hakikat etkisinin taklidi 

olarak tarif eder. Bu taklit de gücünü dolaysızlığından alır. O halde Platon şunu 

savunacaktır: Hakikatin dolaysız imgelerinden birinin tutsağı olmak, dolaylamadan 

alıkoyar.”39   

Buna göre, Platon için sanatın hakikati taklit eden bir etkinlik olduğunu 

söyleyebiliriz. Bu yüzden de sanatın üretebileceği tek şey onun kopyası olabilir. Ancak 

unutulmamalıdır ki, burada mimesis’i yapılan şey nesne ya da olay değil ondaki 

hakikattir. Dikkat edileceği üzere, burada hakikat dolaylı bir izlenim olarak verilir ve 

bu da Platon açısından sanatın neden sorunlu bir halde olduğu sonucuna bizleri 

ulaştırabilir. Çünkü, sanatçının yaptığı eser hakikati yansıtmaya çalışır ancak bunu tam 

anlamıyla gerçekleştiremez. Ayrıca sanatın alımlayıcıya sunduğu şey de alımlayıcı 

tarafından hakikat olarak görülebileceğinden ancak aslında hakikat olmadığından 

dolayı sorunludur. Alımlayıcının esere karşı olan bu tavrı yani eseri hakikat olarak 

kabul etmesi, onu sorgulamadan uzaklaştırdığından dolayı Badio’nun sözlerinin 

ışığında düşünüldüğünde Platon’un sanata bakışının pek de olumlu bir tavra sahip 

olması oldukça beklendik bir şeydir. Aristoteles ise hocasının yolundan ilerleyip 

sanatın hakikati yansıtmadığı görüşünü savunsa da o bu durumun tamamen sorunlu bir 

şey olduğunu kabul etmez. Çünkü mimesis’in sadece didaktik bir boyutu yoktur, 

mimesis aynı zamanda haz verici bir etkinliktir. Öte yandan sanatın özü kopya 

yaratmak olmadığı için onun hakikati olduğu gibi yaratması gerekmez, mimesis 

 
38 Platon, Devlet, 260-265.  
39 Alain Badio, Başka Bir Estetik, çev. Aziz Ufuk Kılıç (İstanbul: Metis Yayıncılık, 2020) 12. 



20 
 

kurgusal yönü ile doğayı aşar ve ondan ayrılır.40 Aristoteles, her ne kadar mimesis’i 

didaktik işlevle sınırlamasa da onu ayrı bir bilgi türü olarak da görmemektedir, bu 

yüzden de sanatın özerkliğinden ve estetik kavramından bu dönemde 

bahsedilememektedir. Bu yüzden, sanatın henüz özerkliğini kazanmadığı bu durumda 

mimesis’in sanatın özü olmakla birlikte aşağı türden bir etkinlik olduğu sonucuna 

ulaşabiliriz. Bu da yukarıda bahsedilen estetik ve mimesis arasındaki bağlantının hangi 

sebeple kurulduğunu gösterir. Yunan dünyasında özellikle Aristoteles felsefesinde, 

estetik duyusalla ilgili olarak, konusu olan estetik nesnenin kendine referansta 

bulunabilecek bir şey olarak değerlendirebileceğini kabul eder, ancak bu onun özerk 

bir alan olarak görüldüğünü göstermez. 

Mimesis’e tek yönlü bir işlev yüklemeyen Aristoteles bu kavramın didaktik bir 

ögeye sahip olduğunu savunmakla beraber mimesis’in alımlayıcıda arınma yaratan ve 

alımlayıcıya haz veren bir etkinlik de olduğunu dile getirerek Platon’un kullanımını 

aşmıştır. Aristoteles kavramın potansiyelini görerek onu bir adım ileri taşımıştır. 

Ancak yine de tümeli yansıtabilme imkanına sahip olup bunu tam olarak 

gerçekleştirememesi sanatın özerk olmasını engellemiştir. Aslında sanatın aynı 

tümelliği yaratması da sanatın özerk olduğunu gösteren bir durum değildir. Çünkü 

böyle bir durumda sanat tümeli sadece kendi tarzında yaratan bir şey olurdu. Oysa 

sanat tikellikler alanındaki bir şey olarak tümel olandan ayrılmalıdır ancak böylelikle 

özerklik mümkün olabilirdi. Ancak, henüz zanaat ve sanatın ayrılmadığı zamanlarda 

böyle bir düşüncenin ortaya çıkmasını beklemek biraz hayali bir düşünce olabilir. 

Aristoteles’in estetik kuramı tamamen eleştirilemez bir kuram değildir, zira 

böyle olan bir kuram da yoktur. Ancak, onun mimesis’e getirdiği yenilik birçok kişi 

tarafından kabul edilecektir. Bu yenilik, mimesis’i Platon’un bıraktığı noktadan alıp 

onu alımlayıcıya haz veren, alımlayıcının olumsuz duygudurumlardan arınmasını 

sağlayan ve özde saklı olan gerçekliği yansıtan olarak ele alması ile gerçekleşmiştir. 

Ancak onun getirdiği bu yenilik her ne kadar ileride Lukács da dahil olmak üzere 

birçok estetikçi tarafından özellikle arınma gerçekleştirme noktasında kullanılsa da 

tarihsel toplumsal bir süreçleri gösterme işlevini üstüne ekleyerek ilerleyecek olsa da 

sanatın toplumsal işlevini göz ardı eder. Böylece onda mimesis bireysel arınmayı 

 
40 Aristoteles, Poetika, 5-10.  



21 
 

sağlar ancak toplumsal uyanmayı sağlamaz. Tam olarak bu nokta ileride Lukács’ın 

yenileyeceği bir yer olur. Ancak yine de Aristoteles’in Platon’a kıyasla daha özgür 

olan bir minesis anlayışının olduğunu ve bunun minesis’in serüveninde önemli bir 

yerinin olduğu söylenebilir. Aristoteles’in bir adım ileriye taşıdığı mimesis anlayışı 

Antik Yunan’da kendisinden sonra yakın tarihte ortaya atılan Plotinos’un sanat 

kuramında kendine pek etkili olmamış ve kavramın ilerleyişi belirli noktalarda sekteye 

uğratılmıştır.  

1.1.3. Plotinos  

Platon’un düşüncelerini içinde bulunduğu dönemin de etkisiyle yeniden 

yorumlayan ve bunun ötesine geçerek özgün bir düşünce sistemi geliştiren Plotinos 

Yeni Platonculuk’un kurucusu olarak kabul edilir. Arslan, İlkçağ Yunan felsefesinin 

bir doğa felsefesi olarak başlayıp bir Tanrı felsefesi veya teoloji olarak son 

bulduğunu41 savunur. Onun öne sürdüğü bu tezle Yeni Platonculuk’un Yunan 

felsefesinin konu olarak aldığı şeylerin değişikliğe uğradığını ve bu dönem 

filozoflarının üzerinde düşündükleri konuları tanrı düşüncesine dayandırdıklarını 

söylenebiliriz. Arslan’ın bu yorumu kabul edildiğinde ve Plotinos’un felsefesi dikkate 

alındığında onun da Yunan felsefesinin Tanrı felsefesi döneminin bir temsilcisi olarak 

görülebileceği söylenebilir. 

Bir sistem filozofu olan Plotinos’un çeşitli felsefe disiplinlerine dair fikirlerinin 

çekirdeğini onun Tanrı’ya dair fikirleri oluşturmaktadır. Plotinos’un varlık öğretisi 

Tanrı ile başlayıp ona dönüşle son bulmaktadır. Tanrı her varlığın ve gücün kaynağı 

olmakla birlikte mutlak Bir’dir ve Bir mükemmel olduğundan dolayı kendinden taşar, 

sudür da denen bu taşma olayının sonucunda bir yayılma gerçekleşir ve bu 

durumundan da akıl türer. Bir gibi duyum-üstü alanda olan Akıl, kendinde her tikel 

varlığa karşılık gelen şeyi barındırır, Platoncu idealara karşılık gelen ve güzelliğin 

alanında olan bu şeyler duyum-üstü dünyanın birliğini oluşturur.42 Akıl da Bir gibi 

mükemmeldir ve onun mükemmelliğinden ruh oluşur, ruh duyum-üstü alana ait ve akıl 

gibi sonsuz ve zamansız olmasına rağmen dünyanın bir nevi sınırında olduğu için 

 
41 Ahmet Arslan, İlkçağ Felsefe Tarihi 5 Plotinos, Yeni Platonculuk ve Erken Dönem Hıristiyan Felsefesi 

(İstanbul: İstanbul Bilgi Üniversitesi Yayınları, 2020) 5.  
42 Eduard Zeller, Grek Felsefe Tarihi, çev. Ahmet Aydoğan (İstanbul: Say Yayınları, 2017) 382-386. 



22 
 

maddi olana yakındır ve aklın etkilerini maddi olana iletir. En kusurlu açılım olan 

madde duyumsal alanda yer aldığı için gerçek bir varlığa sahip görülmez, o gölgedir. 

Ancak Zeller tarafından gölgeli kopya olarak tasvir edilen bu dünya en mükemmel ve 

en güzel halindedir. Çünkü ruh, kendi özelliklerini maddi olana benimsetir. Ruh, 

dünyaya yakın olmasına rağmen duyum-üstü alana ait olduğu için Bir’e ulaşmaya 

çalışır, bunu da bedeninden ve onunla ilgili olan şeylerden uzaklaşarak yani arınarak 

yapar.43 Ruhun arınmasına onun duyum-üstü alana ait oluşu sebep olur, bunun nedeni 

ruhun her ne kadar bu dünyaya yakın olsa da o duyumüstü alana ait olmasından 

kaynaklı olarak kendisinden taştığı Akıl’dan dolayı onda olanı hatırlayarak bu 

dünyanın duyum-üstü olanla oluşturduğu zıtlığın onda arınma ihtiyacı oluşturmasıdır. 

Ruh aklın etkilerini gölgeli kopyalar olarak nitelendirilen maddi olana iletme görevine 

sahiptir ve ruhun bu dünyada gördükleri ona tanıdık gelir. Plotinos bu durumu şöyle 

anlatır: 

“Elbette ilk bakışta algılanan bir şey vardır ve ruh, aşina olduğu şey hakkında 

konuşur gibi konuşur ve onu tanıdığı bir şey olarak kabul eder ve bir bakıma 

kendini onunla uyum sağlamış olarak bulur. Ama çirkinle karşılaştığında, onu 

geri çevirir, reddeder ve uyum içinde olmadığından kendisine yabancıymış gibi 

ondan ürker. O halde diyoruz ki, ruh, kendi tabiatına sahip olarak ve hakikat 

âleminde daha büyük zat yönüne yönelerek, kendisine yakınlık duyduğu bir şeyi 

veya onunla alâkalı bir şeyi gördüğü zaman yakın olduğu şeyin izini sürer hem 

sevinir hem de heyecanlanır ve kendine döner, kendisini ve kendisine ait olanı 

hatırlar.”44 

Plotinos’un bu sözlerine dayanarak ruhun kendisine tanıdık gelen şeyleri kabul 

ettiği ve onları güzel bulduğu sonucu ortaya çıkar, ruhun tanıdığı güzeller aracılığıyla 

kendine dönmesi ve zaten kendisine ait olan şeyleri hatırlaması onun arınmasına 

yardımcı olur. Plotinos’un sevinç ve heyecan durumu olarak nitelediği ruhun güzelle 

karşılaşması durumu güzelin mahiyetini de ortaya koymaktadır. Çünkü eğer güzelin 

ruhun aşina olup uyum sağlayabileceği bir şey olduğu kabul ediliyor ise bunun sebebi 

ruhun güzeli önceden tanımış olmasıdır. Ruh duyum-üstü alemde yer alıp taşan 

mükemmelliklerden meydana geldiği için güzelin de duyum-üstü alemde var olan bir 

şey olduğu fikrine ulaşılabilir. Ruhun çirkine değil de güzele aşina olması ve 

 
43 Eduard Zeller, Grek Felsefe Tarihi, 386-392. 
44 Stephen M. Cahn vd., Aesthetics: A Comprehensive Anthology (Hoboken: John Wiley & Sons, 2020) 

74. 



23 
 

yabancılık çekmeyip ürkmemesi bahsi geçen mükemmellik ile ilgilidir. Zira 

mükemmel olan içinde çirkinlik de barındırmaz. Plotinos güzellik ile iyiliği, çirkinlik 

ile de kötülüğü birbirine denk şeyler olarak görür bu sebeple ruhun aşina olduğu güzele 

ulaşma çabası aslında iyiye ulaşma olarak da görülebilir. Akıl’dan gelen şeylerin ruhun 

güzelliği olduğunu savunan Plotinos ruh için güzel ve iyi olmanın aynı şeyler olmakla 

birlikte tanrıya da benzemek olduğunu iddia eder.45 Plotinos’un bu iddiası dikkate 

alınınca maddeler dünyasındaki şeylerin de tanrıya benzemesi gerekmektedir ki onlar 

da iyi ve güzel olarak adlandırılabilsin. Bahsi geçen bu benzeme Platoncu anlamda bir 

pay alma olarak görülebilir ki bu durum da mimesis kuramını giden yolu oluşturur. 

Her ruhun her zaman iyiyi arzulayıp kendisinden daha yüksek ruhu takip ettiğini 

savunan46 Plotinos burada bireysel ve evrensel ruhtan bahseder ancak bu durum özel 

olarak sanatçı açısından değerlendirildiğinde sanatçının da tanrısal nitelikte olan güzeli 

ve iyiyi de yansıtması gerekir. Zira güzelin ölçütü tanrısal olana ya da akılsal olana 

benzemekten geçtiğine göre sanatçı da onun benzerini yaratmalıdır. Peki sanatçının 

eseri hangi türden bir güzeldir?  

Plotinos Enneadlar (253-270) adlı eserinde bu durumdan şöyle bahseder, 

“zanaat ruhtan sonra gelir ve onu taklit eder, anlaşılmaz ve zayıf taklitler yapar, onlar 

bir bakıma pek değeri olmayan oyuncaklardır ve bir doğa imgesi yaratmak için pek 

çok hile kullanırlar.”47 Plotinos’a göre sanatçının eseri güzel olsa dahi o aşağı türden 

bir güzeldir. Çünkü doğadakini hile yoluyla taklit ederek doğanın bir imgesini yaratır 

ve zayıf ve anlaşılmaz oldukları savunulan bu taklitler ruhtan sonra gelerek 

varlıklarının öncelenmesini bekler. Çünkü pay aldıkları şey onlara ruh aracılığıyla 

gelir. Paul Henry ve Hans-Rudolph Schwyzer Enneadlar’ın bu pasajını çevirirken 

zanaatkarın doğanın imgesini yapmak için hile kullandığını söylemesine rağmen 

Raoul Mortley Plotinus, Self and the World (2013) adlı eserinde zanaatçının doğanın 

imgesini yaratmak için çeşitli araçlar kullandığı48 şeklindeki çeviriye yer verir. Bu iki 

farklı çeviri dikkate alındığında ilkinde zanaatçının yaptığı eylemi daha da aşağı 

görülürken ikinci çeviri zanaatçıyı daha özgür bir halde tasvir eder. Ancak bahsi geçen 

 
45 Cahn, Ross and Shapshay, eds., Aesthetics: A Comprehensive Anthology, 76-77. 
46 Plotinus, Enneads, çev. George Boys Stones, John M. Dillon, R.A.H. King, Andrew Smith, and James 

Wilberding (New York: Cambridge University Press, 2018) 297. 
47 Plotinus, Enneads, 398.  
48 Raoul Mortley, Plotinus, Self and the World (New York: Cambridge University Press, 2013) 119.  



24 
 

ikinci çeviride çevirmenin henüz ayrımı olmadığı halde zanaat yerine sanat kavramını 

kullanması ikinci çeviri konusunda şüphe yaratır ve bu sebepten dolayı Henry ve 

Schwyzer’in çevirisi inceleme konusu yapılmalıdır. Bu yüzden, onların kullandığı 

anlamda hileli olarak görülen taklit zaten gölgeli kopya olan madde dünyasında 

anlaşılmaz ve zayıf şeyler üretir. Bu sebeple de o aslında hiçbir zaman ruhun sahip 

olduğu savunulan güzeline ulaşamaz.  

Mimesis kavramını hileli olarak gören Plotinos, Aristoteles’in ileriye taşıdığı bu 

kavramı geriletir. Ancak arınma konusunda Plotinos’un mimesis’e verdiği yeri de 

gözden kaçırmamak gereklidir. Çünkü Plotinos, arınmayı sağlamak adına güzeli 

kullanarak ruhu aşina olduğu şey karşısında harekete geçirmeye çalışır. Bu dünyadaki 

arınmayı sağlayabilecek olan şey doğanın güzelliği veya iyiliği olmakla beraber 

zanaatçının ürettiği eserlerin de güzelliğidir. Bunlar güzel olduğu takdirde ya da bir 

diğer deyişle mimesis en iyi yapıldığı takdirde arınma sağlanabilir. Mimesis, 

Plotinos’da tanrısal olanı taklit olduğundan onun yansıttığı gerçeklik dünyevi olmadığı 

gibi insan davranışlarını düzenleyip Platon’da olduğu gibi tamamıyla didaktik bir 

işleve sahip değildir. Ancak Plotinos’un savunduğu insanın güzel karşısında duyduğu 

sevinç ve heyecan durumu dikkate alınırsa onun Aristotelesçi bir mimesis anlayışına 

sahip olduğu söylenebilir. Böylece Plotinos için mimesis ideaların taklidi olmakla 

beraber Platon’a, alımlayıcıda arınma gerçekleştiren bir etkinlik olarak Aristoteles’e 

benzediği söylenebilir. Ancak Plotinos, ruhun Bir’den taşıp dünyaya yaklaşan ve hem 

duyumüstü hem de duyumsal dünya arasında yer aldığı için ilkeleri yansıttığı görüşünü 

ruhun Bir’e ulaşmasını aşina olduğu şeyle birleştirerek bunun da güzel ve iyiyle 

mümkün olduğunu savunan biri olarak özgün bir mimesis teorisi ortaya atmıştır. 

Plotinos’un bu mimesis ve sanat üzerine olan düşünceleri metafizik yönden 

temellendirildiği için onun düşüncelerinin Orta Çağ felsefesine etki ettiğini 

söyleyebiliriz.  

1.1.4. Orta Çağ Felsefe’sinde Mimesis’in Yeri 

Sanatın, Hristiyanlığın ilk dönemlerinde Yunan ve Roma gibi pagan kültürleri 

ile ilgili olması M.S. 2-8. yüzyıllar arasında yaşamış olup Hristiyanlığı felsefi olarak 

temellendirme ve yayma amacına sahip olan Kilise Babalarının sanata şüpheci 

yaklaşmalarına neden olmuştur. Ancak daha sonra bu dönem teologları sahip oldukları 



25 
 

şüpheyi kırarak sanatın dine ve dindarlığa yönelik eğitsel bir işleve sahip olabileceğini 

savunarak sanatın Orta Çağ’da kabul görmeye başlamasını sağlamışlardır.49 Hristiyan 

Orta Çağ’ının sanata bakışının ilk dönemlerde eğitsel bir işlevi merkeze alarak 

ilerlemesi Kilise Babalarının Platoncu bir damara sahip olduklarını gösterir. Sanat 

anlayışında biçimsellikten ziyade içeriğe önem veren Platon’un erken dönem Hristiyan 

teologlarında bu şekilde karşılık bulmasının nedeni Platon’un Hristiyan klasik 

geleneği için uygun materyali sağlaması olabilir. Platon’un gerçek olan varlıkların 

idealar dünyasında olduğu ve fenomenler dünyasındaki varlıkların birer kopyadan 

ibaret olduğu tezi Hristiyan klasik geleneği tarafından maddi dünyanın 

değersizleştirilmesinde kullanılmıştır.  Ayrıca gerçek olanın aşkın bir şey olarak kabul 

edilip fenomenler dünyası olarak kabul edilen bu dünyanın da ona benzeyebilir ve 

ondaki iyiyi, doğruyu ve güzeli yansıtabilecek bir nitelikte olması Platoncu pay alma 

düşüncesinin bir diğer versiyonu olarak anlaşılabilir. Bu durum dikkate alındığında 

sanatın hem Platon hem de Platon’dan etkilenen Hristiyan teologlar için aşkın olanı 

yansıtma amacına sahip olması beklendik bir durumdur. Kilise Babalarından biri olan 

Aziz Augustinus’un düşüncelerinde bu durumun izleri özellikle De Musica (387-391) 

adlı eserinde bahsi geçen bu aşkınlığı anlatıp sanatla olan bağlantısını dile getirir. 

Aziz Augustinus De Musica’nın altıncı kitabında göksel şeylerin hareket 

etmedikleri için zamana tabii olmadıklarını savunmakla beraber onların yüce, 

değişmez ve sonsuz olduklarını belirterek içinde yaşadığımız bu dünyanın da onu taklit 

ettiğini, bir diğer deyişle de dünyevi olanın göksel olana tabii olduğunu iddia eder. Bu 

tabii olma durumunu ritmik bir ardışıklıktaki bir bütünün şarkısı olarak değerlendiren 

Augustinus göksel olanların ritminin duyularla algılanabilen güzellikleri de 

yaratabileceğini savunur.50 Majör olarak dünyaya hâkim olan bu ritim minör ölçekte 

düşünülünce insanda da bulunabilir ki ancak böylelikle algılanabilecek olan 

güzellikler yaratılabilir ve bu güzellikleri de sadece sanatçılar yaratabilir. Sanatçının 

yaratımı, insanın Tanrı’dan gelen, ebedi ve değişmez olan göksel ritmi unutmasının 

ardından ritmin tekrar hafızaya geri dönmesini sağlayarak zihni aktif bir şekilde 

biçimlendirmesi ile gerçekleşir.51 Augustinus, sanatı zihnin aktif bir biçimlendirilişi 

 
49 Taylan Altuğ, Son Bakışta Sanat (İstanbul: Yapı Kredi Yayınları, 2012) 282.  
50 Cahn, vd., Aesthetics: A Comprehensive Anthology, 81-82.  
51 Cahn, vd., Aesthetics: A Comprehensive Anthology, 83.  



26 
 

olarak tanımlamasıyla onu zihinsel bir aktivite olarak üst bir kademeye ait kılmakla 

beraber sanatın kaynağını Tanrısal ritme dayandırır. Augustinus’un bu düşünesi sanat 

eserinin yaratılabilmesi için yapılması gereken mimesis’in kaynağını keskin bir hatla 

belirginleştirir, mimesis tanrısal olanın mimesis’idir.  

İtiraflar (397-400) adlı eserinde ise güzel olan şeylerin güzelliklerini 

“Güzellik”ten aldıklarını belirten Augustinus sanatçıların ve beğeni sahiplerinin 

ölçütlerini de tanrısal kaynaktan çıkardıklarını kabul etmelerine rağmen bu ölçütlerin 

kuralını görmeyip onun sınırları içinde kalmanın gerektiğini de anlamadıklarını52 

savunarak De Musica’daki tezini yineler. Böylece buradan yola çıkarak sanatçının ona 

göre eksik bir yaratımda bulunduğu sonucuna ulaşılabilir. Her ne kadar Augustinus 

sanatı aktif zihin biçimlendirmesi olarak sunmuş olsa da suni bir yaratımda bulunan 

sanatçının eserinin kaynağını Platoncu idealara benzetilebilecek olan göksel şeyler 

olduğunu savunduğu için sanatçıyı ve onun sanatını engelleyen bir sistem ortaya 

koymaktan kaçınamamıştır. “Augustinus, görünmeyen güzelin sanat aracılığıyla da 

açığa çıkarıldığını kabul eder; fakat bu güzel doğanın yaratımlarından elde edilmediği 

gibi; kopya edimi ile de sanata aktarılamaz, o bizzat sanatçının ruhunda yaşar ve 

sanatçı tarafından doğrudan doğruya maddeye aktarılır.”53 Buna göre, sanatçı doğada 

olanı kopyalamaz veya taklit etmez, ruhunda olanı dışa vurur fakat bunun da bir çeşit 

taklit olmadığını söylemek pek de doğru olmaz. Augustinus’a göre, sanatçının ruhunda 

yaşayan bir şey vardır ve bu da ancak tanrısal ya da göksel bir şey olmak 

durumundadır. O halde, ruhta var olanı oraya koyan da Tanrı olmalıdır. Sanatçı da 

Tanrı’nın ona verdiği şeyi hatırlamaya çalışacak ve onun terminolojisi dile getirirsek 

sanatçı ruhunda hissettiği şeyi taklit edecektir. Bu basit olarak doğayı taklit olmasa da 

ruhundakinin yansıtılması anlamında bir taklittir, bir duygunun taklidi. Sanatçı 

hatırladığını sanata dönüştürürken seyircileri ve onlarda oluşturulacak duyguları da 

dikkate almalıdır. İtiraflar’ında Augustinus şöyle der: 

“Kutlu sözler içten gelerek ve hararetli bir tonda söylendiğinde ruhumuzun kıpır 

kıpır olduğunu ve iman ateşlerine salındığını hissediyorum. İlahiler başka türlü 

değil de böyle okunduğunda, ruhumuzdaki farklı duygulanımların ilahilerin hem 

sözündeki hem de ezgisindeki belirli tonlamalarda kendisinden bir şeyler 

bulduğunu ve gizliden gizliye bir aşinalık hissedip aşka geldiğini anlıyorum. Ama 

 
52 Agustinus, İtiraflar, çev. Çiğdem Dürüşken (İstanbul: Kabalcı Yayınevi,2010) 341. 
53 Altuğ, Son Bakışta Sanat, 283. 



27 
 

sonuçta bu tensel bir haz, gönlümün bu hazza kapılıp takatten düşmesine izin 

vermemeliyim, çünkü çok kere bu tuzağa düşüyorum, özellikle duygularım aklıma 

eşlik etmediğinde, boyun eğip de arkada kalmaya rıza göstermediğinde.”54 

Augustinus burada sanatçının ortaya koyduğu esere kendisinin aşina olduğunu 

dile getirir ve göksel ritimden kaynaklanan bu aşina olunan ritim her ne kadar onun 

imanını kuvvetlendiren bir şey olsa da Augustinus haz verme açısından onu tensel bir 

haz olarak değerlendirilir. Güzelin tensel bir haz olarak değerlendirilmesinin alçaltıcı 

bir nitelik olarak dikkate alınması Orta Çağ’ın bu döneminde henüz sanatsal özerkliğin 

gerçekleşmediğinin bir kanıtı olarak gösterilebilir. Augustinus, içerik açısından bir 

eser güzel olsa dahi eserde duyusal haz veren unsurun içerikten geri planda kalmasının 

gerekliliğini savunur. Onun bu görüşü, sanatın tanrısal olana hizmet etmesinin tek 

amaç olarak görülmesinden kaynaklanmaktadır. Ayrıca, sanatın verdiği hazzı bir 

tuzağa düşmek olarak nitelendirmesi de duyusal hazzı aşağı görmesinden 

kaynaklandığı gibi bu hazzın aslında gerçek olmayan bir haz olduğunu da iddia 

etmektedir. Augustinus için gerçek haz ancak tanrısal olan ile bağlantılı bir şey olmak 

zorundadır ancak sanat, her ne kadar tanrısal olanı işlemiş olsa da onun verdiği haz 

sadece geçici olan bir haz olarak değerlendirilmelidir. Çünkü sanat tanrısal yani gerçek 

olanı dolaylı yoldan verir. Bu haz geçici olsa dahi tanrısal olan ile ilgili olduğu için 

varlığını en iyi biçimde göstermelidir ve tam olarak bu yüzden Augustinus’un sanat 

eserinde arzu ettiği bütünlük; içerik ve biçimin tutarlılığı ve uyumu ile göksel olanın 

ruhta oluşan hali taklit edilerek sağlanır.  

Augustinus sanatın verdiği hazzı tensel bir haz olarak gördüğü için sanatı alçaltır 

ancak o bununla da sınırlı kalmayarak İtiraflar adlı eserinde bir zamanlar sevdiği 

tiyatro oyunlarından tiksindirici bir şey gibi bahsederek sanata yönelik tutumunu 

yaptığı bir kötülükmüşçesine itiraf eder. Augustinus’a göre, kendisinin tiyatro 

oyunlara yönelik sevgisi aslında kendi sefilliğinin bir göstergesi sayılacak bir şeydir 

ve insanların kendilerini coşturan bu trajik şeyleri seyredip bunlar karşısında ızdırap 

duymalarını da anlamsızdır. Çünkü insanlar aslında bunları izlediklerinde bu 

ızdıraptan almamaları gereken hazzı da alırlar, ayrıca bu acı dolu sahneler insanın 

yaşadığı acıları da iyileştirmez.55 Augustinus’un yapmış olduğu bu yorum onu, sanata 

 
54 Augustinus, İtiraflar, 336.  
55 Augustinus, İtiraflar, 76. 



28 
 

verilen arındırıcı işlevin sorunlu olması konusunda Platon’a yaklaştırır. Çünkü Platon 

gibi Augustinus da sanatın doğru etkiyi sağlayamadığını savunur. Seyircinin sahnede 

acı veren bir şey görmesinin ondaki acıya herhangi bir olumlu katkısının olmadığını 

savunan Augustinus sanata sadece dönemin inancına hizmet edecek şekilde bir işlev 

yükleyerek kendisinin aldatıcı saydığı bu dünyayı hazdan yani sanattan koparmaya 

çalışır.  

Orta Çağ’ın ilk dönemlerinde sanata dair olan bu bakış aradan geçen uzun zaman 

içerisinde birtakım değişikliğe uğrasa da Rönesans’a kadar neredeyse aynı minvalde 

ilerler. On üçüncü yüzyıl teoloğu olan St. Thomas Aquinas’ın sanata dair düşünceleri 

dikkate alınırsa bu durum açıklık kazanabilir. St. Thomas şiirin özelliklerinden birinin 

hakikati mecazi yoldan temsil etmek olduğunu belirtir ve bu dönemde doğaüstü olarak 

kabul edilen evrenin doğada alegorik bir temsili olarak sunulduğu inancı sanat 

konusunda da benzer bir düşünceyi getirdiğinden alegorik bir temsilden öteye 

gidemeyen sanat, evrene dair bilgiyi doğrudan da veremez. Bu yüzden de onun verdiği 

bilgi bulanık olarak kabul edilir bu da sanatın felsefe ve ilahiyattan daha aşağı 

görülmesine neden olmuştur.56 St. Thomas’ın sanatın aşağı türden bilgi veriyor 

olduğuna dair düşüncesinin temeli, hakikatin ortaya çıkarılış biçiminin sınırlı 

olmasından kaynaklanabilir. Çünkü bilginin kaynağının kutsal metinler olması 

kutsalın dışında kalanların yanlış olduğunu gösterir. Bu durum da tek hakikat 

düşüncesini benimseyen St. Thomas’ın sanatın, hakikati yansıtması aşamasında 

sorunlar olacağını düşünmesine neden olmuş olabilir. Çünkü sanat her ne kadar taklit 

edeceği şeyin materyalini kutsal olandan alsa dahi onun insan yaratımının bir ürünü 

olması barındırdığı alegori ve mecazlar dolayısıyla farklı yorumlara neden olup 

hakikatten uzaklaşılmasına neden olabilir. Duyusal alanda kendisini dolaylı olarak 

gösteren bu hakikat biçimi tek hakikat düşüncesinin önüne bir engel olarak çıkma 

potansiyelini taşıyor olarak gözükmüş olabilir.  

St. Thomas, güzelin ve iyinin aşkın olarak birbirine özdeş olmakla birlikte hoşa 

gitme konusunda ikisinin ayrıldığını savunur çünkü hoşa gitme halihazırda iyinin 

bölümlerinden biridir.57 İkisinin de aşkınsal olmalarından dolayı aynı kademede yer 

 
56 Umberto Eco, Orta Çağ Estetiğinde Sanat ve Güzellik, çev. Kemal Atakay (İstanbul: Can Yayınları, 

2020) 125-128. 
57 Altuğ, Son Bakışta Sanat, 284-285.  



29 
 

almaları bunları birbirine yaklaştırsa da sanatın hoşa gitme özelliğinin iyinin bir 

bölümü olması güzelin iyiden ayrılmasını zorlaştırmıştır. Güzel ile iyinin iç içe 

geçmesi sanatı özerk olmayan bir konuma sokmuştur bu düşüncenin en iyi göstergesi 

de iyinin güzel, güzelin de iyi olduğu düşüncesidir. Dönemin skolastik düşüncesinin 

beslediği bu düşünce bir şeyin iyi ve güzel olmasının tek koşulunu tanrısal olana yakın 

olmakla açıklar. Tanrı’nın var olması sebebiyle var olan iyi ve güzel kavramları aşkın 

şeyler olmasına rağmen nesneler dünyasında kendini gösterir. Bu sebeple güzel ve iyi 

nesneler dünyasında olsa da dinsel olanla ilgili olmalı ve ona uygun şeyleri taklit 

etmelidir. Çünkü böylelikle onlar tanrısal niteliklerini korumuş olacaklardır. 

On üçüncü yüzyıl da dahil olmak üzere sanata yönelik bir değişim göze çarpmaz, 

sadece St. Thomas şiirin kullandığı dilin kendine özgü anlamlar taşıyan bir dil 

olduğunu belirterek ona minik sayılabilecek bir yer açmıştır. Zira Le Goff’un on 

üçüncü yüzyıl yorumu da bunu destekler. Bu yüzyıl her ne kadar dinamik bir yapıya 

sahip olsa da skolastik düşüncenin beraberinde getirdiği dünyadan, bu yüzyılın 

insanının doğayı taklit ettiği düşüncesinden ve insanın yarattıklarını tanımamasından 

kaynaklı olarak insan emeğinin yarattıklarını tanımadığını ve böylece Antik Yunan’ın 

ahlakla temellenen sanat teorisinden kopamadığını savunur.58 Goff’un bu haklı 

yorumu, güzelin, on üçüncü yüzyıla kadar nasıl görüldüğünün açıklayıcı bir ifadesidir. 

Bu düşünce dikkate alınırsa Orta Çağ’ın Antik Yunan’ın mimesis kuramından 

kopamadığı gibi Antik Yunan’da sanat üzerinde baskın bir rol oynayan etik boyutu 

ilerletip bunu tanrısal olana yaklaştırdıkları ve bundan dolayı taklidi yapılacak şeyin 

duyusal olandan daha da uzaklaştırdığını dile getirebiliriz.  

On dördüncü yüzyılın sonlarından itibaren güzele ve sanata yönelik olan bakış 

Rönesans düşüncesi ile kırılmaya başlamıştır. Bu dönem sanata özerklik kazandırmasa 

da sanatı ne sadece eğitsel bir amaç taşıyan şey olarak ne de sadece kutsalın bir taklidi 

olarak görür. Rönesans, sanatı basit bir taklit olarak görmeyip onu haz boyutunda da 

değerlendiren bir dönem olduğu için sanatın serüveni açısından bir mihenk taşı olarak 

görülebilir. Sanata yönelik olarak geliştirilen bu düşüncenin temelinde Rönesans’ın 

insanı merkeze alarak yeni bir yapı kurması yer alır. Çünkü bu yeni yapı, toplum 

dinamiklerinin farklı bir şekilde anlaşılmasına olanak sağlayarak sanatçıyı katı bir 

 
58 Jacques Le Goff, Ortaçağ’da Entelektüeller, çev. Mehmet Ali Kılıçbay (İstanbul: Ayrıntı Yayınları, 

1994) 139. 



30 
 

zorunluluk alanından çekip almıştır. Rönesans’taki sanatçılar da her ne kadar sipariş 

üzerine eserler icra etmiş olsalar da onların bu dönemdeki konumlarının Orta Çağ 

sanatçılarınkinden daha farklı olduğunu da belirtmek gerekir. Rönesans sanatçıları 

konular ve kullanacakları teknik açısından daha özgür bir haldedirler. Sanatçının 

konular hakkında özgür olmaları sanatın da mimetik olma noktasında dönüşüme 

uğramasına neden olmuştur. 

Orta Çağ’da sanat gerçeğin bir taklidiydi ve kabul edilen gerçeklik de dinsel olan 

olduğu için taklidin nesnesi de dinsel unsurlardı bu sebeple de onların belli bir tarzda 

doğru olarak sunulması gerekmekteydi. Bahsi geçen bu durum mimesis’in sadece belli 

bir biçimini kabul ettiği için bir çeşit zorunluluk alanı oluşturmuştur. Ancak Rönesans 

ile “Skolastiğin tek bir doğru ve nesnel gerçeklik koşullamasından kendini kurtaran 

sanatçı, kendi öznelliğinin tadını çıkartmakta, yine dinsel konuları tanımlamakta 

olduğu resimlerine ‘kendi seçtiği’ göz düzeyinden ve kendi bulunduğu noktadan 

bakmakta, perspektifin ilk denemelerini yapmaktadır.”59 Sanatçının bahsi geçen bu 

nesnel gerçeklikten kendisini kurtarması sanatçının teknik ve içerik noktasında 

yaratıcılığının sınırlarını genişletmiştir. Ancak burada dikkat edilmesi gereken bir 

nokta vardır, o da sanatçının her ne kadar yeni teknikler yaratıyor olsa da ya da 

mimesis’ini yapacağı şeylerin alanını ileriye götürse de halihazırda tam olarak 

özgürleşmemesidir. Peki mimesis’te tam olarak özgürleşme mümkün müdür ya da 

daha doğru bir ifadeyle mimesis özgürleşmenin önünde bir engel olabilir mi?  

Mimesis ya da taklit kuramı eğer basit bir kopya olarak uygulanırsa ya da salt bir 

didaktik işlev kaygısı ile ilerlerse onun bu şekilde işlendiği sanat için özgürlükten 

bahsedilemez. Ancak bu basit bir taklitten uzaklaştırılıp sanatçının kendi duygu 

dünyasının, yaratıcılığının ve onun kendi şahsına münhasır halinin bir yansıması 

olarak dikkate alınırsa o zaman mimesis sınırlarından kurtulur. Peki, Rönesans’taki 

mimesis hangi alana daha yakındır?  

Rönesans’taki mimesis kuramı ne basit bir kopya olarak ne de tam olarak 

özgürleşmiş bir sanat anlayışı olarak görülebilir. Bu yüzden bu dönemin mimesis 

anlayışının arada kaldığını söylemek doğru olabilir. Rönesans Orta Çağ’ın tanrısal 

 
59 Engin Akyürek, Ortaçağ’dan Yeniçağ’a Felsefe ve Sanat, (İstanbul, Kabalcı Yayınevi, 1994) 99.  

 



31 
 

olanın farklı biçimlerde taklidini yaparak tek hakikat olduğu kabul edilen tanrısal olanı 

duyusal boyutta farklı hallerde yansıtmaya çalıştığı mimesis anlayışını aşmış ve 

mimesis ögelerini de çoğaltmıştır. Ancak bu durum sanatın bir başka etkinlikten 

bağımsız olarak değerlendirilmesini sağlayamamıştır. Çünkü hala kilise etkisinin 

olduğu bu dönemde sanat ahlaki sınırların içinde kalmak zorundaydı. Bu durum da 

etik ve estetiğin birbirleri için zorunlu birer alan kılınmaya devam ettiğini gösterir.  

Etik ve estetiğin birbirinden ayrılmaya başlaması her ne kadar Plotinos ve Orta 

Çağ estetik düşüncelerinden ayrılmaya ile gerçekleşse de bunun tam olarak sağlanması 

geç bir dönemde meydana gelmiştir.  

Felsefesinin merkezine Tanrı’yı koyan Plotinos, aklı ve ruhu onun 

mükemmelliğinden taşan bir şey olarak görür. Onun bu ana tezinde ruh maddi dünya 

ile maddi olmayan dünya arasında bir köprü görevine sahiptir ve güzel ve iyi olan 

şeyler ruhun aracılığıyla insanlara iletilir. Bu bağlamda, bir şeyin güzel olması için 

onun tanrısal olanın bir taklidi olması gerekir. Sanatı doğanın zayıf bir taklidi olarak 

gören Plotinos, güzeli ruhun arınmasında bir araç olarak kullansa da mimesis’e özgür 

bir alan bırakmamıştır. Onun bu düşünce yapısı Orta Çağ’da büyük bir etki alanına 

sahiptir. Zira, her iki düşünce yapısının birçok ortak noktası vardır. Hristiyanlığın 

erken dönemlerinde sanata dar duyulan önyargının azalması ile sanatın tanrısal olanı 

yansıtabileceği yönünde bir düşünce oluşmuştur. Özellikle Augustinus ve St. Thomas 

gibi önemli teologlar bu konuya eğilerek sanatın eğitsel ve dinsel işlevlerini öne 

çıkarmıştır. Bu noktada, sanatın yansıttığı şeyin neliğini de inceleyen filozoflar sanatın 

tanrısal ritmi ve güzelliği taklit etme noktasında hakikati mecazi olsa da bunların 

mimesis’ini yaptığını savunmuşlardır. Ancak sanatın mecazi hakikati verdiğinden 

dolayı onun bulanık gerçekliği olduğunu savunan bu teologlar onu felsefe ve dinin 

arka planına atmıştır. Orta Çağ’ın sahip olduğu bu bakış açısı Rönesans’a kadar uzun 

bir süre baskınlığını korumuştur. Ancak, burada da sanatçının yaratıcılığı artmış ve 

konular çeşitlenmiş olsa da mimesis hala etik ve estetik kaygıyı aynı potada erimiş bir 

biçimde taşıdığı için özgür kalamamıştır. Mimesis’in özgürlüğü ve estetiğin özerkliği 

Platon’un açtığı yoldan ilerleyen Plotinos ve Orta Çağ filozoflarının etik ve estetiği 

ayrı şeyler olarak kabul etmediğinden dolayı geç bir dönemde gerçekleşmiştir.  

Orta Çağ ve Rönesans’ın zorunlu etik ve estetik birlikteliği düşüncesi Kant’a 

gelinceye kadar bazı değişiklere uğrasa da pek fazla değişmemiş ve mimesis 



32 
 

üzerindeki etkisini korumuştur. Bunun en iyi göstergesi de Aydınlanma Dönemi’nin 

İngiliz empiristlerinin görüşleridir. 

1.2. Aydınlanma Dönemi’nde Mimesis 

Aydınlanma Dönemi’ndeki mimesis anlayışının Antik Yunan ve Orta Çağ’ın 

mimesis anlayışından farklı olması ve Lukács’ın da bu kavrama dair dönüşüm yaratma 

isteğinin arkasındaki eksiklikleri göstermesi nedeniyle önemlidir. Aydınlanma 

Dönemi’nin kimi filozoflarınca ele alınan mimesis anlayışının ne tam olarak Platon’un 

savunduğu gibi ideaların bir taklidi ne Aristoteles’in savunduğu gibi katharsis yaratan 

unsurların temsili ne de Platon’un felsefesiyle harmanlanan Hristiyan anlayışındaki 

tanrısal düzenin yansıması olduğu söylenebilir. Bu dönemdeki mimesis daha karma bir 

yapıya sahiptir.  

Aydınlanma Dönemi’nin etkilerinin hem insana, onun özünü oluşturduğu 

düşünülen akla ve deneyimlere yönelmesinden dolayı geleceğe dönük bir yüzü hem 

de klasik görüşlere bağlı olduğundan dolayı geçmişe dönük bir yüzü vardır. Bu yüzden, 

tam anlamıyla mimesis özelinde devrimci denilmesi zor olan bu dönemi bir geçiş 

dönemi olarak ele almak mümkündür. Ancak, yine de buna dayanarak, 

Aydınlanma’nın getirdiği ve merkeze koyduğu düşüncelerin mimesis’i ve sanatı 

etkilediği ve onları klasik düşüncelerden görece olarak ayırdığını söyleyebiliriz. Peki, 

bu ayrılmanın olmasını sağlayan ve mimesis’i kendine özgü bir biçimde ele alan 

Aydınlanma Dönemi bunu nasıl gerçekleşmiştir ve amacı nedir? 

Aydınlanma’nın Marksist okumasını yapan Eagleton, devrimlerle başlayan bu 

yenilikçi dönemin gerisindeki amaçlara odaklanır ve bunları çözümleyerek sanatın bu 

düzen içindeki yerini gözler önüne sermeyi amaçlar. Estetiğin İdeolojisi (1990) adlı 

eserinde Eagleton, on altıncı yüzyılda başlayıp on dokuzuncu yüzyılın ortalarına kadar 

devam eden Aydınlanma’nın kapitalizme evrilen toplumsal, politik ve ekonomik 

değişimlerin yeni bir düzen yarattığına vurgu yapar. Eagleton, yeni düzenin, burjuva 

olarak adlandırılan bir seçkinler sınıfı oluşturduğunu ve bu sınıfın geleneksel seçkin 

olarak adlandırabileceğimiz aristokratlar ile arasında bir yakınlaşma ve alışveriş 

yarattığını savunur. Ayrıca bu iki sınıfın çıkarlarının örtüştüğünü ve bunların kamusal 



33 
 

bir alan yarattıklarını ifade eder.60 Eagleton, Aydınlanma düşüncesinin ve onun 

beraberinde getirdiği nice fikrin toplumun yapısını değiştirdiğini, ekonomiden ahlaka 

uzanan her şeyin bir kontrol mekanizmasına dönüştüğünü ve bunların güçlü sınıf 

tarafından ideolojik bir araç olarak kullanıldığı sonucuna ulaşmıştır. Ortak çıkarları 

sebebiyle güçlerini birleştiren bu iki seçkin sınıf, ideolojilerini yansıtmak ve 

benimsetmek için birçok yol kullanır. Elbette, bu yollardan biri de sanattan geçer. 

Burjuva ve aristokrasinin birleşiminin yarattığı yeni anlayış toplumsal bağları ve 

bireylerin hayatını sanatı kullanarak da yönlendirebilir ki bunun örnekleri ileride 

mimesis’in nasıl uygulanması gerektiği tartışıldığında anlaşılacak ve Platon’dan Orta 

Çağ’a miras bırakılan etik estetik birlikteliği gün yüzüne çıkacaktır.  Aydınlanma’daki 

Aristokratik ideolojinin, sanattaki yansımasını İngiliz empiristlerinde ve Aydınlanma 

sonrası bir filozof olan Hegel’de gözlemlenir.  

1.2.1. Mimesis’in İngiliz Empiristleri Uğrağı 

İngiliz empiristleri, özellikle on sekizinci yüzyılda ahlak ve estetiği bir arada 

kullanmaya başlamışlardır. Bunun sebebi, hem yukarıda bahsedildiği üzere 

birbirlerine yaklaşan seçkin sınıfların ideolojik olarak bir bütünlük oluşturmak 

istemesi hem de sanatın insanları etkileyen bir yanını ahlakla desteklemeye çalışmaları 

olabilir. Eagleton, İngiliz empiristleri ya da onun ifadesiyle İngiliz ahlakçıları için 

estetikle kafa kafaya giden ahlaki duyuyu şöyle özetler:  

“Dolayımsız deneyimimiz içerisinde bir yerlerde, bize ahlaki düzeni ifşa eden, 

estetik beğeninin şaşmaz sezgisine sahip bir duyu bulunmaktadır. Bizim doğruyu 

ve yanlışı duyuların tüm çabukluğuyla deneyimlememize olanak tanıyan ve 

böylelikle de toplumsal bir birliktelik için salt akılsal bir bütünsellikten daha 

derin bir şekilde hissedilen temeli oluşturan, 18. Yüzyıl İngiliz ahlakçılarının ünlü 

'ahlaki duyu' su, işte böyle bir şeydir.”61 

Buna göre, on sekizinci yüzyıl İngiliz ahlakçıları tarafından, ahlaki düzen ve 

estetik beğeni, bireyin doğrudan deneyim yoluyla elde edebileceği veya duyularını 

kullanarak ulaşabileceği rasyonellikten ayrı olarak derin bir duygusal bağ ile 

açıklanabilecek bir şey olarak ele alınmıştır. Muhtemelen tüm insanlarda olması 

 
60 Eagleton, Estetiğin İdeolojisi, 53-55.  
61 Eagleton, Estetiğin İdeolojisi, 56-57.  



34 
 

gereken bir şey olması anlayışına dayandırılarak bir duyu olarak adlandırılan ahlaki 

duyu, Eagleton açısından ideolojik bir unsur olarak görülmüştür. Onun bu haklı 

yorumu, ahlaki duyuyu, insanların aynı davranışlarda ve yargılarda bulunmasını 

kolaylaştıran bir kavram olarak ele almıştır.  İdeolojik olmasının dışında ahlaki duyu 

kavramını mantığa oturtmak biraz zor gibidir. Çünkü ahlakı, bir duyu ile açıklayan bu 

anlayışın problematik noktaları vardır. Bunlardan ilki, ahlakın nasıl bir duyu olmasıyla 

ilgilidir. Ahlaki duyu bir çeşit sezgidir ancak sezgi gerçekten ahlaki bir davranışta 

bulunma açısından gereken bilinci ve doğruluğu veremeyebilir. Bir diğer sorunlu 

nokta ise, ahlakın her insanda bir duyu olarak var olduğuna dair iddia ile ilgilidir. 

Ahlaki duyunun, her insanda olan bir duyu olduğu kabul edilse dahi bunun neden tüm 

insanların aynı davranışta bulunmasına veya yargılara ulaşmasına neden olduğunun 

bir açıklaması verilmemektedir. Bilakis ahlak bir duyu olarak her insanda varsa bunun 

da diğer duyular gibi insandan insana algılayış farklarına sebep olması gerekir. Ancak 

İngiliz ahlakçıları bunun tam tersini düşünmüş olacaklar ki ahlaki duyunun tüm 

insanlarda olduğundan dolayı benzer davranış ve yargılarda bulunacaklarını düşünmüş 

ve bunu toplumsal uyum ve birliktelik yaratacağını savunarak desteklemişlerdir. 

Toplumda birliktelik ve bütünlük yaratmak amacıyla ortaya atılan bu kuramlar, 

insanların iyiyi kötüden, estetik anlamda bir esere ya da nesneye bakarken de güzeli 

çirkinden ayırt etme yetisine hâlihazırda sahip olduğunu savunarak belli kalıplarda 

davranışlar ve yargılar oluşturmaya çalışmış olabilirler. Eagleton, bu yargıyı 

güçlendirmek için “Bedenin duygulanımları, salt öznel kaprisler değil, fakat iyi 

düzenlenmiş bir devlet için temel ...”62 olduğu tezini ortaya atar. Buna dayanarak, 

aristokrasi ve burjuvanın birlikte ürettiği yeni kapitalist sistemin amacının insanların 

duygulanımlarını düzenlendiğini ve bunun sayesinde iyi bir devleti yaratabileceği 

tezine ulaşabiliriz. Bu tezi kuvvetlendirenlerin başında Shaftesbury ve onun açtığı 

yoldan ilerleyen kimi İngiliz filozoflar vardır. 

Shaftesbury, ahlakın bir duyu olduğunu ve bunun kötü karşısında nefret ve iyi 

karşısında sevgi dolu bir duygulanım yarattığını savunur. Akıldan tam olarak bağımsız 

olmayan bu duyu estetik beğeni için de benzer bir şekilde ilerlemektedir. Ona göre ne 

ahlak ne güzellik bireyin öznelciliğine bırakılabilecek bir şeydir.63 Shaftesbury, ahlakı 

 
62 Eagleton, Estetiğin İdeolojisi, 57. 
63 Eagleton, Estetiğin İdeolojisi, 57-58. 



35 
 

bir duyu olarak ele alır ve onun nesne ya da olay karşısında bir duygulanım olarak 

kendini gösterdiğini ileri sürer. Aynı durumun estetik beğeninin gerçekleşmesinde de 

yaşandığını savunan Shaftesbury, bir yandan estetik beğeninin de duygulanım yaratan 

bir şey olduğunu dile getirir, bir diğer yandan ise iyiyi güzel ile kötüyü de çirkin ile 

ilişkilendirir. Çünkü bahsi geçen bu çiftler aynı duygulanımı oluşturur. Bu durum 

elbette oldukça tartışmalıdır, iyi bir şey aynı zamanda güzel olabilir ancak bu durum 

kötü bir şey için de geçerli olabilir. İyi ve güzeli özdeşleştirerek sanatı, ahlaki bir 

boyutla destekleme amacı güden bu anlayış sanatı sadece estetik olarak haz veren bir 

konumdan çıkararak alımlayıcının ahlaki gelişimine katkı sağlayan bir konuma getirir. 

Buradaki, ahlaki gelişim ya da tek tip olan davranış ve estetik yargılar da Whigs 

partsinin üyesi olan bu filozof için Muhafazakâr sağcı düşünceler ve davranışlar 

olabilir. En nihayetinde yazının başında da belirtildiği üzere, estetik ideolojiktir. Peki, 

bu ideolojik düşünceleri yansıtacak sanatçı bunun kaynağını nerede bulur? 

“Shaftesbury'e göre Doğa, varlığın tüm olanaklarıyla ağzına kadar dolu en 

yüksek sanat ürünüdür ve Doğa’yı bilmek, onun Yapıcı’sının hem yaratıcılığını 

hem de yüce ilgiden bağımsızlığını paylaşmaktır. Estetik-olan düşüncesinin kökü, 

bu yüzden teolojiktir: Sanat eseri gibi, Tanrı ve onun dünyası, özerktir, 

kendinden-ereklidir ve tamamen kendini belirleyicidir.”64 

Buna göre, Shaftesbury’nin sanatı doğanın bir yansıması olarak gördüğü ve hatta 

onun doğanın kendisini de bir sanat eseri olarak gördüğü söylenebilir. Doğa, 

Shaftesbury’e göre bir sanat eseri ve onun sanatçısı ise Tanrı’dır. O halde, sanatçı 

büyük sanatçı olan Tanrı’yı ve onun sanat eserini izlemeli ve ondan feyz almalıdır. 

Sanatçının yansıtması gereken şey, mükemmel bir ahenk ve uyum içinde olan doğa 

olmalıdır. Alımlayıcı esere baktığında uyumu ve ahengi anlamalı ve bundan yola 

çıkarak da kendinden erekli olan Tanrı’nın dünyasını hissedebilmelidir.65 Bu 

düşüncesinde, bir önceki bölünde yer alan Orta Çağ’ın dindar kişilerinin görüşlerini 

barındıran Shaftesbury’nin güzelliği bir hakikat yansıması boyutuna taşıdığı ve ona 

ilahi bir suret verdiğini söyleyebiliriz. Buradan yola çıkarak, güzelliğin ve daha özel 

olarak sanat eserinin güzelliğinin estetik ve etik bir düzeni ifade ettiğini ve mimesis’i 

yapılan unsurun da tam olarak bu düzen olduğunu söyleyebiliriz. Ancak, bu demek 

 
64 Eagleton, Estetiğin İdeolojisi, 59.  
65 Eagleton, Estetiğin İdeolojisi, 59-60. 



36 
 

değildir ki, sanat basit bir taklittir, bilakis burada sanat, ilahi düzeni ve ahengi ortaya 

çıkaran adeta onu yeniden yaratan bir şeydir. Ancak, bu durum her ne kadar var olsa 

da sanatın ahlaki boyutta olmasının onun özerklikten uzaklaştırdığının da altını çizmek 

gerekir.  

Ahlak ve estetik arasında köprü kurarak onları bir bütün haline getirmeye çalışan 

Shaftesbury’nin kuramını Francis Hutcheson bir adım öteye taşıyarak bu kuramı 

sistemleştirmeye çalışır. Hutcheson, bu sisteme, ilk önce duyulardan, ardından 

bunların verdiği hazlarından ve bu haz ve duyuların evrenselliğinden bahsederek 

başlar, ardından da bu evrenselliğin görüldüğü güzellikten ve onunla ilişkili olan 

ahlaktan bahseder.  Ona göre, duyu organlarımız aracılığıyla dış nesnelerin varlığının 

zihnimizde doğan idelerine duyum denir, ancak her duyum aynı duyu organlarıyla 

algılanmadığı için zihnimizde farklı tip ideler de oluşmaktadır, bunlar; basit ve 

karmaşık idelerdir. Hutcheson, basit idenin bireye haz verdiğini ancak bunun karmaşık 

idelerin verdiği haz kadar fazla olmadığını ileri sürer ve bu ayrıma ek olarak, karmaşık 

ideleri aynı zamanda düzenli ve uyumlu olana karşılık gelen olarak güzel olarak 

adlandırılır. Güzel idesi, basit idelerin birleşip düzenli ve uyumlu bir karmaşık ide 

oluşturması ile oluşur ve bu karmaşık idenin algılanması ancak iç duyu denilen şey ile 

gerçekleşebilir.66 O halde, buradan yola çıkarak, Hutcheson’ın güzellikten anladığının 

basit idelerin çeşitliliğinden oluşan bir birlik olduğunu söyleyebiliriz. Basit ideleri 

algılamak dış duyu ile gerçekleşirken, güzellik gibi karmaşık bir ide içinde uyum ve 

düzen bulunduğundan dolayı basit bir ideden farklı olarak iç duyu ile algılanıyor 

olabilir. Hutcheson, bir iç duyu olan güzellik duyusunu, güzelliği elde etme gücü67 

olarak tanımlar ve bu gücün de her insanın içinde olduğunu savunur. Böylece, 

Hutcheson, duyumlardan onların algılanış biçimlerine ve bu biçimlerin insanın 

doğasında olduğu noktaya gelir, empirik dünyadan yola çıkıp evrensellik iddiasını da 

böylece tamamlamış ve sistemine eklemiş olur. Çünkü bu duyular birer kategori olarak 

insan zihninde hâlihazırda bulunur. Onun sisteminde bir sonraki adımı evrenselliğe 

sahip estetik ve ahlak duyuları oluşturur ki buradaki estetik basamak bize mimesis ile 

olan ilişkiyi de göstermesi bakımından önemli bir yere sahiptir. Hutcheson’a göre 

 
66 Francis Hutcheson, Güzellik ve Erdem İdelerimizin Kökeni Üzerine Bir Soruşturma, çev. Merve 

Menekşe Özer ve Adnan Akdağ (İstanbul: Say Yayınları, 2020) 44-45.  
67 Hutcheson, Güzellik ve Erdem İdelerimizin Kökeni Üzerine Bir Soruşturma, 43.  



37 
 

güzellik, mutlak ve göreceli olarak ikiye ayrılır, bu iki güzelliği Hutcheson şöyle 

anlatır; 

“… mutlak güzellikle anladığımız şey sadece şudur: Bir taklit veya resim gibi 

dışsal herhangi bir şeyle kıyaslamaksızın nesnelerde algıladığımız güzelliktir; bu 

tür bir güzellik doğa eserlerinde, yapay biçimlerde, figürlerde veya teoremlerde 

algılanır. Nesnelerde algıladığımız nispi ya da göreli güzelliğin çoğunlukla 

başka bir şeyin taklidi ya da benzeri olduğu kabul edilir”68 

Bu pasajdan yola çıkarak, mutlak güzelliğin, nesnenin kendisinde olduğu 

düşünülen, herhangi bir şey ile kıyaslanmayan, duyulur idelerin adları gibi zihindeki 

duyumları belirten güzellik olduğunu, bunun yanı sıra göreli güzelliğin ise bir şeyin 

taklidi ya da benzeri olarak kabul edildiğini söyleyebiliriz. Mutlak güzellik, iç duyu 

ile algılanan ve başka bir şey ile kıyaslamaya gerek kalmadan dolaysız bir güzel olarak 

karşımıza çıkar ve o, doğrudan iç duyu ile algılandığı için onun güzelliği göreli olana 

kıyasla daha evrenseldir. Ancak, göreli güzellik bir nesnenin taklit edilmesiyle olan 

güzellik olduğundan dolayı, o da her ne kadar iç duyu ile algılansa da onun özünde 

taklit yattığından dolayı mutlak güzelliğe kıyasla algılanışı görece daha bulanık bir 

alandadır. Bu yüzden bu iki güzellik çeşidini ayıran şeyin taklit olduğu söylenebilir. 

Hatta, öyle ki bu iki güzellik çeşidi arasındaki tüm fark taklit ile gerçekleşmiştir ve 

bundan dolayı taklidin veya mimesis’in Hutcheson’ın kuramını anlamak için kilit bir 

nokta olduğunu söylemek mümkündür. 

Mutlak güzellik, herhangi bir referansa gerek duymadan insanların 

algılayabileceği bir güzelliktir ancak göreli güzellik taklit ile gerçekleştiğinden dolayı 

algılanış farkına sahiptir. Mutlak güzelliği alımlayan sadece iç duyusunu kullanır, 

ancak göreli güzellik için aynı durum geçerli değildir. Çünkü göreli güzellik bir 

nesneye bağlı olduğundan ve onu taklit ettiğinden dolayı alımlayıcının sadece iç duyu 

ile algılaması yeterli olmayabilir. Göreli güzellik için alımlayıcının taklit edilen nesne 

ile taklidi arasındaki ilişkiyi bilmesi gerekir. Mutlak güzel olan şeyler doğada olan 

nesneler olduğundan ve onlar kendinde düzenli ve uyumlu olduklarından dolayı 

herhangi bir ilişkiselliğin bilinmesine gerek yoktur. Göreli güzellik kategorisine giren 

sanat eserleri için bilinmesi gereken ilişkiselliğin nedeni, Hutcheson’ın amacında 

yatıyor olabilir. İngiliz estetik geleneğini inceleyen ve tartışan Timothy Costelloe, 

 
68 Hutcheson, Güzellik ve Erdem İdelerimizin Kökeni Üzerine Bir Soruşturma, 49. 



38 
 

onun amacını şöyle açıklar, “Hutcheson, ya doğal bir nesneyi taklit eden ya da 

sanatsal pratiği yöneten kabul edilmiş bazı standartlara veya kurallara uyan sanat 

eserlerinin güzelliğini açıklamayı amaçlamaktadır.”69 O halde, buradan yola çıkarak 

onun amacının mutlak güzellikten çok taklidi barındıran göreli güzellik olduğunu 

söyleyebiliriz. Çünkü taklit bir şeyin taklidi olduğundan onun uyumu ve düzeni 

doğada olduğu gibi doğal değildir, bu sebeple de onun güzelliğinin bir standardı 

olmalıdır. Bu durum aslında bir mimesis problemi olarak görülebilir. Çünkü göreli 

güzellik taklit ürünü olduğundan dolayı, bir referansa ihtiyacı vardır ve bundan dolayı 

da taklidin nasıl yapıldığı başka bir deyişle onun gerçekliğe uygun olup olmadığı gibi 

problemler ortaya çıkmaktadır. Önceki bölümlerden de hatırlanacağı üzere bunların 

hepsi mimesis’in problemleridir. O halde, Hutcheson için sanatı kapsayan göreli 

güzelliğin klasik yaklaşımını barındırdığı yani sanatın özünün taklit olduğu anlayışını 

devam ettirdiğini söyleyebiliriz. Ancak, o klasik yaklaşımdan mimesis’i basit bir 

kopya olarak ele almayarak ve onu mutlak güzelliği aşan bir şey olarak ele alarak 

ayrılır. Bizleri bu fikre ulaştıran şey, onun göreli güzellik hakkındaki yorumudur. Ona 

göre,  

“Yalnız göreli güzelliği elde etmek için kökensel olanda herhangi bir güzellik 

olması gerekli değildir; gerçekte mutlak güzelliğin taklidi tümüyle daha sevilesi 

bir parça meydana getirebilir, bununla beraber kökensel olan tümüyle 

güzellikten yoksun olsa da eksiksiz bir taklit her şeye rağmen daha güzel 

olacaktır…”70 

Bu pasaja dayanarak, Hutcheson’ın göreli güzelliği, kökensel veya mutlak 

güzelin taklidi olsa da basit bir kopyaya indirgemediğini ve göreli güzelliğin, mutlak 

güzeli aşan bir şey olarak ele aldığı sonucuna ulaşabiliriz. Ona göre, taklidi yapılan 

şey güzel olmasa dahi taklidin kendisi güzel olabilir ya da bir diğer ifade ile estetik bir 

değer taşıyor olabilir. O halde, buradan yola çıkarak, Hutcheson için taklidin aşağı bir 

değere değil, üst bir değere sahip olduğunu söyleyebiliriz. Bunun arkasında, taklidin 

bir temsil olması ve sanatçının yaratımı olması gibi etkenler olabilir. Zira sanatçı 

teknik becerisini sanat eserinde oldukça iyi bir şekilde gösterip olandan daha güzel bir 

şey yaratabilir. Taklit edilenin güzellikten yoksunluğundan ortaya çıkan bu durum 

 
69 Timothy M. Costelloe, The British Aesthetic Tradition: From Shaftesbury to Wittgenstein (New York: 

Cambridge University Press, 2013) 27.  
70 Hutcheson, Güzellik ve Erdem İdelerimizin Kökeni Üzerine Bir Soruşturma, 69. 



39 
 

sanatın gücünü gösterme noktasında oldukça işlevsel bir noktaya işaret etmektedir. 

Çünkü taklide dayalı olan göreli güzellik mutlak güzellik ne olursa olsun ondan daha 

üstün bir şey yaratır ve Hutcheson’ın da tabiriyle sevilesi bir parça meydana getirebilir. 

Aslında sanatın sevilesi şey meydana getirmesi ve gerçekte olandan daha güzel ya da 

iyi bir şeyi temsil etmesi kritik bir noktadır. Çünkü bu durum bir yandan mimesis’in 

dünya yaratma gücüne odaklanırken diğer yandan yaratılan dünyayı alımlayıcıya 

doğru, iyi ve güzel bir dünya olarak yansıtır. Bu kısım Hutcheson’ın kuramındaki 

ideolojik noktayı da göz önüne çıkarır. Çünkü sanatı diğer pek çok kuramcı gibi 

ideolojik bir araç olarak kullanan İskoç Aydınlanmacısı Hutcheson daha iyi ve daha 

güzel bir dünya derken eski ve yeni zengin sınıfın çıkarları doğrultusunda bir iyiden 

ve güzelden bahseder. Ve yine dikkat çekeceği üzere, insanlarda estetik ve ahlak 

duyularının doğuştan bir kategori olarak var olduğunu söyleyen bu filozof onların neye 

karşılık güzel ya da çirkin ve iyi ya da kötü yargılarına ulaştıklarını yine onlardaki 

duyuya bağlamaktadır. O halde, bizler de tüm bu yargıların olması gereken şeklinde 

düzenlenen bir ideolojinin ürünü olduğunu söyleyebiliriz. 

Shaftesbury ve Hutcheson’ın estetik kuramları dikkate aldığımızda onların 

aristokrasi ve burjuvanın ortak çıkarlarına uygun olarak bir evrensellik taleplerini 

oluşturduklarını ve estetik etik bağlantısını da buna uygun olarak şekillendirdiklerini 

görebiliriz. Ancak bu iki filozoftan sonra ortaya atılan iki kuram bu evrensellik 

talebinin sağlamlığını irdelemiş ve bireysel deneyime ağırlık vermiştir. Bahsi geçen 

bu teorilerin kurucusu David Hume ve Edmund Burke’tür.  

Hume, 1757 yılında yazdığı “Of The Standard Of Taste” – Beğeni Standardı 

Üzerine- adlı yazısında bireylerin öznel estetik beğenilerini ve aldıkları hazzın 

standardının olup olmadığını konusunu tartışmıştır. O, beğeninin standardını arama 

yolculuğunda ilk önce aynı kültürde yaşamış ve benzer eğitimler görmüş insanların 

beğenilerinin farklı olduğu sonucuyla karşılaşmıştır. Ancak, araştırmasını burada 

sonlandırmayan Hume, her insanın doğası gereği bir duygunun onaylanıp diğerinin 

onaylanmadığı bir ölçütü ve duygularının uzlaşabileceği bir unsuru aradıkları savını 

öne sürmüştür. Ona göre, insanların aradığı standart aslında beğeni standardıdır.71 İlk 

etapta, Hume’un kendisiyle çeliştiği düşünülebilir, çünkü bahsedildiği üzere öznel 

 
71 Stephen Copley, Andrew Edgar ed., David Hume Selected Essays (New York: Oxford University 

Press, 1998), 134-136. 



40 
 

estetik deneyimlerden ve yargılardan bahsedip bunların çeşitliliğe vurgu yapmıştı. Bu 

yüzden, öznelliğin olduğunu savunan birinin evrensel bir standart olduğuna dair fikri 

çelişki gibi anlaşılabilir. Hume, bu çelişkiden şöyle ayrılır; 

“Görünüşe göre, zevkin tüm çeşitliliği ve kaprisleri arasında, dikkatli bir gözün, 

zihnin tüm faaliyetlerinde izleyebileceği bazı genel onaylama ya da kınama 

ilkeleri vardır. İçsel yapının özgün yapısından bazı özel biçimler ya da nitelikler, 

hoşnutluk uyandıracak şekilde tasarlanmıştır, diğerleri ise hoşnutsuzluk 

uyandıracak şekilde ve eğer bunlar belirli bir durumda etkilerini gösteremezse, 

bu, organın bir tür görünür eksiklik ya da kusurundan kaynaklanır… Her 

canlıda, sağlam ve kusurlu bir durum vardır ve yalnızca sağlam durumda olan, 

bize gerçek bir zevk ve duygu standardı sağlayabilir. Eğer organın sağlıklı 

durumunda, insanlar arasında tamamen ya da belirgin bir şekilde bir duygu 

birliği varsa, buradan mükemmel güzellik hakkında bir fikir çıkarabiliriz…”72 

Buna göre, her insanın estetik yargıları birbirinden farklıdır, bunun nedenleri her 

insanın kültürel birikimlerinin ve duyusal deneyimlerinin farklı olmasında 

yatmaktadır. Her ne kadar bu değişkenler mevcut olsa da insanların tüm faaliyetlerinde 

etkin olan bazı temel ilkeler vardır, bunlar onaylama ve kınamadır. Hume, bu 

ilkelerden kaynaklı olarak bazı niteliklerin insanlarda hoşnutluk ya da hoşnutsuzluk 

duygusu yarattığını savunur. O halde, hoşnutluk ve hoşnutsuzluk yaratan unsurun 

estetik niteliğin tasarımı ile ilgili olduğunu söyleyebiliriz. Çünkü tasarımları nedeniyle 

bu hisler ortaya çıkar. Buradan yola çıkarak var olan ilkeler sebebiyle güzelliğin bir 

standardının ya da ölçütünün olduğunu söyleyebiliriz. Ancak, her insanda bu ölçütler 

olmasına rağmen, insanlar aynı estetik yargılara ulaşmamaktadır. Bu noktada, 

evrenselliği güçlendiren Hume’un temel tezi insanın sağlam durumda olması 

gerektiğine ilişkin olarak karşımıza çıkar. Bireyin sağlıklı bir estetik değerlendirme 

yapabilmesi için sağlam bir durumda olması gerekir, bu da sağlıklı ve işlevsel duyu 

organlarıyla mümkündür. O halde, Hume’un estetik yargılara dair görüşleri hakkında 

insanların zevklerinin öznel olduğunu ancak bununla birlikte insanların belirli estetik 

ilkelere sahip olduğundan dolayı nesnel olabileceklerini söyleyebiliriz. Aslında nesnel 

olabilecek estetik zevklerin önünde duran engellerden biri kişinin sağlam organlara 

sahip olmamasına ek olarak, kişinin estetik ilkelerin farkında olmaması ve bu yüzden 

zevklerini geliştirmemesi de olabilir. O halde, buradan yola çıkarak, aynı zamanda bir 

nesne ya da sanat eseri hakkında güzel ya da çirkin yargılarında bulunulmasının nedeni 

 
72 Copley, Edgar, David Hume Selected Essays, 140.  



41 
 

kişinin öznel duygusundan öte onun ilkelerle olan ilişkisi diyebiliriz. Buna göre, kişi 

en başta belli yetersizlikler sebebiyle bir estetik nesne hakkında tam bir yargı 

veremeyebilir. Ancak bu hiçbir zaman tam bir yargıya ulaşamayacağı anlamına 

gelmez. Eğer, bu ilkelerin farkında olunup deneyimler kazanılırsa kişi ince bir zevke 

sahip olabilir. Peki, insanların bu estetik zevki alıp evrensel güzel yargısına 

ulaşabilmelerini sağlayan şey nedir?  

Hume, her sanat eserinin herkes tarafından aynı şekilde onaylanmasının zor 

olduğunu savunur ki bu onların duyusal ve duygusal gelişimleri ve sanat eserlerine 

yönelik deneyimleri ile ilgilidir. Bu sebeplerden dolayı, daha fazla insanın bir sanat 

eserini onaylaması yani ondan zevk alması bir yeterlilik olarak kabul edilebilir. Bu 

durumu gerçekleştirebilmek için bir sanat eserinin alımlayıcının çağına, çağın yapısına 

ve oradaki deneyimlere uygun olması gerekir.73 Bu durum, sanat eserinin neyi 

yansıtması gerektiğinin bir karşılığını oluşturur. Bundan dolayı, Hume’un estetik 

kuramında insanların estetik haz almalarını sağlayan unsurun mimesis ile açıklık 

kazandığını söyleyebiliriz. Çünkü mimesis bir şeyin mimesis’i olarak alımlayıcıyı 

etkiler. Ve eğer estetik onayın gerçekleşmesi gerekiyorsa bunun o çağın unsurlarının 

mimesis’i olması gerektiğini söyleyebiliriz. Burada, mimesis, dikkat çekeceği üzere 

olan çağa özgü olarak yapılması gereken bir şeydir. Bir diğer deyişle mimesis 

toplumsal bağlama ve zamana göre şekillenir. O halde, burada her çağda ve zamanda 

olması gereken tek bir mimesis’in gerçekleşmediği söylenebilir. Hume’u ilerlemeci 

gösteren bu tutumlar, eskiden yaşanılmış şeyler hakkında yazılan eserlere dair 

yorumlarıyla sekteye uğramaktadır. Ona göre, geleneksel farklılıklardan dolayı kimi 

eserdeki şeyler şimdi yaşanılan çağdan çok farklı olabilir ve okuyucuların da bunları 

hoş görmesi gerekir. Ancak, bunların uygunsuz şeyler olduğunun da farkında olunması 

ve kötü karakterlere öykünmemek gerekir.74 Buna dayanarak her çağda aynı 

mimesis’in yapılamayacağını öne süren Hume’un, burjuva ahlakını 

içselleştirmesinden dolayı muhafazakâr bir alanda kapalı kaldığını söyleyebilir.  

Hume, estetik beğeni konusunda, insanların öznel farklılıklara sahip olmasına 

rağmen onların aynı evrensel ilkelere sahip olduğunu ve bu yüzden de insanların 

benzer şeylerden hoşnut olacaklarını savunmuştur. Evrensel ilkeleri hem estetik hem 

 
73 Copley, Edgar, David Hume Selected Essays, 148-149. 
74 Copley, Edgar, David Hume Selected Essays, 149-150. 



42 
 

etik açısından kullanan Hume, bu ikisi arasında bağlantı kurarak sanatın insanları 

yönlendiren işlevini öne çıkarmış ve mimesis’in nasıl olması gerektiğine sistemine yer 

vermiştir. İlkelerden ve bireysel beğenilerden yola çıkarak mimesis kuramı oluşturan 

Hume’dan sonra İskoç ve İngiliz Aydınlanma’larının önemli isimlerinden Edmund 

Burke mimesis’i yüce ve güzel arasındaki fark dolayımında anlatarak yeni bir yol çizer.  

Edmund Burke, 1757 yılında Yüce ve Güzel Kavramlarımızın Kaynağı Hakkında 

Felsefi Bir Soruşturma adlı bir kitap yazmıştır. Bu kitabında, Burke, doğa kaynaklı 

olan güzel ve yüce kavramlarını ele almış ve bunların insanları duyusal ve duygusal 

yoldan etkilediği sonucuna ulaşmıştır. Bu iki kavram her ne kadar insanları aynı 

kaynaktan etkiliyor olsa da etkileme biçimi olarak bunların taban tabana zıt olduğu 

söylenebilir. 

Güzellik, nesnelerin insanlar üzerinde sevgi ve buna benzer tutku yaratan bir 

şeydir. Burke, bir şeye güzel denilmesi için onun küçük, zarif, orantılı, pürüzsüz, hafif 

ve keskinlikten uzak olması savunur.75 O halde, Burke’e göre güzelin doğa kaynaklı 

olduğunu ve hoş, uyumlu ve insanlara huzur veren unsurları ile ilişkilendirilen bir şey 

olduğunu söyleyebiliriz. Bu düşünceyi merkeze aldığımızda, sanattaki güzel için de 

benzer bir yaklaşımın mevcut olduğu söylenebilir. Sanat eserleri, doğadaki unsurları 

temsil ettiğinden dolayı onlardaki güzelliğin de huzur vermesi, incelik ve zariflik 

barındırması gerekmektedir. Sanat eserinin güzel olabilmesi için doğadaki unsur ve 

olayları referans olarak alması gerekir. Ancak, bu sanat eserinin taklidini yaptığı şeyin 

kopyasını yaptığı anlamına gelmemektedir. Çünkü sanat eseri her ne kadar kaynağını 

doğadan alsa da insanların duyularını ve hayal güçleri cezbetmesi gerektiğinden dolayı 

gerçekliği birebir yansıtmak zorunda değildir.76 O halde, Burke tarafından mimesis’in 

kullanıldığını ve onun kullandığı anlamdaki mimesis’in birebir taklitten öte bir 

anlamının olduğunu söyleyebiliriz. Buna göre, mimesis, insanların duygu ve 

tutkularını harekete geçirmesi bir diğer deyişle insanlara duygusal deneyimler 

yaşatması gereken bir şeydir. Bunu destekleyen en büyük örneklerden biri Burke’ün 

tragedyaya dair düşüncelerinde bulunabilir. 

 
75 Edmund Burke, Yüce ve Güzel Kavramlarımızın Kaynağı Hakkında Felsefi Bir Soruşturma, çev. M. 

Barış Gümüşbaş (Ankara: BilgeSu Yayıncılık, 2008) 95-118.  
76 Burke, Yüce ve Güzel Kavramlarımızın Kaynağı Hakkında Felsefi Bir Soruşturma, 110-111.  



43 
 

“Herkes bilir ki, gerçekte insanı sarsacak nesneler, tragedya ve benzeri temsil 

biçimlerinde çok yüksek türden bir hazzın kaynağıdırlar… Bunlardan alınan 

doyum genellikle, öncelikle bu kadar kasvetli bir hikâyenin yalnızca bir kurmaca 

olduğunu bilmenin rahatlığına, ikinci olarak da temsilini izlediğimiz 

kötülüklerden uzak olduğumuzu düşünmemize bağlanmıştır. Maalesef bu türden 

araştırmalarda çok yaygın bir alışkanlık, yalnızca bedenlerimizin mekanik 

yapısından ya da zihinlerimizin yaradılışından doğan hislerin nedenini, bize 

sunulan nesneler üzerinde uslamlama yetisinin vardığı sonuçlara bağlamaktadır. 

Zira, tutkularımızı doğurma konusunu usun etkisinin, hiç de yaygın biçimde 

inanıldığı kadar olmadığını düşünüyorum."77 

Güzelin nasıl bir his yarattığının ve bir şeyin güzel olması için verilen koşullara 

da değinilen bu pasaja göre, sarsıcı nesneler ve olaylar tragedya aracılığıyla temsil 

edildiğinde insanlarda yüksek bir haz yaratır. İnsanların olayın güzelliği karşısında 

yaşadıkları o sarsıcı his insanların alımladıkları şeyi güzel bulmalarını ve haz 

almalarını sağlar. O halde, buradan yola çıkarak sanat eserinin gerçek olanın 

mimesis’ini yaptığını ve böylece insanın estetik deneyim yaşadığını söyleyebiliriz. 

Ancak, insanın deneyim yaşaması için bu yansıtmanın basit bir kopya olması 

gerekmez, yapılması gereken şey kurmacanın insanları etkileyecek biçimde 

düzenlenmesidir. Burke, kurmacanın insanlara doyum sağladığını iddia eder. Ancak, 

ona göre bu doyum ne sadece insanların kurmaca olan eserin kurmaca olduğunu 

bilmelerine ne de sadece insanların temsili yapılan şeylerden uzak olmalarına 

bağlanabilir. Ona göre, kurmacanın doyum sağlamasının nedeni akıl yürütmelere 

değil, tutkular üzerindeki etkisine bağlıdır. Tragedyanın ya da herhangi bir sanat 

eserinin güzel olması için onun insanların duygularına hitap etmesi ve onları harekete 

geçirmesi gerekir. Burke, sanat eserinin mimesis’ten kaynaklanan gücünün olduğunu, 

ancak sanat eserlerinin bir noktada eksik kaldıklarını da kabul eder. Bu durumu Burke, 

şöyle anlatır;  

"Tragedya gerçeği ne kadar yaklaşır ve bizi kendisinin bir kurmaca olduğu 

düşüncesinden ne kadar uzaklaştırırsa, gücü de o kadar artar. Ama gücü ne 

olursa olsun, tragedya hiçbir zaman temsil ettiği şeye yaklaşamaz. En yüce ve 

etkileyici tragedyayı sahneye koymak için bir gün seçin; en iyi oyuncuları 

oynatın, sahneler ve dekorlar için hiçbir masraftan kaçınmayın, şiirin, resmin, 

müziğin en üstün çabalarını bir araya getirin; seyircinizi topladığınızda ve tam 

seyircilerinizin zihinlerinin beklentiyle tetikte olduğu anda, bitişikteki meydanda 

azılı bir suçlunun idam edilmek üzere olduğunu duyurun; bir saniye içinde 

 
77 Burke, Yüce ve Güzel Kavramlarımızın Kaynağı Hakkında Felsefi Bir Soruşturma, 48.  



44 
 

boşalan tiyatro, temsili sanatların göreceli zayıflığını gösterecek ve gerçek 

duygudaşlığın zaferini ilan edecektir."78 

Buna göre, gerçek olayların temsilini yapan sanatların sınırları vardır. Sanat 

eserleri gerçekliği yansıtabilmek için en güzel ve doğru unsurları bir araya getirse dahi 

olayın kendisi kadar duygusal bir yoğunluğa sahip olamaz. Kurmaca olduğu 

düşüncesinden alımlayıcıları uzaklaştırsa da en mükemmel tragedya dahi gerçek bir 

olayın karşısında altta kalacaktır. Sanat eserinin gerçek bir olay karşısında yaşadığı bu 

durum aslında mimesis’in ele alınma şeklinden dolayı oluşan sınırlılıklarından 

kaynaklanmış olabilir. Çünkü en nihayetinde yapılan şey yeniden düzenlense de 

mimesis’tir yani yansıtmadır ve bir nesnenin ya da olayın hem mimesis’i yapılıp hem 

de bunun güzel olması beklenirse mimesis’in kapsamı daralacaktır. Daha önce de 

bahsedildiği üzere, güzelin mimesis’i düzenli ve ahenkli olanlar ile ilgilidir. Taklit 

yoluyla gerçekleşen bu güzel kapsam alanından dolayı dar olduğu için dehşet veren 

bir olay karşısında daha az ilgi çekici olabilir. Peki, dehşet vericinin mimesis’i aynı 

sınırlık ile mücadele eder mi? 

Yüce, Burke tarafından şaşkınlık yaratan, dehşet içeren ama bir yandan da 

hayranlık ve saygı uyandıran bir şey olarak tanımlanır. Onun bu hisleri uyandırmasının 

arkasında doğrudan tehdit oluşturmaması önemli bir etken olarak karşımıza çıkar.79 

Burke tarafından korkuya rağmen hayranlık duygusuyla da ilişkilendirilen yüce için 

doğada belirsiz ve tehlikeli doğa unsurları; sanatta da bunların duygusal açıdan insanda 

çarpıcı ve sarsıcı bir his uyandıracak eserler örnek olarak verilebilir. Güzelin hoş ve 

rahatlatıcı yapısından ayrı olarak insanda adeta titreme ve huşu yaratan yüce zihnin 

tam olarak kavrayamadığı ancak insanın büyük bir deneyim yaşayıp farkına vardığı 

bir şey olarak anlaşılabilir. O halde, yücenin mimesis’inin sanattaki yansıması da 

doğadaki korkunç ama hayranlık verici unsurları taklit edebilir. Tam olarak bu noktada 

mimesis’in sınırlılığı da göz önüne çıkar. Çünkü yüce aşırı büyüklük ve güçle ilişkilidir 

ve bu yüzden de sanat tam anlamıyla yüceyi temsil edemeyebilir. O halde, Burke’ün 

ikiye ayırdığı şekliyle güzel ve yücenin mimesis ile gerçekleştiğini ancak bunların 

sınırlılıkları nedeniyle dar bir alanda kaldıklarını söyleyebiliriz. Güzel, sadece hoş ve 

rahatlatıcı olduğu için sınırlı yüce ise bireyin daha yüz yüze yaşadığı bir şey olduğu 

 
78 Burke, Yüce ve Güzel Kavramlarımızın Kaynağı Hakkında Felsefi Bir Soruşturma, 50.  
79 Burke, Yüce ve Güzel Kavramlarımızın Kaynağı Hakkında Felsefi Bir Soruşturma, 61-74.  



45 
 

için sınırlılıklara sahiptir. Mimesis, her ne kadar temsilin en iyi şekilde yapılmasına 

karşılık gelse de kuramın kendisinden dolayı sorunlar çıkmaktadır.  

Burke, insanların güzel karşısında rahatlamasına neden olan ve yüce karşısında 

korkmasına ve hayret etmesine neden olacak şekilde mimesis kavramına estetik 

kuramında yer vermiştir. Birebir yansıtmadan ziyade insanların duyularını ve hayal 

güçlerini devreye sokacak bir teori ortaya atan Burke, kendisinden önce gelen 

filozoflardan ayrı olarak yüce ve güzelin insanlar üzerindeki etkisine odaklanmış ve 

estetik deneyimi farklı yönlerden ele alarak yenilik yapmıştır.  

On sekizinci yüzyıl İngiliz empiristleri, ahlak ve estetiği birlikte ele alarak, 

bireyin deneyimlerine dayanan ahlaki düzeni ve estetik beğeniyi açıklamaya 

çalışmışlardır. Açıklamalarını ahlaki duyu adını verdikleri kavrama dayandıran bu 

filozoflar, insanların iyiyi kötüden, güzeli de çirkinden bu duyu sayesinde 

ayırabileceklerini savunmuşlardır.  Eagleton’ın ideolojik bir yaklaşım olarak ele aldığı, 

bireylerin aynı davranışta bulunmaları ve benzer yargılara sahip olmalarını 

kolaylaştıran bu durum, daha önce bahsi geçen filozoflarca toplumsal birliği 

sağlayacak bir unsur olarak görülmüştür. Duyu ile açıklanan ve böylece evrenselliğini 

güçlendiren bu yaklaşım Shaftesbury’den Burke’e kadar 18. yüzyıl İngiliz 

Aydınlanması estetikçileri tarafından kullanılmıştır. Onların kullandığı bu duyunun 

devreye girmesi için nesnenin de alımlayıcıya doğru bir şekilde yansıtılması bir önem 

teşkil etmektedir. Shaftesbury’nin estetik kuramında, doğa, güzellik, ahlak ve ahenk 

kavramları önemli bir yer tutar. İnsan içindeki ahlak duyusuyla iyiyi kötüden güzeli 

de çirkinden ayırır. Bu duyu her insanda olduğundan dolayı her insan benzer şeyleri 

güzel ve iyi bulur. İnsanların güzel ve iyi bulduğu şey Tanrı’nın bir eseri olarak doğada 

bulunduğu gibi, onun eserini kendisine referans alan sanatçı tarafından da taklit edilir. 

Böylece, sanatçı ilahi olan sanat eserindeki uyum ve ahengi kendi eserinde yeniden 

yaratarak basit bir mimesis’in önüne geçer.  

Güzeli idealize eden Shaftesbury’den sonra Hutcheson estetik ve etik arasındaki 

bağı sistemleştirmeye çalışmıştır. Bunu yaparken güzelin algılanmasının iç duyu ile 

mümkün olduğunu savunmuş ve böylece evrenselliğini güçlendirmeye çalışmıştır. 

Shaftesbury’den farklı olarak Hutcheson sanatı, sanatçının becerisiyle gerçek 

dünyadan daha güzel bir dünya ortaya koyabilecek bir şey olarak ele almıştır. Böylece, 

Hutcheson hem dünyadan yola çıkan bir mimesis’e kapı açar hem de sanata biraz daha 



46 
 

hareket alanı tanır. Mimesis’i ahlaki gelişimin bir yolu olarak gören bu iki filozofların 

görüşüne Hume, bireysel deneyimleri dâhil ederek onların evrensellik taleplerini farklı 

açıdan karşılar. Hume, bunu bireysel deneyimlerin öznel olduğunu ancak evrensel bir 

beğeni standardının olduğunu savunmakla yapar. Beğeni standardını oluşturan şey de 

ortak bir mimesis anlayışıdır ki bu da çağa göre değişebilir. Ancak bu değişim her 

çağda olana öykünülmesi anlamına gelmemektedir. Zira taklit, doğru bir algının 

yansıması olarak düşünülmelidir. Hume’dan sonra ise Burke, aynı amaca hizmet eden 

bir yolda izleyerek estetik deneyimde yüce ve güzel kategorilerinin yerini analiz 

etmeye ve bunlarda mimesis’in işlevine odaklanmıştır. Mimesis’in sadece taklit değil, 

insanların iç dünyasını yansıtan bir şey olarak ele alan Burke, diğer on sekizinci yüzyıl 

İngiliz estetikçileri gibi bunun etik ve estetik ilişkisine dikkat çekmiştir.  

İngiliz estetikçilerin bu düşüncesi dönemin ünlü Fransız Aydınlanmacılarından 

biri olan Diderot tarafından eleştirilmiştir. Estetiği rasyonel bir zemine oturtmak 

isteyen Diderot, onların kullandığı ahlaki işlev gören içsel duyu görüşünü 

reddetmiştir.80 İçsel duyu görüşünü reddederek estetiği rasyonel bir boyutta 

değerlendirmek isteyen Diderot bunu sanatın nasıl bir şey olduğunu açıklayarak da 

sağlamlaştırmaya çalışmıştır. Diderot’ya göre, sanat doğayı olduğu haliyle değil, 

insanı en çok etkileyebilecek şeklinde yeniden sunan bir etkinliktir.81 Bu yüzden bu 

etkinlikte en önemli olan unsurlardan biri yansıtılan şeyin en güçlü şekilde 

düzenlenmesidir. Bu noktada sanatın mimetik özü devreye girer. Diderot, sanatın basit 

bir kopya olmanın ötesinde bir yeniden yaratım olduğunu savunur. Ancak bu yeniden 

yaratım, doğadaki uyumu da tam anlamıyla yansıtamadığı için sanatın belli bir oranda 

yapaydır. Bu yapaylığı en aza indirebilecek olan da sanatçının yaratıcılığı ve 

özgünlüğüdür.82 Diderot’nun sanatçıya verdiği yaratıcı özellik mimesis’in hakkında 

bize bilgi verir. Diderot’nun kullandığı anlamdaki mimesis yansıtılan nesnenin insanı 

olabildiğince yüksek seviyede etkileyebileceği bir şeydir. O her ne kadar yapay bir şey 

olsa da onun yapaylığı onun tanımlayan en büyük şey değildir. Onun yaratıcı bir 

yansıtma olması ve birey üzerinde yarattığı etki onu en iyi tanımlayan şey olabilir. Bu 

 
80 Alican Tural, Fransız Aydınlanma Felsefesinde Sanat ve Estetik, Doktora Tezi, Dokuz Eylül 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, İzmir 2024, s. 81.  
81 Jean Seznec ed., On Art and Artists: An Anthology of Diderot’s Aesthetic Thought, çev. John S.D. 

Glaus (New York: Springer, 2007) 21-22.  
82 Seznec, On Art and Artists: An Anthology of Diderot’s Aesthetic Thought, 20-21.  



47 
 

ışıkta düşünüldüğünde Diderot’nun sanatı basit bir kopya olarak görmeyip onun özü 

olan mimesis’e yeniden düzenleyici bir rol verdiğinden dolayı sanata ve sanatçıya da 

daha özgür bir rol vermiştir. Bu rol hem sanatçının eseri yapışında hem de 

alımlayıcının eseri algılayışında etkisini gösterir. Bunun sanatçı üzerindeki etkisi 

sanatçının mükemmel uyumun yakalaması şeklinde gerçekleşir. Bu durum sanatçının 

var olan bir ideali yansıtması gerektiği şeklinde de anlaşılabilir. Sanatçı bir ideali 

yansıtır ancak bunu yaparken alımlayıcıyı da dikkate alır. Sanat eserinde mimesis’in 

rasyonel bir temada işlenmesinin alımlayıcı üzerindeki etkisi ise onun eser ile duygusal 

etkileşiminde yatmaktadır. Çünkü onun kuramında sanat “izleyiciyi duygusal ve 

akılsal yetilerini kullanmaya davet eden dinamik bir etkinliktir.”83 Buradan yola 

çıkarak, Diderot açısından sanat eserlerinin sadece bir izlenim olmakla sınırlı kalmayıp 

insanların zihinsel yetilerini kullanmalarını sağlayan böylece insanlarda duygusal bir 

etki yaratan bir şey olduğunu söyleyebiliriz. Diderot’nun sanattaki ve mimesis’teki 

rasyonellik vurgusu onu İngiliz estetikçilerden belli oranlarda ayırır. Çünkü Diderot 

onlar gibi bireysel deneyime vurgu yapsa da bu bireysel deneyimleri insan doğasından 

kaynaklanan evrensel bir ilkede toparlamaz. Onun talep etmediği evrensellik onu 

dönemin estetikçilerinden büyük oranda ayırır. Estetiğin duyusal ve duygusal bir alan 

olarak değerlendiren Diderot onun bireysel ve öznel olduğunu savunur. Bu durum en 

nihayetinde estetik deneyimin bireysel bir deneyim ve bireysel bir haz olmasından ileri 

gelmiş olabilir.  

Estetik deneyimin önemini gören Kant hem bunu dikkate almak hem de estetiğin 

ortak ilkelere sahip olduğunu düşünmüş olacak ki bu iki kuramı yaratıcı bir biçimde 

birleştirmiş ve ortaya özgün bir kuram atarak estetiğin özerk olduğunu savunmuştur.   

1.2.2. Estetiğin Özerkleşmesi ve Mimesis 

Estetik kavramının özerkliği ancak modern dönemle gerçekleşebilmiştir. 

Yunanca aisthetikos ve aisthanesthai yani duymak ve algılamak kelimelerinden 

türetilen ve duyuyla ilgili olan anlamına gelen aisthetike yani estetik kelimesi ilk defa 

Alexander Baumgarten tarafından Meditationes Philosophicae de Nonnullis ad Poema 

Pertinentibus (1735) -Kalıcı Birkaç Şiir Üzerine Felsefi Düşünceler- adlı kitabında 

 
83 Tural, Fransız Aydınlanma Felsefesinde Sanat ve Estetik, 113. 



48 
 

kullanılmıştır. Baumgarten bu yapıtında duyusal olanlara dikkat çekerek onların 

güzele dair yargılarda etkili olduğunu savunmuş ve güzele dair bilgi alanını belirtmek 

için bu kavramı kullanmıştır.84 Estetik kavramının güzel olanda özellikle duyusal olanı 

ön plana çıkarması onun biçimsel bir nesne olarak değerlendirilmesini ve ona özgü bir 

bilgi alanının ortaya çıkmasını sağlamıştır. Sadece sanatı değil, güzel olan diğer şeyleri 

de inceleme alanına çeken estetik, bu nesnelerin güzelliklerinin de nasıl kavrandığına 

dair savların ortaya atılmasını sağlamıştır. Kronolojik bir bakışla anlaşılabilecek olan 

estetiğin özerkliği konusu Baumgarten ile somutluk kazansa da onun neliğini anlamak 

hem öncellerine hem de ardıllarına bakmaktan geçer. Onun öncellerinden başlamak 

gerekirse, sanatın özerkliğine dair düşüncelerin izleri Antik Yunan’a dek uzanabilir.  

Estetik kavramını ilk kullanan kişi Baumgarten olduğu için sanata özerklik 

kazandıranın da o olduğu birçok kişi tarafından dile getirilse de o da estetiği “mantığa 

hizmet eden mantığın kız kardeşi”85 olarak tanımladığından dolayı sanatın özerkliğini 

gözden kaçırmış olmakla karşı karşıya kaldığı söylenebilir. Bu konudaki tartışma 

estetik alanının kendi içindeki gelişimini görmek açısından fazlasıyla önem arz 

etmektedir. Estetiğin bir alan olarak tam özerkliğinden bahsedebilmek için sanırım 

Kant’ın Yargı Gücünün Eleştirisi (1790) eserini beklemek gerekecektir.  

Leibniz ve Wolff okulunun etkileşimci olmayan düalizminden etkilenen 

Baumgarten’ın sanat anlayışında Leibniz’in duyusal olanların bulanık olduğu ve 

onların ancak sistemli bir şekilde sergilediği düzenin hakikate uygun bir gerçeklik 

olduğu görüşünden etkilendiği savunulabilir.86 Sanat felsefesi yerine estetik kelimesini 

kullanırken duyulur olana işaret ederek maddi olan ve olmayan arasındaki farkı 

görünür kılmaya çalışan Baumgarten’ın Leibniz’in bu düşüncesinden etkilendiği 

düşünülürse onun bulanık hakikatten bahsederken estetiğin bilgisine gönderme yaptığı 

söylenebilir. Baumgarten’a göre, akılsal kavramaya gerekli olan duyusal kavrama söz 

konusu olduğunda onun tamamlanmamış ya da hatalı bir rasyonel kavrama olduğunu 

söylemek yanlış olur, duyusal olan kavramayı ayrı bir yeti ya da bölüm olarak 

değerlendirmek gerekmektedir.87 Hammermeister, her ne kadar burada iki farklı 

 
84 Nejat Bozkurt, Sanat ve Estetik Kuramları (İstanbul: Sarmal Yayınevi, 1995) 37. 
85 Mary J. Gregor, “Baumgarten's Aesthetica", The Review of Metaphysics 37, sy. 2, (1983): 366. 
86 Hakkı Hünler, Estetiğin Kısa Tarihi (İstanbul: Paradigma Yayınları, 1998) 58-59. 
87 Kai Hammermeister, The German Aesthetic Tradition (New York: Cambridge University Press, 2002) 

7-9. 

https://www.jstor.org/journal/revmetaphysics


49 
 

yetinin var olduğunu belirtse de akılsal kavramaya ihtiyaç duyan duyusal kavrama alt 

bir bilme yetisine sahip olduğundan o aklın şeyleri kavradığı gibi kavrayamaz. Yetkin 

olmayan kavrayışı olan, duyusal olan kavramanın bulanık olması, onu hakikati ortaya 

çıkarmada bir araç haline getirmiştir ve estetiğin özerkliği tehlikeye girmiştir. Ancak 

Ferry bu durumu kabul etmez ve Baumgarten’ın estetiği nitelerken “gnoseologia 

inferior” -alt düzey bilgi anlayışı- değil “analagon rationis”e yani akıl benzeri olarak 

nitelendirdiğini savunur. Ferry, bunu savunarak Baumgarten’ın duyulur olana özerklik 

verip estetiği mantığa indirgemediğini ve estetiğin hakikatinin ancak duyulur olanın 

kendine özgü mantığı ile anlaşılabileceğini savunarak estetiğe özerklik sağlayanın 

Baumgarten olduğunu iddia etmiştir.88 Ancak Ferry’nin bu yorumu dikkate alındığında 

duyusal olanın göz önüne alınması ve onun aşağı türden de olsa inceleme konusu olup 

ona özel akıl yetilerinin olması varlığını mantığa borçlu olan estetiğin kendine has 

yetileri olsa da bunun onu özerk kılacağını göstermez. Ferry Baumgarten’ın Leibniz-

Wolff okulunun entelektüalizminden sıyrıldığını savunarak bunu temellendirmeye 

çalışır ancak Baumgarten’ın duyusal olanı gözetmeye çalışsa da bunda başarısız 

olduğu söylenebilir; çünkü o hakikati bile bulanık olarak verdiğinden dolayı onunla 

ulaşılacak hakikatin ehemmiyeti nesnel hakikatten ayrı olacaktır. Bu yüzden de 

estetiğe özerklik kazandıranın Baumgarten olmadığını savunan düşünürler vardır, 

onlardan biri Marksist estetikçi olan Terry Eagleton’dır. Eagleton, bu durumu şöyle 

yorumlar: 

“Baumgarten’ın Aesthetica’sı (1750) yenilikçi bir tavır içinde duyumun bütün 

alanını açmaktaysa da aslında bu alanı, aklın sömürgeleştirmesine açmaktadır. 

Baumgarten için, estetik bilgi, aklın genellikleri ile duyumun tikelleri arasında 

dolayımda bulunur: Estetik olan, aklın mükemmelliğinden pay alan, ama bunu 

‘bulanık’ bir tarzda yapan oluş alanıdır”89 

Bu sebeple alt türden olduğu kabul edilen estetik kendi içinde mantığı olan bir 

şey olsa da aklın daha üst düzey yetilerine (anlama yetisi gibi) uymak zorundadır ve 

ondaki bu zorunluluk tümel olanın tikel olanı belirlemesi ve estetiğin ideal olana 

benzemesine yol açar. Estetiğin aklın sömürgesi altında olması duyusal olanın zaten 

belirli olan bir mükemmelliğe doğru hareket etmesi gerektiği sonucuna ulaştırdığı için 

 
88 Luc Ferry, Homo Esteticus, Demokrasi Çağında Beğeninin İcadı, çev. Devrim Çetinkasap (İstanbul: 

Pinhan Yayıncılık, 2012) 95-98. 
89 Terry Eagleton, Estetiğin İdeolojisi, çev. Hakkı Hünler (İstanbul: Doruk Yayımcılık, 2010) 34. 



50 
 

onun değeri dolaylı bir değerdir. O, mükemmelliğe benzediği ölçüde değer kazanır. 

Eagleton açısından, Baumgarten estetiğin özerkliğini ortaya koymaya çalışmamış, o 

daha ziyade estetiğin neden alt tür olduğunu epistemolojik açıdan değersiz olmasıyla 

açıklamaya çalışmıştır. Eagleton’ın bu yorumu dikkate alınacak olursa onun 

Baumgarten estetiğini yetersiz gördüğü açıktır çünkü onun tarafından estetiğe ayrı bir 

alan açılmamıştır.  

Baumgartencı estetik kavramı konusu olarak aldığı duyusalı alt kademede olarak 

görmüş ve aslında gerçekleşmesi gereken kavramsal çerçevedeki sanata dair olan 

kavramların gelişimini engellemiş ve antikiteye dönüşe sebep olmuştur. Durum böyle 

iken mimesis gibi sanatın özü olarak görülen kavram da Platoncu ve Aristotelesçi 

anlayışta sıkışmıştır. Platoncu anlamda hakikati aktarma aracı olarak görülen mimesis 

her ne kadar Baumgarten’da bu etkiye sahip değilse de Platon gibi Baumgarten da 

duyusal olanı alt kademede gördüğünden dolayı onun verdiği bilginin değerinin az 

olduğunu ima etmiştir. Estetiğin kendine özgü bir mantığı olsa da onun akılsal 

kavramaya ihtiyaç duyması onun özerkliğini alamadığı için başka bir unsurla 

açıklanmaya çalışılmış olduğunu gösterir.  

Tüm bunlara dayanarak estetiği özerkleştirenin Baumgarten olmadığı sonucuna 

ulaşabiliriz. Estetiğin özerkleşmesini sağlayan kişi aslında Kant’tır. Kant’ın estetik 

kuramı için ana kaynak Yargı Gücünün Eleştirisi olsa da bu eser aslında onun eleştirel 

sisteminin parçası olan Saf Aklın Eleştirisi (1781) ve Pratik Aklın Eleştirisi (1788) 

kitapları ile tamamlayıcı bir nitelik kazanır. Kant, Saf Aklın Eleştirisi’nde zihnin bilme 

kapasitesini teorik akıl üzerinden inceleyerek doğa yasalarının rasyonel olarak nasıl 

kavrandığı üzerine bir çalışma yapar. Pratik Aklın Eleştirisi’nde ise teorik aklın 

sınırlarının ötesine geçerek insanın iradesini yönlendiren ahlak yasasını 

temellendirmeye çalışır. Saf aklın bilme, pratik aklın eylemeye alan açması bilme ve 

eyleme arasında özgür bir seçme alanına imkân sağlar. Bu da her iki akıl türü arasında 

bir köprünün kurulma ihtiyacını ortaya çıkarmış olacak ki Kant, bu görevi yerine 

getirmesi için yargı gücünü devreye sokmuştur.90 O halde, Kant’ın tüm akıl türlerinin 

ayrı bir işlevinin olduğunu ve bunların birbirlerinin tamamlayıcıları olduğunu ve 

böylece zihinsel bütünlüğün sağlandığını savunduğunu söyleyebiliriz. Kant’ın yargı 

 
90 Taylan Altuğ, Kant Estetiği (İstanbul: Payel Yayınevi, 2016), 15-21.  



51 
 

gücünü devreye sokması, insanların deneyimlerini ne sadece saf akılla ne de sadece 

pratik akılla sınırlandırılabilir olduğunu göstermiştir. Yargı gücü, iki akıl arasında 

bağlantı kurarak onların arasındaki boşluğu doldurur. Yargı gücü, bilgi ile ilgilenen 

saf aklın anlam veremediği kısımla ve pratik aklın düzenleyemediği bilgiyle 

ilgilenerek saf aklın nesnesi olan doğayı ve pratik aklın konusu olan ahlak yasasını 

ahenkli bir şekilde bütünleştirebilir. Onların bütünleşmesini sağlayan bir özgürlük 

alanı yargı gücü ile mümkün hale gelir.  Yargı gücünün bu tür bir imkâna sahip olması 

onun fenomenal alan ve noumen alan arasında bir kesişim noktası olmasından 

kaynaklanıyor olabilir.   

Bu iki dünyanın kesişim noktasında bulunan yargı gücü onları birbirine 

bağlamasına rağmen aynı zamanda özerk bir yeti olarak karşımıza çıkar. Hem bir 

köprü hem de özerk bir yeti olan yargı gücünün en önemli örneklerinden biri estetik 

yargılardır.91 Buradan yola çıkarak yargı gücünün Kant’ın sisteminde birleştirici bir 

işlevinin olduğunu ancak bununla sınırlı kalmayarak estetiği özerkleştiren bir yeti de 

olduğunu söyleyebiliriz. Bu özerk yetinin örneklerinden biri olan estetik yargılar saf 

ve pratik akıl tarafından belirlenmediğinden dolayı öznel bir alan olarak özgürlüğe 

sahiptir. Onun estetik yargılara dair düşüncesi estetik kuramının iskeletini 

oluşturduğundan dolayı konumuz olan mimesis’e varmak için estetik yargılara dair 

düşüncelerinin bilinmesi gereklidir.  

Kant, estetik bir yargının bir bilgi yargısı olduğunu kabul etmez. Çünkü bir şeyin 

güzel olup olmadığına dair olan yargı haz duygusuna bağlıdır. Öznel bir temeli olan 

bu yargı, öznenin yani alımlayıcının karşısındaki nesneden etkilenme biçiminden 

kaynaklanmaktadır. Kant, estetik yargının ayırt edici özelliklerinin olduğunu savunur. 

Buna göre, estetik bir yargının öznel temelli olması, çıkardan bağımsız olması, öznel 

olmasına rağmen evrensellik iddiası taşıması ve sadece hazdan değil hayal gücünün 

de etkisiyle oluşan bir yargı olmasıdır.92 O halde, beğeni veya estetik yargının bir 

nesnenin insanda hoşlanma ya da hoşlanmama duygusu uyandırmasına dair bir yargı 

olduğunu, yargı gücünün de bu değerlendirme yetisi olduğu söylenebilir. 

Estetik yargılar, nesnenin alımlayıcısının aldığı hazza referansta bulunduğu için 

özneldir. Bu yargılar, bireyin kişisel çıkarlarından bağımsız olduğundan dolayı 

 
91 Altuğ, Kant Estetiği, 40-47.  
92 Immanuel Kant, Yargı Gücünün Eleştirisi, çev. Aziz Yardımlı (İstanbul: İdea Yayınevi, 2006) 53-57.  



52 
 

bunların ilgiden bağımsız olduğunu söyleyebiliriz. Bir diğer deyişle, estetik yargıların 

bize pratik bir faydaları olmadığı için onlar çıkarsızdır. O halde, bir nesneden estetik 

haz almamızın nedeninin sadece onu seyretmemiz olduğunu söyleyebiliriz. Estetik 

yargının ilgiden bağımsız oluşu aynı zamanda onun evrensellik iddiasını da destekler. 

Bunun sebebi, estetik yargının ilgiden bağımsız olduğu için insanların sadece 

gördüklerini ya da duyduklarını hayal güçleri ile birleştirerek bir yargıya varmaları 

olabilir. İnsanlar alımladıklarını ilgiden bağımsız alımladıkları için estetik nesneyi 

alımlayan herkesin aynı yargılara ulaşacağını düşünür ya da buna dair bir beklentinin 

için girerler.93 Ancak, bu durum sadece bir beklentidir yani en nihayetinde bir arzudur 

ve bunun bir bağlayıcılığı yoktur. Estetik yargıların evrensellik talebi yumuşaktır, 

pratik yargılarda olduğu gibi sert değildir. Bunun sebebi akıl kategorilerinin ve buna 

yönelik olarak yargılara ulaşma biçimlerinin çok farklı olmasıdır. Bu fark ve estetik 

yargıların çıkarsız ve öznel olması sebebiyle bu iki tür yargı birbirlerini dışlar. Tüm 

bunlar Kant’ın estetiği başka bir disipline bağlamadığının yani özerkleştirdiğinin bir 

kanıtıdır. Kant ile artık sanat kendi iç yasalarına sahip, toplumsal ve politik bir içerik 

ile bezenmeyen bir şey haline gelmiş ve modern ve çağdaş sanat üzerinde de oldukça 

etkili olmuştur. Onun özgürleştirdiği estetikte ne didaktik anlamdaki ne de arındırıcı 

bir temsil olma anlamındaki mimesis’e yer yoktur.  

Estetik yargıların özellikleri düşünüldüğünde estetik yargıların oluşmasını 

sağlayan mimesis’in Kant için pek de önemli olmadığı akla gelebilir. Çünkü şu ana 

kadar gördüğümüz bütün teorilerde çoğunlukla mimesis doğayı taklit eden, insanlara 

haz veren ama bir yandan da eğitici bir işlevi olan, insanlarda arınma yaratan ve bunu 

toplu halde de yapma gücüne sahip bir şey olarak karşımıza çıkmasına rağmen Kant’ın 

böyle bir düşüncesine rastlamayız. Eğer sanat eserinin doğanın bir taklidi olması 

gerekiyorsa ve öncelik taklidin iyi yapılması ise bu durum Kant’ın estetik yargının 

özelliği olarak konumlandırdığı çıkarsız olma ile ters düşer. Çünkü amaç estetik 

deneyim yaşatmaktır, onun temsil ettiği şeye ne kadar benzediği değildir. Buna ek 

olarak, çıkarsız olması gereken sanatın insanları eğitmek gibi bir amacı olamaz. Ancak 

şimdiye kadar birçok kuramda bu didaktik öge dikkat çeker. O halde Kant’ın 

 
93 Altuğ, Kant Estetiği, 42-50.  



53 
 

estetiğinde mimesis kuramına yer yoktur. Ancak Kant’tan sonra gelen ve onun mirasını 

farklı bir yönde ele alan Hegel’de bir mimesis değerlendirmesi vardır.  

1.2.3. Mimesis’in Post-Aydınlanma Uğrağı: Hegel 

Kant’ın bu özgürleştirici estetik anlayışı ondan sonra ortaya atılmış en önemli 

estetik kuramlarından birini yazan Hegel tarafında daha farklı bir şekilde ele alınmıştır. 

Hegel’in 1823-1829 yılları arasında öğrencileri tarafından alınan notlarda oluşan ve 

ölümünden sonra yayınlanan Estetik: Güzel Sanatlar Felsefesi adlı kitabı onun 

mimesis kavramına ilişkin düşüncelerine en iyi biçimde ulaşabileceğimiz kaynaktır. 

Hegel’e göre sanat, insanların hayattaki deneyimlerini tamamlayan bir işleve sahip 

olan bir etkinliktir. Çünkü sanat tinsel olanı ve ideayı duyusal hale getirerek insanın 

duygu ve tutkularını harekete geçirir. Böylece karşımıza estetik deneyim yaşayan bir 

insan çıkar. Ancak bu insana sanatla sunulan şey doğrudan gerçeklik değildir. Sanat, 

gerçekliğin yerine geçen bir temsil sunar.94 Bu yüzden de sanatın sunduğu gerçeklik 

dolaylı bir gerçekliktir. Lukács’ın da en çok etkilendiği kişilerden biri olan Hegel’in 

sanata dair olan bu düşüncesi onun sanatı yalnızca bir kopya olarak görmediğini ve 

onu gerçekliğin özünü açığa çıkaran bir etkinlik olarak gördüğünü gösterir. Bu bakış 

açısı her ne kadar Lukács’ın estetik kuramında kendisini göstermiş olsa da Lukács 

diyalektik materyalist anlayışa sahip olduğundan dolayı iki tarafın gerçeklikten 

anladıkları pek de benzer değildir. Hegel’e göre gerçeklik mutlak tinin kendini 

açımlaması iken sanat da mutlak tinin serüveninin duyusal yoldan ifade edilişidir. Bu 

yüzden onun sanat anlayışı mutlak tine hizmet eder. Eğer sanatın böyle bir amacı varsa 

ve bunu olabildiğince kendi standartlarında iyi bir şekilde gerçekleştirmesi gerekiyorsa 

sanatın bunu gerçekleştirmesini sağlayan bir yapıya sahip olması gerekmektedir. 

Sanatın özü çoğu filozof tarafından mimesis olarak görülmüştür ve daha önce de 

gördüğümüz ve ileride de göreceğimiz gibi mimesis’in nasıl kullanıldığı sanattan 

anlaşılanda ve onun imkânında büyük değişiklikler yaratır. O halde Hegel’in 

mimesis’ten ne anladığına bakmak yararlı olabilir.  

 
94 G. W. F. Hegel, Estetik: Güzel Sanat Üzerine Dersler Cilt 2, çev. Taylan Altuğ ve Hakkı Hünler, 

(İstanbul: Payel Yayınevi, 2015) 46-47. 



54 
 

Bu kitabın girişinde Hegel, sanatın durumunu ve taklit ile olan ilişkisini açıklar. 

Ona göre:  

“Eğer doğadaki orijinaliyle karşılaştırılan kopyanın, nisbi olsa da daimî 

yetersizliğini göz önünde bulundurursak; o zaman geriye bir amaç olarak doğa 

gibi bir şey üretmenin sihirbazca hilesinden zevk almaktan başka bir şey kalmaz. 

Kuşku yok ki, bir insan, kendi çalışması, becerisi ve gayretiyle aslı zaten var olan 

bir şeyi yeniden üretmekten zevk alabilir. Ama bu zevk ve hayranlık kendinde ne 

kadar duyarsız ve soluk hale gelirse; kopya da o kadar doğal orijinaline benzer 

veya kopya ile orijinal bıktırıcılık ve iticilik yönünde soysuzlaştırılarak eşit 

seviyeye bile getirilebilir.”95 

Bu pasaja göre, Hegel en iyi taklidin bile yetersiz olduğunu savunmaktadır. Bu 

yetersizlik hem teknik açıdan iyi olsa dahi özü yansıtmadığı için nisbi olarak yetersiz 

hem de hiçbir zaman orijinal olanın yerine geçemeyeceği için daimî olarak yetersizdir. 

Taklit, her ne kadar yetersiz olsa da insanlara haz verir ancak bunu sihirbaz hilesi 

olarak değerlendiren Hegel, taklit sanatı ile gerçeğin verilmediğini, insanın bu tarz 

yapılmış sanat eserleri karşısında sadece yüzeysel bir hoşlanma yaşadıklarını iddia 

ediyor olabilir. Ayrıca, mimesis, sadece yarattığı hoşlanma bakımından yüzeysel 

değildir, onun kopya düzeyinde olması ve sadece biçimsel olduğundan dolayı sanat 

eserinin tinselliğini bozması ve onu estetik açıdan derinlikten yoksun bırakması 

yüzünden de mimesis yüzeyseldir.96 Hegel sanatın bu yüzeysellikte olmaması 

gerektiğini savunur. O halde, tüm bunları düşündüğümüzde sanat eserini oluşturan 

mimesis’in böyle bir taklit olmaması gerektiğine ulaşabiliriz. Buradan yola çıkarak, 

Hegel’in sanatla ilişkilendirmek istemediği saf, basit ya da kopya olarak mimesis’in 

onun estetik kuramında yerinin olmadığını, bunun yerine taklit değil de tinsel olanı 

kapsayan bir yansıtmanın sanatın özünü oluşturduğunu söyleyebiliriz.  

Sanatı, tinin özünü yansıtma yetisine sahip bir etkinlik olarak tanımlayan Hegel, 

buna ek olarak, sanatın sadece biçimsel bir üretim değil insan ruhunun mutlak özü 

keşfetme işlevine sahip bir araç olarak da tanımlar. Tin, mutlak özü tanımlarken üç 

aşamadan geçer ve Hegel’e göre bu aşamalar aynı zamanda, sanatın gelişimi ile 

 
95 G. W. F. Hegel, Estetik: Güzel Sanat Üzerine Dersler Cilt 1, çev. Taylan Altuğ ve Hakkı Hünler 

(İstanbul: Payel Yayınevi, 1994) 43. 

96 Hegel, Estetik: Güzel Sanat Üzerine Dersler Cilt 1, 44.  



55 
 

paralellik gösteren aşamalardır.97 Buna göre, Hegel’in sanat ile biçimsel olmaktan öte 

içeriksel olarak ilgilendiğini söyleyebiliriz. Sanatın içerik olarak ele alması gereken 

unsurun mutlak tin olduğunu düşünürsek Hegel’in sanata biçtiği görevin tinin kendini 

açımlamasını somutlaştırması ve bu süreci ortaya çıkarması olduğunu söyleyebiliriz. 

Bu süreç, sanat açından bakıldığında üç aşamadan oluşur ve Hegel bunları uzun 

uzadıya ele alır. Ancak, bizim buradaki ana amacımız, onun estetik kuramındaki 

mimesis’in yeri ve kullanımı olduğundan dolayı bu aşamaları ve onların özelliklerini 

ele almak yerine mimesis kavramına eşlik etmesi bakımından güzel kavramını ele 

almayı uygun olacaktır.  

Hegel’e göre, sanatsal güzellik, kavram ve gerçeklik arasında bir birlik olarak 

anlaşılabilecek olan İdea’nın duyusal olarak ifadesidir. Kavram, gerçekliği yaratıp ona 

anlam kazandıran bir şey olduğundan güzelin ne olduğunu açıklamak istediğimizde 

görünüşten değil gerçeklikten bahsetmiş oluruz. Bu bağlamda, sanatın amacı da 

duyusal bir biçime sahip olmasına rağmen İdea’nın özünü yansıtmak olarak 

anlaşılabilir.98 Hegel’in mimesis’in taklit olarak ele alınışını hatalı olduğunu bizlere 

gösteren bu güzellik açıklaması, sanatın mutlak tini ortaya çıkarma amacına sahip 

olduğunu ve bunu gerçekleştirdiği koşulda güzel olarak sınıflandırılabileceğini bizlere 

gösterir.  

“… güzelliğin İdea olduğunu söyledik, bu nedenle güzellik ve hakikat bir bakıma 

aynıdırlar. Yani güzel kendinde hakiki olmak zorundadır. Ama bununla birlikte 

daha yakından incelendiğinde, hakiki olan güzel olandan ayrıdır… İdea kendisini 

dışsal olarak gerçekleştirmeli, doğanın ve tinin nesnelliği olarak özgül ve burada 

olan bir varoluş kazanmalıdır. Kendi sıfatıyla hakiki olan aynı zamanda 

mevcuttur da. Şimdi bu dışsal varoluşu içerisindeki hakikat, bilince dolayımsız 

olarak sunulduğunda ve Kavram kendi dışsal görünüşüyle dolayımsız olarak 

birlik içerisinde bulunduğunda, İdea, yalnızca hakiki değil, ama aynı zamanda 

güzeldir de. Dolayısıyla güzel, duyu açısından İdea'nın saf görünüşü olarak 

nitelenir.”99 

Bu pasaja göre, Hegel’in hakiki olanın güzel olandan ayrı olsa hakikat ile 

güzelliği benzer bulduğunu söyleyebiliriz. Hatta güzel hakiki olmak zorunda olan bir 

şey olduğundan dolayı, Hegel, güzeli, İdea’nın duyusal açıdan saf görünüşü olarak 

değerlendirir. Bundan dolayı, güzel, sadece biçimsel olarak güzel bir şey olarak ele 

 
97 Hegel, Estetik: Güzel Sanat Üzerine Dersler Cilt 1, 72. 
98 Hegel, Estetik: Güzel Sanat Üzerine Dersler Cilt 1, 105. 
99 Hegel, Estetik: Güzel Sanat Üzerine Dersler Cilt 1, 110. 



56 
 

alınamaz, güzel hakiki olmalı ve İdea’yı o İdea’nın olabildiğince özüne uygun 

yansıtmalıdır. Bir diğer deyişle, İdea ve güzel arasında uyum olmalıdır. Güzelliğin 

hakikatle olan bağlantısı onun belirlenmesini sağlamıştır. Bundan dolayı, Hegelci 

anlamdaki mimesis’in yeni bir dünya yaratma gibi bir yetisinin olduğunu söylemek 

pek de doğru gelmemektedir. O, mimesis’i zaten var olan hakikatin açığa çıkmasına 

paralel olarak onun somut anlamda yansıtılması olarak ele almaktadır. Bundan dolayı, 

onun estetik kuramında bir birliğin sağlanmak istendiğini söyleyebiliriz. 

Hegel bahsi geçen birliği sağlamak için mimesis’i hakikati yansıtmaya çalışsa da 

bunu hiçbir zaman tam anlamıyla başaramayan ve yalnızca hakikatin duyusal ve eksik 

bir görünüşünü sunan bir şey olarak kullanır. Bu durumda Hegel her ne kadar amacına 

ulaşıp sanata mutlak tinin açımlanma sürecinde somutlaştırıcı olma görevini mimesis 

ile sağlamlaştırmaya çalışsa da bunu estetiğin değerini düşürerek gerçekleştirir. 

Böylece Hegel, Aydınlanma Dönemi filozoflarından biri olan Kant’ın estetiğe verdiği 

özerkliği yok sayar.   

Hegel’in sanat anlayışı, hem İngiliz empiristlerinin etik ve estetiği ilişkilendiren 

ve bunu haz perdesini kurarak gerçekleştiren anlayışından hem de Kant’ın özerk ve 

çıkarsız estetik yargı anlayışından köklü biçimde ayrılır. İngiliz empiristleri, sanatı 

evrensellik taşıyan bir duyuya indirgeyerek hazla ilişkilendirirken, Hegel sanatı 

mutlak tinin kendini dışsallaştırma sürecinin zorunlu bir aşaması olarak görür. 

Hegel’in Kant ile olan kesin ayrımı ise Kant’ın estetik yargılara verdiği yerden 

kaynaklanır. Kant, estetik kuramında bireysel deneyime ve insanın sahip olduğu zihin 

kapasitelerini merkeze alarak bir kuram ortaya koymuş ve estetiğin çıkardan bağımsız 

ve haz duygusu barındıran bir şey olduğunu dile getirmiştir. Buna ek olarak, insan 

merkezli düşünce tarzını estetik konusunda da gösteren Kant, estetik yargıların öznel 

olmasına rağmen bu yargılarda evrensellik talebinin bulunduğunu belirtir. 

Bağlayıcılığı düşük olan Kantçı anlamdaki evrensellik talebi zorunlu olmadığından 

dolayı daha özgürdür. Bu düşünceleri ile klasik anlamdaki estetik düşüncelerinden, 

ayrılan Kant, sanatı kopya olarak değil, yaratıcı bir etkinlik olarak ele alır ve hayal 

gücü ile anlama yetisinin özgür oyununda bireyi merkeze alarak özgür bir alan yaratır. 

Ancak, Kant’tan sonra büyük bir estetik teori ortaya koyan Hegel Kant’ın bireysel 

hazzı dikkate aldığı estetik anlayışını desteklemez. O, estetiği insan ruhunun veya tinin 

gelişim sürecinde yer alan bir araç olarak ele alır. O halde, Hegelci estetiğin tinsel 



57 
 

olanın somutlaşmasına hizmet eden bir şey olarak görüldüğü söylenebilir. Estetiğin ve 

özel olarak sanatın onun felsefesinde böyle bir önemi olduğundan dolayı Hegel, 

sanatın özü olan mimesis’i basit bir anlamda taklidin biçimsel olarak yapılması olarak 

ele almaz. Ona göre, sanat bir kopyalamanın ürünü değildir. Sanat, gerçekliğin duyusal 

ifadesi olduğundan dolayı yüzeysel bir mimesis’e yer yoktur. Bu durum estetik bir 

nesnenin değerini ifade eden güzel konusunda da oldukça açık bir biçimde Hegel 

tarafından dile getirilir. İdea’nın duyusal görünüşü olarak güzellik, hakikat ile 

yakından ilişkili olduğundan dolayı güzelin hakikatin özünü yansıtması gereklidir. 

Hegel açısından, sadece dışsal bir şey olmanın dışında içerik olarak da ele alınması 

gereken bir şey olarak savunulan güzel bu bağlamda mimesis’in doğru kullanılıp 

gerçekliği somutlaştırması ile mümkündür.  

Bu bağlamda tarihsel süreç içerisinde mimesis kavramının Platon’dan Hegel’e 

gelinceye kadar farklı anlamlar kazandığını ve her dönemde sanatın da dönem içindeki 

yeriyle bu kavramın şekillendirildiğini söyleyebiliriz. Platon için didaktik bir şekilde 

kullanımına izin verilen ve ancak bir kopya değeri taşıyan bu kavram, Aristoteles için 

katharsis yaratabilen ve böylece bireyi dönüştürebilen bir kavram olarak daha olumlu 

bir noktaya gelir. Plotinos ve Orta Çağ’da tanrısal olanın yansıması olan mimesis etik 

ve estetik birlikteliğini ilerleyen yüzyıllara miras olarak bırakarak Aydınlanma’nın 

İngiliz empiristleri ayağında varlığını korumuş ancak Kant ile estetiğin özerk olması 

ile sekteye uğramıştır. Kant hariç bahsi geçen tüm estetikçiler mimesis’i kuramlarında 

kullanıp sanat ve hakikat arasında bir bağlantı kurmaya çalışmışlardır. Ancak bunu 

yüzeysel değil de köklü bir biçimde estetiğe kazandıran kişi Hegel’dir. O sanatı salt 

bir taklit ya da temsil olarak görmeyip tinsellik ile birleştirmiş ve sanatın ortaya 

koyduğu ürünü tinin açınlanma sürecinin ürünü olarak görmüştür. Böylece mimesis, 

görüneni değil, onun ardındaki özü yani gerçekliği somutlaştıran bir şey haline gelir. 

Bu yüzden de Hegel’in sanat eseri aslında idealleştirilmiş bir şey ortaya koyar. 

Hegel’in Aristotelesçi damarını gösteren bu nokta, sanatı ve onun olmasını mümkün 

kılan mimesis’i yüksek düzeyde bir şeyi temsil edebilme gücüne sahip bir şey olarak 

karşımıza çıkarır ve büyük bir potansiyelin olduğunu gözler önüne serer.  

Antik Çağ’dan itibaren sanat kuramlarında oldukça fazla kendisinden söz ettiren 

mimesis kavramının Hegel’de geldiği nokta çağdaş felsefenin önemli isimlerinden biri 

olan György Lukács’ın da dikkatini çeker. Bu kavramı yeniden ele alan ve aslında kab-



58 
 

kavramın imkanının gözden kaçırılışmış olduğunun farkına varan Lukács mimesis’in 

bireysel ve estetik bağlamının dışında tarihsel ve toplumsal olarak ele alarak onu tüm 

uğraklarından ayırmış ve yeni bir noktaya taşımıştır. Böylece, mimesis basit taklit 

olmaktan, bireysel arınma yaşatan bir temsilden, ilahi ve ahlaklı olan davranışın 

yansıması olmaktan kurtarılmış ve yeni ve derin bir felsefi ve edebi bir uğrağa 

yerleşmiştir. Bu yeni anlamdaki mimesis Lukács ile çağdaş dönemde sanata yeni bir 

soluk kazandırmıştır. Artık mimesis gerçekliği yansıtan değil gerçekliği yaratan bir şey 

haline gelmiştir.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



59 
 

 

 

İKİNCİ BÖLÜM 

MİMESİS’İN MARKSİST UĞRAĞI: GYÖRGY LUKÁCS 

 

Mimesis kavramı, Platon ile başlayarak uzun zaman boyunca sanatın ve estetiğin 

ne olduğuna dair tartışmalarda gerçekliği yansıtan bir kavram olarak kullanılmıştır. Bu 

kavram serüveni boyunca özellikle Platoncu didaktik olma ve Aristotelesçi bireysel 

katharsis’i sağlama özellikleri ile kullanılmıştır. Platon ve Aristoteles’in estetik 

dünyasına kattığı bu özellikler birçok filozof üzerinde etkili olmuştur. Özellikle 

Aristoteles’in kavrama verdiği arındırıcı işlevin bireysel olanı aşarak toplum üzerinde 

arındırıcı bir işlevin de mümkün olabileceği düşüncesini doğurmuş ve böylece mimesis 

daha farklı bir kulvara girmiştir. Mimesis’i kullanıldığı son noktadan alan György 

Lukács ise devrimci bir atılımla kavramı gerçekliği yansıtmadan gerçekliği yaratma 

noktasına getirmiş ve böylece kavramı devrimci bir biçimde dönüşüme uğratmıştır. 

Lukács’ın bu dönüşümü gerçekleştirdiği Türkçeye Estetik başlığıyla çevrilen 

Die Eigenart des Aesthetischen -Estetiğin Özyapısı- (1970) adlı eseridir. Bu kitapta 

Lukács çok sesli bir yapıda olan Marksist estetiğe sanatın özü olarak Antik Yunan’dan 

beri kabul edilmiş olan mimesis kavramını dönüşüme uğratarak devrimci bir düşünce 

getirmiştir. Onun fikirleri birçok eleştiri ile karşılaşmış ve kendisine yer bulmada uzun 

bir süre boyunca zorlanmıştır. Kimi onun düşüncelerini muhafazakâr, kimi sıradan 

kimi de devrimci bulmuştur. Bu yüzden çalışmanın bu bölümünde hem Lukács’ın 

kavrama getirdiği yeniliği hem bu yeni mimesis’in Marksist estetiğe olan katkısını hem 

de eleştirilerin ne derece haklı olduğunu ve Lukács’ın bunlara nasıl karşılık verdiğine 

yer verilecektir. Böylece serüvenin son noktasını oluşturan Lukács’ın da gerçekten 

bunu başarıp başarmadığı anlaşılmaya çalışılacaktır.  

Lukács’ın yaşadığı dönem, dünyanın politik ve ekonomik olarak çok karmaşık 

olduğu zamanlardır. Kendisi, böyle bir zaman diliminde adeta bir çıkış yolu bulmaya 

çalışmış ve bunu, teori ve pratiğin birlikteliğini temel alan filozoflarda bulmuştur. 

Gençlik döneminden itibaren kendi düşünce yapısını oluşturmasında büyük yer 

kaplayan Marx ve Engels, Lukács için önemli figürlerdendir. Bir çıkış yolu olarak 



60 
 

Marx’ı ve onun bıraktığı mirası dikkate alan Lukács, estetik teorisinde bu mirası 

gözden geçirerek ona katkı sağlamıştır. Onun en önemli katkısının da mimesis kavramı 

olduğu söylenebilir. Lukács, Estetik kitabında birçok Marksist estetikçi tarafından 

üzerinde pek fazla durulmamış bir konu olan mimesis kavramına eğilerek Antik 

Yunan’dan itibaren kullanılmış olan bu kavramı yeni bir tavırla ele almıştır. Mimesis, 

aslında Marksist estetik için işlevsel bir kavramdır; ancak onun eski kullanımı 

Marksist estetiğin önünde bir engel gibi durmaktadır. Bu yüzden, Lukács açısından 

mimesis’in eski kullanımlarının birçok sorunu bünyesinde taşıdığını söylemek 

mümkündür. Ancak Lukács’ın kendisi bile ilerleyen yaşlarında sorunlu bulacağı 

mimesis kullanımını gençlik döneminde kaleme aldığı estetik kuramlarında 

kullanmıştır. Bu yüzden ilk önce Lukács’ın mimesis kavramını adeta bireyin iç 

dünyasını ve sanatçının duygularını yansıtan bir şey olarak ele aldığı ve bu yüzden de 

bu kavramı Aydınlanma dönemi İngiliz empiristleri gibi kullandığı dönemine ardından 

Marksizm’i benimsemesi ile değişen dönemine odaklanmak daha yararlı olacaktır.  

2.1. Lukács’ın Marksizm Öncesi Mimesis Anlayışı 

Lukács, Marksist düşünceyi benimsemeden önce Ruh ve Biçim -Die Seele und 

die Formen- (1911) adlı bir eseri kaleme almıştır. Onun sanata dair düşüncelerini 

anlamamızı sağlayan bu eser Lukács’ın düşünsel evriminin önemli parçalarından 

biridir. Onun Marksizm öncesi döneminde kaleme aldığı bir diğer eseri ise 1914-15 

yılları arasında yazmış olduğu Roman Kuramı’dır. Bu her iki kitap daha sonraları 

yazarı tarafından olumsuz olarak değerlendirilmiş olsa da onun felsefe evriminin bir 

aşamasını oluşturduğu için önemlidir.  

Lukács’ın Ruh ve Biçim adlı eserinin ana hatlarını, onun biçim ve içerik 

hakkındaki görüşleri, sanatın özüne dair araştırmaları ve sanatın toplumdaki yeri gibi 

konular oluşturur. Lukács, kitabının bir bölümünde Leo Popper’a yazdığı mektuba yer 

vermiştir, bu mektup bahsi geçen ana hatların âdeta özetlenmiş bir hali olarak 

düşünülebilir. Buna göre sanat, biçimler vasıtasıyla insanların kendilerine özgü 

duygusal deneyimler yaşamasına sebep olan bir şey olmakla birlikte içeriği biçim 

içinde eriten ve saf bir biçim haline gelen şeydir.100 Sanatın, saf biçim olarak 

 
100 Georg Lukács, Soul and Form, çev. Anna Bostock (Cambridge: MIT Press, 1974) 3.  



61 
 

değerlendirilmesi ilk başta sadece görünüşe vurgu yapan bir özellik gibi anlaşılmış 

olsa da “içeriği biçimde eritme” anlamında sanat saf biçim olarak değerlendirilmiştir. 

O halde, bunu dikkate alarak içeriğin biçim aracılığıyla ifade edildiğini söylemek 

mümkün olduğu gibi biçim ve içeriğin arasındaki bu ilişkinin sanatın özünü 

oluşturduğu da söylenebilir. Sanatın özünü oluşturan biçim ve içeriğin iç içe oluşu, 

bunların birbirlerini dışlayamayacağını gösterdiği gibi sanat eserinin duyulara hitap 

eden bir yön ünün olduğu kadar eserde derinleşen içeriğin de olduğunu gösterir. 

Derinleşen içerik, biçimin içeriği nasıl yansıttığına ve bunların arasındaki uyumlarına 

bağlıdır. Sanatın saf biçim olması bir bütün olarak ele alınan biçim ve içeriğin birbirini 

tamamlamasında yatmaktadır.  

Lukács, Leo Popper’a yazdığı mektupta biçim ve içerik konusunda şöyle bir 

açıklama yapar: “Her şey, kader ile ilişki kurarak dünyayı sembolik terimlerle temsil 

eder; her yerde kaderin sorunu, biçimin sorununu belirler. Bu birlik ve birlikte varlık 

o kadar güçlüdür ki, her iki unsur da birbirinden bağımsız olarak ortaya çıkmaz; 

burada, bir ayrım ancak soyutlama yoluyla mümkündür.”101 Bu pasajda kader 

kavramı, biçim ve içeriği belirleyen bir unsur olarak karşımıza çıkar. Dini bir terim 

olan kader kavramını Lukács metaforik olarak kullanır. Lukács, bu kavramı hiçbir 

şeyin kendisinden bağımsız olamayacağı yani kaçınılmazı belirtmek amacıyla 

kullanmış olabilir. O halde, kader ve biçim sorununu bu minvalde ele alırsak onun 

kader sorununun biçim sorununu belirlediğini ve bunların kaçınılmaz bir ilişkiye sahip 

olduğundan dolayı kullanıldığını söyleyebiliriz. Kader ve biçim arasındaki ilişkiyi, 

sanatçının yaratım sürecinde ele alırsak kader ve biçim arasındaki ilişkinin anlaşılması 

daha kolay olabilir.  Sanatçı, bireysel olarak yaşadıklarını ki Lukács’ın kader 

kavramını kullanmamız gerekirse kaderinde yaşadıklarını dışa vurması veya sembolik 

terimlerle ifade etmesi gerekir. Kaderin sorununun biçim sorununu belirlemesinin 

sebebi de tam olarak bu noktada başlar. Çünkü sanatçı kaderinde yaşadıklarını kendi 

açısından anlatabilir, o bireysel deneyimlerini ve toplumda kurduğu etkileşimlerini 

kendine özgü bir biçimde anlar ve onları bu şekilde sanata dönüştürür. Bu durumun 

içinde barındırdığı kaderde olanı, yani insanın içsel dünyasında yaşadığı şeyi, bir eser 

 
101 Lukács, Soul and Form, 7. 



62 
 

aracılığıyla dışa vurma olayı karşımıza yansıtma sorunu olarak çıkar. Bu yüzden, yazar 

burada kaderin sorununun biçim sorununu belirlediğini savunmuş olabilir.  

Lukács’ın kader ve biçim arasında kurduğu bu ilişki ilk etapta o kadar da 

temelleri sağlam bir kuram olarak düşünülmeyebilir, ancak onun kaderden kastının ne 

olduğunun anlaşıldığı takdirde teorisi biraz daha anlaşılır olacaktır. Kaderin belirlediği 

biçim, aslında içerik ile karşılıklı ilişkide olan biçim olarak da anlaşılabilir. Çünkü her 

iki durumda da biçimi etkileyen şey eserin temsil ettiği şey yani anlatılmak ya da 

hissettirilmek istenendir. Buradan yola çıkarak, kaderdekinin yani bireyin kaçınılmaz 

biçimde yansıtması gereken yaşantının biçim ve içerik arasındaki etkileşimi 

sağladığına ulaşılabilir. Bu etkileşimle ortaya çıkarılan bir ürün olarak sanat eseri 

kaynağını bireyin öznel yaşantısından alır ve bunu mimesis ile gerçekleştirir. Sadece 

dışsal unsurların temsili ya da yansıtılması olarak anlaşılmaması gereken bir kavram 

olarak mimesis, burada bireyin içsel yaşamına dair deneyimlerini dışa vurmanın bir 

aracı olarak ortaya çıkar. Mimesis, biçim ile içeriğin bütünleşmesini sağlayarak hem 

bireyin iç dünyasını ve onun gerçekliğinin ortaya çıkmasını sağlar hem de 

dışavurumun yapılacağı duygunun nasıl bir şekilde yansıyacağının hatlarını oluşturur. 

Böylece daha önce bahsi geçen biçim ve içeriğin uyumu da yapılmış olur. Bundan yola 

çıkarak, mimesis kavramının Lukács’ın Ruh ve Biçim eserinde daha sonraki 

dönemlerinden farklı olarak öznel deneyimlere daha çok dâhil olduğunu söylemek 

mümkündür. Lukács’ın felsefesinin ilk dönemlerinde ortaya koyduğu biçim ve içeriğe 

dair düşünceleri ve bunları bütünleştiren mimesis kuramı zamanla değişikliğe uğramış 

olsa da onun gençlik dönemi eserlerinden biri olan Roman Kuramı’nda da Ruh ve 

Biçim’in bazı noktaları ortaktır.   

Lukács’ın Marksizm’i benimsemeden önce yazdığı kitaplardan biri olan Roman 

Kuramı’na 1962 yılında Lukács tarafından yeni bir önsöz yazılmıştır. Bu önsözde, 

kitabı bir umutsuzluk duygusuyla yazdığını itiraf eden ve bu kitabın yol gösterici bir 

araç olarak kullanılmak istendiği takdirde sadece akıl karışıklığını arttıracağını 

savunan Lukács, kitabını adeta olumsuzlar.102 Ona göre, Roman Kuramı, estetik 

alanında çözüme ulaşmak isteyen insanlar tarafından yol gösterici olarak seçilmemesi 

gereken bu kitaptır. Bu düşünceden yola çıkarak Marksist Lukács’ın, Marksist 

 
102 Georg Lukács, Roman Kuramı, çev. Cem Soydemir (İstanbul: Metis Yayıncılık, 2023) 25-36. 



63 
 

olmayana yönelik sert bir tavrının olduğunu söylemek mümkündür. Onun bu yaklaşımı 

kendisinin felsefe serüveninde düşüncelerinin nasıl değiştiğinin bir göstergesi olarak 

da anlaşılabilir. Bu değişimin henüz gerçekleşmediği Marksizm öncesi döneminde 

Lukács, Ruh ve Biçim’deki düşüncelerini Roman Kuramı’nda da devam ettirir, hatta 

bunu daha sistematik bir şekilde yaptığı da söylenebilir. Bu iki eser arasındaki uyumun 

en iyi anlaşılacağı nokta sanata dair tanımlamaları olabilir. Her iki kitap da sanatı 

kopya olacak şekilde basit bir taklit olarak ele almaz, daha açık olmak gerekirse her 

iki esere göre sanat, insan ile toplumsal gerçeklikler arasında oluşan etkileşimin bir 

yansıması olarak ele alınır. Lukács’ın Roman Kuramı’nın ilk sayfalarında yaptığı sanat 

tanımı da bu görüşü destekler. Ona göre, “Sanat, dünyanın bizim ölçülerimize 

sığdırılmış düşsel gerçekliği olan sanat…artık bir taklit değildir, çünkü tüm modeller 

yok olmuştur; sanat, yaratılmış bütünlüktür artık, çünkü metafizik alanların doğal 

bütünlüğü ebediyen yıkılmıştır.”103 Lukács’ın bu cümlesinden yola çıkarak onun 

geleneksel olarak sanattan anlaşılan şeyin artık bozulduğunu, sanatın taklit olmadığını, 

sanatın kendisinin yarattığı bir gerçekliğinin olduğunu savunduğu söylenebilir. O 

halde, modellerin olmadığı sanatın artık özgürleştiğini söylemek mümkündür. Lukács, 

sanatın yaratılmış bir bütünlük olduğunu söylerken sanat eserinin yaşamdaki bir 

unsuru ya da olayı doğrudan yansıtmadığını bunun tam aksi olarak sanat eserinin bu 

unsuru yeniden yarattığını savunuyor olabilir. Tabii buna ek olarak Lukács, burada bu 

unsuru yeniden yaratan ve onu alımlayan kişinin de bu yaratımda etkili olduğunu 

savunuyor olabilir. Çünkü ona göre, sanat, geleneksel düşünceden ayrı olarak, görülen 

olayı, nesneyi ya da durumu değil, görülenlerin birey açısından nasıl görüldüğünü 

yansıtmaktadır. O halde, sanatın, bireyin çevresel, toplumsal yapılarla ile olan bireysel 

ilişkisinin yansıması olduğunu söylemek mümkündür. Lukács’ın sanatın özüne dair 

yaptığı açıklamalar onun mimesis kavramını felsefesinde nasıl kullandığı hakkında 

bizlere bilgi verir. Buna göre, mimesis basit bir şekilde veya diğer bir deyişle kopya 

olmanın ötesinde bir yansıtma olarak anlaşılmamalıdır. Lukács’ın geleneksel 

kullanımını aştığı mimesis kuramını Roman Kuramı’nda görmemizin nedeni, yazarın 

romanı modern bir edebiyat türü olarak ele alıp onu analiz etmesiyle ve romanda 

mimesis’in rolüne odaklanmasıyla gerçekleşir. Lukács’ın romana dair bu çalışmasının 

nedeni romanın bir edebi tür olarak epik kadar olmasa da bir süredir varlığını 

 
103 Lukács, Roman Kuramı, s. 46. 



64 
 

sürdürmesine rağmen kapitalist toplumla birlikte ivme kazanması ve yükselişe 

geçmesi olabilir. Ayrıca, romanın o zamana kadar baskın edebi türlerden biri olan 

epikten farklı ögelere sahip olup onun etkisini azaltması da Lukács’ın çalışmasının 

hareket noktalarından biri olarak düşünülebilir.  

“Epik ve roman, büyük epik edebiyatın bu iki ana biçimi, yazarlarının temel 

erekleriyle değil, yazarların karşılaştığı verili tarihsel-felsefi gerçekliklerle 

birbirinden ayrılır. Roman, hayatın kapsamlı bütünselliğinin artık dolaysızca 

verili olmaktan çıktığı, anlamın hayata içkinliğinin bir sorun haline geldiği ama 

yine de bütünsellik terimleriyle düşünen bir çağın epiğidir.”104 

Bu pasajdan yola çıkarak romanın geliştiği modern dünyanın ne kadar karmaşık 

olduğunu ve bu durumun epiğin yaygın bir edebi tür olduğu zamandan farklı olduğu 

sonucuna ulaşabilir. Zamanın değişmiş olması yazarların içinde yaşadıkları dünyanın 

değiştiğini ve artık epiğin dünyasının şekil değiştirdiğini ya da bu dünyanın var 

olmadığını gösterir. Epik ile roman arasındaki farkın yazarların amaçlarıyla değil 

onların yaşantılarıyla ilgili olduğu düşüncesi de zamanın değişmesinden dolayı edebi 

alandaki değişimlerin kaçınılmaz olduğu sonucuna bizleri ulaştırır. Roman türünün 

gelişmesine ve ivme kazanmasına neden olan modern kapitalist düzen bireyin içinde 

yaşadığı dünyaya epikte olduğundan daha farklı bir tavır almasına neden olur. 

Kapitalizm bireyin konumunu değiştiren, modern anlamda kimisini efendi kimisini de 

köle yapan bir sistem olarak dünyayı farklı dinamiklerle şekillendirir. Bahsi geçen bu 

dünyanın dinamikleri insanın dünyayı algılayış biçimini ve buna karşı alış biçimini de 

değiştirir. Bu dünya, Lukács tarafından hayatın bütünselliğinin verili olarak 

verilmediği ve insanın hayatın bütünselliğini kendi yaşantılarından ve toplumsal 

koşullardan çıkarmak zorunda olduğu bir dünya olarak ele alınır. Bu dünyada yazarın 

ortaya koyduğu şey ise çelişkilerin ve anlamlandırma çabasını çıkış yolu olarak 

kurgulayan bir edebi tür olarak romandır.105 Roman adeta kendisine verilmeyen 

bütünlüğü ortaya çıkarmaya çalışan bir şeydir. Peki, roman yazarı bu amacını nasıl 

gerçekleştirebilir?  

Bunun cevabı Lukács’ın sanatın da özü olarak konumlandırdığı mimesis 

kavramında yatmaktadır. Mimesis, burada Lukács’tan önce bu kuramı ele alan diğer 

 
104 Lukács, Roman Kuramı, 64.  
105 Lukács, Roman Kuramı, 64-68. 



65 
 

düşünürler gibi sadece gerçekliğin basit bir yansıması olarak ele almamıştır, bu kavram 

onun için, roman kuramı özelinde konuşacak olursak, çelişkili bir dünyanın 

çelişkilerini ortaya koymak, toplumsal yapıyı ve bu yapı içerisinde yer alan insanın 

bununla kurduğu etkileşimin bir yansıması olarak ele alınmıştır. O halde, modern 

kapitalist dünyada yaşayan sanatçının bu dünyada var olan dinamiklerin arasında 

sıkıştığını ve belki de bu yüzden bir çıkış yolu olarak da sığındığı ve sanatta pasif 

olarak değil aktif olarak yer aldığını söyleyebiliriz. Onun aktif olarak yer almasını 

sağlayan unsur mimesis’i kullanım şeklinden kaynaklanmaktadır. Çünkü sanatçı 

toplum ile kurduğu etkileşimden edindiği deneyimleri ile yaşadığı toplumun yapısını 

çözümler, anlar ve ona karşı bir tepki alır ve bunu da sanatında gösterir. Mimesis’in 

özgürleştirici gücünü ortaya çıkaran Lukács, sanatı da özgürleştirmiştir. Böylece 

Lukács mimesis’i geleneksel düşünceden dışarı çıkarmıştır. Onun için mimesis, yeni 

bir dünya kuran bir yansıtmadır. 

Gençlik döneminde Ruh ve Biçim kitabından başlayarak Roman Kuramı’na 

kadar sanatın özüne dair bir çalışma ortaya koyan Lukács, Ruh ve Biçim adlı eserinde 

mimesis kavramını sanatın özü olarak konumlandırmış ve sanatın mimesis yoluyla 

aktardığı şeyin toplumsal gerçeklerden hareket ettiğini ancak bununla sınırlı 

kalmayarak bireyin iç dünyasını da yansıtmanın bir yolu olduğunu savunmuştur. 

Roman Kuramı eserinde ise Lukács, bu düşüncelerini devam ettirmiş ve insanın içinde 

yaşadığı dünyayı dışlayamamasından olacak ki sanatçının yansıttığı şeyin etkileşimde 

olduğu toplumsal unsurların onda yarattığı düşünceler, hisler vb. olduğunu 

savunmuştur. Bu yüzden Lukács’ın sanatın bireyin ve sanatçının iç dünyasını yansıttığı 

görüşünü benimsediğini ve bu anlamda bu döneminde Aydınlanma Dönemi İngiliz 

empiristlerine benzediğini söyleyebiliriz. Lukács, bu döneminde daha varoluşçu ve 

bireyci bir kanatta yer alır. Bu yüzden de insanın çevresiyle olan etkileşimi ve anlam 

arayışına oldukça fazla vurgu yapar. Ancak ilerleyen zamanlarda bu düşünce tarzından 

uzaklaşarak bireyi daha büyük bir şeyin parçası olarak ele alır. Lukács’ın Roman 

Kuramı’nda geldiği nokta aslında bunun yavaş yavaş gerçekleştiğini gösterir. Lukács, 

mimesis’e getirdiği yenilikçi bakışla yukarıda bahsi geçen toplumsal ve tarihsel 

gerçekler kanadından ilerleyerek sanatın taşıdığı işleve ve tek bir insan için etkili 

olanın daha büyük güruhlara etkisini tartışacağı bir yolda ilerleyecektir. Onun bu yola 

girişi ise yeni döneminde Marksizm ile gerçekleşecektir. Peki bunun nedeni nedir veya 



66 
 

bir başka deyişle Lukács’ın Marksizm öncesi düşüncesi neden Marksizm’e uygun 

değildir? Bunun nedenini anlamak aslında Marksizm’in ne olduğunu ve onun 

unsurlarını anlamaktan geçmektedir.  

2.1.1. İki Şehrin Hikayesi 

Bertell Ollman, Marksizm idealini somut kılmak için iki şehir metaforunu 

kullanır. Buna göre Marksizm, aslında iki şehrin hikâyesini anlatır. İlk şehir, 

özgürlüğün ancak bir illüzyon değerinde olduğu, üretim araçlarını kontrol eden 

kapitalistlerin şehri olan kapitalizm, ikinci şehir ise insanların özgürlüklerinin tadını 

çıkaracakları gerçekten bir şeyler yapabilecekleri şehir olan komünizmdir ve ikinci 

şehir ilk şehrin üzerinde yükselir.106 Bertell Ollman’ın Diyalektiğin Dansı (2003) 

kitabının girişinde yer alan bu metafor Marksizmin ne olduğunun kısa bir öyküsüdür. 

Bu öyküde Marksizm, sadece komünizmi daha iyi bir sistem olarak ele almaz, bu öykü 

kapitalizm ile komünizmin içsel ilişkilerini de konu alır. Metafor, ilk başta sanki 

kapitalizm ve komünizmi birbirlerinden farklı bağımsız iki şehir olarak ele almış gibi 

görünür. Ancak, aslında bu metafor, kapitalizm üzerinde yükselen komünizmi anlatır. 

Bu yüzden, bu iki şehrin aslında tek bir şehrin farklı zamanlardaki suretleri olduğunu 

söylemek doğru olabilir. Kapitalizm ve komünizm arasında bir bağıntılar zinciri gören 

Marksizm, onların çatışmalı ilişkisini ve ikincisinin ilkinden nasıl koşullar sağlanarak 

çıkabileceğini çözümlemeye çalışır. Bu öykü, en nihayetinde büyük bir özgürlüğe, 

kardeşliğe ve barışa sahip ikinci şehir olan komünizmin galibiyetiyle son 

bulacağından, bu galibiyetin ögelerini dikkate almak gerekir. Ancak komünizmin 

yaşayacağı bu galibiyet, pek kolay gerçekleşebilecek bir galibiyet değildir. Çünkü 

kapitalizmin karşıtı olarak onu alt edecek ve onun üzerinde yükselecek olan 

komünizmin, bu süreçte kapitalizmi derin bir incelemeye tabi tutup onun yapılarını 

analiz etmesi ve bunun karşısına yapıcı unsurlar koyması gerekmektedir. Tüm bunlar, 

Marx’ın iki şehrin hikâyesinde özgürlük şehrine giden yolu adım adım ortaya koyması 

için elzemdir.  

Komünist Parti Manifestosu’nda (1848) Marx, kapitalist sistemin ana hatlarını 

gözler önüne serer. Bu metinde Marx, tüm toplum tarihi boyunca toplumların her 

 
106 Bertell Ollman, Diyalektiğin Dansı Marx’ın Yönteminde Adımlar, çev. Cenk Saraçoğlu (İstanbul: 

Yordam Kitap, 2022) 13-15. 



67 
 

zaman zıtlıkları içinde barındıracak şekilde sınıflara ayrıldığını savunmuştur. Ona 

göre, feodal toplumun yıkılmasıyla burjuvazi ve proletarya olarak iki büyük sınıfın yer 

aldığı kapitalist toplum oluşmuştur.107 Buna göre, kapitalist toplumdaki bu iki büyük 

sınıfın, toplumun önceki tarihsel evrelerinde olduğu gibi ezen ve ezilen sınıfın bir 

varyasyonudur. Bu varyasyonu sağlayan en önemli şeylerden birinin değişen üretim 

araçları olduğu söylenebilir. Üretim araçlarının değişmesi üretim ilişkilerinin de 

değişiklik göstermesine sebep olmuştur. Bunların başında, özel mülkiyet, pazar 

rekabeti, sınıf çatışması ve işçinin emeği gibi konular gelmektedir. Ancak, bunların 

sadece ekonomik boyutta etkisini gösterdiğini söylemek pek mümkün 

görünmemektedir; bu üretim ilişkilerinin toplumsal bir karşılığı da vardır. O halde, 

kapitalist evrenin sadece yalıtılmış bir şekilde ekonomik bir sistemden ibaret olduğunu 

söylemek pek de doğru değildir. Yaşanan ekonomik gelişim, sadece ekonomiye değil 

toplumsal yapılara da etki eder. Bu kapitalist sistem dört bir koldan tüm dünyayı 

kuşattığına göre üretim araçlarına bağlı olarak değişen üretim ilişkilerinin Marksistler 

tarafından sorunsallaştırılması olağan gelmektedir. Özellikle gelişen sanayi ile değişen 

üretim araçlarının kullanımının yok olmak istemeyen toplumlar için bir zorunluluk 

haline gelmesi üretimde yaşanan köklü değişimlerin kendine has bir egemenlik alanı 

oluşturmasına neden olur.108 Bunu dikkate alarak, kapitalizmin egemenlik alanının ilk 

etapta toplumları ekonomik değişimleri takip etme noktasında öne çıktığını söylemek 

mümkündür. Marx’ın ekonomi üzerine sistemli bir çalışma yürütmesinin ana 

nedenlerinden birinin de aslında ekonominin bu etki alanından kaynaklandığını 

söylenebilir. Çünkü modern sanayinin gelişmesi ile üretim biçimi ve üretim ilişkileri 

değişmiş, dünya pazarı kurulmuş ve toplumsal olan unsurlar da bundan 

etkilenmiştir.109  

Kapitalizmin etki alanın sadece ekonomik ölçekte kalmayıp toplumsal olanı 

etkilemesi noktasında da gündelik hayata dâhil olması, Marx’ın ve Marksistlerin ana 

problem olarak gördükleri altyapı ve üstyapı ilişkisinin ele alınmasına neden olmuştur. 

Altyapının üstyapı ile olan içsel ilişkisinin, kapitalizmin yerini alacak olan komünizmi 

anlamak için oldukça işlevsel olduğu söylenebilir. Marx, üretim güçleri ve ilişkileri 

 
107 Karl Marx, Friedrich Engels, Komünist Parti Manifestosu, çev. Dünya Armağan (İstanbul: Dünya 

Yayıncılık, 1998) 7-9. 
108 Marx, Engels, Komünist Parti Manifestosu, 10-12. 
109 Marx ve Engels, Komünist Parti Manifestosu, 15-17. 



68 
 

olarak anlaşılan altyapının bileşenleri hukuk, din, eğitim ve kültür olan üstyapıya olan 

etkisine birçok kitabında yerde vermiştir.  Ancak bu konuya kapitalizmin henüz erken 

dönemi diyebileceğimiz zamanlarda yer verdiğinden dolayı Marx’ın yirminci ve yirmi 

birinci yüzyılda problematik olarak görülmüş konulara tam anlamıyla yanıt 

vermediğini söylemek mümkündür. Problemli konuların en önemlilerinden biri de 

altyapının üstyapıyı belirlemesinin yarattığı sorunlardır. Kültürel ögeleri içinde 

barındıran üstyapı, eğer altyapı tarafından katı bir determinist şekilde belirlenirse, bu 

durum kültürün değerini düşmesine, onun altyapının bir kopyası ve kati suretle 

özerkliğe sahip olamayan bir hale gelmesine neden olur. İşte tam bu noktada, kültürü 

adeta bu durumdan kurtaracak, bir diğer deyişle kültürü materyalist bir 

determinizmden kurtaracak bir değişim gerekliydi. Bu düşünce de üstyapının 

altyapının doğrudan bir kopyası olmadığını, onun görece özerkliğe sahip olduğunu 

gösterecek bir kavram olarak, György Lukács’ın gözden geçirdiği anlamda mimesis 

kavramı olabilirdi.  

Altyapı ve üstyapı diyalektiğinin henüz olgunlaşmamış ve katı bir materyalizme 

uygun olarak anlaşılmış halinin yarattığı sorunları çözüp Marksist estetiğe yeni bir 

yaklaşım getiren Lukács’ın mimesis kavramı, uzun yıllardır olan kullanımını aşmış ve 

dönüşüme uğramıştır. Bu kavramın daha iyi anlaşılması için, altyapı ve üstyapı 

diyalektiğinin Marksist kuramca nasıl anlaşıldığını açıklamak ve bu diyalektiğin neden 

tersi olacak biçimde yeniden kurulmaya çalışıldığını gözler önüne sermek 

gerekecektir. Ancak böylelikle mimesis kavramının devrimci gücü ön plana çıkacaktır.  

2.1.2. Altyapı ve Üstyapı Diyalektiği 

Hiçbir düşünce, onu ortaya atan filozofun yaşadığı toplumsal olaylardan tam 

anlamıyla bağımsız değildir. Marksist estetiğin temelleri, Marx’ın içinde yaşadığı 

dönemin etkisi ile başlattığı, toplumun temel dinamiğini ekonomide bulduğu ve 

tarihsel materyalist bir düşünce yapısı ile geliştirdiği bir kültür analizinde bulunur. 

Marksist estetik, Frankfurt Okulu ve bu okula dâhil olmayan diğer Marksistler 

tarafından zaman içerisinde bazı değişikliklere uğrasa da temelini Marx’ta bulan bu 

kuramların, Marx’ın oluşturduğu çekirdeği korudukları söylenebilir. Bu yüzden 

Marx’ın temel düşüncelerinden kısa da olsa bahsetmek yararlı olacaktır.  



69 
 

Marx’ın 1844 Elyazmaları’nın büyük çoğunluğunu -üçüncü elyazmasında yer 

alan Hegel eleştirisi ve Feurbach ve Hegel karşılaştırması hariç- sermaye, işçi, ücret, 

yabancılaşma, emek ve mülkiyet gibi konular oluşturur. Tüm bu konuların bir bütün 

olarak Marksizm’in yapı taşlarını oluşturduğunu söylemek mümkündür. Bu bağlamda, 

Marx’a göre kapitalist sistemde işçinin kilit bir rolü vardır, her ne kadar üretim 

araçlarında değişim yaşanmış ve sanayi üretimi gelişmiş olsa da işçi olmadan 

üretimden de bahsetmek mümkün değildir. Ancak işçiye duyulan bu ihtiyaç, işçinin 

yaşam koşullarının iyi olduğunun bir göstergesi de değildir, öyle ki Marx’ın işçilerin 

durumu hakkındaki düşünceleri de koşulların kötülüğüne işaret eder. Marx’a göre; “… 

işçi için en elverişli olan toplum durumunda bile işçi için zorunlu sonuç, aşırı çalışma 

ve zamansız ölüm, makine düzeyine, kendi karşısında tehlikeli bir biçimde biriken 

sermayenin kölesi düzeyine düşürülme, rekabetin yeniden canlanması, işçilerden bir 

bölümünün açlıktan ölmesi ya da dilenciliğidir.”110 İşçi, kapitalistler tarafından 

oluşturulmuş bir statüye ve bu statüye uygun olarak düzenlenen görevlerle 

donatılmıştır. Bu yüzden de işçinin açlık ve ölüm ile karşı karşıya kalması sırf kar 

sağlamak için adeta yeni bir kölelik sistemi oluşturan kapitalistler için olumsuz bir 

durum olarak ele alınmamıştır. Eğer kapitalistler bu durumun olumsuz olduğunu 

düşünselerdi, bu durum için birtakım iyileştirmelerde bulunurlardı. Ücret arttırımı ve 

çalışma koşullarının değişimi bahsi geçen bu iyileştirmenin ilk basamağı olarak ele 

alınabilirdi. Ancak bunlar kapitalistin kârını azaltabileceği için onların bu 

iyileştirmelerden kaçınmaları aslına bakılırsa pek de şaşırtıcı değildir. Öyle ki 

kapitalistin işçiye verdiği ücret “işçiyi işçi olarak yaşatmak için … yalnızca yaşamını 

zorlukla yeniden üretmesine”111 yetecek bir ücrettir. Bu yüzden, işçinin aldığı bu 

ücretin, onu işçi statüsünde tutma amacını taşıdığını söylemek mümkündür.  

Kapitalist sistemde işçi, az bir ücret karşılığında emeğini ve zamanını satan 

sömürülen bir sınıf olarak karşımıza çıkar. Bu sınıf, üst sınıf olan burjuvaziye hizmet 

ederek burjuvazinin devam etmesi için ona para kazandırır. İşçinin sürekli kapitale 

para kazandırıp onun için çalışmasının karşılığı, onun işçi olarak kalmasını sağlayan 

az bir ücret ve kendi ürettiği ancak hiç sahip olamayacağı nesnelerdir. İşçinin ürettiği 

 
110 Karl Marx, 1844 Elyazmaları- Ekonomi, Politik ve Felsefe, çev. Kenan Somer (Ankara: Sol 

Yayınları,2011) 92.  
111 Marx, Komünist Parti Manifestosu, 22.  



70 
 

nesnelerle arasındaki bu ilişki, Marx tarafından sorunlu bir alan olarak ele alınmıştır, 

bu alanı işçinin ürettiği nesneleri hiçbir zaman elde edemeyerek üretiminde bulunduğu 

nesneye yabancılaştığı alan olarak açıklayabiliriz. Marx 1844 Elyazmaları’nda bu 

konuyu şu şekilde açıklar:  

“…Emeğin ürettiği nesne, onun ürünü, yabancı bir varlık olarak, üreticiden 

bağımsız bir erk olarak, ona karşı koyar. Emek ürünü, bir nesne içinde saptanmış, 

bir nesne içinde somutlaşmış emektir, emeğin nesnelleşmesidir… Nesnelleşme 

kendini nesnenin öylesine bir yitirilmesi olarak gösterir ki işçi sadece yaşamak 

için en gerekli nesnelerden değil ama çalışma nesnelerinden de yoksun 

bırakılmıştır...Nesnenin sahiplenilmesi kendini öylesine bir yabancılaşma olarak 

gösterir ki işçi ne kadar çok nesne üretirse o kadar az sahiplenebilir ve kendi 

ürünü olan sermayenin egemenliği altına o kadar çok girer.”112 

İşçi, emeğini somutlaştırarak bir meta üretir ve üretimin sonunda ürettiği nesneyi 

de yitirir. İşçinin nesneyi yitirmesinin iki sebebi vardır. İlk sebep, işçinin üretim 

bandının belirli bir kısmında yer alarak sonuçta ortaya çıkacak ürünün sürekli aynı 

halini üretmesinden dolayı ürünün öncesine ve sonrasına hâkim olamaması ve bu 

yüzden de ürettiği nesneyle ilişkisinin kısmi kalmasıdır. İkinci sebep ise, üretimde faal 

olan işçinin ürettiği metayı aldığı ücretle asla elde edememesidir. Böylece işçinin hem 

ekonomik güçsüzlük sebebiyle hem de metanın üretiminde bir bütün olarak yer 

almadığı için ürettiği metaya yabancılaştığı söylenebilir. İşçinin böylesine sıkışmış bir 

durumda kalması ona atfedilen görevlerden ve yükten kaynaklanır.  

Marx, işçinin bir zenginlik ürettiğini ancak onun bu zenginliğin dışında 

kaldığını, bir diğer deyişle üretilen metanın işçiler için değil, kazanç sağlaması için 

kapitalin ve ona sahip olabilecek küçük ve büyük burjuvaların113 olduğunu savunarak 

kapitalist ekonominin dinamiklerini açıklamaya çalışmıştır. Ancak kapitalist sistemde 

burjuvazinin tek kazancının üretim araçlarına sahip olma ve işçinin emeğini sömürme 

olmak üzere ekonomik olmadığını da belirtmek gerekmektedir. Çünkü ekonomik güç 

olarak üretim araçlarını elinde tutmakla birlikte baskın bir sınıf olarak burjuvazinin 

işçileri toplumsal olarak da yönlendirme gücünün olduğu söylenebilir. 

1845-46 yılları arasında yazılan Alman İdeolojsi kitabında ise Marx ve Engels, 

egemen gücün zihinsel güç ile olan ilişkisine değinerek elyazmalarındaki düşünceyi 

 
112 Marx, 1844 Elyazmaları- Ekonomi, Politik ve Felsefe, 140. 
113 Marx, 1844 Elyazmaları- Ekonomi, Politik ve Felsefe, 138-142. 



71 
 

desteklerler. Buna göre, egemen sınıf, elinde bulundurduğu üretim araçları sayesinde 

sadece ekonomik güç olarak kalmaz; onlar bu durumu kullanıp hâkimiyet alanlarını 

genişleterek zihinsel bir güç de olurlar. Böylece güç alanı genişleyen burjuva kendi 

amacını toplumsal bir amaç olarak lanse edip çıkarlarını da arttırır.114 Burjuvanın kendi 

çıkarı için böyle bir şey yapması, onun sırf egemen güç olduğu için yapabildiklerinin 

kapasitesini gösterdiği gibi altyapı olan ekonominin üstyapı olan zihinsel etkinliklere 

olan etkisini de gösterir. Çünkü ekonomik güç olan burjuva, sadece bununla sınırlı 

kalmayarak hâkimiyet alanını üstyapıda da gösterir. Burada Marx ve Engels’in zihinsel 

güçten ya da üstyapıdan kastettikleri, din, felsefe, hukuk, sanat gibi etkinliklerdir. 

Üstyapının ögelerini oluşturan bu etkinliklerin altyapı tarafından belirlendiği bazı 

metinlerde geçse de başta Engels olmak üzere bazı filozoflar bu durumun kimileri 

tarafından yanlış anlaşıldığını savunmaktadır. Engels, 21 Eylül 1890 tarihinde Bloch’a 

yazdığı mektupta tam olarak bu yanlış anlaşılma hakkında bir açıklama yapar:  

“... Materyalist tarih anlayışına göre, tarihte en sonunda belirleyici etken, gerçek 

yaşamın üretimi ve yeniden üretimidir. Marx da ben de bundan daha çoğunu asla 

ileri sürmedik. Bundan ötürü, herhangi bir kimse bunu ekonomik etken biricik 

belirleyici etkendir diyerek bozarsa, bu önermeyi anlamsız, soyut, saçma bir söze 

dönüştürüyor demektir. Ekonomik durum temeldir, ama üstyapının çeşitli öğeleri 

-sınıf savaşımının politik biçimleri ve sonuçları, örneğin başarılı bir 

çarpışmadan sonra yenen sınıfın koyduğu anayasalar vb., hukuksal biçimler, 

özellikle de bu gerçek savaşımların onlara katılanların beyinlerindeki 

yansımaları, politik, hukuksal, felsefi teoriler, dinsel görüşler ve daha sonra 

bunların dogma sistemlerine gelişmeleri- de tarihsel savaşımların gidişinde 

etkilerini gösterirler ve birçok durumda özellikle onların biçimini belirlerler.”115 

Engels'e göre, tarihte tek belirleyicinin ekonominin olduğunu düşünmek yanlış 

bir düşüncedir ve ona göre ne kendisi ne de Marx böyle bir şeyi savunmuşlardır. 

Engels, Bloch’a yazdığı bu mektupta tarihin gidişatını sadece altyapının 

belirlemediğini üstyapının ögelerinin de tarihteki mücadelelere etkide bulunduğunu 

savunur ve savunmasını sınıf çatışmasından galip çıkanın oluşturduğu kanunlar, felsefi 

ve dini düşüncelerle destekler. Buna göre, sınıf çatışmasından galip çıkan zümre ya da 

sınıf, kendi sistemlerini geliştirebilir ve tarihin akışını da değiştirebilir. Engels, bu 

örneği vererek ekonomiden farklı olarak tarihin akışını etkileyen diğer unsurların da 

 
114 Karl Marx, Friedrich Engels, Alman İdeolojisi, çev. Sevim Belli (Ankara: Sol Yayınları, 2010) 75-

77. 
115 Friedrich Engels, Tarihsel Materyalizm Üzerine Mektuplar 1890-94, çev. Öner Ünalan (Ankara: 

Bilim ve Sosyalizm Yayınları, 2000) 15-16. 



72 
 

etkili olduğunu, diğer bir deyişle, sadece altyapının üstyapıyı etkilemediğini 

üstyapının da tarihin akışını değiştirebilecek bir yetiye sahip olduğunu savunur. Ancak 

Engels’in vermiş olduğu sınıf mücadelesinden galip çıkanın kanun yaratma, felsefe, 

din gibi görüş sistemleri geliştirebileceği örneği onun amacına pek de iyi hizmet 

etmemektedir.  

Engels’in vermiş olduğu örneğe iki şekilde yaklaşılabilir. İlk olarak, Engels 

burada sınıf mücadelesi verip zafer kazanmış olan sınıfın ki böyle bir mücadeleye 

gerek duyulmuşsa bu mücadeleyi verenin ezilen sınıf olduğu söylenebilir, her şeye 

olmasa da üstyapının bazı ögelerine etki edebileceğini savunur. Ancak Engels’in bu 

örneği üstyapının etki alanını göstermek için yeteri kadar tatmin edici bir örnek 

olmayabilir. Çünkü ezilen sınıf mücadeleyi kazanarak üstyapının ögelerinde çeşitli 

içerik değişiklik yapabilir; ancak bunu yapması için ilk önce bir savaşımı kazanması 

gerekmektedir. Dolayısıyla, üstyapıya etki etmek için daha güçlü sınıfı ki bu da 

mantıken daha zengin bir sınıf olacaktır, alt etmesi gerekmektedir. Bir diğer deyişle bu 

da onun egemenliğini sekteye uğratmak ve onun yerine geçmesi gerekmektedir. O 

halde Engels’in verdiği örneğin yine altyapıdan geçtiği ve onun önemini vurguladığını 

söylemek mümkündür. İkinci olarak, yenen sınıf üstyapının ögelerini belirleyecek bir 

hale gelecekse bu sınıfın sadece bu ögelerle yetineceğini düşünmek biraz fazla iyimser 

bir tavır olabilir. O halde, üstyapıya etki ederek bazı dinamikleri değiştiren yenen 

sınıfın altyapının temel ögesi olan ekonomiyi de etkisi altına alabileceği 

söylenebilir.116 Bu durum, üstyapıyı ele geçirenin altyapıyı da hâkimiyeti altına 

aldığının bir göstergesi olup eleştirilerin bir nebze önünü kesebilir. Ancak ikinci 

durumun ütopik ögeler bulundurduğunu da kabul etmek gerekir. Burada ikinci 

yaklaşım, Engels’e daha uygun olduğu için diğerine kıyasla daha akla yatkın olabilir; 

ancak bu hala içinde bir sorun taşır. Çünkü üstyapının hakimiyetinin neye göre 

belirlendiği kısmı bulanıktır. Kısa bir parantez açıp bu bulanıklığı gidermek makul 

olabilir. 

Benjamin, “Tarih Kavramı Üzerine” (1940) adlı yazısında üstyapı kavramına 

belli ölçüde denk düşen kültür kavramının iktidarla olan bağlantısını kurarak üstyapıya 

hâkim olmanın neye karşılık geldiği konusuna açıklık getirmeye çalışır. 

 
116 Engels, Tarihsel Materyalizm Üzerine Mektuplar 1890-94, 16. 



73 
 

“…belli bir dönemin iktidar sahipleri, daha önceki bütün galiplerin 

mirasçılarıdırlar. Bu durumda galip gelenle özdeşleşme, her zaman tüm iktidar 

sahiplerinin işine yaramaktadır… Bugüne değin zafer kazanmış kim varsa, bugün 

iktidarda olanları bugün yere serilmiş olanların üstünden geçiren zafer alayıyla 

birlikte yürümektedir. Savaş ganimeti de adet olduğu üzere, bu zafer alayıyla 

birlikte taşınmaktadır. Bu ganimet, kültür varlıkları diye adlandırılmaktadır.”117 

Bu pasajdan yola çıkarak Benjamin’in kültür varlıklarına hâkim olanın, sınıf 

savaşından galip çıkan ve iktidar sahibi olmuş kimseler olduğunu savunduğu 

söylenebilir. Benjamin, iktidar olanların kazandıkları kültür varlıklarının bir savaş 

ganimeti değerinde olduğunu savunarak onun önemine dikkat çekmiştir. Aynı 

zamanda, savaş ganimetinin zaferi pekiştiren bir yanının da olduğu düşünülürse bunun 

stratejik bir önem taşıdığı da söylenebilir. O halde, kültür varlıklarını ellerinde tutan 

kimseler, kendi düşünce yapılarını kültür varlıklarını kullanarak daha etkili bir şekilde 

yayabilir. Benjamin bu metninde kültürü kavramını tarihsel bağlamda ele almış, 

“Tekniğin Olanaklarıyla Yeniden Üretilebildiği Çağda Sanat Yapıtı” (1935) adlı 

metninde ise tarihsel bağlama ek olarak kültürü estetik bağlamda da ele alarak onun 

dönüşümünü göstermeye çalışmıştır. Benjamin, bu metnin girişinde Paul Valéry’nin 

Sanat Üzerine Yazılar adlı kitabından alıntı yaparak kültürde dönüşümünün meydana 

geldiği konusunda Valéry’e katılır. Bu pasajda Valéry, artık hiçbir şeyin eskisi gibi 

olmadığını, yeniliklerin sanatın tekniğini de değiştirdiğini ve belki de sanat kavramının 

da değişebileceğini, buna hazırlıklı olunması gerektiğini belirtir.118 Ekonomik üretim 

biçimlerinin değişmesi ekonomik olmayan şeylerin de üretim tarzını değiştirmiştir ve 

sanat da bunlardan biridir. Valéry’nin de işaret ettiği gibi, tekniğin değişmiş olması 

sanat eserinin üretimini, onu üretenin vasıflarını, onun üretilme amacını ve tabi ki 

bunların etkisiyle sanat kavramının içerdiği anlamı da değiştirmiştir. Benjamin de 

Valéry’e katılarak yeniden üretimin kültürün önemli bir parçası olan sanatı dönüşüme 

uğrattığını savunur. Yeniden üretimin sanat eserinden tek ve biricik olma niteliklerini 

alarak onu her yerde görülebilecek yani orijinal bağlamından alınacak bir metaya 

dönüştürmesi ve sanat eserinin yeniden üretilerek çoğaltılmasının sanat eserinin bir 

defaya özgü olarak yapılmış olduğu özelliğini ondan alarak onun kitlesel bir şeye 

dönüştürüp aurasını yitirmesi119 Benjamin’in temel eleştirilerindendir. Sanat 

 
117 Benjamin, Pasajlar, çev. Ahmet Cemal (İstanbul: Yapı Kredi Yayınları, 2023) 41. 
118 Benjamin, Pasajlar, 50. 
119 Benjamin, Pasajlar, 55.  



74 
 

eserlerinin yeniden üretimle orijinal bağlamlarından alınması, tek ve biricik olma 

özelliğini kaybetmesi sadece sanat eserinin değerini düşürmekle kalmaz. Aynı 

zamanda, eserleri birer meta durumuna getirerek onların kitlesel bir ürüne dönüşmesini 

sağlar. Eserin yaşadığı bu dönüşüm diğer metaların sahibi olanların elinde ideolojik 

birer araç haline de gelir. O halde, dönüşüme uğramış kültür varlıklarının yalıtılmış bir 

halde sadece üretim bağlamıyla sınırlı kalmadığını, üretimdeki değişimin beraberinde 

ideolojik düşünceleri de beraberinde getirdiğini söyleyebiliriz.  

Benjamin, kültür kavramını tarihsel ve estetik bağlamda ele alarak onun sınıf 

savaşının kazananına ait olduğunu açıklamaya çalışmıştır, kültür varlıklarını bir savaş 

ganimeti olarak görmesi de bundan kaynaklanabilir. Benjamin’in kültür varlıklarına 

yönelik düşüncesi ideoloji kavramına gönderme olarak anlaşılabilir. Ancak, 

Benjamin’de bu kavramın yeterince açıklanmadığını ya da başlangıç düzeyinde 

kaldığını belirtmek gerekmektedir. İdeoloji kavramını Benjamin’in bırakmış olduğu 

noktadan alıp onu sistemli bir şekilde açıklayanlar Raymond Williams ve onun 

öğrencisi olan Terry Eagleton’dır. Williams, Benjamin’in kültür açıklamasına tam 

anlamıyla katılmamıştır. Williams’a göre: 

“Kültür kelimesi Marksistlerin yazılarında genelde bir toplumun düşünsel ve 

imgesel ürünlerini ifade eder; bu, "üstyapı" kavramının zayıf kullanımına tekabül 

eder. Ancak, toplumsal gerçekliğin bütün unsurlarının birbirine bağımlı 

olduğunu vurgulamalarına ve analitik olarak hareket ile değişim üzerinde 

durmalarına bakıldığında, Marksistlerin mantıken ‘kültür’ü bütünlüklü bir 

yaşam tarzı ve genel bir toplumsal süreç anlamında kullanmaları gerektiği 

sonucu çıkar.” 120 

Williams’a göre, kültür kavramının Marksistler tarafından kullanımı, üstyapı 

kavramına yakın olmasına rağmen üstyapının bir ögesi olan kültür onun ancak görece 

zayıf bir kullanım olarak anlaşılmalıdır. Kültürü, toplumsal gerçekliği oluşturan tüm 

unsurları kapsayan bir kavram olarak tanımlayan Williams, bu kavramı yaşam tarzı ve 

toplumsal bir süreç olarak ele almaktadır. Eğer kültür, toplumsal bir sürece karşılık 

geliyorsa bu sürecin o toplumda yer alan sınıfların çatışmalı ilişkilerinden121 oluştuğu 

söylenebilir. Toplumsal süreci belirleyen sınıflar arasındaki bu mücadele, sadece bir 

sınıfın kültürü belirlediği düşüncesini inkâr etmektedir. Çünkü toplumsal gerçekliğin 

 
120 Raymond Williams, Kültür ve Toplum: 1780-1950, çev. Uygur Kocabaşoğlu (İstanbul: İletişim 

Yayınları, 2017) 417. 
121 Marx, Komünist Parti Manifestosu, 7-8. 



75 
 

unsurlarına karşılık gelen kültür toplumsal bir süreç olarak kabul edildiğinde ortaya 

çıkan gerçeklikte güçlü olan kadar güçsüz olanın da payı vardır. O halde, kültürün 

içerisinde çatışmalı ilişkileri barındırdığını ve onun bir sınıfın ideolojisini 

yansıtmaktan daha fazlasına sahip olduğu söylenebilir.  

Williams’a göre, ideoloji kavramı Marksistler tarafından üç şekilde 

kullanılmıştır. Bunlardan ilki, ideolojinin belirli bir sınıfın inanç sistemi olması; 

ikincisi, gerçek ile ters düşen yanlış inanç ve düşünceler sistemi olması; sonuncusu 

düşünce ise, üretmenin genel süreci olmasıdır. Ona göre üçüncü anlam ilk ikisini 

geçersiz kılmaktadır.122 Williams, ideolojinin ilk iki kullanımı onaylamaz ve üçüncü 

kullanımı diğerlerine kıyasla daha doğru bir kullanım olarak görür. Williams’ın 

ideolojiyi bir süreç olarak ele alınması iki neden ile açıklanabilir. Bunlardan ilki, süreç 

olarak ele almanın ideolojinin toplumda var olan çatışma ile şekillendiğini göstermek; 

ikincisi ise, üstyapının daha az edilgen olduğunu bu yolla göstermek olabilir.  

Williams, ideolojiyi bir süreç olarak ele alarak onun mücadele eden sınıfların 

ortak bir ürünü olduğunu belirtmiş olabilir. Böylece kültür, sadece zengin sınıfın değil, 

onun karşısında duran bir sınıfın da ürünüdür. O halde, aslında kültür varlıklarından 

bahsedildiğinde onların doğrudan ekonomik gücü elinde bulunduran bir sınıf 

tarafından belirlenmediğini bir mücadele tarafından belirlendiğini söyleyebiliriz. Aynı 

zamanda, buna bağlı olarak ideolojinin sadece ekonomi kaynaklı olmadığını da 

söylemiş oluruz. İdeoloji sadece ekonomik kaynaklı olmadığı sürece kültür varlıkları 

da bir sınıfın basit bir taşıyıcısı olmaktan öteye geçip daha özgür bir alana kavuşabilir. 

Bu durum da Williams’ın ideolojiyi bir süreç olarak açıklamasının ikinci sebebi olarak 

yukarıda belirtilen üstyapının daha az edilgen olmasına kapı açar. Bu ideoloji anlayışı, 

kültür varlıklarını da içine alan üstyapının da bir süreç olduğuna ve bu yaklaşımla da 

üstyapının daha az edilgin olduğu sonucuna bizleri ulaştırabilir. Çünkü, üstyapı, 

Williams’ın savunduğu gibi bir sürecin ürünü ise ve sadece bir topluluğa ait ve 

düşünsel bir şeye karşılık gelmiyorsa o halde bu üstyapı anlayışının determinist şekilde 

altyapı tarafından belirlenmediği söylenebiliriz. 

Altyapının üstyapıyı determinist ve tek yönlü olarak belirlediği görüşünü 

Williams benimsemez ve bunun benimsendiği takdirde sorunlar yaratacağını da 

 
122 Raymond Williams, Marksizm ve Edebiyat, çev. Esen Tarım (İstanbul: Adam Yayınları, 1990) 48. 



76 
 

savunur. Ona göre, bu tip bir belirlemenin var olmasının nedeni Marx’ın altyapı 

hakkında söylediklerinin farklı yorumlanmasından kaynaklanır. Ona göre, Marx, 

altyapının sadece üretim ilişkileri ya da üretim güçleri olarak tek bir kategoriye 

indirgenmesine karşıydı. Çünkü böyle anlaşıldığı takdirde altyapı sabit bir şey olarak 

görünecek ve üstyapıyı da mekanik olarak etkilemiş olacaktı ancak Marx bunu değil, 

altyapının üretici etkinliğini vurgulamak istemişti.123 Marx’ın bu vurgusu, Williams’a 

göre, birtakım anlam karmaşalarını önleyebilir. Çünkü ona göre, Marx, bunları birer 

etkinlik olarak ele alırsa altyapı ya da üstyapıya odaklanmaktan çok onların birer süreç 

olarak ele alınmasını sağlayabilirdi. Böyle ele alınması da üstyapıyı daha az edilgin 

yaparak onu oluşturan ögeleri tek bir sınıfın ideolojisi olarak görülmesinin de önüne 

geçebilir.  

Williams’ın savunduğu bu Marksist eleştiri, üstyapıyı daha özgül bir süreç 

olarak ele aldığı için diğer Marksist okumalardan kendini ayırır. Williams’ın bu 

konudaki destekçilerinden ve bu teoriyi kendi teorilerinde bir adım ileri götüren kişi 

Terry Eagleton’dır. Eagleton’a göre, üstyapı ve altyapı arasında bir ilişki vardır; ancak 

bu ilişkide üstyapının tamamen edilgen olduğunu söylemek doğru değildir. Çünkü 

üstyapı ve altyapı tarih boyunca birbirlerini etkilemiş olsalar dahi onların kendi içsel 

evrimleri vardır.124 İçsel evrimleri farklı olduğundan dolayı bu iki yapının birbirlerini 

etkileme hızlı farklı olacaktır. Bu durum da doğal olarak onların birbirlerine basit ve 

hızlı bir şekilde etki etmediğinin bir göstergesi olarak anlaşılabilir. O halde, üstyapının 

altyapıdan etkilendiğini ancak değişme hızından ve altyapıdakini doğrudan 

yansıtmaması sebebiyle onun görece özerk bir alan olduğu söylenebilir. Williams ve 

Eagleton için üstyapının yanlış anlaşılması bir sorundur. Bunun nedeni, onların 

üstyapının özerkliğini korumak istemeleri olabilir çünkü eğer üstyapı altyapının basit 

bir kopyası olsaydı kısır bir halde kalarak çağın mevcut ideolojisinin basit bir ürünü 

olurdu. Eagleton şöyle diyor:  

“Sanat… bir toplumun ideolojisinin bir parçasıdır; bir toplumsal sınıfın öteki 

gruplar üzerinde güç uyguladığı duruma, ya toplumun çoğu üyesi tarafından 

‘doğal’ olarak görülen ya da tamamen görme alanı dışına çıkarmayı garanti 

 
123 Williams, Marksizm ve Edebiyat, 67-68. 
124 Eagleton, Marksizm ve Edebiyat Eleştirisi, çev. Utku Özmakas (İstanbul: İletişim Yayınları,2019) 

23-28. 



77 
 

altına alan toplumsal algının karmaşık yapısındaki bir öğedir. O halde edebiyatı 

anlamak, bir parçası olduğu bütün toplumsal süreci anlamak demektir.”125 

Eagleton’ın bu düşüncesinde sanatın bir toplumun ideolojisini yansıtmasındaki 

işlevine odaklanır. Ona göre, ideoloji bir toplumun ideolojisidir; ancak bundan daha 

fazla olarak ideoloji aynı zamanda üretim araçlarına sahip olup güç uygulayan sınıfın 

da ideolojisidir. Eagleton ideolojiyi güçlü bir sınıfın güçsüz bir sınıf üzerinde 

oluşturduğu bir algı olarak ele alarak onun görünenden daha karmaşık bir yapıya sahip 

olduğunu da belirtir. Üzerine güç uygulanan sınıfın maruz kaldığı baskın ideoloji 

toplumu belli bir düşünce yapısına çekmeye çalışır, bunu da Eagleton’ın bahsettiği gibi 

sanatı da içine alan üstyapı ögeleriyle yapabilir. Peki, üstyapının ideolojik bir 

kullanımı onun özerkliğini etkiler mi? 

Eagleton, üstyapının tamamen özerk bir alan olduğunu herhangi bir metninde 

geçirmemiştir. Onun, üstyapıya belli bir derecede özerklik verdiğini söylemek daha 

doğru olabilir çünkü ona göre üstyapı altyapının basit bir şekildeki edilgin bir 

yansıması değildir.126 Üstyapı, altyapıdan etkilenir ama onun birebir yansıması da 

değildir. Zira her iki yapının da kendi içsel süreçleri ve evrimleri olduğuna göre belli 

ölçüde bir belirleme ancak mümkün olabilir. Üstyapının ideolojiyi de içine aldığı 

düşünülürse, onun da altyapıdan etkilendiğini ancak karmaşık bir yapıya sahip 

olduğunu söylemek mümkündür. Eagleton’a göre, bir ideolojiyi anlamak o toplumdaki 

çatışma halinde olan sınıfların ilişkilerini çözümlemekten ve onların üretim biçimlerini 

anlamaktan geçmektedir.127 Ancak bu güç ilişkilerini belirgin kılındığı takdirde 

toplumun ideolojisi anlaşılabilecektir. Bir toplumdaki çatışmanın da ürünü olan 

ideoloji, altyapının hâkimi olan sınıf tarafından daha güçlü bir şekilde belirlense dahi 

her iki sınıfın da karakteristiğini taşımaktadır. O halde, bir toplumun ideolojisinden 

bahsedilirken hem bunu benimseyenlerin hem de benimsemeyenlerin olduklarını 

söylemek mümkündür. İdeolojinin kültür varlıkları ile taşınması, bunu 

benimsemeyenlerin yine de buna maruz kalmasını sağlayabilir ya da onların ideolojiye 

çekilmesini sağlayabilir. Tam olarak bu noktada belki de ideolojinin en iyi yayılma 

araçlarından biri olan sanat devreye girer; çünkü insanlara sunulması anlamında 

 
125 Eagleton, Marksizm ve Edebiyat Eleştirisi, 20. 
126 Eagleton, Marksizm ve Edebiyat Eleştirisi, 23.  
127 Eagleton, Marksizm ve Edebiyat Eleştirisi, 21. 



78 
 

toplumsal bir yanı olan sanatın toplumu yönlendirecek bir etkiye sahip olabileceği ve 

ideolojiyi yaymak için politik bir araç olarak kullanılabilmesi mümkündür. Aslında bu 

durum kilit bir noktadır, bunun nedeni, sanatın baskın sınıfın elinde olan üstyapı 

değerlerine uygun olarak kullanılabiliyor olmasıdır bir diğer deyişle onun politik bir 

kimliğe bürünmesidir. Sanatın elbette uzun zamandır bir politik kimliği vardır; bu, 

onun mitolojik ve dini temaları işlediği zamandan beri var olan bir olgudur. Ancak on 

dokuzuncu yüzyılda sanayinin gelişmesi zaten var olan sınıf çatışmasına yeni unsurlar 

eklemiştir. Baskın sınıfın kendi ideolojisini yansıtmak için birçok farklı seçeneği 

oluşmuştur; sanata eklenen yeni unsurlar da bu seçeneklerdendir.128 

Ancak bu demek değildir ki kültür unsurları, özel olarak da sanat, sadece 

ideolojidir; sanat ne tamamen ideolojidir ne de tamamen ideolojiye karşıttır. Sanat, 

ideolojinin içinde olduğu halde onunla arasında bir mesafe vardır ve sanat ideolojik 

bağlamdan etkilenmesine rağmen onun sınırlarını aşarak toplumsal eleştiri ve değişim 

potansiyelini yerine getirebilir.129 Eagleton’ın bu düşüncesi, sanatın ideoloji tarafından 

kullanımındaki işlevsel noktayı göstermekle birlikte altyapı ve üstyapı diyalektiğinin 

yeni bir yorumu olarak dikkate alınabilir. Buna göre, sanatın da içinde bulunduğu 

ideolojik unsurlar toplumsal eleştiri ve toplumu değiştirme potansiyeline sahiptir. 

Böylece sanat ve diğer kültür varlıklarının oluşturduğu üstyapı, başta sosyal yapı ve 

düşünce sistemlerini değiştirebilirken daha kökten bir değişim yaratabilir ve altyapı ile 

üstyapı karşılıklı etkileşimde bulundukları ilişkilerinde üstyapı tamamıyla edilgin bir 

yere sahip olmaktan da çıkar.  

Williams ve Eagleton’un kurdukları ideoloji kavramı kaynaklı ilerleyen bu 

düşüncelerinin gerçekleşmesinin koşulu, üstyapının yeni bir şeyler yaratma 

kabiliyetinde yatmaktadır. Üstyapıdaki bu değişim ve dönüşümün mimarı ise, 

mimesis’in dünya yaratabilmesi, insanlar üzerinde etkisinin olabilmesi ve gerçeği 

yaratabilmesi ile mümkündür. Tüm bunlar aynı zamanda mimesis’in neden Lukács’ın 

erken döneminde ele alındığı şeklinde Marksizm için yeterli olmadığı gösterir. Çünkü 

onun kullandığı anlamdaki mimesis tüm bu güçleri çok bireysel anlamda kullanmıştır 

ve dünya yaratmayı farklı bir şekilde ele almıştır.  

 
128  Eagleton, Marksizm ve Edebiyat Eleştirisi, 20-25. 
129  Eagleton, Marksizm ve Edebiyat Eleştirisi, 32. 



79 
 

2.1.3. Mimesis’in Dünya Yaratıcı Gücü  

Mimesis kuramı, bilindiği üzere ilk kez Platon tarafından ideaların bir kopyası 

olarak ele alınmış ve didaktik bir işleve sahip olduğu savunulmuştur. Bu yüzden 

Platoncu anlamda yapılan mimesis ideayı taklit ettiğinden dolayı hakikatten uzak bir 

şey yaratır. Bu yüzden sanat eserinin sunduğu dünya sadece bir önemsiz bir gölgeden 

ibarettir. Bu yüzden Platon için sanatın dünya yarattığını söylemek pek de doğru 

olmaz. Çünkü sanat epistemolojik olarak zayıf, ahlaki ve politik olarak da tehlikeli bir 

şey olan taklittir. Ancak Aristoteles’e gelindiğinde onun mimesis’inin dünya yaratan 

bir özelliğe sahip olduğu dikkat çeker. Mimesis kopya düzeyinde bir taklit değil gerçek 

olanlardan hareket ederek evrensel bir ideali temsili ettiğinden dolayı sanat, izleyiciye 

anlamdırabilecekleri ve onlarda kimi duyguların oluşmasını ve kimi duygulardan da 

arınmalarını sağlayacak şekilde yaratılan bir dünyanın temsilidir. Her ne kadar Lukács, 

tüm bunlardan etkilense de ve kuramının birçok yerinde mimesis’i didaktik, haz verici 

ve düşündürücü bir unsur olarak görsek de Lukács, Marksist düşünceyi arka plana 

alarak mimesis’in yaratıcı gücünü yeniden yorumlamış ve onu toplumsal dönüşümün 

bir aracı haline getirmeye çalışmıştır. Böylece de etkilenmesine rağmen önceki 

kullanımları aşmıştır.  

 Lukács, mimesis’in yalnızca var olan gerçekliği yansıtmaktan ibaret 

olmadığını, aynı zamanda dünya yaratıcı bir işlev taşıdığını savunur. Ona göre sanat, 

gerçekliği basit bir kopyalama süreci değil, toplumsal ve tarihsel ilişkileri açığa 

çıkaran yaratıcı bir etkinliktir.130 Bu bağlamda mimesis, yalnızca mevcut dünyayı 

yeniden üretmek yerine, onun karşısına yeni bir dünya yaratarak toplumsal dönüşümü 

mümkün kılan bir işlev kazanır. Ancak Lukács için mimesis’in dönüştürücü gücü 

yalnızca toplumsal yapılarla sınırlı değildir; sanat, birey üzerinde de etkili olmalı ve 

onu içinde bulunduğu gerçekliği sorgulamaya yönlendirmelidir. Birey, sanat 

aracılığıyla sunulan bu yeni dünyayı deneyimlerken yalnızca estetik bir haz almaz, 

aynı zamanda eleştirel bir bilinç geliştirerek gerçekliği daha derinlemesine kavrar. 

Böylece mimesis, yukarıda bahsedilen gerçekliği yansıtma ve yaratma özelliğini hem 

bireysel hem de toplumsal düzeyde dönüştürücü bir boyuta taşıyarak gerçekleştirir. 

Lukács’ın mimesis kavramını Marksist estetiğe uyarlayarak dönüştürmesinin nedeni, 

 
130 Georg Lukács, Estetik 1, çev. Ahmet Cemal (İstanbul: Payel Yayınevi, 1999) 163-165. 



80 
 

yeniden üretim ile hız kazanan ve tüm dünyayı etkisi altına alan kapitalizmin karşısına 

Marksist idealleri, üstyapının da etkisini gösterecek biçimde devrimci bir diyalektik 

kurmak istemesidir. Onun realist anlayışında sanat, bireysel duygulara hitap eden bir 

estetik yaratım olmaktan çok, bireyin farkındalığını artıran ve toplumsal yapıların 

eleştirisini içeren, dönüştürücü bir dünya yaratma pratiği haline gelir. Böylece 

Lukács’ın mimesis’i, sanatın devrimci ve eleştirel işlevini ön plana çıkaran bir dünya 

yaratma etkinliği olarak yeniden tanımlanır. 

2.2. Marksist Lukács’ın Mimesis Anlayışı 

Lukács, mimesis’e dair devrimci bir dönüşüm yaratma düşüncesini yaşamının 

her döneminde aynı şekilde savunmamıştır. Onun mimesis’e ve estetiğe dair 

düşünceleri, hayatının çeşitli dönemlerinde değişiklik göstermiştir. Erken döneminde 

Lukács, mimesis kavramını gerçekliğin sanat yoluyla taklit etme yeteneğine sahip bir 

şey olarak ele almakla birlikte bu kavramı gerçekliğin derinine inen bir yöntem ve 

kişinin kendi hayat deneyimlerini de barındıran bir kavram olarak kullanmıştır. 

Lukács’ın erken döneminin bitişi Marksist felsefeyi benimsemesiyle başlamıştır. 

Lukács’ın Marksist felsefeye geçişinin en önemli göstergelerinden biri olan 1923’te 

ilk defa yayımlanan Tarih ve Sınıf Bilinci, Lukács’ın felsefesinin artık gençlik 

döneminden farklılaştığını gösterir. Onun olgunluk dönemi olarak da 

adlandırabileceğimiz bu dönemde, Lukács, mimesis’i gerçekliği yansıtmadan farklı 

olarak gerçekliği yaratan bir şey olarak ele almış ve kavramın toplumsal bağlamda ele 

alındığı takdirde yapıcı bir işlevinin de olabileceğini savunmuştur. Lukács’ın bu 

dönemindeki düşünceleri onun yaşlılık döneminde yayınladığı ve hayatının eseri 

olarak tanımladığı Estetik kitabında görülebilir. Lukács, bu eserinde sanatın, 

mimesis’in taklit olmanın ötesinde toplumsal bir eleştiri aracı olduğunu ve toplumsal 

gerçeklikleri ifade edebileceğini sistemli bir şekilde dile getirmiştir. Tam olarak bu 

noktada, mimesis’in dünya yaratıcı gücü, Lukács’ın dönüşüm yarattığı şekilde bir 

bütün olarak görülebilir. Gerçekliği ifade eden mimesis toplumsal süreçleri gün yüzüne 

çıkararak yeniden üretim yeteneğini gösterir ve sadece yansıtma özelliğine sahip bir 

şey olarak değil, dönüştürücü bir şey olarak karşımıza çıkar.  

Lukács, hayatının farklı dönemlerinde mimesis’i farklı şekillerde ele almıştır. Bu 

yüzden onun sadece mimesis’i felsefe dünyasında dönüşüme uğratmadığını, kendi 



81 
 

düşünsel evriminde de dönüşüme uğrattığını söyleyebiliriz. Lukács’ın felsefesinin 

düşünsel bir evrime sahip olmasının nedenleri, onun problematik gördüğü konuların 

zaman içerisinde değişmesinden ve bu konudaki sorulara hayatının bir döneminde 

verdiği yanıtların zamanla kendisine tatmin edici gelmemesinden veya etkilendiği 

kişilerden kaynaklanabilir. Lukács, gençlik döneminde Marx’ı okumuş olsa da onun 

Marx’ı ve Marksist düşünceleri benimsemesi 1. Dünya Savaşı yıllarında Marx'ı 

yeniden incelemeye başlamasıyla gerçekleşmiştir. O yıllarda, Lukács, Marx’ı Hegel 

okumalarının etkisiyle anlamaya çalışmıştır.131 Bu durum hem Lukács’ın Hegel’den 

etkilenmesini sağlamış hem de Hegel’den birçok anlamda etkilenen Marx’ı anlamak 

isteyen Lukács’ın Marx’ın beslendiği diyalektiği daha iyi anlamasına yardımcı 

olmuştur. Onun Hegel’den etkilenmesi özellikle tarihsel diyalektik ve gerçeklik 

konusunda gerçekleşmiş olsa da Lukács diyalektiği Marx’ın ayakları üzerine oturttuğu 

şekilde ele alarak sisteminin ilk adımlarını atmıştır. 132 Lukács’ın bu adımı onun 

geçmişten getirdiği düşüncelerini gözden geçirmesini sağlamış ve birçok düşüncesini 

arkasında bırakmasına neden olmuştur. Marksizm’e geçişiyle birlikte kullandığı birçok 

kavramın içeriği değişmiştir. Bu kavramların başında da sanatın gerçekliği yansıtması 

ve toplumsal bir eleştiri yetisine sahip olması anlamında kullandığı mimesis 

kavramının geldiği söylenebilir.  

2.2.1. Tarih ve Sınıf Bilinci: Sahte Bilince Karşı Sınıf Bilinci  

Lukács, 1923 yılında yayımladığı Tarih ve Sınıf Bilinci isimli eseriyle bir 

sistemin başlangıcını gerçekleştirmiştir. 1922 yılında bu kitabına yazdığı önsözünde 

Lukács, Birinci Dünya Savaşı’nın yarattığı bunalımdan Marx’ı takip ederek çıkmaya 

çalıştığını ima eder. Marx’ın toplumsal gelişmeleri çözümlemek ve tarihi doğru bir 

şekilde anlamak için kilit bir rolü olduğunu savunan Lukács, Marx’ın teorik ile pratiği 

bir araya getiren biri olduğunu, onun kullanmış olduğu diyalektik yöntemin hem bir 

eleştiri hem de bir yapılandırıcı rolü olduğunu ve elbette onun çağın sorunlarına cevap 

verdiğini savunur.133 Lukács’ın bu yaklaşımı, Marx’ın doğru okunuşunun hem teoride 

hem de pratikte birçok sorunu çözeceğine dair inancını gözler önüne serer. Bu yüzden, 

 
131 György Lukács, Tarih ve Sınıf Bilinci, çev. Yılmaz Öner (İstanbul: Belge Yayınları, 1998) 8. 
132 Fritz J. Raddatz, Lukács, çev. Ender Ateşman (İstanbul: Alan Yayıncılık, 1984) 11-13. 
133 Lukács, Tarih ve Sınıf Bilinci, 44-51. 



82 
 

Lukács’ın bu döneminde adeta bir Marx haritası oluşturduğunu ve buna uygun olarak 

ilerlemeye çalıştığını söylemek pek de abartılı bir yorum olmayacaktır. Ancak, Lukács 

böyle düşünmemiş olacak ki 1967 yılında Tarih ve Sınıf Bilinci’ne yazdığı önsözde bu 

eserin bir bunalım dolayısıyla yazıldığını ve bu yüzden birçok hatasının olduğunu 

savunmuştur.134 Bu durum elbette Lukács’ın yazdığı her şeyin yanlış veya değersiz 

olduğunu göstermez. Lukács’ın bu kitapta yer alan düşüncelerinin eksik olduğunu 

görmüş olması muhtemeldir. Çünkü Lukács, kitabına yazdığı bahsi geçen önsözü 

yaşlılık yıllarında sistemini tamamladıktan sonra yazmıştır.  

Tarih ve Sınıf Bilinci, her ne kadar Lukács’ın yaşamının son dönemlerinde 

desteklemediği birtakım düşüncelerini barındırmış olsa da bu kitap onun Marksizm’i 

benimsemesi ile yazdığı ilk önemli eserlerinden olduğu için dikkate değerdir. Lukács, 

Marksizm öncesi dönemi ile bazı noktalarda keskin ayrımları olan bu kitapta ağırlıklı 

olarak sınıf bilinci, Marksizm’in doğru anlaşılması ve diyalektik materyalizm gibi 

konulara yer vermiştir. Sanat ve kültür gibi konular ise bu kitapta doğrudan üzerine 

durulan birer konu olarak gündeme alınmamıştır. Bir geçiş dönemi eseri olarak ele 

alınabilecek olan bu eser, ne Marksizm öncesi dönemindeki gibi sanatın insanın 

bireysel ve toplumsal etkileşimlerini yansıtan bir şey olarak ele almış ne de yaşlılık 

dönemindeki gibi sanatı, sadece insanların değil toplumun dinamiklerini ortaya koyan, 

tarihsel ve toplumsal gerçekleri yansıtan bir şey olarak ele almıştır. Bu kitabında sanata 

dair düşüncelerini ayrı bir başlık altında toplamayan Lukács, bu konuya doğrudan 

eğilmek yerine toplumsal yapının insan üzerindeki etkisinden ve insanlarda oluşan 

bilinçten bahsetmiştir, ki sanat, Lukács felsefesinde toplumsal yapıyı açığa çıkaran ve 

insanlara sunulup bir bilinç oluşturan şey olarak düşünüldüğünde bu eser aslında 

sanata dair doğrudan olmasa da bir şeyler söylemektedir.135 Bu yüzden de bu eserin 

ele alınması elzemdir.  

Tarih ve Sınıf Bilinci’nde, bizleri sanat konusuna ulaştıran unsurlar, bilinç ve 

sahte bilinç kavramlarıdır. Lukács’a göre, bir toplumda yaşam konumları sınırsız 

değildir, belli yaşam konumları ve bunlara karşılayan tipler vardır. Bu yaşam 

konumundakilerin sahip oldukları ortak düşünce ve duyumları, o konumdaki 

insanların bilincini oluşturur. Sahte bilinç ise insanların yaşam konumlarını 

 
134  Lukács, Tarih ve Sınıf Bilinci, 15-17. 
135 Lukács, Tarih ve Sınıf Bilinci, 44-51. 



83 
 

anlamaması ya da yanlış anlaması sebebi ile oluşan bilince denir. Lukács’a göre sahte 

bilinç, gerçek sınıf çıkarı ile çeliştiğinden dolayı sınıf bilinci kadar gerçek olmadığı 

gibi rasyonel de değildir.136 Buradan yola çıkarak sahte bilincin hatalı bir bilinç türü 

olduğunu söyleyebiliriz. Lukács’ın bir farkındalık durumuna referansta bulunduğu 

bilinç kavramı onun tarafından toplumsal ölçekte ele almaya çalışılarak analiz 

edilmeye çalışılmıştır. Bu yüzden de toplumsallıkla ilgili olarak ele alınan bu 

kavramda bilincin hangi grubun bilinci olduğu, bu bilincin neyden kaynaklandı ve 

nasıl bir bilinç olduğu gibi problemler karşımıza çıkmaktadır. Lukács, tüm bu 

sorunlara Tarih ve Sınıf Bilinci’nde cevap bulmaya çalışır. O, bir sınıfın bilincini o 

sınıfa ait ekonomik ve toplumsal koşullar çerçevesinde anlamaya çalışır. Buna göre, 

her sınıfın kendisine ait bir bilinci vardır, çünkü kapitalist sistem özelinde konuşacak 

olursak toplum birçok sınıfa sahiptir ve her sınıfın üyesi benzer yaşantılara sahip 

olduğundan dolayı benzer isteklere ve çıkarlara sahiptir. O halde, Lukács’ın bu 

düşüncesinden yola çıkarak her sınıfın çıkarlarına denk düşen bir bilincinin olduğunu 

ve o sınıfın üyelerinin de bunun farkında olması gerektiği sonucuna ulaşabiliriz. Ancak 

unutulmamalıdır ki kendisini bir komünist olarak tanımlayan Lukács her sınıfın bir 

bilinci olduğunu kapitalist sistem var olduğu için dile getirir. Çünkü komünist 

toplumda sınıf olmadığından dolayı ayrı bilinçler de mümkün değildir. Lukács’ın 

arzusu sınıf çatışmasının olduğu mevcut sistemde insanların farkındalık kazanarak 

doğru bilincin oluşmasını ve sahte bilincin çözülmesini sağlamaktır.  Onun sahte bilinç 

kavramını tam olarak bu farkındalığın eksikliğinden anlamak mümkündür.  

Lukács’ın tehlikeli gördüğü sahte bilince sahip olma durumu, insanları ait 

oldukları sınıflara yabancılaştırarak onların özellikle baskın sınıf tarafından 

kontrollerini kolaylaştırır. Böylece, kimi sınıflar kendisini baskın sınıf üzerinden 

onların istediği şeklide tanımlar ve onun sunduklarını doğru olarak kabul eder. 

Özellikle kapitalist sistemde burjuvazinin proletaryaya uyguladığı bu yaklaşım onları 

sınıfları konusunda bilinçsizleştirmeyi amaçlar, bu sebepten dolayı sahte bilincin bir 

sınıfın uyanmasını engellediğini söylemek mümkündür.137 Sahte bilincin 

oluşturulmasını kolaylaştıran ana öge kapitalizmin kendisidir. Çünkü kapitalizm, her 

şeyi bir nesne durumuna indirgeyerek bir diğer deyişle metalaştırarak bir illüzyon 

 
136 Lukács, Tarih ve Sınıf Bilinci, 117-118. 
137 Lukács, Tarih ve Sınıf Bilinci, 118-120.  



84 
 

yaratır. Onun yarattığı illüzyon her şeyi doğal seyrindeymiş ve hiçbir zaman 

değişmeyecekmiş gibi gösteren bir masalsı bir dünyaya benzer. Aynı bir masalda 

olduğu gibi ekonomik ve toplumsal ilişkiler düşünülmez, sadece o dünyaya uyum 

sağlanır ve eleştirel bir şekilde düşünülmez. İşte tam olarak bu noktada kapitalizm 

insanlara sunduğu her şeyi sadece dayatmış olur. Çünkü onun sundukları insanlar 

tarafından olağan olarak algılanır. Lukács, kapitalizmin yarattığı bu illüzyonla karşı 

karşıya geldiğinde Marx’a başvurur ve onun bir Marksist olarak yazdığı ilk eserde 

parçalar bütün haline gelmeye başlar. Kuramının bu bölümünde Marx’tan oldukça 

yararlanan Lukács, Marx’a katılır ve kapitalist sistemde yer alan her unsurun, insan 

dahil olmak üzere, metaya dönüştüğünü ve bunun toplumsal ilişkilerin ve üretimin bir 

yansıması olduğunu savunur. Bunun sebebini kapitalist sistemdeki tüm ilişkilerin 

ekonomi bazlı ilerlemesi ve onun etrafından şekillenmesinde bulan Lukács, bu durumu 

şöyle açıklamıştır: 

“… olgunluğa erişmiş meta ekonomisinde- insanın faaliyeti, insanın kendisine 

karşı da nesnelleşiyor, meta haline geliyor, yani toplumdaki doğa yasalarının 

insana yabancı olan nesnelliğine boyun eğiyor ve bu faaliyet, bu meta şekliyle 

kendi hareketlerini insandan bağımsız olarak yürütmek zorunda kalıyor, tıpkı 

ihtiyaçların tatmininde kullanılan ve meta-şey… haline gelmiş bir mal gibi. "138 

Buna göre, kapitalist ekonomi her şeyi meta durumuna getirip insanı kendisine 

yabancı olan doğaya boyun eğmeye zorlamaktadır. Bu durum, yukarıda bahsi geçen 

kapitalizmin yarattığı bilinç olan sahte bilincin neden farkında olunmadığını 

göstermektedir. Kapitalist sistemde görece daha baskın olan sınıf elindeki gücü 

kullanarak adeta yeni bir düşünce dünyası yaratır ve insanların da buna inanmasını 

bekler ya da Lukács’ın dediği gibi bu duruma boyun eğmelerini sağlar. Bu durumu 

çeşitli araçlarla gerçekleştirme gücüne sahip olan burjuvazi, hayali ilişkiler silsilesi 

yaratarak proletaryanın bilinçlenmemesini sağlamaya çalışıyor olabilir. Bu hayali 

ilişkiler silsilesi insanların, hiç ihtiyaç duymadıkları halde sürekli tüketim içinde 

olmaları, ait oldukları sınıf hakkında eleştirel bir düşünceye sahip olmamaları veya bu 

sınıfsal sistemin değişmemesi gerektiğine dair düşüncelere sahip olması olabilir. 

İnsanları kapitalizmin hayali dünyasından ayırıp onların sahte bilinçten kurtararak 

gerçekten ait oldukları sınıfın bilincine varmaları ancak sınıf mücadelesi ile 

 
138 Lukács, Tarih ve Sınıf Bilinci, 162 



85 
 

mümkündür. Sınıf mücadelesine girmenin ve bunu kazanmak için yani sınıfsız bir 

topluma ulaşabilme konusunu Lukács özellikle Tarih ve Sınıf Bilinci’nde139 

göstermeye bunu çalışmıştır. Elbette, Lukács’ın Tarih ve Sınıf Bilinci’nde yer alan 

teorisi, ki bu teori aslında daha çok insanlara gerçeği göstermek ve bilinçlendirme gibi 

bir işleve sahiptir, tek başına sınıf mücadelesini kazanmanın anahtarı değildir. Belki 

de bu yüzden, Lukács, ilerleyen yıllarda bu kitabına dönüp baktığında onda bazı 

yetersizlikler bulmuştur. O, ilerleyen yıllarında bu yetersizliği sınıf mücadelesine 

destek veren ve insanları dünyada daha aktif bir hale getirerek sahte bilincin yıkımını 

sağlayabilecek yeni bir kuramla aşmaya çalışmıştır. Onun aşmasını sağlayan unsur da 

1967 yılında kitabını yazdığı önsözünde ifade ettiği gibi mimesis kuramından başka 

bir şey değildir.  

Mimesis kuramı Tarih ve Sınıf Bilinci kitabında kendisine ayrı bir yer bulamasa 

da metalaşmanın farkına varma, gerçekliği deneyimleme ve sahte bilinci kırma 

noktasında varlığını hissettirir. Lukács, bu kitabını yazdığı yıllarda mimesis kuramına 

o kadar odaklanmasa da sonraki yıllarda bu kuramın ne kadar önemli olduğunun 

farkına varır ve bu kitabında bilincin altına sakladığı o örtük mimesis düşüncelerini 

ortaya çıkarır. Bu durumu en açık bir şekilde görebileceğimiz yer, yine bu kitapta daha 

sonradan yer alan önsözüdür. Lukács’ın 1967 baskısına yazdığı önsözde mimesis 

kuramının en yetkin Marksistler tarafından bile göz ardı edildiğini, devrime katkısı 

olacak bir estetiğin önemli olduğunu ve gerçekçi estetik anlayışının temelinin mimesis 

kuramında yattığını ve ancak bu sayede sanatın gerçekliği derinlemesine anlama ve 

anlatma olanağı verebileceğini savunur.140 Lukács’ın önsözünde bu tip ifadelere yer 

vermesi, belki de onun kuramından artık tamamıyla emin olmasından kaynaklanmış 

da olabilir. Çünkü 1967 yılında Lukács, hayatının eseri olarak tanımladığı ve büyük 

bir estetik kuramını felsefe dünyasına kazandırdığı Estetik kitabının yazılış sürecinin 

içindedir. Estetik kitabı felsefe tarihindeki en büyük estetik kuramlarından biri olarak 

Lukács’ın felsefe evriminin de son noktasıdır ve bu son noktanın ana unsuru da 

mimesis’tir.  

 
139 Lukács, Tarih ve Sınıf Bilinci, 258-261.  
140 Lukács, Tarih ve Sınıf Bilinci, 39-40. 



86 
 

2.2.2. Estetik Evrensel İlke Talebi 

Stephan Morawski, Lukács’ın mimesis kuramı üzerine yazdığı makalesinde 

uzun zamandır felsefe tarihinde yer bulmuş bu kavramın büyük bir yenilikle yeniden 

gündeme geldiğini ve kuramda yer alan yeniliklerin diğer kuramlardan çok daha farklı 

bir yapıda olduğunu ve bir evrensellik talebinde bulunduğunu savunur. Morawski’nin 

bu savunusunun nedeni, Lukács’ın mimesis kavramına getirdiği yeniliklerin bu 

kavrama evrensellik kazandırmasından kaynaklanmaktadır.141 Buna sebep olan 

unsurlar, mimesis’in sanatı özü olmasından dolayı onu belirlenmesinden 

kaynaklanmaktadır. Mimesis sanatın özünü ve yapısını belirler ve bu nedenlerden 

dolayı bu kavrama kazandırılan yenilikler büyük değişimler yaratır. Morawski’ye 

göre, Lukács, sanatın gerçekliği insanlara aktaran önemli bir araç olduğunu ve bunun 

gerçekleşebilmesinin koşulunun da sanatın mimetik karaktere sahip olmasından 

kaynaklandığını savunur. Peki mimesis buna nasıl imkân tanır? Morawski’ye göre, 

Yansıtma ya da temsil etme anlamlarına gelen mimesis, Lukács’ın estetik kuramında 

toplumsal ve tarihsel gerçekliği yansıtabilen, sanatın otonomlaşmasını sağlayan ve bu 

haliyle onu özerk ve bağımsız bir yapıya büründürebilen ve dünya yaratabilen bir şey 

olarak karşımıza çıkar.142 Tüm bunlar Lukács’ın mimesis’i neden evrensel bir ilke 

talebinde olarak yeniden düzenlediğini gösterir. Çünkü mimesis tarihsel ve toplumsal 

gerçekliği yansıtır ve bu gerçeklik tek bir gerçekliktir. O halde mimesis her ne biçimde 

yapılmış olursa olsun aynı gerçekliği yansıtır bu da Lukács tarafından mimesis 

evrensellik talebinin bir ayağını oluşturur. Lukács tarafından mimesis gerçekliği ortaya 

çıkarıp gerçekliği estetik açıdan yaratma gibi bir özelliğe sahip olduğundan dolayı 

onun gerçekliğe dair tekçi düşüncesi bizi mimesis’in de evrensellik talebinde olduğu 

sonucuna ulaştırır. Ayrıca her sanat türü mimesis’i aynı biçimde kullanmasa da 

gerçekliğin bir temsilini yapar ve bunu yapmak için mimesis’i kullanır bu da 

mimesis’in gerçekliği yansıtma anlamında evrensel bir ilke olduğunu gösterir. Çünkü 

mimesis her sanat türünün kaynağıdır. Bu konu Morawski tarafından sorunlu görülür.   

Mimesis’in evrenselliği konusunda dikkat çeken iki nokta vardır, bunlardan biri 

mimesis’in her sanat türünün özünü oluşturmasıyken diğeri bu kavramın geniş 

 
141 Stephan Morawski, “Lukacs' Universal Principle”, Science & Society 32, sy. 1 (1968) 33.  
142 Morawski, “Lukacs' Universal Principle”, 28-33. 



87 
 

kullanımı ile ilgilidir. Morawski, Lukács'ın mimesis’in kavramını evrensel bir ilke 

olarak tanımlamasının pek de başarılı bir deneme olmadığını savunur. Çünkü ona göre, 

Lukács, bu kavramı sanatın özü olarak tanımlamış ve her sanat türünü mimesis ile 

açıklamaya çalışmıştır. Ancak Morawski mimari ve müzik alanına geldiğinde 

mimesis’in buradaki rolünü iyi bir şekilde açıklayamadığını ve en nihayetinde 

Lukács'ın yaptığının sanat türlerini psikolojik veya psiko-sosyal olarak açıkladığını 

savunur. Bu yüzden onun açısından mimesis düşünüldüğü kadar evrensel bir ilke 

değildir. Morawski’nin bir diğer eleştirisi aslında Lukács'ın savunduğu şekliyle var 

olan mimesis’in evrenselliğinin kapsamının bu kadar geniş olmasından dolayı bu 

durumun kavramı esnek ve belirsiz yapmasıdır. Çünkü ona göre, bu kadar 

genişlemesinden dolayı bu kavram anlamını yitirmiştir.143 O halde Morawski’ye göre 

Lukács'ın mimesis kavramına atfettiği evrensellik ilkesinin onun kuramına zarar 

verdiğini söyleyebiliriz. Lukács, mimesis kavramını temel bir nokta olarak 

gördüğünden bunu kuramında oldukça işlevsel şekilde ve tutarlı bir biçimde 

kullanmaya çalışmıştır. Hatta belki de bu kadar tutarlı olmaya çalıştığı için bu kavramı 

oldukça geniş anlamlarla ve görevlerle donatmış ve bu yüzden bu kavramın anlamı ve 

kesinliği yitmiştir. Morawski’nin buradaki eleştirisi aslında haklı bir eleştiridir çünkü 

tutarlı olmaya çalıştıkça Lukács’ın gözden kaçırdığı kimi noktalar vardır. Ancak 

mimesis’in mimarinin ve müziğin özünü sağlamadığı düşüncesine gelindiğinde 

Morawski’nin haksız olduğunu söyleyebiliriz. Çünkü Lukács’ın mimesis’i gerçekliği 

yaratan ve nesnede somutlaştıran bir şeydir ve mimari de bunu gayet iyi bir şekilde 

başarabilir. Genel olarak Morawski gerçekliğin sanat eserinde yaratılamayacağını ya 

da gerçeklikle sanatın sıkı bağının sanatın değeri konusunda sorun yaratabileceğini 

yönünde bir eleştiri yapmış olsaydı bunu haklı bir eleştiri olarak değerlendirebilir ve 

buna katılabilirdik. Ancak Lukács’ın kullandığı anlamda mimesis kabul edilip bunun 

mimari ve müzikte gerçekleşemeyeceğini iddia etmek pek makul bir eleştiri değildir. 

Zira müzik belki de gerçekliğin en iyi şekilde yaratılabildiği ve insanlar üzerinde daha 

fazla etkili olan bir şeydir.   

Mimesis’in tarihsel kullanımına bakıldığında ise bunun tersi bir manzara ile 

karşılaşılır. Çünkü bu kavram tarihsel süreç içerisinde bir süreklilik göstererek sanatın 

 
143 Morawski, “Lukacs' Universal Principle”, 36-37. 



88 
 

başlangıcından itibaren vardır ve sanatın evriminin de merkezinde olarak önemli bir 

role sahip olmuştur. O halde, yukarıda bahsi geçen konuları merkeze alarak, Lukács’ın 

kullandığı anlamdaki mimesis’in bir evrensellik talebine sahip olduğunu ve bunun 

arkasında Lukács’ın sanat eserlerini felsefi ve toplumsal olarak incelemesi, sanat 

türlerinin tarihsel bağlamda ele alması ve eserlerin konusu olması gereken gerçekliğin 

derinlemesine analiz etmesinden kaynaklandığını söyleyebiliriz.144  Morawski’nin 

düşüncelerinden hareketle Lukács’ın Estetik adlı eserini incelemek evrensellik talebini 

daha da görünür kılabilir.   

Lukács, Estetik adlı kitabında sanatın toplum içindeki rolüne, sanatın devrimci 

gücüne, toplumsal gerçekliğin sanatsal yoldan ifade edilişine, kapitalizmin yarattığı 

dünyaya sanatla nasıl müdahale edebileceğine ve bunların sanatın özü olarak kabul 

ettiği mimesis ile nasıl ilişkili olduğuna yer vermiştir. Bahsi geçen tüm konular 

Lukács’ın yarattığı yeniliklerin birer açıklaması olduğu için bu eser yeni mimesis 

anlayışının en iyi kaynağıdır.   

Lukács, estetik kuramına mimesis kavramının gerçeklikle olan bağlantısını 

kurarak başlar, bu da onun yeniliğinin ilk adımını oluşturur. Onun yansıtma kuramı, 

gerçekliğin ne olduğundan bunun yansıtılış şeklinin nasıl olması gerektiğine ve 

yansıtılan gerçekliğin işlevine kadar birçok konudan oluşmaktadır. Bu durum aynı 

zamanda yukarıda bahsi geçtiği üzere mimesis’in evrensellik talebinin gerçekliğin 

analizinden neden geçtiğinin de ipucunu verir. Çünkü onun gerçeklik dediği şey aynı 

zamanda evrenseldir ve sanat da gerçekliği yansıtan bir şey olduğuna göre ve her sanat 

eseri de mimesis’i kullandığına göre bu ilkenin Lukács tarafından evrensel bir ilke 

olarak görülmesi pek de şaşırtıcı olmamaktadır. O halde evrensellik ve gerçeklik 

arasında bir bağlantının olduğunu ve bunun ortaya çıkarılmasının gerekli olduğunu 

söylemek mümkündür.  

Lukács, Estetik kitabında gerçeklikten ve bunun yansıtılmasından bahsetse de 

onun gerçekliğe dair düşüncelerini belki de en açık bir şekilde ifade ettiği eseri Çağdaş 

Gerçekliğin Anlamı (1938) olabilir. Lukács, bu eserin girişinde gerçekliğin sadece 

gözlemlenebilir olgulardan ibaret olmadığını, gerçekliğin toplumsal ve tarihsel 

bağlamla ilgili olduğunu ve bu yüzden de gerçekliğin düşünülenden çok daha karmaşık 

 
144 Morawski, “Lukacs' Universal Principle”, 28-29. 



89 
 

bir bütünü temsil ettiğini savunur. Ona göre, gerçeklik, tarihsel ve toplumsal bir süreç 

iken çağdaş gerçeklik denilen şey çağın gerçekliğini oluşturan kapitalizm ve sosyalizm 

arasındaki çekişmenin yer aldığı bir süreçtir.145 O halde, Lukács’ın gerçeklik 

düşüncesine bağlı olarak gerçekliği yansıtması gereken sanatın konusunun toplumsal 

hayattaki bu çekişme olduğu söylenebilir. Çağdaş dönemde sanatın ise çağdaş 

gerçekliği yansıtması gerekmektedir, ki bu da toplumda çatışma halinde olan 

kapitalizm ve sosyalizm çatışması ve bunların beslendiği sınıf mücadelesine karşılık 

gelmektedir. Bunu mümkün kılan şey mimesis’tir. Çünkü her ne kadar sanat eseri 

bunun somutlaşmış halini sunsa da sanat eserinin böyle bir içeriğe sahip olarak ortaya 

çıkmasını sağlayan şey mimesis’tir. Lukács, gerçekliğin ne anlama geldiğini 

belirttikten ve mimesis’in bunu yapabilecek bir güce sahip olduğunu belirttikten sonra 

sanat için asıl önemli konu olan bunun nasıl yansıtılması problemi ile karşı karşıya 

gelmiştir.  Lukács’ın böyle bir problem ile karşı karşıya gelmesi onun mimesis’e 

verdiği görevden kaynaklanmaktadır. Çünkü ona göre, mimesis basit bir kopyaya 

karşılık gelmez onun mimesis’i dinamikleri çözen ve gerçekliği ortaya koyan devrimci 

bir mimesis’tir. Lukács’ın bu devrimci mimesis’inin gerçekliği ortaya çıkarması zorlu 

bir görevdir ancak Lukács bunun nasıl mümkün olduğunu çözmüştür.  

Mimesis ile gerçeklik arasındaki bağlantı sanat eserinin özü olan mimesis’in 

görevinin gerçekliği yansıtmasından kaynaklanmaktadır. Lukács, sanatın bunu nasıl 

gerçekleştirebileceğini düşünürken, Estetik’in ilk sayfalarında ele aldığı, gerçekliğin 

farklı biçimlerde yansıtılabilmesi durumundan hareket ederek sanatsal yansıtmanın 

neye karşılık geldiğini anlamaya çalışmış ve bunu analiz ettikten sonra sanatsal 

yansıtmanın işlevinin nasıl olduğunu ortaya koymuştur. Böylece, Lukács hem sanatsal 

yansıtmadan hareketle mimesis’i tanımlar hem de mimesis’in etkisini ortaya koyar.  

Lukács’a göre nesnel gerçekliğin üç tür yansıtma biçimi vardır, bunlar; bilimsel, 

gündelik ve estetik yansıtmadır ve bunların üçü de aynı gerçekliği yansıtır. Bu üç 

yansıtma biçiminde bilimsel yansıtma ve estetik yansıtma gündelik yaşamın iki uç 

noktasını oluştururken gündelik yaşam, bunların ortasında kalarak kendi 

ihtiyaçlarından doğan bu yansıtma biçimlerinin ihtiyaçlarına çözüm bulmalarını talep 

 
145 György Lukács, Çağdaş Gerçekliğin Anlamı, çev. Cevat Çapan (İstanbul: Payel Yayınevi, 1975) 14-

15. 



90 
 

eder.146 Gündelik yaşamın ihtiyaçlarından doğan bu yansıtma biçimleri tüm ihtiyaçları 

kendilerine has bir şekilde çözümlemeye çalışır. Lukács, gündelik gerçekliğin 

yansıtılma biçimlerinden olan bilimsel yansıtmayı şu şekilde açıklar: 

“… bilimin sonuçlarında, çalışma gibi, gerçekliğin yansıtılması oluşumu 

sırasındaki zenginleşme ve derinleşme ile değişime uğrar. Burada önemli olan, 

daha çok soyutlama derecesidir, günlük yaşam doğrudan uygulamalarıyla 

aradaki uzaklıktır. Gerek gerçekliğin yansıtılması oluşumu gerekse çalışma 

oluşumu, koşullar ve sonuçları açısından günlük yaşamdaki dolaysız 

uygulamalara her zaman bağlı kalır. Ancak bilim için sözü geçen ilişki az çok 

karmaşık nitelik taşıyan dolaylı bir ilişkidir; oysa çalışma açısından 

bakıldığında, ortada son derece karmaşık bilimsel bilgilerin uygulanması 

niteliğinde olsa bile, daha çok dolaysız yapıda bir ilişki vardır. İlişkinin 

dolaysızlığı, davranışın ereğinin yaşamda tek bir olaya dönük olduğu anlamına 

gelir… Bu ilişkiler ne denli dolaysız olursa, nesnelleştirme de o denli zayıf, 

degişken ve daha az durağan demektir.”147 

Gündelik hayatın gerçekliğini kendi kavramsal çerçevesiyle çözümlemeye 

çalışan bilim, gündelik hayata analitik, nesnel ve sistematik bir şekilde yaklaşmaktadır. 

Bilimin bu yaklaşımı, onun gündelik hayat ile karşılaştırıldığında ne kadar soyut 

olduğunu ortaya çıkarır. Çünkü her ne kadar araştırma sonucunda somut veriler ortaya 

çıkarsa da uyguladığı kurallar ve kullandığı neden-sonuç ilişkisi sebebiyle gündelik 

yaşama kıyasla daha rasyonel bir etkinliktir. Bu yüzden, bilimsel yansıtmanın bu 

soyutluğunun onun gündelik hayat ile arasında bir mesafenin oluşmasına neden olduğu 

söylenebilir. Ayrıca, bu durum bilimsel yansıtma ile gündelik hayat arasındaki uzaklığı 

gösterdiği için daha önce bahsi geçtiği üzere bilimsel yansıtmanın neden bir uç nokta 

olduğunun da açıklamasını vermektedir. Buna ek olarak, bilim ve gündelik yaşam 

arasındaki mesafeyi arttıran bir başka unsur daha mevcuttur, bu da bilimin dolaysız 

olmamasıdır. Gündelik yaşam, ihtiyaçlarını karşılayabilecek somut ve hızlı çözümler 

talep eder, ancak, bilim, teorik çalışmalardan sonra araştırma konusuna bağlı olarak 

pratiğe geçme ve bunu değerlendirme aşamalarına geçtiği için gündelik yaşamın talep 

ettiğini somut bir halde sonuç aşamasında verse dahi gündelik hayatın ondan beklediği 

doğrudanlık ve hızı bilimde bulmasının zor olduğu söylenebilir. Gündelik hayatın 

 
146 Lukács, Estetik 1, 36. 
147 Lukács, Estetik 1, 40. 



91 
 

doğrudanlık talebi bilimin dolaysız olmaması ile aralarında bir tezatlık oluşur ve bu 

durum da gündelik hayat ile bilimsel yansıtma arasındaki mesafeyi arttırır.148  

Lukács’ın yorumladığı şekliyle bilim nesnel, dolaylı ve görece daha soyut bir 

etkinliktir ve o bu özellikleri nedeniyle yansıttığı gerçekliği bahsi geçen özelliklerle 

yansıtır. Yansıtma biçimindeki farklılıklar bilimin nesnelleşme sürecini ve ortaya çıkan 

unsurları da etkileyebilir. Dünyayı objektif ve rasyonel bir şekilde ele alan bilim, kalıcı 

ve daha az değişken bilimsel nesneler ortaya çıkarır. Ancak tüm yansıtma biçimleri 

aynı nesnelleşmelere sahip değildir.  Bilimsel nesnelleşmenin beslendiği ancak belli 

noktalarda ayrıldığı gündelik yaşamdaki yansıtma için bu durum geçerlidir. 

Gündelik düşünce Lukács’a göre üzerinde pek fazla durulmuş bir konu değildir 

ve bunun sebebi gündelik yansıtmanın bilim ve sanatta olduğu kadar bir bütün 

oluşturan nesnelleşmeler oluşturmamış olması olabilir. Ancak unutulmamalıdır ki 

gündelik yaşamın nesnelleşmeleri biri çalışma diğeri de dil olmak üzere gündelik 

hayatın iki önemli pratiğini taşır.149 Bu yansıtma biçiminin diğerlerine oranla daha geri 

planda kalmasına rağmen barındırdığı ögelerle hem estetik hem de bilimsel 

yansıtmanın kendisinden faydalanmasına olanak sağlayabilir ve bu yansıtma biçiminin 

daha sistemli hallerini oluşturur. Ayrıca, gündelik yansıtma için bir bütün 

oluşturmayan nesnelleşmeleri olduğundan dolayı bu nesnelleşmelerin daha az kalıcı 

ve daha fazla değişken olduğu da söylenebilir. Bu nesnelleşmelerin iki önemli ögesi 

tartışıldığında bahsi geçen özellikleri daha açık bir şekilde anlaşılacaktır. İlk olarak, 

çalışma oluşumunu inceleyen Lukács’a göre, gündelik ihtiyacını karşılamak için 

yapılan çalışma eylemi ile doğal olanda biçim değişikliği yaratarak bunu yaratmadan 

önce sahip olduğu düşünceye uygun olarak, amacını gerçekleştirmek üzere bir ürün 

yaratır. Ancak, gelişen ekonomik sistemler ve kapitalist dönemle birlikte insan, sadece 

bireysel ihtiyaçlarını karşılamak için yaptığı çalışmanın ötesine geçer ve bedensel ve 

ruhsal istekleriyle hareket etmekten çıkarak başkalarının isteği oranında çalışmaya 

başlar. Böylece, çalışma, kapitalizm ile şekil değiştirir.150 Buradan yola çıkarak 

Lukács’ın neden gündelik yansıtmayı daha fazla değişken ve daha az kalıcı bulduğu 

sonucuna ulaşabiliriz Gündelik hayatın kalıcılığı hem hayatın gidişatından hem de 

 
148 Lukács, Estetik 1, 40. 
149 Lukács, Estetik 1, 37.  
150 Lukács, Estetik 1, 38-39. 



92 
 

kapitalizmin hızından kaynaklanmış olabilir. Ancak, bu gündelik yansıtmanın daha az 

kalıcı olduğu için değersiz olduğunu göstermemektedir. Özellikle, çalışma oluşumu 

özelinde inceleyecek olursak, çalışma toplum dinamiğini gösterme açısından önem 

taşıyan noktalardandır çünkü bununla birey, bireyin toplumdaki yeri ve etkileşimi daha 

iyi anlaşılabilir. Bu yüzden, Lukács’ın felsefesinde çalışma sadece ekonomik boyutta 

değil, sosyolojik boyutta da ele alınır. Ayrıca, çalışmanın yarattığı nesnelleşme ve bu 

nesnelleşmede var olan insan da burada karşımıza çıkar. Çalışma gibi gündelik 

yansıtmanın özyapısının taşıyıcısı olan bir diğer unsur ise dildir. Gündelik yaşamda bir 

iletişim aracı olmanın ötesine geçen dil, gerçekliğin nesnelleşmesinin bir yolu olarak 

karşımıza çıkar, bunun nedeni ise bir nesne, duygu ya da olay üzerinde konuşabilmenin 

ancak ona karşılık gelen kavramsallaştırmalar ile mümkün olması olabilir. Lukács’a 

göre,  

“Dil, insanlara dilin katkısı olmaksızın tasarımlanamayacak denli zengin bir dış 

ve iç dünyanın kapılarını açmaktadır. Başka deyişle dil, insanın gerçek çevresine 

ve iç dünyasına inmesini sağlamıştır. Ama dil, aynı zamanda insanların iç ve dış 

dünyayı rahatlıkla benimsemelerini olanaksız kılmakta, ya da en azından 

zorlaştırmaktadır.”151 

Buradan yola çıkarak, dilin insanın anlam dünyasını zenginleştirdiği için büyük 

bir öneme ve gerekliliğe sahip olduğunu ancak gerçekliği tam olarak yansıtamadığı 

için de bir yandan kısıtlayıcı olduğu sonucuna ulaşabiliriz. Aslında bakılırsa, çalışma 

ve dil ya da genel olarak gündelik yansıtma bahsi geçen bu kısıtlama özelliğine 

sahiptir. Onlardaki bu eksikliğin nedeni, insanların yaşamlarına yön verebilmesine 

rağmen bireysel yorumlar üzerine inşa edilmiş olmasıdır. Ancak, bu demek değildir ki, 

sadece gündelik yansıtma bu soruna sahiptir. Bilimsel ve estetik yansıtmada kendi 

içlerinde bazı boşluklara sahiptir. Belki de zaten bu boşluklara sahip oldukları için aynı 

gerçekliği yansıtan üç çeşit yansıtma bulunmaktadır. Daha açık ifade etmek gerekirse, 

her yansıtma biçimi aynı gerçekliğe başka açılardan bakarak bir bütün oluşturmuş 

olabilir. Gündelik yansıtma, insanların gündelik hayattaki yüzeysel gerçeklikleri 

algılamaları ve anlamalarını; bilimsel yansıtma, gündelik hayatın yüzeyselliğini aşarak 

daha derin ve kalıcı bilgiler edinilmesini ve estetik yansıtma da hem bireyin hem de 

toplumun gerçekliği kavramalarını estetik bir bütünlük oluşturarak yansıtmaya 

 
151 Lukács, Estetik 1, 58. 



93 
 

çalışıyor olabilir. Bilimsel ve gündelik yansıtmadan farklı olarak estetik yansıtma 

gerçekliği duyusal ve duygusal boyutu aynı anda devreye koyarak yapmaya çalışır. Bu 

durum Lukács’ın mimesis’e dair yeniliğini daha da belirginleştirir. Çünkü onun 

mimesis’i hem diğer yansıtma biçimlerini hem de önceki tüm mimesis anlayışları aşar. 

Sanat, gündelik hayat ile karşılıklı bir ilişkiye sahiptir ve ondan yola çıkarak hayata 

yeniden dahil olabilir ve sanat, bu imkanını duyusal ve duygusal boyutu harekete 

sokarak gerçekleştirebilir. Bu yüzden de etki alanı daha geniş ve yoğundur. Lukács, 

sanat ve gündelik hayatın bu ilişkisini şöyle anlatır:  

“… günlük yaşam ile sanat arasındaki karşılıklı ilişkilerde sürekli bir akış vardır; 

bu akış içerisinde yaşamın sorunları özgül estetik biçimlere dönüştürülür, bu 

sorunlara uygun olarak sanatsal çözümlere bağlanır; yine bu karşılıklı 

etkilenmenin akışı içerisinde, gerçekliğin estetik yoldan ele geçirilmesiyle 

kazanılan başarılar sürekli olarak günlük yaşama karışır ve günlük yaşamı gerek 

nesnel gerekse öznel açıdan zenginleştirir. Bu nedenlerden ötürü bizim 

görüşümüzün çerçevesi içerisinde bu çelişkiler, zorlamaya gerek kalmaksızın 

çözülür.”152 

Buna göre sanat, Lukács açısından, gündelik hayattan beslenmekle kalmayıp ona 

geri dönerek sorunlarını çözüme kavuşturma işlevine de sahip bir etkinlik olarak 

görülür. Sanatın, gündelik hayata geri dönmesi ve onu etkilemesi de Lukács’ın 

yukarıda belirttiği gibi iki farklı şekilde gerçekleşir, bunlar öznel ve nesnel etkileme 

olarak ikiye ayrılabilir. Onun bir zenginleştirme olarak da tabir ettiği bu durumlardan 

biri, sanatın, insanı bireysel olarak etkilemesi ve onu geliştirmesi olarak 

anlaşılabilirken, bir diğeri ise, gündelik hayatın sunduğu gerçekliğin ötesine geçerek 

yaşamın unsurlarını derinden anlaşılmasını sağlamak olarak anlaşılabilir. Sanatın 

nesnel olarak hayatı zenginleştirmesi bir diğer deyişle hayatın unsurlarını tahlil etmesi 

sanatın özü olarak kurguladığı mimesis’e verdiği görevden kaynaklanmaktadır. Bu 

durum Lukács’ın felsefesinde ortaya koyduğu sanatın çelişkileri ortadan kaldırma 

işlevinin ön koşulu olabilir. Çünkü, çelişkileri ortadan kaldırmak için ilk önce bu 

çelişkilerin bilinmesi gerekmektedir. O halde, Lukács’ın estetik anlayışında 

mimesis’in hem gerçekliği tahlil etme hem gerçekliği tahlil ettikten ortaya çıkan 

durumu ortadan kaldırabildiğini söyleyebiliriz. Mimesis, gündelik hayatın sorunlarına 

yönelerek gerçekliği tahlil eder ve tahlilin sonucunda gündelik hayata dönerek onun 

 
152 Lukács, Estetik 1, 140.  



94 
 

sorunlarına estetik açıdan çözüm bulur. Lukács’ın bu sistematik yaklaşımı mimesis’in 

parçadan bütüne nasıl ulaştığını da gösterir. Burada parça mimesis ve onun gücü iken 

bütün mimesis’in gücünü kullanıp ürettiği şeye karşılık gelir. Bu durum Lukács’ın 

mimesis’inin neden devrimci olduğunu gösterir. Çünkü ondan önce sanatın insanlar 

üzerinde etkisi başkaları tarafından bilinmiş ve kullanılmış olsa da Lukács’tan önce 

kimse sanatın toplum dinamiklerini ortaya çıkarabilecek ve kendi çapında bir şeyleri 

değiştirebilecek kadar güçlü olduğunu belirtmemiştir.  

Lukács, devrimci estetik anlayışını gündelik yansıtma ve bilimsel yansıtmayla 

aynı gerçekliği yansıtan ancak bunu farklı bir yöntem ile gerçekleştiren estetik 

yansıtma ile gerçekleştirir. Estetik yansıtmayı gerçekleştiren sanat, hayatın içinden 

hareket edip onun dinamiklerindeki sorunlarını çözmeye çalışır, ancak bunu bilimsel 

ve gündelik yansıtmadan farklı bir şekilde gerçekleştirir. Sorunları çözmeyi doğrudan 

değil de dolaylı bir şekilde yapan sanat, gerçekliğin farklı bir yansıtma şeklini 

gerçekleştirip hayatı öznel ve nesnel açıdan geliştirir. Böylece, sanat, Lukács’ın 

felsefesinde karşımıza hayatın karşısında ayrı bir gerçeklik olarak değil, onun içinden 

çıkıp hayattaki diyalektikle bir rol oynayan ve çelişkileri kırma noktasında hayata 

bütünlük kazandıran bir unsur153 olarak karşımıza çıkar. Sanatın bunu 

gerçekleştirmesini sağlayan mimesis yüzeydeki kaosun altındaki dinamiklerin ortaya 

çıkmasını bir başka deyişle bunların görünür olmasını sağlayarak gerçekliği, toplumsal 

olanı ortaya koyar. Bu yüzden de evrensellik talebini karşılar.  

2.2.3. Gerçekliğin Yeni Bir Yaratımı Olarak Mimesis 

Sanatın yansıtacağı gerçeklik, Marksist Lukács tarafından onun önceki 

dönemlerin daha farklı bir minvalde ele alınmıştır. Lukács’a göre, sanatın yansıtacağı 

gerçeklik, çatışmanın olduğu, içerisinde üretim ilişkilerinin yer aldığı toplumsal bir 

gerçekliktir ve tüm yansıtmaların kaynağı olan bu gerçeklik ancak üretim koşullarında 

bulunabilir.154 Gerçekliği, üretim ilişkilerinin yol açtığı bir sınıf çatışmasının 

kaynaklık ettiği şey olarak açıklayan Lukács, gerçekliğe yönelik bu açıklamasında 

Marksizm öncesi dönemine kıyasla gerçekliği toplumdaki çatışmalarda bulan ve buna 

 
153 Lukács, Estetik 1, 163-165.  
154 Lukács, Estetik 1, 155.  



95 
 

dair bir şeyler yapılması gerektiğini düşünen bir anlayıştadır. Gençlik dönemiyle 

karşılaştırıldığında, Marksizm ile diyalektiğe ve toplumsal dinamiklere daha çok 

dikkat etmesinden ve çözümlemelerini bunların ışığında gerçekleştirmesinden dolayı 

bu döneminde toplumcu gerçekçi bir anlayışa sahip olduğunu söyleyebileceğimiz 

Lukács, gerçekliğe dair bu anlayışını estetik yansıtma görüşüyle birleştirerek sanat ve 

Marksizm arasında güçlü bir bütünlük kurmuştur.155 Lukács, Marksist anlayışının 

oluşturduğu gerçeklikle sanat arasında kurduğu bütünlük kurmuş ve estetik 

yansıtmanın önemli bir kolunu oluşturmuştur. Onun bu bağlantıyı kurmasına yardımcı 

olan araç da yenilik getirdiği mimesis’ten başka bir şey değildir. Lukács’ın sanat ve 

Marksizm arasında kurduğu bütünlük, onun estetik yansıtma görüşünde sanatı kopya 

düzeyinden sıyrılmasını sağlaması, onun beslendiği gerçekliğe eleştirel bir şekilde 

yaklaşmasını ve böylelikle gerçeklikle ilişkisini düzenlemesi ve onun sadece 

gerçekliği yansıtmanın ötesinde bir gücü olduğunu göstermesiyle sağlanır. Lukács’ın 

estetiğe kazandırdığı bu yeni yorumu onun sözleriyle şöyle özetlenebilir. 

“… gerçekliğin sanat yoluyla yeniden yaratılması, genellikle ve çoğunlukla belli 

bir toplumun belli bir zaman parçası içersindeki üretim ilişkilerini dolaysız 

yansıtır; çok daha dolaysız olarak ise insanlar arasında var olan ve kaynağını bu 

üretim koşullarında bulan bağıntıları sergiler. Toplum ile doğa arasındaki 

metabolizmanın yansıtılması, ancak bunların bir nedeni olarak -yani sonunda- 

görünür… Öte yandan toplum ile doğa arasındaki metabolizmanın yansıtılması, 

estetik yansıtmanın gerçekten en yeni nesnesidir. Bu metabolizma, tek tek her 

bireyin insan türüyle ve bu türün gelişmesiyle bağıntısını içerir.”156 

Yeniden yaratımın toplumsal bağlamını ele alan bu pasajda karşımıza üç temel 

tez çıkar; ilki, sanatın toplumsal üretim ilişkilerini yansıtması, ikincisi toplum ve 

doğanın etkileşimlerine göndermede bulanan toplum ve doğa arasındaki 

metabolizmanın olduğu ve son olarak bu metabolizmanın ürettiği yeni bir nesnenin 

var olduğu. Gerçekliğin sanat yoluyla yeniden yaratıldığını savunan Lukács, bu 

yaratımın toplumun belli bir döneminin üretim ilişkilerini yansıttığını savunur. Bu 

durum bir yandan sanatın doğa ile toplum arasındaki metabolizmayı yansıttığını da 

göstermektedir. Çünkü Lukács’ın kullandığı metabolizma terimi doğa ve toplum 

arasındaki etkileşimi ifade eder ve üretim ilişkileri de buna dahildir. Çünkü doğa ve 

toplum arasındaki etkileşim ortaya bir ürün çıkarır ve bu ürünlerden biri de üretim 

 
155 Lukács, Estetik 1, 188-191.  
156 Lukács, Estetik 1, 155. 



96 
 

ilişkileridir. Bu etkileşimlerin sanattaki yansıması ise sanatın bu metabolizmanın 

sonucunu görünür kılmasıdır. Tabii sanat eseri bunu doğrudan yansıtamaz ama dolaylı 

olarak bu metabolizmanın etkilerini veya sonuçlarını anlatabilir. Sanat bunu estetik 

yansıtma ile gerçekleştirdiği için onun yansıttığı her şey diğer gerçekliği yansıtma 

biçimlerinden çok farklı biçimde gerçekleşir ve gerçekliği yansıttığı ürün de 

diğerlerinden oldukça ayrıdır. Estetik yansıtmanın doğa ile toplum arasındaki 

metabolizmanın sonucu olarak oluşturduğu yeni nesnesi özellikle içerik açısından 

oldukça belirlenmiş bir nesne olarak karşımıza çıkmaktadır. Çünkü bu metabolizma 

hem insanı türünün tarihsel ilişkilerini hem de insanın doğa karşısında aldığı tavrı ve 

bunun gelişimini kapsadığından dolayı ve bunun sonucu olan gerçekliğin sanat 

tarafından üretilmesini etkiler. O halde bu metabolizmanın sonucunun yeni bir ürünü 

belirlediğini söyleyebiliriz. İçerik olan sanat eserini belirleyen bu durum sanatın 

toplumsal süreçler ile olan bağını da gösterir. Çünkü yansıtılması gereken bir gerçeklik 

vardır ve bu gerçeklik ancak metabolizma anlaşılıp dinamikler çözülünce gerçekleşir. 

Lukács, sanatın bu şekilde bir yetiye sahip olmasını işlevsel görmüş ve onun bu işleve 

sahip olacak şekilde yapılandırmış ve tanımlamıştır. Onun yaptığı bu sistematik sistem 

estetik tarihinde büyük bir değişim sağlamıştır.   

Lukács’ın estetiğin yeni bir boyutu olarak savunduğu toplum ve doğa arasındaki 

metabolizmanın sanatla yansıtılması bir çözümün habercisidir. Çünkü bu yeni boyutla 

ortaya çıkan sanat eserleri insanın kendi doğasına ve bir bütün olarak insanların ilişki 

doğasına katkıda bulunur. Nesnel gerçekliğin yansıtılması Lukács’a gelinceye kadar 

dogmatik olarak yansıtılan, mekanik bir kopya ile özdeş tutulan bir şekilde 

gerçekleşmiştir. Ancak Lukács gündelik yaşamın gerçekliğinin bu denli mekanik 

yansıtılmasını çarpıtılmış bir yansıtma olarak gördüğünden bu yansıtma kuramına 

katılmamış ve bu anlayışı yanlış bulmuştur.157  Bu yüzden de metabolizmayı yansıtan 

yeni kuram ortaya atmıştır. Onun kuramı mimesis’in kopya düzeyinde olduğu basit bir 

taklit anlayışını aşmış, toplum dinamiklerini çözmekten çok geride kalan ve eleştirel 

olma noktasından uzak olan mimesis’i dönüştürmüştür.  

“… bilinç ile gerçeklik arasındaki bağıntı açısından bakıldığında, kopya yoluyla 

yansıtma kuramının varlığını koruması olanaksızdır. Gerçek dünyanın nesnel 

diyalektiği, insan bilincinde zorunlu olarak -hiç kuşkusuz uzun süre bilinçten uzak 

 
157 Lukács, Estetik 1, 173-184. 



97 
 

kalmış olan- kendiliğinden öznel bir diyalektiğin uyanmasına yol açar. Ancak bu 

yansıtma süreci, yalnızca içeriği ve biçimi bakımından diyalektik nitelikte 

değildir; sözü edilen sürecin gelişmesini de tarihin diyalektiği belirler. Burada 

doğal olarak sonuncusuna, yani tarihin diyalektiğine değinme olanağı bile 

yoktur.”158 

Lukács’ın açıklamasını dikkate aldığımızda, kopya olarak yansıtmanın hayatın 

içeriklerini yeterli biçimde ele almadığını ve onun dünya tarihinden uzak kaldığı 

sonucuna ulaşabiliriz. O halde, Lukács’ın ana amaçlarından biri olan, sanatın toplum 

ve doğa arasındaki metabolizmayı konu edinmesi olduğu söylenebilir. Bu durum 

Morawski’nin Lukács’ın mimesis’e getirdiği yeniliklerden biri olarak savunduğu sanat 

eserlerinin toplumsallıkla ilişkisine karşılık gelmektedir. Onun talep ettiği mimesis, 

gündelik hayattaki olgu ve olayları sadece oldukları haliyle değil, onların bu hale 

gelmesine sebep olan tarihsel ve toplumsal bağlamı da dikkate alan böylece diyalektiği 

ortaya koyan ve bununla da sınırlı kalmayıp insanları da bu süreçte edilgen değil, aktif 

kılmaya çalıştığı bir mimesis kuramıdır.159 Buna bağlı olarak, Lukács’ın kopya 

düzeyinde olan yansıtmaları yüzeysel olduklarından dolayı makul bulmadığını, 

kendisinden önceki mimesis kuramlarında insan zihninin edilgin bir halde kaldığını ve 

bunun gerçekliği yansıtan sanat için yanlış bir yaklaşım olduğunu savunduğunu 

söyleyebiliriz. Mimesis’in kullanımı konusunda Lukács’ın bu yaklaşımı makul 

bulmamasının bir diğer sebebi, mimesis’in bu şekildeki kullanımının tarihsel ve 

sanatsal açıdan gelişimi engelliyor olmasından kaynaklanabilir. Lukács, bu durumu 

şöyle açıklamıştır:  

“Bu, hem insanın gelişmesinin genel bir yönüdür, hem de buna bağlı olarak 

gerçekliğin yansıtılmasında daha ileri bir aşamadır. Her iki eğilimin birbirinden 

ayrılması olanaksızdır, çünkü insanın gelişmesi ancak uygulamayla, çalışmayla 

sağlanabilir; bunların gerçekleşmesi de yine gerçekliğin daha doğru ve daha 

zengin biçimde yansıtılmasına bağlıdır… sözünü ettiğimiz etken, bir yandan 

öykünmenin temel nitelik taşıyan ve her türlü sanatsal eylemden önce gelen 

özyapısını sergiler, öte yandan da yaşamda sanatın doğumu ve etkinliği açısından 

varlığı şart olan olgular arasında yer alır.”160 

Bu pasaja göre, taklit düzeyinde bir yansıtma anlayışı hem insanın hem de 

toplumun kendi toplumsal ve tarihsel gelişiminin önünde bir engeldir. Bunun sebebi 

 
158 Lukács, Estetik 1, 184-185.  
159 Lukács, Estetik 1, 190. 
160 Lukács, Estetik 1, 191. 



98 
 

fotokopi düzeyindeki bir mimesis anlayışının bilincin oluşmasına yönelik bir engel 

olmasından kaynaklanıyor olabilir. Böylece, Lukács’a göre, sanatın yansıtması 

gereken gerçeklik burada sekteye uğramaktadır. O halde, Lukács’ın devrimci mimesis 

anlayışında, mimesis’i gerçekliği ileri düzeyde bir yansıtma işlevine sahip bir şey 

olarak görmesi ile bunun bilinci yaratması arasında sıkı bir bağlantı kurduğu 

söylenebilir. Onun birbirinden ayrılmaz olarak gördüğü bu iki eğilim mimesis’in 

özyapısını oluşturur. Gerçekliği derinlemesine anlama ve anlatma yeteneği olan 

Lukács’ın mimesis’i sadece teorik olanla değil, pratik olan ile de ilişkili olduğu için 

kendisinin diğer teorilerden sıyrılmasını kolaylaştırır. İnsanlara düşünme becerisi 

kazandırma noktasındaki etkisiyle öne çıkan bu kuram entelektüel açıdan insanı 

geliştirmeyi ve farkındalık kazandırmayı sağlayarak pratik dünyada aktif bir insan da 

yaratır.161 Peki, sanat eserinin alımlayıcısı bu farkındalığı tam olarak nasıl kazanabilir? 

Sanat, farklı ve kalabalık gruplara hitap edebilme gücüne sahiptir, ancak herkes 

ne bir sanat eserinden eşit bir şekilde zevk alabilir ne de eseri yapan kişinin sunduğu 

içeriği aynı şekilde anlayabilir. Buradan yola çıkarak, eseri alımlayan herkeste aynı 

düşüncelerin oluşmasını beklemenin biraz ütopik olduğu söylenebilir. O halde, sanat 

eserinin yarattığı durum böyle iken toplumun dinamiklerini ortaya çıkarıp bunu 

yansıtma ve böylelikle insanda ve toplumda bir bilinç oluşturma işlevi bulunan 

mimesis’in bu zorlu görevi nasıl bir başarılı ile sonlandıracağı bir merak konusu 

olmaktadır. Bu durum her ne kadar zor gerçekleşecek bir şeymiş gibi düşünülse de 

Lukács, bunun mimesis ile mümkün olduğunu düşünmektedir. Bunu mümkün kılan 

hem mimesis’in yapısı hem de yansıtılacak ya da temsil edilecek şeydir. Lukács göre, 

“… yaşam uygulaması belli içeriklerde, sözcüklerde, davranışlarda, vb. belli duygu 

uyandırıcı etkiler saptamasaydı, mimesis yoluyla bir uyandırmadan söz edebilmek 

olanaksız olurdu.”162 Bunu dikkate alarak, hayatta bazı içerik, söz ve davranışların 

insanlar üzerinde etkisi olduğunun saptandığını ve bunun Lukács’ın kullandığı 

anlamda mimesis’in kullanılmasıyla gerçekleştirilebilecek estetik yansıtma ile 

mümkün olduğu sonucuna ulaşabiliriz.  

Lukács için, sanatın beslendiği kaynak gerçeklik olduğundan dolayı, insanlar 

üzerinde etkili olacak şey de bu gerçeklik ve insanların etkilendiği unsurlar olmalıdır. 

 
161 Lukács, Estetik 1, 246. 
162 Lukács, Estetik 1, 211.  



99 
 

O, böylece, hem insanların gerçeklikle olan bağını güçlendirmeye çalışmış hem de 

mimesis aracılığıyla oluşmasını istediği davranış ya da duygunun olabildiğince hızlı 

oluşmasını talep etmiştir. Lukács’ın bu talebinin arkasında yatan sebep onun 1967 

yılında Tarih ve Sınıf Bilinci’ne yazdığı önsözde de belirttiği gibi devrime katkı 

sağlayacak şeylerden birinin estetik olması ve bu estetiğin de yenilenmiş bir mimesis 

barındırması gerektiği olabilir.163 O halde, Lukács’ın bu isteğini göz önüne alarak onun 

sanat eserinin içeriğine oldukça önem verdiğini çünkü bunun salt zevk vermenin 

ötesinde sanat eserinin aynı zamanda bir değişim aracı olduğunu söyleyebiliriz. Elbette 

bu sanat eserine biçimsel olarak önem gösterilmemesi gerektiğini göstermez, zira 

biçim ve içerik arasında uyumun olması gerekir. Çünkü, eser bir bütün olarak 

düşünülür.  Bunu göz önüne alarak Lukács’ın estetik teorisinde mimesis’in eseri 

alımlayan kişide duygu uyandırma ve bilinç oluşturucu niteliğe sahip olduğunun ancak 

bunun eserin içeriğinin ve biçiminin anlamlı ve uyumlu bir birlikteliğiyle mümkün 

olduğunu söyleyebiliriz. Onun mimesis’i her ne kadar bazı duygu, davranış ve sözleri 

kullanarak bir duygu uyandırıcı ve bilinç oluşturucu bir niteliğe sahip olsa da söz, 

davranış ve duyguların kötü düzenlendiğinde Lukács’ın istediği etkiyi yaratamaz. 

Yaratma gücüne sahip olan mimesis, eğer duygu ve bilinç oluşturacak unsurları iyi 

belirlemezse bunlar sadece havada kalır ve ne istenen duyguyu ne de bilinci oluşturur. 

Mimesis’in dünya yaratmasının önünde bir engel teşkil eden bu duruma Lukács, şöyle 

yaklaşır; 

“… dünya yaratma, biçimsel açıdan sanatsal oluşumun eksiksizliğinde, ürünün 

iyi işlenmişliğinde belirginleşir. Ancak şurası da açıktır ki, bu tür biçimsel bir 

özyapı, nesnede dışlaşan tinsel özün içeriksel kapsamı, bu tinsel özün katıksız 

bütünselliğinin dolaysız anlatımı olabilir. Tinsel özün bu katıksız bütünselliği, 

sanat yapıtlarının dünyaya dönük ve iç eksiksizliği içerisinde etkisinin kaynağını 

kendinde bulan yanını oluşturur. Ayrıca çıkış noktası olarak nesnede dışlaşan 

tinsel özü alan bir saptama da en önemli noktayı açıkça belirlemeyi olanaksız 

kılan biçimsel bir nitelik taşır.”164 

Bu pasaja göre, mimesis ile bir dünya yaratılır; ancak bir dünya yaratmak için 

bazı gereklilikler vardır; bunlar, yüzeyde değil, sanat eserinin derininde olan içsel özü, 

ki buna eserin içeriği de denilebilir; bir diğeri ise biçimin eksiksiz bir şekilde içeriği 

işlemesidir. Eğer bu ikisi de yapılmış olursa o zaman katıksız bütünlük sağlanmış olur. 

 
163 Lukács, Tarih ve Sınıf Bilinci, 39-40. 
164 Lukács, Estetik 2, çev. Ahmet Cemal (İstanbul: Payel Yayınevi, 1991) 31.  



100 
 

O halde, bu pasajdan yola çıkarak Lukács açısından, mimesis’in dünya yaratabilme 

olanağını gerçekleştirebilmesi için içerik ve biçim olmak üzere iki önemli unsura ve 

bunların uyumuna dikkat çektiğini söylenebilir. Buna göre, bir sanat eserinde, içerik 

ve biçimin uyumsuz olması diğer bir deyişle bunlar arasında bir bütünlüğünün 

olmaması alımlayıcıda oluşması gereken bilinci oluşturmayacaktır. Çünkü bu iki 

unsurun bütünselliği ancak anlamı oluşturur. Lukács’ın mimesis’in görevleri ve 

problemlerini işledikten sonra tartıştığı doğru bir mimesis için gerekli olan bu unsurlar 

konusu, onun mimesis kuramında büyük bir yer kaplamaktadır. Biçimsel özyapının 

içerik ile olan bütünlüğünün, eserin dünyaya dönük ve eksiksiz olmasını sağladığı için 

Lukács tarafından önemli görülen bu konu, aslına bakarsak sanatın dünya yaratmasına 

giden yolu açar. Sanatın özü olan mimesis, dünya yaratma gücüne sahiptir ve ancak 

insanların bilinçlenmesini ve estetik zevk almasını sağlayacak doğru içerik ile bu 

içeriğe uygun biçimin bir araya gelmesiyle yeterli bir dünya sunabilir. 

Marksist bir teorisyen olan Lukács’ın sanatta aradığı şey, içerik olarak gerçeklik 

ve onun diyalektik yapısı iken, biçim olarak beklentisi ise içeriğe denk düşen 

biçimlendirme olabilir. İçerik ve biçimin uyumu, insanın gündelik hayatta 

gördüklerinin ötesini görmelerini sağlayıp onların bilinçlenmesini sağlayabilir. 

Böylece, yukarıda bahsi geçen farkındalık da kazandırılmış olacaktır. Elbette, 

insanların bu farkındalığı kazanması zordur, çünkü gündelik hayatta insan özne-nesne 

bağıntısının yüzeysel bir şekilde ele alır ve buna adeta alışıktır. Ancak estetik 

konusunda durum farklıdır, çünkü, “estetik insanda duyularla algılanan görüntüler 

dünyasını da kapsamına alan bir bütünsellik yaratma çabasındadır. Bundan ötürü de 

estetik, mimesis içerisinde gerçekliğin sağlam bir düzene sahip zenginliğine 

yöneliktir.” Bu şekilde tanımlanan estetik, gündelik hayattan yola çıkarak gerçekliğin 

katmanlı yapısındaki zenginliği dikkate alan, onu kaotik halinden kurtarıp düzene 

kavuşturan bir yapıda olarak anlaşılabilir. 

2.2.4. Öznellik ve Nesnelliğin Kesişimi Olarak Dışlaşma 

Lukács’ın inşa ettiği estetik alan, Antik Yunan’dan beri büyük ölçüde korunan 

ve klasik mimesis anlayışının belirlediği alandan uzaktadır, onun kuramında estetik 

alan özgül bir alandır. Bu alan, mimesis ile gerçekliğe anlam veren ve onu, görülenin 

derininden bir başka deyişle saklı olduğu yerden çıkaran geniş bir kapsayıcılığa 



101 
 

sahiptir. Estetik alanın kapsayıcılığının geniş olmasını sağlayan önemli unsurlardan 

biri, öznellik ile nesnelliğin bu alanda birlikte var olması olabilir. Çünkü, estetik 

alanda, bireyin öznel algı ve duygularına referansta bulunan öznellik, gündelik 

hayattaki varlıkların tümünün gerçekliğini kapsayan nesnelliğe yönelir.165 Böylece, 

Lukács’ın dışlaşma dediği durum yani, insanın öznelliği ile dış dünyaya yönelmesi 

veya açılması gerçekleşir. Ancak dışlaşma açılma ile gerçekleşip bireyin dış dünyaya 

yönelik bir bilinç düzeyine ulaşması ile devam eder. Böylece dışlama ile öznel ve 

nesnel bir bütünlük de kazanılmış olur. Ancak, estetik alanda öznel ve nesnel olma gibi 

unsurların bir arada bulunması ilk başta birbirlerini dışlaması gereken iki unsur gibi 

görünür ve bu durum iki unsurun uyumlu olduklarını savunan Lukács’ın, çelişkiye 

düştüğü fikrini akla getirebilir. Pek de haksız sayılamayacak bu fikir dışlamanın 

açıklamasıyla aslında çözülebilir. 

"Dışlaşmada öznellik, dışlaşmanın geri alınmasında ise nesnellik silinir; ancak 

bu silinme gerçekleşirken, daha yüksek düzeye çıkarma öğesi ağırlık kazanır. Bu 

durumda her iki devinimin birlikte etkinliği bu türden bir birlik ve bütünlük 

yaratmaktadır; başka deyişle ortaya gerçekliğin yansıtılması olarak biçimlenmiş 

bir nesneler dünyası çıkmaktadır ve bu dünya yönelimiyle nesnelliği, günlük 

yaşamın izlenimlerinde ve yaşantılarda olduğundan daha güçlü biçimde 

vurgulamaktadır. Çünkü izleyicinin ya da okurun karşısında her zaman göreceli 

olarak küçük bir nesneler öbeği yer alır; izleyici ya da okurda gerçekliği nesnel 

bütün oluşturan bir ‘dünya’ niteliğiyle uyandıracak olan bu kesittir. Bu 

uyandırma günlük yaşamla karşılaştırıldığında, nesnelliğin etkinliği açısından 

elverişsiz koşullar altında görünür.”166 

Bu alıntıda sanatın hem nesnelliği hem de öznelliği aşarak daha yüksek bir 

düzeyde gerçekliği düzenli ve anlamlı bir biçimde sunduğunu savunan Lukács, sanatın 

sahip olduğu başarının gerçekliğin kaotik doğasını sade ama derin bir biçimde 

yansıtmasında yattığını dile getirir. Lukács, sanatın yaptığı şeyi dışlaşma yani öznel 

olanın nesnel bir hale gelmesi olarak tanımlar. Dışlaşmanın gerçekleşmesinde, öznellik 

ve nesnellik yakın bir ilişkidedir ve bu ilişki dışlaşmanın gerçekleşmesi açısından 

gereklidir. Bir sanat eserinin ortaya koyulabilmesi için bir sanatçının yani öznenin 

kendi duygu ve düşüncelerini bir nesneye dönüştürmesi gerekmektedir. Ancak 

Lukács’a göre sanat sadece bu çeşit bir dışavurum değildir. Eğer sanat sadece bundan 

ibaret olsaydı bu noktada onun mimesis’i evrensel bir ilke olarak da görmesi çelişki 

 
165 Lukács, Estetik 2, 112-113.  
166 Lukács, Estetik 2, 113. 



102 
 

olurdu. Bunun yerine Lukács, nesnel olan sanat eserinin tekrar özneye dönmesi 

gerektiğini savunur, ancak böyle sanat eseri evrensel olabilir.  

Dışlaşmanın geri alınmasını ve bunun daha yüksek bir düzeye çıkarılmasını 

evrensel bir sanat olarak belirten Lukács, bunu sağlayan şeyin dışlaşma ile silinen 

öznelliği ve dışlaşmanın geri alınmasıyla silinen öznelliği birleştirir. Bir örnekle 

açıklamak gerekirse bir yazar kendi duygularını yazıya dökerek bir eser ortaya koyar. 

Burada yazarın kendi duyguları özneldir ve bunları nesnelleştirir. Ancak, bu eserin 

okuyucusu bu nesnel bir biçime sahip eserin aracılığıyla evrensel bir şey bulur. 

Böylece, eser hem kişisel hem de evrensel anlamda Lukács’ın da istediği gibi daha 

yüksek bir bütünlüğe ulaşır. Lukács’ın amacı daha önce de bahsedildiği gibi oldukça 

açıktır, o insanların gerçeklere yönelik ortak duygularının oluşmasını ister ve bunun 

da sanatta gerçekleşebilmesi öznellik ve nesnelliğin birleşimiyle mümkündür. Lukács, 

dışlaşma ve dışlaşmanın geri alınması süreçlerinin daha yüksek bir bütünlük 

oluşturmak için öznellik ve nesnelliğin birleştirilmesi gerektiği düşüncesi kimileri 

tarafından oksimoron bir durum olarak görülebilir. Ancak, dikkat edildiğinde burada 

birbirini dışlayan iki düşünce yoktur. Çünkü, sanatçı duygularını yansıtır ve öznel olan 

duygularını nesnelleştirir ancak onun duyguları bireysel ve toplumsal yaşantısının bir 

ürünü olduğu için evrensel temalara sahiptir. Bu yüzden eseri alımlayan kişi 

halihazırda öznel etkilerin de yer aldığı nesnel bir eseri alımlar. Böylece hem nesnellik 

hem de öznellik şekil değiştirmiş ve birleşmiş olur. Nesnellik ve öznelliğin hiç şekil 

değiştirmeden birleşmedikleri için burada oksimoron bir durumun olduğunu söylemek 

doğru değildir. Burada öznellik nesnellikten etkilenmiş ve böylece öznellik 

oluşmuştur. Ancak nesnellik özne tarafından yeniden yorumlandığı ve esere aktarıldığı 

için onda da kırılmalar gerçekleşmiştir.  

O halde, Lukács’ın bu konuda bir çelişkiye düştüğünü söylemek pek de doğru 

olmayacaktır. Aynı zamanda, insana bilinç kazandıracak durum, bu dışlaşmanın geri 

alınması olduğundan da mimesis için gerekli bir unsurdur. Çünkü dışlaşmanın geri 

alınması, aslında öznellik ile nesnelliğin bütünlüğü sayesinde anlamlı bir gerçekliğin 

yaratılmasını ve anlaşılmasını sağlar.167 Dışlaşmanın ve tabii estetik yansıtmanın 

kaynak olarak aldığı ve gerçekliğin yansıtılmasına sebep olan gündelik hayat, 

 
167 Georg Lukács, Estetik 2, 113-115.  



103 
 

yukarıdaki pasajda Lukács’ın da belirttiği gibi bir bütün olarak var olan ve öznenin 

içinde yer aldığı bir şeydir. Ancak, insanlar gördüklerinin derinine inmeden 

yaşamlarını sürdürmektedir. Sanat her ne kadar gündelik yaşama ve onun gerçekliğine 

dair kısa bir kesiti ele alabilse de bu durum insanlara gündelik yaşama dair bir 

farkındalık kazandırır. Sanatın sahip olduğu bu koşul hem bir yandan elverişli hem de 

elverişsiz bir koşul olarak ele alınabilir. Bu koşul elverişsizdir çünkü gündelik hayat 

gibi uzun bir süreci kısa bir zamanda yansıtmalı bir diğer deyişle gerçekliğin bütününü 

sağlamalıdır. Sanatın bunu gerçekleştirmesi zor olduğundan dolayı elverişsizdir. Öte 

yandan, bu koşul olumludur, çünkü, seçili bir kesiti ele alıp gerçekliği ona uygular ve 

bunu istediği çarpıcılıkta sürdürebilir. Oysa, gündelik yaşama bakıldığında, insanın 

birebir bir deneyim yaşayıp farkındalığa sahip olması açısından gerçeklik ile daha 

doğrudan bir ilişkiye sahip olsa da insanın içinde yaşadığı duruma belki de körleşmesi 

yüzünden bir bilincin oluşması belki de bir sanat eserinin oluşturacağından daha uzun 

zaman alabilir.  

Sanat, dolaylı olarak gerçekliği yansıtır ve bu bir engel gibi düşünülebilir ancak 

sanatın dolaylı olarak gerçekliği yansıtması onu daha da etkin kılabilir. Sanat, hayatı 

yeniden düzenleyerek ve anlamını oluşturarak bize geri sunar ve bu durum bireyin 

pasif değil, aktif olduğu ve bilinçli bir şekilde vardığı gerçekliktir.  Bir insanın, bu 

dışlamayı ve bunun geri alışını yaşayabileceği tek yansıtma biçimi, estetik 

yansıtmadır. Bundan dolayı, Lukács, estetik yansıtmanın devrimci bir yanının 

olduğunu düşünmüş ve bunun üzerine bir teori kurmuş olabilir. O halde, bu düşünceler 

ışığında estetik yansıtma için onun kısıtlılığının bir sorun teşkil edemeyebileceğini 

hatta kısıtlılıklara rağmen mimesis’in doğru kullanılmasıyla gerçekliği 

yansıtabileceğini ve alımlayıcıların da bundan etkilenebilmesinin mümkün olduğunu 

söyleyebiliriz. Peki, bireyin yansıtılan gerçeklikten etkilenmesi ve bu bilincin oluşması 

nasıl mümkün olabilir?  

Daha önce, mimesis'te bilincin yaratılması için hangi koşulların sağlanması 

gerektiğinden ve bu bağlamda farkındalık temasından bahsedilmişti. Ancak, tüm bu 

koşulların birey üzerinde nasıl bir etkisi olduğuna değinilmemişti. Eğer dışlaşma ve 

onun geri alınması süreçleri ile bunların birleşimi daha yüksek bir bütünlük sağlıyorsa 

ve bu bütünlük bireyde farkındalık yaratıp devrimsel bir güce sahipse, bu bütünlüğün 

birey üzerindeki etkisinin nasıl gerçekleştiğine dikkat çekmek gerekir. Lukács, bu 



104 
 

sorunun cevabını Estetik kitabının büyük bir kısmında aslında yinelemiştir. Ona göre, 

“… öznelliğin zenginleşmesi ve derinlik kazanması, ancak gerçek bir nesne dünyasını 

yoğun biçimde benimsemekle gerçekleşir.”168 Mimesis’in gerçekliği yansıtarak bir 

dünya yarattığı ve bilinç oluşturarak farkındalık yaratmaya çalışması, Lukács 

açısından su götürmez bir gerçektir ancak bu bir gerçek diye insanların bunu 

içselleştirmesini beklemek biraz fazla pratikten yoksun bir düşünce olurdu. Bu yüzden, 

olacak ki Lukács, bilincin oluşması noktasında insanın gerçeği benimsemesi 

durumuna vurgu yapmıştır.  

Zihinsel bir süreç olarak farkındalık, bir bilgi düzeyine ulaşmaya göndermede 

bulunurken benimseme zihinsele ek olarak duygusal bir süreç olarak karşımıza çıkar 

ve bilginin içselleştirme sürecine göndermede bulunur. O halde, benimsemenin 

farkındalıktan ayrı olduğunu, bu yüzden de bir bilinci yaratmak ve buna uygun 

hissetmek, davranmak vb. bulunmanın ancak o şeyin içselleşmesiyle mümkün olduğu 

söylenebilir. İçselleşmenin bilinç yaratma konusundaki bu etkisi, mimesis’in nasıl 

yapılması gerektiğini bir başka açıdan belirleyen bir unsur olarak karşımıza çıkar. 

2.2.5. Bağdaşık Ortam ve Katharsis 

Gerçekliği kopya düzeyinden farklı olarak yansıtmaya karşılık gelen mimesis, 

içerik yönünden gerçekliğe uygun ve biçim yönünden de içeriğe uygun bir biçim 

yaratmadır. Ancak, buna ek olarak sanatın özü olan mimesis’in alımlayıcılara hitap 

eden bir şey olduğu düşünüldüğünde, gerçekliği insanların anlamaları ve 

benimsemeleri için içerik ve biçimin alımlayıcılara uygun biçimde düzenlenmesi de 

gerekmektedir. Tam olarak bu bağlamda Lukács, bağdaşık ortam ve katharsis 

kavramlarını kuramına dahil eder ve mimesis kuramını tamamlar. Her iki kavram da 

sanatın alımlayıcı üzerindeki etkisini gösterdiği ve tamamlayıcı olduklarından dolayı, 

Lukács tarafından kullanılmıştır. Lukács’a göre,  

“Bağdaşık ortam, sanatsal yaratma sürecindeki uygulamanın temelini oluşturur; 

bu uygulama içerisinde sanatçının kendini sanat alanının bağdaşık ortamına 

yerleştirmesi, bu yerleştirmenin gerçekleştirilmesi, kişiliğin özgül niteliği 

 
168 Lukács, Estetik 2, 147.  



105 
 

içerisinde sanatçının… kendine özgü bir ‘dünya’ yaratması olanağını, 

gerçekliğin estetik yansıtılması olarak ortaya koyar.”169  

Sanatçının yaratım sürecindeki uygulamalarını gerçekleştirdiği bir zemin olarak, 

bağdaşık ortam, sanatçının yaşadığı toplumsal koşulların eserinin yaratım süreci ile 

tutarlı ve anlamlı olmasını sağlayan bir bağlamdır. Bağdaşık ortam iki açıdan önem 

taşımaktadır; ilki sanatçının kendisi ve ikincisi ise eseri alımlayan kişi açısından. Bu 

kavramın, sanatçıdaki yansıması, sanatçının bağdaşık ortamı kullanarak kendi 

dünyasını yaratması şeklinde gerçekleşir. Bir dünya yaratıcı gücü olan mimesis’in 

ögesi olarak konumlandırabileceğimiz bu özellik, bir yandan eserin tutarlı bir dünya 

oluşturmasını sağladığı gibi bu oluşturulan dünyanın sanatçıya özgü olmasını da 

sağlar. Sanatçı, eserini gerçekliği yansıtsa da bunu, kendi istediği şekilde ve kendi 

duygu ve düşünce dünyasından hareket ederek yansıtır. O halde, sanatçının yarattığı 

eserin sadece basit bir taklit olmadığı, bir yandan gerçekliği eleştirel biçimde yansıtan 

bir yandan da sanatçının bağdaşık ortamı kullanarak kendine has ve tutarlı bir dünya 

yarattığını ve bu dünyanın özgül bir sanat eserinin oluşumunu sağladığını 

söyleyebiliriz. Bağdaşık ortamın sanatçı ile olan bu ilişkinin, sanat eserinin 

alımlayıcılarının üzerinde de bir etkisi olabilir. Sanat eserine bakan bir kişinin 

karşısında bütünlüklü ve tutarlı bir dünya görmesi, bu kişinin esere bakışını 

değiştirebilir ve eserden belki de daha kolay etkilenmesini ve benimsemesini 

sağlayabilir. Sanatçı, dış dünyayı kendi iç dünyası ile şekillendirerek yaratıcı bir 

şekilde yansıtarak eserin alımlayıcılarına daha zengin bir dünya sunar.  

Lukács, estetik yansıtmada bağdaşık ortam ve özne arasında koparılmaz bir 

bağ170 görmektedir. Bu yüzden, sanat eserinin yaratımında bağdaşık ortam her ikisi de 

özne olan sanatçı ve alımlayıcı açısından kritik bir öneme sahiptir. Sanatçının 

toplumsal ve tarihsel arka planla kendisini ve yaşadığı dünyayı anlayıp bunu tutarlı bir 

biçimde ifade etmesine alan sağlayan bir zemin olarak bağdaşık ortam, birey ve 

yaşadığı toplumun sıkı bağına referansta bulunur. Böylece yaratılacak eser bağdaşık 

ortamdan ayrı olamaz, bu durum hem bir eserin yaratım süreci için gereklidir hem de 

alımlayıcıda eserin bir anlam ifade etmesi için önemlidir. Bağdaşık ortamın alımlayıcı 

üzerindeki etkisini Lukács, şöyle ifade eder: “… Bağdaşık ortam, geçici olarak 

 
169 Lukács, Estetik 2, 194. 
170 Lukács, Estetik 2, 195. 



106 
 

alımlayıcı konumuna giren günlük insanı gerçek anlamda estetik alımlayıcıya, başka 

deyişle öteki somut çabalarını erteleyerek kendini tümüyle yapıtın etkisine veren bir 

insana dönüştürmek istiyorsa, bu insanın ruhsal yaşamına girmek zorundadır”171 

Buna göre, Lukács’ın estetik kuramında, bireyin gündelik hayatının içinde somut 

ihtiyaçları ile çok ilgilendiğini ancak durum böyleyken onun estetik bir alımlayıcı 

olamayacağını söylemek mümkündür. Bireyin estetik bir alımlayıcıya dönüşebilmesi 

onun gündelik hayatından ayrılması veya gündelik hayatını geride bırakmasıyla 

gerçekleşebilir. Bireyin estetik deneyim yaşamasını sağlayan bu durumda kilit rolü 

bağdaşık ortam üstlenir. Çünkü, bağdaşık ortam, bireyin dönüşümünü sağlamaktadır. 

Bu ortam, bireyin gündelik hayatı geride bırakıp estetik deneyim yaşamasını bireye 

sunduğu dünya ile gerçekleştirir. Lukács, bunun gerçekleşmesinin koşulunu bireyin 

ruhsal yaşamına girilmesine bağlamaktadır. Bireyin ruhsal yaşamına girmek ya da 

ruhsal yaşamına hitap edebilmek onu gündelik kaygılardan sıyırıp ona yeni bir dünya 

vermekle gerçekleşebilir. Eser, eğer alımlayıcıda yeterli yankı uyandırıp onun düşünce 

ve duygu dünyasında kendisine yer bulursa bu eserin estetik deneyim yaşattığını ve 

eserdeki gerçekliği gördüğünü ve benimsemeye başladığını gösterebilir.172  

Bireyi, estetik bir alımlayıcıya dönüştürüp ona hem estetik deneyim kazandıran 

hem de farkındalık yaratıp bir yandan bir düşünceyi içselleştirmesini ve öte yandan bir 

duyguyu yaşamasına sağlayan tek şey bağdaşık ortam değildir. Bağdaşık ortam ile 

benzer etkisi olan ve bağdaşık ortamı tamamlayabileceğini söyleyebileceğimiz bir 

unsur vardır, o da katharsis yani arınmadır. Çünkü, bağdaşık ortam, alımlayıcıyı 

duygusal ve zihinsel olarak bütünlüklü bir yapının içine çekse de katharsis sayesinde 

alımlayıcı eserin içine girer ve adeta kendisini kaptırarak o gerçekliği hissedebilir. 

Bağdaşık ortamın katharsis’e olan ihtiyacı tersi olarak da mümkündür, zira 

katharsis’in de oluşması için bağdaşık bir ortama ihtiyacı vardır.  

Lukács, estetik sisteminde yer alan her bir basamağı bir öncekinin tamamlayıcısı 

olarak seçmiştir, gerçekliğin ne olduğundan bunun yansıtma biçimlerine ve oradan da 

biçimleyicilerin her birine uzanan bir sistem inşa etmiştir. Estetik’in üçüncü cildinde 

de bu biçimleyicilerden sonuncusunu katharsis oluşturur. Katharsis kavramı 

Aristoteles’den gelen anlamıyla korku ve acıma duygularını harekete geçirip bireye 

 
171 Lukács, Estetik 3, çev. Ahmet Cemal (İstanbul: Payel Yayınevi, 2001) 15.  
172 Lukács, Estetik 3, 16-19. 



107 
 

yoğun bir deneyim yaşatmayı ve bunun sonucunda arınmanın gerçekleşmesini 

sağlamaktadır, Lukács’a gelindiğinde ise, o katharsis’in bu kullanımına ekleme yapar. 

Lukács’a göre katharsis, “… özgün biçimleri yaşamın kendisinden bulunabilen 

sarsıntıların bilinçli olarak yaratılan, yoğunlaştırılmış yansımasıdır; yaşamda bu 

sarsıntılar doğal olarak eylemlerin ve olayların içerisinde kendiliğinden ortaya 

çıkar.”173  Buradan yola çıkarak, katharsis’in yoğunlaştırılmış yansıtmalar yaratması 

sebebiyle onun tek amacının bireysel bir duygudan arınma anlamına gelmediğini, 

gerçekliğin anlaşılması için kullanılan bir yöntem olduğunu söyleyebiliriz. Sanat 

eserleri, yaşamda halihazırda bulunan sarsıntıları biçimlendirerek yeniden yaratır ve 

bilinçli olarak ele alınan bu sarsıntılar alımlayıcıya estetik ve yoğunlaştırılmış bir 

şekilde sunularak katharsis’in yaşanmasına neden olur. Gerçekliğin yoğunlaştırılmış 

ve estetize edilmiş bu hali hem gerçekliğe dair bir bilincin oluşmasını hem 

alımlayıcıların zevk almasını hem de duygulardan arınmaya neden olarak insanların 

dönüşümüne yol açabilir. Ancak estetik katharsis’in, bireyin dönüşümünü 

kolaylaştıran bir şey olması bazı açılardan sorun teşkil edebilir, çünkü, katharsis’in her 

zaman olumlu olacağına dair bir kural da yoktur, olumsuz da olabilir.174 İnsanların 

yansıtılanı farklı şekillerde yorumlayabilmesi, bir diğer deyişle içeriğin dışına 

çıkmaları gibi durumlar yaşanabilir. Olumsuz duyguların perçinlenmesi veya 

yoğunlaştırılması konusu, Lukács’a göre, mimesis’in problemlerinden biridir. Ancak 

diğer tüm problemler gibi bu da Lukács’a göre çözülebilir. Lukács, bu problemin 

içeriğin düzenlenmesiyle çözülebileceğini savunur. Ona göre, sanat eseri bireyin 

estetik hazzına hitap etmekle birlikte onu etik açıdan da yönlendirebilir. Eğer sanat 

eseri, insanları bulundukları düzeylerden daha iyisine sevk ediyorsa ve bunu ürkütme 

veya korkutma yoluyla yapmıyorsa, onlara kendi benzerlerini sunuyorsa ancak bunu 

insanları kaosa sürüklemeden yapıyorsa bir sanat eseri insanlar üzerinde olumsuz bir 

katharsis yaratmayabilir.175 Lukács’ın mimesis’in problemlerine dair verdiği çözüm 

aslında sınırları belirlemek olarak anlaşılabilir. Çünkü, olumsuz bir katharsis’in 

kaçınılmaz olduğunu kabul eden Lukács, katharsis’in etrafına sınırlar çizerek onu 

 
173 Lukács, Estetik 3, 26. 
174 Lukács, Estetik 3, 27. 
175 Lukács, Estetik 3, 28-29. 



108 
 

olabilecek en korunaklı hale getirmeye çalışmıştır. Böylece, estetik kuramını hem 

kendi içinde tutarlı olmasını sağlamaya hem de eleştirilere kapatmaya çalışmıştır.  

2.2.6 Lukács’ın Mimetik Dönüşümüne Bazı Eleştiriler 

Lukács, kuramını sağlamlaştırmak adına oluşabilecek eleştirileri de ön görerek 

mimesis kuramını kaleme almış olsa da elbette kuramında birtakım gözden kaçırdığı 

nokta vardır. Ona yöneltilebilecek eleştiriler; realizmin sınırları, sanatçının yaratıcılığı, 

sanatın özünün mimesis olması, mimesis’in evrenselliği ve sanatın toplumcu değerlere 

indirgenmesi gibi konular üzerinde yoğunlaşır. Bu eleştiriler arasında belki de en 

önemli olanı ve diğer eleştirileri de büyük oranda altında toplayan realizmin 

sınırlılıklarıdır.  

Lukács gerçek sanatın realist sanat176 olduğunu savunur ve bu savı da oldukça 

yoğun bir biçimde eleştirilir. Bahsi geçen realizm eleştirisi, Bloch ve Lukács arasında 

gerçekleşen realizm-ekspresyonizm tartışmasının bir koludur. Bu tartışma, aslında 

sanatın neyi yansıtması gerektiğine dair bir tartışma olarak da ele alınabilir, çünkü 

ekspresyonizm ve realizm bu konuda ayrılıklara sahiptir. Ekspresyonizm, bireysel 

duyguların yansıtılma temasını öne çıkarır ancak realizm, dünyanın gerçek temsilini 

ön plana çıkarır. Ancak, aslına bakıldığında bu her iki akım da bu kadar basit değildir. 

Bu yüzden, Bloch, ekspresyonizmin yanlış anlaşıldığını, faşist ve formalist olarak 

yaftalanmasının da onu anlamamaktan ileri geldiğini savunur. Buna karşılık olarak, 

Lukács ise ekspresyonizmi biçimi fazla ön plana almakla suçlar ve sanat eserinin 

yansıtması gereken şeyin ekspresyonizmde yansıtılamayacağını savunur.177 Lukács, 

ekspresyonizmin gerçekliği vermediğini savunur. Bunu savunmasının nedeni, sanatın 

özü olan şeyin mimesis olması ve mimesis’in de ancak gerçekliği yansıtması olabilir. 

Ekspresyonizm, her ne kadar, gerçekliği göz ardı etmese de bu akım, muhtemelen 

Lukács, tarafından fazla bireyci olarak anlaşılmıştır. Mimesis’in, Lukács açısından, 

gerçeklikle bağlantılı görülmesi ve onun bu konuda geri adım atmaması kuramını 

toplumsallıkla bezemesinden ve bunda bir uzlaşı görmemesinden kaynaklanır.  

 
176 Morawski, “Lukacs' Universal Principle”, 35. 
177 Ali Artun, ed., Estetik ve Politika (İstanbul: İletişim Yayınları, 2016) 23-27. 



109 
 

Çağdaş estetiğin en büyük tartışmalarından biri olan realizm tartışmasını bir 

adım öteye götüren kişi, Lukács’ın estetik düşünceleriyle olan farklılığı nedeniyle en 

çok tartışmak zorunda kaldığı Bertolt Brecht olacaktır. Brecht’in Lukács’a dair şu 

eleştirisi, onların arasındaki çatışmanın iyi bir örneği olabilir. “… Lukacs'ın 

gerçeklikten kopuk olduğunu düşünmemek elde değil. Tekniği, ‘gayri insani’ 

nitelemesiyle elinin tersiyle itip geçiyor. Bakışlarını dedelerimize çevirip, yozlaşmış 

torunlarına onları taklit etmeleri için yalvarıyor.”178 Brecht’in bu sert diyebileceğimiz 

bu eleştirisinde iki unsur dikkat çeker; bunlardan ilki, realizmi destekleyen Lukács’ın 

gerçeklikten kopuk bulunması ki burada Brecht, Lukács’ı muhtemelen biraz fazla 

idealist bulmaktadır. İkincisi ise Lukács’ın tekniği gayri insani bularak estetik 

kuramından dışlaması ve onun sanatçının yaratıcılığını ve özgünlüğünü ondan alıp 

sanatçıyı kopyaya teşvik etmesi yönündeki suçlama benzeri eleştirisidir. Bu eleştirilere 

sırayla yaklaşmak gerekirse, ilk eleştirisinde Brecht’in haksız olduğunu söylemek 

biraz zor görünüyor. Brecth’in Lukács’ı gerçeklikten kopuk olarak görmesinin 

nedenleri, Lukács’ın mimesis’in yansıtması gereken şeyin gerçeklik olmasına rağmen 

insanların duygudurumlarını toplumdaki gerçeklik ve onun diyalektik ilişkinin 

gerisine koyması olabilir. Ancak, burada Lukács, tarihsel ve toplumsal dinamikler 

üzerinden bireyin anlaşılabileceğini savunduğu için ilk önce bu dinamiklere önem 

vermiş olabilir. Ayrıca, bireyin uygun koşullar sağlandığında katharsis 

yaşayabilecekleri düşüncesi de Brecht, açısından pratikten kopuk bir düşünce olarak 

anlaşılmıştır. Bu konuda, Lukács’ın idealistik bir bakış açısına sahip olduğunu ve bu 

yüzden Brecht’in eleştirisinde çok da haksız olmadığını söyleyebiliriz. Onun bir diğer 

eleştirisine bakacak olursak, bu eleştiri, Lukács’ı büyük bir nostalji duygusunu 

barındırmakla ve eskiye dönüp taklitçi kuramı yaşatmak istemesidir. Brecht’in bu 

eleştirisinde ne kadar haklı olduğu da tartışılabilir. Zira, bilindiği üzere, Lukács, 

sanatçıyı kopya benzeri bir yansıtma anlayışına hapsetmez, hatta tam tersine, onun 

kopyadan uzaklaşmasını gerçekliğe yönelmesini ancak bunu eleştirel ve devrimci bir 

tavırla yapmasını ister. Ancak, Lukács’ın bu arzusu, Brecht tarafından aynı şekilde ele 

alınmadığı için bir eleştiri olarak karşımıza çıkar.  

 
178 Ali Artun, ed., Estetik ve Politika, 99-100. 



110 
 

Morawski ise Lukács’ın realizm analizini yirminci yüzyıl estetiğinde yapılmış 

en iyi analiz olmasına ve buna katılmasına rağmen tüm sanat türlerine realizmin 

uygulanışını ve her sanat türünde tipik bir unsuru aramasını eleştirir. Tüm sanat 

türlerine realizm uygulanışı mimesis’in evrensel ilkesinden kaynaklandığı ve 

Morawski mimesis’in evrensel ilke olmasının sorunlu olduğunu savunarak eleştirir. 

Realizmin yarattığı tipikleştirme eleştirisi ise Lukács'a göre sanatın gerçekliği doğru 

bir şekilde yansıtması gerektiğinden dolayı sanatı tipikleştirmesine yöneliktir. 

Sanatçının gerçekliği anlamlı bir bütün olacak şekilde yaratması gerektiğinden dolayı 

uygun bir şekilde seçim yapması ve biçimlendirmesi gereklidir bu da Lukács’ın 

eleştirilmesine neden olmuştur.179 Çünkü Lukács bu durumda bir sorun görmezken 

birçok kişi onun sanatı tipikleştirmesini kısıtlayıcı ve tehlikeli bulmuştur. Bunlardan 

biri de Adorno’dur.  

Adorno Lukács’ın realist sanat anlayışını muhafazakâr ve dogmatik bulur. 

Bunun nedenlerinden biri Adorno’ya göre Lukacs'ın kuramının ideolojiye hizmet eden 

bir araç olması ve Lukacs'ın “kaba genellemeler” ile modern edebiyatı bir çöküş olarak 

görmesidir.180 Adorno’nun ilk eleştirisinin altında yatan sebep Lukács’ın sanatı ve onu 

Marksizm’e uyumlu bir hale getirmek için kullandığı mimesis kavramını kullanış 

şeklinin otoriteyi meşrulaştırmaya hizmet etmesinden kaynaklanmaktadır. Marksist bir 

estetikçi olan Lukács, sanatın toplumun dinamiklerini açığa çıkaran ve insanların 

bilinçlenmesini sağlayan bir işleve sahip olduğunu savunur. Bu durum da onun sanat 

anlayışının toplumsala dönük ve Marksist ideali yansıtmaya yönelik olduğunu gösterir. 

Bu yüzden Adorno bir anlamda Lukács’ı sanata değil sanatın hizmet edebileceği şeye 

öncelik vermesiyle eleştirir. Adorno bu eleştirisini Lukács’ın modern edebiyat 

anlayışını eleştirerek de destekler. Ona göre, Lukács, 

 “Modern edebiyatın tamamını, eleştirel ya da sosyalist realizm sınıfına 

sokabildiği örnekler hariç, bir kalemde siliyor ve onu, böyle bir hakaretin sadece 

Rusya'da değil birçok yerde baskı ve imha gibi korkunç sonuçlara yol 

açabileceğini bildiği halde, hiç vicdan azabı duymadan dekadans denen yüz 

karasıyla damgalıyor.”181 

 
179 Morawski, “Lukacs' Universal Principle”, 35-37. 
180 Ali Artun, ed., Estetik ve Politika,228-232. 
181 Ali Artun, ed., Estetik ve Politika,228. 



111 
 

Buna göre, Lukács modern edebiyatı sosyalist realizmin kalıplarının içinde yer 

almadığı için bu edebiyatın birçok eserini dışlamış ve onları gözden çıkarmıştır. 

Lukács’ın yapmasını ana sebebi sosyalist realizmin toplumcu düşüncelerinin bu 

eserlerde bulunmamasıdır. Lukács’ın bireysel ve çelişkili olduğundan dolayı bir çöküş 

olarak ele aldığı ve bu yüzden de yaptığı modern edebiyat eleştirisi Adorno’ya göre 

vicdansız ve yüzeysel bir eleştiridir. Çünkü Lukács böyle eleştirerek hem sanatın 

otorite tarafından baskılanmasına neden olur hem de estetiğin değerini düşürmüş ve 

onu belli kalıpların içerisinde sıkıştırmış olur. 182 Böylece Lukács burjuva estetik 

anlayışından sanatı kurtarmaya çalışırken sanatı Marksist estetiğe kurban etmiştir. 

Aslında bir araçsallaştırmanın Marksist bir versiyonunu geliştiren Lukács sanatın 

hakikat ile olan ilişkisini sanata zarar vermeden yapmaya çalışırken estetik özerkliği 

yıkmış ve estetiği sınırlamıştır. 

Bloch, Brecht, Adorno ve daha nicelerinin Lukács eleştirileri genel olarak 

sanatta realizm ve sanatın değeri minvalinde ilerler ki bu eleştirilerden bazıları 

yukarıda da bahsi geçtiği üzere haklı eleştirilerdir. Ancak, şu da unutulmamalıdır ki 

Lukács olumlu ya da olumsuz olarak gerek estetiğin ontolojisine gerekse Marksist 

estetiğe ilişkin döneminin en ses getiren düşünürlerindendir. Lukács, kendi sistemini 

kurarak yaşadığı dönemin sorunlarını çözmek için estetiği bir yöntem olarak ele alır. 

Bunu yaparken estetik hazzı ve deneyimi gözden kaçırmamaya da çalışır ancak bu 

durum hem estetiğin bu ögelerini hem de estetiğin toplum için yararını ve işlevini 

elden bırakmamaya çalışan Lukács’ı zorlu bir mücadeleye sokmuştur. Tam olarak, bu 

mücadele onun çelişkili bir düşünce tarzına sahip olduğunu düşündürmüştür. Ancak, 

yukarıda açıklanmaya çalışıldığı üzere onun çelişkili olduğuna dair birçok sav aslında 

Lukács’ın bazen körü körüne tutarlı olma isteğinden hareket etmiştir.  

Lukács’ın Marx’ın tarihsel materyalist düşüncelerine dayanan estetik bir kuram 

ortaya atması kimi düşünürler için en başından beri bir çelişkiler dizisiydi. Çünkü 

kimisi için toplumu seçmek sanatı dışlamak, sanatı seçmek toplumu dışlamak 

anlamına gelirdi. Ancak Lukács bir anlamda birbirini dışlarmış gibi görünen iki unsuru 

bir araya getirmeye çalışmış ve belki estetik tarihindeki en önemli kuramlardan birine 

imza atmıştır.  

 
182 Ali Artun, ed., Estetik ve Politika,250-253.  



112 
 

Bu kurama göre, sanatın yansıtması gereken bir gerçeklik vardır ancak bu 

gerçeklik bir kopya gibi yansıtılmamalıdır. Bu yüzden de klasik anlamdaki mimesis 

anlayışı Lukács tarafından yenilenmiş ve farklı bir minvalde sistematik olarak ele 

alınmış ve bir kurama dönüştürülmüştür. Lukács’ın büyük bir özenle ortaya attığı 

mimesis kuramı, gerçeklik, toplumun dinamikleri, bu dinamiklerin diyalektiği, 

toplumun geldiği noktada toplum ve birey arasındaki ilişki, bu ilişkinin değişkenleri 

gibi birçok konuyu ele almıştır. Çünkü mimesis’i yapılacak unsurlar bunlar 

olduğundan dolayı her birinin ele alınması gereklidir. Tüm bunların sanatla 

alımlayıcılara uzanması ve alımlayıcılarda etki göstermesi Lukács tarafından kritik bir 

nokta olarak görüldüğünden Lukács, sanatın özü olan mimesis’e büyük önem gösterir. 

Ancak, yansıtılan şeyin içeriği doğru ve iyi, biçimi ise güzel olduğunda ve bu ikisinin 

birleşimi insanlarda etik dönüşüm, politik farkındalık ve estetik haz yarattığında, 

mimesis hem doğru gerçekleştirilmiş olur hem de gerçekliği yansıtarak bir dönüşüm 

aracı haline gelir. Lukácsçı anlamda kopya olmayan mimesis ise, estetik alımlayıcılara 

yalnızca haz vermekle kalmaz, aynı zamanda hazdan öteye geçerek sanat eserinin 

içeriğinden bir şeyler öğrenmeyi de gerektirir. Bireyi, yaşadığı ortama ve hayatına 

yönelik gözü kapalılıktan kurtarma amacını da içinde barındıran mimesis, insana kendi 

hayatında aktif olmayı, sorgulamayı, çevresindekilere yönelik farkındalığı sanat 

eserinin sarsıcı gücüyle gerçekleştirir. Ancak tüm bunların gerçekleşmesi için 

mimesis’in devrimci bir dönüşüm geçirmesi gerekmektedir, ki Lukács da bunu uzun 

süren felsefe evriminde son bir nokta olarak layığıyla yerine getirmiştir.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 



113 
 

 

 

SONUÇ 

 

Antik Yunan’dan beri sanatın özü olarak kabul gören mimesis kavramı zaman 

içerisinde birçok değişikliğe uğramıştır. György Lukács, ilk nüvelerini Antik Yunan’da 

bulan bu kavramın kullanımını ve onun üzerinde yükselen kullanımlarını yetersiz 

bulmuş olacak ki onlardan belli noktalarda etkilenmesine rağmen yeni bir kuram 

ortaya atmıştır. Onun bu kuramı mimesis’in Marksist estetiğe uyarlandığı özgün bir 

kuramdır.  

İlk kullanımını Platon’da görebileceğimiz mimesis Platon tarafından sistematik 

bir biçimde ele alınmamıştır. Büyük Hippias’tan Devlet’e kadar birçok kitabında 

güzele ve sanata yer veren Platon mimesis’in gerçeğin kopyasını yarattığını 

savunmuştur. Ancak yaratılan kopya, kopyanın kopyası olduğu için ne mimesis ne de 

mimesis’in ortaya koyduğu şey Platon açısından değerlidir. Bu yüzden, Platon 

açısından mimesis’in basit bir kopya ve yanılsama olarak görmüştür. Onun mimesis’i 

konumlandırdığı bu nokta aynı zamanda onun aldatıcı ve zararlı olduğunun da bir 

göstergesidir.183 Mimesis’i epistemolojik ve politik anlamda ele alan bu filozof 

mimesis’i alt bir kademeye yerleştirerek her ne kadar bu kavrama ilk yer veren olsa da 

onun gücünü görememiştir. Bu kavramın politik etkisinin yanında onun estetik haz 

yaratma noktasındaki potansiyelini gören ilk kişi ise Aristoteles’tir. Aristoteles, 

Poetika’da Platon’un aksine mimesis’i haz verici ve yaratıcı bir etkinlik olarak ele 

aldığı için onun daha özgürlükçü bir mimesis anlayışına sahip olduğu söylenebilir. 

İdeaların zorunlu bir taklidinin yapılması anlamında mimesis’ten bahsetmeyen 

Aristoteles, Platon’un mimesis anlayışını öteye taşıyarak onun potansiyellerini ortaya 

çıkarmaya çalışır.184 Ancak Aristoteles’in bu özgürlükçü mimesis anlayışı bireysel bir 

düzeyde ve gerçeklikten hareket etmesine rağmen idealin temsili olma yeteneğine 

 
183 Platon, Devlet, 335-341. 
184 Halliwell, The Aesthetics of Mimesis, 176. 



114 
 

sahip bir şey olduğu için yeterli bir evrensellik talebini karşılamaz. İlerleyen 

yüzyıllarda Aristoteles’in kullandığı anlamdaki mimesis karşımıza evrensellik talebine 

sahip bir şey olarak karşımıza çıkar. Ancak maalesef bu anlayış ondan yakın zaman 

sonra ortaya atılan kuramlarda yer bulamamıştır bu da olası bir ilerlemenin önünde 

engel olarak düşünülebilir.  

Plotinos ve kimi Orta Çağ düşünürünün tanrısal olanın taklidi ile eş tuttuğu 

mimesis anlayışı, Aristoteles’in kazandırdığı ilerlemenin aksamasına neden olmuştur. 

Bu önemli kayıp Rönesans ile biraz çözülmeye başlasa da bu anlayışın tam anlamıyla 

kırılması daha geç bir dönemde estetiğin özerklik kazandığı zamanda gerçekleşmiştir. 

Her ne kadar bu özerkliği kazandıranın Baumgarten olduğunu bilinse de biz Kant’ın 

asıl anlamına kavuşturduğunu söyleyebiliriz. Baumgarten, estetiği duyusal olanla ilgili 

olan anlamında kullanıp bir yeniliğin kapısını açmış olsa da onun duyusal olanı bulanık 

hakikat ve onu mantıktan daha aşağı bir şey olarak görmesi estetiğin henüz özerk 

olmadığını göstermiştir.185 Bu da estetiğin içinde yer alan sanatın ve onun özünü 

oluşturan mimesis’in özgürleşmesini engellemiştir. Estetiğin bu dar kullanımı 

mimesis’in kullanımını kısıtlamıştır. Estetiğin yaşadığı dönüşümü gerçekleştiren kişi 

olarak kabul ettiğimiz Kant ise estetiği bağımsız bir bilgi alanı olarak tanımlayarak 

hem estetiği özerk kılmış hem de onun unsurlarını da özgürleştirmiştir.186 Ancak 

estetiğin bu özgürleşmesi mimesis kavramının kullanımını doğrudan etkilememiş hatta 

bu kavram Kant tarafından hiç kullanılmamıştır. Ancak Kant her ne kadar bu kavramı 

kullanmamış olsa da Aydınlanma Dönemi’nde kavramı kullanan estetikçiler olmuştur. 

On sekizinci yüzyıl İngiliz estetikçileri genel olarak ahlak ve estetik deneyimi 

ilişkili iki kavram olarak ele almıştır. Toplumsal birlikteliği kurmak adına bağlantılı 

olarak ele alınan bu kavramlar sanatın özünü oluşturduğu savunulan mimesis’in de bu 

uğurda kullanılmasına neden olmuştur.187 Bu durumda mimesis doğadaki uyumu 

yansıtan ve evrenselliği güçlendiren bir şey olarak karşımıza çıkar. Ancak Hume ve 

Burke’e gelindiğinde onlarda bu durum devam etse de bireysel deneyim konuya dahil 

olur. Bu durumun bireysel farklılıklara ve zevklere dikkat çekmesi beklenirken, 

evrensellik talebi ve bireysel farklılıklar bu filozoflar tarafından birleştirildiğinden 

 
185 Gregor, “Baumgarten's Aesthetica", The Review of Metaphysics, 366. 
186 Altuğ, Kant Estetiği, 40-47. 
187 Eagleton, Estetiğin İdeolojisi, 53-58.  

https://www.jstor.org/journal/revmetaphysics


115 
 

dolayı bu beklenti askıda kalır. Çünkü en nihayetinde on sekizinci yüzyıl İngiliz 

empiristleri toplumsal uyumu öncelik noktası yapar ve tam olarak bu noktada onların 

sanatın özü olarak kullandıkları mimesis etik ve estetiği işlevsel bir şekilde birleştirir. 

Bu yüzden yukarıda da bahsi geçtiği üzere mimesis bu evrede henüz özgürleşmez ve 

yaratıcılığını tam anlamıyla gösteremez.  İngiliz estetikçilerinin estetik anlayışına karşı 

çıkan Diderot ise mimesis’i yaratıcı bir düzenleme olarak ele alır ve onun duygusal ve 

akılsal etkisine vurgu yapar.188 Onun mimesis’i yaratıcı bir düzenleme olarak ele 

alması klasik anlamda anlaşılan mimesis’in farklı bir noktaya doğru evrildiğinin bir 

göstergesi olarak düşünülebilir. O bir yandan toplumsal bağlamı bir yandan da bireyin 

iç dünyasını yansıtabilecek bir mimesis kuramı oluşturur. Ancak tüm bunlar sonrasında 

Kant ile estetik özerkleşse dahi mimesis hala gerçekliği yansıtan bir şey olmanın 

ötesine geçmemiştir. Bu durum Platon’un açtığı ve birçok uğrakta yer aldıktan sonra 

Lukács’tan önceki son uğrağında somutlaştırıcı bir işlevde kullanılan Hegel’in 

mimesis’i için de geçerlidir 

Uzun serüveni boyunca mimesis kopya olmaktan haz vermeye, tanrısal olanın 

yansıtılmasından bireyin iç dünyasını yansıtmaya ve özgürleştirici olmaktan 

somutlaştırıcı olmaya kadar tüm bu işlevlerden geçmesine rağmen hiçbir dönemde 

insanlarda farkındalık yaratan ve toplumsal dinamiklerden hareketle gerçeği açığa 

çıkaran bir şey olmamıştır. Bunu gerçekleştiren kişi Lukács’tır.  

Mimesis dönüşüme uğradığı son noktada özellikle Hegel’in toplumsal ruhu 

somutlaştıran mimesis olmak üzere kavramın çeşitli uğraklarından etkilenmiş ve 

onlardan birer parça barındırmıştır. Ancak Lukács’ın dönüşümü gerçekleştirdiği 

şekliyle de bu parçaların toplamından da daha fazlası olmuştur. Buna imkân sağlayan 

şey ise onun Marksist idealleri olmuştur.  

Lukács, mimesis’i Marksizm’e hizmet edecek şekilde düzenler ve bu uğurda onu 

toplumsal gerçekliği yaratan bir şey olarak yeniden kurar. Ancak bunu 

gerçekleştirmesi uzun bir zaman alır. Marksizm öncesi döneminde yazdığı Ruh ve 

Biçim adlı eserinde böyle bir amaçla karşılaşılmaz. Bu eser daha çok biçim ve içeriğin 

ayrılmaz bütünlüğü üzerinde durmuş ve içeriğin yansıtması gereken şeyin bireyin 

dışında olan şeylerden ibaret olmadığını aynı zamanda bireyin içsel dünyasının da 

 
188 Alican Tural, Fransız Aydınlanma Felsefesinde Sanat ve Estetik, 113. 



116 
 

olduğunu savunmuştur.189 Bu döneminde Lukács’ın görece bireyci bir yanı vardır ve 

ona göre mimesis kopya değil, bireyin iç dünyasını aydınlatan ve onu özgürleştiren bir 

şeydir. Bu durum dikkate alındığında Lukács’ın Aydınlanma Dönemi’nin mimesis 

kuramlarından etkilendiğini söyleyebiliriz. Aynı durum Lukács’ın bir diğer gençlik 

dönemi eseri olan Roman Kuramı’nda da devam eder. Burada da mimesis insan ve 

toplumsal gerçekler arasındaki etkileşimi yansıtma işlevine sahip bir şeydir. 

Mimesis’in bu işlevi insanın yaşadığı toplumu anlamlandırmasına da yardımcı olur.190 

Bu yüzden onun özgürleştirici gücü tekrar göz önüne çıkar.  

Lukács’ın Marksist düşünceyi benimsemeye başlamasıyla bu düşünceler yerini 

daha toplumcu bir yere bırakır. Yaşadığı dönemin kaotik yapısından Marksizm ile 

sıyrılma düşüncesi olan Lukács, dünyaya Marksist çerçeveden bakmaya çalışır ve 

yapıları gözden geçirir. Marksizm, üretim araçlarının değişimiyle birlikte toplumsal 

yapının değiştiğini savunur. Bu bağlamda toplumdaki değişen yapılar altyapı ve 

üstyapı diyalektiğiyle açıklanmaya çalışılır.191 Araç olarak kullanılan bu diyalektikte 

klasik anlaşılanı aşarak bu diyalektiğe yeni bir tavırla yaklaşan Lukács kültürün sadece 

ekonomik bir yansımadan ibaret olmadığını savunur. Bu düşünce birçok Marksist 

estetikçi tarafından kabul edilmiştir.192 O halde, kimi Marksist estetikçi için bu 

diyalektiğin klasik yorumunun kültürü ve onun ögesi olan sanatı pasifize ettiğini 

söyleyebiliriz. Lukács, sanatın bu pasifize edildiği durumun içinden mimesis’i yeniden 

tanımlayarak ve ona yeni işlevler yükleyerek çıkar. 

Lukács’a göre, estetik, kapitalist toplumda üstyapının bir parçası olarak yalnızca 

ekonomik ilişkilerin etkisi altında değildir; kültür, toplumsal yapının özerk bir 

parçasıdır ve kapitalist üretim ilişkilerinin belirleyici etkisinden kurtarılmalıdır.193 

Lukács’ın mimesis kavramını devrimci bir şekilde ortaya koyması da bundan 

kaynaklanmaktadır. Çünkü mimesis onun kullandığı şekilde kültürü barındıran 

üstyapıyı üretim ilişkilerini ve üretim araçlarını yani ekonomiyi içeren altyapının 

etkisinden kurtaracaktır. O halde, Lukács’ın mimesis’i için hem özgür bir alan 

yarattığını hem de devrimci olduğunu söyleyebiliriz. Onun mimesis kuramı, kapitalizm 

 
189 Lukács, Soul and Form, 3-7.  
190 Lukács, Roman Kuramı, 46. 
191 Marx ve Engels, Komunist Parti Manifestosu, 15-17.  
192 Eagleton, Marksizm ve Edebiyat Eleştirisi, 3-28.  
193 Lukács, Tarih ve Sınıf Bilinci, 38-40.  



117 
 

eleştirisi yaparak kapitalizmin yarattığı yapının karşısında yer alır. Mimesis’in böyle 

bir şeyi gerçekleştirebilmesi Lukács’ın bu kavrama yüklediği yaratıcı güç işlevinden 

kaynaklanmaktadır. Çünkü Lukács’ın mimesis’i toplumsal ve tarihsel gerçekliğin 

diyalektik yolla ortaya çıkarılmasını ve ortaya çıkan gerçekliğin estetik yolla 

yansıtılmasını ve gerçekliğin yaratılmasını sağlar. Böylece yaratıcı bir gücü olan 

mimesis edilgen olmaktan çıkıp değişim potansiyeli yaratabilir.  

Mimesis’in yaratıcı gücü Lukács’ın mimesis’te yarattığı en büyük dönüşümdür. 

Elbette akla Aristoteles’in de mimesis’inin gerçeklikten hareket ettiği ve ortaya 

koyduğu şeyin gerçeklik olduğu söylenebilir. Ancak Aristoteles ve Lukács’ın 

mimesis’lerinin gerçekliği yaratma biçimleri farklıdır. Aristoteles için mimesis, 

gerçekliğin birebir kopyası değil, bir temsilidir. Ancak bu temsil aynı zamanda ideal 

bir şeydir ve bu yüzden her zaman gerçekten daha iyi ve güzel bir yaratımdır. Ancak 

Lukács, Aristoteles’ten gerçekliği yaratma noktasında etkilenmiş olsa da gerçeklik ve 

bunun mimesis ile yeniden yaratılmasında toplumsal ve tarihsel sürece vurgu yapar. 

Onun sanatın yansıtması gerektiğini savunduğu gerçeklik, toplumdaki sınıf 

çatışmasıdır ve bu da aslında toplumun derinindeki bir diyalektik olduğu için gerçeklik 

taklit edilen değil açığa çıkarılıp sanat eserinde yaratılan şeydir. Onun kullandığı 

anlamdaki mimesis, gerçekliği eleştirel ve diyalektik bir şekilde ve hem öznel hem de 

nesnel bir bakış açısıyla yaratır.194 Böylece sanat, bu özellikleriyle basit bir temsil 

değil, toplumsal bilinç oluşturan, toplumsal dinamikleri açığa çıkaran ve onları 

yeniden kurma imkanına sahip bir şeydir.  

Lukács’ın Aristoteles’ten aldığı ve geliştirerek Marksist estetikte yer verdiği bir 

diğer kavram katharsis’tir. Daha önce de bahsedildiği üzere Aristotelesçi anlamdaki 

katharsis bireyde korku ve acıma duyguları oluşturarak bireyin olumsuz duygulardan 

arınmasına referansta bulunan bir kavramdır. Lukács, sadece bireysel bir arınmaya 

göndermede bulunan bu kavramın aslında toplumsal bir karşılığının da olabileceğini 

düşünmüş ve estetik kuramına bu kavramı dahil etmiştir.  

Lukács’ın mimesis kuramı toplum ve birey üzerinde etkili olduğunu düşündüğü 

sanatı daha da etkili kılmak için geliştirilmiş bir kuramdır. Bu kuramda ne sadece 

eğitim ne de sadece haz vermek bir amaçtır. Bu kuram, estetik hazzın ve toplumsal 

 
194 Lukács, Estetik 1, 36.  



118 
 

bilincin bütünleşmiş bir halini vermeyi amaç edinmiştir ve bunu gerçekleştirmek için 

de Aristoteles’in katharsis kavramını kapsamını geliştirerek kullanmayı uygun 

görmüştür. Bireyin eser karşısında yaşadığı katharsis duygusal bir dönüşüm yarattığı 

için önemlidir. Çünkü bu duygu gerçekliği anlayacak insan için ilk adım olabilir. 

Bununla duygusal ve zihinsel olarak arındırılan insan gerçekliği eleştirmek ve 

toplumsal bilinci kavramak için hazır hale gelir. Bu yüzden, onun kuramında birey 

sadece algılamakla kalmaz, aynı zamanda duygusal bir deneyim yaşar ve düşünür.195 

Böylece, birey toplumla bağ kurarak toplumsal dönüşüme hazır bir hale gelir.  

Lukács estetik yansıtma kuramıyla sanatın bireyi ve toplumu değiştirme aracı 

olarak nasıl kullanılabileceğini bize göstermiştir. Lukács’ın bunu gerçekleştirmesi 

yeniden düzenlediği ve Platon’dan beri kullanılagelmiş olan mimesis kavramını 

dönüştürmesi ile mümkün olmuştur. Onun mimesis’i gerçekliği yaratan, dünya 

yaratabilen, toplumsal ve tarihsel diyalektiğin analizini yapabilen, bireyde ve 

toplumda bilincin oluşmasını sağlayan196, gerçekleri somutlaştıran, katharsis 

yaratan197 ve insanlara estetik haz veren bir kavramdır. Onun kuramının bu şekli 

almasını sağlayan kuramında izleri görülen Platon’un didaktik anlayışı, Aristoteles’in 

arındırıcı mimesis’i, Hegel’in toplumsal tini somutlaştıran mimesis anlayışı ve Marx’ın 

felsefesidir. Belki de bu yüzdendir ki onun bünyesinde barındırdığı izler onun kuramını 

bu kadar zor ve belli konularda uyuşmaz ve kimisine göre de pratikten uzak yapmıştır. 

Yine de onun kuramı tüm izleri içinde eriterek kavramın tüm kullanımlarının üstüne 

çıkan özgün bir kuramdır. Toplumu eğitip insanlarda bir bilincin oluşması için sanatı 

devrime dahil etme ihtiyacı gören ve bunu alışılmadık bir biçimde toplumcu yapan 

Lukács bunu gerçekleştirirken belli noktaları kaçırmış olsa da ortaya önemli bir kuram 

atmıştır.  

Kimisinin sanatı ideolojik bir araç olarak gören, kimisinin de sanatçıyı dar bir 

alana hapseden ve estetik kaygıyı ikinci planda bırakan biri olarak gördüğü Lukács198 

sanatı devrimci bir biçimde kullanabilmek adına bu haklı eleştirilerle karşılaşmıştır.  

Onun kuramının kırılgan noktalarını oluşturan bu eleştiriler kuramının değersiz 

 
195 Lukács, Estetik 1, 211.  
196 Lukács, Estetik 2, 147. 
197 Lukács, Estetik 3, 26-29.  
198 Artun ed., Estetik ve Politika, 95-100.  



119 
 

olduğunu ya da yarattığı dönüşümün başarısız olduğunun bir göstergesi değildir. Onun 

yarattığı dönüşüm reddedilemeyecek bir şekilde varlığını korumaktadır ve amacına da 

uygun bir şekilde hizmet etmektedir. Lukács yarattığı sistemle estetik, etik ve politik 

bir değişim hedeflemiştir. Onun mimesis’i ile sanat bireyi ve toplumu değiştirebilecek 

devrimci bir biçime dönüşmüştür. Bunu gerçekleştirirken tabiri caizse estetik özerkliği 

geri plana itmiştir ve bunu sırf kuramını daha tutarlı ve amacına uygun kılmak için 

yapmıştır.  

Estetik tarihinde önemli bir yer kaplayan Lukács’ın gerçekliği yansıtan 

mimesis’ten gerçekliği yaratan mimesis çıkardığı ve bunu yeni unsurlarla bezediği 

estetik kuramı daha önce de bahsedildiği üzere birçok eleştiri ile karşı karşıya 

kalmıştır. Ancak ona dair olan hiçbir eleştiri onun felsefesinin basit veya felsefi 

derinlikten yoksun olduğunu göstermez. Lukács'ı basitleştirip ve onun amacını 

anlamamaya çalışmak sadece Lukács'a yapılmış bir haksızlık olur. Bu yüzden onun 

estetik kuramını açıklayıp tartışan ve bu kuramın farklı ve devrimci olduğunu 

açıklamaya çalışan bu çalışma ideolojik olarak herkese hitap etmeyen bu kuramı 

olabildiğince objektif olarak ele almış ve kronolojik bir sırayla kavramın serüvenini 

vererek anlaşılmasını kolaylaştırmaya çalışmıştır.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



120 
 

 

 

KAYNAKÇA 

 

Agustinus. İtiraflar. çev. Çiğdem Dürüşken. İstanbul: Kabalcı Yayınevi, 2010.  

Akyürek, Engin. Ortaçağ’dan Yeniçağ’a Felsefe ve Sanat. İstanbul, Kabalcı 

Yayınevi, 1994. 

Ali Artun, ed., Estetik ve Politika. İstanbul: İletişim Yayınları, 2016. 

Altuğ, Taylan. Kant Estetiği. İstanbul: Payel Yayınevi, 2016. 

Altuğ, Taylan. Son Bakışta Sanat. İstanbul: Yapı Kredi Yayınları, 2012.  

Aristoteles. Nikamakhos’a Etik. çev. Saffet Babür. Ankara: BilgeSu Yayıncılık, 

2020. 

Aristoteles. Poetika. çev. Ali Çokona ve Ömer Aygün. İstanbul: Türkiye İş 

Bankası Kültür Yayınları, 2018.  

Aristoteles. Politika. çev. Mete Tunçay. İstanbul: Remzi Kitabevi, 2018. 

Arslan, Ahmet. İlkçağ Felsefe Tarihi 5 Plotinos, Yeni Platonculuk ve Erken 

Dönem Hıristiyan Felsefesi. İstanbul: İstanbul Bilgi Üniversitesi Yayınları, 2020.  

Badio, Alain. Başka Bir Estetik. çev. Aziz Ufuk Kılıç. İstanbul: Metis Yayıncılık, 

2020.  

Benjamin, Walter. Pasajlar. çev. Ahmet Cemal. İstanbul: Yapı Kredi Yayınları, 

2023.  

Bozkurt, Nejat. Sanat ve Estetik Kuramları. İstanbul: Sarmal Yayınevi, 1995.  

Burke, Edmund. Yüce ve Güzel Kavramlarımızın Kaynağı Hakkında Felsefi Bir 

Soruşturma, çev. M. Barış Gümüşbaş. Ankara: BilgeSu Yayıncılık, 2008.  

Copley, Stephen, Andrew Edgar, ed. David Hume Selected Essays.  New York, 

Oxford University Press, 1998. 

Costelloe, Timothy M. The British Aesthetic Tradition: From Shaftesbury to 

Wittgenstein. New York: Cambridge University Press, 2013. 



121 
 

Eagleton, Terry. Marksizm ve Edebiyat Eleştirisi. çev. Utku Özmakas. İstanbul: 

İletişim Yayınları, 2019.  

Eagleton, Terry. Estetiğin İdeolojisi, çev. Hakkı Hünler. İstanbul: Doruk 

Yayımcılık, 2010.  

Eco, Umberto. Orta Çağ Estetiğinde Sanat ve Güzellik. çev. Kemal Atakay. 

İstanbul: Can Yayınları, 2020.  

Engels, Friedrich. Tarihsel Materyalizm Üzerine Mektuplar 1890-94. çev. Öner 

Ünalan. Ankara: Bilim ve Sosyalizm Yayınları, 2000. 

Ferry, Luc. Homo Esteticus, Demokrasi Çağında Beğeninin İcadı. çev. Devrim 

Çetinkasap. İstanbul: Pinhan Yayıncılık, 2012.  

Gebauer, Gunter ve Christoph Wulf, Mimesis. çev. Don Reneau London: 

University of California Press, 1996.  

Gregor, Mary J. “Baumgarten's Aesthetica", The Review of Metaphysics, Cilt 37, 

Sayı 2, (1983). s. 357-385. 

Halliwell, Stephen. The Aesthetics of Mimesis. New Jersey: Princeton 

University Press, 2002. 

Hammermeister, Kai. The German Aesthetic Tradition. New York: Cambridge 

University Press, 2002.  

Hegel, G. W. F. Estetik: Güzel Sanat Üzerine Dersler Cilt 1. çev. Taylan Altuğ 

ve Hakkı Hünler. İstanbul: Payel Yayınevi, 1994. 

Hegel, G. W. F. Estetik: Güzel Sanat Üzerine Dersler Cilt 2, çev. Taylan Altuğ 

ve Hakkı Hünler. İstanbul: Payel Yayınevi, 2015. 

Huisman, Denis. Estetik. çev. Cem Muhtaroğlu. İstanbul: İletişim Yayınları, 

1992. 

Hutcheson, Francis. Güzellik ve Erdem İdelerimizin Kökeni Üzerine Bir 

Soruşturma. çev. Merve Menekşe Özer ve Adnan Akdağ. İstanbul: Say Yayınları, 2020.  

Hünler, Hakkı. Estetiğin Kısa Tarihi İstanbul: Paradigma Yayınları, 1998.  

Kant, Immanuel, Yargı Gücünün Eleştirisi, çev. Aziz Yardımlı. İstanbul: İdea 

Yayınevi, 2006.  

https://www.jstor.org/journal/revmetaphysics


122 
 

Goff, Jacques L, Ortaçağ’da Entelektüeller, çev. Mehmet Ali Kılıçbay. İstanbul: 

Ayrıntı Yayınları, 1994.  

Lukács, Georg. Estetik 1. çev. Ahmet Cemal. İstanbul: Payel Yayınevi, 1999.  

Lukács, Georg. Estetik 2. çev. Ahmet Cemal. İstanbul: Payel Yayınevi, 1991.  

Lukács, Georg. Estetik 3. çev. Ahmet Cemal.İstanbul: Payel Yayınevi, 2001. 

Lukács, Georg. Roman Kuramı. çev. Cem Soydemir. İstanbul: Metis Yayıncılık, 

2023.  

Lukács, Georg. Soul and Form. çev. Anna Bostock. Cambridge: MIT Press, 

1974, s. 3. 

Lukács, György. Çağdaş Gerçekliğin Anlamı. çev. Cevat Çapan. İstanbul: Payel 

Yayınevi, 1975.  

Lukács, György. Tarih ve Sınıf Bilinci. çev. Yılmaz Öner. İstanbul: Belge 

Yayınları, 1998.  

Marx, Karl. 1844 Elyazmaları- Ekonomi, Politik ve Felsefe. çev. Kenan Somer. 

Ankara: Sol Yayınları, 2011. 

Marx, Karl, Friedrich Engels. Alman İdeolojisi. çev. Sevim Belli. Ankara: Sol 

Yayınları, 2010.  

Marx, Karl, Friedrich Engels. Komünist Parti Manifestosu, çev. Dünya 

Armağan.  İstanbul: Dünya Yayıncılık, 1998.  

Morawski, Stephan. “Lukacs' Universal Principle”. Science & Society, 32/1 

(1968): 26-38.  

Mortley, Raoul. Plotinus, Self and the World. New York: Cambridge University 

Press, 2013.  

Ollman, Bertell. Diyalektiğin Dansı Marx’ın Yönteminde Adımlar. çev. Cenk 

Saraçoğlu. İstanbul: Yordam Kitap, 2022. 

Platon. Büyük Hippias-Theages. çev. Furkan Akderin. İstanbul: Say Yayınları, 

2016.  

Platon. Devlet, çev. Sabahattin Eyüpoğlu ve M. Ali Cimcoz. İstanbul: İş Bankası 

Kültür Yayınları, 2017. 

Platon. İon. çev. İhsan Bozkurt. İstanbul: Millî Eğitim Bakanlığı Yayınları, 1997. 



123 
 

Platon. Sofist. çev. Furkan Akderin. İstanbul: Say Yayınları, 2015. 

Platon. Yasalar. çev. Candan Şentuna ve Saffet Babür. İstanbul: Kabalcı 

Yayınevi, 2007. 

Plotinus. Enneads. çev. George Boys Stones, John M. Dillon, R.A.H. King, 

Andrew Smith, and James Wilberding New York: Cambridge University Press, 2018.  

Potolsky, Matthew. Mimesis. New York: Routledge Press, 2006. 

Raddatz, Fritz J. Lukács. çev. Ender Ateşman. İstanbul: Alan Yayıncılık, 1984. 

Ricouer, Paul. Zaman ve Anlatı 1: Zaman-Olayörgüsü-Üçlü Mimesis. çev. 

Mehmet Rifat-Sema Rifat. İstanbul: Yapı Kredi Yayınları, 2007. 

Seznec, Jean. ed. On Art and Artists: An Anthology of Diderot’s Aesthetic 

Thought. çev. John S.D. Glaus. New York: Springer, 2007.  

Shiner, Larry. Sanatın İcadı. çev. İsmail Türkmen. İstanbul: Ayrıntı Yayınları, 

2018. 

Stephen, M. Cahn. vd. Aesthetics: A Comprehensive Anthology. Hoboken: John 

Wiley & Sons, 2020.  

Tural, Alican. Fransız Aydınlanma Felsefesinde Sanat ve Estetik. Doktora Tezi. 

Dokuz Eylül Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü. 2024.   

Williams, Raymond. Kültür ve Toplum: 1780-1950, çev. Uygur Kocabaşoğlu. 

İstanbul: İletişim Yayınları, 2017.  

Williams, Raymond. Marksizm ve Edebiyat. çev. Esen Tarım. İstanbul: Adam 

Yayınları, 1990.  

Zeller, Eduard. Grek Felsefe Tarihi. çev. Ahmet Aydoğan. İstanbul: Say 

Yayınları, 2017.  

 


