
 
 

 

 

 

 

T.C. 

 İNÖNÜ ÜNİVERSİTESİ  

ALEVİLİK ARAŞTIRMALARI ENSTİTÜSÜ  

ALEVİLİK-BEKTAŞİLİK ARAŞTIRMALARI ANABİLİM DALI 

 

 

SOSYO - KÜLTÜREL BOYUTLARIYLA ALEVİLİK (MALATYA- HEKİMHAN  

İLÇESİ HASANÇELEBİ ÖRNEĞİ) 

 

Yüksek Lisans Tezi 

 

 

Hüseyin Cem KİSTİLOĞLU 

 

 

TEZ DANIŞMANI 

 Prof. Dr. Mehmet DÖNMEZ 

 

 

 

 

Temmuz-2024 

Malatya 

 

 

 

 

 



 
 

SOSYO- KÜLTÜREL BOYUTLARIYLA ALEVİLİK (MALATYA- HEKİMHAN  

İLÇESİ HASANÇELEBİ ÖRNEĞİ) 

 

 

 

 

Hüseyin Cem KİSTİLOĞLU 

 

 

 

 

Alevilik Araştırmaları Enstitüsü 

Alevilik-Bektaşilik Araştırmaları Anabilim Dalı 

 

 

 

 

Yüksek Lisans Tezi 

 

 

 

 

TEZ DANIŞMANI 

Prof. Dr. Mehmet DÖNMEZ 

 

 

 

 

Temmuz-2024 

Malatya 

 

 

 

 



 
 

ETİK BEYANI 

 

İnönü Üniversitesi Alevilik Araştırmaları Enstitüsü Tez Yazım Yönergesi Kurallarına 

uygun olarak hazırladığım “Sosyo-Kültürel Boyutlarıyla Alevilik (Malatya-Hekimhan 

İlçesi Hasançelebi Örneği” adlı yüksek lisans tez çalışmasında tez içinde sunduğum 

verileri, bilgileri ve dokümanları akademik ve etik kurallar çerçevesinde elde ettiğimi, tüm 

bilgi, belge, değerlendirme ve sonuçları bilimsel etik ve ahlak kurallarına uygun olarak 

sunduğum, tez çalışmasında yararlandığım eserlerin tümüne uygun atıfta bulunarak kaynak 

gösterdiğimi, kullanılan verilerde ve ortaya çıkan sonuçlarda herhangi bir değişiklik 

yapmadığımı, bu tezde sunduğum çalışmanın özgün olduğunu bildiririm. Bu beyanlarımın 

aksinin ortaya çıkması durumunda aleyhime doğabilecek tüm hak kayıplarını 

kabullendiğimi beyan ederim. 10/07/2024 

 

 

 

                                                                                                                                                                                                                                 

                                                                                     Hüseyin Cem KİSTİLOĞLU 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
NOT: Bu tezde kullanılan ve başka kaynaktan yapılan bildirişlerin, çizelge, şekil 

ve fotoğrafların kaynak gösterilmeden kullanımı, 5846 sayılı Fikir ve Sanat Eserleri 

Kanunundaki hükümlere tabidir. 

 



iv 
 

ÖZET 

 

KİSTİLOĞLU, Hüseyin Cem. Sosyo-Kültürel Boyutlarıyla Alevilik (Malatya-

Hekimhan İlçesi Hasançelebi Örneği (Yüksek Lisans Tezi), Malatya, 2024. 

“Sosyo-Kültürel Boyutlarıyla Alevilik (Malatya-Hekimhan İlçesi Hasançelebi 

Örneği)” adlı yüksek lisans tezimiz de  Alevilik, Aleviliğin tarihi gelişimi, Aleviliğin inanç 

ve ritüelleri, Alevilikte ocak anlayışı, Hasançelebi tarihi ve Hasançelebi Aleviliği konuları 

işlenmiştir.  

 Tezimizi oluştururken öncelikle geniş bir literatür taraması yaptıktan sonra bölgede 

çeşitli saha çalışmaları gerçekleştirerek gerekli analizler yaptık ve bunu tezimize işledik. 

Hasançelebi Aleviliği zengin ritüellere sahip olup göç faktöründen etkilense de 

günümüzde aktifliğini korumaktadır. Yaşayan bölge halkı kültür ve ananelerine sahip 

çıkarak Aleviliğin gerektirdiği tüm şartları yerine getirmek ve bu geleneği devam ettirmek 

adına büyük gayretler içerisindedir.  

 Tarihte Baharat yolu üzerinde bulunan ve Osmanlı Devleti’nin seferlerde menzil 

olarak kullandığı Hasançelebi Alevilik inancını yaşatmak ve gelecek nesilleri de bu 

anlamda aşılamak için çeşitli dernekler ile beraber bu kültürü halen korumaktadır. 

 

 Anahtar Kelimeler: Alevilik, Hasançelebi, Cem, İbadet ve İnanç Ritüelleri  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



v 
 

ABSTRACT 

 

KİSTİLOĞLU, Hüseyin Cem. Hasançelebi Alevism (Master’sThesis), Malatya, 

2024. 

In our master's thesis titled "Alevism with its Socio-Cultural Dimensions (Malatya-

Hekimhan District Hasançelebi Example)", the topics of Alevism, historical development 

of Alevism, beliefs and rituals of Alevism, understanding of hearth in Alevism, history of 

Hasançelebi and Hasançelebi Alevism are discussed. 

While creating our thesis, first of all, after conducting a wide literature search, we 

carried out various field studies in the region, made the necessary analyses and processed 

this into our thesis. 

Hasançelebi Alevism has rich rituals and maintains its activity today by managing 

not to be affected much by the migration factor. The living people of the region are making 

great efforts to fulfill all the conditions required by Alevism by takingcare of their cultural 

heritage to continue this tradition.  

Hasançelebi, which was located on the Spice Road in history and was used as a 

range during the Ottoman Empire's campaigns, still preserves this culture with various 

associations in order to keep the Alevism belief alive and inculcate future generations in 

this sense. 

Keywords: Alevism, Hasançelebi, Cem, Worship and Belief Rituals 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



vi 
 

İÇİNDEKİLER 

 

ÖZET..................................................................................................................................IV 

ABSTRACT........................................................................................................................V 

İÇİNDEKİLER.................................................................................................................VI 

KISALTMALAR LİSTESİ……....................................................................................IX 

FOTOGRAFLAR LİSTESİ……………………………………………………………X 

ÖN SÖZ..............................................................................................................................XI 

1. GİRİŞ...............................................................................................................................1 

    1.1. Araştırmanın Konusu, Amacı ve Yöntemi.………………..…………………….2 

    1.2. Araştırmanın Önemi…………………….………………………………………..2 

    1.3. Araştırmanın Evren ve Örneklemi………………………………………………..3 

    1.4. Araştırmanın Varsayımları………………………………………………………..3 

    1.5. Araştırmanın Toplanması ve Çözümlenmesi...…………………………………..4 

    1.6. Mülakat Soruları…………………………………………………………………...5 

    1.7. Katılımcıların Demogojik Özelliklerine Ait Çözümlemeler……………………..6 

2.ALEVİLİĞİN TANIMI ve ORTAYA ÇIKIŞI……….…………………...………..7 

 2.1. Alevilik Kavramının İzahı……………………………….…………………..…..7 

 2.1.1. Alevilik İle İlgili Bazı Kavramların İzahı……………………………………...8 

 2.1.2. Kızılbaşlık……………………………………………………………………….11 

 2.1.3. Bektaşilik…………………………………………………………………...……15 

2.1.4. Şiilik………………………………………………………………..………………18 

2.1.5. Caferilik………………………………………………………………….……….19 

2.2. Aleviliğin Doğuşu ve Tarihsel Süreci…………………………………………….21 

2.2.1. İslam’da İlk Ayrılıklar…………………………………………………...……...21 

2.2.2. Türklerin Müslüman Olma Süreci ve Ehlibeyt’in Önemi.................................25 

3. ALEVİLİKTE İBADET RİTÜELLERİ ve OCAK SİSTEMİ…………………..36 

3.1. Alevilikte Cem İbadeti……………………………………………………………..36 

3.2.Alevilikte On İki Hizmet..…………………………...…………………………….46 

3.3. Alevilikte Oruç……..…………………………………………………………….50 

3.4. Alevilikte Kurban……………….…………………………………………..…..53 

3.5. Alevilikte Ocak Kavramı…………………………………………………………56 

3.5.1. Hacı Bektaş Ocağı………………………………………………………………....59 



vii 
 

       3.5.2. Kızıl Deli Sultan (Seyit Ali Sultan) Ocağı………………………………..60 

       3.5.3. Ağuçan Ocağı……………………………………………….……………...62 

       3.5.4. Hacım Sultan (Seydi Ahmet) Ocağı……………………………………..62 

       3.5.5. Hüseyin Abdal (Kara Hüseyin) Ocağı………………………………….64 

       3.5.6. Dede Garkın Ocağı……………………………….……………………..64 

       3.5.8. Ali Seydi Ocağı…………………………………………………………….65 

       3.5.7 Şah İbrahim Veli Ocağı…………………………………………………...66 

4. SOSYO- KÜLTÜREL BOYUTLARIYLA ALEVİLİK (MALATYA- HEKİMHAN 

İLÇESİ HASANÇELEBİ ÖRNEĞi)……………………….……………………...67 

 4.1.Hasançelebi’nin Sosyokültürel Özellikleri………………………….………....67 

 4.2. Hasançelebi’nin Coğrafyası………………………………………………………72 

 4.3. Hasançelebi’nin Dini ve Kültürel Yapısı…………………………………………73 

  4.4. Hasançelebi Aleviliği………………………………………...……………………76 

  4.4.1 Hasançelebi Yöresi’nin Alevilik Algısı………………………………………77 

  4.4.2. Hasançelebi Yöresinde Dedelik Kurumu…………………………………..79 

  4.4.3. Hasançelebi Yöresinde Ocak Sistemi………...…………………………….83 

  4.4.4. Hasançelebi Yöresinde İbadet Ritüelleri…………………….………………84 

  4.4.5. Hasançelebi Yöresinde Kurban…………………….………………………..87 

  4.4.6. Hasançelebi Yöresinde Musahiplik Erkanı……………………..…………..90 

  4.4.7. Hasançelebi Yöresinde Dara Düşme ve Düşkünlük Uygulaması………….94 

   4.4.7.1. Dar-ı Mansur……………………………………………………………….95 

   4.4.7. 2. Dar-ı Fazlı………………………………………………………………….96 

   4.4.7.3. Dar-ı Nesimi………………………………………………………………..96 

    4.4.7.4. Dar-ı Fatıma (Dar- ı Hüseyin)……………………………………………..96 

    4.4.8. Hasançelebi Halkının Ehlibeyt Algısı……………………...…………………99 

    4.4.9. Hasançelebi Yöresinde Alevi-Sünni Evlilikleri Algısı….………..…………104 

    4.4.10. Hasançelebi Aleviliğine Şehirleşeme Sürecinin Tesiri………………….106 

    4.4.11. Hasançelebi Yöresindeki Alevilerin Devlet Algısı……………………….108 

    4.4.12. Alevilikte Önder Kişiler ve Feyz Alınan Kitaplar………………………110 

    4.4.13. Hasançelebi Aleviliğinin ve Alevi Gençlerin Bugünkü Durumu………112 

    4.4.14. Hasançelebi Yöresindeki Alevilerin Alevilik ve İslam İlişkisine Bakışı..114 

    4.4.15. Hasançelebi Yöresindeki Önemli İnanç Merkezleri……..……….………116 

    4.4.16. Hasançelebi Halkının Alevi İnanç ve Ritüellere Bakışı…………………116 

    4.4.17.Hasançelebi Aleviliğinin Gelecek Nesillere   Aktarılması………………...118 



viii 
 

SONUÇ…………………………………………………………………………………121 

KAYNAKÇA………………………………………………………….………….……125 

EKLER………………………………………………………………………….……….135 

ÖZ GEÇMİŞ……………………………………………………..……………….…..…142 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



ix 
 

KISALTMALAR LİSTESİ 

 

 

a                                   Ad 

 

Akt                                Aktaran 

 

a.s.                                 Aleyhisselam 

 

Bas                                Baskı 

 

C                                  Cilt 

 

Hz                              Hazreti 

 

KK                             Kaynak Katılımcı 

 

S                                  Sayı 

 

s                                   Sayfa 

 

s.a.v.                          Sallallahu Aleyhi ve Sellem 

 

ss.                            Sayfalar (sayfa sayısı) 

 

vb                            ve benzeri  

 

yay                          Yayınevi 

 

Yy                            Yüzyıl 

 

 

 



x 
 

FOTOGRAFLAR LİSTESİ  

 

 

Fotoğraf 1: Güvenç Köyü, Sadık Baba Türbesi  

Fotoğraf 2: Güvenç Köyü, Sadık Baba Makamı 

Fotoğraf 3: Güvenç Köyü, Molla Bektaş Makamı 

Fotoğraf 4: Başkınık Köyü,12 Kardeşler Cem Evi 

Fotoğraf 5: Ballıkaya Köyü, Şah İbrahim Veli Makamı 

Fotoğraf 6: Hasançelebi Mezarlığı, Mulla Mustafa Kabri 

Fotoğraf 7: Çulhalı Köyü Cem Evi 

Fotoğraf 8: Darıyeri Köyü Cem Evi 

Fotoğraf 9: Akmağara Köyü, Gümüloğ Dede Kabri 

Fotoğraf 10: Akmağara Köyü, Gümüloğ Dede Ziyareti 

Fotoğraf 11: Şah İbrahim Veli Ocağının Merkezi (Kara Direk Tekkesi) 

Fotoğraf 12: Ballıkaya Köyü, Vayloğ Dede Türbesi 

Fotoğraf 13: Ballıkaya Köyü, Ağpınar Çeşmesi 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



xi 
 

ÖNSÖZ 

 

Alevilik var olduğundan beri konuşulan, araştırılan ve tartışılan bir konudur. 

Alevilik zaman içerisinde farklı sebeplerden dolayı günümüze gelene kadar sosyal 

değişimler göstermiş ve Aleviler bu değişimden etkilenmiştir. Alevilik, temelinde 

İslamiyet ve Ehlibeyt olan, insani değerlere önem veren, içerisinde adaleti ve medeniyeti 

barındıran, diğer inançlara göre maneviyat yönünün baskın olduğu inanç yoludur. Bu yolda 

Dede kavramı, Cem ibadeti, Muharrem ayı ve ibadetleri, musahiplik, İslam inancı, 

Ehlibeyt sevgisi, ocaklar ve türbeler önemlidir. Ülkemizde farklı il, ilçe ve köylerde 

bulunan Aleviler tarafından önemli olan konular bazı ortak ritüellere sahip olsa da ayrı 

ritüelleri de içermektedir. 

Alevilik ritüelleri üzerine doğru bir algı oluşturabilmek ve Malatya’nın Hasançelebi 

Mahallesinde bulunan yöre insanının Alevilik hakkında bilgi sağlamak amacıyla tez 

konumuzu belirledik. Bu çalışmanın şehirleşme süreciyle hızlı bir değişim geçirerek kimi 

çevrelerce İslami ve Türklük temellerinden koparılmaya çalışılan Aleviliğin gerçek 

inançsal ve kültürel kimliğinin gelecek nesillere aktarılmasında katkı sunacağını 

düşünüyorum. 

Tez çalışmamda, tüm yüksek lisans dönemim boyunca bilgi ve tecrübesiyle 

desteğini her zaman hissettiğim, sayın danışman hocam Prof. Dr. Mehmet DÖNMEZ 

hocama çok teşekkür ederim. Tez konumu oluşturan Hasançelebi halkına, sevgili aileme, 

arkadaşlarıma teşekkürü bir borç bilir, saygı ve şükranlarımı sunarım.  

 

         

      Hüseyin Cem KİSTİLOĞLU 

                  

                                                                                                        Temmuz 2024 -Malatya



1 
 

1. GİRİŞ 

 

Alevilik coğrafi olarak ve içerik açısından çok geniş ve zengin bir alandır. Aleviliği 

objektif bir şekilde ortaya koyacak alan araştırmaları son yıllarda artsa da yeterli değildir. 

Literatür taraması yapıldığında Anadolu Türkmen Aleviliği’nin bir parçası olan 

Hasançelebi Aleviliğiyle ilgili bilimsel çalışmaların yok denecek kadar az olduğu 

görülmüştür. Tez çalışmamızda Türk kültürünün ve Anadolu Aleviliği’nin özgün 

örneklerinden Hasançelebi Yöresinin Alevilik inancı incelenmiştir. Tez konusu seçilirken 

bu konuda kısıtlı olan çalışmalara katkı sağlayacağı düşünülmüştür. Mülakatlarda alınan 

cevapların birebir çalışmaya konulması özgünlük ve objektiflik açısından literatüre katkı 

sunacaktır. 

 

Ülkemizde Alevilikle ilgili katılımcı gözlem ve mülakata dayalı sosyolojik içerikli 

araştırmaların sayısı fazla değildir. Elimizde olan çalışmaların büyük çoğunluğu Aleviliğin 

gelişim süreci ve inanç ritüelleri üzerinde durmaktadır. Dolayısıyla, Alevilerin idrak dünyasını, 

bir sosyal olgu olarak grup-içi ve grup-dışı yaklaşımlarla veren araştırma sayısının az olduğu 

görülmektedir. Alevilerin dünya görüşü, hayat tarzlarının ne olduğu, değişim sürecinden nasıl 

etkilendikleri ve yaşanan Aleviliğin sorunları da ayrıca incelenmesi gereken hususlar olarak 

önümüzde durmaktadır (Dönmez, 2003: 5). 

 

 Hasançelebi Yöresi’nin tarihçesi hakkında geniş bir literatür taraması yapılmıştır. 

Baharat Yolu üzerinde olan ve Osmanlı Devletinin seferlerde menzil olarak 

kullanmasından dolayı oluşan zengin tarihçesi ortaya konulmaya çalışılmıştır. Yöre’nin 

coğrafi konumunun kavşak noktada olmasına ve coğrafi konumunun önemine dikkat 

çekilmeye çalışılmıştır. Yöre tarihçesi hakkında bilimsel araştırmaların son derece kısıtlı 

olmasına rağmen literatür taraması alan araştırmasıyla desteklenerek yörenin zengin tarihi 

çalışmada ortaya konulmuştur. 

Alevilik inancı Alevi toplumundan ayrı düşünülemeyeceği için alan araştırması 

yapılarak alınan cevaplar yörede Aleviliğin yaşadığı değişimi, geçmişten günümüze 

Alevilik inancının karşılaştırılmasını sağlayacak bugün kaybolmaya yüz tutmuş ve hala 

varlığını koruyan inanç ve ibadet ritüellerini ortaya koyacaktır. Katılımcıların inançsal 

dünyasında yola çıkılarak yörede halkının bugünkü inançsal durumunu yansıtacaktır 

Mülakatlarda sorulan sorular yörenin şehirleşme sürecinden önceki inanç ibadet ritüelleri, 

sosyal hayatı ve bugünkü Alevilik inancının bugünkü durumunu yansıtacak şekilde 

seçilmiştir. Soruların yöneltileceği kişiler cinsiyet, yaş, eğitim vb. özellikler açısından 



2 
 

heterojen şekilde seçilerek toplumun her kesiminin incelenmesi ve farklı görüşlerin ortaya 

konulması sağlanmaya çalışılmıştır. Yaş, meslek ve cinsiyete göre görüşlerin ve inanç 

dünyasının değişimi gözlenmeye çalışılmıştır. 

Yöredeki taliplerin bağlı bulunduğu ocaklar sorularak yörede hangi ocakların var olduğu 

ortaya konulmuştur. Ocak, Musahiplik, Cem İbadeti gibi Aleviliği yüzyıllarca ayakta tutan 

ritüellerin özellikle şehirleşme süreciyle yörede yok olmaya yüz tutmasının Alevi toplumu 

üzerindeki olumsuz etkileri ortaya konulmaya çalışılmıştır. Alevi gençliğinin kendini 

tanımlamada karşılaştığı sorunlar ve bunun çözümünde, yaşanan “Aleviliğin kurum ve 

uygulamalarında yetersiz kalması, gençliği Alevilik dışında farklı ideolojilere veya 

Aleviliği bir inancın şubesi olarak görmemeye itmiştir.” (Dönmez, 2003: 7). Alevi 

gençlerinin inanç ve ibadet rütüellerinin özellikle Alevi Toplumunun denetleme 

mekanizması olan musahiplik, dara durma, düşkünlük gibi ritüellerin yok olmaya 

başlamasıyla oluşan boşlukta farklı düşüncelere yönelmesi ve inançtan uzaklaşmasını 

sağlamıştır. Tüm bunlar bağlamında Hasançelebi yöresinin inançsal dünyasının dünkü ve 

bugünkü durumu objektif bir şekilde ortaya konulması amaçlanmıştır.  

 

1.1. ARAŞTIRMANIN KONUSU,  AMACI VE YÖNTEMİ  

 

Tez çalışmasının yöntemi niteldir. Tez boyunca çeşitli veriler toplanarak teze 

işlenmiştir. Çalışma öncelikle literatür taraması ardından yapılan görüşmelerin analizi ile 

gerçekleşmiştir. 

 

1.2.  ARAŞTIRMANIN  ÖNEMİ 

 

Bu tez çalışmasının konusu, Malatya Hekimhan’a bağlı Hasançelebi Mahallesinde 

bulunan yöre halkının Alevilik inancı üzerine olup, çalışmada nitel bir araştırma 

gerçekleştirilmiştir. Malatya, Alevilik denildiği zaman ilk akla gelen yerlerden biridir. Bu 

nedenle Malatya’da farklı ritüelleri yaşayan ve yaşatan Alevi köyleri bulunmaktadır. 

Hasançelebi, tamamına yakınının Alevi olduğu bir Mahalledir.   

Bu çalışmada amaç, Hasançelebi’de yaşayan Alevilerin inançları kapsamında 

yaptıkları ritüelleri ve bağlı bulundukları ocakları öğrenmek, Alevilik konusundaki 

bilgilerini öğrenmek, geçmişten günümüze gelene kadar inançlarındaki bağlılıklarını ve 

inançların sürdürülebilir olup olmadığını öğrenmektir. Çalışma, yapılan objektif mülakatlar 

sayesinde, yöresel farklılıkları olsa da özü ve genel itibari ile aynı olan Anadolu 



3 
 

Aleviliğinin yüzyıllardır yaşayan inanç ve kültürünün özgün bir yansıması olacaktır. İlgili 

literatür konularına katkı yapacağı ve ileride yapılacak olan çalışmalara destek olacağı 

düşünülmektedir.  

 

1.3.ARAŞTIRMANIN EVREN VE ÖRNEKLEMİ  

 

Bu çalışmanın evrenini Malatya’nın Hekimhan ilçesine bağlı Hasançelebi 

Mahallesinde yaşayan Aleviler oluşturmaktadır. Örneklemini ise bu mahallede yaşayan ve 

Hasançelebi Belediyesi mahalleye dönüştürülmeden önceki belediyeye dahil olan köylerin 

halkından çalışmaya gönüllük esası ile katılmayı kabul eden 26 kişi oluşturmaktadır. 

 

1.4.ARAŞTIRMANIN VARSAYIMLARI 

 

 Alevilik konusunda farklı tanımlar yapılmaktadır. 

 Aleviliğin ortaya çıkışıyla alakalı farklı görüşler mevcuttur. 

 Genellikle Aleviliğin İslam’ın içinde olduğu düşünülmektedir. 

 Dede Kavramı ve Dedelik Kurumu Alevilik inancı açısından önemlidir. Amcak 

günümüzde zayıflamıştır. 

 Ocak sistemi Alevilik İnancının teşkilatlanmasıdır. Yörede farklı ocaklara mensup 

talipler mevcuttur. 

 Cem, Aleviliğin en temel ibadetidir. 

 Yörede Dara Durma ve Düşkünlük Uygulaması toplumsal düzen açısından önem 

arz etmektedir. Günümüzde yok olmaya yüz tutsa da yörede suç oranının hemen 

hemen olmamasındaki etkisi hala deva etmektedir. 

 Muharrem Ayı ve Kerbela Yas-ı Matemi yörede tutulmaktadır. Muharrem orucu ve 

aşure inanç ritüeli yerine getirilmektedir. 

 Müsahiplik uygulaması kaybolmaya yüz tutmuştur. 

 Düşkünlük Uygulaması eskisi kadar sıkı uygulanmamaktadır. 

 Dara Durma hakkında bilgi sahibi olunsa da yörede eskisi kadar 

uygulanmamaktadır. 

 Ehlibeyt Hz. Muhammed’in ev halkı olan Hz. Ali, Hz. Fatıma, Hz. Hasan ve Hz. 

Hüseyindir. 



4 
 

 Alevilikle ilgili Ku’anı Kerim, Makalat, Buyruk, Kerbela vb. kitaplar 

okunmaktadır. 

 Günümüzde Alevilik birçok inanç ve ibadet ritüelini kaybederek değişime 

uğramıştır. 

 Alevi- Sünni evliliklerine karşı olumsuz görüşler olsa da, genel olarak olumlu 

düşünülmektedir. 

 Şehirleşme süreci Aleviliği olumsuz yönde etkilemiştir. 

 Cem Evleri Alevilik inancının ibadethanesidir. 

 Yöredeki Alevi vatandaş inançsal hizmetlere yönelik taleplerinin karşılanmasını 

istemektedirler. 

 Alevilikte önder ve örnek alınan kişiler; Hz. Muhammed, Hz. Ali, Hz. Hasan, Hz. 

Hüseyin, Hacı Bektaş Velidir. 

 Alevi gençliği İnanç ve ibadet ritüellerinden ve Alevilik kültüründen uzaklaşmıştır. 

 Yörede halen ziyaret edilen, adak kurbanları kesilen ziyaret ve türbeler 

bulunmaktadır. 

 Kurban İbadeti Alevilik inancının en temel ibadetlerinden birisidir. 

 Vakıflara bağlı cem evlerinde yapılan cem ibadetleri, muharrem orucu ve kurban 

günümüzde yerine getirilen ibadetler arasındadır. 

 Alevilik inanç ve kültürü yeterli olmasa da çocuklara aktarılmaktadır. 

 

1.5.ARAŞTIRMANIN VERİLERİNİN TOPLANMASI VE ÇÖZÜMLENMESİ  

 

Çalışma verilerinin toplanmasında aşağıda yer alan mülakat sorularının oluşturduğu 

görüşme formu kullanılmıştır. Mülakat soruları her katılımcının anlayacağı şekilde kısa, 

açık ve anlaşılır biçimde oluşturulmuştur. Formda, yöre halkının inançsal yapısına yönelik 

sorular bulunmaktadır. Bu verilerin toplanmasında görüşme (mülakat) tekniği kullanılmış 

ve saha araştırması yapılmıştır. Mülakat soruları yüz yüze yapılarak ses kayıt cihazı ile 

kaydedilmiştir. Ses kayıt cihazı ile kaydedileceği katılımcılara belirtilmiştir. Sonrasında 

verilen çözümlenmesi için ses kayıt cihazı dinlenerek yazıya geçirilmiştir. Görüşmeye 

katılan katılımcıların kendilerine yöneltilen soruları daha objektif ve kendisini rahat 

hissederek cevap vermesi için kendi istekleri üzerine kimlikleri gizli tutulmuştur. 

KK1,KK2 gibi kodlama yapılarak katılımcıların her bir görüşü değerlendirmeye alınmıştır. 

 



5 
 

1.6. MÜLAKAT SORULARI 

 

2. Size göre Alevilik ne demektir? 

3. Size göre Alevi inancının ortaya çıkışı nasıl olmuştur? 

4. Alevilik-İslam ilişkisi hakkında ne söylemek istersiniz? 

5. Size göre Dedelik Kurumu ve Dede Kavramı nedir? İşlevleri nelerdir? 

6. Bağlı bulunduğunuz Ocakla ilgili bilginiz nedir? Ocak Sisteminin önemi nedir? 

7. Cem İbadetinin yörenizdeki ritüelleriyle ilgili bilginiz var mı? Size göre Cem 

İbadeti nedir? 

8. Yörenizde Cem İbadetinde Dara durma ve halk mahkemesi hakkında bilginiz 

nedir? 

9. Muharrem Ayı Yas-ı Matem ve Kerbela hakkındaki düşünceleriniz nedir? 

Yörenizde Muharrem Ayı ibadet ritüelleri ve Aşure hakkındaki bilgileriniz 

nelerdir? 

10. Musahiplik uygulaması hakkındaki düşünceleriniz nelerdir? Yörenizde devam 

etmekte midir? 

11. Düşkünlük uygulaması hakkında bilginiz nedir? 

12. Köyünüzde eskiden yapılan cemlerde dara durma hakkında bilginiz var mı? 

13. Düşkünlük ve dara durmanın köyünüzde mahkemeye başvurulmaması üzerinde 

etkisi hakkında ne düşünüyorsunuz? 

14. Size göre Ehlibeyt kimdir? 

15. Alevilikle ilgili kitap okur musunuz? 

16. Günümüzde Aleviliğin durumu nedir? 

17. Alevi-Sünni evlilikleri hakkında düşünceleriniz nelerdir? 

18. Şehirleşme süreci Aleviliği nasıl etkilemektedir? Düşünceleriniz nelerdir? 

19. Cem Evleri hakkındaki düşünceleriniz nelerdir? 

20. Devletin Alevilere karşı yaklaşımı sizce nasıl olmalıdır? Bu anlamda Devletimizde 

beklentileriniz nelerdir? 

21. Size göre Alevilikte önder kişiler ve örnek aldığınız kişiler kimlerdir? 

22. Size göre Alevi gençliğinin inançsal ve kültürel olarak bugünkü durumu nedir? 

23. Yörenizde inançsal açıdan önemli türbe ve ziyaret yerleri var mıdır? Varsa bunlarla 

ilgili bilgileriniz nelerdir? 

24. Kurban ibadeti hakkında düşünceleriniz nelerdir? 

25. Alevi inanç ritüellerini yerine getiriyor musunuz? 



6 
 

26. Alevi inanç ve kültürünü çocuklarınıza aktarıyor musunuz? 

 

1.1. KATILIMCILARIN DEMOGRAFİK ÖZELLİKLERİNE AİT BİLGİLER  

 

26 kişiden 12’si erkek (yaklaşık %46), 14’ü kadın (yaklaşık%54) olup yaş aralığı 

18-78’dir. Katılımcıların eğitim seviyelerine bakıldığında ortaokul ve lise mezunu 

yoğunluktadır, 4 kişi ilkokul mezunu, 10 kişi ortaokul mezunu, 8 kişi lise mezunu, 1 kişi 

yüksekokul mezunu, 4 kişi de üniversite mezunudur. Katılımcılardan 4 kişi bekar, 22 kişi 

evlidir.  

Alevilik İslamiyet’in kabulü ile başlayarak günümüze kadar ulaşmayı başarmış 

geniş kitlelere sahip bir inançtır. Hz. Ali ile başlayarak bu yola baş koyanların düşünce 

tarzıdır. Alevilik Hz. Muhammet, Hz. Ali ve Ehlibeyt’e olan derin bağ ile başlamıştır. Hz. 

Ali ve Ehlibeyt, Alevilik inancının temel sembolü ve değeridir.  

 Alevilik tüm doğruluğu ile yönünü Tanrı’ya döner ve inanç sistemini bu denge 

üzerine kurar. Aleviliğin diğer tüm inanışlarda olduğu gibi çeşitli ibadet ve ritüelleri vardır. 

Bu ritüeller genel anlamda aynı olsa da bölgeden bölgeye küçük nüanslar ile değişim 

göstermektedir. Türkiye ve dünyanın çeşitli yerlerinde Alevilik inancına sahip birçok insan 

vardır. Bu inanca sahip kişilere de “Alevi” adı verilmektedir.  

 

Alevilik genel ve geleneksel İslam kültürü içerisinde Hz. Ali ve Ehl-i Beyt sevgisinin 

sembolize edildiği bir değerler bütünü olarak kabul edilmektedir. Bu sevginin temelinde 

şüphesiz onların varlık sebebi olan Hz. Muhammed bulunmaktadır. Zira Ehl-i Beyt’in sevgiye 

layık görülmesindeki unsur, onların Hz. Muhammed’in ailesine ait olmalarıdır. Dolayısıyla 

geleneksel Alevilikte, İslami inanış ve uygulamalar ön planda yer almaktadır (Erdem, 2009: 

19).  

 

 Alevilerin Tanrı’ya anmak ve ona olan minnetini dile getirmek için ibadet ettikleri 

yere “Cem” adı verilmektedir. Cem evinde 12 hizmet hususu vardır. Cemin istenilen 

doğrultuda gerçekleşmesi adına 12 hizmette görev alan herkesin üzerine düşeni yapması 

gerekmektedir. 12 hizmetin her bir parçası ve aşaması son derece önemlidir. Cemlerinde 

kendi içerisinde farklı türleri vardır. Bunlarla beraber Alevilerin belli zamanlarda tuttukları 

oruçlar da vardır.  

 Alevilik doğrudan ayrılmamayı, Tanrı’ya inanmayı, yalan söylememeyi, kıskançlık 

yapmamayı, kibirden uzak durmayı, hırs ve öfke gibi ruha zarar veren duyguları 

barındırmamayı, Tanrı’nın yasaklamış olduğu davranışları sergilememeyi yani tam 



7 
 

anlamıyla iyi bir insan olmayı kalbinde saflık ve temizlik barındırıp beşer hayata son 

vermeyi öğütlemektedir. 

Alevilik için önemli noktalardan biri ise 12 İmamlardır. 12 İmamlar Aleviliği 

temsil eden ve Kerbela olayı ile insanlığın ve Aleviliğin sembollerinden biri olmuştur. 12 

İmamlar; Hz. Ali, Hz. Hasan, Hz. Hüseyin, Cafer es Sadık, Musa el Kazım, Muhammed et 

Taki el Cevad, Ali Zeynelabidîn, Ali en Naki el Hadî, Muhammed el Bakır, Ali el Rıza, 

Hasan b. Ali el Askeri, Muhammed el Mehdi’dir. 

 

2. ALEVİLİĞİN TANIMI ve ORTAYA ÇIKIŞI 

 

2.1. ALEVİLİK KAVRAMININ İZAHI 

Sosyolojide kavramların ve tanımanın önemi büyüktür. Çünkü insanlar kavramlarla düşünür ve 

bu düşüncelerini kavramlarla yazıya aktarırlar. Kavramların içi boşaldığında ya da 

boşaltıldığında kavram anarşisi doğmaktadır. Hal böyle olunca aynı kavramlara farklı anlamlar 

yüklenmekte, bu da hem kargaşaya sebep olmakta hem de halkla aydınlar arasında uçurumlar 

meydana getirmektedir. Dolayısıyla, Türkiye’de yaşanan kavram kargaşasından Alevilik de 

nasibini almaktadır. Esasında fark büyük uçurumlarla dolu olmasa problem teşkil etmeyebilir. 

Hatta böyle bir farklılığın olması istenen bir durum da olabilir. Ancak herkes kendine göre bir 

Alevilik tanımı yapmakta ve diğer tanımlamalara karşı ciddi tavırlar takınılmaktadır (Dönmez, 

2003:14). 

 

Aleviliğin nasıl ortaya çıktığı konusunda kesin bilgiler olmamakla birlikte, uzun bir sürecin 

sonunda oluştuğu söylenebilir. Hz. Muhammed’in Hakk’a yürümesinden sonra yapılan 

halifelik seçimi, Hz. Ali döneminde vuku bulan olaylar İslam ümmetinin parçalanmasına yol 

açmıştır. Sünni-Şii olarak parçalanan İslam ümmeti geçen zaman içinde mezheplerin ortaya 

çıkmasıyla kendi içinde fırkalara ayrılarak İslam dinine zarar vermeye başlamışlardır (Gül, 

2018: 219). 

 

Tarih boyunca Alevilik ve Aleviler farklı coğrafyalarda farklı isimler almışlardır. 

Alevilik en çok bilinen anlamıyla Ali’ye mensup olan Ali tarafında olan anlamına gelir. 

Günümüz Anadolu Aleviliğine baktığımız zaman Alevilik Hz. Muhammedi Peygamber, 

Kuranı Kerim’i Allah’ın kelamı, Hz. Ali’yi de pir ve mürşit olarak gören Hz. Muhammed 

Ehlibeytine bağlılığı esas alan eski Türk kültüründen izler taşıyan bir inanç sistemidir 

diyebiliriz. Alevilikte içerik ve uygulama olarak farklı olsa da kelime anlamı olarak buna 

benzerdir. Zaman zaman Hz. Muhammed ve Hz. Ali soyundan gelenlere de Alevi 

denilmiştir. Özellikle ilk Müslüman Türk kaynaklarında Ehlibeyt yerine de kullanılmıştır. 



8 
 

 

2.1.1. Alevilik İle İlgili Bazı Kavramların İzahı 

 

Alevilik’te Yaratan makamında Allah, nübüvvet makamında Hz. Muhammed, 

velayet makamında da Hz. Ali vardır. Dolayısıyla İslamiyet’teki tevhid inancı Alevilikte 

de aynen korunmuştur. Anadolu Aleviliğinde yapılan cemlerde Nur suresi 35 ve 36. 

Ayetlere binayen çerağ uyandırılırken söylenen dua ve gulbanglarda bunu görmekteyiz. 

 

Allah, göklerin ve yerin nurudur. O’nun nurunun temsili şudur: Duvarda bir hücre; içinde bir 

kandil, kandilde bir cam fanus içinde. Fanus sanki inci gibi parlayan bir yıldız. Mübarek bir 

ağaçtan, ne doğuya ne batıya ait olan zeytin ağacından tutuşturulur. Bu ağacın yağı, ateş 

tutuşturulmasa bile neredeyse aydınlatacak kadar berraktır. Nur üstüne nur. Allah, dilediği 

kimseyi nuruna iletir. Allah, insanlar için misaller verir. Allah her şeyi hakkıyla bilendir (Nur 

24/35). 

 

“Alevi İslam İnancı mensupları, Hazreti Muhammed ve İmam Ali Cenabı 

Mürteza’nın gerçek İslami yolunu sürerler.”1 

 

Sofu mezhebimizi ne sorarsın 

Biz Muhammed Ali diyenlerdeniz 

Gözlüye gizli yoktur ne ararsın 

Biz Muhammed Ali diyenlerdeniz 

 

Muhammed Ali'dir Kırkların başı 

Anı bilmeyenin nicolur işi 

Uralım yezitlere lanet taşı 

Biz Muhammed Ali diyenlerdeniz 

 

Sofu bize sen ne mezhep sorarsın 

Biz Muhammed Ali diyenlerdeniz 

Gözlüye gizli mi olur ne dersin 

Biz Muhammed Ali diyenlerdeniz 

 

Biz tüccar değiliz alıp satmayız 

Karnımız geniştir kibir tutmayız 

Rizasız çiğ lokmayı da yutmayız 

                                                           
1Kaynak:http://aleviislamdinhizmetleri.org / Erişim Tarihi: 10.10.2024. 

http://aleviislamdinhizmetleri.org/


9 
 

Biz Muhammed Ali diyenlerdeniz 

 

Eğnimize kırmızılar giyeriz 

Halimizce her manadan duyarız 

Katarda İmam Cafer'e uyarız 

Biz Muhammed Ali diyenlerdeniz 

 

Her kimin çırağın yaksa Hak yakar 

Mümin olanları katara çeker 

Aslımız On İki İmam'a çıkar 

Biz Muhammed Ali diyenlerdeniz 

 

Baharda açılır gonca gülümüz 

Ol dergaha doğru gider yolumuz 

On'ki İmam'ları söyler dilimiz 

Biz Muhammed Ali diyenlerdeniz 

 

Pir Sultan'ım eydür deryalar gani 

Evveli Muhammed ahiri Ali 

Anlardan öğrendik erkanı yolu 

Biz Muhammed Ali diyenlerdeniz (Öztelli, 2012:114-115). 

 

Alevilik Hz. Muhammed ve Ehlibeyt sevgisinin, İslam’ın temel ilkelerinin Türk 

kültürüyle sentezlenmesiyle ortaya çıkmış bir inanç biçimidir. Velayet konusunda Şiilik ve 

Caferilikle ortak yönleri olsa da kendine has ve özgün ritüelleri vardır. Alevilik değişik 

tanımlamalarla farklı yönlere çekilmeye çalışılsa da Geleneksel Anadolu Aleviliği ve inanç 

ritüellerine baktığımızda Hak- Muhammed- Ali üçlemesi üzerine bina edilmiş İslami bir 

yorumdur.  

 

Alevî kelime anlamı olarak Beyt-i Ali’den gelmektedir. Yani Hz. Muhammed’in ailesi 

dediğimiz Ehl-i Beyt’e duyulan saygı ve muhabbetin ifadesi olarak kullanılır.Allah’ın 

varlığına, Kur’an’ı Kerim’e ve içerisinde geçen tüm peygamberlere inanan ve İslam’ın 

Horasan/ Mavaünnehir bölgesinde yeşermeye başlayan ve bir Türkmenlerin yorumu olan 

Alevilik; Hâce Bektaş Velilerin, Şah Hatayilerin, Pir Sultan Abdalların, Hamdullah Çelebilerin 

ve nice Hak aşıklarının gittiği yoldur. Bu yola ikrâr verenlere Alevî denir.2 

 

Horasan’dan Anadolu’ya taşınan Türkmen göçleri, 13. yüzyıldaki Moğol istilasına 

indirgenemeyecek kadar süreklilik arz eden bir olgudur. İlhanlılar ve Timur dönemindeki 

                                                           
2Kaynak: https://www.cemvakfi.org/pages/inancHizmetleriDetay/167/her-aleviyim-diyenin-bilmesi-

gerekenler-genel-hususlar / Erişim Tarihi: 10.10.2024. 

https://www.cemvakfi.org/pages/inancHizmetleriDetay/167/her-aleviyim-diyenin-bilmesi-
https://www.cemvakfi.org/pages/inancHizmetleriDetay/167/her-aleviyim-diyenin-bilmesi-


10 
 

siyasi gelişmelerden kaynaklanan göçler, Anadolu’nun dini ve kültürel hayatında daha büyük 

değişmelere sebep oldu. Bu süreçte İran üzerinden gelen Türkmen (Oğuz) ve Tatar-Moğol 

aşiretleri, Şamanist inanç ögeleri ile sufilikle kaynaşmış Şii unsurları da Anadolu’ya taşıdılar. 

Alevi adı, Anadolu’ya has bir kavram olmayıp Orta Çağ’da Ali taraftarlığı (Şiat-ü Ali) 

anlamında kullanılıyordu ve Anadolu’da biliniyordu. Keza Bektaşiliğin kurumlaştığı 16. 

yüzyıldan önce de Anadolu’da Hz. Ali ve evladına (Ehlibeyit) derin bir sevgi duyuluyordu. 

AlevilikBektaşilik şeklinde birbirine paralel iki süreç halinde gelişim gösteren Türkmen 

dindarlığını, İran’ı atlayarak Orta Asya (Türkistan)’da İslam öncesi Türk-Moğol inançlarına 

dayandırmak İttihat Terakki döneminde başlayan milliyetçi bakış açısının bir tezahürü olsa 

gerek. Türkmen dindarlığı, Hristiyanlık gibi yerli ve paganist inançlarla da etkileşim içerisinde 

bulunarak Anadolu’da kendine has bir nitelik kazanarak gelişmiştir. Bu uzun süreçte her türlü 

siyasi ve Ortodoks Müslümanlığın baskılarına rağmen popüler bir İslam, kendi mecrasında 

yaşayıp günümüze kadar gelmiştir (Döğüş, 2023: 76). 

 

Alevilik; İslam’ın özgün bir yorumu olmasına rağmen ne yazık ki onu, bu mecrasından 

çıkarmak için bir çok gayretin var olduğunu görüyoruz. Günümüzde Alevilik yazılan kitaplara, 

Alevilik adına kurulan dernek veya vakıflara, Alevilik inancı adına yola çıkanlara bakacak 

olursak ne demek istediğimizi sanırım anlarsınız. (İşin ehillerini tezih ederim). Gerçeği ve 

herkesin içip kandığı tertemiz gözeyi (suyun kaynadığı yer) bulandırmak için nafile çabalar 

sürüp gitmektedir. Nafiledir çünkü, İnançlı insanlar bunlara gülüp geçmektedirler. Bunlara 

göre;  

 Alevilik, bir yaşam biçimidir. 

 Alevilik, sosyal bir yaşam veya kültür biçimidir, 

 Alevilik, “izm” lerin karışımıdır. 

 Alevilik, Zerdüşt inancının başka inançlarla karışımıdır. 

 Alevilik, Ateizmdir. v.s. dir. 

Bu gibi düşünce sahipleri ne yazık ki, Aleviliği anlatmak yerine, Aleviliği kullanmaya 

çalışıyorlar, amaç nedir? Ortalığı toz duman ederek bulanık suda balık avlamaktır. Şunu 

herkesin bilmesi gereklidir; 

Alevilik: 

 İslam’ın aydınlık yüzüdür, 

 İslam’ın çağdaş yüzüdür, 

 İslam’ın gülen yüzüdür. 

 Aleviliğin öz kaynakları Kuran’ı Kerimdir. Kaynağını Ehlibeyt’ten alan Buyruktur. 

Hz. Muhammed’i dışlayarak, Hz. Ali’yi dışlayarak, Ehlibeyti dışlayarak, Kur’an-ı Kerim’i 

dışlayarak, Alevilik olur mu? Bu kültürdür diyenlere sormak lazımdır: Kerbela olayı bir kültür 

müdür? Anadolu’yu İslamlaştıran Hacı Bektaş Veliler, Yunuslar, Kul Himmetler, Pir Sultanlar, 

Karaca Ahmet Sultanlar, Mevlanalar birer kültür insanı mıdırlar? (Uğurlu, 2009: 25-26). 

Alevilik; İslam’ benimseyen, Tanrı’nın birliğine (Tevhid) inanan, Hz. Muhammed’i 

Peygamber kabul eden, kitabı Kuran’ı Kerim olan, Hz. Muhammed’in Ehlibeyt2ini seven, 

namazı niyazla birleştiren, kıyam, ruku, secdesi ile ibadetini kendi lisanıyla yapan, ümmet 

yerine hür insanı, yaratanla yaratılan ayrılığını “Vahdet-i Vücut” ile birleştiren, Tanrı Korkusu 

yerine, sevgisini benimseyen, zahiri (görünen) batınla (görünmeyen), batını zahirle birleştiren, 



11 
 

şeriat kapısını aşıp, marifet yolu ile hakikat dünyasına ulaşan, Kur’an’ın şekline değil, özüne 

inen akıl ve gönlü ile “Seyr-ü süluk” (Ruhsal Olgunlaşma) olan bir tasavvuf yoludur (Uğurlu, 

2009: 32). 

 

Aleviliği anlamak için sadece akademik çalışmalara veya yazılı dokümanlara 

bakmak yanıltabilir. Çünkü bu konuda bilgi kirliliği çok fazladır. Alevi deyişlerine, 

dualarına, ritüellerine ve yapılan ibadetlerin Kuran’i temellerine baktığımızda Aleviliği 

daha sağlıklı anlamlandırabiliriz. Eskisi kadar olmasa da bugün Anadolu’nun herhangi bir 

yerinde yaşayan Geleneksel Anadolu Aleviliğine baktığımızda eski Türk inanç ve 

kültürünün motiflerinin yanı sıra temelinde İslami ilke ve unsurları görürüz. Şehirleşme 

süreciyle birlikte hızlı bir değişime uğrayan Aleviliğin siyasi ve ideolojik kalıplara 

sokularak ve ekseninden kaydırılarak Alisiz Alevilik vb. akımlara, bazı dernek ve 

topluluklara bakarak Aleviliği tanımlamak son derece yanlış olur. Bunun yanı sıra tarihsel 

süreçten gelen ön yargılarla Aleviliği asimile etme kaygısıyla yapılan tanımlama ve 

yorumlarda yadsınamayacak kadar fazladır. Bu maksatlı akımların her birinin; Aleviliği 

Türk kimliğinden uzaklaştırmaya çalışmak, Aleviliği Hz. Ali ve 12 imam bağlamından 

koparıp asimile etmek veya İslam dairesinden ayrı göstermek gibi farklı amaçları olsa da, 

birbirinden farklı ve zıt akımlar olarak görünse de aslında aynı amaca hizmet 

etmektedirler. 

Alevilik İslami temeller üzerine bina edilmiş Orta Asya (Türkistan) Türk kültür ve 

inancından izler taşıyan özgün bir İslami yorumdur. 

 

2.1.2. Kızılbaşlık 

 

 Hz. Muhammed, Uhud Savaşında yaralanınca Hz. Ali Peygamberin kanı yere 

akmasın diye beyaz bir beze kanı silerek başına bağlamıştır. Bunu gören diğer 

Müslümanlarda başlarına kırmızı bez bağlamıştır. Bundan sonraki savaşlarda da 

Müslümanlar başlarına kırmızı bez bağlamaya başlayarak bunu gelenek haline getirmiştir. 

Böylece Müslüman askerler savaşta kendileriyle aynı kıyafetleri giyinen Müslüman 

olmayan Araplar’dan ayrılmıştır. Bu simge savaşlarda Müslümanlar’ın belli olması için bir 

simge haline gelmiştir. Bu gelenek Sıffin Savaşında Hz. Ali taraftarlarının kırmızı bez 

bağlamasıyla da devam etmiştir. Daha sonra Kerbela hadisesinde Hz. Hüseyin’in 

yanındakilerde başına kırmızı bez bağlamıştır. Bu uygulamayı Çaldıran Savaşında Safevi 



12 
 

askerleri de devam ettirmiştir. Bu savaştan sonra Kızılbaş ismi daha belirgin bir şekilde 

kullanılmaya başlamıştır. 

 

 Kızılbaşlığı besleyen bir Horasanlılık öğesinin olduğu inkar edilemez. Bunu daha sonra 

göreceğimiz Şah İsmail’in şiirlerinde Horasan’a yapılan atıflarda doğrulamaktadır. Ancak 

burada Horasan yukarıda da belirtildiği gibi coğrafi bir tanım olmaktan ziyade gayr-i Arap 

unsurların gelişip şekillendiği bir yer olarak görülmelidir. Kızılbaşlık öğretisine tam bir 

açıklama getirmek için Horasan merkezli gelişen bu dinsel ve kültürel katmanı açmak 

gerekecektir (Cavanşir ve Necef, 2006: 66). 

 

Müslüman olmadan önce Türkler’de kızıl börk denilen bir başlık giyerlerdi. 

İslamiyet’i kabul ettikten sonra Türkler’in bir kısmı bu geleneği terk etmişlerdir. Türkler’in 

bir kısmı ise bu geleneği terk etmeyerek diğer birçok geleneklerinde olduğu gibi bunu 

İslami motiflerle yeniden uyarlamış ve Hz. Ali ve taraftarlarının kırmızı bez bağlamasıyla 

temellendirmiştir. Bu gelenek daha çok Alevi inancını benimseyen eski adet ve 

geleneklerinde kopamayan konargöçer Türkmen boyları arasında sürdürülmüştür. Bunlara 

zamanla Kızılbaş denilmeye başlamıştır. Şah İsmail de şahlığını ilan ederken kızıl bir taç 

takmıştır.  Bazı zümreler tarafından yerme amaçlı kullanılan bu isim Hz. Ali ve Ehlibeyt 

tarafında olmanın ve Türklüğün simgesi olarak kabul edildiği için övünç kaynağı olarak 

görülmüştür. 

 

Şamanlar’ın Ayinler esnasında başlarına giydikleri, üzerinde tüy bulunan kırmızı bir külah 

Alevi Dedelerinin ve Bektaşi Babalarının giydiği kıyafetle benzerlik göstermektedir. Bütün 

bunlar dikkate alındığında Kızılbaş isminin kırmızı börkle ilgili olduğu anlaşılır (Nacar, 

2021:67). 

 

Zaman içerisinde şehirde yaşayan Alevilere Bektaşi denilmeye başlandığı gibi 

kırsal kesimde yaşayan Alevi zümreleri için kullanılmaya başlamış ve bunların genel adı 

olmuştur. Bu Türkmenler yerleşik hayata geçmedikleri için İslamiyet öncesi Türk inanç ve 

kültürü çok daha yoğun görülmektedir. Kızılbaşlık için zaman zaman Halk İslam’ı ya da 

Türkmen dindarlığı kavramları da kullanılmaktadır. 

 

Muhammed Mustafa putlara secde; 

Etmedi diye Refazidediler. 

Hak gönderdi Ali’yi kırmızı Tac. 

Başına giydi Kızılbaş dediler (Kaygusuz, 1998: 162) 



13 
 

 

Kızılbaşlara (kadınlar, yaşlılar ve çocuklar dahil) kadar herkesi kapsayan bütüncül bir dini- 

toplumsal düzen oluşturuyordu. Osmanlı bölgesinde kalmış olan Kızılbaşlar da bu ekümenin 

parçası idiler. Ancak Osmanlı bölgesindeki Kızılbaşlar arasında köylülerin oranı görece daha 

fazlaydı. Ayrıca 16. yüzyıl boyunca konar- göçer hayatı terk edip yerleşme süreci burada daha 

hızlı gerçekleşti (Yıldırım, 2020: 101).  

 

 13. ve 14. Yüzyıllarda, Anadolu ve Balkanlar’da geniş halk kitleleri arasında egemen olan 

İslam pratiği, “Türkmen Dindarlığı” ve “abdal dindarlığı” olarak adlandırdığım ve aslında 

biribirine çok yakın olan dindarlık biçimleri idi. Özellikle uç tabir edilen sınır bölgeleri dini 

bakımdan tamamen Rum abdallarının egemenliğindeydi. Anadolu, Suriye, Azerbaycan ve 

İrana yayılmış bulunan ve farklı siyasi yapıların askeri sınıfını oluşturan kalabalık konar- göçer 

kitlelerin dini hayatını ise Türkmen dindarlığı şekillendiriyordu (Yıldırım, 2020:223).  

 

Osmanlı devleti egemenliği altındaki Kızılbaşlar Safevi sınırları içindeki 

Kızılbaşlara göre çok daha fazla kırsal kesimde yaşamaktaydı. Özellikle Çaldıran 

savaşından sonra kendi kabuklarına çekilmişledir. 16. yüzyıl ve sonrasında Orta Asya 

(Türkistan) dan beri devam eden konar- göçerliği bırakıp kırsal ve gözlerden uzak yerlere 

yerleşmişlerdir. Bugün dahi Türkmen Alevi köylerinin yerleşim yerlerine bakıldığında bu 

durum rahatlıkla gözlenmektedir. 

 

Lanet olsun sana ey Yezit pelit 

Kızılbaş mı dersin söyle bakalım 

Biz ol aşıklarız ezel gününden 

Rafızi mi dersin söyle bakalım 

 

Ey Yezit geçersen Şah'ın eline 

Zülfikarın çalar senin beline 

Edeple girdik biz Kırklar yoluna 

Kızılbaş mı dersin söyle bakalım 

 

Bektaş-i Veli'ye kul kurban olduk 

Varlık istemeyiz yokluğu bulduk 

Gönül kabesinde namaza durduk 

Kızılbaş mı dersin söyle bakalım 

 

Yuf etti erenler ey münkir size 

İftira ettiniz sizler de bize 

Muhammed sizleri taş ile eze 



14 
 

Rafızi mi dersin söyle bakalım 

 

Ruhsat verse bize ol gani Mevla 

Olurduk başınıza tig-i bela 

Bizi suçlu gören kendinde ara 

Rafızi mi dersin söyle bakalım 

 

Pir Sultan'ım eydür lanet Yezit'e 

Müfteri yalancı Yezitler size 

İşte er meydanı çık meydan size 

Rafızi mi dersin söyle bakalım (Öztelli, 2012: 201-202). 

 

Osmanlı arşivlerinde ise Kızılbaş kimliğiyle kadıların mahkemelerine katıldığı 

dolayısıyla Osmanlı şehirlerinde de Kızılbaş vatandaşların yaşadığı görülmektedir. 

Yıldırım’ın bu arşivlere dayanarak 2022 de yaptığı çalışmaya göre “Bu belgeler şeyden 

evvel 17. Yüzyıl başlarında hala İstanbul’un kimi mahallelerinde veya civarındaki 

köylerde Kızılbaş toplulukların olduğunu göstermektedir”. (s.124).  

 

Çaldıran’dan yüzyıl sonra bile İstanbul’da hala var olabilmeleri, Kızılbaşların Osmanlı Sünni 

dünyasından dışlanmalarının sandığımızdan daha yavaş ve uzun sürede gerçekleştiği 

düşündürmektedir. Bu belgeden öğrendiğimiz önemli bir diğer husus da 1619 yılında Kızılbaş- 

Alevi toplumunun henüz tam olarak içine kapanmadığı, aksine Tarikata dışarıdan müntesip 

kabul edilmeye devam edildiğidir (Yıldırım, 2022: 124). 

 

 Osmanlı kadısının huzuruna çıkabilmeleri Kızılbaş vatandaşların Osmanlı 

egemenliğinde normal hayatlarına devam edebildiğini Osmanlı- Safevi mücadelesinin dini 

değil siyasi olduğunu iki tarafında kendisine bağlı olan vatandaşlarına müdahale 

etmediğini göstermektedir. 

 

Safevi kroniklerinde Anadolu’daki Kızılbaşlarla ilişkiler hakkında şaşırtıcı derecede az bilgi 

bulunmaktadır. Bunun başlıca iki sebebi, büyük olasılıkla Tarikat’ın gizlilik kaidesi ve tarih 

yazarlarının Tacik sınıfına mensup olmasıdır. Nitekim bu kaynaklarda Safevi ülkesindeki 

Kızılbaşların iç dünyasına dairde çok az bilgi yer almaktadır (Yıldırım, 2020: 136).  

 

 Anadolu Kızılbaşlarıyla Safeviler’in ilişkilerini Osmanlıdan gizlemek kaygısında 

olduğu için ilişkilerini gizli yürüttüğü bu sebeple yazılı Safevi kaynaklarında Anadolu 

Kızılbaşlarıyla ilgili bilgiler çok fazla değildir. Dilleri Farsça olan İranlı Taciklerinde tarihi 



15 
 

kaynakları yazarken Türk kimliğinden dolayı Anadolu Kızılbaşlarına sansür uyguladığı 

muhtemeldir. 

 

 Yinede Anadolu’daki Kızılbaşlarla Safevi Şahlarının arasındaki bağın iki yüzyıl boyunca 

devam ettiğini ve bu müritlerin çeşitli vesilelerle Dergah’ı ve mürşid-i kamili ziyaret ettiklerini 

gösteren bölük pörçük bilgileri çağdaş kaynaklarda bulabiliyoruz. Özellikle, çeşitli vesilelerle 

Safevi sarayını ziyaret eden Avrupalı seyyah ve diplomatların yazdıkları bu konuda oldukça 

detaylar içermektedir (Yıldırım, 2020: 136). 

 

Kızılbaşlık, farklı itikadi ve inanç ritüelleri açısından Geleneksel Anadolu 

Aleviliğidir. Hak- Muhammed- Ali inancı temelleri üzerinde şekillenmektedir. Tevhid 

inancı ve temel İslami ilkelerin Türk kültürüyle sentezi görülmektedir. 

 

2.1.3. Bektaşilik 

 

 Bektaşilik, temellerini Hacı Bektaş-ı Velinin attığı daha sonra Balım Sultan’ın 

sistematik ve teşkilatlı hale getirdiği İslami bir tarikattır. Hacı Bektaş-ı Veli Yesevi 

öğretisinden aldığı inançsal ilkeleri ve öğretileri Anadolu’ya taşımıştır. Balım Sultanda bu 

öğretileri sistematikleştirerek Bektaşiliği inanç sistemi haline getirmiştir. Zamanla 

Osmanlıda Bektaşilik kentli zümrelerin Alevilik inancı olarak kendini göstermiştir. 1826 

yılında Yeniçeri Ocağının ve Bektaşi tekkelerinin kapatılmasına kadar tekkelerde 

faaliyetlerini sürdürmüştür. 

 

 Hacı Bektaş Velî, kuşkusuz yaşadığı ortamda yeni bir öğreti inşa etmeye çalışmış olup onun 

bu çerçevede bazı kuramsal esaslar ortaya koyduğunu söylemek mümkündür. Ancak bu durum, 

onun yaşadığı dönemde kendi adına kurumsallaşmış bir tarikat inşa ettiği anlamına 

gelmemektedir. Zira Bektaşîlik, bir tarikat olarak ona nispetle daha sonra kurulmuş ve 

kurumsal bir kimlik kazanmıştır. Bu bağlamda Hacı Bektaş Velî’nin Cemal Seyyid, Hacım 

Sultan ve Abdal Musa gibi öğrencilerinin Bektaşiliğin tarihsel anlamda gelişimi ile teşekkül 

sürecindeki önemli yerleri göz ardı edilmemelidir. Çünkü Bektaşîliğin hem Anadolu 

coğrafyasında, hem de Anadolu dışında Balkanlar ve Mısır gibi bölgelerde yayılmasında 

öğrencilerinin ciddi bir rolü vardır (Yıldız,2021:492). 

 

Yeniçeri ocağının Hacı Bektaş-ı Veli’yi pir kabul etmeleri ve Balım Sultan ve 

sonrasında Osmanlı Yönetimiyle iyi ilişkiler kurulması Bektaşiliğin Anadolu, Balkanlar ve 

Ortadoğu coğrafyasında daha hızlı ve köklü bir şekilde yayılmasını sağladı. Bugün 

Balkanlar’da hatta Doğu Avrupa’da ve Ortadoğu’da Osmanlı’nın gittiği her yerde 

Bektaşiliğin izlerini görmek mümkündür. 



16 
 

 

Osmanlılar, kuruluşundan beri Anadolu’daki Türkmen hanedanlarıyla hâkimiyet mücadelesi 

vermiştir. Fakat Şah İsmail’in Anadolu’daki Türkmen aşiretlerine dayanarak Şii-Safevî 

Devleti’ni kurması (1502), Osmanlı Devleti’nin Anadolu’da kurduğu siyasi birlik için büyük 

bir tehdit oluşturdu. Militan Şii-Kızılbaş propagandaların etkisiyle başlayan yeni süreç, Hacı 

Bektaş Veli’yi merkez-kaç çevre ile merkez arasında bir denge durumuna getirmiş olmalıdır. 

Osmanlılar merkez-kaç güçlere karşı siyasi ve askeri bakımdan Kapıkullarını merkezin gücü 

olarak tespit ederken, dini ve sosyal alanda da Şah İsmail’in propaganda alanındaki bir 

Türkmen şeyhini değil de Balkanlar’dan getirttiği bir Bektaşi dervişini postnişin ataması, 

Bektaşiliğin resmen kurumlaşması demekti (Döğüş, 2023: 80). 

 

Osmanlı Devleti’nin Anadolu’daki Türkmen hareketlerini kontrol etmek ve Safevi 

etkisini azaltmak için Bektaşi tekkeleriyle ilişkilerini güçlendirmesi Bektaşiliğin daha 

kurumsal bir kimliğe bürünmesini sağlamıştır. Yeniçeri Gülbanglarına bakıldığında Hacı 

Bektaş Veliyi pir olarak kabul etiklerini açıkça dile getirmektedirler. Bektaşi dervişlerinin 

hem dini hem de savaşçı kimliği bir arada bulundurması Alperenlik geleneğinin en önemli 

örneklerindendir. Bektaşi tekke ve dervişlerinin savaşçı ruhu Yeniçeri Ocağında devem 

ettirilmek istenmiştir. Osmanlının kalbi olan İstanbul’un ve hanedanın güvenliğini Hacı 

Bektaş Veliyi pir kabul eden Yeniçeri Ocağına emanet edilmesi Osmanlı- Bektaşi 

ilişkisinin ne düzeyde olduğunun görülmesi açısından önemlidir. 

 

Allah Allah eyvallah  

Baş üryân, sîne puryân, kılıç al kan  

Bu meydanda nice başlar kesilir, hiç olmaz soran  

Eyvallah…Eyvallah  

Kahrımız kılıcımız düşmana ziyan Kulluğumuz pâdişâha âyân  

Üçler, yediler, kırklar 

Gülbank-ı Muhammed,  

Nûr-i Nebi, Kerem-i Ali, 

Pîrimiz Hünkârımız Hacı Bektaş Veli 

 Demine devrânına hu diyelim 

Huuu… (Öz, 2013: 20). 

 

Safevi Devleti yıkıldıktan sonra Erdebil Tekkesine bağlı Kızılbaşların bir kısmı Hacı Bektaş 

Dergahına ve Bektaşiliğe kaymaya başlamıştır. Doğrudan Hacı Bektaş dergahına 

bağlanmayanlarda Hacı Bektaş Velinin manevi liderliğini kabul etmeye başlamışlardır. Daha 

sonrada bu süreç hızlanarak devam etmiştir. 



17 
 

18. yüzyıl ortalarında hız kazanan bu süreç, Kızılbaş ocaklarının epey bir kısmının Hacı Bektaş 

Tekkesine tamamen bağlanmaları, geri kalanların ise fiilen bu merkeze bağlı olmamakla 

beraber Hacı Bektaş Veli’nin manevi otoritesini bir şekilde kabul etmeleri ile sonuçlanmıştır. 

Dikkat çekici bir şekilde Kızılbaşların Hacı Bektaş Tekkesine bağlanmaları “Bektaşi 

tarikatı”nın esas icracıları ve mümessilleri olan babagânlara intisap suretiyle değil, dergâhtaki 

tasavvufi-dinî konumları 16. yüzyıldan beri muğlak olan Çelebilere intisap suretiyle 

gerçekleşmiştir. Bu tercihin altında yatan sebebi anlamak zor değildir. Dinî-sosyal 

yapılanmasının temelini soy gütme fikri üzerine oturtan Kızılbaş süreğinin, üyeliği herhangi bir 

tarikat gibi talep ve ikrar esasına dayanan Babagân Bektaşiliğine bağlanması pek mümkün 

değildir. Ancak yine de Kızılbaşların Babagân Bektaşilerine tazim ettikleri ve onların başı olan 

dedebabanın manevi otoritesini bir şekilde kabul ettikleri bu dergâhtan alınan icazetnamelerden 

anlaşılmaktadır  (Yıldırım, 2013: 38). 

 

 Şehirlerde yaşayan Alevilere zaman içerisinde Bektaşi denilse de kökeni ve 

temel ilkeleriyle Halk İslam’ı olan Kızılbaşlıkla aynı inanç özelliklerini taşımaktadır. 

Anadolu Alevi ozanları da şiirlerinde Hacı Bektaş Veliye bağlılıklarını dile 

getirmişler, methiyeler dizmişlerdir. 

 

Ay mıdır gün müdür doğmuş aleme 

Yüzünde balkıyor nur Hacı Bektaş 

Musa Peygamber durunca selama 

Binbir kelâmını sor Hacı Bektaş 

 

İdiris'te imiş gevherin kânı 

Tuba ağacıymış onun mekânı 

Lâ'l ü mercan bezetmişler dükkânı 

Musa'nın döktüğü dür Hacı Bektaş 

 

Dört kerpiç üstüne bir yapı vardır 

İlmi hikmet ile ser yapı vardır 

Kilidi açılmaz bir kapı vardır 

Açıp bir kapısın gir Hacı Bektaş 

 

Mikâil durdurmuş yağmuru yeli 

Hızır zapteylemiş deryayı gölü 

İsmi Âzam imiş kilidin dili 

Kilidin dilini sor Hacı Bektaş 

 

Muallak taşını tutmuş durursun 



18 
 

Hem zahirin hem bâtının görürsün 

İsteyenin muradını verirsin 

Bu benim muradım ver Hacı Bektaş 

 

Fatma Ana imiş sararıp solan 

Menzile ermeyip geride kalan 

Mü'minler göğsünde Beytullah olan 

Halil'in yaptığı şar Hacı Bektaş 

 

Halil'in yaptığı sara varalım 

Hasan ile Hüseyin'i görelim 

Zeynel'e Bakır'a yüzler sürelim 

Cafer'e Sadık'a er Hacı Bektaş 

 

Musa Kâzım bir de Şah Ali Rıza 

Bir elinde dolu birinde meze 

Kâfir imamlara eyledi ceza 

Gen dünya başına dar Hacı Bektaş 

 

Taki Naki gülistanda seslenir 

Şah Askeri kafeslerde beslenir 

Nice canlar eşiğine yaslanır 

Açmayalım gizli sır Hacı Bektaş 

 

Haber aldım Serçeşme'nin gözünden 

Mehdi Dede'm gelecektir tezinden 

Her şehit var Kerbelâ'nın düzünden 

İmamlara yüzler sür Hacı Bektaş 

 

Kul Himmet Üstadım Pir Sultan nazlı 

Yıldız'dır yaylası köyü Banazlı 

Bir pınar akıyor oniki gözlü 

Suyu abı zemzem der Hacı Bektaş (Aslanoğlu, 2014: 107-108). 

 

 Bektaşilik, Sulucakarahöyükten doğup Ortadoğu ve Balkanlara yayılmıştır. 

Günümüzde Balkanlarda birçok Bektaşi Tekkesi varlığını korumaktadır.  

 

2.1.4. Şiilik  

 



19 
 

Şia, Arapçada “ş-y-a” kökünden gelen, “misafiri uğurlamak”, “peşinden gitmek”, “bir 

kimsenin taraftarı olmak”, “yardımcısı olmak”, “ayrılmak” ve “fırkalaşmak” gibi anlamlara 

gelmektedir. Şia, Hz.Peygamber’in vefatından hemen sonra Ali bin Ebu Talib’in imamet ve 

hilafetine inanıp da ondan sonraki Ehl-i Beyt imamlarına tabi olanlara denir (Aksu, 2004: 84). 

 

 “Şii kaynakların büyük çoğunluğu Şiiliğin doğuşunu Peygamber devrinde, bizzat 

onun vasıtasıyla başladığını belirtir.” (Büyükara, 2016: 96). 

Şiilik köken olarak Arapça şia kelimesinden gelmektedir. Şia kelimesi tek başına 

takip eden anlamı taşımaktadır. Tarihsel kökenine baktığımız zamanda İslam’da ilk 

ayrışmalarda Hz. Ali taraftarlarına Şiat-ı Ali yani Ali’yi takip edenler denilmiştir. Tarihsel 

süreç içinde şii kelimesine dönüşmüştür ve belli bir mezhebin ismi olarak kullanılmaya 

başlamıştır. Kerbela hadisesinden sonra İslamiyet’te ayrışmaların keskinleşmesiyle Şiilikte 

daha belirgin olarak ortaya çıkmıştır. Bugün ki Şii kavramı tarihtekinde daha dar ve farklı 

bir anlam taşımaktadır. Tarihte ilk ayrışmalara baktığımızda tarihsel süreçte kullanılan ilk 

şii ismi Hz. Ali Taraftarlarının hepsi için kullanılmıştır. İslam’da ilk ayrışmalarda ve 

devamındaki tarihsel sürece bakıldığında Caferilik, Alevilik, Bektaşilik, Kızılbaşlık vb. 

birçok mezhebin Şiilikten farklılaşarak ortaya çıktığını görmekteyiz. Bugün ki Şiilik 

kavramı ise belli bir zümreye ait mezhebi inanç için kullanılmaktadır. Kavram 

karmaşasından Alevilik gibi Şiilik de çok fazla etkilenmiştir. 

Şiilik Hz. Muhammed’i peygamber Hz. Aliyi de ilk halife olarak kabul eder. 12 

İmam’ın temiz ve günahsız olduğuna inanırlar. Şiiliğe göre halifelik Hz. Ali ve 12 

İmamlar’ın hakkıdır. Şiiler fıkhi ve itikadi olarak 12 İmamlar’ın altıncısı İmam Cafer-i 

Sadık’ı kabul etmektedirler.  

 

2.1.5. Caferlik 

 

Şiiliğin en yaygın olan fıkhi mezhebidir. Şiilik mezhebinin en önemli koludur. 

İsmini kurucusu olarak kabuk edilen 12 İmamlardan altıncısı olan İmam Cafer-i Sadık’tan 

almaktadır. İmam Cafer-i Sadık Hanefilik mezhebinin kurucusu Ebu Hanife’nin de 

hocasıdır. Şiilik mezhebinin % 90 ‘ından fazlası itikadi olarak Caferiliğe bağlıdır. Caferilik 

Şiilikte olduğu gibi Hz. Muhammed’den sonra halifeliğin Hz. Ali ve 12 İmamlar’ın hakkı 

olduğunu savunur.  

 

Dinle imdi Mustafa’dan ne direm ey din eri 

Sevmişem can-ü gönülden Mustafa vü Hayderi 



20 
 

Gezmezem dü cihanda serseri vü serseri 

Caferiyim Caferiyim Caferiyim Caferi 

 

Şah Hasan Hulki Rıza şah Hüseyn’i Kerbela 

Abidin Zeynel Bakır Cafer Musa Irıza 

Bende-i Al-i Nebi’yim hanedana mübtela 

Caferiyim Caferiyim Caferiyim Caferi 

 

Şah Muhammed Taki’dir naci serimde şah-i var 

Nuru Naki’den bulmuşam men dinimi aşikar 

Lanetim var bu dilimde şol yezide sedhezar 

Caferiyim Caferiyim Caferiyim Caferi 

 

Men gulamı Kaber’im Kanber gulam-ı Askeri 

Dü cihanda Mehdi’dir bi afitab enveri 

Okumuşam dört kitabı aynı cemalin defteri 

Caferiyim Caferiyim Caferiyim Caferi 

 

Tavafı yektadır ey Virani ilmi kudret Cavidan 

Fazlı Haktır rumuzu andan olmuştur ayan 

Biz güruhu Naci’yiz bunu söyleriz her an 

Caferiyim Caferiyim Caferiyim Caferi (Vaktidolu, 1998:22-23). 

 

“Caferi alimler inanç esaslarını şu beş temel nokta üzerinde toplamah.'tadırlar: 1- 

Tevhid, 2- Adalet, 3- Nübüvvet, 4- İmamet, 5- Mead” (Albayrak, 2008: 114).  

Caferilikte temel inanç esaslarından tevhid Allah’ın varlığı ve birliği, adalet 

Allah’ın adaleti, nübüvvet Hz. Muhammed’in peygamberliğini, imamet Hz. Ali’nin Hz. 

Muhammed tarafından imam olarak tayin edildiği, mead da ahret inancı ve hesaba çekilme 

anlamına gelmektedir. İmamet yani Hz. Ali’nin Hz. Muhammed tarafından ondan sonra 

imam olarak tayin edilmesi Şiiliği ve Caferiliği diğer mezheplerden ayıran en temel 

noktalardan birisidir. 

Yine Caferi'leri kendi içerisinde iki grupta ele almak mümkündür: 1. Kevser grubu, 2. 

Zeynebiye grubu: Kevser grubunu Caferi' fıkhına ait eğitimini genel olarak İran'da almış 

olanlar oluştururken, Zeynebiye grubunu da özellikle İstanbul Halkalı'da bulunan Caferiler 

teşkil etmektedirler. Zeynebiye grubu Türkiye' deki Caferilerin lideri olarak Selahaddin 

Ôzgündüz'ü kabul etmektedirler. Ancak 'Türkiye' deki Caferilerin tamamı aynı görüşte 

değildir. Ankara' da yaşayan Caferileri n büyük çoğunluğu herhangi bir lideri 

desteklememektedir (Albayrak, 2008: 114). 



21 
 

 

Caferilik, tıpkı Alevilik gibi şehirleşme sürecinden etkilenmiş ve farklılaşmalara 

uğramıştır. Türkiye de yaşayan Caferi vatandaşlar temelde aynı inanç esaslarına sahip olsa 

da bugün farklı görüş ve gruplar gözlenmektedir. 

 

2.2. ALEVİLİĞİN DOĞUŞU VE TARİHSEL SÜRECİ  

 

1.2.1. İslam’da İlk Ayrılıklar  

 

İslamiyet’ten önce Arap Yarımadasında Putperestlik, Hıristiyanlık, Yahudilik, başta 

olmak üzere pek çok dini inanç vardı. Arap kabileleri ve önde gelen aileleri birbirleri 

üzerine otorite kurma ve üstünlük sağlama yarışı içerisindeydiler. Bu durumda da Arap 

Yarım Adasında siyasi bir istikrar ve birlik sağlanması imkânsızdı. İslamiyet’le beraber 

Arap Yarım Adasında siyasi birlik sağlanmaya başlanmış İslam Peygamberi İslam 

Toplumunun fırkalara ayrılmasına şiddetle karşı çıkmıştı. İslamiyet ırkçılığı, zümreciliği 

ve ayrımcılığı yasaklamıştı. İslam coğrafyasında sadece Araplar arasında değil Araplarla 

Arap olmayanlar arasında da ayrımcılık Hz. Muhammed tarafından yasaklanmıştı. Hz. 

Muhammed’in vefatından sonra ilk ayrılıklar İslam Halifesinin seçimiyle ilgili başlamış 

oldu.  

Hz. Ali taraftarlarının temel dayanağı Gadir hum denilen yerde Hz. Muhammed’in 

Hz. Ali’yi halife olarak ilan etmesi ve ilk halifenin Hz. Ali olması gerektiği görüşüdür. 

İslamiyet’teki temel ayrılığın ve fay hatlarının sebebi budur. 

 

Biz Alevilerin mukaddesat ile kutsal gün, gece, bayram ve aylara olan bağlılığımız tabi ki 

şüphe götürmez bir gerçektir. Ama mübarek Gadir-i hum Bayramı bizzat Resulullah (s.a.a) 

Efendimiz ile Ehl-i Beytullah’ın tarifiyle ümmetin en büyük bayramı olunca; o günde en son 

ve en yüce din olan İslam dini kamil olunca; o en büyük bayramda cehennemin kapıları kilitli, 

cennet kapıları da ardına kadar açık olunca; Hz. Peygamber kendisinden sonra ümmetin başına 

İmam Ali’yi vasi, vekil, birinci halife, imam ve Emir’ül Müminin olarak atayınca; tabi ki, biz 

Alevilerin Gadir-i hum Bayramı’na duyduğumuz sevgi, saygı, bağlılık ve gerçek manadaki aşk 

farklı olacaktır (Yeral, 2022: 81). 

 

Hz. Peygamber hayatta iken hem dini hem de siyasi konularda Müslümanların öncelikli 

başvuru kaynağıydı. Onun vefatıyla birlikte Müslümanlar için yeni bir dönem başlamıştır. 

Müslümanların karşılaştıkları ilk ciddi ihtilaf, imamet konusunda ortaya çıkmıştır. Hz. 



22 
 

Peygamberin kendisinden sonra ne yapacaklarına ilişkin açık bir talimat ya da halef 

bırakmaksızın vefatının ardından oluşan bu problem, ashabı tarafından kendi siyasi kültürleri 

çerçevesinde çözülmeye çalışılmıştır. Hilafet tartışması, bizzat Peygambere uyan karizma ve 

yetenekleri olan bir lider seçimi üzerine merkezileşmişti (Atalan, 2004: 55-56). 

 

Hz. Ali’nin taraftarları savlarıdan biriside Hz. Muhammedin vefaatından hemen 

önce vasiyetini yazıp Hz. Ali’yi ilk halife ilan etmek için kağıt kalem istediğini ancak 

bunun engellendiğidir. 

 

Hacıların memleketlerine dönmelerinden kısa bir süre sonra Peygamber Efendimiz (s) 

hastalandı. Hasta yatağında Müslğmanların kendisinden sonra lidersiz ne yapacaklarını 

bilmeyecek bir halde kalmalarını önlemek amacıyla Gadir Hum günü yapmış olduğu sözlü 

tebliğini yazıya dökmek istedi. 

Ancak bazı müslümanlar siyasi hesaplardan dolayı buna izin vermediler (Verde, 2019: 123). 

Allah Resulu hastalığı esnasında “Bana yazmak için bişeyler getirin. Size birşeyler yazayım ki, 

benden sonra asla yol yitirmeyesiniz” der. Bunun üzerine sahabe böyle bir vasiyetnamenin 

yazılıp yazılamayacağı hakkında tartışmaya başlar. Hatta sahabeden Hz. Peygamberin 

hastalığından dolayı böyle konuştuğunu söyleyenler çıkar. Yapılan tartışmalardan rahatsız olan 

İslam Peygamberi, vasiyetnameyi yazdıramadan vefaat eder (Şener, 2016: 16-17). 

 

Hz. Ali’nin ilk halife olmasını savunan Ali taraftarlarının temel 

dayanaklarından birisi de Hz. Ali’nin halifeliğinin Hz. Muhammed’e Allah 

tarafından işaret edilmesi görüşüdür. 

“Bana ailemden birini yardımcı yap,”(Taha 20/29). “Kardeşim Hârûn’u.”(Taha 

20/30). “Onunla gücümü artır.”(Taha 20/31). “Onu işime ortak et.” (Taha 20/32). “Seni 

çok tespih edelim diye”(Taha 20/33).“Seni çok zikredelim diye.”(Taha 20/34). “Çünkü sen 

bizi hakkıyla görmektesin.(Taha 20/35). ”Allah, şöyle dedi: “İstediğin sana verildi ey 

Mûsâ!”  (Taha 20/36). 

“Açıklama: Ayette dikkati çeken husus şudur: Musa Peygamber (a) akrabalarının 

içinden belli bir şahsın, Harun’un (a) veziri olmasını istemektedir. Ancak bu atamayı 

yapması için Rabbine yalvarmaktadır. Demek ki kendisinin böyle bir atama yapma yetkisi 

yoktur. O halde ‘Bir peygamberin vezirini ancak Allah atayabilir.’ ” (Verde, 2019: 41). 

“Bütün insanları kendi önderleriyle birlikte çağıracağımız günü hatırla. (O gün) her 

kime kitabı sağından verilirse, işte onlar kitaplarını okurlar ve kıl kadar haksızlığa 

uğratılmazlar.” (İsra 17/71). 



23 
 

Açıklama: Nasıl ki, Peygambere inanmamış ve onun hak olduğunu onaylamamış birinin 

kıyamet günü o peygamberle buluşması mümkün değilse; kendi devrinin imamını tanımamış, 

onu onaylamamış birinin de kıyamet günü o imamla buluşması ve hesaba gitmesi mümkün 

değildir. Bu da cahiliye ölümüyle ölmenin ta kendisidir (Verde, 2019: 61). 

“Şüphesiz Allah doğruyu söyler ve Allah’ın dini tamamlanmıştır. Tüm tebliğler de 

ancak Allah’ın vahyi ile konuşan ve daima hakkı söyleyen Yüce Peygamber’in (s) dilinden 

eksiksiz bir şekilde yapılmıştır”. (Verde, 2019: 62). 

İslam halifesi seçimindede İslam’ın yasakladığı kabilecilik ve zümrecilik ortaya 

çıkmış Araplar toplulukları kendilerine yakın kişilerin halife olması için mücadele 

etmişlerdir. Hilafet seçimi menfaat gruplarının çekişmelerine de sahne olmuştur. Kureyş 

Kabilesi kendilerinden başka bir kişinin halife kabul edilmeyeceğini söylemişlerdir. 

Değişik görüş ayrılıkları sonucunda Hz. Ebubekir’in halife olmasıyla sonuçlanmıştır. İlk üç 

halifeden sonra Hz. Ali halife olmuş böylece daha büyük mücedelerde başlamıştır. Şam 

valisi Muaviye Hz. Osman’ın akrabasıydı. Hz. Osman’ın kanını bahane ederek Hz. Alinin 

halifeliğine karşı çıktı. Hz. Ali’nin ikna çabaları sonuç vermedi. Hz. Ali’nin isyanları 

bastırma çabaları Hz. Ali ve Muaviye Sıffin savaşında karşı karşıya getirdi. Hz. Ali’nin 

Yaklaşık üç aya yayılan muharebeler sonuç vermedi.Hz. Ali’nin üstünlük sağladığını gören 

Muaviye taraftarları mızrakların ucuna Kuran sayfaları taktı. Böylece Kur’an aramızda 

hakem olsun demek istediler. Her iki tarafta birer  hakem seçerek halifeyi hakemlerin 

seçmesini kabul etti. Hz. Ali’nin seçtiği hakem hile yaparak Muaviye’yi halife tayin 

ettiğini söyledi. Bu olaylar sonucunda Müslümanlar arasında sonuçları ve etkileri 

günümüze kadar süren ayrılıklar iyice derinleşti. 

“Muhammed, ancak bir peygamberdir. Ondan önce de peygamberler gelip 

geçmiştir. Şimdi o ölür veya öldürülürse gerisingeriye (eski dininize) mi döneceksiniz? 

Kim gerisingeriye dönerse, Allah’a hiçbir zarar veremez. Allah, şükredenleri 

mükâfatlandıracaktır.” (Al-i İmran 3/144). 

 

Bir grup Müslüman bu ayeti kerimenin daha önceden haber verdiği gibi gerisin geri dönerken 

Veda Haccı günü, Gadir Hum günü, Hz. Muhammed’den (s) ‘Bem kimin mevlası isem Ali’de 

onun mevlasıdır.’ Sözünü duyan ve ona itaat eden bir grup insan İmam-ı Ali’yi (a) asla terk 

etmediler.  

İşte bu nedenle, bu seçkin ve vefakar topluluğa, Hz. Ali’ye tabi olanlar anlamında ‘Aleviler’ 

denmiştir (Verde, 2019:131). 

 



24 
 

Peygamberimiz (s), ‘En yakın akrabalarını uyar.’ Emriyle birlikte henüz peygamberliğini ilan 

ettiği ilk anda, kendisinden sonraki halifeyi/ imamı da ilan etmiş ve hayatı boyunca da Hz. 

Ali’nin (a) kendisinden sonraki merci olduğunu pek çok yerde ve zamanda insanlara tebliğ 

etmiştir. Bir sonraki bölümde bu hadislerden yeterince örnek vardır. Alemlere rahmet olarak 

gönderilen Peygamberimiz (s) son olarak da ‘Veda Haccı’ günü, tıpkı çocuklarıyla vedalaşan 

bir baba gibi ümmetine son uyarılarını yapmış, doğru yoldan ayrılmamaları için kendilerine 

gerekli en önemli bilgileri vermiş, yoldan çıkmamaları için Ehlibeyt’e (a) iyi davranmaları, 

onlara itaat etmeleri gerektiği hususunu bir kez daha hatırlatmış ve kendisinden sonra Hz. 

Ali’nin (a) halife/ imam olduğunu son kez ilan etmiştir (Verde, 2019:105).  

 

Gadir günü nebileri nida etti onlara 

Hum denilen o yerde kulak ver o Resule kulak ver nidasına 

 

Dedi: kimdir nebiniz, Mevlanız kimdir sizin? 

Dediler bu konuda tereddütümüz yoktur bizim. 

 

İlahın mevlamızdır, sense bizlere nebi, 

Velayette bizleri görmeyeceksin asi. 

 

O zaman dedi ona: Kalk ayağa ey Ali! 

Benden sonra atadım hadi. 

 

Bem kimin mevlasıysam velisidir bu onun, 

Tabi olun ona yürekten, sadakatle dost olun. 

 

Diledi orada Nebi: Allah’ım dost ol dostuna 

Ve düşman ol Ey Rabbim, Ali’nin düşmanına ( Bohti, 2021: 271). 

 

 Hz. Ali ve Muaviye taraftarlarının yanı sıra Hariciler adında bir grup ortaya çıktı. 

Bu olaylar sonucunda Muaviye’nin hakimiyet alanı Irak ve Hicaz’a kadar genişlerken Hz. 

Ali’nin hakimiyet alanı Kufe’ye kadar geriledi. Hz. Ali’nin Müslüman toplumundaki siyasi 

konumu da zayıfladı. 4 yıl sonra Hz. Ali haciriler tarafından şehit edilince hakimiyet ve 

hilafet  tamamen Muaviye’nin eline geçti. Böylece halifelik Emevi ailesine geçerek 

saltanat halini aldı. Bu süreçte Hz. Ali ve Ehlibeyt taraftarları Emevi saltanatı ve 

yandaşlarından tamamen ayrışmış oldu. Emeviler Hz. Peygamber’in Ehlibeytini dışlayıcı 

bir tutum sergilediler. Arap olmayanları dışlayıcı bir politika izlediler. İslam’ın yasakladığı 

ırkçılık tekrar ortaya çıkmış oldu. Ehlibeyt ve ona bağlı olanlar Emevi yönetiminin 

İslam’dan uzaklaşmasıyla bu yönetime karşı daha sert durmaya başladı.  



25 
 

Hz. Ali’den sonra Hz. Hasan halife olmuştur. Ancak Hz. Hasan müslümanlar 

arasında kan dökülmesini istemediği için savaş yanlısı bir tutum sergilememiştir. Bu 

durum Muaviye’nin işine gelmiştir. Hz. Hasan Hilafetin saltanata dönüştürülmemesi 

şartıyla halifeliği Muaviyeye bıraktı. Hz. Hüseyin ağabeyinin Muaviyeyle anlaşmasına 

karşı çıkmıştır. Hz. Hasan’ın vefatından sonra Muaviye anlaşmaya aykırı olarak oğlu 

Yezid’i halefi ilan edince Hz. Hüseyin buna karşı çıkmış ve haksızlığa ve zulme karşı 

hüseyni duruş sergilemiştir. Hz. Hüseyin Kufeye hareket ederken onu gitmemesi için ikna 

etmeye çalışanlara “dedesi Hz. Peygamberi rüyasında gördüğünü ister lehine ister alehine 

sonuçlansın doğru bildiği yoldan dönmeyeceğini” söyledi. 

 Hz. Hüseyin kuru bir dünyalık davası için değil dedesinin davası olan İslam davası 

için çıktığı yoldan dönmemiştir. Hz. Hüseyin ve yanındakiler Kerbela denilen yerde 

kendisinden kat be kat üstün Yezid’in ordusuyla karşılaştı. Hz. Hüseyin ve dava 

arkadaşları sonunu bile bile hak yolunda ölüme gitmişler ve şehit olmuşlardır. Bu 

olaylardan sonra İslam dünyasındaki ayrılıkları kesinleştirmişti. Hz. Peygamberin vefatıyla 

başlayan süreç Hz. Hüseyin’in şahadetiyle İslam dünyasında etkileri günümüze kadar 

devam eden ayrılıkların ve mezheplerin ortaya çıkışını hızlandırmıştır. Böylece günümüz 

Aleviliği’nin temelleride atılmış oldu. Hz. Peygamber ve Ehlibeytine bağlı olanlar yani 

Aliye tabi olanlar hala bugün onlara yapılan zulümler için göz yaşı dökmektedirler. Hz. 

Muhammed’in Ehlibeytine yapılanlar ve Ehlibeyt sevgisi itikatve ibadet konusunda 

Alevilik inancının merkezinde bulunmaktadır. 

 

1.2.2. Türklerin Müslüman Olma Süreci ve Ehlibeytin Rolü ve Önemi 

 

Anayurtları Orta Asya(Türkistan)  olan Türkler Gök Tanrı’ya inanıyorlardı. Gök 

Tanrı inancının yanı sıra Türkler arasında Budizm, Maniheizm, Hristiyanlık ve Musevilik 

gibi çeşitli dinler yayılmış olup, belirtilen dinlere giren Türk kavimleri de ekseriyetle milli 

benliklerini kaybetmişler. 

XII. yüzyılda Arabistan’dan yayılmaya başlayan İslâmiyet kısa süre içinde Türkler’in yaşadığı 

bölgelere kadar yayılmıştır. Müslümanlar ile Türkler arasındaki ilk karşılaşmalar Hz. Ömer 

döneminde Sasani Devleti’nin yıkılmasıyla başladı. Hz. Ömer döneminde mücadeleler 

başlamıştır. Hz. Osman döneminde Müslüman Araplar bütün İran ve Horasan’ı fethetmiş, 

Ceyhun Irmağına kadar ilerlemişlerdir. Türkler ile Müslümanlar arasında mücadeleler ufak 

çapta başladı. Ama Türkler ile Müslüman Araplar arasında asıl savaşlar Emeviler’deKuteybe 

bin Müslim’in Horasan Valisi olması sırasında olmuştur. XIII. Yüzyıl başlarında Emevi 

Orduları Maveraünnehir, Semerkant ve Buhara’yı ele geçirdiler. Bu bölgede yaşayan Türkler 



26 
 

Emeviler’in egemenliğini tanıdılar. Fakat Maveraünnehir’dekiEmevi nüfuzu daha sonra 

zayıflamaya başladı. Abbasiler döneminde Türkler’le yapılan mücadeleler tamamen durmuştur. 

Bu tarihte çok güçlenen Çin’in ilerleyişi karşısında zor durumda kalan Türkler Abbasiler’den 

yardım istediler. Çin’in ilerleyişi karşısında endişe eden Müslüman Araplar ortak düşmana 

karşı Türkler’e destek verdiler. 751 yılında Çin’in ilerleyişini durdurmak amacıyla yapılan 

“Talaş Savaşı’nı Türk-Arap ittifakı kazandı. Bu olaydan sonra Müslümanlar ile Türkler 

arasındaki dostluğun artması, Türkler arasında İslâmiyet’in yayılışını hızlandırdı. Türkler 

büyük kitleler halinde İslâmiyet’i kabul ettiler.
3 

Çin’in Asya içlerine gelme tehlikesi hem Müslüman Araplar hem de Türkler için 

tehlike oluşturması Araplarla Türkleri yakınlaştırmıştır. Türklerinde Müslüman Arapların 

da amacı Çinlilerin ilerleyişini durdurmaktı. Askeri ve siyasi bu ortak amaç birliği 

Türklerle Arapların zamanla iş birliği yapmalarını sağladı. Bu durum zamanla Türk Arap 

çatışmasını yumuşatarak yakınlaşmalarına sebep oldu. Talas savaşında bu yakınlaşmalar 

ittifaka dönüşerek Türkler ve Arapların Çinlilere karşı savaşı kazanmasına sebep oldu. 

Ortak düşman dinleri ve kültürleri farklı bu iki toplumun barışçıl ilişkiler kurmasına sebep 

oldu. 

Türklerle Müslüman Araplarla ilk temaslar daha ziyade karşılıklı mücadeleler şeklinde geçmiş 

ve İslamiyeti kabul eden ilk Türkler, bu bölge ahalisi arasından çıkmışsa da, Türklerin, 

İslamiyeti kabulünde silahlı mücadeleler ve Müslüman Arapların askeri güçlerinin rolünü fazla 

abartmamak gerekir(Yazıcı, 1993: 377-378). 

Arapların Ceyhun Nehrini aşıp Türklerin yaşadığı coğrafyaya yaklaşması Doğu 

Göktürk Devletinin yıkıldığı Batı Göktürk Devletininde yıkılma sürecinde olduğu döneme 

denk gelmektedir. Arapların, siyasi ve askeri başarılarıyla ünlü Türklerle güçsüz oldukları 

bir dönemde münasebet kurmaya başlaması Araplar için büyük bir şans olmuştur. Buna 

rağmen uzun yıllar Türklerle Müslüman Araplar birbirlerine üstünlük sağlayamamıştır.  

Türklerle Araplar arasında ilk münasebetlerin İslamiyet öncesi cahiliye dönemi 

Araplarıyla Türkler arasında olduğu bilinmektedir. O dönemde şiirleriyle ünlü Arap şairler 

ve seyyahlar Türklerin savaşçı özelliklerinden ve at binmelerinden övgüyle söz etmişlerdir. 

Bu dönemde Araplarında putperestlik vb. inanışları olduğu, İslamiyet gibi güçlü ve 

etkileyici bir inançları olmadığı için Türkler üzerinde inançsal anlamda pek etkileri 

olmamıştır. Arapların Müslüman olmasından sonra ise ilk münasebetler Hz. Ömer ve Hz. 

Osman döneminde döneminde gerçekleşmiştir. Sasani İmparatorluğunun fethiyle beraber 

                                                           
3Diyanet Dergi, https://dergi.diyanet.gov.tr/makaledetay.php?ID=18989#. (Erişim Tarihi: 

03/07/2024. Yazar: Kemal Kurak. 

https://dergi.diyanet.gov.tr/makaledetay.php?ID=18989


27 
 

Ceyhun Irmağının doğusuna geçip Türklerin yaşadığı coğrafyaya yaklaşan Müslüman 

Araplar Türklerle komşu oldular. Böylece Türkler’in Müslüman Araplarla daha sık 

karşılaşmasının zemini oluştu. Hz. Ömer döneminde çıkan küçük sınır çatışmaları Hz. 

Osman döneminde şidetli çatışmalara ve savaşlara dönüşmeye başladı. Arapların 

Gürcistan’ı egemenliği altına almasıyla Hazar Türkleri ile Müslüman Araplar arasında 

büyük savaşlar yaşanmıştır. Savaşlarda iki tarafta kesin bir üstünlük sağlayamamıştır. 

“Türkler, Etrek'in çok iyi bir binici olduğunu söylüyorlar. Bir gün atına binmiş 

bizimle beraber yürüyordu, birdenbire üzerimizden uçarak bir ördek geçti. Bunun üzerine 

yayım gerdi ve altındaki atını sürdü, sonra yayı çekti, çekmesiyle ördek yere serildi” 

(Doğan, 1954: 66). 

Türklerle Araplar arasında en büyük savaşlar Emeviler döneminde oldu. Emeviler 

birçok Türk şehrini yağmaladı ve  birçok Türkü esir aldı. Daha sonra Göktürkler bu 

şehirleri geri aldı. Bu mücadeleler Türgişler ve Uygurlar dönemindede devam etti. 

Emeviler döneminde savaş ve mücadeleler sonucunda Türklerin toplu olarak İslamiyeti 

kabul etmemiştir. Hatta bu savaşlar Türkler’in İslamı kabulünü geciktirmiştir. Zaman 

zaman yumuşayan çatışmalar Kuteybe Bin Müslim’in Horasan İslam Ordusunun başına 

geçmesiyle değişti. Sert bir tutum sergileyen kuteybe İslamın hoşgörü ve tebliğ yöntemini 

pek uygulayamayarak şiddet ve baskıya yöneldi. Kuteybe döneminde kazanılan askeri 

başarılar İslamın yayılmasında kendini gösteremedi. Elde edilen topraklarda baskı azalınca 

orda yaşayan halk tekrar eski inancına yöneldi. Kuteybe döneminde gayrimüslimlerden 

alınan vergiler müslüman olanlardanda alınmaya devam etti. 

Türklerin İslamiyeti kitleler halinda kabul etmesiyle ilgili yaygın görüş ise bu 

mücadelelerden yüz yıl sonra Farslar üzerinden olmuştur. Bugün Geleneksel Anadolu 

İslamında Fars kültürünün motiflerini hala görmekteyiz. Bu açıdan bakıldığında bu 

görüşün yadsınması mümkün değil. 

Türklerin İslamiyetten önce Gök Tanrı inancına sahip olması ve bu inançla Semavi 

dinlerin dolayısıyla İslamiyet’in benzerliklerinin olması bunun İslamı kabul etmede etkili 

olduğu görüşüde yaygın bir görüştür. Buna göre Gök Tanrı inancı tek tanrılı olduğu için 

Türkler’in İslamiyet’i kabulu kolay olmuştur. Bu görüşün doğruluk payı olmakla beraber 

aynı dönemde diğer semavi dinlerin yani Hıristiyanlık ve Yahudiliğin de Gök Tanrı inancı 

gibi tek tanrılı olduğunu ve bu iki dinin Türkler arasında yaygın olmadığını göz önünde 

bulundurursak bu görüşün zayıf taraflarını görebiliriz. Ancak İslamiyet inanç ve kültürüyle 

Türkler’in İslamiyet öncesi inaç ve kütürünün benzerliğini yalnızca tek tanrılı olmasına 

indirgememek gerekir. Türkler’in yeni yerlere hakimiyet kurma isteği ve savaşçı yapıları 



28 
 

ile İslamiyetin Gaza kavramı benzerliği’nin de Türklerin İslamiyeti kabulünde etkisi 

yadsınamaz. İslamiyet öncesi Türklerde suçlarda kısas kavramına benzer cezaların olması, 

zinanın suç olması gibi sosyal hayattaki ahlaki değerler İslami ahlaki değerlerle benzerlik 

göstermeside Türkler’in İslamı kabulünü kolaylaştırmıştır. 

Türklerin Müslüman olmalarını sadece din ve kültür benzerliğiyle açıklamak tabiki 

sığ bir düşünce olur. Özellikle Arap tüccarların ve Arap gezginlerin Türklerin yaşadıkların 

bölgelerdeki faaliyetlerinin Türklerin Müslüman olmasındaki etkisi yadsınamaz.  

 

Onlardan birisi beni Kur'an-ı Kerim okurken dinledi. Tercüman vasıtasıyla bana devam etmemi 

söyledi. Sonra yine tercüman vasıtasıyla 'Sizin rabbinizin eşi var mıdır?' diye sordu.Bu soru 

karşısında Rabbimi tesbih ettim ve istiğfar diledim. O da ben ne yaptıysam onu yaptı. Sonra da 

'Müslüman tesbih ve tehlil yapıp Rabbini yücelttiğinde bizde öyle yaparız. Bu Türklerde de 

adettir dedi.4 

 

İbni Fadlan gibi seyyahlar bizzat halifenin isteğiyle Türk beldelerinde İslam’ı 

tanıtmak için gezmiş ve Türklere İslamiyet’i tanıtmaya çalışmışlardır. Bunu yaparken 

gözlemlerini bazen objektif bazen de hayal gücünü zorlayacak şekilde abartılı 

yazmışlardır. Bu kaynaklar İslamiyet öncesi Türklerin yaşamları ve İslam’a karşı tutumları 

konusunda önemli ipuçları vermektedir.  

Özellikle Kerbela hadisesinden sonra dışlanan Hz. Peygamber’in Ehlibeyti 

yöneticilerin İslamiyet’ten ve dedelerinin yolundan uzaklaşmasından rahatsızlık 

duymuşlardır. Dünyalık hırslardan uzak durarak kendilerini şehir şehir gezerek dedeleri 

Hz. Muhammed in davasını ve onun Ehlibeytine yapılan haksızlık ve zulümleri anlatmaya 

adamışlardır. Emevi baskısı altında kalan Ehlibeyt ve yandaşları Türklerin yaşadıkları 

bölgelere yaklaşmışlardır. 

 

Bütün nebilerin serfirazını 

Mevsimler içinde bahar yazını 

Aşığın gönlünde dil avazını 

Şefaat kanisin ya resullah 

 

Gölgen yoktur bulunmayan izini 

Kaşların ay güneş gibi yüzünü 

                                                           
4İndependent Türkçe, https://www.indyturk.com/node/262931/haber/arap-seyyah-i%CC%87bn-

fadl%C3%A2n-t%C3%BCrkler-zina-edip-ve-%C4%B1rza-g%C3%B6z-dikeni-iki-par%C3%A7aya-

b%C3%B6lerler. Yazar: Mehmed Mazlum Çelik (Erişim Tarihi: 07/07/2024) 

https://www.indyturk.com/node/262931/haber/arap-seyyah-i%CC%87bn-fadl%C3%A2n-t%C3%BCrkler-zina-edip-ve-%C4%B1rza-g%C3%B6z-dikeni-iki-par%C3%A7aya-b%C3%B6lerler
https://www.indyturk.com/node/262931/haber/arap-seyyah-i%CC%87bn-fadl%C3%A2n-t%C3%BCrkler-zina-edip-ve-%C4%B1rza-g%C3%B6z-dikeni-iki-par%C3%A7aya-b%C3%B6lerler
https://www.indyturk.com/node/262931/haber/arap-seyyah-i%CC%87bn-fadl%C3%A2n-t%C3%BCrkler-zina-edip-ve-%C4%B1rza-g%C3%B6z-dikeni-iki-par%C3%A7aya-b%C3%B6lerler


29 
 

Hak katında tutabilsem sözünü 

Şefaat kanisin yaresullah 

 

Nutkundan yeşeren bu tatlı canı 

O senin öptüğün güzel gerdanı 

Nasıl müminidi katletti onu 

Şefaat kanisin yaresullah 

 

Kerbelada o şehitler şanını 

Huzuru Mahşerde şehit kanını 

Günahkarlar nasıl bulu yanını 

Şefaat kanisin yaresullah 

 

Ehlibeyte olan gönül bağını 

Kerbelada çalan kasım düğünü 

Kul Muhibbi sen bırakma soyunu 

Şefaat kanisin yaresullah (Gül, 2002: 135). 

 

Babası Musa-i Kazım ve yanındakilerin tutsak edilip şehit edilmesinden sonra 

imamet İmam Ali Rızaya geçmiştir. İmamet İmam Ali Rızaya geçtikten sonra dedesi Hz. 

Muhammed in yolundan gitmiş ve İslam’ı tekrar dedesinin gösterdiği haline gelmesi için 

mücadele etmiştir. 

 

Şunu da hatırlatmamız gerekir ki, İmam Ali Rıza, Memun’un ikiyüzlü hükümetine karşı 

koyması ve onun kültürel siyasetlerini bozguna uğratması için veliahtlığı kabul etmekle 

kendinin ve Alevilerin canını ölüm tehlikesinden koruması gerekiyordu. Çünkü Memun, babası 

Harun gibi o günün İslami ülkesini Yunan vb. ülkelerin İslam’a uymayan düşünceleriyle 

doldurmuş ve yabancıların kültürünü yaygınlaştırmaya çalışmıştı; öyle ki Allah'ın varlığını ve 

birliğini inkâr etmek, hakikatten sapmak, inançsızlık ve dinsizlik gibi anlamlara gelen dine ters 

düşen davranışlar fikirler artık dillere düşmüştü.5 

 

Ehlibeyt 12 İmamlardan İmam Ali Rıza’nın Horasana gelmesiyle burada yaşayan 

Türklerle yakın ilişkiler içinde bulunmuştur. Horasan kavimler göçü üzerinde ve ticaret 

yolları üzerinde kavşak bir noktada idi. Horasan şehrinin bu konumu farklı kültür ve 

dinlerin birbirini tanımasına ve etkileşimine imkan sağlıyordu. İmam Rıza’nın Horasan 

                                                           
5 https://mehmetozgurersan.blogspot.com/2017/12/sah-horasan-imam-ali-rzadan-hoca-ahmed.html. 

(Erişim Tarihi: 08/07/2024). Yazar: Mehmet Özgür Ersan 



30 
 

şehrine gelmesinde şehrin bu özelliğinin büyük etkisi vardır. Böylece Türkler İslamiyet’i 

bizzat Hz. Peygamber’in Ehlibeytinden öğrenme fırsatı bulmuştur. Aynı şekilde İmam 

Taki, İmam Naki, İmam Hasan El Askeri, İmam Musa Kazım da Türklerin yaşadıkları 

coğrafyalarda bulunmuş ve Türklere ve birçok kavme İslam’ı ve Peygamberin Ehlibeytine 

yapılan zulmü anlatma fırsatı bulmuşlardır. İmam Rıza yüksek yüksek kişilikli ve ahlaklı 

biriydi. Hz. Peygamber gibi hasır üzerinde oturur, sade kıyafetler giyer, sade elbiseler 

giyerdi. Geceleri tebdil-i kıyafet muhtaç olanlara yardım ederdi. Bu yüksek kişilikli ahlaklı 

oluşu diğer topluluklar gibi Türkleri de etkilemişti. Türkler kendi toplumsal ve ahlaki 

değerlerine benzer değerlere sahip İmam Rızaya merak duymaya başlayıp onun sohbet 

meclislerine katılmışlardır. Zamanla İmam Rızanın ünü Horasan dışındaki şehirlerede 

taşmıştır. Farklı şehirlerden Müslüman olmayan Türkler onu görmeye Horasana gelmiş ve 

Müslüman olmuşlardır. Horasan o yıllarda Rıza Şehri olarak anılmaktaydı. Alevilikteki 

bugün rızalık kavramının temeli de budur. İmam Rıza Ehlibeyt ocağında yetiştiği için ilmi 

ve hitabet olarak insanları etkileyebilecek kabiliyete sahipti. O Hz. Peygamberin gösterdiği 

İslam’ın hoşgörü yolundan gitmiş dedesinin davasını sürdürmüştür. Emeviler’in baskıcı ve 

zorlayıcı tutumundan sonra İmam Rıza ve Ehlibeytin İslam’ın gerçek hoşgörüsünü gören 

Türkler bundan çok etkilenmiştir. Türkler fıtratları gereği savaşçı ve mazlumun yanında 

duran özelliklere sahipti. Hz. Peygamber’in Ehlibeytine yapılan zulümleri ve haksızlıkları 

öğrendikçe İslam’a ve Ehlibeyt’e yakınlaşmaya başlamışlardır. Türkler’in İslam’ı bizzat 

Hz. Muhammed’in Ehlibeytinden öğrenmesi İslami hoşgörüyü ve Ehlibeyt sevgisini 

kazanmalarına vesile olmuştur. Bugün Alevi ve Sünni Anadolu Müslümanlığındaki 

Ehlibeyt sevgisine bakıldığında bunu rahatlıkla görebiliriz.  

Anadolu Alevliğinde Hz. Muhammed, Hz. Ali ve Ehlibeyt sevgisinin anlatıldığı 

duaz-ı imamlara baktığımızda İmam Rızanın etkisini görebiliriz. Genç Abdal bir deyişinde 

şöyle demiştir:  

 

Musayı Kazımdan kuruldu erkan, 

Şah İmam Rızadır pirim Horasan, 

TagiyleNagi mümine iman, 

Söylersen Muhammed Aliden söyle.6 

 

                                                           
6Genç Abdal, https://www.deyisler-nefesler.com/duaz-i-imam-ornekleri/. (Erişim Tarihi: 

08/07/2024) 

https://www.deyisler-nefesler.com/duaz-i-imam-ornekleri/


31 
 

Genç Abdal burada erkanın yolun ilk olarak İmam Rızayla kurulduğunu yani 

İslamiyet’le ilk olarak İmam Rızayla tanıştıklarına işaret etmektedir. Yine Alevilik 

İnancında yedi ulu ozanlardan Virani şöyle demektedir: 

 

İmam Musa-i Kazımdır Ehl-i Beytin serveri, 

Canı aşkı nuş edenler müpteladır ekseri, 

Şah-ı şehid-i Horasan İmam Rızadan beri, 

Müptelayı merhamet kıl kalbi viran aşkına.7 

 

Virani burada İmam Rızadan beridir bu yolda olduklarını vurgulamaktadır. 

Geleneksel Anadolu Aleviliği sözlü edebiyatına baktığımızda birçok yerde İmam Rıza 

vurgusunu ve erkanın yolun buradan başladığını görürüz.  

İmam Ali Rıza İslam’ı kabul etmeyen Türkler’ede hoş görülü davranmıştır. Onlara 

sabırla İslamı anlatmayı ve yaşamıyla da göstermeye devam etmiştir. İmam Rıza dedesi 

İmam Cafer-i Sadık ve Babası İmam Musa-i Kazım dan adlığı ilmi terbiye gereği bir 

toplumun din değiştirdiğinde bir anda bütün adet ve kültürlerini bir anda 

değiştiremeyeceklerini biliyordu. Bunun için Müslüman olup eski adet ve geleneklerinin 

bir kısmını devam ettiren Türklere karşıda hoşgörülü bir tutum sergilemiştir. İslam’ın 

yasakladığı Arap kavmiyetçiliği yapmamış ve Arap kültürünü dayatmamıştır. Bu durum 

Türkler’in Müslüman olmasını kolaylaştırmıştır. Türkler Müslüman olmalarının yanı sıra 

eski kültür ve adetlerini devam ettirmiştir. Bugün Geleneksel Anadolu Aleviliğine 

baktığımızda bu izleri hala görmekteyiz.  

Bazı görüşlere göre Kerbela olayından sonra Ehlibeytin bir kısmı Kerbela 

olayından sonra Türklere sığınmıştır. Türkler mazlum ve yardıma ihtiyacı olan Hz. 

Muhammed’in Ehlibeytine kucak açmıştır. Yusuf Has Hacip Kutadgu Bilig eserinde 

“Aleviler Birle KatılmaknıAyur” bölümünde Ehlibeyte nasıl davranılacağından bahseder. 

O yıllarda Alevi kavramı Ehlibeyt kavramıyla eş tutulmaktaydı. Bu başlık bunun en 

önemlikanıtlarından biridir. Hz. Peygamberin Ehlibeytine bağlılığın o dönemlerde Alevilik 

olarak bilinmesi o zamanlardan beri Alevilerin Ehlibeyt sevgisinin büyüklüğünü 

göstermektedir. Bu eserde Ehlibeyte bağlı kalınması gerektiğinden onlara her zaman 

saygılı ve yardımsever olunması gerektiğinden bahseder. Ehlibeyte nasıl davranılması 

gerektiğini anlatan bir eser olması bile Türkler’in Peygamber’e ve Ehlibeytine ne denli 

                                                           
7Virani,  https://www.deyisler-nefesler.com/duaz-i-imam-ornekleri/. (Erişim Tarihi: 08/07/2024) 



32 
 

önem verdiği ve saygı gösterdiğinin kanıtıdır. Türkler’in Ehlibeyte bu denli saygılı 

olmalarının en önemli sebebi İslamiyet’i çoğunlukla Ehlibeyt ve Ehlibeyt dostları 

aracılığıyla öğrenmelerinden kaynaklıdır. Kaşgarlı Mahmud’da Divan-ı Lügat-ı Türk’te 

Türk’te “Beldetü’lAleviyye” diye bir alevi şehrinden bahsetmektedir. Kaşgarlı 

Mahmud’un Divan-Lügat-ı Türk’te Türklerin yaşadığı yerleri anlattığını ve o dönemki 

Alevi isminin anlamını göz önünde bulundurduğumuzda bu yerin Ehlibeyt ve bunun 

etkisiyle Müslüman olan Türkler’in yaşadığı bir yer olduğu anlaşılmaktadır. Bir görüşe 

göre de bu şehir Talaş Savaşından sonra Müslüman olan Ehlibeyt merkezli İslam’ı yaşayan 

Türkler’in yaşadığı bölge olarak nitelendirilmektedir.  

 

“Alevi Şehri”nin yerini belirleyebilmek için öncelikle Kâşgarlı Mahmud’un haritasında 

gösterilen hangi yerleşim yerlerine yakın olduğunu ve bu yerleşim yerlerinin günümüzde 

nereye karşılık geldiğini tespit etmemiz gerekmektedir. “Alevi Şehri”nin kuzeyinde Câfu, 

batısında Kadınlar Şehri, kuzeydoğusunda Cabarka ve Maçin, güney doğusunda Beşbalık, 

güney batısında İli Nehri bulunmakta olup “Alevi Şehri”nin batı ve güney doğusunda bulunan 

dağların arasında korunaklı bir bölgede yer aldığı görülmektedir (Demirel Dönmez, 2018: 88). 

 

 



33 
 

Harita 1: İlk Dünya Haritası- XI Yüzyıl Kaşgarlı Mahmud’un Dünya 

Haritası8 

Câfu’nun neresi olduğu hakkında elimizde herhangi bir bilgi mevcut değildir. Haritada 

Câfu’dan sonra “Alevi Şehri”ne en yakın yerleşim yeri Beşbalık’tır. Beşbalık’ın Türklerin 

önemli şehirlerinden biri olması ve bundan dolayı bilim adamlarının özellikle üzerinde 

durduğu bir coğrafya olması, Beşbalık’tan yola çıkılarak “Alevi Şehri”nin yerinin tespit 

edilebileceği ihtimalini kuvvetlendirmektedir (Demirel Dönmez, 2018: 88). 

 

Horasanda ve Türklerin yaşadığı diğer bölgelerde Türklerin Müslümanlaşmasıyla 

ilk Türk inanç önderleride ortaya çakmaya başladı. Bu konuda da Müslüman inanç 

önderleri eski türk inançlarından izler taşımaktaydı. Bu inanç önderleri karizmatik ve 

savaşçı özellikler taşımaktaydı. İslamiyet’ten önce bu inanç önderleri  kam, baksı, 

şamanken İslamiyetle beraber pir, mürşit, dede, derviş olmuştur. İslamiyet öncesi dede 

korkut geleneği İslamiyet sonrası yerini pirlik, mürşitliğe bırakmıştır. Elinde kopuzla 

insanları irşat eden Dede Korkut geleneği yerini Ahmet Yesevi, Lokman Perende gibi 

pirlere bırakmıştır. Hatta İslamiyet öncesi destan ve hikayeleri İslami şekilde yeniden 

uyarlanmıştır. Bugün Anadoluda yapılan Ayin-i Cemlerde bu geleneğin etkisi rahatlıkla 

görülebilmektedir.Özellikle Ahmet Yeseviyle birlikte Müslüman Türklükteki pirlik 

geleneği zirve noktaya ulaşmış öyleki kendisine Pir-i Türkistan denilmiştir. Horasanda 

mayalanan ehlibeyt sevgisi pirlerle ve mürşitlerle kuaşktan kuşağa aktarılmıştır. Usta çırak 

ilişkisiyle çoğalan pirler Türklerin İslamiyeti kabulünü hızlandırmıştır. Kendisiyle aynı dili 

konuşan ve halkın anlayabileceği şekilde sade ve Türkmen motifleriyle anlatılan bu İslami 

anlayış Türklerin İslamiyeti daha kolay kabulünü sağlamıştır. Medreseler vasıtasıyla ulema 

İslamı Yerleşik halk üzeründe etkili olurken halkın konar göçer ve kırsalda yaşayan halk 

ise daha anlaşılabilir ve kendi kültür ve sosyal hayatında daha kolay uygulanabilir olan 

Pirler vasıtasıyla aktarılan bu sade ve anlaşılabilir İslami anlayışı seçmiştir. 

Ahmet Yesevi’nin düşünce ve inanç anlayışından etkilenen kesim şehirde yaşayan 

Türklerden daha çok kırsal kesimde yaşayan göçebe Türkmenlerdi. Ahmet Yesevi’nin 

İslam’ın temel ilkelerini koruyarak saf ve duru bir şekilde anlatması göçebe Türkmenlerin 

onu düşünce yapısını benimsemesinde etkili olmuştur.  

                                                           
8Harita Genel Müdürlüğü, https://www.harita.gov.tr/urun/xi-yuzyil-kasgarli-mahmudun-dunya-

haritasi-ilk-dunya-haritasi-tarihi/228 (Erişim Tarihi: 08/07/2024). 

https://www.harita.gov.tr/urun/xi-yuzyil-kasgarli-mahmudun-dunya-haritasi-ilk-dunya-haritasi-tarihi/228
https://www.harita.gov.tr/urun/xi-yuzyil-kasgarli-mahmudun-dunya-haritasi-ilk-dunya-haritasi-tarihi/228


34 
 

Pir-i Türkistan Hoca Ahmed Yesevi olarak da bilinen Ahmed Yesevi, Türk-İslam dünyasının 

önemli bir âlimi ve Türk tasavvufunun öncülerinden biridir. Kendisi 12. yüzyılda yaşamış bir 

şair ve tasavvufi ve İslamî ilimler uzmanıydı. Yesevi, Türk halklarının İslami aydınlanmasına 

önemli katkılarda bulunmuştur. Farklı ülkelerden çok sayıda akademisyen onun hayatı ve 

yaratıcı çalışmaları üzerine çeşitli çalışmalar yapmıştır. Bilimsel çalışmalar arasında Tasavvuf 

ve Tasavvuf felsefesi konusu önemli bir yere sahiptir (Gelişli, 2024:469). 

XI. yüzyıldan sonra Ahmet Yesevi ekolünde yetişen öğrenciler vasıtasıyla Alevilik 

Horasan’a, Afganistan’a, İran’a ve Anadolu’ya yayılmaya başlamıştır. İlk Müslüman Türk 

devleti olan Karahanlılar ve sonrasında Selçukluların sınırlarının genişlemesiyle Alevilikte 

doğru orantılı olarak yayılım göstermiştir. Karahanlıların özellikle Orta Asya(Türkistan) ‘a 

doğru yayılım göstermesiyle Alevilikte buralara yayılmıştır. Selçuklularla beraber 

Ortadoğu ve Anadoluda etkinlik göstermeye başlamıştır. Horasan’da Ehlibeyt 

mensuplarının kız alıp vermesiyle orda yaşayan Türklerle akrabalık bağları oluşmuş ve 

zamanla Türkleşmişlerdir. Ehlibeyt terbiyesiyle yetişmiş bu kişilerin dini ve ilmi yönleri 

kuvvetliydi. Bu kişilerin Türk kültürüyle sentezlenmiş Türk İslam ekolünü öğrenmesiyle 

bugünkü Ehlibeyt soyundan gelen dedelerin ve dedelik sistemininde temelleri atılmış oldu.  

Türk İslam devletlerinin sınırlarının genişlemesiyle Yesevi Ocağında yetişen 

pirlerde daha geniş coğrafyalarda etkinlik göstermeye başlamıştır. Bu pirler ve erenlerin 

tek görevi İslamiyeti yaymak değil gittikleri bölgeleride Türkleştirmekti. Bu anlamda dini 

yönlerinin yanı sıra siyasi ve askeri yönlerinide göz ardı edemeyiz. Bu erenler dini ve ilmi 

bilgilerinin yanı sıra savaşçı yönleriylede ön plana çıkmaktadırlar.  

Türk İslam dünyasını asırlar boyu manevi yönden besleyen ve etkileyen birçok ilim adamı yetişmiştir. 

Bunlardan bazılarının etkisi, yaşadığı devirle ve yaşadığı coğrafyayla sınırlı kalmış, bazılarının etkisi de 

asırlarca sürmüş ve tüm Türk İslam dünyasını etkileyebilme gücüne sahip olmuştur. İşte bu ilim ve düşünce 

adamlarının başında, M. Fuad Köprülü’nün eserlerinden hareketle hakkında ve tarikatına dair tespitlerde 

bulunmaya çalıştığımız Ahmet Yesevî gelir. Ahmet Yesevî’nin esaslarını belirlediği Yesevîyye tarikatı ise, 

daha sonra Türkistan ve Anadolu’da gelişecek olan başta Nakşbendiyye ve Bektaşilik gibi birçok büyük 

tasavvuf ekollerini de derinden etkilemiştir. Bu oluşumlar Ahmet Yesevî'nin, fikirleri doğrultusunda 

Anadolu’nun İslamlaşması ve İslam’ın yayılması noktasında büyük işler başarmışlardır (Karakök, 2016: 

183). 

Gittikleri coğrafyaları İslamlaştırmak ve Türkleştirmek misyonuyla gelen bu 

dervişler hoş görüyle gönülleri feth etmeye çalışmışlardır. Ortadoğu ve Fars 

coğrafyasından sonra Irak ve Anadoluya geçmişlerdir. Hacı Bektaş-ı Veli dergahını 

kurmadan önce Irak ve İran üzerinde ve günümüz Güneydoğu Anadolu Bölesinde bugün 



35 
 

ocak merkezi diye tabir ettiğimiz birçok dergah kurulmuştur. Musul, Kerkük, Sincar, 

Halep oradanda Mardin, Antep, Urfa, Diyarbakır da dergahlarını kurmuş yöre halkını irşat 

etmişlerdir. Bugün bu coğrafyalara bakıldığında bu inanç merkezlerini ve izlerini görmek 

mümkündür. 

İslamiyet Türkler arasında daha fazla yayıldıkça mürşitlik ve mutasavvıflık 

geleneğide daha sistematik hale gelmiş ve teşkilatlanmıştır. Türklerin Anadoluya yaptığı 

seferlerle Yesevi Ekolünde yetişen öğrencilerde akın akın bu coğrafyayı irşad etmeye 

gelmiştir. Alevilikte bugünkü ocak sistemi bunun devamı niteliğindedir. Türkistan 

pirlerinin Anadoluda etkli olmaya başlamasıyla bunlara Anadolu Erenleri denilmiştir. 

Anadolu Erenleri Anadolunun Türkleşmesi ve Müslümanlaşmasında önemli görevler 

üstlenmişlerdir.  

Selçuklu Devleti yıkıldıktan sonraki Anadolu beylikler döneminde ve Osmanlı 

dönemindede Anadolu Erenlerinin faaliyetleri devam etmiştir. Özellikle Anadolunun 

Moğol baskısı altındaki 12. ve 13. yüzyılda halkı manevi olarak kenetleme ve bir arada 

tutmada büyük görevler üstlenmişlerdir. Moğol istilasında Anadoluda oluşan otorite 

boşluğunu Anadolu Erenleri kurdukları dergahlarında doldurmaya çalışmıştır. Özellikle 

baskıdan ve zulümden bıkan insanlar akın akın bu pirlerin etrafında toplanmışlardır.  

Hacı Baktaş-ı Veli Ahmet Yesevi’nin müridi lokman Perende’nin öğrencisidir. 

Anadoluya gönderilen daha sonra Anadolu Erenleri adıyla anılacak olan birçok derviş gibi 

Yesevi Ekolünden gelmektedir. Hacı Bektaş-ı Veli’den önce Anadolu coğrafyasına gelen 

birçok Horasan Ereni vardır. Ancak dergahında yetişen öğrenciler vasıtasıyla Anadolu ve 

Balkanlara damgasını vuran Hacı Bektaş-ı Veli’dir. Hacı Bektaş-ı Veli’den sonra öğrencisi 

Balım Sultan Bektaşilik Tarikatını kurarak sistematik bir yapı haline getirmiştir. Hacı 

Bektaş-ı Veli Sulucakarahöyük denilen yerde dergahını kurmuştur.  

Selçuklu ve Beylikler döneminde tekke çevresinde şekillenen Alevilik özellikle  13. 

yüzyıldan sonra siyasi bir kimlik kazanmaya başlamıştır. Bektaşi erenleri Osmanlı 

Devletinin kuruluşunda ve fetihlerde önemli roller üstlenmiştir. Osmanlı ordusunun en 

önemli askeri gücü olan Yeniçeri Ocağı’nın kurulmasında Bektaşi erenlerinin Alp-Eren 

özelliğinin yani askeri yönünün büyük etkisi varıdır. Yeniçeri ocağı Hacı Bektaş 

Dergahının erkan ve yolunu düstur edinmiştir. Yeniçeri gülbanklarına baktığımızda bu 

etkiyi görebiliriz. 



36 
 

16. yüzyılda Safevi Devletinin kurulmasıyla Aleviliğin siyasi kimliği tamamen 

belirginleşmeye başlamıştır. Osmanlı Safevi mücadelesinde Aleviler’in bir kısmı Osmanlı 

tarafındayken bir kısmıda Safevi Devletini desteklemiştir. Şah İsmailin Erdebil Tekkesinde 

yetişmesi ve Kızılbaş Türkmen kimliği Anadolu Alevilerini etkilemiştir. 1514 Çaldıran 

Savaşından sonra ise bu ayrışmalar daha da belirginleşmiştir. Çaldıran Savaşı Sıffin Savaşı 

ve Kerbela hadisesinden sonra Alevilik için önemli bir dönüm noktasıdır. Bu savaştan 

sonra zaten konar göçer Türkmenler arasında yaygın olan Alevilik tamamen kırsal kesimde 

yaşama alanı bulmuştur. Daha sonraları Osmanlı içerisinde Bektaşilik olarak evrilmiş ve 

kabul görmüştür.  

Bektaşilik ve Bektaşi babaları özellikle Balkanların Müslümanlaşmasında ve 

Türkleşmesinde etkili olmuştur. Balkan coğrafyasında Alp-eren misyonuyla askeri yönleri 

öne çıkan Bektaşi erenleri Türk İslamın uç karakolu görevini üstlenmişlerdir. Bugün hala 

Balkan Coğrafyasında Bektaşi dergahları varlığını sürdürmektedir. 

Cumhuriyet kurulduktan sonra tamamına yakını kırsal kesimde yaşayan Aleviler 

hızlı bir şehirleşme sürecine girmiştir. Ocak sistemi ve dede-talip ilişkisi zayıflamıştır. Bu 

durum günümüzde kimlik aleviliğinin ortaya çıkmasına sebep olmuştur. 

 

3. ALEVİLİKTE İBADET RİTÜELLERİ ve OCAK SİSTEMİ  

 

3.1. Alevilikte Cem İbadeti 

Alevilikteki ibadetin adına “Cem” denir. Cem; Alevilerin temel ibadet şeklidir. Dinin temel 

kuralları sembollerle ifade edilir. Sembolleri de her kişi değil, dinde derin düşünenlerin, 

tefekkür edenlerin anlayacağı inançtır. Cem, dünya nimetlerinden soyutlanıp, manevi bir 

dünyada yaratanla bütünleşme yani tevhid halidir. 

Bütünleşebilmek içinde masumiyet gerekir onun içindir ki, kusurlarının bağışlanmasını 

dileyerek ve kırdıklarını onararak, bir lokmalarını bin lokma edip paylaşarak cem olunur. 

Cem, bir olmak, toplanmak anlamındadır. Cem, her türlü gösterişten, riyadan uzak, direkt 

Tanrı’ya yönelmenin adıdır. Cem de kişi, dileğini, yakarışını doğrudan O’na yapar, haddini 

aşmadan, tüm benliğiyle onunla bütünleşir. Ulaşabilmenin yolu, her türlü kötülüklerden, 

nefsini arındırmadan geçer. Cem de arınamayanlar yargılanır, kul hakkı sorgulanır ve iyiliğe 

yönlendirilir. “Ölmezden evvel ölmenin,” kendisiyle hesaplaşmanın ve insan olmanın adıdır, 

yani “Vahdet-i vücut” olmaktır (Uğurlu, 2009: 61). 

 

Her dinde var olan belirli alt mezheplerin çeşitli inanç ve ibadet ritüelleri vardır. Bu 

ritüeller tüm dinler ve mezhepler için değerli bir inanç zenginliği olup varlıklarını devam 

ettirmeleri adına önem teşkil etmektedir. Bu bağlamda Alevilik inancının da kendine özgü 



37 
 

inanç ve ibadet ritüelleri mevcuttur. Öyle ki bölge bölge hatta köy köy bile değişen bu 

ritüeller Alevilikte ibadetin ne kadar önemli olduğunu bizlere göstermektedir.  

Alevilikte gerçekleşen ibadetlere “Cem” adı verilmektedir. Aleviliğin temel ibadet 

şekli olan Cem çeşitli imgelerle gerçekleşir. Cem gerçekleşirken asıl amaç Tanrı ile derin 

ve manevi bir bağ kurmaktır. Cem yapılırken beşer, ruhani olarak çıplak ve saf bir halde 

olur. Dünya nimetlerinden ve dünyevi maddelerden uzaklaşır ve sadece Hak’a yönelir.  

 

Cemler, topluluk mensuplarının dinî görevlerini yerine getirdikleri kutsal ortamlar olmasının 

yanı sıra toplum yaşamını düzenleyen birtakım kuralları da beraberinde getirmektedir. Nitekim 

her Alevi, önce birey olarak sonra aile olarak toplumla yaşamanın kurallarını cem aracılığıyla 

öğrenmektedir. Cemler, din ve dünya işlerini çözüme kavuşturmakta, bu da topluluk içi birlik 

ve beraberliğin, dayanışmanın kuvvetlendirilmesine yardımcı olmaktadır (Çıblak Coşkun, 

2014: 25). 

 

Cem’in daha sık ve yoğun yapıldığı dönem sonbahar ve hasat sonu dönemleridir. 

Cem’in sonbaharda yapılma nedeni ise; insanların yazın bereketli zamanından çıkıp kış 

hazırlıklarını tamamlamaları ve Tanrı’nın onlar için verdikleri rızıklara şükretmeleridir. Bu 

süreçte han harman kaldırılır ve insanlar yazın yorgunluğunu üzerlerinden atıp ibadetlerini 

büyük bir minnet ile gerçekleştirirler. Hasat döneminin son bulması ile yapılan ibadetin 

aslında çeşitli sembolleri vardır. Bu semboller yani insanların vermek istediği mesaj; 

temizlenme, bereket, bolluk, minnet, arınmadır.  

Cem başlamadan önce cemde bulunan herkesten razılık alınır. Yani herkesin 

biribirinden razı olduğu teyit edilir. Biribirinden şikayetçi olanlar çıkarsaanlaşma 

sağlanana kadar cem başlamaz. 

“Mü’minler ancak kardeştirler. Öyleyse kardeşlerinizin arasını düzeltin. Allah’a 

karşı gelmekten sakının ki size merhamet edilsin.” (Bakara 49/10). 

Cem’de cinsiyet ayrımı yoktur. Bazı cemler hariç tüm cemlere kadınlar da erkekler 

de katılım gösterebilir. Cem yapılırken kadın erkek faktöründen çok “Er” faktörü 

önemlidir. Er “Eren” demektir. Yani aklıselim ve Hak’a ait bilgilere sahip kişilerdir. Bu 

bağlamda kişiler kadın da olabilir erkek de olabilir.  

Cem İbadetinde deyişler okunur, semahlar dönülür, mersiyeler okunur. Hz. Hüseyin 

ve Kerbela Şehitleri için ağıtlar yakılır. Cem töreni Yörelere göre farklılıklar gösterse de 

ana hatları aynıdır. Tevhid ve duaz-ı İmamlarda ise Allah, Hz. Muhammed, Hz. Ali ve 

Ehlibeytin isminin zikredildiği yine ayin-i cem de okunan nefes türleridir. 

 



38 
 

Şu âleme bir nûr doğdu 

Muhammed doğduğu gece 

Yeşil kandilden nûr indi 

Muhammed doğduğu gece 

Muhammed anadan düştü 

Kâfirler aklı şaştı 

Bin kilise yere geçti 

Muhammed doğduğu gece 

Anda göbeği kesildi 

Gözüne sürme çekildi 

İsmi Muhammed okundu 

Muhammed doğduğu gece 

Ağlayan uşak avındı 

Doğuran ana sevindi 

Kâfirler îmâna geldi 

Muhammed doğduğu gece 

Hûri kızları geldiler 

Muhammed dinin sordular 

Nurdan kundağa sardılar 

Muhammed doğduğu gece 

Muhammed kalktı oturdu 

Ali hizmetin yetürdü 

Yer gök salavât getürdü 

Muhammed doğduğu gece 

Melekler hâzır hepisi 

Doldu Muhammed tapusu 

Açıldı cennet kapusu 

Muhammed doğduğu gece 

Şah Hatâyî’m der dervişler 

Sağ olsun cümle kardeşler 

Secdeye indi ağaçlar 

Muhammed doğduğu gece9 

Semah taliplerin deyişler eşliğinde kendinden geçerek ilahi aşkla dönmesidir. 

Zakirin okuduğu deyişe ayak uydurarak talipler semah dönerler. Anadoludaki cemlerde 

semah dönülürken okunan en yaygın nefeslerden birisinde Hatayi şöyle der: 

Yemen ellerinden beri gelirken 

Turnalar Ali’yi görmediniz mi? 

Havanın yüzünde semah dönerken 

                                                           
9http://www.hatayi.com/su-aleme-bir-nur-dogdu/ Erişim Tarihi: 16/10/2024 

http://www.hatayi.com/su-aleme-bir-nur-dogdu/


39 
 

Turnalar Ali’yi görmediniz mi? (Onarlı, 2013:189) 

 

Semah dönülürken, saza ve aşığın okuduğu nefese dikkat edilir. Semah dönen insan 

cezbeye kapılarak kendinden geçer, ayakları yerden kesilir ve semaya doğru yükselir. 

Burada söz konusu olan şey maddi dünyadan geçmektir (Elçi, 2012: 172). 

Bu bilgiler ışığı altında, cem törenlerinde zorunlu olarak uygulanan semahları şu 

şekilde sıralayabiliriz. 1. Kırklar semahı, 2. Tevhit semahı, 3. Hizmet semahı, 4. Öğretici, 

eğitici, belletici semah (Elçi, 2012: 182) 

Hacı Bektaş Veli semahla ilgili şu dörtlüğü söylemiştir: 

 

Bizim semahımız oyuncak değildir. 

İlahi aşktır, salıncak değildir. 

Her kim semahlarımızı oyuncak sanır. 

Huzuru mahşerde namazı kılınacak değildir (Elçi, 2012: 182). 

 

Cem türleri farklılıkları bakımından kendi aralarında 10’a ayrılırlar. Bunlar: Görgü 

Cemi, İkrar Alma Cem, Düşkünlük Cemi, Musahiplik Cemi, Abdal Musa Cemi, Dardan 

İndirme Cemi, Baş Okutma Cemi, Muharrem Cemi, Nevruz Cemi, Bayram Cemidir. 

Görgü cemi yılda bir defaya mahsus olarak gerçekleşir. Dede’ye bir yıl içinde 

işlenmiş günahların hesabı verilir. Daha sonra Dede bu kişileri meydana çıkararak diğer 

insanların bu kişilerden rahatsızlık duyup duymadığını sorar. Ardından şikayeti olan 

kimseler varsa bu durumu dile getirirler. Şikayetçi olunan kişiler bu durumu düzeltmekle 

mükelleftir. Dede herkesten helallik ister ve küsleri barıştırır. Bu şekilde daha sonra 12 

hizmetin gerçekleşir ve cem tamamlanmış olur.  “Aleviler arasında toplum içi birlik ve 

beraberliği, iç huzuru ve düzeni sağlamak amacıyla yapılan en önemli cemlerden birisidir. 

Alevi zümrelerinin bazısında “tercüman kurbanı”, “meydandan geçme” vb. adlar verilen 

bu cem, yılda bir kez, o da kış aylarında gerçekleştirilir” (Çıblak Coşkun, 2014: 15). Görgü 

cemi kadın erkek fark etmeksizin gerçekleşen bir cemdir. Görgü cemine musahipliler, 

önceden görülmüş olan kişiler ve görülmeye talip olanlar katılım sağlayabilir. 

 

İkrar alma cemi yola girmiş talibin Dede eşliğinde yolun gerektirdiği tüm kurallara 

uyacağına dair söz vermesidir. Talip bu sözü verirken topluluk karşısında olur. İkrar alma 

cemi gerçekleşirken Rehber, Talip’in boynuna önce bir ip bağlar ardından da talibi 

Dede’ye götürür. Bu durum tıpkı kurban edilecek koyuna benzemektedir. Dede, yanına 

getirilen Talip’in boynundaki ipi çözer ve karın kısmına bağlar. Talip’e eline, diline ve 



40 
 

beline haki olması konusunda uyarılarda bulunur. Tüm bu eylemler gerçekleştikten sonra 

Talip yola kabul edilir. Aynı zamanda yoldan çıkmanın da çeşitli cezaları bulunmaktadır.  

 

İkrar, dil ile söyleme, bildirme, tasdik veya kabul etme, açıkça söyleme anlamlarına gelen bir 

kelimedir. Anadolu Aleviliğinde ikrar alma ise bir talibin yola girdikten sonra Hak meydanında 

Alevi yol ve erkânının bütün kurallarını olduğu gibi kabul edip bunlara yaşamı boyunca 

uyacağına dair söz vermesi temeline dayalı bir cemdir. Dede ve cemaat huzurunda alınan bu 

sözle, talip tam anlamıyla yola girmiş ve yolun gereklerine uymakla yükümlü hale getirilmiştir 

(Çıblak Coşkun, 2014: 16). 

 

İkrar alma cemi yola girmiş talibin Dede eşliğinde yolun gerektirdiği tüm kurallara 

uyacağına dair söz vermesidir. Talip bu sözü verirken topluluk karşısında olur. İkrar alma 

cemi gerçekleşirken Rehber, Talip’in boynuna önce bir ip bağlar ardından da talibi 

Dede’ye götürür. Bu durum tıpkı kurban edilecek koyuna benzemektedir. Dede, yanına 

getirilen Talip’in boynundaki ipi çözer ve karın kısmına bağlar. Talip’e eline, diline ve 

beline haki olması konusunda uyarılarda bulunur. Tüm bu eylemler gerçekleştikten sonra 

Talip yola kabul edilir. Aynı zamanda yoldan çıkmanın da çeşitli cezaları bulunmaktadır.  

İkrar alma ceminin yöreden yöreye farklılık gösterdiği bazı noktalar vardır. Bu noktalar 

Talip’in yaşı ile ilgili bir durumdur. Bazı yörelerde 15-16 yaşlarında ikrar alma cemine 

katılmak gerekirken bazı bölgelerde bu durum evlendikten sonra gerçekleşmektedir. Hatta 

öyle ki karı ve koca bu ceme aynı anda katılım göstererek söz verirler.  

Düşkünlük ceminde Aleviliğin belirli kuralları dışına çıkan kişiler Dede karşısına 

çıkar. Düşkünlük cemleri görgü cemlerinden farklı olarak örf, adet, gelenek ve göreneklere 

uymayan kişilerin cezalandırılması ile son bulur. Görgü cemlerinde hatalı kişiler şikayetçi 

kişilerden helallik alır fakat düşkünlük ceminde bu kişiler Dede tarafından verilen kararlar 

ile cezalandırılır. “Düşkünlük erkanı: Alevilik (Mezhebi) yolu kurallarına göre suç işleyen 

yol mensubu Taliplerin, yaptıkları suçlardan ötürü yargılandıkları erkandır. Suç işleyen 

Talib, Mürşid’in hakimliğinde kurulan Halk jürisi önünde yargılanıp cezalandırılması 

erkanıdır.” (Kaya, 1989: 87) Alevilikte kabul edilemez davranışlardan bazıları şunlardır; 

zina, boşanma, hırsızlık, Dede’ye ve çevresine karşı yalan söyleme, Sünni biri ile evlenme, 

iki ayrı kadınla evlenmedir. Düşkünlük kelimesinin bu cem içinde çeşitli yaptırımları 

vardır. Bu yaptırımlar işlenen günaha göre farklılık göstermektedir. Düşkün kişiler 

toplumdan her anlamda soyutlanarak dışlanırlar.  

Musahip kardeş olunabilmesi için çeşitli adımlar vardır. Musahip olmak isteyen iki 

evli çift karar verir ve Dede’nin karşısına çıkar. Dede bu çiftlere deneme süreci olarak 



41 
 

bazen 1 yıl bazen de 1 yıldan az bir süre verir. Çiftler bu süreçte anlaşabilirlerse ve ömür 

boyu anlaşabileceklerini düşünürlerse musahip kardeş olabilirler. Bu zaman zarfı geçtikten 

sonra Dede’nin huzuruna çıkarlar ve musahiplik cemi yapılır. Dede’nin de onayı ile 

musahip kardeş olurlar. Bundan sonraki süreçte eğer ki kardeşlik bozulursa düşkün duruma 

düşülmektedir. Musahipler artık kardeş oldukları için çiftlerin çocukları evlenemez.  

 

Musahiplik ceminde Dede’ye ikrar vermiş olan iki evli çiftin birbirlerine hayatlarının sonuna 

kadar her konuda kardeşlik etme sözünü verdiği cemdir. Bu cemde sadece erkeklerin ya da 

sadece kadınların onayının olması yeterli değildir her bir çiftin karşılıklı olarak bu duruma 

onay vermesi gerekmektedir.  

Musahip: Karşılıklı sahiplenmektir. İki insanın “ahret kardeşi” olmasıdır. İnsanın kandaş 

olması; aynı ahlakta, aynı zevkte, aynı muhabbette olması anlamına gelmiyor. Kan bağında 

anneni, babanı, kardeşini, akrabanı seçemezsin. Hürmet etmekle mükellefsin, yani zevkinden 

değil mükellefiyet var. O zaman bu bir görevdir. Bir de zevkle, bir Allah dostu ile ikrar verip 

yaşamını pak etme olayıdır. Bu ise, kendini insan olarak algılama için bir aynaya bakma 

gibidir.  

Müsahiplik; ikrar verme olayıdır. İkrar: kişinin kendisine söz verme olayıdır. Diğer bir deyişle 

kendisini kendisine şahit tutarak ahd etmesidir. Kişi zaten ruhlar aleminde ikrar 

vermiştir(Uğurlu, 2009: 220).  

 

 “Alevi İslam İnancında, Musahiplik Erkânı olarak bildiğimiz, aynı zamanda Kur-

an’ın birçok Ayetinde belirtilen. İslami yolun bu, yüce Erkânı ile Biz Aleviler, Bir-birleri 

ile Musahip Kardeş olanların çocukları dahi Bir-birlerini kardeş bilir ve asla 

evlenemezler”.10 

Musahip kardeş olabilmek için belli şartlar vardır. Bu şartlar: 

 

1. Musahip ile aynı dili konuşur olması gerekir.  

2. Aile durumu uygun olacaktır. Yani her ikisi de evli olacak, birisi evli diğeri bekâr iki kişi 

musahip olamaz.  

3. Yaş durumları birbiriyle dengeli olacaktır. Genç birisiyle aralarından büyük yaş farkı olan 

yaşlı birisi musahip olamaz.  

4. Kültürel olarak birbiriyle uyum sağlayacak konumda olmalıdır: Alimle cahilin musahip 

olması uygun değildir.  

5. Dede (ocakzade) olan bir kişi ile talip olan bir kişi musahip olamaz.  

6. Musahiplerin yaşadıkları bölgeler birbirinden çok uzak yerler olmamalıdır.  

7. Musahibi Hakk’a yürümüş (vefat etmiş) olan kişinin tekrar musahip tutması erkân değildir.  

                                                           
10Kaynak:http://aleviislamdinhizmetleri.org / Erişim Tarihi: 10.10.2024 

http://aleviislamdinhizmetleri.org/


42 
 

8. Musahipler birbirlerinin kız kardeşleri ile evlenemezler. Eğer böyle bir evlilik daha önce 

oluşmuş ise musahip olamazlar.  

9. Musahiplerin çocukları da birbirleriyle evlenemezler. (Amca çocukları evlenebildiği halde) 

(Dedekargınoğlu, 2010:  344). 

 

Musahiplik peygamber zamanında da gerçekleşen durumlardan biridir. Öyle ki Hz. 

Muhammed’in musahip kardeşi Hz. Ali’dir. 

Musahip kardeşler ekonomik, sosyal, siyasal, kültürel açıdan denk olmak 

zorundadır. Aksi takdirde ilerleyen zamanlarda kardeşliğin bozulacağı düşünülmektedir. 

Musahiplik Alevilikte öyle önemli bir unsurdur ki Pir Sultan Abdal musahipliğin 

nasıl olması gerektiğini ve değerini şu dizelerle anlatmıştır:  

 

Musahipten özün seçen musahip, 

On’ki İmam dergâhına varamaz. 

Musahip sırrını açan musahip, 

On’ki İmam dergâhına varamaz. 

 

Musahip musahibin sırrın açar,  

Evliyalar anın hışmından kaçar. 

Dünyadan ahrete imansız göçer, 

On’ki İmam dergâhına varamaz.  

 

Musahip var musahibin varisi,  

İkisi de bir elmanın yarısı. 

Özü çürük kallaş olsa birisi, 

On’ki İmam dergâhına varamaz. 

 

 Musahip musahibe bulsa bahane,  

 Anı da sürerler bir ulu hana.  

Ahırı cehennem oduna yana,  

On’ki İmam dergâhına varamaz.  

 

Musahip muhasibe etse bir güman, 

Anda ne din kalır, ne de bir iman.  

Şefaatçi olmaz On İki İmam, 

On’ki İmam dergâhına varamaz. 

 

Pir Sultan’ım bed huylardan bezili 

Yerden gökten umutçuğu üzülü 



43 
 

Musahip musahiple gezse küsülü 

On’ki İmam dergâhına varamaz (Gölpınarlı ve Boratav, 2010: 289). 

 

Abdal Musa ceminde diğer cemler gibi talip ya da görgü yoktur. Abdal Musa cemi 

yapılma zamanı olarak yörelere göre çeşitlilik göstermektedir. Bazı yörelerde kışın belirli 

bir tarih belirlemeden yapılırken bazı yörelerde kış mevsiminde perşembeyi cumaya 

bağlayan akşam yapılır. Abdal Musa ceminde amaç köylüleri bir araya toplayarak güzel ve 

sohbet dolu bir vakit geçirerek bağları güçlendirmektir. Cem öncesi görevlendirilmiş 

kişiler ev ev gezerek erzak toplar ve daha sonra ceme katılacak her bireyden kurban 

kesmek adına maddi yardım toplar. Dede’nin de katılımı ile 12 hizmet gerçekleşerek cem 

tamamlanır. 

 

Abdal Musa Ahmet Yesevi’nin halifelerindendir. Soyunun Orta Asya(Türkistan)’dan gelmesi 

nedeni ile “Horasan Erenlerinden sayılmaktadır.” Abdal Musa Hz. Peygamber sülalesinden 

gelmektedir. Babası Hasan Gazi, Anası Ana Sultan, Dedesi Haydar Ata ise, Hacı Bektaşi 

Veli’nin amcasıdır. Kız kardeşi Hüsniye Hanım’dır. Abdal Musa’nın doğum tarihi 1296 olup, 

Orhan Gazi zamanında yaşamış, 1326 tarihinde Bursa fethine katılmıştır (Yıldırım, 2006:145). 

 

Abdal Musa cemi/ Birlik cemi yılda birkez kış başlangıcında yani ekim-kasım ayı içerisinde 

yapılır ve yıllık cem ritüellerine  bu cem ile başlanmış olunur. 

Abdal Musa/Birlik cemi için köyün ileri gelenleri toplanır ve zamanını belirler. (Önceleri 

perşembeyi cumaya bağlayan gece yapılan Abdal Musa/Birlik cemi bugün herkesin 

katılabileceği birgün belirlenerek yapılmaktadır.) Bundan sonra bazı kişiler cem öncesi hazırlık 

yapmak üzere görevlendirilir, bu kişiler cem öncesi gerekli hazırlıkları yaparlar. Bunlar; cem 

zamanının topluma iletilmesi, gerekli paranın toplanması, kurban ve lokma hazırlıklarının 

yapılması olarak özetlenebilinir. Bu ibadete katılmak bir alevi için büyük önem taşıdığı için 

herkes maddi manevi var gücüyle katkıda bulunur.11 

 

Kim ne bilir bizi nice soydayız  

Ne zerrede oddan ne de sudanız 

Bize meftün olan marifet söyler 

Biz Horasan ellerinde boydanız 

Musa gibi lentarani deniriz 

Aslımı sorar isen Hoy' danız12. 

                                                           
11Kaynak:https://hbvenstitu.nevsehir.edu.tr/tr/geleneksel-alevilikte-ritueller / Erişim Tarihi: 29.10.2024. 

12Kaynak:http://www.elmali.gov.tr/iz-birakanlar/ Erişim Tarihi: 09.10.2024.  



44 
 

 

Dardan indirme cemi vefat eden kişi için yapılan cemdir. Vefat eden kişinin geride 

bıraktığı insanlara karşı herhangi bir borcu ya da küslüğü olabilmesi ihtimali dahilinde 

kişinin ailesi ve musahibi tarafından tüm bu sorunların çözülmesi amaçlanır. “Bu yolla 

ölen kişinin, alacağı - vereceği halledilip kurbanı da yenilerek üzerinde kul hakkı kalmadan 

Hakk’a yürümesi sağlanmış olur” (Çıblak Coşkun, 2014: 20). Dede’nin herkesi toplayıp 

vefat eden kişinin borcunun olup olmadığını sorar eğer ki borç varsa aile ve musahip 

tarafından sözlü beyan ile ödeneceğine dair söz verilir. Dede daha sonra vefat eden kişi ile 

küs ya da herhangi bir sorunu olanın varlığını sorgular ve helallik ister. Tüm bunlar 

gerçekleştikten sonra vefat eden kişi için dualar edilir. 

 

Dar Gülbengi 

Erenler, yüzümüz yerde özümüz darda 

Er meydanında, Hz. Ali divanında 

Şuan bir eren var karşımızda 

Teni toprak, Özü tutsak 

Amacı toplumla uzlaşmak 

Bu erenden ağrınmış, incinmiş can 

Dile gelsin, bile gelsin 

Alacağı varsa istesin 

İncinmişliği varsa söylesin 

Sonuçta helallik dilesin 

Hu Ya Ali! (Bozkurt, 2018: 247-248) 

 

Baş okutma cemiyeti musahip kardeşlerin birliğinin devam ettiğinin göstergesi için 

yapılmaktadır. Bu cemde musahipler meydana gelerek topluluktan herhangi bir suçları 

olsun yahut olmasın helallik ister. Şikayeti olanlar bunları dile getirir ve musahipler 

gereken sözü vererek durumu düzeltirler. Musahipler arasında yaşanan küçük olaylar 

Rehber eşliğinde çözüme kavuşturulur fakat durum büyükse Dede karşısına çıkarlar ve 

Dede orta yolu bularak musahip kardeşliği tazeler. Son olarak 12 hizmet gerçekleşir ve 

cem son bulur.  

 

Baş okutma erkânı, her Alevinin musahibiyle birlikte dede ve cemaat huzurunda ikrarlarına 

bağlı kaldıklarını göstermeye, herhangi bir kusuru bulunsun ya da bulunmasın diğer canlardan 

                                                                                                                                                                                
 



45 
 

helallik dileyip bunu almaya, dolayısıyla kendisini manevi anlamda arındırmaya yönelik olarak 

gerçekleştirilen bir cemdir (Çıblak Coşkun, 2014: 19). 

 

Muharrem cemi Muharrem ayının ilk günü ile onuncu günleri arasında tutulan oruç 

sonrası on ikinci günde son bulan dönemden sonra yani on ikinci günün akşamına Dede 

tarafından toplanan erkan ile kesilen kurbanların ardından yapılan cemdir. Aleviler bu 

dönemde Hz. Ali’nin oğlu Hz. Hüseyin’in Kerbela’da şehit edilmesinin yasını tutmak ve 

tıpkı onun yaşadığı zorlukları anlamak adına oruç tutarlar. Bu süreçte su içilmez, kötü laf 

söylenmez, hiçbir cana zarar verilmez. Şehirleşme süreciyle birlikte vakıf ve dernekler 

çevresinde özellikle muharrem ayında muharrem orucuyla beraber Alevi ibadet ve 

ritüllerinin içinde en yaygın cem türüdür. 

 

Nevruz cemi baharın müjdecisidir. Miladi takvim esas alındığı vakit 21 Mart’a 

denk gelen gün Nevruz kutlanır. Alevilik için büyük önem teşkil eden bu gün Hz. Ali’nin 

doğumu, Tanrı’nın evreni yarattığı, Hz. Ali’nin Hz. Fatma ile evlendiği gün olarak esas 

alınır. Böyle önemli bir günde gerçekleşen cemde ısıtılan sütün içine iki adet saman çöpü 

atılır ve ardından kapağı kapatılır. Ardından kapak açılır ve u iki çöp birleşmiş olur. Bu 

durum da topluluğun birliğini diriğini ifade eder. Ardından Dede eşliğinde dualar edilir ve 

cem tamamlanır. Cem’in gerçekleşmesi için 12 ayrı unsur olması gerekmektedir. Bu 12 

ayrı unsura “12 Hizmet” adı verilmektedir. Bazı bölgelerde gerçekleşen cemler saz 

eşliğinde gerçekleşir. 

 Bayramlarda yapılan cemlere bayram cemidenir. Genelde bayram sabahları yapılır. 

Büyük şehirlerde vakıflara bağlı cem evlerinde düzenli olarak yapılmaktadır. Bayram 

ceminin ritüelleri şu şekildedir: 

 

 Dede bayram Cemi ile ilgili sohbetini yapar. 

 Cem halkının rızalığını alır ve ceme başlar, 

 Ayağa kalkarak dar duasını verir, 

 Salavat getirilir, 

 İhlas, Fatiha sureleri okunur, On iki İmamlar zikredilir ve tekbir getirilir. 

 Secde 

 Tevbe erkanı 

 Secde 

 Nadi Ali Erkanı 

 Secde 

 Tevhid 



46 
 

 Secde 

 Tevhid 

 Secde 

 Münacat duası ve Fatiha okunarak cem bitirilir.13 

 

3.2. Alevilikte On İki Hizmet 

 

Cem’de dede cemi yürüten ve belirli bir düzene uygun olarak ilerlemesini sağlayan 

kişidir. Dede; ilim, irfan, akıl sahibi bir kişi vasfını taşımaktadır. Dede insana doğru yolu 

gösteren, yanlışı doğruyu ayırt edip Hak yolunda olmak için neler yapılması gerektiğini 

söyleyen kişidir. Dedelik mertebesi Hz. Muhammed, Hz. Ali ve Hacı Bektaşî Veli’yi 

temsil etmektedir. 

 

Aleviliğin temel kurumu dede ocağıdır. Dede ocağının dinsel ve sosyal görevleri vardır. Dede 

ocağı, pir ve mürşit basamaklarından oluşan bir hiyerarşiye sahiptir. Bunun dışında, talip ile pir 

arasındaki ilişkileri düzenleyen, topluluğu ceme hazırlayan ‘rehber’ denen bir basamak daha 

vardır. Rehber, talipler arasındaki anlaşmazlıkları araştırıp çözmeye çalışır. Çözemediği 

sorunları pire bildirir. Pir, cemi yürüten dededir. Cemde talipleri sorgudan geçirir. Mürşit, pire 

yetki veren ve onu denetleyen dededir. Aslında rehber, pirin talibi, pir ise mürşidin talibidir. 

Hacı Bektaş ocağıyla ilişkili Babagan kolu dışında, pirin ve mürşidin ‘seyyid’ olması şarttır 

(Aksüt, 2020:28). 

 

Dedenin oturduğu yere post denilir. Post Hz. Muhammed’in makamını temsil ettiği 

için posta oturacak kişinin Ehlibeyt soyundan gelmesi gerekmektedir. Dede dini 

görevlerinin yanı sıra sosyal hayatta toplumda örnek ve önder kabul edilir.  

Rehber isminden de aşikar olduğu üzere yola girenlere rehberlik etmekle 

yükümlüdür. Yola giren insanların bu yolda neler yapması gerektiğini, yolun gerektirdiği 

görev ve istekleri belirtir. Rehber yola giren insanların yola uygun olmayan tavır ve 

davranışlarını düzeltir ve yola uygun hale getirir. Rehber’in temsil ettiği kişi ise; İmam 

Hüseyin’dir. “Dededen sonra en yetkili hizmet sahibidir. Bilgili olması gerekir. Cem’de 

görgüsü yapılanlara yardımcı olur. Erkekler, yönü dededen tarafa gelmek üzere orta yerde 

büyükçe bir boşluk bırakarak otururlar.” (Uygun, 2008: 12). “Talib’lik ikrarı, Musahiblik 

ikrarı ve görgü görecek olanları hazırlar. Onlara başlangıçtan sona kadar önderlik eder. 

                                                           
13 CEM Vakfı, Cep Kitapları Dizisi: 3. 



47 
 

Ayin i cem’de Mürşid’den sonra yetkilidir. Hazreti Ali’yi temsil eder. Mürşid olmadığı 

zamanlarda onun vekili olarak hizmet görür. (Kaya, 1989: 69). 

 

Gözcü, Dede’nin ve Rehber’in yardımcısıdır. Cem içindeki huzuru sağlayarak 

cemin sakin ve refah içinde geçmesini hedef edinir. Gözcü yola henüz yeni girmiş ve yolda 

olan insanların gerçekleştirdiği hatalı durumları tespit ederek onları uyarır. Gözcü cem 

sırasında gerçekleşebilecek her türlü olumsuz duruma karşın tedbirini alan ve hem cemi 

hem de insanları gözetleyen kişidir. Gözcü kendi görevini aşan bir durum olduğunda ise 

Dede’ye ve Rehber’e başvurur. Gözcü’nün temsil ettiği kişi Abuzer Gaffari’dir. 

 “Cem’de düzeni ve sükuneti sağlar. Uygun davranmayan olursa önce uyarır, gerekirse 

dara çekilmesini ister, cezalandırır.” (Uygun, 2008: 12). “Ayini cem’in ve ayini ceme 

gelenlerin evini beklemekten sorumludur. Herhangi bir huzur bozucu olayın çıkmasını 

önlemek görevini yüklenmiştir. Ayini cem’in huzur ve düzen içinde başlayıp aynı duygu 

içinde sona ermesini sağlamakla yükümlüdür.” (Kaya, 1989: 70). 

 

Hak kuluna eyler nazar 

Dört nesneden adem düzer 

Münkir gelmiş cemi bozar 

Gözcü sana haber olsun (Yıldırım, 2006:69). 

  

Çerağcıya delilcide denilmektedir. Çerağcının en önemli görevi Allah, Hz. 

Muhammed, Hz.Aliyi temsilen üç tane çerağ kandil yakmaktır. Bu kandiller Nur Suresi 

35-36 ayetlere binaen yakılır. Çerağcı cemin yapılacağı gün kandilleri kontrol eder 

mumları yakar ve tüm bunların ceme hazır bir vaziyette olması konusunda görevli kişidir. 

Cemin en güzel ışıklarla donatılmasını sağlar. Işık Tanrı’nın ışığı olarak 

imgeleştirilmektedir. “Üstünüze yedi sağlam gök bina ettik.” (Nebe 78/12). “Alev alev 

yanan aydınlatıcı ve ısıtıcı bir kandil yarattık.” (Nebe 78/13). “Çerağ nurdur. Nurun aslı da 

bilgidir, içsel aydınlanmanın sembolüdür. Çerağ gibi aydınlık olabilmemiz için de, bilgili 

olmamız gerekir.” (Uğurlu, 2009:170). “Mum yada delil adı verilen aydınlatma aracını 

yakar, meydanın aydınlatılmasını sağlar.” (Uygun, 2008: 12). 

 

Delilci kibriti çalar, fitili yakarken şunları söyler (eğer bilmiyorsa dede söyler) : 

Ercemalı Muhammed 

Pie kemalı Ali 

Şah Hasan’a Şah Hüseyin’e Bende olanlar 



48 
 

Verelim Peygambere salavat. 

Bunun üzerine herkes salavat getirir. 

Allâhümme salli alâ Muhammedin ve alâ âli Muhammed. (Üç defa söylenir) Dede delile 

Kur’anı Kerim’den Nur Suresinin 35. Ayetini okur (Yıldırım, 2006: 71-72). 

 

Mümin yolun yakın ister 

Münkirlerden sakın ister 

Delil yanmaz yağın ister 

Delilciye haber olsun (Yıldırım, 2006: 69) 

 

Zakir, cem esnasında deyiş ve mersiye okuyan, saz çalan Dede’nin verdiği 

komutları yerine getiren kişidir. Zakir, cem yapılırken zikre yön veren 12 hizmet 

görevlisinden biridir. Zakir bağlama eşliğinde on iki hizmet sahiplerini tek tek çağırır. 

Onlarda meydana gelip eğilip secde eder. Böylece on iki hizmet sahipleri hizmetlerini 

teslim alıp görevine başlar. 

 “Deyiş, düvaz, miraçlama, mersiye, nefes söyler. Saz çalar, semahı yönetir.” (Uygun, 

2008: 12). Alevilik inancına göre zakir Cebrail Aleyhisselam’ın yeryüzündeki görevini 

üstlenmiştir. 

Zakir’in cem töreninde okuduğu duaz imamlardan bir dörtlük şu şekildedir: 

 

Resulu kibriyaya hem ser olan 

Şefaatle ünasa Ekber olan 

Muhakkak Ümmühata Ekber olan 

Hatice Fatuma hakkı bağışla (Yıldırım, 2006: 109). 

 

“Zakir” adı dört harftir. (Bu dört harf yukarda kalan yirmi beş harften çıkarıldığında orası) 

yirmi bir olur. (Yirmi birden) on iki çıkarıldığında dokuz kalır. Dokuz ise doksan bin sözdür. 

Ulu Tanrı’nın sözüdür. Tanrı, bu doksan bin sözü Hazreti Muhammed Aleyhisselam’a 

bildirmiştir. İşte zakirin bu doksan bin söz içinde gezdirmesi gerekir ki ulu Tanrı var olsun. 

Zakir yerde, gökte zikir sırasında tabibdir, arıdır. Zikirle uğraşan kimsedir (Bozkurt, 

2018:113). 

Süpürgeci cem evini temizleyip derleyen görevlidir. Genel olarak cem evinin 

oturma düzeninden ve temizliğinden sorumludur. Süpürgecinin bu göreve sahip olabilmesi 

için önce kalbinin ve aklının temiz olması gerekmektedir. Süpürgeci temizliğe ilk olarak 

kendisinden başlamalıdır yani bir nevi süpürgeyi ilk kendini temizlemek için 

kullanmalıdır. Süpürgeci eğer ki ilk önce kendi zihnini ve gönlünü temiz tutarsa daha sonra 

çevresini temiz tutar. Bu noktada da yaptığı görev işlev açısından değerlidir. Süpürgeci 



49 
 

Selman’ı sembolize etmektedir. “Meydana her hizmetin bitiminde sembolik olarak ‘Ya 

Allah, Ya Muhammed, Ya Ali’ diyerek süpürge çalar.” (Uygun, 2008: 12).  

 

Süpürge hizmetinin iki anlamı vardır: Bunlardan biri zahiri anlamı, diğeri batıni anlamıdır. 

Zahiri Anlamı: Cem evinin temiz ve pak tutulması gerektiğinin önemini belirtir. 

Batıni anlamı ise: Asıl temizliğin gönlümüzde yüreğimizde olmasının gerekli olduğunun önemi 

belirtiliyor. Gönlümüzdeki bütün yaramazlıkların süpürülmesi, manevi anlamda da iç 

temizliğidir (Uğurlu, 2009: 167). 

 

Süpürgeci şöyle der: 

Dar çeken didar göre 

Didar gören hak ere 

Allah cümlemizin muradını vere 

Erenler sefaya ere 

Mümine sefa münkire cefa ola (Yıldrım,2006:137). 

 

Meydancı, cemde oturulacak yerlerin sırasına uygun olarak düzen yapan kişidir. 

Postları belirli bir düzen dahilinde düzenler. Meydancı, Hüzeymetü’l Ensari’yi sembolize 

etmektedir. Ayini cem evinde oturma yerlerini belirler. Cem’e gelen mümin muhib canlara 

yer gösterirler. Ayini cem’in sukünetini sağlar. Özel isteklere cevap verir. (Kaya, 1989: 

70). 

 

Şahhatayim varı geldi 

Şahtan Gülüzarı geldi 

Pirden bize destur oldu 

İznik sana haber olsun (Yıldırım, 2006: 70) 

 

Niyazcı, kurbanı olan insanların kurbanını keser, pişirir, ikram eder ve dağıtılan 

kurban yemeği sonrasında sofra da kaldırır. Genel olarak yapılan kurban niyetini 

gerçekleştiren ve bunun tüm aşamalarıyla ilgilenen kişidir. Niyazcı yaptığı kurban 

lokmasını eşit bir şekilde dağıtmakla sorumludur. Niyazcı, Mahmut el Ensari’yi sembolize 

etmektedir. Cem evine gelen lokmaların, gülbenkten sonra muhiblerin elinden alınıp 

korunmasından sorumludur. Cem evine gelen kurbanları, takdim edenlerin vekaletlerini 

alarak tekbirleyerek keser, yüzer ve pişirmeye hazır duruma getirir. Bu hizmeti yapana 

kurbancı da denir. (Kaya, 1989: 70). 

Sakkacı, kurban lokması dağıtıldıktan sonra su ikramında bulunan kişidir. Su bu 

noktada saflığı, temizliği, iyiliği ifade eder. Sakkacı aynı zamanda insanların ellerini 



50 
 

yıkamasını da sağlar. Bu noktada insanların ellerine bir yandan su döker diğer yandan da 

yıkanan ellere havlu tutar. Sakkacı  Kamber Hazretlerini sembolize etmektedir. Ayini 

cemde dağıtılacak şerbetleri hazırlar ve dağıtır. Susayanlara su verir. (Kaya, 1989: 70). 

Kapıcı, cem yapıldığı anda içeriyi ve dışarıyı kontrol ederek cemi huzur ortamında 

geçmesini sağlayan kişidir. Kapıcı aynı zamanda kurban lokması yenildiği anda herhangi 

birinin dışarı çıkmamasını sağlar. Cem evine gelen insanları karşılayarak onları buyur eder. 

Yaşanabilecek olumsuzluklara karşı gözcüye haber verir.  

Haberci adından da anlaşılacağı gibi haber verme görevini üslenir. “Türkçesi 

haberci olan bu hizmeti yüklenen kişi, ayini cem’in yapılacağını ev ev dolaşarak muhib 

canlara duyurur. Mürşid’in ve rehberin emirlerini muhib canlara iletir. Habercilik görevini 

yürütür.” (Kaya, 1989: 70). “Cemin yapılacağını önceden bütün taliplere haber verir.” 

(Uygun, 2008: 12). Haberci, cemin yapılacağı zamanı haber veren kişidir. Semah dönecek 

insanlara hazırlanmaları adına uyarı yapma ve haber verme görevini üstlenir. Haberci’nin 

bilinen diğer adları Peyikçi ve Pervane’dir. Haberci Amr-ı Ayyar’ı sembolize etmektedir. 

 

Haktan bize name geldi  

Pirim sana beyan olsun.  

Şahtan Gülüzarı geldi 

 Peyik sana haber olsun (Başaran, 2016: 51). 

 

Pervane, semah dönecek kişileri belirleyen ve bu düzeni yürüten kişidir. Semah 

dönmek 12 hizmetin içinde yer alan noktalardan biridir. Pervane kelimesinin eş anlamlısı 

olan kelebeğin ışıkla olan ilişkisi bir nevi semah dönmeye benzemektedir. Kelebek akşam 

vakti ışığa doğru ilerler hatta öyle bir ilerler ki bu durum çoğu zaman kendisinin ölümüne 

neden olabilir. Tıpkı semah dönenler de Tanrı’ya olan aşkları için bu ışıklı yolda ilerlemek 

adına canlarını hiçe sayarlar. Alevilikte ibadet sadece cem anlamına gelmemektedir. 

Aleviliğin gerektirdiği inanç ritüellerinden birisi de oruçtur. Oruç, sadece aç ve susuz 

kalmak anlamına gelmez. Aynı zamanda manevi olarak da aklı, bedeni terbiye etmek 

demektir. Empati yeteneğinin geliştirilmesine, insanın hem bireysel hem de toplumsal 

olarak refah içinde hissetmesine olanak sağlamaktadır.  

 

3.3. Alevilikte Oruç 

 

Allah irade sıfatını yalnız insanlara bahşetmiştir. İşte oruç iradenin imtihanıdır. Kiminle? 

Kendi kendinle, hiç bir şeyle uslanmayan nefsin, oruç ile ıslahıdır. Çünkü açlık had safhada 



51 
 

iken yememek, içmemek, iyilik için nefsin dizginlerini çekip kullanmaktır. Yani vücuda aklın 

hükmüdür. Kendi bedenine sözünün geçmesidir (Uğurlu, 2009: 308). 

 

Muharrem orucunda fidye, kaza gibi oruçlar bulunmamaktadır. Muharrem 

orucunda kişiler oruç tutmakta zorunlu değildir, tamamen isteğe bağlıdır. Fakat oruç 

tutuluyorsa eğer orucun gerektirdi tüm yasak ve kurallara uymalı gereken özen 

gösterilmelidir.   

 

Bu oruç, on iki gün tutulur. Bu süre boyunca su içilmez, et, yumurta, tatlı yenilmez, eğlence 

yapılmaz, erkekler tıraş olmaz, eşler ayrı yatar, hayvan kesilmez, kan akıtılmaz. Son İmam 

hariç bütün İmamlar şehit olduğu için, onlar için tutulan bu oruç süresince eğlenmek, canlılara 

zarar vermek günah kabul edilir, bedene ve ruha zevk veren şeylerden kaçınılır (Taş, 2022: 

476).  

 

Muharrem orucu bittikten sonra aşureler yapılıp yenilir, kurbanlar kesilir, cemler yapılır 

fakat oruç tutulurken gerçekleşen bu eylemlerden hiçbiri gerçekleşmez. Gerçekleşir ise 

günah olarak kabul edilir. Oruç bittikten sonra kurban kesilmesinin nedeni ise Kerbela 

olayında İmam Zeynel Abidin’in sağ salim bir şekilde çıkmasıdır. 

 

İnanışa göre Hz. Hasan ve Hz. Hüseyin hastalandıklarında Hz. Ali ve Hz. 

Fatıma’nın Hz. Peygamberin tavsiyesiyle üç günlük oruç tutmuşlardır. İnanışa göre 

Hızır Aleyhisselam gelerek çocuklara şifa vermiştir. Alevi inancına göre tutulan üç 

günlük Hızır orucu buraya dayandırılmaktadır. Bu nedenle Anadolu Aleviliğinde 

Hızır kavramı önemli bir yer taşımaktadır. Hasta olanlara darda kalanlara Hızır 

Aleyhisselam’ın yardım edeceğine inanılır. Yörelere göre değişmekle beraber 31 

Ocak, 1-2 Şubatta veya 13-14-15 Şubatta tutulmaktadır. Bu tarihler dışında hastası 

olan, darda kalan veya bir sıkıntısı olanda istediği zaman Hızır niyetine oruç 

tutabilmektedir.  

 

Hızır Aleyhisselam, Hz. Musa zamanında yaşamış, Abı Hayat ( ölmezlik suyu) içerek 

ölümsüzlüğe erişmiştir. Kendisine Allah katından batın ilmi (Ledün ilmi) verilerek, Hz. 

Musayı eğitmekle görevlendirilmiştir. 

Hz. Hızır bir velidir. Bir erendir. Diğer bir bilgiye göre nebidir. (Kitapsız peygamber) “ 

Allah’ın kendisine rahmet ve ilim” verdiği kişi peygamber veya bir velidir. Zahiri ilimler 

Resuller aracılığıyla, İlham ise aracısız olarak gönüle gelen hak kelamıdır. Gaip alemleri ona 

görünür olmuştur. 



52 
 

Çünkü onlar zamanımızın kutuplarıdırlar. “Gaip erenleridirler. “Gaip erenleri” dirler. İşte bu 

gayb erenlerinden birisi de Hızır Aleyhisselamdır, darda kalanların yardımcısı Hızırdır 

(Uğurlu, 2009: 356). 

 

Teslim ol mürşide yolda kalırsın 

Mürşitsiz varılmaz dost ellerine 

Bir canında var ise ver yoluna 

Mürşitsiz varılmaz dost ellerine 

 

İşitmedin mi Hazreti Musa’yı 

Arayuben buldu Hızır nebiyi 

Önce Hızır oldu onun delili 

Mürşitsiz varılmaz dost ellerine (Uğurlu, 2009: 358). 

 

İmam Hasan ile İmam Hüseyin’in hastalanmaları üzerine Hz. İmam Ali ile Hz. Fatıma üç gün 

nezir orucu tutarlar. Üç gün boyunca akşam iftarını yemeyip, yoksullarla paylaşırlar. İftar 

edecekleri yiyecekleri önlerine aldıkları zaman, bir gün yoksul, diğer gün esir, son gün de, 

yetim kılığında yiyecek isterler. İşte o kılığa giren kişi Hz. Hızır’dır (Uğurlu, 2009: 361-362). 

 

 “O kullar adaklarını yerine getirirler. Kötülüğü her yanı kuşatmış bir günden 

korkarlar.” (İnsan 76/7). “Onlar seve seve  yiyeceği yoksula, yetime ve esire yedirirler.” 

(İnsan 76/8). “(Yedirdikleri kimselere şöyle derler: ) ‘Biz size sırf Allah rızası için 

yediriyoruz. Sizden bir karşılık veya teşekkür beklemiyoruz.’ ” (İnsan 76/9). 

 Alevi inanç ritüellerinin çoğunda olduğu gibi Hızır inanışının da Orta Asya 

(Türkistan) Türk kültüründe temelleri vardır. 

 

Şüphesiz Türklerin, Hızır inancına bu denli sahip çıkmasında İslamiyeti kabulleri ana etken 

olarak görülecektir. Çünkü İslamiyeti kabul ettikten sonra, onu bütün benliklerine sindiren 

Türkler, İslami hayat anlayışına göre hayatlarını şekillendirmişlerdir. Tüm varlıkları ile İslama 

teslim olan, hayatlarını, sanatlarını, İslamın emrine veren yüce Türk milleti, İslam’ın Tevhid 

inancını zedelemeden, bazı unsurları da İslamla beraber yaşatmaya devam etmiştir. Şüphesiz 

Türklerin, Hızır inancı kon usunda sahib olduğu bazı unsurların, gerek İslami çevrelerden 

intikal ettiğini ve gerekse daha önceki kültürlerden birer kalıntı olarak geldiğini de kabul etmek 

zorunda olduğumuzu belirtmekte yarar vardır ( Aydın,1986:51). 

 

Hızır; inanışa göre dar ve zor zamanın kurtarıcısıdır. Darlıkta ve zorlukta olanlar veya onun 

gönlünü kazanmak, evini bereketlendirmek, ocağını şenlendirmek isteyenler Hızır orucu 

tutarak ona olan rızalıklarını, bağlılıklarını bildirirler. İnanışa göre Hızır, adına oruç tutanların 

imdadına daha çabuk yetişir. Hızır orucunun tutulma sebebi yörelere ve inanışlara bağlı olarak 



53 
 

değişebilmektedir. Kimi Hz. Musa ile Hızır’ın buluşma gününe, kimi Hz. Nuh’un gemisinin 

batmak üzereyken Hızır tarafından kurtarılmasına, kimi Hz. Hüseyin ve Hz. Hasan’ın çok ağır 

bir hastalık üzerine peygamberin sözü üzerine Hz. Ali ve Hz. Fatma’nın, niyet edip 3 gün oruç 

tutmasına bağlar. Anlatmaya göre Hz. Ali ve Hz. Fatma, bütün yiyeceklerini, söz verdikleri 

orucu tuttukları günün her oruç açma zamanında evlerine gelen ve kendini “yoksul, yetim ve 

tutsak” olarak gösteren kişiye verirler. Hz. Muhammet daha sonra, gelen kişinin Hızır 

olduğunu söyler. Aleviler, bu inancın gereği olarak da “üç gün Hızır Orucu” tutarlar (Çınar, 

2020: 69).  

 

Masum-u pak orucu 12 İmam’ın şehit edilen çocukları adına tutulan oruç türüdür. 

Masum-u pak orucuna 14 çocuğu temsilen bu isim verilmiştir. Bu çocuklar masumluğu, 

temizliği, saflığı sembolize etmektedir. Masum-u pak orucu Muharrem orucundan üç gün 

önce tutulmaktadır. 

“Muharrem orucundan önce tutulan üç günlük oruca masum-u pak veya masum-u 

paklar orucu denilmektedir. Bu oruç Küfe’de şehit edilen Müslim bin Akil ve oğulları için 

tutulmaktadır.”14 

 

3.4. Alevilikte Kurban 

 

“Her ümmet için, Allah’ın kendilerine rızık olarak verdiği hayvanlar üzerine ismini 

ansınlar diye kurban kesmeyi meşru kıldık. İşte sizin ilâhınız bir tek ilâhtır. Şu hâlde yalnız 

O’na teslim olun. Alçak gönüllüleri müjdele.” (Hac 22/34). 

 

Kurban; Allah’ın rızasını ve yakınlığını kazanmak için, kendisine özgü bazı şartları ve 

merasimi yerine getirerek kesilen hayvandır. 

Arapça kökenli bir kelimedir. ‘Kurb’ sözcüğünden gelmedir. Türkçe anlamı, yakınlıktır. 

Allah’ın yakınlığını kazanmaktır. Allah’a manevi anlamda yaklaşmaktır. 

Kurbanı, öncelikle Allah’ sevgisini kazanmak, gazabından emin olmak, beka aleminde 

şefaatine nail olmak, ayrıca dileklerimizin kabulü ve Allah’a manevi anlamda yaklaşmak için 

kesilir.  

En büyük amaç da yoksulları doyurmak için bir insanlık görevi anlayışıyla kurban keser ve 

paylaşırız.15 

 

                                                           
14Kaynak:https://hbvenstitu.nevsehir.edu.tr/tr/geleneksel-alevilikte-ritueller / Erişim Tarihi: 

29.10.2024. 

15 CEM Vakfı, Cep Kitapları Dizisi: 3. 

https://hbvenstitu.nevsehir.edu.tr/tr/geleneksel-alevilikte-ritueller


54 
 

Alevilikte kurban önemli bir inanç ve ibadet ritüelidir. Kurban birlik beraberliği 

simgelemektedir. Birçok kurban çeşidi olmakla beraber en yaygın olanları; bayram 

kurbanı, adak kurbanı ve Abdal Musa kurbanıdır. Aleviler özellikle yaz aylarında 

memleketlerine gittiklerinde türbe ve ziyaret yerlerinde adak kurbanları kesmektedirler. 

 

Alevî-Bektaşî çevrelerde, Anadolu’da kurban denilince ilk anda akla gelen Abdal Musa, 

Görgü, Muharrem ve Musahip kurbanları gibi cem kurbanlarıdır. Cem kurbanlarının dışında 

adak ve dar kurbanı ile Kurban Bayramı kurbanı gibi çeşitli isimler altında ve değişik 

amaçlarla bu ibadet, icra edilmektedir. Her şeyden önce ifade etmek gerekir ki Alevî-Bektaşî 

çevreler, kurban konusunda İslamiyet’teki yaygın anlayışı genel anlamda benimsemekte olup 

kurbanı sadece Allah’a sunarlar ve Kur’an’daki Hz. İbrahim-İsmail örneğiyle (Kur’an, Sâffât, 

37/99-110) ortaya konulan Allah yolunda, gerektiğinde canı bile olsa, en değerli varlığını 

O’nun için feda edebilmeyi sembolize eden bir anlayışla kurban keserler (Yıldız, 2019: 140).  

 

İki Musahibin görgüsünden sonra, meydana kurban getirilir. Kurbana su ve tuz verildikten 

sonra kurban sahibi, yönü dedeye dönük olarak sağ eliyle kurbanın sağ ayağını hafifçe ayağa 

kaldıracak biçimde tutar. Sağ ayağının ucu ile sol ayağını kapatır. Gerektiği taktirde 

kurbancılar ya da cem evinde bulunan talipler yardımcı olurlar. Dede dua okuduktan sonra 

aşağıdaki gülbankı söyler: 

“Allah, Allah… Akşamlar hayrola. Hayırlar feth ola şerler def ola. Münlirler mat, münafıklar 

berbad ola. Müminler şad ola. Meydanlar abad ola. Oniki İmam, Ondört Masum Pak, Onyedi 

Kemerbest katarlarından, didarlarından, ayırmaya. Pirimiz, üstadımız Hünkar Hacı Bektaş Veli 

muin ve destgirimiz ola. Cenab-ı Hsk münkir münafık şerrinden, adu mekrinden hıfzu eman’de 

eyleye, milletimizin kılıcını keskin, sözünü üstün eyleye. Namerde muhtaç eylemeye. 

Kurbanlarımız Dergah-ı izzetinde kabul eyleye. Lokmaya sevab yazıla. Kazaları, afetleri 

belaları def etmiş ola. Dil bizden, nefes Hazret i Hünkar’dan ola. Nurı Nebi, Kerem-i Ali, 

Gülbank-ı Evliya Hünkar Hacı Bektaş Veli. Gerçek erenler demine hü…” (Uygun, 2008: 14). 

 

Alevîlikte kurban ibadetinin, Hz. İbrâhim’in oğlu Hz. İsmâil’in kurban etmesine bağlı olarak 

ortaya çıktığına inanılır. Kurbanda asıl gaye, sevaba ermek için yapılan niyettir. Kurbanlıklar; 

koç, koyun, keçi, sığır, deve ve horozdan olur. Kurban, Alevîler “terceman/ tercüman, lokma, 

rıza lokması” gibi isimlerle; kurban kesmek “tığlamak” kavramı ile ifade edilmektedir. 

Alevîlikte kurban, insanın Hakk yolunda kendinden geçmesini olarak ifade edilmektedir. 

Cemlerde lokma edilerek yenilen koyun, horoz, ekmek, tuz, su veya elma kurban yerine geçer. 

Kesilen kurbanlar, “içeri ve dışarı”, “canlı ve cansız” kurbanlar gibi isimlerle 

sınıflandırılmaktadır (Yüner, 2020: 390). 

 



55 
 

Aleviler arasında kurban ele alındığı vakit çeşitliliğin fazla olduğu fark 

edilmektedir. Kurbanlar kendi aralarında yapıldıkları zamana, amaca uygun olmak üzere 

farklılık göstererek kendi içlerinde ayrılır.  

 

Alevîler arasında kurbanla ilgili yapılan diğer ayırım ise içeri kurbanları ve dışarı kurbanları 

şeklindedir. Bunlar, söz konusu isimleri, âyin-erkân içinde kesilip- kesilmemesine göre alırlar. 

Ayinlerde kesilen kurbanlar içeri kurbanı, âyin-erkân dışında kesilenler ise dışarı kurbanıdır. 

Alevîlerin kestikleri içeri kurbanları şu şekilde sıralanabilir: Yola giren bir Alevînin giriş 

töreninde kestiği İkrâr Kurbanı, her yıl düzenlenen Görgü Cemleri’nde görülecek olan 

şahısların kestikleri Görgü (Yıl) Kurbanı, Bektâşîler’in bir kısmı hariç bütün Alevîler için 

önemli bir unsur olan musâhiplik erkânında kesilen Musâhiplik Kurbanı, düşkünlüğü 

kaldırılacak kişinin kestiği Düşkünlük Kaldırma Kurbanı, ölen/Hakk’a yürüyen bir Alevînin 

varsa musahibi ve yakınları tarafından, onun adına borçlarını ödemek ve kalanlarla 

helalleştirmek için Dedenin öncülüğünde düzenledikleri Dardan İndirme töreninde kesilen 

Dardan İndirme Kurbanı, tohumlar ekilmeden önce ekilişlerin bereketli olması veya kaza ve 

belalardan korunmak için kesilen Abdal Musa (Birlik) Kurbanı ya da Bereket Kurbanı, 

Muharrem orucu sonrasında yapılan cemde kesilen Muharrem Kurbanı ve Hızır orucu 

sonrasında yapılan Hızır ceminde kesilen Hızır Kurbanı (Üçer, 2005: 168). 

 

Akıl ermez yaradanın sırrına 

Muhammed Ali’ye indi bu kurban 

Kurban olam kudretinin nuruna 

Hasan Hüseyin’e indi bu kurban 

 

Ol imam Zeynel’in destinde idim 

Muhammed Bakır’ın dostunda idim 

Ca’fer’i Sadık’ın postuna idim 

Musa Kazım, Rıza’ya indi bu kurban 

 

Muhammed Taki’nin nurunda idim 

Aliyyün Naki’nin sırrında idim 

Hasan’ül Askeri’n darında idim 

Muhammed Mehdi’ye indi bu kurban 

 

Muhammed Taki’nin nurunda idim 

Aliyyün Naki’nin sırrında idim 

Hasan’ül Askeri’n darında idim 

Muhammed Mehdi’ye indi bu kurban 

 



56 
 

Aslı Şah-ı Merdan, güruh’u Naci 

Gerçeğe bağlıdır bu yolun ucu 

Senede bir kurban talibin borcu 

Pir i Tarikat’a indi bu kurban 

 

Tarikattan hakikat’a ereler 

Cenneti Ala’ya hülle sereler 

Muhammed Ali’nin yüzün göreler 

Erenler aşkına indi bu kurban 

 

Şah Hatayim eder bilir mi her can 

Kurbanın Üstüne yürüdü erkan 

Tırnağında tesbih kanında mercan 

Mü’min Müslüman’a indi nu kurban (Uygun, 2008: 15). 

 

 

3.5 Alevilikte Ocak Kavramı 

 

Orta Asya (Türkistan)  Türk Kültüründe ocak kavramı önemli bir kavramdır. Ocak 

kavramı Türk Kültüründe birliği, beraberliği, aileyi ve soyu simgelemektedir. İslamiyet 

öncesi Türk geleneklerinde şaman ayinlerinde de ocak önemli bir figürdür.  

Ana yani mürşit ocaklar zaman zaman farklı isimlerle anılmıştır. 

Mürşit yerine bazen ‘serçağlan’ ya da serçeşme' gibi terimler de kullanılmaktadır. 

Örneğin, Avuçan ocağı için serçağlan, Hacı Bektaş ocağı için serçeşme nitelemesi oldukça 

yaygındır (Aksüt, 2020: 49). 

 

Asıl konuya gelecek olursak; ocaklardaki hiyerarşiyi belirlemek için çok fazla veri toplamak ve 

bunları yansız ve titiz bir irdelemeden geçirmek gerekir. Ocak hiyerarşisinde son yıllarda 

Türkiye’de görülen kopukluklar, sağlıklı bilgilere ulaşmayı zorlaştırıcı bir etkendir (Aksüt, 

2020: 49). 

 

Ana ocaklar yani mürşit ocakları konusunda farklı görüşler vardır. Ana Ocakların 

hangileri olduğu tartışmalı olmakla beraber yaygın görüş 6 ana ocak üzerinde 

birleşmektedir. Bu ana ocaklar haricinde bu ocaklara bağlı diğer ocaklar da mevcuttur. Bu 

ana ocaklar; Hacı Bektaş, Dede Garkın, Avuçan (Ağuçan), Baba Mansur, Şıh Ahmet, 

Sultan Sahak ocaklarıdır. 



57 
 

Aksüt (2020) göre “Aleviliğin mürşit ocakları, Hacı Bektaş, Dede Garkın, Avuçan, 

Baba Mansur, Şıh Ahmet, Sultan Sahak, Haydari ve Klezi’dir.” (s.49). 

Yüzyıllarca Alevilik inancının yaşamasında ve ileri kuşaklara aktarılmasında en 

önemli unsurlardan birisi ocak sistemidir. Ocak sistemi sözlü gelenek üzerine kurulu 

Alevilik inancının temelidir. Her dedenin ve talibin bağlı bulunduğu bir ocak vardır. 

Alevilikte ocakları 6 ana ocak olarak ayırmak gayet makul olacaktır. Ocaklar kendi 

aralarında hiyerarşik bir yapıdır. Bu ana ocaklar haricinde bu ocaklara bağlı diğer alt 

ocaklar da mevcuttur. Bu 6 ana ocağa mürşit ocağıda denilmektedir. Mürşit ocakları onlara 

bağlı alt ocakları bir nevi denetleme kurumlarıdır. Ocaklar dedelerin dayandığı soy olduğu 

için bütün ocakların soy şeceresi Hz. Muhammed ve Hz. Aliye yani Ehlibeyte 

dayanmaktadır. Dedelere ocakzade de denilmektedir. Yani ocakzadelik Ehlibeyt soyundan 

gelmek demektir.  

Hz. Muhammed’e oğlu Kasım vefat ettiğinde soyu kesik iftirası atılmıştır. Bunun 

üzerineKevser suresi inmiştir. “Şüphesiz biz sana Kevser’i verdik.”(Kevser 108/1). “O 

hâlde, Rabbin için namaz kıl, kurban kes.”(Kevser 108/2). “Doğrusu sana buğzeden, soyu 

kesik olanın ta kendisidir.”(Kevser 108/3). 

Kevser suresinde işaret edilen soy Hz. Muhammed’in Ehlibeytidir. Alevilikte bu 

soyunda devamı ocakzadeler olarak görüldüğü için önemlidir. Selçuklu ve Osmanlı 

dönemindeki Nakibul- Eşraf kayıtlarına bakıldığında ocakların şecereleri ortaya 

çıkmaktadır. Bu secerelerin bir kısmıda Safeviler tarafından verilmiştir.  

 

Ocak sözcüğünün tanımı, gerek akademik çevrelere gerekse diğer kullanıcılara hitap eden 

genel Türkçe sözlükler tarandığında “aile, soy, sülale” anlamlarında kullanıldığı bilgisi yer 

almakla birlikte, Alevilikteki özel kullanımının yer almadığı görülmektedir. “Ocak” 

kavramının Alevilikte kullanıldığı şekliyle sözlüklerde yer almasının oldukça yeni olduğu 

söylenebilir (Yaman, 2011: 46).  

 

Alevi inancının temelini oluşturan ocak sistemi hakkında yapılan çalışmalarda, “ocak” 

kavramına yazılı kaynaklarda 19. yüzyıl sonrasında rastlandığı görüşü hâkimdir. Bu görüşün 

yanı sıra, bazı araştırmacılar bu kavramın kullanımının sözlü gelenekte çok daha eski tarihlere 

götürüldüğünü belirtir ve buradan hareketle ocak sisteminin çok daha eski yıllardan beri var 

olması gerektiği görüşünü ileri sürerlerse de bununla ilgili yazılı kaynaklara dayalı herhangi bir 

belge göstermezler (Akın, 2017: 241). 

Ancak Selçuklu, Osmanlı ve Safevi Nakibul- Eşraf defterleri göz 

önünde bulundurulduğunda Alevi Ocakları konusunda yazılı kaynakların 



58 
 

varlığı yadsınamaz. Alevilik Ocak sistemiyle var olmuş ve bugünlere bu 

sayede gelebilmiştir. 

 

Bu görüşe göre, Safevilerin emriyle aşiret reisleri dede ve seyit olmuştur. Oysa böyle bir 

durumu ne günümüzde ne de geçmişte gözlemek mümkündür. Birkaç özel durum dışında 

dedeler aşiret reisi değildir. Üstelik onları sorgulayan kişilerdir. Ayrıca, dede ocağı kurucuları 

Safevi devletinin kuruluşundan en az üç yüzyıl önce yaşamıştır. On altıncı yüzyıla gelmeden 

önce, dede ocaklarını hiyerarşisiyle belirlemek mümkünür. Örneğin; Hacı Bektaş 

vilayetnamesinde Dede Garkın ile Şeyh İbrahim Hacı arasındaki halifelik ilşkisinin varlığı 

anlatıldıktan sonra İkincisinin aslında Hacı Bektaş halifesi olduğu tezi işlenmiştir. Yine Hacı 

Bektaş, Dede Garkın, Baba Mansur, Sultan Sahak ve Avuçan gibi mürşit ocaklarının da bu 

yüzyıldan çok önce kurulduğu gayet açıktır (Aksüt,2020: 29) 

 

On ikinci yüzyılda bile Alevi Ocaklarının varlığı görülmektedir. Bu açıdan 

bakıldığında Alevilikte ocak kavramının Anadolu Aleviliği kadar eski ve köklü olduğu 

görülmektedir. 

 

Geleneksel Anadolu Aleviliğinin günümüze kadar yapısını korumasında etkili olan kurumların 

başında dedelik ve ocakzâdelik gelmektedir. Esasen bu kurumlar Anadolu Aleviliğinin kendine 

has yapısını kurmasında tarihsel rol üstlenmiştir. Nitekim Aleviler, günümüze kadar süregelen 

var oluşlarını ocak kültürünün varlığına borçludur. Hiç şüphesiz bu ocakların Alevi toplumu 

nezdinde çok itibarlı bir kurum haline gelmesinde ocakzâde dedelerin peygamber soyundan 

geldiklerinin kabul edilmesi ve “seyyid/şerif” ünvanıyla anılmaları etkili olmuştur. Bu 

durumun kanıtlanması için dedeler, çoğu zaman atalarından kaldığını iddia ettiği “şecere” diye 

adlandırılan vesikalara sahip olmuşlardır (Acat ve Rençber, 2013: 185). 

Alevi inanç sistemi (erkân/yol) içerisinde soy esaslı sürdürülen ve veli kültü merkezli oluşarak 

tarih boyunca yine bu bağlamda güncellenen ocak sistemi, dede ve talip topluluklarının 

tamamını, birbirleriyle olan bağlantıları üzerinden kapsayacak kadar geniş bir yayılma alanı 

gösteren inanç merkezli, sosyo-kültürel bir yapılanma özelliği gösterir. Türk halk inançlarında 

kült olarak nitelenen ocak kavramı, atalar kültü ve ateş kültünün izlerini barındıran bir inanç 

evrenini karşılayarak geçmişten günümüze varlık bulmuştur. Kökeni üzerine farklı görüşlerin 

bulunduğu ocaklar, Anadolu’da atalar kültünün bir tezahürü olarak soy anlamını içeren 

örgütlenmeler biçiminde görülmektedir. Alevi itikadında ehlibeyt soyundan geldiğine inanılan; 

baba, şeyh, pir gibi isimlerle anılan ve mensubu olduğu cemaatin dini görevlerini yerine 

getirmesini sağlayan, toplumsal rehberliği ile aynı zamanda sosyal yaşamı da düzenleyen 

bilgin kişilere dede denmektedir. Ocak da bu kişilerin soylarına vurgu yapan bir kavramdır. 

Ocağın rehberi olan dede dışındaki kimseler de talip olarak isimlendirilmiştir (Akın, 2017: 

240).  

 



59 
 

3.5.1. Hacı Bektaş Ocağı 

 

Hacı Bektaş Veli tarafından kurulan bir ocaktır. Bu ocak Hacı Bektaş Veli’nin 

taliplerinden oluşur. Ocağı merkezi Nevşehir Hacıbektaş ilçesindedir. “Musa Kazım’lı 

mürşit ocaklarındandır. Uiusoy soyadını ta şıyan ocak üyeleri Nevşehir’in Hacıbektaş 

kasabasındadır. Son yıllarda Türkiye’de bu ocağın tek mürşit olduğu gibi yanlış bir 

bilgilenme ortaya çıkmıştır.” (Aksüt, 2020: 53). 

 

Hacı Bektaş Velî’nin (öl. 1271), mürşidi Baba İlyas-ı Horasani’nin (öl. 1240) vefatını 

müteakip, o zamanki adı “Sulucakarahöyük” olan Hacıbektaş’a gelerek burada kendi adına bir 

zaviye kurduğu bilinmektedir. Mütevazi bir kuruluş olduğu tahmin edilebilen ilk zaviyeden 

günümüze intikal eden tek unsur, bizzat Hacı Bektaş Velî tarafından kullanıldığı rivayet edilen, 

“Kızılca Halvet” adındaki halvethanedir. Hacı Bektaş Velî Türbesi ile bunun güney duvarına 

bitişik olan Kızılcahalvet’i külliyenin çekirdeği olarak kabul etmek gerekir. “Bektaşîliğin 

teşekkül devresi” olarak tanımlanan XIV. yüzyılda, eskisinden daha geniş kapsamlı tarikat 

külliyesi niteliğinde bir yapı topluluğunun şekillendiği anlaşılmaktadır.16 

 

Hacı Bektaş tekkesine gireli 

Dervişleri gül göründü gözüme 

Zahir bâtın himmetine ereli 

Dervişleri gül göründü gözüme 

Hacı Bektaş vatan tutmuş Urum'dan 

Bu nasıl sevdadır gitmez serimden 

Hayır gülbank aldım güzel pirimden 

Dervişleri gül göründü gözüme 

Dervişleri mengûşesin takınır 

Korkarım ki rakibinden sakınır 

Anda "Bismillah" âyeti okunur 

Dervişleri gül göründü gözüme 

Âşıkların badesini dolduran 

Düşmüşlerin elin alıp kaldıran 

Dan çeç üstünde namaz kıldıran 

Dervişleri gül göründü gözüme 

                                                           
16Kaynak: https://yakegm.ktb.gov.tr/TR-12618/haci-bektas-veli-kulliyesi-dergahi.html/ Erişim 

Tarihi: 04.11.2024. 



60 
 

Kul Himmet Üstadım hem kulhüvallah 

Hüsnüne âşıkım Amentübillah 

Yüzüm basa geldim Derviş Feyzullah 

Dervişleri gül göründü gözüme (Aslanoğlu, 2014: 42). 

 

İncelenen makalelerde genel anlamda sıkça tekrarlanan bir husus tarikatın temeli, 

edep ve erkânına dair açıklamalardır. Bunlar şu maddelerle sıralanabilir:  

 

1. Allah, Muhammed ve Ali üçlemesi.  

2. Ehlibeyt (as.)’a muhabbet.  

3. Muhammet’e ait nurun vahdet-i vucud olarak kabul edilmesi.  

4. Ali (a.s) a muhabbet ve ona yarı ilah özelliği atfedilmesi. 

5. Mehdilik inancı.  

6. Hoşgörü inanışı ve kolaylaştırıcı tavırlar.  

7. Hulul ve tenasüh inancı.  

8. Tevella ve teberra.  

9. Şiilikle benzeşen edep ve erkân.  

10. Şiilikteki 12 Masum inanışının yerini 14 Masum’a inanışın almış olması.  

11. Fakr inanışı ve bunun tebliğ ve teşviki. 

12. Kutsal kanaat (Vayghan ve Bakhtiari, 2023: 373).  

 

Hacı Bektaş ocağı diğer ocaklar gibi geniş bir coğrafyaya yayılmış Alevilik adına 

önemli bir yer tutan ocak olmuştur. Hacı Bektaş ocağı Konya, Karaman, Çorum, Yozgat, 

Tunceli, Erzincan, Malatya, Sivas, Elazığ, Nevşehir gibi illerde yoğunluk göstermektedir. 

 

3.5.2. Kızıl Deli Sultan (Seyit Ali Sultan) Ocağı 

 

Ocağın merkezi Yunanistan Dimetokadadır. “Doğum ve ölüm tarihleri kesin 

olmamakla birlikte 14. ve 15. Yüzyıl başlangıcında ölmüş olduğu kabuk edilir. Bu 

dönemde Osmanlılar Rumeli’yi fethetmekte ve başta Yıldırım Bayezid bulunmaktadır.” 

(Aksüt, 1998: 170). Ocağın bağlı bulunduğu mürşit ocağı Hacı Bektaş Ocağıdır. 

“Görüldüğü gibi Kızıldeli Ocağı, Balkanlarla yakından ilgilidir. Eğer Hasançelebi 

çevresindeki Kızıldeli dedeleri bu kişinin soyundan gelmişlerse, ya da o dönemde 

Kızıldeli’yi temsil etmişlerse Balkanlardan gelmiş olmaları düşünülmelidir.” (Aksüt, 1998: 

170-171). 

 



61 
 

Hasançelebi Kasabası, Davulku Köyü, Bahçedamı Köyü, Akmağara Köyü ve Hasançelebi 

Kasabasına bağlı mezralar Kızıldeli Ocağı dedelerine bağlıdır. Dedeler ise Akmağara’nın Darı 

Yeri Mezrası, Hasançelebi Kasabası ve Bahçedamı köyünde oturmaktadırlar. Hasançelebi’de 

oturanlar soyadı yasası yürürlüğe girdiğinde Kızıldeli soyadını almışlardır. En önemli merkezi 

Darı Yeri’dir, şecereleri (soy kütüğü belgesi) de Darı Yeri dedelerindedir (Aksüt, 1998: 169) 

 

Hasançelebi, Akmağara, Bahçedamı, Davulku, yerleşim yerinde yaşayan halk Kızıl 

Deli Ocağı’na bağlıdır. Bu ocağa bağlı dedeler günümüzde Akmağara ve Bahçedamı 

köylerinde yaşamlarına devam etmektedirler.  

Kızıl Deli Ocağı çok geniş bir alana yayılmaktadır. Edirne, Tokat, Sivas gibi 

yerlerde yaşayan birçok bu ocağa mensup talip vardır.  

 

Kızıl Deli Ocağı’na bağlı dedeler ve talipleri Ağbaşlı ve Karabaşlı olmak üzere iki grupta 

adlandırılıyorlar. Ağbaşlı dedeler Hasançelebi’de Karabaşlı dedeler ise Darı Yeri’nde 

oturuyorlar. Hasançelebi, Davulku ve Akmağara halkı da Ağbaşlı ve Karabaşlı olarak ikiye 

ayrılıyor. Her iki dede ve talip grupu ayrı ayrı görüm yapıyorlar ve birbirlerinin görümüne 

gitmiyorlar. Ağbaşlı bir talibin çocuğu da Ağbaşlı oluyor, Karabaşlı’da da bu durum aynı. Kız 

çocukları evlendiklerinde kocalarının grubunda oluyorlar (Aksüt, 1998: 172). 

 

Şah-ı Merdan Ali kurdu bu yolu 

Hazret-i Fatıma cihanın gülü 

Evvel Seyyit Ali aldı yürüdü 

Kırkların serdarıdır Kızıl Deli 

 

Tanrı Dağ koruna çökmüş oturur 

Yıldızları ayağına getirir 

Bir avuç toprakla hudut geçirir 

Kırkların serdarıdır Kızıl Deli 

 

Pirim etini kendi defn eyledi 

Çaldı taşı pare pare eyledi 

Pirim Ali bu kelamı söyledi 

Kırkların serdarıdır Kızıl Deli 

 

Gör pirim küffara netti neyledi 

Şehir horozlarına dua eyledi 

Sarı Kız'ı iki pare eyledi 

Yatsuda horozları ündüren Kızıl Deli 

 



62 
 

PİR SULTAN'ım eydür sancak getiri 

Zemheride gonca güller bitiri 

Kalenin altın üstüne getiri 

Rum'un fethin eden Şah Kızıl Deli (Öztelli, 2012: 176-177). 

 

3.5.3. Ağuçan Ocağı 

 

 Ocak üyelerinin belleğinde kalan ilk merkez Elazığ’ın Sün köyüdür. Bu köyde Koca Seyyid’in 

türbesi vardır. On altıncı yüzyıl tahrir kayıtlarına göre Sün köyü Sün-Türk ve Sün-Kürt olmak üzere iki 

yerleşimdi. Sün köyünde Şeyh Şadi adında bir zaviye vardı. Bu ad Şeyh Şazi biçiminde de okunabilir ki, bu 

durumda, Mineyik ocağına bağlı olan Şeyh Şazeli ocağıyla bir ilgisi düşünülebilir. Zaviye kayıtlarında 

ocağın kurucusu olduğu söylenen dört erenden hiçbirinin adının geçmemesi dikkat çekicidir (Aksüt,2020 

:242). 

Ağuçan ocağının adı birçok kere tartışılmıştır. Ağuçan “acı içen, zehir içen, ağu 

içen” gibi anlamlara gelmektedir. Rivayetlere göre Ağuçan adının anlamı şöyledir: Ağuçan 

yani bu ocağın kurucusu Seyyid Temiz’dir. Ağuçan, Moğol işgali gerçekleştikten sonra 

kardeşi ile Anadolu’ya göç eder. Anadolu’da göç ettiği yer ise Elazığ’ın bir köyüdür. 

Ağuçan’a köye ilk geldiğinde köyün ileri gelenleri tarafından sınanması adına zehir içirilir. 

Ağuçan ve kardeşi içtikleri zehirleri vücutlarının farklı bölgelerinden atarlar. Buna şahit 

olan halk bu iki kardeşe “Ağuçanlar” mahlasını takmaya karar verir.  

Seyyid Temiz’in neslini dört ayrı koldan oğulları devam ettirmiş ve çeşitli bölgelere 

göç ederek bu ocağın genişlemesini sağlamışlardır. Seyyid Temiz’in oğulları Köse Seyit, 

Koca Seyit, Mir Seyit ve Seyit Mençek’tir.  

Dedeler bazı kişiler ve Ağuçan isminin Seyyid Temiz’den geldiğini savunsa da bazı 

Dedeler bu ismi kullanmaz hatta bu ismin ocak ile bağlantısının olmadığın savunurlar. Bu 

fikri savunan Dedeler bu soyun Hz. İsmail ve Hz. İshak’ın neslinden geldiğini 

savunmaktadırlar.  

Ağuçan ocağına bağlı Aleviler daha çok Elazığ, Erzincan, Amasya, Malatya, 

Diyarbakır, Adıyaman, Tunceli ve Sivas’ta yaşamaktadır.  

 

3.5.4. Hacım Sultan (Seydi Ahmet) Ocağı 

 

 Hacım Sultan türbesi Uşağın Hacım Köyündedir. Hacım Sultanın Mezarı da burada 

bulunmaktadır. 

 



63 
 

Basak, Kınık, Dereköy, Güvenç (kısmen), Hasançelebi köylerinde talipleri olan bu ocağın 

dedeleri Basak ve Kınık köylerinde yaşıyorlar. Dedelerin soyadı, Hacım Sultan’ın lakabı olan 

Koluaçık’tır. Basak’ta bir kısım dedelerin soyadı Yıldırım’dırancak, onlar da Koluaçıklarlaaynı 

soydandır. Hacım Sultanlı dedeler Karaca’dan geldiklerini söylüyorlar. Önce Basak Köyü’ne 

yerleşiyorlar, daha sonra bazıları Kınık’a göçüyorlar (Aksüt, 1998: 172).  

Ocak üyeleri Şeydi Ahmet soyu olarak bilinmekte ve bunların ilk atasının Durak adlı birisi 

olduğu söylenmektedir. Durak, on altıncı yüzyıl belgelerinde sıklıkla geçen bir addır. Ocağın 

piri Karaca köyündeki Seyit Temiz evladıdır. Mürşit ise Mineyik köyündeki Avuçan (Zeynel 

Abidin) dedeleridir. Hacım Sultan ocağının musahibi, Fethiye kasabasındaki Seyit Ali ocağıdır 

(Aksüt, 2020: 312-313) 

 

Er kaddi kamet kaşları keman 

Erişmiş kemale dur döker dühan 

Sultan Seyit Temiz destine deman 

Hacım Sultan mevalidir Sey(i) Ahmet (Özmen, 2009: 225). 

 

Kızıldeli Sultan gibi Hacım Sultan’ın da Kalenderi dervişi olduğu iddia edilmektedir. Bu 

saptama bizce de gerçeği yansıtmaktadır. Hacım Sultan, Eskişehir Seyitgazi zaviyesi’inde 

Hacılar Bayramı’na katılanlardan biriydi. Bu zaviye Kalenderilerin merkeziydi. Muharrem 

Yas’ı törenlerinde ise Hacı Bektaş’a gidiliyordu. (Aksüt, 1998: 173) 

 

Hacım Sultan’ın bilinen takma adı “Koluaçık”tır. Hacım Sultan Vilayetnamesi’nde 

verilen bilgilerde Hacım Sultan ve dervişleri bulundukları Germiyan’dan çıkarak çevre 

bölgeleri tek tek yarı çıplak, saçsız, sakalsız gezerek eylemler yapıyorlardı. Bu özellik 

Kalenderiler topluluğuna ait özelliklerdi. Tüm bunlar yaşandıktan sonra dönemin padişahı 

II. Bayezid’ten sonra topluluk çeşitli baskı ve zorluklar yaşamış ve sürgün edilmiştir. 

Yöre ozanlarından Sadık Baba Hacım Sultana bağlılığını şöyle vurgulamıştır: 

 

Sadık der; Düşeli ihtiyarlığa, 

İhtiyarlık elde, intizarlığa 

Hacım Sultan cümlemizi yarlığa 

Gelin helallaşak ırıza ile (Özbey, 1958: 48). 

 

 “Hacım Sultanla ilgili araştırmalar onun büyük tarihsel kişiliğine göre çok azdır. 

Araştırma dünyasında Hacım Sultan layık olduğu yere henüz oturtulmamıştır.” (Aksüt, 

1998: 173). Hacım Sultan Ocağının bağlı bulunduğu mürşit ocağı Ağuçan Ocağıdır. 

Hasançelebi’nin çevre köylerinde adı Hacım Sultan olan birçok ziyaret yeri de 

vardır.  



64 
 

 

3.5.5. Hüseyin Abdal (Kara Hüseyin) Ocağı 

 

Ocak üyeleri Divriği’nin Çamşıhı yöresindedir. Bu yöredeki Aşudutekke köyünde Hüseyin 

Abdal’a ait bir türbe vardır. Taliplerin önemli bir bölümü Çamşıhı’dadır. Ocağın taliplerinin 

bir bölümü Malatya’nın Hekimhan ilçesine bağlı Karaçayır, Çarıkpınar (Çanakpmar) köyünde 

ve Hasançelebi kasabasının Karagüney mezrasındadır. Yozgat’ın Çerçialanı köyündeki talipler 

ise Karaçayır köyünden gelmiştir (Aksüt, 2020: 310) . 

 

“Hüseyin Abdal ocağı Avuçan’dan el almıştır.” (Birdoğan, 1992: 145). Metinin 

Hüseyin Abdal Ocağı’nın mürşit ocağı Avuçan Ocağıdır. 

 

Ocağın Höbek köyündeki Şeyh Şazelilerden el aldığını iddia edenler vardır ki, bu durumda da 

Hüseyin Abdal ocağı Avu çan’dan el almış oluyor. Ocağın konumu hakkındaki tek belge, 1801 

yılında Hacı Bektaş ocağından alınan bir icazetnamedir. Buna göre, “Kara Baba Sultan 

evladından Mahmut Halife oğlu İbrahim Halife, Hacı Bektaş dergahına gitmiş ve yetkili 

kılınmıştır (Metin, 2003: 226-227) . 

 Aksüt (2020) göre “Belgenin düzenlenme tarihinin Çamşıhı yerleşimlerinin 

oluşumunun başlangıcına denk geldiği görülmektedir. Belgede Hüseyin Abdal adı yer 

almadığı gibi, doğal olarak Hoca Ahmet Yesevi bağlantısından da söz edilmemiştir.” 

(s.312.) 

 

3.5.6. Dede Garkın Ocağı  

 

Dede Garkın adı “Dede Kargın,  Seyyid Dede Karkın” gibi isimlerle de telaffuz 

edilmektedir. Garkın adı yine 24 Oğuz boyundan biridir ve bu sebeptendir ki Dede Garkın 

Türkmen’dir. Dede Garkın “Garkınlar’ın Dedesi” anlamına da gelmektedir. Dede 

Garkın’ın gerçek adının “Numan” olduğu bilinmektedir. 

 

İlahı Huda nesli Ali’dir, ismi Numan’ım meded, 

Lakabı Dede Garkın Sultan, Şah-ı Horasan ‘ımmeded, 

İsmi Numan oldı namı şems ü afitab, 

Lakabı Sultan Dede Garkın nesli Ali‘dir fethi baba (Kışlal ve Yeşilyurt, 1999: 158). 

 

“Dede Garkın kim cedd-i âlâdur,  

Zikri onun kamudan evlâdur”  (Çelebi, 1984: 61).   



65 
 

Bu dizelerden de anlaşılacağı gibi Dede Garkın’ın gerçek adının Numan olduğu 

aşikardır.  

Ednai, Dede Garkın’ınMardin’li olduğunu şu dizelerle ifade etmiştir: 

“Gün bu kadar keramet-i evliya zuhur eyledi, 

Mardin’de idi Sultan İbrahim’e hali malum eyledi” (Kışlal ve Yeşilyurt, 1999: 

162). 

XVIII. yüzyılda Vefai-Garkıni Tarikatı adı altında toplanan topluluk çeşitli 

zamanlardan geçerek günümüzde Dede Garkın ocağı adına dönüşüm sağlamıştır. Dede 

Garkın ocağının günümüzdeki merkezi olarak bilinen yer ise Malatya’nın Yazıhan ilçesine 

bağlı Dedegarkın köyüdür.  

Dede Garkın’ın 17 tane dervişi olduğu bilinmektedir. Ednai bazı ismleri şu dizelerle 

beyan etmiştir:  

 

Yayla dağlarında üç ere muayyen eylenür 

Bizden artukevladkimdürdeyü vasfı çağlanur 

İbrahim Hacı da der ki Baba Arslanoğlukaiur 

Sultan Numan erleriyle hikmetin ayan olur (Kışlal ve Yeşilyurt, 1999: 159). 

 

Dede Garkın ocağı geniş bir coğrafyaya dağılmıştır. Ayrıca ocağın en büyük 

özelliklerinden biri ise bu ocağa mensup olan üyelerin tamamının kökeninin Türk 

olmasıdır. Erzurum, Malatya, Mardin, Çorum, Amasya, Manisa, Tokat, Sivas, Denizli, 

Kahramanmaraş, Tokat illeri Dede Garkın ocağının yoğun olduğu bölgelerdendir. 

Hasançelebi Yöresinde de Dedegarkın Ocağına bağlı alt ocakların talipleri 

bulunmaktadır. 

 

3.5.7. Ali Seydi Ocağı 

 

Verdiğiniz  ikrarın günleri geldi 

Ali Şeydi, Şah İbrahim sen yetiş  

Yer göğ dua ile hem karar kıldı  

Ali Şeydi, Şah İbrahim sen yetiş 

 

Dar günümde gelecektiğz carıma  

Kurt ile kuş dayanmıyor zarıma  

Beni hasret koyman nazlı yarıma  



66 
 

Ali Şeydi Şah İbrahim sen yetiş 

 

İmdat Muhammet’ten  Ali’den çare 

Bir merhem edin ki sağıla yare 

Yoktur bir amelim yüzlerim kara 

Ali Şeydi Şah İbrahim sen yetiş 

 

İğdir evliyası güçlü kuvvetli 

Kerameti boldur hem mucizatlı 

Bem darda kalmışım yetiş Bozatlı 

Ali Şeydi Şah İbrahim sen yetiş 

 

Molla Mustafa der kendi kanında 

Sözü geçer imiş Hakkın yanında 

Zülfîkar'ı karar eyle kınında  

Ali Şeydi Şah İbrahim sen yetiş (Özerol, 2004: 30). 

 

 Ali Seydi Ocağının talipleri Hasançelebi merkez köy ve mezralarda bulunmaktadır. 

“Ocak üyeleri, Malatya’nın Hekimhan ilçesinin Akmağara köyünün Darıyeri mezrası, 

Hasançelebi Kasabası, Bahçedamı ve Salıcık köyleri ile Çorumu’un Alaca ilçesinin 

Değirmendere ve Söğütözü köylerindedir.” (Aksüt, 2020: 178). 

“Malatya Hekimhan’da: Hasançelebi (Keçemamoğlar, Obuz, Ulugüney, Karagüney, 

mezralarıyla birlikte), Akmağara (Alaallar, Akmağara, Karamuhca, Kurbağalı, Çataltepe, 

mezralarıyla birlikte), Davulku, Bahçedamı, Salıcık, Budaklı, Yeşilkale” (Aksüt, 

2020:178). Ali Seydi Ocağı’nın bağlı olduğu mürşit ocağı Dede Garkın Ocağıdır. 

 

3.5.8. Şah İbrahim Veli Ocağı 

Ocağın merkezi Hekimhan İlçesine bağlı Ballıkaya (Mezirme) köyündeki 

Karadirek isimli tekkedir. Şah İbrahim Veli Ocağı’nın mürşit ocağı Dedegarkın Ocağıdır. 

 

Üzerin varılan yollar devrilir 

Nasıbımız yaradan dan verilir 

Goca Çeki nerde kalmış görünür 

Hayıf beni hayvah beni vah beni 

 

Pişesi ha deli gönül pişesi 

Dertli bulamadım derdim deşesi 

Getmiş Mezirme’nin üç gül köşesi 



67 
 

Hayıf beni hay vah beni vah beni 

 

Mestan Ali Bunu böyle söyledi 

İnip aşkın deryasını boyladı 

Birisi Söyledi bini ağladı 

Hayıf beni hay vah beni vah beni (Özerol, 2017: 31). 

 

“Anadolu Aleviliği için iki veli vardır. Biri Hacı Bektaş Veli diğeri Şah İbrahim 

Velidir. Şah İbrahim Anadolu Alevilerinin büyük bölümü tarafınadn veli bilinir. On İki 

İmamların bilgisinin sürdürücüsü kabul edilir” (Yıldırım, 2006:7). 

“Köylü köyü ve Seydi Mehmet Mezrası halkı bu ocağın talipleridir. Ocağın 

temsilcileri, Sivas-Kangal-Mamaş (yeni adı Soğukpınar) Köyündeki dedelerdir. Ayrıca 

Hekimhan-Mezirme köyünde de bu ocağa mensup dedeler vardır” (Aksüt, 1998: 174).  

“Malatya ili Hekimhan ilçesi Ballıkaya (Mezirme) köyündeki Karadirek 

Dergahı’nın kurucusu kabul edilen; soyunun Şah İsmail’e dayandığı, buraya İrandan 

geldiği öne sürülen Şah İbrahim Veli Ocağı’ından bir eren olarak bilinir”. (Özerol, 2017: 

5) 

Ballıkaya Köyü ocağın merkezi olduğu için yörede Karadirek, Vayloğ Dede, 

Çekibaba gibi birçok ziyaret bulunmaktadır. “Halk arasında Çeki Dağına Çeki Baba da 

denilir. Burasının, Bizans döneminde gözetleme kulesi bulunduğu öne sürülür. Tepenin 

başında taşlarla çevrili yerin mezar, mezarında evliye olduğuna inanılan Çeki Baba’ya ait 

olduğu söylenir.” (Özerol, 2017:26). Hekimhan’ın Mezirme köyünde bulunan “Vayloğ 

Dede” türbesindeki Vayloğ adı ile bilinen Mustafa Dede bu ocağa mensup bir kişiliktir. 

Ayrıca Vayloğ Dede bölgede çok iyi bilinen bir dededir. Mahallede Vayloğ isimli kişilerin 

isimleri Vayloğ Dededen gelmektedir. Hasançelebi Belediyeyken belediyeye bağlı köy 

olan Başkınık Mahallesinde de Vayloğ Dede Düşeği isimli yer ismi bulunmaktadır. 

 

 

4. SOSYO- KÜLTÜREL BOYUTLARIYLA ALEVİLİK (MALATYA- HEKİMHAN  

İLÇESİ HASANÇELEBİ ÖRNEĞİ) 

 

4.1. HASANÇELEBİ’NİN SOSYOKÜLTÜREL ÖZELLİKLERİ 

 

Hasançelebi eski çağlardan bu yana birçok medeniyete misafirlik etmiş zengin bir 

coğrafyaya sahip yerleşim alanıdır. Hasançelebi’nin Sivas ve Malatya yolu üzerinde olması 



68 
 

çeşitli uygarlıkların buradan geçmesinde hatta buraya yerleşip kalmasında büyük rol 

oynamıştır. Yol üzerinde bulunan Hasançelebi’de konumundan dolayı da birçok olumsuz 

durum da yaşanmıştır. Kasabaya kervanların yol güzergahında olduğu için yağmacı 

topluluklar zararlar vermiş, büyük bir huzursuzluk ve tehdit oluşturmuştur. Öyle ki bu 

durumun sürekli yaşanmasından dolayı padişah fermanı ile güzergah değiştirilmiş ve bölge 

halkı biraz da olsa refaha ulaşmıştır. 

 

Yazmakla biter mi Hasançelebi, 

Asıldır insanlar tarihten belli. 

Çok zengini yoktur hep orta halli. 

Fakirini zenginini özledik (Pekel, 2008, 108). 

 

Köy ilk önce Köslü Dağı’nın kuzey eteğine kurulmuş. Adı Kötü köy imiş. Yerlerini 

beğenmeyip, şimdiki Hasançelebi’nin yerine inmişler. Köslü’den bir güvercin uçurmuşlar, 

güvercin şimdiki kasabanın olduğu yere konmuş, halk buraya ev yapmış. Hasançelebi’ye ilk 

yerleşenler yedi aile imiş. Daha sonra çeşitli yerlerden Dedeler, Maraş’tan Ağa’lar gelip 

yerleşmişler. Başka yerleşenlerle birlikte köy büyümüş Kötü Köy’lüler, Bağdat seferine 

giderken orduyu karşılamışlar (Polat, 2008: 6). 

 

Hasançelebi Kasabası, Osmanlıların yukarı il (memleket) olarak adlandırdıkları mıntıkada 

kurulu bulunmaktadır. Şu anki bulunan yerleşim yeri 18. Asrın sonlarında şekillenmiştir. 

(1780- 1790 yıllarında) zira daha önce Kaza yazıcı olarak adlandırılan Celali yukarı ilde isyan 

etmiş ve yerli halk büyük oranda, (1640- 1650) tarihlerinde süre gelen bu isyanda büyük zarar 

görmüş, Yukarı İlde yaşam tarumar olmuş. Yerleşim merkezleri boşalmış zaptiye ve eşikiya 

güçleri arasında ezilen halk canını kurtarabilmek için yerlerini yurtlarını terk etmiştir. 

Hekimhan ilçesinin eski menzil kuruluşu da bu tarihlerde olmuştur (Çelebi,2008: 16). 

 

Yörede, Celali İsyanlarının çıktığı 1600’lü yıların ortalarında Osmanlı Devletinin 

yörenin güvenliği için Hekimhan İlçesini askeri bir üs olarak kurulduğu göz önünde 

bulundurulduğunda, bu isyanların ilçenin kurulmasında büyük bir etmen olduğu 

görülebilir. 

 

İlbeğli- Beğdil, Türkmenleri 13- 15. asırda Halep Eyaleti Rakka Kazası mıntıkalarında yaşam 

sürmektedirler. Suriye halkı ve Güney Anadolu halkı Türkmenleri olarak anılmaktadır. Halen 

Kilis, Hassa, Yayladağı ve Dörtyol (kuşuculu Kasabası) ilçelerinde yaşlı halk kesimi tarafından 

da aynı şekilde anıldıklarını ben Kuzuculu Kasabasında orada yaşayan Çelebi Soyadı taşıyan 

ve bize akraba olduklarını ifade eden Halil Çelebi ve bazı yaşlılardan işittim (Çelebi, 2008: 

16). 



69 
 

 

“Hasançelebi, Yeşilkale ve Akmağara köylerinde yaşayan Çelebi’lerin tarihsel 

yaşamları ise anlaşıldığı üzere Türkmen aşiret geleneğinden etkilenmiş ve şekillenmiştir.” 

(Çelebi, 2008: 17). 

 

Türkmenler boy ve oymak olarak yaşam biçimlerini sürdürmüşlerdir. Bu oluşumda Ulubey 

olarak adlandırılan aileler bulunmaktadır. Bu ailenin dirayetli akıllı ve töreleri bilen, bilge 

kişileri, Türkmen bey ve oymaklarına, yol gösterici, koruyucu ve müşkülleri çözücü (göçebe 

geleneğinin icabı) olmuşlardır ve önderlik etmişlerdir. (Çelebi, 2008: 17). 

 

Hasançelebi Kasabasına gelen (o zaman köy) Hasan isminde Türkmen Beyi (ulusu) etrafında 

ailesi, yakın akrabaları, bakmakla yükümlü olduğu erbabı ve diğer Türkmen ailelerle köye 

yerleşmiştir. Hasan ismindeki bu zatın Çelebi oymağından olduğu (çünkü o mıntıkada böyle 

bir oymak “çelebi oymağı”) var olduğu bilinmektedir. (Çelebi, 2008: 17). 

 

“Türkmen beyinin ismi hasan oymağı ise (etrafında gelenler aynı oymaktan 

olduğundan) Hasançelebi isminin köye verilmesi akla yatkın bir husustur.” (Çelebi, 2008: 

17). 

Hasançelebi 17. asırda bir yerleşim yeri haline gelmiştir.Hasançelebi henüz bu ismi 

almadan önce “Eski Köy” adında bir köy mevcuttu. Eski köy Hasançelebi’ye az bir mesafe 

uzaklıktaydı.  

Önceki zamanlarda Eski Köy’e “Kötü Köy” adı da kullanıldığı yerli halk tarafından 

belirtilmiştir.  

Rivayete göre Eski Köy halkı yaşadığı bölgeyi beğenmediği için bir güvercin 

uçururlar ve güvercinin uçup konduğu bölgeye yerleşme kararı alırlar. Hasançelebi’nin ilk 

kurulma adımları bu şekilde başlar. Hasançelebi’ye 7 aile ilk olarak yerleşmiştir. Daha 

sonra farklı bölgelerden de göç alarak nüfusunu genişletmiştir.  

Bağdat Seferine giden orduyu Eski Köy’lü bölgenin Ağaları, Dedeleri karşılayarak 

günümüzde de aktif bir şekilde eğlence yeri olarak anılan Ilıcak’ta ağırlayarak güzel bir 

ziyafet çektirmişler. Kurbanlar kesilmiş, dualar okunmuş ve ordunun gerekli tüm 

ihtiyaçları karşılanmıştır. Dönemin padişahı bölgenin adını sorduğunda “Kötü Köy” ve 

“Hasan” yanıtları verilince padişah bölge halkına “Sizler çok çelebi insanlarsınız buranın 

adı artık Hasançelebi olsun” demiş ve bu isim günümüze kadar gelmeyi başarmıştır.  

 

Bu durumlar dikkate alındığında, Osmanlı padişahını Kızılbaş Hasançelebi halkına övgüler 

yağdırarak köyün adını değiştirmiş olması gerçekçi değildir. Hasançelebi halkının padişahı 



70 
 

karşıladığını dahi düşünmemek gerekir. Padişahı menzilde ağırlayanların Sivas ve Malatya 

yöneticileri olması, akla daha uygundur. Küçük bir köy halkının padişaha yemek sunması, 

binlerce askerden oluşan orduyu ağırlaması hem olanaksızdır, hem de yol örgütünün işleyiş 

kurallarına terstir (Aksüt, 1998: 109).  

 

Tarihi vesikalara ve çalışmalara bakıldığında Osmanlı’nın doğu seferlerinde 

kullandığı en önemli mezillerden birisinin Hasançelebi Menzili olduğu için 4. Murat ve 

birçok padişahın Hasançelebiden geçme olasılığı çok yüksektir. Osmanlı’nın menzillerini 

genellikle güvenilir Türkmen yerleşkelerinden geçirdiği ve Hasançelebi’nin yüzyıllarca 

başarılı bir menzil görevi gördüğü dikkate alındığında 4. Murat’ın yöre halkını övmesi 

olasıdır.  

Padişah 4. Murad’ın döneminde ağalık ya da köy ağalığı mevcut değildir. Mümkün 

olan tek mertebe menzil ağalığıdır. Hasan Ağa o dönemde Hasançelebi’de menzil ağalığı 

yapmış ve bu sebepten dolayı da Hasançelebi adını Hasan Ağa’dan almıştır.  Hasan Ağa 

Maraş’ın Pazarcık bölgesinden menzil ağalığı görevi ile Hasançelebi’ye gelmiş Sünni 

biriyken Hasançelebi halkının da etkisi ile Alevi inancını benimsemiştir.  

Hasançelebi kelimesindeki “Çelebi” eski dönemlerde şehzade, ozan gibi manalara 

geliyorken 16. yüzyıla gelindiği vakit ağa, bey gibi manalarda kullanılmaya başlanmıştır. 

Bu bilgiden de yola çıkıldığı vakit Hasan Ağa ya da Hasan Bey unvanları menzil ağası 

Hasan için kullanıldığı anlamı taşımaktadır. 

Hasançelebi’nin kurucusu Hasan Çelebi’ye resmi ve tarihi kayıtlarda 17. yüzyılda 

rastlanmaktadır. Resmi kayıtlara ilk rastlanılan yer ise günümüzde Malatya’da bulunan 

Hekimhan ilçesinin kurucusu Köprülü Mehmet Paşa’nın zamanında Han-ı Hekim adını 

verdiği bölgede kurduğu vakıf için şahit olarak Hasan Çelebi’yi gösterdiği kaynaktır.  

Sonuç olarak Hasan Çelebi adında bir menzil ağasının günümüzdeki Hasançelebi 

bölgesine yerleşmiş ve bu bölgeyi ilerleyen zamanlarda köy haline getirmiştir.  

Hasançelebi bölgesinin tarihi kaynaklara ilk olarak işlendiği metin Bağdat Seferi 

Menzilnamesi olarak bilinmektedir. Eserde savaşa giden ordunun Hasançelebi adlı bölgede 

bir gece kalıp ertesi gün yoluna devam ettiği, yerleşim yerindeki toprağın güzel olduğu, 

yolda bir köprüye denk geldiklerini fakat bu köprünün de kullanılamaz bir halde olduğu 

bilgisi verilmiştir.  

Evliya Çelebi de eserinde Hasançelebi’ye değinmiş bölgenin bir menzil yerleşim 

yeri olduğunu, cami ve hanının olduğunu, üç yüz haneden oluştuğunu, insanlarının 

bayındır bir hayat sürdüğünü ifade etmiştir. Aynı zamanda Evliya Çelebi bölge halkının 



71 
 

Türkmen ve Alevi olduğunu da eserine işleyerek bize bu bilgileri vermiştir. Evliya Çelebi 

aynı zamanda menzilde herhangi bir dükkan olmadığı bilgisini de verir. O dönemde 

Hekimhan ve Alacahan bölgelerinde dükkanın olduğu göz önünde bulundurulduğu vakit 

Hasançelebi’nin küçük bir yerleşim yeri olduğu aşikardır.  

 

17. yüzyılın ikinci yarısında ise göçebe oymaklardan koparılan grupların Hasançelebi’ye 

yerleştirildiğini görüyoruz. Yüzyılın ortalarında HasançelebiDerbendi’nin düzeni bozulmuştu. 

Hem Celali olayları sürüyor, ayrıca yerleştirilen halk kaçıyordu. Bunun üzerine devlet, bir 

topluluğu tüm olarak yerleştirmek yerine oymak parçalarını yerleştirmeye yöneldi. Bu 

parçaların kaçma olanakları daha azdı. Bu kez iskan politikası Hasançelebi’de tuttu. 

Alacahan’da ise işlerlik kazanamadı. Görüldüğü gibi, yüzyılın ikinci yarısında Hasançelebi 

aynı zamanda derbent merkezi olmuştur (Aksüt, 1998: 115). 

 

18. yüzyıla gelindiği vakit Hasançelebi, Yeni İl’in bir kolu olmuş ve buraya tabi 

kalarak gerekli kurallara uymakla yükümlü bir bölge haline gelmiştir. 

İran Seferi sırasında menzil bölgesi gören Hasançelebi ordu için gerekli olan tüm 

ihtiyaçları karşılamıştır. Bu ihtiyaçların büyüklüğü de göz önüne alındığı vakit önemli bir 

konuma sahiptir.  

 

18. yüzyılın ikinci yarısından itibaren menzil örgütü bozulma sürecine girdi. Menzil örgütü 

masrafları halk ve devlet için büyük sorun olmaya başladı. Tanzimat uygulamasıyla menzil ve 

derbentlerin uygulamasına son verildi. Yol görevlileri devletçe maaşa bağlandı. Güvenlik için 

karakollar kuruldu. Hasançelebi bir ölçüde önemini kaybetti. 

18. yüzyılın ikinci yarısından itibaren Hasançelebi’den çevreye dağılmalar oldu. Halkın bir 

bölümü öteden beri Bahçedamı, Akmağara ve Davulku’yu yaylak olarak kullandılar. 19. 

Yüzyıl ortalarında Davulku’nun yerleşim yeri olmasıyla bu süreç tamamlandı. Hasançelebi 

nüfusu azaldı.  

28.8.1930 tarihli ve 5544 no’lu kararnameyle Hasançelebi Köyü, 1 Eylül 1930 tarihinden 

itibaren Hekimhan ilçesine nahiye olarak bağlandı. Nahiye müdürlüğüne ağalardan Hasan 

getirildi. 1957 yılında belediye örgütü kuruldu. 

1950’lerden itibaren Hasançelebi halkı, başta Mersin olmak üzere Ankara, İstanbul, İzmir ve 

Almanya’ya göç etti. Çevre köyler halkının bir bölümüde Hasançelebi’ye göçtü.  (Polat, 2008: 

6-11). 

 

Menzil uygulaması Hasançelebi için ekonomik ve nüfus canlılığı açısından büyük 

önem arz etmekteyken bu uygulamanın kaldırılması yöre için kayıplara yol açmıştır. 

Hasançelebi’nin adının geçtiği eserlerden biri de Kara Davud’dur.  



72 
 

Hasançelebi, aldığı göçlerle beraber farklı boy ve oymaklardan da meydana 

gelmektedir. Bu boy ve oymak adları zamanla unutulsa da bazı bilinenler şu 

şekildedir: Duraklar, Yaruklar, Dedeler, Tatar, Çelebi, Kizir’dir.  

Çelebiler yörenin ağalarının ismidir. Yöre ismini bu sülaleye mensup ağalardan 

Hasançelebiden almıştır (Polat, 2008: 10). Polat’ın (2008) çalışmasından alınan bilgiye 

göre Dedeler Çorumdan gelmiştir. Çorumdaki akrabaları yakın zamana kadar yöredeki 

taliplerine görüm yapmaktadırlar. (s.5). Yaruklar: “Orta Asya Türkçesi’nde yaruk, ışık 

demektir. Yaruklar, yirmi dört oğuz boyundan biri olan Yuva’nın bir koludur. On üçüncü 

yüzyılda Yaruklar, Halep’in yukarı Yarukkiye semtinde oturuyorlardı. Beyleri, Arslan oğlu 

Yaruk’tu. Celali Kaosu’na kadar Hasançelebi yöresinde Yuva Özü Köyü vardı.” (Polat, 

2008: 10). Polat (2008) göre “Ad listesinde Durak adına rastlanıyor.” (s.10). “Günümüzde 

Tatar adı sülale ve insan (lakap olarak varlığını korumuştur.” (Aksüt, 1998: 149).  

 

4.2. HASANÇELEBİ’NİN COĞRAFYASI  

 

“Hasançelebi Kasabası, Doğu Anadolu Coğrafi Bölgesi’nin yukarı Fırat 

Havzasında bulunmaktadır. Arazisinin % 90’ ı 1800- 2000 m yüksekliğinde dağlarla 

kaplıdır. Tarım ve hayvancılık halkın geçim kaynağıdır.” (Çelebi, 2008: 16).  

Hasançelebi, Doğu Anadolu Bölgesi’nde yer alan Malatya ilinin Hekimhan 

ilçesinin bir mahallesi durumundadır. Mahalle eski zamanlarda belediyeydi fakat 

Malatya’nın büyükşehir belediyesi olmasıyla beraber bütün belde belediyeler gibi 

kapatılarak mahalle olmuştur.  

Hasançelebi, Malatya’nın kuzeyinde bulunur ve Sivas ilinin sınırlarına kadar 

uzanan bir bölgedir.  

Hasançelebi’de Kuruçay adı verilen bir vadi de mevcuttur. Bu vadinin birçok kolu 

vardır. Bu kollar: Üyük Deresi, Basak Çayı, Karahal Deresi, Çökeç Deresi, Dereköy 

Deresi, Yonuz Deresi, Köy Deresi’dir. 

 Bölgede kayısı, ceviz, elma, armut, kiraz gibi meyveler yetişir. Bölge hayvancılıkla 

uğraşmaya elverişli olduğu için bölge halkı geçimini tarım ve hayvancılıktan 

karşılamaktadır. Aynı zamanda bölgede ekin, yonca, arpa da ekilmektedir.  

Hasançelebi, Doğu Anadolu Bölgesi’nin Karadeniz’e açılan bir kapısı olduğu için 

konum olarak çok önemli bir yere sahiptir. 

Hasançelebi Yöresinde bilinen belli başlı yer adlarıyla ilgili şu bilgilere ulaşılmıştır: 



73 
 

Küre Deresi Hamza Aksüt’ün (1998) kitabından edinilen bilgilere göre Basak 

Köyünde Kürecik adlı mevkiden geldiği için ismine kürecik denilmektedir. (s. 119). 

Yöredeki zengin maden yataklarına bakıldığında ismin madenle ilgili bir isim olabileceği 

yüksek bir ihtimaldir. Aksüt (1998) göre ise “ Hasançelebi’de Küreciler topluluğunun 

bulunması da başka bir olasılıktır. Ancak böyle bir topluluk adı günümüzde yoktur.” (s. 

119). Yuval Ağaç “İlk anda Oğuzlar’ın Yuva boyunu hatırlatmaktadır.” (Aksüt, 1998: 

119). Koç Hisar (Koçasar) için Hasançelebi- Basak arasındaki  sıradağların bir bölümüne 

verilen isim olarak belirtilmektedir. (Polat, 2008 :11). Öz Arası, Osmanlı öncesi var olan 

ancak sonradan yok olan Yazı Özü Köyü’nün günümüze ulaşmış biçimidir. (Aksüt, 1998: 

119). Kalkım “Ilıcak’ın ılacak mevkindeki dağın ismidir.(Polat, 2008: 6-11). Maşat Tepesi 

ismi meşhed isminin yöresel ismidir. Davulgu köyü yol ayrımındaki bu yerde önemli 

kişilerin mezarı bulunduğu için bu isim verilmiştir. (Polat, 2008: 11). Üyük Deresi ismini 

Mal Tepesi olarak adlandırılan höyükten almaktadır. (Polat, 2008: 11). Ah Ören ismi 

Kızıldeli Sultan vakfına bağlı köylerden birisinden gelmektedir. (Polat, 2008: 11). 

Hasançelebi de Kızıldeli Sultan Ocağına bağlı birçok talibin bulunması ismin buradan 

geldiği görüşünü güçlendirmektedir. Hocu yörenin doğusunda, Çemre ise kasabanın en 

önemli gözesinin  yani su kaynağının adıdır. (Polat, 2008:11). Göze su kaynağının ilk 

çıktığı yer için kullanılan bir tabirdir. Yerleşim yerleri genel olarak su kenarlarında 

olmaktadır. Burada da ilk yerleşmelerin bu göze etrafında oluştuğu bilinmektedir. 

Hasançelebi’nin batısındaki ziyaret yeri olan bir dağa Çerme Yine tren istasyonunun 

doğusundaki bir ziyarete Şallıbaba denilmektedir. (Polat, 2008:11). Resmi kayıtlarda 

Kuruçay olarak geçen dereye yörede kullanılan ismi Uluderedir. (Polat, 2008:11). Polat 

(2008) Ilıca’nın doğu yakasındaki bir mevkiye Mahmud- Oğlan denildiği bilgisini 

vermektedir. (s.10). 

 

4.3. HASANÇELEBİ’NİN DİNİ-KÜLTÜREL YAPISI 

 

Hasançelebi çevre köyler de dahil olmak üzere önemli bir halk kültürüne sahiptir. 

Hasançelebi bölgesindeki yaşayan halkların çok büyük bir bölümü Alevi ve Türkmen’dir. 

Türkmen Alevi kültürünün ve Orta Asya (Türkistan) kültürünün Anadolu’ya aktarıldığı ve 

yaşatıldığı önemli bir yöredir. 

Yörenin  ozanlarından yetiştirdiği en önemli halk ozanlarından birisi  Esiri Babadır. 

 

Vardım Seyrederim pir dergahına 



74 
 

Zikreder sofular elveda deyi 

Mail oldum arş yüzünün mahına 

Zikreder sofular elveda deyi 

 

Gördüm ki bir esma yolun sağında 

Firdevs’i Ala’da cennet bağında 

Her sabah her sabah seher çağında 

Zikreder sofular elveda deyi 

 

Mümin olanların geliyor sonu 

Gitmedi Mervan’ın gönlünün kiri 

Aman Şahı Merdan Kerbela günü 

Zikreder sofular elveda deyi 

 

Mümin olan sohbetinde deminde 

Zahit olan kaygısında gamında 

Cumanın gecesi kırklar ceminde 

Zikreder sofular elveda deyi 

 

Birisi Esiri, biri Turabi 

Gözümden akıttı kan ile demi 

Uzattı elini kopardı gülü 

Zikreder sofular elveda deyi (Bebek, 2015: 67-68). 

 

Esiri, 1259 (miladi 1843) yılında ailenin üçüncü çocuğu olarak Güvenç Köyünde dünyaya 

geldi. Asıl adı Mehmet’tir. Babası Kasım Ağa, Hekimhan’ın Hasançelebi bucağına bağlı Basak 

köyü halkından olup XVIII. Yüzyılda yörenin en ünlü aşıklarından biri olarak bilinen Baboğ 

Dede’nin dördüncü oğludur. Kasım Ağa, Baboğ Dede’nin vefatından sonra kardeşlerinden 

ayrılarak Basak Köyü yakınlarında bulunan Güvenç köyüne yerleşti. Köyde okuma yazma 

öğrenip günlerini çobanlık yaparak geçiren Mehmet, dedesi Aşık Baboğ gibi iyi saz çalardı. 

Usta malı şiirlerin yanında kendi deyişlerini de söylemeye başladı, Aşık Mehmet olarak adını 

duyurdu (Bebek, 2015: 66). 

 

Gel Esiri; oku dercet bu dersi 

İsm-i azam budur ayet-i kürsi 

Ne Süryani ne Arabi ne Farsi 

Aşka düşüp Türk; lisana geldim17 

                                                           
17https://hekimhan.net/hekimhan/kultur-turizm/sanatcilar/hekimhanli-esiri/ Erişim Tarihi: 

12.10.2024. 

https://hekimhan.net/hekimhan/kultur-turizm/sanatcilar/hekimhanli-esiri/


75 
 

 

Yörede yaşamış bir diğer önemli halk ozanı sadık babadır. Sadık Baba Hekimhan 

güvenç köyünde yaşamıştır. 

Bebek (2015) Hekimhanlı Şairler kitabındaki bilgilere göre: 

 

Asıl adı Hüseyin’dir. Kimi kaynaklara göre 1771 bazılarına göreyse 1784 yılında Güvenç 

köyünde doğdu. Babasının adı Kurada Ali annesi Kara Fatma’dır. Gençlik yıllarında kendi 

köyünde çiftçilik ve Sivas Ulaş’ta hizmetçilik etti. Bir Süre sonra Kayseri’nin Sarıoğlan 

ilçesine bağlı Karaözü Köyüne yerleşti. Burada ilk evliliğini yaptı. Daha sonra Hacıbektaş 

Dergahına gitti. Burada iletişim kurduğu Basak Köyünden Baboğ Dedenin daveti üzerine önce 

Basak Köyüne daha sonra baba ocağı Güvenç Köyüne yerleşti. Baboğ Dedenin çocuklarına 

ders veren Molla Bektaş ile arkadaş oldu. Molla Bektaş’ın kız kardeşi Meryem ile ikinci 

evliliğini yaptı. 1737 yılında Güvenç köyünde defnedildi (s.164-165). 

 

Cemalin gördüm gül yüzlü dostum 

Özüm turap edip mestane düştüm 

Elinde curasın nuş etmek kastım 

Seri dosta koyup demane düştüm 

 

Sabrı tahammüldür çok eden azı 

Hublar divan durur ederler nazı 

Ruyımahı taban mestane gözü 

Aşıklar alemi canana düştüm 

 

Daim aşıkların bu ruyu fendi 

Elif tac başında Oniki bendi 

İsmi Hacı Bektaş Ali’dir kendi 

Ayetli delilli sultana düştüm 

 

Altı bin altı yüz ayetin başı 

Hu ile yarattı kürş ile arşı 

Binbir kisveti var giyen bir  kişi 

İsmi Haydar sırrı sübhana düştüm 

 

Şeriat kavlidir tarikat feyli 

Alemde devreden neharen leyli 

Halini sorarsan marifet huylu 

Hakikat güheri irfana düştüm 

 

Lailaheillallahtır levhinde 



76 
 

Her ayet nazildir Kef ile Nunda 

On sekiz bin alem nazargahında 

Hak tecella kıldı ihsana düştüm 

 

İlahi cümleye kıla ihsanı, 

Kul olan kimsenin çoktur noksanı 

Bu Sadık bendedir günahlar kanı 

Erenler nazır meydana düştüm (Güler, 2008: 24) 

 

Yöre halk ozanlarından aynı zamanda zakirlik yapan Murtaza Aksütte bir 

dörtlüğünde  Türklüğünü vurgulamaktadır: 

 

Türkler yiğit mert insandır 

Dostluğu bilen candır 

Yiğitlik Türkte nişandır 

Türklüğünü inkar etme (Aksüt, 2009: 52) 

 

Yöredeki halk ozanlarının deyişlerine bakıldığında Türklük ve Alevilik vurgusunun 

ön plana çıktığı görülmektedir.  

Hasançelebi de Ali Seydi, Şah İbrahim Veli, Hacım Sultan (Seydi Ahmet), Kızıl 

Deli ocaklarına bağlı talipler bulunmaktadır. 

 

4.4. HASANÇELEBİ ALEVİLİĞİ  

 

Murtaza emeğin çoktur bu elde 

Çok muhabbet ettik yüzdük gönülde 

Tanıştık yar ile Muhammet Ali yolunda  

Benden sonra şenkal Hasan Çelebi (Aksüt, 2009: 82) 

 

Hasançelebi Aleviliğini daha iyi analiz etmek adına gerekli saha çalışmasını 

gerçekleştirerek en sağlıklı sonuçları elde etmeyi hedefledik. Hedefimiz doğrultusunda 

yöre halkına çeşitli sorular sorarak mülakatlar gerçekleştirdik. Yapılan mülakatlarda 

aşağıda verilen sorular Hasançelebi yöresindeki vatandaşlara yönelterek cevap aradık. 

Vatandaşların kendilerine yöneltilen soruları daha objektif ve kendisini rahat hissederek 

cevap vermesi için kendi istekleri üzerine kimlikleri gizli tutulmuştur. Yaptığımız 

mülakatlarda belirlediğimiz 25 adet soruyu bölge halkına sorduk.  

 



77 
 

4.4.1. Hasançelebi Yöresi’nin Alevilik Algısı 

 

Alevilik kavramı her alevi için olduğu gibi Hasançelebi Alevilerinde de önemli bir 

yer tutmaktadır. Aleviler köklerine, ananelerine ve kültürlerine değer veren ve yaşatan bir 

toplumdur. Alevilik hakkında yöre halkı bizlere çeşitli bilgiler vermişlerdir.Türklerin 9. 

yüzyıldan sonra Müslüman olmalarıyla Türk kültürü ve İslam kültürü yavaş yavaş 

kaynaşmaya başlamıştır. Ehlibeyte yapılan haksızlık ve zulümler, Hz. Ali’nin 

kahramanlıkları ve savaşçı kişiliği Türkler arasında yayılmış ve İslamiyet’in yayılmasında 

etkili olmuştur. Türkler, Müslüman olunca bazı Gök Tanrı ve Şamanizm öğelerini 

Tamamen terk etmemiş yer yer İslamiyet’e uyarlayarak devam ettirmişlerdir. Bu kültür 

etkileşimi yüzyıllarca devam etmiştir. Bugün hala mezhep farkı gözetmeksizin bu öğeleri 

Müslüman Türklerin tamamında görmek mümkün olmakla beraber bu öğelerin en belirgin 

ve yoğun görüldüğü Türk İslam inanç sistemi geleneksel Anadolu Aleviliğidir. Bunun en 

önemli sebebi Aleviliğin konargöçer daha çok kırsal kesimde yaşayan Türkler arasında 

kabul görmesidir. Şehirlerde yaşayan Türkler konargöçer yaşantı üzerinde şekillenen Orta 

Asya (Türkistan) Türk kültür öğelerini yitirmeye başlamıştır. Ancak kırsal kesimde 

yaşayan Türkler bu yaşantıyı devam ettiği için İslamiyet öncesi birçok inanç ve kültür 

öğesini muhafaza etmiştir. Şehirlerde yaşayan Türkler İslamiyet’i ulema sınıfından 

öğrenirken konargöçer Türkler Tekke- Derviş öğeleri vasıtasıyla öğrenmiştir. Böylece 

Alevilik kavramı da şekillenmeye başlamıştır. Kısaca Alevilik, Türklerin İslamiyet’i 

Ehlibeyt ve Ehlibeyt sevgisi üzerinden öğrenmesiyle oluşan eski Türk kültür öğelerini de 

yoğun bir şekilde barındıran bir inanç sistemidir diyebiliriz. 

Hasançelebili halk ozanı Murtaza Şirin kainattaki bütün canlıların bir Yaradan’ın 

eseri olduğunu ve ilahi aşkı okumanın önemini şöyle vurgulayarak aslında yörenin inanç 

anlayışını yansıtmıştır: 

 

Kainatta bütün canlı bir tek aşkın eseriyiz 

Bütün canlı bunca alem ondan çıkan gevheriyiz 

Bir tek aşkın ondan çıkan öz nurunun perteviyiz 

Eseriyiz gevheriyiz perteviyiz her biriyiz (Şirin, 2005: 13). 

 

Alevilik tanımlama konusunda bilgi kirliliği en fazla olan kavramalardan birisidir. 

Doğru bilgiye ulaşmak için sadece yazılı kaynaklara veya akademik çalışmalara bakmak 

eksik veya yanlış bilgiler elde edebiliriz. Yazılı kaynakların yanı sıra alan araştırmaları da 



78 
 

Alevilik kavramı konusunda bizi doğru bilgiye ulaştıracaktır.Hasançelebi’de görüştüğümüz 

bazı katılımcıların Alevilik tanımına verdiği yanıtlara baktığımızda KK1: “Hz. Peygamberi 

kızı Hz. Fatıma’nın soyundan gelen peygamberimizin ev halkı, KK7: “Hz. Peygamber ve 

onun ehlibeytine bağlı olanlar” tanımlamaları yer almaktadır.  

KK14: “Hz. Ali savaşta Hz. Muhammed’in kanayan dişini beze sürüp başına 

bağlamış bunu gören diğer Müslümanlarda savaşta başına kırmızı bez bağlamış bu 

uygulama Sıffin Savaşı’nda Hz. Ali taraftarlarının başına kırmızı bez bağlamasıyla devam 

ettirilmiştir. Aleviliğin ortaya çıkışı bu şekilde olmuştur. Kızılbaş imside ilk olarak bu 

şekilde ortaya çıkmıştır” bilgisini vermiştir.KK22: “Alevilik Allah’a ve Hz. Muhammed’in 

onun Peygamber’i olduğuna inanan, Hz. Ali’nin de onun halifesi olduğunu kabul eden 

kimselere denir. Alevilikte önemli olan tarikat, icraat ve ibadettir. Bunlar yapılmadıktan 

sonra yazmaya çizmeye ne gerek var. Allah, Hz. Peygamber, Hz. Ali aşkına çerağ 

uyandırılmadıktan, edep, erkan, yol, 12 hizmet yürütülmedikten, Hz. Peygamber’in 

mazlum Ehlibeyti için gözyaşı dökülmedikten sonra kağıt üzerinde kalan şeylerin bir 

önemi yoktur.” şeklinde isyanını dile getirerek bizleri bilgilendirmiştir. 

KK17: “Hz. Ali’nin tarafındaki askerler başına kırmızı bez bağladı. Ondan beri 

bizlere Kızılbaş derler. Mekke’den Medine’ye gelirken Gadirhum denilen yerde Hz. 

Peygamber herkesi toplamış ‘Hz. Ali’nin elinin tutup beni bilen Ali’yi bilsin Ali’yi bilende 

beni bilsin ben kimin Mevlasıysam Ali’de onun Mevlasıdır’ demiştir. Oradaki herkes bunu 

kabul etmiştir. Peygamber’in Hakk’a yürümesinden sonra Peygamberimizin bu vasiyetini 

tutup Hz. Ali’nin yanında duranlara Ali’ye mensup yani Alevi denilmiştir.”, KK4: 

“Alevilik bir inançtır. Eskiden Alevilik Sünnilik yokmuş. Sonradan bu ayrışmalar 

yaşanmıştır. Hacı Bektaş-ı Velinin dediği gibi Bir olalım iri olalım diri olalım. Birlikte 

rahmet vardır. Bu kavramlar sonradan ortaya çıkmıştır yoksa hepimiz Müslümanız.”, 

KK11: “Bana göre Alevilik en başta doğru dürüst olmak demektir. Başkasının hakkını 

yiyorsan başkasının namusuna yan gözle bakıyorsan Alevi olsan ne çıkar Sünni olsan ne 

çıkar? Görev yaptığımız yerler de Alevi olduğumuzu ilk öğrendiklerinde siz çok iyisiniz 

Alevi olamazsınız gibi tepkiler veriyorlardı. Ön yargılılardı ama zamanla tanıdıkça bu 

önyargılar yıkıldı. Ancak yine de insanların ön yargısını yıkmak kolay olmuyor.” KK11 

Alevilikte önemli olanın insan olmak olduğunu insan olmanın mezheplerden daha üstün 

olduğunu söylemiştir.KK6: “Alevilikte Allah’ı nerde çağırırsan o ibadettir. Mansur ‘Enel 

Hak’ dediği için asıldı, Nesimi’nin derisi yüzüldü. Hak aşkına bu yol uğruna canlarını 

verdiler. Hz. Hüseyin zalime karşı geldiği için 72 yareniyle birlikte katledildi. Alevilik 

aslında zalimin karşısında durmak demektir. Hz. Hüseyin’in bu duruşunu iyi anlamayan 



79 
 

bunu kuru bir dünyalık kavgası olarak görenler Alevi olamaz. Bu yol kıldan ince kılıçtan 

keskindir. Demir leblebidir. Hakkıyla alevi olmak kolay değildir. Hz Ali’nin, Hz. 

Hüseyin’in o günkü duruşunu bugünde devam ettirmek gerekir. Alevilik Haksızın 

karşısında olmak için gerekirse bedel ödemeyi göz almaktır. Alevilikte cana kıyılmaz. 

Alevi Hünkar Hacı Bektaş-ı Veli’nin de dediği gibi eline beline diline sahip olmaktır.” 

KK6 Aleviliği felsefesi ve tarihsel süreciyle tarif etmiştir. Enel Hak anlayışına değinmiştir. 

KK9: “Alevilik kamil insan olmaktır. Hz. Muhammed’in Ehlibeytine gönülden bağlı 

olmak demektir” diyerek Alevilikte olgun insan olmanın ve Ehlibeyte bağlılığın 

öneminden bahsetmiştir. KK23: “Alevilik İslam’ın özüdür. Hz. Ali tarafında olan 

Müslümanların genel adıdır.” KK15: “Alevilik,dini bir inançtır.Peygamberimiz vefatından 

önce vasiyetinde halifelik Hz. Ali’ye verilsin dedikten sonra Alevilik ve Sünnilik açık bir 

şekilde günümüze kadar ayrıştırılmıştır.”KK16: “Alevilik felsefik bir düşünce akımıdır. 

Bir yaşam tarzıdır.” diyerek Aleviliğin inançsal ve dini temellerini geri plana atmıştır. Belli 

bir yaşın üzerindeki katılımcılar genelde Aleviliğin dini temellerini ve tarihsel sürecini 

vurgulamışlardır. KK26: “Alevilik kalıplaşmış bir kavram değildir. Genel anlamıyla 

Müslümanlık dini içinde Hz. Muhammet ve Ehlibeytine taraf olanlara bu ad 

verilir.Alevilik kalıplaşmış bir kavram değildir. Genel anlamıyla Müslümanlık dini içinde 

Hz. Muhammet ve Ehlibeytine taraf olanlara bu ad verilir.” 

Aleviliğin Hz. Muhammed, Hz. Ali ve Ehlibeyte bağlılık ve bunların önemi 

vurgulanmıştır. Yaş aralığı küçüldükçe tarihi ve dini temelleri geri plana itilerek 

tanımlamalar yapılmıştır.  

 

4.4.2. Hasançelebi Yöresinde Dedelik Kurumu 

 

 “Cem’de birinci hizmet sahibidir. Cem’i yönetir.sorunları çözer, toplumu aydınlatır, 

eğitir ve yönetir, sorunları çözer, toplumu aydınlatır, eğitir ve yönlendirir, halka doğru yolu 

gösterir. Dede eğitim görmüş, ilim süren, Cem’de On iki Hizmeti hakkıyla yürütebilen kişi 

olmalıdır.” (Uygun, 2008: 12) 

Dedelik kavramı da Dede’nin yaptığı iş de son derece değerlidir. Dede, 12 hizmetin 

en değerli parçası olup herkesin huzuru ve iyiliği için önemli işler yapar. Dede yol 

gösterendir, öncüdür, ışıktır, yoldur. Dede her zaman talipleri ile iletişim içinde olmalı ve 

onlara doğru yolu göstermelidir. Talipler de Dede’nin verdiği nasihatleri dinleyerek 

Aleviliğe yakışır bir şekilde hayat sürmeye gayret etmelidir.  



80 
 

Hasançelebi birçok Alevi yerleşimi gibi kırsal bir yerleşim yeridir. Talipler 

çoğunlukla tarım ve hayvancılıkla uğraştığı için dedeler cemleri işlerin hafiflediği kış 

mevsiminde yaparlar. İbadetler tamamlandıktan sonra her talip gönlünden ne koparsa 

dedeye vermektedirler. Taliplerin dedeye yaptığı bu yardıma “hakullah” 

denilmektedir.“Harman sonrası taliplerden ‘hakullah’ toplanırdı. Cuma akşamları 

(Perşembe günü) talipleri ziyaret eder ayrı bir dinsel tören yaparlardı.” (Aksüt, 1998: 171). 

Dedelerde çoğunlukla köylerde yaşadığı tarım ve hayvancılıkla uğraşmaktadır. Ailesinin 

geçimini sağlamak zorundadır. İbadet ve inanç hizmeti sırasında işlerini bıraktığı için 

talipler yardımda bulunmaktadır. İslamiyet öncesi Türklerde de ibadetler kışın 

yapılmaktadır. Bunun sebebi yazın çoğunlukla hayvancılıkla uğraşan göçebe Türklerin 

işlerin azaldığı ve savaşların yapılmadığı kış mevsimini tercih etmeleridir. 

Görüm kış mevsiminde yapılırdı. Şamanizm’de de durum aynıydı. Dedeler görüm 

sonrası halkın topladığı mal ve parayı alırdı. Kural olarak bu mal ve paranın belli bir 

miktarını Hacı Bektaş dergahına götürmeleri gerekirdi. Para ve mal konusunda taliplere 

herhangi bir zorlama yoktu. Görüme yabancılar alınmaz kapıcı bu işle görevlendirilirdi. 

 “Taliplere ‘Türk’ denilirdi. Sanırız bu, sıradan bir kişi anlamındaydı. Ayrıca 

dedelerin seyitlik iddiaları da bu sunuflandırmayı gerektiriyordu.” (Aksüt, 1998: 171). 

 

Mürteza, sen ersen bil hakikata 

Kevser Irmağından doyarsın tada 

Cemde karışırsan bu muhabbete 

Pirle muhabbete dalmadan gelme (Aksüt, 2009: 33). 

 

KK17: “Dedelerin eskiden beri toplumda çok büyük işlevleri var. Dedeler 

toplumdaki anlaşmazlıkları çözer, kimseyi rencide etmeden küsleri barıştırır, cemaati 48 

cuma akşamı toplayıp 4 cuma akşamı toplamazdı.”  şeklinde beyanda bulunmuştur. KK17 

dedenin Cem İbadetindeki rolünden bahsetmiş Cem İbadetinin yapılma zamanına dair bilgi 

vermiştir.  

KK4: “Eskiden Dedeler Çorum’dan buraya Dedelik yapmaya cem görümüne 

geliyorlarmış. Çorum’dan gelen Dedeler iki kardeşlermiş. Bir Dedenin adı İbrahim Dede, 

diğer Dedenin adı iseHasan Dedeymiş. İlerleyen zamanlarda buraya yerleşip kalmışlar. 

Köyümüze Çorum’dan, Darıyeri isimli köyden ve Mezirme (Ballıkaya) köyünden Dedeler 

gelmiş. Hacı Bektaş Dergahından Anadolu’nun birçok yerine, hatta Balkanlar’a Dedeler 

gönderilirmiş. Bu Dedeler gittikleri yerlerde hem erkan yol yürütür hem de toplumdaki 



81 
 

anlaşmazlıkları düzeltir, topluma önderlik edermiş. Benim eşimde bu konularda çok 

bilgilidir. Cem yürütecek erkanı yolu yerine getirecek kadar bilgisi vardır. Bunlar Dede 

olmak için elbette yeterli değil. Çünkü Ehlibeyt soyundan gelmiyor. Bu sebepten dolayı 

Dede olamaz, dedelik postuna oturamaz. O post bizim için Hz. Peygamber makamıdır. 

Post’a oturmak için Ehlibeyt soyundan gelmek lazım. Post’a oturmakla iş bitmez o post o 

makamı taşıyamayanı yakar kül eder. Ama Dede’nin olmadığı yerde Dede’nin tayin ettiği 

vekil idareten posta oturabilir. Bizim buralarda buna dikme Dedede denilmektedir.” 

diyerek Dedelik makamı hakkında bilgilerini paylaşmıştır. Yörede yaşayan dedelerin 

nerden geldiği hakkında bilgi vermiştir. Dede olmanın ve posta oturmanın en önemli 

şartının Ehlibeyt soyundan gelmek olduğunu vurgulamıştır. KK26: “Dedelik kurumu Alevi 

toplumunda hukuksal konuları yönlendiren, yöneten bir kurumdur.Cem töreninin iki 

önemli yanı vardır. Biri ibadet yönü, diğeri muhabbet yönüdür. İbadet yönü hukuki yöndür. 

Toplum olarak bir arada yaşamın gerektirdiği kurallara uyum ve özellikle barış ilkeli 

tutumu kazandırmak için belirlenen kuralların uygulanması dedenin görevidir.İkincisi 

muhabbet yönüdür ve bu da deyiş, duvazimam, mersiye, semah, kurban gibi tören ve 

etkinliklerle yerine getirilir.Dede cemde bu temel görevlerin yerine getirilmesini de 12 

hizmet sahipleri ile birlikte yönetir.” 

KK18: “Hacı Bektaş-ı Veli ve yol önderlerinin görevlendirilmesiyle Anadolu’yu ve 

Balkanlar’ı irşat etmek için Erenler gönderilmiştir. Dedelik kurumu ilk olarak böyle ortaya 

çıkmış ve misyonu itibarıyla önemli bir kurumdur. Dede kesinlikle Ehlibeyt soyundan 

gelmeli ve her haliyle insan-ı kamil olup topluma örnek olmalıdır. Dede, cem erkanını 

yönetir, erkan ve yolun yürütülmesine önderlik eder. Dede’nin sadece inançsal vasıfları 

yoktur. Bunun yanında topluma önderlik etmesi her konuda eşiyle beraber yol göstermesi 

de önemli görevleri arasındadır. Kadın taliplere yol gösteren özellikle Dede’nin eşidir. 

Dede aile hayatıyla da topluma örnek olmak zorundadır. Dedelikte olmazsa olmaz ilk şart 

ocakzade olmak yani Ehlibeyt soyundan gelmektir. Çünkü oturduğu post Peygamber 

postudur. Şimdilerde ocakzade olmayan, bilgisiz kendine Dede diyen insanlar çıkmaya 

başladı. Bu erkan yol açısından zararlı. Talip öyle herkesin peşinden gitmez. Kişi çok 

bilgili dahi olsa erkanı yolu çok iyi bilse dahi ocakzade değilse Ehlibeyt neslinden değilse 

ancak dikme Dede yani; Dede vekili olabilir. Dede sadece cemleri yürüten inanç önderi 

değildi. Toplumsal işlerde imecelerde de önderlik ederdi. Köyün yapılacak bir işi mi var 

bir yol mu yapılacak bir çeşme mi yapılacak, okul mu yapılacak dede öncülük eder kendisi 

de bizzat çalışırdı. Toplumda Dede sorgulanamaz diye bir şey de yoktu. Dede’nin kabahati 



82 
 

varsa da bir üst ocak olan mürşit ocağı Dedeleri onu denetler, kabahati varsa düzeltmesini 

isterdi.” bilgilerini vermiştir. 

KK20: “Dedeleri şimdilerde sadece cenaze ve kurban için çağırıyorlar. Dedeyi 

çağıralım cem yürütelim ibadetimizi icra edelim tarikat yerini bulsun gençlerimizde erkanı 

yolu öğrensin diyen yok. Artık her şey şekilde kalmış. Bizim inancımızın en önemli unsuru 

İslam’da şekilciliği reddetmesiyken şimdilerde Alevilerinde şekilciliğe kaçması maneviyatı 

unutmaları üzücü bir durum. Ben bunları söylerken en başta kendime kızarak söylüyorum. 

İğneyi kendine çuvaldızı başkasına batırmak lazım. İnanç önderleri olarak en başta biz 

kabahati kendimizde aramalıyız. Biz kendimizi sorgulamazsak kimse kendi hatalarını 

görmez. 1980-1990’a kadar cem ibadeti gizli yapılırdı. Buna rağmen tarikat icra edilirdi. O 

zamanlar maneviyat, ikrar, iman vardı.” KK20 Dedelerin artık sadece belli şeyler için 

çağırıldığından cem için çağırılmadığından yakınmaktadır. Artık Aleviliğin şekilci olmaya 

başladığını söylemektedir. Kendiside bir inanç önderi olarak özeleştiri yapmaktadır. KK13: 

“Ne dede eski dede ne talip eski talip. Dede dedeliğini bilmezse talip talipliğini bilmezse 

erkan yol yürür mü? Eskiden dedeler toplumda sayılırdı. Talipler dedelerin sözünü tutardı. 

Talip dededen çekinirdi. Suç işlemezdi, günahtan kaçardır. Şimdide köyümüzde hiç suç 

işlenmez bu dedelik sayesindedir. Dedelik eskisi gibi devam etmese de etkileri sürüyor. 

Sen birde bu toplumda dedelik taliplik devam etse ne kadar iyi olurdu bir hesap et.” KK13 

Dedeliğin dede talip ilişkisinin eskisi gibi uygulanmadığından şikayet etmiştir. Dedelerin 

toplum düzeni açısından önemini vurgulamıştır. Dedeliğin bugün çok uygulanmasa bile 

olumlu etkilerinin toplumda sürdüğünü belirtmiştir.” KK21: “Dedenin görevi Alevilik 

gelenek ve göreneklerini sözel olarak nesilden nesile aktarmak ve insanları Hak 

Muhammed Ali yoluna yöneltmektir.” 

KK7: “Dede ceme en yetkili makamda oturan kişidir. Bir kimsenin Dede olabilmesi 

için Peygamber Efendimizin Ehlibeytinin soyundan gelmesi gerekir. Bu yeterli değil tabi 

ki aynı zamanda toplumda, mecliste, dergahta, sosyal hayatta da topluma örnek kişi 

olmalıdır. Topluma yol gösterici olmalıdır. İnançsal kimliğinin yanında topluma da liderlik 

edip günlük hayatta topluma sözünü dinletebilmeli, doğruyu göstermelidir. Dedelik çok 

ağır bir makamdır. Dede’nin oturduğu post bizim için Hz. Peygamber, Ehlibeyt ve Hz. 

Ali’nin makamıdır. Dargının barışması, 12 hizmetin yürütülmesi, musahiplik erkanı, Dede 

nikahı, kirvelik erkanı hepsinde yetki Dedededir. Dede kapıdan girdiği zaman herkes ayağa 

kalkardı. Dede posta otururdu, duasını okurdu ondan sonra cemaat otururdu. Dede 12 

hizmetin yürütülmesinde cemin düzgün icra edilmesinde birinci dereceden sorumlu kişidir. 

Dedelerinde bağlı olduğu mürşit ocağı vardır. Mürşit ocağı Dedeleri de onlara bağlı 



83 
 

Dedeleri denetler. Mürşit ocağı Dedeleri Dedeyi, Dede de talipleri görür. El ele el hakka 

dedikleri budur. Bizim mürşit ocağı Dedelerimiz Arguvan Minheyiktedir.” 

KK5: “Dedelik kavramı 12 posttan gelmektedir. Dede inanç önderi demektir. 12 İmamların 

soyundan gelmektedir. Bunun için her bilgili insan Dede olamaz. Hz. Muhammed ve Hz. 

Ali’ye en yakın kişilerdir.” KK1: “Eşim Dede kızı ama ben Dede değilim, Dede soyundan 

da gelmiyorum. Hasançelebi’ye ceme gelen Dedelerin bir kısmı Mezirme-Ballıkaya’dan 

gelirken bir kısmı da Çorum’dan gelmiş. Vayloğ Dede kayınvalidemin amcasının oğludur. 

Çorum’dan iki tane kardeş Dede gelmiş birisi İbrahim Dede diğeri Hasan Dede’dir. Bu iki 

Dede de eşimin öz dedesi oluyor.” 

Bu konuda inanç önderleri genellikle insanların artık şekilciliğe kaçtığından ve cem 

için değil sadece cenaze ve kurban için çağırıldıklarından şikayet etmektedir. Katılımcılar 

dedelik hakkında bilgiler vermişlerdir. Dede olmanın Ehlibeyt soyundan gelmek olduğu 

sıkça vurgulanmıştır. Dedenin Cem İbadetinde ve toplumdaki rolü ve görevleri 

anlatılmıştır. Özellikle Dede- Talip ilişkisinin Taliplerin toplumdaki davranışları açısından 

öneminden bahsedilmiştir. Alevilikle ilgili çoğu unsur gibi bu konunun da erozyona 

uğradığı söylenmiştir. 

 

4.4.3. Hasançelebi Yöresinde Ocak Sistemi 

 

Alevilikte ocak kavramı dede ailelerini ifade eder. Bir dede vefat ettiğinde yerine 

oğlu geçmektedir. Alevilikte ana ocaklar Hacı Bektaş Ocağı, Dede Garkın Ocağı, Ağuçan 

Ocağı, Şıh Ahmet, Sultan Sahak ve Baba Mansur Ocağıdır. Yöre halkının bağlı bulunduğu 

birden fazla ocak bulunmaktadır. Şah İbrahim Veli, Ali Seydi, Hüseyin Abdal (Kara 

Hüseyin), Hacım Sultan ve Seyit Ali Sultan Ocaklarına bağlı talipler bulunmaktadır. 

Yapılan mülakatlarda kişilerin bağlı bulundukları ocaklar sorulduğunda yukarıdaki ocaklar 

telaffuz edilmiştir. Yöre halkı ocaklar hakkında fikirlerini bizlere bildirmişlerdir. KK16: 

“Bağlı bulunduğum ocak; Şah İbrahim Veli Ocağıdır. Ocak kavramı Alevilik inancının 

sistematikliği ve örgütlenmesi açısından çok önemlidir. Ocak sistemi Alevilik inanç 

sisteminin devam edebilmesinde en önemli unsurlardan birisidir.” KK4: “Bağlı 

bulunduğum ocak Hacım Sultan Ocağıdır. Ehlibeyt sülalesinden kimselerin Anadolu’yu 

İslamlaştırmak için oluşturduğu sistemdir. Bu sistem Anadolu ve Balkanlar’ın 

İslamlaşmasını kolaylaştırmıştır.” KK9: “Bildiğim kadarıyla Kara Hüseyin Ocağına 

bağlıyız.” KK25: “Pirimiz Mezirmede Şah İbrahim Velidir.” KK7: “Ocaktan gelen 

dedelerden günümüze herhangi bir bilgi aktarımı olmadığı için herhangi bir ocağa bağlı 



84 
 

değiliz.Fakat duyumlarımıza göre Seyit Ali Sultan Ocağından geldiğimiz iddia ediliyor.” 

KK14: “Bu konuda çok bilgim yok. Ama evimizde Vayloğ Dede’nin fotoğrafı var.” KK19: 

“Ali Seydi Şah İbrahim gel yetiş” diyerek hem Ali Seydi Hem Şah İbrahim Veli ocaklarını 

zikretmiştir. Bunun sebebi muhtemelen bu iki ocağın Dede Kargın Ocağına bağlı iki alt 

ocak olmasıdır. 

KK26: “Şah İbrahim Veli Ocağının merkezi, Malatya Hekimhan Ballıkaya köyüdür. 

Ocakzade olarak bazı akrabalarımız dedelik kurumunun işlevlerini yerine hala 

getiriyorlar.Ocak sistemi bir tür yönetim paylaşımıdır. Her ocağın bağlısı (talibi) vardır ve 

ocak dedeleri o taliplerin bulunduğu yerlerde görevlerini yerine getiriler. Örneğin bizim 

ocak dedelerimiz Türkiye, Suriye, Irak, İran’da da cem yürütürler.” 

KK17: “Ocağımız Şah İbrahim Veli ocağıdır. Kasabamızda taliplerin bağlı olduğu 

farklı ocaklar vardır. Ocak kavramı önemli bir kavramdır. Alevilik bugünlere kadar 

geldiyse Dedeler ve ocak sistemi sayesindedir. Ocak kavramı Dede talip ilişkisini 

güçlendirmiştir.”KK21: “Bizim ocağımız Dedegarkın Ocağıdır” diyerek bağlı bulunduğu 

Mürşit ocağını belirtmiştir. Bunun sebebi yöre haklının talibi olduğu alt ocakların Mürşit 

Ocağının Dede Garkın Ocağı olmasıdır. Bağlı bulundukları ocağı sorduğumuzda birçok 

katılımcı Dede Garkın cevabını vermiştir. 

 

4.4.4. Hasançelebi Yöresinde İbadet Ritüelleri  

 

Alevilik inancının çeşitli ritüelleri vardır. Bu ritüeller belli dönemlerde ve belli 

kurallarla gerçekleştirilir. İnanç ritüelleri yaratılanın yaratan ile derin bir bağ kurduğu 

sistemdir. İbadet esnasında özellikle cem yapılırken 12 hizmeti gerçekleştiren her bir birey 

cemin sağlıklı geçmesi adına kendisine düşen görevleri yaparak Tanrı ile manevi bir bağ 

kurmak ister. Bölge halkı yapılan ibadetler hakkında bizleri bilgilendirmişlerdir. Alevilik 

ritüelleri denildiği zaman cem ibadeti ve Muharrem ayında tutulan yas orucu önemli yer 

tutmaktadır. Hasançelebi’de mülakat yapılan iki katılımcı hariç diğer katılımcılar hem cem 

ibadetini hem de yas orucunu tuttuklarını söylemiş ve çok uzun zamandır devamlı bir 

şekilde ibadetlerini yerine getirdiklerini belirtmiştir. Bununla birlikte diğer iki katılımcı da 

“Muharrem orucunu tuttuğunu ancak eskisi gibi cem erkanı 12 hizmet yerine gelmediği 

için cem ibadetine katılamadığını bununda içinde burukluk oluşturduğunu” ifade 

etmişlerdir. 

Hasançelebi de konuştuğumuz kişilerin çoğu bir duadan bir yakarıştan sonra amin 

yerine “Allah Allah” tabirini kullanmaktadır. Yemek yiyenlere “afiyet olsun” yerine 



85 
 

“Bereketli olsun” denilmektedir. Bunun sebebini sorduğumda, KK10: “Afiyet Yezidin 

kızının adıdır. Bunu telaffuz etmeyiz” demiştir. 

KK20: “Dede başa geçerek cem erkanını yürütürdü. 12 hizmetinin tamamı yerine 

getirilirdi. Cem ibadetimizde Nur suresi okunarak çerağ uyandırılırdı. Semah dönülür, 

deyişler ve mersiyeler zakir tarafından okunur, cemaat de eşlik ederdi. O zamanki aşkla, 

edep erkanla yapılan ibadetleri şimdi bulmak mümkün değil. O zamanki cem 

törenlerindeki duygu yoğunluğu Kerbela ve 12 İmamlar için yakılan ağıtlar Hz. 

Muhammed ve Ehlibeytine bağlılık ve sevgisini çocukken bile gönlümüzde hissederdik.” 

diyerek geçmişteki cem törenleriyle ilgili bilgilerini aktarırken bir yandan da hislerini ve 

geçmişe özlemini dile getirmiştir. 

KK26: “Bana göre cem ibadeti, dedeliğin işlevini anlatırken kısaca değindiğim gibi 

iki bölümden ibarettir.Temel ibadet görgü, görüm adı verilen halka açık mahkeme özelliği 

taşıyan bölümdür. Bu bölümde 12 hizmet dediğimiz hizmetler yerine getirilir. Küskünler 

barıştırılır. Hataları olanlar, yani düşkünler yolun gereklerine göre ‘cezalandırılır.İkinci 

bölümde zakirler deyiş duvazimam, mersiye, semah deyişleri çalıp söylerler, semah 

dönülür, dualar edilir, sonrasında lokma yenilir.Cem evleri, Alevilik kültürünün 

yaşatılmasında bir araçtır.” 

KK14: “Muharrem ayında 12 gün yas ve oruç tutulur. Muharrem ayı oruçları 

başlamadan öncesinde de üç gün Masum-u Pak orucu tutulur.”, KK15: “Masum-u Pak 

orucu Peygamber Efendimizin çocuk yaşta vefat eden ev halkı için tutulur. Muharrem 

orucu da Peygamber Efendimizin Ehlibeytinin yasını tutmak amacıyla tutulur.”, KK6: 

“Muharrem boyunca et yenmez, soğan doğranmaz, hiçbir canlıya zarar verilmez, su 

içilmez eğer içilecekse de içine biraz toprak katılarak içilir, kan akıtılmaz, kurban 

kesilmez, yalan söylenmez, küslük olmaz sadece matem vardır, acı vardır.” bilgisi 

verilmiştir. KK3: “İmam Zeynel Abidin’in kurtulduğu günü olan 12. gün ise aşure 

günüdür. Peygamber Efendimizin Ehlibeytinin nesli kurumadığı için kurbanlar kesilir, 

şükürler edilir, herkes elinde olan imkanlar dahilinde aşure lokmasına katılır.”, KK13: 

“Muharrem ayında 12 gün oruç tutarız. Muharrem ayı bizim için sadece oruç tutmak aç 

kalmak değil aynı zamanda yas ayıdır. Düğünler, eğlenceler bu ayda yapılmaz. Peygamber 

Efendimizin Ehlibeyti için yas tutulur, gözyaşı dökülür ve onlara bağlılığımızı 

gösterdiğimiz aydır. Muharrem ayı aynı zamanda nefsi duygulardan arınıp nefsin terbiye 

edildiği aydır.” KK1: “Cem bizim ibadetimizdir.Cem için senede 48 Cuma akşamı yani 

perşembeye cumaya bağlayan gece toplanılırdı. Cemde 12 hizmet vardır. Dede cemaatin 

birbirinden razı olup olmadığını küskün alacaklı borçlu var mı diye sorar. Anlaşmazlığı 



86 
 

olanlar birbirinden davacı olanlar dede karşısında dara çekilirdi. Haklı haksız belli olur, 

haklı olan hakkını alırdı. Dede, anlaşmazlığı olanların sorununu çözer, herkes birbirinden 

razı edilmeden cem başlamazdı. Bu kapı razılık rıza kapısı diye boşuna söylenmiyor. 

muharrem ayı Yas-ı Matem olarak inancımız gereği yapılır. Son gün lokma olarak Kerbela 

şehitlerimizin anısına 12 çeşitten oluşan aşure her evde pişirilerek komşular arasında ikram 

edilir.” KK2: “Muharrem ayı Hz. Peygamber’in Ehlibeytine tutulan yas ve onlara 

bağlılıktır. Muharrem boyunca kurban kesilmez, eğlence yapılmaz. Şimdiki zamanlarda 

bozuldu artık. Muharrem sadece oruç tutmak değil nefsini terbiye etmek, Ehlibeyt için 

gözyaşı dökmektir. Muharrem ayında sofralar mütevazı ve gösterişsiz olur. Durumu iyi 

olanlar dahi mütevazı sofralarda orucunu açardı. Oruç açımında ve sonrasında mersiyeler 

okunur, ağıtlar yakılırdı. Muharrem ayında kavga edilmez. Muharrem ayı boyunca her 

evde cenaze çıkmış gibi bir matem havası olurdu. Gülmek ayıp karşılanırdı. Hz. İmam 

Zeynel Abidin sağ kurtulduğu Peygamber Efendimizin Ehlibeytinin soyu kurumadığı için 

şükür kurbanları kesilir, dualar edilirdi. 12. gün Dede posta oturur, cemaatten rızalık alınır, 

mersiyeler okunur, ağıtlar yakılır, 12 İmamların canına değmesi için saka su dağıtırdı. Cem 

erkanında da zakirler mersiyeler okur ağıtlar yakılırdı. Biz Muharrem’de 12 gün boyunca 

Hz. Adem’in affedilmesi, Hz. Nuh’un gemisinin kurtulması hep Muharrem ayında 

olmuştur. Aşure de Nuh’un gemisi kurtulunca ellerinde kalan son yiyecekleri 

kaynatmalarıyla ortaya çıkmıştır.” KK26: “Aşure, Arap aylarından Muharrem’in 10. 

gününden adını alır. Arapça bir sözcük olup, ‘aşur’, ‘aşura’ adlarıyla da anılır.Bazı tarihsel 

olayların bugünde gerçekleştiğine inanılır. Âdem peygamberin tövbesinin kabulü, İbrahim 

peygamberin ateşten kurtuluşu, Yakup peygamberin oğlu Yusuf’a kavuşması, Nuh 

Peygamberin gemisinin tufandan kurtulup Cudi Dağına oturması ve daha birkaç olay. 

Ülkemizde daha çok Anadolu Aleviliğine özgü bir gelenek olan aşurenin öyküsü Nuh 

peygamberin söylencesine dayandırılmaktadır. Kurban Bayramını izleyen 20. günden 

itibaren Muharrem orucu başlar ve 12 gün sürer. Hz. Hüseyin ve yoldaşlarının, 12 

İmamların anısına yapılır ve dağıtılır.Hz. Hüseyin’in şahadetinden önce, amcası oğlu 

Müslüm ve onu iki oğlunun şehit edilmesi anısına oruç tutanlar, Kurban Bayramından 17 

gün sonra başlarlar. Böylece 15 gün oruç tutarlar. Bu üç günlük oruca ‘Müslümler’ adı 

verilir. Aşure: Su, pekmez ve yarma aşurenin ana malzemeleridir. Nohut, kuru fasulye, 

kuru üzüm, kuru kaysı, incir kurusu, badem içi, ceviz içi ve benzeri maddeler olanaklar 

ölçüsünde katılır. 12 İmam anısına 12 türlü yiyecek konulmasına özen 

gösterilir.Malzemeler kazana konurken, kazandan alınıp dağıtılırken dualar ve mersiyeler 



87 
 

okunur.Hazırlanınca evlerin nüfusuna göre dağıtılır. Hasta ve yaşlılara gönderilir. Pişirip 

dağıtanlara ‘Hak kabul etsin’, ‘Hizmetin kabul olsun’ gibi dualar edilir.” 

 KK4:“Cem deyince benim aklıma hak, hukuk kavramları gelir. Çocukluğumdan 

hatırladığım kadarıyla cemde anlaşmazlıklar halledilir, küsler barıştırılırdı. Cemde hatası 

olan Mansur gibi dara durur hatalıysa hatasını dile getirirdi. Alevilik dedeler sayesinde 

taşınarak bu günlere geldi.”KK7: “Cem ibadeti, toplum içinde ilişkilerin düzenli şekilde 

halkımıza gösterilmesi ve yaşatılmasıdır.” KK21: “Muharrem ayı kurtuluş ayıdır. Nuh’un 

tufandan kurtulduğu gibi bizde Ehlibeyte tutunup kurtulacağız. Muharrem ayında 12 İmam 

aşkına 12 gün oruç tutulur. Muharrem öncesinde 3 günde Masum-u pak orucu tutulur. 

Eskiden Muharrem ayı daha maneviyatlı geçerdi. Mersiyeler okunur, ağıtlar yakılırdı. 

Ehlibeytin yası tutulurdu. Şimdi bu maneviyat inanç pek kalmadı.” KK11: “Cem köyün en 

büyük evinde yapılırdı. Ceme katılacak her hane maddi durumuna göre az çok demeden 

yiyecek getirirdi. Gücü yeten aş pişirir gücü yetmeyen kuru ekmek getirirdi. Kimseye de 

sen az getirdin, sen çok getirdin demeden eşit pay edilir yenirdi. Zengin fakir ayrımı 

olmadı. Peygamber döneminde mescitlerde de böyle yardımlar toplanıp dağıtılırmış. 

Sosyal eşitlik sağlanırmış. Cem başlamadan razılık alınır daha sonra Allah, Muhammed, 

Ali aşkına çerağ uyandırılırdı. 12 hizmet vardı. Bunlar Dede, Rehber, Gözcü, Çerağcı, 

Zakir, Süpürgeci, Meydancı, Niyazcı, İbrikçi, Kapıcı, Peyikçi, Sakacıydı. 12 hizmet yerini 

bulmadan cem yürütülmezdi.” KK16: “Köyümüzde cem ibadeti yapılmaktadır. Fakat 

dedeler yeteri kadar ilgili ve alakalı olmadığı için toplumda cem ibadetine rağbet yok 

denecek kadar az düzeydedir.” 

 

4.4.5. Hasançelebi Yöresinde Kurban  

 

Bismillahi Allah-u Ekber Allah-u Ekber. 

Tekbir Allah-u tekbir Allah-u Ekber. 

Tekbir Allah-u tekbir Allah-u Ekber. 

Fermanı Celil 

Kurbanı Halil  

Delili Cebrail 

Teslimi İsmail, Tekbira: 

 

Allahü Ekber… Allahü Ekber… . 

La ilahe İllallahü Vallahü Ekber. Allahü Ekber Velillahil Hamd. 

“Nasrün min Allahi ve fethün karibün beşşiril nü’miniye” Ya Muhammed, Ya Ali…” La Feta 

illa Ali La Seyfe illa Zülfikar.  



88 
 

Türkçesi: “Maddi ve manevi Hakk yolunda ki emeklerimizin kabul edileceğini müjdeleyen 

ayetin gösterdiği yolda gitmemiz için sizin himmetinize sığınırız Ya Muhammed, Ya Ali…” 

Kurbanlarınız kabul, muratlar hasıl ola. 

Dergah-ı izzetinize yazılmış ola. 

Dildeki dileklerinize, gönüldeki muratlarınıza vasıl ola. 

Kurbanlarınızın kazaya kalkan, belaya bekçi ola. 

Duası bizden, kabulü de Allah’tan ola. 

Gerçeğe Hü…..18 

 

Kurban ibadeti Allah’a karşı olan bir minnet, şükür göstergesidir. KK23: “Alevilik 

inancına göre kurban bayramı ve adak kurbanı türünde kurban ibadetimiz var. Bunların 

dışında da Muharrem orucu bittiğinde kurban keseriz. Muharrem ayında kan akıtmayız, 

bizlerin inancında bu yoktur.” bilgisini vererek Alevilikte kurban ibadetinin önemli bir yer 

tuttuğunu belirtmiştir. “Ehlibeyt yolunda olan Aleviler İmam Hüseyin’e matem ve soyunun 

kesilmemesine de şükrane olarak kurban keser, o kurban sırrına vakıf olmaya çalışırlar.” 

(Uğurlu, 2009: 343). KK12: “Kurban yardımlaşmadır, paylaşmadır, dayanışmadır.” 

şeklinde beyan etmiştir. KK1: “Kurban bayramında kurban kesmek isteyen canlar keser. 

Bunun yanında adak kurbanı genellikle türbelerde ziyaretlerde kesilir. Abdal Musa 

lokmasında kurban kesilir. Genellikle kış sonuna doğru yapılırdı. Köye salma salınır yani 

herkes gücünün yettiğince gönlünden kopanı verirdi. Aşlar pişirilir, kış atlatıldığı için 

şükürler edilirdi. Abdal Musa lokması birliği, beraberliği, yardımlaşmayı temsil eder. 

Kurban kesilirken yönü kıbleye çevrilir Dede veya bilen birisi ‘Allah Allah Fermanı Celil, 

kurbanı Halil, canı İsmail, peyki Cebrail. La ilahe illallah, MuhammedenResulullah, 

Aliyyùn Veliyullah, AllahùekberAllahùekber, la ilahe illallahùvallahùekber, Allahüekber 

ve lillah'ilhamdbismillahi tekbir, Allahuekber. La feta illa Ali la seyfe illa Zùlfıkar. Allah 

Allah’ şeklinde kurban duasını okunduktan sonra kesilirdi.” ifadelerini kullanmıştır. KK25: 

“Kurban inancımız gereği dara düştüğümüz zaman  kurtarıcı olarak gördüğümüz fakat 

usulüne uygun olarak yapılmamaktadır.” KK17: “Yöredeki ziyaretlerde sık sık adak 

kurbanları kesilir.” KK20: “ Adak kurbanları keseriz. Muharrem sonunda kurban kesilir.” 

KK26:  “Kurban, birilerine göre yalnızca kan dökmektir. Bence kurban, ekonomik durumu 

iyi olanların paylaşımıdır.” 

 

                                                           
18 CEM Vakfı, Cep Kitapları Dizisi: 3. 



89 
 

Kurbanlık koyunda geldi meydana 

Önünce delili Cebrail deyü 

Ol güzelce koçtan haberin alan 

Hakk'a kurban oldu İsmail deyü 

 

Dört kimse kurbanı yerinden alan 

Götürüp meydanda duaya duran 

Zâkirin zikrine Düvazdeh İmam 

Okuyup da alan gerçek er deyü 

 

Tekbirini al da bıçağını vur 

Eksik yerin koma hizmetini gör 

Boğazla keşküle kanın öyle ser 

Zira Hak sırdadır can da sır deyü 

 

Arala postundan getir meydana 

Hasan Hüseyn ile Zeynel'e cana 

Bakır ile bile girdik kazana 

Kaynadık yine de olduk hal deyü 

 

Cafer ilmi hikmet kitabın okur 

Bülbül gülistanın dalında şakır 

Bağ-ı Arafat'ta bir delil yatur 

Müminler aynası şevki nûr deyü 

 

Musa-i Kâzımdır lokmayı sunan 

Taki ile Naki nûş edip kanan 

Hasan Askeri'dir irfana gelen 

Mehdi şu cihanda oldu sır deyü 

 

Amel eyle ol kurbanın işinde 

Hesap onun yüreğinde döşünde 

Ehl-i cemaat irfan kor başında 

Saki çağırır ki kadeh sun deyü 

 

Kul Himmet Üstadım gerçek velisin 

Doluyu sunansın pîrîm Ali'sin 

Rehbere armağan eder birisin 

Rehberin serdiği sofradır deyü (Aslanoğlu, 2014:116-117). 

 



90 
 

4.4.6. Hasançelebi Yöresinde Musahiplik Erkanı  

 

Musahiplik iki Alevi’nin hem bu dünya için hem de diğer dünya için birbirlerine 

her zaman maddi manevi kardeş olacaklarına dair Dede’nin karşısında verdikleri sözdür. 

Musahip kardeşler sadece kadın kadına ya da erkek erkeğe olmak zorunda değildir. 

Musahip eğer evli ise onun eşi de karşı taraftaki kişinin eşi ile musahip olmaktadır. Yani 

dörtlü bir musahip kardeşlik söz konusudur.  

“Musahiblik hakkında en doyurucu bilgiyi Medine döneminde görmekteyiz. Seb’e 

suresinin 46. Ayetine dayanılarak kurulan bu ulvi kurumun nitelik ve nicelikleri, Enfal 

Suresinin72. , 73. ,74. , 75. ,ayetleri ile Nisa suresinin 33, ayetleri ve Hadid suresinin 10. 

Ayeti ile çizilmiştir.” (Kara, 1989: 33-34). 

(Ey Muhammed!) De ki: “Ben size ancak bir tek şeyi, Allah için ikişer ikişer, teker teker 

kalkıp düşünmenizi öğütlüyorum. Arkadaşınız Muhammed’de cinnetten eser yoktur. O, 

şiddetli bir azaptan önce sizin için ancak bir uyarıcıdır.” (Seb’e 34/46).“Eğer sana hainlik 

etmek isterlerse, (bil ki) onlar daha önceAllah’a da hainlik etmişlerdi de Allah onlara karşı 

(sana)imkân vermişti. Allah, hakkıyla bilendir, hüküm ve hikmetsahibidir.” (Enfal 8/71). 

“İman edip hicret eden ve Allah yolunda mallarıyla, canlarıyla cihad edenler ve 

(muhacirleri) barındırıp (onlara) yardım edenler var ya, işte onlar birbirlerinin velileridir. 

İman edip hicret etmeyenlere gelince, hicret edinceye kadar, onların velayetleri size ait 

değildir. Eğer din konusunda sizden yardım isterlerse, sizinle aralarında sözleşme bulunan 

bir kavme karşı olmadıkça, yardım etmek üzerinize borçtur. Allah, yaptıklarınızı hakkıyla 

görendir.”(Enfal 8/72). “İnkâr edenler de birbirlerinin velileridir. Eğer siz bunların gereğini 

yapmazsanız, yeryüzünde bir karışıklık ve büyük bir bozulma olur.”(Enfal 8/72). 

 Hatayi müsahip kardeşlerin arasının iyi olmasının önemini şu şekilde dile 

getirmiştir: 

 

Musahib musahibe meylin ayıra 

Tanlarım evin temeli devrile 

Yedi tamu odun bir bir görüne 

Danışdı Muhammed böyle der Ali(Onarlı, 2013: 199). 

 

Musahiplik sosyal ilişkileri güçlendirmek adına önemli bir erkandır. 

Hasançelebi’de de bu erkana önem verilmekte ve uygulama güncel olarak yapılmaya 

devam etmektedir. 

 

Dede müsahibe bazı öğütler verir: 

Üç türlü talip vardır. 



91 
 

Talibi mürit: Hem malı ile hem canı ile Muhammed ve Ali’nin yoluna giden gerçek talibi 

mürit. 

Talibi tirid: Muhammed ve Ali yoluna malını verir canına geldi mi yoldan kaçar. Bunlar yarım 

talip. Talibi tirid. 

Talibi Körit: Muhammed Ali yoluna ne malından ve ne de canından hiçbirşey vermeyen, 

bunlar talip değil, kalıptır. 

Şuandan itibaren bir can bir vücut oldunuz. Birbirinize yalan söylemeyeceksiniz, verdiğiniz 

kararları sofiler ve bacılar olarak ortak konuşarak vereceksiniz. Namustan başka malınız ve her 

şeyiniz ortaktır. Birlikte kullanacaksınız. (Yıldırım, 2006: 97) 

 

 “Dediler ki: ‘Rabbimiz! Biz kendimize zulüm ettik. Eğer bizi bağışlamaz ve bize 

acımazsan mutlaka ziyan edenlerden oluruz.” (A’raf 7/23). 

 Musahiplik Erkanı başlarken: 

 

On iki hizmet sahipleri görevlerini almışlardır. (Tezekkar hizmeti musahiplik erkanı içerisinde 

yapılacaktır.) Tevbe duasına başlamadan önce musahip olanlar meydana alınır, sorguları yapılır 

ve musahiplik erkanı bitirildikten sonra ceme kalındığı yerden devam edilir ve bitirilir. 

Rehber dört canı hazırlamıştır. Musahiplikle ilgili ayetleri okumuş, biat gülbankını vermiş, 

kemerbestlerini bağlamış, tevella ve teberrayı anlatmış, tarikat abdestini aldırmıştır. Kul 

hakkının rızalığı alınmıştır. 

Dört can, rehberleri sağ başta el- ele vererek (yaşı büyük olan sağ başta, diğerleri yan yana 

dizilmiş) cem evinin kapısındadır.19 

 

 Musahiplik erkanı yerine getirildikten sonra: 

 

(Musahiplik erkanı bitmiştir. Şerbet ikram edilir. Musahipler niyazlarını yaparak yerlerine 

otururlar. Normal cem seyrine devam etmektedir. Ve bu cem “AYN-ÜL CEM” dir. Cemin bir 

üst makamıdır. İkrarlı ve musahip olanların gireceği cemdir. Musahipler kurban keserek (Bu 

kurbanı yalnızca ikrarlı olanlar yiyebilir.) ikrarları başlamış olur. Ruhlarımız Elest- ü Bezm” de 

ikrarlarını vermiştir. 

 “Elest- ü Bezm Allah’la yaratılışları sırasında insanlar arasında yapıldığı kabul 

edilen sözleşme için kullanılan bir tabir.”20 

 

                                                           
19 CEM Vakfı, Cep Kitapları Dizisi: 3. 

20Kaynak:https://islamansiklopedisi.org.tr/bezm-i-elest / Erişim Tarihi: 27.10.2024. 

 

https://islamansiklopedisi.org.tr/bezm-i-elest


92 
 

Hz. Muhammed de “Secere-i Rıdvan” ağacından bir dal kopararak ikrar almıştır. Ve Fetih 

Suresi ayet 18 inmiştir. “Pençe-ı Ali Aba” dediğimiz el ile de ikrar alınabilir mi? Alınabilir. 

Çünkü, Hz. Peygamber efendimizin yaptığını yapmak “sünnet” ise birinci Hudeybiye Biatı’nda 

elle ikrar alınmış ve Fetih Suresinin 10. Ayeti inmiştir. Bunu tartışmak inancımıza bişey 

kazandırmaz ve sadece birliğimize zarar verir.21 

 

“Bir mendil yıkanıp kuruyana kadar küsülü olursanız müsahipliğiniz geçerli 

değildir.”(Yıldırım, 2006: 97). 

KK9: “Musahiplik erkanında musahiplerin eşleri hariç her şey ortaktır. 

Musahiplerin eşleri de birbirinin bacısı sayılır. Musahipler eşleriyle birlikte Dede 

huzurunda dara çekilir. Musahipler arasında küslük düşkünlük sebebi sayılır. Musahipler 

birbirlerinin malından ve canından sorumludur” bilgilerini aktarmıştır. KK21: 

“Musahiplik, Alevilik inancında önemli bir kurumdur. Musahip kardeşlik öz kardeşten bile 

daha yakındır. Öz kardeşinle küsebilirsin ama musahibinle küsemezsin, musahip 

kardeşlerin çocuklarının birbirine nikahı düşmez. Eskiden musahip kardeşlik, yolun 

olmazsa olmazıydı ancak günümüzde musahip kardeşlik özellikle gençlerde unutuldu 

gitti.”  şeklinde aktarmıştır. 

Hasançelebili halk ozanı Mürteza Aksüt musahiplikle ilgili şu dörtlüğünde 

musahiplerin yardımlaşması gerektiğini, birbirini yanlışlardan alıkoyması gerektiğini ve 

sabırlı olması gerektiğini vurgulamaktadır:  

 

Müsahip ol kardeşin aç ise doyur 

Yanlış gidiyorsa yolundan çevir 

Sabır harmanında samanı savur 

Yenecek daneyi bulmadan gelme (Aksüt, 2009: 33). 

 

KK16: “Musahip kardeş evlenmeden tutulur. Onun anası senin anan, babası senin baban 

olur. Rızalık alınır, kurban kesilir. Musahiplikte kesilen ilk kurbana Cebrail kurbanı denir. 

Daha sonra birbirinin eşleri de bacısı, kardeşi olur. Biz musahip kardeşiz diye kenara 

çıkılmaz. Musahip kardeşin öz annenden doğan kardeşinden ileridir. Cebinde 50 liran 

varsa 25 i onundur. Yarin yanağından gayrı her şey ortaktır. Musahiplerden birisi bir suç 

işlerse diğeri de cezasını çekermiş. Babamın musahip kardeşi kız kaçırmış cezasını anamla 

babamda çekmiş. O sebepten herkesle musahip olunmaz. Öz kardeşinle musahip 

olamazsın. Tarikata göre musahip kardeşlerin çocuklarının nikahı birbirine düşmez. 

                                                           
21 CEM Vakfı, Cep Kitapları Dizisi: 3. 



93 
 

Kirvelik erkanında da aynı şekilde kirvelerin çocuklarının nikahı birbirine düşmez. Olup 

ikrar verdin mi de geri dönülmez. ‘Öl ikrar verme öl ikrarından dönme’ demişler. Rızalık 

budur. Beraber ceme girmeden ikrar vermeden musahip olunmaz. ‘Musahipsiz lokma 

yeme Ali’ye Selman olasın’ demişler.”, KK19: “Musahiplik Hz. Muhammed ve Hz. 

Ali’den bize kalmıştır. Akabe Biadların’da herkes kendine bir kardeş seçmiş. Hz. 

Muhammed de Hz. Ali’yi seçmiştir. Musahip kardeşlik zordur. Musahipler kurban kesip 

cemde ikrar verip yola girdiğinde dönüşü yoktur. Musahiplerin günahı da sevabı da 

ortaktır. Musahibinin işlediği kabahatten dara çekilirken sende sorumlu tutulursun. O 

yüzden Musahipler birbirinin her hareketini kontrol etmek birbirini uyarmak zorundadır. 

Birinin eksiğini diğeri tamamlar. Musahiplerin çocukları birbiriyle evlenemez. 

Musahiplerin eşleri de birbiriyle bacı kardeştir. Musahiplikte sen ben yok biz vardır. 

Eskiden musahibi olmayan ceme alınmazmış. Şimdilerde musahibi olan çok nadir var. 

Olanda eski musahiplik erkanını yolunu uygulamıyor. Sadece lafta şekilde kalmış 

maalesef. Özellikle şehirleşme süreci musahipliği de unutturmaya başladı.” şeklinde 

beyanda bulunmuşlardır.” KK23: “Musahiplik geleneği günümüzde uygulanmamaktadır. 

Günümüzde sadece söylemde kalan bir ifadedir.” KK26: “Musahiplik, yol kardeşliği adıyla 

da bilinir.Cem törenine musahipsiz girilmez. Musahipsiz girenler, konuklar ve çocuklar 

ayrı tutulur.Musahipler birbirinin davranışlarından sorumlu tutulur. Bir tür otokontrol 

özelliği taşır.55 yıl öncesinden buyana hukuksal konuşların resmi mahkemelerde görülmesi 

ağırlık kazandığından cem törenlerinin de yapılmadığından dolayı işlevini yitirmiş 

diyebiliriz.Yarım yüzyıllık değişimin etkileri elbette ki musahiplik geleneğini de 

etkilemiştir.” 

Katılımcılar Musahiplik kavramına ve uygulanışına dair önemli bilgiler 

vermişlerdir. Musahip kardeşlerin küskün olduğunda arası bozuk olduğunda ceme 

alınmayacağı öz kardeşten bile daha ileri olduğunu söylemişlerdir. Musahibi olmayanın 

talip olamayacağını yani cem cemaatine ritüellerine katılamayacağını belirtmişlerdir. Belli 

bir yaşın üstündeki katılımcıların hemen hemen hepsinin musahibi vardır. Eskiden 

musahipliğin kurallarının uygulandığını ama şimdi musahipliğin unutulduğundan dert 

yanmışlardır. Orta yaşlı katılımcıların bir kısmı musahiplerinin olduğunu ama 

gerekliliklerini yerine getirmediklerini, bir kısmı da musahiplerinin olmadığını 

belirtmişlerdir. Gençlerin bir kısmı musahiplik kavramını bildiğini bir kısmı da bu kavramı 

bilmediklerini söylemişlerdir. Katılımcıların yaş aralığına göre değerlendirdiğimizde yaşın 

küçülmesiyle aşama aşama musahiplik kavramının da yok olmaya başladığı görülmektedir. 



94 
 

Gençler öz eleştiri yapmakla beraber büyüklerinin onlara bir şey öğretmediklerini 

söylemektedirler. 

 

4.4.7. Hasançelebi Yöresinde Dara Düşme ve Düşkünlük Uygulaması 

 

 “(Allah, şöyle der:) ‘Ey huzur içinde olan nefis!’ ” (89/27). “ ‘Sen O’ndan razı, O 

da senden razı olarak Rabbine dön!’ ” (89/28). 

“Yargı şöyle yapılır: İki çift müsahip dört kişi, eşleriyle birlikte sekiz kişi 

meydanda gözcünün sol tarafında olmak üzere sofiler başta, bacılarda sofilerin sol 

tarafında sırasıyla dizilirler.” (Yıldırım, 2006: 81). 

Dede dua ettikten sonra sorguya çekilecek kişiler secde eder.  

“Sonra sofiler ve bacılar ayağa kalkarlar. Çengel darına dururlar. Sağ ayak baş 

parmağını sol ayak baş parmağı üzerine kapatıp, sağ elin parmaklarını sol elin parmakları 

üzerine koyarak ayak parmakları üzerine eğilirler. Buna çengel darı denir.”(Yıldırım, 2006: 

81). 

Dede daha sonra duaz imam okur: 

 

Hatalar etmişim noksandır işim, 

Tövbe günahlarımıza estağfirullah, estağfirullah 

Muhammed Ali’ye bağlıdır başım,  

Tövbe günahlarımıza estağfirullah, estağfirullah (Yıldırım, 2006: 81). 

 

 Daha sonra suçlular sofiler ve bacılar derdini şikayetini anlatmak için 

dededen izin ister. Derdini anlatırlar. Orada inançsal duygu yoğunluğuyla hatası olan 

itiraf eder. Nadir de olsa etmeyen olursa şahitler dinlenir. Sonra razılıklar alınır ceme 

başlanır. 

 

Allah’ın huzurunda durduğunu kabul ederek, içtenlikle özünü, benliğin ortaya koyup, teslim 

olmanın adıdır. Gizli saklı bir şey yoktur, çünkü her şeyi bilen ve duyan yüce tanrının 

huzurundadır. Bilineni, bilenden saklamanın bir anlamı yoktur. Hakk meydanında özünü dara 

çekip, tüm saflığıyla Sırat- el Müstakim (dosdoğru yol) yolda “Vahdet- i Vücut” olmanın, 

arınmanın ve pak olmanın adıdır. Hallac- ı Mansur gibi çarmıha gerilmenin, Nesimi gibi 

derisinin yüzülmesinin, Fazlı gibi hançerlenmenin, Fatma Ana gibi “Elif/ Doğru olmanın adıdır 

(Uğurlu, 2009: 148). 

 



95 
 

Mürşit bir kurul oluşturur. ‘Mürşit, pir, rehber, davacı, davalı, şahitler, musahipler, ve muhip 

canlar’ dan oluşur. Önce çok ağır yemin ettirilir. Kişi dardadır, Hakk’ın huzurundadır. Hakk 

her şeyi biliyor ve görüyordur. Öyleyse bilineni, bilenden saklamanın bir anlamı yoktur. 

Doğru söyleyeceğine dair özünü dara çeker. Bunu kurul tarafları dinler, suçu hafifse cezasını 

adilce verir. Cezası ağır ‘Yol Düşkünü’ ise Düşkünler Ocağına’ gönderilir. Düşkünler Ocağı 

tarafsızdır. Mürşidi, piri, rehberi kendi ocağındandır. Niçin? Başka ocağa bağlı olursa 

tarafsızlığını koruyamaz.22 

 

 

 

Geleneksel Aleviliğe mensup olanlar, Aleviliğin kurallarına uymayan kişilere yaptırım olarak 

gördükleri düşkünlük uygulamasına önem verdiklerini vurgulamışlardır. Ancak geçmişte 

düşkün ilan edilen cemaat mensuplarına verilen cezaların günümüzde uygulamanın mümkün 

olmadığını da belirtmişlerdir. Söz konusu yaptırımların günümüze uygun hale getirilmesini de 

istemektedirler. Zira bunun nasıl kimler tarafından düzenleneceği hususunda, bir çözüm 

üretmekten de uzak oldukları gözlenmiştir. Söz konusu grup mensupları, geçmişte 

düşkünlüğün işlevsel olduğunu  yakın çevrelerinden örnekler vererek açıklama yoluna 

gitmişlerdir (Dönmez, 2003: 143). 

 

Kıyamet günü için adalet terazileri kuracağız. Öyle ki hiçbir kimseye zerre 

kadar zulmedilmeyecek. (Yapılan iş) bir hardal tanesi ağırlığınca da olsa, onu getirip 

ortaya koyacağız. Hesap görücü olarak biz yeteriz (Enbiya 21/47). 

Alevilikte dar erkanlarını dört başlıkta toplayabiliriz: Dar-ı Mansur, Dar-ı Fazlı, Dar-

ı Nesimi, Dar-ı Fatıma (Dar- ı Hüseyin) . 

 

4.4.7.1. Dar- ı Mansur 

 

 Hallacı Mansur gibi Hakk yoluna başını vermenin adıdır. Ayakta dosdoğru 

durup, sağ elini kalbinin üzerine koyup, sol elini yanına salarak, sağ ayağını, sol 

ayağının baş parmağına koyarak (Mühürleyerek), Mansur gibi Hakk yoluna teslim 

olmanın adıdır. İslam’ın genel anlamı da teslimiyettir. Hakk’ın huzurunda Hakk’a 

teslimiyettir (Uğurlu, 2009: 148). 

 Cemde, huzura ilk çıkıldığında durulan dar Mansur Darıdır (Erdem, 2020: 

172). 

                                                           
22CEM Vakfı, Cep Kitapları Dizisi: 3. 



96 
 

 

4.4.7.2. Dar- ı Fazlı 

 

Hz. Fazlı (Fazlullah Hurufi) ‘nin adına gerçekleştirilen dardır.  

“Göğsüne bıçak saplanarak yüz üstü bırakılan Hz. Fazlı’nın Hakk uğruna şahadetini 

simgeler. İki elini yüreğinin üzerine koyarak, eğilerek, sağ ayağını sol ayağının üzerine 

konulmasının adıdır.” (Uğurlu, 2009: 148) 

Secde biçiminde olan dâr duruşu, bu şekilde isimlendirilmiştir. Fazlullah Hurufî’nin 

adını telmihen gerçekleştirilen bu dâr duruşunda talip yüzüstü yere kapanarak secde eder. 

“Kalbinden bıçaklanarak yüzüstü bırakılan Fazlullah-ı Hurufi’nin anısını yaşatmak için 

cemde “aşk ola” denilir. Yüz üstü kapanılır.” (Gökbel, 2019: 204). 

 

4.4.7.3. Dar-ı Nesimi 

 

Alevilikte 7 Ulu Ozanlardan olan İmameddin Seyyid Nesimi’nin adının yaşatıldığı 

dardır. 

Nesimi sultan da diğer hak yolunun şehitleri gibi Hakikat kapısında “Özündeki 

sultan”ı gördü. O yüce yolda canını vermekten çekinmedi. Kara taassup onu da diz üstü 

oturtup, derisini yüzdü. Edep erkan içinde diz üstü oturmanın adıdır.” (Uğurlu, 2009:149). 

 

4.4.7.4. Dar-ı Fatıma (Dar-ı Hüseyin) 

 

“Hz. Peygamber Torunlarından su ister. Hz. Hüseyin daha hızlı davranarak Hz. 

Hasandan önce suyu getirir. Getirirken sol ayağını taşa vurup kanatır. Hz. Peygamber 

görmesin diye sağ ayağını sol ayağının üzerine koyup gizler. Sağ ayak sol ayağın üzerine 

konularak Hz. Hüseyin’in anısının yaşatıldığı dardır.” (Erdem, 2020: 172).  

Hz. Hüseyin’in adının yaşatıldığı bu dâr duruşu, ayak mühürleme esasına dayanır. 

Sağ ayağın başparmağının sol ayağın başparmağı üzerine kapatılarak ellerin de göğüste 

yahut alt karın üzerinde sağ el sol elin üzerinde olacak şekilde mühürlenmesi şeklindeki 

duruştur. Sağ elin göğüs üzerine, sol elin karın üzerine konularak beklendiği uygulama 

farklılıkları da söz konusudur. Dar-ı Fatıma olarak da geçmektedir. 

“Dar’ı her ne kadar dört grupta incelemiş olsak bile, bu isimlerden öncede, yani 

insanın yaratılışından beri vardı. Kişi sürekli vicdani olarak kendini sorgulamıştır. Allah’ın 



97 
 

ilahi huzurunda durmuşlardır. Kısaca dar, Allah’ın divanına, yaratılışta ki fıtrat gibi, 

masumiyet ve paklıkla teslim olup durmanın adıdır.” (Uğurlu, 2009: 149). 

Dara durma ve düşkünlük Aleviliğin adalet anlayışı için önemli bir 

uygulamadır. Dara durma uygulamasında Dede karşısında önce Dede’ye sonra 

topluma verilen bir hesap söz konusudur. Dede etrafında topladığı topluluğa herhangi 

bir şikayetlerinin olup olmadığını sorar ve ardından sorunu olan varsa bu durumu 

Dede’ye bildirir. Dede de sorunun giderilmesi adına bazı eylemler ve talepler 

gerçekleştirir. Bu uygulama aynı şekilde Hasançelebi’de de uygulanmaktadır.  

 

Dar Gülbengi: 

Erenler; yüzümüz yerde, özümüz darda 

Er meydanında, Hz. Ali divanında 

Şu an bir eren var karşımızda 

Teni toprak, özü tutsak 

Amacı toplumla uzlaşmak 

Bu erenden ağrınmış, incinmiş can 

Dile gelsin, bile gelsin 

Alacağı varsa istesin, 

İncinmişliği varsa söylesin 

Sonuçta helallik dilesin 

Hü Ya Ali! (Bozkurt, 2018: 248). 

 

Edindiğimiz bilgilerde: KK25: “Kasabamızda Sünni hemşerilerimiz de yaşıyor. Biz hiçbir 

zaman onlarla olumsuz bir durum yaşamamaya dikkat ettik. Keza bunu da elimizden 

geldiği kadarıyla başardık. Hatta bizim bölgede özellikle eski zamanlarda mahkemeye 

giden kişi sayısı epey azmış. Dede husumetli olan kişileri dara durmada bir araya getirerek 

uzlaştırırmış. Anlaşmazlıklar Dede tarafından çözülür ve ortak bir paydada buluşurlarmış.” 

bilgisini bizlere vererek bölgede yaşanan herhangi bir sorunda Dede’nin tüm sorunları 

giderdiğini ve huzur içinde yaşandığını belirtmiştir. KK26: “İyi insan, iyi yurttaş olma; 

dolayısıyla yola uygun hareket etme temel alınır. Hataları olanlar, yani düşkünler yolun 

gereklerine göre cezalandırılır.” 

Alevilikte düşkünlük bu inancın gerektirdiği gibi davranmayan insanlara Dede 

tarafından verilen cezalar bütünüdür. Cezalar işlenen suça göre farklılık göstermektedir. 

Düşkün olanlar eğer ki hatasını anlayıp halk tarafından razı gelinirse Dede de cezasını 

kaldırır. Düşkün olmanın ağır bedelleri vardır. Düşkün olmak istemeyen bir Alevi gerekli 

tüm vazifeleri hakkıyla yerine getirmelidir. Bu hususta KK1: “Düşkünlük; hırsızlık, 



98 
 

başkasının namusuna yan gözle bakma, musahip kardeşlerin küskün olması gibi 

sebeplerden verilen yol cezalarının en ağırıdır. Düşkün olanlar cezasını çekip temizlenene 

kadar cem törenine alınmaz, selam verilmez” bilgisini aktarılmıştır.KK7: “Köyümüzde 

eskiden toplum içerisinde veya edep erkan içerisinde kabahati olanlar dara çekilir, varsa 

alacak vereceklerin tahsil edildiği, helallik alındığı ve cem erkanına öyle başlanırdı.” 

şeklinde ifadede bulunmuştur. KK24: “Eskiden Dede dara durma yaparken suçluyu 

suçsuzu ayırır, suçluyu cezalandırırdı. Aslında bir nevi halk mahkemesi kurulurdu. Halk 

sorunlarını bu şekilde çözer ve yörede suç oranları günden güne azalırdı.” ifadelerini 

kullanmıştır. KK9 ise: “Eskiden cem törenlerinde dara çekme yapılırdı. Kabahatli olanlar 

ya da musahip kardeş olmak isteyenler dara çekilirdi. Toplumda suçu ya da kabahati 

olanlar da dara çekilirdi. Bu bir nevi halk mahkemesiydi. Haklı haksız ortaya çıkar 

kabahati olanlar cezalandırırdı. Böylece mahkemeye başvurmaya ihtiyaç duymadan 

yüzyıllarca adalet sağlanmıştır. Bu sebeple yöremizde suç oranı ve mahkeme dosyası sayısı 

yok denecek kadar azdır.” şeklinde aktarmıştır. KK8: “Düşkünlük, Alevilik erkanında çok 

büyük suç işleyen kişilerin düşkün ilan edilerek toplumdan dışlanması, hatasını telafi edene 

kadar cemlere alınmaması uygulamasıdır. Alevilik erkanında en ağır cezadır. Toplumda 

insanların hata yapmasını, suç işlemesini önlemek için etkili bir yaptırım olarak 

değerlendiriyorum.” şeklinde bilgi vermiştir. KK17: “Düşkünlük Alevilik inancında en 

büyük cezai yaptırımdır. Anlaşmazlıklarda ve taliplerin işlediği suçlarda dara çekilir haklı 

haksız ortaya çıkardı. Adalet sağlandığı için mahkemeye ihtiyaç kalmamıştır. 

Çocukluğumuzda sınır bozmaktan dara çekilen talipleri hatırlıyorum. Bu halk mahkemeleri 

sayesinde kasabamızda suç oranı oldukça düşüktür.” bilgisini vermiştir. 

KK26: “Hataları olanlar, yani düşkünler yolun gereklerine göre ‘cezalandırılır” derken 

düşkünlerin dara çekilmesi dile getirilir.Talip, kimsenin bilmediği bir suç bile işlemişse 

cemde dile getirir. Çünkü cem töreni ortamı ‘Hakk’ın huzuru’ olarak kabul edilir ve bu 

meydanda yalana yer yoktur. Sorgu yapıldığında talip kendisini Hakk’a teslim etmiş gibi 

düşünerek özünü arındırır. Dara çekme özün sorgulanmasıdır. Dara Çekme; eline, beline, 

diline sahip olma öğretisinin gerçekleşmesinin bir aracıdır.” 

KK18: “Küsler suçlular dara çekilir sorunlar kendi arasında çözülürmüş. Küs 

olanlar kabahatli olanlar Ceme alınmazmış buda suç işlemede caydırıcı ve etkili bir 

yaptırım olmuştur. Osmanlı döneminde kadıya hiç gidilmezmiş. Bugün bile kasabamızda 

suç oranı yok denecek kadar azdır.”, KK15: “Bizim buralarda yakınlara kadar şikayet, 

mahkeme bilinmezdi. Cemde haklı haksız ortaya çıkar, adalet sağlanırdı. Mahkemeye 

gerek duyulmazdı. Kimse kolay kolay cemde dara çekilip rencide olmayı göze almazdı. 



99 
 

Bizim buralarda kimse karakolun mahkemenin yolunu bilmezdi. Çocukluğumda ve 

gençliğimde cemde 12 hizmetlerden gözcülük hizmetini yerine getirirdim. Çok fazla dar 

divanına şahit oldum. Bizim buralarda yaramaz adamlara selam bile vermezler.”, KK4: 

“Bizim burada mahkemelik olan yokmuş. Cemde hak mahkemesi kurulur adalet 

sağlanırmış. Karakola mahkemeye gerek duyulmazmış. Kabahatli olan toplum tarafından 

da dışlanırmış. Bugün cem erkanı talip ve Dede ilişkisi olmasa da geçmişten gelen 

gelenekle toplumda kabahatli olan dışlandığı için buralarda karakola giden mahkemeye 

giden pek bulunmazmış.” KK12: “Günümüz mahkemelerinin yapmış olduğu işlemleri, 

halkın önünde dedeler tarafından insanların suçlu ve suçsuz olduğuna karar verilme 

işlemidir.” KK14: “Eski toplumlar gibi günümüzde cemaatler toplanıp insanları olumlu ve 

olumsuz yönde yargılamadıkları için bu kavram hakkında yeterli bilgiye sahip değilim.” 

KK23: “Düşkünlük ve dara durma geleneği yaşatılmamaktadır.” 

Alevilikte dara durma genel olarak dört tanedir: Dar-ı Mansur, Dar-ı Fazlı, Dar-ı 

Nesimi, Dar-ı Fatıma. 

 

4.4.8. Hasançelebi Halkının Ehlibeyt Algısı  

 

“İşte bu, Allah’ın, inanıp salih ameller işleyen kullarına müjdelediği şeydir. De ki: 

“Ben buna (yaptığım tebliğ görevine) karşılık sizden, yakınlık ve dostluk bağları içinde 

sevgiden başka bir ücret istemiyorum.” Kim güzel bir iş yaparsa, onun iyiliğini artırırız. 

Şüphesiz Allah, çok bağışlayandır, şükrün karşılığını verendir.” (Şûrâ 42/23).  

 

Ehlibeyti sevip yasın bilmemiş 

Kinle dolu kalbevini silmemiş 

Kötülüğe eylik sözün almamış 

İnsan olmayana cemden sayılmaz (Aksüt, 2009: 17) 

 

İslamiyet’i ilk kabul edenlerden, Hz. Peygamber’e en fazla yardımda bulunup, Kuran’ı Kerim’i 

en iyi şekilde yorumlayan kişi olan Hz. İmam Ali; daha çocukluğunda haksızlıklara karşı 

çıkmış, putları parçalayarak inanç ve insan sömürüsüne karşı mücadeleye girişmiştir.Kuran’da 

yerini alan, Veda Hutbesinde ve yüzlerce sahih (güvenilir) hadiste de belirtildiği gibi; Hz. 

Peygamber ve onun masum ve yüce ev halkı Ehlibeyt, yani Hz. Muhammed, Hz. Ali, Hz. 

Fatima, Hz. Hasan, Hz. Hüseyin (pençe-i Ali Aba), tüm yaşamları boyunca, kendilerini izleyen 

12 İmamlar, Kırklar gibi insanlığı yücelten tutum ve davranışlarıyla tüm insanlara örnek olmuş 

kişilerdir.  



100 
 

Ehlibeytin’ in ışığıyla yanan, nuruyla nurlanan ve kendilerine Ali’den yana oldukları için Alevi 

denilen Ali yanlıları, Hz. Ali’nin faziletlerini örnek alarak yaşamlarını sürdürmektedirler. Bu 

anlayışı benimseyen yeryüzündeki milyonlarca insan bu yapısıyla İmam Ali’yi, Ali görüp onun 

ev halkından yani, Alevi olmuşlardır. Ve onun adaletiyle, ahlakıyla süslenmişlerdir. 

O mazlumların şahı, İmam Hüseyin’in babası, namusun ve iffetin timsali anaların anası Hz. 

Fatıma’nın eşi, Hz. Muhammed’in de canından bir can ve kandır. 

Ali’yi sevenler; Ehlibeyt’i sinesine sararak onların tüm erdemlerini de yaşamlarına geçirerek 

binlerce yıllık köklü inanç ve Ehlibeyt yorumlarıyla derin bir şekilde bütünleşmişlerdir 

(Uğurlu, 2009: 35-36). 

 

O nedendir ki, cemalinde yirmi sekiz olan evladı Ali isimleri ve Ehlibeyt isimleri yazılmıştır ve 

oniki imamların ismi şerifleri budur ki anılır. Hz. İmam Ali, İmam Hasan, İmam Hüseyin,  

İmam Zeynel Abidin,  İmam Muhammed Bakır,  İmam Cafer-i Sadık, ,  İmam Musa-i Kazım,  

İmam Aliyyül Rıza,  İmam Muhammed Taki,  İmam Ali Naki,  İmam Hasan’el Askeri ve 

İmam Muhammed Mehti Aleyhisselam Hazretleri ve dahi sahip Mehdi sahibel zaman kutbüd 

devran Haticetül Kübra ve Faımatül Zehra ve on dört masumu-u paktır (Vaktidolu, 1998: 295). 

 

Hz. Peygamber Allah’ın mesajını insanlara tebliğ ettiği için Müslümanlardan 

sadece Ehlibeytine bağlı kalmalarını onlara sevgi ve muhabbet duymalarını istemiştir. Bu 

Şûrâ Suresinde de belirtilmiştir. Bu ayet ışığında İslami açıdan değerlendirdiğimizde 

Ehlibeyti sevmek her Müslüman’ın asli görevidir diyebiliriz. Anadolu Müslümanlığında 

mezhep farkı gözetmeksizin Ehlibeyte bağlılık ve sevgi vardır. Bunun en yoğun ve bariz 

örneği ise Anadolu Aleviliğidir. 

Hz. Muhammed’in hayatı İslam Peygamberi olmasına rağmen mütevazi ve 

gösterişten uzaktır. Hz. Peygamberin vefatından sonra ona büyük bir sevi besleyen ev halkı 

büyük bir hüzne boğulmuştur. Kızı Fatıma’nın yüzü bir daha hiç gülmemiştir. 

 

Bir rivayet şudur ki: Ölüm Meleği, Cebrail’in önünde Hazret-i Muhammed’in ruhunu kabzeti 

ve Cebrail de yücelerden yüce makama iletti. 

Bu da Ebu Talib Oğlu Hazreti Ali’den nakledilmiştir: 

-Ben o hal sırasında göklerden (Ya Muhammed) sesleri  

işittim. 

 Hz. Nebi’den sonra Fatımatüzzehra’yı kimse güler yüzü ile görmemiştir; ta ki Hazret-i 

Resul’e kavuştuğu zamana ve Ahiret alemine yol tuttuğu dakikaya kadar. Gönlü de hiçbir 

suretle darlıktan kurtulmamıştı (Hacıeminoğlu, 2011: 209). 

 

Ağlama ey Zehra ki senden Mustafa’dır fetv olan 

Mustafa fevti, zemin ü asumanı ağladır. 



101 
 

Efdal-i halk-i cihan çıkmış cihandan lacerem. 

Bu müsibet cümle-i halk-ı cihan-ı ağlatır. (Hacıeminoğlu, 2011: 209). 

 

 Ehlibeyti onun yolundan gitmiş ve dünyalık heveslerden uzak mütevazi hayatlarına 

devam etmişlerdir. Ehlibeytin izinde gidenler de “bir lokma bir hırka” düsturuyla 

yaşamışlar ve gösterişten uzak yaşamışlar dünyalığa tamah etmemişlerdir. Anadolu 

Aleviliğine, tasavvuf felsefesine ve Anadolu coğrafyasında yüzyıllardır yaşaymış inanç 

önderlerine bakıldığında Hz. Muhammed ve Ehlibeytinin mütevazi ve sade yaşamı devam 

ettirilmiştir.  

 

Kaynakların beyanına göre Hz. Ali ailesi bütün işlerini kendileri görürlerdi. Evin içindeki işleri 

Hz. Fatıma, dışarıdaki işleri Hz. Ali. Aynı kaynaklara göre, Ali’nin kuyıdan su çekmekten, 

Fatıma’nın da un öğütmekten elleri şişerdi. Hz. Fatıma’nın hamileliği sırasında da bu hal onları 

çok yormuş ve zorlamış olacak ki, Resulullah’ın yardımına sığındılar (Öztürk, 1995: 16).   

 

Hz. Peygamber Allah’ın mesajını insanlara tebliğ ettiği için Müslümanlardan 

sadece Ehlibeytine bağlı kalmalarını onlara sevgi ve muhabbet duymalarını istemiştir. Bu 

Şûrâ Suresinde de belirtilmiştir. Bu ayet ışığında İslami açıdan değerlendirdiğimizde 

Ehlibeyti sevmek her müslüman’ın asli görevidir diyebiliriz. Anadolu Müslümanlığında 

mezhep farkı gözetmeksizin Ehlibeyte bağlılık ve sevgi vardır. Bunun en yoğun ve bariz 

örneği ise Anadolu Aleviliğidir. 

Aleviliğin tanımında da geçen Ehlibeyt’in anlamlarına bakıldığında her katılımcı 

Hz. Muhammed’in soyundan olanlara Ehlibeyt olarak bildikleri görülmüştür. KK8 

tarafından “Ehlibeyt Hz. Muhammed’in Hz. Ali ve Hz. Fatıma’dan olan çocukları ve 

onların soyundan gelenler olduğu Hz. Hasan soyundan gelenlere Şerif Hz. Hüseyin 

soyundan gelenlere Seyyid denildiği” bilgisi aktarılmıştır. 

 

Medet Allah, ya Muhammed, ya Ali, 

Benim bu derdime sen derman eyle, 

Şahım Hünkar Hacı Bektaşı Veli, 

Benim bu derdime sen derman eyle. 

 

Hatice, Fadime, Rabiye Ana, 

Bu sinemde vardır derin bir yara, 

Ya Hasan, Hüseyinim Şahi Kerbela, 

Benim bu derdime sen derman eyle, 

 



102 
 

İmam Zeynel Eba eriş carıma, 

Ya Muhammed Bakkır sen bak halime, 

Cafer-i Sadık’ın durdum darına, 

Benim bu derdime sen derman eyle. 

 

Ya Musay-i Kazım, Şah Ali Rıza, 

Zahirde, batında yardım et bize, 

Takı, Nakı merhem sar yaramıza, 

Benim bu derdime sen derman eyle, 

 

CEFARİ’nin böyle sızlar yaresi, 

Hasan Alesgeri, Mehdi gelesi, 

Oniki imamdan ola çaresi, 

Benim bu derdime sen derman eyle (Kaygusuz, 1998: 374-375). 

 

KK25: “Ehlibeyt bana göre değil; gerçek anlamda Hz. Muhammet, Hz. Ali, Hz. Fatma, Hz. 

Hasan ve Hz. Hüseyin olarak kabul edilir.” 

KK1 Ehlibeyt kavramı için şöyle demiştir: “Ehlibeyt Peygamber ocağının gülleridir. 

Peygamberin evinde yaşayanlardır. Peygamberimiz Hasanı bir dizine Hüseyini bir dizine 

oturturmuş. Ehlibeyti sevmeyen Peygamberi sever mi? Ehlibeyte yapılan zulümlerin 

karşısında durmak Muhammed ümmetiyim diyen herkesin boynunun borcudur. Yarın 

ahrette Muhammed Mustafa soracak ey ümmetim ben size Ehlibeytimi emanet ettim sahip 

çıktınız mı diye soracak Ehlibeytime zulmedilirken neredeydiniz ne yaptınız diyecek. 

Alevi, Sünni, Hanefi, Şafi demeden Her Müslüman’ın bu sorulara ne cevap veririm diye 

düşünmesi gerekir. Çünkü Ehlibeyt sadece Alevilerin değil bütün Müslümanların 

Peygamberinin Ehlibeytidir.” KK15: “Ehlibeyt bildiğim kadarıyla Peygamberin soyundan 

gelenlere denir. Hz. Ali, Hz. Hasan, Hz. Hüseyin 12 İmamdır Ehlibeyt. Babaannemle 

dedem ne zaman bu isimler bir yerde geçse gözleri dolar. Bu isimleri telaffuz ederken hiç 

yüzlerinin güldüğünü görmedim. Bunun için Ehlibeyt yastır, matemdir. Çünkü Ehlibeytten 

12 İmamdan hiçbiri eceliyle vefaat etmemiş. Hepsi zulmedilerek şehid edilmiş.” KK13: 

“Ehlibeyt cennetin gülleridir. Peygamberin göz bebeğidir.” KK20: “Ehlibeyt 

Peygamberden sonra gelen yol göstericilerdir. Hz. Aliden Hz. Mehdiye kadar 12 

İmamların hepsi Ehlibeyttir. Hepsi şehid edilmiştir. Sadece Mehdi gaibe karışmıştır. 

Kıyamet günü yol gösterici olarak gelecektir. Ehlibeyt dostlarını bir araya toplayacaktır.” 

KK20 Anadolu Aleviliğinde yaygın bir inanç olan Hz. Mehdinin kurtarıcı olarak tekrar 

geleceğini vurgulamıştır. KK19: “Ehlibeyt bizim için Nuh’un gemisidir. Nuh Aleyhisselam 



103 
 

gemiyle canlıları nasıl kurtardıysa bizi de Ehlibeyte bağlılık kurtaracak. Ehlibeyte bağlı 

olanlar kurtulacak bağlanmayanlar helak olacak. Bize kurtarıcı olarak gönderilenleri biz 

nasıl sevmeyelim? Onlar bizim başımızın tacıdır. Fatıma Ananın gonca gülleridir.” KK18: 

“Ehlibeyt el üstünde tutulması gerekirken çok zulmedilmiş. Bunu biz Muhammed 

ümmetiyiz diyenler yapmış. Muhammed ümmetiyiz diyeceksin ama Hz. Peygamberin sana 

bıraktığı emanete zulmedeceksin, ihanet edeceksin. Böyle şey mi olur? Hz. Hüseyin’i 

katledenler mübarek başını Şama götürürken yolda bir papaz görür. Bu başın kime ait 

olduğunu sorar. Yanındakiler bu başın Müslümanların Peygamberi Hz. Muhammed’in başı 

olduğunu söylerler. Papaz derki: ‘Ey Muhammed ümmeti bu baş Hz. İsa’nın evladı olsaydı 

onu kesmek şöyle dursun el üstünde taşırdık.’ Bir papaz bile bunu söylerken biz 

Müslümanlar Peygamberimizin bize emaneti olan Ehlibeytine nasıl sahip çıkmayalım?” 

KK6: “Peygamber’in akrabalarına Ehlibeyt denir. Ehlibeytte Hz. Hasandan gelenlere Şerif, 

Hz. Hüseyin’den gelenlere şerif denir.” KK11: “Ehlibeyt 12 İmam ve Peygamber 

Efendimizin hak yolunda yürüyen insanları tanımlamak için kullandığımız ifadedir.” KK7: 

Ehlibeyt saadete erenlerdir. İslam’ın şehitleridir. Şehitler Şahı İmam Hüseyin’dir. Allah 

hepimizi onlara komşu eylesin.” KK14: “Ehlibeyt Alevilik inancının temelini oluşturur. 

Çocukken dedemlerin köydeki evinde 12 İmamların fotoğrafları vardı. Sorduğumda 

peygamberimizin ailesi derdi. Hangi alevi evine giderseniz gidin aile fotoğraflarının 

yanında Hz. Ali ve 12 İmamların fotoğrafı olur. Her alevi onları kendi ailesi gibi görür. 

Alevilik konusunda çok fazla bilgim olmasa da bunu herkes bilir. Ehlibeyt sevgisi olmadan 

Alevilik olmaz.” KK4: "Ehlibeyt Peygamberimizin ev halkıdır.” 

 

Bu yol hak divanı eğer bilirsen 

Kini kibir kalp evinden silersen 

Yol Ehlibeytindir eğer gelirsen 

Arif ol bu yolu bilmeden gelme (Aksüt, 2009: 33) 

 

Yörenin halk ozanlarından Mürteza Aksüt yolun Ehlibeyt yolu olduğunu 

vurgulamaktadır ve bu yola davet etmektedir. 

Kaynak kişilerin çoğu özellikle belli bir yaşın üzerindekiler Ehlibeyt kavramına 

duygusal yaklaşmaktadırlar. Ehlibeyte olan sevgi ve bağlılıklarını vurgulamaktadırlar. 

Ehlibeyte Hz. Muhammed’in emaneti gözüyle bakılmaktadır. Alevilik hakkında kısıtlı 

bilgileri olan kaynak kişiler bile Ehlibeytin Aleviliğin temel kavramlarından olduğunu 

söylemektedirler. Genellikle Ehlibeyt insanlığın ve Müslümanların kurtuluşu olarak 



104 
 

görülmektedir. Anadolu Aleviliğinde yaygın olan 12. İmam Mehdi’nin kurtarıcı olarak 

görülmesi inancı Hasançelebi Aleviliğinde de yaygındır. 

 

4.4.9. Hasançelebi Yöresinde Alevi-Sünni Evlilikleri Algısı 

 

1960’lı yıllara kadar çoğunluğu köylerde yaşayan Aleviler inanç ve ibadet ritüelleri 

temelinde geleneksel bir yaşam sürüyordu. Bu geleneksellik evlilik kurumunda da kendini 

gösteriyordu. Evliliklerin çoğu kendi sosyal ve inanç çevresi arasında oluyordu. Farklı 

mezhepten biriyle evlenmek değil farklı ocaktan birisiyle evlenmek bile zor görülen bir 

durumdu. Özellikle 1960’lı yıllardan sonra şehirleşme süreci Alevi toplumunda birçok şeyi 

değiştirdiği gibi bu durumu da değiştirmiştir. Kozmopolit bir yapısı olan Türkiye de farklı 

farklı kültür ve inançların şehre göç etmesiyle bu guruplar arasında kaçınılmaz olarak 

sosyal etkileşimler başlamıştır. Köylerden şehre ilk gelen kuşaklar kendi genellikle kendi 

inanç ve kültüründen birisiyle evlenmeyi tercih etse de sonraki kuşaklar sekülerleşmeyle 

beraber farklı inanç ve kültürlerde kişilerle evlilikleri tercih etmeye başlamıştır. 

Günümüzde Alevi- Sünni evlilikleri artarak devam etmektedir. Birçok akademik 

çalışmanın da konusu olmuştur. 

 

Alevi ve Sünni toplum, bu tür karma evliliklere kimi zaman dini, kimi zaman sosyo-kültürel 

açıdan karşı çıkmakta, bu tür evliliklerin mutlu ve başarılı bir şekilde sürdürülemeyeceğini 

düşünmektedir. Her ne kadar kentleşme, modernleşme ve sekülerleşme gibi sosyolojik 

süreçlerin etkisi ile bu tür karma evliliklerin arttığı gözlemlense de Alevi-Sünni evliliklerine 

dair olumsuz bakış açısı mevcudiyetini korumaktadır (Küçük ve Çoştu, 2023: 865). 

 

KK10: “Farklı mezhepten biriyle evlenmeyi bırak eskiden başka ocak talibi birinin kızını 

almak bile zordu. Benim görüşümü herkes kendi inancında kültüründe biriyle evlensin. 

İnancını kültürünü beraberce yaşasın. Şimdi diyeceksin ki sen bu evliliklere karşı mısın, 

değilim herkesin kendi hayatı kimseye karışamayız. Farklı dinden evlenende var. Ama 

erkan yol bellidir. Erkanı, yolu soracak olursan Alevi birisiyle farklı inançtan kişi evlendiği 

zaman ikrar verip erkana yola girmesi lazım. Yoksa başka türlüsü olmaz. Kalkıpta şimdi 

bunu yanlış söylersem bunun vebali olur” diyerek görüşünü dile getirmiştir. Bu evliliklerin 

Alevi inanç ritüellerine aykırı olduğunu ancak herkesin hayatına tercihlerine saygı 

duyduğunu aktarmıştır. KK8: “Benim için ilerde böyle şeylerin sorun olacağını 

düşünmüyorum. Önemli olan sevmek anlaşabilmektir. Her toplumdan iyi insanda kötü 

insanda çıkabilir.” KK17: “Benim çevrede gördüğüm bizden onlara gelin giderse baskı 



105 
 

görüyor, değiştirilmeye çalışılıyor, ama onlardan bize gelin gelirse rahat ediyor, kimse 

karışmıyor. Tabi genelleme yapmamak lazım herkes böyle değildir. Ama benim 

çevremdeki örneklerden gördüğüm genelde böyle.” KK17 Alevi- Sünni evliliklerinde 

kadın alevi olduğunda genelde baskı gördüğünü ama kadın Sünni olduğunda rahat ettiğini 

belirtmiştir. KK23: “Benim için Alevi olmuş Sünni olmuş fark etmez, insan olsun yeter. 

Bu devirde insan ayrımı yapmamak lazım. Aleviyle Alevi Sünniyle Sünni evlenip 

anlaşamayıp yine boşanıyor. İnsan olsun yeter gerisi önemli değil.” KK13: “Benim oğlum 

iki kere evlendi. İlk eşi Aleviydi anlaşamadılar, şimdiki Sünni çok iyiler. Yani demem o ki 

önemli olan iyi insan olması, Allah kimseyi yaramaza yoldaş etmesin. Kötünün Alevisi de 

kötü Sünni si de kötüdür.” KK5: “Daimi Baba ne demiş ‘sanat edindiysen sahtekarlığı 

Alevi olsan Sünni olsan ne çıkar’ önemli doğru olmak dürüst olmak. Anlaştıktan sonra, 

mutlu olduktan sonra herkes istediğiyle evlensin. Ama herkeste birbirinin inancına 

farklılıklarına saygı göstersin. Kimse kimseden özünü bırakmasını istemesin.” KK20: 

“Açık konuşayım ben karşıyım buna erkanımızda, inancımızda böyle bir şey yok. Benim 

kızım böyle bir evlilik yapacaktı ben istemedim.” KK26: “Urfa’da Alevi Sünni karışık olan 

Kısas köyünde altı yıl görev yaptım. Herhangi bir sorunları yoktu. Kız alıp verme de vardı. 

Bu, insanı merkez alan Alevilikte gayet doğal bir şey. Benim büyük gelinim Katolik, ancak 

hiç müdahale etmedik. Hangi dine inanırlarsa ona inansın. Yirmi yılı aşkın bir süreden beri 

bizim gibi yaşıyor, iki torunumuz var. Ancak şunu da belirtmek isterim; ülkemizde 

ayrımcılıktan medet uman siyasiler var ve bizi birbirimize düşman ilan etmekten 

çekinmiyorlar. Yetmiş iki ulusa bir gözle bakan Aleviliğe de ters. Bu düşünce yok 

edilmelidir.” KK7: “Bıraksınlar gençler istediğiyle evlensin. Kimse kimseye karışmasın.” 

KK2: “Benim gelinimin biri Sünni biri Alevi ikisini de seviyorum ama ne yalan 

söyleyeyim Sünni olandan daha memnunum. Hacı Bektaş-ı Veli ne demiş ‘Dili, dini, rengi 

ne olursa olsun iyiler iyidir.’ Bizim inancımız budur. İnsan ayrımı yapılmaz.” KK6: Farklı 

dinlerden insanlar bile evleniyor sorun olmuyor. Aynı Allaha, aynı Peygambere, aynı 

Kurana inanan insanlar evlenince niye sorun olsun. Böyle evlilikler aslında kaynaşmamıza 

da vesile oluyor.” KK16: “Alevi-Sünni ayrımı günümüz evliliklerinde dikkate alınmamaya 

başlamıştır. İnsanlar arasında sorun olarak görülmemeye devam etmektedir. İnsanlar 

mezheplerini seçemediklerini fakat doğruyu yanlışı ayırt edebildiklerini ve kendilerine 

uygun eşi mezhep fark etmemeksizin seçtiklerini, evlilik sürecinde karşılıklı saygıyı 

kaybetmeyip birbirlerini oldukları gibi kabul etiklerinde bu ayrımın sorun teşkil etmediği 

gerçeği ortaya çıkmıştır.” KK3: “Benim annem Sünni babam Alevi, şimdi kalkıp hangisini 

ayırayım. İkisi de birbirine saygı duyuyor. Ben bu konuda sorun çıktığını hiç görmedim. 



106 
 

Aslında bu benim için bir şans. İki tarafında penceresinden bakabiliyorsun. İki tarafı da 

tanıyorsun. Bence böyle evlilikler toplumsal barış için toplumun kaynaşması için çok 

önemlidir. Bu tür evliliklerden doğan çocuklar inanın daha hoşgörülü empati sahibi 

oluyor” diyerek bu tür evliliklerin toplumsal barışa ve kaynaşmaya katkı sunduğunu 

belirtmiştir. 

Alevi- Sünni evliliklerine bakış yaş azaldıkça daha olumlu olmaktadır. Gençler bu 

konuda daha özgürlükçü yaklaşmaktadırlar. Orta yaştaki katılımcılar temkinli yaklaşmakla 

beraber olumlu bakmaktadırlar. Bazı katılımcılar olumlu bakmanın da ötesinde bu tür 

evliliklerin toplumsal barış ve kardeşliğe katkı sunacağını belirtmektedir. Konuya daha 

geleneksel bakan yaşlı kesim ise Alevilik inanç ve ritüellerine aykırı olduğunu söyleyerek 

olumsuz bakmaktadırlar. Ancak katılımcıların tamamına yakını görüşünü belirtmekle 

beraber herkesin tercihlerine saygı duyulması gerektiğini söylüyor. 

 

4.4.10. Hasançelebi Aleviliğine Şehirleşeme Sürecinin Tesiri  

 

Aleviler tarih boyunca kırsal yerleşimlerde yada göçebe Türkmenler aşiretleri 

şeklinde yaşamışlardır. Cumhuriyet ilan edildiğinde Alevilerin neredeyse tamamına yakını 

köylerde yaşamaktaydı. Bunun için zaman zaman Aleviler için köy Bektaşileri de 

denilmiştir. Türkiye de 1960 lardan sonra köyden kente yoğun bir göç dalgası başlamıştır. 

Ekonomik sıkıntılar, daha iyi yaşam şartları arayışı insanları şehre göçe itmiştir. Alevilerde 

yoğun bir şekilde köyden kente göçmeye başlamışlardır. Köyde erkan yürütmek, dede- 

talip ilişkisi, ocak sistemi müsahiplik erkanı ve diğer Alevi ibadet ve ritüelleri 

gerçekleştirilirken şehirleşmeyle beraber bu ritüellerin uygulanması zorlaşmıştır. 

Şehirleşmeyle beraber dede ve talipler uzaklaşmış ve dede- talip ilişkisi zayıflamıştır. Aynı 

ocağa mensup taliplerinde farklı şehirlere dağılmasıyla yüzyıllardır Alevilik inancının, 

erkan ve yolunun yaşamasının en önemli dayanağı olan ocak sistemi de zayıflamıştır. Şehir 

hayatı bireyselleşmeyi de beraberinde getirmiştir. Bireyselleşme Alevilikte toplumsal 

dayanışmanın paylaşımın temeli olan müsahiplik kavramını da yok olma noktasına 

getirmiştir. Şehirleşme sürecinde Aleviler vakıf ve cem evleri etrafında örgütlenmiş ve 

böylece kimlik Aleviliği ortaya çıkmıştır.  

 

Hızlı şehirleşmeyle birlikte ortaya çıkan anomi ve yabancılaşma, Alevi gençlerde 

daha yoğun olarak yaşanmaktadır. Bu gençler, şehir ortamında Aleviliğin geleneksel 

değerlerinden ve inanç ritüellerini uygulamadan hayatlarını idame ettirmektedirler. Gerek 



107 
 

ebeveynleri ile yaşadıkları kuşak çatışması, gerekse Aleviliği yaşamama, bu gençlik 

açısından birçok problemi beraberinde getirmektedir. Bu problemlerden en önemlisi 

kendilerini tanımlamada görülmektedir. Mülakatlarda özellikle Alevi gençliğin bir kimlik 

problemi yaşadığı tespit edilmiştir. Yaptığımız görüşmelerde bu gençler, kendilerinin 

kimlik krizi yaşadıklarını bizatihi ifade etmişlerdir. Görülmüştür ki, söz konusu grubu 

oluşturan gençlik, Aleviliğe ait kurumlardan ve onu temsil eden temel şahsiyetlere ait 

bilgilerden genellikle mahrumdurlar. Aleviliği kimlik olarak benimsemelerine rağmen, söz 

konusu kimliğin içini dolduramamaktadırlar. Bu da onları, sadece içinde doğmuş olmaları 

dolayısıyla söz konusu kimliğe bağlamaktadır. Dolayısıyla, kimlikte belirleyici olan diğer 

unsurların varlığı gözlenmemiştir. Bu sebeple söz konusu grubun ‘zayıf kimlik Aleviliği 

şeklinde nitelendirilmesinin daha doğru olacağı kanaatindeyiz (Dönmez, 2003: 63). 

 

Mülakat yapılan kişiler Hasançelebiyle bağlantılarını koparmadıkları ve yörede sık 

olmasa da yapılan inanç ve ibadet ritüellerine çoğunlukla katıldıkları için şehirleşme 

sürecinden büyük şehirlerdeki Alevi vatandaşlar kadar etkilenmemişlerdir. Bu sebeple  

zayıf kimlik Aleviliğine çok rastlanmamıştır. İnanç ve ibadet ritüelleri tam olarak yerine 

getirilmese de çoğunluğun Alevilik İnancına ait temel kavramları bildiği görülmektedir. 

KK26: “Köyden indim şehre/ Şaşırdım birden bire. 1969-1970 yıllarına kadar 

köyümüzde görüye katılmadım ama cemde bulundum. O zaman her şey orada 

çözülüyordu, mahkemeye şikâyete giden yok denecek kadardı. Karakolluk konu neredeyse 

olamamıştır. Benden önceki üç kuşaktan da edindiğim bilgilere göre köyümüzde cinayet 

işlenmemiştir. Yani kapalı toplum yapısına sahiptik. Şehre açıldıktan sonra her şey değişti. 

Şehirlerde ancak örgütlenme yoluyla bir araya geliniyor. 48 Perşembe ibadet artık 

olmuyor. Yani dernekler, vakıflar aracılığı ile kültür yaşatılmaya çalışılıyor.” 

KK1: “ Gurbete göç Aleviliği bitirdi. Eski inanç yola bağlılık kalmadı. Şehirlerde 

cem evleri açıldı, cem yapılıyor ama çoğu göstermelik. Dede talip ilişkisi yok, dara durma 

yok, dara durma yok. Dede Ceme başlamadan önce birbirinizden razı mısınız diye sorunca 

şehirde kimse kimseyi tanımıyor yada anlaşmazlıkları var şehir yerinde nasıl razıyız 

diyecek? Razıyız dediği zaman erkan yerini bulmuş olacak mı? Eskiden köyde herkes 

birbirini tanıyordu sıkıntısı olan olmayan belliydi. Dedeye saygı vardı. Dede sorunları 

çözerdi. Şimdi dedeliğin böyle bir vasfı da pek kalmadı.” KK1 Şehirleşme sürecinin 

Aleviliği olumsuz etkilediğini köylerde sıkı bir şekilde uygulanan inanç ve ibadet 

ritüellerinin şehirde uygulanamadığından bahsetmiştir. KK9: “Şehirleşme sürecinin 

Aleviliği kötü etkiledi ve asimilasyona ve yozlaşmaya sebep olmuştur. Alevi gençleri ya 



108 
 

siyasi maksatlarla yada asimile edilmek için farklı yerlere çekiliyor.” KK18: “Aleviliği 

şehirleşme değil solculuk bitirdi. Alevi gençleri siyasi maksatlarla kullanmaya çalıştırlar. 

Solcu gençlerden Sünni olanlar camisine döndü ama alevi gençler cem evine dönemedi. 

Daha doğrusu dönecek bir cem evi bulamadılar. Benim herkesin siyasi görüşüne saygım 

var. Ama gerçekleri de konuşmak lazım” diyerek şehirleşme sürecinde Alevi gençlerin 

şehirlerde siyasi akımlardan etkilendiğini bununda Aleviliği olumsuz etkilediğini 

belirtmiştir. KK11: “Hayat şartları insanları şehirlere gitmeye zorladı. Bence iyi ki de 

gidilmiş. Aleviler köyde kalsaydı okuyamazdı. Kasabamızda okuma oranı çok yüksek. 

Okumuş bilgili pırıl pırıl gençlerimiz var. KK10: “Şehirleşme insanları inançlarından 

kültürlerinden uzaklaştırdı. Rıza kapısı Hak aşkı kavramlarının içi boşaldı. Yol, erkan, 

tarikat Aleviliğinin yerini şekli ritüeller aldı. Yüzyıllardır Aleviliği ayakta tutan Dede-talip 

ilişkisi ve ocak sistemi yok olma noktasına geldi. Talip dedeyi dede talibi tanımaz oldu. 

Gençlerin bazılarına bakıyorsun kıyafetleri davranışları kültürümüzü yansıtmıyor. Dış 

görünüşe önem vermiyoruz ama birazda olduğumuz gibi görünmek gerekir.” KK17: 

“Şehirleşme süreci toplumumuzu genel olarak olumsuz yönde etkilemiştir. Alevilik de 

bunlardan biridir. İnsanlar arası etkileşim ve iletişim bağları kopmaya başlamıştır. Alevilik 

mezhebi ise nesilden nesle uygulamalı olarak aktarılmaktadır. Fakat şehirleşmeyle beraber 

Aleviliğin simgesi olarak kabul edilen Cem ibadetlerinin yapılacağı ortamlar yok olmaya 

başlamıştır ve Alevilik gelenek ve görenekleri zamanla unutulmaya yüz tutmuştur.” 

Katılımcıların çoğu şehirleşme sürecinin Alevilik inanç ve kültürünü olumsuz 

etkilediğini düşünmektedir. 

 

4.4.11. Hasançelebi Yöresindeki Alevilerin Devlet Algısı 

 

Aleviler yüzyıllarca köylerde inançlarını gizli yaşamış inanç ve ibadet ritüellerini 

yerine getirmişlerdir. Ancak kentleşme süreciyle beraber şehir hayatı ekonomik zorluklar 

inanç ve ibadet ritüelleri köydeki kadar kolay sürdürülememiştir. İnanç ve ibadet 

ritüellerinin yürütülebilmesi için maddi ihtiyaçlar ortaya çıkmıştır. Bu ihtiyaçlar gönüllü 

yardımlar ve vakıflar aracılığıyla karşılanmaya çalışılmıştır. Ancak günümüzde bunlar 

yeterli gelmemektedir. Alevi vatandaşların bu ihtiyaçlarının karşılanması için devletten 

talepleri vardır.KK6: “Devletin yaklaşımlarını samimi buluyorum ancak taleplerimiz tam 

anlamıyla karşılanmış değil. Cem Evlerimiz ibadethane olarak tanınmalıdır.” KK3: 

“Devletimiz ayrım yapmadan herkesin inancını özgürce yaşayabileceği bir ortam 

oluşturmalıdır. Ancak ben daha çok devletin eğitime ve yardım kuruluşlarına katkı 



109 
 

sağlaması taraftarıyım.” KK1: “Devlet bizim devletimiz devletimizden istemeyip kimden 

isteyeceğiz. Ben devletimizden inancımızı tanınmasını istiyorum. Cem evlerimiz 

ibadethane olarak tanınsın. Eskiden köylerde dedeler hem geçimini sağlıyordu hem yol 

erkan yürütüyordu. Devir değişti. Köylerde hayat şehirlerdeki gibi kolay değil. Şehre giden 

dedelerin çoğu geçim sıkıntısından, hayat şartlarından cem yürütmeyi bıraktı. Eskiden bu 

konuyla ilgili farklı düşünüyordum. Bu işin parayla değil hak için yapılması gerektiğini 

söylüyordum. Ama gördüm ki devir aynı devir değil. Dede şehir yerinde ailesini mi 

geçindirsin dedelik mi yapsın. Devletimiz dedelere hayat güvencesi versin istiyorum.” 

KK13: “Devletimiz okul yapsın, yol yapsın Daha ne isterim devletimden. İnancını herkes 

kendi içinde yaşar.” KK14: “Devletin Alevilik İnancı için bir bütçe ayırması gerekir. Eşit 

yurttaş olarak bu bizim hakkımız. İhtiyaç olan yerlere cem evi yapması, cem evlerinin 

ihtiyacını karşılaması gerekir.” KK18: “Alevi toplumunun en acil ihtiyacı cenaze 

hizmetlerini yapacak din adamlarıdır. Biz cenazelerimizi kendi inancımıza göre kaldırmak 

istiyoruz. Devletimizin inanç hizmetlerimizi sağlayacak din adamları yetiştirmesini 

istiyoruz.”  

KK26: “Devletin, Alevilere değil yurttaşlara yaklaşımı sorgulanmalıdır. Dinleri 

araştırma, öğrenme, din hizmetlerini yerine getirecekleri yetiştirme amacı ile Diyanet 

kurulmuş. Süreçte Diyanet, Sünni İslam’ın taşeronu haline gelmiş, toplumu da bu 

doğrultuda eğiterek yetiştirmek amaçlanmıştır. Anayasanın eşit yurttaşlık ilkesine, adalet 

ilkelerine aykırı olarak ülkenin hemen her kurumunda bu mezhebin yetiştirilmiş elemanları 

yerleştirilmiştir. Bilimsel laik eğitime aykırı hareket ediliyor elbette. Bütün bunların 

karşısında ben Alevilik için bir şeyler yapılmasını değil de eşit yurttaşlık için hareket 

edilmesini düşünüyorum ve istiyorum.” 

KK10: “Geçen sene İçişleri Bakanlığından bir görevli gelmiş bizi Mezirme 

(Ballıkaya) da topladı. Cem evlerinizde, derneklerinizde bir ihtiyacınız var mı dedi. Bende 

çevre düzenlemesi, sundurma yapılması lazım dedim. Gerçektende istediklerimi bir ay 

içinde yaptılar. Diğer yörelerde de cem evlerinin bütün ihtiyaçlarını karşılamışlar.” 

Eskiden devletten tek bir çekirdek dahi görmemiştik. Eğriye eğri doğruya doğru konuşmak 

lazım.” KK10 devletin son zamanlarda ihtiyaçlarını ve taleplerini karşılamaya başladığını 

daha önceleri böyle olmadığını belirtmiştir. KK17: “Benim oğlum asker. Yıllardır bu 

vatana hizmet ediyor. Hepimiz ayyıldızlı bayrağın altındayız. Vatanımızı, devletimizi 

seviyoruz. Bizde devletimizden inancımızı tanımasını, cem evlerimizi ibadethane olarak 

görmesini istiyoruz. Cem yürütmeyi geçtim, cenazemizi kaldıracak dede bile bulamıyoruz. 

Devletimizin okullar açarak dede yetiştirmesini istiyoruz. Bunları istihdam etsin. Böylece 



110 
 

inanç hizmetlerimiz sağlanmış olur. Ders kitaplarında Aleviliğe daha çok yer verilmesini 

istiyoruz.” KK24: “Alevi Bektaşi Kültür Cem Evi Başkanlığı kuruldu. Bildiğim kadarıyla 

Bu devlet bünyesinde kurulan Alevilikle ilgili ilk resmi kurum. Bu yeterli olmasa da 

olumlu bir gelişmedir. Ancak bu kurumun geliştirilip Alevi vatandaşların inançsal 

hizmetlerini karşılaması gerekir. Erkan yol sürdürecek dedeler yetiştirmesi gerekir.” KK9: 

“Biz inancımız tanısın istiyoruz. Üniversiteler de bu tür bölümlerin artmasını ve bize 

hizmet edecek dedeler yetiştirilmesini istiyoruz. Aleviliğin okul kitaplarında daha geniş 

anlatılmasını istiyoruz.” 

Katılımcıların çoğu Alevilik inanç hizmetlerinin devlet desteğiyle karşılanmasını 

istiyor. Bazı katılımcılar cenaze kaldıracak dede bile bulamamalarından şikayetçiler. Bazı 

katılımcılar son yılarda atılan adımları olumlu karşılamaktadırlar. Katılımcıların tamamına 

yakını cem evlerinin ibadethane olarak tanınmasını ve dede yetiştirecek okullar açılmasını 

istemektedirler. Okul ders kitaplarında Alevilik inancına daha fazla yer verilmesini 

istemektedirler. 

 

4.4.12. Alevilikte Önder Kişiler ve Feyz Alınan Kitaplar 

 

 Aleviliğin tarihsel sürecine, Cem törenlerinde söylenen nefeslere, özellikle duaz-ı 

imamlara bakıldığında lider kişilerin, pirlerin adı övgüyle geçmektedir. Hz. Muhammed, 

Hz. Ali, 12 İmam, Hacı Bektaş Veli, 7 Ulu ozanlar (Pir Sultan Abdal, Şah Hatayi, Fuzuli, 

Kul Himmet, Nesimi, Yemini, Virani) Abdal Musa gibi öndegelen isimler sıklıkla 

geçmektedir. 

 

Gelin vird edelim On’ki İmamı 

Muhammed Mustafa’ya bir niyaz ile 

Bileyesin gerek virdin tamamı 

Ali Murtaza’ya bir niyaz ile 

 

Hak, Muhammed Ali, Hasan, Hüseyin 

Zeynel, Bakır, Cafer, Kazımın soyu 

Rıza, Taki, Naki, Asker’in payı 

Muhammed Mehdi’ye var niyaz ile 

 

Ali, Fatma, Hasan, Hüseyin sende 

Zeynel, Bakır, Cafer, Kazım’ı dinle 

Rıza, Taki, Asker’i canda 



111 
 

Mehdi’nin payine bir niyaz ile 

 

Ali, Fatma, Hasan, Hüseyin müdam 

Zeynel, Bakır, Cafer, Kazım’ı didem 

Rıza, Taki, Naki, Asker’i Hüdam 

Muhammed Mehdi’ye sal niyaz ile 

 

Hatayi’im Ali, Hasan, Hüseyin virdim 

Zeynel, Bakır, Cafer Kazım’a erdim 

Rıza, Taki, Naki, Asker’i derdim 

Muhammed Mehdi’ye car niyaz ile (Onarlı, 2013: 163). 

 

KK10: “Kur’anı, İmam Cafer Buyruğunu devamlı okurum. Faziletnameyi 

okudum.” KK24: Alevilikte okunacak en önemli kitap insanın kendisidir. Mezhepler tarihi, 

kerbela kitaplarını okudum. Önderimiz Hz. Alidir.” KK11: “Kuran-ı Kerim tesfirini 

düzenli okurum. Genellikle Cem Vakfı yayınlarını okurum. Önderimiz Hz. Muhammed ve 

Ehlibeytidir.” KK6: “Yedi Ulu Ozanların bütün kitaplarını okudum. Makalatı okudum. Hz. 

Muhammed, Hz. Ali, 12 İmamı örnek alıyorum.” KK3: “Hataiyi, Pir sultanı okudum. Hacı 

Bektaşı, okudum. Önder olarak Pir Sultanı Hataiyi görüyorum.” KK17: “İmam Cafer 

Buyruğunu Makalatı okudum. Fuzuliyi okudum. Hz. Aliyi, Hz. Hüseyini, Hacı Bektaş-ı 

Veliyi örnek alıyorum.” KK9: “12 İmamlar Alevilik geleneğimizin önder isimleridir. 

Yaşadığımız bölgede Vaylo Dede ve Sadık Baba türbeleri kutsal değerlerimizdir. 

 

Elif’i Be’yi bilmez iken, ebceti yol ettiren 

Kur’anı gözüne gösterip Cim ile Dal ettiren 

Sadık’ı yoktan var edip babına kul ettiren 

Pişivalar pişivası gerçeği didara karşı (Özbey, 1958: 35) 

 

” KK21 Hz. Aliyi ve Hz. Fatıma anamızı örnek alıyorum.” KK18: “Hz. Muhammed 

ve Ehlibeyti bizim liderimizdir.” KK21: “Alevilikle ilgili kitapları yeteri kadar 

okuyamıyorum fakat Aleviliğin kitaplardan değil nesilden nesle uygulanarak ve anlatılarak 

aktarılacağını ve yaşatılacağını düşünüyorum.” 

KK26: “İlkokuldan buyana, yani yaklaşık 60 yıldır kitap okurum. Çok kitap okudum. 1983 

yılından sonra roman okumayı bıraktım, derleme ve araştırma çalışmaları yapmaya 

başladım. Bu bağlamda daha çok araştırma ve inceleme kitapları okudum. Özellikle halk 

kültürü alanında okudum, çalışmalar yaptım ve yazdım. Özellikle Alevilikten söz eden pek 



112 
 

çok kitap da okudum.Örnek alacağım kişinin Alevi ya da başka bir etnik yapıdan olması 

önemli değil. Şeyh Bedrettin, benim için çok önemlidir. Niyazi Mısri de öyle. Yunus Emre, 

Karacaoğlan, Pir Sultan, Şah Hatayi, Âşık Veysel, Mahzuni ve daha pek çok halk ozanı; 

çağdaşlık temelinde Mustafa Kemal Atatürk, Neyzen Tevfik, Nazım Hikmet, Yaşar Kemal 

ve daha yüzlerce yazar, şair benim için çok önemlidir.” 

 

Köy odalarında eskiden okutulan kitaplar şunlardı: 

Faziletname: Yemini Sultan’ın yazdığı, özellikle Hz. Ali’nin kerametlerini anlatan şiirsel 

yapıttır. Yemini, Trakya Alevilerindendir. Otman Baba’nın mürididir. 

Hadikat- üs Şüheda: Fuzuli’nin yazdığı, Kerbela olayı’nı anlatan şiirsel yapıttır. 

Eba Müslim: Emevileri yıkan komutanın öyküsüdür. Anonimdir. 

Ayrıca, Battal Gazi Destanı, Hz. Ali’nin Cenkleri, İmam Cafer Buyruğu, Hacı Bektaş Veli 

Vilayetnamesi, okunan kitaplar arasındadır (Aksüt, 1998: 182). 

 

Alevilik ritüellerini yaşatmak ve Aleviliği daha doğru şekilde aktarmak, bilmek ve 

yorumlamak için Alevilik ritüellerini de içeren kitapların evlerindeki kütüphanelerinde 

bulundurduklarını ve bazı kitapları birkaç kere okuduklarını belirtmişlerdir. Özellikle 

Kur’an-ı Kerim, Kerbela kitabını çok kez okuduklarını da söylemişlerdir. Okudukları 

kitapları özet halinde çevresinde bulunan kişilere de anlattıklarını ifade etmişlerdir. 

Katılımcıların en çok okuduğu kitap Kur’an-ı Kerim’ Fuzuli, Kerbela, İmam Cafer 

Buyruğuna ait kitaptır. Bu kitapları sadece okumakla kalmayıp yaşamlarında da 

uygulamaktadırlar. Katılımcılar genelde önder olarak gördükleri kişiler olarak Hz. 

Muhammed, Ehlibeyt, Hacıbektaş-ı Veli ve Alevilikte 7 ulu ozanı söylemişlerdir.  

 

4.4.13. Hasançelebi Aleviliğinin ve Alevi Gençlerin Bugünkü Durumu 

 

Yöre halkına Aleviliğin ve Alevi gençliğinin bugünkü durumu sorularak geçmişe 

göre farklılıklar, şehirleşme sürecinin Aleviliğe etkisi ve yöredeki Alevi gençlerinin ve 

Aleviliğin bugünkü durumu öğrenilmeye çalışılmıştır.  

KK 11’e göre; Alevi gençler eski dede-talip ilişkisini Cem ibadetini görmediği için 

inanç ve ibadetten kopuk yaşamaktadır.” şeklinde belirtmiştir. Alevilik inancının 

sürdürülebilir olması konusunda Alevi yetişkinlere görev düşmektedir. Katılımcıların hepsi 

çocuklarına ve çevresinde bulunan herkese Alevi inanç ve kültürünü aktarma konusunda 

çabaladığını, bu konuda istekli olduklarını fakat çocuklarının yeterli şekilde ritüelleri 

görmediği için etkisinin az olduğunu düşünmektedir. KK15: “Elinden geldiğince 



113 
 

çocuklarıma aktarmaya çalıştım ancak eskisi gibi Erkan ve Yol inanç ritüelleri yerine 

getirilmediği için bunun yeterli değil” diye belirtmiştir. KK6: “Gençlerimiz inancımızı 

kültürümüzü bilmiyor. Bu durum beni üzüyor. İnancımızı kültürümüzü gençlerimiz 

yaşatmayacaksa kim yaşatacak? Ben çocuklarıma Alevi olduğunuzu çekinmeden her yerde 

söyleyin diyorum. Bildiklerimi öğretmeye çalışıyorum. Ehlibeyte yapılan zulmü 

anlatıyorum. Ama çevremde kendi akrabalarımda dahi inancımız kültürümüzle alakalı bir 

şey öğretmiyorlar. Bu şimdi çocukların suçu mu yoksa öğretmeyenlerin suçu mu tartışılır” 

diye belirtmiştir. Gençlerin Aleviliği bilmediğini kendisinin öğretmek için elinden geleni 

yaptığını ancak çevresindeki insanların bir şey öğretmediğinden yakınmaktadır. KK20: 

“Ben erkanı yolu babamdan öğrendim. Ona da babası öğretmiş. Bende çocuklarıma 

öğretmeye çalıştım. Oğlum benden öğrendikleriyle de kalmadı. Bu konuda hep okur 

araştırır. Benden çok daha bilgilidir. Ama erkan yürütülmedikten sonra 12 Hizmet yerine 

gelmedikten sonra kuru bilgi neye yarar.” KK12:“ Ben yıllarca gurbette çalıştım. 

Yaşadığımız mahallede tek alevi aile bizdik. Ekonomik sıkıntılarla gurbette tutunmaya 

çalıştık. Çocuklarımıza Alevilik bilincini aşılamadık. Yeter ki okusun, ekmek sahibi olsun, 

bizim çektiğimiz zorlukları çekmesin dedik. Çocuklarım okudu ekmek sahibi oldu ama 

inancından kültüründen koptu. Yanlış yaptığımızı geç fark ettik.” KK12 hayat şartları ve  

zorluklar yüzünden çocuklarına Alevilik inancını aşılamadıklarını ve yanlış yaptığını 

belirtmiştir. KK15: “Alevilikle ilgili ailemden tek öğrendiğim şey Muharrem Orucudur. 

Bunun dışında Cem ibadetine dair bir şey öğretmediler. Ben bununla ilgili internetten 

araştırmalar yaptım, videolar izledim bu şekilde bilgi sahibi oldum.” KK16: “İlerde 

çocuğum olursa Alevilikle ilgili bir şey öğretmeyi düşünmüyorum. Kendisi özgür 

iradesiyle karar verisin istiyorum.” KK9: “Alevilik hakkındaki bilgiler ve uygulamalar 

yeteri kadar araştırılıp uygulanmadığı için günden güne unutulmaya ve bastırılmaya 

başlamıştır.” 

KK26: “Hem yaşamsal hem de düşünsel olarak Alevilik ile ilgili pek çok konuya, olaya 

tanık oldum. Aleviliğin durumu değil de Alevilerin durumu sorgulanmalıdır. Çünkü 

Aleviliği birileri bin yere koyuyor, bin türlü anlatmaya çalışıyor. Önemli olan bu yola 

gidenlerin ne yaptığıdır. Yarım yüzyılı aşkın zamandır Aleviliğin ibadet töreni olan cemde 

sorgu-görgü (halk mahkemesi dediğimiz) ortadan kalktığına göre, işin muhabbet yanı 

kalmıştır diyebiliriz.Ancak düşünsel olarak Aleviliğin evrenselliği yaşayacak ve dünyaya 

yayılacaktır. Buna inanıyorum, ancak kolay olamayacaktır. Çünkü cehalete prim verildikçe 

süreç uzayacaktır.Alevilik günümüzde siyasi malzeme olarak kullanılmaktan öteye 

gitmiyor. Çağdaş hukuk sistemine uymak zaten Aleviliğin işlevini yerine getirmektir. 



114 
 

Bunun yanında kültürel boyutu benim için çok önemli. Çünkü halk kültürü derlemeleri ve 

araştırmaları yapıyorum; Alevililik kültürünün değerini ve önemini çok iyi biliyorum. 

Ebem, yani babaannemin hep söylediği bir söz vardı, onu da hiç unutmuyorum. “Etimiz 

yenilmez, gönümüz giyilmez; bir tatlı dil ile güler yüz yoksa neye yarar ki?” Ben bu sözü, 

iyi insanı en iyi özetleyen bir halk deyişi olarak düşünüyorum. Bu bize insan haklarını ve 

barışı öğütlüyor. Bunları yerine getiriyorsak yetecektir.” 

Günümüzde yaşanan Alevilik ile geçmişte yaşanan Aleviliğin durumu farklılık 

göstermektedir. Eskiden gizli şekilde yapılan ibadetlerin günümüzde açık bir şekilde 

yapılmaktadır. Bu durum Alevilerde eskiye nazaran korku oluşturmadığı ve daha rahat bir 

ortamın oluştuğu gözlenmektedir. Fakat bu durumun bazı katılımcılara göre Alevi 

gençlerinde olumsuzluk yaşattığı söylenmektedir. Alevi gençlerinin bu rahat ortamdan 

dolayı Alevilik hakkında daha az bilgiye sahip olduğu belirtilmiştir. Bazı katılımcılara göre 

ise aslında halkın daha çok bilinçlendiği ve bilgiye daha rahat ulaşım olduğu için 

Aleviliğin daha iyi anlaşılır olduğu görüşü hakimdir.  

 

4.4.14. Hasançelebi Yöresindeki Alevilerin Alevilik ve İslam İlişkisine Bakışı  

 

Alevilik inancı kendini İslam dini kapsamı içinde görmektedir. Alevilik, Hz. 

Muhammed’i peygamber olarak benimseyip yoluna gönül veren bir topluluktur.Alevilik 

var olduğundan beri bazı toplumlar tarafından İslam dışı ve İslam’dan farklı bir boyutta 

görülmüş ve bu şekilde tanıtılmıştır. Fakat Aleviliğin temeline bakıldığında İslam ile bir 

olduğu görülmekte nitekim yaptığımız çalışmada da katılımcıların hepsi Alevilik demek, 

İslam demektir görüşünü savunmaktadır. Ayrıca Aleviliği İslam dışı görmenin ayrımcılığa 

maruz bırakıldığını ve doğru olmadığını beyan etmişlerdir. Bu başlık altında Hasançelebi 

Alevileri de bazı fikir ve inançları görülmektedir.  

Bu mülakat sorusuna yörenin halk ozanlarından Murtaza Şirin aslında yıllar önce 

cevap vermiştir: 

 

Dinim İslam güzel ahlak Kul Murtaza neşe çıkar 

Güzel ahlak müspet ilim okumayan boşa çıkar 

Kul Murtazam okumayan hayal görür düşe çıkar 

Neşe çıkar boşa çıkar düşe çıkar dışa çıkar (Şirin, 2005: 13). 

 



115 
 

Yöre halkına sorduğumuz sorulara karşılık belli başlı cevaplar aldık. KK22: 

Aleviliğin Hz. Ali’den bu yana İslam’ın bir yorumu olduğu ve İslam’ın içinde olduğunu, 

yollarının Hz. Muhammed’in yolu olduğunu belirtmiştir. Mülakatta Hz. Adem’den beri 

İslam dininin var olduğunu ve onun soyundan gelenlerin bunu devam ettiğini bütün 

Peygamberler’inŞit ve Güruhu Naci’den ve geldiğini belirtti. Ayrıca Hz. Muhammed’in 

“Hepimiz İslam’ın bir parçasıyız, İslam bizleriz, bizler de İslam’dır.” dediğini ve insanlar 

arasında ayrım yapmadığını bizimde böyle birleştirici bir Peygamber’in ümmeti olarak 

insanlar arasında ayrım yapmadan ona yakışır şekilde davranmamız gerektiğini söyledi. 

KK25: “Çocukluk zamanlarımı hatırladığımda ne annem ne de babam hiçbir zaman İslam’ı 

Alevilikten ayırmamıştır. Öyle ki evimizin en yüksek tepesinde bir Kuran-ı Kerim vardı.” 

cümlelerini kurarak Alevilik ile İslam’ın ayrılmaz bir bütün olduğunu bizlere 

göstermektedir. KK21: “Alevilik İslam’ın içindedir. İslamiyet’in tam temelindedir. Çünkü 

temelinde Hz. Muhammed ve Ehlibeyt vardır”.  KK10’un da konu ile ilgili görüşü şu 

şekildedir: “Hz. Muhammed’i, Hz. Ali’yi, Hasan’ı, Hüseyin’i 12 İmamları seviyorsun ama 

sorduklarında İslam’ın dışındayım diyorsun.  Böyle şey olur mu? Hz. Adem’den beri kaç 

nesil geldi gitti. Hz. Şit’ten Hz Muhammed’e kadar 124 bin Peygamber geldi geçti. Biz 

buna inanıyoruz. Şimdi nasıl olur da Aleviliği İslam’ın dışında tutarız. Bir köyde namaz 

kıldırırken birisi çıktı Hz. Muhammed’in ismini anma, Hz. Hüseyin’i an dedi. Ben de 

Peygamber’in adını nasıl anmam Hz. Hüseyin de Hz. Muhammed’in torunu nasıl 

birbirinden ayırırım. Bu şekilde cahil ya da kötü niyetli insanlarla karşılaşıyorum.” 

şeklinde ifadelerde bulunmuştur. KK15’e göre: “Alevilik zaten İslam’dır. Allah’ımız, 

Peygamber’imiz, kitabımız bir sadece mezheplerimiz farklı, hepimiz Müslümanız” 

demiştir. KK16: “Aleviliğin İslam’ın dışında felsefi bir düşünce olduğunu düşünüyorum.” 

KK24: “Bu soruya net cevap vermek zor. Aleviliğin içinde İslami unsurlarda var, ama 

içinde İslam öncesi Türk gelenek görenekleri de var. Bana göre Alevilik sentez bir inanç.” 

KK18: “Aleviliğin kökeni de Müslümandır. Alevilik Müslüman olmasaydı zaten Aleviliğin 

temsilcisiolarak kabul ettiğimiz ve Allah’ın Aslanı olarak nitelendirdiğimiz  Hz. Ali 

Peygamber efendimizin damadı olmazdı.” KK26: “Bir önceki yanıta ek olarak her felsefi 

düşüncede olduğu gibi İslamiyet içinde de elbette ayrı fikir ve düşünceler olmuştur. 

Alevilik açısından bakarsanız toplumsal kültürel yapının tamamen Arap-Fars kültürünün 

etkisinde olduğu görülür. Alevilikte özellikle insancıl düşüncelerin ön planda olması 

nedeniyle de diğer kültürlerin felsefelerinden de yararlanılmıştır.” KK4: “Hz. Muhammed, 

Hz. Ali Müslümandı. 12 İmam Müslümandı. O zaman Alevilik nasıl İslam dışı olsun.”, 

KK20: “Bizim cemimiz Nur suresiyle başlar. Allah’a yakarışımızda Hz. Muhammed 



116 
 

Mustafa, Şah-ı Merdan Ali, Şehitler şahı İmam Hüseyin dillerden düşmez. Alevilik İslam 

dışıdır diyenlerin nasıl dili varıyor anlamıyorum.” ibarelerini kullanmıştır. KK23: 

“Alevilik İslam’ın içindedir. İslamiyet’in tam temelindedir. Çünkü Temelinde Hz. 

Muhammed ve Ehlibeyti vardır.” 

Katılımcıların tamamına yakını Aleviliğin İslam dairesi içinde olduğu 

görüşündedir. Bunun bir tartışma konusu yapılmasını bile gereksiz bulmaktadırlar. KK2: 

“Benim nazarımda Alevi, Sünni hepsi bir hepsi Müslümandır. Aynı Peygamber’e aynı 

kitaba inanan mezar taşı bile aynı kıbleye bakanların farklı dinden olduğunu düşünmek 

zaten akıl dışıdır. Alevi de biziz Sünni de biziz yani hepimiz aynı Peygamber’in 

ümmetiyiz.” diyerek Aleviliğin İslam’ın içinde olduğunu ifade etmiştir.  

  

4.4.15. Hasançelebi Yöresindeki Önemli İnanç Merkezleri  

 

Alevilik inanç ve kültüründe türbeler ve ziyaret yerleri önemli bir yer tutmaktadır. 

Türbe ve Ziyaret yerlerinde adak kurbanı kesmek en yaygın ibadet çeşitlerindendir. 

Hasançelebi yöresinde de bu inanç ritüelleri yoğun olarak görülmektedir.  

KK10: “Köyümüzde Molla Mustafa ziyareti vardır. Molla Mustafa 1700’lerde 

Erdebil’den Kerbelaya oradan Çoruma Çorumdan da köyümüze gelmiştir. Buraya 

yerleşmiş ve burada vefat etmiştir. Köyümüzden çevre köylerdeki Sadık Baba, Vayloğ 

Dede, 12 Kardeşler, Gümüloğ, Molla Bektaş ziyaretlerinede gidilip ziyaret edilir kurban 

kesilir.” KK20: “Köyümüzde Şah İbrahim Veli Ocağı talipleri ocağın merkezi Ballıkaya da 

Karadireği, Vayloğ Dedeyi ziyaret eder Kurban keserler. Molla Mustafa ziyaretine gidilir.” 

KK23: “Burada türbe ziyaretleri genellikle yazın yapılır. Gurbetteki vatandaşlarımız yazın 

ziyaretlerde adak kurbanlarını keserler. Biz genelde Sadık Babaya gideriz.” 

Katılımcılar inanç merkezlerine genellikle aynı yerleri telaffuz etmişlerdir. Farklı 

köylerdeki ziyaret yerlerine de gidilip kurban kesildiği belirtilmiştir. Sadık Baba ve Molla 

Mustafa 1700’ler de aynı dönemde yaşamışlardır. Vayloğ Dede 1895-1971 yılları arasında 

yaşamıştır. Sadık Baba ve Molla Bektaş Türbeleri Güvenç köyünde, Mola Mustafa Ziyareti 

de Hasançelebi mezarlığında bulunmaktadır. Vayloğ Dede Türbesi ve Karadirek Ziyareti 

yöre halkının bir kısmının bağlı bulunduğu ocak olan Şah İbrahim Veli Ocağının merkezi 

olan Ballıkaya köyünde bulunmaktadır. 12 Kardeşler Ziyareti Başkınık Köyünde 

bulunmaktadır. Gümüloğ Ziyareti Akmağara köyünde bulunmaktadır. 

 

4.4.16. Hasançelebi Halkının Alevi İnanç ve Ritüellere Bakışı 



117 
 

 

Her inancın kendine özgü inanç ve ritüelleri vardır. Alevilik inancında da bölge 

bölge küçük farklılıklarla beraber değişen ritüeller vardır. Bölge halkı inanç ritüelleri 

hakkında çeşitli beyanlarda bulunmuştur. KK12: “Muharrem orucunu tutuyorum ancak 

eskisi gibi cem erkanı, 12 hizmet eskisi gibi yerine getirilemediği için cem ibadetine 

katılamadığımdan içimde burukluk oluşuyor”, KK:18 “Köyümüzde Muharrem ayında 

Kerbela matemi tutulur, o gün yaşanan acılar hissedilirmiş. Eskiden Muharrem ayı daha 

anlamlı ve maneviyat içinde geçermiş. Şimdi muharrem ayında eğlence yapanlar, düğün 

yapanlar bile oluyor. Eski maneviyat kalmamış.” şeklinde bilgi vererek bu konu 

hakkındaki üzüntüsünü bir genç olarak dile getirmiştir. 

KK1: “Fecr Suresi 28. ayette der ki: ‘Razı olmuş ve razı edilmiş olarak Rabbine dön.’ 

Bizim ibadetlerimiz Allah’ın huzuruna çıkmak demektir. Razı olunup razı edilmeden 

Hakk’ın huzuruna nasıl çıkılır?  Bizim buralarda yazın kavga anlaşmazlık olursa birisi 

birisine haksızlık yaparsa kışın ceme gelmeyecek misin denirdi. Kimse kimseye kolay 

kolay haksızlık yapmazdı. Cemde dara çekilmenin talipler üzerinde caydırıcılığı 

olurdu.KK20: “Ege’de, Karadeniz’de, Ordu Gürgentepe’de, Amasya’da hala bugün cem 

yürütülüyor fakat Malatya’da sadece Muharrem ayında şehir merkezinde cemler yapılıyor. 

İbadetlerimizi gerçekleştirmeye biraz daha gayret göstermeliyiz.” KK12: “Çocukluğumda 

ve gençliğimde cemde dar divanını izlerken Dede’nin ne vasfı, sıfatı var ki bunu yapıyor 

deyip yanlış bulurdum. Açık söyleyeyim asıl ben yanlış düşünmüşüm. Bir toplumun kendi 

anlaşmazlıklarını kendi içinde halletmesinden daha güzel bir şey mi var? Bu gün bile 

toplumda kabahati olan suçlu olan toplumdan dışlanır. Edep erkan devam etmese bile 

bunun etkisi toplumumuzda hala görülüyor.” KK23: “Alevilik sadece cemden ibaret 

değildir. Alevi nasıl tavşan, domuz eti yemezse haramda yemez. Başkasının hakkını da 

yemez. Bunu yapmazsan Ceme git oruç tut ne fayda eder.” KK23 Alevilikte haram 

yememenin öneminde bahsetmiştir. Haram yemenin tavşan eti yemekten kötü olduğunu 

belirtmiştir. Yöredeki katılımcıların çoğunluğu domuz eti ve tavşan etini Alevilik İnancı 

açısından yasak kabul etmektedirler. KK24: “Cem, 12 hizmet, erkan eskiden gönüllü 

yürütülürdü. Şimdi şartlar değişti herkes geçim derdine düştü. Düzenli cem yapılsa ben 

giderim. Ama yapılmıyor. Bu konuda eksiklik hissediyorum. Devletimizin inancımızı 

yürütecek kişileri yetiştirmesi lazım.” KK15: “Muharrem orucunu tutmaya çalışıyorum. 

Ama cem yapılmadığı için hiç ceme katılamadım. İnternetten videolarını izleyebildim 

ancak.” KK25: “En son Malatya’da ceme katılmıştım. Muharrem Orucunu Hızır Orucunu 

tutarım, dua ederim. Bizim inancımıza Allaha nerde çağırırsan ordadır. Yer, zaman fark 



118 
 

etmez.” KK11: “Orucumu tutarım, oruç sonunda kurbanımı keserim, aşuremi yaparım. 

Ama cem yapılmadığı için cemlere katılamıyorum.” KK17: “Küçüklüğümden beri 

Muharrem ve Hızır Orucu tutarım. Çocuklarıma hiç oruç tutun demedim. Onlarda benden 

görüp kendileri tutmak istedi. Onlarda tutuyor. Zaten bir şey kendi içinden gelmiyorsa 

başkasının baskısıyla isteğiyle yapıyorsan hiçbir anlamı yok.” KK26: “Ritüel dediğinizin 

Türkçesi; din, tapınma, büyü vb. ile ilgili geleneksel törenleri kapsıyor. Ayin dedikleri 

yani. Yatılı okuduğumda Ramazanda olsun Muharremde olsun oruç tutanlara ayrı yemek 

yapılırdı. Üçüncü sınıfta Muharrem orucu dinlenme tatiline denk geldi ve dolayısıyla o yıl 

(1968) tutamadım, daha da tutmadım. Alevilikte cemler, kurbanlar, aşure gibi muhabbet 

yanı olan gelenekler sürüyor. Bunlara olduğunca katılıyorum.” 

Katılımcıların çoğunluğu Muharrem Orucu tuttuğunu belirtmişlerdir. Katılımcılar 

düzenli olarak cem yapılsa katılacaklarını ancak yapılmadığı için katılamadıklarını ifade 

etmişlerdir. Katılımcıların bir kısmı dua ettiklerini Alevilikte her yerde Allaha dua 

edilebileceğini vurgulamışlardır. Yörede hala canlılığını koruyan ve vatandaşların en çok 

katılım sağladığı inanç ritüellerinin başında adak kurbanları, Abdal Musa lokması, aşure 

gibi ritüellere gelmektedir. Sosyal yönü kuvvetli toplu gerçekleştirilen ibadet ve 

etkinliklerdir. 

 

4.4.17. Hasançelebi Aleviliğinin Gelecek Nesillere  Aktarılması  

 

Alevilik daha çok tekke çevresinde oluşan bir inanç sistemidir. Bir nevi usta- çırak 

ilişkisi olan ir-talip ilişkisiyle ve ocak sistemiyle günümüze kadar aktarılmıştır. Yazılı 

kaynaklardan daha çok aşık- ozan geleneği sözlü kültürüyle devam etmiştir. Ancak 

günümüzde tekke Aleviliği yerini şehirleşme süreciyle beraber cem evleri ve vakıflar 

etrafında şekillenen kimlik Aleviliğine bırakmıştır. Kent şartlarında Aleviliğin tekke 

çevresinde Dede- Talip ilişkisiyle aktarılması mümkün görünmemektedir. Aleviliğin 

gelecek kuşaklara aktarılması, inanç ve ibadet ritüellerini devam ettirebilmesi Aleviliğin 

karşı karşıya olduğu en büyük sorunlardan biri olarak görülmektedir. 

KK20: “Benim babam dedeydi. Ben erkanı yolu onun dizinin dibinde ceme, erkana 

katılarak öğrendim. Çocuklarıma da elimden geldiğinde anlatmaya çalıştım. Ama ne kadar 

anlatırsam anlatayım cem görmeyince, erkan görmeyince olmuyor. Çocuklarım gurbette 

erkanı yolu bildiklerini uygulayamıyor ki, uygulayamayınca içinde bulunmayınca 

uzaklaşıyor, unutuyor. Bir dede’nin en başta Kur’anı iyi bilmesi gerekir. Erkanı iyi bilmesi 

gerekir. Bilmesi de yetmez bilmek ayrı o erkanı yürütebilmek ayrıdır. Okursun öğrenirsin. 



119 
 

Ama bir dededen el almadıysan, yanında erkan- yol nasıl yürütülür öğrenmediysen sen 

nasıl yürüteceksin. Talibi bir soru sorduğunda cevap verebilmesi gerekir.” KK20 eski 

gelenekten gelen dedelerin azaldığından ve olanların uygulamada yetersiz olduğundan dert 

yakınmıştır. Uygulamalı olarak öğrenilmezse yada öğrenilenler uygulanmazsa bunun 

unutulacağını belirtmiştir.” KK24: Eskisi gibi köylerde dedelerin babadan oğula öğrenme 

günümüzde yetersizdir. Alevilik inanç gereklerini uygulayacak insanların yetişmesi için 

devletin okullar açması gerekir. Ancak bu şekilde gelecek kuşaklara aktarılır.” KK1: 

“Bilgili dedeler yetişmesi lazım. 12 Hizmeti öğretecek yürütecek yol adamı lazım. Sadece 

Dedeyle de bitmez 12 Hizmeti yerine getirecek kişilerin yetişmesi gerekir. KK16: “Farklı 

inançların din adamı yetişmesi için okulları var. Alevilik içinde böyle okullar açılabilir. 

Bence bu şekilde Alevilik devam ettirilebilir.” KK4: “Alevilik fazla yazlığı kaynağı 

olmayan uygulamayla gelen bir inanç. Ama artık devir değişti. Alevilikle ilgili kitaplar 

basılmalı ve okular açılmalıdır. Üniversitede bununla ilgili bölümler açılmalıdır. Bak ne 

güzel üniversiteden gelmiş araştırma yapıyorsunuz. Üniversitede bununla ilgili bölümler 

çoğalmalıdır. Bu şekilde Alevilik ileriye aktarılır.” KK17: “Ben çocuklarıma bildiğim 

kadarıyla bir şeyler öğretmeye çalıştım. Ama benim bildiklerimde bir yere kadar. Aslında 

çocukların bu konuda çok suçu yok. Biz çocuklarımıza inancı aşılamıyoruz.” KK13: 

“Çocuklarımıza hep aman Alevi olduğunu söyleme dedik. Alevilikler ilgili bir şeyler 

öğretirsek okulda gider söyler diye bir şey öğretmedik. Şimdi böyle yaptığıma çok 

pişmanım. Bu konuda kabahatliyiz ama bizde bu korkuyu çekingenliği oluşturanların hiç 

mi suçu yok. Çocuklarım hep bana babalarına kızarlar bize bir şey öğretmediniz diye 

haklılar. Onları düşünerek zamanında böyle yaptık ama yanlış yapmışız.” KK8: “Okulda 

Alevilik daha çok anlatılmalı, Alevilikle ilgili ön yargıların kırılması için bütün 

vatandaşlara öğretilmeye çalışılmalıdır. Üniversitede bununla ilgili bölümler açılmalıdır.” 

KK16: “Gençler olarak bizde öğrenmeye çalışmadık. Artık eskisi gibi değil. İnternetten 

istediğin bilgiye kolaylıkla ulaşabiliyorsun, istediğin kitabı alabiliyorsun. Alevi gençleri de 

öğrenmeye çok hevesli değil.” KK23: “Alevi gençler inancını unutuyor. Ya ateist yada 

deist oluyor. Tama biz elimizden geleni yapalım öğretmek için ama bizim gücümüz bi yere 

kadar. Devletimizin inancımızın yaşatılması gelecek kuşaklara aktarılması için yardım 

etmesi lazım.”KK26: “50, 47 ve 42 yaşlarında üç yetişkin çocuğum var. İki oğlum da 

oldukça iyi biçimde bağlama çalıp söylerler. Kızım da kendisini iyi yetiştirmiş bir 

akademisyen. Çocuklarıma, 2Siz nereye kadar okursanız destek olacağım”dedim ve oldum 

da. Ancak, hiçbir yaşam biçimlerine karışmadım. Elbette ki birlikte yaşadığımız için 

kültürümüzü en iyi biçimde öğrendiler.”KK18: “Sahip olduğum Alevilik bilgilerini 



120 
 

çocuklarıma aktarmaya çalışıyorum fakat sadece benim çocuklarım değil günümüz nesli de 

Alevilik kavramı hakkında yeterli bilgiye sahip olmadığı için ibadetlerimizi yeteri kadar 

yerine getirmemekteyiz.” 

Katılımcıların çoğunluğu Alevilik İnancının yeni nesillere aktarımını ve 

yaşatılmasını yetersiz görmektedir. Bir kısım katılımcılar ise teknoloji geliştiği için bilgiye 

ulaşımın kolay olduğunu bu yüzden yeni nesillerin Aleviliği öğrenme konusunda daha 

avantajlı olduğunu söylemektedirler. Katılımcılar Aleviliğin yaşatılması ve gelecek 

kuşaklara aktarılması için devletin yardım etmesi gerektiğini düşünmektedirler. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



121 
 

SONUÇ 

Alevilik yüzyıllar boyu varlığını genişleyerek çoğaltan bir inançtır. Alevilik 

inancının birçok zenginliği vardır. Alevilik inançları, ritüelleri, kültürü, bölge bölge 

farklılık gösterse de tüm bu özellikler bir bütündür.  

Alevilik uzun yıllardır tezlere, makalelere, kitaplara konu olmaktadır. Çünkü 

Aleviliğin geniş, derin ve büyük bir içeriği vardır. Biz de bu tezimizde Hasançelebi 

Aleviliğin konu edindik. Hasançelebi Malatya ilinin Hekimhan ilçesine bağlı bir 

mahalledir. Daha eski yıllarda belediye olan bu bölge Doğu Anadolu Bölgesi’nin 

Karadeniz’e açılan kapısıdır. Tarih boyunca da kervanların geçiş güzergahında olmuştur. 

Osmanlının doğu seferleri sırasında konakladığı yerlerden birisi olarak bilinmektedir. Bu 

nedenle Hasançelebi tarih ve kültür öğeleri açısından zengin bir birikime sahiptir.  

Geleneksel Anadolu Aleviliğinin en özgün örneklerinden birisi Hasançelebi 

Aleviliğidir. Alevilik bugüne kadar farklı tanımlarla iade edilip, ortaya çıkışıyla ilgili farklı 

görüşler öne sürülmüştür. Alevilik ile ilgili en doğru ve birinci ağızdan bilgileri bugün 

kısmen kendini devam ettiren köylerdeki gelenekten gelen vatandaşlarımızdan alabiliriz.  

Alevilik Hz. Muhammed ve Ehlibeytini temel alan İslami bir inanç sistemidir. 

İslamın temel değerleri muhafaza edilmekle beraber Türklerin İslami anlayışıdır. Yapılan 

araştırmalarda katımcıların çoğu Alevilik için İslamiyet ve Türk kültürü vurgusu yapmıştır. 

Katılımcıların tamamına yakını Aleviliğin Hz. Ali nin tarafında olmaktan oluşan İslam 

temelli bir inanç sistemi olduğunu belirtmektedirler. Katılımcıların tamamına yakını 

Aleviliği İslam dairesi içinde görmektedirler. 

Dedelik kurumu Alevilik İnancının temel taşlarından biridir. Dede 12 hizmet, inanç 

ve ibadet ritüellerinin yürütülmesinde birinci dereceden sorumlu kişidir. Bir kimsenin dede 

olabilmesi için Ehlibeyt soyundan gelmesi üstün kişilik özelliklerinin olması gerekir. 

Ancak günümüzde dedelik kurumu zayıflamıştır. Geleneksel inanç ve ibadet ritüellerini 

yaşayarak öğrenen dedeler azalmaktadır. 

Ocak Kavramı Tarihsel süreç boyunca Alevilik inancının yayılmasında ve 

aktarılmasında en önemli sistematik unsurdur. Ana ocaklar, bunlara bağlı alt ocaklar, alt 

ocaklara bağlı inanç merkezleri ve dedeler ve dedelere bağlı talipler sistemiyle sıkı bir 

teşkilat sistemidir. Ancak kentleşme süreciyle beraber bu sistem zayıflamış ve çoğu yerde 

yok olmaya yüz tutmuştur. Hasançelebi yöresinde Şah İbrahim Veli, Ali Seydi, Hüseyin 



122 
 

Abdal (Kara Hüseyin), Hacım Sultan Ocaklarına mensup talipler bulunmaktadır. 

Katılımcıların bir kısmı bağlı bulundukları ocağı bilirken, bir kısmı bilmemektedir.  

Cem İbadeti Aleviliğin temel ibadetlerinin başında gelir. Dede- talip ilişkisinin en 

çok görüldüğü ve ihtiyat duyulduğu ritüeldir. Yörede uzun zamandır 12 hizmetin yerine 

getirildiği Dede-talip ilişkisine dayalı cem yapılmamış. Cem İbadeti Anadolu Aleviliğinin 

en temel ibadet şeklidir. 

Muharrem Ayı Ehlibeyte bağlılık yas ve matem ayıdır. Yörede olarak yaşamaya 

devam eden en önemli inanç ve ibadet ritüeli Muharrem Matemi ve orucudur. Bunun en 

önemli sebebi oruç ibadetinin cemaat olmadan bireysel olarak ta yerine getirilebilmesidir. 

Muharrem ayı katılımcılar arasında en çok bilgi sahibi olunan inanç ritüellerinden birisidir. 

Alevilikte Müsahiplik kökleri Hz. Muhammed ve Hz. Aliye dayanan önemli bir 

inanç unsurudur. Müsahiplik cem cemaatine katılmanın temel şartları arasında 

sayılmaktadır. Ancak şehirleşme süreciyle beraber unutulmaya başlanan bir inanç 

ritüelidir. Müsahip kardeşlerin eşlerinden başka her şeyleri ortaktır. Bir müsahibin yaptığı 

kabahatten diğeri de sorumludur. Müsahiplik kurumu köyde ikamet eden ve belli bir yaşın 

üstündeki katılımcılarda devam etmektedir.  

 Dara durma ve düşkünlük uygulaması cemdeki en önemli ritüellerindendir. Herkes 

birbirinden razı olmadan cem ibadeti başlamayacağı için birbirinden şikayeti olan söyler, 

kabahatli olan dara çekilir adalet sağlanır. Bir nevi halk mahkemesi kurulur. Büyük 

kabahatleri olan kişiler düşkün sayılır. Düşkün olan ceme alınmaz, toplumdan dışlanır. 

Hasançelebi Aleviliğinde Cemlerde sıkı bir şekilde dara durma ve düşkünlük 

uygulanmıştır. Bu sebeple Hasançelebi yöresinde suç oranı eskiden beri çok azdır. Halk 

cemlerde kendi sorunlarını kendi içinde çözmüştür. Bunun için mahkemeye gerek 

duymamıştır. Dara durma ve düşkünlük uygulaması günümüzde uygulanmasa da kabahatli 

olanların toplumdan dışlanması geleneksel olarak devam etmektedir. Suç oranının yok 

denecek kadar az olması bugünde yörede geçerliliğini korumaktadır.  

 Ehlibeyt Anadolu Aleviliğinin temel değerlerinden biridir. Ehlibeyt Hz. Ali, Hz. 

Hasan, Hz. Hüseyindir. Hasançelebi Aleviliğinde de bu değer kendini yoğun bir şekilde 

göstermektedir. Ehlibeyte Alevi vatandaşlar duygusal bir bağla yaklaşmaktadırlar. Alevilik 

inancında Ehlibeyt Hz. Muhammed’in emanetini, mazlumu, ve zalime karşı gelmeyi 

simgelemektedir.  



123 
 

 Şehirleşme süreciyle beraber Alevilik inancının inanç ve ibadet ritüelleri hızla 

erozyona uğramıştır. Köylerde yapılan cemlerde yürütülen 12 hizmetin, dar erkanının, 

Düşkünlüğün içi boşalmış ve yok olma noktasına gelmiştir. Yapılan cemler çoğunlukla 

şekilde kalmıştır. Müsahiplik kavramı da bu süreçten nasibini almış ve azalmıştır.  

 Kurban ibadeti yörede kurban bayramında ve özellikle yaz aylarında türbelerde 

adak kurbanı kesilerek yapılmaktadır. Yöredeki farklı köylerde ki ziyaret yerleri özellikle 

yazları ziyaret edilmektedir. Yöredeki en canlı ibadet ritüeli olarak göze çarpmaktadır. 

Abdal Musa lokması ve kurbanı yapılmaktadır. 

 Cem Evleri alevi vatandaşlar tarafından ibadethane olarak kabul edilmektedir. 

Devletin cem evlerini ibadethane olarak tanınması istenmektedir. İnanç ve ibadet 

ritüellerini yerine getirecek din adamlarının devlet tarafından yetiştirilmesi istenmektedir. 

Üniversitelerde Alevilikle ilgili bölümler açılıp okullarda okutulan ders kitaplarında 

Alevilik İnancının daha geniş yer alması istenmektedir. Devletin son yıllarda attığı adımlar 

olumlu karşılanmakta ancak yetersiz bulunmaktadır.  

 Yöredeki Alevi vatandaşlar için en çok örnek alınan şahsiyetler Hz. Muhammed 

Hz. Ali, Hz. Hüseyin, Hacı Bektaş-ı Veli, Yedi Ulu Ozanlardır.  

 Aleviliğin sekülerleşme ve şehirleşme sürecinden Hasançelebi Aleviliği de nasibini 

almıştır. Köylerde yaşanan Geleneksel Anadolu Aleviliğinin tekrar eski haliyle yaşanması 

zor görünse de devletin alevi vatandaşların taleplerini karşılaması ve alacağı tedbirlerle 

Alevilik ikrar- iman yolunda devam edecektir. Böylece Alevilik inancı ateizm vb. 

tehlikelerden ve ideolojilerin kıskacından uzaklaşır. Alevi vatandaşlarında inanç ve 

kültürüne sahip çıkması gerekmektedir. Bu sayede Allah- Muhammed- Ali temelinde 

Alevilik inancı devam edebilecektir.  

Alevilik İnancı kırsal kesim ve köy yaşamına göre dizayn edilmiş ve şekillenmiş bir 

inanç sistemi olduğu için şehirleşme süreciyle beraber birtakım inanç rütüelleri 

kaybolmaya başlamıştır. Köylerde dede- talip ilişkisiyle ve ibadet ritüelleriyle yeni 

nesillerin bizzat yaşayarak öğrendiği Alevilik kentlerde böyle bir imkan bulamamıştır. 

Şehirlerde daha çok cem evi ve vakıf çevresinde öğretilebilmektedir.  

Ancak gelenek ve inaçsal ritüeller üzerine kurulu Alevilik inancının sadece teorik 

bilgiler öğretilerek yaşatılması ve gelecek kuşaklara aktarılması pek mümkün 

görünmemektedir. Maksatlı veya maksatsız Alevilik İnancı hakkında bilgi kirliliğini de 



124 
 

hesaba katarsak Alevilik adı altında genç kuşakların yanlış bilgiler verilerek farklı siyasi ve 

ideolojik akımlara çekilmesi olasıdır.  

İslam dini içerisinde bulunan Geleneksel Anadolu Aleviliğinin İnanç ve ibadet 

ritülleri bozulmadan gelecek kuşaklara aktarılması için Devlet, inanç önderleri ve alevi 

vatandaşlara büyük görevler düşmektedir. 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



125 
 

KAYNAKÇA 

A. YAZILI KAYNAKÇA 

 

Acat, Yaşar & Rençber, Fevzi (2013). Anadolu Aleviliğinde Şecere Geleneği Bir Ağuiçen 

Ocağı Şeceresi Örneği. Alevilik Araştırmaları Dergisi. S:6 s. 175-200. 

 

ALLAME EMİNİ (2021).Gadir-i Hum El Gadir Muhtasar. Çev.Seyyid Ali Hüseyni 

Bohti.İstanbul: İmam Rıza Dergahı Yayınları. 

 

Altuntaş, Halil ve Şahin, Muzaffer (2006). Kurʼân-ı Kerim Meâli.Ankara: Diyanet İşleri 

Başkanlığı Dini Yayınlar Dairesi Başkanlığı Derleme ve Yayın Şubesi Müdürlüğü. 

 

Akın, Bülent (2017). Alevilikte Ocak: Kavramsal Çerçeveye ve Tarihî Arka Plana Yeni Bir 

Bakış. Türk Dünyası İncelemeleri Dergisi.S:7, s.239-264. 

 

Aksu, Mehdi  (2004). İslam Tarihi’nde Gerçeğe Giden Yol. İstanbul: Kevser Yayınları. 

 

Aksüt, Hamza (1998). Hasançelebi (Malatya) ve Çevresi Tarihi. Ankara: Ersa Matbaacılık. 

 

Aksüt, Hamza (2020). Aleviler. Yurt Kitap- Yayın. 

 

Aksüt, Mürteza (2009). Ozan Dilinden Gerçekler. Rektur Reklam Matbaa. 

 

Albayrak, Ali (2008). Dini Gruplar Bağlamında Caferilik. Elazığ: İlahiyat Fakültesi 

Dergisi S:13, ss.114. 

 

Aslanoğlu, İbrahim (2014). XIX. Yüzyıl Alevi- Bektaşi Şairi Kul Himmet Üstadım. İstanbul: 

Can Yayınları. 

 

Atalan, Mehmet (2004). Hz. Muhammed'in Vefatından Sonraki Hilafet Tartışmaları. Fırat 

Ü. ilahiyat Fakültesi Dergisi.ss. 55-68. 

https://www.kitapyurdu.com/yazar/seyyid-ali-huseyni-bohti/237691.html
https://www.kitapyurdu.com/yazar/seyyid-ali-huseyni-bohti/237691.html


126 
 

 

Aydın, Mehmet (1986). Türklerde Hızır İnancı. Konya:Necmettin Erbakan Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi Dergisi.S:2ss. 51. 

 

Başaran, Yusuf (2016). Alevilikte Duazimamlar ve Şah İbrahim Veli Ocağındaki 

Örnekleri. (Yüksek Lisans Tezi). İstanbul: İstanbul Teknik Üniversitesi Sosyal  Bilimler 

Enstitüsü.   

 

Birdoğan, Nejat (1992). Anadolu ve Balkanlarda Alevi Yerleşmesi. Ankara: Alev 

Yayınları. 

 

Bebek, Güngör (2015). Hekimhanlı Şairler. Ankara: Sage Yayıncılık. 

 

Bozkurt, Fuat  (2018). Buyruk.İstanbul: Salon Yayınları. 

 

Büyükara, Mehmet Ali (2016). İslam İslam Mezhepleri Tarihi.Eskişehir: Anadolu 

Üniversitesi Yayınları. 

 

Cavanşir, Babekve Ekber N. Necef (2006). Şah İsmail Hatai Külliyatı. İstanbul: Kaknüs 

Yayınları. 

 

Cem Vakfı Kitapları Dizisi. (Tarih Belirtilmemiş). Alevi İslam Din Hizmetleri Başkanlığı. 

Yol ve Sürekler (Erkanname). İstanbul: Cem Vakfı. 

 

Çelebi, Elvan (2014). Menâkıbu’l-Kudsiyye fi Menâsıbi’l-Ünsiyye (Baba İlyas-ı Horasani 

ve Sülalesinin Menkabevi Tarihi), Haz. Ahmet Yaşar Ocak - İsmail E. Erünsal, Ankara: 

TTK Yay. 

 

https://dergipark.org.tr/tr/pub/neuifd
https://dergipark.org.tr/tr/pub/neuifd


127 
 

Çelebi, Hüseyin (2008). “Hasançelebi’nin Tarihçesi Eski Köy”.Hasançelebi. İstanbul: 

Sadık Uygun Eğitim Yayınları, ss. 16-17. 

 

Çıblak, Coşkun (2014). Anadolu Alevilerinde Cemler ve Bu Cemlerin Sosyokültürel 

Hayattaki İşlevleri. Cyprus İnternational Universty S:78, ss. 15-25. DOİ: 

https://dergipark.org.tr/tr/download/article-file/255635. 

 

Çınar, Ali Abbas (2020). Alevilerde Hızır Kültü ve Ritülleri. Milli Folklör. S:126, C:16, 

s.63-74. 

 

Dedekargınoğlu, Hüseyin (2010). Dünkü ve Bugünkü Alevilik. Türk Kültürü ve Hacı 

Bektaş Veli Araştırmaları Dergisi. s.327-348. 

 

Döğüş, Selahattin (2023). Alevilik Bektaşilik İlişkisi ve Aleviliğin Bektaşilikle 

Kaynaşması. Türk Kültürü ve Hacı Bektaş Veli Araştırmaları Dergisi. S. 105 ss: 80. DOİ: 

https://doi.org/10.34189/hbv.105.004. 

 

Döğüş, Selahattin (2023). Alevilik Bektaşilik İlişkisi ve Aleviliğin Bektaşilikle 

Kaynaşması. Türk Kültürü ve Hacı Bektaş Veli Araştırmaları Dergisi. S. 105 ss: 76. DOİ: 

https://doi.org/10.34189/hbv.105.004. 

 

Doğan, Lütfi (1954). İbniFadlan Seyahatnamesi(Rıhletu’bniFadlan). Ankara Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi Dergisi S:43, s.265-278. 

 

Dönmez, Mehmet (2003). Sosyal Bütünleşme Açısından Alevilik –Malatya Uygulaması 

(Doktora Tezi). Malatya: İnönü Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü. 

 

Demirel Dönmez, Özlem (2018). Dîvânu Lugâti’t-Türk’te Geçen “Alevi Şehri” Üzerine Bir 

İnceleme.Türk Kültürü ve Hacı Bektaş Veli Araştırma Dergisi S:88, s.88. 

 

Elçi, Armağan (2012). Semah Geleneğinin Uygulanması. Türk Kültürü ve Hacı Bektaş Veli 

Araştırma Dergisi. S:12,ss: 172- 182. 

https://dergipark.org.tr/tr/download/article-file/255635


128 
 

 

Erdem, Didem Gülçin (2020). Alevi İnanç Sisteminde Bir Mikro Merkez Olarak “Dar” 

Kavramının Etrafında Oluşan Anlam Alanı ve Ritüel Evreni. Türk Kültürü ve Hacı Bektaş 

Veli Araştırma Dergisi. S:97 s.172. DOİ: : https://orcid.org/0000-0003-4321-911X. 

 

Erdem, Mustafa (2009). Aleviler ve Alevilik Meselesi. Dini Araştırmalar. C:12 s. 17-

23.Gölpınarlı, Abdülbaki &Boratav, Pertev Naili. (2010). Pir Sultan Abdal. İstanbul: Derin 

Yayınları. 

 

Gelişli, Yücel (2024). Tataristan’da Ahmet Yesevi’nin Hayatı ve Eserleri Üzerine Yapılan 

Çalışmaların Tarihsel İncelenmesi. Ankara: Türk Kültürü ve Hacı Bektaş Veli Araştırma 

Dergisi.DOİ: https://dergipark.org.tr/tr/download/article-file/3600703. 

 

Gökbel, Ahmet. (2019). Ansiklopedik Alevi Bektaşi Terimleri Sözlüğü. Ankara: Atatürk 

Kültür Merkezi Başkanlığı Yayınları. 

 

Gül, Hasan (2002). “Ya Resullah”. Ozanlar Vakfı şiir Antolojisi. Ankara: Kuloğlu 

Matbaacılık San. Ve Tic. Ltd. Şti. 

 

Gül, İbrahim (2018). Türkiye’de Alevi- Bektaşi Örgütlenmeleri. Ankara: Alevilik 

Araştırmaları Dergisi. 

 

Güler, Necef (2008). “Hasançelebi’nin Tarihçesi Eski Köy”.Hasançelebi. İstanbul: Sadık 

Uygun Eğitim Yayınları, ss. 24. 

 

Hacıeminoğlu, Necmettin (2011). Fuzuli. İstanbul: Türk Edebiyat Vakfı Yayınları. 

 

Karakök, Tunay (2016). Türk Edebiyatında Bir Mutasavvıf: Ahmet Yesevi ve Yesevilik 

(M. Fuad Köprülü’ye Göre). Elazığ: Kesit Akademi Dergisi (The Journal of Kesit 

Academy).S:4. ss. 183. 

 

Kaya, Haydar (1989). Musahiblik. İstanbul: Engin Yayıncılık. 

 

https://dergipark.org.tr/tr/download/article-file/3600703


129 
 

Kaygusuz, Aşık Cefari (1998). Bayburtlu Aşık Cefari Kaygusuz Divanı. Malatya: Kişisel 

Yayın. 

 

Kışlal, Rahime & Yeşilyurt, Ali (1999). Şiirler Dede Kargın. Mersin: Can Matbaacılık. 

 

Küçük, Tahir ve Yakup Coştu (2023). Alevi-Sünni Evliliklerinin Karşılıklı İlişkilere Etkisi. 

Çorum: Hitit İlahiyat Dergisi. S:2 ss. 865. DOİ :https://doi.org/10.14395/hid.1343116. 

 

Makal, Tahir Kutsi (1995). Âşık Hasan Dede. İstanbul: Toker Yayınları. 

 

Metin, Aşık Ali (2003). Pençe-i Ali Aba Muhammed Ali’nin Yolu 12 Hizmet. Ankara: 

Çamşık Hüseyin Abdal Derneği Yayınları. 

 

Nacar, Fatih (2021). Osmanlı Sahasında Kızılbaşlık ve Alevi- Bektaşi Şairler. Mersin: 

Dünya İnsan Bilimleri Dergisi. S:1. ss. 67. 

 

Onarlı, İsmail (2013). Şah İsmail. İstanbul: Can Yayınları. 

 

Öz, Gülağ (2013). Yeniçeriler ve Bektaşilik, Ankara: Barış Platin. 

 

Özbey, Cemal (1958). Sadık Baba. Ankara: Emek Matbaası. 

Özerol, Süleyman (2004). Şah İbrahim Veli ile İlgili Anlatımlar: Ballıkaya Köyünden 

Derlemeler. Türk Kültürü ve Hacı Bektaş Veli Araştırma Dergisi. S:30. ss. 120-121. 

Özerol, Süleyman (2017). Başkavak Köyü Derlemeleri- Araştırmaları. Ankara: Sage 

Yayıncılık. 

 

https://www.nadirkitap.com/kitapara.php?ara=kitap&tip=kitap&yazar=Rahime+K%FD%FElal+-+Ali+Ye%FEilyurt&siralama=fiyatartan


130 
 

Özerol, Süleyman (2017). Vayloğ Dede. Ankara: Sage Yayıncılık. 

 

Özmen, İsmail (2009). Hacım Sultan Velayetnamesi ve Ocakları. Ankara: Kültür ve 

Turizm Bakanlığı. 

 

Öztelli, Cahit (2012). Pir Sultan Abdal Bütün Şiirleri. İstanbul: Özgür Yayınları. 

 

Öztürk, Yaşar  Nuri (1995). Ehlibeytin Annesi Hz. Fatıma. İstanbul: Hürriyet Ofset 

Matbaacılık ve Gazetecilik A.Ş. . 

 

Pekel, İbrahim (2008). “Pekel Mehmet (Yankesiciler)” Hasançelebi. İstanbul: Sadık 

Uygun Eğitim Yayınları, ss. 108. 

 

Polat, M. Pınar (2008). “Hasançelebi’nin Tarihçesi Eski Köy”.Hasançelebi. İstanbul: Sadık 

Uygun Eğitim Yayınları, ss. 6-11. 

 

Şener, Cemal  (1996). Benim Kabem İnsandır. İstanbul: Ad Yayıncılık. 

 

Şirin, Murtaza  (2005). Aşk Dönünce. Ankara: Halk Ozanları topluluğu Yayınları. 

 

Taş, Kibar (2022). Aleviliğin Tanımı ve Temek İbadetleri (Kureyşan Ocağı Özelinde). 

Türk Kültürü ve Hacı Bektaş Veli Araştırma Dergisi. S:104, s.472-490. 

 

Uğurlu, Ali Rıza (2009). Aşk-ı Muhabbet. İstanbul: Seçil Ofset. 

 

Uygun, Sadık (2008). “Cemde On İki Hizmet Sahipleri”. Hasançelebi. İstanbul: Sadık 

Uygun Eğitim Yayınları, ss. 6-11. 

 



131 
 

Üçer, Cenksu (2005). Geleneksel Alevîlikteki İbadet Hayatı ve Alevîlerin Temel İslâmî 

İbadetlere Yaklaşımları. Dinbilimleri Akademik Araştırma Dergisi V.  S:2 s.161-189. 

 

Vaktidolu, Adil Ali Atalay (1998). Virani Divanı ve Risalesi (Buyruğu). İstanbul: Kayhan 

Matbaacılık. 

 

Vaygnan, Manizhe Ghodrati& Bakthiari, Shahla (2023). İranlı Araştırmacıların Hacı 

Bektaş Veli ve Bektaşi Tarikatı ile İlgili Çalışmaları Üzerine Bir Değerlendirme. Türk 

Kültürü ve Hacı Bektaş Velî Araştırma Dergisi. S:108, s.353-379. 

 

Verde, Ahmet (2019). Müminlerin Efendisi İmam-ı Ali (A) “Kitab-ı Ayn” İmamet/ Hilafet 

Gadir Hum. İstanbul: Yılmaz Basım. 

 

Yaman, Ali (2006). Kızılbaş Alevi Ocakları. Ankara: Elips Kitap. 

 

Yaman Ali (2011). Alevilikte Ocak Kavramı: Anlam ve Tarihsel Arka Plan. Türk Kültürü 

ve Hacı Bektaş Veli Araştırma Dergisi. s.43-64. 

 

Yazıcı, Nesim (1993). Hoca Ahmet Yesevi Döneminde Türk– İslam Kültürünün Oluşumu 

ve Gelişimi. Kayseri: Milletler Arası Hoca Ahmet Yesevi Sempozyumu.s.377-378. 

 

Yeral, Ali (2022). Gadir Konferansının Doğuşu. İstanbul: Kevser Yayınları 

 

Yıldırım, Abbas (2006).Seyit Şah İbrahim Veli Ocağı. Ankara: IşıkMatbaası. 

Yıldırım, Rıza (2013). Bektaşi Kime Derler? : “Bektaşi Kavramının Kapsamı ve Sınırları 

Üzerine Tarihsel Bir Analiz Denemesi. Türk Kültürü ve Hacı Bektaş Veli Araştırma 

Dergisi.S:55, s. 38. 

 

Yıldırım, Rıza (2020). Menakıb-ı Evliya (Buyruk). İstanbul: Yapı Kredi Yayınları. 

 

Yıldız, Harun (2019). Anadolu Alevî-Bektaşî İnanç Dünyasında Kurban Anlayışı ve 

Kurbanla İlgili Ritüeller. Alevilik-Bektaşilik Araştırmaları Dergisi. s.135-152. 



132 
 

 

Yıldız, Harun (2021). Hacı Bektaş Veli Sonrasında Bektaşiliğin Oluşum ve Gelişimi. 

Samsun: DEUİFD Türk Kültürünü Mayalayanlar Özel Sayısı. S:43, ss.492. 

 

Yüner, Recep (2020). Alevîlerin Temel İslâmî İbadetlere Yaklaşımları: Sorgun Örneği. 

Ekev Akademi Dergisi. S:81, s.377-396. 

 

B. SÖZLÜ KAYNAKÇA 

 

Katılımcı Sayısı Cinsiyet Yaş Eğitim Seviyesi Medeni Hali 

KK1 Erkek 75 İLKOKUL EVLİ 

KK2 Kadın 66 ORTAOKUL EVLİ 

KK3 Kadın 23 ÜNİVERSİTE BEKAR 

KK4 Erkek 39 LİSE EVLİ 

KK5 Erkek 41 LİSE EVLİ 

KK6 Erkek 44 LİSE EVLİ 

KK7 Kadın 45 LİSE EVLİ 

KK8 Kadın 18 LİSE BEKAR 

KK9 Erkek 51 ORTAOKUL EVLİ 

KK10 Erkek 78 İLKOKUL EVLİ 

KK11 Kadın 56 ORTAOKUL EVLİ 

KK12 Erkek 57 ORTAOKUL EVLİ 

KK13 Kadın 73 İLKOKUL EVLİ 

KK14 Kadın 19 LİSE BEKAR 

KK15 Kadın 27 ÜNİVERSİTE BEKAR 

KK16 Erkek 22 ÜNİVERSİTE EVLİ 

KK17 Kadın 59 ORTAOKUL EVLİ 

KK18 Erkek 61 ORTAOKUL EVLİ 

KK19 Kadın 68 ORTAOKUL EVLİ 

KK20 Erkek 76 İLKOKUL EVLİ 

KK21 Kadın 63 ORTAOKUL EVLİ 

KK22 Kadın 55 ORTAOKUL EVLİ 



133 
 

KK23 Kadın 43 LİSE EVLİ 

KK24 Erkek 44 LİSE EVLİ 

KK25 Kadın 47 ORTAOKUL EVLİ 

KK26 Erkek 74 YÜKSEKOKUL EVLİ 

 

C. İNTERNET KAYNAKÇASI 

 

https://dergi.diyanet.gov.tr/makaledetay.php?ID=18989# / Erişim Tarihi: 03.07.2024. 

Kaynak Kişi: Kemal Kurak. 

 

https://www.indyturk.com/node/262931/haber/arap-seyyah-i%CC%87bn-fadl%C3%A2n-

t%C3%BCrkler-zina-edip-ve-%C4%B1rza-g%C3%B6z-dikeni-iki-par%C3%A7aya-

b%C3%B6lerler / Erişim Tarihi: 07.07.2024. Kaynak Kişi: Mehmed Mazlum Çelik. 

 

https://mehmetozgurersan.blogspot.com/2017/12/sah-horasan-imam-ali-rzadan-hoca-

ahmed.html /  Erişim Tarihi: 08.07.2024 Kaynak Kişi: Mehmet Özgür Ersan. 

 

https://www.indyturk.com/node/262931/haber/arap-seyyah-i%CC%87bn-fadl%C3%A2n-

t%C3%BCrkler-zina-edip-ve-%C4%B1rza-g%C3%B6z-dikeni-iki-par%C3%A7aya-

b%C3%B6lerler / Erişim Tarihi: 07.07.2024. Kaynak Kişi: Mehmed Mazlum Çelik. 

 

https://mehmetozgurersan.blogspot.com/2017/12/sah-horasan-imam-ali-rzadan-hoca-

ahmed.html /  Erişim Tarihi: 08.07.2024. Kaynak Kişi: Mehmet Özgür Ersan. 

 

https://www.harita.gov.tr/urun/xi-yuzyil-kasgarli-mahmudun-dunya-haritasi-ilk-dunya-

haritasi-tarihi/228 /Erişim Tarihi: 08.07.2024. Kaynak: Harita Genel Müdürlüğü. 

 

https://hekimhan.net/hekimhan/kultur-turizm/sanatcilar/hekimhanli-esiri/ Erişim Tarihi: 

12.10.2024. 

 

https://dergi.diyanet.gov.tr/makaledetay.php?ID=18989# /
https://www.indyturk.com/node/262931/haber/arap-seyyah-i%CC%87bn-fadl%C3%A2n-t%C3%BCrkler-zina-edip-ve-%C4%B1rza-g%C3%B6z-dikeni-iki-par%C3%A7aya-b%C3%B6lerler
https://www.indyturk.com/node/262931/haber/arap-seyyah-i%CC%87bn-fadl%C3%A2n-t%C3%BCrkler-zina-edip-ve-%C4%B1rza-g%C3%B6z-dikeni-iki-par%C3%A7aya-b%C3%B6lerler
https://www.indyturk.com/node/262931/haber/arap-seyyah-i%CC%87bn-fadl%C3%A2n-t%C3%BCrkler-zina-edip-ve-%C4%B1rza-g%C3%B6z-dikeni-iki-par%C3%A7aya-b%C3%B6lerler
https://mehmetozgurersan.blogspot.com/2017/12/sah-horasan-imam-ali-rzadan-hoca-ahmed.html
https://mehmetozgurersan.blogspot.com/2017/12/sah-horasan-imam-ali-rzadan-hoca-ahmed.html
https://www.indyturk.com/node/262931/haber/arap-seyyah-i%CC%87bn-fadl%C3%A2n-t%C3%BCrkler-zina-edip-ve-%C4%B1rza-g%C3%B6z-dikeni-iki-par%C3%A7aya-b%C3%B6lerler
https://www.indyturk.com/node/262931/haber/arap-seyyah-i%CC%87bn-fadl%C3%A2n-t%C3%BCrkler-zina-edip-ve-%C4%B1rza-g%C3%B6z-dikeni-iki-par%C3%A7aya-b%C3%B6lerler
https://www.indyturk.com/node/262931/haber/arap-seyyah-i%CC%87bn-fadl%C3%A2n-t%C3%BCrkler-zina-edip-ve-%C4%B1rza-g%C3%B6z-dikeni-iki-par%C3%A7aya-b%C3%B6lerler
https://mehmetozgurersan.blogspot.com/2017/12/sah-horasan-imam-ali-rzadan-hoca-ahmed.html
https://mehmetozgurersan.blogspot.com/2017/12/sah-horasan-imam-ali-rzadan-hoca-ahmed.html
https://www.harita.gov.tr/urun/xi-yuzyil-kasgarli-mahmudun-dunya-haritasi-ilk-dunya-haritasi-tarihi/228
https://www.harita.gov.tr/urun/xi-yuzyil-kasgarli-mahmudun-dunya-haritasi-ilk-dunya-haritasi-tarihi/228
https://hekimhan.net/hekimhan/kultur-turizm/sanatcilar/hekimhanli-esiri/


134 
 

https://www.antoloji.com/seyh-ahmet-dede-siiri/. Erişim Tarihi: 29.07.2024. Kaynak Kişi: 

Teslim Abdal. 

 

http://www.elmali.gov.tr/iz-birakanlar/ Erişim Tarihi: 09.10.2024. 

 

http://aleviislamdinhizmetleri.org / Erişim Tarihi: 10.10.2024 

 

https://www.cemvakfi.org/pages/inancHizmetleriDetay/167/her-aleviyim-diyenin-bilmesi-

gerekenler-genel-hususlarErişim Tarihi: 10.10.2024. 

 

http://www.hatayi.com/su-aleme-bir-nur-dogdu/ Erişim Tarihi: 16/10/2024 

 

https://hbvenstitu.nevsehir.edu.tr/tr/geleneksel-alevilikte-ritueller/ Erişim Tarihi: 

29.10.2024. 

 

https://hbvenstitu.nevsehir.edu.tr/tr/geleneksel-alevilikte-ritueller/Erişim Tarihi: 

29.10.2024. 

https://yakegm.ktb.gov.tr/TR-12618/haci-bektas-veli-kulliyesi-dergahi.html / Erişim 

Tarihi: 04.11.2024. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

https://www.antoloji.com/seyh-ahmet-dede-siiri/
http://aleviislamdinhizmetleri.org/
http://www.hatayi.com/su-aleme-bir-nur-dogdu/
https://hbvenstitu.nevsehir.edu.tr/tr/geleneksel-alevilikte-ritueller
https://hbvenstitu.nevsehir.edu.tr/tr/geleneksel-alevilikte-ritueller/Erişim
https://yakegm.ktb.gov.tr/TR-12618/haci-bektas-veli-kulliyesi-dergahi.html


135 
 

EKLER 

 

EK-1 FOTOGRAF LİSTESİ 

 

Fotoğraf 1: Güvenç Köyü, Sadık Baba Türbesi  

 

Fotoğraf 2: Güvenç Köyü, Sadık Baba Makamı 

 



136 
 

 

Fotoğraf 3: Güvenç Köyü, Molla Bektaş Makamı 

 

 

Fotoğraf 4: Başkınık Köyü,12 Kardeşler Cem Evi 

 



137 
 

 

Fotoğraf 5: Ballıkaya Köyü, Şah İbrahim Veli Makamı 

 

 

Fotoğraf 6: Hasançelebi Mezarlığı, Mulla Mustafa Kabri 



138 
 

 

 

Fotoğraf 7: Çulhalı Köyü Cem Evi 

 

 

Fotograf 8: Darıyeri Köyü Cem Evi 



139 
 

 

Fotoğraf 9: Akmağara Köyü, Gümüloğ Dede Kabri 

 

 

Fotoğraf 10: Akmağara Köyü, Gümüloğ Dede Ziyareti 



140 
 

 

Fotoğraf 11: Şah İbrahim Veli Ocağının Merkezi (Kara Direk Tekkesi) Öndeki Taş 

Kitabede: Bismillahirrahmanirrahim Eşhedü en la ilahe illallah ve eşhedü enne 

Muhammeden abduhu ve resuluh. Kapının üstündeki yazı: mescidi şerifin üçüncü inşası 

7.4.1957 

 

 

Fotoğraf 12: Ballıkaya Köyü, Vayloğ Dede Türbesi 



141 
 

 

Fotoğraf 13: Ballıkaya Köyü, Ağpınar Çeşmesi. Kitabede: “sahibül hayrat müteveffa 

Hasançelebili Muhammed Ağa’nın zevcesi Emine Hatun 1306” yazmaktadır. Kitabeden 

anlaşıldığı üzere çeşme Hasançelebili Muhammed Ağa’nın eşi Emine Hatun adına 1890 

yılında yaptırılmıştır. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 


