
 

 

TÜRKİYE CUMHURİYETİ 

ÇUKUROVA ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

FELSEFE VE DİN BİLİMLERİ ANABİLİM DALI 

 

 

 

 

 

 

BATI’DA VE TÜRKİYE’DEKİ DİNÎ GELİŞİM MODELLERİNİN KURAM VE 

YÖNTEM AÇISINDAN KARŞILAŞTIRILMASI 

 

 

 

 

 

 

Sevil TUNCER 

 

 

 

 

 

 

YÜKSEK LİSANS TEZİ 

 

 

 

 

 

 

ADANA/2018



 

 

TÜRKİYE CUMHURİYETİ 

ÇUKUROVA ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

FELSEFE VE DİN BİLİMLERİ ANABİLİM DALI 

 

 

 

 

BATI’DA VE TÜRKİYE’DEKİ DİNÎ GELİŞİM MODELLERİNİN KURAM VE 

YÖNTEM AÇISINDAN KARŞILAŞTIRILMASI 

 

 

 

 

Sevil TUNCER 

 

 

 

 

Danışman: Prof. Dr. Asım YAPICI 

Jüri Üyesi: Prof. Dr. Hasan KAYIKLIK 

Jüri Üyesi: Doç. Dr. Halil APAYDIN 

 

 

 

 

YÜKSEK LİSANS TEZİ 

 

 

 

 

ADANA/2018 



 

 

Çukurova Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Müdürlüğüne; 

 

Bu çalışma, jürimiz tarafından Felsefe ve Din Bilimleri Ana Bilim Dalında 

YÜKSEK LİSANS TEZİ olarak kabul edilmiştir. 

 

 

 

 

Başkan: Prof. Dr. Asım YAPICI 

(Danışman) 

 

 

 

Üye: Prof. Dr. Hasan KAYIKLIK 

 

 

 

 

Üye: Doç. Dr. Halil APAYDIN 

 

ONAY 

Yukarıdaki imzaların, adı geçen öğretim elemanlarına ait olduklarını onaylarım. 

…/…/2018 

  

 

 

 Prof. Dr. H. Mahir FİSUNOĞLU 

 Enstitü Müdürü 

 

 

NOT: Bu tezde kullanılan ve başka kaynaktan yapılan bildirişlerin, çizelge, şekil ve 

fotoğrafların kaynak gösterilmeden kullanımı, 5846 sayılı Fikir ve Sanat Eserleri 

Kanunu’ndaki hükümlere tabidir. 



 

 

ETİK BEYANI 

 

Çukurova Üniversitesi Sosyal bilimler enstitüsü tez yazım kurallarına uygun 

olarak hazırladığım bu tez çalışmasında; 

 

 Tez içinde sunduğum verileri,bilgileri ve dökümanları akademik ve etik 

kurallar çerçevesinde elde ettiğimi, 

 Tüm bilgi belge ve sonuçları bilimsel etik ve ahlâk kuarllarına uygun olarak 

sunduğumu, 

 Tez çalışmasında yararlandığım eselerin tümüne uygun atıfta bulunarak 

kaynak gösterdiğimi,  

 Kullanılan verilerde ve ortaya çıkan sonuçlarda herhangi bir değişiklik 

yapmadığımı, 

 Bu tezde sunduğum çalışmanın özgün olduğunu,  

 

bildirir; aksi halde aleyhime doğabilecek tüm hak kayıplarını kabullendiğimi kabul 

ederim…../…../2018 

 

 Sevil TUNCER 

 

 

 

 

 

 

  



iv 

 
 

ÖZET 

 

BATI’DA VE TÜRKİYE’DEKİ DİNÎ GELİŞİM MODELLERİNİN KURAM VE 

YÖNTEM AÇISINDAN KARŞILAŞTIRILMASI 

 

Sevil TUNCER 

 

Yüksek Lisans Tezi, Felsefe ve Din Bilimleri Anabilim Dalı 

Danışman: Prof. Dr. Asım YAPICI 

Haziran 2018, 137 Sayfa 

 

Bu çalışma Batı’da ve İslam coğrafyasında, özellikle Türkiye’de ortaya konan dinî 

gelişim teorilerini kuram ve yöntem açısından ele almaktadır. Batı’daki dinî gelişim 

teorilerinin Yahudi-Hıristiyan kültürünün etkisinde gelişmesi ve pozitivist bir anlayışı 

benimsemesi, başka coğrafyaların inanç-kültür gerçekliğinin göz ardı edilmesine neden 

olmaktadır. Dinî gelişimin yaşlara ve dönemlere göre evrensel ilkelerinden bahsedilip 

bahsedilemeyeceği, bu bağlamda sosyo-kültürel yapıların dinî gelişime etkisi 

araştırmamızın temel problemini oluşturmaktadır. 

Çalışmamızda literatür tarama yöntemi kullanılarak elde edilen veriler betimsel 

olarak analiz edilmiş ve yorumlanmıştır. Batı’daki yaklaşımların ağırlıklı olarak bilişsel 

temelli olduğu görülmüştür. Batı’da psikanalitik, sosyal-bilişsel ve ahlâk gelişimini esas 

alan ömür boyu dinî gelişim teorileri de önemli yer tutmaktadır. Batı’daki dinî gelişim 

modelleri evreci, evrensel ve normatif bir yapıdadır. Buna karşılık İslam coğrafyasında 

geleneksel bir anlayışa sahip tasavvufî yaklaşımın, kendine özgü yöntemlerle bireyin 

gelişimini idiyografik olarak ele aldığı görülmektedir. Ayrıca İslam âlimleri sistematik 

olarak dinî gelişimi açıklayan bir yaklaşımda bulunmamış olsa da dinî sorumlulukların 

yerine getirilmesinde aklın gelişimine ayrı bir önem atfetmişlerdir. Bu yaklaşım da 

kısmen bilişsel gelişim kapsamında değerlendirilebilir.  

Türkiye’de son yıllarda dinî gelişim konusunda belirli yaş dönemlerini ele alan 

çalışmalar ve model denemeleri Türk-İslam kültürüne özgü kavram ve insan yetiştirme 

biçimleri hakkında bilgi vermektedir. Türk-İslam coğrafyasında dinî gelişim konusunda 

kültürel bağlamda yapılan model deneme çalışmaları, eklektik bir karakterde ve Batı 

kaynaklı kuramların özeti düzeyinde bulunmaktadır. Batı’daki dinî gelişim teorileri, 

gelişimin evrensel boyutunu ortaya koysa da kültürel ve yerel olanı açıklayamamaktadır. 



v 

 
 

Bununla birlikte bilginin tarihe ve mekâna göre değiştiği anlayışı, yerel ve evrensel 

anlayışların birlikte ele alınmasını gerekli kılmaktadır. 

 

Anahtar Kelimeler: Dinî Gelişim Teorileri, Yahudi-Hıristiyan kültür, Türk-İslam 

kültürü, pozitivist anlayış, yerel-kültürel inanç. 

 

  



vi 

 
 

ABSTRACT 

 

COMPARISON OF RELIGIOUS DEVELOPMENT MODELS IN THE WEST 

AND IN TURKEY IN TERMS OF THEORY AND METHODS  

 

Sevil TUNCER 

 

Graduate Thesis, Department of Philosophy and Religious Sciences 

Advisor: Asım YAPICI, Professor Dr. 

June 2018, 137 Pages 

 

This study examines the theories of religious development introduced in the West 

and in Islamic geography, and particularly in Turkey in terms of theory and methodology. 

The progress of the religious development theories in the West under the influence of 

Jewish-Christian culture with the adoption of a positivist understanding conduces the 

belief-culture reality of other geographies to be ignored. Whether or not universal 

principles of religious development can be referred to in terms of age and periods and the 

influence of socio-cultural structures on religious development constitute the main 

problems of the research. 

Literature review method was used in our study and the obtained data were 

interpreted. Was found that the western approaches are predominantly cognitive-based. 

Theories of life-long religious development grounded on psychoanalytic, social-cognitive 

and moral development in the West also play an important role. Religious developments 

in the West have a phasic, universal and normative structure. On the contrary, it is seen 

that the Sufi approach with a traditional understanding in the Islamic geography addresses 

the individual's development ideographically with its own methods. Additionally, even 

though Islamic scholars did not adopt an approach that systematically explains religious 

development, they attached a particular importance to the development of reason in 

fulfilling their religious responsibilities. 

Studies examining particular age period on religious development in recent years 

in Turkey and model experiments provide information about the Turkish-Islamic culture-

specific notions and human upbringing. Model trial studies in the cultural context 

conducted in the Turkish-Islamic geography have an eclectic character and are at the level 

of a summary of theories originating from the west. Although the theories of religious 



vii 

 
 

development in the West reveal the universal dimension of development, they can not 

explain what is cultural and local. Nevertheless, the understanding that knowledge varies 

by date and place requires addressing local and universal understandings together. 

 

Keywords: Theories of Religious development, Jewish-Christian culture, Turkish-

Islamic culture, positivist understanding, local-cultural belief. 

 

  



viii 

 
 

ÖN SÖZ 

 

Dinî inanç ve yapılar insanlık tarihi kadar eski kökenlere sahiptir. Neredeyse 

tarihin hiçbir sahnesinde dinsiz toplumlara rastlanmamaktadır. Şüphesiz toplumların 

gelişerek medenî yaşam formlarına kavuşmasında dinî inanç ve düşünceler önemli bir 

yere sahiptir. Her ne kadar modern dünyada dinî inançların yok olacağına dair teori ve 

öngörüler mevcut olsa da dinin birey boyutundaki önemi değişmemektedir. Din hâlâ en 

seküler toplumlarda bile bireyin davranışlarını yönlendirici olabilmektedir. Din gibi çok 

güçlü bir realitenin yerini dolduracak henüz bir ideoloji bulunmamaktadır. En güçlü 

ideolojilerin marjinal fikirlere dönüştüğü günümüzde dinin farklı formlarının 

yansımalarının özellikle birey boyutunda sürmesi, dinin, insanlık devam ettikçe var 

olacak bir gerçeklik olacağına dair fikirleri güçlendirmektedir. 

İnsan dünyaya birçok eğilim ve ihtiyaçla gelmektedir. İnsan fiziksel ihtiyaçlarının 

yanı sıra güven, bağlanma, sevgi ve şefkat görme isteğine karşılık arar. Onun bu 

ihtiyaçları kısmen aile ve çevre tarafından karşılansa da nihâi anlamda yeterli 

olmayacaktır. Dinler bu aşamada insanın bağlanma, güven sevgi duygularını aşkın olanla 

tatmin etmeye çalışır. İnsan doğası gereği kendini geliştirmek, aşmak ihtiyacı hisseder. 

Nasıl ki biyolojik olarak bebeklikten çocukluğa, ergenlikten yetişkinliğe doğru 

evriliyorsa, manevî olarak da tekâmül ihtiyacı duyar. Burada dinî inanç ve düşünceler 

devreye girerek bireyin ihtiyacına yönelik çözüm ve pratikler sunar. Bu gerçekten 

hareketle pozitivist-görgül bilim anlayışını benimseyen psikoloji bilimi dinin insan ve 

davranışına etkisini kabul etmek durumuna gelmiştir. Böylece yaklaşık yarım yüzyılı 

aşkın bir süredir din psikolojisinde geniş bir literatür oluşmuştur. Bilhassa Batı’da dinî 

gelişim konusunda birçok teori ve çalışma yapılmıştır. İnsanın dinî gelişimini bilişsel, 

psikososyal, sosyal bilişsel ve psikanalitik yaklaşımlar anlamında ele alan bu çalışmalar 

insanın belli gelişim özelliklerine yoğunlaşmıştır. Ancak insan sadece zihinle 

açıklanamayacağı gibi, sadece sosyal bir olgu ve ahlâki değer olarak da görülemez. İnsanı 

belirli bir anlayışla ele almak dar bir patikada yürümeye benzer. Nihayetinde elde 

ettiğimiz şey sadece tanımlama yapmak olacaktır. Hâlbuki insan hiçbir tanıma 

sığmayacak bir derinliğe sahiptir. O bir yönüyle beşerken diğer yönüyle hakikatin 

talibidir. İnsanı dünyayla sınırlamak, ondaki cevheri yok saymak anlamına gelir. Oysa 

Şeyh Galip’in; “Hoşça bak zâtına ki zübde-î âlemsin sen / Merdüm ü dîde î ekvân olan 

âdemsin sen”  beyitinde ifade ettiği gibi, insan hakikatin en önemli unsurudur. Zirâ insanı 

küçümsemek varoluş aynamıza sırt çevirmek anlamına gelir. 



ix 

 
 

 “Batı’da ve Türkiye’deki Dinî Gelişim Modellerinin Kuram ve Yöntem 

Açısından Karşılaştırılması” isimli çalışmada Batı’da ve Türkiye’de yapılan dinî gelişim 

teorileri ve çalışmalar yöntem ve kuram açısından ele alınarak eleştiri ve 

değerlendirmelerde bulunulmuştur. Bu çalışma üç bölümden oluşmaktadır. Birinci 

bölümde araştırmanın amacı yöntem ve tekniklere, ikinci bölümde gelişimle ilgili 

kavramlara, Batıda ve Türk - İslam coğrafyasında ortaya konan dinî gelişim teorileri ve 

çalışmalarıyla birlikte eleştiri ve değerlendirmelere, üçünde bölümde ise konuyla ilgili 

tartışmaya yer verilmiştir.  

Kendine özgü bakış açısı ve yaklaşımlarıyla tanımadan önce de beni etkilemiş 

olan Asım YAPICI hocama tezime katkılarından dolayı teşekkür ederim. 

 

 

 

Sevil TUNCER 

Adana / 2018 

  



x 

 
 

İÇİNDEKİLER 

Sayfa 

ÖZET .............................................................................................................................. iv 

ABSTRACT .................................................................................................................... vi 

ÖN SÖZ ........................................................................................................................ viii 

KISALTMALAR .......................................................................................................... xii 

GİRİŞ ............................................................................................................................... 1 

1. Araştırma Problemi ve Gerekçesi ................................................................................. 1 

2. Araştırmanın Amacı ve Önemi ..................................................................................... 2 

3. Araştırmada Kullanılan Yöntem ve Teknikler .............................................................. 3 

4. Araştırmanın Sınırlılıkları ............................................................................................. 3 

 

BÖLÜM II 

GELİŞİM SÜRECİNDE DİNÎ GELİŞİM 

 

2.1. Temel Kavramlar ....................................................................................................... 5 

2.1.1. Gelişim ve Gelişme .......................................................................................... 5 

2.1.2. Gelişim Kavramıyla İlişkili Kavramlar ........................................................... 5 

2.1.3. Gelişimin Temel İlkeleri .................................................................................. 7 

2.1.4. Dinî Gelişim ve Dinî Gelişme ......................................................................... 8 

2.2. Batı Kaynaklı Dinî Gelişim Kuramları .................................................................... 12 

2.2.1. Davranışçı Kuramlara Göre Dinî Gelişim ..................................................... 12 

2.2.2. Bilişsel-Davranışçı Kuramlara Göre Dinî Gelişim ........................................ 14 

2.2.2.1. Tolman: Amaçlı Davranışçılık Kuramı ............................................. 14 

2.2.2.2. Bandura: Sosyal Öğrenme Kuramı ................................................... 15 

2.2.3. Bilişsel Gelişim Teorisine Dayalı Dinî Gelişim Kuramları ........................... 17 

2.2.3.1. Piaget’nin Bilişsel Gelişim Kuramı ................................................... 17 

2.2.3.2. Bilişsel Gelişim Teorisine Dayalı Dinî Gelişim Teorileri ................. 20 

2.2.3.2.1.Baldwin ve Gizem Teorisi ................................................... 20 

2.2.3.2.2. Harms ve Dinî Duygunun Gelişmesi .................................. 22 

2.2.3.2.3. Elkind’ de Dinî Düşüncenin Gelişimi ................................ 24 

2.2.3.2.4.Goldman ve Dinî Düşünce Gelişimi Teorisi ....................... 26 

2.2.3.2.5. Tamminen’ de Tanrı Tasavvurunun Gelişimi .................... 29 

2.2.3.2.6. Oser ve Gmünder’in Dinî Yargı Gelişimi .......................... 31 

2.2.4. Psikanalitik Temelli Teoriler ......................................................................... 34 



xi 

 
 

2.2.4.1. Freud’un Psikoseksüel Gelişim Kuramı ............................................ 34 

2.2.4.2. Freud’un Din ve Dinî Gelişim ile İlgili Görüşleri ............................. 35 

2.2.4.3. Jung’un Bireyleşme ve Kendilik Üzerinden Dinî Gelişim Teorisi ... 39 

2.2.4.4. Erikson’un Psikososyal Uyum Teorisi Kapsamında Dinî Gelişim ... 51 

2.2.4.4.1. Psikososyal gelişim Kuramının Dayandığı Temel İlkeler .. 51 

2.2.4.4.2. Psikososyal Gelişim İçinde Dinî Gelişim ........................... 53 

2.2.5. Bağlanma Kuramına Göre Dinî Gelişim ....................................................... 63 

2.2.5.1. Kirkpatrick ve Duygusal İlişki-Bağlanma Kuramları ....................... 63 

2.2.6. Tüm Yaşamı İçeren Dinî Gelişim Kuramları ................................................ 68 

2.2.6.1. Allport’ta Dinî Gelişim ..................................................................... 68 

2.2.6.2. Fowler’da İnanç Gelişim Teorisi ....................................................... 79 

2.2.6.3. Meadow ve Kahoe Modeli ................................................................ 83 

2.2.7. Bütünsel Yaklaşımlar ..................................................................................... 85 

2.2.7.1.Reich ve Tümleyici Muhakeme Teorisi ............................................. 85 

2.3. Müslüman Dünyada Dinî Gelişim Kuramları .......................................................... 92 

2.3.1. Tarihsel-Geleneksel Temelli Açıklama ve Modeller ..................................... 92 

2.3.1.1. İslam Bilginlerine Göre Dinî Gelişim ............................................... 92 

2.3.1.2.Tasavvufî Hayatta Gelişim ................................................................. 95 

2.3.1.3. Gazali’ de Üçlü Gelişim .................................................................. 102 

2.3.2. Model Önerisinde Bulunmayan Dinî Gelişim Çalışmaları .......................... 105 

2.3.3.Günümüz’de Geliştirilen Modeller ............................................................... 107 

2.3.3.1. Karaca Modeli ................................................................................. 107 

2.3.3.2.Yapıcı’nın Müslüman Türk Kültüründe İnanç Gelişimi .................. 110 

 

BÖLÜM III 

TARTIŞMA 

 

3.1. Batı’da ve Türkiye’deki Dinî Gelişim Teorilerin Karşılaştırılması ................ 117 

 

SONUÇ VE ÖNERİLER .................................................................................... 127 

KAYNAKLAR ..................................................................................................... 131 

ÖZGEÇMİŞ ......................................................................................................... 137 

  



xii 

 
 

KISALTMALAR 

 

akt.  :Aktaran 

bkz.  : Bakınız 

C.  : Cilt 

Çev.  : Çeviren 

Ed.  : Editör 

s.  : Sayfa 

ss.  : Sayfadan sayfaya 

vb.  : ve benzeri 

vs.  : vesaire  

 

 

 

 

 



1 

 
 

GİRİŞ 

 1. Araştırma Problemi ve Gerekçesi 

Din olgusu, insanlığın en eski ve en önemli yönünü işgal eden psikolojik ve sosyal 

bir gerçeklik olmasından dolayı birçok bilim dalına konu olmuştur. Psikoloji de din ve 

dindarlık olgusunu kendi bakış açısıyla incelemektedir. Bilhassa dinî gelişim, din 

psikolojisinin temel araştırma alanlarından birini oluşturmaktadır. Bu bağlamda: “Din, 

çocuk için ne anlama gelmektedir?” “Çocukluktan yaşlılığa kadar devam eden dinî 

gelişim sürecinde bilişsel, duygusal ve davranışsal olarak ne tür değişiklikler meydana 

gelmektedir?” “Bir kimsenin diğerine göre daha dindar olduğunu söylerken ne kast 

edilmektedir?’’ “Yaşlara ve dönemlere göre dinî gelişimin evrensel ilkelerinden 

bahsedilebilir mi, bahsedilemez mi? “Sosyo-kültürel yapılar bireyin dinî gelişim sürecini 

etkilemekte midir?” vb. sorulara cevap bulmak din psikolojisinin araştırma konuları 

içinde yer almaktadır.  Ayrıca din psikolojisi lietartüründe, dinî gelişimin diğer gelişim 

alanlarından bağımsız olmadığı, hatta onlarla paralel bir gelişme gösterdiğini ortaya 

koyan çok sayıda veri mevcuttur. Örneğin Piaget’in bilişsel gelişimine dayalı dinî gelişim 

teorileri dinî gelişimin zihinsel gelişimle paralel bir şekilde ilerlediğini; sosyal öğrenme 

kuramlarına dayanan dinî gelişim teorileri ise dinî gelişimde çevre faktörünün önemli bir 

unsur olduğunu ortaya koymaktadır (Karaca, 2007, s. 13-14). 

Dinî gelişim 20. yüzyılın ikinci yarısından itibaren Batı’da ortaya çıkan dinamik 

bir araştırma alanıdır. Bu alanda geliştirilen modellerin evrensel olma iddiası taşıması, 

farklı paradigmalara sahip din, kültür ve coğrafyaların öznelliğinin göz ardı edilmesine 

neden olmaktadır. Bu sebepten dolayı farklı kültür ve inanç geleneklerine özgü dinî 

gelişim modellerine ihtiyaç bir sorun olarak belirmiştir. Ülkemizde dinî gelişim 

konusunda yapılan çalışmaların Batılı dinî gelişim teorilerine dayanması müslüman inanç 

ve kültürünü tam olarak ifade edilmesine olanak vermemektedir. Batının bireyselci insan 

anlayışı ve pozitivist (görgül) bilim anlayışı İslam coğrafyasının hem bireyi hem toplumu 

kuşatan insan anlayışı ile sadece görgül bilimin yanı sıra aşkın ve sezgisel bilgiyi 

benimseyebilen bir yaklaşımı anlamakta da yeterli olamayacaktır. Bununla birlikte 

Müslüman kültür coğrafyasına özgü inanç gelişim modelleri oluştururken bu anlamda 

batı coğrafyasındaki birikimden faydalanmak, özgün olanın yanı sıra evrensel olabilecek 

unsurların da varlığını ortaya koyabilecektir (Yapıcı, 2016, s. 93). 



2 

 
 

Bu çalışmada temel olarak dinî gelişim konusunda Batıda ve Türkiye’de ortaya 

konan modeller kuram ve yöntem açısından karşılaştırılarak, modeller hakkında eleştiri 

ve değerlendirmeler yapılacaktır. Böylece hem Batılı teoriler detaylı olarak ele alınacak 

hem de Doğulu düşünce ve dinî gelişim yaklaşımlarının farklı ve benzer yönleri ortaya 

konacaktır. Bu sayede kendi kültür coğrafyamıza özgün modellerin geliştirilmesine katkı 

sunmak hedeflenmektedir.  

 

2. Araştırmanın Amacı ve Önemi 

Din psikolojisinin ilgilendiği pek çok konu şu ya da bu şekilde dinî gelişim 

problemiyle bağlantılıdır. Örneğin Tanrı tasavvuru, dindarlık biçimleri, imanın oluşumu, 

şüphe, inkâr, din değiştirme, yeniden dine dönüş, dinî kimlik, dinî kişilik, dinî tutumların 

oluşması ve ruh sağlığı-din konuları doğrudan ya da dolaylı bir biçimde dinî gelişim 

süreçleriyle yakından ilişkilidir (Karaca, 2007, s. 14). 

Bilimde egemen olan pozivitist anlayış felsefe ve din bilimlerinin uzun süre ihmal 

edilmesine ve bilimdışı görülmesine neden olmuştur. Bu sebeple yeterli alan yazı 

oluşamamıştır. Fakat son zamanlarda yapılan çalışmalarda materyalist indirgemeci bakış 

açısının belirli fenomenleri açıklamaktaki yetersizliği kabul edilmiş, birtakım iç gözlem 

metotlarının da bilimsel olarak kabul edilme durumu ortaya çıkmıştır (Karaca, 2015, s. 

33). 

Türkiye’de dinî gelişim konusunda Batılı kuramların tercümelerine dayalı ve 

onların tekrarı mahiyetinde model denemeleri ve alan araştırmaları mevcuttur. Ancak bu 

modellerin, İslam kültür coğrafyasına özgü dinî gelişim olgusunu yeterince 

açıklayamaması, bu konuya dönük çalışmaların yapılması gereğini gündeme getirmiştir. 

Zira dinî gelişim konusu Batıda çoğunlukla bilişsel ve psikanalitik kuramlara dayalı 

Yahudi Hıristiyan kültürünün etkisinde gelişirken, İslam coğrafyasında Kur’an ve sünnet 

temelli akıl-kalp birlikteliğini esas alan vahdetçi dinî gelişim yaklaşımları ve inancı fıtrat 

kavramıyla ilişkili ele alan yaklaşımlar mevcuttur (Yapıcı, 2016, s. 93). 

Dinî gelişim konusunda Batıda ve Türkiye’de teorik ve alan çalışması olarak 

birçok çalışma yapılmıştır. Türkiye’de Yavuz’un (1987) “Çocukta Dinî Duygu ve 

Düşüncenin Gelişimi” çalışması ve Karaca’nın (2007) “Dinî Gelişim Teorileri” bu alanda 

temel oluşturacak nitelikteki eserlerdir. Dinî gelişim konusunda son zamanlarda model 

çalışmaları da ortaya konmaktadır. Bu anlamda Karaca’nın (2007) inanç gelişim modeli 

deskriptif yöntemle Batılı kuramlardan farklı olarak uygulama ağırlıklı yeni çalışmalara 



3 

 
 

öncülük edebilecek niteliktedir. Ayrıca Yapıcı’nın (2016) Müslüman-Türk coğrafyasına 

özgü model denemesi alanda kayda değer çalışmaları oluşturmaktadır. 

İslam kültür coğrafyasına özgün dinî gelişim modelleri oluştururken, Batılı dinî 

gelişim modellerini detaylı ve karşılaştırmalı olarak tanımak önemlidir. Bu çalışmada 

amaç dinî gelişim konusunda Batı’da ve Türkiye’de yapılan araştırmaları kuram ve 

yöntem açısından karşılaştırmaktır. Ayrıca Batı kökenli dini gelişim modelleri ile 

Müslüman kültür coğrafyasında mevcut geleneksel ve akademik olan çalışmalar 

hakkında yorum ve değerlendirmelerde bulunmaktır. 

 

 3. Araştırmada Kullanılan Yöntem ve Teknikler 

Bir araştırmanın yöntemi araştırma konusuna göre değişebilir (Egemen, 1952). 

“Batı’da ve Dinî Gelişim Modellerinin Kuram ve Yöntem Açısından 

Karşılaştırılması”nın söz konusu edildiği bu nitel çalışmada veriler literatür taramasıyla 

toplanmıştır. Bu bağlamda öncelikle Batılı psikoloji ve din psikolojisi çevrelerinde dinî 

gelişim ile ilgili teorik ve uygulamalı araştırmalara bakılmıştır. Daha sonra Türk akademi 

çevrelerinde yapılan çalışmalara odaklanılmıştır. Bu noktada özellikle vurgulamak 

gerekir ki tarihsel süreçte Müslüman bilginlerin çocukların ve yetişkinlerin dinî gelişimi 

konusunda ne söyledikleri ve bunların günümüzde ne anlam ifade ettiği üzerinde 

durulmuştur.  

Toplanan veriler önce kendi içinde sistemleştirilmiş, bu bağlamda ilgili kuram ve 

teorilerin kuvvetli ve zayıf yönleri tespite çalışılmıştır. Anlayıcı geleneğe bağlı olan bu 

çalışmada karşılaştırma ve yorumlama teknikleri ön plana çıkmaktadır (Tatar, 2004; 

Rickman, 2000). Dinî gelişimle ilgili hem tek tek kuram ve modeller hem de genel 

anlamda Doğulu ile Batılı yaklaşımlar karşılaştırılmıştır. Böylece mevcut çalışmalar 

arasındaki benzerlikler ve farklılıklar tespite çalışılmıştır.  

 

4. Araştırmanın Sınırlılıkları 

Dini gelişim konusu, çok kapsamlı bir çalışma alanı oluşturmaktadır. Bu nedenle 

çalışmamızda özellikle dini gelişim konusunda öne çıkan yaklaşım ve çalışmaları ele 

alınmıştır. Söz konusu yaklaşımların çoğu Piaget’in bilişsel gelişim teorisini oluşturan 

yaklaşımları içermektedir. Bu anlamda Harms, Goldman, Elkind, Baldwin ve 

Tamminen’in dini gelişim yaklaşımları incelenmiştir. Freud’un dine yaklaşımı ve 

psikanalitik yaklaşımdan beslenen Erikson, Jung ve Bağlanma kuramlarına da yer 



4 

 
 

verilmiştir. Bilişsel, evreci teorilerin yanı sıra ömür boyu dini gelişim konusunu ele alan 

Fowler, Allport, Oser-Gmünder, Meadow-Kahoe ve Reich’in yaklaşımları da 

çalışmamızda bulunmaktadır. İslam coğrafyasındaki çalışmalar ise Tasavvufi yaklaşım 

ile İslam âlimlerinin genel kabul görmüş fikirlerine yer verilmiştir. Ayrıca çalışmamız 

Müslüman-Türk coğrafyasında son çeyrek yüzyıldır ortaya konan Yavuz, Kayıklık, 

Konuk’un alan çalışmaları ile Karaca ve Yapıcı’nın model denemeleri ile sınırlanmıştır. 

 

 

 



5 

 
 

BÖLÜM II 

GELİŞİM SÜRECİNDE DİNÎ GELİŞİM 

2.1. Temel Kavramlar 

2.1.1. Gelişim ve Gelişme 

Gelişim organizmanın büyüme, olgunlaşma ve öğrenme süreçlerini kapsayan 

geniş bir kavramdır. Bu nedenle o; fiziksel, zihinsel, duygusal, sosyal, ahlâkî, dinî gelişim 

alanlarında organizmanın döllenmeden ölüme kadar yaşadığı bütün bir süreci ifade eder 

(Senemoğlu, 2010, s. 18; Yıldırım, 2015, s. 21). 

Birey dünyaya geldiğinde kendini daha önceden tasarımlanmış hazır bir çevrede 

bulur. Bu çevre riskli durumların yanı sıra koruyucu etkenleri de içerir. Böyle bir çevrede 

kendi mizacına ve fizyolojisine göre şekil alan birey çevresindeki olay ve durumlara 

uyum sağlayabilir ya da sağlayamaz. Buradan hareketle gelişim bireyin deneyimlerine 

zihinsel ve duygusal anlamda bir değer atfettiği aktif ve dinamik bir süreç olarak 

tanımlanabilir (Sayar ve Dinç, 2014, s. 109). 

Gelişim, yalnız nicel verilerle ifade edilemeyen, çok yönlü karmaşık, bütünsel bir 

süreçtir. Gelişimin bütünsel bir süreç olması gelişim evrelerinin birbirinden bağımsız 

olduğu anlamına gelmez. Gelişimsel evrelerin ve yapıların, bir düzen ve hiyerarşiye sahip 

olduğu, birbiriyle iç içe geçmiş özellikleri ihtiva ettikleri bir gerçektir ( Arı, 2018, s. 37). 

Olgunlaşma ve öğrenme olmadan gelişim olmaz, Gelişim yaşam boyu devam 

eden bir süreç, gelişme ise bu sürece bağlı olarak ortaya çıkan sonuçlardır (Senemoğlu, 

2010, s. 3). Örneğin, bir çocuğun ağaca tırmanmayı, yüzmeyi ve okumayı ya da yabancı 

dil öğrenmesi gelişmedir. Fakat öncelikle çocuğun bu davranışı kazanması için fiziksel 

olgunluk, daha sonrasında da, ağaca tırmanma davranışını öğrenmesi gerekir.  

 

2.1.2. Gelişim Kavramıyla İlişkili Kavramlar  

Büyüme, boyun uzaması ve kilo artışı gibi organizmada meydana gelen niceliksel 

değişimlerdir. Ergenlik sonuna kadar devam eder. Dolayısıyla ergenlikten sonra bireyin 

bedeninde ortaya çıkan ve gözlenebilen durumlar (kilo alması, cerrahi operasyon, boy 

uzatması vs.) büyüme değil değişim olarak adlandırılır (Arı, 2018, s. 36, Yıldırım, 2015, 

s. 22). 



6 

 
 

Olgunlaşma, öğrenmeden bağımsız olarak, kalıtımın etkisiyle tezahür eden 

gelişimsel değişmelerdir. Bu anlamda o, organizmanın genetik programında var olan 

özelliklerin günü geldiğinde ortaya çıkmasıdır.  Bir başka ifadeyle organların kendinden 

beklenen vazifeleri, çevresel koşullardan bağımsız olarak yerine getirebilecek düzeye 

ulaşmasıdır (Senemoğlu, 2010, s. 3; Yıldırım, 2015, s. 23). 

Olgunlaşma, bireyin psiko-motor davranışlarının ve fiziksel gelişiminin ön 

koşuludur. Örneğin; çocuğun yürüyebilmesi ve kalem tutabilmesi için ayak ve el 

kaslarının olgunlaşması gerekir. Bu arada belirtmek gerekir ki olgunlaşma sadece fiziksel 

alanla sınırlı değildir. Abaküslerle toplama yapmak için somut; x, y, z ile problem 

çözebilmek için de soyut düşüncenin gelişmesi gerekir (Senemoğlu, 2010, s. 3; Ünver, 

2015, s. 2). Dolayısıyla otonom bir ahlâk anlayışı ve soyut bir tanrı tasavvurunun ortaya 

çıkabilmesi için olgunlaşmaya ihtiyaç vardır.  

Öğrenme, bireyin çevresiyle belli bir düzeydeki etkileşimleri sonucunda meydana 

gelen nispeten kalıcı izli davranış değişiklikleri olarak tanımlanmaktadır. Bu nedenle 

bireyde gelişimin oluşması için öğrenme zorunludur. Örneğin; çocuğun yazı yazma 

davranışı elde edebilmesi için fiziksel olgunlaşma ile birlikte bu davranışın nasıl 

yapıldığını görmesi, yapmaya çalışması, doğru yaptığına dair bilgilendirilmesi ve bu 

davranışın geliştirilmesi gerekir. Aynı şekilde dinî ve ahlâkî temelli bilgi ve becerilerin 

kazanılmasında sadece olgunlaşma yeterli değildir. Olgunlaşma ile fiziksel, duygusal 

zihinsel alt yapı kurulmuş olur. Bu süreç bireyi dış dünyadan gelen uyarıcıları almaya 

hazır hale getirir. Bu aşamadan sonra çevreyle etkileşim (anne-baba, öğretmen, TV, 

internet vs.) gerekir (Erden ve Akman, 2004, s. 128-129). Zira Senemoğlu’nun da (2010, 

s. 4) belirttiği üzere birey, zekâ seviyesi ne düzeyde olursa olsun, ona uygun yaşantılar 

sağlandığı takdirde pek çok şeyi öğrenebilir. 

Hazırbulunuşluluk, büyüme ve olgunlaşma gerçekleştikten sonra kişinin ilgi, 

istek, ön bilgi ve bedensel sağlık durumunun yeni öğrenmelere açık hale gelmesi 

durumudur. Bu anlamda hazırbulunuşluluk yoksa öğrenme gerçekleşmemektedir 

(Senemoğlu, 2010, s. 4-5; Topses, 2009, s. 25). Okula gitmek yahut bisiklet sürmek 

istemeyen bir çocuğun hazırbulunuşluluk düzeyi düşüktür. Aynı şekilde kendisine 

öğretilmek istenen bazı dua ve sureleri öğrenmek istemeyen, buna ilgi duymayan yahut 

hasta olduğu için isteksiz davranan bir çocuk da hazırbulunuşlu değildir.  

Kritik zaman kavramı bireyin yaşamında bazı öğrenmelerin gerçekleşebilmesi 

için uygun dönem/dönemlerin var olduğuyla ilgilidir. Çünkü bazı dönemler bireyin 

önemli yeterlilikleri kazanmasında yaşamsal rol oynar. Bu tür evrelere kritik gelişim 



7 

 
 

dönemleri de denmektedir. Gerekli yaşantılar sağlanması durumunda kritik evrelerde bazı 

öğrenmeler daha çabuk gerçekleştirilebilir. Eğer öğrenilmesi gereken davranışlar ve 

beceriler uygun dönemde kazanılmazsa ilerde az ya da çok bir sorun teşkil edebilir. 

Örneğin; yaşamın ilk yıllarında anneyle kurulan yakın ve sıcak ilişkiler bireyin ileriki 

yaşamında sosyal ilişkilerini önemli ölçüde etkileyecektir. Yine okul öncesi dönem 

psikososyal, bilişsel ve dilsel gelişim açısından önemli bir evredir. Bu dönemde gerekli 

yaşantılar sağlanmadığında kişi ileriki dönemlerde sağlıklı gelişim gösterenlerin az ya da 

çok gerisinde kalacaktır (Senemoğlu, 2010, s. 5; Topses, 2009, s. 25). Dinî duygu ve dinî 

davranışların kazanılmasında da kritik evreler söz konusudur. Kuşkusuz ileriki yıllarda 

da dinsel değişim süreciyle dinî duygu ve davranışlar gelişebilir. Burada kast edilen 

bundan daha farklı bir süreçtir. Erken yaşlarda kazanılan dinî duygu, düşünce ve 

tasavvurlar ile döneminde kazanılmayan ve sonradan ortaya çıkan dinî duygu, düşünce 

ve tasavvurlar birbirinden farklı olabilir. 

 

2.1.3. Gelişimin Temel İlkeleri 

Psikologlar gelişimin bazı temel ilkelere tabi olduğu konusunda neredeyse 

hemfikirdir. Bu ilkeler genellikle altı maddede ele alınmaktadır.  

 

a) Gelişim süreklilik arz eden bir olgudur: Bireyin yaşamının her evresinde 

belirli gelişim görevleri vardır. Bu görevler yerine getirildiğinde gelişimde değişim ve 

ilerlemeler ortaya çıkar. Örneğin; evlilik, askerlik gibi durumlar bireyi yeni görev ve 

sorumluklarla karşı karşıya getirir. Bu durum aynı zamanda bireyin gelişimine yeni 

boyutlar katarak gelişimi olumlu etkiler. (Senemoğlu, 2010, s. 6; Arı, 2018, s. 37). 

b) Gelişimde hem kalıtım hem de çevre önemlidir: Genetik yapının boy, saç, 

göz rengi ve zekâ üzerinde etkili olduğu genelde kabul edilmektedir. Genlerin gelişimin 

diğer alanlarına etkisi ise tartışmalı bir konudur. Çevresel faktörler ise bireyin hem 

biyolojik özelliklerini hem de tecrübelerine verdiği anlamı belirleyici olabilir. Kısaca 

bireyin genleriyle yetiştirilme tarzı ve çevresel faktörler karşılıklı etkileşim içine girerek 

gelişimi yönlendirir (Senemoğlu, 2010, s. 6; Arı, 2018, s. 37). 

c) Gelişimde her birey kendine özgü bir karakter geliştirir: Gelişimde bireysel 

farklılıklara vurgu yapan bu ilkeye göre gerek kalıtımsal gerekse çevresel faktörlerin 

etkisiyle her birey farklı bir kişilik geliştirir. Bunun sonucu olarak bireylerin kişilik 



8 

 
 

yapıları, fiziksel ve zihinsel özellikleri, öğrenme düzeyleri, ilgi ve yetenekleri 

birbirlerinden az ya da çok farklılaşır (Sayar ve Dinç, 2014, s. 11-112). 

d) Gelişim nöbetleşe devam eder: Organizmada bir gelişim alanı hızlanırken 

diğer gelişim alanı yavaş bir seyir gösterebilir. Örneğin; yürümenin hızlandığı bir 

zamanda dil gelişimi yavaşlayabilir ya da bedensel gelişim yavaşlayınca zihinsel gelişim 

hızlanabilir (Senemoğlu, 2010, s. 6; Arı, 2018, s. 37; Topses, 2009, s. 29). 

e) Gelişimde kendine özgü yönelimler vardır: Bu yönelim üç şekilde ortaya 

çıkar. Birincisi gelişimin baştan ayağa, ikincisi içten dışa, üçüncüsü ise genelden özele 

doğru olmasıdır.  İnsan vücudunda gelişme ilk önce baş bölümünde oluşur. Daha sonra 

sırasıyla göğüs, karın ve bacakların hareket kontrolü gelişir. Aynı şekilde iç organlar 

oluştuktan sonra dış organların gelişimi tamamlanır. Burada bahsedilen ilk iki durum 

yaşamsaldır. Fiziksel varlığın canlılığını koruyabilmesi için zorunludur. Üçüncü durum 

olan genelden özele oluş hayatî değildir. Buna göre çocuk ilk önce tüm vücuduyla hareket 

eder. Zamanla kemik gelişimi ve küçük kaslar tamamlanınca daha ince ve detaylı işleri 

yapmaya hazır hale gelir. Örneğin çocuğun ayakkabısını bağlayabilmesi, kalemi düzgün 

tutabilmesi bu bağlamda dikkat çekicidir (Erden ve Akman, 2004, s. 38). 

f) Gelişim bir bütündür: Gelişim alanları birbiriyle etkileşim halindedir. Bir 

gelişim alanında meydana gelen olumlu ya da olumsuz değişimler diğer gelişim alanlarını 

da aynı şekilde etkileyecektir. Örneğin, fiziksel olarak beğenilen bir çocuğun kendisiyle 

barışık olmasının onun özgüvenini geliştirmesi muhtemeldir. Başkalarından ilgi görmek 

aynı zamanda duygusal gelişimi de güçlendirecektir. Duygusal gelişimin güçlü olması 

durumunda sosyal gelişim de güçlü olacaktır. Sosyal gelişimin olumlu yönde olmasıyla 

kişinin çevresiyle etkileşimini artacak ve bilişsel gelişimini olumlu yönde etkileyecektir 

(Senemoğlu, 2010, s. 7; Yıldırım, 2015, s. 41). Ters bir durum için de benzer şeyler 

söylenebilir. Konuşma güçlüğü çeken bir çocuğun oyun, arkadaşlık ve iletişim gelişimi 

zayıf kalabilir. Bu da onun içe kapanmasına ve özsaygısının düşmesine neden olabilir. 

 

2.1.4. Dinî Gelişim ve Dinî Gelişme 

Dinî gelişim; doğumdan hatta doğum öncesinden ölüme kadar bireyin din ile ilgili 

her türlü öğrenmesi, becerisi, tutumu, yönelimi, değişimi ve gelişimini içine alan bir 

kavramdır (Yavuz, 2013, s. 125). Bununla birlikte bir gelişim alanı olarak dinî gelişimin, 

diğer gelişim alanlarından bağımsız olmadığını, onlara paralel bir seyir izlediğini 

söylemek durumundayız. 



9 

 
 

Fiziksel, duygusal, sosyal ve zihinsel alanlarda belli bir gelişim kapasitesiyle 

dünyaya gelen birey, dinî gelişim açısından da gerekli donanıma ve potansiyele sahiptir. 

Basitten karmaşığa doğru ortaya çıkan bu potansiyel kişinin kendi mizaç ve karakterine 

uygun olarak şekillenir. Diğer bir ifadeyle o, bireyin kendini çevreleyen fiziki, psikolojik, 

sosyal ve kültürel etmenlerle yoğrularak tezahür eder. Nitekim Fromm (2014), kişide din 

ve Tanrı inancının gelişiminin bazı ruhsal ihtiyaçlarla ilişkili olduğunu söylemektedir. 

Bunlar: 

 

a) Bağlılık ve ilişki ihtiyacı: İnsanın sosyal bir varlık olma özelliğinden dolayı 

çevresi ve diğer varlıklarla ilişki kurması zorunludur. 

b) Kendini aşma ve yaratıcılık ihtiyacı: İnsan diğer varlıklardan farklı olarak 

kendini aşma, değer ve eser üretme, yaratıcılık özelliğini ortaya koyma 

gereksinimi duyar. 

c) Köklülük ihtiyacı: İnsan bir yere ait olmak ve kök salmak ister. 

d) Özdeşlik, bireyselleşme ve kimlik ihtiyacı: İnsan kendine özgü bir kimlik ve 

kişilik geliştirmek ister. 

e) Yönelim çerçevesi ve kendini adama ihtiyacı: İnsan diğer varlıklardan farklı 

olarak bir anlam duygusu arar. Kişi, varoluşunu ve evreni anlamlandıracak 

bir sisteme ve kendini adayacağı olgulara gereksinim duyar. 

 

Her ne kadar insan dinî bir eğilime sahip olarak dünyaya gelse de hiç kimse 

doğuştan dindar değildir. Dindarlık sonradan kazanılır. Bu nedenle dinî gelişim, bireyin 

diğer gelişim alanlarıyla ilişkilidir. Bununla birlikte onun diğer alanlardan farklılaşan 

kendine özgü birtakım özellikleri de vardır Karaca’dan (2015, s. 163) hareketle dinî 

gelişimin temel özelliklerini şöyle sıralamak mümkündür:  

 

a) Din önceleri bireyin bazı ihtiyaçlarını karşılayan bir fonksiyon üstlendiği için 

önemli olabilir. Fakat dinin işlevsel yönü zamanla azalır ve ilerleme 

gerçekleşmezse, din sadece ihtiyaç halinde başvurulan bir başa çıkma 

stratejisine dönüşür. Bu da dinî gelişimi ketleyen durumlardan biridir.  

b) Dinî gelişim yavaş gelişen bir tabiata sahiptir. Kısa sürede sıklıkla yapılan  

ibadetlerle dinî gelişimde bir ilerleme kaydedilmeyecektir. Çünkü dinî 

gelişimde aslolan dinî pratikler vasıtasıyla bireyin bilinç düzeyinde duygusal 

bir açılımın sağlanmasıdır. Bu nedenle insanın gelişim yapısıyla uyumlu 



10 

 
 

olarak dinî emir ve ibadetler belli zamanlarda ve belli ölçüler çerçevesinde 

yerine getirilir. Örneğin, günde elli vakit namaz kılan bir kişinin dinî gelişimi 

beş vakit namaz kılandan ya da malının tamamını infak eden kişinin dinî 

gelişimi sadece zekât veya sadaka verenden daha ileri düzeyde olacağı kuralı 

geliştirilemez. Hz. Peygamberin “ibadetin en üstünü, az da olsa devamlı 

olanıdır” (Buhârî, İman 40) sözü bu durumu en güzel açıklamaktadır. 

c) Yaşa bağlı olarak değişen ilgi, ihtiyaç ve yönelimler hem dinî motivasyon 

işlevi görür hem de diğer dinî motivasyonları etkiler. Ergenlik döneminde 

önemli bir işlev üstlenen dinî bir motivasyon, yetişkinlik döneminde etkili 

olmayabilir. Aynı şekilde yetişkinlik döneminde dindarlığı etkileyen bir 

faktör, yaşlılıkta tamamen etkisiz hale gelebilir. Bu durum dinî gelişimin 

normal gelişimden ayrı düşünülemeyeceğini gösterir. 

d) Dinî gelişim aynı zamanda bir kişisel gelişim sürecidir. Din insanın bütününe 

hitap eder. Bu anlamda dinî inançlar kişinin tüm benliğiyle yaşanması 

durumunda bir değer ifade eder. Dinî gelişim bir insanlaşma süreci olarak da 

değerlendirilebilir. Dünyaya insan olma adayı olarak gelen her bireyden, 

kendini geliştirmesi ve potansiyellerini belirli bir düzeyde gerçekleştirmesi 

beklenir. İnsan hayatını her yönden etkileyen kuşatan dinî inançlar da 

insanlaşma sürecinin en önemli yönünü oluşturur. 

e) Dinî gelişim, insanın bilinç düzeyinin gelişimiyle yakından ilişkilidir. Zira 

Allah’a yakınlaşma hem bilincin diğer gelişim alanlarını etkiler hem de 

onlardan etkilenir.  Başka bir ifadeyle ahlâkî, sosyal, biyolojik, cinsel ve 

fizyolojik gelişim süreçleriyle  kişinin inandığı varlık arasında kurduğu 

ilişkiler karşılıklı etkileşim içindedir. Bu anlamda bireyin dinî gelişimi 

Allah’a yakınlaşmayı içerdiği kadar olgun bir kişilik yapısına ulaşmayı da 

ifade eder. Bununla birlikte kişilik yapısında mevcut olan sorunlar da bireyin 

Tanrı tasavvurunu olumsuz biçimlendirici bir fonksiyon üstlenebilir. 

f) Dinî gelişim, aynen kişilik gelişiminde olduğu gibi her bireyde farklı bir yapı 

ve özellik gösterebilir. Başka türlü söyleyecek olursak, nasıl kişilik yapısı her 

birey için farklılık arz ediyorsa; dinî tutum ve ilgiler, Tanrı tasavvuru, ibadet 

ve dua davranışları, dinin etkisini hissetme düzeyi, inancın bilinç düzeyinde 

tezahür etme biçimleri ve imanın duygusal derinliği de herkeste aynı ton ve 

şekilde ortaya çıkmaz. Çünkü kişinin doğuştan sahip olduğu huy ve mizaç 

dinî gelişimi, bu da doğal olarak kişiliği etkiler. Hatta bireyin dinî gelişim 



11 

 
 

sürecinde sahip olduğu inançlar, kişilik yapısı içinde harmanlanarak kalıcı 

hale gelir. Bu durumda din ve kişilik iç içe girmiş olur. Ortaya çıkan bu yapı, 

bireyi belli hedeflere yönlendirerek kişiliğin bütünleşmesini ve 

olgunlaşmasını temin eder. 

g) Dinî gelişim sürekli gelişerek devam eden bir süreç değildir. Dinî gelişim 

açısından bireyde bazen yavaş bir seyir, bazen ani duraklamalar, bazen de ani 

sıçramalar izlenebileceği gibi tamamen dinden uzaklaşma durumu da söz 

konusu olabilir. Dindar bir kişi herhangi bir yaşam evresinde dinden tamamen 

kopabileceği gibi; dinî gelişimini belli ölçülerde koruyabilen kişi de dinî 

olgunluğa ulaşamayabilir.  

h) Dinî gelişim sürecinde yaşanan şüphe, kriz ve bunalımlar bu sürece olumlu 

katkılar sağlayabilir. Özellikle ergenlik döneminde ortaya çıkan dinî temelli 

psikolojik problemler şayet olumlu bir şekilde çözümlenebilirse kişiliği 

olumlu etkileyen bir işlev icra edebilir. Bilinç düzeyine ulaşmayan, duygusal 

tatmin sağlamayan ve varoluşa anlam katmayan inanç ve ibadetler, dinî 

gelişim başta olmak üzere sosyal, kişisel ve ahlâkî gelişimi besleyici olmadığı 

gibi bireysel bütünlüğe ulaşmayı da engeller. 

i) Özellikle bilinç düzeyinde zuhur etmesinden dolayı dinî gelişim 

kendiliğinden ortaya çıkan bir süreç olarak görülmemelidir. Birey dinî 

gelişim için gayret göstermeli, dinî farkındalığı elde etmek için uğraşmalıdır. 

Çünkü sadece yaşın büyümesi, dinî gelişimin doğal biçimde tezahür edeceği 

anlamına gelmemektedir. Dinî gelişim şuurda gerçekleşse de o, sadece 

bilişsel olarak değerlendirilemez. Zira dinî gelişim bilincin duygularla 

etkileşimi sürecinde kendine özgü bir yapı ve form kazanır. Yani içten ve 

dıştan gelen uyarıcı ve malumatın sorgulanması, değerlendirilmesi ve 

anlamlandırılması sonucunda içselleşip özümlenen inançlar kişiliğin bir 

parçası haline gelir. 

j) Dinî gelişim bireye özgüdür. Dinî gelişim bireyin geçmiş yaşantıları, kişilik 

yapısı, ilgi ve ihtiyaçları, motivasyon şekli gelecekle ilgili vizyonunu etkiler. 

Bundan dolayı aynı dine inanan ne kadar kişi varsa o kadar dindarlık şekli 

vardır. 

k) Dinî gelişimin ömür boyu devam eden bir süreç olmasının yanı sıra kritik 

dönemleri ve kırılma noktaları da vardır. İnsan yaşamının ilk yılları dinî 

gelişim açısından oldukça önemlidir. Bu dönem ebeveyn ilişkileri çocukta 



12 

 
 

Allah fikrinin gelişim yönünü etkileyecektir. Dinî gelişimde önemli kırılma 

noktalarından biri de ergenlik döneminde yaşanır. Çocuk, ergenlik çağına 

gelmeden önce dini, taklidî olarak deneyimler. Bu nedenle soyut işlemler 

basamağına gelmeden gerçek bir dindarlıktan söz edilemez. Ergen daha önce 

taklidî olarak tecrübe ettiği dini, sorgulayarak anlamsal boyutuyla tecrübe 

ederken, aynı zamanda onu kendisine mal eder. Bu evrede birey dini, şuur 

düzeyine çıkarmayı ve anlamsal boyuta ulaşmayı başaramazsa ilerleyen 

dönemdeki dinî gelişimi olumsuz etkilenebilir.  

 

Bu noktada şu hususu belirtmekte fayda vardır: Dinî gelişim alanında yapılan 

çalışmalar, dini bazen güven, sevgi, korku, bağlanma gibi duygularla ilişkilendirirken 

bazen de diğer duygulardan bağımsız bir şekilde kendiliğinden gelişen özgün bir duygu 

alanı olarak değerlendirmektedir. Özellikle Batı kaynaklı araştırmaların bir kısmı erken 

dönemlerden itibaren gelişen dinî duygunun varlığını büyük oranda kabul etmektedir. 

Yapılan bu çalışmalarda bilişsel, sosyal ve ahlâkî gelişimde olduğu gibi dinî gelişimde de 

her yaş döneminin kendine has özellikleri vardır. Bu alanda yapılan ilk çalışmalar büyük 

ölçüde Freud, Piaget, Erikson ve Kohlberg gibi düşünürlerin geliştirdikleri bilişsel, sosyal 

ve ahlâkî gelişim teorilerinin yanı sıra kişilik gelişimi ile ilgili çalışmalardan etkilenmiştir 

(Karaca, 2007; Oruç; 2014). 

 

2.2. Batı Kaynaklı Dinî Gelişim Kuramları 

2.2.1. Davranışçı Kuramlara Göre Dinî Gelişim 

Bilimsel açıdan insanın sadece gözlenebilen davranışlarının incelenebileceğini 

savunan davranışçı psikologlar ilkesel olarak bireyin iç dünyasında olan biteni 

reddetmezler. Ancak orada cereyan eden hadiselerin gözleme konu olamayacağını 

söylerler. Bu nedenle onlar insan davranışlarını anlamak ve açıklamak için uyarıcı ile 

tepki arasındaki ilişkiye odaklanırlar (Cengil, 2002, s. 61-62; Arı, 2018, s. 160). 

Davranışçılara göre insan doğarken dünyaya tabula rasa (boş levha) olarak 

gelmektedir. Psikanalistlerin belirttiği gibi insan saldırganlık ve cinsellik gibi olumsuz 

içgüdülere de sahip değildir. Bu anlamda birey dünyaya nötr olarak gelmektedir. 

Dolayısıyla her şey sonradan kazanılan öğrenmelerle gerçekleşir. Bu da bireyi çevresel 

koşulların biçimlendirdiği anlamına gelmektedir. Kişilik de temelde bir öğrenme 

örgütlenmesidir. Korku, heyecan, sevinç, memnuniyet, umut-umutsuzluk, iyimserlik-



13 

 
 

kötümserlik, öğrenilmiş çaresizlik vs. her şey öğrenme sürecinde açığa çıkar. Çünkü 

davranışçı psikologlara göre dış dünyadan gelen uyarıcılar organizmayı etkilemekte, bu 

da bireyde fizyolojik ve psikolojik değişime neden olmaktadır (Cengil, 2002, s.13-14; 

Arı, 2018, s. 163). 

Pavlov, Skinner ve Thorndike başta olmak üzere davranışçı psikologların bir 

kısmı öğrenmenin gerçekleşmesi ve kalıcı hale gelmesinde dışsal pekiştireçlerin çok 

önemli olduğunu vurgularken Watson ve Guthrie pekiştireçlere gerek olmadığını 

“uyarıcı-tepki bitişikliğinin” yeterli olduğunu savunur (Arı, 2018, s. 168-171). 

Davranışçılar genellikle din ve inanç konularıyla ile pek fazla ilgilenmemişler, 

hatta bu tür konulardan kaçınmışlardır. Ancak onların kuramsal öngörüleri hem din ve 

inanç gelişimini, hem de dinî davranışların nasıl kazanıldığını açıklamada uygun bir 

referans çerçevesi sunmaktadır. Tabula rasa olarak dünyaya gelen çocuk başta anne-

babası ve diğer aile fertleri olmak üzere sosyal çevresinden din ve inançla ilişkili 

kelimeleri ve cümleleri duymakta, yapılan dinî pratikleri gözlemektedir. Bazen tesadüfi, 

bazen de sistematik (kasıtlı) biçimlendirme ile çocuk dinî alana doğru açılmaktadır. Bu 

süreçte sürekli ya da aralıklı bir şekilde verilen pekiştireçler dinî davranışın 

kazanılmasına neden olmaktadır. Örneğin çocuğun “Amin”, “Yüce İsa”, “Tanrı bizi 

korusun” gibi ifadeleri kullanması ya da “yemek duasını öğrenmesi ve yapması” 

pekiştirildikçe devamlılık kazanacaktır. Gerçi Skinner “sürekli” pekiştirmenin davranışın 

ilk kazanılma sürecinde etkili olduğunu; ancak bunun devamlı kullanılmasının “alışma 

etkisi” oluşturacağını, dolayısıyla pekiştirecin etki gücünün azalacağını söylemektedir. 

Bu nedenle o, davranış kazanıldıktan sonra zaman ve oran aralıklı tarifelere geçilmesi 

gerektiğini, nihayet değişken oranlı tarifenin sönmeye karşı en dirençli tarife olduğunu 

vurgulamaktadır. Aile başta olmak üzere sosyal çevre çocuğa dinî kavramları ve inanç 

esaslarını öğretmek, bazı dua pasajlarını ezberletmek istediği zaman “her doğru /istendik 

davranışın pekiştirilmesine dayanan sürekli pekiştirmeyi” kullanır. Çocuk kendisinden 

istenenleri bir anda yapamayabilir. Burada aslolan istendik davranışa en yakın tepkinin 

pekiştirilmesidir. Örneğin 2 yaşındaki bir çocuk “Saint Paul” adını tam telaffuz edemezse 

yapabildiği kadarıyla yapması sağlanır. Bir sonraki aşamada daha düzgün telaffuz etmesi 

hedeflenir. Şu halde klasik davranışçılıktan hareketle söyleyecek olursak, çocuk yaşına 

ve olgunlaşma düzeyine göre kazandığı öğrenmelerle din ve inanç alanına girmektedir. 

Gerçi dinî gelişim sadece çocukluk dönemiyle sınırlı değildir. Ergenlik, ilk gençlik, 

yetişkinlik, hatta ileri yetişkinlik evrelerinde de inanç konusunda dış dünyadan gelen 

bilgilerin kazanılması söz konusudur. Söz konusu bu evrelerde öncelikle birincil 



14 

 
 

pekiştireçler azalırken, ikincil pekiştireçler artar. Hatta zamanla pekiştireçlerin tamamen 

ortadan kalkması ve bireyin istendik davranışı kendiliğinden yapar hale gelmesi beklenir 

(Cengil, 2002, s. 94-96). 

 

2.2.2. Bilişsel-Davranışçı Kuramlara Göre Dinî Gelişim 

2.2.2.1. Tolman: Amaçlı Davranışçılık Kuramı 

Özellikle bilişselci yaklaşımın etkisinde kalan bazı davranışçıların “Bilişsel 

Temelli Davranışçılık” olarak bilinen yeni bir kuramsal çerçeve geliştirdikleri 

görülmektedir. Bunların başında “Amaçlı Davranışçılık” kuramını geliştiren Tolman 

gelmektedir (Senemoğlu, 2010). 

Tolman’a göre hiçbir davranış tesadüfen ortaya çıkmaz, ya amaçlı bir tercihe ya 

da gizil öğrenmelere dayanır. Örneğin çocuk elini yıkadığında doğal olarak ödül 

beklentisi içindedir. Bir dua pasajını ezberlediği, ailesiyle Pazar ayinine gittiği zaman da 

bu durum geçerlidir (Senemoğlu, 2010, s. 199; Cengil, 2002, s. 34). 

Bilişsel yapının gelişme sürecinin davranışları etkilediğini düşünen Tolman’a 

göre birey açık ya da örtük öğrenmeler yaşamaktadır. Zihninde dış dünyanın bir kopyasını 

oluşturan birey zamanla hem coğrafi mekanları hem de nerede nasıl davranılacağını 

bildiren senaryoları kazanır. Başka bir deyişle zihinde oluşan bilişsel haritalar ile yer 

öğrenmeler, bilişsel senaryolarla ise davranış kalıpları öğrenilir. Kilisede veya doğum 

günü partisinde nasıl davranılması gerektiği bilişsel senaryolarla kazanılan bir bilgidir 

(Senemoğlu, 2010; 200-201; Cengil, 2002, s.34; Arı, 2018, s. 187). 

Tolman’ın en önemli kavramlarından birisi de “örtük/gizil öğrenme”dir. Ona göre 

ödül beklentisi, öğrenme niyeti, motivasyonu ve arzusu olmadığı halde birey çok çeşitli 

öğrenmeler yaşar. Hatta birey daha sonra gizil öğrendiği bir bilgiyi davranışlarına 

yansıttığı zaman şaşkınlık yaşayabilir. Annesi TV’de Pazar ayinini izlerken 

oyuncaklarıyla oynayan bir çocuk bazı azizlerin isimlerini ve kitab-ı mukaddesten bazı 

ayetleri farkında olmadan öğrenebilir (Senemoğlu, 2010; Cengil, 2002; Arı, 2018). 

Görüleceği üzere Tolman’ın yaklaşımı doğrudan dinî gelişimi izah etmese de, dinî 

gelişim sürecini besleyen öğrenmelerin nasıl gerçekleştiğini belli bir perspektiften ortaya 

koymaktadır.  

 



15 

 
 

2.2.2.2. Bandura: Sosyal Öğrenme Kuramı 

Bilişsel temelli davranışçılardan Bandura, Skinner’ın açtığı yolda ilerlemekte, bu 

anlamda onu reddetmemekte fakat onun kuramını yetersiz bulmaktadır. Bu nedenle o, 

öğrenmelerin hem doğrudan, hem içsel hem de dolaylı pekiştireçlerle gerçekleşeceğini 

savunmaktadır. Bununla birlikte o insan davranışlarının genellikle doğrudan pekiştirme 

olmadan gerçekleştiği kanaatindedir. Taklit ya da gözlem yoluyla öğrenme olarak 

tanımlanabilecek bu yaklaşıma göre kişi çevresindeki davranışların sonuçlarını 

gözlemler. Gözlemlenen davranışlar eğer olumlu sonuçlanır yani pekiştirilirse taklit edilir 

(dolaylı pekiştirme),  olumsuz sonuçlanır yani cezalandırılırsa (dolaylı ceza) taklit 

edilmez. Bu arada dolaylı güdülenme ve dolaylı duygulanımlar da sıklıkla devreye 

girmektedir. Dolaylı güdülenme bir başkasının pekiştireç aldığını görmeden “o 

yapabilirse, ben de yapabilirim” düşüncesiyle kişinin kendi kendini motive etmesidir. 

Örneğin “bu duayı, o öğreniyorsa ben de öğrenebilirim” diyen bir kişi bu durumu 

yaşamaktadır. Dolaylı duygulanım ise gözlem alanında olan kişinin duygusal tepkilerinin 

kazanılmasını içerir. Örneğin bir kişi Tanrının ismi anıldığı zaman ürperirse ya da cin ve 

şeytan kelimesini duyunca korku tepkisi verirse onu izleyen kişi ya da kişilerde de benzer 

tepkiler oluşabilir (Yapıcı, 2016, s. 86; Burger, 2006, s. 534-535). 

Taklit yoluyla öğrenme pekiştireç verilerek öğrenme kadar kolay bir olgu değildir. 

Zira işin başlangıcı bilişsel süreçlerle beslenmektedir. “Dikkat”, “hatırda tutma”, 

“uygulama” ve “güdülenme” süreçleri devreye girmeden sosyal öğrenme gerçekleşmez. 

Buna göre öncelikle gözlenen kişinin davranışını odaklanmış bir dikkatle izlemek gerekir. 

Daha sonra birey sembolleştirme kapasitesiyle o bilgileri zihnine yerleştirir, ihtiyaç 

anında da uygular. Eğer bu uygulama (davranışa dönüşme) iyi sonuç verirse yeniden 

tekrarlanma eğilimi gösterir. Vermezse gerekli motivasyon oluşmayacağı için o davranış 

tekrar yapılmaz. Ayrıca sosyal öğrenmede “gözlemcinin”, “modelin” ve “davranışın” 

özellikleri taklit sürecini etkiler. Burada gözlemcinin öz yeterlilik düzeyi belirleyicidir. 

“Ben bunu yapabilirim” yahut “bu benim kapasitemin üstündedir, yapamam” ifadeleri öz 

yeterlilikle ilişkilidir (Erden ve Akman, 2004, s.145-146; Burger, 2006, s. 547-548). Buna 

göre kişi “Ben bu duayı ezberleyemem” yahut “oruç zor bir ibadet, tutamam” derse öz 

yeterliliği düşüktür. Bu durumda statüsü kendisinden yüksek olanları model alamayacağı 

gibi yaş, cinsiyet, statü ve kapasite açısından kendisine benzeyenleri de model alamaz. 

Toparlayacak olursak sosyal öğrenme teorisine göre doğrudan ya da dolaylı 

pekiştirme, dolaylı güdülenme, dolaylı ceza ve dolaylı duygulanım süreçleriyle dinî 



16 

 
 

öğrenmeler gerçekleşebilir. Örneğin; Kiliseye giden, orada dua eden, evde İncil’den 

pasajlar okuyan ebeveynini gözlemleyen çocuk onları taklit eder. Bu davranış sembolik 

olarak ödüllendirilirse kalıcı hale gelir.(Doğrudan pekiştirme). Dua eden ebeveynin 

dualarını kabul olduğunu gören çocuk isteklerinin kabulü için dua etme davranışını 

göstermesi bu bağlamda değerlendirilebilir (dolaylı pekiştirme). İstekleri gerçekleşince 

mutluluğunu Allah’a şükrederek ifade eden birini gözlemleyen kimse benzer durumlarda 

aynı davranışı gösterebilir. Böylece birey mutlu olma duygusunu ifade etme yolunu 

öğrenirken, şükür davranışını kazanır (dolaylı duygulanım). Dinin yasakladığı bir eylemi 

yapan birisinin cezalandırıldığını gören bir başkası da muhtemelen ceza görmemek için 

o davranışı yapmayacaktır (dolaylı ceza) (Yapıcı, 2016, s. 86; Erdamar, 2015, s. 2014-

2015). 

Sosyal öğrenme teorisyenleri inanç ve dinî değerleri kültürün bir parçası olarak 

kabul etmektedir. Bu nedenle din, kültürün diğer unsurları gibi nesilden nesile 

aktarılmaktadır. İnsanların çoğunun içinde doğduğu kültürü, inanç ve değerleri alması bu 

duruma örnek verilebilir. Bu anlamda şefkat ve sevgi yönelimli anne-babanın çocukları 

onların inançlarını almaya meyilli olduğu gibi, aynı durum anne-babanın siyasi, 

ekonomik, sosyal tutumları için de geçerlidir. Bireyin sosyalleşme sürecinde ailesinden 

aldığı dinî veya diğer tutumları kısmen değişse de aile ortamında samimi olarak 

benimsenen tutarlı ve rasyonel temelleri kurulmuş inanç devam edecektir (Argyle & 

Hallahmi, 2004, s. 258). 

Sosyal öğrenme teorisi bireyin dinî gelişimini sosyal çevre ve kültür bağlamında 

açıklamakla beraber davranışların şekillenmesinde önemli bireysel farklılıkları, yaşa 

bağlı olarak değişen durumları, din olgusunun nesiller arası devamlılığını sağlayan 

nedenleri açıklamakta yetersiz kalmaktadır. Ayrıca bu teorinin bir diğer sınırlılığı da dinî 

nitelikli hareketlerin zaman içerisindeki değişimlerini göz ardı etmesidir. Hâlbuki dinî 

hareketler zaman içerisinde değişerek eskiyebilir, yerini yeni hareketlere bırakabilir. Bu 

konuda kurumsal dinin yerine bireysel dinin önemli hale gelmesi örneği verilebilir 

(Argyle & Hallahmi, 2004, s. 257-258). Sosyal öğrenme teorisinin ödül-ceza, pekiştirme, 

taklit ve model alma davranışlarıyla sınırlı olması ödüllendirilen davranışları yapma ve 

tekrarlama ihtimalini artırırken ödül-ceza mekanizmasının kullanılmadığı davranışların 

kalıcı hale gelmesinde etkili olmayabilir.  



17 

 
 

2.2.3. Bilişsel Gelişim Teorisine Dayalı Dinî Gelişim Kuramları 

2.2.3.1. Piaget’nin Bilişsel Gelişim Kuramı 

Bilişsel gelişim kısaca “düşünce ve kavrama sisteminde meydana gelen 

gelişmeler” olarak tanımlanabilir. Piaget’e göre bireyin biyolojik ve zihinsel olgunluğu 

ile çevresinde meydana gelen olayları anlamlandırma ve açıklaması değişmektedir. 

Olgunlaşma düzeyi arttıkça zihnin çalışma biçimi ve dış dünyadan gelen malumatı 

anlama ve anlamlandırma düzeyi farklılaşmaktadır (Senemoğlu, 2010, s. 32; s. Arı, 2018, 

s. 52). 

Bilişsel gelişimde öncelikli şart biyolojik olgunluktur. Bu gerçekleşmeden 

çevresel faktörlerin etkili olması söz konusu değildir. Bununla birlikte öncelikle bireyin 

kendi deneyimleri ve sosyal dünyadan ona ulaşan malumat yani birey ile çevrenin 

karşılıklı etkileşimi, gelişimde önemli bir paya sahiptir. Piaget’in bilişsel gelişim kuramı, 

şema1 oluşumu, yeni bir enformasyonla karşılaşma, bu süreçte mevcut şemada yaşanan 

dengesizlik, bunu giderme hususunda ortaya çıkan ve özümleme2 ve uyumsamayı3 içeren 

adaptasyon4 ve nihayet dengeyi yeniden sağlama (dengeleme5) döngüsüne dayanır. 

Böylece birey dış gerçekliğe uyum sağlayarak bilişsel açıdan gelişme kaydeder. Bu 

durum bilişsel yapının6 geliştiği ve dış dünyaya daha fazla uyum sağladığı anlamına 

gelmektedir (Piaget ve Inhelder, 2017, s. 11-18; Erden ve Akman, 2004, s. 62-63). 

                                                           
1  Organize olmuş davranış kalıplarına şema denir. Şemalar biyolojik olgunlaşmayla birlikte değişime ve 

gelişime uğrarlar. Yeni doğan bebeklerde eline ne verilirse verilsin ağzına götürdüğü görülür.     

  Zira çocuklar eşyayı emme refleksiyle anlamaya çalışırlar. Şemalar, dünyayı keşfetme araçlarıdır. 

Biyolojik olgunluğa bağlı olarak yeni şemalar oluşur. Yeni doğan bir çocuk eline verilen bir küpü direkt 

ağzına götürürken yaşı ilerledikçe küplerle oynamayı, üst üste koymayı, değişik oyunlar oluşturmayı 

öğrenecektir. Emme şemasından sonra bireyde duyma, görme, vurma, itme, tutunma şemaları gelişir. 

Şemalar yeni durumlara uyum sağlayarak farklı alanlara uygulanabilirler (Erden ve Akman, 2004). 
2  Özümleme: Bireyin yeni karşılaştığı durum nesne ve olayları daha önce var olan bilişsel kalıplar içerisine 

yerleştirmesine denir (Erden ve Akman, 2004) . 
3  Uyumsama: Birey yeni karşılaştığı olay, durum ve nesneleri yeni şemalar yaratarak veya mevcut 

şemaların nitelik ve kapsamını değiştirerek uygun davranışlar geliştirir. Bu duruma uyumsama denir. 

Uyumsamayla daha önce olmayan bir davranış meydana gelmektedir. Böylece özümleme ve uyumsama 

süreçleri bilişsel gelişimin ilk evrelerinden başlayarak diğer evreleri boyunca devam eder ( Erden ve 

Akman, 2004). 
4  Adaptasyon: Bireyin çevresiyle etkileşime girmesiyle, çevreyle ve diğer varlıklarla uyum sağlamasına 

adaptasyon denir. Adaptasyon özümleme ve uyumsama süreçlerini kapsar ( Erden ve Akman, 2004). 
5  Dengeleme: Özümleme ve uyumsama sürecinde birey karşılaştığı yeni durumlara daha önce sahip olduğu 

tecrübelerle zihinsel olarak denge kurmaya çalışır. Aksi halde mevcut şemalarla yeni durumların 

özümsenememesi dengesizlik ve gerilim durumlara yol açar. Bu durumda birey dengesizlik durumunu 

ortadan kaldırmak için yeni bilgiler edinmeye çalışacaktır. Böylece denge durumunu sağlama girişimi 

bilişsel gelişimi hızlandıracaktır ( Erden ve Akman, 2004; Cüceloğlu, 2014). 
6  Bilişsel Yapı: Biyolojik olgunlaşmaya bağlı olarak meydana gelen ve o anda mevcut olan zihinsel 

organizasyon veya yetilere denir. Uyumsama ve özümseme süreçleri bireyin bilişsel yapısına göre 

gerçekleşir. Mesela, Okul öncesi çocuklarda benmerkezci düşünme biçimi etkindir. Bu nedenle çocuklara 



18 

 
 

Piaget’in bilişsel gelişim teorisinde bireyin yaşını bilmek, hangi gelişim 

döneminde olduğunu belirlemek için yeterli değildir. Çünkü bireyin bilişsel gelişimi 

önemli ölçüde biyolojik olgunlaşmayla ilişkili olsa da geçirilen yaşantılar da önemli bir 

yere sahiptir. Bireyin bilişsel gelişimi biyolojik olgunlaşma ve yaşantılarla büyük ölçüde 

belirlendiği için bazı yetişkinler gerekli yaşantılara sahip olmadıklarından soyut işlemler 

basamağına ulaşamayabilirler ( Erden ve Akman, 2004; Senemoğlu, 2010). 

Bilişsel gelişim dönemleri ardışık ve iç içe bir yapı arz eder. Neticede bu aşamalar 

birbirlerinden kesin çizgilerle ayrılmadığı için bir kişi aynı yaş döneminde birden fazla 

bilişsel gelişim özelliği gösterebilir. Bir başka deyişle kısmen bir önceki dönemin 

özelliklerini taşıyan belli bir yaş aralığındaki birey bir yandan içinde bulunduğu dönemi 

yaşarken bir yandan da yeni düzenlemelerle bir sonraki döneme hazır hale gelir ( Erden 

ve Akman, 2004; Senemoğlu, 2010). 

Piaget, bilişsel gelişimi dört evrede ele almaktadır: 

 

1) Duyusal–Motor Dönem (0-2 Yaş): Doğum sonrası ilk aylarda bebeğin tepkileri 

refleks düzeyindedir. İki ayın sonunda yavaş yavaş istemli hareketlere geçiş başlar. Bu 

dönemde çevreyle duyusal ve motor davranışlar aracılığıyla ilişki kurulur. Yaklaşık 7-8 

aydan sonra nesnenin devamlılığının kazanımıyla birlikte bebek zihinsel süreçleri 

kullanmaya başlar. Bu özellik kazanılmadan önce o, gözünün önünden kaldırılan 

herhangi bir şeyin yok olduğunu düşünür. Bundan dolayı bebekler bir oyuncağın üstünün 

örtülmesi ya da saklanması durumunda herhangi bir harekette bulunmazlar. Nesnenin 

devamlılığı kazanılınca bebek, gözünün önünden alınan ya da gizlenen şeyleri arama 

davranışını gösterir. 18-24. aylarda ise dış dünyadan alınan malumatın zihinde tutulması, 

canlandırılması ve daha sonra hatırlanması (ertelenmiş taklit) başlar. Böylece gizlenmiş 

nesnelerin nerelerde olabileceğini tahmin edebilecek seviyeye ulaşır (Piaget ve Inhelder, 

2017; Erden ve Akman, 2004; Senemoğlu, 2010; Cüceloğlu, 2014). 

2) İşlem Öncesi Dönem (2-7 Yaş): Bu evrenin en dikkat çekici özelliklerinden 

birisi çocukların ben-merkezci düşünce yapısına sahip olmasıdır. Bu nedenle onlar tek 

doğrunun kendilerine ait olduğunu düşünerek değişik bakış açılarını kabul etmezler. 

Mesela, süt içmeyi sevmeyen bir çocuk herkesin böyle olduğunu düşünebilir. 

Benmerkezci düşünce çocuğun birçok gelişim alanında gözlemlenebilir. Bu düşünce 

yapısı vicdan ve ahlâk gelişiminde de açıkça fark edilir. Bundan dolayı çocuklar olayların 

                                                           
bilişsel yapı uygun olmadığı herhangi bir konuda farklı açılardan açıklama yapılsa da istenilen tam olarak 

aktarılamayacaktır (Erden ve Akman, 2004). 



19 

 
 

sonuçlarına göre haklı veya ahlâksız gibi yargılarda bulunabilir. Benmerkezci düşünce 

yapısı çocuğun konuşmalarında da belirgindir.  Bu bağlamda çocukların genelde monolog 

tarzında uzun konuşmalar yaptığı görülür. Çocuklar birlikte konuşsalar bile aslında 

aralarında gerçek anlamda bir iletişim yoktur. Bu konuşma tarzı 2-3 yaşlarına kadar 

devam eder. Dördüncü yaştan itibaren çocuğun arzu ve düşüncelerini dayattığı 

benmerkezci konuşmaya geçiş gözlemlenir. Yine bu dönemde çocuklarda mantıklı 

düşünme yetisi henüz tam olarak gelişmediğinden onlar nesnelerin dışsal görüntüsünün 

etkisiyle karar verirler. Bu anlamda çocuklar maddenin veya nesnenin şekil, biçim ya da 

konumunun değişimiyle miktarında, hacminde ya da ağırlığında bir değişimin 

olmayacağı ilkesi olan “korunumu” kavrayacak bilişsel yapılara sahip değildir. Bu yetinin 

kazanılmamasından dolayı çocuklar bir nesne hareket ettiğinde canlı etmediğinde ise ölü 

olarak değerlendirirler. Bu evrede ayrıca tek yönlü mantık gelişimi görülür. Bununla 

birlikte çocukların hayal dünyaları çok zengindir. Bu yüzden çocuklar oyunlarında hayali 

karakterlerle ve oyuncaklarıyla canlıymış gibi saatlerce konuşabilirler (Piaget ve 

Inhelder, 2017; Erden ve Akman, 2004; Maury, 2008). 

3) Somut İşlemler Dönemi (7-12 Yaş): Bu dönemde benmerkezci düşünce yapısı 

kaybolmaya başlar. Çocukta daha önceki evrede çözemediği problemleri çözme, zihinsel 

güçlükleri aşabilme ve mantıklı muhakeme etme yetileri gelişir. Aynı şekilde çocuk, 

özellikle korunum sorununun halledilmesiyle problemleri tersine çevirme, nesneleri 

sınıflandırma, sıralama ve karşılaştırma işlemlerini rahatlıkla yapabilir. Hatta 9-10 

yaşlarından itibaren toplama, çıkarma işlemlerini zihinsel olarak yapabilecek seviyeye 

ulaşır. Bununla birlikte mevcut zihinsel gelişim bazı somut problemleri çözmede yeterli 

olsa da, sorunlara çok yönlü yaklaşacak ve çözüm üretecek zihinsel yapı henüz yeterince 

olgunlaşmamıştır. Çünkü çocuk bilişsel yapısı nedeniyle problem çözümünü somut 

nesnelerle ilişkili olarak gerçekleştirir. “Adalet, özgürlük’’ gibi soyut kavramlar bu 

dönemde kullanılsa bile içerikleri tam olarak kavranacak düzeyde değildir (Piaget ve 

Inhelder, 2017; Erden ve Akman, 2004). 

4) Soyut İşlemler Dönemi: Bilişsel gelişimin en üst basamağını oluşturan bu evre 

yaklaşık 12 yaşında başlayarak yetişkinlik yıllarına kadar uzanır. Bu evrede problemlere 

değişik bakış açıları ve çözüm yolları, göreceli düşünme, genelleme, tümevarım, 

tümdengelim vb. zihinsel süreçleri kullanma yeteneği gelişir. Aynı şekilde bu dönem 

ergenlerde, bir konuda hipotezler kurabilme, soyut kavramları kullanabilme, zihinsel 

analojiler yapabilme ve yeni fikirler üretebilme görülür. Böylelikle ergen tartışmalara, 

ideolojilere, dinî mistik konulara, mantık oyunlarına, kendilerini ifade edebilecek sanat 



20 

 
 

alanlarına ilgi duyabilir. Piaget’e göre soyut işlemler bilişsel gelişimin niteliksel olarak 

zirvesi kabul edilir. Bununla birlikte ileriki yaşlarda ancak geçirilen yaşantılara bağlı 

olarak niceliksel gelişmeler tezahür edebilir. Bu arada ergenlik döneminde ortaya çıkan 

düşünce yapılarından birisinin de benmerkezcilik olduğunu söyleyebiliriz. Ergen en 

doğru düşüncenin kendisine ait olduğu zannıyla bu kanaatlerinin amansız savunucusu 

haline gelebilir. Bu durum genci çevresiyle lüzumsuz tartışmalara sürükleyebilir. Aynı 

şekilde benmerkezci düşünce yapısında ergenlerin “Ben her şeyle başa çıkabilirim, bana 

bir şey olmaz” “Yetişkinler beni anlamıyor” vb. ifadelerle de sıklıkla karşılaşılır. Ergenler 

belli olayları sadece kendilerinin yaşadığını ya da kendilerinin  bu hadiseyi herkesten 

farklı idrak ettiğini düşünür. Örneğin ilk kez âşık olan gencin annesinin kendisini 

anlayamayacağını düşünmesi bu bağlamda değerlendirilebilir Bu dönemde gençler 

kendilerine bir şey olmayacağı duygusuyla risk alabilirler. Örneğin; hızlı araba kullanma, 

çok soğuk havalarda ince mont giyme “bana bir şey olmaz” düşüncesinin yansımasıdır 

(Erden ve Akman, 2004; Cüceloğlu, 2014; Batson, Schoenrade ve Ventis, 2017; Hood, 

Spilka, Hunsberger ve Gorsuch, 1966). 

Piaget’in kuramı birçok dinî gelişim teorisine dayanak olmasının yanı sıra çeşitli 

açılardan eleştirilmiştir. Sunden, Piaget’in çocuklara sorduğu soruları sınırlayıcı ve 

sınırlandırıcı bulmuştur. Aynı şekilde o, Piaget ve Goldman’ı sadece zihinsel gelişime 

odaklanmaları, ahlâkî gelişimi ise ihmal etmelerinden dolayı eleştirmiştir (Holm, 2004, 

s. 93). Piaget’nin, soyut işlemler basamağına çok az sayıda insan ulaşmasına rağmen bu 

dönemde üretilen bilginin her zaman her alana uygulanabileceği, yani evrenselliği görüşü 

de eleştiri konusu yapılmıştır (Karaca, 2016, s. 53). 

 

2.2.3.2. Bilişsel Gelişim Teorisine Dayalı Dinî Gelişim Teorileri 

2.2.3.2.1.Baldwin ve Gizem Teorisi 

Baldwin öne sürdüğü teorisini hem gelişim psikolojisi hem de sosyal psikolojiyi 

kapsayan geniş bir literatüre dayanarak temellendirmiştir. Bu bağlamda onun evrensel 

bilim prensiplerinden hareket ederek, sosyal ve ahlâkî kişilik gelişimini, insanlığın doğal 

tarihini içinde analiz ettiğini görmekteyiz. Bu arada şu hususu vurgulamak gerekir ki 

Baldwin, kurguladığı din ve bilim sentezinde doğa ile ahlâk, bilim ile din, gerçekle 

hakikat arasındaki ilişkiyi açıklarken inancın dogmatik taraflarıyla ilgilenmemektedir. 

Bununla birlikte o, evrimsel bilimle Hıristiyanlık inancının uzlaşabileceğini savunmuştur 

(Karaca, 2007, s. 35; 2016, s. 58). 



21 

 
 

Baldwin bilişsel, sosyal, ahlâkî, dinî ve estetik bilinç alanlarının birbiriyle ilişkili 

olduğunu ortaya koyan ilk teorisyenlerdendir. Bu nedenle o, sosyal süreçlerin bireyin 

ahlâkî gelişimini olumlu ya da olumsuz yönde etkileyeceğini öne sürmüştür. Baldwin’e 

göre kişinin sosyalleşmesi, ahlâkî nitelikte bir hayat tarzına sahip olması demektir. Başka 

bir deyişle ahlâkî toplum, kişinin özel hayatıyla toplumun değerlerinin uzlaşı içerisinde 

bulunduğu bir sosyal yapıya işaret eder. Baldwin’in ahlâkî gelişimle ilgili görüşlerini, 

diğer bilinç alanlarıyla ilişki kurarak açıklaması da bu bağlamda önemlidir. Ona göre 

çocuklardaki ahlâkî gelişim, onların “iyi” kavramına atfettikleri yargılarla ortaya çıkar. 

Çocukların “iyi”nin ne olduğunu tanımlaması ise temelde anne-baba başta olmak üzere 

yakın ilişkiler kurulan sosyal çevreden kaynaklamaktadır. Çocukta “iyi” kavramı, zaman 

içinde gelişerek soyutlaşır, öyle ki “iyi” ideal bir insanla ve nihayet “Tanrı’yla”  özdeş 

hale gelir (Karaca, 2007, s. 35-36; 2016, s. 58-59). 

Baldwin, dinî olanla ahlâkî olanı birbiriyle ilişkili ve özdeş olarak ele almıştır. Bu 

anlamda onun teorisi ahlâk gelişimi kuramı olarak da değerlendirilebilir. Çünkü 

Baldwin’in teorisi, doğal ve evrimsel olarak tanımlanan ahlâk modellerine ziyadesiyle 

benzemektedir. Hatta Baldwin’in teorisinden “Tanrı” kavramı çıkarılırsa, geride kalan 

açıklamaların Kohlberg’in evrensel ahlâk gelişimi teorisiyle büyük oranda uyuştuğu 

söylenebilir. Baldwin’e göre doğa da insan gibi ahlâkî bir yapıdadır. O, insanın ahlâkî 

nitelikteki bir evren tarafından kuşatıldığını, bu nedenle bilimin tabiattaki ilahî hakikati 

ortaya koyması gerektiğini vurgular. Baldwin’e göre aynen yerçekimi kanununda olduğu 

gibi değişmeyen ahlâkî kanunlar da mevcuttur. Bu noktada gerek doğa gerekse ahlâk 

kanunlarının kendiliğinden oluşamayacağını söylemek durumundayız. Çünkü bunları 

belirleyen mutlak bir ilahî irade vardır.  Bilim ve ahlâk felsefesinin her şeyden önce bu 

ilişkiyi ortaya koyması gerekir. Bu anlayıştan hareketle Baldwin, din ve bilimin hakikatin 

iki farklı yüzü olduğunu, dolayısıyla bunların birbirleriyle asla çatışmayacağını, dahası 

birbirlerini tamamlayacaklarını ileri sürmüştür (Karaca, 2007, s. 36; 2016, s. 58-59). 

Bağlılık ve gizem yoluyla Tanrı tasavvurunun değişimi ve gelişimini ele alan 

Baldwin’in teorisinde taklit yoluyla öğrenme merkezi öneme sahiptir. Bu teori dört 

aşamadan oluşur (Karaca, 2007, s. 38-39; 2016, s. 58-59): 

 

1) Fiziksel Kendiliğindenlik: Bebeklerin sadece fiziksel ihtiyaçlarına ve duygusal 

bağlanmalara yöneldiği bu dönemin gizem hissi evreni yaratanın hayal edilemeyeceğidir. 

2) Entelektüel (Zihinsel) Aşama: Çocuklar ebeveynlerini her şeyin üstesinden 

gelebilen, bütün problemleri çözebilen, her şeyi açıklayabilen kişiler olarak algılar. Bu 



22 

 
 

evre dinî alanla ilişkilendirildiğinde ise her şeyin düzenleyicisi ve nedeni olan Yaratıcıya 

bağlılık duygusu gelişir. 

3) Ahlâkî Aşama: Bu evrede ahlâkî niteliklerin öncelikli hale gelmesinden dolayı 

ahlâkîlik kaygısı yüksek seviyede hissedilir. Birey dinî açıdan ideal olanla ahlâkî 

mükemmelliği hedefler. Bu anlamda o, amacına ulaştıracak deneyimlerle gelişir. Böylece 

birey ideal ve reel olan arasındaki sıradan çatışmaları aşarak sürekli bir hayret durumu 

yaşar. 

4) Estetik Deneyim: Olayların mahiyetinin, fikirler ve idealler aracılığıyla 

gerçekleşen derin düşünceden (meditasyon) öte; duygu ve sezgilerle anlaşıldığı bu evrede 

ideal olanla gerçekte var olan (reel) arasındaki çatışmaların yapaylığı anlaşılmakta, 

dolayısıyla bu husustaki çatışmalar ve zıtlıklar kolayca aşılmaktadır.  

 

Baldwin’e yapılan eleştirilerin başında bağlılık ve gizem kavramları gelmektedir. 

Örneğin Reich’e göre, söz konusu bu iki kavram, bilişsel açıdan netleştirilmesi ile 

Baldwin’in teorisi tamamlanmış olacaktır. Aksi halde bu teori eksik kalacaktır. Ayrıca 

Reich, Baldwin teorisinin, dinî gelişimde ilgi ve duyguların yanı sıra sosyal boyuta da yer 

vermesinin önemli bir gelişme olduğunu belirtmiştir. Zira ona göre, böyle bir yaklaşım 

dinî gelişimin farkında olunan bir süreç olarak ele alınmasını sağlamıştır. Bu bağlamda 

Baldwin’in dinî gelişimi ego gelişimiyle de ilişkilendirilebilir. Ayrıca Reich, estetik 

deneyim aşamasının mistik bir karakter içerdiği için gelişimsel açıdan pek fazla 

geçerliliğe sahip olmadığı kanaatindedir (Karaca, 2007, s. 39). 

 

2.2.3.2.2. Harms ve Dinî Duygunun Gelişmesi 

Harms çalışmasını yaşları 3 ile 18 arasında değişen 4000 deneğin din ve inanç 

konusundaki düşüncelerini, bilhassa Tanrı kavramı ile ilgili tasavvurlarını yazılı, sözlü ve 

görsel olarak açıklamaları üzerine temellendirmiştir. Bu araştırma çerçevesinde o, 

okuma-yazma bilmeyen 3-6 yaş grubu çocuğun resimlerini öğretmenlerine 

yorumlatmıştır. Harms teorisinde çocukların dinî inançlarını hayal ve fantezi dünyasıyla, 

gençlerin rasyonel bir şekilde, yetişkinlerin ise çok farklılaşan ve yaratıcı bir nitelikte 

ifade ettiklerini ortaya koymuştur. Ayrıca Harms dinî inancın fıtrî olduğuna, karakter din 

ilişkisine vurgu yaparak, yetişkinlerin dinî inançlarını ortaya koymada kişilik yapılarının 

etkili olduğunu belirtmiştir. Araştırma sonucu ortaya çıkan bulgularla Harms üç aşamalı 

bir dinî gelişim modeli geliştirmiştir (Karaca, 2007, s. 40; Oruç, 2014, s. 103). 



23 

 
 

Bu aşamalar şu şekildedir: 

 

1) Peri Masalları Evresi (3-6 yaş): Çocukların bu aşamada Tanrı algısı, devler, 

hayaletler, konuşan hayvanlar ve noel baba figürü düzeyindedir. Bu anlamda 

çocukların Tanrı tasavvurları peri masallarındaki karakterlerle benzerlik 

gösterir. Dolayısıyla hayali olan ile gerçek olan arasındaki fark pek ayırt 

edilemez. Ancak çocuğun yaşı ilerledikçe gerçekle hayali olan fark edilebilir. 

Ayrıca çocukların tahayyülleri, düşünce yapıları rasyonaliteden ziyade 

duygusal ve abartılıdır. Bununla birlikte Harms erken bir dönem olmasına 

rağmen çocuklarda hayatın diğer tecrübe alanlarıyla da ilişkili olan köklü ve 

derin bir dinî tecrübe bulunduğunu ifade etmiştir. Fakat bu dönemde çocuklar 

dinî kavram ve olguların mantık ve bilgi boyutundan öte duygusal ve etki 

yönleriyle ilgilenirler. Buna bağlı olarak çocukların hayal ve fantezi 

dünyasının geliştirilmesi dinî duyguyu da besleyecektir (Karaca, 2007, s. 40-

41;Oruç, 2013, s. 92; Yıldız, 2007, s. 59). 

2) Gerçekçi Evre (7-12 yaş): Bu evrede çocuklar duygusal açıdan olgun 

olmakla beraber somutlaştırma özelliğinden dolayı Tanrı, melek ve diğer 

görünmeyen varlıkları insan niteliğinde algılarlar. Yunan mitolojisinde 

olduğu gibi Tanrı ve diğer varlıklar insanüstü nitelikte olup, dünyadaki 

olaylardan etkilenirler. Bununla beraber çocukların tasvirlerine bakıldığında 

kurumsal dine yakın, dinî sembolleri anlamlandırma konusunda yetenekli 

oldukları görülmüştür. Ayrıca çocuklar bu evrede hayali olanla gerçekleri 

ayırt etmeye başlarlar. Dinî sembolleri kullanmaya başlayan çocukların 

tasvirlerinde kilise, haç işareti, Davut yıldızı vb. sembollerle sıkça karşılaşılır. 

Bunun yanı sıra çocuklar hayali karakterlerin Noel baba örneğinde olduğu 

gibi sembolik bir anlam içerdiğini anlarlar. Dolayısıyla Tanrı kavramı da 

somut niteliğinden uzaklaşmaya başlar (Karaca, 2007, s. 41; Vergote, 1978, 

s. 319). Bu dönemin çocuklarının din ve inanç gelişimi kurumsal ve 

geleneksel düzeyde gerçekleşir. Bu anlamda çocukların dinî gelişimini aile 

başta olmak üzere çevre ve sosyal yaşantılar belirler. Ayrıca dinî duygu ve 

düşünceler taklit ve model alma yoluyla geliştiği için entelektüellikten öte 

şekilsel özellikler gösterir. Aynı zamanda bu durum döneme özgü çocuk 

sembolizminin ortaya çıkmasına da zemin hazırlar (Karaca, 2007, s. 41-42; 

Yıldız, 2007, s. 60). 



24 

 
 

3) Bireysel Evre (13-18 yaş): Tanrı anlayışı bu evrede kişiden kişiye değişen 

bireysel bir özellikte olduğu için çok çeşitli Tanrı anlayışları görülür. Bu 

dönemdeki Tanrı anlayışları üç kategoride ele alınabilir: 

a. Kurumsal ve geleneksel dinî anlayışla uyumlu bir dindarlık ortaya 

koyanlar.  

b. Dinî literatürdeki soyut sembolleri güneş, gün ışığı vb. kavramları 

geleneksel formların ötesinde mistik bir karakterde anlayanlar. 

c. Herhangi bir dinî tecrübeye sahip olmamalarına rağmen dinî kavramları 

ilkel döneme ait kültür ve dinlere ait kültlerle ifade edenler ( Karaca, 2007, 

s. 42-43; 2016; Kuşat, 2012, s. 44-46; Yıldız, 2007, s. 60). 

Harms’ın teorisi bazı noktalarda yeterli açıklamalara yer vermediği için 

eleştirilere maruz kalmıştır. Özellikle Goldman, Harms’ın teorisi için seçtiği örneklem 

grubunun sadece okul profillerini belirttiğini ifade ederken, bireysel ve dinsel arka planı 

hakkında yeterli bilgilendirmede bulunmadığı için eleştirmiştir (Karaca, 2007, s. 43). 

 

2.2.3.2.3. Elkind’ de Dinî Düşüncenin Gelişimi  

Elkind dinî gelişimin bireysel bir dayanağı olduğunu ve bilişsel gelişime paralel 

olarak geliştiğini ileri sürer. Ona göre yaşamın ilk yıllarında bireyin refleks 

davranışlardan sonra ayakta durma, yürüme, kısmi sosyalleşme, konuşma vb. yetileri 

gelişmeye başlar. Bireyin yaşam evresinde ilk yıllar kritik öneme sahiptir. Bu anlamda 

meydana gelen önemli gelişmelerden biri de bebeğin görüş alanından alınan bir nesnenin 

kaybolmadığı düşüncesidir. Elkind nesnenin devamlılığı özelliğinin 2 yaş sonuna doğru 

geliştiğini kabul eder. Böylece ortadan kaybolan nesneyle ilgili imge ve içsel temsillerin 

gelişimi sağlanmış olur. Elkind nesnenin devamlılığının kazanılmasını entelektüel 

gelişimin başlangıcı ve ileri düzeydeki zihinsel gelişimin ön koşulu olarak görür. 

Nesnenin devamlılığının gelişimiyle göz önünden kalkan nesneyle ilgili tasavvurlara 

ihtiyaç duyulur. Kişinin zihninde oluşturacağı bu tasavvurlar daha önce hiç görmediği 

şeylerin tasavvurunun da gelişimine temel oluşturur (Kuşat, 2012, s. 48-49; Oruç, 2014, 

s. 106). 

Çocukta nesnenin devamlılığının kazanımıyla zihinsel açıdan hızlı bir gelişme ve 

entelektüel düzeyde açılımlar meydana gelir. Örneğin, çocukta dili kullanma 

kabiliyetinde önemli gelişmeler gözlemlenir. Çocuk böylelikle daha önce zihninde 

oluşturduğu nesnelerin temsillerini öğrenir. Ayrıca dilin gelişimi, işaret ve sembolik oyun 



25 

 
 

etkinlikleri ile beraber temsil arayışının ortaya çıkmasına neden olur. Dinî gelişim 

açısından Tanrı’nın temsili arayışı sorunu bu dönemde ortaya çıkan arayış sorunlarından 

biridir. Eğer din yalnızca Tanrı’yı temsile indirgerse, çocuk Tanrı’yı fiziksel olarak temsil 

edecek bir varlık bulamayacaktır. İlkel dinler Tanrı’yı temsil eden çeşitli basit sembollere 

sahipken, ilahi dinler bu arayışa kutsal kitaplarda yer vermiştir. Bu anlamda Tanrı’nın 

temsili arayışı kaçınılmaz bir durumdur (Kuşat, 2012, s. 50-51; Karaca, 2007, s. 44). 

Piaget’in bilişsel gelişim teorisini esas alan Elkind insan zihninin bir dizi karmaşık 

süreçten geçtiğini ve bu süreçlerde birtakım “arayış” ihtiyaçlarının ortaya çıktığını ileri 

sürmüştür. Bu aşamalar şu şekildedir: 

 

1) Korunma/himaye arayışı (0-2 yaş): Bu evrede birey nesnelerin devamlılığı 

konusunda henüz istenilen yeterliliğe sahip değildir. Bu evrede nesnenin 

kaybolması kişide süreklilik arayışını ortaya çıkaracak ve onu hayatı boyunca 

değişen dünyaya karşı bir süreklilik arayışına yöneltecektir. Bu anlamda din 

bireyin korunma ihtiyacına Tanrı’yı en mükemmel koruyucu olarak 

sunmaktadır (Karaca, 2007, s. 45; 2016, s. 61; Mehmedoğlu, 2011, s. 117). 

2) Temsil Arayışı (3-6 yaş): Çocukta dil yeteneğinin gelişimiyle birlikte 

nesnelerin temsillerini öğrenme arzusu oluşur. Bu anlamda çocuk Tanrı 

kavramını öğrendikten sonra O’nun temsillerini arama ihtiyacı duyar. Dinler 

bireyin bu ihtiyacını, belli sembollerle ifade imkânı sunar. İlkel dinlerde bu 

ihtiyaç daha basit bir şekilde belli sembol ve totemlerle karşılanırken, ilahi 

dinlerde kutsal kitaplarla tatmin edilir (Karaca, 2007, s. 46-47; Oruç, 2014, s. 

106-107; Mehmedoğlu, 2011, s. 117). 

3) İlişki Arayışı (7-12 yaş): Okul çağıyla birlikte birey genişleyen çevresiyle 

ilişki kurmayı öğrenir. Hayatı boyunca ilişki kurma arayışı devam eden bireyde 

din konusunda da Tanrı’yla ilişki kurma arzusu oluşur. Din bu konuda bireyin 

ilişki arayışına dinî pratiklerle cevap verir. Gerek tek başına gerekse topluca 

yapılan ibadetlerle bu ihtiyaç karşılanır (Karaca, 2007, s. 47-48; 2016, s. 62; 

Mehmedoğlu, 2011, s. 118). 

4) İdrak Arayışı (13+ Ergenlik dönemi): Bu evrede hayatın bütün yönlerini 

sorgulayarak, evreni ve olayları tam olarak anlama ve açıklama ihtiyacı 

hisseden birey Neden, Niçin, Nasıl sorularıyla arayışlarına cevap arar. Bu 

süreçte o kendini ve dünyayı anlamayı insanların davranışlarının arkasındaki 



26 

 
 

motivasyonları dinî bir bakış açısıyla da tatmin etmek isteyebilir (Karaca, 

2016, s. 61-62; Mehmedoğlu, 2011, s. 118). 

 

Elkind’in teorisinde dikkat çeken diğer bir husus da çocukluk döneminden 

ergenliğe geçişte sinagog ve kiliselere devam etme oranında düşme meydana gelmesidir. 

Bu durumu Elkind, gençlerin dine ilgilerinin azalmasıyla değil kendilerine özgü bireysel 

dindarlık geliştirmeleriyle ilişkilendirmiştir. Bir başka ifadeyle gençler kurumsal dinden 

kişisel dine geçiş yapmaktadırlar (Karaca, 2007, s. 49). 

 

2.2.3.2.4.Goldman ve Dinî Düşünce Gelişimi Teorisi   

Goldman çocukların dinî konuları ve kavramları yetişkinlerden farklı olarak 

yanlış veya eksik anladıklarını ve bu kavramlara ilginç ve komik yorumlar yaptıklarını 

gözlemlemiştir. Dahası o, okul ve kiliselerde verilen din eğitiminde çocukların zihinsel 

gelişim özelliklerinin dikkate alınmadığını fark etmiştir. Ona göre bu kurumlar çocuklara 

bilişsel olarak üst düzey bilgiler yüklemektedir (Holm, 2004, s. 91-92; Loewenthal, 2017. 

s. 74). Zihinsel gelişimin dini gelişimdeki önemini vurgulayan Goldman yaşları 6 ile 17 

arasında birçok kişi üzerinde yaptığı çalışmayla dinî düşüncenin normal düşüncenin 

gelişiminden farklı olmadığını ortaya koyan bir gelişim modeli oluşturmuştur. Goldman, 

bu çalışmasında zihinsel süreçleri, dönemsel olarak ele almış ve analiz etmiştir. Sonuç 

olarak; araştırmadan elde edilen bulgularla Piaget’in gelişim teorisinin yüksek bir 

korelasyona sahip olduğu görülmüştür (Hood, Spilka, Hunsberger ve Gorsuch, 1966, s. 

209; Oruç, 2014, s. 109). 

 “Religious Thinking From Childhood to Adoloscanse” isimli çalışmasıyla 

Goldman “sezgisel (işlem öncesi) düşünce”, “somut” ve “soyut işlemler” dönemini dinî 

gelişim açısından incelemiştir. Goldman 0-1 yaş dönemini inceleme alanına almamıştır. 

Gerekçe olarak ise o, bu dönemde dinî olarak ifade edilecek bir gelişimi ortaya koyacak 

bir verinin olmamasını göstermiştir. Bununla birlikte çocukların zihinsel, dinsel ve 

tecrübi yetersizliklerine rağmen ilk yıllardan itibaren dinî konulara ilgili oldukları 

görülmüştür. Ona göre çocuklar dine karşı bir iç görü geliştirebildikleri gibi dinî 

aktivitelere katılım göstermekte ve ilgi duymaktadırlar. Bu teoriye göre dinî kutsal olana 

karşı duygu, eylem ve tecrübe olarak değerlendirirsek bebeklik döneminin sonlarından 

itibaren bireyin dindar olduğu kabul edilebilir (Kuşat, 2012, .s. 42). Bunun yanı sıra 



27 

 
 

Goldman’a göre dinî gelişimi etkileyen birtakım gelişimsel sınırlılıklar mevcuttur. Bu 

gelişimsel sınırlılıklar şu şekildedir: 

 

1) Zihinsel Olgunlaşmamışlık: Birey yaşamının ilk yıllarında çevresinde olan 

biten durumları duygusal tepkiler geliştirerek anlamaya çalışır. Ancak o, iki 

yaşından itibaren dili kullanmaya başlamasıyla çevresinde olup biteni 

kavramaya başlar. Aynı şekilde çocuğun, nesnelerin devamlılığını kazanması 

da, olayları tecrübe etmesini sağlar. Bu yaşlarda zihinsel gelişim hızlı olmasına 

rağmen mantıklı, doğru ve net düşüncenin mevcut olduğu henüz söylenemez. 

Bu anlamda okul öncesi ve ilkokul yıllarında benmerkezci düşüncenin hâkim 

olması da zihinsel gelişimi olumsuz etkiler. Bu evrede birey dünyayı kendi 

etrafında dönen, sadece tek bir gerçekliğin olabileceğini düşünen bir zihin 

yapısına sahiptir. 

2) Dilsel Yetersizlikler: Çocuk ilk yaşlardan itibaren gelişen bir kelime hazinesine 

sahip olmasına rağmen dinî kavramları anlayacak olgunluğa ileri yaşlarda 

bunları tecrübe ederek ulaşabilir. 

3) Sınırlı Tecrübe: Hayatı ve olayları anlamak ve anlamlandırmak için yeterli 

sayıda tecrübe gerekir. Bu anlamda çocuğun sınırlı sayıdaki tecrübesi sığ ve 

dar bir din anlayışına neden olacaktır (Kuşat, 2012, s. 42-43). 

 

Bireyin din anlayışı duygu, düşünce, tecrübe vb. alanlara bağlı olarak gelişen ve 

farklılaşan bir yapıdadır. Dolayısıyla 7 yaşındaki bir çocuğun din anlayışıyla 17 yaşındaki 

bir gencin din anlayışı aynı olmayacaktır. Goldman din anlayışında yaşa bağlı olarak 

ortaya çıkan farklılıkları temel alarak dinî gelişimi ikisi geçiş evresi olmak üzere toplam 

beş aşama olarak ele almıştır (Hood, Spilka, Hunsberger ve Gorsuch, 1966, s. 209). Bu 

aşamalar şu şekildedir (Karaca, 2007, s. 52-55; 2016, s. 62-63; Yıldız, 2007; s. 62-64): 

 

1. Evre: Sezgisel Dinî Düşünce (0-7 yaş): Piaget’in işlem öncesi dönemine denk 

gelen dinsel düşünce öncesi dinî düşünce olarak da tanımlanan bu aşamada çocuk, bilişsel 

düzeyde dinî hikâyelerdeki kişi ve olayları tam olarak idrak edememektedir. Dinî düşünce 

parçalı, egosantrik ve materyalist bir yapıdadır. Bu düşünce yapısından dolayı çocuklar 

dualarında oyuncaklar, yiyecekler için Tanrı’ya teşekkür eder. Aynı şekilde tanrı çocuklar 

için sürekli bir şeyler yapan bir varlıktır. Bu yüzden çocuk Tanrı’nın dualarını kabul 

edeceğine inanır. Çocukların tanrı tasavvurları zihinsel gelişim düzeyine uygun olarak 



28 

 
 

antropomorfik bir karakterdedir. Onlar, insanî özelliklere sahip fakat insandan farklı ve 

üstün tarafları olduğunu düşündükleri Tanrı’nın her yerde özellikle gökyüzünde olduğunu 

söylemişlerdir. Bu evrede çocuğun dinî fikir ve idealler hakkında zihinsel olarak uygun 

bir mantık geliştiremese de duygu ve düşüncelerini somut varlıklarla ilişkilendirerek 

anlatabilmesi ileriki aşamalarda soyut düşünceyi olumlu yönde etkileyecektir. 

2.Evre: Birinci Geçiş Aşaması: Bu aşama sezgisel dinî düşünce ile somut dinî 

düşünce arasındaki evreye denk gelir. Bu evrede çocukların düşünce düzeyi mantıklı 

açıklamalarda bulunması için yeterli değildir. Bunun yanı sıra tümevarım ve 

tümdengelim düşünme süreçleri kullanılmaya başlansa da geçiş aşamasının sınırlılıkları 

birtakım hatalara yol açabilmektedir. Bu nedenle çocuklar nesnelerin karmaşık ve çok 

yönlü yapısından dolayı onları bazı özelliklerine göre sınıflamakta zorlanmaktadırlar. 

Ayrıca çocukların olaylar arasındaki ilişkileri anlama ve nesneleri belli özelliklerine göre 

kategorilere ayırma işlemlerinin başarısız olması diğer düşünce süreçlerini gerekli 

kılmaktadır. 

3. Evre: Somut Dinî Düşünce Aşaması (7/8-13-14 yaş): Bu evre Piaget’in  “somut 

işlemler” basamağına denk gelmektedir. Hatta bu evrenin özellikleri ileri yaşlarda da 

görülebilir. Bu aşamada çocuğun düşünce yapısı sınırlı bir tecrübe ve somut nesnelerle 

ilişkilidir. Çocuklar dinî kavram ve sembolleri literal olarak algılarlar. Egosantrik 

düşünce düzeyi henüz aşılmadığından somut olaylar için genelleme yapılamamaktadır. 

Çocukların Tanrı anlayışı antropomorfik özellikler taşır. Bunun yanı sıra Tanrı 

kötülükleri cezalandıran bir güç kaynağı olarak tasavvur edilir. 

4. Evre: İkinci Geçiş Aşaması: Somut işlemler ile soyut işlemler basamağı arasına 

tekabül eden bu aşamada somut düşünce alışkanlıkları, dinî kavramların soyut 

anlamlarının anlaşılmasını zorlaştırmaktadır. Aynı şekilde çocuklar mantıksal düşünceye 

gereksinim duymalarına rağmen somut düşünce tarzından kolayca sıyrılamamaktadırlar. 

Bununla birlikte bu süreçte tümevarım, tümdengelim ve hipotetik düşünce önemli ölçüde 

gelişerek soyut düşünce biçimine doğru gelişim netleşmektedir. 

5. Evre: Soyut Dinî Düşünce Aşaması(13-14 yaş): Bu evre Piaget’in soyut işlemler 

basamağına ve hipotetik düşünce gelişiminin son evresine denk gelmektedir. Bu aşamada 

birey soyut işlem kapasitesinin gelişimiyle olaylar arasındaki çelişkileri görmeye ve farklı 

hipotezler oluşturmaya başlar. Böylece gençler teorik konulardan gerçek konulara doğru 

düşünce geliştirebilmektedirler. Ancak dinî konulara ilgisiz gençlerin Tanrı tasavvurları 

da antropomorfik düşünce düzeyinde kalabilmektedir. 



29 

 
 

Reich’e göre Goldman teorisinin dinî içeriği, bilişsel gelişim aşamalarını oldukça 

iyi yansıtmıştır. Bununla birlikte o, Goldman teorisinin evrensellik iddiasında olmasına 

rağmen sınırlı bir alanda uygulanabileceği kanaatindedir. Bu anlamda Reich, söz konusu 

teorinin dinî gelişim olgusunu tam olarak ortaya koymakta yetersiz olmasına rağmen din 

eğitiminin planlamasında faydalı olabileceğini düşünmektedir (Karaca, 2007, s. 61). 

 

2.2.3.2.5. Tamminen’ de Tanrı Tasavvurunun Gelişimi  

Kalevi Tamminen yaptığı çalışmayla bireysel dinî tecrübenin yaşlara göre nasıl 

bir değişim gösterdiğini, içsel ve dışsal arka planı ve diğer unsurlarla ilişkisini ele 

almıştır. Dinî tecrübeyi “Tanrı ve aşkın kabul edilene bağımlılık ve onunla ilişki hissi” 

olarak tanımlayan Tamminen dinî tecrübe çalışmalarında Tanrı’ya yakınlık ve O’nun yol 

göstericiliğini hissetme üzerinde daha fazla durmuştur. Bu bağlamda Tamminen çocukluk 

dönemi dinî inancının yeterince çalışılmadığını belirtmiştir. Çocukluk dönemi bazı 

deneyimlerin de dinî tecrübe içinde değerlendirilebileceğini vurgulayan Tamminen, 

dinsel olmayanı dinî tecrübeden ayırarak çocukluk ve ergenlik dönemi boyunca dinî 

tecrübede meydana gelen değişimi ortaya koymaya çalışmıştır. Bu anlamda Tamminen 

çalışmasında Finlandiya’da yaşları 7 ila 20 arası değişen çocuk ve gençlerin değişim 

sürecini gözlemlemiştir (Tamminen ve Nurmi 2012, s. 77-79; Karaca, 2007, s. 61; 

Mehmedoğlu, 2011, s. 116-117). Tamminen ve meslektaşları okul öncesi dönem 

çocukları üzerinde yaptığı çalışmaları sonucunda, çocuklardaki Tanrı tasavvuru 

düşüncesinde üç aşama bulgulamıştır: 

 

1.Nesne /İnsan olarak Tanrı (3 yaş altı) 

2.Süper /insan olarak Tanrı (3-4 yaş) 

3. İlahi/Kutsal olarak Tanrı (4-6 yaş) 

 

Çocuk ve ergenlerdeki dinî yaşam boyutlarının gelişimini ele alan Tamminen, bu 

konuda yaşları 7-20 arası değişen ilkokul, ortaokul ve lise öğrencilerini kullanarak 1974, 

1976, 1980 ve 1986 yıllarında çeşitli çalışmalar yaptı. Onun 1974 yılında 1558 ( 789 kız, 

769 erkek öğrenci), 1986 yılında 1116 (582 kız; 594 erkek öğrenci) üzerinde yaptığı 

çalışmalarda öğrencilere “Benim Tanrım neye benzer?” sorusu soruldu. O, verilerin 

analizi sonucunda sistematik olarak gelişen bir Tanrı tasavvuru olmasa da Tanrı 

tasavvurunun antropomorfik nitelikten soyut bir Tanrı tasavvuruna doğru gelişim 



30 

 
 

gösterdiği ortaya koymuştur (Kuşat, 2006, s. 124-125; Mehmedoğlu, 2011, s. 116-117; 

Hökelekli, 2015, s. 92-93 ). 

Çalışmalarında dinî gelişim olgusunu da ele alan Tamminen, ergenlerin anne-baba 

ilişkilerinden yola çıkarak Tanrı hakkındaki “Gerçek”, “Şefkatli” ve “Affedici” 

nitelemelerinde yaşa bağlı olarak anlamlı farklılıklar meydana geldiğini ve yaş ilerledikçe 

bu farklılıkların belirginleştiğini ortaya koymuştur. Aynı şekilde Tamminen’in 

araştırmasında bütün yaş seviyelerinde Tanrı “Güvenilir”, “Merhametli”, “Seven” ve 

“Yardımsever” biri olarak tanımlanmasıyla beraber 7 ila 13 yaş grubu arasında bu durum 

daha fazla iken ileri yaş gruplarında ise daha az görülmüştür (Yıldız, 2007, s. 86). Yaş 

grubu düşük olan deneklerin Tanrı’yı daha çok olumlu özellikleriyle algılamasının nedeni 

yaşa bağlı olmakla birlikte çocuklara kilisede verilen din eğitimiyle de yakından ilgilidir. 

Sevgi ve bağışlama özellikleri ön plana çıkarılarak verilen bir din eğitimi çocukların 

gençlere göre Tanrı’yı daha sevgi dolu ve bağışlayıcı olarak algılamalarını sağlamıştır. 

Ayrıca o bu çalışmasında Hıristiyan inancına bağlı çocukların 9-10 yaşlarında dine 

yakınlık ve olumlu tutumlarında bir düşüş olduğunu, 13-15 yaşlarında ise bu düşüşün 

belirgin hale geldiğini belirtmiştir. Bir başka deyişle Tamminen yaşla beraber bireyin dinî 

eğiliminde anlamlı bir düşüş gerçekleştiğini, özellikle 13-15 yaş arası dinî şüphelerin 

ortaya çıkması ve eleştirel düşüncenin gelişimiyle gençlerin dinî sorgulama, inkar, başka 

dine geçiş ya da dine mesafeli bir duruş sergilediğini tespit etmiştir. Bu süreçler ergenin 

Tanrı tasavvurunun belirsiz ve daha az gerçekçi olmasına neden olabilir. Ergenlerin bu 

evrede yaşadığı çelişkilerden biri de Tanrı’nın iyiliği ve ıstırap verici olması ile kötülük 

problemi ilişkisidir (Tamminen & Nurmi 2012 s. 77; Karaca, 2007, s. 65-66). 

Tamminen’in araştırmasına göre 7-11 yaş grubu çocuklar Tanrı’nın yakınlığı ve 

rehberliğini hissetme anlamında ileri yaş gruplarına göre daha fazla dinî tecrübe 

göstermişlerdir. Bu yaş grubunun dinî tecrübeleri sıkıntıları telafi etme, hastalıktan ve 

tehlikeli durumlardan kurtulma, yalnızlık, ölüm korkusu ile ilgili olduğu kadar ahlâkî 

tercih ve davranışlarla da ilişkilidir. Ayrıca bu yaş grubu çocuklarının kendilerini 

Tanrı’ya yakın hissettiği anlardan biri de dua anlarıdır. Zira çocuklar Tanrı’nın dualarını 

işiteceğine ve karşılık vereceğine inanırlar. Bu anlamda 11-13 yaş grubu çocukları daha 

düşük dinî tecrübe sergilese de aradaki fark önemli değildir. Hatta bu yaş grubu 

çocukların dinî tecrübe özellikleri dua, yalnızlık, tefekkür ve ölüm konuları, 7-11 yaş 

grubu çocukların dini tecrübeleri ile benzerlik gösterir. Bu yaş grubunun dindarlığı 

tehlikelerden korunma, hastalıklardan ve diğer sıkıntılı durumlardan kurtulma ile ilgilidir. 

Bunun yanı sıra bu yaş grubu çocuklarında ölüm düşüncesi, yalnızlık ve derin düşünce 



31 

 
 

anlarında Tanrı’ya yakınlık hissi duyma davranışı sıklıkla görülür. Soyut düşünce 

kapasitesinin gelişimine bağlı olarak 11-13 yaşlarındaki çocukların başarı ve mutluluk 

anlarında Tanrı’nın rehberliği hissetme deneyimi artmıştır. Ayrıca araştırmaya katılan 13-

15 yaş grubunun dinî tecrübe özellikleri dinî gelişim açısından bir dönüm noktasına 

gelindiğini göstermiştir. Zira bu yaş grubu ergenlerin Tanrı’nın varlığı, güvenilirliği, dua 

konularında şüphe ve sorgulamalarının artmasıyla Tanrı’ya bağlılık ve yakınlık duygusu 

azalmaya başlar. Bu anlamda birçok etken sayılabilir. En başta ölüm ve kötülük problemi 

gibi dışsal sebepler ergenleri şüphe ve inkara götürebilmektedir. Tamminen’in araştırması 

kısaca özetlenecek olursa; o, dinî gelişimi somut ve şekilsel olandan soyut, kapsayıcı ve 

içsel olana doğru değiştiğini, aynı şekilde kullanılan ölçeklere göre de değişim 

gösterebileceğini ortaya koymuştur (Tamminen ve Nurmi 2012 s. 79-80; Karaca, 2007, 

s. 66-67). 

Tamminen ve Nurmi’ye göre kız ve erkeklerin Tanrı tasavvurlarında da 

farklılıklar mevcuttur. Erkekler Tanrı’yı güç, yaratıcı, her yerde hazır ve nazır vb. 

sıfatlarla nitelerken; kızlar, sevecen, şefkatli, yardımsever, nazik sıfatlarla 

tanımlamışlardır. Neticede ergenler çok yönlü bir Tanrı tasavvuru geliştirdiği, cinsiyet 

bağlamında ise kızların dinle ilişkisinin erkeklere göre daha iyi olduğu, erkeklerde daha 

çok cezalandırıcı Tanrı tasavvuru mevcutken, kızların ise genelde sevecen Tanrı 

tasavvuruna sahip olduğu görülmüştür (Tamminen ve Nurmi 2012, s. 77; Karaca, 2007, 

s. 66) 

Tamminen’in araştırması çocukların dinî tecrübelerini anlama konusunda önemli 

katkılar sağlamıştır. Bu araştırma bilişsel temelli olmasıyla birlikte dinî tecrübenin de 

gelişimsel bir sıra takip ettiğini ortaya koymuştur. Tamminen’in bulguları Piaget’in 

bilişsel gelişim teorisiyle ilişkili olarak somut işlemler basamağından soyut işlemler 

basamağına geçişle uyumlu olduğu gibi, boylamsal desenli bir araştırma olarak kesitsel 

desenli araştırmalarla da uyumludur (Karaca, 2007, s. 69). 

 

2.2.3.2.6. Oser ve Gmünder’in Dinî Yargı Gelişimi 

Oser ve Gmünder, Piaget’in bilişsel gelişim teorisini esas alarak, hiyerarşik ve 

değişmez evrelerden oluşan, kişinin Tanrı’yla, zihinsel süreçlerin etkin olduğu, Tanrı ve 

kişinin ilişkisine bağlı olarak değişen ve gelişen dinî tavır ve tutumları ortaya koyan bir 

dinî gelişim yaklaşımı oluşturmuşlardır. Bu teoriye göre insan psişesi diğer varlıklarda 

olmayan dinî bir niteliğe sahiptir (Karaca, 2016, s. 72). Ayrıca bu teorinin esasını bireyin 



32 

 
 

olay ve durumlar neticesinde dinî yargı kavramına yüklediği anlamlar belirlemiştir. Bu 

açıdan dinî yargı dinî bilgiden farklı bir yapıya sahiptir. Dinî bilgi herhangi bir kaynak ya 

da kişiden elde edilebilir. Fakat dinî yargı bireyin hayatında dönüm noktası olabilecek 

olay ve durumlar karşısında gelişir. Örneğin, hayatında önemli birini kaybetmek, ölümle 

karşı karşıya gelmek vb. insanın kontrolü dışında gelişen olaylar ve bunların bireyin iç 

dünyasına etkileri kişide dinî yargının oluşmasına neden olabilir. Bir başka deyişle dinî 

yargı gerçekleşen, olayların arka planındaki hakikati anlamaya yönelik bir tefekkür 

süreci, akıl yürütme işlemidir denilebilir (Hood, Spilka, Hunsberger ve Gorsuch, 1966; 

219; Karaca, 2007, s. 201). 

Oser ve Gmünder dinî yargı gelişimini ortaya koyabilmek için deneklere ikilem 

yaratacak okuma parçaları vererek, onlara hikâyelerdeki kişilerin yerinde olsalardı nasıl 

davranırlardı sorusunu yöneltmişlerdir. İkilem yaratan bu durumlarda bireyin verdiği 

cevapla bir denge oluşturması gerekmektedir. Ancak bu dengeyi sağlaması için de kişinin 

problemi çözmesi sağlanmalıdır. Bu süreç beraberinde gerilimlere neden olabilir. Fakat 

bu durum dinî yargının oluşmasında etkili olduğu gibi onun boyutlarını da ortaya koyar. 

Bu anlamda dinî yargı sekiz çift yönlü boyut arasında yer almaktadır (Karaca, 2007; 

2015). Bunlar; “içtenliğe karşı aşkınlık”, “özgürlüğe karşı Tanrı’ya ya da mükemmel 

varlığa bağlılık”, “inançtan kaynaklı güvene karşı mevcut durumdan hissedilen korku”, 

“sadece kutsala yönelmeye karşı dünyevi olanı ön plana çıkarma” ,“ümit duygusuna karşı 

anlamsızlık” ,“eşyayı sadece kutsal olanla kuşatılmış olarak kavramaya karşı fani olarak 

algılamak” ,“şeffaflığa karşı gizemlilik” ve “İlahî takdire karşı (iyi veya kötü) kader” 

(Hood, Spilka, Hunsberger ve Gorsuch, 1966, s. 219-220; Gottlieb, 2012, s. 277-278; 

Karaca, 2007, s. 203-204; 2016, s. 74) şeklinde sıralamak mümkündür.  

Oser ve Gmünder’in geliştirdiği dinî yargı gelişimin evreleri ise şu şekildedir 

Karaca, 2007, s. 203-204; 2016, s. 74-75): 

 

1) Özerk olmayan dinî yönelim: Bu evrede Tanrı evrenin tamamına hâkim ve 

beklenmedik zamanlarda müdahale edicidir. Tanrı insana sevinç ve mutluluk verebileceği 

gibi sıkıntı ve hastalık da verebilir. Tanrı’nın bütün istekleri yerine getirilmelidir. Aksi 

durumda bu ilişki sona erebilir. Ayrıca Tanrı insanı hatalarından dolayı cezalandırabilir.  

2) Almak için vermek yönelimi: Bu aşamada bireye göre Tanrı her şeye gücü yeten 

aşkın iyilik yapanları ödüllendiren, kötülük yapanları ise cezalandırandır. Bu bağlamda 

Tanrı’yı memnun etmek, bireyin kendi elindedir. İnsan Tanrı’nın isteklerini önemser ve 



33 

 
 

buna uygun davranışlar sergilerse imtihanı geçer ve Tanrı buna karşılık ona güven ve 

sevgi verir. 

3) Özerk Benlik ve Tek Taraflı sorumluluk yönelimi: Birey bu evrede başına gelen 

her şeyin kendi iradesi kaynaklı olduğunu düşünür. Diğer bir ifadeyle o, Tanrı’nın 

yeryüzünün hâkimi ve düzenleyicisi olduğunu bilse de Tanrı’nın insan hayatı üzerindeki 

etkisinin pek fazla olmadığı kanaatindedir. Bu evrede kişinin eylem alanıyla, Tanrı’nın 

eylem alanını birbirinden ayrıdır. Kişi yaptığı hatalar nedeniyle başına gelen her şeyden 

sorumludur ve bu durumun Tanrıyla herhangi bir ilişkisi yoktur. 

4) Orta Düzeyde Otonomluk: Bu evrede birey özgürlük ve sorumluluğunun 

sınırını fark eder. Bu anlamda birey Tanrı’nın ilahi bir plana sahip olduğu fikrinden 

hareketle Tanrı’yla yeniden bir ilişki geliştirir. Ancak bu ilişki önceki evrelerdeki gibi 

aşkın değil, benliğin bir parçası olarak içkin bir niteliktedir. Tanrı’nın planının mutlu 

sonla biteceğine inanan birey, bu süreçte vicdanını dinlemeli ve onu takip etmelidir. 

5) İçsel dinî öznellik ve özerklik: Bu evrede bireyin dinî yargısı, sekiz kutupsal 

boyut arasında dengeyi sağlamış bir bütünlük gösterir. Buna bağlı olarak Tanrı şartsız 

olarak sevgi ve ilgi objesi olarak algılanır. Tanrı hem içkin hem de aşkın yönleriyle 

tasavvur edilerek denge sağlanır. Böylece birey bütün zıtlıkları birleştirerek özerkliğe 

doğru yönelim gösterir. Tanrı mükemmel bir varlık olarak her an eylem halinde ve bireye 

esin kaynağı olmaktadır. Bu anlamda eleştiride bulunan Reich tecrübî araştırmalarda bu 

evreye herhangi bir kimsenin ulaştığına dair bir verinin olmadığını belirtmiştir. 

Oser ve Gmünder’in bireyin genişleyen özerklik ihtiyacı ile birlikte Tanrı’yla 

deruni bağlılığın gerçekleştiği dinî yargıyı temel alan modeli şu evrelerden geçer: 

 

1) Tanrı bunu yapar. 

2) Yaparsan Tanrı bunu yapar. 

3) Tanrı ve insan bunu yapar. 

4) İnsan, Tanrı’nın verdiklerine karşılık bunu teşekkür için yapar. 

5) İnsan sorumlu olduklarını yapar ve Tanrı’nın tecellisi meydana gelir (Gottlieb, 

2012, s. 278; akt. Karaca, 2007, s. 208-209; 2016, s. 76). 

 

Oser ve Gmünder’in teorisi bilişsel gelişim temelli yaklaşımlardan olması 

nedeniyle Fowler’in teorisiyle benzerlik gösterir. Ayrıca Oser ve Gmünder’in teorisinin 

karmaşık ve anlaşılmaz olması, dinî yargıyı tanımlamakla kalmayıp, normatif bir şekilde 

yönlendirici olması eleştirilmiştir. Fowler’da olduğu gibi Oser ve Gmünder’in dinî yargı 



34 

 
 

gelişimi teorisinin Niebur, Tillich ve Ricour gibi hristiyan teologların görüşlerini içermesi 

eleştiri konusu olmuştur (Gottlieb, 2012, s. 279). 

 

2.2.4. Psikanalitik Temelli Teoriler  

2.2.4.1. Freud’un Psikoseksüel Gelişim Kuramı  

Freud psikanalizmin kurucusu olarak psikolojide öncü kabul edilen isimlerden 

biridir. Onun psikoloji görüşünün temelini bilinçaltı kavramı oluşturur. Freud 

bilinçaltının bireyin davranışlarını doğrudan veya dolaylı etkilediğini yaptığı çalışmalarla 

ortaya koymuştur. O, psikanaliz yöntemiyle bireyin bilinçaltı derinliğine ulaşmayı 

amaçlamıştır (Karacoşkun, 2013, s. 41). Freud’un geliştirdiği psikanalitik yöntem 

önceleri nevrotik hastaları iyileştirmek amacıyla kullanılan özel bir tedavi yöntemi iken 

daha sonraları ruh sağlığı iyi olan bireylerin kişilik yapılarını anlamaya çalışan onlara 

motivasyon sağlayan psikolojik bir sistem haline dönüşmüştür (Karaca, 2007, s. 89).  

Freud psikoseksüel gelişim kuramını kliniğe gelen hastalar üzerinde uyguladığı 

serbest çağrışım, hipnoz, rüyaların yorumlanması vb. tekniklerden yararlanarak 

oluşturmuştur. Bu anlamda o insanın gelişimini beş evrede ele aldığı kuramı ilk altı yılı 

kapsayan dönemde geçirilen yaşantıların asla kaybolmayacağı yetişkinlik yıllarında dahi 

bireyin kişilik gelişimini etkilemeye devam edeceği düşüncesine dayanır. Bu evreler şu 

şekildedir (Erdem ve Akman, 2004, s. 86; Akyol, 2015, s. 130-137; Topses, s.198-200): 

 

1) Oral Dönem (0-1,5 yaş): Bu dönemde çocuğun beslenmesi ve bakımı gelişimin 

niteliğini belirler. Eğer çocuk karnı yeterince doyuyorsa sevildiğini, aç bırakılıyor ya da 

yeterince beslenmiyorsa istenmediğini düşünür. Bu anlamda çocuğun bakımı ve 

beslenmesi hayati bir öneme sahiptir. Ancak çocuğun uzun süreli olarak emzirilmesi 

bağımlı ve güvensiz bir kişiliğin oluşmasına neden olabilir.  

2) Anal Dönem (1,5 -3 yaş): Bu evrede anne-baba ya da temel bakımı üstlenen 

kişi çocuğa tuvalet kontrolünü kazanması için birtakım kurallar koyar Bu kuralların aşırı 

katı ve disipline edici olması ya da tamamen başıboşluk ve serbestlik hali çocuğun 

bağımsızlık duygularının gelişimini engeller. 

3) Fallik Dönem (3-7 yaş): Cinsel farklılıkların ayrımına varan çocuk cinsel 

kimlik geliştirme amacıyla sorular sorarak merakının giderilmesini ister. Ancak çocuğun 

sorusuna, anlayacağı dilden, tatmin edici cevaplar verilmezse, bu durum çocukta ileriki 

gelişim dönemlerinde cinsel kimliğini benimsemede sorunlara neden olabilir. 



35 

 
 

4) Latans dönem (7 -12 yaş): Freud ilk üç evrenin kişilik gelişiminde diğer iki 

evreden daha etkili olduğunu kabul eder. Bu evrede cinsel içgüdülerin pasif kalmasıyla 

çocuğun ilgileri akran gruplarıyla ilişkilerine ve oyun oynamaya yönelmiştir. Aynı 

şekilde sosyal çevrenin gelişimiyle bilişsel yeterlilikler ve kültürel değerlerin gelişiminde 

de yetkinlik kazanılır. Ayrıca cinsel enerjinin vücut içerisinde dağınık ve belli bir 

bölümünde toplanmamış olması cinsel enerjinin sosyal olaylara yönelmesine ve karşı cins 

ebeveynle sevgi dolu bir bağlılığa dönüşür. 

5) Genital Dönem (12 + yaş): Bu evrede libidinal enerji genital organlarda 

yoğunlaşmıştır Ayrıca cinsel ilgiler yeniden aktiflik kazanarak son şeklini almaya başlar. 

Bunun yanı sıra cinsel güdülerin uyanışa geçmesi oral, anal ve fallik döneme ait 

çatışmaların ortaya çıkmasına neden olabilir. Bu çatışma ve gerilimlerin aşılmasıyla birey 

çocuk kişiliğinden yetişkin kişiliğine geçer. 

 

2.2.4.2. Freud’un Din ve Dinî Gelişim ile İlgili Görüşleri  

Freud din görüşünü hastaları üzerine yaptığı gözlem ve teşhisleri üzerine 

temellendirmiştir. Özellikle Freud kişinin bilinç ve bilinçaltı bütünlüğünün bozulmasının 

yanılsamalara neden olduğu, bu iki alan arasındaki çatışmayı çözmek amacıyla savunma 

mekanizmaları geliştirdiğini ileri sürmüştür. Bu bağlamda Freud, dini bir yanılsama 

olarak değerlendirmiştir. Ayrıca ona göre din bir nevrozdur ve nevrozların en önemli 

sebebi de cinsel içgüdülerin bastırılmasıdır. Freud’un bu tezi dinî inanç ve dinin kökeni 

konusundaki fikirlerinin esasını oluşturmaktadır (Forsyth, 2017, s. 38). 

Freud’un dine bakış açısı olumsuz olmakla kalmayıp o, dinin insan doğasında olan 

bir gerçeklik olarak değerlendirilemeyeceğini ileri sürmüştür. Ona göre din sonradan, 

insanın yaşadığı korku ve çatışmaları çözmek için tamamen ilkel ve çocuksu istek ve 

korkulardan oluşan, hiçbir nesnelliği olmayan hayalî bir oluşum, bir yanılsamadır. 

İnsanın yaşadığı sıkıntı ve çaresizliklere çözüm üretmek, bu sorunlara dayanmayı 

kolaylaştırmak amacıyla oluşturulan bir telafi mekanizmasıdır. Aynı şekilde Freud dinin 

kaynağını çocukluktan itibaren var olan çaresizlik duygusuna dayandırır. Çocuk ilk önce 

anne babasına karşı çaresizlik duyguları geliştirir. Çocuk babasından hem korkar hem de 

kendini koruduğunu düşünerek ona güvenir. Bu ilişki ileriki yaşlarda doğaüstü güçlere 

yöneltilerek devam eder. Bu anlamda insanın babaya duyduğu özlemin devam etmesi 

Tanrı düşüncesine neden olmuştur. Freud’a göre Tanrı bir yanılsamadır ve yanılsamalar 

arzulardan kaynaklanır. Bireyin korunma ve güvende olma arzusu bu düşüncenin temelini 



36 

 
 

oluşturur. Birey büyüse bile çocuklar gibi her zaman bilinmeyen güçlere karşı korunmaya 

muhtaç olduğunu fark ettiğinde onların öfkesini yatıştırmak ve korunma duygularını 

tatmin etmek amacıyla tanrılar icat eder. Bu anlamda Freud Tanrı’nın yüceltilmiş bir baba 

figürü olduğunu söylemiştir (Köse, 2012b). Ayrıca ona göre dinin kaynağı anlamında 

baba figürü insanlık tarihinde tanrı ve kutsal hayvan (totem) olarak iki defa temsil 

edilmiştir (Freud, 2013, s. 178).  

Freud’un dinin kökeniyle ilgili varsayımları bunlarla değildir. O, aynı zamanda 

dini insanlığa ait en eski tabulara dayandırır. Tabulara karşı insanlar çift değerli duygular 

geliştirirler. İnsanlar, tabulara bir yandan boyun eğerken diğer yandan tabuların baştan 

çıkarıcı büyülü etkisinden dolayı onları çiğneme davranışı gösterirler. Kişi, tabuları 

çiğnemesi halinde kefaret ve benzeri yollarla arınmaya yönelir. Bu anlamda çift değerli 

duygular kişide nevrozlara neden olmaktadır. Aynı şekilde Freud dinî kuralların da tıpkı 

tabular gibi nevrozlara yol açtığını belirtmiştir. Freud, nevrozların kaynağı olarak ise 

odipus karmaşasını neden gösterir. Freud’a göre sadece din değil sanat, ahlâk ve 

uygarlığın temelinde de odipus kompleksi vardır (Freud, 2014). 

Freud’un Tanrı anlayışı filogenetik (soyoluş) ve ontogenetik (bireyoluş) olarak da 

incelenebilir. Bu bağlamda ontogenetik Tanrı tasavvuru bireyin kalıtımsal geçmişiyle 

kendi babasına karşı oluşturduğu tasavvurun birleşiminden oluşur (Mehmedoğlu, 2011, 

s. 73). Tanrının ontogenetik evrimi ise çocukluk dönemi güçlü ebeveyn imajının 

“yüceltilmiş bir baba” imajına dönüşmesi denilebilir (Hökelekli, 2015, s. 120). 

Filogenetik tanrı anlayışı ise bilinçdışına itilmiş içeriklerin geri dönmesini ifade 

etmektedir. Bu yeniden dönüş güçlü değişikliklerle tekrar bilinç düzeyine çıkmıştır 

(Freud, 2015, s. 214). 

Freud’un filogenetik Tanrı anlayışını daha geniş bir şekilde ele alırsak, ona göre 

klan şeklinde yaşayan ilk topluluklarda egemenlik, klanın babasına aittir. Klanın başı olan 

baba, klandaki erkeklerin, kadınlarla evlenmesini yasaklamıştır. Bir gün klanın bütün 

erkekleri bu duruma karşı çıkarak klanın başı olan güçlü ve kıskanç babayı öldürmüşler 

ve etini yemişlerdir. Klanın erkekleri kadınları aralarında paylaşarak bir daha bu sistemin 

ortaya çıkmaması için kurallar koymuşlardır. Bir süre sonra klanın erkekleri babalarını 

öldürdükleri için pişman olmuşlar ve suçluluk duygusuna kapılmışlardır. Onlar bu 

suçluluk duygusuyla babalarını yeniden diriltme ve yaptıklarını bastırma gereği 

hissetmişlerdir. Böylece baba sembolik olarak totem hayvanında devam etmiş; babanın 

yenmiş olması ise totem yemeğinde yeniden ortaya çıkmıştır (Freud, 2013, s. 170-171). 

Bu anlamda filogenetik Tanrı anlayışına göre totemizm ilk çağlardan itibaren çeşitli 



37 

 
 

safhalar geçirmiştir. Bu anlamda Totemler sırasıyla hayvan, ana tanrıça, baba tanrı 

figüründe temsil edilmiştir. Son olarak ise Yahudi-Hıristiyan inancındaki baba Tanrı 

figürü olarak, Hz Musa’da tekrar ortaya çıkmıştır. Hz. Musa Yahudileri Mısır’dan 

kurtardıktan sonra onlara tek tanrı inancını teklif eder. Bu inanış uzun zaman önce var 

olan ilk baba tasavvuruna çok benzemektedir. Böylece Hz Musa’dan bu yana insanlığın 

baba-tanrı tasavvuru kültürel bir aktarım olarak günümüze kadar ulaşmıştır (Freud, 2015, 

s. 213-214). Bununla birlikte filo genetik tanrı tasavvuruna sadece erkekler sahiptir. 

Kadınlar ise kalıtımla elde edilen ilk baba tasavvurunun sadece “çökeltilerini” elde 

edebilirler (Mehmedoğlu, 2011, s. 76-77). 

Freud’un din ve tanrı görüşünün yanı sıra uygarlık ve din görüşü de olumsuz bir 

yaklaşım içerir. Ona göre dinî düşünceler deney ve gözleme dayalı olmayıp insanlığın en 

eski ve güçlü arzularını tatmin etmesinden dolayı vazgeçilmez değerdedir. Buna rağmen 

Freud’a göre dinsel düşünceler tarihsel olarak bir değer taşısa da uygarlığın temellerinin 

dayandığı ilkeler olarak kabul edilmekten vazgeçilmelidir. Aynı şekilde o, dinin tarihsel 

oluşuyla beraber nevrozlarla da ilişkili olmasından dolayı bastırma ve zorlamalara 

dayanan bu düşüncelerin yerini analitik bir sistem yani mantıkî ve zihinsel süreçlerin 

ürünlerinin yer alması gerektiğini savunur. Ona göre yakın gelecekte dinî doktrinlerin 

temel alındığı kültürel yapı ve formlar yok olacaktır. Bu bağlamda dinî düşünceler o 

derece çarpık halde bulunmaktalar ki artık kabul edilemezler (Freud, 2014, s. 65). 

Freud, Tanrı inancını bir yanılsama olarak ele almanın yanı sıra kişide Tanrı 

inancının oluşum aşamalarını ve nedenlerini de açıklamıştır. Freud’a göre bireyin diğer 

insanlara ilişkin duygusal tutum ve davranışları erken yaşlarda gelişir ve ileri yaşlarda 

değişip dönüşmesi zor bir ihtimaldir. Bu durumda belirleyici olan bireyin çevresindeki 

ilk kişiler; annesi, babası kız ve erkek kardeşlerinin tutum ve davranışlarıdır. Aynı şekilde 

bireyin çevresi genişledikçe arkadaş ve sevgi biçimleri birincil kişilerle tecrübe ettiği 

yaşantılarla belirlenir. Nihayetinde Freud bireyin kişi ve nesnelere olan tasavvurlarının 

gelişiminin yaşamın ilk altı yılında tamamlandığını ve şekillenen son tasavvurun da tanrı 

tasavvuru olduğunu ileri sürmüştür. Bu durumu Rizzuto ödipal çatışmanın bireyin 

babasıyla özdeşleşerek süper ego ve iç dünyasının oluşumunu tamamlamasıyla açıklar. 

Ayrıca baba tasavvuru yüceltilerek baba tanrı karakteri meydana gelir. Freud’un belirttiği 

gibi ödipal dönemdeki çocuk babasına hayranlık duymakta, onu çok şefkatli ve her şeye 

gücü yeten üstün bir varlık olarak görmekte, tanrıyı da bu tasavvurun yüceltilmesi olarak 

görmektedir. Dahası Rizzuto’ya göre Freud’un düşüncesinde ödipal dönemde Tanrı 

düşüncesine rastlanmamakla birlikte daha sonraları çocuk miras yoluyla edindiği tanrı 



38 

 
 

tasavvurunu biyolojik babasının imajıyla birleştirerek yeni bir tanrı tasavvuru oluşturur. 

Son çocukluk ve ergenlik döneminde ise Tanrı tasavvurunda, öğretmenler ve diğer 

çevresel otoriteler daha etkili hale gelir (akt. Mehmedoğlu, 2011, s. 75-76). Bu noktada 

Freud’un hem genel anlamda psikanalitik teorisine hem de özel olarak din ve Tanrı ile 

ilgili görüşlerine yoğun eleştiriler yapılmıştır. Örneğin Lawrence, Rizzuto’ya dayanarak 

Freud’un ontogenetik Tanrı tasavvuruna eleştiriler yöneltmiştir. Lawrence’ye göre tanrı 

tasavvurunda belirleyici olan sadece baba figürü değildir, anne ve diğer kişiler de oldukça 

etkilidir. Lawrence Tanrı tasavvurunun ödipal dönemle sınırlandırılamayacağını insanın 

diğer ilişkileri gibi gelişebilen bir yapıda olduğunu belirtmiştir. Lawrence’ye göre ayrıca 

kız çocuklarının kalıtsal olarak tanrı tasavvuru oluşturduklarına dair bilimsel bir bulgu 

yoktur. (akt. Mehmedoğlu, 2011, s. 76-77) 

Jung ise Freud’u, insan psişesini sınırlı bir şekilde ele almasını ve din olgusunu 

nevrotik düzeye indirgeyerek, dinin önemini yeterince anlayamadığı için eleştirmiştir. 

Ona göre Freud, insanların kendini aşan bir varlık tarafından onaylanma ihtiyacını göz 

ardı ederek, dindar insanları nevrotik ve obsesif kişilikler olarak değerlendirmiştir. Bu 

anlamda Jung Freud’un aksine dini, yaşamın erken dönemlerinde ortaya çıkan, yeri 

doldurulamaz bir ihtiyaç olarak görmüş ve birçok psikolojik rahatsızlığın da dinî 

bağlılığın zayıflığından kaynaklandığını belirtmiştir. Freud dinin çocukluk dönemi 

ebeveyn ilişkileri ile fallik dönemde ortaya çıkan ödipal-elektra kompleksi süreçlerinin 

etkisiyle şekillendiğini ileri sürerken, Jung dinî ihtiyacı, benin kutsalla arketipsel 

imgelerle apiorik olarak kurduğu ilişkiyle açıklamıştır. Jung’a göre bu ihtiyaç dinî ritüel 

ve ayinlerle karşılanabilir (akt. Bahadır, 2010, s. 19). 

Freud dönemin hâkim fikir ve ideolojilerinden de etkilenmiştir. Bu bağlamda o, 

Darwin’le hemfikir olarak insanın bir böcekten farksız olduğunu savunur. Hâlbuki 

insanda bulunan üst biliş (metakognisyon) genleri ile yapılan araştırmalar insanın anlam 

arayışına sahip bir varlık olduğunu, insan beyninin biyolojik değil, özel bir yazılımla 

işlediğini ortaya koyarak, dinin obsesyon olamayacağını, bilakis bireyin devamlılık 

ihtiyacının bir tezahürü olarak değerlendirilebileceğini ileri sürmektedir (Tarhan, 2014, 

s. 84-85). 

Freud dönemin en büyük psikopatoloji ve psikoterapi sistemini kurmuş olmasına 

rağmen insanı tek yönlü ele aldığı için de eleştirilmiştir. Bu anlamda Maslow, Freud’un 

psikanalizinin insanın hastalıklı yönleriyle ilgilendiği kadar sağlıklı ve olumlu taraflarını 

ihmal ettiğini belirtmiştir. Hâlbuki psikanalitik kuram, insan doğasının iyi tarafları 

üzerinde yapacağı çalışmalarla insanın kendini kontrolünü ve gelişimini destekleyecek 



39 

 
 

birçok neden ortaya koyabilecektir. Ayrıca Maslow, Freud’un insanı çok sınırlı olarak ele 

aldığını, insanın arzularını, umutlarını, Tanrısal taraflarını ihmal ettiğini söylemiştir. Aynı 

şekilde ona göre davranışçılar ve psikanalitik kuramlar, psikolojizme dalarak, toplumsal 

etmenleri göz ardı ettikleri gibi, sosyal kültür, milliyetçilik, sömürgecilik, açlık, savaş vb. 

çevresel etmenler üzerinde de pek durmamışlardır (Maslow, 2015, s. 19). 

 

2.2.4.3. Jung’un Bireyleşme ve Kendilik Üzerinden Dinî Gelişim Teorisi 

Jung psikanalitik kuramı benimsemiş bir psikolog olarak Freud’la önemli 

çalışmalar yapmıştır. Freud’a hayranlığı akademik alanla sınırlı olmayıp aynı zamanda 

onu bir baba gibi seven Jung’un gelişen zaman içerisinde Freud’la bazı konularda fikir 

ayrılıkları oluşmuştur. Bu nedenle Freud’la yollarını ayıran Jung kendi kuramı olan 

analitik psikolojiyi geliştirmiştir. Jung ve Freud’un ilk ayrılığa düştükleri konu “libido” 

kavramına yükledikleri anlamla ilgilidir. Freud libidoyu cinsel enerjiye indirgerken, Jung 

daha geniş bir yaklaşımla “ruhsal enerji” olarak tanımlamıştır. Yine Freud rüyaları 

bilinçdışına giden “kral yolu” olarak değerlendirirken, Jung kompleksleri bilinçdışına 

giden “kral yolu” olduğunu ileri sürmüştür. Freud ve Jung’un ayrıldıkları diğer bir husus 

da din konusundaki yaklaşımlarıdır. Freud’un aksine Jung dine pozitif yaklaşmış ve Tanrı 

anlayışını “Bütün insanların, hayvanların, bitkilerin ve bütün kristallerin en içte taşıdıkları 

öz, Tanrı’dır.” sözüyle ortaya koymuştur (Köse ve Ayten, 2012a, s. 36-37). Ayrıca Jung 

dini “kalıtsal eğilimler” ismini verdiği arketiplerle de açıklar. Bununla birlikte o, dini 

değişik boyutlarıyla da ele almıştır. Jung bu boyutları ritüel, kuramsal, tecrübî, etik, 

sosyal ve mitolojik olarak kategorize etmiştir (Karacoşkun, 2013, s. 45): 

 

Ritüel Boyut: Dinin ibadet ve davranış kısmını ifade etse de inançla ilgili olarak 

zihinde oluşan bireyselleşmiş bir bütünlük deneyimi arayışı olarak da değerlendirilebilir. 

Kuramsal Boyut: Dinlere ait sembol ve figürler benliğin sembolleriyle aynı 

yapıdadır. Ayrıca dinamik bir yapıya sahip bu semboller bütünlüğün aşkın seviyesine 

anlam katan bir işleve sahiptir. 

Tecrübî Boyut: Jung dinî inancın tecrübeye dönüşmesinin çok önemli boyutlardan 

biri olduğunu ileri sürer. Dinî hayat için esas önemli olan bireyde inanç konusunda anlam 

duygusu oluşturan dinî tecrübedir. 

Sosyal Boyut: Jung daha çok dinin tecrübi ve iç dünya ile ilgili boyutu üzerinde 

durmuş hatta kalabalıkların bireyin inancı ve ahlâkını yaşamada negatif bir etkiye sahip 



40 

 
 

olduğunu belirtmiştir. Bununla birlikte dinin kollektif bilinçdışında yer almasının dine 

sosyal bir boyut kattığı söylenebilir. 

Mitolojik Boyut: Jung’a göre bütün dünya görüşlerinin mitlere ihtiyacı vardır; 

çünkü bütün mitler kollektif bilinçdışının bir dışavurumudur.  

Jung psikolojisinin kendine özgü kavramları vardır. Bu kavramlar şu şekildedir: 

Akıl, Psişe ve Ruh: Jung’a göre gerçeklik sadece matematiksel ya da biyolojik 

kurallardan ibaret değildir. Bu anlamda ruh, kendine özgü yapısı, bağlı olduğu ilkeler ve 

dinamizmi ile psikolojik bir gerçekliktir. Jung’a göre ruhun gerçekliği fiziksel 

gerçeklikten daha az bir gerçekliğe sahip değildir (Bahadır, 2010, s. 61). Ayrıca ruh psişik 

etkileri itibariyle arketipik bir özelliğe sahiptir. Bir başka deyişle bireyin bilinç öncesinde 

yer alan evrensel nitelikteki özerk bir ilk imgeden kaynaklanır. Jung’ a göre ruhun üç 

işlevi vardır. Birincisi; hareket ve aktivitesinin olması; ikincisi; duyulardan bağımsız 

olarak imgeler üretebilmesi; üçüncüsü ise bu imgelerin bağımsız ve özerk bir 

yönlendirmeye sahip olmasıdır (Jung, 2013a, s. 87). 

Jung, psişe ve ruh kavramlarını farklı anlamlarda kullanır. Psişe bilinçli ve 

bilinçdışı süreçleri kapsarken, ruh psişenin tamamında yer alan belirlenmiş ve sınırlı bir 

kişilik olarak işlev görür. Ruh psişenin anima ve animus gibi içedönük yapılarında ve 

psişenin dışadönük kısmı olan personanın karşısında yer alan bir yapıdadır. Ayrıca ruh 

insana yaşama sevinci, zorluklarla mücadele gücü, ilham verici fikirler ve iyi hisler verir. 

İnsanoğlu ruhla o derece bütünleşmiştir ki onu kendisi yarattığı yanılgısına düşebilir. 

Hakikat ise ruhun ilk karşılaştığı fenomen tarafından esir alınmasıdır. Bu durum insanın 

bir nesne gibi fiziki dünyayı manipüle eder görünmesine rağmen dünyaya ait binlerce 

zincirle kuşatılmasına benzetilebilir. Ruhun naif yapısı böyle bir durumda şişme 

gösterebilir. Bireyin dış dünyayla kurduğu ilişkilerde denge kurabilmesi ruhsal olanı da 

yaşamasıyla mümkündür. Aksi halde içsel olanın yaşanmaması, kişide kendini 

beğenmişlik ve özerk benliğin yok olmasıyla aşırı bir maddecilik eğilimi ortaya 

çıkarabilir (Jung, 2013a, s. 88 ).  

Jung’a göre akıl, ruhun bütün fonksiyonlarını tamamıyla kavrayamayacağı gibi ve 

ona hâkim olabileceği düşüncesi de tamamen gerçek dışıdır. Ona göre akıl ya da bilinç 

psişenin sadece bir yönünü oluşturur. Psişe ise bilincin hem öznesi hem annesi hem de 

imkânıdır. Jung, bilinç ve psişe farkını okyanus ortasındaki ada benzetmesiyle açıklar. 

Adacığın küçük ve sınırlı yapısına rağmen, okyanus sınırsız bir genişlik ve sonsuza açılan 

bir yapıya sahiptir. Buna ilaveten Jung’a göre dinî inançlarla ilgili ifade ve semboller 

psişik olarak ispatlanamasa da psişik gerçeklerden ayrı ruhsal bir tecrübe olarak 



41 

 
 

mevcuttur. Ruh psişeden bağımsız otonom bir yapıya sahiptir. Dinî ifade ve semboller 

bilinçdışında aşkın süreçlerle ortaya çıkan ruhsal kabullerdir. Aşkın süreçler her ne kadar 

psişik olarak kavranamasa da ruhun kendine özgü kabulleriyle varlıklarını ortaya 

koyarlar. Diğer bir deyişle ruhta çok fazla sayıda psişik imge mevcuttur. Dinî ifadeler de 

bu bağlamda ruhta var olan ruhsal kabullerdir (akt. Bahadır, 2010, s. 64).  

Bireysel ve Kollektif Psişe: Jung psişeyi bir soy ağacına benzetmiştir. O, bu 

soyağacını belli katmanlar şeklinde tanımlayarak, temelinde ve her aşamasında etkili 

olan, açıklanması imkân dâhilinde olmayan bir “merkez enerji” den bahseder. Bu merkez 

enerjinin üstünde insanın hayvan atalarının deneyimleri daha sonra daha eski atalarının 

deneyimleri ve sırasıyla etnik gruplar, mitler, kabileler, aileler ve en nihayetinde bireysel 

psişenin yer aldığı bir yapı mevcuttur. Aynı şekilde Jung’a göre kollektif bilinç, kişiliğin 

evrimleşme sürecinde deneyimlediği her şeyi, her bireyde tekrar ortaya koyan spritüel 

birikimi içerir (Bahadır, 2010, s. 64). 

Kişisel Bilinçdışı-Kollektif Bilinçdışı-Bilinç-Ben: Jung, insan psişesinde üç farklı 

alanın mevcut olduğunu varsayar. Bunlar “bilinç, kişisel bilinçdışı ve kollektif bilinçdışı” 

dır. Freud’la Jung bilinç ve bilinçdışında öteden beri bir gerilimin var olduğunu ve bunun 

nevrozlara yol açtığını iyileşmenin ancak bilinçdışının bilince yansımasıyla mümkün 

olacağını kabul ederler. Fakat Freud ve Jung’un bilinçdışının kapsamı ve ifade şekli 

konusundaki görüşleri farklılaşmaktadır. Freud’a göre bilinçdışı insanın hoşuna gitmeyen 

şeyleri attığı, oedipus dönemi bastırılan duyguların yer aldığı bireysel ve içgüdüsel bir 

alandır. Jung ise bilinçdışının sadece bireysel olmadığını aynı zamanda kollektif 

boyutunun da var olduğunu kabul eder (Bahadır, 2010; Köse ve Ayten, 2012a; Fordham, 

2011). Kişisel Bilinçdışı, önceleri bilinç alanında olmasına rağmen sonraları bilincin 

üzerinde etkisini kaybeden ya da bilincin farkındalık alanına hiç girmediği halde psişeye 

ulaşan içeriklerin toplandığı alandır. Aynı şekilde bireysel bilinçdışı bireyin hayata dair 

baskıladığı ve unuttuğu her şeyi içine alan kolektif bilinçdışına göre daha yüzeysel olup, 

bilinçdışının bilince yakın kısmını oluşturur (Bahadır, 2010, s. 81). Kollektif bilinçdışı 

ise en eski atalarının tecrübelerinden günümüze kadar gelen bir depodur. Kollektif 

bilinçdışına her yüzyıl yeni tecrübeler eklenir. İnsanlık kollektif bilinçdışının ortak 

yansımaları sayesinde ortak bir psişik tarihe sahiptir. Ayrıca ona göre bilinçdışı insanın 

yaşantılarını attığı bir bodrum katı olmanın yanı sıra ruhun yapıcı ve yıkıcı yönlerinin de 

kaynağıdır (Fordham, 2011, s. 67). Bu tanımlamaları toparlarsak kollektif bilinçdışı 

kişisel çabalarla oluşmayan, doğuştan herkeste mevcut olan, kişisel tecrübelerle elde 

edilemeyen, tüm hayvanlarda da var olan, ilksel formların yer aldığı bireysel psişenin 



42 

 
 

temelini oluşturan içerikleri kapsayan, bilinçten uzak ve onun derin kısmını oluşturur. 

Kollektif bilinçdışı, bilinç ve kişisel bilinçdışında yer alan içerikler nötr bir karakterdedir 

ve bilinçle ilişki sonucu ortaya çıkarlar. Kollektif bilinçdışı bilinçte bağımsız olarak 

vardır. Ayrıca Jung’a göre kollektif bilinçdışı kişisel bene ait birikimleri içermez. 

Bununla birlikte o kalıtsal ruh işleyişi ve kalıtsal bene ait verileri içerir. Bundan dolayı 

kollektif bilinçdışı bilinçten daha eski ve köklü bir yapıya sahiptir. İlk insandan evrensel 

insana kadar kalıplaşmış bütün insani yönleri kapsar. Ayrıca kollektif bilinçdışı kişisel 

deneyiminin ötesinde yer alan yapısıyla bütün tehlike ve arızaya yol açan engellemeleri 

arketipsel uzlaşma yoluyla aşarak psişik süreçlerin en üst düzeyde gerçekleşmesini sağlar. 

Kollektif bilinçdışının bir fonksiyonu da mit üretmektir. Bilinçdışının ilkel dili olan mitler 

bilinç düzeyinde ortaya çıkan, sembollerden oluşan doğal yapılardır. Bu yüzden birey 

bilinci dilediğince kontrol ve dizayn etme yeteneğine sahipken bilinçdışı bireyin keyfi 

müdahalesine müsaade etmeyen bir yapıdadır (Fordham, 2011; Bahadır, 2010; Köse ve 

Ayten, 2012a; Ayten, 2013; 2015). 

Jung’a göre bilinçli akıl kaynağını kendisinden daha eski olan bilinçdışı 

süreçlerden alarak, psikolojik gelişime paralel olarak aşamalı bir şekilde gelişir. O, bilinç 

kavramının yanında “ben” kavramından da bahseder. Jung, “Ben’i” bilinç alanının 

merkezini oluşturan, kendi içerisinde yüksek bir süreklilik ve özdeşliğe sahip 

tasavvurların oluşturduğu bir kompleks olarak değerlendirir. “Ben”, psişik süreçlerin 

gerçek öznesi değildir. “Ben” psişede yer alan olaydan en son haberdar olan öğedir. 

Bununla beraber “Ben” bireyin kişilik ve kimlik gelişiminde vazgeçilmez bir yere 

sahiptir. “Ben” iç ve dış, kişiyle başkası arasındaki ayrımı ortaya koyar. Bireyleşme 

süreciyle Ben’in birliği kendilikle bilinç düzeyine çıkar. Ben’in bireysel bilinçdışını 

aşarak gölge ve personanın ötesinde, kollektif bilinçdışı içeriklerinden almaya çalışması 

fazla yük yüklenmesine ve yok olma tehlikesiyle karşı karşıya kalmasına neden olabilir 

(Bahadır, 2010, s. 81-83). 

Kompleksler: Kompleksler bilinçten bağımsız olarak genelde bilinçdışında yer 

alan kendine özgü anlamlar ve ilişkiler kuran yapılardır. Bu bağlamda kompleksler 

bilince yardımcı olabileceği gibi ona engel de oluşturabilir. Kompleksler travmalar, 

kişilik bölünmeleri, şok durumlarından kaynaklanabilir. Ayrıca çocukluk dönemi 

yaşantıları ya da herhangi bir yaş döneminde yaşanan engellenmeler komplekslere neden 

olabilir. Kişinin varoluşsal yapısının bir bütün olarak açıklanamaması da komplekslerin 

yarattığı karmaşayla ilişkilidir. Bununla birlikte bilinç ve Ben’de yarattığı etkiye göre 

hastalıklı ya da sağlıklı kompleksler vardır (Bahadır, 2010, s. 82-83 ). 



43 

 
 

Arketipler: Arketip kavramı sözlükte “ilk örnek, asıl numune, özgün model” 

anlamına gelmektedir. Arketipler insanlığa ait kültürü meydana getiren kalıp yapılardır. 

İnsanlar çağlar boyunca karşılaştıkları olaylara benzer tepkileri vermişlerdir. Bu durum 

zamanla kalıp davranışlara dönüşmüş ve nesilden nesile aktarılmıştır. Böylece kişi erkek 

ve kadın olma rollerini, arkadaş ve eş seçimini arketipler aracılığıyla ortaya koymuştur. 

Arketipler sadece kültür, gelenekler, dil veya göçlerle yaygınlık kazanmaz, her yerde her 

zaman dıştan faktörlerden bağımsız olarak ortaya çıkarlar. Arketiplerin içeriğinin daha 

önceden belirli oluşu, fikirsel anlamda değil biçimsel olarak anlaşılmalıdır. Biçimsel 

belirlemeler bile son derece sınırlı bulunmaktadır. Arketiplerin mahiyeti tam olarak 

anlaşılmasa da bilinmesi insanlık için zaruridir. Arketipler tabiatın bir parçası ve 

kökleriyle ona bağlıdır. İnsanlık ilk imgelerle bağını koparırsa bir medeniyet ve toplum 

düzeni ya da hayat felsefesi oluşturamayacağı gibi varlık alanı sığlaşır, gittikçe bir 

hapishane ya da ahıra dönüşür. Arketipler kişinin gelişimi için gerekli ruhsal içerikler 

olmasına rağmen bu gelişim sürecinde arketiplerden biriyle özdeşleşmek gelişmeyi 

engelleyeceği gibi patolojik durumlara da neden olabilir. Kişinin gelişim basamakları 

boyunca uzlaşması gereken bir dizi arketip vardır. Bunlar gölge, persona, anima ve 

animus ve nihayetinde kendilik arketipidir. Kendiliğe ulaşmak Tanrı arketipiyle de 

uzlaşmak ve mutlak hakikati tecrübe etmek anlamına gelmektedir (Jung, 2013a,  s. 10-12). 

Bu anlamda dinlerde de değişmeyen birçok form vardır. Dinler Tarihi 

araştırmaları bütün dinlerin sembollerle ifade bulduğunu ve arketipsel imgeleri yoğun bir 

şekilde kullandığını ortaya koymuştur. Dinler, arketipler aracılığıyla kişinin aşkın olanla 

iletişimini ve manevî tekâmülünü sağlamaktadır (Ayten, 2013, s. 74). 

Mandala: “Sihirli daire” ya da “sihirli çember” anlamına gelen Sanskritçe bir 

kavramdır. Psikoloji literatüründe ise psişik bütünlüğü ifade eden semboller anlamında 

kullanılır. Mandala figürü kendilik’in merkezî sembolü olarak insanlığa ait en eski dinî 

kültürlerde bulunmakla beraber daha çok doğu kültürlerinde Lamaizm ve tantrik 

Budizm’de yer alır. Mandala, bilinçten bağımsız olarak, kollektif bilinçdışından 

kaynaklanır. Böylece mandalayla kişi asırlar öncesine dayanan geçmişiyle karşılaşır. 

Mandala figürü bilinçdışından bilinç düzeyine kendine özgü yöntemlerle ortaya çıkar 

veya bilinçten uzaklaşır (Bahadır, 2010, s.188; Fordham, 2011, s. 83). 

Mandala figürünün amacı psişik karşıtlıkları çözüme kavuşturmak, bireyi 

duygusal ve entelektüel çatışmalardan kurtarma olarak tanımlanabilir. Ayrıca mandalalar 

kişinin aşkın olarak yeniden doğuşunu sembolize ederler. Çiçek, haç, tekerlek gibi dinî 

metafizik mandalalar bireyin yeniden doğuşunu ifade eden sembollerdir. Aynı şekilde 



44 

 
 

mandalalar kendilikte somut sembollerle kare, daire, edebi yazılar veya müzikal figürler 

gibi çok çeşitli şekillerde ifade edilebilmektedir. Mandalalar, birey ile kollektif bilinçdışı 

arasında bağlantı kurarak aradaki makası daraltırlar. Aynı zamanda mandalalar psişik 

yapıdaki ruhsal içerikler arasında uzlaşma sağlayarak içsel bütünleşmeye katkı sağlarlar. 

Onlar insanlığa doğru yolu çeşitli şekillerde gösteren evrensel sembollerdir. Bu bağlamda 

Jung modern dünyada Hıristiyanlığa ait mandalaların yeterince bilinçte yansıma 

bulamadığını ifade etmiştir. Ona göre günümüzdeki mandalalar ilahi tarafını kaybetmiş 

insani seviyeye indirgenmiştir. Bu nedenle mandalalar, tanrı imgesinin bilinçdışına 

itilmesinden dolayı benlikte şişme ya da çözülme gibi riskli durumlara yol açabilirler. 

Tanrısal mandalaların yerini, haç, yıldız, küre gibi modern mandalalar ele geçirmiştir. Bu 

mandalalar, tanrısal niteliğini kaybettiği için kişinin Tanrı’ya boyun eğme ve O’nunla 

barışık olma çabalarına imkân vermemektedirler (Bahadır, 2010; s. 188-189; Fordham, 

2011, s. 83-84). 

Din ve Tanrı: Jung din olgusunu hayatın önemli bir problemi olarak ele alan ilk 

psikologdur. Jung’un ailesinde başta rahip bir baba, iki ilahiyatçı amca ve birçok dindar 

akrabasının olması din olgusuyla yakinen hemhal olmasına neden olmuştur. Bu anlamda 

Jung’un hayatına baktığımızda henüz 3-4 yaşlarında başlayan gençlik döneminde 

gelişerek devam eden dinî bir süreçten bahsedilebilir (Bahadır, 2010, s. 10-11). Jung 

tecrübe ve gözlemlerine dayanarak dinin insanın ruhsal bütünlüğünü sağladığını ifade 

etmiştir. Hatta o, daha ileri giderek insanın bilinçdışının dinî bir işleve sahip olduğunu 

ileri sürmüştür. Bir başka ifadeyle Jung’a göre dinî içerik ve yapılar, kişiliğin tüm 

alanlarına denk gelmesine rağmen dinî süreçler insanın aklında, bilincinde ya da 

duygularında değil de bilinçdışında faaliyet göstermektedir. Bu anlamda din insan 

kişiliğinin tamamını kavrar ve etkiler. Bilim insanın bilinçdışı süreçleri hakkında her ne 

kadar kesin şeyler söylemese de dinin ruhsal bir gerçeklik olarak bilinçdışında 

gerçekleştiği bir hakikattir. Freud dinin insanın ruhsal gelişimini olumsuz etkilediği 

fikrine karşılık Jung ancak gerçek bir dindarlıkla ruhun keşfedilebileceğini savunur. 

Jung’a göre Tanrı insanları dünyanın neresinde olurlarsa olsunlar birbirlerine bağlayan 

ruhsal derinlikte mevcut olan dinî özdür (Bahadır, 2010, s. 106-107; Köse ve Ayten, 

2012a. s. 39-40; Ayten, 2015, s. 79-80; Forsyth, 2017, s.106). 

Jung’un Tanrı kavramına verdiği anlam da Hıristiyan inancından farklılık gösterir. 

Hıristiyan teolojisi Tanrı’yı insandan bağımsız, aşkın bir varlık olarak kabul ederken Jung 

ise teolojik tanımlamalardan kaçınarak Tanrı’nın aşkınlığını bilinçdışıyla sınırlar. Ayrıca 

Jung Tanrı kavramıyla ya da imgesiyle insanı etkileyen ve tecrübe edilebilen bir varlığı 



45 

 
 

kast eder. Ona göre kendilik arketipi ile Tanrı arketipi ayrı düşünülemez. Her ikisi de 

benzer özellik ve etkilere sahiptir. İnsanın dinî ihtiyacı bütünlük ihtiyacının farklı bir 

ifadesidir. Ayrıca bu ihtiyaç kişiyi bilinçten bağımsız olarak, bilinçdışında, ruhsal 

yapısının derinliklerinde bulunan bütünlük imgelerine varmaya sevk eder. Bundan dolayı 

bütünlük arayışında olan insan kendini Tanrı’ya teslim etmelidir. Ancak bu durumda 

kişide güçlü bir değişim söz konusu olabilir. Fakat teslim olunan Tanrı tasavvurunun 

yapıcı veya yıkıcı olması kişideki değişimi olumlu ya da olumsuz yönde etkiler. Otoriter 

ve despot bir Tanrı’ya teslimiyetle meydana gelen değişim; merhametli, insancıl bir 

Tanrı’ya teslimiyetle meydana gelen değişimden tamamen farklı olacaktır (Jung, 2013b, 

s.86-87). 

Jung, Tanrı imgesinin insan psişesinde yer alan, yalnızca içsel olarak tecrübe 

edilebilen, kendine özgü içerikleri olan kişisel müdahalelere ve insan bilgisine kapalı 

yapıda olduğunu belirtmiştir. Ayrıca o “Tanrı bir arketiptir” derken Tanrı imgesinin 

insanın bilinçdışında iz bırakması ve bilinçdışına damga vurmasını kast etmiştir. O, Tanrı 

arketipinin psişik bir düzeye indirgenemeyeceği gibi Tanrı imgesinin insan ürünü ya da 

uydurma olmadığını, bilakis insana kendini kabul ettiren bir tecrübe olduğunu 

belirtmiştir. Jung’a göre Tanrı, insan ruhunun en derininde bulunan değerdir. Bununla 

beraber Tanrı düşüncesi, insanların çoğunun düşünce ve davranışlarında merkezî bir 

konuma sahip değildir. İnsan ruhunun “en yüksek değeri” olan Tanrı’dan vazgeçmesi, 

yerini yeni tanrılara bırakacaktır. Örneğin devlet liderleri, para, güç, bilim, mide 

düşkünlüğü vb. kutsal dışı olmalarına rağmen psişede merkezî bir değer olarak kutsalın 

etkisine sahipmişçesine kişiyi yönlendirecektir (Jung, 2013b; 86-87 Bahadır, 2010, 

s.131). Bunun yanı sıra Jung’un teorisine göre Tanrı arketipi, bireyleşmenin önemli bir 

parçasıdır. Tanrı arketipi, bütünleştirici bir işleve sahip olmasından dolayı bireyleşme 

sürecinin vazgeçilmez öğesidir. Tanrı arketipi, kendilik arketipi gibi bireyin kendini 

tanımasını ve gerçek fıtratını ortaya koymasını sağlar. Diğer bir deyişle birey, gerçek 

benliğini, şuurlu, etkin ve gelişen kolektif bir kendilikle ortaya koyar. Burada kollektif 

kendilikle kast edilen Tanrı’nın kendiliği kavramıdır. Bireyleşme sürecinde kişi Tanrı’ya 

yaklaşarak onunla beraber olma ve yeniden bütünleşme duygusu elde eder (Mehmedoğlu, 

2011, s. 86 ). 

Bireyleşme ve Kendilik: Jung’un analitik psikolojisi insanı bir bütün olarak ele 

almaya çalışmıştır. Böylece o analitik psikolojiyle güçlü bir geleneğe sahip doğuya özgü 

yöntemlerle modern Batılı yöntemleri sentezlemeye öncülük etmiştir. Ona göre Batı 

dünyasının bilimsel gelişmeleri, teknolojik ilerlemeleri Doğu dünyasının maddî yönünü 



46 

 
 

darmadağın etmesinin yanı sıra, Doğunun manevî derinliği de Batı dünyasının ruhsal 

yönünü altüst ederek, ele geçirmeyi başarmıştır. Bu sebeple modern insanın ruhsal 

yönünün ihmal edilmesi ve ruhsal dünyasındaki olumlu içeriklerin yok sayılması, 

geçmişiyle, gelenek ve değerleriyle bağını koparması, yanlış özdeşimler kurmasına ve 

kendine yabancılaşmasına neden olmuştur. Bu ızdıraplı durumdan kurtuluşun reçetesi ise 

Jung’a göre medikal ilaçlarla değil içsel dinamiklerinin farkına varılması ve 

geliştirilmesiyle sağlanabilir. Bu anlamda Jung, modern insanın sıkıntısının anlam ve 

bütünlük sorunu olduğunu belirtmiştir. Çünkü İnsan sadece nevrotik yönlerinin 

tedavisiyle yetinmez; aynı zamanda o, hayatta bir anlam ve bütünlük arar. Din insanın 

anlam ve bütünlük ihtiyacına cevap vererek psikoterapiye önemli ölçüde katkı 

sunabilmektedir. Bu anlamda bireyleşmeyi de bir dindarlaşma süreci olarak ele alan Jung, 

insanın inanma ihtiyacına değinmiş ve dinî inancı kollektif bilinçdışının önemli bir 

düzenleyicisi olarak kabul etmiştir (Bahadır, 2010, s.160-161; Köse ve Ayten, 2012a; s.39 

Stevens, 1999, s. 82-83). 

İnsan, biyolojik olarak anne rahminde döllenmeden itibaren bir insan yavrusuna 

evrimi amaçladığı gibi psikolojik olarak da psişik bütünlük anlamına gelen bireyleşmeyi 

amaçlar. Bir başka deyişle bireyleşme insan psişesinin derinliklerinden kendiliğinden 

ortaya çıkan, fizikî olgunlaşmaya bağlı ve aşamalı olarak gelişen, herhangi bir 

müdahaleyle engellenemeyen doğal bir süreçtir. Bu anlamda bireyleşme insanın en 

önemli amaçlardan biri olmalıdır. Bireyleşme ile kişi niteliklerinin farkına vararak, onları 

geliştirecek ve kişisel yönlerine dinamizm katacaktır. Bireyleşen kişi hem iç dünyasında 

uyumlu olacak hem de toplum içinde “kendi’’ kalabilecektir. Bireyleşmenin, 

bireyselleşmeden bir farkı da bireyin toplum tarafından belirlenen normlarla şekil 

almaması potansiyelini optimum düzeyde gerçekleşmesine imkân tanımasıdır. 

Bireyleşme potansiyeli her bireyde farkında olunmasa da mevcuttur. Önemli ruhsal 

problemlerle karşılaşılmaması halinde zorlu ve çatışmalı bir süreç olan bireyleşme, 

fiziksel gelişime paralel olarak meydana gelecektir. Kendiliğe ulaşmayı hedefleyen 

güçlüklerle dolu bu süreçte iyi bir terapist veya din adamının yol göstericiliği önemli bir 

destek sağlayabilir. Bireyleşme özellikle yetişkinlik döneminde önemli bir amaç haline 

gelir. Kişinin bütünlük duygusunu elde etmesi için bir karşıtlığa gereksinim duyar. 

Bireyleşme süreci de bütünlüğü elde etmesi için bilinçdışı ilişkisinde olduğu gibi bir 

karşıt durumla tamamlanabilir (Bahadır, 2010, s. 162-163; Fordham, 2011, s. 103-104). 

Jung bireyleşmeyi ele alırken insanın yaşam evresini ikiye ayırır. Birinci aşama 

insanın doğumundan 35-40 yaşına kadar devam eden süreçtir. Bu evreyi Jung güneşin 



47 

 
 

doğuşundan tepe noktasına varışına benzetir. İkinci evre ise 40’lı yaşlardan insanın 

ölümüne kadar devam eden süredir. O bu dönemi de güneşin gün ortasından batışına 

kadar devam eden zaman dilimine benzetmiştir. Ayrıca Jung bu iki dönemin birbirinden 

oldukça farklı olduğunu birinde uygun olanın diğerinde uygun olmayacağını belirtmiştir 

(Fordham, 2011, s. 102-103; Ayten, 2015, s. 78 ). 

Hayatın Başlangıcı ve İlk Yetişkinlik Yılları (0- 40 Yaş): Jung’ a göre yaşamın 

ilk yıllarında bilinçle bilinçdışı birbirinden ayrışmadığı için çocuk bu süreç boyunca, anne 

ve diğer aile üyeleriyle yakın ilişkiler geliştirir. Ancak o, Freud’un aksine evrensel bir 

odipus karmaşasından söz edilemeyeceğini ileri sürmüştür (Merter, 2013, s. 39). 

Bu evre bireyin fiziksel gücünün arttığı, temel içgüdülerin ön planda olduğu, 

kişiyi yetişkinlik dönemine hazırlayan bir dönemdir. Bu nedenle kişinin hayatının ilk 

yarısını dış dünya ile ilgili uyum sorunları, görev ve sorumluluklar oluşturur. Dolayısıyla 

bu evrede kişiliğin yapılanması benlik ve psişe gelişimi için dış dünya ile uyum ve iletişim 

önemlidir. Bu yıllarda hayata dair kararlar öncelikli hale gelir. Çocukluk dönemi istek ve 

hayallerinin yerini hayatın sorumluluk isteyen rol ve görevleri almaya başlar. Ayrıca 

kişinin hayatında meslek, eş seçimi, aile kurma ve çocuk sahibi olma ön plandadır. Zira 

kişinin enerjisinin çoğunun hayata dair ilgilere yoğunlaşmasıyla, bilinçdışıyla 

etkileşiminin zayıflaması “kendilik’’ sürecinin gelişimini erteleyebilir. Bu süreç aynı 

zamanda orta yaş krizinin atlatılmasını da güçleştirecektir. Orta yaş krizi birçok değişimin 

ortaya çıkmasına neden olduğu gibi, kişinin kendilik sürecinin farkına varmasına, 

kişiliğin etkin hale gelmesine ve bütünleşmesine yönelik fırsatlar da sunabilir (Fordham, 

2011; Bahadır, 2010; Ukray, 2016). Bu bağlamda 30’lu yaşlar kişinin bireyleşme 

sürecinde en önemli dönemdir. Bu evreden itibaren bilinçdışı ve arketipler bilince 

çıkmaya ve Ben’e ulaşmaya yönelirler. Bu süreç başarıyla tamamlanırsa “Ben” kendi 

etrafında dönmeyi bırakarak benlik güneşinin yörüngesinde bir gezegen olarak dönmeye 

başlar (Merter, 2013, s. 39). Ayrıca 35-40 yaşlarında kişi meslek seçimi, aile, çocuk ve 

toplumla uyum ilişkilerini geliştirerek benlik bütünlüğünü sağlamaya daha çok yaklaşmış 

olacaktır (Fordham, 2011, s. 103; Bahadır, 2010, s. 166). 

Olgunluk Dönemi ve Hayatın Son Zamanları (40+ ) Bu evrede birey içgüdüsel 

taraflarını toplumun istediği yöne kanalize ederek kültürel değerlerle uzlaşma ve onları 

içselleştirme eğilimine girer. Böylece bireyin hayatında toplumsal roller ön plana çıkar. 

Bu evre bireyin iç dünyasında zıtlıkların sona ermesi, denge ve uyum ereklerinin yerine 

getirilmesiyle tamamlanır. Bu anlamda birey iç dünyasında kozmik gerçekliğe ulaşarak 

anlam duygusunu elde eder. Böylelikle bireyin hayatının ilk yarısında içgüdüsel 



48 

 
 

ihtiyaçları ön plandayken, ikinci yarısından itibaren içgüdülerini denetimine almasıyla, 

içgüdüsel olandan, kültürel rollere, dış gerçeklikten, manevîyata geçiş gözlemlenir 

(Bahadır, 2010, s.164-165; Ukray, 2016, s. 91-92). 

Bireyleşmenin doğal psişik süreç içerisinde önemli bir kısmının oluşumu 

yetişkinlik döneminde gerçekleşir. Bu anlamda bireyleşen bireyin yaşamı süresince 

edindiği tecrübeleriyle ilişkili olarak etkinlik kazanan figür, şekil ve karşılaşmalarla 

“kendilik” sürecini tamamlayarak benlik bütünlüğünü elde eder. Ancak bu aşamada 

bireyleşmenin önünde birtakım durumlarla karşılaşılabilir. Bu anlamda Jung, 

bireyleşmenin, toplumsal uyumu önceleyen yapılar tarafından engellenebileceğini ifade 

etmiştir. Özellikle ırkçı, dogmatik, konformist, kolektivist, toplumsal uyumu önceleyen 

yapılar, politik ve devletçi yaklaşımlar kişinin bireyleşmesini istemez. Ayrıca Jung’a göre 

politik güçler kendi amacını geçekleştirmek için bağlılarının hak ve iradelerini kolayca 

elinden alabilir, genel geçerliliği esas alması itibariyle de bireyleşmeye ket vurabilir. 

Böylece toplumsal uyumculuk bireyi yok sayarak tek tip kişiliğin oluşumuna neden olur. 

Oysaki bireyleşme farklılaşmayı ve ayrımlaşmayı önemser. Bireyin körü körüne taklit 

etmesi, bireyleşmeyi engelleyen en olumsuz tutumdur (Jung, 2013b, s. 93). 

Jung aynı zamanda bireyleşme sürecini arketiplerin gerçekleşmesi bağlamında 

dört aşamada şeklinde ele alır. Bunlar sırasıyla şu şekildedir. 

 

1. Aşama: Gölge Arketipi: Gölge, kişinin karanlık yönünü ifade eder. Bireyin 

bütünleşme yolunda korkunç ve karanlık taraflarıyla uzlaşması gerekir. Ancak kişi bu 

yönüyle uyumlu hale gelerek, psişik bütünlüğe ulaşma yolundaki zorlukların üstesinden 

gelebilir. Bununla birlikte gölge, psişik yapının vazgeçilmez bir unsuru olduğu gibi 

kişiliğin görünmeyen diğer yarısını temsil eder. Bireyleşme sürecinde kişinin gölgesiyle 

karşılaşması şuurlu bir şekilde farkındalık gerektirir. Bu anlamda çocuklarda benin 

gelişimi henüz mevcut olmadığı için gölgeden de bahsedilemez. Bireyin hoşuna 

gitmeyen, istemediği durumlar gölgede yer alır. Gölgede bulunan şeylerin bir kısmı bilinç 

düzeyine çıkarken, önemli bir kısmı bilinçdışında pasif olarak kalır. Gölge arketipinin 

bireysel bilinçdışı boyutunun yanı sıra, bütün insanlığın psişesinde yer alan arketiplere 

ait olumsuz içeriklere de sahip olmasından dolayı kollektif bilinçdışı boyutu da vardır. 

Gölge diğer bir arketip olan personayla da zıtlık oluşturur. Gölge insanın aşağı, bayağı, 

ilkel, bencil, tembel, çocuksu formlarda genelde rüyalarda ortaya çıkar ve kişiyi 

uzlaşmaya zorlar. Başkalarının ve bizim kendimizi nasıl gördüğümüzü ifade eden persona 

(Jung, 2013a, s. 54), gölgenin olumsuz taraflarını dengelemeye çalışır. Persona ile gölge 



49 

 
 

arasındaki bu karşıtlık daha çok sanat ve edebiyat alanında görülür. Gölgeyi tamamen 

bilinçdışında tutmak, aşırı derecede baskılamak güçlenmesine, bireysel ve toplumsal 

anlamda büyük yıkımlara neden olabilir (Bahadır, 2010; Merter, 2013, s. 39; Fordham, 

2011,s. 64-65; Stevens, 1999, s. 65). 

2. Aşama: “Anima ve Animus” Arketipi: Bireyleşme sürecinde bireyin karşılaştığı 

iki ruh imgesi “anima ve animus” arketipleridir. Anima erkeğin bilinçdışındaki karşı cinsi 

sembolize eden ruh imgesi, animus ise kadının bilinçdışındaki karşı cinsi simgeleyen ruh 

imgesidir. Birey genel olarak karşı cinsi sembolize eden bu arketiplerin özelliklerine 

sahip kişilerle bağ kurar. Buna karşılık kişinin bireyleşme sürecinde karşıt ruh imgesinden 

ayrılması gerekir. Aksi halde birey bu ayrımlaşmayı gerçekleştiremezse karşıt ruh 

imgesinin özellikleri tarafından kuşatılacaktır. Böylece anima, dişil özelliklere sahip bir 

erkek; animus da, erkeksi özelliklere sahip bir kadın tipi ortaya koyacaktır (Fordham, 

2011, s. 68; Bahadır, 2010, s.173-174; Ukray, 2016, s.143). 

Anima ve animus karakterleri kadın ve erkek ilişkilerinde de belirleyici bir role 

sahiptir. Erkek anima arketipini bir kadına yansıttığında ona âşık olabilir. Kadın da aynı 

şekilde animus arketipini bir erkeğe yansıtarak ona âşık olabilir. Ancak bu aşklar 

karşıdakinin gerçek kişiliğine karşı olan bir özellikten kaynaklanmadığı için hayal 

kırıklığı kaçınılmazdır. Bununla birlikte anima arketipi akıllıca kullanıldığında kişiye 

bilgelik, yaratıcılık ve ilham kaynağı olabilir. Kadında ortaya çıkan animus arketipi ise 

birden fazla kişiliği temsil edebilir. Kadın ve erkeğin dengeli bir ilişki kurabilmeleri için 

anima ve animus imgelerini iyi tanımaları gerekir (Merter, 2013, s. 39). Bu arketipler 

gölge arketipine nazaran daha belirsiz bir karaktere sahiptirler. Bundan dolayı ne zaman 

aktif olacaklarını kestirmek oldukça zordur ve umulmadık bir şekilde tezahür edebilirler 

(Fordham, 2011, s. 76, Ukray, 2016, s.143). 

3. Aşama: Büyük Anne, Yaşlı Bilge Arketipi: Bu evrede birey psişik süreçleri 

denetleyebilecek ve benliğin bazı bölümlerini idrak edebilecek belli bir olgunluğa 

ulaşmıştır. Aynı şekilde bu bağlamda yaşlı bilge ve büyük anne arketipleri aynı cinsiyetler 

şeklinde ruhsal imgeler olarak ortaya çıkar. Yaşlı bilge arketipi bireye belli bir 

yetkinleşme sağlamasının yanı sıra bazı riskleri de içermektedir. Bu anlamda yaşlı bilge 

arketipinin etkisi altındaki bir kişi kendini olağanüstü bir kimse olarak algılayabilir, o, 

tehlikeli rollere soyunabilir, kendine üstün nitelikler atfederek mucizeler yaratabileceği 

kanısına varabilir, ölümcül hastalıkları iyileştirebileceğini, kitleleri harekete 

geçirebileceğini düşünebilir. Bu gerçek dışı düşünceler kişide yıkıcı etkiler yaratabilir. 

Buna benzer bir durumda kadınlarda görülen büyük anne arketipinin etkisiyle oluşur. Bu 



50 

 
 

yüzden kişi sonsuz merhamet ve sevgiye sahip olduğunu düşünerek, kendini başkalarının 

hizmetine adayabilir. Jung’a göre meydana gelen bu şişme durumlarında kişi 

benmerkezlilikten uzaklaşabildiği takdirde kendiliğe ulaşabilecektir (Fordham, 2011, s. 

78-79; Bahadır, 2010, s. 177-178; Merter, 2013, s. 38). 

4. Aşama: Kendilik Arketipi: Jung ve analitik ekole bağlı psikologların çoğu 

insanın bilinçdışında diğer arketipleri kuşatan psişik bir enerji merkezinin olduğu 

konusunda aynı fikri paylaşmaktadır. Jung bilinçdışında var olduğunu ileri sürdüğü bu 

psişik merkezi Kendilik kavramıyla açıklamaktadır. O ve takipçileri böyle bir merkezin 

varlığını ispatlamak amacıyla mitoloji felsefe, rüyalar, vizyonlar, yazılı ve görsel tarihî 

materyaller, ilahiyat, mistisizm gibi çok geniş bir alanda araştırmalar yapmışlardır. Bu 

anlamda Kendilik, psişik süreçlerin tamamını ifade eder. Diğer bir ifadeyle Kendilik, 

kişiliğin bütünleşmesi ve uyumlu hale gelmesi sürecidir. Hatta bireyin kişiliğinin 

mükemmellik kazanımı Kendilik sürecinin gelişimiyle paraleldir. Bu anlamda Kendilik 

arketipi, bilinç ve bilinçdışı öğeleri uzlaştırarak, kişiliğin dengeli hale gelmesini sağlar. 

Ayrıca o, bireyleşme sürecini aktifleştiren bir kaynak görevi görür. Kendilik arketipi aynı 

zamanda bireyleşme sürecinin nihai hedefidir. Kendilik bilinçle bilinçdışı arasında orta 

bir yerde bulunduğu için kişiliğe bütünlük veren bir merkezdir. Aynı şekilde “Kendilik” 

psişik bütünlüğün merkezi konumunda iken “Ben” ise bilincin merkezi konumundadır. 

Bu konumundan dolayı Kendilik “Ben’in” üzerinde bir yere sahiptir. Kendilik kendi 

içerisinde çeşitli zengin, karşıt içerikleri barındıran tez antitez, sentez süreçlerini içeren 

paradoksal bir yapıya sahiptir. Kendiliğin böyle bir yapıya sahip olması, farklı içerikleri 

değerlendirerek ayrımlaşmasını tetikleyen bir özelliğin gereğidir. Ayrıca kendiliğin 

zıtlıkları barındırması, psişenin birlik ve bütünlüğün sembolü olma özelliğine mani 

değildir. Bunun yanı sıra Kendilik, varlığın akılla erişilemeyen boyutlarına ulaşılmayı 

sağlar. Aynı şekilde Kendilik, insanın özgür ve aşkın olarak varlığına imkân tanıyan bir 

fonksiyon görevi de üstlenir. Kendilikte aşkın işlevin amacı ise ruhta en yüce değer olarak 

tanımlanan Tanrı imgesiyle bir olmayı, dinî tecrübenin en üst boyutuna ve psişik 

olgunluğun zirvesine ulaştırmaktır. Ayrıca Jung’a göre Tanrı sembolü ile Kendilik 

birbiriyle karışmış olarak bilince çıkabilir. Hatta o, Kendilik arketipinin herkeste 

doğuştan mevcut olduğunu ileri sürer. Kendilik insanın biyolojik gelişiminde, manevî 

yaşantısında, dinî ve sanatsal alanlarda ortaya çıkar. Olgun bir kişi, gerçeklikle uyumlu 

hale gelme sürecinde Kendilik arketipi ile ben, gölge, persona, anima ve animus 

arketiplerini etkin olarak kullanır. Bu anlamda bireyleşen kişi bilinçdışında gizlenmiş 

içeriklerin bir kısmını bilinç düzeyine çıkararak ben bilincinin kapsamını genişletebilir. 



51 

 
 

Ayrıca bu sürecin sonunda ortaya çıkan Kendilik bilinçle bilinçdışını uzlaştırarak uç 

noktaların birleşimini sağlar. Böylece kendilik bütünlüğünü elde eden kişinin bakış açısı 

genişleyerek psişik olarak en üst noktaya ulaşır (Bahadır, 2010, s. 179-183; Fordham, 

2011, s.82). 

Jung’un analitik psikolojisine ve bilhassa din ve Tanrı anlayışına yönelik ciddi 

eleştiriler yapılmıştır. Bu eleştirilerin başında dil kullanımı ve yöntemler gelmektedir. Bu 

anlamda Jung‘un düşünceleri aşırı soyut, ifadeleri ise kapalı ve belirsiz bulunmuştur. Jung 

teorisinde genel olarak teolojik, felsefi ve gnostik verileri çok fazla ön planda tutmuştur. 

Bu nedenle Jung’un çalışmalarında, bilimsellik, ampirizm ve anlaşılabilirlikten 

uzaklaştığı söylenebilir. Ayrıca o “Ben kendimi bilimsel bir problem olarak 

duyumsamam. Mitler daha bireyseldir ve hayatı bilime oranla daha kesin ifade ederler” 

ifadesinde olduğu gibi kendi çalışmalarını bilimsel görmezken, diğer taraftan da 

çalışmalarının bilimsel olduğunu iddia etmektedir (akt. Bahadır, 2010, s. 90-91; akt. 

Mehmedoğlu: 2011, s. 90-92). 

Fromm da Freud ve Jung’un bilinçaltı tanımlarını eksik bularak eleştirmiştir. 

Fromm’a göre Freud bilinçaltını hoşumuza gitmeyen ve bastırdığımız duyguların yer 

aldığı, kötü tabiatlı kültür ve üst benle uyumsuz olarak tanımlar. Jung ise bilinçaltına dinî 

bir tabiat atfederek davranışlarımızın tamamen bilinçaltı tarafından yönlendirildiğini ileri 

sürmüştür. Bu anlamda o, Jung ve Freud’un bilinçaltı tanımlarını tek yanlı ve gerçek dışı 

bulur. Fromm’a göre bilinçaltı, egodan bağımsız olarak en aşağı ve en üst, en iyi ve en 

kötünün yer aldığı bir bölümdür. Bu yüzden ona göre, bilinçaltını ne Tanrı gibi düşünüp 

tapmalı ne de ejderha gibi görüp savaşmalıdır. Bilinçaltı kişiliğin bir parçası olarak kabul 

edilmeli, korku ve tereddütle yaklaşmak yerine derin bir anlayış ve mütevazılıkla 

karşılamalıyız. Böylelikle korkularımızı, tutkularımızı düşünce ve sezgilerimizi fark 

ederiz (Fromm, 2015, s. 93). Nasr da Freud’a ve Jung’a ağır eleştirilerde bulunarak Jung’u 

Freud’dan daha tehlikeli bulur. Nasr özellikle Jung’un geleneksel sembolleri manevî 

açıdan değil de psikolojik olarak ele almasını eleştirmiştir (Nasr, 2015, s. 202). 

 

2.2.4.4. Erikson’un Psikososyal Uyum Teorisi Kapsamında Dinî Gelişim 

2.2.4.4.1. Psikososyal gelişim Kuramının Dayandığı Temel İlkeler 

Erikson psikanalitik ekolü benimseyen bir teorisyen olarak, insan hayatının 

tamamının dinamik bir yapıya sahip olduğunu savunur. O, Freudyen yaklaşımda olduğu 

gibi çocukluk döneminin önemli olduğunu kabul ederken aynı zamanda ergenlik, 



52 

 
 

yetişkinlik ve yaşlılık dönemlerinin gelişim özelliklerinin çevreyle etkileşiminin kişilik 

gelişimini önemli ölçüde etkilediğini ve gelişimin hayat boyu devam eden bir süreç 

olduğunu belirtmiştir (Köse ve Ayten, 2012a, s. 48). Bu anlamda Erikson insanın 

yaşamını etkileyen birbiriyle ilişkili üç önemli süreçten bahseder. Bunların ilki organların 

oluşumu ve düzenini ifade eden biyolojik süreç (soma), ikincisi bireyin egoyla sentezi 

vasıtasıyla gerçekleşen bireysel tecrübeleri organize eden psişik süreç (psişe) ve insani 

ilişkileri kültürel boyutta düzenleyen sosyal süreç (etos) (Erikson, 2014, s. 47-48). 

Erikson psikososyal gelişim kuramını bir takım kavramlar üzerine inşa etmiştir. 

Bu kavramlar şu şekilde açıklanabilir: 

Epigenez Kavramı: Erikson’un psikososyal gelişim teorisine göre organizma belli 

prensiplere göre işlev göstermektedir. Bu anlamda epigenetik kavramı embriyoloji 

biliminden esinlenerek bireyin anne rahminden, ölümüne kadar belli gelişim süreçlerine 

sahip olduğuna dair geliştirilmiş bir terimdir. Ayrıca bu kavram bireyin büyümesiyle ilgili 

olguları kapsayan göreceliğe bağlı fikirlerin gelişmesine de olanak sağlamıştır. Freud 

cinselliğin ergenlik döneminden önce var olduğuna dair seksoloji alanında yaptığı 

çalışmalarla cinselliğin pregenital dönemlerini ortaya koymuştur. Erikson da insanın 

erkeğin sperminde yer alan küçük insan modeli anlayışını değiştirerek, insanın anne 

karnında bir ceninken aşamalı olarak organlarının geliştiğini öne süren epigenetik anlayışı 

ortaya koymuştur. Zira ortaçağda yaygın olan inanışa göre insan embriyolojik olarak 

aşamalı bir gelişime sahip değildir. O, küçük bir insan prototipi olarak erkeğin sperminde 

mevcuttur. Epigenetik ilkeye göre her organın bir gelişim süreci ve zamanı vardır. Eğer 

bir organ belirlenen zamanda gelişmeye başlamazsa onun gelişimi ya hiçbir zaman 

tamamlanamayacak ya da bütünüyle gerçekleşemeyecektir. Bir organ, belirlenen 

zamanda oluşum gösterememesiyle sadece kendi oluşumunu sekteye uğratmaz; aynı 

zamanda diğer organların oluşum düzenini de tehlikeye atar. Diğer yandan bir organ 

düzenli bir şekilde gelişim gösterirse diğer organlarla uyumlu bir şekilde gelişimlerini 

bedenin tamamının gelişimine göre ayarlar. Bireyin bedensel gelişimi gibi, fiziksel, 

zihinsel ve sosyal gelişimi de belli bir plan ve sıra ile gerçekleşir. Böylece sağlıklı bir 

bireyin, gelişim özellikleri dikkate alındığında uyumlu bir sıra takip ettiği görülecektir. 

Ayrıca birey epigenetik kurallara uyduğu takdirde birçok insan ve onların yaşantılarını 

anlama deneyimi elde edecektir. Bu etkileşim kültürden kültüre değişse de her kültürde 

“uygun bir sıklıkta” ve “uygun bir sıra” ile meydana gelir. Epigenez kavramı sadece 

birbirlerini takip eden bir sıralamayı ifade etmez; aynı zamanda büyüyen parçaların 

birbiriyle olan ilişkilerindeki bazı kuralları da açıklar (Erikson, 2014, s. 49-50). Ayrıca 



53 

 
 

epigenetik kavramında “sonra” kelimesi bir önceki evreye ait durumun sona ermesi değil 

onun daha gelişmiş bir aşamasına karşılık gelir (Erikson, 2014, s.100). 

Kritik zaman: Epigenetik sürece göre her evre için birey güçlü özellikleri 

zamanında kazanmayı kaçırmamalı ve sonraki tüm süreçlerde bu kazanımlarını 

güncelleme özelliğini kaybetmemelidir. Şöyle ki bebeklik dönemindeki “umut”ta bile 

iradenin söz konusu olduğu görülecektir. Fakat bu evrede irade, karşı koyabilecek yapıda 

değildir. Epigenetik sürece baktığımızda bebeklikteki umut duygusunun varlığı ileri 

aşamalarda gelişecek inanç için önemli unsurları barındırması açısından kayda değer bir 

durumdur. Ayrıca Erikson kuramında sintonik (olumlu) unsurlar ile onların üstün 

özelliklerini toplumsal kurumlarla birlikte ele alarak “Güven ve Umudu” din ile 

“Özerklik ve İradeyi” kural/kanun ile “İnisiyatif ve Amacı” sanat ile “Azim ve 

Yetkinliği” teknoloji ile “Kimlik ve Bağlılığı” ideoloji ile ilişkilendirmiştir (Erikson, 

2014, s. 95-96). 

Gerotrandansa Kavramı: Gerotrandansa’ya erişmek yukarılara doğru yükselmek, 

zamandan ve mekândan bağımsız olarak evrenin ve varlığın sınırlarını aşmak, 

özgürleşmek, aşkın olanla bir olmak, ölüm korkusunu yenmek ve ölümün ötesine geçmek 

demektir. Böylece gerotrandansa erişen birey zamanı, kişileri ölümü, hayatı ve kendini 

yeniden tanımlar ve bunlara bakış açısı değişir (Erikson, 2014, s.186). 

Moratoryum: Birey yetişkinlik evresine yirmili yaşların başlarında girer ve bu 

dönem beş altı yıl sürmektedir. Koruyucu anne babaya sahip kişilerde ve çeşitli 

nedenlerle kimlik gelişimini öteleyen kişilerde bu aşama üç-beş yıl daha 

gecikebilmektedir. Bu anlamda Erikson kimlik kazanımını erteleme sürecini moratoryum 

kavramıyla açıklamıştır. Bu dönemde gelişimsel anlamda gecikme sebepleri sanayileşme, 

iş kurma, şehirleşme, üst düzey eğitim görme süreçleri olarak sıralanabilir (Karaca, 2016, 

s. 177). 

 

2.2.4.4.2. Psikososyal Gelişim İçinde Dinî Gelişim 

Erikson insan yaşamının tamamının sekiz evreden oluştuğunu ve her aşamada bir 

çatışma ve krizin ortaya çıktığını ileri sürmüştür. Eğer bu çatışma ve kriz durumları 

olumlu bir şekilde çözümlenirse bu durum kişide benlik uyumunu sağaltıcı bir etki 

bırakacağı gibi kişiliğini zenginleştiren bir erdem ortaya koyacaktır. Aksi halde bu 

çatışma ve kriz durumlarının olumsuz neticelenmesi kişinin ego algısını zayıflatarak 

gelişimin durmasına ve sağlıklı olmayan bir kişilik yapısının ortaya çıkmasına neden 



54 

 
 

olacaktır. Örneğin, bir kız çocuğunun dışarıda oyun oynamak isteği ile ebeveynden ceza 

görme korkusu bir kriz yaratabilir. Bu kriz durumu sağlıklı bir şekilde çözümlenirse gaye 

erdemi ortaya çıkacak aksi halde değersizlik duygularına yol açacaktır (Köse ve Ayten, 

2012a, s. 126) 

Erikson’un gelişim kuramına göre her evrenin kendine mahsus bir takım temel 

psikososyal gelişim özellikleri mevcuttur. Erikson bu gelişim özelliklerini sintonik 

(olumlu) ve distonik (olumsuz) olarak tanımlar. Bu anlamda Bebeklik döneminde 

yaşanan temel güven–güvensizlik “umut duygusunu”; ergenlik dönemi “kimlik-kimlik 

karmaşası “bağlılık duygusunu”; yetişkinlik döneminde üretkenlik-yalnızca kendi 

ihtiyacına odaklılık, “içtenlik ilgi” gibi birbiriyle zıt psikososyal oluşumları ve erdemleri 

kapsar (Erikson, 2014, s. 89). 

Erikson dinî gelişimi psikososyal gelişim teorisine uyarlayarak ele almaya 

çalışmıştır. Erikson bireyin psikososyal gelişimiyle dinî inanç arasındaki benzerliği 

göstermeye çalışarak, bireyin dinî gelişiminin temel nitelikleriyle, psikososyal gelişim 

teorisinin olgunluk evresinin yakın ilişkili olabileceğini ileri sürmüştür (Erikson, 2014, s. 

48). 

Erikson’un psikososyal gelişim teorisinin aşamaları şu şekildedir: 

 

1) Temel Güvensizlik-Temel Güven: Umut (0-1 yaş): Erikson’a göre sevgi ve 

şefkat dolu bir anneye sahip olan bebek şanslıdır. Zira birincil ötekinin ilgisi ve sevgisi 

bireyin hayatta kalması için önem teşkil eder. Bu aşamada çocuğa yeterli güven duygusu 

verildiğinde ileriki evrelerde gerekli olan umut duygusunu da ortaya çıkaracaktır. Umut 

duygusu, yaşam boyunca hayatın getirdiği zorluk ve sıkıntılarla başa çıkma, güçlü 

özellikleri ve yönelimleri ortaya koymak için gereklidir. Güvensizlik bir ölçüde hayatta 

kalabilmemiz için gerekli olsa da kişinin bütün hayatını ve potansiyellerini kuşattığında 

onu sevgiden ve dostluktan uzaklaştırabilir (Erikson, 2014, s.75-76; Batson, Schoendrade 

ve Ventis, 2017, s. 80). 

Bebek yaşamının ilk yıllarında bakışlarıyla onunla ilgilenen, ona tepki veren bir 

anne yüzü arar. Psikopatolojiye göre bebeğin anneyle göz göze iletişimi sağlaması, psişik 

gelişimi ve hayatta kalabilmesi için gerekli olan ağız meme ilişkisi kadar önemlidir. Bu 

evrede en önemli eksiklik anneyle ilişki kurmayı sağlayan göz göze karşılaşmanın 

olmamasıdır. Göz göze temas kurma sağlandığı takdirde bebek hayatı boyunca sevgiyle 

bakacağı kişiler arayacak ve böylece “güven verici” birliktelikler sonucu onaylanma 

duygusu yaşayacaktır. Bebeğin psikososyal gelişiminde anne figürü kadar diğer ebeveyn 



55 

 
 

figürü de önemlidir. Özellikle bebekte “birincil öteki” duygusunun güçlenmesi çoğu kez 

baba figürüyle sağlanır. Bireyin psikososyal açıdan bir özne olabilmesi ancak ötekinin 

varlığıyla yüzleşme ve varlığıyla mümkündür. Birincil öteki aynı zamanda bebekte 

hayvanlardan daha kompleks ve yoğun bulunan öfke ve kaygı durumlarını etkisiz kılar. 

Bebekle kurulan erken iletişimin yokluğu, anne figürünün soğuk ve mesafeli oluşu otizme 

de neden olabilir (Erikson, 2014, s. 76).  

Bireyin Tanrı tasavvurunun gelişimi yaşamın ilk yıllarındaki anne ile kurulan 

ilişkinin niteliğine göre şekil alır. Temel güven evresinde anne ile kurulan ilişki olumlu 

gelişmişse çocukta Tanrı tasavvuru da olumlu gelişecek ve sevgi dolu, güven veren bir 

Tanrı tasavvuru oluşacaktır. Çocuk anne ilişkisi olumsuz geliştiği takdirde ise Tanrı 

tasavvuru da olumsuz gelişecek, öfkeli, dayatmacı, ilgisiz bir Tanrı tasavvuru oluşacaktır 

(Mehmedoğlu, 2011, s. 130-131). Bu bağlamda Erikson’a göre temel güven duygusu 

dindarlığın temel taşını oluşturmaktadır. Bütün dinlerde birtakım ritüeller, tapınma 

duygusu, boyun eğme, secde gibi insanın Tanrı karşısında acziyetini ifade eden 

davranışlar vardır. Bireyde dua etme, dinî uygulamalarla kutsal olanla ilişkilerini 

geliştirme ve Tanrı’ya yaklaşma ve O’nu tecrübe etme isteği güven duygusuyla ilişkili 

olarak kişiyi güvenli bir inanca yönlendirebileceği gibi güven duygusunun eksikliği de 

inançsızlığa götürebilir. Erikson ayrıca inancın doğal bir süreç olduğunu samimiyetten 

uzak sözde inançların kişiyi hem hayata hem de diğer insanlara karşı güvensizlik 

geliştirmesine neden olacağını belirtmiştir (Karaca, 2016, s. 96-97). Aynı şekilde temel 

güven duygusu gelişmeyen çocuklarda ileriki yaşam evrelerinde sabırsızlık, aşırı 

kıskançlık, anti sosyal davranışlar ve psikolojik problemler görülebilir. Böyle çocukların 

sağlıklı bir dinî gelişim göstermeleri beklenemez (Bilici, 2015, s. 105). 

2) Utanç ve Şüphe-Özerklik: İrade (2-3 yaş): İki yaş dolaylarında çocuklar 

kendilerinden umulmadık şekilde iradeli davranışlar gösterirler. Bu anlamda çocuk 

yürüme denemeleri yapar, kendi yemeğini kendi yemeğe çalışır, oyuncaklarını sımsıkı 

tutar ve değişik davranışlar ortaya koyar. Çocuk ne kadar iradeliyse o kadar çok şey 

yapmak ister. Bu aşamada çocuğun yapabileceği davranışların belli bir sınırı olduğunu 

unutmamak gerekir. Çocuklar iradelerinin üstünde iş yapmaya kalkışıp başarısız 

olduklarında onlarda kendini güvende hissetmeme, gerileme ve özgüven eksikliği 

oluşabilir. Bu durum çocuğun yeteneklerine dair utanç ve şüphe duygusu geliştirmesine 

yol açar (Erikson, 2014, s. 60). Aynı şekilde bu yaşlarda dinî davranışların ortaya çıktığı 

görülür. Bu anlamda çocukta dinî yaşamın şekillenmesinde yetişkinler önemli bir role 

sahiptirler. Çocuk dinî ilk olarak ailesi ve yakın çevresinden öğrenir. Zira çocukların dinî 



56 

 
 

eğilim ve ilgileri yetişkinlerin takdir ve teşvikleriyle gelişir. Çocuk yetişkinlerden aldığı 

dinî kelime ve kavramları anlamasa da kendine özgü bir dinî dünya geliştirerek kendi dinî 

inancını oluşturur (Yavuz, 2013, s. 138). Aynı şekilde çocuğun çevresinde yapılan 

ibadetler, dua davranışı, tespih ve salâvatlar da dikkatini çeker. Ancak bu aşamada 

çocuğun dinî gelişimi çevresindeki pratikleri olduğu gibi aldığı, taklit seviyesinde bir 

dindarlıktır (Kayıklık, 2014, s. 96). 

3) Suçluluk –İnisiyatif: Amaç ( 4-6 yaş): İnisiyatif duygusu kişinin bir şeylere 

başlama gücü ve cesaretini göstermesidir. İnisiyatif kelimesi, başlatma anlamında bir 

yolculuğa çıkma olabileceği gibi ilgi çeken bir harekete katılımı da ifade eder. Başlatma 

ifadesi, kahramanlık ve cesaret duygularını içerir. Birey başlattığı hareketten istediği 

sonucu alamadığında hayal kırıklığı yaşar. İnisiyatif canlı ve coşkulu bir duygu olarak 

devam edebileceği gibi, yetersizlik ve suçluluk duygularıyla yer değiştirilebilir. Çocuk, 

yaşamı boyunca değişik rollerin denemesini yapar, bu rollerin kendine uygun olanlarını 

edinmeye çalışır. Özellikle ergenlik dönemi bu açıdan bir keşif sürecidir. Ergen kişi 

öncelikle dış görünüşe odaklanarak değişik stiller edinebilir. Bireyin bu anlamdaki 

deneyimleri kim olduğuna dair ayakları yere basan bir benlik kazanımını amaçlar 

(Erikson, 2014, s. 163-164). 

Bu dönemde çocuk, dil gelişimiyle paralel bir şekilde, çevresinde merak 

uyandıran durum ve nesneler hakkında soru sormaya başlar. Bu anlamda üç veya beş 

yaşındaki çocuğun nereden geldiğini bilmek istemesi cinsel ilgiden ziyade kim ve ne 

olduğunu bilmek istemesi amacını taşımakta olup, çevresiyle bağlarını güçlendirmeye 

yöneliktir (Selçuk, 1991, s. 40-41). Ayrıca çocuğun soyut kavramları anlama kapasitesi 

gelişmediği için Allah’ı masal kahramanı ve insanî özelliklere sahip yüce bir varlık olarak 

tasavvur eder. Bu anlamda İslam inancının zamandan ve mekândan münezzeh olan Allah 

tasavvurunu çocuklar anlayamaz. Bu dönemde çocukların büyüklük ve yükseklik 

tanımları sınırlı olduğu için “Allah nerede?” sorusuna “gökyüzünde” ya da “bulutların 

üzerinde” gibi cevaplar vermişlerdir (Konuk, 1994, s. 71; Vergote, 1978, s. 317; Öcal, 

2004, s. 65). Ayrıca Erikson’un kritik zaman kavramında belirttiği gibi bireyin 

gelişimindeki önemli aşamalardan biri olan ilk altı yaş dinî gelişim ve eğitim açısından 

da önemlidir. Bu evrenin sağlıklı bir gelişim göstermesi, dinî gelişimin yönünü de 

belirleyecektir (Tavukçuoğlu, 2002, s. 56; Yiğit, 2006, s.182). 

4) Yetersizlik-Azim: Yetkinlik (7-11 yaş): Bu evrede çocuk yaptığı işlerde takdir 

ve beğeni alma yönelimindedir. Çocukluk döneminin temel ilgisi olan oyunun yerini, 

yaptığı işlerde öncelikle anne-baba ve çevresindeki diğer kişilerden beğeni almak ve 



57 

 
 

başarılı olmak isteğine bırakır. Okul çağına denk gelen bu evrede çocuklar, fiziksel ve 

zihinsel olarak da bir şeyler üretmeye hazır hale gelmişlerdir. Bu anlamda çocuklar, 

yetişkinlerin davranışlarını gözlemleyerek, hangi araçları kullanarak başarılı olduklarını 

öğrenmeye çalışırlar. Böylece çocuklar yaptıkları işlerde başarılı oldukça güven duygusu 

gelişecek ve başarılı olmaya istekli hale geleceklerdir. Bu nedenle çocukların başarılı 

olma duygusunu yaşamaları oldukça önemlidir. Erikson’a göre çocukların takdir 

edilmesinde, onlara başarı duygusunu tattırmada anne-babaya ve okul ortamına önemli 

sorumluluklar düşmektedir. Çocuklara başarılı olabileceği alanlarda kendilerini ortaya 

koyma şansı verilmesi, aşağılık duygularının gelişmesinin önüne geçecektir. Bu dönemde 

“Ben başarılıyım” duygusu gelişen çocuk bir sonraki evreye güven duygusuyla girecektir. 

Kendini yeterince başarılı olarak görmeyen, yaptığı işlerde anne-baba ve çevresi 

tarafından yeterince takdir edilmeyen bireylerde aşağılık duygusunun ilk tohumları 

kişiliğe atılmış olacaktır (Erden ve Akman, 2004, s. 92). 

Dinî gelişim açısından baktığımızda bu evrede ruhî, manevî ve fiziksel olarak 

birçok yönden uyanış ve gelişimin aktifleştiği görülmektedir. Çocuğun zihinsel gelişimi 

açısından akıl çağı kabul edilen bu yaşlar neden sonuç ilişkilerine bağlı olarak mantıkî 

aşama olarak da değerlendirilir. Gazali’ye göre ise bu dönem özellikle yedi yaş aklî 

melekelerin olgunlaşması ile çocuğun hüküm çıkarma, karar verme, neden –sonuç ilişkisi 

kurma yeteneklerinin ortaya çıktığı bir “temyiz” yaşıdır (Yavuz, 2012, s. 2-3). 

Yavuz’un 7-9 yaş grubu çocuklar üzerinde yaptığı çalışmasında çocuklar yüce bir 

varlığa inanmadan yaşayamayacaklarını ifade etmişlerdir. Netice itibariyle çocuklarda 

soyut düşünce henüz gelişmediği için açıklamaları ve yaklaşımları aklî olmaktan ziyade 

duygusallık içerir. Benmerkezci düşünmenin etkisiyle çocuk, dini ilk olarak ailesi ve 

yakın çevresinden öğrenir. Allah, varlığın kaynağı, istek ve ihtiyaçların karşılayıcısı 

olarak tasavvur edilir. Aynı zamanda çocuklarda görülen bilinçli ya da bilinçsiz bir Allah 

inancı, onlarda olan inanma ihtiyacının bir göstergesi olarak kabul edilebilir. 10-12 yaş 

çocuklarının ise aklî meleklerinin gelişimiyle beraber dinî konularda sorular sorma, 

mantıklı açıklamalar yapabilme davranışları, onların duygusallıklarını aşarak zihnî 

işlevleri daha yoğun kullandıklarını ortaya koymuştur. Bu bağlamda 9-10 yaş grubunda 

dinî pratikleri yapma ve deneme girişimleri gözlemlenirken, 10-12 yaş grubunda ise dinî 

pratiklerde süreklilik ve davranış haline getirme eğilimi söz konusudur. Bunun yanı sıra 

cinsiyet bağlamında ise kız çocuklarının erkeklere nazaran dinî duygu ve inançlarında 

daha ilgili ve içten oldukları görülmüştür (Yavuz, 2012). 



58 

 
 

Bir diğer belirtilmesi gereken husus da Batılı Hıristiyan inancını temel alan 

çalışmalarda (örnek olarak bkz: Harms,1944; Elkind,1964; Goldman, 1970) bu evre 

çocukların genelinde antropomorfik bir tanrı tasavvuru görülürken, Müslüman kültürü 

üzerine yapılan çalışmalarda ise çocuklar 9. yaştan itibaren dinî duygu ve düşüncenin 

gelişimiyle kısmen bireysel farklılıklar olsa da Allah’ı somut ve beşeri nitelikten uzak, 

gözle görülemeyen soyut bir varlık olarak tasavvur etmeye doğru bir gelişim 

göstermişlerdir. Zira çocuklara erken dönemde öğretilen zamandan ve mekândan 

münezzeh, gözle görülemeyen Tanrı anlayışı etkili olmaktadır (Öcal, 2004, s. 71-72; 

Köylü, 2004, s.139). 

5) Kimlik Karmaşası-Kimlik: Bağlılık (12-17 yaş): Kişi bu evrede epigenetik bir 

süreç doğrultusunda kim olduğunu aşkta ve işte kimlerle iyi ilişkiler kurabileceğini 

bulmaya çalışır. Bu anlamda ergen kimliğini oluştururken daha önceki özdeşimlerine 

bağlı kalabileceği gibi onları tamamen reddedebilir de. Bir başka deyişle ergen, kendilik 

tasarımını oluştururken, çocukluk dönemi tecrübelerini, ergenlik döneminde tekrar 

gözden geçirerek farklı kişilik imgeleriyle çevrenin sunduğu kişilik imgelerini 

sentezlemeye çalışır. Zira birey hem toplumun kendinden beklentilerini karşılamak 

zorunluluğu hisseder hem de başkaları tarafından kabul görmek ister. Bu evrenin kimlik 

duygusunun karşıt tezini kimlik karmaşası oluşturur. Kimlik karmaşası sorunu 

çözülemediği takdirde patolojik bir hal alabilir. Ergenlik döneminde ortaya çıkan baskın 

eğilim olan bağlılık duygusu hem temel güven hem de olgun inançla yakından ilgilidir. 

Bununla ilişkili olarak ergen ilgi ve bağlılıklarını ebeveynden ziyade öğretmenlerine, 

önemli politik ve ideolojik liderlere yönelterek, bu kişilerin fikir ve hayat felsefelerini 

benimsemeye çalışır. Bu bağlılıklar yaşam tarzlarını model almaya yönelik olabileceği 

gibi ergende katı bir ideolojik tutuma da yol açabilir. Bu evrede bağlılığın zıddı yönelim 

rol reddidir. Kişi çevresinde bulunan rol kimliklerini reddederek bunları savaşılması 

gereken sınırlayıcı bir durum olarak düşünebilir. Aynı şekilde o, herhangi bir role 

girmekten kaçınarak, hepsine sistematik olarak karşı çıkabilir. Negatif kimlik olarak 

tanımlayacağımız bu durum toplum tarafından kabul görmeyen kişilik özelliklerinin 

bileşiminden oluşur. Eğer ki toplumsal yapı bireye uygun roller vermezse bu sınır durum 

patolojilerine yol açabilir. Başta ailenin daha sonra yakın ve kültürel çevrenin ergenlerin 

kimlik arayışına uygun pozisyonlar ortaya koyması halinde bu süreç aşamalı bir şekilde 

gerçekleşecektir. Ergen, çocukluktan itibaren edindiği özdeşimleri, yetenekleri, tutarlı ve 

önemli gördüğü rolleri uzlaştırarak anlamlı bir bütün oluşturur. Bir başka ifadeyle ergenin 



59 

 
 

kimlik duygusunu potansiyelleri, dünya görüşleri, teknolojik ilerlemeler ile dinî, politik 

görüşlerin sentezlenmesi süreci meydana getirmektedir (Erikson, 2014, s. 113-114). 

Kimlik kazanımı aynı zamanda dinî kimliğin oluşması anlamına da gelmektedir. 

Bu bağlamda soyut düşüncenin gelişimiyle dinî ilgi, duygu ve düşünceler bilinçli hale 

gelerek kişiliğin tamamı üzerinde etkili olur. Böylece ergen, davranış ve tutumlarını 

yeniden gözden geçirip oluşturarak temelleri sağlam bir dinî anlayış geliştirebilecektir. 

Dinî uyanış olarak tarif edilebilecek bu aşamada birey daha önce yaşamadığı zengin ve 

derin dinî tecrübeleri yaşar. Dinî uyanışın ortaya çıkmasında aile arkadaşlar fikir ve 

idealler etkili olmaktadır. (Bahadır, 2001; Kula, 2002) Dinî uyanış ve kimlik sürecini 

Erikson “Young Man Luther”(1958) ile “Gandh’s Truth”(1969) eserlerinde kendi 

teorisine göre yorumlamıştır. Erikson’a göre dinî kimliğin oluşumunda ardışık gelişen 

yaşam evreleri önemli bir etkiye sahiptir. Ergenlik dönemi kimlik krizi, dinî kimliğin 

gelişimi için önemli bir zamandır. Bu evrede bireyin çocukluk dönemi, ailede dinî 

iletişimin önemli bir yeri vardır. Çocuklar ilk olarak dinî inanç ve uygulamaları, ahlâkî 

kuralları aile ve yakın çevresinden taklit yoluyla alır ve dinî hayatlarını oluşturmaya 

başlarlar. Erikson dinî bir kişiliğe sahip Luther’in yaşadığı kimlik krizine bu anlamda ayrı 

bir önem atfeder (Erikson, 2014, s. 48; Ayten, 2013, s. 84-85). Dinî uyanışın ve dinî 

kimliğin ortaya çıktığı bu evrede ergende görülen duygusal iniş çıkışlar dinî gelişime de 

yansıyabilmektedir. Bu anlamda ergen dinî konulara muhalif ve düşman bir tavır 

geliştirerek dinsel kuralları, toplumsal değerleri, kendisini engellediği ve kısıtladığı için 

yok sayabilir. Hatta kötülük problemi ve kader inancı konusundaki açıklamaların tatmin 

edici olmaması ergen kişiyi dinî inkâra götürebilir. Bununla birlikte ergenler genel olarak 

geleceğe yönelik karar ve planlarında çocukluk dönemi inanç ve değerlerini eleştiri ve 

sorgulama süreçlerinden geçirerek hayat felsefesini oluştururlar. Ancak bu dönemdeki 

dinî sorgulamalar herkes için geçerli olmayabilir. Bu dönem dinsel gelişim anlamında 

dingin ve sorunsuz bir şekilde de geçebilir. Ancak bunalım çatışma ve sıkıntılı bir süreç 

olan ergenlik dönemi dinî açıdan avantajlar da sağlayabilir. Ergen kişi kendisi, ailesi ve 

yakın çevresiyle yaşadığı sıkıntılarını paylaşabilme, suçluluk duygularını telafi etme 

amacıyla önyargısız kabul göreceği yakın ilişkiler ve topluluklar arar. Bu anlamda o yakın 

ilişki kurma ve sığınak ihtiyacını Allah’a yönelterek telafi edebilir. Ergenin kural tanımaz 

ve muhalif tavırlarından dolayı gelişen suçluluk duygusu da Allah’a sığınmaya, O’ndan 

bağışlanma dilemeye ve dinî kurumlara yönelmeye neden olabilir (Kayıklık, 2014, s. 98-

99; Kuşat, 2006, s. 113-114; Argyle ve Hallahmi,1992, s. 320-321). 



60 

 
 

6) Soyutlanma-Yakınlık kurma: Sevgi: Yaşamın en parlak zamanlarını içeren bu 

aşama kişinin kendini bir başkasında bulması, birliktelik kurma ve çocuk sahibi olma 

anlamında zengin bir yaşantı imkânı sunmaktadır. Bu evrede gelişen güçlü yönelim 

yakınlık ve sevgidir. Bu evreyi herkes aynı şekilde yaşama şansına sahip olmayabilir. Bu 

nedenle istenmeyen yönelim kendini soyutlamaya ve yoksunluk hissine de yol 

açabilmektedir (Erikson, 2014, s. 164). 

Birey yirmili yaşların başlarında yetişkinlik evresine adım atar. Bu evre yaklaşık 

5-6 yıl sürmektedir. Koruyucu anne-babaya sahip kişilerde ve çeşitli nedenlerle kimlik 

gelişimini erteleyen kişilerde bu evre üç beş yıl kadar daha gecikebilir. Erikson kimlik 

kazanımını erteleme sürecini moratoryum kavramıyla açıklamıştır. Moratoryum, fikir, 

meslek edinme ile ilgili kararların ertelenmesi anlamına gelmektedir. Moratoryum 

sürecinde genç birey dinî konulardaki kararını da bu dönemin sonuna kadar erteleyebilir 

(Karaca, 2016, s. 177; Köse ve Ayten, 2012a, s. 51). 

Genç yetişkinlik döneminde birey evlilik, iş bulma, çocuk sahibi olma vb. dünyevi 

uğraşlarla ilgilenirken dinî gelişim ergenlik dönemindeki seyrine uygun olarak devam 

eder. Bu anlamda ergenlik döneminde dinî inancın mantıkî temelleri kurulmuş, çelişki ve 

çatışmalar tatmin edici bir şekilde aşılmış ise dinî gelişimin yetişkinlik döneminde de 

gelişerek devam etme olasılığı yüksekken, ergenlikte dinî inancın göz ardı edilmesi, 

erteleme ya da reddi şeklinde seyir göstermesi halinde yetişkinlik döneminde böyle bir 

dinî inancın önemli bir rol oynaması beklenemez. Bununla birlikte genç yetişkinlik 

döneminde, ergenliğe göre hayata bakış açısında ve dinî konularda radikal tutumların 

yerini daha ılımlı bir tavır alır (Kayıklık, 2014, s. 100). 

Yetişkinlikte bireyin ilgi ve tutumlarındaki değişim, inanca karşı tavır ve 

yaklaşımında da farklılıklara neden olacaktır. Bu anlamda yetişkinlik dönemi inancıyla 

çocukluk dönemi ve ergenlik dönemi inancı birbirinden farklıdır. Birey önceki döneme 

ait inançlarını eleştirerek kendine özgü inancını kurmaya yönelir. Bu yüzden o, anne 

babasının inançlarını ve yaşam tarzını beğenmeyerek onların dinî ibadet ve yaşama 

şeklinden uzaklaşabilir. Bu durumda kişi tamamen dinî inançları reddedebileceği gibi, 

dinî grup ve cemaatleri tercih ederek kendine uygun dinî yaşayışa da yönelebilir. Bununla 

birlikte yetişkinlik evresi özellikle yirmili yaşlardan otuzlu yaşların başlarına kadar 

bireyin en az dindar olduğu dönem olarak kabul edilir. Otuzlu yaşların ortalarından 

itibaren Allah ve ahiret inancı konusunda gittikçe gelişen bir ilerleme meydana gelir 

(Köylü, 2013, s. 131; Argyle ve Hallahmi, 1992, s. 326-327). 



61 

 
 

7) Durağanlık –üretkenlik: İçtenlikli ilgi: Bu evre zaman açısından en uzun geçen 

dönemdir. Yaklaşık otuz yıl sürecek bu evrede kişi aile ve iş yaşamıyla yaratıcılığını 

ilişkilerini ve üretkenliğini daha ileri bir seviyeye getirmeyi amaçlar. Bu nedenle kişinin 

görev ve sorumlulukları fazlalaşır. Bir başka açıdan bu dönem kişi için ilgi göstermenin 

ve başkalarından ilgi görmenin önemli hale geldiği, zorlukların yanı sıra heyecan verici 

tecrübelerin yaşandığı bir zaman dilimidir. Ayrıca birey çok yönlü meşguliyetler ve ilgiler 

geliştirdiği için vaktini bilinçli ve üretken bir şekilde değerlendirir. Bunun yanı sıra 

yetişkinliğin ileri zamanlarında kişinin ani değişimlere ayak uyduramaması hayata aktif 

katılımını etkileyebilir. Zira yetişkinlerin üretkenliklerinin azalması, onlara ihtiyaç 

duyulmaması, onlarda işe yaramazlık hissine ve durağanlığa sebep olabilmektedir. Ayrıca 

üretkenlikten, yaratıcılıktan, başkalarıyla ilgilenmekten ve yakın olmaktan vazgeçmek, 

kişide ölümden kötü bir duygu oluşturur (Erikson, 2014, s. 165-166). Aynı şekilde 

yetişkin birey yaşadığı kararsızlık, bunalım ve sıkıntıları telafi etmek için daha önce az 

ya da çok tecrübe ettiği dine yönelebilir. O, çocukluk ve gençlik dönemlerini dinî kültürün 

yoğun yaşandığı bir çevrede geçirmişse orta yetişkinlik döneminde dinî konulara daha 

ilgili olabilir (Kayıklık, 2014, s. 101). Ayrıca orta yaş evresinde birey ilgilerini azaltarak 

önemli olan şeyler üzerine yoğunlaşır. Böylece bireyin hayatının sadeleşmesiyle dinî 

konulara ve aktivitelere de ilgi alanı açılır (Karaca, 2016, s. 182). Ayrıca o, iç hesaplaşma 

ile bilincinde yeni açılımlar sağlayabilir. Böylece kişi dinî hakikatler konusunda 

farkındalık elde ederek onları içselleştirmeye yönelir. Bununla birlikte zaman algısı 

değişen birey, hayatın yaşanan kısmından ziyade geride kalan kısmına odaklanır (Karaca, 

2015, s.179). Bu açıdan bireyin kırklı yaşları psikolojik açıdan kritik bir dönemdir. Birey 

önceki dönemlerde aile-iş-yakın ilişkiler açısından olumlu ilişkiler geliştirebilmişse orta 

yaşlar da en üretken ve mutlu yıllar olacaktır. Böylece kişi bilişsel ve duygusal yönlerini 

geliştirerek istikrarlı ve dingin bir kişilik kazanabilir. Sonuçta o tecrübe birikimi ve olgun 

karakteri sayesinde yaratıcı taraflarını ortaya koyabilecektir. Aynı şekilde bu yaşlar dinî 

gelişimin zirve yaptığı dönemdir. Hz Peygamber’e kırk yaşında nübüvvetin verilmesi bu 

anlamda değerlendirilebilir (Karaca, 2016, s. 183). 

8)Umutsuzluk ve Bıkkınlık- İçsel Bütünlük ve Bilgelik: Bilgelik erdeminin ortaya 

çıktığı bu evrede kişinin fiziksel yetilerinin zayıflaması sonucu yaşam kalitesinin 

düşmesi, onda umut duygusundan ziyade bıkkınlık duygusuna sebebiyet verebilir. Bu 

anlamda yaşlı kişi gözlüklerini koyduğu yeri bulmakta zorlanabilir insanları işitmek için 

cihaz kullanabilir. Ayrıca geçmiş yılların muhasebesini yapan bireyin iyi yaşanmış, 

pişmanlıkların az olduğu, fırsatların iyi değerlendirildiği geçmiş deneyimleri umut 



62 

 
 

duygusunu beslerken, diğer taraftan tam tersi tecrübeler bireyde umutsuzluk ve bıkkınlık 

duygularına yol açabilir. Umutsuzluk duygusunu tetikleyen diğer bir gerçek de artık 

zamanın azalmış olması ve ölüme yaklaşmış olma duygusudur. Buna karşın yaşamın ilk 

yıllarında elde ettiğimiz temel güven duygusu çok önemlidir. Zira güven duygusu 

olmadan hayata tutunmak oldukça zordur. Bir başka deyişle temel güven duygusu yaşam 

boyunca bireyin gelişimine yön vermiş ve umut duygusuyla kişiyi desteklemiştir. Temel 

güven duygusu, kaynağı ne olursa olsun kişiyi hayatın zorlukları ve sıkıntıları karşısında 

asla terk etmeyecektir. Bu duygu olmadan bir yaşam düşünülemez. Bu süreçte kişi güven 

duygusunun varlığını hissediyor ve daha fazla erdem ve aydınlanma ümidi taşıyorsa 

yaşamak için hâlâ birçok nedeni var demektir (Erikson, 2014, s. 167-168). 

Yaşlılık evresi aynı zamanda gerotrandansa (yaşlılıkta aşmışlık) ulaşmada önemli 

bir potansiyele sahiptir. Bu aşamaya ulaşan kişinin bakış açısı materyalist ve rasyonel 

olandan, kozmik ve aşkın olana doğru bir genişleme gösterir. Böylece kişinin hayattan 

aldığı doyum artar ve o iç huzuru elde eder. Bu anlayışla hemfikir olan ünlü psikolog 

Jung da bireyleşme sürecinin son aşamasının bilgelik ve aşkınlıkla sonuçlanacağını ileri 

sürmüştür. Nihayetinde gerotrandansaya ulaşan birey kendini evrenin ruhuyla birlik 

içerisinde hissedecektir. Böylece onun maddi ilgi ve ihtiyaçları asgarî düzeye gerilemiş 

ve manevî yönelimleri artmış olacaktır (Erikson, 2014, s. 180-181).  

Yaşlılık döneminde dinî gelişimi etkileyen diğer bir duygu da yalnızlıktır. Bu 

dönemde emeklilik durumunun yanı sıra fiziksel olarak bireyin eski gücünün kalmaması 

kendisini toplumdan soyutlamasına neden olabilir. Bu nedenle Batı’da yaşlılar kilisenin 

manevî desteğine ihtiyaç duyarlar. Dinî duyguları yoğun olarak tecrübe ihtiyacı ile kilise 

ve diğer kurumlara yönelen birey dinî ibadet ve diğer dinî aktivitelerle sosyalleşme 

ihtiyacını telafi eder (Holm, 2004, s. 104). Yaşlılık döneminde fiziksel yetersizlikler, 

hastalık ve ölümle yüz yüze gelme, kişiyi dine ve manevîyata yönlendirdiği gibi zamanın 

çoğunun geride kalmış olması duygusu da onun dinî yönelimlerini güçlendirecektir. 

Böylece bireyin yaşlılığının ileri aşamalarında dinin ibadet ve sosyal yönlerine katılımı 

düşse de ev ortamında dua etme, dinî programları seyretme ve dinleme davranışı 

artacaktır (Kayıklık, 2014, s. 102-103). Ayrıca gerek dinî pratikler sayesinde gerek ahiret 

inancının güçlenmesiyle ölüm korkusu azalan birey kendini daha az depresif ve mutsuz 

hissedecektir (Hökelekli, 2015, s. 103). 

Erikson’un teorisi gerek patolojik varsayımlar içermesi gerek yerel ve kültürel 

olanı yansıtamaması nedeniyle eleştirilere maruz kalmıştır. Bu nedenle Erikson’un 

teorisinin Batılı klinik araştırmalara dayanmasına rağmen evrensel düzeyde geçerliliği 



63 

 
 

zayıftır. Örneğin, Erikson teorisinde yer alan özerklik, girişimcilik ve kimlik kavramları 

Doğulu toplumlarda özellikle Hint ve Japon kültürlerinde geçerli kavramlar olmayıp 

bağlılık ihtiyacı anlamında kültürel olarak farklı anlayışlar mevcuttur. Bunun yanı sıra 

değişen zaman ve hayat tarzı gelişim basamaklarını esnek ve daha karmaşık hale 

getirmiştir. Aynı şekilde ergenlik evresinin bir gelişim aşaması olarak kabulü de yenidir. 

Bu nedenle Erikson Kuramı kültür bağlamında değişen gelişim görevlerini ve kültürel 

olarak önem verilen ana temaları vermekte yeterli olmadığı gibi modern yaşam tarzıyla 

değişen gelişimi de açıklamakta yeterli değildir (Karaca, 2007, s. 135). 

 

2.2.5. Bağlanma Kuramına Göre Dinî Gelişim 

2.2.5.1. Kirkpatrick ve Duygusal İlişki-Bağlanma Kuramları 

Güvenme ve bağlanma dinî inancın çekirdeğini oluşturan aynı zamanda hayatî bir 

role sahip temel duygulardır. İnsan güven ve bağlanma duygularını annesinden 

başlayarak uzak çevre ve nihayetinde aşkın varlık ve sonsuz bir anlamla tatmin ihtiyacı 

duyar. Bu anlamda bağlanma teorisi, bireyin güven ve bağlanma duygularına tatmin edici 

cevaplar vermesinden dolayı dinî inançları, birçok yaklaşımın aksine olumlu anlamda ele 

almıştır. Örneğin, Freud dinî inançları bağımlılık, gerileme, takıntı gibi olumsuz 

kavramlarla ilişkilendirirken, Bowlby, herhangi bir yaştaki bireyin normal ve sağlıklı 

devam eden yaşamını tehdit eden bir durum karşısında güvenilir ve koruyan bir varlığa 

sığınmasını nevrotik bir durum olarak değil olağan kabul etmiştir (Kirkpatrick, 2006, s. 

142). 

Bireyin doğumundan itibaren ilişki kurduğu birincil kişilerin ilgi, tutum ve 

davranışları gelişimini birçok açıdan etkiler. Birincil ilişkiler içsel bir bağlantı modeli 

oluşturduğu gibi ileriki dönemlerdeki ilişkileri de yönlendiricidir. Bu anlamda çocuğun 

ilk bağlandığı kişi hayatın tehlikeli zamanlarında güvenli bir liman, zorlu ve sıkıntılı 

zamanlarda güçlü bir sığınak, problemlerini aşmada motivasyon veren güven ve inanç 

kaynağı işlevi görür. Böylece kişi ileriki aşamalarda ilişkilerini kurma ve yürütmede 

işlerlikli bir model ve beklenti şeması oluşturur. Aynı şekilde içsel çalışan modellerle 

ilişkili olarak, çocuğa bakan birincil kişi; güven veren ilgi ve sevgi dolu ise çocuk 

güvenilmeye ve sevilmeye layık olduğuna dair zihinsel bir model geliştirirken, bakıcısı 

ilgi ve sevgi göstermeyen reddedici davranışa sahip çocuk ise kendisini sevilmeye, ilgi 

ve destek görmeye layık biri olmadığına dair zihinsel kodlar oluşturacaktır (Hayta, 2006, 

s. 34-35). Ayrıca Bowlby 1951 yılında yaptığı çalışmalarda anne sevgisinin bebeklik ve 



64 

 
 

çocukluk döneminde zihinsel gelişim üzerinde etkili olduğu gibi, protein ve vitaminler 

gibi fiziksel gelişim üzerinde de etkili olduğunu ileri sürmüştür (Sayar ve Dinç, 2014, s. 

118). 

Çocuğun birincil kişiyle kurduğu ilişki olarak tanımlanan bağlanma birine 

yönelik, bazen acı bazen de mutluluk veren duygusal nitelikli bir durumdur. Bu nedenle 

çocuklar bağlandıkları kişiyle sürekli yakın olmak isterler, ondan ayrıldıklarında üzülür, 

onu görünce mutlu olurlar. Ayrıca bağlanma duygusu çocuğun yeni ortamlara uyum 

sağlamasında, psikolojik ve fizyolojik olarak da kendini gösterir. Çocuk büyüdükçe 

bağlanma duygusunda azalma görülse de bağlanma duygusu 12-18 arası zirveye ulaşır ve 

bu dönemden sonra azalarak etkisini kaybetmeye başlar. Çocukta bağlanmayı etkileyen 

en önemli sebep çocuğun mizacı ve annenin (bağlanılan kişinin) çocuğun ihtiyaçlarına 

karşı gösterdiği hassasiyet ve davranışlarıdır. Güvenli olmayan bir bağlanma geliştiren 

çocuklar incelendiğinde bu çocukların annelerinin kendi ihtiyaçlarını, çocuklarının 

ihtiyaçlarından öncelediği, çocuk anneyle oynamak istediğinde değil de, anne çocukla 

oynamak istediğinde oynadığı tespit edilmiştir (Sayar ve Dinç, 2014: 118). Aynı şekilde 

anne-çocuk arasındaki ilk ilişkiler güven eksenli olursa çocukta kendine güvenen değerli 

ve sosyalleşmeye ve iletişime açık, ruhsal olarak sağlıklı, sevme duygusu güçlü ve 

istikrarlı bir kişilik ortaya çıkacaktır. Annesinden ayrı ya da ondan yeterli ilgi ve sevgi 

göremeyen çocuklar ise kaygılı, saldırgan, öfke dolu davranışlar sergiler ve depresyon, 

içe çekilme umutsuzluk gibi yetişkinlik döneminde de kendisini gösteren problemli bir 

kişilik olarak ortaya koyarlar. Çocukta ruhsal ve duygusal sağlığın temelleri anne-çocuk 

arasındaki ilk ilişkilerle kurulur. Çocuk ve anne arasında yakın duygusal bir bağın 

eksikliği psikolojik problemleri beraberinde getirmektedir. Ayrıca çocuk–anne arasındaki 

ilk bağlanma bireyin kendinden beklentilerini, inanç ve duygularını, özsaygısını ve benlik 

gelişimini etkiler, başkalarına güvenme ve sosyal ilişkilerinde rahatlık duygusu sağlar 

(Hayta, 2006, s. 33). 

Bağlanma teorisi psikanalitik kuram, deneysel psikoloji, etiyoloji (nedensellik 

bilimi) ve öğrenme kuramları üzerine oluşturulmuş bir kuramdır (Hayta, 2006, s. 33-34). 

Bununla birlikte bağlanma teorisi kültürel ve kalıtımsal özellikleri içermesinden dolayı 

her yerde geçerli bir yaklaşım olarak değerlendirilemez. Zira bağlanma ilişkileri 

kültürden kültüre ve dinden dine değişiklik göstermektedir. Kültürlerin çocuk yetiştirme 

sitilleri, dinlerdeki Tanrı anlayışları bağlanma ilişkilerini de etkiler. Bu hususun 

Hıristiyan coğrafyasında yapılan araştırmalarla İslam coğrafyasında yapılan çalışmalarda 

göz önünde bulundurulması gerekir (Hayta, 2006, s. 31-2). 



65 

 
 

Din ve bağlanma konusunda temel bağlanma figürü olarak Tanrı ve Tanrı 

tasavvurları inancın esas dinamiğini oluşturmaktadır (Hayta, 2006, s. 40). Bu anlamda 

Kirkpatrick bütün dinî geleneklerde Tanrı’nın güvenilir bir bağlanma figürü olduğunu, 

bireyin stres ve başa çıkma durumlarına yardım ederek güven duygusu oluşturduğunu 

ileri sürmüştür. Bu teoriye göre o bireyin ilk yıllarındaki ebeveynle ilişkisinin din ile 

ilişkisine de önemli ölçüde şekil vereceğine dikkat çekmiştir. Ayrıca Kirkpatrick ve 

Shaver’e göre anne-baba veya temel bakıcısıyla güven temelli bir ilişki yaşamayan 

bireyler, bunu telafi etmek için “sevgi dolu, kişisel, ulaşılabilir bir Tanrı’ya” inanmaya 

yönelebilirler. Bu davranış şekli “ödünleme hipotezi” olarak tanımlanmıştır. Bu hipotezin 

yanı sıra anne-baba ve bakıcısıyla güven eksenli kurulan bir ilişkinin beraberinde 

Tanrı’nın da güvenilir olarak tasavvur edileceğini ileri süren “zihinsel model hipotezi” 

mevcuttur. Bu hipoteze göre çocuğun birincil olarak ilişki kurduğu anne-baba ve yakın 

kişilerin imajlarıyla Tanrı tasavvuru arasında pozitif bir korelasyon vardır. Aynı şekilde 

güven eksenli olmayan kaçınmacı ebeveyn ilişkilerinin de, dinî inancını kaybetme, 

agnostisizm ve ateizmle doğrudan ilişkili olduğunu ortaya koyan araştırmalar mevcuttur 

(akt. Karaca, 2007, s.174; 2015, s.166). 

Bağlanma ve din kelimeleri etimolojik olarak da birbiriyle ilişkili kavramlardır. 

Bu anlamda İngilizcedeki “religion” kavramı bağ, birleştirmek anlamlarına gelmektedir. 

Din insanlara hem anlam duygusu hem de sonsuzluk inancıyla huzur ve tatmin olma, 

maddî olanla manevî olanı birleştirme imkânı sunar. Dinlerde tanrı, kutsal kitap, dua, 

ölüm ve ölüm ötesi önemli kavramlardır. Özellikle Tanrı kavramı dindarlığın gelişiminin 

en belirleyici olanıdır. Tanrı kavramının birçok kültür ve inançta karmaşık ve farklı 

tanımları vardır. Bağlanma ilişkileri bağlanılan kişinin emniyet vermesi, sıkıntı ve korku 

anlarında sığınak olması, Tanrı’ya sığınma, ondan yardım ve güven isteme ve böylece 

huzur ve tatmine erişme davranışıyla benzerlik gösterir. Kirkpatrick’ e göre her zaman, 

her yerde, hazır ve nazır olan koruyan ve kollayan bir Tanrı anlayışı kişinin çevresini 

güvenli bir alan olarak görmesini iyi ve rahat ilişkiler kurmasını sağlar. Böylece kişi 

kaygılarından kurtulur ve yüksek kendilik saygısı geliştirir. Kişinin Tanrıyı güvenli bir 

liman olarak görmesi yalnızlık duygularını da azaltır. Ayrıca dinlerdeki dua ritüeli de 

kişiyi Tanrı’yla yakınlaştırarak güvenli ve rahatlatıcı bir alan sağlar. (akt. Hayta, 2006, s. 

39-40). 

Kirkpatrick, yaşamın erken evrelerinde birincil kişinin tavır ve tutumları ile tanrı 

tasavvurları arasında önemli benzerliklerin olduğunu tespit etmiş ve bunları şu 

kategorilerde ele almıştır:  



66 

 
 

Güvenli ilişki: Güvenli bağlanmada anne ile kurulan ilişki sıcak ve sevgi doludur. 

Anne-çocuk ilişkisi tutarlı ve huzur vericidir. Bu bağlanmaya sahip kişiye göre Tanrı 

sevecen, sıcak ve koruyucudur. Çocuk Tanrı’yla tutarlı bir ilişki geliştirir. Bu bağlanmada 

çocuk Tanrı’nın ne zaman kendini koruyacağını, ne zaman kendini destekleyeceğini bilir. 

Bu nedenle ilişki huzur ve mutluluk vericidir (Karaca, 2007, s. 177; 2016, s. 65). Güvenli 

bağlanan çocuklar anne –babalarına yakın ya da uzak olmaları halinde bir huzursuzluk 

yaşamazlar. Zira ebeveynleri uzakta olsa bile kendilerini düşündüğüne inandıkları için 

emniyet duygusu içerisindedirler. Güvenli bağlanan çocuklar sosyal ilişkilerinde yakın, 

içten ve dışadönüktürler. Kirkpatrick ve Shaver Tanrı’ya güvenli bağlananların kaçınmacı 

ve kaygılı bağlananlara göre yaşam doyumunun fazla, psikolojik ve fiziksel şikâyetlerinin 

ise daha az olduğunu tespit etmişlerdir. Zira güvenli bağlanan kişiler kaygılı ve kaçınmacı 

bağlanan kişilere göre daha yüksek bir teslimiyet göstermişlerdir (akt. Hayta, 2006, s. 37-

38). 

Kaçınmacı İlişki: Bu ilişki şeklinde anne soğuk, mesafeli ve sorumsuz davranır. 

Annesi tarafından sevildiğini hissedemeyen çocuk onu güvenli bir sığınak olarak görmez 

(Kirkpatrick, 2006, s. 137; Karaca, 2007; 2016). Bu nedenle kişi diğer insanlar tarafından 

reddedileceğini ya da incitileceğini düşünerek ilişkilerini erteleme eğilimi gösterir. Böyle 

çocuklar kendilerini sevilmeye layık görmediklerinden hayattaki iyi fırsatları kaçırırlar 

(Hayta, 2006, s. 37). Bu nedenle böyle bir ilişkide çocukların yaratıcı ve mutlu bir profil 

ortaya koymaları kolay olmayacaktır. Aynı şekilde kaçınmacı bağlanmada Tanrı soğuk, 

ilgisiz ve çocuğun problemlerine kayıtsız olarak algılanır. Tanrı, çocukla ilgilenmek 

istemiyor ve onu sevmiyordur (Karaca, 2007, s. 177; 2016, s. 66). 

Kararsız ilişki: Bu tarz bağlanmada çocuk sarılma ve yakınlık kurma 

davranışının ardından hırçın, öfkeli ve inatçı tavırlar sergiler. Bu bağlanma tarzına sahip 

olanlar diğer bağlanma tiplerine göre daha kaygılı davranışlar sergilerler. Böyle çocuklar 

anneleri yanlarında olsa bile etraflarını keşfetme davranışı göstermezler (Kirkpatrick, 

2006, s. 137). Bu ilişkide anne çocukla bazen sıcak-sevecen ilişkiler kurar, bazen soğuk, 

bazen de ilgisiz ve mesafeli davranır. Ebeveyniyle kararsız ilişki kuran çocukta anne 

imajını “Annem bana bazen sıcak ve ilgili davranıyor, kendi ile ilgili problemleri olduğu 

zaman beni ihmal ediyor” . düşüncesi üzerine geliştirir. Ayrıca çocuk “Annem beni 

seviyor fakat bunu her zaman gösteremiyor” diye düşünür. Buna paralel olarak Tanrı da 

aynı şekilde tutarsız algılanır, O çocuğa bazen duyarlıdır ve ihtiyaçlarına nadiren karşılık 

verir. Çocukta “Tanrı’nın beni sevdiğinden eminim; fakat bunu benim anlamadığım 

şekilde yapıyor” duygusu gelişir (Karaca, 2016, s. 65-66). Bu bağlanmaya sahip kişiler 



67 

 
 

sosyal ilişkilerinde soğuk ve mesafeli bir tutum sergilerler. Aynı şekilde bu kişiler ilişki 

kurmakta yetersizlik duyguları yaşayarak çabuk vazgeçerler (Karaca, 2007, s.178; 2016, 

s. 66). 

Bağlanma biçimi kişinin ilişkilerine ve benlik algılamalarına da yansır. Bu 

anlamda güvenli bağlanmaya sahip kişiler, olumlu benlik algısı ve başkaları; kaçınmacı 

bağlananlar olumsuz benlik, olumsuz başkaları, kararsız bağlanmada ise olumlu benlik 

olumsuz başkaları biçiminde tutum geliştirirler (Hayta, 2006, s. 37-38). Aynı şekilde 

sevecen ve iyiliksever bir Tanrı tasavvuruna sahip kişilerin yüksek öz saygı ve olumlu 

benlik algısına sahip oldukları tespit edilmiştir (Kirkpatrick, 2006: 151 ). 

Anne ile bebek arasındaki bağlanma duygusunu yetişkin bireyin romantik aşk 

ilişkisinde de görmek mümkündür. Yetişkinlerin birbirileriyle uzun süreli bakışmaları ve 

tatlı tatlı konuşmaları bebeklerin bağlanma figürüne karşı yaptıkları davranışıyla 

benzerlikler gösterir. Ayrıca anne-çocuk bağlanmasına benzer ilişki dinî uygulamalarda 

da görülür. Bu anlamda Hıristiyanlık inancında ibadet ederken ellerin hareket ettirilmesi, 

anlaşılması güç sesler ve mırıltılar çıkarılması örnek verilebilir (Kirkpatrick, 2006, s. 

153). 

Bağlanma biçimleri dinî gelişimin yönünü belirlediği gibi din değiştirmelere de 

neden olabilmektedir. Kaçınmacı ve kaygılı bağlanma sitiline sahip olanların diğerlerine 

göre daha yüksek ani din değiştirme davranışı gösterdikleri görülmüştür. Aynı şekilde 

dindar olmayan ailelerde yetişen kaçınmacı bağlanmaya sahip kişilerde de bir Tanrı’ya 

inanma ve bir inanca sahip olma potansiyelinin daha yüksek seviyelerde olduğu tespit 

edilmiştir. Bazı çalışmalarda elde edilen bulgularda güvensiz bağlanmaya sahip olanların 

güvenli bağlananlara göre bir tanrıya inanma ve sığınma davranışını gösterme eğiliminin 

yüksek oluşu dengeleme modelini desteklemektedir (Karaca, 2007, s.182-183; 2016, s. 

67; Hayta, 2006, s. 43-44). 

Bağlanma teorisi dinî inançların ve Tanrı’nın kişi için güven verici bir sığınak 

olduğu kadar kişinin problemleriyle başa çıkmasına yardım edici bir işlevinin olduğunu 

da vurgular. Bu anlamda güvenilir ve koruyucu bir Tanrı’ya inanan kişi de kendini 

güvende hisseder. Böylece kişi kaygılarından kurtularak huzurlu ve mutlu olur (Hayta, 

2006, s. 43-44). Kişi stresli ve bunalımlı zamanlarında adaletsiz bir dünya karşısında 

güçlü bir varlığa dayanma ve sığınma ihtiyacı hisseder. Yapılan çalışmalar da 

göstermektedir ki böyle durumlarda kişiler Tanrı’ya yaklaşma nedenlerini Tanrı’nın 

isteklerine cevap vermesi ve zor zamanlarında insanlara yardım etmesiyle 

açıklamışlardır. Aynı şekilde Tanrı inancı kişinin yabancılaşma duygularıyla mücadele 



68 

 
 

etme, hastalıklarıyla başa çıkmada da kişisel bir güç kaynağı işlevi görmektedir. Örneğin, 

Tanrıya inanma ve sığınma kanser gibi ölümcül hastalıkların neden olduğu stres 

durumlarının azalmasını sağladığı gibi eşini ve bağlanma figürünü kaybeden kişinin de 

yerine geçerek kişinin ruh sağlığını dengeleyici bir etki yapar (Kirkpatrick, 2006, s. 144). 

Bağlanma duygusunun sağaltıcı etkilerinin yanı sıra gelişimsel olarak da 

bağlanma figürleri değişiklik gösterir. Ani din değiştirmelerin en sık yaşandığı ergenlik 

döneminde birey, bağlanma figürü olan anne-baba ve yakın çevreden uzaklaşarak fırtına 

ve stresli durumlarda sığınacak daha güçlü bir bağlanma figürü arayışına girer. Zira 

ergenlik döneminde anlam ve amaç duygusu ile kimlik kazanma ve kendini 

gerçekleştirme ihtiyacı yoğun olarak hissedilir. Bu nedenle çeşitli dinî grup ve cemaatler 

özellikle gençleri kendi gruplarına üye yapmak için çalışmalar yapar. Neticede ergen 

yalnızlık, stres ve bunalımlarından kurtulmak için aileden vazgeçerek Tanrı’ya ya da 

manevî bir lidere bağlanmaya yönelebilir (Kirkpatrick, 2006, s. 147). 

Kirkpatrick ’in duygusal bağlanma teorisinde anne ya da temel bakımı yapan 

kişinin bağlanma duygusuna yön verici olarak tanımlanması psikanalitik teorilerle 

benzerliğini ortaya koymaktadır. Zira her iki kuram da Hıristiyan inanç ve kültürünün 

içinden doğmuş ve teslis inancının farklı yorumlarını yansıtmaktadır. Kirkpatrick’ in 

teorisine göre güvenli bağlanma biçimine sahip olmayanların daha dindar olacağı 

düşüncesi ve dinî inancın insanların zorlu ve sıkıntılı zamanlarında başvurdukları 

sağaltıcı bir mekanizma olarak sunulması dinî gelişim olgusuyla bağdaşmayan bir 

yaklaşımdır. Aksine din sadece sağlıklı olmayan kişilerin bağlandıkları bir alternatif değil 

bütün insanları kuşatan evrensel bir gerçekliktir. Bu anlamda dinî inançlar insanların 

karşılaştıkları olumsuzlukları aşmalarını sağladığı gibi olumlu bir gidişata da yön verici 

olabilmektedir (Karaca, 2007, s. 185). 

 

2.2.6. Tüm Yaşamı İçeren Dinî Gelişim Kuramları 

2.2.6.1. Allport’ta Dinî Gelişim 

Allport 1930 yılında ilk defa hümanist psikoloji tanımını kullanmış ve onunla 

beraber kişilik konusu daha geniş perspektiften ele alınarak müstakil bir inceleme alanı 

haline gelmiştir. Hümanist psikolojinin temel felsefesini “Her şeyin ölçüsü insansa 

insanın ölçüsü kişiliğidir” anlayışı oluşturur. Bu bağlamda Hümanist psikoloji göre, 

psikanaliz ve davranışçı yaklaşımların insanı dar ve sığ bir bakış açısıyla ele alarak, onun 

kapasitesini, yaratıcılığını ve olumlu niteliklerini göz ardı etmiştir. Bu nedenle hümanist 



69 

 
 

psikoloji normal, sağlıklı bir kişinin olumlu özellikleri ve potansiyellerine yoğunlaşır. 

İnsanın davranışını ve kişiliğini sonsuz ve kompleks kabul eden Hümanist psikolojiye 

göre davranışçı yaklaşım insanı etkiye tepki veren içi boş bir organizmaya, fare veya 

makineye indirgemiştir. Bunun yanı sıra hümanist psikolojinin öncü isimleri Allport, 

Rogers, Fromm, psikanaliz düşüncenin aksine, ilk yılların insan yaşamında önemli fakat 

tamamen belirleyici olmadığını ileri sürerler. İnsan yaşadığı tecrübeler ışığında kişiliğini 

yeniden inşa etmektedir. Bireyin çocukluk dönemi, ailesi eğitimi, sosyo-kültürel şartlar 

ve kişinin kendine özgü kapasitesi ve eğilimleri kişilik gelişiminde belirleyicidir. Aynı 

şekilde hümanist psikoloji insan kişiliğinin en önemli özelliğinin “insanî” oluşu anlayışını 

savunur. Ayrıca o, insanı sadece kendi sorunları ve menfaatleri üzerinde yoğunlaşan bir 

bireyden öte, diğer varlıkların dertlerini de dert edinen, onlar için çözüm arayışında 

bulunan, bir amaca sahip, psikososyal bir varlık olarak ele alır. Bu bağlamda hümanist 

psikolojiye göre insanın hayatında dinin de önemli bir yeri vardır. Zira din insanî değerleri 

tanımlayan, onların varlığı için kurallar koyan, birleştirici bir fonksiyona sahip bir 

olgudur. Ayrıca din insanın kendini gerçekleştirme sürecine önemli bir katkı sunabilecek 

bir tecrübedir (Allport, 2006, s. 8-10; Forsyth, 2017, s. 242-245). 

Allport kişiliğe getirdiği yeni tanımlarla farklı bir çizgi oluşturmuştur. O, kişiliği 

biricik kabul ettiği gibi evreci ve psikanalitik yaklaşımın aksine her yaşam evresinin 

kendine özgü bir kişilik oluşturduğunu ileri sürmüştür. Allport’a göre bir kişinin çocukluk 

dönemi kişiliğiyle ergenlik dönemi kişiliği birbirinden bağımsızdır ve kişiliğin gelişimsel 

devamlılığı zorunlu değildir. Bir başka deyişle her dönem kendi içerisinde biriciktir 

(Oruç, 2014, s.114). 

Allport’un kullandığı terminoloji üzerinden bakılacak olursa, kişilik çok yönlü ve 

bütüncül bir yapıdadır. Allport eserlerinde kişiliğin bütüncül yönlerine, bireysel değerlere 

niyetlilik ilkesine, bilinçaltından çok bilince, geçmişten çok şu ana ve geleceğe vurgu 

yapar. Allport’a göre insan Freud’un tanımlamalarının zıddına bilinçaltı tarafından 

yönlendirilen bir varlık değil, aksine çevresini gözlemleyebilen, rasyonel çıkarımlarda 

bulunabilen, bilinçli bir varlıktır. O, “proprium” kavramıyla kişiliği tanımlar. Freud’un 

“ego”; Jung’un “self” kavramıyla ifade ettiği proprium kavramı; kişiyi diğerlerinden 

ayıran ve kişinin özgün niteliklerinin farkına vardığı yedi aşamadan oluşur. Bu aşamalar 

şu şekildedir (Allport, 2006, s. 28-29): 

1. Aşama: Bu evrede birey fiziksel olarak bedenin ve benliğinin farkına varmakla 

hiçbir nesnenin ya da kişinin bir parçası olmadığını anlamaktadır. 



70 

 
 

2. Aşama: Birçok şeyi tecrübe eden birey, kendi içinde bir kişiliğin tohumlarının 

atıldığını ve düzenli bir şekilde geliştiğini fark eder. 

3. Aşama: Özgüven duygusunun geliştiği bu evrede birey aile ve sosyal çevresiyle 

yaşadığı tecrübeler sonucu kişiliğine saygı duyulması ve değer verilmesi gerektiğine 

inanır. 

4. Aşama: Bu evrede bireyin kişilik algılaması gelişir. Bundan dolayı birey 

çevresindeki nesne ve kişileri kişilik dünyasının bir parçası durumuna getirir. 

5. Aşama: Kişi sosyalleşme sonucu kimlik edinmeye yönelik değişik kişilik 

imajlarını deneyimler. 

6. Aşama: Bireyin kişiliğinin rasyonel boyutunun geliştiği bu aşamada birey karşı 

karşıya geldiği olayları rasyonel ve mantıksal olarak değerlendirir. 

7. Aşama: Birey bu evrede bir yetişkindir. Kendine özgü bir yaşam tarzı oluşturan 

bireyin düşünce yapısı oldukça rasyoneldir. Bu aşamayı Allport kişilik gelişiminin zirvesi 

olarak kabul eder. Ona göre bu evrede birey geçmiş kanaatlerinden kurtularak geleceğini 

tasarlama gücüne sahip, sağlıklı bir kişidir. Kişi bu dönemde biyolojik organizmadan 

psikolojik bir organizmaya doğru gelişim gösterir.  

Allport kişilik gelişiminin yanı sıra genel olarak dinî kişilik tipolojisi olarak ortaya 

koyduğu modelle tanınır. Bu modelde Allport iç güdümlü ve dış güdümlü olmak üzere 

iki tür dindarlık şekli ortaya koymuştur: 

1. İç Kaynaklı (İnstrinsic) yönelimi: Bu yönelimde kişi dini, din olduğu için 

önemser ve bunun dışında herhangi bir fayda beklemez. Dinî emir ve uygulamalar doğru 

ve uyulması gerektiği için yerine getirilir. Din tamamıyla içselleştirilerek samimi ve çok 

yönlü bir şekilde tecrübe edilir. 

2. Dış Kaynaklı (Extrinsic) yönelimi: Bu yönelimli kişiler dinî ilke ve 

uygulamaları yan getirileri olduğu için uygularlar. Mesela; dış yönelimli bir kişi camiye 

ibadet etmenin yanı sıra sosyal çevre edinme ve stres atmak amacı için gidiyor olabilir 

(Köse ve Ayten, 2012a, s. 42; Allport, 2006, s. 32; Loewental, 2017,s. 148). 

Allport’a göre bireyin zihinsel yaşamının “motivasyon” ve “organizasyon” olmak 

üzere iki yönü mevcuttur. Motivasyon, zihinsel hayatın gidişatı anlamına gelirken, 

organizasyon, onun model haline gelmesini ifade eder. Kişide bu bağlamda bir hazırlık 

sistemi mevcuttur. Bu hazırlık sistemi aile, komşuluk, vatan gibi değer nesnelerine 

yönelik olursa his olarak tanımlanabilir. His kavramı somut nesnelerle ya da soyut ve 

ideal olanla ifade edilebilir. His, pozitif olabileceği gibi negatif de olabilir. Kişinin 

değersiz veya nefret ettiği nesnelere ve fikirlere yönelik duygu durumu buna örnektir. 



71 

 
 

Allport dinî gelişim konusundaki görüşlerini de “his” kavramına yüklediği anlamlar 

üzerinden açıklamaktadır. Allport his kavramıyla bir inanç sistemini, inançla ilgili bilgiler 

ve inanca ait bakış açılarını kast etmiştir (Allport, 2014, s. 74). Allport’a göre dinî his, 

bireyin tüm varlığına yönelik kapsayıcı bir tutumdur. Bu nedenle dinî hissin karşılığı olan 

nesneler birey için köklü ve derin anlamlar içermektedir. Allport’ un tanımlamasıyla dinî 

his çocukluk veya yetişkinlik dönemlerinde farklı karakteristikler gösterebilecek bir 

yapıdadır (Hökelekli, 2015, s. 136). 

Allport’ un teorisinde ifade ettiği şekliyle dinî gelişimle ilgili bazı etkenler vardır. 

Bunlar sırasıyla şu şekildedir: 

 

1. Bireyin kendi bireysel ihtiyaçları  

2. Bireyin karakteri ve zihinsel kapasitesi  

3. Psikojenik (ruhi etkilerle meydana gelen ) ihtiyaçlar ve değerler  

4. Bireyin kendisinin rasyonel açıklamalar peşinde koşması  

5. Bireyin çevresindeki kültüre verdiği cevap. Allport dinî hissi bu eğilimlerin bir 

sentezi olarak görür (Karacoşkun, 2013, s. 111-112). 

 

Allport dinî bireyin kişiliğinin tamamına yönelik olumlu etkileri olan bütüncül bir 

tavır olarak değerlendirir. Bu anlamda dinî his Allport’ a göre kişiliğin gelişimi ve 

köklülüğü için bir alt yapı oluşturur. Ona göre yetişkin bir bireyin olgun bir dindarlığa 

erişebilmesi için çocukluk dinini terk etmesi gerekir. Olgunlaşmış dinî hissi gerçek 

dindarlık olarak tanımlayan Allport’a göre olgun dindarlık, yaşla değil olgunlaşmış dinî 

hissin karakteristik özelliklerinin gerçekleşmesiyle ortaya çıkar. Bununla birlikte dinî 

hissin karakterini belirlemek oldukça zordur. Dinî his sabit bir zihin durumu yaratırken 

aynı zamanda değişik nesne ve değerleri de ortaya koyması nedeniyle kapsamlı bir yapıya 

sahiptir. Allport dinî hissi olgunlaşmamış ve olgunlaşmış dinî his olarak ele alır. 

Olgunlaşmamış dinî his dinin bencil çıkar yönelimli amaçları peşindedir. Olgunlaşmamış 

dinî his duyguyu nesnelleştiremediği için düşünce gücünü kaybeder ve bir anlam 

oluşturmada başarılı olamaz. Aynı şekilde dinî his kişiliğin diğer tecrübî alanlarını 

dışlayıcı özelliği nedeniyle bütünleştirici de olamaz. Olgunlaşmış dinî his ise hayata dair 

gerçekler, değerler ve diğer objelerin teorik ve pratik yönlerini bir potada eriterek bir 

hayat felsefesi oluşturma yeterliliğine ulaşmıştır (Allport, 2006, s. 30). 

Olgunlaşmış dinî hissin ayırt edici özellikleri şu şekilde sıralanabilir (Allport, 

2006, s. 30-32; Oruç, 2014, s. 114-115): 



72 

 
 

1. Olgunlaşmış dinî his farklı deneyimlere açıktır: Dinî hissin farklılaşması, onun 

zengin, karmaşık ve çok yönlü yapısını ifade eder. Farklılaşmış hisse sahip kişi Tanrı ve 

insanlarla sağlam ve tutarlı bir ilişki, iyi ve kötü kavramlarına dair çok yönlü bir bakış 

açısı geliştirir. Buna karşın farklılaşmış dinî hisse sahip olmayan kişiler eleştirel düşünce 

geliştiremezler. Ayrıca bu düşünce tarzına sahip kişiler dinî inançları duygusal bir şekilde 

benimseme ve öğretildiği gibi kabul etme davranışını gösterirler. Aynı şekilde eleştirel 

dinî düşünce geliştiremeyen kişiler hayatın diğer yönlerine de aynı bakış açısıyla yaklaşır. 

Bu kişiler anne–baba tutumları, siyaset ve ideoloji gibi konularda da eleştiri yapmazlar. 

Bu bağlamda yapılan çalışmalarda dindar kişiler arasında ırkçılık saplantısına çok sık 

rastlanması, kurumsal, dışlayıcı ve egosantrik değerler çerçevesinde gelişen bir 

dindarlıkla ilişkili bulunmuştur. Dinî hissi farklılaşmış kişilerde ise ırkçılık önyargısına 

hemen hemen hiç rastlanmamıştır. Farklılaşmış dinî inanca sahip olan kişi başarılı 

ayrımlaşmaları yapabilen ve yeniden organize olabilen bir karakterdedir. Böyle bir inanca 

sahip kişi çocukluk dönemi inancından, anne-babasının görüşlerinden, dinî kurumlara 

körü körüne inanmaktan uzaklaşarak, ikinci el ve içselleştirilmemiş inancını gözden 

geçirecektir. Bu aşamada kişi çocukluk dönemine ve geleneksel değerlere mesafeli bir 

yaklaşım geliştirecektir. Zira farklılaşmış dinî inancın ayırt edici özelliği eleştiriden daha 

kapsamlı bir nitelikte olmasıdır. Farklılaşmış dinî inanca sahip kişi için Tanrı bir amaç 

konusu olduğu gibi ruhun mahiyeti, değerlerin önem derecesi, günah, özgürlük, dua vb. 

iyilikler, inanç ve geleneğe dair kişisel idealler de birer amaç konusudur. Bu konuda 

bireyde sınıflandırma, irdeleme ve amaçlılık ön plandadır. Farklılaşmış dinî his, farklı 

motifleri tek bir model çatısı altında toplayabilir. Diğer bir deyişle farklılaşmış dinî his, 

birçok farklı alanı uzlaştırmış, eleştirel olarak varlık gösteren, esnek ve geniş bir tecrübe 

alanıdır. 

2. Olgunlaşmış dinî his yaratıcı ve dinamik bir yapıya sahiptir: Olgunlaşmış dinî 

his, kendini harekete geçiren motivasyonu yaratan, kendi kendini aktive eden bir yapıya 

sahiptir. Olgunlaşmış din sahip olduğu güdüleri, korku ve arzuları kişisel çıkarlarının 

ötesinde, kendi denetiminde olan amaçlara yönlendirebilir. Olgunlaşmış din, 

olgunlaşmamış dinden farklı olarak hayata hâkim olma eğilimi içerisindedir. Buna karşın 

olgunlaşmamış din ise bedeni arzu ve güçler gibi dinamizm veren motifleri kullanmaz. 

O, yalnızca, geçici konfor, kendi kendini haklı görme ve büyülü düşüncelerle alakalıdır. 

Dinî hissin “fonksiyonel bir otonomi” ye sahip oluşu önemli ölçüde bağımsız bir 

nitelik taşır.  Dinî his, sahip olduğu fonksiyon gereği diğer hislerle aynı düzeyde olmasına 

rağmen onların boyunduruğu altında değildir. Bu anlamda dinî his bir klasör gibi 



73 

 
 

benmerkezci öğelerin etkisinde kalmamakta daha yüksek ideal ve değerlere yön veren 

cezbedici bir konuma gelebilmektedir. Ayrıca o, kişinin varoluşsal sorularına cevaplar 

bulma, hayatı daha yaşanılır kılmaya yönelik motivasyonlar sağlama ve yaşamı kapsayıcı 

kılmaya yönelik enerji oluşturmada önemli fonksiyona sahiptir. Dinî hissin fonksiyonel 

gücü dinî hayatı dönüştürür. Kişilikte aktif olması durumunda dinî hissin fonksiyonel 

otonomi özelliği kişiye kapsayıcı bir bakış açısı kazandırmaktadır. Dinî his, bireyin 

insanların davranışlarına, doğa olaylarının değer ya da değersizlik işaretlerine, rutin, 

önemli ya da önemsiz olaylara verdiği tepkilerde de yönlendirici olabilmektedir. Böylece 

dinî his kişinin duygu, algı, düşünce ve alışkanlıklarını tamamıyla etkisi altına alarak 

değiştirip dönüştürebilmektedir. Olgunlaşmış dinî hissin fonksiyonel otonomi 

özelliğinden dolayı hayatın önemli bir parçası olması kontrol dışı olmadığı gibi aşırı bir 

tutum da değildir. Dinî his kişilikte merkezi bir rol üstlendiği zaman tabiatı gereği, 

kendisine bağlı diğer objelere motivasyon sağlayarak onları istekli hale getirir. Ayrıca o, 

Tanrı’ya inancı da aynı şekilde teşvik edicidir. Olgunlaşmış dinî hissin merkezî rolü 

dinamizminin de derecesini etkiler. 

3. Olgunlaşmış dinî his tutarlı ve yol göstericidir: Olgunlaşmış dinî hissin merkezi 

yer alarak karakteri değiştirme özelliğine sahipken, olgunlaşmamış dinî his de yeterli 

tecrübe ve bakış açısından yoksun olmasından dolayı davranışlar üzerinde kaosa ve 

tutarsızlıklara neden olabilir. Olgunlaşmış dinî his insanî davranışlarda tutarlılığı teşvik 

etmekte, bütüncül ve yeni ahlâkî oluşumları uyandırmaktadır. Ayrıca o, aile, evlilik, 

sosyal hayatta bireyin ilişkilerinin iyileştirilmesinde aktif bir rol oynar. 

4. Olgunlaşmış dinî his bütüncüldür: Dinî his yapısı gereği bütünsel karaktere 

sahiptir. Dünyada zıtlık ve düzensizlikler vardır. Bununla birlikte bireyin de bir düzen 

ihtiyacı vardır. Düzen ihtiyacı sadece maddi özelliklere sahip objelerle ilgili olmayıp aynı 

zamanda duygu, düşünce, doğa ve insanın tekâmülü gibi yönleri de kapsamaktadır. Bu 

anlamda hayatın tamamını kuşatan bütüncül bir hayat felsefesi arayışındaki birey bilim 

ve felsefeye yönelir. Burada tatmin olamayan birey dine yönelerek anlam ve amaç 

istemine karşılık arar. Bu anlamda ilahî kaynaklı dinler bütüncül bir yapıya sahiptir. Bir 

başka deyişle bu dinler kişinin davranışına açıklık ve yön tayin eden görev ve 

sorumluluklarını bildiren, yüksek bir motivasyon kaynağıdır. Ayrıca bu dinler zihne 

bütünlük duygusu vererek, kişinin hayatına anlam ve değer katar. Bu anlamda dinî hissin 

bütüncül olma arzusu kişiyi toleranslı biri haline getirir. Birey hayatında bütün ideal ve 

değerleri elde edemeyeceğini fark ederek diğer insanları da hakikatin bir parçası olarak 

görür. 



74 

 
 

5. Olgunlaşmış Dinî His Birleştiricidir: Olgunlaşmış dinî hissin kapsayıcı olma 

arzusu homojen bir modelin meydana gelmesini gerekli kılar. Ayrıca olgunlaşmış dinî 

hissin kapsayıcı olmasının yanı sıra örüntüsünün de düzenli ve uyumlu olması gerekir. 

Bu düzeni oluşturmak bir hayat boyu çabayı gerektirir. Nihayetinde bireyin ortaya 

koyduğu model bir yönüyle uyumlu ve sade bir görüntüye sahip olsa da son derece 

karmaşık bir oluşumdur. Bu anlamda oluşturulacak modelde din önemli bir role sahiptir. 

Bilimin ortaya koyduğu başarılı çalışmalar insanlığın hayatına kolaylıklar getirmiştir. 

Fakat bilim tek başına değerleri üretecek bir yapıda değildir. İnsanlığın faydasına 

üretilecek değerler tüm bilgi alanlarına ayırt edilmeksizin katkı sağlayacaktır. Psikoloji, 

psikiyatri, psikanaliz gibi modern bilimlerin yanı sıra, peygamberlerin getirdikleri ilahi 

öğretilerin çağa uyarlanması insan ilişkileri için önemlidir. 

Kötülük problemi, olgunlaşmış dinî hissin çoğu kez gerilemesine neden olur. 

Entegre olmuş dinî his kötülük problemine verilen cevapları tatmin edici bulmayabilir. 

Kötülük problemi konusunda birçok çözüm önerisi ve açıklama mevcuttur. Ancak bir 

kişiye doğru gelen bir çözüm diğerine yanlış gelebilir. Dinî hisse entegre olan en güç şey 

kötülük problemidir. Dinî hissin olgunlaşması için kötülük problemiyle uzlaşmayı 

sağlamak gerekiyor. Aksi takdirde dinî hisle istenilen olgunlaşma süreci 

gerçekleşmeyecektir. 

6. Olgunlaşmış Dinî His Yenilikçi ve Değişime Açıktır: Höristik inanç: Bir inancın 

doğruluğunu ispat edinceye ya da yeni bir inanç anlayışı oluşturuncaya kadar bağlı 

kaldığımız bir inanç biçimidir. Höristik inanç, inancın zamana ve olaylara göre değişeceği 

fikrinden ziyade inanç konusunda zor sorular sorarak tatmin edici cevaplar bulmayı 

amaçlar. 

Olgunlaşmış dinî inanç mutlak kesinlik ifade etmese de samimi bir karakteristiğe 

sahiptir. Zira inanç mutlak kesinlik arz etmez. Bu anlamda Allport da inancın bir risk 

olduğunu ileri sürmüştür. Geleceğe yönelik başarma şansının büyük ya da küçük olması 

kişinin gayret etmesi için zaruri bir sebep teşkil etmez. Her halükârda herkesin böyle bir 

risk alması gerekir. Çünkü hayatın devamını sağlamak için ihtimalleri denemek gerekir. 

Bu bağlamda optimistik önyargı kesinlikten daha güçlü bir şekilde kişinin motivasyonunu 

sağlayıcıdır. İnanç da aynı şekilde kişiye motivasyon verir. Bir başka deyişle inanç da bir 

ihtimal olarak kişiyi harekete geçiren bir enerjiye sahiptir. Böylece inançlı bir kişi ihtimal 

dairesindeki inancına optimistik önyargıyla yaklaşır ve şüpheli bir tavırdan, bir başarı 

şansının olduğu tercihinin daha mantıklı olduğunu düşünür. O, bu tavrıyla bir agnostiğe 

benzese de agnostik aşkın varlığın bilinemeyeceğini kabul ederken inançlı kişi, inancın 



75 

 
 

yarattığı enerji ile muhafaza ettiği değerleri dikkate alarak, tasdik edici bir tavrın 

kararsızlıktan üstün olduğunu düşünür. Şüpheli durumlar devam etse de risk alarak 

inancını tasdik eden kişi davranışlarının olumlu dönütlerini fark eder. Böylece kişi olumlu 

sonuçlar aldıkça inancı kuvvetlenir ve şüphesi de giderek kaybolur. 

Hümanist bir psikolog olan Allport bireyin geçmiş tecrübelerinin özellikle 

çocukluk yaşantılarının tek belirleyici olmadığını, bireyi geleceğe yönlendirmenin önemli 

olduğunu kabul eder. Birey her gelişim evresinde bir kişilik yaratmaktadır ve her kişilik 

diğerlerinden farklı bir özelliğe sahiptir. Örneğin, çocukluktaki kişilikle, yetişkinlikteki 

kişilik özelliklerinin farklı olması gibi. Allport bu düşünceden hareketle bireyin dinî 

gelişimini “çocukluk dini”, “gençlik dini”  ve “olgunluk dini” olmak üzere üç aşamada 

ele almıştır (Allport, 2006, s. 26). 

1-Çocukluk Dini: Bu evre kendine özgü bir yapıdadır ve yetişkinlik dininden 

oldukça farklılık gösterir. Çocuğun ilk dini tepkileri dinsel olmaktan ziyade toplumsaldır. 

Bu nedenle onun hem bilişsel seviyesi hem de bireysel bilinci “his” denilen şeyi ortaya 

koyabilecek nitelikte olmadığı gibi daha üst bir yapıya sahip dinî duyguyu da üretebilecek 

kabiliyette değildir. Dolayısıyla çocukta doğal din henüz tam anlamıyla gelişmemiştir. 

Çocuk, dini ailede yaşanan diğer olaylar gibi algılar ve bu olması gereken bir durumdur. 

O, dini ilk önce basit hareketleri yaparak, basit dua cümlelerini tekrarlayarak öğrenir. 

Çocuk için dinî ritüeller dişlerini fırçalamak, el sıkma gibi anne-babadan taklit yoluyla 

alınan manası ve ehemmiyetinin farkında olunmadan yapılan pratiklerdir (Oruç, 2014, s. 

117; Kayıklık, 2003b, s. 124). 

Çocuğun sınırlı bir tecrübe birikimine sahip olması ve benmerkezci düşünce 

yapısı olaylara verdiği tepkiyi etkilemektedir. Zira çocuklar benmerkezci düşünce 

biçiminden dolayı reel dünya ile duygu ve düşünce dünyasını ayıramaz. Bu nedenle o, 

çevresinde var olan varlık ve nesnelere kendisine göre bir anlam yüklemekte, eşyanın tek 

başına bir hakikatinin olabileceğini idrak edememektedir. Etrafında gerçekleşen her olayı 

kendisiyle ilişkili olarak açıklayan çocuk kişi veya nesneleri de düşünce biçimine göre 

konumlandırır. O, ay, güneş ve diğer nesnelerin kendisi için var olduğunu düşünür. 

Ayrıca çocuk, Tanrı’yı kendi gücünün ötesinde çok güçlü ve büyük bir varlık olarak 

tahayyül eder. Çocuğa göre anne-baba güçlüdür, Tanrı ise onlardan daha güçlüdür. 

Genellikle, Tanrı bir Süpermen karakterinde düşünülür. Bir başka şekilde ifade edilirse 

çocukların Tanrı algısı genellikle antropomorfiktir. Çocukların sınırlı bir tecrübeye sahip 

olmaları bilişsel ve duygusal yapısı hayal dünyalarını ideal gördüğü insanlarla inşa 

etmelerine neden olur. Bu anlamda çocuklar hayal dünyalarında Tanrı’yı bir güç figürü 



76 

 
 

olarak erkek olarak tasavvur ederler. Tanrı genellikle yaşlı bir adam, bir kral ya da 

Süpermen’dir. Ancak yetişkinler çocukları sosyo-kültürel çevrede yaşanan dinî ve ahlâkî 

anlayışı almaya yöneltirler. Böylece çocuk belli bir geçiş sürecinden sonra Tanrı’yı 

çevresinde yaşanan şekilde düşünmeye başlar. O, Tanrı kavramını çevresinde gördüğü 

güç imgeleriyle somutlaştırır. Çocukların bu algıları yetişkinlerin sürekli müdahalesiyle 

değişime uğrar. Neticede çocukta benmerkezci ve antropomorfik Tanrı anlayışı giderek 

kaybolsa da somut düşünce devam etmektedir (Allport, 2014, s. 49-50; Oruç, 2014, s. 

116-117; Hood, Spilka, Hunsberger ve Gorsuch, 1966, s. 206). 

Bu dönemde çocuğun toplumsal öğrenme sürecinde dikkatli olunması gerekir. 

Çünkü bir süre sonra öğretme tarzı öğretilen şeyden önemli hale gelmektedir. Bu 

bağlamda çocuğun anne babasının samimi dindarlığını anlaması ve onaylaması yıllar 

almasına rağmen, ilk izlenimlerin samimiyeti unutulmaz. Zira anne-babanın dinî inanç ve 

pratikleri içtenlikli bir şekilde yerine getirmeleri, çocuğu olumlu yönde etkilemektedir. 

Yapılan araştırmalar da dindar çocuk yetiştiren ailelerin dindar olduklarını ortaya 

koymuştur. Nitekim çocuklar kendilerine öğretilen doktrinel dine pek yakın 

olmamalarına rağmen, samimi bir din anlayışı, davranış ve tutumlar çocukluktan itibaren 

kişiyi derinden etkilemektedir. Hatta kişi inandığı ve mücadele verdiği fikir ve ideal 

dünyasındaki hayal kırıklıklarını onarmak, temelleri sağlam ve tutarlı bir anlam dünyası 

inşa etmek amacıyla ilk çocukluk döneminde yaşanan samimi inanç ve değerlere 

yönelebilmektedir. Diğer taraftan çocuklar yaşadığı mahrumiyet ve hayal kırıklıkları 

nedeniyle benmerkezci dine yönelebilir. Sonuç olarak, çocuk ilahî bir karşılık, olağanüstü 

bir yardımı elde edemeyince dinden uzaklaşabilir veya dini tamamen reddedebilir 

(Allport, 2014, s. 49-50; Oruç, 2014, s. 116-117). 

Çocuk, inancın ilk aşamasında güvene dayalı olarak “sözel bir gerçeklik” 

meydana getirir. Bu sözel gerçeklik olgusu çocukluk döneminde oluşmasına rağmen, 

diğer yaşam evrelerinde de birçok yetişkin için geçerliliğini kaybetmez. Ayrıca “sözlü 

inanç” şeklî bir şey ifade etmese de şaşırtıcı bir canlılığa sahiptir Bu dönemde dinî gelişim 

sürecini etkileyen, destekleyen ve bir kısmını meydana getiren kavramlar; otorite, taklit, 

teklif, sosyal baskı ve güvenlik arayışıdır. Allport’a göre bireyin olgunluk dinine geçişi, 

ailede ve yakın çevrede yaşanan dinî yaşamla çok yakından ilişkilidir. Hatta ona göre 

durağan bir inancın bütünleştirici ve içselleştirilmiş bir imana dönüşmesi aile, dinî 

kurumlar, dinî önderler, mistik tecrübeler ve örnek yaşantılarla mümkündür (Oruç, 2014, 

s. 117). 



77 

 
 

2. Gençlik Dini: Allport’un açıklamalarına dikkat edilecek olursa bu dönem 

ergenlik ve genç yetişkinlik şeklinde ikiye ayrılabilir. Gerçi o, böyle bir ayrımı açıkça 

yapmamıştır. Ancak onun, 20’li yaşlardan otuzlu yaşların ilk yarısına kadarki dönemi 

gençlik dini olarak kavramlaştırdığını görmekteyiz.  

Çocukluk döneminde benmerkezci düşünceden dolayı birçok hayal kırıklığı ve 

yoksunluklara maruz kalan ergen takdir-i ilahi konusundaki görüşlerini değiştirmeye 

yönelir. “Kişisel–çıkar yani bencillik dininden, kişisel–özgecilik dinine” doğru bir 

gelişim gösteren ergen dinin somut düşünme düzeyini aşarak soyut yönlerini kavramaya 

ve kendini bir grupla tanımlamaya başlar. Böylece din, kişiliğin bütünsel bir parçası 

haline gelir. Allport’un ifadesiyle ergenlik döneminde din anne-babadan taklit yoluyla 

alınan “ikinci el donanım” konumundan “temel donanım” öğesi durumuna geçer (Karaca, 

2016, s. 112; Kayıklık, 2003b, s. 126). Nitekim ergen anne-babasından taklit yoluyla 

aldığı davranışları, alışkanlıkları ve inançları bırakarak kişilik ve değerlerini yeniden 

oluşturur. O, bir birey olduğunu ve kararlarını kendi alması gerektiğini düşünür. Bu 

nedenle ergen anne-babasının kendi yerine düşünmesine izin vermez. Duygusal gel-

gitlerin yaşandığı bu dönemde sıklıkla ve yaygın olarak isyan duygusu görülmektedir. Bu 

nedenle ergen başta aile kurallarına, anne-babaya, kültürel normlara karşı gelebilir. Genel 

olarak asilik duygularının ortaya çıktığı dönem 16 yaş olarak kabul edilir. Kızlarda 

isyankârlık duyguları erkeklerden daha önce başlar. Ergenlerin isyankârlıkları farklı 

şekillerde kendini gösterebilmektedir. Bu anlamda ergen, anne–babasının inancından 

farklı inançlara ilgi gösterebilir. Aynı zamanda o, farklı düşünce ve yaşam şekillerine de 

yönelebilmektedir. Kendine özgü bir zihin inşa edinceye kadar önceki düşüncelerinden 

ve inançlarından kendini soyutlayan ergen, düşünce boyutunda şüphe ve tereddütlerin 

yanı sıra, cinsel duygulardan kaynaklı çatışmalar da yaşayabilir. Bu süreç genci din 

değiştirme veya dinî inkâra götürebilir. Bu sebeple yapılan araştırmalarda on 16 din 

değiştirme ve dinden çıkmada kritik kabul edilir (Allport, 2014, s. 50). Buna karşın 

ergenlik dönemi aynı zamanda “dinî uyanış” evresidir. Gencin dinî uyanışını krizler ve 

duygusal motivasyonlar belirler. Allport’a göre dinî uyanış üç şekilde gerçekleşmektedir: 

1) Kriz ve konvensiyon tecrübesi: Genç yaşadığı bunalım ve çatışmalar sonucu 

yeni arayışlara yönelebilmektedir. 

2) Duygusal motivasyon: Gencin dinî uyanışında karmaşa ve dengesizlikler 

nadiren veya hiç görünmemesine rağmen tek bir olay dinî uyanışa sebep olabilmektedir. 

Bu durumda dinî uyanışın motivasyon yönünü travmatik ya da yarı travmatik olaylar 

oluşturabilir. 



78 

 
 

3) Aşamalı Uyanış: Gençlerin çoğu herhangi bir olaya maruz kalmadan, aşamalı 

olarak bir dinî uyanış yaşamaktadır (Allport, 2014, s. 50-51). 

Gençlik dönemi dinî inancında hikâyeler de oldukça farklılık arz eder. Bazı 

gençler dinî inancın bir gecede oluştuğunu öne sürerken; bazıları çocukluk dönemi ilk 

izlenimlerinin dindarlığı belirlediğini ifade etmiştir. Bazı gençler ise hazlarıyla 

umutsuzluk arası kararsız bir inanma duygusu geliştirmişlerdir. Bu dönemde gençlerin 

dinî duygusunun gelişimi diğer duygu alanlarını da etkiler. Böylece genç romantik 

idealleriyle dinî arzularını bütünleştirebilir. Ayrıca o, dini ideal bir sanat olarak 

benimsemek suretiyle kişiliğinin tamamına hükmeden bir duyguya da dönüştürebilir. Bu 

anlamda kızların dinî duygu ve tecrübelerinin erkeklerden daha fazla olduğunu ortaya 

koyan çalışmalar vardır. Ayrıca kızların dinî ibadet ve uygulamalarda erkeklerden daha 

önde oldukları gibi aile ve sosyal ilişkilerde de daha girişimci oldukları tespit edilmiştir. 

Bununla birlikte Allport yaptığı araştırmalarda kilisenin insan ilişkilerine çözüm 

getirememesi, din görevlilerinin insan ruhunu iyileştirme konusunda yeterli donanıma 

sahip olmamasından dolayı gençlerin özellikle kurumsal dine mesafeli olduğunu 

belirtmiştir. Ancak şüphecilik, teknolojik ilerlemeler ve sosyal parçalanmışlıklara rağmen 

gençlerin çoğunda dinî arzu ihtiyacı çeşitli şekillerde varlığını göstermektedir (Allport, 

2014, s. 55). 

Allport’a göre her gelişim evresinin kendine özgü bir karakteristiği vardır. Yirmili 

yaşlar genel olarak insanın en az dindar olduğu bir dönem kabul edilir. Bu yaşlarda birey 

anne-babanın inancından tam olarak uzaklaşmamış, yetişkinlerin hayal kırıklıklarını 

henüz yaşamamıştır. Ayrıca bu yaştaki kişiler dine mesafeli olsalar da evlilik ve aile olma 

sürecinde ister istemez kültürle iç içe olan dinî değerleri benimseyeceklerdir. Bununla 

birlikte bu yaşlarda anne-baba dindarlığını değerlendirecek yeterli bakış açısı 

gelişmemiştir. Birey otuzlu yaşlarından itibaren anne-babasının çok da kötü bir model 

olmadığını daha ileriki yaşlarda ise onların bazı uygulamalarının bilgece olduğunu fark 

eder (Allport, 2014, s. 56). 

Olgunluk Dini: Yetişkinlerde çocukluk dönemine ait dinî duyguları koruma ve 

devam ettirme güdüsü hâkimdir. Bu nedenle yetişkin dininde çocukluk dönemine ait dinî 

izlere sıkça rastlanır. Yetişkinlerde genelde dinî bir içsel arzu eksikliği vardır. Onlar, 

atalar dinine ailenin maddi varlığını korumaya yönelik çabalarından daha fazla gayret 

gösterirler. 

Allport’a göre olgunlaşmış dinî kişiliğin üç özelliği vardır: 



79 

 
 

1. Bireyin arzu ve eğilimleri psikolojik ve biyolojik ihtiyaçlarının ötesinde, ideal 

nesnelere ve değerlerle ilişkili olmalıdır. 

2. Olgunlaşmış kişilik kendi hayatını somutlaştırma ve kendini hayatı konusunda 

düşünebilme, olayları başkalarının bakış açısından değerlendirme ve olayları evrensel bir 

perspektiften ele alma yönleri geliştirir. 

3. Olgunlaşmış kişilik, gelişmiş bir mizah anlayışına sahiptir. Olgunlaşmış 

kişilikte dinî bir nitelik olmasa da bütünleştirici bakış açısı görülür (Allport, 2014, s. 72). 

 

2.2.6.2. Fowler’da İnanç Gelişim Teorisi 

Fowler, belirli bir dinî inançla sınırlı olmayan, diğer inançları da içine alan bir 

inanç gelişim teorisi oluşturmuştur (Karaca, 2016, s. 67). O, inanç gelişim teorisini 

temellendirirken bir yönüyle Erikson’un psikososyal gelişim teorisi, Piaget’in zihinsel 

gelişim teorisi ve Kohlberg’in ahlâk gelişimi teorisi gibi normatif teorilerden, teolojik 

olarak ise H.Richard Niebuhr ile Paul Tillich’ten faydalanmıştır. Ayrıca Fowler bu 

teorilere ait “yapı, basamak, biliş, genetik vb.” kavramları kullanmıştır (Mehmedoğlu ve 

Aygün, 2006, s. 122-123; Oruç, 2014, s. 111). 

Fowler’a göre bireyin kişilik gelişimiyle inanç gelişimi birlikte ve zorlu bir süreç 

içerisinde gerçekleşir. Bu nedenle o, teorisinde inanç gelişiminde ahlâk gelişiminin 

önemli bir değişken olduğunu vurgulamıştır. Ayrıca bu teoride inanç gelişimini etkileyen 

diğer değişkenler şu şekildedir: “Mantıklı düşünme, başkalarının bakış açısıyla eşyayı 

görebilme imkânı, toplumsal bağ bilinci, kimin ya da neyin en üst düzeyde otoriteye sahip 

bulunduğu anlayışı, dünyada bağlantıları kavrama türü ve sembolleri kullanma yeteneği” 

(Holm, 2004, s. 96-97; Oruç, 2014, s. 111; Karaca, 2016, s. 68). 

Fowler teorisinde inancı “güven” anlamında kullandığı gibi (Holm, 2004, s. 96) 

bireyin özünde bulunan bilinç ve bilinçdışı motivasyonların etkili olduğu aktif, üretken 

bir tecrübe, insan hareketlerinin ve kişiliğinin merkezi, bireyin kendisiyle, diğer 

insanlarla ve dünyayla kurduğu ilişkilerin tamamını ifade eden merkezî bir form (Karaca, 

2016, s. 68), akıl ve gönül boyutlarını kapsayan (Mehmedoğlu ve Aygün, 2006, s. 123) 

bir anlamlandırma süreci olarak da tanımlar. 

Fowler inancı ister dinî olsun ister seküler olsun insanlığa ait evrensel bir tecrübe 

olarak kabul eder. Bununla birlikte o, inanç ve iman kavramlarını farklı anlamlarda 

kullanır. Ona göre iman, inançtan daha derin bir tecrübe, bilinçli ve bilinçdışı süreçleri 

kapsayan bir bağlılıktır. Bu anlamda güven ve bağlılık ilişkileri insanın inanç kavramına 



80 

 
 

biçim verir. İnanç bağlılıklarla ilişkili olan “ilke ve değer merkezlerini” esas alan “güç 

imgeleri ve gerçekleri” ile “egemen anlatılarla” biçimlenir. Bu bağlamda iman, kişinin 

değer merkezi olarak sevme ve bağlanma duygularını yönelttiği Tanrı, aile, başarı, güç, 

ülke vb. güven duygusunu tatmin eden herhangi bir güç merkezi yine Tanrı, para vb. ile 

her birey için geçerli olabilecek yaşama yön veren bilinçdışından bilince doğru açığa 

çıkarak bir hayat görüşü sunan egemen anlatılar da karakteri ve hayatı biçimlendiren 

otoriteye dönüşür. Böylece inanç, güven ve bağlılık duyguları, güç ve değer merkezleri 

oluşturarak bireyin başkalarıyla ortak bir hikâyenin parçası olduğunu idrak etmesini 

sağlar (Ulu, 2013, s. 159). 

Fowler’in inanç gelişimi teorisinin aşamaları şu şekildedir: 

1) Bebeklik–Farklılaşmamış–Temel İnanç  (0-2 yaş): Bu evredeki inanç gelişimi 

anne rahminden yaşamın ilk yıllarına kadar devam eder. Dil öncesi bir döneme tekabül 

etmesi nedeniyle inançla ilgili deney ve gözleme dayalı veriler elde edilememektedir. 

Ancak bu dönemde inanç duygusunun çekirdeği olan güven, cesaret, otonomi ve ümit 

duygularının temeli atılır. İlksel iman diye tanımlayabileceğimiz bu evre imanın seyrini 

belirlemezken, temelini oluşturur. Bu evrede bebek ebeveynine tamamen bağlıdır. Bu 

nedenle ebeveyn veya bakıcıyla güven eksenli bir ilişki, olumlu bir inanç gelişimine, aksi 

durum ise inançsızlık durumuna neden olacaktır. Bu bağlamda güven eksenli bir ilişki 

sonucu cesaret, ümit ve sevgi duyguları gelişecektir. Eğer gelişim süreci desteklenmek 

isteniyorsa bebeğe hareket alanı tanınmalı ve tekdüze bir ortamdan kaçınılmalıdır. Bu 

evrede iki tür başarısızlık meydana gelebilir; çocuk kendini çok fazla önemseyerek narsist 

bir kişilik ortaya koyabilir ya da ilgisizlikten kaynaklı uyumsuz bir birey olarak kendini 

toplumdan izole edebilir (Fowler, 2000; Fowler ve Dell, 2016; Mehmedoğlu ve Aygün, 

2006; Karaca, 2016; Oruç, 2010). 

2. Sezgisel–Projektif İnanç (3-7 yaş): Bu dönemde dil ve sembol kullanımının 

gelişimi ile gerçek inancın ilk tohumları atılır. Episodik düşünce ve hayal kurma 

yeteneğinin gelişimi ile kalıcı inanç imgelerinin oluşumunu sağlayan duyu ve imgeler bir 

araya gelir. Bu nedenle ahlâk, kutsal ve tabuların farkına varmaya başlayan çocuk, 

hikâyelere belli anlamlar verir. Fakat çocuğun düşünce yapısı, işlem öncesi dönemine 

mahsus egosantrik özelliktedir. Bununla birlikte başta aile olmak üzere kültürün 

baskıladığı ölüm, cinsellik vb. güçlü tabuların farkına varan çocuk korku duygusuna 

rağmen farklı bakış açıları geliştirebilmektedir. Tanrı tasavvurunun gelişimi ise 

yetişkinlerle deneyimlerine göre bilinçli hale gelmeye başlar. Bu dönemde oluşan Tanrı 

tasavvurları, olumlu ya da olumsuz ir şekilde ileriki yaşam evrelerinde yeniden işlenerek 



81 

 
 

dinî gelişimin yönünü belirleyecektir (Fowler, 2000, Fowler ve Dell, 2016; Karaca, 2007; 

2016; Ok, 2007). 

3. Efsanevi –Literal İnanç (7-11 yaş): Somut işlemler basamağına tekabül eden 

bu evrede mantıklı sorgulamalar ve sosyal aktiviteler önem kazanır. Dinî kurallar harfi 

harfine, kültürel bağlam içerisinde algılanır. Bu evreye ait özellikler okul çağı 

çocuklarında daha çok görülse de ergen ve yetişkinlerde de zaman zaman 

görülebilmektedir. Sembolik ve dramatik anlatımlardan oldukça etkilenen çocuklar 

hikâyelerdeki kahramanları insan olarak düşünmektedirler. Bununla beraber çocuklar 

gerçek inançla kurgusal inancın, hayal dünyasıyla reel dünyanın ayrımına vararak 

hikâyelerdeki sembolik anlatımın ifade ettiği anlamı elde etmeye başlarlar. Böylece 

olayları başkalarının bakış açısından değerlendirme yeteneği de gelişir (Fowler, 2000; 

Fowler ve Dell, 2016; Karaca, 2007; 2016). 

4. Sentetik–Geleneksel İnanç (İlk ergenlik): Bu evrede sosyal ilişkilerini geliştiren 

birey tutarlı bir dünya görüşüne ihtiyaç duyar. Bu nedenle o, dinî değerlerle, yeni edindiği 

bilgileri sentezleme süreci yaşar. Bu süreçte başkalarının da bakış açılarını önemsemeye 

başlayan birey, kişi ve olaylara bakışında taraflı ve aceleci davranabilir. Bireyin 

kişilerarası ilişkilerde yaşadığı hayal kırıklıkları ve kişisel inançları umutsuzluğa yol 

açabileceği gibi kişinin Tanrı’ya yakınlaşmasını ve O’nunla daha bireysel bir ilişki 

geliştirme yönelimini de sağlayabilir. Piaget’in formel işlemler basamağına denk gelen 

bu evre Fowler’e göre her ne kadar ergenlik dönemine tekabül etse de çoğu yetişkinin 

dindarlığı bu evre özelliklerine sahiptir. Bu dönemde kimlik oluşturma, geleceğe ilişkin 

meslek edinme, başkaları ve karşı cinsle ilişki kurma gibi endişeler önemli hale gelir. Bu 

anlamda sosyal ilişkileri gelişen birey olaylara başkalarının bakış açısından bakmayı 

öğrenir. Böylece kendini değerlendirme yeteneği gelişen birey çoklu benlik tecrübesini 

bütünleştirerek kimlik edinme sorumluluğunu üstlenir. Ayrıca o, kendi olma davranışını 

oluşturmasıyla kendisinin ve başkalarının iç dünyalarına dair farkındalık duygusu 

kazanır. Böylece bireyin insan ilişkileri de samimiyet ve anlam üzerine kurulmuş olur. 

Neticede başkalarıyla kurulan derin ve sevgi odaklı ilişkiler bizi seven koruyan Tanrı ile 

kişisel olarak ilişki kurma arzumuzla bağlantılıdır. Bir başka ifadeyle Tanrı’yla yakın ve 

derin ilişki kurma isteği, Tanrı’nın yakınlığını tecrübe etme, bireyi dinî topluluklara 

katılmaya yöneltebilir. Ayrıca bireyin kimlik duygusuyla ilişkili olarak benlik imgelerini 

bütünleştirme ihtiyacı değer ve inanç sistemi sunan birtakım bağlılıkları zorunlu hale 

getirir. Genç, kişi bir dünya görüşü elde etmek için rol modellere, inanç ve değerlere, 

ritüellere, hikâyelere ihtiyaç duyar. Bir topluluk bu ihtiyaca cevap verecek modeller 



82 

 
 

geliştiremediği takdirde değerler ve inanç dünyasına dair her şeyin göreli olduğu, içi 

boşaltılmış bir kutsalla kurulan temelsiz ilişki biçimlerine neden olacaktır (Fowler, 2000, 

s. 98; Fowler ve Dell, 2016, s. 547-548; Yıldız, 2007, s. 74; Ok, 2007, s. 94). 

5. Bireysel-düşünsel İnanç (Son Ergen–Genç Yetişkin): Birey daha önce sahip 

olduğu inanç ve değerleri sorgulayarak yeniden yapılandırma gereği duyar. Bağlılıklarını 

sorgulayan birey, inancını mitlerden arındırarak geleneksel taraflarını irdeleme ve 

sembollerin anlamları üzerinde düşünme davranışı geliştirir. Bu sorgulamalar sonucu 

inançta kesinlik duygusu elde edilirken kutsalla ilişkili ritüel, sembol ve mitlerin etkisine 

yönelik zayıflamalar söz konusu olabilir. Bununla birlikte bireyin geleneksel inancını 

sorgulaması bunları reddettiği anlamına gelmemekte, aksine inanç, kaderci öğelerinden 

ayrılarak sahiplenilmiş bir iman oluşmaktadır. Başka bir ifadeyle daha önceki evrede 

bireyin rolleri ve ilişkileriyle şekillenen inançtan sahiplenilmiş, kimliğin ve rollerin 

birleşimi bir inanca geçiş söz konusudur. Böyle bir inanç sorumluluğu üstlenilmiş ve 

özerk bir karaktere sahiptir. (Fowler, 2000, s. 99; Fowler ve Dell, 2016, s. 550). 

Bu evrede birey kendi ve çevresiyle bir çatışma kriz ve bunalım sürecine 

girebilmektedir Bu durumda o, sorunları tek başına çözemediği için çevresinin yardımına 

ihtiyaç duyabilir. Sonuç olarak çatışma ve krizlerini başarıyla çözen birey, kimliğiyle 

uyumlu bir dünya görüşü elde eder. Böylece kişi artık kendisini farklı bir birey olarak 

algılamaya başlar. Ayrıca o artık sembolleri ve evreni mitolojik anlamlarından ziyade 

kavramsal olarak algılar. Böylece bilinçdışı öğelerin davranış ve tutumlar üzerindeki 

etkisi giderek kaybolmaya yüz tutar (Karaca, 2007, s. 194; Mehmedoğlu, 2013, s. 99). 

6. Bütünleştirilmiş İnanç (Orta Yaş ve Sonrası): Birey bu evrede zıtlıkları bertaraf 

etme, gerçeği çok boyutlu anlama ihtiyacı duyar. O, gerçeği, etnik, dinî, sosyal, ya da 

ahlâkî olsa da paradoksal bir şekilde anlamlandırma eğilimine sahip olmasından dolayı 

derin bir kendilik yaşar. Ayrıca diyalogsal bilginin gelişimiyle birey dünyayla ilgili çok 

farklı bakış açılarından etkilenmeye açık hale gelir. Bu nedenle o daha üst düzeyde bir 

gelişim gereksinimi duyar ve gerçeğin çok boyutlu, birbirine organik olarak bağlı ve 

muhtaç olduğunu fark eder. Bu evrede dönüştürülmemiş dünya ile dönüştüren tasavvurlar 

ve bağlılık arasında bölünmüş bir zihin özelliğine sahip birey radikal tercihlerde 

bulunabilir (Fowler ve Dell, 2016, s. 551; Mehmedoğlu, 2013, s. 100). 

Bu evrenin birleştirici iman olarak da tanımlanması inanç konusunda neleri 

birleştiriyoruz sorusuna neden olmaktadır. Gençlik yetişkinlik ve yaşlılık evrelerinin aynı 

hayatta aynı bütünün bir parçası olduğunu, insanın hem yıkıcı hem yapıcı yönlerinin, hem 

eril hem dişil karakterinin olduğunu, hem ölümlü hem sonsuz olduğunu anlamak 



83 

 
 

birleştirici inancın özelliklerindendir. Bu aşamaya gelmiş kişi geleneği eleştirerek, 

kavramsal bir anlayışla dinî hikâye, mit ve sembollerin aracılığıyla hakikatle daha derin 

bir ilişki kurma ihtiyacı duyar (Fowler, 2000, s. 100; Batson ve Schoenrade ve Ventis, 

2017, s. 85). 

7. Üniversal /Genelleştirilmiş İnanç (Belli bir yaşı yok): Nadir kişinin 

erişebileceği bu evrede paradoksal parçalı bir bakış açısından, zıtlıkların kaybolduğu, her 

şeyin birbiriyle birleştiği bir birlik hissine geçiş yaşanır. Bu aşamadaki kişiler adalet, 

sevgi ve teslimiyet gibi duygularla hareket eder ve bu duyguları etkin kılmak için 

mücadele ederler. Ayrıca Tanrı’yla birlik hissi yaşayan kişi sonsuzlukla evreni birlik 

içinde algılar ve dünyevî olanla kutsalı birleştirmek için gayret eder. Sevgi ve adalet 

medeniyetinin mimarı kabul edilen bu kişiler insanlar için özgürlük alanları yaratmaya 

çalışırlar. Bu nedenle onlar hem özgürdürler hem de özgürleştiricidirler. Bu uğurda 

gerekirse canlarını feda ederler. İslam tarihinde Hz Hüseyin’in adalet için vermiş olduğu 

mücadele ve şehadeti bu anlamda örnek gösterilebilir (Fowler ve Dell, 2016; Karaca, 

2007; 2016; Mehmedoğlu, 2011; Holm, 2004; Mehmedoğlu, 2013; Hood, Spilka, 

Hunsberger ve Gorsuch, 1966). 

Mitsel lafzî inanç evresinden başlayarak başkalarının bakış açısını fark etmekle, 

merkezden ayrılma süreci evrenselleştirici inanç basamağına gelindiğinde tamamen 

gerçekleşir. Bu evreye Tanrı’nın bakış açısına sahip olma, O’nunla özdeşleşme, varlığa 

ve eşyaya Tanrısal bir bakış açısı geliştirme süreci de denebilir. Böylece kişinin benliği 

aşkın bir özellik kazanarak kişiselliğin ötesinde bir sevgi, adâlet, ilgi ve yargı davranışına 

ulaşır (Fowler, 2000, s. 101). 

Fowler’in teorisinin ilk dört basamağı Piaget’in teorisine dayanırken diğer 

basamaklar yaşam tecrübeleri ve teolojik açıklamalar içermektedir. Bu nedenle Fowler’in 

teorisi “psikolojik olmaktan öte teolojik” olmakla eleştirilmiştir. Aynı şekilde teorinin 

teolojik temellerinin olması başka dinî geleneklerle uyum sorununa da neden olmaktadır 

(Mehmedoğlu, 2013, s. 102). 

 

2.2.6.3. Meadow ve Kahoe Modeli 

Meadow ve Kahoe dinî gelişim teorisini Allport’un, iç güdümlü–dış güdümlü 

kişilik kuramına ait kavramlar çerçevesinde oluşturmuşlardır. Bu gelişim modeline göre 

birey dış güdümlü dindarlıktan, geleneksel dinî yönelime, oradan iç güdümlü dinî 



84 

 
 

yönelime ve nihayetinde özerk bir inanca ulaşır. Meadow ve Kahoe’nin dinî gelişim 

modelinin aşamaları şu şekildedir (Karaca, 2007, s. 2012; 2015, s. 94-96): 

1) Olgunlaşmamış Dindarlık: Birey ilk olarak dinî inancını çatal ve bıçak 

kullanmayı öğrendiği gibi öğrenir. Bu düzeydeki inanç olgunlaşmış dindarlığın temelini 

oluşturarak, gelişimine devam eder. Böyle bir inanç ancak düşünce gücünü kullanarak ve 

dinî bir motivasyonla gelişebilir. Bu nedenle bireyin dinî gelişiminde bir aşama 

kaydetmesi ve olgunlaşması için ilgi, istek ve motivasyon oldukça önemlidir. Birey 

zihinsel süreçlerini kullanarak belli bir olgunluğa ulaşabilir. Aksi halde o, boş bir inançtan 

öteye geçemeyecektir. 

2) Dış Güdümlü Dindarlık: Bu aşamada “Bireyin dine motivasyonu nasıl 

sağlanır?” sorusu önemli hale gelir. Bireyin dinî motivasyonları öncelikle dışsal öğelerle 

sağlanır. Bu anlamda dinî uygulamalar, fiziksel, sosyal öğeler belirleyici olabilir. Böylece 

o, dinî inancı bir güvenlik limanı olarak algılar. Fakat o, dış güdümlü olarak tanımlanan 

bu evrede de kalabilir. Zira birey yaşamının ilk yıllarında taklit yoluyla aldığı dinî inancı 

dış güdümlü bir karakterdedir. Dışsal ödüllerle pekiştirilen, benmerkezci ve bencil 

eğilimlerin hâkim olduğu dış güdümlü dindarlık ancak dinin diğerkâm ve özgeci 

taraflarının içselleştirilmesiyle iç güdümlü hale gelir. 

3) Geleneksel Düzey: Kurumsal dindarlık olarak da tanımlanabilecek bu düzeyde 

kişi dinî kurumların kontrolünde gerçekleşen ritüelleri yerine getirir. Böylece dış 

güdümlü dindarlık dinî otoritelerin ve sosyal organizasyonların etkin olduğu bir grup 

hareketi halini alarak geleneksel dindarlığa geçiş gerçekleşir. 

4) İç Güdümlü Dindarlık: Dine bağlılık ve teslimiyetini içselleştirerek inancını 

kararlı hale getiren birey özerk inanç için gerekli zemini elde etmiş olur. Bu evrede yoğun 

mistik tecrübeler kişiyi özerk inanca götüren etkenlerdir. Bununla birlikte dindarların 

tamamın iç güdümlü olmadığı gibi, çok nadir kişi özerk evreye ulaşabilir. 

5) Özerk: Mistik karaktere sahip bu aşamaya erişebilmek için dinler kişide kaygı 

ve suçluluk duyguları oluşturarak kişisel inancın doğumunu sağlar. Bu bağlamda 

Meadow-Kahoe’ye göre içsel dinî motivasyona sahip kişiler dindar olarak 

nitelendirilebilir. 

Poloutzian, Meadow ve Kahoe’nin dinî gelişim modelini teoride anlaşılabilir 

uygulamada ise sorunlu bulmuştur. Bu anlamda bir kişi dış güdümlü dindarlıktan, 

geleneksel dindarlığı aşarak iç güdümlü bir inanca ulaşabileceği gibi, ani bir ihtida 

tecrübesiyle dış güdümlü ve geleneksel inancı atlayarak iç güdümlü bir inanca da 

ulaşabilir (akt. Karaca, 2015, s. 97). 



85 

 
 

2.2.7. Bütünsel Yaklaşımlar 

2.2.7.1.Reich ve Tümleyici Muhakeme Teorisi 

Reich’e göre dinî gelişim olgusunu bütün yönleriyle ele alan bir teori mevcut 

olmadığı gibi ortaya konulan teorik ve tecrübi çalışmalar da ancak belli durumlarda 

işlevsel olabilmektedir. Bu nedenle o, dinî gelişim çalışmalarının bir büfe görüntüsüne 

sahip olduğunu belirtmiştir. Bu anlamda dinî gelişim teorilerinin bir kısmı, dinî gelişimin 

temel nedenini ilahî bir güce dayandırırken, bir kısmı duygu, biliş, sosyal bilişsel ve 

ruhsal süreçleri, travma durumlarında başa çıkma yolları, bağlanma duygusu ve biçimleri 

gibi nedenleri esas almıştır. Reich dinî gelişim teorilerinin bir teoride bir araya 

getirilebileceğini ileri sürerek bilişsel alanda bir gelişimi esas aldığı “tümleyici 

muhakeme” adında bir model oluşturmuştur. Bu dinî gelişim modeli ne Oser–

Gmünder’in ne de tam anlamıyla Fowler’in gelişim teorisine uymaktadır. Reich’in 

teorisinde, gelişimin en alt seviyelerinde kişinin A ve B’ nin her ikisinin de aynı anda 

doğru olabileceğini düşünür. Orta seviyelerde ise A ve B’ nin aynı zamanda doğru 

olabileceğine izin verilebileceğine ve öyle olmasının gerekliliğine inanılmaktadır. Bu 

seviyedeki kişi birbirinden ayrı olan şeyleri ya da birini alarak diğerini öteleyen, 

genellikle kabul gören bir yaklaşıma da sahip olabilmektedir (Karaca, 2007, s. 219-220). 

Reich tümleyici muhakemeyi günlük hayatta karşılaşılan sıradan olayların aksine 

iyi ya da kötü bir karar vermek, evet veya hayır demenin gerektiği çelişkili durumlarda 

kullanılan bir düşünce biçimi olarak tanımlamıştır. Bu duruma örnek olarak Hz İsa’nın 

hem tanrısal hem de insanî yönü gibi bir kişi veya nesnenin de en az iki farklı yönü 

bulunabileceği durumlarda tümleyici muhakemenin gerekliliği ortaya çıkacaktır. Böyle 

durumlarda bütüne hangi açıdan bakılırsa bakılsın bütün hakkında tam anlamıyla bir 

açıklama yapılamayacaktır. Çelişkili durumlarda tümleyici yaklaşım, gerçek anlamı 

yakalama konusunda bir vasıta olabilir. Örneğin; Tanrı eğer sonsuz merhamet ve sevgi 

kaynağı ise neden masum çocuklar çeşitli hastalıklardan acı çekiyorlar? Böyle soruların 

tam olarak net ve tatmin edici bir cevabı olamayacağını belirten Reich, Veith’e referansla 

bu soruya en azından dört şekilde cevap verilebileceğini ileri sürmüştür. Bunlar şu 

şekildedir (Karaca, 2007, s. 221-222): 

1. Tanrının sonsuz bir kudrete sahip olmasını kabul etmeyerek O’nun kudretini 

sorgulama yolunu seçebiliriz. Bu bağlamda şeytan, günah, doğal güçler, Tanrı’nın 

gücünün sınırları vb. konularını sil baştan tanımlamayabiliriz. 



86 

 
 

2. Tanrı’nın mutlak iyi oluşu reddedilerek, Tanrı’nın kötü olaylarla insanları 

imtihan ettiği düşünülerek Tanrı’nın iyiliği yeniden tanımlanabilir. 

3. Kötülüğün daha büyük bir uyumun parçası olduğu kabul edilerek yeniden bir 

tanımlama yapılabilir. 

4. Tanrının varlığı kabul edilmeyerek ya da insan idrakinin çok ötesinde bir varlık 

olduğu kabul edilerek O’nu sorgulamaktan vazgeçilebilir. 

Tümleyici muhakemenin çok yönlü bir düşünme biçimi olması ileri yaşların 

gelişimine daha uygun bir yapı arz etmektedir. Bununla birlikte çocuklar ve gençler de 

farklı sorunlarında tümleyici muhakemeyi kullanabilirler. Reich, tümleyici muhakemenin 

gelişim aşamalarını göstermek amacıyla Oser’le beraber beş aşamalı bir model 

oluşturmuşlardır (Karaca, 2007, s. 223). 

Tümleyici Muhakeme Evreleri 

Tümleyici muhakeme Piaget kavramlarıyla ifade edildiğinde; Kategorik, örtük, 

kategori ötesi, örtük ötesi ve aşkın olarak isimlendirilen beş evreden oluşmaktadır 

(Karaca, 2007, s. 223-224): 

1.Aşama: Kategorik muhakeme: Bu evrede A ile B ile ayrı düşünülmekte 

bütünden ziyade alternatiflerle ilgilenilmektedir. Genel olarak doğru ve yanlış yargılar bir 

nedene dayanmaz. A ve B tanımlarına tek yönlü bir bakış açısı söz konusudur ve biri 

diğerine tercih edilir. Bununla birlikte sosyalleşme, bilgi, şans gibi faktörlerin etkili 

olduğu her ikisinin kabulüne az rastlanır. 

2.Aşama: Örtük Muhakeme: A ve B’ nin her ikisinin de doğru olabileceği 

düşünülür. A da B de doğru olabilir. Her ikisi de farklı etmenlerden ötürü doğru olmasa 

da her ikisine de gerek duyulabilir. 

3.Aşama: Kategori ötesi Muhakeme: A’nın olduğu kadar B’nin de doğru 

olabileceğine dair açıklama yapmanın gerekli olduğu düşünülür. A ve B’nin ayrı ayrı tek 

başına genellikle doğru olmadığı düşünülürken her ikisine de kısmen gerek duyulabilir. 

4. Aşama: Örtük Ötesi Muhakeme: A, B ile bilinçli olarak ilgilenmek onlar 

arasındaki ilişkiyi açıkça ortaya koyma zorunluluğuna neden olmaktadır. A da B de tek 

başına doğru değildir. Örnek olarak A ve B arasındaki ilişkide B, A’nın kullanımına 

müsaade etmekte B, A’nın içinde yokmuş gibi analiz edilmektedir. Böylece A ve B’nin 

göreceli olarak genel açıklamaya katkısına değinilmiş olur. 

5. Aşama: Aşkın Muhakeme: A ve B’nin yanı sıra C de doğru olabilir. A, B ve C 

arasında genelleştirilmiş bütünleyici bir teori oluşturulabilir. A ve B’nin ağırlığının özel 



87 

 
 

konumunda olduğu gibi A, B ve C’nin arasındaki çok yönlü karşılıklı ilişki tümleyici 

teori olarak düşünülebilir. 

Birey –Tanrı İlişkisinde Dinamik Model 

Reich, Oser ve Gmünder ve Fowler’den farklı olarak aşamaların gelişiminde farklı 

olarak tamamlayıcı bir yaklaşım tarzı geliştirmiştir. Bu nedenle Reich, yaklaşımın etkili 

olabilmesi için kişinin Tanrı’yla ilişkiye başlamadan önceki hallerinin analiz edilmesini 

ve yeni değişimlerin tahmin edilmesinin gerekliliğini belirterek ancak bu şekilde olursa 

bireysel durumlara uygulanabileceğini ifade etmiştir (Karaca, 2007, s. 226). 

Reich’e göre birey Tanrıyı ilk olarak en yüce bir varlık olarak tasavvur eder. 

Bundan kasıt Tanrı’nın fiziksel bir büyüklük ya da biyolojik bir varlıktan ziyade aşkın bir 

varlık olarak algılanmasıdır. Diğer bir deyişle bireyin bu algısı biyolojik sezgiden ve 

fiziksel bilgiden farklı bir yapıdadır. Ayrıca Tanrı’nın ilişki kurulabilecek en yüce varlık 

olarak tanımlanması ilahi dinlerdeki Tanrı kavramına da uymaktadır. Bu anlamda Reich’e 

göre Hinduizm’de Brahma, Budizm’de Nirvana farklı olsa da en yüce varlık olma 

özellikleri aynıdır (Karaca, 2007, s. 226). 

 

DÜNYA                         KİŞİLİK                                                           

 

 D 

 

 

 

 

 

Bu şekil  Karaca’dan (2007) alınmıştır. 

 

Şekilde de görüleceği üzere dinî kişiliğin daha büyük bir alanı kapsaması Tanrı- 

insan ilişkisini esas alan bir yaklaşım olmasından kaynaklanıyor. Bu model en üst 

düzeyde dinî yaşayışa sahip kişileri kapsamaktadır. Böylece kişi davranışlarında bilinçli 

ve bilinçdışı süreçlerin etkisi altındadır. Ayrıca zaman ve mekânın değişimine bağlı 

olarak kişilikte de değişimler gözlenmektedir. Reich ’in bu modeline göre Tanrı’yı 

bazıları dünyada bazıları ise dünyasal olaylarda aktif olarak algılamaktadır. Başka bir 

ifadeyle kimine göre Tanrı kişiliğin içinde olabileceği gibi, kimilerine göre ise tabloda 

belirtilen etmenlerin hepsinde ya da hiç birinde olmayabilir (Karaca, 2007, s. 227). 

                                                                  

                                           

           D                                             D 

 

           

         D 

Tek başına dünya  

   

Hayat Olayları    

 

Başkalarınca 

algılanan kişilik 

sosyal 

kişilik  

merkezi 

kişilik 

girişken 

kişilik 

   

 Dini  

Kişilik  



88 

 
 

Reich’in bu modeline göre kişiliğin ağırlık merkezî kişiden kişiye göre değişebilir. 

Bu anlamda dindar bir kişi için dinî kişilik, sosyal ilişkileri yoğun olan bir kişi için sosyal 

kişilik, hırslı ve tutkulu bir kimse için girişken kişilik her zaman için merkezî bir ağırlığa 

sahip olmayabilir. Reich bu durumun farklılık göstermesini kişiliğin bütün yönlerini 

etkisi altına alan, sisteme bilgi girişini sağlayan merkezî kişiliğin işleviyle açıklar. 

Nitekim merkezî kişilikte ağırlık merkezinde olan konu kendini öğeler arası ilişkilerle 

merkeze göndermekte ve verilerin işlenmesi ikincil olarak sağlanarak modelleme 

düzeyine varılmaktadır. Reich’in modelindeki merkezî kişilik, bireyin dünya görüşünü 

değer yargılarını, kısa ve uzun vadede amaçlarını, insanın varoluş amacını, yeryüzündeki 

rolünü ve bu rolün gerektirdiği davranışları içerir (Karaca, 2007, s. 227-229). 

 

1) Kavramsallaştırma Sürecinin Kökenleri 

Reich’e göre, bir psikolojik gelişim modelinin mükemmele erişebilmesi için 

bireyin biyolojik yapısını, bilinç ve bilinçdışı süreçlerde meydana gelen değişimlerin 

oluştuğu biyofiziksel ve sosyokültürel çevre ile diğer öğelerle bütünleşmesi gerekir. Bu 

unsurlar kısaca şu şekilde açıklanabilir (Karaca, 2007, s. 229-230) 

a) Doğuştan sahip olunan özellikler: Bu özellikler kalıtsal olarak mevcut yapıların 

zaman ve çevreyle etkileşim sürecinde gelişir. 

b) Pekiştirme mekanizması: Bireyin yararına olan şeyleri gerçekleştiren ve kısmen 

bilinçdışı çalışan bir öğedir. 

c) İç çevre: Bireyin gerçek dünyayla ilişkili olarak önceden bilişsel ve duygusal 

olarak hazır temsillere sahip olmasıdır. 

d) Zihinsel enstrümanlar: Bireyin bir eylemi yapma ya da karar verme sürecinde 

gerektiğinde kelimeler sayılar, sembolik ifadeler ve sanal dünyayı kullanmasını içerir. Bu 

unsurlar evrimsel olarak tamamı yetişkinler için geçerliyken, c ve d unsurları çocuklar 

için kısmen geçerlidir. 

Reich’in geliştirdiği dinamik model aynı zamanda beş girdiye sahiptir. Bu 

girdiler: 

a) Bireyin doğuştan getirdiği biyolojik eğilimlerin yanı sıra bireysel farklılıkları 

içeren dinî ilgi ve tutumlar.(a) 

b) Bilişsel ve duyuşsal süreçlerin önemi (c ve d) 

c) Çıktılardan elde edilen dönütler ve bunların içsel olarak dengelenmesi (b, c, d) 

d) Bireyin gelişiminin yönünü belirleyen dışsal faktörler (Karaca, 2007). 

 



89 

 
 

2) Temel Psikolojik Yapı 

Bireyin bilinçli kararları doğrultusunda değişimleri esas alan aksiyon modelinin 

genel olarak kavram şeması şu şekildedir: 

 

 

 

 

 

 

 

Bu şekil  Karaca’dan (2007) alınmıştır. 

 

Bu şemaya göre bireyin bilinçli ya da bilinçsiz olarak belirlenen davranışları 

istenilen sonuçlara ulaşma amacını taşır. Bu süreçte bireyin elde ettiği sonuçlar istenilen 

yönde yani pozitif ise aksiyon için gerekli kavram ve yönergeler pekişerek davranışta 

değişim meydana gelir. Aksi halde davranış değişimi olasılığı azalır (Karaca, 2007, s. 

230-231). 

 

3) Temel ve alt unsurların muhtevaları 

Reich’in yaklaşımında birinci girdi olan bedenin davranışlar üzerinde önemli bir 

etkisi vardır. Beden, biyolojik özelliklerin bir sonucu olduğu gibi biyolojik yapıyı ortaya 

çıkaran bir yapıdır. Beden, ikinci girdi olan pekiştireçlerle de etkinliğini ortaya koyar. 

Ayrıca o, verdiği sinyallerle olumlu veya olumsuz yargıların oluşumunda pekiştirme 

mekanizmasını aktive eder. Bedenin bir kısmını oluşturan genler ve merkezî sinir sistemi 

de kendine özgü yapısıyla insan-Tanrı ilişkisi üzerinde etkili bir role sahiptir (Karaca, 

2007, s. 234). 

Reich’in modelinde iç çevre ve zihinsel enstrümanlar kadar biliş, duyular, 

amaçlılık, motivasyon ve dünyayla farkındalığı etkileyen diğer bütün öğeler de dikkate 

alınmıştır. Reich biliş kavramını sadece rasyonellikle açıklamayı sınırlı bir tanımlama 

olarak değerlendirir. Ona göre insan hayatı yoğun bir duygusallıkla kuşatılmıştır. Bu 

nedenle biliş sadece bilgiyi işleme süreci olarak ele alınamaz. Biliş aynı zamanda aksiyon, 

niyet, duygu ve hayal gücünü de kapsar (Karaca, 2007, s. 235). 

Epstein’e göre insanlar genel olarak yüksek bir yaşam standardını elde etmek, 

çevrelerinde gerçekleşen olayları anlamak ve kontrol etmek isteği, özsaygılarını artırma 

kültür aktör amaçlar araçla

r 

sonuç devam 

Pozitif çıktı: Pekiştirme 

Negatif çıktı: Değişim 



90 

 
 

ve devam ettirme amacındadırlar. Bu açıklama bağlamında o, dindar kişinin yaşam 

gayesini “yüksek hayat standardını elde etme, olayların kontrolü ve saygınlık 

kavramlarını Tanrı’nın buyruklarını yerine getirerek elde etme, benliğin bencil isteklerini 

alt etme ve Tanrı’nın istediği insan olma” olarak tanımlar. Böylece dindar kişilik, 

ibadetlerinde kutsalın buyruklarını merkeze aldığı gibi dünyevî işlerini dinî açıdan 

düzenlemeye yönelir. Dindar kişinin hayatı genel olarak Tanrı’nın isteklerine göre 

şekillendirme amacıyla dinî rehber arayışı, şükür duygusu ve tapınmayı kapsar. Dinî 

kişilik, davranışlarının sonuçlarını Tanrı’nın takdiri inancıyla bağlantılı olarak 

değerlendirir. Sosyal kişilikte ise kişiliğin merkezinde sosyal ilişkiler, aile ve yakın 

arkadaşlar olmak üzere kültürel değerler ön plandadır. Reich’e göre sosyal kişilik 

fonksiyonel olarak kadınların hayatında daha belirleyicidir (akt. Karaca, 2007, s. 235-

236). 

Reich’in teorisine göre dış dünya tabiatı, insanı ve diğer varlıkları, olayları, kişinin 

başkaları tarafından nasıl algılandığını içerir. Bununla birlikte dış dünyanın gerçek 

olaylarla ilgisinin pozitif, negatif ve nötr gibi suni tanımlarla ayrımlaşması teorinin 

tutarlılığını zayıflatsa da bu durum modelin son aşamasına ulaşması açısından gereklidir 

(Karaca, 2007, s. 236-237). 

 

4) Dinamikler: 

       Dünya                      Kişilik                                        

                                  _ 

 

  

 

 

 

 

 = karşılıklı etkileşim =  tepkime = geribildirim 

Bu şekil  Karaca’dan (2007) alınmıştır. 

 

Reich bireyin mikro gelişimini yukarıdaki tabloda olduğu gibi merkezî kişiliğe 

ulaşan tetikleyici belli olaylar vasıtasıyla başlatır. Reich’in teorisinde Tanrı-insan 

ilişkisinin mikro düzeyde gelişimini belirleyen iki tür tetikleyici mevcuttur. Bunlar 

yukarıdaki şekilde olduğu gibi dış dünyadan ya da kişinin kendinden kaynaklanan bir 

Dünya 

 

Hayat Olayları 

Başkalarınca 

algılanan kişilik 

 

            

                                       

            

 

    Dini 

    Kişilik   

Sosyal kişilik 

Merkezi 

Kişilik  

Aktif Kişilik 



91 

 
 

problemden meydana gelebilir. Ayrıca kişinin karşılaştığı sıkıntılı durumlar, 

beklenmedik olaylar karşısında oluşan içsel gerilim ve duygu durumları da tetikleyici 

olabilmektedir. Bununla birlikte Reich’e göre birey bu tetikleyicilerden herhangi birinin 

farkında olmadan da gelişim ve değişim gerçekleştirebilir. Bireyin çocukluk ve ergenlik 

dönemi bilişsel gelişim açısından olumlu bir değişime olanak sağlarken, duygusal yapıda 

farkında olunmadan gerçekleşen yadsıma, düşmanlık, hafıza kayıpları rasyonelleştirme 

gibi davranışlar Birey-Tanrı ilişkisini olumsuz etkileyebilmektedir. Aynı şekilde yeni 

gelişim görevleri ve yeni durumlar da ergenlik, ebeveynlik, orta yaş krizi, yaşlılık gibi 

özel bir tetikleyici olmadan da Birey-Tanrı ilişkisinde biçimlendirici rol oynayabilir (akt. 

Karaca, 2007, s. 237). Reich, tetikleyicinin merkezî kişiliğe ulaşmasından sonraki süreci 

şu şekilde açıklamıştır: 

 

     Öncelikle birbirinin peşi sıra etkinleşmiş olaylar zinciri 

 

                         İlk bilişsel –duygusal yanıt 

 

                        Sosyal rekabetçi ve dinî kişiliğe temas (çarpma) 

 

                Çeşitli alıcıların (etkileşim sonucunda) tekrarlanan tepkisi 

 

             Kişiliğin toplam reaksiyonu 

 

                                  Etki ve tepki (dışsal geribildirim) 

 

               Uygun olması durumunda yeniden düşünme ve değerlendirme 

 

                       İçsel geribildirim (mümkünse yeniden dengeleme) 

 

Reich’in modeli karmaşık bir görünüm sergilemesine rağmen Birey–Tanrı 

ilişkisindeki mikro değişim ve gelişimleri ortaya koyduğu gibi sonraki bilimsel 

çalışmalara bir temel oluşturabilecek niteliktedir (Karaca, 2007, s. 238). 



92 

 
 

2.3. Müslüman Dünyada Dinî Gelişim Kuramları 

2.3.1. Tarihsel-Geleneksel Temelli Açıklama ve Modeller  

2.3.1.1. İslam Bilginlerine Göre Dinî Gelişim 

Geleneksel İslam düşüncesinde modern psikoloji bağlamında insan ve gelişimini 

ele alan sistematik anlamda bir yaklaşım olmasa da çocukluk ve gençlik dönemi bilişsel, 

sosyal, cinsel ve ahlâkî gelişim ayrı bir ehemmiyet konusu olmuştur. Ayrıca İslam 

literatürüne bakıldığında Batılı kaynaklı evrensel-hiyerarşik yapıyla uyumlu 

açıklamaların mevcut olduğu görülmektedir. İslam düşüncesine göre çocukta fıtrat 

kavramı bağlamında saf bir tabiatın mevcudiyeti söz konusudur. Bu anlamda fıtrat saf ve 

temiz olanın yanı sıra iyicil ve kötücül olanı almaya kabiliyet olarak da 

değerlendirilmiştir. Zira insanda dikey anlamda bir gelişim potansiyeli olması tekâmülü 

sağladığı gibi yabancılaşma ve insanî vasıflardan uzaklaşmaya da neden olabilir. Bunun 

yanı sıra İslam âlimleri genel olarak insan gelişimini nefs, ruh ve akıl ilişkisi bağlamında 

açıklamaya çalışmışlardır. Bu bağlamda onların akla ve aklın tekâmülüne ayrı bir önem 

atfettiğini görüyoruz. Yine bu konuda İslam düşüncesinin önde gelen isimlerinden İmam 

Gazali olgun bir dindarlığa ulaşmanın ancak aklın temel dürtü ve arzuları denetim altına 

almasıyla mümkün olacağını belirtmiştir. Günümüz terminolojisiyle karşılaştırılması 

durumunda aklın gelişimi bilişsel süreçler kapsamında değerlendirilebilir. Bu anlamda 

İslam âlimleri duyuların egemen olduğu ilk çocukluk döneminin aklî (bilişsel) düzeyiyle 

ergenlik dönemindeki aklî düzeyin aynı olmadığını söylemişlerdir. Hatta onlar, “aklı” 

bilinç manasında kullanarak en üst bilinç seviyesine ancak peygamberlerin 

ulaşabileceğini öne sürmüşlerdir. İnsan gelişimi hakkındaki görüşlerini temellendirirken 

gözlem, kişisel tecrübeler ve davranış tahlillerine başvuran İslam âlimlerinin bazen açık 

bazen örtük bir şekilde hiyerarşik bir zihinsel gelişimden söz ettikleri görülmektedir. Bu 

bağlamda onlar insanın zihinsel gelişimini dört evrede ele almışlardır (Hökelekli, 2012, 

s. 34-35): 

1) Gayri Mümeyyiz: Ayırt Edicilik ve Farkındalığın Oluşmadığı Dönem (0-7 

Yaş): Bu dönem zihinsel açıdan olgunlaşmamışlığı ifade eder. Bu nedenle bu yaş 

aralığındaki çocuklar İslam âlimlerince gayri mümeyyiz kabul edilmiştir (Yürük, 2016, s. 

86). Bu nedenle bu yaş aralığındaki kişiler çocuk olarak isimlendirilmiştir. Bu anlamda 

İslam literatüründe çocuk manasına gelen “veled”, “sabiy”, “ğulam” vb. birçok kavramla 

karşılaşılabilir (Hökelekli, 1993). Hatta çocuklarda her yaşın ayrı bir gelişimsel özelliğe 

sahip olduğu vurgulanmakta, bu nedenle de isimlendirmeler farklılaşmaktadır. Örneğin, 



93 

 
 

“sabiy” kavramıyla ifade edilen 0-2 yaş dönemi “süt çağı” dönemi olarak da bilinir. 

Türkçeye sıbyan kelimesi olarak geçen “sabiy” terimi saflığı, masumiyeti ve 

tecrübesizliği ifade eder (Gündüz, 2003). Gazali bu yaş dönemine dair zihinsel süreçler 

bağlamında modern bilimle uyumlu açıklamalarda bulunmuştur. Ona göre çocuk 

“hissedici ruh” ve “hayalî ruh” olmak üzere iki aşamadan geçer. Hissedici ruh, insanı 

diğer canlılardan ayıran ve bilgiye ulaşması konusunda kabiliyet kazandıran bir aşamadır. 

Süt çağındaki çocukta yer alan akıl ya da ruh bu aşamadadır. Hayalî ruh aşamasındaki 

çocuk iki sayısının birden fazla olduğunu, bir kişinin aynı anda birden fazla yerde 

olamayacağını bilir. Süt evresinden sonra çocuk gözünün önünden kaldırılan bir şeyi 

aramaya çalışıyorsa ve onu takip edip ağlıyorsa (nesnenin sürekliliğinin kazanılması) 

hayalî ruh aşamasına ulaştığı kabul edilir (Oruç, 2014, s. 32; Sayar, 2013, s. 230-231). 

Bu evreyi ahlâkî açıdan da ele alan İmam Gazali çocukta ilk olarak haya 

duygusunun geliştiğini gözlemlemiştir. Bu anlamda o, çocuğun ilk yaşlardan itibaren 

ahlâkî bir temelinin olduğu kanaatindedir (Oruç, 2014, s. 34). Ancak anne-baba ve çevre 

çocuğun ahlâkî gelişiminin sürdürülmesinde oldukça etkilidir. Bu bağlamda İmam 

Gazali, yedi yaşına kadar çocuğa verilen eğitimin kalıcı izli olacağını belirtmiştir. Zira 

çocuk iyiyi de kötüyü de almaya kabiliyetli yaratılmıştır. Sonuç olarak ilk yedi yaş dinî 

gelişiminde, birincil kişilerle ilişkinin niteliği, eğitim ve sosyal çevre belirleyici 

olmaktadır. Bu dönem dinî ve ahlâkî gelişimin dinî kişilik ve kimliğin ilk çekirdeğini 

oluşturduğu söylenebilir (Gündüz, 2003). 

2) Mümeyyiz-Ayırt Edici İnanç ve Düşünce Dönemi (7-12 yaş): İslam dininin 

temel referans kaynaklarına bakıldığında çocukluk dönemi ile ergenlik dönemi arasındaki 

bu dönemin dinî gelişimi “ğulam”, “mürâhik”, “yâfi” vb. kavramlarla açıklanmıştır. Bu 

kavramlar genel olarak dinî gelişimi cinsiyet gelişimi bağlamında ele almaktadır. Bir 

başka deyişle bu kavramlar erinlik (ergenlikten hemen önceki dönem ya da ergenliğin ilk 

yılları) dönemi ve cinsel gelişim üzerine yoğunlaşmaktadır. Bu nedenle bu evrede dinî 

gelişim bağlamında dinî sorumlulukları yerine getirme olgunluğuna henüz ulaşılamadığı 

anlaşılabilir (Gündüz, 2003). Bununla birlikte İslam âlimleri bu dönemi temyiz çağı 

olarak tanımlamışlardır. Temyiz kavramının birçok anlama gelmesinin yanı sıra o, genel 

olarak doğru ve yanlış davranışları ayırt etme, söyleneni doğru anlama ve doğru cevap 

verme yeterliliği olarak tanımlanabilir (Yürük, 2016, s. 86). Bu dönem çocukta duyu ve 

hayal dışında bir idrak gelişimi ortaya çıkmaya başlar. Bu anlamda çocukların duygu ve 

düşünce dünyasına bakıldığında duygusallığın zayıfladığı rasyonel ve mantıklı 

düşünmenin ön plana çıktığı görülür. Bununla birlikte çocuk bu evrede anne-babaya 



94 

 
 

bağımlı ve henüz tam olarak bir varlık ortaya koyabilmiş değildir. Zira çocuğun mantık 

ve muhakeme kapasitesi derin sorgulama ve eleştirileri yapabilecek olgunlukta değildir 

(Hökelekli, 2012, s. 35). 

3) Buluğ–Sorumluluk ve Sorgulama Dönemi (12-18 Yaş): İslam âlimleri buluğ 

dönemi zihinsel gelişimini bedensel olgunlaşmayla birlikte ele almaktadır. Ancak 

bedensel olarak olgunlaşmış olmak her zaman zihinsel anlamda olgunluğu ifade 

etmeyebilir. Dinî gelişim açısından bu evredeki genç âkil sayılmaktadır. Bu anlamda âkil 

kişide sorgulamalar, akıl yürütmeler, işlemleri tersine çevirme ve eleştirel düşünme gibi 

tutum ve davranışlar sıklıkla görülür. Ancak âkil olmak üst düzeyde bir zihinsel gelişimi 

karşılasa da bağımsız ve olgun bir kişilik için tam anlamıyla yeterli değildir. Bundan 

dolayı bu dönemde ebeveynler ergenin gelişiminden birinci derecede sorumlu olmaya 

devam etmektedir. İslam âlimleri Batı kaynaklı yaklaşımların aksine bu dönemde aileye 

bağlılığın devam etmesi gerektiğini, çünkü ergenin kendine özgü bir düşünce 

geliştirmede yeterli olgunluğa sahip olmadığını kabul etmektedir. Zira dinî düşünce 

zihinsel gelişime nazaran daha komplike bir süreci kapsar. Bununla birlikte âkil ve baliğ 

olan genç, yani ergen artık dinî emir ve sorumlulukları yerine getirmekle mükelleftir 

(Yürük, 2016, s. 86). 

4) Rüşd-Olgun İnanç ve Olgun Kişilik Dönemi (18-40 Yaş): İslam âlimlerine 

göre buluğ döneminde zihinsel, duygusal ve fiziksel anlamda bir dinamizm ortaya çıksa 

da olgunlaşmanın tam gerçekleşebilmesi ancak rüşd dönemiyle tezahür eder. Bu dönem 

süreç olarak buluğdan sonra yaklaşık 35, hatta 40 yaşına kadar devam eder. Ayrıca bu 

yaş aralığındaki kişi de genç olarak kabul edilmektedir. İslam literatüründe rüşd dönemi 

için “fetâ” ve “şâbb” kavramları kullanılmıştır. Bu kavramlar kişiliğin çok yönlü 

gelişmesi, bireyin ahlâkî faziletlerle donanması, ideal ve ülkü sahibi olması gibi 

anlamlara gelmektedir. Bu bağlamda rüşd çağına gelmiş bir kişi problem çözme 

kapasitesi yüksek, sorumluluk duygusu ve ilgi alanları gelişmiş bir profil ortaya 

koymaktadır. Bir başka deyişle o, hem fiziksel, hem de kişilik anlamında kendine yeter 

duruma gelmiştir (Gündüz, 2003). 

Görüleceği üzere başta çocuk eğitimi ve terbiyesi ile ilgilenen İslam âlimleri 

bireyin zihinsel, bedensel ve ahlâkî gelişimini belli kavramlar üzerinden tartışmaktadır. 

Bununla birlikte söz konusu gelişim dönemleri dikkate alındığında akıl yetisinin gelişimi 

mihenk taşı konumundadır. Aklî olgunluk sorumluluk bilinciyle paralel işleyen süreçler 

olarak ele alınmıştır. Ayrıca geleneksel İslâmî kaynaklarda zihinsel, duygusal ve ahlâkî 

gelişimin kırklı yaşlara kadar devam eden çok yönlü bir süreç olduğu görülmektedir. 



95 

 
 

Kuşkusuz burada söz konusu edilen yaş aralıkları ve dönemler Batılı tarzda sistematik bir 

gelişim modeli ön görmemektedir. Bununla birlikte yapılan dönemsel açıklamalar 

geleneksel bilim anlayışı içinde oldukça önemli ve işlevseldir. Hatta günümüze de ışık 

tutucu öğeler içermektedir. Rasyonalizm ve pozitivizme dayanan modern bilim 

paradigması bu tür tipleme ve dönemlerin saha araştırmalarıyla belirlenmesi gerektiğini 

kabul eder. Kuşkusuz İslam âlimleri o günkü koşullarda gözlemlerini ve deneyimlerini 

kullanmışlardır. Ancak onların düşüncesini oluşturan asıl faktörler Kuran-ı Kerim ve 

sünnettir. Burada ayetlerden akıl ve gözleme, oradan da bilgiye geçiş söz konusudur. 

Vahyi bilimsel kabul etmeyen modern paradigmalara göre bilgiye sadece aklın organize 

ettiği ve yorumladığı gözlem ve deneyle ulaşılabilir. Ancak ister nastan hareket edilsin 

isterse edilmesin yapılan dönemsel açıklamaların belli ölçüde birbiriyle uyuştuğu 

söylenebilir. 

 

2.3.1.2.Tasavvufî Hayatta Gelişim  

İnsanlar inandıkları dinî değişik boyut ve derinlikte yaşarlar. Kimileri yüzeysel ve 

şeklî, kimileri derin ve içsel, kimileri de madde-mana, şekil-öz, zahir-batın dengesini 

gözetmeye çalışır. Çünkü dinî yaşayışta bireyler farklı zihinsel ve duygusal boyutlara 

sahiptir. Bu anlamda bazı insanlar için tasavvufi yaşam iç huzur ve anlam arayışlarına 

cevap verici olabilmektedir.  

Dinin derûnî tarzda yaşanması olarak ifade edilen tasavvufun temel amaçlarında 

birisi de hakikate ulaşmak ve insanı kâmili yakalamaktır. Çok yönlü bir öğreti olan 

tasavvufun insanın aşkınlık ihtiyacına yönelik kendine özgü yöntem ve anlayışlar 

içerdiğini görmekteyiz. Bunun da ötesinde tasavvufî yaşantıda sadece zihinsel süreçlerin 

değil aynı zamanda duygusal öğelerin de gelişmesi ve olgunlaşması hedeflenir. Bu 

anlamda o, manevî-içsel bir yolculuk tecrübesidir. Birey tasavvuf yolculuğunda zihinsel 

süreçlerden duygusal süreçlere oradan kalbe, kalpten ruha ve nihai olarak hakikate ulaşır. 

İlim ve irfanın birlikteliğini amaç edinen tasavvuf bireyleri insan-ı kâmil düzeyine 

ulaştırmayı hedeflemektedir. Bu anlamda o, özel bir eğitim metodu olarak karşımıza 

çıkmaktadır. Tasavvufi yaşantıyı benimseyen bir kişi için dinî kurallar genel geçer olsa 

da, kişinin mizacı, eğilimleri, zaafları, manevî zayıflıkları, benliğe götüren duyguları 

kişiye özgüdür ve kişi, bu yolculuğunda özel yöntemler kullanır. Tasavvuf literatüründe, 

kişiyi Yaratıcı’yla bütünleştirmeye hazırlayan manevî gelişim sürecine seyri sülük denir. 

“Yokluk tepesine tırmanmak” olarak nitelendirilen bu yolculukta seyr “cehaletten ilme, 



96 

 
 

kötü huylardan güzel ahlâka, fâni varlıktan, Hakk’ın varlığına” yönelmektir. Sülük ise, 

tasavvuf yoluna giren kişiyi yaratıcısıyla bütünleşmeye hazırlayan eğitim sürecidir 

Böylece talip ya da mürit, Allah ile kul arasındaki engelleri kaldırarak çokluk âleminden, 

birlik âlemine ulaşır. Salik ikiliklerden kurtularak Allah’ın celal ve cemal sıfatlarına 

bezenir (Yüksel ve Karacoşkun, 2013, s. 235-236). 

Tasavvuf, üç temel esas üzerine kuruludur. Bunlardan birincisi şeriattır. Şeriatı 

olmayan tasavvuf, temel atmadan yapılan eve benzer. Şeriat dinin ahlâkî ve etik yönünü 

oluşturur. Bu anlamda o, Hz Peygamber’in getirdiği öğretilerin şekilsel yönünü belirleyen 

bir çerçevedir, yani hakikatin dış yüzüdür. İkincisi ise tarikattır. Tarikat hakikate ulaşmak 

için kişinin kendi karakterine özgü seçtiği bir yoldur. Tarikatta mücadele etme, incelikleri 

yerine getirme önemlidir. Şeriat tek iken tarikat çok sayıdadır. Çünkü hakikate ulaşma 

yolu birden fazladır ve her insan kendi kişiliğine en uygun olan yolla gerçeğe ulaşmak 

ister. Üçüncüsü de hakikattir. Hakikat yolculuğunda kişi şeriatın koyduğu kuralları 

içselleştirerek, dinî pratiklerin özünü ve ruhunu kavrar. Aksi halde bireyin öznel 

dünyasında tecrübe edilmeyen şeriatın genel kaideleri kör bir taklitten ibaret kalır ve 

hakikate erişilemez. Tasavvufta hakikati elde etmek amaçtır. Hakikate ise üç yolla 

ulaşılır. Birinci yolu ibadetlere ağırlık vererek ulaşmaktır. Bu yol hem çok zor hem de 

çok uzundur. İkinci yol nefsi arındırmayı, gönlü ve ahlâkı zenginleştirerek, mücâhede ve 

riyâzetle hakikate varma yoludur. Bu yol hakikate varmada daha avantajlı olmasına 

rağmen çok uzun ve zorludur. Üçüncü yol, Allah’a teslimiyet, aşk ve cezbeyle ona 

ulaşmayı hedefleyen yoldur. Bu yolda kişi Allah’tan gayrısını önemsemez, kişinin tek 

gayesi hakikate ulaşmaktır. Hakikati idrak eden sâlik, nefsini terbiye ederek üstün ahlâkî 

meziyetlere erişir. Ayrıca o, tasavvuf yoluyla bilinçli olarak Allah’a bağlanır ve zahidâne 

bir yaşayışı benimser (Kayıklık, 2014, s. 254-256). 

İslam dininin derûni yönü olarak manevî gelişim üzerine odaklanan tasavvufî 

gelişim modeline göre bireyin dinî gelişimi, modern dinî gelişim teorilerinin aksine 

yetişkinlik evresinde başlar. Çocukluk, ergenlik ve ilk yetişkinlik yılları ise dinî gelişim 

için bir ön hazırlık niteliğindedir. Tasavvuf yoluna intisap eden kişi yaşı kaç olursa olsun 

dinî gelişimine adeta sıfıra yakın bir noktadan başlar. Tasavvufî gelişim insanın hayata, 

tabiatla farkında olmadığı bir birliktelikle başladığını ve insanın iç dünyasında her şeyi 

kaydedebileceği sonsuz bir âlemin var olduğu varsayımına dayanır. Tasavvufî anlayışa 

göre insan bilincinin gelişimi sağlanırsa, sahip olduğu potansiyelin ve tabiatla bir bütün 

olan varlığın olağanüstülüğünün farkına varacak, böylece varlık sebebi olan birlik 

şuuruna erebilecektir. Yine bu noktada hatırlatmak gerekir ki tasavvufa göre insanın 



97 

 
 

bilinçdışı, Freud psikanalizinin ileri sürdüğü üzere hoşa gitmeyen ve bastırılan arzu ve 

korkuların yığıldığı psikolojik bir çöplük değil, Jung da olduğu gibi, kolektif bilinçdışını 

da kapsayan insanın keşfetmek zorunda olduğu mümbit bir alandır (Karaca, 2015, s. 204-

205). 

Her insanda doğuştan iyi ve kötü özellikler mevcuttur. Sadece peygamberlerde 

kötü özellikler âtıl durumdadır. İnsan tasavvufi yaşamla kendinde bulunan kötü 

özellikleri azaltmayı, iyi tarafları güçlendirmeyi amaçlar. Bu anlamda tasavvufun amacı 

bireyin hem kendisiyle hem diğer varlıklar ve Yaratıcısıyla barışık, üretken, dingin, 

yaratıcı, gizil güçlerini ortaya koyabilen varlığı ve eşyayı tümüyle kavrayan, gayretli, 

hedefleri olan bir insan olmayı gerçekleştirmektir (Kayıklık, 2014, s. 257). Bu anlamda 

kişi tasavvuf yolculuğunda benliği yok ederek Allah’a ulaşmayı ya da benliği Allah’ta 

yok etmeyi amaçlar. Bireyin Allah’a ulaşması için benliğini feda etmesi gerekir. 

Benlikten kurtulan kişi kendi hakikatini anlar ve yaratıcıyı tanır. Aynı şekilde günümüz 

modern dünyasında anlam duygusunu kaybeden ve kendisine yabancılaşan kişilerin 

tasavvufa yöneldiğine dair bulgular mevcuttur (Yapıcı, 2015, s. 270-273). Tasavvuf, 

insanın, “Ben kimim? Nerden geliyorum? Nereye gidiyorum? Yaşamın gayesi ne?” vb. 

varoluşsal sorgulamalarına karşılık olarak bir anlam sistemi sunar. Ayrıca Tasavvuf 

yaşamın diğer varoluşsal sistemlerinden farklı olarak fikir ve teori boyutunun yanı sıra 

kişiye dinî tecrübeyle de bir anlam duygusu yaşatır  (Yüksel ve Karacoşkun, 2013, s. 

233). 

Tasavvufi gelişimi anlamak için ona ait kavramları bilmek gerekir. Bu 

kavramların başlıcaları şunlardır: 

Fenâ ve Bekâ: Fenâ insanın benlikten kurtularak yok olması, bekâ ise kozmik 

bende yeniden doğuşu ifade eder. Bir başka deyişle fenâ tamamen yok olup hiçe karışarak 

Allah’a yakın olma durumudur. Fenâ ile kişi mevcut benlikten kurtulmayı, bekâ ise 

kişiliğinin gizli kalmış yanlarını keşfederek yeni bir ben oluşturmayı amaçlar. Bu 

anlamda fenâ ve bekâ süreci, kişinin benliğinin her türlü yalan, vehim ve sahtelikten, 

kalbin ihtiras, kin ve öfkeden arınarak, gönlün ve bilincin hakikati yansıtan bir ayna haline 

gelmesidir. (Kayıklık, 2011, s. 193; Kara, 1999, s. 161). 

Şeyh: Tasavvufta önemli kavramlardan biri de manevî yolculuğa çıkan sâlike 

rehberlik eden kişidir. Pir, üstat, mürşit vb. isimlerle de anılan şeyh, sâlikin hem 

davranışsal hem de zihinsel alanda değişimden geçmesine ve kendini aşmasına yardımcı 

olan manevî rehberdir. Bu manevî kişiler müritlerini tıpkı anne-babanın çocuğunu terbiye 



98 

 
 

etmesi gibi terbiye ederler. Müritler de şeyhlerini bir ata, hatta manevî bir baba olarak 

görürler (Hökelekli, 2012, s. 178). 

Hâller ve makâmlar: Tasavvufta sâlikin manevî gelişimi süresince meydana gelen 

psikolojik ve ruhsal değişim durumlarına hal denir. Bu hallerin kalıcı duruma gelmesi ise 

makam olarak adlandırılır. Manevî gelişimde bir istasyon görevi gören makâmlar kalıcı 

değildir. Sûfi gelişim sürecine bağlı olarak ileriye yol alabileceği gibi daha düşük bir 

makâma gerileyebilir de. Ancak sûfi manevî gelişimine yoğunlaşarak kaybettiği 

makamlara tekrar ulaşabilir. Bununla beraber sûfi kişinin belli bir makamla aşırı 

meşguliyeti kibre sebebiyet vererek bireyin gelişimini engelleyici olabilir (Kara, 1999, s. 

127; Karaca, 2015, s. 211). 

Kalp: Sufilere göre ruhla nefs arasında yer alan kalp ruhsal yapının merkezini 

oluşturur. Gazali’ye göre kalbin iki anlamı vardır: Birincisi bedende bulunan ve çam 

kozalağı şeklindeki et parçası, diğeri ise ruhanî bir yapısı olan ve cismani kalple ilişkili, 

anlayan, idrak eden, ârif olan manevî bir varlıktır. Bu noktada Gazali, aklın Allah’ı 

anlamakta yetersiz olduğunu, dolayısıyla kişinin ancak kalbiyle Allah’ı tanıyabileceğini 

söyler (Kayıklık, 2011, s. 86). Çünkü manevî ilhamların ve sezginin merkezini oluşturan 

kalp, ilahî bilgiye ulaşmanın temel vasıtasıdır. Kalp kişinin arzularıyla dinî, duygu ve 

düşünceler arasında bir katalizör görevi görür. Ayrıca kalbin bilgisi rasyonel ve bilişsel 

bilginin üzerinde ilahi bir veçheye sahiptir. Kalpler ancak zikir ve tefekkürle uyanık hale 

gelerek görüşü keskinleşir (Karaca, 2015, s. 210). Ruhun egemenliğine girince arınıp 

temizlenen kalp, nefsin hâkimiyetine girince kirlenir ve kararır. Çünkü kötülüklerin 

kaynağı olan nefs; hırs, tutku, şehvet, hiddet, öfke duygularından oluşur. Ruh ise 

iyiliklerin, güzelliklerin merkezi olup, bütünüyle aşktan ibarettir. Manevî kalp aynı 

zamanda fiziksel kalple ilişkili olup işlevleri açısından benzerlik gösterir. Kalp, irfan ve 

ışık yayarak insanı manevî olarak besler ve nefsin kaba yönlerini düzelterek, manevîyata 

uygun hale getirir. Tasavvufta Hakkın dergâhı, birliğin mekânı olan kalp sürekli ibadet, 

zikir ve zühtle arındırılmalı ve hakikatin aynası haline dönüşmesi sağlanmalıdır. Böylece 

nihâi gaye olan hakikatin tecellisi vücut bulur. Gazali’ye göre kalbin iki kapısı vardır. 

Bunlardan biri müşahede (görünen) âlem, diğeri ise Allah’ı zikredip düşünenlere açılan 

manevî âlemdir. Âlimler çalışıp çabalayarak manevî bilgiyi elde ederken veliler ve 

peygamberler buna kalbi temizleyip arındırarak ulaşırlar (Kayıklık, 2014, s. 244-245). 

Nefs: Mutasavvıflarca nefs genellikle kötülüğün kaynağı, şeytan tarafından 

ayartılabilen, hilekâr, ihtiraslı bir özellik olarak tanımlanır. Nefs, şehvet yönüyle aklın 

kabiliyetini, kalbin merhametini yok etmeye, insanı maddî değerlerin peşinden 



99 

 
 

sürüklemeye sevk eder. Sufiler nefsi yok etme değil onu ıslah etme ve ruhsal gelişimi 

sağlayıcı hale getirmeye çalışırlar (Karaca, 2015, s. 210-211). Gazali’ye göre nefsin iki 

tanımı vardır. Birincisi kötücül özelliklerin kaynağı kabul edilen asıl, diğeri ise insanın 

hakikatini (kendini) ifade eder. Şehvet, hiddet, öfke ve ihtirasın kaynağı kabul edilen nefs 

dünya ve şeytanla beraber hareket ederek, Allah’la birliğe engel olur. Bu anlamda 

tasavvuf insanı nefsin hâkimiyetinden kurtarıp aydınlığa çıkarmaya çalışır. Nefs, 

gayretler sonucu ruha evrilir ve nitelik değiştirir. Kişi sırasıyla hayvanî nefsten (nefs-i 

emmâre), kendini kınayan, faniliğe de meyleden nefs-i levvameye, ilham alan nefs-i 

mülhimeden, şehvanî her şeyden kurtulan nefs-i mutmainneye, bütün fâni isteklerinden 

kurtulan nefs-i marziyeden, bütün kemâl sıfatlarla nitelenen nefs-i kâmileye ulaşır ve 

sonunda Allah’ın yaratmış olduğu fıtratı elde eder (Kayıklık, 2011, s. 93; 2014, s. 266). 

Tam da bu noktada nefsin tabakalarının psikolojik anlamda kişilik gelişimini yansıttığı 

söylenebilir. 

Ruh: Gazali’ye göre ruh, bedenin tamamına yayılan, bütün organlara canlılık 

veren manevî bir ışıktır. Tasavvufta ruhun bitkisel, hayvansal, insanî sır ve sırların sırrı 

boyutları vardır. Tasavvufun amacı da her insanda bulunan ruhun bu boyutlarını dengede 

tutabilmektedir (Kayıklık, 2011; 2014; Frager, 2016). Ruh kavramıyla ilgili tanımlar 

farklılaşmaktadır. Ruh insanın kalbini olumlu şeylere yönlendiren, kalbi yaratılışa aykırı, 

dinî açıdan olumsuz görülen, yaratıcıyla kişi arasında perde olabilecek davranışlardan 

alıkoyan ilahî bir mekanizma (Yüksel ve Karacoşkun, 2013, s. 237), mahiyeti hakkında 

pek fazla bilgi verilmeyen manevî bir cevherdir. İlk sufiler ruhla nefsin aynı şey olduğunu 

ileri sürmüşlerdir. Onlara göre nefs, ruhun en alttaki haline denir. Ruh, yukarılara doğru 

yol aldıkça kalp, ruh ve sır gibi makamlara ulaşır. Başka bir tanımda ise ruhun yedi 

evreden geçtiği kabul edilir. Ruhun bedenle birleşmesi sonucu ruhla kişi arasına yedi 

perde girmiştir. Bu perdenin en kalını nefs-i emmâre perdesi olup, her perde kalktıkça 

nefs, manevî âlemin ışığına gark olur. Nihayetinde bütün perdelerin ortadan kalkmasıyla 

nefs saflaşır ve tamamen nura dönüşür (Karaca, 2015, s. 209). 

Tasavvufi anlayışa göre insanın kişiliğini oluşturan kalp, nefs ve ruhun işleyişi 

çok önemlidir. İnsanın manevî değişim ve dönüşümü kalp, ruh ve nefs arasındaki dengeye 

bağlıdır. Nefs insanın bayağı isteklerinin kaynağı olmakla birlikte aynı zamanda değişime 

ve gelişime uygun bir yapıdadır. Bu bağlamda tasavvuf kendine özgü yöntemleriyle nefsi 

terbiye ederek kişinin mükemmele doğru ilerlemesini sağlar. Ruh, iyi ve güzel olan 

özelliklerin kaynağı, insandaki tanrısal yönü ifade eder. İnsan Allah’a ancak ruhuyla 

ulaşabilir. Ruhun en büyük aracı ise aşktır. Kalp ise insandaki nefs ile ruh arasındaki 



100 

 
 

denge merkezidir. Bir insanın nasıl olduğu ruh ve nefs arasında kurduğu dengeyle 

alakalıdır. Kalp, nefsle ruh arsında iyi bir denge tesis ederse olgun bir kişilik ortaya çıkar. 

Kalp, nefsî taraflara meylederse kişide menfaatçilik, hırs, bencillik, maddecilik, zevk 

düşkünlüğü, çıkarı için her şeyi kullanabilen bir kişilik ortaya çıkar. Böyle bir kişi hem 

kendine hem de çevresindekilere zarar verir. Kalp ruhî taraflara aşırı meylederse de 

kişinin dünyevi yaşam alanları sınırlanacak ve farklı zorluklar ortaya çıkacaktır 

(Kayıklık, 2014, s. 274-275). 

 

Manevî gelişim evreleri: 

1) Tövbe: Tövbe manevî gelişim yoluna giren kişinin kötü huylarından, dine 

uygun olmayan davranışlardan vazgeçmesine denir. Bu anlamda tövbe istikameti Allah’a 

yönlendirmek anlamına gelmektedir. Aynı zamanda tövbe bir af dileyiş ve pişmanlık 

ifadesidir. Kuran-ı Kerim’e göre tövbe sadece inançsızlık halinden inanca değil inandığı 

ancak uzaklaştığı inancına ve inancın gerektirdiği hayat tarzına da geri dönüşü ifade eder. 

Tövbe için kişinin iç dünyasını samimi olarak Yaratıcısına açması, günahlarını itiraf 

etmesi ve yakarış tövbenin olmazsa olmazlarındandır (Yapıcı, 1997, s. 81). Tasavvufa ilk 

giriş kapısı tövbedir. Böylece yeni bir dünyaya açılmak için ilk yapılması gereken arınma 

hali yaşanır. 

2) Vera: Şüpheli ve günah olan her şeyden uzak durmayı ifade eder. Böylece kişi 

günahkârlık ve suçluluk duygularından dolayı mübah olan şeylere karşı dahi ihtiyatlı hale 

gelir. Vera kişinin özellikle mal ve makam sevgisini azaltarak kin, nefret, düşmanlık vb. 

duygularının zayıflatarak manevî gelişimini sağlar. Sonuç olarak kişi ihtiraslarından 

kurtulduğu için insanların davranışlarını hoşgörüyle karşılar (Kara, 1999, s. 110; Karaca, 

2015, s. 212). 

3) Zühd: Kişinin manevî gelişimine engel olan her şeyi terk etmesi anlamına gelir. 

Bu anlamda önemli olan kişinin bir şeylere sahip olması değil sahip olduğu şeylerin ona 

sahip olmamasıdır (Kayıklık, 2011, s. 132; Kara, 1999, s. 114; Karaca, 2015, s. 213). 

4) Fakr: Bu evrede kişi sahip olduğu her şeyin gerçek sahibinin Allah olduğunun 

farkındadır. Böylece kişi kendinde bir varlık görmeyerek her şeyin yegâne sahibinin 

Allah olduğunu anlar (Kayıklık, 2011, s. 135; Karaca, 2015, s. 215). 

5) Sabır: Sabır; tembellik, sorumsuzluk, beceriksizlik vb. durağan bir durumdan 

ziyade kişinin problem çözme becerilerini kullanmayı, nefsin kışkırtmalarına karşı kararlı 

bir duruş sergilemeyi, Allah’ın emirlerini yerine getirmedeki gayreti, olumlu ve güzel 

davranışlarda devamlılığı ifade eder. Böylece sabır; bireyin çok yönlü düşünme 



101 

 
 

yeteneğini geliştirerek kişilik gelişimine olumlu yönde katkı sağlar. Sabır duygusu aynı 

zamanda daha büyük sıkıntı ve dertlerle karşılaşılmadığı için şükür duygusuna sebebiyet 

verir. Bu da kişide yeni durumlara karşı bir cesaret oluşturur (Kayıklık, 2011, s. 138; 

Karaca, 2015, s. 216-217). 

6) Tevekkül: Kişinin yaratıcıya mutlak güvenini temsil eder. Böylece kişi yaptığı 

her şeyde sınırsız bir güce dayanarak davranışlarında daha kararlı hale gelir. Ayrıca o, 

sebeplere güvenmez. Çünkü sebeplere güvenmek kişiyi kula kul olmaya götürebilir. Bu 

nedenle o, sebepleri yerine getirerek sonucunu Allah’tan bekler (Kayıklık, 2011, s. 142; 

Karaca, 2015, s. 217). 

7) Rıza: Bu evrede kişi arınmış ve kâmil bir imana sahiptir. Sâlikte şükür, kanaat, 

içsel kabul ve tatmin olma özellikleri gözlemlenir. Ayrıca onda hizmet aşkı ve insanların 

dertleriyle hemhâl olma davranışları gelişir. Böylece o, hayatı olduğu gibi kabul eder ve 

okyanustaki bir damla misali var oluşun ritmine katılır (Karaca, 2015, s. 219; Kayıklık, 

2011, s. 141). 

 

Nefsin mertebeleri 

Tasavvufta nefsin yedi mertebesi vardır ve her mertebede kişide manevî roller ve 

değişimler ortaya çıkar. Tasavvufun genel amacı insan nefsini terbiye ederek, kalbini 

arındırmak ve yedinci basmaktaki insan-ı kâmil makamına eriştirmektir. Bu basamaklar 

şu şekildedir (Yüksel ve Karacoşkun, 2013, s. 237-239; Kuşat, 1988, s. 123-128; 

Hökelekli, 2012, s. 36-39): 

1. Nefs-i Emmâre: Nefsin en alt seviyesi olup insanın içgüdülerinin ve temel 

ihtiyaçlarının hâkim olduğu mertebedir. Kötülüğü emreden nefs olarak da tanımlanan bu 

aşamada kişi maddi arzularının ve zevklerinin peşinden koşar. 

2. Nefs-i Levvâme: Kişinin aklî ve manevî melekelerinin ortaya çıktığı bu evrede 

kişinin kendisini algısı objektifleşir ve vicdan, içgörü yetileri gelişir. Ayrıca manevî 

güçlerin az da olsa gelişimine paralel olarak çatışma ve gerilimler görülür. 

3. Nefs-i mülhime: Bu evrede birey güdü ve dürtülerin etkisini aşarak, ilahî 

ilhamları almaya hazır hale gelir. Böylece o, iyiye ve doğruya Allah’ın ilhamları 

sayesinde yönelir. Ayrıca dinî ve ahlâkî değerler benlikte etkin hale gelir. 

4. Nefs-i Mutmainne: Bu evrede nefs şeytanî ve hayvanî yönlerinden kurtularak 

ilahî nura gark olur ve içsel huzuru yakalar. Her yönüyle kendini gerçekleştirmiş nefs 

düzeyindeki kişinin kararlı ve değerli bir içsel dünyaya sahip olarak, acı ve üzüntülerinin 

yerini sevinç ve manevî neşe alır. 



102 

 
 

5 Nefs-i Râziye: Kişi bu evrede manevî olanı daha derinden tecrübe eder. Bu 

amaçla o, nefsinin isteklerinden arınarak, kendi benliğini fâni kılar. Böylece kişi, 

Allah’tan gelen her şeyi hoş karşılar, kederden şikâyet etmez. Ayrıca o, bütün benliğiyle 

Allah’a yönelerek O’nun vasıflarını edinmeye ve karakter haline getirmeye gayret eder. 

Bu mertebede Allah’tan gayrı her şeyi terk edilir. 

6. Nefs-i Marziye: Nefsiyle ruhu birleşmiş, manevî ve ahlâkî bir dönüşüm yaşayan 

kişi Allah’ın nuru ve zikri dışında hiçbir şeye arzu duymaz. Kişi bu evrede merhamet 

duygusunun gelişmesiyle yaratılmış olan tüm varlıklarla yakın ilişkiler kurar. Böylece 

kişi hem kendinden hem de yaratıcıdan razı olmuştur. Ayrıca diğer insanlar da ondan 

razıdır. 

7. Nefsi Kâmile: Manevî gelişimin zirvesine ulaşmış olan kişinin kalbi saf, duru 

bir hal alır, benlik yok olur ve yaratıcıyla birlik sağlanır. Böylece hadiste ifade edildiği 

gibi “Ölmeden önce ölme” gerçekleşir. 

Tasavvufî yaklaşım modeli, İslam’a özgü kavram ve yöntemlere sahip bir gelişim 

modeli olmakla beraber eksik yönleri de mevcuttur. Tasavvufî yaklaşım, çocukluk ve 

gençlik dönemi dinî gelişimine değinmemiş ve geleneksel anlayışa bağlı kalınmıştır. Bu 

nedenle modern bilim dünyasında tasavvufî yaklaşıma marjinal ve teolojik bir bakış söz 

konusudur. 

 

2.3.1.3. Gazali’ de Üçlü Gelişim 

Gazali bilgi ve kaynakları, bilginin güvenirliği, duyular, algı ve kişilik ile ilgili 

görüşlerinin yanı sıra iman, ibadet, şüphe, dua, tövbe gibi konulardaki görüşleriyle de din 

psikolojisi alanında öncü bir isimdir. O, insan gelişimiyle ilgili kavramlara iki farklı 

anlam vererek bunları ele almıştır: 

1) Akıl: Gazali’ye göre insan bedeni bir şehir, akıl da onun hükümdarıdır. Akıl bir 

yönüyle eşyayı anlayan diğer yönüyle ilimleri anlayan bir yetidir. 

2) Kalp: Birinci anlamıyla vücuda kan pompalayan bir et parçası, ikinci manasıyla 

anlayan bilen ruhanî mahiyette bir varlıktır. 

3) Ruh: Latif bir madde olan ruh aynı zamanda insanın bilen idrak eden yönünü 

ifade eder. 

4) Nefs: Sufilerin olumsuz özellikler yüklediği nefs bir anlamıyla şehvet ve 

gazabın kaynağı diğer anlamıyla ise insanın kendisidir (Peker, 2015, s. 43). 



103 

 
 

Gazali’ye göre insan kişiliğinde dört temel unsur bulunmaktadır. Bunlar şu 

şekildedir: 

1) Saldırganlık: Öfke, şiddet vb. duygular. 

2) Şehvet: Yeme-içme, cinsellik, önde olma, üstünlük kurma vb. duygular. 

3) Kötülük Arzusu: Kötülük yapma, kötü ve hileli işleri planlama vb. 

4) İyilik Arzusu: İyi, faydalı, güzel davranışlarda bulunma isteği. Gazali’ye göre 

bu dört öğe her insanda karışık bir şekilde bulunur. Kimilerinde dengede olan bu unsurun 

diğerlerinde biri az, diğeri fazla bulunabilir. Saldırganlık ve şehvet duyguları insan ve 

hayvanlarda ortak olan öğelerdir (Peker, 2015, s. 44). 

Gazali’ye göre insandaki kötülük arzusu, şehvet ve saldırganlık öğelerini harekete 

geçirmeye, tahrik etmeye çalışır. Bu durumda akıl hükümdarı devreye girer. Eğer bu 

duygular güçlü ise aklı hâkimiyetine alır ve köleleştirir. Akıl bu duygulardan güçlüyse 

onları geri plana iterek yatıştırır. Böylece akıl adalet ve dengeyi sağlar. Aksi halde akıl 

şehvet ve saldırganlığın aracı haline gelir ve onların hizmetçiliğini yapar. İnsanların çoğu 

aklın bu seviyesinde yaşar (Peker, 2015, s. 46 ). 

Gazali’nin dinî değişim ve dönüşüm anlamında yaşadığı tecrübelerle açıkladığı 

dinî gelişim yaklaşımı şu şekilde açıklanabilir: 

1.Taklid: Gazali’ye göre çocuk, ilk önce inancı, çevresinden gördüğü şekliyle 

öğrenir. Yani çocuğun çevresindeki inancı taklit yoluyla alması diğer bilgi ve beceri 

alanlarında olduğu gibi dinî gelişim için de geçerlidir. Böylece çocuk taklit yoluyla 

öğrendiği inanç ve uygulamaları ergenlik dönemine kadar devam ettirir. Hatta insanların 

bir kısmı bu inancını ömür boyu devam ettirme eğilimi gösterirler. Bu anlamda alışılmış 

inanç yapılarını sorgulamak ve yeni bir dinî dönüşüm yaşamaya herkes ihtiyaç 

duymayabilir. Ancak kişi için taklidi inanç ilk aşamada önemli bir değer ifade etse de 

hayatın zor ve kötü tecrübeleriyle sınanma durumlarında kaybedilme ve yeniden 

anlamlandırma gereksinimi hissettirir (Kayıklık, 2002, s. 126; Karaca, 2015, s. 94). 

2. Tahkik: Bu evre ergenlik dönemi ve daha ileri yaşları ve Erikson’un belirttiği 

moratoryum süreçlerini de kapsar. Bu aşamada taklit dönemindeki inanç eleştiri ve 

sorgulamalara maruz kalarak rasyonel temellere oturtulur. Bununla birlikte Gazali, 

insanların çoğunun, tahkik aşamasına ulaşamayacağını belirtmiştir. Bu anlamda herkes 

için mütekâmil anlamda bir inancın mümkün olamayacağı söylenebilir. Tahkik sürecini 

ağır bunalım ve gerilimle tecrübe eden Gazali, yaklaşık yirmi yılı aşkın bir süre sonunda 

aradığı hakikate ulaşarak mutmain olur. Bu bağlamda Gazali, bilgi ve tecrübe birikiminin 

yanı sıra hakikati temsil ettiğini düşündüğü her ilim grubunun metot ve tekniklerinden 



104 

 
 

faydalanmıştır (Kayıklık, 2002, s. 126; Sayar, 2013, s. 82-83). Gazali’nin tahkiki inanca 

yolcuğundaki arayışı ve macerası şöyle olmuştur:  

Gazali bir sufi olan babasının ilgi ve imkânlarıyla zamanın en iyi hocalarından 

ders almıştır. Böylece o, zekâ ve kabiliyeti sayesinde zamanın en iyi eğitim kurumları 

olan Nizamiye medresesinde kısa sürede tanınmıştır. Büyük Selçuklu Devleti’nin veziri 

Nizamülmülk tarafından Bağdat Medreselerine baş müderris olarak atandığında henüz 

otuzlu yaşlarında ve yetmişten fazla kitaba sahipti. Gazali’nin başarılı ve kariyerli bir 

hayatı olmasına rağmen sahip olduğu bilgiler şüphe ve çatışmalara neden olmuştu. Bu 

sürecin dayanılmaz hale gelmesi Gazali’yi bilgilerini yeniden gözden geçirmeye 

yöneltmiştir. Hatta Gazali’nin bilgileri duyusal olarak algılanamayanı inkâr noktasına 

getirmiştir. Bu nedenle Gazali inkâr ve tasdikin bir arada olamayacağını düşünerek farklı 

nosyonlara yönelmiştir. Gazali’ye göre aklın duyuları yanıltıyor olması düşüncesi aklın 

üstündeki bir kabiliyetin de aklı yanıltabileceği düşüncesine neden olmaktadır. Bu 

anlamda onun rüyalar ve vecd hali üzerinde yaptığı çalışmalar bilinç halleri üzerinde 

düşünmesine ve mantıktan da şüphe etmesine neden olmuştur. Neticede Gazali 

şüphelerinden kurtulmak için uzun yıllar kelamcıların, felsefecilerin ve vecd yoluyla 

bilgiye ulaştıklarını öne süren sufilerin metotları üzerinde çalışmalar yapmıştır. Gazali 

kelamın zihinsel bunalımları yenmede faydalı olabileceğini fakat kişiyi tamamen 

iyileştiremeyeceğini anlayınca felsefeye yöneldi, Ancak o, felsefede de aradığını 

bulamadı. O, felsefecilerin bir kısmını dahi bir kısmını ise amatörce buldu. Gazali, 

tasavvuf üzerine yaptığı çalışmalarda tasavvufu teoride öğrenilmesini kolay uygulamada 

ise çok zor bulmuştur. Tasavvuf ilkelerini hayatına uygulayan Gazali kendinde eksik olan 

noktalara yoğunlaşmıştır. Sonuç olarak Gazali tasavvufun bilmekten çok uygulamak 

olduğunu anlayarak, dinî uygulama ve vecd konusunda yeterli olmadığını fark etmiştir. 

Gazali tasavvufla hayatını dönüştürme sürecinde sahip olduğu şan, şöhret, aile, itibar, 

zenginlik ve ilimden kendini soyutlayarak olma cesareti göstermiştir. O, ailesinin maddî-

manevî güvenliğini sağladıktan sonra kendisini yaklaşık on yılını alacak manevî 

dönüşümüne adamıştır. Gazali’nin yaşadığı bunalım ve çatışmalar belli bir nedenden 

değil varoluşsal problemlerden kaynaklı bir krizdi. Bu nedenle Gazali’ye hayat anlamlı 

gelmiyordu. O Erikson’un psikolojik moratoryumuna karşılık gelen varoluşsal bir 

moratoryum tecrübe ediyordu. Bu sürecin sonunda Gazali varoluşsal problemlerini 

çözümleyerek manevî bir dönüşüm ve iyileşme yaşadı. Neticede Gazali ikilemlerinden 

kurtularak bütüncül bir bakış açısı kazanmıştır (Gazali, 2015, s. 103-123; Mahmud, 1997, 

s. 104-239; Sayar, 2013, s. 81-85). 



105 

 
 

3.Marifet, Aşk, Zevk: Gazali’de tahkik aşamasından sonra dinî inancında 

derinleşme ve tüm boyutlarıyla tecrübe etme, ilahi varlıkla doğrudan ilişki kurarak, 

O’nunla bir olma arzusu oluşmuştur. Bu anlamda Gazali hal ve makamlarla geçilen uzun 

ve meşakkatli bir dinî tecrübe süreci sonunda inancın zirvesine yani Allah aşkına ulaşır. 

Bu aşamayı Gazali marifet olarak tanımlar. Ona göre imanın zevk boyutuna, aklı, hayal 

ve kuruntulardan, nefsi kötü duygulardan arındırıp, sabır duygusu ve farzların yanı sıra 

nafile ibadetleri çoğaltarak erişilebilir. Bu aşamaya ulaşan kişi psikolojik olarak iyileşme 

yaşar. Kişisel benlik, kozmik benle bütünleşerek varoluşun ritmini yakalar ve mutlak 

huzuru elde eder (Karaca, 2015, s. 94; Sayar, 2013, s. 90). 

Görüleceği üzere Gazali dinî yaşayışta taklitten tahkike, oradan da zevke ulaşan 

üçlü bir gelişim modelinden bahsetmektedir. Taklit daha ziyade çocukluk yıllarında 

ortaya çıkar. Ancak bazı insanlar tüm yaşamları boyunca sürekli taklit halinde 

kalabilirler. Tahkik akil baliğ olmakla başlasa da daha ziyade rüşt döneminde 

belirginleşir. Kişinin aldığı eğitim ve yaşam biçimi tahkiki düşüncenin gelişimine destek 

sağlar. Bu çerçevede birey zihinsel arayışlara girişir, sorgulamalar yapar, emir ve 

yasakların hikmetlerini anlamaya başlar. Bazı insanlar tahkike ulaşır ve ömürlerinin 

sonuna kadar yine bu aşamada kalabilir. Zevk ise Gazali’nin varılmasını hedeflediği nihai 

noktadır. Bazı insanlar bu aşamaya erişirken insanların çoğunluğu tam anlamıyla zevk 

aşamasına ulaşamaz. Taklit aşamasında kişiler ve onların davranışları ön plana çıkarken, 

tahkikte zihinsel sorgulamalar ve bilişsel doyum, zevkte ise duygusal tatmin ve birlik 

duygusu hâkimdir. 

 

2.3.2. Model Önerisinde Bulunmayan Dinî Gelişim Çalışmaları  

Türkiye’ de dinî gelişim alanında yaşamın genelini kapsayacak çalışmalardan 

ziyade yaşamın belirli dönemlerini ele alan araştırmalar yapılmıştır (örnek olarak bkz: 

Hökelekli, 1983; Yavuz, 1987; Konuk, 1994; Yaparel, 1987; Kayıklık, 2003a). Bu 

çalışmalarda yaşamın belirli evrelerine yönelik olarak dinî gelişimin nicel verilerle ele 

alındığını görmekteyiz. Örneğin Yavuz 1987 yılında Erzurum yöresinde 7-12 yaş arası 

558 öğrenciyle birebir görüşerek çok sayıda veri toplamıştır. Daha sonra o, bu verileri 

niceliksel hale getirerek öğrencilerin dinî duygu ve düşünceleriyle ilgili bulgulara 

ulaşmıştır. Yavuz’un çalışmasında 7-9 yaş grubu çocukların namaz, oruç, dua vb. ibadet 

ve dinî uygulamalara ilgi duyduklarını, 10-12 yaş grubu çocukların ise dinî emirleri 

uygulamaya bilinçli ve kararlı olduklarını tespit etmiştir. Ayrıca bu çalışmada 7-9 yaş 



106 

 
 

grubu dua, namaz vb. dinî konularda duygusal açıklamalarda bulunurken, 10-12 yaş 

grubu çocukların daha bilinçli, yani daha aklî davrandığı görülmüştür. Bu çalışmada 

dikkate değer bir diğer husus da çocukların en fazla Tanrı kavramıyla ilgili düşünce ve 

tasavvura sahip olmasıdır. Bu anlamda çocukların Tanrı tasavvurunun gelişiminde iç 

gözlem, sezgiler, zihinsel süreçler ve eğitim-öğretimin etkili olduğu görülmektedir. 

Sonuç olarak çocukların dinî gelişiminde yaşa bağlı olarak dinî pratikleri yerine 

getirmede anne-baba ve çevrenin etkisinin azaldığı ve sorgulamaların başladığı 

bulgulanmıştır. Ancak bu sorgulamalar eleştiri amaçlı değil, anlamaya dönüktür. Kısaca 

bu çalışmada 7-12 yaş arası çocuklarda yüksek düzeyde dinî ilginin olduğu tespit 

edilmiştir (Yavuz, 2012). 

Konuk, 1994 yılında yaptığı 44 anaokulu öğrencisi ve velilerinden oluşan 88 

kişilik örneklem grubuyla beş-altı yaşlarındaki çocuklarda dinî duygunun nasıl geliştiğini 

ortaya koymayı amaçlamıştır. O, çalışmasında çocukların Tanrı tasavvurunun 

antropomorfik yani insanî özellikler taşıdığı sonucuna ulaşmıştır (Konuk, 1994). 

Kayıklık’ın (2003a) İslam dinî ve kültürü bağlamında ele aldığı orta yaş ve 

yaşlılıkta dinsel eğilimler çalışması da dinî gelişim açısından önemli bir yer tutmaktadır. 

Kayıklık, yaşam boyu dinî gelişim kuramlarıyla orta yaş ve yaşlılık dönemini 

dindarlığının en iyi şekilde açıklanacağı kanaatindedir. O, İslam inancı ve kültürüne göre 

dinî gelişimi açıklamak için kültüre özgü bir ölçeğin olması gerektiğini ileri sürmüştür. 

Bu nedenle Kayıklık (2003a), iman, ibadet ve ahlâk boyutundan oluşan likert tipi bir 

dindârlık ölçeği geliştirmiştir. Böylece o, bu çalışmasıyla Müslüman bireylerin dindarlık 

düzeyini ölçen bir ölçek geliştirirken, orta yaş ve yaşlılık döneminin dindarlık 

özelliklerini tespit etmiştir. Tecrübî metotla oluşturulan bu çalışmayla elde edilen 

bulgular cinsiyet, yaş, medeni hal, öğrenim durumu, sağlık değişkeni dikkate alınarak şu 

sonuçlara ulaşılmıştır: Kadınların erkeklere nazaran daha fazla dindarlık eğilimi 

gösterdiği, yaş ilerledikçe bazı düşüşler olsa da dindarlık düzeyinin arttığı, evli olanların 

dindarlık düzeyinin bekâr olanlara göre daha yüksek olduğu tespit edilmiştir. Ayrıca 

öğrenim durumu ve dindarlık seviyesi arasında belirgin bir ilişki bulunamamıştır. Sağlıklı 

olanların ise sağlıklı olmayanlara göre daha dindar olduğu görülmüştür. 

Dinî gelişim alanında doktora çalışmaları ve alan çalışmaları belirli gelişim 

dönemi dindarlık eğilimlerini ortaya koymakla birlikte yaşamın bütün evrelerini ele alan 

çalışmaların olmaması alanda büyük eksikliğe neden olmaktadır. Aynı zamanda belirli 

yaşam evrelerini ele alan çalışmalar da sınırlı sayıda bulunmaktadır. Bununla birlikte 

Batılı dinî gelişim kuramlarını ve müslüman kültüre ait dinî gelişim çalışmalarını ele alan 



107 

 
 

ve bunlara atıfta bulunan çok sayıda çalışma mevcuttur (örnek olarak bkz: Bilici, 2015; 

Ok, 2007; Karaca, 2007; Oruç, 2014). 

 

2.3.3.Günümüz’de Geliştirilen Modeller 

2.3.3.1. Karaca Modeli 

Batıda ve Amerika’da dinî gelişim konusunda geliştirilen teorilerden bir kısmı 

dinî gelişim olgusunu hayatın bir bölümünde ortaya çıkan bir fenomen olarak kabul 

ederken, diğer kısmı da yaşam boyu devam eden bir süreç olarak değerlendirmiştir. Bu 

anlamda yaşam boyu dinî gelişim teorileri dinî gelişimi “genel inanç” veya “Dinî yargı” 

gibi bilişsel düzeyde gerçekleşen bir olgu olarak ele almıştır. Ayrıca onlar, dinin 

uygulama düzeyine de yeterince değinmemişlerdir. Hâlbuki bütün dinler kutsalla ilişki 

kurmak, kutsalın farkındalığını elde etmek amacıyla ritüellerin yerine getirilmesini ister 

(Karaca, 2016, s. 76; 2007, s. 268). 

Dinî gelişim, diğer insani olgular gibi sosyo-kültürel farklılıklara sahiptir. Dinî 

gelişim teorilerinin çoğu dinî gelişimi Hıristiyan ya da Yahudi dinî inancı ve kültürü 

açısından ele alır. Bu nedenle onlar müslüman kültürde yetişen bireylerin dinî gelişimini 

açıklamakta yeterli olamamaktadır. Bununla birlikte bu teorilerde Kuranı Kerim’in insan 

tanımına yakın açıklamalar vardır. Bu anlamda Jung’un insanın yaratılışındaki tanrısal 

özü “Tanrı arketipi”, Jacabi’nin “merkezî ateş” ya da “Tanrı’daki bireysel payımız” 

olarak tanımlamaları Kuran-Kerim’in ayetlerinin manasıyla örtüşmektedir (Secde, 32/9). 

Aynı şekilde bu tanımlamalar Allah’ın insan bedenine kendi ruhundan üflediği ayeti ile 

benzer anlamlar vermektedir. İnsan mahiyetini bilmediği bu tanrısal özü dış âlemde 

bulabileceği gibi, kendi iç dünyasında da bulabilir. “Akıl sahipleri için yeryüzünde 

Allah’ın varlığına işaret eden deliller olduğu gibi, aynı işaretlerden iç dünyanızda da 

bulunmaktadır’’(Zariyat, 51/20-21) ayeti de bu doğrultudadır. Ayrıca İslam âlimleri 

“Fıtrat” ayetini “Yüzünüzü birleyici dine, Allah’ın insanları üzerine yarattığı fıtrata 

çevirin” (Rum, 30/30) esas alarak insanın yaratılışında dinî anlamda bir eğilim ve 

istidadın var olduğunu kabul ederler. Ancak insanoğlundaki dinî anlamdaki bu hazır 

bulunuşluk uygun bir din ile gelişme gösterebilir (Karaca, 2016, s. 77; 2007, s. 270). 

Dinî gelişim inanma duygusunun çevresel faktörler ve kişiliğin diğer unsurlarıyla 

etkileşerek gerçekleştiği dinamik bir süreçtir. İnsanda inanma duygusunun yanı sıra iyi 

ve kötü karakterli duygular da yaratılışında bulunur. Bu anlamda Kuran-ı Kerim’de 

“Kötülük duygusu ve ondan sakınma kabiliyeti” (Şems, 91/8) ayeti ile insanın, olumlu 



108 

 
 

taraflarını geliştirme yeteneği ile tanrısal özü yakalayabileceği gibi kötülük duygusu ve 

kötülüğe eğilimi ile de varlıkların en aşağı kategorisine düşebileceği anlaşılabilir (Tin, 

95/4). Ayrıca insan Kuran- ı Kerim’de hem negatif hem de pozitif özellikleriyle 

tanımlanır. Örneğin; cimri (İsra, 17/100), aceleci (İsra, 17/11), bencil ve kıskanç (Tevbe, 

9/54) gibi negatif yönlerinin yanı sıra sevgi ve merhamet sahibi (Rum, 30/2), vicdan 

sahibi (Tevbe, 9/118) vb. pozitif yönleri ile ele alır. Karaca, dinî gelişimi, insanın 

Kuran’da tanımlanan özelliklerinden sevgi ve merhamet sahibi, kendine ve dünyaya 

güzellik katabilen, yaratıcı, başkalarını kendine tercih edebilen, kendini aşabilen bir 

varlık olma amacı gütmesinden dolayı aynı zamanda bir insanileşme süreci olarak ele 

almıştır (Karaca, 2016, s. 78; 2007, s. 272). Karaca’nın geliştirdiği dinî gelişim modeli 

ve özellikleri şu şekildedir (Karaca, 2007, s. 277-278; 2016, s. 80-86): 

 

I) Duygusal Eğilimler ve Dinsel Hazırlık Evresi (0-12 yaş) 

1. Aşama-Temel İhtiyaçlar ve Arzular (0-2 yaş): Bu evrede çocuğun 

ebeveyniyle güven eksenli bir bağ kurması oldukça önemlidir. Anne karnındaki emniyet 

ortamını kaybeden bebek güven duygusunu annesinde tekrar bulmaya çalışır. Güven 

duygusu ihtiyacının ilk yaşlarda doyurulması bireyin sağlıklı gelişimi için zaruridir. 

Bebeğin kendini güvende hissetmesi için fizyolojik ihtiyaçlarının karşılanması sevgi ve 

ilgi ile mümkündür. Bu evrede çevreyi tanıma ve tecrübe arzusunda olan bebek, kendini 

güvende hissetmek ve hayatta kalabilmek için başkalarına bağımlıdır. Bununla birlikte 

bebeğin fizyolojik ve psiko-sosyal ihtiyaçlarının ön planda olması, zihinsel süreçlerin geri 

planda kalmasına neden olmaktadır. Bu nedenle dinî anlamda bir gelişimden 

bahsedilemez. 

2. Aşama: Duygusal Bağlılık ve Taklit (3-6 yaş): Bu evrede çocuklar yakın 

çevresiyle ilişkilerini geliştirmek ve çevreyi tanımak amacıyla çok soru sorar. Onlar, 

davranışlarından dolayı onay ve takdir almayı önemserler. Aynı şekilde çocuklar anne-

babanın davranışlarını taklit ederek, ilgi ve onaylarını almak için uğraşırlar. Bu anlamda 

onlar aile ortamında yerine getirilen dinî ibadet ve uygulamaları taklit ederler. Çocukların 

taklit düzeyindeki dinî davranışları ebeveyni tarafından maddesel ödüllerle pekiştirilerek 

kalıcılığı sağlanabilir. Ayrıca dinî konularda soru sormaya başlayan çocuklar ilk defa 

Allah fikriyle tanışırlar. Ancak bu dönemde çocukların bilişsel gelişimi duygu gelişiminin 

gerisindedir. Bu anlamda ailelerine bağlılıkları devam eden çocuklar sevgi ve kaygı 

duygularını yoğun yaşarlar. Onlar ailelerinin onayını almak için uğraşırken, sevgilerini 

kaybetmekten kaçınırlar. 



109 

 
 

3. Aşama: Şaşkınlık ve Özlem (7-12 Yaş): Dinî gelişimde önemli bir kırılma 

sürecini ifade eden bu aşamada çocuk, tanrısal özellikler atfettiği ebeveyninin gücünün 

sınırlılığını fark ederek bir hayal kırıklığı yaşar. Bu nedenle o sonsuz bir güce sığınma ve 

bağlanma arzusunu tatmin etmek için arayışa yönelir. Bu anlamda çocuklar üstün bir güce 

sığınma ihtiyaçlarını Allah’a yönelerek tatmin edebilirler. Ayrıca çocukların ebeveynini 

kaybetme duygusu da güçlü bir varlığa sığınma ihtiyacı hissettirebilir. Bu nedenle onlar 

ölümü de aşan bir varlığa inanma ve sığınma duygusuyla Allah’a yönelebilirler. Bu 

durum çocukların dualarında da ifade alanı bulur. Genel olarak çocuklar dualarında 

ihtiyaçlarına öncelik verirler. 

 

II) Dinî İlginin Uyanışı ve Sorgula Evresi: 

1. Aşama: Dinî Uyanış (13-16 yaş): Soyut düşüncenin gelişimiyle inancını 

sorgulamaya başlayan birey inancı konusunda farkındalık elde ederek bir tür “dinsel 

uyanış” yaşayabilir. Genç için artık anne baba eskisi gibi her şeye gücü yeten varlıklar 

olmaktan çıkmıştır. Ancak gencin güçlü bir varlığa yakın olma ve ona sığınma ihtiyacının 

devam etmesi kültürel olarak hazır bulduğu Allah inancına yönelmesini sağlayabilir. Bu 

amaçla o yaratıcısını tanımaya zatı ve sıfatlarıyla anlamaya, O’nun hoşuna gidecek 

davranışlar yapmaya çalışır. Böylece genç dinin deruni ve tahkiki yönüne yoğunlaşabilir. 

Bu evrede gencin sosyal çevresi genişlemiş ve ebeveyn etkisi zayıflamıştır. Onun ilgisi 

akran gruplarına ve karşı cinse yönelmiştir. Ayrıca gencin akranlarına ve karşı cinse 

duyduğu sevgi önemli hale gelir. Gencin kaybetmekten korktuğu kişilerin sayısının 

artmasıyla kaygıda da artış gözlenir. Bu kaygı durumu bireyi Allah’tan daha çok istemeye 

ve dinî pratiklere yöneltebilir. 

2. Aşama: Sorgulama ve Tahkik (17-22 yaş): Birey önceki öğrenmelerini 

sorgulayarak bir kısmının gerçekten öyle olmadığını fark edince şüphe duygusu geliştirir. 

O, birçok kaynağın kolayca erişilebilir olması, bilgi ve tecrübeleri sonucunda oluşan 

tereddütleri nedeniyle Tanrı’yı yeniden sorgulama süreci yaşayabilir. Bu süreçte tutarsız 

bilgilerin fazlalığı dinî konular hakkında genci, araştırmalara ve konunun uzmanlarından 

faydalanmaya yöneltebilir. Gencin varoluşuna bir anlam bulma arzusu ile her şeyin akılla 

tam olarak açıklanamayacağını anlaması onu, sezgileriyle Tanrı’yı yeniden keşfetmeye 

yöneltebilir. Neticede dinî gelişim olumlu bir şekilde gerçekleşirse, birey kaygılarından 

kurtulur ve Yaratıcıyı güvenilir bir sığınak olarak algılar. Aksi halde birey dinden 

uzaklaşmaya ve dinî inkâra yönelebilir. Ayrıca dinî gelişimde bireysel farklılıklar da 

önemli bir değişken olarak farklı kültür, inanç, sosyo-ekonomik seviyedeki gençlerin 



110 

 
 

sorgulamalarını daha ileri yıllara ertelemesine neden olabilir. Çatışma bunalım ve 

tereddütlerin yoğun yaşandığı bu evrede ümit ve sabır duyguları önemli bir denge kurar. 

 

3) Uyum ve İstikrar Evresi: 

1. Aşama: Uyum (23-39 Yaş): Sabır ve ümit duygularıyla sorgulama sürecini 

başarıyla tamamlayan birey rasyonel ve duygusal temelleri sağlam bir inanca 

kavuşmuştur. Bireyin dinî gelişiminin niteliği bilgi ve uygulama süreçlerini 

kullanmasıyla doğru orantılıdır.  Evlilik, meslek edinme, çocuk sahibi olma vb. rollerin 

artışıyla beraber bireyin sorumluluk duygusunda gelişim görülebilir. Öte yandan, hayatın 

tamamına karşı bir sorumluluk geliştiremeyen bireyin yeni durumlara uyumu 

zorlaşacaktır. 

2. Aşama: Dinsel Olgunluk (40+yaş): Yaratıcının şuursal düzlemde kavranması 

için bilişsel yeterliliklerin belli bir gelişim düzeyine ulaşmış olması gerekir. Dinî gelişim 

bilişsel gelişimle paralel bir seyir göstermesiyle birlikte, duygusal içeriğinden dolayı daha 

çok postformal düşüncenin özelliklerini gösterir. Hatta soyutlama yeteneğinin 

kazanılmasıyla daha üst düzeyde, kültürel sınırlılıkları aşan dinî bakış açıları da 

geliştirilebilir. Böylece birey gerçekliği çok yönlü bir şekilde kavrayarak, her bir fikri 

alternatif bir yaklaşım olarak değerlendirebilecektir. Postformal düşünce bu anlamda 

içinde sübjektifliği barındıran bir objektiflik olarak tanımlanabilir. 

Dinî gelişimde olgunluğa erişmek, kişisel gelişimde olduğu gibi kolay bir süreç 

değildir. Bu nedenle bireyin dinî gelişiminde önceki evrelerde belli bir mesafe alması, 

gelişime açık ve güdülenmiş olması, gerekli bilgi donanımına sahip olmasının yanı sıra 

öğrendiklerini hayatına geçirerek, istikrarlı bir yapı kazanması son derece önemlidir. Bu 

sebeplerden dolayı dinî olgunlaşmaya en erken kırklı yaşlarda ulaşılabilir. Olgun bir 

dindarlığa ulaşan bireyin Allah’la ilişkisinde bireysellik belirginleşir. Nihayetinde o, 

psiko-sosyal uyum, üretkenlik ve benlik bütünlüğünü elde eder. 

 

2.3.3.2.Yapıcı’nın Müslüman Türk Kültüründe İnanç Gelişimi 

Batı kökenli bilim anlayışının evrensel olarak dayatılması başta insan ve 

davranışını konu edinen psikoloji ve sosyal bilimlerde sığ ve indirgemeci bir bakış açısına 

neden olmaktadır. Bu anlamda farklı coğrafya ve inanç sistemlerinin bakış açıları 

küçümsenmekte ve göz ardı edilmektedir. Bununla birlikte bilginin tarihe ve kültüre göre 

değiştiği anlayışı bugün psikolojide önemli yaklaşım olarak kabul görmektedir. Dinî 



111 

 
 

gelişim konusunda Batıda yapılan çalışmaların Müslüman inanç ve kültürünü 

açıklamakta yeterli olmaması, dinî gelişim olgusunu, Müslüman kültürlere ait 

kavramlarla anlamayı gerekli kılmıştır. Böylece dinî gelişim olgusu yerel ve kültürel 

bağlamda ele alınarak evrensel olanla mukayese zemini bulabilecektir. Bu anlamda 

Yapıcı, evrenseli ihmal etmeden kültürel kavramları esas alarak, Piaget’in bilişsel 

Gelişim Teorisi, Bandura’nın Sosyal Öğrenme Teorisi ve Erikson’un “Psikososyal 

Gelişim Teorisi” ile Müslüman kültüre ait “Fıtrat”, “Taklit” ve “Tahkik” kavramlarına 

dayanan bir model denemesi ortaya koymuştur. Yapıcı’nın modeli eklektik bir özellikte 

olmasına rağmen özgün bir yaklaşım içermektedir (Yapıcı, 2016, s. 93 ). 

Yapıcı’nın modeline göre inanç gelişimini etkileyen iki temel etken vardır: 

a) Fıtrat: Türe Özgü Hazır oluş ya da Biyolojik Donanım: Fıtrat kelime anlamı 

“yarmak, ikiye ayırmak, yaratmak, icat etmek” anlamına gelen “fatr” kökünden türetilmiş 

bir isimdir. Fıtrat kavramı terim olarak ise ilk yaratılış mutlak yokluğun içinden çıkarak 

var olma anlamında türe özgü yapı, karakter ve henüz bozulmamış durum kast 

edilmektedir. (Hökelekli, 1996, s. 47). Fıtrat kavramı, Kuran ve hadis kaynaklarında 

“tevhit inancı”, “dinin özünü koruma” anlamında kullanılmıştır. Rum suresinde (30/30) 

O halde yüzünü bir hanif olarak dine, Allah’ın insanları yarattığı fıtrata çevir. Allah’ın 

yaratışında bir değişme olmaz. Doğru ve eskimez din işte budur. Fakat insanların çokları 

bilmiyorlar” ayeti ile Hz. Peygamber’in “Her çocuk İslam fıtratı üzerine doğar. (Buhâri, 

Cenaiz, 79; Müslim, Kader, 22) hadisini delil getirerek fıtratı doğuştan tanıma ve bilme 

yeteneği (Kuşat, 2012), Müslüman olarak dünyaya gelme (Kayıklık, 2011), inançla ilgili 

kodlara sahip olma (Yavuz, 2013) olarak tanımlamışlardır. Ayrıca Elmalılı Hamdi Yazır, 

Nahl suresinin“Allah sizi analarınızın karnında hiçbir şey bilmez durumda iken çıkardı. 

Şükredesiniz diye size kulaklar, gözler ve kalpler verdi” (16/78) ayetini kişinin doğuştan 

bilgiyle doğmadığını; fakat Allah’ı tanıma ve bilme için gerekli duyu ve yetilere sahip 

olduğu şeklinde yorumlamıştır (Kuşat, 2012, s. 39). 

Fıtrat kavramı, üzerinden oluşturulan dinî gelişim anlayışı Batılı davranışçı ve 

psikanalitik kuramcılarınkinden farklıdır. Bu anlamda İslam düşüncesi John Lock’un 

insan doğuştan boş bir levhadır anlayışı ve Hıristiyan inanç kültüründen esinlenen insanın 

özünün kötü olduğunu vurgulayan psikanalitik teorilerle çelişmektedir. Fıtrat kavramı 

“hazırbulunuşluk ve biyolojik donanım” anlamında kullanıldığında birincil sebep, aile, 

çevre ve diğer faktörler ise fıtratın ortaya çıkmasında ikincil sebep olarak kabul edilebilir. 

Bu anlamda dindar bir aile ve çevrede büyüyen çocuklar ile dindar olmayan bir ortamda 



112 

 
 

yetişen çocukların dinî gelişimi aynı şekilde olmayacak, dindar ailelerde yetişen 

çocukların ise dindarlıkları farklılaşacaktır (Yapıcı, 2016, s. 95). 

b) Fıtratın Gelişmesi ve İnancın Şekillenmesinde Aile ve Çevre: İslâmî dinî 

gelişime göre insan bir inanma potansiyeliyle doğar (Fıtrat). Bu potansiyel aile ve 

çevrenin yönlendirmesine göre şekil alır. Bu bağlamda İslam bilginleri Hz. 

Muhammed’in “Her çocuk fıtrat üzere doğar, sonra anne-babası onu Yahudi, Hıristiyan 

ya da Mecusi yapar.” (Buhâri, Cenâiz, 79; Müslim, Kader, 22) “Kişi konuşmaya 

başlayana kadar bu fıtrat hali devam eder.” (İbn Hanbel, Müsned, IV/24) hadisleri fıtrat 

kavramının içeriğini oluşturur. Yapıcı, bu bağlamda inançların kültürel kodları içerisinde 

nesilden nesile aktarımında dilin önemli bir işlevi olduğu kanısındadır. Her dil kendine 

özgü bir kültür ve dünya görüşü ortaya koyar. Böylelikle birey doğduğu toplumun 

kodlarını dil aracılığıyla alarak kültürel olarak hazır bulduğu inanç ve değerler dünyasına 

katılır. Birey kültürel dünyaya aktif bir şekilde dâhil olur. Bu katılım üç aşamada 

gerçekleşir. Bunlar: 1) Dışsallaşma 2) Nesnelleşme ve 3) İçselleşme süreçleridir. Birey 

Dışsallaşma’da fiziksel ve zihinsel olarak dünyayı anlama çabasında, Nesnelleşme’de 

dünyayı kendi şartlarına göre değerlendirme eğiliminde, İçselleşmede ise toplumla 

özdeşleşme ve onun bir parçası olma amacındadır. Ayrıca İslam insanın tabiatının iyi ve 

güzel olanı almaya meyilli bir yapıda kabul ettiğinden aile ve çevre dinî uyanışın erken 

bir zamanda ortaya çıkmasında etkilidir. Bu anlamda dindar olmayan ailelerde dinî 

duygunun ortaya çıkması ve gelişimi ergenlik dönemi ya da sonrasına kadar 

ertelenebilmektedir (Yapıcı, 2016, s. 96). 

İslam dinî gelişimi ve eğitimi doğum öncesi dönem eş seçimi ile başlar. Bir “tedbir 

devresi” olarak tanımlanabilecek bu aşamada eşler arasında uyum ve denklik gibi şartlar 

aranır. İslam dini çocuğu bir emanet olarak kabul eder. Çocuğun bilinçsiz anne-baba 

elinde zayi olmaması için anne babanın bilgi ve manevî donanımının yanı sıra sevgi, 

şefkat ve güven dolu bir ortam oluşturmaları önemlidir. İslam dini aile olmaya önem 

verirken, ailenin hangi değerler üzerine kurulacağını da belirtir. Aile eşlerin huzur ve 

mutluluk ocağı, çocuklar için güvenli bir sığınak, toplum için mutluluk ve güvenle 

yoğrulmuş biricik yapı taşıdır (Özyılmaz, 2003, s. 39-40). Doğumla birlikte bebeğin 

birincil kişiyle kuracağı ilişkinin niteliği önemli bir rol oynar. Anne-babanın çocukla 

güven eksenli bir ilişki oluşturması güven duyulan bir Tanrı tasavvuru oluşumuna neden 

olacaktır (Yapıcı, 2016, s. 99). 

 

 



113 

 
 

Müslüman Kültürde İnanç ve Dindarlığın Gelişim Aşamaları 

a) İnancın İlk Temelleri (Doğum Öncesi-2 yaş): 

1. Dinî Kavramlarla İlk Temas: Türk-İslam kültüründe çocuk fetüs döneminde 

dışarıdan gelen sesleri hissedebilmektedir. Bu bağlamda ezan sesleri, kuran tilaveti, 

maşallah, inşallah gibi kavramlarla tanışma doğum öncesinde gerçekleşebilmektedir. Bu 

süreç doğumla beraber kulağa ezan okunması, mevlit törenleri, kuran tilavetleri diğer dinî 

kavramlarla muhatap olma ile pekişerek devam eder. Buna karşın ezan sesinin 

duyulmadığı, dinî ritüel ve törenlerin nadiren ya da hiç gerçekleşmediği ortamlarda dinî 

kavramlarla ilk olarak karşılaşma ertelenerek ileriki bir dönemde meydana gelecektir 

(Yapıcı, 2016, s. 98). 

2. Nesnenin Sürekliliği: Fanilik ve Bakiliğin Kodları: Nesnenin sürekliliğinin 

ortaya çıkması bilişsel gelişim açısından önemli olduğu kadar inanç gelişimi için de 

önemli bir aşamadır. Nesnenin sürekliliği yaklaşık 8-9. aylarda çocuğun görme açısından 

çıkan herhangi bir nesne yada varlığın yok olmadığını kavramasıyla başlar. Bu düşünce 

özelliği aynı zamanda ölen kişlerin hakikatte yok olmadığını, Allah’ın ve varlığın 

sonsuzluğu inancının çekirdeğini oluşturur (Yapıcı, 2016, s. 98-99). 

3. Bağlanma: Emniyet İçinde Olma Arzusundan İmana: İnsanda ilk gelişen 

duygulardan biri de güven duygusudur. İman kavramı güven anlamında yaşama yön 

veren temel güvenle ilişkili bir kavramdır. İman “emniyette olma, güven verme” 

anlamında iman gelişiminin temeli olana Allah’a güven duygusuyla bağlantılıdır. 

Çocukta temel güven duygusunun gelişimi Allah’a inancın da “güven” eksenli olmasını 

sağlar. Buna karşın güvensizlik duygusu ise iki yönde gelişim gösterecektir. Birincisi 

dünyada güvenilecek kimsenin olmadığı düşüncesiyle birey Allah’a inanıp sığınacak, 

ikinci olarak ise güvensizlik duygusunu genelleştirerek hiç bir varlığa güvenilemeyeceği 

ve bağlanılmayacağı inancıyla ateizm ya da dinî ilgisizlik geliştirebilecektir. Güvenli 

bağlanma duygusunun gelişimi çocuğun duygusal ve fiziksel ihtiyaçlarının zamanında 

karşılanmasıyla oluşur. Güven duygusunun gelişmediği kaygılı bağlanan çocuğun ise 

ihtiyaçları bazen zamanında karşılanmış, bazen de görmezden gelinmiştir. Dolayısıyla bu 

kişilerin ileriki yaşlarda Allah’la kaygılı bir bağlılık geliştirme ihtimalleri yüksektir. 

Ayrıca onların, Allah’a inançları kavgalı da olabilir. Çocuğun ihtiyaçlarının devamlı bir 

şekilde geciktirilmesi ise kaçınmalı bağlanmaya sebep olur. Böyle kişiler Allah’a ya çok 

mesafeli ya da korkulu bir bağlılık geliştirebilirler (Yapıcı, 2016:, s. 99-100). 

4. Devresel Tepkiler: Dinî Dünya Kuruluşunun Başlangıcı: 12-24. aylarda 

çocukta tek sözcük (morgem) düzeyinde kavramları öğrenerek, sürekli tekrarlar. Çocuk 



114 

 
 

dış dünyadan gelen tepkileri algılamaya en fazla bu dönemde maruz kalır. Bu anlamda 

dinî gelişime önem verilen çevrelerde “Allah” sözcüğü çocuğa tekrar ettirilir. Neticede 

çocuğun alıcı dili geliştiği için çevresinden duyduğu duaları, ilahileri, ezanı 

içselleştirmeye başlar. Ancak çocuğun kendini ifade etme dili yeterince gelişmediği için 

duyduklarını ifade etmekte zorlanır. Bu aşamada çocuğun “Allah birdir” cümlesini işaret 

parmağıyla göstermesi önemli bir gelişmedir. Bu dönemde iki sözcükle konuşma 

gelişmesine rağmen kavramların anlamlarını idrak edecek düzeyde bir gelişim söz konusu 

değildir (Yapıcı, 2016, s. 100). 

b) Birinci Taklit Evresi: 

1. Davranışın Taklidi: Oyun (2-4 Yaş): Çocuk anne-babayı ve çevresindeki 

diğer kişleri taklit ederek öğrenmeye çalışır Amaç takdir edilme ve onaylanma arzusudur. 

Bu anlamda çocuk sevdiği kişilerden onay alma arzusuyla onların kullandıkları dinî 

kavramları ve uygulamaları yapmaya çalışır. Dinî uygulamaları oyun yoluyla anlatım, 

çocukların hayal ve zihin dünyalarını geliştirirken, dinî inancını severek içselleştirmesini 

sağlamış olur. Zira çocuk çevresinde gözlemlediği dinî pratikleri oyun oynar gibi taklit 

ederek yapmaya çalışır. Ayrıca yetişkinlerin, çocukların oyunlarına dinî motifleri 

katmaları ve zenginleştirmeleri bu sürece önemli katkılar sunabilir (Yapıcı, 2016, s. 100-

101). 

2. Sezgisel İnanca Teslimiyet (4-7 Yaş): Her şeyle ilgili sorular sormaya 

başlayan çocuklar  dinî konularla ilgili de sorular sorarlar. O, “Allah nerede? Kime 

benziyor? Allah’ı kim yarattı? Neden onu göremiyoruz? Allah kime benziyor ? Allah ne 

zaman var oldu?” vb. sorularla inancını tanımaya ve bilgilerini geliştirmeye çalışır. Soru 

sorma çağı olarak adlandırılan bu evrede çocuklar diğer dinî kavramları melek, cennet, 

cehennem, günah ve sevap gibi soru sorarak anlamaya çalışırlar. Ayrıca çocuklarda bu 

dönemde “kolay inanırlık” özelliği görülür. Çocuklar bu kendilerine öğretilen bilgileri 

sorgulama yeteneği geliştiremediklerinden kabul etmekte zorlanmazlar. Çocuklara 

“Allah kaç tane?” diye sorulduğunda hiç tereddütsüz “Bir” diyecektir. Bu şekilde inanma 

biçimine “sezgisel inanç” da denir. Çünkü çocuk, gerçek ile hayalin ayrımını henüz 

yapamamaktadır. Dolayısıyla Allah tasavvuru da sezgisel inanca uygun bir şekilde hayal 

ve fantezi dünyasında kocaman bir adam, bulutların üstünde yaşayan yüce bir kral olarak 

şekillenir (Yapıcı, 2016, s. 101-102).  

c) İkinci Taklit Evresi: Modelin taklidi (7-11/12 yaş): 

1. Somutlaşan İnanca Teslimiyet ya da Soyut Dinî Kavramları Somutlaştırarak 

Algılama: Piaget’in somut işlemler evresine tekabül eden bu aşamada sınırlı bir 



115 

 
 

muhakeme özelliği görülür. Bu nedenle çocuk soyut dinî kavramları yeterince anlayacak 

yeterliliğe ulaşamamıştır. Bununla birlikte mantık süreçlerinin gelişimiyle dinî 

kavramları anlamaya ve dinî konularla ilgili açıklamalar yapmaya başlanır. Böylelikle 

egosantrik düşüncede gerileme görülür (Yapıcı, 2016, s. 102-103). 

2. Çevreden Edinilen İnanç ve İbadetin Olduğu Gibi İçselleşmesi: Çocukta 

bağımsız olma duygusu geliştikçe sosyal çevre  önemli hale gelir. Buna rağmen anne-

baba hala en önemli figürlerdir. Okul çağına gelen çocuklar için öğretmenler de rol model 

kişilere dahil olur. Öğretmenlerin okudukları kitap ve filmlerin yanısıra dinî tutum ve 

davranışları da çoçukların dinî gelişimine yön verebilir. Ayrıca çocuklar rol model 

aldıkları kişileri örnek almakla yetinmez onlarla özdeşleşirler (Yapıcı, 2016, s. 103). 

3. Şüpheye Kapalılık ya da İnanmak İçin Sorgulama: Modelleme yoluyla aldığı 

inancı sorgulamaya başlayan çocuk taklidi olarak da tanımlanabilecek inancını şüphe 

duymadan ve teklifsiz kabul etmiştir. Aynı şekilde çocuğun Tanrı tasavvuru 10-11 

yaşlarından itibaren insanbiçimci tasavvurdan soyut ve sembolik bir tasavvura doğru 

gelişim göstermeye başlar (Yapıcı, 2016, s.103-104). 

4. Yüzeysel Tenkitlerin Başlaması: (11-12 yaş): Okul ve çevreyle birlikte çocuk 

inancını anlamaya yönelik sorgulamalara girişir. 11-12 yaşlarında başlayan sorgulamalar 

soyut işlemler döneminin bir başlangıcı olarak dinî kavramları sorgulamayı da 

beraberinde getirir. Bu anlamda dinî konu ve ritüellere eleştiri ve sorgulamalar şüphe ve 

treddüt içerse de anlamaya dönüktür (Yapıcı, 2016, s.104-105). 

d) Tahkik Evresi (12-20 Yaş) 

1. Geçiş (12-14 Yaş): Somut düşünceden soyut düşünme aşamasına yavaş yavaş 

geçilir. Erinlik  dönemi olarak  da tanımlanan  bu evrede somut işlemler dönemi 

özelliklerinin etkisi devam eder. Bu bağlamda gencin Tanrı tasvvurunda antropomorfik 

özellikler görülebilir. Bu aşamanın zorluğu Tanrı’yı soyut nitelikte tasavvur etmektir. Bu 

nedenle gençler “Neden Tanrı’yı göremiyoruz?” “Tanrı neye benziyor” sorularıyla çok 

fazla meşgul olurlar (Yapıcı, 2016, s. 104). 

2. Dağılma (14-17 yaş): Erikson’un “kimlik kazanma” evresine denk gelen bu 

dönemde genç; sosyal, ekonomik, siyasi konulara ilgi duymaya ve tartışmaya  başlar. 

Genç, sadece fikirsel süreçlerin getirdiği problemlerle değil aynı zamanda cinsel, dinsel 

ve varoluşsal problemlerine de çözüm arayışına girer. Bu nedenle gencin zihin ve ruh 

dünyasında çatışma ve bunalımlar baş gösterir. O, dinî konulardaki şüphe ve 

belirsizlikleri gidermek amacıyla geleneksel inancını sorgulamakla işe başlar. Genç kişi, 

anne-baba inançlarının yetersiz taraflarını bu konuda otorite kişilerin bilgi ve 



116 

 
 

uygulamalarıyla telafi yolunu seçebilir. Gencin arayışında anne-baba tutumlarının 

yanısıra çevrenin dine bakışı, kitaplar ve sosyal paylaşım ağları da birincil rol oynar. O, 

arayışlarıyla, inancını şüphelerden arındırarak mantıklı ve rasyonel bir temele oturtmayı 

amaçlar. Nihayetinde gençte soyut anlamda bir Tanrı tasavvuru oluşsa da diğer inanç 

konularındaki şüphe ve sorgulamaları devam eder. Gençlerin zihinlerini meşgul eden 

sorular genellikle “Eğer Allah varsa, neden bu kadar kötülük var?”, ”Cennete sadece 

Müslümanlar mı gidecek?”, “Bu dünyada neden bazı insanlar çok kötü şartlarda yaşarken 

diğerleri refah ve bolluk içerisinde yaşıyor?”, ”İyi bir Hristiyan ya da Budist cennete 

giremez mi?” vb. şeklindedir. Genç, sorularına tatmin edici cevaplar bulmasıyla başarılı 

bir dinî kimlik geliştirir. O, dinî inançlarını aile ve çevresinden gördüğü gibi sorgulama 

ve arayış olmaksızın oluşturursa “ipotekli kimlik” dinî değer ve tutumları aşağılayan ve 

kişiyi ateizme götüren tutumlar ise “ters kimlik” ya da yaygın bir tutum olan “kimlik 

dağınıklığı” görülebilir. Kimlik edinme süreci meslek edinme, aile olma vb. dünyevi 

kaygılardan dolayı daha ileri bir döneme de ertelenebilir. Böyle bir durumda morotoryum 

kimlik oluşur (Yapıcı, 2016, s. 105). 

3. Durulma ve Karar: İnanca Bağlanma: (17-20 yaş): Ergenliğin sancılı ve 

arayış dolu zamanlarından sonra yirmili yaşlara yaklaştıkça inanç konusu bir durulma ve 

netlik kazanır. Başarılı bir dinî gelişim süreci yaşayanlar olumlu bir kimlikle beraber 

sağlam adımlarla yoluna devam ederler. Morotoryum bir kimlik geliştirenler ise dinî 

inançlarını ileri bir zamana ertelerler. Dağınık bir kimlik geliştirenler, dinî konularda bir 

kaygı ve sorgulama ihtiyacı duymazken, ipotekli kimlik geliştirenler ise aile ve 

çevresinde yaşanan inancı devam ettirirler (Yapıcı, 2016, s. 105-106). 



117 

 
 

BÖLÜM III 

TARTIŞMA 

3.1. Batı’da ve Türkiye’deki Dinî Gelişim Teorilerin Karşılaştırılması 

Batı ve Doğu kökenli dinî gelişim teorilerini kuram ve yöntem açısından 

değerlendirmek için bu iki geleneği inşa eden insan anlayışı ve dünya görüşünden 

mülhem zihniyetleri iyi analiz etmek gerekir. Çünkü Batılı ve Doğulu düşüncede yer alan 

insan, toplum ve Tanrı tasavvurları beraberinde hem kendine özgü bilim anlayışını 

getirmekte hem de kültür ve medeniyet telakkilerini farklılaştırmaktadır. Bir sosyal bilim 

olarak psikoloji de kültürden bağımsız değildir. Sosyal bir varlık olan insan, doğduğu 

kültürün etkisi altında varlığını devam ettirir. Bireyin davranışları diğer insanların 

davranışlarından, toplumsal örf ve adetlerden bağımsız düşünülemez. Çünkü insan ve 

kültür birbiriyle güçlü bir etkileşimsel ilişkiye sahiptir. Bu nedenle birey yerine ve 

durumuna göre anne-babasından, diğer insanlardan, atalarından ve toplumsal 

beklentilerden hareketle olaylara bakış açısı geliştirmeyi, duygularını ifade etmeyi, bu 

bağlamda tutum ve davranışlar sergilemeyi öğrenir. Bu nedenle toplumsal ihtiyaçlar ve 

geleneklerin başat belirleyicisi kabul edilen kültürü tanımak zorunludur (Sayar ve Dinç, 

2014, s. 155). Çünkü hayal kurma, bilme, düşünme, problem çözme, davranış ve beceri 

geliştirme gibi bireyin pek çok karakteristik özelliği kültürel kodlarla inşa edilmektedir. 

Dinin öğrenilmesi, algılanması ve yaşanması da sosyokültürel bir fenomen olarak 

karşımıza çıkmaktadır (Ayten, 2013, s. 196). Buradan hareketle Doğu ve Batı kültürünün 

kendi bünyesinde büyüyen insanlara kendine özgü duyuş, düşünüş ve davranış biçimi 

kazandırdığı söylenebilir. Bu ifade bireyin kültürel yapıda aktif değil tamamen pasif 

olduğu, biçimlendiren değil tamamen biçimlendirilen olduğu şeklinde anlaşılmamalıdır. 

Kuşkusuz birey de sosyokültürel yapıya az ya da çok katkıda bulunabilir. Peygamberler, 

güçlü dinî ve siyasî liderler, filozoflar, bilim adamları, sanatçılar ve edebiyatçılar 

toplumsal düşünceye sağladıkları katkılarla mevcut zihniyet üzerinde köklü değişimlerin 

oluşmasına destek sağlarlar. Ancak sokaktaki insan olarak tanımlanan halk genellikle 

etkilenen konumundadır. Bu nedenle halkın dinî gelişim süreçlerini anlamak için tarihsel 

birikim içinde oluşan sosyokültürel yapının insan ve toplum modelini dikkate almak 

gerekir. 

Bugün psikolojide yaşanan temel problemlerden biri de “İnsan davranışları 

evrensel ilkelere mi tabidir, yoksa yerel insan modellerinden söz edilebilir mi?” 



118 

 
 

sorusudur. Pozitivist bakış açısıyla şekillenen modern psikoloji insan davranışlarını 

kültürel bağlamından kopararak evrensel kriterlerle ele almaktadır. Aynı şekilde psikoloji 

bilimi Batılı psikolojik argümanlara kültürlerarası bir gerçeklik atfetmektedir (Hökelekli, 

2015, s. 180). Bu anlamda yerel ve evrensel olanı yeniden tanımlamak gerekmektedir. 

Batı ve Doğu düşüncesinde farklılık iki ayrı inanç geleneğini olmalarından öte 

epistemolojik süreçte gerçekleşmiştir. Bu süreç psikoloji bilimi bağlamında da şu şekilde 

işlemiştir: Batıda insana dair fenomenler ilk önce fizik bilimi, Newton mekaniği, 

inorganik kimya fenomenlerinin psikolojiye uyarlanması boyutunda olmuştur. Yani 

insanın davranışlarının gözlenebilir, müdahale edilebilir ve ölçülebilir olması 

gerekiyordu. Bunun dışında insanla ilgili olan her şey öznellik içerdiği için bilimsel kabul 

edilemezdi. Bu anlamda ilk psikologlardan davranışçılar insanı davranış-çevre 

bağlamında ele almışlardır. Çünkü onlar insana dair fenomenleri çevreden kaynaklı 

olaylarla insanın gözlenebilir davranışları arasındaki sebep–sonuç ilişkisiyle 

açıklıyorlardı. Bu anlamda insan zihni gözlenemediği ve ölçülemediği için psikolojide 

kaynak kabul edilemezdi. Böylelikle psikolojinin ilk başlarda inceleme alanı zihin değil, 

davranış olmuştur. Bu anlayış 1950’lerden itibaren etkisini azaltsa da zihin henüz 

doğrudan gözlemlenemiyordu. Bununla birlikte zihnin performansı gözlemlenerek 

hipotezler oluşturulabilmiştir (Arkonaç, 2008, s. 2-4). 

Psikolojinin insanla ilgili yaklaşımı bilim olma arayışında da etkili olmuştur. 

Psikoloji dönemin egemen bilim anlayışı mantıksal pozitivizmden yana tercihini 

kullanarak biyolojik temelli bir anlayışı benimsemiştir. Bu durum felsefenin içinde 

bulunduğu zamana ve kültüre göre şekil aldığı, düşüncenin evrensel olmayıp tarihsel ve 

kültürel olarak dönüştüğünü göstermektedir. Zira insana dair fenomenler kültüre ve 

zamana göre değişmektedir (Arkonaç, 2015, s. 322). Bu anlamda Batılı paradigma ile 

Doğulu paradigmanın bilgi evrenleri farklıdır. Dolayısıyla bilgi evrenini oluşturan özne, 

öteki, fail kavramlarına verdikleri anlam da farklılaşmaktadır. Ayrıca Batı düşüncesinin 

ortaçağ diye nitelendirilen dönemdeki insan anlayışı ile modernizmle ortaya çıkan seküler 

dünyadaki insan anlayışı da farklılık arz etmektedir. Yahudi-Hıristiyan öğretiye göre 

insan doğuştan günahkârdır. Bu nedenle insan bütün ömrü boyunca arınma ihtiyacı duyar. 

Hatta bu düşünce Freud’un psikanalizinin temelini oluşturan suçlu benlik algısının da 

kaynağıdır (Arkonaç, 2015, s. 323). Ortaçağ Avrupa’sında hakikat ve gerçekliğin kaynağı 

Tanrı’ydı. Dolayısıyla dünyada Tanrının kuralları geçerliydi. Tanrı hayatın her tarafını 

kuşatıyordu. Ancak Rönesans ve ardından Aydınlanmacı düşüncenin ortaya çıkmasıyla 

bu zihniyet değişmeye başladı. Özellikle dünyanın büyüsünün bozulmasına neden olan 



119 

 
 

Protestan düşünce ile birlikte Tanrı bu dünyadan bir başka evrene çekilen bir varlığa 

dönüşmüştür. Artık bu evrenin efendisi ise insandı. Bu nedenle Batının fail anlayışı 

tamamen kendini, kendinde tanımlayan bir yapıya dönüştü. Başka bir deyişle insan 

benliğini Tanrı’da görmediği için tecrübe ve eylemlerinde öznel değerlendirmesi 

belirleyici olmaya başlamıştır. Nihayetinde Batı düşüncesi eylemin kaynağını bireyde 

görerek öznel süreçleri temel alan toplumsal olanı arızi kabul eden bir niteliğe 

bürünmüştür. Batı düşüncesi aşkın olanı kaybedince yeni bir gerçeklik kaynağı bulması 

gerekiyordu. Bu anlamda Batı düşüncesi Descartes’in gerçekliğin kesin bilgisine 

ulaşmakta beden ve duyuları araç olarak değerlendiren görüşünü benimsemiştir. 

Descartes’e göre beden fiziksel dünyaya ait olup gerçekliği ortaya koyamazdı. Bu nedenle 

artık onun elinde sadece şüphe etmek kalmıştı. Böylece zihin güvenilecek tek kaynağa 

dönüşmüş oldu. Aynı şekilde öznel zihin gerçekliğin kaynağı olarak Batının bireyci 

anlayışını önemli ölçüde etkilemiştir. Diğer bir ifadeyle bireyin biricik oluşu bilginin 

mahiyetinin değişmesine ve insanın yeniden tanımlanmasına neden olmuştur (Arkonaç, 

2015, s. 326-330). 

Descartes felsefesiyle beden ve zihin iki ayrı mekanizma olarak algılanmıştır. 

Beden fiziksel kurallarla işlerken, zihin bilişsel süreçleri kullanan, muhakeme işlevi gören 

bir organizma olarak kabul edilmiştir. Beden ve duyuları maddesel dünyaya ait varlıklar 

olarak güvenilir bulmayan Descartes’a göre düşünen zihin gerçekliğin tereddütsüz 

yegâne kaynağıydı. Böylece varlıklar hiyerarşisinde insan en üst konuma yerleşirken 

Tanrı, kültür ve çevre geri plana itilmiş oldu (Arkonaç, 2008, s. 27). İslam düşüncesinde 

ise insan Yahudi- Hıristiyan inancının tersine masum olarak dünyaya gelir. İnsan bir 

yönüyle meleklerin üstünde bir varlık diğer bir yönüyle hayvandan daha aşağı konumda 

olabilecek bir potansiyelle doğar. İslam düşüncesine göre insan ve Allah aynı âlemde 

farklı konumlarda yer alırlar. Bu düşünceye göre insana dünyayı anlaması için akıl ve 

irade verilmiştir. Fakat insan Tanrı karşısında sınırlı ve cüzi bir kapasiteye sahiptir. Bu 

nedenle insan ancak sınırlı bilgi kaynaklarıyla gerçekliği idrak edebilirken Tanrı sınırsız 

ve sonsuz hakikatin yegâna failidir. İnsanın doğuştan günahsız olması Tanrı ile insanın 

arasına hiçbir varlığın girememesi anlayışı Batı düşüncesiyle İslam düşüncesindeki özne 

anlayışını da farklılaştırmaktadır. Zira İslam coğrafyasında Tanrı farklı bir kozmosta yer 

almaz. Aynı kozmosta insan cüzi akılla gerçekliği kavrarken hakikat alanı Tanrının 

bilgisindedir. Ayrıca insan hakikatin arayıcısıdır. Böylece gerçeklik alanının faili 

insanken hakikat alanının faili Tanrı’dır (Arkonaç, 2015, s. 338). Bu bağlamda Batı’nın 

dinden anladığı ile Doğuda yer alan İslam dini farklı konuma sahiptir. İslam Batının 



120 

 
 

anladığı gibi bir inanç sistemi olmayıp hayatın bütün yönlerini kuşatıcı, tüm insanlara 

hitap eden bir medeniyet, sosyal nizam, bir hayat tarzı ve kültürel bir gerçekliktir 

(Hökelekli, 2015, s. 182). Bir başka ifadeyle İslam coğrafyasında Avrupa’nın tersine din 

sosyal düzenin bir öğesi değil, sosyal nizamın varlık nedeni ve onunla tamamen bir 

bütünlük içerisindedir (Guenon, 2013, s. 77). 

Batı düşüncesi ve İslam düşüncesindeki gerek inanç anlayışından kaynaklı gerek 

bilgi metodolojisi bağlamındaki farklılıklar insan ve davranışını konu alan psikoloji 

bilimini de etkilemiştir. Batılı psikolog ve teologların insanı ele alışı indirgemeci ve 

sınırlıdır. Batılı psikologlar insanın bütüncül doğasını anlayamamış ve onu cüz’i 

taraflarıyla açıklamaya çalışmışlardır. Halbuki insan doğası kompleks olduğu kadar 

bütüncül bir yapıdadır (Kutub, 1992, s. 38). Bu konuda Nasr da (2015, s. 202-206) 

modern psikolojiyi eleştirmiştir. O’na göre modern psikoloji insanda asıl unsurla arızi 

olanı bir tutmuş ve insanın özüne nüfuz edememiştir. Nasr’a göre Afrikalı büyücüler 

insan tabiatı hakkında modern antropologlardan daha derin bilgiye sahiptir. Jung da 

(2013a, s. 151) aynı şekilde Batı insanını gölgesini kaybetme, kendinden uzaklaşma, 

dünyayı katı bilimsellik ve akılcılığın ilkeleriyle algılama tehlikesi içerisinde görür. 

Jung’a (2013b, s. 94) göre, insanın ruhunu ve daha alt konumda olan gölgesini tanıması 

sadece olumsuzluklarla yüzleşmek değil aynı zamanda derinlerde olan içgüdüleri ve 

kendini tanımaya ve geliştirmeye yönelik zengin imgelem ve potansiyeli barındırır. Bu 

bağlamda Nasr insanın değişmeyen bir doğasının olduğunu ileri sürer. Ona göre insanın 

diğer canlılar arasındaki konumu, ruhun ölümsüzlüğü, insanın güçlü bir sığınağa ve 

yakine ihtiyacı değişmez gerçekliklerdir (Nasır, 2015, s. 79). 

Günümüzde Batı’da Doğu kökenli manevîyat kuramlarına duyulan ilgi, insandaki 

istek ve ihtiyaçların zamana ve mekâna göre değişmeyen sabit bir niteliğe sahip olduğunu 

gösterir. İnsanın manevîyat ihtiyacı gölgede kalmış olsa da asla kaybolmayacaktır (Nasır, 

2015, s. 80). Buna karşın modern psikoloji bilimi Batılı Kartezyen düşünce ve mantıksal 

pozivitizmin etkisiyle insanı bireyci, Batılı değerleri temel alan, kendi ihtiyaçlarına 

güdülenmiş, dahası hayatın böyle olması gerektiğine inanan bir varlık olarak 

tanımlamıştır. İnsanın diğer insanlarla ilişkilerinde var olan bağlılık, sadakat, 

diğerkâmlık, iyilikseverlik, almadan vermek vb. davranışları küçümseyen Batı kökenli 

kültür ve değerler, hem gündelik hayatta hem de akademik literatürde sıklıkla 

vurgulanmaktadır. Kuşkusuz “bireyselleşme”, “ayrımlaşma”, “bireysel özgürlük” gibi 

kavramlar Doğu kültüründe de mevcuttur. Ancak bu kavramların içeriği Doğu ve Batı 

kültüründe farklı şekillerde doldurulmaktadır. Örneğin; doğuda aile yapısı iç içedir, 



121 

 
 

burada bireyler kültürün belirlediği genel evren içinde bireysel davranmakta özgürdür. 

Kuşkusuz bu özgürlüğün kısıtlandığı yapılar da mevcuttur. Bu nedenle Doğu 

toplumlarında, Batının ürettiği anlamda “bireyselleşme”, “ayrımlaşma”, “bireysel 

özgürlük” kavramlarının tam karşılıklarını bulmak zordur (Sayar ve Dinç, 2014, s. 20-

21). Keza, Batı kaynaklı bakış açısı İslam dinine özgü kavram ve yapıları açıklamada da 

yeterli olmamaktadır. Mesela, İslâmî anlayışta özgürlük kavramı, bireyin istediğini 

yapabilmesi anlamına gelmemektedir. Her birey Allah’a, doğaya, sosyal çevreye ve 

kendisine karşı sorumludur. Ayrıca İslam “dini”, “aklı”, “canı”, “malı” ve “nesli”  

muhafaza prensibiyle bireyin sorumluluklarını düzenleyici ilkeler koyar. Bu anlamda 

mutlak özgürlük, bireye değil Allah’a aittir. Bu nedenle kişinin hayatına, ilişkilerine, 

eylemlerine ve sanatına getirilen sınırlamalar, özgürlüğe getirilen bir kısıtlama değil, 

kişiyi özgürlüğe götüren ilahî yardımlar olarak düşünülebilir. Günümüzde Batı kaynaklı 

özgürlük kavramını taşıyan hürriyet kavramı ise kişiyi bireysel doğasıyla sınırlayan 

Rönesans dönemi anlayışına ait bir kavramdır. İslam’a göre insanın kötülük yapma 

potansiyelini kullanması ve varlığın kaynağından uzaklaşması özgürlük değil, tam tersine 

olumlu ve iyi olan insan doğasının bozulmasıdır. Ayrıca bugün psikolojide sıklıkla 

vurgulanan “ben” duygusu, Doğu kültüründe ferdiyeti reddetmeyen “biz” duygusu içinde 

yer alır (Nasr, 2015, s. 245-247). Ayrıca sosyal ve kültürel psikolojinin gelişimiyle 

beraber, aynı ya da benzer insan davranışlarının faklı kültürlerde farklı anlamlar taşıdığı 

ortaya konmuştur. Dolayısıyla tek tip insan davranışından söz edilemez. Kültürler, 

toplumlar, küçük topluluklar kadar insan tabiatı vardır. Bu bağlamda psikolojide “benlik, 

biliş, duygu ve heyecan” gibi kavramları kültürel olarak inceleme ihtiyacı oluşmuştur 

(Hökelekli, 2015, s. 180-181). Bununla birlikte Batı, bilimsel bilgiyi tekelleştirmekle 

kalmayıp Doğu kökenli doktrinleri de Doğululardan daha iyi anlayacakları zannına 

kapılmıştır. Hâlbuki herhangi bir düşünce sistemini doğru yorumlayabilmek için, o 

zihniyetin içinde yoğrulan ve onu özümseyen insanların bakış açılarıyla anlamaya 

çalışmak gerekmektedir (Guenon, 2013, s. 58). 

İnsan doğduğunda kültürel olarak hazır bir kavram çerçevesi ve düşünce yapısına 

maruz kalır. Dolayısıyla dünyayı anlama biçimi nesnel bir süreç olmayıp o kültürün 

geçmişten şimdiye kadar gelen insanları tarafından üretilmiştir (Arkonaç, 2008, s. 57). 

Bu bağlamda Batılı düşünce yapısı her ne kadar Doğu düşüncesinden faydalandığını itiraf 

etse de Batılı zihin Doğu düşüncesini anlamakta yetersiz kalmıştır. Bugün Batılı zihnin 

daha genel geçer kabul edilmesi, kendini daha sığ ve belirgin bir alanda ortaya 

koymasıyla ilgilidir. Buna karşın Doğulu zihin bütüncül ve metafizik bir yapıdadır. Zira 



122 

 
 

Batı kaynaklı zihin Doğuya ait metafiziği anlayacak terimlere sahip değildir. Bu durum 

gerek coğrafi, gerek kültürel uzaklık nedeniyle de her iki zihniyete ait dilleri de 

etkilemiştir. Düşünce dünyasını dil kurar ve her milletin kendine özgü bir zihniyeti vardır. 

Aynı uygarlığa ve etnik kökene sahip milletler arasında farklılık nispeten daha azdır 

(Guenon, 2013, s. 21).  

Geleneksel anlayışın tam tersi dil edilgen değil aktif bir davranış biçimidir. Zira 

insanlar düşünce dünyalarını karşılıklı konuşmalarla inşa ederler (Arkonaç, 2008, s. 57-

58). Bu fikri destekleyen diğer bir görüş Rus düşünür Vygotsky’e aittir. Vygotsky aklî 

süreçlerin gelişiminde sosyal kaynakların etkili olduğunu ileri sürmüştür. Ona göre 

bireyin aklı kendiliğinden değil, kişilerarası ilişkilerle, kültür ve sosyal süreçlerle gelişir. 

O’na göre çocuğun gelişimi 2 yaşına kadar “doğal bir çizgi” de seyrederken daha sonraki 

evrelerde yerini “kültürel çizgi” alır. Çocuğun zihni sadece kendi keşifleriyle değil 

çevreden edindiği bilgi ve kavramlar aracılığıyla gelişir. Vygotsky bilişsel gelişimin 

aksine öğrenmenin insandan bağımsız olarak mevcut olmadığını bilginin diğer insanlarla 

ilişkilerle oluştuğunu belirtmiştir. Vygotsky’e göre bu anlamda “insan sosyal olarak 

oluşturulan bir fenomendir”. Zira bireyin kullandığı dilin, kavram ve olguların tarihi ve 

kültürel bir kimliği vardır. Bir başka ifadeyle bireyin dünyayı anlama şeklini algıları 

belirler. Algılar kişiye göre olsa da sosyal ve kültürel çevre tarafından şekillenir. Bu 

anlamda Vygotsky Doğulu öğrenmenin de Batılı öğrenmeden farklı olduğunu 

belirtmiştir. Batı düşüncesine göre öğrenmede bireysel hayat önemliyken Rus düşüncesi 

sosyal ilişkileri temel alır (Vygotsky, 1985, s. 81; Ergün ve Özsüer, 2006, s. 271-272). 

Batı ve Doğu bilim anlayışındaki farklılıklar her iki kültür coğrafyasında insanın 

manevîyat ve inanç gelişimi alanında ortaya konan yaklaşım ve modelleri de etkilemiştir. 

Geleneksel İslâmî öğretisi insanın manevî gelişimini beden kalp ve ruhla açıklar. Kalp, 

varlığın hem merkezinde hem de üstünde yer alır. İnsanın aslî tabiatı ancak tüm varlık 

alanlarını kuşatan kalple anlaşılabilir (Nasr, 2015, s. 27-28). Kalp, gerçekliği duyu 

organlarının idrak edemediği boyutuyla algılayan bir tür sezgidir. Kur’an-ı Kerim 

kalplerin görmesinden bahsederken kalbin gerçeklikle kurulan tabiatüstü mahiyetini 

anlatır (İkbal, 2016, s. 48). İnsanın kalp gözü kapandığında ya da kalp işlevini 

kaybettiğinde insanın aslî bilgisine ulaşmak artık imkân dâhilinde değildir. Akıl veya nefs 

düzeyindeki kalple insanın özünün bilgisine ulaşılamayacağı gibi aklın bütün işlevleri, 

deney ve gözlem dahi bu öze ulaşamaz. Akıl ancak arızî, yüzeysel derecedeki dışsal 

bilgilere ulaşabilir. Akıl kalbin ışığını kaybetmesiyle en fazla entelektüel bilgide kalabilir 

(Nasr, 2015, s. 54). Bir başka ifadeyle akıl gerçekliği parçalı ve seçerek algılarken, kalbin 



123 

 
 

tecrübesi olan mistik hal ile gerçeklik bütüncül olarak algılanır ve özne nesne ayrımı 

kaybolur (İkbal, 2016, s. 51). İslam’ın manevî öğretisine göre insanın Allah’a isyan 

etmesi nefsle ilgili bir olaydır. İnsanın bedeni nefsî olayların ortaya çıkmasında sadece 

bir alet işlevi görür. Nefs büyüleyici ve cezbedici görünse de parçalı ve şekilsiz bir 

yapıdadır. Ruh ise kalıcı ve bütünseldir. Ruh varlığın tamamını hatta bedenin her tarafını 

kuşatarak, değiştirip dönüştürerek nurlandırır (Nasr, 2015, s. 84-86). 

Batı düşüncesine yön veren önemli isimlerden biri olan Freud ise insanlığın en 

kuşatıcı ve en eski deneyimi olan dini bir yanılsama olarak görmüştür. Ayrıca o, ortaya 

koyduğu kişilik kuramında insanı indirgemeci bir bakışla ele almıştır. İnsanın tek yönlü 

ve içgüdülerine odaklı bir varlık olarak tanımlanması İslam’ın bütüncül perspektifinden 

oldukça farklıdır. Bu kurama göre Freud bilinçaltının insanın gerçek kişiliğini 

oluşturduğunu bilincin ise gerçekdışı bir profil ortaya koyduğunu ileri sürmüştür. Freud’a 

göre insanın hakiki benliğini ortaya koymasının önünde birtakım engeller vardır. 

Gelenek, ahlâk ve din, insana dayatılan kurallar ve içgüdüsel kısıtlamalar gerçek benliğin 

kısıtlanmasına ve bilinçaltına itilmesine neden olmaktadır. Freud’un kişilik kuramı ego 

merkezlidir. Ego’yu eğitmek, değiştirmek ve geliştirmek adına yapılan her türlü 

müdahale ona zarar verecektir. Freud kişiliğin cinsel enerji olarak tanımladığı “libido”yu 

yeme, içme ve cinsellik olarak tanımlamıştır. Bu nedenle o, insanı sadece belirli hazların 

peşinde olan bir hayvan seviyesine indirgemekle kalmayıp, onun bütün faaliyetlerini 

libidonun yönlendirdiğini iddia etmiştir. Böylece Freud insandaki cinsel enerjiye 

yenilerini eklemiştir (Kutub, 1992, s. 29-30). 

Freud’un ekolünün takip eden Adler ve Jung “libido” kavramına verilen 

aşırılıkları bertaraf etmek amacıyla kişiliği farklı kavramlarla açıklamışlardır. Adler 

insanın temel içgüdüsünü üstünlük duygusunu elde etmek olarak açıklarken, Jung insanın 

temel içgüdüsünü aşağılık kompleksini anlamak ve eksiklerini gidermek olarak 

açıklamıştır. Bununla birlikte her iki yaklaşım insan benliğinin sadece bir kısmını ortaya 

koyabilmişlerdir. Aynı şekilde tecrübî ekol insanın sadece laboratuara konu olabilecek 

taraflarını yani ceset kısmını açıklayabilmiş, ruhsal ve duygusal taraflarını ihmal etmiştir. 

Davranışçı ekole bağlı psikologlar da insanı, belli olayları etki-tepki mekanizmasıyla 

anlamaya çalışan bir varlık olarak tanımlamışlardır. Davranışçılık ekolünün insan 

davranışlarını sadece fizyolojik olarak açıklaması hayvan davranışlarını anlamak için 

yeterlidir. Ancak bu ekol, insan davranışlarını anlamaktan uzak bulunmaktadır. 

Davranışçı ekole göre insandaki iradenin, yüce duyguların ve üstün değerlerin bir anlamı 

yoktur. Bu da göstermektedir ki Batı kökenli yaklaşımlar insan tabiatını, parçalı bir 



124 

 
 

şekilde açıklamışlar, insan ve davranışını tamamen açıklayan bir yaklaşım ortaya 

koyamamışlardır (Kutub, 1992, s. 31-34). 

İslam dininin temel referansı olan Kur’an-ı Kerim’e göre insan yeryüzünde 

Allah’ın halifesidir. Böylece Allah insanı kendi fiilleriyle donatarak yeryüzüne hem 

hükümdar hem hadim kılmıştır. Nasıl ki Allah yeryüzünün yaratıcısı, mimarı ise insan da 

aynı şekilde yeryüzünün imar ve ihyasından sorumlu tutulmuştur (Kutub, 1992, s. 43-47). 

İnsan ve kişiliğini metafizik bir bağlamda ele alan İslâmî öğretiye göre insan fıtrî olarak 

Yüce bir varlığa inanma ve bağlanma duygusuna sahiptir. Bu anlamda İslam dünyasında 

din psikolojisinde yapılan çalışmalar insan ve inanç gelişimi konusunda inanç-fıtrat 

ilişkisine yoğunlaşmıştır (Karaca, 2007; Yapıcı, 2016; Yavuz, 2013). Fıtrat kavramına 

göre din duygusu insanın derinliklerinde var olan bir duygudur. İnsan her ne kadar batıl 

inançlara yönelim ve yaratıcıyı inkâr davranışı gösterse de kendi yaratılışının derûnunda 

evrenin güçlü bir yaratıcısı olduğu fikrinden kendini alıkoyamaz (Kutub, 1992, s. 48). Bu 

anlamda Batılı akademisyenlerden Jung insanın yaratılışında “Tanrısal bir öz” taşıdığını 

belirten sözleri ve Tanrı arketipi kavramları ile Jacabi’nin “merkezi ateş ya da Tanrı’daki 

bireysel payımız” tanımlamaları, kısmen İslam kültüründeki fıtrat kavramına 

benzemektedir. Ancak fıtratın “Tanrı arketipi” ve “Tanrı’daki bireysel payımız” 

kavramlarından daha farklı olduğunu söylemek durumundayız. Bu nedenle dinî gelişimi 

açıklayan Batı kökenli teorilerde Yahudi-Hıristiyan inanç ve kültürünün hâkim bir etkiye 

sahip olduğunu söyleyebiliriz. Bu nedenle Batı kökenli teoriler Müslüman kültürde 

yetişen bireyin dinî gelişimini açıklamakta yeterli olamamaktadır (Karaca, 2007, s. 270).  

Dinî gelişim konusunda Batı’da birçok psikolog çalışmalar yapmış, çocukluk 

döneminden yaşlılığa kadar inancın gelişimini ele alan birçok yaklaşım ortaya 

konulmuştur (örnek olarak bkz: Harms, 1944; Goldman, 1964; Elkind, 1970). Türkiye’de 

ise gerek akademi dünyasının seküler ve pozitivist bakış açısı gerek muhafazakâr kesimin 

dinî konularda yenilikçi bakış açılarına mesafeli olması, dinî gelişim konusunda yeterli 

çalışmanın yapılmasına engel olmuştur. Bununla beraber son çeyrek asırda dinî gelişimi 

ele alan çalışmalar ve model denemeleri yapılmaktadır. (Karaca, 2007, Yapıcı, 2016; 

Oruç, 2014; Bilici, 2015; Selçuk, 1991) 

Türkiye’de dinî gelişim alanında yapılan ilk ciddi çalışma 1987 yılında Yavuz’un 

7-12 yaş aralığı çocuklarda dinî duygu ve düşüncenin gelişimini incelediği araştırmadır. 

Ayrıca ilk çocukluk dönemi dinî gelişimini de konu alan birçok çalışma yapılmıştır (örnek 

olarak bkz: Bilici, 2015; Konuk, 1994; Oruç, 2014). Dinî gelişim konusunda ilk model 

denemesi Karaca’nın (2007) “İçgüdüsel eğilimler evresi”, “Dinî gelişimin uyanışı ve 



125 

 
 

sorgulama evresi”, “Uyum ve istikrar evresi” olarak oluşturduğu üçlü gelişim modelidir. 

Bu çalışma eklektik ve senkretik bir çalışma olup Batılı teorilerin bir özeti niteliğindedir. 

Bu anlamda bize özgü sentez düzeyinde çalışmalar henüz mevcut değildir. Dinî gelişimi 

konu alan farklı bir çalışma Yapıcı’nın (2016) “Müslüman-Türk Kültüründe İnanç 

Gelişimi” adlı inanç gelişimi model denemesidir. Bu çalışma Müslüman kültürde yetişen 

bireyin inanç gelişiminde evrensel gelişim ilkelerinin yanı sıra kültürel değerlerleri de 

kullanmıştır. Yapıcı’nın (2016) modeli, İslam’ın temel kaynakları Kur’an ve Sünnet’ten 

mülhem olarak dinî gelişimde “Fıtrat ve Çevre” kavramlarına yoğunlaşmıştır. 

Batı’da yapılan dinî gelişim teorilerinin pozivitist-görgül bilim anlayışının 

etkisiyle şekillenmiş evrensel ve normatif yapıda olduğu görülmektedir. Bu çalışmalardan 

bilişsel temelli olan Harms (1944), Elkind (1970), Goldman’ın (1964) çalışmaları kitleler 

üzerinde yapılan alan çalışmalarıyla oluşturulmuşken, Fowler’ın (1981) çalışması 

bilişsel, psikososyal ve ahlâk gelişimi kuramlarını içeren eklektik bir özelliğe sahiptir. 

Ayrıca Fowler’in teorisi Hıristiyan teolojisinin inanç özelliklerini içermektedir. Freud’un 

dine yaklaşımı ise bireysel vakaların yanı sıra Yahudi–Hıristiyan teolojisi ve dönemin 

egemen anti-dinî bilimsel söylemlerinin etkisiyle geliştiği söylenilebilir. Jung da teorisini 

bireysel çalışmalar ve tecrübeler, gözlem, felsefe, ilahiyat, simya antropoloji gibi çok 

geniş bir bilgi birikimi üzerine temellendirmiştir. Bu çalışmalar yerel inanç ve kültürleri 

dikkate almadığı gibi insanın biricik oluşuna da gerekli özeni göstermemiştir. Bu 

modellerin dini gelişimi katı ve değişmez olarak ele alması “Gelişim bireye özgüdür” ve 

“Düşünce, kültüre ve zamana göre değişir.” gerçeğiyle de çelişmektedir. Karaca (2007) 

ve Yapıcı’nın (2016) model çalışmaları Batı kökenli kuramların etkisiyle normatif 

özellikler içermesinin yanı sıra İslam’ın vahdet anlayışına uygun akıl-kalp birlikteliğine 

göre oluşturulmuştur. Karaca (2007) orta yaşlara kadar olan dinî gelişim sürecini ele 

aldığı modelinde psikososyal yaklaşım, sosyal-bilişsel teoriler, psikanalitik teoriler ve 

bağlanma kuramlarından faydalandığı gibi geleneksel İslâmî anlayışı da benimsemiştir. 

Yapıcı’nın (2016) modelinde ise bilişsel temelli teoriler ağırlıklı olmakla birlikte, sosyal-

bilişsel, psikanalitik kökenli yaklaşımların yanı sıra İslam inanç ve kültürüne özgü 

kavram ve yaklaşımların eklektik olarak yer aldığı görülür. Yapıcı çalışmasına alanla 

ilgili literatürün yanı sıra gözlemlerini de katmıştır. Bununla birlikte Türkiye’de özgün 

anlamda yaklaşım ve modellerin mevcut olduğu henüz söylenemez.  

Bilimsel çalışmalarda genel-geçer kabul edilen pozitivist-materyalist anlayışın 

kendini değişmez ve evrensel kabul etmesi psikoloji biliminde karşıt paradigmaları 

gündeme getirmiştir. Özellikle bilginin evrensel ve değişmez tek bir gerçeklik olmadığını 



126 

 
 

zamana ve zemine göre tekrar oluşturulduğu anlayışının kabul görmesiyle yerel ve 

kültürel inançların İnsan–Tanrı-Âlem tasavvurları kendilerini ifade edecek ortam 

bulmuşlardır. Ayrıca bilim anlayışında katı pozitivist anlayışın dışında yeni 

paradigmaların söz sahibi olması başta psikoloji olmak üzere birçok bilim için ufuk açıcı 

olacaktır. Yakın gelecekte yeni paradigmalar kültürel kaynaklı insan anlayışlarının 

gelişimine ve çoklu dinî gelişim yaklaşımlarının ortaya konmasına olanak sağlayabilir. 

Bununla birlikte Batı’da yapılan çalışmaların insanın evrensel doğasıyla ilgili ortaya 

koyduğu gelişmeler ile dinî gelişim kuramlarının kültürel gerçekliklere katkısı göz ardı 

edilmemelidir. Bilginin dönüşen ve değişen yapısının yanı sıra insanlığa ait kuşatıcı 

tarafları da dikkate alınmalıdır. 

İslam dini ile Modern Batı’nın İnsan-Tanrı-Âlem anlayışı, bilgi metodolojisi ve 

yaklaşımlar bağlamında aşağıdaki tabloda olduğu gibi özetlenebilir: 

 

GELENEKSEL İSLAM 

ANLAYIŞI 

MODERN BATI ANLAYIŞI 

İnsan Allah’ın yarattığı 

varlıkların en üstünü olma özelliğine 

sahiptir. 

İnsan her şeyin ölçüsüdür. 

İnsan ve Allah aynı evrende 

farklı konumlardadır. 

Allah ve insan ayrı evrenlerdedir. 

Bilgiyi elde etmek için akıl, 

duyular ve kalp önemlidir. 

Bilgiyi elde etmek için öznel 

zihin önemlidir. Nihâi doğruya öznel 

zihinle ulaşılabilir. 

Hakikat gaybî özelliktedir tam 

olarak idrâk edilemez. Gerçeklik ise akıl 

ve duyularla kavranabilir. 

Sadece öznel zihnin ulaşabildiği 

bilgi hakikattir. Bunun dışında hakikat 

mevcut değildir. 

Dini gelişim kişiden kişiye göre 

değişen bir yapıdadır ve özel yöntem ve 

değerlendirme süreçleri gerektirir 

(idiyografik yaklaşım) 

Dini gelişim bireysel olarak 

farklılıklar içerse de, evrensel ve 

değişmez bir karaktere sahiptir 

(nomotetik yaklaşım). 

  



127 

 
 

SONUÇ VE ÖNERİLER 

Modern bilimsel gelişmelerden önceki dönemde dinî gelişimle ilgili teolojiden 

beslenen çeşitli açıklamalar olsa da bunları günümüzdeki anlamıyla dinî gelişim teorileri 

olarak adlandırmak mümkün görünmemektedir. Çünkü geleneksel dünyada gelişim ile 

dinî gelişim birbirinden farklı alanlar olarak düşünülmemektedir. Bu ayrım özellikle 

seküler-pozitivist bilim geleneğinde ön plana çıkmıştır.  

Modern bilimsel paradigmalar içinde düşünecek olursak,-ister Batı ister Doğu 

kökenli olsun-bireyi tüm yönleriyle açıklayan bir dinî gelişim modelinin mevcut 

olmadığını söyleyebiliriz. Anlaşıldığı kadarıyla ileri sürülen modeller birbirinden az ya 

da çok farklılaşan bakış açılarıyla kurulmuştur. Bu anlamda onların bir kısmı belli bir 

teoriden hareket ederken bir kısmı ise eklektik bir karakter arz etmektedir. Bunu bir yere 

kadar doğal karşılamak gerekir. Çünkü bakış açısı, olguyu farklı biçimlerde betimlemeyi 

beraberinde getirmektedir. İşin içine bir de kültürel öznellikler, çocuk yetiştirme biçimleri 

ve inançların kendine özgü yapısı karışınca dinî gelişim sürecinin evrensel ve kapsayıcı 

bir biçimde ele alınması pek mümkün görünmemektedir. Bununla birlikte bu konu 

hakkında konuşabilmek için belli tanımlama ve kavramlaştırmalara ihtiyaç 

duyulmaktadır. Biyo-psiko-sosyal bir varlık olan insanın bir tarafına yönelik 

açıklamaların onun diğer tarafını ihmal etme riski taşıdığını söylemeliyiz. Hatta bu risk 

çoğu kere gerçekliğe dönüşmektedir. Bu noktada dinî gelişim teorilerinin ya sadece tek 

bir kurama ya da kuramların işlevsel bir şekilde kullanılmasıyla eklektik bir yaklaşıma 

dayandığını ifade edebiliriz. 

Piaget, dinî gelişim teorilerinin oluşmasında önemli bir yere sahiptir. Onun 

teorisini dinî gelişime uyarlayan kuramlar temelde olgunlaşmaya dayalı bilişsel süreçlere 

önem vermektedir. Fakat dinî gelişim, sadece zihinsel bir alan olmayıp duygu, tecrübe, 

uygulama vb. boyutları olan bir gelişim alanıdır. Aynı şekilde Piaget’in teorisini temel 

alan yaklaşımların katı bir hiyerarşiye sahip olması da dinî gelişime uygulama açısından 

sorun oluşturmaktadır. Örneğin birey dinî gelişimde bazen somut yahut soyut işlemler 

düzeyinde kalabilir. Fakat o, üst düzey bir Tanrı tasavvuru ve din algısı için faklı 

etkileşimlere ihtiyaç duyar.  

Dinî gelişim bilişsel gelişim gibi katı bir hiyerarşiye sahip değildir. Çünkü zaman 

zaman yaşanan gelişmeler durabilir, kopukluklar, gerilemeler ve başkalaşımlar ortaya 

çıkabilir. Örneğin bireyin hayatında dine veya dinî gelişime dair dikkat çekici bir durum 

yokken, yaşanan dinsel değişim tecrübesiyle o, formel işlemler sonrası bir gelişim 



128 

 
 

aşamasına ulaşabilir. Ayrıca Piaget’in bilişsel gelişim teorisinin çocuk ve ergenlerle 

sınırlı kaldığını söylemek durumundayız. Bu anlamda o, formel işlem sonrası bilişsel 

yapının ve dinî düşüncenin yönünü ve yoğunluğunu açıklamakta yetersiz kalmaktadır. Bu 

da ister istemez yeni yaklaşımların ortaya çıkmasına neden olmuştur. Çünkü formel işlem 

sonrası olarak da isimlendirilen postformel gelişim aşaması çoklu mantıksal düşünce 

sistemlerini kapsayan ve bireyin bu sistemler içerisinde öznel tercihlerde bulunduğu, 

bilişle beraber deneyimleri, hayat olayları, sosyal etkileşim ve çevresel değişkenlerin 

etkili olduğu çok yönlü bir zihinsel karakter arz etmektedir. Ayrıca bilişsel olarak 

gelişmiş olmak, dinî gelişim açısından da gelişmiş olmayı ifade etmez. Bilişsel gelişim 

doğal bir gelişme süreci gösterebilirken, dinî gelişimde doğal süreçlerin yanı sıra dış 

etkenler ziyadesiyle devreye girebilmekte; bireyin sosyal çevresi, ailesi, aldığı eğitim, 

kişisel özellikleri, deneyimleri vb. unsurlar dinî gelişimini önemli ölçüde belirlemektedir. 

Bu arada belirtmek gerekir ki Piaget başta olmak üzere bilişselci evre teorilerinde bireyin 

gelişiminde evre atlama ihtimalinin bulunmasına rağmen, buna dair açık delillerin 

olmaması ve evrelerin hangilerinin zorunlu olarak geçilmesi gerektiği belirtilmemiştir. 

Evre teorilerine fazla odaklanmak dinî gelişimin özgünlük ve çok boyutlu 

oluşunun göz ardı edilmesine neden olabilir. Çünkü, tüm gelişim alanlarında olduğu gibi 

dinî gelişim de sürekli ileriye doğru yürüyen bir yapı arz ederken katı ve hiyerarşik 

karakterli evreci yaklaşımlar dinî gelişimi adeta belli bir dönemde (örneğin ergenlik 

sonuna) durağanlaşan bir fenomen olarak ele almaktadır. Bu teorilerden bir kısmı 

çocukluk ve ergenlik dönemine yoğunlaşırken, diğerleri çocukluk ve ergenlik dönemini 

pek fazla dikkate almamıştır. Bilişsel temelli dinî gelişim teorilerinin diğer bir sınırlılığı 

da bireysel farklılıkları dikkate almayarak, bütün insanlar için geçerlilik iddiasında 

olmasıdır. Bu bağlamda Elkind ve Goldman’ın teorileri Piaget’in bilişsel teorisine 

tamamen sadık kalırken, Fowler ve Oser-Gmünder’in teorileri ise bilişsel teorilerden 

beslenmekle beraber, varlıksal ve sosyal problemler ile yetişkin dinî gelişimini de 

kapsamaktadır.  

Karmaşık ama kullanışlı modeller ortaya koyan Fowler ve Oser-Gmünder’in 

yaptığı gibi hayat boyu devam eden dinî gelişim dikkate alındığında her yaşam dönemi 

için bir evre oluşturmak kolay değildir. Reich bütünleyici yaklaşımında böyle bir tavır 

ortaya koymaya çalışırken felsefî ve teolojik kaynaklara müracaat etmiştir. Bundan dolayı 

bu tür çalışmalar yerel ve kültürel olma eleştirisine uğramıştır. Dahası söz konusu 

teorilerin evrensel olma niteliğini kaybettiği söylenmektedir. 



129 

 
 

Dinî gelişim teorilerinde “yükleme”, “tutum”, “kişilik yapılanması”, “bağlanma”, 

“kişisel uyumsuzluk” ve “şema” gibi sosyo-psikolojik teorilere, “iç güdümlü”- “dış 

güdümlü” ve “arayışsal” yaklaşımlara daha fazla yer verilmelidir. Dinî gelişim 

teorilerinde araştırma yöntemleri genel olarak, kesitsel desenli çalışmalara dayanmakta, 

boylamsal desenli çalışmalara pek fazla yer verilmemektedir. Bu durum evre teorilerinin 

hiyerarşik yapısını anlamamızı zorlaştırmaktadır.  

Psikanalitik kuramın kurucusu ve öncü ismi Freud, her ne kadar bir dinî gelişim 

modeli ortaya koymasa da dine ve onun kaynağına yönelik görüşleri Batı bilim 

dünyasında ziyadesiyle etkili olmuştur. Kuşkusuz Freud’un dinin kökenini ilkel topluma 

kadar götürmesi, din konusundaki spekülatif fikirleri, dindarlığı nevrotik bir saplantı ve 

gerileme olarak değerlendirmesi pozitif dinî gelişim kapsamında değerlendirilemez. 

Çünkü psikanalitik yaklaşım temelde dine yönelik bir olumsuzluk, eleştiri ve reddediş 

içermektedir. Bununla birlikte Freud’un -adeta hastalığın gelişmesi gibi- istenmeyen bir 

durumun tarihsel ve bireysel oluşum serüvenine odaklandığını görmekteyiz. Öte yandan 

Psikanalizden beslenmekle birlikte sistemini bilinçdışından ziyade kuramını ego üstüne 

kuran Erikson, dinî gelişimde ebeveyn başta olmak üzere çevresel faktörlerin de önemli 

olduğunu, Tanrı tasavvurunun ise bireyin egosuyla sosyal çevrenin etkileşimi içinde 

gerçekleştiğini ileri sürmüştür. 

Kartezyen felsefeden mülhem rasyonalist ve pozitivist bir gelişim gösteren Batı 

bilim düşüncesi dinî gelişimi daha ziyade bilişsel bir bakış açısıyla ele almıştır. 

Davranışçı, sosyal öğrenmeci, psikanalitik ve eklektik teoriler de zaman zaman ön plana 

çıkmıştır. Ancak genellikle evrensellik iddiasındaki evreci yaklaşımların daha çok kabul 

gördüğünü söylemek durumundayız. Belli bir kuramsal yapıdan ya da farklı kuramsal 

yaklaşımlardan beslenen Batı kökenli dinî gelişim teorileri, bu meseleyi idealistik değil, 

olgusal düzeyde ele almakta, sıklıkla gözlem ve anket başta olmak üzere sahadan 

toplanan verilerle ilgili teoriler desteklenmektedir.  

İslam dünyasında dinî gelişim konusu “tasavvufî yaklaşım”, “geleneksel izahlar” 

ve “çağdaş yönelimler” olmak üzere üç kategoride değerlendirilebilir. Pozitivist bilimsel 

düşünce paradigmasıyla uyuşmayan tasavvufî gelişim modeli insanın manevî gelişimini 

kendine özgü yöntemlerle ele almaktadır. Bu gelişim modeli özellikle belli bir yaş 

döneminden ziyade ilk ve orta yetişkinlik yıllarının dinî gelişimini dikkate almıştır. 

Bununla birlikte tasavvufî gelişim modelini özellikle çocukluk ve ergenlik dönemi 

üzerinde yoğunlaşan teorilerle destekleyerek yeni yaklaşımlar oluşturulabilir. Tasavvufi 

gelişim öğretisinin Jung’un bireyleşme teorisiyle de karşılaştırmalı olarak ele alınması 



130 

 
 

yeni yaklaşımları gündeme getirebilir. Geleneksel İslam düşüncesi dinî gelişimi, bilişsel 

gelişim ve cinsel gelişim bağlamında ele almıştır. İslam düşünürlerine göre dinî anlamda 

bir olgunluk aklî gelişimle birlikte belirli bir yaşam tecrübesini gerekli kılmaktadır. 

Günümüzde yapılan çalışmalar genel olarak Batılı yaklaşımları referans alarak 

oluşturulan bilişsel ve sosyal bilişsel temelli yaklaşımların argümanlarını temel 

almaktadır. Aynı zamanda bu çalışmalar Batılı teorilerin özeti ve terkibi olarak da 

değerlendirilebilir. Aynı şekilde inanç ve kültürel kavramları içeren model denemeleri ve 

yaklaşımlar henüz istenilen düzeye ulaşamamıştır. Belirli yaş dönemlerinin dinî 

gelişimini ele alan çalışmalar da özgün dinî gelişim yaklaşımlarının oluşturulması için 

yeterli bulunmamaktalar. Bununla birlikte son dönemde kültürel ve İslam inancına özgü 

kavramların dinî gelişim çalışmalarında ele alınması bu anlamda önemli bir aşama olarak 

görülebilir. 

Dinî gelişim teorileri, din eğitimi alanında da önemli bir yere sahiptir. Dini gelişim 

konusu, başta din eğitimcileri, öğretmenler, kuran kursu öğreticileri ve vaizlerin 

alanlarına ilişkin tutum, davranış ve yöntemlerini belirleyici olabilecektir. Din eğitiminin 

yerel unsurları dikkate alarak verilmesi ilkesi kültüre özgü dinî gelişim yaklaşımlarını 

gerekli kılmaktadır. Ancak günümüzde bilgininin karşılıklı etkileşerek oluşması 

yaklaşımı kültürlerin de etkileştiği anlayışına neden olmaktadır. Bu nedenle tamamen 

kültüre özgü yaklaşımların mümkün olabileceği söylenemez. Zira bilgi artık tek bir 

coğrafyaya değil coğrafyalar arası dönüşen ve gelişen bir nitelik arz etmektedir. Bu 

nedenle Türkiye ve İslam coğrafyasında dinî gelişim yaklaşımları sadece Batı’da 

yapılanlarla değil diğer coğrafyalarda da yapılan çalışmalarla kıyaslanabilmesi kültürler 

arası etkileşimi artıracağı gibi kültürel biricikliği de ortaya koyabilecektir. Bu anlamda 

Türkiye’de yapılan çalışmalar Batı kökenli teorilerin kavram ve mantığı üzerine 

şekillenen bir karakterde ve henüz ezber düzeyinde bulunmaktadır. Türkiye’ye özgü 

sentez düzeyinde modeller oluşturabilmek için Batı kökenli teorilerin iyi bilinmesinin 

yanı sıra yerel inanç ve kültüre ait gerek teorik gerek uygulamalı olarak ortaya konulan 

çalışmaların önemi büyüktür. 

 

   



131 

 
 

 

KAYNAKLAR 

Ahmet b.Hanbel (1429/2009) Müsned I-VI. Beyrut: Daru’l-Fikr. 

Akyol, A. K. (2015). Psiko-seksüel gelişim. A. Ulusoy (Ed.), Gelişim ve Öğrenme 

Psikolojisi içinde (ss. 127-18). Ankara: AnıbYayıcılık 

Allport, W. G. (2006). Olmaktan oluşa (B.Sambur Çev.). İstanbul: Katkı yayınları. 

Allport, W. G. (2014). Birey ve dini (B. Sambur Çev.). Ankara: Elis Yayınları. 

American Journal of Sociology 50, 112-122. 

Argyle, M. ve Beit-Hallami, B. (1992). Yaş ve din (A. Kurt Çev.). Uludağ Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi Dergisi,4 (4), 319-331. 

Argyle, M. ve Beit-Hallami, B. (2004). Dini davranış teorileri (A. Kuşat Çev.). Sosyal 

Bilimler Enstitüsü Dergisi,16, 247-280. 

Arı, R. (2018). Eğitim psikolojisi. Ankara: Nobel Akademik Yayıncılık 

Arkonaç, S. A. (2008). Psikolojide insan modelleri ve yerel insan modelimiz. Ankara: 

Nobel Yayın Dağıtım. 

Arkonaç, S. A. (2015). Doğunun ve Batının yerelliği. İstanbul: Hiperlink Yayınları. 

Ayten, A. (2013). Din psikolojisi. İstanbul: İz Yayıncılık. 

Ayten, A. (2015). Psikoloji ve din. İstanbul: İz Yayıncılık. 

Bahadır, A. (2001). Ergenlik döneminde din ve ahlâk gelişimi. Mehir Aile Dergisi,1, 45-

54 

Bahadır, A. (2010). Jung ve din. İstanbul: İz Yayınları. 

Batson, C. D. ve Schoenrade, P. ve Ventis, W. L.(2017). Din ve birey (A. Kuşat ve A. 

Taştan, Çev.) Kayseri: Kimlik Yayınları. 

Bilici, A. B. (2015). Çocuk psikolojisi ve din. İzmir: Akademik Gelişim. 

Buhari (1413/1993). Sahih I-V. (M. Dibulbuğa, Çev.). Dımeşk: Daru’l 

Burger, J. M. (2006). Kişilik (İ.D.E. Sarıoğlu Çev.). İstanbul: Kaknüs Yayınları. 

Cengil, M. (2002). Davranışçı ekolün dine yaklaşımı. Yayınlanmamış Doktora Tezi, On 

Dokuz Mayıs Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Samsun. 

Cüceloğlu, D. (2014). İnsan ve davranışı: Psikolojinin temel kavramları. İstanbul: Remzi 

Kitabevi. 

Egemen, B. Z. (1952). Din psikolojisi: Saha, kaynak ve metot üzerine bir deneme. Ankara: 

Türk Tarih Kurumu Basımevi. 

Elkind, D. (1970). The origins of religion in the child. Review of Religious 



132 

 
 

Erdamar, G. K. (2015). Sosyal öğrenme kuramı. A. Ulusoy (Ed.), Gelişim ve Öğrenme 

Psikolojisi içinde (ss. 207-236). Ankara: Anı Yayıcılık 

Erden, M. ve Akman, Y. (2004). Gelişim ve öğrenme. Ankara: Arkadaş Yayınevi. 

Ergün M. ve Özsüer S. (2006). Vygotsky’nin yeniden değerlendirilmesi. Afyon Karahisar 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi, 2, 269-292. 

Erikson, E. H. (1958). Young man Luther, A study in psychoanalyis and history, New 

York: Norton. 

Erikson, E. H. (1969). Gandhi’s truth: On the origion of militant nonviolonce, New York: 

Norton. 

Erikson, E. H. (2014). İnsanin sekiz evresi (G. Akkaya Çev.). İstanbul: Okuyan us 

Yayınları. 

Fordham, F. (2011). Jung psikolojisinin ana hatları (A. Yalçıner Çev.). Ankara: Say 

Yayınları. 

Forsyth, J. (2017). Psikolojik din kuramları. (M. Ulu Çev.). Kayseri: Kimlik Yayınları. 

Fowler, J. W. (2000). İman bilincinin evreleri (A. U. Mehmedoğlu Çev.). Marmara 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 19, 85-104. 

Fowler, J. W. ve Dell, M. L. (2016). Bebeklikten yetişkinliğe inanç aşamaları. inanç 

gelişim teorisinin otuz yılı üzerine düşünceler, (M. Ulu Çev.). Bilimname XXX, 1, 

539-559. 

Frager, R. (2016). Sufi terapistin sohbet günlüğü (Ö.Çolakoğlu Çev.). İstanbul: Sufi 

Kitap. 

Freud, S .(2015). Musa ve tektanrıcılık (K. Şipal Çev.). İstanbul: Say Yayınları. 

Freud, S. (2013). Totem ve tabu (H.İlhan Çev.). İstanbul: Sayfa Yayınları. 

Freud, S. (2014). Bir yanılsamanın geleceği (M. Ökten Çev.). İstanbul: Tutku Yayınevi. 

Fromm, E. (2014). Sağlıklı toplum (Y. Salman ve Z. Tanrısever Çev.) İstanbul: Payel 

Yayınları. 

Fromm, E. (2015). Psikanaliz ve din (E. Erten Çev.). İstanbul: Say Yayınları. 

Gazali, A. (2015). El-münkız mine’d-dalal (Ş. Yeltekin Çev.). İstanbul: Gelenek 

Yayıncılık. 

Goldman, R. (1964). Religious thinking from childhood to adolescence. London: Seabury 

Gottlieb, E. (2012). Dinî düşüncenin gelişimi (C. Osmanoğlu ve M. Ulu Çev.) 

Dinbilimleri Akademik Araştırma Dergisi 12(1), 269 -289. 

Guenon, R. (2013). Doğu düşüncesi (. L. F. Topaçoğlu Çev). İstanbul: İz Yayıncılık. 

Gündüz, T. (2003). İslam, gençlik ve din eğitimi. İstanbul: Düşünce Kitabevi. 



133 

 
 

Harms, E. (1944). The develeopment of religious experience in children. 

Hayta, A. (2006). Anneden Allah’a: bağlanma teorisi ve İslâm’da Allah 

Holm, N. G. (2004). Din psikolojisi (A.Bahadır Çev.). İstanbul: İnsan Yayınları. 

Hood. R. W.Jr., Spilka, B., Hunsberger, B.ve Gorsuch, R. (2004). Dini gelişim kuramları. 

Din Bilimleri Akademik Araştırma Dergisi, 4(4), 205-221. 

Hökelekli, H. (1993). Çocuk. TDV İslam Ansiklopedisi, 8, 355-359. 

Hökelekli, H. (1996). Fıtrat. TDV İslam Ansiklopedisi,13, 47-48. 

Hökelekli, H. (2012). İslam psikolojisi yazıları. İstanbul: Değerler Eğitimi Merkezi 

Yayınları. 

Hökelekli, H. (2015). Din psikolojisi. Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları. 

İkbal, M. (2016). Dinî düşüncenin yeniden inşası (R.Acar Çev.). İstanbul: Timaş 

Yayınları. 

Jung, C.G. (2013a). Dört arketip İstanbul: Sayfa Yayınları. 

Jung, C.G. (2013b). Keşfedilmemiş benlik (İ.Kırımlı Çev.). İstanbul: Sayfa Yayınları. 

Kara, M. (1999). Tasavvuf ve tarikatler tarihi: İstanbul: Dergah Yayınları. 

Karaca, F. (2007). Dinî gelişim teorileri. İstanbul: Dem Yayınları. 

Karaca, F. (2015). Din psikolojisi. Trabzon: Eser Ofset Matbaacılık. 

Karaca, F.(2016). Dinî gelişim psikolojisi. Trabzon: Eser Ofset Matbaacılık. 

Karacoşkun, M. D. (2013). Modern psikolojide dine yaklaşımlar. M. D, Karacoşkun 

(Ed.), Din psikolojisi içinde (ss. 37-61). Ankara: Grafiker Yayınları. 

Kayıklık, H (2003a). Orta yaş ve yaşlılıkta dinsel eğilimler, Adana: Baki Kitabevi.  

Kayıklık, H. (2002). Gazali’de dinsel yaşayışın evrimi. Dinî Araştırmalar Dergisi 5 (14), 

117-130 

Kayıklık, H. (2003b). Allport’a göre dinî yaşayışa gelişimsel açılım. Dinî Araştırmalar 

Dergisi 5(15), 121-138 

Kayıklık, H. (2011). Tasavvuf psikolojisi: Ankara: Akçağ Yayınları. 

Kayıklık, H. (2014). Din psikolojisi. Adana: Karahan Yayınları. 

Kirkpatrick, L. A. (2006). Din psikolojisinde bağlanma teorisi. (M. Koç Çev.) Bilimname 

10(1), 133-172. 

Konuk, Y. (1994). Okul öncesi çocuklarda (5-6 yaş) dinî duygunun gelişimi ve eğitimi. 

Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları. 

Köse, A. (2012b). Freud ve din. İstanbul: İz Yayıncılık. 

Köse, A. ve Ayten, A. (2012a). Din psikolojisi. İstanbul: Timaş Yayınları. 



134 

 
 

Köylü, M. (2004). Çocukluk dönemi dinî inanç gelişimi ve din eğitimi. Ankara 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, II(XLV), 137-157. 

Köylü, M. (2013). Yetişkinlik dönemi din eğitimi. M. Köylü. (Ed.), Gelişimsel 

basamaklara göre din eğitimi. içinde (ss.105-156). Ankara: Nobel yayıncılık. 

Kula, M. N. (2002). Gençlik döneminde kimlik ve din. H. Hökelekli (Ed.) Gençlik, Din 

ve Değerler Psikolojisi içinde (ss.31-71). Ankara: Ankara Okulu Yayınları. 

Kuşat, A. (1988). Nefis mertebelerine psikolojik bir yaklaşım, Atatürk Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi Dergisi,(6),63-104. 

Kuşat, A. (2006). Ergenlerde Allah tasavvuru. Ü.Günay ve C.Çelik. (Ed.), Dindarlığın 

Sosyo-Psikolojisi içinde (ss.113-157). Adana: Karahan Kitabevi. 

Kuşat, A. (2012). Bilişsel gelişim açısından din-fıtrat ilişkisi, Erciyes Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi Dergisi, 2(15), 35-53. 

Kutub, M. (1992). İnsan psikolojisi üzerine etüdler (B.Karlığa Çev.). İstanbul: İşaret 

Yayınları. 

Loewenthal. M. K. (2017). Din psikolojisi.(M. Ulu Çev.). Kayseri: Kimlik Yayınları. 

Mahmud, A. (1997). El Munkizu mine’dalal şerhi ve tasavvufi incelemeler (S.Uçan Çev.). 

İstanbul: Kayıhan Yayınları. 

Maslow, A. (2015). İnsan olmanın psikolojisi. (O.Gündüz Çev.). İstanbul: Kuraldışı 

Yayınları. 

Maury, L. (2008). Piaget ve çocuk. (N. Sarıca Çev.). Ankara: De Ki Basım Yayım 

Limited Şirketi 

Mehmedoğlu, A. U. (2011). Tanrıyı tasavvur etmek. İstanbul: Çamlıca Yayınları. 

Mehmedoğlu, A. U. (2013). İnanç psikolojisine giriş. İstanbul: Çamlıca Yayınları. 

Mehmedoğlu, A.U. ve Aygün, A. (2006). James W. Fowler ve İnanç Gelişim Teorisi, 

Çukurova Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 6(1), 117-139. 

Merter, M. (2013). Dokuz yüz katlı insan. İstanbul: Kaknüs Yayınları. 

Nasr, S. H. (2015). İslam ve modern insanın çıkmazı (A.Ünal Çev.). İstanbul: İnsan 

Yayınları. 

Ok, Ü. (2007). İnanç psikolojisi hayatı anlamlandırma biçiminin yaşam boyu gelişimi. 

Sivas: Birleşik Dağıtım Kitabevi. 

Oruç, C. (2010). Okul öncesi dönemde dinî duygunun kökenleri ve gelişimi. Din Bilimleri 

Akademik Araştırma Dergisi, 10(3),75-96. 



135 

 
 

Oruç, C. (2013). Erken çocukluk dönemi dinî gelişim teorileri bağlamında din eğitimi. 

International Periodical For The Languages, Literature and History of Turkish 

or Turkic 8(8), 971-987. 

Oruç, C. (2014). Okul öncesi dönemde çocuğun din eğitimi. İstanbul: Dem Yayınları. 

Öcal, M. (2004). Okulöncesi ve ilköğretim çağı çocuklarının Allah tasavvurları üzerine 

bir araştırma. Uludağ Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 2(13), 59-80. 

Özyılmaz, Ö. (2003). Çocukluk ve gençlik çağında İslâmî eğitim ve psikolojik temelleri. 

İstanbul: Pınar Yayınları. 

Peker, H. (2015). Din psikolojisi. İstanbul: Çamlıca Yayınları. 

Piaget, J. ve Inhelder, B. (2017). Çocuk psikolojisi. (O.Türkay Çev.). İstanbul: Pinhan 

Yayıncılık. 

Research 12 (1), 35-42. 

Rickman, H. P. (2000). Anlama ve insan bilimleri. (M. Dağ Çev.). Samsun: Etüt 

Yayınları.  

Sayar, K ve Dinç, M. (2014). Psikolojiye giriş. İstanbul: Dem Yayınları. 

Sayar, K. (2013). Sufi Psikolojisi. İstanbul: Timaş Yayınları. 

Selçuk, M. (1991). Çocuğun eğitiminde dinî motifler Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı 

Yayınları. 

Senemoğlu, N. (2010). Gelişim, öğrenme ve öğretim. Ankara: Pegem Akademi. 

Stevens, A. (1999). Jung. (A.Çayır Çev.). İstanbul: Kaknüs Yayınları. 

Tamminen, K. & Nurmi K. E. (2012). Gelişimle ilgili teoriler ve dinî tecrübe-I (N. Kimter 

Çev.). Erciyes Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, (14), 63-87. 

Tarhan, N.(2014). İnanç psikolojisi. İstanbul: Timaş Yayınları. 

tasavvuru. Değerler Eğitimi Dergisi, 4(12), 29-63. 

Tatar, B. (2004). Hermenötik. İstanbul:İnsan Yayınları. 

Tavukçuoğlu, M. (2002). Okul öncesi çocuğun eğitiminde din duygusu ve din eğitimi, 

Necmettin Erbakan Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 14(14), 51-63. 

Topses, G. (2009). Gelişim ve öğrenme psikolojisi. Ankara: Nobel Yayın Dağıtım 

Ukray, M. (2016). Jung psikolojisi. Ankara: Yason Yayınları. 

Ulu, M. (2013). James W. Fowler’e göre inanç ve inancın yapısal modeli. Bilimname 

XXV, 2, 157-168. 

Ulumi’l İnsaniyye. 

Ünver, G. B. (2015). Gelişimle ilgili kavramlar. A. Ulusoy (Ed.), Gelişim ve Öğrenme 

Psikolojisi içinde (ss. 1-16). Ankara: Anı Yayıcılık 



136 

 
 

Vergote, A. (1978). Çocukta din. (E. Fırat Çev.). Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

Dergisi. 22, 315-329. 

Vygotsky, L. S. (1985). Düşünce ve dil (Çev. S. Koray). İstanbul: Toplumsal Dönüşüm 

Yayınları. 

Yapıcı, A. (1997). İslam’da tövbe ve dinî yaşayıştaki rolü. İstanbul: Beyan Yayınları. 

Yapıcı, A. (2015). Biz ve onlar: İç ve dış dinî grupların oluşumu besleyen faktörler ve 

aidiyet psikolojisi. H. Hökelekli ve V. Bilgin (Ed.) Kur’an ve toplumsal 

bütünleşme: mezhepler ve dinî gruplar arası ilişkiler içinde (ss. 247-279). Bursa: 

Bursa Büyükşehir Belediyesi Yayınları.  

Yapıcı, A. (2016). Müslüman Türk kültüründe inanç gelişimi. Dokuz Eylül İlahiyat 

Fakültesi Dergisi: Din Psikolojisi Özel Sayısı, 83-106. 

Yavuz, K. (2012). Çocukta dinî duygu ve düşüncenin gelişmesi. İstanbul: Boğaziçi 

Yayınları. 

Yavuz, K. (2013). Günümüzde inancın psikolojisi. İstanbul: Boğaziçi Yayınları. 

Yıldırım, A. (2015). Gelişim ve öğrenme psikolojisi. Konya: Çizgi Kitabevi 

Yıldız, M. (2007). Çocuklarda tanrı tasavvurunun gelişimi. İzmir: İzmir İlahiyat Vakfı 

Yayınları. 

Yiğit, A. (2006). Çocuğun gelişim özellikleri ve iletişim ilkeleri doğrultusunda ailede din 

eğitimi, On Dokuz Mayıs Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 22, 179-203. 

Yüksel, A. S. ve Karacoşkun, M. D. (2013). Tasavvuf psikolojisi. M. D .Karacoşkun. 

(Ed.), Din psikolojisi içinde (ss. 227-245). Ankara: Grafiker Yayınları. 

Yürük, T. (2016). İslam eğitimcilerine göre bireyin eğitimiyle ilgili temel ilkeler. M. 

Koçak (Ed.), Uluslararası Türk Dünyası Eğitim Bilimleri ve Sosyal Bilimler 

Kongresi Bildirileri II içinde (ss. 83-89). Ankara: Türk Eğitim Sen Genel Merkezi 

Yayınları. 



137 

 
 

ÖZGEÇMİŞ 

KİŞİSEL BİLGİLER 

 

Adı ve Soyadı: Sevil TUNCER 

Doğum Yeri ve Tarihi: Besni -21.07.1983 

İletişim: seviltuncer02@hotmail.com 

 

EĞİTİM BİLGİLERİ 

 

Üniversite:  

2001-2005: Selçuk Üniversitesi, İlahiyat Fakültesi, Din Kültürü ve Ahlâk Bilgisi 

Öğretmenliği Bölümü, Konya 

Lise: 

1994-2000: Besni İmam-Hatip Lisesi 

 

İŞ TECRÜBESİ 

(2006 )              :  Adıyaman- Besni- Eskiköy Şehit İmam Tan İlköğretim Okulu 

(2006- 2008)      : Kırklareli –Lüleburgaz -Sakızköy İlköğretim Okulu 

(2008- 2010 )     : Şanlıurfa-Merkez –Çamlıdere İlköğretim Okulu 

(2010- 2012 )      : Şanlıurfa –Merkez –Gazi Ortaokulu 

(2012-  2017)       :Gaziantep-Şahinbey –Münire Kemal Kınoğlu Ortaokulu 

(2017-. ….  )       : Gaziantep –Şehitkamil –Fadıloğlu İmam-Hatip Ortaokulu 

 

 

mailto:seviltuncer02@hotmail.com

