
T.C. 

MARMARA ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

TEMEL İSLAM BİLİMLERİ ANABİLİM DALI 

KELÂM BİLİM DALI 

 

 

 

 

EBÜ’L-KÂSIM el-KA‘BÎ’NİN BİLGİ ANLAYIŞI 

 

 

 

Yüksek Lisans Tezi 

 

 

 

 

ABDÜSSAMET SARIKAYA 

 

 

 

İstanbul, 2018



T.C. 

MARMARA ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

TEMEL İSLAM BİLİMLERİ ANABİLİM DALI 

KELÂM BİLİM DALI 

 

 

 

 

EBÜ’L-KÂSIM el-KA‘BÎ’NİN BİLGİ ANLAYIŞI 

 

 

 

Yüksek Lisans Tezi 

 

ABDÜSSAMET SARIKAYA 

 

 

 

Danışman: 

Prof. Dr. Hatice KELPETİN ARPAGUŞ 

 

 

 

İstanbul, 2018



 iii 
 



 iv 

 

 

 

 

 

 

GENEL BİLGİLER 

 

Adı ve Soyadı: Abdüssamet SARIKAYA 

 

Anabilim Dalı: Temel İslam Bilimleri 

 

Programı: Kelâm 

 

Tez Danışmanı: Prof. Dr. Hatice Kelpetin Arpaguş 

 

Tez Türü ve Tarihi: Yüksek Lisans-2018 

 

Anahtar Kelimeler: Mu‘tezile, Bağdat, Kâ‘bî, Bilgi, İtikat 

 

  

ÖZET 

 
                                        Ebü’l-Kâsım el-Ka‘bî’nin Bilgi Anlayışı 

 

 

      Müteahhirûn dönemi Bağdat Mu‘tezile okulunun en önemli isimlerinden olan Ebu’l-Kâsım 

el-Kâ‘bî, bilgiyi varlık ve ulûhiyet anlayışı çerçevesinde tanımlayarak, onun bir şeye bulunduğu 

hal üzere itikad etmek olduğunu kabul etmiştir. Ancak bu tanım, başta Basra Mu‘tezile âlimleri 

olmak üzere Mâtürîdî ve Eş‘arîlerce kendi varlık ve ulûhiyet anlayışları cihetinden 

eleştirilmiştir. Eserlerinde bilginin imkânı hususuna ayrı bir önem atfeden Kâ‘bî, bu konuda 

“ashâbu’l-unûd” ve “ashâbu’l-inâdiyye” gibi akımlara değinerek bunların iddialarının geçersiz 

olduğunu ispat etmeye çalışmaktadır. Kâ‘bî, genel Mu‘tezilî kabule paralel olarak tevlid 

anlayışını benimsekte, bilginin de bu yolla oluştuğunu kabul etmektedir. Buna göre bilgi, 

kalpten tevlid yoluyla zorunlu olarak meydana gelmekte, tabiatı sağlam olan bir kalpte kişinin 

en azından kendi varlığını bilebileceği kadar bilgi mutlaka bulunmaktadır. O, aklı bir bilgi 

kaynağı kabul etmekle beraber işlevsel yönü olan nazarı herhangi bir gerekçeden ötürü kabul 

etmeyenleri sert bir üslüpla reddetmektedir. Ona göre nazar, doğru bir şekilde uygulandığı 

takdirde ma‘kûlâta dair bilgi zorunlu olarak meydana gelmektedir ki bu hususta o, âdetullah 

teorisini benimseyen Eş‘arîleri de eleştirmektedir. Bununla birlikte nazarı müslümanların 

tamamı için şart görmemiş, kendisinde nazar melekesi bulunmayanların hakkı taklit etmeleri 

halinde kurtuluşa ereceklerini iddia etmiştir. Her ne kadar Kâ‘bî’nin kelâma dair bazı görüşleri 

diğer mezheplerce reddedilse de o, bilgi anlayışı da dahil pek çok meselede Şeyh Müfid ve İbn 

Hazm gibi âlimleri etkisi altına almayı başarmıştır. 

 



 v 

 

 

 

 

GENERAL KNOWLEDGE 

 

Name and surname: Abdussamet SARIKAYA 

 

Department: Basic Islamic Sciences 

 

Programme: Kalam 

 

Thesis advisor: Prof. Dr. Hatice Kelpetin Arpaguş 

 

Thesis type and date: Master - 2018 

 

Keywords: Mu‘tazila, Baghdad, Kâ‘bî, knowledge, conviction  

 

  

ABSTRACT 
 

                                 Abu’l-Kasım al-Kabî’s Conception of Knowledge 

 

 

     Abu al-Qâsım al-Kabî -who is accepted as one of the most important representatives of the 

school of Baghdad Mu´tazila- defines the knowledge within the frame of his view of existence 

and divinity. He regards that it is conviction that a thing is as it truly is. However, this definition, 

has been criticized particularly by Basrian Mu‘tazilah scholars and Asharis and Maturidites 

form aspect of their understanding of existence and divinity. Kabî, places a particular emphasis 

on possibility of knowledge in his books and addresses some groups such as “ashabu’l-unud” 

and “ashabu’l-inadiyyah” and he tries to prove that their claim is invalid. Kabî, in parallel with 

general acceptance of Mu‘tazilah, adopts the theory of generated effects and acknowledges that 

knowledge also occurs in the same way. Accordingly, knowledge takes place from the heart 

through generated effects by necessity. If the structure of someone’s heart is undisturbed, he 

must knows at least his presence. Because he regards the reason as information source, he 

regorously rejects people who don’t accept human reasoning in religious belief. Accorging to 

him, if the reasoning applied correctly the knowledge of ma‘qulat (rational issues) occurs 

mandatorily. However, he accepts that the reasoning in religion has not essential for all 

Muslims, he holds that who emulates (mukallid) the truth is saved. Although Kabî’s opinions 

about kalam rejected by other denominations, he has influenced the thoughts of some scholars 

such as Shaykh Mufid and Ibn Hazm in many issues including conception of knowledge. 

 

 



 vi 

 

 

 

                                                              ÖNSÖZ 

 

   

     Bağdat Mu‘tezile âlimlerinden Ebu’l-Kâsım el-Kâ‘bî’nin pek çok eseri günümüze 

ulaşamamış olmasına rağmen görüşleri farklı ilmî gelenekler üzerinden asırları aşmayı 

başarmıştır. O, İslam düşüncesinin teşekkül devrinde özellikle Bağdat’ta tevarüs edilen felsefî 

geleneği kelâm ilmi çerçevesinde ele alarak yeniden yorumlamış ve kan kaybeden Bağdat 

Mu‘tezilesine yeni bir soluk getirmiştir. Biz bu çalışmamızda onun bilgi anlayışını ele almak 

suretiyle onun kelâma dair bütünsel yaklaşımının bir meseleye yansımalarını incelemeye 

çalıştık. Bu bağlamda ilk bölümde onun hayatını ve ilmî kişiliğini ele aldık. Bunu yaparken 

diğer kelâmî görüşlerine de yer verdik. İkinci bölümde ilâhî ilmin Kâ‘bî’ye göre mâhiyetini, 

onun bilgi tanımının diğer gelenekler üzerindeki etkisini, bilginin kısımları, imkânı ve 

oluşumunu inceledik. Üçüncü ve son bölümde ise bilgi vasıtalarından akıl, haber-i sâdık ve 

duyu verilerini ele alarak çalışmamızı nihayete erdirdik. 

     Çalışmamızın başından sonuna kadar yanımızda olan ve bizden desteklerini hiçbir zaman 

esirgemeyen İbn Haldun Üniversitesi’nin kıymetli hocalarına, hassaten tezimi okuyup katkıda 

bulunan Ahmet Süruri hocama şükranlarımı bir borç bilirim. Bununla beraber tezimi okuyup 

oldukça kritik noktalarda önemli uyarılarda bulunmak suretiyle tezimin şekillenmesine katkıda 

bulunan Prof. Dr. Hüseyin Hansu ve Prof. Dr. Yusuf Şevki Yavuz hocalarıma minnet 

borçluyum. İlmî gelişimim boyunca maddi-manevi varlıklarını sürekli hissettiğim İlim Yayma 

Cemiyeti (İYC) ve İlimler ve Sanatlar Merkezi’ne (İSM) teşekkürlerimi sunuyorum. Tüm 

bunlarla birlikte yerinde uyarıları ve yol göstermesi yanında manevi desteğini lisans ve yüksek 

lisans hayatım boyunca hep hissettiğim kıymetli hocam Prof. Dr. Hatice Kelpetin ARPAGUŞ’a 

ne kadar teşekkür etsem kifayetsiz. 

     Son olarak ilim yolculuğum boyunca sürekli arkamda duran ve hayır dualarını hiçbir zaman 

esirgemeyen validem, babam ve kıymetli eşime sonsuz teşekkür ediyorum. Bu çalışmamız 

İslam düşünce geleneğine bir nebze ışık tutar ve yapılacak çalışmalara katkı sağlarsa kendimizi 

bahtiyar addederiz. 

 

     “Ve mâ tevfîkî illa billah aleyhi tevekkeltü ve ileyhi ünîb” 

 

                                                                                                            Abdüssamet SARIKAYA 

                                                                                                                     Üsküdar-2018 



 vii 

 

 

 

 

İÇİNDEKİLER 

İÇİNDEKİLER ...................................................................................................................................... Vİİİ 

KISALTMALAR ..................................................................................................................................... İX 

GİRİŞ ............................................................................................................................................................ 1 

I. KONUNUN AMACI, KAPSAMI VE SINIRLILIĞI ..................................................................... 1 

II. KONUYLA İLGİLİ YAPILMIŞ ÇALIŞMALAR ......................................................................... 3 

III. ÇALIŞMANIN KAYNAKLARI VE KULLANILAN YÖNTEM ........................................... 4 

BİRİNCİ BÖLÜM 

EBU’L-KÂSIM EL-KÂ‘BÎ’NİN HAYATI, İLMÎ KİŞİLİĞİ VE ESERLERİ 

I. HAYATI ................................................................................................................................................... 7 

II. HOCALARI .......................................................................................................................................... 11 

A. EBÜ’L-HÜSEYİN EL-HAYYÂT ........................................................................................... 11 

B. EBÜ’L-ABBAS MÜBERRED ................................................................................................ 12 

III. TALEBELERİ .................................................................................................................................... 12 

A. EBÛ ABDULLAH MUHAMMED B. ÖMER ES-SAYMERÎ........................................................ 13 

B. EBÜ’L-HASEN ALİ B. MUHAMMED EL-HAŞŞÂBÎ EL-BELHÎ ............................................... 13 

C. EBÛ TAYYİB İBRAHİM B. MUHAMMED B. ŞİHAB ............................................................... 13 

D. İBNÜ’L-MÜNECCİM EBÜ’L-HASEN AHMED B. YAHYA ..................................................... 13 

E. EBÛ MÜSLİM MUHAMMED B. BAHR EL-İSFAHÂNÎ ............................................................ 14 

IV. ESERLERİ .......................................................................................................................................... 14 

A. KELÂM ALANINDAKİ ESERLERİ ........................................................................................ 14 

B. REDDİYE TÜRÜ ESERLERİ ................................................................................................. 16 

C. CEDEL VE MÜNÂZARA ...................................................................................................... 17 

D. HADİS ............................................................................................................................... 18 

E. DİĞER ESERLERİ ............................................................................................................... 18 

V. DİĞER İLİMLERDEKİ YETKİNLİĞİ.......................................................................................... 19 

A. TEFSİR .............................................................................................................................. 20 

B. HADİS ............................................................................................................................... 20 

C. CEDEL VE MÜNÂZARA ...................................................................................................... 22 

D. EDEBİYAT VE BELÂGAT .................................................................................................... 23 

VI. KELÂMÎ GÖRÜŞLERİNE GENEL BİR BAKIŞ ...................................................................... 24 

A. VARLIK ............................................................................................................................. 24 

1. Cevher .......................................................................................................................... 25 

2. Araz .............................................................................................................................. 27 

B. ULÛHİYET ......................................................................................................................... 29 

C. İMÂMET ............................................................................................................................ 30 

 

 



 viii 

 

 

 

 

 

İKİNCİ BÖLÜM 

BİLGİNİN ÇEŞİTLERİ, TANIMI VE İMKÂNI 

I. İLİM TÜRLERİ ..................................................................................................................................... 34 

A. KADÎM İLİM ...................................................................................................................... 35 

B. HÂDİS İLİM ....................................................................................................................... 39 

II. BİLGİNİN TANIMI............................................................................................................................ 40 

A. EŞ‘ARİYYE’DE KÂ‘BÎ’NİN TANIMI .................................................................................... 41 

B. MÂTÜRÎDÎYYE’DE KÂ‘BÎ’NİN TANIMI ............................................................................... 49 

C. BASRA MU‘TEZİLESİ’NDE KÂ‘BÎ’NİN TANIMI ................................................................... 51 

D. EHL-İ HADİS VE ZÂHİRÎLİKTE KÂ‘BÎ’NİN TANIMI ............................................................. 59 

III. BİLGİNİN KISIMLARI ................................................................................................................... 63 

A. ZARÛRÎ BİLGİ ................................................................................................................... 63 

B. İKTİSÂBÎ BİLGİ .................................................................................................................. 65 

IV. BİLGİNİN İMKÂNI ......................................................................................................................... 68 

A. HAKÎKATİN GÖRECELİ OLDUĞUNU İDDİA EDENLER ......................................................... 70 

B. EŞYÂNIN HAKÎKATİNİ İNKÂR EDENLER ............................................................................ 73 

C. HAKÎKATİN MEÇHUL OLDUĞUNU İDDİA EDENLER ........................................................... 76 

V. BİLGİNİN OLUŞUMU ..................................................................................................................... 77 

A. KÂ‘BÎ’DEN ÖNCEKİ NAZARİYELER ................................................................................... 78 

B. KÂ‘BÎ’YE GÖRE BİLGİNİN OLUŞUMU ................................................................................ 79 

 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

BİLGİNİN KAYNAKLARI 

I. AKIL ........................................................................................................................................................ 84 

A. NAZAR VE İSTİDLÂL ......................................................................................................... 87 

1. Nazar ve İstidlâlin Gerekliliği ...................................................................................... 89 

2. Nazar ve İstidlâli İnkâr Edenler ................................................................................... 92 

B. İSTİDLÂLİN ZIDDI OLARAK TAKLİD ................................................................................ 102 

II. BİLGİ KAYNAĞI OLARAK HABER ........................................................................................ 109 

A. MÜTEVÂTİR HABER ........................................................................................................ 110 

1. Kabul Şartları ............................................................................................................. 112 

2. Bilgi Değeri ................................................................................................................ 114 

3. Mütevâtir Haberi Kabul Etmeyenler .......................................................................... 115 

B. ÂHAD HABER .................................................................................................................. 116 

1. Kabul Şartları ............................................................................................................. 117 

2. Haber-i Vâhid İle Amel .............................................................................................. 118 

III. DUYU VE İDRÂK .......................................................................................................................... 119 

SONUÇ ..................................................................................................................................................... 125 

KAYNAKÇA .......................................................................................................................................... 128 



 ix 

 

 

 

 

 

KISALTMALAR 

 

b.                                                                   bin; oğlu 

bkz.                                                               bakınız 

C.                                                                   cilt 

DİA                                                              Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi 

ed.                                                                 editör 

haz.                                                               hazırlayan 

MÜİFD                                                         Marmara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 

nşr.                                                                neşreden 

ö.                                                                   ölüm 

s.                                                                    sayfa      

Sy.                                                                  sayı 

thk.                                                                 tahkik eden 

trc.                                                                  tercüme eden 

vb.                                                                  ve benzeri 

yy.                                                                  yüzyıl



 1 

 

GİRİŞ 

 

      I. KONUNUN AMACI, KAPSAMI VE SINIRLILIĞI 

 

      Bu çalışmanın temel amacı, Bağdat Mu´tezilesi’nin önde gelen âlimlerinden Ebu’l-Kâsım 

el-Kâ‘bî’nin (ö. 319/931) bilgiye dair görüşlerini ele alarak bu konuda diğer mezheplere etkisini 

incelemektir. Öncelikle belirtmek gerekir ki erken dönemde felsefî eserlerin tercümesi ile 

birlikte özellikle Bağdat ve civarında aklî ilimlere olan ilgi artmış, felsefeden tevârüs edilen 

birtakım meseleler kelâm ilmi içerisinde ele alınmaya başlanmıştır. Bu da küllî bir ilim olan 

kelâmı, tüm bu problemleri kendi sınırları içerisinde ele almaya ve İslâmî çerçevede yeniden 

değerlendirmeye sevketmiştir. Bu hususta öncü sayılabilecek özellikle Bağdat Mu‘tezile 

âlimleri, gerek Yunan felsefesinden etkilenmeleriyle gerekse bu geleneğin gündeme getirdiği 

bazı problemleri yeniden ele alalarak eleştirmeleriyle temâyüz etmektedirler. Bağdat’ta ilim 

tahsil eden Kâ‘bî de bu âlimlerden sayılabilir.1 

       Bağdat Meşşaî felsefe okulunun simge isimlerinden birisi ve ilk İslam filozofu kabul edilen 

Kindî, (ö. 252/866) Bağdat’ta pek çok talebe yetiştirmiştir ki bunlardan en önemlileri Ebû 

Ma‘şer el-Belhî (ö. 272/886) ve Ebû Zeyd el-Belhî (ö. 322/934)’dir.2 Bunlardan Ebû Zeyd, 

Ebu’l-Kâsım el-Kâ‘bî el-Belhî ile uzun yıllar vakit geçirmiş ve fikir alışverişinde bulunmuştur. 

Onun Ebû Zeyd ile olan bu birlikteliği de Yunan felsefî geleneğine aşina olmasının bir nedeni 

olmalıdır. Tüm bunlarla birlikte Kâ‘bî, kelâmcılığından ödün vermemiş, tabiatçı felsefenin bazı 

görüşlerini yine İslam düşüncesi ile harmanlayarak yorumlamıştır. Bu sebepten onun bu 

yaklaşımı Sünnî kelâm ekollerinin temsilcileri tarafından tepkiyle karşılanmıştır. Bu çalışmada 

bilgi anlayışı çerçevesinde bu tepkilerin sonuçları da ele alınacaktır. 

        Çalışmada Kâ‘bî’nin bilgi anlayışı çerçevesinde ele alınacak meselelerden ilki, ilâhî 

sıfatlar konusuna yaklaşımının tabiî bir sonucu olarak ilmin Allah Teâlâ’nın zâtından bağımsız 

olamayacağı görüşü, diğer bir ifade ile manâ sıfatlarının reddi meselesidir.  Bu konuda onun 

                                                 
1 Ebu’l-Kâsım el-Kâ‘bî, var olan her şeyin bir tabiatının olduğunu ve bunların doğadaki dört elementten teşekkül ettiğini 

belirtmekte ve bazı âyetleri bu anlayış çerçevesinde te’vil etmektedir. Örneğin o, insanın da dört unsurdan yaratıldığına 

“Andolsun ki biz insanı süzülmüş bir çamurdan yarattık” (Mü’minûn 12/23) âyetini delil getirmektedir. (Bkz. Ebû Reşîd en-

Nisabûrî, el-Mesâil fi’l-hilâf beyne’l-Basriyyîn ve’l-Bağdâdiyyîn, M´an Ziyâde, Rıdvan Seyyid (thk.), Beyrut: Ma´hedü’l-

Enmâi’l-Arabî, 1979, s. 343.)  
2 Mehmet Bayrakdar, “Bağdat Felsefe Mektebi”, İslam Medeniyetinde Bağdat (Medînetü’s-Selâm) Uluslararası 

Sempozyum, C. 2, 2011, s. 5. 



 2 

genel Mu‘tezilî yaklaşımı benimsediği aşikardır. Kâ‘bî de bilgiyi: “bir şeyin mâhiyetini ispat 

etmek ve onun hakikatine olduğu hal üzere itikad etmek” olarak tanımlamıştır.3 Bu tanıma göre 

bilgi sahibi herkesin “mu‘tekid” olarak nitelenmesi gerekirken Allah Teâlâ’nın mu´tekid olarak 

nitelenemeyeceği açıktır. Genellikle Eş‘arî kelâmcılarının yönelttiği bu ve bunun gibi 

eleştirilerin cevabı Kâ‘bî’nin varlık ve ulûhiyet anlayışında yatmaktadır. Zira ona göre Allah 

Teâlâ ile insan aynı varlık mertebesinde bulunmadığı için âlim olmaları da aynı tanımla ifade 

edilemez. Aynı şekilde Allah Teâlâ, “diğer şeyler gibi olmayan bir şey” olarak kabul 

edildiğinden tanım, Allah Teâlâ’ya dair bilgiyi kapsamaktadır.  

       Sonuç olarak Kâ‘bî’nin bilgi anlayışı kelâma dair diğer görüşleri çerçevesinde bütünsel 

olarak ele alınmalıdır. Bu minvalde bu çalışmanın amaçlarından birisi onun varlık ve ulûhiyete 

dair fikirlerinin bilgi anlayışını nasıl şekillendirdiğini ortaya koymaktır. Örneğin Kâ‘bî, varlık 

anlayışı içerisinde sebep-sonuç arasındaki ilişkiyi zorunlu görmektedir. Bunun bir yansıması 

olarak o, istidlâlin doğru bir şekilde yapılması halinde zorunlu olarak bilginin meydana 

geleceğini iddia etmektedir. Bir başka ifade ile sebebin tahakkuk ettiği durumda zarûrî olarak 

sonucun da tahakkuk edeceğini kabul etmektedir. Bu husus ile alakalı bir başka örnek ise ona 

göre bilginin canlılık neticesinde zarûrî olarak meydana gelmesidir ki bu sebepten cansız 

varlıklarda bilginin meydana gelmesi imkânsızdır. Onun varlığa dair görüşleri çerçevesinde 

şekillenen bu gibi görüşleri gerek âdet teorisini benimseyen Eş‘arî âlimlerince gerekse Allah 

Teâlâ’nın kudretine vurgu yapan Basra Mu‘tezilîleri tarafından şiddetle eleştirilmiştir.  

      Tüm bunlarla birlikte çalışmanın bir diğer amacı da onun bilgi anlayışı çerçevesinde diğer 

mezheplere olan etkilerini ele almaktır. Ka‘bî’nin Evâilü’l-edille isimli eseri hem Ebû Mansur 

el-Mâtürîdî’nin (ö. 333/944) hem de Ebu’l-Hasen el-Eş‘arî’nin (ö. 324/936) eleştirilerine maruz 

kalmış ve her ikisi de bu esere birer reddiye kaleme almışlardır. Aynı şekilde Mâtürîdî, 

Kitâbü’t-Tevhîd isimli eserinin pek çok yerinde onun görüşlerini naklederek eleştirmiştir. Her 

ne kadar Kâ‘bî’nin görüşleri bazı âlimler tarafından eleştirilse de kendisinden sonra pek çok 

önemli ismi etkisi altına almayı da başarmıştır. Söz gelimi bilginin tanımı hususunda farklı 

geleneklere mensup pek çok âlim onun tanımındaki bazı kavramları değiştirse de yapısal olarak 

onun benimsediği kalıbı tercih etmiştir. Buna örnek olarak Bakıllânî (ö. 403/1013) bilgiyi 

                                                 
3 Ebu’l-Kâsım el-Kâ‘bî, Uyûnu’l-mesâil ve’l-cevâbât, Abdülhamid Saîd Kürdî, Hüseyin Hansu, Abdülhamid Râcih Kürdî 

(thk.), Amman: Darü’l-Hâmid, 2014, s. 53; Abdülkâhir el-Bağdâdî, Usûlüddîn, Ahmet Şemseddin (thk.), Beyrut: Darü’l-

Kütübi’l-İlmiyye, 2002, s. 14-15. 



 3 

Kâ‘bî’nin tanımda kullandığı “itikad” ve “şey” kavramlarını hariç tutarak yeniden 

tanımlamıştır.  

     Çalışmanın bir diğer amacı, Ka´bî’nin bilgi konusu kapsamında ele aldığı görüşleri 

benimseyen âlimlerin de varlığını göstermek ve aralarındaki bu ilişkiyi ortaya koymaktır. 

Örneğin İbn Hazm (ö. 456/1064), onun bilgi tanımını benimseyen ve tanıma yöneltilen 

eleştirileri yanıtlayan âlimlerden bir tanesidir. Aynı şekilde İmâmiyye Şia’sının önemli 

âlimlerinden Şeyh Müfîd (ö. 413/1022), bilgiye dair pek çok konuda onun görüşlerini 

naklederek bunlara katıldığını ilave etmiştir.  

      Tüm bunlarla birlikte Kâ‘bî’nin kelâm ilmine dair kaleme aldığı pek çok eseri ne yazık ki 

günümüze ulaşamamıştır. Dolayısıyla onun bilgi anlayışı farklı mezhep ve ekollerin kaynak 

eserleri vasıtasıyla yeniden inşa edilmeye ve bu yolla ilim dünyasına bir nebze katkı sunulmaya 

çalışılacaktır. Bu sebeple onun hayatı, ilim yolculuğu, yetiştiği bölge ve ilmî çevre ele alınarak 

onun fikir dünyası hakkında daha sıhhatli bilgilerin temin edilmesi hedeflenmektedir. Buna 

ilâve olarak varlık, ulûhiyet ve imâmet anlayışlarına değinililerek bunların bilgiye dair 

görüşlerini nasıl ve ne oranda etkilediği ortaya konulacaktır. Ancak konunun genel kapsamı 

içerisinde bu konulara bilgi anlayışına ışık tutması hasebiyle değinilecek ve bu konular 

üzerindeki tartışmalı hususlara girilmeyecektir.  

     II. KONUYLA İLGİLİ YAPILMIŞ ÇALIŞMALAR 

 

     Çok yönlü ve disiplinlerarası düşünebilen bir İslâm âlimi olan Kâ‘bî, kelâm, hadis,  

mezhepler tarihi ve tefsir gibi alanlarda pek çok nitelikli eser kaleme almıştır. Bu açıdan onun 

bu sahalardaki görüşlerine dair gerek Türkiye’de gerekse ülke dışında pek çok çalışma 

yapılmıştır. Bunlardan ilki, Horasan Mu‘tezilesi ve Ebu’l-Kâsım el-Kâ‘bî’nin Hayatı isimli 

mezhepler tarihi alanında yapılmış yüksek lisans tezidir.4 Tefsir alanında ise Mu‘tezilî Müfessir 

Ebu’l-Kâsım el-Kâ‘bî’nin Kur’ân ve Yorum Anlayışı adında bir yüksek lisans tezi kaleme 

alınmıştır.5 Bir diğer çalışma, Mâtürîdî’nin Mu´tezile Eleştirisi (Ebu’l-Kâsım el-Kâ‘bî el-Belhî 

Bağlamında) isimli mezhepler tarihi alanına ait doktora tezidir.6 Son olarak hadis alanında 

                                                 
4 Yunus Kaplan, “Horasan Mu´tezilesi ve Ebu’l-Kâsım el-Kâ‘bî’nin Hayatı” (Basılmamış yüksek lisans tezi), Marmara 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, İstanbul, 2006. 
5 Elif Yazıcı, “Mu‘tezilî Müfessir Ebu’l-Kâsım el-Kâ‘bî’nin Kur’an ve Yorum Anlayışı”(Basılmamış yüksek lisans tezi), 

Çukurova Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Adana, 2013. 
6 Yuldus Musahanov, Mâtürîdî’nin Mu´tezile Eleştirisi (Ebu’l-Kâsım el-Kâ‘bî el-Belhî Bağlamında)(Basılmamış doktora tezi), 

Ankara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Ankara, 2009. 



 4 

Ebu’l-Kâsım el-Kâ‘bî ve Kabûlü’l-ahbâr ve ma´rifetü’r-ricâl İsimli Eseri adıyla bir de yüksek 

lisans tezi kaleme alınmıştır.7 

      Türkiye dışında ise 2009 yılında Suriye’de Ka´bî’nin kelâmî görüşlerini ele alan Ebu’l-

Kâsım el-Belhî el-Kâ‘bî el-Mu‘tezilî ve arâuhu el-kelâmiyye ve’l-felsefiyye isimli doktora 

çalışması yapılmıştır.8 Ancak çalışmada onun Allah-âlem anlayışı, ulûhiyyet ve sıfatlar 

hakkındaki görüşlerine yer verilmiş, bilgi anlayışına değinilmemiştir. Bununla birlikte 2006 

yılında ABD’de kısmen Kâ‘bî’nin bilgi anlayışını da ele alan The Theology of Abu’l-Qasim el-

Balhi/al-Ka´bî isimli bir doktora tezi kaleme alınmıştır.9 Her ne kadar iki çalışma da Kâ‘bî’nin 

kelâmî görüşlerini ele alsa da hiçbiri bilgi anlayışını etraflı bir şekilde incelememiştir. The 

Theology of Abu’l-Qasım el-Balhî/al-Kâ‘bî isimli çalışmada Racha Moujır, “Kâ‘bî’nin bilgi 

anlayışı” isimli bir konu başlığı açsa da bilginin tanımı ve bu tanımın diğer mezhepler 

üzerindeki yansımalarından başka bir hususa temas etmemiş; bilginin kısımları, oluşumu, 

imkânı ve kaynaklarına dair hiçbir bilgi sunulmamıştır.  

       III. ÇALIŞMANIN KAYNAKLARI VE KULLANILAN YÖNTEM 

 

       Kâ‘bî’nin bilgi anlayışının etraflıca incelendiği bu çalışma, üç ana bölümden meydana 

gelmektedir. Birinci bölümde onun hayatı, ilmî kişiliği, hocaları, talebeleri, eserleri, diğer 

ilimlerdeki yetkinliği ve özet olarak diğer kelâmî görüşleri ele alınmıştır. Yukarıda da 

değinildiği üzere onun ilim tahsili boyunca uğradığı merkezler ve ders aldığı hocalar görüşlerini 

şekillendirmede önemli bir rol oynamıştır. Aynı şekilde onun bilgi anlayışı varlık ve ulûhiyet 

hakkındaki düşünceleriyle yakından irtibatlıdır. Bu açıdan çalışmada bu meselelere dair bilgiler 

de sunulmuştur. 

     Çalışmanın ikinci bölümünde Kâ‘bî’nin bilgi anlayışı çerçevesinde ilâhî ilmin mâhiyeti, 

bilginin tanımı, kısımları, imkânı ve oluşumu incelenmiştir. Esasen apolojetik bir tavrı 

benimseyen kelâmcılar kendi inanç ve görüşlerini savunurken karşıt görüş ve fikirleri de 

eleştirmekten geri kalmamışlardır. Bu açıdan Kâ‘bî de ilmin mâhiyeti kısmında genel olarak 

Sünnî düşünce ile; tanım hususunda özellikle Eş´arî kelâmcılarıyla; bilginin imkânı hususunda 

                                                 
7 Taha Çelik, “Ebu’l-Kâsım el-Kâ‘bî ve Kabûlü’l-ahbâr ve ma‘rifetü’r-ricâl İsimli Eseri” (Basılmamış yüksek lisans tezi), 

Selçuk Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Konya, 2009. 
8 İmâd Abdurrahman Ali el-Huveyl, “Ebu’l-Kâsım el-Belhî el-Kâ‘bî el-Mu‘tezilî ve arâuhu el-kelâmiyye ve’l-felsefiyye” 

(Basılmamış doktora tezi), Câmiatü Dımeşk Külliyetü’l-âdâb ve’l-ulûm el-insâniyye kısmü’l-felsefe, Şam, 2009. 
9 Racha Moujır el Omari, “The Theology of Abu’l-Qasim el-Balhi/al- ‘‘‘bî”(Basılmamış yüksek lisans tezi), Faculty of the 

Graduate School of Yale University, USA, 2006. 



 5 

agnostik, rölativist ve septiklerle; oluşumu hususunda ise yine Sünnî düşünce ile fikir ayrılığı 

yaşamakta ve bu açıdan tartışmacı bir üslup benimsemektedir.  

     Bilgi kaynaklarının ele alındığı üçüncü bölümde ise akıl, haber ve duyu verilerinin kaynak 

değeri araştırılmıştır. Bu bağlamda akıl başlığının altında nazar ve istidlâl ile birlikte nazarın 

zıddı kabul edilen taklide değinilerek Kâ‘bî’nin bu husustaki görüşleri değerlendirilmiştir. 

Haber konusunda mütevatir haber ve haber-i vâhidin onun bilgi anlayışı içerisindeki yeri ve 

mahiyeti tespit edilmeye çalışılmıştır. Son olarak kelâmda bilgi vasıtalarından kabul edilen 

duyu verileri ve idrak bahsine de değinilmiş, bu konuda özellikle Basra Mu‘tezile âlimleri ile 

ihtilaflı olan konular incelenmiştir. 

    Çalışmada temel olarak Kâ‘bî’nin Uyûnu’l-mesâil ve’l-cevâbât isimli kelâm eseri, hadis 

ilmine dair kaleme aldığı Kabûlu’l-ahbâr ve ma‘rifetü’r-ricâl’i ile mezhep ve fırkaları ele aldığı 

Kitâbü’l-Makâlât isimli mezhepler tarihi eserinden istifade edilmiştir. Bunlara ilave olarak 

onun görüşlerini kendi eserlerinde nakleden Basra Mu´tezilesi âlimlerinden Ebû Reşid en-

Nisâbûrî’nin (ö. 400/1009) el-Mesâil fi’l-hilâf beyne’l-Basriyyîn ve’l-Bağdâdiyyîn’i ile Hâkim 

el-Cüşemî’nin (ö. 494/1101) Şerhu uyûni’l-mesâil isimli eserleri çalışmanın pek çok noktasını 

aydınlatmıştır. Aynı şekilde Rükneddin İbnü’l-Melâhimî’nin (ö. 536/1141) Kitâbü’l-Fâik fî 

usûlü’d-dîn’i, Abdülkâhir el-Bağdâdî’nin Usûlüddîn isimli eseri ve Ebu’l-Muîn en-Nesefî’nin 

(ö. 508/1115) Tebsıratü’l-edille’si de onun fikirlerini aktaran ve çalışmada sıklıkla başvurulan 

kaynaklar arasındadır. Son olarak Şeyh Müfîd, özellikle Evâilü’l-makâlât’ında Kâ‘bî’nin 

eserlerinden doğrudan atıflar yapmıştır ki bu da Kâ‘bî’nin bilgi anlayışına dair önemli bilgilere 

doğrudan erişim sağlanmasına imkan vermiştir. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 6 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

BİRİNCİ BÖLÜM 

 

EBU’L-KÂSIM el-KÂ‘BÎ’NİN HAYATI, İLMÎ KİŞİLİĞİ VE ESERLERİ 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 7 

    I. HAYATI 

 

 

    Yaşadığı dönemde Mu‘tezilî âlimler tarafından yeryüzünün imamı olarak nitelenen10 ve 

Mu‘tezile’nin sekizinci tabakasından olan11 Kâ‘bî’nin asıl adı Abdullah b. Ahmed b. Mahmud 

Ebu’l-Kâsım el-Kâ‘bî’dir.12 O, memleketine nispetle Belhî diye de anılmaktadır.13 Kaynaklarda 

Kâ‘bî olarak zikredilmesinin sebebi kendisinin Kâ‘b kabilesine mensup olmasındandır.14 

Bununla birlikte amelde Hanefî mezhebini benimsediği için el-Hanefî,15 itikatta Mu‘tezilî 

olduğu için el-Mu‘tezilî16 nisbeleriyle anılmakla birlikte doğduğu şehir Belh’in Horasan’da yer 

almasından ve Horasan civarında meşhur bir âlim olmasından Horasânî,17 Bağdat’ta uzun yıllar 

kalmasından ötürü de bazı müelliflerce Bağdâdı̂ nisbeleriyle anılmaktadır.18  

     Her ne kadar İbn Hacer, Kâ‘bî’nin hicrî 273 yılında Belh’te dünyaya geldiğini nakletse de19 

bu tarihin doğruluğu bazı kaynaklarla uyuşmamaktadır. Söz gelimi Kâ‘bî, hicrî 287 yılında 

Muhammed b. Zeyd’e kâtiplik yapmakla birlikte kaynaklarda bu tarihten önce farklı yerlerde 

ve farklı kişilerin ders halkalarında yer aldığı nakledilmektedir.20 Dolayısıyla o, doğum tarihi 

olarak zikredilen tarihte henüz gençlik yıllarında olmalıdır.  

    Kâ‘bî, ilim hayatına başlamadan önce Nisabur’da uzun yıllar farklı kişilerin kâtipliğini 

yapmıştır. Söz gelimi dâi Muhammed b. Zeyd’in kâtipliğini yaptığı için memnuniyetini dile 

getirdiği şu ifadelerinde bu açıkça görülmektedir: 

                                                 
10 Ebû Mansur el-Mâtürîdî, Kitâbu’t-Tevhîd, Bekir Topaloğlu, Muhammed Aruçi (thk.), Beyrut: Darü Sâdır; İstanbul: İslâm 

Araştırmaları Merkezi (İSAM), 2007, s. 130. 
11 İbnü’l-Murtaza, Tabakâtü’l-Mu‘tezile, Susanna Diwald, Wilzer (thk.), Beyrut: Ma´hedü’l-Almani li’l-Ebhasi’ş-Şarkiyye, 

1961, s. 88. 
12 Kâdı Abdülcebbar, “Fadlü’l-i´tizâl ve tabakâtü’l-Mu‘tezile”, Fuad Seyyid (ed.), Fadlü’l-i´tizâl ve tabakâtü’l-Mu‘tezile 

içinde, Tunus: ed-Dârü’t-Tunûsiyye li’n-neşr, 1974, s. 297. 
13 İbn Hallikan, Vefayâtü’l-a‘yân, İhsan Abbas (thk.), Beyrut: Dârü Sâdır, 1972, C. 3, s. 45. Belh şehri Horasan’ın bir vilayeti 

olarak nakledilmektedir. Horasan ise bugünkü Afganistan sınırları içerisinde bir yerdir. Belh şehri coğrafi olarak Cicon nehri 

kenarında yer almakla birlikte halkı içerisinde farklı inançları benimseyen insanlar vardır. Söz gelimi kaynaklara göre o 

tarihlerde burada Müslümanlarla birlikte Zerdüştler, Maniheistler ve Mecûsîler yaşamaktaydı. Detaylı bilgi için bkz. Yakut b. 

Abdullah el-Hemevî, Mu‘cemu’l-udebâ, İhsan Abbas (thk.), Beyrut: Dârü’l-Garbi’l-İslâmî, 1. Basım, 1993, C. 1, s. 276. 
14 İbn Hallikan, III, s. 45. 
15 Abdülkadir Kuraşî onu Hanefi tabakat kitabında zikretmiştir. Bu eserde onun hakkında zikredilen bilgiler Hatib el-Bağdadî 

ile hemen hemen aynıdır. Detaylı bilgi için bkz. Abdülkadir el-Kuraşi, el-Cevâhirü’l-mudiyye fî tabakâti’l-Hanefiyye, 

Abdülfettah Muhammed el-Halevi (thk.), Cize: Dârü Hicr, 1993, C. II, s. 296-297. 
16 İsmail Paşa el-Bağdâdî, Hediyyetü’l-ârifîn, Bağdad: el-Mektebetü’l-müsenna, 1972, C. 1, s. 444. 
17 Zehebî, Siyeru a‘lâmi’n-nübelâ, İbrahim Zeybek (thk.), Beyrut: Müessesetü’r-Risâle, 1982, C. XV, s. 255. 
18 İsmail Paşa, I, s. 444. 
19 İbn Hacer el-Askalânî, Lisânu’l-Mizan, Abdülfettah Ebû Gudde (nşr.), Beyrut: Mektebetü el-Matbûati’l-İslâmiyye, 2002, 

C. IV, s. 430. Her ne kadar onun doğum tarihine dair kaynaklarda net bir bilgi olmasa da onun doğum tarihi 270’ten önce 

olmalıdır. Nitekim kaynaklarda Zeydî imam Hâdi ile’l-Hak’ın 270 yıllarında kendisine talebelik ettiği de nakledilmektedir. 

Bkz. Abdüllatif el-Hıfzî, Te’sîru’l-Mu‘tezile fi’l-Havâric ve’ş-Şia, Cidde: Darü’l-Endelüs, 2000, s. 407. 
20 Racha Moujır el Omari, “The Theology of Abu'l-Qasim al-Balhî/al-Kâ‘bî”(Unpublished phd dissertation), Faculty of the 

Graduate School of Yale University, 2006, s. 108. 



 8 

    “Ben, kâtip olarak çalıştığım herkesin yanında kendimi mahçup hissederdim tâ ki 

Muhammed b. Zeyd’in kâtipliğini yapana kadar. Ben, pek çok sultanın yanında bulundum. 

Onların malları, mülkleri, makamları ve dünyalık pek çok şeyleri vardı. Ancak ben Muhammed 

b. Zeyd gibisini görmedim. Onun sözlerini yazarken sanki Allah’ın peygamberi Hz. 

Muhammed, Allah’ın âyetlerinden birini söylüyor gibi hissederdim.” 21 

       Kâ‘bî, Muhammed b. Zeyd ile birlikte dönemin Nisabur yöneticisi Nasr b. Ahmed’in 

komutanlarından birisi olan Ahmed b. Sehl’in kâtipliğini de yürütmüştür. Ahmed b. Sehl, Nasr 

b. Ahmed’i devirip Nisabur’un hâkimi olduğunda Kâ‘bî’nin yakın arkadaşı Ebû Zeyd’i veziri 

yapmak istemiş, o bunu kabul etmeyince de Kâ‘bî vezir olmuştur. Bu görevi süresince 

Kâ‘bî’nin aylık maaşı bin gümüş dirhem iken Ahmed b. Sehl’in kâtibi olan Ebû Zeyd’inki beş 

yüz gümüş dirhem idi.22 Ne var ki kısa süre sonra Ahmed b. Sehl’in bu isyanı bastırılıp iktidar 

elinden alınınca Kâ‘bî de dahil olmak üzere pek çok kişi tutuklanıp hapse atıldı. Onun hapiste 

olduğunu haber alan Bağdat veziri Ali b. İsa daha sonra onu hapisten kurtarmıştır.23  

      Tüm bu yaşadıklarının ardından Kâ‘bî siyasette yer aldığı ve kâtiplik yaptığı için pişmanlık 

duymuş ve tövbe etmiştir.24 Daha sonra Bağdat’a gelip ilim meclislerine katılmış ve Bağdat 

Mu´tezile ekolünün önde gelen âlimlerinden olan Ebu’l-Hüseyin el-Hayyât (ö. 300/910)25 ve 

büyük nahiv âlimi Müberred’in (ö. 286/899) talebeliğini yapmıştır.26 Farklı hocalardan ders 

aldıktan sonra zekâsı ve ilme olan merakı sayesinde şöhreti artmış, kısa süre sonra da aralarında 

farklı mezheplerin imamlarının da bulunduğu pek çok kişiye ders vermiştir, hocalığını 

yapmıştır.27 O, yaşadığı dönemde Mâverâünnehir ilim meclislerinden daha prestijli addedilen 

Bağdat’ta ilmî toplantılara ve münazaralara katılmıştır.28 Henüz hayatta iken eserlerinin şöhreti 

Bağdat’ın sınırlarını aşmış, İslâm dünyasının pek çok yerinde eserleri okunmaya ve fikirleri 

kabul görmeye başlamıştır.29 

                                                 
21 Bahauddin b. İsfendiyar, Tarihu Taberistan, Ahmed Muhammed Nadi (trc.), 1.Basım, Kahire: el-Meclisü’l-A´lâ li’s-

Sekâfe, 2002, s.105. 
22 el-Hemevî, Mu‘cemu’l-udebâ, C. 1, s. 278; IV, s. 1491. 
23 İbn Nedim, el-Fihrist, Eymen Fuad Seyyid (nşr.), Londra: Müessesetü’l-Furkân li’t-türâsi’l-İslâmî, 2009, C. 1, s. 613-614; 

Ebû Hayyan et-Tevhidî, el-Beşâir ve’z-zehâir, Beyrut: Dârü Sâdır, 1988, C. 5, s. 66. 
24 Kâdı, Fadlü’l-i´tizâl, s. 297. 
25 Kâdı, Fadlü’l-i´tizâl, s. 296; İbn Murtazâ, Tabakâtü’l-Mu‘tezile, s. 87-88; Abdülkâhir el-Bağdâdî, el-Fark beyne’l-firak, 

Muhammed Osman el-Huşt (thk.), Kahire: Mektebetü İbn Sina, 1988, s. 165. 
26 Adil Bebek, “Kâ‘bî”, DİA, C. 24, 2001, s. 27. 
27 Abdüllatîf el-Hıfzî, s. 407. 
28 el-Hemevî, Mu‘cemu’l-udebâ, C. 4, s. 1491; Salahuddin es-Safedî, el-Vâfi bi’l-vefeyât, Beyrut: Dârü’l-İhyâit’t-türâsi’l-

Arabî, 2000, C. 17, s. 17-18. 
29 Onun ününün Bağdat’ın dışına yayılması ile alakalı olarak Yakut’un zikrettiği şu rivayeti burada nakletmek yerinde olacaktır: 

“Kâ‘bî’nin öğrencilerinden Ebu’l-Hasen Ali b. Muhammed Haşşâi el-Belhî, hacı olmak için kutsal beldelere gittiğinde oranın 

ahalisi onun için “Kâ‘bî’nin öğrencisi gelmiş kalkın görmeye gidelim” dediler. Beldenin itibarlı ve faziletli kimseleri, 



 9 

     Kâ‘bî, ilim hayatı boyunca yalnızca Bağdat’ta kalmamış, kaynaklarda zikredildiğine göre 

Nesef’te de bulunmuş ve hadis meclislerine katılmıştır.30 Tüm bunlarla birlikte ilim hayatının 

büyük çoğunluğunu Bağdat’ta geçiren Kâ‘bî, daha sonra Belh’e dönerek vefatına kadar burada 

kalmıştır.31 Hayyât’ın yanında uzun yıllar ilim tahsil edip artık Horasan’a dönmek istediği 

zaman hocası kendisinden hoca-talebe ilişkileri hatırına Ebû Ali’ye (ö. 303/916) uğramamasını 

istemiştir. Kâdı Abdülcebbâr’a (ö. 415/1025) göre bunun sebebi, Kâ‘bî’nin Ebû Ali’nin 

fikirlerinden etkilenerek ona intisap etmesinden endişe etmesidir.  

     Horasan’a döndükten sonra hocası Hayyât ile sürekli mektuplaşmış, ilmî müzakereleri bu 

yolla devam etmiş ve kendisine kapalı kalan bazı ilmî meseleleri hocasına sormuştur.32 

Memleketi Belh’in ileri gelenleri her ne kadar onu inancından ve savunduklarından dolayı 

zındıklıkla suçlayıp itibarsızlaştırmaya çalışsalar da33 kaynaklar onun Horasan’da pek çok 

kişinin hidayetine vesile olduğunu nakletmektedir.34 

    Ebu’l-Kâsım el-Kâ‘bî’nin vefatıyla alakalı kaynaklarda birbirinden farklı tarihler 

zikredilmektedir. Söz gelimi İbn Nedim onun vefatı için 309,35 İbn Hallikan ve İsmail Paşa 

317,36 Müeyyed 327,37 Zehebî ise 329 yıllarını38 göstermektedirler. Ancak kanaatimizce o, 

İbnu’l-Mürteza ve diğer pek çok âlimin de ifade ettiği üzere hicrî 319 yılında Şaban ayının ilk 

günlerinde Abbasî halifelerinden el-Muktedir-Billah (ö. 320) hükümetinde vefat etmiştir.39 

                                                 
kelamcıları bu talebenin etrafını sardılar. Onu hayretle karşıladılar ve ona teveccüh edip Ka´bî hakkında, onun özellikleri ve 

şemaili hakkında sorular sordular.” Bkz. el-Hemevî, Mu‘cemu’l-udebâ, C. 4, s. 1491. 
30 Abdülkerim Sam´anî, el-Ensâb, Abdurrahman b. el-Muallimî el-Yemânî (thk.), Haydarabad: Dâiretü’l-maarif el-

Osmaniyye, 1977, C. 11, s. 122-123. 
31 el-Hemevî, Mu‘cemü’l-udebâ, C. 4, s. 1491; Hatib Bağdâdî, Târihu Bağdâd ve Medinetü’s-Selâm, Beşşar Avvad Maruf 

(thk.), Beyrut: Dârü’l-garbi’l-İslâmî, 2001, C. 11, s. 25. 
32 Kâdı, Fadlü’l-i‘tizâl, s. 296-297. Her ne kadar Kâdı, Kâ‘bî’nin mektupla hocası Hayyât’a sorduğu sorulara dair hocasının 

cevaplarını Fadlü’l-i´tizal’in önceki bölümlerinde dile getirdiğini ifade etse de, önceki bölümlerde Kâdı’nın bahsettiği bu 

cevaplar bulunmamaktadık. Büyük olasılıkla bunlar kitabın kayıp bölümleri içerisinde olmalıdır. 
33 el-Hemevî, Mu‘cemu’l-udebâ, C. 4, s. 1492. 
34 İbn Mürteza, s. 88. 
35 İbn Nedim, C. 1, s. 615. 
36 İbn Hallikan, C. 3, s. 45; İsmail Paşa, C. 1, s. 444. 
37 Zehebî, Siyeru a‘lâmi’n-nubelâ, C. 15, s. 255. 
38 Zehebî’ye göre Kâ‘bî, Şaban ayında değil Cemaziye’l-evvel ayında vefat etmiştir. Bkz. Zehebî, Siyeru a‘lâmi’n-nubelâ, C. 

15, s. 255. 
39 Hatib el-Bağdâdî, C. 11, s. 25; Abdurrahman İbnü’l-Cevzi, el-Muntazam fî târihi’l-ümem ve’l-mülûk, Mustafa Abdülkadir 

Atâ (thk.), Beyrut: Dârü’l-Kütübi’l-ilmiyye, 1995, C. 13, s. 302; el-Hemevî, Mu‘cemu’l-udebâ, C. 4, s. 1491; es-Safedî, C. 17, 

s. 17; İbn Hacer, C. 4, s. 430; İbn Mürteza, s. 89; Katip Çelebi, Keşfü’z-zünûn, Beyrut: Dârü ihyâi’t-türâsi’l-Arabî, Şerafeddin 

Yaltkaya, Rıfat Bilge (thk.), 1941, C. 1, s. 200. 



 10 

     Kâ‘bî, farklı ilim dallarındaki derin bilgisi ve zekâsı kadar mümtaz şahsiyetiyle de şöhret 

kazanmıştır. Kaynaklar onun eli açık,40 cömert,41 diğergam,42 âli-himmet43 ve vefalı44 bir 

kişiliğe sahip olduğundan bahsetmekte ve bu hasletlerine dair farklı rivayetlere yer 

vermektedirler. Yine de Bağdat Mu‘tezile okulunun en önemli isimlerinden olan ve 

kendisinden sonraki pek çok âlim üzerinde derin izler bırakan Kâ‘bî hakkında kaynaklarda 

yeterince malumât bulunmamaktadır. Bununla birlikte diğer kaynaklarla mukayese edildiğinde 

en geniş biyografik bilgiyi aktaran müelliflerden biri Yakut el-Hamevî’dir (ö. 626/1229). O, 

Kâ‘bî hakkında topladığı bilgilerin kaynağı hakkında şu izahatta bulunmaktadır:  

   “Ben, emirü’l-mü’minînin mevlâsı Ebû Sehl Ahmed b. Ubeydullah b. Ahmed’in kaleminden 

çıkan bir eser okudum. Bu eser, Ebû Zeyd el-Belhî, Ebu’l-Kâsım el-Kâ‘bî el-Belhî ve Ebu’l-

Hasen Şehid el-Belhî’nin biyografileri üzerine idi. Bu üç kişi hakkında anlatacaklarım bu 

eserin bir özeti mahiyetindedir.”45 

     Sonuç olarak Kâ‘bî, her ne kadar hayatı hakkında kaynaklarda pek fazla bilgi yer almasa da 

yaşadığı dönemde yankı uyandıran bir âlimdir. Ders aldığı isimler yanında, katiplik yaptığı ve 

arkadaşlık ettiği kişilerin de onun fikir dünyasında etkisinin olması kaçınılmazdır. Ancak tüm 

bunlardan bağımsız olarak o, özgün düşünebilen, gerek hocalarının gerekse önceki âlimlerin 

                                                 
40 Bununla alakalı kaynaklarda sıklıkla zikredilen bir rivayeti nakletmek istiyoruz: “Ben (Ebû Sehl Ahmed b. Ubeydullah), 

duydum ki Ahmed b. Sehl, Belh’in sultanı olduğu dönemde bir gece Kâ‘bî ve Ebu Zeyd kendisini ziyaret etti. Sultan elinde 

parıl parıl parlayan inci dizili bir kolye tutuyordu. Bu kolye sultanın eline Hint vilayetlerinin fethi sırasında geçmişti. Sultan 

bu incilerden on tanesini ayırdı ve Kâ‘bî’ye verdi. Sonra on tane daha ayırdı ve bunları da Ebu Zeyd’e verdi. Ardından sultan 

şöyle söyledi: “Bunlar çok kıymetli incilerdir. Ben bunlara tek başıma sahip olmak yerine ikinizle paylaşmak istedim.” Bunun 

üzerine ikisi de sultana teşekkür ettiler. Daha sonra Kâ‘bî, incilerini Ebû Zeyd’e vererek şunları söyledi: “Ebû Zeyd bu incilere 

benden daha meraklıdır. Bu sebeple ben, sultanın benim için layık gördüğünü ona vermek istedim (olur da benim verdiklerimle 

birlikte) bir zincir kolye olur.” Bunun üzerine sultan: “Ne güzel ettin!” dedi ve elinde kendisine ayırdığı son on inciyi de Ebu 

Zeyd’e vererek şunları söyledi: “Bunları da al. Benim fütüvvette ve paylaşımdaki nasibim Ebu’l-Kâsım’dan daha az değildir. 

Emin ol bunların değerleri konusunda aldanmadın. Bunlar hazineden otuz bin dirhem değerindedir.” Daha sonra Ebû Zeyd, bu 

inceleri otuz bin dirheme sattı ve bu parayla Şamistiyân’da (Ebu Zeyd’in doğduğu köy) bir konak satın aldı.” Bkz. el-Hemevî, 

Mu‘cemu’l-udebâ, C. 1, s. 276. 
41 Bu hasletiyle alakalı olarak kaynaklarda şunlar nakledilmektedir: Kâ‘bî, Ahmed b. Sehl’in vezirliğini yürüttüğü yıllarda aylık 

bin gümüş dirhem alırken yakın arkadaşı Ebû Zeyd katiplik görevinden aylık beş yüz gümüş dirhem alıyordu. Bunun üzerine 

Kâ‘bî, hazineye kendi maaşından yüz dirhem eksiltilip Ebû Zeyd’in maaşına yüz dirhem ilave edilmesini emretmiş, kendi 

maaşının değeri daha düşük olan mükesser gümüşten, Ebû Zeyd’in maaşının ise kaliteli gümüşten verilmesini salık vermiştir. 

Bkz. el-Hemevî, Mu‘cemu’l-udebâ, C. 1, s. 278. 
42 Kâdı, Fadlu’l-i‘tizâl isimli eserinde şunları ifade etmektedir: “Nakledilmektedir ki o, bir gün elinde isimlerin yazılı olduğu 

kağıtla Ka‘be’yi tavaf ederken bir kişiyle karşılaştı. Adam ona bakınca şaşırdı ve onun kağıttan bir şeyler okuyarak Allah’a 

dua ettiğini zannetti. Bunun üzerine Kâ‘bî: ‘Ben duamda zikretmek için kardeşlerimin isimlerini bu kağıda yazdım. Bu sebeple 

kağıdı elimde taşıyorum.’ dedi.” Kâdı, Fadlü’l-i‘tizâl, s. 297. 
43 Bir gün bazı kimseler onun kalbinin sebatını test etmek için yüksek bir yerden kalaylanmış bir bakır kâse attılar. Kâsenin 

düşüp kırılmasına rağmen Kâ‘bî bunun için yerinden dahi kıpırdamadı. Kâdı, Fadlü’l-i‘tizâl, s. 297. 
44 Bu hususta Hatib el-Bağdâdî şunları nakletmektedir: “Ebû Ubeydullah Muhammed b. İmran el-Merzubânî şunları 

söylemiştir: ‘Kâ‘bî ile bizim aramızda eski ve güçlü bir dostluk bağı vardır. O, ne zaman Bağdat’a gelse mutlaka babamı ziyaret 

ederdi. Kendi memleketine döndüğünde de mektupları babama sürekli gelmeye devam etti.” Hatib el-Bağdâdî, C. 11, s. 25; el-

Hemevî, Mu‘cemu’l-udebâ, C. 4, s. 1492. 
45 el-Hemevî, Mu‘cemu’l-udebâ, C. 1, s. 275. 



 11 

görüşlerini kendi süzgecinden geçirerek kabul eden ve zaman zaman eleştiri getirebilen bir âlim 

olmuştur.  

     II. HOCALARI 

 

      Kaynaklarda Kâ‘bî’nin hocaları ve talebeleri ile alakalı hemen hiç malumât 

bulunmamaktadır. Yine de tespit edilebildiği kadarıyla o, kelâm ilminde uzun yıllar Hayyât’tan 

ve nahivde Müberred’den dersler almıştır. 

 

   A. Ebu’l-Hüseyin el-Hayyât 

 

   Tam adı Ebu’l-Hüseyin Abdürrahim b. Muhammed b. Osman’dır. Hayyât ismiyle 

meşhurdur.46 Kaynaklar, Mu‘tezile’nin sekizinci tabakasından olan Hayyât’tan Kâ‘bî’nin 

hocası olarak bahsetmektedirler.47 Hayyât, Bağdat Mu‘tezile okulunun öncü isimlerindendir. 

Yaşadığı dönemde Bağdat ve civarında müntesibi bulunan İslâm dışı akımlara karşı mücadele 

etmiş, İbnü’r-Râvendî’ye (ö. 301/913) reddiye olması hasebiyle el-İntisâr isimli meşhur eserini 

kaleme almıştır.48 Ancak yine de yetiştirdiği talebesi Kâ‘bî’nin ilimde hocasını geçtiği rivayet 

edilmektedir. Örneğin Basra Mu‘tezile âlimlerinden Ebû Ali, Kâ‘bî’yi hocası Hayyât’tan daha 

âlim biri olarak görmektedir. Ancak yine de hocasının ilmî çizgisinden birkaç mesele dışında 

ayrılmamış, onunla fikrî bağını koparmamıştır. Hatta Kâ‘bî, hocasının görüşlerini savunmak 

için meşhur eserlerinden en-Nihâye’yi kaleme almıştır.49  

     Erken dönem makâlât eserleri Kâ‘bî’nin, hocası Hayyât’ın hemen tüm görüşlerine katıldığı 

için Bağdat Mu‘tezile ekolüne mensup bu iki âlimi Kâ‘bîyye-Hayyâtiye olarak birlikte 

zikretmektedirler.50 Ancak Kâ‘bî, hocası Hayyât’a pek çok hususta katılmakla birlikte bazı 

meselelerde ondan farklı düşünmektedir. Her ne kadar Abdülkâhir el-Bağdâdî (ö. 429/1037) 

hocasına muhalif olduğu konuları birkaç başlıkta ele alsa da51 kaynaklar detaylı incelendiğinde 

bu ihtilafların zikredilenden daha çok olduğu anlaşılmaktadır. Söz gelimi Abdülkâhir el-

Bağdâdî’nin zikretmediği bir konu da ilâhî iradedir. Zira Ka´bî, ilâhî irâde hususunda da 

                                                 
46 Kâdı, Fadlü’l-i‘tizâl, s. 296. 
47 İbn Mürteza, s. 88. 
48 Kâdı, Fadlü’l-i‘tizâl, s. 296. 
49 Kâdı, Fadlü’l-i‘tizâl, s. 297. 
50 Bkz. Şehristânî, el-Milel ve’n-nihal, Beyrut: Müessesetü’r-Risâle, 2015, s. 95.  
51 el-Bağdâdî, el-Fark beyne’l-firak, s. 157-159. 



 12 

hocasından farklı düşünmektedir.52 Kâ‘bî’nin görüşlerini derinden etkileyen Ebu’l-Hüseyin el-

Hayyât’ın vefat tarihi net olarak bilinememekle birlikte hicrî 300 yılında vefat ettiği tahmin 

edilmektedir.53 

    

    B. Ebü’l-Abbas Müberred (ö. 286/900)  

 

     Meşhur bir nahiv âlimi olan Müberrid’in lakabı ‘soğutulmuş’ anlamındaki ‘müberred’ 

olarak bilinmektedir. Bu lakabının ortaya çıkışı ise hocası Ebu Osman el-Mazinî’nin (ö. 

249/863) sorulan sorulara gönle serinlik ve esenlik verecek bir üslupla, isabetli ve tatminkâr 

cevaplar vermesinden ötürü ona ‘sen müberridsin’ demesine dayanmaktadır. Daha sonra bu 

kelimenin kendisini çekemeyen birtakım insanlar ve nahivde Kûfe okulu mensupları tarafından 

alay etmek maksadıyla ‘müberred’ şekline dönüştürüldüğü kaydedilir. Müberred, Mazinî’den 

ilim tahsil ettiği yıllarda Ebu Hatim es-Sicistanî’nin ilim halkalarına da katılmıştır. Diğer ilim 

sahalarında da yetkinliği olan Müberred, İbn Aişe’den hadis, ensab ve ahbar, Muhammed b. 

Ubeydullah el-Utbî’den şiir ve tarih ilimlerinde istifade etmiştir. Mu‘tezilî Câhız’la ilişkisini 

onun vefatına kadar devam ettirmiş ve ondan şiir, hikemiyat, bedevîlere ve tarihi şahsiyetlere 

dair pek çok rivayette bulunmuştur. Basra dil okulunun Sibeveyh’ten sonra ikinci otoritesi 

addedilen Müberred, Arap grameri, belagatı ve edebiyatıyla ilgili kendisine özgü pek çok 

görüşe sahiptir. Aralarında Ebu’l-Kâsım el-Kâ‘bî de olmak üzere54 pek çok talebe yetiştiren 

Müberred, hicrî 285 yılında Bağdat’ta vefat etmiştir. Pek çok eseri bulunmakla birlikte el-Kâmil 

fi’l-edeb ve el-Müktedâb en meşhur iki eseridir.55 

     III. TALEBELERİ 

 

     Kâ‘bî, Bağdat’ta ilim tahsiline başladıktan kısa bir süre sonra kaleme aldığı eserleriyle 

tanınır olmuş ve İslâm coğrafyasının farklı yerlerinden kendisine talebe olmak için öğrenciler 

gelmeye başlamıştır. Her ne kadar Bağdat’ta pek çok talebe yetiştirse de tıpkı hocalarına dair 

bilgilerin yetersiz oluşu gibi talebelerine dair bilgiler de yok denilecek kadar azdır. Tespit 

edilebildiği kadarıyla onun talebeleri Ebû Abdullah es-Saymerî, Ebü’l-Hasen el-Belhî, Ebû 

                                                 
52 Sam´anî, C. 11, s. 122-123; İbn Hallikan, C. 3, s. 45; Zehebî, Tarihü’l-İslâm, Ömer Abdüsselam et-Tedmüri (thk.), Beyrut: 

Daru’l-Kütübi’l-Arabî, 1996, C. 23, s. 584; İmadüddin İbn Kesir, el-Bidaye ve’n-nihâye, Beyrut: Mektebetü’l-maârif, 1990, 

C. 11, s. 164; es-Safedî, C. 17, s. 18. 
53 Şerafettin Gölcük, “Hayyât”, DİA, 1998, C. 17, s. 103-105.  
54 Adil Bebek, “Kâ‘bî”, DİA, C. 24, 2001, s. 27. 
55 İsmail Durmuş, “Müberred”, DİA, 2006, C. 31, s. 432-434. 



 13 

Tayyib Muhammed b. Şihâb, İbnü’l-Müneccim Ahmed b. Yahya ve Ebû Müslim el-

Isfahânî’dir. 

 

     A. Ebû Abdullah Muhammed b. Ömer es-Saymerî 

 

    Mu‘tezile’nin dokuzuncu tabakasına mensup olan Ebû Abdullah Muhammed b. Ömer es-

Saymerî nakledildiğine göre Bağdat Mu‘tezilesi âlimlerinden dersler almıştır. Kâdı, onun 

Hayyât ve Kâ‘bî’den ilim tahsil ettiğini, daha sonra ise Ebû Ali’nin yanına giderek Bağdat 

okulunun görüşlerini bırakıp ona intisap ettiğini nakletmektedir. Daha sonra o, eski hocası 

Kâ‘bî’nin aslah hakkındaki görüşlerine reddiye de kaleme almıştır.56 İbn Nedim’in naklettiğine 

göre es-Saymerî, 315 yılında vefat etmiştir.57 

 

     B. Ebü’l-Hasen Ali b. Muhammed el-Haşşâbî el-Belhî 

 

     Mu‘tezile’nin dokuzuncu tabakasından olan Ebü’l-Hasen el-Belhî58 Bağdat’ta Kâ‘bî’nin 

talebesi olmuştur. es-Safedî’nin naklettiğine göre hacı olmak için Kâ‘be’ye gittiğinde onun 

etrafını çevirip Kâ‘bî’nin talebesi olduğu için hürmet göstermişler ve Kâ‘bî hakkında sorular 

sormuşlardır.59  

 

     C. Ebû Tayyib İbrahim b. Muhammed b. Şihab  

 

    Ebû Tayyib İbrahim b. Muhammed, Kâ‘bî ve Hayyat gibi Bağdat Mu‘tezile ekolü 

âlimlerinden ilim tahsil etmiştir. Uzun bir ömür yaşayan İbn Şihab, hicrî 350 yılından sonra 

vefat etmiştir.60 

 

     D. İbnü’l-Müneccim Ebü’l-Hasen Ahmed b. Yahya 

 

     Kâdı ve İbnü’l-Mürteza tarafından Mu´tezile’nin dokuzuncu tabakasında zikredilen İbn 

Müneccim, Bağdat Mu´tezilesi’ne mensup âlimlerden Ka´bî ve Hayyât’tan ders almıştır.61 İbn 

                                                 
56 Kâdı, Fazlü’l-i´tizâl, s. 308-309. 
57 İbn Nedim, C. 1, s. 616. 
58 Kâdı, Fazlü’l-i´tizâl, s. 321. 
59 es-Safedî, C. 17, s. 17. 
60 İbn Nedim, C. 1, s. 625. 
61 İbn Mürteza, s. 88. 



 14 

Nedim, onu iki farklı yerde zikretmiş ve Ebû Cafer et-Taberî’nin mezhebi üzerine olduğunu 

nakletmiştir.62 İbn Müneccim, 327 yılında vefat etmiştir.63 

 

     E. Ebû Müslim Muhammed b. Bahr el-İsfahânî 

 

     Mu‘tezile’nin sekizinci tabakasında zikredilen Ebû Müslim, Kâ‘bî ile yakın bir ilişki 

içerisinde olmuştur. Kâdı, onun kıymetli bir tefsir eserinin olduğunu nakletmektedir. İbn 

Mürteza ise onun Kâ‘bî ve Nâsır li’l-Hak ile birlikte Taberistan’ın Zeydiyye reisi olan dâi 

Muhammed b. Zeyd’in yanında bulunduklarından bahsetmektedir.64  

     Tespit edilebildiği kadarıyla Kâ‘bî ile hoca-talebe ilişkisi içerisinde olan kişiler bu kadardır. 

Ancak ne var ki Kâ‘bî ile aynı asırda yaşamasalar da onun etkisinde kalan pek çok âlim 

olmuştur ki bunların başında Şeyh Müfid (ö. 413/1032) gelmektedir. Zira o, Kâ‘bî’nin talebesi 

olan Ebü’l-Hasen el-Belhî vasıtasıyla Bağdat Mu‘tezilesi’nin düşüncelerini öğrenmiş ve 

benimsemiştir.65 Aynı şekilde ondan ciddi oranda etkilenen bir başka âlim, Ebû Reşid en-

Nisâbûrî’dir (ö. 460/1068). Her ne kadar kendisi Basra ekolünün görüşlerini benimsese de 

Bağdat’ta eğitim görmüş ve o da Kâ‘bî’nin bazı görüşlerinden etkilenmiştir. 

     IV. ESERLERİ 

     

     Kâ‘bî, henüz hayatta iken eserleri elden ele dolanmış ve şöhret kazanmıştır. Ancak ne yazık 

ki onun eserlerinden günümüze ancak birkaç tanesi ulaşabilmiştir. Fuad Seyyid, Fazlu’l-i´tizâl 

isimli eserin başında onun 46 eserini zikretmektedir. Ancak günümüze Kabûlu’l-ahbâr ve 

ma‘rifetü’r-ricâl, kaynaklarda dokuz cilt olduğu ifade edilen Uyûnu’l-mesâil’in bir kısmı ile 

Kitâbu’l-Makâlât isimli eserleri ulaşabilmiştir. Farklı kaynaklarda eserleri şu şekilde 

zikredilmektedir: 

 

     A. Kelâm Alanındaki Eserleri 

 

     a. Uyûnu’l-mesâil ve’l-cevâbât66 

                                                 
62 İbn Nedim, C. 1, s. 444; s. 617-618. 
63 İbn Mürteza, s. 88. 
64 İbn Mürteza, s. 91. 
65 Hulusi Arslan, İslâm Düşünce Geleneğinde Şia-Mu´tezile Etkileşimi (Şerif el-Mürteza Örneği), İstanbul: Endülüs 

Yayınları, 2017, s. 32. 
66 İbn Nedim, C. 1, s. 614. 



 15 

 

     Kaynaklarda dokuz cilt olarak zikredilen67 bu eser, Kâ‘bî’nin başyapıtlarından birisi 

niteliğindedir. Eserin bir kısmı Râcih Kürdî, Abdülhamid Kürdî ve Hüseyin Hansu’nun birlikte 

yürüttüğü tahkik çalışması neticesinde neşredilmiştir. 

 

     b. Evâilü’l-edille fî usûliddîn68 

 

      Hem İmâm Mâtürîdî hem de Eş‘arî’nin birer reddiye kaleme aldıkları bu esere İbn Fûrek 

(ö. 406/1015) bir imlâ şerhi yapmıştır.69 Fuad Seyyid’in naklettiğine göre bu şerhin bir nüshası 

Paris Millî Kütüphanesi’nde mevcuttur.70 

 

    c. Kitâbu’l-Makâlât71 

 

    Kâ‘bî’nin itikadî mezhepler ve şahıslara dair kaleme aldığı bu eserinin “Zikru’l-mu‘tezile 

min Makalâti’l-İslâmiyyîn” kısmını Fuad Seyyid, Fazlü’l-i‘tizâl ve tabakâtü’l-Mu‘tezile 

içerisinde 1974 yılında neşretmiştir. Ayrıca o, Kâdı Abdülcebbar’ın bu esere bir şerh yazdığını 

da ifade etmektedir.72 Eserin tamamı 2018 yılında Hüseyin Hansu, Râcih Kürdî ve Abdülhamid 

Kürdî’nin tahkikleriyle birlikte neşredilmiştir.  

 

    d. Keyfiyyetü’l-istidlâl bi’ş-şâhid ale’l-gâib73 

   

    Bu eseri Zehebî, el-İstidlâl bi’ş-şâhid ale’l-gâib şeklinde nakletmektedir.74 

 

    e. es-Sünne ve’l-Cemâa75 

 

    f. Kitâbu’l-imâme76 

                                                 
67 el-Hemevî, Mu´cemü’l-üdebâ, C. 4, s. 1493; es-Safedî, C. 17, s. 18; İbn Nedim, C. 1, s. 614. 
68 İsmail Paşa, C. 1, s. 444. 
69 Katip Çelebi, C. 1, s. 200. 
70 Fuad Seyyid, s. 49. 
71 İbn Nedim, C. 1, s. 614; el-Hemevî, Mu´cemü’l-üdebâ, C. 4, s. 1493. 
72 Fuad Seyyid, s. 55. 
73 İbn Nedim, C. 1, s. 614; el-Hemevî, Mu´cemü’l-üdebâ, C. 4, s. 1493. 
74 Zehebî, Siyeru a‘lâmi’n-nübelâ, C. 14, s. 313. 
75 İbn Nedim, C. 1, s. 614; Zehebî, Siyerü a´lâmi’n-nübelâ, C. 14, s. 313. 
76 İsmail Paşa, C. 1, s. 444. 



 16 

 

    g. Kitâbu’l-müsterşid fi’l-imâme77 

 

    B. Reddiye Türü Eserleri 

 

     Kâ‘bî, kelâmî pek çok meselede daha detaylı izahat getirmek ve muârıza daha tatminkâr 

cevaplar vermek için pek çok reddiye türü eser kaleme almıştır. Bunlar kısaca şu şekilde 

zikredilebilir: 

  

    a. en-Nihâye fi’l-aslah alâ Ebî Ali fi’l-cenne78 

 

    b. Fusûlü’l-hitâb fi’n-nakz alâ raculin tenebbee bi-Horosan79 

 

    c. Kitâb fi’n-nakz ale’r-Râzî fi’l-felsefeti’l-ilâhiyye80 

 

    d. İntikâdü’l-ilmi’l-İlâhî alâ Muhammed b. Zekeriyya81 

 

   e. el-Kelâm fi’l-Ümme alâ İbn Kubbe82 

 

   f. el-Mesâilü’l-Hucendî fî mâ hâlefe fîhi Ebâ Ali83 

 

   g. Te’yîdü makâlât Ebi’l-Hüzeyl fi’l-cüz’84 

 

   Aynı eseri İbn Nedim, Te’yîdü makâlât Ebi’l-Hüzeyl fi’l-cebr şeklinde zikretmektedir.85 

     

    h. Nakzu kitâbi Ebî Ali el-Cübbâî fi’l-irâde86 

                                                 
77 el-Hemevî, Mu‘cemü’l-üdebâ, C. 4, s. 1493; İsmail Paşa, C. 1, s. 444. 
78 İbn Nedim, C. 1, s. 614. 
79 İbn Nedim, C. 1, s. 614; el-Hemevî, Mu‘cemü’l-üdebâ, C. 4, s. 1493; Zehebî, Siyeru a‘lâmi’n-nubelâ, C. 14, s. 313. 
80 İbn Nedim, C. 1, s. 614; Zehebî, Siyeru a‘lâmi’n-nubelâ, C. 14, s. 313. 
81 el-Hemevî, Mu‘cemu’l-udebâ, C. 4, s. 1493. 
82 İbn Nedim, C. 1, s. 614. 
83 İbn Nedim, C. 1, s. 614; el-Hemevî, C. 4, s. 1493. 
84 el-Hemevî, Mu‘cemu’l-udebâ, C. 4, s. 1493. 
85 İbn Nedim, C. 1, s. 614. 
86 el-Hemevî, Mu‘cemu’l-udebâ, C. 4, s. 1493. 



 17 

  

    ı. Nakzu kitâbi’l-Halîl alâ Bergûs87  

 

    i. en-Nakzü’n-nakz ale’l-mücebbira88 

 

    j. el-Kitâbu’s-sânî alâ Ebî Ali fi’l-cenne89 

 

   k. el-Kitâb fî ıslâhi galat İbn Ravendî90 

 

    Kâdı Abdülcebbar Tesbîtü delâili’n-nübüvve isimli eserinde onun bu eserinden nakiller 

yapmış ve Kâ‘bî’nin imâmete dair fikirlerini nakletmiştir.91  

 

    C. Cedel ve Münazara 

 

    a. el-Cedel ve âdâbu ehlihi ve tashîhu ilelihi92 

 

    b. Edebü’l-cedel93 

 

    c. Tecrîdü’l-cedel94 

 

    d. Tahdîdü’l-cedel95 

 

    e. et-Tezhîb fi’l-cedel96 

 

 

 

                                                 
87 İbn Nedim, C. 1, s. 614; el-Hemevî, Mu‘cemu’l-udebâ, C. 4, s. 1493. 
88 El-Hemevî, Mu‘cemu’l-udebâ, C. 4, s. 1493. 
89 İbn Nedim, C. 1, s. 614. 
90 Ebû Reşîd, s. 343. 
91 Kâdı Abdülcebbar, Tesbîtü delâili’n-nübüvve, Abdülkerim Osman (thk.), Beyrut: Dârü’l-Arabiyye, 1966, s. 62-63. 
92 İbn Nedim, C. 1, s. 614. 
93 İsmail Paşa, C. 1, s. 444; el-Hemevî, Mu‘cemu’l-udebâ, C. 4, s. 1493. 
94 İsmail Paşa, C. 1, s. 444. 
95 el-Hemevî, C. 4, s. 1493. 
96 İsmail Paşa, C. 1, s. 444. 



 18 

    D. Hadis  

 

    a. Kitâbu’l-hücce fî ahbâri’l-âhâd97 

 

    b. Kabûlü’l-ahbâr ve ma‘rifetü’r-ricâl98 

 

    Kâ‘bî, ricâl ilmine dair kaleme aldığı bu eserin mukaddimesinde mütevâtir haber ve haber-i 

vâhid’e yaklaşımıyla alakalı kıymetli bilgiler sunmaktadır. Eser, 2000 yılında Ebû Amr el-

Hüseynî tahkiki ile iki cilt halinde neşredilmiştir. 

 

    c. Nakdü’s-Sircânî 

 

     Eser, Harb b. İsmail es-Sircânî’nin kıble ehlini eleştirdiği Kitâbü’s-sünne ve’l-cemâa’sına 

reddiye olarak kaleme alınmıştır.99 

 

    E. Diğer Eserleri 

 

    a. et-Tefsîru’l-kebîr li’l-Kur’ân100 

 

    Hemevî’nin naklettiğine göre bu, on iki ciltlik dev bir eserdir.101 

 

    b. el-Mecâlisü’l-kebîr102 

 

    c. el-Mecâlisü’s-sagîr103 

 

    d. el-Gurer ve’n-nevâdir104 

 

                                                 
97 Hüseyin Hansu, Mutezile ve Hadis, 1. Basım, Ankara: Kitâbiyat Yayınları, 2004, s. 205. 
98 İsmail Paşa, C. 1, s. 444. 
99 Yakut b. Abdullah el-Hemevî, Mu‘cemu’l-büldân, Beyrut: Dârü Sâdır, 1977, C. 3, s. 296. 
100 İsmail Paşa, C. 1, s. 444; Zehebî, Siyeru a‘lâmi’n-nubelâ, C. 14, s. 313, İbn Nedim, C. 1, s. 614. 
101 el-Hemevî, Mu‘cemu’l-udebâ, C. 4, s. 1493. 
102 İbn Nedim, C. 1, s. 614; el-Hemevî, Mu´cemu’l-udebâ, C. 4, s. 1493.  
103 İbn Nedim, C. 1, s. 614; el-Hemevî, Mu´cemu’l-udebâ, C. 4, s. 1493. 
104 el-Hemevî, Mu‘cemu’l-udebâ, C. 4, s. 1492; Zehebî, Siyeru a‘lâmi’n-nubelâ, C. 14, s. 313; İbn Nedim, C. 1, s. 614. 



 19 

    e. el-Muzâhât ale’l-Bergûs105 

 

    f. Tuhfetü’l-vüzerâ106 

 

    g. el-Fetâvâ el-vâride min Cürcân ve’l-Irâk107 

 

    h. Mefâhiru Horasan108 

 

    ı. Mehâsinü âl-i Tâhir109 

 

    i. Kitâbu’l-Esmâ ve’l-ahkâm110 

 

    j. Kitâbu’l-Cevâbât111 

 

   V. DİĞER İLİMLERDEKİ YETKİNLİĞİ 

 

    Kâ‘bî, hadisten kelâma, münâzaradan edebiyat ve belagâta, tefsirden fıkha kadar pek çok 

alanda eser vermiş çok yönlü bir âlimdir. Onun farklı ilim dallarındaki yetkinliğini Kâdı şu 

şekilde ifade etmektedir: 

   “Tam adı Abdullah b. Ahmed b. Mahmud olan Kâ‘bî’nin kendisine şöhret kazandırmış pek 

çok eseri vardır. Onun tefsirde çok başarılı bir eseri olmakla birlikte kelâm ve fıkıhta da 

yetkindir. Edebiyattaki maharetini söylemeye bile hacet yoktur.”112 

    Kâ‘bî, bu alanlarda o denli yetkinleşmiştir ki Ebû Ali’ye göre hocasını dahi geçmiştir.113 

Kâdı’nın naklettiğine göre onun bu yetkinliğinden ötürü Basra Mu‘tezile âlimlerinden Ebû 

Hâşim’in talebeleri sık sık yanına gelip kendisinden istifade ederlerdi.114 Bu sebeple bu kısımda 

                                                 
105 İbn Nedim, C. 1, s. 614; el-Hemevî, Mu‘cemu’l-udebâ, C. 4, s. 1493. 
106 İsmail Paşa, C. 1, s. 444; el-Hemevî, Mu‘cemu’l-udebâ, C. 4, s. 1493. 
107 el-Hemevî, Mu‘cemu’l-udebâ, C. 4, s. 1493. 
108 el-Hemevî, Mu‘cemu’l-udebâ, C. 4, s. 1493; İsmail Paşa, C. 1, s. 444. 
109 el-Hemevî, Mu‘cemu’l-udebâ, C. 4, s. 1493; İsmail Paşa, C. 1, s. 444. 
110 el-Hemevî, Mu‘cemu’l-udebâ, C. 4, s. 1493; İsmail Paşa, C. 1, s. 444. 
111 el-Hemevî, Mu‘cemu’l-udebâ, C. 4, s. 1493. 
112 Kâdı, Fadlü’l-i‘tizâl, s. 297; İbn Mürteza, s. 88. 
113 İbn Mürteza, s. 88. 
114 Kâdı, Fadlü’l-i‘tizâl, s. 297. 



 20 

kısaca Kâ‘bî’nin tefsir, hadis, münâzara ve edebiyat-belagat ilimlerindeki yetkinliği ele 

alınacaktır. 

 

     A. Tefsir 

 

    Kâ‘bî’nin yaşadığı dönemde pek çok âlimin övgüyle bahsettiği oldukça yetkin ve hacimli bir 

tefsirinin olduğu nakledilmektedir. Kaynaklarda on iki cilt olduğu belirtilen bu esere o, et-

Tefsirü’l-kebîr li’l-Kur’ân adını vermiştir. Eser, hacim ve içerik bakımından yakın arkadaşı Ebû 

Zeyd’in tefsiri ile kıyaslanmıştır. Bu konuda Ebû Hayyan şunları nakletmektedir: 

   “Ben (Tevhîdî), Ebû Zeyd el-Belhî’nin Kur’ân’ın tefsirinden hacimce daha büyük ve içerik 

olarak daha mükemmel bir eser görmedim. O, çok kıymetli bir âlimdi ve filozofların görüşlerini 

benimserdi. Bununla birlikte Kuran’ı özenle ve mâhir bir üslupla tefsir etmiş, kapalılıklarını 

izah etmiştir. O, tefsirini Nazmu’l-Kurân diye isimlendirmiştir. Tüm bunlarla birlikte onun 

tefsiri gerekli tüm incelikleri içerememiştir. Ebu’l-Kâsım el-Kâ‘bî’nin tefsiri ise Ebû Zeyd’in 

tefsirinden ebat olarak çok daha geniştir.”115 

      Tefsir ilmindeki bu yetkinliğinden ötürü Dâvûdî onu Tabakâtü’l-müfessirîn isimli eserinde 

zikretmektedir.116 Her ne kadar onun tefsiri tam haliyle günümüze ulaşamasa da Fahreddin er-

Râzî,117 Tûsî ve Tabersî gibi pek çok âlim kendi tefsir kitaplarında Kâ‘bî’nin tefsirinden nakiller 

yapmışlardır. Bununla alakalı olarak başta yukarıdaki isimler olmak üzere farklı müfessirlerin 

eserlerinden onun tefsirleri derlenmiş ve Tefsîrü Ebi’l-Kâsım el-Kâ‘bî el-Belhî ismiyle 

neşredilmiştir.118 

 

     B. Hadis 

 

     Aynı zamanda muhaddis olan Kâ‘bî’nin hâdis usûlüne dair farklı eserleri olmakla birlikte 

hadis rivayetleri de mevcuttur. O, Ebû Osman Saîd b. İbrahim döneminde Nesef’e gitmiş, orada 

kendisine hadis rivayet etmesi için bir imlâ meclisi kurulmuş ve Muhammed b. Zekeriyya 

                                                 
115 Dönemin meşhur müfessir ve kelâmcılarından olan Ebû Zeyd, Kâ‘bî ile aynı memlekettendir. Kâ‘bî, Ahmed b. Sehl’in 

vezirliğini yaptığı zamanlarda Ebû Zeyd de kâtipliğini yürütmekte idi. Hicrî 330 civârında vefat eden Ebû Zeyd’e bilgisi ve 

felsefî konulardaki derinliğinden ötürü Horasan’ın Câhız’ı denilmekteydi. Hakkında detaylı bilgi için bkz. Ebû Hayyân, C. 8, 

s. 66. 
116 Muhammed b. Ali ed-Dâvûdî, Tabakâtü’l-müfessirîn, Beyrut: Dârü’l-kütübi’l-ilmiyye, 1983, C. 1, s. 299-230. 
117 Örneğin Fahreddin er-Râzî et-Tefsîrü’l-kebîr isimli eserinde Kâ‘bî’nin tefsirinden 116 farklı nakilde bulunmuştur. Bkz. 

Racha Maujir, s. 69. 
118 Hudr Muhammed Nebha (nşr.), Tefsîru Ebi’l-Kâsım el-Kâ‘bî el-Belhî (Mevsûâtü tefâsîri’l-Mu‘tezile içerisinde), Beyrut: 

Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, 2007, s. 67-68. 



 21 

kendisinden hadis rivâyet etmiştir.119 Ancak Kâ‘bî, özellikle Mu‘tezile mezhebine 

mensûbiyetinden ötürü bazı hadisçiler tarafından sert bir dille eleştirilmiştir. Bu hususla alakalı 

Müstağfirî Tarihu Nesef isimli eserinde şunları nakletmektedir: 

    “Eğer Muhammed b. Zekeriyya ondan hadis rivâyet etmemiş olsaydı kimse onun adını 

kitabında zikretmezdi. Nitekim o, aşırı Cehmîlik ve i‘tizal taşımakta ve kendi sapık inançlarına 

insanları davet etmektedir. Ben, o ve onun gibilerden hadis rivâyet etmeyi doğru görmem.”120  

     Nesef’e gittiğinde gördüğü ilginin yanı sıra orada bulunan bazı hadis âlimlerinin kendisi 

hakkındaki kanaatlerini ve Kâ‘bî’nin bu tutum karşısındaki duruşunu yansıtması bakımından 

Muhammed b. Zekeriyya’nın şu rivâyeti oldukça önemlidir:  

     “Kâ‘bî Nesef’e geldiğinde Hâfız Abdülmü’min b. Halef hariç herkes ona ilgi gösterip izzeti 

ikramda bulundu. O, Kâ‘bî’ye hiç görünmedi. Zira onu hiç sevmez, hatta tekfir ederdi. Kâ‘bî, 

onu sorunca oradaki ahali: “O kimsenin ayağına gitmez” dediler. Bunun üzerine Kâ‘bî: ‘O 

halde biz onun ayağına gideriz” dedi. Yanına vardığında Kâ‘bî için ayağa kalkmadı, ona 

yüzünü bile dönmedi. Bunun üzerine Kâ‘bî: “Zahmet etme şeyh, ayağa kalkma!” dedi. Ona 

ayakta dua etti ve geri dönüp gitti.”121 

       O, gerek Kabûlü’l-ahbâr ve ma´rifetü’r-ricâl isimli eserinde gerekse diğer hadis 

eserlerinde bazı hadisçileri eleştirmiş ve onların taassuba saplandıklarını ifade etmiştir. 

Mukaddimede bu eseri yazmaktaki amacının talebelerinin hadisçilerden gelen her türlü haberi 

sorgulamaksızın kabul etmek suretiyle onlara karşı hüsn-ü zan beslemelerinden korkması 

olduğunu belirtmekte; tutarsızlıklarından, hata ve bilgisizliklerinden bahsederek öğrencilerini 

onlara karşı teyakkuzda olması için uyarmaktadır.122 İbn Hacer’e göre onun hadisçileri 

eleştirmek için bir eser kaleme alması taassup sahibi olduğunun bir göstergesidir. Ona göre 

Kâ‘bî’nin birtakım hadisçileri eleştirdirdiği bu eseri, hadis ilminde otorite kabul edilen 

âlimlerden ziyâde bu sahada yetkin sayılmayan birtakım hatalı ve kusurlu zevâtın görüşlerine 

dayanmaktadır. Zira Kâ‘bî, bu kimselerin güvenilir kimseler olup olmadığına, insanları 

karalayıp karalamadıklarına bakmaksızın bunların peşinden gitmekte ve görüşlerini 

                                                 
119 Abdülkerim Sam‘anî, C. 11, s. 122. 
120 Abdülkerim Sam‘anî, C. 11, s. 122-123; Zehebî, Tarîhu İslâm, Ömer Abdüsselâm et-Tedmürî (thk.), Beyrut: Dârü’l-

kütübi’l-Arabî, 1996, C. 23, s. 584. 
121 Zehebî, Tarihu İslâm, C. 23, s. 584-585; İbn Hacer, C. 4, s. 429-430. 
122 Ebu’l-Kâsım el-Kâ‘bî el-Belhî, Kabûlü’l-ahbâr ve ma´rifetü’r-ricâl, Ebû Amr el-Hüseynî (thk.), Beyrut: Dârü’l-Kütübi’l-

İlmiyye, 2000, C. 1, s. 17. 



 22 

benimsektedir. Bu iddiasını kanıtlamak için İbn Hacer, Kâ‘bî’nin bu eseri kaleme alırken 

Kerâbisî’nin müdellisler hakkında yazdığı kitaptan istifade ettiğini de nakletmektedir.123  

 

    C. Cedel ve Münâzara 

 

    Bu sahada kaleme aldığı eserlere bakılacak olursa Kâ‘bî, cedel ve münâzarada da oldukça 

velûd ve maharetlidir. Uyûnu’l-mesâil isimli eserinde o, cedel metodunu benimsemek suretiyle 

meseleleri hasmın da görüşlerini naklederek ele almaktadır. Ebû Saîd el-Istahrî Kâ‘bî hakkında: 

“Ben Kâ‘bî’den daha cedelci kimseyi görmedim.” demektedir.124 Bağdat’ta ilim tahsil ettiği 

yıllar boyunca farklı ilim meclislerinde münâzaralara katılmış, bu sebeple de herkes ona saygı 

göstermiştir.125 Kâ‘bî, bu hususta Ebû İsâ el-Verrâk’ın Kitâbü makâlâti’l-mülhidîn isimli 

eserinde kelâm âlimi ile sofistin münâzarasından bahsederek şunları nakletmektedir:  

      “Bir sofist, kelâmcılardan biriyle tartışmak için bineğinin üzerinde yanına gelir. Bu kelâmcı 

kölesinden sofistin bineğini saklamasını ister. Katırını bulamayan sofist ev sahibi kelâmcıya 

dönerek: “Bineğimi getirin!” der. Bunun üzerine kelâmcı: “Sen bineğinle mi geldin ki!” diye 

sorar. Sofist evet cevabını verince kelâmcı: “İyice düşün belki de yürüyerek gelmişsindir de 

kendini bineğinle gelmiş zannediyorsundur” der. Bineğiyle geldiği hususunda sofist ısrarcı 

olunca kelâmcı: “Dikkat et, belki de bineğinle geldiğini hayal ediyorsundur ve sana öyle 

geliyordur” der. Bunun üzerine sofist: “Bu konuda kafa yormama gerek yok. Ne hayal 

göreceğim, bu nasıl şektir böyle! Ben yakînen biliyorum ki bineğimle geldim. Onu şuraya 

bağladım. Uykulu ya da baygın da değildim.” der. Ev sahibi ona dönerek takrar zanna ya da 

varsayıma kapılmaması için onu uyarır ve düşünmesini ister. Bunun üzerine sofist: “Bunun 

düşünmesi mi olur! Bu, zannî ya da varsayımsal bir durum değil, ben deli de değilim.” der.  

Sofistin bu halini gören kelâmcı ona şunları söyler: “O halde nasıl olur da eşyanın kendinde 

bir hakîkatinin olmadığını ve her şeyin bir zan ve varsayım ürünü olduğunu iddia edersin! Nasıl 

                                                 
123 İbn Hacer, C. 4, s. 429. 
124 İbn Hacer, C. 4, s. 429. 
125 Bu hususta İbn Nedim ve diğer pek çok âlimin naklettiği şu rivayet oldukça önemlidir: “Kâ‘bî, genellikle kelâmcıların 

iştirak ettiği Ebû Ahmed Yahya b. Ali’nin meclisine katıldı. İçeri girdiğinde ona saygı göstermek bağlamında ayağa kalkmayan 

kimse kalmadı. Daha sonra bir Yahudî içeri girdi ve orada bulunan bazı kimseler şeriatin neshi hakkında onunla tartışmaya 

başladılar. Tartışmada öyle bir yere kadar geldiler ki Kâ‘bî’yi hakem tayin ettiler. Söz sırası Yahudî’ye geçince Kâ´bî “Bu 

tartışma/kelâm senin aleyhine” dedi. Bunun üzerine Yahudî: “Bu tartışmanın neyle alakalı olduğunu sen nereden bileceksin 

dedi.” Bunun üzerine o: “Bak ey filanca, Bağdat’ta kelâm tartışmalarının yapıldığı buradan daha meşhur bir meclis var mıdır?’ 

diye sordu. Yahûdî hayır cevabını verince Kâ‘bî: “Buraya katılmayan bir tane kelâmcı tanır mısın?” diye sordu. Yahûdî buna 

da hayır deyince Kâ‘bî: “Onların içinden bana saygı göstermeyen ve benim için ayağa kalkmayan herhangi birini gördün mü?” 

dedi. Buna da hayır diyen Yahûdî’ye: “Eğer ben boş bir adam olsaydım bana böyle saygı gösterirler miydi zannediyorsun!” 

dedi.” Bkz. İbn Nedim, C. 1, s. 614; İbnü’l-Mürteza, s. 88-89; el-Hemevî, Mu‘cemu’l-udebâ, C. 4, s. 1492. 



 23 

olur da yakaza/uyanıklık halinin uyku hali gibi olduğunu iddia edersin!” Orada bulunanlar bu 

sofistin verilen mesajı alarak görüşlerini terkettiğini ve bu hâdisenin onun doğru yola dönüşüne 

vesile olduğunu nakletmektedirler.”126 

 

      D. Edebiyat ve Belâgat 

 

      Kâdı Abdülcebbar, Kâ‘bî’nin diğer ilimlerde mâhir olduğunu ifade ettikten sonra 

edebiyattaki yeteneğinden bahsetmeye hacet dahi olmadığından bahsetmektedir.127 Onun 

aruzla alakalı bir eser kaleme alarak Halil b. Ahmed’i eleştirmesi edebiyat ve belâgat 

sahasındaki maharetine delil teşkil etmektedir.128 Kaynaklarda farklı kişiler için kaleme aldığı 

birkaç beyit nakledilmektedir:  

      Kâ‘bî, Muhammed b. Abdullah b. Tâhir’e şu beyti yazmıştır: 

 

 يا طالب النار في الزناد     و قادح النار باسزناد        

فؤاددع عندك شكا خذ يقينا    واقتبس النار من            

 

       “Ey ateşi çalıyla, ateş taşı ile yakmayı uman kişi, 

        Şüpheyi bırak, yakîne sarıl ve ateşi benim gönlümden al!” 

 

       Muhammed b. Abdullah ne zaman bu şiiri okusa şunları söylerdi: “Bu şiir, hem kendisi 

hem de onu söyleyen kişiden dolayı oldukça şereflidir.”129 Aynı şekilde o, Bermekîlerce hüsn-

ü kabul görmüş şair Muhammed b. Yesir için şu mısraları kaleme almıştır: 

 

 وما الدهر إلا دولة بعد دولة    تخول ذا نعمى وتعقب ذا بلوى        

 إذا أنزلت هذا منازل رفعة    من الملك حطته إلي الغاية السفلى       

ا      ولو أنها دامت لكنتم بها أحرىعلى أنها ليست تدوم لإهله         

 

       “Ömür dediğin bir mülkün gelip diğerinin gitmesidir, 

                                                 
126 Ebu’l-Kâsım el-Belhî, Kitâbu’l-Makâlât, Hüseyin Hansu, Râcih Kürdî, Abdülhamid Kürdî (thk.), Amman: Dârü’l-Fetih, 

2018, s. 78-79. 
127 Kâdı, Fadlü’l-i´tizâl, s. 297. 
128 İbn Hacer, C. 4, s. 430. 
129 el-Hemevî, C. 4, s. 1492. 



 24 

        Bazen nimete dönüşür bazen peşi sıra afet getirir, 

        Tutup buna kıymet verirsen sefil bir gaye edinirsin 

        Gelip geçiciyken böyleysen, kalıcı olsa hepten içine düşersin.”130 

      VI. KELÂMÎ GÖRÜŞLERİNE GENEL BİR BAKIŞ 

 

       Kâ‘bî, Bağdat Mu‘tezile okuluna mensup olup Kâ‘biyye akımının lideridir.131 Hakkında 

yapılan araştırmalar onun Bağdat içinde önemli bir mevkiye sahip olduğunu ve kendisiyle 

ekolün yeniden bir ivme kazandığını göstermektedir. Ancak ne var ki özellikle mihne 

sürecinden sonra Bağdat Mu‘tezilesi kan kaybetmiş, karşı mihne süreci yaşayarak eski parlak 

dönemlerini yitirmişlerdir. Bu sebeple onun ekol içerisindeki konumu gümüş dönemi olarak 

nitelenmektedir.132 Mu‘tezile içerisinde Ebû Ali el-Cübbaî’nin dengi kabul edilen133 Kâ‘bî, 

hocası Hayyât’ın görüşlerini benimsemekle birlikte kendisine özgün görüşleri de vardır. Burada 

özetle onun varlık, ulûhiyet ve imâmet görüşleri ele alınacaktır. 

 

        A. Varlık 

 

       Özellikle mütekaddimûn dönemi kelâm âlimleri âlem hakkında konuşurken onu kadîm 

olan Allah Teâlâ’ya nispeti yönüyle ele almışlardır. Diğer bir ifadeyle kelâmcılar yaratıcının 

varlığı, birliği, sıfatları ve her ân âleme müdâhil oluşunu âlemden yola çıkarak temellendirmeye 

çalışmışlardır. Bu da onları kaçınılmaz olarak bir âlem tasavvuruna götürmüştür. Bu bağlamda 

onların bu anlayışlarının zeminini oluşturan en önemli argüman hudüs teorisidir. Zira onlara 

göre âlemin sonradanlığı, değişkenliği ve her an yeniden var oluşu zorunlu olarak onu sonradan 

yaratan, değiştiren ve her an ona müdahalede bulunan bir yaratıcı anlayışını doğurmaktadır.  

       Bu bakımdan Kâ‘bî de atomculuğu benimsemiş ve geliştirme gayreti içerisinde olmuştur. 

Ancak cevher ve arazın tanımı, madum ve mevcut, hareket ve sükûn, halâ ve melâ gibi 

konularda gerek Ehl-i Sünnet gerekse Basra Mu‘tezile âlimleriyle ihtilâfa düştüğü hususlar da 

olmuştur. Burada onun varlık felsefesine dair görüşleri cevher ve araz olarak iki altbaşlık 

içerisinde kısaca ele alınacaktır. 

                                                 
130 el-Hemevî, C. 4, s. 1492. 
131 Sam‘anî, C. 11, s. 122-123; İbn Hallikan, C. 3, s. 45. 
132 Hatice K. Arpaguş, “Bağdat Mu‘tezile Ekolü: Kâ‘bî Örneği”, İslam Medeniyetinde Bağdat (Medînetü’s-Selâm) 

Uluslararası Sempozyum, 2011, C. 2, s. 168. 
133 Zehebî, Siyeru a‘lâmi’n-nubelâ, C. 14, s. 313. 



 25 

      Belirtmek gerekir ki Kâ‘bî’ye göre evrende var olan her cisim -Allah Teâlâ başka bir yolla 

yaratmaya kâdir olsa da- dört tabiattan meydana gelmektedir. Var olan her şeyin mutlaka bir 

tabiatı vardır ve biz bazılarına yeni bir heyet/şekil ve yapı kazandırabilirken bazılarını hiçbir 

şekilde tabiatının dışına çıkartmaya güç yetiremeyiz. Örneğin tabiatı aynı kaldığı sürece asla 

buğdaydan arpa meydana gelmez. Keza insan sperminden başka bir canlının meydana gelmesi 

de mümkün değildir. İnsan yalnızca var olan bir şeyi aynı tabiat içerisinde başka bir forma 

sokmaya/heyet kazandırmaya güç yetirebilir. Örneğin insan, ağaçtan masa ve sandalye 

yapmaya ya da balçıktan tuğla yapıp ona yeni bir form kazandırmaya muktedirdir. Ebû Reşid’in 

naklettiğine göre Kâ‘bî bu konuda kendi hocaları ve aynı düşünce havzasından beslendiği diğer 

âlimlerden de farklı düşünmektedir. Onun tabiatçı yaklaşımı kaçınılmaz olarak bazı kelâmî 

meselelere yaklaşımı hususunda da oldukça etkili olmuştur.134  

     

     1. Cevher 

 

     Kâ‘bî, cevher hakkındaki görüşleri, genel itibariyle Bağdat ekolünün fikriyâtını 

yansıtmaktadır. Ancak bazı konularda hem Basra Mu‘tezile âlimlerinden hem de Bağdat 

Mu‘tezile ekolünden olan hocası Hayyât’tan yer yer farklı düşündüğü olmuştur. Hatta o, 

hocasını da geçerek Bağdat Mu‘tezile’sinin simge ismi haline gelmiştir. Bu sebepten Ebû 

Reşid, Basra ve Bağdat ihtilafına dair kaleme aldığı eserinde Bağdat ekolünü temsilen 

Kâ‘bî’nin görüşlerini zikrederek ekolü onun fikirleri çerçevesinde değerlendirmiştir.  

      Kâ‘bî’ye göre cevher, arazları kendisinde taşıyan bir şeydir ve bu sebeple cevherin arazdan 

bağımsız olması mümkün değildir.135 Bununla birlikte cevherlerin boyutu ve hacmi yoktur. 

Dolayısıyla cevher sadece diğer bir cevherle birleştiğinde üç boyutlu cismi meydana getirebilir 

ki bu da cevherin yapısından değil arazlardan kaynaklanmaktadır. Zira iki cevher bir araya 

geldiğinde te’lîf arazı oluşmakta, bu da cevherlerin üç boyutlu bir görünüme kavuşmasını 

sağlamaktadır.136 Bunun bir uzantısı olarak o, cüz-i lâ yetecezzâ olan cevheri iki farklı şeyin 

hareket ettirmeye çalışması halinde o iki şeyin (muharrik) etkisinin aslında tek bir etkiye 

dönüştüğünü yani bu ikisinin cevherde hareketi ortaya çıkarması bakımından tek bir hareket 

ettirici olacağını belirtmektedir.137 Zira alan kaplamadığı ve üç boyutlu olmadığı için ona temas 

                                                 
134 Ebû Reşid, s. 133. 
135 İbn Metteveyh, et-Tezkire fi ahkâmi’l-cevâhir ve’l-a‘raz, Sami Nasr, Faysal Büdeyr (thk.), Kahire: Darü’s-Sekâfeti li’t-

tıbâi ve’n-neşr, 1975, s. 124. 
136 Hatice K. Arpaguş, “Bağdat Mu´tezile Ekolü: Kâ‘bî Örneği”, s. 170. 
137 Ebû Reşid, s. 208. 



 26 

etmek yalnızca tek bir noktadan olur. Sonuç olarak diğer bir cevherin onunla birleşmesi aslında 

her şeyiyle onunla bütünleşmesi anlamına gelmekte, yoksa tek bir yönünden/cihetinden 

diğerine yapışması manası taşımamaktadır. Kâ‘bî’ye göre cevherler mütemâsil (benzer) 

olabileceği gibi farklı da olabilirler. Bu yüzden ona göre bir cismin, diğer bir cisme muhalif 

olması mümkündür.138 Bununla birlikte o, arasında bir cevher bulunmayan iki cevherin ayrık 

oluşunu yani halâ anlayışını reddederek âlemde cisimlerden hâli bir boşluğu kabul etmemekte 

ve melâ görüşünü savunmaktadır.139 

     Kâ‘bî, cevherin niteliklerinden bahsederken onun ne olmadığını da gündeme getirmektedir. 

Ona göre cisim mutlaka mekâna muhtaç iken140 cüz-i lâ yetecezza olan cevher asla bir alana ve 

yöne/cihete sahip değildir.141 Cevherin yönü ve ciheti olarak görünen şey, cevherin dışında bir 

şeydir.142 Zira cevherin yanında bir başka cevher yoksa -yani cisim değilse- onun ne bir yönü 

ne de hayyizi/mekânı olamaz.143 Cevherin renk, tat, koku, sıcaklık, soğukluk, kuruluk ve 

yaşlıktan ayrı bulunması (huluv) da imkansızdır.144 Ona göre bütün cevherler gözle görünürler. 

Bunun için de bir heyete sahip olmaları gerekir. Müellef bir cismin de mutlaka bir rengi olması 

gerekir. Dolayısıyla cevherin renkten bağımsız oluşu imkansızdır.145 Ona göre cevher, Allah 

Teâlâ onda bekayı yaratmadığı zaman yok olur.146 

      Hocası Hayyât’a göre cevher, adem halinde de cevher olarak isimlendirilirken Kâ‘bî’ye 

göre cevher değildirler. Bu görüşü onunla birlikte Ebu’l-Huzeyl el-Allaf, Hişam b. Amr ve el-

Berzaî de savunmaktadır.147 Ancak Kâ‘bî, bunlardan farklı olarak maduma ‘şey’, ‘makdur’, 

‘malum’ ve ‘muhberun anh’ şeklinde hitap edilebileceğini savunmaktadır.148 Ebu’l-Muîn en-

                                                 
138 Ebû Reşid, s. 29. 
139 Ebû Reşid, s. 47; İbn Metteveyh de Kâ‘bî’nin halâ anlayışını imkânsız gördüğünü nakletmektedir. Bkz. İbn Metteveyh, s. 

117; Şeyh Müfid, Evâilü’l-makâlât, s. 100. 
140 Ebû Reşid, s. 190. 
141 İbn Metteveyh, s. 181. 
142 Ebû Reşid, s. 58-59; İbn Metteveyh, bu görüşü Ebu’l-Hüzeyl ve Ebû Ali’nin de paylaştığını ifade etmektedir. Bkz. İbn 

Metteveyh, s. 188. 
143 Ebû Reşid, s. 61.  
144 Ebû Reşid, s. 62. Aynı görüşü Bağdâdî’nin naklettiğine göre Ebü’l-Hasen el-Eş´arî de benimsemektedir. Ona göre de 

cevherlerin renk, oluş (kevn), tat, koku, sıcaklık, soğukluk, ıslaklık ve kuruluk gibi arazlardan ayrılması imkansızdır. Ancak 

Bağdâdî burada Kâ‘bî’nin cevherin renk hariç tüm arazlardan soyutlanabileceğini savunduğunu da nakletmektedir. Bkz. 

Abdülkâhir el-Bağdâdî, Usûlüddîn, s. 76; İbn Metteveyh, s. 124. 
145 Ebû Reşid, s. 72. 
146 Ebû Reşid, s. 83. Bağdâdî’nin naklettiğine göre aynı görüşü Ebü’l-Hasen el-Eş‘arî de benimsemektedir. Dolayısıyla ona 

göre de Allah Teâlâ cisimde bekâyı yaratmadığı an cisim yok (fenâ) olmaktadır. Bkz. Bağdâdî, Usûlüddîn, s. 108; Şeyh Müfid, 

Evâilü’l-makâlât, s. 96-97. 
147 Rükneddin İbnü’l-Melâhimî, Kitâbu’l-Fâik fî usûli’d-dîn, Wilferd Madelung, Martin McDermont (thk.), Tahran: 

Müessese-i Pejûheş-i Hikmet ve Felsefe-i İran, 1386, s. 91. 
148 Ebû Reşid, s. 37-38; Abdülkâhir el-Bağdâdî, el-Fark beyne’l-firak, s. 158; Abdülkâhir el-Bağdâdî, el-Milel ve’n-nihal, 

Nasri Nâdir (thk.), Beyrut: Dârü’l-Meşrık, 1970, s. 126; Ebü’l-Muzaffer el-İsferâînî, et-Tebsîr fi’d-dîn, Kemal Yusuf Hut 

(thk.), Beyrut: Merkezü’l-hademât ve’l-ebhâs li’s-sekâfe, 1983, s. 84; İbn Metteveyh, et-Tezkire fi ahkâmi’l-cevâhir ve’l-

a´raz, Sami Nasr, Faysal Büdeyr (thk.), Kahire: Darü’s-Sekâfeti li’t-tıbâi ve’n-neşr, 1975, s. 76. 



 27 

Nesefî’ye (ö. 508/1115) göre Kâ‘bî’nin bu görüşte olmasının sebebi, Allah Teâlâ’nın âlemi 

yoktan yaratmadığı, yalnızca ademden varlık sahasına çıkarttığına inanmasıdır.149 

 

      2. Araz 

 

      Sözlükte; eşyaya bitişen ve ondan ayrılmayan şey, geçici olan şey anlamlarına gelen araz, 

ıstılahî olarak kendi başına var olamayan, varlık sahasında bulunabilmesi için başka bir şeye 

muhtaç olan anlamlarına gelmektedir.150 İslâm düşüncesinde arazların sayıları ve neler 

oldukları ile alakalı pek çok farklı görüş benimsenmiştir.151 Kâ‘bî’ye göre de cisme ait görünüm 

ve özellikler cismin kendisi olmadığı için buna araz denir. Arazlar kendi başlarına kaim 

olamadıkları gibi iki zamanda bâki de kalamazlar.152 Ebû Mansûr el-Mâtürîdî ise cisim 

dışındaki şeylere “araz” ifadesini kullanmanın doğru olmadığını belirtmektedir. Çünkü 

Kur’ân’da Allah Teâlâ, cisimsel olan dünyayı kastederek bunlara da araz demiştir.153 Bu 

bakımdan cismin dışındakilere ‘sıfat’ demek ona göre İslâmî terminolojiye daha yakındır.154 

Ne var ki İslam düşüncesinde cismin niteliklerini karşılamak için araz kavramı kabul 

görmüştür. Bu başlık altında Kâ‘bî’nin cismin önemli arazlarından olan renk, kevn (oluş) ve 

itimat ile alakalı görüşleri özetle ele alınacaktır. 

  

     a. Renkler 

 

     Kâ‘bî’ye göre ana renkler beyaz ve siyahtır. Bunun dışındaki tüm renkler siyah ve beyazın 

kombinasyonlarından teşekkül etmektedir.155 Basra Mu‘tezilîlerine göre renkler bâki 

kalabilirlerken Kâ‘bî’ye göre renkler de dahil olmak üzere hiçbir araz bâki kalamamaktadır.156 

Aynı şekilde o, tevellüd nazariyesini benimsediği için beyaz rengin bir başka beyaz rengi 

tevellüd ile meydana getirebileceğini savunmaktadır.157  

                                                 
149 Ebu’l-Muîn en-Nesefî, Tebsiratü’l-edille, Hüseyin Atay (thk.), Ankara: Diyanet İşleri Vakfı, 2004, C. 1, s. 100. 
150 Seyyid Şerif Cürcanî, et-Ta‘rîfât, Muhammed Sıddık el-Minşâvî (thk.), Kâhire: Dârü’l-Fazile, 1983, s. 125. 
151 Hatice K. Arpaguş, “Bağdat Mu´tezile Ekolü: Kâ‘bî Örneği”, s. 172. 
152 Ebü’l-Hasen el-Eş´arî, Makâlâtü’l-İslâmiyyîn ve’htilâfü’l-musallîn, Muhammed Muhyiddin Abdülhamid (thk.), Beyrut: 

el-Mektebetü’l-Asriyye, C. 2, 1990, s. 47; Şeyh Müfid, Evâilü’l-makâlât, s. 98. Bekâ ikinci bir anda cevherde yeniden yaratılan 

bir arazdır. Eş‘arîler ve Kâ‘bî’ye göre bekâ bir mana iken Basra ekolüne göre mana değildir. Dolayısıyla Bağdâdî’ye göre 

bekânın mana olduğunu kabul eden herkes arazların bekâsını reddetmektedir. Bkz. Abdülkâhir el-Bağdâdî, Usûlüddîn, s. 62, 

s. 70. 
153 “Siz eğreti dünya malını (araza’d-dünya) istiyorsunuz.” el-Enfal 8/67. 
154 Ebû Mansur el-Mâtürîdî, s. 99. 
155 Ebû Reşid, s. 132. 
156 Ebû Reşid, s. 122. 
157 Ebû Reşid, s. 130. 



 28 

    b. Kevn (Hareket-Sükûn-Mekân) 

 

     Basra Mu‘tezile âlimlerinden Ebû Haşim’e göre tüm oluşlar (ekvân) için beka mümkünken 

Kâ‘bî’ye göre hiçbir arazın bekâsı mümkün değildir.158 Bununla birlikte Ebû Haşim’e göre 

kevn (oluş) duyu organları ile idrak edilemezken Kâ‘bî ve Ebû Ali’ye göre idrak edilebilir.159 

Basralı âlimlere göre zarûrî bilgi iktisâbî bilgi ile; lezzet elemle aynı cinsten olduğu gibi sükûn 

da hareketle aynı cinse aittir. Kâ‘bî ise bu görüşe katılmamakta, sükûn ile hareketin muhalif, 

hatta zıt olduğu görüşünü benimsemektedir.160  

      Kevn ile alakalı bir diğer konu ise mekânın mâhiyeti problemidir. Kâ‘bî’ye göre mekânın 

tanımı şudur: Mekân, başka bir şeyi tüm yönlerinden saran, ihâta eden şeydir.161 Basralı âlimler 

bir cismin mekân olmadan da hareket edebileceğini mümkün görürlerken Kâ‘bî’ye göre bu 

mümkün değildir. Zira ona göre Allah Teâlâ tek başına ve her şeyden bağımsız bir cevher-i ferd 

yaratırsa yalnızca onun mekâna ihtiyacı olmayacaktır. Ona göre âlemde tek başına bulunan ve 

diğer bir cevherle bütünleşik olmayan cevher olmadığı için cismin mekândan bağımsız olması 

da düşünülemez.162 Sonuç olarak Kâ‘bî’ye göre âlemde tek başına, diğer bir ifade ile yanında 

bir başka cevher olmayan cüz-i lâ yetecezzâ olmadığı için evrenin atomik yapısı halâ ile değil 

melâ anlayışı ile izah edilebilir. 

 

     c. İ‘timat 

     

     Basra Mu‘tezile âlimlerine göre Allah Teâlâ’nın bir cismi onu çeken veya iten bir başka 

cisim olmaksızın (itimat olmaksızın) hareket ettirmesi mümkündür. Zira Allah Teâlâ’nın 

kudreti buna taalluk etmekte ve bunun aksini savunmak O’nun kudretine halel getirmektedir. 

Ancak Kâ‘bî, Uyûnu’l-mesâil’de herhangi bir sebepten tevellüd etmediği sürece bir cismin 

kendi başına hareket etmesinin aklen mümkün olmadığını ifade etmektedir. Bununla birlikte 

Ebû Reşid, bazı Basralı âlimlerin de bir cismin itimaddan bağımsız kalamayacağını ve hareketin 

tevellüd olmadan meydana gelemeyeceğini kabul ettiklerini nakletmektedir.163 Kâ‘bî’ye göre 

bir hareket bir başka hareketi tevellüd ile meydana getirebildiği gibi sükûnu da meydana 

                                                 
158 Ebû Reşid, s. 188. 
159 Ebû Reşid, s. 214. 
160 Ebû Reşid, s. 173. 
161 Tanımın Arapçası şu şekildedir: “ إن المكان ما أحاط بغيره من جميع جوانبه” Bkz. Ebû Reşid, s. 188; İbn Metteveyh, s. 484; Şeyh 

Müfid, Evâilü’l-makâlât, s. 100. 
162 Ebû Reşid, s. 190. 
163 Ebû Reşid, s. 196. 



 29 

getirebilir. Aynı şekilde sükûn da bir başka sükûnu tevellüd ile meydana getirebilir.164 İleride 

de değinileceği üzere Kâ‘bî bu görüşü bilginin bir başka bilgiyi tevellüd ile meydana 

getirebileceğine de uygulamaktadır. Başta Basra Mu‘tezile âlimleri olmak üzere bu konuda ona 

getirilen eleştirilerin başında bu durumun sonsuz sayıda hareket veya bilginin meydana 

gelmesine imkân sağlaması gibi aklen ve âdeten kabul edilemez bir durumu iktiza edişi 

gelmektedir.  

    Kâ‘bî’nin tabiat felsefesine dair son olarak şunlar zikredilebilir: Basralı âlimlere göre dünya 

düzken Kâ‘bî onun yuvarlak olduğunu savunmaktadır.165 Buna ilâveten o, dünyanın 

dönmediğini ve evrenin merkezinde olduğunu savunmakta ve buna delil olarak şunları 

zikretmektedir:  

   “Evren (felek), her cihetten yükseltilmiştir (yuvarlaktır). Dolayısıyla yeryüzünde -tam 

altımızdaki kısımda- ayakları ayaklarımıza denk gelen bir başka kavim olabilir. Biz, 

gökyüzünün altında toprağın üzerinde oluruz. Eğer yeryüzü alttan yukarıya bize doğru hareket 

etse onlara göre ayakları yönünde yukarı doğru hareket etmiş olacak. (Ki bu durumda onların 

tutunmaları mümkün değildir.) Ayrıca dünya, evrenin merkezinde olduğu için ağır bir cismin 

merkezden ayrılıp hareket etmesi de mümkün değildir.”166 

  

     B. Ulûhiyet 

    

      Genel Mu‘tezilî yaklaşımda olduğu gibi Kâ‘bî’ye göre Allah Teâlâ diğer şeyler gibi 

olmayan bir şeydir.167 Cisim, cevher veya araz da değildir. Dolayısıyla cisimsellikten farklı olan 

Allah, onu meydana getiren ve var eden yegâne var edicidir. Ne dünyada ne de âhirette duyular 

O’nu idrak edemez. Herhangi bir mekânda olmadığı gibi herhangi bir bölgeyle de 

sınırlandırılamaz. Zira yarattığı mekânda yer tutması şeklinde bir şey söylenemez. Bu sebeple 

“Allah her yerdedir” sözünden maksat, O’nun mekânda olup biteni bilmesidir.168 Yine, O’nun 

nihayeti yoktur. Üzerinden zaman akmaz ve sonu-sınırı da söz konusu değildir. O, her şeyi 

hiçlikten (lâ min şey) varlık sahnesine çıkartmıştır. O’nun dışındaki her şey sonradan olmasına 

rağmen O, ezelî ve kadîmdir.169 

                                                 
164 Ebû Reşid, s. 205. 
165 Ebû Reşid, s. 100; İbn Metteveyh, s. 527. 
166 Ebû Reşid, s. 192. 
167 Abdülkâhir el-Bağdâdî, el-Fark beyne’l-firak, s. 105. 
168 Ebû Mansur el-Mâtürîdî, s. 156. 
169 Fuad Seyyid, s. 63. 



 30 

      Allah Teâlâ’nın sıfatları ile alakalı olarak Kâ‘bî, duruma ve şahsa göre değişebilme ihtimali 

olan sıfatlara fiilî, değişme ihtimâli olmayan sıfatlara ise zâtî demektedir. Söz gelimi rızık 

vermek, rahmet etmek ve kelâm etmek gibi sıfatlar duruma ve şahsa göre değişebildiği için 

Allah Teâlâ’nın fiilî sıfatlarındandır. O’nun kâdir, âlim ve hay oluşu ise kendisinin zatına aittir 

ve hiçbir durumda değişmez. Bu sebeple bu sıfatlar ona göre zâtî sıfatlardır. Ka´bî’nin bu 

taksime dair ikinci kıstası ise Allah Teâlâ’nın kudretine taalluk eden sıfatların fiilî sıfatlar 

olmasıdır. Söz gelimi konuşmaya, rızık vermeye ve rahmet etmeye kâdir olması gibi. 

Dolayısıyla bu ayrıma göre “Allah Teâlâ bilmeye kâdir midir?” diye bir şey sorulamaz, zira 

O’nun ilmi kudretinden bağımsızdır. Bununla birlikte Allah Teâlâ’nın fiilî sıfatlarının zıddı 

mümkünken (rızık vermek-vermemek), zâtî sıfatlarının zıddı mümkün değildir. Çünkü bu 

sıfatlar O’nun zatına taaluk eder ve zâtı asla zıtlık kabul etmez.  

      Tüm bunlarla birlikte Kâ‘bî’ye göre Allah Teâlâ hakikatte bir sıfata sahip değildir. Sıfat 

diye bilinen şeyler vasfedenin vasfı, isimlendirenin O’na verdiği isimdir.170 Bağdat Mu‘tezile 

âlimlerine göre ulûhiyet meselesi ile alakalı en önemli husus tevhid ve Allah Teâlâ’nın 

sıfatlarının anlaşılma biçimidir. Bu manada tenzih anlayışını benimseyen Ka´bî, Yunan Allah 

Teâlâ’nın bazı sıfatlarını hakîkî kabul etmemekte, bu sıfatların onun ilmi manasına geldiğini 

ifade etmektedir. Söz gelimi o, Nazzam’ın da benimsediği üzere Allah Teâlâ’nın hakîkî manada 

ne kendisini ne de kendisi dışında bir şeyi görmediğini O’nun görmesinin (basar) bilgisi 

anlamına geldiğini ifade etmektedir. Aynı şekilde Allah Teâlâ hakîkî manada bir şeyi duymaz. 

Bağdatlıların hemen tamamına göre O’nun duyması duyulan şeyleri (mesmûât) bilmesinden 

ibarettir. 171 Üçüncü olarak Kâ‘bî, Allah Teâlâ’nın gerçek anlamda mürîd olmadığını, “O, bir 

şeyi yapmayı irâde etti” cümlesinin “bir şeyi yaptı” anlamına geldiğini kabul etmektedir. Çünkü 

O’nun irâdesi, ilmi ve kudretinin birlikte tecelli etmesinden ibarettir.172  

       

      C. İmâmet 

 

       Kâ‘bî’nin imâmete dair fikirlerinin oluşması farklı saiklere bağlanabilir. Söz gelimi uzun 

yıllar yaşadığı Bağdat, özellikle Me’mûn’un hilâfetinin ilk yıllarından itibaren Şiî etkisi altında 

                                                 
170 Ebû Mansur el-Mâtürîdî, s. 130-131. 
171 Abdülkâhir el-Bağdâdî, el-Fark beyne’l-firak, s. 159; Abdülkâhir el-Bağdâdî, el-Milel ve’nihal, s. 127; el-İsferâînî, s. 85; 

Şehristânî, Nihâyetü’l-ikdâm, s. 330. 
172 Abdülkâhir el-Bağdâdî, el-Fark beyne’l-firak, s. 159; Abdülkâhir el-Bağdâdî, el-Milel ve’nihal, s. 127; el-İsferâînî, s. 85; 

Şehristânî, Nihâyetü’l-ikdâm, s. 228. 



 31 

kalmıştır. Bununla birlikte o, uzun yıllar Taberistan Zeydî imâmı dâi Muhammed b. Zeyd’in 

kâtipliğini yapmış ve onun şahsiyetinden etkilendiğini bizzat kendisi ifade etmiştir.173 

      Abdülkâhir el-Bağdâdî, imâmın özelliklerini zikrettiği başlığın altında Kâ‘bî’nin imâm ile 

alakalı görüşünü şu şekilde nakletmektedir: 

     “Kâ‘bî, Kureyş dışında imâmete daha ehil birisi olsa da imâmet Kureyş için daha evlâdır. 

Ancak, eğer bir fitne söz konusu olursa bu durumda imâm, Kureyş dışından da olabilir.”174 

       İmâmet hususunda Kâ‘bî’nin zikrettiği bu kriter, daha ziyade Ehl-i Sünnet düşüncesindeki 

“İmâmlar Kureyş’tendir” şartı ile Mürcie’nin fitne durumundaki imâm tayininin mezcedilmiş 

formülasyonu gibi görünmektedir.175 Ancak o, Kitâbu’l-Makâlât isimli eserinde bu görüşü 

Mu‘tezile’nin de genelinin benimsediğini ifade etmektedir.176 Bununla birlikte Kâdı 

Abdülcebbar Tesbîtü delâili’n-nübüvve isimli eserinde şunları zikretmektedir: 

      “Ebü’l-Kâsım el-Belhî şöyle söyledi: Emîrü’l-mü’minîn’i (Hz. Ali’yi) üstün gören kimse 

onun şu sözlerini inkâr edemez: “Bilin ki Hz. Peygamber’den sonra bu ümmetin en hayırlıları 

Hz. Ebû Bekir ve Hz. Ömer’dir.” Kendisinde ilim ve basiret olan bir kişinin bunu inkâr etmesi 

mümkün değildir. Hatta ilk Şiîler Ebû Bekir ve Ömer’i Ali’den üstün görürlerdi. Bir kişi Şüreyk 

b. Abdullah’a: “Hangisi daha efdal? Ali mi Ebû Bekir mi?’ diye sormuş o da Ebû Bekir’dir 

demiştir. Bunun üzerine bu kişi: “Sen bunları söylüyorsun bir de Şiî olduğunu iddia ediyorsun 

öyle mi?” deyince o da: Evet, gerçek Şiî böyle söyler. Vallahi emirü’l-mü’minîn Hz. Ali’de aynı 

sözleri söyleyerek şöyle demiştir: “Hz. Peygamber’den sonra en efdal kişiler Ebû Bekir ve 

Ömer’dir.” O (Hz. Ali), böyle söylemişken bu sözünü mü reddelim? Onu mu yalanlayalım? 

Vallahi o (Hz. Ali) yalancı değildir.’”177 

       Kâdı, aynı ifadelerin devamında Kâ‘bî’nin, Hz. Ebû Bekir ve Hz. Ömer’in Hz. 

Peygamber’e nasıl yardım ettiklerini, onun vefatından sonra da din için nasıl mücadele 

ettiklerini anlattığını nakletmektedir.178 Dolayısıyla Kâ‘bî’nin imâmet konusuna yaklaşımı, 

İmâmiye Şia’sından farklı olarak Hz. Ebû Bekir ve Hz. Ömer’i gâsıp görmeden kabul eden bir 

anlayışa sahiptir. Bu sebepten olmalıdır ki Kâ‘bî’nin sıkı bir takipçisi olan Şeyh Müfid, el-

Cemel isimli eserinde Kâ‘bî ve bazı âlimlerin Hz. Ali’nin girdiği her savaşta haklı olduğunu 

                                                 
173 Bahauddin b. İsfendiyar, Tarihu Taberistan, Ahmed Muhammed Nadi (trc.), 1.Basım, Kahire: el-Meclisü’l-A´lâ li’s-

Sekâfe, 2002, s.105. 
174 Abdülkâhir el-Bağdâdî, Usûlüddîn, s. 303. 
175 Racha Majouır, s. 211-212. 
176 Ebu’l-Kâsım el-Kâ‘bî el-Belhî, Kitâbu’l-Makâlât, s. 428. 
177 Kâdı Abdülcebbar, Tesbîtü delâili’n-nübüvve, s. 62-63. 
178 Kâdı Abdülcebbar, Tesbîtü delâili’n-nübüvve, s. 63. 



 32 

ancak Hz. Aişe, Talha ve Zübeyr ile yaptığı savaşı istisna tuttuğunu nakletmektedir ki Şeyh 

Müfid buna şiddetle karşı çıkmaktadır.179  

    Sonuç olarak Kâ‘bî’nin imamet bahsinde Şiî yaklaşıma sahip olmadığı görülmektedir. Kâ‘bî, 

Mu‘tezile, Mürcie’nin büyük çoğunluğu ve Hâricîler’e göre Allah Teâlâ ve peygamberi imâmı 

nass ile tayin etmemiştir.180 Bununla birlikte Kâ‘bî, yalnızca masum imamın haberinin doğru 

olduğu şeklindeki bir görüşü benimsemediği gibi sahabeye yaklaşım hususunda da Sünnî 

çizgiye oldukça yakın bir tutum içerisindedir. Bu sebeple o, sahabeden gelen haberleri titiz bir 

araştırmayla ve önyargıdan uzak bir şekilde ele almaktadır. Bu konudaki görüşleri haberin bilgi 

değerinin ele alındığı kısımda değerlendirilecektir.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                 
179 Şeyh Müfid, el-Cemel ev en-Nusra fî harbi Basra, Kum: Mektebetü i´lâmi’l-İslâmi, 1995, s. 28. 
180 Ebu’l-Kâsım el-Kâ‘bî el-Belhî, Kitâbu’l-Makâlât, s. 429. 



 33 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

İKİNCİ BÖLÜM 

 

BİLGİNİN ÇEŞİTLERİ, TANIMI VE İMKÂNI 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 34 

      I. İLİM TÜRLERİ  

   

      Mütekaddimûn dönemi kelâm âlimleri bu ilmin konusunu “Allah'ın zatı, sıfatları ve Allah’a 

dayanması yönüyle mümkinât” olarak ifade etmişler, bu sebeple de bu ilmi “ilmü’t-tevhîd ve’s-

sıfât” olarak adlandırmışlardır.181 Dolayısıyla kelâmın ilk ve en önemli konusu Allah Teâlâ’nın 

zâtı ve sıfatlarıdır. Bu durum, sıfatlar konusunda farklı İslam mezhepleri arasında pek çok 

ihtilafı beraberinde getirmiş, özellikle de Ehl-i Sünnet mezhepleri ile Mu‘tezile arasında uzun 

bir süre devam edecek olan Allah tasavvuru meselesini doğurmuştur. Söz gelimi Mu‘tezile, 

ilâhî sıfatlar konusunda daha tenzihçi bir yaklaşımı benimsemiş, mana sıfatlarından kabul 

edilen hayat, ilim, kudret, irade, sem´, basar ve kelâm gibi sıfatları kabule yaklaşmamışlardır. 

Bunun yerine onlar manevî sıfatlardan hayy, âlim, kâdir, mürîd, semî ve basîr sıfatlarını kabul 

ederek ilâhî zatın yanında kadîm başka sıfatların bulunmasının, diğer bir ifade ile teaddüd-i 

kudemânın önüne geçmişlerdir. 

      Kelâmcılar diğer ilâhî sıfatlar konusunda olduğu gibi ilim sıfatı üzerine de farklı görüşler 

ileri sürmüşler ve neticede bu durum onların ilim tasniflerine de yansımıştır. Ehl-i Sünnet 

kelâmcıları Allah Teâlâ’ya masdar olarak “ilim” sıfatını nispet ettikleri için ilmin hâdis ve 

kadîm/mutlak olarak ikiye ayrılmasında ittifak etmişler182 ve kadîm kabul ettikleri Allah’ın 

ilmini, insanın hâdis bilgisinden ayırmaya özen göstermişlerdir. Bununla birlikte hem Allah’ın 

hem de insanın ilmini aynı tanım altında ve aynı kavramlarla ifade etmeye gayret göstermişler, 

buna uymayan tanımları da eleştirmişlerdir.183  

    Mu‘tezilî düşünce içerisinde “Allah’ın ilmi” ifadesi O’nun zatından ayrı kadîm bir sıfatın 

varlığına işaret etmektedir. Onlara göre bu durum teaddüd-i kudemâya (kadîm varlıkların 

çokluğuna) yol açtığı için Allah Teâlâ’ya “ilim” sıfatını nispet etmekten kaçınmışlar, bunun 

yerine Allah Teâlâ’nın “âlim” olduğunu belirtmişlerdir. Nitekim “âlim, semî, basîr” sıfatlarında 

zât ve sıfat ayrımı olmadığı gibi bu sıfatlar doğrudan tek bir zata taalluk etmektedir. Bu 

yaklaşımın bir diğer sonucu da Allah Teâlâ ile hâdis olan âlem arasında akla gelebilecek her 

türlü benzerliği ortadan kaldırmak ve O’nun zatı dışındaki kadîm varlıkları nefyetmektir.184 

                                                 
181 İlyas Çelebi, “Ortaya Çıkışından Günümüze Kelâm İlminde ‘Konu’ Problemi”, Marmara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

Dergisi, 2005/1, Sy. 28, s. 15. 
182 Murat Memiş, Mu‘tezilî Bir Bakışla Bilgi Problemi, 1. Basım, Ankara: Sarkaç Yayınları, 2011, s.111. 
183 Bağdâdî, Usûlüddîn, s. 15; Nureddin es-Sâbûnî, el-Kifâye fi’l-Hidâye, Muhammed Arûçî (thk.), Beyrut: Darü İbn Hazm, 

2014, s. 46. Gerek Bağdadî gerekse Sâbûnî Mu‘tezilî bilgi tanımını eleştirirken bu tanımın Allah Teâlâ’nın ilmini ifade etmediği 

yönünde eleştiri getirmişlerdir. 
184 Bekir Topaloğlu, Kelâm İlmine Giriş, 3. Basım, İstanbul: Damla Yayınevi, 2013, s.174. 



 35 

Onlara göre bu, tevhid ilkesinin bir gereğidir. Bu sebeple genel olarak Mu´tezile âlimleri 

sıfatların Allah'ın zâtıyla aynı olduğunu ve O’nun zâtıyla âlim, zâtıyla kâdir olduğunu ifade 

etmektedirler.185  

       Mu‘tezilî sıfatlar teorisi içerisinde Allah Teâlâ’nın zatından bağımsız ilminden bahsetmek 

mümkün olmadığı için onlar ‘kadîm ilim’ şeklinde bir ifadeyi kabul etmemekte ve bilgi 

konusunu ele alırken Allah Teâlâ’nın kadîm ilmini tasnife tâbî tutmamaktadırlar. Bu hususta 

Ebü’l-Yüsr el-Pezdevî (ö. 482/1089) şunları nakletmektedir: 

   “Ehl-i Sünnet’e göre ilim üç çeşittir: Bunlar, zarurî, mükteseb ve ne zarurî ne de mükteseb 

olmayan mutlak(kadîm) ilimdir. Ancak Mu‘tezile’ye göre ilim iki çeşittir: Bunlar zarûrî ve 

mükteseb ilimdir.”186 

      Genel olarak Mu‘tezilî bir yaklaşıma sahip olmakla birlikte Kâ‘bî, sıfatlar konusunda yer 

yer onlardan farklı düşünmektedir. Örneğin o, Allah Teâlâ’nın mürîd oluşunu hakîkî manada 

değerlendirmemekte, mecâz ifade ettiğini belirtmektedir. Aynı şekilde sıfatlar 

formülasyonunda da genel Mu‘tezilî yaklaşımın aksine Allah Teâlâ’nın binefsihi âlim, binefsihi 

kâdir olduğunu iddia etmektedir. Tüm bunlarla birlikte mana sıfatlarını O’nun zâtından 

bağımsız kadîm varlıklara kapı aralayacağı gerekçesiyle kabul etmemiştir. Dolayısıyla da onun 

ilim anlayışında Allah Teâlâ ile insanın ilmi aynı kategori içerisinde yer almamaktadır. 

    

     A. Kadîm İlim 

 

      Kâ‘bî, Allah Teâlâ’nın mürîd, semî ve basîr gibi bazı sıfatlarını hakikî birer sıfat olarak 

telakki etmemekte, bunları Allah Teâlâ’nın âlim oluşu ile açıklamaktadır. O, bu görüşlerinde 

esasen Nazzâm’dan (ö. 231/845) etkilenmiştir ve ondan sonra Kâ‘bî dışında bu görüşü 

bemimseyen başka bir Mu‘tezilî âlim yoktur.187 Kâ‘bî’nin ilâhî irâdeyi Allah’ın ilmi olarak 

kabul etme gerekçesini Şehristânî (ö. 548/1153) şu şekilde izah etmektedir:  

      “Kâ‘bî dedi ki: İrâdenin husûsî olarak (insanlarda) bir sıfat halini alması görünen âlemdeki 

(şâhid) duruma dayanmaktadır. Bir fâil, yapacağı işin tüm yönlerini bilip kavrayamaz. Bu 

                                                 
185 Memiş, s. 112.  
186 Ebü’l-Yüsr el-Pezdevî, Usûlüddîn, Hans Peter Lins (thk.), Kahire: el-Mektebetü’l-Ezheriyye li’t-Türâs, 2003, s. 23. 
187 Racha Moujır el Omari, “The Theology of Abu'l-Qasim al-Balhî/al-Kabî”, s. 135; Ayrıca bkz. Şehristanî, Nihâyetü’l-İkdâm 

fî ilmi’l-kelâm, Alfred Guillaume (thk.), Kahire: Mektebetü’s-Sekâfeti’d-Dîniyye, 2009, s. 227. Bu hususta tek istisna 

Kâ‘bî’nin hocası Hayyât (ö. 300/913) olmalıdır. Nitekim pek çok kaynakta bu görüş Nazzâm ve Kâ‘bî’ye atfedilse de Nesefî 

(ö. 508/1115), Hayyât’ın da bu görüşü benimsediğini nakletmektedir. Detaylı bilgi için bkz. Ebu’l-Muîn en-Nesefî, C. 1, s. 

493. 



 36 

kimse ne kendisine kapalı gelen hususları ne bu işin vaktini ne de miktarını tam ölçüde bilebilir. 

Bu yüzden de bu fiilin zamanlar içinde bir zamanda ve miktarlar içinden bir miktarda 

gerçekleşmesi için bir yönelmeye (kasıt) ve azme ihtiyaç duyar. Ancak Bârî Teâlâ, tüm gaipleri 

bilir ve gâibin sırlarına ve hükümlerine muttalî olur. Bu yüzden bir şeyin gerçekleşmesi için 

irâde ve kasıt yerine O’nun bilgisinin kudretiyle birlikte varlığı kâfi gelir. (...) Böylece 

anlaşılmaktadır ki kadîm olan Allah Teâlâ’nın irâdesinin O’nun âlim, kâdir ve fâil olmasından 

başka bir manası yoktur.”188 Bağdâdî’ye (ö. 429/1037) göre o, bu görüşü benimsediği için 

Basra Mu‘tezile âlimleri tarafından tekfir edilmiştir.189  

      Dolayısıyla Kâ‘bî, Allah Teâlâ’nın mürîd olarak nitelenmesinin O’nun âlim olduğu 

anlamına geldiğini, daha açık bir ifade ile ilmi ve kudretinin irâdenin işlevini gördüğünü ifade 

etmektedir. Aynı şekilde Kâ‘bî’ye göre Allah Teâlâ’nın duyması ve görmesi de bilmesi 

anlamına gelmektedir.  Genel Mu‘tezilî anlayışa göre Allah Teâlâ’nın bir şeyi görmesinden 

bahsedilemez ve zatı itibariyle ne dünyada ne de ahirette görülemez. Allah Teâlâ’yı basîr 

(gören) olarak nitelememiz, O’nun bir şeyi bilmesi anlamına gelmektedir.190 Çünkü Kâ‘bî’ye 

göre görmek, görünen şeyi ‘bilmek’ten ibarettir.191 

       Netice itibariyle Kâ‘bî’ye göre Allah Teâlâ’nın irâdesi, duyması (semî) ve görmesi (basîr) 

gibi sıfatları O’nun âlim oluşuna taalluk etmektedir. Ancak burada ortaya çıkan diğer bir husus 

Kâ‘bî’nin Allah Teâlâ’nın ilmi hakkındaki düşünceleridir. Öncelikle o, bu hususta Ebü’l-

Hüzeyl el-Allaf’ın (ö. 235/849) “Allah ilimle âlimdir, O’nun ilmi zâtıdır.” şeklindeki görüşüne 

katılmamaktadır. Çünkü Allah Teâlâ’nın ilmi zâtı olsaydı insanlar bir yandan Allah Teâlâ’ya 

ibadet ediyorken aynı zamanda ilmine de ibâdet ediyor olması gerekirdi. Zira kim Allah 

Teâlâ’nın ilmine ibadet ettiğini iddia ederse o kimse Kâ‘bî’ye göre kâfirdir.192  

       O, ilâhî sıfatların anlaşılma biçimi hususunda Ebü’l-Hüzeyl’in düşüncesini benimsemediği 

gibi Mâtürîdîlerin “Allah Teâlâ bir ilimle âlimdir, O’nun ilmi ne zatının aynı ne de zatından 

                                                 
188 Şehristanî, Nihâyetü’l-İkdâm, s. 227; Kâ‘bî’ye göre Allah Teâlâ’nın Kur’ân’da zatına nispet ettiği irâde esasen mecaz ifade 

etmektedir. Bu, tıpkı Kehf sûresi 77. âyette (Derken orada yıkılmaya yüz tutmuş - erâde - bir duvar gördüler) duvar için mecazî 

olarak irâde kavramının kullanılması gibidir. Bağdâdî, el-Fark beyne’l-firak, s. 160. 
189 Bağdâdî, el-Fark beyne’l-firak, s. 160. 
190 Bağdadî, Usûlüddîn, s. 119; Kâ‘bî’nin Nazzâm’dan devraldığı bu görüşe cevap olarak Ebü’l-Hasen el-Eş‘arî (ö. 324/935) 

el-İbane isimli eserinde şunları dile getirmektedir: “Onlara: Allah Teâlâ’nın “O, gözleri idrak eder” (En´âm 6/103) ayetinin 

manası nedir? diye sorulur. Eğer O’nun gözleri idrak etmesinin manası ‘bilmesidir’ derlerse bu takdirde onlara: Eğer (âyetteki) 

iki kısım birbirine atfedilmekte ise ve böylece âyetin ikinci kısmındaki O’nun gözleri idrak edişi ‘bilmesi’ manasında ise, o 

halde ilk kısmındaki “Gözler Onu idrak edemez” kısmı da gözlerin O’nu bilememesi anlamına gelir ki bu takdirde siz Allah 

Teâlâ’nın görmesini inkâr etmek isterken kulların O’na dair bilgisini inkâr etmiş olursunuz.” Bkz. Ebü’l-Hasen el-Eş‘arî, el-

İbâne an usûli’d-diyâne, Bişr Muhammed Uyun (thk.), Beyrut: Mektebetü Dâri’l-Beyân, 1990, s. 70-71.  
191 Bağdadî, Usûlüddîn, s. 64. 
192 Nesefî, C. 1, s. 493; Sâbûnî, s. 92. 



 37 

başkadır.” şeklindeki formülasyonlarına da katılmamaktadır. Zira eğer “Allah Teâlâ’nın ilmi 

zatının aynı değildir, aynı şekilde zâtının dışında/zâtından başka da değildir” şeklindeki bir 

ifade doğru olsaydı bu takdirde O’nun ilmi aynı anda hem zatının aynı hem de zatından başka 

olması gerekirdi.193 Dolayısıyla da bir varlığın aynı anda iki farklı şey olması mümkün olurdu 

ki bu aklen doğru değildir.  

      Kâ‘bî’nin Allah Teâlâ’nın bir ilimle âlim olamayacağına dair diğer delillerini şu şekilde 

sıralamak mümkündür: 

      a. Eğer Allah Teâlâ bir ilimle âlim olmuş olsaydı O’nun hakkında cehl de düşünülebilirdi. 

Zira âlim oluşu bir ilimle mümkün olursa aklen ilminin olmayabileceği de imkân dahilinde olur.  

      b. Kendisinde hayat olan her şeye hay, ilim olan her şeye de âlim denilmez. Söz gelimi 

kendisinde hayat olduğu için bir şeye ‘canlı’ denilebilseydi “el canlıdır”, kendisinde ilim 

olduğu için de “kalp âlimdir” dememiz gerekirdi. Ona göre bunun yanlışlığı apaçıktır ve akıl 

sahibi kimse bunu savunmaz. 

      c. Eğer Allah Teâlâ’nın bir ilimle âlim olduğu kabul edilecek olursa bu takdirde üç ihtimal 

ortaya çıkmaktadır: Buna göre ilmin ya Allah Teâlâ ile aynı olması (huve huve) ya Allah Teâlâ 

dışında başka bir şey olması (mugâyeret) veyahut da Allah Teâlâ’nın bir kısmı (ba‘z) olması 

gerekir ki üç ihtimal de kusurludur. 

       Netice itibariyle Kâ‘bî’ye göre Allah Teâlâ nefsiyle (linefsihi) âlim, biaynihi kâdir ve 

haydır. Onun bu konudaki yegâne delili ise âlemdeki sapa sağlam (muhkem) ve kusursuz 

(itkan) işlerdir. Zira bu tarz kurgulanmış ve tasarlanmış işler sadece hay, âlim ve kâdir bir kimse 

tarafından yapılabilir.194 Diğer bir ifade ile Allah Teâlâ’ya bu üç sıfat ancak tabiata bakılarak 

ve kusursuz işleyişi gözlemlenerek nispet edilebilir. Bu hususta Nesefî şunları belirtmektedir:    

      “Kâ‘bî ve ona tâbi olan Bağdatlılar şöyle söylemektedirler: Muhkem ve kusursuz bir iş, 

bunu yapan fâilin âlim olduğuna delâlet eder. Bunun ardından kişi düşünür ve nazar eder: Eğer 

bu fâil için acziyet ve cehâlet mümkünse bu takdirde bu kişinin bir ilim ile âlim ve bir kudret 

ile kâdir olduğu anlaşılır. Eğer fâil hakkında -acziyet ve cehâlet gibi- bilgi ve kudretin zıddı 

                                                 
193 Ancak Nesefî, onun bu ifadelerinin delilsiz bir varsayımdan ibaret olduğunu düşünmektedir. Nitekim bir sayısı on sayısının 

ne aynısıdır ne de onun dışındadır. Hal böyle olunca bir sayısı hem on sayısının aynı hem de ondan başkadır şeklinde düşünmek 

batıldır. Çünkü bir şeyden iki hususu nefyetmek bunları birleştirmek anlamına gelmez. Bir başka ifade ile mefhumu muhâlifini 

kabul etmek anlamına gelmemektedir. Örneğin at, eşek değildir, katır da değildir demek hem eşektir hem de katırdır anlamı 

taşımadığı gibi Kâ‘bî’nin Matüridî sıfatlar teorisine dair yönelttiği bu eleştiri de bir anlam ifade etmemektedir. Bkz. Nesefî, C. 

1, s. 322. 
194 Ebu’l-Kâsım el-Kâ‘bî el-Belhî, Uyûnu’l-mesâil, s. 105.  



 38 

olan her şey imkânsızsa bu takdirde bu fâilin nefsiyle (binefsihi) âlim ve nefsiyle kâdir olduğu 

anlaşılır.”195  

      Genel olarak kelâmcılar nazar yöntemini kullanarak Allah’ın varlığı ve sıfatlarını ortaya 

koymakta, böylece Allah Teâlâ’nın âlemin muhdisi olduğunu ispat ederek âleme sürekli 

müdâhil olduğunu ispat etmeye çalışmaktadırlar. Bununla birlikte Allah Teâlâ’nın kudretine ve 

ilmine taalluk eden fiiller sıradan işler olmadığı gibi kusursuzdurlar. Kelâm literatüründe bu 

nitelikli fiillere genel olarak “muhkem fiiller” ismi verilmektedir.196 Kelâmcılar âlemin 

hüdûsuyla Allah’ın kâdir, O’nun kusursuz işleriyle de âlim oluşunu izah etmektedirler.  

       Kâ‘bî de muhkem fiillere bakılıp bu fiilleri ortaya koyan fâilinin âlim bir zât oluşunun 

bilinebileceğini kabul etmektedir. Ancak ona göre bu delâlet yani “kusursuz bir işin onu ortaya 

koyanın âlim olduğuna delâleti” zarurîdir ve bu hususta istidlâle ihtiyaç yoktur. Dolayısıyla kişi 

bir ev gördüğünde bunun rastgele olamadığını ve ne yaptığını bilen bir kimse tarafından bilinçli 

olarak ortaya konulduğunu hiçbir akıl yürütme olmaksızın bilir. Dolayısıyla hem görünür 

âlemde kusursuz bir işin fâilinin âlim bir zât olması -ki bu insandır- hem de âlemi kusursuz 

olarak yaratan yaratıcının (gâipteki) âlim oluşu muhkem eserleri üzerinden zarûrî olarak 

bilinir.197 Ancak Basra Mu‘tezile âlimlerinin kanaatine göre bu bilgi iktisâbîdir ve istidlâlî 

olarak meydana gelir.198  

        Sonuç olarak genelde Mu‘tezilî âlimler özelde Kâ‘bî, Allah Teâlâ’nın kendisiyle âlim 

olduğu bir ‘ilim’ sıfatının varlığını kabul etmemekle birlikte O’nun âlim oluşunu insanların 

bilgisi ile aynı kategori içerisinde ele almamışlardır. Özetle onlara göre kadîm ilim yoktur, 

kadîm olan âlim vardır. Bunun tabiî bir sonucu olarak da Ehl-i Sünnet âlimlerinin ilim 

tasniflerinde görüleceği üzere mutlak olarak bilgiyi maksem yapıp kâdim bilgiyi de hâdis 

bilginin bir kasîmi şeklinde tayin etmemişlerdir.  

 

 

                                                 
195 Nesefî, C. 1, s. 294. Kâ‘bî’nin burada kullandığı kavram, “bi-nefsihi”dir. Bununla birlikte Ebû Ali Allah Teâlâ’nın ‘li-

nefsihi’ âlim olduğunu belirtmektedir. Ancak Nesefî’ye göre ikisi de ilim sıfatını inkâr ettiği için ikisinin de görüşü batıldır. 

Bkz. Nesefî, C. 1, s. 274. 
196 Memiş, s. 112. 
197 Nesefî, C. 1, s. 299. Ancak Nesefî’ye göre bu iddia yanlıştır. Çünkü Allah Teâlâ’nın âlim oluşunun bilgisi O’nun fâil 

oluşunun üzerine bina edilmektedir. O’nun fâil oluşuna delâlet eden şey de O’nun muhkem fiilleridir. Bu silsile göstermektedir 

ki bu bilgi zarûrî değil istidlâlîdir. Tersten söylemek gerekirse bir kimse önce kusursuz bir işin bir kimse tarafından yapıldığını 

yani fâilini, ardından da bu fâilin âlim olduğunu aklına getirir ki bu da bu bilginin zarûrî olmadığını göstermektedir. Bkz. 

Nesefî, C. 1, s. 299. 
198 Nesefî, C. 1, s. 297. 



 39 

       B. Hâdis İlim 

       

       Kâ‘bî’nin bu konu hakkındaki düşüncelerine geçmeden önce şunu belirtmek gerekir ki 

kelâm âlimleri ilk dönemden itibaren bilgi üzerinde düşünmüşler ve onu sınıflandırarak detaylı 

bir şekilde ele almışlardır. Kâ‘bî de kendi dönemine kadar bilgiye dair tartışılan konuları Bağdat 

Mu‘tezile ekolünün önemli isimlerinden olan Ca‘fer b. Mübeşşir’den (ö. 234/848) naklederek 

temelde ikiye ayırmaktadır. Bunlar: 

       1. Bilginin Allah Teâlâ ve insandan bağımsız üçüncü bir mana olarak bulunduğuna ve 

hakikatinin varlığına inananlar, 

       2. Bütün bilgilerin eşyanın niteliğine dair bir mecâz olduğunu ve hiçbirinin dış dünyada bir 

hakikatinin olmadığına inananlardır. Bunlara göre bilgi, eşyânın kelama konu olan vasfından 

başka bir şey değildir. 

       Bunun ardından Kâ‘bî, bilginin ve bilgiye konu olan şeylerin insandan bağımsız olarak var 

olduğuna inananların bilgi tanımlarına yer vermektedir. Aynı şekilde bilgilerin zarûrî mi yoksa 

iktisâbî mi olduğu; Allah Teâlâ tarafından mı yaratıldığı yoksa kulun sorumluluğuna alan 

açmak için irâdesi neticesinde kişide tabiatından kaynaklı olarak mı oluştuğu şeklinde pek çok 

tartışmayı ele almaktadır.199 

        Sonuç olarak Allah Teâlâ’nın âlim olmasının mâhiyeti üzerinde düşünürken Mu‘tezile 

âlimlerinin esas aldıkları husus, tevhid anlayışına halel getirmemektir. Bu bağlamda onlar, 

diğer fırka ve mezheplerin kendilerine delil olarak kullandıkları bazı âyetleri te’vil etmişler ve 

Allah Teâlâ’nın ilmini değil âlim olduğunu kabul etmişlerdir. Bilgi bahsiyle alakalı tartışılan 

bir diğer mesele ise kişiyi âhirette kurtuluşa götürecek olan inancı ortaya koyması yönüyledir. 

Diğer bir ifade ile kişinin sorumluluğundan doğan doğru bilgiyi elde etme zorunluluğudur. 

Dolayısıyla mükellef bireyler inançlarını temellendirmek için bilgi edinmeli ve bu bilginin 

mahiyetini sorgulamalıdır. Bu da kelâm âlimlerini insan bilgisinin kaynakları ve bilginin değeri 

üzerinde düşünmelerine sevk etmiştir. 

 

 

 

                                                 
199 Ebu’l-Kâsım el-Kâ‘bî el-Belhî, Kitâbu’l-Makâlât, s. 409-426. 



 40 

     II. BİLGİNİN TANIMI 

 

     Kâ‘bî ve onun çağdaşları Ebu’l-Hasen el-Eş‘arî (ö. 324/935) ve İmâm Mâtürîdî’yi (ö. 

333/944) kapsamlı bir bilgi tanımı yapmaya sevkeden temel kaygı büyük olasılıkla yaşadıkları 

dönemde şüphecilik akımının yükselişte olmasıdır. Buna İbn Ravendî (ö. 301/913) gibi 

inançsızlıkla itham edilen bir dizi şahsiyetin fikirleri örnek olarak verilebilir.200 İbn Râvendî, 

Bağdat’ta yaşayan, ilk zamanlar Mu´tezile’nin büyük bir imamı olmasına rağmen daha sonra 

Şiî-Sûfî akımdan etkilenerek Mu´tezilî fikirleri terk eden, akabinde de inançsızlığa varacak 

kadar sapkın fikirleri benimseyen bir kimsedir. Kitâbü’l-Garûf isimli eserinde kelâm ilmi 

içerisindeki spekülasyonların herhangi bir faydasının olmadığını, bir konuda münâzaraya 

tutuşan her iki tarafın da delillerinin denk olduğunu (tekâfüü’l-edille) belirtmiş ve kelâm 

ilminin akılcılığını reddetmiştir.201     

       Kâ‘bî, kendisinden önceki âlimlerin bilgiye dair bazı görüşlerini naklederek onların bilgi 

tanımlarını da zikretmiştir: Buna göre bilgi: 

      a. Eşyânın olduğu hal üzere idrâk edilmesi, 

      b. Bir şeyin bilinmesi esnasında kalbin hareketi, 

      c. Bir şeyin bilinmesi esnasında kalbin o şey üzerindeki sükûnu, 

      d.Var olan şeylerin hakikatleri nasılsa o şekilde açık seçik olması şeklinde 

tanımlanmıştır.202 

       Kâ‘bî ise bilgiyi: “Bir şeyin inniyetini(mâhiyeti) ispat etmek ve onun hakîkatlerine 

bulunduğu hal üzere itikad etmektir” şeklinde tanımlamıştır.203 Bu tarz bir tanımla bilginin 

mahiyetine dair iki hususun üzerinde durulduğu dikkat çekmektedir. Bunlardan ilki, bilginin 

bir tür inanç/kanaat olduğudur ki itikad kavramı bunu ifade etmektedir. Diğeri ise bu inancın 

doğruluğu yani olguya mutabakatıdır ki kendisine itikad edilen şeyin herkes tarafından kabul 

edilebilir bir durum üzerinde olmasıyla, yani itikadın o şeyin bulunduğu hal üzere 

gerçekleşmesiyle ifade edilen de budur.204 Kâdı Abdülcebbar’ın naklettiğine göre Mu‘tezile 

                                                 
200 Racha,“The Theology of Abu’l-Qasim al-Balhî/al-Kâ‘bî”, s. 165. Nitekim Kâ‘bî de hocası Hayyât gibi İbnü’r-Ravendî’yi 

gündemine alarak onun hakkında Islâhu galati İbn Râvendî gibi eserler kaleme almıştır. Bkz. Ebû Reşîd, s. 343. 
201 İlhan Kutluer, “İbnü’r-Râvendî”, DİA, C. 21, 2000, s. 182. 
202 Ebu’l-Kâsım el-Kâ‘bî el-Belhî, Kitâbu’l-Makâlât, s. 411. 
 ,Bkz. Ebu’l-Kâsım el-Kâ‘bî, Kitâbu’l-Makâlât, s. 574; Uyûnu’l-mesâil ve’l-cevâbât) اثبات انية الشيئ واعتقاد حقائقه على ما هي عليه 203

s. 53.) Kanaatimizce bilgi-itikad (kanaat) ilişkisi İslâm düşüncesinden önce de mevcuttur. Zira Eflâtun’a göre bilgi denilen şey, 

doğrulanmış ve başkaları tarafından da anlaşılan “inanç”tan ibarettir. (Bkz. Hanifi Özcan, Epistemolojik Açıdan İman, 1. 

Basım, İstanbul: Marmara Üniversitesi İlahiyat Vakfı Yayınları, 1992, s. 59-68.) Dolayısıyla felsefî eserlerin tercümesiyle 

beraber hikmet geleneği İslâm düşünce dünyasına intikal ederek yeniden yorumlanmasına zemin oluşturulmuştur. 
204 Muhit Mert, “Kelâmcıların Bilgi Tanımları Üzerine Bir Tahlil Denemesi”, AÜİFD, C. XLIV, Sayı 1, (2003) s. 46. 



 41 

içerisinde bilgiden itikad şeklinde bahseden ilk kişi Ebu’l-Huzeyl el-Allaf’tır.205 Bununla 

birlikte Kâ‘bî, Kitâbu’l-Makâlat isimli eserinde önceki âlimlerin bilgi-itikad ilişkisine dair üç 

farklı yaklaşımın olduğunu ifade etmektedir: 

    “Âlimler bir şeye dair itikadın o şeyin bilgisi olup olmadığı hususunda ihtilâf etmişlerdir. 

Bir kısmı: “Bir hüccetle ya da hüccet olmadan meydana gelse bile eğer bir şeye dair itikad 

vakıaya uyumlu (sahîh) ise bu bilgidir.” demişlerdir. İkinci gruba göre bilgi, itikattan başka 

bir şeydir. Bir kimse, bir başkasını taklit etmeksizin, hüccetle bir itikada sahip olsa dahi yine 

de âlim olmayabilir. Üçüncü gruba göre ise itikat bilgiden başka bir şeydir. Bir kimse delilsiz 

olarak itikat etse dahi o şeyin âlimi olabilir.”206 

      Kâ‘bî’den önce bilgi-itikad ilişkisi bağlamında iki ana akımın olduğu görülmektedir. 

Bunlardan ilki, onun da benimsediği üzere gerekçelendirilmiş ve olguyla örtüşen itikadın bilgi 

olabileceğini savunan gruptur. İkinci ve üçüncü görüşlere göre ise bilgi ile itikad farklı 

şeylerdir. Sonuç olarak Kâ‘bî, diğer itikâdî mezheplerin değişik gerekçelerle eleştireceği ancak 

kendi bilgi tanımlarını ortaya koyarken onun kullandığı kalıptan bağımsız kalamayacakları bir 

bilgi tanımı yapmıştır. Onun görüşlerini gerek savunmak gerekse eleştirmek için kendi 

eserlerinde nakleden kelâm âlimleri onun bilgi anlayışını ortaya koymak için yeterli veriyi 

sağlamaktadırlar. Bununla birlikte bu bölümde öncelikle onun bilgi tanımının diğer gelenekler 

içerisinde nasıl ele alındığı incelenecek, ardından bilginin kısımları, imkânı ve oluşumuna dair 

görüşleri ele alınacaktır. 

 

      A. Eş‘ariyye’de Kâ‘bî’nin Tanımı 

 

       Eş‘arî gelenek içerisinde Kâ‘bî’nin tanımını ona atfederek nakleden en eski kaynak, 

Abdülkâhir el-Bağdadî’nin Usûlüddin isimli eseridir. Bağdâdî, bilgi tanımlarını ele alıp 

değerlendirdiği konu başlığının altında Mu‘tezile’nin üç tanımını sahiplerine nispetle aktararak 

bu tanımlara dair itirazlarını dile getirir:  

      “Mu‘tezile bilginin tanımında uzlaşamamıştır: Kâ‘bî, bilgi için “bir şeye olduğu hal üzere 

itikad etmek” derken Ebû Ali el-Cübbâî (ö. 303/916) ise “Zarûrî olarak veya delil ile bir şeye 

                                                 
205 Kâdı Abdülcebbar, el-Mugnî fî ebvâbi’t-tevhîd ve’l-adl, İbrahim Medkûr (thk.), C. 12, Kahire: ed-Daru’l-Mısriyye, 

1963, s. 25. 
206 Ebu’l-Kâsım el-Kâ‘bî el-Belhî, Kitâbu’l-Makâlât, s. 423. 



 42 

olduğu hal üzere itikad etmek” şeklinde tanımlamıştır. Oğlu Ebû Hâşim (ö. 321/933) ise bilgiyi, 

“Nefsin sükûnuyla birlikte bir şeye olduğu hal üzere itikad etmek” şeklinde tanımlamıştır.”207 

        Kâ‘bî’nin tanımı Basra Mu‘tezile ekolünün iki önemli temsilcisi olan Ebû Ali (ö. 303/916) 

ve Ebû Haşim’i de etkilemiş görünmektedir. Tanımın “bir şeye olduğu hal üzere itikad etmek” 

kısmını aynen kabul etmekle birlikte, bilgiyi bilgi olmayan şeylerden (taklit, cehl vs.) ayırt 

etmediği için tanımı yeterli bulmayan Ebû Ali, tanıma “zarûrî olarak veya delil ile” ilâvesini 

yaparken Ebû Haşim ise bilginin hem taklit, şüphe ve tesadüf (tebhît) ile hem de yanlış itikat 

(cehl) ile eşit tutulmadığını ifade etmek için “nefsin sükûnu” kaydını getirmiştir. Böylelikle 

ikisi de itikad olarak meydana gelen bir şeyin bilgi adını alabilmesi için haricî birer kıstas 

sunmuşlardır. Zamanla Mu‘tezilî âlimler içinde Ebû Hâşim’in bilgi tanımı Ebû Ali’ye kıyasla 

daha çok benimsenmiş ve Basra Mu‘tezîlesinin bilgi tanımını temsil etmiştir.208  

     Bağdâdî’nin getirdiği ilk eleştiri, tanımdaki “şey” kavramı üzerinedir. Buna göre tanım, 

muhâlin bilgisini imkânsız hale getirmektedir. Çünkü muhâl, bir “şey” olmadığı için muhâle 

dair bilgi de “şey” in bilgisi değildir. Ancak, bilgimize muhal olması yönüyle konu olmaktadır. 

Dolayısıyla ona göre eğer bilgi “şey”e dair itikad olarak ifade edilecek olursa bu, tanımın 

kapsayıcılığını kısıtlayan bir unsur haline gelecektir. Buna örnek olarak Bağdadî, Allah 

Teâlâ’nın eşinin, ortağının ve çocuğunun olmasının muhâl olduğunu, bunun bir “şey” 

olamamasına rağmen bilgimizin O’nun çocuğunun, eşinin ve ortağının olmayacağına taalluk 

ettiğini zikretmektedir.209  

        Bağdâdî’nin bu eleştirisi Kâ‘bî’nin değil Basra Mu‘tezilîlerin bilgi anlayışları içerisinde 

şekillenen tanıma bir eleştiri niteliği taşımaktadır. Çünkü Kâ‘bî’ye göre eğer bir şeye dair bilgi 

varsa mutlaka o bilginin malumu da olmalıdır. Zira ona göre ilim maluma tabidir.210 O halde 

Allah Teâlâ’nın eşinin, çocuklarının ve ortağının olmasının imkansızlığı Kâ‘bî’ye göre bir 

“şey” olmakla birlikte ilmin taalluk ettiği ve tâbî olduğu bir malumdur. Bu hususta Ebû Reşid’in 

şu ifadeleri onun fikirlerini net bir şekilde ortaya koymaktadır: 

                                                 
207 Bağdadî, Usûluddîn, s. 14-15.  
208Pezdevî, s. 22. Pezdevî bu eserinde Mu‘tezile’nin bilgi tanımı olarak Ebû Hâşim’in tanımını zikretmektedir.  
209 Bağdadî burada muhal ile madum arasında bir ayrıma da yer vermektedir. Bu takdirde madûm, varlık sahasına çıkabilmesi 

mümkün olan şeyler olup Mu‘tezile'ye göre bir “şey”dir. Ancak muhal, tıpkı Allah Teâlâ’nın eşi, çocuğu ve ortağı gibi asla 

vücuda gelemeyecek olanı tanımlar. Bkz. Bağdadî, Usûluddîn, s. 14-15. 
210 Fahrettin er-Razi, Tefsiru’l-Fahri’r-Razî, C. 2, Beyrut: Daru’l-Fikir, 1981, s. 50. 



 43 

      “Ebu’l-Kâsım’ın söylediklerine göre bir bilginin mutlaka bir malumu olması gerekir. 

Ancak bizim meşayıhımıza göre bir bilgi, bir maluma taalluk etmeyebilir. Bu bilgi tıpkı Allah 

Teâlâ’nın ortağının olamayacağının bilgisi gibi (muhalin bilgisi) dir.”211 

       Netice itibariyle Kâ‘bî’ye göre eğer Allah Teâlâ’nın ortağı ve çocuğunun imkansızlığının 

bilgisinden bahsediliyorsa bu durumda bu imkânsızlığın “şey” ve bir malum olması gerekir. 

Kâ‘bî’nin bu konudaki argümanlarını Cüşemî (ö. 494/1101) Şerhu Uyûni’l-mesâil isimli 

eserinde şu şekilde zikretmektedir: 

      a. Bir bilginin zatı itibariyle mutlaka bir malum ile alakasının olması gerekir. Tıpkı canlı 

birinin zatı itibariyle mutlaka âlim olması gibi. Dolayısıyla canlılık ilmi, ilim de canlılığı gerekli 

kıldığı gibi ilim malumu, malum da ilmi gerekli kılar. 

      b. Yine âlimi olmayan bilginin imkânsız olması gibi müteallakı (malumu) olmayan bilginin 

varlığı da mümkün değildir.  

      c. Bir başka delil ise bir şeye taalluk etmeyen (malumu olmayan) bilginin varlığının tıpkı 

bir şeye taalluk etmeyen (makdûru olmayan) kudretin varlığı gibi anlamsız olmasıdır.  

      d. Son olarak Kâ‘bî’ye göre Allah Teâlâ’nın ortağının ve çocuğunun olmasının 

imkânsızlığına dair bilginin malumu O’nun vahdâniyyetidir.212 

       Dolayısıyla Kâ‘bî’ye göre muhal olarak addedilen bilginin de aslında bir malumu vardır. 

Şu halde Bağdâdî’nin eleştirisinde Allah Teâlâ’nın çocuğunun veya O’nun ortağının olmasının 

imkânsız oluşunun bilgisi, vahdâniyyetine taalluk etmektedir. Vahdâniyyeti zâtından bağımsız 

olmadığı ve Allah Teâlâ, diğer şeyler gibi olmayan bir “şey” olduğu için213 Bağdâdî’nin 

getirdiği eleştiri Kâ‘bî’nin tanımına zarar vermemektedir. 

     Ancak Bağdâdî’nin bu eleştirisi genel olarak Basra Mu‘tezilesinin benimsediği bilgi anlayışı 

için geçerlidir. Nitekim yukarıda nakledilen ifadelerde de görüleceği üzere onlara göre malumu 

olmayan bilginin varlığı mümkündür. Ebû Reşid, bu tarz bilgilere örnek olarak yalnızca Allah 

Teâlâ’nın ortağının bilgisini vermekle yetinirken Cüşemî bu durumun tüm nefiyler için geçerli 

olduğunu belirtmektedir.214 Ebû Reşid, bunu şu şekilde izah etmektedir: Eğer Allah Teâlâ’nın 

ortağına dair bilginin bir malumu olsaydı bu takdirde bu malumun ya O’nun zatı ya da bir 

başkası olması gerekirdi. Kendi zatından olması mümkün değildir çünkü Allah Teâlâ’nın zatı 

O’na ait sıfatlarla bilinmektedir. Bu bilginin taalluk ettiği malumun Allah Teâlâ’nın zatı dışında 

                                                 
211 Ebû Reşîd, s. 316. 
212 Hâkim el-Cüşemî, Şerhu Uyûni’l-mesâil, C. 4, Medine: Mektebetü Câmiati Melik Suûd, 180a-180b. 
213 Bağdâdî, el-Fark beyne’l-firak, s. 105. 
214 Cüşemî, C. 4, 180a. 



 44 

bir başkasının olması da mümkün değildir çünkü bu durumda “diğer ilah/ortak” ya mevcut ya 

da madum olmalıdır. Eğer mevcut olduğu kabul edilirse bu durumda Allah Teâlâ’nın şerîkinin 

olması gerekir ki bu, bir bilgi değil cehldir. O’nun ortağının madum olması da mümkün değildir 

çünkü madumun vücut bulması aklen mümkündür. Sonuç olarak ona göre bu bilginin taalluk 

ettiği herhangi bir malum yoktur.215  

      Bağdâdî'nin tanıma getirdiği ikinci eleştiri itikad kavramına yöneliktir. O, her âlimin 

mu‘tekid olarak ifade edilmesi durumunda Allah Teâlâ’nın âlim olmasına rağmen “mu‘tekid” 

olarak isimlendirilemeyeceğinden bahsetmektedir. Dolayısıyla ona göre tanımın hem Allah 

Teâlâ’nın hem de insanın bilgisini kapsayacak şekilde tasarlanması ve kavramların ona göre 

tercih edilmesi gerekir.216 Ancak burada üzerinde durulması gereken iki husus vardır. 

Bunlardan ilki daha önce de değinildiği üzere Mu‘tezile’ye göre Allah Teâlâ’nın ilminden değil 

yalnızca O’nun âlim oluşundan bahsedilebilir. Kâ‘bî’ye göre de ilmin herhangi bir tanımının, 

binefsihi âlim olan Allah Teâlâ’yı kapsaması gerekmemektedir. Bu hususta bilgiyi Kâ‘bî ile 

aynı şekilde tanımlayan İbn Hazm, Eş‘arî’lerin bu iddialarına karşı şunları ifade eder: 

    “Allah Teâlâ’nın ilmine gelince, o asla sınırlı değildir. O’nun ilmi mahlûkatın ilmi ile ne aynı 

tanımda ne cinste ne de herhangi bir hususta asla bir araya getirilemez. Eş‘arî’ler, Allah 

Teâlâ’nın ilminin bizim ilmimizle aynı tanım altında olduğu görüşünü benimsediler. Bu apaçık 

bir hatadır. Çünkü ezelî olanın, ezelî olmayan bir varlık ile aynı tanıma dahil olması bâtıldır. 

Ezelî olan nihâyetsizdir ve O’nun bir sınırı ve tanımı yoktur. Tanım, sonlu varlıkları kapsar. 

Allah Teâlâ’nın ilmi ise daha önce ifade ettiğimiz gibi Allah Teâlâ’nın dışında (O’ndan 

bağımsız) değildir.”217 

         Bu hususa dair son olarak belirtmek gerekir ki Kâ‘bî ve Cübbâî’lerin itikad kavramı ile 

kastettikleri şey kavram kargaşasına sebebiyet verebilecek niteliktedir. Zira buradaki “itikad” 

kavramı, aralarında çok yakın bir ilişki olsa da Türkçe’deki ‘iman/inanç’ kavramına tekabül 

etmemektedir. Bu bakımdan Mu‘tezilî alimler itikad kavramına, sadece inanç anlamına gelecek 

şekilde dar bir zâviyeden bakmamışlar, bilakis kavramı özne ile nesne arasındaki ilişkiye işaret 

eden ve kişinin karşısındaki nesneye yönelik kanaatini ifade eden daha geniş bir çerçevede ele 

                                                 
215 Ebû Reşîd, s. 317. 
216 Bağdâdî, Usûlüddîn, s. 5. 
217 İbn Hazm, el-Fasl fi’l-milel ve’l-ehvâi ve’n-nihal, Sami Enver Cahîn (thk.), C. 3, Kahire: Darü’l-Hadis, 2010, s. 419. 



 45 

almaya gayret etmişlerdir.218 Bu bakımdan buradaki itikad, Türkçe’deki inanç kelimesinin 

karşılığı değil, basitçe “kanaat” şeklinde ifade edilebilecek bir tutumun karşılığı olmalıdır.219 

       Eş‘arî gelenekte Bağdâdî dışında da Kâ‘bî’nin tanımını zikrederek eleştiren âlimler 

olmuştur. İbn Fûrek (ö. 406/1015) Mücerredü makâlâti’l-Eş‘arî isimli eserinde Kâ‘bî’nin 

tanımını naklederek Ebü’l Hasen el-Eş‘arî’nin tanımı kabul etmediğini şu ifadelerle dile 

getirmektedir: 

      “O (Eş‘arî), bilginin “bir şeye olduğu hal üzere itikad etmek” şeklindeki tanımını reddeder 

ve bizim bilgimizin itikad şeklinde ifade edilmesinin mecazî olduğunu belirtir. İtikad kelimesi 

bu manaların dışında bir anlama sahiptir. Onun (bilginin) bu (itikad) manada kullanılmasının 

ancak anlam genişlemesiyle mümkün olabileceğini belirtir.”220 

        İbn Fûrek’in Eş‘arî’den bu nakli onun Kâ‘bî’nin tanımından habersiz olmadığını ortaya 

koymaktadır. Ancak onun itikad kavramına getirdiği eleştiri Bağdâdî’nin eleştirilerinden 

farklıdır. Buna göre itikad ve akd, aynı kökten türemiş iki lafızdır. Akd, bir cismin cüzlerini 

diğer kısmına terkip etmek, cismi cisme eklemlemektir.221Ancak bu durum, cisimsel şeylerde 

gerçekleşip manalar arasında böyle bir durum tahakkuk etmez. Kişinin bir şeye dair bilgisinin 

itikad ile karşılanması da manevî bir durum olduğu için tanımda itikad kavramı ancak mecâzen 

kullanılabilir. Mecâz ile hakîkî manada bir tanım yapılamayacağı için Eş‘arî, bu tanımın doğru 

olmadığını belirtmektedir. 

      Eş‘arî’nin yaptığı eleştiri öncelikle lügavî açıdan doğru görünmemektedir. Çünkü, her ne 

kadar itikad kelimesi ile akd kelimesi arasında kök bakımından bir müşâreket olsa da bu iki 

kavram yalnızca cismin parçalarını birbiriyle eklemlemek ve terkip etmek anlamına 

gelmemektedir. “Akd” lafzı, farklı şekillerdeki mutabakatları ve sözleşmeleri de içine alacak 

şekilde oldukça kapsamlı bir anlam yelpazesine sahip olsa da “itikad” lafzı lügât bakımından 

yalnızca tasdik etmek, onaylamak ve kalbini bir şeye mânen bağlamak anlamlarına 

gelmektedir.222 Yani Eş‘arî’nin dediği gibi “itikad” lafzı bu anlamda mecazî olarak 

kullanılmamakta, aksine bu onun gerçek anlamı olmaktadır.223  

                                                 
218 Orhan Şener Koloğlu, Cübbâîler’in Kelâm Sistemi, 1. Basım, İstanbul: İSAM Yayınları, 2011, s. 134-135. 
219 Bu hususta Koloğlu ‘itikad’ kavramının İngilizce ve Fransızca literatürdeki karşılıklarından yola çıkarak birtakım tespitlerde 

bulunmuştur. Buna göre inanç ve kanaat kelimeleri arasındaki fark Mu‘tezilîlerin bilgi tanımı çerçevesinde iki dildeki literatüre 

de yansımıştır. Örneğin bazı müellifler itikadı, Türkçe’deki inanç anlamına karşılık gelen ‘belief’ kelimesiyle ifade ederken 

bazı müellifler daha doğru bir tespit ile ‘kanaat’ anlamına gelen ‘conviction’ ile karşılamışlardır. Bkz. Koloğlu, s. 135. 
220 İbn Fürek, Mücerredü makâlâti'l-Eş´arî, Ahmed Abdürrahim es-Sayih (thk.), Kahire: el-Mektebetü’s-Sekâfeti’d-Dîniyye, 

2005, s. 5-6. 
221 Nesefî, C. 1, s.12. 
222 Butrus el-Bustanî, Muhîtü’l-muhît, “itikad” mad., Beyrut: el-Mektebetü Lübnan, 1999. 
223 Muhit Mert, “Kelâmcıların Bilgi Tanımları Üzerine Bir Tahlil Denemesi”, s. 47; Nesefî, C. 1, s. 12.  



 46 

       Her ne kadar İbn Fûrek, onun Kâ‘bî’nin bilgi tanımına dair eleştirilerini nakletse de 

Eş‘arî’nin mevcut hiçbir eserinde bu bilgiler yer almamaktadır. Zira onun Kâ‘bî’nin kelâmî 

görüşlerini ele aldığı eserleri de ne yazık ki günümüze ulaşamamıştır.224 İbn Fûrek’in bu 

naklinden çıkarılması gereken netice ise Eş‘arî’nin onun fikirlerine aşina olması ve eleştiri 

getirmesidir. 

      Bir başka Eş‘arî kelâmcısı olan İmâmu’l-Haremeyn el-Cüveynî (ö. 478/1085) Kitabü’l-

İrşad isimli eserinde bilgiyi itikad olarak ifade etmenin taklîdî bilginin geçerliliğine imkân 

sağlamasından dolayı yanlış olduğunu ifade etmiş ve tanımı “nefsin sükunu ile birlikte bir şeye 

olduğu hal üzere inanmaktır” şeklinde geliştiren Ebû Haşim’in ifadelerini de yeterli 

görmemiştir. İkinci olarak o, tanımı Bağdadî’de olduğu gibi “şey” kavramı üzerinden 

eleştirerek şunları ilave eder:  

    “Bize göre “şey” mevcut olmalıdır. Onlara göre ise hem mevcut hem de varlığı 

düşünülebilen “madum” şey sayılır. (Ancak muhal şey sayılmadığı için) bazı bilgi türleri bu 

tanımın dışında kalmaktadır.”225 

       Buna ilâve olarak Cüveynî şârihi İbn Bezîze et-Tunusî’ye (ö. 673/1274) göre bu tanım, tüm 

bilgileri içine alacak şekilde kapsamlı olmadığı gibi bazı hususları dışarıda bırakacak kadar da 

sınırları net değildir. Bu tanımın dışarıda bıraktığı hususlar şunlardır: 

    a. Bu tanım, Bağdâdî ve Cüveynî’nin de ifade ettiği üzere muhalin bilgisini 

kapsamamaktadır. 

    b. Tanımın kapsayıcılığına halel getiren ikinci husus ise Mu‘tezilî âlimlerin genel tutumunu 

yansıtacak şekilde tanımdan Allah Teâlâ’nın bilgisinin çıkarılma gayesidir. Nitekim ilim: “bir 

şeye olduğu hal üzere itikad etmek” olarak tanımlanırsa bu takdirde Allah Teâlâ’nın da 

mu‘tekid olması gerekir ki bu mümkün değildir. Ona göre Kâ‘bî’nin bu tanımı, Allah Teâlâ’nın 

sıfatlarını inkâr eden Mu‘tezilî sıfatlar teorisinin bir neticesidir. 

    İbn Bezîze’ye göre tanımın engellemediği hususlar ise şunlardır: 

    a. Tanım bu haliyle taklîdî bilginin imkanına kapı aralamaktadır. Ebû Ali ve Ebû Hâşim gibi 

âlimlerin tanıma “zarûrî olarak veya delil ile” veyahut da “nefsin sükunuyla birlikte” şeklinde 

ilave yapmaları yine de onların tanımlarını taklîdî bilgiye imkân sağlamaktan 

                                                 
224 Nitekim Eş‘arî’nin Fî nakdi Evâili’l-edille ale’l-Kâ‘bî ismiyle Kâ‘bî’nin Evâilü’l-edille’sine bir reddiye kaleme aldığı 

bilinmektedir. Bkz. İbn Asâkîr, Tebyînü kezibi’l-müfterî fî mâ nüsibe ilâ İmâm Ebi’l-Hasen el-Eş‘arî, Abdülbaki Cezairî 

(thk.), Beyrut: Daru’l-Kitâbi’l-Arabi, 1979, s. 34.  
225 İmâmu’l-Haremeyn el-Cüveynî, Kitâbü’l-İrşâd, Muhammed Yusuf Mûsî, Ali Abdülmün´im Abdürrahîm (thk.), Kahire: 

el-Mektebetü’l-Hancı, 1950, s.13. 



 47 

kurtarmamaktadır. Aynı şekilde Ebû Hâşim’in tanıma getirdiği “nefsin sükûnuyla birlikte” 

ilavesinde de bir tekrar vardır. Nitekim bir şeye dair “itikad” aslında nefsin sükûnunu da 

içerisinde barındırmaktadır. Aynı şekilde Ebû Hâşim, tanıma “birlikte (ma’a)” kaydı koymakla 

terkip yapmıştır. Bu da tanım kriterlerine muhalif bir husustur.  

     b. İkinci olarak İbn Bezîze, Eş‘arî’nin de belirttiği gibi “itikad” lafzının mecaz ifade ettiğini, 

bu sebeple de tanımın geçersiz olduğunu öne sürmektedir.226 

     Kâ‘bî’nin bilgi tanımını farklı bir açıdan ele alıp eleştiren diğer bir Eş‘arî kelâmcısı ise İmâm 

Gazzâlî’dir (ö. 505/1111). O, fıkıh usûlüne dair kaleme aldığı el-Mustasfâ isimli eserinde 

bilginin irâde, kudret gibi nefs sıfatlarıyla birlikte şek ve zandan da kolaylıkla ayrılabileceğini, 

ancak bilgiyle karışması muhtemel olan şeyin “itikad” olduğunu ifade etmektedir. O, bu hususta 

Kâ‘bî’nin bilgi tanımını zikrederek şunları belirtir: 

     “Belki de bilgi, mukallidin bir şeye olduğu hal üzere, basiretsiz bir şekilde, başkasından 

telakkî etmek suretiyle tereddütsüz ve kesin (câzim) bir şekilde itikad etmesi ile karışabilir. Bu 

yüzdendir ki Mu‘tezile’ye bu durum kapalı kalmış ve bilgiyi tanımlarken ondan “bir şeye 

olduğu hal üzere itikad etmek” şeklinde bahsetmişlerdir.”227 

       Gazzâlî’nin bu tanıma getirdiği ilk eleştiri Bağdâdî ve diğer Eş‘arî kelâmcılarında olduğu 

gibi “şey” kavramına yöneliktir. Ancak Gazzâlî burada muhâli değil madumu ele almış, 

Mu‘tezilî bir varlık felsefesi çerçevesinde yapılan bilgi tanımını Eş‘arî kriterlere göre 

değerlendirip hatalı bulmuştur: 

     “Tanımda “şey” kavramının seçilmesi bir hatadır. Nitekim bize göre madum “şey” 

olmamasına rağmen bilgi ona taalluk etmektedir.”228  

      Kâ‘bî’nin varlık felsefesine göre madum “şey” olduğu için tanımda bu kavramı kullanmak 

madumun bilgisine dair herhangi bir kusur taşımamaktadır. Nitekim Kâ‘bî, madumu bilgiye 

konu olan, güç yetirilebilen, kendisinden haber verilebilen ve “sabit” olarak nitelenebilen bir 

“şey”229 olarak ifade etmektedir.230 Sonuç olarak Kâ‘bî’nin benimsemiş olduğu varlık anlayışı 

                                                 
226 İbn Bezîze, Mu‘tezile ve Eş‘arîler arasındaki madum-mevcut tartışmalarına da yer vermekte ve tanımın bu hususlara 

dayanan yönü itibariyle de geçersizliğini ortaya koymaya çalışmaktadır. Detaylı bilgi için bkz. Abdülaziz İbn Bezîze et-Tunusî, 

el-İs‘âd fî şerhi’l-İrşâd, Abdürrezzak Büsrûr, İmad es-Süheylî (thk.), Kuveyt: Daru’z-Ziya, 2014, s. 110-111. 
227 Ebû Hâmid el-Gazzâlî, el-Mustasfa min ilmi’l-usûl, Hamza b. Züheyr (thk.), C. 1, Cidde: eş-Şeriketü’l-Medineti’l-

Münevvere li’t-tıba ve’n-neşr, 1993, s. 77-78. 
228 Gazzâlî, C. 1, s. 78. 
229 İbn Metteveyh, s. 76. 
230 Ebû Reşid, Kâ‘bî’ye göre madumun cevher ve araz olarak nitelenemeceğini ve madumdan yalnızca makdur, malum ve 

kendisinden haber verilebilen bir “şey” olarak bahsedilebileceğini ifade etmiştir. (Ebû Reşîd, s. 37-38) Bu hususta Bağdâdî ise 

şunları söylemektedir: “Mu‘tezile’den bazı kimseler ise madumun bir şey, malum ve mezkûr olduğunu, cevher ve araz 

olmadığını söylemektedirler. Bu görüş, Kâ‘bî’nin benimsediği görüştür.” (Bağdâdî, el-Fark beyne’l-firak, s. 164.) Ayrıca bkz. 

İbnü’l-Melâhimî, s. 91.  



 48 

içerisinde şey kavramı madumu karşılamakta dolayısıyla Gazzâlî’nin eleştirisi Eş‘arî 

perspektifte kalmaktadır. 

     Gazzâlî’nin tanımı eleştirdiği ikinci husus, mukallidin hiçbir düşünme sürecine girmeksizin 

elde ettiği şeyin bilgi addedilmesine yöneliktir. Ona göre bilginin itikattan ayrıldığı yön, 

mu‘tekidin başka ihtimalleri hiç düşünmeden herhangi bir itikada saplanması ve bununla 

kalbini tatmin etmesidir. O, buna şu örneği vermektedir: 

     “Şüphe içinde olan birisi “Âlem hâdis midir yoksa kadîm midir?” der, halbuki bir görüşe 

dair kanaati kesinlik kazanmış itikad sahibi kişi “âlem hâdistir” der ve âlemin kadîm oluşunun 

imkânına kalbinde hiç yer vermeksizin bu itikad üzere devam eder. Diğer taraftan câhil kimse 

ise “Âlem kadîmdir” der ve o da bu kanaat üzere devam eder.”231 

      Gazzâlî’ye göre itikad sahibi bir kimse şüpheye düçar olduğunda kendi inancının zıddına 

zihninde bir karşılık bulacaktır. Ancak ilimde durum böyle değildir. Âlim, kendisini şüpheye 

sokabilecek her ne duyarsa duysun şüpheli şeyler onun kalbinde asla bir tereddüde sebebiyet 

veremez.232 

     Sonuç olarak hem Kâ‘bî’nin tanımının hem de Ebû Haşim ve Ebû Ali’nin tanıma getirdikleri 

açılımların Eş‘arî âlimleri derinden etkilediği şüphesizdir. Nitekim bazı Eş‘arî âlimleri 

Kâ‘bî’de görülen tanım formunu aynı şekilde devam ettirmişlerdir. Söz gelimi Bakıllânî (ö. 

403/1013) et-Temhîd isimli eserinde bilgiyi “malumu olduğu hal üzere bilmektir”233 şeklinde 

tanımlamaktadır.234 Ebu’l-Muîn en-Nesefî (ö. 508/1115), Eş‘arî kelâmcılardan birinin marifet 

yerine idrâk, yine bir başka Eş‘arî âlimi olan Ebû İshak el-İsferaînî’nin (ö. 418/1027) ise 

tebeyyün kavramını kullandığını nakletmektedir.235 Bu tanımlardaki iki kavram istisna 

tutulursa kalıbın Kâ‘bî’nin yaptığı tanıma mutabık olduğu açıkça görülebilir. Bunlardan ilki 

“itikad” yerine kullanılan kavramın değişkenliğidir. Eş‘arî âlimler bunun yerine “marifet”, 

“idrak” ve “tebeyyün” kavramını ikâme etmişler, “şey” kavramı yerine ise genellikle “malum” 

kavramını kullanmışlardır.236 

                                                 
231 Gazzalî, C. 1, s. 78-79; Gazzâlî’ye göre itikad, olguya mutabık olsa bile yine de özü itibariyle bir cehâlet olup izafetle 

cahillikten farklıdır. Bununla birlikte malumun değişmesine rağmen ilmin baki kalması mümkün değildir. Çünkü ilim maluma 

tâbidir. Aynı şekilde ilim inşirah ve keşf, itikad ise kalbin üzerinde kenetlenen bir düğümdür. İlim düğümlerin çözülmesi, keşfi 

ve inşirahı olduğuna göre ilim ve itikad iki farklı şeydir. Bkz. Gazzalî, C. 1, s.79. 
232 Gazzalî, C. 1, s. 79. 
 معرفة المعلوم على ما هو به 233
234 Ebû Bekir el-Bakillânî, Kitâbu Temhîdi’l-evâil fî telhîsi’d-delâil, İmâdüddin Haydar (thk.), Beyrut: Müessesetü’l-

Kütübi’s-Sekâfiyye, 1987, s. 25; Ebû Bekir el-Bâkillânî, el-İnsâf fî mâ yecibü i‘tikâduhu ve lâ yecuzu’l-cehlu bihi, 

İmâdüddin Haydar (thk.), Beyrut: Âlemü'l-Kütüb, 1986, s. 22. 
235 Nesefî, C. 1, s.14-15. 
236 Muhit Mert, “Kelâmcıların Bilgi Tanımları Üzerine Bir Tahlil Denemesi”, s. 49. 



 49 

     Aynı şekilde Ebu’l-Hasen Eş‘arî, selefin Hz. Peygamber’den (s.a.v.) bir haber 

nakledebilmek için uzak diyarlara yaptıkları rıhlelerin faziletini anlatırken seçtiği ifadeler 

Mu‘tezilî âlimlerin bilgiyi tanımlarken kullandığı kavramlara oldukça yakındır:  

     “Onlardan (selef) birisi kalkıp Allah’ın peygamberinden kendisine (s.a.v) ulaşan bir haber 

ile doğru bilgiye ulaşmayı istemesi ve sahih delilleri arzulaması sebebiyle uzak diyarlara rıhle 

yapardı, ta ki itikad ettikleri şeye (bi mâ ya‘tekidûnehu) dair gönülleri huzur, din olarak 

yaşadıkları şeye dair de nefisleri sükûn (teskunu nüfûsuhum) bulsun.”237 

        Eş‘arî’nin yukarıdaki ifadeleri haberin bilgi değerini izah ederken seçmesi dönemin ilim 

çevrelerindeki karşılıklı etkileşime dair bir örnek teşkil etmektedir. Söz gelimi o, inanılan bir 

şeyin delille kişinin nefsini sükûna erdireceğini belirtmiş, Ebû Hâşim’in Kâ‘bî’nin tanımına 

getirdiği ilaveyi itikadın sahih bilgiye dönüşmesinin bir neticesi olarak ifade etmiştir. 

     Sonuç olarak her ne kadar Kâ‘bî’nin bilgi tanımı Eş‘arî gelenek içerisinde yankı uyandırmış 

ve kendi bilgi tanımları için bir ilham kaynağı olmuşsa da pek çok açıdan eleştiriye de tabi 

tutulmuştur. Bu eleştirilere özetle; 

  a. Tanımda kullanılan “şey” kavramının muhâlin ve madumun bilgisini kapsamaması, 

  b. “İtikad” kavramını kullanmaları suretiyle Allah Teâlâ mu´tekid olarak ifade edilememesi,  

  c. İtikad kavramının mecaz ifade ettiği gerekçesiyle tanımın tam olmaması, 

  d. Taklîdî bilginin imkânına kapı aralaması gibi hususlar zikredilebilir. 

     

      B. Mâtürîdîyye’de Kâ‘bî’nin Tanımı 

 

      Kâ‘bî’nin çağdaşı ve Mâtürîdî mezhebinin kurucusu olan Ebû Mansur el-Mâtürîdî (ö. 

333/944), Kitâbü’t-Tevhîd isimli eserinin pek çok yerinde Kâ‘bî’ye atıfta bulunmuş hatta ona 

reddiye için ayrı başlıklar dahi açmıştır.238 Her ne kadar o, bu eserinde Kâ‘bî’nin bilgi tanımına 

değinmemiş olsa da günümüze ulaşamayan bazı eserlerinde tanıma dair kanaatlerini dile 

getirmiş olması muhtemeldir.239 

                                                 
237 Ebu’l-Hasen el-Eş‘arî, Risâle ilâ ehl-i’s-segr, Beyrut: Mektebetü ulûmi’l-Kur’ân, 1988, s.194.  
238 Bu başlıklar: Mes’eletü ârâi’l-Kâ‘bî fî sıfâti’z-Zât ve sıfâti’l-fi‘l ve’r-red aleyhâ, Ârâü’l-Kâ‘bî fî ef´âli’l-halk ve beyâni 

fesâdiha, Ârâü’l-Kâ‘bî fi’l-kudre ve teklîfi mâ lâ yutak, Ârâü’l-Kâ‘bî fi’l-irâde ve beyâni fesâdiha, Ârâü’l-Kâ‘bî fi’l-kaza’ ve’l-

kader ve beyâni fesâdiha, Ârâü’l-Kâ‘bî fi’l-kebîra ve beyâni fesâdiha. Bkz. Ebû Mansûr el-Mâtürîdî, s. 24. 
239 Nitekim tıpkı Eş‘arî’de olduğu gibi onun da Kâ‘bî’ye reddiyeleri vardır. Bular: Kitâbü reddi Evâili’l-edille li’l-Kâ‘bî, Kitâbu 

reddi tehzîbi’l-cedel li’l-Kâ‘bî, Reddü vaîdi’l-füssâk li’l-Kâ‘bî’dir. Bkz. Nesefî, C. 1, s. 359. 



 50 

    Aynı zamanda bir Hanefî fakihi olmakla birlikte240 Mâtürîdî mezhebinin önemli 

kelâmcılarından birisi kabul edilen Ebü’l-Yüsr el-Pezdevî (ö. 493/1100), her ne kadar doğrudan 

Kâ‘bî’nin bilgi tanımına açıkça değinmese de Mu‘tezile’yi temsîlen Ebû Haşim’in tanımını 

zikretmiştir. Ne var ki onun bu tanıma yönelttiği eleştiri, özünde Kâ‘bî’nin tanımı için de geçerli 

olmakla birlikte tanıma dair Mâtürîdî refleksleri de yansıtmaktadır. Ona göre Mu‘tezilîler Allah 

Teâlâ’ya ilim sıfatını nispet etmedikleri için tanımda itikad kavramını bilinçli ve kasten O’nun 

ilim sıfatını nefyetmek için kullanmışlardır. Ancak bununla birlikte Pezdevî, Ehl-i Sünnet’in 

tanımını Kâ‘bî’nin bilgiyi tanımladığı formda “malumu olduğu hal üzere idrâk etmek” şeklinde 

tanımlamıştır.241 

     Pezdevî, Ehl-i Sünnet’ten bazı kimselerin tanımda “şey” kavramını kullanmalarını 

eleştirerek bunun Mu‘tezile’yi anımsattığını düşünerek şunları ifade eder:  

   “(Ehl-i Sünnetten) Bazıları da bilgiyi “Bir şeyi olduğu hal üzere marifet etmek” şeklinde 

tanımlamışlardır. Bu tanım, Mu‘tezile ile bağlantılı olduğu için doğru değildir. Aynı şekile Ehl-

i Sünnet’e göre bir “şey” olarak kabul edilmeyen madum, malumdur. Bununla birlikte 

Mu‘tezile’ye göre bir şeydir. Ne var ki bazıları yine de bu tanımı doğru kabul etmiş ve şunları 

söylemişlerdir: “Varlığı mukadderse madum bilinebilir ve var olduğu durumda da bilgiye konu 

olur. Nitekim mevcut da şeydir.” Yine de Mu‘tezile’nin (tanımını) anımsattığı için bu ibâreye 

gerek olmadığı gibi bunun terkedilmesi de vâciptir.” 242 

     Bir başka Mâtüridî kelâmcısı olan Ebu’l-Muîn en-Nesefî ise bu tanımı Mu‘tezile’den hiç 

kimsenin kabul etmediğini ve insanlar bir şeye olduğu hal üzere itikad etseler de âlim olarak 

nitelenemeyeceğini belirtir: 

     “Çünkü hâdis bilginin ya duyma, görme, koklama, tatma ve dokunma gibi beş duyu 

organıyla elde edilen zarûrî bilgilerden olması gerekir ya da bir cismin aynı anda iki farklı 

yerde bulunmasının imkânsızlığı veya bir şeyin zorunlu olarak parçasından büyük oluşu gibi 

bedîhî olması gerekir. Veyahut da âlemin hâdis olmasıyla birlikte bir yaratıcısının ispât 

edilmesi gibi istidlâlî olması gerekir.243   

     Nesefî’ye göre Kâ‘bî’nin bilgiyi “bir şeye olduğu hal üzere itikad etmek” şeklinde 

tanımlaması, mukallid, herhangi bir akıl yürütme olmaksızın itikad ettiği için zarûrî-istidlâlî 

                                                 
240 Hakkında detaylı bilgi için bkz. Muhammed Aruçi, “Pezdevî, Ebü’l-Yüsr”, DİA, C. 34, 2007, s. 266-267. 
241 Pezdevî, s. 22. O, burada Kâ‘bî’nin bilgi tanımında kullanmış olduğu kalıbı Ehl-i Sünnet’in tanımları şeklinde sunmaktadır. 

Ona göre Ehl-i Sünnetten bazıları bilgiyi “Malumu olduğu hal üzere bilmek(marifet)”, bazıları “Malumun olduğu hal üzere 

tebeyyünü” şeklinde tanımlamışlardır. Bununla birlikte o, isabetli tanımın kendi tanımı olduğunu da belirtmektedir.  
242 Pezdevî, s. 22.  
243 Nesefî, C. 1, s. 12. 



 51 

bilgi ayrımını ortadan kaldırmaktadır. Aynı şekilde o, Ebû Hâşim’in tanımına yer verir ve 

tanıma “nefsin sükûnu” ibaresini eklemlemenin bu problemi çözmek için yeterli olmayacağını 

belirtir. Nitekim âvamdan bir kimse, halihazırda bir şeye itikad ettiğinde de nefsi onun 

doğruluğuna dair bir sükûn içerisindedir.  Hatta bu kimse itikadıyla o denli mutmaindir ki bir 

başkası onu bu inancından çevirmeye kalkışsa bu kimseyi öldürmekten de geri durmaz. Yine 

o, Ebû Ali’nin “zarûrî olarak veya delil ile” şeklindeki açılımını da doğru bulmaz. Çünkü bu 

bir tanım değil bir taksimdir.244 

     Bağdâdî’nin aksine Nesefî üç tanımı ayrı ayrı değerlendirir. Bununla birlikte bu üç tanımın 

ortak noktalarına da eleştiri getirir. Söz gelimi bu üç tanım da muhâlin bilgisini içermediği için 

kapsayıcı değildir. Yine Mu‘tezile’nin masdar olarak Allah Teâlâ’ya ilim sıfatını nispet 

etmemesi bilgiyi “itikad”  aynı zamanda bir gerekçesidir. Aynı şekilde o, akd ve itikad 

kelimelerinin aynı kökten türediklerini, dolayısıyla bir kimsenin bir şeye dair bilgisinin 

mecâzen itikad olarak adlandırılabileceğini savunur. Nesefî, neticede Mâtürîdî’nin bilgi 

tanımını zikrederek bunun mantık kuralları çerçevesinde daha tutarlı olduğunu belirtir.245  

      Görüleceği üzere Mâtürîdî gelenek içinde de Kâ‘bî’nin tanımı ele alınmakta ve 

değerlendirilmektedir. İmâm Mâtürîdî’nin onun tanımını zikretmemesi Kitâbu’t-Tevhîd’de 

böyle bir başlık açmamış olmasından kaynaklanmaktadır. Bununla birlikte Pezdevî, Kâ‘bî’nin 

tanım formu üzerindeki bazı kavramları değiştirmek suretiyle Ehl-i Sünnet’in tanımı olarak 

aktarmıştır. Son olarak Nesefî’nin bilgi tanımlarını ele aldığı başlığın altında Bağdâdî gibi 

Kâ‘bî’nin tanımıyla başlaması üzerinde durulması gereken bir başka husustur. Yine o, Eş‘arî 

gelenek içerisinde bu tanıma yöneltilen tüm eleştirileri toplu bir şekilde aktarmış ve neticede 

İmâm Mâtürîdî’nin tanımını daha doğru bulduğunu belirtmiştir. 

 

      C. Basra Mu‘tezilesi’nde Kâ‘bî’nin Tanımı 

  

     Günümüze ulaşabilen eserleri istisna tutulacak olursa Kâ‘bî’nin gerek bilgi gerekse diğer 

kelâmî görüşlerini detaylıca aktaran eserler Basra Mu‘tezile âlimlerine aittir. Bu minvalde Kâdı 

                                                 
244 Nesefî’ye göre tanımın efradını câmi, ağyârını mâni olabilmesi için tanımda ittirad ve in‘ikas bulunmalıdır. Ebû Ali’nin 

tanımı ise bir tanımın kapsamı içerisinde yer alması gereken her şeyi kapsamamaktadır. Bununla birlikte bir kimse bir şeye 

olduğu hal üzere zarûrî olarak itikad ettiğinde istidlâl devre dışı kalmış olacak, bir şeye olduğu hal üzere bir delil ile itikad 

ettiği takdirde de zarûriyyât devre dışı kalacaktır. Bu durumda tanım, küllîlik kesbetmeyeceği için batıl olacaktır. Bkz. Nesefî, 

C. 1, s. 12. 
245 O, İmâm Mâtürîdî’nin bilgiyi: صفة يتجلى بها المذكور لمن قامت هي به “Bu sıfata sahip olan kişiye mezkûrun(malumun) açık olacağı 

sıfattır.” şeklinde tanımladığını belirtmektedir. Bkz. Nesefî, C. 1, s. 12. 



 52 

Abdülcebbar (ö. 415/1025), Hâkim el-Cüşemî (ö. 494/1101) ve Ebû Reşid en-Nîsâbûrî onun 

görüşlerine yer veren âlimlerdendir.246 Burada belirtmek gerekir ki imâmet düşüncesinde Zeydî 

tutumlarıyla tanınan Cüşemî, kelâma dair pek çok meselede Basra Mu´tezilesi âlimlerinin 

görüşlerini benimsemiştir. Bu sebepten onun Ka´bî’nin bilgi tanımı hakkındaki görüşleri Basra 

Mu´tezile geleneneği altında ele alıncaktır. 

      Bağdat, İslam tarihi boyunca Mu‘tezile, Eş‘ariyye, Şia ve Selefiyye gibi itikadî ekollerin 

merkezi olmuştur. Bağdat’ın Abbasî hükümetinin en önemli şehri olmasından sonra Mu‘tezilî 

düşünce ile yetişen Bişr b. Mu‘temir (ö. 210/825) ve onun düşüncelerinden etkilenen Ebû Mûsâ 

el-Murdar (ö. 226/841), Ahmed b. Ebî Duâd (ö. 240/854), Sümâme b. Eşres (ö. 213/828), Cafer 

b. Harb (ö. 236/850), Ebû Ca´fer el-İskâfî (ö. 240/854), Hayyât (ö. 300/913) ve Ebü’l-Kâsım 

el-Kâ‘bî gibi âlimlerin görüşleri Bağdat Mu‘tezîlî akımını teşkil etmiştir. Mezhebin asıl 

kurucularının da içinde bulunduğu Mu‘tezilî âlimler ise Basra Mu‘tezile’si olarak anılmaktadır. 

Burada belirtmek gerekir ki bu isimlendirmelerin mekanlarla bir ilintisi olsa da ekollere mensup 

tüm âlimlerin bu şehirlerde yaşadığı düşünülmemelidir. Bununla birlikte Basra Mu‘tezile 

âlimleri daha çok teori ve kelâmî meseleler ile meşgul olurken Bağdat Mu‘tezile âlimleri devlet 

içerisinde görevler almış ve siyâsetle de iştigal etmişlerdir.247 

     Basra okulunun en önemli isimlerinden kabul edilen ve mehzebin günümüze ulaşabilen 

geniş külliyâtının sahibi olan Kâdı Abdülcebbar, el-Mugnî isimli eserinde Kâ‘bî’nin bilgi 

tanımına dair şunları dile getirmektedir: 

    “Bazıları ilmin “bir şeye bulunduğu hal üzere itikad etmek” olduğunu söylemişlerdir. Bu, 

(doğru tanıma) uzaktır. Çünkü mübhit248 ve mukallid de bir şeye bulunduğu hal üzere itikad 

eder ancak âlim olmazlar. Bu sebeple de kendilerini tıpkı şüphe içindeki veya zan halinde olan 

birisi gibi hissederler.”249 

     Kâdı’nın temas ettiği ve genel olarak Basralı âlimlerin özellikle üzerinde durduğu konu 

mukallidin bilgisidir. Kâdı’ya göre tanım, itikad edilen şey hakkında şüpheyi gidermemekte ve 

tanımı hakîkî bilgiye muhâlif unsurlardan (cehl, şüphe ve hata) ayıracak bir kıstas 

barındırmamaktadır. O, dil ehlinin de ilmi, ilim ifade etmeyen şeylerden ayıracak şekilde 

tanımladıklarından bahsetmektedir. Zira mübhit ve mukallidin inançlarında kat’iyyet olsaydı, 

                                                 
246 Hakkında detaylı bilgi için bkz. Yusuf Şevki Yavuz, “Ebû Reşid en-Nîsâbûrî”, DİA, C. 10, 1994, s. 212-213. 
247 Halil İbrahim Bulut, Şia’da Usûlîliğin Doğuşu ve Şeyh Müfid, 1. Basım, Ankara: Araştırma Yayınları, 2013, s. 218-219. 
248 Kâdı, bu kavramı şans eseri ve rastgele meydana gelen, herhangi bir düşünme sonucunda gerçekleşmeyen itikad manasında 

kullanmaktadır. 
249 Kâdı, C. 12, s. 17. 



 53 

şüphe ve zandan etkilenmezlerdi.250 Kâdı’ya göre bilgiyi bu şekilde kabul etmek, zarûreti inkâr 

etmek anlamı taşımaktadır.  Çünkü bu durumda cisimlerin kıdemine itikad eden bir kimsenin 

cisimlerin hâdis olduğuna itikad eden bir kimseden üstünlüğü olmayacaktır. Zira her ikisinin 

de itikadları henüz gerekçelendirilmemiştir. Bilgiyi bu şekilde tanımlayan bir kimsenin her 

ikisini aynı anda kabul etmesi ya da reddetmesi de mümkün değildir. Dolayısıyla mantık 

zaviyesinden bakıldığında iki durumdan yalnızca biri doğru olmalıdır.251  

     Daha önce de değinildiği üzere Mu‘tezilî düşünce içerisinde ilmi itikad olarak kabul eden 

bir yaklaşım mevcuttur. Genel olarak Basra Mu‘tezile âlimleri itikad olarak tanımladıkları ilmi 

mantıktaki “beş tümel” çerçevesinde ele alırlar. O halde itikad, cins; ilim, türdür.252 İtikad belirli 

yollarla gerçekleştiğinde ilim meydana gelmektedir. İlmin meydana geldiği bu belirli yollarla 

genel olarak Basralı âlimler, itikada eklemlenmesi gereken şeyi yani “nefsin sükûnu”nu 

kastetmektedirler.253 Bu konuda Kâdı şunları ifade etmektedir:  

     “Bizim şeyhlerimize göre ilim, itikad cinsindendir. İtikad, ne vakit bir şeye olduğu hal üzere 

taalluk eder ve bu, nefsin sükûnunu gerektirecek bir yolla elde edilirse ilim olur. Bir şeye 

bulunduğu hal üzere taalluk etmediği durumda cehl, bulunduğu hal üzere taalluk eder, lakin 

nefsin sükununu gerektirmezse bu takdirde ne ilim ne de cehl olur.”254 

     Kâdı’ya göre Kâ‘bî’nin tanımında itikad, cehlden farklı olarak bir şeye bulunduğu hal üzere 

taalluk etse de ilim olmaz. Zira belirli bir yol ve yöntemle elde edilmeyen itikad kişiden şek ve 

şüpheyi izale edemez.  Bu durumda o, ancak taklit olur.255 Buna göre Basra Mu‘tezilesi’nin 

tanıma yaklaşımı onun yanlış olduğu yönünde değil eksik olduğu yönündedir. Öyle ki itikadın 

bir türü olan hakîkî bilgi, ancak itikadın belirli bir yolla gerçekleşmesi ile meydana gelebilir. 

Kâ‘bî’nin tanımı için geriye kalan iki seçenek taklidin veya cehlin tanımı olmasıdır. Cehl de 

itikadın bir şeye olduğu hal üzere taalluk etmeyişi olduğuna göre onun tanımı taklidin bir 

tasviridir.           

                                                 
250 Kâdı, C. 12, s. 18. 
251 Memiş, s. 242. 
252 Bunu basitçe şu şekilde şematize edebiliriz:  

 
253 Koloğlu, s. 134. 
254 Kâdı, C. 12, s. 25. 
255 Kâdı, C. 12, s. 18; İbnü’l-Melâhimî, s. 388. 

İtikad

İlim Cehl Taklit



 54 

      Sonuç olarak Basra ekolünde Kâ‘bî’nin tanımına iki unsurun ilâve edildiği görülmektedir:  

      a. İtikadın belirli bir yol üzere (alâ vechin mine’l-vücûh) gerçekleşmesi 

      b. Zikri geçen bu yollardan biriyle oluşan itikadın nefsin sükûnunu gerektirmesidir. 

      Ebû Reşid, bu hususta Kâdı’ya ilâve olarak şunları ifade etmektedir:  

      “Bizim şeyhlerimize göre bir itikad, (hârici bir unsur olmaksızın) yalnızca itikad olması 

hasebiyle bilgi değeri kazanmaz. İlim olabilmesi için özel bir yolla (alâ vechin mine’l-vücûh) 

meydana gelmesi gerekir. Ancak Ebu’l-Kâsım, itikadın salt itikad olması hasebiyle ilim 

olabileceğini söylemektedir.”256  

       Ona göre Kâ‘bî ile bu husustaki ihtilafın kaynağı, bir şeye dair itikadın belirli bir yolla elde 

edilmeden bizatihi ilim olup olmayışıdır. Bu takdirde iki ihtimal ortaya çıkmaktadır: 

        A. Eğer Kâ‘bî, “bir bilgi (itikad) kendi zatından dolayı bilgidir”257 sözüyle itikad üzerine 

zâid herhangi bir mana olmadan “kendi zatı ve aynıyla itikad, ilimdir” gibi bir anlamı 

kastediyorsa ona cevaben şunlar söylenebilir: 

       a. Eğer bir itikad kendi zatından dolayı bilgi olsaydı bu takdirde bilgiyi bilgi olmayandan 

ayıracak bir kıstas olmadığı için tüm itikatlar ilim olur, birinin yekdiğerine bir üstünlüğü 

olmadığı için de hepsinin bilgi değeri eşit olurdu. 

      b. Bilgi olmayan şeylerin (taklit, cehl, zan vs.) itikad cinsinden olması da aklen caiz 

olmazdı. Zira bu durumda herbirinin hakîkî ilim olması gerekirdi.  

      c. Hakikatte ilim olmadığı takdirde bazı manaların bilgi gibi ortaya çıkması aklen caiz 

olmazdı.258 Bu durumda mükellef olan insanın imtihanı için doğru ile yanlışı, hak ile batılı ayırt 

etmesi gibi bir durum söz konusu olmazdı. 

      B. Eğer o, nazar ya da daha önce yapılan bir nazarın hatırlanması (tezekkür-i nazar) dışında 

itikadın ilim olmasını sağlayacak başka bir mananın varlığını benimsiyorsa bu da anlamsızdır. 

Bu hususta Cüşemî şunları ifade etmektedir:  

      “Eğer itikadı ilim yapan şeyin herhangi bir “mana” olduğu kabul edilirse bu takdirde 

nazar sonucunda meydana gelen bir itikad, bu “mana” olmadığı için nazarla elde edilmiş olsa 

bile ilim olamayacak, bununla birlikte bu manayı taşıyan herhangi bir itikad, nazarla elde 

edilmemiş olsa bile bilgi değeri kazanmış olacaktır.”259 

                                                 
256 Ebû Reşîd, s. 287; Cüşemî, C. 4, 178a. 
 العلم علم لا لمعنى 257
258 Ebû Reşîd, s. 287. Zeyd’in evde olduğuna bir kişi müşahede ile bir kişi de taklit ile itikad etse, bu ikisi de aynı maluma 

taalluk eden iki itikattır. Ancak birisi ilim olmasına rağmen diğeri değildir. Dolayısıyla Kâ‘bî’nin iddiası kabul edildiği takdirde 

bu iki itikat arasında herhangi bir ayrım kalmayacaktır. Bkz. Cüşemî, C. 4, 178a. 
259 Cüşemî, C. 4, 178a. 



 55 

       Neticede itikad, Ebû Reşid’in bahsettiği özel yollar dışında ne herhangi bir manadan dolayı 

ne de bizatihi kendi kendine bilgi değeri kazanamaz. Bunun ardından Ebû Reşid, itikadın 

“belirli bir yol ile meydana gelmesi”260 kıstasını da izah eder ve bunun bilgiyi taklitten ayırmak 

için zorunlu olduğunu belirtir. O, bilgiye götüren bu yolları şu şekilde izah etmektedir:  

     “Birisi derse ki: İtikadın içlerinden bir tanesiyle meydana gelip de ilim olduğu (belirli) 

yollar nelerdir? Ona Ebû Ali ve Ebû Haşim’in şu cevabı verilebilir: Bilgi üç yoldan biriyle elde 

edilir ki bunlar; (itikadın) nazar ile veya bir başka nazarın hatırlanmasıyla veyahut da (itikada 

konu olan) şey ile fâil arasındaki ilişki (duyu) neticesinde meydana gelmesidir.”261 

      Ebû Reşid, bu konuda Basralı âlimlerin ittifak içinde olmadığını, Ebû Abdullah’ın Ebû Ali 

ve Ebû Haşim’in kıstasları dışında iki noktaya daha değindiğini dile getirir. Buna göre onun 

bilginin oluşumu için sunduğu birinci ölçüt, kıyas; ikincisi ise daha önce meydana gelen bir 

ilmin hatırlanmasıdır.262  

      Bu konuda Basra ve Bağdat okullarının farklı düşünmesinin temel sebebi Basra Mu‘tezile 

âlimlerine göre ilmin itikadın bir türü olarak kabul edilmesine rağmen Kâ‘bî’ye göre böyle bir 

şeyin söz konusu olmamasıdır.263 Onlara göre itikad cins; ilim, cehl ve taklid de onun birer 

türüdür.264 Kâ‘bî’nin bu görüşü benimsememesinin sebebi bilgi anlayışı içerisinde tanımı beş 

tümel ile izah etmemesidir. Bu sebepten olmalıdır ki Ebû Reşid itikadın cins; bilgi, zan, cehl ve 

taklidin de bu cinsin birer türü olduğunu ispat etmek ve Kâ‘bî’ye karşı savunmak için ayrı bir 

başlık dahi açmıştır. Buna göre iki itikad (ilim ve taklit) mümkün olan en hususi noktada 

(ikisinin de itikad oluşu) birbirleri ile alakalı iseler bu durumda bunlar benzer iki itikattırlar. 

Buna delâlet eden şey ise bu iki itikadın karşısında zıt bir itikad meydana geldiğinde ikisinin 

de yok olmasıdır. Örneğin Zeyd’in evde olduğuna bir kişi zanla, bir başkası da taklitle itikad 

etse, bu iki itikad (zan ve taklit) tek bir maluma taalluk eden benzer iki itikattır. Bunların 

mukabilinde söz gelimi Zeyd’in evde olmadığına dair müşahede ile bir itikad hasıl olsa Zeyd’in 

evde oluşuna dair hem taklit hem de zan ile hasıl olan iki itikad da ortadan kalkacaktır.  

                                                 
 وقوع العلم على وجه من الوجوه 260
261 Ebû Reşîd, s. 287. 
262 Ancak burada belirtmek gerekir ki Ebû Reşid, Ebû Abdullah’ın sunduğu ikinci kıstası kabul etmez. Ona göre hatırlanan bu 

bilgi ya zarûrî ya da iktisâbî olmalıdır. Eğer önceden kendisinde meydana gelen bilgi zarûrî ise bu takdirde hatırlamaya gerek 

yoktur nitekim zarûrî bilgi her daim geçerlidir. Ancak eğer iktisâbî ise hatırladığı anda yeniden bir nazar yapmış olmalıdır ki 

kendisinin daha önce âlim olduğunu ve bu bilgisiyle nefsinin sükûna kavuştuğunu bilebilsin. Dolayısıyla bu bilgisi de yine 

nazar sonucunda gerçekleşmiş olacaktır. Bkz. Ebû Reşîd, s. 290. 
263 Cüşemî, C. 4, 178a. 
264 Kâdı, C. 12, s. 25; İbnü’l-Melâhimî, s. 388. 



 56 

       Ebû Reşid, ikinci olarak yukarıdaki iki itikadın birbirleriyle aklen mümkün olan tüm 

ilişkilerini sebr ve taksim yöntemini kullanarak ele alır: Buna göre bu iki itikad; ya iki zıt ya da 

farklı iki itikad olabilir veyahut da üçüncü olarak benzer iki itikad olabilir. Yukarıdaki örnek 

göz önünde bulundurulduğunda zıtlık ilişkisi ortadan kalkmaktadır. Zira ilim ve taklid zıt itikad 

olsa ilim için gereken yargı taklidin gerektirdiğinin tam zıddı olmalıdır. Mantıktaki zıtlık ilkesi 

gereği aydınlık ve karanlık, doğru ve yanlış gibi bir şey aynı anda hem var hem yok olamaz. 

Ancak söz gelimi Allah’ın varlığına dair hem taklid hem de ilim aynı anda olabilir. Nitekim 

insanların bir kısmı taklid ile inanırken bir kısmı yakîn ve ilimle inanmaktadır. 

     Ebû Reşid’e göre bunlar iki muhtelif itikad da olamazlar. Zira konuları (mâlumları) muhtelif 

olsaydı, cehaletle birlikte bunlardan yalnızca birinin ortadan kalkıp diğerinin kalması gerekirdi. 

Örneğin “Zeyd evdedir” şeklindeki bir itikad ile “Zeyd çocuktur” şeklindeki başka bir itikad 

konuları farklı olduğu için muhteliftirler. Dolayısıyla bir bilgi konuları farklı olduğu için iki 

muhtelif itikadı aynı anda ortadan kaldıramaz.265 Sonuçta taklid ile ilmin benzer iki itikad 

olduğu anlaşılmaktadır. Ne var ki bu itikatlardan biri hakîkî bilginin elde edilmesi için zarûrî 

olan bir yolla (müşahede veya nazar) meydana geldiği için ilim olurken, diğeri taklitle hasıl 

olduğu için ilim olmaz.  Bununla birlikte taklit, itikadın bir türü olması yönüyle ilimle 

benzerdir.266  

      Kâ‘bî’nin bilgi sistematiğinde cins ve tür şeklinde bir ayrım olmadığı için o, taklidi ilim 

kabul etmektedir.267 Eğer itikad, taklitle meydana gelse de olguyla örtüşüyorsa bu ilimdir, 

örtüşmüyorsa değildir. Bununla birlikte Basra ekolüne göre yukarıda da görüldüğü üzere bilgi 

iki aşamada meydana gelmektedir. Buna göre ilk aşama itikad aşaması, ikinci aşama ise bu 

itikadın belirli bir yolla kontrol edilip sağlanması yoluyla oluşan ilim aşamasıdır. Bu aşamaların 

neticesinde ortaya çıkan sonuç ise nefsin sükûnudur. Bunun bir sonucu olarak Basra 

Mu‘tezilîlerinin bilgi tanımlarına göre itikad safhasında bir şey henüz bilgi olmasa dahi onun 

taalluk ettiği şeye “malum” denilebilmekte, bu sebeple de ilim olmadan bazı malumların 

olabilmesi mümkün hale gelmektedir. Ebû Reşid bu konuda şunları ifade etmektedir: 

    “Henüz ilim yokken malumun olabilmesinin durumu, bir kimsenin bilgiye kademe kademe 

ulaşmasında olduğu gibidir. Bu durumda ilmin öncesinde henüz nazar ve istidlâl 

gerçekleşmediği durumda (henüz itikad aşamasında) bu ilmin malumu var olabilir. Görmez 

                                                 
265 Ebû Reşîd, s. 303. 
266 Cüşemî, C. 4, 178a. 
267 Ebû Reşîd, s. 302-303.  



 57 

misin ki bir kişide böyle bir itikad oluştuğunda ve henüz buna dair istidlâlde bulunmadığında 

bu, itikadı rastgele elde etmiş olan (mübhit) birinin durumu gibi kabul edilir. Şüphesiz itikad 

ettiği şey, olguya mutabık olsa bile bu itikad ilim değildir.”268 

     Ebû Reşid, meseleyi daha anlaşılır kılması bakımından bir örnekle izah etmektedir. Buna 

göre “Zeyd evdedir” şeklinde bir itikada sahip olan kimse, onun evde olduğunu müşahede 

ettiğinde onun itikadı hakiki bilgiye dönüşmüş olacaktır. Çünkü idrak esnasında Allah Teâlâ bu 

kişinin itikadını zarûrî bilgi seviyesine çıkaracak ve bu bilgi kalbini mutmain edecektir. Bu 

şekilde itikad safhası ile gerçek bilgi safhası arasında malum mevcut iken ilim henüz mevcut 

değildir. Diğer bir ifadeyle müşahede gerçekleşmeden evvel malumun (Zeyd’in evde oluşu) var 

olduğu ancak ona dair ilmin olmadığı da sabit olmuş olmaktadır. Ebû Reşid’e göre buradan 

çıkarılacak netice, ilim olmadan malumun olabilmesidir.269 

     Netice itibariyle Basralı âlimler bilginin tanımı hususunda cins ve tür ayrımı yapmakla 

sistemin gerektirdiği bazı hususları kabul etmek zorunda kalmışlardır. Söz gelimi onlar ilim 

olmadan bazı malumların olabileceğini kabul ettikleri gibi malum olmadan da bazı bilgilerin 

varlığını kabul etmişlerdir.270 Ancak Kâ‘bî’ye göre ilmin iki aşaması olmadığı için ikisi de 

doğru değildir. Ona göre ilim olmadan malumdan bahsedilemeyeceği gibi ilim varsa mutlaka 

onun bir malumu da olmalıdır. Çünkü ona göre ilim, maluma tabidir.  

       Kelâma dair pek çok meselede Basra Mu‘tezile ekolünün görüşlerini benimseyen Cüşemî 

de Kâ‘bî’nin görüşlerine kayıtsız kalmamıştır. Öncelikle ifade etmek gerekir ki Mu‘tezile’nin 

düşünce dünyasından beslenen en büyük mezhep Şia, özellikle de Zeydiyye’dir.271 Onların 

Mu‘tezilî fikirlere olan meyilleri Bağdat ekolünün teşekkülü ile daha da artmıştır. Bunun en 

önemli sebeplerinden birisi Bağdat Mu‘tezile ulemâsının yetiştiği coğrafyadır. Örneğin bu 

ekolünün kurucusu olan Bişr b. Mu‘temir’in (ö. 210/825) ilmî olarak yetiştiği yer Şiî nüfusun 

yoğun olduğu Kûfe’dir.272 Bununla birlikte büyük Zeydî imamlar Bağdat Mu‘tezile âlimlerine 

talebelik etmişlerdir. Buna, Zeydî imam el-Hâdî Yahya b. el-Hüseyin’in (ö. 298/911) Irak’ta 

                                                 
268 Ebû Reşîd, s. 300. 
269 Ebû Reşîd, s. 301. 
270 Ebû Reşid, s. 316. 
271 Bu etkileşimin ilk nerede başladığını tespit etmek makalât müelliflerine göre oldukça güç bir durumdur. Birtakım âlimlere 

göre Zeyd b. Ali, Vasıl b. Ata’nın talebesi idi ve bu hoca-talebe ilişkisi iki mezhebin derin bir şekilde etkileşimine sebebiyet 

verdi. Kimilerine göre ise büyük Zeydî imâm Kâsım er-Ressî gibi âlimlerin görüşlerinin Mu´tezilî makâlât kitaplarında yer 

alması bu etkileşimi başlatmıştır. Bkz. Abdüllatif el-Hıfzî, s. 407. 
272 Abdüllatif el-Hıfzî, s. 408. 



 58 

Kâ‘bî’den kelâm ilmini öğrenmesi örnek olarak gösterilebilir.273 Ancak yine de Zeydiyye, 

Mu‘tezile içerisinde daha çok Basra’dan, İmâmiyye ise Bağdat’tan etkilenmiştir. Bunun 

gerekçelerinden biri olarak diğer Şiî fırkalara nispetle Zeydiyye’nin daha itidalli olması ve Kâdı 

Abdülcebbar döneminde Basra Mu´tezile’sinin Sünnî anlayışa meyletmesi gösterilebilir. Buna 

karşılık Şeyh Müfid gibi İmâmî-usûlî bir âlim Basra Mu‘tezile’si yerine daha çok Bağdat 

Mu‘tezilî görüşlerini benimsemiştir.274 

       Kelâma dair pek çok meselede olduğu gibi bilgi ile alakalı hususlarda da Basra Mu‘tezile 

ekolünü benimseyen Cüşemî, Şerhu Uyûni’l-mesâil isimli eserinde Ebû Reşid’de olduğu gibi 

Bağdat Mu‘tezilesi’yle ihtilaflı konuları ön plana çıkartmaktadır. Bilgi konusunu biri “el-

İtikâdât” diğeri “en-Nazar” olmak üzere iki alt başlıkta ele almış, girişte Ebû Reşîd’in aksine 

telif gayesinin Kâ‘bî’nin fikirlerini çürütmek olmadığını belirtmiştir. Bu sebeple o, pek çok 

konuda Kâ‘bî’nin konu ile alakalı delillerine de yer vermektedir. Bu bakımdan Cüşemî’nin 

kitabı Ebû Reşid ile mukayese edildiğinde daha fazla ansiklopedik ancak daha az 

sistematiktir.275  

       Cüşemî, farklı bilgi tanımlarını incelediği başlığın altında Kâ‘bî’nin tanımını da zikrederek 

şunları belirtmiştir: 

      “Bazıları bilginin; “bir şeye olduğu hal üzere itikad etmek” olduğunu iddia etmişlerdir ki 

bu yanlıştır. Buna ilim ile ilim olmayan şeyleri aynı anda ifade etmesi ve bunları ayıracak 

herhangi bir kıstası barındırmaması yönüyle cevap verilmiştir. Zira mukallidin inandığı şey, 

olguya mutabık olsa bile ilim olarak kabul edilemez.”276  

       Cüşemî’nin Kâ‘bî’nin tanımına dair kanaati Kâdı Abdülcebbâr ile hemen hemen aynıdır. 

Esasen onun tanımın barındırdığı kusurlara dair “cevap verilmiştir” ifadesinden kastı, Kâdı’nın 

eleştirileri olmalıdır.277 Cüşemî, kendisi dışında kimsenin Kâ‘bî’ye atfetmediği başka bir tanım 

daha aktararak şunları söylemektedir: 

                                                 
273 Abdüllatif el-Hıfzî, s. 413. Bu hususta Şehristânî’nin ifadelerine göre Zeydiyye usulde Mu´tezile’ye tamamen tâbî olmuş, 

Mu´tezile’nin önde gelen âlimlerini Ehl-i Beyt’in imamlarından daha üstün görmüşlerdir. Detaylı bilgi için bkz. Şehristanî, 

s.154. 
274 Bulut, s. 219. 
275 Racha, s. 186.  
276 Cüşemî, C. 4, 161a -161b. 
277 Kâdı, C. 12, s. 18. 



 59 

       “Ebu’l-Kâsım el-Kâ‘bî, bilgiyi, bir şeyi olduğu hal üzere ispat etmek şeklinde 

tanımlamıştır. Bu da doğru tanıma oldukça uzaktır. Çünkü ispat, bir nesnenin kendisiyle sabit 

olduğu şeydir.”278 

      Öncelikle Cüşemî tanımda kullanılan “ispat” kavramının sözlükte, “bir şeyi bir yerde 

meydana getirmek” anlamına geldiğini belirterek şunları ilave etmektedir: 

       “Bu hususta “oku hedefine attı (ispat etti)” denilir. Bu kelime daha sonra bir şeyin varlığını 

ifade eden haber için kullanılmaya başlandı. Söz gelimi: “Bir kişi arazları ispat etmek suretiyle 

bir yaratıcının varlığını ispat etti” denilir. Ancak bilgi bu türden bir şey olmadığı için tanımda 

“ispat” kavramını kullanmak doğru değildir.”279 

       Sonuç olarak Cüşemî’nin onun tanımına dair eleştirileri ve bilgiye dair diğer görüşleri, 

Basra ekolünün onun düşünceleri üzerindeki yansımalarını açık bir şekilde ortaya koymaktadır. 

Kâdı’da olduğu gibi onun da bu tanıma dair temel eleştirisi ilim ile taklidi ayıran bir ölçüt 

sunmamasıdır. Bununla birlikte Cüşemî, kendisinden başka kimsenin Kâ‘bî’ye atfetmediği bir 

başka tanımı daha ona nispetle aktarmaktadır. Buradan çıkarılacak sonuç, muhtemelen 

Cüşemî’nin Kâ‘bî’nin günümüze ulaşamamış bir başka eserine ulaşmış olmasıdır. 

 

      D. Ehl-i Hadis ve Zâhirîlikte Kâ‘bî’nin Tanımı 

 

      İslam düşünce geleneği içerisinde ortaya çıkan hemen her akım ya etki ya da eleştiri olarak 

diğer gelenekler içerisinde mutlaka yer almıştır. Bu durum Şia’dan Selefiyye’ye, Eş‘arîyye’den 

Mâtürîdiyye’ye, Mu‘tezile’den Zâhirîliğe kadar tüm gelenekler için geçerlidir. Bu başlık altında 

ise Bağdât Mu‘tezile okuluna mensup bir âlim olan Kâ‘bî’nin tanımının nakle bağlılıkları ile 

bilinen Selefiyye ve Zâhiriyye içerisinde nasıl ele alındığı incelenecektir. Ancak konunun 

sınırlılığını da göz önünde bulundurularak Ehl-i Hadis’ten Ebû Ya‘la el-Ferrâ (ö. 458/1066) ve 

Zâhiriyye’den İbn Hazm’ın eserlerinde Kâ‘bî’nin bilgi tanımının izleri aranacaktır. 

                                                 
278 Cüşemî, C. 4, 161b. Bu tanımı Cüveynî şârihi İbn Bezîze, bir şafiî fakihi olan Gaffal Abdullah b. Ahmed el-Mervezî’ye 

atfetmektedir. (İbn Bezîze, s.107) Kâdı ise aynı tanımı isim vermeden zikretmekte, Cüşemî ile aynı eleştiriyi yapmaktadır. 

(Kadı, C. 12, s. 19) Cüşemî hariç hiçbir kaynakta bu tanım Kâ‘bî’ye atfedilerek aktarılmamaktadır. Muhtemelen o, Kâ‘bî’nin 

günümüze ulaşamayan eserlerine vakıf olmuş olmalıdır. Bununla birlikte İbn Hazm’ın naklettiği bilgi tanımları içinde “bir şeyi 

olduğu hal üzere ispat etmek” şeklinde bir tanım da mevcuttur. Bkz. Murat Serdar, İbn Hazm’ın Kelamî Görüşleri, 1. Basım, 

Ankara: Yason Yayıncılık, 2014, s.124. 
279 Cüşemî, C. 4, 161b. 



 60 

     Hanbeli fıkhında otorite sayılan ve Mu‘tezile düşüncesinden derinden etkilenmiş olan Ebû 

Ya‘lâ el-Ferrâ280 el-Mu‘temed fî Usûliddîn isimli eserinde Kâ‘bî’nin tanımına şu şekilde yer 

vermektedir: 

     “İlk dönem Mu‘tezilî’lerinin bilgiyi, “bir şeye olduğu hal üzere itikad etmek” olarak ele 

almalarının aksine (bize göre) bilginin tanımı,  “malumu olduğu hal üzere marifet etmektir.” 

Bu tanıma delâlet eden şey ise bir bilgiyi bilenin onun marifet olduğunu da bilmesidir. Bu 

marifet sayesinde âlim, âlim olarak isimlendirilir. (Bu gerekçelerle) bu, sahih bir tanım 

olmalıdır. (Mu‘tezile’nin iddia ettiği gibi) bilginin tanımının itikad oluşu doğru değildir. 

Nitekim bir kimse âlemi Allah’ın yarattığı ve O’nun bir olduğu hususunda bir başkasını taklit 

etse itikadı olguya mutabık olur ancak bu, bir ilim olmaz.”281 

      Ebû Ya‘lâ, Kâ‘bî’nin tanımını ilk dönem Mu‘tezilesi’nin genel tanımı olarak 

zikretmektedir. Burada dikkat çeken ikinci husus Kâ‘bî’nin tanımının taklidî bilgiye kapı 

araladığı gerekçesiyle reddedilmesidir. Devam eden kısımlarda Ebû Ya‘lâ, kadîm-hâdis ilim 

ayrımı yapmakta, hâdis ilmin alt başlıklarını da zarûrî ve iktisâbî olarak ikiye ayırmaktadır. Ona 

göre iktisabî bilgi nazar ve istidlâlin bilgisidir ki bunlar söz gelimi yaratıcıya ve yarattığına, 

O’nun vâcip ve caiz sıfatlarına, O’ndan tenzih edilmesi gereken şeylerin bilgisine, nübüvvete 

ve tüm dînî ahkama taalluk eden bilgilerdir.282 Dolayısıyla ona göre bu hususlar taklîdî olarak 

elde edilemez ve bilginin itikad olarak tanımlanması taklîdî bilginin geçerliliğine kapı araladığı 

için doğru değildir. Bununla birlikte Ebû Yâ‘lâ’nın benimsediği tanım, Bakıllânî’ninki ile 

aynıdır283ve o da Kâ‘bî’nin bilgi tanımından bazı kavramları değiştirmek sûretiyle istifade 

etmiştir.  Ebû Ya‘lâ, “itikad” kavramı yerine “ma‘rifet”, “şey” kavramı yerine de “malum” u 

tercih etmiştir.  

       Zâhiriyye’nin en önemli temsilcisi olan ve kendisini Sünnî, Ehl-i Sünneti de “ashabın 

izinden gidenler” şeklinde tanımlayan İbn Hazm (ö. 456/1064) da Kâ‘bî’nin bilgi tanımını ele 

alan bir diğer kelâm âlimidir. Tespit edilebildiği kadarıyla o, Kâ‘bî’nin bilgi tanımını 

benimseyen ilk âlimdir. Bu hususta İbn Hazm şunları ifade etmektedir:  

                                                 
280 Kelâmî görüşleri ile alakalı detaylı bilgi için bkz. Yusuf Şevki Yavuz, “Ebû Ya‘lâ el-Ferrâ”, DİA, C. 10, 1994, s. 256-257. 
281 Ebû Ya‘lâ el-Ferrâ, Kitabu’l-Mu‘temed fî usuliddîn, Zeydan Haddad (thk.), Beyrut: Darü’l-Meşrık, 1986, s. 32. 
282 Ebû Ya‘lâ, s. 33. 
283 Ebû Bekir el-Bakillânî, el-İnsâf, s. 22. 



 61 

     “Bize göre ilim ve marifet tek bir mana ifade eden iki farklı isimdir. O da bir şeye olduğu 

hal üzere itikad etmek, onu yakînen bilmek (teyakkun) ve o şey üzerindeki tüm şüpheleri 

kaldırmaktır.”284 

       Bu ifadelerden anlaşılmaktadır ki İbn Hazm Kâ‘bî’nin bilgi tanımını aynen kabul 

etmektedir. Bunun da ötesinde o, tanıma yöneltilen eleştirileri ele alarak bunları eserlerinde 

cevaplandırmıştır. Söz gelimi Bağdadî, Kâ‘bî’nin tanımda “itikad” kavramını kullanmasının 

Allah Teâlâ’nın ilmini devre dışı bırakacağını ifade etmektedir. Zira ona göre Allah Teâlâ, âlim 

olmasına rağmen “mu‘tekid” olarak isimlendirilemez. Kâ‘bî’ye yöneltilen bu eleştiriye İbn 

Hazm şu şekilde cevap vermektedir: 

     “Allah Teâlâ’nın ilmine gelince, o asla sınırlı değildir. O’nun ilmi mahlûkatın ilmi ile ne 

aynı tanımda ne cinste ne de herhangi bir hususta asla bir araya getirilemez. Eş‘arî’ler, Allah 

Teâlâ’nın ilminin bizim ilmimizle aynı tanıma dahil olduğu görüşünü benimsediler. Bu apaçık 

bir hatadır. Çünkü ezelî olanın, ezelî olmayan bir varlık ile aynı tanıma dahil olması bâtıldır. 

Ezelî olan nihâyetsizdir, O’nun bir sınırı ve tanımı yoktur. Tanım, sonlu varlıkları kapsar. Allah 

Teâlâ’nın ilmi ise daha önce ifade ettiğimiz gibi O’nun dışında (O’ndan bağımsız) değildir”285 

      İkinci olarak İbn Hazm, Eş‘arîler ve onların dışındaki bazı kelâmcıların286 tanıma 

yönelttikleri diğer eleştirileri ele alır. Buna göre bir kimse taklitle bir şeye olduğu hal üzere 

inansa bu kişinin onu bildiği söylenemez, ancak ona itikad ettiği söylenebilir. Bu, Basra 

Mu‘tezilesi âlimlerinin sıklıkla dile getirdiği eleştirilerden bir tanesidir. Çünkü onlara göre 

hakîkî bilgi itikadın bir türüdür. Bir şeye olduğu hal üzere itikad etmek eğer delil ile olursa 

hakikî bilgi, delilsiz olursa zan olur. Dolayısıyla hakîkî bilgi, birincisi itikad, ikincisi itikadın 

belirli bir yol ile (delil ile) gerçekleşmesi sonucunda oluşan iki aşamalı bir terkipten ibarettir. 

Buna göre her ilim itikaddır ancak her itikad ilim ve marifet değildir.287 Basralılara göre bilgiyi 

diğerlerinden (taklit, cehl ve zan) ayıran kıstas, bilginin burhan ile meydana gelmesidir. Eğer 

burhan olmasaydı tüm bilgiler birbirlerine müsâvî olur, hakîkî bilginin bilgi olmayan diğer 

itikatlardan bir üstünlüğü kalmazdı.288 

                                                 
284 İbn Hazm, C. 3, s. 419. 
285 İbn Hazm, C. 3, s. 419.  
286 Burada İbn Hazm’ın Eş‘arîlerin dışındaki gruplar ifadesiyle kastettiği kimseler Basra Mu‘tezilesi âlimleri olmalıdır. Nitekim 

aynı eleştiriyi buradaki ifadelere yakın bir tarzda Ebû Reşid en-Nîsâbûrî de görmekteyiz. Detaylı bilgi için bkz. Ebû Reşîd, s. 

287. 
287 Bu durumu mantık diliyle izah etmek gerekirse itikad ile ilim-marifet arasında umum husus mutlak (tam girişimcilik) ilişkisi 

vardır. Buna göre iki kavramdan yalnızca biri diğerinin tüm fertlerini kapsamaktadır. Söz gelimi insan ve canlı kavramları 

arasında bu türden bir bağıntı vardır. Buna göre her insan canlıdır, fakat her canlı insan değildir. Detaylı bilgi için bkz. Ebû 

Hâmid el-Gazzâlî, Mi‘yâru’l-ilim fi’l-mantık, Ahmet Şemsüddin (thk.), Beyrut: Daru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 2013, s. 63. 
288 İbn Hazm, C. 3, s. 420. 



 62 

    İbn Hazm bu eleştirilere cevap olarak birtakım şeyleri bilgi, bazılarını da zan, taklid veya 

cehl şeklinde isimlendirmenin şer´an yanlış olduğunu ve bir manaya lafzın vaz’ edilmesinin 

yalnızca Allah Teâlâ tarafından yapılabileceğini savunur.289 O, bu hususta nakilden de deliller 

getirerek şu iki âyeti zikreder: “Onlar ancak sizin ve atalarınızın (ilâh edindiğiniz şeylere) 

taktığınız isimlerdir. Allah, onlar hakkında hiçbir delil indirmemiştir. Onlar (putperestler) 

yalnız zanna ve nefislerinin arzularına tâbi oluyorlar. Andolsun ki, kendilerine, rableri 

katından bir yol gösterici gelmiştir.”290 Ona göre Allah Teâlâ, nesnelere böyle bir isim 

vermeden evvel delilsiz bir şekilde isim verenleri eleştirmiştir. O halde Basra Mu‘tezilîlerinin 

bu tutumunu Allah Teâlâ reddetmektedir. Yine bu hususla alakalı İbn Hazm, “Hakkında kesin 

bilgi sahibi olmadığın şeyin peşine düşme. Çünkü kulak, göz ve kalp, bunların hepsi ondan 

sorumludur.”291 âyetini delil getirir. O, bu âyeti zikretmek suretiyle bilgi ve taklit şeklinde bir 

ayrıma gidenlerin kesin bilgi sahibi olmadıkları için hatalı olduklarını belirtir.292 Onun bu 

ifadelerinde de Kâ‘bî’nin etkisi olmalıdır. Zira Ebû Reşid’in naklettiğine göre Kâ‘bî’ye göre 

manalara lafzı vaz’ eden Allah Teâlâ’dır. Dolayısıyla bir manaya bir lafzın verilmesi kulların 

iradesine bırakılmadığı için tevkîfîdir.293Aynı şekilde o, Uyûnu’l-mesâil isimli eserinde lügatte 

herhangi bir ıstılah ihdas etmenin mümkün olmadığını, ıstılahın ancak şifâhen nesilden nesile 

gelerek ya da yazı ile aktarılarak kullanıldığını belirtmektedir.294 Bununla birlikte Allah Teâlâ 

Hz. Adem’e isimleri öğrettiğini Kur’ân’da beyan etmiştir295 ki bu da tevkîfî olduğuna delâlet 

etmektedir.296  

 

 

 

                                                 
289 İbn Hazm, lafızlara anlam yükleyen irâde hususunda (vaz’) Eş‘arîlere ve onlar dışındaki bazı gruplara (Basra Mu‘tezilîleri) 

karşı Kâ‘bî’nin kabul ettiği görüşleri savunmaktadır. Zira Ebû Haşim’e göre anlamları lafızlara insanlar da 

yükleyebilmektedirler. Diğer bir ifade ile muvâzaa (bir lafzı bir manaya hamletme) yalnızca şeriatın değil insanların da müdâhil 

olabildiği bir durumdur. Detaylı bilgi için bkz. Ramazan Demir, “Eğinli İbrahim Hakkı Efendi ve Metnun Fi’l-Vaz´ Adlı 

Risalesi”, 2. Şarkiyat Mecmuası, Sy. 13, 2008, s. 44. 
290 en-Necm 53/23. 
291 el-İsrâ 17/36. 
292 İbn Hazm, C. 3, s. 421.  
293 Ebû Reşid, s. 158. 
294 İbn Metteveyh, s. 397-398. 
اء كُلَّه  ا 295 لَّم   آد م   الأ سْم  ع   .Adem’e bütün varlıkların isimlerini öğretti” Bakara 2/31 (Allah)“ و 
296 Buna ilâve olarak Kâ‘bî, bir lafzın mana için vaz edilmesinde olduğu gibi bir kavramın bir başkasıyla değiştirilmesinin de 

ancak vahiy yoluyla olacağını savunmaktadır. Hatta ona göre şeriatla veya vahiy ile hareketin sükûn, sükûnun hareket olarak 

isimlendirilmesi mümkün olsa bu kesinlikle kabul edilmelidir. Ancak vahiy kapısı artık kapandığı için böyle bir şey söz konusu 

değildir. Bkz. Ebû Reşid, s. 160-161.  



 63 

    III. BİLGİNİN KISIMLARI 

  

    Ehl-i Sünnet düşüncesinde olduğu gibi genel olarak Mu‘tezilî düşüncede de hâdis bilgi, 

zarûrî ve iktisâbî olmak üzere iki kısma ayrılmaktadır.297 Ancak yine de tüm kelâmcıların 

bilgiyi bu şekilde iki kısma ayırdığını söylemek oldukça güçtür. Nitekim ilk dönem Râfızîleri 

tüm bilgilerin Allah Teâlâ tarafından yaratılan zarûrî bilgiler olduğunu, ancak âdeten bir 

düşünme sürecinden sonra gerçekleştiğini iddia etmekte ve buna örnek olarak da çocuğun anne 

babanın ilişkisi sonucunda meydana gelişini vermektedirler. Bu görüş daha sonra tüm bilgilerin 

insanın tabiatı gereği kalbinde zorunlu olarak meydana geldiğini savunan Câhız (ö. 255/869), 

Sümâme b. Eşres (ö. 213/828) ve Salih b. Ömer (?) gibi düşünürlerin “Ashâbü’l-maârif” olarak 

anılmasına sebebiyet vermiştir.298 Kâ‘bî ise bu konuda temelde üç görüşün olduğunu 

belirtmektedir. Buna göre birincisi bilgilerin tamamının zarûrî olduğunu ve iktsâbî olarak hiçbir 

bilginin olamayacağını iddia edenlerin görüşüdür. İkinci gruba göre ise tüm bilgiler ihtiyârîdir 

ve Allah Teâlâ kula asla zarûrî bir bilgi bahşetmemektedir ki bu görüşü savunan Cehm b. 

Safvan (ö. 128/745) ve ona tâbi olanlardır. Mu‘tezile’nin genelinin benimsediği üçüncü görüşe 

göre ise bazı bilgiler zarûrî, bazıları da iktisâbîdir.299 Burada Kâ‘bî’nin bu ayrım çerçevesinde 

konuyu nasıl ele aldığı üzerinde durulacaktır. 

 

    A. Zarûrî Bilgi 

  

    Sözlükte, “her insan canlıdır” ifadesindeki gibi mahmûlün mevzû için zorunlu olarak sâbit 

olması veya “hiçbir insan taş değildir” cümlesinde olduğu üzere mevzûnun zatı aynı kaldığı 

müddetçe mahmulün mevzûdan nefyedilmesi olarak tanımlanan mutlak zarûrî,300 kelâm 

ilminde “Allah Teâlâ’nın bilen kimsenin kesbi ve tercihi olmadan onda meydana getirdiği bilgi” 

şeklinde tanımlanmaktadır.301 Kelâmcılar genel itibariyle zarûrî bilgiden bahsederken beş 

özelliği barındıran bilgiyi kastetmektedirler. Bunlar: a. İnsan gücü olmaksızın meydana 

gelmesi, b. Zorunluluk, c. Allah Teâlâ tarafından yaratılması, d. Şüphe barındırmaması, e. 

Herhangi bir spekülasyona mahal vermemesi.302 

                                                 
297 Pezdevî, s. 23. 
298 Binyamin Abrahamov, “Necessary Knowledge in Islamic Theology”, British Journal of Middle Eastern Studies, C. 20, 

Sy. 1, 1993, s. 24. 
299 Ebu’l-Kâsım el-Kâ‘bî el-Belhî, Kitâbu’l-Makâlât, s. 411-414. 
300 Seyyid Şerif Cürcanî, s. 117. 
301 es-Sabûnî, s. 48. 
302 Binyamin Abrahamov, “Necessary Knowledge in Islamic Theology”, s. 21. 



 64 

     Basra Mu‘tezilîlerine göre tıpkı taklit ve cehlin itikadın birer türü olması gibi zarûrî ve 

mükteseb bilgi aynı cinsin birer türüdürler.303 Bu da tıpkı taklid ve hakiki bilginin benzer olması 

gibi zarûrî ve iktisâbî bilginin de benzer (misl) olması anlamına gelmektedir. Zira Basralı 

âlimlere göre iki bilgi türünün farklı yollarla meydana gelmesi benzer olmalarının önünde bir 

engel değildir. Muhtemelen onların bu görüşleri taklid, cehl, hakîkî bilgi (zarûrî-iktisâbî) gibi 

tüm manaların ‘itikad’ cinsinin bir türü olduğunu kabul etmelerinden kaynaklanmaktadır. 

Ancak Kâ‘bî’nin bilgi anlayışı içerisinde kavramlar beş tümel üzerinden mantıkî bir tasnife tabi 

tutulmadığı için -taklid ve ilmin itikadın birer türü olduğunu kabul etmediği gibi- iktisâbî ve 

zarûrî bilginin de aynı cinsin birer türü olduğunu kabul etmemektedir. Ona göre bu iki bilgi 

birbirine muhaliftir. Nitekim bizim zarûrî ve iktisâbî bilginin ayrımını yapıyor olmamız onların 

farklı iki bilgi türü olduğunu göstermektedir.304   

     Tüm bunlarla birlikte kaynaklardan tespit edilebildiği kadarıyla Kâ‘bî’ye göre zarûrî bilgiler 

şu şekilde sıralanabilir: 

     a. Duyular zarurî bilgi kaynağıdır ve bu bilgileri inatçılardan başka kimse inkâr etmez.305  

     b. Aklın apriorik verileri de zarûrî olup asla fâsit olamazlar.306 

     c. Ölülerde elem ve bilginin yaratılmayacağının bilgisi de zarûrîdir.307 Mu‘tezile’den Sâlih 

Kubbe’ye göre ise bu mümkündür. Çünkü elem, bilgi ve hayat Allah Teâlâ’nın kudretine taalluk 

eden birer arazdır. Sonuç olarak O’nun dilemesi ile ölüde bilgi ve elem meydana gelebilir. 

Ancak Kâ‘bî, bunu muhal kabul etmekte, muhalin de kudret veya acziyetin alanı dışında 

olduğunu ifade etmektedir.308 Basra Mu‘tezile âlimleri ise bu bilginin Kâ‘bî’nin iddia ettiği gibi 

zarûrî değil istidlâlî olduğunu savunmaktadır. Zira bu hususta şüphe hasıl olabilmekte ve akıl 

sahipleri bu konuda ihtilafa düşebilmektedirler. Aynı şekilde Kerramîlerin Allah Teâlâ’nın 

ölülere azap ettiğini ve ölülerin de bunu hissettiğini söylemeleri de bu bilginin zarûrî olmadığını 

göstermektedir. Eğer bu bilgi zarûrî olsaydı herkesin ittifakla bunu kabul etmesi ve kimsenin 

böyle bir iddiada bulunmaması gerekirdi.309 

                                                 
303 Cüşemî, C. 4, 193a. 
304 Ebû Reşîd, s. 304. 
305 Ka´bî, Uyûnu’l-mesâil, s. 34; Ebû Reşîd, s. 346. 
306 Ebû Reşîd, s. 346. 
307 Ebû Reşîd, s. 321.  
308 Ebü’l-Kâsım el-Belhî, Kitâbü’l-makâlât, s. 471-472. 
309 Cüşemî, C. 4, 195a. 



 65 

    d. Aynı şekilde âlemdeki kusursuz ve eşsiz nizamın (muhkem işler) fâilinin âlim bir zât 

olduğuna delâleti zarûrî bir bilgidir.310 Diğer bir ifadeyle ona göre kusursuz bir iş gören kimse 

bu işi yapanın âlim olduğunu zorunlu olarak bilir. 

    e. Son olarak Kâ‘bî’ye göre bir kimse bir şeyi bildikten sonra o şeyin âlimi olduğunu zarûrî 

olarak bilir. Buna göre bir kimse müşâhede ile bir şeyi bilse, zarûrî olarak bildiğini de bilmesi 

gerekir.311 Bu sebeple o, duyulara konu olan şeyleri (mahsûsât) bilmelerine rağmen bildiklerini 

inkâr eden Sofistlerle tartışmaktan da men etmektedir.312  

  

     B. İktisâbî Bilgi 

      

     Genel olarak kelâm âlimlerinin iktisâbî bilgiden istidlâlî/nazarî olarak bahsetmeleri, bu 

bilginin bir tür düşünme sürecinin akabinde oluştuğunu ve ma´kulata dair bilgiye ancak akıl 

yürütme veya daha önceden yapılan bir nazarın hatırlanmasıyla ulaşılabileceğini 

vurguladıklarını göstermektedir. Ancak bununla birlikte bu bilginin iktisâbî olarak 

isimlendirilişinin de ayrı bir ehemmiyeti vardır. Buna göre bir kimsenin bu bilgiyi edinirken 

hâdis bir kudret ve tercihle elde etmesi, bu bilginin tercihli bir eylem olduğunu ve bilinçli bir 

düşünme sürecini gerektirdiğini göstermektedir.313 İktisâbî bilginin kelâmcılara göre gayesi 

sorumluluğun başlangıcıyla, diğer bir deyişle mükellefiyetle eş değerdir. Bu bağlamda kişinin 

iktisâbî bilgiyi elde edebilme durumu kelâmcılar arasında tartışılan bir konu olagelmiştir. 

Bağdâdî, teklifi ve mükellefin sorumluluğunu ele aldığı başlığın altında Eş‘arîlere göre hangi 

hususlarda iktisâbî bilginin gerektiğine dair şunları ifade etmektedir: 

     a.  Ona göre mükellefe gereken ilk şey Allah Teâlâ’nın zatı, sıfatları, vahdâniyeti, adâleti ve 

hikmeti, 

     b. Daha sonra Allah Teâlâ’nın peygamber göndermesi ve bu yolla dilediğini mükellef 

kılmasının mümkün oluşunda 

    c. Ardından peygamberlerin gelmesi ve insanların mükellef olması hususunda, 

    d. Ve şeriatin rükunlarının tafsilatlı bir şekilde nazar ve istidlâlde bilinmesi gerekir. 

    e. Son olarak da tüm bunlarla amel etmesi gerekmektedir.314  

                                                 
310 Nesefî, C. 1, s. 297. 
311 Ebû Reşîd, s. 335; Cüşemî, C. 4, 195b. 
312 Kâdı, C. 12, s. 41-42; Ebu’l-Kâsım el-Kâ‘bî el-Belhî, Kitâbu’l-Makâlât, s. 78. 
313 Bakıllânî, el-İnsâf, s. 27-28. 
314 Bağdâdî, Usûluddîn, s. 233-234. 



 66 

     Bağdâdî aynı konunun ilerleyen kısımlarında mükellefiyeti başlatan iktisâbî bilgi hususunda 

Mu‘tezile’nin kendi içerisinde farklı görüşleri benimsediğini, Kâ‘bî ve diğer Bağdât Mu‘tezile 

âlimlerine göre iktisâbî bilgileri elde etme yolunun sebr315 ve nazar olduğunu belirtir. Bununla 

birlikte Bağdâdî, Kâ‘bî’ye göre mü’min ve kâfir çocuklarının kâfir addedilmeleri ve 

cehennemde olmaları gerektiğini belirtmektedir. Çünkü eğer ona göre mükellefiyet sebr ve 

nazar ile gerçekleşiyorsa bu durumda bazı çocukların istidlâl çağına gelmesiyle mükellef 

sayılması gerekir. Ona göre bu düşünce Mu‘tezile’nin aslah prensibine ters düşmekte ve kendi 

temel tezleriyle çelişmektedir.316 Ancak bu konuda Kâ‘bî, Bağdâdî’nin bu çıkarımından 

oldukça farklı düşünmektedir. Zira o, teklifi “kendisinde meşakkat ve külfet olan bir şeyin 

birisinden istenmesi” şeklinde tanımlamış ve bu görüşüne Kâdı Abdülcebbar, Şeyh Müfîd, Şerif 

Mürteza, Tûsî gibi âlimler de katılmışlardır. Bununla birlikte Kâ‘bî, teklif için ma´rifet, idrâk 

ve anlayış kabiliyeti olan fehmi şart koşmuş bu sebeple de çocuk için teklifin geçerli olmadığını 

belirtmiştir.317 

       Kâ‘bî, kişiye Allah Teâlâ tarafından iktisâbî bilgiyi elde edebileceği kadar bir mühlet ve 

vaktin verilip bunun neticesinde mükellef sayılabileceğinden bahsetmektedir. Aynı şekilde o, 

bir kimsenin nazar ve istidlâl için kendisine tanınan süre içinde fâsit bir nazar yapması ve 

üzerinden bir miktar zaman geçmiş olmasına rağmen nazarının yanlış olduğunu öğrenemeden 

ölmesi durumunda akıbetine dair iki görüşü nakletmektedir:  

      a. Kâ‘bî’nin hocalarından bazı kimselere göre bu kimse hiçbir şekilde bu fasit nazarından 

dolayı hesaba çekilmez. Çünkü bu kişi kendisine istidlâl için tanınan vakit içerisinde ölmüştür. 

Eğer bu kişi bundan sorguya çekilecek olsaydı bulunduğu halin mühlet vakti olarak kabul 

edilmemesi gerekirdi. 

      b. Bu husustaki ikinci görüşe göre burada bir ayrım yapılmalıdır. Eğer bu kişi kendisini 

marifete götüren yeni bir nazara başlayacak kadar yaşamamışsa bundan hesaba çekilmez. 

Çünkü ilk nazarının fâsit olduğunu görüp yeni bir nazara başlayacak kadar kendisine ömür 

verilmemiştir. Allah Teâlâ, onun bu fâsit nazar ile öldüğünü bilmekte ve bu kişiye bu kadar 

süre takdir etmektedir. Eğer ilk yaptığı nazarının yanlışlığını görse ve yeni bir istidlâl yapacak 

                                                 
315 Kimi zaman yerine taksim ifadesi de kullanılan sebr kavramının sözlük anlamı: “Bir konuda muhtemel seçenekleri belirleyip 

ardından bir illete binaen birer birer elemek” demektir. Örneğin içkinin haramlığı için illet ya sarhoş edicilik ya da sıkılmış 

üzüm suyu olmasıdır. Bunlar içkinin haram kılınmasına dair muhtemel iki illettir. Bunlardan üzüm suyu elenerek geriye kalan 

asıl illet olarak belirlenir. Bkz. Muhammed Alâ b. Ali et-Tehanevî, Mevsûatu keşşâfu Istılâhâti’l-fünûn ve’l-ulûm, Refik el-

Acem (thk.), Beyrut: Mektebetü Lübnan, 1996, C. 1, s. 926. 
316 Bağdâdî, Usûlüddîn, s. 234. 
317 Hudr Muhammed, s. 67-68. 



 67 

kadar da yaşasa, ancak buna rağmen hala önceki yanlış sonucu terketmese bu takdirde hesaba 

çekilir.318 Sonuç olarak iktisâbî bilginin sorumluluğu Bağdâdî’nin ifade ettiği gibi henüz 

mükellef olmayan çocukları kapsamadığı gibi hatalı bir akıl yürütmede bulunup bu konuda 

hataya düştüğünü göremeden ölen kimseyi de içine almamaktadır. 

      Bu konu ile alakalı bir diğer mesele ise şudur: Kâ‘bî’ye göre istidlâl ile elde edilen bir 

bilginin zarûrî bir yolla meydana gelmesi, aynı şekilde zarûrî olarak elde edilen bir bilginin de 

istidlâl ile hasıl olması mümkün değildir.319 O, bu hususta Basra Mu‘tezile âlimlerinden farklı 

düşünmektedir. Zira onlara göre istidlâl ile elde edilen bir bilgi zarûrî olarak bilinebileceği gibi 

zarûrî olarak bilinen bazı bilgiler de istidlâl ile elde edilebilir. Örneğin insanların Allah Teâlâ’ya 

dâir bilgileri dünyada iktisâbî iken âhirette zarûrîrîdir. Eğer bu bilgi ahirette de iktisabî olarak 

bilinseydi istidlâl gerekirdi ki ahirette istidlâlde bulunmak aklen mümkün değildir. Çünkü nazar 

ve istidlâl, bir meşakkat ve zorluk durumu, yani tekliftir. Oysa cennet ehli hiçbir şey için zorluk 

çekmeyecektir.320 Ancak yukarıda da ifade edildiği üzere Kâ‘bî’ye göre bu mümkün değildir. 

Ona göre zarûrî bilginin tabiatı onun ancak bu şekilde elde edilmesini gerekli kılarken iktisâbî 

bilginin tabiatı da istidlâl ile bilinmesini zorunlu kılmaktadır. Basra Mu‘tezile âlimlerine göre 

ise bu Allah Teâlâ’nın kudreti dâhilindedir.321 

       Kâ‘bî’ye göre iktisâbî bilgi iki kısma ayrılmaktadır. Bunlar: 

       a. Zarûrî olarak elde edilen bir bilgiye kıyas edilerek meydana gelen bilgiler 

       b. Yalnızca istidlâl ile elde edilebilen bilgilerdir.  

       Birinci kısma onun verdiği örnek şu şekildedir: 

       - Kişiye hiçbir menfaat sağlamayan ve kişiden bir zararı da defetmeyen yalanın kabih ve 

çirkin oluşu zarûrî olarak bilinir.  

       - Daha sonra buna kişiye bir fayda sağlayacak olan ya da ondan bir zararı savuşturan bir 

başka yalan kıyas edilir. Sonuç olarak kabîh olduğu zarûrî olarak bilinen bir yalan, zarûrî olarak 

bilinmeyip istidlâle muhtaç olan bir başka yalanın hükmü için bir asıl teşkil etmiş olur.322 

Bununla birlikte ikinci kısımda yer alan iktisâbî bilgilere onun verdiği örnek ise şu şekildedir: 

       - Her cismin mutlaka bir arazı vardır,  

       - Arazlar hâdistir.  

                                                 
318 Ebû Reşîd, s. 347-348. 
319 Ebû Reşîd, s. 330. 
320 Ebû Reşîd, s. 331. 
321 Ebû Reşîd, s. 330. 
322 Cüşemî, C. 4, 186b.  



 68 

       - O halde arazlardan ayrılmayan cisimler de hâdistir. 

       Bu şekildeki bir akıl yürütmede zarûrî olarak bilinen bir asıl yoktur. Zira ona göre buradaki 

öncüllerin hepsi yalnızca delillerle bilinebilir.323 Son olarak belirtmek gerekir ki Kâ‘bî’ye göre 

gerek zarûrî bilgiler gerekse istidlâlî bilgiler birer arazdır ve iki zamanda bâki kalamadıkları 

için devamlı değildirler. Bununla beraber Ebû Haşim, tüm bilgilerin devamlılık arzettiğini, Ebû 

Ali ise zarûrî bilgilerin devamlı olup istidlâlî bilgilerin bir kısmının süreklilik taşımadığını 

belirtmektedir.324  

       Sonuç olarak Kâ‘bî, gerek Ehl-i Sünnet gerekse Mu‘tezile âlimlerinin genelinde olduğu 

gibi bilginin zarûrî-iktisâbî şeklindeki ayrımını kabul etmekte, kulun sorumluluğuna alan açan 

iktisâbî bilgiye özellikle vurgu yapmaktadır. Bu konuya dair detaylı bilgi aklın işlevsel yönü 

olarak istidlâlin incelendiği bölümde sunulacaktır. 

      IV. BİLGİNİN İMKÂNI 

       

      Hemen tüm kelâmcılar varlık hakkında objektif bir şekilde bilgi edinmenin mümkün 

olduğunu ortaya koymak için önce varlığın, diğer bir ifadeyle “şey”in hakikatini sorgulamışlar, 

varlığın insanlardan bağımsız, dış dünyadaki hakikatini kabul etmişlerdir. Diğer bir ifade ile 

var olanın zihinde kurgulanmış bir hayal ve vehimden ya da bir zandan ibaret olmadığını, aksine 

zihnin dışında bir gerçekliğinin bulunduğunu öne sürmüşlerdir. Bu hususta genelde 

kelâmcıların, özelde Kâ‘bî’nin görüşlerine geçmeden önce bilginin imkânını tartışmaya açan 

şüphecilik akımı hakkında kısaca bilgi vermek yerinde olacaktır.  

    Yunanca skeptinos (septik) kelimesi, düşünceli, mütefekkir, arayan, araştıran, soran ve 

sorgulayan anlamlarında kullanılmaktadır. Istılahî olarak ise bir kimsenin filozof olsun ya da 

olmasın bir şeyin bilgisi hakkında ileri sürülen iddiaların güvenilirliğini sorgulamasına 

şüphecilik (scepticism) adı verilmektedir. Dış dünyadaki hiçbir şeyin kesin olmadığını, bununla 

birlikte var olan her şeyin şüpheli olduğu ve bu şeylerin bilgisi karşısında da aklın ikilemde 

kaldığını ileri süren felsefi bir tutum olan bu yaklaşımın ortaya çıkmasının doğal olarak 

                                                 
323 Cüşemî, C. 4, 187a. Her ne kadar Kâdı Abdulcebbar bu konuda Kâ‘bî gibi düşünmekte ise de genel olarak Basralı 

Mu‘tezilîler hiçbir iktisabî bilginin (fer’in) kendisine kıyas edilecek bir zarûrî asla ihtiyacı olmadığını iddia etmektedirler. Söz 

gelimi Ebû Reşid’in naklettiğine göre Ebû Hâşim iktisabî bilgilerin hepsinin akıl yürüten kişinin delil üzerindeki nazarıyla 

oluştuğunu ve bu şekilde medlüle dâir bilginin meydana geldiğini belirtmektedir. Ona göre iktisâbî bilgi böyle oluşmayıp zarûrî 

bir asla kıyas ile bilinseydi bu takdirde kâdir olan Allah Teâlâ’nın varlığının ispatı için O’na dair zorunlu ve bedîhî bilgimizin 

olması icap ederdi ki bu mümkün değildir. Ebû Reşîd, s. 313-314. 
324 Cüşemî., C. 4, 183a-b. 



 69 

birtakım nedenleri vardır.325 Onlara göre insanın bir bilgiyi elde edebilmesinin iki yolu vardır; 

buna göre insan bilgiyi elde etmek için ya duyu verilerini kullanır veyahut akıl ile nazar ve 

tefekkürde bulunur. Ancak ne var ki bunların her ikisi de yanıltıcıdır. Pek çok durumda duyu 

verileri insanları aldatmaktadır. Zira duyu verileri özneldir ve kişiden kişiye değişmektedir. 

Netice itibariyle öznel olan bir şey de herkesi bağlayan bir bilgi kaynağı olamaz. İnsana kat’i 

veri sağladığı düşünülen ikinci kaynak olan akıl ise aynı anda iki çelişik önermeyi 

doğrulayabilir ya da olmayan bir şeyin tasavvurunu zihinde meydana getirebilir. Oysa biz aklın 

üretmiş olduğu bu şeyin olup olmadığını hiçbir zaman kesin olarak bilip kavrayamayız. 

Bununla birlikte kişiyi bir kez yanıltan şeyin daha sonra da yanıltmayacağının hiçbir garantisi 

yoktur.326  

    Kadim Yunan’dan günümüze kadar her dönemde var olan bu düşünce kendi içerisinde üç 

farklı tavra bürünmüş ve Sufestâiyye adıyla klasik kelâmcıların da gündemine girmiştir. Bunlar: 

Eşyânın hakikatini reddedip var olan her şeyin hayal ve vehimlerden ibaret olduğunu iddia eden 

İnâdiyye; eşyânın hakikatini kabul etmesine rağmen bu hakikatin sabit olmadığını, dolayısıyla 

da kişiden kişiye değiştiğini iddia eden İndiyye ve eşyânın hakikatinin sabit olup olmadığının 

bilinemeyeceğini, kendisinin bu hususta şüphede olduğunu iddia eden Lâedriyye’dir.327  

   Kelâm âlimlerinin özellikle Sofistlere karşı münazarada kullandıkları metotları iki başlık 

altında özetlemek mümkündür: 

   a. Genel itibariyle kelâm âlimleri İndiyye ve Lâedriyye taraftarları ile münazara etmiş, onların 

aklın verilerinin kişiden kişiye değiştiğine dair görüşlerini duyu verileri (algılar) ile kıyas 

ederek çürütmeye çalışmışlardır. Bu yaklaşım, gerek Ehl-i Sünnet âlimlerinin gerekse Basra 

Mu‘tezilesi’nin ortak tavrıdır. Kâ‘bî de İndiyye ve İnâdiyye taraftarlarına karşı aynı metodu 

benimsemiştir.328  

   b. Eşyânın hakikatini inkâr eden ve bunların birer hayal ve zandan ibaret olduğunu iddia eden 

İnâdiyye taraftarları ile münâzara hususunda kelâmcılar uzlaşı içerisinde değildirler. 

Mâtürîdî329 ve Eş‘arî330 âlimler ile Kâ‘bî’ye331 göre onlarla münâzara etmek yersiz ve 

anlamsızdır. Onlara eşyânın hakikatinin meçhul olmadığını göstermek için yapılması gereken 

                                                 
325 Bu nedenler hakkında daha detaylı bilgi için bkz. Hüseyin Atay, “Bilgi Teorisi (İlmin İmkânı)” Ankara Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi Dergisi, C. 29, 1987, s. 12-23. 
326 Ferhat Ağırman, Ahmed Türkmetin, “Bilginin İmkânı Problemi: Gazzali Örneği”, Kaygı Dergisi, Sy. 18, 2012, s. 198.  
327 Sa´düddîn Taftazânî, Şerhü’l-akîdeti’n-Nesefiyye, Mustafa Merzukî (thk.), Cezâir: Dârü’l-Hüdâ, 2000, s. 14. 
328 Mâtürîdî, s. 137-138; Taftazânî, s. 15; Kâdı, C.12, s. 43-44; Ebu’l-Kâsım el-Kâ‘bî el-Belhî, Uyûnu’l-mesâil, s. 48-49. 
329 Nesefî, C. 1, s. 21-22. 
330 Bağdâdî, Usûluddîn, s. 16. 
331 Kâdı, C. 12, s. 41; Ebu’l-Kâsım el-Kâ‘bî el-Belhî, Uyûnu’l-mesâil, s. 50; Kitâbu’l-Makâlât, s. 78. 



 70 

aklî delillere müracaat etmek değil, duyu verilerinden istifade etmektir ki bu da ancak onları 

dövmek veya canlarını yakmakla olur.332 Kelâmcıların bu yöntem ile amaçladıkları şey, onlara 

eşyânın gerçekliğini duyularla ikrar ettirmektir.333 Ancak Basra Mu‘tezilesi’ne göre onlarla da 

aklî deliller vasıtasıyla münâzara yapmak mümkündür. Zira onlara göre iktisâbî bilgiyi inkâr 

eden İnâdiyye mensupları yersiz bir inat içerisinde değil; bilgi elde ettiklerinden habersiz, 

cehâlet halindedirler.334 

       Kâ‘bî’nin bilginin imkânına dair görüşlerine ve bunu kabul etmeyen akımlara karşı 

eleştirilerine geçmeden önce belirtmek gerekir ki onun bilgi tanımı eşyanın hakîkatini ve  bu 

hakikatin olguya uygun bir şekilde, olduğu gibi bilinebileceğini ifade edecek şekilde 

yapılmıştır. Tanımda yer alan “olduğu/bulunduğu hal üzere”335 kaydı, itikad edilen şeyin hayal 

ve vehim ürünü olmadan kişilerden bağımsız bir şekilde dış dünyada bulunuşunu ifade etmesi 

bakımından önemlidir. İkinci olarak onun şu ifadeleri de erken dönemde mâhiyeti bilgi anlayışı 

içerisinde değerlendirdiğini göstermektedir:  

   “İlim, bir şeyin inniyetini(mâhiyeti) ispat etmek ve onun hakîkatlerine bulunduğu hal üzere 

itikad etmektir.”336 

    Bu ifadelerden de anlaşılacağı üzere Kâ‘bî’ye göre eşyânın mâhiyeti ve hakikati sabittir ve 

buna dair itikat da mümkündür.  

 

    A. Hakîkatin Göreceli Olduğunu İddia Edenler 

   

    Kâ‘bî, Uyûnu’l-mesâil’de eşyânın kendi özünde bir hakikati olmadığını ve bunun kişinden 

kişiye değiştiğini iddia edenlere dair şunları dile getirmektedir: 

   “Ashâb-ı unûda –ki onlar, eşyânın kendinde (kişilerden bağımsız) hakîkatleri olmadığını, 

hakîkatlerinin inanan kişiye göre şekillendiğini zannetmektedirler. Onlara göre bu durum tıpkı 

bir yemeği kimi insanın canının çok isteyip kimisinin nefret etmesi, bir şeyin bazı canlılara şifâ 

olup bazısını da öldürmesi ya da bir zamanda derman olan bir ilacın bir başka zaman zarar 

                                                 
332 Nakledildiğine göre Sümâme b. Eşres, halife Me’mûn’un huzurunda “Her şey hayal ve zandan ibarettir. Öyle ki insan onları 

sadece kendi zihnine göre kavrar ve gerçeklikte hiçbir doğruluk yoktur” diyen bir sofistle tartışmaya tutuşmuştu. Bunun üzerine 

o, bu kişiye öyle bir tokat attı ki adamın suratı mosmor oluverdi. Bunun üzerine de ona: “Belki de sadece yüzünü 

yağlamışımdır” dedi. Bkz. Josef van Ess, “İslâm Dînî Düşüncesinde Septisizm” Murat Memiş (trc.), D.E.Ü. İlâhiyat Fakültesi 

Dergisi, C. 22, 2005, s.167-168. 
333 Josef van Ess’e göre bu, Aristo’nun da salık verdiği bir metottur. Bkz. Van Ess, s.168.  
334 Kâdı, el-Mugnî, C. 12, s. 42. 
 على ما هو به 335
336 Ebu’l-Kâsım el-Kâ‘bî el-Belhî,Uyûnu’l-mesâil, s. 53; Kitâbu’l-Makâlât, s. 574. 



 71 

vermesi gibidir- şöyle söylenir: Siz istinbâtî(aklî/istidlâlî) olarak bilinenler için söylediğinizi 

(aklî çıkarımların kişinin şahsî itikadına bağlı olduğunu) hislerle algılanan şeyler için de 

söylüyor musunuz? Eğer öyleyse size göre bir cismin uzaklık ve yakınlığı inanan kişiye göre 

değişmelidir. Söz gelimi bir nesnenin uzağında olan bir kişi için o cisim küçük, yakınında olan 

için ise aynı cisim büyük olmalıdır.”337  

      Kâ‘bî, öncelikle bunlara göre kişiden kişiye değişmeyen, objektif hakîkatlerin olup 

olmadığını sorgulayarak onlarla tartışabileceği ortak bir zemin aramaktadır. Nitekim 

münâzarada aslolan her iki tarafın kabul ettiği ortak yargı ve hükümlerden yola çıkmaktır. Zira 

bunlar duyu verilerinin kişilerin itikadına bağlı olmayan bir yapıda olduğunu kabul etmekte, 

ancak aklî çıkarım ve istidlâlin göreceli olduğunu, dileyenin dilediği sonucu çıkarabileceği 

esnek bir yapı arzettiğini varsaymaktadırlar. Kâ‘bî’nin onlara cevap verirken takip ettiği metot 

ise her iki taraf nezdinde müsellem olan duyu verilerinden hareket etmektir. İndiyye 

mensuplarının aklın verilerini göreceli bulmalarının gerekçesi, duyu verileri hususunda 

herkesin aynı kanaati paylaşmasına rağmen istidlâlî olan hususlarda insanların bir zaman 

ulaştıkları çıkarımlardan daha sonra vazgeçip başka görüşleri benimsemeleri, sık sık görüş 

değiştirmeleridir.338 Buradan hareketle Kâ‘bî, onların spekülasyona mahal vermeden kabul 

ettikleri duyu verilerinin de göreceli olabileceğini göstermeye çalışmakta, çıkarsamalarını, 

olgulara ilişkin aktarımlarını ve mantık hatalarını ele almaktadır: 

     “Biz görürüz ki duyu organları bir şeyi uzaktan başka algılarken yaklaşınca bu algı zıddına 

döner. Aynı şekilde yakından algıladığı bir şeye dair itikad, uzağa gidildiğinde tamamen farklı 

bir hale gelir. Benzer bir şekilde bir kimse balı acı bulabilir, tek gözünü kapattığında farklı 

görebilir, kılıca baktığında yüzünü uzun veyahut ay ışığında gölgesini görmesine rağmen ayı 

da suyun içinde görür. Tüm bu yanılsamalar sizin (bir konuda istidlâl edenler daha sonra tam 

zıddı görüşleri benimsedikleri için aklî verilerin bir hakîkati yoktur şeklindeki) kıyasınıza göre 

birer problem teşkil etmektedir.”339 

                                                 
337 Ebu’l-Kâsım el-Kâ‘bî el-Belhî, Uyûnu’l-mesâil, s. 48. 
338 Ancak öyle görünüyor ki İndiyye de kendi içinde iki farklı gruptur. Bunlardan ilki Kâ‘bî’nin de tartıştığı, duyu verilerinin 

objektif hakikatleri olduğunu kabul edip aklın verilerinin kişiden kişiye değiştiğini iddia edenlerdir. İkincisi ise hem hissiyyâtın 

hem de bedîhiyyâtın indî olduğunu iddia edenlerdir. Onlara göre zarûriyyâtın bir kısmı duyu verilerinden oluşmaktadır. Duyu 

verileri de genellikle yanıltıcıdır. Örneğin şaşının biri iki görmesi ve safra hastalığına yakalanan birinin tatlı bir şeyi acı olarak 

algılaması gibi. Nazarî bilgilere gelince bunlar zarûriyyâtın bir fer’idir. Tüm nazarî bilgilerin aslı zarûrîdir. Dolayısıyla zarûrî 

bilgiler kişiden kişiye değişiyorsa nazarî bilgiler de pekâla değişebilir. Onlara göre, “Her müctehid musîbdir.” fıkhî kaidesinde 

olduğu gibi eşyânın hakikatine kim nasıl inanıyorsa o doğrudur. Bkz. Tehanevî, C. 1, s. 957. 
339 Ebu’l-Kâsım el-Kâ‘bî el-Belhî, Uyûnu’l-mesâil, s. 48. 



 72 

     Böylelikle Kâ‘bî, rölativist bir gözle bakılacak olursa duyu verilerinin de değişken 

olabileceğini ve yanıltabileceğini onlara göstermeye çalışmaktadır. Bunların Kâ‘bî’nin verdiği 

örneklerin birer yanılsamadan ibaret olduğunu iddia etmeleri halinde o, ikinci aşamaya geçerek 

bu yanılsamalara neden olan illeti duyu organlarıyla mı yoksa akılla mı anladıklarını 

sorgulatmakta, bunun hislerle bilinmesinin mümkün olmadığını ve yalnızca akılla 

bilinebileceğini ikrar ettirmektedir.  

     Kâ‘bî konuyu bir örnek üzerinden daha somut hale getirerek onların “renk, onun cisim 

olduğuna inanana göre cisim, araz olduğuna inanana göre arazdır” sözünün iki ihtimale açık 

olduğunu belirtir: 

     a. Bunlardan ilki, rengin ona araz olarak inanana göre araz, cisim olarak inanana göre ise 

cisim olmasıdır. Tıpkı Amr’a uzaktan bakıp ona Zeyd diye inanan bir kimsenin durumunda 

olduğu gibi. Nitekim Amr yaklaşınca onun üzerindeki şüphe herkes için gider ve ona dair bilgi 

objektif bir hal alır. Eğer bunların yukarıdaki ifadeden kastı bu ise Kâ‘bî de buna katıldığını 

ifade etmekte ancak onların bunu izah ederken yanlış bir ibare seçtiklerini belirtmektedir.340 Bu 

durum, üzerinde spekülasyon olan ve hakikati tam olarak bilinmeyen şeylere dair bir kanaati 

ifade ederken anlamlı hale gelmektedir. Söz gelimi rengin araz olduğunu savunanlar da cisim 

olduğunu savunanlar da kendi delillerini öne sürmek suretiyle bir iddiada bulunmaktadırlar. 

     b. İkinci ihtimal ise rengin iki zıttan meydana gelen bir hakikati olduğu ve bunlardan 

birisinin ona cisim olarak inanan kimse için bilgi, diğerinin de ona araz olarak inanan için bilgi 

ifade etmesidir ki mantık bakımından bunun yanlışlığı açıktır. Zira bir şey aynı anda iki farklı 

görüntü arzedemeyeceği gibi iki farklı hakikate de sahip olamaz. 

     Son olarak onların bu kıyasına dayanarak Kâ‘bî, onlara ahmak ve cahil olarak inanan 

kimselere göre ahmak ve cahil, cahil olmadığını söyleyen kimselere göre de akıllı kimseler 

olmaları gerektiğini ifade eder.341 Böylelikle anlaşılmaktadır ki Kâ‘bî, onların müsellem kabul 

ettiği duyu verilerinden yola çıkarak aklın çıkarımlarının da hakîkat ifade ettiğini ispatlamaya 

çalışmıştır. 

 

 

    

                                                 
340 Ebu’l-Kâsım el-Kâ‘bî el-Belhî, Uyûnu’l-mesâil, s. 49. 
341 Ebu’l-Kâsım el-Kâ‘bî el-Belhî, Uyûnu’l-mesâil, s. 49. 



 73 

     B. Eşyânın Hakikatini İnkâr Edenler 

 

     Kâ‘bî, Uyûnu’l-mesâil’de eşyânın hakikatini inkâr eden ve bunların birer zan ve vehimden 

ibaret olduğunu söyleyenlerle alakalı olarak şunları ifade etmektedir:  

    “Ashâb-ı inâda gelince biz onlarla münazara etmenin gereksiz olduğunu ve görüşlerinin 

hüccet ve istidlâl ile çürütülemeyeceğini ifade ettik. Nitekim onların inkâr ettiği şey, üzerine 

istidlâlî bilgilerin bina edildiği ve delilsiz olarak (apriorik) sabit olan bilgilerdir. (Onlarla 

tartışmak için) İstidlâlî bilgiye referans olabilecek bir hakîkatin olması gerekir ki o hakîkat de 

delile gerek olmadan, bedihî veya hislerle sabit olan ve kendisi dışındakilere delil teşkil eden 

(zarûrî) bilgidir.”342 

     Kâ‘bî, bu eserinde İnâdiyye’ye verilmesi gereken asıl cevapların birinci kitapta343 yer 

aldığına işaret ettikten sonra burada ilave olarak birkaç hususa daha değineceğini ifade 

etmektedir. O, ilk olarak onların şu sorusuna yer verir: Eğer birtakım bilgilerin zarûrî olarak 

meydana geldiği ve söz konusu bu bilgilerin hiçbir sûrette cehl kabilinden bir zıddının olmadığı 

kabul edilecek olursa bu durumda bilgi kabilinden bir zıddı olmayan (zarûrî bir) cehâletin 

varlığı neden imkânsız olsun?  

      Kâ‘bî’ye göre bu soru hak ve bâtılın farkını bilen, hakîkatin doğruluğuna ve zıddı olan 

bâtılın yanlışlığına inanan kimsenin soracağı bir soru değildir. Eğer zarûrî bilgi gibi zarûrî 

cehâlet meydana gelseydi onu defetmenin ve zıddı olan hakîkî bilgiyi ispat edebilmenin bir 

yolu olmazdı. Aynı şekilde eğer böyle bir cehâlet meydana gelseydi kişiden defedilmesi 

mümkün olmadığı için bu cehâlet hakikat olurdu. Bu durumda da hak ile bâtıl arasında hiçbir 

fark kalmayacağı gibi mutlak hakikatten bahsetmek de imkânsız olurdu.344 

      İnâdiyye’ye göre bir şey, hakîkat kabul edilse bile onu ispat edecek başka bir delile ihtiyaç 

vardır, delilsiz ve bedihî olarak meydana gelen hiçbir hakikat yoktur.345 Kâ‘bî, kendisini 

sofistlerle tartışmaktan alıkoyan gerekçenin de bu olduğunu ifade etmektedir. Çünkü her delil 

kendisini ispatlaması için bir başka delile muhtaçtır. Bunun sonu ancak delilsiz bir şekilde kabul 

edilen zarûrî bilgilerde gelir ki İndiyye’nin aksine İnâdiyye bu bilgileri de reddetmektedir.346 

                                                 
342 Ebu’l-Kâsım el-Kâ‘bî el-Belhî, Uyûnu’l-mesâil, s. 50. 
343 Onun burada bahsettiği birinci kitap muhtemelen Kitâbu’l-Makâlât olmalıdır. 
344 Ebu’l-Kâsım el-Kâ‘bî el-Belhî, Uyûnu’l-mesâil, s. 51. 
345 Ebu’l-Kâsım el-Kâ‘bî el-Belhî, Uyûnu’l-mesâil, s. 52. 
346 Ebu’l-Kâsım el-Kâ‘bî el-Belhî, Kitâbu’l-Makâlât, s. 78. 



 74 

     Her ne kadar Kâ‘bî, onlarla tartışmayı men etse de hak ve bâtılın özelliklerini kıyas etmek 

suretiyle aralarındaki farkı onlara izah etmeye çalışmaktadır. Buna göre: 

     a. Her hakîkatin kendisini cehâletin, şüphenin ve bâtılın hiçbir türevinin yok edemeyeceği 

zarûrî bir aslı, temeli vardır. Eğer her hakikatin karşısında batılın bir türevi olsaydı bu takdirde 

hakîkat kendisini batıldan ayıracak bir şeye muhtaç olurdu. Bu durumda da İnâdiyye’nin dediği 

gibi her hakikatin delile muhtaç olması gerekirdi ki bu da sonsuz sayıda delilin art arda gelmesi 

demektir. Dolayısıyla delilsiz bir şekilde, zarûrî olarak meydana gelen hakikatlerin olması 

kaçınılmazdır ki bu da duyu verileridir. 

     b. Bâtılın üzerine bina edilebileceği zarûrî bir zemini ve temeli olmadığı için vehmî 

gerekçelerden arınmış bir cehâlet de yoktur. Diğer bir ifadeyle her nerede bir cehâlet/yanlış 

itikad varsa orada mutlaka vehim söz konusudur. Netice itibariyle cehâleti meydana getiren 

şey, hayâlî illetlerdir ki bunların zarûrî bilgi nev’inden hiçbir karşılığı yoktur. Bununla birlikte 

tek bir hakikat tüm batılları yok etmeye yetmektedir. Böylelikle Kâ‘bî’ye göre şüphe ve bâtılın 

yok edemeyeceği zarûrî bilgilerin varlığı ispatlanmış olur.347 

     Ancak tüm bunlara rağmen ashâb-ı inâd, mükâberede bulunmakta ve hakikati kabul etme 

hususunda inat etmektedir. O halde onlarla münâzara etmek anlamsızdır. Zira onlarla münâzara 

etmek isteyen bir kişi onların “tüm hakikatler ancak delil ile sabit olur (diğer bir deyişle delilsiz 

ve zarûrî olarak sabit olan hiçbir hakikat yoktur)” şeklindeki önermelerini teslim etmek 

zorundadır. Bunun kabul edilemeyeceği ise açıktır çünkü her delil bir başka delile muhtaçtır. 

Eğer bu durum zarûrî olarak kabul edilen ve diğer tüm bilgilerin kendisi üzerine bina edildiği 

bir zeminde sonlanmazsa teselsül meydana gelir. Teselsül kabul edildiği takdirde ise sonsuz 

silsile içerisinde ortada ne delil ne de medlül kalmayacaktır.348  

     Kâ‘bî’nin onlarla tartışmanın anlamsız olduğuna dair kanaatini şekillendiren bir diğer husus 

da şudur: Ona göre bir kimse bir şeyi biliyorsa kendisinin âlim olduğunu da zarûrî olarak 

bilmelidir. Örneğin kalemi gören bir kimse göz duyusuyla elde ettiği bilginin âlimi olduğunu 

da zarûrî olarak bilir. Dolayısıyla kalemi gördüğü anda zarûrî olarak “ben kalemin bilgisine 

sahibim” demelidir. Ancak Basra ekolüne göre bu bilgi zarûrî değil istidlâlîdir.349 Onlara göre 

bir kimse bir şeyi bilse de bildiğini bilmeyebilir. Basralılara göre İnâdiyye mensupları 

müşâhedâta dair malumâtı bilmelerine rağmen âlim olduklarını bilmezler bilakis hepsinin zan 

                                                 
347 Ebu’l-Kâsım el-Kâ‘bî el-Belhî, Uyûnu’l-mesâil, s. 52. 
348 Ebu’l-Kâsım el-Kâ‘bî el-Belhî, Uyûnu’l-mesâil, s. 50-51. 
349 Cüşemî, C. 4, 175a. 



 75 

ürünü olduğuna itikad ederler. Aynı şekilde Sümeniyye mensupları da mütevâtir haberi 

bilmelerine rağmen kendilerinin bu bilginin âlimi olduklarını bilmezler.350  

       Kâ‘bî, el-Mesâilü’l-vâride isimli eserinde bir ilmin aynı anda iki maluma taalluk 

edebileceğini belirtmektedir.351 O’na göre Allah Teâlâ’nın insanların yaratıcısı olduğuna dair 

bir bilgi hem O’na hem de insanlara aynı anda taalluk etmektedir.352 Sonuç olarak bir ilim kişiye 

iki malumu sunmaktadır: Bunlardan birincisi malumun bilgisi, ikincisi ise kişinin bu malum ile 

âlim olduğunun bilgisidir.353 Ancak Basra Mu‘tezilesine göre ikinci malum, (kişinin o bilginin 

âlimi oluşunun bilgisi) bir başka bilgi ile meydana gelir ki bu da istidlâli gerektirir. Onlara göre 

bir kimsenin bir şeyi bilmesi o şeyin âlimi olduğuna dair bilgisinden başka bir şeydir ve ilk 

bilgiyle zorunlu bir birliktelik taşımaz.354 Dolayısıyla Basra Mu‘tezile âlimlerine göre İnâdiyye 

mensupları Kâ‘bî’nin iddia ettiği gibi zorunlu bilgiyi inkâr etmek suretiyle mükâbere içerisinde 

değillerdir ve onlarla tartışmak da mümkündür.355 Ancak Kâ‘bî’ye göre onlarla tartışmak yersiz 

ve anlamsızdır. Bu konuda Kâdı, Kâ‘bî’den şu ifadeleri nakletmektedir: 

     “Yanlış olan, onlarla münâzaraya girişip onlara cevap vermektir. Çünkü o anda münazara 

edip etmediğini bilmeyen, hatta kendisinin var olup olmadığını bilmeyen kişiyle nasıl münâzara 

yapılır? Onunla konuşmak tıpkı onun susup konuşmaması gibidir. Bu kimseyle tartışmak doğru 

değildir. Ona yapılacak tek şey te’dip etmektir. Münâzara içinde onunla tartışılacak husus 

müşâhedât ise ve o bunu dahi inkâr ediyorsa onunla konuşmak nasıl mümkün olabilir? Eğer 

onlar müşâhedâttan dahi habersiz ve câhil olduklarını ifade ediyorlarsa -ki müşâhedâttan daha 

sağlam bilgi yoktur- onlara bilginin ve hakîkatin varlığından nasıl bahsedilebilir?”356 

                                                 
350 Basra ekolünü bu görüşe sevk eden şeyin onların bilgi tanımı olduğu görülmektedir. Nitekim onlara göre bilgi iki aşamadan 

meydana gelmektedir. İlk aşama itikad, ikinci aşama ise özel yollarla (akıl, duyu vs.) itikadın denetlenmesi neticesinde varılan 

ilim aşamasıdır. Bu sebeple sofistler bir şeyi bildiklerinde bu onlar için itikad seviyesidir ve henüz ispatlanmamıştır. 

Dolayısıyla onlar bir şeyi (itikad aşamasında) bilseler de bildiklerini bilmeyebilirler. Bir kişi âlemin hâdis olduğunu istidlal ile 

bildiğinde de aynı durum meydana gelir. Bu kimse âlemin hâdis olduğuna dair itikadının bilgi anlamına geldiğini ilk anda 

bilmez. Önce kendisinde hasıl olan bu itikadı belirli metotlarla ortaya koymalı ve bulgusu da nefsini tatmin etmeli, gönlünü 

rahatlatmalıdır. Ebû Reşîd, s. 335. 
351 Ebû Reşîd, s. 310. 
352 Cüşemî. C. 4, 175a. Bu hususta Basra Mu‘tezile âlimleri Kâ‘bî’den farklı düşünmektedirler. Zeyd bilinmeden Allah 

Teâlâ’nın Zeyd’in yaratıcısı olduğunun ve aynı şekilde Allah Teâlâ bilinmeden Zeyd’in Allah Teâlâ’nın yarattığı bir kul 

olduğunun bilinemeyeceği iddia edilemez. Çünkü Allah Teâlâ’nın Zeyd’i yarattığı bilinmeksizin de Allah Teâlâ bilinebilir. 

Dolayısıyla Allah Teâlâ’nın zatına dair bilgi Zeyd hiç bilinmeden de mümkündür. Ancak bunun zıddı ise yani Zeyd’in bilinip 

Allah Teâlâ’nın onun yaratıcısı olduğuna dair bilginin elde edilmesi ise Kâ‘bî’nin iddia ettiği gibi zorunlu değil istidlâlîdir. 

Çünkü bu bilgi, Zeyd’in hâdis oluşu, ikincisi Allah Teâlâ tarafından yaratılması ve üçüncüsü Zeyd’in tesadüfen/hata ile var 

olmayıp bir amaca binaen yaratıldığı şeklinde üç bilgiden meydana gelmektedir. Bunlar bu bilginin zarûrî değil çıkarımsal 

olduğunun bir ispatıdır. Bkz. Ebû Reşîd, s. 310-311. 
353 Ebû Reşîd, s. 336. 
354 Cüşemî, C. 4, 175a. 
355 Memiş, s. 125. 
356 Kâ‘bî, özelde İnâdiyye mensuplarının genelde sofistlerin bir belaya düçar olduklarında mutlaka bu durum karşısında ne 

yapılmasını bilen bir kimsenin peşinden gideceklerini bildirmektedir. O halde onların durumu aklı ve temyiz melekesini inkâr 



 76 

     Sonuç olarak Kâ‘bî’ye göre eşyânın hakikatini bilmelerine rağmen bilmediğini iddia eden 

bu görüşün savunucularını müşâhedâtın zorunlu bilgisini ikrar etmeleri için te’dip etmek 

gerekir. Bu yöntem yalnızca Kâ‘bî’ye ait olmayıp aynı zamanda hem Eş‘arîler hem de 

Mâtürîdîlerin tercih ettiği bir metottur. Böylelikle bu kişi hissettiği acının gerçekliğinden ve 

hakîkatinden haberdar olarak mükâbereden kurtulacaktır. 

    

   C. Hakikatin Meçhul Olduğunu İddia Edenler 

 

    Kâ‘bî, Uyûnu’l-mesâil’de eşyânın hakikatinin meçhul olduğunu kabul edenlerin temelde iki 

gruba ayrıldığını ifade etmektedir:  

    a. Bunlardan ilki, Allah Teâlâ’nın âlemdeki fiillerinden ve yaptıklarından (masnûâtından) 

câhil olduklarını zannetmektedirler. Bilinemeyeceğini varsaydıkları husus, Allah Teâlâ’nın 

hiçlikten (lâ min şey) kâinatı nasıl yarattığı yani yaratılışın keyfiyetidir. 

    b. İkinci grup ise yalnızca yaratılışın değil var olan her şeyin mâhiyetinin meçhul olduğunu 

iddia etmektedir.357 

    Kâ‘bî öncelikle mâhiyetin tamamen meçhul olduğunu iddia eden ikinci gruba yanıt 

vermektedir. Ona göre bir şeye dair bilgi, onun inniyyetini358/mâhiyetini ispat etmek ve onun 

hakikatine olguya uyumlu olarak itikad etmektir.359 Bir kimse, eşyânın mâhiyetinden bîhaber 

olduğunu iddia etse bu, aslında mâhiyetini farketmeden kabul ettiği ancak kendisine meçhul 

olduğunu zannetmesi anlamına geir. Dolayısıyla onlar mâhiyet meçhuldür derken dahî onun 

varlığını ispat etmektedirler. O halde bir şeyin inniyetinin bilgisi zorunlu olarak meydana gelir 

                                                 
edip gördüklerinin birer zan ve varsayım olduğunu iddia etmekten ibarettir. Onların bu inatçı tavırlarından ötürü de onlarla 

tartışmak anlamsızdır. Bkz.  Kâdı, C. 12, s. 41-42. 
357 Ebu’l-Kâsım el-Kâ‘bî el-Belhî, Uyûnu’l-mesâil, s. 52. 
358 Kâ‘bî, inniyyeti mâhiyet manasında kullanıyor olmalıdır. Nitekim geniş anlamıyla inniyyet: “zât, mâhiyet ve cevher” 

anlamlarına gelmektedir. Bkz. Kasım Turhan, “İnniyye”, DİA, C. 22, 2000, s. 316. Bununla birlikte Kindî, inniyet ile hakîkat 

arasındaki ilişkinin zorunluluk ilişkisi olduğundan bahsetmekte ve şunları söylemektedir: “İnniyeti olan her şeyin zarûrî olarak 

hakikati de vardır. Hakîkat zorunlu olarak var olduğuna göre inniyet de zorunlu olarak vardır” Bkz. Ya´kub b. İshak el-Kindî, 

Resâilü’l-Kindi el-felsefiyye, Muhammed Abdülhâdi (thk.), Kâhire: Matbaatü Hassan, 1978, s. 26. Kâ‘bî’nin eserinde 

kullandığı ifadeler ise şu şekildedir: ‘İlim, bir şeyin inniyyetini ispat etmek ve o şeyin hakikatine olduğu hal üzere itikad 

etmektir. (...) İnniyete dair itikad mevcuttur. Bu itikad tüm itikatların ilkidir. Aynı şekilde inniyet de var olan her şeye şamildir.” 

Ebu’l-Kâsım el-Kâ‘bî el-Belhî, Uyûnu’l-mesâil, s. 53. Bununla birlikte İbn Sinâ, inniyetin mâhiyetin zıddı olduğunu 

düşünmektedir. İnniyyesi olmaksızın mâhiyeti olan şey malüldür. Dolayısıyla İlk Sebep dışındaki hiçbir şeyin inniyyetinden 

bahsedilemez, yalnızca mahiyetinden bahsedilebilir. Ona göre inniyyet ve varlık mahiyetten kaynaklanmaz. Bkz. İbn Sina, eş-

Şifa: İlâhiyyat, G.C. Anavati, Said Zayed (thk.), Kâhire: el-Hey’etü’l-âmme li-Şuûni’l-Matâbii’l-Emîriyye, 1964, s. 346-347. 

Ona göre ‘İlk’ in yalnızca inniyesi vardır. İnniyye ve varlık, mâhiyet için arazîdir ve tüm mümkün varlıkların mâhiyetleri 

kendileri dışından gelir. İlk sebep için söylenebilecek şey O’nun özünün inniyyeti olduğudur. Bkz. Hayrani Altıntaş, İbn Sina 

Metafiziği, 1. Basım, Ankara: Ankara Üniversitesi İlâhiyat Fakültesi Yayınları, 1985, s. 56-57. 
 لا علم إلا إثبات إنية الشيئ و اعتقاد حقائقه على ما هي عليه 359



 77 

zira bu, bizim ilk bilgilerimizdendir ve bu bilgi varlık kazanan her şeye şâmildir.360 Sonuç 

olarak ona göre eşyânın inniyeti hakkında konuşabildiğimize göre meçhul olmadığı da 

anlaşılmaktadır.   

     İkinci olarak o, Allah Teâlâ’nın fiillerinin meçhul olduğunu iddia edenlerin bununla neyi 

kastettiklerini sorgulamaktadır. Eğer Allah Teâlâ’nın cisimleri hiçlikten (salt yokluktan) 

vücuda nasıl getirdiğini bilmediklerini iddia ediyorlarsa bunun cevabı kolaydır zira bu, meçhul 

değil aklen sabittir. Çünkü Allah Teâlâ’nın cisimleri var edişi istidlâlî olarak izah 

edebilebilmektedir. Eğer onlar bununla bu yaratılışın keyfiyetini/toplu mu yoksa ayrı ayrı mı 

olduğunu sorgulamakta iseler bunun bilgisine hiçkimse sahip değildir ancak bunu bilmek 

imkânsız da değildir.361 Diğer bir ifadeyle eğer varlığın nasıl meydana geldiği soruluyorsa 

bizim vereceğimiz tek cevap Allah Teâlâ’nın ona ‘ol’ demesidir.362 Eğer bu yaratılışın şekli ve 

yapısı/keyfiyeti soruluyorsa bunun bilgisi yarattığı anda Allah Teâlâ indindedir. 363 İlk yaratılış 

anında O’ndan başka hiçbir varlık olmadığı için âyânen bu yaratılışa şâhid olan kimsenin 

olamayacağı da açıktır. 

     Sonuç olarak Kâ‘bî, bilginin imkânı hususunda eşyânın mâhiyetinden, hakîkatinden ve ona 

dair itikattan habersiz kalınamayacağını açıkça belirtmekte, bu konularda şüphe veya inkâr 

içerisinde bulunanları farklı tartışma yöntemleriyle ikna etmeye çalışmaktadır.  

    V. BİLGİNİN OLUŞUMU 

 

    Bilgi bahsiyle alakalı diğer bir mesele ise bilginin nasıl oluştuğu hususudur. Şüphesiz bu, 

insan fiilleri ve bilgisi ile alakalı süregelen tartışmanın bir devamı niteliği taşımaktadır. 

Yaratıcıyı gösteren deliller üzerinde düşünmek, akıl yürütmek ve bu sayede kurtuluşa ermek 

insan bilgisinin kaynaklarını ve bu kaynaklardan meydana gelen bilginin türlerini ele almayı 

zorunlu hale getirmektedir. Zira kulun mükellef sayılabilmesi için bilgiye ulaşabileceği bir 

zeminin yaratıcı tarafından oluşturulduğuna inanmak gerekmektedir. Bu da İslam düşüncesi 

içerisinde temelde zarûrî ve iktisabî bilgi ayırımını doğurmuştur. Bununla birlikte Mu‘tezilî 

                                                 
360 Ebu’l-Kâsım el-Kâ‘bî el-Belhî, Uyûnu’l-mesâil, s. 53. 
361 Kâ‘bî, onların kastını belirgin hale getirmek için bir örnek vermektedir. Buna göre eğer Abdullah size nasıl geldi? sorusuyla 

Abdullah’ın gelirkenki halini soruluyorsa buna verilecek cevap “Bir binek üzerinde geldi.” gibi o andaki durumunu izah edecek 

bir cevap olacaktır. Yaratışın bu şekildeki hey’eti ve yapısı Allah indinde sâbittir ancak bunu bilmek insanlar için imkânsız 

değildir. Bkz. Ebu’l-Kâsım el-Kâ‘bî el-Belhî, Uyûnu’l-mesâil, s. 53. 
362 Bakara 2/117; Âli İmran 3/47; Yasin 36/82. 
363 Ebu’l-Kâsım el-Kâ‘bî el-Belhî, Uyûnu’l-mesâil, s. 53. 



 78 

düşünce içerisinde kişide bilginin meydana gelmesi hususunda farklı nazariyeler de 

doğmuştur.364 

    

    A. Kâ‘bî’den Önceki Nazariyeler 

  

    Ebu’l-Kâsım el-Kâ‘bî, Kitâbu’l-Makâlât isimli eserinde kendinden önce bilgilerin nasıl 

meydana geldiğine dair ileri sürülen birtakım fikirleri zikretmektedir. Burada onun zikrettiği 

dört sınıf şunlardır: 

    a. Bilgilerin tamamının zarûrî olduğunu ve kulun hiçbir surette iktisâbî bilgi elde 

edemeyeceğini ifade eden Câhız’ın görüşü,365 

    b. Bilgilerin tamamının iktisâbî olduğunu ve kulun hiçbir şekilde zarûrî bilgi elde 

edemeyeceğini savunanlar, 

    c. Bilgilerin tamamının zarûrî olmasının mümkün olabileceğini fakat tamamının iktisâbî 

olmasının mümkün olmadığını iddia edenler, 

    d. Bilgilerin tamamının zarûrî ya da iktisâbî olamayacağını, bilakis bir kısmının zarûrî bir 

kısmının da iktisâbî olduğunu kabul edenler.366 

    Bu görüşlerden ilkinin savunucusu olan Câhız’a göre kulun bir işi meydana getirmek için 

ortaya koyduğu irâde ve kasıttan başka müdahalesi söz konusu değildir. Dolayısıyla birey, 

yalnızca irâde göstermekle mükelleftir. Gözünü açan insanın karşısındaki nesneyi görmesi nasıl 

zorunlu ise akletme gücünü ma‘kûlâta (aklî konulara) sevk edip istidlâlde bulunmaya irâde 

edenlerin neticeye ulaşması da aynen bu şekilde zorunludur.367  

   Bununla birlikte Câhız’a göre aklî bilgileri elde etmek için irâde gösteren kişi, yaptığı nazar 

ve istidlâlin doğru bilgiye ulaştırıp ulaştırmayacağını önceden bilmediği için nazar, teklif 

kapsamına girmez.368 Câhız’ın bu husustaki düşünceleri başta akıl yürütmenin vücûbiyetinin 

bilinemeyeceği olmak üzere, istidlâl neticesinde bilgiye ulaşmanın kesin olmaması ve elde 

edilen bilginin bilinçli bir çabanın ürünü olmayıp tamamen kulun tabiatı gereği oluştuğu 

                                                 
364 Racha, s. 163. 
365 Şehristânî, el-Milel ve’n-nihal, s. 94; Bağdâdî, Usûlüddîn, s. 234; Câhız’ın bu konudaki görüşünü şekillendiren kişi hocası 

Sümâme b. Eşres (ö. 213/828) olmalıdır. Ona göre tevlîd ile oluşan fiillerin bir fâili yoktur. Bu fiiller fâillerine nispet 

edilemediği gibi Allah Teâlâ’ya da nispet edilemezler. O halde bunlar fâili olmayan fiiller kabilindendir. Örneğin ona göre aklî 

bilgi, nazardan tevellüd ettiği için bir fâili yoktur. Ona göre kulun tek bir fiili/kesbi vardır ki o da irâdedir. Bkz. Şehristânî, el-

Milel ve’n-nihal, s. 94. 
366 Ebu’l-Kâsım el-Kâ‘bî el-Belhî, Kitâbu’l-Makâlât, s. 411. 
367 Yusuf Şevki Yavuz, “Câhiz”, DİA, C. 8, 1993, s. 24. 
368 Kâdı, C. 12, s. 324. 



 79 

yönünde şekillenmektedir.369 O, bu görüşünden dolayı hem Mu‘tezile hem de Ehl-i Sünnet 

âlimleri tarafından eleştirilmiştir.370  Kâ‘bî’nin naklettiğine göre Salih b. Kubbe ve ona tâbi 

olan bazı âlimler de bilgilerin zarûrî olarak herhangi bir nazar ve düşünme olmaksızın Allah 

Teâlâ’nın kalpte yaratmasıyla meydana geldiğini savunmaktadırlar.371 

      İslam mezheplerinin hemen tamamı Allah Teâlâ’nın âlemi yaratıp her an âleme müdâhil 

olduğunu kabul etmektedir. Bu minvalde insanların iktisâbî fiilleri de kâinat içerisinde bir 

şeydir. Dolayısıyla Ehl-i Sünnet âlimlerine göre Allah Teâlâ âlemdeki her şeyi yönettiği gibi 

kulların bu türden fiillerini de yaratıp kontrol etmektedir. Bu durum O’nun ilminin, kudretinin, 

irâde ve tekvînin bir tecellisidir. Buna karşılık Mu‘tezile âlimleri mükellefin sorumluluğuna 

alan açmak için Allah Teâlâ’nın kulların fiillerini yaratmadığını iddia etmişlerdir. Onların bu 

iddialarını temellendirmek için kullandıkları argüman ise tevlîd nazariyesidir.372 Buna göre 

kulların fiilleri mübâşir/doğrudan veya mütevellid/dolaylı olmak üzere ikiye ayrılmaktadır. 

Doğrudan fiil, insanın kudreti altında bulunup onun tarafından başlatılmakta, mütevellid fiil ise 

bir veya daha fazla vasıta ile gerçekleşmektedir. Söz gelimi düşünen bir kimsenin kastı ve 

iradesi doğrudan, meydana gelen bilgi ise mütevellid fiillerdendir.373 Bu türden fillerin yalnızca 

kullara nispet edilmesi hususunda Mu‘tezile içerisinde bir fikir birliği olsa da tevelledün tanımı, 

fâili, hangi fiillerin tevellüdî fiil olduğu tartışmalı konulardır.374 

  

    B. Kâ‘bî’ye Göre Bilginin Oluşumu 

 

    Genel olarak Mu‘tezilî âlimlerin çoğunda olduğu gibi Kâ‘bî’ye göre de bilgi, kalpte tevellüd 

ile meydana gelmektedir. O’na göre hayatta olan bir kimsenin kalbi asla herhangi bir bilgiden 

ya da zıddı olan (cehl, hata ve şekk gibi) manalardan bağımsız kalamaz. Bu sebeple canlı ve 

kalbinin tabiatı375 değişmemiş olan bir kimse, mutlaka bir bilgiye sahiptir.376 Bu hususta Kâ‘bî, 

                                                 
369 Koloğlu, s. 159. 
370 Bağdâdî, el-Fark beyne’l-firak, s. 152. Bu hususta Kâdı Abdülcebbâr ve Ebû Ali’nin bu fikrinden dolayı Câhız’a yönelttiği 

eleştiriler için bkz. Koloğlu, s. 160-167. 
371 Ebu’l-Kâsım el-Kâ‘bî el-Belhî, Kitâbu’l-Makâlât, s. 411. 
372 Osman Demir, “Tevlîd”, DİA, C. 41, 2012, s. 38. Şehristânî’ye göre bu nazariyeyi ortaya atan, Bağdat Mu‘tezile ekolünün 

ilk temsilcisi kabul edilen Bişr b. Mu´temir’dir. Bkz. Şehristânî, el-Milel ve’n-nihal, s. 94. 
373 Memiş, s. 125. Bağdâdî’ye göre sebep ile sonuç arasında zorunlu ilişki yoktur. Söz gelimi bir insan oku çekip atabilir ancak 

ok hedefe gitmeyebilir. Aynı şekilde ok hedefine gidebilir ancak isabet ettiği şeye zarar vermeyebilir. Ona göre tüm bunlar 

âdeten netice verir ve Allah Teâlâ’nın irâde etmesi durumunda da âdet gerçekleşmeyebilir. Örneğin çocuk cinsel ilişkiden sonra 

olsa bile âdetin aksine Allah Teâlâ anne babası olmadan Hz. Ademi yaratmaya güç yetirir. Bkz. Bağdâdî, Usûluddîn, s. 159. 
374 Ebü’l-Hasen el-Eş´arî, Makâlâtü’l-İslâmiyyîn, C. 2, 1990, s. 98. 
  .Kâ‘bî buna kalbin bünyesi ve yapısı demektedir بنية القلب 375
376 Cüşemî, C. 4, 193b. 



 80 

Ebû Ali ile aynı görüşü paylaşsa da Ebû Haşim ona katılmamaktadır. Ebû Hâşim’e göre bu 

manalar (bilgi, hata vs.) ile canlılık arasında aklî hiçbir bir bağ yoktur.377 Diğer bir ifadeyle bu 

manaları meydana getiren illet, canlılık değil başka manalardır. Kâ‘bî’ye göre sağlam bir kalp 

hiçbir surette bilgiden tamamen mahrum kalamayacağı gibi bazı kalpler her bilgiyi elde etmeye 

de elverişli değildir. Nitekim bu hususta Ebû Reşid şunları nakletmektedir:  

      “Ebu’l-Kâsım, mizaca bağlı olarak bazı kalplerin birtakım bilgilere elverişli olmadığını 

belirtmektedir. (Örneğin) Ona göre bu kalpler, dakîk ve latîf olan (kelâm ilmi gibi) ilimleri 

almaya elverişli değildir. Ancak bizim şeyhlerimize göre kalbin kimi bilgileri elde edip kimisine 

el verişli olmaması gibi bir durum yoktur.”378    

      Görüleceği üzere Kâ‘bî’nin bilgi anlayışı içerisinde kalbin yapısı ve tabiatı önemli bir yer 

tutmaktadır. Buna göre kişinin kalbi biyolojik olarak çalışıyorsa ve yapısı -delirmiş birinde 

olduğu gibi- bozuk değilse tabiatı gereği mutlaka ondan bilgi tevellüd eder. Ancak yine de bu, 

her bilgiye açık olduğu anlamına gelmez. Mizaca bağlı olarak bazı bilgileri elde edemeyebilir. 

Bu hususta Basra Mu‘tezile âlimleri Kâ‘bî’ye katılmamaktadırlar. Onlara göre bilgilerin 

oluşması için kalbin bünyesi/yapısının sağlamlığından başka -mizaç gibi- bir şart yoktur. Eğer 

öyle olmasaydı insanlar içinde bir cismin hareket ettiğini bilen ancak aynı cismin siyah 

olduğunu bilemeyen insanların olması gerekirdi. Çünkü Kâ‘bî’nin bu düşüncesine göre bu iki 

itikaddan (cismin siyah ve hareket ediyor oluşu) her birisi için kalbin yapısı kişinin mizacına 

bağlı olarak yetersiz hale gelebilmektedir.379 Siyahı bilen kişinin hareketi de bilebilmesi için 

mizacının buna el vermesi gerekecek, dolayısıyla hareketin bilgisi için kalbin yapısının sağlam 

olması yetersiz kalacaktır.  

     Basralı âlimlere göre Kâ‘bî’nin ‘mizaç’ ile kastettiği şey de oldukça müphemdir. Eğer Kâ‘bî 

bu kavramla bilgiye zıt bir anlamı ifade ediyorsa bu doğru değildir. Nitekim bir kimse eğer 

mizaca bağlı olarak bir cismin hareketini biliyor ancak aynı cismin siyah olduğunu bilemiyorsa 

bu takdirde hareket ve siyahlığın iki zıt şeyler olması gerekir ki bu yanlıştır. Çünkü bunlar, iki 

zıt değil iki muhtelif arazlardır.380  

      Ne var ki Kâ‘bî, bu kavramla vakıayı ortaya koymaktadır. Bilindiği üzere her insanın aklı 

aynı seviyede çalışmadığı gibi her bilgiye de açık değildir. O, bu kavramı ortaya atmakla 

                                                 
377 Ebû Reşîd, s. 317. 
378 Ebû Reşîd, s. 318; Ancak Kâ‘bî’nin bu konudaki delili yalnızca kelâm ilmi ile sınırlı değildir. Ona göre bazı insanların 

kalplerinin fıkha ve matematiğe elverişli olmadığı da yadsınamayacak bir gerçektir. Bkz. Cüşemî, C. 4, 194a. 
379 Ebû Reşîd, s. 319. 
380 Cüşemî, C. 4, 194a. 



 81 

muhtemelen mukallidin bilgisine de zemin oluşturmak istemektedir. Nitekim köylü ya da 

eğitimsiz birinin kalbi kelâmın dakîk konularını anlamak ve istidlâlde bulunmak için yeterli 

olmayabilir. Şu halde bu kimseler ona göre hakkı ve doğruyu taklit etmekle mükelleftirler. Ne 

var ki onun mizaç ile kastettiği şey de Basralı âlimlerinin iddia ettiği gibi bilgiye zıt bir unsur 

değil basitçe kişinin kapasitesi olmalıdır. 

    Kâ‘bî’nin bilgi anlayışında kalbin tabiatı oldukça önemli bir yere sahiptir. Ona göre akıl, 

delilik (cünûn) ve hata (sehv) gibi manalar kalbin yapısından tevellüd ile meydana gelmektedir. 

Dolayısıyla o, aklı sonuç, kalbin tabiatını da sebep kabul etmektedir. Ancak Ebû Reşid, Basralı 

âlimlerin onun bu görüşüne şiddetle karşı çıktıklarını nakletmektedir. Onlara göre kalbin 

tabiatının temelinde bir de canlılık/hayat vardır. Durum böyle olunca kalbin tabiatı, canlılık vs. 

gibi pek çok sebep, akıl gibi tek bir sonucu meydana getirmiş olurdu ki bu doğru değildir.381 

Onların Kâ‘bî’nin bu görüşüne dair ikinci eleştirileri şudur: Eğer akıl, cünûn ve hatayı kalp 

tevellüd ile meydana getiriyorsa bunlardan birinin diğerlerine bir üstünlüğünün olmaması ve 

kalbin tabiatının sınırsız sayıda bilgiyi elde etmesi mümkün olurdu ki bunun yanlışlığı 

aşikardır.382  

     Kâ‘bî’ye göre akıl, tevellüd ile kalpten meydana geldiği gibi; bir bilgi başka bir bilgiden 

tevellüd ile elde edilebilir. Ancak onun bu görüşü de sonsuz sayıda bilginin tevellüd ile 

meydana gelmesine kapı araladığı için eleştirilmektedir.383 O, bilginin oluşumunu sebep-sonuç 

ve illet-malül gibi zorunlu bir ilişki içerisinde ele alarak aralarına giren herhangi bir arızanın 

bilginin oluşmasını engelleyemeyeceğini ifade etmektedir. Dolayısıyla ona göre baygın veya 

uyuyan bir kişinin kalbinde Allah Teâlâ’ya, sıfatlarına ve O’nun peygamberinin doğruluğuna 

dair bilgi tevellüd ile meydana gelebilir. Anck onun bu iddiası da birkaç sebeple eleştirilmiştir: 

    a. Uykudaki bir kişinin aklı kâmil olmadığı için iktisâbî olarak bir bilgiyi ve marifeti elde 

etmesi mümkün değildir. 

    b. Uykuda veya baygın olan birisinin aklı bir çocuğun aklından daha nâkıstır. Çocuk bile 

Allah Teâlâ’ya dair marifetten, peygamberlerini tasdik etmekten ma‘zur iken uykudaki bir 

kimsenin kalbinde bu türden bir bilginin meydana gelmesi mümkün değildir.  

     c. Eğer bu kabul edilecek olursa iki durum ortaya çıkacaktır: Uykudaki bu kişi ya nazar ve 

istidlâl ile bir bilgi elde edecek ya da uyumadan veya bayılmadan önce kendisinde var olan 

                                                 
381 Ebû Reşîd, s. 319-320. 
382 Cüşemî, C. 4, 194a. 
383 Ebû Reşîd, s. 320. 



 82 

bilgi uyku veya baygınlık halinde onda başka bir bilgiyi doğuracak/tevlîd edecektir ki ikisi de 

Basralı âlimlerce mümkün görülmemektedir. 

      Sonuç olarak Kâ‘bî, diğer Mu‘tezîle âlimleri gibi bilginin oluşumu hususunda tevlîd 

anlayışını benimsemektedir. Ancak onun gerek varlık gerekse bilgi anlayışında tabiatçı bir 

yaklaşım384 hâkim olduğu için o, bilginin oluşumunu zorunlu sebep-sonuç ilişkisi içerisinde ele 

almaktadır. Dolayısıyla eğer kalbin tabiatı sağlamsa bu illetin malülü olan bilgi zorunlu olarak 

meydana gelir/tevlîd eder. Buna uyku ve baygınlık gibi herhangi bir arıza engel olamaz. Onun 

bu şekildeki anlayışı zaman zaman Basra Mu‘tezilîleri ve Eş‘arîler tarafından Allah Teâlâ’nın 

kudretini halel getirdiği ve O’nun âleme müdahalesini göz ardı ettiği gerekçesiyle 

eleştirilmiştir. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                 
384 Ebû Reşîd, s. 133.  



 83 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

BİLGİNİN KAYNAKLARI 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 84 

      İslâm düşünce tarihi boyunca bilgi ve bilgiye götüren vasıtaların neler olduğu sürekli bir 

araştırma konusu olmuştur. Bu bakımdan âlimler bilginin kaynağı hususuna ayrı bir önem 

vermişler, herkes tarafından kabul edilebilir objektif bilginin kaynağının ne olduğu hususunda 

çaba göstermişlerdir. Bu bakımdan hadis âlimleri kendilerine hadis olarak nakledilen haberlerin 

kaynağı hususunda uzun araştırmalar yapmış, isnat sistemini kurmuşlar; fıkıh âlimleri temelde 

aklı ve kıyası esasa kabul ederek fıkıh usulünü ve fıkıh sistematiğini geliştirmişlerdir. Kelâm 

âlimleri ise itikadî konularda doğru bilgi için herkesin mutabık olduğu beş duyu organı, akıl ve 

haber-i sâdık olmak üzere üç kaynak tespit etmişler, ilham, keşif ve rüya gibi subjektif 

kaynakları itikâdî konular için kaynak olarak kabul etmemişlerdir.385 

        Mu‘tezilî düşünce içerisinde de doğru bilgiyi elde etmek ve aktarmak için temelde üç 

kaynak tespit edilmektedir. Kâ‘bî ise bu hususta genel Mu‘tezilî yaklaşımı benimsemekle 

birlikte onların bilgi vasıtalarına dair görüşleri üzerine bazı ilâve unsurları zikretmektedir. 

Örneğin o, hakkı taklit etmenin geçerli bir yol olduğunu belirtmekte ve bilgiyi de taklidi 

kapsayacak şekilde tanımlamaktadır. Bununla birlikte Kabûlü’l-ahbar ve ma‘rifetü’r-ricâl 

isimli hadis usulü eserinde haber-i vâhidin bazı durumlarda geçerli bir bilgi kaynağı olduğunu 

ifade ederek bunu kabul etmeyen hocası Hayyât’ı eleştirmektedir. Tüm bunlarla birlikte bu 

bölümde onun akıl, nazar ve istidlâl, taklit, haber ve duyu organları gibi bilgi kaynaklarına 

ilişkin görüşlerine değinilecektir. 

      I. AKIL 

 

      İslâmiyetin doğuşundan günümüze akıl hem teklîf hem de yaratıcıya delâlet eden âlemi 

idrak etmek için en önemli bir ilâhî mevhibe kabul edilmiştir. Bu durum, Kur’ân’ın pek çok 

âyetinde “akletmek (taakkul)”, “akıl sahipleri (ülü’l-elbâb)”, “tefekkür” ve “tedebbür” gibi 

ifadelerle dile getirilmiştir.386 Evreni anlamak ve anlamlandırmak, yaratılış üzerinde düşünmek 

Kur’ânî ifadeyle ancak akıl sahipleri tarafından yapılabilir. Dolayısıyla akıl İslâm’da temel bilgi 

kaynağıdır ve bilgilerin bilgisidir. Bununla birlikte İslâm düşüncesinde ilk dönemden bu yana 

aklın ne ölçüde kullanılabileceği tartışılmış, şeriatın anlaşılması hususunda aklın konumu tespit 

edilmeye çalışılmıştır. Bu bakımdan bu başlık altında aklın mâhiyeti ve işlevsel yönü olan nazar 

ve istidlâl bahisleri üzerinde durulacaktır.    

                                                 
385 Taftazânî, s. 25. 
386 Bu âyetler için bkz. el-Bakara 2/164; el-Mü’minûn 23/80; el-Mü’min 40/67; el-Mülk 67/3; el-Ğâşiye 88/17-20. 



 85 

     Akıl, Mu‘tezilî düşünce içerisinde genel olarak araz kabul edilmektedir. Ebü’l-Hüzeyl el-

Allaf’a (ö. 235/849) göre hem kişinin kendisini diğer canlılardan, dağ, taş gibi şeylerden 

ayırdığı zarûrî bilgilerin hem de iktisâbî bilgilerin kendisinden kaynaklandığı bir güçtür.387 Ebû 

Ali ise aklın birtakım bilgilerden meydana geldiğini, bu bilgiler belirli bir seviyeye ulaştığında 

da kişinin âkil olup mükellef sayılabileceğini belirtmektedir. 388 Câhız’a göre eleştirel bir kuvve 

olarak kişinin anlayış (fehm) ve kendisini zararlı unsurlardan koruma gücü/garîzesi olarak 

tanımlamaktadır.389 Son olarak Kâdı Abdülcebbar’a göre ise akıl, birtakım özel bilgilerin 

toplamından ibarettir. Bunlar, mükellefin nazar, istidlâl ve mükellef olduğu şeyleri yerine 

getirmesine olanak sağlamaktadır.390 Görüleceği üzere Kâdı’nın tanımı Ebû Ali’nin tanımına 

oldukça yakındır. Bu, onların aklı süreç içerisinde gelişim göstermeye açık bilgiler yekûnu 

olarak kabul ettiklerini göstermektedir.  

      Genel olarak Mu‘tezilî düşünce içerisinde Nazzam dışında hiçbir âlim aklı, ontolojik olarak 

bir varlık/cevher olarak nitelememiş, varlığı bir başkasından olan araz olarak 

tanımlamamıştır.391 Bu sebepten ötürü Nazzam, hareket ve sükûnu aklın merkezi olan kalbin 

fiilleri olarak görürken diğer Mu‘tezile âlimleri kalbin sükûn ve hareket yönünden bir fiilinin 

olmadığını belirtmişlerdir.392 Kâ‘bî’ye göre de akıl, kalbin bünyesinden tevellüd ile meydana 

gelen ve canlılık devam ettiği müddetçe varlığını koruyan bir arazdır. Zira ona göre kalp aklın 

cevheri olduğu için kalp olmadan aklın varlığı da düşünülemez.393 Bununla birlikte genel olarak 

Bağdat Mu‘tezile ekolünde akıl, bilgi kazanmada bir meleke ve yeti olarak ele alınmaktadır.394 

Onun bu görüşünü Ebû Reşid, şu şekilde nakletmektedir: 

    “Aklın tamamı yalnızca kalbin tabiatı ve heyeti bozulduğunda -ki bu durumda kişide canlılık 

yok olur- gider. (Bu sebeple bir çocukta ya da yetişkinde kalbinin tabiatı ve biyolojik varlığı 

korunduğu takdirde en azından kendini bilebilecek kadar akıl mutlaka olacaktır.)”395  

                                                 
387 Hüsni Zeyne, s. 20. 
388 Memiş, s. 199. 
389 Aynı şekilde o, şunları nakletmektedir: “Sen gözünün gösterdiği yere gitme, aklının gösterdiği yere git. Her şey için iki 

hüküm vardır. Bunlardan ilki duyulara konu olan zâhirî hüküm ve ikincisi akla konu olan batınî hükümdür. Akıl da hüccettir.” 

Bkz. Hüsni Zeyne, s. 21. 
390 Kâdı, C. 11, s. 375; C. 12, s. 222. 
391 Ona göre akıl yürütme (taakkul) eylemini gerçekleştiren kalpteki düşüncelerin maddî birer varlığı vardır. Bkz. Yusuf Şevki 

Yavuz, “Akıl”, DİA, C. 2, 1989, s. 242.   
392 Ebu’l-Kâsım el-Kâ‘bî el-Belhî, Kitâbu’l-Makâlât, s. 471. 
393 Kâ‘bî’nin naklettiğine göre bu husustaki istisna İskâfî’dir. Zira ona göre kalp dışında da bilginin meydana gelmesi 

mümkündür. Bkz. Ebu’l-Kâsım el-Kâ‘bî el-Belhî, Kitâbu’l-Makâlât, s. 472. 
394 Ramazan Altıntaş, “Mu‘tezile’de Akıl Anlayışı”, Kelam İlminin Yeniden İnşasında Geleneğin Yeri, 2004, s. 313. 
395 Ebû Reşîd, s. 325. 



 86 

     Kâ‘bî’ye göre kişinin kalbinin tabiatı ile birlikte biyolojik yapısının da sağlam olması 

durumunda gerek çocuk gerekse yetişkin olsun en azından kendi varlığından haberdar 

olabilecek kadar bir akıl olmak zorundadır. Ancak Basra Mu‘tezilîleri Kâ‘bî’nin zorunlu 

gördüğü bu hususa katılmamaktadırlar. Bu hususta onların temel eleştirileri Allah Teâlâ’nın 

akıldan arınmış bir kalp yaratabilmeye güç yetirebilmesi yani bu durumun O’nun kudretine 

muhâlif olması yönündedir. Dolayısıyla bu, zorunlu bir husus değildir. İkinci olarak eğer aklın 

devamlılığı mümkünse zıddı olan bir şeyle ortadan kalkması ve zevâli de mümkün olmalıdır. 

Çünkü her bilginin mutlaka bir zıddı vardır. Eğer mümkün değilse bu takdirde diğer arazlarda 

olduğu gibi ikinci anda yok olması gerekir ki bu takdirde de kalbin akıldan mahrum kaldığı bir 

zaman diliminin varlığı kanıtlanmış olur. Dolayısıyla onlara göre kalbin tabiatı ve biyolojik 

yapısı sağlam olsa da aklın bulunmaması mümkündür.396  

      Ebû Reşid’in bu konudaki diğer bir itirazı, Kâ‘bî’nin sebep-sonuç ilişkisini zorunlu görmesi 

kaydıyla kalbin tabiatı sağlam olduğu müddetçe ondan tevellüd ile meydana gelen aklın da 

zorunlu olarak var olacağını iddia etmesidir. Ona göre sebep sahih bir şekilde var olsa da bir 

engele binaen sonuç tevellüd ile meydana gelmeyebilir. Örneğin baygın bir kişi, kalbinin yapısı 

sağlam da olsa bilgi üreten bir akla sahip değildir.397 Burada sebep, kalbin yapısı; sonuç ise 

akıldır. Ancak bu örnekte baygınlık gibi ârızî bir durum tevellüde yani akla engel teşkil 

etmektedir. Dolayısıyla Ebû Reşid’e göre sebep ile sonuç arasında her zaman zorunlu bir 

ilişkiden bahsetmek doğru değildir. Tüm bunlarla birlikte o, Kâ‘bî’nin bu görüşüne temelden 

karşıdır. Zira Ebû Reşid’e göre aklın kalbin tabiatından tevellüd ile meydana gelmesi gibi bir 

durum söz konusu değildir.398 

      Özetle eğer kalbin tabiatı bozuk değilse akıl ondan zorunlu olarak doğmakta ve gerek çocuk 

gerekse aklı kâmil olan reşid bir kimsede en azından kendisini bilebilecek kadar bir akıl 

meydana gelmektedir. Bunun mefhûm-u muhâlifi olarak Kâ‘bî, canlılık gittiğinde yani kalp 

biyolojik fonksiyonlarını yitirdiğinde cevher olmadan arazın düşünülememesi gibi ne aklî ne 

                                                 
396 Ebû Reşîd, s. 325. 
397 Ebû Reşîd, s. 326. 
398 Ebû Reşîd, s. 319. 



 87 

de zarûrî hiçbir bilginin meydana gelemeyeceğini belirtmektedir.399 Bu sebeple o, Uyûnu’l-

mesâil’de ölüm ile bilginin zıt şeyler olduğunu ifade etmektedir.400 

     Son olarak Kâ‘bî’ye göre bir çocuk, aklı iyi ve kötüyü bilebilecek kadar kemâle ermese bile 

ilk anda kendisine fayda sağlayacak bir şeyi güzel (hüsün), zarar dokunabileceğini düşündüğü 

bir şeyi de çirkin (kabih) görebilir.401 Ancak teklifin şartı marifet, idrâk ve kavrayış (fehm) 

olduğu için çocuk mükellef değildir.402 Buradan bakıldığında teklifi geçerli kılan şeyin aklın 

kemâli olduğu anlaşılmaktadır. Eğer insan âkil değilse yaptıklarından ötürü ne bir kınama ne 

de bir te’dip söz konusu değildir. Ona göre akılda bilgiyi üstün görme ve marifetin değerli bir 

şey olduğunu bilmek gibi pek çok nimet vardır.  Eğer akıl yüce ve şerefli bir şeyse onda kişiyi 

mükellef olduğu şeyleri bilmekten alıkoyacak hiçbir kusur da olmamalıdır.403 Bu da aklı kemâle 

eren her insanın ister inançlı ister inançsız olsun mükellef olduğunu göstermektedir. 

     Sonuç olarak Kâ‘bî, teklif için aklın varlığını şart koşmakla birlikte aklın mâhiyetine ve 

meydana gelişine dair tutarlı bir sistem kurma gayreti göstermektedir. Ona göre aklın mâhiyeti 

ve yapısı yukarıda değinildiği gibidir. Ancak onun işlevsel yönü, bilgi üretmek ve istidlâlde 

bulunmaktır. Bununla beraber o, akıl ile ulaşılabilen bilgiler yanında taklitle elde edilen 

bilgilere de bu bağlamda yer vermektedir.  

 

     A. Nazar ve İstidlâl  

     

     Kâ‘bî’ye göre nazar ve istidlal bahsine geçmeden önce delilin ne olduğu üzerinde durmak 

gerekmektedir. Zira istidlâlî bilgiler delilin üzerine bina edildiği için delilin tanımı ve mâhiyeti 

önem arzetmektedir. Sözlükte, “kendisinin bilinmesiyle başka bir şeyin bilgisini gerekli kılan 

şey” olarak tanımlanan delil404, lügavî olarak delâlet kelimesinin ism-i fâili olup irşad eden, yol 

gösteren manalarına gelmekle birlikte işaret, kanıt ve alâmet anlamı da taşımaktadır.405 Bu 

anlamda şâir Ru‘be şöyle söylemektedir: 

                                                 
399 Ona göre ölüde ilmin ve elemin yaratılamayacağına dair bilgi, apriorik bilgilerdendir. Eğer ölüde bilginin varlığı kabul 

edilecek olursa bu takdirde ölünün kâdir ve tercih sahibi olması aynı şekilde tat alma duyusunun da çalışması gerekir. Hal böyle 

olunca ölü ile canlı arasında bir fark kalmamış olur. Bkz. Şeyh Müfid, Evâilü’l-makâlât, s. 131-132; Cüşemî, C. 4, 194b-195a; 

Ebû Reşîd’e göre önceleri bu görüşe Ebû Ali ve Ebû Haşim de katılmaktaydılar. Ancak daha sonra Ebû Haşim en-Nakz alâ 

ashâbi’t-tabâi isimli tabiatçıların görüşlerine eleştiri getirdiği eserinde bu görüşünden vazgeçmiş ve cansızlarda elemin 

yaratılmasını aklen mümkün görmüştür. Bkz. Ebû Reşid, s. 167. 
400 Ebû Reşîd, s. 237. 
401 Ebû Reşîd, s. 326. 
402 Hudr Muhammed, s. 67-68. 
403 Ebu’l-Kâsım el-Kâ‘bî el-Belhî, Uyûnu’l-mesâil, s. 123. 
404 Seyyid Şerif Cürcânî, “delil” md. s. 91. 
405 Hüseyin Şahin, “Kelâmcılara Göre Delil ve Delil Türleri”, Kelam Araştırmaları Dergisi, 13:1, 2015, s. 353. 



 88 

     “Rehber (delil) gece vakti yolların daha önceden kullanılıp kullanılmadığını yolu koklayarak 

anlar.”406 

       Kâ‘bî, Ebû Reşid’in aktardığına göre delili: “Bir şeye dair kişinin bilgisi ve onu elde edişi” 

şeklinde tanımlamaktadır.407 Ona göre Kâ‘bî’nin bu tanımı doğru değildir. Çünkü âlemin hâdis 

olduğuna dair akıl yürütürken “Bu konudaki delilimiz, âlemin hâdis olmasına dair bilgimizdir.” 

dememekteyiz. Zira âlemin hâdis olduğunu bilmemiz durumunda yeniden istidlâl etmemizin 

bir anlamının kalmayacağı açıktır.408 Kâ‘bî, delili sözlük anlamına yakın bir manada kullanmış 

ve zarurî bilginin dışında kalan iktisâbî bilgilerin elde edilmesi için bir vasıta olarak görmüştür. 

Diğer bir ifadeyle ona göre delil, zorunlu olarak bilinmesi mümkün olmayan şeyin bilgisine 

ulaştıran bir araçtır.    

       Bağdat Mu‘tezilîleri’nin genel kanaati ve Kâ‘bî’ye göre nazar ve istidlâl, bir bilineni diğer 

bir bilinene eklemlemek suretiyle bedihî olarak üçüncü bir maluma ulaşmaktır.409 Buna göre 

istidlâl, aklın bilinen iki önermeden (kazıyyeden) bu önermelerin bedihî olarak içerdiği bir 

bilgiyi açığa çıkarma işlemidir. Bu ise bilinmeyene ulaşmak için bilinen önermeleri belirli bir 

tertip ile düzenlemeyi gerektirmektedir. Nitekim Kâ‘bî, tanımında geçen eklemek (zamm) 

ifadesi ile sistematik bir şekilde önermeleri düzenlemeyi kastetmektedir. Buna göre istidlâl, bir 

ya da birkaç önermenin diğer bir önermeyi doğrudan veyahut dolaylı olarak kapsadığını ve 

içerisinde barındırdığını gösterme çabasıdır.410 Ebû Reşîd, Kâ‘bî’nin nazar ve istidlâl kavramı 

ile birlikte istinbat kavramını da aynı manada kullandığını aktarmaktadır.411 Bununla birlikte 

Kâ‘bî’nin bu tanımı, klasik mantıktaki kıyasın tanımı ile hemen hemen aynıdır.412 

       Ebû Reşîd, onun tanımını birincisi neticenin bedihî oluşu, ikincisi mukaddimelerin durumu 

olmak üzere iki açıdan eleştirmektedir. Öncelikle Kâ‘bî’nin tanımda neticenin bedihî olduğunu 

iddia etmesi doğru değildir. Buna göre: 

- Zulüm kabihtir, 

- Adam öldürmek zulümdür, 

                                                 
406 Ebû Reşîd, s. 344. 
407 Ebû Reşîd, s. 343. Ebû Reşîd’in naklettiğine göre Kâ‘bî’nin delil tanımının Arapçası şu şekildedir:  

 ’إن الدليل علمي بالشيئ و وجودي له‘                                                                                                                                                           
408 Ebû Reşîd, s. 344. 
409 Ebû Reşîd, s. 345; s. 348. Bu tanımın Arapçası şu şekildedir: إنه ضم معلوم إلي معلوم لتنتج البديهة منهما معلوما 
410 Abdülkuddüs Bingöl, “İstidlâl”, DİA, C. 23, 2001, s. 323. 
411 Ebû Reşîd, Basra Mu‘tezile âlimlerinin istidlâli: “marifete ulaştıran/yönlendiren nazar” şeklinde tanımladıklarını 

nakletmektedir. Bkz. Ebû Reşîd, s. 345. 
412 Tehânevî kıyası şu şekilde tanımlamaktadır: “Kıyas, iki müellef (eklemlenmiş) kazıyyeden oluşmaktadır ki bunlar doğru 

olduklarında zorunlu olarak üçüncü bir önermeyi gerekli kılarlar. Söz gelimi: ‘Âlem değişkendir’, ‘Her değişken olan hâdistir’ 

şeklindeki iki önerme birbirlerine eklemlendiklerinde zorunlu olarak ‘o halde âlem hâdistir’ şeklinde üçüncü bir bilgi ortaya 

çıkar. Buna aklî kıyas veya mantıkî kıyas denildiği gibi delil de denir.” Bkz. Tehânevî, C. 1, s. 1348. 



 89 

- O halde adam öldürmek kabihtir. 

      Eğer bu kıyasta netice Kâ‘bî’nin iddia ettiği gibi bedihî olsaydı kişi bunu zihninden 

defedemez ve bu bilgi kişiden kişiye değişmezdi. Ancak ne var ki Haricîler gibi zulmün adâlet 

olduğuna inananların varlığı da bilinmektedir. O halde bu sonucun bedîhî olması gibi bir 

çıkarım doğru değildir. 

       Ebû Reşid’in tanıma yönelttiği ikinci eleştiri ise şu şekildedir: Kâ‘bî istidlâli, bedihî bir 

sonuç elde etmek için mukaddimelerin birbirlerine eklemlenmesi şeklinde tanımlamaktadır. 

Buna göre birbirlerine te’lif edilip sonuca götürecek bu iki önerme ya zarûrî ya da iktisâbî 

bilgilerden teşekkül etmelidir. Bu durumda ortaya çıkan iki ihtimal şu şekildedir: 

- Eğer iki önerme zarurî olursa bu takdirde neticenin bedîhî olması gerekir. Bu durumda ne 

mukaddimelerde ne de sonuçta hiçbir tartışmanın meydana gelmemesi, akıl sahibi hiç 

kimsenin bu netice üzerinde ihtilafa düşmemesi gerekirdi. Bu, yukarıda bahsedildiği üzere 

vakıaya uyumlu değildir. 

- Eğer bu iki önerme istidlâlî bilgilerden oluşuyorsa bu takdirde nasıl olur da asıl olan iki 

mukaddime istidlâl ile bilinirken, fer’(netice) bedihî olarak meydana gelebilir? Dolayısıyla 

Ebû Reşid’e göre iki istidlâlî bilginin birbirlerine eklemlenerek bedîhî bir bilgi meydana 

getirmeleri son derece yanlıştır.413 

       Her ne kadar Kâ‘bî’nin delil ve istidlâlin tanımını yaptığı eseri günümüze ulaşmamış olsa 

da gerek delil gerekse nazar ve istidlâlin tanımında Basra Mu‘tezile âlimleriyle fikir ayrılığı 

içerisindedir. Bununla birlikte onun nazar ve istidlâl tanımına bakılacak olursa klasik 

mantıktaki kıyasın tanımına oldukça yakın bir anlamı kastettiği anlaşılmaktadır.  

 

    1. Nazar ve İstidlâlin Gerekliliği 

 

     Kâ‘bî, hem yaşadığı coğrafî ortam hem de üzerinde bulunduğu gelenekten devraldığı ilmî 

mirasın gereği olarak nazar ve istidlâlin geçerli ve elzem bir bilgi kaynağı olmadığını iddia eden 

akımlarla mücadele etmiş, onların iddialarına cevap vermiştir. Esasen bu, kelâm âlimlerinin 

temel yaklaşımıdır. Nitekim Mâtürîdî ve Eş´arî âlimler eserlerinde nazar ve istidlâlin dînî bilgi 

için kaçınılmaz olduğuna dair birbirinden farklı pek çok fikir ve akımla mücadele etmişlerdir. 

     Nazar ve istidlâlin geçerli bir bilgi kaynağı olduğunu inkâr edenler hakkında Kâ‘bî, Uyunu’l-

mesâil’de şunları belirtmektedir: 

                                                 
413 Ebû Reşîd, s. 345-351. 



 90 

      “Kelâm ehlinden bazıları, -nazarı inkâr edenlere karşı ashâbımızın delillerinin toplandığı 

bir kitapta- şöyle söylemektedirler: Nazar ve aklı metod olarak benimseyenlerin bu konudaki 

doğruluğuna delâlet eden şey, zarûrî olarak ya nazarın kabul edilmesi ya da onun inkâr 

edilmesidir. Biz, nazarı inkâr edenlerin çabalarının onları nazarı kabul etmeye mecbur ettiğini 

görmekteyiz. Çünkü bir kimse, duyu organlarından biriyle, fıtraten/tabiaten veya herhangi bir 

haberle nazarı inkâr ettiğini söyleyemez. Zira bu durumda aynı duyu organlarına sahip 

olanların ya da nazarın fâsit olduğu hususundaki haberi işiten herkesin aynı görüşü 

benimsemesi gerekirdi. İnsanlar nazarın fâsit veya sahih olduğu konusunda farklı 

düşünüyorlarsa bu, nazarın duyu, haber veya fıtrat ile inkâr edilemeyeceğini (bilakis bunun 

aklî bir durum olduğunu) gösterir. İnkâr eden kimse, yalnızca nazarın geçersiz olduğunu 

vehmetmektedir. Bu, tıpkı diliyle “ben konuşamıyorum”, “ben dilsizim” diyen biri gibidir. Zira 

bu kişi, nazar ve aklın fâsit olduğunu yine aklıyla bildiğini iddia etmektedir.”414 

      Bu konuda onun zikrettiği diğer deliller şu şekildedir: 

      a. Akıl sahibi kimseleri övmeye ve onları yüceltmeye, toplum indinde konumlarının âli 

oluşuna, onların edep ve istişârelerine güvenmenin insanların fıtratlarına işlenmiş olması, nazar 

ve istidlâlin doğruluğuna delalet eden delillerden biridir. Aklını kullanan kişileri hafife alan 

kimseye ahmak ve akılsız bir kimse olarak bakılması da aynı şekilde insanların fıtratına 

işlenmiş birer tutumdur. Aklın doğru bilgiyi ortaya koymak ve kesin bilgiye ulaşmak gibi bir 

işlevi olmasaydı insanların fıtratı akılla süslenmez, görüşüne baş vurulmaz, bilgili olanlara 

güvenilmezdi. 

    b. Kâ‘bî’ye göre nazarın sıhhatine dair bir delil de şudur: Ya aklın duyu organlarının işlevi 

dışında (onların yapamadığı) bir görevi olmalı veya hiçbir işlevi olmamalıdır. Eğer aklın hiçbir 

işlevi olmasaydı akıl sahibiyle ahmağın veya delinin bir farkı olmazdı. Ve böylece bilgiyi elde 

edebilme bakımından akıllı biriyle ahmağın aynı seviyede olması gerekirdi. Dolayısıyla aklın 

bir işlevi ve fonksiyonu vardır ki o da nazardır. 

    c. Eğer akıl kullanılmasa ve tüm bilgiler bedihî olarak elde edilseydi hiçbir şeyin kimseye 

gizli kalmaması gerekirdi. Buna ilaveten insan fıtratı da bu bedihî bilgilerden birini diğerine 

tercih etmez, herkes aynı görüşe sahip olurdu. Oysa gerçekte herkesin kendine ait farklı fikir 

                                                 
414 Ebu’l-Kâsım el-Kâ‘bî el-Belhî, Uyûnu’l-mesâil, s. 32; Ebû Mansûr el-Mâtürîdî de Kitâbu’t-Tevhîd’de istidlâlin geçerli 

oluşuna dair Kâ‘bî’nin ifadelerine yakın olarak şunları belirtmektedir: “Şunu ifade etmek gerekir ki nazarı inkâr eden kişinin 

elinde onu reddetmek için nazardan başka bir yol yoktur.” Bkz. Ebû Mansûr el-Mâtürîdî, s. 87. 



 91 

ve düşünceleri vardır. Bu da göstermektedir ki ma‘kûlâta dair bilgi, bir düşünme ameliyesinin 

neticesinde yani nazar ve istidlâl sonucunda meydana gelmektedir. 

     d. Nazar ve istidlâlin sıhhati hususunda bir diğer delil de akıl ile emrin, nehyin ve kınamanın 

güzel görülmesi (hüsün), yokluğuyla tüm bunların çirkin (kabih) görülmesidir. Eğer akıl, 

emredilen ve yasaklanan şeyleri bilebileceğimiz; kınanan ve yasaklanan şeyleri 

anlayabileceğimiz bir araç olamasaydı yukarıda sayılanları güzel görmezdi.415 Nitekim akıl; 

zinadan, hırsızlıktan, adam öldürmekten kaçınılması gerektiğini bilir ve güzel görür. Ancak 

mecnun, bir insanı öldürse de kötü bir şey yaptığını bilemez. Aynı şekilde hayvan da bir başka 

canlıyı öldürürmesine rağmen bu yaptığının kötü olduğunu düşünmez.  

       Görüleceği üzere nazar ve istidlâlin geçerli bir yol olduğuna dair Kâ‘bî’nin zikrettiği tüm 

deliller, aklîdir. Ancak nazar ve istidlâlin doğruluğunu yine akılla ispatlamak bazılarına göre 

teselsül anlamına gelmektedir. Zira bu kimselere göre birinci istidlâlin doğruluğu için ikinci bir 

istidlâl; ikincisinin doğruluğu için de üçüncü bir istidlâl gerekecek, bu da teselsülü 

doğuracaktır. Ancak Kâ‘bî, böyle bir yanılsamayı kabul etmemektedir. Ona göre nazar ve 

istidlâlin doğruluğu bir başka istidlâlle değil bizzat birincisiyle bilinir. Bunun anlamı şudur: Bir 

kimse bilir ki, sahibinin düşünürken doğru bir yöntemi benimsediği ve kıyası doğru 

kurguladığı, bununla beraber sebri (mukaddimelerin düzenlenmesi) takip ettiği, düşünürken 

hevâsına, bir görüşün taraftarlığına meyletmediği her istidlâl doğrudur, bunun için bir başka 

istidlâle ihtiyaç yoktur.416  

      Son olarak Kâ‘bî’ye göre nazar ve istidlâl, hüsün veya kubuh gibi niteliklere sahip olabilir. 

Bu hususta Ebû Reşîd şunları nakletmektedir:  

     “Ebü’l-Kâsım, Uyûnu’l-mesâil’de ‘el-Esmâ ve’l-ahkâm’ başlığı altında şunları 

nakletmektedir: Hz. Peygamber’e iman etmeyip ona düşmanlık besleyen biri kendi kendine 

düşünse: “Ben onun nübüvveti hususunda zâhirî tüm deliller üzerinden akıl yürütüp istidlâl 

yapacağım. Eğer bu akıl yürütmem beni onun hak peygamber olduğuna götürürse ben, onun 

eleştirilecek yönlerini en iyi bilen kişi olacağım. Bir kimse kendisini ondan en iyi nasıl korur, 

onun anlattığı şeyleri en güzel nasıl çarpıtır bu hususlarda en mâhir ve en donanımlı ben 

                                                 
415 Ka‘bî, Uyûnu’l-mesâil s. 33. 
416 Ka‘bî, Uyûnu’l-mesâil, s. 35; Ancak Ebû Reşîd ve diğer Basra Mu´tezilîlerine göre “nazar doğrudur/sahihtir  ifadesi 

iki mana taşımaktadır. Birincisi onun güzel olduğunu (hüsün) ifade eder. Bir nazarın güzel oluşu kişiyi bir menfaate iletmesi, 

onu bir zarardan koruması gibi neticelerle bilinir. İkinci olarak nazarın doğruluğuyla kastedilen şey, nazarın tevellüden bir bilgi 

meydana getirmesidir. Ancak meydana gelen bilginin sıhhati onlara göre Ka‘bî’nin ifade ettiği gibi kıyas metodunu 

kullanmakla değil nefsin sükûnuyla sağlanır. Buna göre eğer nazar neticesinde tevellüd ile hasıl olan bilgi nefsin sükûnunu 

sağlıyorsa bu takdirde yapılan istidlâl sahihtir/doğrudur. Bkz. Ebû Reşîd, s. 346. 



 92 

olacağım. Eğer bu nazar beni onun bâtıl olduğuna götürürse -ki böyle bir şeyden Allah’a 

sığınırım- bu durumda rahata erip onun sözlerinin boş birer uydurmadan ibaret olduğunu kat´i 

delillerle anlamış olacağım.” dese ve bunun üzerine istidlâl etse sonuçta bu akıl yürütmesi onu 

Allah Teâlâ’nın marifetine ve Hz. Peygamber’in doğruluğuna götürse bu kişinin marifeti isyan 

anlamına gelir. İsyan da iman değildir.”417 

     Netice itibariyle Kâ‘bî’ye göre buradaki nazarın kendisi çirkin/kubuhtur. Ancak Mu‘tezilî 

âlimler Kâ‘bî’nin yukarıda zikrettiği örnekte olduğu gibi kişinin istidlâli yapma amacının çirkin 

olması halinde nazarın etik değeri hususunda ihtilaf etmişlerdir. Ebü’l-Hüzeyl ve Ebû Hâşim’e 

göre kişi çirkin bir gaye ile nazar etmişse nazarın bizatihi kendisi güzel (hüsün) ancak amaç 

çirkindir. Onlara göre gaye bizatihi nazarın etik değerini etkilememektedir. Ebû Ali ve Kâ‘bî 

ise, nazarla amaçlanan netice çirkinse nazarın da çirkin olduğunu kabul etmektedirler.418   

 

     2. Nazar ve İstidlâli İnkâr Edenler 

 

     Kâ‘bî, akla önem veren bir kelâmcı olarak yaşadığı dönemde en çok nazar ve istidlâlin 

geçerli bir bilgi kaynağı olmadığını iddia edenlerle tartışmış, onlara farklı metotlar kullanarak 

savundukları şeyin doğru olmadığını ispat etmeye çalışmıştır. Bu bakımdan o, günümüze 

ulaşan Uyûnu’l-mesâil isimli eserinde nazarın doğru bir bilgi vasıtası olduğunu savunmak için 

özel bir başlık dahi açmıştır. Bu açıdan o, nazarı reddedip yalnızca haberi kabul eden 

Müşebbihe ve Mücessime gibi fırkalarla ve akıl yerine keşf ve ilhamı koyan birtakım 

Müslümanlarla tartıştığı gibi Müslümanlar dışından Sümeniyye419 ve Mülhidlere de nazar ve 

istidlâlin doğruluğunu kanıtlamak için çaba sarfetmiştir. Bunların her birinin nazar ve istidlâli 

inkâr gerekçeleri farklı olsa da bu husustaki ortak savları, aklın hükümlerinin ve çıkarımlarının 

objektif olmayıp değişken olmasıdır. Buna göre herkes kendi görüşünü akıl ile ispat ettiğini 

belirtmekte, genel geçer bir doğru meydana gelmemektedir. Bu da aklın geçerli bir bilgi 

kaynağı olmadığını göstermektedir.420  

     Bu başlık altında Kâ‘bî’nin nazar ve istidlâli inkâr eden akımlara karşı geliştirdiği 

argümanlar üç başlık altında ele alınacaktır. Bunlardan ilki yalnızca duyu verilerini kabul etmek 

suretiyle aklı inkâr eden Sümeniyye, ikincisi yalnızca haberi kabul eden ve onu zâhiri ile 

                                                 
417 Ebû Reşîd, s. 315. 
418 Ebû Reşîd, s. 315-316. 
419 Bağdâdî, Usûluddîn, s. 21. 
420 Sâbûnî, s. 49. 



 93 

anlayan Müşebbihe ve Mücessime, üçüncüsü ise nazarı geçerli bir bilgi aracı görmekle birlikte 

kesin ve zorunlu sonuç doğurmayacağını, nazarın âdeten bilgiye götürdüğünü savunan 

Eş‘arî’lerdir. Ancak belirtmek gerekir ki Eş‘arîler nazarı bir bilgi kaynağı olarak savunmakta 

hatta nazarı kabul etmeyen ve taklidi kabul edenleri sert bir dille eleştirmektedirler. Ancak 

Kâ‘bî, benimsediği tevellüd fikri içerisinde sebep-sonuç arasındaki zorunluluk ilişkisinin doğal 

bir neticesi olarak doğru bir istidlâlin kesinlikle bilgiye ulaştırdığını kabul ederken Eş‘arî’leri 

istidlâlin âdeten bilgi meydana geldiğini kabul etmelerinden ötürü eleştirmiştir. Bununla 

birlikte Kâ‘bî, doğru bilginin yalnızca matemaktikteki dört işlemle ve hendese ile elde 

edilebilceğini savunan felsefî bir akımdan daha bahsetmektedir. Onun bu hususta onlara verdiği 

yanıt, bilginin kaynağı olarak yalnızca duyu verilerini ya da yalnızca haberi kabul edenlere 

verdiğiyle hemen hemen aynıdır. Buna göre yalnızca matematiksel doğruların hakikat 

olduğunu iddia edenlere bunu nasıl bildikleri sorulur. Eğer matematikle bildiklerini iddia 

ederlerse bu takdirde boş laf etmiş olurlar. Eğer bunun dışında başka bir şeyle bildiklerini 

söylerlerse bu durumda kendi inandıklarıyla ters düşmüş olurlar ki her halükârda devreye akıl 

girmektedir.421  

 

    a. Yalnızca Duyu Verilerini Kabul Edenler   

        

    Bağdâdî’nin naklettiğine göre nazarı reddedip yalnızca duyu verilerini kabul edenler 

Sümeniyye taraftarlarıdır.422 Onlar aynı şekilde haberin de bilgi kaynağı olduğunu 

reddetmektedirler.423 Onların hem aklı hem de haberi reddetmelerinin gerekçesi, her ikisinin 

verilerinin de doğru ve yanlış, sahih ve fâsit şeklinde iki ihtimale açık olmasıdır. Kişiyi bu 

ikilem içerisinde bırakmayan yegâne kaynak duyu verileridir. Bu yüzden Kâ‘bî onlara kişinin 

duyu verileri hususunda da yanılgıya düşebileceklerini göstermek kaydıyla bu saplantılarının 

yanlış olduğunu açıklamaya çalışmaktadır.  

     Kâ‘bî, onlara -tıpkı aklî bilgilerin çelişik olduğunu iddia etmeleri gibi- duyu verilerinin de 

çelişik olabileceğini göstermek için bir kişinin büyük bir cismi uzaklaştıkça küçük görmesine 

veya bir kişinin olmayan bir şeyin serabını görmesine neyin sebep olduğunu sormaktadır. Eğer 

bunun duyu organından kaynaklanmayan bir yanılsama olduğu iddia edilecek olursa aynı 

                                                 
421 Ebu’l-Kâsım el-Kâ‘bî el-Belhî, Kitâbu’l-Makâlât, s. 77. 
422 Bağdâdî, Usûluddîn, s. 21. 
423 Sâbûnî, s. 49; İbnü’l-Melâhimî, s. 3. 



 94 

şekilde akıl ile meydana gelen ihtilâfın da akıldan kaynaklanmadığı kabul edilmelidir. Duyu 

organıyla elde edilen yanıltıcı bilgilerin duyu organından kaynaklanmaması gibi akıl ile elde 

edilen yanıltıcı bilgilerin de nazardan değil hatalı düşüncelerden ve yanlış mezheplerden 

kaynaklandığı aşikâr olmalıdır. Oysa doğru kullanılan akıl ve nazar ile yalnızca gerçek bilgiler 

elde edilip doğru mezhepler teşekkül edebilir. Eğer bu eleştiriye cevap olarak: “siz aklı 

kullanarak duyu verilerini yanıltıcı görüp reddediyorsunuz” denilirse, bu durumda onların da 

duyu ve hislerle aklı inkâr edişinin yanlışlığı ortaya çıkmış olacaktır.424 

     Kâ‘bî’ye göre bilgi kaynağı olarak yalnızca duyu verilerini kabul edenlerin akıl hakkında 

konuşması da anlamsızdır. Nitekim nazarın delil olmadığını hiçbir duyu organıyla ispat etmek 

mümkün değildir. Çünkü duyu organlarının verileri aklı ve nazarı konu edinebilecek bir 

yetkinliğe sahip değildir. Bu sebeple duyu organlarının yapamadığı işi gerçekleştirmesi için 

başka bir veri kaynağı olmalıdır ki bu da akıldır.425  

     O’nun bilgi kaynağı olarak yalnızca havâss-ı selîme’yi kabul edenlere yönelik diğer 

eleştirileri ise şu şekildedir: 

     a. Hiçbir duyu organında duymak ve görmek gibi iki farklı idrak aynı anda bir araya gelmez. 

Buna göre hem duymayı hem de görmeyi aynı merkezde toplayan bir unsur vardır. İki farklı 

duyu organının bilgisini aynı anda meydana getiren şey tek başına bir duyu organı olamaz. 

Çünkü bir duyu organı bir nesnenin hem sesine hem de rengine aynı anda işaret edemez. Duyu 

organı neye tahsis edilmişse yalnızca onun bilgisi hasıl olur.  Sonuç olarak anlaşılmaktadır ki 

bu ikisi (renk ve ses) farklı şeylerdir ve özellikleri de başkadır. Tüm bunlara dair bilgimiz de 

yalnızca akılla hasıl olur. 

     2. Kâ‘bî’nin bu husustaki bir diğer delili ise tüm bilgilerin akıl yitirildiğinde yok olmasıdır. 

Tüm bilgiler aklın dışındaki bir başka vasıta ile (haber, duyu organlarından birisi vs.) elde edilse 

bile akıl gittiğinde bu bilgilerin hepsi kaybolmaktadır. Duyu organlarından birisi işlevini yitirse 

bile akıl var olduğu müddetçe daha önce o duyu organıyla elde edilen bilgiler olduğu gibi kalır. 

Örneğin kişinin belli bir yaşa kadar gözü görse ve daha sonra bunu yitirse gözüyle idrak ettiği 

bilgiler onda saklı kalır zira onu bu şekilde muhâfaza eden şey akıldır. 

    3. Kâ‘bî’nin bu konudaki son delili ahlakî değerlerin kaynağı hususundadır. Nitekim ona 

göre hiçbir duyu organıyla zâlimin kötü, âdaletin övülesi bir durum olduğu ve iyilik yapana 

                                                 
424 Ka´bî, Uyûnu’l-mesâil, s. 39. 
425 Ka‘bî, Kitâbü’l-Makâlât, s. 77. 



 95 

karşı teşekkür edilmesi gerektiği gibi hasletler kazanılmaz. Tüm bu değerlerin kaynağı da yine 

akıl ve nazardır.426  

 

    b. Yalnızca Haberi Kabul Edenler 

 

    İslâm tarihinin ilk dönemlerinden itibaren dînî konularda akla asla yer vermeyen mezhep ve 

kişiler daima var olmuştur. Bunlar özellikle naslarda geçen ifadeleri zâhiri itibariyle Allah 

Teâlâ’ya nispet eden Müşebbihe ve Mücessime gibi akımlardır. Bir kısmı Ehl-i Hadis içinden 

çıkan ve Mücessime temsilcileri olarak da anılan bu gruba mensup Mudar b. Muhammed el-

Kûfî, Kehmes b. Hasan el-Basrî, Ahmed b. Ata el-Hüceymî, Allah ile karşılaşıp tokalaşmanın 

mümkün olduğunu, ileri derecede ihlas ve riyâzet sayesinde Müslümanların dünya ve ahirette 

O’na sarılabileceklerini ileri sürmüşlerdir.427 Aynı dönemde yaşayan pek çok âlim bunları 

eleştirerek görüşlerinin yanlışlığına işaret etmişlerdir. Söz gelimi Ebü’l-Hasen el-Eş‘arî, Risâle 

fî istihsâni’l-havz fî ilmi’l-Kelâm isimli eserinde onlardan şu şekilde bahsetmektedir: 

      “İnsanlardan bazıları cehâleti kendilerine sermaye edindiler ve onlara nazar ile dînî 

araştırma ağır geldi. Bu sebeple onlar (bunu yapanları) hafife almaya ve (başkalarını) taklide 

meylettiler. Usûluddîn hakkında araştırma yapanı eleştirip onları dalâlete nispet ettiler. 

Hareket, sükûn, cisim, araz, renkler, oluşlar (ekvân), cüz’, tafra ve Allah Teâlâ’nın sıfatları 

hakkında söz söylemenin bid´at ve sapıklık olduğunu zannedip şöyle söylediler: ‘Eğer bu 

konularda nazar etmek hidâyet ve doğru yol olsaydı Hz. Peygamber (s.a.v.), onun halifeleri ve 

ashabı bu konular hakkında mutlaka bir şeyler söylerlerdi.”428 

     Görüleceği üzere bu dönemde aklı ve nazarı reddeden akımlar Hz. Peygamber devrinde dînî 

konularda nazar ve istidlâlin geçerli olmadığını gerekçe göstermiş, o dönemde bunun 

olmadığını varsayarak daha sonraki nesiller içerisinden nazar ve istidlâli kabul edenleri bidat 

ehli olmakla itham etmişlerdir. Eş‘arî’nin çağdaşı olan Kâ‘bî, onların bu argümanlarını şu 

şekilde reddetmektedir: 

     “Eğer birisi çıkıp Hz. Peygamber (s.a.v) devrinde dînî konularda münâzaranın ve karşılıklı 

delil getirmenin olmamasını bu metotların fâsit oluşuna yorarsa ona şu söylenir: “Hz. 

Peygamber devrinde akıl ışığında cedel yapmanın ve delil getirmenin olmaması Hz. 

                                                 
426 Ebu’l-Kâsım el-Kâ‘bî el-Belhî, Uyûnu’l-mesâil, s. 38. 
427 İlyas Üzüm, “Mücessime”, DİA, C. 31, 2006, s. 450; Topaloğlu, s.174. 
428 Ebu’l-Hasen el-Eş‘arî, Risâle fî istihsâni’l-havz fî ilmi’l-Kelâm, Beyrut: Dârü’l-Meşâri’, 1995, s. 38. 



 96 

Peygamber’in ve apaçık delil olan âyetlerin sahabeye kâfî gelmesindendir. Eğer o dönemde bu 

metotların olmaması bunların fâsit olduğuna delil olsaydı fetva ve kıyasta da nazar metodunun 

kullanılmaması gerekirdi ki bu da Hz. Peygamber’in vefatından sonra sahabenin, tâbiûnun ve 

onları izleyenlerin yaptıklarının yanlış olduğu anlamına gelir.”429 

      Sahabenin böyle bir metoda ihtiyaç duymamasının sebebi itikadlarının saf ve temiz olması, 

bununla birlikte Hz. Peygamber (s.a.v.) devrinde ya da onun vefatından sonra nübüvvet 

nurunun hâkim olduğu bir atmosfer içerisinde yaşamalarındandır. Yine bu dönemde dînî ve 

itikâdî konularda ihtilafın ve fitnenin az oluşu da onların bu metoda ihtiyaç duymamalarının bir 

sebebidir. Ancak İslâm dünyasında zamanla siyâsî, sosyal ve entelektüel ihtilaflarların baş 

göstermesiyle bir takım fitnelerin yayılması, bid‘atların ve hevâya düşkünlüklerin artması 

âlimlerin gerek fıkhî gerekse usûle dair konularda görüşlerinin farklılaşmasına sebebiyet 

vermiştir. Bu da bu dönemin âlimlerinin nazar, istidlâl ve içtihad gibi metotlarla meşgul 

olmalarını gerekli kılmıştır. Netice itibariyle hem fıkıh hem de kelâm metodu bu şekilde 

teşekkül etmiş oldu.430 Bu bakımndan Kâ‘bî’ye göre de ihtiyaca binâen nazar ve istidlâl metodu 

kullanılmaya başlanmış ve daha sonra doğruyu yanlıştan ayırt etmek için dînî konularda 

kullanılması zarûrî bir hal almıştır. 

      Kâ‘bî, Uyûnu’l-mesâil’de yalnızca taklidi kabul edip dini konularda akla başvurmayan ve 

kelâm metodunu benimseyenleri dalâlete nispet eden bu akımları kendi argümanlarıyla ilzâm 

etmektedir. Bu sebeple o, nazar ve akletmenin Kur’ân-ı Kerîm’de geçtiğini ifade ederek 

âyetlerden delil getirmektedir. Bu bağlamda Gâşiye 88/17-20,431 A‘râf 7/185,432 Âl-i İmrân 

3/190,433 Âl-i İmrân 3/191,434 En‘am 6/76,435 Zâriyât 51/20-21,436 Haşr 59/2,437 Sa‘d 38/9,438 

                                                 
429 Ebu’l-Kâsım el-Kâ‘bî el-Belhî, Uyûnu’l-mesâil, s. 41. 
430 Taftazânî, s. 8-9. 
431 “Deveye bakmıyorlar mı, nasıl yaratılmıştır! / Göğe bakmıyorlar mı, nasıl yükseltilmiştir! / Dağlara bakmıyorlar mı, nasıl 

dikilmişlerdir! / Yeryüzüne bakmıyorlar mı, nasıl yayılmıştır!”  
432 “Onlar göklerdeki ve yerdeki sınırsız hükümranlık ve nizâma, Allah’ın yarattığı her şeye, ecellerinin yaklaşmış olabileceğine 

hiç bakmadılar mı? Peki, bundan sonra artık hangi söze inanacaklar?” 
433 “Göklerin ve yerin yaratılışında, gece ile gündüzün birbiri ardınca gelip gidişinde selim akıl sahipleri için elbette ibretler 

vardır.” 
434 “Onlar ayaktayken, otururken ve yanları üzerine yatarken Allah’ı anarlar. Göklerin ve yerin yaratılışı üzerinde düşünürler. 

‘Rabbimiz! Bunu boş yere yaratmadın, seni eksikliklerden uzak tutarız. Bizi ateş azabından koru’ derler.” 
435 “Üzerine gece karanlığı basınca, bir yıldız gördü. ‘İşte Rabbim!’ dedi. Yıldız batınca da ‘Ben öyle batanları sevmem’ dedi.” 
436 “Kesin olarak inananlar için yeryüzünde ve kendi nefislerinizde birçok alametler vardır. Hâlâ görmüyor musunuz?” 
437 “Ey akıl sahipleri! Ders alın!” 
438 “Bu Kur’an, âyetlerini düşünsünler ve akıl sahipleri öğüt alsınlar diye sana indirdiğimiz mübarek bir kitaptır.” 



 97 

Hûd 11/32,439 Nahl 16/125,440 Meryem 19/42,441 Enbiyâ 21/63442 âyetlerini Allah Teâlâ’nın 

düşünmeye ve nazara teşvik etmesine delil olarak zikretmektedir. Burada örnek olması 

hasebiyle Kâ‘bî bir âyeti şu şekilde ele almıştır: Gâşiye sûresindeki âyette Allah Teâlâ’nın 

devenin yaratılışına bakmaktan(nazar) kastı, onun yaratılışı üzerinde düşünmektir. Nitekim 

eğer hakîkî manada göz ile bakmak kastedilmiş olsaydı göz duyusu hem çocukta hem de akılsız 

varlıklarda ortak olduğu için nazar ifadesinin kullanılmasının bir özelliği kalmamış olurdu. 443 

     İkinci olarak eğer nazar ve istidlâli kabul etmeyip yalnızca taklidi benimseyenlerin gerekçesi 

nazar metodunu kullananların düştükleri ihtilaflar ise bu takdirde kişinin taklide meyletmesinin 

hiçbir anlamı olmamalıdır. Çünkü Mecûsî birisi atalarını taklit ettiği için Mecûsî; Yahûdî aynı 

şekilde taklit ile Yahûdî; Hıristiyan, yine atalarını taklit etmekle Hıristiyan; Düalist atalarını 

taklitle Düalist; Râfızîler de kendilerinden öncekileri taklit ettikleri için Râfızî olmuşlardır. 

Görüleceği üzere taklit ile helâk olanların sayısı akıl ve nazar ile helak olanlardan çok daha 

fazladır. Bu sebeple araştırma, nazar ve kıyasa güven olmadığı takdirde taklide asla güvenin 

olmayacağı açıktır.444  

   Son olarak Kâ‘bî’ye göre yalnızca haberi kabul eden, bununla birlikte Müşebbihe ve 

Mücebbire gibi mezhepleri taklit eden kişiye bunları taklit etme gerekçeleri sorulur. Eğer 

yanıtları bunların Ehl-i Sünnet ve’l-Cemaât oldukları yönündeyse bunu bilebilmelerinin iki 

yolu vardır: 

   Buna göre öncelikle bu kişi sünnet ve cemaatin ne olduğunu bilmeli, sonra da taklit ettiği 

mezhepleri sünnet ve cemaatin özelliklerine kıyas ederek bunların Ehl-i Sünnet ve’l-Cemaât 

olduğuna kanaat getirmiş olmalıdırlar. Ancak sünnet ve cemaatin bilinmesi ancak nazar ve 

istidlâl ile mümkündür. Aynı şekilde burada bir de kıyas vardır. Eğer bir kimse bu mezheplerin 

hak olduğuna bu yolla inanmışsa mantıkî değildir nitekim bu, o kimsenin bu bilgiye ulaşmak 

için nazar ve istidlâl metodunu uyguladığı anlamına gelmektedir. 

   İkinci ihtimale göre bu kişi Müşebbihe ve Mücebbire’nin çok oruç tuttuklarını, sürekli namaz 

kıldıklarını, bol sadaka verdiklerini ve hacca gittiklerini görmüş, âvamdan zanaatkârların ve 

tüccarların bunların peşine gittiklerini müşâhede etmiş ve böylelikle bunların Ehl-i Sünnet ve’l-

                                                 
439 Dediler ki: “Ey Nûh! Bizimle tartıştın ve tartışmayı uzattın. Eğer doğru söyleyenlerden isen, haydi kendisiyle bizi tehdit 

ettiğin azabı getir.” 
440 “(Ey Muhammed!) Rabbinin yoluna, hikmetle, güzel öğütle çağır ve onlarla en güzel şekilde mücadele et. Şüphesiz senin 

Rabbin, kendi yolundan sapanları en iyi bilendir. O, doğru yolda olanları da en iyi bilendir.” 
441 “Hani babasına şöyle demişti: ‘Babacığım! İşitmeyen, görmeyen ve sana bir faydası olmayan şeylere niçin tapıyorsun?’” 
442 Dedi ki: “Hayır! Bunu şu büyükleri yapmıştır. Konuşabiliyorlarsa, onlara sorun bakalım!” 
443 Ebu’l-Kâsım el-Kâ‘bî el-Belhî, Uyûnu’l-mesâil, s. 40. 
444 Ebu’l-Kâsım el-Kâ‘bî el-Belhî, Uyûnu’l-mesâil, s. 40. 



 98 

Cemaât olduğuna kanaat getirmiştir. Ancak Kâ‘bî’ye göre onların benimsedikleri bu yol da 

doğru değildir. Çünkü bir kimsenin ibadetinin çok oluşu onların sünnet ehli olduğu anlamına 

gelmez. Nitekim Hâricîler, Zeydiyye, Râfızîler ve Mu‘tezile içerisinde de ibadeti onlar kadar 

çok olanlar vardır. Aynı şekilde sayıca çok oldukları memleketlerde halk onların peşinden 

gider. O halde Müşebbihe ve Mücebbire’nin Ehl-i Sünnet ve’l-Cemaât olarak isimlendirilip akıl 

ve nazar olmaksızın körü körüne taklid edilmelerinin bir izahı yoktur.445 

   Görüleceği üzere Kâ‘bî’nin bu mezheplerin nazarı inkâr eden tutumlarına karşı öncelikle 

nazar ve istidlâlin tarihî olarak ihtiyaç haline gelişini ve sistematik bir biçimde kullanılmasının 

gerekçelerini izah etmekle başlamaktadır. İkinci olarak o, bu mezheplerin tek geçerli bilgi 

kaynağı kabul ettikleri nasslarda yer alan nazar ve düşünmeye dair âyetleri serdetmektedir. 

Bununla birlikte taklit ile helâka uğrayanların sayılarının nazar ve istidlâl ile yanlışa 

düşenlerden daha fazla oluşuyla mukayese etmek suretiyle onların bu konudaki şüphelerini yok 

etmeye çalışmaktadır. Son olarak ise aklî olarak onların taklit gerekçelerini açıklayarak onları 

taklide sürükleyen sebep ve illetin ne olduğunu sorgulatmaktadır. Ancak onun bu eleştirisi 

cehâleti kendilerine sermaye edinen ve aklın geçerli bir bilgi kaynağı olduğunu reddedenleredir. 

Zira ona göre âvamdan bir kişi hakkı taklit ettiği müddetçe kurtuluşa erecektir. Ancak onun bu 

husustaki görüşleri daha detaylı bir şekilde ilgili başlık altında ele alınacaktır. 

 

    c. Nazarın Âdeten Bilgiye Götürdüğünü Kabul Edenler 

 

    Hicrî III. yüzyıldan itibaren Yunan felsefî eserlerinin tercüme edilip İslâm dünyasında yer 

edinmesiyle birlikte tartışılan konuların başında varlığın mâhiyeti yani tabiat felsefesi 

gelmektedir. Eşyânın var oluşu kadar varlığını sürdürmesi, âlemin mekanik ve 

determinist(zorunlu) kanunlara tabi olup olmadığı, tâbi değilse ondaki nizam ve sürekliliği 

sağlayan fâil unsurun ne olduğu ve âlemle olan ilişkisinin mâhiyeti konusu filozoflarla 

kelâmcılar arasında ihtilafa neden olan hususlardandır. Kelâmcılar, deizme kapı araladığı 

gerekçesiyle söz konusu işleyişin zorunlu (determine) olmadığını iddia ederek bu konuda âdet 

kavramını ihdâs etmiş, böylece İslâm literatürüne sünnetullah ile eş anlamlı olarak “âdetullah” 

kavramını dâhil etmişlerdir. Âdetullah, tabiat kanunlarının zorunluluğu gerektirmediği ve olup 

biten her şeyde tabiat üstü bir irâdeye ihtiyacı vurguladığı için hem ilâhî irâdeye alan açıyor 

                                                 
445 Ebu’l-Kâsım el-Kâ‘bî el-Belhî, Uyûnu’l-mesâil, s. 54.  



 99 

hem de mucizeye imkân sağlıyordu. İlk dönem Eş‘arî kelâmcılarından Bağdâdî gibi âlimler bu 

teori için yalın durumda “âdet” kavramını kullanmış,446 İmâmü’l-Haremeyn el-Cüveynî ve 

Gazzalî gibi sonraki dönem kelâm âlimleri ise âdet kelimesini Allah’a nispet ederek “âdetullah” 

şeklinde ifade etmişlerdir.447 

     Özellikle Eş‘arîlerin ortaya attığı bu teorinin tarihî zemini, Mu‘tezilî tevellüd nazariyesinin 

eleştirisinde kendisini göstermektedir. Bu bağlamda İbn Fûrek, tevellüd nazariyesini ele aldığı 

başlığın altında Ebu’l-Hasen el-Eş‘arî’nin bu konu hakkındaki görüşlerini nakletmektedir. Ona 

göre hâdis olan her şey hem varlığında hem de varlığını sürdürmesinde hiçbir zorunlu sebep ve 

illet olmaksızın Allah Teâlâ tarafından yeniden yaratılmaktadır. Aynı şekilde ilim, canlılık, göz 

ve idrakten hiçbiri yekdiğeri için zorunlu ve bağlayıcı değildir. Dolayısıyla ona göre zorunlu 

bir tabiat yoktur ve var olan her şey yaratıcının irâdesi ve her an sürekli yaratmasıyla meydana 

gelmektedir.448 Bilgi konusunda Eş‘arî, hem nazar neticesinde meydana gelen bilginin hem de 

mütevâtir haber ile meydana gelen bilginin zorunlu olmayıp Allah Teâlâ’nın o an yaratmasıyla 

oluştuğunu kabul etmektedir.449 Ancak âdet teorisini yalnızca Eş‘arî’ler değil, müteahhirûn 

Basra Mu‘tezilesi âlimleri de savunmaktadır. Bu hususta Ebû Reşid şunları ifade etmektedir: 

     “Ebu’l-Kâsım’a göre canlılar yaşamlarını sürdürebilmek için gıdaya muhtaçtır. Tabiatı 

bozulup değişmediği sürece besin olmadan varlığını devam ettiremezler. Ancak bizim 

şeyhlerimize göre (Basralılar) canlılar (tabiatı gereği) beslenmeye (zorunlu olarak) muhtaç 

değildir. Beslenme, âdeten yaşamın devamı için gereklidir.”450 

       Kâ‘bî, yukarıda da ifade edildiği üzere her şeyin bir tabiatı olduğunu ve -Allah Teâlâ eşyâyı 

başka bir şekilde yaratmaya kâdir olsa bile- âlemde var olan her şeyin dört elementten/tabiattan 

teşekkül ettiğini savunmaktadır.451 Ona göre var olan şeylerin bir kısmı insanların şekil ve heyet 

kazandırabileceği nesnelerden, bir kısmı ise tabiatlarını değiştirmeye kulun gücünün asla 

yetmeyeceği nesnelerden oluşmaktadır. Söz gelimi buğdayın bir tabiatı vardır ve buğdaydan 

asla arpa meydana gelmez. Aynı şekilde insan sperminden Allah Teâlâ’nın bir başka canlıyı 

yaratması gibi bir durumdan bahsedilemez. Sonuç olarak Kâ‘bî, eşyânın kendi özünde 

                                                 
446 Bu kavramı Bağdâdî şu şekilde kullanmaktadır: “Bize göre Allah Teâlâ’nın bu âdeti değiştirmek sûretiyle insandaki tüm 

nazarî bilgileri zarûrîye çevirmesi mümkündür. Bu durum tıpkı Hz. Adem’e istidlâl ve bir kitaptan okumadan zarûrî birer bilgi 

olarak isimleri öğretmesi gibidir.” Bkz. Bağdâdî, Usûluddîn, s. 29.  
447 İlyas Çelebi, “Sünnetullah”, DİA, C. 38, 2010, s. 159. 
448 İbn Fûrek, s. 132-134. 
449 İbn Fûrek, s. 135. 
450 Ebû Reşid, s. 234. 
451 Ona göre hiçbir cisim ateş, su, hava ve topraktan bağımsız olamaz. Cisimler de hararet (sıcaklık), burûdet (soğukluk), rutûbet 

(ıslaklık), yubûset (kuruluk) gibi arazlardan ayrılmazlar. Bkz. Şeyh Müfid, s. 102. 



 100 

barındırdığı bu tabiata dışarıdan bir müdahalenin olamayacağını savunmaktadır. Bununla 

birlikte o, sebep-sonuç ilişkisinin zorunlu olduğunu sıklıkla vurgulamakta, bu açıdan onun 

görüşleri nedensellikçi yaklaşıma daha yakın durmaktadır. Ebû Reşid, onun bu fikirlerine hem 

Basra Mu‘tezile âlimlerinin hem de Kâ‘bî’nin kendi ashabından olan Bağdatlıların 

katılmadığını nakletmektedir.452 

      Bilginin oluşumu başlığı altında da zikredildiği üzere tevellüd neticesinde bilginin oluşumu 

Kâ‘bî’ye göre zorunluluk arzetmektedir. Kişi uykuda veya baygın bile olsa kalbi bilgi meydana 

getirebilir. Onun zikrettiği tek şart, kalbinin biyolojik yapısının ve tabiatının sağlam olmasıdır. 

Onun varlık hakkındaki tabiatçı tutumu bilgi anlayışına da yansımaktadır. Zira o, Uyûnu’l-

mesâil’de âdet teorisini savunanları “nazar ve aklın hüccet değerini geçersiz saymak isteyenler” 

şeklinde vasıflandırmaktadır. Ona göre âdet düşüncesini savunanlar, herhangi bir görüşün 

doğru olup olmadığına dair bilginin kalpte nazar ve istidlâl olmaksızın da meydana 

gelebileceğini, ancak âdeten nazar neticesinde meydana geldiğini iddia etmektedirler.453  

      Kâ‘bî, bu görüşün tutarsızlığını göstermek için onlara bir dizi sorular yöneltmektedir. Buna 

göre o, kalbin tabiatı sağlam ancak göz ya da bakma yoksa bu durumda renklere dair bilginin 

meydana gelip gelemeyeceğini sormaktadır.454 Eğer renklere dair bilginin âmâ bir kimsenin 

kalbinde yaratılabileceğini iddia ederlerse bu takdirde onlara göze ışığın değdiği, gözün sağlıklı 

bir şekilde çalıştığı zaman renklere dair bilginin yaratılıp yaratılamayacağı sorulur. Eğer 

yaratılmayabilir derlerse bu takdirde âmâda bilginin meydana gelip görende meydana 

gelememe durumu mümkün olur ki bu kabul edilebilir bir şey değildir.455 Sonuç olarak 

                                                 
452 Ebû Reşîd, s. 133.     
453 Ebu’l-Kâsım el-Kâ‘bî el-Belhî, Uyûnu’l-mesâil, s. 43. 
454 Cüşemi, Kâ‘bî’ye göre Allah Teâlâ’nın renklere dair bilgiyi âmâ birinin kalbinde yaratmasının mümkün olmadığını 

nakletmektedir. Bkz. Hâkim el-Cüşemî, C. 4, 178b; Bu konuda Şeyh Müfid de Kâ‘bî ile aynı düşünmekte ve şunları ifade 

etmektedir: “Âmâ birinin kalbinde renklere dair bilginin meydana gelmesi imkânsız olduğu gibi herhangi bir engel olmaksızın 

göze bir maddenin ışıkları değmişse o kişide bilginin oluşmaması da imkânsızdır. Aynı şekilde istinbata dair konularda delil 

olmadığı müddetçe bir kişinin kalbinde bilginin oluşması da imkansızdır. (...) Bu, Ebu’l-Kâsım el-Kâ‘bî’nin ve tevhid ehlinin 

çoğunun görüşüdür. Bazı Mu‘tezilîler onun bu görüşüne katılmamaktadırlar.” Bkz. Şeyh Müfid, s. 132. Kâ‘bî, Kitâbu’l-

Makâlât’ta âmâ birinin kalbinde renklere dair bilginin yaratılabileceğini savunanlanların İskâfî, Ebü’l-Hüzeyl el-Allâf ve 

bunların mezheplerine tâbî olan Basralılar olduğunu nakletmektedir. Bkz. Ebu’l-Kâsım el-Kâ‘bî el-Belhî, Kitâbu’l-Makâlât, s. 

472. Bunun gerekçesi Bağdat Mu‘tezilîlerinin tabiatçı bir varlık anlayışına sahip olmasıdır. Bu konuya dair bir başka örnek ise 

şu şekildedir: Bağdât Mu‘tezilîlerine göre Allah Teâlâ’nın zarûrî bilgiyi iktisâbîye çevirmesi mümkün değildir. Çünkü bir 

bilginin tabiatı iktisâbî ise o ancak o yolla bilinebilir. Ancak Basra Mu‘tezilîlerine göre Allah Teâlâ her türlü yaratmaya 

kâdirdir. Bkz. Ebû Reşîd, s. 330.     
455 Bu hususta İbn Fûrek’in Ebu’l-Hasen el-Eş‘arî’den nakilleri Kâ‘bî ile karşılıklı münâzara hissi uyandırmaktadır. Bu noktada 

İbn Fûrek, Eş‘arî’nin âmâ birinin kalbinde Allah Teâlâ’nın bilgiyi yaratabileceğini şu şekilde ifade etmektedir: ‘Işık ve bir 

cisim ile mukabele neticesinde gözde idrâki yaratan Allah Teâlâ, ışık ve mukabele olmadan yaratmayı dileseydi bunu 

yapabilirdi (buna kâdirdir) ve bu sahih olurdu.” Bkz. İbn Fûrek, s. 134. 



 101 

Kâ‘bî’ye göre bir cisimle mukabele (karşısında olma), göz teması, gözün sağlıklı çalışması ve 

ışık gibi ön şartların bulunması halinde bilginin oluşması zarûrîdir.456 

       Onun âdet teorisini savunanlara yönelttiği diğer eleştiriler şu şekildedir:  

       a. Eğer bir konu hakkında nazar tam manasıyla yapıldıktan sonra bilginin oluşmaması 

mümkünse bu durumda neden halfa otu457 ile ateş yan yana geldiğinde otun yanmaması 

mümkün olmasın? Sonuç olarak âdeten ot ile ateş yan yana geldiğinde yanması gerekir. Ancak 

aklen yanmaması da mümkündür. Ancak her ne zaman ateş bu ot ile yan yana gelse biz 

yandığına şâhit olmaktayız. Aynı şekilde ona göre âdet nazariyesini savunanlara taşı kaldırıp 

atma durumu da sorulmalıdır. Buna göre taşı kaldırıp attığımız takdirde gitmemesi de imkân 

dahilinde olmalıydı. Oysa taşın her fırlatılmasında gittiği gözlenmektedir.458 

      b. İkinci olarak eğer doğru bir akıl yürütme sonrasında bilginin oluşmaması mümkünse göz 

bir cisme temas ettikten sonra o cisme dair bilginin oluşmaması da mümkün olmalıdır. Çünkü 

gâibe dair bilgi delil üzerinde nazar etmekle elde edilirken, şahit (görünür) âleme dair bilgi 

gözle elde edilmektedir. Delil üzerinde nazar ettikten sonra gâibe dair bilginin oluşmaması 

mümkünse gözün bir cisme temasından ve mukâbelesinden sonra da idrakin oluşmaması 

mümkün olmalıdır.459  

      c. Bu görüşü savunanlara göre doyma bilgisinin âdeten yemek yedikten sonra oluşması gibi 

nazarî bilgi de âdeten istidlâl neticesinde meydana gelmektedir.460 Ancak bu takdirde duyu 

organıyla elde edilen zarûrî bilgi ile istidlâlî bilgi eşit olacaktır ki bu görüş Sofistlerin 

iddialarına daha yakındır.461 

      d. Son olarak onlara şu soru yöneltilmelidir: Görmenin âdeten göz kapağını açıp bakmakla 

gerçekleşmesi gibi göz kapalıyken halihazırdaki kesif (yoğun) cisimlere dair bilginin gözün 

kapalı olmasıyla gerçekleşmesi mümkün olur muydu? Eğer olurdu derlerse bu takdirde körlükle 

görme arasında bir farkın kalmaması gerekir. Her şeyin tabiatı ile değil de imkân dahilinde 

                                                 
456 Ebu’l-Kâsım el-Kâ´bî el-Belhî, Uyûnu’l-mesâil, s. 45. 
457 Çabucak alev alabilen bir ot türü. 
458 İbn Fûrek, Ebü’l-Hasen el-Eş‘arî’nin böyle bir şeyin mümkün olduğuna dair görüşünü şu şekilde nakletmektedir: “O, taşın 

atılması durumunda gitmesinin bizim elimizde olmadığını belirtmektedir. Bilakis taşın gitmesi Allah Teâlâ’nın yaratmasıyla 

oluşmaktadır. Bir kimsenin taşı atması durumunda Allah Teâlâ’nın gitmeyi yaratmamasıyla taşın gitmesi imkânsız hale 

gelmektedir. Aynı şekilde bir kişi taşı atmadığı takdirde Allah Teâlâ’nın taşta gitmeyi yaratması ile taşın gitmesi de 

mümkündür.” Bkz. İbn Fûrek, s. 134. 
459 Ebu’l-Kâsım el-Kâ‘bî, Uyûnu’l-mesâil, s. 45. 
460 Ebu’l Hasen el-Eş‘arî’ye göre yemek yedikten sonra doyma, su içtikten sonra suya kanma, yemek ve su olmadığında acıkma 

ve susama gibi bilgilerin tamamı Allah Teâlâ’nın ihtiyârı ve irâdesiyle kişide yaratılmış bilgilerdir. Eğer Allah Teâlâ dileseydi 

tamamen başka bir şekilde de bu bilgileri meydana getirebilirdi. Ancak Allah Teâlâ âdeti bu şekilde cereyan ettirmiştir. Eğer 

başka bir şekilde meydana getirseydi bu durumda âdeti delmiş olurdu ki bu da mûcize ve kerâmetin oluşmasına birer delil teşkil 

etmektedir. Bkz. İbn Fûrek, s. 135. 
461 Ebu’l-Kâsım el-Kâ‘bî el-Belhî, Uyûnu’l-mesâil, s. 45. 



 102 

işlediği kabul edilirse bu durumda kudret ile aczin, canlılık ile ölümün, sağlık ile hastalığın, 

akıl ile deliliğin hiçbir farkı kalmazdı.462  

      Sonuç olarak Kâ‘bî, tabiat felsefesine yaklaşımının tutarlılığı çerçevesinde nazar ve 

istidlâlin doğru yapılması sonucunda makûlâta dair bilginin kesinlikle meydana geleceğini 

savunmaktadır. Bu bağlamda o, var olan her şeyin her an Allah Teâlâ tarafından yeniden 

yaratıldığını, eşyânın bu türden kendinde bir tabiatının olmadığını ve âlemdeki her şeyin 

âdetullah çerçevesinde oluştuğunu kabul eden Eş‘arî’leri eleştirmektedir. 

 

      B. İstidlâlin Zıddı Olarak Taklit 

 

     Buluğ çağına eren bir kimsenin başkalarının -ebeveyninin, hocalarının ya da kamu 

otoritesinin- inandıkları şeye pasifçe itaat etmesi onu hakîkî mü’min kılmaya yetip yetmediği 

ya da tefekkür, bilişsel kavrayış ve istidlâlin ne oranda ve kimler için gerektiği kelâm âlimleri 

tarafından erken dönemden itibaren tartışılan konuların başında yer almaktadır. Bu sebepten bu 

konu genellikle taklidin bilgi sayılıp sayılmayacağı tartışması ekseninde ele alınmaktadır. 

Taklit, bir kimsenin bir başkasından görerek inandığı şeyi sorgusuz sualsiz kabul etmeyi ya da 

toplum indinde muteber kabul edilen insanların fikirlerine şahsî düşünce süzgecinden 

geçirmeden boyun eğmeyi ifade etmek için kullanılmaktadır.463 Kelâm âlimlerinin genel 

kanaatine göre nazar ve istidlâl, imanın kemâlinin şartları arasında zikredilirken Eş‘arî’ye göre 

imanın sıhhat şartı olarak zikredilmektedir. Ancak bu konuda Eş‘arîler’e yakın bir anlayışı 

benimseyen pek çok Mu‘tezilî âlimin, ya pek çok konuda Ehl-i Sünnet’e muhâlif olduklarından 

hata ettikleri dile getirilmiş, ya da her şeyi akılla izah etme yolundaki metotlarının onları bu 

sonuca ulaştırdığı üzerinde durulmuştur.464  

      Nesefî, mukallidin imanın rüknü olan tasdiki yerine getirdiğini, ancak taklit ile delillerden 

yoksun kalıp düşünme ve akıl yürütme sürecindeki meşakkat ve zorluğa katlanmadığı için 

sevaptan mahrum kalacağını belirterek yine de bu kimsenin mümin olduğunu kabul 

etmektedir.465 Kâdı Abdülcebbâr’a göre ise taklit, bir başkasının görüşünü ondan hüccet ve delil 

istemeksizin kabul etmek hatta gerdanlık gibi bu kimsenin sözünü boynuna takmak anlamına 

                                                 
462 Ebu’l-Kâsım el-Kâ‘bî el-Belhî, Uyûnu’l-mesâil, s. 46. 
463 Richard M. Frank, “İlim ve Taklid Klasik Eşarîlikte (Mütekaddimin) Dini İnancın Temelleri” Hatice K. Arpaguş (trc.), 

Kelam Araştırmaları Dergisi, 3/2, 2005, s. 83. 
464  Hatice Kelpetin Arpaguş, “İman Bağlamında Kelâm’da Taklit ve Mukallid (Gazzali Örneği)”, Kelâm Araştırmaları 

Dergisi, 3/1, 2005, s. 125. 
465 Nesefî, C. 1, s. 60-61. 



 103 

gelmektedir. Ona göre bilgi kaynağı olarak kabul edilmeyen taklit, kişiyi gerçek imana ve 

kurtuluşa götürecek bir vasıta da değildir. Bilgi yalnızca kitap, sünnet, müşâhede, nazar ve 

istidlâl yollarından biriyle elde edilir. Taklitte bunlar bulunmadığı için bilgi vasıtlarından birisi 

olarak kabul edilemez.466 Bununla ilâveten Kâdı, taklidi kabul etmenin “zarûreti inkâr” 

anlamına geleceğini de ifade etmektedir. Nitekim cisimlerin kıdemini kabul eden birini, 

cisimlerin hâdis olduğuna inanmış bir kimseye tercih edip taklit etmek için ortada herhangi bir 

sebep ve kıstas yoktur. Bununla birlikte bu görüşlerden her ikisini kabul etmek ya da her ikisini 

birden reddetmek gibi bir durum da söz konusu değildir. O halde bu ikisinden birinin tercihi 

sırasında taklide sarılmak kişiyi doğruya götürmek için yeterli değildir ki Kâdı bu durumu 

“zarûreti inkâr” olarak kabul etmektedir.467  

     Kâdı Abdülcebbâr’ın öğrencisi olan Ebü’l-Kâsım el-Büstî, el-Bahs an edilleti’t-tekfîr ve’t-

tefsîk isimli eserinde doğru bilgiye ulaşamamanın üç şeklini zikrederek İslâm düşüncesinde 

taklide farklı yaklaşımları sınıflandırmaktadır. Buna göre doğru bilgiye ulaşamamanın birinci 

yolu, Allah Teâlâ’nın zâtı ve sıfatlarına dair bilginin bir başkasından hiç düşünmeksizin alıp 

benimsemektir. İkincisi kendisini doğru ve hakîkî bilgiye götürmeyecek şekilde bir nazar 

yapmaktır. Sonuncusu ise gerçekte delil niteliği taşımayan bir şey üzerinde nazar etmektir. 

Büstî, İslâm düşüncesinde bu kimselerin kâfir olup olmadıklarına dair birbirinden farklı 

görüşleri zikretmekte ve Kâ‘bî’ye de özel bir başlık ayırmaktadır. Bu görüşler özetle şu 

şekildedir: 

   a. İslâm ümmeti içerisinde te’vil yapan kimsenin tekfir edilemeyeceğini savunan bir kesim 

vardır. 

    b. Müslümanlar içerisinde usûluddinde ve furûda içtihâda başvurup hata eden kimsenin Allah 

Teâlâ tarafından bağışlanacağını ve mazur olduğunu iddia eden kimseler bulunmaktadır. 

    c. Bununla birlikte ümmetin çoğunun savunduğu görüş ise Allah Teâlâ’nın varlığını, 

sıfatlarını, peygamberliği ve kutsal kitapları kabul eden bir kişinin hiçbir şekilde tekfir 

edilemeyeceğidir ki bu görüş, geneli Ehl-i Hadis’ten oluşan bir grubun görüşüdür.  

   d. Ümmet içinde ehl-i kıblenin tekfir edilemeyeceğini Ehl-i Sünnet’in bir şartı olarak kabul 

edenler vardır. 

                                                 
466 Sefa Bardakçı, “Kâdı Abdülcebbâr’da Allah Teâlâ’yı Bilme ve Taklidî İman”, Uluslararası Sosyal Araştırmalar Dergisi, 

3/11, 2010, s. 108. 
467 Memiş, s. 242. 



 104 

   e. Ebu’l-Kâsım el-Kâ‘bî, “doğru yolu (hakkı) taklit eden kimse mazurdur ve isabetlidir” 

görüşünü benimsemekte, taklidin umumun güç yetirebileceği asgarî bir düzey/sınır olduğunu 

ifade etmektedir. Aynı şekilde o, bir delilden meydana gelmese dahi bir şeye olduğu gibi itikad 

etmeye ilim demektedir. Bununla birlikte nefsin sükûnunu bilgiyle bağlantılı görmemekte ve 

taklit yolunu benimseyen bir kimseyi kâfir olarak isimlendirmemektedir. 

  f. Büstî’nin son olarak “bizim şeyhlerimizin görüşü” şeklinde ifade ettiği Basra ekolüne göre 

ise Allah Teâlâ’ya dair bilgi üretebilecek aklî yetkinliğe ulaşan bir kişi –ki bu bilgi nefsin 

sükununa sebep olan itikattır- eğer kendisine marifet vacip olduğu halde ihmal etmişse tekfir 

edilir. Bu kişinin bilgisinin marifetten taklide, şüpheye, zanna veya cehâlete evrilmesi kâfir 

olduğu hükmünü değiştirmez. Netice itibariyle mukallidin Allah Teâlâ’nın varlığına ve 

sıfatlarına dair zarûrî bilgiye sahip olması mümkün değildir.468 

      Basra Mu‘tezile âlimlerinden İbnü’l-Melâhimî’ye göre akıl sahibi bir kimse bilgiye 

ulaştıran nazar ile mükelleftir. O, taklit ya da zanna götüren nazarın kurtuluşa götürmeyeceğini 

belirtmekte ve bu görüşlere kâil olanları zikretmektedir. Buna göre kişinin yalnızca taklitle 

mükellef olduğunu iddia edenler Haşvîler; nazar ehlinden olanların ilimle, âvamın ise hakkı 

taklitle mükellef olduğunu iddia edenlerse Ebu’l-Kâsım el-Kâ‘bî ve Ebû İshak b. Ayyaş’tır.469 

İbnü’l-Melâhimî’nin de zikrettiği üzere Kâ‘bî, nazar karşısında Müslüman tipolojisinisi ikiye 

ayırmaktadır. Bunlardan ilki dînî konularda araştırmayı ve nazar yapmayı arzu eden ve hakkı 

bulmak için bu iki yöntem hususunda azmedenlerdir. Bunlara gereken, tüm çabalarını nazar ve 

araştırma ile doğruyu bulmak için harcamalarıdır. Ta ki doğru bilgi ve hakikat bir delil yoluyla 

ayan beyan ortaya çıkıncaya kadar. Bu takdirde bu kişiler, dini diğer sapkın görüşlere karşı 

savunabilir ve bunlarla cedel yapabilirler. İkinci olarak bazı kimselere gereken ise din 

konusunda kendilerine sunulan delillere ve kendilerine gösterilen yola tâbi olmaktır. Bu 

kimseler kendilerine gösterilen yolu takip eder, bundan şaşmazlar. Her ne zaman bu yola 

muhalif bir söylem vâki olursa bu kişiler bu söylemin İslâm ümmetinin genelinin kabul 

ettiklerine uyup uymadığına bakarlar. Eğer uyarsa bunu doğru, uymazsa yanlış ve bâtıl kabul 

ederler. Bu kimselerin uyması gereken ve cumhûrun, meşâyıhın, yaşlıların, çiftçilikle uğraşan 

                                                 
468Ebu’l-Kâsım el-Büstî, Kitâbu’l-Bahs an edilleti’t-tekfîr ve’t-tefsîk, Wilferd Madelung, Sabine Schmidtke (thk.), Tahran: 

Merkez Neşr Danışnâhî, 2003, s. 25-26. 
469 Bu ikisine cevap olarak o şunları zikretmektedir: “Bu ikisine: mukallidin hak ve bâtılı ayırt ettikten sonra mı taklit edeceği 

sorulur. Eğer onlar buna “hayır” cevabını verecek olurlarsa bu takdirde mukallidin herkesi taklit edebileceğine dair cevaz 

vermiş olurlar. Eğer bu soruya “ever önce hak ve bâtılı ayırt etmelidirler” şeklinde bir cevap verirlerse bu durumda da önce 

ilim ve yakîni elde etmeleri şart koşulmuş olur ki bu ayrım ancak hakkın bilgisinden sonra gerçekleşebilir.” Bkz. İbnü’l-

Melâhimî, s. 4-5. 



 105 

büyük çoğunluğun benimsediği bu ezcümle inançlar, şüphelerden ve ihtilaflardan tamamen 

korunmuştur.470 Sonuç olarak Kâ‘bî, Müslümanların tamamının din konusunda aklederek iman 

edebilmesini, diğer bir ifadeyle herkesin nazar ve istidlâl ile meşgul olmasını vakıaya uygun 

bulmamaktadır.  

      Ona göre hakkın taklidi âvam için bir bilgi kaynağı olmakla birlikte taklîdî iman da geçerli 

ve makbuldür.471 Zira Kâ‘bî, Hz. Peygamber’in nübüvvetini ikrâr eden ve onun getirdiği her 

şeyi hak bilen kimsenin İslâm ümmetinden olduğunu ifade etmekte, yukarıda zikredildiği üzere 

nazar ve istidlâli herkes için şart görmemektedir.472 Bununla birlikte Cüşemî, Kâ‘bî’nin hak 

yolu taklit eden bir kimsenin kurtulacağına dair delillerini şu şekilde zikretmektedir: 

     a.  Bilginin tanımı “bir şeye olduğu hal üzere itikad etmek” olduğu için taklit ile de bir kimse 

bir şeye olduğu hal üzere itikat edebilir. Bu da itikat ettiği şeyin bilgi olması anlamına gelir. 

     b. Nazarla amaçlanan şey itikattır. Ancak itikat, hakkı taklit ile de gerçekleşebilmektedir.473 

     c. Hz. Peygamber (s.a.v.) döneminde yaşayan yaşlı ve bedevîler hakka bir nazar ile 

inanmadılar. Aynı şekilde Hz. Peygamber’den sonra Müslümanlar yeni toprakları fethederken 

oradaki insanlar İslâm’ı nazar ve istidlâl ile değil, Müslümanlardan etkilenmek suretiyle kabul 

etmişlerdir.474 

     d.  Yine ona göre kişinin mizacına bağlı olarak bazı kalpler kelâm, fıkıh ve matematik gibi 

dakîk olan ilimleri öğrenmeye elverişli değildir.475 Dolayısıyla her Müslümanı nazar ve istidlâl 

ehli görmek anlamsızdır.  

      Hakkı taklit etmenin kişiyi kurtuluşa götürdüğünü düşündüğü için Kâ‘bî, bilgi tanımını 

taklidi de kapsayacak şekilde kapsamlı tutmuştur. Zira Ebû Ali ve Ebû Hâşim bu gerekçeden 

                                                 
470 Ebu’l-Kâsım el-Kâ‘bî el-Belhî, Kitâbu’l-Makâlât, s. 73. Kâ‘bî, ümmetin çoğunluğunun inandığı, bedevîlerin, köylülerin, 

çiftçilikle uğraşan insanların itikat ettiği bu “ezcümle” inancın izahını da yapmaktadır. Buna göre İslâmın özünü teşkil eden bu 

inançlar şu şekildedir: Allah Teâlâ kadîm, onun dışındaki her şey hâdistir, sonradan yaratılmıştır. O, Hayy’dır, ölmez. O birdir, 

ikincisi ve ortağı yoktur. Hiçbir şey ona benzemez. O, Âlimdir ve hiçbir şey O’na gizli kalmaz. O, Kâdirdir ve hiçbir şey O’nun 

kudretinin dışına çıkamaz. O, Âdildir, zulmetmez. Hikmet sahibidir, peygamber göndermekle boş bir iş yapmamıştır. Va‘dine 

sâdıktır. O’nun takdir ettiği her şeyde onun iradesi ve yaratması vardır. Bütün her şey yalnızca O’nun yaratmasıyla olmuştur. 

O’ndan başka güç ve kudret sahibi de yoktur. Dilediği olur, dilemediği olmaz. O’nun sözü yarattıklarına nüfûz eder. O’nun 

yaratmasının bir illeti yoktur. Yaratmasında bir kusur yoktur. O, fesadı sevmez ve kulunun küfrü seçmesine razı olmaz. 

Kullarından kolay olanı ister, onları zora koşmaz. Hiçbir nefse gücünün yetmeyeceğini yüklemez. Muhammed (s.a.v), O’nun 

kulu ve bütün insanlığa gönderdiği bir elçisidir. Onun getirdiği her şey haktır. Kâ‘bî’ye göre kim bu inançların cümlesine ya 

da içlerinden bir tanesine ihtilâf ederse helâk olur. Kim ki bunlara inanır ve büyük günahlardan kaçınırsa kurtuluşa erer.  
471 Ebû Reşîd, s. 302. 
472 Abdülkâhir el-Bağdâdî, el-Fark beyne’l-firak, s. 29. 
473 Cüşemî’ye göre nazardan amaçlanan şey itikat değil ilimdir. İlim de başkasını taklit ile değil ancak nazarla elde edilebilir. 
474 Aynı şekilde Kâ‘bî’nin bu delilini o, şu şekilde reddetmektedir: “Biz sahabe efendilerimizden bedevî ve yaşlı olanların da 

hakkı taklit ettiklerini kabul etmiyoruz. Onlar, hakkın doğru oluşunu bir delil ile özellikle de mucize ile bilmişlerdir. İslâm’ın 

daha sonra başka diyarlara arz edilmesine gelince, biz onların tebliğ ve İslâm’ı arz ettiklerinde istidlâl ettiklerini düşünüyoruz. 

Eğer istidlâl etmeseler bile onlara İslâm’ın doğruluğuna dair delilin sunulması gerekir ki onlar da bu yolla hakkın doğruluğunu 

bilmiş olurlar.” Bkz. Cüşemî, C. 4, 169b-170a. 
475 Cüşemî, C. 4, 194a. 



 106 

ötürü tanıma birtakım ilâve unsurlar getirmişler, tanımın taklîdî bilgiyi dışarıda tutması için 

çaba göstermişlerdir. Basra Mu‘tezilîleri dışında onun bilgi tanımının taklide kapı araladığını 

ifade eden pek çok kelâm âlimi olmuştur. Bunlardan Nesefî’nin konuya dair açıklamalarını 

zikretmek anlamlı ve yerinde olacaktır: 

     “Kâ‘bî olarak bilinen Ebu’l-Kâsım, bilgiyi bir şeye olduğu hal üzere itikad etmek şeklinde 

tanımlasa da Mu‘tezile içerisinde onun bu tanımını benimseyen kimse yoktur. Onlara göre bu 

tanım bâtıldır. Çünkü âvamdan biri de âlemin hâdis olduğuna, bir yaratıcısının varlığına, bu 

yaratıcının birliğine ve peygamberinin doğruluğuna itikat edebilir. Bu, bir şeye olduğu hal 

üzere itikaddır, çünkü inanılan şey gerçekte de öyledir ancak ne var ki bu bir ilim değildir.”476 

     Basra Mu‘tezilîlerine göre taklit ile meydana gelen itikat, içinde az da olsa mutlaka şüphe 

barındırmakta, dolayısıyla da kişinin kalbini tam manasıyla tatmin etmemektedir. Söz gelimi 

Zeyd’in evde olduğuna dair bir başkasını taklit eden kimse ile Zeyd’in evde olduğunu gözüyle 

idrâk eden kişi arasındaki fark açıktır. Bunu taklîdî olarak bilen kimseye: “Belki de sana 

Zeyd’in evde olduğunu söyleyen kişi bir sebepten ötürü yalan söylemiştir.” denildiğinde bu 

kişinin şüpheye düşmesi kaçınılmazdır. Ancak duyu organlarından biriyle ya da istidlâl ile bilen 

kimsede böyle bir şüphe asla oluşmayacaktır.477 Aynı şekilde onlara göre taklit ile ortaya çıkan 

diğer bir problem ise birtakım insanları taklit etmenin onlar dışındakileri taklit etmeye üstün 

olmayışıdır. Sonuç olarak nazar ve istidlâli bırakıp taklidi yol edinen kimse Ebû Hâşim’e göre 

iki defa azabı hak etmiştir. Birincisi bu kişi cehâlet olup olmadığını bilmediği bir şeyin peşine 

düşmüş, ikincisi nazar ve istidlâli terk etmiştir.478 

    İbn Hazm, Kâ‘bî ile bilgiyi aynı kavramlar üzerinden tanımlamış, “Eş‘arî’ler dışındaki bazı 

kimseler” ifadesiyle de Basra Mu‘tezilîleri’nin Kâ‘bî’ye yönelttiği eleştirileri yanıtlamıştır. İbn 

Hazm, bir eserinde bilgiyi, “bir şeye olduğu hal üzere teyakkun etmek” şeklinde tanımlayarak 

bilgi vasıtalarını şu şekilde ortaya koymuştur: 

    “Bilgi, bir şeye dair yakîn kesbetmektir. Bu, ya yakîne ulaştıran zarûrî bir burhan ile veya 

hissin evveli ile ya da aklın bedîhiyyâtı ile olabilir. Aynı şekilde -et-Takrîb isimli kitapta da 

belirttiğimiz üzere- aklın ya da hissin evveliyâtına râci mukaddimeleri ele alarak veyahut da 

                                                 
476 Nesefî, C. 1, s. 9; Nesefî’nin burada Mu‘tezilîlerin genelinin eleştirisi olarak sunduğu argümanı Kâdı, şu şekilde 

zikretmektedir: “Bazıları da ilmin, bir şeye olduğu hal üzere itikat olduğunu söylemektedir. Bu, çok uzak bir tanımdır. Çünkü 

herhangi bir şeye rastgele inanan kimse (mübhit) veya mukallid de bir şeye olduğu hal üzerine inanmaktadırlar. Ancak onlar 

âlim değildirler. Bu sebeple itikat ettikleri bu şeye dair durumları şüphe eden bir kimsenin veya zan sahibi birisinin durumu 

gibidir.” Bkz. Kâdı Abdülcebbar, el-Mugnî, C. 12, s. 17. 
477 Ebû Reşîd, s. 302. 
478 Cüşemî, C. 4, 169b. 



 107 

zarûreten ya da istidlâl dışında Allah Teâlâ’nın tâbî olmayı emrettiği kişilere tâbî olup hakka 

muvâfık olmak suretiyle gerçekleşebilir.”479 

     Görüleceği üzere bilgi tanımında olduğu gibi İbn Hazm’ın taklîdî bilgiye yaklaşımı da 

Kâ‘bî’nin düşünceleri ile örtüşmektedir. İbn Hazm’a göre bazı kelâmcıların “delil olmadan 

bilinen şey taklittir” şeklinde bir tanım yapıp taklidin ümmetin icmaıyla bâtıl, istidlâl yapmadan 

iman edenlerin mukallit olduklarını ve imanlarının kabul edilmeyeceğini iddia etmeleri doğru 

değildir. Dolayısıyla delile dayanmayan bir hükmü kabul etmek her zaman taklit olarak 

nitelenemez. Zira burada iman edilen şeyin olgu olarak bir hakikatinin olup olmamasına 

bakılmalıdır. Ona göre eğer mukallidin taklid ettiği şey hak ve doğru ise delil getirmeden inansa 

bile doğruyu bulmuş ve kurtulmuştur.480 Paralel olarak onun bu ifadeleri de Kâ‘bî’nin “hakkı 

taklit eden kurtulmuştur”481 şeklindeki görüşünün şerhi mahiyetindedir.   

       İbn Hazm’a göre Allah Teâlâ pek çok âyette “Ey iman edenler!” şeklinde hitapta bulunmuş, 

yine “Eğer müminlerden iki grup birbirleriyle savaşırlarsa aralarını düzeltin”482 âyetinde 

“mü’minler” şeklinde hitap etmiştir. Ayrıca Allah Teâlâ, Kur’ân’da “Eğer tövbe edip namazı 

kılar ve zekâtı verirlerse bu takdirde onlar sizin din kardeşlerinizdir”483 âyetiyle imânın 

durumunu belirterek kıyamete kadar dünyaya gelecek müminlere hitap etmiştir. Burada İbn 

Hazm, Kâ‘bî’nin zikrettiği bir diğer argümanı da izah etmektedir. Ona göre Hz. Peygamber 

(s.a.v) döneminde yaşayan ya da asırlarca kıyamete kadar gelecek olan müminler içerisinde 

nazar ve istidlâl edenler –ki bunlar oldukça azdır- ile birlikte istidlâl etmeyenlerin de 

olduğu/olacağı bilinmektedir. Örneğin siyahîlerden, Rumlardan, Fârisîlerden, kölelerden, zayıf 

kadınlardan ve çobanlardan Müslüman olan kimselerin durumu böyledir. Bunların çoğu babası 

veya efendisinin eğitmesiyle İslâm üzere yetişmiştir. Sonuç olarak Allah Teâlâ onlara da 

mü’minler şeklinde hitap etmiş ve İslâm’ın hükmü ile hükmetmiştir.484  

       Kur’ân ve sünnetten mukallidin imanının geçerli olduğuna dair deliller zikreden İbn Hazm 

bu konuda ümmetin icmâ ettiğini ifade etmektedir. Ona göre nazar ve istidlâlin her Müslümana 

farz olması kesinlikle doğru değildir. Eğer mümin olmak için tek yol istidlâl olsaydı Allah 

                                                 
479 Enver Hâlid ez-Zu‘bî, Zâhiriyyetü İbn Hazm, Amman: el-Ma‘hedü’l-âlem li’l-fikri’l-İslâmî, 1996, s. 67. 
480 Serdar, s. 146-147. 
481 Cüşemî, C. 4, 170b. 
482 Hucûrat 49/9. 
483 Tevbe 9/11. 
484 İbn Hazm, C. 3, s. 421. 



 108 

Teâlâ’nın “Birinin istidlâl edinceye kadar Müslüman olmasını kabul etmeyin” demesi gerekirdi 

ki böyle bir emir olmadığı gibi bunu dile getirenler de yalnızca câhil bir topluluktur.485  

     Son olarak İbn Hazm, nazar karşısında Kâ‘bî’nin ortaya koyduğu iki Müslüman tipolojisine 

benzer bir ayrımdan bahsetmektedir. Bunlardan birincisi, Yüce Allah’ın kendisine uyulmasını 

emrettiği kişiye yani Hz. Peygamber’e tâbî olan kimsedir. Bu kişi ister istidlâl yapsın ister 

yapmasın mümin ve âlimdir. Eğer istidlâl yapıp Allah Teâlâ’nın tevfîkiyle hakka isabet ederse 

iki sevap, edemezse buna da bir sevap vardır. Nitekim bu, Hz. Peygamber’in (s.a.v.) içtihat 

etmesine rağmen hata eden hâkim hakkında söylediğinin izahıdır. 

     İkinci grup ise Allah Teâlâ’nın kendisine tâbi olmayı emrettiği Hz. Peygamber’e uymayan 

kimselerdir. Bunlar ister istidlâl yapsınlar isterse yapmasınlar zâlim, câhil ve kâfirdirler. 

Nitekim bunlardan bir grup istidlâl yapsa ve Hz. Peygamber’in getirdikleri ile aynı sonuca varsa 

ve fakat ona tâbi olmasa yine de kâfir ve câhildir.486    

     Netice itibariyle hem Kâ‘bî, hem de İbn Hazm aynı bilgi tanımını benimsemiş, bunun bir 

neticesi olarak da taklidi kabul etmişlerdir. Onların mukallidin bilgisini ve imanını geçerli kabul 

etmelerinin temel şartı bilginin hakikate uygun olması, diğer bir ifade ile olguya mutâbık 

oluşudur. Onlara göre toplumun çoğu nazar ve istidlâl seviyesinde aklî yetkinliğe ulaşamamış 

kimselerden müteşekkildir. Aynı şekilde herkesin yapısı ve karakteri her bilgiyi aynı düzeyde 

elde edilebilecek kadar yetkin de değildir. Bununla birlikte hem Allah Teâlâ hem de O’nun 

peygamberi bu kimseleri mümin olarak vasıflandırmıştır. Tüm bunlarla birlikte Kâ‘bî, nazar ve 

istidlâl üzerine vurgu yapmış hatta Uyunu’l-mesâil isimli eserinde nazarın geçerli bir bilgi 

kaynağı olduğuna dair özel bir başlık açmıştır. Neticede onun taklîdi bir bilgi kaynağı kabul 

etmesi, âvamın durumunu göz önünde bulundurmasından, herkesin aklının doğuştan eşit 

olmadığını savunmasından kaynaklanmaktadır.  

 

 

                                                 
485 İbn Hazm, C. 3, s. 422. 
486 İbn Hazm, C. 3, s. 423. Aynı görüşü Kâ‘bî şu şekilde dile getirmektedir: “Hz. Peygamber’e iman etmeyip ona düşmanlık 

besleyen birisi kendi kendine düşünse ve: ‘Ben onun nübüvveti hususunda zahirî tüm deliller üzerinden akıl yürütüp istidlâl 

yapacağım. Eğer bu akıl yürütmem beni onun hak peygamber olduğuna götürürse ben, onun eleştirilecek yönlerini bilen en 

mahir kişi olacağım. Bir kimse kendisini ondan en iyi nasıl korur, onun anlattığı şeylerin manasını en güzel nasıl çarpıtır bu 

hususlarda en mahir ve en güçlü ben olacağım. Eğer bu nazar beni onun bâtıl olduğuna götürürse- böyle bir şeyden Allah’a 

sığınırım.- bu durumda rahata erip onun sözlerinin boş birer uydurmadan ibaret olduğunu kat´i delillerle anlamış olacağım.’ 

dese ve bunun üzerine istidlal etse ve bu akıl yürütmesi onu Allah Teâlâ’nın marifetine ve Hz. Peygamber’in doğruluğuna 

götürse bu kişinin marifeti isyan anlamına gelir. İsyan da iman değildir.” Bkz. Ebû Reşid, s. 315. 



 109 

     II. BİLGİ KAYNAĞI OLARAK HABER 

 

     Ebu’l-Kâsım el-Kâ‘bî’nin bilgi anlayışı içerisinde haber önemli bir yer tutmaktadır. Zira 

yaşadığı dönemde Bağdat Mu‘tezilesi’nin önde gelen âlimi olan Kâ´bî, kelâm ilmindeki 

derinliğinin yanı sıra hadis ve ricâl ilmine vukûfiyetiyle de tanınmaktadır.487 Hansu’nun 

naklettiğine göre onun hadis ilmine dair kaleme aldığı eserler şu şunlardır: 

     a. el-Müsned 

     b. Kitâbü’l-hücce fî ahbâri’l-âhâd 

     c. Kitâbü kabûli’l-ahbâr ve ma‘rifetü’r-ricâl 

     d. Nakdü’s-Sircânî 488 

     O, Kabûlü’l-ahbâr ve ma‘rifetü’r-ricâl isimli eserinin mukaddimesinde bir hadis kitabı 

kaleme almasının gerekçesini şu şekilde ifade etmektedir: 

    “Allah seni aziz ve muvaffak eylesin. Seni dinde sabit olanlardan kılsın. Seni ifrattan 

muhafaza eylesin ve sana araştırmayı sevdirsin. Ben, şeyhimiz Ebu’l-Hüseyin’in (Allah ondan 

razı olsun) haber-i vâhidi eleştirdiği eserine karşı çıkıp haber-i vâhidin belli konularda ve 

açıkladığım şartlarda delil olarak kabul edilmesi gerektiğini izah etmiştim. Ancak (benim ona 

karşı haber-i vâhidi savunduğum bu eserime bakarak) kendisini hadise nispet edenlerden gelen 

bu tür haberlerin çoğuna hüsnüzan ile yaklaşmandan; hadisçilerin kendi müntesipleri 

arasındaki şöhretlerine ve seslerinin çok çıkmasına bakıp hataya düşmenden endişe ettim ve 

bu sebeple bu eseri yazdım. Bu kitabımda onların tutarsızlıklarına, cehâletlerine ve 

yanlışlarına dair anlattığım şeyler hasımlarının değil, bizzat kendilerinin birbirleri hakkında 

söyledikleridir. İşte bu yolla hadisçilerin rivayet ettiği haberlerin gerçek sayısı hususunda bilgi 

sahibi olmanı, (bu haberler içinden) doğruluğu sabit olan ve kabul etmen gerekenleri bilmeni 

ve (birtakım şartları taşımayan haberlere) suizanla yaklaşmanı istedim.”489 

     Görüleceği üzere Kâ´bî, bir taraftan haber-i vâhidi delil olarak kabul etmeyen hocası 

Hayyât’a bir reddiye kaleme alırken490 diğer taraftan hadis olarak zikredilen her şeyin 

araştırılmadan kabul edilmemesi hususunda talebelerini uyarmaktadır. Onun haber-i vâhid 

                                                 
487 Hansu, s. 204. 
488 Bu eserlerin yazılış amaçları ve muhtevaları hakkında detaylı bilgi için bkz. Hansu, s. 205-209. 
489 Ebu’l-Kâsım el-Kâ‘bî el-Belhî, Kabûlü’l-ahbâr, C. 1, s. 17. 
490 Bu, Bağdâdî’nin naklettiğine göre Kitâbü’l-hücce fî ahbâri’l-âhâd isimli eser olmalıdır. Bkz. Bağdâdî, el-fark beyne’l-firak, 

s. 159. 



 110 

hususunda benimsediği bu yaklaşım, itidali simgelemektedir. Bununla birlikte o, burada 

bahsettiği hadisçilerle kimi kastettiğini şu ifadelerle açıklamaktadır:  

   “(Allah sana hayırlı olan ilmi öğretsin ve seni o ilmin ehli kılsın) bil ki bizim hadise intisap 

edenler diye bahsedip eleştirdiğimiz kimseler ilim erbabı olup âsar ve sünneti bize nakledenler 

değildir. Çünkü onlar bizim selefimizdir, sevdiğimiz ve kendilerine hürmet etmeyi dinin bir 

gereği saydığımız kimselerdir. Bizim kastımız, zamanımızda veya bundan kısa bir süre önce 

zuhur eden, dinlerini taassup ile yaşayan, anlamadıkları işe burunlarını sokan, selefe muhâlefet 

eden, riyâset peşinde koşan, küfür ve dâlâlet işareti olan teşbih inancını benimseyen 

kimselerdir.”491 

      Ebu’l-Kâsım el-Kâ‘bî, haber-i vâhidin bilgi değeri taşıdığını kabul edip bunun aksini iddia 

edene cevap vermekle birlikte hadislerin kabulü konusunda seçici davranmaktadır. Onun bu 

seçiciliği iki noktada kendini göstermektedir. Bunlardan ilki, her âhad haberin kabul 

edilemeyeceği yönündedir. Dolayısıyla ona göre hadis olarak nakledilen her haber muteber 

değildir. Onun burada değindiği bir diğer husus, bu tarz nakillerin dinin hangi sahasında bilgi 

kaynağı teşkil ettiği yönündedir. Bu noktada haber, temelde ikiye ayrılmaktadır. Bunlardan ilki 

haber-i sâdık, diğeri haber-i vâhiddir. Haber-i sâdık da kendi içerisinde mütevâtir haber ve 

nübüvveti mucize ile ispatlanmış peygamberin haberi olmak üzere ikiye ayrılmaktadır. Genelde 

kelâmcılara, özelde Kâ‘bî’ye göre bu türden haberlerin dînî konularda kaynak teşkil edeceği 

yerler farklıdır. Buna göre o, hem mütevâtir haberi hem de nübüvveti mucize ile ispatlanmış 

peygamberin haberini akaidde bilgi kaynağı olarak kabul etmiş, haber-i vahidin usûlü 

desteklemek için kullanılabileceğini belirtmekle birlikte bir takım sıhhat şartlarını sağladığı 

takdirde fıkhî konularda bunlarla amel edilebileceğini ifade etmiştir. Burada onun habere 

yaklaşımı “mütevâtir haber” ve “haber-i vâhid (âhâd haber)” olmak üzere iki alt başlık altında 

ele alınacaktır. 

     

      A. Mütevâtir Haber 

 

      Kelâm ilminde bilgi kaynakları (esbabü’l-ilim) hakkında yer yer farklı ifadeler 

kullanılmakla beraber genel itibariyle daha sonraları sistematik hale getirilen sağlam duyu 

(havâss-ı selîme), akıl ve sâdık haber konusunda âlimlerin genel olarak bir görüş birliğinden 

                                                 
491 Ebu’l-Kâsım el-Kâ‘bî el-Belhî, Kabûlü’l-ahbâr, s. 19-20. 



 111 

bahsetmek mümkündür. Bu bağlamda İslâm bilgi anlayışında kat’î/yakînî bilgi sunan 

kaynaklardan birisi de mütevâtir haberdir. Sözlükte, “bir şeyin diğerinin ardından gelmesi, onu 

takip etmesi” anlamına gelen tevâtür, birini izlemek, peşinden gelmek gibi manalara 

gelmektedir. Kur’ân’da lügat manasında Mü’minûn sûresi 40. âyette “Sonra biz arka arkaya 

peygamberlerimizi gönderdik”492 şeklinde yer almaktadır.493 Mütevâtir kavramı, klasik 

literatürde, yalnızca dinî konulara taalluk eden nakillerle sınırlı kalınmaksızın genel bir bilgi 

kaynağı olarak ele alınmıştır. Bu haberin epistemolojik değeri göz önünde bulundurulduğunda 

ise katiyyeti hususunda herhangi bir hâricî karînenin aranmayacağı, aksine sıhhatinin bizatihi 

kendisinden kaynaklandığı ifade edilmektedir.494 Bunun dışında nakledilen diğer haberlerin 

sıhhati ancak haber dışında bir delil ile sabit olur ki bu da söz konusu haberlerin doğruluğunun 

nazarî olduğu anlamına gelmektedir.495  

      Haber-i sâdığı bilgi kaynağı olarak kabul eden kelâm alimlerine nakil karşısında akla da 

önemli bir yer ayıran Mu‘tezile de dahildir. Zira aklın işlevsellik kazanması, bilgi üretmesi ve 

marifete ulaştırması için ona malzeme temin eden araçlardan biri haberdir. Mu‘tezilî 

düşüncenin genel olarak kabul ettiği en net tanım, Kâ´bî’nin Kitâbu’l-Makâlât’ında şu şekilde 

yapılmaktadır:496   

       “Mu´tezile’nin geneli ve ümmetin büyük çoğunluğu (mütevâtir haber hakkında) şunları 

söylemişlerdir: Geçmiş peygamberlerin mucizeleri ya da bunlar dışında bize gâib olan 

hususlar hakkında hüccet, üzerinde kasıtlı ya da kasıtsız olarak anlaşması mümkün olmayan 

bir topluluk tarafından, yine kendisi gibi (büyük) bir topluluğa aktarılan haberdir. Bu haberin 

böyle bir topluluktan gelmesi muhtevâsının kesin bilgi ifade ettiği anlamına gelir. Başında, 

sonunda ve ortasında aynı nitelikleri taşıyan bu haberi nakleden topluluğun mü’min, fâsık veya 

kâfir olması fark etmediği gibi işiten herkes için de bir hüccettir.”497      

      Kâ‘bî’nin bu ifadeleri Mu‘tezile içerisindeki en derli toplu mütevâtir haber tanımıdır. Her 

ne kadar o, “mütevâtir” kavramı yerine “hüccet olabilecek haber” şeklindeki bir ifadeyi tercih 

etse de konunun devamında Nazzâm’ın mütevâtir haberi kabul etmeyişini “Nazzâm ve onun 

                                                 
ا 492 لْن ا رُسُل ن ا ت تْر   ثمَُّ أ رْس 
493 Tahânevî, s. 521. 
494 Mustafa Selim Yılmaz, “Kelam İlminde Mütevatir Haberin Bilgi ve Delil Değeri”, Din Bilimleri Akademik Araştırma 

Dergisi, 2018, C. 18, Sy. 1, s. 207. 
495 H. Yunus Apaydın, “Mütevâtir”, DİA, C. 32, s. 208. 
496 Hansu, s. 113. 
 و قال جل المعتزلة وأكثرالأمة إن الحجة فيما غاب عنها من آيات الأنبياء عليهم السلام و فيما سوى ذلك من الأخبار ما تنقله الجماعة التي لا تجوز عليها التواطؤ  497

كانمنين كانت الجماعة أو كفارا أم فساقا قالوا فإذا ؤ الإتفاق و التي قد جرت العادات بأن مثلها لا يطرد عن جماعة مثلها إلا أن يضطر الأمر في ذلك بالخبر عنه م و  

فيه فهو حجة على من سمعههذا الخبر قد نقله هؤلاء و كان أوله كآخره و وسطه كطر  Bkz. Ebu’l-Kâsım el-Kâ‘bî el-Belhî, Kitâbü’l-Makâlât, s. 

285.  



 112 

gibi mütevâtir haberi kabul etmeyenlere göre” şeklinde ifade etmesi onun hüccet olabilecek 

haber ifadesiyle mütevâtiri kastettiğini açıkça ortaya koymaktadır.498 Kelâma dâir pek çok 

meselede özelde Kâ‘bî’nin genelde Bağdat Mu‘tezilesi’nin görüşlerini benimseyen Şeyh 

Müfid, mütevâtir haber ile alakalı şunları nakletmektedir: 

     “Sıhhati kat’î olan mütevâtir haberin tanımı şöyledir: Bu, -adet olarak, bir haber uydurması 

ve buna dair hakikatin ortaya çıkmamasının imkânsız olduğu- (büyük) bir topluluğun naklettiği 

haber olup insanların farklı hallerine, iddialarına ve sebeplerine rağmen hasıl olmaktadır. Bu 

yolla oluşan bir haber, müşâhadeye ve var olan şeylere dairdir. Yoksa gaybî konulara dair 

(herkesin üzerinde icmâ ettiği) böyle bir kelâmdan bahsetmek mümkün değildir. Bu, Bağdatlı 

Mu‘tezilîlerin mütevâtir hakkındaki görüşleridir. Bu hususta Basra Mu‘tezilîleri onlara 

muhâlif olmakla birlikte mütevâtir haberi zarûrî bilgi ifade edecek şekilde yeniden 

tanımlamışlardır.”499 

        Şeyh Müfid’in naklettiği Bağdat Mu‘tezîleri’nin mütevâtir haber anlayışının temelde 

birkaç hususu barındırdığı görülmektedir. Bunlardan ilki, haberin yalan üzere birleşmesi 

imkânsız olan bir topluluk tarafından nakledilmiş olmasıdır. Bu hususta her ne kadar Kâ‘bî, 

bazı âlimlerin sayı belirttiğini nakletse de500 genel kanaat bu sayının kişinin kalbini tatmin 

edecek kadar çok oluşudur. Ancak bu şartın Mu‘tezilî düşünce içerisinde istisnaları da vardır. 

Yukarıda da ifade edildiği üzere İbrahim en-Nazzâm, bu haberin hüccet değeri taşımadığını, 

büyük bir topluluğun da yalan üzere birleşmesinin mümkün olduğunu ifade etmektedir.501 

İkinci olarak bu tarz haberlerin müşâhedeye dayalı haberler olması gerekmektedir. Zira -

sofistler dışında- herkesin üzerinde ortak bir şekilde uzlaştığı haber, ancak beş duyu organına 

konu olan haberdir ki Şeyh Müfid’in özellikle vurguladığı husus da budur.  

 

     1. Kabul Şartları 

        

     Mütevâtir haber ile alakalı kelâm, usûl ve hadis âlimlerinin farklı kriterleri olmakla birlikte 

Kâ‘bî’ye göre mütevâtir haberin sıhhati onun: 

                                                 
498 Hansu, s. 113; İlk dönemde mütevâtir haber yerine ‘hüccet olabilecek haber’ ya da ‘üzerinde icmâ edilmiş haber’ kavramları 

kullanılmaktaydı. İmâm Şafiî’nin tevatür kavramıyla birlikte aynı manada ‘el-ihâta’ ve ‘el-ilmü’l-âmme’ tabirini tercih ettiği 

de görülmektedir. Bkz. Ahmet Yücel, Hadis Usulü, 1. Basım, İstanbul: İFAV, 2011, s. 142.  
499 Şeyh Müfid, s. 89. 
500 Ebu’l-Kâsım el-Kâ‘bî el-Belhî, Kitâbü’l-Makâlât, s. 286. 
501 Ebu’l-Kâsım el-Kâ‘bî el-Belhî, Kitâbü’l-Makâlât, s. 286. 



 113 

     a. her nesilde yalan üzere birleşmeleri mümkün olmayan bir grup tarafından rivayet edilmiş 

olmasına, 

     b. haberin duyu organları ile bilinmiş olmasına bağlıdır.502  

     Kâ‘bî’nin burada zikrettiği ikinci hususa göre mütevâtir haberin konusu duyularla 

algılanabilen bir işle ilgili olmalı ve haber verenler tarafından zorunlu olarak bilinmelidir. 

Nitekim aklî ve itikâdî durumlarla ilgili haberler, zorunlu bilgi ifade etmez. Eğer bu türden 

haberler zarûrî bilgi ifade etseydi, büyük topluluklar tarafından rivayet edilen tevhid, adalet ve 

nübüvvetle ilgili konuların, gidilip görülmeyen şehirlerin varlığından verilen haberlerde olduğu 

gibi, başka bir delile ihtiyaç duyulmadan herkes tarafından zarûrî olarak benimsenip kabul 

edilmesi gerekirdi.503 Şeyh Müfid, mütevâtir haberin müşâhede ve varlık sahasında olan şeyler 

hakkında geçerli olduğunu, gaybî hususlarda herkesin görüş birliği içerisinde oluşunun ve söz 

söylemesinin mümkün olmadığını belirtmekte ve bu konuda Bağdât Mu‘tezile âlimlerinden 

istifade ettiğini belirtmektedir.504 

      Aynı şekilde Kâ‘bî’nin âlemin sonradan yaratılmış olmasının onun tek bir yaratıcısı 

olduğuna delâlet etmeyeceğine çok sayıda işçinin bir binayı inşa etmek için çalışmasını örnek 

veren düalistlere cavabı mütevâtir haberin yalnızca müşâhedeye dayalı bilgilerden oluşmasını 

kabul ettiğini göstermektedir: 

      “Bir binâyı inşa eden işçilere dair haber, tevatür ile sabittir. Tevatür eğer duyu verilerinden 

kaynaklanıyorsa asla fâsit değildir. (Yaratıcı tarafından) gönderilen elçinin haberinin doğru 

oluşu ise gönderenin hikmetine dayanır. Bu hikmet, haberi gönderen kadîm yaratıcının yalancı, 

sapkın ve fâsık bir elçi göndermeyeceğine delâlet eden kusursuz(muhkem) fiilleridir. Eğer 

O’nun hikmetine delâlet eden (âlemdeki) kusursuz işleri olmasaydı (yalancı, sapkın ve fâsık bir 

elçi göndermeyeceğine dair) bilgimiz de olmazdı.”505  

        Sonuç olarak Ka‘bî’ye göre tek bir yaratıcının olduğuna dair delil, âlemdeki muhkem ve 

nizamlı işlerdir ki bunlar gönderdiği elçilerin de doğru ve sâdık olduğuna delâlet etmektedir. O 

halde gönderilen peygamberlerin tek ve kadîm olan yaratıcıdan aldığı haberler doğrudur. 

Bunların doğruluğuna delil teşkil eden zarûrî bilgi bizim müşâhede ile evrende gördüğümüz 

nizamdır. Dolayısıyla kutsal metinlerin müşahedeye dayanan yönü âleme, onu yaratıp ikâme 

eden yegâne yaratıcının hikmetine dayanmaktadır.  

                                                 
502 Ebu’l-Kâsım el-Kâ‘bî el-Belhî, Kitâbu’l-Makâlât, s. 285. 
503 Hansu, s. 120. 
504 Şeyh Müfid, s. 89.  
505 Ebu’l-Kâsım el-Kâ‘bî el-Belhî, Uyûnu’l-mesâil, s. 116-117. 



 114 

      2. Bilgi Değeri  

     

      Şârî tarafından yapılması veya yapılmaması istenen fiiller hususunda, haberin önemli bir 

bilgi kaynağı olduğunu belirten Ebû Ali ve Ebû Hâşim’e göre mütevâtir haberle gelen bilgi, 

zarûrî bir bilgidir.506 Bununla birlikte Kâ‘bî ve Ebü’l-Hüseyin el-Basrî’ye göre mütevâtir 

haberle hasıl olan bilgi nazarî/istidlâlîdir. Nitekim haberin duyularla algılanabilen türden 

olması, yalan üzere birleşmesi mümkün olmayan sayıdaki kişiler tarafından aktarılması gibi 

şartlar mütevâtirin nazarî olduğunu göstermektedir.507 Çoğunlukla Bağdat ekolünün görüşlerini 

tercih eden Şeyh Müfid bu konuya özel bir başlık altında değinerek şunları ifade etmektedir: 

     “Haberlerin doğru olup olmadığına dair bilginin yolu ancak istidlâldir ki bu da iktisâbî 

olarak (kişinin yönelmesiyle) meydana gelmektedir. (Haberin hiçbir türlüsüyle) zarûrî bir şeyin 

vâki olması mümkün değildir. Haberle alakalı bu durum tıpkı (istidlâl olmadan bilinmesi 

mümkün olmayan) tüm gâiblerin durumu gibidir. Bağdât Mu‘tezîlesi âlimlerinin tamamı bu 

görüşü benimsemektedir. Bu hususta Basra Mu‘tezilîleri, Müşebbihe ve Ehl-i Cebr onlara 

muhâlefet etmektedir.”508   

     Sonuç olarak mütevâtir haber ile oluşan bilginin zarûrî mi yoksa istidlâlî mi olduğu ihtilaflı 

bir konudur. Kâ‘bî’ye göre bir haber bir grup insan için mütevâtir olabilirken onlar dışında 

kalanlar için olmayabilir. Çünkü bu gibi ihtilaflı durumlarda bir başkasının görüşlerini 

benimseme ya da ona kin ve düşmanlık besleme gibi durumlar söz konusu olabilir. Örneğin Hz. 

Peygamber’in Kur’ân-ı Kerîm dışındaki diğer mucizeleri Müslümanlar için mütevâtir 

seviyesine ulaşırken Yahûdî ve Hıristiyanlar bunları işittiklerinde kendilerinde zarûrî bilgi 

meydana gelmez.509 Bilakis yalnızca bunlar üzerinde akıl yürütüp inananlar Müslüman olur 

ancak duyduklarında zarûrî bilginin oluşması mümkün değildir. İslâm düşünce geleneği 

içerisinde Kâ‘bî, Ebü’l-Hüseyin el-Basrî, Şeyh Müfid, Cüveynî, Gazzâlî ve Âmidî gibi farklı 

geleneklere mensup âlimler bu bilginin iktisâbî olduğunu savunurken Basra Mu‘tezilîleri, İbn 

Fûrek, Bakıllanî, Abdülkâhir el-Bağdâdî, Sâbûnî ve Taftazânî gibi âlimler bunun zarûrî 

olduğunu belirtmişlerdir.510      

                                                 
506 Şeyh Müfid, s. 89; Hansu, s. 121; Memiş, s.168. Kâdı’nın mütevâtir haberin zarûrî oluşuna dair delili şudur: “Bize göre bu 

haber, hüccet veya delil değildir ki onunla haber verilenin sıhhatine istidlâlde bulunalım. Haber anında bilgi, yalnızca Allah 

Teâlâ tarafından âdet gereği meydana gelir. Allah Teâlâ’nın bu bilgiyi iptidâen yahut az ya da çok bir insan topluluğu 

aracılığıyla yaratması da imkân dahilindedir.’ Bkz. Kâdı, el-Mugnî, C. 15, s. 335.  
507 İbnü’l-Melâhimî, s. 390. 
508 Şeyh Müfid, s. 89. 
509 Ebu’l-Kâsım el-Kâ‘bî el-Belhî, Kitâbu’l-Makâlât, s. 289. 
510 Memiş, s.168. 



 115 

     3. Mütevâtir Haberi Kabul Etmeyenler 

 

     Kâ‘bî’ye göre ümmetin üzerinde icmâ ettiği itikadî konularda mütevâtir haberden başkası 

kabul edilemez. Bu nevi haberler herkesi ilgilendirdiği için ümmetin tamamına dair böylesi 

konularda topluluğun rivayetinden (haberü’l-cemâa) ve ümmetin bu husustaki uygulamasından 

başkası hüccet değeri taşımaz.511 Nitekim mütevâtir haber için herhangi bir isnâda ve “filanca 

filancadan şunu nakletti” şeklinde bir ifadeye de gerek yoktur. İslâm âlimlerinin mütevâtir 

haber üzerindeki bu tutumu hiçbir haber türünü bilgi kaynağı olarak kabul etmeyen Sümeniyye 

ve Berahime taraftarlarına bir reddiye mâhiyeti taşımaktadır.  

      Kâ‘bî’nin naklettiğine göre Nazzâm, mütevâtir haberin bilgi değeri taşımadığını ifade 

etmektedir. O’na göre çok sayıda kişinin yalan üzerine birleşmesi de mümkündür. Nitekim tek 

başına yalan söyleme ihtimali olan kimseler, cemaat olduklarında da yalan söyleyebilir. Cemaat 

olmaları onların yalan söyleme ihtimalini ortadan kaldırmaz.512 İki âmânın bir araya gelmesi 

gören bir insan oluşturmadığı gibi, yalanların bir araya gelmesi de doğruyu meydana getirmez. 

O’na göre Yahûdîlik, Hıristiyanlık gibi dinlere inananlarla, bid’at ehlinden olanların yalan bir 

haber üzerinde ittifak etmiş olmaları, bu iddianın geçersiz olduğunu kanıtlamaktadır.513 

Nazzâm’a göre cisimlere dair bilgi haberle değil yalnızca havâss-ı selîme ile elde edilebilir.  

Mu‘tezile içerisinde şaz kabul edilebilecek bu görüşünden ötürü pek çok âlim, Nazzâm’ı 

eleştirmiştir.514 Bununla birlikte Kâ‘bî, Kitâbu’l-Makâlât’ta bazı kimselerin icmâ ve mütevâtir 

haberi reddetmeleri hususunda farklı gerekçeleri olduğunu da ifade etmektedir. Buna göre 

icmâ, ümmetin eksiksiz olarak tüm fertlerinin katıldığı bir görüş bir birliğidir. Bu oluşum 

çerçevesinde ümmetin bir ferdinin dışarıda kalması dahi düşünülemez. Ümmetin tüm fertlerinin 

eksiksiz olarak bir görüş üzerinde icmâ etmesi de mümkün olmadığına göre icmânın 

geçersizliği anlaşılmaktadır. Kâ‘bî gerek mütevâtir haberin hüccet değerini kabul etmeyen 

Nazzâm’a gerekse icmâyı delil addetmeyen bu gibi kimselere şu cevabı vermektedir: 

    “Ümmetin çoğunluğu şunları söylemiştir: İcmâ, haktır. Çünkü bizim ümmetimizin diğer 

ümmetlerin aksine hata ve dalâlet üzerine birleşmesi söz konusu olamaz. Zira Allah Teâlâ: 

                                                 
511 Ebu’l-Kâsım el-Kâ‘bî el-Belhî, Kabûlu’l-ahbâr, C. 1, s. 17. 
512 Ebu’l-Kâsım el-Kâ‘bî el-Belhî, Kitâbu’l-Makâlât, s. 286. 
513 Hansu, s. 118. 
514 Bu hususta Kâdı Abdülcebbar’ın ona yönelttiği eleştiriler için bkz. Kâdı Abdülcebbar, C. 20, s. 72. 



 116 

“Müminlerin yolundan başkasına tâbi olan kimseyi, döndüğü yere döndürür ve onu cehenneme 

sokarız” 515 buyurmuş, Hz. Peygamber ise “Ümmetim yalan üzere birleşmez” demiştir.”516  

       Kâ‘bî, mütevâtir habere dair İslâm düşüncesi içerisindeki farklı yaklaşımları da 

zikretmektedir. Buna göre Ebü’l-Hüzeyl ve Hişam b. Amr gibi âlimler mütevâtir haberi 

içlerinden en az birinin cennet ehlinden olduğu yirmi kişinin rivâyeti olarak kabul etmişlerdir. 

Bazı Zeydîler ise dört âdil kimsenin rivâyet etmesiyle bu haberin hüccet değeri taşıyabileceğini 

kabul etmişlerdir. Yine Râfızîler hüccetin yalnızca imâmın sözleri olduğunu ifade 

etmektedirler.517 Kâ‘bî’nin aktarımına göre mütevâtir habere dair farklı sayı ve şart ileri süren 

bu kimselerin görüşleri İslâm düşüncesinde şaz kalmıştır. Son olarak o, az sayıda kişinin 

haberinin yakînî bilgi ifade ettiğini savunan Ebü’l-Hüseyin el-Kerâbisî’yi de eleştirmektedir.518 

Netice itibariyle o, itikadî konularda yalnızca mütevâtir haberleri kabul ederek inanç 

esaslarınının bu yolla sağlam bir zeminde ele alınacağını göstermiştir. Zira mütevâtir haberin 

kesinliği yalnızca bir mezhebe ya da dine inananları değil herkesi bağlar bir niteliktedir. 

Böylelikle Kâ‘bî, bir taraftan Sümeniyye ve Berahime gibi naklî bilgiyi tamamen devre dışı 

bırakan, yine Nazzâm gibi mütevâtir haber konusunda istisna kabul edilen kişilerin bu 

görüşlerini reddederken öte taraftan kendi görüşlerini âhad haberlere dayandıranları da 

eleştirerek haber konusunda mutedil bir yaklaşım benimsemiştir.519 

 

     B. Âhad Haber 

 

    Ebu’l-Kâsım el-Kâ‘bî’nin bilgi anlayışı içerisinde haber-i vâhid önemli bir yer tutmaktadır. 

Zira o, bu konu üzerine hem müstakil eserler kaleme almış hem de haber-i vâhidi kabul 

etmeyenlerle mücadele etmiştir. Nitekim Bağdâdî’nin naklettiğine göre o, pek çok meselede 

hocası Hayyât’ı takip etmekle birlikte madum ve haber-i vâhidin hüccet değeri hususunda 

ondan farklı düşünmektedir.520 Bu bakımdan burada Kâ‘bî’ye göre haber-i vâhidin hangi 

durumlarda ve ne şartlarda delil ifade edebileceği ele alınacaktır. 

 

                                                 
515 Nisa 4/115 
516 Ebu’l-Kâsım el-Kâ‘bî el-Belhî, Kitâbu’l-Makâlât, s. 489. 
517 Detaylı bilgi için bkz. Ebu’l-Kâsım el-Kâ‘bî el-Belhî, Kitâbu’l-Makâlât, s. 286-288. 
518 Ebu’l-Kâsım el-Kâ‘bî el-Belhî, Kitâbu’l-Makâlât, s. 287. 
519 Hansu, s. 122-123. 
520 Bağdâdî, el-Fark beyne’l-firak, s. 157-159; Daha önce değinildiği üzere Kâ‘bî, Kabûlü’l-ahbar isimli eserinde Hayyât’a 

haber-i vâhidi kabul etmediği için reddiye sadedinde bir eser kaleme alarak onu eleştirmiştir. 



 117 

     1. Kabul Şartları 

 

     Genel olarak hadis âlimleri bu tarz haberlerin sıhhatini tespit için senedine ve râvisine 

bakarken, istisnâları olmakla birlikte fıkıh ve kelâm âlimleri muhtevasının gerçeğe uygun ve 

olguya mutabık oluşuna yani metne ehemmiyet vermişlerdir. O, Hanefî âlimlerin bu husustaki 

kanaatlerini zikrederek kendisinin de buna katıldığını ifade etmektedir:  

     “Ebû Hanife’nin ashabı ve onların görüşünü benimseyenlere göre Hz. Peygamber 

(s.a.v.)’den nakledilen haber-i vâhid, Kur’ân, Sünnet, icmâ ve aklî delillere aykırı değilse, 

ravilerinin doğruluğu hakkında genel kanaat oluşmuş ve haklarında hüsnüzan edilmiş ise; 

rivayet edilen haber ümmetin genel tatbikatına aykırı olmayıp da şaz da değilse; bu haberin 

kesin bilgi ifade ettiği ve Allah indinde doğru olduğu kesin olarak iddia edilmemekle birlikte, 

kabul edilmesi ve onunla amel edilmesi de vaciptir. Ben de bu görüşe katılmaktayım.”521 

      Hanefîlerin haber-i vâhidi hem metin hem de senet yönünden ele aldıkları görülmektedir. 

Bu bakımdan râvîlerin durumu da incelemeye tâbi tutulmakta ve bazı haberler sened kriterlerine 

uymadığı için reddedilmektedir. Bu açıdan Ebû Hanife’ye göre bir kimsenin haberi Kur’ân’la 

karşılaştırılır ve muhalif olduğu anlaşılırsa bu haberi nakledenin kabul edilmemesi Hz. 

Peygamber’i (s.a.v) reddetmek anlamına gelmez. Aksine bu, Hz. Peygamber adına yalan haber 

üreten kimseleri reddetmektir.522 Aynı şekilde metin tenkidi yönünden Kâ‘bî, haber-i vâhidin 

Kur’ân ve sünnete muhâlif olmaması gerektiğini belirterek birtakım ilâve şartlar da 

zikretmektedir. Bunları şu şekilde sıralamak mümkündür:  

     a. Kur’ân’a, 

     b. Hz. Peygamber’in (s.a.v.) üzerinde icma edilen sünnetine, 

     c. Ümmetin icmâına, 

     d. Ve selef-i sâlihînin uygulamasına aykırı olmamalıdır. Nitekim onlar, Hz. Peygamberin 

muradını daha iyi bilmekle birlikte vahyin nüzûlünde Hz. Peygamberi gördükleri için nâsih-

mansuhu, sebeb-i nüzûlü ve olayları daha iyi bilmektedirler.  

     e. Haber-i vâhid, akla aykırı olmaması gerektiği gibi 

     f. Tevhid ve adalet gibi konularda da olmamalıdır. Çünkü bu gibi konular, hiçbir şekilde ve 

hiçbir peygamberin lisanında değişikliğe uğramamış, seleften kimse de bunların 

                                                 
521 Ebu’l-Kâsım el-Kâ‘bî el-Belhî, Kitâbu’l-Makâlât, s. 506. 
522 Ebû Hanife, el-Âlim ve’l-müteallim (İmâm Â´zamın Beş Eseri İçinde), M. Zahid el-Kevseri (nşr.), Mustafa Öz (trc.), 

İstanbul: Marmara Üniversitesi İlâhiyat Fakültesi Vakfı Yayınları, 1992, s. 25. 



 118 

değişebileceğine dair bir şey söylememiştir. Bu konularda haber-i vâhid yalnızca aklın ilkeleri 

doğrultusunda veya ona aykırı olmayacak şekilde te’kit ve bu konulara iltizam hususunda teşvik 

maksadıyla kullanılabilirler.523 

     Sonuç olarak Kâ‘bî’nin âhâd haber hususundaki görüşleri genel olarak Hanefî fukahâ ve 

kelâm âlimlerinin görüşlerini yansıtmaktadır. Zira o, haber-i vâhidin şartları sağlaması 

durumunda amelî konularda delil olabileceğini belirtmiştir. Onun isnat hususunda benimsediği 

bu titiz ve seçici yaklaşımı da Ebû Hanife’nin ifade ettiği üzere hadis inkârcılığı değil, Hz. 

Peygamber (s.a.v) adına uydurulan birtakım sözlerden ümmetin fikir dünyasını korumaktır. 

 

     2. Haber-i Vâhid ile Amel 

 

     Genel olarak Mu‘tezilî,524 Mâtürîdî525 ve Eş´arî526 âlimler Hz. Peygamber’den geldiği 

söylenen her rivâyetin mütevâtir seviyesinde ele alınamayacağını, ancak râvilerinin 

durumlarının incelenmesi ve açık/sarih nasslarla mukâyesenin ardından fıkhî hususlarda delil 

olarak, akaidde ise destekleyici mahiyette değerlendirilebileceğini belirtmektedirler. Bununla 

birlikte kelâmcılar, yakîn bilgi gerektiren itikadî konularda sadece mütevâtirin kabul edilmesi 

gerektiğini şiddetle vurgulamaktadırlar.  

      Kâ‘bî’ye göre haber-i vâhid, senet ve metin açısından aranan şartları taşımaları koşuluyla 

fıkhî (furu´) konularda delil olarak kullanılabilir. Bu hususta o, Kabûlü’l-ahbâr’da şunları ifade 

etmektedir: 

     “İki ya da üç kişinin haberi eğer kendi emsallerinden rivâyet edilmiş ve bu kişilerin adâleti 

zâhir olmuş ya da bunlar hakkında hüsn-ü zan vâki olmuşsa bununla birlikte rivâyet ettikleri 

                                                 
523 Ebu’l-Kâsım el-Kâ‘bî el-Belhî, Kabûlü’l-ahbâr, C. 1, s. 17. Kâ‘bî’nin bu görüşü Hanefî fukahanın haber-i vâhide yaklaşımı 

ile aynıdır. O, Kitâbu’l-Makâlât’ta şunları ifade etmektedir: “Çoğunluğu Mürcie’den olan ehl-i fıkıh şunları söylemiştir: Yakîn 

gerektiren konularda ilim ancak mütevâtir haber ile meydana gelir. Ancak ahkâma dair fer’î konularda eğer râvilerinin 

adâletleri ortaya çıkmışsa haber-i vâhid, iki ya da üç kişinin haberi de delil niteliği taşır. Dolayısıyla naklettikleri ile amel 

etmek gerekir. Bu, iki kişinin şahitliğine benzetilmiştir. Bu takdirde haber; Kitap, sünnet, icmâ ve akla aykırı olmamalıdır.” 

Bkz. Ebu’l-Kâsım el-Kâ‘bî el-Belhî, Kitâbu’l-Makâlât, s. 287. 
524Kâdı Abdülcebbâr’ın bu husustaki düşünceleri şu şekildedir: “Doğruluğu ve yanlışlığı bilinmeyen habere gelince, bunlara 

örnek olarak âhâd haberler verilebilir: Şartları ile vârid olduklarında bu tür haberlerle amel etmek câizdir. İtikadî konulara 

gelince burada haber-i vâhidle amel caiz değildir. Burada da birtakım ihtilaflar vâki olmuştur. Buna göre insanlar içinden haber-

i vâhid ile ibadetin vürûdunu câiz görenler olduğu gibi, onlarla ibadeti reddedenler de vardır.” Bkz. Kâdı Abdülcebbar, Şerhu 

usûli’l-hamse, İlyas Çelebi (trc.), İstanbul: Türkiye Yazma Eserler Kurumu Başkanlığı Yayınları, 2013, C. 2, s. 718. 
525 Kitâbü’t-Tevhîd isimli eserinde pek çok konuda Kâ‘bî’yi eleştiren Mâtürîdî, haber-i vâhid ile alakalı şunları ifade etmektedir: 

“Diğer bir haber de vardır ki ilim gerektirme hususunda ve rahmet peygamberinden gelen bir hak olduğu hususunda bu 

dereceye (mütevatir) ulaşamaz. Bunlarla amel etmek ya da reddetmek mümkündür. Bu da bu haberin râvilerinin durumlarını 

incelemeye, muhtevadan çıkacak sonucu değerlendirip sâbit olan nass çerçevesinde ele almaya bağlıdır. Bundan sonra gâlip 

gelen ihtimale göre amel edilebilir.” Bkz.  Mâtürîdî, s. 86. 
526 Ebü’l-Hasen el-Eş‘arî de haber-i vâhidin itikatta delil olabileceğini zikretmemekle birlikte kabulü için belli şartlar 

zikretmektedir. Bkz. İbn Fûrek, s. 20. 



 119 

haber yukarıda zikredilen kusurlardan uzak ve saydığımız şartları da taşıyorsa yalnızca furû 

(amelî) konularda kabul edilebilir. Bu hususta yakînî değil, zann-ı gâlibe dayanılarak amel 

edilir.”527 

      Sonuç olarak Kâ‘bî, haber-i vâhidin fıkhî konularda delil teşkil edebileceğini savunmakla 

birlikte öğrencilerine hadislere ve bunları rivâyet edenlere yaklaşım hususunda bir kılavuz 

olması hasebiyle kaleme aldığı Kabûlü’l-ahbâr’ında hadisleri olduğu gibi ele alıp kabul eden 

Haşvî yaklaşımı528 eleştirerek, haber-i vâhidle yalnızca bir usûl çerçevesinde amel edilmesi 

gerektiğini vurgulamaktadır.529  

     III. DUYU ve İDRAK 

     

     Kâ‘bî’ye göre istidlâlî ve nazarî bilgilerin tamamına temel teşkil eden bilgi kaynağı duyu 

verileridir.530 Örneğin Allah Teâlâ’nın sıfatlarına dair bilgi, yeryüzündeki nizâma ve düzene 

bakıp muhkem ve kusursuz bu sistemin bir âlim, kâdir ve canlı (hayy) bir varlık tarafından 

gerçekleştirildiğine iletmesiyle bilinmektedir. Bu da beş duyu organının verilerinden istifâde 

ederek elde edilen bilgiler cümlesindedir. Bununla birlikte bütün akıl yürütme, nazar ve 

istidlâller bir delile, mevcut deliller de kendisi dışında başka bir delile muhtaçtır. Ona göre bu 

zincirin kırılabilmesi için bunun delilsiz bir şekilde meydana gelen zarûrî bilgilerde sonlanması 

gerekir ki bunlar da duyu verileridir.531 Bu sebepten o, eşyâya dair zorunlu olarak meydana 

gelen bilgileri reddeden sofistlerle mücadele etmiştir. Bununla birlikte Kâ‘bî, duyu verilerini 

şu şekilde tanımlamaktadır: 

    “Bize göre hâsse (duyu) bir şeyi olduğu hal üzere bulmaktan (vicdân) başka bir şey 

değildir.”532 

                                                 
527 Ebu’l-Kâsım el-Kâ‘bî el-Belhî, Kabûlu’l-ahbâr, C. 1, s. 17-18. 
528 Kaynaklar haşvî yaklaşım ile teşbihçi anlayış arasında yakın bir bağ olduğunu ve haşvî düşüncenin nasları zahirî üzere, 

yorumlamaksızın kabul etmesi sonucunda ortaya çıktığı bilgisini aktarmaktadırlar. Nassa bağlılığı vazgeçilmez bir ilke kabul 

ettiklerinden ötürü haşvî temâyülün Ehl-i Hadis içinde yer aldığı kabul edilmekle birlikte aslında mezhepler tarihi 

kaynaklarında başta Ehl-i hadis ve Ehl-i sünnet uleması yanında Kerramîlerin de bu isimle anıldıkları kabul edilmektedir. Bu 

durum da Haşviyyenin diğer mezhebî yaklaşımlara nispetle tanımlanmasında bazı zorlukların bulunduğunu göstermektedir. 

Ancak nassa bağlılık noktasındaki ısrarları onların Ehl-i Hadis ve Hanbelîlik içinden çıkmış bir temayül oldukları kanaatini 

güçlendirmektedir. Konu hakkında detaylı bilgi için bkz. Hatice K. Arpaguş, “Haşvî Temayülün İzdüşümü: Mukatil b. 

Süleyman Örneği”, Marmara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 2012, Sy. 43, s. 65-66. 
529 O, Hz. Peygamber’in (s.a.v.) şu hadisi ile bu ilimle meşgul olanların vasıflarını zikrettiğini ifade etmektedir: “Bu ilim, her 

nesilde adâlet sahibi kimseler tarafından taşınır. Bu kimseler, bu ilmi aşırı gidenlerin tahrifinden, batıl ehlinin iftiralarından ve 

câhillerin te’vilinden muhâfaza ederler.” Bkz. Ebu’l-Kâsım el-Kâ‘bî el-Belhî, Kabûlü’l-ahbâr, C. 1, s. 19. 
530 Ebu’l-Kâsım el-Kâ‘bî el-Belhî, Uyûnu’l-mesâil, s. 41. 
531 Ebu’l-Kâsım el-Kâ‘bî el-Belhî, Kitâbu’l-Makâlât, s. 74. 
532 Ebu’l-Kâsım el-Kâ‘bî el-Belhî, Uyûnu’l-mesâil, s. 37.  



 120 

     Ka‘bî, havâss-ı selîmenin adedi ve neler olduğu hususunda Mu‘tezile içerisinde fikir birliği 

olmadığını belirtmektedir. Buna göre genel kabul beş duyu olduğu yönündedir ki bunlar; 

görme, işitme, tatma, koklama ve dokunmadır. Câhız’a göre ise ilk dört hâssenin tamamında da 

dokunma olduğu için duyu organları toplamda dört tanedir. Nazzâm, bütün duyu organlarının 

tek bir cinsten ibaret olduğunu belirtirken, Abbad b. Süleyman es-Saymerî (ö. 250/864) ise yedi 

olduğu yönünde görüş belirtmiştir.533 Tüm bunlarla birlikte Kâ‘bî, duyuların beş adet olduğunu 

kabul ederek bunlarda bilginin nasıl meydana geldiğini açıklamaktadır. 

    Ona göre gözün Müşteri ve Zuhal yıldızlarını idrak etmesi bu gezegenlerden ayrılan ışıklara 

temas etmesiyle gerçekleşmektedir. Eğer temas ve ittisal olmadan görme idraki oluşabilseydi 

bu takdirde görülen şey ile gören arasında herhangi bir engel, örtü ya da karanlığın idrake zarar 

vermemesi gerekirdi. Nitekim bu takdirde de bunların olması ya da olmamasının bir farkı 

kalmazdı.  

     Eğer ses, birbirine vurulan cisimlerden çıkan ilk hava dalgasında meydana gelir ve tevellüdî 

olarak birbirini takip ederek kulak kepçesine ulaşırsa bu takdirde de duyma gerçekleşir. Buna 

örnek olarak o, kassârın (elbise yıkayıcısı) taşın üzerindeki elbiseye vurduğunda bir temasın 

görünmesini ve ardından ses dalgalarının tevellüdî olarak bir havadan diğer havaya geçerek 

kulak kepçesine gelişini vermektedir.534 Kâ‘bî, itimad teorisini savunmasından dolayı bir darbe 

(ses çıkartan herhangi bir durum) olmadığı sürece sesin meydana gelmesini mümkün 

görmemektedir. Zira sakin cüzlerden (sessizlikten) cehrî seslerin çıkması mümkün olmadığı 

gibi535 tek bir harfle, dalgalanma ve tevellüd olmaksızın sesin meydana gelmesi de imkânsızdır. 

Tüm bunlara ilâveten sesin oluşup işitmenin gerçekleşmesi için harf ile birlikte hava gibi hafif 

ve rakîk bir cismin de olması gerekir.536 Seslerle alakalı son olarak belirtmek gerekir ki Basralı 

âlimlerin aksine Kâ‘bî’ye göre bir araya gelen farklı sesler eğer bir anlam ifade etmiyorlarsa 

bunlar bir “kelam ve söz” sayılmazlar.537 Aynı şekilde ona göre dilsizlik ve suskunluk da 

kelâma yani konuşmaya zıt şeylerdir.538 Bu minvalde anlamlı bir kelâmın oluşabilmesi için 

yalnızca sesin varlığı kâfi gelmemekte bir mana taşıması da gerekmektedir. 

                                                 
533 Ebu’l-Kâsım el-Kâ‘bî el-Belhî, Kitâbu’l-Makâlât, s. 480. 
534 Kâ´bî’ye göre nasıl ki bir bilgi başka bir bilgiyi doğurabiliyorsa (tevellüd) ses de sesi tevellüd ile meydana getirebilir. Bkz. 

Ebû Reşid, s. 156. 
535 Ebû Reşid, s. 150. 
536 Ebû Reşid, s. 153. 
537 Ebû Reşid, s. 157. 
538 Ebû Reşid, s. 162. 



 121 

     Kâ‘bî, beş duyudan birisi olan kokunun oluşumunu şu şekilde açıklamaktadır: Kokulu bir 

cisimden latif parçacıklar ayrılır, o da havada dağılıp burnun koku alan en üst noktasına 

ulaşarak bu bilgiyi meydana getirir. Tatma ise cisimden ayrılan tadın dildeki ıslaklıkla 

karışması sonucu gerçekleşir. Nitekim tat olarak kendisinden hiçbir şeyin ayrılmadığı yakut ve 

cam gibi nesnelerin tadını algılayamayışımız da bu sebepledir. 

      Son olarak ona göre dokunma, hakikatte bir şeyi hissetmeyi istemek demektir. Elem ve 

zevke dair idrak bu yolla oluşmaktadır. Basralı âlimlere göre varlığı itibariyle elem olarak 

algılanan bir şey, zevk verebilir. Söz gelimi uyuz olmuş birisi kaşındığında acı veren kaşıma ve 

yırtma ona zevk verirken uyuz olmayan birine acı verir. Ancak Kâ‘bî’ye göre bu doğru değildir. 

Zira ona göre kaşımak, tabiatı bakımından acı verir ve koşullar ne olursa olsun bu fiilin 

hissettirdiği şey acıdır.539 Şeyh Müfid, hislere dair yukarıda zikri geçen görüşlerin tamamının 

Kâ‘bî’ye ait olduğunu ve Ebû Hâşim el-Cübbâî’nin bazı hususlarda ona katılmadığını 

belirtmektedir.540 

      Kâ‘bî’ye göre duyu verileri, nazar ve istidlâlî bilgilerin bina edildiği ve zarûrî olarak bilinen 

birer asıldır. Bu sebeple de sağlam duyuların verdiği bilgiler asla kişiden kişiye değişmez. 

Ancak İslâm tarihi boyunca bu tarz bilgilerin de kişilere ve algılayana bağlı olduğunu iddia 

edenler olmuştur. Kâ‘bî, eserlerinde bunların bir takım argümanlarını zikrederek yanıtlamaya 

çalışır. Buna göre örneğin kişinin bir kılıcın yüzeyinde yüzünü uzun, derinliği olmayan suda 

boyunu kırık görmesi, balı acı bulması, yaklaşınca küçüğü büyük, uzaklaşınca da büyüğü küçük 

görmesi ve serâbı su zannetmesi gibi durumların tamamı duyu verilerinin yanıltıcı olduğunu 

göstermektedir. 

     Öncelikle Kâ‘bî, bu hususta nesnelerin mâhiyetlerinde bir değişikliğin olmadığını, hata ve 

galatın yalnızca algılanan nesnelerin keyfiyetinden kaynaklandığı belirtmektedir. Diğer bir 

ifadeyle nesnelerin özü aynı kalmakla birlikte onun niteliği hususunda ârızî bir durum hasıl 

olmaktadır. Örneğin kişi suya baktığında bir başka nesneyi değil de yine kendisini görür. 

Dolayısıyla Kâ‘bî’ye göre bunlar, arızî durumlardır ve yalnızca algıya konu olan nesnelerin 

niteliğine bağlıdır. 

      Bir başka husus ise şudur: Nehrin kenarında duran bir kişi, suya baktığında kendisinin 

hareket ettiğini zanneder. Ancak nehrin kenarından uzaklaştığında aslında hareket etmediğini 

anlar ve gerçekliği olduğu hal üzere kavramaya devam eder. Dolayısıyla keyfiyette meydana 

                                                 
539 Ebû Reşid, s. 166. 
540 Şeyh Müfid, s.137-139. 



 122 

gelen yanılsama ârızîdir ve hakikati etkilememektedir. Kâ‘bî, bu mesele üzerine muarızların bir 

şüphesini daha dile getirerek yanıtlamaya çalışır. Buna göre insanlar, bir nesnenin asıl ebatının 

ona yakından bakıldığındaki büyüklüğü olduğunu düşünüp uzaklaştıkça değişen ebatın ârızî 

olduğunu varsayarlar. Bunun sebebi, o nesnenin uzağında geçirilen sürenin zamansal olarak 

diğerinden daha kısa olmasıdır. Ancak belki de yakından bakıldığındaki bilgi de ârızîdir ve 

insanlar onun asıl olduğunu varsayıyorlardır? Bir başka örneğe göre insanlar her aynaya 

baktığında suratlarının normal olduğunu görür ve bunu asıl kabul ederler. Ancak bununla 

birlikte kılıcın üzerinde suratlarını kırık bir şekilde gördükleri zaman ise bunun ârızî olduğunu 

farzederler. Oysa hangisinin gerçek, hangisinin ârızî olduğuna dair insanların tek gerekçesi, biri 

üzerindeki algının daha uzun süreli olmasındandır. 

     Kâ‘bî’nin bu iddiaya verdiği yanıt şu şekildedir: Uzaklık bir nesnenin niteliğidir. Dolayısıyla 

bu da onu algılayan öznenin ona nispetle ortaya çıkan durumu neticesinde hasıl olur. Eğer hem 

uzaklık hem de yakınlık fâsit kabul edilecek olursa bu takdirde bir nesnenin keyfiyetine dair 

hiçbir bilgi kalmaz. Dolayısıyla keyfiyeti ve birincil nitelikleri bilinmeyen nesnenin hakikati de 

bilinemez. Sonuç olarak bilinmeyen bir şey de asla bir soruya konu olamaz.541 Sonuç olarak 

insanlar bir nesnenin hakikatini ancak kendilerine olan nispetiyle bilmektedirler. Eğer nispet 

ortadan kalkarsa bu takdirde o nesne hakkında konuşmak da anlamsız hale gelir. 

       Mu‘tezile kelâmcıları, duyu organlarının sağlam ve kusursuz bir şekilde çalışması 

neticesinde meydana gelen idrâkin kim tarafından ve ne surette oluştuğu üzerinde ihtilâf 

etmişlerdir. Câhız ve İbnü’r-Râvendî’ye göre görme sonucunda kişide oluşan idrâk, yalnızca 

bakmak için irâde etmesi bakımından kişiye aittir. Ardından görmenin oluşması ise gözün 

tabiatı ile alakalıdır. İbrahim en-Nazzâm ise kişinin duyu organlarını yaratması bakımından 

idrâkin Allah Teâlâ’ya ait olduğunu ifade etmektedir. Mu‘tezile’den Sâlih ise bunun tamamen 

Allah Teâlâ’ya ait olduğunu iddia etmiştir. Buna göre gözü sağlam bir kimse gözünü açsa, 

cisimle karşı karşıya gelse ve ışık da uygun olsa buna rağmen yine de idrâk oluşmayabilir. Aynı 

şekilde Allah Teâlâ dilediği takdirde bunların hiçbiri olmadan da söz gelimi ölü birinde bu 

idrâki yaratabilir. Son olarak Bişr b. Mu‘temir’in bu husustaki görüşü ise şu şekildedir: Eğer 

görme, birey tarafından bilinçli olarak gerçekleşmişse idrâk bireye, kulun tercihi olmadan Allah 

Teâlâ tarafından yaratılmışsa da Allah Teâlâ’ya aittir.542 Bu meselede Bağdat Mu‘tezilesi’nin 

                                                 
541 Ebu’l-Kâsım el-Kâ‘bî el-Belhî, Uyûnu’l-mesâil, s. 41-43. 
542 Ebu’l-Kâsım el-Kâ‘bî el-Belhî, Kitâbu’l-Makâlât, s. 478-479. 



 123 

kurucu isimlerinden olan Bişr b. Mu‘temir’in bu görüşünü benimseyen Kâ‘bî’ye göre ise 

burada üç farklı durum vardır: 

     a. Duyu organları ile oluşan bazı bilgiler Allah Teâlâ’ya aittir. Kul bu hususta herhangi bir 

mesûliyet sahibi olmadığı gibi tercih sahibi de değildir. Örneğin gök gürültüsünün sesini 

duymak, şimşeğin ışığını görmek, sıcağı ve soğuğu hissetmek gibi kişinin hiçbir müdâhalesinin 

olmadığı bilgiler Allah Teâlâ’nın kulda meydana getirdiği idrâklerdir.543 

     b. Bazen duyu organıyla elde edilen idrak, bireyin kendi tercihi ve kesbidir. Örneğin kişi bir 

şey için gözünü kasıtlı açarsa veyahut da bir söze bilinçli olarak kulak kabartırsa bu idrâk, 

kişinin irâdesi ve kesbidir. Kâ‘bî, bu husus ile alakalı olarak el-Mesâilü’l-vâride isimli eserinde 

şunları ifade etmektedir: 

      “Eğer insanın hisleriyle edindiği bilgi kendisi tarafından istenilerek yapılıyorsa o, kişinin 

bir fiili ve kesbi olur. Yani eğer gözünü bir şey için kendisi açıyorsa bu durumda hasıl olan 

idrâk onun bir kesbi ve fiilidir.”544  

     c. Son husus ise bazı durumlarda duyu organıyla elde edilen bilginin bir başkasının tercihi 

ve kesbi olmasıdır. Örneğin bir kimse bir başkasına elem ve acı verdiğinde bu fiil acıyı hisseden 

kişinin değil acı verenindir.545 Dolayısıyla bu idrâkin sorumluluğu birey değil, bu fiile sebep 

ikinci kişiye aittir. Bu hususta Kâ‘bî şunları ifade etmektedir: 

    “Eğer kişinin gözünü bir başkası açıyorsa bu takdirde meydana gelen idrak, gözünü açan 

(ikinci) kişinin bir fiilidir. Diğer duyu organlarında da durum böyledir. Bu, (aynı zamanda) 

Bişr b. Mutemir ve Bağdatlı âlimlerin görüşüdür.”546 

      Ebû Reşid, bu konuda Basra Mu‘tezilî âlimlerinin Kâ‘bî’den farklı düşündüğünü 

nakletmektedir. Onlara göre duyu verileri neticesinde oluşan idrâk, kulun bir fiili ve kesbi 

olamaz. Zira bu idrâkin sebebi birey olsaydı bunun ya mübâşereten (doğrudan) ya da tevellüd 

neticesinde meydana gelmesi gerekirdi. Doğrudan meydana gelmesi mümkün değildir çünkü 

eğer öyle olsaydı kulun yapması veya yapmaması kendi tercihine kalırdı ki kulun iradesi dışında 

da gördüğü ve duyduğu anlar vardır. Aynı şekilde tevellüd ile meydana gelmesi de mümkün 

değildir.547 Zira bu takdirde idrâkin oluşması yalnızca şu iki durumda mümkündür: 

                                                 
543 Şeyh Müfid, s. 90. 
544 Ebû Reşîd, s. 305. 
545 Şeyh Müfid, s. 90. 
546 Ebû Reşîd, s. 305. 
547 Kâdı, C. 12, s. 157; C. 4, s. 51. 



 124 

      a. Görme neticesinde idrâki meydana getiren şey, nazar ve istidlâl olabilir. Yani kişi duyu 

organını kullanırken aynı zamanda gördüğüne dair istidlâl etmelidir. Oysa hiç kimse bir 

nesneye baktığında akıl yürütme ile meşgul olmaz. Aynı şekilde görülen şeye dair üzerinde 

düşünülebilecek hiçbir delil de yoktur. Nitekim duyuya konu olan şey, açık ve nettir. Aynı 

şekilde eğer nazar edilmiş olsaydı kişi bir şeye baktığında veyahut bir şeyi duyduğunda bilginin 

oluşup oluşmaması kendi tercihine kalırdı. Son olarak duyularla elde edilen bilgi, aklın 

kemâlini gerekli kılardı. Çünkü istidlalin şart olmasının sebebi bireyin aklının tam ve yetkin 

olmasıdır. 

    b. İkinci olarak eğer idrâk, tevellüd ile meydana geliyorsa bilginin oluşmasına sebep olan şey 

göz kapağını açmak olmalıdır. Ancak göz kapağını kaldırmak eğer bilginin oluşması için bir 

sebepse duyu organının sağlıklı olması da bir sebep olmalıdır. Hal böyle olunca tek bir 

müsebbeb (duyu ile oluşan bilgi) pek çok sebep tarafından meydana gelmiş olur ki bu da doğru 

değildir.548  

      Sonuç olarak duyularla oluşan idrâkin tamamı Basra Mu‘tezile âlimlerine göre Allah 

Teâlâ’nın bir fiilidir.549 Aynı şekilde Kâdı’ya göre de idrâk, insanın bir tercihi değil, Allah’ın 

insanda yarattığı bir durumdur.550 Ancak burada ifade etmek gerekir ki Kâ‘bî ve diğer 

Bağdatlılar hissî bilgilerin tamamını kulun tercihi ve kesbi olarak görmemekte, yalnızca kişinin 

duyu organlarını bilerek ve arzu ederek kullanması sonucunda meydana gelen idrâkin kulun 

sorumluluğunda olduğunu düşünmektedirler. Hal böyle olunca kulun isteyerek bir şeye 

bakması ya da bir şeye kulak kabartması irâdî bir eylem olmakla birlikte kişinin kesbi haline 

gelmektedir. Böylelikle bireye duyu verilerinden de sorumlu olacağı bir alan açılmaktadır. Bu 

sebepten olmalıdır ki Kâ‘bî bu konuyu el-Mesâilü’l-vâride isimli eserinin ‘Vaîd Meselesi’ 

başlığı altında ele almıştır.551 

     

 

 

                                                              

                                

                                                 
548 Ebû Reşîd, s. 305-308; Memiş, s. 144. 
549 Cüşemî, C. 4, 193a. 
550 Memiş, s. 144. 
551 Ebû Reşîd, s. 305; Nitekim vaîd kavramı Mu‘tezilî terminolojide kişinin tövbesiz ve işlediği büyük günahlardan dolayı 

ahirette ebedi olarak cehennemde kalmak suretiyle cezayı hak etmesi anlamına gelir. Bu durumda kişinin idrâkinin kendi tercihi 

neticesinde oluşup oluşmadığı hususunu vaîd ilkesi çerçevesinde ele almak da önem kazanmaktadır.  



 125 

SONUÇ 

 

     Ebu’l-Kâsım el-Kâ‘bî, müteahhirûn dönemi Bağdat Mu‘tezilesi’nin en önemli kelâm 

âlimidir. Yaşadığı dönemde gerek Basra Mu‘tezilesi gerekse Mâtürîdî ve Eş‘arîlerle farklı 

düşündüğü hususlar olmuş, bağlı bulunduğu ekole fikrî bir açılım sağlayarak mihne sonrası 

Bağdat Mu‘tezilesinin yeniden güç kazanması yolunda önemli bir adım atmıştır. Ebû Reşîd, 

onun Bağdat Mu‘tezilesi içerisindeki saygın konumuna dikkat çekerek, Basra Mu‘tezile 

âlimleriyle yaşadıkları fikir ayrılıkları ele aldığı el-Mesâil fi’l-hilâf beyne’l-Basriyyîn ve’l-

Bağdâdiyyîn isimli eserinde Bağdat ekolünün görüşlerini Ka‘bî üzerinden aktarmıştır. Kelâm, 

fıkıh, hadis ve mezhepler tarihi alanlarındaki eserleri incelendiğinde onun fikir dünyasını 

şekillendiren pek çok unsurun olduğu anlaşılmaktadır. Bunların başında gelen en temel husus, 

ilmî gelişimini sağladığı sosyal çevredir. O, Yunan felsefî eserlerinin tercüme edilip İslâm 

düşüncesiyle tanıştığı Bağdat’ta uzun yıllar kalmış, burada Hayyât’tan kelâm ilmini 

öğrenmiştir. Kendisinden önceki bazı kelâmcılarda olduğu gibi Kâ‘bî de tabiatta var olan her 

şeyin dört unsurdan meydana geldiği görüşünü savunmuş ve bu, onun kelâma dair konuları bu 

açıdan ele almasında önemli bir rol oynamıştır. Söz gelimi o, eşyânın kendi tabiatı gereği 

hareket ettiğini, Allah Teâlâ’nın kudretinin bu işleyişe müdâhil olmadığını belirtmiştir. Bu 

sebeple Ebû Hâşim, onu tabiatçılar sınıfına dahil ederek en-Nakz alâ ashâbi’t-tabâi isimli 

eserinde görüşlerini eleştirmiştir.  

       Mu‘tezilî düşünceye önemli katkıları olmakla beraber o, Ehl-i Sünnet’in temel mezhepleri 

olan Mâtürîdîlik ve Eş‘arîliğin bazı görüşlerinin şekillenmesinde de rol oynamıştır. Zira onun 

çağdaşı olan Ebû Mansûr el-Mâtürîdî ve Ebu’l-Hasen el-Eş‘arî sıklıkla Kâ‘bî’nin görüşlerini 

dillendirerek eleştirmişler, hatta onun Evâilü’l-edille isimli kelâm eserine her ikisi de birer 

reddiye kaleme almışlardır. Onun bu mezhepler tarafından eleştirilen en temel kelâmî 

yaklaşımı, varlığın kendi tabiatı doğrultusunda hareket etmesi, i‘timat teorisini savunması ve 

tevellüt anlayışında benimsediği sebep-sonuç zorunluluğudur. Söz gelimi o, insan sperminden 

başka bir canlının olmayacağı, buğday tohumundan tabiatı gereği arpanın meydana 

gelemeyeceği, doğru yapılan bir nazarın mutlaka bilgiyi meydana getireceği, görme ile alakalı 

tüm şartlar sağlandığı takdirde idrâkin zorunlu olarak oluşacağı şeklindeki görüşleri özellikle 

Basra Mu‘tezilîleri ve Eş‘arîler tarafından Allah Teâlâ’nın irâde ve kudretini devre dışı 

bırakmakla eleştirilmiştir. Bu sebeple onlar, Allah Teâlâ’nın bu sıfatlarına alan açmak ve O’nun 

âleme her an müdâhil olduğunu ortaya koymak için âdetullah teorisini geliştirmişlerdir. 



 126 

        Onun fikirlerini eleştiren âlimler olduğu gibi kendisinden ciddi oranda etkilen pek çok 

âlim de olmuştur. Söz gelimi İmâmiyye Şîası’nın önemli isimlerinden kabul edilen Şeyh Müfîd, 

onun özellikle de kelâmın dakîk konuları hususunda kendisinden etkilenmiş, pek çok meselede 

onun görüşlerini benimsediğini açık bir şekilde dile getirmiştir. Bununla birlikte bilgi anlayışı 

çerçevesinde İbn Hazm’ın da Kâ‘bî’nin bilgi tanımı ve taklîdî bilgiye dair görüşlerinden 

etkilendiği görülmektedir. Hatta o, Basra Mu‘tezile âlimleri ve Eş‘arîlerin Kâ‘bî’ye yönelttiği 

eleştirileri yanıtlayarak onun görüşlerini savunmuştur. 

      Ebu’l-Kâsım el-Kâ‘bî, bilgi anlayışını varlık ve ulûhiyet düşüncesi üzerinde sistematize 

ederek tutarlı bir yaklaşım sergilemektedir. Bu bağlamda o bilgiyi özellikle müteahhirûn 

Mu‘tezilî düşüncesinde de etki bırakacak şekilde “eşyanın mâhiyetini ispat etmek ve onun 

hakikatine olduğu hal üzere itikat etmek” olarak tanımlamıştır. Ancak u tanım, başta Basra 

Mu‘tezile âlimleri olmak üzere Eş‘arî ve Mâtürîdî âlimler tarafından eleştirilmiştir. Zira onların 

tabiat felsefleri çerçevesinde tanım pek çok açıdan kusur barındırmaktadır. Söz gelimi tanımda 

yer alan “şey” kavramı madumu “şey” kabul eden Mu‘tezilîlere göre bir problem teşkil 

etmezken Eş‘arî ve Mâtürîdîler buna şiddetle karşı çıkmışlardır. Aynı şekilde yaygın Mu‘tezilî 

kanaate göre Allah Teâlâ’nın âlim olması söz konusu iken zatından bağımsız varlıkları 

çağrıştıracağı gerekçesiyle O’nun ilminden bahsedilemez. Bu sebeple bilgi, Kâ‘bî tarafından 

Allah Teâlâ’nın ilmini kapsayacak şekilde ele alınmamıştır. Zira tanıma göre âlim birine 

“mu‘tekid” ismi verilebilirken Allah Teâlâ için böyle bir ifade söz konusu değildir. Sonuç 

olarak onun varlık ve ulûhiyete dair ön kabullerinin bilgiyi bu şekilde tanımlamasına sebebiyet 

verdiği görülmektedir. Ancak belirtmek gerekir ki bilginin itikat olarak ele alınması İslâm 

düşüncesine has bir durum olmayıp Eflatun’un da bu şekilde tanımladığı nakledilmektedir. 

Dolayısıyla Kâ‘bî’den önce de bilgi-itikat ilişkisinin gündeme geldiği açıktır. 

     Bununla birlikte Kâ‘bî, bilgiye konu olan şeylerin birer hakikati olduğunu, bunların zihnî ya 

da zannî olmadıklarını bilgi tanımında ön kabul olarak dile getirmiştir. Dolayısıyla eşyânın 

kendi özünde, bir hakikati vardır ve bunlar insan bilgisine konu olurlar. İslâm kelâmında bir 

tabiat araştırması yapmak, evreni ve varlığı incelemek, ancak eşyanın dış dünyadaki hakikatini 

kabul etmekle mümkün görülmüştür. Bu sebeple Kâ‘bî, eserlerinde sofistlerle uzun tartışmalara 

girmiş, onlara karşı eşyânın kendi özünde, değişmeyen hakikatleri olduğunu ispat etmeye 

çalışmıştır. 

    Varlığın her safhasında olduğu gibi bilginin oluşumunu da zorunlu sebep sonuç ilişkisi 

çerçevesinde düşünen Kâ‘bî, bilginin tevellüd yoluyla kalpte meydana geldiğini 



 127 

savunmaktadır. Ona göre insan kalbi tabiatı ve biyolojik yapısı bozulmadığı sürece mutlaka 

bilgi üretir. Bu konuda hem Eş‘arîler hem de Basra Mu‘tezilîleri bunun Allah Teâlâ’nın kudreti 

içerisinde ele alınması gerektiğini, O’nun dilemesi halinde kalpte hiçbir bilginin meydana 

gelmeyeceğini savunmaktadırlar. Aynı şekilde Kâ‘bî, bilginin varlığını kalbin tabiatı ve 

biyolojik yapısına bağlamış, bunlar ortadan kalktığı takdirde hiçbir surette bilginin meydana 

gelemeyeceğini savunmuştur. Dolayısıyla ölü bir insanın kalbinde asla bilgi bulunamayacağı 

gibi herhangi bir şekilde acıyı da hissetmez. Onu bu neticeye götüren yaklaşımı sebep-sonuç 

arasındaki ilişkinin zorunlu olmasıdır. Sebep olan kalp sağlamsa bilgi mutlaka meydana 

gelirken, sağlam değilse asla meydana gelemez. 

     Bilgi vasıtaları konusunda Kâ‘bî, genel Mu‘tezilî yaklaşımı benimsemekle birlikte onlardan 

ayrıldığı hususlar da olmuştur. O, akıl, beş duyu organının verileri ve haber-i sâdık’ı bilgi 

kaynağı olarak görmekle birlikte hakkın taklit edilmesi halinde kişinin kurtuluşa erebileceğini 

savunmuştur. Buradan hareketle insanların akıl ve bilgi düzeylerinin eşit olmadığını, çoğu 

insanın nazar ve istidlâl gibi derin tefekkür gerektiren konulara aklının yetmeyeceğini belirterek 

taklidî bilginin imkanına kapı aralamıştır. Bu açıdan bakıldığında o, bilgiyi taklidi de içerecek 

şekilde geniş tutmuş, özellikle de Basra Mu‘tezilîleri’nin tanımı geliştirmelerine sebebiyet 

vermiştir. 

     Akıl konusunda Kâ‘bî, onu kalbin arazı olarak kabul edip tabiatı sağlam olan her kalpte 

zorunlu olarak tevellüd yoluyla meydana geleceğinden bahsetmektedir. Onun, aklın işlevsel 

yönü olan nazar ve istidlâle dair tanımı klasik mantıktaki kıyas tanımıyla aynıdır. Bununla 

beraber o, kıyas doğru bir şekilde kurgulandığında tabiatı gereği mutlaka sonuç vereceğini ifade 

etmekte, bilginin istidlâl sonucu âdeten oluştuğunu iddia eden Eş‘arîlere birtakım eleştiriler 

yöneltmektedir. Aynı şekilde Ka‘bî, yalnızca duyu verilerini ya da yalnızca haberi kabul eden 

fırkalara da karşı çıkmaktadır. Son olarak haber-i sâdığın da bir bilgi kaynağı olduğunu kabul 

eden Kâ‘bî, Mu‘tezilî düşüncede mütevâtir haberin en derli toplu tanımını nakletmekle birlikte 

bu hususta görüş belirten âlimleri de zikretmiştir. Aynı zamanda bir hadisçi olduğu için haber-

i vâhidi reddeden hocası Hayyât ile mütevâtir haberin bilgi değeri taşımadığını kabul eden 

Nazzâm’ı eleştirmiştir. Bununla beraber ona göre itikadda yalnızca mütevâtir haber kaynak 

değeri taşımakta, ahâd haber yalnızca amelî konularda bilgi kaynağı olabilmektedir.  

      

      



 128 

KAYNAKÇA 

 
        

         Abrahamov, Binyamin. “Necessary Knowledge in Islamic Theology”, British Journal 

of Middle Eastern Studies, C. 20, Sy. 1, 1993. 

 

         Ağırman, Fehat. Türkmetin, Ahmet. “Bilginin İmkânı Problemi: Gazzali Örneği”, Kaygı 

Dergisi, Sy. 18, 2012. 

 

        Altıntaş, Hayrani. İbn Sina Metafiziği, 1. Basım, Ankara: Ankara Üniversitesi İlâhiyat 

Fakültesi Yayınları, 1985. 

 

       Altıntaş, Ramazan. “Mu‘tezile’de Akıl Anlayışı”, Kelam İlmi’nin Yeniden İnşasında 

Geleneğin Yeri, 2004. 

 

       Arpaguş, Hatice Kelpetin. “İman Bağlamında Kelâm’da Taklid ve Mukallid (Gazzali 

Örneği)”, Kelâm Araştırmaları Dergisi, 3/1, 2005. 

 

       _________, “Bağdat Mu´tezile Ekolü: Ka´bî Örneği”, İslam Medeniyetinde Bağdat 

(Medînetü’s-Selâm) Uluslararası Sempozyum, 2011, C. 2. 

 

       _________, “Haşvî Temayülün İzdüşümü: Mukatil b. Süleyman Örneği”, Marmara 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 2012, Sy. 43. 

   

        Arslan, Hulusi. İslâm Düşünce Geleneğinde Şia-Mu´tezile Etkileşimi (Şerif el-

Mürteza Örneği). İstanbul: Endülüs Yayınları, 2017. 

 

        Aruçi, Muhammed. “Pezdevî, Ebü’l-Yüsr”, DİA, C. 34, 2007. 

 

        Atay, Hüseyin. “Bilgi Teorisi (İlmin İmkânı)” Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

Dergisi, C. 29, 1987. 

 

         Bağdâdî, Ebû Bekr Ahmed b. Alî b. Sâbit. Târihu Bağdâd ev medinetü’s-selâm. Beşşar 

Avvad Maruf (thk.). Beyrut: Dârü’l-garbi’l-İslâmi, 2001. 

          

         Bağdâdî, Ebû Mansûr Abdülkāhir b. Tâhir b. Muhammed et-Temîmî.  el-Fark beyne’l-

firak. Muhammed Osman el-Huşt (thk.). Kahire: Mektebetü İbn Sina, 1988. 

 

        ___________, el-Milel ve’n-nihal. Nasri Nâdir (thk.). Beyrut: Dârü’l-Meşrık, 1970. 

 



 129 

        ___________, Usûlüddîn. Ahmet Şemseddin (thk.). Beyrut: Darü’l-Kütübi’l-İlmiyye, 

2002. 

 

         Bağdâdî, İsmail Paşa. Hediyyetü’l-ârifîn, Bağdad: el-Mektebetü’l-müsenna, 1972. 

 

         Bakillânî, Ebû Bekr Muhammed b. Tayyib b. Muhammed el-Basrî. Kitâbü temhîdi’l-

evâil fî telhîsi'd-delâil. İmâdüddin Haydar (thk.). Beyrut: Müessesetü’l-Kütübi’s-Sekâfiyye, 

1987. 

 

         __________, el-İnsâf fî mâ yecibü i´tikâdühü ve lâ yecüzü’l-cehlü bihi, İmâdüddin 

Haydar (thk.). Beyrut: Âlemü'l-Kütüb, 1986. 

          

         Bardakçı, Sefa. “Kâdî Abdülcebbâr’da Allah Teâlâ’yı Bilme ve Taklidî İman”, 

Uluslararası Sosyal Araştırmalar Dergisi, 3/11, 2010. 

 

        Bayrakdar, Mehmet. “Bağdat Felsefe Mektebi”, İslam Medeniyetinde Bağdat 

(Medînetü’s-Selâm) Uluslararası Sempozyum, C. 2, 2011. 

 

         Bebek, Adil. “Kâ´bî”, DİA, C. 24, 2001. 

 

         Bingöl, Abdülkuddüs. “İstidlâl”, DİA, C. 23, 2001. 

 

         Bulut, Halil İbrahim. Şia’da Usûlîliğin Doğuşu ve Şeyh Müfid. 1. Basım. Ankara: 

Araştırma Yayınları, 2013. 

 

         Bustanî, Butrus. Muhîtü’l-muhît, Beyrut: el-Mektebetü Lübnan, 1999. 

 

         Büstî, Ebü’l-Kâsım. Kitâbü’l-Bahs an edilleti’tekfîr ve’t-tefsîk. Wilferd Madelung, 

Sabine Schmidtke (thk.). Tahran: Merkez Neşr Danışnahi, 1962. 

 

          Cârullah, Zühdî. el-Mu´tezile, Beyrut: Müessesetü’l-Arabiyyeti’d-Dirâsiyye, 1990. 

 

          Cürcanî, Seyyid Şerif. et-Ta´rîfât. Muhammed Sıddık el-Minşâvî (thk.). Kâhire: Dârü’l-

Fazile, 1983. 

       

          Cüşemî, Ebû Sa'd el-Muhassin b. Muhammed b. Kerrâme el-Hâkim. Şerhu uyûni’l-

mesâil, Medine: Mektebetü Câmiati Melik Suûd. 

 

          Cüveynî, İmâmü’l-Haremeyn. Kitâbü’l-İrşâd. Muhammed Yusuf Mûsî, Ali 

Abdülmün´im Abdürrahîm (thk.). Kahire: el-Mektebetü’l-Hancı, 1950. 

 



 130 

          Çelebi, İlyas. “Ortaya Çıkışından Günümüze Kelâm İlminde ‘Konu’ Problemi”, 

Marmara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, Sayı: 28, 2005. 

 

          Çelebi, İlyas. “Sünnetullah”, DİA, C. 38, 2010. 

 

          Dâvûdî, Muhammed b. Ali. Tabakâtü’l-müfessirîn. Beyrut: Dârü’l-kütübi’l-ilmiyye, 

1983. 

 

          Demir, Osman. “Tevlîd”, DİA, C. 41, 2012. 

 

          Demir, Ramazan. “Eğinli İbrahim Hakkı Efendi ve Metnun Fi’l-Vaz´ Adlı Risalesi”, 2. 

Şarkiyat Mecmuası, Sy. 13, 2008. 

 

          Durmuş, İsmail. “Müberred”, DİA, C. 31, 2006. 

  

          Ebû Hanife, Numan b. Sâbit. el-Âlim ve’l-müteallim, M. Zahid el-Kevseri (nşr.), 

Mustafa Öz (trc.), (İmâm Â´zamın Beş Eseri İçinde), İstanbul: Marmara Üniversitesi İlâhiyat 

Fakültesi Vakfı Yayınları, 1992. 

 

           Eroğlu, Muhammed. “Hâkim el-Cüşemî”, DİA, C. 14, 1997. 

         

           Eş´arî, Ebü'l-Hasen Alî b. İsmâîl b. Ebî Bişr İshâk b. Sâlim.  Makâlâtü’l-İslâmiyyîn ve 

ihtilâfü’l-musallîn. Muhammed Muhyiddin Abdülhamid (thk.). Beyrut: el-Mektebetü’l-

Asriyye, 1990. 

 

          _______, el-İbâne an usûli’d-diyâne. Bişr Muhammed Uyun (thk.). Beyrut: Mektebetü 

Dâri’l-Beyân, 1990. 

          ________, Risâle fi’stihsâni’l-havz fî ilmi’l-kelâm, Beyrut: Dârü’l-Meşâri’, 1995. 

         

          ________, Risâle ilâ ehl-i’s-segr, Beyrut: Mektebetü ulûmi’l-Kur’ân, 1988. 

 

          Ferrâ, Ebû Ya`lâ Muhammed b. el-Hüseyn. Kitabü’l-Mu´temed fî usulü’d-dîn, Zeydan 

Haddad (thk.). Beyrut: Darü’l-Meşrık, 1986. 

 

          Frank, Richard M. “İlim ve Taklid Klasik Eşarîlikte (Mütekaddimin) Dini İnancın 

Temelleri” Hatice K. Arpaguş (trc.). Kelam Araştırmaları Dergisi, 3/2, 2005. 

 

          Gazzâlî, Ebû Hâmid. el-Mustasfa min ilmi’l-usûl. Hamza b. Züheyr (thk.). Cidde: eş-

Şeriketü’l-Medineti’l-Münevvere li’t-tıbaa ve’n-neşr, 1993. 

 



 131 

          _______, Mi´yâru’l-ilim fi’l-mantık. Ahmet Şemsüddin (thk.). Beyrut: Darü’l-

Kütübi’l-İlmiyye, 2013. 

 

          Gölcük, Şerafettin. “Hayyat”, DİA, C. 17, 1998. 

 

          Hansu, Hüseyin. Mutezile ve Hadis. 1. Basım. Ankara: Kitâbiyat Yayınları, 2004. 

  

          Hemevî, Yakut b. Abdullah. Mu´cemü’l-üdebâ. İhsan Abbas (thk.). 1. Basım. Beyrut: 

Dârü’l-Garbi’l-İslâmî, 1993. 

 

          ______, Mu´cemü’l-büldân, Beyrut: Dârü Sâdır, 1977. 

 

          Hıfzî, Abdüllatif. Te’sîrü’l-Mu´tezile fi’l-Havâric ve’ş-Şîa, Cidde: Darü’l-Endelüs, 

2000. 

          İbn Asakir, Ebü'l-Kāsım Alî b. el-Hasen b. Hibetillâh b. Abdillâh. Tebyînü kezibi’l-

müfterî fî mâ nüsibe ilâ imâm Ebi’l-Hasen el-Eş´arî. Abdülbaki Cezairî (thk.). Beyrut: 

Darü'l-Kitâbi’l-Arabi, 1979. 

     

          İbn Bezîze, Abdülaziz. el-İs´âd fî şerhi’l-irşâd. Abdürrezzak Büsrûr, İmad es-Süheylî 

(thk.). Kuveyt: Darü’z-Ziya’, 2014. 

 

          İbnü’l-Cevzi, Abdurrahman. el-Muntazam fî târihi’l-ümem ve’l-mülûk. Mustafa 

Abdülkadir Atâ (thk.). Beyrut: Dârü’l-Kütübi’İlmiyye, 1995. 

 

          İbn Fürek, Ebû Bekr Muhammed b. el-Hasen. Mücerredü makâlâti'l-Eş´arî. Ahmed 

Abdürrahim es-Sayih (thk.). Kahire: el-Mektebetü's-Sekafet'id-Dîniyye, 2005. 

 

          İbn Hacer, Ebü'l-Fazl Şihâbüddîn Ahmed b. Alî b. Muhammed el-Askalânî.   Lisânü’l-

mizan, Abdülfettah Ebû Gudde (nşr.). Beyrut: Mektebetü el-Matbûati’l-İslâmiyye, 2002. 

  

          İbn Hallikan, Ebü’l Abbas Şemsüddin Ahmed. Vefayâti’l-a´yân. İhsan Abbas (thk.). 

Beyrut: Dârü Sâdır, 1972.  

 

          İbn Hazm, Ebû Muhammed Alî b. Ahmed b. Saîd. el-Fasl fi’l-milel ve’l-ehvâi ve’n-

nihal. Sami Enver Cahîn (thk.). Kahire: Darü’l-Hadis, 2010. 

 

          İbn İsfendiyar, Bahâüddîn Muhammed b. Hasen. Tarihu Taberistan. Ahmed 

Muhammed Nadi (trc.). 1.Basım. Kahire: el-Meclisü’l-A´lâ li’s-Sekâfe, 2002. 

   

          İbn Kesir, İmâdüddin. el-Bidaye ve’n-nihâye. Beyrut: Mektebetü’l-maarif, 1990. 

    



 132 

          İbnü’l-Melâhimî, Rükneddin, Kitâbu’l-Fâik fî usûli’d-dîn, Wilferd Madelung, Martin 

McDermont (thk.), Tahran: Müessese-i Pejûheş-i Hikmet ve Felsefe-i İran, 1386. 

 

          İbn Metteveyh, Ebû Muhammed el-Hasen b. Ahmed. et-Tezkire fi ahkâmi’l-cevâhir 

ve’l-a´raz. Sami Nasr, Faysal Büdeyr (thk.). Kahire: Darü’s-Sekâfeti li’t-tıbâi ve’n-neşr, 1975. 

 

          İbn Murtaza, el-Mehdî-Lidînillâh Ahmed b. Yahyâ. Tabakâtü’l-Mu´tezile. Susanna 

Diwald, Wilzer (thk.), Beyrut: Ma´hedü’l-Almani li’l-Ebhasi’ş-Şarkiyye, 1961. 

   

          İbn Nedim, Ebü'l-Ferec Muhammed b. Ebî Ya'kūb.  el-Fihrist. Eymen Fuad Seyyid 

(nşr.). Londra: Müessesetü’l-Furkân li’t-türâsi’l-İslâmî, 2009. 

 

           İbn Sina, Ebû Ali Hüseyin. eş-Şifa: İlâhiyyat, G.C. Anavati, Said Zayed(thk.). Kâhire: 

el-Hey’etü’l-Amme li-Şuûni’l-Matabii el-Emiriyye, 1964.      

 

           İsferâînî, Ebü’l-Muzaffer. et-Tebsîr fi’d-dîn. Kemal Yusuf Hut (thk.). Beyrut: 

Merkezü’l-hademât ve’l-ebhâs li’s-sekâfe, 1983. 

 

           Ka´bî, Abdullah b. Ahmed b. Mahmud Ebü’l-Kâsım. Kabûlü’l-ahbâr ve ma´rifetü’r-

ricâl. Ebû Amr el-Hüseynî (thk.). Beyrut: Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, 2000. 

 

           _________, Kitâbü’l-Makâlât, Hüseyin Hansu, Râcih Kürdî, Abdülhamid Kürdî (thk.), 

Amman: Dârü’l-Fetih, 2018. 

  

           _________, Uyûnu’l-mesâil ve’l-cevâbât, Abdülhamid Saîd Kürdî, Hüseyin Hansu, 

Abdülhamid Râcih Kürdî (thk.), Amman: Darü’l-Hâmid, 2014. 

 

          Kâdı Abdülcebbar, Ebü’l-Hasen Kâdu’l-kudât. “Fazlü’l-i´tizâl ve tabakâti’l-Mu´tezile”, 

Fuad Seyyid (ed.). Fazlü’l-i´tizâl ve tabakâti’l-Mu´tezile içinde. Tunus: ed-Dârüt-

Tunûsiyyeti li’n-neşr, 1974. 

 

            __________, Tesbîtü delâili’n-nübüvve, Abdülkerim Osman (thk.), Beyrut: Dârü’l-

Arabiyye, 1966. 

 

            __________, el-Mugnî fî ebvâbi’t-tevhîd ve’l-adl, İbrahim Medkûr (thk.), Kahire: ed-

Darü’l-Mısriyye, 1963. 

 

          ___________, Şerhu usûli’l-hamse, İlyas Çelebi (trc.), İstanbul: Türkiye Yazma Eserler 

Kurumu Başkanlığı Yayınları, 2013. 

 



 133 

           Katib Çelebi, Hacı Halife. Keşfü’z-zünûn. Şerafeddin Yaltkaya (thk.). Beyrut: Dârü 

ihyâi’t-türâsi’l-Arabî. 1967. 

 

           Kindî, Ya´kub b. İshak.  Resâilü’l-Kindi el-felsefiyye. Muhammed Abdülhâdi (thk.). 

Kâhire: Matbaatü Hassan, 1978. 

 

           Koloğlu, Orhan Şener. Cübbâîler’in Kelâm Sistemi. 1. Basım. İstanbul: İSAM 

Yayınları, 2011. 

 

           Kureşî, Ebû Muhammed Muhyiddin Abdülkâdir. el-Cevâhir el-mudiyye fî tabakâti’l-

Hanefiyye, Abdülfettah Muhammed el-Halevi (thk.). Cize: Dârü Hicr, 1993. 

 

           Kutluer, İlhan. “İbnü’r-Ravendî”, DİA. C. 21, 2000. 

      

           Mâtürîdî, Ebû Mansur. Kitâbü’t-Tevhîd. Bekir Topaloğlu, Muhammed Ârûçi (thk.). 

Beyrut: Darü Sâdır; İstanbul: İslâm Araştırmaları Merkezi (İSAM), 2007. 

 

           Memiş, Murat. Mu´tezilî Bir Bakışla Bilgi Problemi. 1. Basım. Ankara: Sarkaç 

Yayınları, 2011. 

 

           Mert, Muhit.  “Kelâmcıların Bilgi Tanımları Üzerine Bir Tahlil Denemesi”, AÜİFD, C. 

44, Sy. 1, 2003. 

 

           Nebha, Hudr Muhammed. Tefsîru Ebi’l-Kâsım el-Kâ’bî el-Belhî (Mevsûâtü tefâsîri’l-

Mu´tezile içerisinde). Beyrut: Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, 2007. 

 

           Nesefî, Ebü’l-Muîn. Tebsiratü’l-edille. Hüseyin Atay (thk.). Ankara: Diyanet İşleri 

Vakfı, 2004. 

 

           Nisabûrî, Ebû Reşîd Saîd b. Muhammed b. Hasen b. Hâtim. el-Mesâil fi’l-hilâf beyne’l-

Basriyyîn ve’l-Bağdâdiyyîn. M´an Ziyâde, Rıdvan Seyyid (thk.). Beyrut: Ma´hedü’l-Enmâi’l-

Arabî, 1979. 

 

           Omari, Racha Moujır. “The Theology of Abu'l-Qasim al-Balhî/al-Kabî” .Faculty of the 

Graduate School of Yale University, 2006. 

        

           Özcan, Hanifi. Epistemolojik Açıdan İman. 1. Basım. İstanbul: Marmara Üniversitesi 

İlahiyat Vakfı Yayınları, 1992. 

        

           Pezdevî, Ebü’l-Yüsr Muhammed b. Muhammed b. el-Hüseyn. Usûlüddîn, Hans Peter 

Lins (thk.), Kahire: el-Mektebetü’l-Ezheriyye li’t-Türâs, 2003. 



 134 

 

           Razi, Ebu Abdillâh (Ebü'l-Fazl) Fahrüddîn Muhammed b. Ömer b. Hüseyn. Tefsirü’l-

fahri’r-Râzî, Beyrut: Darü’l-Fikir, 1981. 

 

           es-Sâbûnî, Nureddin.  el-Kifâye fi’l-hidâye. Muhammed Arûçî (thk.). Beyrut: Darü İbn 

Hazm, 2014. 

 

           Safedî, Ebü's-Safâ (Ebû Saîd) Salâhuddîn Halîl b. İzziddîn Aybeg b. Abdillâh. el-Vâfi 

bi’l-vefeyât. Beyrut: Dârü’l-İhyâit’t-türâsi’l-Arabî, 2000. 

   

           Sam´anî, Muhammed b. Mansûr. el-Ensâb. Abdurrahman b. El-Muallimî el-

Yemânî(thk.). Haydarabad: Dâiretü’l-maarif el-Osmaniyye, 1977. 

 

           Serdar, Murat. İbn Hazm’ın Kelami Görüşleri. 1. Basım. Ankara: Yason Yayıncılık, 

2014. 

 

           Şahin, Hüseyin.  “Kelâmcılara Göre Delil ve Delil Türleri”, Kelam Araştırmaları 

Dergisi, Sy. 13:1, 2015. 

 

           Şehristânî, Ebü’l-Feth Tâcüddîn (Lisânüddîn) Muhammed b. Abdilkerîm b. Ahmed.  el-

Milel ve’n-nihal. Beyrut: Müessesetü’r-Risâle, 2015. 

 

           ________, Nihâyetü’l-ikdâm fî ilmi’l-Kelâm. Alfred Guillaume (thk.). Kahire: 

Mektebetü’s-Sekâfeti’d-Dîniyye, 2009. 

 

           Şeyh Müfid, Ebû Abdillâh Muhammed b. Muhammed b. en-Nu'mân el-Hârisî el-Ukberî. 

Evâilü’l-makâlât fi’l-mezâhibi’l-muhtârât, İbrahim el-Ensârî (thk.), Meşhed: el-

Mu’temerü’l-Âlemi li-Elfiyyeti’ş-Şeyh el-Müfid, 1992. 

    

          _________, el-Cemel ev en-nusra fî harbi Basra, Kum: Mektebetü i´lâmi’l-İslâmi, 

1995. 

 

         Tabersî, Ebû Alî Emînüddîn. Mecmau’l-Beyân. Haşim er-Resülî Mahallati, Fazlullah el-

Yezdi et-Tabatabai (tsh.). Beyrut: Dârü’l-Marife, 1986. 

 

         Teftazanî, Sa'düddîn Mes'ûd b. Fahriddîn Ömer b. Burhâniddîn. Şerhü’l-akîdeti’n-

Nesefiyye. Mustafa Merzukî(thk.). Cezâir: Dârü’l-Hüdâ, 2000. 

 

         Tehânevî, Muhammed Alâ b. Ali. Mevsûatu keşşâfu Istılâhâti’l-fünûn ve’l-ulûm. 

Refik el-Acem (thk.). Beyrut: Mektebetü Lübnan, 1996. 

 



 135 

         Tevhidî, Ebû Hayyan. el-Beşâir ve’z-zehâir. Beyrut: Dârü Sâdır, 1988. 

 

         Topaloğlu, Bekir. Kelâm İlmine Giriş. 3. Basım. İstanbul: Damla Yayınevi, 2013. 

 

         Turhan, Kasım. “İnniyye”, DİA, C. 22, 2000. 

 

         Üzüm, İlyas. “Mücessime”, DİA, C. 31, 2006. 

 

         Van Ess, Josef. “İslâm Dînî Düşüncesinde Septisizm” Murat Memiş (trc.). D.E.Ü. 

İlâhiyat Fakültesi Dergisi. C. 22, 2005. 

 

          Yavuz, Yusuf Şevki. “Akıl”, DİA, C. 2, 1989. 

  

          __________. “Câhiz”, DİA, C. 8, 1993. 

 

          __________. “Ebû Reşid en-Nîsâbûrî”, DİA, C. 10, 1994.        

 

         ___________. “Ebû Ya´lâ el-Ferrâ”, DİA, C. 10, 1994. 

 

         Yücel, Ahmet. Hadis Usulü. 1. Basım. İstanbul: İFAV, 2011. 

 

         Zehebî, Ebû Abdullah Şemsüddin Muhammed. Siyerü a´lâmi’n-nübelâ. İbrahiim 

Zeybek (thk.). Beyrut: Müessesetü’r-Risâle, 1982. 

   

        ________, Tarihü’l-İslâm, Ömer Abdüsselam et-Tedmüri (thk.), Beyrut: Darü’l-kütübil 

Arabi, 1996. 

 

         Zeyne, Hüsni. el-Akl inde’l-Mu´tezile, Beyrut: Dârü’l-Âfâki’l-Cedîde, 1978. 

 

         Zu´bî, Enver Hâlid. Zâhiriyyetü İbn Hazm, Amman: el-Ma´hedü’l-âlemî li’l-fikri’l-

İslâmî, 1996. 

 

 

 

 

 

 

 

 



 136 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

 

 

 


