
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

ANGOISSE ET AUTHENTICITÉ CHEZ HEIDEGGER, 
KIERKEGAARD ET FREUD 

UNIVERSITÉ GALATASARAY 

INSTITUT DES SCIENCES SOCIALES 

DÉPARTEMENT DE PHILOSOPHIE 

 
 

THESE DE MASTER DE RECHERCHE 

 

Melis Sare DERE 

 

                              

Directeur de recherche : Doç. Dr. Umut ÖKSÜZAN 

SEPTEMBRE 2025 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

ANGOISSE ET AUTHENTICITÉ CHEZ HEIDEGGER, 
KIERKEGAARD ET FREUD 

UNIVERSITÉ GALATASARAY 

INSTITUT DES SCIENCES SOCIALES 

DÉPARTEMENT DE PHILOSOPHIE 

 
 

THESE DE MASTER DE RECHERCHE 

 

Melis Sare DERE 

 

                                        Jury de soutenance de thèse : Prof. Dr. M. Türker ARMANER 

                       Prof. Dr. M. Ertan KARDEŞ 

                                                              Doç. Dr. Umut ÖKSÜZAN (Directeur de recherche) 

 

SEPTEMBRE 2025 

 



 
ii 

 
 
 
 
 
 

REMERCIEMENT 
 

 

Je voudrais remercier tout d’abord M. Umut Öksüzan, mon directeur de recherche, 
pour son accompagnement dans ce projet, ainsi que pour les nombreuses pistes de 
réflexion qu’il a bien sues me suggérer. Je tiens aussi à exprimer ma gratitude à ma 
famille et Onuralp Şahin, pour leur soutien moral, mais surtout, je tiens à les remercier 
d’avoir cru en moi. 
 

 

 

 

 



 
iii 

 

 

 

 

 

 

TABLE DES MATIÈRES  

 

 

REMERCIEMENTS................................................................................................ II  

TABLE DES 

MATIERES............................................................................................................. III 

RÉSUMÉ.................................................................................................................. IV 

ABSTRACT.......................................................................................................... VIII 

ÖZET........................................................................................................................ XI 

INTRODUCTION..................................................................................................... 1  

1. ANGOISSE - ORIGINES HISTORIQUES ET 

PHILOSOPHIQUES………………………………………….…………………… 5 

2. ANGOISSE CHEZ 

HEIDEGGER………………………………………………………………………11 

3. LIBERTE, CHOIX ET ANGOISSE CHEZ 

KIERKEGAARD…………………..………………………………………………30 

4.  LA PERSPECTIVE PSYCHANALYTIQUE SUR L’ANGOISSE CHEZ 

FREUD……………………………………………………………………………...59 

5. COMPARAISON ET SYNTHESE ENTRE KIERKEGAARD ET 

HEIDEGGER………………………………………………………….…..……..84 

CONCLUSION...................................................................................................... 113  

BIBLIOGRAPHIE................................................................................................. 119  

 

 

 

 

 

 

 



 
iv 

 

 

 

 

 

 

RESUMÉ 

 

 

Contrairement à d'autres formes d'affection, notamment la peur, l’angoisse se 

manifeste comme une disposition affective fondamentale qui ne survient pas face à 

quelque chose de précis, mais face à l'existence et à la vie en général. Quelle est la 

signification de l’angoisse ? Pourquoi est-elle importante pour les philosophes 

contemporains ? L'objectif de cette thèse est de mieux comprendre le phénomène à 

travers les concepts et les théories de Martin Heidegger, Søren Kierkegaard et 

Sigmund Freud, qui ont analysé en détail le phénomène de l’angoisse, et d'essayer de 

déterminer ce que ces trois compréhensions, malgré leurs grandes différences, peuvent 

offrir en termes d'éclairage philosophique sur ce phénomène, qui est lié à l'existence 

et à l'authenticité. 

 

Dans l'histoire de la philosophie, le thème de l’angoisse, bien qu'intuitivement 

présent dans la Grèce antique, devient le centre philosophique avec Kierkegaard. Alors 

qu'Aristote considère la peur comme une réaction liée à un objet, Platon traite la 

confrontation avec la mort comme une tension existentielle. Cependant, l'accablement 

subit une transformation intellectuelle à partir de Descartes, à l'époque moderne : Le 

scepticisme méthodique chez Descartes et l'expérience du vide cosmique et de 

l'absence de sens chez Pascal. 

 

Cette ligne est radicalement suivie par Kierkegaard. Pour lui, l’angoisse est le 

prix de la liberté. L'homme est submergé par la nécessité du choix. L'existentialisme 

chrétien de Kierkegaard considère comme une nécessité éthique pour l'individu de 

faire face à cet écrasement et de se choisir lui-même face à Dieu. 

 



 
v 

Heidegger, dans Être et Temps, explicite l'angoisse comme une possibilité pour 

le Dasein de s'ouvrir à l'être. Dans la vie quotidienne, l'individu se perd dans l'existence 

anonyme de « tout le monde » (das Man). Cependant, l'angoisse perce cette couche de 

banalité et confronte le Dasein à sa propre structure d'« être vers la mort » (Sein-zum-

Tode). Cette rencontre permet à l'individu de saisir sa finitude et sa singularité. 

 

Pour Heidegger, l'authenticité est le fait que le Dasein donne un sens à sa propre 

existence dans le temps, qu'il façonne son existence en pensant à sa propre fin. En ce 

sens, l’angoisse ouvre la voie au devenir du Dasein (eigentliches Dasein). La 

conscience morale (Gewissen), l'appel intérieur, soutient également cette prise de 

conscience. Cet appel est silencieux mais appelle le Dasein à son propre choix. La 

conception heideggerienne de l'authenticité n'est possible que lorsque le Dasein est 

libéré des significations imposées par la société et qu'il prend la responsabilité de sa 

propre existence. 

 

Dans Le concept de l'angoisse, Kierkegaard définit le dépassement comme « 

le vertige de la liberté ». L'homme est dépassé parce qu'il a la possibilité de choisir. 

Cette démesure est à la fois la possibilité du péché (exemple d'Adam) et le début d'une 

ascension éthique. Selon Kierkegaard, l'homme ne peut être authentique que lorsqu'il 

devient un individu devant Dieu. Ce « saut dans la foi » échappe à toute explication 

rationnelle. Si la philosophie kierkegaardienne traite principalement des conflits 

intérieurs de l'individu sur un plan théologique, elle comporte également des 

dimensions éthiques et psychologiques. 

 

La critique de Kierkegaard à l'égard de la foule est également remarquable : La 

fuite de l'accablement a pour conséquence que l'individu « se fond dans la masse ». La 

masse supprime l'individualité et l'éloigne du pouvoir de transformation de la 

dépression. Dans ce contexte, l'accablement est une condition nécessaire pour atteindre 

l'authenticité par le biais d'un choix éthique. 

 

Freud, quant à lui, explique l'angoisse par des conflits inconscients. Dans Le 

moi et le ça, l'angoisse est le résultat de conflits internes entre le ça (les pulsions), le 

moi (le soi) et le surmoi (le contrôle moral). Freud divise l'angoisse en trois catégories 



 
vi 

: l'angoisse réelle, l'angoisse névrotique et l'angoisse morale. L'angoisse névrotique est 

associée à la menace de voir les désirs refoulés remonter à la surface. 

 

Selon Freud, l'angoisse est un mécanisme de défense. L'individu produit de 

l'anxiété parce qu'il ne peut pas faire face à ses désirs refoulés. Dans ce contexte, pour 

Freud, l'authenticité consiste à rendre conscient le matériel refoulé ; toutefois, il ne 

s'agit pas d'un « libre choix » existentiel, mais d'un phénomène qui émerge à travers 

une analyse psychodynamique. L'approche de Freud met également l'accent sur le rôle 

des structures sociales, en particulier du surmoi, dans le refoulement individuel, tout 

en expliquant l'expérience individuelle du moi. 

 

Les similitudes entre Heidegger, Kierkegaard et Freud résident dans le fait que 

chacun d'eux considère l’angoisse comme un point de rupture de l'individu. Cependant, 

la nature de leurs approches est différente : 

 

Heidegger considère l’angoisse comme une percée ontologique : il fonde la 

conscience de la mort et le choix existentiel. 

Kierkegaard la considère comme une source de conflit moral et religieux : elle trouve 

son sens dans le choix de Dieu par l'individu. 

Freud l’analyse comme une pathologie résultant de conflits intérieurs : il recherche 

l'équilibre et la guérison plutôt que l’authenticité. 

 

Ces trois approches offrent des solutions différentes aux problèmes 

existentiels, éthiques et psychologiques auxquels l'individu moderne est confronté. 

Chez Heidegger, l'authenticité est une décision ontologique, chez Kierkegaard un saut 

religieux, chez Freud un processus d'intégration thérapeutique. 

 

Cette étude montre que l’angoisse n'est pas seulement un état émotionnel, mais 

une structure fondamentale directement liée à l'existence de l'individu. Elle amène 

l'individu à se confronter à lui-même, à prendre conscience de sa liberté et de ses 

limites. Chez Heidegger, l’angoisse ouvre la porte à l'authenticité face à la mort ; chez 

Kierkegaard, il permet l'ascension éthique de l'individu ; chez Freud, il rend visibles 

les conflits intérieurs et ouvre un espace pour le traitement. 

 



 
vii 

Ces trois penseurs, issus de disciplines différentes, offrent une vision riche et 

holistique de la condition existentielle de l'individu contemporain en élucidant les 

dimensions philosophique, théologique et psychodynamique de l’angoisse. Dans cette 

perspective, elle n'est pas seulement une souffrance, mais aussi une possibilité de 

transformation. 

 

  

 

Mots clés : Philosophie, angoisse, authenticité, individualité. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
viii 

 

 

 

 

 

 

ABSTRACT 

 

 

Anxiety is a state that differs from other feelings such as fear in that it does not 

arise in the face of anything specific, but rather in the face of our lives in general. But 

what does it mean? Why is it important to contemporary philosophers? The aim of this 

dissertation is to gain a better understanding of the phenomenon of anxiety through the 

conceptions of three thinkers who have devoted considerable attention to it: Martin 

Heidegger, Søren Kierkegaard and Sigmund Freud. It seeks to identify what these three 

conceptions, despite their major differences, can offer in the way of philosophical 

insight into this phenomenon so closely linked to existence and authenticity.  

 

In the history of philosophy, the theme of anxiety, though intuitively present in 

ancient Greece, becomes the philosophical focus with Kierkegaard. Whereas Aristotle 

sees fear as an object-related reaction, Plato treats the confrontation with death as an 

existential tension. In the modern era, however, overwhelm undergoes an intellectual 

transformation from Descartes onwards: Descartes' methodical skepticism and Pascal's 

experience of cosmic emptiness and meaninglessness. 

 

Kierkegaard radically follows this line. For him, anxiety is the price of freedom. 

Man is overwhelmed by the necessity of choice. Kierkegaard's Christian existentialism 

sees it as an ethical necessity for the individual to face up to this crushing and choose 

himself over God. 

 

Heidegger, in Being and Time, makes anxiety explicit as a possibility for Dasein 

to open up to being. In everyday life, the Dasein loses himself in the anonymous 

existence of “everyone” (das Man). However, anxiety pierces this layer of banality and 



 
ix 

confronts Dasein with its own structure of “being towards death” (Sein-zum-Tode). 

This encounter enables the Dasein to grasp his finitude and singularity. 

 

For Heidegger, authenticity is the fact that Dasein gives meaning to its own 

existence in time, that it shapes its existence by thinking about its own end. In this 

sense, anxiety opens the way to the becoming of Dasein (eigentliches Dasein). Moral 

conscience (Gewissen), the inner call, also supports this awareness. This call is silent 

but calls Dasein to its own choice. Heidegger's conception of authenticity is only 

possible when Dasein is freed from the meanings imposed by society and takes 

responsibility for its own existence. 

 

In The Concept of Anxiety, Kierkegaard defines overcoming as “the vertigo of 

freedom”. Man is exceeded because he has the possibility of choosing. This excess is 

both the possibility of sin (Adam's example) and the beginning of an ethical ascent. 

According to Kierkegaard, man can only be authentic when he becomes an individual 

before God. This “leap of faith” defies rational explanation. While his philosophy deals 

with the inner conflicts of the individual on a theological level, it also has ethical and 

psychological dimensions. 

 

Kierkegaard's critique of the crowd is equally remarkable: the escape from 

overwhelming results in the individual “melting into the mass”. The mass suppresses 

individuality and distances it from the transformative power of anxiety. In this context, 

overwhelm is a necessary condition for achieving authenticity through ethical choice. 

 

Freud, for his part, explains anxiety in terms of unconscious conflicts. In The Ego 

and the Id, anxiety is the result of internal conflicts between the id (drives), the ego 

(self) and the superego (moral control). Freud divides anxiety into three categories: 

real anxiety, neurotic anxiety and moral anxiety. Neurotic anxiety is associated with 

the threat of repressed desires coming to the surface. 

 

According to Freud, anxiety is a defense mechanism. The individual produces 

anxiety because he can't face up to his repressed desires. In this context, for Freud, 

authenticity consists in making repressed material conscious; however, this is not an 

existential “free choice”, but a phenomenon that emerges through psychodynamic 



 
x 

analysis. Freud's approach also emphasizes the role of social structures, particularly 

the superego, in individual repression, while explaining the individual experience of 

the ego. 

 

The similarities between Heidegger, Kierkegaard and Freud lie in the fact that 

each of them sees anxiety as a breaking point for the individual. However, the nature 

of their approaches is different: 

 

Heidegger sees anxiety as an ontological breakthrough: it forms the basis of death 

consciousness and existential choice. 

Kierkegaard sees it as a source of moral and religious conflict: it finds its meaning in 

the individual's choice of God. 

Freud analyzes it as a pathology resulting from inner conflicts: he seeks balance and 

healing rather than authenticity. 

 

These three approaches offer different solutions to the existential, ethical and 

psychological problems facing the modern individual. For Heidegger, authenticity is 

an ontological decision, for Kierkegaard a religious leap, for Freud a process of 

therapeutic integration. 

 

This study shows that anxiety is not just an emotional state, but a fundamental 

structure directly linked to the individual's existence. It leads the individual to confront 

himself, to become aware of his freedom and his limits. For Heidegger, anxiety opens 

the door to authenticity in the face of death; for Kierkegaard, it enables the ethical 

ascent of the individual; for Freud, it makes inner conflicts visible and opens up a space 

for treatment. 

 

These three thinkers, from different disciplines, offer a rich and holistic vision 

of the existential condition of the contemporary individual, elucidating the 

philosophical, theological and psychodynamic dimensions of anxiety. From this 

perspective, anxiety is not only suffering, but also an opportunity for transformation. 

 

 

Keywords:  Philosophy, anxiety, authenticity, individuality.  



 
xi 

 
 

 

 

 

 

ÖZET 

 

 

Bunalma, başta korku olmak üzere diğer etkilenim biçimlerinden farklı olarak 

belirli bir şey karşısında değil, genel olarak varoluş ve yaşam karşısında ortaya çıkan 

bir durumdur. Bunalmanın anlamı nedir? Çağdaş filozoflar için neden önemlidir? Bu 

tezin amacı, bunalma fenomenini ayrıntılı biçimde incelemiş Martin Heidegger, Søren 

Kierkegaard ve Sigmund Freud’un kavramları ve kuramları aracılığıyla bu fenomeni 

daha iyi anlamak ve bu üç anlayışın, aralarındaki büyük farklılıklara rağmen, varoluşla 

ve özgünlükle bağlantılı olan bu olguya dair felsefi kavrayış açısından neler 

sunabileceğini saptamaya çalışmaktır.  

 

Felsefe tarihinde bunalma teması Antik Yunan’da sezgisel biçimde yer alsa da, 

Kierkegaard ile felsefi merkez haline gelir. Aristoteles, korkuyu nesneye bağlı bir tepki 

olarak görürken, Platon ölümle yüzleşmeyi varoluşsal bir gerilim olarak işler. Ancak 

bunalma, modern dönemde Descartes’la başlayan bir düşünsel dönüşüm yaşar: 

Descartes’ta metodik kuşku, Pascal’da ise kozmik boşluk ve anlamsızlık deneyimi 

olarak belirir. 

 

Bu çizgiyi radikal biçimde Kierkegaard takip eder. Onun için bunalma, 

özgürlüğün bedelidir. İnsan, seçim yapma zorunluluğu nedeniyle bunalır. 

Kierkegaard’ın Hristiyan varoluşçuluğu, bireyin bu bunalmayla yüzleşerek Tanrı 

karşısında kendisini seçmesini bir etik gereklilik olarak görür. 

 

Heidegger, Varlık ve Zaman’da bunalmayı (Angst) Dasein’ın varlığa açılan bir 

imkânı olarak yorumlar. Birey gündelik yaşantıda, “herkes”in (das Man) anonim 

varoluşu içinde kendisini kaybeder. Ancak bunalma, bu sıradanlık tabakasını deler ve 

Dasein’ı kendi “ölüme-doğru-varlık” (Sein-zum-Tode) yapısıyla yüzleştirir. Bu 

karşılaşma bireyin kendi sonluluğunu ve tekilliğini kavramasını sağlar. 



 
xii 

 

Heidegger için özgünlük, bireyin kendi varlığını zaman içinde anlamlandırması, 

kendi sonunu düşünerek varlığını şekillendirmesidir. Bunalma, bu anlamda, Dasein’a 

kendi kendisi olma (eigentliches Dasein) yolunu açar. Conscience morale (Gewissen), 

yani içsel çağrı da, bu farkındalığı destekler. Bu çağrı sessizdir ama Dasein’ı kendi 

seçimine çağırır. Heidegger’in özgünlük anlayışı, bireyin toplumun dayattığı 

anlamlardan sıyrılıp kendi varoluşunun sorumluluğunu üstlenmesiyle mümkündür. 

 

Kierkegaard, Angst Kavramı’nda bunalmayı “özgürlüğün vertigosu” olarak 

tanımlar. İnsan, seçme yetisine sahip olduğu için bunalır. Bu bunalma hem günahın 

imkânıdır (Adem örneği), hem de etik bir yükselişin başlangıcıdır. Kierkegaard’a göre 

insan ancak Tanrı karşısında birey olduğunda özgün olabilir. Bu “inanç sıçraması”, 

rasyonel açıklamanın ötesindedir. Onun felsefesi, bireyin içsel çatışmalarını teolojik 

bir zeminde işlerken, aynı zamanda etik ve psikolojik boyutlar da taşır. 

 

Kierkegaard’ın kalabalık eleştirisi de dikkat çekicidir: Bunalmadan kaçış, bireyin 

“kitle içinde erimesi”yle sonuçlanır. Kitle, bireyselliği bastırır ve bunalmanın 

dönüştürücü gücünden uzaklaştırır. Bu bağlamda bunalma, etik bir seçimle özgünlüğe 

ulaşmanın zorunlu bir ön koşuludur. 

 

Freud ise bunalmayı bilinçdışı çatışmalarla açıklar. Das Ich und das Es’te (Ben 

ve İd) anksiyete, bireyin id (dürtüler), ego (benlik) ve süperego (ahlaki denetim) 

arasında yaşadığı içsel çatışmaların sonucudur. Freud anksiyeteyi üçe ayırır: gerçek 

anksiyete, nevrotik anksiyete ve ahlaki anksiyete. Nevrotik anksiyete, bastırılmış 

isteklerin yüzeye çıkma tehdidiyle ilişkilidir. 

 

Freud’a göre anksiyete bir savunma mekanizmasıdır. Birey, bastırdığı arzularla 

yüzleşemediği için anksiyete üretir. Bu bağlamda, Freud’da özgünlük, bastırılmış 

malzemenin bilinçli hale getirilmesiyle ilgilidir; fakat varoluşsal bir “özgür seçim” 

değil, psikodinamik bir çözümleme yoluyla ortaya çıkar. Freud'un yaklaşımı bireyin 

kendilik deneyimini açıklarken toplumsal yapıların, özellikle süperegonun, bireysel 

baskılamadaki rolünü de vurgular. 

 

 



 
xiii 

Heidegger, Kierkegaard ve Freud arasındaki benzerlikler, her birinin bunalmayı 

bireyin bir kırılma noktası olarak görmesinde yatar. Ancak yaklaşımlarının doğası 

farklıdır: 

 

• Heidegger, bunalmayı ontolojik bir açılım olarak değerlendirir: ölüm bilinci ve 

varoluşsal seçimi temellendirir. 

• Kierkegaard, bunalmayı ahlaki ve dinsel bir çatışmanın kaynağı olarak görür: bireyin 

Tanrı karşısında kendisini seçmesiyle anlam kazanır. 

• Freud, bunalmayı içsel çatışmalardan doğan bir patoloji olarak analiz eder: 

özgünlükten ziyade denge ve sağaltım arar. 

 

Bu üçlü yaklaşım, modern bireyin karşılaştığı varoluşsal, etik ve psikolojik 

sorunlara farklı çözüm yolları önerir. Heidegger’de özgünlük bir ontolojik karar, 

Kierkegaard’da dinsel bir sıçrama, Freud’da ise terapötik bir bütünleşme sürecidir. 

 

Bu çalışma, bunalmanın sadece bir duygusal durum değil, bireyin varoluşuyla 

doğrudan ilişkili bir temel yapı olduğunu gösterir. Bunalma, bireyin kendiyle 

yüzleşmesine, özgürlüğünü ve sınırlarını kavramasına neden olur. Heidegger’de 

bunalma, ölüm karşısında özgünlüğün kapısını açar; Kierkegaard’da bireyin etik 

yükselişini mümkün kılar, Freud’da ise içsel çatışmaları görünür kılarak tedaviye alan 

açar. 

 

Farklı disiplinlerden gelen bu üç düşünür, bunalmanın felsefi, teolojik ve 

psikodinamik boyutlarını açımlayarak, çağdaş bireyin varoluşsal durumuna dair 

zengin ve bütünsel bir kavrayış sunarlar. Bunalma, bu bakışla yalnızca ıstırap değil, 

dönüşümün de imkânıdır. 

 

 

Anahtar kelimeler: Felsefe, bunalma, özgünlük, bireysellik. 

 

 

 

 

 



 

 

1 

 

 

 

 

 

 

INTRODUCTION 

 

 

Depuis les premiers textes philosophiques, l’angoisse est un thème récurrent, 

mais c'est à l'époque moderne qu'elle acquiert une signification existentielle. Elle 

diffère de la peur par son absence d’objet spécifique : l’angoisse est liée à l’existence 

elle-même. Alors que la peur est une réaction face à une menace identifiable, 

l’angoisse est une confrontation au vide, à l’incertitude et à la possibilité. C'est cette 

absence d'objet qui confère à l'angoisse son caractère universel et intemporel et qui la 

distingue d’autres phénomènes comme une composante essentielle de la condition 

humaine. 

 

Heidegger, Kierkegaard et Freud, bien qu’ils proviennent des traditions 

intellectuelles différentes, s'accordent à considérer l'angoisse comme un moment 

crucial de la révélation du soi. Chez Kierkegaard, l'angoisse est profondément liée à la 

liberté. Dans Le Concept d'Angoisse, il la décrit comme le vertige ressenti face aux 

possibilités infinies en nous montrant que l’angoisse est la réalité de la liberté comme 

possibilité avant toute possibilité. 

 

Pour Heidegger, dans Être et Temps, l’angoisse est une ouverture existentielle 

qui dévoile le Dasein dans sa singularité et sa finitude. Elle est essentielle car elle 

permet au Dasein de se détacher du « On » (das Man) et de se confronter à la possibilité 

de sa propre mort.  

 

Freud, quant à lui, adopte une perspective psychanalytique. L'angoisse est selon 

lui le résultat de conflits inconscients, un signal d'alarme face à des désirs refoulés ou 

à des menaces internes. Dans Le Moi et le Ça, il distingue entre l'angoisse réelle et 



 

 

2 

l'angoisse névrotique en vue de montrer comment l'esprit utilise l'angoisse pour 

maintenir un équilibre fragile entre les pulsions du ça et les exigences du surmoi. 

 

Ainsi, l'angoisse n'est pas simplement une émotion perturbante, mais un 

révélateur fondamental de la liberté humaine, de la responsabilité existentielle et du 

conflit intérieur. Elle est à la fois une source de souffrance et une voie vers une 

compréhension plus profonde de soi-même. Dans ce contexte, cette thèse explore les 

dimensions philosophiques et psychanalytiques de l'angoisse, en montrant comment 

elle agit comme un catalyseur dans le passage de l'existence inauthentique à l'existence 

authentique. 

 

L'angoisse occupe une place centrale dans la réflexion sur l’existence humaine. 

Cependant, elle pose plusieurs questions essentielles auxquelles il convient de 

répondre : 

 

• Qu’est-ce que l'angoisse ? Comment chaque penseur définit-il ce phénomène ? 

 

• Quel rôle joue l'angoisse dans la transformation de l'individu ? En particulier, 

comment l’angoisse permet-elle de passer de l’existence inauthentique, caractérisée 

par l’oubli de soi et la soumission aux normes sociales, à une existence authentique, 

où l'individu fait face à sa liberté et à sa finitude ? 

 

• Comment ces théories se complètent-elles ou se contredisent-elles ? En quoi les 

perspectives philosophiques et psychanalytiques offrent-elles des éclairages différents 

mais complémentaires sur le même phénomène ? 

 

Ce travail utilise une méthode comparative et herméneutique qui combine 

l'analyse philosophique et l'interprétation psychanalytique. L'objectif est de mettre en 

lumière les similarités et divergences entre les conceptions de l'angoisse chez 

Heidegger, Kierkegaard et Freud, tout en explorant les implications pratiques et 

théoriques de leurs idées pour la compréhension contemporaine de l'existence humaine 

et de montrer comment l’angoisse peut servir de passerelle entre l’être inauthentique 

et l’être authentique. 

 



 

 

3 

D’une part, l’analyse comparative consiste à examiner de manière 

systématique les textes majeurs de chaque penseur : 

 

• Être et Temps de Martin Heidegger (1927) 

• Le Concept d'Angoisse de Søren Kierkegaard (1844) 

• Le Moi et le Ça de Sigmund Freud (1923) 

 

Chaque œuvre est étudiée à travers le prisme de l'angoisse en mettant en 

évidence les différences fondamentales entre l'angoisse existentielle, éthique et 

psychanalytique. Par exemple, l'angoisse comme vertige de la liberté chez Kierkegaard 

est comparée à l'angoisse comme dévoilement ontologique chez Heidegger, et à 

l'angoisse comme mécanisme de défense chez Freud.  

 

D’autre part, l’approche herméneutique implique une interprétation minutieuse 

des textes philosophiques et psychanalytiques pour en dégager les significations sous-

jacentes. Cette méthode permet de comprendre non seulement les concepts clés, mais 

aussi les implications ontologiques, éthiques et psychologiques de l'angoisse. Chaque 

texte est replacé dans son contexte historique et intellectuel afin d’explorer son impact 

sur la philosophie contemporaine. 

 

Cette étude est structurée en plusieurs chapitres, chacun abordant un aspect clé 

de l’analyse de l’angoisse et permettant une progression logique dans l’exploration du 

sujet. Le premier chapitre qui vise à explorer le contexte philosophique de l’angoisse 

retrace ses racines historiques et théoriques, et analyse les premières réflexions sur le 

concept de l’angoisse dans la pensée antique et moderne. 

 

Le deuxième chapitre est consacré à l'angoisse chez Heidegger, où l’on 

examine la manière dont ce philosophe, dans Être et Temps, articule l’angoisse comme 

un phénomène ontologique qui révèle la vérité de l’existence humaine à travers le 

Dasein et sa confrontation à la finitude et à la mort. 

 

Dans le troisième chapitre, on aborde Kierkegaard et la liberté dans l’angoisse 

en analysant comment, pour ce penseur, l’angoisse est liée à la liberté de choix, et en 

quoi elle devient une condition essentielle pour la subjectivité et l’éthique. Ce chapitre 



 

 

4 

met l’accent sur la dimension religieuse et existentielle de l’angoisse chez 

Kierkegaard, en particulier dans son ouvrage intitulé Le Concept d'Angoisse. 

 

Le quatrième chapitre se concentre sur Freud et l’angoisse dans une perspective 

psychanalytique en vue d’explorer la façon dont Freud, dans Le Moi et le Ça, conçoit 

l’angoisse comme un mécanisme de défense face aux désirs inconscients et aux 

conflits entre le ça, le moi et le surmoi. Ce chapitre analyse également les implications 

de la théorie freudienne pour la compréhension de l'angoisse dans le contexte de la 

psychologie clinique. 

 

Le cinquième chapitre présente une comparaison des approches de Heidegger, 

Kierkegaard et Freud, en mettant en évidence leurs points de convergence et de 

divergence. Ce chapitre cherche à établir un dialogue entre la phénoménologie 

existentielle, l’éthique chrétienne et la psychanalyse, et à évaluer dans quelle mesure 

ces approches peuvent se compléter ou se contredire. 

 

Enfin, le sixième chapitre conclut cette étude en tirant les implications 

théoriques et pratiques de l’analyse de l’angoisse et en soulignant son rôle central dans 

la quête d’authenticité et les défis contemporains de l’existence humaine. 

 

Bien que cette approche comparative et herméneutique soit riche en intuitions 

et observations, elle comporte certaines limites. L'une des principales difficultés réside 

dans l'interprétation des textes relativement à leurs contextes originaux. De plus, la 

diversité des perspectives peut rendre difficile une synthèse cohérente, notamment en 

raison des différences entre la phénoménologie existentielle de Heidegger, 

l'existentialisme chrétien de Kierkegaard et la psychanalyse freudienne. Toutefois, 

cette étude cherche à dépasser ces obstacles en insistant sur les points de convergence 

entre ces trois grandes perspectives. 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

5 

 

 

 

 

 

 

 

1.  ANGOISSE - ORIGINES HISTORIQUES ET PHILOSOPHIQUES 

 

 

L'angoisse est un concept qui traverse l'histoire de la philosophie et qui trouve 

ses racines dans les réflexions de l'Antiquité grecque. Toutefois, son importance 

existentielle émerge véritablement à l'époque moderne, en particulier avec les travaux 

de Kierkegaard, Heidegger et Freud. Ce chapitre explore les origines historiques et 

philosophiques de l'angoisse et met en lumière son rôle central dans la pensée 

contemporaine. 

 

1.1. L'angoisse dans la pensée antique 

 

L’angoisse, en tant qu’expérience humaine fondamentale et universelle, trouve 

ses premières et profondes expressions dans la philosophie antique. D’un côté, 

Aristote, dans son œuvre Éthique à Nicomaque, fait une distinction claire et précise 

entre la peur et l’angoisse, deux notions souvent confondues par les esprits modernes. 

Selon lui, la peur est toujours liée à un objet concret et identifiable, quelque chose de 

tangible qui suscite une réaction immédiate. En revanche, le courage, une valeur que 

l’on admire tant dans l’histoire des idées, consiste à affronter cette peur dans des 

conditions clairement définies et précises.1 Cependant, l’angoisse, telle que la 

conçoivent des penseurs modernes et contemporains, transcende cette peur immédiate 

et tangible, touchant à des dimensions plus profondes de l’existence humaine et de 

notre rapport à la réalité.  

 

De l’autre côté, Platon, dans son célèbre dialogue Phédon, explore également 

l'idée que l’âme humaine doit faire face à l’incertitude inéluctable qui se présente au 

 
1  Aristote, Ethique à Nicomaque, tr. fr. Richard Bodéüs, Paris, Librairie Générale Française, 1992, pp. 
97-98, 1110a-1101a. 



 

 

6 

moment de la mort. Il anticipe ainsi ce que l’on appelle maintenant, avec plus de 

nuances, l’angoisse existentielle, une préoccupation fondamentale de toute personne 

réfléchie.  

 

Bien que des penseurs influents de l'Antiquité, tels qu'Aristote et Platon, aient 

jeté les bases conceptuelles et philosophiques de l'angoisse, leur approche reste 

principalement métaphysique et éthique et se concentre sur des idées abstraites et des 

réflexions théoriques plutôt que sur des expériences vécues et concrètes. La modernité, 

en revanche, apporte une transformation fondamentale et radicale dans la manière dont 

l'angoisse est perçue et comprise en la rapportant directement à l'expérience 

existentielle de chaque individu, qui se trouve confronté à des doutes et des incertitudes 

profondes propres à notre époque. Descartes et Pascal, avec leur insistance sur le doute 

radical et l’incertitude cosmique, inaugurent en fait une nouvelle ère de pensée où 

l'angoisse devient un élément clé et central de la réflexion sur la condition humaine et 

son essence même.  Ils marquent ainsi une évolution majeure dans notre 

compréhension de cette expérience humaine élaborée et complexe. 

 

1.2. La transition vers la modernité 

 

Avec Descartes et Pascal, l'angoisse s'affirme comme un thème de plus en plus 

central dans la réflexion philosophique. Descartes, au sein de son œuvre Méditations 

Métaphysiques, surtout dans sa première méditation, souligne l'importance du doute 

radical en tant qu'état psychologique qui s’apparente étroitement à l’angoisse. Ce 

doute, bien qu'il soit méthodique et réfléchi, entraîne l'individu dans une incertitude 

totale et désorientante quant à l'existence même du monde extérieur. Le doute cartésien 

met en lumière la fragilité de la perception humaine.  

 

Pascal, de son côté et à travers ses Pensées, élabore une vision de la condition 

humaine qui est indissociable de l'incertitude et de l'angoisse face au silence écrasant 

de l'univers infini. Dans le fragment numéro 206 : « Le silence éternel de ces espaces 

infinis m’effraie »2, il met en avant le fait que cette angoisse cosmique, omniprésente, 

traduit une réalité existentielle où l'existence humaine apparaît aussi 

fondamentalement précaire qu'elle est dénuée de tout fondement ultime. 

 
2  Blaise Pascal, Pensées, Paris, Flammarion, 2015, p. 306, Br. 449. 



 

 

7 

 

De plus, la modernité marque le début d’une nouvelle compréhension de 

l'angoisse comme une expérience incontournable et fondamentale dans le parcours de 

l'existence humaine. La vision pascalienne, qui tourne autour de l'insignifiance de 

l'homme face à l'immensité de l'univers, trouve un écho puissant dans la pensée du 

philosophe danois Kierkegaard, bien que cette résonance prenne une direction 

différente. Tandis que Pascal propose une forme de réconciliation avec Dieu dans le 

contexte de l'angoisse, Kierkegaard oriente sa réflexion vers la liberté individuelle et 

son importance. Il considère l'angoisse non pas seulement comme un simple symptôme 

de la condition humaine, mais également comme un moteur central, vital qui stimule 

notre liberté et le processus de choix moral. Cette mise en lumière de l'angoisse comme 

pilier de la liberté humaine enrichit notre compréhension des émotions et des luttes 

intérieures autour de l'existence. 

 

1.3. Kierkegaard et l'angoisse comme vertige de la liberté 

 

Kierkegaard est souvent considéré comme le père fondateur de la philosophie 

existentielle, une doctrine qui explore la condition humaine sous divers angles. Dans 

son œuvre majeure intitulée Le Concept d'Angoisse, il définit l'angoisse comme un 

vertige intense et profond ressenti face à l'infinité des possibilités qui s'offrent à 

l’individu. Il utilise la métaphore puissante du précipice pour illustrer son propos : « 

l’angoisse est le vertige de la liberté, qui naît parce que l’esprit veut poser la synthèse 

et que la liberté, plongeant alors dans son propre possible, saisit à cet instant la 

finitude et s’y accroche. Dans ce vertige la liberté s’affaisse. »3 En d’autres termes, 

elle regarde dans l'abîme des possibilités infinies. Selon lui, cette angoisse n'est pas 

simplement une expérience négative ou une réaction émotionnelle déplaisante ; elle 

doit être comprise comme l'expression authentique de la liberté humaine et de la 

possibilité de choisir entre diverses options et chemins de vie.  

 

Kierkegaard associe également l’angoisse à une interprétation du mythe 

d’Adam et Ève, où l’acte de manger le fruit défendu ne se fait pas sans une angoisse 

préalable liée à la connaissance du bien et du mal. Cette forme d’angoisse est donc 

 
3  Søren Kierkegaard, Le concept de l’angoisse, traduit du danois par Paul-Henri Tisseau, Paris, 
Gallimard, 1935, p. 48. 



 

 

8 

inextricablement liée à la liberté humaine et à la possibilité d'agir de manière à 

enfreindre des limites morales, ainsi que la possibilité du péché. 

 

Si Kierkegaard considère ainsi l'angoisse comme le vertige de la liberté, ses 

réflexions sont enrichies par la contribution de Heidegger, qui lui attribue une 

dimension ontologique plus complexe et plus profonde. Ce changement qui a eu lieu 

dans la pensée philosophique souligne une différence fondamentale entre les deux 

philosophes : alors que Kierkegaard se concentre principalement sur l'individu face à 

ses possibilités multiples et son vécu intérieur, Heidegger élargit le concept d'angoisse 

pour englober la relation du Dasein à l'être dans son ensemble. Les implications de 

cette analyse sont vastes et mettent en lumière la richesse de la réflexion existentielle, 

en montrant comment l'angoisse devient centrale pour comprendre non seulement la 

condition humaine, mais aussi la quête d'authenticité et de sens dans un monde souvent 

considéré comme absurde ou chaotique. 

 

1.4. Heidegger : L'angoisse comme révélation de l’être 

 

Pour Heidegger, l'angoisse est un phénomène ontologique fondamental. Dans 

son œuvre majeure, Être et Temps, il soutient que l'angoisse révèle le Dasein dans sa 

singularité et sa finitude. Les dimensions fondamentales de l'existence sont mises en 

lumière grâce à l'expérience de l'angoisse. Contrairement à la peur, qui se rapporte à 

un objet précis, l'angoisse est liée à l'absence de tout fondement et ouvre le Dasein à 

la compréhension de son être en participant à l’ouverture existentielle qui dévoile l'être 

dans son entièreté : « Le devant-quoi de l’angoisse est l’être-au-monde comme tel. 

Comment ce devant quoi l’angoisse s’angoisse se distingue-t-il de ce devant quoi la 

peur prend peur ? Réponse : le devant-quoi de l’angoisse n’est pas un étant 

intramondain. Dès lors, ce n’est plus de celui-ci qu’il peut retourner. La menace n’a 

pas le caractère d’une importunité déterminée qui frapperait l’étant, menace du point 

de vue déterminé d’un pouvoir-être factice particulier. Le devant-quoi de l’angoisse 

est complètement indéterminé. »4  

 

 
4  Martin Heidegger, Être et Temps, traduit de l’allemand par Emmanuel Martineau, Édition Numérique 
Hors-Commerce, 1985, p. 223. 



 

 

9 

Selon Heidegger, l'angoisse est la condition nécessaire pour que le Dasein 

prenne conscience de sa propre finitude, un pas crucial vers l’authenticité. La mort, en 

effet, représente pour lui la possibilité ultime qui révèle l’authenticité de l’existence et 

qui favorise une compréhension plus vaste du sens de la vie. 

 

Toutefois, il est fascinant d'observer que, tandis qu'Heidegger se consacre à 

l'exploration de l'angoisse dans le cadre de l'ontologie fondamentale, Freud, de son 

côté, emprunte une voie totalement différente. Il choisit d'adopter une perspective 

psychanalytique centrée plutôt sur les conflits internes qui se manifestent entre le ça, 

le moi et le surmoi. Cette divergence entre deux grands penseurs de l'existence marque 

un déplacement significatif de l'analyse essentiellement philosophique vers une 

compréhension psychologique plus complexe, où l'angoisse émerge alors comme un 

mécanisme de défense face à des désirs inconscients puissants et à des exigences 

morales contradictoires qui s'opposent souvent les unes aux autres et qui créent un 

véritable tourbillon de tensions internes chez l'individu. 

 

1.5. Freud : L'angoisse et le conflit psychique entre le Ça et le Surmoi 

 

Freud adopte une perspective bien spécifique et différente en situant l'angoisse 

dans le domaine complexe et riche de la psychanalyse. Dans son œuvre intitulée Le 

Moi et le Ça, il décrit l'angoisse comme une réaction naturelle, mais profondément 

humaine, à des conflits inconscients qui peuvent survenir dans divers contextes 

psychologiques. Ces conflits sont particulièrement liés à la dynamique particulière et 

souvent conflictuelle entre le ça qui représente les instincts fondamentaux et les désirs 

humains, et le surmoi qui incarne les normes morales et sociales que la société inculque 

au fil du temps. L'angoisse devient ainsi un mécanisme de défense à la fois nécessaire 

et protecteur Elle agit en réponse aux désirs inacceptables qui émergent du ça. 

 

En outre, encore dans cette œuvre, Freud fait une distinction entre deux types 

d’angoisse : d'une part, l'angoisse réelle qui peut être liée à des menaces concrètes et 

tangibles auxquelles un individu est confronté dans sa vie quotidienne, et d'autre part, 

l'angoisse névrotique qui émane des conflits internes inconscients, souvent refoulés. Il 

explique que l'angoisse névrotique provient de ces conflits internes non résolus qu’une 

personne peut éprouver.  



 

 

10 

 

Freud considère également l'angoisse comme une manifestation complexe et 

souvent tumultueuse qui résulte du conflit intra-personnel entre les pulsions 

instinctives puissantes du ça et les exigences morales rigoureuses imposées par le 

surmoi. Elle reflète ainsi la lutte constante, parfois douloureuse, entre les désirs 

primordiaux de l’individu et les normes sociales en vigueur. La psychanalyse 

freudienne vise à mettre en lumière les dynamiques psychiques qui sous-tendent 

l’angoisse. 

 

L’exploration des origines historiques et philosophiques de l’angoisse met en 

lumière ce concept comme clé de compréhension de l’existence humaine. Cependant, 

c’est dans la phénoménologie de Martin Heidegger que l’angoisse acquiert une 

dimension centrale et structurante pour la question de l’être. En situant l’angoisse au 

cœur de l’existence, Heidegger dépasse les approches traditionnelles et fait de ce 

phénomène un moyen de dévoilement de l’authenticité et de la finitude. Le chapitre 

suivant s’attardera sur cette conception novatrice de l’angoisse en montrant comment 

elle s’inscrit dans une tradition philosophique tout en redéfinissant ses contours. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

11 

 

 

 

 

 

 

2.  ANGOISSE CHEZ HEIDEGGER 

 

 

2.1. Introduction à l'angoisse dans Être et Temps 

 

Dans Être et Temps, Heidegger aborde l'angoisse (Angst) comme un 

phénomène fondamental qui, pour Heidegger, n'est pas simplement une émotion ou 

une réponse à une menace extérieure, mais un état d’être lié à la compréhension de 

notre propre existence, il s’agit ici de l’affection fondamentale (Grundstimmung) de 

l’angoisse comme ouverture privilégiée du Dasein.5 Il fait une distinction importante 

entre la peur (Furcht) et l’angoisse en soulignant que la peur a un objet précis et défini, 

tandis que l'angoisse est une réaction face à l'absence d'un objet concret. En ce sens, 

l’angoisse est plus radicale et plus universelle que la peur, car elle touche à la condition 

même du Dasein. 

 

 
5 « Ce que nous indiquons ontologiquement sous le titre d’affection (Befindlichkeit) est la chose du 
monde la mieux connue et la plus quotidienne ontiquement : c’est la tonalité (Stimmung), le fait d’être 
disposé ».  
 
Martin Heidegger, Être et Temps, tr. cit., p. 167.  
 
« Que l’angoisse comme affection fondamentale ouvre effectivement selon cette guise, la preuve la plus 
immédiate nous en est à nouveau apportée par l’explicitation quotidienne du Dasein et le bavardage. 
L’affection, avons- nous dit en effet plus haut, manifeste “ où l’on en est ”. Dans l’angoisse, “ c’est 
inquiétant ”, “ c’est étrange ”. Ici s’exprime d’abord l’indétermination spécifique de ce auprès de quoi 
le Dasein se trouve dans l’angoisse : le rien et nulle part. Mais ce caractère inquiétant, cette 
étrang(èr)eté signifie en même temps le ne-pas-être-chez-soi. En livrant la première indication 
phénoménale de la constitution fondamentale du Dasein et en clarifiant le sens existential de l’être-à 
par opposition à la signification catégoriale de l’” ‘‘intériorité ”, nous avons déterminé le Dasein 
comme habiter auprès..., être familier avec... Ensuite, ce caractère de l’être-à fut manifesté plus 
concrètement par la publicité concrète du On, qui apporte le calme de l’auto-sécurité, l’“ évidence ” 
du “ chez soi " dans la quotidienneté médiocre du Dasein. L’angoisse, au contraire, ramène le Dasein 
de son identification échéante au “ monde ”. La familiarité quotidienne se brise. Le Dasein est isolé, 
mais comme être-au-monde. L’être-à revêt la “ modalité ” existentiale du hors-de-chez-soi. Ce n’est 
pas autre chose que veut dire l’expression d’” ‘‘étrang(èr)eté " ». Ibid., p. 226. 



 

 

12 

Heidegger soutient que l’angoisse est ce qui nous permet de nous rendre 

compte de notre existence finie. Contrairement à la peur qui est souvent liée à des 

objets spécifiques et contingents, l'angoisse ne provient pas d'une situation extérieure 

précise, mais d'une confrontation avec le « rien ». Cette confrontation avec l’absence 

d’objet particulier mène à une prise de conscience de la liberté individuelle et de la 

responsabilité. 

 

Cette expérience d'angoisse est cruciale pour la compréhension de l'existence 

qui est phénoménologiquement décrit comme mode d’être du Dasein. En effet, pour 

Heidegger, l'angoisse permet au Dasein de se libérer des préoccupations banales de la 

vie quotidienne et de prendre conscience de son être-au-monde. C'est à travers 

l'angoisse que le Dasein peut être confronté à son être-propre et à sa finitude. Biemel 

résume cette idée en disant que « l’homme doit passer par un tel état, chaque homme 

doit re-conquérir son existence propre ou son ipséité authentique à partir de cet état 

d'être-déchu. L'homme devient un être-soi en dépassant l'existence impersonnelle qui 

ne cesse pas de se présenter à lui comme une possibilité tentatrice. »6 

 

Dans Être et Temps, Heidegger montre également que l’angoisse révèle la 

facticité du Dasein. La facticité fait référence au fait que l’individu est toujours déjà 

entouré d’un monde qu’il n’a pas choisi et qu’il n’a pas créé. Cela signifie que 

l’angoisse est non seulement liée à la finitude, mais aussi à l’impossibilité d’échapper 

à l’état d’être-jeté7 (Geworfenheit) au monde. En d’autres termes, l’angoisse est une 

réponse existentielle à l’expérience du Dasein comme étant jeté auprès d’un monde 

qu’il ne maîtrise pas. 

 

 
6 Walter Biemel, Le Concept de Monde chez Heidegger, Paris, Librairie Philosophique J. Vrin, 2015, p. 
112. 
7 « Les existentiaux fondamentaux qui constituent l’être du Là, l’ouverture de l’être-au-monde, sont 
l’affection et le comprendre. Le comprendre abrite en soi la possibilité de l’explicitation, c’est-à-dire 
de l’appropriation du compris. L’affection, étant cooriginaire avec le comprendre, se tient dans une 
certaine compréhension, et il lui correspond tout aussi bien une certaine explicitabilité, »   
Martin Heidegger, Être et Temps, tr., cit., p. 195.  
 
 « L’étant qui a le caractère du Dasein est son Là selon une guise telle que, expressément ou non, il se 
trouve dans son être-jeté. Dans l’affection, le Dasein est toujours déjà transporté devant lui-même, il 
s’est toujours déjà trouvé – non pas en se “ trouvant ” là-devant par la perception, mais en “ se-
trouvant ” en une tonalité… L’affection ouvre le Dasein en son être-jeté, et cela de prime abord et le 
plus souvent selon la guise d’un détournement qui l’esquive…Elle est un mode existential fondamental 
de l’ouverture cooriginaire du monde, de l’être-Là-avec et de l’existence, parce que celle-ci est elle-
même essentiellement être-au-monde ». Ibid., pp. 168-170. 



 

 

13 

Ainsi, cette section introductive à l'angoisse chez Heidegger montre que 

l’angoisse n’est pas seulement une réponse émotionnelle, mais un phénomène 

ontologique essentiel qui permet au Dasein de s’éveiller à la réalité de son existence. 

L’angoisse n'est pas simplement une négativité ; elle est une ouverture à la liberté et 

un moyen pour le Dasein de s’ouvrir lui-même. 

 

2.2. L’angoisse et le Dasein 

 

Dans Être et Temps, Heidegger introduit le concept de Dasein pour désigner « 

l’être humain » selon Jean-Paul Sartre, non pas comme un simple sujet individuel, 

mais comme un être dans le monde, fondamentalement lié à son « monde », à sa 

temporalité et à sa finitude. L’angoisse joue un rôle fondamental dans la manière dont 

le Dasein se comprend lui-même et se rapporte à son être. Heidegger lie l’angoisse au 

Dasein non pas simplement comme une réaction émotionnelle, mais comme une 

expérience qui permet au Dasein de se révéler à lui-même dans sa pleine réalité.  Cette 

expérience d’angoisse ouvre une perspective où le Dasein peut appréhender son 

existence, ses choix et son être au-delà des apparences superficielles de la vie 

quotidienne par cette tonalité fondamentale. 

 

2.2.1. Dasein et la question de l’être 

 

Pour Heidegger, la question de l’être (Frage nach dem Sein) est la question 

fondamentale de la philosophie. Le Dasein, en tant qu’il est un étant qui se pose cette 

question, est unique dans le sens où il est le seul étant capable de se demander le sens 

de l’être. Le Dasein n'est pas simplement un étant qui existe passivement, mais un 

étant qui se préoccupe de son existence et de son être. Cette préoccupation 

fondamentale fait du Dasein un étant qui est toujours déjà projeté dans l’avenir et qui 

existe en prenant conscience de sa propre finitude. 

 

Dans ce cadre, l’angoisse devient la clé pour comprendre le Dasein dans sa 

totalité. Contrairement à la peur, qui se dirige toujours vers un objet spécifique, 

l’angoisse est une réponse existentielle à l’absence d’un objet défini. Cette absence 

d’objet dans l’angoisse est essentielle, car elle ne se réfère à rien d’extérieur, mais à 



 

 

14 

l’être lui-même. L’angoisse n’est donc pas simplement une réaction émotionnelle à 

une menace, mais une confrontation à l’existence pure du Dasein. 

 

2.2.2. L’angoisse comme révélation de la finitude 

 

L'angoisse, selon Heidegger, révèle au Dasein sa finitude et son caractère d’être 

« jeté » au monde. Le Dasein est toujours déjà plongé au monde qu'il n’a pas choisi, 

qu’il n’a pas créé, et qu'il doit, dans une certaine mesure, accepter tel qu’il est. Cet être 

« jeté » au monde (Geworfenheit) est un aspect fondamental de l’existence humaine : 

nous ne choisissons pas notre naissance, notre contexte, et, en fin de compte, notre 

mortalité.  

 

C’est dans l’angoisse que le Dasein prend conscience de cette finitude. 

Heidegger écrit : « L’angoisse s’élève à partir de l’être-au-monde comme être pour la 

mort. »8   

 

Cette prise de conscience n’est pas une simple pensée théorique, mais une 

expérience vécue du Dasein face à sa propre mortalité. L’angoisse fait naître un 

questionnement sur le sens de l’existence en mettant en lumière la précarité et l’unicité 

de la vie humaine comme on l’avait déjà souligné lorsque l’on avait mentionné des 

idées de Pascal sur l’incertitude de l’être humain. 

 

2.2.3. L’angoisse et la fuite dans l’inauthenticité 

 

L’angoisse, en tant que prise de conscience de la finitude, peut également 

conduire à une fuite dans l’inauthenticité. Heidegger parle du On (das Man) afin de 

désigner l’existence inauthentique du Dasein, où l’individu existe conformément aux 

normes sociales sans se confronter véritablement à sa propre finitude et à son être 

propre. Dans cet état inauthentique, le Dasein est absorbé par les préoccupations 

quotidiennes et les attentes de la société et se détourne ainsi de sa propre existence 

authentique. 

 

 
8 Martin Heidegger, Être et Temps, op. cit., p. 387. 



 

 

15 

Le Dasein peut fuir l’angoisse en se cachant derrière des rôles sociaux et des 

comportements de masse. Il existe « comme tout le monde » sans jamais prendre la 

mesure de son propre être. C’est ce que Heidegger appelle l’existence inauthentique, 

où le Dasein se laisse guider par les conventions sociales et les attentes des autres, au 

lieu d’exister selon sa propre existence authentique. En fin de compte, cette fuite 

constitue un moyen de s'évader de l'angoisse, mais elle représente également un 

renoncement à la profondeur et à la complexité de l'expérience concernant l’existence 

authentique. 

 

2.2.4. Le rôle du On dans l’existence quotidienne 

 

Dans Être et Temps, Heidegger introduit le concept « das Man » pour décrire 

un mode d’existence dans lequel le Dasein se laisse absorber par les normes sociales 

et les attentes collectives en s’effaçant dans la généralité des pratiques quotidiennes. 

Cela signifie que le Dasein existe « comme tout le monde » en se conformant aux 

standards sans se poser des questions sur leur authenticité. Dans ce contexte, le Dasein 

adopte des comportements qui sont dictés par ce que le « On » fait, ce qui conduit à 

une perte de singularité et de réflexivité.  

 

Comme le souligne Béatrice Han-Pile, le On agit comme une « force 

normalisatrice » qui uniformise les comportements du Dasein en évoquant que dans le 

On, le Dasein est pris dans une structure où les normes et attentes sociales définissent 

ses choix, souvent à son insu. Sur ce point, elle souligne aussi que le Dasein est souvent 

« aliéné » par cette existence commune et perd la capacité d’agir librement : Le Dasein 

se trouve toujours déjà pris dans les pratiques publiques, ce qui limite sa capacité de 

se choisir lui-même.9 

 

Sous cet angle, on peut considérer que Dreyfus complète cette analyse en 

expliquant que le On offre une « intelligibilité partagée et moyenne » qui régit la vie 

quotidienne, permettant une compréhension commune du monde en donnant un moyen 

au Dasein de fonctionner efficacement auprès du monde ambiant sans avoir à 

interroger en profondeur ses motivations ou ses décisions : « Le On n’est pas 

 
9 Béatrice Han-Pile, "Freedom and the 'Choice to Choose Oneself' in Being and Time", in The 
Cambridge Companion to Heidegger's Being and Time, edited by Mark A. Wrathall, Cambridge: 
Cambridge University Press, 2013 pp. 291-292. 



 

 

16 

simplement une influence aliénante ; il est aussi une condition de l'intelligibilité 

quotidienne, car il fournit les structures communes nécessaires pour naviguer dans le 

monde. »10 Cependant, cette intelligibilité a un coût, car elle peut entraîner une perte 

d'authenticité. Le Dasein, en adoptant les normes du On, risque de se couper de sa 

propre liberté et de sa capacité à se choisir lui-même. 

 

2.2.5. La perte de l’authenticité dans le On 

 

Le On entraîne une perte d’authenticité en ce sens qu’il empêche le Dasein de 

se confronter à sa propre finitude. Han-Pile insiste sur le fait que cette perte de liberté 

est paradoxale, car seul un être libre peut réellement être « non libre » : « Seul un être 

libre peut se retrouver en situation d'inauthenticité, piégé dans le On. »11  

 

De plus, dans l’existence quotidienne, le On incite le Dasein à fuir l'angoisse 

existentielle en adoptant des comportements conformistes. Cette fuite empêche le 

Dasein de prendre pleinement conscience de sa liberté : Le Dasein, dans le On, choisit 

inconsciemment de ne pas choisir, ce qui revient à une auto-alienation de son potentiel 

ontologique.12 

 

Dreyfus va plus loin en décrivant le On comme un mécanisme de « nivellement 

(leveling) », où toutes les distinctions personnelles ou originales sont supprimées en 

soulignant que « le On nivelle toutes les différences de profondeur et supprime ainsi 

toute exception significative » parce que « le On réduit les différences à un terrain 

commun et supprime ainsi les variations qui pourraient permettre une réflexion 

authentique. »13 Ce nivellement n’est pas simplement une force sociale ; il reflète 

également la tendance du Dasein à chercher un refuge face à la complexité de 

l'existence. En s'intégrant au On, le Dasein évite d'affronter les dilemmes existentiels. 

 

 
10 Hubert Dreyfus, Being-in-the-World : A Commentary on Heidegger's Being and Time, Division I, 
Cambridge, MA, The MIT Press, 1991, p. 324. 
11 Béatrice Han-Pile, "Freedom and the 'Choice to Choose Oneself' in Being and Time", in The 
Cambridge Companion to Heidegger's Being and Time, op. cit., p. 292. 
12 Ibid, p. 293. 
13 Hubert Dreyfus, Being-in-the-World : A Commentary on Heidegger's Being and Time, Division I, op. 
cit., p. 336. 



 

 

17 

Cependant, cette évasion a des conséquences néfastes. En perpétuant l'attitude 

du On, le Dasein se prive de l'occasion de se développer et de s'épanouir pleinement 

en tant qu'individu authentique. Il reste prisonnier de la conformité et de la monotonie 

oppressive du groupe, incapable d'explorer pleinement les possibilités infinies qui lui 

sont offertes. Cette incapacité à embrasser sa propre finitude et à faire face aux défis 

existentiels le maintient dans une existence vide de sens, ne lui permettant pas de 

réaliser son véritable potentiel. Par conséquent, il est essentiel que le Dasein parvienne 

à se libérer des contraintes du On et à embrasser sa propre individualité afin de trouver 

le sens et l'authenticité qui lui sont propres. 

 

2.2.6. L’angoisse comme moyen de dépasser le On 

 

On pourrait en déduire qu’en effet l'angoisse est l'expérience fondamentale qui 

permet au Dasein de se libérer de l'inauthenticité imposée par le On. Han-Pile la décrit 

comme le moment où le Dasein est confronté à la nécessité de « choisir soi-même » 

en raison du fait que l'angoisse dissout les illusions du On et force le Dasein à se 

confronter à lui-même, à son être-propre et à sa liberté : « L'angoisse contraint le 

Dasein à prendre conscience de sa liberté et à choisir de manière authentique14 ». 

Dreyfus souligne que cette révélation ne consiste pas seulement à reconnaître la 

vacuité des normes sociales, mais aussi à percevoir la possibilité d’une réappropriation 

authentique de l'existence : « L'angoisse ouvre un espace de réinterprétation où le 

Dasein peut choisir de s’affranchir des significations imposées par le On. »15 

 

Sur ce point, il est crucial de comprendre que l'angoisse, en tant qu'expérience 

fondamentale, joue un rôle essentiel dans la libération du Dasein de l'inauthenticité 

imposée par le On. Selon les mots de Han-Pile, cet état particulier survient lorsque le 

Dasein est confronté à la nécessité impérative de « se choisir soi-même ». Cela 

s'explique par le fait que l'angoisse a le pouvoir de dissoudre les illusions créées par le 

On et de forcer le Dasein à se confronter à son propre être et à sa véritable liberté. Par 

 
14 Béatrice Han-Pile, "Freedom and the 'Choice to Choose Oneself' in Being and Time", in The 
Cambridge Companion to Heidegger's Being and Time, op. cit., p. 294. 
15 Hubert Dreyfus, Being-in-the-World : A Commentary on Heidegger's Being and Time, Division I, op. 
cit., p. 373. 



 

 

18 

conséquent, il est indéniable que l'angoisse oblige le Dasein à prendre conscience de 

sa liberté et à effectuer des choix authentiques en conséquence.16 

 

De même, comme on l’avait déjà souligné auparavant, Dreyfus souligne un 

aspect crucial de cette révélation, à savoir qu'il ne s'agit pas seulement de reconnaître 

le vide des normes sociales établies, mais aussi de percevoir la possibilité stimulante 

d'une réappropriation authentique de l'existence. L'angoisse, en réalité, ouvre un 

espace de réinterprétation dans lequel le Dasein peut décider de se libérer des 

significations imposées par le On.17 Ainsi, l'angoisse crée une opportunité unique pour 

le Dasein de remettre en question et de modifier sa relation avec les structures sociales 

contraignantes. Elle lui permet ainsi de saisir pleinement son existence de manière 

authentique. 

 

En conclusion, l'angoisse joue un rôle primordial dans le cheminement du 

Dasein vers la liberté et l'authenticité. Elle le force à se confronter à lui-même et à faire 

des choix en accord avec son propre être. Elle lui permet ainsi de se libérer des 

limitations imposées par les normes sociales et de réinterpréter sa propre existence de 

manière individuelle et significative. Il est donc essentiel de reconnaître la puissance 

transformative de l'angoisse dans le processus de réalisation du potentiel du Dasein. 

 

2.2.7. Le choix de se choisir soi-même et la responsabilité 

 

Le choix de se choisir soi-même est une étape cruciale dans le processus de 

dépassement du On. Han-Pile développe l'idée d'une « double structure du choix » où 

le Dasein, confronté à l'angoisse, doit d'abord reconnaître qu'il a toujours déjà un choix 

à faire avant de décider activement de s'approprier son existence : « Le premier choix 

consiste à reconnaître la liberté fondamentale, et le second à l'incarner dans des 

actions concrètes. »18 

 

 
16 Béatrice Han-Pile, "Freedom and the 'Choice to Choose Oneself' in Being and Time", in The 
Cambridge Companion to Heidegger's Being and Time, op. cit., p. 294. 
17 Hubert Dreyfus, Being-in-the-World : A Commentary on Heidegger's Being and Time, Division I, op 
cit., p. 373. 
18  Béatrice Han-Pile, "Freedom and the 'Choice to Choose Oneself' in Being and Time", in The 
Cambridge Companion to Heidegger's Being and Time, op. cit., p. 297. 



 

 

19 

Cependant, cette liberté comporte une responsabilité existentielle. Dreyfus 

insiste sur le fait que l'authenticité n'est pas une rupture totale avec les pratiques 

culturelles, mais une réinterprétation personnelle de celles-ci : « Même dans 

l'authenticité, le Dasein reste enraciné dans les possibilités héritées, mais il les vit 

avec une compréhension différente et un engagement conscient. »19 Dans cette quête 

de l'authenticité, il est essentiel de considérer la subjectivité de chaque Dasein dans le 

processus de choix. Choisir de se choisir soi-même implique une profonde 

introspection et une conscience aiguë de ses propres valeurs et désirs. Il ne s'agit pas 

simplement de suivre aveuglément les normes et les attentes culturelles, mais plutôt 

d'embrasser pleinement sa liberté et de prendre des décisions en accord avec son être. 

 

Pour certains, ce parcours peut être source d'angoisse car il confronte le Dasein 

à sa propre responsabilité existentielle. En reconnaissant cette liberté fondamentale, le 

Dasein doit également accepter les conséquences de ses choix. C'est une démarche qui 

permet de vivre les possibilités héritées avec une compréhension différente et un 

engagement conscient. 

 

En conclusion, le choix de se choisir soi-même est une démarche essentielle 

dans la quête de l'authenticité. Il nécessite une introspection profonde, une 

reconnaissance de sa liberté fondamentale, et une responsabilité existentielle. 

 

2.2.8. L’angoisse comme chemin vers l’authenticité 

 

L'angoisse n'est pas seulement une source de souffrance insurmontable, mais 

pour Heidegger, c'est un moyen puissant et essentiel de retrouver l'authenticité 

profonde. En affrontant courageusement l'angoisse, le Dasein, cet être-là unique et 

authentique, peut se libérer de l'emprise oppressante des autres et prendre conscience 

de sa propre liberté inaliénable. Heidegger soutient ardemment que par le biais d'une 

expérience profonde d'angoisse, le Dasein a le pouvoir de reprendre en main sa propre 

existence, en choisissant délibérément de vivre en accord avec sa propre 

compréhension de l'être, plutôt que de se conformer aveuglément aux attentes sociales 

ou aux convenances de la « masse ».  

 
19 Hubert Dreyfus, Being-in-the-World : A Commentary on Heidegger's Being and Time, Division I, op. 
cit., p. 335. 



 

 

20 

 

En bref, cette démarche implique non seulement une confrontation courageuse 

avec la mort inéluctable et la finitude humaine, mais également une ouverture intrépide 

à une existence plus libre, plus vraie et plus authentique. Dans cette perspective, 

l'angoisse devient ainsi un catalyseur infatigable pour le Dasein. Elle l’incite sans 

relâche à faire face à son être-propre et à se projeter avec une sincérité et une intégrité 

absolues dans l'avenir. Il est donc crucial de comprendre que l'angoisse n'est en aucun 

cas une fuite honteuse devant la mort, mais plutôt un acte courageux d'acceptation de 

celle-ci en tant que partie intégrante et inévitable de l’existence. 

 

2.3. Rôle de la conscience morale 

 

2.3.1. Introduction à la conscience morale (Gewissen) 

 

Dans Être et Temps, Heidegger introduit le concept de Gewissen, que l’on peut 

traduire par « conscience morale ». Cependant, cette conscience ne correspond pas à 

une notion éthique normative, mais à un appel « intérieur » qui invite le Dasein à se 

confronter à son être-propre et à sa liberté. Béatrice Han-Pile et Hubert Dreyfus 

soulignent que la conscience morale joue un rôle crucial dans la transition du Dasein 

de l’inauthenticité vers l’authenticité, en activant une réflexion existentielle grâce à 

l’angoisse. 

 

2.3.2. La conscience morale (Gewissen) comme appel intérieur 

 

Pour Heidegger, la conscience morale n’est pas une voix extérieure ou une 

autorité morale imposée, mais un appel intérieur qui pousse le Dasein à reconnaître sa 

propre finitude et à s’approprier ses choix. Cet appel est souvent silencieux, mais il 

émerge de manière puissante dans l’angoisse.20 Han-Pile décrit ce processus comme 

un moment où le Dasein prend conscience de sa liberté : La conscience morale, telle 

 
20 « La conscience donne “ quelque chose ” à comprendre, elle ouvre. De cette caractéristique formelle, 
un impératif résulte : le phénomène doit être repris dans l’ouverture du Dasein. Cette constitution 
fondamentale de l’étant que nous sommes à chaque fois nous-mêmes est elle-même constituée par 
l’affection, le comprendre, l’échéance et le parler. L’analyse plus pénétrante de la conscience la 
dévoilera comme appel. L’appeler est un mode du parler. L’appel de la conscience a le caractère de 
l’ad-vocation du Dasein vers son pouvoir-être-Soi-même le plus propre, et cela selon la guise de la con-
vocation à son être-en-dette le plus propre ».  
Martin Heidegger, Être et Temps, tp. cit., p. 310. 



 

 

21 

qu’elle est décrite par Heidegger, n’impose pas de règles, mais incite le Dasein à se 

réapproprier son existence de manière transparente.21 Cela nous montre qu’il ne s'agit 

pas simplement de suivre des règles préétablies, mais plutôt de s'engager activement 

dans un dialogue intime avec soi-même afin de saisir pleinement la signification et la 

portée de notre propre existence. Dreyfus ajoute que cet appel n’offre pas de réponses 

directes, mais confronte le Dasein à la responsabilité de ses décisions en soulignant le 

fait que l'appel de la conscience force le Dasein à se positionner face à sa propre 

existence, sans médiation extérieure.22 

 

En étant un appel intérieur profond, la conscience morale interpelle le Dasein 

et le pousse à se confronter de manière introspective et réflexive à ses propres 

possibilités d'être et d’agir. Cet appel, loin de dicter simplement une norme externe à 

suivre, invite plutôt à une prise de conscience existentielle approfondie des choix et 

des engagements essentiels du Dasein. Ricoeur souligne avec justesse que cet appel 

transcende les limites de la morale traditionnelle en s'adressant directement à l'individu 

dans sa singularité irréductible : « La conscience morale, dans son silence 

assourdissant, est l’attestation (Bezeugnung)23 incontestable qui appelle le Dasein à 

se réapproprier pleinement son ipséité unique et à transcender les illusions aliénantes 

du On. »24 Cette idée éclaire notre compréhension de la dimension profondément 

existentielle de la conscience morale en soulignant qu'il ne s'agit en aucun cas d'un 

commandement extérieur imposé, mais plutôt d'une ouverture authentique à la 

possibilité d'être et de se réaliser pleinement :  La conscience morale, loin d'ordonner 

de manière impérative ce qui doit être fait, œuvre plutôt à créer un espace intérieur où 

 
21  Béatrice Han-Pile, "Freedom and the 'Choice to Choose Oneself' in Being and Time", in The 
Cambridge Companion to Heidegger's Being and Time, op. cit., p. 295. 
22  Hubert Dreyfus, Being-in-the-World : A Commentary on Heidegger's Being and Time, Division I, 
op. cit., p. 622. 
23 « Manifestement, c’est le Dasein lui-même qui, en son être, doit pré-donner la possibilité et la guise 
de son existence authentique, si tant est que celle-ci ne puisse ni lui être ontiquement imposée, ni être 
ontologiquement inventée. Or l’attestation d’un pouvoir-être authentique, c’est la conscience qui la 
donne ».  
Martin Heidegger, Être et Temps, tp. cit., p. 273.   
 
« Mais comme il est perdu dans le On, il lui faut tout d’abord se trouver. Pour se trouver en général, il 
doit être nécessairement “ montré ” à lui- même dans son authenticité possible. Le Dasein a besoin de 
l’attestation d’un pouvoir-être-Soi-même que, quant à la possibilité, il est déjà à chaque fois.  

Ce que nous allons invoquer dans l’interprétation suivante au titre d’une telle attestation est bien connu 
de l’auto-explicitation quotidienne du Dasein comme voix de la conscience ». Ibid, p. 309. 

24  Paul Ricoeur, Soi-même comme un autre, Paris, Éditions du Seuil, 1990, p. 402. 



 

 

22 

le Dasein peut pleinement se confronter à ses choix, à ses responsabilités et à son 

existence même. 

 

Heidegger explore également la manière dont la conscience morale peut révéler 

les tensions et les contradictions internes de l’existence. Au-delà de guider simplement 

les actions et les comportements, la conscience morale offre une profonde 

introspection sur les aspirations et les valeurs qui animent chaque Dasein. Il nous 

rappelle que notre être-au-monde est constamment en mouvement et en devenir. Il 

nécessite ainsi une réflexion constante sur notre place dans l'existence et notre rapport 

aux autres. La conscience morale invite le Dasein à se questionner sur ses choix et à 

assumer la responsabilité de ses actes. Ce faisant, il nous confronte aux vérités 

inconfortables sur nous-mêmes et sur notre manière d’exister. Il nous libère des 

influences aliénantes de la société et nous encourage à nous engager pleinement dans 

une unicité authentique plutôt que de nous conformer à des normes préétablies. 

 

Dans ce processus d'interpellation, la conscience morale nous confronte 

également aux possibilités d'authenticité et de non-authenticité. Il nous rappelle que 

l’on a le pouvoir de choisir entre une existence inauthentique dictée par les attentes et 

les influences extérieures, et une existence authentique guidée par notre propre 

compréhension de notre être-au-monde. Cette confrontation avec notre propre liberté 

et notre propre responsabilité peut être à la fois libératrice et effrayante, mais elle est 

essentielle pour mener une existence pleinement vécue. 

 

2.3.3. L’angoisse et la conscience morale 

 

Comme on l’avait déjà évoqué, l’angoisse est une expérience essentielle et 

profondément significative dans la pensée de Heidegger, car elle se présente comme 

une puissante force dissolvant les significations superficielles et quotidiennes qui nous 

sont imposées par le On. Cette dissolution, loin d'être une simple dissolution, crée un 

vide - un espace - où la conscience morale, cette voix intérieure profonde et 

énigmatique, peut émerger de manière magnifique et manifeste son appel à notre être 

véritable. 

 



 

 

23 

D’un côté, selon Biemel, ce processus d'angoisse peut être perçu comme une 

véritable transition, une métamorphose de notre être en rupture avec la déchéance de 

notre existence conditionnée, vers une réappropriation existentielle où la vérité de 

notre être authentique peut enfin se révéler dans toute sa splendeur et son potentiel 

infini. Lorsque l’on se plonge dans l'angoisse, lorsque l’on plonge profondément dans 

cette expérience abyssale et troublante de l’existence, on se libère des attaches 

mondaines, des chaînes qui nous lient aux conventions et aux normes de la société, et 

on découvre alors la précarité fondamentale de notre existence, qui nous interpelle et 

nous implore avec force et urgence à assumer notre authenticité, à devenir enfin qui 

on « est » vraiment, avec audace et intégrité. Ce n'est qu'en traversant les profondeurs 

de l'angoisse que l’on est capables d'entendre l'appel saisissant de la conscience 

morale, cette voix intime qui résonne au plus profond de notre être et qui nous rappelle 

inlassablement nos possibilités d'existence, nos potentialités d'être enracinées dans la 

vérité de qui on est réellement en faisant attention au fait selon lequel « la relation du 

Dasein avec ses possibilités étant déterminée par la liberté, il se fait que l'homme peut 

se décider aussi pour des possibilités authentiques, et il se trouve toujours soumis, 

dans ses décisions, à l’opinion du « on », et il doit s'en défaire pour se réaliser 

authentiquement. »25  

 

De l’autre côté, comme l'a exprimé Ricoeur, cette expérience profonde de 

l'angoisse et de son dépassement est marquée par une rupture absolue et radicale avec 

le confort trompeur des conventions sociales, ces normes artificielles et étouffantes qui 

tendent à nous étouffer et à réprimer notre existence. L'angoisse, loin d'être une source 

de tourment et d'angoisse, crée plutôt un espace d'authenticité, un havre de paix 

salutaire où le Dasein - notre être le plus essentiel et authentique - peut enfin entendre 

l'appel vibrant et percutant de la conscience morale, cette voix rare et mystérieuse qui 

ne peut être ignorée, et ainsi nous réapproprier pleinement et inconditionnellement nos 

possibilités d'être dans leur plénitude et leur vérité la plus essentielle et radicale en 

nous parvenant au « pouvoir-être que la conscience atteste n'est initialement marqué 

par aucune compétence à distinguer le bien du mal. Car selon lui, « la conscience, 

pourrait-on dire, est à sa façon « par-delà bien et mal. » »26 

 

 
25 Walter Biemel, Le Concept de Monde chez Heidegger, op. cit., p. 119. 
26  Paul Ricoeur, Soi-même comme un autre, Paris, Éditions du Seuil, 1990, p. 401. 



 

 

24 

2.3.4. La solitude existentielle dans la conscience morale 

 

Heidegger associe l’éveil de la conscience morale à une forme de solitude 

profonde où le Dasein est confronté à lui-même dans sa singularité. Il s’agit d’ici une 

solitude comme une étape nécessaire et incontournable pour accéder véritablement à 

l’authenticité, pour embrasser pleinement son être essentiel dans toute sa complexité. 

Ainsi, la solitude de la conscience morale ne peut être réduite à un simple isolement 

social, elle va bien au-delà de cela car elle est une confrontation avec le néant qui sous-

tend l’existence du Dasein. C'est une plongée introspective dans les abîmes de l’être 

du Dasein. En se confrontant au néant, le Dasein se confronte à sa propre finitude, à 

l'impermanence et à la fragilité de son existence. C'est dans cette confrontation avec le 

néant que se révèle la profondeur de son être, mais aussi la possibilité d'une ouverture 

vers l'authenticité. Il est essentiel de reconnaître que cette solitude n'est pas une 

expérience à éviter ou à fuir, mais plutôt une opportunité précieuse de se plonger dans 

la vérité de notre être. 

 

Dans l'œuvre de Heidegger, cette dimension de solitude est profondément liée 

à la question de l'être-au-monde27, de notre rapport au temps et à l'espace. La solitude 

de la conscience morale est donc une solitude qui n'exclut pas le monde, mais qui le 

reconnaît pleinement tout en se détachant de ses contingences. C'est dans cette solitude 

 
27 « Le Dasein est l’étant qui, se comprenant en son être, se rapporte à cet être. Ainsi est indiqué le 
concept formel d’existence. Le Dasein existe. Le Dasein, en outre, est l’étant que je suis à chaque fois 
moi-même. Au Dasein existant appartient la mienneté comme condition de possibilité de l’authenticité 
et de l’inauthenticité. Le Dasein existe à chaque fois en l’un de ces modes, ou dans leur indifférence 
modale.  
Toutefois, ces déterminations d’être du Dasein doivent désormais être aperçues et comprises a priori 
sur la base de la constitution d’être que nous appelons l’être-au-monde ».  
Martin Heidegger, Être et Temps, op. cit., p. 76.  
 
« Pour l’appartenance à ce “ monde ” on peut citer que “ l’être-à... au contraire, désigne une 
constitution d’être du Dasein, c’est un existential. Ce qui revient à dire que l’expression ne saurait 
évoquer l’être-sous-la-main d’une chose corporelle (corps humain) “ dans ” un étant sous-la-main. 
L’être-à... nomme si peu une ‘‘inclusion’’ spatiale d’étants sous-la-main que le mot “ in ”, à l’origine, 
ne signifie même pas une relation spatiale comme celle qu’on vient de citer ; « in » provient de " innan 
– ”, habiter, avoir séjour ; “ an ” signifie : je suis habitué à, familier de, j’ai coutume de... ; le mot a le 
sens de colo, c’est-à-dire habito et diligo. Cet étant auquel appartient l’être-à ... en ce sens, nous le 
caractérisions comme l’étant que je suis à chaque fois moi-même. L’expression “ bin ” (“ suis ”) est 
patente du mot “ bei ” (“ auprès de ”) ; “ ich bin ” (je suis) signifie derechef j’habite, je séjourne 
auprès de – du monde tel qu’il m’est familier. Sein (être) en tant qu’infinitif du “ ich bin ” (je suis), 
c’est-à-dire compris comme existential, veut dire habiter auprès de..., être familier de... L’être-à... est 
donc l’expression existentiale formelle de l’être du Dasein en tant qu’il a la constitution essentielle de 
l’être-au-monde ». Ibid.  
 



 

 

25 

que le Dasein peut réellement se connecter à lui-même, se comprendre en tant qu'être 

authentique, et saisir pleinement le sens de son existence. 

 

Cette idée de solitude profonde, de confrontation avec le néant, a également été 

explorée par d'autres philosophes, tels que Biemel, Ricoeur et Taminiaux. Leurs 

travaux complémentaires viennent enrichir cette réflexion sur la solitude de la 

conscience morale et offrent des perspectives variées sur la façon dont cette expérience 

peut être appréhendée et vécue. En somme, cette solitude est plus qu'un simple état 

d'isolement, c'est une porte ouverte vers la découverte de soi et de son authenticité la 

plus profonde. 

 

Cette solitude profonde et introspective permet au Dasein de se détacher des 

illusions trompeuses et superficielles du On, cette masse anonyme et conformiste de 

l'existence quotidienne. Dans cet isolement volontaire, le Dasein trouve l'occasion de 

se reconnecter avec sa propre finitude, de faire face à la réalité de son être et de se 

confronter à sa propre mortalité. 

 

Cependant, malgré son importance cruciale, le philosophe Taminiaux émet une 

critique à l'égard de Heidegger. Selon lui, le penseur allemand aurait sous-estimé la 

dimension de l'authenticité. En isolant le Dasein de ses relations avec les autres, 

Heidegger aurait négligé l'importance des interactions sociales pour la compréhension 

complète de l'existence authentique. Taminiaux critique la pensée de Heidegger sur le 

Dasein disant isolé de la manière suivante : « Sa demeure n’était pas l’activité de 

penser28, mais un monde commun des apparences partagé en paroles et en actes par 

une pluralité d’êtres humains, monde qui demande à être sauvegardé par un espace 

public dans lequel des individus expriment leur jugement sur les affaires humaines. »29 

C’est pourquoi il propose une vision plus collective où la praxis authentique pourrait 

inclure une interaction avec les autres en soutenant l’idée selon laquelle la conscience 

morale peut être vue non seulement comme un guide pour un seul Dasein, mais aussi 

 
28 Car aux yeux de Taminiaux, ce que fait Heidegger « c’est de cacher le fait que le penseur appartient 
au monde commun des apparences, et même de cacher le fait que le retrait nécessaire à l’activité de 
penser ne peut couper ce lien avec les apparences en dépit de son intention. Sa destruction vise à 
différencier ce que le penseur professionnel essaye de mélanger (la pensée et l’action). »  
Jacques Taminiaux, La Fille de Thrace et le penseur professionnel : Arendt et Heidegger, Paris, Payot, 
1992, p. 36. 
29Ibid., p. 35. 



 

 

26 

comme un pont vers une praxis plus engagée et interconnectée. Donc, elle ne devrait 

pas être réduit à une introspection silencieuse ; il peut également se manifester dans 

l’échange et la pluralité humaine.30 Cette critique ouvre la voie à une compréhension 

plus large de la conscience morale, où l’authenticité inclut non seulement la 

réappropriation de soi, mais aussi une réinterprétation des relations sociales et 

historiques. 

 

On peut en déduire qu’il est essentiel de reconnaître que la singularité du 

Dasein n'existe pas en vase clos, mais bien dans un réseau complexe de relations. C'est 

au sein de ces interactions avec autrui que se dévoile la véritable nature de l'existence 

authentique. Les dialogues, les échanges avec les autres êtres-là, permettent au Dasein 

de se confronter à une pluralité de perspectives, d'idées et de valeurs. C'est cette 

confrontation qui favorise le déploiement et l'enrichissement de l'individualité de 

chacun. 

 

Ainsi, la solitude ne doit pas à être comprise comme une « fin en soi », mais 

plutôt comme un moment nécessaire pour se reconnecter avec soi-même et se révéler 

authentiquement aux yeux du monde. En somme, l'authenticité ne réside pas seulement 

dans cette solitude initiale, mais également dans la capacité à s'ouvrir aux différentes 

voix qui peuplent notre existence. C'est dans cet équilibre entre solitude et interaction 

que se trouve la clé d'une existence pleinement vécue et authentique. 

 

2.3.5. Conscience morale et le passage vers l’authenticité 

 

Selon Heidegger, la conscience morale est l’instrument qui guide le Dasein 

vers l’authenticité. L’authenticité ne signifie pas une rupture totale avec le monde, 

mais une manière différente de séjourner auprès du monde en reconnaissant sa propre 

finitude et sa responsabilité. Cet appel ne dicte pas des règles spécifiques ou des choix 

particuliers ; il invite simplement le Dasein à vivre de manière consciente et 

responsable. La réponse à la conscience morale nécessite une reconnaissance complète 

de la finitude humaine et une acceptation des implications de cette finitude. 

 

 
30  Ibid. 



 

 

27 

Béatrice Han-Pile décrit cette réponse comme un « double mouvement » où le 

Dasein doit d'abord accepter qu'il est toujours déjà en situation de choix, avant de 

décider de s’engager dans une vie authentique. Elle explique que le passage vers 

l’authenticité n’est pas un acte ponctuel, mais un processus continu de réappropriation 

de soi à travers l’écoute de la conscience morale en nous donnant l’exemple sur la 

notion de double choix chez Heidegger. Ce double choix se compose de C1, le choix 

de soi-même, et de C2, le choix de choisir soi-même. L'angoisse révèle au Dasein la 

possibilité de ce double choix, condition nécessaire à l’authenticité.  

 

Si le Dasein choisit de ne pas effectuer C2 après C1, il entre dans une forme 

d'inauthenticité marquée par l'auto-illusion ou la « mauvaise foi » au sens sartrien du 

terme. Cependant, il est également possible que le Dasein ne réalise pas C2 sans avoir 

choisi de ne pas le faire. Il reste ainsi dans un état d’indifférenciation. Il est absorbé 

par le « On » et les distractions quotidiennes. 

 

Cette structure double permet à Heidegger de différencier l'authenticité, 

l'inauthenticité et l'indifférenciation. Elle souligne que la véritable liberté existentielle 

liée à l’authenticité nécessite non seulement la capacité de choisir, mais aussi de faire 

le bon choix en s'engageant pleinement dans son propre être.31 

 

Dreyfus complète cette analyse en soulignant que l’authenticité ne signifie pas 

un isolement total du monde, mais une manière différente d’habiter le monde. Il écrit 

: « Répondre à l’appel de la conscience morale ne consiste pas à rejeter les pratiques 

sociales, mais à les vivre avec une appropriation consciente et libre. »32 

 

Cette réappropriation consciente permet au Dasein de transformer les 

possibilités offertes par le monde en des choix personnels, tout en assumant pleinement 

la responsabilité de ces choix. L’appel de la conscience morale devient ainsi un guide 

pour mener une existence qui n’est pas dictée par le On, mais enracinée dans une 

compréhension authentique de l’existence. 

 

 
31 Béatrice Han-Pile, "Freedom and the 'Choice to Choose Oneself' in Being and Time", in The 
Cambridge Companion to Heidegger's Being and Time, op. cit., pp. 296-297. 
32 Hubert Dreyfus, Being-in-the-World : A Commentary on Heidegger's Being and Time, Division I, op. 
cit., p. 335. 



 

 

28 

En définitive, la conscience morale joue un rôle central dans la philosophie de 

Heidegger en tant que pont entre l’angoisse et l’authenticité. Loin d’être une simple 

voix morale, il est un appel existentiel qui invite le Dasein à se confronter à sa propre 

liberté et à sa responsabilité. Comme le montrent Han-Pile et Dreyfus, cet appel est 

inséparable de l'expérience de l'angoisse, car c’est dans cet état que le Dasein prend 

conscience de son être-propre. 

 

L'angoisse, en dissolvant les illusions du On, crée un espace pour que la 

conscience morale émerge. Ce processus ouvre la possibilité d’une existence 

authentique, où le Dasein accepte pleinement sa finitude et assume la responsabilité 

de ses choix. Toutefois, comme le souligne Dreyfus, l’authenticité n’est pas une 

rupture complète avec le monde public, mais une manière de vivre les possibilités avec 

une appropriation personnelle et consciente. 

 

En conclusion, la conscience morale représente un élément essentiel parce 

qu’elle lie la liberté à la responsabilité, et l’angoisse à l’authenticité. De même, elle 

offre au Dasein une voie pour dépasser l’inauthenticité et d’être au monde de manière 

plus libre et plus profonde. 

 

2.4. Conclusion sur l'angoisse et le Dasein chez Heidegger 

 

Dans cette section, on a exploré comment l’angoisse est indissociable du 

Dasein, non pas comme une réaction émotionnelle intense à la peur, mais comme une 

révélation extrêmement importante de l’existence. L’angoisse, en confrontant le 

Dasein à sa propre finitude et à la nature de son être, lui permet de se rendre compte 

l’existence inauthentique dans laquelle il peut être piégé et de se rapprocher 

progressivement de l’authenticité recherchée. En ce sens, l’angoisse chez Heidegger 

n’est pas une simple fatalité à subir, mais plutôt une voie offerte à chaque Dasein de 

mener une existence plus libre, plus profonde et plus réelle en découvrant pleinement 

la réalité de son existence pleine de potentialités nouvelles et excitantes. 

 

L'angoisse, cette expérience intérieure profonde et troublante, est une 

manifestation de nos peurs les plus profondes et de nos doutes les plus puissants. Elle 

se présente comme une force indomptable, nous confrontant à notre propre finitude et 



 

 

29 

à notre nature fondamentale. C'est une révélation, un écho intérieur qui nous rappelle 

la fragilité et la vulnérabilité inhérentes à notre existence. 

 

Lorsque l’on est plongés dans l'angoisse, on est confrontés à des questions 

existentielles qui nous poussent à questionner la signification de notre existence. C'est 

dans cet état d'inconfort et de tension que l’on a la possibilité de découvrir notre être-

propre. 

 

L'angoisse nous libère de l'existence inauthentique dans laquelle on est 

susceptible de rester emprisonnés. Elle nous pousse à nous confronter à la réalité de 

notre propre mortalité, à la limite de notre existence. En embrassant cette angoisse, on 

est capable de s’ouvrir à l’existence dans toute sa complexité. 

 

En effet, c’est dans cette confrontation avec notre propre fragilité que l’on 

trouve la clé de notre authenticité. En embrassant l'angoisse, on se donne la possibilité 

d’exister pleinement et authentiquement. On est invité à embrasser notre réalité, à 

explorer nos potentialités nouvelles et excitantes qui se cachent au plus profond de 

l’existence. Donc, on peut conclure que l’angoisse ne peut pas simplement être 

considérée comme une fatalité à subir passivement. Au contraire, c'est une voie offerte 

à chaque Dasein de se choisir soi-même. C'est un appel à la découverte de soi, à 

l'exploration de notre propre être. 

 

En bref, on avait vu que l’analyse de l’angoisse chez Heidegger nous permet 

de comprendre comment ce phénomène existential est intimement lié à la question de 

l’être, de la finitude et de l’authenticité. Cependant, cette réflexion trouve un écho et 

une profondeur supplémentaire dans la philosophie de Søren Kierkegaard qui explore 

l’angoisse non seulement en relation avec la mort et le néant, mais aussi en tant 

qu’expression de la liberté humaine et de la possibilité infinie. Le passage de 

Heidegger à Kierkegaard nous invite à considérer l’angoisse sous un autre angle, celui 

de la tension entre choix, responsabilité et transcendance qui ouvre ainsi la voie à une 

compréhension plus complète de ce concept fondamental. 

 

 

 



 

 

30 

 

 

 

 

 

 

3. LIBERTE, CHOIX ET ANGOISSE CHEZ KIERKEGAARD 

 

 

3.1. Introduction 

 

Søren Kierkegaard, dans son œuvre philosophique, plonge au plus profond de 

la relation complexe entre liberté, choix et angoisse. Il explore la véritable nature de 

l'angoisse (Angest) qui ne se réduit en aucun cas à une simple émotion perturbante. Au 

contraire, l'angoisse se révèle comme une condition essentielle de la liberté humaine, 

une force puissante qui façonne l’existence. 

 

Dans une démarche analytique approfondie, Kierkegaard dissèque des 

concepts clés tels que le saut qualitatif, l'angoisse devant le néant et l'individu 

singulier. À travers ces concepts, il nous offre une vision existentielle éclairante où 

l'angoisse agit comme un guide précieux nous menant vers une compréhension plus 

profonde de soi et du monde. 

 

Parmi ses œuvres majeures, Le Concept d'Angoisse se distingue par son 

exploration subtile de la façon dont l'angoisse fonctionne comme un révélateur 

puissant de la liberté. Kierkegaard nous invite à nous confronter pleinement à notre 

individualité unique en embrassant nos propres angoisses comme des opportunités de 

croissance personnelle. Il nous exhorte à nous interroger de manière introspective sur 

ces émotions angoissantes qui habitent notre être, et à les embrasser sans réserve. 

 

Par le biais de Jean Wahl et de ses analyses kierkegaardiennes, on est guidé 

vers la compréhension de l'angoisse comme une expérience ambivalente fascinante. 

Elle dévoile la possibilité infinie du bien, tout en exposant parfois l'individu à la 

possibilité effrayante du mal. Ce sont précisément dans ces moments d'angoisse que 



 

 

31 

chaque individu se voit confronté à la nécessité de prendre des décisions cruciales, 

façonnant ainsi sa propre destinée. 

 

En définitive, l'angoisse chez Kierkegaard transcende le simple statut d'une 

émotion basique. Elle se révèle comme étant le cœur même de notre existence, le 

moteur incandescent de notre quête incessante de vérité et de liberté. À travers ses 

écrits révélateurs, Kierkegaard nous rappelle que c'est dans l'affrontement courageux 

et lucide de notre angoisse que réside la possibilité de nous élever en tant qu'individus 

et de trouver la voie vers notre propre épanouissement. 

 

3.2. Le Concept d’Angoisse : Le mythe d’Adam et la culpabilité originelle 

 

3.2.1. L’angoisse dans l’innocence : Une ambiguïté essentielle 

 

Dans Le Concept d’Angoisse, Kierkegaard présente le mythe d’Adam comme 

une métaphore existentielle complexe pour explorer en détail l'origine profonde et 

multiple de l’angoisse. Avant la Chute, Adam vit dans un état d’innocence pure et 

absolue qui n’est pas une ignorance complète ou naïve, mais plutôt une forme subtile 

d’insouciance où la possibilité du mal, bien que latente, n’a pas encore été actualisée. 

Cependant, cette innocence, en elle-même, contient une ambiguïté fondamentale 

inextricable : l’angoisse. Kierkegaard précise cette idée en écrivant : « Dans l’homme 

depuis Adam l’angoisse est plus réfléchie. Autrement dit le néant qui était l’objet de 

l’angoisse devient, semble-t-il, de plus en plus quelque chose. Nous ne prétendons pas 

qu’il le devienne réellement, ni qu’en réalité il signifie quelque chose, nous ne disons 

pas qu’au lieu du néant on devrait substituer le péché ou quelque chose d’autre ; car 

ici ce qui est vrai d’Adam l’est aussi pour l’innocence de l’homme depuis Adam ; tout 

cela n’existe qu’en fonction de la liberté. »33 Donc il s’avère que l’innocence, à son 

apogée, n’est rien d’autre que l’angoisse, car la possibilité du mal, si étrangement 

paradoxale, est toujours déjà contenue dans la liberté humaine, ce fardeau 

incommensurablement lourd et indéniable.  

 

Jean Wahl développe cette idée fondamentale et la décline sous plusieurs 

angles en décrivant l’angoisse vécue par Adam dans l’innocence comme une « tension 

 
33  Søren Kierkegaard, Le concept de l’angoisse, op. cit., p. 48. 



 

 

32 

perpétuelle et vertigineuse entre ce qui est et ce qui pourrait être ». Wahl souligne aussi 

que l’angoisse d’Adam, considéré comme le prototype de l'humanité, reflète une 

condition humaine universelle qui transcende les époques et les cultures en évoquant 

que même avant de pécher, Adam est confronté à une liberté transcendante et infinie 

qui le dépasse, une liberté qui est à la fois une promesse extrêmement rayonnante et 

une menace insidieuse et constante, tel un abîme abyssal prêt à se déverser à tout 

moment34.  

 

À travers l'analyse approfondie de Kierkegaard et l'interprétation perspicace de 

Wahl, nous sommes invités à méditer philosophiquement sur la nature même de 

l'angoisse et sur son rôle complexe et incontournable dans la condition humaine. C'est 

une exploration captivante qui nous conduit à questionner non seulement notre 

existence individuelle, mais aussi notre rapport à la liberté, au bien et au mal, et à la 

tension perpétuelle qui se joue en nous entre l'aspiration à la plénitude et la menace 

constante du chaos intérieur et extérieur. On est confronté à la fois à notre propre 

liberté vertigineuse et à la lourde responsabilité qui en découle. Elles font de l'angoisse 

une réalité inévitable et puissante qui accompagne chaque pas que l’on effectue sur 

cette terre incertaine et mystérieuse. 

 

3.2.2. Le vertige de la liberté : Une force double 

 

Kierkegaard compare l’angoisse d’Adam à un vertige, une réaction naturelle 

face à l’abîme de la liberté. Cette liberté ouvre un éventail infini de possibilités, mais 

elle crée également une peur profonde devant l’inconnu. Kierkegaard utilise ici le 

concept de « sympathie antipathique », une ambivalence où l’individu est à la fois 

attiré et repoussé par le choix : L’angoisse n’a pas d’objet spécifique ; elle est la liberté 

regardant son propre potentiel infini, mais également son néant.35 

 

Kierkegaard explique ainsi que cette angoisse est une expérience universelle, 

une force qui nous pousse à questionner la nature même de notre existence. Il ajoute 

que cette peur nous confronte à notre propre responsabilité, car chaque choix que l’on 

fait a des conséquences. En étudiant cette angoisse, Kierkegaard nous invite à réfléchir 

 
34  Jean Wahl, Études Kierkegaardiennes, Paris, Éditions Montaigne, 1938, p. 221. 
35  Søren Kierkegaard, Le concept de l’angoisse, traduit du danois par Paul-Henri Tisseau, Paris, 
Gallimard, 1935, pp. 48-49. 



 

 

33 

sur la relation complexe entre la liberté et la peur. La liberté est à la fois un cadeau 

précieux et une source de tourment, car elle nous confronte à l'immensité de 

l'existence.  

 

Ainsi, si l’on passe à l'angoisse d’Adam, on voit qu’elle se manifeste comme 

un vertige face à l'infinité des possibilités, une oscillation entre fascination et répulsion 

devant le pouvoir de choisir. Cette tension intérieure est inhérente à notre condition 

humaine. Pour Kierkegaard, l'angoisse n'est pas simplement une réaction irrationnelle, 

mais plutôt une réponse à notre nature de libre arbitre. C'est à travers cette tension que 

nous pouvons nous découvrir et redéfinir continuellement notre existence. 

 

Pour Jean Wahl, cette description est cruciale pour comprendre la dialectique 

de l’angoisse : Par le fait que « l'angoisse qui flottait devant le regard d'Adam 

s'intériorise, s'insinue en lui. La tentation naît ; la liberté s'éveille, pouvoir qui est et 

qui n'est pas, qu'Adam fuit et aime. C'est l'angoisse ; elle est le vertige de la liberté. »36 

Il s’ensuit que le vertige de la liberté n’est pas seulement une simple sensation de 

paralysie, mais plutôt une profonde et intime invitation à agir avec détermination et 

audace ; cependant, il faut garder à l'esprit que chaque action entreprise comporte une 

part intrinsèque de risque, risque de chuter dans les abysses du mal et de la souffrance. 

Cette vérité fondamentale souligne l'importance capitale de saisir chaque opportunité 

d'agir tout en reconnaissant et en évaluant soigneusement les conséquences 

potentielles de nos actes. Il nous incite à considérer avec précaution chaque pas que 

l’on fait sur le fil ténu de la liberté tout en étant conscient que notre équilibre peut être 

précaire et que les conséquences de nos choix peuvent être aussi grandioses que 

dévastatrices. Ainsi, le vertige de la liberté ne doit pas être perçu comme un frein à 

agir, mais plutôt comme une boussole qui nous guide dans nos décisions, où chaque 

mouvement compte et peut mener à des résultats à la fois gratifiants et périlleux. Il est 

essentiel de traverser cette mer de possibilités avec clairvoyance et prudence pour 

éviter de sombrer dans les ravages du mal et de l'angoisse. 

 

En conclusion, l'angoisse d'Adam, selon Kierkegaard, est une expérience 

complexe qui nous confronte à notre liberté et à notre peur de l'inconnu. C'est une 

 
36  Jean Wahl, Études Kierkegaardiennes, op. cit., p. 221. 



 

 

34 

réaction naturelle à la vastitude des possibilités qui s'offrent à nous, et une invitation à 

explorer notre propre nature et à trouver un sens à notre existence. 

 

3.2.3. La transition de l’innocence à la culpabilité 

 

Le moment où Adam choisit de manger le fruit défendu marque une rupture 

fondamentale : il passe de la possibilité à la réalité, de l’innocence à la culpabilité. 

Cependant, ce passage n’élimine pas l’angoisse ; il la transforme. L’angoisse de 

l’innocence devient une culpabilité existentielle, car Adam prend conscience de ses 

choix et de leurs conséquences. En d’autres termes : La liberté choisit, et dans ce choix, 

elle découvre à la fois son pouvoir et son poids. L’angoisse devient alors une douleur 

existentielle qui accompagne chaque décision. 

 

Wahl ajoute que cette transition est une métaphore profondément significative 

pour l’expérience humaine universelle. Selon lui, chaque individu, dans ses moments 

cruciaux de choix, se retrouve inévitablement à répéter le mythe ancestral d’Adam et 

Ève. En effet, chaque décision, une fois qu’elle est prise, implique une perte inévitable 

de l’innocence originelle qui nous a été accordée en soulignant que chaque individu, 

dans ses moments de choix, répète le mythe d’Adam, car chaque choix implique une 

perte de l’innocence originelle.37 

 

Il est indéniable que tout choix que l’on fait dans la vie a des conséquences 

inévitables. Que ce soit dans les grandes décisions qui façonnent notre destinée ou 

dans les petits dilemmes quotidiens, chaque pas en avant implique une certaine forme 

de sacrifice. On est constamment en train de naviguer à travers les méandres du libre 

arbitre en faisant face à des choix qui peuvent altérer à jamais notre perception de 

l'innocence perdue. 

 

En citant Wahl, on peut établir que cette métaphore de la transition est un thème 

profondément ancré dans notre expérience humaine. C'est un rappel constant de notre 

rôle en tant qu'êtres conscients, de notre responsabilité de prendre des décisions 

éclairées même si elles nous éloignent de l'innocence que l’on a autrefois connue. 

 

 
37  Ibid., p. 226. 



 

 

35 

Ainsi, chaque fois que l’on se trouve à un carrefour où la décision se profile 

devant nous, on est obligé de faire face à notre condition humaine. Les mots de Wahl 

résonnent en nous et nous rappellent que chaque choix est une opportunité de 

croissance, mais aussi une perte inévitable d'une innocence qui ne pourra plus jamais 

être retrouvée. 

 

Dans cet élan de réflexion, il est important de se rappeler que chaque individu, 

quelle que soit son histoire personnelle, traverse ce cycle de perte et de renouveau à 

maintes reprises. On est tous des Adam et des Ève modernes condamnés à faire face 

aux conséquences de nos propres choix. 

 

3.2.4. L’héritage d’Adam : Une culpabilité universelle 

 

Kierkegaard insiste sur le fait que l’histoire d’Adam n’est pas simplement un 

récit mythologique et symbolique, mais plutôt une représentation riche et profonde de 

la condition humaine dans toute sa complexité. L’angoisse, comme Adam l’a si 

intensément expérimentée, ne se limite pas à lui seul, mais se transmet à chaque 

individu en tant que composante essentielle de notre liberté. En effet, selon Wahl, cette 

idée ne doit pas être interprétée comme une justification théologique du péché originel, 

mais plutôt comme une reconnaissance de la structure existentielle propre à 

l’humanité.  

 

Ainsi, il déclare avec clarté et conviction que l’angoisse est le prix inévitable 

de notre liberté, elle est l'héritage précieux et incontournable que nous avons reçu 

d’Adam, et de plus, elle se présente non pas comme une malédiction, mais plutôt 

comme une invitation ardente et exaltante à assumer pleinement et courageusement 

notre propre existence en soulignant que « le fait d'être authentiquement son passé, 

nous l'appelons la reprise de soi (Wiederhohing). Il se produit un retour sur le passé 

par lequel le moi se livre à lui- même et s'accepte lui-même ; il se prend lui-même en 

héritage. »38 

 

Cette invitation nous pousse donc à embrasser notre condition humaine dans 

toute sa complexité et à reconnaître l'angoisse comme un moteur puissant qui révèle 

 
38   Jean Wahl, Études Kierkegaardiennes, Paris, Éditions Montaigne, 1900, p. 461. 



 

 

36 

notre véritable potentiel. Ainsi, chaque individu est appelé à embrasser cette invitation, 

à plonger au cœur de l'inconnu avec confiance et à faire face aux défis de la vie avec 

courage et détermination. Cette compréhension approfondie de l'angoisse nous 

rappelle que l’on est tous des héritiers d'Adam, et que l’on a tous le pouvoir et la 

responsabilité de façonner notre propre existence en transcendant nos peurs et en 

embrassant pleinement la liberté qui nous est offerte. C'est dans ce combat existentiel 

que l’on découvre notre véritable force et notre capacité à surmonter les obstacles sur 

notre chemin vers la réalisation de notre plein potentiel humain. 

 

3.2.5. L’interprétation poétique et philosophique de l’angoisse 

 

Enfin, Kierkegaard place l’angoisse au cœur de sa vision de la vie humaine, 

non pas comme une force négative, mais comme une puissance créatrice. L’angoisse 

ouvre la possibilité de transcender l’ordinaire et d’accéder à une compréhension plus 

profonde de soi et du monde. Se confronter à l’angoisse, c’est entrer dans une 

dimension poétique de l’existence, où chaque choix devient une affirmation de la 

liberté et de la responsabilité. Le mythe d’Adam, tel que Kierkegaard le développe 

dans Le Concept d’Angoisse, n’est pas simplement une explication théologique de la 

chute de l’humanité. C’est une analyse profonde de la liberté humaine, de la tension 

entre innocence et culpabilité, et du rôle central de l’angoisse dans cette dynamique. 

 

Jean Wahl va encore plus loin pour enrichir cette interprétation en montrant 

comment cette tension résonne à travers chaque décision prise par les êtres humains et 

transforme ainsi l'angoisse en un moteur de liberté et de création. C'est donc à travers 

cette perspective que l’on peut véritablement appréhender toute la complexité de 

l'angoisse et son impact sur notre existence. 

 

3.3. L’angoisse et son lien avec l’expérience de la liberté  

 

3.3.1. L’angoisse comme expression de la possibilité infinie 

 

Selon Kierkegaard, il existe un lien indissociable et profondément intriqué 

entre l’angoisse et la liberté. L’angoisse, cet état d'âme tumultueux et tourmenté, naît 

lorsque l'individu se retrouve face à un abîme infini de possibilités avec la conscience 



 

 

37 

indéniable que ces mêmes possibilités embrassent également le néant absolu. Cette 

réalisation terrifiante fait de l’angoisse une manifestation brûlante de la liberté, mais 

elle est aussi une épreuve conséquente de cette liberté. Sur ce point, Kierkegaard 

souligne qu’il s’agit de « l’apparition à elle-même de la liberté dans l’angoisse du 

possible, ou, si l’on veut, dans le néant du possible ou encore dans le néant de 

l’angoisse. »39  

 

C'est là, dans cet état d'angoisse qui dévore l'âme, que Jean Wahl va plus loin 

en mettant en lumière le poids de la liberté individuelle et la responsabilité immense 

qui en découle. Car Kierkegaard distingue deux formes de l’angoisse, l’angoisse 

devant la nécessité et l'angoisse devant la liberté, en d’autres termes le péché et le 

démoniaque. « Dans l'angoisse devant le péché, l'homme craint d'être fini, de tomber 

dans le temps et dans la nécessité, de devenir purement corps ; dans le démoniaque, il 

craint l'éternité, la liberté, l’infinité. »40 Donc, cela nous affirme que dans l’angoisse, 

l’individu est confronté non seulement à ce qu’il peut devenir, mais aussi à ce qu’il 

risque de perdre en choisissant. Ainsi, l’angoisse se révèle être une prodigieuse force 

motrice qui incite l’individu à reconnaître sa capacité inouïe à choisir tout en prenant 

conscience de la gravité prodigieuse de ses décisions. C'est dans cette puissante 

tourmente que l'âme trouve finalement le courage nécessaire pour se confronter à son 

infinité intérieure et embrasser pleinement sa destinée.  

 

Dans cette quête intérieure, l'angoisse agit comme un catalyseur puissant qui 

expose l'individu à un univers d'opportunités et de défis encore plus vaste et intimidant. 

Chaque choix devient alors un tournant décisif qui peut influencer de manière 

significative non seulement le destin de l'individu, mais aussi le monde qui l'entoure. 

Ainsi, l'angoisse est bien plus qu'un simple sentiment de peur ou d'incertitude, elle est 

une force qui nous pousse à nous surpasser et à rechercher activement notre véritable 

essence. C'est à travers cette angoisse que l'individu se confronte à ses propres limites 

et découvre des possibilités insoupçonnées. En embrassant pleinement cette angoisse 

existentielle, l'individu peut transcender ses peurs et s'épanouir pleinement dans sa 

quête de liberté et de vérité.  

 

 
39  Søren Kierkegaard, Le concept de l’angoisse, op. cit., p. 60. 
40  Jean Wahl, Études Kierkegaardiennes, op. cit., p. 237. 



 

 

38 

Cependant, il est important de souligner que cette angoisse n'est pas une fin en 

soi, mais plutôt un moyen de parvenir à une plus grande réalisation de soi et d'explorer 

les profondeurs infinies de notre être. C'est une invitation à plonger dans l'inconnu et 

à embrasser les défis inhérents à notre liberté. En conclusion, l'angoisse et la liberté 

sont étroitement liées. Elles forment un équilibre délicat entre la prise de conscience 

de nos possibilités et la responsabilité qui en découle. C'est dans cette tension constante 

que l'individu peut véritablement se réaliser et donner un sens plus profond à sa vie. 

 

3.3.2. La temporalité et la tension entre le fini et l’infini 

 

3.3.2.1. La liberté en tant qu’expérience temporelle 

 

Pour Kierkegaard, l'angoisse est intimement liée à la temporalité, car elle se 

déploie dans la conscience de l'individu vis-à-vis de son avenir. Contrairement à une 

simple réflexion sur le présent ou le passé, l'angoisse est tournée vers ce qui n'est pas 

encore, mais qui pourrait être car l’angoisse ne concerne pas seulement l’instant 

présent, mais aussi l’avenir qui est perçu comme un champ infini de possibilités. Cette 

orientation vers l'avenir révèle le caractère dynamique de la liberté, où chaque choix 

potentiel incarne à la fois une ouverture et une limite parce que Kierkegaard soutient 

la thèse selon laquelle la tension entre le fini, en d’autres termes la condition humaine, 

et l’infini, autrement dit les possibilités ouvertes, est essentielle pour comprendre la 

dynamique de l’angoisse. Kierkegaard soutient l’idée que « le possible correspond tout 

à fait à l’avenir. Pour la liberté il est l’avenir, et pour le temps l’avenir c’est le 

possible. Et à l’un comme à l’autre, dans la vie individuelle, correspond l’angoisse. 

Aussi dans la langue est-il exact et correct de nouer d’habitude l’angoisse et 

l’avenir. »41  

 

Jean Wahl enrichit cette lecture en soulignant que la tension entre le fini et 

l’infini crée une dualité essentielle à l’expérience humaine en soulignant le fait que 

l’angoisse est tournée vers l’avenir en étant un dialogue entre ce qui est et ce qui 

pourrait être, entre le temps fini et l’éternité : 

 

 
41  Søren Kierkegaard, Le concept de l’angoisse, op. cit., p. 72. 



 

 

39 

« L’angoisse construit l'individu en détruisant toutes les finitudes. Elle fouille 

tous ses recoins et fait disparaître les miasmes qui les emplissaient. Elle fait naître en 

lui le sens des possibilités, des possibilités terribles comme des possibilités agréables, 

et déploie devant les yeux de son esprit les perspectives de l'infinité. L'élève de la 

possibilité ne pourra rien trouver d'aussi terrible dans la réalité que les possibilités 

librement créées par lui dans son angoisse. »42 Donc, il s’avère que l’homme est à la 

fois ancré dans un temps limité et attiré par l’infini de ses possibilités, ce qui engendre 

une angoisse existentielle profonde.  

 

Dans cet état, l’individu est projeté dans un contexte où il doit non seulement 

envisager son devenir, mais aussi faire face à la peur de l’inconnu. Cette confrontation 

révèle que la liberté n’est pas une abstraction, mais une réalité vécue à travers le choix. 

Dans cette perspective, le temps n'est pas seulement une structure linéaire ; il devient 

le cadre dans lequel la liberté s’actualise. 

 

3.3.2.2. Le fini : Une condition de limitation 

 

La condition humaine est marquée par la finitude, c'est-à-dire par des limites 

inhérentes à l’existence : la mortalité, les capacités physiques et les contraintes 

sociales. Kierkegaard reconnaît que ces limites sont une source d’angoisse, car elles 

rappellent constamment à l’individu sa vulnérabilité et son incapacité à tout accomplir. 

Wahl explique que cette finitude agit comme un frein à l’idéal de liberté absolue en 

soulignant aussi le fait, pour l’homme d’être une synthèse de ces deux côtés opposés 

mais qui se renforcent mutuellement en les mélangeant avec les autres dualités :  

 

« L'homme est une synthèse d'âme et de corps, c'est-à-dire d'éternité et de 

temps, d'infini et de fini, de liberté et de nécessité. Mais le mot : synthèse est-il exact 

? C'est une synthèse en lutte avec soi, c'est une contradiction. Cette synthèse qui est 

en même temps contradiction, elle est portée par l'esprit et en tant que synthèse et en 

tant que contradiction. L'état d'innocence est un rêve de l'âme. L'esprit intervient alors 

et il est à la fois la puissance qui unit l'âme et le corps et qui trouble leur repos. Au 

rêve de l'âme qui était innocence est substitué le rêve de l'esprit, la possibilité de 

l'esprit ; or, toute possibilité est angoisse, et tout particulièrement la possibilité de 

 
42  Jean Wahl, Études Kierkegaardiennes, op. cit., p. 246. 



 

 

40 

l'esprit. L'angoisse est rapport de l'esprit à l'esprit. D'où naît- elle exactement ? De la 

liberté de l'esprit lorsque l'esprit veut la synthèse et, étant esprit fini, ne peut la réaliser 

complètement. Et le rapport de l'homme à l'esprit est ambigu ; car il ne peut se 

détacher complètement de l'esprit, mais il ne peut non plus être complètement 

déterminé par lui. Et l'esprit lui-même est ambigu, et c'est son ambiguïté qui 

expliquera celle de l'angoisse : quand l'esprit ne peut ni se fuir ni rentrer en soi, quand 

il s'aime et se fuit, naît l'angoisse, sentiment ambigu devant l'esprit ambigu. Le fait que 

l'homme est esprit est senti par lui comme angoisse. »43  

 

Ainsi, l’angoisse face à la finitude pousse l’individu à reconnaître ses limites 

tout en cherchant à les transcender. En résumé, cette confrontation avec la finitude 

engendre une angoisse profonde chez l'individu, qui se retrouve alors face à ses propres 

limites tout en aspirant à les dépasser. De ce fait, il se trouve constamment tiraillé entre 

acceptation et dépassement. 

 

3.3.2.3. L’infini : Une ouverture vers la possibilité 

 

En opposition à la finitude, Kierkegaard décrit l’infini comme le domaine de la 

possibilité, où tout semble accessible. Cependant, cette infinité n'est pas sans danger. 

Elle peut engendrer une forme de paralysie où l'individu demeurait incapable de 

choisir en raison de la vastitude des options disponibles. Kierkegaard appelle cela « le 

vertige de la liberté ». Il s’ensuit que l’infini ne doit pas être vu comme une simple 

abstraction ; il est le moteur de l’action humaine, un champ où la liberté peut être 

expérimentée. Cette dynamique entre le fini et l'infini offre à l'homme un champ fertile 

où il peut explorer, créer et se réaliser, au-delà des limites préétablies 

 

L’infini, ce côté qui s'étend bien au-delà de tout ce qui est limité et déterminé, 

ouvre la porte à la possibilité infinie. Kierkegaard, dans son analyse dichotomique 

entre l’infini et la finitude, explore le domaine de l'infini comme un terrain où toutes 

les opportunités semblent accessibles. Cependant, cette infinie multitude n'est pas 

dépourvue de risques. Elle peut provoquer une paralysie, une immobilité totale où 

l'individu se trouve incapable de prendre une décision face à l'ampleur déconcertante 

des possibilités qui s'offrent à lui. Il s’agit ici d’une angoisse qui surgit face à l'infini, 

 
43  Jean Wahl, Études Kierkegaardiennes, op. cit., p. 224. 



 

 

41 

comparable à une fascination pour un précipice troublant. Cette fascination attire 

irrésistiblement tout en terrifiant. 

 

En conclusion, la tension entre le fini et l'infini, selon Kierkegaard et Wahl, est 

au cœur même de l'expérience de la liberté humaine. Elle met en lumière la complexité 

de l'angoisse, qui agit à la fois comme une force paralysante et en nous rappelant nos 

limites et nos choix qui définissent notre existence, mais elle peut également servir de 

moteur puissant à l’action. Elle nous pousse à aller de l'avant et à embrasser notre 

liberté. 

 

3.3. Le choix comme confrontation avec soi-même 

 

L’angoisse, pour Kierkegaard, pousse l’individu à se confronter à lui-même 

dans toute sa singularité. Cette confrontation ne se limite pas à un acte intellectuel ; 

elle est existentielle, car elle implique tout l’être de l’individu. Kierkegaard décrit le 

choix comme un « saut qualitatif », un acte où l’individu transcende le rationnel pour 

embrasser la liberté. Selon lui :  

 

« Toute chose nouvelle arrive par le saut, chaque qualité est posée par un saut 

; chaque nouveau péché arrive de cette façon abrupte ; le premier péché, celui qui est 

par excellence le péché, arrive dans le saut de l'angoisse et pose par ce saut 

l'individualité ; et c'est par un saut aussi que sera détruit le péché : la réaffirmation. 

L'entrée dans l'éternité, est séparée du péché, de même que le péché était séparé de 

tout ce qui le précédait. »44  

 

Le choix n’est pas simplement une délibération ; c’est un saut dans l’inconnu, 

une affirmation de la liberté qui engage tout l’être. 

 

Cette confrontation avec soi-même, facilitée par l’angoisse, permet à l’individu 

de transcender les limitations imposées par la société ou par son propre passé. En 

confrontant l’individu à ses possibilités, l’angoisse agit comme un miroir, reflétant non 

seulement ce qu’il est, mais aussi ce qu’il pourrait devenir. C'est une expérience 

transformatrice qui ouvre les portes de l'exploration de soi. Au fur et à mesure que 

 
44   Jean Wahl, Études Kierkegaardiennes, op. cit., p. 215. 



 

 

42 

l'individu se trouve confronté à l'angoisse, il est poussé à remettre en question ses 

croyances, ses valeurs et ses choix passés. Cela permet un processus d'introspection 

profonde où chaque aspect de l'individu est examiné et évalué. L'angoisse devient alors 

un catalyseur pour une prise de conscience de soi plus profonde. 

 

Chaque choix devient une opportunité de se renouveler et de devenir la 

meilleure version de soi-même. Alors que l'angoisse peut sembler initialement 

effrayante, elle devient un guide précieux sur le chemin de l’auto-découverte et de la 

réalisation. Elle est un rappel de notre capacité à être libres et à façonner notre propre 

destinée et c’est la raison pour laquelle elle est indissociable de l’expérience de la 

liberté. Elle met en lumière la complexité du choix humain, où chaque possibilité est 

simultanément une ouverture et une limitation. 

 

Ainsi, l’angoisse, en tant qu’expression de la liberté humaine, place l’individu 

face à ses possibilités innombrables et à la responsabilité qu’elles impliquent. 

Cependant, cette confrontation avec la liberté n’est pas dénuée de tension morale. 

L’angoisse ne se limite pas à la simple reconnaissance des possibilités infinies ; elle 

devient aussi le théâtre d’un choix fondamental entre le bien et le mal, entre l’ouverture 

vers une existence éthique et le repli sur soi-même dans une forme de démoniaque. À 

ce point critique, l’angoisse agit comme une force ambivalente : elle peut soit pousser 

l’individu à transcender ses limitations et embrasser le bien, soit le précipiter dans un 

désespoir qui renforce son isolement. C’est cette tension entre le démoniaque et 

l’éthique, entre le mal et le bien, que Kierkegaard explore dans la dynamique morale 

de l’angoisse. 

 

 

3.4. Angoisse face au bien et au mal : le démoniaque et le choix éthique 

 

3.4.1. Le démoniaque : Une fermeture à la transcendance 

 

Selon Kierkegaard, le démoniaque (det dæmoniske) est considéré comme une 

forme d’angoisse qui résulte d’un refus de la liberté et de la possibilité du bien. Cette 

révolte contre la transcendance se manifeste par un repli sur soi, où l’individu rejette 

toute ouverture vers l’extérieur et vers les autres. Le démoniaque est donc un auto-



 

 

43 

emprisonnement, une condition où l’angoisse devient un obstacle au dépassement de 

soi. Kierkegaard écrit : « Le démoniaque est l’angoisse du Bien. Dans l’innocence la 

liberté n’était pas posée comme telle, son possible était, chez l’individu, de l’angoisse. 

Dans le démoniaque le rapport est renversé. La liberté ici est posée comme non-

liberté, étant en effet perdue, et son possible ici est de nouveau l’angoisse. La 

différence est absolue ; car le possible de la liberté se révèle ici par rapport à la non-

liberté, laquelle est l’exact opposé de l’innocence qui est, elle, une détermination vers 

la liberté. »45  

 

Jean Wahl élargit cette idée en soulignant que cette forme d’angoisse est 

souvent accompagnée d’un désespoir profond, où l’individu rejette non seulement le 

bien, mais aussi la possibilité d’être ouvert à lui-même : « Le démoniaque, c'est l'esprit 

qui s'enferme en lui- même, s'enfonce, et se tait ; comme une bête traquée, 

profondément blessée, il veut qu'on le laisse dans sa misère. Il monologue sans cesse 

et ne se confesse jamais. Dans son monologue même, il se cache à lui-même certains 

secrets, — si terribles que les dire à soi-même, ce serait de nouveau commettre le 

péché. Il se barricade dans ses mensonges. Humilié et offensé, c'est par le refus de la 

pitié qu'il se révèle d'abord. Il recule devant la lumière. »46 

 

Le démoniaque est donc marqué par une paralysie existentielle où l’individu 

est totalement incapable de se projeter vers une existence plus authentique et de 

s'ouvrir à toutes les possibilités que le monde lui offre. Car aux yeux de Jean Wahl, « 

tout divertissement est démoniaque. »47 C'est une tristesse incommensurable qui 

l’engloutit et l'empêche de trouver une rédemption qui pourrait lui apporter un 

apaisement enfin longtemps recherché. Il est captif dans les barreaux sombres de sa 

propre création où les murs se resserrent de plus en plus chaque jour. Les ténèbres 

écrasantes l'étouffent, l'empêchent de respirer et de voir la vraie face de la vie qui 

l’entoure. 

 

En se faisant, il erre dans un labyrinthe interminable en cherchant 

désespérément une échappatoire, mais chaque chemin qu'il emprunte ne fait que le 

ramener à son point de départ, le laisser désespéré et sans espoir. L'angoisse 

 
45  Søren Kierkegaard, Le concept de l’angoisse, op. cit., p. 96. 
46  Jean Wahl, Études Kierkegaardiennes, op. cit., p. 234. 
47  Ibid., p. 236. 



 

 

44 

démoniaque est une prison sans portes ni fenêtres, où la peur et le désespoir règnent 

en maîtres absolus. C'est un tourment constant qui déchire l'âme et consume toute 

l'étincelle de vie qui reste à l'intérieur. L'individu est condamné à errer dans les 

ténèbres éternelles, sans aucune chance de retrouver la lumière et la liberté qui lui sont 

tant refusées. 

 

C’est la raison pour laquelle il s’agit ici d’une solitude profonde où même les 

cris les plus désespérés restent sans écho, perdus dans l'immensité du néant. Le 

démoniaque est une tragédie humaine, où l'âme est prise au piège dans les filets 

invisibles de sa propre autodestruction. Au loin, une lueur d'espoir tente de percer les 

nuages sombres, mais elle est vite étouffée par les ombres impitoyables qui continuent 

de le tourmenter. En fin de compte, le démoniaque est une bataille perdue d'avance où 

les forces invisibles de la désolation triomphent toujours. 

 

3.4.2. L’angoisse éthique : Une ouverture vers la responsabilité 

 

En contraste avec le démoniaque, l’angoisse éthique représente une invitation 

à se confronter aux responsabilités morales et à choisir le bien. Cette angoisse ne rejette 

pas la liberté, mais la reconnaît comme une opportunité de transformation. Pour 

Kierkegaard, ce choix est un « saut qualitatif » (kvalitativ spring), une décision 

existentielle qui transcende la rationalité et implique tout l’être : « L’angoisse éthique 

est une ouverture vers l’avenir, une acceptation de la responsabilité qui accompagne 

chaque choix libre ». 

 

Jean Wahl décrit ce processus comme un acte de courage, où l’individu accepte 

les incertitudes du choix tout en embrassant la possibilité d’être ouvert à lui-même : « 

Le ‘‘On 48’’  était la région de la négation du choix ; on ne savait qui au juste avait 

choisi ; maintenant, le ‘‘Je’’ se retire du ‘‘On’’, il se reprend en soi ; il se prend soi-

même sous sa responsabilité ; il choisit le choix. »49  

 

Dans l’angoisse éthique, l’individu ne fuit pas ses responsabilités ; au contraire, 

il les accueille comme une partie intégrante de son existence. Cette confrontation avec 

 
48  Comme nous l’avons déjà souligné dans la section précédente qui aborde l’angoisse chez Heidegger. 
49  Jean Wahl, Études Kierkegaardiennes, op. cit., p. 461. 



 

 

45 

l’angoisse éthique permet de transcender l’état de désespoir et de s’élever vers une vie 

plus authentique. 

 

On pourrait dire que l’angoisse éthique n'est pas seulement un sentiment 

simple, mais une force qui guide les actions et décisions. Elle nous pousse à réfléchir 

profondément sur les responsabilités morales et à faire le choix du bien. Cette angoisse 

ne nous prive pas de notre liberté, elle nous offre plutôt une chance de nous 

transformer. Ce choix est comme un saut dans l'inconnu, une décision existentielle qui 

va au-delà de notre rationalité et qui nous engage entièrement. 

 

3.4.3. La dynamique entre le démoniaque et l’éthique : Une force ambivalente 

 

Kierkegaard reconnaît que l’angoisse agit comme une force ambivalente, 

capable d’entraîner l’individu soit vers le désespoir, soit vers l’authenticité. Cette 

dualité reflète la nature même de la liberté humaine : chaque choix comporte à la fois 

un risque et une promesse. Wahl explique que cette tension entre le démoniaque et 

l’éthique est au cœur de l’expérience humaine : 

 

« Le moment où se produit l'angoisse, le moment du vertige et celui de la 

conscience de la faute, comme aussi chez le démoniaque le moment du refus universel 

et de l'angoisse devant le bien, sont des crises, des ruptures dans le temps, et c'est par 

ces ruptures que l'on peut accéder à l'éternité, à la plénitude du temps où le futur et le 

passé viennent se fondre dans un présent qui déborde. Par le défilé de l'angoisse, 

l'homme est parvenu à la hauteur. »50 

 

 On pourrait en tirer la conséquence selon laquelle l’angoisse est une force 

double qui peut soit enfermer l’individu dans le démoniaque, soit l’ouvrir à la 

possibilité d’une transformation éthique, conduisant à un épanouissement complet et 

profond de son être intérieur.  

 

Ce processus de navigation entre les forces opposées du démoniaque et de 

l'éthique permet à l'individu de se comprendre et de se construire. Le démoniaque et 

l’éthique ne sont donc pas des opposés stricts, mais des réponses différentes à une 

 
50  Jean Wahl, Études Kierkegaardiennes, op. cit., p. 252.   



 

 

46 

même expérience fondamentale. L’angoisse, en tant que force motrice, pousse 

l’individu à naviguer entre ces deux pôles, dans le but ultime de découvrir sa vérité 

intérieure et de trouver la paix profonde dans l'harmonie de l’être. 

 

Dans cet élan vers l'épanouissement et la profonde compréhension de soi, 

l'angoisse joue un rôle essentiel. Elle fait émerger telle une véritable tempête intérieure, 

enveloppant l'individu dans un tourbillon d'émotions contradictoires. Cette puissance 

à la fois ténébreuse et lumineuse séduit l'âme, l'amenant à s'interroger sur sa propre 

existence. Est-ce que l'angoisse est un démon redoutable, prêt à l'étouffer dans les 

abysses du désespoir ? Ou bien est-ce un catalyseur puissant, capable de lui ouvrir les 

portes de l'authenticité ? La réponse à cette question fondamentale réside dans la 

dualité inhérente à chaque être humain. 

 

Dans cette quête de soi, l'être humain se dévoile à lui-même, ses aspirations, 

ses peurs, ses désirs les plus intimes. Il explore les profondeurs inexplorées de son âme 

en délaissant la surface pour plonger dans l'inconnu. Chaque étape de ce périple 

intérieur apporte une nouvelle compréhension, un nouveau sens à sa propre existence. 

 

Au final, l'élan vers l'épanouissement et la découverte de soi est nourri par cette 

dynamique entre le démoniaque et l'éthique. C'est dans cette tension, dans cet équilibre 

fragile et pourtant vibrant, que l'individu trouve la clé de sa véritable nature. De même, 

même si la route peut sembler escarpée, elle mène inévitablement à un éveil essentiel, 

à une connaissance profonde du monde qui nous entoure et de notre place en son sein. 

 

3.4.4. L’impact sur l’individu : Un chemin vers l’authenticité ou le désespoir 

 

L'angoisse, qu'elle prenne la forme du démoniaque ou de l'éthique, laisse une 

empreinte profonde sur l'individu. Dans le cas du démoniaque, elle conduit 

irrémédiablement à un isolement spirituel où l'individu se coupe non seulement des 

autres, mais également de lui-même. Ce sentiment oppressant peut engendrer une 

souffrance incommensurable en créant une barrière infranchissable entre l'individu 

anxieux et le monde extérieur. 

 



 

 

47 

Cependant, lorsqu'elle est vécue de manière éthique, l'angoisse se transforme 

en un moyen d'exploration et de développement. Elle devient le catalyseur d'une 

croissance personnelle profonde, une opportunité d'embrasser pleinement sa liberté et 

d'assumer ses responsabilités avec lucidité et sagesse. Kierkegaard souligne le rôle 

essentiel de l'angoisse dans la quête de vérité de l’individu et d'accomplissement 

personnel en affirmant que : 

 

« En se tournant alors au-dedans de lui-même, il découvre la liberté. Le destin 

ne lui fait point peur ; car il ne conçoit aucune tâche au- dehors, et la liberté pour lui 

est sa béatitude, non pas la liberté de faire telle ou telle chose dans le monde, d’être 

roi ou empereur ou d’avoir les suffrages des goujats de son temps, mais celle de savoir 

en son for intérieur qu’il est lui-même liberté51 ».  

 

Donc, c'est dans l'angoisse que l'individu découvre la gravité et l'ampleur de la 

liberté, et c'est par le choix qu'il s'élève vers une existence plus haute, une existence 

où il se réalise pleinement et en profondeur. 

 

Jean Wahl ajoute sa propre idée à cette réflexion en affirmant que l'angoisse, 

bien qu'inconfortable et éprouvante, est indispensable pour mener une vie authentique. 

Il soutient que :  

 

 « A chaque terreur qui survient, l'angoisse souhaite la bienvenue ; et quand il 

n'y a plus aucune issue, quand il n'y a plus aucun point d'appui, quand tout est perdu, 

quand l'homme est mort à lui-même et à sa raison, elle devient l'esprit secourable qui 

conduit l'homme où il veut aller. L'angoisse est le remède à l'angoisse comme le 

désespoir est le remède au désespoir. Alors naît dans l'âme ce sentiment nouveau, cette 

angoisse nouvelle que Kierkegaard décrit dans ses Discours Religieux (p. 22) en 

termes tout proches de ceux d'un Novalis : ‘‘Une angoisse qui purifie l'air et rend tout 

plus doux, plus aimable, plus intérieur, plus surprenant. ’’ »52  

 

 

 
51  Søren Kierkegaard, Le concept de l’angoisse, op. cit., pp. 84-85. 
52  Jean Wahl, Études Kierkegaardiennes, op. cit., p. 246. 



 

 

48 

Vivre sans angoisse, c'est vivre sans liberté ; c'est dans la tension de l'angoisse 

que l'homme trouve son véritable être, ses aspirations les plus profondes, et donne un 

sens transcendant à son existence. Ainsi, il est indéniable que l'angoisse ne doit pas 

être perçue uniquement comme un fardeau insupportable, mais également comme une 

porte propice à l'exploration de soi-même et à une connexion profonde avec la liberté 

et l'authenticité de notre être. 

 

En somme, l'angoisse se révèle être une force à double tranchant. Si elle peut 

mener à l'isolement et au désespoir, elle peut aussi être un chemin vers la découverte 

de soi, permettant à chacun de se réaliser pleinement et d'accéder à une existence plus 

profonde et significative. Il est donc primordial d'accepter l'angoisse comme un 

compagnon de route indispensable qui transcende les limites de notre existence 

ordinaire et qui ouvre la voie vers une réalité plus authentique et épanouissante. 

 

En conclusion, Kierkegaard, en distinguant l’angoisse démoniaque de 

l’angoisse éthique, met en lumière la nature ambivalente de la liberté humaine. 

L’angoisse, loin d’être une simple émotion négative, est une expérience existentielle 

cruciale qui confronte l’individu à ses possibilités les plus profondes. Dans le 

démoniaque, l’angoisse devient un obstacle à la transcendance, qui emprisonne 

l’individu dans un désespoir isolant. En revanche, dans l’éthique, l’angoisse agit 

comme un appel à la responsabilité et à l’authenticité en incitant l’individu à s’engager 

pleinement dans son existence. 

 

Comme le souligne Jean Wahl, cette dynamique ambivalente de l’angoisse 

reflète la condition humaine elle-même : un mélange de limitation et de potentialité 

infinie. L’angoisse est à la fois une menace et une opportunité, une force qui peut soit 

paralyser, soit propulser l’individu vers une vie plus authentique. Ainsi, l’angoisse 

devient un moteur essentiel de la liberté humaine, qui ouvre un chemin vers la 

compréhension de soi et la réalisation de ses responsabilités éthiques. 

 

Néanmoins, alors que l’angoisse éthique pousse l’individu à affronter ses 

responsabilités et à choisir une existence authentique, cette quête de liberté et de sens 

ne s’opère pas dans un vide social. Kierkegaard souligne que l’individu doit également 

se confronter à la pression de la société, incarnée par la « foule ». Cette dernière, en 



 

 

49 

tant que force uniformisante, tente d’étouffer la singularité de l’individu et de 

l’éloigner de son chemin vers l’authenticité. Dans ce contexte, l’angoisse ne se limite 

plus à une lutte intérieure entre le démoniaque et l’éthique, mais qu’elle s’étend à une 

confrontation avec le collectif. La tension entre « l’individu singulier » et la « foule » 

devient ainsi un terrain essentiel pour comprendre comment l’angoisse agit comme un 

moteur de libération ou un facteur d’aliénation. 

 

3.5. « Individu singulier » et la pression de la société : foule et angoisse 

 

3.5.1. La foule comme négation de la singularité 

 

3.5.1.1. La foule : Une entité anonyme et destructrice 

 

Kierkegaard, dans ses écrits, critique la société moderne qu’il considère comme 

une force uniformisante. La « foule », qu’il décrit comme une masse anonyme, nivelle 

les différences et empêche l’individu de s’épanouir en tant qu’être singulier. Pour 

Kierkegaard, la foule agit comme une entité collective qui impose des normes et des 

attentes. Elle efface ainsi toute trace de responsabilité personnelle. Il écrit : « La foule 

est un mensonge, car elle nie la singularité et rend l’individu étranger à lui-même. »53  

Jean Wahl, en comparant cette critique à la notion heideggérienne du On, souligne que 

la foule fonctionne comme une « dictature de la médiocrité » :  

 

« Nivellement et anonymat où le ‘‘On’’ révèle sa dictature. Nous trouvons notre 

jouissance et notre plaisir de la même façon que les autres trouvent leur jouissance et 

leur plaisir. Chacun est un autre et personne n'est soi-même. L'être est partout et nulle 

part. C'est le domaine de l'oubli, de la facilité, de la distraction, de ce que Pascal 

appelait le divertissement. Tout devient aussi bien que possible : le ‘‘On’’ est 

naturellement optimiste. Tout secret perd sa force : toute décision, toute responsabilité 

disparaît ; chacun se décharge de ses responsabilités sur la foule contemporaine et 

sur l'histoire universelle. Il n'y a pas ici d’‘‘exception’’ toute supériorité est étouffée ; 

l'authentique est aboli. Dans cette dynamique, l’individu perd son authenticité en se 

conformant à des attentes sociales qui le détournent de son véritable être. »54  

 
53  Søren Kierkegaard, Journal et papiers, traduit du danois par Nelly Viallaneix, Paris, Gallimard, 
Collection Idées, 1963, p. 152. 
54  Jean Wahl, Études Kierkegaardiennes, op. cit., p. 456. 



 

 

50 

 

3.5.1.2. La pression sociale et la perte de la liberté 

 

La foule exerce une pression sociale constante qui pousse l’individu à agir 

selon des normes extérieures plutôt que selon ses propres convictions. Cette pression 

conduit à une perte de liberté, car l’individu devient esclave des attentes collectives. 

Dans la foule, l’individu se cache derrière l’anonymat et renonce à sa liberté et à sa 

responsabilité. Jean Wahl approfondit cette idée en expliquant que la foule offre à 

l’individu une illusion de sécurité, mais au prix de l’authenticité :  

 

« Il vit dans l'attente d'un événement extérieur qui le forcera à se révéler ; ou 

bien il veut se révéler en partie, mais en partie seulement, et comme obliquement ; ou 

bien encore, et ce sera là le cas du poète, il se manifeste, mais incognito en quelque 

sorte. Quelquefois aussi, la pression, le refoulement ont été trop forts ; et il se révèle 

par des actes manqués, des manifestations involontaires, des mots d’esprit. »55  

 

Il s’ensuit que l’individu dans la foule se sent protégé, mais cette protection est 

une prison ; elle empêche l’individu de se confronter à lui-même et à sa véritable 

liberté. 

 

La pression sociale génère un cadre oppressant dans lequel l'individu se 

retrouve piégé. En effet, la multitude d'attentes et de normes imposées par la société 

rend l'individu vulnérable et le pousse à abandonner ses propres convictions. Cette 

dérive conduit alors à une perte de liberté, l'individu devient un esclave des attentes 

collectives. Kierkegaard souligne dans son ouvrage « Le Concept d’Angoisse » que 

dans une foule, l'individu se dissimule derrière l'anonymat, volontairement en 

renonçant à sa liberté et sa responsabilité propres. Une observation partagée par Jean 

Wahl qui approfondit cette notion en expliquant que la foule offre une fausse 

impression de sécurité, au détriment de l'authenticité. En effet, l'individu se sent 

protégé au sein de la foule, mais cette pseudo-protection agit en réalité comme une 

prison qui l'empêche de se confronter à sa véritable identité et à sa liberté authentique. 

C'est donc dans cette contradiction entre protection et restriction que réside le paradoxe 

profond inhérent à la pression sociale et à la perte de la liberté individuelle. 

 
55  Ibid., p. 235. 



 

 

51 

 

3.5.1.3. L’individu écrasé par la dictature de la médiocrité 

 

Kierkegaard considère la foule comme une « dictature de la médiocrité » où 

l’originalité et la créativité de l’individu sont étouffées. La foule favorise la conformité 

et la passivité, transforme l’individu en un simple rouage d’un système impersonnel. 

Cette uniformisation est, selon Kierkegaard, l’une des plus grandes menaces pour 

l’existence humaine authentique : « La foule nivelle tout ; elle détruit non seulement 

les différences entre les individus, mais aussi leur capacité à agir de manière 

responsable. »56 C’est la raison pour laquelle on pourrait dire qu’en effet la foule 

détruit la responsabilité individuelle et nivelle les différences en transformant chaque 

individu en simple membre anonyme d’une masse.  

 

En outre, cette critique de la foule est également une critique de la modernité 

qui, par la massification et la standardisation, efface les distinctions personnelles et 

morales : La foule, dans sa quête de neutralité, devient une force oppressive qui 

remplace la liberté individuelle par une conformité. L'impact de cette dictature de la 

médiocrité est profond et s'étend bien au-delà des simples limites de l'individu. Elle 

façonne la société dans son ensemble. Elle crée un environnement oppressant où la 

pensée indépendante est étouffée et où la créativité est muselée. La foule, dépourvue 

de tout sens critique, fonctionne comme un organisme collectif, veillant à ce que tout 

le monde se conforme à ses normes et à ses attentes préétablies. 

 

La massification et la standardisation qui caractérisent la modernité renforcent 

cette dictature de la médiocrité. La culture de la masse, avec son obsession pour la 

neutralité et sa recherche de conformité, érode les différences entre les individus et 

efface les singularités qui font de chaque être humain une entité unique. L'individu se 

retrouve donc réduit à un simple pion dans un système, privé de sa propre volonté et 

de sa capacité à agir de manière responsable. 

 

Cette uniformisation de la foule et de la société contribue à la déshumanisation 

de l'individu. L'homme, en tant qu'être pensant et créatif, est réduit à un simple rouage 

dans une machine impersonnelle, sans pouvoir ni influence réelle sur son propre destin. 

 
56  Søren Kierkegaard, Journal et papiers, op. cit., pp. 152-153. 



 

 

52 

La liberté individuelle est sacrifiée sur l'autel de la conformité, et les valeurs 

personnelles et morales sont balayées par la dictature de la médiocrité. 

 

Ainsi, pour Kierkegaard, la foule représente l’antithèse de l’authenticité. En 

imposant des normes collectives, elle prive l’individu de sa singularité et de sa 

responsabilité. Jean Wahl résume cette critique en affirmant que « ce n'est pas moi qui 

suis quand je pense ; c'est un autre, c'est autrui, c'est la foule anonyme qui existe en 

moi. C’est la lutte de Kierkegaard qui prend conscience de la solitude nécessaire de 

l'individu qui veut être lui-même. »57 Donc, se perdre dans la foule, c’est se perdre soi-

même ; c’est renoncer à être un individu singulier et à vivre en pleine conscience de 

sa liberté. Il apparaît donc que l'immersion totale dans la foule représente une 

renonciation à la souveraineté personnelle et à l'épanouissement authentique. Elle 

limite la pleine réalisation de l'existence individuelle.  

 

3.5.2. L’angoisse et la mort comme voie de libération 

 

Pour Kierkegaard, c’est précisément dans l’angoisse que l’individu peut se 

détacher de l’influence oppressante de la foule. L’angoisse, en confrontant l’individu 

à sa propre finitude et à ses possibilités, lui permet de se retirer de la pression collective 

et de renouer avec sa subjectivité. Selon Wahl, Kierkegaard décrit ce processus comme 

une forme de solitude existentielle où l’individu redécouvre sa propre singularité en le 

liant à l’idée de la mort par sa propre finitude : 

 

« Une fois que l'individu pénètre dans ce défilé de l’angoisse, que ce soit 

l'angoisse du péché ou celle de la mort, qui viennent d'ailleurs s'unir dans l'angoisse 

du néant, personne ne peut le remplacer. C'est le domaine où je suis insubstituable ; 

chaque être humain doit prendre sur soi sa mort ; la mort, en tant qu'elle est, est 

toujours ma mort. La mort est le domaine de ce que Kierkegaard appelait l'unique. 

L'unique s'isole, s'individualise, s'unicise dans la pensée de la mort. »58  

 

De même, la solitude que révèle l’angoisse n’est pas un simple isolement ; c’est 

une reconnexion avec soi-même, un retour à l’individu singulier. Dans cet état, 

 
57  Jean Wahl, Études Kierkegaardiennes, op. cit., p. 466. 
58 Ibid., p. 460.  



 

 

53 

l’individu prend conscience du fait que son existence n’est pas définie par les autres, 

mais par ses propres choix et engagements. L’angoisse et la mort lui permettent donc 

de se libérer de toute contrainte sociale et d'affirmer sa propre autonomie, sa propre 

liberté intérieure. Par conséquent, l'angoisse avec la voie vers la mort deviennent deux 

outils vers la libération, deux moyens d'échapper aux limites imposées par la société 

et de découvrir sa véritable essence en tant qu'individu unique et authentique. 

 

3.5.3. La tension entre solitude et appartenance 

 

Toutefois, Kierkegaard ne prône pas une rupture totale avec la société. Il 

reconnaît que l’individu doit vivre dans le monde tout en évitant de se perdre dans la 

foule. L’angoisse agit ici comme un équilibre subtil entre la solitude nécessaire à la 

découverte de soi et l’appartenance sociale qui permet de donner un sens à son 

existence. L’idée principale ici, c’est que la solitude que révèle l’angoisse n’est pas un 

rejet des autres, mais une réinterprétation de ses relations avec le monde et avec soi-

même. 

 

Au sein de cette tension, l’individu apprend à vivre de manière authentique en 

réconciliant sa singularité avec sa participation à la vie collective. Il donne naissance 

à un épanouissement véritable. Dans cette approche, il devient impératif de garder à 

l'esprit que la solitude n'est pas synonyme d'isolation complète. Au contraire, c'est un 

état qui permet d'explorer le moi intérieur et de comprendre nos propres désirs et 

aspirations. En trouvant un équilibre entre solitude et appartenance, on est capable de 

créer des connexions authentiques avec les autres et de nous engager activement dans 

la société sans perdre notre individualité. Cette tension intrinsèque entre solitude et 

appartenance nous pousse à repenser nos relations et à les appréhender d'une manière 

nouvelle et profonde. 

 

Sous cet angle, l’angoisse est également un acteur clé dans cette dynamique. 

Elle nous pousse à remettre en question les normes sociales et les attentes de la société, 

ce qui nous permet de redéfinir nos relations avec le monde qui nous entoure. En 

embrassant notre solitude, on est en mesure de se libérer des pressions extérieures et 

de découvrir notre être véritable. Cet état de solitude profonde nous offre une 



 

 

54 

opportunité précieuse de nous reconnecter avec nous-mêmes et de trouver un sens plus 

profond à notre existence. 

 

3.5.4. La foule et la fuite devant l’angoisse 

 

Kierkegaard critique également la manière dont la foule fonctionne comme un 

mécanisme de fuite devant l’angoisse. En s’intégrant à la masse, l’individu évite de se 

confronter à sa propre liberté et responsabilité : « Le secret de l’individuel est 

précisément sa conduite négative envers le général, sa fuite du général. »59 Cependant, 

cette fuite n’offre qu’une illusion de sécurité, car elle masque la vérité existentielle de 

l’individu. En effet dans la foule, l’homme se cache derrière la multitude et espère 

échapper à l’angoisse, mais il ne trouve que davantage de confusion et de désespoir. 

Jean Wahl souligne que cette dynamique est une forme d’inauthenticité :  

 

« Précisément ce souci profond qui, pour Heidegger comme pour Kierkegaard, 

caractérise l’existence. Cette fuite devant moi et devant le temps va me permettre de 

saisir ma nature et la nature du temps. Existentiellement, l'authenticité de l'être 

personnel est dissimulée, est étouffée, dans l'état de déchéance ; mais cette 

dissimulation n'est que la privation d'une découverte qui se révèle phénoménalement 

dans ce fait que la fuite de l'être humain est une fuite devant lui-même. »60 

 

 Il s’avère qu’aux yeux de Kierkegaard, se perdre dans la foule, c’est fuir 

l’angoisse, mais c’est aussi renoncer à être soi-même.  

 

La vision de Kierkegaard sur la foule et son impact sur l'individu est d'une 

pertinence frappante dans les sociétés contemporaines. Alors que la peur et l'angoisse 

sont omniprésentes, de nombreux individus cherchent refuge dans la multitude en 

espérant échapper à leurs propres tourments intérieurs. Cependant, cette dépendance à 

la foule ne fait que les égarer davantage. Elle les entraîne dans un abîme de confusion 

et de désespoir plus profond, les éloigne ainsi de leur véritable essence. Dans leur quête 

de sécurité illusoire, ils sacrifient leur capacité à se réaliser pleinement et à embrasser 

leur véritable identité. 

 
59  Søren Kierkegaard, Le concept de l’angoisse, op. cit., p. 62. 
60  Jean Wahl, Études Kierkegaardiennes, op. cit., p. 458. 



 

 

55 

 

Dans ce qui suit, l’individu est manipulé par les forces sociales qui cherchent 

à l'enfermer dans les normes et les attentes imposées par la société. Cette pression 

sociale est si puissante qu'elle paralyse la liberté et la responsabilité individuelles. Elle 

les condamne à une existence superficielle et trompeuse. La foule devient alors un 

refuge temporaire, un moyen de se dissimuler derrière les autres, mais sans jamais 

vraiment se connecter à soi-même. 

 

Cette fuite vers la foule est en réalité une forme tragique de l'inauthenticité, 

comme le souligne Jean Wahl. En se perdant dans la masse, l'individu abandonne sa 

capacité à être véritablement lui-même. Il se contente de marcher sans but précis et 

sans espoir de se reconnecter avec son être ultime. Il devient un simple pion dans un 

jeu social. Il obéit aveuglément aux normes et aux croyances qui lui sont imposées, 

sans jamais remettre en question son potentiel véritable et sa propre vérité intérieure. 

 

Il est important de reconnaître cette illusion trompeuse de sécurité offerte par 

la foule et de se libérer de son emprise. Chaque individu a le pouvoir et la 

responsabilité de se confronter à sa propre liberté et de rechercher sa pleine réalisation 

de soi. En embrassant son angoisse et en faisant face à ses peurs les plus profondes, il 

peut enfin se reconnecter avec son être véritable pour trouver la véritable sécurité et la 

plénitude intérieure qu'il recherche désespérément. 

 

3.5.5. Le retour à l’individu singulier 

 

Pour Kierkegaard, la véritable libération réside dans le retour à l’individu 

singulier, une existence où l’angoisse est acceptée comme une condition nécessaire de 

la liberté. Ce retour nécessite un courage existentiel, car il implique une rupture avec 

la sécurité trompeuse de la foule pour embrasser les incertitudes de la singularité. 

Comme nous l’avons avait déjà souligné, Kierkegaard appelle la tendance du moi à se 

perdre dans l'incertitude « le désespoir de l'infini ». L'infini dont il est question dans 

ce désespoir est l'absence de limites et de détermination plutôt que la perfection. Selon 

lui, le fait de vouloir un moi infini est égal avec le fait de vouloir être soi-même :  

 



 

 

56 

« Le désespoir, où l’on veut être soi-même, exige la conscience d’un moi infini, 

qui n’est au fond que la plus abstraite des formes du moi, le plus abstrait de ses 

possibles. C’est là le moi que le désespéré veut être en le détachant de tout rapport à 

un pouvoir qui l’a posé, en l’arrachant à l’idée de l’existence d’un tel pouvoir. À l’aide 

de cette forme infinie le moi veut désespérément disposer de lui-même, ou, créateur de 

lui-même, faire de son moi le moi qu’il veut devenir. »61  

 

En sens inverse, il existe un désespoir créé par la finitude. Ce désespoir est lié 

au « manque d’infini ». Il s’agit ici de « la perte du moi, perdu non parce qu’il 

s’évapore dans l’infini mais s’enferme à fond dans le fini, et parce qu’au lieu d’un 

moi, il ne devient qu’un chiffre, qu’un être humain de plus, qu’une répétition de plus 

d’un éternel zéro. »62 En l'absence d'infini, la personne qui ne peut être elle-même 

oublie son individualité et rejoint la foule. Cette perte de soi est le désespoir explicité 

comme l'état de ne pas être soi-même. Cette perte signifie perdre la compréhension 

que l'on est un individu singulier et se perdre dans la foule. Selon les mots de 

Kierkegaard :  

 

« À voir tant de foules autour de lui, à se mettre sur les bras tant d’affaires 

humaines, en tâchant de saisir comment va le train du monde, ce désespéré-ci s’oublie 

lui-même, oublie son nom divin, n’ose croire en lui-même et trouve trop hardi de l’être 

et bien plus simple et sûr de ressembler aux autres, d’être une singerie, un numéro, 

confondu dans le troupeau. »63  

 

Néanmoins, « le moi est formé d’infini et de fini. Mais sa synthèse est un 

rapport, qui, quoique dérivé, se rapporte à lui-même, ce qui est la liberté. Le moi est 

liberté. Mais la liberté est la dialectique des deux catégories du possible et du 

nécessaire. »64 On ne peut se débarrasser de ces deux formes de désespoir, que l'on 

ressent face à la finitude et à l'infini, que si l'on se rapporte à soi-même comme à un 

moi qui possède les deux caractéristiques.  

 

 
61  Søren Kierkegaard, Traité du désespoir, traduit du danois par Knud Ferlov et Jean-J. Gateau, Paris, 
Gallimard, 1948, pp. 60-61. 
62  Ibid., p. 28. 
63  Ibid., p. 29. 
64  Ibid., p. 24. 



 

 

57 

Ce processus peut être décrit comme une « victoire de l’authenticité » où 

l’individu singulier est celui qui accepte l’angoisse comme un guide, qui transforme la 

solitude en force créatrice et la responsabilité en action éthique. En vérité, la 

résurgence de l'individu singulier se présente comme une véritable opportunité de 

liberté et d'accomplissement personnel selon Kierkegaard. Cette perspective nous 

invite à repenser la notion même de liberté en acceptant pleinement le poids de 

l'angoisse qui l'accompagne. Exploration audacieuse de l'existence, cet 

enchevêtrement existentiel requiert une bravoure sans pareille qui exige de nous de 

rompre avec le confort illusoire que procure la masse anonyme, pour mieux accueillir 

les incertitudes inhérentes à notre unicité. 

 

Encore une fois, il s’agit ici d’un processus qui nous amène à la « victoire de 

l’authenticité », d’une conquête vers un épanouissement véritable et profond. 

L'individu singulier se distingue par sa capacité à embrasser l'angoisse comme un 

guide, à métamorphoser la solitude en une source de créativité et la responsabilité en 

une action éthique fondamentale. En réconciliant ces dimensions, notre singularité 

devient le catalyseur de notre propre épanouissement. 

 

Ainsi, par cet acte de courage existentiel, nous sommes appelés à transcender 

les limites de la société de masse pour sculpter notre propre destinée. Ce périple vers 

l'individu singulier révèle les trésors enfouis de notre être. Il offre une voie alternative 

vers une vie authentique et épanouissante. En embrassant pleinement notre singularité, 

nous pénétrons dans une dimension nouvelle de liberté où les frontières de l'existence 

s'estompent et où on découvre une harmonie profonde avec nous-mêmes et avec le 

monde qui nous entoure. 

 

3.6. Conclusion : L’angoisse comme chemin vers l’authenticité 

 

En résumé, l’angoisse, chez Kierkegaard, est à la fois une menace et une 

opportunité. Elle expose l’individu à ses limitations tout en révélant ses possibilités 

infinies. À travers ses formes éthiques et sociales, l’angoisse agit comme un guide vers 

la liberté et l’authenticité. Wahl résume cette dynamique en affirmant :  

 



 

 

58 

« On voit de mieux en mieux le rôle de l'angoisse. Se mettre à l'école de l'angoisse, 

c'est se mettre à l'école des possibilités les plus terribles et apprendre la plus haute 

sagesse. Nous anticipons sur ce qu'il pourra y avoir de plus terrible dans notre destin, 

et par là même notre destin ne nous est plus rien. Alors nous apprenons qu'il n'est 

aucune indignité dont nous ne puissions être coupables, dont nous ne soyons 

coupables. Nous sommes complètement perdus. Nous avions dit que nous ne pourrions 

atteindre le point le plus profond, que nous pouvons toujours tomber plus bas. Un jour 

pourtant nous nous verrons nous-mêmes comme étant réellement au point le plus bas. 

Nous aurons ‘‘sombré absolument’’. ‘‘L'angoisse corrode toutes les choses du monde 

fini et met à nu les illusions’’, ‘‘extirpe les petitesses’’. Elle est le défilé qui nous mène 

vers la hauteur ; la porte étroite du Paradis. ‘‘Per anguata ad augusta.’’ ‘‘Pour se 

connaître au plus haut point, il faut avoir été angoissé au plus haut point jusqu'à la 

mort et à l'anéantissement’’ (Pfahl ira Fleiftch, p. 56). »65 

 

De plus, la critique de Kierkegaard envers la masse anonyme de la foule ne se 

limite nullement à une dénonciation sociale superficielle ; elle est une réflexion 

profonde sur la nature de la liberté et de l’authenticité. L’angoisse, loin d’être un 

simple malaise, devient un moyen pour l’individu de se libérer des contraintes 

collectives et de renouer avec son véritable être. En acceptant cette angoisse et en 

affrontant la solitude, l’individu peut transcender la médiocrité imposée par la foule et 

accéder à une existence pleinement authentiqueoù chaque élément du temps présent 

est vécu avec une intensité saisissante et où chaque acte devient une affirmation 

perpétuelle de sa liberté inaliénable et de sa grandeur transcendante. Ainsi, dans le noir 

absolu de l'angoisse, la lumière brille de manière éclatante, et c'est dans cet éclat que 

l'individu s'élève, libre et authentique, vers des sommets inaccessibles, embrassant les 

infinies possibilités de son existence avec une détermination inflexible et une volonté 

incommensurable. 

 

 

 

 

 

 
65   Jean Wahl, Études Kierkegaardiennes, op. cit., p. 246. 



 

 

59 

 

 

 

 

 

 

4.  LA PERSPECTIVE PSYCHANALYTIQUE SUR L’ANGOISSE CHEZ 

FREUD 

 

 

4.1. Les fondements psychanalytiques de l'angoisse 

 

4.1.1. L’angoisse : Une réponse à un danger perçu 

 

« L’angoisse est donc en premier lieu quelque chose de ressenti. Nous l’appelons 

état d’affect, bien que nous ne sachions pas non plus ce qu’est un affect. Elle a en 

tant que sensation le caractère de déplaisir le plus manifeste. »66  

 

Freud décrit l’angoisse comme une réaction émotionnelle essentielle face à un 

danger, qu’il soit externe ou interne. Initialement liée à des menaces extérieures, 

comme une situation réelle de peur, l’angoisse devient progressivement un phénomène 

intériorisé dans la dynamique psychique de l’individu qui implique le moi (ego), le 

surmoi (super ego) et les pulsions de l’inconscient. Dans Inhibition, symptôme et 

angoisse, Freud écrit : « L'angoisse est un état qu'on peut caractériser comme un état 

d'attente de danger, de préparation au danger, connu ou inconnu ; la peur suppose un 

objet déterminé en présence duquel on éprouve ce sentiment. »67  

 

Cette définition, en explicitant la différence entre l’angoisse et la peur d’une 

façon similaire avec Heidegger, place l’angoisse au cœur du fonctionnement mental. 

Elle la considère comme un signal d’alarme qui mobilise l’individu face à une menace. 

Cependant, Freud distingue l’angoisse réelle (Realangst) qui résulte d’un danger 

 
66  Sigmund Freud, Inhibition, symptôme et angoisse, traduit de l’allemand par Joël Doron et Ronald 
Doron, Paris, Presses Universitaires de France, 1999, p. 45. 
67  Sigmund Freud, Au-delà du principe de plaisir, traduit de l’allemand par S. Jankélévitch, édition 
réalisée par Gemma Paquet, Les Classiques des sciences sociales, Université du Québec à Chicoutimi, 
1920, p. 13. 



 

 

60 

objectif, de l’angoisse névrotique (neurotische Angst) qui naît de conflits internes au 

sein de l’appareil psychique. 

 

4.1.2. Deux types d’angoisse : réelle et névrotique 

 

Freud souligne que l’angoisse réelle est une réponse rationnelle et adaptative 

face à un danger concret, tel qu’une menace physique ou sociale. Par exemple, un 

enfant ressent une peur réelle lorsqu’il est séparé de sa figure d’attachement. 

Cependant, l’angoisse névrotique, plus complexe, émerge des conflits inconscients 

entre les pulsions du ça (id), les exigences morales du surmoi (surmoi) et les 

contraintes de la réalité (moi). 

 

Freud décrit l’angoisse et son processus de reproduction en contraste avec la 

peur d’une manière suivante : 

 

« Si telles sont la structure et la provenance de l’angoisse, la question suivante sera : 

quelle est sa fonction ? A quelles occasions est-elle reproduite ? La réponse semble 

tomber sous le sens et être contraignante. L’angoisse fit son apparition comme 

réaction à un état de danger, elle est maintenant régulièrement reproduite quand un 

tel état s’installe de nouveau. »68  

« L’angoisse a avec l’attente une relation non méconnaissable ; elle est angoisse 

devant quelque chose. Il s’y attache un caractère d’indétermination et d’absence 

d’objet ; l’usage de la langue correct change même son nom lorsqu’elle a trouvé un 

objet et le remplace alors par peur. »69  

 

Dans cette dynamique, l’angoisse agit comme une réaction disproportionnée 

ou déplacée, car elle ne se rapporte pas toujours directement à une menace réelle 

identifiable, mais à des conflits psychiques profondément enracinés dans l’inconscient. 

 

Dans le contexte de l'angoisse névrotique, il est important de souligner que 

cette manifestation psycho-émotionnelle peut également se manifester à travers des 

symptômes physiques. Par exemple, une personne souffrant d'angoisse névrotique peut 

 
68  Sigmund Freud, Inhibition, symptôme et angoisse, op. cit., p. 47. 
69  Ibid., p. 77. 



 

 

61 

ressentir une accélération du rythme cardiaque, des difficultés respiratoires, des maux 

de tête ou même des douleurs corporelles diffuses. Ces symptômes sont des 

manifestations tangibles de la lutte interne que mènent les différentes instances 

psychiques. 

 

De plus, il convient de noter que l'angoisse névrotique peut être déclenchée par 

des situations qui n'ont pas de lien direct avec les conflits inconscients. Par exemple, 

une personne peut ressentir une angoisse névrotique intense lorsqu'elle est confrontée 

à une situation de prise de décision, même si cette situation ne remet pas en cause 

directement ses pulsions ou ses conflits moraux. Cela s'explique par le fait que 

l'angoisse névrotique est profondément enracinée dans l'inconscient et peut se 

manifester de manière disproportionnée dans différentes situations. 

 

4.1.3. L’angoisse comme signal et mécanisme de défense 

 

Freud introduit l’idée que l’angoisse est un signal précieux émis par le moi dans 

le but vital de prévenir un potentiel danger psychique. En effet, elle mobilise les 

mécanismes de défense profondément enracinés au sein de la psyché, tels que le 

refoulement (Verdrängung), dans le but ultime de protéger l’individu des pulsions 

vives ou des souvenirs inconscients susceptibles de provoquer une détresse 

émotionnelle insurmontable et dévastatrice. 

 

Toutefois, il importe de noter que ces mécanismes de défense, malgré leur 

efficacité initiale, peuvent également prendre une tournure pathologique en engendrant 

des symptômes névrotiques qui n'ont rien à envier aux phobies ou obsessions les plus 

déroutantes et envahissantes. À propos de ces circonstances troublantes, Freud nous 

éclaire :  

 

« L’angoisse est la réaction à la situation de danger ; on se l’épargne en ce que le moi 

fait quelque chose pour éviter la situation ou se soustraire à elle. On pourrait dire 

alors que les symptômes sont créés pour éviter le développement d’angoisse, mais cela 

ne nous permet pas d’y voir en profondeur. Il est plus exact de dire que les symptômes 



 

 

62 

sont créés pour éviter la situation de danger qui est signalée par le développement 

d’angoisse. »70  

 

4.1.4. Une perspective évolutive de l’angoisse 

 

Freud considère également l’angoisse comme une expérience évolutive et 

profondément liée au processus de développement de chaque individu. Selon lui, cette 

angoisse puise ses racines dans les premiers stades de croissance et se manifeste de 

différentes manières tout au long de la vie.  

 

Prenons par exemple l’angoisse de séparation, un aspect fondamental de 

l'expérience anxieuse qui se manifeste chez les nourrissons lorsqu'ils sont éloignés de 

leur mère. Freud la considère comme un prototype des formes ultérieures d’angoisse. 

Il souligne que cette angoisse de séparation, vécue dès le plus jeune âge, reste un 

modèle pour toutes les situations anxiogènes qui suivront au fil du temps : 

 

« L’angoisse apparaît donc comme une réaction à l’absence éprouvée de 

l’objet et il s’impose à nous comme analogies que l’angoisse de castration a aussi 

pour contenu la séparation d’avec un objet hautement estimé et que l’angoisse la plus 

(l’‘‘angoisse originaire’’ de la naissance) fit son apparition lors de la séparation 

d’avec la mère. »71  

 

En outre, il compare la condition de cet enfant avec celle des personnes dans la 

foule en affirmant que « l'individu se sent ‘‘incomplet’’, lorsqu'il est seul. Déjà 

l'angoisse du jeune enfant est une manifestation de cet instinct grégaire. L'opposition 

au troupeau équivaut à la séparation de lui et est, pour cette raison, anxieusement 

évitée. »72  

 

En intégrant cette perspective évolutive de l’angoisse, Freud met en évidence 

son caractère à la fois « universel et spécifique » à chaque individu. Il démontre que 

l’angoisse est une réaction naturelle et inévitable, mais qui se transforme et évolue en 

 
70  Ibid., p. 43. 
71  Ibid., p. 50. 
72 Sigmund Freud, Psychologie collective et analyse du moi, traduit par S. Jankélévitch, édition réalisée 
par Gemma Paquet. Les Classiques des sciences sociales, Université du Québec à Chicoutimi, 1921, p. 
49. 



 

 

63 

fonction des expériences et des contextes auxquels chacun est confronté. Son impact 

sur la santé mentale et émotionnelle d'un individu est donc profond et complexe.  

 

En outre, Freud souligne ainsi l'importance de prendre en compte ces aspects 

évolutifs dans la compréhension de l'angoisse humaine. En examinant attentivement 

les différentes manifestations de l'angoisse tout au long de la vie d'une personne, il 

devient possible de mieux appréhender ce phénomène complexe et de guider les 

individus vers des stratégies de gestion de l'angoisse plus efficaces et adaptées à leur 

parcours individuel. Cela permet également de reconnaître que chaque individu a une 

histoire unique qui influence la manière dont il perçoit, vit et gère son angoisse. Par 

conséquent, une approche personnalisée et holistique de l'angoisse est essentielle pour 

accompagner les personnes dans leur cheminement vers le bien-être émotionnel et 

mental. 

 

En résumé, Freud place l’angoisse au centre de sa compréhension de la vie 

psychique en la considérant comme un phénomène complexe, à la fois réaction 

adaptative et symptôme de conflits internes. En distinguant entre l’angoisse réelle et 

l’angoisse névrotique, il met en lumière la manière dont les expériences conscientes et 

inconscientes interagissent pour façonner la réponse émotionnelle de l’individu face à 

des menaces perçues. 

 

Ainsi, l’angoisse, en tant que signal psychique, ne se limite pas à une réaction 

émotionnelle superficielle face à des dangers extérieurs. Dans la théorie freudienne, 

elle prend une dimension plus complexe en étant enracinée dans les mécanismes de 

l’inconscient. Les conflits internes, qui impliquent le ça, le moi et le surmoi, jouent un 

rôle déterminant dans la genèse de l’angoisse névrotique. Ces tensions, souvent 

invisibles au niveau conscient, façonnent la dynamique psychique et donnent à 

l’angoisse une profondeur existentielle. Pour mieux comprendre cette interaction, il 

est essentiel d'examiner les origines inconscientes de l'angoisse et la manière dont le 

surmoi contribue à son émergence. 

 

 

 

 



 

 

64 

4.2. L'inconscient, le surmoi et les origines de l'angoisse 

 

4.2.1. Le Surmoi : Une autorité intérieure implacable 

 

Selon Freud, l’angoisse n’est pas seulement une réaction à des dangers 

externes, mais un phénomène profondément enraciné dans la dynamique psychique 

interne. Le surmoi, formé par l’intériorisation des figures parentales et des normes 

sociales, agit comme une autorité intérieure exigeante et parfois oppressante. Cette 

instance impose au moi une conformité stricte aux idéaux moraux. Elle génère des 

sentiments de culpabilité et une peur constante d’échec ou de punition. Freud décrit 

cette tension en ces termes : 

 

« Un grand changement intervient dès le moment où l'autorité est intériorisée, en vertu 

de l'instauration d'un Surmoi. Alors les phénomènes de conscience (morale) se 

trouvent élevés à un autre niveau, et l'on ne devrait parler de conscience et de 

sentiment de culpabilité qu'une fois ce changement opéré. Dès lors l’angoisse d'être 

découvert tombe aussi, et la différence entre faire le mal et vouloir le mal s'efface 

totalement, car rien ne peut rester caché au Surmoi, pas même des pensées. »73 

 

Le surmoi, bien qu’il joue un rôle essentiel dans la régulation morale, peut 

également devenir une source de conflits intenses. Lorsqu’il impose des attentes 

irréalistes ou punitives, il plonge l’individu dans une angoisse qui dépasse souvent la 

capacité du moi à y faire face. 

 

Selon Freud, le surmoi ne se contente pas de réguler le comportement 

conformément aux normes sociales et aux attentes parentales, il agit également comme 

une force intérieure implacable qui exige du moi une obéissance totale. Cette autorité 

intransigeante engendre non seulement une angoisse persistante, mais elle imprègne 

également tous les aspects de la vie psychique. La pression constante exercée par le 

surmoi entraîne des sentiments de culpabilité et une peur constante de décevoir ou 

d'être puni. 

 

 
73  Sigmund Freud, Malaise dans la civilisation, traduit de l’allemand par Ch. et J. Odier, Revue 
française de psychanalyse, édition réalisée par Gemma Paquet, Les Classiques des sciences sociales, 
Université du Québec à Chicoutimi, 1934, pp. 70-71. 



 

 

65 

Le surmoi, en tant que gardien de la moralité, joue un rôle crucial dans le 

développement et le maintien de l'ordre social. Cependant, il peut aussi devenir une 

source de conflits internes intenses. Lorsque ses attentes deviennent irréalistes ou 

punitives, l'individu se retrouve plongé dans une angoisse qui dépasse souvent sa 

capacité à y faire face. Les conflits entre les désirs du moi et les exigences rigides du 

surmoi peuvent entraîner des dilemmes moraux insupportables et des crises 

personnelles. 

 

Pour comprendre pleinement l'impact du surmoi sur la psyché humaine, il est 

important de prendre en compte sa formation. Il est le résultat de l'internalisation des 

figures parentales et des normes culturelles, ce qui signifie qu'il représente « la voix » 

de l'autorité externe de notre enfance. Cette voix intérieure critique et exigeante peut 

influencer nos actions et nos choix, mais elle peut aussi créer des conflits intenses et 

nous éloigner de nos propres désirs et besoins « authentiques ». 

 

En fin de compte, le surmoi est à la fois une force régulatrice essentielle et une 

source potentielle de souffrance psychique. Sa puissance et son impact sur notre vie 

intérieure sont indéniables, toutefois il vaut mieux rechercher un équilibre entre ses 

exigences et nos aspirations individuelles. En reconnaissant et en affirmant notre 

propre identité et en nous engageant dans un dialogue constant avec notre surmoi, on 

peut espérer trouver une harmonie interne et une plus grande liberté psychique. 

 

4.2.2. Les conflits entre le Ça, le Moi et le Surmoi 

 

Les conflits entre le ça, le moi et le surmoi prennent une place primordiale dans 

la compréhension de l'angoisse. En effet, lorsque les exigences contradictoires du ça, 

du surmoi et de la réalité se font ressentir simultanément et intensément sur le moi, 

l'angoisse atteint un niveau particulièrement aigu et profond. Le ça, représentant les 

pulsions inconscientes puissantes, cherche une gratification immédiate et intense, ce 

qui entre en conflit direct avec les interdits stricts du surmoi. L'individu se retrouve 

ainsi pris dans un étau redoutable et oppressant où le moi doit sans cesse chercher un 

équilibre précaire et fragile. Le fonctionnement de ce trio s’explique de la manière 

suivante :  

 



 

 

66 

« En se plaçant au point de vue de la restriction des instincts, de la moralité, 

on peut dire : le Ça est tout à fait amoral, le Moi s'efforce d'être moral, le Sur-Moi 

peut devenir hypermoral et, en même temps, aussi cruel que le Ça. C'est un fait 

remarquable que moins l'homme devient agressif par rapport à l'extérieur, plus il 

devient sévère, c'est-à-dire agressif dans son Moi idéal…Ce Moi nous apparaît comme 

une pauvre créature soumise à une triple servitude et vivant, de ce fait, sous la menace 

d'un triple danger : le monde extérieur, la libido du Ça et la sévérité du Sur-Moi. Trois 

variétés d'angoisse correspondent à ces trois dangers, car l'angoisse est l'expression 

d'un recul devant un danger. »74  

 

Toutefois, ce processus de recherche constante génère bien souvent une tension 

psychique insoutenable, voire insurmontable, qui pèse lourdement sur l'individu. 

L'angoisse, dans cette configuration interne alarmante, se manifeste alors comme un 

signal inévitable et urgent. Elle indique un danger psychique imminent et redoutable 

lorsque le moi se retrouve incapable de satisfaire simultanément et harmonieusement 

les exigences colossales et inconciliables du ça et du surmoi, comme l'explique Freud 

dans le paragraphe précédent. 

 

Cette dynamique interne complexe et passionnante révèle et démontre que 

l'angoisse ne peut être réduite à une simple réponse passagère à des événements 

extérieurs. Au contraire, elle est surtout un produit déconcertant, profond et intriqué 

des conflits fondamentaux et cruciaux qui agitent l'appareil psychique de chaque 

individu. Ainsi, il est essentiel de comprendre et d'explorer ces conflits entre le ça, le 

moi et le surmoi afin de mieux appréhender l'angoisse et d'accompagner les individus 

dans leur quête d'un équilibre psychique plus stable et harmonieux. 

 

4.2.3. Les origines traumatiques de l’angoisse 

 

Freud relie également l’angoisse aux premières expériences traumatiques de 

l’enfance, en particulier celles qui impliquent des sentiments d’impuissance ou de 

séparation. Il considère la naissance comme le premier événement traumatique, une 

transition brutale d’un état de sécurité intra-utérine à un monde extérieur incertain :  

 
74  Sigmund Freud, Le moi et le ça, traduit de l’allemand par S. Jankélévitch, édition réalisée par Gemma 
Paquet, Les Classiques des sciences sociales, Université du Québec à Chicoutimi, 1923, pp. 42-44. 



 

 

67 

« Nous sommes enclins à voir dans l’état d’angoisse une reproduction du 

trauma de la naissance. »75 Donc, la naissance est un prototype de toutes les situations 

d’angoisse ultérieures. Cette expérience originelle, marquée par la terreur de l'inconnu 

et la vulnérabilité extrême, devient une matrice profondément enracinée dans l'âme 

humaine et nourrit les formes futures d’angoisse. Par exemple, la peur intense de 

perdre une figure d’attachement qui nous est chère, ou le sentiment d’être subitement 

abandonné sans recours, réactivent ce modèle primitif d’angoisse en transportant 

l'individu dans un abîme d'effroi et d'incertitude. Freud affirme que ces souvenirs, 

enfouis profondément dans les tréfonds de notre inconscient, exercent une influence 

insidieuse sur la trame de nos réactions émotionnelles à l'âge adulte et mettent en 

branle une spirale infernale de peurs et d'appréhensions face à des situations similaires, 

complexes et déconcertantes. 

 

Freud décrit comment ces expériences traumatisantes de l'enfance, s'étendant 

au-delà de la simple dimension temporelle de l'événement incriminé, laissent une 

empreinte profonde et durable dans le psychisme de l’individu. Les conséquences de 

ces traumatismes originels se manifestent de différentes manières dans la vie adulte, 

infiltrent les moindres recoins de notre psyché et influencent subtilement nos 

comportements et nos réactions.  Les sentiments d'impuissance et de séparation, en 

particulier, deviennent des fils conducteurs invisibles qui forment une chaîne 

inextricable de détresse émotionnelle en reliant les moments traumatiques passés aux 

angoisses présentes. 

 

La terreur ressentie lors de la naissance, avec la brutale interruption de la 

sécurité intra-utérine et l'entrée dans un monde inconnu et effrayant, laisse une marque 

indélébile sur l'âme humaine. Cet épisode inaugural, chargé d'incertitude et de 

vulnérabilité extrême, crée un modèle d’archétype d'angoisse qui se déploie tout au 

long de notre existence. Les craintes profondes de perdre un être cher ou d'être 

abandonné sans espoir de retour ravivent cette angoisse primordiale en plongeant 

l'individu dans un abîme de peur et d'incertitude. 

 

Sur ce point, Freud souligne que ces souvenirs, profondément enfouis dans les 

tréfonds de notre inconscient, exercent une influence insidieuse sur la trame de nos 

 
75  Sigmund Freud, Inhibition, symptôme et angoisse, op. cit., p. 46. 



 

 

68 

réactions émotionnelles à l'âge adulte. Ils deviennent les racines de l'arbre de nos peurs 

et de nos appréhensions en générant une spirale infernale de stress face à des situations 

similaires, complexes et déconcertantes. Cette « spirale vicieuse » tend à se renforcer 

au fil du temps et est alimentée par les expériences traumatisantes qui échoient à 

chacun. 

 

On peut conclure que les origines traumatiques de l'angoisse ne se limitent pas 

à un simple souvenir du passé, mais se transforment en une force profondément 

enracinée dans notre être qui influence notre perception du monde et notre manière de 

nous y adapter. La prise de conscience de cette réalité peut servir de tremplin pour 

entamer un processus de guérison afin de briser les chaînes de l'angoisse et de retrouver 

un équilibre émotionnel. Freud nous invite à explorer ces origines traumatiques avec 

une introspection sincère. Il ouvre ainsi la voie à une meilleure compréhension de 

nous-mêmes et de nos réactions face à l’inconnu. 

 

4.2.4. L’angoisse comme mécanisme de survie psychique 

 

Dans cette perspective, Freud considère l’angoisse comme une réponse 

essentielle qui signale au moi la nécessité de protéger l’individu contre un danger, qu'il 

soit interne ou externe. Elle fonctionne comme un mécanisme d'alerte, un indicateur 

précieux pour la préservation de l'intégrité psychique. Cependant, lorsque les conflits 

psychiques deviennent trop intenses ou récurrents, l’angoisse, retirant au moi sa 

capacité d’adaptation, peut progressivement perdre son rôle protecteur vital et se 

transformer en un état pathologique qui peut être extrêmement perturbant. Freud écrit 

à ce sujet en parlant en même temps du passage de l’angoisse originelle à l’angoisse 

sociale :  

 

« Nous avons suivi sa transformation de la perte de l’objet maternel jusqu’à la 

castration et nous voyons que le pas suivant est causé par la puissance du sur-moi. 

Avec l’impersonnalisation de l’instance parentale, de qui l’on redoutait la castration 

se développe en angoisse de conscience, en angoisse sociale. Il n’est maintenant plus 

aussi facile d’indiquer ce que l’angoisse redoute. La formule : ‘‘séparation, exclusion 

de la horde’’ ne touche que cette part plus tardive du sur-moi qui s’est développée en 

étayage sur des modèles sociaux, non pas le noyau du sur-moi qui correspond à 



 

 

69 

l’instance parentale introjectée. Exprimé de façon plus générale, c’est à la colère, à 

la punition du sur-moi, à la perte d’amour de sa part, que le moi donne valeur de 

danger et à quoi il répond par le signal d’angoisse. »76  

 

Cet extrait met en lumière le processus par lequel l’angoisse primitive décrite 

par Freud évolue en angoisse sociale, sous l’influence du surmoi. Freud montre 

comment l’angoisse, initialement liée à une menace concrète – la perte de l’objet 

maternel –, se transforme progressivement en une structure psychique complexe 

régulée par des interdits sociaux et moraux intériorisés par l’individu. 

 

Dans un premier temps, l’angoisse originelle est une réponse instinctive à la 

séparation, notamment celle du nourrisson vis-à-vis de sa mère. Cette expérience de 

perte constitue l’un des premiers schémas d’angoisse chez l’individu. Avec le 

développement psychique, cette peur de la séparation prend une nouvelle forme sous 

l’effet du complexe d’Œdipe : elle devient l’angoisse de castration, qui traduit la 

crainte d’une punition par la figure paternelle pour avoir transgressé les restrictions au 

profit des désirs inconscients.  

 

Freud montre ensuite que cette dynamique évolue encore lorsque l’autorité 

parentale n’est plus seulement perçue comme extérieure, mais devient une instance 

intériorisée sous la forme du surmoi. Celui-ci joue un rôle central dans la structuration 

des interdits moraux et sociaux. Ce passage d’une menace concrète à une menace 

abstraite constitue une transition cruciale : l’enfant, puis l’adulte, ne craint plus 

uniquement une punition externe, mais une sanction intérieure sous la forme de la 

culpabilité. L’angoisse prend alors une dimension plus diffuse et plus complexe : elle 

devient angoisse de conscience et angoisse sociale. Freud explique que cette évolution 

est due à la transformation du surmoi sous l’effet des modèles sociaux. Au lieu de 

redouter une sanction physique (comme la castration), l’individu commence à craindre 

l’exclusion sociale et la perte de l’amour de ceux qui incarnent l’autorité. 

 

Ce mécanisme rejoint l’idée d’un contrôle social intériorisé : l’individu ne se 

conforme pas aux normes uniquement par peur d’une répression extérieure, mais parce 

que son propre psychisme intègre ces interdits comme des valeurs morales qu’il doit 

 
76  Sigmund Freud, Inhibition, symptôme et angoisse, op. cit., p. 53. 



 

 

70 

respecter. Freud souligne ainsi que le danger redouté par l’angoisse devient de plus en 

plus abstrait, qu’il se déplace du niveau physique (punition corporelle) au niveau 

psychique (culpabilité, rejet social). Ce processus explique pourquoi l’angoisse sociale 

peut devenir écrasante et pathologique lorsque le surmoi est trop sévère. L’individu 

peut alors vivre dans un état permanent de crainte vis-à-vis du jugement d’autrui. Il 

cherche constamment à répondre aux attentes sociales au détriment de son propre 

désir. L’angoisse, qui avait au départ une fonction protectrice pour signaler un danger 

réel, peut ainsi perdre son rôle adaptatif et conduire à des troubles anxieux profonds. 

 

Freud illustre ici une transition fondamentale dans la construction du 

psychisme humain : l’angoisse, d’abord une réaction biologique immédiate, devient 

progressivement un phénomène social et moral régulé par des structures intériorisées. 

Ce passage est essentiel pour comprendre comment l’individu s’adapte à son 

environnement tout en développant une forme d’autocensure psychique, parfois au 

prix d’une souffrance existentielle intense. 

 

En conclusion, Freud nous montre que l’angoisse est le produit d’une 

interaction complexe entre les forces inconscientes et les normes intériorisées du 

surmoi. Elle reflète non seulement les conflits internes, mais aussi les expériences 

traumatiques qui façonnent la vie émotionnelle de l’individu dès les premiers stades 

du développement. Ainsi, l’angoisse devient à la fois une alarme psychique et un 

rappel constant des tensions qui structurent l’existence humaine. 

 

Si Freud explore l’angoisse comme un phénomène profondément enraciné dans 

la dynamique psychique entre le ça, le moi et le surmoi, il ne néglige pas pour autant 

l’impact des forces sociales et collectives sur cette expérience émotionnelle. En effet, 

l’angoisse ne se limite pas à des conflits internes ; elle est également façonnée par 

l’environnement social, les normes culturelles et les interactions au sein des groupes, 

notamment dans la foule. Cette dimension collective, étudiée par Freud, dans ses 

travaux sur la psychologie des masses, ouvre une perspective élargie sur les 

mécanismes de l’angoisse et souligne comment l’individu, pris dans les pressions du 

groupe, peut ressentir un sentiment d’étouffement ou de perte de singularité. Le 

chapitre suivant explore cette facette de l’angoisse, en mettant en lumière les 



 

 

71 

influences sociales et collectives qui complètent et enrichissent la perspective 

psychanalytique. 

 

4.3. Les influences sociales et collectives sur l'angoisse : une perspective 

freudienne et au-delà 

 

4.3.1. L’individu face à la foule : Freud et la dynamique collective 

 

Freud, dans ses écrits sur la psychologie des masses, explore d’une manière 

détaillée comment les diverses pressions collectives et sociales influencent non 

seulement l'individu tout seul, mais également ses émotions complexes et souvent 

contradictoires, y compris l'angoisse qui l'habite. Dans son ouvrage décisif, 

Psychologie collective et analyse du moi, il s'attarde à décrire la foule comme une 

entité fascinante où l’individu, même le plus pensant, perd effectivement son 

autonomie psychique, se laisse ainsi submerger et déstabiliser par des émotions 

collectives intenses et parfois incontrôlables. Il précise que « la foule est un troupeau 

docile, incapable de vivre sans un maître. Elle a une telle soif d'obéir qu'elle se soumet 

instinctivement à celui qui s'érige en son chef. »77 On peut en tirer la conséquence 

selon laquelle l’individu en foule n’est plus tout à fait lui-même ; il est guidé par des 

forces inconscientes partagées avec le groupe, ce qui exacerbe ses pulsions et ses 

peurs. Cette dynamique complexe et intrigante met en lumière le fait que la foule 

fonctionne alors comme une entité qui amplifie significativement l’angoisse latente de 

chaque individu, en dissolvant tant sa capacité critique que sa singularité intrinsèque.  

 

D’autre part, Gustave Le Bon, qui examine également ce phénomène, renforce 

cette analyse en affirmant que l’individu, une fois immergé dans une foule vibrante 

d'énergie, agit souvent de manière irrationnelle et impulsive, répond davantage à des 

stimuli inconscients et des émotions brutes qu’à une réflexion personnelle ou 

raisonnée:  

« [...] Donc, évanouissement de la personnalité consciente, prédominance de 

la personnalité inconsciente, orientation par voie de suggestion et de contagion des 

sentiments et des idées dans le même sens, tendance à transformer immédiatement en 

actes les idées suggérées, tels sont les principaux caractères de l'individu en foule. Il 

 
77  Sigmund Freud, Psychologie collective et analyse du moi, op. cit., p. 15. 



 

 

72 

n'est plus lui-même, mais un automate que la volonté est devenue impuissante à 

guider. »78 

 

 Ainsi, cette observation met en évidence l'importance vitale d'examiner les 

comportements des individus dans le cadre collectif par l’exploration en profondeur 

de leurs motivations et de l'impact des dynamiques sociales sur leur santé mentale et 

leur état émotionnel global, ce qui nous amènerait à réfléchir sur la nature même de la 

conscience individuelle au sein des masses.  

 

4.3.2. L’angoisse collective : entre menace et exaltation 

 

Freud et Le Bon partagent l’idée que la foule est ambivalente dans ses effets 

sur l’individu. Elle peut être à la fois source d’angoisse et d’exaltation. Dans une foule, 

les sentiments de peur et de menace sont souvent exacerbés par des phénomènes de 

contagion émotionnelle, mais elle peut aussi susciter un sentiment de sécurité dans la 

fusion avec le collectif. 

 

Il est important de constater qu'elle peut se manifester comme une source 

d’angoisse profonde et effrayante tout en étant également capable de générer une 

exaltation considérable en provoquant des émotions extrêmes chez chacun de ses 

membres, qu’ils soient conscients ou non de cette dynamique. En effet, au sein d’une 

foule, les sentiments de peur, d’angoisse et de menace latente sont souvent exacerbés 

par des phénomènes de contagion émotionnelle intense où les émotions peuvent 

s'intensifier et se propager comme une onde impétueuse en entraînant élégamment 

chacun dans un tourbillon d’anxiété collective et de frissons partagés. Paradoxalement, 

au sein de cette même multitude, il est possible de susciter un puissant sentiment de 

sécurité, une sécurité délicate qui émerge grâce à la fusion et l’union avec le collectif, 

ce qui offre ainsi aux individus un sens d’appartenance fort, même dans les moments 

les plus troublés et perturbateurs de la société. Freud exprime cette dichotomie entre 

le danger de la foule et le sentiment d'être soi-disant en sécurité engendrée par 

l’appartenance à cette foule par cette vision nuancée et profonde : 

 

 
78  Ibid., pp. 11-12. 



 

 

73 

« La foule donne à l'individu l'impression d'une puissance illimitée et d'un danger 

invincible. Elle prend momentanément la place de l'ensemble de la société humaine, 

incarnation de l'autorité dont on craint les châtiments et pour laquelle on s'impose 

tant d'entraves et de restrictions. Il est évidemment dangereux de se mettre en 

opposition avec elle, et pour assurer sa sécurité, chacun n'a qu'à suivre l'exemple qu'il 

voit autour de lui, à ‘‘hurler avec les loups’’. Dans l'obéissance à la nouvelle autorité, 

on doit faire taire sa ‘‘voix de conscience’’ dont les interdictions et les 

commandements seraient de nature à empêcher l'individu de jouir de tous les 

avantages hédoniques dont il jouit dans la foule. »79  

 

Les comportements héroïques ou destructeurs qui émergent de cette dynamique 

collective sont souvent le résultat d’une régression psychique complexe et paradoxale 

dans laquelle le surmoi collectif, cet édifice puissant de la morale de groupe, remplace 

avec aisance les normes individuelles, si précieuses à l’identité de chacun. Cette 

transformation crée ainsi un terrain fertile, souvent tumultueux et instable, pour 

l’angoisse, car l’individu est profondément tiraillé entre ses propres désirs intérieurs 

confus et parfois contradictoires, et les attentes imposées par le groupe qui l'entoure, 

ce qui provoque ainsi une lutte interne dont les répercussions peuvent s’avérer 

dévastatrices et alarmantes sur sa santé mentale et son bien-être. 

 

4.3.3. Le lien entre angoisse sociale et isolement 

 

Freud et Nietzsche abordent également les conséquences néfastes de 

l’isolement social une condition qui peut être envisagée comme une forme exacerbée 

d’angoisse, particulièrement intense et troublante. Nietzsche, dans le Gai Savoir, 

critique la manière dont les individus, en quête de validation sociale, se perdent dans 

les attentes de la masse, un concept qu'il relie à la notion de On que le philosophe 

Heidegger développe également. Il écrit : 

 

« Le reproche de la conscience, même chez les plus consciencieux, est faible à côté du 

sentiment :‘‘ Telle et telle chose est contraire aux bonnes mœurs de ta société.’’ Un 

regard froid, une bouche crispée, chez ceux parmi lesquels et pour lesquels on a été 

élevé, inspirera la crainte même au plus fort. Que craint-on là en somme ? L'isolement! 

 
79  Ibid., p. 20. 



 

 

74 

Car c'est là un argument qui détruit même les meilleurs arguments en faveur d'une 

personne ou d'une chose ! - C'est ainsi que l'instinct du troupeau parle en nous. »80  

 

Freud partage cette observation tout en soulignant que l’angoisse sociale 

découle souvent de la peur d’être exclu ou rejeté par le groupe. Cette peur, 

profondément enracinée dans l’enfance, est amplifiée dans des situations collectives 

où l’individu se sent vulnérable à la critique ou au rejet dévastateur. Ainsi, l’isolement 

devient non seulement une conséquence directe de cette angoisse, mais également bien 

une source du malaise émotionnel crucial qui peut affecter gravement la santé mentale 

et le bien-être psychologique de l’individu. 

 

4.3.4. Vers une compréhension intégrée de l’angoisse sociale 

 

En combinant les perspectives freudiennes et les réflexions de penseurs comme 

Le Bon et Nietzsche, il devient de plus en plus clair que l’angoisse sociale est un 

phénomène d’une complexité remarquable qui transcende les simples dynamiques 

psychiques et individuelles que l’on pourrait initialement supposer. Elle est façonnée 

par une interaction entre les attentes collectives, les normes qui sont intériorisées par 

les membres de la société, et les conflits internes qui se développent en réponse à ces 

pressions extérieures. Freud et ses contemporains, à travers leurs analyses, montrent 

que l’angoisse, loin d’être un phénomène purement individuel et isolé, est 

profondément influencée par les structures sociales sous-jacentes et les dynamiques 

collectives qui l’entourent. En ce sens, elle agit véritablement comme un miroir des 

tensions qui existent entre l’individu et la société. Elle oscille constamment entre la 

quête d’appartenance à un groupe et le besoin, tout aussi vital, de préserver sa propre 

singularité et son identité unique.  

  

En définitive, ce sous-chapitre met en lumière une dimension moins souvent 

explorée de la pensée freudienne : l’impact profond et omniprésent des forces sociales 

et collectives sur l’expérience de l’angoisse au quotidien. En intégrant les réflexions 

de Freud, Nietzsche et Le Bon, il devient possible de comprendre l’angoisse non 

seulement comme un phénomène psychique à l’échelle individuelle, mais aussi 

 
80 Friedrich Nietzsche, Le gai savoir, traduit de l’allemand par Henri Albert, Paris, Gallimard, Collection 
Folio Essais, 1954, p. 78. 



 

 

75 

comme une réponse dynamique et complexe aux pressions sociales et aux attentes 

collectives qui pèsent sur chacun d’entre nous dans notre vie sociale. Ainsi, l’angoisse 

sociale ne peut être dissociée des contextes culturels et historiques dans lesquels elle 

se manifeste. 

 

En conclusion, nous avons vu que l’analyse freudienne des influences sociales 

et collectives sur l’angoisse met en évidence la manière dont les normes culturelles, 

les dynamiques de groupe et les pressions sociétales façonnent l’expérience 

émotionnelle de l’individu. Cependant, pour les penseurs comme Kierkegaard et 

Heidegger, l’angoisse ne se limite pas à une réponse aux structures sociales ou aux 

dynamiques interpersonnelles. Elle est perçue comme une expérience fondamentale de 

l’existence humaine, une confrontation directe avec la liberté, le néant et la finitude. 

Afin de mieux comprendre ces approches complémentaires, une comparaison entre les 

perspectives psychanalytiques et existentialistes de l’angoisse s’impose en vue de 

dégager les points de convergence et de divergence entre ces cadres théoriques. 

 

4.4. Une comparaison entre l’angoisse psychanalytique et existentielle 

 

4.4.1. Deux approches distinctes de l’angoisse 

 

Freud et les penseurs « dits » existentialistes, tels que Kierkegaard et 

Heidegger, explorent tous deux l’angoisse, mais dans des perspectives différentes. 

Freud, en tant que fondateur de la psychanalyse, considère l’angoisse comme une 

réponse psychique à des conflits internes complexes et à des menaces perçues de 

l’environnement, tout en y intégrant également des éléments de l’inconscient. En 

revanche, les deux philosophes envisagent l’angoisse comme une expérience 

fondamentale et inévitable, intrinsèquement liée à la condition humaine. Comme on 

l’avait déjà vu, Kierkegaard la décrit comme une confrontation avec l’infinité des 

possibilités de la liberté, tandis que Heidegger la relie à la finitude de l’être et à 

l’angoisse face au néant.  

 

Bien que les perspectives diffèrent largement, il est important de noter qu’il 

existe un point de convergence intéressant : pour les deux courants, l’angoisse agit 

comme un pont entre deux types d’existence. Chez Freud, cette angoisse conduit à une 



 

 

76 

meilleure compréhension des mécanismes de l’inconscient, ce qui permet de constituer 

un parcours vers la guérison des troubles psychologiques, tandis que chez Kierkegaard 

et Heidegger, elle ouvre la voie à la possibilité d'une existence véritablement 

authentique et fait de l'angoisse un passage nécessaire entre l’existence inauthentique 

et l’existence authentique. 

 

4.4.2. L’angoisse comme un pont 

 

Malgré les différences marquées entre les diverses approches psychologiques 

et philosophiques, les deux perspectives que nous avons abordées convergent sur un 

point fondamental et essentiel :  l’angoisse est perçue comme une force motrice 

puissante. Chez Freud, l’angoisse, bien qu’inconfortable, est une opportunité 

d’explorer l’inconscient et de résoudre les conflits refoulés. En prenant conscience des 

origines de son angoisse et en les comprenant, l’individu peut atteindre une plus grande 

autonomie psychique et un meilleur équilibre émotionnel. 

 

Dans le cadre de la pensée de Heidegger et de Kierkegaard, l’angoisse joue un 

rôle similaire en incitant l’individu à se confronter à ses choix et à sa liberté. Heidegger 

considère l’angoisse comme une ouverture privilégiée éclairante vers une existence 

authentique où le Dasein est capable de comprendre qu’il appartient au On, c’est-à-

dire qu’il est échu sur ce On où il se détourne de lui-même et fuit devant lui-même, en 

d’autres termes au mode d’existence où l’on se conforme aux attentes sociales et 

d’accepter sa responsabilité existentielle. Selon ses mots :  

 

« L’angoisse ôte ainsi au Dasein la possibilité de se comprendre de manière 

échéante à partir du ‘‘ monde’’ et de l’être-explicité public. Elle rejette le Dasein vers 

ce pour-quoi il s’angoisse, vers son pouvoir-être-au-monde authentique. L’angoisse 

isole le Dasein vers son être-au-monde le plus propre, qui, en tant que compréhensif, 

se projette essentiellement vers des possibilités » et « la fuite devant l’étrang(èr)eté 

qui la plupart du temps demeure recouverte avec l’angoisse latente parce que la 

publicité du On réprime toute non-familiarité. » 81    

 

 
81  Martin Heidegger, Être et Temps, op. cit., pp. 225-229. 



 

 

77 

Kierkegaard, quant à lui, voit l’angoisse comme un moment décisif où 

l’individu peut s’élever au-dessus de la foule, autrement dit de la masse anonyme pour 

devenir un « individu singulier ». Cette vision rejoint la perspective de Freud dans 

l’idée que l’angoisse, bien qu’effrayante et parfois paralysante, constitue une étape 

essentielle et incontournable dans le parcours vers une profonde transformation 

intérieure et personnelle. 

 

4.4.3. Les divergences fondamentales 

 

Néanmoins, les divergences entre ces approches demeurent extrêmement 

significatives. Pour Freud, l’angoisse est avant tout liée aux structures psychiques 

individuelles, ainsi qu’aux tensions inconscientes qui en résultent. Elle constitue en 

effet une réaction complexe à des forces internes, souvent enracinée dans des 

expériences précoces, des souvenirs enfouis ou des traumatismes non résolus, qui 

continuent de teinter et d'influencer le psychisme au fil du temps. 

 

En revanche, Kierkegaard et Heidegger placent l’angoisse au centre de 

l’existence. Elle ne se limite pas à des conflits psychiques internes, mais émerge de la 

confrontation avec des réalités existentielles fondamentales, telles que la liberté, la 

responsabilité et la mort. Cette différence souligne une distinction majeure entre la 

psychanalyse et l’« existentialisme » : tandis que Freud se concentre sur les 

mécanismes psychiques, les « existentialistes » explorent les dimensions ontologiques 

de l’existence. 

 

4.4.4. Isolement, angoisse sociale et l’individu face à la foule 

 

4.4.4.1. L’isolement comme source et réponse à l’angoisse sociale 

 

Freud, dans ses analyses sur la psychologie des masses, identifie l’isolement 

comme une réponse ambivalente à l’angoisse sociale. Être isolé peut à la fois exacerber 

l’angoisse — par la peur de la solitude et du rejet — et la soulager en libérant l’individu 

des pressions normatives du groupe et en l’aidant à trouver le bonheur par ses sources 

propres à lui-même. Pour le premier cas, il affirme que l'attachement de l'individu au 

chef au sein d’un groupe ou d’une communauté se produit en même temps qu'il est 



 

 

78 

amené à renoncer à toute son individualité en ayant peur de perdre l’amour de ce chef 

et des autres. Les individus s'identifient au chef et sont donc liés par leur identité « 

commune » parce qu’ils veulent être égaux et être dirigés par une seule personne. Il 

note que dans ce groupe, presque toutes les sources de bonheur sont définies, précisées 

et fixées à l’avance contre le bonheur individuel :  

 

« Souvent, le mal ne consiste nullement en ce qui est nuisible et dangereux pour 

le Moi, mais au contraire en ce qui lui est souhaitable et lui procure un plaisir. Là 

donc se manifeste une influence étrangère, qui décrète ce qu'on doit appeler le bien et 

le mal. Comme l'homme n'a pas été orienté vers cette discrimination par son propre 

sentiment, il lui faut, pour se soumettre à cette influence étrangère, une raison. Elle 

est facile à découvrir dans sa détresse et sa dépendance absolue d'autrui, et l'on ne 

saurait mieux la définir qu'angoisse devant le retrait d'amour. S'il lui arrive de perdre 

l'amour de la personne dont il dépend, il perd du même coup sa protection contre 

toutes sortes de dangers. »82      

 

Dans ce qui suit, il note que : 

 

« Au cours du développement de l'homme isolé, le programme du principe du 

plaisir, soit la recherche du bonheur, est maintenu comme but principal, tandis que 

l'agrégation ou l'adaptation à une communauté humaine apparaît comme une 

condition presque inévitable et qu'il nous faut remplir au titre même de notre poursuite 

du bonheur. Si cette condition était absente, peut-être cela vaudrait-il mieux. En 

d'autres termes, le développement individuel apparaît comme le produit de 

l'interférence de deux tendances : l'aspiration au bonheur que nous appelons 

généralement ‘‘égoïsme’’ et l'aspiration à l'union avec les autres membres de la 

communauté que nous qualifions d'‘‘altruisme’’. Ces deux désignations restent 

d'ailleurs assez superficielles. Dans le développement individuel, nous l'avons déjà dit, 

l'accent principal est porté le plus souvent sur la tendance égoïste ou aspiration au 

bonheur ; l'autre tendance, qu'on pourrait appeler civilisatrice, se contente en règle 

générale d'un rôle restrictif. Dans l'évolution culturelle, les choses se passent 

autrement. Ici, l'agrégation des individus isolés en unité collective est de beaucoup le 

 
82  Sigmund Freud, Malaise dans la civilisation. Traduit de l’allemand par Ch. et J. Odier. In Revue 
française de psychanalyse, édition réalisée par Gemma Paquet, Les Classiques des sciences sociales, 
Université du Québec à Chicoutimi, 1934, pp. 69-70. 



 

 

79 

principal ; le propos de les rendre heureux existe certes encore, mais il est relégué à 

l'arrière-plan. On a presque l'impression que la création d'une grande communauté 

humaine réussirait au mieux si l'on n'avait pas à se soucier du bonheur de 

l’individu. »83  

 

Kierkegaard, dans sa critique de la « foule » (mængden), rejoint cette 

perspective en soulignant que l’angoisse peut être amplifiée par la perte de singularité 

dans un contexte collectif. Il considère l’isolement comme une condition nécessaire 

pour que l’individu devienne un « individu singulier ». Il écrit : 

 

 « Par contre, assez souvent un besoin de solitude le prend, aussi vital pour lui 

parfois que de respirer ou à d’autres fois de dormir. Qu’il ait ce besoin vital plus que 

le commun des gens, c’est un autre signe chez lui d’une nature plus profonde. Le 

besoin de solitude prouve toujours en nous de la spiritualité et sert à la mesurer.  

‘‘Cette gent écervelée d’hommes qui n’en sont pas, ce troupeau d’inséparables’’ 

l’éprouvent eux, si peu que, comme des perruches, ils meurent dès qu’ils sont seuls ; 

comme le petit enfant qui ne s’endort que si on lui chantonne, il leur faut le fredon 

rassurant de la sociabilité pour manger, boire, dormir, prier et tomber amoureux, 

etc. »84  

 

Ainsi, bien que Freud et Kierkegaard opèrent dans des cadres théoriques 

différents, ils partagent néanmoins l’idée que l’isolement constitue une double 

expérience marquée d’une part par la souffrance d’une peur profonde, ressentie 

intimement, mais aussi par une occasion précieuse de réappropriation de soi. Cela 

permet en fin de compte une authentique introspection, et un retour à soi, nécessaire 

pour se retrouver dans ce monde souvent déstabilisant. 

 

4.4.4.2. Heidegger et le On : La dissolution de l’individu dans la collectivité 

 

Heidegger, dans Être et Temps, développe une critique similaire du collectif, 

en se concentrant spécifiquement sur le concept du On. Il décrit le On comme une 

forme d’existence inauthentique où le Dasein, au lieu de se forger son propre chemin, 

 
83  Ibid., p. 85. 
84  Søren Kierkegaard, Traité du désespoir, traduit du danois par Knud Ferlov et Jean-J. Gateau, Paris, 
Gallimard, 1948, p. 57. 



 

 

80 

se conforme aveuglément aux attentes et aux normes sociales qui l'entourent. Cela 

entraîne une perte majeure de son autonomie ainsi qu'une diminution considérable de 

sa capacité à faire des choix qui soient véritablement authentiques. Heidegger affirme 

que dans le règne du On : 

 

« Toute primauté est silencieusement empêchée. Tout ce qui est original est 

aussitôt aplati en passant pour bien connu depuis longtemps. Tout ce qui a été conquis 

de haute lutte devient objet d’échange. Tout secret perd sa force. Le souci pour la 

médiocrité dévoile à nouveau une tendance essentielle du Dasein, que nous appelons 

le nivellement de toutes les possibilités d’être. Distancement, médiocrité, nivellement 

constituent, en tant que guises d’être du On, ce que nous connaissons au titre ‘‘la 

publicité’’. Elle ne va pas ‘‘au fond des choses’’ et elle est insensible à l’égard de 

toutes les différences de niveau et d’authenticité. La publicité obscurcit tout, et elle 

fait passer ce qu’elle a ainsi recouvert pour ce qui est bien connu et accessible à 

tous. »85  

 

Ce concept fondamental du On résonne de manière significative avec les idées 

freudiennes sur la psychologie des masses, où l’ensemble de la foule devient un 

mécanisme insidieux de dissolution de la singularité et de l’individualité. Freud et 

Heidegger s’accordent sur un point crucial : l’angoisse sociale, bien que souvent 

perçue comme inconfortable et dérangeante, peut en réalité servir de signal d’alarme 

essentiel qui incite l’individu à retrouver sa propre authenticité et à renouer avec ce 

qui fait de lui une personne singulière. 

 

4.4.4.3. Convergence avec Freud : L’individu entre pression sociale et autonomie 

 

Freud, Kierkegaard et Heidegger, bien que leurs travaux émergent de contextes 

et de traditions philosophiques radicalement distincts, convergent sur un point 

fondamental : l'angoisse est amplifiée dans un environnement social où l'individu 

ressent une tension permanente entre la nécessité de conformité et le désir d'autonomie 

personnelle. D’une part, Freud met en lumière les mécanismes psychiques 

inconscients qui incitent l'individu à chercher l'approbation et la reconnaissance du 

groupe social. Cette quête peut devenir si envahissante qu'elle finit par nuire à la santé 

 
85  Martin Heidegger, Être et Temps, op. cit., pp. 158-159. 



 

 

81 

mentale de l'individu. D'autre part, Kierkegaard et Heidegger insistent sur l'idée que 

cette recherche de validation peut étouffer et écraser la possibilité d'une existence 

vraiment authentique, celle qui se caractérise par une réalisation personnelle et une 

vraie compréhension de soi. 

 

Pour ces trois penseurs qui, chacun à leur manière, explorent la dynamique 

interne de l'individu face aux attentes extérieures, l'isolement ne devrait pas seulement 

être perçu comme une condition négative. Au contraire, ils en suggèrent une 

interprétation bien plus profonde : l'isolement peut être vu comme une opportunité 

précieuse pour l'introspection, la réflexion personnelle et la transformation intérieure. 

En se retirant des exigences collectives qui pèsent lourdement sur leur imaginaire, les 

individus peuvent ainsi réévaluer et redéfinir leur relation non seulement avec eux-

mêmes, mais également avec le monde qui les entoure. Cette démarche, que Freud 

associe à une prise de conscience accrue de ses propres processus inconscients, éveille 

chez l’individu une compréhension renforcée de son être. En parallèle, Heidegger lie 

cette introspection à ce qu'il appelle la « résolution anticipante », une notion qui 

implique la capacité de se projeter au-delà des contraintes sociales immédiates pour 

embrasser une existence authentique et originale. 

 

Pour conclure, on peut souligner encore une fois l’idée selon laquelle 

l’isolement, bien qu’effrayant, peut être une réponse à l’angoisse sociale, qui offre à 

l’individu un espace pour échapper à la foule et renouer avec sa singularité. Freud, 

Heidegger et Kierkegaard, chacun à sa manière, reconnaissent l’ambivalence de cette 

expérience. Loin d’être un simple refuge, l’isolement devient un espace potentiel de 

liberté, où l’individu peut transcender les contraintes sociales et embrasser une 

existence plus authentique. 

 

L’exploration de l’isolement et de l’angoisse sociale met en lumière les 

tensions fondamentales entre l’individu et le collectif en soulignant à la fois les dangers 

de la conformité et les opportunités de transformation qu’offre la solitude. Cependant, 

pour mieux comprendre la complexité de l’angoisse, il est essentiel d’aller au-delà de 

ces oppositions et de rechercher une synthèse qui intègre les perspectives 

psychanalytiques et existentialistes. En combinant ces approches, il devient possible 

d’envisager l’angoisse non seulement comme un conflit interne ou une réaction 



 

 

82 

sociale, mais comme une expérience multidimensionnelle qui transcende les frontières 

disciplinaires. 

 

4.5. Vers une compréhension intégrée de l’angoisse dans un cadre plus général 

 

Malgré ces différences notables et marquées qui se manifestent entre les 

différentes approches théoriques qui se dessinent dans le paysage complexe et 

diversifié de l'étude de l'angoisse, il devient tout à fait possible, en réalité, d’établir un 

dialogue constructif, enrichissant, profondément stimulant et même transformatif entre 

les deux perspectives qui se présentent. La psychanalyse freudienne, tout en proposant 

une compréhension d'une richesse, d'une complexité et d'une nuance infinies des 

mécanismes intérieurs et souvent obscurs de l’angoisse, révèle également les forces 

inconscientes, souvent profondément enracinées dans l'esprit humain, qui façonnent 

de manière significative et parfois déconcertante la vie émotionnelle de l’individu tout 

au long de son existence en influençant ses comportements et ses perceptions.  

 

De leur côté, Kierkegaard et Heidegger, par leurs réflexions pertinentes, 

pénétrantes et éclairantes, élargissent considérablement le cadre habituel en inscrivant 

l’angoisse dans un contexte existentiel beaucoup plus vaste et riche, un cadre qui se 

révèle être d'une grande profondeur, où elle devient ainsi une condition fondamentale, 

essentielle, inévitable et parfois même révélatrice de la liberté humaine. En combinant 

habilement ces approches qui semblent à première vue distinctes, dissociées et 

séparées, on peut considérer l’angoisse, non plus seulement comme une simple 

perturbation psychique, mais comme un phénomène occupant une place à la fois 

psychique et existentielle, une réalité multifaciale qui ne peut être réduite à un seul 

aspect. Cela constitue un véritable pont entre les dimensions intérieures de l’individu 

et sa confrontation inéluctable avec les réalités universelles, parfois difficile à 

appréhender et à accepter, de l’existence tout entière. Afin de parvenir au mode de 

l’être-soi-même authentique, il faut que l’on passe du mode de l’être-soi-même 

inauthentique par le pont de l’angoisse. Jean Wahl illustre cette idée chez Kierkegaard 

en déclarant que : « Par la lutte et la détresse de la conscience angoissée, on parvient 

au repos de l'esprit. Tout perdre, c'est tout gagner. Pour s'approcher de Dieu, il faut 



 

 

83 

d'abord s'éloigner de lui infiniment. »86 Ce point de vue enrichit notamment notre 

compréhension et ouvre des perspectives fascinantes sur la nature même de l’angoisse. 

 

En fin de compte, Freud et les philosophes « dits » existentialistes offrent des 

perspectives complémentaires sur l’angoisse. Alors que Freud met en lumière les 

conflits inconscients et les mécanismes psychiques, Kierkegaard et Heidegger 

explorent la profondeur existentielle de cette expérience. Ces deux visions, bien que 

distinctes, soulignent l’importance de l’angoisse comme un pont et comme un miroir 

des défis fondamentaux de l’existence. 

 

On avait souligné que la comparaison entre les approches freudiennes et celles 

de deux philosophes de l’angoisse a permis de mettre en évidence les différences 

fondamentales dans leur compréhension de cette expérience universelle. Cependant, 

lorsqu’on s’intéresse aux idées de Kierkegaard et Heidegger, il devient essentiel 

d’explorer leurs convergences et divergences internes. Ces deux figures majeures de 

la philosophie, bien qu’unies par leur mise en avant de l’angoisse comme une condition 

existentielle centrale, adoptent des perspectives distinctes sur sa signification, son rôle 

et son impact sur l’individu. Le chapitre suivant se consacrera à une analyse 

approfondie de leurs idées afin de dégager une synthèse entre leurs visions de 

l’angoisse et de l’authenticité. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
86  Jean Wahl, Études Kierkegaardiennes, op. cit., p. 248. 



 

 

84 

 

 

 

 

 

 

5.  COMPARAISON ET SYNTHESE ENTRE KIERKEGAARD ET 

HEIDEGGER 

 

 

5.1. L’angoisse comme dévoilement de la vérité de l’existence 

 

Pour Kierkegaard et Heidegger, l’angoisse constitue en réalité un moment de 

dévoilement fondamental et profond, un moment critique où l’individu est confronté à 

la vérité existentielle qui lui est propre, une réalité souvent déroutante et 

intrinsèquement complexe. Chez Kierkegaard, l’angoisse émerge du vertige abysmal 

de la liberté : cette possibilité infinie qui s’ouvre devant l’individu, mais qui, en même 

temps, révèle également la lourdeur pesante et la profondeur accablante de sa 

responsabilité face aux choix difficiles et parfois déstabilisants qu’il doit effectuer tout 

au long de sa vie. Dans son œuvre Le Concept d’Angoisse, il développe cette idée 

d’être entre deux pôles d’une part de l’infini et de la finitude en écrivant :  

 

« On peut comparer l’angoisse au vertige. Quand l’œil vient à plonger dans un 

abîme, on a le vertige, ce qui vient autant de l’œil que de l’abîme, car on aurait pu ne 

pas y regarder. De même l’angoisse est le vertige de la liberté, qui naît parce que 

l’esprit veut poser la synthèse et que la liberté, plongeant alors dans son propre 

possible, saisit à cet instant la finitude et s’y accroche. »87 

 

Jean Wahl, en tant que penseur influent sur cette question, commente cette 

réflexion en soulignant qu’en effet, l’angoisse représente une expérience complexe et 

intense, où la liberté acquiert un véritable caractère et se transforme en une prise de 

risque existentielle majeure :  

 

 
87  Søren Kierkegaard, Le concept de l’angoisse, op. cit., p. 48. 



 

 

85 

« D'où naît-elle exactement ? Elle est la liberté entravée par la liberté, elle est 

la liberté sous le charme, — sous le charme d'elle-même, l'idée prise en elle-même, 

captive d'elle-même. La possibilité de quelque chose qui à la fois est et n'est pas est 

sentie en même temps comme ce qui attire et ce qui repousse. L'angoisse est sympathie 

antipathique et antipathie sympathique. Elle est essentiellement ambivalente et 

dialectique. »88  

 

Ce passage propose une réflexion profondément dialectique sur la nature de 

l’angoisse en la présentant comme une tension interne à la liberté elle-même. L’idée 

principale qui se dégage est celle d’un paradoxe constitutif : l’angoisse naît non pas 

d’une contrainte extérieure, mais d’une contradiction interne à la liberté. L’expression 

« la liberté entravée par la liberté » souligne que l’angoisse surgit lorsque la liberté se 

retourne sur elle-même et se contemple au point de devenir prisonnière d’elle-même. 

C’est une situation où l’individu, confronté à ses propres possibilités infinies, est à la 

fois fasciné et paralysé. Ce phénomène rappelle les analyses de Kierkegaard pour qui 

l’angoisse est « le vertige de la liberté », un sentiment qui apparaît devant l’abîme des 

choix possibles. 

 

L’angoisse est ici décrite comme un état d’oscillation entre deux pôles opposés, 

ce que traduit magnifiquement la formule « sympathie antipathique et antipathie 

sympathique ». Cette tension exprime la nature ambivalente de l’angoisse : elle attire 

autant qu’elle repousse, elle révèle une possibilité tout en la rendant insoutenable. 

Enfin, la dernière phrase « elle est essentiellement ambivalente et dialectique » insiste 

sur le fait que l’angoisse ne peut être comprise de manière univoque. Elle ne se réduit 

ni à une peur pure ni à une simple excitation, mais incarne une confrontation 

dynamique entre l’ouverture et la fermeture, entre l’affirmation et la négation. Cette 

perspective rappelle également certaines analyses psychanalytiques, notamment chez 

Freud qui voit dans l’angoisse un conflit entre le désir et l’interdit, entre le principe de 

plaisir et celui de réalité. 

 

Heidegger, quant à lui, place l’angoisse au centre de sa réflexion existentielle 

sur le Dasein. L’angoisse heideggérienne ne se limite pas à un choix spécifique de la 

vie parmi d’autres, mais elle s’enracine profondément dans la confrontation avec le 

 
88  Jean Wahl, Études Kierkegaardiennes, op. cit., p. 221. 



 

 

86 

néant, qui est cette absence radicale, ainsi qu’à la finitude inhérente et inexorable du 

Dasein en acceptant de faire face à la mortalité inéluctable. Dans son œuvre Être et 

Temps, Heidegger écrit : « Dans l’angoisse, ce qui se dévoile n’est rien d’autre que 

l’être du Dasein lui-même, dans son ouverture au néant. »89  

 

Hubert Dreyfus, un spécialiste renommé de la philosophie heideggérienne, 

compare de manière éclairante ces deux approches de l’angoisse en soulignant que, si 

Kierkegaard voit l’angoisse comme une ouverture vers une forme de liberté éthique 

ou religieuse, Heidegger, en revanche, l’envisage comme une révélation purement 

ontologique, détachée de toute transcendance ou de toute considération spirituelle en 

liant au phénomène de la mort :  

 

« La mort nous montre dans un cas spécifique que le Dasein ne peut avoir 

aucune possibilité qui le définisse, lui et son monde. La mort, en tant que possibilité, 

ne donne au Dasein rien à ‘‘réaliser’’, rien que le Dasein, en tant qu'actuel, puisse 

être lui-même. Ainsi, l'angoisse au moment de mourir, lorsque je n'ai plus de 

possibilités, que le monde recule et que tout est perçu comme dénué de sens, peut être 

un analogon pour vivre lucidement de telle sorte que le monde soit constamment perçu 

comme dénué de sens et que je sois constamment conscient du fait que le Dasein n'est 

pas seulement une base nulle comme le révèle l'angoisse de la conscience, mais qu'il 

est aussi une nullité en ce qu'il ne peut s'approprier aucune possibilité. »90  

 

Ce débat philosophique dense et nuancé sur la nature et la signification de 

l’angoisse met en lumière les dimensions de l’être humain, en suscitant des 

interrogations profondes qui transcendent les époques et continuent d’alimenter de 

façon significative la réflexion contemporaine sur l’existence. 

 

5.2. La critique de la foule : le On et la masse anonyme 

 

La critique de la « société » chez Kierkegaard et Heidegger représente une 

convergence centrale, illustrant de manière profonde et nuancée leurs idées qui sont à 

la fois profondément enracinées et parfois opposées, particulièrement en ce qui 

 
89  Martin Heidegger, Être et Temps, op. cit., p. 186. 
90  Hubert Dreyfus, Being-in-the-World : A Commentary on Heidegger's Being and Time, Division I, 
op. cit., p. 632. 



 

 

87 

concerne la dynamique complexe et souvent troublante entre l'individu et le collectif. 

Kierkegaard, par exemple, condamne la foule, qu'il perçoit comme une force 

puissamment nivelante et homogène qui annihile totalement la singularité et l’unicité 

de chaque individu en effaçant les distinctions essentielles qui définissent chaque être 

humain. Il soutient avec force que la « masse » constitue un mensonge fondamental et 

insidieux, car elle efface en réalité la responsabilité personnelle en offrant, de manière 

illusoire, une sécurité faussement rassurante. Dans un passage marquant et révélateur 

de ses écrits, il déclare :  

 

« Ainsi vivent peut-être des foules de gens ; ils travaillent, comme 

insensiblement, à obscurcir leur jugement éthique et éthico-religieux, qui les pousse 

vers des décisions et des suites que réprouve la partie inférieure d’eux-mêmes ; à la 

place ils développent en eux une connaissance esthétique et métaphysique, qui pour 

l’éthique n’est que divertissement. »91  

 

Ce passage met en évidence une forme d’aliénation existentielle dans laquelle 

les individus, au lieu de cultiver une conscience éthique profonde, s’engagent 

inconsciemment dans un processus d’auto-aveuglement. L’idée principale ici est que 

ces personnes travaillent « à obscurcir leur jugement éthique et éthico-religieux ». Cela 

signifie qu’elles se détournent progressivement des exigences morales et spirituelles 

qui devraient guider leurs actions. Ce phénomène peut être interprété comme une 

forme de mauvaise foi, où l’individu préfère éviter la confrontation avec les 

responsabilités qu’implique une véritable prise de décision morale. Il y a ici un écho 

aux analyses de Kierkegaard sur « le désespoir inconscient », c’est-à-dire un état où 

l’on vit dans l’illusion sans même s’en rendre compte. 

 

Par ailleurs, le texte souligne une opposition entre les différentes dimensions 

de l’être humain : « la partie inférieure d’eux-mêmes » semble désigner les instincts, 

les désirs immédiats ou les tendances à fuir la vérité existentielle. Ces individus, au 

lieu d’écouter leur conscience éthique, préfèrent développer « une connaissance 

esthétique et métaphysique ». Autrement dit, ils cherchent refuge dans des abstractions 

intellectuelles ou dans une forme de contemplation esthétique qui, bien que légitime 

en soi, peut devenir une échappatoire à la responsabilité morale. Enfin, le texte insiste 

 
91  Søren Kierkegaard, Traité du désespoir, op. cit., p. 85. 



 

 

88 

sur le fait que cette connaissance est un « divertissement » du point de vue de l’éthique. 

On peut y voir une critique du risque de l’intellectualisme : au lieu d’engager 

réellement son existence dans une quête authentique, l’individu peut se réfugier dans 

un savoir qui reste détaché du vécu. C’est une posture que Kierkegaard critique dans 

La Maladie à la mort, où il oppose la simple spéculation au véritable engagement 

existentiel. En somme, ce passage décrit un mécanisme de fuite où l’individu, au lieu 

d’affronter l’exigence de vérité intérieure, se réfugie dans des formes de connaissance 

qui ne font que masquer son malaise profond. 

 

Jean Wahl commente cette idée en soulignant que Kierkegaard voit dans la 

foule une sorte de fuite désespérée et maladroite devant l’angoisse inhérente et 

indissociable à la liberté. Il précise que les caractères de la foule et de la presse nous 

rendent distraits « de nous-mêmes en portant notre attention sur une multitude de 

choses qui nous sont étrangères et de nous rendre l'histoire de la Chine plus familière 

que les problèmes qui touchent à notre propre destinée individuelle. C'est une 

remarque de même genre que l'on trouve dès le début de l'ouvrage de Heidegger sur 

l'être et le temps. « La tradition annihile à tel point l'historicité de l'être que, dans son 

intérêt pour la multiplicité des lignes, des directions, des points de vue philosophiques 

possibles, elle se meut dans l'étude des cultures les plus éloignées et les plus étranges, 

et tente, par cet intérêt même, de dissimuler à quel degré elle manque de base 

substantielle » (p. 21). — Kierkegaard disait : On comprend tout ; seulement on ne se 

comprend pas soi-même. Heidegger parle de cette aliénation de l'homme par rapport 

à soi, liée à sa compréhension des cultures les plus diverses (p. 178). »92 Ainsi, cette 

dynamique entre la peur de l'indépendance et le désir de conformité se met intensément 

sous les feux de la rampe et devient centrale dans la pensée de Kierkegaard en révélant 

les tensions existentielles qui tourmentent l'individu moderne.   

 

Chez Heidegger, cette critique profonde trouve un écho saisissant dans le 

concept du On, une structure impersonnelle et abstraite qui régit l’existence 

quotidienne et éloigne tragiquement le Dasein de son être propre et authentique. 

Heidegger affirme : 

 

 
92   Jean Wahl, Études Kierkegaardiennes, op. cit., p. 456. 



 

 

89 

« Dasein, en tant qu’être-l’un-avec-l’autre quotidien, se tient sous l’emprise d’autrui. 

Ce n’est pas lui-même qui est, les autres lui ont ôté l’être. La discrétion des autres 

dispose des possibilités quotidiennes d’être du Dasein. Ces autres ne sont pas alors 

des autres déterminés. Au contraire, tout autre peut les représenter. L’essentiel, c’est 

seulement cette domination d’autrui, qui, sans s’imposer a toujours déjà été 

secrètement acquise par le Dasein comme être-avec. L’on appartient soi-même aux 

autres, et l’on consolide leur puissance. »93  

 

On voit que ce passage illustre la thèse heideggérienne selon laquelle le Dasein, 

en tant qu’être-avec (Mitsein), est fondamentalement immergé dans un monde social 

qui façonne son existence. Loin d’être un sujet totalement autonome, le Dasein est, 

dans son quotidien, sous l’influence du "On", cette force anonyme et impersonnelle 

qui régit les comportements et les normes sociales. L’idée centrale est que l’individu 

ne se possède pas pleinement lui-même : son être lui est, d’une certaine manière, 

"retiré" par les autres. Ce phénomène ne repose pas sur une domination explicite, mais 

sur une influence diffuse et insidieuse. Les autres n’ont pas besoin d’être des personnes 

précises ; ils incarnent cette force anonyme du "On" qui prescrit des manières de penser 

et d’agir sans qu’aucune autorité identifiable n’impose ces règles. Dans cette structure, 

le Dasein lui-même contribue à renforcer cette emprise : en adoptant les codes établis 

et en se conformant aux attentes sociales, il participe à la perpétuation de cette 

domination. L’être humain appartient au monde du "On", et cette appartenance 

détermine largement ses choix et ses possibilités d’existence. Ce passage souligne 

donc le paradoxe fondamental du Mitsein chez Heidegger : bien que le Dasein soit un 

être-relationnel, cette coexistence avec autrui entraîne souvent une aliénation de soi. 

 

Hyppolite, dans le passage suivant, met en évidence le rapport conflictuel de 

Kierkegaard avec la société et les structures collectives. Loin d’être simplement un 

penseur isolé par accident, Kierkegaard semble avoir délibérément refusé 

l’engagement social et politique en considérant ces sphères comme foncièrement 

inauthentiques. 

 

« Mais Kierkegaard n’a pas seulement échoué dans la communication de personne à 

personne, il a refusé aussi la communication avec une réalité collective (son désintérêt 

 
93  Martin Heidegger, Être et Temps, op. cit., p. 158. 



 

 

90 

pour la politique). C’est surtout son refus d'être pasteur et sa rupture avec L'Eglise 

officielle qui manifestent le mieux cet éloignement de Kierkegaard à l'égard du social 

tout entier. Il en dénonce l’inauthenticité - ce que les philosophes nommeront plus tard 

la banalité du On. Il caractérise son époque comme l'époque du social dans toute sa 

banalité, en face de l'exceptionnel : Cette époque hait l'isolement ; et comment 

pourrait-elle souffrir qu'un homme conçoive l'idée désespérée d'aller seul à travers la 

vie, cette époque où tous, la main dans la main, bras dessus, bras dessous, vivent pour 

l'idée de communauté. »94  

 

On se rend compte que l’auteur rapproche cette critique de ce que Heidegger 

appellera plus tard « la banalité du On », c'est-à-dire la manière dont les individus se 

dissolvent dans une existence collective impersonnelle, où ils adoptent des croyances 

et des comportements dictés par la majorité plutôt que par une véritable réflexion 

personnelle. Pour Kierkegaard, son époque incarne cette domination du social sur 

l’individuel, où l’exceptionnel – c'est-à-dire l’individu authentique – est marginalisé. 

Tout cela met également en lumière l’opposition entre l’isolement de l’individu 

authentique et l’idéologie de la communauté, qui selon Kierkegaard, étouffe la 

singularité et empêche l’homme d’assumer pleinement sa propre existence. Il y a ici 

une critique anticipée de la société de masse et du conformisme, où l’appartenance 

collective devient une fin en soi, annihilant la possibilité d’une véritable intériorité en 

illustrant comment Kierkegaard considère la solitude existentielle comme un choix 

radical et nécessaire face à une société qui cherche à abolir toute singularité en 

privilégiant l’uniformité. 

 

5.3. Liberté et responsabilité : le saut qualitatif versus l’authenticité 

 

5.3.1. Le saut qualitatif chez Kierkegaard : une réponse existentielle à l’angoisse 

 

Pour Kierkegaard, l’angoisse constitue un phénomène intrinsèquement et 

indissociablement lié à la liberté humaine, car elle surgit inévitablement de la 

confrontation avec les innombrables possibilités infinies que la vie offre à chaque 

individu. Cette liberté incommensurable, souvent écrasante et source de douleur, place 

 
94  Jean Hyppolite, Figures de la pensée philosophique, tome premier, Paris, Presses Universitaires de 
France, 1971, pp. 202-203. 



 

 

91 

l’homme face à un choix fondamental, de profondeur inestimable et crucial : il doit 

choisir entre demeurer dans une existence superficielle, confortable, et généralement 

inauthentique, ou bien s’élever vers une existence véritable, éthique, ou religieuse, 

d'une grande portée et de signification orale et spirituelle profonde. Ce passage 

indispensable et radical nécessite ce qu’il appelle un "saut qualitatif", qui se révèle être 

cette décision existentielle que transcende la rationalité conventionnelle et banale. 

 

Le saut qualitatif implique un engagement total, radical et absolu, un 

engagement qui mobilise toute la personne dans un acte libre et conscient, une 

démarche par laquelle l’individu prend véritablement possession de sa vie et de son 

destin. Kierkegaard décrit ce processus crucial comme une confrontation personnelle, 

directe et authentique avec Dieu, surtout dans le cadre exigeant de la « foi » chrétienne, 

un rapport où l’individu se doit d’affronter, une fois de plus, le vide et l’angoisse 

manifeste de l’existence. Cette foi, si elle est véritable et authentique, n’est en aucun 

cas un refuge dogmatique et immuable, mais au contraire, elle se révèle être une 

appropriation subjective et profondément personnelle de la vérité existentielle. C’est 

ce qu’il résume de manière précise et poignante : « L’angoisse est le possible de la 

liberté, seule cette angoisse-là forme par la foi l’homme absolument, en dévorant 

toutes les finitudes, en dénudant toutes leurs déceptions. »95  

 

En affirmant que « l’angoisse est le possible de la liberté », Kierkegaard nous 

fait penser qu’elle n’est pas un obstacle, mais bien une ouverture vers l’existence 

authentique. Elle met l’homme face à son pouvoir de choisir et à la responsabilité qui 

en découle. Donc, en faisant face à l’absence de déterminations extérieures 

contraignantes, l’individu prend conscience qu’il doit se déterminer lui-même. 

 

Cependant, cette confrontation avec l’abîme du possible peut être écrasante. 

C’est pourquoi le passage affirme que seule la foi permet d’intégrer pleinement cette 

expérience et de façonner l’homme de manière absolue. Sans la foi, l’angoisse risque 

de conduire au désespoir ou au repli sur soi. Par la foi, au contraire, l’angoisse devient 

un processus de purification existentielle : d’une part, elle dissout les illusions et les 

attachements superficiels ; d’autre part, elle révèle la vanité des sécurités illusoires et 

pousse l’individu à s’ancrer dans une vérité plus profonde. 

 
95  Søren Kierkegaard, Le concept de l’angoisse, op. cit., p. 121. 



 

 

92 

 

Ainsi, chez Kierkegaard, la liberté ne se limite pas seulement à une notion 

abstraite, théorique, et déconnectée de la réalité, mais elle est profondément liée à la 

responsabilité éthique que chaque personne doit porter. La prise de conscience de cette 

dimension essentielle conduira inéluctablement l’individu à comprendre qu'il ne peut 

pas échapper à l’angoisse existentielle, à ses répercussions, mais qu’il peut, au 

contraire, l’accepter comme une condition nécessaire et enrichissante. En effet, cette 

acceptation est la clé pour accéder à la vérité subjective et à la réconciliation 

authentique avec Dieu. Elle favorise ainsi une vie pleine de sens, de profondeur, et de 

richesse spirituelle qui éclaire réellement le parcours existentiel de chaque individu. 

 

5.3.2. L’authenticité chez Heidegger : une liberté orientée vers la finitude par la 

« résolution anticipante » 

 

Heidegger propose une conception fondamentalement distincte et nuancée de 

la liberté, ainsi que de la responsabilité dans le cadre de l’analytique existentiale. 

Contrairement à l'approche de Kierkegaard, qui recourt à un cadre religieux pour 

examiner ces concepts, Heidegger plonge profondément dans une compréhension 

ontologique et philosophique. Dans sa pensée complexe, Heidegger affirme que la 

liberté véritable et authentique ne peut véritablement se manifester que lorsque le 

Dasein, dans sa propre existence, accepte et embrasse pleinement sa condition d’être-

pour-la-mort. En adoptant cette perspective existentielle, il réussit à transcender les 

illusions enchevêtrées et les contraintes souvent imposées par le On, autrement dit le 

monde impersonnel et uniformisant qui tend à homogénéiser et standardiser les 

expériences humaines individuelles et qui, par là même, anéantit la singularité de ces 

dernières. Dans Être et Temps, Heidegger développe l'idée selon laquelle l’angoisse 

fait office de révélateur essentiel pour le Dasein en lui permettant d'acquérir une 

conscience aiguisée de sa "possibilité la plus propre" et authentique : celle d'opter pour 

une existence qui est véritablement sienne, tout en étant pleinement conscient de la 

finitude inéluctable de sa propre existence. Il précise :  

  

« Sa possibilité la plus propre, absolue et indépassable, le Dasein ne se la 

procure cependant pas après coup et occasionnellement au cours de son être. Au 

contraire, si le Dasein existe, il est aussi et déjà jeté dans cette possibilité. Qu’il soit 



 

 

93 

remis à sa mort, que celle-ci appartienne donc à l’être- au-monde, c’est là quelque 

chose dont le Dasein, de prime abord et le plus souvent, n’a nul savoir exprès, ni même 

théorique. L’être-jeté dans la mort se dévoile à lui plus originellement et instamment 

dans l’affection de l’angoisse. L’angoisse de la mort est angoisse « devant » le 

pouvoir-être le plus propre, absolu et indépassable. Le devant-quoi de cette angoisse 

est l’être-au-monde lui-même. Le pour-quoi [en-vue-de-quoi] de cette angoisse est le 

pouvoir-être du Dasein en tant que tel. »96  

 

Il en résulte que ce passage illustre la conception heideggérienne de l’être-

pour-la-mort97 (Sein-zum-Tode) et son lien fondamental avec l’angoisse. Heidegger 

insiste sur le fait que la mort n’est pas simplement un événement futur qui surviendra 

à un moment donné, mais une possibilité constitutive du Dasein en soulignant que le 

Dasein ne « se procure » pas la possibilité de la mort au cours de son existence, comme 

un élément accidentel ou secondaire. Au contraire, il est toujours déjà jeté dans cette 

possibilité. Cela signifie que la mort fait intrinsèquement partie de l’être du Dasein dès 

son existence même. 

 

Dans ce qui suit, Heidegger parle de « l’être jeté dans la mort », ce qui renvoie 

au phénomène plus large d’être-jeté (Geworfenheit) : le Dasein n’a pas choisi 

d’exister, pas plus qu’il ne choisit d’être destiné à mourir. Cette mortalité n’est pas un 

savoir explicite et constant pour l’individu : « de prime abord et le plus souvent, [le 

Dasein] n’a nul savoir exprès ». En d’autres termes, dans le quotidien, on évite de 

penser à notre propre finitude en étant absorbé par nos occupations et les distractions 

du monde. 

 

Toutefois, il existe une expérience dans laquelle cette réalité se révèle avec une 

intensité inédite : l’angoisse. D’un côté, l’angoisse « dévoile plus originellement et 

instamment » l’être-jeté dans la mort : Contrairement à la peur, qui est dirigée vers un 

objet déterminé dans le monde, l’angoisse surgit face à l’absence de repères et à la 

confrontation avec notre propre finitude. De l’autre côté, ce devant-quoi de l’angoisse 

 
96  Martin Heidegger, Être et Temps, op. cit., p. 291. 
97  « De même que le Dasein, aussi longtemps qu’il est, est au contraire constamment déjà son ne-pas-
encore, de même il est aussi déjà sa fin. Le finir désigné par la mort ne signifie pas un être-à-la-fin du 
Dasein, mais un être pour la fin de cet étant. La mort est une guise d’être que le Dasein assume dès 
qu’il est. “Dès qu’un homme vient à la vie, il est assez vieux pour mourir" ». Ibid, p. 285. 



 

 

94 

est l’être-au-monde lui-même : le Dasein ne ressent pas une angoisse face à un danger 

extérieur, mais devant son propre pouvoir-être le plus propre, c'est-à-dire la certitude 

de sa mort. 

 

L’angoisse est ainsi une modalité existentielle qui révèle la vérité la plus 

profonde du Dasein : son existence est toujours en tension avec sa finitude, et c’est en 

assumant lucidement cette mortalité qu’il peut dévoiler une existence authentique, un 

pouvoir-être authentique qui s’enracine dans sa constitution ontologique. Ce passage 

met donc en lumière le rôle central de l’angoisse chez Heidegger : elle n’est pas un 

obstacle ou un trouble, mais une expérience fondamentale qui dévoile la vérité de 

l’existence. 

 

En outre, l’authenticité, telle que la conçoit Heidegger, ne repose pas sur un 

saut qualitatif vers une transcendance de nature divine ou transcendante comme chez 

Kierkegaard, mais plutôt sur une "résolution anticipante98" (Vorlaufende 

Entschlossenheit), dans laquelle l’individu prend pleinement la mesure de sa mort en 

tant qu’horizon ultime de son existence. Dans Être et Temps, Heidegger développe le 

concept de résolution anticipante comme un mode d’être proprement authentique du 

Dasein. Cette notion repose sur l’expérience de l’angoisse, qui joue un rôle central 

dans la transition de l’existence inauthentique vers une appropriation véritable de son 

être :  

 

« Mais à proprement parler, l’angoisse ne peut monter que dans un Dasein 

résolu. Celui qui est résolu ne connaît aucune peur, mais il comprend justement la 

possibilité de l’angoisse comme de cette tonalité qui ne l’inhibe ni ne l’égare. Elle 

libère de possibilités ‘‘nulles’’ et laisse devenir libre pour des possibilités 

authentiques99 ». 

 

 
98  « La résolution est un mode privilégié de l’ouverture du Dasein. Or l’ouverture a été plus haut 
existentialement interprétée comme la vérité originaire. Celle-ci n’est primairement ni une qualité du 
“ jugement ” ni en général une qualité d’un comportement déterminé, mais un constituant essentiel de 
l’être-au-monde comme tel. La vérité doit être conçue comme un existential fondamental. La 
clarification ontologique de la proposition : “ Le Dasein est dans la vérité ” a manifesté l’ouverture 
originaire de cet étant comme vérité de l’existence et renvoyé, pour sa détermination plus précise, à 
l’analyse de l’authenticité du Dasein. Désormais, ce qui est conquis avec la résolution, c’est la vérité 
la plus originaire, parce qu’authentique du Dasein ». Ibid., p. 340. 
99  Ibid., p. 387. 



 

 

95 

Contrairement à la peur, qui se rapporte toujours à un objet déterminé, 

l’angoisse n’a pas de contenu spécifique : elle surgit précisément lorsque le Dasein 

prend conscience de l’indétermination radicale de son être et de l’abîme de possibilités 

qui s’ouvrent devant lui. Elle ne paralyse pas, mais au contraire, révèle la nécessité 

d’un choix existentiel.   

 

Celui qui est résolu ne se laisse pas dominer par la peur, mais accepte l’angoisse 

comme une tonalité fondamentale qui le libère des illusions du quotidien. L’angoisse 

ne l’égare ni ne l’inhibe, car elle lui permet de voir clairement que beaucoup de ses « 

possibilités » sont en réalité des illusions dictées par le On. Dans la vie ordinaire, 

quotidienne et médiocre, le Dasein est souvent plongé dans l’inauthenticité, absorbé 

dans les préoccupations du monde et guidé par des choix qui ne sont pas véritablement 

les siens. C’est à travers l’angoisse qu’il peut reconnaître l’inauthenticité dans cette 

existence et accéder à une liberté véritable. Heidegger parle alors de la libération à 

l’égard des possibilités nulles, ces modes d’être qui ne sont pas réellement choisis mais 

adoptés par conformisme. 

 

« Cette ouverture authentique insigne, attestée dans le Dasein lui- même par sa 

conscience – le se-projeter réticent et prêt à l’angoisse vers l’être-en-dette100 le plus 

propre – nous l’appelons la résolution. »101  

  

Il s’avère qu’au cœur de cette résolution, on trouve la confrontation du Dasein 

avec sa propre finitude. La conscience morale (Gewissen) joue ici un rôle fondamental 

: elle n’est pas une simple voix morale dictant des principes de conduite, mais un appel 

intérieur qui pousse l’individu à se reconnaître comme seul responsable de son 

existence. Cette responsabilité est décrite en termes de « l’être-en-dette102 » 

 
100  « Non seulement l’étant dont l’être est le souci peut se charger d’une dette factice, mais encore il 
est en-dette au fond de son être, et cet être-en-dette donne pour la première fois la condition ontologique 
permettant que le Dasein, existant facticement, devienne “ endetté ”. Cet être-en-dette essentiel est 
cooriginairement la condition existentiale de possibilité du bien et du mal “ moraux ”, autrement dit 
de la moralité en général et de ses modifications facticement possibles. Si l’être-en-dette originaire ne 
peut être déterminé par la moralité, c’est que celle-ci le présuppose déjà pour elle-même ». Ibid., p. 
328. 
101  Ibid., p. 340. 
102 « Dans la structure de l’être-jeté aussi bien que dans celle du projet est essentiellement contenue 
une nullité, et c’est elle qui est le fondement de la possibilité de la nullité du Dasein inauthentique dans 
l’échéance où il se trouve à chaque fois et toujours facticement. En son essence, le souci lui- même est 
transi de part en part de nullité. Le souci – l’être du Dasein – signifie ainsi, en tant que projet jeté : 
l’être-fondement (nul) d’une nullité. Autrement dit : le Dasein est comme tel en-dette, si tant est que 



 

 

96 

(Schuldigsein), non pas au sens d’une culpabilité morale, mais d’une exigence 

d’authenticité : le Dasein est « en dette » vis-à-vis de son propre être, car il doit le 

prendre en charge activement et ne peut déléguer cette tâche à une autorité extérieure. 

 

Ce mouvement de retour à soi se manifeste dans une anticipation de la mort. 

La résolution anticipante signifie que le Dasein ne perçoit pas la mort comme un 

événement futur qui surviendra un jour, mais comme une possibilité essentielle qui 

structure son existence présente. Loin d’être une fatalité externe, la mort est l’unique 

possibilité absolument propre du Dasein, celle que personne ne peut accomplir à sa 

place. En l’intégrant pleinement dans son existence, il transforme la conscience de sa 

finitude en une source de liberté. Il ne s’agit pas ici d’un simple constat passif, mais 

d’un engagement actif à l’existence en tenant compte de cette donnée irréductible. 

 

La résolution anticipante permet ainsi au Dasein d’accéder à une existence 

pleinement appropriée, libérée des illusions du « On » et de la dispersion dans la 

quotidienneté. Ce mode d’être ne repose pas sur une construction intellectuelle ou un 

idéal abstrait, mais sur une disposition existentielle où l’angoisse est reconnue comme 

une ouverture vers la vérité de l’être. En acceptant la mortalité comme une dimension 

constitutive de son être, le Dasein devient véritablement libre, non en dépit de la mort, 

mais à partir d’elle. La mort, loin d’être un terme limitatif, devient alors le fondement 

même de l’authenticité, car elle oblige l’individu à exister en assumant pleinement son 

propre destin. La résolution anticipante est ainsi une affirmation de soi qui ne repose 

pas sur une volonté arbitraire, mais sur l’acceptation lucide de la finitude et 

l’engagement à exister de manière propre. 

 

 
demeure la détermination existentiale formelle de la dette comme être-fondement d’une nullité » Ibid., 
p. 327.  « Dès lors, l’entendre correct de l’appel équivaut à un se-comprendre en son pouvoir-être le 
plus propre, c’est-à-dire au se-projeter vers le pouvoir- devenir-en-dette authentique le plus propre. Le 
se-laisser-pro-voquer compréhensif à cette possibilité inclut en soi le devenir-libre du Dasein pour 
l’appel : la disposition au pouvoir-être-ad-voqué. Le Dasein, comprenant l’appel, est obédient à sa 
possibilité la plus propre d’existence. Il s’est lui-même choisi.  
 
Avec ce choix, le Dasein se rend possible son être-en-dette le plus propre, qui demeure refermé au On-
même. L’entente du On ne connaît que la suffisance ou l’insuffisance par rapport à la règle courante et 
à la norme publique. Le On décompte des infractions contre elles, et il cherche des compromis. Il s’est 
dérobé à l’être-en-dette le plus propre, afin de commenter d’autant plus bruyamment les fautes 
commises. Mais dans l’ad-vocation, le On-même est ad-voqué à l’être-en-dette le plus propre du Soi-
même. La compréhension de l’appel est le choisir – non pas cependant de la conscience qui, comme 
telle, ne peut être choisie. Ce qui est choisi, c’est l’avoir-conscience en tant qu’être-libre pour l’être-
en-dette le plus propre. Comprendre l’ad-vocation signifie : vouloir-avoir-conscience » Ibid, p. 330. 



 

 

97 

De même, Heidegger insiste avec une grande détermination et une clarté 

poignante sur le fait que l’authenticité ne doit pas être perçue comme un état statique 

ou immobile, mais plutôt comme un processus dynamique et fluide. Dans cette analyse 

éclairante, le Dasein est appelé à faire un choix délibéré de manière continue afin 

d’assumer réellement son existence face aux pressions, aux conformismes et aux 

attentes du On qui l’entoure et influence inéluctablement son quotidien. Dès lors, 

l’authenticité se dessine non seulement comme une réalisation personnelle et 

individuelle, mais également comme un acte de courage authentique et vrai face à la 

pluralité complexe et parfois accablante des expériences humaines, qui peuvent 

fréquemment obscurcir notre perception de soi et éclipser notre véritable « essence ». 

 

5.3.3. Différences fondamentales : transcendance religieuse et liberté ontologique 

 

La différence principale entre Kierkegaard et Heidegger réside dans la finalité 

profonde et unique de l’angoisse ainsi que de la liberté que chacun d’eux s’efforce de 

transmettre au travers de leurs réflexions philosophiques inimitables. Chez 

Kierkegaard, la liberté atteint son plein accomplissement dans une transcendance 

religieuse authentique et véritablement profonde où le fameux saut qualitatif unique, 

tel qu’il le définit avec précision, conduit chaque individu vers une relation « 

personnelle » et intime avec Dieu, souvent perçue comme le but ultime et véritable de 

son existence. Cette relation spirituelle et précieuse, intensément marquée par une 

spiritualité qui transcende les préoccupations purement mondaines et limitées, incite 

ainsi l’individu à s'engager dans une exploration riche et nuancée des multiples 

dimensions de l’existence humaine. Selon Kierkegaard, seule une connexion directe 

avec le divin et l'expérience de cette transcendance peuvent véritablement révéler ces 

aspects fondamentaux de la vie humaine et de l’être, ce qui transforme radicalement 

la compréhension qu’un individu a de sa propre existence. 

 

En revanche, chez Heidegger, la notion de liberté véritable et authentique est 

profondément enracinée dans une confrontation directe, sans détour, avec la finitude 

de l’être et l’angoisse qui l’accompagne. Cette confrontation exige que le Dasein 

accepte pleinement et sans réserve sa condition « mondaine », limitée, tout en 

maintenant une distance critique constante avec ce qui pourrait s'apparenter à une 

transcendance divine ou à des entités supérieures, lesquelles pourraient offrir un refuge 



 

 

98 

illusoire ou une échappatoire spirituelle. Même si Jean Wahl, dans ses analyses, 

souligne et éclaire cette divergence entre les deux penseurs, il formule aussi un point 

commun fondamental entre eux : « On voit qu'il y a une grande différence entre l'usage 

que Kierkegaard fait de l'idée d'angoisse et celui qu'en fera Heidegger. Pour 

Kierkegaard, il s'agit d'une angoisse psychologique et d'un rien qui est dans l'esprit. 

Pour Heidegger, l'angoisse est liée à un fait cosmique, au néant absolu sur lequel se 

détache l'existence. De là, l'originalité de Heidegger, même dans sa théorie de 

l'angoisse, qui, au premier abord, paraît tout inspirée de Kierkegaard. »103 Aux yeux 

de Wahl, l’angoisse, pour Heidegger comme pour Kierkegaard, est la possibilité du 

passage de l'erreur à la vérité. 

 

Cela implique que, pour Kierkegaard, l’angoisse agit comme un levier puissant 

qui pousse l'individu avec force vers une compréhension spirituelle et religieuse en le 

dirigeant résolument vers une foi authentique et éclairée où l’individu s’immerge 

totalement dans la quête de sens. Néanmoins, pour Heidegger, il s'agit d'un pas 

nécessaire et incontournable qui oblige le Dasein à se confronter à sa propre réalité 

existentielle, sans fioritures ni échappatoires et à examiner avec intensité les vérités 

inévitables. 

 

De l’autre côté, le saut qualitatif chez Kierkegaard représente une rupture 

radicale et définitive, un véritable tournant, avec le monde environnant, une sorte de 

départ vers le divin, poursuivant la quête d'une connexion authentique et significative 

avec l’ultime vérité transcendante. En revanche, l’authenticité heideggérienne reste 

fermement ancrée dans l’expérience tangible du monde ambiant et dans le temps qui 

passe. Elle cherche une compréhension de notre place et de notre rôle dans un univers 

en mouvement constant. Cette différence demeure d'une importance capitale et 

essentielle pour saisir toute la richesse des pensées respectives de Kierkegaard et 

Heidegger ainsi que les multiples implications qu'elles engendrent sur la notion de 

liberté de l'individu, une notion qui balise son rapport complexe avec l'angoisse 

existentielle. 

 

 

 
103  Jean Wahl, Études Kierkegaardiennes, op. cit., p. 221. 



 

 

99 

En résumé, malgré leurs nombreuses divergences philosophiques et 

méthodologiques, Kierkegaard et Heidegger s’accordent sur un point fondamental et 

essentiel qui transcende leurs différences : l’idée que la liberté est indissociable de la 

responsabilité qui l’accompagne. En effet, pour ces deux philosophes, l’angoisse joue 

un rôle majeur et déterminant. Elle émerge comme un « signal » qui met en lumière la 

nécessité pressante et inéluctable pour chaque individu de choisir son propre chemin 

dans une existence souvent incertaine et instable. Que ce soit à travers la foi, avec la 

conviction passionnée de Kierkegaard, ou en acceptant la finitude de notre existence, 

comme l’explique Heidegger, cette angoisse est porteuse d’une richesse émotionnelle 

et d’une profondeur existentielle saisissantes.  

 

5.4. L’isolement et la solitude existentielle 

 

5.4.1. L’angoisse comme condition de l’isolement chez Kierkegaard 

 

Pour Kierkegaard, l’angoisse se présente sous la forme d’une expérience 

intérieure et complexe qui, en plongeant l’individu directement dans la confrontation 

avec sa propre liberté individuelle, a le pouvoir d’extraire ce dernier du confort douillet 

et rassurant que peut offrir la vie sociale ordinaire et superficielle. Cette confrontation, 

inévitable, se révèle souvent douloureuse et entraîne une sorte de la solitude. 

Cependant, cette solitude ne doit pas être interprétée de manière unidimensionnelle, 

simplement comme un retrait maladif et défaillant à l’égard de la société. Au contraire, 

Kierkegaard se donne pour mission de percevoir cette solitude comme une nécessité 

spirituelle profondément positive ; elle se configure comme une condition 

indispensable et même essentielle pour que l’individu parvienne à se découvrir 

pleinement lui-même et, de cette façon, accède à la vérité subjective qui lui est propre 

et unique, cette vérité que chacun porte en lui comme une étoile merveilleuse. Il 

s’exprime en ces termes : « Oser à fond être soi-même, oser réaliser un individu, non 

tel ou tel, mais celui-ci, isolé devant Dieu, seul dans l’immensité de son effort et de sa 

responsabilité. »104  

 

De même, la solitude, selon la perspective kierkegaardienne, est donc vécue 

comme un véritable "retour" à soi-même, un moment décisif et dangereux où 

 
104  Søren Kierkegaard, Traité du désespoir, op. cit., p. 3. 



 

 

100 

l’individu se confronte à cette responsabilité ultime, non seulement devant Dieu, mais 

aussi devant sa propre existence singulière et authentique. C’est précisément dans cet 

isolement choisi et volontaire, souvent perçu comme difficile, que se dessine la 

possibilité d’un "saut qualitatif" vers une vie authentique, riche et significative.  

 

Sous cet angle, l’angoisse kierkegaardienne n’est donc pas envisagée comme 

une fin en soi, mais plutôt comme un chemin spirituel réfléchi et éclairé, qui s’ouvre 

et mène à la découverte précieuse et révélatrice de la vérité « intérieure » et authentique 

que chacun porte en lui depuis toujours comme une lumière que l’on cherche à 

redécouvrir. 

 

5.4.2. La solitude chez Heidegger : le retrait du On 

 

Pour Heidegger, l’angoisse occupe une place centrale et joue un rôle similaire 

et fondamental, mais qu’elle s’inscrit dans un cadre ontologique. Loin d'être ressentie 

comme une simple expérience qui serait uniquement psychologique ou spirituelle, 

cette tonalité fondamentale sert à révéler au Dasein sa propre finitude. Que le Dasein 

ait la possibilité de comprendre sa finitude réside dans sa constitution ontologique 

fondamentale qui lui permet aussi de se libérer de la dispersion et de la désorientation 

imposées par le On. Ce phénomène est ce que Heidegger désigne sous le terme de On. 

En ce sens précis, l’angoisse peut être comprise comme le signe d’une solitude 

existentielle qui retire le Dasein des préoccupations quotidiennes, souvent 

superficielles et insignifiantes, pour le ramener à un engagement, d'une manière plus 

authentique, à son être véritable.  

 

Dans Être et Temps, Heidegger écrit que « la fuite devant l’étrang(èr)eté qui la 

plupart du temps demeure recouverte avec l’angoisse latente parce que la publicité du 

On réprime toute non-familiarité. »105 Ce passage illustre comment le Dasein, dans 

son existence quotidienne, fuit l’étrangeté de l’être en se réfugiant dans le 

conformisme du On. 

 

Bien que l’angoisse confronte le Dasein à l’absence de tout fondement stable 

dans son être, dans la quotidienneté, cette angoisse demeure latente et n’est 

 
105  Martin Heidegger, Être et Temps, op. cit., p. 229. 



 

 

101 

généralement pas reconnue de manière explicite. Cela s’explique par le fait que le 

Dasein se préoccupe d’un monde ambiant où tout semble familier, où les repères et les 

normes collectives offrent une illusion de sécurité. Heidegger affirme que cette 

étrangeté fondamentale de l’existence est recouverte et réprimée par le On. Dans ce 

cadre, toute forme de non-familiarité est perçue comme une menace et immédiatement 

neutralisée. 

 

La « publicité du On », c’est-à-dire la manière dont le discours dominant 

impose une compréhension uniforme du monde, joue un rôle central dans cette 

répression. Le Dasein, au lieu d’affronter l’étrangeté radicale de son être et 

l’incertitude qui l’accompagne, adopte les conventions du « On » et évite ainsi toute 

confrontation avec l’angoisse existentielle. Cette fuite se montre le plus souvent 

comme un évitement par lequel l’existence inauthentique tente de dissimuler la 

possibilité de l’existence authentique. Il s’ensuit que cet extrait illustre la tension entre 

l’angoisse, qui révèle la vérité de l’être, et le besoin de se raccrocher à une fausse 

familiarité entretenue par le conformisme social. L’authenticité, chez Heidegger, 

implique aucune rupture avec l’inauthenticité. Le Dasein existe simultanément de 

manière authentique et de manière inauthentique. L’existence authentique n’est pas le 

résultat que le Dasein ne peut obtenir que grâce à la transformation, la conversion, la 

confrontation, la confession etc. Heidegger se contente de décrire 

phénoménologiquement comment l’existence authentique – le pouvoir-être 

authentique – est dissimulée par l’existence inauthentique et comment le Dasein 

comprend en effet toujours déjà authentiquement l’être et la dissimulation du pouvoir-

être authentique. C’est en sens que Le Dasein de Heidegger diffère radicalement du 

Zarathoustra de Nietzsche et du croyant de Kierkegaard. 

 

Si l’on passe à la solitude chez Heidegger, on se rend compte qu’elle n'est pas 

simplement un isolement extérieur et social, mais elle se manifeste comme « 

détachement » « intérieur » et personnel. Ce détachement permet au Dasein de faire 

face à son être-pour-la-mort d'une manière plus authentique et plus consciente. Ce 

processus de « désencombrement » du monde quotidien et des distractions 

environnantes s'avère être non seulement nécessaire, mais crucial pour que le Dasein 

puisse, enfin, retrouver son authenticité qui lui échappait. 

 



 

 

102 

« Le Dasein est authentiquement lui-même dans l’isolement originaire de cette 

résolution ré-ticente qui s’intime à elle-même l’angoisse. »106 

 

Sous cet angle, l’expérience de l’angoisse conduit à une rupture avec 

l’existence inauthentique et place le Dasein face à lui-même dans un isolement 

originaire. Ce terme ne désigne pas un simple repli sur soi, mais une forme de solitude 

existentielle où l’individu cesse de s’identifier aux structures extérieures et prend 

conscience de sa propre responsabilité. L’authenticité ne peut être une expérience 

collective, car elle suppose un retour radical à soi où l’être humain cesse d’être défini 

par des normes externes et assume pleinement sa propre condition. Cette 

transformation ne se manifeste pas par une révolte spectaculaire contre la société, mais 

par une réorientation silencieuse et intérieure que Heidegger qualifie de « réticente ». 

La résolution n’est pas un choix arbitraire ou une affirmation bruyante de soi, mais un 

mouvement profond de réappropriation de son être. Le Dasein, qu’il soit individuel ou 

collectif, est toujours déjà seul, réticent et résolu. Le Dasein les dissimule à lui-même 

dans son pouvoir-être inauthentique. Le Dasein est toujours déjà seul bien qu’il ne 

puisse jamais s’isoler du Dasein d’autrui. 

 

En outre, Hubert Dreyfus rapproche cette idée de la position de Kierkegaard 

liée à l’acte de pécher, en soulignant que : 

 

 « Selon Kierkegaard, les êtres humains pèchent lorsqu'ils succombent à la 

tentation de fuir l'angoisse en choisissant des sphères d'existence ‘‘sûres’’. Dans le 

récit de Heidegger, pécher devient choisir l'inauthenticité, c'est-à-dire renier le soi. 

Après avoir grandi dans la dissimulation sociale, le Dasein peut succomber à la 

tentation d'embrasser activement les pratiques sociales distrayantes du public afin de 

fuir l’angoisse. »107  

 

Ce passage met en parallèle la conception kierkegaardienne du péché et 

l’analyse heideggérienne de l’inauthenticité, en soulignant le rôle central de l’angoisse 

dans ces deux « récits ». 

 

 
106  Martin Heidegger, Être et Temps, op. cit., p. 364. 
107  Hubert Dreyfus, Being-in-the-World: A Commentary on Heidegger's Being and Time, Division I, 
op. cit., pp. 638-639. 



 

 

103 

Chez Kierkegaard, l’angoisse est une condition essentielle de la liberté : elle 

est le signe que l’individu se tient face à l’infinité de ses possibles. Cependant, cette 

liberté est vertigineuse et l’homme a tendance à chercher des refuges pour échapper à 

cette angoisse. Pécher, selon Kierkegaard, ne signifie pas seulement enfreindre des 

règles morales, mais choisir d’étouffer son angoisse en s’enfermant dans des modes 

d’existence illusoires et sécurisants. Il distingue ainsi plusieurs sphères d’existence où 

l’individu peut se réfugier : la sphère esthétique où l’on fuit l’angoisse à travers le 

plaisir et la distraction ; la sphère éthique où l’on tente d’échapper à l’angoisse en 

adoptant des principes rigides sans réelle intériorité ; et enfin la sphère religieuse qui 

seule permet d’affronter pleinement l’angoisse en s’abandonnant à Dieu. 

 

Dans le cadre heideggérien, cette fuite devant l’angoisse prend la forme de 

l’inauthenticité. L’angoisse, en révélant au Dasein la contingence de son existence et 

sa finitude, lui ouvre la possibilité d’être lui-même. Mais, au lieu de l’accepter, le 

Dasein est souvent tenté de se détourner de lui-même et de se dissoudre dans le On. 

 

Là où Kierkegaard parle de tentation, Heidegger évoque la manière dont le 

Dasein, après avoir grandi dans une société où tout favorise l’oubli de l’angoisse, peut 

activement choisir d’entretenir cette fuite. Il se perd alors dans des pratiques sociales 

qui le distraient de sa propre condition d’être-pour-la-mort en adoptant ainsi un mode 

d’existence où il n’est plus véritablement lui-même. Dans ces deux perspectives, 

l’angoisse est donc une épreuve existentielle déterminante : elle confronte l’individu à 

sa liberté et à son être propre, mais elle s’accompagne aussi d’une tentation constante 

d’y échapper. Le péché, chez Kierkegaard, et l’inauthenticité, chez Heidegger, 

apparaissent alors comme deux faces d’un même phénomène : le refus d’assumer 

pleinement son existence en préférant se dissoudre dans des structures de sécurité 

artificielles. 

 

Cependant, il est essentiel de noter qu'il existe une distinction pertinente entre 

les visions de ces deux penseurs : contrairement à Kierkegaard, qui envisage cette 

solitude comme une relation ouverte avec une transcendance divine et spirituelle, 

Heidegger ne considère pas cette solitude existentielle comme une connexion avec 

quelque chose d'autre que l’« être ». Au contraire, cette solitude demeure purement 



 

 

104 

immanente et constitue une confrontation directe et sans détour avec l’être qui permet 

de l’appréhender de façon plus authentique. 

 

5.4.3. La différence entre solitude spirituelle et solitude ontologique 

 

La distinction fondamentale et essentielle entre les pensées de Kierkegaard et 

celles de Heidegger repose essentiellement sur la finalité de la solitude que chacun 

d'eux envisage avec soin dans ses réflexions philosophiques. Pour Kierkegaard, 

l’isolement est avant tout perçu comme un cheminement spirituel. Cette forme de 

solitude permet à l’individu de s'échapper des distractions omniprésentes et 

dérangeantes du monde contemporain afin de se tourner résolument vers Dieu ainsi 

que vers une vérité qui est considérée par lui comme étant à la fois éternelle et absolue. 

En outre, Kierkegaard insiste sur l'importance d’une « re-naissance », qu'il voit comme 

étant la condition sine qua non d’une vie authentique : « La subjectivité est la vérité, 

et la vérité est la subjectivité. L’individu isolé découvre ainsi sa relation essentielle 

avec l’infini108 ».   

 

Ce passage explore la notion de re-naissance comme un changement 

fondamental de l’individu à travers l’appropriation existentielle de la vérité. 

Kierkegaard, dans sa critique de la pensée spéculative hégélienne, insiste sur le fait 

que la vérité n’est pas une connaissance objective mais une transformation intérieure 

de l’individu. L’idée principale ici repose sur une opposition entre l’existence factuelle 

et l’accession à la vérité. L’être humain, tel qu’il est immédiatement dans le monde, 

vit dans la non-vérité, une condition où il est aliéné, séparé de son être authentique. 

Lorsque cet individu entre en relation avec la vérité, un passage radical s’opère en lui 

: c’est une rupture existentielle comparable à une naissance. Toutefois, il est déjà dans 

le monde, il existe déjà biologiquement, ce qui signifie que cette naissance ne peut être 

qu’une re-naissance, une seconde venue au monde sur un plan spirituel et existentiel. 

 

Enfin, Kierkegaard souligne que cette renaissance implique une rupture avec 

toute dette envers les hommes : l’individu qui accède à la vérité ne doit rien à personne 

d’autre qu’à Dieu lui-même. Il doit, à l’image de celui qui oublie tout pour rechercher 

la vérité, s’oublier lui-même en pensant à son maître. Cette idée illustre la notion de « 

 
108  Søren Kierkegaard, Post-scriptum aux Miettes philosophiques, op. cit., p. 42. 



 

 

105 

saut de la foi » (Sprung) où l’individu ne peut pas simplement progresser 

rationnellement vers la vérité, mais doit se jeter dans un rapport absolu avec Dieu, en 

abandonnant les sécurités du monde. Cet extrait exprime ainsi la tension fondamentale 

entre l’existence immédiate, collective et inauthentique, et l’appropriation individuelle 

de la vérité, qui passe par une transformation existentielle radicale et solitaire. La foi, 

selon Kierkegaard, ne peut pas être un état passif ou une simple adhésion intellectuelle 

: elle est un bouleversement de l’être, une naissance intérieure qui ne peut être vécue 

que dans une relation directe avec le divin : 

 

« « Au fond, il ne parvient pas à une communication réelle dans sa vie, il 

sacrifie le réel pour être sûr de l’authentique. Mais que peut signifier l’authentique 

sans le réel ? » « Des trois stades de la vie, stade esthétique, stade éthique, stade 

religieux, il a sacrifié le deuxième, il s’est refusé à prendre place parmi les réalités 

sociales et légales pour devenir de plus en plus le religieux, l’extraordinaire, l’unique. 

» … « Mais Kierkegaard n’a pas seulement échoué dans la communication de 

personne à personne, il a refusé aussi la communication avec une réalité collective 

(son désintérêt pour la politique). C’est surtout son refus d'être pasteur et sa rupture 

avec l'Eglise officielle qui manifestent le mieux cet éloignement de Kierkegaard à 

l'égard du social tout entier. Il en dénonce l’inauthenticité - ce que les philosophes 

nommeront plus tard la banalité du on. Il caractérise son époque comme l'époque du 

social dans toute sa banalité, en face de l’exceptionnel…Dans tous ces domaines, 

Kierkegaard a lutté, et il semble que pour préserver la pureté, l’authenticité, le secret 

de son être, il ait rendu impossible toute communication concrète et effective…. On 

serait conduit à dire que Kierkegaard a tenté, dans la rupture de toutes les relations 

humaines, de parvenir à un dialogue authentique, existentiel, avec Dieu. C'est la 

relation à la transcendance, la relation verticale qui est le sommet de sa pensée et de 

son existence. »109  

 

Ce passage nous montre la tension fondamentale dans la pensée et la vie de 

Søren Kierkegaard entre l’authenticité existentielle et la communication avec autrui et 

la société. Dès le début, il est souligné que Kierkegaard privilégie l’authentique au 

détriment du réel. Ce choix radical pose une question essentielle : peut-il y avoir une 

authenticité véritable sans engagement dans la réalité concrète ? Dans sa vision des 

 
109  Jean Hyppolite, Figures de la pensée philosophique, op. cit., pp. 202-204. 



 

 

106 

trois stades de l’existence – esthétique, éthique et religieux –, Kierkegaard sacrifie le 

stade éthique, qui correspond à l’engagement moral et social dans le monde. Il refuse 

de prendre part aux institutions et aux valeurs collectives en préférant une quête 

absolue du religieux. Son désintérêt pour la politique et son refus d’être pasteur 

témoignent de cette rupture volontaire avec le social. Il rejette non seulement la 

communication interpersonnelle, mais aussi la communication collective, perçue 

comme une compromission avec l’inauthenticité. Dans cette optique, l’Église 

officielle apparaît à ses yeux comme une institution qui déforme et trahit la foi 

véritable en la réduisant à des formes sociales et à des conventions. 

 

Le passage évoque ici un concept qui sera développé plus tard par Heidegger 

sous le nom de « banalité du On ». Pour Kierkegaard, son époque est dominée par une 

uniformisation des existences, où l’individu est absorbé par la masse et incapable de 

suivre une voie réellement personnelle dans une forme d’aliénation douce où toute 

singularité est dissoute. Face à cette réalité sociale qui l’oppresse, Kierkegaard choisit 

la rupture. Il semble même que pour préserver la pureté et l’authenticité de son être, il 

se soit interdit toute communication réelle et directe avec le monde. Ce choix extrême 

conduit à une hypothèse forte : et si cette solitude absolue était la seule voie vers un 

dialogue authentique avec Dieu ?  

 

C’est ici que se manifeste le cœur de la pensée kierkegaardienne : la relation 

existentielle à Dieu est une relation verticale, qui ne passe pas par les structures 

humaines mais par une intériorité radicale. Ce retrait du monde ne relève pas d’un 

simple isolement psychologique mais d’un choix spirituel par lequel l’homme se 

confronte seul à l’Absolu. Dans cette optique, Kierkegaard ne fuit pas seulement 

l’inauthenticité sociale, il cherche à atteindre une communication d’un autre ordre, une 

relation directe avec la transcendance. Ainsi, son existence et sa pensée sont marquées 

par une tension entre l’impossibilité d’un lien humain authentique et la quête d’un 

dialogue absolu avec Dieu. Ce choix, bien que porteur d’une profondeur existentielle 

inédite, pose la question du prix à payer : l’authenticité peut-elle être atteinte sans 

aucun lien avec le monde ? En refusant la communication horizontale, Kierkegaard 

n’a-t-il pas condamné son existence à une solitude totale où seul demeure le silence de 

Dieu ? 

 



 

 

107 

« Pour Heidegger, la transformation vers l'authenticité signale une transformation de 

la forme de mon activité quotidienne, laissant le contenu inchangé. Je mets en œuvre 

mon authenticité dans toutes mes activités absorbées et impliquées. »110  

 

À l’inverse, Heidegger ancre la solitude dans une dimension ontologique qui 

diffère de manière considérable et profonde. Dans sa vision, il ne s’agit pas d’une quête 

de relation avec une transcendance divine, mais plutôt d’une prise de conscience aiguë 

et lucide de la finitude de l’existence humaine ainsi que de l’être-pour-la-mort qui est 

intrinsèquement associé à cette condition humaine, parfois tragique en exposant une 

tension essentielle dans sa pensée concernant l’angoisse et l’authenticité. Loin d’être 

un simple état psychologique, l’angoisse est une révélation existentielle qui confronte 

le Dasein à la contingence de son monde et à l’absence de fondement ultime pour ses 

engagements : 

 

« L'alternative à la fuite de l'anxiété est de s'y accrocher. Le Dasein se laisse paralyser 

par la révélation que tout ce qu'il considérait comme sérieux n'a aucune importance. 

Le Dasein est alors ramené jusqu'à son étrangeté nue et en devient étourdi » (394) 

[344]. « On s'accroche à l'angoisse quand on se ramène à sa propre étrangeté » (394) 

[344]. Mais le fait d'affronter l'angoisse ne permet pas au Dasein d'agir. « L'anxiété 

ne fait que nous mettre dans l'état d'esprit d'une résolution possible » (394) [344]. 

Pour être un soi, le Dasein doit d'une manière ou d'une autre revenir dans le monde 

public, non pas en fuyant dans la distraction ou dans un choix pseudo-sérieux, mais 

d'une autre manière. »111  

 

Il s’ensuit que l’une des réactions possibles à cette révélation est la fuite : face 

à l’angoisse, le Dasein peut choisir de se réfugier dans le « On ». Mais il existe une 

autre possibilité : tenir bon face à l’angoisse. Cette attitude consiste à accepter 

l’étrangeté fondamentale de son être sans chercher immédiatement à la dissiper. Dans 

ce cas, le Dasein se retrouve ramené à son propre être-jeté, dépossédé de toutes les 

significations qu’il tenait pour acquises. Cependant, Heidegger souligne que cette 

confrontation directe ne suffit pas en soi pour permettre au Dasein d’agir. L’angoisse 

 
110  Hubert Dreyfus, Being-in-the-World: A Commentary on Heidegger's Being and Time, Division I, 
op. cit., p. 653. 
111  Ibid., p. 640. 



 

 

108 

ne donne pas immédiatement une orientation à l’existence, mais elle place le Dasein 

dans une disposition où une résolution authentique devient possible. 

 

L’authenticité, selon Heidegger, n’implique pas un changement du contenu des 

actions quotidiennes, mais une transformation de leur mode d’être. Car être 

authentique ne signifie pas abandonner la vie ordinaire ou renoncer à ses occupations. 

La transformation concerne plutôt la manière dont ces activités sont vécues. Loin 

d’une fuite dans des décisions arbitraires ou une rupture spectaculaire avec le monde, 

l’authenticité s’incarne dans la réappropriation de l’existence ordinaire sous une forme 

nouvelle. 

 

Ainsi, le Dasein authentique ne se retire pas du monde public, mais il y revient 

avec une compréhension plus lucide de son être. Il ne se laisse plus absorber par les 

impératifs du "On" de manière inconsciente, mais assume ses engagements en toute 

clarté. Cette perspective heideggérienne s’oppose aux conceptions existentialistes 

ultérieures qui associeront souvent l’authenticité à un choix radical ou à une rupture 

totale avec le monde social. Pour Heidegger, il ne s’agit pas tant de changer ce que 

l’on fait, mais de changer la manière dont on l’accomplit, en intégrant pleinement la 

conscience de sa propre finitude et en s’appropriant son existence avec lucidité. 

 

Sous cet angle, Dreyfus souligne une différence fondamentale entre 

Kierkegaard et Heidegger concernant la relation entre le soi et le monde. Cette 

divergence est également liée à leur manière respective de répondre aux penseurs qui 

les ont précédés : Kierkegaard s’oppose à Hegel, tandis que Heidegger prend ses 

distances avec Husserl. 

 

Kierkegaard, au nom du christianisme, cherche à contrer l’accent excessif mis 

par Hegel sur l'Esprit du monde (Weltgeist) en insistant sur l’individu. Selon lui, le 

processus d’appropriation de soi exige que le sujet se détache progressivement de la 

sphère publique pour acquérir un monde propre, un univers singulier marqué par un 

engagement personnel qui lui confère un sens authentique. Autrement dit, le sujet 



 

 

109 

commence dans la dispersion du monde social, mais il doit parvenir à une individualité 

différenciée et autonome.112 

 

Heidegger adopte une position diamétralement opposée. Il rejette l’approche 

husserlienne de la subjectivité qui, selon lui, accorde trop d’importance à l’individu 

comme source de signification. À l’inverse, Heidegger insiste sur l’« être-avec » 

(Mitsein), en d’autres termes être-au-monde partagé, soulignant que l’homme n’existe 

jamais en dehors d’un contexte social et culturel. Pour lui, il n’existe pas de sujet 

autonome qui donnerait ultérieurement un sens au monde, comme le suggère Husserl 

avec sa « sphère du propre » (Eigenheit), un domaine de subjectivité indépendante.113 

 

Dans cette perspective, le Dasein ne peut pas inventer des significations et 

motivations totalement uniques. Chaque Dasein, en tant que « là » spécifique, n’est 

qu’une variation ou une sélection des projets, des interprétations et des états d’âme 

rendus disponibles par sa culture. Il n’y a donc pas de monde strictement individuel ; 

le monde est toujours partagé et structuré par un ensemble de références collectives. 

De plus, Heidegger rejette toute conception du sujet comme entité autonome, que ce 

soit la subjectivité transcendantale de Husserl ou le projet kierkegaardien d’un individu 

s’arrachant au monde public pour constituer un univers propre. Pour Heidegger, 

l’individu ne peut jamais totalement s’extraire du monde commun, car il est toujours 

déjà immergé dans une trame de significations collectives. 

 

En résumé, cette différence fondamentale, passionnante, souligne non 

seulement l'orientation spirituelle et intérieure de Kierkegaard, avec une profondeur 

touchante, mais aussi l'orientation existentialiste et temporelle de Heidegger en mettant 

en lumière les nombreuses nuances qui façonnent et enrichissent leurs réflexions 

respectives sur la solitude.  

 

5.4.4. Isolement et libération de la fausseté collective 

 

Malgré leurs nombreuses divergences philosophiques et leurs approches 

respectives, Kierkegaard et Heidegger s’accordent tous deux sur un point essentiel 

 
112  Hubert Dreyfus, Being-in-the-World: A Commentary on Heidegger's Being and Time, Division I, 
op. cit., pp. 611-612. 
113  Ibid., p. 612. 



 

 

110 

d'une importance capitale dans le domaine de la réflexion existentielle : c’est à travers 

l’angoisse et l’expérience de la solitude, des émotions et des réflexions souvent 

négligées que l’individu est en mesure de se libérer des séductions trompeuses et des 

illusions souvent véhiculées par le collectif qui l’entoure. Chez Kierkegaard, la notion 

de la foule représente une forme d’inauthenticité qui peut piéger l’individu dans une 

existence banale et peu profonde, éloignée de toute profondeur d’âme. De l’autre côté, 

Heidegger met en avant le concept du On, qui illustre comment les conventions 

sociales, les attentes et les opinions des autres peuvent également enchaîner le Dasein 

en l’empêchant d’atteindre une véritable profondeur existentielle nécessaire à un 

épanouissement « individuel ». Cette angoisse existentielle isole le Dasein de ces 

influences extérieures trompeuses, et l’invite à se retourner vers lui-même, lui 

permettant de retrouver sa propre vérité.  

 

Jean Wahl résume cette idée complexe de manière frappante : « L'angoisse, 

pour Heidegger comme pour Kierkegaard, est la possibilité même du passage de 

l'erreur à la vérité. »114 Cette affirmation met en évidence le rôle fondamental de 

l’angoisse dans la pensée de Kierkegaard et de Heidegger en tant qu’expérience de 

rupture existentielle permettant à l’individu d’accéder à une forme de vérité plus 

profonde. 

 

Chez Kierkegaard, l’angoisse surgit lorsque l’individu prend conscience de son 

infinité de possibilités et de l’absence d’un fondement absolu sur lequel il pourrait 

s’appuyer pour orienter son existence. L’angoisse est donc un moment critique où le 

sujet est confronté à un choix existentiel : rester dans l’erreur, c’est-à-dire dans une 

existence dispersée et aliénée par le « On », ou assumer la vérité de son individualité 

en s’engageant pleinement dans un rapport personnel avec Dieu. Cette conversion 

existentielle passe par un « saut de la foi », qui ne repose pas sur une certitude 

rationnelle mais sur un engagement absolu.  

 

Chez Heidegger, l’angoisse joue un rôle similaire mais s’inscrit dans une 

analyse ontologique. Elle est une expérience fondamentale qui confronte le Dasein à 

l’absence de structure fixe dans son existence et à la révélation de sa propre finitude. 

Contrairement à la peur, qui porte sur un objet spécifique, l’angoisse est dirigée vers 

 
114  Jean Wahl, Études Kierkegaardiennes, op. cit., p. 461. 



 

 

111 

le néant, c’est-à-dire vers le fait que le monde familier auprès duquel évolue le Dasein 

n’a en réalité pas de fondement ultime. Cette angoisse peut conduire à la fuite dans 

l’inauthenticité (se cacher dans les conventions du « On »), mais elle peut aussi ouvrir 

la voie à une appropriation authentique de l’existence, où le Dasein assume pleinement 

son être-pour-la-mort et sa responsabilité de donner un sens à sa vie. 

 

Ainsi, pour ces deux penseurs, l’angoisse est une expérience-limite qui met 

l’individu face à une alternative : soit il se détourne de cette vérité et se replie dans une 

existence inauthentique, soit il accepte cette révélation et s’engage dans une quête de 

sens plus profonde. Chez Kierkegaard, ce passage de l’erreur à la vérité se fait par la 

foi ; chez Heidegger, il passe par la résolution anticipante où le Dasein cesse de fuir sa 

finitude et intègre pleinement la condition humaine comme étant structurée par la 

temporalité et la mortalité. L’angoisse devient ainsi un seuil, un moment de 

basculement où le Dasein est appelé à se réapproprier son existence. Dans les deux 

cas, elle n’est pas une simple émotion négative à surmonter, mais une ouverture vers 

une vérité plus fondamentale qui engage le Dasein dans un rapport authentique avec 

lui-même. 

 

5.5. Vers une compréhension intégrée de l’angoisse 

 

Il est important de souligner que bien que les philosophies si richement 

développées de Kierkegaard et de Heidegger semblent présenter des approches 

distinctes et parfois même opposées, il faut noter qu'ils convergent tous deux vers une 

idée fondamentale et puissamment significative qui mérite d'être explorée en 

profondeur. En effet, ils s'accordent sur le fait que l'angoisse joue un rôle absolument 

décisif comme un pont entre l’existence inauthentique et l’existence authentique.  

 

D’une part, selon Kierkegaard, par exemple, l’angoisse n'est pas simplement 

un sentiment négatif à éviter, mais plutôt un catalyseur essentiel qui pousse l'individu 

vers une nécessaire réconciliation avec des aspects transcendants et souvent déroutants 

de l’existence qui peuvent perturber notre compréhension de la réalité. Cela signifie 

que cette angoisse peut servir de tremplin pour une élévation spirituelle ou existentielle 

indispensable. 

 



 

 

112 

D’autre part, chez Heidegger, l’angoisse prend une dimension tout aussi 

importante, car elle sert de révélateur en mettant particulièrement en lumière la finitude 

ainsi qu'une liberté qui est de nature purement et indéniablement humaine. Ce qu'il est 

essentiel de reconnaître, c'est que l'angoisse nous force à nous confronter à la réalité 

qui nous entoure en nous incitant à réfléchir profondément sur notre existence et notre 

place dans le monde. L’angoisse est donc la voie royale vers l’authenticité, qu’elle 

passe par la foi chez Kierkegaard ou par la résolution chez Heidegger. Cette phrase 

illustre l'idée que cette tonalité fondamentale, souvent déplaisante, peut en réalité 

ouvrir la voie vers des révélations intérieures profondes et enrichissantes. Cette 

perspective met véritablement en avant l’importance de reconnaître et d'engager 

activement avec l'angoisse, car elle peut effectivement ouvrir la voie à une 

compréhension plus profonde et enrichissante de soi-même, ainsi que de notre place 

dans le vaste monde qui nous entoure.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

113 

 

 

 

 

 

 

CONCLUSION 

 

 

En guise de conclusion, l’angoisse, telle qu’elle est explorée dans le cadre de 

cette étude détaillée, émerge sans équivoque comme un phénomène central et 

fondamental à la condition humaine, qui transcende les frontières traditionnelles entre 

la psychologie, la philosophie et l’ontologie. À travers une analyse approfondie des 

différentes perspectives élaborées par des penseurs marquants tels que Kierkegaard, 

Heidegger et Freud, il est apparu clairement que l’angoisse ne se limite pas à un état 

émotionnel ou psychique. Elle est également envisagée comme un moteur essentiel de 

transformation, d’épanouissement personnel, de liberté et d’authenticité qui s’inscrit 

au cœur de l'expérience humaine.  

 

Chez Kierkegaard, l’angoisse est conceptualisée comme le vertige de la liberté, 

une confrontation inévitable avec l’infinité des possibles qui pousse chaque individu à 

faire des choix déterminants concernant son existence et sa trajectoire. Ce choix, 

comme Kierkegaard le souligne, n’est pas simplement une décision rationnelle et 

calculée, mais se manifeste plutôt comme un saut qualitatif audacieux, comparable à 

un acte de foi, une affirmation de soi ou une résolution éthique profonde et réfléchie. 

À travers le mythe d’Adam et Ève, Kierkegaard démontre que l’angoisse est 

profondément enracinée dans la condition humaine elle-même : elle représente en 

quelque sorte le prix à payer pour conquérir sa propre liberté. Cependant, cette liberté, 

loin d’être une simple notion abstraite et éloignée, se présente aussi comme une 

invitation pressante à transcender la superficialité et la conformité de la foule ambiante 

afin de devenir un "individu singulier", distinct et authentique dans son être unique. 

La pensée kierkegaardienne, à cet égard, place l’angoisse au cœur même de la quête 

existentielle et spirituelle que chaque individu semble mener au cours de sa vie 

véritable. 



 

 

114 

 

Pour Heidegger, l’angoisse prend une portée encore plus ontologique et 

révélatrice. Elle ne se présente pas comme une réponse à une situation spécifique ou à 

un choix particulier, mais qu’elle se manifeste plutôt comme une confrontation 

radicale et bouleversante avec le néant, cet abîme incommensurable. En révélant au 

Dasein sa propre finitude ainsi que son être-pour-la-mort, l’angoisse libère alors le 

Dasein des illusions entretenues par le On et lui permet de se réapproprier son 

existence dans toute sa complexité et sa profondeur. Contrairement à Kierkegaard, 

Heidegger ne relie pas l’angoisse à une transcendance divine ou à une spiritualité 

révélatrice. Au contraire, il propose une compréhension plus authentique et profonde 

de l’être et de son rapport au monde. Cette approche de la pensée heideggérienne 

souligne que l’angoisse est une expérience universelle qui dépasse largement les 

contextes culturels ou religieux et qui s’inscrit ainsi dans une réflexion intemporelle et 

globale sur la condition humaine. 

 

La perspective de Freud enrichit considérablement cette analyse en introduisant 

la dimension inconsciente de l’angoisse. Selon lui, l’angoisse est perçue comme un 

signal d’alarme émis par le moi, confronté aux tumultueux conflits internes qui 

surgissent entre le ça, le moi et le surmoi. Ces conflits, souvent profondément 

enracinés dans des expériences traumatiques, des désirs refoulés ou des pulsions 

refoulées, montrent que l’angoisse peut être à la fois une réaction défensive contre des 

menaces perçues et une opportunité unique de croissance personnelle et d’évolution. 

Bien que Freud ne partage pas les préoccupations métaphysiques telles que celles 

évoquées par Kierkegaard et Heidegger, son analyse psychanalytique révèle une 

dynamique tout aussi significative : l’angoisse, bien qu'inconfortable et dérangeante, 

se révèle être un puissant moteur de transformation qui permet à l’individu de mieux 

comprendre et d’intégrer ses tensions internes complexes dans un processus 

d’évolution personnelle enrichissante et continue. 

 

6.1. Une convergence dans la diversité 

 

Malgré les divergences profondes et variées que l'on peut parfois observer entre 

les trois perspectives philosophiques évoquées, ces dernières semblent néanmoins 

converger sur un point essentiel et fondamental qui mérite véritablement d'être 



 

 

115 

souligné : l’angoisse apparaît à la fois comme une épreuve difficile à endurer, mais 

aussi comme une précieuse opportunité à saisir avec une attention particulière. En 

effet, l’angoisse révèle de manière poignante les tensions profondes et fondamentales 

qui caractérisent l’existence humaine — tensions qui se manifestent de façon marquée 

entre la liberté et la responsabilité, cette dichotomie visible qui existe entre la finitude 

de notre condition humaine, souvent mise à l’épreuve par diverses circonstances, et la 

transcendance qui peut éventuellement, dans certains cas, nous élever au-delà de nos 

limitations.  

 

De plus, cette tension se perçoit également et se manifeste entre le collectif qui 

est un aspect qui nous lie inextricablement aux autres individus et qui insiste sur notre 

nature sociale, et l’individualité, ce principe unique, ce fil conducteur qui nous définit 

personnellement et nous rend distincts dans notre propre expérience. Cette 

convergence, qui est non seulement profonde mais aussi effectivement éclairante, 

souligne que l’angoisse, loin d’être une simple pathologie que l’on doit éviter à tout 

prix dans le cours de notre vie quotidienne et ordinaire, est en réalité une expérience 

humaine intrinsèquement fondatrice et significative dans notre « aventure » 

existentielle. Elle ouvre ainsi des horizons de compréhension, d’empathie, et de 

transformation personnelle, tout en invitant chacun d’entre nous à réfléchir de manière 

approfondie et sérieuse sur sa propre existence et son parcours unique.  

 

L’angoisse, bien qu’elle puisse être interprétée d’une manière différente et 

parfois contradictoire par les trois penseurs éminents mentionnés dans les discussions 

précédentes, partage en réalité une fonction commune et universelle. Elle force chaque 

individu, à travers ses luttes internes souvent tumultueuses et déstabilisantes, à se 

confronter à lui-même, à ses nombreuses possibilités inexploitées, tout en remettant 

en question, avec audace et courage, les illusions confortables du quotidien qui nous 

entourent dans notre vie de tous les jours et que l’on a parfois tendance à considérer 

comme acquises, voire inévitables. 

 

6.2. Implications pratiques : L’angoisse face aux défis modernes 

 

Au-delà des analyses philosophiques enrichissantes et approfondies qui ont été 

menées par divers penseurs au fil des essais et des siècles, cette étude invite 



 

 

116 

véritablement à une réflexion encore plus approfondie et inclusive sur les implications 

contemporaines et significatives de l’angoisse dans la société d'aujourd'hui. Dans une 

époque caractérisée par un climat d’incertitude omniprésente, d’individualisme 

croissant et de pressions sociales de plus en plus accrues, l’angoisse demeure une 

expérience existentielle et universelle qui touche, d'une manière très profonde et 

souvent déstabilisante, chacun d’entre nous, sans exception. Les réflexions éclairantes 

de Kierkegaard, Heidegger et Freud, ces trois figures majeures et influentes de la 

pensée philosophique et psychanalytique, nous offrent des outils extrêmement 

précieux et riches pour naviguer sereinement et intelligemment dans ces complexités 

modernes et déroutantes qui semblent parfois totalement insurmontables et inévitables. 

  

• Kierkegaard rappelle avec conviction l’importance essentielle de préserver notre 

singularité et notre individualité face aux forces uniformisantes, souvent impitoyables 

et écrasantes, de la société contemporaine qui nous entoure et nous influence. Son 

appel vibrant à l’individu singulier résonne particulièrement et de manière frappante 

dans un monde où la masse, influencée par les réseaux sociaux puissants et la culture 

de la performance continue omniprésente, semble tout engloutir, réduire, et étouffer 

systématiquement la diversité ainsi que les différences indispensables qui nourrissent 

nos vies et notre humanité.  

 

• Heidegger, de son côté, nous invite, avec une approche à la fois lucide, intime et « 

résolument honnête », à une confrontation profonde et essentielle avec la finitude. Il 

souligne l’importance d’un dépassement nécessaire et inéluctable des distractions 

incessantes qui nous sont imposées par le On. Cette figure impersonnelle, froide et 

indifférente, domine en effet tant de sphères essentielles et fondamentales de nos vies 

actuelles et quotidiennes, nous éloignant ainsi d’une compréhension véritable de notre 

existence. Dans une société souvent dominée par le consumérisme effréné et 

l’immédiateté du quotidien, cette précieuse et profonde réflexion sur l’authenticité se 

révèle d’une importance capitale et fondamentalement essentielle pour chacun d'entre 

nous. Elle nous invite à une prise de conscience, nous rappelle ce que signifie vraiment 

exister de manière authentique et responsable. 

 

• Freud, enfin, nous montre avec sagesse que l’angoisse, loin d’être une faiblesse 

inacceptable ou un fléau à fuir ou à ignorer, se révèle en réalité être un guide éclairant 



 

 

117 

et révélateur vers une meilleure compréhension de soi-même et de nos propres 

émotions ainsi qu'un stimulant pour une évolution personnelle. Ses diverses analyses, 

théories et approches soulignent l’importance de reconnaître et d’intégrer les conflits 

internes qui peuvent nous ronger, nous miner et nous éroder au plus profond afin de 

grandir psychiquement et émotionnellement en tant qu’individus responsables, 

conscients et épanouis dans un monde complexe et partagé. 

 

6.3. Vers une nouvelle compréhension de l’angoisse 

   

Cette étude, bien qu'elle ne prétende pas offrir une solution définitive à la 

question complexe et intrigante de l’angoisse, ouvre un dialogue enrichissant et 

profondément significatif entre des perspectives complémentaires et variées qui 

méritent indéniablement d’être explorées plus en profondeur. En confrontant avec 

minutie et un soin tout particulier les pensées des grands penseurs tels que 

Kierkegaard, Heidegger et Freud, elle met en lumière avec une clarté exceptionnelle 

la richesse incommensurable et la complexité intrinsèque de ce concept fondamental, 

qui est trop souvent mal compris dans de nombreux contextes et par de nombreuses 

personnes. L’angoisse, plutôt que d’être simplement redoutée et balayée sous le tapis 

ou évitée, peut en réalité être accueillie avec un esprit ouvert comme une opportunité 

précieuse et significative de transformation intérieure et de quête de vérité à la fois 

personnelle et collective.  

 

C’est pourquoi, cette étude, en effectuant une telle exploration, contribue ainsi 

non seulement à une meilleure et plus complète compréhension théorique et 

philosophique de l’angoisse, mais elle incite aussi à une réflexion pratique et sincère 

sur son rôle crucial et souvent sous-estimé dans notre quête perpétuelle d’authenticité, 

de vérité et de sens dans notre existence quotidienne moderne qui est parfois 

tumultueuse et déroutante. Elle nous rappelle que l’angoisse, bien qu’inconfortable, 

pesante et parfois accablante, est un guide indispensable et éclairant pour embrasser 

pleinement notre humanité tout en naviguant avec courage à travers les défis, les 

incertitudes et les complexités de la vie moderne que l’on rencontre tous 

quotidiennement. C’est à travers cette approche enrichie et cette exploration 

approfondie que l’on peut réellement commencer à redécouvrir et comprendre les 

véritables dimensions de l’angoisse qui ne devrait pas être simplement ignorée ou 



 

 

118 

rejetée, mais plutôt soigneusement examinée et apprivoisée, pour mettre en lumière la 

possibilité d’une évolution personnelle et collective qui enrichira notre expérience 

humaine. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

119 

 

 

 

 

 

 

BIBLIOGRAPHIE  

 

 

• Aristote, Éthique à Nicomaque, tr. fr.  Richard Bodéüs, Paris, Librairie 

Générale Française, 1992.  

• Biemel, Walter, Le Concept de Monde chez Heidegger, Paris, Librairie 

Philosophique J. Vrin, 2015. 

• Descartes, René, Méditations métaphysiques : Objections et réponses suivies 

de quatre lettres, Paris, Flammarion, 2011.  

• Dreyfus, Hubert, Being-in-the-World : A Commentary on Heidegger's Being 

and Time, Division I, Cambridge, MA : The MIT Press, 1991. 

• Freud, Sigmund, Au-delà du principe de plaisir, traduit de l’allemand par S. 

Jankélévitch, édition réalisée par Gemma Paquet, Les Classiques des sciences 

sociales, Université du Québec à Chicoutimi, 1920. 

• Freud, Sigmund, Inhibition, symptôme et angoisse, traduit de l’allemand par 

Joël Doron et Ronald Doron, Paris, Presses Universitaires de France, 1999.  

• Freud, Sigmund, Le moi et le ça, traduit de l’allemand par S. Jankélévitch, 

édition réalisée par Gemma Paquet, Les Classiques des sciences sociales, 

Université du Québec à Chicoutimi, 1923.  

• Freud, Sigmund, Malaise dans la civilisation. Traduit de l’allemand par Ch. et 

J. Odier. In Revue française de psychanalyse, édition réalisée par Gemma 

Paquet, Les Classiques des sciences sociales, Université du Québec à 

Chicoutimi, 1934. 

• Freud, Sigmund, Psychologie collective et analyse du moi. Traduit par S. 

Jankélévitch, édition réalisée par Gemma Paquet. Les Classiques des sciences 

sociales, Université du Québec à Chicoutimi, 1921. 

• Han-Pile, Béatrice, "Freedom and the 'Choice to Choose Oneself' in Being and 

Time", in The Cambridge Companion to Heidegger's Being and Time, edited 



 

 

120 

by Mark A. Wrathall, Cambridge : Cambridge University Press, 2013, pp. 291-

319. 

• Heidegger, Martin, Être et Temps, traduit de l’allemand par Emmanuel 

Martineau, Édition Numérique Hors-Commerce, 1985. 

http://t.m.p.free.fr/textes/Heidegger_etre_et_temps.pdf 

• Hyppolite, Jean, Figures de la pensée philosophique, tome premier, Paris, 

Presses Universitaires de France, 1971.  

• Kierkegaard, Søren, Le concept de l’angoisse, traduit du danois par Paul-Henri 

Tisseau, Paris, Gallimard, 1935, 

•  Kierkegaard, Søren, Kaygı Kavramı, traduit du danois par M. .Türker 

Armaner, İstanbul, İş Bankası Yayınları, Hasan Ali Yücel Klasikler Dizisi, 

2002. 

• Kierkegaard, Søren, Post-scriptum aux Miettes philosophiques, traduit par Paul 

Petit, Les Classiques des sciences sociales, Université du Québec à Chicoutimi, 

1943. 

• Kierkegaard, Søren, Journal et papiers, traduit du danois par Nelly Viallaneix, 

Paris, Gallimard, Collection Idées, 1963. 

• Kierkegaard, Søren, Traité du désespoir, traduit du danois par Knud Ferlov et 

Jean-J. Gateau, Paris, Gallimard, 1948. 

• Nietzsche, Friedrich, Le gai savoir, traduit de l’allemand par Henri Albert. 

Paris, Gallimard, Collection Folio Essais, 1954. 

• Pascal, Blaise, Pensées, Paris, Flammarion, 2015. 

• Ricœur, Paul, Soi-même comme un autre, Paris, Éditions du Seuil, 1990. 

• Taminiaux, Jacques, La Fille de Thrace et le penseur professionnel : Arendt et 

Heidegger, Paris, Payot, 1992. 

• Wahl, Jean, Études Kierkegaardiennes, Paris, Éditions Montaigne, 1938.   

 

 

 

 

 

 

 

http://t.m.p.free.fr/textes/Heidegger_etre_et_temps.pdf


 

 

121 

 

 
 

 

 

 

TEZ ONAY SAYFASI 

 

 

• Üniversite  : T.C. GALATASARAY ÜNİVERSİTESİ 

Enstitü : SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

Hazırlayanın Adı Soyadı : Melis Sare DERE 

Tez Başlığı : Angoisse et Authenticité chez Heidegger, Kierkegaard et Freud 

Savunma Tarihi : 02 / 09 / 2025 

Danışman : Doç. Dr. Umut ÖKSÜZAN 

 

 

 

JÜRİ ÜYELERİ: 

 

Prof. Dr. M. Türker ARMANER 

Prof. Dr. M. Ertan KARDEŞ 

Doç. Dr. Umut ÖKSÜZAN 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Prof. Dr. Ulun AKTURAN 

Enstitü Müdürü 


