UNIVERSITE GALATASARAY

INSTITUT DES SCIENCES SOCIALES

DEPARTEMENT DE PHILOSOPHIE

ANGOISSE ET AUTHENTICITE CHEZ HEIDEGGER,
KIERKEGAARD ET FREUD

THESE DE MASTER DE RECHERCHE

Melis Sare DERE

Directeur de recherche : Do¢. Dr. Umut OKSUZAN

SEPTEMBRE 2025



UNIVERSITE GALATASARAY

INSTITUT DES SCIENCES SOCIALES

DEPARTEMENT DE PHILOSOPHIE

ANGOISSE ET AUTHENTICITE CHEZ HEIDEGGER,
KIERKEGAARD ET FREUD

THESE DE MASTER DE RECHERCHE

Melis Sare DERE

Jury de soutenance de these : Prof. Dr. M. Tiirker ARMANER
Prof. Dr. M. Ertan KARDES
Do¢. Dr. Umut OKSUZAN (Directeur de recherche)

SEPTEMBRE 2025



REMERCIEMENT

Je voudrais remercier tout d’abord M. Umut Oksiizan, mon directeur de recherche,
pour son accompagnement dans ce projet, ainsi que pour les nombreuses pistes de
réflexion qu’il a bien sues me suggérer. Je tiens aussi a exprimer ma gratitude a ma
famille et Onuralp Sahin, pour leur soutien moral, mais surtout, je tiens a les remercier
d’avoir cru en moi.



TABLE DES MATIERES

REMERCIEMENTS......ocvevvtestessensenssessessessssssessssessssssessessessssssessessassssssssessassasssens I
TABLE DES

MATIERES 11
RESUMBE.......cuevsrerrrrssessessessessssssssssssssssessssessessessessssssssssssssssessassessessssessessessssassases IV
ABSTRACT VIII
OZETc..oooeeeeresressessessessessssssessesssssssssessessassssssessessassssssessessassasssssessessasssessessessasssenss X1
INTRODUCTION....couvueruesrssesssessessessssssessessessassssssessessasssessessassasssessessasssessssessassans 1
1. ANGOISSE - ORIGINES HISTORIQUES ET
PHILOSOPHIQUES........cccuueeeeeerrrunneeeeeeerssnnneeeeessseneesessssssnnnesessenes 5
2. ANGOISSE CHEZ
HEIDEGGER.........ccieiittiitiieeeeeeertnnneeeeeererssnneeeessssssnneesesssssssneneees 11
3. LIBERTE, CHOIX ET ANGOISSE CHEZ
KIERKEGAARD........ccuieiiieriiieererenneeeeeseresnnneeeeessssssnneesessssssnnnneees 30
4. LA PERSPECTIVE PSYCHANALYTIQUE SUR L’ANGOISSE CHEZ
3123 31 01 ) J PR 59
5. COMPARAISON ET SYNTHESE ENTRE KIERKEGAARD ET
18100 1) O €T @] 21 2 SRR 84
CONCLUSION......verrrrerssessessessessssssessessassssssessessessssssessessassssssessassassssssssassassassses 113

BIBLIOGRAPHIE 119




RESUME

Contrairement a d'autres formes d'affection, notamment la peur, I’angoisse se
manifeste comme une disposition affective fondamentale qui ne survient pas face a
quelque chose de précis, mais face a I'existence et a la vie en général. Quelle est la
signification de 1’angoisse ? Pourquoi est-elle importante pour les philosophes
contemporains ? L'objectif de cette thése est de mieux comprendre le phénomene a
travers les concepts et les théories de Martin Heidegger, Seren Kierkegaard et
Sigmund Freud, qui ont analysé en détail le phénomene de 1’angoisse, et d'essayer de
déterminer ce que ces trois compréhensions, malgré leurs grandes différences, peuvent
offrir en termes d'éclairage philosophique sur ce phénomene, qui est lié a l'existence

et a l'authenticité.

Dans I'histoire de la philosophie, le théme de I’angoisse, bien qu'intuitivement
présent dans la Grece antique, devient le centre philosophique avec Kierkegaard. Alors
qu'Aristote considére la peur comme une réaction liée a un objet, Platon traite la
confrontation avec la mort comme une tension existentielle. Cependant, I'accablement
subit une transformation intellectuelle a partir de Descartes, a 1'époque moderne : Le
scepticisme méthodique chez Descartes et l'expérience du vide cosmique et de

I'absence de sens chez Pascal.

Cette ligne est radicalement suivie par Kierkegaard. Pour lui, I’angoisse est le
prix de la liberté. L'homme est submergé par la nécessité du choix. L'existentialisme
chrétien de Kierkegaard considére comme une nécessité éthique pour 1'individu de

faire face a cet écrasement et de se choisir lui-méme face a Dieu.



Heidegger, dans Etre et Temps, explicite 'angoisse comme une possibilité pour
le Dasein de s'ouvrir a I'étre. Dans la vie quotidienne, 1'individu se perd dans 'existence
anonyme de « tout le monde » (das Man). Cependant, 1'angoisse perce cette couche de
banalité et confronte le Dasein a sa propre structure d'« étre vers la mort » (Sein-zum-

Tode). Cette rencontre permet a I'individu de saisir sa finitude et sa singularité.

Pour Heidegger, I'authenticité est le fait que le Dasein donne un sens a sa propre
existence dans le temps, qu'il fagonne son existence en pensant a sa propre fin. En ce
sens, ’angoisse ouvre la voie au devenir du Dasein (eigentliches Dasein). La
conscience morale (Gewissen), 'appel intérieur, soutient également cette prise de
conscience. Cet appel est silencieux mais appelle le Dasein a son propre choix. La
conception heideggerienne de l'authenticité n'est possible que lorsque le Dasein est
libéré des significations imposées par la société et qu'il prend la responsabilité de sa

propre existence.

Dans Le concept de l'angoisse, Kierkegaard définit le dépassement comme «
le vertige de la liberté ». L'homme est dépassé parce qu'il a la possibilité¢ de choisir.
Cette démesure est a la fois la possibilité du péché (exemple d'Adam) et le début d'une
ascension ¢éthique. Selon Kierkegaard, 'homme ne peut étre authentique que lorsqu'il
devient un individu devant Dieu. Ce « saut dans la foi » échappe a toute explication
rationnelle. Si la philosophie kierkegaardienne traite principalement des conflits
intérieurs de l'individu sur un plan théologique, elle comporte également des

dimensions éthiques et psychologiques.

La critique de Kierkegaard a 1'égard de la foule est également remarquable : La
fuite de l'accablement a pour conséquence que l'individu « se fond dans la masse ». La
masse supprime l'individualité et 1'éloigne du pouvoir de transformation de la
dépression. Dans ce contexte, I'accablement est une condition nécessaire pour atteindre

l'authenticité par le biais d'un choix éthique.

Freud, quant a lui, explique l'angoisse par des conflits inconscients. Dans Le
moi et le ¢a, 'angoisse est le résultat de conflits internes entre le ¢a (les pulsions), le

moi (le soi) et le surmoi (le controle moral). Freud divise I'angoisse en trois catégories



Vi

: 'angoisse réelle, 'angoisse névrotique et I'angoisse morale. L'angoisse névrotique est

associée a la menace de voir les désirs refoulés remonter a la surface.

Selon Freud, l'angoisse est un mécanisme de défense. L'individu produit de
l'anxiété parce qu'il ne peut pas faire face a ses désirs refoulés. Dans ce contexte, pour
Freud, l'authenticité consiste a rendre conscient le matériel refoulé ; toutefois, il ne
s'agit pas d'un « libre choix » existentiel, mais d'un phénomeéne qui émerge a travers
une analyse psychodynamique. L'approche de Freud met également 1'accent sur le role
des structures sociales, en particulier du surmoi, dans le refoulement individuel, tout

en expliquant l'expérience individuelle du moi.

Les similitudes entre Heidegger, Kierkegaard et Freud résident dans le fait que
chacun d'eux considere I’angoisse comme un point de rupture de I'individu. Cependant,

la nature de leurs approches est différente :

Heidegger considére 1’angoisse comme une percée ontologique : il fonde la
conscience de la mort et le choix existentiel.

Kierkegaard la consideére comme une source de conflit moral et religieux : elle trouve
son sens dans le choix de Dieu par l'individu.

Freud I’analyse comme une pathologie résultant de conflits intérieurs : il recherche

1'équilibre et la guérison plutdt que I’authenticité.

Ces trois approches offrent des solutions différentes aux problémes
existentiels, éthiques et psychologiques auxquels l'individu moderne est confronté.
Chez Heidegger, 1'authenticité est une décision ontologique, chez Kierkegaard un saut

religieux, chez Freud un processus d'intégration thérapeutique.

Cette ¢tude montre que 1’angoisse n'est pas seulement un état émotionnel, mais
une structure fondamentale directement liée a l'existence de l'individu. Elle améne
l'individu a se confronter a lui-méme, a prendre conscience de sa liberté et de ses
limites. Chez Heidegger, 1’angoisse ouvre la porte a l'authenticité face a la mort ; chez
Kierkegaard, il permet l'ascension éthique de 1'individu ; chez Freud, il rend visibles

les conflits intérieurs et ouvre un espace pour le traitement.



Vii

Ces trois penseurs, issus de disciplines différentes, offrent une vision riche et
holistique de la condition existentielle de I'individu contemporain en élucidant les
dimensions philosophique, théologique et psychodynamique de I’angoisse. Dans cette
perspective, elle n'est pas seulement une souffrance, mais aussi une possibilité¢ de

transformation.

Mots clés : Philosophie, angoisse, authenticité, individualité.



viii

ABSTRACT

Anxiety is a state that differs from other feelings such as fear in that it does not
arise in the face of anything specific, but rather in the face of our lives in general. But
what does it mean? Why is it important to contemporary philosophers? The aim of this
dissertation is to gain a better understanding of the phenomenon of anxiety through the
conceptions of three thinkers who have devoted considerable attention to it: Martin
Heidegger, Seren Kierkegaard and Sigmund Freud. It seeks to identify what these three
conceptions, despite their major differences, can offer in the way of philosophical

insight into this phenomenon so closely linked to existence and authenticity.

In the history of philosophy, the theme of anxiety, though intuitively present in
ancient Greece, becomes the philosophical focus with Kierkegaard. Whereas Aristotle
sees fear as an object-related reaction, Plato treats the confrontation with death as an
existential tension. In the modern era, however, overwhelm undergoes an intellectual
transformation from Descartes onwards: Descartes' methodical skepticism and Pascal's

experience of cosmic emptiness and meaninglessness.

Kierkegaard radically follows this line. For him, anxiety is the price of freedom.
Man is overwhelmed by the necessity of choice. Kierkegaard's Christian existentialism
sees it as an ethical necessity for the individual to face up to this crushing and choose

himself over God.

Heidegger, in Being and Time, makes anxiety explicit as a possibility for Dasein
to open up to being. In everyday life, the Dasein loses himself in the anonymous

existence of “everyone” (das Man). However, anxiety pierces this layer of banality and



confronts Dasein with its own structure of “being towards death” (Sein-zum-Tode).

This encounter enables the Dasein to grasp his finitude and singularity.

For Heidegger, authenticity is the fact that Dasein gives meaning to its own
existence in time, that it shapes its existence by thinking about its own end. In this
sense, anxiety opens the way to the becoming of Dasein (eigentliches Dasein). Moral
conscience (Gewissen), the inner call, also supports this awareness. This call is silent
but calls Dasein to its own choice. Heidegger's conception of authenticity is only
possible when Dasein is freed from the meanings imposed by society and takes

responsibility for its own existence.

In The Concept of Anxiety, Kierkegaard defines overcoming as “the vertigo of
freedom”. Man is exceeded because he has the possibility of choosing. This excess is
both the possibility of sin (Adam's example) and the beginning of an ethical ascent.
According to Kierkegaard, man can only be authentic when he becomes an individual
before God. This “leap of faith” defies rational explanation. While his philosophy deals
with the inner conflicts of the individual on a theological level, it also has ethical and

psychological dimensions.

Kierkegaard's critique of the crowd is equally remarkable: the escape from
overwhelming results in the individual “melting into the mass”. The mass suppresses
individuality and distances it from the transformative power of anxiety. In this context,

overwhelm is a necessary condition for achieving authenticity through ethical choice.

Freud, for his part, explains anxiety in terms of unconscious conflicts. In The Ego
and the Id, anxiety is the result of internal conflicts between the id (drives), the ego
(self) and the superego (moral control). Freud divides anxiety into three categories:
real anxiety, neurotic anxiety and moral anxiety. Neurotic anxiety is associated with

the threat of repressed desires coming to the surface.

According to Freud, anxiety is a defense mechanism. The individual produces
anxiety because he can't face up to his repressed desires. In this context, for Freud,
authenticity consists in making repressed material conscious; however, this is not an

existential “free choice”, but a phenomenon that emerges through psychodynamic



analysis. Freud's approach also emphasizes the role of social structures, particularly
the superego, in individual repression, while explaining the individual experience of

the ego.

The similarities between Heidegger, Kierkegaard and Freud lie in the fact that
each of them sees anxiety as a breaking point for the individual. However, the nature

of their approaches is different:

Heidegger sees anxiety as an ontological breakthrough: it forms the basis of death
consciousness and existential choice.

Kierkegaard sees it as a source of moral and religious conflict: it finds its meaning in
the individual's choice of God.

Freud analyzes it as a pathology resulting from inner conflicts: he seeks balance and

healing rather than authenticity.

These three approaches offer different solutions to the existential, ethical and
psychological problems facing the modern individual. For Heidegger, authenticity is
an ontological decision, for Kierkegaard a religious leap, for Freud a process of

therapeutic integration.

This study shows that anxiety is not just an emotional state, but a fundamental
structure directly linked to the individual's existence. It leads the individual to confront
himself, to become aware of his freedom and his limits. For Heidegger, anxiety opens
the door to authenticity in the face of death; for Kierkegaard, it enables the ethical
ascent of the individual; for Freud, it makes inner conflicts visible and opens up a space

for treatment.

These three thinkers, from different disciplines, offer a rich and holistic vision
of the existential condition of the contemporary individual, elucidating the
philosophical, theological and psychodynamic dimensions of anxiety. From this

perspective, anxiety is not only suffering, but also an opportunity for transformation.

Keywords: Philosophy, anxiety, authenticity, individuality.



Xi

OZET

Bunalma, basta korku olmak tiizere diger etkilenim bigimlerinden farkli olarak
belirli bir sey karsisinda degil, genel olarak varolus ve yasam karsisinda ortaya ¢ikan
bir durumdur. Bunalmanin anlami nedir? Cagdas filozoflar i¢in neden énemlidir? Bu
tezin amaci, bunalma fenomenini ayrintili bigimde incelemis Martin Heidegger, Seren
Kierkegaard ve Sigmund Freud’un kavramlar1 ve kuramlar1 araciligiyla bu fenomeni
daha iyi anlamak ve bu ii¢ anlayisin, aralarindaki biiytik farkliliklara ragmen, varolusla
ve Ozgilinliikle baglantili olan bu olguya dair felsefi kavrayis agisindan neler

sunabilecegini saptamaya ¢aligmaktir.

Felsefe tarihinde bunalma temas1 Antik Yunan’da sezgisel bicimde yer alsa da,
Kierkegaard ile felsefi merkez haline gelir. Aristoteles, korkuyu nesneye bagl bir tepki
olarak goriirken, Platon dliimle yiizlesmeyi varolussal bir gerilim olarak isler. Ancak
bunalma, modern doénemde Descartes’la baslayan bir diisiinsel doniisiim yasar:
Descartes’ta metodik kugku, Pascal’da ise kozmik bosluk ve anlamsizlik deneyimi

olarak belirir.

Bu c¢izgiyi radikal bicimde Kierkegaard takip eder. Onun i¢in bunalma,
ozgiirliigiin  bedelidir. Insan, se¢im yapma zorunlulugu nedeniyle bunalir.
Kierkegaard’in Hristiyan varolusculugu, bireyin bu bunalmayla yiizleserek Tanri

karsisinda kendisini segmesini bir etik gereklilik olarak goriir.

Heidegger, Varlik ve Zaman’da bunalmay1 (4ngst) Dasein’in varliga agilan bir
imkan1 olarak yorumlar. Birey giindelik yasantida, “herkes”in (das Man) anonim
varolusu i¢inde kendisini kaybeder. Ancak bunalma, bu siradanlik tabakasini deler ve
Dasein’1 kendi “6liime-dogru-varlik” (Sein-zum-Tode) yapisiyla yiizlestirir. Bu

kargilagma bireyin kendi sonlulugunu ve tekilligini kavramasini saglar.



Xii

Heidegger icin 6zgiinliik, bireyin kendi varligin1 zaman i¢inde anlamlandirmasi,
kendi sonunu diisiinerek varligini sekillendirmesidir. Bunalma, bu anlamda, Dasein’a
kendi kendisi olma (eigentliches Dasein) yolunu agar. Conscience morale (Gewissen),
yani igsel ¢agr1 da, bu farkindalig1 destekler. Bu ¢agri sessizdir ama Dasein’1 kendi
secimine cagirir. Heidegger’in 0zgilinliik anlayisi, bireyin toplumun dayattig

anlamlardan siyrilip kendi varolusunun sorumlulugunu iistlenmesiyle miimkiindiir.

Kierkegaard, Angst Kavrami’nda bunalmayr “6zgiirliiglin vertigosu” olarak
tanimlar. Insan, segme yetisine sahip oldugu icin bunalir. Bu bunalma hem giinahin
imkanidir (Adem 6rnegi), hem de etik bir yiikselisin baslangicidir. Kierkegaard’a gore
insan ancak Tanr karsisinda birey oldugunda 6zgiin olabilir. Bu “inang sigramas1”,
rasyonel agiklamanin 6tesindedir. Onun felsefesi, bireyin i¢sel catigmalarini teolojik

bir zeminde islerken, ayn1 zamanda etik ve psikolojik boyutlar da tasir.

Kierkegaard’in kalabalik elestirisi de dikkat ¢ekicidir: Bunalmadan kagis, bireyin
“kitle i¢inde erimesi’yle sonuglanir. Kitle, bireyselligi bastirir ve bunalmanin
doniistiirticii gliclinden uzaklastirir. Bu baglamda bunalma, etik bir segimle 6zgiinliige

ulagmanin zorunlu bir 6n kosuludur.

Freud ise bunalmay1 bilingdis1 catismalarla agiklar. Das Ich und das Es’te (Ben
ve Id) anksiyete, bireyin id (diirtiiler), ego (benlik) ve siiperego (ahlaki denetim)
arasinda yasadigi i¢sel ¢atigsmalarin sonucudur. Freud anksiyeteyi tlige ayirir: gercek
anksiyete, nevrotik anksiyete ve ahlaki anksiyete. Nevrotik anksiyete, bastirilmig

isteklerin yiizeye ¢ikma tehdidiyle iliskilidir.

Freud’a gore anksiyete bir savunma mekanizmasidir. Birey, bastirdig1 arzularla
yiizlesemedigi i¢in anksiyete iiretir. Bu baglamda, Freud’da 6zgiinliik, bastirilmig
malzemenin bilingli hale getirilmesiyle ilgilidir; fakat varolugsal bir “6zgiir se¢im”
degil, psikodinamik bir ¢oziimleme yoluyla ortaya ¢ikar. Freud'un yaklasimi bireyin
kendilik deneyimini agiklarken toplumsal yapilarin, 6zellikle siiperegonun, bireysel

baskilamadaki roliinii de vurgular.



Xiii

Heidegger, Kierkegaard ve Freud arasindaki benzerlikler, her birinin bunalmay1

bireyin bir kirilma noktasi olarak gérmesinde yatar. Ancak yaklasimlarinin dogasi

farklidir:

Heidegger, bunalmay1 ontolojik bir acilim olarak degerlendirir: 6liim bilinci ve
varolussal se¢cimi temellendirir.

Kierkegaard, bunalmay1 ahlaki ve dinsel bir ¢atigmanin kaynagi olarak goriir: bireyin
Tanr karsisinda kendisini se¢gmesiyle anlam kazanir.

Freud, bunalmay:1 igsel catismalardan dogan bir patoloji olarak analiz eder:

ozgiinliikten ziyade denge ve sagaltim arar.

Bu iiclii yaklagim, modern bireyin karsilastigi varolussal, etik ve psikolojik
sorunlara farkli ¢oziim yollar1 onerir. Heidegger’de 6zgiinliikk bir ontolojik karar,

Kierkegaard’da dinsel bir sicrama, Freud’da ise terapotik bir biitiinlesme siirecidir.

Bu calisma, bunalmanin sadece bir duygusal durum degil, bireyin varolusuyla
dogrudan iliskili bir temel yap1 oldugunu gosterir. Bunalma, bireyin kendiyle
yiizlesmesine, Ozgiirligiinii ve smirlarint kavramasma neden olur. Heidegger’de
bunalma, 6lim karsisinda 6zgiinliigiin kapisin1 acar; Kierkegaard’da bireyin etik
yiikselisini miimkiin kilar, Freud’da ise igsel ¢atigmalar1 goriiniir kilarak tedaviye alan

acar.

Farkli disiplinlerden gelen bu ii¢ diisiliniir, bunalmanin felsefi, teolojik ve
psikodinamik boyutlarin1 agimlayarak, cagdas bireyin varolugsal durumuna dair
zengin ve biitiinsel bir kavrayis sunarlar. Bunalma, bu bakisla yalnizca 1stirap degil,

doniistimiin de imkanidir.

Anahtar kelimeler: Felsefe, bunalma, 6zgiinliik, bireysellik.



INTRODUCTION

Depuis les premiers textes philosophiques, 1’angoisse est un théme récurrent,
mais c'est a 1'époque moderne qu'elle acquiert une signification existentielle. Elle
différe de la peur par son absence d’objet spécifique : I’angoisse est liée a I’existence
elle-méme. Alors que la peur est une réaction face a une menace identifiable,
I’angoisse est une confrontation au vide, a I’incertitude et a la possibilité. C'est cette
absence d'objet qui confére a I'angoisse son caractére universel et intemporel et qui la
distingue d’autres phénoménes comme une composante essentielle de la condition

humaine.

Heidegger, Kierkegaard et Freud, bien qu’ils proviennent des traditions
intellectuelles différentes, s'accordent a considérer l'angoisse comme un moment
crucial de la révélation du soi. Chez Kierkegaard, 1'angoisse est profondément liée a la
liberté. Dans Le Concept d'Angoisse, il la décrit comme le vertige ressenti face aux
possibilités infinies en nous montrant que 1’angoisse est la réalité de la liberté comme

possibilité avant toute possibilité.

Pour Heidegger, dans Etre et Temps, I’angoisse est une ouverture existentielle
qui dévoile le Dasein dans sa singularité et sa finitude. Elle est essentielle car elle
permet au Dasein de se détacher du « On » (das Man) et de se confronter a la possibilité

de sa propre mort.

Freud, quant a lui, adopte une perspective psychanalytique. L'angoisse est selon
lui le résultat de conflits inconscients, un signal d'alarme face a des désirs refoulés ou

a des menaces internes. Dans Le Moi et le Ca, il distingue entre 1'angoisse réelle et



'angoisse névrotique en vue de montrer comment l'esprit utilise l'angoisse pour

maintenir un équilibre fragile entre les pulsions du ¢a et les exigences du surmoi.

Ainsi, l'angoisse n'est pas simplement une émotion perturbante, mais un
révélateur fondamental de la liberté humaine, de la responsabilité existentielle et du
conflit intérieur. Elle est a la fois une source de souffrance et une voie vers une
compréhension plus profonde de soi-méme. Dans ce contexte, cette these explore les
dimensions philosophiques et psychanalytiques de I'angoisse, en montrant comment
elle agit comme un catalyseur dans le passage de I'existence inauthentique a l'existence

authentique.

L'angoisse occupe une place centrale dans la réflexion sur I’existence humaine.
Cependant, elle pose plusieurs questions essentielles auxquelles il convient de

répondre :

Qu’est-ce que I'angoisse ? Comment chaque penseur définit-il ce phénomene ?

Quel role joue l'angoisse dans la transformation de l'individu ? En particulier,
comment I’angoisse permet-elle de passer de ’existence inauthentique, caractérisée
par I’oubli de soi et la soumission aux normes sociales, a une existence authentique,

ou l'individu fait face a sa liberté et a sa finitude ?

Comment ces théories se complétent-elles ou se contredisent-elles ? En quoi les
perspectives philosophiques et psychanalytiques offrent-elles des éclairages différents

mais complémentaires sur le méme phénomene ?

Ce travail utilise une méthode comparative et herméneutique qui combine
l'analyse philosophique et l'interprétation psychanalytique. L'objectif est de mettre en
lumiére les similarités et divergences entre les conceptions de l'angoisse chez
Heidegger, Kierkegaard et Freud, tout en explorant les implications pratiques et
théoriques de leurs idées pour la compréhension contemporaine de 1'existence humaine
et de montrer comment 1’angoisse peut servir de passerelle entre 1’étre inauthentique

et I’étre authentique.



D’une part, 1’analyse comparative consiste a examiner de manicre

systématique les textes majeurs de chaque penseur :

Etre et Temps de Martin Heidegger (1927)
Le Concept d'Angoisse de Seren Kierkegaard (1844)
Le Moi et le Ca de Sigmund Freud (1923)

Chaque ceuvre est étudiée a travers le prisme de l'angoisse en mettant en
évidence les différences fondamentales entre l'angoisse existentielle, éthique et
psychanalytique. Par exemple, 'angoisse comme vertige de la liberté chez Kierkegaard
est comparée a l'angoisse comme dévoilement ontologique chez Heidegger, et a

l'angoisse comme mécanisme de défense chez Freud.

D’autre part, I’approche herméneutique implique une interprétation minutieuse
des textes philosophiques et psychanalytiques pour en dégager les significations sous-
jacentes. Cette méthode permet de comprendre non seulement les concepts clés, mais
aussi les implications ontologiques, éthiques et psychologiques de I'angoisse. Chaque
texte est replacé dans son contexte historique et intellectuel afin d’explorer son impact

sur la philosophie contemporaine.

Cette ¢tude est structurée en plusieurs chapitres, chacun abordant un aspect clé
de I’analyse de I’angoisse et permettant une progression logique dans 1’exploration du
sujet. Le premier chapitre qui vise a explorer le contexte philosophique de I’angoisse
retrace ses racines historiques et théoriques, et analyse les premieres réflexions sur le

concept de I’angoisse dans la pensée antique et moderne.

Le deuxieéme chapitre est consacré a l'angoisse chez Heidegger, ou 1’on
examine la manicre dont ce philosophe, dans Etre et Temps, articule I’angoisse comme
un phénomene ontologique qui révele la vérité de I’existence humaine a travers le

Dasein et sa confrontation a la finitude et a la mort.

Dans le troisieme chapitre, on aborde Kierkegaard et la liberté dans I’angoisse
en analysant comment, pour ce penseur, 1’angoisse est lie a la liberté de choix, et en

quoi elle devient une condition essentielle pour la subjectivité et I’éthique. Ce chapitre



met ’accent sur la dimension religicuse et existentielle de 1’angoisse chez

Kierkegaard, en particulier dans son ouvrage intitulé¢ Le Concept d'Angoisse.

Le quatrieéme chapitre se concentre sur Freud et I’angoisse dans une perspective
psychanalytique en vue d’explorer la fagon dont Freud, dans Le Moi et le Ca, congoit
I’angoisse comme un mécanisme de défense face aux désirs inconscients et aux
conflits entre le ¢a, le moi et le surmoi. Ce chapitre analyse également les implications
de la théorie freudienne pour la compréhension de I'angoisse dans le contexte de la

psychologie clinique.

Le cinquiéme chapitre présente une comparaison des approches de Heidegger,
Kierkegaard et Freud, en mettant en évidence leurs points de convergence et de
divergence. Ce chapitre cherche a établir un dialogue entre la phénoménologie
existentielle, I’éthique chrétienne et la psychanalyse, et a évaluer dans quelle mesure

ces approches peuvent se compléter ou se contredire.

Enfin, le sixiéme chapitre conclut cette étude en tirant les implications
théoriques et pratiques de I’analyse de 1’angoisse et en soulignant son réle central dans

la quéte d’authenticité et les défis contemporains de 1’existence humaine.

Bien que cette approche comparative et herméneutique soit riche en intuitions
et observations, elle comporte certaines limites. L'une des principales difficultés réside
dans l'interprétation des textes relativement a leurs contextes originaux. De plus, la
diversité des perspectives peut rendre difficile une synthése cohérente, notamment en
raison des différences entre la phénoménologie existentielle de Heidegger,
l'existentialisme chrétien de Kierkegaard et la psychanalyse freudienne. Toutefois,
cette étude cherche a dépasser ces obstacles en insistant sur les points de convergence

entre ces trois grandes perspectives.



1. ANGOISSE - ORIGINES HISTORIQUES ET PHILOSOPHIQUES

L'angoisse est un concept qui traverse I'histoire de la philosophie et qui trouve
ses racines dans les réflexions de 1'Antiquité grecque. Toutefois, son importance
existentielle émerge véritablement a I'époque moderne, en particulier avec les travaux
de Kierkegaard, Heidegger et Freud. Ce chapitre explore les origines historiques et
philosophiques de l'angoisse et met en lumiere son role central dans la pensée

contemporaine.

1.1. L'angoisse dans la pensée antique

L’angoisse, en tant qu’expérience humaine fondamentale et universelle, trouve
ses premieres et profondes expressions dans la philosophie antique. D’un coté,
Aristote, dans son ceuvre Ethique a Nicomagque, fait une distinction claire et précise
entre la peur et I’angoisse, deux notions souvent confondues par les esprits modernes.
Selon lui, la peur est toujours liée a un objet concret et identifiable, quelque chose de
tangible qui suscite une réaction immédiate. En revanche, le courage, une valeur que
I’on admire tant dans I’histoire des idées, consiste a affronter cette peur dans des
conditions clairement définies et précises.! Cependant, I’angoisse, telle que la
congoivent des penseurs modernes et contemporains, transcende cette peur immédiate
et tangible, touchant a des dimensions plus profondes de 1’existence humaine et de

notre rapport a la réalité.

De I’autre co6té, Platon, dans son célebre dialogue Phédon, explore également

l'idée que I’ame humaine doit faire face a I’incertitude inéluctable qui se présente au

U Aristote, Ethique a Nicomaque, tr. fr. Richard Bodéiis, Paris, Librairie Générale Francaise, 1992, pp.
97-98, 1110a-1101a.



moment de la mort. Il anticipe ainsi ce que I’on appelle maintenant, avec plus de
nuances, I’angoisse existentielle, une préoccupation fondamentale de toute personne

réfléchie.

Bien que des penseurs influents de I'Antiquité, tels qu'Aristote et Platon, aient
jeté les bases conceptuelles et philosophiques de l'angoisse, leur approche reste
principalement métaphysique et éthique et se concentre sur des idées abstraites et des
réflexions théoriques plutdt que sur des expériences vécues et concrétes. La modernité,
en revanche, apporte une transformation fondamentale et radicale dans la maniere dont
l'angoisse est per¢ue et comprise en la rapportant directement a I'expérience
existentielle de chaque individu, qui se trouve confronté a des doutes et des incertitudes
profondes propres a notre époque. Descartes et Pascal, avec leur insistance sur le doute
radical et I’incertitude cosmique, inaugurent en fait une nouvelle ¢re de pensée ou
l'angoisse devient un élément clé et central de la réflexion sur la condition humaine et
son essence méme. Ils marquent ainsi une évolution majeure dans notre

compréhension de cette expérience humaine élaborée et complexe.

1.2. La transition vers la modernité

Avec Descartes et Pascal, I'angoisse s'affirme comme un théme de plus en plus
central dans la réflexion philosophique. Descartes, au sein de son ceuvre Méditations
Meétaphysiques, surtout dans sa premiere méditation, souligne l'importance du doute
radical en tant qu'état psychologique qui s’apparente étroitement a 1’angoisse. Ce
doute, bien qu'il soit méthodique et réfléchi, entraine l'individu dans une incertitude
totale et désorientante quant a l'existence méme du monde extérieur. Le doute cartésien

met en lumiére la fragilité de la perception humaine.

Pascal, de son cOté et a travers ses Pensées, €labore une vision de la condition
humaine qui est indissociable de l'incertitude et de 1'angoisse face au silence écrasant
de l'univers infini. Dans le fragment numéro 206 : « Le silence éternel de ces espaces
infinis m’effraie »°, il met en avant le fait que cette angoisse cosmique, omniprésente,
traduit une réalité existentielle ou l'existence humaine apparait aussi

fondamentalement précaire qu'elle est dénuée de tout fondement ultime.

2 Blaise Pascal, Pensées, Paris, Flammarion, 2015, p. 306, Br. 449.



De plus, la modernité marque le début d’une nouvelle compréhension de
l'angoisse comme une expérience incontournable et fondamentale dans le parcours de
l'existence humaine. La vision pascalienne, qui tourne autour de l'insignifiance de
I'homme face a I'immensité de 1'univers, trouve un écho puissant dans la pensée du
philosophe danois Kierkegaard, bien que cette résonance prenne une direction
différente. Tandis que Pascal propose une forme de réconciliation avec Dieu dans le
contexte de I'angoisse, Kierkegaard oriente sa réflexion vers la liberté individuelle et
son importance. Il considére 'angoisse non pas seulement comme un simple symptome
de la condition humaine, mais également comme un moteur central, vital qui stimule
notre liberté et le processus de choix moral. Cette mise en lumiére de l'angoisse comme
pilier de la libert¢ humaine enrichit notre compréhension des émotions et des luttes

intérieures autour de l'existence.

1.3. Kierkegaard et I'angoisse comme vertige de la liberté

Kierkegaard est souvent considéré comme le pére fondateur de la philosophie
existentielle, une doctrine qui explore la condition humaine sous divers angles. Dans
son ceuvre majeure intitulée Le Concept d'Angoisse, il définit I'angoisse comme un
vertige intense et profond ressenti face a l'infinité des possibilités qui s'offrent a
I’individu. II utilise la métaphore puissante du précipice pour illustrer son propos : «
[’angoisse est le vertige de la liberté, qui nait parce que [’esprit veut poser la synthese
et que la liberté, plongeant alors dans son propre possible, saisit a cet instant la
finitude et s’y accroche. Dans ce vertige la liberté s affaisse. »® En d’autres termes,
elle regarde dans l'abime des possibilités infinies. Selon lui, cette angoisse n'est pas
simplement une expérience négative ou une réaction émotionnelle déplaisante ; elle
doit étre comprise comme I'expression authentique de la libert¢ humaine et de la

possibilité de choisir entre diverses options et chemins de vie.

Kierkegaard associe également 1’angoisse a une interprétation du mythe
d’Adam et Eve, ou I’acte de manger le fruit défendu ne se fait pas sans une angoisse

préalable liée a la connaissance du bien et du mal. Cette forme d’angoisse est donc

3 Seren Kierkegaard, Le concept de [’angoisse, traduit du danois par Paul-Henri Tisseau, Paris,

Gallimard, 1935, p. 48.



inextricablement liée a la liberté humaine et a la possibilité d'agir de maniere a

enfreindre des limites morales, ainsi que la possibilité¢ du péché.

Si Kierkegaard consideére ainsi l'angoisse comme le vertige de la liberté, ses
réflexions sont enrichies par la contribution de Heidegger, qui lui attribue une
dimension ontologique plus complexe et plus profonde. Ce changement qui a eu lieu
dans la pensée philosophique souligne une différence fondamentale entre les deux
philosophes : alors que Kierkegaard se concentre principalement sur l'individu face a
ses possibilités multiples et son vécu intérieur, Heidegger élargit le concept d'angoisse
pour englober la relation du Dasein a 1'étre dans son ensemble. Les implications de
cette analyse sont vastes et mettent en lumiere la richesse de la réflexion existentielle,
en montrant comment l'angoisse devient centrale pour comprendre non seulement la
condition humaine, mais aussi la quéte d'authenticité et de sens dans un monde souvent

considéré comme absurde ou chaotique.

1.4. Heidegger : L'angoisse comme révélation de I’étre

Pour Heidegger, 1'angoisse est un phénomeéne ontologique fondamental. Dans
son ceuvre majeure, Etre et Temps, il soutient que l'angoisse révéle le Dasein dans sa
singularité et sa finitude. Les dimensions fondamentales de l'existence sont mises en
lumiére grace a l'expérience de 1'angoisse. Contrairement a la peur, qui se rapporte a
un objet précis, I'angoisse est liée a 'absence de tout fondement et ouvre le Dasein a
la compréhension de son étre en participant a I’ouverture existentielle qui dévoile I'étre
dans son entiereté : « Le devant-quoi de [’angoisse est |’étre-au-monde comme tel.
Comment ce devant quoi l’angoisse s angoisse se distingue-t-il de ce devant quoi la
peur prend peur ? Réponse : le devant-quoi de [’angoisse n’est pas un étant
intramondain. Des lors, ce n’est plus de celui-ci qu’il peut retourner. La menace n’a
pas le caractere d’une importunité déterminée qui frapperait l’étant, menace du point
de vue déterminé d’un pouvoir-étre factice particulier. Le devant-quoi de |’angoisse

est complétement indéterminé. »?

4 Martin Heidegger, Etre et Temps, traduit de I’allemand par Emmanuel Martineau, Edition Numérique
Hors-Commerce, 1985, p. 223.



Selon Heidegger, 1'angoisse est la condition nécessaire pour que le Dasein
prenne conscience de sa propre finitude, un pas crucial vers 1’authenticité. La mort, en
effet, représente pour lui la possibilité ultime qui révele I’authenticité de 1’existence et

qui favorise une compréhension plus vaste du sens de la vie.

Toutefois, il est fascinant d'observer que, tandis qu'Heidegger se consacre a
l'exploration de I'angoisse dans le cadre de 'ontologie fondamentale, Freud, de son
coté, emprunte une voie totalement différente. Il choisit d'adopter une perspective
psychanalytique centrée plutot sur les conflits internes qui se manifestent entre le ca,
le moi et le surmoi. Cette divergence entre deux grands penseurs de I'existence marque
un déplacement significatif de I'analyse essentiellement philosophique vers une
compréhension psychologique plus complexe, ou I'angoisse émerge alors comme un
mécanisme de défense face a des désirs inconscients puissants et a des exigences
morales contradictoires qui s'opposent souvent les unes aux autres et qui créent un

véritable tourbillon de tensions internes chez 1'individu.

1.5. Freud : L'angoisse et le conflit psychique entre le Ca et le Surmoi

Freud adopte une perspective bien spécifique et différente en situant I'angoisse
dans le domaine complexe et riche de la psychanalyse. Dans son ceuvre intitulée Le
Moi et le Ca, il décrit 'angoisse comme une réaction naturelle, mais profondément
humaine, a des conflits inconscients qui peuvent survenir dans divers contextes
psychologiques. Ces conflits sont particulierement liés a la dynamique particuliére et
souvent conflictuelle entre le ¢ca qui représente les instincts fondamentaux et les désirs
humains, et le surmoi qui incarne les normes morales et sociales que la société inculque
au fil du temps. L'angoisse devient ainsi un mécanisme de défense a la fois nécessaire

et protecteur Elle agit en réponse aux désirs inacceptables qui émergent du ¢a.

En outre, encore dans cette ceuvre, Freud fait une distinction entre deux types
d’angoisse : d'une part, l'angoisse réelle qui peut étre liée & des menaces concretes et
tangibles auxquelles un individu est confronté dans sa vie quotidienne, et d'autre part,
l'angoisse névrotique qui émane des conflits internes inconscients, souvent refoulés. 11
explique que l'angoisse névrotique provient de ces conflits internes non résolus qu’une

personne peut éprouver.



10

Freud considére également 1'angoisse comme une manifestation complexe et
souvent tumultueuse qui résulte du conflit intra-personnel entre les pulsions
instinctives puissantes du ¢a et les exigences morales rigoureuses imposées par le
surmoi. Elle refléte ainsi la lutte constante, parfois douloureuse, entre les désirs
primordiaux de I’individu et les normes sociales en vigueur. La psychanalyse
freudienne vise a mettre en lumiére les dynamiques psychiques qui sous-tendent

I’angoisse.

L’exploration des origines historiques et philosophiques de 1’angoisse met en
lumiére ce concept comme clé de compréhension de I’existence humaine. Cependant,
c’est dans la phénoménologie de Martin Heidegger que l’angoisse acquiert une
dimension centrale et structurante pour la question de 1’étre. En situant I’angoisse au
ceeur de ’existence, Heidegger dépasse les approches traditionnelles et fait de ce
phénoméne un moyen de dévoilement de 1’authenticité et de la finitude. Le chapitre
suivant s’attardera sur cette conception novatrice de I’angoisse en montrant comment

elle s’inscrit dans une tradition philosophique tout en redéfinissant ses contours.



11

2. ANGOISSE CHEZ HEIDEGGER

2.1. Introduction a I'angoisse dans Etre et Temps

Dans Etre et Temps, Heidegger aborde l'angoisse (Angsf) comme un
phénomene fondamental qui, pour Heidegger, n'est pas simplement une émotion ou
une réponse a une menace extérieure, mais un état d’étre li¢ a la compréhension de
notre propre existence, il s’agit ici de I’affection fondamentale (Grundstimmung) de
I’angoisse comme ouverture privilégiée du Dasein.’ 11 fait une distinction importante
entre la peur (Furcht) et ’angoisse en soulignant que la peur a un objet précis et défini,
tandis que I'angoisse est une réaction face a I'absence d'un objet concret. En ce sens,
I’angoisse est plus radicale et plus universelle que la peur, car elle touche a la condition

méme du Dasein.

5 « Ce que nous indiquons ontologiquement sous le titre d’affection (Befindlichkeit) est la chose du
monde la mieux connue et la plus quotidienne ontiquement : c¢’est la tonalité (Stimmung), le fait d étre
disposé ».

Martin Heidegger, Etre et Temps, tr. cit., p. 167.

« Que [’angoisse comme affection fondamentale ouvre effectivement selon cette guise, la preuve la plus
immédiate nous en est a nouveau apportée par l’explicitation quotidienne du Dasein et le bavardage.
L affection, avons- nous dit en effet plus haut, manifeste *“ ou [’on en est ”. Dans [’angoisse, “ ¢ est
inquiétant ”, “ c’est étrange . Ici s ‘exprime d’abord ['indétermination spécifique de ce aupres de quoi
le Dasein se trouve dans [’angoisse : le rien et nulle part. Mais ce caracteére inquiétant, cette
étrang(er)ete signifie en méme temps le ne-pas-étre-chez-soi. En livrant la premiere indication
phénomeénale de la constitution fondamentale du Dasein et en clarifiant le sens existential de |’étre-a
par opposition a la signification catégoriale de I’ *‘intériorité ”, nous avons déterminé le Dasein
comme habiter aupres..., étre familier avec... Ensuite, ce caractére de [’étre-a fut manifesté plus
concretement par la publicité concréte du On, qui apporte le calme de I’auto-securité, I’* évidence
du “ chez soi " dans la quotidienneté médiocre du Dasein. L angoisse, au contraire, rameéne le Dasein
de son identification échéante au “ monde . La familiarité quotidienne se brise. Le Dasein est isolé,
mais comme étre-au-monde. L’ étre-a revét la * modalité ” existentiale du hors-de-chez-soi. Ce n’est

pas autre chose que veut dire [’expression d’” “‘étrang(ér)eté " ». Ibid., p. 226.



12

Heidegger soutient que I’angoisse est ce qui nous permet de nous rendre
compte de notre existence finie. Contrairement a la peur qui est souvent liée a des
objets spécifiques et contingents, 1'angoisse ne provient pas d'une situation extérieure
précise, mais d'une confrontation avec le « rien ». Cette confrontation avec 1’absence
d’objet particulier méne a une prise de conscience de la liberté individuelle et de la

responsabilité.

Cette expérience d'angoisse est cruciale pour la compréhension de I'existence
qui est phénoménologiquement décrit comme mode d’étre du Dasein. En effet, pour
Heidegger, 1'angoisse permet au Dasein de se libérer des préoccupations banales de la
vie quotidienne et de prendre conscience de son étre-au-monde. C'est a travers
l'angoisse que le Dasein peut étre confronté a son étre-propre et a sa finitude. Biemel
résume cette idée en disant que « [’homme doit passer par un tel état, chaque homme
doit re-conquérir son existence propre ou son ipséité authentique a partir de cet état
d'étre-déchu. L'homme devient un étre-soi en dépassant l'existence impersonnelle qui

ne cesse pas de se présenter a lui comme une possibilité tentatrice. »°

Dans Etre et Temps, Heidegger montre également que I’angoisse révéle la
facticité du Dasein. La facticité fait référence au fait que I’individu est toujours déja
entouré d’un monde qu’il n’a pas choisi et qu’il n’a pas créé. Cela signifie que
I’angoisse est non seulement liée a la finitude, mais aussi a I’impossibilité d’échapper
a I’état d’étre-jeté’ (Geworfenheit) au monde. En d’autres termes, 1’angoisse est une
réponse existentielle a I’expérience du Dasein comme étant jeté aupres d’un monde

qu’il ne maitrise pas.

¢ Walter Biemel, Le Concept de Monde chez Heidegger, Paris, Librairie Philosophique J. Vrin, 2015, p.
112.

7 « Les existentiaux fondamentaux qui constituent 1'étre du La, 'ouverture de 1’étre-au-monde, sont
affection et le comprendre. Le comprendre abrite en soi la possibilite de I’explicitation, c¢’est-a-dire
de l'appropriation du compris. L affection, étant cooriginaire avec le comprendre, se tient dans une
certaine compréhension, et il lui correspond tout aussi bien une certaine explicitabilite, »

Martin Heidegger, Etre et Temps, tr., cit., p. 195.

« L’étant qui a le caractére du Dasein est son La selon une guise telle que, expressément ou non, il se
trouve dans son étre-jeté. Dans I’affection, le Dasein est toujours déja transporte devant lui-méme, il
s’est toujours déja trouvé — non pas en se “ trouvant ” la-devant par la perception, mais en “ se-
trouvant ” en une tonalité... L affection ouvre le Dasein en son étre-jeté, et cela de prime abord et le
plus souvent selon la guise d’un détournement qui l’esquive...Elle est un mode existential fondamental
de ’ouverture cooriginaire du monde, de [’étre-La-avec et de |’existence, parce que celle-ci est elle-

méme essentiellement étre-au-monde ». Ibid., pp. 168-170.



13

Ainsi, cette section introductive a l'angoisse chez Heidegger montre que
I’angoisse n’est pas seulement une réponse émotionnelle, mais un phénomene
ontologique essentiel qui permet au Dasein de s’éveiller a la réalité¢ de son existence.
L’angoisse n'est pas simplement une négativité ; elle est une ouverture a la liberté et

un moyen pour le Dasein de s’ouvrir lui-méme.

2.2. L’angoisse et le Dasein

Dans Etre et Temps, Heidegger introduit le concept de Dasein pour désigner «
I’étre humain » selon Jean-Paul Sartre, non pas comme un simple sujet individuel,
mais comme un étre dans le monde, fondamentalement 1i¢ a son « monde », a sa
temporalité et a sa finitude. L’angoisse joue un role fondamental dans la maniére dont
le Dasein se comprend lui-méme et se rapporte a son étre. Heidegger lie I’angoisse au
Dasein non pas simplement comme une réaction émotionnelle, mais comme une
expérience qui permet au Dasein de se révéler a lui-méme dans sa pleine réalité. Cette
expérience d’angoisse ouvre une perspective ou le Dasein peut appréhender son
existence, ses choix et son étre au-deld des apparences superficielles de la vie

quotidienne par cette tonalité fondamentale.

2.2.1. Dasein et la question de I’étre

Pour Heidegger, la question de 1’étre (Frage nach dem Sein) est la question
fondamentale de la philosophie. Le Dasein, en tant qu’il est un étant qui se pose cette
question, est unique dans le sens ou il est le seul étant capable de se demander le sens
de I’étre. Le Dasein n'est pas simplement un étant qui existe passivement, mais un
étant qui se préoccupe de son existence et de son étre. Cette préoccupation
fondamentale fait du Dasein un étant qui est toujours déja projeté dans 1’avenir et qui

existe en prenant conscience de sa propre finitude.

Dans ce cadre, I’angoisse devient la clé pour comprendre le Dasein dans sa
totalité. Contrairement a la peur, qui se dirige toujours vers un objet spécifique,
I’angoisse est une réponse existentielle a I’absence d’un objet défini. Cette absence

d’objet dans I’angoisse est essentielle, car elle ne se référe a rien d’extérieur, mais a



14

I’étre lui-méme. L’angoisse n’est donc pas simplement une réaction émotionnelle a

une menace, mais une confrontation a I’existence pure du Dasein.

2.2.2. L’angoisse comme révélation de la finitude

L'angoisse, selon Heidegger, révele au Dasein sa finitude et son caractere d’étre
« jeté » au monde. Le Dasein est toujours déja plongé au monde qu'il n’a pas choisi,
qu’il n’a pas créé, et qu'il doit, dans une certaine mesure, accepter tel qu’il est. Cet étre
« jeté » au monde (Geworfenheit) est un aspect fondamental de I’existence humaine :
nous ne choisissons pas notre naissance, notre contexte, et, en fin de compte, notre

mortalité.

C’est dans I’angoisse que le Dasein prend conscience de cette finitude.
Heidegger écrit : « L’ angoisse s éléve a partir de |’étre-au-monde comme étre pour la

mort. »8

Cette prise de conscience n’est pas une simple pensée théorique, mais une
expérience vécue du Dasein face a sa propre mortalité. L’angoisse fait naitre un
questionnement sur le sens de I’existence en mettant en lumiere la précarité et I’unicité
de la vie humaine comme on 1’avait déja souligné lorsque I’on avait mentionné des

1dées de Pascal sur ’incertitude de 1’étre humain.

2.2.3. L’angoisse et la fuite dans ’inauthenticité

L’angoisse, en tant que prise de conscience de la finitude, peut également
conduire a une fuite dans ’inauthenticité. Heidegger parle du On (das Man) afin de
désigner I’existence inauthentique du Dasein, ou I’individu existe conformément aux
normes sociales sans se confronter véritablement a sa propre finitude et a son étre
propre. Dans cet état inauthentique, le Dasein est absorbé par les préoccupations
quotidiennes et les attentes de la société et se détourne ainsi de sa propre existence

authentique.

$ Martin Heidegger, Etre et Temps, op. cit., p. 387.



15

Le Dasein peut fuir I’angoisse en se cachant derriere des rdles sociaux et des
comportements de masse. Il existe « comme tout le monde » sans jamais prendre la
mesure de son propre étre. C’est ce que Heidegger appelle 1’existence inauthentique,
ou le Dasein se laisse guider par les conventions sociales et les attentes des autres, au
lieu d’exister selon sa propre existence authentique. En fin de compte, cette fuite
constitue un moyen de s'évader de l'angoisse, mais elle représente également un
renoncement a la profondeur et a la complexité de 'expérience concernant 1’existence

authentique.

2.2.4. Le role du On dans I’existence quotidienne

Dans Etre et Temps, Heidegger introduit le concept « das Man » pour décrire
un mode d’existence dans lequel le Dasein se laisse absorber par les normes sociales
et les attentes collectives en s’effagant dans la généralité des pratiques quotidiennes.
Cela signifie que le Dasein existe « comme tout le monde » en se conformant aux
standards sans se poser des questions sur leur authenticité. Dans ce contexte, le Dasein
adopte des comportements qui sont dictés par ce que le « On » fait, ce qui conduit a

une perte de singularité et de réflexivité.

Comme le souligne Béatrice Han-Pile, le On agit comme une « force
normalisatrice » qui uniformise les comportements du Dasein en évoquant que dans le
On, le Dasein est pris dans une structure ou les normes et attentes sociales définissent
ses choix, souvent a son insu. Sur ce point, elle souligne aussi que le Dasein est souvent
«aliéné » par cette existence commune et perd la capacité d’agir librement : Le Dasein
se trouve toujours déja pris dans les pratiques publiques, ce qui limite sa capacité de

se choisir lui-méme.’

Sous cet angle, on peut considérer que Dreyfus compléte cette analyse en
expliquant que le On offre une « intelligibilité partagée et moyenne » qui régit la vie
quotidienne, permettant une compréhension commune du monde en donnant un moyen
au Dasein de fonctionner efficacement auprés du monde ambiant sans avoir a

interroger en profondeur ses motivations ou ses décisions : « Le On n’est pas

° Béatrice Han-Pile, "Freedom and the 'Choice to Choose Oneself in Being and Time", in The
Cambridge Companion to Heidegger's Being and Time, edited by Mark A. Wrathall, Cambridge:
Cambridge University Press, 2013 pp. 291-292.



16

simplement une influence aliénante ; il est aussi une condition de l'intelligibilité
quotidienne, car il fournit les structures communes nécessaires pour naviguer dans le
monde. »'” Cependant, cette intelligibilité a un colt, car elle peut entrainer une perte
d'authenticité. Le Dasein, en adoptant les normes du On, risque de se couper de sa

propre liberté et de sa capacité a se choisir lui-méme.

2.2.5. La perte de I’authenticité dans le On

Le On entraine une perte d’authenticité en ce sens qu’il empéche le Dasein de
se confronter a sa propre finitude. Han-Pile insiste sur le fait que cette perte de liberté
est paradoxale, car seul un étre libre peut réellement étre « non libre » : « Seul un étre

libre peut se retrouver en situation d'inauthenticité, piégé dans le On. »"!

De plus, dans I’existence quotidienne, le On incite le Dasein a fuir 'angoisse
existentielle en adoptant des comportements conformistes. Cette fuite empéche le
Dasein de prendre pleinement conscience de sa liberté : Le Dasein, dans le On, choisit
inconsciemment de ne pas choisir, ce qui revient a une auto-alienation de son potentiel

ontologique.'?

Dreyfus va plus loin en décrivant le On comme un mécanisme de « nivellement
(leveling) », ou toutes les distinctions personnelles ou originales sont supprimées en
soulignant que « le On nivelle toutes les différences de profondeur et supprime ainsi
toute exception significative » parce que « le On réduit les différences a un terrain
commun et supprime ainsi les variations qui pourraient permettre une réflexion
authentique. »'3 Ce nivellement n’est pas simplement une force sociale ; il refléte
¢galement la tendance du Dasein a chercher un refuge face a la complexité de

l'existence. En s'intégrant au On, le Dasein évite d'affronter les dilemmes existentiels.

10 Hubert Dreyfus, Being-in-the-World : A Commentary on Heidegger's Being and Time, Division I,
Cambridge, MA, The MIT Press, 1991, p. 324.

!l Béatrice Han-Pile, "Freedom and the 'Choice to Choose Oneself' in Being and Time", in The
Cambridge Companion to Heidegger's Being and Time, op. cit., p. 292.

12 1bid, p. 293.

13 Hubert Dreyfus, Being-in-the-World : A Commentary on Heidegger's Being and Time, Division I, op.
cit., p. 336.



17

Cependant, cette évasion a des conséquences néfastes. En perpétuant l'attitude
du On, le Dasein se prive de 1'occasion de se développer et de s'épanouir pleinement
en tant qu'individu authentique. Il reste prisonnier de la conformité et de la monotonie
oppressive du groupe, incapable d'explorer pleinement les possibilités infinies qui lui
sont offertes. Cette incapacité a embrasser sa propre finitude et a faire face aux défis
existentiels le maintient dans une existence vide de sens, ne lui permettant pas de
réaliser son véritable potentiel. Par conséquent, il est essentiel que le Dasein parvienne
a se libérer des contraintes du On et a embrasser sa propre individualité afin de trouver

le sens et I'authenticité qui lui sont propres.

2.2.6. L’angoisse comme moyen de dépasser le On

On pourrait en déduire qu’en effet 'angoisse est 1'expérience fondamentale qui
permet au Dasein de se libérer de l'inauthenticité imposée par le On. Han-Pile la décrit
comme le moment ou le Dasein est confronté a la nécessité de « choisir soi-méme »
en raison du fait que 1'angoisse dissout les illusions du On et force le Dasein a se
confronter a lui-méme, a son étre-propre et a sa liberté : « L'angoisse contraint le
Dasein a prendre conscience de sa liberté et a choisir de maniére authentique'? ».
Dreyfus souligne que cette révélation ne consiste pas seulement a reconnaitre la
vacuité des normes sociales, mais aussi a percevoir la possibilité d’une réappropriation
authentique de l'existence : « L'angoisse ouvre un espace de réinterprétation ou le

Dasein peut choisir de s affranchir des significations imposées par le On. »°

Sur ce point, il est crucial de comprendre que I'angoisse, en tant qu'expérience
fondamentale, joue un rdle essentiel dans la libération du Dasein de l'inauthenticité
imposée par le On. Selon les mots de Han-Pile, cet état particulier survient lorsque le
Dasein est confronté a la nécessité impérative de « se choisir soi-méme ». Cela
s'explique par le fait que 1'angoisse a le pouvoir de dissoudre les illusions créées par le

On et de forcer le Dasein a se confronter a son propre étre et a sa véritable liberté. Par

14 Béatrice Han-Pile, "Freedom and the 'Choice to Choose Oneself' in Being and Time", in The
Cambridge Companion to Heidegger's Being and Time, op. cit., p. 294.

15 Hubert Dreyfus, Being-in-the-World : A Commentary on Heidegger's Being and Time, Division I, op.
cit., p. 373.



18

conséquent, il est indéniable que 1'angoisse oblige le Dasein a prendre conscience de

sa liberté et a effectuer des choix authentiques en conséquence.!®

De méme, comme on I’avait déja souligné auparavant, Dreyfus souligne un
aspect crucial de cette révélation, a savoir qu'il ne s'agit pas seulement de reconnaitre
le vide des normes sociales établies, mais aussi de percevoir la possibilité stimulante
d'une réappropriation authentique de I'existence. L'angoisse, en réalité, ouvre un
espace de réinterprétation dans lequel le Dasein peut décider de se libérer des
significations imposées par le On.!” Ainsi, I'angoisse crée une opportunité unique pour
le Dasein de remettre en question et de modifier sa relation avec les structures sociales
contraignantes. Elle lui permet ainsi de saisir pleinement son existence de maniére

authentique.

En conclusion, 'angoisse joue un role primordial dans le cheminement du
Dasein vers la liberté et I'authenticité. Elle le force a se confronter a lui-méme et a faire
des choix en accord avec son propre ¢étre. Elle lui permet ainsi de se libérer des
limitations imposées par les normes sociales et de réinterpréter sa propre existence de
manicre individuelle et significative. Il est donc essentiel de reconnaitre la puissance

transformative de I'angoisse dans le processus de réalisation du potentiel du Dasein.

2.2.7. Le choix de se choisir soi-méme et la responsabilité

Le choix de se choisir soi-méme est une étape cruciale dans le processus de
dépassement du On. Han-Pile développe 1'idée d'une « double structure du choix » ou
le Dasein, confronté a l'angoisse, doit d'abord reconnaitre qu'il a toujours déja un choix
a faire avant de décider activement de s'approprier son existence : « Le premier choix
consiste a reconnaitre la liberté fondamentale, et le second a l'incarner dans des

actions concreétes. »'®

16 Béatrice Han-Pile, "Freedom and the 'Choice to Choose Oneself' in Being and Time", in The
Cambridge Companion to Heidegger's Being and Time, op. cit., p. 294.

17 Hubert Dreyfus, Being-in-the-World : A Commentary on Heidegger's Being and Time, Division I, op
cit., p. 373.

18 Béatrice Han-Pile, "Freedom and the 'Choice to Choose Oneself in Being and Time", in The
Cambridge Companion to Heidegger's Being and Time, op. cit., p. 297.



19

Cependant, cette liberté comporte une responsabilité existentielle. Dreyfus
insiste sur le fait que l'authenticité n'est pas une rupture totale avec les pratiques
culturelles, mais une réinterprétation personnelle de celles-ci : « Méme dans
l'authenticite, le Dasein reste enraciné dans les possibilités héritées, mais il les vit
avec une compréhension différente et un engagement conscient. »!? Dans cette quéte
de l'authenticité, il est essentiel de considérer la subjectivité de chaque Dasein dans le
processus de choix. Choisir de se choisir soi-méme implique une profonde
introspection et une conscience aigué de ses propres valeurs et désirs. Il ne s'agit pas
simplement de suivre aveuglément les normes et les attentes culturelles, mais plutot

d'embrasser pleinement sa liberté et de prendre des décisions en accord avec son étre.

Pour certains, ce parcours peut étre source d'angoisse car il confronte le Dasein
a sa propre responsabilité existentielle. En reconnaissant cette liberté fondamentale, le
Dasein doit également accepter les conséquences de ses choix. C'est une démarche qui
permet de vivre les possibilités héritées avec une compréhension différente et un

engagement conscient.

En conclusion, le choix de se choisir soi-méme est une démarche essentielle
dans la quéte de l'authenticité. Il nécessite une introspection profonde, une

reconnaissance de sa liberté fondamentale, et une responsabilité existentielle.

2.2.8. L’angoisse comme chemin vers I’authenticité

L'angoisse n'est pas seulement une source de souffrance insurmontable, mais
pour Heidegger, c'est un moyen puissant et essentiel de retrouver l'authenticité
profonde. En affrontant courageusement 1'angoisse, le Dasein, cet étre-1a unique et
authentique, peut se libérer de 'emprise oppressante des autres et prendre conscience
de sa propre liberté¢ inaliénable. Heidegger soutient ardemment que par le biais d'une
expérience profonde d'angoisse, le Dasein a le pouvoir de reprendre en main sa propre
existence, en choisissant délibérément de vivre en accord avec sa propre
compréhension de 1'étre, plutot que de se conformer aveuglément aux attentes sociales

ou aux convenances de la « masse ».

19 Hubert Dreyfus, Being-in-the-World : A Commentary on Heidegger's Being and Time, Division I, op.
cit., p. 335.



20

En bref, cette démarche implique non seulement une confrontation courageuse
avec la mort inéluctable et la finitude humaine, mais également une ouverture intrépide
a une existence plus libre, plus vraie et plus authentique. Dans cette perspective,
l'angoisse devient ainsi un catalyseur infatigable pour le Dasein. Elle I’incite sans
relache a faire face a son €tre-propre et a se projeter avec une sincérité et une intégrité
absolues dans l'avenir. Il est donc crucial de comprendre que 1'angoisse n'est en aucun
cas une fuite honteuse devant la mort, mais plutot un acte courageux d'acceptation de

celle-ci en tant que partie intégrante et inévitable de 1’existence.

2.3. Role de la conscience morale

2.3.1. Introduction a la conscience morale (Gewissen)

Dans Etre et Temps, Heidegger introduit le concept de Gewissen, que 1’on peut
traduire par « conscience morale ». Cependant, cette conscience ne correspond pas a
une notion éthique normative, mais a un appel « intérieur » qui invite le Dasein a se
confronter a son étre-propre et a sa liberté. Béatrice Han-Pile et Hubert Dreyfus
soulignent que /a conscience morale joue un role crucial dans la transition du Dasein
de I’inauthenticité vers 1’authenticité, en activant une réflexion existentielle grace a

I’angoisse.

2.3.2. La conscience morale (Gewissen) comme appel intérieur

Pour Heidegger, la conscience morale n’est pas une voix extérieure ou une
autorité morale imposée, mais un appel intérieur qui pousse le Dasein a reconnaitre sa
propre finitude et a s’approprier ses choix. Cet appel est souvent silencieux, mais il
émerge de maniére puissante dans I’angoisse.?’ Han-Pile décrit ce processus comme

un moment ou le Dasein prend conscience de sa liberté : La conscience morale, telle

20 « La conscience donne “ quelque chose ” a comprendre, elle ouvre. De cette caractéristique formelle,
un impératif résulte : le phénomeéne doit étre repris dans I'ouverture du Dasein. Cette constitution
fondamentale de I’étant que nous sommes a chaque fois nous-mémes est elle-méme constituée par
Iaffection, le comprendre, [’échéance et le parler. L’analyse plus pénétrante de la conscience la
dévoilera comme appel. L appeler est un mode du parler. L’appel de la conscience a le caractere de
I"ad-vocation du Dasein vers son pouvoir-étre-Soi-méme le plus propre, et cela selon la guise de la con-
vocation a son étre-en-dette le plus propre ».

Martin Heidegger, Etre et Temps, tp. cit., p. 310.



21

qu’elle est décrite par Heidegger, n’impose pas de régles, mais incite le Dasein a se
réapproprier son existence de maniére transparente.?! Cela nous montre qu’il ne s'agit
pas simplement de suivre des régles préétablies, mais plutdt de s'engager activement
dans un dialogue intime avec soi-méme afin de saisir pleinement la signification et la
portée de notre propre existence. Dreyfus ajoute que cet appel n’offre pas de réponses
directes, mais confronte le Dasein a la responsabilité de ses décisions en soulignant le
fait que l'appel de la conscience force le Dasein a se positionner face a sa propre

existence, sans médiation extérieure.?

En étant un appel intérieur profond, la conscience morale interpelle le Dasein
et le pousse a se confronter de maniére introspective et réflexive a ses propres
possibilités d'étre et d’agir. Cet appel, loin de dicter simplement une norme externe a
suivre, invite plutot a une prise de conscience existentielle approfondie des choix et
des engagements essentiels du Dasein. Ricoeur souligne avec justesse que cet appel
transcende les limites de la morale traditionnelle en s'adressant directement a I'individu
dans sa singularité¢ irréductible : « La conscience morale, dans son silence
assourdissant, est l’attestation (Bezeugnung)’® incontestable qui appelle le Dasein a
se réeapproprier pleinement son ipséité unique et a transcender les illusions aliénantes
du On. »** Cette idée éclaire notre compréhension de la dimension profondément
existentielle de la conscience morale en soulignant qu'il ne s'agit en aucun cas d'un
commandement extérieur imposé, mais plutét d'une ouverture authentique a la
possibilité d'étre et de se réaliser pleinement : La conscience morale, loin d'ordonner

de maniere impérative ce qui doit étre fait, ceuvre plutdt a créer un espace intérieur ou

2l Béatrice Han-Pile, "Freedom and the 'Choice to Choose Oneself' in Being and Time", in The

Cambridge Companion to Heidegger's Being and Time, op. cit., p. 295.

22 Hubert Dreyfus, Being-in-the-World : A Commentary on Heidegger's Being and Time, Division I,
op. cit., p. 622.

2 « Manifestement, c’est le Dasein lui-méme qui, en son étre, doit pré-donner la possibilité et la guise
de son existence authentique, si tant est que celle-ci ne puisse ni lui étre ontiquement imposée, ni étre
ontologiquement inventee. Or [’attestation d’un pouvoir-étre authentique, c’est la conscience qui la
donne ».

Martin Heidegger, Etre et Temps, tp. cit., p. 273.

« Mais comme il est perdu dans le On, il lui faut tout d’abord se trouver. Pour se trouver en général, il
doit étre nécessairement “ montré ” a lui- méme dans son authenticité possible. Le Dasein a besoin de

["attestation d’un pouvoir-étre-Soi-méme que, quant a la possibilité, il est déja a chaque fois.

Ce que nous allons invoquer dans ’interprétation suivante au titre d 'une telle attestation est bien connu
de I’auto-explicitation quotidienne du Dasein comme voix de la conscience ». Ibid, p. 309.

24 paul Ricoeur, Soi-méme comme un autre, Paris, Editions du Seuil, 1990, p. 402.



22

le Dasein peut pleinement se confronter a ses choix, a ses responsabilités et a son

existence méme.

Heidegger explore également la maniére dont la conscience morale peut révéler
les tensions et les contradictions internes de I’existence. Au-dela de guider simplement
les actions et les comportements, la conscience morale offre une profonde
introspection sur les aspirations et les valeurs qui animent chaque Dasein. Il nous
rappelle que notre étre-au-monde est constamment en mouvement et en devenir. Il
nécessite ainsi une réflexion constante sur notre place dans I'existence et notre rapport
aux autres. La conscience morale invite le Dasein a se questionner sur ses choix et a
assumer la responsabilit¢ de ses actes. Ce faisant, il nous confronte aux vérités
inconfortables sur nous-mémes et sur notre manic¢re d’exister. Il nous libére des
influences aliénantes de la société et nous encourage a nous engager pleinement dans

une unicité authentique plutdt que de nous conformer a des normes préétablies.

Dans ce processus d'interpellation, la conscience morale nous confronte
¢galement aux possibilités d'authenticité et de non-authenticité. Il nous rappelle que
I’on a le pouvoir de choisir entre une existence inauthentique dictée par les attentes et
les influences extérieures, et une existence authentique guidée par notre propre
compréhension de notre étre-au-monde. Cette confrontation avec notre propre liberté
et notre propre responsabilité peut étre a la fois libératrice et effrayante, mais elle est

essentielle pour mener une existence pleinement vécue.

2.3.3. L’angoisse et la conscience morale

Comme on I’avait déja évoqué, ’angoisse est une expérience essentielle et
profondément significative dans la pensée de Heidegger, car elle se présente comme
une puissante force dissolvant les significations superficielles et quotidiennes qui nous
sont imposées par le On. Cette dissolution, loin d'étre une simple dissolution, crée un
vide - un espace - ou la conscience morale, cette voix intérieure profonde et
énigmatique, peut émerger de maniere magnifique et manifeste son appel a notre étre

véritable.



23

D’un c6té, selon Biemel, ce processus d'angoisse peut étre percu comme une
véritable transition, une métamorphose de notre €tre en rupture avec la déchéance de
notre existence conditionnée, vers une réappropriation existentielle ou la vérité de
notre étre authentique peut enfin se révéler dans toute sa splendeur et son potentiel
infini. Lorsque I’on se plonge dans 'angoisse, lorsque 1’on plonge profondément dans
cette expérience abyssale et troublante de I’existence, on se libére des attaches
mondaines, des chaines qui nous lient aux conventions et aux normes de la société, et
on découvre alors la précarité fondamentale de notre existence, qui nous interpelle et
nous implore avec force et urgence a assumer notre authenticité, a devenir enfin qui
on « est » vraiment, avec audace et intégrité. Ce n'est qu'en traversant les profondeurs
de l'angoisse que 1’on est capables d'entendre l'appel saisissant de la conscience
morale, cette voix intime qui résonne au plus profond de notre €tre et qui nous rappelle
inlassablement nos possibilités d'existence, nos potentialités d'étre enracinées dans la
vérité de qui on est réellement en faisant attention au fait selon lequel « la relation du
Dasein avec ses possibilités étant déterminée par la liberté, il se fait que I'homme peut
se décider aussi pour des possibilités authentiques, et il se trouve toujours soumis,
dans ses décisions, a [’opinion du « on », et il doit s'en défaire pour se réaliser

authentiquement. »>

De I’autre c6té, comme I'a exprimé Ricoeur, cette expérience profonde de
l'angoisse et de son dépassement est marquée par une rupture absolue et radicale avec
le confort trompeur des conventions sociales, ces normes artificielles et étouffantes qui
tendent a nous étouffer et a réprimer notre existence. L'angoisse, loin d'étre une source
de tourment et d'angoisse, crée plutdt un espace d'authenticité, un havre de paix
salutaire ou le Dasein - notre étre le plus essentiel et authentique - peut enfin entendre
l'appel vibrant et percutant de la conscience morale, cette voix rare et mystérieuse qui
ne peut étre ignorée, et ainsi nous réapproprier pleinement et inconditionnellement nos
possibilités d'étre dans leur plénitude et leur vérité la plus essentielle et radicale en
nous parvenant au « pouvoir-étre que la conscience atteste n'est initialement marqué
par aucune compétence a distinguer le bien du mal. Car selon lui, « /la conscience,

pourrait-on dire, est a sa fagon « par-dela bien et mal. » »*°

*> Walter Biemel, Le Concept de Monde chez Heidegger, op. cit., p. 119.
26 Paul Ricoeur, Soi-méme comme un autre, Paris, Editions du Seuil, 1990, p. 401.



24

2.3.4. La solitude existentielle dans la conscience morale

Heidegger associe 1’éveil de la conscience morale a une forme de solitude
profonde ou le Dasein est confronté a lui-méme dans sa singularité. Il s’agit d’ici une
solitude comme une étape nécessaire et incontournable pour accéder véritablement a
’authenticité, pour embrasser pleinement son étre essentiel dans toute sa complexité.
Ainsi, la solitude de la conscience morale ne peut étre réduite a un simple isolement
social, elle va bien au-dela de cela car elle est une confrontation avec le néant qui sous-
tend I’existence du Dasein. C'est une plongée introspective dans les abimes de 1’étre
du Dasein. En se confrontant au néant, le Dasein se confronte a sa propre finitude, a
l'impermanence et a la fragilité de son existence. C'est dans cette confrontation avec le
néant que se révele la profondeur de son €tre, mais aussi la possibilité d'une ouverture
vers l'authenticité. Il est essentiel de reconnaitre que cette solitude n'est pas une
expérience a éviter ou a fuir, mais plutoét une opportunité précieuse de se plonger dans

la vérité de notre étre.

Dans I'ceuvre de Heidegger, cette dimension de solitude est profondément li¢e
a la question de ['étre-au-monde®’, de notre rapport au temps et a I'espace. La solitude
de la conscience morale est donc une solitude qui n'exclut pas le monde, mais qui le

reconnait pleinement tout en se détachant de ses contingences. C'est dans cette solitude

27 « Le Dasein est I'étant qui, se comprenant en son étre, se rapporte a cet étre. Ainsi est indiqué le
concept formel d’existence. Le Dasein existe. Le Dasein, en outre, est l’étant que je suis a chaque fois
moi-méme. Au Dasein existant appartient la mienneté comme condition de possibilité de [’ authenticité
et de l'inauthenticité. Le Dasein existe a chaque fois en ['un de ces modes, ou dans leur indifférence
modale.

Toutefois, ces déterminations d’étre du Dasein doivent désormais étre apergues et comprises a priori
sur la base de la constitution d’étre que nous appelons I’étre-au-monde ».

Martin Heidegger, Etre et Temps, op. cit., p. 76.

« Pour ’appartenance a ce “monde ~ on peut citer que ‘“[’étre-a... au contraire, désigne une
constitution d’étre du Dasein, c’est un existential. Ce qui revient a dire que l’expression ne saurait
évoquer [’étre-sous-la-main d’une chose corporelle (corps humain) “ dans ~ un étant sous-la-main.
L’étre-a... nomme si peu une ‘“‘inclusion’’ spatiale d’étants sous-la-main que le mot “in ”, a l’origine,
ne signifie méme pas une relation spatiale comme celle qu’on vient de citer ; « in » provient de " innan
— 7, habiter, avoir séjour ; “ an " signifie : je suis habitué a, familier de, j’ai coutume de... ; le mot a le
sens de colo, c’est-a-dire habito et diligo. Cet étant auquel appartient [’étre-a ... en ce sens, nous le
caractérisions comme [’étant que je suis a chaque fois moi-méme. L’ expression “ bin ” (*“ suis ) est
patente du mot “ bei ” (“ auprés de ) ; “ ich bin ' (je suis) signifie derechef j’habite, je séjourne
aupres de — du monde tel qu’il m’est familier. Sein (étre) en tant qu’infinitif du “ ich bin ” (je suis),
¢ est-a-dire compris comme existential, veut dire habiter aupres de..., étre familier de... L étre-a... est
donc I’expression existentiale formelle de [’étre du Dasein en tant qu’il a la constitution essentielle de
[’étre-au-monde ». Ibid.



25

que le Dasein peut réellement se connecter a lui-méme, se comprendre en tant qu'étre

authentique, et saisir pleinement le sens de son existence.

Cette idée de solitude profonde, de confrontation avec le néant, a également été
explorée par d'autres philosophes, tels que Biemel, Ricoeur et Taminiaux. Leurs
travaux complémentaires viennent enrichir cette réflexion sur la solitude de la
conscience morale et offrent des perspectives variées sur la fagon dont cette expérience
peut étre appréhendée et vécue. En somme, cette solitude est plus qu'un simple état
d'isolement, c'est une porte ouverte vers la découverte de soi et de son authenticité la

plus profonde.

Cette solitude profonde et introspective permet au Dasein de se détacher des
illusions trompeuses et superficielles du On, cette masse anonyme et conformiste de
l'existence quotidienne. Dans cet isolement volontaire, le Dasein trouve l'occasion de
se reconnecter avec sa propre finitude, de faire face a la réalité de son étre et de se

confronter a sa propre mortalité.

Cependant, malgré son importance cruciale, le philosophe Taminiaux émet une
critique a 1'égard de Heidegger. Selon lui, le penseur allemand aurait sous-estimé la
dimension de l'authenticité. En isolant le Dasein de ses relations avec les autres,
Heidegger aurait négligé 'importance des interactions sociales pour la compréhension
compléte de I'existence authentique. Taminiaux critique la pensée de Heidegger sur le
Dasein disant isolé¢ de la manicre suivante : « Sa demeure n’était pas [’activité de
penser’®, mais un monde commun des apparences partagé en paroles et en actes par
une pluralité d’étres humains, monde qui demande a étre sauvegardé par un espace
public dans lequel des individus expriment leur jugement sur les affaires humaines. »*°
C’est pourquoi il propose une vision plus collective ou la praxis authentique pourrait
inclure une interaction avec les autres en soutenant 1’idée selon laquelle la conscience

morale peut étre vue non seulement comme un guide pour un seul Dasein, mais aussi

28 Car aux yeux de Taminiaux, ce que fait Heidegger « ¢ ‘est de cacher le fait que le penseur appartient
au monde commun des apparences, et méme de cacher le fait que le retrait nécessaire a l’activité de
penser ne peut couper ce lien avec les apparences en dépit de son intention. Sa destruction vise a
différencier ce que le penseur professionnel essaye de mélanger (la pensée et [’action). »

Jacques Taminiaux, La Fille de Thrace et le penseur professionnel : Arendt et Heidegger, Paris, Payot,
1992, p. 36.

»Ibid., p. 35.



26

comme un pont vers une praxis plus engagée et interconnectée. Donc, elle ne devrait
pas étre réduit a une introspection silencieuse ; il peut également se manifester dans
I’échange et la pluralité humaine.’® Cette critique ouvre la voie a une compréhension
plus large de la conscience morale, ou I’authenticit¢ inclut non seulement la
réappropriation de soi, mais aussi une réinterprétation des relations sociales et

historiques.

On peut en déduire qu’il est essentiel de reconnaitre que la singularité du
Dasein n'existe pas en vase clos, mais bien dans un réseau complexe de relations. C'est
au sein de ces interactions avec autrui que se dévoile la véritable nature de l'existence
authentique. Les dialogues, les échanges avec les autres étres-1a, permettent au Dasein
de se confronter a une pluralité de perspectives, d'idées et de valeurs. C'est cette
confrontation qui favorise le déploiement et I'enrichissement de l'individualité de

chacun.

Ainsi, la solitude ne doit pas a étre comprise comme une « fin en soi », mais
plutét comme un moment nécessaire pour se reconnecter avec soi-méme et se révéler
authentiquement aux yeux du monde. En somme, l'authenticité ne réside pas seulement
dans cette solitude initiale, mais également dans la capacité a s'ouvrir aux différentes
voix qui peuplent notre existence. C'est dans cet équilibre entre solitude et interaction

que se trouve la clé d'une existence pleinement vécue et authentique.

2.3.5. Conscience morale et le passage vers ’authenticité

Selon Heidegger, la conscience morale est 1’instrument qui guide le Dasein
vers I’authenticité. L’authenticité ne signifie pas une rupture totale avec le monde,
mais une manicre différente de séjourner auprés du monde en reconnaissant sa propre
finitude et sa responsabilité. Cet appel ne dicte pas des reégles spécifiques ou des choix
particuliers ; il invite simplement le Dasein a vivre de maniére consciente et
responsable. La réponse a la conscience morale nécessite une reconnaissance complete

de la finitude humaine et une acceptation des implications de cette finitude.

30 Ibid.



27

Béatrice Han-Pile décrit cette réponse comme un « double mouvement » ou le
Dasein doit d'abord accepter qu'il est toujours déja en situation de choix, avant de
décider de s’engager dans une vie authentique. Elle explique que le passage vers
I’authenticité n’est pas un acte ponctuel, mais un processus continu de réappropriation
de soi a travers 1’écoute de la conscience morale en nous donnant I’exemple sur la
notion de double choix chez Heidegger. Ce double choix se compose de Cl1, le choix
de soi-méme, et de C2, le choix de choisir soi-méme. L'angoisse révele au Dasein la

possibilité de ce double choix, condition nécessaire a 1’authenticité.

Si le Dasein choisit de ne pas effectuer C2 apres Cl1, il entre dans une forme
d'inauthenticité marquée par l'auto-illusion ou la « mauvaise foi » au sens sartrien du
terme. Cependant, il est également possible que le Dasein ne réalise pas C2 sans avoir
choisi de ne pas le faire. Il reste ainsi dans un état d’indifférenciation. Il est absorbé

par le « On » et les distractions quotidiennes.

Cette structure double permet a Heidegger de différencier l'authenticité,
l'inauthenticité et I'indifférenciation. Elle souligne que la véritable liberté existentielle
liée a I’authenticité nécessite non seulement la capacité de choisir, mais aussi de faire

le bon choix en s'engageant pleinement dans son propre étre.3!

Dreyfus compléte cette analyse en soulignant que I’authenticité ne signifie pas
un isolement total du monde, mais une maniére différente d’habiter le monde. Il écrit
: « Répondre a ’appel de la conscience morale ne consiste pas a rejeter les pratiques

sociales, mais a les vivre avec une appropriation consciente et libre. »*

Cette réappropriation consciente permet au Dasein de transformer les
possibilités offertes par le monde en des choix personnels, tout en assumant pleinement
la responsabilité de ces choix. L’appel de la conscience morale devient ainsi un guide
pour mener une existence qui n’est pas dictée par le On, mais enracinée dans une

compréhension authentique de 1’existence.

31 Béatrice Han-Pile, "Freedom and the 'Choice to Choose Oneself in Being and Time", in The
Cambridge Companion to Heidegger's Being and Time, op. cit., pp. 296-297.

32 Hubert Dreyfus, Being-in-the-World : A Commentary on Heidegger's Being and Time, Division I, op.
cit., p. 335.



28

En définitive, la conscience morale joue un role central dans la philosophie de
Heidegger en tant que pont entre 1’angoisse et 1’authenticité. Loin d’étre une simple
voix morale, il est un appel existentiel qui invite le Dasein a se confronter a sa propre
liberté et a sa responsabilité. Comme le montrent Han-Pile et Dreyfus, cet appel est
inséparable de l'expérience de I'angoisse, car c’est dans cet état que le Dasein prend

conscience de son étre-propre.

L'angoisse, en dissolvant les illusions du On, crée un espace pour que la
conscience morale émerge. Ce processus ouvre la possibilit¢é d’une existence
authentique, ou le Dasein accepte pleinement sa finitude et assume la responsabilité
de ses choix. Toutefois, comme le souligne Dreyfus, 1’authenticité n’est pas une
rupture compléte avec le monde public, mais une maniere de vivre les possibilités avec

une appropriation personnelle et consciente.

En conclusion, la conscience morale représente un élément essentiel parce
qu’elle lie la liberté a la responsabilité, et ’angoisse a 1’authenticité. De méme, elle
offre au Dasein une voie pour dépasser I’inauthenticité et d’€tre au monde de manicre

plus libre et plus profonde.

2.4. Conclusion sur l'angoisse et le Dasein chez Heidegger

Dans cette section, on a exploré comment 1’angoisse est indissociable du
Dasein, non pas comme une réaction émotionnelle intense a la peur, mais comme une
révélation extrémement importante de ’existence. L’angoisse, en confrontant le
Dasein a sa propre finitude et a la nature de son étre, lui permet de se rendre compte
I’existence inauthentique dans laquelle il peut étre piégé et de se rapprocher
progressivement de I’authenticité recherchée. En ce sens, I’angoisse chez Heidegger
n’est pas une simple fatalité a subir, mais plutot une voie offerte a chaque Dasein de
mener une existence plus libre, plus profonde et plus réelle en découvrant pleinement

la réalité de son existence pleine de potentialités nouvelles et excitantes.

L'angoisse, cette expérience intérieure profonde et troublante, est une
manifestation de nos peurs les plus profondes et de nos doutes les plus puissants. Elle

se présente comme une force indomptable, nous confrontant a notre propre finitude et



29

a notre nature fondamentale. C'est une révélation, un écho intérieur qui nous rappelle

la fragilité et la vulnérabilité inhérentes a notre existence.

Lorsque 1’on est plongés dans l'angoisse, on est confrontés a des questions
existentielles qui nous poussent a questionner la signification de notre existence. C'est
dans cet état d'inconfort et de tension que I’on a la possibilité de découvrir notre étre-

propre.

L'angoisse nous libére de l'existence inauthentique dans laquelle on est
susceptible de rester emprisonnés. Elle nous pousse a nous confronter a la réalité de
notre propre mortalité, a la limite de notre existence. En embrassant cette angoisse, on

est capable de s’ouvrir a I’existence dans toute sa complexité.

En effet, c’est dans cette confrontation avec notre propre fragilit¢é que 1’on
trouve la clé de notre authenticité. En embrassant I'angoisse, on se donne la possibilité
d’exister pleinement et authentiquement. On est invité & embrasser notre réalité, a
explorer nos potentialités nouvelles et excitantes qui se cachent au plus profond de
I’existence. Donc, on peut conclure que I’angoisse ne peut pas simplement étre
considérée comme une fatalité a subir passivement. Au contraire, c'est une voie offerte
a chaque Dasein de se choisir soi-méme. C'est un appel a la découverte de soi, a

l'exploration de notre propre étre.

En bref, on avait vu que I’analyse de 1’angoisse chez Heidegger nous permet
de comprendre comment ce phénomene existential est intimement lié a la question de
I’étre, de la finitude et de 1’authenticité. Cependant, cette réflexion trouve un écho et
une profondeur supplémentaire dans la philosophie de Seren Kierkegaard qui explore
I’angoisse non seulement en relation avec la mort et le néant, mais aussi en tant
qu’expression de la libert¢ humaine et de la possibilit¢ infinie. Le passage de
Heidegger a Kierkegaard nous invite a considérer I’angoisse sous un autre angle, celui
de la tension entre choix, responsabilité et transcendance qui ouvre ainsi la voie a une

compréhension plus compléte de ce concept fondamental.



30

3. LIBERTE, CHOIX ET ANGOISSE CHEZ KIERKEGAARD

3.1. Introduction

Seren Kierkegaard, dans son ceuvre philosophique, plonge au plus profond de
la relation complexe entre liberté, choix et angoisse. Il explore la véritable nature de
l'angoisse (4ngest) qui ne se réduit en aucun cas a une simple émotion perturbante. Au
contraire, I'angoisse se réveéle comme une condition essentielle de la liberté humaine,

une force puissante qui fagonne 1’existence.

Dans une démarche analytique approfondie, Kierkegaard disseque des
concepts clés tels que le saut qualitatif, l'angoisse devant le néant et l'individu
singulier. A travers ces concepts, il nous offre une vision existentielle éclairante ou
l'angoisse agit comme un guide précieux nous menant vers une compréhension plus

profonde de soi et du monde.

Parmi ses ceuvres majeures, Le Concept d'Angoisse se distingue par son
exploration subtile de la facon dont l'angoisse fonctionne comme un révélateur
puissant de la liberté. Kierkegaard nous invite & nous confronter pleinement a notre
individualité unique en embrassant nos propres angoisses comme des opportunités de
croissance personnelle. Il nous exhorte a nous interroger de maniere introspective sur

ces émotions angoissantes qui habitent notre étre, et a les embrasser sans réserve.

Par le biais de Jean Wahl et de ses analyses kierkegaardiennes, on est guidé
vers la compréhension de 1'angoisse comme une expérience ambivalente fascinante.
Elle dévoile la possibilité infinie du bien, tout en exposant parfois l'individu a la

possibilité effrayante du mal. Ce sont précisément dans ces moments d'angoisse que



31

chaque individu se voit confronté a la nécessité de prendre des décisions cruciales,

fagonnant ainsi sa propre destinée.

En définitive, l'angoisse chez Kierkegaard transcende le simple statut d'une
émotion basique. Elle se réveéle comme étant le ceeur méme de notre existence, le
moteur incandescent de notre quéte incessante de vérité et de liberté. A travers ses
écrits révélateurs, Kierkegaard nous rappelle que c'est dans 1'affrontement courageux
et lucide de notre angoisse que réside la possibilité de nous élever en tant qu'individus

et de trouver la voie vers notre propre épanouissement.

3.2. Le Concept d’Angoisse : Le mythe d’Adam et la culpabilité originelle

3.2.1. L’angoisse dans I’innocence : Une ambiguité essentielle

Dans Le Concept d’Angoisse, Kierkegaard présente le mythe d’Adam comme
une métaphore existentielle complexe pour explorer en détail 'origine profonde et
multiple de 1’angoisse. Avant la Chute, Adam vit dans un état d’innocence pure et
absolue qui n’est pas une ignorance compléte ou naive, mais plutdt une forme subtile
d’insouciance ou la possibilité du mal, bien que latente, n’a pas encore ét¢ actualisée.
Cependant, cette innocence, en elle-méme, contient une ambiguité fondamentale
inextricable : I’angoisse. Kierkegaard précise cette idée en écrivant : « Dans [’homme
depuis Adam [’angoisse est plus réfléechie. Autrement dit le néant qui était [’objet de
[’angoisse devient, semble-t-il, de plus en plus quelque chose. Nous ne prétendons pas
qu’il le devienne réellement, ni qu’en réalité il signifie quelque chose, nous ne disons
pas qu’au lieu du néant on devrait substituer le peché ou quelque chose d’autre ; car
ici ce qui est vrai d’Adam [’est aussi pour l'innocence de I’homme depuis Adam ; tout
cela n’existe qu’en fonction de la liberté. »* Donc il s’avére que I’innocence, a son
apogée, n’est rien d’autre que ’angoisse, car la possibilité du mal, si étrangement
paradoxale, est toujours déja contenue dans la libert¢ humaine, ce fardeau

incommensurablement lourd et indéniable.

Jean Wahl développe cette idée fondamentale et la décline sous plusieurs

angles en décrivant I’angoisse vécue par Adam dans I’innocence comme une « tension

33 Seren Kierkegaard, Le concept de I’angoisse, op. cit., p. 48.



32

perpétuelle et vertigineuse entre ce qui est et ce qui pourrait étre ». Wahl souligne aussi
que I’angoisse d’Adam, considéré comme le prototype de 1'humanité, refléte une
condition humaine universelle qui transcende les époques et les cultures en évoquant
que méme avant de pécher, Adam est confronté a une liberté transcendante et infinie
qui le dépasse, une liberté qui est a la fois une promesse extrémement rayonnante et
une menace insidieuse et constante, tel un abime abyssal prét a se déverser a tout
moment**,

A travers I'analyse approfondie de Kierkegaard et l'interprétation perspicace de
Wahl, nous sommes invités a méditer philosophiquement sur la nature méme de
l'angoisse et sur son réle complexe et incontournable dans la condition humaine. C'est
une exploration captivante qui nous conduit a questionner non seulement notre
existence individuelle, mais aussi notre rapport a la liberté, au bien et au mal, et a la
tension perpétuelle qui se joue en nous entre l'aspiration a la plénitude et la menace
constante du chaos intérieur et extérieur. On est confronté a la fois a notre propre
liberté vertigineuse et a la lourde responsabilité qui en découle. Elles font de 1'angoisse
une réalité inévitable et puissante qui accompagne chaque pas que ’on effectue sur

cette terre incertaine et mystérieuse.

3.2.2. Le vertige de la liberté : Une force double

Kierkegaard compare 1’angoisse d’Adam a un vertige, une réaction naturelle
face a ’abime de la liberté. Cette liberté ouvre un éventail infini de possibilités, mais
elle crée également une peur profonde devant I’inconnu. Kierkegaard utilise ici le
concept de « sympathie antipathique », une ambivalence ou 1’individu est a la fois
attiré et repoussé par le choix : L’angoisse n’a pas d’objet spécifique ; elle est la liberté

regardant son propre potentiel infini, mais également son néant.*

Kierkegaard explique ainsi que cette angoisse est une expérience universelle,
une force qui nous pousse a questionner la nature méme de notre existence. Il ajoute
que cette peur nous confronte a notre propre responsabilité, car chaque choix que I’on

fait a des conséquences. En étudiant cette angoisse, Kierkegaard nous invite a réfléchir

3% Jean Wahl, Etudes Kierkegaardiennes, Paris, Editions Montaigne, 1938, p. 221.
35 Sgren Kierkegaard, Le concept de I'angoisse, traduit du danois par Paul-Henri Tisseau, Paris,
Gallimard, 1935, pp. 48-49.



33

sur la relation complexe entre la liberté et la peur. La liberté est a la fois un cadeau
précieux et une source de tourment, car elle nous confronte a l'immensité de

I'existence.

Ainsi, si ’on passe a 'angoisse d’Adam, on voit qu’elle se manifeste comme
un vertige face a I'infinité des possibilités, une oscillation entre fascination et répulsion
devant le pouvoir de choisir. Cette tension intérieure est inhérente a notre condition
humaine. Pour Kierkegaard, l'angoisse n'est pas simplement une réaction irrationnelle,
mais plutot une réponse a notre nature de libre arbitre. C'est a travers cette tension que

nous pouvons nous découvrir et redéfinir continuellement notre existence.

Pour Jean Wahl, cette description est cruciale pour comprendre la dialectique
de I’angoisse : Par le fait que « l'angoisse qui flottait devant le regard d'Adam
s'intériorise, s'insinue en lui. La tentation nait ; la liberté s'éveille, pouvoir qui est et
qui n'est pas, qu'Adam fuit et aime. C'est l'angoisse ; elle est le vertige de la liberté. »>°
Il s’ensuit que le vertige de la liberté n’est pas seulement une simple sensation de
paralysie, mais plutot une profonde et intime invitation a agir avec détermination et
audace ; cependant, il faut garder a 1'esprit que chaque action entreprise comporte une
part intrinseque de risque, risque de chuter dans les abysses du mal et de la souffrance.
Cette vérité¢ fondamentale souligne l'importance capitale de saisir chaque opportunité
d'agir tout en reconnaissant et en évaluant soigneusement les conséquences
potentielles de nos actes. Il nous incite & considérer avec précaution chaque pas que
I’on fait sur le fil ténu de la liberté tout en étant conscient que notre équilibre peut étre
précaire et que les conséquences de nos choix peuvent étre aussi grandioses que
dévastatrices. Ainsi, le vertige de la liberté ne doit pas étre percu comme un frein a
agir, mais plutét comme une boussole qui nous guide dans nos décisions, ou chaque
mouvement compte et peut mener a des résultats a la fois gratifiants et périlleux. Il est
essentiel de traverser cette mer de possibilités avec clairvoyance et prudence pour

¢viter de sombrer dans les ravages du mal et de 1'angoisse.

En conclusion, l'angoisse d'Adam, selon Kierkegaard, est une expérience

complexe qui nous confronte a notre liberté et a notre peur de 1l'inconnu. C'est une

36 Jean Wahl, Etudes Kierkegaardiennes, op. cit., p. 221.



34

réaction naturelle a la vastitude des possibilités qui s'offrent a nous, et une invitation a

explorer notre propre nature et a trouver un sens a notre existence.

3.2.3. La transition de ’innocence a la culpabilité

Le moment ou Adam choisit de manger le fruit défendu marque une rupture
fondamentale : il passe de la possibilit¢ a la réalité, de I’innocence a la culpabilité.
Cependant, ce passage n’¢limine pas I’angoisse ; il la transforme. L’angoisse de
I’innocence devient une culpabilité existentielle, car Adam prend conscience de ses
choix et de leurs conséquences. En d’autres termes : La liberté choisit, et dans ce choix,
elle découvre a la fois son pouvoir et son poids. L’angoisse devient alors une douleur

existentielle qui accompagne chaque décision.

Wahl ajoute que cette transition est une métaphore profondément significative
pour I’expérience humaine universelle. Selon lui, chaque individu, dans ses moments
cruciaux de choix, se retrouve inévitablement a répéter le mythe ancestral d’Adam et
Eve. En effet, chaque décision, une fois qu’elle est prise, implique une perte inévitable
de I’innocence originelle qui nous a été accordée en soulignant que chaque individu,
dans ses moments de choix, répéte le mythe d’Adam, car chaque choix implique une

perte de I’innocence originelle.?’

I1 est indéniable que tout choix que I’on fait dans la vie a des conséquences
inévitables. Que ce soit dans les grandes décisions qui faconnent notre destinée ou
dans les petits dilemmes quotidiens, chaque pas en avant implique une certaine forme
de sacrifice. On est constamment en train de naviguer a travers les méandres du libre
arbitre en faisant face a des choix qui peuvent altérer a jamais notre perception de

l'innocence perdue.

En citant Wahl, on peut établir que cette métaphore de la transition est un théme
profondément ancré dans notre expérience humaine. C'est un rappel constant de notre
role en tant qu'étres conscients, de notre responsabilité de prendre des décisions

¢éclairées méme si elles nous éloignent de I'innocence que 1’on a autrefois connue.

3 Ibid., p. 226.



35

Ainsi, chaque fois que I’on se trouve a un carrefour ou la décision se profile
devant nous, on est obligé de faire face a notre condition humaine. Les mots de Wahl
résonnent en nous et nous rappellent que chaque choix est une opportunité de
croissance, mais aussi une perte inévitable d'une innocence qui ne pourra plus jamais

étre retrouvée.

Dans cet ¢lan de réflexion, il est important de se rappeler que chaque individu,
quelle que soit son histoire personnelle, traverse ce cycle de perte et de renouveau a
maintes reprises. On est tous des Adam et des Eve modernes condamnés a faire face

aux conséquences de nos propres choix.

3.2.4. L’héritage d’Adam : Une culpabilité universelle

Kierkegaard insiste sur le fait que I’histoire d’Adam n’est pas simplement un
récit mythologique et symbolique, mais plutdt une représentation riche et profonde de
la condition humaine dans toute sa complexité. L’angoisse, comme Adam 1’a si
intensément expérimentée, ne se limite pas a lui seul, mais se transmet a chaque
individu en tant que composante essentielle de notre liberté. En effet, selon Wahl, cette
idée ne doit pas étre interprétée comme une justification théologique du péché originel,
mais plutdt comme une reconnaissance de la structure existentielle propre a

I’humanité.

Ainsi, il déclare avec clarté et conviction que 1’angoisse est le prix inévitable
de notre liberté, elle est I'héritage précieux et incontournable que nous avons regu
d’Adam, et de plus, elle se présente non pas comme une malédiction, mais plutdt
comme une invitation ardente et exaltante a assumer pleinement et courageusement
notre propre existence en soulignant que « le fait d'étre authentiquement son passé,
nous l'appelons la reprise de soi (Wiederhohing). Il se produit un retour sur le passé
par lequel le moi se livre a lui- méme et s'accepte lui-méme ; il se prend lui-méme en

héritage. »*®

Cette invitation nous pousse donc a embrasser notre condition humaine dans

toute sa complexité et a reconnaitre I'angoisse comme un moteur puissant qui révele

3% Jean Wahl, Etudes Kierkegaardiennes, Paris, Editions Montaigne, 1900, p. 461.



36

notre véritable potentiel. Ainsi, chaque individu est appelé a embrasser cette invitation,
a plonger au cceur de I'inconnu avec confiance et a faire face aux défis de la vie avec
courage et détermination. Cette compréhension approfondie de I'angoisse nous
rappelle que I’on est tous des héritiers d'Adam, et que I’on a tous le pouvoir et la
responsabilité de fagconner notre propre existence en transcendant nos peurs et en
embrassant pleinement la liberté qui nous est offerte. C'est dans ce combat existentiel
que I’on découvre notre véritable force et notre capacité a surmonter les obstacles sur

notre chemin vers la réalisation de notre plein potentiel humain.

3.2.5. L’interprétation poétique et philosophique de I’angoisse

Enfin, Kierkegaard place 1’angoisse au cceur de sa vision de la vie humaine,
non pas comme une force négative, mais comme une puissance créatrice. L’angoisse
ouvre la possibilité de transcender I’ordinaire et d’accéder a une compréhension plus
profonde de soi et du monde. Se confronter a 1’angoisse, c’est entrer dans une
dimension poétique de I’existence, ou chaque choix devient une affirmation de la
liberté et de la responsabilité. Le mythe d’Adam, tel que Kierkegaard le développe
dans Le Concept d’Angoisse, n’est pas simplement une explication théologique de la
chute de ’humanité. C’est une analyse profonde de la libert¢ humaine, de la tension

entre innocence et culpabilité, et du role central de I’angoisse dans cette dynamique.

Jean Wahl va encore plus loin pour enrichir cette interprétation en montrant
comment cette tension résonne a travers chaque décision prise par les étres humains et
transforme ainsi 1'angoisse en un moteur de liberté et de création. C'est donc a travers
cette perspective que 1’on peut véritablement appréhender toute la complexité de

l'angoisse et son impact sur notre existence.

3.3. L’angoisse et son lien avec I’expérience de la liberté

3.3.1. L’angoisse comme expression de la possibilité infinie

Selon Kierkegaard, il existe un lien indissociable et profondément intriqué

entre I’angoisse et la liberté. L’angoisse, cet état d'ame tumultueux et tourmenté, nait

lorsque 1'individu se retrouve face a un abime infini de possibilités avec la conscience



37

indéniable que ces mémes possibilités embrassent également le néant absolu. Cette
réalisation terrifiante fait de I’angoisse une manifestation brilante de la liberté, mais
elle est aussi une épreuve conséquente de cette liberté. Sur ce point, Kierkegaard
souligne qu’il s’agit de « [’apparition a elle-méme de la liberté dans [’angoisse du
possible, ou, si [’on veut, dans le néant du possible ou encore dans le néant de

’angoisse. »*°

C'est 1, dans cet état d'angoisse qui dévore I'ame, que Jean Wahl va plus loin
en mettant en lumicre le poids de la liberté individuelle et la responsabilité immense
qui en découle. Car Kierkegaard distingue deux formes de I’angoisse, I’angoisse
devant la nécessité et 'angoisse devant la liberté, en d’autres termes le péché et le
démoniaque. « Dans l'angoisse devant le péché, I'homme craint d'étre fini, de tomber
dans le temps et dans la nécessité, de devenir purement corps ; dans le déemoniaque, il
craint l'éternité, la liberté, I'infinité. »*° Donc, cela nous affirme que dans ’angoisse,
I’individu est confronté non seulement a ce qu’il peut devenir, mais aussi a ce qu’il
risque de perdre en choisissant. Ainsi, ’angoisse se révele étre une prodigieuse force
motrice qui incite I’individu a reconnaitre sa capacité inouie a choisir tout en prenant
conscience de la gravité prodigieuse de ses décisions. C'est dans cette puissante
tourmente que 1'ame trouve finalement le courage nécessaire pour se confronter a son

infinité intérieure et embrasser pleinement sa destinée.

Dans cette quéte intérieure, I'angoisse agit comme un catalyseur puissant qui
expose l'individu a un univers d'opportunités et de défis encore plus vaste et intimidant.
Chaque choix devient alors un tournant décisif qui peut influencer de maniére
significative non seulement le destin de l'individu, mais aussi le monde qui I'entoure.
Ainsi, I'angoisse est bien plus qu'un simple sentiment de peur ou d'incertitude, elle est
une force qui nous pousse a nous surpasser et a rechercher activement notre véritable
essence. C'est a travers cette angoisse que 1'individu se confronte a ses propres limites
et découvre des possibilités insoupgonnées. En embrassant pleinement cette angoisse
existentielle, I'individu peut transcender ses peurs et s'épanouir pleinement dans sa

quéte de liberté et de vérité.

% Seren Kierkegaard, Le concept de I'angoisse, op. cit., p. 60.
40 Jean Wahl, Etudes Kierkegaardiennes, op. cit., p. 237.



38

Cependant, il est important de souligner que cette angoisse n'est pas une fin en
soi, mais plutdt un moyen de parvenir a une plus grande réalisation de soi et d'explorer
les profondeurs infinies de notre étre. C'est une invitation a plonger dans 1'inconnu et
a embrasser les défis inhérents a notre liberté. En conclusion, 1'angoisse et la liberté
sont étroitement liées. Elles forment un équilibre délicat entre la prise de conscience
de nos possibilités et la responsabilité qui en découle. C'est dans cette tension constante

que l'individu peut véritablement se réaliser et donner un sens plus profond a sa vie.

3.3.2. La temporalité et la tension entre le fini et I’infini

3.3.2.1. La liberté en tant qu’expérience temporelle

Pour Kierkegaard, 1'angoisse est intimement liée a la temporalité, car elle se
déploie dans la conscience de l'individu vis-a-vis de son avenir. Contrairement a une
simple réflexion sur le présent ou le passé, I'angoisse est tournée vers ce qui n'est pas
encore, mais qui pourrait étre car I’angoisse ne concerne pas seulement 1’instant
présent, mais aussi I’avenir qui est per¢u comme un champ infini de possibilités. Cette
orientation vers l'avenir révele le caractére dynamique de la liberté, ou chaque choix
potentiel incarne a la fois une ouverture et une limite parce que Kierkegaard soutient
la these selon laquelle la tension entre le fini, en d’autres termes la condition humaine,
et ’infini, autrement dit les possibilités ouvertes, est essentielle pour comprendre la
dynamique de I’angoisse. Kierkegaard soutient I’idée que « le possible correspond tout
a fait a ’avenir. Pour la liberté il est ’avenir, et pour le temps [’avenir c’est le
possible. Et a ['un comme a [’autre, dans la vie individuelle, correspond [’angoisse.
Aussi dans la langue est-il exact et correct de nouer d’habitude [’angoisse et

[’avenir. »*!

Jean Wahl enrichit cette lecture en soulignant que la tension entre le fini et
I’infini crée une dualité essentielle a I’expérience humaine en soulignant le fait que
I’angoisse est tournée vers I’avenir en étant un dialogue entre ce qui est et ce qui

pourrait étre, entre le temps fini et 1’éternité :

41 Sgren Kierkegaard, Le concept de [’angoisse, op. cit., p. 72.



39

« L’angoisse construit l'individu en détruisant toutes les finitudes. Elle fouille
tous ses recoins et fait disparaitre les miasmes qui les emplissaient. Elle fait naitre en
lui le sens des possibilités, des possibilités terribles comme des possibilités agréables,
et déploie devant les yeux de son esprit les perspectives de l'infinite. L'éleve de la
possibilité ne pourra rien trouver d'aussi terrible dans la réalité que les possibilités
librement créées par lui dans son angoisse. »** Donc, il s’avére que I’homme est a la
fois ancré dans un temps limité et attiré par 1’infini de ses possibilités, ce qui engendre

une angoisse existentielle profonde.

Dans cet état, I’individu est projeté dans un contexte ou il doit non seulement
envisager son devenir, mais aussi faire face a la peur de I’inconnu. Cette confrontation
révele que la liberté n’est pas une abstraction, mais une réalité vécue a travers le choix.
Dans cette perspective, le temps n'est pas seulement une structure linéaire ; il devient

le cadre dans lequel la liberté s’actualise.

3.3.2.2. Le fini : Une condition de limitation

La condition humaine est marquée par la finitude, c'est-a-dire par des limites
inhérentes a I’existence : la mortalité, les capacités physiques et les contraintes
sociales. Kierkegaard reconnait que ces limites sont une source d’angoisse, car elles
rappellent constamment a I’individu sa vulnérabilité et son incapacité a tout accomplir.
Wahl explique que cette finitude agit comme un frein a I’idéal de liberté absolue en
soulignant aussi le fait, pour ’homme d’étre une synthése de ces deux cotés opposés

mais qui se renforcent mutuellement en les mélangeant avec les autres dualités :

« L'homme est une synthese d'dme et de corps, c'est-a-dire d'éternité et de
temps, d'infini et de fini, de liberté et de nécessité. Mais le mot : synthese est-il exact
? C'est une synthese en lutte avec soi, c'est une contradiction. Cette synthese qui est
en méme temps contradiction, elle est portée par l'esprit et en tant que synthese et en
tant que contradiction. L'état d'innocence est un réve de l'dme. L'esprit intervient alors
et il est a la fois la puissance qui unit l'‘ame et le corps et qui trouble leur repos. Au
réve de l'dme qui était innocence est substitué le réve de l'esprit, la possibilité de

l'esprit ; or, toute possibilité est angoisse, et tout particulierement la possibilité de

42 Jean Wahl, Etudes Kierkegaardiennes, op. cit., p. 246.



40

l'esprit. L'angoisse est rapport de l'esprit a l'esprit. D'ou nait- elle exactement ? De la
liberté de l'esprit lorsque l'esprit veut la synthese et, étant esprit fini, ne peut la réaliser
completement. Et le rapport de I'homme a l'esprit est ambigu ; car il ne peut se
détacher completement de l'esprit, mais il ne peut non plus étre completement
déterminé par lui. Et l'esprit lui-méme est ambigu, et c'est son ambiguité qui
expliquera celle de l'angoisse : quand l'esprit ne peut ni se fuir ni rentrer en soi, quand
il s'aime et se fuit, nait l'angoisse, sentiment ambigu devant l'esprit ambigu. Le fait que

I'homme est esprit est senti par lui comme angoisse. »*

Ainsi, I’angoisse face a la finitude pousse I’individu a reconnaitre ses limites
tout en cherchant a les transcender. En résumé, cette confrontation avec la finitude
engendre une angoisse profonde chez l'individu, qui se retrouve alors face a ses propres
limites tout en aspirant a les dépasser. De ce fait, il se trouve constamment tiraillé entre

acceptation et dépassement.

3.3.2.3. L’infini : Une ouverture vers la possibilité

En opposition a la finitude, Kierkegaard décrit I’infini comme le domaine de la
possibilité, ou tout semble accessible. Cependant, cette infinité n'est pas sans danger.
Elle peut engendrer une forme de paralysie ou l'individu demeurait incapable de
choisir en raison de la vastitude des options disponibles. Kierkegaard appelle cela « le
vertige de la liberté ». Il s’ensuit que I’infini ne doit pas étre vu comme une simple
abstraction ; il est le moteur de 1’action humaine, un champ ou la liberté peut étre
expérimentée. Cette dynamique entre le fini et I'infini offre a I'hnomme un champ fertile

ou il peut explorer, créer et se réaliser, au-dela des limites préétablies

L’infini, ce c6té qui s'étend bien au-dela de tout ce qui est limité et déterminé,
ouvre la porte a la possibilité infinie. Kierkegaard, dans son analyse dichotomique
entre 1’infini et la finitude, explore le domaine de 1l'infini comme un terrain ou toutes
les opportunités semblent accessibles. Cependant, cette infinie multitude n'est pas
dépourvue de risques. Elle peut provoquer une paralysie, une immobilité totale ou
l'individu se trouve incapable de prendre une décision face a I'ampleur déconcertante

des possibilités qui s'offrent a lui. Il s’agit ici d’une angoisse qui surgit face a l'infini,

4 Jean Wahl, Etudes Kierkegaardiennes, op. cit., p. 224.



41

comparable a une fascination pour un précipice troublant. Cette fascination attire

irrésistiblement tout en terrifiant.

En conclusion, la tension entre le fini et I'infini, selon Kierkegaard et Wahl, est
au ceeur méme de l'expérience de la liberté humaine. Elle met en lumiére la complexité
de l'angoisse, qui agit a la fois comme une force paralysante et en nous rappelant nos
limites et nos choix qui définissent notre existence, mais elle peut également servir de
moteur puissant a I’action. Elle nous pousse a aller de l'avant et a embrasser notre

liberté.

3.3. Le choix comme confrontation avec soi-méme

L’angoisse, pour Kierkegaard, pousse 1’individu a se confronter a lui-méme
dans toute sa singularité. Cette confrontation ne se limite pas a un acte intellectuel ;
elle est existentielle, car elle implique tout I’étre de I’individu. Kierkegaard décrit le
choix comme un « saut qualitatif », un acte ou I’individu transcende le rationnel pour

embrasser la liberté. Selon lui :

« Toute chose nouvelle arrive par le saut, chaque qualité est posée par un saut

; chaque nouveau péché arrive de cette fagon abrupte ; le premier péché, celui qui est
L : , :

par excellence le péché, arrive dans le saut de l'angoisse et pose par ce saut

l'individualité ; et c'est par un saut aussi que sera detruit le péché : la réaffirmation.

L'entrée dans l'éternité, est séparée du péché, de méme que le péché était séparé de

tout ce qui le précédait. »**

Le choix n’est pas simplement une délibération ; ¢’est un saut dans I’inconnu,

une affirmation de la liberté qui engage tout I’étre.

Cette confrontation avec soi-méme, facilitée par 1’angoisse, permet a I’individu
de transcender les limitations imposées par la société ou par son propre passé. En
confrontant I’individu a ses possibilités, I’angoisse agit comme un miroir, reflétant non
seulement ce qu’il est, mais aussi ce qu’il pourrait devenir. C'est une expérience

transformatrice qui ouvre les portes de I'exploration de soi. Au fur et & mesure que

4 Jean Wahl, Etudes Kierkegaardiennes, op. cit., p. 215.



42

l'individu se trouve confronté¢ a l'angoisse, il est poussé a remettre en question ses
croyances, ses valeurs et ses choix passés. Cela permet un processus d'introspection
profonde ou chaque aspect de I'individu est examiné et évalué. L'angoisse devient alors

un catalyseur pour une prise de conscience de soi plus profonde.

Chaque choix devient une opportunité de se renouveler et de devenir la
meilleure version de soi-méme. Alors que l'angoisse peut sembler initialement
effrayante, elle devient un guide précieux sur le chemin de I’auto-découverte et de la
réalisation. Elle est un rappel de notre capacité a étre libres et a fagonner notre propre
destinée et c’est la raison pour laquelle elle est indissociable de 1’expérience de la
liberté. Elle met en lumicre la complexité du choix humain, ou chaque possibilité est

simultanément une ouverture et une limitation.

Ainsi, I’angoisse, en tant qu’expression de la liberté humaine, place 1’individu
face a ses possibilités innombrables et a la responsabilit¢ qu’elles impliquent.
Cependant, cette confrontation avec la liberté n’est pas dénuée de tension morale.
L’angoisse ne se limite pas a la simple reconnaissance des possibilités infinies ; elle
devient aussi le théatre d’un choix fondamental entre le bien et le mal, entre 1’ouverture
vers une existence éthique et le repli sur soi-méme dans une forme de démoniaque. A
ce point critique, I’angoisse agit comme une force ambivalente : elle peut soit pousser
I’individu a transcender ses limitations et embrasser le bien, soit le précipiter dans un
désespoir qui renforce son isolement. C’est cette tension entre le démoniaque et
I’éthique, entre le mal et le bien, que Kierkegaard explore dans la dynamique morale

de I’angoisse.
3.4. Angoisse face au bien et au mal : le démoniaque et le choix éthique
3.4.1. Le démoniaque : Une fermeture a la transcendance
Selon Kierkegaard, le démoniaque (det deemoniske) est considéré comme une
forme d’angoisse qui résulte d’un refus de la liberté et de la possibilité du bien. Cette

révolte contre la transcendance se manifeste par un repli sur soi, ou I’individu rejette

toute ouverture vers 1’extérieur et vers les autres. Le démoniaque est donc un auto-



43

emprisonnement, une condition ou 1’angoisse devient un obstacle au dépassement de
soi. Kierkegaard écrit : « Le démoniaque est |’angoisse du Bien. Dans [’innocence la
liberté n’était pas posée comme telle, son possible était, chez l'individu, de I’angoisse.
Dans le démoniaque le rapport est renversé. La liberté ici est posée comme non-
liberté, étant en effet perdue, et son possible ici est de nouveau [’angoisse. La
différence est absolue ; car le possible de la liberté se révele ici par rapport a la non-
liberté, laquelle est ’exact opposé de [’innocence qui est, elle, une détermination vers

la liberté. »*

Jean Wahl ¢largit cette idée en soulignant que cette forme d’angoisse est
souvent accompagnée d’un désespoir profond, ou I’individu rejette non seulement le
bien, mais aussi la possibilité d’étre ouvert a lui-méme : « Le démoniaque, c'est l'esprit
qui s'enferme en lui- méme, s'enfonce, et se tait ; comme une béte traquée,
profondément blessée, il veut qu'on le laisse dans sa misere. Il monologue sans cesse
et ne se confesse jamais. Dans son monologue méme, il se cache a lui-méme certains
secrets, — si terribles que les dire a soi-méme, ce serait de nouveau commettre le
péché. Il se barricade dans ses mensonges. Humilié et offensé, c'est par le refus de la

pitié qu'il se révéle d'abord. Il recule devant la lumiére. »*°

Le démoniaque est donc marqué par une paralysie existentielle ou I’individu
est totalement incapable de se projeter vers une existence plus authentique et de
s'ouvrir a toutes les possibilités que le monde lui offre. Car aux yeux de Jean Wahl, «
tout divertissement est démoniaque. »*” C'est une tristesse incommensurable qui
I’engloutit et 1'empéche de trouver une rédemption qui pourrait lui apporter un
apaisement enfin longtemps recherché. Il est captif dans les barreaux sombres de sa
propre création ou les murs se resserrent de plus en plus chaque jour. Les ténebres
écrasantes 1'étouffent, 'empéchent de respirer et de voir la vraie face de la vie qui

I’entoure.

En se faisant, il erre dans un labyrinthe interminable en cherchant
désespérément une échappatoire, mais chaque chemin qu'il emprunte ne fait que le

ramener a son point de départ, le laisser désespéré et sans espoir. L'angoisse

* Seren Kierkegaard, Le concept de I’angoisse, op. cit., p. 96.
46 Jean Wahl, Etudes Kierkegaardiennes, op. cit., p. 234.
47 bid., p. 236.



44

démoniaque est une prison sans portes ni fenétres, ou la peur et le désespoir régnent
en maitres absolus. C'est un tourment constant qui déchire I'ame et consume toute
I'étincelle de vie qui reste a l'intérieur. L'individu est condamné a errer dans les
ténebres éternelles, sans aucune chance de retrouver la lumiére et la liberté qui lui sont

tant refusées.

C’est la raison pour laquelle il s’agit ici d’une solitude profonde ou méme les
cris les plus désespérés restent sans écho, perdus dans l'immensité du néant. Le
démoniaque est une tragédie humaine, ou 1'ame est prise au piége dans les filets
invisibles de sa propre autodestruction. Au loin, une lueur d'espoir tente de percer les
nuages sombres, mais elle est vite étouffée par les ombres impitoyables qui continuent
de le tourmenter. En fin de compte, le démoniaque est une bataille perdue d'avance ou

les forces invisibles de la désolation triomphent toujours.

3.4.2. L’angoisse éthique : Une ouverture vers la responsabilité

En contraste avec le démoniaque, I’angoisse éthique représente une invitation
a se confronter aux responsabilités morales et a choisir le bien. Cette angoisse ne rejette
pas la liberté, mais la reconnait comme une opportunité de transformation. Pour
Kierkegaard, ce choix est un « saut qualitatif » (kvalitativ spring), une décision
existentielle qui transcende la rationalité et implique tout 1’étre : « L’angoisse éthique
est une ouverture vers 1’avenir, une acceptation de la responsabilité qui accompagne

chaque choix libre ».

Jean Wahl décrit ce processus comme un acte de courage, ou I’individu accepte
les incertitudes du choix tout en embrassant la possibilité d’étre ouvert a lui-méme : «
Le “‘On’"* était la région de la négation du choix ; on ne savait qui au juste avait
choisi ; maintenant, le ‘‘Je’’ se retire du *‘On’’, il se reprend en soi ; il se prend soi-

méme sous sa responsabilité ; il choisit le choix. »*

Dans I’angoisse éthique, I’individu ne fuit pas ses responsabilités ; au contraire,

il les accueille comme une partie intégrante de son existence. Cette confrontation avec

8 Comme nous I’avons déja souligne dans la section précédente qui aborde I’angoisse chez Heidegger.
4 Jean Wahl, Etudes Kierkegaardiennes, op. cit., p. 461.



45

I’angoisse éthique permet de transcender 1’état de désespoir et de s’¢lever vers une vie

plus authentique.

On pourrait dire que 1’angoisse éthique n'est pas seulement un sentiment
simple, mais une force qui guide les actions et décisions. Elle nous pousse a réfléchir
profondément sur les responsabilités morales et a faire le choix du bien. Cette angoisse
ne nous prive pas de notre liberté, elle nous offre plutét une chance de nous
transformer. Ce choix est comme un saut dans l'inconnu, une décision existentielle qui

va au-dela de notre rationalité et qui nous engage entierement.

3.4.3. La dynamique entre le démoniaque et I’éthique : Une force ambivalente

Kierkegaard reconnait que l’angoisse agit comme une force ambivalente,
capable d’entrainer I’individu soit vers le désespoir, soit vers 1’authenticité. Cette
dualité refléte la nature méme de la liberté humaine : chaque choix comporte a la fois
un risque et une promesse. Wahl explique que cette tension entre le démoniaque et

I’éthique est au coeur de 1’expérience humaine :

« Le moment ou se produit l'angoisse, le moment du vertige et celui de la
conscience de la faute, comme aussi chez le démoniaque le moment du refus universel
et de l'angoisse devant le bien, sont des crises, des ruptures dans le temps, et c'est par
ces ruptures que l'on peut accéder a l'éternité, a la plénitude du temps ou le futur et le
passé viennent se fondre dans un présent qui déborde. Par le défilé de l'angoisse,

I'homme est parvenu a la hauteur. »°

On pourrait en tirer la conséquence selon laquelle I’angoisse est une force
double qui peut soit enfermer l’individu dans le démoniaque, soit I’ouvrir a la
possibilité d’une transformation éthique, conduisant a un épanouissement complet et

profond de son étre intérieur.

Ce processus de navigation entre les forces opposées du démoniaque et de
1'éthique permet a l'individu de se comprendre et de se construire. Le démoniaque et

I’éthique ne sont donc pas des opposés stricts, mais des réponses différentes a une

50 Jean Wahl, Etudes Kierkegaardiennes, op. cit., p. 252.



46

méme expérience fondamentale. L’angoisse, en tant que force motrice, pousse
I’individu a naviguer entre ces deux poles, dans le but ultime de découvrir sa vérité

intérieure et de trouver la paix profonde dans I'harmonie de I’étre.

Dans cet ¢élan vers 1'épanouissement et la profonde compréhension de soi,
l'angoisse joue un role essentiel. Elle fait émerger telle une véritable tempéte intérieure,
enveloppant I'individu dans un tourbillon d'émotions contradictoires. Cette puissance
a la fois ténébreuse et lumineuse séduit 1'ame, 1'amenant a s'interroger sur sa propre
existence. Est-ce que 'angoisse est un démon redoutable, prét a l'étouffer dans les
abysses du désespoir ? Ou bien est-ce un catalyseur puissant, capable de lui ouvrir les
portes de l'authenticité ? La réponse a cette question fondamentale réside dans la

dualité inhérente a chaque étre humain.

Dans cette quéte de soi, 1'étre humain se dévoile a lui-méme, ses aspirations,
ses peurs, ses désirs les plus intimes. Il explore les profondeurs inexplorées de son ame
en délaissant la surface pour plonger dans l'inconnu. Chaque étape de ce périple

intérieur apporte une nouvelle compréhension, un nouveau sens a sa propre existence.

Au final, 1'élan vers 1'épanouissement et la découverte de soi est nourri par cette
dynamique entre le démoniaque et I'éthique. C'est dans cette tension, dans cet équilibre
fragile et pourtant vibrant, que I'individu trouve la clé de sa véritable nature. De méme,
méme si la route peut sembler escarpée, elle meéne inévitablement a un éveil essentiel,

a une connaissance profonde du monde qui nous entoure et de notre place en son sein.

3.4.4. L’impact sur ’individu : Un chemin vers I’authenticité ou le désespoir

L'angoisse, qu'elle prenne la forme du démoniaque ou de I'éthique, laisse une
empreinte profonde sur l'individu. Dans le cas du démoniaque, elle conduit
irrémédiablement & un isolement spirituel ou 1'individu se coupe non seulement des
autres, mais également de lui-méme. Ce sentiment oppressant peut engendrer une
souffrance incommensurable en créant une barriére infranchissable entre l'individu

anxieux et le monde extérieur.



47

Cependant, lorsqu'elle est vécue de maniére éthique, I'angoisse se transforme
en un moyen d'exploration et de développement. Elle devient le catalyseur d'une
croissance personnelle profonde, une opportunité d'embrasser pleinement sa liberté et
d'assumer ses responsabilités avec lucidité et sagesse. Kierkegaard souligne le role
essentiel de l'angoisse dans la quéte de vérité de 1’individu et d'accomplissement

personnel en affirmant que :

« En se tournant alors au-dedans de lui-méme, il découvre la liberté. Le destin
ne lui fait point peur ; car il ne congoit aucune tdche au- dehors, et la liberté pour lui
est sa béatitude, non pas la liberté de faire telle ou telle chose dans le monde, d’étre
roi ou empereur ou d’avoir les suffrages des goujats de son temps, mais celle de savoir

en son for intérieur qu’il est lui-méme liberté’! ».

Dongc, c'est dans I'angoisse que l'individu découvre la gravité et I'ampleur de la
liberté, et c'est par le choix qu'il s'éleve vers une existence plus haute, une existence

ou il se réalise pleinement et en profondeur.

Jean Wahl ajoute sa propre idée a cette réflexion en affirmant que l'angoisse,
bien qu'inconfortable et éprouvante, est indispensable pour mener une vie authentique.

Il soutient que :

« A chaque terreur qui survient, l'angoisse souhaite la bienvenue ; et quand il
n'y a plus aucune issue, quand il n'y a plus aucun point d'appui, quand tout est perdu,
quand I'homme est mort a lui-méme et a sa raison, elle devient l'esprit secourable qui
conduit l'homme ou il veut aller. L'angoisse est le reméde a l'angoisse comme le
désespoir est le remede au désespoir. Alors nait dans l'ame ce sentiment nouveau, cette
angoisse nouvelle que Kierkegaard décrit dans ses Discours Religieux (p. 22) en
termes tout proches de ceux d'un Novalis : ‘*Une angoisse qui purifie l'air et rend tout

plus doux, plus aimable, plus intérieur, plus surprenant. > »2

>! Seren Kierkegaard, Le concept de I'angoisse, op. cit., pp. 84-85.
52 Jean Wahl, Etudes Kierkegaardiennes, op. cit., p. 246.



48

Vivre sans angoisse, c'est vivre sans liberté ; c'est dans la tension de 1'angoisse
que I'homme trouve son véritable étre, ses aspirations les plus profondes, et donne un
sens transcendant a son existence. Ainsi, il est indéniable que 1'angoisse ne doit pas
étre percue uniquement comme un fardeau insupportable, mais également comme une
porte propice a l'exploration de soi-méme et a une connexion profonde avec la liberté

et I'authenticité de notre Etre.

En somme, 1'angoisse se révele étre une force a double tranchant. Si elle peut
mener a l'isolement et au désespoir, elle peut aussi étre un chemin vers la découverte
de soi, permettant a chacun de se réaliser pleinement et d'accéder a une existence plus
profonde et significative. Il est donc primordial d'accepter 1'angoisse comme un
compagnon de route indispensable qui transcende les limites de notre existence

ordinaire et qui ouvre la voie vers une réalité plus authentique et épanouissante.

En conclusion, Kierkegaard, en distinguant 1’angoisse démoniaque de
I’angoisse ¢éthique, met en lumiére la nature ambivalente de la libert¢ humaine.
L’angoisse, loin d’étre une simple émotion négative, est une expérience existentielle
cruciale qui confronte I’individu a ses possibilités les plus profondes. Dans le
démoniaque, 1’angoisse devient un obstacle a la transcendance, qui emprisonne
I’individu dans un désespoir isolant. En revanche, dans 1’éthique, 1’angoisse agit
comme un appel a la responsabilité et a I’authenticité en incitant I’individu a s’engager

pleinement dans son existence.

Comme le souligne Jean Wahl, cette dynamique ambivalente de I’angoisse
refléte la condition humaine elle-méme : un mélange de limitation et de potentialité
infinie. L’angoisse est a la fois une menace et une opportunité, une force qui peut soit
paralyser, soit propulser I’individu vers une vie plus authentique. Ainsi, 1’angoisse
devient un moteur essentiel de la libert¢ humaine, qui ouvre un chemin vers la

compréhension de soi et la réalisation de ses responsabilités éthiques.

Néanmoins, alors que I’angoisse éthique pousse I’individu a affronter ses
responsabilités et a choisir une existence authentique, cette quéte de liberté et de sens
ne s’opere pas dans un vide social. Kierkegaard souligne que I’individu doit également

se confronter a la pression de la société, incarnée par la « foule ». Cette derniére, en



49

tant que force uniformisante, tente d’étouffer la singularit¢ de l'individu et de
I’¢loigner de son chemin vers 1’authenticité. Dans ce contexte, I’angoisse ne se limite
\ s . : " et o . \
plus a une lutte intérieure entre le démoniaque et 1’éthique, mais qu’elle s’étend a une
confrontation avec le collectif. La tension entre « I’individu singulier » et la « foule »
devient ainsi un terrain essentiel pour comprendre comment I’angoisse agit comme un

moteur de libération ou un facteur d’aliénation.

3.5. « Individu singulier » et la pression de la société : foule et angoisse

3.5.1. La foule comme négation de la singularité

3.5.1.1. La foule : Une entité anonyme et destructrice

Kierkegaard, dans ses écrits, critique la société moderne qu’il considére comme
une force uniformisante. La « foule », qu’il décrit comme une masse anonyme, nivelle
les différences et empéche I’individu de s’épanouir en tant qu’étre singulier. Pour
Kierkegaard, la foule agit comme une entité collective qui impose des normes et des
attentes. Elle efface ainsi toute trace de responsabilité personnelle. Il écrit : « La foule
est un mensonge, car elle nie la singularité et rend 'individu étranger a lui-méme. »*3
Jean Wahl, en comparant cette critique a la notion heideggérienne du On, souligne que
la foule fonctionne comme une « dictature de la médiocrité » :

IR

« Nivellement et anonymat ou le “‘On’’ révele sa dictature. Nous trouvons notre
Jouissance et notre plaisir de la méme fagon que les autres trouvent leur jouissance et
leur plaisir. Chacun est un autre et personne n'est soi-méme. L'étre est partout et nulle
part. C'est le domaine de l'oubli, de la facilité, de la distraction, de ce que Pascal
appelait le divertissement. Tout devient aussi bien que possible : le “‘On’’ est
naturellement optimiste. Tout secret perd sa force : toute décision, toute responsabilité
disparait ; chacun se décharge de ses responsabilités sur la foule contemporaine et
sur l'histoire universelle. Il n'y a pas ici d’*‘exception’’ toute supériorité est étouffée ;

l'authentique est aboli. Dans cette dynamique, I’individu perd son authenticité en se

conformant a des attentes sociales qui le détournent de son véritable étre. »*

33 Seren Kierkegaard, Journal et papiers, traduit du danois par Nelly Viallaneix, Paris, Gallimard,
Collection Idees, 1963, p. 152.
54 Jean Wahl, Etudes Kierkegaardiennes, op. cit., p. 456.



50

3.5.1.2. La pression sociale et la perte de la liberté

La foule exerce une pression sociale constante qui pousse 1’individu a agir
selon des normes extérieures plutot que selon ses propres convictions. Cette pression
conduit a une perte de liberté, car I’individu devient esclave des attentes collectives.
Dans la foule, I’individu se cache derriere I’anonymat et renonce a sa liberté et a sa
responsabilité. Jean Wahl approfondit cette idée en expliquant que la foule offre a

I’individu une illusion de sécurité, mais au prix de 1’authenticité :

« 1l vit dans l'attente d'un événement extérieur qui le forcera a se révéler ; ou
bien il veut se révéler en partie, mais en partie seulement, et comme obliquement ; ou
bien encore, et ce sera la le cas du poéete, il se manifeste, mais incognito en quelque
sorte. Quelquefois aussi, la pression, le refoulement ont éte trop forts ; et il se révele

par des actes manqués, des manifestations involontaires, des mots d’esprit. »”

I1 s’ensuit que 1’individu dans la foule se sent protégé, mais cette protection est
une prison ; elle empéche I’individu de se confronter a lui-méme et a sa véritable

liberté.

La pression sociale génére un cadre oppressant dans lequel l'individu se
retrouve piégé. En effet, la multitude d'attentes et de normes imposées par la société
rend l'individu vulnérable et le pousse a abandonner ses propres convictions. Cette
dérive conduit alors a une perte de liberté, 1'individu devient un esclave des attentes
collectives. Kierkegaard souligne dans son ouvrage « Le Concept d’Angoisse » que
dans une foule, l'individu se dissimule derriere l'anonymat, volontairement en
renongant a sa liberté et sa responsabilité propres. Une observation partagée par Jean
Wahl qui approfondit cette notion en expliquant que la foule offre une fausse
impression de sécurité, au détriment de l'authenticité. En effet, 1'individu se sent
protégé au sein de la foule, mais cette pseudo-protection agit en réalité comme une
prison qui I'empéche de se confronter a sa véritable identité et a sa liberté authentique.
C'est donc dans cette contradiction entre protection et restriction que réside le paradoxe

profond inhérent a la pression sociale et a la perte de la liberté individuelle.

55 Ibid., p. 235.



51

3.5.1.3. L’individu écrasé par la dictature de la médiocrité

Kierkegaard considére la foule comme une « dictature de la médiocrité » ou
’originalité et la créativité de I’individu sont étouffées. La foule favorise la conformité
et la passivité, transforme 1’individu en un simple rouage d’un systéme impersonnel.
Cette uniformisation est, selon Kierkegaard, I’une des plus grandes menaces pour
I’existence humaine authentique : « La foule nivelle tout ; elle détruit non seulement
les différences entre les individus, mais aussi leur capacité a agir de maniere
responsable. »’° C’est la raison pour laquelle on pourrait dire qu’en effet la foule
détruit la responsabilité individuelle et nivelle les différences en transformant chaque

individu en simple membre anonyme d’une masse.

En outre, cette critique de la foule est également une critique de la modernité
qui, par la massification et la standardisation, efface les distinctions personnelles et
morales : La foule, dans sa quéte de neutralité, devient une force oppressive qui
remplace la liberté¢ individuelle par une conformité. L'impact de cette dictature de la
médiocrité est profond et s'étend bien au-dela des simples limites de 1'individu. Elle
faconne la société dans son ensemble. Elle crée un environnement oppressant ou la
pensée indépendante est étouffée et ou la créativité est muselée. La foule, dépourvue
de tout sens critique, fonctionne comme un organisme collectif, veillant a ce que tout

le monde se conforme a ses normes et a ses attentes préétablies.

La massification et la standardisation qui caractérisent la modernité renforcent
cette dictature de la médiocrité. La culture de la masse, avec son obsession pour la
neutralité et sa recherche de conformité, érode les différences entre les individus et
efface les singularités qui font de chaque étre humain une entité unique. L'individu se
retrouve donc réduit a un simple pion dans un systéme, privé de sa propre volonté et

de sa capacité a agir de maniére responsable.

Cette uniformisation de la foule et de la société contribue a la déshumanisation
de l'individu. L'homme, en tant qu'étre pensant et créatif, est réduit a un simple rouage

dans une machine impersonnelle, sans pouvoir ni influence réelle sur son propre destin.

56 Sgren Kierkegaard, Journal et papiers, op. cit., pp. 152-153.



52

La liberté individuelle est sacrifiée sur l'autel de la conformité, et les valeurs

personnelles et morales sont balayées par la dictature de la médiocrité.

Ainsi, pour Kierkegaard, la foule représente 1’antithése de I’authenticité. En
imposant des normes collectives, elle prive I’individu de sa singularité¢ et de sa
responsabilité. Jean Wahl résume cette critique en affirmant que « ce n'est pas moi qui
suis quand je pense ; c'est un autre, c'est autrui, c'est la foule anonyme qui existe en
moi. C’est la lutte de Kierkegaard qui prend conscience de la solitude nécessaire de
l'individu qui veut étre lui-méme. »°” Donc, se perdre dans la foule, ¢’est se perdre soi-
méme ; c’est renoncer a €tre un individu singulier et a vivre en pleine conscience de
sa liberté. Il apparait donc que l'immersion totale dans la foule représente une
renonciation a la souveraineté personnelle et a I'épanouissement authentique. Elle

limite la pleine réalisation de I'existence individuelle.

3.5.2. L’angoisse et la mort comme voie de libération

Pour Kierkegaard, c’est précisément dans 1’angoisse que 1’individu peut se
détacher de I’influence oppressante de la foule. L’angoisse, en confrontant 1’individu
a sa propre finitude et a ses possibilités, lui permet de se retirer de la pression collective
et de renouer avec sa subjectivité. Selon Wahl, Kierkegaard décrit ce processus comme
une forme de solitude existentielle ou I’individu redécouvre sa propre singularité en le

liant a I’idée de la mort par sa propre finitude :

« Une fois que l'individu pénetre dans ce défilé de [’angoisse, que ce soit
l'angoisse du péché ou celle de la mort, qui viennent d'ailleurs s'unir dans l'angoisse
du néant, personne ne peut le remplacer. C'est le domaine ot je suis insubstituable ;
chaque étre humain doit prendre sur soi sa mort ; la mort, en tant qu'elle est, est
toujours ma mort. La mort est le domaine de ce que Kierkegaard appelait I'unique.

L'unique s'isole, s'individualise, s'unicise dans la pensée de la mort. »*

De méme, la solitude que révele I’angoisse n’est pas un simple isolement ; c’est

une reconnexion avec soi-méme, un retour a l’individu singulier. Dans cet état,

57 Jean Wahl, Etudes Kierkegaardiennes, op. cit., p. 466.
58 bid., p. 460.



53

I’individu prend conscience du fait que son existence n’est pas définie par les autres,
mais par ses propres choix et engagements. L angoisse et la mort lui permettent donc
de se libérer de toute contrainte sociale et d'affirmer sa propre autonomie, sa propre
liberté intérieure. Par conséquent, 1'angoisse avec la voie vers la mort deviennent deux
outils vers la libération, deux moyens d'échapper aux limites imposées par la société

et de découvrir sa véritable essence en tant qu'individu unique et authentique.

3.5.3. La tension entre solitude et appartenance

Toutefois, Kierkegaard ne prone pas une rupture totale avec la société. Il
reconnait que I’individu doit vivre dans le monde tout en évitant de se perdre dans la
foule. L angoisse agit ici comme un équilibre subtil entre la solitude nécessaire a la
découverte de soi et 1’appartenance sociale qui permet de donner un sens a son
existence. L’idée principale ici, c’est que la solitude que révele I’angoisse n’est pas un
rejet des autres, mais une réinterprétation de ses relations avec le monde et avec soi-

méme.

Au sein de cette tension, I’individu apprend a vivre de maniere authentique en
réconciliant sa singularité avec sa participation a la vie collective. Il donne naissance
a un épanouissement véritable. Dans cette approche, il devient impératif de garder a
l'esprit que la solitude n'est pas synonyme d'isolation compléte. Au contraire, c'est un
état qui permet d'explorer le moi intérieur et de comprendre nos propres désirs et
aspirations. En trouvant un équilibre entre solitude et appartenance, on est capable de
créer des connexions authentiques avec les autres et de nous engager activement dans
la société sans perdre notre individualité. Cette tension intrinséque entre solitude et
appartenance nous pousse a repenser nos relations et a les appréhender d'une maniére

nouvelle et profonde.

Sous cet angle, I’angoisse est ¢galement un acteur clé dans cette dynamique.
Elle nous pousse a remettre en question les normes sociales et les attentes de la société,
ce qui nous permet de redéfinir nos relations avec le monde qui nous entoure. En
embrassant notre solitude, on est en mesure de se libérer des pressions extérieures et

de découvrir notre étre véritable. Cet état de solitude profonde nous offre une



54

opportunité précieuse de nous reconnecter avec nous-mémes et de trouver un sens plus

profond a notre existence.

3.5.4. La foule et la fuite devant I’angoisse

Kierkegaard critique également la manicre dont la foule fonctionne comme un
mécanisme de fuite devant I’angoisse. En s’intégrant a la masse, I’individu évite de se
confronter a sa propre liberté et responsabilité : « Le secret de l'individuel est
précisément sa conduite négative envers le général, sa fuite du général. »*° Cependant,
cette fuite n’offre qu’une illusion de sécurité, car elle masque la vérité existentielle de
I’individu. En effet dans la foule, I’homme se cache derriére la multitude et espere
échapper a I’angoisse, mais il ne trouve que davantage de confusion et de désespoir.

Jean Wahl souligne que cette dynamique est une forme d’inauthenticité :

« Précisement ce souci profond qui, pour Heidegger comme pour Kierkegaard,
caracterise |’existence. Cette fuite devant moi et devant le temps va me permettre de
saisir ma nature et la nature du temps. Existentiellement, l'authenticité de l'étre
personnel est dissimulée, est étouffée, dans l'état de déchéance ; mais cette
dissimulation n'est que la privation d'une découverte qui se révele phénoménalement

dans ce fait que la fuite de I'étre humain est une fuite devant lui-méme. »%°

Il s’avére qu’aux yeux de Kierkegaard, se perdre dans la foule, c’est fuir

I’angoisse, mais c’est aussi renoncer a étre soi-méme.

La vision de Kierkegaard sur la foule et son impact sur l'individu est d'une
pertinence frappante dans les sociétés contemporaines. Alors que la peur et I'angoisse
sont omniprésentes, de nombreux individus cherchent refuge dans la multitude en
espérant échapper a leurs propres tourments intérieurs. Cependant, cette dépendance a
la foule ne fait que les égarer davantage. Elle les entraine dans un abime de confusion
et de désespoir plus profond, les éloigne ainsi de leur véritable essence. Dans leur quéte
de sécurité illusoire, ils sacrifient leur capacité a se réaliser pleinement et & embrasser

leur véritable identité.

* Seren Kierkegaard, Le concept de I'angoisse, op. cit., p. 62.
60 Jean Wahl, Etudes Kierkegaardiennes, op. cit., p. 458.



55

Dans ce qui suit, I’individu est manipulé par les forces sociales qui cherchent
a l'enfermer dans les normes et les attentes imposées par la société. Cette pression
sociale est si puissante qu'elle paralyse la liberté et la responsabilité individuelles. Elle
les condamne a une existence superficielle et trompeuse. La foule devient alors un
refuge temporaire, un moyen de se dissimuler derriére les autres, mais sans jamais

vraiment se connecter a soi-méme.

Cette fuite vers la foule est en réalité une forme tragique de l'inauthenticité,
comme le souligne Jean Wahl. En se perdant dans la masse, I'individu abandonne sa
capacité a étre véritablement lui-méme. Il se contente de marcher sans but précis et
sans espoir de se reconnecter avec son €tre ultime. I devient un simple pion dans un
jeu social. Il obéit aveuglément aux normes et aux croyances qui lui sont imposées,

sans jamais remettre en question son potentiel véritable et sa propre vérité intérieure.

I1 est important de reconnaitre cette illusion trompeuse de sécurité offerte par
la foule et de se libérer de son emprise. Chaque individu a le pouvoir et la
responsabilité de se confronter a sa propre liberté et de rechercher sa pleine réalisation
de soi. En embrassant son angoisse et en faisant face a ses peurs les plus profondes, il
peut enfin se reconnecter avec son étre véritable pour trouver la véritable sécurité et la

plénitude intérieure qu'il recherche désespérément.

3.5.5. Le retour a I’individu singulier

Pour Kierkegaard, la véritable libération réside dans le retour a I’individu
singulier, une existence ou I’angoisse est acceptée comme une condition nécessaire de
la liberté. Ce retour nécessite un courage existentiel, car il implique une rupture avec
la sécurité trompeuse de la foule pour embrasser les incertitudes de la singularité.
Comme nous I’avons avait déja souligné, Kierkegaard appelle la tendance du moi a se
perdre dans l'incertitude « le désespoir de I'infini ». L'infini dont il est question dans
ce désespoir est I'absence de limites et de détermination plutot que la perfection. Selon

lui, le fait de vouloir un moi infini est égal avec le fait de vouloir étre soi-méme :



56

« Le désespoir, ou [’on veut étre soi-méme, exige la conscience d’un moi infini,
qui n’est au fond que la plus abstraite des formes du moi, le plus abstrait de ses
possibles. C’est la le moi que le désespéré veut étre en le détachant de tout rapport a
un pouvoir qui ’a posé, en 'arrachant a lidée de I'existence d 'un tel pouvoir. A I'aide
de cette forme infinie le moi veut désespérément disposer de lui-méme, ou, créateur de

lui-méme, faire de son moi le moi qu’il veut devenir. »%!

En sens inverse, il existe un désespoir créé par la finitude. Ce désespoir est li¢
au « manque d’infini ». Il s’agit ici de « la perte du moi, perdu non parce qu’il
s’évapore dans l’'infini mais s’enferme a fond dans le fini, et parce qu’au lieu d’un
moi, il ne devient qu’un chiffre, qu’un étre humain de plus, qu 'une répétition de plus
d’un éternel zéro. »** En l'absence d'infini, la personne qui ne peut étre elle-méme
oublie son individualité et rejoint la foule. Cette perte de soi est le désespoir explicité
comme 1'état de ne pas étre soi-méme. Cette perte signifie perdre la compréhension
que l'on est un individu singulier et se perdre dans la foule. Selon les mots de

Kierkegaard :

« A voir tant de foules autour de lui, a se mettre sur les bras tant d affaires
humaines, en tdchant de saisir comment va le train du monde, ce désespéré-ci s ‘oublie
lui-méme, oublie son nom divin, n’ose croire en lui-méme et trouve trop hardi de |’étre
et bien plus simple et siir de ressembler aux autres, d’étre une singerie, un numero,

confondu dans le troupeau. »%

Néanmoins, « le moi est formé d’infini et de fini. Mais sa synthese est un
rapport, qui, quoique dérivé, se rapporte a lui-méme, ce qui est la liberté. Le moi est
liberté. Mais la liberté est la dialectique des deux catégories du possible et du
nécessaire. »* On ne peut se débarrasser de ces deux formes de désespoir, que I'on
ressent face a la finitude et a I'infini, que si I'on se rapporte a soi-méme comme a un

moi qui possede les deux caractéristiques.

81 Sgren Kierkegaard, Traité du désespoir, traduit du danois par Knud Ferlov et Jean-J. Gateau, Paris,
Gallimard, 1948, pp. 60-61.

62 Tbid., p. 28.

83 Tbid., p. 29.

64 Tbid., p. 24.



57

Ce processus peut étre décrit comme une « victoire de 1’authenticité » ou
I’individu singulier est celui qui accepte 1’angoisse comme un guide, qui transforme la
solitude en force créatrice et la responsabilité en action éthique. En vérité, la
résurgence de l'individu singulier se présente comme une véritable opportunité de
liberté et d'accomplissement personnel selon Kierkegaard. Cette perspective nous
invite a repenser la notion méme de liberté en acceptant pleinement le poids de
l'angoisse qui l'accompagne. Exploration audacieuse de I'existence, cet
enchevétrement existentiel requiert une bravoure sans pareille qui exige de nous de
rompre avec le confort illusoire que procure la masse anonyme, pour mieux accueillir

les incertitudes inhérentes a notre unicité.

Encore une fois, il s’agit ici d’un processus qui nous amene a la « victoire de
I’authenticité », d’une conquéte vers un épanouissement véritable et profond.
L'individu singulier se distingue par sa capacité a embrasser I'angoisse comme un
guide, a métamorphoser la solitude en une source de créativité et la responsabilité en
une action éthique fondamentale. En réconciliant ces dimensions, notre singularité

devient le catalyseur de notre propre épanouissement.

Ainsi, par cet acte de courage existentiel, nous sommes appelés a transcender
les limites de la société de masse pour sculpter notre propre destinée. Ce périple vers
l'individu singulier révele les trésors enfouis de notre étre. Il offre une voie alternative
vers une vie authentique et épanouissante. En embrassant pleinement notre singularité,
nous pénétrons dans une dimension nouvelle de liberté ou les fronti¢res de I'existence
s'estompent et ou on découvre une harmonie profonde avec nous-mémes et avec le

monde qui nous entoure.

3.6. Conclusion : L’angoisse comme chemin vers I’authenticité

En résumé, ’angoisse, chez Kierkegaard, est a la fois une menace et une
opportunité. Elle expose I’individu a ses limitations tout en révélant ses possibilités
infinies. A travers ses formes éthiques et sociales, I’angoisse agit comme un guide vers

la liberté et 1’authenticité. Wahl résume cette dynamique en affirmant :



58

« On voit de mieux en mieux le role de l'angoisse. Se mettre a l'école de l'angoisse,
c'est se mettre a l'école des possibilités les plus terribles et apprendre la plus haute
sagesse. Nous anticipons sur ce qu'il pourra y avoir de plus terrible dans notre destin,
et par la méme notre destin ne nous est plus rien. Alors nous apprenons qu'il n'est
aucune indignité dont nous ne puissions étre coupables, dont nous ne soyons
coupables. Nous sommes completement perdus. Nous avions dit que nous ne pourrions
atteindre le point le plus profond, que nous pouvons toujours tomber plus bas. Un jour
pourtant nous nous verrons nous-mémes comme étant réellement au point le plus bas.
Nous aurons ‘‘sombré absolument’’. ‘‘L'angoisse corrode toutes les choses du monde
fini et met a nu les illusions’’, ‘‘extirpe les petitesses’’. Elle est le défilé qui nous mene
vers la hauteur ; la porte étroite du Paradis. ‘‘Per anguata ad augusta.’’ “‘Pour se
connaitre au plus haut point, il faut avoir été angoissé au plus haut point jusqu'a la

mort et a l'anéantissement’’ (Pfahl ira Fleifich, p. 56). »%

De plus, la critique de Kierkegaard envers la masse anonyme de la foule ne se
limite nullement a une dénonciation sociale superficielle ; elle est une réflexion
profonde sur la nature de la liberté et de 1’authenticité. L’angoisse, loin d’étre un
simple malaise, devient un moyen pour I’individu de se libérer des contraintes
collectives et de renouer avec son véritable étre. En acceptant cette angoisse et en
affrontant la solitude, I’individu peut transcender la médiocrité imposée par la foule et
accéder a une existence pleinement authentiqueou chaque ¢lément du temps présent
est vécu avec une intensité saisissante et ou chaque acte devient une affirmation
perpétuelle de sa liberté inaliénable et de sa grandeur transcendante. Ainsi, dans le noir
absolu de l'angoisse, la lumiére brille de maniére éclatante, et c'est dans cet éclat que
l'individu s'éléve, libre et authentique, vers des sommets inaccessibles, embrassant les
infinies possibilités de son existence avec une détermination inflexible et une volonté

incommensurable.

65 Jean Wahl, Etudes Kierkegaardiennes, op. cit., p. 246.



59

4. LA PERSPECTIVE PSYCHANALYTIQUE SUR L’ANGOISSE CHEZ
FREUD

4.1. Les fondements psychanalytiques de 1'angoisse

4.1.1. L’angoisse : Une réponse a un danger percu

« L’angoisse est donc en premier lieu quelque chose de ressenti. Nous [’appelons
état d’affect, bien que nous ne sachions pas non plus ce qu’est un affect. Elle a en

tant que sensation le caractére de déplaisir le plus manifeste. »%

Freud décrit I’angoisse comme une réaction émotionnelle essentielle face a un
danger, qu’il soit externe ou interne. Initialement liée & des menaces extérieures,
comme une situation réelle de peur, I’angoisse devient progressivement un phénomene
intériorisé dans la dynamique psychique de I’individu qui implique le moi (ego), le
surmoi (super ego) et les pulsions de I’inconscient. Dans Inhibition, symptome et
angoisse, Freud écrit : « L'angoisse est un état qu'on peut caractériser comme un état
d'attente de danger, de préparation au danger, connu ou inconnu ; la peur suppose un

objet déterminé en présence duquel on éprouve ce sentiment. »%’

Cette définition, en explicitant la différence entre I’angoisse et la peur d’une
fagon similaire avec Heidegger, place I’angoisse au cceur du fonctionnement mental.
Elle la considére comme un signal d’alarme qui mobilise I’individu face & une menace.

Cependant, Freud distingue 1’angoisse réelle (Realangst) qui résulte d’un danger

% Sigmund Freud, Inhibition, symptéme et angoisse, traduit de I’allemand par Joél Doron et Ronald
Doron, Paris, Presses Universitaires de France, 1999, p. 45.

7 Sigmund Freud, Au-deld du principe de plaisir, traduit de I’allemand par S. Jankélévitch, édition
réalisée par Gemma Paquet, Les Classiques des sciences sociales, Université du Québec a Chicoutimi,
1920, p. 13.



60

objectif, de 1’angoisse névrotique (neurotische Angst) qui nait de conflits internes au

sein de I’appareil psychique.

4.1.2. Deux types d’angoisse : réelle et névrotique

Freud souligne que I’angoisse réelle est une réponse rationnelle et adaptative
face a un danger concret, tel qu’'une menace physique ou sociale. Par exemple, un
enfant ressent une peur réelle lorsqu’il est séparé de sa figure d’attachement.
Cependant, 1’angoisse névrotique, plus complexe, émerge des conflits inconscients
entre les pulsions du ¢a (id), les exigences morales du surmoi (surmoi) et les

contraintes de la réalité (moi).

Freud décrit I’angoisse et son processus de reproduction en contraste avec la

peur d’une maniére suivante :

« Si telles sont la structure et la provenance de [’angoisse, la question suivante sera :
quelle est sa fonction ? A quelles occasions est-elle reproduite ? La réponse semble
tomber sous le sens et étre contraignante. L’angoisse fit son apparition comme
réaction a un état de danger, elle est maintenant régulierement reproduite quand un
tel état s’installe de nouveau. »%

« L’angoisse a avec [’attente une relation non méconnaissable ; elle est angoisse
devant quelque chose. 1l s’y attache un caractére d’indétermination et d’absence
d’objet ; l'usage de la langue correct change méme son nom lorsqu’elle a trouvé un

objet et le remplace alors par peur. »%°

Dans cette dynamique, 1’angoisse agit comme une réaction disproportionnée
ou déplacée, car elle ne se rapporte pas toujours directement a une menace réelle

identifiable, mais a des conflits psychiques profondément enracinés dans I’inconscient.

Dans le contexte de l'angoisse névrotique, il est important de souligner que
cette manifestation psycho-émotionnelle peut également se manifester a travers des

symptomes physiques. Par exemple, une personne souffrant d'angoisse névrotique peut

8 Sigmund Freud, Inhibition, symptéme et angoisse, op. cit., p. 47.
% Tbid., p. 77.



61

ressentir une accélération du rythme cardiaque, des difficultés respiratoires, des maux
de téte ou méme des douleurs corporelles diffuses. Ces symptomes sont des
manifestations tangibles de la lutte interne que menent les différentes instances

psychiques.

De plus, il convient de noter que 1'angoisse névrotique peut étre déclenchée par
des situations qui n'ont pas de lien direct avec les conflits inconscients. Par exemple,
une personne peut ressentir une angoisse névrotique intense lorsqu'elle est confrontée
a une situation de prise de décision, méme si cette situation ne remet pas en cause
directement ses pulsions ou ses conflits moraux. Cela s'explique par le fait que
l'angoisse névrotique est profondément enracinée dans l'inconscient et peut se

manifester de maniere disproportionnée dans différentes situations.

4.1.3. L’angoisse comme signal et mécanisme de défense

Freud introduit I’idée que I’angoisse est un signal précieux émis par le moi dans
le but vital de prévenir un potentiel danger psychique. En effet, elle mobilise les
mécanismes de défense profondément enracinés au sein de la psyché, tels que le
refoulement (Verdrdingung), dans le but ultime de protéger I’individu des pulsions
vives ou des souvenirs inconscients susceptibles de provoquer une détresse

émotionnelle insurmontable et dévastatrice.

Toutefois, il importe de noter que ces mécanismes de défense, malgré leur
efficacité initiale, peuvent également prendre une tournure pathologique en engendrant
des symptdmes névrotiques qui n'ont rien a envier aux phobies ou obsessions les plus
déroutantes et envahissantes. A propos de ces circonstances troublantes, Freud nous

éclaire :

« L’angoisse est la réaction a la situation de danger ; on se l’épargne en ce que le moi
fait quelque chose pour éviter la situation ou se soustraire a elle. On pourrait dire
alors que les symptomes sont créés pour éviter le développement d’angoisse, mais cela

ne nous permet pas d’y voir en profondeur. 1l est plus exact de dire que les symptomes



62

sont créés pour éviter la situation de danger qui est signalée par le développement

d’angoisse. »”°

4.1.4. Une perspective évolutive de I’angoisse

Freud considére également I’angoisse comme une expérience évolutive et
profondément liée au processus de développement de chaque individu. Selon lui, cette
angoisse puise ses racines dans les premiers stades de croissance et se manifeste de

différentes maniéres tout au long de la vie.

Prenons par exemple 1’angoisse de séparation, un aspect fondamental de
l'expérience anxieuse qui se manifeste chez les nourrissons lorsqu'ils sont ¢loignés de
leur meére. Freud la considére comme un prototype des formes ultérieures d’angoisse.
Il souligne que cette angoisse de séparation, vécue des le plus jeune age, reste un

modele pour toutes les situations anxiogeénes qui suivront au fil du temps :

« L’angoisse apparait donc comme une réaction a l’absence éprouvée de
["objet et il s’impose a nous comme analogies que [’angoisse de castration a aussi
pour contenu la séparation d’avec un objet hautement estimé et que [’angoisse la plus
(I’*“angoisse originaire’’ de la naissance) fit son apparition lors de la séparation

d’avec la meére. »”!

En outre, il compare la condition de cet enfant avec celle des personnes dans la
foule en affirmant que « /'individu se sent ‘‘incomplet’’, lorsqu'il est seul. Déja
l'angoisse du jeune enfant est une manifestation de cet instinct grégaire. L'opposition
au troupeau équivaut a la séparation de lui et est, pour cette raison, anxieusement

évitée. »’?

En intégrant cette perspective évolutive de I’angoisse, Freud met en évidence
son caracteére a la fois « universel et spécifique » a chaque individu. Il démontre que

I’angoisse est une réaction naturelle et inévitable, mais qui se transforme et évolue en

70 Ibid., p. 43.

"L Ibid., p. 50.

2 Sigmund Freud, Psychologie collective et analyse du moi, traduit par S. Jankélévitch, édition réalisée
par Gemma Paquet. Les Classiques des sciences sociales, Université du Québec a Chicoutimi, 1921, p.
49.



63

fonction des expériences et des contextes auxquels chacun est confronté. Son impact

sur la santé¢ mentale et émotionnelle d'un individu est donc profond et complexe.

En outre, Freud souligne ainsi l'importance de prendre en compte ces aspects
évolutifs dans la compréhension de l'angoisse humaine. En examinant attentivement
les différentes manifestations de 1'angoisse tout au long de la vie d'une personne, il
devient possible de mieux appréhender ce phénomene complexe et de guider les
individus vers des stratégies de gestion de 1'angoisse plus efficaces et adaptées a leur
parcours individuel. Cela permet également de reconnaitre que chaque individu a une
histoire unique qui influence la maniere dont il pergoit, vit et gére son angoisse. Par
conséquent, une approche personnalisée et holistique de I'angoisse est essentielle pour
accompagner les personnes dans leur cheminement vers le bien-&tre émotionnel et

mental.

En résumé, Freud place 1’angoisse au centre de sa compréhension de la vie
psychique en la considérant comme un phénoméne complexe, a la fois réaction
adaptative et symptome de conflits internes. En distinguant entre 1’angoisse réelle et
I’angoisse névrotique, il met en lumiere la maniere dont les expériences conscientes et
inconscientes interagissent pour fagonner la réponse émotionnelle de I’individu face a

des menaces pergucs.

Ainsi, I’angoisse, en tant que signal psychique, ne se limite pas a une réaction
émotionnelle superficielle face a des dangers extérieurs. Dans la théorie freudienne,
elle prend une dimension plus complexe en étant enracinée dans les mécanismes de
I’inconscient. Les conflits internes, qui impliquent le ¢a, le moi et le surmoi, jouent un
role déterminant dans la genése de 1’angoisse névrotique. Ces tensions, souvent
invisibles au niveau conscient, fagonnent la dynamique psychique et donnent a
I’angoisse une profondeur existentielle. Pour mieux comprendre cette interaction, il
est essentiel d'examiner les origines inconscientes de 1'angoisse et la maniere dont le

surmoi contribue a son émergence.



64

4.2. L'inconscient, le surmoi et les origines de 1'angoisse

4.2.1. Le Surmoi : Une autorité intérieure implacable

Selon Freud, 1’angoisse n’est pas seulement une réaction a des dangers
externes, mais un phénomeéne profondément enraciné dans la dynamique psychique
interne. Le surmoi, formé par I’intériorisation des figures parentales et des normes
sociales, agit comme une autorité intérieure exigeante et parfois oppressante. Cette
instance impose au moi une conformité stricte aux idéaux moraux. Elle génére des
sentiments de culpabilité et une peur constante d’échec ou de punition. Freud décrit

cette tension en ces termes :

« Un grand changement intervient des le moment ou l'autorité est intériorisée, en vertu
de l'instauration d'un Surmoi. Alors les phénomenes de conscience (morale) se
trouvent élevés a un autre niveau, et l'on ne devrait parler de conscience et de
sentiment de culpabilité qu'une fois ce changement opéré. Des lors [’angoisse d'étre
découvert tombe aussi, et la différence entre faire le mal et vouloir le mal s'efface

totalement, car rien ne peut rester caché au Surmoi, pas méme des pensées. »”3

Le surmoi, bien qu’il joue un rdle essentiel dans la régulation morale, peut
¢galement devenir une source de conflits intenses. Lorsqu’il impose des attentes
irréalistes ou punitives, il plonge 1’individu dans une angoisse qui dépasse souvent la

capacité du moi a y faire face.

Selon Freud, le surmoi ne se contente pas de réguler le comportement
conformément aux normes sociales et aux attentes parentales, il agit également comme
une force intérieure implacable qui exige du moi une obéissance totale. Cette autorité
intransigeante engendre non seulement une angoisse persistante, mais elle impreégne
¢galement tous les aspects de la vie psychique. La pression constante exercée par le
surmoi entraine des sentiments de culpabilité et une peur constante de décevoir ou

d'étre puni.

3 Sigmund Freud, Malaise dans la civilisation, traduit de 1’allemand par Ch. et J. Odier, Revue

[frangaise de psychanalyse, édition réalisée par Gemma Paquet, Les Classiques des sciences sociales,
Université du Québec a Chicoutimi, 1934, pp. 70-71.



65

Le surmoi, en tant que gardien de la moralité, joue un réle crucial dans le
développement et le maintien de 'ordre social. Cependant, il peut aussi devenir une
source de conflits internes intenses. Lorsque ses attentes deviennent irréalistes ou
punitives, l'individu se retrouve plongé dans une angoisse qui dépasse souvent sa
capacité a y faire face. Les conflits entre les désirs du moi et les exigences rigides du
surmoi peuvent entralner des dilemmes moraux insupportables et des crises

personnelles.

Pour comprendre pleinement 1'impact du surmoi sur la psyché humaine, il est
important de prendre en compte sa formation. Il est le résultat de I'internalisation des
figures parentales et des normes culturelles, ce qui signifie qu'il représente « la voix »
de l'autorité externe de notre enfance. Cette voix intérieure critique et exigeante peut
influencer nos actions et nos choix, mais elle peut aussi créer des conflits intenses et

nous ¢€loigner de nos propres désirs et besoins « authentiques ».

En fin de compte, le surmoi est a la fois une force régulatrice essentielle et une
source potentielle de souffrance psychique. Sa puissance et son impact sur notre vie
intérieure sont indéniables, toutefois il vaut mieux rechercher un équilibre entre ses
exigences et nos aspirations individuelles. En reconnaissant et en affirmant notre
propre identité et en nous engageant dans un dialogue constant avec notre surmoi, on

peut espérer trouver une harmonie interne et une plus grande liberté psychique.

4.2.2. Les conflits entre le Ca, le Moi et le Surmoi

Les conflits entre le ¢a, le moi et le surmoi prennent une place primordiale dans
la compréhension de I'angoisse. En effet, lorsque les exigences contradictoires du ¢a,
du surmoi et de la réalité se font ressentir simultanément et intensément sur le moi,
l'angoisse atteint un niveau particuliérement aigu et profond. Le ¢a, représentant les
pulsions inconscientes puissantes, cherche une gratification immédiate et intense, ce
qui entre en conflit direct avec les interdits stricts du surmoi. L'individu se retrouve
ainsi pris dans un étau redoutable et oppressant ou le moi doit sans cesse chercher un
équilibre précaire et fragile. Le fonctionnement de ce trio s’explique de la manicre

suivante :



66

« En se plagant au point de vue de la restriction des instincts, de la moralité,
on peut dire : le Ca est tout a fait amoral, le Moi s'efforce d'étre moral, le Sur-Moi
peut devenir hypermoral et, en méme temps, aussi cruel que le Ca. C'est un fait
remarquable que moins l'homme devient agressif par rapport a l'extérieur, plus il
devient sévere, c'est-a-dire agressif dans son Moi idéal...Ce Moi nous apparait comme
une pauvre créature soumise a une triple servitude et vivant, de ce fait, sous la menace
d'un triple danger : le monde extérieur, la libido du Ca et la séverité du Sur-Moi. Trois
variétés d'angoisse correspondent a ces trois dangers, car l'angoisse est l'expression

d'un recul devant un danger. »"*

Toutefois, ce processus de recherche constante génére bien souvent une tension
psychique insoutenable, voire insurmontable, qui pése lourdement sur l'individu.
L'angoisse, dans cette configuration interne alarmante, se manifeste alors comme un
signal inévitable et urgent. Elle indique un danger psychique imminent et redoutable
lorsque le moi se retrouve incapable de satisfaire simultanément et harmonieusement
les exigences colossales et inconciliables du ¢a et du surmoi, comme I'explique Freud

dans le paragraphe précédent.

Cette dynamique interne complexe et passionnante révele et démontre que
'angoisse ne peut étre réduite & une simple réponse passagere a des événements
extérieurs. Au contraire, elle est surtout un produit déconcertant, profond et intriqué
des conflits fondamentaux et cruciaux qui agitent l'appareil psychique de chaque
individu. Ainsi, il est essentiel de comprendre et d'explorer ces conflits entre le ¢a, le
moi et le surmoi afin de mieux appréhender I'angoisse et d'accompagner les individus

dans leur quéte d'un équilibre psychique plus stable et harmonieux.

4.2.3. Les origines traumatiques de I’angoisse

Freud relie également I’angoisse aux premieres expériences traumatiques de
I’enfance, en particulier celles qui impliquent des sentiments d’impuissance ou de
séparation. Il considére la naissance comme le premier événement traumatique, une

transition brutale d’un état de sécurité intra-utérine a un monde extérieur incertain :

4 Sigmund Freud, Le moi et le ¢a, traduit de I’allemand par S. Jankélévitch, édition réalisée par Gemma
Paquet, Les Classiques des sciences sociales, Université du Québec a Chicoutimi, 1923, pp. 42-44.



67

« Nous sommes enclins a voir dans [’état d’angoisse une reproduction du
trauma de la naissance. »”> Donc, la naissance est un prototype de toutes les situations
d’angoisse ultérieures. Cette expérience originelle, marquée par la terreur de I'inconnu
et la vulnérabilité extréme, devient une matrice profondément enracinée dans I'ame
humaine et nourrit les formes futures d’angoisse. Par exemple, la peur intense de
perdre une figure d’attachement qui nous est chére, ou le sentiment d’étre subitement
abandonné sans recours, réactivent ce modele primitif d’angoisse en transportant
l'individu dans un abime d'effroi et d'incertitude. Freud affirme que ces souvenirs,
enfouis profondément dans les tréfonds de notre inconscient, exercent une influence
insidieuse sur la trame de nos réactions émotionnelles a 1'dge adulte et mettent en
branle une spirale infernale de peurs et d'appréhensions face a des situations similaires,

complexes et déconcertantes.

Freud décrit comment ces expériences traumatisantes de l'enfance, s'étendant
au-dela de la simple dimension temporelle de I'événement incrimingé, laissent une
empreinte profonde et durable dans le psychisme de 1’individu. Les conséquences de
ces traumatismes originels se manifestent de différentes maniéres dans la vie adulte,
infiltrent les moindres recoins de notre psyché et influencent subtilement nos
comportements et nos réactions. Les sentiments d'impuissance et de séparation, en
particulier, deviennent des fils conducteurs invisibles qui forment une chaine
inextricable de détresse émotionnelle en reliant les moments traumatiques passés aux

angoisses présentes.

La terreur ressentie lors de la naissance, avec la brutale interruption de la
sécurité intra-utérine et I'entrée dans un monde inconnu et effrayant, laisse une marque
indélébile sur 1'ame humaine. Cet épisode inaugural, chargé d'incertitude et de
vulnérabilité extréme, crée un modele d’archétype d'angoisse qui se déploie tout au
long de notre existence. Les craintes profondes de perdre un étre cher ou d'étre
abandonné sans espoir de retour ravivent cette angoisse primordiale en plongeant

l'individu dans un abime de peur et d'incertitude.

Sur ce point, Freud souligne que ces souvenirs, profondément enfouis dans les

tréfonds de notre inconscient, exercent une influence insidieuse sur la trame de nos

5 Sigmund Freud, Inhibition, symptéme et angoisse, op. cit., p. 46.



68

réactions émotionnelles a 1'dge adulte. Ils deviennent les racines de 'arbre de nos peurs
et de nos appréhensions en générant une spirale infernale de stress face a des situations
similaires, complexes et déconcertantes. Cette « spirale vicieuse » tend a se renforcer
au fil du temps et est alimentée par les expériences traumatisantes qui échoient a

chacun.

On peut conclure que les origines traumatiques de I'angoisse ne se limitent pas
a un simple souvenir du pass¢, mais se transforment en une force profondément
enracinée dans notre étre qui influence notre perception du monde et notre maniére de
nous y adapter. La prise de conscience de cette réalité peut servir de tremplin pour
entamer un processus de guérison afin de briser les chaines de I'angoisse et de retrouver
un équilibre émotionnel. Freud nous invite a explorer ces origines traumatiques avec
une introspection sincere. Il ouvre ainsi la voie a une meilleure compréhension de

nous-mémes et de nos réactions face a I’inconnu.

4.2.4. L’angoisse comme mécanisme de survie psychique

Dans cette perspective, Freud considére 1’angoisse comme une réponse
essentielle qui signale au moi la nécessité de protéger 1’individu contre un danger, qu'il
soit interne ou externe. Elle fonctionne comme un mécanisme d'alerte, un indicateur
précieux pour la préservation de 1'intégrité psychique. Cependant, lorsque les conflits
psychiques deviennent trop intenses ou récurrents, 1’angoisse, retirant au moi sa
capacité d’adaptation, peut progressivement perdre son rdle protecteur vital et se
transformer en un état pathologique qui peut étre extrémement perturbant. Freud écrit
a ce sujet en parlant en méme temps du passage de 1’angoisse originelle a I’angoisse

sociale :

« Nous avons suivi sa transformation de la perte de [’objet maternel jusqu’a la
castration et nous voyons que le pas suivant est causé par la puissance du sur-moi.
Avec l'impersonnalisation de l’instance parentale, de qui l’on redoutait la castration
se développe en angoisse de conscience, en angoisse sociale. 1l n’est maintenant plus
aussi facile d’indiquer ce que I’angoisse redoute. La formule : ‘‘séparation, exclusion
de la horde’’ ne touche que cette part plus tardive du sur-moi qui s’est développée en

etayage sur des modeéles sociaux, non pas le noyau du sur-moi qui correspond a



69

I’instance parentale introjectée. Exprimé de facon plus générale, c’est a la colere, a
la punition du sur-moi, a la perte d’amour de sa part, que le moi donne valeur de

danger et a quoi il répond par le signal d’angoisse. »”°

Cet extrait met en lumicre le processus par lequel 1’angoisse primitive décrite
par Freud évolue en angoisse sociale, sous I’influence du surmoi. Freud montre
comment 1’angoisse, initialement liée & une menace concréte — la perte de I’objet
maternel —, se transforme progressivement en une structure psychique complexe

régulée par des interdits sociaux et moraux intériorisés par 1’individu.

Dans un premier temps, 1’angoisse originelle est une réponse instinctive a la
séparation, notamment celle du nourrisson vis-a-vis de sa mére. Cette expérience de
perte constitue 1I’'un des premiers schémas d’angoisse chez I’individu. Avec le
développement psychique, cette peur de la séparation prend une nouvelle forme sous
I’effet du complexe d’(Edipe : elle devient 1’angoisse de castration, qui traduit la
crainte d’une punition par la figure paternelle pour avoir transgressé les restrictions au

profit des désirs inconscients.

Freud montre ensuite que cette dynamique évolue encore lorsque 1’autorité
parentale n’est plus seulement percue comme extérieure, mais devient une instance
intériorisée sous la forme du surmoi. Celui-ci joue un réle central dans la structuration
des interdits moraux et sociaux. Ce passage d’une menace concréte a une menace
abstraite constitue une transition cruciale : 1’enfant, puis I’adulte, ne craint plus
uniquement une punition externe, mais une sanction intérieure sous la forme de la
culpabilité. L’angoisse prend alors une dimension plus diffuse et plus complexe : elle
devient angoisse de conscience et angoisse sociale. Freud explique que cette évolution
est due a la transformation du surmoi sous I’effet des modeles sociaux. Au lieu de
redouter une sanction physique (comme la castration), I’individu commence a craindre

I’exclusion sociale et la perte de I’amour de ceux qui incarnent I’autorité.

Ce mécanisme rejoint 1’idée d’un controle social intériorisé : I’individu ne se
conforme pas aux normes uniquement par peur d’une répression extérieure, mais parce

que son propre psychisme intégre ces interdits comme des valeurs morales qu’il doit

6 Sigmund Freud, Inhibition, symptéme et angoisse, op. cit., p. 53.



70

respecter. Freud souligne ainsi que le danger redouté par 1’angoisse devient de plus en
plus abstrait, qu’il se déplace du niveau physique (punition corporelle) au niveau
psychique (culpabilité, rejet social). Ce processus explique pourquoi I’angoisse sociale
peut devenir écrasante et pathologique lorsque le surmoi est trop sévere. L’individu
peut alors vivre dans un état permanent de crainte vis-a-vis du jugement d’autrui. Il
cherche constamment a répondre aux attentes sociales au détriment de son propre
désir. L’angoisse, qui avait au départ une fonction protectrice pour signaler un danger

réel, peut ainsi perdre son role adaptatif et conduire a des troubles anxieux profonds.

Freud illustre ici une transition fondamentale dans la construction du
psychisme humain : I’angoisse, d’abord une réaction biologique immédiate, devient
progressivement un phénomene social et moral régulé par des structures intériorisées.
Ce passage est essentiel pour comprendre comment l’individu s’adapte a son
environnement tout en développant une forme d’autocensure psychique, parfois au

prix d’une souffrance existentielle intense.

En conclusion, Freud nous montre que l’angoisse est le produit d’une
interaction complexe entre les forces inconscientes et les normes intériorisées du
surmoi. Elle refléte non seulement les conflits internes, mais aussi les expériences
traumatiques qui fagconnent la vie émotionnelle de 1’individu des les premiers stades
du développement. Ainsi, I’angoisse devient a la fois une alarme psychique et un

rappel constant des tensions qui structurent 1’existence humaine.

Si Freud explore I’angoisse comme un phénomene profondément enraciné dans
la dynamique psychique entre le ¢a, le moi et le surmoi, il ne néglige pas pour autant
I’impact des forces sociales et collectives sur cette expérience émotionnelle. En effet,
I’angoisse ne se limite pas a des conflits internes ; elle est également faconnée par
I’environnement social, les normes culturelles et les interactions au sein des groupes,
notamment dans la foule. Cette dimension collective, étudi¢e par Freud, dans ses
travaux sur la psychologie des masses, ouvre une perspective ¢largie sur les
mécanismes de 1’angoisse et souligne comment I’individu, pris dans les pressions du
groupe, peut ressentir un sentiment d’étouffement ou de perte de singularité. Le

chapitre suivant explore cette facette de 1’angoisse, en mettant en lumicre les



71

influences sociales et collectives qui complétent et enrichissent la perspective

psychanalytique.

4.3. Les influences sociales et collectives sur l'angoisse : une perspective

freudienne et au-dela

4.3.1. L’individu face a la foule : Freud et la dynamique collective

Freud, dans ses écrits sur la psychologie des masses, explore d’une maniere
détaillée comment les diverses pressions collectives et sociales influencent non
seulement l'individu tout seul, mais également ses ¢émotions complexes et souvent
contradictoires, y compris l'angoisse qui l'habite. Dans son ouvrage décisif,
Psychologie collective et analyse du moi, il s'attarde a décrire la foule comme une
entit¢ fascinante ou 1’individu, méme le plus pensant, perd effectivement son
autonomie psychique, se laisse ainsi submerger et déstabiliser par des émotions
collectives intenses et parfois incontrdlables. Il précise que « la foule est un troupeau
docile, incapable de vivre sans un maitre. Elle a une telle soif d'obéir qu'elle se soumet
instinctivement a celui qui s'érige en son chef. »”” On peut en tirer la conséquence
selon laquelle I’individu en foule n’est plus tout a fait lui-méme ; il est guidé par des
forces inconscientes partagées avec le groupe, ce qui exacerbe ses pulsions et ses
peurs. Cette dynamique complexe et intrigante met en lumicre le fait que la foule
fonctionne alors comme une entité qui amplifie significativement I’angoisse latente de

chaque individu, en dissolvant tant sa capacité critique que sa singularité intrinseque.

D’autre part, Gustave Le Bon, qui examine également ce phénomeéne, renforce
cette analyse en affirmant que I’individu, une fois immergé dans une foule vibrante
d'énergie, agit souvent de manicre irrationnelle et impulsive, répond davantage a des
stimuli inconscients et des émotions brutes qu’a une réflexion personnelle ou
raisonnée:

« [...] Donc, évanouissement de la personnalité consciente, prédominance de
la personnalité inconsciente, orientation par voie de suggestion et de contagion des
sentiments et des idées dans le méme sens, tendance a transformer immédiatement en

actes les idées suggérées, tels sont les principaux caracteres de l'individu en foule. Il

"7 Sigmund Freud, Psychologie collective et analyse du moi, op. cit., p. 15.



72

n'est plus lui-méme, mais un automate que la volonté est devenue impuissante a

guider. »”8

Ainsi, cette observation met en évidence l'importance vitale d'examiner les
comportements des individus dans le cadre collectif par I’exploration en profondeur
de leurs motivations et de l'impact des dynamiques sociales sur leur santé mentale et
leur état émotionnel global, ce qui nous amenerait a réfléchir sur la nature méme de la

conscience individuelle au sein des masses.

4.3.2. L’angoisse collective : entre menace et exaltation

Freud et Le Bon partagent 1’idée que la foule est ambivalente dans ses effets
sur ’individu. Elle peut étre a la fois source d’angoisse et d’exaltation. Dans une foule,
les sentiments de peur et de menace sont souvent exacerbés par des phénomenes de
contagion émotionnelle, mais elle peut aussi susciter un sentiment de sécurité dans la

fusion avec le collectif.

Il est important de constater qu'elle peut se manifester comme une source
d’angoisse profonde et effrayante tout en étant également capable de générer une
exaltation considérable en provoquant des émotions extrémes chez chacun de ses
membres, qu’ils soient conscients ou non de cette dynamique. En effet, au sein d’une
foule, les sentiments de peur, d’angoisse et de menace latente sont souvent exacerbés
par des phénoménes de contagion émotionnelle intense ou les émotions peuvent
s'intensifier et se propager comme une onde impétueuse en entrainant élégamment
chacun dans un tourbillon d’anxiété collective et de frissons partagés. Paradoxalement,
au sein de cette méme multitude, il est possible de susciter un puissant sentiment de
sécurité, une sécurité délicate qui émerge grace a la fusion et I’'union avec le collectif,
ce qui offre ainsi aux individus un sens d’appartenance fort, méme dans les moments
les plus troublés et perturbateurs de la société. Freud exprime cette dichotomie entre
le danger de la foule et le sentiment d'étre soi-disant en sécurité engendrée par

I’appartenance a cette foule par cette vision nuancée et profonde :

8 Tbid., pp. 11-12.



73

« La foule donne a l'individu l'impression d'une puissance illimitée et d'un danger
invincible. Elle prend momentanément la place de l'ensemble de la société humaine,
incarnation de l'autorité dont on craint les chatiments et pour laquelle on s'impose
tant d'entraves et de restrictions. Il est évidemment dangereux de se mettre en
opposition avec elle, et pour assurer sa sécurité, chacun n'a qu'a suivre l'exemple qu'il
voit autour de lui, a “‘hurler avec les loups’’. Dans l'obéissance a la nouvelle autorité,

’

on doit faire taire sa ‘‘voix de conscience’’ dont les interdictions et les
commandements seraient de nature a empécher l'individu de jouir de tous les

avantages hédoniques dont il jouit dans la foule. »”°

Les comportements héroiques ou destructeurs qui émergent de cette dynamique
collective sont souvent le résultat d’une régression psychique complexe et paradoxale
dans laquelle le surmoi collectif, cet édifice puissant de la morale de groupe, remplace
avec aisance les normes individuelles, si précieuses a l’identité de chacun. Cette
transformation crée ainsi un terrain fertile, souvent tumultueux et instable, pour
I’angoisse, car I’individu est profondément tiraillé entre ses propres désirs intérieurs
confus et parfois contradictoires, et les attentes imposées par le groupe qui 'entoure,
ce qui provoque ainsi une lutte interne dont les répercussions peuvent s’avérer

dévastatrices et alarmantes sur sa santé mentale et son bien-étre.

4.3.3. Le lien entre angoisse sociale et isolement

Freud et Nietzsche abordent également les conséquences néfastes de
I’isolement social une condition qui peut étre envisagée comme une forme exacerbée
d’angoisse, particulierement intense et troublante. Nietzsche, dans le Gai Savoir,
critique la manicre dont les individus, en quéte de validation sociale, se perdent dans
les attentes de la masse, un concept qu'il relie a la notion de On que le philosophe

Heidegger développe également. Il écrit :

« Le reproche de la conscience, méme chez les plus consciencieux, est faible a coté du
sentiment : ** Telle et telle chose est contraire aux bonnes meeurs de ta société.”’ Un
regard froid, une bouche crispée, chez ceux parmi lesquels et pour lesquels on a été

eleve, inspirera la crainte méme au plus fort. Que craint-on la en somme ? L'isolement!

7 Ibid., p. 20.



74

Car c'est la un argument qui détruit méme les meilleurs arguments en faveur d'une

personne ou d'une chose ! - C'est ainsi que l'instinct du troupeau parle en nous. »*°

Freud partage cette observation tout en soulignant que I’angoisse sociale
découle souvent de la peur d’étre exclu ou rejeté par le groupe. Cette peur,
profondément enracinée dans 1’enfance, est amplifiée dans des situations collectives
ou I’individu se sent vulnérable a la critique ou au rejet dévastateur. Ainsi, I’isolement
devient non seulement une conséquence directe de cette angoisse, mais également bien
une source du malaise émotionnel crucial qui peut affecter gravement la santé mentale

et le bien-€tre psychologique de I’individu.

4.3.4. Vers une compréhension intégrée de I’angoisse sociale

En combinant les perspectives freudiennes et les réflexions de penseurs comme
Le Bon et Nietzsche, il devient de plus en plus clair que 1’angoisse sociale est un
phénoméne d’une complexité remarquable qui transcende les simples dynamiques
psychiques et individuelles que 1’on pourrait initialement supposer. Elle est fagconnée
par une interaction entre les attentes collectives, les normes qui sont intériorisées par
les membres de la société, et les conflits internes qui se développent en réponse a ces
pressions extérieures. Freud et ses contemporains, a travers leurs analyses, montrent
que l’angoisse, loin d’étre un phénomeéne purement individuel et isolé, est
profondément influencée par les structures sociales sous-jacentes et les dynamiques
collectives qui I’entourent. En ce sens, elle agit véritablement comme un miroir des
tensions qui existent entre 1’individu et la société. Elle oscille constamment entre la
quéte d’appartenance a un groupe et le besoin, tout aussi vital, de préserver sa propre

singularité et son identité unique.

En définitive, ce sous-chapitre met en lumiére une dimension moins souvent
explorée de la pensée freudienne : I’impact profond et omniprésent des forces sociales
et collectives sur 1’expérience de I’angoisse au quotidien. En intégrant les réflexions
de Freud, Nietzsche et Le Bon, il devient possible de comprendre I’angoisse non

seulement comme un phénomene psychique a I’échelle individuelle, mais aussi

80 Friedrich Nietzsche, Le gai savoir, traduit de I’allemand par Henri Albert, Paris, Gallimard, Collection
Folio Essais, 1954, p. 78.



75

comme une réponse dynamique et complexe aux pressions sociales et aux attentes
collectives qui pésent sur chacun d’entre nous dans notre vie sociale. Ainsi, I’angoisse
sociale ne peut étre dissociée des contextes culturels et historiques dans lesquels elle

se manifeste.

En conclusion, nous avons vu que 1’analyse freudienne des influences sociales
et collectives sur I’angoisse met en évidence la maniere dont les normes culturelles,
les dynamiques de groupe et les pressions sociétales fagonnent 1’expérience
émotionnelle de I’individu. Cependant, pour les penseurs comme Kierkegaard et
Heidegger, 1’angoisse ne se limite pas a une réponse aux structures sociales ou aux
dynamiques interpersonnelles. Elle est per¢gue comme une expérience fondamentale de
I’existence humaine, une confrontation directe avec la liberté, le néant et la finitude.
Afin de mieux comprendre ces approches complémentaires, une comparaison entre les
perspectives psychanalytiques et existentialistes de I’angoisse s’impose en vue de

dégager les points de convergence et de divergence entre ces cadres théoriques.

4.4. Une comparaison entre I’angoisse psychanalytique et existentielle

4.4.1. Deux approches distinctes de I’angoisse

Freud et les penseurs « dits » existentialistes, tels que Kierkegaard et
Heidegger, explorent tous deux I’angoisse, mais dans des perspectives différentes.
Freud, en tant que fondateur de la psychanalyse, considére 1’angoisse comme une
réponse psychique a des conflits internes complexes et a des menaces percues de
I’environnement, tout en y intégrant également des ¢léments de 1’inconscient. En
revanche, les deux philosophes envisagent 1’angoisse comme une expérience
fondamentale et inévitable, intrinséquement liée a la condition humaine. Comme on
I’avait déja vu, Kierkegaard la décrit comme une confrontation avec I’infinité des
possibilités de la liberté, tandis que Heidegger la relie a la finitude de I’étre et a

I’angoisse face au néant.

Bien que les perspectives différent largement, il est important de noter qu’il
existe un point de convergence intéressant : pour les deux courants, 1’angoisse agit

comme un pont entre deux types d’existence. Chez Freud, cette angoisse conduit a une



76

meilleure compréhension des mécanismes de I’inconscient, ce qui permet de constituer
un parcours vers la guérison des troubles psychologiques, tandis que chez Kierkegaard
et Heidegger, elle ouvre la voie a la possibilit¢ d'une existence véritablement
authentique et fait de I'angoisse un passage nécessaire entre 1’existence inauthentique

et I’existence authentique.

4.4.2. L’angoisse comme un pont

Malgré les différences marquées entre les diverses approches psychologiques
et philosophiques, les deux perspectives que nous avons abordées convergent sur un
point fondamental et essentiel : [’angoisse est per¢gue comme une force motrice
puissante. Chez Freud, 1’angoisse, bien qu’inconfortable, est une opportunité
d’explorer I’inconscient et de résoudre les conflits refoulés. En prenant conscience des
origines de son angoisse et en les comprenant, I’individu peut atteindre une plus grande

autonomie psychique et un meilleur équilibre émotionnel.

Dans le cadre de la pensée de Heidegger et de Kierkegaard, I’angoisse joue un
role similaire en incitant I’individu a se confronter a ses choix et a sa liberté. Heidegger
considére I’angoisse comme une ouverture privilégiée éclairante vers une existence
authentique ou le Dasein est capable de comprendre qu’il appartient au On, c’est-a-
dire qu’il est échu sur ce On ou il se détourne de lui-méme et fuit devant lui-méme, en
d’autres termes au mode d’existence ou 1’on se conforme aux attentes sociales et

d’accepter sa responsabilité existentielle. Selon ses mots :

« L’angoisse ote ainsi au Dasein la possibilité de se comprendre de maniere
echéante a partir du ** monde’’ et de |’étre-explicité public. Elle rejette le Dasein vers
ce pour-quoi il s’angoisse, vers son pouvoir-étre-au-monde authentique. L’ angoisse
isole le Dasein vers son étre-au-monde le plus propre, qui, en tant que compréhensif,
se projette essentiellement vers des possibilités » et « la fuite devant |’étrang(er)eté
qui la plupart du temps demeure recouverte avec l’angoisse latente parce que la

publicité du On réprime toute non-familiarité. » %

81 Martin Heidegger, Etre et Temps, op. cit., pp. 225-229.



77

Kierkegaard, quant a lui, voit ’angoisse comme un moment décisif ou
I’individu peut s’¢élever au-dessus de la foule, autrement dit de la masse anonyme pour
devenir un « individu singulier ». Cette vision rejoint la perspective de Freud dans
I’idée que I’angoisse, bien qu’effrayante et parfois paralysante, constitue une étape
essentielle et incontournable dans le parcours vers une profonde transformation

intérieure et personnelle.

4.4.3. Les divergences fondamentales

Néanmoins, les divergences entre ces approches demeurent extrémement
significatives. Pour Freud, I’angoisse est avant tout liée aux structures psychiques
individuelles, ainsi qu’aux tensions inconscientes qui en résultent. Elle constitue en
effet une réaction complexe a des forces internes, souvent enracinée dans des
expériences précoces, des souvenirs enfouis ou des traumatismes non résolus, qui

continuent de teinter et d'influencer le psychisme au fil du temps.

En revanche, Kierkegaard et Heidegger placent I’angoisse au centre de
I’existence. Elle ne se limite pas a des conflits psychiques internes, mais émerge de la
confrontation avec des réalités existentielles fondamentales, telles que la liberté, la
responsabilité et la mort. Cette différence souligne une distinction majeure entre la
psychanalyse et 1’« existentialisme » : tandis que Freud se concentre sur les
mécanismes psychiques, les « existentialistes » explorent les dimensions ontologiques

de ’existence.

4.4.4. Isolement, angoisse sociale et I’individu face a la foule

4.4.4.1. L’isolement comme source et réponse a I’angoisse sociale

Freud, dans ses analyses sur la psychologie des masses, identifie 1’isolement
comme une réponse ambivalente & I’angoisse sociale. Etre isolé peut 4 la fois exacerber
I’angoisse — par la peur de la solitude et du rejet — et la soulager en libérant I’individu
des pressions normatives du groupe et en ’aidant a trouver le bonheur par ses sources
propres a lui-méme. Pour le premier cas, il affirme que I'attachement de l'individu au

chef au sein d’un groupe ou d’une communauté se produit en méme temps qu'il est



78

amen¢ a renoncer a toute son individualité en ayant peur de perdre I’amour de ce chef
et des autres. Les individus s'identifient au chef et sont donc liés par leur identité «
commune » parce qu’ils veulent étre égaux et étre dirigés par une seule personne. Il
note que dans ce groupe, presque toutes les sources de bonheur sont définies, précisées

et fixées a I’avance contre le bonheur individuel :

« Souvent, le mal ne consiste nullement en ce qui est nuisible et dangereux pour
le Moi, mais au contraire en ce qui lui est souhaitable et lui procure un plaisir. La
donc se manifeste une influence étrangere, qui décrete ce qu'on doit appeler le bien et
le mal. Comme l'homme n'a pas été orienté vers cette discrimination par son propre
sentiment, il lui faut, pour se soumettre a cette influence étrangere, une raison. Elle
est facile a decouvrir dans sa détresse et sa dependance absolue d'autrui, et l'on ne
saurait mieux la définir qu'angoisse devant le retrait d'amour. S'il lui arrive de perdre
l'amour de la personne dont il dépend, il perd du méme coup sa protection contre

toutes sortes de dangers. »%

Dans ce qui suit, il note que :

« Au cours du développement de I'homme isolé, le programme du principe du
plaisir, soit la recherche du bonheur, est maintenu comme but principal, tandis que
l'agrégation ou l'adaptation a une communauté humaine apparait comme une
condition presque inévitable et qu'il nous faut remplir au titre méme de notre poursuite
du bonheur. Si cette condition était absente, peut-étre cela vaudrait-il mieux. En
d'autres termes, le développement individuel apparait comme le produit de
l'interférence de deux tendances : l'aspiration au bonheur que nous appelons
généralement ‘‘égoisme’’ et l'aspiration a l'union avec les autres membres de la

’

communauté que nous qualifions d'*‘altruisme’’. Ces deux désignations restent
d'ailleurs assez superficielles. Dans le développement individuel, nous l'avons déja dit,
l'accent principal est porté le plus souvent sur la tendance égoiste ou aspiration au
bonheur ; l'autre tendance, qu'on pourrait appeler civilisatrice, se contente en regle
générale d'un role restrictif. Dans [l'évolution culturelle, les choses se passent

autrement. Ici, l'agrégation des individus isolés en unité collective est de beaucoup le

8 Sigmund Freud, Malaise dans la civilisation. Traduit de ’allemand par Ch. et J. Odier. In Revue
[frangaise de psychanalyse, édition réalisée par Gemma Paquet, Les Classiques des sciences sociales,
Université du Québec a Chicoutimi, 1934, pp. 69-70.



79

principal ; le propos de les rendre heureux existe certes encore, mais il est relégué a
l'arriére-plan. On a presque l'impression que la création d'une grande communauté

humaine réussirait au mieux si l'on n'avait pas a se soucier du bonheur de

Uindividu. »%3

Kierkegaard, dans sa critique de la « foule » (mengden), rejoint cette
perspective en soulignant que I’angoisse peut étre amplifiée par la perte de singularité
dans un contexte collectif. Il considére I’isolement comme une condition nécessaire

pour que I’individu devienne un « individu singulier ». I écrit :

« Par contre, assez souvent un besoin de solitude le prend, aussi vital pour lui
parfois que de respirer ou a d’autres fois de dormir. Qu’il ait ce besoin vital plus que
le commun des gens, c’est un autre signe chez lui d’une nature plus profonde. Le
besoin de solitude prouve toujours en nous de la spiritualité et sert a la mesurer.
“Cette gent écervelée d’hommes qui n’en sont pas, ce troupeau d’inséparables’’
[’éprouvent eux, si peu que, comme des perruches, ils meurent des qu’ils sont seuls ;
comme le petit enfant qui ne s’endort que si on lui chantonne, il leur faut le fredon

rassurant de la sociabilité pour manger, boire, dormir, prier et tomber amoureux,

etc. »¥*

Ainsi, bien que Freud et Kierkegaard opérent dans des cadres théoriques
différents, ils partagent néanmoins 1’idée que I’isolement constitue une double
expérience marquée d’une part par la souffrance d’une peur profonde, ressentie
intimement, mais aussi par une occasion précieuse de réappropriation de soi. Cela
permet en fin de compte une authentique introspection, et un retour a soi, nécessaire

pour se retrouver dans ce monde souvent déstabilisant.
4.4.4.2. Heidegger et le On : La dissolution de I’individu dans la collectivité
Heidegger, dans Etre et Temps, développe une critique similaire du collectif,

en se concentrant spécifiquement sur le concept du On. 1l décrit /e On comme une

forme d’existence inauthentique ou le Dasein, au lieu de se forger son propre chemin,

8 Ibid., p. 85.
84 Sgren Kierkegaard, Traité du désespoir, traduit du danois par Knud Ferlov et Jean-J. Gateau, Paris,
Gallimard, 1948, p. 57.



80

se conforme aveuglément aux attentes et aux normes sociales qui 1'entourent. Cela
entraine une perte majeure de son autonomie ainsi qu'une diminution considérable de
sa capacité a faire des choix qui soient véritablement authentiques. Heidegger affirme

que dans le régne du On :

« Toute primauté est silencieusement empéchée. Tout ce qui est original est
aussitot aplati en passant pour bien connu depuis longtemps. Tout ce qui a été conquis
de haute lutte devient objet d’échange. Tout secret perd sa force. Le souci pour la
médiocrité dévoile a nouveau une tendance essentielle du Dasein, que nous appelons
le nivellement de toutes les possibilités d’étre. Distancement, médiocrité, nivellement
constituent, en tant que guises d’étre du On, ce que nous connaissons au titre ‘‘la
publicité’’. Elle ne va pas ‘‘au fond des choses’’ et elle est insensible a [’égard de
toutes les différences de niveau et d’authenticité. La publicité obscurcit tout, et elle
fait passer ce qu’elle a ainsi recouvert pour ce qui est bien connu et accessible a

tous. »%°

Ce concept fondamental du On résonne de maniére significative avec les idées
freudiennes sur la psychologie des masses, ou 1’ensemble de la foule devient un
mécanisme insidieux de dissolution de la singularité et de I’individualité. Freud et
Heidegger s’accordent sur un point crucial : 1’angoisse sociale, bien que souvent
percue comme inconfortable et dérangeante, peut en réalité servir de signal d’alarme
essentiel qui incite I’individu a retrouver sa propre authenticité et a renouer avec ce

qui fait de lui une personne singuliere.

4.4.4.3. Convergence avec Freud : L’individu entre pression sociale et autonomie

Freud, Kierkegaard et Heidegger, bien que leurs travaux émergent de contextes
et de traditions philosophiques radicalement distincts, convergent sur un point
fondamental : 1'angoisse est amplifiée dans un environnement social ou l'individu
ressent une tension permanente entre la nécessité de conformité et le désir d'autonomie
personnelle. D’une part, Freud met en lumiére les mécanismes psychiques
inconscients qui incitent I'individu a chercher l'approbation et la reconnaissance du

groupe social. Cette quéte peut devenir si envahissante qu'elle finit par nuire a la santé

8 Martin Heidegger, Etre et Temps, op. cit., pp. 158-159.



81

mentale de 1'individu. D'autre part, Kierkegaard et Heidegger insistent sur l'idée que
cette recherche de validation peut étouffer et écraser la possibilité d'une existence
vraiment authentique, celle qui se caractérise par une réalisation personnelle et une

vraie compréhension de soi.

Pour ces trois penseurs qui, chacun a leur maniéere, explorent la dynamique
interne de l'individu face aux attentes extérieures, l'isolement ne devrait pas seulement
étre percu comme une condition négative. Au contraire, ils en suggerent une
interprétation bien plus profonde : l'isolement peut étre vu comme une opportunité
précieuse pour l'introspection, la réflexion personnelle et la transformation intérieure.
En se retirant des exigences collectives qui pesent lourdement sur leur imaginaire, les
individus peuvent ainsi réévaluer et redéfinir leur relation non seulement avec eux-
mémes, mais également avec le monde qui les entoure. Cette démarche, que Freud
associe a une prise de conscience accrue de ses propres processus inconscients, éveille
chez I’individu une compréhension renforcée de son étre. En paralléle, Heidegger lie
cette introspection a ce qu'il appelle la « résolution anticipante », une notion qui
implique la capacité de se projeter au-dela des contraintes sociales immédiates pour

embrasser une existence authentique et originale.

Pour conclure, on peut souligner encore une fois I’idée selon laquelle
I’isolement, bien qu’effrayant, peut étre une réponse a I’angoisse sociale, qui offre a
I’individu un espace pour échapper a la foule et renouer avec sa singularité. Freud,
Heidegger et Kierkegaard, chacun a sa maniére, reconnaissent I’ambivalence de cette
expérience. Loin d’étre un simple refuge, 1I’isolement devient un espace potentiel de
liberté, ou I’individu peut transcender les contraintes sociales et embrasser une

existence plus authentique.

L’exploration de I’isolement et de I’angoisse sociale met en lumiere les
tensions fondamentales entre 1’individu et le collectif en soulignant a la fois les dangers
de la conformité et les opportunités de transformation qu’offre la solitude. Cependant,
pour mieux comprendre la complexité de 1’angoisse, il est essentiel d’aller au-dela de
ces oppositions et de rechercher une synthése qui intégre les perspectives
psychanalytiques et existentialistes. En combinant ces approches, il devient possible

d’envisager I’angoisse non seulement comme un conflit interne ou une réaction



82

sociale, mais comme une expérience multidimensionnelle qui transcende les frontic¢res

disciplinaires.

4.5. Vers une compréhension intégrée de I’angoisse dans un cadre plus général

Malgré ces différences notables et marquées qui se manifestent entre les
différentes approches théoriques qui se dessinent dans le paysage complexe et
diversifi¢ de 1'étude de 1'angoisse, il devient tout a fait possible, en réalité, d’établir un
dialogue constructif, enrichissant, profondément stimulant et méme transformatif entre
les deux perspectives qui se présentent. La psychanalyse freudienne, tout en proposant
une compréhension d'une richesse, d'une complexité et d'une nuance infinies des
mécanismes intérieurs et souvent obscurs de 1’angoisse, révele également les forces
inconscientes, souvent profondément enracinées dans I'esprit humain, qui fagonnent
de maniere significative et parfois déconcertante la vie émotionnelle de I’individu tout

au long de son existence en influengant ses comportements et ses perceptions.

De leur coté, Kierkegaard et Heidegger, par leurs réflexions pertinentes,
pénétrantes et éclairantes, élargissent considérablement le cadre habituel en inscrivant
I’angoisse dans un contexte existentiel beaucoup plus vaste et riche, un cadre qui se
révele étre d'une grande profondeur, ou elle devient ainsi une condition fondamentale,
essentielle, inévitable et parfois méme révélatrice de la liberté humaine. En combinant
habilement ces approches qui semblent a premiére vue distinctes, dissociées et
séparées, on peut considérer 1’angoisse, non plus seulement comme une simple
perturbation psychique, mais comme un phénomeéne occupant une place a la fois
psychique et existentielle, une réalité multifaciale qui ne peut étre réduite a un seul
aspect. Cela constitue un véritable pont entre les dimensions intérieures de 1’individu
et sa confrontation inéluctable avec les réalités universelles, parfois difficile a
appréhender et a accepter, de 1’existence tout entiére. Afin de parvenir au mode de
I’étre-soi-méme authentique, il faut que 1’on passe du mode de I’étre-soi-méme
inauthentique par le pont de I’angoisse. Jean Wahl illustre cette idée chez Kierkegaard
en déclarant que : « Par la lutte et la détresse de la conscience angoissée, on parvient

au repos de l'esprit. Tout perdre, c'est tout gagner. Pour s'approcher de Dieu, il faut



83

d'abord s'éloigner de lui infiniment. »® Ce point de vue enrichit notamment notre

compréhension et ouvre des perspectives fascinantes sur la nature méme de 1’angoisse.

En fin de compte, Freud et les philosophes « dits » existentialistes offrent des
perspectives complémentaires sur I’angoisse. Alors que Freud met en lumiére les
conflits inconscients et les mécanismes psychiques, Kierkegaard et Heidegger
explorent la profondeur existentielle de cette expérience. Ces deux visions, bien que
distinctes, soulignent I’importance de I’angoisse comme un pont et comme un miroir

des défis fondamentaux de ’existence.

On avait souligné que la comparaison entre les approches freudiennes et celles
de deux philosophes de 1’angoisse a permis de mettre en évidence les différences
fondamentales dans leur compréhension de cette expérience universelle. Cependant,
lorsqu’on s’intéresse aux idées de Kierkegaard et Heidegger, il devient essentiel
d’explorer leurs convergences et divergences internes. Ces deux figures majeures de
la philosophie, bien qu’unies par leur mise en avant de I’angoisse comme une condition
existentielle centrale, adoptent des perspectives distinctes sur sa signification, son role
et son impact sur I’individu. Le chapitre suivant se consacrera a une analyse
approfondie de leurs idées afin de dégager une synthése entre leurs visions de

I’angoisse et de I’authenticité.

8 Jean Wahl, Etudes Kierkegaardiennes, op. cit., p. 248.



84

5. COMPARAISON ET SYNTHESE ENTRE KIERKEGAARD ET
HEIDEGGER

5.1. L’angoisse comme dévoilement de la vérité de I’existence

Pour Kierkegaard et Heidegger, 1’angoisse constitue en réalit¢ un moment de
dévoilement fondamental et profond, un moment critique ou I’individu est confronté a
la vérité existentielle qui lui est propre, une réalit¢é souvent déroutante et
intrinséquement complexe. Chez Kierkegaard, I’angoisse émerge du vertige abysmal
de la liberté : cette possibilité infinie qui s’ouvre devant I’individu, mais qui, en méme
temps, révele également la lourdeur pesante et la profondeur accablante de sa
responsabilité face aux choix difficiles et parfois déstabilisants qu’il doit effectuer tout
au long de sa vie. Dans son ceuvre Le Concept d’Angoisse, il développe cette idée

d’étre entre deux pdles d’une part de I’infini et de la finitude en écrivant :

« On peut comparer l’angoisse au vertige. Quand [’eeil vient a plonger dans un
abime, on a le vertige, ce qui vient autant de [’ceil que de [’abime, car on aurait pu ne
pas y regarder. De méme [’angoisse est le vertige de la liberté, qui nait parce que
[’esprit veut poser la synthese et que la liberté, plongeant alors dans son propre

possible, saisit a cet instant la finitude et s’y accroche. »%

Jean Wahl, en tant que penseur influent sur cette question, commente cette
réflexion en soulignant qu’en effet, I’angoisse représente une expérience complexe et
intense, ou la liberté acquiert un véritable caractére et se transforme en une prise de

risque existentielle majeure :

87 Seren Kierkegaard, Le concept de I’angoisse, op. cit., p. 48.



85

« D'oti nait-elle exactement ? Elle est la liberté entravée par la liberté, elle est
la liberté sous le charme, — sous le charme d'elle-méme, l'idée prise en elle-méme,
captive d'elle-méme. La possibilité de quelque chose qui a la fois est et n'est pas est
sentie en méme temps comme ce qui attire et ce qui repousse. L'angoisse est sympathie
antipathique et antipathie sympathique. Elle est essentiellement ambivalente et

dialectique. »%

Ce passage propose une réflexion profondément dialectique sur la nature de
I’angoisse en la présentant comme une tension interne a la liberté elle-méme. L’idée
principale qui se dégage est celle d’un paradoxe constitutif : I’angoisse nait non pas
d’une contrainte extérieure, mais d’une contradiction interne a la liberté. L’expression
« la liberté entravée par la liberté » souligne que 1’angoisse surgit lorsque la liberté se
retourne sur elle-méme et se contemple au point de devenir prisonniére d’elle-méme.
C’est une situation ou 1’individu, confronté a ses propres possibilités infinies, est a la
fois fasciné et paralysé. Ce phénomene rappelle les analyses de Kierkegaard pour qui
I’angoisse est « le vertige de la liberté », un sentiment qui apparait devant I’abime des

choix possibles.

L’angoisse est ici décrite comme un état d’oscillation entre deux poles opposés,
ce que traduit magnifiquement la formule « sympathie antipathique et antipathie
sympathique ». Cette tension exprime la nature ambivalente de I’angoisse : elle attire
autant qu’elle repousse, elle révele une possibilité tout en la rendant insoutenable.
Enfin, la derniere phrase « elle est essentiellement ambivalente et dialectique » insiste
sur le fait que I’angoisse ne peut étre comprise de maniere univoque. Elle ne se réduit
ni & une peur pure ni a une simple excitation, mais incarne une confrontation
dynamique entre 1I’ouverture et la fermeture, entre I’affirmation et la négation. Cette
perspective rappelle également certaines analyses psychanalytiques, notamment chez
Freud qui voit dans 1’angoisse un conflit entre le désir et I’interdit, entre le principe de

plaisir et celui de réalité.

Heidegger, quant a lui, place 1’angoisse au centre de sa réflexion existentielle
sur le Dasein. L’angoisse heideggérienne ne se limite pas a un choix spécifique de la

vie parmi d’autres, mais elle s’enracine profondément dans la confrontation avec le

8 Jean Wahl, Etudes Kierkegaardiennes, op. cit., p. 221.



86

néant, qui est cette absence radicale, ainsi qu’a la finitude inhérente et inexorable du
Dasein en acceptant de faire face a la mortalité inéluctable. Dans son ceuvre Etre et
Temps, Heidegger écrit : « Dans l’angoisse, ce qui se dévoile n’est rien d’autre que

’étre du Dasein lui-méme, dans son ouverture au néant. »*°

Hubert Dreyfus, un spécialiste renommé de la philosophie heideggérienne,
compare de manicre éclairante ces deux approches de 1’angoisse en soulignant que, si
Kierkegaard voit I’angoisse comme une ouverture vers une forme de liberté éthique
ou religieuse, Heidegger, en revanche, 1’envisage comme une révélation purement
ontologique, détachée de toute transcendance ou de toute considération spirituelle en

liant au phénomeéne de la mort :

« La mort nous montre dans un cas spécifique que le Dasein ne peut avoir
aucune possibilité qui le définisse, lui et son monde. La mort, en tant que possibilité,
ne donne au Dasein rien a ‘‘réaliser’’, rien que le Dasein, en tant qu'actuel, puisse
étre lui-méme. Ainsi, l'angoisse au moment de mourir, lorsque je n'ai plus de
possibilités, que le monde recule et que tout est per¢cu comme dénué de sens, peut étre
un analogon pour vivre lucidement de telle sorte que le monde soit constamment pergu
comme dénué de sens et que je sois constamment conscient du fait que le Dasein n'est

pas seulement une base nulle comme le révele l'angoisse de la conscience, mais qu'il

est aussi une nullité en ce qu'il ne peut s'approprier aucune possibilité. »*°

Ce débat philosophique dense et nuancé sur la nature et la signification de
I’angoisse met en lumiere les dimensions de I’étre humain, en suscitant des
interrogations profondes qui transcendent les époques et continuent d’alimenter de

fagon significative la réflexion contemporaine sur 1’existence.
5.2. La critique de la foule : le On et la masse anonyme
La critique de la « société » chez Kierkegaard et Heidegger représente une

convergence centrale, illustrant de maniére profonde et nuancée leurs idées qui sont a

la fois profondément enracinées et parfois opposées, particuliérement en ce qui

8 Martin Heidegger, Etre et Temps, op. cit., p. 186.
% Hubert Dreyfus, Being-in-the-World : A Commentary on Heidegger's Being and Time, Division I,
op. cit., p. 632.



87

concerne la dynamique complexe et souvent troublante entre I'individu et le collectif.
Kierkegaard, par exemple, condamne la foule, qu'il perg¢oit comme une force
puissamment nivelante et homogene qui annihile totalement la singularité et I’unicité
de chaque individu en effacant les distinctions essentielles qui définissent chaque étre
humain. Il soutient avec force que la « masse » constitue un mensonge fondamental et
insidieux, car elle efface en réalité la responsabilité personnelle en offrant, de maniére
illusoire, une sécurité faussement rassurante. Dans un passage marquant et révélateur

de ses écrits, il déclare :

« Ainsi vivent peut-étre des foules de gens ; ils travaillent, comme
insensiblement, a obscurcir leur jugement éthique et éthico-religieux, qui les pousse
vers des décisions et des suites que réprouve la partie inférieure d’eux-mémes ; a la
place ils développent en eux une connaissance esthétique et métaphysique, qui pour

[’éthique n’est que divertissement. »°!

Ce passage met en évidence une forme d’aliénation existentielle dans laquelle
les individus, au lieu de cultiver une conscience éthique profonde, s’engagent
inconsciemment dans un processus d’auto-aveuglement. L’idée principale ici est que
ces personnes travaillent « a obscurcir leur jugement éthique et éthico-religieux ». Cela
signifie qu’elles se détournent progressivement des exigences morales et spirituelles
qui devraient guider leurs actions. Ce phénoméne peut étre interprété comme une
forme de mauvaise foi, ou l'individu préfeére éviter la confrontation avec les
responsabilités qu’implique une véritable prise de décision morale. Il y a ici un écho
aux analyses de Kierkegaard sur « le désespoir inconscient », ¢’est-a-dire un état ou

I’on vit dans I’illusion sans méme s’en rendre compte.

Par ailleurs, le texte souligne une opposition entre les différentes dimensions
de I’étre humain : « la partie inférieure d’eux-mémes » semble désigner les instincts,
les désirs immédiats ou les tendances a fuir la vérité existentielle. Ces individus, au
lieu d’écouter leur conscience éthique, préférent développer « une connaissance
esthétique et métaphysique ». Autrement dit, ils cherchent refuge dans des abstractions
intellectuelles ou dans une forme de contemplation esthétique qui, bien que légitime

en soi, peut devenir une échappatoire a la responsabilité morale. Enfin, le texte insiste

9 Seren Kierkegaard, Traité du désespoir, op. cit., p. 85.



88

sur le fait que cette connaissance est un « divertissement » du point de vue de 1’éthique.
On peut y voir une critique du risque de I’intellectualisme : au lieu d’engager
réellement son existence dans une quéte authentique, I’individu peut se réfugier dans
un savoir qui reste détaché du vécu. C’est une posture que Kierkegaard critique dans
La Maladie a la mort, ou il oppose la simple spéculation au véritable engagement
existentiel. En somme, ce passage décrit un mécanisme de fuite ou I’individu, au lieu
d’affronter 1’exigence de vérité intérieure, se réfugie dans des formes de connaissance

qui ne font que masquer son malaise profond.

Jean Wahl commente cette idée en soulignant que Kierkegaard voit dans la
foule une sorte de fuite désespérée et maladroite devant 1’angoisse inhérente et
indissociable a la liberté. 11 précise que les caracteres de la foule et de la presse nous
rendent distraits « de nous-mémes en portant notre attention sur une multitude de
choses qui nous sont étrangeres et de nous rendre ['histoire de la Chine plus familiere
que les problemes qui touchent a notre propre destinée individuelle. C'est une
remarque de méme genre que l'on trouve des le debut de l'ouvrage de Heidegger sur
l'étre et le temps. « La tradition annihile a tel point l'historicité de l'étre que, dans son
intérét pour la multiplicité des lignes, des directions, des points de vue philosophiques
possibles, elle se meut dans l'étude des cultures les plus éloignées et les plus étranges,
et tente, par cet intérét méme, de dissimuler a quel degré elle manque de base
substantielle » (p. 21). — Kierkegaard disait : On comprend tout ; seulement on ne se
comprend pas soi-méme. Heidegger parle de cette aliénation de l'homme par rapport
a soi, liée a sa compréhension des cultures les plus diverses (p. 178). »°* Ainsi, cette
dynamique entre la peur de I'indépendance et le désir de conformité se met intensément
sous les feux de la rampe et devient centrale dans la pensée de Kierkegaard en révélant

les tensions existentielles qui tourmentent l'individu moderne.

Chez Heidegger, cette critique profonde trouve un écho saisissant dans le
concept du On, une structure impersonnelle et abstraite qui régit I’existence
quotidienne et ¢éloigne tragiquement le Dasein de son étre propre et authentique.

Heidegger affirme :

% Jean Wahl, Etudes Kierkegaardiennes, op. cit., p. 456.



89

« Dasein, en tant qu’étre-1"un-avec-1 autre quotidien, se tient sous [’emprise d’autrui.
Ce n’est pas lui-méme qui est, les autres lui ont oté [’étre. La discrétion des autres
dispose des possibilités quotidiennes d’étre du Dasein. Ces autres ne sont pas alors
des autres déterminés. Au contraire, tout autre peut les représenter. L essentiel, c’est
seulement cette domination d’autrui, qui, sans s’imposer a toujours déja été
secretement acquise par le Dasein comme étre-avec. L’on appartient soi-méme aux

autres, et [’on consolide leur puissance. »*3

On voit que ce passage illustre la theése heideggérienne selon laquelle le Dasein,
en tant qu’étre-avec (Mitsein), est fondamentalement immergé dans un monde social
qui fagconne son existence. Loin d’étre un sujet totalement autonome, le Dasein est,
dans son quotidien, sous I’influence du "On", cette force anonyme et impersonnelle
qui régit les comportements et les normes sociales. L’idée centrale est que 1’individu
ne se possede pas pleinement lui-méme : son étre lui est, d’une certaine maniére,
"retiré" par les autres. Ce phénomene ne repose pas sur une domination explicite, mais
sur une influence diffuse et insidieuse. Les autres n’ont pas besoin d’étre des personnes
précises ; ils incarnent cette force anonyme du "On" qui prescrit des maniéres de penser
et d’agir sans qu’aucune autorité identifiable n’impose ces régles. Dans cette structure,
le Dasein lui-méme contribue a renforcer cette emprise : en adoptant les codes établis
et en se conformant aux attentes sociales, il participe a la perpétuation de cette
domination. L’&tre humain appartient au monde du "On", et cette appartenance
détermine largement ses choix et ses possibilités d’existence. Ce passage souligne
donc le paradoxe fondamental du Mitsein chez Heidegger : bien que le Dasein soit un

étre-relationnel, cette coexistence avec autrui entraine souvent une aliénation de soi.

Hyppolite, dans le passage suivant, met en évidence le rapport conflictuel de
Kierkegaard avec la société et les structures collectives. Loin d’étre simplement un
penseur isolé par accident, Kierkegaard semble avoir délibérément refusé
I’engagement social et politique en considérant ces sphéres comme foncierement

inauthentiques.

« Mais Kierkegaard n’a pas seulement échoué dans la communication de personne a

personne, il a refusé aussi la communication avec une réalité collective (son désintérét

% Martin Heidegger, Etre et Temps, op. cit., p. 158.



90

pour la politique). C’est surtout son refus d'étre pasteur et sa rupture avec L'Eglise
officielle qui manifestent le mieux cet éloignement de Kierkegaard a l'égard du social
tout entier. 1l en dénonce l'inauthenticité - ce que les philosophes nommeront plus tard
la banalité du On. Il caractérise son époque comme l'époque du social dans toute sa
banalité, en face de l'exceptionnel : Cette époque hait l'isolement ; et comment
pourrait-elle souffrir qu'un homme congoive l'idée désespérée d'aller seul a travers la
vie, cette époque ou tous, la main dans la main, bras dessus, bras dessous, vivent pour

l'idée de communauté. »**

On se rend compte que 1’auteur rapproche cette critique de ce que Heidegger
appellera plus tard « la banalité du On », c'est-a-dire la maniere dont les individus se
dissolvent dans une existence collective impersonnelle, ou ils adoptent des croyances
et des comportements dictés par la majorité plutdt que par une véritable réflexion
personnelle. Pour Kierkegaard, son époque incarne cette domination du social sur
I’individuel, ou I’exceptionnel — c'est-a-dire I’individu authentique — est marginalisé.
Tout cela met également en lumiere ’opposition entre I’isolement de 1’individu
authentique et I’idéologie de la communauté, qui selon Kierkegaard, étouffe la
singularité et empéche ’homme d’assumer pleinement sa propre existence. Il y a ici
une critique anticipée de la société de masse et du conformisme, ou 1’appartenance
collective devient une fin en soi, annihilant la possibilit¢ d’une véritable intériorité en
illustrant comment Kierkegaard considere la solitude existentielle comme un choix
radical et nécessaire face a une société qui cherche a abolir toute singularité en

privilégiant I"uniformité.

5.3. Liberté et responsabilité : le saut qualitatif versus I’authenticité

5.3.1. Le saut qualitatif chez Kierkegaard : une réponse existentielle a I’angoisse
Pour Kierkegaard, I’angoisse constitue un phénomene intrinséquement et

indissociablement li¢ a la liberté humaine, car elle surgit inévitablement de la

confrontation avec les innombrables possibilités infinies que la vie offre a chaque

individu. Cette liberté incommensurable, souvent écrasante et source de douleur, place

9 Jean Hyppolite, Figures de la pensée philosophique, tome premier, Paris, Presses Universitaires de
France, 1971, pp. 202-203.



91

I’homme face a un choix fondamental, de profondeur inestimable et crucial : il doit
choisir entre demeurer dans une existence superficielle, confortable, et généralement
inauthentique, ou bien s’¢lever vers une existence véritable, éthique, ou religieuse,
d'une grande portée et de signification orale et spirituelle profonde. Ce passage
indispensable et radical nécessite ce qu’il appelle un "saut qualitatif”, qui se révéle étre

cette décision existentielle que transcende la rationalité¢ conventionnelle et banale.

Le saut qualitatif implique un engagement total, radical et absolu, un
engagement qui mobilise toute la personne dans un acte libre et conscient, une
démarche par laquelle I’individu prend véritablement possession de sa vie et de son
destin. Kierkegaard décrit ce processus crucial comme une confrontation personnelle,
directe et authentique avec Dieu, surtout dans le cadre exigeant de la « foi » chrétienne,
un rapport ou I’individu se doit d’affronter, une fois de plus, le vide et 1’angoisse
manifeste de I’existence. Cette foi, si elle est véritable et authentique, n’est en aucun
cas un refuge dogmatique et immuable, mais au contraire, elle se révele étre une
appropriation subjective et profondément personnelle de la vérité existentielle. C’est
ce qu’il résume de maniére précise et poignante : « L’angoisse est le possible de la
liberté, seule cette angoisse-la forme par la foi I’homme absolument, en dévorant

toutes les finitudes, en dénudant toutes leurs déceptions. »*°

En affirmant que « /’angoisse est le possible de la liberté », Kierkegaard nous
fait penser qu’elle n’est pas un obstacle, mais bien une ouverture vers I’existence
authentique. Elle met I’homme face a son pouvoir de choisir et a la responsabilité qui
en découle. Donc, en faisant face a 1’absence de déterminations extérieures

contraignantes, 1’individu prend conscience qu’il doit se déterminer lui-méme.

Cependant, cette confrontation avec 1’abime du possible peut étre écrasante.
C’est pourquoi le passage affirme que seule la foi permet d’intégrer pleinement cette
expérience et de fagonner ’homme de maniére absolue. Sans la foi, 1’angoisse risque
de conduire au désespoir ou au repli sur soi. Par la foi, au contraire, I’angoisse devient
un processus de purification existentielle : d’une part, elle dissout les illusions et les
attachements superficiels ; d’autre part, elle révéle la vanité des sécurités illusoires et

pousse I’individu a s’ancrer dans une vérité plus profonde.

95 Sgren Kierkegaard, Le concept de [’angoisse, op. cit., p. 121.



92

Ainsi, chez Kierkegaard, la liberté¢ ne se limite pas seulement a une notion
abstraite, théorique, et déconnectée de la réalité, mais elle est profondément li¢e a la
responsabilité éthique que chaque personne doit porter. La prise de conscience de cette
dimension essentielle conduira inéluctablement 1’individu a comprendre qu'il ne peut
pas échapper a 1’angoisse existentielle, a ses répercussions, mais qu’il peut, au
contraire, 1’accepter comme une condition nécessaire et enrichissante. En effet, cette
acceptation est la clé pour accéder a la vérité subjective et a la réconciliation
authentique avec Dieu. Elle favorise ainsi une vie pleine de sens, de profondeur, et de

richesse spirituelle qui éclaire réellement le parcours existentiel de chaque individu.

5.3.2. L’authenticité chez Heidegger : une liberté orientée vers la finitude par la

« résolution anticipante »

Heidegger propose une conception fondamentalement distincte et nuancée de
la liberté, ainsi que de la responsabilité¢ dans le cadre de 1’analytique existentiale.
Contrairement a l'approche de Kierkegaard, qui recourt a un cadre religieux pour
examiner ces concepts, Heidegger plonge profondément dans une compréhension
ontologique et philosophique. Dans sa pensée complexe, Heidegger affirme que la
liberté véritable et authentique ne peut véritablement se manifester que lorsque le
Dasein, dans sa propre existence, accepte et embrasse pleinement sa condition d 'étre-
pour-la-mort. En adoptant cette perspective existentielle, il réussit a transcender les
illusions enchevétrées et les contraintes souvent imposées par le On, autrement dit le
monde impersonnel et uniformisant qui tend a homogénéiser et standardiser les
expériences humaines individuelles et qui, par 1a méme, anéantit la singularité de ces
derniéres. Dans Etre et Temps, Heidegger développe 1'idée selon laquelle ’angoisse
fait office de révélateur essentiel pour le Dasein en lui permettant d'acquérir une
conscience aiguisée de sa "possibilité la plus propre" et authentique : celle d'opter pour
une existence qui est véritablement sienne, tout en étant pleinement conscient de la

finitude inéluctable de sa propre existence. Il précise :

« Sa possibilité la plus propre, absolue et indépassable, le Dasein ne se la
procure cependant pas apreés coup et occasionnellement au cours de son étre. Au

contraire, si le Dasein existe, il est aussi et déja jeté dans cette possibilite. Qu’il soit



93

remis a sa mort, que celle-ci appartienne donc a l’étre- au-monde, c’est la quelque
chose dont le Dasein, de prime abord et le plus souvent, n’a nul savoir expres, ni méme
théorique. L étre-jeté dans la mort se dévoile a lui plus originellement et instamment
dans [’affection de [’angoisse. L’angoisse de la mort est angoisse « devant » le
pouvoir-étre le plus propre, absolu et indépassable. Le devant-quoi de cette angoisse
est [’étre-au-monde lui-méme. Le pour-quoi [en-vue-de-quoi] de cette angoisse est le

pouvoir-étre du Dasein en tant que tel. »*°

Il en résulte que ce passage illustre la conception heideggérienne de /’étre-
pour-la-mort’” (Sein-zum-Tode) et son lien fondamental avec ’angoisse. Heidegger
insiste sur le fait que la mort n’est pas simplement un événement futur qui surviendra
a un moment donné, mais une possibilité constitutive du Dasein en soulignant que le
Dasein ne « se procure » pas la possibilité de la mort au cours de son existence, comme
un ¢lément accidentel ou secondaire. Au contraire, il est toujours déja jeté dans cette
possibilité. Cela signifie que la mort fait intrinséquement partie de 1’étre du Dasein des

son existence méme.

Dans ce qui suit, Heidegger parle de « I’étre jeté dans la mort », ce qui renvoie
au phénomene plus large d’étre-jeté (Geworfenheit) : le Dasein n’a pas choisi
d’exister, pas plus qu’il ne choisit d’étre destiné a mourir. Cette mortalité n’est pas un
savoir explicite et constant pour 1’individu : « de prime abord et le plus souvent, [le
Dasein] n’a nul savoir expres ». En d’autres termes, dans le quotidien, on évite de
penser a notre propre finitude en étant absorbé par nos occupations et les distractions

du monde.

Toutefois, il existe une expérience dans laquelle cette réalité se révele avec une
intensité inédite : 1’angoisse. D’un coté, 1’angoisse « dévoile plus originellement et
instamment » 1’étre-jeté dans la mort : Contrairement a la peur, qui est dirigée vers un
objet déterminé dans le monde, I’angoisse surgit face a I’absence de repéres et a la

confrontation avec notre propre finitude. De 1’autre coté, ce devant-quoi de I’angoisse

% Martin Heidegger, Etre et Temps, op. cit., p. 291.

97 « De méme que le Dasein, aussi longtemps qu’il est, est au contraire constamment déja son ne-pas-
encore, de méme il est aussi déja sa fin. Le finir désigné par la mort ne signifie pas un étre-a-la-fin du
Dasein, mais un étre pour la fin de cet étant. La mort est une guise d’étre que le Dasein assume des
qu’il est. “Dés qu’un homme vient a la vie, il est assez vieux pour mourir" ». Ibid, p. 285.



94

est I’étre-au-monde lui-méme : le Dasein ne ressent pas une angoisse face a un danger
extérieur, mais devant son propre pouvoir-&tre le plus propre, c'est-a-dire la certitude

de sa mort.

L’angoisse est ainsi une modalité existentielle qui révele la vérité la plus
profonde du Dasein : son existence est toujours en tension avec sa finitude, et c’est en
assumant lucidement cette mortalité qu’il peut dévoiler une existence authentique, un
pouvoir-&tre authentique qui s’enracine dans sa constitution ontologique. Ce passage
met donc en lumiere le role central de I’angoisse chez Heidegger : elle n’est pas un
obstacle ou un trouble, mais une expérience fondamentale qui dévoile la vérité de

I’existence.

En outre, I’authenticité, telle que la congoit Heidegger, ne repose pas sur un
saut qualitatif vers une transcendance de nature divine ou transcendante comme chez
Kierkegaard, mais plutdt sur une "résolution anticipante®®" (Vorlaufende
Entschlossenheit), dans laquelle I’individu prend pleinement la mesure de sa mort en
tant qu’horizon ultime de son existence. Dans Etre et Temps, Heidegger développe le
concept de résolution anticipante comme un mode d’étre proprement authentique du
Dasein. Cette notion repose sur I’expérience de 1’angoisse, qui joue un role central
dans la transition de I’existence inauthentique vers une appropriation véritable de son

étre :

« Mais a proprement parler, I’angoisse ne peut monter que dans un Dasein
résolu. Celui qui est résolu ne connait aucune peur, mais il comprend justement la
possibilité de I’angoisse comme de cette tonalité qui ne [’inhibe ni ne l’égare. Elle
libére de possibilités “‘nulles’’ et laisse devenir libre pour des possibilités

authentiques® ».

%« La résolution est un mode privilégié de ['ouverture du Dasein. Or [’ouverture a été plus haut

existentialement interprétée comme la vérité originaire. Celle-ci n’est primairement ni une qualité du
“ jugement " ni en général une qualité d’'un comportement déterminé, mais un constituant essentiel de
[’étre-au-monde comme tel. La vérité doit étre congue comme un existential fondamental. La
clarification ontologique de la proposition : “ Le Dasein est dans la vérité ~ a manifesté ’ouverture
originaire de cet étant comme verité de [’existence et renvoye, pour sa détermination plus précise, a
I"analyse de I’authenticité du Dasein. Désormais, ce qui est conquis avec la résolution, c’est la vérite
la plus originaire, parce qu’authentique du Dasein ». Ibid., p. 340.

% Ibid., p. 387.



95

Contrairement a la peur, qui se rapporte toujours a un objet déterminé,
I’angoisse n’a pas de contenu spécifique : elle surgit précisément lorsque le Dasein
prend conscience de I’indétermination radicale de son étre et de ’abime de possibilités
qui s’ouvrent devant lui. Elle ne paralyse pas, mais au contraire, révele la nécessité

d’un choix existentiel.

Celui qui est résolu ne se laisse pas dominer par la peur, mais accepte I’angoisse
comme une tonalité fondamentale qui le libére des illusions du quotidien. L.’angoisse
ne I’égare ni ne ’inhibe, car elle lui permet de voir clairement que beaucoup de ses «
possibilités » sont en réalité des illusions dictées par le On. Dans la vie ordinaire,
quotidienne et médiocre, le Dasein est souvent plongé dans I’inauthenticité, absorbé
dans les préoccupations du monde et guidé par des choix qui ne sont pas véritablement
les siens. C’est a travers 1’angoisse qu’il peut reconnaitre I’inauthenticité dans cette
existence et accéder a une liberté véritable. Heidegger parle alors de la libération a
I’égard des possibilités nulles, ces modes d’étre qui ne sont pas réellement choisis mais

adoptés par conformisme.

« Cette ouverture authentique insigne, attestée dans le Dasein lui- méme par sa
conscience — le se-projeter réticent et prét a l’angoisse vers [’étre-en-dette’™ le plus

propre — nous [’appelons la résolution. »'%!

Il s’avére qu’au ceeur de cette résolution, on trouve la confrontation du Dasein
avec sa propre finitude. La conscience morale (Gewissen) joue ici un role fondamental
: elle n’est pas une simple voix morale dictant des principes de conduite, mais un appel
intérieur qui pousse l’individu a se reconnaitre comme seul responsable de son

102

existence. Cette responsabilité est décrite en termes de « [’étre-en-dette’®= »

190« Non seulement [’étant dont [’étre est le souci peut se charger d’une dette factice, mais encore il

est en-dette au fond de son étre, et cet étre-en-dette donne pour la premiere fois la condition ontologique
permettant que le Dasein, existant facticement, devienne “ endetté . Cet étre-en-dette essentiel est
cooriginairement la condition existentiale de possibilité du bien et du mal *“ moraux ”, autrement dit
de la moralité en général et de ses modifications facticement possibles. Si [’étre-en-dette originaire ne
peut étre déterminé par la moralite, c’est que celle-ci le présuppose déja pour elle-méme ». Ibid., p.
328.

7 Tbid., p. 340.

92 « Dans la structure de 'étre-jeté aussi bien que dans celle du projet est essentiellement contenue
une nullité, et c’est elle qui est le fondement de la possibilité de la nullité du Dasein inauthentique dans
[’échéance ou il se trouve a chaque fois et toujours facticement. En son essence, le souci lui- méme est
transi de part en part de nullité. Le souci — I’étre du Dasein — signifie ainsi, en tant que projet jeté :
[’étre-fondement (nul) d’une nullité. Autrement dit : le Dasein est comme tel en-dette, si tant est que

»»



96

(Schuldigsein), non pas au sens d’une culpabilit¢ morale, mais d’une exigence
d’authenticité : le Dasein est « en dette » vis-a-vis de son propre étre, car il doit le

prendre en charge activement et ne peut déléguer cette tache a une autorité extérieure.

Ce mouvement de retour a soi se manifeste dans une anticipation de la mort.
La résolution anticipante signifie que le Dasein ne pergoit pas la mort comme un
événement futur qui surviendra un jour, mais comme une possibilité essentielle qui
structure son existence présente. Loin d’étre une fatalité externe, la mort est I’unique
possibilité absolument propre du Dasein, celle que personne ne peut accomplir & sa
place. En I’intégrant pleinement dans son existence, il transforme la conscience de sa
finitude en une source de liberté. Il ne s’agit pas ici d’un simple constat passif, mais

d’un engagement actif a 1’existence en tenant compte de cette donnée irréductible.

La résolution anticipante permet ainsi au Dasein d’accéder a une existence
pleinement appropriée, libérée des illusions du « On » et de la dispersion dans la
quotidienneté. Ce mode d’étre ne repose pas sur une construction intellectuelle ou un
idéal abstrait, mais sur une disposition existentielle ou I’angoisse est reconnue comme
une ouverture vers la vérité de I’étre. En acceptant la mortalité comme une dimension
constitutive de son étre, le Dasein devient véritablement libre, non en dépit de la mort,
mais a partir d’elle. La mort, loin d’étre un terme limitatif, devient alors le fondement
méme de 1’authenticité, car elle oblige I’individu a exister en assumant pleinement son
propre destin. La résolution anticipante est ainsi une affirmation de soi qui ne repose
pas sur une volonté arbitraire, mais sur 1’acceptation lucide de la finitude et

I’engagement a exister de manicre propre.

demeure la détermination existentiale formelle de la dette comme étre-fondement d’une nullité » Ibid.,
p.- 327. « Dés lors, ’entendre correct de I’appel équivaut a un se-comprendre en son pouvoir-étre le
plus propre, c’est-a-dire au se-projeter vers le pouvoir- devenir-en-dette authentique le plus propre. Le
se-laisser-pro-voquer compréhensif a cette possibilité inclut en soi le devenir-libre du Dasein pour
I"appel : la disposition au pouvoir-étre-ad-voqué. Le Dasein, comprenant [’appel, est obédient a sa
possibilité la plus propre d’existence. 1l s est lui-méme choisi.

Avec ce choix, le Dasein se rend possible son étre-en-dette le plus propre, qui demeure refermé au On-
méme. L entente du On ne connait que la suffisance ou l'insuffisance par rapport a la régle courante et
a la norme publique. Le On décompte des infractions contre elles, et il cherche des compromis. 1l s est
dérobé a l’étre-en-dette le plus propre, afin de commenter d’autant plus bruyamment les fautes
commises. Mais dans [’ad-vocation, le On-méme est ad-voqué a l’étre-en-dette le plus propre du Soi-
méme. La compréhension de ’appel est le choisir — non pas cependant de la conscience qui, comme
telle, ne peut étre choisie. Ce qui est choisi, c¢’est l’avoir-conscience en tant qu’étre-libre pour l’étre-
en-dette le plus propre. Comprendre [’ad-vocation signifie : vouloir-avoir-conscience » 1bid, p. 330.



97

De méme, Heidegger insiste avec une grande détermination et une clarté
poignante sur le fait que 1’authenticité ne doit pas étre pergue comme un état statique
ou immobile, mais plutdt comme un processus dynamique et fluide. Dans cette analyse
¢éclairante, le Dasein est appelé a faire un choix délibéré de manicre continue afin
d’assumer réellement son existence face aux pressions, aux conformismes et aux
attentes du On qui I’entoure et influence inéluctablement son quotidien. Dés lors,
I’authenticité se dessine non seulement comme une réalisation personnelle et
individuelle, mais également comme un acte de courage authentique et vrai face a la
pluralit¢ complexe et parfois accablante des expériences humaines, qui peuvent

fréquemment obscurcir notre perception de soi et éclipser notre véritable « essence ».

5.3.3. Différences fondamentales : transcendance religieuse et liberté ontologique

La différence principale entre Kierkegaard et Heidegger réside dans la finalité
profonde et unique de 1’angoisse ainsi que de la liberté que chacun d’eux s’efforce de
transmettre au travers de leurs réflexions philosophiques inimitables. Chez
Kierkegaard, la liberté atteint son plein accomplissement dans une transcendance
religieuse authentique et véritablement profonde ou le fameux saut qualitatif unique,
tel qu’il le définit avec précision, conduit chaque individu vers une relation «
personnelle » et intime avec Dieu, souvent per¢ue comme le but ultime et véritable de
son existence. Cette relation spirituelle et précieuse, intensément marquée par une
spiritualité qui transcende les préoccupations purement mondaines et limitées, incite
ainsi I’individu a s'engager dans une exploration riche et nuancée des multiples
dimensions de ’existence humaine. Selon Kierkegaard, seule une connexion directe
avec le divin et 1'expérience de cette transcendance peuvent véritablement révéler ces
aspects fondamentaux de la vie humaine et de I’étre, ce qui transforme radicalement

la compréhension qu’un individu a de sa propre existence.

En revanche, chez Heidegger, la notion de liberté véritable et authentique est
profondément enracinée dans une confrontation directe, sans détour, avec la finitude
de I’étre et ’angoisse qui I’accompagne. Cette confrontation exige que le Dasein
accepte pleinement et sans réserve sa condition « mondaine », limitée, tout en
maintenant une distance critique constante avec ce qui pourrait s'apparenter a une

transcendance divine ou a des entités supérieures, lesquelles pourraient offrir un refuge



98

illusoire ou une échappatoire spirituelle. Méme si Jean Wahl, dans ses analyses,
souligne et éclaire cette divergence entre les deux penseurs, il formule aussi un point
commun fondamental entre eux : « On voit qu'il y a une grande différence entre l'usage
que Kierkegaard fait de l'idée d'angoisse et celui qu'en fera Heidegger. Pour
Kierkegaard, il s'agit d'une angoisse psychologique et d'un rien qui est dans l'esprit.
Pour Heidegger, l'angoisse est liée a un fait cosmique, au néant absolu sur lequel se
détache l'existence. De la, l'originalité de Heidegger, méme dans sa théorie de
l'angoisse, qui, au premier abord, parait tout inspirée de Kierkegaard. »'%° Aux yeux
de Wahl, I’angoisse, pour Heidegger comme pour Kierkegaard, est la possibilité¢ du

passage de l'erreur a la vérité.

Cela implique que, pour Kierkegaard, 1’angoisse agit comme un levier puissant
qui pousse l'individu avec force vers une compréhension spirituelle et religieuse en le
dirigeant résolument vers une foi authentique et éclairée ou I’individu s’immerge
totalement dans la quéte de sens. Néanmoins, pour Heidegger, il s'agit d'un pas
nécessaire et incontournable qui oblige le Dasein a se confronter a sa propre réalité
existentielle, sans fioritures ni échappatoires et a examiner avec intensité les vérités

inévitables.

De l’autre coté, le saut qualitatif chez Kierkegaard représente une rupture
radicale et définitive, un véritable tournant, avec le monde environnant, une sorte de
départ vers le divin, poursuivant la quéte d'une connexion authentique et significative
avec l'ultime vérité transcendante. En revanche, 1’authenticité heideggérienne reste
fermement ancrée dans 1’expérience tangible du monde ambiant et dans le temps qui
passe. Elle cherche une compréhension de notre place et de notre role dans un univers
en mouvement constant. Cette différence demeure d'une importance capitale et
essentielle pour saisir toute la richesse des pensées respectives de Kierkegaard et
Heidegger ainsi que les multiples implications qu'elles engendrent sur la notion de
libert¢ de l'individu, une notion qui balise son rapport complexe avec l'angoisse

existentielle.

193 Jean Wahl, Etudes Kierkegaardiennes, op. cit., p. 221.



99

En résumé, malgré leurs nombreuses divergences philosophiques et
méthodologiques, Kierkegaard et Heidegger s’accordent sur un point fondamental et
essentiel qui transcende leurs différences : 1I’idée que la liberté est indissociable de la
responsabilité qui I’accompagne. En effet, pour ces deux philosophes, 1’angoisse joue
un role majeur et déterminant. Elle émerge comme un « signal » qui met en lumiére la
nécessité pressante et in¢luctable pour chaque individu de choisir son propre chemin
dans une existence souvent incertaine et instable. Que ce soit a travers la foi, avec la
conviction passionnée de Kierkegaard, ou en acceptant la finitude de notre existence,
comme I’explique Heidegger, cette angoisse est porteuse d’une richesse émotionnelle

et d’une profondeur existentielle saisissantes.

5.4. L’isolement et la solitude existentielle

5.4.1. L’angoisse comme condition de I’isolement chez Kierkegaard

Pour Kierkegaard, I’angoisse se présente sous la forme d’une expérience
intérieure et complexe qui, en plongeant I’individu directement dans la confrontation
avec sa propre liberté individuelle, a le pouvoir d’extraire ce dernier du confort douillet
et rassurant que peut offrir la vie sociale ordinaire et superficielle. Cette confrontation,
inévitable, se réveéle souvent douloureuse et entraine une sorte de la solitude.
Cependant, cette solitude ne doit pas étre interprétée de maniére unidimensionnelle,
simplement comme un retrait maladif et défaillant a I’égard de la société. Au contraire,
Kierkegaard se donne pour mission de percevoir cette solitude comme une nécessité
spirituelle profondément positive ; elle se configure comme une condition
indispensable et méme essentielle pour que I’individu parvienne a se découvrir
pleinement lui-méme et, de cette facon, accéde a la vérité subjective qui lui est propre
et unique, cette vérit¢é que chacun porte en lui comme une étoile merveilleuse. 11
s’exprime en ces termes : « Oser a fond étre soi-méme, oser réaliser un individu, non
tel ou tel, mais celui-ci, isolé devant Dieu, seul dans |’'immensité de son effort et de sa

responsabilité. »'**

De méme, la solitude, selon la perspective kierkegaardienne, est donc vécue

comme un véritable "retour" a soi-méme, un moment décisif et dangereux ou

94 Seren Kierkegaard, Traité du désespoir, op. cit., p. 3.



100

I’individu se confronte a cette responsabilité ultime, non seulement devant Dieu, mais
aussi devant sa propre existence singuliére et authentique. C’est précisément dans cet
isolement choisi et volontaire, souvent per¢cu comme difficile, que se dessine la

ossibilité d’un "saut qualitatif" vers une vie authentique, riche et significative.
p q q g

Sous cet angle, I’angoisse kierkegaardienne n’est donc pas envisagée comme
une fin en soi, mais plutét comme un chemin spirituel réfléchi et éclairé, qui s’ouvre
et mene a la découverte précieuse et révélatrice de la vérité « intérieure » et authentique
que chacun porte en lui depuis toujours comme une lumicre que 1’on cherche a

redécouvrir.

5.4.2. La solitude chez Heidegger : le retrait du On

Pour Heidegger, I’angoisse occupe une place centrale et joue un réle similaire
et fondamental, mais qu’elle s’inscrit dans un cadre ontologique. Loin d'étre ressentie
comme une simple expérience qui serait uniquement psychologique ou spirituelle,
cette tonalité fondamentale sert a révéler au Dasein sa propre finitude. Que le Dasein
ait la possibilit¢ de comprendre sa finitude réside dans sa constitution ontologique
fondamentale qui lui permet aussi de se libérer de la dispersion et de la désorientation
imposées par le On. Ce phénomene est ce que Heidegger désigne sous le terme de On.
En ce sens précis, I’angoisse peut étre comprise comme le signe d’une solitude
existentielle qui retire le Dasein des préoccupations quotidiennes, souvent
superficielles et insignifiantes, pour le ramener a un engagement, d'une manicre plus

authentique, a son étre véritable.

Dans Etre et Temps, Heidegger écrit que « la fuite devant I'étrang(ér)eté qui la
plupart du temps demeure recouverte avec l’angoisse latente parce que la publicité du
On réprime toute non-familiarité. »'%° Ce passage illustre comment le Dasein, dans
son existence quotidienne, fuit 1’étranget¢ de 1’étre en se réfugiant dans le

conformisme du On.

Bien que I’angoisse confronte le Dasein a I’absence de tout fondement stable

dans son étre, dans la quotidienneté, cette angoisse demeure latente et n’est

195 Martin Heidegger, Etre et Temps, op. cit., p. 229.



101

généralement pas reconnue de maniere explicite. Cela s’explique par le fait que le
Dasein se préoccupe d’un monde ambiant ou tout semble familier, ou les repéres et les
normes collectives offrent une illusion de sécurité. Heidegger affirme que cette
étrangeté fondamentale de I’existence est recouverte et réprimée par le On. Dans ce
cadre, toute forme de non-familiarité est per¢ue comme une menace et immédiatement

neutralisée.

La « publicit¢ du On », c’est-a-dire la maniere dont le discours dominant
impose une compréhension uniforme du monde, joue un rdle central dans cette
répression. Le Dasein, au lieu d’affronter I’étrangeté radicale de son étre et
I’incertitude qui 1’accompagne, adopte les conventions du « On » et évite ainsi toute
confrontation avec ’angoisse existentielle. Cette fuite se montre le plus souvent
comme un ¢évitement par lequel ’existence inauthentique tente de dissimuler la
possibilité de I’existence authentique. Il s’ensuit que cet extrait illustre la tension entre
I’angoisse, qui révele la vérité de I’étre, et le besoin de se raccrocher a une fausse
familiarité entretenue par le conformisme social. L’authenticité, chez Heidegger,
implique aucune rupture avec I’inauthenticité. Le Dasein existe simultanément de
manicre authentique et de manicre inauthentique. L’existence authentique n’est pas le
résultat que le Dasein ne peut obtenir que grace a la transformation, la conversion, la
confrontation, la confession etc. Heidegger se contente de décrire
phénoménologiquement comment I’existence authentique — le pouvoir-Etre
authentique — est dissimulée par I’existence inauthentique et comment le Dasein
comprend en effet toujours déja authentiquement I’étre et la dissimulation du pouvoir-
étre authentique. C’est en sens que Le Dasein de Heidegger différe radicalement du

Zarathoustra de Nietzsche et du croyant de Kierkegaard.

Si I’on passe a la solitude chez Heidegger, on se rend compte qu’elle n'est pas
simplement un isolement extérieur et social, mais elle se manifeste comme «
détachement » « intérieur » et personnel. Ce détachement permet au Dasein de faire
face a son étre-pour-la-mort d'une maniere plus authentique et plus consciente. Ce
processus de « désencombrement» du monde quotidien et des distractions
environnantes s'avére étre non seulement nécessaire, mais crucial pour que le Dasein

puisse, enfin, retrouver son authenticité qui lui échappait.



102

« Le Dasein est authentiquement lui-méme dans l’isolement originaire de cette

résolution ré-ticente qui s 'intime a elle-méme ’angoisse. »'%°

Sous cet angle, I’expérience de 1’angoisse conduit & une rupture avec
I’existence inauthentique et place le Dasein face a lui-méme dans un isolement
originaire. Ce terme ne désigne pas un simple repli sur soi, mais une forme de solitude
existentielle ou I'individu cesse de s’identifier aux structures extérieures et prend
conscience de sa propre responsabilité. L’authenticité ne peut €étre une expérience
collective, car elle suppose un retour radical a soi ou I’étre humain cesse d’étre défini
par des normes externes et assume pleinement sa propre condition. Cette
transformation ne se manifeste pas par une révolte spectaculaire contre la société, mais
par une réorientation silencieuse et intérieure que Heidegger qualifie de « réticente ».
La résolution n’est pas un choix arbitraire ou une affirmation bruyante de soi, mais un
mouvement profond de réappropriation de son étre. Le Dasein, qu’il soit individuel ou
collectif, est toujours déja seul, réticent et résolu. Le Dasein les dissimule a lui-méme
dans son pouvoir-étre inauthentique. Le Dasein est toujours déja seul bien qu’il ne

puisse jamais s’isoler du Dasein d’autrui.

En outre, Hubert Dreyfus rapproche cette idée de la position de Kierkegaard

liée a ’acte de pécher, en soulignant que :

« Selon Kierkegaard, les étres humains pechent lorsqu'ils succombent a la
tentation de fuir l'angoisse en choisissant des spheres d'existence ‘‘stires’’. Dans le
récit de Heidegger, pécher devient choisir l'inauthenticité, c'est-a-dire renier le soi.
Apres avoir grandi dans la dissimulation sociale, le Dasein peut succomber a la
tentation d'embrasser activement les pratiques sociales distrayantes du public afin de

fuir I’angoisse. »'7

Ce passage met en parallele la conception kierkegaardienne du péché et
I’analyse heideggérienne de I’inauthenticité, en soulignant le role central de I’angoisse

dans ces deux « récits ».

196 Martin Heidegger, Etre et Temps, op. cit., p. 364.
97 Hubert Dreyfus, Being-in-the-World: A Commentary on Heidegger's Being and Time, Division I,
op. cit., pp. 638-639.



103

Chez Kierkegaard, I’angoisse est une condition essentielle de la liberté : elle
est le signe que 1’individu se tient face a I’infinité de ses possibles. Cependant, cette
liberté est vertigineuse et I’homme a tendance a chercher des refuges pour échapper a
cette angoisse. Pécher, selon Kierkegaard, ne signifie pas seulement enfreindre des
regles morales, mais choisir d’étouffer son angoisse en s’enfermant dans des modes
d’existence illusoires et sécurisants. Il distingue ainsi plusieurs sphéres d’existence ou
I’individu peut se réfugier : la sphere esthétique ou 1’on fuit I’angoisse a travers le
plaisir et la distraction ; la sphére éthique ou I’on tente d’échapper a I’angoisse en
adoptant des principes rigides sans réelle intériorité ; et enfin la sphere religieuse qui

seule permet d’affronter pleinement I’angoisse en s’abandonnant a Dieu.

Dans le cadre heideggérien, cette fuite devant 1’angoisse prend la forme de
I’inauthenticité. L’angoisse, en révélant au Dasein la contingence de son existence et
sa finitude, lui ouvre la possibilité d’étre lui-méme. Mais, au lieu de 1’accepter, le

Dasein est souvent tenté de se détourner de lui-méme et de se dissoudre dans le On.

La ou Kierkegaard parle de tentation, Heidegger évoque la maniére dont le
Dasein, apres avoir grandi dans une société ou tout favorise 1’oubli de I’angoisse, peut
activement choisir d’entretenir cette fuite. Il se perd alors dans des pratiques sociales
qui le distraient de sa propre condition d’étre-pour-la-mort en adoptant ainsi un mode
d’existence ou il n’est plus véritablement lui-méme. Dans ces deux perspectives,
I’angoisse est donc une épreuve existentielle déterminante : elle confronte I’individu a
sa liberté et a son étre propre, mais elle s’accompagne aussi d’une tentation constante
d’y échapper. Le péché, chez Kierkegaard, et I’inauthenticité, chez Heidegger,
apparaissent alors comme deux faces d’un méme phénomeéne : le refus d’assumer
pleinement son existence en préférant se dissoudre dans des structures de sécurité

artificielles.

Cependant, il est essentiel de noter qu'il existe une distinction pertinente entre
les visions de ces deux penseurs : contrairement a Kierkegaard, qui envisage cette
solitude comme une relation ouverte avec une transcendance divine et spirituelle,
Heidegger ne considére pas cette solitude existentielle comme une connexion avec

quelque chose d'autre que '« étre ». Au contraire, cette solitude demeure purement



104

immanente et constitue une confrontation directe et sans détour avec I’étre qui permet

de I’appréhender de fagon plus authentique.

5.4.3. La différence entre solitude spirituelle et solitude ontologique

La distinction fondamentale et essentielle entre les pensées de Kierkegaard et
celles de Heidegger repose essentiellement sur la finalité de la solitude que chacun
d'eux envisage avec soin dans ses réflexions philosophiques. Pour Kierkegaard,
I’isolement est avant tout per¢u comme un cheminement spirituel. Cette forme de
solitude permet a I’individu de s'échapper des distractions omniprésentes et
dérangeantes du monde contemporain afin de se tourner résolument vers Dieu ainsi
que vers une vérité qui est considérée par lui comme étant a la fois éternelle et absolue.
En outre, Kierkegaard insiste sur 1'importance d’une « re-naissance », qu'il voit comme
¢tant la condition sine qua non d’une vie authentique : « La subjectivité est la verite,
et la verité est la subjectivite. L’individu isolé découvre ainsi sa relation essentielle

avec l'infini'% ».

Ce passage explore la notion de re-naissance comme un changement
fondamental de I’individu a travers 1’appropriation existentielle de la wvérité.
Kierkegaard, dans sa critique de la pensée spéculative hégélienne, insiste sur le fait
que la vérité n’est pas une connaissance objective mais une transformation intérieure
de I’individu. L’idée principale ici repose sur une opposition entre 1’existence factuelle
et ’accession a la vérité. L’étre humain, tel qu’il est immédiatement dans le monde,
vit dans la non-vérité, une condition ou il est aliéné, séparé de son étre authentique.
Lorsque cet individu entre en relation avec la vérité, un passage radical s’opéere en lui
: ¢’est une rupture existentielle comparable a une naissance. Toutefois, il est déja dans
le monde, il existe déja biologiquement, ce qui signifie que cette naissance ne peut étre

qu’une re-naissance, une seconde venue au monde sur un plan spirituel et existentiel.

Enfin, Kierkegaard souligne que cette renaissance implique une rupture avec
toute dette envers les hommes : I’individu qui acceéde a la vérité ne doit rien a personne
d’autre qu’a Dieu lui-méme. Il doit, a I’'image de celui qui oublie tout pour rechercher

la vérité, s’oublier lui-méme en pensant a son maitre. Cette idée illustre la notion de «

%8 Sgren Kierkegaard, Post-scriptum aux Miettes philosophiques, op. cit., p. 42.



105

saut de la foi » (Sprumg) ou l’individu ne peut pas simplement progresser
rationnellement vers la vérité, mais doit se jeter dans un rapport absolu avec Dieu, en
abandonnant les sécurités du monde. Cet extrait exprime ainsi la tension fondamentale
entre I’existence immédiate, collective et inauthentique, et I’appropriation individuelle
de la vérité, qui passe par une transformation existentielle radicale et solitaire. La foi,
selon Kierkegaard, ne peut pas étre un état passif ou une simple adhésion intellectuelle
: elle est un bouleversement de I’étre, une naissance intérieure qui ne peut étre vécue

que dans une relation directe avec le divin :

« « Au fond, il ne parvient pas a une communication réelle dans sa vie, il
sacrifie le réel pour étre sur de I’authentique. Mais que peut signifier [’authentique
sans le réel ? » « Des trois stades de la vie, stade esthétique, stade éthique, stade
religieux, il a sacrifié le deuxieme, il s’est refusé a prendre place parmi les réalités
sociales et légales pour devenir de plus en plus le religieux, |’extraordinaire, | 'unique.
» ... « Mais Kierkegaard n’a pas seulement échoué dans la communication de
personne a personne, il a refusé aussi la communication avec une réalité collective
(son désintérét pour la politique). C’est surtout son refus d'étre pasteur et sa rupture
avec l'Eglise officielle qui manifestent le mieux cet é¢loignement de Kierkegaard a
l'égard du social tout entier. Il en dénonce l’inauthenticité - ce que les philosophes
nommeront plus tard la banalité du on. 1l caractérise son époque comme l'époque du
social dans toute sa banalité, en face de [’exceptionnel...Dans tous ces domaines,
Kierkegaard a lutté, et il semble que pour préserver la pureté, I’authenticité, le secret
de son étre, il ait rendu impossible toute communication concrete et effective.... On
serait conduit a dire que Kierkegaard a tenté, dans la rupture de toutes les relations
humaines, de parvenir a un dialogue authentique, existentiel, avec Dieu. C'est la
relation a la transcendance, la relation verticale qui est le sommet de sa pensée et de

son existence. »'%°

Ce passage nous montre la tension fondamentale dans la pensée et la vie de
Seren Kierkegaard entre I’authenticité existentielle et la communication avec autrui et
la société. Des le début, il est souligné que Kierkegaard privilégie 1’authentique au
détriment du réel. Ce choix radical pose une question essentielle : peut-il y avoir une

authenticité véritable sans engagement dans la réalité concréte ? Dans sa vision des

9% Jean Hyppolite, Figures de la pensée philosophique, op. cit., pp. 202-204.



106

trois stades de 1’existence — esthétique, éthique et religieux —, Kierkegaard sacrifie le
stade éthique, qui correspond a 1’engagement moral et social dans le monde. Il refuse
de prendre part aux institutions et aux valeurs collectives en préférant une quéte
absolue du religieux. Son désintérét pour la politique et son refus d’étre pasteur
témoignent de cette rupture volontaire avec le social. Il rejette non seulement la
communication interpersonnelle, mais aussi la communication collective, pergue
comme une compromission avec I’inauthenticité. Dans cette optique, 1’Eglise
officielle apparait a ses yeux comme une institution qui déforme et trahit la foi

véritable en la réduisant a des formes sociales et a des conventions.

Le passage évoque ici un concept qui sera développé plus tard par Heidegger
sous le nom de « banalité du On ». Pour Kierkegaard, son époque est dominée par une
uniformisation des existences, ou I’individu est absorbé par la masse et incapable de
suivre une voie réellement personnelle dans une forme d’aliénation douce ou toute
singularité est dissoute. Face a cette réalité sociale qui I’oppresse, Kierkegaard choisit
la rupture. Il semble méme que pour préserver la pureté et 1’authenticité de son étre, il
se soit interdit toute communication réelle et directe avec le monde. Ce choix extréme
conduit a une hypothése forte : et si cette solitude absolue était la seule voie vers un

dialogue authentique avec Dieu ?

C’est ici que se manifeste le cceur de la pensée kierkegaardienne : la relation
existentielle a Dieu est une relation verticale, qui ne passe pas par les structures
humaines mais par une intériorité¢ radicale. Ce retrait du monde ne reléve pas d’un
simple isolement psychologique mais d’un choix spirituel par lequel ’homme se
confronte seul a I’Absolu. Dans cette optique, Kierkegaard ne fuit pas seulement
I’inauthenticité sociale, il cherche a atteindre une communication d’un autre ordre, une
relation directe avec la transcendance. Ainsi, son existence et sa pensée sont marquées
par une tension entre I’impossibilit¢ d’un lien humain authentique et la quéte d’un
dialogue absolu avec Dieu. Ce choix, bien que porteur d’une profondeur existentielle
inédite, pose la question du prix a payer : I’authenticité peut-elle étre atteinte sans
aucun lien avec le monde ? En refusant la communication horizontale, Kierkegaard
n’a-t-il pas condamné son existence a une solitude totale ou seul demeure le silence de

Dieu ?



107

« Pour Heidegger, la transformation vers l'authenticité signale une transformation de
la forme de mon activité quotidienne, laissant le contenu inchangé. Je mets en ceuvre

mon authenticité dans toutes mes activités absorbées et impliquées. »'1°

A I’inverse, Heidegger ancre la solitude dans une dimension ontologique qui
différe de maniére considérable et profonde. Dans sa vision, il ne s’agit pas d’une quéte
de relation avec une transcendance divine, mais plutdt d’une prise de conscience aigué
et lucide de la finitude de 1’existence humaine ainsi que de 1’étre-pour-la-mort qui est
intrinséquement associé a cette condition humaine, parfois tragique en exposant une
tension essentielle dans sa pensée concernant 1’angoisse et I’authenticité. Loin d’étre
un simple état psychologique, I’angoisse est une révélation existentielle qui confronte
le Dasein a la contingence de son monde et a I’absence de fondement ultime pour ses

engagements :

« L'alternative a la fuite de l'anxiété est de s'y accrocher. Le Dasein se laisse paralyser
par la révélation que tout ce qu'il considérait comme sérieux n'a aucune importance.
Le Dasein est alors ramené jusqu'a son étrangeté nue et en devient étourdi » (394)
[344]. « On s'accroche a l'angoisse quand on se ramene a sa propre étrangeté » (394)
[344]. Mais le fait d'affronter l'angoisse ne permet pas au Dasein d'agir. « L'anxiété
ne fait que nous mettre dans l'état d'esprit d'une résolution possible » (394) [344].
Pour étre un soi, le Dasein doit d'une maniére ou d'une autre revenir dans le monde
public, non pas en fuyant dans la distraction ou dans un choix pseudo-sérieux, mais

d'une autre maniére. »'!!

Il s’ensuit que 1’'une des réactions possibles a cette révélation est la fuite : face
a I’angoisse, le Dasein peut choisir de se réfugier dans le « On ». Mais il existe une
autre possibilité : tenir bon face a I’angoisse. Cette attitude consiste a accepter
I’étrangeté fondamentale de son étre sans chercher immédiatement a la dissiper. Dans
ce cas, le Dasein se retrouve ramené a son propre €tre-jeté, dépossédé de toutes les
significations qu’il tenait pour acquises. Cependant, Heidegger souligne que cette

confrontation directe ne suffit pas en soi pour permettre au Dasein d’agir. L.’angoisse

"% Hubert Dreyfus, Being-in-the-World: A Commentary on Heidegger's Being and Time, Division I,
op. cit., p. 653.
" Ibid., p. 640.



108

ne donne pas immédiatement une orientation a 1’existence, mais elle place le Dasein

dans une disposition ou une résolution authentique devient possible.

L’authenticité, selon Heidegger, n’implique pas un changement du contenu des
actions quotidiennes, mais une transformation de leur mode d’étre. Car étre
authentique ne signifie pas abandonner la vie ordinaire ou renoncer a ses occupations.
La transformation concerne plutdt la maniere dont ces activités sont vécues. Loin
d’une fuite dans des décisions arbitraires ou une rupture spectaculaire avec le monde,
’authenticité s’incarne dans la réappropriation de I’existence ordinaire sous une forme

nouvelle.

Ainsi, le Dasein authentique ne se retire pas du monde public, mais il y revient
avec une compréhension plus lucide de son étre. Il ne se laisse plus absorber par les
impératifs du "On" de maniére inconsciente, mais assume ses engagements en toute
clarté. Cette perspective heideggérienne s’oppose aux conceptions existentialistes
ultérieures qui associeront souvent 1’authenticité a un choix radical ou a une rupture
totale avec le monde social. Pour Heidegger, il ne s’agit pas tant de changer ce que
’on fait, mais de changer la maniére dont on 1’accomplit, en intégrant pleinement la

conscience de sa propre finitude et en s’appropriant son existence avec lucidité.

Sous cet angle, Dreyfus souligne une différence fondamentale entre
Kierkegaard et Heidegger concernant la relation entre le soi et le monde. Cette
divergence est également liée a leur maniére respective de répondre aux penseurs qui
les ont précédés : Kierkegaard s’oppose a Hegel, tandis que Heidegger prend ses

distances avec Husserl.

Kierkegaard, au nom du christianisme, cherche a contrer I’accent excessif mis
par Hegel sur 1'Esprit du monde (Weltgeist) en insistant sur I’individu. Selon lui, le
processus d’appropriation de soi exige que le sujet se détache progressivement de la
sphéere publique pour acquérir un monde propre, un univers singulier marqué par un

engagement personnel qui lui confére un sens authentique. Autrement dit, le sujet



109

commence dans la dispersion du monde social, mais il doit parvenir a une individualité

différenciée et autonome.'!2

Heidegger adopte une position diamétralement opposée. 1l rejette 1’approche
husserlienne de la subjectivité qui, selon lui, accorde trop d’importance a 1’individu
comme source de signification. A I’inverse, Heidegger insiste sur I« étre-avec »
(Mitsein), en d’autres termes €tre-au-monde partagé, soulignant que I’homme n’existe
jamais en dehors d’un contexte social et culturel. Pour lui, il n’existe pas de sujet
autonome qui donnerait ultérieurement un sens au monde, comme le suggére Husserl

avec sa « sphére du propre » (Eigenheir), un domaine de subjectivité indépendante.!'!?

Dans cette perspective, le Dasein ne peut pas inventer des significations et
motivations totalement uniques. Chaque Dasein, en tant que « 1a » spécifique, n’est
qu’une variation ou une sélection des projets, des interprétations et des états d’ame
rendus disponibles par sa culture. Il n’y a donc pas de monde strictement individuel ;
le monde est toujours partagé et structuré par un ensemble de références collectives.
De plus, Heidegger rejette toute conception du sujet comme entité autonome, que ce
soit la subjectivité transcendantale de Husserl ou le projet kierkegaardien d’un individu
s’arrachant au monde public pour constituer un univers propre. Pour Heidegger,
I’individu ne peut jamais totalement s’extraire du monde commun, car il est toujours

déja immergé dans une trame de significations collectives.

En résumé, cette différence fondamentale, passionnante, souligne non
seulement 1'orientation spirituelle et intérieure de Kierkegaard, avec une profondeur
touchante, mais aussi l'orientation existentialiste et temporelle de Heidegger en mettant
en lumicre les nombreuses nuances qui fagonnent et enrichissent leurs réflexions

respectives sur la solitude.

5.4.4. Isolement et libération de la fausseté collective

Malgré leurs nombreuses divergences philosophiques et leurs approches

respectives, Kierkegaard et Heidegger s’accordent tous deux sur un point essentiel

"2 Hubert Dreyfus, Being-in-the-World: A Commentary on Heidegger's Being and Time, Division I,
op. cit., pp. 611-612.
"3 Tbid., p. 612.



110

d'une importance capitale dans le domaine de la réflexion existentielle : c’est a travers
I’angoisse et I’expérience de la solitude, des émotions et des réflexions souvent
négligées que ’individu est en mesure de se libérer des séductions trompeuses et des
illusions souvent véhiculées par le collectif qui I’entoure. Chez Kierkegaard, la notion
de la foule représente une forme d’inauthenticité qui peut piéger I’individu dans une
existence banale et peu profonde, éloignée de toute profondeur d’ame. De I’autre coté,
Heidegger met en avant le concept du On, qui illustre comment les conventions
sociales, les attentes et les opinions des autres peuvent ¢galement enchainer le Dasein
en ’empéchant d’atteindre une véritable profondeur existentielle nécessaire a un
épanouissement « individuel ». Cette angoisse existentielle isole le Dasein de ces
influences extérieures trompeuses, et l’'invite a se retourner vers lui-méme, lui

permettant de retrouver sa propre veérité.

Jean Wahl résume cette idée complexe de maniére frappante : « L'angoisse,
pour Heidegger comme pour Kierkegaard, est la possibilit¢é méme du passage de
l'erreur a la vérité. »'!* Cette affirmation met en évidence le role fondamental de
I’angoisse dans la pensée de Kierkegaard et de Heidegger en tant qu’expérience de
rupture existentielle permettant a 1’individu d’accéder a une forme de vérité plus

profonde.

Chez Kierkegaard, I’angoisse surgit lorsque I’individu prend conscience de son
infinit¢ de possibilités et de ’absence d’un fondement absolu sur lequel il pourrait
s’appuyer pour orienter son existence. L’angoisse est donc un moment critique ou le
sujet est confronté a un choix existentiel : rester dans I’erreur, ¢’est-a-dire dans une
existence dispersée et aliénée par le « On », ou assumer la vérité de son individualité
en s’engageant pleinement dans un rapport personnel avec Dieu. Cette conversion
existentielle passe par un « saut de la foi », qui ne repose pas sur une certitude

rationnelle mais sur un engagement absolu.

Chez Heidegger, 1’angoisse joue un role similaire mais s’inscrit dans une
analyse ontologique. Elle est une expérience fondamentale qui confronte le Dasein a
I’absence de structure fixe dans son existence et a la révélation de sa propre finitude.

Contrairement a la peur, qui porte sur un objet spécifique, I’angoisse est dirigée vers

M4 Jean Wahl, Etudes Kierkegaardiennes, op. cit., p. 461.



111

le néant, c’est-a-dire vers le fait que le monde familier aupres duquel évolue le Dasein
n’a en réalité¢ pas de fondement ultime. Cette angoisse peut conduire a la fuite dans
I’inauthenticité (se cacher dans les conventions du « On »), mais elle peut aussi ouvrir
la voie a une appropriation authentique de 1’existence, ou le Dasein assume pleinement

son étre-pour-la-mort et sa responsabilité de donner un sens a sa vie.

Ainsi, pour ces deux penseurs, ’angoisse est une expérience-limite qui met
I’individu face a une alternative : soit il se détourne de cette vérité et se replie dans une
existence inauthentique, soit il accepte cette révélation et s’engage dans une quéte de
sens plus profonde. Chez Kierkegaard, ce passage de I’erreur a la vérité se fait par la
foi ; chez Heidegger, il passe par la résolution anticipante ou le Dasein cesse de fuir sa
finitude et intégre pleinement la condition humaine comme étant structurée par la
temporalit¢ et la mortalité. L’angoisse devient ainsi un seuil, un moment de
basculement ou le Dasein est appelé a se réapproprier son existence. Dans les deux
cas, elle n’est pas une simple émotion négative a surmonter, mais une ouverture vers
une vérité plus fondamentale qui engage le Dasein dans un rapport authentique avec

lui-méme.

5.5. Vers une compréhension intégrée de I’angoisse

Il est important de souligner que bien que les philosophies si richement
développées de Kierkegaard et de Heidegger semblent présenter des approches
distinctes et parfois méme opposées, il faut noter qu'ils convergent tous deux vers une
idée fondamentale et puissamment significative qui mérite d'étre explorée en
profondeur. En effet, ils s'accordent sur le fait que 1'angoisse joue un rdle absolument

décisif comme un pont entre 1’existence inauthentique et I’existence authentique.

D’une part, selon Kierkegaard, par exemple, 1’angoisse n'est pas simplement
un sentiment négatif a éviter, mais plutot un catalyseur essentiel qui pousse l'individu
vers une nécessaire réconciliation avec des aspects transcendants et souvent déroutants
de I’existence qui peuvent perturber notre compréhension de la réalité. Cela signifie
que cette angoisse peut servir de tremplin pour une €lévation spirituelle ou existentielle

indispensable.



112

D’autre part, chez Heidegger, I’angoisse prend une dimension tout aussi
importante, car elle sert de révélateur en mettant particulierement en lumiére la finitude
ainsi qu'une liberté qui est de nature purement et indéniablement humaine. Ce qu'il est
essentiel de reconnaitre, c'est que 1'angoisse nous force a nous confronter a la réalité
qui nous entoure en nous incitant a réfléchir profondément sur notre existence et notre
place dans le monde. L angoisse est donc la voie royale vers I’authenticité, qu’elle
passe par la foi chez Kierkegaard ou par la résolution chez Heidegger. Cette phrase
illustre 1'idée que cette tonalit¢ fondamentale, souvent déplaisante, peut en réalité
ouvrir la voie vers des révélations intérieures profondes et enrichissantes. Cette
perspective met véritablement en avant I’importance de reconnaitre et d'engager
activement avec l'angoisse, car elle peut effectivement ouvrir la voie a une
compréhension plus profonde et enrichissante de soi-méme, ainsi que de notre place

dans le vaste monde qui nous entoure.



113

CONCLUSION

En guise de conclusion, I’angoisse, telle qu’elle est explorée dans le cadre de
cette étude détaillée, émerge sans équivoque comme un phénomene central et
fondamental a la condition humaine, qui transcende les frontieres traditionnelles entre
la psychologie, la philosophie et ’ontologie. A travers une analyse approfondie des
différentes perspectives €élaborées par des penseurs marquants tels que Kierkegaard,
Heidegger et Freud, il est apparu clairement que 1’angoisse ne se limite pas a un état
émotionnel ou psychique. Elle est également envisagée comme un moteur essentiel de
transformation, d’épanouissement personnel, de liberté et d’authenticité qui s’inscrit

au cceur de I'expérience humaine.

Chez Kierkegaard, 1’angoisse est conceptualisée comme le vertige de la liberté,
une confrontation inévitable avec I’infinité des possibles qui pousse chaque individu a
faire des choix déterminants concernant son existence et sa trajectoire. Ce choix,
comme Kierkegaard le souligne, n’est pas simplement une décision rationnelle et
calculée, mais se manifeste plutot comme un saut qualitatif audacieux, comparable a
un acte de foi, une affirmation de soi ou une résolution éthique profonde et réfléchie.
A travers le mythe d’Adam et Eve, Kierkegaard démontre que I’angoisse est
profondément enracinée dans la condition humaine elle-méme : elle représente en
quelque sorte le prix a payer pour conquérir sa propre liberté. Cependant, cette liberté,
loin d’étre une simple notion abstraite et ¢loignée, se présente aussi comme une
invitation pressante a transcender la superficialité et la conformité de la foule ambiante
afin de devenir un "individu singulier", distinct et authentique dans son étre unique.
La pensée kierkegaardienne, a cet égard, place I’angoisse au cceur méme de la quéte
existentielle et spirituelle que chaque individu semble mener au cours de sa vie

véritable.



114

Pour Heidegger, I’angoisse prend une portée encore plus ontologique et
révélatrice. Elle ne se présente pas comme une réponse a une situation spécifique ou a
un choix particulier, mais qu’elle se manifeste plutdt comme une confrontation
radicale et bouleversante avec le néant, cet abime incommensurable. En révélant au
Dasein sa propre finitude ainsi que son étre-pour-la-mort, 1’angoisse libere alors le
Dasein des illusions entretenues par le On et lui permet de se réapproprier son
existence dans toute sa complexité et sa profondeur. Contrairement a Kierkegaard,
Heidegger ne relie pas 1’angoisse a une transcendance divine ou a une spiritualité
révélatrice. Au contraire, il propose une compréhension plus authentique et profonde
de I’étre et de son rapport au monde. Cette approche de la pensée heideggérienne
souligne que I’angoisse est une expérience universelle qui dépasse largement les
contextes culturels ou religieux et qui s’inscrit ainsi dans une réflexion intemporelle et

globale sur la condition humaine.

La perspective de Freud enrichit considérablement cette analyse en introduisant
la dimension inconsciente de I’angoisse. Selon lui, I’angoisse est per¢ue comme un
signal d’alarme émis par le moi, confront¢ aux tumultueux conflits internes qui
surgissent entre le c¢a, le moi et le surmoi. Ces conflits, souvent profondément
enracinés dans des expériences traumatiques, des désirs refoulés ou des pulsions
refoulées, montrent que 1’angoisse peut étre a la fois une réaction défensive contre des
menaces percues et une opportunité unique de croissance personnelle et d’évolution.
Bien que Freud ne partage pas les préoccupations métaphysiques telles que celles
évoquées par Kierkegaard et Heidegger, son analyse psychanalytique révele une
dynamique tout aussi significative : I’angoisse, bien qu'inconfortable et dérangeante,
se révele étre un puissant moteur de transformation qui permet a 1’individu de mieux
comprendre et d’intégrer ses tensions internes complexes dans un processus

d’évolution personnelle enrichissante et continue.

6.1. Une convergence dans la diversité

Malgré les divergences profondes et variées que 1'on peut parfois observer entre

les trois perspectives philosophiques évoquées, ces dernieres semblent néanmoins

converger sur un point essentiel et fondamental qui mérite véritablement d'étre



115

souligné : I’angoisse apparait a la fois comme une épreuve difficile a endurer, mais
aussi comme une précieuse opportunité a saisir avec une attention particuliére. En
effet, ’angoisse révele de manicre poignante les tensions profondes et fondamentales
qui caractérisent I’existence humaine — tensions qui se manifestent de fagon marquée
entre la liberté et la responsabilité, cette dichotomie visible qui existe entre la finitude
de notre condition humaine, souvent mise a 1’épreuve par diverses circonstances, et la
transcendance qui peut éventuellement, dans certains cas, nous élever au-dela de nos

limitations.

De plus, cette tension se percoit également et se manifeste entre le collectif qui
est un aspect qui nous lie inextricablement aux autres individus et qui insiste sur notre
nature sociale, et I’individualité, ce principe unique, ce fil conducteur qui nous définit
personnellement et nous rend distincts dans notre propre expérience. Cette
convergence, qui est non seulement profonde mais aussi effectivement éclairante,
souligne que I’angoisse, loin d’étre une simple pathologie que 1’on doit éviter a tout
prix dans le cours de notre vie quotidienne et ordinaire, est en réalité une expérience
humaine intrinséquement fondatrice et significative dans notre « aventure »
existentielle. Elle ouvre ainsi des horizons de compréhension, d’empathie, et de
transformation personnelle, tout en invitant chacun d’entre nous a réfléchir de maniere

approfondie et sérieuse sur sa propre existence et son parcours unique.

L’angoisse, bien qu’elle puisse étre interprétée d’une maniere différente et
parfois contradictoire par les trois penseurs éminents mentionnés dans les discussions
précédentes, partage en réalité une fonction commune et universelle. Elle force chaque
individu, a travers ses luttes internes souvent tumultueuses et déstabilisantes, a se
confronter a lui-méme, a ses nombreuses possibilités inexploitées, tout en remettant
en question, avec audace et courage, les illusions confortables du quotidien qui nous
entourent dans notre vie de tous les jours et que I’on a parfois tendance a considérer

comme acquises, voire inévitables.

6.2. Implications pratiques : L’angoisse face aux défis modernes

Au-dela des analyses philosophiques enrichissantes et approfondies qui ont été

menées par divers penseurs au fil des essais et des si¢cles, cette étude invite



116

véritablement a une réflexion encore plus approfondie et inclusive sur les implications
contemporaines et significatives de 1’angoisse dans la société d'aujourd'hui. Dans une
époque caractérisée par un climat d’incertitude omniprésente, d’individualisme
croissant et de pressions sociales de plus en plus accrues, ’angoisse demeure une
expérience existentielle et universelle qui touche, d'une maniére trés profonde et
souvent déstabilisante, chacun d’entre nous, sans exception. Les réflexions éclairantes
de Kierkegaard, Heidegger et Freud, ces trois figures majeures et influentes de la
pensée philosophique et psychanalytique, nous offrent des outils extrémement
précieux et riches pour naviguer sereinement et intelligemment dans ces complexités

modernes et déroutantes qui semblent parfois totalement insurmontables et inévitables.

Kierkegaard rappelle avec conviction I’importance essentielle de préserver notre
singularité et notre individualité face aux forces uniformisantes, souvent impitoyables
et écrasantes, de la société contemporaine qui nous entoure et nous influence. Son
appel vibrant a I’individu singulier résonne particulierement et de maniere frappante
dans un monde ou la masse, influencée par les réseaux sociaux puissants et la culture
de la performance continue omniprésente, semble tout engloutir, réduire, et étouffer
systématiquement la diversité ainsi que les différences indispensables qui nourrissent

nos vies et notre humanité.

Heidegger, de son co6té, nous invite, avec une approche a la fois lucide, intime et «
résolument honnéte », a une confrontation profonde et essentielle avec la finitude. 11
souligne I’importance d’un dépassement nécessaire et inéluctable des distractions
incessantes qui nous sont imposées par le On. Cette figure impersonnelle, froide et
indifférente, domine en effet tant de spheres essentielles et fondamentales de nos vies
actuelles et quotidiennes, nous éloignant ainsi d’'une compréhension véritable de notre
existence. Dans une société souvent dominée par le consumérisme effréné et
I’immédiateté du quotidien, cette précieuse et profonde réflexion sur I’authenticité se
révele d’une importance capitale et fondamentalement essentielle pour chacun d'entre
nous. Elle nous invite & une prise de conscience, nous rappelle ce que signifie vraiment

exister de maniere authentique et responsable.

Freud, enfin, nous montre avec sagesse que 1’angoisse, loin d’étre une faiblesse

inacceptable ou un fléau a fuir ou a ignorer, se révele en réalité étre un guide éclairant



117

et révélateur vers une meilleure compréhension de soi-méme et de nos propres
émotions ainsi qu'un stimulant pour une évolution personnelle. Ses diverses analyses,
théories et approches soulignent I’importance de reconnaitre et d’intégrer les conflits
internes qui peuvent nous ronger, nous miner et nous éroder au plus profond afin de
grandir psychiquement et émotionnellement en tant qu’individus responsables,

conscients et épanouis dans un monde complexe et partagé.

6.3. Vers une nouvelle compréhension de I’angoisse

Cette étude, bien qu'elle ne prétende pas offrir une solution définitive a la
question complexe et intrigante de I’angoisse, ouvre un dialogue enrichissant et
profondément significatif entre des perspectives complémentaires et variées qui
méritent indéniablement d’étre explorées plus en profondeur. En confrontant avec
minutie et un soin tout particulier les pensées des grands penseurs tels que
Kierkegaard, Heidegger et Freud, elle met en lumicre avec une clarté exceptionnelle
la richesse incommensurable et la complexité intrinséque de ce concept fondamental,
qui est trop souvent mal compris dans de nombreux contextes et par de nombreuses
personnes. L’angoisse, plutot que d’étre simplement redoutée et balayée sous le tapis
ou évitée, peut en réalité étre accueillie avec un esprit ouvert comme une opportunité
précieuse et significative de transformation intérieure et de quéte de vérité a la fois

personnelle et collective.

C’est pourquoi, cette étude, en effectuant une telle exploration, contribue ainsi
non seulement a une meilleure et plus compléte compréhension théorique et
philosophique de I’angoisse, mais elle incite aussi a une réflexion pratique et sincere
sur son role crucial et souvent sous-estimé dans notre quéte perpétuelle d’authenticité,
de vérité et de sens dans notre existence quotidienne moderne qui est parfois
tumultueuse et déroutante. Elle nous rappelle que I’angoisse, bien qu’inconfortable,
pesante et parfois accablante, est un guide indispensable et éclairant pour embrasser
pleinement notre humanité tout en naviguant avec courage a travers les défis, les
incertitudes et les complexités de la vie moderne que 1’on rencontre tous
quotidiennement. C’est a travers cette approche enrichie et cette exploration
approfondie que 1’on peut réellement commencer a redécouvrir et comprendre les

véritables dimensions de I’angoisse qui ne devrait pas étre simplement ignorée ou



118

rejetée, mais plutdt soigneusement examinée et apprivoisée, pour mettre en lumicre la
possibilité d’une évolution personnelle et collective qui enrichira notre expérience

humaine.



119

BIBLIOGRAPHIE

Aristote, Ethique a Nicomaque, tr. fr. Richard Bodéiis, Paris, Librairie
Générale Francaise, 1992.

Biemel, Walter, Le Concept de Monde chez Heidegger, Paris, Librairie
Philosophique J. Vrin, 2015.

Descartes, René, Méditations métaphysiques : Objections et réponses suivies
de quatre lettres, Paris, Flammarion, 2011.

Dreyfus, Hubert, Being-in-the-World : A Commentary on Heidegger's Being
and Time, Division I, Cambridge, MA : The MIT Press, 1991.

Freud, Sigmund, Au-dela du principe de plaisir, traduit de I’allemand par S.
Jankélévitch, édition réalisée par Gemma Paquet, Les Classiques des sciences
sociales, Université du Québec a Chicoutimi, 1920.

Freud, Sigmund, Inhibition, symptome et angoisse, traduit de 1’allemand par
Joél Doron et Ronald Doron, Paris, Presses Universitaires de France, 1999.
Freud, Sigmund, Le moi et le ¢a, traduit de 1’allemand par S. Jankélévitch,
édition réalisée par Gemma Paquet, Les Classiques des sciences sociales,
Université du Québec a Chicoutimi, 1923.

Freud, Sigmund, Malaise dans la civilisation. Traduit de 1’allemand par Ch. et
J. Odier. In Revue francgaise de psychanalyse, édition réalisée par Gemma
Paquet, Les Classiques des sciences sociales, Universit¢ du Québec a
Chicoutimi, 1934.

Freud, Sigmund, Psychologie collective et analyse du moi. Traduit par S.
Jankélévitch, édition réalisée par Gemma Paquet. Les Classiques des sciences
sociales, Université du Québec a Chicoutimi, 1921.

Han-Pile, Béatrice, "Freedom and the 'Choice to Choose Oneself' in Being and

Time", in The Cambridge Companion to Heidegger's Being and Time, edited



120

by Mark A. Wrathall, Cambridge : Cambridge University Press, 2013, pp. 291-
319.

Heidegger, Martin, Etre et Temps, traduit de I’allemand par Emmanuel
Martineau, Edition Numérique Hors-Commerce, 1985.

http://t.m.p.free.fr/textes/Heidegger etre et temps.pdf

Hyppolite, Jean, Figures de la pensée philosophique, tome premier, Paris,
Presses Universitaires de France, 1971.

Kierkegaard, Seren, Le concept de [’angoisse, traduit du danois par Paul-Henri
Tisseau, Paris, Gallimard, 1935,

Kierkegaard, Seren, Kayg: Kavrami, traduit du danois par M. .Tiirker
Armaner, Istanbul, Is Bankas: Yaymlar, Hasan Ali Yiicel Klasikler Dizisi,
2002.

Kierkegaard, Seren, Post-scriptum aux Miettes philosophiques, traduit par Paul
Petit, Les Classiques des sciences sociales, Université du Québec a Chicoutimi,
1943.

Kierkegaard, Seren, Journal et papiers, traduit du danois par Nelly Viallaneix,
Paris, Gallimard, Collection Idées, 1963.

Kierkegaard, Seren, Traité du désespoir, traduit du danois par Knud Ferlov et
Jean-J. Gateau, Paris, Gallimard, 1948.

Nietzsche, Friedrich, Le gai savoir, traduit de I’allemand par Henri Albert.
Paris, Gallimard, Collection Folio Essais, 1954.

Pascal, Blaise, Pensées, Paris, Flammarion, 2015.

Riceeur, Paul, Soi-méme comme un autre, Paris, Editions du Seuil, 1990.
Taminiaux, Jacques, La Fille de Thrace et le penseur professionnel : Arendt et
Heidegger, Paris, Payot, 1992.

Wahl, Jean, Etudes Kierkegaardiennes, Paris, Editions Montaigne, 1938.


http://t.m.p.free.fr/textes/Heidegger_etre_et_temps.pdf

121

TEZ ONAY SAYFASI

e Universite  : T.C. GALATASARAY UNIVERSITESI
Enstitii: SOSYAL BILIMLER ENSTITUSU
Hazirlayanin Adi Soyadi : Melis Sare DERE
Tez Bagligt  : Angoisse et Authenticité chez Heidegger, Kierkegaard et Freud
Savunma Tarihi :02/09/2025
Danigman : Dog. Dr. Umut OKSUZAN

JURI UYELERI:

Prof. Dr. M. Tiirker ARMANER
Prof. Dr. M. Ertan KARDES
Dog. Dr. Umut OKSUZAN

Prof. Dr. Ulun AKTURAN

Enstiti Midiiri



