
 
 

   T.C.  

     MARMARA ÜNİVERSİTESİ  

 SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ  

                     RADYO TELEVİZYON SİNEMA ANABİLİM DALI  

                   SİNEMA YÜKSEK LİSANS PROGRAMI  

 

 

 

 

 

 

    İKİ ULUSUN KOMEDİSİ: YEŞİLÇAM VE COMMEDIA ALL’ITALIANA 

 Yüksek Lisans Tezi  

 

 

 

 

 

 FERHAT DUMAN 

 

 

 

 

 

 

     İstanbul, 2025 

 

 

 



 
 

   T.C.  

     MARMARA ÜNİVERSİTESİ  

 SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ  

                     RADYO TELEVİZYON SİNEMA ANABİLİM DALI  

                   SİNEMA YÜKSEK LİSANS PROGRAMI  

 

 

 

 

 

 

     İKİ ULUSUN KOMEDİSİ: YEŞİLÇAM VE COMMEDIA ALL’ITALIANA 

Yüksek Lisans Tezi  

FERHAT DUMAN 

 

 

 

 

 

 

 

Tez Savunma Jürisi  

1. Tez Danışmanı: Prof. Dr. Mehmet Öztürk 

2. Üye: Prof. Dr. Okan Ormanlı 

3. Üye: Dr. Öğr. Üyesi Niyazi Can Özbaşaran 

 

  İstanbul, 2025 

 

 



iii 
 

İÇİNDEKİLER 

                          Sayfa No 

ÖNSÖZ ……………………………………………………………………………… v 

ÖZET………………………………………………………………………………... vi 

ABSTRACT………………………………………………………………………… vii 

GİRİŞ ………………………………………………………………………………... 1 

1. Bölüm: YEŞİLÇAM’A KADAR TÜRK SİNEMASININ GELİŞİMİ 

1.1: Sinemanın Osmanlı’ya Varışı…………………………………………….. 3 

1.2: Tiyatrocular Dönemi…………………………………………………….... 5 

1.3: Geçiş Dönemi …………………………………..…………………………7 

2. BÖLÜM: İTALYAN SİNEMA TARİHİ VE YENİ GERÇEKÇİLİK 

 2.1: Sinemanın İtalya’da Doğuşu………………………………………………9 

2.2: Andre Deed……………………………………………………………… 12 

 2.3: Faşist Dönem Sinema…………………………………………………… 13 

  2.4. İtalyan Yeni Gerçekçiliği………………………………………………… 17 

2.6: Pembe Yeni Gerçekçilik…………………………………………………. 22 

2.7: İtalya’nın Büyük Komedyeni Totò ………………………………………26 

3. BÖLÜM: POPÜLER SİNEMA VE KOMEDİ TÜRÜ 

 3.1: Popüler Sinema ve Tür ………………………………………………….. 28  

3.2: Komedi Türü ……………………………………………………………. 32 

4. BÖLÜM: YEŞİLÇAM SİNEMASI VE KOMEDİ FİLMLERİ 

  4.1: Sinemacılar Dönemi ve Yeşilçam Sinemasının Özellikleri ………………37 

 4.2: Filmler …………………………………………………………………..  44 

  4.2.1: Cilalı İbo …………………………… ………………………… 50 

4.2.2: Turist Ömer …………………………………………………… 58 

4.2.3: Adanalı Tayfur …………………………………………………64 

4.2.4: Beni Osman Öldürdü …………………………………………. 69 

4.2.5: Küçük Hanımefendi ……………………………………………70 

4.2.6: Şoför Nebahat …………………………………………………. 74 

4.2.7: Hababam Sınıfı …………………………………………………76 

  4.2.8: Süt Kardeşler ………………………………………………….. 82 



iv 
 

4.2.9: Kibar Feyzo …………………………………………………… 83 

4.2.10: Zübük ………………………………………………………... 84 

4.2.11: Gol Kralı ……………………………………………………... 86 

4.2.12: Şekerpare …………………………………………………….. 87 

5. BÖLÜM: İTALYAN USULÜ KOMEDİ  

 5.1: İtalyan Usulü Komedi Akımının Özellikleri …………………………… 90 

 5.2: Filmler ………………………………………………………………….. 96 

  5.2.1: Modanno Sokağı’nda Büyük Anlaşma ………………………. 100 

  5.2.2: Büyük Savaş …………………………………………………. 103 

  5.2.3: Herkes Evine ………………………………………………… 106 

  5.2.4: İtalyan Usulü Boşanma ………………………………………. 110 

  5.2.5: Dün, Bugün, Yarın …………………………………………… 114 

  5.2.6: Yoldaşlar ……………………………………………………... 117 

  5.2.7: Dostlarım …………………………………………………….. 119 

  5.2.8: Baştan Çıkarılmış ve Terk Edilmiş ……………………………121 

  5.2.9: Zor Bir Hayat ………………………………………………… 122 

  5.2.10: Gamsız Hayat ………………………………………………. 124 

  5.2.11: Canavarlar ………………………………………………….. 125 

  5.2.12: Patlama ………………………………………………………126 

  5.2.13: Başarı ………………………………………………………..128  

  5.2.14: Mafya ………………………………………………………. 129 

  5.2.15: Vigevano’lu Öğretmen ………………………………………131 

  5.2.16: İtalyan Usulü Evlilik ……………………………………….. 134 

  5.2.17: Milano’da Mucize ………………………………………….. 136 

  5.2.18: Napoli Altını …………………………………………………138 

  5.2.19: Kıskançlık Dramı ……………………………………………140 

  5.2.20: Ekmek ve Çikolata …………………………………………..142 

SONUÇ ……………………………………………………………………………..145 

FİLMOGRAFİ ……………………………………………………………………. 148 

KAYNAKÇA ……………………………………………………………………… 153 

 

 

 

                                                         



v 
 

ÖNSÖZ 

Bu çalışma, Türk sinemasının Yeşilçam döneminde şekillenen komedi anlayışını, 

İtalya’da 1950’lerin sonlarından itibaren gelişen Commedia all’Italiana (İtalyan Usulü Komedi) 

türüyle birlikte incelemek amacıyla hazırlanmıştır. Tarihsel ve kuramsal bir perspektif 

benimseyen bu tez, iki farklı ülkenin sosyo-kültürel yapılarından beslenen komedi filmlerinin 

üretim biçimlerini, anlatı özelliklerini ve toplumsal işlevlerini ortaya koymayı hedeflemektedir. 

Araştırma sürecinde sinemanın toplumsal hafızayı aktaran, kültürel kimliği 

şekillendiren ve toplumun her türlü iniş çıkışlarını etkileyen ve ondan etkilenen bir sanat dalı 

olarak taşıdığı önemin farkına bir kez daha varılmıştır. Çalışma boyunca incelenen filmler, 

yalnızca dönemin sinema estetiğini değil, aynı zamanda seyirci beklentilerini, toplumsal 

değişimleri ve güldürünün evrenselleşme potansiyelini de yansıtmaktadır.  

Bu sürecin her aşamasında akademik rehberliği ve yönlendirmeleriyle katkıda bulunan 

değerli tez danışmanım Prof. Dr. Mehmet Öztürk’e en içten teşekkürlerimi sunarım. Çalışma 

boyunca moral destekleriyle yanımda olan ve her zaman arkamda duran aileme teşekkür 

ederim. Verona’daki araştırmalarıma çok değerli katkılarıyla dostum Mehmet Yağlıcalı’ya 

minnettarım. Her türlü hayalime ortak olup beni başarıya iten hayat arkadaşım Emine Çınar 

olmasaydı bu tezi yazamazdım. 

Bu tezin Türk ve İtalyan komedi sinema geleneğine ilgi duyan araştırmacılar için faydalı 

bir kaynak oluşturmasını temenni ederim. 

 

 

Ferhat Duman, İstanbul/Verona, 2025 

 

 

 

 

 

 

          



vi 
 

ÖZET 

Türkiye’de Yeşilçam ve İtalya’da Commedia all’Italiana (İtalyan Usülü Komedi), 

sinemada komedi türünün iki farklı Akdeniz ülkesinde benzer tarih aralığında 

popülerleşmesiyle 1960 ve 70’li yıllarda hayat bulmuştur. 2. Dünya Savaşı’nın toplumsal ve 

kültürel etkilerinin İtalyan ve Türk Sineması’ndaki yansımaları ile bahsedilen yıllarda 

sinemasal açıdan belirli eğilimlerin popülerleştiğini görmekteyiz. Sinemanın başlangıcından 

beri ana türlerden biri olan komedi, kısa sürede bu kasvetli ortama deva olacak şekilde 

popülerliğini korumuştur. 

“Komedi en eski türlerden biridir” (Hayward, 2012, s. 256). Türk Sineması’nın ilk 

denemelerinde de komedi unsurları içeren filmlere rastlanmaktadır. Buna örnek olarak Bican 

Efendi karakteri ve sonra Dümbüllü verilebilir. Daha sonra Turist Ömer, Cilalı İbo ve Adanalı 

Tayfur gibi örneklerle Yeşilçam popüler komedi filmlerinin Türk seyircisi ile kurduğu sıkı ilişki 

derinleşmiştir. Tezin ilk kısmında Yeşilçam Dönemi’ne kadar Türk Sineması ele alınmıştır. 

Sessiz sinema döneminde dünyada büyük başarı yakalayan İtalyan filmlerini ve sonrasında 

İtalyan sinemasının gelişimini hatırlamak açısından ikinci bölümde İtalyan sinema tarihine göz 

atılmıştır. Üçüncü bölümde popüler sinema ve komedi türü çalışılmıştır. Komedi türünün 

özelliklerini anlamak, tezin ele aldığı konuyu benimsemek için önem arz etmektedir.  

Dördüncü ve son bölümde ayrı ayrı Yeşilçam Sineması ve İtalya Usulü Komedi’nin 

özellikleri ve filmleri ele alınmıştır. Yeşilçam filmleri dönemin Türkiye’sinin izdüşümüdür ve 

kültürel atmosferini yansıtmaktadır. 60’lı yıllarda Türk Sineması altın çağını yaşamıştır ve yıllık 

film üretim sayısında ciddi artışlar olmuştur. Türk Sineması Yeşilçam’a kadar sisli alanlarla 

yaşasa da bu yıllarda ve 70’lerde seyirciyle barışmıştır.  İtalyan Usulü Komedi de yerel sınırlar 

çerçevesinde incelenmiştir. Bu dönemde Mario Monicelli, Pietro Germi, Luigi Comencini, 

Dino Risi gibi yönetmenler uluslararası alanda başarılar kazanmışlardır. İtalyan komedi 

filmlerinin bu yükselişinde İtalyan Yeni Gerçekçiliği’nin ve toplumsal gelişmelerin etkisi 

yadsınamaz. Bu çerçevede iki dönem etkiledikleri ve etkilendikleri yönünden dönemin 

sinemasal ortamı içerisinde bu tezde çalışılmıştır. 

Anahtar Kelimeler: Komedi, Tür, Popüler Sinema, Yeşilçam, Commedia all’italiana, Ulusal 

Sinema, İtalyan Yeni Gerçekçiliği 

 

 



vii 
 

 

ABSTRACT 

In Turkey, Yeşilçam, and in Italy, Commedia all’Italiana (Italian-Style Comedy), took 

shape in the 1960s and 1970s as the comedy genre became popular within a similar time frame 

in two different Mediterranean countries. The social and cultural effects of World War II and 

their reflections on Italian and Turkish Cinema reveal that certain cinematic tendencies became 

popular in these years. Comedy, which has been one of the main genres since the beginning of 

cinema, quickly maintained its popularity as a remedy for this gloomy atmosphere. 

“Comedy is one of the oldest genres” (Hayward, 2012, p. 256). Films containing elements 

of comedy can also be found in the earliest experiments of Turkish Cinema. As examples, one 

may cite the character Bican Efendi and, later, Dümbüllü. Subsequently, with examples such as 

Turist Ömer, Cilalı İbo, and Adanalı Tayfur, the close relationship that Yeşilçam popular 

comedy films established with the Turkish audience deepened. In the first part of the thesis, 

Turkish Cinema up to the Yeşilçam Period is addressed. In order to recall the Italian films that 

achieved great success worldwide during the silent era and, subsequently, the development of 

Italian cinema, the second chapter surveys the history of Italian cinema. In the third chapter, 

popular cinema and the comedy genre are studied. Understanding the characteristics of the 

comedy genre is important for grasping the subject addressed by the thesis.In the third section, 

popular cinema and the comedy genre are studied. 

Yeşilçam films are projections of Turkey of that period, reflecting the country’s cultural 

atmosphere. In the 1960s, Turkish Cinema experienced its golden age, with a significant 

increase in annual film production. Although Turkish Cinema had existed in uncertain areas 

until Yeşilçam, in these years and 70s it reconciled with its audience. Italian Style Comedy is 

also examined within the framework of local limitations. During this period, directors such as 

Mario Monicelli, Pietro Germi, Luigi Comencini, and Dino Risi achieved international success. 

The rise of Italian comedy films owes much to the influence of Italian Neorealism and social 

developments. Within this framework, the two periods have been studied in this thesis in terms 

of the ways they influenced and were influenced by each other in the cinematic context of their 

era. 

Keywords: Comedy, Genre, Popular Cinema, Yeşilçam, Commedia all’Italiana, National 

Cinema, Italian Neorealism 



1 
 

GİRİŞ 

Bu tez, Türkiye’de Yeşilçam ve İtalya’da Commedia all’Italiana olarak bilinen sinema 

geleneğini tarihsel ve toplumsal bağlamda ele almıştır. Çalışmanın merkezinde her iki ülkenin 

sinema tarihinde ilgili yıllarda komedi sinemasının taşıdığı önem bulunmaktadır. Bu dönem 

Türkiye ve İtalya için toplumsal dönüşümlerin, politik kırılmaların ve kültürel yeniden 

yapılanmaların yaşandığı; sinema endüstrisinin hem ekonomik hem de sanatsal anlamda güçlü 

bir üretim kapasitesine ulaştığı yıllardır. Dolayısıyla, iki ülkenin komedi sineması da bu 

koşulların şekillendirdiği bir ifade biçimi olarak ortaya çıkmış, kendi yerel dinamiklerinden 

beslenirken aynı zamanda evrensel sinema dilinden de etkilenmiştir. 

Tezin birinci bölümü, Türk sinema tarihinin Yeşilçam öncesi dönemine odaklanmıştır. 

Osmanlı Dönemi’ndeki ilk sinema gösterilerinden başlayarak Cumhuriyet’in ilanıyla birlikte 

gelişen yerli yapım girişimleri, Muhsin Ertuğrul’un tiyatro merkezli sinema anlayışı, 

1950’lerde çok partili döneme geçişin getirdiği sosyo-politik değişimler ve şehirleşmenin 

artışıyla birlikte sinema seyircisinin yapısındaki dönüşümler bu kısımda ele alınmıştır. 

1950’lerin ikinci yarısından itibaren oluşmaya başlayan Yeşilçam endüstrisinin temelleri, 

dönemin yapımcı-yönetmen-oyuncu ilişkileri ve sinema salonlarının yaygınlaşması 

bağlamında değerlendirilmektedir. Bu bölüm, Yeşilçam’ın neden ve nasıl bir sinema sistemi 

olarak doğduğunu anlamak için gerekli tarihsel arka planı sunmaktadır.  

İkinci bölüm İtalyan sinema tarihinin gelişim çizgisini izlemiştir. Sessiz film döneminden 

başlayarak 1930’ların Faşist dönem sineması, savaş sonrası İtalyan Yeni Gerçekçiliği ve onun 

etkilediklerinin, İtalyan Usulü Komedi geleneğini nasıl şekillendirdiği ele alınmıştır. Yeni 

Gerçekçilik sonrası ortaya çıkan bu akımın savaş sonrası İtalya’nın toplumsal sorunlarını 

mizahi bir üslupla ele alış biçimi tarihsel olarak konumlandırılmıştır. 

Üçüncü bölüm, popüler sinema kavramı ve komedi türünün kuramsal çerçevesine 

ayrılmıştır. Komedinin tiyatrodan sinemaya uzanan tarihsel kökenleri, alt türleri, dramatik yapı 

özellikleri ve karakter tipolojileri bu kısımda ele alınmıştır. Mizahın işlevi ve toplumsal eleştiri 

potansiyeli, seyirciyle kurduğu etkileşim ve yerli özelliklere göre form alması incelenmiştir. Bu 

bölüm tezin Yeşilçam ve İtalyan Usulü Komedi örneklerine getirdiği çözümlemelerin teorik 

dayanağını oluşturmaktadır.  

Dördüncü bölüm Yeşilçam dönemine ve seçilmiş filmlerine ayrılmıştır. 1960’lı yıllardan 

Turist Ömer, Cilalı İbo, Adanalı Tayfur, Küçük Hanımefendi ve Şoför Nebahat gibi karakterler, 



2 
 

70’lerden ise Arzu Film ekolünün aile filmleri incelenmiştir. Osman Seden, Hulki Saner, Atıf 

Yılmaz, Metin Erksan, Lütfi Akad ve Ertem Eğilmez, Kartal Tibet gibi yönetmenlerin 

üretimleri, dönemin seyirci profili ve toplumsal atmosferle birlikte değerlendirilmiştir. 

Yeşilçam komedilerinin melodramla harmanlanan yapısı, toplumsal ahlak anlayışını pekiştiren 

ve bazen de sorgulayan bir işlev gördüğü vurgulanmıştır. Şehirleşme, göç, sınıf farklılıkları ve 

modernleşme gerilimlerinin komedinin filmlerinin anlatısına nasıl yansıdığı ayrıntılı biçimde 

tartışılmıştır. 

Son bölüm İtalyan Usulü Komedi akımının ve filmlerinin kapsamlı bir incelemesini 

içermektedir. İtalya’nın savaş sonrası toplumsal yapısında şekillenen bu türün, Yeni 

Gerçekçilik’in gerçekçi gözlemlerini mizahla harmanlayan yapısı ortaya konmuştur. 1960’lı 

yıllardan itibaren ekonomik mucize, şehirleşme, kuzey-güney bölgesel farklılıkları ve aile 

yapısındaki dönüşümlerin İtalyan Usulü Komedi filmlerinde nasıl işlendiği ele alınmıştır. 

Tezin genel yaklaşımı iki farklı sinema geleneğini sinemasal ve sosyolojik bağlamda 

karşılaştırmalı olarak anlamaya çalışmaktır. Yeşilçam ve İtalyan Usulü Komedi yerel 

koşullardan doğmuş olsa da dönemin küresel sinema anlayışıyla da etkileşim içinde olmuştur. 

60 ve 70’li yıllar hem Türkiye hem İtalya için sinema üretiminin niceliksel olarak arttığı, 

niteliksel olarak çeşitlendiği ve seyirciyle güçlü bağların kurulduğu bir dönemdir. Komedi, bu 

dönemde yalnızca eğlence aracı değil, aynı zamanda dönemin sosyal dinamiklerini görünür 

kılan bir ifade biçimi olarak işlev görmüştür. Tez, Yeşilçam ve İtalyan Usulü Komedi’nin 

bahsedilen yıllardaki filmlerini tarihsel bağlam, toplumsal koşullar ve sinema dili açısından ele 

alarak iki sinema geleneğinin özelliklerini ortaya koymayı amaçlamıştır. Böylece yerel ve 

küresel sinema bağlamında bu iki dönemin ve türün önemi somut biçimde ortaya konulmuştur. 

 

 

 

 



 
 

1.BÖLÜM: YEŞİLÇAM’A KADAR TÜRK SİNEMASI’NIN GELİŞİMİ 

1.1: Sinemanın Osmanlı’ya Varışı 

Türk sinemasının şekillenme süreci toplumsal, ekonomik ve politik dönüşümlerin ve 

bireysel gayretlerin iç içe geçtiği bir sahnedir. Bir dönemin sona erip diğerinin başlamasında 

belirleyici olan unsurlar sinemanın ne şekilde üretildiği, kimler tarafından üretildiği ve nasıl bir 

anlatı dili benimsendiğidir. Sinema tarih yazarlarının Türk Sinemasını dönemlere ayırmaları, 

Osmanlı'dan Cumhuriyet'e, Cumhuriyet'ten Yeşilçam’a uzanan yolculuğunda kritik eşikleri 

belirlemektedir. Türk sinemasının gelişimi, üretim koşulları ve teknik olanakların yanında 

ideolojik, estetik ve toplumsal dönüşümleri de kapsayan çok katmanlı bir süreci temsil 

etmektedir. Bu bağlamda Türk sinema tarihinde belirleyici eşiklere tekabül eden dönemsel 

ayrımlar rastgele yapılmamış, bilakis her bir geçiş belirli tarihsel gelişmelere, kültürel 

kırılmalara ve sinema dilinde meydana gelen dönüşümlere dayandırılmıştır. 

Sinema, Osmanlı topraklarına Lumière Kardeşler’in ilk gösteriminden bir yıl sonra 

ulaşmıştır. Osmanlı Devleti’ndeki temaşa sanatlarının tarihi çok eski yıllara dayandığından ve 

sinemadan önce bu sanatlar Batı sanatı ile etkileşim içinde olduğundan, yeni icadın Osmanlı’ya 

ulaşması çok sürmemiştir. Sinematograf gösteriminin bir an önce İstanbul’a ulaşmasının bir 

diğer önemli nedeni de Sultan II. Abdulhamit’in yurtdışındaki sinema faaliyetleriyle politik 

gerekçelerle ilgilenmesidir. Konuya ilgili olan Abdulhamit sinema alanındaki gelişmeleri 

Osmanlı’ya da taşımak istemiştir (Saydam, 2020, s. 402). 

1896 yılı sonunda İstanbul'da ilk kez gösterilmesinden itibaren sinema Osmanlı 

toplumunda bir seyirlik araç olarak algılanmıştır. Erken dönemde sinema bir sanat dalı olarak 

değil teknik bir gösteri olarak değerlendirilmiştir. İlk gösterimler daha çok yabancılara ve 

gayrimüslim seyircilere hitap etmekteydi. Yerli sinemacıların ürettiği ve halka yönelik bir 

sinema anlayışı yoktu. Dolayısıyla ilk dönem, sinemanın ithal edilmiş bir kültürel ürün olarak 

görüldüğü ve yerli üretimden uzak bir yerde konumlandığı dönemdir. 

Halka açık ilk gösteri, dönemin İstanbul’unun kültürel merkezi Pera’da Sigmund Weinberg 

öncülüğünde 1897 yılında yapılmıştır. (Kaplan, 2005, s. 740). Weinberg aynı zamanda 

İstanbul’daki ilk sinema salonunun da yöneticisidir (Saydam, 2020, s. 406). Osmanlı’daki ilk 

film çalışmalarını da aslen Weinberg yapmıştır. Sinema, İstanbul başta olmak üzere büyük 

şehirlerde yıllar boyunca tanıtılmaya devam edilmiştir. İlk gösterimlerde öncelikle yabancı 

uyrukluların bulunduğu filmler birkaç yılın ardından yayılmaya başlamış ve diğer teatral 



4 
 

gösterilerle birlikte sergilenmeye başlanmıştır. 1. Dünya savaşına gelene kadarki dönemde 

sinema, teatral geleneğe alternatif bir araç olduğunu kanıtlamıştır. Sinemanın ilk dönemlerinde 

daha çok teknik bir merak nesnesi olmasına rağmen bu dönemde izleyici alışkanlıklarının ilk 

nüveleri oluşmaya başlamıştır. 1910’ların başında Sirkeci, Beyoğlu ve Galata çevresinde 

sinema salonlarının sayısı artmış, böylece sinema giderek şehir yaşamının bir parçası haline 

gelmeye başlamıştır. 

Sinema, Osmanlı’nın son yıllarında modernleşme çabalarına ve kültürel dönüşüme eşlik 

ederek gelişmiştir. Bu bağlamda sinemanın Türkiye’de ortaya çıkışı ve ilk dönemleri toplumsal, 

siyasal ve ekonomik gelişmelerle iç içedir. İlk film gösteriminden ilk uzun metraj filme ve 

tiyatral filmlerden sinematografik yetkinliği olan filmlere gelene kadarki süreç yaklaşık 50 yıl 

sürmüştür. Dönemin teknik olanaksızlıkları, sinemanın henüz bağımsız bir sanat dalı olarak 

görülmemesi, tek parti devleti, Faşist İtalya modellerinden esinlenen acımasız sansür yasası 

(Kaplan, s. 740) ve Batı etkisinden ötürü Türk Sineması’nın gelişmeye başlaması ülkenin çok 

partili rejime geçmesine kadar uzamıştır. Enver Paşa’nın girişimiyle devlet eliyle kurulan ilk 

sinema kurumu olan Merkez Ordu Sinema Dairesi savaş döneminde propaganda amacıyla 1916 

yılında kurulmuştur (Saydam, 2020, s. 408). Kurumun çalışmalarında sinema belgesel 

çekimlere dayanan bir propaganda aracı olarak kullanılmak istenmiştir. Buna rağmen kurmaca 

film denemeleri de yapılmıştır.  

Türk sinemasının başlangıcına dair temel tartışmalardan biri, ilk Türk filminin hangisi 

olduğudur. Sinemanın Osmanlı coğrafyasındaki ilk önemli yerli üretimi, 14 Kasım 1914 

tarihinde Fuat Uzkınay tarafından çekilen Ayastefanos’taki Rus Abidesinin Yıkılışı adlı filmdir. 

Ancak, bu film üzerine belgelerin ve kanıtların eksikliği nedeniyle, ilk film tartışmaları 

günümüze kadar sürmüştür (Kuyucak Esen, 2010, s. 8). İlk film tartışması, Türk sinema 

tarihinin yalnızca tarihsel bir mesele olmadığını, aynı zamanda kültürel kimlik inşasının da bir 

parçası olduğunu göstermektedir. Uzkınay’ın filmi, bir yapının yıkımını belgelerken Türk 

sinema tarihinin sembolik açılışını yapmıştır. Weinberg ve Uzkınay’ın dışında ilk dönem 

önemli filmcilerimizin isimleri; Sedat Simavi, Ahmet Fehim ve Şadi Fikret Karagözoğlu’dur. 

1916 yılında başlayıp savaş sonrası tamamlanan ilk konulu film ise Weinberg’ın başlayıp Fuat 

Uzkınay’ın tamamladığı Himmet Ağa’nın İzdivacı’dır. Bu çalışmalardan sonra 1917’den 

itibaren Şadi Fikret Karagözoğlu Türk Sineması’nın ilk komedi filmi serisi ve ilk komedi yıldızı 

Bican Efendi’yi yaratmıştır. Karagözoğlu’nun Hisse-i Şayia adlı oyundaki karakterine 

dayanılarak yaratılmıştır. Serinin beşinci filmi Bican Efendi Vekilharç (1920)’ta Karagözoğlu 

güldürü öğelerini bireysel sakarlıklar ve toplumsal düzensizlikler etrafında inşa etmektedir 



5 
 

(Özuyar, 2008, s. 134) Film’de vekilharç olan Bican Efendi’nin işgüzarlığı yüzünden yaşadığı 

komik durumlar sergilenmektedir. Toplumsal hiyerarşi içinde kendine bir yer edinmeye çalışan 

ama bu süreçte her şeyi eline yüzüne bulaştıran bir figür olarak Bican Efendi, bireyin 

çaresizliğini ve toplumsal düzenin istikrarsızlığını simgelemektedir.  

 

1.2: Tiyatrocular Dönemi 

Tiyatro geleneğinden gelen Muhsin Ertuğrul, Türkiye'de modern anlamda sinema 

üretiminin temellerini atmıştır. Bir tiyatrocu olan Ertuğrul’un film çalışmaları çoğunlukla 

Nazım Hikmet’in senaryolaştırdığı ve tiyatro oyuncularının oynadığı filmlerdir. Ertuğrul’un 

filmlerinin bir kısmı yabancı kaynaklardan uyarlamadır, diğer kısmı ise Batı’da yaşarken 

etkilendiği tiyatro ve gösteri geleneğini taşımaktadır. (Scognamillo, 2010, s. 40). Buna rağmen 

sinema onun tarafından bağımsız bir anlatı dili olarak görülmemiştir ve bu durum 40’lı yıllara 

kadar böyle devam etmiştir. Öyle ki Ertuğrul, 1940’lı yıllara kadar tek adam olarak tiyatro 

temelli tek tip bir sinema anlayışı sürdürecektir. Giovanni Scognamillo’nun (2010) Muhsin 

Ertuğrul’un sineması için özeti şu şekildedir: “İpek Film’in “yürütücü” yönetmeni haline gelen, 

şirketin yapımlarına yön veren –ve Türk sinemasını tek başına temsil eden– Muhsin Ertuğrul 

artık büyük bir rahatlıkla bir tür “konfeksiyon,” “repertuar” sinemasına girişir ve “repertuar” 

olarak da tiyatroyu kullanır.” (s. 55).  

Tiyatrocular Dönemi, tiyatro ile sinemanın iç içe geçtiği bir dönem olmasının yanında 

Türkiye’de film üretiminin değişeceği ve endüstrileşmeye doğru ilerlediği bir geçiş sürecinin 

yaşanması zorunlu aşamasıdır. Ertuğrul, sahne sanatlarından gelen disipliniyle sinema dilinin 

tiyatro diliyle çakışmasına neden olmuştur. Onun sinema üretimi tiyatro disiplinine bağlı olarak 

biçimlenmiştir ve sinemanın görsel anlatı potansiyeli yeterince değerlendirilmemiştir. Filmleri 

görsel anlatımın potansiyelini çok sınırlı kullanmıştır. Ertuğrul, filmlerini tiyatro gibi düşünerek 

çekmesine rağmen bu dönem belli başlı önemli gelişmelere de sahne olmuştur. Örneğin 1923 

yılında çektiği Ateşten Gömlek filminde ilk kez Türk kadın oyuncuların yer alması kayda 

değerdir. 1935’te çektiği Aysel Bataklı Damın Kızı filmi ise ilk kadın yıldız Cahide Sonku’nun 

parladığı yapımdır (2010, s. 33). Ertuğrul, İstanbul Sokakları adını taşıyan ilk sesli filmimizi 

de 1931 yılında çekmiştir. 1932 tarihli Bir Millet Uyanıyor filminde Mustafa Kemal Atatürk’ün 

gözükmesi ise sinemanın önemli bir mecra olarak görüldüğünün göstergesidir. Bir Millet 

Uyanıyor, belgesel görüntülere yer vermesi ve tiyatrocu olmayan oyuncuları da içermesiyle 

sinemasal gelişmeler açısından önemlidir. İlk renkli Türk filmi Halıcı Kız ise 1953 yılında yine 



6 
 

Ertuğrul tarafından çekilmiştir. Bu gelişmeler ilk dönem sinemanın tiyatrodan 

bağımsızlaşmasının, sinemanın başlı başına farklı bir endüstri olarak görülmesinin 

emeklemesidir. Bu erken dönem filmlerin birçoğu tamamen kaybolmuştur. (Scognamillo, 2010, 

s. 35). 

Muhsin Ertuğrul, 17 yıl boyunca Türkiye'de sinema üretimini belirleyen yapının 

merkezinde yer almıştır. “Muhsin Ertuğrul, sinemaya sanatsal açıdan yeterli önemi vermeyerek 

onu asıl sanat olarak gördüğü tiyatroya gelir getirecek bir ticari kazanç kapısı olarak 

düşünmüştür” (Kuyucak Esen, 2010, s. 32). Ertuğrul, tiyatro ile sinema arasındaki geçirgenliği 

sabitleyen bir yönetmen olarak film üretmiştir. Onun sinema anlayışı, sinemanın teknik 

olanaklarını sahne sanatlarının estetiğiyle harmanlayarak oluşturduğu bir melez formu temsil 

etmiştir. Geleneksel tiyatronun temsilcisi olarak tiyatrodan sinemaya kayan yönetmenin otoriter 

sinema anlayışı dönemin sınırlı teknik olanakları ve ideolojik amaçlarla ordu destekli üretim 

yapısı sebebiyle sinemanın teknik ve içerik olarak gelişmesinde sınırlı bir etki yaratmıştır. 

Sinema tekniğini bir tiyatrocu gözüyle yorumlamıştır. Filmlerinde kullandığı kemik ekibi 

tiyatro sanatçılarıdır. Scognamillo (2010), Ertuğrul’un sürdürdüğü tiyatro geleneğini o dönemin 

koşullarında olağan karşılamakla birlikte, araştırmaları neticesinde Avrupa’da ve Rusya’da 

daha çok tiyatro geleneğinden etkilendiğini ve bu etkiyi ülkemize taşırken yerli bir sinema dili 

oluşturma konusunda pek çaba göstermediğini belirtmektedir (s. 44). “(…) vodviller, müzikli 

güldürüler, duygusal güldürüler, operetler, sonra köy filmleri, kostümlü filmler ve 

melodramlarla sinemayı Batılılaştırmaya çalışmıştır. Bu koşullar altında ortaya çıkan şey 

sinema değildir. Sinema olmasını beklemek (…) tam bir hayalperestliktir.” (s. 68). Ertuğrul’un 

sineması; oyunculuk, kostüm, sahneleme ve müzik gibi unsurlarda tiyatronun kural ve 

geleneğine sıkı sıkıya bağlı kalmıştır.  

Bu dönemin komedi türü ile olan ilişkine bakacak olursak İsmet Fahri Gülünç tarafından 

1919 yılında çekilen Tombul Aşığın Dört Sevgilisi adlı film, yarım kalması sebebiyle Türk 

Sinemasının ilk komedi filmi ‘deneme’sidir (Özgüç, 1990, s. 24). Muhsin Ertuğrul’un ise, 

içerisinde güldürü ögeleri taşıyan operet türünde çektiği filmi Karım Beni Aldatırsa (1933), 

Batı’daki müzikal komedilerden öykünerek oluşturulmuştur. Karım Beni Aldatırsa’nın başarısı, 

kentsoylu güldürüsü ve içeriğinin kıskançlıkla dolu aşk hikayesi olmasından hareketle popüler 

anlatının halk nezdinde kazandığı başarıdır. Yönetmenin 1933 tarihli Cici Berber adlı filminden 

de bahseden Scognamillo, “Muhsin Ertuğrul, böylece sahne geleneğinden ayrılmadan Türk 

Sineması’na müzikli güldürü, yani operet türünü de getiriyordu” diyerek bahsetmektedir. (s. 



7 
 

58). Ertuğrul’un tiyatral geleneğiyle sahneye aktardığı ve türün Türkiye’deki devamını 

garantiye alan bu film seyirci tarafından oldukça ilgi görmüştür. 

Sinemasal, toplumsal ve siyasal gelişmelerle 1940’lı yıllardan itibaren sinemanın 

bağımsızlaşması hızlanacaktır. Bu yıllarda seyircinin sinemadan beklentileri ve teknik 

olanakların artışıyla teatral anlatı sinemada sorgulanır olmuştur. Bu süreç, tiyatrocuların 

etkisinin azalmasına ve sinemanın bağımsız bir anlatım dili geliştirmesine zemin hazırlamıştır. 

Sinemasal gelişmeler açısından eleştirilen Ertuğrul ise “1939'dan itibaren istese de 'tek' 

kalamayacak ve çok sayıda genç yönetmen Türk sinemasında yerini alacaktır” (Kuyucak Esen, 

2010, s. 33) 

 

1.3: Geçiş Dönemi 

1939–1952 yılları arasını kapsayan Geçiş Dönemi, sinemanın tiyatro etkisinden 

kurtulmaya başladığı ve yeni anlatı olanaklarını keşfetmeye yöneldiği bir sürece işaret 

etmektedir. 40’lı yıllardan itibaren ülkedeki rejim değişikliği, gelişen sinema teknolojileri, yerli 

filmlerden alınan verginin düşürülmesi, yeni yapım şirketlerinin açılmaya başlanmasıyla özel 

yapımcıların sinema üretimine dahil olması ve sinemanın devletin tekelinden çıkmaya 

başlamasıyla Türk Sineması canlanmaya ve çeşitlenmeye başlamıştır. Bu dönem Türkiye’de 

sinemanın kurumsallaşma ve endüstrileşme arayışlarının yoğunlaştığı dönemdir. Sinema artık 

eğlence ve dramatik unsurları içeren bir mecraya dönüşmeye başlamıştır. 

1940’lı yılların sonlarında başlayan dönüşüm süreci Türk sinemasında tematik ve yapısal 

bir değişimi beraberinde getirmiştir. Üretim sayısında artış yaşanmıştır ve sinema içerik ve 

biçim bakımından çeşitlenmeye başlamıştır. Sinema artık halkın gündelik yaşamına, sınıfsal 

ayrışmalara ve bireysel çatışmalara yönelmeye başlayacaktır. Bu dönüşüm sinemada sınıfsal 

çözülmelerin, köyden kente göçün ve modernleşme sancılarının sinemaya yansımasını 

içermektedir. Türk sineması tarihinde ilk kez, sistematik bir üretim ve dağıtım yapısı 

şekillenmeye başlamıştır. II. Dünya Savaşı’nın sinema dağıtımına olumsuz etkisi yerli 

yapımcılığın önem kazanmasına yol açmıştır. Yabancı filmlerin azalması yerli üretime alan 

açmış ve böylece 1940’lı yıllardan itibaren çekilen film sayısında artış gözlemlenmiştir. Bu 

dönemde tiyatro kökenli figürler geri çekilirken sinemayı ana uğraşı olarak benimseyen yeni 

bir yönetmen ve yapımcı kuşağı doğmaya başlamıştır. Sesin devreye girmesiyle birlikte 

sinemanın anlatı dili değişmiştir. 1948’de yürürlüğe giren Yerli Film Zorunluluğu Yasası, 



8 
 

Türkiye’de sinema üretimini ekonomik bir faaliyet biçimi olarak yeniden tanımlamıştır. Yerli 

film üretiminin teşvik edilmesi özel yapımcıların sahaya çıkmasını sağlarken, devlet destekli 

veya devlet güdümündeki üretim modeli yerini piyasa dinamikleriyle şekillenen bir sinema 

ortamına bırakmıştır. Bu değişim anlatı biçimlerinde ve oyuncu tipolojilerinde de etkili olmuş, 

yaratıcı çeşitlilik ticari kaygılarla birlikte büyümüş, sonuçta Yeşilçam’ın karakteristik üretim 

çizgisi oluşmaya başlamıştır. Bu dönem Türk sinemasının kitleselleşmesi için zorunlu bir ara 

evre olarak tanımlanmaktadır. Sinemaya karşı gelişen ekonomik yaklaşım, 1950’li yıllardan 

itibaren Yeşilçam’ın oluşumuna zemin hazırlayan taşları dizmiştir. 

Bu dönemde film yapan başlıca yönetmenler; Ferdi Tayfur, Faruk Kenç, Şadan Kâmil, 

Aydın Arakon ve Vedat Örfi Bengü olarak sıralanabilir. Öne çıkan film yapım şirketleri ise 

Kemal Film, İpek Film, Ha-Ka Film, Ses Film’dir. Çekilen filmlerden öne çıkanlar ise Muhsin 

Ertuğrul’dan Allah’ın Cenneti (1939), Bir Kavuk Devrildi (1939), Akasya Palas (1940) ve 

Kızılırmak Karakoyun (1946); Ferdi Tayfur’un Senede Bir Gün (1946) ve Kerim’in Çilesi 

(1947), ikisinin ortaklığında Nasreddin Hoca Düğün’de (Muhsin Ertuğrul & Ferdi Tayfur, 

1943); Faruk Kenç’in yeni bir dönemi başlatan Taş Parçası (1939) ve Yılmaz Ali (1940); ayrıca 

Sihirli Define (Semih Evin, 1950), Dümbüllü serisinden Dümbüllü Macera Peşinde (Şadan 

Kâmil, 1948), Çığlık (Aydın Arakon, 1949), Ateşten Gömlek (Vedat Örfi Bengü, 1950), İstanbul 

Geceleri (Mehmet Muhtar, 1950) ve en önemlisi Ö. Lütfi Akad’ın Lüküs Hayat (1950) ve Vurun 

Kahpeye (1949) olarak sıralanabilir. Vurun Kahpeye ve Kanun Namına (Ö. Lütfi Akad, 1952) 

Sinemacılar Dönemi’ne geçişin anahtarı olmuşlardır.  

 



 
 

2.BÖLÜM: İTALYAN SİNEMA TARİHİ VE YENİ GERÇEKÇİLİK 

 

2.1: Sinemanın İtalya’da Doğuşu 

Sinema teknolojisi İtalya’ya Lumière Kardeşlerin 1896 yılında gerçekleştirdiği ilk film 

gösterimleriyle ulaşmıştır. Gösterimler Roma, Napoli, Floransa, Milano ve Bologna gibi büyük 

kentlerde halka açık olarak sunulmuştur. İlk yıllarda sinema faaliyeti Fransız yapımcıların 

İtalya’daki etkinlikleriyle sınırlıdır. Ancak yerli yapımlar bir süre sonra ortaya çıkacak ve 

Birinci Dünya Savaşı öncesinde İtalya’da sessiz sinema tarihinin en başarılı filmleri 

yapılacaktır.  

Sinemanın gelişimi İtalya’nın benzersiz tarihsel ve estetik geçmişiyle sıkı sıkıya bağlantılı 

bir güzergâh izlemiştir. Özellikle Rönesans’tan beri süregelen zengin sanatsal gelenek ve 

kültürel mirasın kamusal bilinçteki merkeziyeti sinemanın ülke genelinde hızla 

benimsenmesine olanak tanımıştır. Ancak bu estetik zemin kadar belirleyici olan bir diğer 

unsur, İtalya’nın ülke olarak toplumsal ve kültürel bir kimlik inşasına duyduğu ihtiyaçtır. 

Sinema, bu yeni kimliği inşa etme sürecinde önemli bir araç olarak görülmüş ve kültürel bir 

projeye ve ulusal tarih, kahramanlık ve kültürel değerlerin aktarılabileceği bir mecraya 

dönüştürülmüştür (Bondanella, 2017, s. 101). 1861’te ulusal birliğini kuran İtalya derin 

bölgesel farklılıklar, hızla gelişen ama dengesiz bir sanayileşme süreci ve kentleşme baskısıyla 

karşı karşıyadır. Bu yeni çevrede sinema, dağınık toplumsal zemini görsel bir araçla bir araya 

getirme ve sunma potansiyeli taşımaktadır. İnsanlar modernleşmenin etkilerini perde üzerinden 

izlemeye başlayacaktır. İzleyici, filmler aracılığıyla dönüşen dünyasının görsel temsiliyle 

karşılaşacaktır. (Sorlin, 2001, s. 18).  

Erken dönemde daha çok eğlence amaçlı film üretimi başlamıştır. Belgesel tarzında 

manzara görüntüleri ve halk eğlenceleriyle sınırlıdır. Başlangıçta kamera kent manzaralarının 

ve gündelik yaşamın kaydı işlevi görmüştür (Leprohon, 1972, s. 10) Bu dönemde dekorun 

dikkatle kurulduğu tiyatral sahnelemeler sinemanın tiyatrodan ödünç aldığı yapısal özelliğidir. 

Ancak sinemanın sahip olduğu zaman ve mekân manipülasyonu gibi olanakları kısa sürede 

tiyatronun sınırlarını aşan bir anlatı biçimi haline getirmiştir. Erken dönemde sinema 

gösterimlerinin panayır ve fuarlardan sıyrılarak kapalı ve karanlık gösterim alanlarına 

taşınması, sinemanın eğlence olmaktan çıkarak toplumsal ciddiyet taşıyan bir etkinliğe 

dönüşmesinin önemli bir adımıdır (Leprohon, s. 12). Yeni yüzyıla girdikten sonra özellikle 

tarihi epik filmlerle İtalyan Sineması salt bir eğlencelik olmaktan çıkıp estetik bir anlatı aracına 

dönüşecektir. Bu dönemde İtalyan sineması, ulusal kimliğini sinema perdesinde yeniden 



10 
 

kurmaya yönelik çabalara sahne olmuştur. İlk dönem İtalyan sinemasının temel karakteristiği, 

teknolojik bir yeniliği tanımanın ötesinde sinemanın ulusal bir anlatı kurma aracı olarak 

kullanılmasıdır. Bu bağlamda 1905 yılında Filoteo Alberini tarafından çekilen Roma'nın Ele 

Geçirilişi (La Presa di Roma) çoğu kaynak tarafından ilk İtalyan filmi olarak kabul 

edilmektedir. Film, 1870 yılında Papalık güçlerine karşı yürütülen Roma’nın ele geçirilmesi 

olayını konu edinmektedir. Alberini olayları kronolojik bir düzende ve sahne sahne 

canlandırarak gerçekçi anlatının ilk örneklerinden birini ortaya koymuştur. Roma'nın Ele 

Geçirilişi yalnızca sinema tekniği açısından değil, aynı zamanda ulusal sinema kimliği 

oluşturma çabası yönünden de önem taşımaktadır. Film, İtalyan toplumunda ulusal duyguları 

harekete geçirmeyi amaçlamıştır.  

1910’lu yıllardan itibaren İtalyan sinemasının Altın Çağı başlamış, İtalya'da sinema 

endüstrisi kurumsallaşmış, prodüksiyon şirketleri çoğalmış ve uluslararası alanda rekabet 

edebilecek filmler üretilmeye başlanmıştır. Dante Alighieri’nin İlahi Komedya’sına dayanan 

İtalyan Sineması’nın ilk uzun metraj filmi 1911 tarihli Cehennem (L’Inferno) dikkat çekicidir. 

Yapımı üç yıl süren ve ilk kez Napoli’de gösterilen L’inferno, uluslararası alanda başarılı olmuş 

ve büyük bir maddi getiri sağlamıştır. Filmin ilk dönemlere göre oldukça uzun olması sinema 

biletlerinin artmasına sebep olmuştur. Film günümüze kadar ulaşmıştır.  

20. yy’ın başında Torino, Roma ve Milano gibi büyük şehirler film üretiminin 

merkezleridir. Açılan sinema salonları ve kurulan yapım şirketleriyle film üretimi kısa sürede 

organize bir sektöre dönüşmüştür. Ambrosio Film, Cines ve Itala Film’in kurulmasıyla İtalyan 

sineması kurumsallaşmaya başlamıştır. Bu şirketler uluslararası dağıtım ağlarıyla İtalya’yı 

Avrupa sinema piyasasında önemli bir oyuncu haline getirmiştir. Eğlencelik ve tarihsel epik 

temalı yapımlar gibi farklı türlerde filmler üretmişlerdir. Böylece sinema erken dönemde estetik 

olarak ve ticari bir faaliyet alanı olarak güçlenmiştir.  

Erken dönem İtalyan Sineması’nın öne çıkan filmi Cabiria (Giovanni Pastrone, 1914)’dır. 

Cabiria, dönemin en büyük prodüksiyonlarından biridir. Roma döneminde geçen bir hikâyeyi 

anlatan film, ilerici set tasarımı, yenilikçi kamera teknikleri ve epik tarzıyla döneminde çok 

dikkat çekmiştir. Filmde ilk kez kullanılan hareketli kamera, sinema tekniği açısından önemli 

bir sıçramaya işaret etmektedir. Cabiria, İtalyan sinemasının biçimlenmesinde, ulusal kimlik 

ve tarih konulu büyük prodüksiyonların gelişmesinde öncü olmuştur. Kötülük Çiçeği (Fior di 

Male, Carmine Gallone, 1915), İsa (Christus, Giulio Antamoro, 1916) ve Güneş Sonrası (Frate 

Sole, Ugo Falena & Mario Corsi, 1918) gibi büyük bütçeli filmler Cabiria’nın başarısının 



11 
 

ürünleridir (Scognamillo, 1997, s. 103). Filmdeki kadın karakter Cabiria’nın kaçırılması, esaret 

altındaki yolculuğu ve nihayetinde kurtarılması Roma’nın kurtarıcı ve düzen kurucu rolünü 

temsil eden simgesel bir anlatıdır. Başlarda basit olay örgüleri ve durağan kamera kullanımıyla 

sınırlı olan anlatı yapıları, bu filmle birlikte kısa süre içerisinde artan teknik deneyim, gelişen 

kamera hareketleri ve kurgu teknikleriyle daha karmaşık hâle gelmiştir. Cabiria, İtalyan ulusal 

gururunu yücelten bir anlatıya sahiptir. Cabiria gibi erken dönem tarihi epik filmler Avrupa ve 

Amerika’da da dikkatle izlenmiştir. Nereye Gidiyorsun? (Quo Vadis?, Enrico Guazzoni, 1913) 

gibi filmlerin büyük prodüksiyonları, devasa setleri, kalabalık figürleri tarihsel anlatılar 

aracılığıyla İtalya'nın sinema alanında öncü olmasını sağlamıştır. Nereye Gidiyorsun? ve 

Cabiria, Roma İmparatorluğu’na dayanan bir ulusal gurur ve tarihsel devamlılık fikriyle 

toplumsal bir misyon üstlenmişlerdir. Nereye Gidiyorsun? ayrıca antik Roma dönemini büyük 

prodüksiyon değeriyle sahneleyen ve Hollywood’un benzer epik filmlerine öncülük eden bir 

yapı olarak öne çıkmaktadır.  

Erken dönem İtalyan sinemasından öne çıkan diğer sinemasal gelişme kadın oyuncuların 

merkezde yer aldığı melodram türündeki filmlerdir. ‘Diva filmi’ (cinema delle dive) olarak 

adlandırılan ve dönemin opera geleneğinden gelen melodramlar sinema estetiğinde belirleyici 

olmuştur. Kadın oyuncuları merkeze alan bu filmler seyirciyle kurduğu güçlü bağ ile yıldız 

sisteminin yaratıcılarındandır. Bu filmler kadın temsili, arzular ve toplumsal normlar gibi 

gerilimleri ele alan içerikler üretmiştir. Tutkulu aşk ilişkileri ve yoğun duygusal çatışmalar 

görselliği ön planda tutan sahnelerle oluşturulmuştur. Lyda Borelli ve Francesca Bertini gibi 

yıldızlar modern kadının temsiline dair simgeler haline gelmişlerdir.  

Sinemanın erken dönem İtalya’sında daha çok orta sınıf ve alt sınıf izleyicilere hitap eden 

bir eğlence biçimi olarak konumlandığı görülmektedir. Sinema salonlarının şehir 

merkezlerinden taşraya kadar yayılması sinemanın bir toplumsal deneyim alanı olarak 

kökleşmesini sağlamıştır. Böylece sinema İtalya genelinde yaygın ve ulaşılabilir bir kültürel 

etkinlik hâline gelmiştir. Film gösterimlerinin düzenli hâle gelmesi, sinema salonlarının 

çoğalması ve yapımcıların giderek daha fazla yatırım yapmasıyla birlikte sinema İtalyan 

toplumu için sadece bir yenilik olmaktan çıkıp gündelik yaşamın parçası hâline gelmiştir. 

Üstelik sinema, İtalya gibi okuryazarlık oranının düşük olduğu bir ülkede sözsüz anlatımı 

sayesinde daha geniş kitlelere ulaşma imkânı bulmuştur.  

Erken dönemde İtalya sinema üretimi açısından Avrupa’nın en önemli ülkelerinden biridir. 

Ancak bu yükselişin kalıcılığı kısa sürmüş, Birinci Dünya Savaşı’nın başlamasıyla birlikte 



12 
 

İtalyan sinema sektörü ciddi bir duraksama dönemine girmiştir. Özellikle savaş sonrası 

dönemde Amerikan filmlerinin Avrupa pazarına hızlı bir şekilde hâkim olması İtalyan 

sinemasını içerik ve biçim açısından ciddi bir rekabetle karşı karşıya bırakmıştır. Bu süreçte 

İtalyan yapımcılar maliyetli prodüksiyonlardan uzaklaşmış ve daha düşük bütçeli yapımlara 

yönelmiştir. Birinci Dünya Savaşı’ndan önce Nereye Gidiyorsun?, Cabiria ve Pompei’nin Son 

Günleri (Gli Ultimi Giorni di Pompei, Eleuterio Rodolfi, 1913) gibi filmler sayesinde İtalya, 

görkemli yapımlarıyla Amerikan filmlerine güçlü bir alternatif olarak öne çıkarken savaşla 

birlikte ekonomik koşullar hızla değişmiş; üretim kaynaklarının azalması, insan gücünün 

cepheye kaydırılması ve dış ticaretin daralması İtalyan sinemasının yükselişini durdurmuştur. 

Avrupa pazarındaki öncelikli konumu kaybolmuş ve bu durum ABD yapımlarına yeni alanlar 

açmıştır. Savaş öncesinde gösterdiği uluslararası başarıyı devam ettirecek koşulları 

yaratamayan İtalyan sineması savaş sonrası dönemde silikleşmiştir (Uricchio, 2008, s. 89) 

 

2.2: Andre Deed 

Sessiz sinema döneminde komedi türü İtalya’da Commedia dell’arte geleneğinin beden 

odaklı oyunculuğu, sokak gösterilerinden devralınan grotesk karakter yapıları ve abartılı 

jestleriyle birleşerek sinemanın görsel doğasına uyum sağlamıştır. Bu dönemdeki komedi 

filmleri sokak tiyatrosu geleneği, vodvil, sirkteki fiziksel performanslar gibi farklı etkilerin bir 

sentezi olarak karşımıza çıkmaktadır.  

Epik filmler İtalyan sinemasının kültleri olmadan önce tiyatral özellik taşıyan kısa metrajlı 

komedi filmleri çok tutulmaktaydı. Andre Deed’in meşhur karakteri Cretinetti’den önce 

Leopoldo Fregoli (1867–1936) İtalya’nın ilk film yıldızı olma adayıdır. Fregoli’nin tiyatro 

geleneğinin devamı niteliğindeki komik filmleri seri niteliğindeydi. Bu açıdan yıldız sisteminin 

de ilk örneklerini oluşturmaktaydı. Fakat İtalyan Sineması’nın erken dönem sessiz komedisinin 

dünyaca ünlü karakteri Cretinetti olmuştur. Charlie Chaplin’in Şarlo’sunun İtalyan versiyonu 

olan Cretinetti, Georges Méliès’le Fransa’da çalışıp sonradan İtalya’ya gelen Andre Deed’in 

canladırdığı bir tiplemedir. Deed, sinema kariyerine Pathé Şirketi için çalışarak başlasa da onu 

esasen uluslararası çapta tanınan bir yıldıza dönüştüren süreç, 1909 yılında Torino merkezli 

Itala Company tarafından Fransa’dan İtalya’ya transfer edilmesiyle başlamıştır. Giovanni 

Pastrone’nin yönetmenliğindeki Cretinetti tipi çok meşhur olup daha sonra dünya turuna 

çıkmıştır.  



13 
 

Deed’in tiplemesi sessiz dönem komedi türünün öncülerindendir. Filmlerindeki komedi 

unsuru çoğunlukla kovalamaca sahneleridir. Karakterin günümüzde ulaşılabilen en meşhur 

filmi Mekanik Adam (L’uomo meccanico, Andre Deed, 1921)’dır. Cretinetti, Chaplin ve Buster 

Keaton’ın Amerikan slapstick komedisini oluşturan karakterleri kadar bilinmez. Fakat Peter 

Bondanella, Slapstick geleneğinin Commedia dell’arte tiyatrosunun komedi unsurlarına 

dayanadığını; slapstick kelimesinin bile bu geleneğin meşhur karakteri Zanni’yi canlandıran 

Arlecchino’nun taşıdığı sopadan geldiğini hatırlatarak İtalyan sahne kültürünün komedi türüne 

yaptığı katkıyı derinleştirmek istemiştir (Bondanella, 2017, s. 15-17). 

Cretinetti karakteri aşırı duygusal, saf, sakar ve sosyal normlara uyum sağlamakta zorlanan 

bir tipleme olarak hem eğlendirici hem de eleştirel bir işlev üstlenmiştir. Karakterin adı da zaten 

‘budalacık/küçük aptal’ anlamına gelen bir kelime oyunu içerir (‘cretino’ Türkçe’ye 

aptal/budala olarak, ‘etti’ eki ise ‘cık-cik’ olarak çevrilebilir). Fiziksel komediye dayalı 

davranışları bu niteliği pekiştirir. Cretinetti, aptallığıyla gülünç duruma düşen ama asla kötü 

olmayan figür tipolojisinin İtalyan varyantıdır. Bu karakter, burjuva düzenine uyum sağlamaya 

çalışan küçük adamın parodisi olarak izleyiciye sunulur ve İtalyan kentleşme sürecinin 

absürtlüğünü temsil eder. Sıkışık sokaklarda geçen kovalamacalar, işçi sınıfının yaşadığı 

mekânsal daralma, kadın figürlerinin ya masum ya da kontrolsüz şekilde erotize edilmesi o 

dönemin sosyal kodlarını anlamanın anahtarıdır. Deed’in grotesk ve çocuksu komedisi yalnızca 

İtalyan izleyicisini değil uluslararası sinema seyircisini de etkilemiş, karakterin popülerliği 

sınırları aşmıştır. 

 

2.3: Faşist Dönemde Sinema 

1906-1916 yılları arasında Altın Çağı’nı yaşayan İtalyan Sineması 1917-1929 arasındaki 

dönemde yaratıcı vizyon açısından ciddi bir gerileme yaşamıştır. İddialı tarihsel epik anlatıların 

yerini çoğu zaman içerik açısından zayıf ve estetik derinlikten yoksun filmler almıştır. Üretim 

mekanizması çözülmüş, Torino ve Roma gibi merkezlerde yoğunlaşan sinema üretimi savaş 

sonrası ekonomik ve politik istikrarsızlık nedeniyle dağılmış, stüdyolar kapanmış ve üretim 

kapasiteleri ciddi oranda düşmüştür. Sinema savaştan sonra yaratıcı dinamizmi yitirmiş, dış 

etkilere açık ve üretim açısından sınırlı bir alana hapsolmuştur. (Leprohon, 1972, s. 47). 

1920’lerden itibaren üretim ve dolaşım sistemleri giderek merkezi otoritenin yönlendirmesi 

altına girmiştir. Bu yıllarda bütün Avrupa’da olduğu gibi İtalya’da da toplumsal dönüşümler ve 

ekonomik sıkıntılar sinema sektörünü doğrudan etkilemiştir. Birinci Dünya Savaşı’nın ardından 

İtalya, sinema ihracatındaki üstünlüğünü Amerikan ve Alman sinemasına kaptırmıştır. 1919’da 



14 
 

kurulan İtalyan Sinema Birliği (Unione Cinematografica Italiana) bu duruma kurumsal zeminde 

karşı çıkmaya çalışsa da 1920’lerin başından itibaren sinema sektörü ciddi bir kriz içerisine 

girmiştir (Scognamillo, 1997, s. 104).  

Bu süreçte İtalyan sinemasının en büyük sorunlarından biri dışa bağımlılıktır. Amerikan 

yapımlarının İtalyan sinema pazarındaki hâkimiyeti giderek artmış; özellikle görsellik ve 

anlatım dili açısından Amerikan sineması İtalyan izleyicisi üzerinde büyük bir etki yaratmıştır. 

Ulusal sinemanın kendine özgü anlatım biçimi geliştirmesi neredeyse imkânsız hâle gelmiş, 

sektörde yaratıcı tıkanmalar kaçınılmaz olmuştur. Öte yandan sesli sinemanın yaygınlaşması bu 

süreçte büyük bir teknolojik atılım olarak değerlendirilmiştir. Devlet, sesli film teknolojisinin 

gelişimini teşvik etmiş ve bu yolla sinemanın etkisini artırmayı hedeflemiştir. (Sivas, 2010, s. 

12).  

Benito Mussolini’nin 1922’de iktidara gelmesinin ardından İtalya’da kurumlar hızla faşist 

ideoloji doğrultusunda yeniden biçimlendirilmeye başlanmış ve sinema etkili bir araç olarak 

öne çıkmıştır. Mussolini’nin sinemaya bakışı halkı yönlendirecek ideolojik bir aygıt olarak 

şekillenmiştir. Faşist rejim, sinemanın kitleler üzerindeki etkisini çok erken fark etmiş ve bu 

doğrultuda sinema üretimini sistematik biçimde denetim altına almıştır (Teksoy, 2005, s. 304). 

LUCE (Eğitici Sinema Birliği - L’Unione Cinematografica Educativa)’nin 1924’te kurulması 

bu sürecin ilk önemli adımıdır. Kurumun ana işlevi devletin tercihleri doğrultusunda belgeseller 

ve haber filmleri üretmektir. Özellikle haber filmleri, belgeseller ve rejimi yücelten kısa 

metrajlar aracılığıyla Mussolini’nin lider figürü sistemli biçimde inşa edilmiştir. LUCE 

yapımları hem şehirlerde hem kırsal bölgelerde düzenli olarak gösterilmiştir. 1937’de açılan 

Cinecittà stüdyoları ise Avrupa’nın en büyük film üretim komplekslerinden biri hâline gelerek 

faşist İtalya’nın kültürel prestij projesine dönüştürülmüştür. Böylece sinema İtalya’nın faşist 

ideolojisini sunan bir propaganda işlevine dönüşmüştür. Özellikle 1930’ların sonuna 

gelindiğinde sinema neredeyse tamamen devlet kontrollü bir yapıya bürünmüştür. Gösterim 

salonları rejimin ideolojik yayılım alanlarından biri haline getirilmiş, özellikle kırsal bölgelerde 

düzenlenen seyyar gösterimlerle faşist ideolojinin ülke geneline yayılması hedeflenmiştir. Bu 

ideoloji sinemayı hem bir eğitim aracı hem de denetim mekanizması olarak değerlendirmiştir. 

Sansür, yapım aşamasından gösterim sürecine kadar her noktada belirleyici olmuştur. 

Filmlerin anlatı özelliklerine bakacak olursak bu dönem filmlerinde birey yoktur. Bireyin 

yerine kolektif, tekil hikâyelerin yerine tarihsel anlatılar, modernleşme yerine geleneksel aile 

yapısı ve milli değerler vardır. Bu sinemasal evrende karakterler çoğu zaman idealize edilmiş 



15 
 

tipler olarak sunulmuştur. Kahramanlık, sadakat, aileye bağlılık gibi temalar tekrar tekrar 

işlenmiştir. Tarihî filmlerde ulusal gururun altı çizilirken güncel hikâyelerde bile ahlaki öğretiler 

ön planda olmuştur. Rejimin sansür mekanizması yasaklayıcı değil yönlendiricidir. 

Yönetmenler neyin yapılabileceğini en baştan bilmiş ve çoğu zaman bu sınırlar içinde kalmıştır. 

Bu durum bir tür içselleştirilmiş otosansür doğurmuş, sinemacılar rejimle çatışmaya girmeden 

iş üretebilmenin yollarını ararken anlatı yapılarını da bu sınırlara göre biçimlendirmiştir. 

Sinema salonlarının faşist rejim altında çoğalması devletin kendi görüşünü daha geniş kitlelere 

ulaştırmak için sinemayı kullanma stratejisinin bir sonucu olarak işlemiştir. (Leprohon, 1972, 

s. 62). 

Bunlarla beraber bu dönemde sinema altyapısı, eğitimi ve stüdyo bakımından önemli 

yatırımlar yapılmış, diğer yandan tüm bu olanaklar yalnızca ideolojik bir çerçeve içinde 

değerlendirilmiştir. Bu çelişki, savaş sonrası dönemde yaşanacak sinemasal kırılmaların da 

temelini oluşturmuştur. 1935’te kurulan Roma Sinema Okulu (Centro Sperimentale di 

Cinematografia) hem teknik eğitim veren hem de sinema üzerine düşünsel zemin oluşturan bir 

kurum olmuştur. Bu okulda yetişen bazı öğrenciler sonraki yıllarda Yeni Gerçekçilik akımının 

öncü isimleri arasında yer alacaktır. Faşist dönemde geliştirilen teknik olanaklar Yeni 

Gerçekçilik gibi özgür ve eleştirel sinema akımlarının doğmasına zemin hazırlamış, böylece 

baskıcı bir dönemin içinden estetik bir uyanış doğmuştur. Bu dönemde yönetmenlerin, 

senaristlerin ve yapımcıların estetik kararlar üzerinde sınırlı özgürlüklere sahip olduğu bir alan 

da vardır. Alessandro Blasetti, Mario Camerini gibi yönetmenler, ulusal anlatıyla 

çerçevelenmiş, gerçekliğe daha yakın ve gündelik hayatı gözlemleyen filmler üretmiştir. Bu 

farklılıklar savaş sonrasında Yeni Gerçekçilik’e giden yolu açan sinema dilinin habercisi 

olmuştur (Bondanella, 2017, s. 30). 1933'ten itibaren yabancı filmlere karşı yerli film yasasının 

çıkarılması ulusal bir sinema yaratma çabası olmuştur. Roma’daki Cines’in yanmasıyla doğan 

boşluk, Mussolini’nin kişisel ilgisiyle desteklenen Cinecittà’nın 1937’de kurulmasıyla 

tamamlanmıştır. Kültürel hegemonyanın tesisi adına sanatla siyasetin iç içe geçtiği bu ortamda, 

Venedik Film Festivali gibi uluslararası organizasyonlar rejimin estetik vitrini haline gelmiştir. 

Sinema, İtalyan faşizminin elinde modern ama totaliter bir kültürel aygıta dönüşmüştür. 

Özellikle 1930'lar boyunca üretilen propaganda filmleri dört temel kategoriye 

ayrılmaktadır; askeri ve ulusal belgeseller, Afrika misyonu temalı filmler, tarihî kostümlü 

dramalar ve anti-Bolşevik/Sovyet filmleri. Yurt belgeselleri ulusun geçmişiyle kahramanlık 

bağı kurmaya çalışırken Afrika’ya yönelik sömürgeci bakış da sinema aracılığıyla 

meşrulaştırılmıştır. Kostümlü dramalarda ise Mussolini’nin kültürel söylemlerini destekleyecek 



16 
 

şekilde antik Roma ya da Rönesans dönemine yapılan göndermeler dikkat çekmektedir. 

Goffredo Alessandrini’nin Luciano Serra, Pilot (Luciano Serra, Pilota, 1938) adlı filmi, bir 

savaş pilotunun ulusal onur ve görev bilinciyle hareket eden karakteri üzerinden faşist yurttaş 

idealini sinema aracılığıyla sunmuştur. Filmler geleneksel değerleri cilalayarak tarihten iktidar 

devşiren bir yaklaşım sergilemiştir. (Morandini, 2008, s. 406).  

Faşist dönemde önemli sinemasal gelişmelerden biri de ‘Beyaz Telefon’ (telefoni bianchi) 

filmleri olarak adlandırılan melodramlardır. Bu filmler, üst sınıf yaşamını estetize eden, 

konforlu iç mekânlarda geçen ve karakterlerin sosyoekonomik sorunlardan izole olduğu 

anlatılardır. Filmlerde ideolojik olarak sterilize edilmiş bir gerçeklik sunumu oluşturulmuştur. 

Beyaz telefonlar dönemin burjuva estetiğinin bir simgesi olarak sahne dekorlarında sıkça yer 

almış ve bu filmler aracılığıyla İtalya’da idealize edilmiş bir yaşam tarzı perdeye taşınmıştır. 

Bu tür filmler özellikle üst sınıfın yaşantısını anlatan, zengin ev içi mekânlarda geçen, ahlaki 

mesajları otoritenin sınırları içinde kalan yapımlardır. Bondanella’nın da vurguladığı üzere, 

faşist ideoloji kendisini sinemada açıkça bağıran içeriklerle değil, estetik formun içine 

yedirilmiş, ideolojik olarak ‘normalleştirilmiş’ imgelerle var etmiştir (Bondanella, 2017, s. 23).  

Beyaz telefon filmlerinin belirleyici estetiklerinden biri burjuva yaşam tarzının idealize 

edilmesi ve çatışmaların kişisel düzlemde çözüme kavuşturulmasıydı. Bu filmler doğrudan 

propagandaya ihtiyaç duymadan ideolojik mesajları estetik bir form içinde sunmuştur. 

Filmlerde sıkça rastlanan lüks evler, şık kıyafetler, modern eşyalar seyirciye hem bir modernlik 

duygusu hem de ulaşılması güç bir yaşam biçimi sunmuştur. Bu çerçevede Mario Camerini’nin 

Bay Max (Il Signor Max, 1937) adlı filmi, sınıfsal kimliğin dönüşümüne ve burjuva yaşam 

biçiminin arzusuna odaklanan karakter yapısıyla öne çıkmıştır. Vittorio De Sica’nın oyuncu 

olarak yer aldığı bu filmde, bir gazeteci karakterinin üst sınıf kimliğine bürünerek burjuva 

çevrelere girmeye çalışması, görünüş ile gerçeklik arasındaki çelişkiyi hafif dokundurmalarla 

sunar. Öte yandan Alessandro Blasetti gibi yönetmenlerin çalışmaları, klasik Beyaz Telefon 

sinemasından sapmalar sunarak gerçekçi anlatıya yönelik estetik denemelere zemin 

hazırlamıştır. Blasetti’nin 1860 (1934) adlı filmi tarihsel anlatıyı yeniden kurarken sinemanın 

ulusal kimlik inşasındaki rolünü ciddiyetle üstlenmiş, estetik düzeyde İtalyan Yeni 

Gerçekçiliği’nin öncülü olabilecek bir yönelim geliştirmiştir. Blasetti’nin filmlerinde 

karakterlerin daha sıradan insanlar olması, kırsal alanların sahneye dahil edilmesi ve 

toplumsallığın önem kazanması dönemin hâkim sinemasından ayrışan önemli göstergelerdir. 

Bu durum, rejimin propagandacı sinema anlayışıyla doğrudan çatışmasa da yeni bir sinemasal 

tahayyülün filizlerini içermesi açısından önemlidir. 



17 
 

2.4. İtalyan Yeni Gerçekçiliği 

İtalyan Yeni Gerçekçiliği, bir sinema akımı olmasının yanında savaş sonrası İtalya’nın 

sosyopolitik yapısıyla hesaplaşma biçimidir ve bu hesaplaşmanın en etkili anlatıcıları arasında 

Roberto Rossellini, Vittorio De Sica ve Luchino Visconti yer almaktadır. Rossellini’nin katı 

gözlemci tarzı, De Sica’nın duygusal insancıllığı ve Visconti’nin tarihsel ve kültürel derinliği 

bu dönemin sinemasını biçimlendiren üç temel eğilim olarak ortaya çıkmıştır.  

Savaştan sonra harap olmuş bir ülkenin yeniden özgür filmler üretmeye başlaması ideolojik 

bir çaba olarak okunmalıdır. 1930’lar ve 40’lar boyunca moral verici, ahlaki normlarla çevrili 

ve propaganda kaygısıyla içerik üreten bir sinema anlayışına rağmen o yıllarda yetişen 

yönetmenler sonraki dönemde estetik kırılmanın öncüsü olmuştur. İkinci Dünya Savaşı 

sonrasında İtalya fiziksel ve psikolojik bir enkaz halindedir. Kentler yıkılmış, ekonomik üretim 

durmuş, insanlar evsiz kalmıştır ve rejimin çöküşüyle birlikte ideolojik olarak yönünü şaşırmış 

bir halk vardır. Ortaya çıkan yıkım fiziksel mekânlarla birlikte kolektif bilinci de tahrip etmiştir. 

İtalyan Yeni Gerçekçiliği de bu yıkımın, hayal kırıklığının ve bunalımın izlerini taşıyan bir 

anlatı arayışı ile ortaya çıkmıştır. Bu dönem, toplumsal gerçeklikle bağ kurmaya çalışan bir 

sinemasal seferberliktir. Fakat bu filmler sadece olanı göstermekle kalmamış, olması gerekeni 

de ima etmiştir. Yeni Gerçekçilik’in beslendiği temel kaynaklar arasında hem İtalyan 

edebiyatındaki verismo (gerçekçilik) geleneği hem de dönemin sol eğilimli düşünsel çevreleri 

yer almaktadır (Sivas, 2010, s. 20). Akımın salt bir belge sunumu olmadığı, tersine politik 

yönelimin ve kültürel duyarlılığın sonucu olduğu fikri onu daha karmaşık ve katmanlı bir zemin 

üzerine yerleştirmektedir.  

Savaşın bitimi ve faşizmin çöküşüyle birlikte İtalya'da yeniden yapılanan sol hareketlerin 

toplum üzerindeki etkisi belirginleşmeye başlamıştır. Umutsuzluk ortamı sinemanın anlatı 

evrenine doğrudan yansımış ve sinema halkın sesi olmaya çalışmıştır. Savaş sonrası İtalya’sında 

derinleşen ekonomik eşitsizlikler, kurumsal güvensizlikler ve toplumsal belirsizlikler Yeni 

Gerçekçi yönetmenleri geleceğe dair bir tahayyül oluşturma amacına yöneltmiştir. Bu açıdan 

İtalyan Yeni Gerçekçiliği, savaştan sonra İtalya’daki koşulların sinemasal düzleme yansıması 

olarak anlaşılması gereken köklü bir dönüşüm hareketidir. Akımın başlıca özelliği, savaş 

sonrası gerçekliğini doğrudan ve çoğu zaman rahatsız edici bir açıklıkla yansıtma iddiasıdır. 

Dahası Yeni Gerçekçilik kolektif bir duruş ve sosyal sorumluluk anlayışıdır. İdeolojik, 

toplumsal ve estetik düzeyde kurulan bu anlayış, Mussolini rejiminin düşüşüyle birlikte 

İtalya'da değişen politik iklimin ve değişim rüzgarının bir sonucudur. 



18 
 

Akımın doğuşu aynı zamanda üretim koşullarıyla da yakından ilişkilidir. Savaş sonrasında 

kaynakların kısıtlı olması yönetmenleri doğrudan sokağa yöneltmi, stüdyoların yokluğu 

gerçeklik hissini bir yandan zorunlu bir estetik hâline getirmiştir. Bu açıdan Yeni Gerçekçilik’in 

biçimsel özellikleri, aynı zamanda dönem koşullarının dayattığı pratik zorunluluklardır. Fakat 

bu zorunluluklar ve ideolojik yatırımlar birleşip zamanla özgün bir anlatım tarzına evrilmiş ve 

dünya sineması için dönüştürücü bir akım hâline gelmiştir. Yönetmenlerin görsel 

kompozisyonlarda sade ve derinlikli bir dil kurmaları, diyalog yerine görüntüyle anlam 

üretmeleriyle sinema kurgudan tanıklığa dönüşmüştür. Filmler, faşist dönemin stüdyo merkezli 

idealize edilmiş yapay anlatılarına karşılık gündelik yaşamın içine oturmuş, sokakta geçen 

hikâyeleriyle gerçek insanları gerçek mekânlarda anlatmayı seçmiştir. Hikâyeler artık 

kahramanlıkla değil hayatta kalma çabasıyla örülmektedir; bireyler topluma meydan okuyan 

değil toplumun içinde ezilen figürler olarak konumlandırılmaktadır. Bu filmler, yapaylıktan 

arınmış, stilize edilmemiş bir anlatı estetiğiyle gerçekliğe daha doğrudan bir temas kurmayı 

amaçlamıştır. Seyirciden duygusal yatırım bekleyen melodramlara karşılık soğukkanlı bir 

gözlemle izleyiciyi dünyadaki adaletsizliklere tanık etmeye çağıran bu sinema anlayışı bir 

yandan umutsuzlukla yoğrulmuşken diğer yandan dirençli bir insani varoluşun izini sürmüştür. 

Bu direnç hali sinemanın anlatısal biçimini de dönüştürmüş, kahraman merkezli öyküler yerine 

kolektif yaşantının parçalı yapısı sinemanın öznesi haline gelmiştir. Sinema artık bir yüceltme 

değil olduğu gibi gösterme aracına dönüşmüştür ve bu da yalnızca estetik bir tercih değil, aynı 

zamanda etik bir duruştur. 

Öte yandan Yeni Gerçekçilik, Beyaz Telefon filmlerine karşı da bir ayağa kalkıştır. 

Mussolini döneminin yapay iç mekânlara, teatral oyunculuğa ve steril anlatılara dayanan 

filmleri; savaştan çıkmış, yoksullaşmış, ailesini kaybetmiş, kimliğini sorgulayan bir toplum için 

gerçeklikten kopuk birer kurguya dönüşmüştür. Yeni Gerçekçilik ise bu kopuşun karşısına, 

doğrudan sokağa çıkan, yıkılmış evleri, boşaltılmış meydanları, umutsuz insan yüzlerini 

kameranın merkezine yerleştiren bir anlatı biçimiyle çıkmıştır. Yeni Gerçekçi filmler birer 

hikâye olmalarının yanında belge ve tanıklık olarak değerlendirilmiştir. etik bir tavrın ürünü 

olan bu filmde yapay ışıklandırmalardan kaçınmak, amatör oyuncu kullanmak ya da doğal 

mekânlarda çekim yapmak dönemin gerçekliğine saygı göstergesidir. Özellikle Roberto 

Rossellini’nin erken dönem neorealizmi daha sonra gelen nesiller için bir çıkış noktası 

olmuştur. Onun sinemasında yer alan yapısal boşluklar ve dramatik olmayan anlatı biçimi, 

modern sinemanın habercisi olarak kabul edilir. Vittorio De Sica’nın duygusal derinliği ise, 

sonraki melodramatik yapıların alt metnini oluşturmuştur. Lushino Visconti’nin tarihsel ve 



19 
 

kültürel yoğunluğu, daha sonra yükselen İtalyan auteur sinemasının öncüsü olarak 

değerlendirilebilir. Bu üç yönetmenin filmografileri birbirinden oldukça farklı anlatım 

biçimlerine sahip olsa da hepsi neorealist etik ve estetik anlayışın temellerini farklı yollarla 

kurmuşlardır. Anlatının yapısı, gerçeklikle kurulan ilişki, oyuncu seçimi, mekân kullanımı ve 

kameranın konumlandırılması gibi sinemasal kararlar her bir yönetmenin politik ve sanatsal 

görüşünü doğrudan yansıtmıştır. Yönetmenlerin ortak noktası gerçeklikle kurdukları ilişkinin 

doğrudanlığıdır. Ancak bu doğrudanlık mekanik bir belgeselcilik değil ideolojik ve estetik bir 

tercihtir. Yeni Gerçekçi sinema anlayışının ideolojik zemini savaş sonrasında İtalya'da oluşan 

yeni siyasal konjonktürle doğrudan ilişkilidir. Savaşta yer altı direniş örgütleriyle deneyim 

kazanmış olan bu siyasi aktörler, sanatın da yeni toplumsal bilincin inşasında rol oynaması 

gerektiği fikrini savunmuşlardır. Bu fikir, sinema gibi kitlelere ulaşma gücü yüksek bir alan için 

özellikle geçerlidir (Teksoy, 2005, s. 328).  

Rossellini’nin Roma, Açık Şehir (Roma, Città Aperta, 1945) filmi, öykünün savaşın izlerini 

taşıyan gerçek sokaklarda geçmesiyle bir milat niteliğindedir ve savaşın hemen ardından 

çekilmiş olması nedeniyle yalnızca sinemasal değil, tarihsel bir belge olarak da değerlidir. 

Filmdeki karakterler idealize edilmiş kahramanlar değil, çelişkilerle dolu, yorgun, kararsız, 

sıradan ama direnmeye çalışan ve kolektif mücadeleyi temsil eden insanlardır. Özellikle uzun 

plan-sekanslar, sabit kamera kullanımı, dekoratif öğelerin olmayışı ve gerçekçi anlatım dili 

izleyicinin sahicilik duygusunu pekiştiren temel sinemasal araçlardır. Kamera hem anlatının 

içinde hem de dışında konumlanmıştır. Roma, Açık Şehir, savaşın gerçekliğini belgeleyen 

tarzıyla Yeni Gerçekçilik’in manifestosu niteliğindedir. Açık uçlu hikâyeler, dramatik yapıdan 

uzak sekanslar ve amatör oyuncu kullanımı, Rossellini’nin özellikle savaş üçlemesinde öne 

çıkan unsurlardır. Yönetmenin biçimsel sadeliği ideolojik bir tercihtir; sinemanın propaganda 

ya da gösteri aracı olmasının ötesinde doğrudan bir tanıklık imkânı sunabileceğini ileri 

sürmektedir. (Bondanella, 1998, s. 37) Filmdeki çerçeveleme genellikle yalın ve düzenlidir. 

Karakterlerin çevreyle olan ilişkisi göz önünde bulundurularak kurulmuş kompozisyonlar 

mekânsal gerçekliğe vurgu yapmaktadır. (Chansel, 2003, s. 33). Yönetmen, üçlemenin diğer 

filmleri Hemşehri (Paisà, 1946) ve Almanya Sıfır Yılı (Germania Anno Zero, 1948) filmlerinde 

de toplumsal travmanın kolektif izlerini kayıt altına almaya devam etmiştir. Rossellini’nin 

kamerası bir tanığın kamerasıdır. Hem tarihe hem de seyirciye karşı hesap verebilirlik 

taşımaktadır. (Bondanella, 2017, s. 82). 

Cesare Zavattini'nin kaleme aldığı yazılarda savunduğu fikirleri Yeni Gerçekçiliğin sinema 

anlayışını temelden etkileyen düşünsel bir çerçeve sunmuştur. Ona göre sinema olağan 



20 
 

insanların olağan yaşamlarını gerçekçi bir dille sunmalı, böylece gündelik olanın içindeki 

gerçeklik ve trajedi görünür hale getirilmelidir (Teksoy, 2005, s. 333). Zavattini, Yeni 

Gerçekçilik’in ideolojik kurucularından biri olarak düşünülmekte, insanların gündelik 

yaşamına odaklanmayı temel bir estetik ve ahlaki görev olarak görmektedir (Sivas, 2010, s. 22). 

Vittorio De Sica ve senaristi Zavattini'nin iş birliğiyle ortaya çıkan Bisiklet Hırsızları (Ladri di 

biciclette, 1948) ve Umberto D. (1952) gibi filmler sıradan insanların hayatta kalma 

mücadelesini aktaran anlatılardır. Bisiklet Hırsızları filminde anlatı karakterlerin hayatta 

kalmak için verdikleri küçük ama yaşamsal mücadeleler üzerine kuruludur. Bu filmler seyirciyi 

kendi pozisyonunu sorgulamaya davet etmektedir. Kadınlar, çocuklar, yaşlılar gibi çoğu zaman 

görünmez olan insanlar anlatının taşıyıcısı haline gelmektedir. Umberto D. (1952) filmindeki 

yaşlı adam ya da Kaldırım Çocukları (Sciuscià, 1946)’ndaki sokak çocukları izleyiciyi harekete 

geçirirler. Bu açıdan Yeni Gerçekçilik ideolojiyi açıkça propaganda biçiminde sunmamaktadır. 

Onun yerine gerçekliği perdeye taşıyarak izleyicinin vicdanını rahatsız etmekte ve onu 

sorumluluğa davet etmektedir.  

De Sica’nın filmleri duygusal yoğunluğu daha yüksek bir sinema dili olarak tanımlanabilir. 

En güçlü yanı sıradan insanların gündelik sıkıntılarını toplumun ahlaki ve ekonomik yapılarıyla 

ilişkilendirerek evrensel temalar hâline getirebilmesidir. Filmleri kahramanları yüceltmez, 

onları günlük hayatın sıradanlığı ve çaresizliği içinde izleyiciyle yüzleştirir. Zavattini’nin 

kuramsal yazılarında dile getirdiği ideallerini De Sica'nın filmlerinde somut bir biçimde görmek 

mümkündür. Filmlerde olaylar hızla gelişmez. Karakterler içlerine kapanır, zaman ağır akar ve 

gerçeklik tüm çıplaklığıyla yüzümüze çarpar. (Morandini, 2008, s. 411) Yönetmenin ödüllü 

filmi Bisiklet Hırsızları’ında hikâye Roma’nın arka sokaklarında işsiz bir babanın geçim aracı 

olan bisikletinin çalınmasıyla başlar. Ancak bu basit olay, işsizlik ve toplumsal çaresizlik 

üzerinden okunabilecek katmanlı bir anlatıya dönüşür. Filmdeki baba figürü ailesine karşı 

sorumluluğunu yerine getirmek için kendi ahlaki sınırlarını zorlayan ama yine de başarısız olan 

bir kahramandır. Film boyunca bisikletini ararken karaborsacılar, kilisede dua eden fakirler, 

futbol holiganları, sokak serserileri gibi toplumun tüm katmanlarıyla yüzleşir. Bu insanların her 

biri savaş sonrası İtalya’nın parçalanmış sosyal yapısının temsilidir. Film bu karmaşık yapıya 

çözüm önermek gibi bir kaygı gütmemektedir. Filmde gerçekliğe sadık kalmak, estetik ya da 

dramatik tatminden daha önceliklidir. (Biryıldız, 2002, s. 84). Umberto D. filmi ise yaşlı bir 

emekli memurun yoksullukla, yalnızlıkla ve intihar düşünceleriyle verdiği mücadeleyi anlatır. 

De Sica bu filmde neredeyse tüm sinemasal araçlardan arınmış bir anlatı sunmuştur. 

Yönetmenin, akımın sınırlarının en belirgin şekilde esnettiği masalsı ve alegorik filmi 



21 
 

Milano’da Mucize (Miracolo a Milano, 1951) ise tezin son bölümünde detaylı şekilde ele 

alınacaktır. 

Luchino Visconti ise neorealist sinemanın en aristokratik sesi olarak değerlendirilebilir. 

Filmleri Yeni Gerçekçilik’in sıradan insanlara odaklanma anlayışını korurken bireyleri tarihsel 

süreçlerin içine yerleştirmeye çalışmıştır. Filmlerin görsel dünyası zengin ve yoğun sembollerle 

örülüdür. Kadrajları estetik bir değer taşırken ideolojik bir söylemin de parçasıdır. Filmlerindeki 

gerçekçi etkiler fakirlik ya da gündelik hayatın sunumuyla değil sınıf mücadelesinin dramatik 

ve estetik bir anlatısıyla hayat bulmaktadır. Karakterlerini tarihsel değişim süreçlerinin 

ortasında konumlandırmıştır. Visconti'nin filmleri toplumsal sınıf yapısını çözümleyen 

Marksist bir perspektife ve biçimsel olarak sinemanın görsel potansiyelini zorlayan bir 

zenginliğe sahiptir. Yönetmenin ilk filmi Tutku (Ossessione, 1943) Yeni Gerçekçilik’in ilk 

örneklerinden biri olarak kabul edilmektedir. Filmdeki karakterler dönemin İtalya’sının ahlaki 

çöküşünü ve sınıfsal gerilimlerini yansıtırken görsellik anlamında detaylara gösterilen özen ve 

ışık kullanımı Visconti’ye özgü etkileri yansıtır. Yönetmenin Yer Sarsılıyor (La Terra Trema, 

1948) ve geç neorealist yapıtı Rocco ve Kardeşleri (Rocco e i suoi fratelli, 1960)’nde güney 

İtalya’daki sosyal yapılar, işsizlik, göç ve yoksulluk gibi meseleler sahici karakterlerle ve 

mekanlarla iç içe sunulur. Tamamen Sicilyalı balıkçılarla ve onların doğal çevresinde çekilmiş 

olan Yer Sarsılıyor filminde ise diyaloglar bölgesel lehçelere uyarlanmış, oyunculuk doğal 

performanslara dayandırılmış ve sahneler doğal ışıkla çekilmiştir. Yer Sarsılıyor, bir sınıfın 

içinden konuşan ve doğrudan o sınıfın sorunlarını estetize eden bir sinema anlayışıyla 

örülmüştür. (Sorlin, 2001, s. 101).  

Akımın filmleri başlangıçta kolektif bir anlatı çerçevesi sunarken zamanla bireysel 

anlatılara yönelmiştir. Özellikle 1950’lerin ortalarına doğru piyasa baskısı ve estetik ticarileşme 

ile karşı karşıya kalmıştır. Örneğin De Sica’nın erken dönem filmleri ile sonraki işleri arasında 

hissedilir bir değişim gözlemlenebilir. Aynı şekilde Rossellini’nin sinema anlayışı da daha 

bireysel ve içe dönük yönelimler kazanmıştır. Rossellini’nin ileriye dönük modernist sinema 

anlayışı ile De Sica’nın geleneksel duyarlılığı arasında net bir estetik ve ideolojik fark vardır. 

Bu durum akımın monolitik bir bütün olarak değil, ortak kaygılarda buluşan yönetmenler 

kuşağı olarak değerlendirilmesi gerektiğini göstermektedir. Bununla birlikte bu çeşitlilik Yeni 

Gerçekçiliği güçlendirmiştir çünkü farklı sınıfların ve yaşantıların bir araya geldiği çoğulcu bir 

sinema dili inşa etmiştir. (Bondanella, 2017, s. 68). Televizyonun yükselişi, film endüstrisindeki 

yapısal değişimler ve İtalya’daki kültürel dönüşümle birlikte Yeni Gerçekçilik akımı da 

dönüşmüş ama canlı kalmıştır. Akımın halkla kurduğu doğrudan bağ 1950’ler ve 1960’lara 



22 
 

gelindiğinde yerini sanatsal deneylere ve entelektüel sinema biçimlerine bırakmıştır. 

Michelangelo Antonioni’nin bireysel duyarlılığı ya da Pier Paolo Pasolini’nin Marksist 

poetikası Yeni Gerçekçilik’in temel insani ve toplumsal duyarlılıklarından tamamen 

kopmamıştır. Federica Fellini, Antonioni ve Pasolini, Yeni Gerçekçilik’in belirlediği sorunsallar 

etrafında dolanmış ve bu sorunları farklı sinema dilleriyle yeniden üretmişlerdir. Yeni 

Gerçekçilik böylece, durağan ve yekpare bir estetik olmaktan çıkarak İtalyan sinemasının 

kendine özgü modernist damarlarını besleyen çok katmanlı bir sinemasal zihniyet haline 

gelmiştir. Akımın sonlanmasında, ticari baskılar ve politik değişim kadar sinemanın kendi 

doğasındaki dönüşüm arzusu da bulunmaktadır. Bir noktadan sonra seyircinin bu yoğun 

gerçeklik karşısında doygunluğa ulaştığı düşünülebilir. İtalyan Usulü Komedi gibi sonraki 

dönem akımlar, Yeni Gerçekçilik’in açtığı yoldan ilerlemekle birlikte gerçekçilik ilkesini bir tür 

anlatı ironisine dönüştürerek toplumsal eleştiriyi başka estetik biçimlerle sunmayı tercih 

etmişlerdir. 1950’lerden itibaren Avrupa genelinde etkisini gösteren Fransız Yeni Dalgası, 

Polonya Okulu ve daha sonra ortaya çıkan Üçüncü Dünya sinemaları bu sinema pratiğinden 

biçimsel ve tematik olarak doğrudan etkilenmiştir. 1950’lerin başından itibaren akımın etkisi 

azalsa da ardında bıraktığı miras sinema tarihçileri ve yapımcıları açısından tükenmez bir 

kaynak olmuştur. (Novel Smith, 2018, s. 233). İtalyan Usulü Komedi filmleri daha hafif ama 

eleştirel komedilere dayalı tarzını Yeni Gerçekçilik’in biçimsel ve tematik unsurlarını 

devralarak devam ettirmiştir.  

 

2.6: Pembe Yeni Gerçekçilik 

İkinci Dünya Savaşı sonrasında İtalya’da sinema izleyicisinin en çok rağbet ettiği filmler 

Yeni Gerçekçilik değil melodram olmuştur (Bondanella, 2017, s.116). Pembe Yeni Gerçekçilik 

(Rosy neorealism), savaş sonrasında kitlelerin görmek istediği popüler komedi ve melodramlar 

ile Yeni Gerçekçilik’in biçimsel özelliklerini kısmen kaynaştırmaktaydı. Kitlelere hitap eden 

popüler anlatı tercihiyle sinema tarihinde Yeni Gerçekçilik’in karşısında sinema yazarları 

açısından çok daha düşük değere sahip olan bu filmler özellikle 2000’li yıllarda sinema 

yazarlarının sıkça ele aldığı İtalyan Usulü Komedi’nin alıştırmaları niteliğindeydi.  

50’li yıllar savaş sonrası İtalya’da sinema üretiminin hem biçimsel hem içeriksel olarak 

çeşitlenmeye başladığı, Yeni Gerçekçilik’in etkisini sürdürmekle birlikte artık yeni türlerin ve 

yönetmenlerin kendilerini gösterdiği bir dönemi kapsamaktadır. Bu yıllar, İtalyan sinemasının 

geniş izleyici kitlelerine hitap eden ama toplumsal duyarlılığı da elden bırakmayan bir yönelim 



23 
 

geliştirdiği dönemdir. Yeni Gerçekçilik’in etkileri, 1950’li yılların sonuna doğru yerini mizahi 

ve eleştirel anlatılara, karakter merkezli komedilere ve daha bireysel sinemasal deneylere 

bırakmaktadır. Pembe Yeni Gerçekçilik, klasik neorealizmin doğrudan mirasçısı olmakla 

birlikte ondan biçimsel olarak ödünç aldığı unsurları estetik ve ideolojik olarak farklı bir 

doğrultuda işlemiştir. Çünkü amacı yalnızca gerçekliğin trajedisini sergilemek değil aynı 

zamanda bu gerçekliğin içinde umutlu, uyumlu ve dengeli bir yaşam olasılığını temsil etmektir. 

Pembe Yeni Gerçekçilik'in ayırt edici özelliği klasik neorealist sinemanın sert gerçeklik 

anlayışını yumuşatmasıdır. Filmler gündelik hayatın zorluklarını ve alt sınıfların mücadelesini 

merkezine almaya devam etmekte ama bunu çoğunlukla duygusal, romantik ve neşeli bir tonda 

yapmaktadır. Eleştirel keskinlik törpülenmiş, sosyal gerçeklik estetik bir arka plan olarak 

kullanılmış ve toplumun değerleriyle daha fazla uyum içinde olan bir hikâye anlatımı 

benimsenmiştir. Bu eğilim seyirciyi sarsmak ya da bilinçlendirmek yerine, onu teskin etmeyi 

ve yeni kurulan düzenin içinde kendine bir yer bulabileceğine ikna etmeyi amaçlamaktadır. 

Pembe Yeni Gerçekçilik’in bu yönü onun ideolojik konumlanmasını da belirlemiştir. Klasik 

neorealizm ile özdeşleşmiş olan entelektüel karamsarlık yerini toplumun bütünlüğüne ve 

kurumlarının sürekliliğine duyulan güvene bırakmıştır. Din, aile, devlet gibi geleneksel 

kurumlar eleştiri nesnesi olarak değil, sosyal güvenliğin ve bireysel mutluluğun dayanakları 

olarak resmedilmiştir. Bu bağlamda Pembe Yeni Gerçekçilik modernleşme sürecine uyum 

sağlayan, köklerini geleneksel değerlerde bulan ama aynı zamanda bu değerleri modern kentsel 

yaşamla uzlaştırmaya çalışan bir niyeti temsil etmiştir. Filmler, seyircisini bir tür kolektif 

terapinin parçası kılarken toplumu normalleştirme ve istikrarı kutsama işlevi üstlenmiştir. 

Şehirleşmenin, tüketim kültürünün, bireysel özgürlük arayışlarının yükselişe geçtiği ve 

modernleşmenin hız kazandığı 1950’li yıllarda, Pembe Yeni Gerçekçilik geçmişle bugünü 

birleştiren, ideal bir İtalyan kimliğini yeniden kuran bir anlatı mekanizması olarak işlemiştir. 

Bu yönüyle savaş sonrası İtalya'nın hem ruhsal hem de ideolojik toparlanma sürecinin estetik 

formasyonudur. 

Bu filmler gerçek mekânlar, gündelik yaşamdan alınmış konular ve sıradan karakterler 

kullanarak Yeni Gerçekçiliğin biçimsel izlerini taşımaktadır. Ancak bu biçimsel benzerliğin 

ardında yatan anlatı düzeyi daha az çatışmacı ve daha çok uyum arayan bir doğaya sahiptir. 

Özellikle aile yapısı, aşk ilişkileri ve ahlaki gelişim gibi temalar filmlerin öne çıkan anlatı 

çerçevelerini oluşturmuştur. Yeni Gerçekçilik’in sert gerçeklik anlayışına karşılık bu anlatı 

bireysel düzeyde çözümler ve mutluluk anları sunmuştur. Karakterler hâlâ işçidir ve yoksuldur 

ancak artık yaşamlarında bir iyileşme mümkündür. Bu da Yeni Gerçekçiliğin eleştirel niteliğini 



24 
 

azaltan ve seyirciyle daha duygusal bir bağ kurmayı başaran bir sinema anlayışının önünü 

açmıştır. Toplumsal eleştiri doğrudan bir protesto biçiminden çıkarak inceltilmiş, daha çok ironi 

ve duygusal tonlarla örülmüş anlatılar aracılığıyla aktarılmıştır. Bu durum, sinemanın kitlelerle 

kurduğu ilişkinin doğasını da değiştirmektedir. (Sorlin, 2001, s. 108)  

Âla Sivas 50’li yıllarda üretilen güldürü filmlerini üç kategoriye ayırmaktadır. Pembe Yeni 

Gerçekçilik bunlardan biridir. Diğer ikisi ise görenek güldürüleri ve Totò filmleridir. Sivas’ın, 

köy ve şehir diye ayırdığı görenek güldürüleri içerik ve biçim olarak çok benzemekte ve 

ayrıştıkları tek nokta mekanlardır. Toto filmleri ise daha detaylı inceleyeceğimiz üzere 

karakterinin mizahi dilini özümsemiş ve İtalyan seyirciler tarafından sahiplenilmiş slapstick 

komedi diline sahiptir. Son olarak Pembe Yeni Gerçekçilik filmleri ise görenek filmlerinden 

pek de ayrılmayan, Yeni Gerçekçilik’in anlatı özelliklerini unutmayan ama daha fazla seyir 

zevki vadeden filmlerdir (Sivas, 2010, s. 27).  

Pembe Yeni Gerçekçilik’in ilk örnekleri arasında Renato Castellani'nin yönettiği Roma 

Güneşi Altında (Sotto il sole di Roma, 1948), İki Paralık Mutluluk (Due soldi di speranza, 1952) 

ve Luciano Emmer’in Sunday in August (Domenica d’agosto, 1950) gibi filmler yer alır. Bu 

filmler gerçek mekânlar, amatör oyuncular ve alt sınıf karakterler kullanırken melodramatik ve 

iyimser bir atmosfere sahiptir. (Bini, 2011, 42). Dönemin öne çıkan yönetmeni ise Raffaello 

Matarazzo'dur. Matarazzo'nun filmlerinde sıklıkla boy gösteren ve kitlelerin zihninde yer etmiş 

oyuncular ise Amedeo Nazzari ve Yvonne Sanson çiftidir. Matarazzo'nun en bilinen ve Pembe 

Yeni Gerçekçilik deyince akla ilk gelen ve görsel açıdan da son derece başarılı olan Zincirler 

(Catene, 1949) filmi, evli bir kadın olan Rosa (Yvonne Sanson), kocası Guglielmo (Amedeo 

Nazzari) ve hala Rosa’ya âşık olan eski erkek arkadaşı arasındaki aşk üçgenini melodramatik 

bir anlatıyla aktarır. Filmin ele aldığı aile ve onur gibi kavramlar daha sonra İtalyan Usulü 

Komedi’nin de ana temaları olacaktır. 

Renato Castellani gibi yönetmenler Napoli’deki işsizliği ve sosyal sorunları estetik bir 

şekilde perdeye taşırken eleştirel olduğu kadar seyirci dostu da kalmıştır. On yıl sonra 

festivallerde büyük ödüller toplayan ve İtalyan Usulü Komedi sinemasını dünyaya tanıtan Luigi 

Comencini ve Dino Risi gibi yönetmenler bu dönemde Yeni Gerçekçi filmlerin paralelinde 

komedi filmleri çekmekteydiler. Comencini’nin elinden çıkan Ekmek, Aşk ve Hayal (Pane, 

amore e fantasia, 1953) filmi dönemin en bilinen örnekleri arasında olmakla birlikte farklı 

yönetmenler tarafından ele alınan bir seriye dönüşmüştür. Film bir köy ortamında geçer ve 

hikâyesini orta yaşlı bir jandarma ile genç bir kadının duygusal ilişkisi üzerine kurar. Neorealist 



25 
 

bir filmde beklenen sınıfsal çatışma ya da sistem eleştirisi bu filmde yer almamaktadır. Bunun 

yerine topluluk değerleri, yerel gelenekler ve bireysel arayışlar yumuşak bir tonda işlenmiştir. 

Vittorio De Sica’nın oynadığı jandarma karakteri klasik neorealizmin ezilmiş bireyleri gibi 

değil, toplumsal düzenin bir temsilcisi olarak karşımıza çıkar. Comencini, bu yapımla hem 

seyircinin duygusal beklentilerine yanıt vermiş hem de kırsal romantizmi estetik bir atmosferle 

sunmuştur. Aynı yıllarda çekilen ve halk arasında büyük ilgi gören bir başka film serisi ise Don 

Camillo serisidir. Julien Duvivier’in yönettiği ilk film Don Camillo’nun Küçük Dünyası (Don 

Camillo, 1952), Don Camillo (Fernandel) adındaki bir köy papazı ile komünist belediye başkanı 

Peppone (Gibo Cervi) ’nin rekabetini konu alır. Filmde ideolojik farklılıklar bireysel 

çatışmalardan çok yerel dayanışma ve toplumsal denge bağlamında ele alınır. Serinin diğer 

filmleri Don Camillo’nun Dönüşü (Il ritorno di Don Camillo, 1953) ve Don Camillo’nun Son 

Turu (La grande bagarre de Don Camillo, 1955) bu modeli sürdürmüştür. Politik ayrışmalar 

mizah unsurlarıyla yumuşatılmış, karakterler ideolojik olmaktan çok birbirine benzeyen 

köylüler olarak resmedilmiştir. Bu anlatılar politik çatışmanın halk yaşamındaki etkilerini 

önemsizleştiren ve sistem içi uyumu ön plana çıkaran yapılarıyla Pembe Yeni Gerçekçilik’in 

ideolojik çerçevesini örneklemektedir. Buna karşın Fakir ama Yakışıklı (Poveri ma belli, Dino 

Risi, 1957) kırsal duyarlılıktan kopuşu temsil etmektedir. Film, şehir yaşamına, gençliğe ve 

modern kültüre odaklanmaktadır. Karakterler küçük kasaba figürleri yerine şehirli, dinamik ve 

yeni bir tüketim kültürünün içindedir. Özellikle kadın karakterler bu filmlerde geleneksel aile 

değerleriyle modern özgürlük arayışı arasında konumlandırılmıştır.  

1950’li yıllarda öne çıkan bir başka önemli gelişme ise kadın karakterlerin sinemada daha 

görünür hale gelmesidir. Bu dönem filmlerinde Sophia Loren ile popülerlik için yarışan Gina 

Lollobrigida, İtalyan seyircileri sinema salonlarına toplamaya çalışmaktadır. Bu görünürlük, 

her ne kadar tam anlamıyla eşit temsile ulaşmamış olsa da kadınların artık yalnızca arka planda 

yer alan figürler olmaktan çıkıp anlatının taşıyıcısı haline geldiği yapımların sayısı artmaya 

başlamıştır. Kadın karakterler artık filmlerde kendi başlarına bir temsil değeri taşıyan ve 

değişen toplumsal yapıyla yüzleşen bireylerdir (Sivas, 2010, s. 28). Öte yandan 1950’li yıllarda 

Venedik, Cannes ve Berlin gibi festivallerde ödül alan filmlerle İtalyan sineması dünya çapında 

daha fazla tanınır hale gelmiştir. Akımlar arası bu geçişkenlik; Yeni Gerçekçilik’in sadeliği, 

ardından Fellini ve Antonioni gibi yönetmenlerin sanat filmleri ile İtalyan Usulü Komedi’nin 

ironisi arasında kurulan ve iç içe geçen bir sinemasal dengenin ürünüdür. Pembe Yeni 

Gerçekçilik, sonraki yıllarda gelişecek olan İtalyan Usulü Komedi’nin zeminini hazırlayan 

önemli bir ara evre niteliğindedir. Bu yönüyle Pembe Yeni Gerçekçilik ne tam anlamıyla Yeni 

https://en.wikipedia.org/wiki/Gina_Lollobrigida
https://en.wikipedia.org/wiki/Gina_Lollobrigida


26 
 

Gerçekçi kalır ne de tamamen popüler sinemanın içinde erir. Bu ara biçim, İtalyan sinemasında 

ideolojik söylem ile seyir zevki arasındaki dengeyi kurmaya çalışan bir eğilim olarak 

düşünülebilir.  

 

2.7: İtalya’nın Büyük Komedyeni Totò 

Bu dönemin başarılı yapımları melodramlar kadar çok komedilerdi de. Komedilerin öne 

çıkan oyuncusu eski bir tiyatrocu olan Totò lakaplı Antonio De Curtis’tir. Totò kökenini 

Commedia dell’arte geleneğinden almaktadır. Açlık, yoksulluk ve adaletsizlik gibi hayli ciddi 

meseleleri absürt yollarla komik hâle getirme becerisiyle Totò, İtalyan halkının savaş sonrası 

yaşadığı çelişkileri perdeye taşıyan etkili bir figürdür. (Bini, 2011, s. 125). İtalyan Usulü 

Komedi tarzının öne çıkan yönetmeni Mario Monicelli’nin 1949 yılında Steno ile yönettiği Totò 

Ev Arıyor (Totò cerca casa, 1949), Totò filmografisinin en meşhur filmlerindendir. Yine ikilinin 

filmi Polisler ve Hırsızlar (Guardie e ladri, 1951) ve Monicelli’nin tek çalıştığı Totò ve Carolina 

(Totò e Carolina, 1955) filmleri Totò karakterinin daha gerçekçi ve dramatik bir anlatı eksenine 

geçmesiyle ayrılmaktadır. Bu filmlerde Totò doğrudan toplumsal yapının açmazlarıyla karşı 

karşıya kalan, hayatın zorlayıcı koşullarıyla mücadele eden sıradan bir adam olarak 

resmedilmiştir. Polisler ve Hırsızlar filminde bir hırsızı yakalamaya çalışan ve sonunda onunla 

dost olan bir bekçiyi canlandırırken, Totò ve Hırsızlar’da evden kaçan hamile bir genç kızı evine 

götürmekle görevlendirilmiş bir polisi oynamıştır. Her iki filmde de Totò, kendi mutsuzlukları 

içinde yalnızlığa sürüklenmiş, dışlanmış ve hayata karşı korunaksız bir bireydir.  

1920’li yıllardan beri sahneden inmeyen Toto özellikle savaş sonrası güldürü filmlerinde 

yarattığı tipleme ile İtalyan halkının zihnine, Türkiye’de Kemal Sunal’ın başardığına benzer bir 

şekilde yerleşmiştir. "Hem klasik hem de modern tekniklerden yararlanan, kimi zaman 

müstehcen ve kaba, kimi zaman da yoğun bir biçimde insancıl bir kukla, eksantrik bir manken, 

komik bir bukalemun, şaşırtıcı ve taklit edilemez bir taklitçi olan dahi palyaço Totò’nun filmleri 

İtalyanların hafızasında kalıcı bir yer etmiştir” (Morandini, 2008, s. 409). Totò figürü gelenekle 

bağı ve modern mizahla kurduğu ilişkiyle benzersiz bir fenomen olarak öne çıkmıştır. Savaştan 

sonra toplumsal gerçekliğe dayalı anlatılarla biçimlenen İtalyan sinemasında Totò bir tür karşı-

denge olarak işlev görmüştür. Totò mizahı grotesk, abartılı ve ritmik yapısıyla hayatın karmaşık, 

çelişkili, ama her zaman canlı bir halk kültürü olan yüzünü ortaya koymuştur.  



27 
 

Pembe Yeni Gerçekçilik estetiği ile İtalyan Usulü Komedi geleneği arasında köprü kuran 

Totò, savaş sonrası İtalyan toplumunun sınıfsal yapısı, kültürel belleği ve değişen değerler 

sistemine dair imgelerin somutlaşmış halidir. Toto, İtalyan komedisinin gövdesini oluşturan 

kültürel bir travmanın komik yorumudur. Umberto Eco’nun işaret ettiği gibi, Totò filmleri 

yalnızca bir ulusal mizah evreni yaratmakla kalmamış, aynı zamanda sinema dilinin 

kültürlerarası iletişimdeki zayıflıklarını da görünür kılmıştır. Eco’nun “Totò’yu bilmeyen bir 

Çinli ile bir İtalyan’ın nasıl anlaşabileceği” sorusu üzerinden küresel sinema pazarında yerel 

komedinin sınırlarını tartışmaya açmıştır (Eco’dan aktaran Atayman & Çetinkaya, 2016, s. 

115). 

Yeni Gerçekçi yapıtlar sinema dilinde ideolojik bir kırılmaya işaret ederken, Totò gibi 

karakterler bu kırılmayı gündelik hayatta temsil edebilecek ölçüde sadeleşmiş, halkla arasındaki 

mesafeyi sıfırlamış figürler olarak önem kazanmıştır. Onun bedeninde tiyatro mirası, vodvil 

estetiği ve bir orta sınıf komiği buluşmuştur. Totò’nun yer aldığı filmlerde sınıf meselesi alt 

katmandır, yüzeyde ise bir tipleme evreni dolaşır. Bu evrenin kurucu öğeleri memurlar, 

dolandırıcılar, bekârlar, yoksullar, bürokrasiye sıkışmış insanlar ya da kendi sınıfını terk etmek 

zorunda kalmış alt burjuvalardır. Polisler ve Hırsızlar ya da Toto ve Kadınlar (Totò e le donne, 

1952) gibi filmler maskaralık ile melankoli arasında salınır. Kahraman çoğu kez düştüğü 

durumdan aklıyla değil safiyane bir rastlantıyla kurtulur. Toto’nun başarı anlatısı yoktur, onun 

zaferi asla tam anlamıyla kazanılmaz. Bu noktada İtalyan Usulü Komedi ile olan bağlantı daha 

belirgin hale gelmektedir. Mario Monicelli’nin yönettiği Modanno Sokağı’nda Büyük Anlaşma 

(I Soliti Ignoti, 1958) gibi filmler bu geçişin sınırında durur. Toto filmde bir tür kaybedenler 

kulübünün üyelerinden biridir. Modanno Sokağı’nda Büyük Anlaşma filmi son bölümde 

ayrıntılı olarak incelenecektir.  

Toto kültürel olarak yerli bir figürdür. Onu anlamak İtalyan toplumunun kültürel hafızasına 

bakmakla mümkündür. Bu da onu yerellikten beslenen bir karakter haline getirmiştir. Totò’nun 

temsil ettiği figürler toplumun dışında kalmış, modern dünyaya uyum sağlayamamış 

bireylerdir. Dolayısıyla filmleri yüzeyde hafif ve eğlenceli görünse de arka planında derin bir 

umutsuzluğu, yalnızlığı ve toplumsal çözülmeyi taşımaktadır. Bütün bu özellikleriyle Totò 

İtalyan Usulü Komedi’nin öncülü değilse bile türün doğmasına zemin hazırlayan, onun karakter 

tipolojisini ve tematik yoğunluğunu önceden ima etmiş bir figürdür. Toto, Vittorio De Sica’dan 

Pier Paolo Pasolini’ye, Roberto Rossellini’den Mario Monicelli’ye kadar erken, savaş sonrası 

ve Yeni İtalyan Sineması dönemindeki birçok yönetmenle çalışmış ve onlarca filmde 

oynamıştır. 



 
 

3.BÖLÜM: POPÜLER SİNEMA VE KOMEDİ TÜRÜ  

3.1: Popüler Sinema ve Tür  

Tür sözcüğü, Fransızca kökenli ‘genre’ kelimesinin karşılığı olarak kullanılsa da terim 

esasen “benzer ya da ortak özellikler taşıyan nesneler topluluğu” anlamına gelmektedir. Ancak 

kavram sanat alanına taşındığında biçim, içerik ve amaç yönünden benzerlik taşıyan eserlerin 

gruplandırılmasını ifade eden daha özgül bir anlam kazanmaktadır. Bu bağlamda tür, 

sınıflandırmanın sağladığı düşünsel çerçeve aracılığıyla sinemayı bir yorumlama ve 

anlamlandırma aracı olarak işlev görmektedir. Türlerin gelişiminde edebiyattan alınan 

sınıflandırma alışkanlıklarının, özellikle Aristotelesçi gelenekten süzülerek on sekizinci ve on 

dokuzuncu yüzyılda kurumsallaşan İtalyan-Fransız türsel düşüncenin etkisi büyüktür. (Altman, 

2008, s. 322).  

Film türü ise sinema sanatındaki özellikle üretim, dağıtım ve seyir alışkanlıklarını 

yönlendiren temel belirleyicilerden biri olarak öne çıkmaktadır. Sinemanın hem bir sanat formu 

hem de endüstriyel bir üretim modeli olduğu düşünüldüğünde tür kavramı bu iki düzlemi 

birbirine bağlayan kritik bir kavşak olarak belirmektedir. Film türleri anlatı kalıplarını, seyirci 

beklentilerini, yapımcı stratejilerini, sinemanın sembolik kodlarını ve estetik tercihlerini 

içermektedir. Bu nedenle tür kavramı sürekli yeniden şekillenen kültürel kodlarla ilişkili 

dinamik bir yapı kazanmaktadır. Örneğin bir dönem milliyetçi söylemlerle beslenen western 

türü ilerleyen yıllarda yerini kendi mitolojisini sorgulayan, kahramanı merkezden uzaklaştıran 

daha gri anlatılara bırakmıştır. Benzer şekilde melodramın fedakâr kadın figürü zamanla eril 

tahakkümü sorgulayan bir karaktere dönüşebilmektedir. İlk dönem film türleri arasında yer alan 

‘dövüş filmi’ ya da ‘öykülü film’ gibi adlandırmalar, içerikten çok biçime odaklanan 

tanımlamalardır. Sessiz dönemle birlikte tür adlandırmaları içerik temelli hale gelmiştir. ‘Kaba 

güldürü’, ‘kovalamaca filmi’ gibi tanımlar seyircinin deneyimini yönlendiren temel 

göstergelere dönüşmüştür. Bu durum filmlerin tanımlanmasını sağlarken seyircinin beklenti 

ufkunu belirleyen bir kültürel kodlama mekanizmasıdır. Anlatımsal kapalılık, yani türün 

geleneksel yapısını bozan unsurları dışarıda tutma başarısı, iyi bir tür filmi için temel 

ölçütlerden biridir. Başlangıçta tür kavramı, film üretiminde teknik ya da estetik bir şablon 

sunmak yerine dağıtımcıların filmleri sergileme biçimlerine göre şekillenmekteydi. Zamanla 

üretim, dağıtım ve tüketim ilişkilerinde kurulan standart yapılar türlerin belirleyici öğeleri 

hâline gelmiştir.  



29 
 

Yapım, dağıtım ve tüketim sıralaması tür kavramını açıklamada anahtar bir model 

sunmaktadır. Yapım aşamasında tür, senaryo yazarları için kalıp örgüler ve karakter tipleri 

önerir. Bu kalıplar sayesinde yönetmen, görüntü yönetmeni, ses tasarımcısı gibi uzmanlar daha 

önce başarı sağlamış tür yapımlarının dilini tekrar ederek hem zamandan kazanmakta hem de 

başarı olasılığını artırmaktadır. Yönetmenlerden makyajcılara kadar tüm set personeli türsel 

kodların sağladığı standartlaşmadan faydalanabilmektedir. Dağıtım sürecinde ise tür, seyirciyle 

kurulan ilk temasın dili haline gelmektedir. Afişlerde, fragmanlarda ve sinema eleştirilerinde 

tür adı izleyiciye yön vermektedir. Tüketim aşamasında ise tür, seyircinin tecrübesini 

biçimlendirmekte ve seyirci belirli türlere sadakat geliştirmektedir. (Altman, 2008, s. 323). 

Türün iki temel bileşeni olan sözdizimsel yapı ve anlambilimsel öğeler filmin taşıdığı 

anlamları çözümlemede belirleyicidir. Sözdizimsel yapı karakterlerin konumlanışı, çatışmaların 

gelişim çizgisi ve olay örgüsünün düzenlenişi gibi unsurlar üzerinden türün iskeletini 

oluşturmaktadır. Buna karşılık anlambilimsel öğeler; mekânlar, simgeler, jestler ve diğer görsel-

işitsel unsurlar aracılığıyla türün estetik kimliğini şekillendirmektedir. Bir tür filmini 

anlamlandırmak bu iki düzlemin nasıl bir ilişki içinde çalıştığını ve anlatının hangi düzeylerde 

tür kodlarını bozarak ya da pekiştirerek işlettiğini çözümlemeyi gerektirmektedir (Özden, 2004, 

s. 253). Yöntembilim açısından eleştirmenin filmi ait olduğu türün tarihsel gelişimi içinde 

değerlendirmesi önemlidir.  

Sinemada bir filmi belirli bir tür altında tanımlamak özellikle izleyiciyle kurulan ilişkiler 

açısından belirleyici olduğundan tür, bir filmi sınıflandırmaya yarayan bir araç olarak 

sinemanın ekonomik ve kültürel dinamikleriyle sıkı sıkıya ilişkilidir. Bir türün anlamı onu 

izleyen seyircinin bağlamı içinde şekillenmektedir. Bu yüzden seyirciyle kurulan ilişki türün 

estetik ve ideolojik biçimlenmesinde temel belirleyicidir. İzleyicinin daha önce gördüğü anlatı 

yapılarını tanıması filmin alımlama sürecinde ön kabullerle işleyen bir okuma pratiği 

oluşturmaktadır. Böylece seyirciye belirli bir güven sunulmakta, seyirci tür filmlerine belli 

beklentilerle gitmekte ve bu beklentilerin karşılanması filmden alınan hazzı artırmaktadır. Bu 

nedenle tür kavramı bir film kategorisi olduğu kadar bir izleyici pozisyonudur. Her tür kendi 

sadık izleyicisini üretmekte ve izleyiciler film endüstrisinin pazarlama stratejilerini 

biçimlendirmektedir. Özellikle klasik anlatı yapısına sıkı sıkıya bağlı tür filmlerinde bu yapının 

seyirciye sunduğu güven hissi türlerin tekrarına olan bağlılığı açıklamaktadır. Seyirci neyle 

karşılaşacağını bilmekte; çatışmanın, çözümün, karakterlerin ya da görsel kodların nasıl 

işleyeceğine dair bir önbilgiyle salonu doldurmaktadır. Bir seyircinin melodramda gözyaşı 

dökmesi ya da korku filminde irkilmesi kültürel bir tekrarın ve anlam inşasının parçasıdır. Bu 



30 
 

karşılıklı dengeyle türün sürekliliği ve belirli türdeki filmlerin popülerliği sağlanmaktadır. Bu 

durum çekilen filmler için hem üretim hem de dağıtım açısından karşılıklı bir kolaylık işlevi 

görmektedir.  

Tür sinemasını sürekli devinen, kendisini de seyircisini de dönüştüren bir oluş olarak 

görmek gerekmektedir. Sessiz dönemden sesli sinemaya, siyah beyazdan renkli sinemaya 

geçişte türlerin dönüşümü salt teknolojik değil, ideolojik bir dönüşümdür de. Bu bağlamda 

türlerin belirli dönemlerde belirli politik, kültürel ya da ekonomik beklentilere hizmet edecek 

şekilde yeniden üretildiğini görmek mümkündür. Türler, üretim süreçlerindeki ekonomik 

baskılar, dağıtım stratejileri ve seyirciyle kurulan pazarlama dilleriyle birlikte var olmaktadır. 

Belirli dönemlerde türlerin kaybolması ya da dönüşmesi estetik dönüşümlerin yanında ulusal 

sinema politikalarıyla, sansür mekanizmalarıyla ve ekonomik kaynaklarla da ilgilidir. Kırel’in 

vurguladığı önemli noktalardan biri de türlerin ulusal sinemalarda nasıl biçimlendiğidir. Her 

ulusal sinema türleri kendi tarihsel, kültürel ve ekonomik bağlamına göre dönüştürmüştür. 

Örneğin Hollywood’un müzikal türü Türkiye’de aynı şekilde bir karşılık bulmaz. Bunun yerine 

Türk sineması melodram ve komedi arasında salınan melez türlerle seyircisini yakalamayı 

çalışmaktadır. Aynı şekilde Yeşilçam sineması melodram ve komedi türünü Türkiye’ye özgü 

kültürel, sınıfsal ve ahlaki kodlarla yeniden kurmuştur. Bu açıdan tür evrensel ve yerel ögelere 

göre değişkenlik göstermektedir. Bir western ya da komedi filmi her toplumda aynı şekilde 

işlemeyebilir. Çünkü türün işleyişi o toplumun tarihsel belleği, kültürel değerleri ve toplumsal 

dinamikleriyle yakından ilişkilidir. Bu nedenle tür, hareketli ve açık uçlu bir yapı olarak 

değerlendirilmektedir. (Kırel, 2011, s. 245) 

Tür özellikle Hollywood’un film üretim sürecinin temel yapıtaşlarından biri haline 

gelmiştir. Hollywood sinemasının sistematik hale geldiği 1920’li yıllarda film türü, izleyici 

beklentisinin yönlendirilmesi ve film üretiminin standardizasyonu açısından işlevsel bir yapı 

sunmuştur. Yapımcılar, belirli tür kalıplar çerçevesinde filmler üretmiş, böylece seyircinin 

beklentileri ile ticari başarı arasında doğrudan bir ilişki kurmuşlardır. Western, melodram, 

komedi gibi türlerin bu yıllarda belirginleşmesi ticari bir strateji olarak öne çıkmıştır. Ancak bu 

yaklaşımın ötesine geçen sinema kuramcıları tür kavramını salt içerik benzerlikleriyle 

açıklamanın yetersiz olduğunu belirtmiş ve tür kavramının ideolojik ve kültürel dinamiklerini 

açığa çıkarmaya yönelmişlerdir. Özellikle 1970’lerden itibaren başlayan yapısalcı okumalar 

filmleri hegemonik söylemlerin taşıyıcıları olarak değerlendirmiştir. Konuya böyle yaklaşınca 

film türlerinin ideolojinin yeniden üretildiği simgesel yapılar olduğu anlaşılmaktadır. Tür, 



31 
 

filmler aracılığıyla kitlelere sunulan toplumsal rollerin, değerlerin ve normların 

pekiştirilmesinde işlevsel bir rol üstlenmiştir (Abisel, 1995, s. 22).  

Hollywood’un ustaca kullandığı popüler türler, geniş izleyici kitlelerine hitap eden, ortak 

kültürel kodları yeniden üreten ve piyasa koşullarına uygun şekilde yapılandırılmış ürünler 

sunmaktadır. Bu filmlerde ideolojik yönelim çoğunlukla görünmez kılınarak işlenmektedir. Tür 

filmleri izleyiciyi belli bir bakış açısını içselleştirmeye itmektedir. Seyirciyi özneleştirirken 

belirli bir toplumsal düzenin devamlılığını sağlamaktadır. Her tür yalnızca biçimsel bir format 

değil belirli bir zihniyetin anlatı düzeneğidir. Western’in Amerikan değerlerini yücelten erkeksi 

anlatıları, melodramın aile, sevgi ve fedakârlık gibi kavramlar üzerinden izleyiciye seslenmesi, 

ideolojik kodlarla donatıldığını göstermektedir. Popüler filmler yüzeyde sıradan görünebilecek 

temaları işlerken bile alttan alta ulusun belleğini kodlayan, kültürel normları yeniden üreten bir 

işleve sahiptir. Bu durum popüler sinemada hem biçimsel hem de anlatısal düzeyde 

gözlemlenebilmektedir. Bir taraftan abartılı mimiklerin, aşırı jestlerin, melodramatik sahnelerin 

hâkim olduğu stilize anlatılar; diğer taraftan tarihsel ve kültürel referansların ustaca 

yerleştirildiği simgesel derinlikler popüler sinemanın karakteristiğini oluşturmaktadır. 

Kitlelere hitap eden popüler güldürülerin temelinde bireyin sistemle ya da çevresiyle 

kurduğu çatışma değil, sistemle barışma arzusu vardır. Mutlu son, barış, uzlaşma ve dayanışma 

popüler komedinin başat değerleridir. Bu anlamda popüler komedi sistemin devamlılığını 

sağlayan bir tür olarak heteroseksüel aşkın kutsallaştırıldığı, aile yapısının idealize edildiği ve 

geleneksel değerlerin tekrar üretildiği bir anlatı yapısı kurmaktadır. En dikkat çekici unsur 

olayların genellikle mutlu sonla bitmesidir. Bu filmler izleyicisine kriz anlarını vaat etmekte 

ancak bu krizlerin nihayetinde çözüleceği, karakterlerin ya da toplumun zaferle çıkacağı 

duygusunu vermektedir. Örnek olarak duygusal güldürü filmlerinin hedefi seyirciyi hem 

güldürmek hem de duygusal olarak tatmin etmektir. Çünkü her ne kadar çatışma yoğun bir yapı 

sunsa da bu türde çözüm daima mutlu sonla gelmektedir. Bütün bunlara rağmen güldürü filmleri 

çoğunlukla bir tür karşı duruşla birlikte üretilmektedir. 

Popüler olanın ne olduğuna, nasıl sunulduğuna ve kimler tarafından nasıl alımlandığına 

dair sorular sadece sinema araştırmaları için değil, kültürel çalışmaların tamamı için temel 

meselelerdendir. Popüler sinema ifadesi bir sınıflandırma işlevi görürken toplumsal hafızada 

kodlanan estetik ve ideolojik göstergeler kümesini çağırmaktadır. Bu çağrının altında popüler 

olanın akademik ve entelektüel çevrelerde marjinalize edilmesi, değersiz görülmesi ve yüksek 

sanatla karşıtlık içinde konumlandırılması gibi tarihsel bir bagaj yatmaktadır. Sinema tarihinin 



32 
 

erken dönemlerinden itibaren popüler ve seyirlik olan ile sanatsal ve kalıcı olan arasında 

kurulan bu gerilim popüler olanın değerini sorgulatmaktadır. Bu noktada popüler sinemanın salt 

yüzeysel bir tüketim ürünü olarak ele alınması onun işlevsel çokluğunu göz ardı etmek olabilir. 

Popüler sinema, seyirlik/eleştirel ikili yapısını taşıdığı ölçüde hem eleştirel hem de koruyucu 

bir nitelik taşıyabilir. Sinemanın bu arada kalmışlığı –ne tamamen avangart ne de salt ticarî– 

onu kültürel çözümleme için verimli bir alan hâline getirmektedir. Popüler olan bu anlamda 

sadece bir ‘aşağı kültür’ göstergesi değil aynı zamanda halkın estetik deneyimlerini 

şekillendiren bir form olarak ortaya çıkmaktadır. Özellikle 5. Bölümde göreceğimiz İtalyan 

Usulü Komedi örneklerinde İtalyan halkının toplumsal yaşantısına dair seyirlik, mizahi ve aynı 

zamanda eleştirel bir tonda işlemektedir.  

 

3.2: Komedi Türü 

Güldürü, sinemanın en eski ve en dirençli türlerinden biridir. Çünkü güldürünün kaynağı 

insani durumlara, toplumsal çelişkilere ve bireysel zaaflara dayanmaktadır. Bu nedenle güldürü 

insan doğasının evrensel yönleriyle bağlantılıdır ve izleyiciye daima tanıdık gelen duygulara 

hitap etmiştir. Fakat güldürünün altında çoğu zaman keskin bir eleştiri ve toplumsal bir 

yüzleşme bulunmaktadır. Güldürü hem evrensel hem yerel olanı aynı anda taşıyan, sınırları 

zorlayabilen ve her daim güncel kalabilen bir sinemasal ifade alanıdır. Güldürü türünün 

çeşitlerine ve özelliklerine değinmeden önce komedinin bu evrensel ve kapsayıcı yapısına 

vurgu yapan Nijat Özön’den (2008) bir alıntı yapmak gereklidir:  

Asıl güldürü filmi, izleyicileri güldürmekle birlikte düşünmeye de yönelten, sonunda az 

çok ağlatısal (trajik) bir izlenim de bırakan yapıttır. Bütün büyük güldürü sanatçıları bu acı-

tatlı gülmeceyi kullanırlar. Çünkü bunların yaptıkları iş, gerçekte insanlığın en önemli 

sorunlarını gülünç yönünden ele alarak işlemek, bu sorunları bu yoldan aydınlatmaktır. 

Dolayısıyla gerçek bir güldürü filmi hem güldürü türü hem ağlatı türü, hem de dram türüyle 

ilgilidir, bunun için de büyük bir ustalık gerektirir (s. 230).  

Gülme, bedensel bir refleks olduğu kadar toplumsal bir söylemdir. İktidarla, inançla ve 

kültürle örülmüş derin bir yapıdır. Serpil Kırel güldürünün sinemadan çok daha eski bir kültürel 

ihtiyaçtan doğduğuna, doğanın döngüsel yapısına, bereket kültlerine ve insanın kendisini 

gülerek ifade etme arzusuna dayandığına dikkat çekmektedir. Dionysos ayinlerininin ve 

karnaval kültürününün komedi ile ilişkisini inceleyen Kırel; Aristotales ve Platon ile felsefe, 

Frued ile psikalaniz, Charles Baudlaire ve diğer düşünürlerle yazınsal ve sanatsal çerçevede 



33 
 

komedinin kökenini ve sınırlarını araştırmaktadır. Bu açıdan, Aristoteles’ten Schopenhauer’a 

kadar uzanan düşünce hattında gülmenin beklenmedik ve uyuşmaz olanın yarattığı zihinsel 

kırılmayla ortaya çıktığı kabul edilmektedir. Bütün bu kuramsal yaklaşımlar gülmenin çok 

boyutlu doğasına işaret etmektedir. (Kırel, 1999, s. 1-14). Kırel’in, krallık döneminde 

soytarıların ifade özgürlüğünün güldürüyle birleşen eleştirel ve yerici özelliğini ele alması çok 

haklı bir tespittir. Soytarı, her şeyin söylenemediği bir yerde her şeyi söyleyebilme ayrıcalığına 

sahip kişidir. Sarayların içinde krallara karşı alaycı sözler söyleyebilen bu karakter, güldürünün 

iktidarla olan ilişkisinin belki de en somut temsilidir. Onun gücü, efendisini güldürebilmesinden 

gelmekte ama asıl etkisi gülme aracılığıyla eleştiri getirebilmesindedir. Osmanlı’daki dalkavuk 

figürü ise benzer bir işleve sahip olsa da daha çok iktidarın sınırlarını aşmadan oyalanmaya izin 

verilen dar bir boşluktur. (Kırel, 1999, s. 16). Görülmektedir ki insanlık tarihi boyunca güldürü 

bir eğlence unsuru olmasının yanında toplumun kendini ifade etme biçimlerinden biri olarak 

işlev görmüştür.  

Komedi, gerçeklik duygusunun sınırlarını yoklayan, onu eğip büken ve çoğu zaman da 

bozarak izleyiciye sunan bir türdür. Sinema evreninde komedi, gerçekliği tanınmaz hale 

getirerek yeniden kurgular. Komiklik bir çatışma alanıdır. Bu çatışma, neyin doğru, neyin 

gerçek, neyin mümkün olduğuna dair egemen kabulleri sorgulatmaktadır. Güldürünün 

toplumsal işlevinden bahsederken yazarın ya da yönetmenin yaşadığı çağla kurduğu bağ göz 

ardı edilemez. Toplumun bastırdığı korkular, kaygılar ve öfkeler mizah yoluyla yüzeye 

çıkmakta, bu da güldürüyü hem bir ifade hem de bir savunma mekanizması haline 

getirmektedir. Güldürünün toplumsal işlevi eleştiri, sorgulama, farkındalık yaratma ve hatta 

iyileştirme gibi çok çeşitlidir. Bu işlevlerin her biri güldürünün biçiminden çok bağlamıyla 

ilgilidir. Dolayısıyla komedi sadece güldürmekle ilgili değildir.  

Güldürü türü biçimsel olarak çeşitli alt türlere ayrılmaktadır. Nijat Özön, Sinema Sanatına 

Giriş adlı kitabında komedi türünü on kategoriye ayırmaktadır. Bunlar; savruklama, vodvil, 

Amerikan güldürüsü, İngiliz güldürüsü, operet, güldürü (güldürünün asıl olması gerektiği yapı), 

yergi, karakter güldürüsü, töre güldürüsü ve durum güldürüsüdür. (Özön, 2008, s. 227). Fakat 

bu türlerin çoğunlukla iç içe geçtiğini veya kaynaştığını hatırlamak gerekmektedir. Güldürünün 

alt türleri, kimi zaman doğrudan tiyatrodan devralınmış yapılarla, kimi zaman da sinemanın 

kendi iç dinamikleriyle oluşan örüntülerle şekillenmiştir. Bu bağlamda müzikli güldürü, 

duygusal güldürü, popüler/popülist güldürü, toplumsal yergi, acıklı güldürü ve kara güldürü 

gibi tür ayrımları güldürünün dramatik formunun nasıl çeşitlendiğini ortaya koymaktadır.  



34 
 

En bilinen ve evrensel olarak izleyicilerin tanıdığı tür slapstick filmlerdir. Bu alt türde 

fiziksel hareket ön plandadır; düşmeler, çarpmalar, kovalamacalar ve jestlerle güldürme esastır. 

Sessiz sinema döneminde Buster Keaton, Charlie Chaplin ve Cretinetti gibi figürlerin başını 

çektiği bu biçim doğrudan bedensel eylem üzerinden seyircide anlık bir kahkaha etkisi 

yaratmayı hedeflemiştir. Fiziksel abartı ve zamanlamayla çalışan slapstick söze değil görüntüye 

dayanır ve bu yönüyle evrensel bir anlatı gücüne sahiptir.  

Özön’ün Amerikan güldürüsü vodvil geleneğine dayanırken İngiliz güldürüsü 2. Dünya 

Savaşı sonrasında ortaya çıkmış olan yerel özelliklere sahip bir türdür. Operet de bir müzikli 

güldürü çeşidi olarak Amerikan güldürüsünde sık sık kullanılmıştır. Karakter güldürüsü 

olumsuz özelliklere sahip bir tipi yermeye yararken töre güldürüsü adı üstünde zihniyet olarak 

geri kalmış gelenekleri eleştirmektedir. Sözlü mizahın öne çıktığı güldürü biçimlerinden biri ise 

durum komedisidir. Bu yapı genellikle karakterlerin bir yanlış anlama, beklenmedik karşılaşma 

ya da plansız gelişen olaylar zinciri içine düşmesiyle şekillenmektedir. Vodvil daha hafif ve 

eğlencelik bir yapıya sahiptir. Biçimsel olarak olayların arapsaçına döndüğü, yanlış anlamaların 

üst üste geldiği, hareketin ve ritmin ön planda olduğu bir komedi türüdür. Ancak bu hafiflik, 

vodvilin sıradan ya da yüzeysel olduğu anlamına gelmemektedir. Müzikli güldürü türü ise 

Amerikan vodvilinden sinemaya adapte edilmiş biçimlerden biridir. Bu tür, konularını 

genellikle aşk, yanlış anlama, entrika ve sürpriz üzerine kurar, melodik ve hareketli sahnelerle 

dolu bir seyir deneyimi sunar. Tiyatrodan sinemaya taşınan bir gelenek olarak acıklı güldürü 

kahkahanın ardına gizlenen bir dramı ya da trajediyi barındırmaktadır. Burada güldürü esasen 

bir savunma mekanizması gibi işlev görmektedir, acı ya da kayıp gülme eylemiyle nötralize 

edilmektedir. Güldürünün en sert biçimlerinden olan kara güldürüde ise gülünç olanla korkunç 

olan yan yana gelmektedir. Absürdite, saçmalık, ölüm, yıkım ya da trajedi gibi unsurlar 

kahkahanın merkezine yerleştirilmektedir. Kara güldürünün dünyası çoğu zaman anti-

kahramanların hüküm sürdüğü, anlamın çözüldüğü, değerlerin altüst olduğu bir evrendir. Bu 

türdeki kahkaha yalnızca güldürmez, aynı zamanda rahatsız eder.  

Toplumsal baskının yoğunlaştığı dönemlerde güldürünün yükselmesi tesadüf değildir. 

Çünkü insanlar baskı ve sıkışmışlık hissini hafifletmek ve çelişkili durumları tolere edebilmek 

için gülmeye ihtiyaç duyarken gülmeyi yaşanan baskıya karşı bir tavır olarak da 

kullanmaktadırlar. Bu bağlamda güldürü bir çözüm bulma stratejisidir. Aynı zamanda sınıfsal 

temsiller açısından da zengin bir alandır. Alt sınıf karakterlerin otorite figürlerine ya da 

toplumsal normlara karşı geldiği anlatılar seyirciyle güçlü bir özdeşlik kurmaktadır. Bu 

bağlamda tezin kapsamında olan önemli bir alt tür Özön’ün tabiriyle toplumsal yergidir (hiciv, 



35 
 

taşlama veya satir de denebilir). Yergi türünün hedef aldığı unsurlar toplumsal yapılar, politik 

figürler, ahlaki kurallar ya da ideolojik sistemler olabilir. Bu filmler güldürüyü bir silah gibi 

kullanırlar. Güldürerek düşündürür ve kahkahayla birlikte eleştiri sunarlar. Zekâ ön plandadır. 

Kelime oyunları, göndermeler, toplumsal normların tersyüz edilmesiyle işleyen yapılar 

izleyicinin entelektüel katılımını da talep eder. Bu nedenle hiciv türü yalnızca eğlencelik değil, 

aynı zamanda yönlendirici ve sorgulatıcı bir işleve sahiptir. Hicivler sınıfsal eşitsizlikleri 

görünür kılmak için de işlevseldir. İtalyan Usulü Komedi akımı da geniş çaplı bir hiciv 

geleneğidir. İtalya’da sosyalist hükümetin kısa sürede değişmesiyle Yeni Gerçekçi filmlerin 

izleyiciye ağır gelmesiyle yönetmenlerin bulduğu eleştirel çözümdür. Mizahta bu yüzden çoğu 

zaman bir tür muhaliflik vardır. Toplumun genel geçer değerlerini, normlarını, hiyerarşilerini 

yerinden oynatabilecek güç komedinin doğasında vardır. Komediye yön veren bu estetik-politik 

hareket çoğu zaman sistemin işleyişini ters yüz etmektedir. Kahkaha sistemin üretmediği, onun 

dışında ve marjda kalmış bir bireyin varoluş çığlığıdır. Komik figür normalin karşısında 

konumlandığı için onun varlığını sorgulatır. Bu, toplumun değer sisteminin zeminini kaydıran 

bir etkiye sahiptir. Aksayan toplumsal işleyişin gösterimi komediyi bir eleştiri biçimine yani 

hicve dönüştürür. Chaplin’in ayakkabı tabanını biftek gibi yemesi ya da Keaton’ın yüzünü hiç 

değiştirmemesi komik olmanın çok ötesinde varoluşsal bir protestoya işaret etmektedir. 

(Atayman, Çetinkaya, 2016, s. 26). Modern toplumun karmaşası içerisinde komedi bir tür kaçış 

sunmaktadır ama bu kaçış tamamen gerçeklikten kopuş anlamına gelmek zorunda değildir. 

Onunla yüzleşmenin bir başka biçimine dönüşebilmektedir. Komedi dili genellikle sıradan, 

basit, hatta kaba olabilir. Bu dilin işlevi yüksek olanı alçaltmak, otoriteyi sorgulamak ve 

gündelik hayatın çelişkilerini görünür kılmaktır. Kırel bu dili komedinin demokratikleştirici 

işleviyle ilişkilendirmektedir (Kırel, 1999, s. 55). Dilin sıradanlığı sadece güldürmeyi değil, 

aynı zamanda yakınlaştırmayı ve tanıdıklık hissi yaratmayı sağlamaktadır. 

Komik olanın altında daima bir kırılma, eksiklik veya uyumsuzluk yatmaktadır. Kırılmanın 

kaynağı bazen bireysel bazen toplumsaldır, ama daima bir eksen kayması vardır. Komedi hiçbir 

zaman doğrudan yıkmaz, daima altını oyduğu şeyi yeniden gösterir. Özellikle bir kadın ve bir 

erkek arasındaki aşk ilişkisi komedinin temel öykü iskeletlerinden biridir. Bu aşk hikâyeleri 

çoğu zaman tamamlanmaz çünkü tamamlandığında komedi değil melodram haline gelir. 

Komedi aynı zamanda karakterin kendi trajedisini aşma çabasını da görünür hale getirmektedir. 

Bu çaba çoğu zaman başarısızlığa uğrar ama komik olanı doğuran da zaten bu başarısızlıktır. 

Karakter beceriksizliğiyle, şaşkınlığıyla ya da toplumsal rollerin gerektirdiği normlara 



36 
 

uyumsuzluğuyla güldürmektedir. Ancak bu gülme aracılığıyla izleyici kendi toplumsal 

kırılmalarını ve bastırılmış arzularını tanımaktadır.  

Güldürünün dramatik çatısı genellikle zaaflar, hatalar ya da yanlış anlamalar üzerine 

kurulmaktadır. Bu yapı komik olayların gelişmesi için verimli bir zemin oluşturmaktadır. 

Gülünç karakterler sıklıkla karikatürize tiplerdir. Bu karakterler belirli bir özelliğin 

abartılmasıyla oluşturulmuş işlevsel figürlerdir. Mizah unsuru sıklıkla fiziksel eylemler, ani 

jestler, düşmeler, kaçmalar ya da abartılı mimikler üzerinden kurulur. Bu anlamda güldürü, 

sinemanın görsel ve zamansal olanaklarını en yoğun biçimde kullanan türlerden biridir. Komik 

olanın filmdeki görünürlüğü çoğunlukla hareket üzerinden kurulur. Hareket gerçekliğin ritmini 

bozma aracıdır. Hızlandırılır, abartılır ya da uyumsuzluk yaratacak şekilde düzenlenir. Böylece 

fiziksel eylem, kendi doğallığını kaybederek komik olana dönüşür. Komedi karakterlerinin 

biçimsel özellikleri fiziksel ve ahlaki bozukluklar ya da saflık, naiflik, abartılı bir sahtelik gibi 

ruhsal niteliklerle oluşabilir. Komik kahraman çoğu zaman farkında olmadan toplumun 

beklediği normların dışına çıkar. Kimi zaman budalalığıyla, kimi zaman da aşırı ciddiyetiyle 

çevresini güldürür. Güldürü sinemasının dramatik yapısında dikkat çeken bir başka unsur ise 

baş karakterin sıklıkla kaybeden, başarısız ya da toplumun beklentilerinin dışında kalan 

figürlerden oluşmasıdır. Bu figürler, başlarına gelen absürt olaylarla baş etmeye çalışırken 

izleyicide hem empati hem de üstünlük hissi yaratmaktadır.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

4. BÖLÜM: YEŞİLÇAM SİNEMASI VE KOMEDİ FİLMLERİ 

4.1: Sinemacılar Dönemi ve Yeşilçam Sinemasının Özellikleri 

Ömer Lütfi Akad’ın Kanun Namına (1952) filmi sinema dilinin içselleştirilmesi ve 

gerçekçi anlatıların gelişmesi bakımından bir sonraki sinemacı kuşağının estetik bildirisi gibi 

okunabilir. Kanun Namına ile Sinemacılar Dönemi yalnızca teknik ve estetik gelişmelere değil, 

üretim modelinin değişimine de işaret eder. Sinemacılar Dönemi Türk sinemasında özgün bir 

anlatı dili arayışının somutlaştığı, sinemanın artık estetik ve teknik kodlarını oluşturduğu bir 

sürece işaret etmektedir. Sinema yavaş yavaş kolektif bir endüstri faaliyeti olarak 

şekillenmektedir. Üretim ve dağıtım sistemleri daha profesyonel hale gelirken sinema dili 

seyirci beklentilerine göre biçimlenmektedir. Film üretimi artık ticari bir meta olarak da 

değerlendirilmektedir. Kameranın hareket kazanması, sahne geometrisinin yeniden 

tasarlanması, sosyal sorunlara eğilen konuların ön plana çıkması bu dönemin ayırt edici 

özelliklerindendir. Sinemanın bu yeni kimliği onu sanatsal ve ticari olarak daha güçlü bir 

zemine oturtmuştur. Bu dönemin başlıca özelliği ise sinemanın halkla kurduğu ilişkiyi merkeze 

almasıdır. Bu dönemde artan faaliyetlerle sinema, popülerle sanatsal arasındaki dengeyi 

kurmaya çalışan bir anlatı modeli olarak betimlenebilir. 

1960’lı yıllar, Türkiye’nin siyasal yapısında yaşanan köklü değişimlerin sinema alanındaki 

etkilerini derinleştirdiği ve Yeşilçam’ın karakteristik üretim modelinin belirginleştiği bir 

dönemdir. 27 Mayıs müdahalesiyle başlayan bu süreç 1961 Anayasası’nın getirdiği özgürlükçü 

ortamının da katkısıyla düşünsel ve kültürel alanlarda canlılık yaratmıştır (Kuyucak Esen, 2010, 

s. 68). Sinema, bu ortamın bir yansıması olarak hızla dönüşürken yeni anlatım biçimleriyle 

birlikte seyirciyle daha güçlü bağlar kurmaya başlamıştır. Bu dönemde sinema toplumsal 

belleğin ve gündelik hayatın taşıyıcısı haline gelmiştir. Seyircinin talepleriyle şekillenen 

senaryolar, toplumsal gerçekliğe daha duyarlı filmler, sınıfsal ve kültürel kodlarla örülü 

hikâyeler Yeşilçam sinemasının temel yapı taşlarını oluşturmuştur. 1950’li yıllarda başlayan 

halkla sinema arasındaki yakınlık 60’larda doruğa çıkmış, Yeşilçam’ın üretim kapasitesi ve 

popülerliği bu yıllarda zirveye ulaşmıştır. Bu popülerlik sinemasal başarıların yanında sektörel 

bir sistemin kurumsallaşmasıyla açıklanabilir. Prodüksiyon, dağıtım ve senaryo gibi süreçlerde 

yer alan aktörler fiziksel olarak Yeşilçam sokağında yoğunlaşmış, böylece sinema endüstrisi 

belli bir mekânsal kimlik de kazanmıştır. Yönetmenlerin, senaristlerin, yapımcıların ve hatta 

figüranların buluştuğu bu sokak mesleki ve ideolojik bir merkez hâline gelmiştir. Yeşilçam bu 

yolda gişe kaygısıyla biçimlenen bir film üretim anlayışının, tekrara dayalı senaryo kalıplarının 



38 
 

ve halkla kurulan güçlü ama çoğu zaman hesaplı ilişkinin simgesine dönüşmüştür. Bu üretim 

anlayışı dönemin ekonomik, siyasal ve kültürel koşullarıyla uyumlu bir biçimde sinemaya yön 

verirken Yeşilçam’ı özgün bir sinema modeli hâline getirmiştir.  

60’lı yıllar, Geçiş Dönemi’ndeki düzenin çarklarında yetişmiş ama o düzenin sınırlarını 

aşmak isteyen bir kuşağın öne çıktığı, sinemayı salt bir eğlence aracı olmaktan çıkararak 

düşünsel ve estetik bir üretim alanına dönüştürmeyi hedeflediği bir kısım sinemacıya da işaret 

etmektedir. Türk Sineması 1980’li yıllara dek ağırlıklı olarak kitlelere hitap edecek olsa da bu 

yıllarda popüler sinemaya karşı birtakım girişimler de mevcuttur. Bahsedeceğimiz yönetmenler 

sinemaya bir mesele anlatma ihtiyacıyla yaklaşmışlardır. 1950’li yıllarda sinemasal anlamda 

kaydedilen ilerleme, 1960 darbesi sonrasında belirginleşen politik arayışlar ve yükselen sol 

hareketler, şehirleşmenin ve göçün yarattığı toplumsal dönüşümler sinemacıları bu 

dönüşümlere tanıklık eden ve onları kayda geçiren anlatılar kurmaya yöneltmiştir. Bu kuşağın 

sinema anlayışında birey merkezli anlatılar, toplumsal eleştiriler, deneysel kurgu yapıları, 

estetik sadelik gibi unsurlar öne çıkmıştır. Bu filmlerde hikâye anlatıcılığı ikinci plana 

çekilirken sinema bir fikir ve duygu alanı olarak yeniden şekillendirilmeye çalışılmıştır. Çekilen 

filmlerde şehir-kır karşıtlığı, köy sorunları, yoksulluk, adaletsizlik, otorite baskısı, sınıf 

çatışması gibi temalar yoğun bir şekilde işlenmeye başlanmıştır. Ulusal Sinema ve Milli Sinema 

akımı ve Toplumcu Gerçekçi Sinema çalışmaları bu yıllarda en önemli örneklerini ortaya 

koymaktadır. Lütfi Ö. Akad’ın Kanun Namına ve Hudutların Kanunu (1967), Halit Refiğ’in 

Gurbet Kuşları (1964) ve Şehirdeki Yabancı (1962), Metin Erksan’ın ise Gecelerin Ötesi (1960) 

ve Yılanların Öcü (1962) bu dönemin anlatısal derinliğini inşa etmeye çalışan filmlerden öne 

çıkanlardır. 1965 yılında Onat Kutlar’ın öncülüğünde kurulan Sinematek Derneği de mevcut 

sanatsal yaklaşımların en önemli adımlarından biri olmuştur. Yönetmenler batılılaşma eleştirisi, 

milli kimlik ve ahlaki kodlar üzerinden bir sinema dili oluşturma amacı taşımışlardır.  

Tüketimin artışı, reklamların yaygınlaşması, otomobilin ve apartmanların statü 

göstergesine dönüşmesi, mahalle dokusunun parçalanması, göçle birlikte kentin çeperlerinin 

büyümesi ve kırsal değerlerin şehir hayatına taşınması sinema anlatılarında dramatik çerçeveler 

içine giren başlıca unsurlardır. Göçle şehre gelenler apartmanlara yerleşmiş ya da gecekondu 

alanları kurmuştur, böylece kırsal ile kentsel değerler çatışmaya başlamıştır. Ev içi 

modernleşme, gazinolarla pekişen kamusal eğlence anlayışı, radyo ve TV gibi haberleşme ve 

eğlence araçları dönemin toplumsal dokusunu şekillendirmiştir. Otomobil, radyo, beyaz eşya 

gibi araçlar sınıf farklılaşmasının ve modernleşmenin göstergeleri olmuştur. Buzdolabı, çamaşır 

makinesi ve elektrikli süpürge gibi gündelik nesneler birer modernlik simgesi olarak öne 



39 
 

çıkmıştır. 1950 yılından 1960 yılına kadarki dönemde karayolu çalışmalarının hızlanması ve 

elektriğin yaygınlaşması sinemanın yayılmasını iyice hızlandırmıştır (Lüleci, 2021, s. 39). 

İzleyicinin gündelik hayatına yerleşen her bir kültürel unsur sinema anlatılarında bir yansıma 

bulmuştur. Bu açıdan Yeşilçam Sineması toplumun değişen değerlerini sahneye taşıyan bir 

mecra olmuştur.  

Bu dönemde sinemanın gündelik yaşamın bir parçası hâline gelmesi, sinema salonlarının 

sayıca artması, yapım şirketlerinin çoğalması ve film üretiminde düzenli bir endüstriyel 

işleyişin gelişmesi Yeşilçam’ı yaratan yapı taşları arasında yer almaktadır. 1950’lerin ikinci 

yarısından itibaren çoğunluğu sinemayla bir ilişkisi bulunmayan yapımcıların sayısında gözle 

görülür bir artış meydana gelmiştir (Sivas Gülçur, 2016, s.  229). Fakat bunların çoğu kısa 

ömürlü olmuştur ve filmlerin büyük çoğunluğu baskın şirketler tarafından yönetilmiştir. “1960-

1969 yılları arasında çevrilen 1710 filmin 637’si 17 şirket tarafından yapılmıştır” (Kırel, 2005, 

s. 58). Döneme, yüksek talebe hızlı yanıt veren ama uzun vadeli planlamadan uzak bir üretim 

modeli hakimdir. Yeşilçam’a özgü anlatı kalıplarını, karakter tiplerini ve dramatik yapılarını 

şekillendiren yönetmenler-yapımcılar ve Hollywood stüdyo sistemine benzeyen üretim anlayışı 

dönemin sinemasına damgasını vurmuştur (Saydam, 2020, s.  412). Film sayısının 1960 yılında 

81 film ile başlayıp 1969’da 231’e ulaşması dönemin üretim coşkusunu ortaya koymaktadır 

(Kırel, 2005, s.40). Bu dönemde Ferdinand Manukyan gibi isimler film çekimi için gereken 

parayı sağlayarak sistemin arka planındaki görünmeyen ama etkili aktörlere dönüşmüştür. 

(Kırel, s. 65). Bu yaklaşım Yeşilçam sinemasının uzun vadede kurumsallaşmasının önünde 

ciddi bir engel olmuştur.   

Sistem içinde yapımcı kadar belirleyici olan bölge işletmecileri ise filmlerin içeriğine, 

oyuncu kadrosuna ve dağıtım stratejilerine doğrudan müdahil olmuş, ticari riskleri azaltmak 

adına yıldız oyuncuları tercih etmiş, senaryoları da buna göre şekillendirmiştir. Seyirci 

alışkanlıklarına hâkim olan bölge işletmecileri üretimin arz-talep dengesini belirlemiştir. 

Sektörü analiz eden bu sistemle 1960’lı yılların Yeşilçam’ında izleyici alışkanlıklarıyla üretim 

tercihleri arasındaki mesafeyi sıfıra indiren bir sinema endüstrisi oluşmuştur. Bölge 

işletmecilerinin yapımcılarla olan finansal ilişkileri ve sinema salonları üzerindeki baskın 

konumları Yeşilçam’ın özgün ama sınırlı anlatı dağarcığını açıklamak açısından kritiktir. 

Filmler bölge işletmecilerinin, tefecilerin, ithalatçıların, stüdyo sahiplerinin ve salon 

sahiplerinin denetiminde üretilmiştir. Bu çarpık model sinemanın sanatsal ve eleştirel 

olabilecek bir faaliyet olarak öne çıkmasını engellemiştir. Bu açıdan yönetmenler, filmi 

gerçekleştiren ve teknik işlevi yerine getiren kişilere dönüşmüştür.  



40 
 

Bu dönemde halkın talep ettiği melodramlar, komediler, aşk hikâyeleri ve star odaklı 

filmler nitelikten ziyade hızlı geri dönüş sağlayacak içerik olarak görülmüştür. Bu üretim 

anlayışı tematik olarak tekrar eden, anlatı yapısı bakımından öngörülebilir formülleşmiş 

kalıpları teşvik etmiştir. Türk sinemasında gözlemlenen en temel açmazlardan biri tam da 

burada şekillenmiştir. Üçüncü boyutun yani fiziksel derinliğin ve gerçekliğin duyusal düzeyde 

temsilinin eksikliği sinema gibi görsel bir sanatın ana damarını zayıflatmaktadır (Güleryüz, 

1996, s. 53). Olaylar ve karakterler izleyicinin evrensel olarak özdeşlik kurabileceği biçimde 

derinleştirilememiştir. Bu nedenle karakterler çoğu zaman evrenselleşmiş bireyler olarak değil 

yerel tipler ya da kültürel kalıpların tekrarları olarak karşımıza çıkmıştır. Yeşilçam sineması 

seyircinin ‘bizden’ diyeceği karakterlerle yerli anlatı geleneklerinin bir harmanı olarak 

işlemiştir ve bu nedenle de yalnızca bir dönem sineması değil kültürel bir hafıza aracıdır (Ayça, 

1996, s. 138). 60’larda Yeşilçam Sineması bir sinema dili olmaktan çok bir halk anlatısı 

formudur, bir ilişki biçimidir.  

Bu dönemde yıldız oyuncular da seyirci ile sinema arasındaki bağı kuran ve sürdüren, 

popüler kültürün temel taşıyıcısı olarak işlev gören figürlerdir. Ayhan Işık ve Belgin Doruk gibi 

ilk dönem yıldızlar Yeşilçam sinemasının ekonomik, estetik ve ideolojik yapılanmasında 

merkezi bir rol üstlenmişlerdir. Yıldız sistemi sinema filmlerine ticari bir garanti zemini 

sunmuştur. Dönemin ekonomik koşullarında bir filmin gişedeki başarısı çoğunlukla başrol 

oyuncusunun çekiciliği ve medyadaki görünürlüğüyle ölçülür hâle gelmiştir. Bu bağlamda 

yıldızlar hem risk garantisi sunan yatırım alanları hem de temsili gücü yüksek imgeler olarak 

işlev görmüştür. Türk sinemasının uzun süre bir yönetmen sineması yerine oyuncu sineması 

olarak anılması yerli sinema tarihinde anlatı düzlemini doğrudan etkilemiştir (Adanır, 2003, s. 

141). Komedi filmlerinde de oyuncuya bağımlı yapılar farklı mizah biçimlerinin denenmesini 

zorlaştırmıştır. Fiziksel komedi, durum komedisi ya da diyalog merkezli mizahın ötesine 

geçilememiştir. Cilalı İbo ve Turist Ömer örnekleri Türkiye’de seyircilerin karakterle ne kadar 

özdeşleştiğini ortaya koymaktadır. Yıldız sisteminin bu derece merkezî bir konuma 

yerleşmesinde dergiler tarafından düzenlenen yarışmaların da etkisi büyük olmuştur. Sinema 

dergileri ayrıca popüler filmlerin tanıtıldığı ve kısmen entelektüel sinema tartışmalarının 

sürdürüldüğü mecralar olarak işlev görmüştür. Popüler sinemaya mesafeli duran eleştirmenler 

genellikle alternatif dergiler aracılığıyla ulusal sinema, sanat sineması ve toplumsal gerçekçilik 

gibi kavramları gündeme taşımıştır (Kırel, 2005, s. 44) 

Bu hızlı üretim ağı içerisinde senaristlerin durumu da tahmin edileceği üzere fabrika 

sistemine dönüşmüştür. Üretim patlamasının yaşandığı yıllarda piyasanın ihtiyaçlarını 



41 
 

karşılamakla yükümlü olan senaryo yazarları, çoğu zaman aynı anda birden fazla senaryoyu 

teslim etmek zorunda kalmıştır. Bu yoğunluk içerisinde hızlı tüketim anlayışına uygun şekilde 

kalıplaşmış hikâyelerin yeniden üretildiği bir sistem kurulmuştur. Aynı yazarların benzer 

kalıplarla sayısız senaryo üretmesi Yeşilçam filmlerinin biçimsel benzerliğini de açıklayan 

faktörlerdendir. Senaristlerin bu güvenli alanda yazdıkları senaryolar Yeşilçam’ın anlatı 

evrenini sabitlemiştir. Sansür baskısı ise yazarları etkileyen diğer bir baskı aracıdır. Yine de bu 

dönemde Bülent Oran ve Vedat Türkali gibi bazı yazarların kaleminden çıkan filmlerde 

dönemin sosyal, kültürel ve politik ruhunun izlerini okumak mümkündür.  

Yeşilçam sineması tekrara dayalı bir üretim biçimini benimsemiş, belirli kalıpları, karakter 

tiplerini ve anlatı formlarını sürekli yeniden işleyerek popülerliği canlı kılmaya çalışmıştır. 

Anlatıların tekrar eden doğası seyircinin sinemayla kurduğu duygusal ilişkinin sürekliliğini 

sağlamıştır. Bu tekrarda, kahramanların başına gelen olaylar kadar olayların geçtiği mekânlar, 

kullanılan diyaloglar, müzikler ve tipler de yeniden üretilmiştir. Mahalle yaşantısında bakkallar, 

terziler, kunduracılar, esnaf ve işportacılar arasında geçen ilişkiler seyircinin tanıdığı bir 

dünyanın uzantısı olarak sinemada tekrar ederek kurgulanmıştır. Bu tür anlatılarda topluluk 

duygusu güçlüdür, dayanışma vurgulanmaktadır. Ancak kentleşmenin getirdiği dönüşümlerle 

birlikte bu mahalle hayatı sarsılmıştır. Bütün bu çerçevede anlatılar çoğunlukla tanıdık 

hikâyeler etrafında örülmüştür. Bu anlatılar çatışmayı ve engeli her zaman nihai bir birleşme ve 

huzur ile çözüme ulaştırmaktadır. Özellikle romantik güldürülerde kadının ve erkeğin sınıfsal 

ve kültürel farklılıklarına rağmen bir araya gelmesi bu anlatının en temel yapı taşlarından 

biridir. Bu dönemde kadın karakterler bir yandan geleneksel değerlerin taşıyıcısı ve namusun 

temsilcisiyken diğer yandan modern yaşamın özgürlük vaadine yönelen figürler olarak 

kurgulanmıştır. Kadın karakterlerin bu şekilde temsil edilmesi Yeşilçam’ın aile ideolojisine ve 

toplumsal cinsiyet rollerine dair yeniden üretici bir işlev gördüğünü göstermektedir. Yeşilçam, 

kadın figürü üzerinden modernleşmeyi idealleştirirken sınırlandırmıştır. Batılı tarzda giyinen, 

özgürlük arayışında olan kadın karakterler çoğu zaman filmin sonunda ya evliliğe razı edilerek 

evcilleştirilmiş ya da dramatik bir şekilde cezalandırılmıştır (Çelik, 2011, s. 33). Bu bağlamda 

aile kurumu da Yeşilçam anlatısında yalnızca bireyler arasındaki ilişkileri düzenleyen bir yapı 

değil aynı zamanda sınıfsal, cinsiyetçi ve ideolojik yapıların meşrulaştırıldığı bir merkezdir. 

Filmlerde karakterlerin iyi-kötü ayrımı keskindir ve temsili roller üstlenirler. Oyuncular 

rollerini kendi kişilikleriyle bütünleştirerek adeta tek bir rol üzerinden tanınır hale gelmiştir. 

Seyirci de bu kalıpların dışına çıkılmasına pek sıcak bakmamıştır. Bildiğini görmek, tanıdığı 

hikâyelere geri dönmek istemiştir. Filmlerin anlatılarının kültürel temelleri büyük oranda 



42 
 

geleneksel değerlerle modern yaşam arasındaki gerilim hattında kurulmaktadır. Örneğin bir 

yanda namus, aile, mahalle dayanışması gibi temalar işlenirken diğer yanda modern kent 

yaşamı, bireysel özgürlükler ve aşk gibi yeni toplumsal formlar sahneye çıkmaktadır. Özellikle 

melodram türü bu çelişkinin dramatik çatışmasını taşımıştır.  Mekân olarak zenginlerin yalıları, 

gecekondu mahalleleri, gazinolar, pavyonlar, köy evleri ya da İstanbul’un çeşitli semtleri bu 

anlatıların sahneleridir. Bu dönemde Yeşilçam filmleri modernleşme ideolojisinin kitleler 

nezdinde meşruiyet kazanmasına aracılık eden fakat bunu yaparken aynı zamanda geleneksel 

değerleri tamamen dışlamayan çelişkili bir anlatı dili kurmuştur. Filmlerde sıklıkla 

rastladığımız batılılaşmış ama yine de yerli değerleri savunan karakter tipolojileri bu çelişkinin 

görsel-işitsel düzlemdeki tezahürleridir. Geleneksel ile moderni, yerel ile evrenseli, ahlaki ile 

dramatik olanı iç içe geçirerek çok katmanlı bir anlatı evreni kurulmuştur.  

Yeşilçam’da komedinin estetik yapılanması da bu anlayışlara paralel şekilde işlemiştir. 

Komedi hem üretim kolaylığı hem de seyirci beklentileriyle uyumlu yapısı nedeniyle oldukça 

yaygın bir tür hâline gelmiştir. Özellikle kentte yaşayan, kültürel olarak ‘ara yerde’ duran 

bireylerin trajikomik hikâyeleri, dönemin komedisine damgasını vurmuştur. Ne tam anlamıyla 

geleneksel değerlere bağlı ne de tamamen modernleşmiş bu karakterler izleyiciyle kolaylıkla 

özdeşleşebilen figürler haline gelmiştir. Kısıtlı bütçelerle çekilen bu filmler daha çok iç 

mekânlarda ve diyalog ağırlıklı sahnelerle ilerleyen kurgulara yaslanmak zorundadır. Komedi 

bu anlamda ekonomik bir türdür, dekor gereksinimi azdır, görsel efektlere ya da aksiyon 

sahnelerine ihtiyaç duyulmaz. İzleyici ile hızlı bir duygusal bağ kurabilir. Bu açıdan 

bakıldığında Yeşilçam komedileri çoğu zaman basit hikâyelere ve tanıdık karakterlere 

dayanmıştır. Abartılmış anlatı izlekleri, fiziksel şiddetin karikatürize hâli, tekrar eden espriler, 

stereotip karakterler bu dönemdeki güldürülerin olmazsa olmazlarıdır. Filmlerde mekân ve 

zaman çoğu zaman gerçekliğe sadık kalmamıştır. Önemli olan mizahî etkinin yaratılması 

olmuştur. Komedi böylece Yeşilçam içinde ticari ve kültürel bir yatırım alanı hâline gelmiştir. 

1950’lere kadar büyük ölçüde kentli olan sinema seyircisi iç göç sebebiyle ve karayolları 

ile elektriğin Anadolu’da yaygınlaşmasının ardından kırsal kesimden gelen yeni bir kitleyle 

genişlemiştir. Bu yeni seyirci sözlü kültürle beslenmiş, sinema deneyimine yabancı ama görsel 

anlatıya duyarlı bir yapıya sahiptir. Yeşilçam tam da bu kitlenin algı dünyasına hitap edecek 

şekilde biçimlenmiş; masalsı yapılar, melodramatik çatışmalar ve kahraman merkezli anlatılarla 

bu kitlenin dünyasına ulaşmayı başarmıştır. Böylece altmışlı yılların seyircisi sinemayı topluca 

izlenen ortak bir deneyim alanı olarak yaşamaktadır. Sinema salonları dolup taşmakta, seyirci 

her fırsatta salonlara akın etmektedir. Açık hava sinemaları, yazlık salonlar ve büyük sinema 



43 
 

yapıları bu kültürel deneyime ev sahipliği yapmaktadır. Bu deneyim öyle yaygındır ki hemen 

herkesin bir şekilde sinema salonlarıyla teması olmaktadır. Sinema sosyolojik anlamda herkese 

ait olan bir mecraya dönüşmüştür. Özellikle taşra kökenli izleyicinin göçle değişen yeni 

yaşamına eşlik edecek duygusal anlatılar sinema salonlarında karşılığını bulmaktadır. Sinema 

yıldızlarının toplum nezdinde birer ikona dönüştüğü bu yıllarda Yeşilçam sineması halkla 

kurduğu ilişkiyi en üst düzeye taşımıştır.  Altını çizmek gerekir ki, bu dönemdeki sinema 

deneyimi yalnızca filmin kendisiyle sınırlı olmayan, sosyal bir etkinliğe dönüşmüş olan bir 

bütünlük olarak değerlendirilmektedir.  

1970’ler ise Türkiye için siyasal istikrarsızlıkların, toplumsal çalkantıların ve ekonomik 

krizlerin ardı ardına yaşandığı bir on yıldır. 1960’ların sonlarında yükselen toplumsal muhalefet 

1970’lere gelindiğinde daha sert çatışmalara dönüşmüştür. Grevler, öğrenci eylemleri, sendikal 

hareketler ve sağ–sol kutuplaşmasının giderek şiddetini artırması Türkiye’yi sürekli bir 

gerginlik ortamına sürüklemiştir. Sağ-sol görüşlü gençlik gruplarının şiddetli çatışmaları ve 

artan kutuplaşma Türkiye’yi adeta ikiye bölmüştür. Toplumsal açıdan 1970’ler göçün 

hızlandığı, kentlerin çarpık biçimde büyüdüğü, gecekondu bölgelerinin kentsel dokuyu 

dönüştürdüğü bir dönemdir. Kırsaldan kente akan nüfus işçi sınıfını büyütmüş ve kent 

kültüründe yeni çelişkiler doğurmuştur. Türk sinemasının melodram geleneği bu kez 

yoksulluğu, işsizlikle boğuşan aileleri ve toplumsal adaletsizlikleri öne çıkaran anlatılarla 

birleşmiştir. (Kuyucak Esen, 2010, s. 131-132) 

12 Mart 1971 muhtırasının ardından başlayan baskılar toplumsal yaşamda olduğu gibi 

sanat alanında da kendini hissettirmiştir. Sinemada sansürün yoğunlaşması ve politik içerikli 

filmlerin engellenmesi bu dönemin belirleyici özelliklerindendir. Öte yandan bu gerilim ortamı 

sinemada güçlü bir yankı bulmuştur. Yılmaz Güney gibi toplumsal gerçekçi taraf etkin olarak 

devam etmiştir. Toplumsal sorunları yansıtan filmler dönemin atmosferine doğrudan ayna 

tutmuştur. Önemli bir kısım yapımcı ve yönetmen ise melodramlara, arabesk hikâyelere ve 

komedilere yönelmiştir. 

Bu dönemde seyirci sinemaya daha az gitmeye başlamıştır. Aynı yıllarda televizyonun 

yaygınlaşması özellikle büyük şehirlerde sinemaya olan ilgiyi ciddi biçimde azaltmıştır. 

Yeşilçam’ın uzun süreli üretim modeli bu ekonomik ve teknolojik değişim karşısında 

sarsılmıştır. Sinema salonları boş kaldıkça yapımcılar düşük bütçeli ve hızlı çekilmiş filmlerle 

ayakta kalmaya çalışmıştır. Bu da hem film kalitesinde düşüşe hem de sinemada yeni 

eğilimlerin doğmasına yol açmıştır. Halkın ilgisini çekmek için arabesk filmler, ucuz komediler 



44 
 

ve erotik filmler hızla piyasaya sürülmüştür. Bütün bu koşullar altında bir yanda popüler 

kültürün taleplerine yanıt vermek üzere üretilen arabesk melodramlar, kolay güldürüye dayalı 

komediler ve ticari kaygılı yapımlar, diğer yanda ise dönemin çalkantılı siyasal ve toplumsal 

ortamını sorgulayan toplumsal gerçekçi ve politik filmler vardır.  

 

4.2: Filmler 

1960 yıllara geldiğimizde film üretimi son sürat artmaktayken komedi türündeki filmler de 

çeşitlenmektedir. 1960’lı yılların komedi filmlerinde öne çıkan yönetmenler; Osman Seden ve 

Hulki Saner’in yanında Aram Gülyüz, Ülkü Erakalın, Nejat Saydam, Osman Nuri Ergün ve 

Semih Evin sayılabilir. Lütfi Akad, Atıf Yılmaz, Metin Erksan’ın komedi denemeleri olsa da 

adını tarihe yazdırmış bu yönetmenlerin filmografisini toplumcu filmlerle hatırlamak çok daha 

yerindedir. Bunun yanında daha önce de bahsedildiği gibi türler arasında çok kaygan bir zemin 

olduğundan birçok yönetmen güldürü ya da güldürü unsurları taşıyan filmler yapmıştır. Bu 

durumun eksik değil bir marifet olarak kabul edilmesi bir yana çoğu yönetmen filmlerinde türler 

arasındaki bu ilişkiyi yetkin bir şekilde yönetememiştir.  

Osman Seden’in bu dönemdeki renkli filmografisinden Cilalı İbo filmlerinin haricinde 

komedi türündeki diğer filmleri; Mahalleye Gelen Gelin (1961), Ne Şeker Şey (1962), Badem 

Şekeri (1963), Beş Şeker Kız (1964), Hızır Dede (1964), Şaka ile Karışık (1965) ve Gül ve Şeker 

(1968) sayılabilir. Filmlerin isimlerinden komedi olduğu anlaşılacağı gibi, konu olarak aşk ve 

sınıf farkları üzerinden yaratılan komik unsurlar ana temalardır. Senaryosu Bülent Oran’a ait 

olan Mahalleye Gelen Gelin, yazdığı kitaba konu bulmak için Orhan (Orhan Günşiray)’ın 

yaşadığı yoksul mahalleye taşınan Belgin (Fatma Girik) ile Orhan’ın arasında geçen 

romantikliği konu etmektedir. Filmin komikliği daha çok mahallenin sokak ağzı üzerinden 

yürütülmektedir. Ne Şeker Şey filmi ise iki yıl sonra Seden’in yapımcısı olacağı, Zafer 

Davutoğlu’nun yöneteceği meşhur Adanalı Tayfur Kardeşler (1964) filminin ön çalışmasıdır. 

Adanalı Tayfur filminde olduğu gibi bu filmde de evlenmek istemeyen ‘Adanalı’ Tayfur (Öztürk 

Serengil)’un ve zengin kız Canan (Türkan Şoray)’ın romantik çatışması gösterilmektedir. Fikret 

Hakan, Fatma Girik, Türkan Şoray, Öztürk Serengil, Hulusi Kentmen, Vahi Öz ve Ahmet Tarık 

Tekçe gibi dönemin başarılı oyuncularının bir araya geldiği Badem Şekeri ise töre geleneklerine 

dayanan bir romantik komedidir. Geçmişten beri düşman olan iki aile İstanbul’a taşınınca 

karşılaşırlar. Aile reisleri çocukları üzerinden düşmanlığı sürdürmeye çalışsa da gençler 

arasında başka türlü ilişkiler gelişecektir. Salon güldürüsü örneği Beş Şeker Kız beş dansçı 



45 
 

kadını merkeze almaktadır. Ünlü olma hayali, aşk, dans, müzik, çıplaklık gibi seyirciyi çekecek 

unsurları bir araya getiren filmin oyuncu kadrosu da yıldızlarla doludur. Filmde ayrıca Feridun 

Karakaya’nın Cilalı İbo tiplemesini farklı bir rolde izlemek de mümkündür. Hızır Dede filmi 

karmaşık bir aşk çemberini merkeze almaktadır. Öztürk Serengil’in iflah olmaz aşk adamı 

tiplemesi Tayfur bu filme de yerleştirilmiştir. Fakat film Orhan (Ayhan Işık) ve Leyla (Ajda 

Pekkan)’ın karmaşık gönül ilişkisini merkeze almaktadır. Hızır Dede tarafından okutulan Leyla 

çalışmaya başlar. Çalıştığı şirketin sahibinin üç oğlu da Leyla’ya tutkundur. Ne var ki şirket 

maddi olarak dara düşünce yardıma Hızır Dede’nin hayırseverlik görevini devralan yakışıklı 

oğlu Orhan gelir ve Leyla ile Orhan arasında karmaşık bir ilişki oluşmaya başlar. Hızır Dede 

filmi de bol yıldızlıdır. Farklı bir öyküye sahip olan Şaka ile Karışık ise temelde zengin-fakir 

karşıtlığı üzerine kuruludur. İki zengin, onurlu bir fakir bireyin olup olmadığı üzerine bahse 

girer ve bunu denemek için Osman’ı bulurlar. Osman ise paraya ihtiyacı olan bir kıza âşık 

olunca aldığı bir milyon lira ne yapacağına karar verememektedir. Zengin iki ailenin çocukları 

arasındaki karmaşık aşk ilişkilerini perdeye taşıyan Gül ve Şeker ise Feridun Karakaya’nın ikiz 

rolde oynadığı benzer bir güldürü denemesidir. Yeşilçam anlayışının ve dönemin modernleşme 

krizlerinin çatışmaya dahil edildiği bu filmler yalnızca benzer anlatıları tekrar etmekle 

kalmamakta, aynı oyuncuların benzer tiplemelerini tekrar tekrar kullanmaktadır.  

Sinemamızın en üretken yönetmenlerinden Hulki Saner bu yıllarda komedi türüne en bağlı 

kalandır. Ayşecik serisinin bazı filmleri, Turist Ömer filmleri, Emel Sayın’lı filmler en bilinen 

yapıtları arasındadır. 60’lı yıllarda yaptığı öne çıkan komedilerden bazıları; Cafer Çocuk Hırsızı 

(1962), Gol Kralı Cafer (1962), Turist Ömer’in ilk kez gözüktüğü Helal Olsun Ali Abi (1963), 

Küçük Bey’in Kısmeti (1963), Fıstık Gibi Maşallah (1964) ve Cibali Karakolu (1966)’dur. 

Çocuk filmlerinin bir örneği olan Cafer Çocuk Hırsızı kaçırılan çocuğun kaçıranların başına 

açtığı belaları anlatan basit bir öyküye sahiptir. Gol Kralı Cafer ise 1978 yılında Kemal Sunal’ın 

yıldız olduğu İnek Şaban filminin erken bir denemesidir. Gişede çok başarılı olan Helal Olsun 

Ali Abi’nin asıl önemi halk kahramanı Turist Ömer’i yaratmasıdır (Scognamillo, 2008, s. 167). 

Filmde Sadri Alışık Turist Ömer olarak Ayhan Işık’ın yan rolündedir. Ali ve Turist Ömer bir 

kumarhaneye zorla girerler. Bu sırada mekânın sahibi öldürülmüştür ve Ömer ölen adamın 

ceketini giymiştir. Ceketin cebindeki notu bulunca birlikte cinayeti çözmeye çalışırlar. Fıstık 

Gibi Maşallah (1964) ise Bazıları Sıcak Sever (Some Like It Hot, Billy Wilder, 1959) filminin 

yerel bir uyarlamasıyken Küçük Bey’in Kısmeti’nde iki zengin gencin babaları tarafından zorla 

evlendirilmeye karşı giriştiği romantik oyunlar tekrar edilmektedir. Cibali Karakolu ise aynı 

adlı tiyatro oyununun uyarlamasıdır.  



46 
 

Yeşilçam sinemasının yapıtaşını oluşturan filmler melodram, güldürüyle kaynamış 

melodram ve güldürü filmleridir. Bu dönemde sinema yapma itkisi öncelikle yapımcıların para 

kazanması olduğundan seyirciyi her türlü yolla salonlara çekmeye çalışmışlardır. Bunu 

başarmanın en direkt yolu izleyicinin duygularına hitap etmek olmuştur. Bu açıdan filmlerin 

büyük çoğunluğu güldürü unsurları da taşıyan dramlardır. Melodram ile güldürünün kaynaştığı 

filmlerin Türk Sineması’nda yeri ayrı olanı Memduh Ün’ün 1958 yılında çektiği filmi Üç 

Arkadaş’tır. Üç Arkadaş Ün’ün daha sonra birçok filmde kullanacağı anlatı yapısının ilk 

örneğidir. Bu anlatı prototipi Türk Sineması’nda Üç Arkadaş’tan itibaren çok kez 

kullanılacaktır. Filmde Murat, Mıstık ve Mösyö Artin adlı üç arkadaş yıkık bir köşkte 

yaşamakta, komşularıyla samimi ve eğlenceli ilişkiler kurmakta ve fakir de olsalar hayatın 

tadını çıkarmaktadırlar. Muhterem Nur’un oynadığı görme engelli Gül dahil olana dek film 

gerçekçi bir şekilde günlük hayatı zevkli bir tonda resmetmektedir. Filmin başarısı esasen dram-

güldürü karşıtlığı sayesindedir. Üç Arkadaş dramatik tonu ve ne olursa olsun iyi niyetli 

karakterleriyle koşulsuz yardımseverliğin yarattığı fedakarlığın filmidir. Kamera fedakarlığın 

gerektirdiği seçimlere odaklanmaktadır fakat karakterlerin yardımseverliği samimi ve komik 

unsurlarla dolu sıradan günlük hayata giydirilmiştir. Bu açıdan Üç Arkadaş melodram ve 

komedi türü arasında salınmaktadır. Üç Arkadaş dram şemsiyesi altında güldürü detaylarıyla 

donatılmıştır. Bu yıllardan Ün’ün ilk filmi komedi tarzındaki Öp Babanın Elini (1955) de 

hatırlamak yerinde olacaktır. Filmde bir bürokratın etrafında dönen komiklikler işlenmektedir.  

Dram-komedi birlikteliği açısından Atıf Yılmaz’ın 1960 yılında başlattığı Ayşecik serisinin 

ilk filmi Ayşecik Şeytan Çekici’nde de babası tarafından büyütülen fakir küçük kız Ayşecik’in 

yaramazlıkları üzerinden güldürü ögeleri serpiştirilmiştir. Sinemamızda çok fazla örneği olan 

fakir ama iyi insanların dramatik öyküleri bu filmde de eğlenceli yanıyla resmedilmektedir. 

Ayşecik anne arzusuyla yanıp tutuşan, büyümüşte küçülmüş, mahallenin eğlenceli ve yaramaz 

sevgilisidir. Ayşecik serisinin başarısı da dram ve güldürünün iç içe geçmesinden 

kaynaklanmakla birlikte Üç Arkadaş gibi dram türüne yaslanmaktadır.  

60’lı yıllarda diğer yönetmenlerin önce çıkan filmlerinde de benzer anlatı kalıpları tekrar 

edilmektedir. Aram Gülyüz’ün komedi tarzında öne çıkan filmleri; Temem Bilakis (1963), 

Abidik Gubidik (1964), Hüseyin Baradan-Çekilin Aradan (1965) ve Deli Fişek (1967)’dir. 

Temem Bilakis ve Abidik Gubidik Öztürk Serengil’in tiplemesinin üzerine kurulmuş olan 

anlatısıyla Serengil’in yıldız imajına yaslanmaktadır. Hüseyin Baradan-Çekilin Aradan filmi 

de oyuncu Hüseyin Baradan’ı komedi yıldıza yapmaya çalışan bir denemedir. Hülya 

Koçyiğit’in başrolünde olduğu Deli Fişek’te ise bir cinayete tanık olan bir kadının öyküsü 



47 
 

perdeye taşınmıştır. Muhteşem Serseri (1964) ve Anasının Kuzusu (1964) filmleri ise Ülkü 

Erakalın’ın bu dönemdeki komediye katkı sağladığı filmlerdir. Muhteşem Serseri bir romantik 

komedi örneğidir ve başarılı gazeteci Naci (Ayhan Işık)’in röportaj yapabilmek için Prenses 

yerine geçen Zuhal’le arasında geçenleri öyküleştirmektedir. Nuri Ergün’ün Cüneyt Arkın’lı 

Cici Gelin (1967) ve Çıtkırıldım (1966) bu dönemden akılda kalan yapımlardır. Bülent Oran’ın 

senaryosunu yazdığı Cici Gelin’de yalan yüzünden çıkmaza giren bir adam öyküleştirilmiştir. 

Nejat Saydam ise Küçük Hanımefendi serisi ile hatırlanmaktadır. Küçük Hanım’ın Şoförü 

(1962), Küçük Hanım Avrupa’da (1962), Küçük Hanım’ın Kısmeti (1962) serinin erken 

örneklerindendir. Küçük Hanımefendi filmleri daha detaylı ele alınacaktır.    

Atıf Yılmaz’ın Dolandırıcılar Şahı (1960), Tatlı Bela (1961), Darıldın mı Cicim Bana 

(1970) filmleri Ah Güzel İstanbul (1966) dışında hatırlanabilecek filmlerdendir. Melodram 

türündeki Ah Güzel İstanbul barındırdığı sevecen havasıyla yer yer güldürü ögeleri 

taşımaktadır. Darıldın mı Cicim Bana filminde iki arkadaşın Ankara’dan İstanbul’a yolculuğu 

aktarılmaktadır. Biri mektuplaşarak tanıdığı sevgilisini ve öteki zengin amcasını bulmak için 

yola çıkmıştır ama başlarına bin türlü şey gelecektir. Mehmet Dinler, Nuri Akıncı, Orhan Elmas, 

Nevzat Pesen, Alşavir Alyanak, Sırrı Gültekin bu dönemde komedi türünde eserler vermiş diğer 

yönetmenlerdir.  

1970’ler Türk sinemasının popüler kültür üzerindeki etkili ismi ise Ertem Eğilmez’dir. 

Eğilmez’in sineması melodram ve komediyi bir araya getiren özgün yapısıyla hem Yeşilçam’ın 

ticari dinamiklerini sürdürmüş hem de toplumsal değişimlere ayna tutmuştur. Eğilmez’in 

filmleri dönemin sosyo-kültürel yapısını güldürü kalıpları içinde işleyerek geniş kitlelerle güçlü 

bir bağ kurmuştur. Filmlerinde aile kurumu ve toplumsal dayanışma sıkça işlenmiştir. Halkın 

gündelik hayatındaki sıkıntılar, bürokrasiye dair eleştiriler ve aile ilişkilerindeki çelişkiler 

yansıtılmıştır. Eğilmez’in filmleri katılaşmış alışkanlıkları gevşeten ve farklı dünyaları geçici 

de olsa aynı kadrajda buluşturan sinematik düzeneklerdir.  

Ertem Eğilmez’in komediye yaklaşımı Türk seyirlik geleneğinin tip ve kalıp repertuarını 

modern kent anlatısıyla kaynaştırırken izleyiciyi eğlendirmenin yanı sıra düşünmeye sevk eden 

bir etik–estetik hedef taşımaktadır. Bozulan aile ve ahlâk düzeni, köyden kente göç, ağalık, 

siyasal ve ekonomik kırılmalar gibi olgular mizahın yumuşatıcı diliyle ele alınmıştır. Böylece 

popüler komedi toplumsal eleştiriyle karşılıklı beslenen bir çerçeveye yerleşmiştir. Bu 

çerçevenin endüstriyel zemini Arzu Film’in yıldız sistemine dayalı yapım ekosistemidir. Tarık 

Akan, Adile Naşit, Halit Akçatepe, Zeki Alasya, Metin Akpınar, Kemal Sunal gibi tiyatro 



48 
 

kökenli oyuncuların düzenli biçimde aynı evrende buluşturulması bir sürekliliği doğurmuştur. 

Böylece Eğilmez birbirini tamamlayan tiplerin ritmini yakalayan, tekrarın yarattığı aşinalığı 

canlı tutan bir komedi ritüeli kurmuştur. Bu ritüelin dramatik çekirdeğinde sınıfsal gerilimler, 

statü farkları ve değer çatışmaları işlenmiştir.  

Ertem Eğilmez sineması tekil kahramanların zafer anlatısı veya taşlama değildir. Hemen 

her filminde başlangıçtaki gerilimli düzen karakterlerin etik bir yüzleşmeden geçmesiyle yeni 

bir dengeye kavuşur. Eğilmez’in anlatıları zengin–yoksul karşıtlığını komedinin dinamikleriyle 

dönüştürür. Böylece iktidar araçları ortak yaşam değerleri ve komşuluk etiği karşısında sınanır. 

Eğilmez’in filmleri popüler beğeniyi hafife almayan ama onu eleştirel bir dikkatle yönlendiren, 

melodram–komedi kesişiminde toplumsal vicdanı sürekli güncelleyen bir sinemadır. 

Güldürünün dili iki katmanlıdır. Yüzeyde yanlış anlaşılma, kılık değiştirme, abartı ve tip 

komedisi üzerinden hızlı bir ritim kurulmuştur. Altta ise toplumsal barışı korumaya dönük bir 

etik çağrı vardır. Filmlerin bir kısmı yabancı filmlerden ya da romanlardan devşirilmiş olsa da 

metinler yerel toplumsal dokuya ve konuşma diline adapte edilerek yerel hikâyelere 

dönüştürülmüştür.  

Eğilmez’in Arzu Film ekolü içindeki komedileri güldürürken memleketin sınıf, ahlak, aile 

ve şehirleşme meselelerine bakar. Sev Kardeşim (1972) kısaca zengin-fakir ekseninde bir aşk 

hikâyesidir. Sınıf atlama beklentisi ile duyguların çekişmesidir. Film romantik komedi 

yüzeyinde ilerler ama asıl meselesi sınıfsal kodlardır. Alt sınıftan kahramanın içtenliği üst 

sınıfın görgü kurallarıyla sürekli sürtüşür. Mavi Boncuk (1975)’ta ise gece kulübünde çalışan 

ünlü bir sanatçı (Emel Sayın) kaçırılır. Kaçıranlar hayatın tokadını yemiş alt sınıf gençlerdir. 

Fakat evde kurulan geçici aile herkesi dönüştürür. Kaçırma filmde suç olmaktan çıkar. 

Paylaşılan kahvaltılara, soba başına ve sokağın ahengine dönüşür. Kentin eğlence endüstrisi ile 

kenar mahalle dayanışması arasındaki gerilim müzik numaralarıyla yumuşatılır. Şarkılar, 

karakterler arası sınıf duvarlarını inceltir. 

Salak Milyoner (1974) filminde köyden kente gelen dört kardeş altın peşindedir. Eğilmez 

şehir komedisini define alegorisiyle kurmuştur. Kardeşlerin elindeki hazine gerçekte kentte 

tutunma istekleridir. Kent ise bir fırsat pazarı gibi görünür ama pratikte bilginin, ilişkilerin ve 

dil oyunlarının döndüğü bir labirenttir. Filmdeki mizah sistemle uyum sağlayamayan 

dürüstlüğün trajikomik tökezleyişlerinden doğmaktadır. Son kertede define darphaneden çıkan 

altın değil, birlikte kalmanın ve köklerini unutmamanın değeri olarak ortaya konur. Köyden 

İndim Şehre (1974)’de yine köyden kente gelen kardeşler bu kez gerçek altınları şehirde 



49 
 

bozdurmaya kalkar ve altın avcıları etraflarını sarar. Salak Milyoner’deki deneyimin 

varyasyonu gibi görünen film aslında sınıf atlama fantezisini daha doğrudan didikler. Altın bu 

kez somuttur ama onu nakde çevirmek için girilen bürokratik bağlar ve banka kuyrukları gibi 

sahneler kent ekonomisinin görünmez kurallarını komedi içinden ifşa eder.  

Süt Kardeşler (1976) filmi ise bir konak, askerden izne gelen bir genç, yanlışlıklar ve 

Gulyabani efsanesiyle karışan kimliklerin toplamıdır. Eğilmez burada haneyi bir tiyatro sahnesi 

gibi kullanır. Ama dekorda saklı başka bir şey daha vardır. Eski konak düzeninin otoritesi 

söylentiyle (Gulyabani) kendini sürdürmektedir. Yani iktidar gerçeklerden çok anlatılanlarla 

ayakta kalmaktadır. Komedi bu yalanın üst üste binerek absürde varmasından doğmaktadır. 

Gülen Gözler (1977) ise mütevazı bir aileyi, bir sürü kız çocuğunu, evlilik hesaplarını, dar bütçe 

ve büyük umutları bir araya getirir. Film aile komedisinin en derli toplu örneklerindendir. 

Eğilmez evin içi ekonomiyle duygunun temasını çok somut kurmuştur. Filmde çeyiz 

sandığından mutfak alışverişine kadar her detay sevginin gündelik maliyetini hatırlatır. Babayı 

otoritenin değil sorumluluğun merkezine koyarken anne ve kızlar dayanışmanın görünmez 

yönetim kurulu gibidir. Film evlilik temasını ve gençlerin özgürleşme arzusunu hem gelenek 

hem modernlik içinde sınamaktadır. Bir tarafta komşuluk ve mahalle gözü öte yanda iş bulma 

derdi vardır. Filmin mizahı kuşaklar arası nezaketle işlemektedir. Azarlarken bile sevgi 

duyulabilmektedir. Finalde mutlak bir refah vaadi yoktur ama evin içindeki kahkaha yarınla baş 

etmeyi mümkün kılmaktadır. Bu yüzden Gülen Gözler dar gelirli bir mutluluk siyaseti önerir. 

Erkek Güzeli Sefil Bilo (1979)’da saf bir Anadolu delikanlısı büyük şehrin ve otoritenin 

oyunları arasında ezilir. Dost bildiği uyanıklar onu sürekli satar. Bu film komedinin burnuna 

kesif bir hüzün sürmüştür. Bilo’nun ‘erkek güzeli’ lakabı iktidarın onu kategorize edişinin 

ironik bir aynasıdır. Filmde güzellik ya da saflık piyasanın en kolay sömürdüğü değere dönüşür. 

Film, ahlakın artık bir lüks tüketim kalemine dönüştüğü fikrini ağır ağır yerleştirir. Bilo ve 

Maho (İlyas Salyam ve Şener Şen)’nun kolay yoldan köşeyi dönme hayaliyle banker furyasına 

kapılması ve buharlaşan umutları ise Banker Bilo (1980)’nun izleğidir. 1980’lerin başındaki 

finans spekülasyonları ve köşe dönücülük Eğilmez’in merceğinde yalın bir aldatma 

ekonomisine indirgenmiştir. Filmde Bilo’nun doğruculuğu ile sistemin kısa yoldan zenginleşme 

vaadi çarpışır. Yüksek faiz cümleleri karakterlerin gözlerinde parıldayan yeni bir hayat 

imgesine dönüşür. Bu parıltı bir sonraki planda sönünce kahkaha acıya karışır. Film, inancı 

kandıran düzeni hedefe koyar, bu yüzden bir taşlamadır. Son olarak Namuslu (1984)’da dürüst 

bir muhasebecinin çantası çalınır. Herkes onu çalmakla suçlar ve adam ilk kez kötü olmanın 

konforuyla tanışır. Film Eğilmez’in en keskin toplumsal alegorilerindendir. Namus, filmde etik 



50 
 

bir ilke değil herkesin işine geldiği gibi eğip büktüğü bir söylemdir. Kahramanın masumiyetini 

kanıtlamaya çalıştıkça batması sistemin doğrulukla kurumsal olarak bağını kopardığını 

göstermektedir. Eğilmez, mizahı en karanlık tonuyla kullanmıştır. Kahkaha bile bu filmde biraz 

suç ortaklığı hissi taşımaktadır. Final modern kentte namusun bireysel tercih olmaktan çıkıp 

toplumsal mutabakat meselesi olduğunun altını çizmektedir.  

 

4.2.1: Cilalı İbo  

Farklı yönetmenler tarafından çekilen ve farklı türler ile anlatılar arasında gezinen Cilalı 

İbo filmleri şunlardır: polisiye türünde Cilalı İbo Casuslar Arasında (Nuri Ergün, 1959), 

bilimkurgu türünde Cilalı İbo Yıldızlar Arasında (Osman Seden, 1959), tarihi konulu Cilalı İbo 

ve Tophane Gülü (Nuri Ergün, 1960); Cilalı İbo’nun Çilesi (L. Ömer Akad, 1960), Cilalı İbo 

Zoraki Baba (Mehmet Dinler, 1961), fantastik türde Cilalı İbo Rüyalar Âleminde (Osman 

Senden, 1962), Cilalı İbo Kızlar Pansiyonunda (Nuri Ergün, 1963), korku türünde Cilalı İbo 

Perili Köşkte (Nuri Ergün, 1963), Cilalı İbo ve Kırk Haramiler (Mehmet Dinler, 1964), 

fantastik bilimkurgu türünde Cilalı İbo Kadın Avcısı (Mehmet Dinler, 1964), dram türünde 

Cilalı İbo İstanbul Kaldırımlarında (Mehmet Dinler, 1968); Cilalı İbo Almanya’da/Avrupa’ da 

(Osman Seden, 1970), western türünde Cilalı İbo Teksas Fatihi (Mehmet Dinler & Osman 

Seden, 1971); Cilalı İbo Yetimler Meleği (Mehmet Dinler, 1970), Cilalı İbo Beni Anneme Götür 

(Zafer Davutoğlu, 1985), Cilalı İbo Maceralar Peşinde (Yılmaz Atadeniz, 1986). 

Cilalı İbo serisi Yeşilçam’da yıldız merkezli komedinin en uzun soluklu örneklerinden 

biridir. Feridun Karakaya’nın canlandırdığı tipleme 1959’dan 1980’lere uzanan bir çizgide 

farklı türlerin içine yerleştirilmiştir. Casusluk, bilimkurgu, tarihi serüven, korku, western gibi 

türlerde aynı karakteri yeni durumlarla sınamak temel fikirdir. Böylece seri tek bir kahramanı 

değişen bağlamlarda dolaştırarak süreklilik üretmiştir.  

Tiplemenin omurgası bedensel komedi, hızlı tepki, dil oyunları ve peltek konuşma 

biçiminin birleşimidir. Bu özellik karakterin toplumsal kökenini ve güçsüz konumunu görünür 

kılmıştır. Cilalı İbo’nun anlatıları yoksul kesimlerin gündelik hayatta geliştirdiği küçük 

savunma ve uyum stratejilerini temsil etmektedir. Yani kahkaha hayatta kalma yollarını işaret 

etmektedir. Bu okumaya göre tipleme güçlü karşısında kıvraklık ve sezgiyle yol bulmaya 

çalışmaktadır.  



51 
 

Anlatı şeması çoğu filmde benzer kurulmuştur. Kahraman yeni bir çevreye düşer, yerel 

güçlerle karşılaşır, küçük hileler ve beceri dolu manevralarla engelleri aşar. Tür değişse bile 

çatışmanın özü aynıdır. Casuslukta kurum dili, bilimkurguda teknoloji ve modern hayat, 

korkuda batıl inanç ve merak, westernde kahramanlık ve şiddet kodları basit skeçler halinde 

parçalanmıştır. Bu parçalama parodi ve taklit yoluyla çalışmış ve filmler tanıdık tür imlerini 

alıp yerel mizah sözlüğüyle yeniden kurmuştur. Cilalı İbo Yeşilçam komedisinde hem türler 

arası geçişin hem de toplumsal hafızanın basit ama etkili bir taşıyıcısı olarak yerini almıştır. 

Seden’in senaristliği ve O. Nuri Ergün’ün yönetmenliğindeki Cilalı İbo Casuslar Arasında 

filminde bir grup casus ve polis karşı karşıyadır. Mandrake (Atıf Kaptan) başkanlığındaki 

casuslar gösterisi yapacak gibi gözükerek İstanbul’a gelir fakat maksatları gerekli bilgileri ele 

geçirmektir. Durumdan haberdar olan emniyet güçleri de onlara engel olmak istemektedir. 

Konuyla alakası olmayan Cilalı İbo (Feridun Karakaya) mekâna henüz gelmekte olan 

Mandrake’nin cüzdanını düşürdüğünü görür ve cüzdanı verir. Mandrake’nin sevgilisinin 

(Muzaffer Nebioğlu) talebi üzerine Cilalı İbo casusların yanında işe alınır. Casuslar İstanbul’a 

gelen başka bir casusa bilgileri ulaştıramayınca devreye Cilalı İbo’yu sokarlar ve ona bir ceket 

giydirip planları cebine koyarlar. Ceket polisin eline geçer ve durumu öğrenen Cilalı İbo polisle 

iş birliği yapar. Casuslar arasındaki iletişime casusluk edecek ve planlarına engel olacaktır. İbo 

sevgilisini (Nuray Uslu) öpünce çok güçlendiğini de fark edince casusları neredeyse tek başına 

alt eder.  

Osman Seden Berduş (1957) filmini çekerken şans eseri hayat bulan Feridun Karakaya’nın 

ünlü tiplemesi Cilalı İbo altmışlı yılların en sevilen karakterlerin biridir. Cilalı İbo, Zeki 

Müren’in yan karakteri İbrahim’i canlandıracak oyuncunun sarhoş olup çekimlere 

gelememesiyle tamamen rastlantı eseri doğmuştur (Kırel, 2005, 241). Rastgele role seçilen 

Karakaya, karakterin giyim ve konuşma tarzına kendine has üslubuyla eklemeler yapmış ve 

ortaya çıkan tipleme izleyiciyi güldürmeyi başarmıştır. Böylece Cilalı İbo bir komedi figürü 

olmanın ötesine geçerek özgün bir fenomen hâline gelmiştir. Karakaya’nın bedensel jestler, ses 

tonlamaları ve dilsel bozulmalarla biçimlendirdiği bu karakter Türk halkının gündelik 

hayatında, dilinde ve hafızasında bir karşılık bulmuştur. Cilalı İbo’yu kendine özgü görsel ve 

işitsel kodlarla donatmış, yamalı pantolonu, üzerinde ismini taşıyan boyacı şapkası, peltek 

konuşması ve ‘yavyumm, şinek aykadaşım’ gibi kalıplaşmış replikleriyle bir simge hâline 

getirmiştir. Daha sonra karakterin yaygınlaşmasında ve çeşitlenmesinde Seden önemli bir rol 

oynamıştır. Onun yönetmenliğinde çekilen Cilalı İbo Casuslar Arasında, Cilalı İbo Yıldızlar 

Arasında, Cilalı İbo ve Tophane Gülü, Cilalı İbo’nun Çilesi gibi filmler türsel olarak da sınırları 



52 
 

genişletmiştir. Bu genişleme Cilalı İbo Rüyalar Aleminde gibi fantezi öğeleri barındıran 

filmlerle ya da Cilalı İbo Almanya’da gibi göç temalı anlatılarla çeşitlenmiştir. Bu son filmde 

Karakaya’nın canlandırdığı karakter, Hitler kılığına bürünürken Chaplin’in Büyük Diktatör 

(1940) filmine açık göndermeler taşımaktadır. Cilalı İbo, izleyici nezdinde yarattığı aşinalık ve 

tekrarın sağladığı güven hissiyle Yeşilçam’ın seri üretim mantığıyla uyumludur (Makal, 2017, 

s. 483).  

Cilalı İbo daha çok köylü-kentli çatışmasının ortasında kendi özüne sadık kalan, görgü 

kuralları ve kentli yaşamın incelikleri karşısında tökezleyen ama bu tökezlemeyi direnişe 

dönüştüren bir figür olarak belirginleşmiştir. Karakterin mizah anlayışı fiziksel komediye, 

durum esprilerine ve yanlış anlama üzerine kurulu mizahi öğelere dayanır. Kentli figürlerle 

karşılaştığında gösterdiği uygunsuz davranışlar bir tür sınıfsal çatışmanın gündelik hayattaki 

izdüşümünü sahneye taşımıştır. Cilalı İbo’nun karşısındaki bürokratlar ve patronlar gibi figürler 

genellikle sistemin sözcüsü olarak kurgulanmıştır. Ancak İbo komik hareketleri ile onları etkisiz 

hâle getirir. Cilalı İbo’nun saflığı düzeni anlamamasından değil anlamak istememesinden 

kaynaklanmaktadır. Cilalı İbo’nun laubaliliği sistemin ciddiyetini anlamsızlaştırmak üzere 

bilinçli olarak tasarlanmıştır. Karakter sürekli olarak girdiği her ortamda bir tür arıza üretir 

ancak bu arıza aracılığıyla güldürü ögeleri yaratılmıştır. Onun düşe kalka ilerleyen hikâyesi 

aslında toplumun modernlik karşısında yaşadığı kırılmaların, sınıfsal adaptasyon sancılarının 

ve aidiyet krizlerinin birer alegorisidir. 

Karakaya’nın bu serseri tiplemesi kentin marjinalliğiyle halk arasında bağ kurmaktadır. Alt 

sınıfların temsilcisi olarak sistemin dışında yaşamakta ama izleyicinin sempatisini 

kazanmaktadır. Bu bağlamda Nejat Uygur’un Cilalı İbo serisini andıran figürler üzerinden 

ilerleyen Cafer Bey (Tunç Başaran, 1970), Cafer Bey İyi; Fakir ve Kibar (Feyzi Tuna, 1971) ve 

Cafer’in Nargilesi (T. Fikret Uçak, 1974) gibi yapımlar da tipolojiyi yeniden üretmiş ve sistem 

dışı figürleri merkezileştirmiştir (Ünal, 2019, s. 31) Cilalı İbo halktan biridir ve kendisini 

çevreleyen otoriter yapılarla doğrudan çatışmak yerine onlarla mizahi biçimde baş etmeyi seçer. 

Bu baş etme biçimi iktidarın tutarsızlıklarını görünür kılmaktadır. Bir güldürü unsuru olduğu 

kadar sınıfsal konumlandırmaları bulanıklaştıran bir halk kahramanıdır. Peltekliği sınıfsal 

aidiyetinin de simgesidir. Bu haliyle Cilalı İbo sistemin dışında kalmaktan çok sistemin 

eksiklerini örten ve onu meşrulaştıran bir işlev görmektedir. 

Cilalı İbo’nun mizahı özellikle jest ve mimiklere yaslanır. Kaba saba jestleri toplumun 

görgü kurallarını ihlal ederken aynı zamanda bu kuralların yapaylığına ve dışsallığına dair bir 



53 
 

hiciv üretmektedir. Bu yönüyle karakter sistemin içinden değil dışından konuşmaktadır. Ancak 

bu dışarlık devrimci bir kopuşu değil karikatürize edilmiş bir uyumsuzluğu ima etmektedir. İbo 

bilerek ya da bilmeyerek sistemin içinde gezer ama ona dahil olamaz. Bu dahil olamama hali 

sürekli gülünç durumlar doğurur. Bu durumlar ise modernliğin gündelik yaşamdaki 

karşılıklarının, özellikle eğitim, görgü, tüketim ve kentlilik normlarının altının oyulmasına 

neden olmaktadır. Cilalı İbo hiçbir zaman sistemi tehdit etmez, onunla oyun oynar. 

Karakterin mizahı doğrudan sınıfsal bir acının üstünü örtmekle kalmaz aynı zamanda 

yoksulluğu normalleştirir. Sinemadaki bu temsil biçimi seyirciyle empatik bir bağ kurmuştur. 

Çünkü seyirci karakterin yaşadığı zorlukları bilmektedir. Onun bu zorluklarla başa çıkma 

biçimi onu kahramanlaştırmıştır. Ancak tam da bu kahramanlık sistem eleştirisinin yerine 

geçerek yoksulluğu romantize etmektedir. Cilalı İbo karakteri kapitalist modernleşmenin 

kenarında kalmış kitleler için bir özdeşlik nesnesi olmakla birlikte bu kenarda kalışın eleştirisini 

değil kabullenilişini temsil etmektedir. Böylece film eleştirinin yerine fanteziyi koymaktadır. 

Cilalı İbo’nun maceraları içinde yer aldığı filmlerde sıklıkla mekânın, sınıf yapılarının ve kentli 

yaşamın dışına itilmiş karakterin bir şekilde merkeze çekilme çabası görülmektedir. Bu haliyle 

karakterin hareket ettiği her alan onun sınıfsal yerini tekrar üretmektedir. Modernleşmenin 

getirileriyle yüzleşmeye çalışan ama bu yüzleşmeyi içselleştirecek ideolojik donanıma sahip 

olmayan bu karakter sinemada zamanla ‘doğuştan iyi, hileye bulaşmayan, sevimli ezilen’ 

arketiplerine dönüşmüştür. Bu da Türk sinemasında sınıf meselesinin yüzeysel bir temsilini 

doğurmuştur. (Aker, 2010, s. 254). Özellikle 1950 sonrası Türkiye’sinde şehirleşmenin ve 

işçileşmenin hızla arttığı bir dönemde bu karakterlerin popülerleşmesi sinemanın sınıf 

ideolojisini nasıl yeniden ürettiğini açıkça göstermektedir. Genellikle otorite figürlerine karşı 

gelmeyen ama onları küçük düşürerek etkisizleştiren bu figürler patriyarkal düzende de bir 

uyum aracı hâline gelmektedir. Kimi zaman evin babası, kimi zaman bir mahalle sakini olarak 

‘temiz kalpli erkek’ imgesiyle karşımıza çıkmaktadır.  

Diğer filmlerinde de çok farklı temalar benzer anlatı formlarıyla sürdürülmüştür. Cilalı İbo 

Yıldızlar Arasında’da ayakkabı boyacısı Cilalı İbo tesadüflerin peşi sıra uzay yolculuğuna 

karışır. Mualla (Nilüfer Aydan) ve Mine’yle (Gülderen Ece) yolları kesişir, stüdyoda kurulan 

yıldızlar arası dünyada başını türlü belaya sokar. Sunucu (Turgut Özatay) ve Macit Bey (Nubar 

Terziyan) gibi figürlerle karşılaşıp yanlış anlaşılmaları çözmeye çalışır. Serüven İbo’nun her 

şeyi altüst edip yine de sağ salim dönmesiyle biter. Osman F. Seden’in hem yazıp hem yönettiği 

bu filmde popüler komedi birdenbire stüdyo kaynaklı bir bilimkurgu dekoruna taşınmıştır. 

Karakter uzay panelleri, maket gemiler, ışıklandırmayla kurulan kozmik yüzeyler ve şalterli 



54 
 

laboratuvar oyuncakları arasında hızla ritim tutturur. Mizansen karakterin yanlış kapıları açıp 

yanlış düğmelere basması üzerine çalışır. Gag mantığı tek tek espriden çok mekân–nesne 

koreografisine bağlanmıştır. Böylece film 1950’lerin sonundaki yerli ‘gelecek’ merakını 

karikatürize eden ve evcilleştiren bir komedi stratejisi kurmuştur. Şakayı dekorun ciddiyetine 

çarptırmaktadır. Film tür melezine cüret eden Yeşilçam damarının erken bir örneğidir ve serinin 

sonraki tür sıçramalarını mümkün kılan güveni üretmiştir.  

Cilalı İbo ve Tophane Gülü’nde ise İbo Tophane’de kendisine tıpatıp benzeyen azılı Jilet’le 

(yine Feridun Karakaya) karıştırılır. Tophane Gülü (Gönül Bayhan) ve Gülnaz’ın (Sunay Uslu) 

çevresinde dönen hesapların ortasına düşer. Gaddar Cemil (Sadettin Erbil) ve Okkalı Kadir’in 

(Mehmet Ali Akpınar) adamlarıyla kovalamacalar sürer. Paşa (Atıf Kaptan) ile Ahçıbaşı (Salih 

Tozan) arasında dönen işler açığa çıkar. İbo gerçek kimliğini ispat edip suçluları yakalatır. Bu 

film O. Nuri Ergün yönetimi ve Seden’in senaryosuyla benzerlik motifini suç-komedi 

ekseninde döndürmüştür. Tophane’nin han–meyhane–iskele üçgeninde İbo’nun kendisine 

benzeyen azılı Jilet’le karıştırılması, tiplemenin masumiyetini yeraltı ekonomisinin diliyle 

yüzleştirmektedir. Mahalle ölçeğinde kurulan karşılaşmalar, dar sokaklarda kaçış ve yakalanma 

ritmi merkezdedir. Film küçük çıkar ilişkilerini İbo’nun tesadüfî kahramanlığıyla bozar. Filmde 

mizah otoritenin mantığını açığa çıkarmaktadır.  

Cilalı İbo’nun Çilesi’nde karşılıksız aşkı Ayten’e (Peri Han) ulaşmak için türlü işlere giren 

İbo uşaklık ve boyacılık arasında savrulur. Ayten’le arasına giren Ahmet (Efgan Efekan) 

yüzünden başına gelmeyen kalmaz. Şehir hayatının içinde yanlış anlaşılmalar büyür. İbo 

sevdiğini kazanmak için küçük ama ısrarlı hamlelerle yolunu bulur. Lütfi Ö. Akad’ın rejisi, 

serinin içindeki en karakter merkezli tona sahip olandır. Mizahı, sınıf ve emek deneyiminin ince 

hattı üzerinde yürütür. İbo’nun karşılıksız aşk uğruna dolaştığı mekânlarda Akad’ın siyah-beyaz 

kontrastlarında gündelik eşya düzeni üzerinden anlatı kurulmuştur. Filmin arzu-engel-zafer 

döngüsü berraktır. Böylece çile bir mağduriyet değil kentte tutunma mücadelesinin mizahi 

formu olmuştur. Seriye sinemasal açısından bakıldığında bu film tiplemeyi maskeden karaktere 

yaklaştırmıştır. Komedinin soluğunu kesmeden duygusal yoğunluğu yükseltmiştir.  

Cilalı İbo Zoraki Baba filminde İbo bir kumpas sonucu babalık ve velayet meselesinin 

ortasında kalır. Sevim’le (Serpil Gül) beklenmedik bir aile düzenine itilir. Ev sahibi (Mualla 

Sürer) ve Necdet (Necdet Tosun) gibi karakterlerin çevirdiği işler ortaya saçılır. İbo karışıklığı 

giderip çocuğu güvenli bir düzene kavuşturur. Mehmet Dinler’in filmi bu şemayı mahalle 

dayanışması ve ahlâk müzakerelerine açmıştır. İbo tesadüfî bir kumpasla ebeveyn rolüne 



55 
 

itilmiştir. Çocuk-erişkin karşılaşmaları ev içi kadrajların içerisi ve dışarısı ayrımıyla 

görselleştirilmiştir. Suna Pekuysal, Hüseyin Baradan, Necdet Tosun gibi karakter oyuncuları 

yanlış anlamaları hızlandırırken İbo’nun sezgisel doğruluğu her düğümde ipuçlarını 

toplamaktadır. Zoraki Baba, seride aile temasını gülerek ciddiye alan merkezî bir halkadır. 

Cilalı İbo Rüyalar Âleminde filminde İbo gündüz yaşadığı aksiliklerin geceleri rüyalara 

taşındığı bir maceraya dalar. Rüyalarda sevdiği kadın (Serpil Gül) ve sert mizaçlı tiplerle 

(Ahmet Tarık Tekçe) farklı kılıklarda karşılaşır. Uyanıp uyuyarak ilerleyen serüvende İbo düş–

gerçek karışık badireleri atlatıp ertesi günün meselelerine döner. Bülent Oran’ın yazdığı, Osman 

F. Seden’in yapım–yönetimini üstlendiği film tiplemenin arzularını ve korkularını düş ve gerçek 

geçişlerinde görünür kılmaktadır. Anlatı, uyanma ve yeniden dalma tekrarlarıyla ilerleyen 

epizodik bir sarkaç kurmuştur. Serpil Gül’ün sevgili imgesi ve Ahmet Tarık Tekçe’nin sert 

konturları rüyada role göre şekillenmektedir. Film, görsel tasarım, yapaylığını gizlemeyen 

stüdyo dekorları ve ışık oyunlarıyla rüyayı mekanik olarak teşhir etmektedir. Dekor bilerek düş 

gibi görünmektedir.  

Cilalı İbo Kızlar Pansiyonunda’da İbo sevdiğine kavuşmak için kızlar pansiyonunun 

etrafında türlü kılıklara girer. Pansiyonun müdüresi ve sakinleriyle (Serpil Gül, Candan 

Sabuncu) yaşanan yanlışlıklar büyür. Koridorlar, odalar ve gizli giriş–çıkışlar arasında 

saklanma ve yakalanma döngüsü sürüp gider. Sonunda niyetler açığa çıkıp yanlışlar düzeltilir. 

Nuri Ergün’ün rejisi yasak mekânı komedi dekoruna çevirmiştir. Pansiyon, kuralların levhalara 

yazıldığı kapalı bir evrendir. İbo sevdiğine ulaşmak için kılık değiştirerek bu evrende dolaşır. 

Koridor, merdiven, kapı, dolap içi gibi mekânlar saklanma ve yakalanma ritmiyle işlemektedir. 

Candan Sabuncu ve Serpil Gül’ün eşlik ettiği sahneler romantik hedefi ahlâkçı gözetimin 

baskısıyla dengelemektedir. Mizah ihlal etmeden sınırı görünür kılmaktadır.  

Cilalı İbo Perili Köşkte filminde uyuşturucu kaçakçıları iş yaptıkları konağı perili diye 

tanıtır. İbo hayalet söylentilerinin peşinden gidince çetenin izini bulur. Çete Reisi (Atıf Kaptan), 

Fırça Ali (Ersun Kazançel) ve Kahveci (Asım Nipton) gibi isimlerle olaylar yaşanır. Sahte peri 

oyunları bozulup suçlular ortaya çıkar. Polisiyeye açılan bu komedi, peri söylentisini suç 

filmine dönüştüren bir düzeni resmetmektedir. Kaçakçı çete faaliyet gösterdikleri konağı perili 

diye yaftalayarak merakı ve kolluğu uzak tutar. İbo’nun sokak içgüdüsü garip sesleri ve sahte 

hayalet geçişlerini tek tek çözer. Hayalet efekti işlevsizleşir. Böylece korku etiketi parodiye 

tercüme edilmiştir. Burada görünmezlik masalı çıkar ilişkilerinin örtüsüdür. Film serinin 

korkuya en yaklaşan örneğini güvenli bir farsla dengelemektedir.  



56 
 

Cilalı İbo ve Kırk Haramiler’de İbo tesadüflerle haramilerin arasına düşer ve zincirleme 

olaylar onu bir süre reis konumuna kadar taşır. Maceralar yaşanır, ganimet ve rehineler 

etrafındaki çatışmalar çözülür, düzen dağılır ve İbo sağ salim çıkar. Mehmet Dinler bu filmde 

Doğu masalı ikonografisini güncel komediye taşımıştır. Filmde aksesuar ve tören diliyle otorite 

gösterildiğinde tiplemenin dil cambazlığı bu ciddiyeti kırmaktadır. Zerrin Arbaş’ın romantik 

yorumu ve Ahmet Tarık Tekçe’nin sert çizgisi çatışmanın iki uç noktasıdır. Mizansen dekoru 

çocukça bir oyun alanına dönüştürmüştür. Şiddeti zararsızlaştıran bir hız ve ritim 

oluşturulmuştur. Kılıç–kalkan koreografileri törensel bir dans gibi akmaktadır. Finalde düzen 

dağılır ve maskeler düşer. 

Cilalı İbo Kadın Avcısı’nda İbo çapkın ve avcı tiplerle bir oyunun içine çekilir. Serpil Gül, 

Hüseyin Baradan ve Vahi Öz’ün canlandırdığı karakterlerle düğümler büyür. Eksantrik icatlar 

ve kumarhane çevresindeki planlar bozulur. İbo hem sevdiğini hem de çevresindekileri bir 

beladan kurtarır. Yine Dinler’in rejisi pulp bilimkurgu ve erotik cazibe klişelerini komedinin 

içine çekmiştir. Seden’in senaryosu eksantrik aygıtları ve çapkın stereotipini teşhir etmiştir. 

Cilalı İbo’nun elinde atom kalemi, manyetik icatlar ya da şık ofis dekorları birer oyuncak gibi 

bozulmaktadır. Vahi Öz ve Hüseyin Baradan gibi tipik yüzler laboratuvar ve kumarhane 

arasındaki tekinsizliği kurmaktadır. Bu film 60’ların yerli bilim merakıyla mahalle mizahını 

kısa devreye sokmaktadır. Cilalı İbo, teknoloji fetişini sökerek insana ve ilişki oyunlarına geri 

döndürmektedir.  

Cilalı İbo İstanbul Kaldırımlarında’da İbo sokakta tutunmaya çalışan bir kadının ve bir 

çocuğun yollarını birleştiren tesadüflerin içinde arabulucu olur. Kopmuş aile bağları onarılmaya 

çalışılır. Hikâye şehir hayatının sertliğinde kaybolanların yeniden buluşmasıyla sonuçlanır. 

Dinler’in bu filmi serinin melodram eşiğini yükseltmiştir. Sokakta ayrılmış bir anne–oğul 

yazgısı İbo’nun arabuluculuğuyla yeniden birleşir. Kent imgesi, gece ışıkları, pasaj içleri, köprü 

altlarıyla mekânsal geçişler kurulmuştur. Komedi, yoksunluk ve adalet arzusuyla aynı kadraja 

girmiştir. İbo, sokak çalgıcıları ve küçük esnafla kurduğu kısa ittifaklarla melodramı komediyle 

kaynaştırmaktadır.  

Cilalı İbo Almanya’da filmindeyse İbo Almanya’ya uzanan serüvende bürokrasi ve türlü 

kimlik karmaşalarıyla karşılaşır. Alman Subay (Cemil Paskap) gibi figürlerin yer aldığı olaylar 

ajanlık ve kaçış planlarıyla genişler. Yolculuk, İbo’nun yabancı diyarlarda da başının beladan 

kurtulmayıp sonunda memlekete yüzünün akıyla dönmesiyle biter. Serinin bu halkası 

tiplemenin mahalle zekâsını Avrupa imgeleri, Nazi ikonografisi ve bürokratik labirentlerle 



57 
 

yüzleştirirken Yeşilçam’ın tür melezine yatkın yönünü bir defa daha görünür kılmaktadır. 

İbo’nun beden dili ve peltek konuşması yabancı mekânı evcilleştiren bir çeviri aygıtı gibi 

çalışmaktadır. Böylece güç simgelerinin otoritesi düşmektedir. Göç ve diaspora temalarının 

Türk sinemasındaki yerleşik temsil kalıpları düşünüldüğünde film göçmenlik dramına 

yönelmeden kültürel farkı mizahın alanına taşımaktadır. Bu tercih İbo’nun sınıf kökenli direniş 

teknikleriyle de uyumludur.  

Cilalı İbo Yetimler Meleği’nde İbo Perihan’ı (Figen Han) ve küçük bir çocuğu miras 

kavgası içinde korumaya çalışır. Hemşire (Sezer Güvenirgil), Nazım (Önder Somer), Reha 

(Kazım Kartal), Komiser Fahri (Atıf Kaptan) ve Turgut (Behçet Nacar)’un dâhil olduğu çıkar 

ağları çözülür. Sonunda çocuk güvenli bir aile çatısına kavuşur. Aile temasının seride en 

kristalize olduğu filmlerden biridir. Film, melodramın korunaklı yuvayı yeniden kuran yapısını 

komediye eklemleyerek sürdürmektedir. İbo’nun tekinsiz bir kentte arabulucu rolü aile 

değerleriyle buluşturulmuştur.  

Cilalı İbo Teksas Fatihi’nde İbo Amerika’ya gidip öldürülen babasının intikamını almak 

ve mirasını geri kazanmak için mücadele eder. Fatma Belgen’in canlandırdığı kadın karakter 

ve kasabadaki güçlü isimlerle çatışmalar düellolara kadar uzanır. İbo düşmanlarını alt edip 

mirasını sahiplenir. Western ikonografisinin Yeşilçam’da oyun alanına dönüşmesinin tipik 

örneğinde düello, tozlu kasaba ve miras çatışması gibi kodlar tiplemenin jestlerine 

eklemlenmiştir. İbo’nun bedeninin at, tabanca ve bar tezgâhı gibi nesnelerle kurduğu yanlış 

jestlerle erillik mitinin teatral dili çözülmektedir. Bu yerli western denemesi Yeşilçam’ın 

1960’lardan itibaren yerleşen tür hibritliğinin uzantısı olan örneklerinden biridir. Mehmet 

Dinler ve Osman Seden ortak yönetmenliği, Selçuk Alagöz’ün müziği ve renkli çekimin 

parlaklığıyla film açık bir seyirlik olarak sunulmuştur. Film yerel komedinin Amerikan 

westerniyle kurduğu faydacı müzakerenin sonucudur.  

Cilalı İbo Beni Anneme Götür’de ise İbo bir çocuğu kötücül planlardan korumaya 

çalışırken geniş bir entrikanın içine girer. Fuat (Öztürk Serengil), Şehnaz (Bahar Öztan), Şemsi 

(Kâmil Sönmez), Temel Reis (Ali Şen), Sinan (Orhan Hızlı), Nilgün (Seray Gözler), Ekrem 

(Ali Berge) gibi kişilerle yolları kesişir. Sonuçta kaçırma girişimleri boşa çıkar ve çocuk 

annesine kavuşturulur. 1980’lerin politik ve ekonomik iklimi ve televizyon/video yükselişi 

Yeşilçam’ın üretim sıklığını ve gösterim ağını sert biçimde dönüştürmüştü. Bu film o 

dönüşümün seyirlik stratejilerini tiplemenin kalıcı jestleriyle birleştirmiştir. Aksiyon çağrışımlı 

bölümler, aileyi yeniden kuran melodramatik kapanış ve yıldız merkezli komedi, dönemin 



58 
 

kısıtlı bütçe ve yüksek gişe mantığıyla uyumlu bir tür harmanı kurmuştur. 12 Eylül sonrası baskı 

atmosferi ve 80’lerin liberal açılımından sonra film sayısındaki düşüş bu filmde yıldız 

sisteminin garanti işlevine yaslanmaya çalışmaktadır. Bu bağlamda filmin aileyi koruma ekseni 

popüler komedinin süreklilik enerjisini kullanmaktadır.  

Cilalı İbo Maceralar Peşinde filminde ise İbo, Serpil’e kavuşma arzusuyla peş peşe 

maceralara atılır. Peşindeki gangsterler ve mücevher meselesi yüzünden şehir içinde 

kovalamaca başlar. Serpil (Hülya Erçel), ayrıca Arzu Atalay, Turgut Özatay ve Ergun Köknar’ın 

canlandırdığı karakterlerle karşılaşır. İbo emanetleri sahibine ulaştırıp beladan sıyrılır. Yılmaz 

Atadeniz’in rejisi ve Bülent Oran’ın senaryosu, seriyi video çağının hızlı ve epizodik akışına 

uyarlamaya çalışmıştır. Sahneler kısa aksiyon parçaları ile mahalle komedisinin nefes aralıkları 

arasında gidip gelmektedir. Atadeniz’in tür pratiklerinden gelen deneyimi, kovalamaca ve 

yakalama anlarını komedinin zararsız alanına taşımıştır. İbo, tehlike durumunu ciddiye almayan 

bir ritimle hareket etmektedir.  

 

4.2.2: Turist Ömer 

Turist Ömer, Yeşilçam’da yıldız merkezli komedinin en tanınan yüzlerinden biridir. Hızlı 

konuşur ve hazırcevaptır. Yoksul bir kentli profiline yakındır. Yolda kalmışlara yakınlık duyar 

ve güçlü karşısında çeviktir. Bu özellikler yıllar içinde değişmez. Filmler farklı türlere yayılsa 

da bu çekirdek yapı korunmuştur. Turist Ömer 1960’ların ve 1970’lerin komedi anlayışını 

temsil eden bir tiplemedir. Seri aynı karakteri farklı ortamlara taşıyarak süreklilik üretmiştir. 

Cilalı İbo’yla Turist Ömer dizileri, güncel modaları ve yabancı türleri yerel dille yeniden 

kurmuştur. Bu yapı dönemin küçük bütçeli hızlı çekim, ansambl oyunculuk, tanıdık mekânlar 

ve basit çatışmalar temelli üretim koşullarıyla da uyumludur. Bu düzende komedi gündelik 

hayatın sorunlarını görünür kılmaktadır.  

Karakterin oyun gücü bedene ve sese dayanmaktadır. Bu çizgi sessiz sinema 

komedyenlerinin kalıplarını çağrıştırmaktadır. Rastlantı ve yanlış anlama şemaları yerel dile 

uyarlanmış, Turist Ömer de bu geleneği güncellemiştir. Ömer kentte ayakta kalmak için küçük 

taktikler geliştirir. Bir iş bulur, olmazsa başka bir iş yapar. Her filmde yeni bir çevreye düşer. 

Yerel güçlerle çatışır. Kurnazlık ve sezgi ile yol bulur. Bu tekrar tiplemenin sürekliliğini 

sağlarken izleyici için güvenli bir tanışıklık yaratmıştır.  



59 
 

Filmlerde iki eleştirel taraf öne çıkmaktadır. Birincisi sınıf ve kent meselesidir. Karakter 

çoğu zaman düşük gelirli bir kentli deneyimine sahiptir. Gündelik hayatta direnç üretmekte ve 

bürokrasi ve güçlü figürler karşısında sözle ve oyunla ayakta kalmaktadır. İkincisi kültürel 

melezliktir. Yabancı türlerin alınıp yerel kalıplarla birleşmesi Türkiye’de modernleşme 

tartışmasının popüler yüzünü görünür kılmaktadır. Filmler basit ve anlaşılır bir dille dönemin 

gündelik sorunlarını ele almaktadır. Sadri Alışık’ın yıldız statüsü karakterin bellekte kalmasında 

belirleyici olmuştur. 

Turist Ömer karakteri 1964-1973 yılları arasında sekiz filmde yer almış, mizahını daha çok 

dilin eğilip bükülmesinden, anlamsal kaymaların ve rastlantısallığın doğurduğu absürtlükten 

alan bir figür olarak belirginleşmiştir. Turist Ömer’in Hulki Saner’in Helal Olsun Ali Abi (1963) 

filminde ortaya çıktığını söylemiştik. Bir yıl sonra Saner tiplemeye dayanarak Turist Ömer adlı 

filmi çekmiştir. Sadri Alışık daha sonra Turist Ömer olarak yine Saner’in Ayşecik Çıtı Pıtı Kız 

(1964) ve Ayşecik Cimcime Hanım (1964) filmlerinde gözükmektedir. Hepsi Saner’e ait olan 

diğer filmler ise Turist Ömer Dümenciler Kralı (1965), Turist Ömer Almanya’da (1966), Turist 

Ömer Arabistan’da (1969), Turist Ömer Yamyamlar Arasında (1970), Turist Ömer Boğa 

Güreşçisi (1971) ve Turist Ömer Uzay Yolunda (1973)’dır.  

Hulki Saner yönetmenliğindeki ilk filmde avare bir şekilde ve tasasız yaşayan Turist Ömer 

çalıştığı oto yıkamacıda işi bırakmak üzeredir. Ayrılıp haftalığını almak için patronun ofisine 

gelince patronun kiracısı olan görme engelli Mine (Çolpan İlhan) ile karşılaşır. Bu sırada yakın 

dostu Rükneddin (Vahi Öz)’de kız arkadaşı Bedia (Mualla Sürer)’yı evlilik konusunda 

oyalamaktadır. Ömer bu konuda Rükneddin’e yardım etmektedir. Turist Ömer’in bir sonraki işi 

bir bankanın sahte reklam paralarını halka dağıtmaktır. Bu sırada bir grup hırsız bankayı soyma 

planı yapmaktadır. Parayı aldığı gün soygun gerçekleşirken Ömer istemeden gerçek paraları 

alır. Soyguncular Ömer’i aramaya başlar ama Ömer bir süre dağıttıktan sonra paraların gerçek 

olduğunu anlayınca keyfe keder bir hayat yaşamaya başlar. Fakat paranın bir kısmını görme 

engelli Mine’ye verip ameliyat olmasını sağlayacak, diğer kısmını da Ruknettin ve Bedia’ya 

verecektir ve ikisi evlenecektir. En sonda ameliyat olan Mine, Turist Ömer diye bir başka adama 

(Sadri Alışık) gidip sarılacaktır.   

Turist Ömer’in mizahı daha çok sözlü komediye dayanmaktadır. Argo, yanlış anlamalar, 

kelime oyunları ve anlamsız gibi görünen ama sistemi çözen cümleler onun dil evreninin temel 

unsurlarıdır. Bu yönüyle Ömer toplumun dışına itilmiş bir figür olarak kamusal kuralları dolaylı 

olarak sorgulanır hale dönüştürmektedir. Filmde Turist Ömer işsizdir, borçludur, kaçaktır ama 

https://tr.wikipedia.org/wiki/1960%27lar%C4%B1n_T%C3%BCrk_filmleri#1965
https://tr.wikipedia.org/wiki/1960%27lar%C4%B1n_T%C3%BCrk_filmleri#1966
https://tr.wikipedia.org/wiki/1960%27lar%C4%B1n_T%C3%BCrk_filmleri#1969


60 
 

bu durumlar hiçbir zaman dramatik bir anlatı unsuru olmamaktadır. Aksine bu eksiklikler 

Ömer’e has mizahın temel malzemesi haline gelmektedir. Burada oluşturulan mizah gülünç 

olmaktan öte trajik olanın içindeki boş vermişliğin yarattığı rahatlık, başıboşluk ve gamsızlıktır. 

Turist Ömer gülerek değil, gülünecek hale düşerek var olur. Onun bedeni her an düşmeye, 

sürçmeye, yanlış anlamaya ve yer değiştirmeye müsaittir. Bu da karakteri temsil ettiği sınıfsal 

konumu sabitlemeden işleyen bir anlatı dinamiğine dönüştürür. 

Turist Ömer “adeta modern bir Keloğlan’dır” (Kırel, 2005: s. 243). Mottosu “Turistim. 

Gezerim ama boş gezerim.” tiplemenin ideolojik konumlanışını da ortaya koymaktadır. Boş 

gezme hali kapitalist üretim düzeninin faydacılığına, modern hayatın yaşam senaryolarına ve 

normatif ahlaki çerçevelerine karşı bir direniş olmasa bile bir reddediştir. Ömer sistemin 

‘yararsız’ gördüğü biridir ve bu yararsızlığıyla sistemin kendisine dair bir sorgulama alanı 

açmaktadır. Bu yönüyle Ömer, kentli hayatın içinde ama ona ait olmayan, toplumun içindeymiş 

gibi yapıp aslında onun dışında duran bir tür ‘sürgün’dür. 

Turist Ömer’in kıyafetleri –yıpranmış ayakkabılar, geniş pantolon, eski ceket– onun 

sınıfsal aidiyetini ve yaşam biçimini belirleyen göstergelerdir. Ömer’in beden dili, kıyafetleri, 

yürüyüşü ve jestleri anlatıdaki pozisyonunu pekiştirmektedir. Taktığı fötr şapkayla da birlikte 

toplumsal aidiyeti iyice görünmez hale gelmiştir. Sınıflar arasında, kültürler arasında, kimlikler 

arasında dolaşan ama hiçbirine demir atmayan bir figürdür. Türkçeyi düzgün kullanmaz. Argo, 

gündelik dil, edebi kalıp ve sokak jargonu arasında gidip gelen bu dil aslında karakterin sınıfsal 

ve kültürel olarak konumlandırılamayan yapısının bir parçasıdır. Turist Ömer konuşurken bir 

anlam aktarmaz, bir jest üretir. Bu jest seyirciyi güldürürken aynı zamanda söyleneni askıya alır 

çünkü hiçbir söz tam olarak bağlamına yerleşmez. Her cümle biraz eksik, biraz fazla, biraz 

yanlış, biraz doğrudur. Ömer tam anlamıyla komik ya da hüzünlü değildir, aptal ya da kurnaz 

da değildir. Bu karmaşık hali aslında Türkiye’nin şehirli kültürü içinde bocalayan bireyin 

sinemasal temsiline denk düşmektedir. Ömer’in içsel yalnızlığı çoğunlukla neşesiyle ve 

şakalarıyla maskelenmektedir. Bu Yeşilçam sinemasının genel eğilimiyle de uyumludur. Trajedi 

gülmeceyle örtülmektedir. Turist Ömer’in yalnızlığı trajik olduğu kadar trajikomiktir de. Birçok 

filmde yalnızdır, ailesi yoktur, geçmişi belirsizdir ve geleceğe dair bir umudu yoktur. Bu 

adaptasyon çabasıysa hiçbir zaman tamamlanmaz. Karakter her filmde yeni bir ortama, yeni bir 

role, yeni bir düzene dahil olmaya çalışır ama hiçbirine tam olarak ait olamaz.  

Belirli bir meslek sahibi olmayan, başıboş dolaşan, sistemin üretim sürecine dahil olmayan 

Turist Ömer bir lümpendir (Yıldıran Önk, Türkavcı, 2021, s. 321). Onun karakteri sistem dışı 



61 
 

kalmışlıkla, aidiyetsizlikle, rastlantısallıkla belirginleşmiştir. Kasımpaşa’dan Hilton’a, 

plajlardan otobüslere, sokaklardan pavyonlara uzanan hat onun yaşamının mizahi izdüşümüdür. 

Turist Ömer sistemin dışında değil içindeki boşluklarda hareket etmektedir. Gündelik olanın 

içindeki küçük aksiliklerle uğraşır, sistemle doğrudan bir hesaplaşmaya girmez. Bu da onu 

eleştiren değil ama düzeni bozan bir figür haline getirmektedir. Anlatının içinde dolaşır, 

olayların içinden geçer ama hiçbirine bağlanmaz. Kendini sürekli başka yerde bulan ama hiçbir 

yere ait olmayan biridir. Sınıfsal bilinci olmayan bir figürdür. Parayı istemez ve zenginliği 

ciddiye almaz. Sınıflar arası dolaşır ama hiçbirine dahil olmaz. Bütün bunlarla hızla dönüşen 

şehir kültürü, göç dalgası, kentleşmenin getirdiği kimlik krizleri gibi dinamikler de 

düşünüldüğünde Turist Ömer’in sabit bir kimlik geliştirememesi sosyolojik bir göstergeye 

dönüşmektedir. Bu anlamıyla Turist Ömer Türk sinemasının modernleşme deneyimiyle 

kurduğu ilişkide bir boşluğu işaret etmektedir. Böylece Turist Ömer kendini kanıtlamadan 

sürdürülebilen bir alternatif yaşam biçiminin imgesi olarak kapitalist düzene karşı etik bir karşı 

duruşu temsil etmektedir. Modernliğin öznesi olmayı reddeden Ömer tüketim toplumu içinde 

mülksüzleşmiştir. Tam da bu nedenle sistemin taleplerine cevap vermek zorunda kalmayan biri 

olarak konumlanmaktadır (Güven, 2006. s. 116). 

Ömer’in eril kimliği hegemonik erkeklikten farklı olarak agresif ya da buyurgan değildir. 

Kadınlara karşı ilgisi yüzeyseldir. Çoğu zaman romantizmden çok muziplik düzeyinde kalır. Bu 

durum onun seyirci nezdinde hem ‘zararsız’ hem de komik bir figür olarak algılanmasını 

sağlamaktadır. Ömer’in ‘seksist ve uçkuruna düşkün’ yanları mahallenin muzip çocuğu 

hafifliğinde sunulmaktadır (Pösteki, 2022, s. 325). Turist Ömer çoğu filmde bir aşk hikâyesinin 

öznesi olur fakat bu aşk hiçbir zaman romantik bir idealleştirme içermez. Kadınlar ona ilgi 

duyar ama Turist Ömer’in aile kurması düşünülemez. “Turist Ömer ne iktidarı ne gücü ne de 

kadınları arzular” (Aker, 2022: s. 41). Zaten evlendiği anda Ömer’in turistliği son bulmaktadır 

(bkz. Turist Ömer Uzay Yolunda-1973). 

Serinin sonraki filmi Turist Ömer Dümenciler Kralı’nda Ömer küçük dolaplarla geçinen 

dümenciler ağına yakalanır. Çevresini ustaca kandıran bir grup sahtekâr Ömer’in sempatik ama 

saf hâlinden faydalanıp onu vekil, şahit, kuryelik gibi işlere koşturur ve Ömer her adımda yeni 

bir dolandırıcılığa bulaşır. Ömer’in yolu yine Rüknettin (Vahi Öz) ve Bedia (Mualla Sürer) ile 

kesişir. Rüknettin tatlı dilli hâliyle ortalığı karıştırırken Bedia öfke ve kıskançlıkla herkesin 

yakasına yapışır. Sahte senetler, düzmece miraslar ve kimlik oyunları arasında Ömer, sezgisi ve 

laf cambazlığıyla ipuçlarını birleştirir. Dümencilerin planlarını birbirine çarpıştırıp çetenin 

açığa çıkmasını sağlar.  



62 
 

Film, kentteki küçük ölçekli dolandırıcılık pratiklerini bir ağ olarak betimlemekte ve 

Ömer’i bu ağın hem kurbanı hem bozucusu yapmaktadır. Burada komedi gündelik kapitalizmin 

ahlakını teşhir etmektedir. Ömer’in ısrarlı tekrarları, yanlış anlamayı bilinçli sürdürmesi, söz 

verip aynı anda kaçması yoksul zekâsının ürünüdür. Bunu bürokratik ve yeraltı dilini 

çarpıştırarak açığa çıkarmaktadır. Film, ideolojik ciddiyetlerin sıradan hayatla temas ettiği 

yerde bir çözülme pratiği önermektedir. Tür modelinden bakınca film komediyi taşlamayla 

dengeleyerek tekrarın ritmini karakterle senkronlamıştır. Ömer’in büyük dönüşüm iddiası 

yoktur. Filmde küçük müdahalelerle dümencilerin ritmi bozulur.  

Turist Ömer Almanya’da filminde Ömer misafir işçi olarak Almanya’ya gider. Fabrikada 

iş ararken bavulu kaybolur, yanlış otobüse biner, yabancı bir dilin ve iş disiplininin içinde 

oradan oraya savrulur. Pansiyon–fabrika–meyhane hattındaki talihsizlikler komik 

karşılaşmalara yol açar. Helga adlı Alman kadına gönlünü kaptırınca meseleler iyice karışır. 

Bürokrasi, çalışma izinleri, barınma derdi ve kıskançlıklar bir dizi yanlış anlaşılmayla büyür. 

Ömer, dil bilmediği için her fırsatta başını belaya sokar ama sonra gönül almasını bilir. Film 

Ömer’in yabancılık duygusuyla baş etme çabasını komik yanlışlıklarla kurmaktadır. Sonunda 

meseleler çözülür. Misafir işçi tecrübesinin henüz melodram kalıplarında katılaşmadığı bir 

zamanda film gurbet temasını aksaklıklar, bürokratik engeller ve dil komikliği üzerinden 

kurmuştur. Pansiyon–fabrika–meyhane üçgeninde Ömer’in yabancılıkla baş etme stratejisi 

jestsel ve dilsel çeviri hatalarıdır. Fakat bu hatalar sadece komik değildir. Avrupa imgesini 

Türkiye’ye geri çeviren işaretlerdir. Film entegrasyon sorunsalını dramatize etmek yerine 

günlük tökezlemelerin ritmiyle anlatmaktadır. Helga ise kültürel mesafenin duygulanımsal 

zemindeki sembolüdür. Tür kuramı açısından göç anlatısının klişelerini melodramdan ödünç 

alan bir komedi olarak işlemektedir.  

Turist Ömer Arabistan’da filminde talihin rüzgârı bu kez Ömer’i çöl diyarına savurur. 

Tesadüfen ele geçen bir ipucu onu kumlar altında saklı servetin peşindeki maceracıların 

dümenine sokar. Şehirdeki gece kulübünden çöl kervanına uzanan hat boyunca planlar sürekli 

değişir. Nermin (Feri Cansel) ve Ferit (Ferit Şevki) bu hazine meselesinde kilit figürler hâline 

gelir. Ömer yanlış kişilere güvenip defalarca dolandırılır. Bir yandan yerel otoritelerle diğer 

yandan fırsatçı ortaklarla boğuşur. İhtişamlı salonlardan virane hanlara, kum fırtınasından pazar 

kalabalığına savrulan hikâyede kılık değiştirmeler, sahte haritalar ve çifte oyunlar bitmez. 

Sonunda Ömer’in tesadüflerle işleyen şansı ve esprili kıvraklığı planların bozulmasına yol açar. 

Filmde çöl dekoru, hazine mitosu ve Doğu ikonografisi Yeşilçam’ın macera türüne açılmıştır. 

Sahnelemeye yayılan halı, han, pazar, kervan, virane ve saray işaretleri egzotik ile gündelik 



63 
 

arasındaki salınımı taşımıştır. Doğu’yu seyirlik kılan biçimsel fazlalık aynı anda sahte planların 

teşhir aracı olmaktadır. Film, Doğu masallarını mümkün kılan işaretler sisteminin dolaşımını 

izleten bir gösteri kurmuştur.  

Turist Ömer Yamyamlar Arasında filminde Ömer eline geçen bir define haritasının peşinde 

yasak adaya uzanan bir serüvene atılır. Adanın Beyaz Panter diye tanınan büyüleyici ama 

tehlikeli kadını (Feri Cansel) ve onun annesi (Mualla Sürer) ile karşılaşır. Panter’in nişanlısı 

(Kudret Karadağ) çıkar peşindeyken defineciler (Aziz Basmacı, Cevat Kurtuluş) ise her fırsatta 

Ömer’i saf dışı bırakmaya çalışır. Bataklıklar, totemler, tuzaklı mağaralar ve kabile ritüelleri 

arasında define avı mizahi krizlere dönüşür. Ömer’in açtığı her düğüm yeni bir belaya kapı 

aralar. Kabileyle dostluk kurmaya çabalarken yanlış jestler olayları tırmandırır. Ömer komik 

kaçışlar ve şans anları sayesinde paçayı kurtarır. Filmde yasak ada, totem, mağara ve kabile 

koreografileri 20. yüzyıl popüler kültürünün egzotik macera repertuarından devralınmış gibidir. 

Film bu repertuarı bir yandan parodiye çevirirken diğer yandan bilinmeyen coğrafyanın seyirlik 

cazibesini devreye sokarak tehlikeyi bir oyun alanı gibi çizmiştir. Filmde tehlike yeterince 

inandırıcı olmak zorunda değildir. Komedi inandırıcılık eşiğini bilerek düşürür. Böyle 

bakıldığında film yamyam imgesini modernliğin kendisine baktığı aynalardan biri olarak 

zararsızlaştırır.  

Turist Ömer Boğa Güreşçisi’nde yolda bulduğu cüzdanı ünlü İspanyol şarkıcı Rodrigez’e 

(Erol Büyükburç) ulaştıran Ömer ödül olarak İspanya’ya gider. Madrid sokaklarında valizler 

karışır ve Ömer istemeden bir banka soygununun tam ortasına düşer. Polis ve hırsızlar peşine 

takılınca tek kaçış kalabalık arenada kılık değiştirip matador gibi davranmaktır. Menajer 

çevreleri ve kabarelerde farklı tiplerle tanışan Ömer bir yandan nefes nefese koşar öte yandan 

Rodrigez’in programı etrafında dönen entrikalara bulaşır. Finalde arenadaki gösteri 

soyguncuların açığa çıktığı bir maskeli baloya döner. Ömer yanlışlıkla matador rolüne girince 

erillik performansı sahnede boşa düşer. Pelerin, şapka, kılıç; hepsi gülmeyi çağıran gecikmeli 

jestlere dönüşür. Erkeklik ve cesaretin dili komediye çarpınca ciddiyetini kaybeder. Film 

yabancı ikonografiyi taklit ederek tüketmekle kalmamış, onu kendi ritmine tercüme etmiştir. 

Ömer, lafları ve tesadüflerin yardımıyla hem matadorluktan hem soygun zanlısı olmaktan 

sıyrılır ve dostlarına veda eder.  

Turist Ömer Uzay Yolunda’nda ise Ömer, Atılgan’a ışınlanır. Kaptan Kirk (Cemil Şahbaz), 

Mr. Spock (Erol Amaç) ve Doktor McCoy (Ferdi Merter) ile tanışır. Geminin rotası M-113 

gezegenindeki Profesör Krater’in (Kayhan Yıldızoğlu) istasyonuna kırılır. Krater’in eşi Nancy 



64 
 

(Şule Tınaz) görünümlü tuz canavarı mürettebatı teker teker avlamaktadır. Ömer’in yersiz 

konuşmaları ve düzeni altüst eden hâlleri soruşturmayı içinden çıkılmaz hâle getirir. Ekip 

tuzağın kaynağını ararken Ömer her yere burnunu sokar. Androidler ve arena dövüşlerini 

andıran sürpriz karşılaşmaların ardından canavar gemiye sızar. Üçlü gerçeği açığa çıkarıp 

tehdidi bertaraf eder. Ömer ise ışınlanma cihazından düğün telaşına geri düşer ve gemide 

yarattığı karışıklık anılar ve kahkahalar olarak kalır. Serinin bu en meşhur transnasyonal 

hamlesi Star Trek evreninin yerel bir uyarlama mantığıyla yeniden yazılmıştır. Ömer teknolojik 

soğukkanlılığı dilsel taşkınlık ve jestlerle bozmuştur. Modernliğin vitrini olan uzay gemisi 

günlük hayata ait bir oyun alanına dönüşmüştür. Atılgan’ın otoriter teknolojisi ile Ömer’in 

yoldan çıkarıcı hareketleri çatışmaktadır. Bilimsel dilin ciddiyetini esneten, işaret düzenini 

yanlış jestlerle çözen bir komedi inşa edilmiştir. Bu aynı zamanda modern teknik aklın 

toplumsal karşılanışına dair bir imtihandır. Ömer disiplin isteyen mekânda anlık doğaçlamayla 

hareket eder. Düzeni bozmaz ama ritmini değiştirir. Film bilimkurgunun yerel kaynaklarla 

kurduğu zayıf bağın üstüne komediyi titizlikle eklemiştir. Bilimkurgu ciddiyeti yerine popüler 

merak ve seyirlik bir ritim geçmiştir.  

 

4.2.3: Adanalı Tayfur 

Adanalı Tayfur, Yeşilçam’da yıldız merkezli komedinin diğer tiplemelerinden biridir. 

Öztürk Serengil’in repertuarındaki bu figür hızlı tepki veren, konuşma diliyle ve bedeniyle 

oynayan, güçlü karşısında kıvraklıkla ayakta duran bir kentli karakterdir. Adanalı Tayfur 

1960’ların popüler komedi akımında Turist Ömer ve Cilalı İbo ile anılmaktadır. Üçü de tek bir 

kişiliği farklı ortamlara taşıyarak süreklilik kurmuştur. Halk tiyatrosunun tip geleneği, 

doğaçlama ve söz oyunları üzerinden sinemaya taşınmıştır. Bu nedenle karakter, skeçlere 

bölünebilen kısa sahnelerde rahatça çalışmıştır. Adanalı Tayfur popüler eğilimle buluşan bir 

çizgidedir ve dönemin toplumsal değişimlerini gündelik dilin içinden aktarmaktadır. 

Osman Seden’in senaryosunu yazdığı ve Zafer Davutoğlu’nun yönettiği Adanalı Tayfur 

Kardeşler filminde Tayfur (Öztürk Serengil) ve Necmi (Öztürk Serengil) ikiz kardeşlerdir. 

Babaları Hüsrev (Ahmet Turgutlu) ve onun kadim düşmanı, ikisi bebekken çarpışırlar ve 

adamlar Tayfur’u kaçırıp İstanbul’da bir caminin avlusuna bırakırlar. Necmi ise kurtulmuştur. 

Aradan yıllar geçmiştir ve ikisi de yetişkin olmuştur. Tayfur’un hayatı yokluk içinde geçmiştir. 

Necmi ise annesi ve kız kardeşi Türkan (Türkan Şoray) ile Adana'da büyümüştür. Büyüyünce 

babasının mirasına konmuş, ailesini İstanbul’a taşımış ve mafya babası olmuştur. Necmi para 



65 
 

için Türkan'ı zengin bir adamla (Ahmet T. Tekçe) evlendirmek istemektedir. Türkan ise 

başkasını (Efgan Efekan) sevmektedir. Bu yüzden evden kaçar ve kayıp kardeşi Tayfur'la 

karşılaşır ve ondan yardım ister. Tayfur, ikiz kardeşi Necmi'nin yerine geçip olayları çözmeye 

çalışacaktır. Necmi’nin evlilik ısrarı sonucunda çeşitli olaylar yaşanır. Ayrıca kendi adamları 

da onu öldürme ve yerine geçme planları yapmaktadır. Tayfur bu olaylara dahil olduktan sonra 

iki kardeş filmin sonunda karşılaşırlar.  

Adanalı Tayfur tiplemesi kaba saba, fevri ve öfkeli bir figür olarak dikkat çekmektedir. 

Serengil’in kendine özgü dili ‘şepke, kelaj, yeşşe, patlangoz’ gibi uydurma kelimelerle dolu, 

Türkçede yeri olmayan ve hatta ‘TDK sapığı’ olarak nitelendirilen sözcükleriyle güldürün anlatı 

diline yeni bir soluk kazandırmıştır. Bu sözcüklerin popülerleşmesiyle Serengil’in figürü 

sinema dışına taşmış ve bir kültürel simgeye dönüşmüştür. Fakat bir diğer önemli figür olan 

Serengil’in dublaj sanatçısı Mücap Ofluoğlu’nun katkısı unutulmamalıdır. Ofluoğlu’nun 

Serengil’i seslendirirken harfleri ve kelimeleri kendi icadıyla bozması karakterin komik etkisini 

artırmış, rolün bir karikatüre dönüşmesini katkıda bulunmuştur.  

Öztürk Serengil’in performansı filmin en güçlü unsuru olarak öne çıkmaktadır. Sözlü 

mizahı beden diliyle desteklemesi, uydurma kelimelerle yarattığı dil oyunları ve sahneye 

hâkimiyeti karakterin karikatürize bir figüre dönüşmesini sağlamaktadır. Serengil’in yarattığı 

fiziksel ve sözlü komedi unsurları karaktere canlılık katmış, jestleri, mimikleri ve özgün 

konuşma biçimi ile Tayfur dönemin popüler kültüründe unutulmaz bir tipleme haline gelmiştir. 

Karakterin enerjik yapısı, yöresel kimliği ve şiveyi mizahi bir unsur olarak kullanması seyirci 

ile güçlü bir bağ kurmasını sağlamış, onu 1960’ların Yeşilçam komedilerinin en parlak 

figürlerinden biri yapmıştır. Adanalı Tayfur’un başarısı Öztürk Serengil’in doğaçlama yeteneği, 

fiziksel özellikleri ve dönemin toplumsal mizah anlayışıyla kurduğu uyumdan 

kaynaklanmaktadır. 

Filmde, özellikle Serengil’in canlandırdığı Tayfur karakterinin konuşma biçimi, jestleri ve 

devingen bedensel performansı mizahın ana taşıyıcısıdır. Kellik, fötr şapka, sarkık ince bıyıklar 

ve hafif mahcup, hafif kurnaz bakışlar bu tiplemenin görsel hafızadaki yerini sağlamlaştırır. 

Uydurma sözcükleri ise belirli bir gerçekliğe referans vermemekte ancak karakterin absürt 

kimliğini pekiştirmektedir. Bu sözcükler seyirciye karakterin ‘dışarıdan ve aykırı’ olduğunu 

hatırlatmaktadır. Uydurma sözcüklerin anlamlı ya da anlamsız kullanılmasıyla örülü diyaloglar 

jestleriyle birleşerek Serengil’in unutulmaz bir tiplemeye dönüşmesini sağlamıştır. Bu dilsel 

yaratıcılık ve karakter üzerine binen film geri kalan hemen her şeyi göz ardı etmektedir. 



66 
 

Usandırıcı derecede tekrara dayalı espriler; örneğin Ahmet’in sürekli ‘böyle de evlilik olur mu 

canım’ demesi ya da Kamil’in ölürken bile ‘abi değil şef’ diye takıntı derecesinde ısrar etmesi 

bir noktadan sonra komik olmaktan çıkıp yapay bir ritim yaratmaktadır. Tayfur ve Necmi 

arasındaki sınıf farklılıkları Serengil’in fiziksel güldürü yeteneğiyle birleşerek görsel ve işitsel 

düzeyde kontrast bir mizah üretmektedir.  

Adanalı Tayfur Kardeşler, Yeşilçam’ın komedi damarında biçimlenen ancak klasik güldürü 

yapısının pek çok kalıbını bilinçli ya da bilinçsiz biçimde kayganlaştıran bir örnek olarak 

değerlendirilebilir. Film, Yeşilçam komedisinin bile sınırlarını zorlayan, hatta birçok noktada 

türün geleneksel kodlarını altüst eden bir yapıya sahiptir. Film, ikiz kardeşler Tayfur ve 

Necmi’nin birbirinden tamamen farklı yaşam yollarına savrulması üzerine gelişir. Necmi’nin 

zenginliği ve mafya babalığı, Tayfur’un ise lahmacun satıcılığı üzerinden kurulan karşıtlık 

filmin çatışma zemininde herhangi bir sosyolojik unsura dönüşmemektedir. Aksine olayların 

gelişiminde görülen gevşeklik filmin bütününde absürt bir ton yaratmaktadır. Filmin 

modernleşmeye, aile kurumuna, bireylerin sosyolojik birer unsur olmasına, adalet veya suç 

kavramına dair herhangi rol üstlenmemesi bir yana, bunların abartılı ve mantık dışı jestlerle 

komiklik yaratmak adına bertaraf edildiği söylenebilir. Buna karşılık Necmi’nin kız kardeşi 

Türkan’ı sevmediği biriyle para için evlendirme planı patriyarkal yapının kadın bedeni 

üzerindeki kontrolünü ve evlilik kurumunun toplumsal sınıf ilişkilerindeki işlevini onayladığı 

düşünülebilir.  

Adanalı Tayfur, Cibali İbo ve Turist Ömer ile birlikte lümpen tiplemelerin en bilinen 

örneklerinden biridir. Lümpen olarak tanımlanmasının ardında sınıf bilincinden uzak, düzensiz, 

belirli bir yaşam amacı olmayan, toplumsal üretim süreçlerinden kopuk tavırları vardır. 

(Yıldıran Önk, Türkavcı, 2021, s. 321).  Ne üretim ilişkilerine tam anlamıyla dahil olur ne de 

sisteme karşı bilinçli bir duruş sergiler. Adanalı Tayfur’un sinemadaki yansıması tipin 

kökeninde yatan aykırılık, aidiyetsizlik ve toplumsal sisteme uyumsuzluk öğelerini görünür 

kılmaktadır. Tayfur’un temsil ettiği sınıfsal ve kültürel yapı toplumsal üretim ilişkilerine 

eklemlenemeyen, düzenli bir meslek sahibi olmayan ve büyük idealleri bulunmayan bireylerin 

mizahi bir dille aktarımını sağlamıştır. Karakterin varlığı çoğu zaman bir uyumsuzun gündelik 

yaşamla kurduğu çelişkili ilişkilere dayanmaktadır. Tiplemenin genel olarak kent yaşamına 

ayak uyduramayan alt sınıf mensubu bir figür olarak çizildiği görülmektedir. Bu figür kentle 

kurduğu ilişkiyi çoğunlukla geçici, yabancı ve mesafeli bir şekilde sürdürmektedir. Bu durum 

Tayfur’un seyirci gözünde sempatik bir uyumsuz olarak algılanmasını sağlamıştır. Tipin mizahi 

etkisi, saf ve doğrudan tavırları ile kentsel yaşamın karmaşıklığı arasındaki çatışmadan 



67 
 

beslenmektedir. Bu çatışma yanlış anlamalar, iletişim kopuklukları, beklenmedik tepkiler ve 

toplumsal kurallara aykırı davranışlarla görünür hale gelmektedir.  

Filmin en dikkat çekici unsurlarından biri, ikizlerin sezgisel ya da telepatik denebilecek 

bağının fantastik bir öğe olarak eklenmesidir. Bu bağ fiziksel mekân ya da iletişim kanalları 

olmaksızın birbirlerinin varlığını hissetmeleri ve aynı anda tepki verebilmeleri üzerinden 

kurgulanmıştır. Bu detay anlatının ilerleyişinde neredeyse hiçbir işlevsel katkı sağlamamakla 

birlikte filmin tutarlılığını zayıflatmakta ve seyircide yarım kalmış bir beklenti yaratmaktadır. 

Diğer filmlerde de Tayfur’un hikâyesi genellikle gündelik hayatın küçük ölçekli çatışmaları ve 

yanlış anlamaları üzerine kuruludur. Ancak bu pasif akışkanlık onu olayların merkezine 

taşımaktadır. Adanalı Tayfur kahraman ya da tersine edilgen bir figür değildir. Çoğu zaman 

tesadüflerle olayların içine çekilir. 

Film komediyi, durum komedisi ya da karakter çatışması üzerinden değil gerçeklikten 

kopuk durumların, eylemlerin ve seçimlerin tekrarıyla kurmuştur. Bu yaklaşım onu 

dönemdaşları Turist Ömer ve Cilalı İbo filmlerinden ayırmaktadır. Turist Ömer’in yaşadığı 

dünya daha inanılır gözükürken ve gündelik hayatın ve birey olmanın gereklilikleri ile sıkı bir 

ilişki içinde mizah üretirken, Cilalı İbo ve ondan daha aşırı biçimde Adanalı Tayfur politik ya 

da toplumsal bir bağlam kurmaktan tamamen uzak, kendi içine kapalı, kuralsız, sonuçsuz ve 

hafif komikliklere dayalı bir evren yaratmıştır. Bu yönüyle film Yeşilçam komedisinde örnekleri 

görülebilecek bir absürtlüğe yaklaşmaktadır. Karakterler arasındaki ilişkilerdeki, olay 

örgüsündeki ve mizansenlerdeki gevşeklik filmi kendi türünde ciddiyetsiz bir alana 

çekmektedir.  Filmde, seyirciye mantıksız ve sonuçsuz olayların güvenli gülme alanı 

sunulmuştur. Bu durum absürt komedinin doğasına uygun biçimde seyircinin mantıksal 

beklentilerini bilinçli olarak askıya almasını talep etmektedir. Filmin bu yaklaşımı 1960’ların 

komedi filmlerinin yaygın eğilimlerinden biridir ancak Adanalı Tayfur Kardeşler’de bu durum 

uç bir noktaya taşınmıştır. Film, Yeşilçam komedisinin ticari eğlence anlayışı ile Öztürk 

Serengil’in deneysel dil oyunlarını bir araya getirerek seyirciye kısa süreli bir eğlence vaat 

etmektedir. Bu nedenle hem dönemin popüler komedi anlayışını hem de Yeşilçam’ın esnekliğini 

anlamak için önemli bir inceleme nesnesidir. 

Fatoş'un Fendi Tayfur'u Yendi (Ertem Eğilmez, 1964) filminde ise Tayfur’un babası 

Adanalı ağa (Vahi Öz); İstanbul’daki şirketi idare ediyor görünen ama gece gündüz hovardalık 

peşinde koşan oğlu Tayfur’u (Öztürk Serengil) kontrol için şehre gelir. Oğlunun haytalıklarını 

görünce eski bir dostunun kızı Fatoş’la (Fatma Girik) evlendirmeye karar verir. Tayfur telefonda 



68 
 

Fatoş’u küçümseyen sözlerle bu evliliğe direnir. Gururu kırılan Fatoş ise buna karşılık bir plan 

yapar. Fatoş, Tayfur’un karşısına farklı durumlarda çıkar, çapkınlığı ve savrukluğunu kendi 

silahlarıyla ona karşı çevirir. Şirketteki randevular, gece kulübü buluşmaları ve ev ziyaretleri 

birer oyuna dönüşür. Tayfur her defasında kendini küçük düşüren bir yanlışın içinde bulur. 

Sonunda Tayfur elinden kaçırma korkusuyla Fatoş’un peşine düşer. Son perdeye gelindiğinde 

Tayfur’un hovardalık cümleleri Fatoş’un kurduğu akıllı tuzaklarla kontrol altına alınır. 

Tayfur’un hovardalık defteri kapanır, Fatoş’un fendi Tayfur’u gerçekten yener. 

Ertem Eğilmez’in komedileri bu filmle başlar ve bu başlangıç dönemin popüler komedi 

rejimine uyum sağlayan, aynı zamanda Eğilmez’in ileride kurumsallaştıracağı anlatı 

alışkanlıklarının çekirdeğini yoklayan bir denemedir. Yapı taşları yalındır; erkek kahramanın 

hovardalıkla müşterisi olduğu kent eğlence mekanları, onu terbiye etme kapasitesine ve 

inisiyatifine sahip kadın özne, aile, şirket ve gece hayatı üçgeninde gidip gelen şehir mekânları, 

ve bunları bir akıl oyununa dönüştüren bir ritim. Anlatı evlilik motifini bir hedef gibi değil erkek 

karakterin sosyo-duygusal dönüşümünü mümkün kılan bir sınav alanı gibi kullanmıştır. 

Tayfur’un hovardalığının parodileştirilmesi Fatoş’un stratejik performanslarıyla ilerler. Film, 

popüler komedide ahlak dersine kayan üstten bir ton üretmeden gündelik jestlerin yeniden 

düzenlenmesi yoluyla dönüşümü anlatmayı başarmıştır. 

Cinsiyet boyutunda film 1960’lar kentli temsilinde sık karşılaşılan dizginlenmesi gereken 

hovarda erkek şemasını özne almıştır. Fatoş’un iradesi evlilik idealini araçsallaştırmak için 

değil Tayfur’un söylemlerini sınayarak çalışmaktadır. Böylece kadın karakter sadece engel ya 

da mükâfat olmanın ötesinde anlatının stratejik merkezi hâline gelmiştir. Bu kayan merkez şehir 

mekânlarının işlevi için de geçerlidir. Şirket odası iktidarın, kulüp masası arzunun, konut ise 

toplumsal itibarın sınandığı alanlara dönüşmüştür. Her mekânda Fatoş’un kurduğu oyun, 

Tayfur’un sınıfsal ayrıcalıklarla sergilediği cüretin sınırlarını görünür kılmaktadır. Erkeklik 

pratiği ritmini kaybederek dönüşmektedir.  

Eğilmez sinemasını daha geniş çerçevede düşündüğümüzde bu açılış filmindeki iki tercih 

ileride Arzu Film güldürülerinde sistematikleşecektir. Birincisi topluluk oyunculuğunu merkez 

alan, yan rollerle ritmi yükselten ve kahkahayı tek kişiye değil, sahne düzenine paylaştıran bir 

reji anlayışıdır. İkincisi ise komik enerjiyi aile, şirket, okul, ordu gibi kurumsal alanların 

gündelik ritüellerini bozup yeniden kurma pratiğine bağlayan bir dramatik siyasettir.  

 



69 
 

  4.2.4: Beni Osman Öldürdü 

Osman Fahir Seden'in yazıp yönettiği Beni Osman Öldürdü (1963) filminde varlıklı iş 

adamı Vahap Çokbey bir sabah balık avına çıkıp ortadan kaybolunca öldüğüne kanaat getirilir. 

Köşkte vasiyetin okunması için aile üyeleri ve akrabalar toplanır. Ancak vasiyetin beklenmedik 

bir adı işaret ettiği anlaşılır: Filinta Osman (İzzet Günay). Bu sürpriz mirastan pay kapma 

telaşını hararetlendirir. Köşkte peş peşe tuhaf ölümler yaşanır ve şüphe okları her defasında 

Osman’a çevrilir. Olaylar büyüdükçe polis devreye girer, soruşturma hem aile içi çekişmeleri 

hem de avukat çevresindeki karanlık niyetleri açığa çıkaran bir kovalamacaya dönüşür. Osman 

masumiyetini kanıtlamaya çalışırken Vahap Bey’in kızı Türkan (Türkan Şoray) ve çevresinden 

Oya (Muhterem Nur) ile yolları kesişir. Tayfur (Öztürk Serengil) ve Hulusi (Hulusi 

Kentmen)’nin dâhil olduğu kalabalık içinde vasiyetin asıl maksadı ve ardındaki oyunlar birer 

birer çözülür. Son perdede köşkün içine sinen miras hırsı ve çıkar hesapları katillerin deşifre 

edilmesiyle boşa düşer. Osman, üzerine yıkılan suçlamalardan sıyrılır ve düzen yerine oturur.  

Seden’in filmi, Yeşilçam’ın üretim temposu içinde suç, komedi ve romantik motifleri tek 

mekânlı bir kalıp etrafında toplayan örneklerden biridir. Mülkiyetin yeniden dağıtımı aile içi 

hiyerarşiyi ve sınıfsal çıkar hatlarını açığa çıkaran bir katalizör gibi çalışmaktadır. Türkan, Oya, 

Tayfur, Hulusi gibi figürlerin her biri konak içinde olay örgüsünü farklı bir doğrultuya 

çekmektedir. Sinemasal olarak film kapalı oda polisiyesinin mekân mantığına yaslanmaktadır. 

Merdiven başları, uzun koridorlar, kilitli odalar ve salonun görüş hatları hem yanlış tanıklığı 

hem de gerçeğin gecikmesini üretmektedir. Film sahne sahne açılan ipuçlarını hız ve tekrar 

duygusuyla bağlamaktadır. Dar mekânın görsel ritmi özellikle sorgu anlarıyla kalabalık aile 

toplantıları arasında gidip gelerek sürdürülmüştür. Seden’in dönemin star sistemine hâkim reji 

tavrı burada da görülmektedir. Öztürk Serengil’in dil oyunları gerilimi hafifletmektedir. 

Kentmen’in tonu düzen arzusunu temsil etmektedi. Şoray–Günay karşılaşmalarıysa aşk ve 

şüphe eşiği arasında salınan bir eksen kurmuştur. Bu yıldız eksenli denge Yeşilçam’ın popüler 

tür pratikleriyle uyum içindedir. Türlerin bir aradalığı ve yıldız jestlerinin tanıdıklığı üzerinden 

anlatı kurulmuştur.  

Konak otoritenin, mülkiyet iddiasının ve aile mitinin sınandığı bir teşhir düzlemi gibi 

çalışmaktadır. Her yeni vasiyet ayrıntısı merdiven ve kapı eşiği koreografisiyle birlikte 

gelmektedir. Merak komedinin yanlış anlama zinciriyle örülmüştür. Suç ve komedi arasındaki 

geçirgenlik ciddiyeti ritimle bozmaktadır. Miras hırsı ve akrabalık rekabeti davranışların kadraj 

içindeki çarpışmasıyla görünür olmakta, soruşturma ilerledikçe aile içi iktidar dil ve jest 



70 
 

üzerinden sökülmektedir. Vasiyet, notlar, sahte ipuçları ve katil kim sorusu modern hukuk ve 

aile geleneği gerilimini sahneye çağırmaktadır. Burada polis yalnızca cezalandırıcı değil konak 

içinde dağılmış bakışların düzenleyicisidir. Ancak çözüm hukuki ağırlığı kadar toplumsal 

ritüelin kabulüyle de perçinlenmiştir. Suçluların teşhiri, mirasın yeniden düzenlenmesi ve 

gençlerin ortak geleceğe yerleşmesiyle adaletin yeniden sağlanmıştır. Filmin suç/komedi 

harmanı seyircinin konakta dolaşan bakışın ritmine eklemlenerek ipuçlarını toplayan tarafa 

yerleşmesiyle sağlanmıştır.  

1960’lar Yeşilçam’ında dublaj hem teknik zorunluluk hem de yıldız imgesini parlatan bir 

araçtır. Yapımın endüstriyel zemini seslendirme pratiğinde de görülmektedir. Bu pratik 

oyunculukla sesin zaman zaman ayrıştığı ama yıldızın tanıdık sesinin korunduğu bir temsil 

biçimidir. Seden’in arka arkaya gerçekleştirdiği filmler dikkate alındığında aynı yılın kalabalık 

filmografisinde bu seri üretim koşulları dublaj ve set ekonomisini belirginleştirmektedir. Beni 

Osman Öldürdü, Seden’in yıldız merkezli reji tavrını, Yeşilçam’ın hibrit tür duyarlığını ve tek 

mekânlı polisiyenin mekânsal ekonomisini bir araya getirmektedir. Konak, kamera ve oyuncu 

zamanlamasıyla yaşayan bir sahneye, miras rekabeti toplumsal maskelerin düşmesine ve 

komedinin ritmik motoruna dönüşmüştür. Film, yönetmenin aynı yıl içindeki yoğun üretimi 

içinde bile özenli bir denge kurduğunu, suç anlatısını gülmeceye yaslandırarak akıcı bir seyir 

planı çizdiğini göstermektedir.  

 

4.2.5: Küçük Hanımefendi 

Nejat Saydam’ın yazıp yönettiği Küçük Hanımefendi (1961), yetim büyüyen genç bir 

kadının ansızın değişen yazgısı etrafında gelişir. Çocukluğundan beri hamisi tarafından korunan 

bu genç kadın geçim derdindeki bir delikanlıyla görücü usulüyle tanıştırılır. İkilinin bu 

beklenmedik karşılaşması kısa sürede resmi bir evliliğe dönüşür. Tam bu sırada kadının aslında 

büyük bir servetin gerçek mirasçısı olduğu anlaşılır ve haber duyulur duyulmaz konağın etrafı 

yakın akraba ve fırsatçıların kurduğu bir kuşatma halkasına dönüşür. Üvey anne ve yandaşları 

mirası ele geçirmek için genç kadını dengesiz gösterecek küçük kumpaslar kurar. Evin içinde 

geceleri sesler, kaybolan eşyalar, yanlış ilaçlar ve sahte tanıklıklar birbirini izler. Delikanlı başta 

bu varlıklı dünyanın kurallarına yabancı dursa da zamanla eşinin etrafında dönen oyunları fark 

eder. Kendi ailesinin ve konaktan yana olmayan birkaç sadık hizmetlinin desteğiyle ipuçlarını 

toplar. Avukatın da devreye girmesiyle vasiyet, vekâlet ve raporlar kontrol edilir, kurulan düzen 

açığa çıkar ve plan sahipleri hukuk önünde köşeye sıkışır. Finalde miras hakkı yerini bulur, 



71 
 

genç kadın Küçük Hanımefendi olarak konaktaki yerini alırken evlilik başlangıçtaki formalite 

havasını kaybedip gerçek bir ortaklığa dönüşür. 

Küçük Hanımefendi, Muazzez Tahsin Berkand’ın popüler aşk romanını Yeşilçam’ın yıldız 

merkezli anlatısıyla buluşturan bir uyarlamadır. Başrollerde Belgin Doruk ve Ayhan 

oynamaktadır. Filmde melodramın duygusal yükselişleri romantik komedinin hafifletici 

ritmiyle dengelenmiş ve finalde toplumsal düzen huzur duygusuyla yeniden tesis edilmiştir. 

Küçük Hanımefendi miras ve vesayet çevresinde dönen güç mücadelelerinin odağına 

yerleşmiştir. Saydam’ın sinema dili bu mücadeleyi ev, ofis ve avukatlık bürosu gibi kurum 

mekânlarında ilerleyen bir gerilim olarak örgütlemiştir. İç mekân tasarımı dönemin modernist 

aksesuarları ve aydınlatma öğeleriyle kurulan görüntü düzenine yaslanmaktadır. Sahneler 

yanlış tanıklık ve kuşku üretimine hizmet eden bir koreografiye dönüşmektedir. İç mekân 

düzenlemeleri, filmin ofis sahneleri ve aydınlatma tercihleri bu düzeni görünür kılmaktadır. 

(Tulum Okur, 2023, s.25) 

Belgin Doruk’un yıldız personası Küçük Hanımefendi ile özdeşleşmiştir. Bu imge 

senaryonun merkezindeki miras kavgası ve akıl sağlığına yönelik kumpaslar içinde pasif bir 

mazlumlukta kalmamakta, dirayet ve özsaygıyla çizilen bir özneye evrilmektedir. Doruk’un 

yıldız imgesiyle filmin serileşmeyi tetikleyen gişe başarısı dönemin yıldız sistemi ve devam 

filmleri pratiğini hatırlatmaktadır. Ayhan Işık’ın varlığı ise sınıf düşüşü yaşamış centilmen 

erkek tipinin onarıcı romantik figürüne karşılık gelmektedir. İki yıldız arasındaki ritim 

farklılıkları -Doruk’un temkinli jestleri ve Işık’ın güven telkin eden modern kimliği- 

melodramla güldürünün geçişini akıcı kılmaktadır.  

Anlatı kadının öznelliği ile kurum dilinin çarpıştığı anlarda derinleşmektedir. Vesayet 

hukukunun, hekim raporlarının ve vekâlet işlerinin sahne üstünde karşılaştığı her eşik toplumsal 

cinsiyet iddialarını görünür kılmaktadır. Delirtme planı kadının miras hakkını düşürmeye 

yönelik bir iktidar stratejisi olarak işlemektedir. Karşı hamleler ise hukuki delil, tanıklık ve 

gündelik zekânın bileşiminden doğmaktadır. Bu örgü 1960’lar Yeşilçam’ında edebiyattan 

sinemaya uyarlama pratiklerinin bir kitle iletişimi işlevi gördüğüne ilişkin literatürle 

uyumludur. Güçlü okur tabanına sahip aşk romanları sinemada geniş izleyiciye açılmaktadır. 

Saydam dâhil bir çok yönetmen bu eserleri sıkça yeniden ele almıştır.  

Biçimsel düzlemde Saydam gerilimi küçük ayrıntılarla büyüten bir kurgu tercih etmiştir. 

Kadraj, kalabalık salon sahnelerinde bakış yönlerini düzenleyerek şüpheyi çoğaltmaktadır. 



72 
 

Saklama–gösterme düzeni, kapı aralıkları ve masa üstü evraklar yoluyla çalışmaktadır. Dublaj 

ve müzik duygusal yükselişlerde baskınlaşsa da soruşturma ritmini bozmayan ölçüde 

kullanılmıştır. Anlatı, miras kavgalarıyla romantik hedef arasında salınıp sarkacın iki ucunu da 

ihmal etmemiştir. Temsil siyaseti açısından bakıldığında suçlunun teşhiri hukuki bir kapanıştır 

fakat asıl rahatlama aile mekânının yeniden düzenlenmesi ve yeni kurulan çiftin ev içi dengeyi 

sahiplenmesiyle gelmektedir. Bu kapanış melodram ve romantik komedi kodlarının Yeşilçam 

bağlamında birlikte çalıştığını tekrar göstermektedir.  

Küçük Hanımefendi’nin seriye dönüşmesi 1960’ların İstanbul’unda orta sınıf hayallerini 

ekrana yerleştiren romantik güldürü hattının güçlendiğine işaret etmektedir. Devam 

filmlerindeki kent dışı, Avrupa dekoru ya da sınıf kaydırmaları ilk filmin kurduğu çekirdeği 

genişletmektedir. Buna karşın 1961 yapımının belirleyici gücü, mirası çevreleyen ahlaki düzen 

ile evlilik kurumunun yeniden tanımlanması arasındaki diyalogda yatmaktadır. İzleyiciye vaat 

edilen şey büyük bir sınıf atlama destanı değil hane içi huzurun ve kişisel itibarın mümkün 

olabileceği fikridir. Bu nedenle film Ayhan Işık-Belgin Doruk yıldız eşleştirmesinin taşıdığı 

çekiciliği, uyarlamayı melodram çerçevesiyle birleştirerek Yeşilçam’ın okurdan seyirciye 

uzanan popüler kültür hattında bir örnek hâline gelmiştir.  

Serinin diğer filmi Küçük Hanım Avrupa’da (Nejat Saydam, 1962) filminde ise Neriman 

(Belgin Doruk) Avrupa’ya giden bir yolcu vapurunda, birinci zabit Ömer (Ayhan Işık) ve ikinci 

makinist Bülent’in (Sadri Alışık) ilgisiyle karşılaşır. İki erkeğin rekabeti limanlar, güverteler ve 

salonlarda hızla görünür hâle gelir. Kısa süre sonra kimin seçileceği sorusu bir aşk üçgeninden 

daha fazlasına dönüşür. Ömer ile Bülent’in flört dili geminin disiplinine ve Avrupa imgesinin 

cazibesine çarpan iki ayrı maskedir. Neriman’ın tepkileri karar hakkını başkasına bırakmayan 

bir kadın özne çizgisi kurmuştur. Neriman’ın kararsız değildir ama seçimi geciktirmektedir. 

Film deniz yolculuğunu geçiş hâli olarak işler. Gemi bir yandan düzen ve hiyerarşi üretir öte 

yandan flört ve tesadüfleri çoğaltan bir sahneye dönüşür. Saydam’ın mizanseni bu eşik 

duygusunu kapı aralıkları, güverte yürüyüşleri ve karşılaşma–ayrılma tekrarlarıyla 

sürdürmüştür. Serinin ilk filminin kurduğu yıldız ekonomisi burada daha parlaktır. Doruk’un 

zarafet ve özsaygı imgesi, Ayhan Işık’ın güven telkin eden modern erkek personası ve Alışık’ın 

kıvraklığıyla çarpışırken filmin ritmi oluşturulmaktadır. Bu Yeşilçam’ın yıldız merkezli popüler 

anlatısının tipik işleyişidir. Tür mantığı açısından film melodramın huzur kapanışını yeniden 

üretmektedir. Avrupa uzamının katkısı ise egzotik bir kartpostaldan ibaret değildir. Gemi, liman 

ve oturma salonu dizgesi modern davranış kodlarının sahnesi olduğunda sınıf ve görgü 

semantiği görünür olmaktadır. Film modernleşmenin gündelik formlarını seyirlik bir hız içinde 



73 
 

dolaşıma sokmaktadır. Bu film seriyi yalnız mekân değiştiren bir tatil filmi olmaktan çıkarıp 

kadın öznenin belirleyiciliği ve yıldızların rekabeti üzerinden popüler rom-com’un yerli 

örüntüsünü pekiştirmektedir.  

Yine Saydam’ın 1962’de çektiği Küçük Hanımın Kısmeti’nde Nermin (Belgin Dorun)’in 

aslında erkek beklenen bir soyun mirasçısı olduğu bilgisi yıllarca gizlenmiştir. Sırrı yalnızca 

anneyle dadı bilmektedir. Aile çevresi gelenek adına kurguladığı bu yanılsamayı sürdürürken 

eve jimnastik dersi vermek üzere gelen Ömer (Ayhan Işık) yeni bir sarsıntıyı tetikler. Talih veya 

kısmet hem miras hukukunu hem evlilik olasılığını yeniden yazacak olayları çağırır. Film, 

gelenek karşısında bireysel öznenin inisiyatifini romantik komedinin ritmine bağlamıştır. 

Diğerleri gibi bu film de star sisteminin tanıdık vaadini taşımaktadır. Soy, miras ve evlilik 

meselelerinin popüler kültürde nasıl gündemleştirildiğini tekrar hatırlatmaktadır.  

Küçük Hanımın Şoförü (Nejat Saydam, 1962)’nde Ömer (Ayhan Işık) zengin bir çevreden 

gelse de sevdiği genç kadına (Belgin Doruk) yaklaşmanın yolunu sınıf maskelerini tersyüz eden 

bir hamlede bulacaktır. Neriman’ın hanesine şoför kılığında girer ve aile sınavlarından ve 

duygusal rekabetten geçeceği bir oyun başlar. Bülent (Sadri Alışık) çevrede dolaşan üçüncü 

köşe gibidir. Kıskançlık ve centilmenlik jestlerini birbirine katan yarı-rakip bir figürdür. Hikâye 

vasiyet ve çalışma şartı gibi motiflerle desteklenmiştir. Bu versiyonun siyah-beyaz ve Uludağ 

dâhil dış mekân tercihleri görsel bir ferahlık ve hız üretmektedir. Modernlik, mekanik hız ve 

flört temposu aynı ritimde akmaktadır.  

Bu filmin sekiz yıl sonra aynı adla çevrilen versiyonunda Saydam, Tunç Başaran’la ortak 

çalışmıştır. Bu filmde Ömer (Ayhan Işık) bu kez sefahat düşkünü varis olarak karşımıza çıkar. 

Babaannenin vasiyeti, servete erişebilmesi için bir yıl çalış şartı koyar. Ömer, hayatı öğrenmek 

üzere direksiyona geçer ve zengin kızla kurduğu ilişki, şoför–hanım hiyerarşisi içinde yeniden 

tanımlanır. 1962’deki hız duygusu renkli görüntü ve 1970’lerin görece modern dekorlarıyla 

tazelenmiştir. Aradaki yıllar hem Yeşilçam’ın üretim koşullarına hem izleyici beklentisine 

yansımıştır. Başaran’ın katkısı, tekrarın tembelliğe düşmemesi için ton ayarını güncellemekte 

kendini hissettirmektedir. Araba ve şehir ilişkisi çok daha belirgin bir ritim aracına 

dönüşmüştür. Direksiyon başındaki erkeklik performansı romantik komedinin sınava soktuğu 

bir rol hâline gelmiştir. Aynı motifler başka bir tarih eşiğinde yeni jestlerle dolaşıma girmiştir. 

Film, yıldız sisteminin 60’lardan 70’lere esneyen sürekliliğinin bir diğer örneğidir. Final, ilk 

çevrimin huzur duygusunu tekrarlar. Farklı olarak büyüyen şehir, güçlenen tüketim göstergeleri 

ve renkli görüntü modernliğin hızına ayarlanmıştır.  



74 
 

4.2.6: Şoför Nebahat 

Metin Erksan’ın Şoför Nebahat’ı (1960) kadın emeğini İstanbul’un gece–gündüz akışına 

yerleştirerek melodramla toplumsal gerçekçiliği aynı hatta buluşturmaktadır. Filmin iskeleti 

yalındır. Babasının borçlarıyla baş başa kalan Nebahat (Sezer Sezin) direksiyon başına geçer 

ve garajın erkek mekânında ayakta kalmaya çabalar. Avukat Bülent (Kenan Pars), kabadayı Erol 

(Erol Taş), gececi Neşet (Talat Gözbak) ve ustalar (Kadir Savun, Sami Hazinses, Semih Sezerli) 

bu mücadeleyi hızlandıran karşı figürlerdir.  

Taksici babası Nuri Baba’nın (Mehdi Yeşildeniz) ölümüyle yoksulluğun eşiğine gelen 

Nebahat (Sezer Sezin) borçları kapatıp ailesini geçindirmek için direksiyon başına geçmiştir. 

Erkek işi sayılan bu meslek onu kısa sürede garaj ve gece mesailerinin sert dünyasına taşımıştır. 

Taksi sahibi Ateşoğlu (Abdullah Ataç) hesapları sorup dururken mahallede nam salmış Gececi 

Neşet (Talat Gözbak) ve kabadayı Erol (Erol Taş) taciz ve yıldırma denemeleriyle Nebahat’in 

ekmeğine göz dikmektedir. Bir yanda nişanlısı Seyfi (Ziya Metin) ve annesinin işi bıraktırma 

baskısı öte yanda şehrin sabaha kadar süren koşturmacası Nebahat’i köşeye sıkıştırmaktadır. 

Fakat garajdan Deve Salim (Kadir Savun), Sami (Sami Hazinses) ve Semih (Semih Sezerli) 

gibi ustalar ona kol kanat germektedir. Bu çatışmalar büyürken devreye Avukat Bülent (Kenan 

Pars) girer. Hukuki çekişmelerle birlikte garajın kirli düzeniyle yüzleşirler. Nebahat her şantajı, 

hileli kazayı ve iftira girişimini kentte tutunma iradesiyle savuşturmaktadır. Direksiyon 

başındaki ustalığı kadar onuruna da sahip çıkmaya çalışmaktadır. Sonunda hem garajdaki güç 

dengeleri değişir hem de Nebahat Bülent’in desteğiyle haklarını güvenceye alır. Erkek gibi 

kadın diyerek küçümsenen sürücü direksiyon başındaki emeğiyle saygıyı da ekmeği de kazanır.  

Nebahat’in bir erkek işine girişmesi bir erkekleşme gösterisi gibi değil, sınıf ve onur 

gerekçesiyle sahnelenmektedir. Film komedi ve dram arasında gezinse de komik damar 

çoğunlukla şoför argosunun, ustaların dayanışma mizahının ve yan karakterlerin gündelik laf 

oyunlarının içinden doğmaktadır. Dramatik ağırlık Nebahat’in emek ve itibar mücadelesindedir. 

Erksan’ın Hicran Yarası (1959) ve Gecelerin Ötesi (1960)’nden gelen kent duyarlığı, Yılanların 

Öcü (1962) ve Susuz Yaz (1963) öncesinde kadın karakterin merkezde tutulduğu daha popüler 

bir formda sınanmıştır.  

Tematik düzlemde film toplumsal cinsiyet meselesini iş ve hukuk üzerinden sınamıştır. 

Nebahat’in giysimi, oturuşu, direksiyonla kurduğu temas ve pazarlık dili erkek egemen alanın 

kurallarını taklit etmeye değil o alanın içinde kendi ritmini bulmaya ayarlanmıştır. Film kadın 

figürün maskülen kodlarını ödünç alarak ama onlara teslim olmadan hareket etmektedir. 



75 
 

Erksan’ın erken dönem filmi olarak Şoför Nebahat yönetmenin mücadele eden kadınlara olan 

ilgisini popüler bir bağlamda test etmektedir. Bu vurgu kadın hakları temsilinin Yeşilçam 

örüntülerinde sıkça işaret ettiği sürekliliğe bağlanmaktadır. Sezer Sezin, dirayetli Nebahat’i 

melodram kurbanı olmaktan çıkarmıştır. Bülent karakteri ise hukuku düzen kurma aracı gibi 

kullanan modernist bir karşı figürdür. Komedinin payı kısa cümlelerde ve yan rollerin işyeri 

mizahında kalmıştır. Şoför Nebahat komediye göz kırpan ama merkezini emek, itibar ve hukuk 

üçgenine kuran bir komedi-dram örneği olarak hatırlanmaktadır. Film, kadın temsilleri üzerine 

güncel toplumsal cinsiyet tartışmalarına değinirken Erksan’ın popüler damarının sonraki ciddi 

filmleriyle kopuk olmadığını göstermektedir. 

Şoför Nebahat ve Kızı (Süreyya Duru, 1964) adlı ikinci filmde ise taksi şoförlüğüyle 

geçinen gururlu Nebahat ile genç kızı Hülya (Filiz Akın)’nın zengin arkadaş çevresinin 

cazibesine kapılıp Murat’la (Cüneyt Arkın) modern hayatın hızlı ritmine ayak uydurmaya 

çalışması etrafında şekillenmektedir. Ailenin dost çevresinden Avukat Bülent Giray (Kenan 

Pars) Hülya’nın seçimlerinin hukuki ve ahlaki sonuçlarına sık sık ayna tutmaktadır. Film, anne 

kız gerilimini sınıf, görgü ve modernleşme ekseninde katmanlandırmıştır. Süreyya Duru’nun 

rejisi melodrama yakın tonda ilerlemiştir ve duygusal çatışmayı dinamik tutmuştur. Şoförlük 

imgesi anne için emeğin, kızı için statü ve konfor beklentisi hâline gelmiştir. Filmde Hülya’nın 

gösterişli mekânlara yönelmesi Nebahat’in direksiyon başındaki bedensel emeğiyle karşıtlık 

kurmaktadır. Bu karşıtlık melodramın duygusal gerilimini romantik komedinin hafif akışına 

teslim etmeden sürdüren bir anlatı kurmuştur. Yıldız sisteminin yarattığı tanıdıklık -Sezer 

Sezin’in dirayetli figürü, Filiz Akın’ın sosyetik halleri, Arkın’ın modern erkek personası 

seyircinin tür kodlarını hızla tanımasını sağlamaktadır. Buna rağmen film anne kız çatışmasını 

yalnız bir kuşak meselesi gibi ele almamıştır. Sınıf duyarlığı ile cinsiyet performansını aynı 

kadrajda sınamaktadır. Nebahat’in emekle kurduğu özsaygı, Hülya’nın özgürleşme diye 

adlandırdığı tüketim merakının kırılganlığını görünür kılmaktadır. Bülent’in danışman 

tonundaki varlığı aileyi hukuk ve görgü arasında yeniden hizaya sokan bağlayıcı bir figüre 

dönüşmüştür. Filmin melodramın rahatlatıcı mutabakatı ile popüler romantik motiflerin 

uzlaştırıcı etkisini bir arada sunmaktadır. Filmin sonunda kız annesinin emeğinin değeriyle 

yüzleşir. Anne ise kızın arzusunu bütünüyle baskılamak yerine ona sınır çizen bir çerçeve önerir. 

Böylece kızın Avrupa özentisi klişesi tek başına cezalandırılmamıştır. Ekonomik gerçeklik ve 

duygusal sorumlulukların ritmiyle dengelenmiştir.  

Süreyya Duru, serinin üçüncü filmi Şoför Nebahat Bizde Kabahat (1965)’te tempoyu 

yükseltip komedi vurgusunu öne çıkarmıştır. Nebahat (Sezer Sezin) bu kez kızıyla yaşadığı 



76 
 

gelgitleri ve çevresindeki hesapları daha hafif tonda göğüslemektedir. Zennube (Selma Güneri), 

Polim Hüseyin (Münir Özkul) ve Mehdi Dübürdani (Ali Şen) gibi karakterlerin açtığı kanallar 

aile gündemini komik kazalara ve küçük krizlere taşımaktadır. Film önceki filmde kurulan 

anne–kız ve sınıf gerilimini bu kez mahalle mizahı ve işyeri diliyle yumuşatmaktadır. Mizahın 

ritmi ardışık yanlış anlamalar ve pratik çözümlerle oluşan bir akışa bağlanmıştır. Münir 

Özkul’un polis tiplemesi ve Ali Şen’in kaba saba ve çıkarcı figürü melodram baskınlığını kıran 

iki kaldıraç gibi çalışmıştır. Komedinin ağırlık kazanması serinin çalışan kadın anlatısını 

buharlaştırmamıştır. Direksiyon yine emeğin ve özsaygının ikonu olarak kadrajın 

merkezindedir. Ancak bu kez etik sonuç çoğu zaman kahkahanın yarattığı gevşeme anlarında 

görünür hâle gelmektedir. Duru’nun mizanseni mahalle, karakol ve garaj arasında dolaşırken 

Nebahat’in itibarını ustalar, komşular, mesai arkadaşların desteğiyle kolektif dayanışmaya 

yaslamıştır. Dram türünden komediye kayış dilin ve jestlerin esnekliğini artırmıştır.  

Yine Süreyya Duru’nun çektiği 1970 tarihli Şoför Nebahat’te Nebahat’i bu kez Fatma Girik 

canlandırmaktadır. Kenan (İzzet Günay), Dicle (Oya Peri), Kâhya (Münir Özkul), Gececi Neşet 

(Metin Serezli) gibi figürler etrafında işleyen hikâyede modern şehir ritmiyle aile düzeninin 

pazarlıkları yeniden sahneye taşınmıştır. Süreyya Duru, 1960’taki hikâyeyi 1970’lerin renkli 

görüntüsüne, genişleyen kadrosuna ve hızlanan tüketim göstergelerine uyarlarken karakterin 

emekle kurulan onur çizgisini korumuştur. Girik’in Nebahat’i, Sezer Sezin’in Nebahat’inden 

daha keskin bir beden diliyle konuşmaktadır. Direksiyon başında hızlı karar alan, ilişkilerde 

sınır çizen, kavşaklarda risk alabilen bir figür olarak resmedilmiştir. Kenan’ın modern erkek 

kimliği Nebahat’in sınıf ve cinsiyet farkı gözetmeyen iş etiği karşısında yeniden tanımlanmıştır. 

Film komediyi yan damar olarak kullanmaktadır. Nebahat yine emeğin ve itibarın diliyle 

konuşmaktadır. Filmin sonu melodramın düzen kuran mutabakatını yinelemiştir. Bu yeniden 

yapım, serinin politik ya da ağır toplumsal tezlere yönelmeden gündelik hayat siyasetini 

görünür kılan çizgisini sürdürmüştür. Filmde emek, onur, hukuk ve dayanışma bir aradadır.  

 

4.2.7: Hababam Sınıfı  

Hababam Sınıfı filmleri okul mekânını otorite–gençlik, kent–kır ve gelenek–modernlik 

gerilimlerinin sınandığı bir mikro-toplum laboratuvarı olarak kurmaktadır. Serinin filmografisi 

Arzu Film’in istikrarlı üretim mantığını görünür kılmaktadır. İlk filmde Umur Bugay’ın (Rıfat 

Ilgaz uyarlaması) senaryosu ve Melih Kibar’ın müziği; devam filmlerinde Sadık Şendil’in 

senaryoları ve aynı yaratıcı çekirdeğin sürekliliği anlatı evrenine tutarlılık kazandırmıştır. 



77 
 

Türk popüler sinemasında Hababam Sınıfı serisi okul mekânını toplumsal bir çatışma alanı 

gibi kullanmıştır. Yapım mantığı Arzu Film çevresinin aile odaklı komedi çizgisiyle uyumludur; 

geniş kadro, hızlı ritimli sahneler, skeç duygusu yaratmadan birbirine eklemlenen durumlar. 

Okul iktidarın ve ona direnişlerin kesiştiği bir alan olduğunu kullanılmıştır. Filmler kurum ile 

öğrenci kolektifi arasındaki gerilimleri hiciv yoluyla işlemekte ve dönemin eğitim düzenine 

eleştirel bir ayna tutmaktadır. Eğitim sistemini ve kuşak çatışmalarını mizahi bir dille ele 

almaktadır. 

Filmdeki mizah okulun ve çevresinin nasıl işlediğini göstermektedir. Anlatı seyircinin 

bildiği gündelik olaylara dayanmaktadır. çatışmalar genellikle sınıf, öğretmen odası, koridor ve 

kantin gibi alanlarda hayat bulmaktadır. Anlatı omurgası basittir. Bir okul yılı çerçevesinde 

küçük olaylar art arda gelir. Şaka, kopya, yoklama, sözlü, disiplin kurulu gibi durumlar sık sık 

döner. Her olay sınıfla yönetim arasındaki ilişkiyi sınar. Ceza, ödül, not ve sınav dili açık 

biçimde görünürdür. Film eğitimin günlük dili hakkında somut malzemeler üretmiştir. (Avcı, 

Nazlıer, Avcı, Nazlıer, 2024, s. 50) 

Hababam Sınıfı dönemin değişimlerini basit ve doğrudan bir dille yansıtmaktadır. Özel 

okul, prestij ve sınıf ayrımıyla ilişkili durumlar gençlik kültürü, dil ve grup dayanışması 

üzerinden gösterilmektedir. Aile, okul ve yönetim ilişkileri sahnelerin arka planında 

hissedilmektedir. 1970’lerin çalkantılı ortamı popüler komedinin içindeki küçük işaretlerle 

okunabilmektedir. Yıldızların komedi yeteneği sahneleri taşısa da mizansen gösterişe 

kaçmamaktadır. Dizinin önemi üç noktada toplanmaktadır. Birincisi okulun küçük olaylarını 

bir araya getirerek kalıcı bir anlatı kalıbı kurmuş olmasıdır. İkincisi eğitim dili ve yönetim 

pratiklerini görünür kılmasıdır. Üçüncüsü geniş izleyiciye ulaşan sade bir dille toplumsal 

değişimi kayda geçirmesidir.  

Serinin ilk filmi Hababam Sınıfı (1975)’nda özel bir lisede yıllardır mezun olmayı 

umursamayan bir grup öğrenci -İnek Şaban (Kemal Sunal), Güdük Necmi (Halit Akçatepe), 

Damat Ferit (Tarık Akan), Hayta İsmail (Ahmet Arıman), Tulum Hayri (Cem Gürdap), 

Domdom Ali (Feridun Şavlı) ve arkadaşları- yurt yaşamında birbirlerine bağlanmış ve okulu 

sürekli bir şaka ve oyun alanına çevirmiştir. Onlara annelik eden hademe Hafize Ana (Adile 

Naşit) şefkatle kol kanat gererken okula yeni atanan müdür yardımcısı Kel Mahmut lakaplı 

Mahmut Hoca (Münir Özkul) düzeni sağlamak için sert bir disiplin uygulamaktadır. Sınıf, 

yoklamada kopya düzenekleri kurar, derslerde küçük oyunlar yapar, veli ve izin kâğıtlarıyla 

öğretmenleri yanıltmaya çalışır ancak Mahmut Hoca beklenmedik hamleleriyle planlarını 



78 
 

bozar. Öğretmen kadrosu içinde Paşa Nuri (Sıtkı Akçatepe), Külyutmaz Hoca (Ertuğrul Bilda), 

Lütfi Hoca (Akil Öztuna) ve Kemal Hoca (Kemal Ergüvenç) farklı derslerde bu çekişmelerin 

malzemesi olmaktadır. Okul müdürü (Muharrem Gürses) ise faydacı bir açıdan dengeyi 

gözetmeye çalışmaktadır. Yıl boyunca müfettiş baskınları, yazılı ve sözlü sınavlar ve 

yoklamalar arka arkaya gelir ve sınıf her seferinde yeni bir hile dener. Mahmut Hoca da her 

seferinde onların açığını yakalar. Zamanla öğretmen ile öğrenciler arasındaki ilişki yumuşar. 

Sert uyarıların arkasında onları hayata hazırlama niyeti olduğu anlaşılır. Filmin sonunda sınıfın 

şaka peşinde koşan düzeni tamamen yıkılmaz ama öğrenciler kuralların neden var olduğunu ve 

birlikte hareket etmenin değerini kavramaya başlar.  

Anlatının çekirdeği, Özel Çamlıca Lisesi’nde kendi kendini ‘Hababam’ diye adlandıran 

12/A Edebiyat sınıfının muzip dayanışması ile yeni müdür muavini Kel Mahmut’un disiplinci 

yaklaşımı arasındaki gerilimdir. Bu gerilim kaçış ve yakalanma, oyun ve ceza, sınav ve kopya 

ikilikleri üzerinden tarif edilmiştir. Sınıfın her kaçış hamlesi otorite ile yeniden karşılaşmanın 

doğurgan bir tekrarına dönüşmektedir.  

Özel Çamlıca Lisesi’nin efsanevi tembel ve muzip sınıf yoklamada hile, derste oyun, 

sınavda kopya gibi türlü numaralarla günü kurtarmaya çalışırken yeni müdür muavini Kel 

Mahmut’un okula gelişiyle eski sistemleri bozulur. Mahmut Hoca disiplin ve adalet duygusuyla 

sınıfı gerçek sorumlulukla tanıştırır. Kopya skandalı, sahte müfettiş oyunu, okuldan kaçışlar, 

hastane koridorunda buluşan kuşaklar bu çatışmaları mizahla karşılaşmaktadır. Buna rağmen 

yıl sonu şenliğinde ve çeşitli yüzleşmelerde öğrenciler arkadaşlığın ve emekle ayakta kalmanın 

değerini kavramaktadır. Film, öğrencilerin yaramazlıklarıyla öğretmenlik otoritesinin 

hesaplaşmasını sıcak, akıcı ve kolektif bir anlatıyla örmektedir. Okul, sınıf ve kuşak farklarını 

kentsel modernliğin görgü kodlarıyla kesiştiren bir mikro-toplum düzeni gibi işlemektedir. 

Öğrencilerin sınıf içi taktikleri iktidarın dilini taklit eden küçük performanslara dayanmaktadır. 

Sahte müfettiş oyunu ya da yoklama hilesi idari rutinleri görünür kılarak otoritenin pratik aklını 

test etmektedir. Bu düzen içinde kahkaha yakınlık kurma aracıdır. Otoritenin kırıldığı yer ise 

daima komiklikle değil bir tür onarımla tamir edilmektedir.  

Kapıların açılıp kapanması, koridorlarda hızlanan akış ve kalabalık kadronun eşzamanlı 

hareketi komediyi tek tek şakalardan çok ritim üzerinden kurmaktadır. Okulun sınıf, yatakhane, 

bahçe, öğretmenler odası gibi mekânsal örgütlenmesi sahnelerin omurgasını oluşturmaktadır. 

Anlam üretimi nesnelerin ve tekrar eden motiflerin düzeninden beslenmektedir. Kamera grup 

planlarında süreyi geniş tutarak ortak tepkinin koreografisini göstermektedir. Yakın planlar ise 



79 
 

otoriter gözün ağırlığını ve öğrencilerin savunmalarını karşı karşıya getirmektedir. Böylece 

filmin mizahı bedensel ve mekânsal bir devinimle gerçekleşmektedir.  

Mahmut Hoca’nın iktidarı jestlerle örülmüştür. Karşısında ise düzeni delmeye alışkın bir 

kolektif zekâ vardır. Kolektifin numaraları okulun kurumsal dilini test eden provokasyonlar 

hâline gelmektedir. Filmin hafızaya kazınan anları genellikle kolektif tepki planlarıdır. Kahkaha 

ortaklık kuran bir ritim gibi çalışmaktadır ve topluluğun kırılgan bir denge üzerinde ayakta 

kaldığını öğretmeye çalışmaktadır. Hababam Sınıfı romanda kurulan taşlamayı sinemanın 

görsel dünyasında yeniden yazarken popüler komedinin hafifliğini etik bir dikkatle terbiye 

etmektedir.  

İkinci film Hababam Sınıfı Sınıfta Kaldı (Ertem Eğilmez, 1976)’da sahte diplomalarla 

mezun olmuş gibi davranan Hababam Sınıfı gerçeğin ortaya çıkmasıyla yeniden okula döner 

ve disiplinle karşılaşır. Mahmut Hoca düzeni sıkı tutar. Sürpriz yoklamalar ve denetimlerle 

sınıfın numaralarını bozar. Bu kez okula iki yeni isim gelir. Sert ve buyurgan beden eğitimi 

öğretmeni Badi Ekrem (Şener Şen) öğrencileri sürekli koşturur. Askeri düzen ister. Genç ve 

idealist edebiyat öğretmeni Semra hoca (Semra Özdamar) ise anlayışlı tavrıyla sınıfın ilgisini 

çeker. Sınıf Badi Ekrem’den kaçmak için türlü bahaneler üretirken Semra hocayı kandırarak 

maça giderler. Okula müfettiş gelince Akil Hoca’nın gözleri bozuk olduğu için ortalık karışır 

ama sınıfın müdahalesiyle olay tatlıya bağlanır. Öte yandan Damat Ferit ile Güdük Necmi, 

Şaban’a Semra Hoca’nın ona âşık olduğuna inanmasını sağlar. Sahte mektuplar yazıp karşılıklı 

aşk oyunu kurarlar. Şaban’ın mektupları sınıfta yayılır. Olay büyüyünce Semra Hoca velileri 

çağırır. Çocukların ailelerinden gelen baskıları ve ilgisizliği görünce sınıfı bağışlar. Yıl boyunca 

kopya girişimleri, izin kâğıdı oyunları, öğretmenler odasına sızmalar sürer. Mahmut Hoca her 

defasında sınıfı yakalayıp uyarır. Dönem kapanırken Hababam yine sınıfta kalır. 

Semra Hoca eksenindeki olaylarda aşk mektubunu silah gibi kullanan sınıf otoriteyi 

duygusal zayıflık üzerinden test etmiştir. Toplu kopya veya sahte oyunlardan farklı olarak 

burada sınanan şey öğretmenin mesleki özsaygısı ile gençlerin kolektif muzipliği arasındaki 

sınırdır. Semra hocanın istifaya yönelmesinden sonra Mahmut Hoca’nın araya girişiyle mesele 

pedagojik bir müzakereye taşınmış ve sınıf ilişkiyi onaran bir ortaklığa çağrılmıştır. Bu durum 

karakterleri klasik karikatürlere kapatmayı reddetmektedir. Öğrencilerin toplu hareketindeki 

cesaret ile pişmanlık arasındaki dalgalanma ve öğretmenin kırgınlığı ile mesleki dayanıklılığı 

arasındaki geçişler aynı anlatıya tutunmaktadır. Eğitimin kurum olarak sürekliliği tek bir 

yaptırımın ağırlığına bağlanmamıştır. Film mizahı bir altüst etme arzusuyla bırakmamıştır. 



80 
 

Büyümenin bedelini hatırlatan küçük düzenler üretmiştir. Body Ekrem’in varlığı ise yalnız 

gülme gerekçesi üretmemektir. Spor hareketlerinin koreografisiyle sınıfın ‘biz’ duygusunu 

bağlayan bir görev görmektedir. Karakterlerin bir önceki bölümden devraldığı alışkanlıklar yeni 

öğretmenlerle sınanmış ve okul aynı kalıp içinde tekrarlanarak var olmuştur.  

Serinin üçüncü halkasında (Hababam Sınıfı Uyanıyor- Ertem Eğilmez, 1977) okula yeni 

bir öğrenci gelir. Ahmet (Ahmet Sezerel) Mahmut Hoca’nın uzaktan akrabasıdır, babası vefat 

edince okumak için ondan yardım ister. Hababam Ahmet’i köyden gelmiş diye küçümser. Onun 

da kendileri gibi dersten kaçmasını, yoklamada ve sınavda numara yapmasını ister. Ahmet geri 

durur, dersine çalışır, sessiz ve kararlı davranır. Başta sınıfla sürekli sürtüşür. Saklanma, 

yoklama oyunu, izin kâğıdı işi gibi küçük planlara katılmaz. Mahmut Hoca Ahmet’in emeğini 

görür ve ona sahip çıkar. Sınıfa açıkça örnek gösterir. Sene sonuna doğru Ahmet sınavları geçer, 

diplomasını alır ve bir köye ilkokul öğretmeni olarak atanır. Hababam mezun olamasa da onun 

başarısıyla gurur duyar. Ahmet de vedalaşmak için okula uğrayıp arkadaşlarına çalışmanın 

değerini kendi diliyle anlatır. Kardeş okul olarak Ahmet’in öğretmenlik yaptığı Çekme Köyü 

İlkokulu seçilir. Finalde Hababam’dan yalnız Ahmet mezun olur. Serinin bu evreninde 

toplumsal sorumluluğu görünür kılan bir film yaratılmıştır. Film Hababam’ın pahalı şakalarını 

sürdürmesine rağmen Ahmet’in okulda iz bıraktığını göstererek biter. 

Hababam’ın grotesk tiplemeleri arasında saf, iyi niyetli ve çalışkan bir figür olarak 

konumlanan Ahmet sınıfın düzenli yaramazlığını bozmuştur. Komedinin gizlediği duyarsızlığı 

açığa çıkarmıştır. Şehirde imkân bolluğuyla gevşeyen okuma kültürü ile köyde imkânsızlık 

içindeki okuma arzusu arasındaki fark Ahmet’in hiddet anında söze gelmiştir ve öğrencilerin 

kolektif benlik algısında bir yarık açmıştır. Bu yarık kardeş okul kararıyla kalıcı bir eylem 

planına dönüştürülmüştür. Dayanışma cezadan kaçma stratejisi olmaktan çıkarak yetişkinliğe 

hazırlayan bir sorumluluk projesine bağlanmıştır. Böylece film mizahın akışını kesmeden etik 

bir uyanışı anlatı ritminin içine yerleştirmiştir. Mahmut Hoca figürü de öğüt veren bir üst ses 

olmanın ötesinde dönüşümü tetikleyen bir kolaylaştırıcı olarak konumlanmıştır.  

Filmde edebiyat öğretmeni Zühtü hocanın Osmanlıca söyleyişleri ile öğrencilerin halk dili 

arasındaki çarpışma, geleneksel temaşa estetiğinin dil oyunlarını modern sınıf atmosferinde 

yeniden üretmiştir. Bu dilsel sürtünme, eski ve yeni ekseninde bir uygarlık tartışmasının mikro 

yansıması olarak çalışmaktadır. Aynı çerçevede Hafize Ana’nın Ahmet’e şaka yapmak için tarih 

öğretmeni kılığına girmesi ve Güdük Necmi’nin Akil hocanın sınıfına baba rolüyle girerek 

kimlik değiştirmesi iktidar dilini ödünç alarak etkisizleştirmektedir. Film böylece okulu, 



81 
 

otoritenin tek yönlü işlediği bir kurum olarak değil, rollerin, dillerin ve sorumlulukların her an 

yeniden dağıtıldığı canlı bir topluluk olarak örmektedir. Bu filmdeki uyanış ortak yaşamın 

yeniden kurulmasıdır.  

Hababam Sınıfı Tatilde (Ertem Eğilmez, 1977) filminde okul müdürü para için okula dört 

kız öğrenci alır. Bunlar Ayşe (Ayşen Gruda), Sevda (Sevda Aktolga), Filiz (Filiz Bozkurt), 

Sevtap (Sevtap Erdemli)’dır. Kızlar Hababam’la aynı sınıfa verilir. Başta yakınlaşma 

denemeleri olur ama kısa süre sonra iki taraf arasında çekişme başlar ve şakalar yarışa döner. 

Kızlar, erkeklerin kurduğu tuzakları öğrenebilmek için aralarından bir haberci seçer ve sınıf 

içinde küçük oyunlar büyür. Yeni edebiyat öğretmeni Avni filmde ilk şakanın hedefi olur. Kızlar 

erkeklere aynı saat ve yerde randevu vererek onları Taksim’de oyalar. Erkekler rövanş için 

Hafize Ana’yı planlarına dâhil eder. Şaban casus seçilir ve yapılacak şakaları kızlara haber eder. 

Mahmut Hoca’nın cezaları iki grubu yan yana getirir. Beden eğitimi öğretmeni Badi Ekrem 

(Şener Şen) öğrencileri sıkı çalıştırırken Hababam ondan kaçmak için izcilik bahanesiyle 

okuldan ayrılmaya kalkar. Dönüşte karşılarında Mahmut Hoca’yı bulurlar. Ceza olarak tüm 

sınıfın bir süre izcilik kampına gönderilmesine karar verilir. Kampta da atışmalar, küçük planlar 

ve karşı şakalar sürer. Müdür okulun tahliye edileceğini açıklar ve Mahmut Hoca kalp krizi 

geçirir. Hababam, okul kapanınca dersleri ormanda sürdürür. Müdür öğrencileri görünce okulu 

geri verir. Senenin sonunda okul düzeni korunur, öğrenciler yine yerlerinde kalır, çekişme dinse 

de büsbütün bitmez. 

Kız öğrencilerin gelmesi serinin anlatı dengesini değiştirmiştir. Homojen bir erkek 

muzipliği yerine bu defa cinsiyetler arası bir çatışma kurulmuştur. Burada komedi, rekabetin 

çıtasını yükseltmeden ilişki kurmanın dilini üretmiştir. Alay etmek ve komik olmak toplu zekâyı 

harekete geçiren bir prova alanına dönüşmüştür.  

Badi Ekrem’in öncü olduğu izcilik kampı serinin mekân kullanımında bir genişleme 

yaratmıştır. Kapalı sınıf ve yatakhane döngüsünden açık havaya geçiş kalabalık koreografiyi 

yeni bir ritimle sınamıştır. Bedenin ve hareketin öne çıktığı sekanslar diyalog merkezli şakaları 

desteklemektedir. Bu dönüşüm serinin önceki filmlerindeki muziplik mirasını yeniden 

biçimlendirmiştir. Okulun tahliye edileceğinin ilanı, mizahın üzerine çöken ve onu artık 

geçersiz kılan ağır bir kurumsal gerçeklik yaratmıştır. Mahmut hocanın kalp krizi geçirmesiyle 

de güldürü ile dram karşılaşarak, filme öğretmenin bedeni üzerinden bir karşı denge 

sağlanmıştır. Filmin sonuna doğru ormanda kurulan derslikler, eğitim fikrini binasız bir toplu 

eylem şeklinde sunarak komedinin karşısında dramatik bir birlik duygusu yaratmayı 



82 
 

amaçlamaktadır. Fakat müdürün okulu geri verilmesiyle otorite ile topluluk arasındaki bağ 

yeniden kurulmuştur. Serinin bu filminde mizah ile kurum arasındaki ilişki daha görünür 

biçimde müzakere edilmektedir. Coğrafya genişleyip iç dinamikleri değiştirse de, kız 

öğrencilerin varlığı rekabetin dilini dönüştürse de ortak yaşama dair bir sonuç çıkarılmaktadır.  

  

4.2.8: Süt Kardeşler 

Ertem Eğilmez’in Süt Kardeşler (1976) filmi, Arzu Film’in topluluk komedisi geleneğini 

konak mekânı üzerinde yoğunlaştırıp yanlış tanınma ve kılık değiştirme eksenine 

yerleştirmiştir. Filmin dramaturjisi Sadık Şendil’in senaryosu ve Hüseyin Rahmi Gürpınar’ın 

Gulyabani’sinden gelen hurafe ve akıl geriliminin sinema diline tercümesidir. Filmde olaylar 

konak sahibi Melek Hanım’ın (Adile Naşit) süt oğlu sandığı Ramazan’ı (Halit Akçatepe) eve 

buyur etmesiyle başlar. Melek, sert mizacıyla bilinen kardeşi Kumandan Hüsamettin’den 

(Şener Şen) çekindiği için Ramazan’ı damadı Bayram diye tanıtır. Kısa süre sonra Şaban 

(Kemal Sunal) konağa gelir. Ardından asıl damat Bayram (Ergin Orbey) da ortaya çıkınca yanlış 

tanıma ve kimlik karışıklıkları büyür. Konağın sakinleri ve yakınları -Melek’in kızı Afife (Jale 

Altuğ), hizmetçi Emine (Ayşen Gruda), Bihter (Hale Soygazi), sarraf ve kâhya gibi tipler- bu 

girdabın içine çekilir. Bu arada Bayram’ın babası Kerami Bey’in (Ali Şen) Melek’in parasını 

almak için ortaya attığı Gulyabani oyunu devreye girer. Gece yarıları görünen esrarengiz yaratık 

söylentisi konağı korku atmosferine sürükleyerek planı kolaylaştırmayı amaçlar. Ancak Şaban 

ile Ramazan’ın birbirine karışan rolleri, Hüsamettin’in konaktaki otoritesi, Bihter’e yönelik ilgi 

ve konağın gündelik telaşları planı defalarca bozar. Şaban’ın saf ama sezgili tavrı ile 

Ramazan’ın alışkanlıkları zamanla düğümü çözer. Gulyabani’nin bir tertip olduğu anlaşılır, 

kimlikler yerli yerine oturur ve konaktaki düzen yeniden kurulur.  

Filmin ana ekseni Melek Hanım’ın iyi niyeti, Hüsamettin’in sertliği ve üç genç (Şaban–

Ramazan–Bayram) çevresinde dönen yanlış anlamaların yarattığı zincirleme karışıklık üzerine 

kurulmuştur. Konak iç içe odaları, uzun koridorlarıyla komedi unsurlarını mekanla kurmaktadır. 

Konakta namus söylemi ve askeri disiplinin ev içine sızmış hâli sınanmaktadır. Gürpınar’ın 

romanında hurafenin bir iktidar tekniğine dönüştürülmesi filmde gulyabaninin zengin 

akrabanın çıkarı için uydurulmuş bir korku makinesine çevrilmesiyle somutlaşmıştır.  

Arzu Film komedilerinin belirgin alameti olan ritmik tekrar, söz oyunları ve slapstick 

ögeler burada mekânla sıkı bir bağ kurmuştur. Filmde otoritenin sahiciliği hayalet hikâyesi 



83 
 

kadar kırılgandır. Bu noktada Şener Şen’in yapay ciddiyeti alet olarak kullanan performans tarzı 

filmi taşıyan komik gerilimin ana kaldıraçlarından biridir (Şen, 2019, s. 713). Korku unsuru ev 

imkânlarıyla ve evin içinden üretilmiştir. Hurafe dışarıdan gelmemiş, hane içindeki ilişkiler 

tarafından üretilmiştir. Sınıf ve cinsiyet kodları komedinin alt katmanlarını beslemektedir. 

Konak içerisinde güçlü erkek tahayyülünün alaycı biçimde kırılması eril tahakküme bir darbe 

vurmaktadır. 

 

4.2.9: Kibar Feyzo 

Atıf Yılmaz’ın 1978 tarihli Kibar Feyzo filmi Güneydoğu’daki feodal bir köyde geçen bir 

evlilik arzusunu, başlık parası ve ağalık düzeniyle örülü iktidar ilişkileri içinde kurmaktadır. 

Askerden dönen Feyzo, Gülo’yu babası Hacı Hüso’dan istemek için girişimde bulunur. Köyün 

büyükleri başlık parasını tartışır. Gülo’yu isteyen diğer talip Bilo’yla yarış kızışmaktadır. Feyzo 

paranın bir kısmını denkleştirir ve kalanına senet imzalamak zorunda kalır. Düğün günü köyün 

toprak sahibi Maho Ağa Feyzo’yu sürgüne yollar. Feyzo şehre çıkar ve modern yaşamın 

pratikleriyle tanışır. Dönüşünde ağalık ssitemini bozan, köydeki hiyerarşik alışkanlıkları 

rahatsız eden hamleler yapmaya başlar.  

Anlatı Feyzo’nun evlilik meselesini daha geniş bir toplumsal düzen tartışmasına 

bağlamıştır. Başlık parasını ve yerleşik otoriteyi mizahın ritmiyle sorgulamaktadır. Bu 

düzlemde Gülo, aile ve erkek egemen pazarlığın ortasında sıkışmış bir arzunun adı, Maho ise 

iktidarın gündelik dilini yöneten bir simge halini almıştır. Filmin merkezi Feyzo’nun özgül aklı 

ile köylülerin itaat alışkanlığı arasındaki sürtünmede konumlanmıştır. Feyzo’nun şehirden 

taşıdığı görgü ve kibarlıklar köyün sözlü düzeninde bir dil yabancılaşması yaratmaktadır. Bu 

yabancılaşma hem ağalık erkini hem de geleneksel erkeklik kodlarını bozan bir işlev 

üstlenmektedir. Film yerel iktidarın kırılganlığını açığa çıkaran ve kolektif davranış ufkunu 

genişleten bir yapıya sahiptir. Filmin eleştirel tonu da burada yatmaktadır. Mizahı eleştirel 

görünürlük için kullanmıştır. Böylece Kibar Feyzo popüler komedinin imkânlarıyla sosyal 

yapıyı tartışmaya açan bir film olmaktadır. Evlilik arzusu köyün hiyerarşik düzeniyle her temas 

ettiğinde genişleyen bir toplumsal eleştiri alanı yaratmaktadır. Filmde vurgu yapılan, 

kurumsallaşmış eşitsizliklerin gündelik pratikte nasıl üretildiği ve kırıldığıdır.  

 Gelenek ve namus söylemi, değerin ölçüsünü değiştiren para ekonomisi ve Feyzo’nun 

şehirde edindiği tahayyül filmin çatışma zeminidir. Kibarlık Feyzo’nun yeni toplumsal dili 



84 
 

olmuştur. Feyzo’nun gelenekle yazılan kuralları başka bir şekilde değerlendirmesiyle iktidarın 

el değiştirmese bile yön değiştirdiği görülmektedir. Film ayrıca başlık parasının kadın bedenini 

mübadele nesnesine indirgeyen yönünü teşhir etmektedir. İmam ve muhtara ait feodal 

hiyerarşinin köydeki mekanizmaları güldürü eşliğinde eleştiriye tabi tutulmuştur. İmam figürü 

gelenek ile iktidar arasındaki geçirgen sınırda dolaşmaktadır. Böylece film, dinin köy hayatında 

iktidara eklemlendiğini de tartışmaya açmaktadır. Sınıf ve statü farkı paranın seyriyle görünür 

olmuştur. Bu bağlamda film sınıf çatışması, cinsiyet eşitsizliği ve dinin gündelik hayattaki 

işlevini katmanlandırmıştır. İzleyiciye eğlenceli bir seyirle birlikte farkındalık önerilmiştir. 

Söylem düzeyinde namusun ahlâkî bir üst değer gibi sunulurken iktidar aracı olarak kullanıldığı 

gösterilmiştir.  

Feyzo’nun ‘kibar’ sıfatı ana işaretleyicidir. Köye şehirden taşıdığı yeni görgüyle geleneksel 

kodları başka bir dille tekrarlamaktadır. Şehir deneyimi dönüşümün sahnesidir. İşçi pazarı, 

sendika sözcükleri, duvar yazıları ve ücret adaletsizliği Feyzo için birer yeni alfabe harfleridir. 

Başlık parasının çağdışı olduğuna dair şehirli bir babanın verdiği yanıt köyde süren bu mantığı 

anında hükümden düşürmüştür. Öğrenilen bu yeni alfabe Feyzo köye döndüğünde kamusal bir 

dile çevrilmiştir. Toplumsal bir gerçeklik yerelin güç ilişkileriyle yeniden tanımlanmaktadır. 

Ağa figürü çöktüğünde bile aynı sistemin yerini bir başkasının alabilmesi, kalıcı dönüşümün 

kolektif örgütlenme gerektirdiğini hatırlatmaktadır. (Çetinkaya, 2020, s. 402). Şehirde edinilen 

küçük değişkenler iktidarı sarsmak için yeterli olmuştur. Anlatı Feyzo’nun yeni dilini 

kibarlaşma olarak tanımlamaktadır ama bu tanımlama tek taraflıdır. Kibar olan, yerel iktidara 

göre Feyzo’nun konuşmasıdır fakat kibarlık kendisine yöneltilen bir eleştiridir. Feyzo’nun 

şehirden edindiği yeni söz dağarcığı köyde bir yabancılaşma etkisi yaratmıştır. Kibar Feyzo 

komediyi popülere mahkûm etmeyen bir halk anlatısı kurmuştur.  

 

4.2.10: Zübük 

Kartal Tibet’in yönettiği Zübük (1980), Aziz Nesin’in aynı adlı romanından uyarlanan ve 

İbrahim Zübükzade’nin yükseliş ve düşüş hattı etrafında kurulan bir siyasal taşlama anlatısıdır. 

Film, yolsuzluk nedeniyle partisinden ihraç edilen Zübük’ün hikâyesini, olayın peşine düşen 

gazeteci Yaşar’ın soruşturması eşliğinde açar. Yaşar’ın yolu Zübük’ün doğduğu çevreye düşer. 

Dinlediği tanıklıklar köyün ve kasabanın gündelik hayatına sızmış küçük çıkar düzeneklerini, 

popülist vaatleri ve kolayca değişen siyasal maskeleri bir araya getirir. Anlatı, gazetecinin her 

yeni röportajında geçmişin başka bir katmanını ortaya çıkarırken Zübük’ün parti içi ilişkileri 



85 
 

kişisel menfaat için araçsallaştırmasını, yerel güç odaklarıyla kurduğu karşılıklı bağımlılığı ve 

ahlaki söylemi fırsatçı bir dille devreye sokmasını epizodik sekanslarla örer. Süreç, 

soruşturmanın nesnesi ile öznesi arasındaki mesafeyi kademeli biçimde daraltır. Yaşar, bir 

noktadan sonra Zübük’ün manipülasyonlarının bizzat hedefi olduğunu fark eder ve dosyası, 

yalnızca bir skandal haberi olmanın ötesinde yozlaşmanın dili ve tekniği üzerine bir vaka 

incelemesine dönüşür. Filmin tematik odağı, siyasal alandaki gayelerin gündelik retorik, 

hemşehrilik ve kayırma ağları ve kişisel sadakat sözleşmeleriyle nasıl işlediğini, Zübük’ün 

ilişkiler ağında dolaştırarak görünür kılar.  

Anlatı örgüsünde Yaşar’ın her yeni karşılaşması, Zübük’ün yükseliş yolundaki başka bir 

uzlaşmayı ya da hilesini açık eder. Filmin odak noktalarından biri bürokratik yozlaşma, 

liyakatsizlik, rüşvet ve iltimasın nasıl işlendiğidir. Bu durum mizahın gölgesinde ama gözden 

kaçmayacak açıklıkla görünür olur. Görüntü ve mizansen bu normları nesneler ve ritüeller 

üzerinden kodlar. Parti rozetleri, kürsüler, makam kapıları, bağış listeleri, dilekçe ve dosyalar, 

her sahnede iktidarın gündelik yüzünü işaret eden görselliklerdir. Kamera, kalabalıkların 

dizilişini stabil planlarla izlettirir. Kemal Sunal performansı, gevşek beden dili ve hızlı söz 

geçişleriyle her an maskenin kaydığını hissettirir. Zübük’ün dili toplumsal bellekle oynar. 

Geçmişe ait her anlatı güncel bir kanıt gibi algılanır. İzleyici muhakeme etmeye davet edilir. Bu 

muhakemeyi güçlendiren bir başka sütun eserin uyarlama kimliğidir. Romanın siyasal tipolojisi 

sinemada yerel idari figürler ve medya aracılığıyla çoğullaştırılır. Film, romanın kavramlarını 

görsel rejime uygun olarak yeniden dağıtır.  

Toplumsal mercekte film arzunun üretimini küçük çıkar döngüleri üzerinden takip eder. 

Halk toplantıları ve kahvehane konuşmaları, siyasal sözün görgü ve minnet ilişkileriyle nasıl 

birleştiğini gösterir. İkna çoğu kez hukuktan değil yakınlıktan beslenir. Zübük’ün her yeni 

düzeltmesi önceki hileyi mazur gösterir. Kasabalı soru sormaya yöneldiğinde cümle bir anda 

niyet değişir. Kalabalık nedeni duyduğunda suçun biçimini unutur ve kişisel sadakat sözleşmesi 

yeniden kurulur. Film, bu kısa ritüeli tekrar ederek siyasal alandaki rıza sisteminin nasıl 

işlediğini sahne üzerinde gösterir. Örneğin, bir rüşvet hikâyesi anlatılırken kasabalının sonunda 

‘Olsun, yine de bizim çocuk; elini çabuk tutuyor’ demesi gibi anlar, etik yargının tanıdıklıkla 

nasıl yer değiştirdiğini açıklar. Bu katmanlar, tek tek planların sembolle yüklenmiş olmasından 

değil, ritüellerin sahneye geliş sırasından doğar. (Namaz, Şahin, 2022, s. 436) 

Siyasal kültür tartışmalarına dair filmin önemi tek bir ahlaksız figürü teşhir etmesinden 

kaynaklanmaz, asıl katkısı yozlaşmanın nasıl normalleştiğini göstermesidir. Rüşvet, 



86 
 

liyakatsizlik ve adam kayırma bireysel sapmalar gibi değil, statü ve sınıf ilişkilerine gömülü 

gündelik pratikler olarak görünür. Film bu pratikleri taşlamanın gücüyle teşhir ederken seyirciyi 

kendi mekanizmalarını tanımaya yöneltir. Bu yüzden Zübük tarihî bağlamını aşan bir güncellik 

taşır.  

Zübük, popüler komedinin albenisini siyasal sosyolojinin çıplak alanına taşıyan bir anlatı 

stratejisi kurar. Yapı, soruşturma çerçevesiyle epizodik, estetik düzenlemeyle ritmik; nesne 

düzeniyle okuması kolay bir göstergeler ağıdır. İzleyici, finalde tekil bir yargıya değil tekrar 

eden kalıpları fark etmenin bilgisine davet edilir. Filmde gösterilen unsurların her biri kendi 

başına masum görünebilen ama bir araya geldiğinde onayı mühürleyen parçalardır. Bu 

parçaların nasıl çalıştığını görmek taşlamanın kahkahasını bir düşünme pratiğine dönüştürür.  

 

4.2.11: Gol Kralı  

Kartal Tibet’in yönettiği Gol Kralı (1980), zengin bir ailenin saf ve iyi niyetli oğlu Sait 

Sarıoğlu’nun futbol tutkunu Sevim Ferferik’e âşık olduktan sonra onu etkilemek amacıyla 

futbola yönelişini merkezine alan bir anlatıdır. Sevim’in futbola ve futbolculara duyduğu 

hayranlık Sait’i oyuna dâhil olmaya iter. Başlangıçta sakarlıkları ve fiziksel yetersizlikleriyle 

alay konusu olur ama görme bozukluğu bile caydırıcı değildir. Kararlılığını gösteren Sait, 

deneme idmanlarında parlayıp kısa sürede kulüplerin dikkatini çeker ve transfer kapıları açılır. 

Gazete manşetleri onu yeni bir yıldız olarak parlatır. Bu yükseliş, Sevim’in küçümsemesini 

tersine çevirir ve Sait aşk pazarlığında lehine bir konum kazanır.  

Film, Aziz Nesin’in aynı adlı romanından sinemaya uyarlanan ve yıldız oyuncu 

performansını popüler futbol kültürünün sahne dekoruyla buluşturan bir anlatı kurmuştur. 

Hikâye kişisel bir arzunun futbola kanalize oluşunu takip ederken Sait’in sahadaki gelişimiyle 

popüler kültürün onu mesele eden ilgisi iç içe akmaktadır. Gol kralılığına uzanan çizgi romantik 

motivasyonla profesyonel başarıyı aynı kadraja yerleştirmiştir. Sevim’in aile çevresi ve sosyetik 

görgü kodlarıyla Sait’in naifliği arasındaki gerilim, futbolda elde edilen ün sayesinde başka bir 

eşitlenme zeminine taşınmıştır. Sait’in yıldızlaşması hem ilişkideki güç dengesini hem de 

çevresinin ona bakışını dönüştürmüştür. Sonuçta Sait hem sahada hem de ilişkiler ağında 

özneleşen bir figüre dönüşmüştür. Filmin temel dramatik omurgası popüler bir romantik komedi 

tarzıyla kurulmuştur.  



87 
 

Anlatı yapısı arzu, engel ve başarı döngüsünü epizodik biçimde tekrarlamaktadır. Filmin 

çıkış noktası statü rekabetidir. Sevim Ferferik’in futbola ve futbolculara olan hayranlığı, kentli 

tüketim zevkinin yıldızlarla kurduğu ilişkiyi açığa çıkarmaktadır. Sait bedensel ve teknik 

yetersizlikleri nedeniyle başta alay konusu olmasına rağmen bu durum aniden ünlü ve zengin 

olma mekanizmalarının vadettiği bir başarıyı tartışmaya açmıştır. Antrenman montajları, 

transfer söylentisi, gazete kupürleri ve hediye yağmuru daha hızlı bir yükseliş hissi 

üretmektedir. Sevim’in ilgisi Sait’in gol kralına dönüşmesiyle farklı bir tını kazanmıştır. İlişki 

pazarlığının dili teknik başarı söylemine bağlanmıştır. Bu bağ basın toplantılarında ve kutlama 

sahnelerinde tekrar tekrar tescil edilmektedir. Filmin stadyum çevresi, kulüp binası, lüks davet 

salonu gibi kent imgeleri klasik sınıf karşılaşmalarını spor üzerinden yeniden kurmuştur. Aşk, 

hırs ve ün, özel alan ile kamusal alanın iç içeliğini açığa çıkarmaktadır. Sait’in mahcup mizacı 

tribün coşkusuna her temas ettiğinde yeni bir kimlik katmanı edinmektedir. Medya, kulüp ve 

seyirciyle kurulan ağ karakteri üreten ve tüketen döngü olarak çalışmaktadır. Film bu ritüellerin 

tekrarından doğan eleştirel bir zemin yaratmıştır. 

Nesin’in romanındaki sert sistem eleştirisinin filmde açık taşlamadan ziyade popüler 

komedinin iç ritmine tercüme edildiği düşünülürse dönemin üretim koşullarıyla birlikte anlamlı 

bir karşılaştırma imkânı vermektedir. 198’li yıllarda geniş kitleye hitap eden bir komedi içinde 

futbol dünyasının etik ve estetik sorunları daha çok tür klişelerinin içinden görünür kılınmıştır. 

Bu popüler komedinin gücüne ve yıldız imgesine yedirilmiş bir seyir stratejisidir.  

Film modernliğin dayattığı hızlandırılmış başarı şeması ile popüler kültürün kahramanlık 

miti arasında bir denge aramaktadır. Sait’in yıldızlaşması toplumsal kabulün ölçülerini de ele 

vermektedir. Zenginliğin tek başına yetmediği ve performansın tek başına değer üretmediği bir 

alanda şöhretin kısa devre etkisi ilişki, sınıf ve medya katmanlarını aynı anda hareket ettirmiştir. 

Bu açıdan bakıldığında Gol Kralı yüzeyde hafif bir romantik komedi gibi görünse de, imajın 

emeğin yerine geçebildiği zeminde bir eleştiri yapmaktadır.  

 

4.2.12: Şekerpare  

Atıf Yılmaz’ın Şekerpare (1983) filmi geç Osmanlı İstanbul’unu resmeden dekorları içinde 

karakol, pavyon ve sokak üçgenine kurulu bir anlatıyla ilerlemektedir. Film Turgut Özakman’ın 

Bir Şehnaz Oyun adlı tiyatrosuna dayanarak Yavuz Turgul’un senaryosuyla sinemaya göre 



88 
 

yeniden düzenlenmiştir. Başrollerde İlyas Salman, Şener Şen ve Yaprak Özdemiroğlu 

oynamaktadır.  

İstanbul’un Galata çevresinde haraçla düzen kuran karakol amiri Ziver Bey (Şener Şen), 

yardımcısı Hurşit (Şevket Altuğ) ile esnafı sindirmektedir. Saf ve dürüst bekçi Cumali (İlyas 

Salman) bu karakola tayin olur ve Ziver’i önce örnek bir amir sanır. Ziver’in evlatlığı Peyker 

(Ayşen Gruda) ile Cumali’nin gizli ilişkisi sonrası Peyker hamile kalınca Ziver skandalı örtmek 

için Cumali’yi Peyker’le evlendirecek bir komplo kurar. Cumali evlilik telaşına itilse de Letafet 

Hanım’ın (Neriman Köksal) işlettiği evde çalışan Şekerpare’ye (Yaprak Özdemiroğlu) âşık 

olur. Ziver Bey, Şekerpare’yi de gözüne kestirip genelev üzerindeki baskısını artırınca çatışma 

büyür. Letafet ve kızları Cumali’yle birlikte Ziver’in oyunlarını bozacak adımlar atar. Olaylar 

ilerledikçe Cumali, Ziver’in rüşvet ve zorbalık ağını anlar. Galatalı (Ali Taygun) ve çevrenin 

tanıklıklarıyla düzenin kirli yüzü ortaya saçılır. Nazır (Hüseyin Kutman) dâhil üstlerin baskısı 

sürerken Ziver’in kurduğu planlar tersine döner ve semtteki baskı zayıflar. Cumali ile 

Şekerpare’nin yakınlığı güçlenir. Hikâye, Ziver’in nüfuzunu kullanarak kurduğu ilişki ağının 

çözülmesi ve Cumali’nin doğru bildiği yoldan şaşmadan sevdiğine sahip çıkma çabasıyla 

sonlanır.  

Anlatı iskeleti saf ve dürüst bekçi Cumali’nin Galata’daki düzenle karşılaşması üzerine 

kurulmuştur. Karakol amiri Ziver’in haraç, rüşvet ve şantaja dayalı yerel yönetimi Cumali’nin 

davranışlarıyla daha çok görünür hâle gelmektedir. Bu dilsel katman karakterlerin sınıfsal ve 

mesleki konumlarını işaretleyen göstergelere dönüşmektedir. Öykü Ziver’in makamını temsil 

eden olaylar ve nesneler aracılığıyla kodlanmıştır. Mizah ise bu kodların kısa süreliğine 

çevrildiği anlarda ortaya çıkmaktadır. Otorite hep görünürdür ve inandırıcılığını ritüellerle 

üretmektedir. Ziver’in genelev üzerindeki tasarrufu kadın bedeninin hem ekonomik hem de 

idari bir denetime tabi kılındığı bir düzeni sahnelemektedir. Letafet’in evi devletin gölgesinde 

işleyen yarı-kamusal bir alan gibi çalışmaktadır. Cumali ve Şekerpare ilişkisi bu düzenin içinde 

özel alanı geri alma girişimidir. Onların eylemleri kayıt altına alınmış rüşvetlere karşı küçük 

itirazlardır.  

Şekerpare’nin Yeşilçam sürekliliğiyle kurduğu bağ, temaşa geleneği ve halk tiyatrosu 

etkilerini sinema diline tercüme edişinde yatmaktadır. Tuluatın kurnaz amir, saf görevli ve şen 

şakrak mahalle topluluğu unsurları sinema ölçeğinde karakterler ve mekânlarla 

derinleştirilmiştir. Bu durum Yeşilçam’ın sözlü kültürle kurduğu ilişkinin tarihine 

dayanmaktadır. (Ünal, 2018, s. 341). Aynı zamanda filmde muhafazakâr görülebilecek tercihler 



89 
 

dönem taşlamasını daha okunur kılmaktadır. Böylece film popüler komediye dayanırken iktidar 

yöntemlerini teşhir eden bir düzen kurmuştur.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

 5. BÖLÜM: İTALYAN USULÜ KOMEDİ 

 5.1: İtalyan Usulü Komedi Akımının Özellikleri 

İtalyan Usulü Komedi (Commedia all’Italiana) İtalyan sinemasının ulusal ve uluslararası 

düzeyde tanınırlığını ve özgünlüğünü pekiştiren dönemlerden özellikle 1960’lı yıllardaki yergi-

mizah türündeki filmleri temsil etmektedir. Bu akım II. Dünya Savaşı sonrasında Yeni 

Gerçekçilik’in yarattığı estetik ve ideolojik zeminden beslenerek 1950’lerin ikinci yarısından 

itibaren ortaya çıkmış, 1960’lar boyunca en parlak dönemini yaşamış, 1970’lere gelindiğinde 

ise kademeli olarak etkisini kaybetmiştir.  

İtalyan Usulü Komedi her şeyden önce Yeni Gerçekçilik’in bıraktığı yerden toplumsal 

eleştiriyi devralan ve onu ironik bir tonla sürdüren bir sinema formudur. Yeni Gerçekçilik’in 

ahlaki duyarlılığı İtalyan Usulü Komedi’de toplumsal hicve dönüşmüş, gerçekçiliğin trajedisi 

artık gülünçleştirilen bir toplumsal tablonun fonunda yeniden kurulmuştur. Bu filmler 

bütünüyle güldürmez ya da eleştirmez. İzleyiciyi ahlaki, kültürel ve politik pozisyonuyla 

hesaplaşmaya zorlayan çok katmanlı bir yapıya sahiptir. Bu bağlamda, İtalyan Usulü Komedi 

İtalya’nın modernleşme sürecine dair ironik ve sert bir yorumu temsil etmektedir. Yeni Gerçekçi 

miras, akımda doğrudan bir anlatı stratejisi olarak değil bir tutum olarak yeniden belirmiştir. 

Toplumun alt sınıflarına, yoksullara, kıyıda köşede kalmış bireylere duyulan ilgi İtalyan Usulü 

Komedi’de daha ironik ve absürt biçimlerde yeniden ele alınmıştır. Bu anlamda tür Yeni 

Gerçekçilik’in kamusal etik anlayışını ikiyüzlülükler, küçük çıkar oyunları ve toplumsal 

riyakârlıklar gibi kişisel meselelerle temsil etmektedir. Yeni Gerçekçilik’in sosyal gerçekliğe 

bağlılığı İtalyan Usulü Komedi’de parodiye, ironik bir tersine çevrilişe ve çoğu zaman bireyin 

veya toplumun absürtleşen yüzeyindeki çatlaklara yapılan mizahi müdahalelere evrilmiştir. Bu 

nedenle bu türün salt komedi olarak anılması, türün toplumsal analiz kapasitesini göz ardı etmek 

olmaktadır (Bondanella, 1998, s. 145). 

Akımın doğuşunu mümkün kılan birkaç önemli tarihsel gelişme vardır. Birincisi, II. Dünya 

Savaşı sonrasında yaşanan ekonomik mucizedir (boom economico). Bu süreçte İtalya hızla 

sanayileşmiş, şehirleşmiş ve tüketim kültürüyle tanışmıştır. İkincisi televizyonun yaygınlaşması 

ve küçük ekranla büyük ekran arasında başlayan rekabetin sinemanın biçimsel ve tematik 

dönüşümünü hızlandırmasıdır. Üçüncü ve belki de en kritik gelişme sinema endüstrisi 

üzerindeki devlet sansürünün gevşemesiyle birlikte senarist ve yönetmenlere tanınan yaratıcı 

özgürlük alanının genişlemesidir. (Fournier Lanzoni, 2008, s. 7). 1950’lerin ikinci yarısıyla 

birlikte ülke hızlı bir ekonomik kalkınma dönemine girmiş, geleneksel yapılar çözülmeye 



91 
 

başlamış, göç hız kazanmış ve bu değişimler toplumun bütün katmanlarında belirgin bir 

dönüşüm yaratmıştır. Modernleşmenin getirdiği yeni yaşam biçimi bir yandan eski normların 

çözülmesini beraberinde getirirken diğer yandan yeni değerlerin henüz yerleşmemiş 

olmasından kaynaklanan bir boşluk yaratmıştır. Bu boşluk İtalyan Usulü Komedi’nin 

karakterlerinde çok net bir biçimde gözlemlenebilmektedir. Akım bu dönüşümlerin ortasında 

değişen değerlerle hesaplaşmak zorunda kalan bir toplumun mizahi ama aynı zamanda trajik 

yüzünü yansıtan bir anlatı evreni kurmuştur.  

II. Dünya Savaşı sonrası başlatılan yeniden yapılanma süreci, sanayileşme ve kapitalist 

büyümeyle birleşerek geniş bir orta sınıfın doğmasına yol açmıştır. İtalya kısa sürede dünyanın 

en gelişmiş sanayi ülkelerinden biri haline gelmiş, tüketim alışkanlıkları da kökten değişmiştir. 

Arabalar, televizyonlar, beyaz eşyalar ve daha önce hayal bile edilemeyen şeyler artık 

ulaşılabilir hale gelmiştir. Ancak bu ekonomik büyümenin sonuçlarından biri toplumsal 

dengelerin sarsılması olmuştur. Tarım toplumundan hızla sanayi toplumuna geçilirken 

kuzeydeki sanayi şehirlerine göç eden güneyli işçilerin yarattığı demografik değişim sosyal 

yapıda uzun vadeli bir dengesizlik yaratmıştır. Toplumsal alandaki bu dönüşüm Katolikliğin ve 

geleneksel aile yapısının sorgulanmasını da beraberinde getirmiştir. Bu gelişmeler 1970’te 

boşanma yasasının kabulü gibi önemli hukuksal reformların da önünü açmıştır. Bu açıdan 

1960’lar aynı zamanda yoğun bir sosyal huzursuzluk dönemidir. Politik skandallar, öğrenci 

ayaklanmaları ve giderek artan ideolojik kutuplaşma İtalya’yı zorlu bir döneme sürükleyen bir 

sürecin zeminini hazırlamıştır. Tüm bu çelişkili dinamikler dönemin ekonomik parıltısını sosyal 

ve kültürel çatışmalarla iç içe geçirerek İtalyan Usulü Komedi’nin doğumuna sahne olmuştur. 

(Fournier Lanzoni, 2008, s. 50). 

İtalyan Usulü Komedi, popüler sinema kalıbı içinde olmasının yanında estetik ve ideolojik 

düzlemde melez bir anlatı biçimidir. Akımın temel ayırt edici özelliği klasik anlamda bir 

güldürü yaratmanın ötesinde mizahı siyasal, ekonomik ve sınıfsal çatışmaların görünürlük 

kazanacağı bir anlatı aracı olarak seferber etmesidir. Yukarıda bahsedilen dönüşümler sonrası 

İtalyan halkının geçirdiği dönüşüm, İtalyan Usulü Komedi filmlerinde gerçekliğe dayanan 

keskin bir alaycılıkla işlenmiştir. Bu filmler karakterlerin temsil ettikleri sosyal rollerle ön plana 

çıkmaktadır. Bu yönüyle Commedia dell’arte’nin tiplemelerine benzer şekilde modern 

İtalya’nın küçük burjuvaları, sahte entelektüelleri, yozlaşmış bürokratları ya da beceriksiz aile 

babaları İtalyan Usulü Komedi’nin güncel tiplemelerine dönüşmüştür (Bondanella, 1998, s. 

157). Commedia dell’arte geleneğindeki bölgesel stereotiplere dayalı mizah anlayışı İtalyan 

Usulü Komedi'nin bölgesel aksanlar, sınıf farklılıkları ve kültürel çatışmalar üzerine kurulu 



92 
 

espri diline evrilmiştir. Karakterler üzerinden yapılan bu bölgesel ve sınıfsal temsil özellikle 

güney-kuzey farkları, köylü-kentli gerilimleri ya da ekonomik sınıf geçişleri gibi meselelerde 

belirginleşmektedir.  

Bireyin toplumsal rolleriyle çelişkisini hiciv yoluyla görünür kılan mizah anlayışı İtalyan 

Usulü Komedi’nin karakteristiğidir. Gündelik hayatta kök salan sıradan karakterleri bazen 

zavallı, bazen fırsatçı ama mutlaka eksik bireyler olarak merkezine almaktadır. Mizahın bireyin 

zaaflarını ve modernleşme sürecinde çözülen toplumsal değerleri hedef alması, dönemin 

kültürel gerilimlerini görünür kılan bir sinemasal ifade biçimi olduğunu göstermektedir. 

Geleneksel komediler daha çok burjuva hayatını, zarif ama yüzeysel aşk ilişkilerini ve 

melodramatik çatışmaları odağına alırken İtalyan Usulü Komedi tam tersine İtalyan halkının 

gündelik çelişkilerini, toplumsal yapının köhnemiş yönlerini ve bireysel çıkmazları gülmeceyle 

sarıp sarmalayarak sergilemektedir. (Fournier Lanzoni, 2008, s. 28). 

İtalyan Usulü Komedi filmleri klasik komediden farklı olarak tam anlamıyla neşeli bir ton 

sunmaz. Bunun yerine mizahı çoğu zaman acı bir eleştiriyle bütünleştirir. Olaylar ya da 

durumlar gündelik hayatın içinden alınmış tanıdık ve sıradan sahnelerdir. Karakterler dönüşmez 

ve çatışmalar çözümlenmez. Bunun yerine bir kısır döngü, bir çıkışsızlık hali anlatının temel 

duygusu hâline gelmektedir. Bu durum izleyicinin bildiği anlam dünyalarının sarsılması ve 

sabit değerlerin sorgulanması anlamına gelmektedir. Toplumsal eleştiri, ahlaki sorgulama ve 

bireyin içsel çatışmalar bu türün dramatik altyapısını oluşturur. Anlatılarda karşımıza çıkan 

karakterler çoğu zaman kahraman olmak bir yana, kendi kimliğini bulamamış, karar 

veremeyen, yönsüz ve tutarsız bireylerdir. Filmlerin karakterleri çoğu zaman ikiyüzlü, kaygan, 

kararsız, bencil, korkak ya da ahlaken gri tonlarda resmedilmektedir.  Karakterler genellikle 

toplumun alt ya da orta sınıfına mensup, ekonomik olarak sınırlı imkânlara sahip ve modern 

dünyanın vaatlerine kapılmış bireylerdir. Biçimsel anlamda özgün bir sinema diline uygun 

olarak karakterler genellikle toplumsal normlara uyumsuz, ahlaki olarak gri alanlarda gezinen 

ve sıklıkla anti-kahraman niteliği taşıyan figürlerdir. Ahlaki pusulasını yitirmiş, 

kararsızlıklarıyla karakterize edilen bireylerdir. Bu özelliğiyle İtalyan Usulü Komedi, İtalya’nın 

savaş sonrası yıllarda yaşadığı modernleşme sürecine dair önemli bir kültürel bellek 

üretmektedir.  

Anlatılar, klasik anlatıda olduğu gibi mutlu sonla değil çoğu zaman çözülmemiş açık uçlu 

sonlarla bitmektedir. Bu da klasik komedinin vadettiği ‘düzenin yeniden tesisi’ anlayışına 

meydan okumaktadır. Bu yapısıyla İtalyan Usulü Komedi filmleri güldürürken düşündüren, 



93 
 

kahkahanın altında derin bir trajedi ve hiciv taşıyan, ironinin gücünü estetik bir araca 

dönüştüren anlatılar kurmaktadır. Filmler İtalyan toplumunun sınıfsal yapısını, güney-kuzey 

farklarını, dinsel normları ve cinsiyet rollerini mercek altına alarak dönemin sosyolojik bir 

panoramasını sunmaktadır. Kadın karakterlerin artan görünürlüğü ve toplumsal rollerinin 

eleştirisi de bu dönemde giderek daha fazla öne çıkmıştır. Bununla birlikte türün anlatısal 

düzlemi sık sık karamsarlık, umutsuzluk ya da acı bir mizah formu olarak işleyen bitişlere 

yaslanmaktadır. Gamsız Hayat (Il sorpasso, Dino Risi, 1962) ve İtalya Usulü Boşanma 

(Divorzio all’italiana, Pietro Germi, 1961) gibi filmlerde mutlu son beklentisi ya açıkça boşa 

çıkarılır ya da bir tür ironik ters yüz edilişe uğratılır. Bu türde komik olan ile trajik olan 

arasındaki sınırlar geçişkendir ve zaman zaman sahneye taşınan ölüm, yolsuzluk, ihanet ya da 

çürümüşlük temaları bu geçişkenliği karanlık bir mizah estetiği ile birleştirmektedir. Bu filmler 

dramatik yapıların aksine seyircide kahkaha yaratarak toplumsal eleştiriyi daha ulaşılabilir ve 

yaygın hâle getirmiştir. Kadın-erkek ilişkilerinden siyasal kurumlara; aile yapısından bireysel 

kimlik krizlerine kadar birçok tema söz konusu komedilerin mizahi diliyle işlenmiştir. 

İtalyan Usulü Komedi’nin karakteristiğini belirleyen en temel unsur yönetmenlerin hem 

bireysel anlatı üsluplarında hem de sinemasal tercihlerinde görülen radikal özgünlüktür. 

Yönetmenler, akımı bir düşünme biçimi ve toplumsal tahayyül aracı haline getirmiştir. Farklı 

temalar ve estetik stratejiler aracılığıyla İtalyan toplumunun dönüşümünü sinemasal olarak 

belgeleyip yorumlamışlardır. İdealize edilmemiş anti kahramanlar İtalyan toplumunun savaş 

sonrasındaki moral çöküntüsünü ve değer sistemlerindeki kaymasını yansıtmak için idealdir. 

Kahramanlar sınıfsal olarak ortalama ya da alt sınıflardan gelen, şehir hayatına adapte olmaya 

çalışan, çoğu zaman zekice hamlelerle yol almaya çalışan fakat başarıya ulaşamayan kişilerdir.  

Fullwood, İtalyan Usulü Komedi’nin anlatı kurgusunu çoğunlukla popüler oyuncular 

çevresinde kurduğunu belirtirken bu figürlerin neredeyse her zaman erkek oluşunun altını 

çizmektedir. Ancak bu erkeklik hiçbir şekilde sağlam ve sarsılmaz bir iktidar alanı olarak 

sunulmamaktadır. Tam tersine İtalyan Usulü Komedi’de erkekliğin her daim kırılgan, çelişkili 

ve çoğunlukla başarısız bir temsille varlık bulduğu izletilmektedir. Bu bağlamda akımın filmleri 

maskülen öznenin modern dünyanın ritmine ayak uyduramadığı bir başarısızlık sahnesidir. 

Filmler erkekliğin iktidarsızlığını gösterirken onu yeniden kurmaktadır. Bu açıdan filmlerde 

toplumsal cinsiyet, iktidar ve normlarla örülmüş çok katmanlı bir söylemsel düzlem olduğu 

görülmektedir. Kadın temsilleri ise çoğunlukla cinsel nesne konumunda kalmakta, erkek 

öznenin arzusu, çelişkisi ya da başarısızlığına hizmet eden araçlar olarak temsil edilmektedir. 

Filmler kadınlığın temsilinde iki uç kutbu bir arada taşır; bir yanda erotik imge, diğer yanda ev 



94 
 

içi mahremiyetin sessiz figürü. (Fullwood, 2015, s. 95). Bu filmler kadın karakterleri çoğu 

zaman ya arzu nesnesi ya da anlatının itici gücü olarak konumlandırır ve gelişmiş kadın 

karakterlere nadiren rastlanır. Erkek karakterler aracılığıyla toplumsal iktidar ilişkilerinin 

doğallaştırıldığı bir görsel düzen kurulurken kadın karakterler için bu alan çoğunlukla tehditkâr 

ya da sınırlandırılmış bir dolaşım hattı olarak tanımlanmıştır. Sophia Loren ve Monica Vitti gibi 

kadın yıldızlar bu temsil evreninde fiziksel görünümleriyle değerlendirilen, çoğunlukla 

dramatik anlatılarda yer alan figürler olarak sınırlı kalırken erkek oyuncular merkezde 

konumlanmıştır. Kamera ile erkek kahraman arasında kurulan özdeşlik hattı kadın bedenini 

hem bakışın hem de mizahın nesnesi haline getirmiştir. (Günsberg, 2005, s. 62).  

Klasik İtalyan Usulü Komedi örneklerinde erillik meselesi ile bağlantılı olarak otomobilin 

rolü önemlidir. Arabanın temsili, toplumsal cinsiyetin nasıl yerleştirildiğini, hangi normlarla 

pekiştirildiğini ve hangi anlarda sarsıldığını anlamak için önemli bir mecra sunmaktadır. 

Otomobil erilliğin ve ekonomik başarıyla özdeşleştirilmiş toplumsal iktidarın bir sembolüdür. 

Fiat 600’ün 1955’te piyasaya sürülmesiyle birlikte otomobil yalnızca ulaşım değil, aynı 

zamanda ekonomik başarı, sınıf atlama ve eril zaferin sembolüne dönüşmüştür. Filmlerde araba 

süren erkek karakterler genellikle ya aşırı özgüvenlidir ya da beceriksizlikleriyle alay konusu 

hâline gelmektedir. Bu ikili yapı arabayı hem erkeklik fantezisinin nesnesi hem de onun 

parodisinin sahnesi hâline getirmektedir. Tüketim ile üretim arasındaki ayrım erken kapitalizm 

döneminde cinsiyet kodları üzerinden anlamlandırılmış, üretim kamusal alanla ve erkeklikle 

özdeşleştirilirken tüketim özel alana ve kadınlığa atfedilmiştir. Dolayısıyla bu komedilerde 

karakterler arzu ettikleri nesnelere ulaşmak için planlar yapar, kimlik değiştirir, sahtekârlığa 

başvurur. Fakat akımın çoğu filmi erkeklerin bu yükü taşımakta zorlanmaları ya da bu yükü 

reddetmeleriyle sonuçlanmaktadır. Filmlerdeki bu eril tüketim eleştirisi her bir karakterin 

başarısızlık, çöküş ya da ölümle sonuçlanan hikâyesiyle desteklenmektedir. (Günsberg, 2005, 

s. 68) 

Bir diğer önemli nokta İtalyan Usulü Komedi’nin endüstriyel yapısının merkezinde yıldız 

oyuncuların yer almasıdır. Vittorio Gassman, Nino Manfredi, Alberto Sordi ve Ugo Tognazzi 

gibi isimler akımın sürekliliğini kuran imgelerdir. Bu oyuncular Yeşilçam’da da gördüğümüz 

üzere birbirine oldukça benzeyen rolleri canlandırarak bir tür ‘tipleme evreni’ kurmuşlardır. 

Böylece filmler arasında estetik ve anlatı düzeyinde bir süreklilik hissi yaratılmıştır. 

Yeşilçam’daki kadar açık biçimde olmasa da bu durum oyuncunun performansına dayalı bir 

izleyici sadakati üretmiş, bu oyuncular markaya dönüşerek İtalyan Usulü Komedi’nin taşıyıcı 

yüzleri hâline gelmişlerdir. Oyuncuların ortak bir şekilde resmettiği karakterler sıradan erkek 



95 
 

karakterin gündelik hayattaki başarısızlıkları, sıkışmışlıkları ve toplumsal beklentilerle 

çatışması etrafında şekillenmiştir. Yetersiz erkek figürü türün dramatik ritmini tanımlayan bir 

motif haline gelmiştir. Bu yetersizlik beceriksizlik değildir. Birçok durumda karakterin 

uyumsuzluğu sistematik normlarla, sınıf hiyerarşisi, bürokrasi ya da erkeklik idealleriyle olan 

çatışmasından doğmaktadır.  

İtalyan Usulü Komedi’nin sona erişi hem estetik değişime zorlanmasından hem de İtalyan 

sinemasındaki yapısal dönüşümlerin bu tür anlatılara artık alan tanımamasından 

kaynaklanmıştır. 1970’lerin ortalarından itibaren bu sinema biçimi seyirci ilgisini kaybetmiş ve 

televizyonun yükselişiyle birlikte üretim koşulları değişmiştir. Akım, ilk yıllarındaki eleştirel 

gücünü ve toplumsal keskinliğini zamanla yitirerek daha kişisel ve daha deneysel sinema 

anlatılarının yükselişiyle gölgelenmeye başlamıştır. 1968 sonrası dönemde toplumsal 

hareketlilik, politik kutuplaşma ve genç kuşağın talepleri sinema anlatılarının biçimini ve 

içeriğini dönüştürmüştür. 1970’li yılların başlarında hâlâ bu türde örnekler verilmiş olsa da bu 

yapımlar çoğunlukla önceki dönemlerin etkisini tekrarlayan, eleştirel derinliği azalmış ve ticari 

başarıya endeksli filmlerdir. 60’ların ikinci yarısından itibaren akımın başlangıçtaki kültürel 

ağırlığını yitirdiği ve İtalyan sinemasının daha bireysel seslere açıldığı söylenebilir. Bu 

bağlamda İtalyan Usulü Komedi, İtalyan sinemasının bir dönemini tanımlayan güçlü bir anlatı 

formu olarak önemini korusa da 1970’lerden itibaren yerini daha kişisel, deneysel ve sanatsal 

arayışlara bırakmıştır. Pier Paolo Pasolini, Federico Fellini ve Michelangelo Antonioni gibi 

yönetmenlerin daha açık biçimde öne çıktığı bir sinema ortamı oluşmuştur. Bu yönetmenlerin 

her biri, İtalyan Usulü Komedi’nin kolektif temsillerini ve eleştirel hicvini kısmen terk ederek 

bireyin iç dünyasına, bilinç akışına ve politik imgeleme yaslanan sinemasal formlara 

yönelmiştir. 

Mario Monicelli imzalı Modanno Sokağı’nda Büyük Anlaşma (I Soliti Ignoti, 1958) filmi 

sıklıkla türün ilk örneği olarak kabul edilmesine rağmen Andrea Bini bu yaklaşımı yetersiz 

bularak türün oluşumunun daha geniş bir tarihsel arka plana ve öncül anlatı biçimlerine 

dayandığını savunmaktadır. Yazar, İtalyan Usulü Komedi’nin kökenini yalnızca Pembe Yeni 

Gerçekçilik ile ilişkilendiren geleneksel okumaları sorgulamakatdır. Bini bu türün naif 

iyimserliği, geleneksel değerlere bağlılığı ve başarı anlatılarıyla karakterize edilen tonunun 

İtalyan Usulü Komedi’nin ironik ve toplumsal eleştiriye dayalı yapısıyla büyük oranda 

çeliştiğini öne sürmektedir. Bu noktada İtalyan Usulü Komedi’nin daha çok başarısız olmuş 

ancak toplumsal hiciv yönü güçlü 1950’ler komedileriyle akraba olduğunu belirtilmektedir. 

İtalyan Usulü Komedi’nin 1950’ler sonu ile 1960’lar başında İtalya’nın sanayileşme, kentleşme 



96 
 

ve ekonomik ‘mucize’ süreciyle eşzamanlı olarak geliştiğini vurgulayan yazar, türün bu 

dönemin toplumsal dönüşümleriyle kurduğu bağa dikkat çekmektedir. (Bini, 2011, s. 107). 

 

5.2: Filmler 

Türün öncüllerini oluşturan, biçimini tanımlayan ve tarihsel sürekliliğini mümkün kılan 

yönetmenlerden öne çıkanlar Mario Monicelli, Dino Risi, Luigi Comencini, Vittorio De Sica 

ve Pietro Germi olarak sayılabilir. Daha detaylı inceleyeceğimiz Modanno Sokağı’nda Büyük 

Anlaşma filmi türün doğuş noktası olarak kabul edilmektedir. Bu film, başarısız bir soygun 

girişimi etrafında gelişen hikâyesiyle karakterlerinin beceriksizliği, ikiyüzlülüğü ve yetersizliği 

aracılığıyla İtalyan erkekliğinin trajikomik durumunu yansıtmaktadır. Filmin devamı olarak 

çekilen Nanni Loy’un Bilinen Meçhullerin Büyük Vurgunu (Audace colpo dei soliti ignoti, 

1959) filminde ilk filmdeki soygundan sonra karakterler yine bir araya gelirler ve bu sefer daha 

büyük bir soygun yapmaya karar verirler. Ancak bu seferki planları daha karmaşık ve 

tehlikelidir. Soygun sırasında beklenmedik olaylar yaşanır ve her şey ters gitmeye başlar. Bir 

dizi aksilik ve komik durumla karşı karşıya kalan karakterler sonunda soygundan vazgeçmek 

zorunda kalırlar. Akımın öne çıkan yapıtlarından Birinci Dünya Savaşı’nı merkezine alan, 

tarihsel olaylarla güldürüyü iç içe geçiren, anlatı yapısıyla travmaları mizahi bir bakış açısıyla 

yeniden ele alan yine Monicelli imzalı Büyük Savaş (La grande guerra, 1959), savaşın kurumsal 

yapılarla birey arasındaki ilişkisini nasıl çözdüğünü ironik bir dille işlemektedir. Monicelli’nin 

Jandarmalar ve Hırsızlar (Guardie e ladri, 1951) isimli erken dönem filmi neorealizmin estetik 

kodlarını taşıyan fakat komediye yönelen ilk örneklerden biridir. Filmde Totò’nun canlandırdığı 

dolandırıcı ile Aldo Fabrizi’nin oynadığı polis karakterinin birbirine duyduğu empati, savaş 

sonrası İtalya’nın toplumsal çatışmalarını mizahi ama eleştirel bir bakışla yansıtmanın ilk 

adımıdır. Yine Monicelli’nin Yoldaşlar (I compagni, 1963) filminde 1800’lerin sonunda 

Torino’da bir tekstil fabrikasında çalışan işçiler, çalışma saatlerinin kısaltılması talebi 

reddedilince greve giderler. Profesör Sinigaglia (Marcello Mastroianni)’nın önderliğinde 

direnirler ancak çatışmalarda can kayıpları olur, Sinigaglia tutuklanır. Grev başarısızlıkla 

sonuçlanır ve işçiler yenilmiş şekilde işe döner. Filmdeki işçi sınıfına mensup bireylerin üretim 

üzerindeki denetim talebi başarısızlığa uğramıştır. Film, bir sendika örgütlenmesinin 

zorluklarını merkezine alırken, işçi sınıfının kendi kaderini tayin etme hakkını mizah yoluyla 

savunmaktadır. Karakter, komik bir entelektüel olarak işçileri örgütlemeye çalışır ancak 

beceriksizliği ve ideolojik zayıflıkları onu hem sistemin hem de işçilerin gözünde gülünç hâle 

getirir. Karakterler burada da kahramanlık mitine mesafelidir. Monicelli’nin akımın sınırlarında 



97 
 

gezinen diğer iki filmi Tabancalı Kız (La ragazza con la pistola, 1968) ve Dostlarım (Amici 

miei,1975)’dır. İlk film İtalyan kadın kimliği, göç ve namus kavramlarını ironik biçimde ele 

almaktadır. Monica Vitti’nin canlandırdığı Assunta İngiltere’ye göç ettikten sonra yaşadığı 

kültürel yabancılaşma üzerinden İtalyan toplumunun geleneksel değerleriyle yüzleşmektedir. 

Film kadın bireyliğini savunurken bir yandan da İtalyan erkekliğinin kırılganlığına ve toplumun 

ataerkil yapısına dair sivri eleştirilerde bulunmaktadır. İkinci film ise orta yaş bunalımını 

dostluk bağları üzerinden ele alan başarılı bir yapımdır. Buradaki komedi yaşamın boşluğu ve 

ölüm korkusuyla baş etmenin bir yolu olarak karşımıza çıkmaktadır. Giderek yaşlanan erkek 

karakterlerin çocukça şakalarla varoluşsal boşluklarını bastırmaya çalışmaları melankolik ve 

trajikomik bir anlatı sunmaktadır. Bu filmde mizah zamanla içi boşalan hayatların bir tür telafisi 

hâline gelmektedir. Küçük Burjuva (Un borghese piccolo piccolo, 1978) filmi ise Monicelli’nin 

kara mizahının zirveye ulaştığı yapıtlarından biridir.  

Detaylı şekilde inceleyeceğimiz İtalyan Usulü Boşanma (Divorzio all’italiana, Pietro 

Germi, 1961) filmi özetle Sicilya’da yaşayan Baron Fefè’nin eşi Rosalia’dan kurtulup genç 

kuzeni Angela ile evlenmek istemesini konu edinmektedir. Boşanma o dönemde yasak olduğu 

için namus cinayeti yasasından yararlanmayı planlayarak eşini bir sevgiliyle yakalamaya 

çalışmaktadır. Film ironiyi ve toplumsal eleştiriyi birleştirerek geleneksel değer sistemlerini 

sorgulamaktadır. Vittorio De Sica’yı, Sophia Loren’i ve Marcello Mastroianni’yi buluşturan 

İtalyan Usulü Evlilik (Matrimonio all’italiana, 1964) ise zengin Domenico’nun yirmi yılı aşkın 

süredir birlikte olduğu hayat kadını Filumena ile evlenmeyi reddetmesini anlatmaktadır. 

Domenico’nun başka biriyle evleneceğini öğrenen Filumena hasta olduğunu söyleyerek onu 

nikâha ikna eder. Amacı, üç çocuğuna onun soyadını vermektir. Domenico önce evliliği iptal 

ettirmek istese de sonunda fikri değişir.  

Akımın önemli filmlerine imza atan Pietro Germi’nin Baştan Çıkarılmış ve Terk Edilmiş 

(Sedotta e abbandonata, 1964) filmi 1960’lı yılların Sicilya’sında geçmektedir. Film Katolik 

ahlak normlarını hicvederken aile ve evlilik kurumlarını sorgulamaktadır. Öyküde Ascalone 

ailesinin büyük kızı Matilde (Paola Biggio)’nin nişanlısı Peppino Califano (Aldo Puglisi), 16 

yaşındaki kız kardeş Agnese (Stefania Sandrelli) ile ilişkiye girer. Agnese hamile kalınca baba 

Vincenzo Ascalone (Saro Urzì), Peppino’nun büyük kızı bırakıp küçük kızıyla evlenmesini 

ister. Ancak Peppino evleneceği kızın bakire olması gerektiğini öne sürerek kaçar. Onu zorla 

evlendirmek ailenin şerefini zedeleyecektir, bu yüzden Vincenzo hem onuru hem de durumu 

kurtaracak karmaşık bir plan yapar. Loren ve Mastroianni ikilisinin birlikte oynadığı diğer ünlü 

film Dün, Bugün, Yarın (Ieri, Oggi, Domani, Vittorio De Sica, 1963) üç farklı İtalyan kentinde 



98 
 

geçen üç bölümden oluşmaktadır. İlkinde Napoli’de kaçak sigara satan Adelina hapse 

girmemek için sürekli hamile kalmaktadır. Ancak kocası Carmine artık onu hamile 

bırakamayınca bu planı tehlikeye girer. İkinci bölümde Milano’da yaşayan zengin Anna alt 

sınıftan bir adamla ilişki yaşamaktadır. Roma’da geçen son bölümde ise lüks bir hayat kadını 

olan Mara, komşusunun rahip öğrencisi olan yeğenini etkiler. Genç adamın dini eğitimini 

bırakma isteği üzerine Mara onun vazgeçmesini sağlar. Dino Risi’nin Canavarlar (I Mostri, 

1963) filmi ise toplam yirmi bölümlük bu filmdir. Film, İtalyan toplumunun çeşitli 

kesimlerinden bireyleri grotesk bir anlatımla sahneye taşımaktadır. Her bir bölüm, başka bir 

sorunlu tipi resmeder; politikacılar, din adamları, öğretmenler, küçük burjuvalar, televizyon 

bağımlıları, sahte entelektüeller vb. Film 1960’ların İtalya’sındaki toplumsal alışkanlıkları, 

zaafları ve ahlaki çöküşü hiciv dolu kısa hikâyeler aracılığıyla gözler önüne sermektedir. Ugo 

Tognazzi ve Vittorio Gassman’ın rolleri paylaştığı filmde soylulardan yoksullara, 

siyasetçilerden polislere kadar her kesim, gücün kötüye kullanımı, ikiyüzlülük ve çıkarcılık 

üzerinden eleştirilmektedir. Mizah ile sert toplumsal taşlamayı harmanlayan yapım, dönemin 

İtalyan toplumunun hem güldüren hem düşündüren bir portresini çizmektedir. 

Luigi Comencini 1960 yılında çektiği başarılı filmi Herkes Eve (Tutti a casa) ile 

Monicelli’nin savaş anlatısını takip etmektedir. Film, İtalya’nın 2. Dünya Savaşı’nda sonra 

1943’teki teslimiyetinden sonra savaş biterken yaşanan kaosu birey merkezli bir anlatıyla 

işlemiştir. Alberto Sordi’nin canlandırdığı karakter askeri disiplinle büyümüş, emir-komuta 

zinciri dışında düşünemeyen bir figürken, sistemin çöküşüyle birey olarak davranmak zorunda 

kalacaktır. Dino Risi’nin 1961 yapımı Zor Bir Hayat (Una vita difficile) adlı filmi ise, bireysel 

hırslar ile tarihsel koşulların iç içe geçtiği bir başka tipik örnektir. Silvio Magnozzi (Alberto 

Sordi) karakteri üzerinden savaş sonrası İtalya’nın idealleriyle ekonomik mucize yıllarının 

pragmatizmi arasında sıkışmış bireyinin trajikomik portresini çizmektedir. Silvio, savaşın 

ardından Roma’ya yerleşmiş bir gazetecidir; dürüstlük, idealler ve halk için yazmak gibi 

değerlerle yoğrulmuştur. Ancak toplumun değerlerinin hızla çözülmeye başladığı bir dönemde, 

bu idealler zamanla bir yüke dönüşür. Filmin merkezinde yer alan karakterin yaşadığı 

başarısızlık bir kuşağın kaybolmuşluk hissi olarak okunabilir. Risi’nin Aşk ve Hırsızlık (Il 

mattatore, 1960) filminde tiyatro oyuncusu Gerardo (Vittorio Gassman) farklı lehçeleri taklit 

etme yeteneği sayesinde Lallo’nun zengin bir kumaş tüccarına yönelik dolandırıcılık planına 

dahil olur. Yakalanıp hapse girer ve burada usta dolandırıcı Chinotto ile tanışır. Tahliye olduktan 

sonra onunla ortaklık kurar ve zamanla onu da aşarak kendi başına büyük dolandırıcılıklar yapar 

ve hatta Lallo’yu bile kandırır. Annalisa ile evlenir ancak eşinin tüm çabalarına rağmen 



99 
 

dolandırıcılık tutkusundan vazgeçmez ve faaliyetlerine devam eder. Vittorio Gassman’ın 

filmdeki performansı tiyatro kökenli oyunculuğun ve çok yönlü karakter inşasının başarılı bir 

örneğidir. 

Dino Risi’nin Gamsız Hayat (Il sorpasso, 1962) filminde Vittorio Gassman’ın 

canlandırdığı Bruno Cortona karakteri, ekonomik mucize döneminin nihilist ve sorumsuz 

bireyinin karikatürleşmiş halidir. Roberto ise içine kapanık, kuralcı ve çekingen bir hukuk 

öğrencisidir. Film, bu iki karakterin zıtlıkları üzerinden toplumsal sınıf farklılıklarını, kuşak 

çatışmalarını ve tüketim toplumunun ruhsal yansımalarını işlemektedir. Bruno’nun hayat tarzı 

sürekli hareket, boş gösteri, anlamsız hız ve özensizlikle tanımlanırken Roberto’nun dünyası 

disiplin, düzen ve beklenti doludur. Ancak film bu iki uç arasında bir denge kurmamaktadır. 

Film aynı zamanda eşitsizliklerin yanında cinsiyet temelli yabancılaşmaları da işaret 

etmektedir. Gamsız Hayat ile birlikte Perşembe (Il giovedì, Dino Risi, 1963) filminde görülen 

kadın figürleri, ekonomik bağımsızlığı olan, iyi maaşlı işlerde çalışan kadın karakterleriyle 

ataerkil beklentileri sessizce sorgulayan anlatı damarlarını temsil etmektedir. Bu figürler, 

geleneksel rolleri ters yüz etmemekte ancak marjda kalan varlıklarıyla patriyarkal kodlara 

küçük müdahalelerde bulunmaktadır. Risi’nin 1959 tarihli The Widower (Il Vidovo, 1959) 

filminde genç ve beceriksiz sanayici Alberto Nardi (Alberto Sordi), zengin ve başarılı eşi 

Elvira’nın servetiyle ayakta durmaktadır. Borç batağındaki Nardi, karısının tren kazasında 

öldüğünü sanarak servetine konduğunu düşünür ancak Elvira sağ salim geri döner. Miras 

hayalleri suya düşen Alberto onu öldürmeyi planlasa da plan işe yaramayacaktır. Sordi’nin 

canlandırdığı filmdeki başarısız girişimci karakteri komedinin güldürürken utandırdığı bir 

örneğidir. De Sica’nın Patlama (Il boom 1963) ve Mauro Morassi ile ortak yapımı Başarı (Il 

successo, 1963) gibi filmler ise ekonomik refahtan kimlerin gerçekten faydalandığını 

sorgulayan anlatılara evrilmiştir. Bu filmler seyirciyi bizzat tüketim toplumunun içinde 

konumlandıran anlatılar üretimiştir. Özellikle melodramların iç dekorasyon ve yüksek moda 

üzerinden orta sınıf yaşam tarzlarını idealize eden temsilleri, seyircide yıldızlarla kurulan 

özdeşimi maddi nesneler üzerinden biçimlendirmiştir. Patlama ise ekonomik mucize 

döneminde yüksek yaşam standardını korumak için borç batağına saplanan Giovanni Alberti, 

zengin bir iş insanının eşi tarafından kocasına göz nakli için bir gözünü satmaya ikna edilir. Eşi 

Silvia mali çöküş haberi üzerine oğluyla baba evine döner. Aldığı avansla borçlarını kapatan 

Giovanni çevresine karşı itibarını kurtarır ancak operasyon günü kaçmaya çalışır. Sonunda ikna 

edilerek kliniğe geri döner.  



100 
 

Alberto Lattuada filmografisinden bu döneme ait dikkat çeken film Mafya (Mafioso, 

1962)’dır. Filmin merkezinde yer alan Antonio Badalamenti (Alberto Sordi) karakteri Milan’da 

sanayi sektöründe çalışan modern bir adam olarak tanıtılır ancak memleketi Sicilya’ya yaptığı 

ziyaret, onu hem ailevi hem de politik bir çıkmazın içine sürükler. Bu çıkmaz aynı zamanda 

toplumsal roller, aile onuru ve ahlaki sorumluluklarla da ilgilidir. Mafya, yüzeyde basit bir 

hikâye gibi görünse de çok katmanlı anlatımı sayesinde hem bireysel hem de toplumsal düzeyde 

keskin gözlemler sunmaktadır. Yönetmen Antonio Pietrangeli’nin 1964 tarihli Muhteşem 

Aldatılan Koca (Il magnifico cornuto) filmi kıskanç bir kocanın paranoyaları üzerinden hem 

evlilik kurumunun çözülüşünü hem de erkeklik krizini hicveder. Ugo Tognazzi’nin 

canlandırdığı Andrea karakteri kendisini aldatmakla suçladığı karısı Maria Grazia (Claudia 

Cardinale)’yı gözetleyip işkence ederek sonunda hem zihinsel hem fiziksel anlamda yıkıma 

sürüklenir. Film 1960’ların sanayileşen Kuzey İtalya’sında orta sınıf erkekliğin kırılganlığını 

ve evlilik kurumunun çelişkilerini ironik bir biçimde ortaya koymaktadır. Yönetmenin bir diğer 

önemli filmi olan Onu İyi Tanırdım (Io la conoscevo bene, 1965) bu kez kadın karakterin içsel 

yalnızlığını ve sömürüye dayalı toplumsal cinsiyet ilişkilerini odağına almaktadır. Stefania 

Sandrelli’nin canlandırdığı Adriana karakteri kendi arzularıyla toplumsal beklentiler arasındaki 

gerilimde giderek yabancılaşır. Pietrangeli burada da ironiyi karakterin trajedisini büyütmek 

yerine onu görünür kılmak için kullanmıştır. Elio Petri’nin akımın sınırları içinde kalan önemli 

filmi Vigevano’lu Öğretmen (Il maestro di Vigevano, 1963) adlı filmi orta yaşlı bir öğretmenin 

yükselme hayalleriyle içine düştüğü aşağılanmayı merkeze almıştır. Film modernleşmenin 

bireysel yansımalarını, tüketim kültürünün dayatmalarını ve aile kurumunun çözülüşünü ironik 

bir tonla işlemiştir. Alberto Sordi’nin canlandırdığı Antonio Mombelli karakteri geleneksel 

değerlerle modern ekonomik koşullar arasında sıkışmış, ailesi tarafından küçümsenen, iş 

arkadaşları tarafından hor görülen bir figürdür. Şimdi de öne çıkan filmleri detaylarıyla ele 

alalım.  

 

       5.2.1: Modanno Sokağı’nda Büyük Anlaşma 

Mario Monicelli’nin türün başlangıç noktası kabul edilen Modanno Sokağı’nda Büyük 

Anlaşma ya da diğer adıyla Toto Gangster (I soliti ignoti, 1958) filmi komediyi sunma biçimi 

ve konusu itibariyle İtalyan Usulü Komedi’nin kurucu metni olarak değerlendirilmektedir. 

Filmde beceriksiz bir hırsızlar grubunun amatörce planladığı ve elbette başarısızlıkla 

sonuçlanan soygun hikâyesi anlatılırken arka planda savaş sonrası İtalya’nın işsizlikle, 

umutsuzlukla ve yoksullukla boğuşan toplumsal yapısı resmedilmektedir. Geleneksel 



101 
 

kahramanlık ve başarı anlatıları burada yetersiz, edilgen, sosyal olarak alt sınıfa mensup 

karakterlerin trajikomik beceriksizliklerine yerini bırakmıştır. Filmdeki figürlerin hiçbirinde 

ahlaki bir üstünlük ya da maruz kalınan koşullara karşı radikal bir başkaldırı yoktur. Aksine 

küçük hayallerle avunan ve her denemede biraz daha ezilen figürler söz konusudur. Bu durum 

İtalya’da sosyal değişimlerin birey üzerindeki etkisini anlamak bakımından oldukça çarpıcıdır 

ve Monicelli’nin toplumsal eleştirisini mizah üzerinden yapma becerisini gözler önüne 

sermektedir. Filmin hikayesi şöyledir; 

Roma’da yaşayan hırsızlardan Cosimo (Memmo Carotenuto) ve yaşlı dostu Capannelle 

(Carlo Pisacane), bir araba çalmaya kalkışırken polis baskınına uğrar. Cosimo yakalanıp 

hapishaneye gönderilir, Capannelle ise kaçar. Cezaevinde Cosimo, bir mahkûmdan kolay bir 

soygun planı öğrenir ve dışarıdan Capannelle’ye kendisi yerine cezayı çekecek bir kurban 

bulmasını söyler. Capannelle; çevresinden Mario (Renato Salvatori), Ferribotte lakaplı Michele 

(Tiberio Murgia) ve fotoğrafçı Tiberio (Marcello Mastroianni)’ya gider; ancak hepsi teklifi 

reddeder. Sonunda, sabıkasız ve çaresiz bir boksör olan Peppe (Vittorio Gassman) ile anlaşır. 

Fakat Peppe planı öğrenir öğrenmez şartlı tahliye ile hapisten çıkar ve parayı iade edebilmek 

için soygunu kendi organize etmeye karar verir. Plan, soyulacak rehincinin yanındaki boş bir 

eve girip duvarı kırarak kasaya ulaşmaktır. Tiberio’nun çaldığı bir kamerayla yapılan görüntüler 

emekli hırsız Dante Cruciani (Toto)’ya gösterilir ve ondan teknik tavsiyeler alınır. Ancak işler 

karışır; eve iki yaşlı kadın ve hizmetçileri Nicoletta (Carla Gravina) taşınır. Peppe, Nicoletta’yı 

ayartarak bilgi toplamaya çalışır. Bu sırada Cosimo, af sayesinde serbest kalır. Peppe’ye kin 

besleyen Cosimo, planı tek başına uygulamak ister ama beceremez. Umutsuzlukla bir kadının 

çantasını kapmaya çalışırken bir tramvayın altında kalarak ölür. Ev sahiplerinin yokluğunu 

fırsat bilen çete, Mario’nun Carmelina (Claudia Cardinale) ile ciddi bir ilişki kurması ve 

soygundan çekilmesi üzerine dört kişi kalır. Engelli koluyla Tiberio, Peppe, Ferribotte ve 

Capannelle eve girmeyi başarır. Yanlış duvarı kırdıklarını fark ettiklerinde mutfakta bulurlar 

kendilerini. Kasaya ulaşmak imkânsız hale gelir; bari hazır gelmişken pişmiş makarna ve 

nohutu yerler. Ancak gaz borusunu zedelemeleri patlamaya neden olur ve panik içinde kaçarlar. 

Günün ilk ışıklarında grup dağılır. Tiberio, karısı cezaevinde olduğu için çocuğunu almaya 

gider. Ferribotte evine döner. Capannelle ile Peppe ise sokakta karşılaştıkları polislerden 

kaçarken bir inşaat işçisi grubuna karışır.  

Modanno Sokağı’nda Büyük Anlaşma suç ve adalet konusunu absürt bir düzlemde ele 

alırken toplumun alt sınıflarının sistem içinde var olma mücadelesini ironik bir dille işlemiştir. 

Burada kahramanlık miti yıkılmış ve yerine beceriksiz ama sevimli küçük adamlar geçmiştir. 



102 
 

Komik olan yalnızca durumlar değil aynı zamanda o durumun ardındaki sistemsel çaresizliktir. 

Monicelli’nin yaklaşımı salt eğlendirme ya da eleştirme niyetinde değildir. Her ikisini aynı anda 

yaparak izleyiciyle karmaşık bir duygusal ilişki kurmaya çalışmıştır. Film İtalyan suç anlatısına 

getirdiği parodik bakışla ve alt sınıf figürlerini merkezine almasıyla çığır açıcı bir film olarak 

değerlendirilmiştir. Monicelli filmde suçun geçinmek zorunda oldukları için bile romantize 

edilmediğini, aksine sistem dışına itilmiş bireylerin çaresizliklerini hiciv yoluyla sunulmasını 

izletmektedir. Film başarısızlığın estetize edildiği bir anti-kahramanlar galerisi sunmaktadır ve 

bu yönüyle İtalyan sinemasında kahraman mitiyle hesaplaşmaktadır. Modanno Sokağı’nda 

Büyük Anlaşma klasik soygun filmleri parodisi olarak şekillenirken İtalyan alt sınıf gerçekliğine 

dair ironik ama şefkatli bir bakış sunmaktadır. Filmin beceriksiz, iyi niyetli ama çaresiz suçlu 

karakterleri geleneksel kahramanlık anlatılarının uzağında, başarısızlıkla özdeşleşmiş, 

varoluşları sıradanlıkla tanımlı figürlerdir. Bu karakterlerin acınası durumları güldürüye 

malzeme oluştururken savaş sonrası İtalyan toplumunun ekonomik sıkışmışlığına ve sosyal 

hiyerarşisine dair derin bir eleştiri taşımaktadır. Bu anlamda Modanno Sokağı’nda Büyük 

Anlaşma Yeni Gerçekçilik’in alt sınıfa yönelttiği merhametli kamerayı İtalyan Usulü 

Komedi’nin ironik gözlüğüyle yeniden biçimlendirmiştir. İtalyan alt sınıfının umutsuz 

modernleşme serüvenine dair ironik bir belge niteliğindedir. (Bondanella, 1998: 145).  

Modanno Sokağı’nda Büyük Anlaşma türün dönüşümüne dair güçlü bir bildiri niteliği 

taşımaktadır. Filmdeki başarısız soygun girişimi İtalyan toplumunun alt sınıflarındaki hayal 

kırıklıklarını, beceriksizliklerini ve umutsuzluklarını simgelemektedir. Karakterlerin farklı 

bölgesel aksanları İtalya’nın sosyo-kültürel çeşitliliğini temsil etmektedir. Bu aksan 

farklılıkları, sınıf farklılıklarının ve bölgesel kimliklerin sinematik birer tezahürüdür.  

Filmin yapısal özellikleri de dikkat çekicidir. Geleneksel anlatının dışına çıkarak başarıyla 

sonuçlanmayan bir eylem planını konu almaktadır. Bu başarısızlık aynı zamanda kapitalist 

başarı mitinin eleştirisidir. Filmdeki mizah slapstick unsurlar içermekte ancak bu öğeler 

toplumsal eleştirinin sertliğiyle dengelenerek yüzeysel güldürünün ötesine geçmektedir. Film 

başarısızlığı kutlayan, bireyi trajikomik bir evrende konumlandıran, mizahı yergisel bir anlatım 

dili olarak kuran bir örnek oluşturmuştur. Filmdeki tüm karakterler ekonomik mucizeye 

erişemeyen İtalyan alt sınıfının sembolleri hâline gelmiştir. Monicelli’nin filmi ile İtalyan 

komedi sineması bir kırılma noktası yaşamıştır. Toplumu olduğu yerden izlemeyen, 

gülümseyerek sorgulayan, bireyin trajedisini mizahla görünür kılan bir estetik anlayış 

doğmuştur. (Rémi Fournier, 2008, s. 37). 



103 
 

Film ayrıca geleneksel suç türünü alt üst ederek erkeklik mitini küçümseyici bir mizahla 

çözümlemeye çalışmıştır. Filmdeki başarısız soygun planı kahramanlık ve güç imgelerini 

gülünçleştirmektedir. Bini’ye göre bu tür bir anlatı yapısı erkek kimliğinin modern toplumda 

geçirdiği kırılmaları temsil etmektedir. Karakterler savaş sonrası İtalya’nın sosyal gerçekliğine 

işaret etmektedir. Erkek figürlerinin beceriksizliği savaş öncesi düzenin artık işlemediğini 

göstermektedir. Bu çöküş kolektif bir erkeklik krizidir. (Bini, 2015, s. 66) 

 

 

5.2.2: Büyük Savaş 

Monicelli’nin diğer başyapıtı Birinci Dünya Savaşı’nda geçen Büyük Savaş (La Grande 

Guerra, 1959)’ta orduya zorla alınmış Oreste ve Giovanni’nin hikâyesi anlatılmaktadır. Öyküsü 

şöyledir; 1916 yılında savaş sırasında Roma’dan gelen Oreste Jacovacci (Alberto Sordi) ile 

Milano’lu Giovanni Busacca (Vittorio Gassman) askerlik yoklamasında tanışır. Birkaç gün 

sonra, ikisi de cepheye giden aynı trende karşılaşır. Giovanni önce öfkelense de zamanla 

aralarında dostluk gelişir. Karakterleri birbirinden çok farklıdır ama ikisi de savaşa idealist 

yaklaşmaz. Tek amaçları sağ salim kurtulmaktır. Eğitim, cephe çatışmaları ve kısa izinlerle 

geçen süreçte birlikte pek çok zorluk atlatırlar ve Caporetto yenilgisine tanık olurlar. Ertesi gün, 

birlik içinde ‘en az işe yarayanlar’ olarak görüldüklerinden tehlikeli bir haberci görevi onlara 

verilir. Bir akşam, görevi tamamladıktan sonra sınır hattına yakın bir ahırda uyuyakalırlar. 

Ancak Avusturya-Macar kuvvetlerinin ani ilerleyişiyle kendilerini düşman topraklarında 

bulurlar. Üzerlerine Avusturya üniforması giyerek kaçmaya çalışsalar da yakalanırlar ve 

casuslukla suçlanıp idam tehdidiyle karşı karşıya kalırlar. Korkuya kapılan Oreste İtalyanların 

Piave Nehri’ndeki karşı saldırı planını bildiklerini istemeden açığa vurur. Hayatta kalma 

umuduyla bu bilgiyi vermeyi düşünürler fakat Avusturyalı subayın aşağılayıcı sözleri onlarda 

milli bir onur duygusu uyandırır. Son anda karar değiştirir ve sırrı korurlar. Giovanni subaya 

hakaret ederken Oreste bilgiyi bilmediğini haykırır. Kısa süre sonra ikisi de kurşuna dizilir. 

Savaş, İtalyan ordusunun mevzileri geri almasıyla sonuçlanır. Ancak kahramanca direnişleri ve 

fedakârlıkları geride kalan komutanları tarafından bilinmez. Komutanları hâlâ onların kaçtığını 

sanmaktadır. 

Filmde kahramanlık miti alaycı ve ironik bir üslupla altüst edilmiştir. Savaş, geleneksel 

anlatılarda olduğu gibi yüce bir mücadele olarak değil absürt ve trajik bir saçmalık olarak 

resmedilmiştir. Monicelli burada İtalyan toplumunun ulusal kimliğe dair belleklerini 

sorgulamakta ve militarist söylemin gündelik yaşamda nasıl karikatürize olabileceğini 



104 
 

göstermektedir. Film genel olarak savaşın ve ordunun absürtlüğü üzerinden bireysel varoluşun 

değerini öne çıkaran, güldürüyü bir tür ahlaki pozisyon olarak inşa eden bir yapıya sahiptir 

(Bondanella, 2017, s. 188). Tarihi ve savaşı merkeze alan eleştirel bir komedi anlatısıdır. 

Filmdeki karakterler savaşın yüceltilen ideallerinden uzak, korkak ve çıkarcı tiplerdir. Bu 

durum faşist dönemin kahramanlık anlatılarının tam karşısında durmaktadır. Özellikle savaşın 

anlamsızlığı üzerinden üretilen mizah, erkekliğe dair geleneksel beklentileri alaşağı etmiştir. 

Monicelli kahramanlığa dair temsilleri sabote ederek ulusal tarih anlatısında erkekliğe yüklenen 

anlamları sorgulamıştır. Filmin sonunda karakterlerin istemeden şehit olmaları ise dramatik 

yapıyı yeniden kurmamakta, aksine tesadüfi bir ölümle erkeklik miti tamamen dağıtmaktadır. 

Büyük Savaş komedinin yalnızca eğlence veya hafiflik aracı olmadığını, tarihsel travmaları, 

ideolojik çözülmeleri ve yurttaşlık krizlerini temsil etmede nasıl işlevsel bir araç hâline 

geldiğini gösteren güçlü bir örnektir. Film I. Dünya Savaşı’nı konu alırken savaşın bilindik 

anlatılarından ve kahramanlık mitlerinden uzaklaşarak savaşın anlamsızlığına ve birey 

üzerindeki yıkıcılığına odaklanan bir kara mizah örneğidir. Film boyunca Oreste ve arkadaşı 

Giovanni arasında kurulan dostlu, klasik ikili komedi yapısının ötesine geçmektedir. Bu iki 

karakter savaşın içinde hayatta kalmaya çalışan sıradan adamlar olmanın ötesinde savaşın 

çarpıttığı yurttaşlık anlayışının bir sorgulamasıdır. Bu noktada bir komedi filminin savaşı 

ideolojik bir söylemle ele alması önemlidir. Sordi ve Gassman’ın canlandırdığı iki korkak ve 

çıkarcı asker başta savaştan kaçmak ve kendi canlarını kurtarmak derdindedir. Ancak filmin 

sonunda hiç beklenmedik bir biçimde kahramanca bir ölümle yüzleşirler. Ama bu dönüşüm bir 

yücelme değil, çaresizliğin ve kaderin bir oyunudur. Karakterlerin kahramanlığı iradeden çok 

zorunlulukla gelmiştir. Film kahramanlık kavramını ters yüz etmiştir. Savaş gibi ciddi bir 

konuyu absürt detaylarla işlerken karakterlerin küçük hesaplarını ve ikiyüzlü doğasını gözler 

önüne sermiştir. 

Seyirci bir hedefe doğru ilerleyen bir anlatı içinde değil sürekli olarak çöken, yeniden 

kurulan ve tekrar çöken moral dengeleri izlemektedir. Bu döngü karakterlerin psikolojik 

yapılarına da yansımaktadır. Busacca’nın kurnazlığı ve Jacovacci’nin sakarlığı savaşın içindeki 

bireyin kendini koruma stratejileridir. Film bu stratejilerin işlemediğini ya da geçici olarak işe 

yaradığını göstermektedir. Başlangıçta fırsatçı, korkak ve sorumsuz görünen bu iki adam 

savaşın acımasızlığı içinde farklı biçimlerde olgunlaşmaktadır. Ancak bu olgunlaşma klasik 

anlamda bir kahramanlık dönüşümü değildir. Tam aksine onların değişimi küçük, sıradan ve 

neredeyse fark edilmez kırılmalarla örülmüştür. 



105 
 

Film savaşın anlamsızlığını iki korkak asker üzerinden işlemiştir. Kahramanlar birer ideal 

figür değildir. Savaş karşısında hayatta kalmak isteyen, zaman zaman bencil, zaman zaman 

umursamaz ancak tüm bu insani zaaflarıyla inandırıcı olan karakterlerdir. Karakterlerin sürekli 

kaçma, emirleri yerine getirmeme, kaytarmaya çalışma gibi davranışları sadece korkaklıkla 

ilgili değildir. Bu davranışlar savaşın yarattığı anlamsızlıkla baş etmenin yollarıdır. Davranışları 

savaşı ciddiye almayı reddeden, onun kurallarını tanımayan bir politikaya dönüşmektedir. 

Özellikle Sordi’nin tiplemesi savaş filmlerinde klasikleşmiş sert, disiplinli ve erkeklik 

kodlarıyla donatılmış asker figürünün karşısına yumuşak, esnek, tedirgin, kafası karışık bir 

figür koymaktadır. Bu figür aracılığıyla savaşın kahraman yaratma anlatıları sabote edilmiştir. 

İkisi de hiçbir zaman kahraman gibi görünmezler ve sürekli kurtulmaya çalışan, sorumluluktan 

kaçan, şansa ve beceriksizliğe dayalı biçimde ayakta kalırlar. Ancak onlar bu zaaflarıyla 

seyirciye yaklaşmaktadır. Çünkü bu koşullar altında kahramanlıktan uzak olmak savaşın 

mantıksızlığına karşı sağduyunun tek savunması gibi görünmektedir. Devleti temsil eden 

komutanlara karşı güvensizlik, otoriteyle kurdukları mesafeli ilişki ve askerlik görevini bir 

angarya olarak görmeleri İtalyan yurttaşlık bilincinin sorgulandığı bir zemine dönüşmektedir. 

Komedi burada devlete karşı duyulan inançsızlığı dile getirmenin ve savaşın meşruiyetini 

sarsmanın bir biçimi olmaktadır. 

Busacca ve Jacovacci karakterleri savaşan ‘erkekliğin’ yeniden tarif edilmesini 

sağlamaktadır. Film, erkeklik temsillerine ve erkeğin savaşla ve milliyetçi duygularla kurduğu 

ilişkiye dair derinlikli bir sorgulama yürütmektedir. Her iki karakter de klasik anlamda asker 

olmayan, otoriteyle arasında mesafe olan, emirleri sorgulayan ve hayatta kalmak için mizahı 

silah olarak kullanan figürlerdir. Disiplinli ve fedakâr erkeklik modelinin tam tersinde yer 

almaktadırlar. Komik, beceriksiz, korkak ama insani figürlerdir. Bu da onları daha gerçek, daha 

tanıdık kılmaktadır. Karakterlerin zaafları, korkuları, çelişkileri savaşın ilerleyişiyle birlikte 

görünür hale gelmektedir. Erkeklik artık yalnızca fiziksel güç ya da otoriteye uyumla 

ölçülmemektedir. Hayatta kalma güdüsü ve ahlaki sınırları belirsiz bir direnç gösterme şekli bu 

yeni erkeklik anlayışının temel unsurlarıdır. Jacovacci ve Busacca figürleri bu nedenle 

geleneksel erkekliğe dair bir sorgulama sunmaktadır. Bu yeni erkeklik zaaflarıyla vardır ve 

utançlarıyla şekillenmektedir. Film erkekliği yeniden tarif ederken askerliği ve savaş 

yüceltilerini de altüst etmektedir. (Martire, 2015, s. 386).  

Monicelli bu filmle kahramanlık anlatılarına mesafe koymuş, ulusal birliği sorgulamış, 

bireyi merkeze almıştır. Filmin anlatısı savaşın kolektif yüceltici retoriğini tersyüz etmektedir 

(Martire, 2015, s. 391). Final bölümü bu yapının en sert kırılmasını içermektedir. Busacca ve 



106 
 

Jacovacci düşmana yakalanır ve birliğin yerini söylemeleri istenir. İkisi de bu talebe direnir. 

Korkak ve çıkarcı görünen bu adamlar filmin sonunda birlikte ölümü seçer. Ancak kahramanlık 

burada bir anlatı zaferi olarak değil trajik bir kırılma olarak sunulur. İzleyici karakterlerin 

değişimini bir zafer olarak değil kayıp olarak deneyimler. Filmin sonunda Jacovacci ve 

Busacca’nın fedakârlığı çaresizlikten doğan bir teslimiyettir. Karakter başka bir çıkış yolu 

kalmadığı için kahraman rolünü oynamaya mecbur kalmıştır. Bu da kahramanlık kavramının 

altını boşaltmış, onu bir ideal olmaktan çıkarmış ve çaresizliğin biçimi hâline getirmiştir. Büyük 

Savaş, savaşın kolektif hafızada nasıl şekillendiğini, kahramanlığın neye göre belirlendiğini 

derin bir şekilde sorunsallaştırarak seyirciye biraz rahatsız biraz eğlenceli bir düşünme alanı 

bırakmaktadır. 

 

 5.2.3: Herkes Evine 

Luigi Comencini’nin sinemasına genel hatlarıyla bakarsak, filmleri savaş sonrası İtalya’da 

hızlanan toplumsal değişimi gündelik hayatın küçük ölçekli ilişkileri üzerinden okuyan, 

komedinin araçlarını soğukkanlı bir gözlemle birleştiren bir çalışma alanı kurmaktadır. Bu 

alanda aile, okul, işyeri, ordu ve bürokrasi gibi kurumların bireyin davranışlarını nasıl 

şekillendirdiğini adım adım izletmektedir. Anlatılarında değer yargısı dayatmayan bir mesafe 

korunmakta ve karakterler tarihsel koşulların ve yerel pratiklerin içinde hareket eden kişiler 

olarak ele alınmaktadır. Modernleşmenin getirdiği performans, verim, tüketim ve başarı 

talepleri ile yerleşik ahlak ve dayanışma kalıpları arasındaki gerilimi, tekrar eden toplumsal 

alışkanlıklar üzerinden görünür kılmaktadır. Komedinin tonu gündelik nezaket, utanç, gösteriş 

ve ekonomik baskı gibi basit ama etkili davranış setlerine dayanmaktadır. Çocukluk ve eğitim 

temaları yönetmenin ayırt edici yönlerinden biridir ve çocuk figürü kurallarla ve kıt kaynaklarla 

sınanan bir yurttaşlık vaadinin denendiği bir eşik olarak konumlanmaktadır.  

Bu çerçevede değinmemiz gereken Pinokyo’nun Maceraları (Le avventure di Pinocchio, 

1972)’nda Pinokyo, kurumların diline ve disiplinine kademeli olarak eklemlenen bir yurttaş 

adayı olarak çizilmiştir. Pinokyo’nun Maceraları Carlo Collodi’nin 1883’te yazdığı fantastik 

çocuk romanından televizyon için uyarlanmıştır. RAI’nin Nisan 1972’de yayımladığı ilk kurgu 

beş bölüm hâlindedir, aynı yıl altı bölümlük daha uzun bir versiyon da hazırlanmıştır. RAI o 

tarihte hâlâ siyah-beyaz yayın yaparken dizi renkli çekilmiş ve uluslararası dolaşım 

gözetilmiştir ve bilindiği üzere başarılı olmuştur. Film 1970’lerin başında kamusal televizyonun 

aile izleyicisine yönelik pedagojik söylemiyle kesişen bir uyarlama stratejisi kurmuş ve 



107 
 

Collodi’nin ahlaki terbiyeye dayalı metnini toplumsal kurumların çocuğu nasıl 

biçimlendirdiğini gösteren tarihsel bir çerçeveye taşımıştır. Böylece bireysel macera fikri aile, 

okul, emek ve yardım mekanizmalarının birlikte işlediği bir toplumsallaşma süreci içinde somut 

yoksulluk koşulları ve gündelik ihtiyaçların baskısıyla sınanmıştır. Pinokyo’nun 

Maceraları’nda sorumluluk, sözünü tutma, çalışkanlık ve okuryazarlık gibi erdemler bireysel 

karakterden ziyade kurumsal geçişlerin sonucudur. Geppetto’nun el emeğine dayalı 

zanaatkârlığı ve evin kırılgan ekonomisi, eğitimin eşitleyici vaadiyle pazarın ayrıştırıcı 

ölçülerinin çatıştığı alanı görünür kılmaktadır. Uyarlama stratejisi Collodi’nin masalındaki 

cezalandırma ve öğrenme diyalektiğini yaşantı düzeyinde çoğaltmaktadır. Fantastik motifleri 

büyütmek yerine geç on dokuzuncu yüzyıl Toskana’sının gerçekçi bir görünümünü dayanak 

alarak çocukluğun deneyimini toplumsal bir öğrenme hattına bağlamaktadır. Sürekli 

tekrarlanan bir sınavlar dizisi gibi işlemekte ve cezayı davranışları düzeltmenin aracı olarak 

konumlandırmaktadır. Düzenli çalışma ve eğitimle tanımlanan yurttaşlık ideali ile kısa vadeli 

çıkar ve kaçış arzularının mücadelesini anlatmaktadır. Böylece seri, yurttaşlığın koşullarını 

kuran kurumlar arası koordinasyonun nasıl öğrenildiğine odaklanan bir çocukluk tasarımı 

önermektedir. Başarısızlığı bireysel kusurlarla açıklamak yerine yapısal sınırlara ve kurumsal 

dillerin uyuşmazlığına bağlayan bir okuma alanı açmaktadır.  

Herkes Evine filmi teğmenin eve dönme çabası sırasında siyasi parçalanma ve sivil 

sorumlulukla karşılaşmasına odaklanırken Ekmek, Aşk ve Fantezi (Pane, amore e fantasia, 

1953) küçük bir taşra kasabasına atanan orta yaşlı bir jandarma komutanının yerel toplulukla 

ve genç bir kadınla kurduğu çekişmeli yakınlığın yarattığı duygusal dengeleri anlatmaktadır. 

Savaş sonrasının kıt kaynaklarla örülü gündelik gerçekliğini romantizmle birleştiren Pembe 

Yeni Gerçekçilik çizgisinin erken ve etkili bir örneği olarak otorite ile topluluk arasındaki 

pazarlığı ve saygınlıkla arzunun yerel ahlak kodları içinde nasıl düzenlendiğini açık biçimde 

göstermektedir. Dönemin seyir tercihlerini taşraya bakarak hafif tonda yumuşatan bir filmdir. 

Ekmek, Aşk ve Kıskançlık (Pane, amore e gelosia, 1954) ise aynı kasabada bu kez nişanlılık, 

kıskançlık ve gözetim üçgenini bir adım daha sıkılaştırmakta ve jandarma hiyerarşisinin, kilise 

ve mahalle söylentilerinin, cinsiyet rollerinin ortak çalıştığı denetim alanını netleştirmektedir. 

İlkiyle aynı yapıyı korurken duygusallığı daha belirgin kurallar ve daha yüksek toplumsal 

maliyetler üzerinden izlemekte ve yerleşik alışkanlıkların belirleyici olduğunu 

hissettirmektedir. Comencini’nin Pazar Günü Kadını (La donna della domenica, 1975) ise 

Torino’nun üst sınıf çevrelerinde işlenen bir cinayeti soruşturan bir komiser yoluyla kentli elitin 

gündelik pratiklerini, kamusal görünüş ve özel alışkanlıklar arasındaki açıklığı ve polisiye türü 



108 
 

içinde sınıf hicvinin nasıl kurulabildiğini ortaya koymaktadır. Roman uyarlamasının olanakları 

sayesinde giallo ile toplumsal gözlemin kesiştiği bir alan açmakta ve 1970’lerin kent merkezli 

duyarlığının sinemadaki karşılığını disiplinli bir kurgu düzeniyle takip ettirmektedir. 

Comencini’nin taşradan kente, taşra ahlakından üst sınıf alışkanlıklarına, komedinin esnek 

araçlarından melodramın ölçüsüne uzanan bir yelpazeyi aynı temel ilke etrafında tuttuğu 

görülmektedir. 1960’larda Comencini mizahı toplumsal gözleme ve aile–çocuk eksenine yakın 

tutan bir çizgide etkili olmuştur. 1970’lere gelindiğinde yönetmenin aynı ustalığı daha keskin 

bir teşhis işlevi kazanmıştır. 60’ların alaycı neşesinin yerini 70’lerde kurumsal yorgunluk, 

erkeklik krizi ve normalleşmiş şiddet almıştır. 

Comencini’nin meşhur filmi Herkes Evine’ye dönecek olursak film, İkinci Dünya 

Savaşı’nın 8 Eylül 1943 tarihli ateşkesi sonrasında İtalyan ordusunun dağılması ve askerlerin 

kaderine terk edilişine odaklanmaktadır. Bu tarihsel kırılma anı ulusal kimliğin ve yurttaşlık ile 

erkeklik figürlerinin krize girdiği bir eşiği temsil etmektedir. Film askerliği hicvederek devletin, 

ideolojinin ve bireysel kimliğin iç içe geçtiği ve çözülmeye yüz tuttuğu bir dönemi 

anlatmaktadır. Savaşın bitiş anında yaşanan bireysel çözülüşler merkeze alınarak politik 

duyarlılık doğrudan filme taşınmıştır. Sordi’nin canlandırdığı yüzbaşının gözünden ittifakın 

ardından yaşanan kaotik sürece odaklanmaktadır. Yüzbaşı karakteri askeri disiplinle büyümüş, 

emir-komuta zinciri dışında düşünemeyen bir figürken sistemin çöküşüyle birey olarak 

davranmak zorunda kalmaktadır. Comencini öyküyü bireyin yaşadığı trajedilerden kurmuş ama 

bunu keskin bir ironi ve zaman zaman kara mizaha varan sahnelerle anlatmıştır. Kamera 

sistemin iflas ettiği anları gösterirken iflasın askeri personel üzerindeki moral, etik ve varoluşsal 

etkilerini ve dönüşümünü derinlikli biçimde işlemektedir.  

1943 yılının Eylül ayında İtalya’da ateşkes ilan edilince cephedeki askerler bir anda 

karmaşanın içine düşer. Müttefikleri olan Alman birlikleri artık düşmandır ve hiçbir komutanlık 

düzeni kalmamıştır. Genç Teğmen Alberto Innocenzi (Alberto Sordi), yanında Ceccarelli (Serge 

Reggiani), Sergente Fornaciari (Martin Balsam) ve Codegato (Claudio Gora) ile emir 

alabileceği bir komutan aramaya başlar. Ancak ilerleyen günlerde bu arayış hayatta kalma 

mücadelesine dönüşür. Yolda Innocenzi ve arkadaşları kimi zaman Alman askerlerinden 

saklanır, kimi zaman savaşın yarattığı kaotik olaylara tanık olur. Bir grup partizanı görseler de 

onlara katılmazlar. Bu sırada Codegato esir alınmak üzere olan bir genç kızı kurtarmaya 

çalışırken hayatını kaybeder. Yolculuk boyunca grup giderek küçülür ve Innocenzi yalnız 

kalmaya başlar. Kendi evine döndüğünde ailesinin bile onu istemediğini ve savaşın her yeri 

olduğu gibi burayı da yoksulluğa sürüklediğini görür. Evden ayrılarak güneye doğru yol alırken 



109 
 

en yakın yoldaşı Ceccarelli’yi de kaybeder. Bu ölüm Innocenzi’nin savaş boyunca süren pasif 

tutumunu sorgulamasına neden olur. Napoli’ye vardığında halk ayaklanması başlamıştır. 

Innocenzi bu kez geri çekilmez. Yeniden silah başına geçerek işgalci güçlere karşı direnişe 

katılır ve hem bir asker hem de bir insan olarak onurunu yeniden kazanır. 

Herkes Evine devlet ile yurttaş arasındaki bağın nasıl çözüldüğünü dramatik şekilde ele 

alırken Alberto Sordi’nin canlandırdığı karakterin savaşın bitmesiyle otorite boşluğuna 

düşmesi, ulus-devlet yapısının birey üzerindeki etkisini sorgulayan bir yapıya dönüşmüştür. 

Karakter Mussolini’nin devrilmesinden sonra askeri birliklerin çözülüşünün ardından bir krize 

girmiştir. Innocenzi kaçar, saklanır, ihanet eder, sonra tekrar savaşır. Bu kararsızlık hali 

Innocenzi’ye olduğu kadar savaşı kaybeden ama yeniden inşa edilen bir ulusun kimliğine 

dairdir. Mizah bir savunma mekanizması ve açık bir politik eleştiridir. Neşeli bir tonla 

verilmemiştir. Varoluşa, kurumlara, geleneklere ve ahlaki ilkelere duyulan inancın yavaş yavaş 

sarsılmasıyla ilişkilidir. Filmde bireyin ulus-devletle olan ilişkisi, ideolojik boşluğu ve 

yurttaşlık tanımı kırılmak üzeredir. 

Yüzbaşı kurallara sadık ve hiyerarşiye inanan disiplinli bir subaydır. Savaşın başında temsil 

ettiği bu figür, geleneksel yurttaşlık ve askerlik ideallerini somutlaştıran bir model olarak 

sunulmuştur. Ancak Almanya ile müttefikliğin sonlandırılması ve ardından yaşanan kaos bu 

ideallerin hızla çökmesine yol açmıştır. Innocenzi’nin ordu komutanları kaçmış, emir zinciri 

dağılmış ve otorite ortadan kalkmıştır. Bu andan itibaren film, bireyin ve ulusun ideolojik 

çözülme sürecini anlatmaya başlamaktadır. Sordi’nin karakteri savaşın yıktığı otorite kavramını 

bedeninde taşıyan bir figüre dönüşmektedir. Karakter özellikleri aynı zamanda savaşın klasik 

anlatılarındaki kahramanlık idealine tamamen ters bir profil çizmektedir. Askerlik görevine 

sadakatle bağlı, disiplinli ve emir-komuta zincirine koşulsuz itaat eden bu subaydır fakat 

mütareke sonrasında yapayalnız kalışı ve otoriteyi temsil eden her şeyin birdenbire çöküşü 

kendi otoritesinin de çöküşü manasına gelmiştir. Film boyunca teğmenin karşılaştığı köylüler, 

direnişçileri saklayan aileler, asker kaçağı olan eski arkadaşları savaşla birlikte toplumun farklı 

kesimlerinde ortaya çıkan ahlaki belirsizlikleri ortaya çıkarmıştır. Film boyunca Innocenzi’nin 

eve dönüşü hiçbir zaman tamamlanmamıştır. Sürekli bir hareketlilik içinde olan karakter 

karşılaştığı her yeni durumda askerlikten uzaklaşmış ama sivil hayata da tam olarak 

yerleşememiştir. Innocenzi artık bir asker ya da tam anlamıyla bir sivil değildir. Kimliksizleşmiş 

bir yurttaşa dönüşmüştür.  



110 
 

Başlangıçta her şeyi düzen içinde tutmaya çalışan subay zamanla kendi başının çaresine 

bakmak zorunda kalan bir adama dönüşmüştür. Bu dönüşümün kırılma anı Innocenzi’nin 

ailesinin evine ulaştığında yaşadığı hayal kırıklığıdır. Güvende olduğunu sandığı ev artık 

tanıdığı yer değildir, savaş orayı da dönüştürmüştür. Karşılaştığı mesafe ve yabancılaşma 

karakterin aidiyet hissini tamamen sarsmıştır. ‘Eve dönüş’ burada tamamlanamamıştır çünkü ev 

de artık eski ev değildir. Yaşadığı kırılmalar İtalyan erkekliğinin, devletle kurulan ilişkinin ve 

yurttaşlık anlayışının geçirdiği evrimi görünür kılmıştır. Karakter savaşın ortasında kimliğini, 

ahlaki duruşunu ve yurttaşlık anlamını yeniden inşa etmeye çalışan bir figür olarak İtalyan 

sinemasında istisnai bir yer tutmaktadır. Sonda direnişçilere yardım etmeye karar verdiği anda 

bir kez daha otoriteyle karşı karşıya kalmıştır. Bu sefer artık ideolojik olarak farklı bir 

noktadadır.  

Otorite ve emir mekanizmasının ortadan kalkması bireyin içsel yönelimlerine göre hareket 

etmesini zorunlu kılmıştır. Bu yönelim ve yüzbaşının tercihleri savaşın kaotik ortamında ahlaki 

temellerden uzaktır. Bir liderden kişisel çıkarlarını düşünen bir vatandaşa dönüşmesi İtalyan 

toplumunun savaş sonrası yaşadığı kimlik kaybının bir temsili olmaktadır. Kahramanlık miti 

çökmüş, onun yerine kurtulmak isteyen, hayatta kalmaya çalışan, çatışmadan uzak durmaya 

çabalayan bireyler gelmiştir. Filmin başarısı yıkılmışlık, yönsüzlük, suçluluk, kayıtsızlık gibi 

ulusal psikolojik durumu sinema diliyle görünür kılmasıdır. Film yurttaşlık, otorite, aidiyet ve 

kimlik gibi temaları sorgulayan politik bir filmdir. 

 

5.2.4: İtalyan Usulü Boşanma 

Pietro Germi’ye ait akımın diğer bir öne çıkan filmi İtalyan Usulü Boşanma (Divorzio 

all’italiana, 1961)’da, Sicilya’nın hayali kasabası Agramonte’de yaşayan Baron Ferdinando 

‘Fefè’ Cefalù (Marcello Mastroianni) on iki yıldır Rosalia (Daniela Rocca) ile evlidir. Rosalia, 

kocasına karşı hâlâ tutkulu, sevgi dolu ve talepkâr bir kadındır ancak Fefè artık ona karşı 

tükenmiştir. Şimdi ilgisi genç ve masum görünümlü kuzeni Angela’ya (Stefania Sandrelli) 

yönelmiştir. O dönemin İtalyan yasaları boşanmaya izin vermemektedir. Ancak ‘namus 

cinayeti’ adı altında işlenen bir eş veya sevgili öldürme fiili ‘onur’ gerekçesiyle hafif cezalarla 

sonuçlanmaktadır. Bu yasal boşluk Sicilya’da o dönemde sıkça başvurulan bir yöntemdir. Fefè 

bu çıkmazın içinde kalınca eşi Rosalia’yı başka bir adamla ilişkiye yönlendirmeyi ve onları 

suçüstü yakalayarak öldürmeyi planlar. Böylece yasal avantaj elde edip kısa bir ceza çekecek, 

ardından Angela ile evlenebilecektir. Fakat bu girişimleri sürekli başarısız olur. Tam ümidini 



111 
 

kesmişken kader onun lehine işlemeye başlar. Artık yorulan Rosalia teselliyi eski bir talibi olan 

Carmelo Patanè’de (Leopoldo Trieste) bulur. Carmelo savaşta öldüğü sanılan ama sonradan 

kasabaya dönen biridir. Fefè bu ilişkiyi öğrenince gizlice destekler. Onlara buluşma fırsatları 

yaratır ve gözetler. Nihayet, Rosalia ile Carmelo’nun ertesi gün buluşacaklarını öğrenir. O gün 

tüm kasaba Fellini’nin Tatlı Hayat (La dolce vita, 1960) filmini izlemek için sinemaya akın 

eder. Fefè de sinemaya gider fakat ortasında çıkar ve eve dönerek sevgilileri yakalamak ister. 

Ancak Rosalia ve Carmelo’nun planı daha büyüktür; birlikte kaçmak. Bunu da lehine çeviren 

Fefè kendini hasta ve çaresiz gibi göstererek kasaba halkının gözünde onursuz bir adam imajı 

yaratır. Bu şekilde gelecekte yapacağı cinayeti ‘onur gerekçesi’ ile meşrulaştırmayı 

amaçlamaktadır. Bu sırada Fefè’nin amcası Calogero (Angela’nın babası) kızının kuzeniyle 

olan ilişkisini öğrenince kalp krizi geçirerek ölür. Cenazede Carmelo’nun eşi Immacolata 

(Liana Orfei) ortaya çıkar ve Fefè’nin yüzüne tükürerek herkesin önünde küçük düşürür. Yerel 

mafya lideri Don Ciccio Matara sayesinde Fefè, Rosalia ile Carmelo’nun saklandıkları yeri 

öğrenir. Oraya vardığında ise Carmelo’yu çoktan Immacolata’nın öldürdüğünü görür. Böylece 

Fefè’nin ‘yapacak tek işi’ kalır; Rosalia’yı öldürmek. Mahkemede üç yıl hapse mahkûm edilir, 

ancak af sayesinde daha kısa sürede serbest kalır. Kasabaya döndüğünde artık Angela ile 

evlenebilir. Fakat evlilikleri üzerinden henüz birkaç ay geçmişken balayı sırasında gelecekteki 

mutluluklarının sorgulanacağı ilk işareti alır. Bir tekne gezisinde Angela kocasını öperken aynı 

anda ayağıyla genç kayıkçının ayağına dokunur.  

1960’ların başında İtalya’da evlilik mutlak ve geri döndürülemez bir birliktelik olarak yasal 

ve dinsel temeller üzerine oturmaktaydı. Boşanma yasal değildi ve aile kurumu kilise başta 

olmak üzere devletin ideolojik aygıtlarıyla sıkı sıkıya korunuyordu. Film bu kutsallığın 

arkasındaki çürümüş yapıyı teşhir etmektedir. Germi’nin filmi boşanma hakkı üzerine dramatik 

bir çatışma nesnesine dönüşmüştür. Filmdeki erkek kahramanın karısından kurtulma arzusu 

yasadışı bir boşanmanın mümkün olmaması nedeniyle onu öldürmenin yollarını aramasıyla 

birlikte grotesk bir hale bürünmüştür. Filmin merkezinde yer alan geleneksel değerlerle modern 

arzular arasındaki çelişki İtalyan Usulü Komedi’nin en tipik ideolojik çatışmalarından biridir 

ve Germi bunu kara mizahın tüm araçlarıyla görünür kılmıştır. Film ahlaki olarak çürümüş, 

toplum tarafından onaylanan şiddet ve cinsellik anlayışını, cinayetle boşanmanın alternatif 

olarak sunulduğu bir senaryo üzerinden yansıtmıştır. Germi’nin filmdeki sinemasal söylemi 

İtalya’nın ataerkil, aristokratik ve Katolik kodlarını ironik bir biçimde deşifre ederken ve 

modernleşme olgusunun altını oyarken seyircisini rahatsız edecek kadar dürüst bir gerçekçilikle 

yüzleştirmektir. 



112 
 

İtalyan Usulü Boşanma anlatı yapısı bakımından klasik komediden sapmaktadır çünkü 

seyirciye hiçbir duygusal ve ahlaki tatmin sunmamaktadır. Aksine baş karakterin arzusuna 

kavuşması ancak bir cinayetle mümkün olmuş ve bu, toplumun hukuksal ve ahlaki yapısındaki 

çürümeyi ironik biçimde teşhir etmiştir. Film İtalyan toplumundaki onur cinayeti anlayışının 

arkasındaki sosyolojik kabulü sert bir şekilde hicvetmektedir. İtalya’daki geleneksel evlilik 

kurumunun, sınıf hiyerarşisinin ve dinin sıkı sıkıya örülmüş yapısının iç yüzünü ortaya 

sermektedir. Don Ferdinando’nun karısını öldürmek için giriştiği entrika sistemin içindeki 

ikiyüzlülüğün ve çürümüşlüğün alegorisidir. Germi filmde bireyin arzusu ile toplumun 

değerleri arasındaki trajik sıkışmayı neşeli bir estetikle görünür kılarak İtalyan Usulü 

Komedi’nin en önemli özelliklerinden biri olan ‘gülerken acıtmak’ mottosunu mükemmel 

biçimde uygulamıştır. 

Yönetmen ‘namus cinayeti’ yasasını erkek egemen sistemin meşruiyetini gösteren bir yapı 

taşı olarak teşhir etmiştir. Don Ferdinando’nun planı toplumsal bir normun sunduğu 

boşluklardan yararlanarak kişisel arzusunu meşrulaştırmaya çalışmaktır. Bu bağlamda film, 

modernleşme ile geleneksel yapıların çatışmasını İtalyan burjuvazisinin ahlaki zaaflarıyla 

görünür hale getirmektedir. Fefè’nin karakteri bir yandan aristokrat geçmişin kalıntılarını 

taşırken diğer yandan burjuva dünyasının fırsatçılığına uyum sağlamaya çalışan post-feodal bir 

figür olarak şekillenmiştir. Evlilikteki eşitsizlikler, bireysel arzularının bastırılması ve kadın-

erkek rollerinin katılığı gibi meseleler mizahi ve derin bir sorgulamayla aktarılmıştır. Filmin 

finali bu açıdan hem ironik hem trajiktir. Cinayet başarılı olur, kahraman yeni bir aşka yelken 

açar ama aynı mekanizmalar, aynı kurallar ve aynı bastırma biçimleri yeniden üretilecektir. Ana 

karakterin içinde bulunduğu çelişkili durum onun ahlaki çöküşü ya da zaafları değil, daha çok 

toplumun bireyi köşeye sıkıştıran hukuki ve kültürel yapısıdır. Erkek karakterin suça yönelmesi 

yalnızca kişisel bir trajedi değil, mevcut sistemin mantıksızlığının ve tıkanıklığının 

dışavurumudur. 

Germi’nin mizah anlayışı kaba komediden uzak, ince dokunuşlarla işlenmiş ve neredeyse 

bir melodramın yapısına sızmış ironik bir yorum gibidir. Yani karakterlerin eylemleri gülünç 

değildir ve akımın birçok diğer filmi gibi seyirciye mutluluk ve kahkaha vadetmez. Seyircinin 

Don Ferdinando’nun planlarını takip ederken onunla özdeşleşmemesi mümkün değildir ancak 

bu özdeşlik seyircinin kendi etik değerlerini yeniden sorgulamasına neden olmaktadır. 

Karakterin iç sesleri seyircinin onunla özdeşleşmesini kolaylaştırırken ikiyüzlülüğünü görünür 

kılmaktadır. Filmin başarısı tam da bu ikiliğin içinde saklıdır. Seyirci, gülemez de yargılayamaz 

da, arada kalmaktadır. Bu aradalık İtalyan Usulü Komedi’nin temel duygusal tonunu 



113 
 

yansıtmaktadır. Kahraman geleneksel anlamda bir ‘başarı’ öyküsü çizmemektedir. Ahlaki 

zaaflarla dolu, bencil, toplumun çelişkilerini kişisel eylemlerle aşmaya çalışan ama nihayetinde 

daha da karmaşık bir durumun içine sürüklenen bir figürdür. Bu yönüyle karakter İtalyan Usulü 

Komedi’nin tipik anti-kahraman profilini doğrulamaktadır. Karakter yapısı dönemin İtalyan 

erkekliğini ve onun krizlerini temsil etmektedir. Film, içerdiği ironik dil, karakter inşası ve 

toplumsal temsilleriyle klasik anlatı yapısını altüst etmiştir. Kurgu ritmi karakterin planına 

duyduğu obsesyonun ritmiyle belirlenmiştir. Bu ritim seyirciyi Don Ferdinando’nun dünyasına 

hapsetmektedir. Kamera Don Ferdinando’nun küçülmüş, sıkışmış ve yalnız dünyasını 

görselleştirmiştir. Rosalía’nın her sahnede güçlü bir kadın olarak temsil edilmesi, onun her an 

tehdit oluşturan varlığını hatırlatmaktadır. Kadının evlilikteki konumunu erkek karakterin 

gözünden karikatürize ederek anlatılmış fakat bu bakış açısı karakterin maskaralığını ifşa eden 

bir konumda durmuştur.  Rosalia İtalyan komedisindeki klasik pasif kadın figüründen çok daha 

güçlü ve ironik anlamlar taşımaktadır. Onun ölümü erkek karakterin özgürlüğü gibi sunulsa 

Fefè’nin kazandığı bu özgürlük aslında daha büyük bir ahlaki çöküşün temsiline dönüşmüştür. 

Film İtalyan toplumunun geleneksel cinsiyet rollerini ve Katolik ahlak anlayışını hedef 

almaktadır. Fefè’nin Rosalia’yı kilise meydanında mafyaya vurdurma ya da sabun yapma gibi 

grotesk planları hem bir hiciv unsuru hem de patriyarkanın absürt doğasına işaret etmektedir. 

Toplumsal sorunlara gülmece yoluyla yaklaşmanın ötesinde bu sorunların yapısal kaynaklarını 

görünür kılmaktadır. (Makal, 2017, s. 296). Fefe’nin namus cinayetini işleyerek cezadan 

kurtulma çabası yasa ile ahlak arasındaki açmazı sergilerken Katolik baskının birey üzerindeki 

etkilerini açığa çıkarmaktadır. Fefè’nin ‘namus temizleme’ planında kadının toplumsal 

değerinin tamamen cinselliğiyle ilişkilendirilmesi Germi’nin ahlaki sorgulamasının 

merkezindedir.  

Germi’nin İtalyan Usulü Boşanma ile yaptığı şey İtalya’nın ahlaki anatomisini çıkarmaktır. 

Film, İtalyan Usulü Komedi’nin temel niteliklerinden biri olan ‘trajikomik gerçekçilik’i en 

rafine haliyle temsil etmektedir. İtalya’nın geçmişinden taşıdığı çelişkiler, modernleşmeye 

duyduğu istek ve bu isteğin altında yatan ahlaki bunalım film boyunca ironik bir anlatıyla 

seyirciye sunulmuştur. Yönetmen mizahı toplumsal yapıyı deşifre etmek için kullanmıştır. 

Hiciv karakterlerin bedensel jestlerinden mekân seçimlerine dek yayılmaktadır. Örneğin 

Fefè’nin yargılandığı sahnedeki savunma avukatının kullandığı mantık zinciri, Rosalia’nın 

ruhsal durumu ve kadınların toplumsal yerini küçümseyen yaklaşımları mizahın kaynağı 

olmaktan çok sistemi teşhir etmektedir. 



114 
 

Filmin vizyona girmesinden yaklaşık on yıl sonra 1970’te boşanmanın yasal hale gelmesi 

doğrudan bu filmin bir sonucu olarak değerlendirilemez ama filmin bu dönüşümün kültürel 

hazırlayıcılarından biri olduğunu düşünülebilir. Eleştirmenlerin büyük çoğunluğu filmin 

cesaretini ve inceliğini övgüyle karşılamış ancak bazı muhafazakâr çevreler, onun aile 

kurumunu alaya aldığını ve gençleri yozlaştırdığını ileri sürmüştür. (Palmieri, 2020, s. 167). Bu 

tepkiler filmin ve İtalyan Usulü Komedi’nin tam da yapmak istediği şeyi başardığını 

göstermektedir. 

Pietro Germi savaş sonrası İtalya’sında sinemayı hem toplumsal nabız hem de etik tartı 

olarak kullanan yönetmenler arasında ayrı bir yerde durmaktadır. Oyuncu, senarist ve yönetmen 

olarak çalışması üslubuna bütünlüklü bir disiplin kazandırmıştır. Erken döneminde 

neorealizmin ayrıntı duyarlığını almış ancak anlatı yapısını her zaman anlaşılır ve sıkı 

kurmuştur. Seyirciyle kurduğu ilişki eleştireldir, alay eder ama gülme uyarıcı bir işlev üstlenir. 

Bu çerçeve erken filmlerindeki toplumsal başlıklarda açıkça görülmektedir. Yasanın Adına (In 

nome della legge, 1949), Umut Yolu (Il cammino della speranza, 1950) ve Demiryolcu (Il 

ferroviere, 1956) gibi yapıtlar otorite ile gündelik hayat ilişkisini, emek ve göçün ağırlığını, 

ailenin kırılma noktalarını yalın ama sert bir dille izletmektedir. Cinayetin Gerçekleri (Un 

maledetto imbroglio, 1959) polisiye örgüyü toplumsal gözleme bağlamıştır. Fakat yönetmen, 

ilk uluslararası başarısı İtalyan Usulü Boşanma ile toplumsal teşhis gücünü netleştirmiştir. 

Baştan Çıkarılmış ve Terk Edilmiş ise ataerkil düzenin namus ve itibar kodlarını daha da 

keskinleştirmiştir. Beyler ve Bayanlar (Signore e signori, 1966) ise küçük kent burjuvazisini 

taşlamaktadır. Filmin Cannes’da büyük ödülü paylaşması Germi’nin komediyi basit bir eğlence 

değil toplumsal teşhis aracı olarak kullandığını tescillemektedir. Bu üç filme birlikte 

bakıldığında Germi’nin komedilerinin kurumlar, gelenek ve arzu meselesindeki basıncı ölçmek 

için kullanıldığı sonucu çıkmaktadır. Geç 1960’lar ve 1970’ler ise üslubunun sertleştiği ama 

temel ilkelerin değişmediği evredir. Serafino (1968) ve Alfredo, Alfredo (1972) gibi filmler 

kurumları ve cinsiyet rollerindeki çatlağı yine görünür kılmaktadır. Germi’nin sineması yalnız 

birkaç ödüllü başyapıta indirgenemeyecek kadar tutarlıdır.  

 

5.2.5: Dün, Bugün, Yarın 

Vittorio De Sica’nın Dün, Bugün, Yarın (Ieri, Oggi, Domani, 1963) filmi üç bölümden 

oluşmaktadır. İlk bölümde Napoli’nin Forcella semtinde Adelina (Sophia Loren) işsiz bir adam 

olan Carmine (Marcello Mastroianni) ile evlidir. Adelina evi geçindirmek için sokakta kaçak 



115 
 

sigara satar. Taksitini ödeyemediği eşyalar için kesilen para cezası yüzünden evdeki 

mobilyalara haciz gelir. Komşular eşyaları saklayarak o anı atlatır. Mahalledeki bir avukat ceza 

ve borçların Adelina’nın üzerinde olduğu için hapse girecek kişinin o olduğunu fakat kadınların 

cezaevine konulamayacağını ve doğumdan sonra da altı ay süreyle korunacağını söyler. Adelina 

bu boşluktan yararlanıp sürekli hamile kalarak hapis riskini ertelemeye karar verir. Yıllar geçer 

ve ardı ardına yedi çocuk doğar. Carmine sonunda yorgun düşer. Çaresizlik büyüyünce, çiftin 

ortak arkadaşı Pasquale’den bir yardım ihtimali doğar ama Adelina son anda vazgeçer ve 

adalete teslim olur. Mahalleli para toplayıp af isteyen bir kampanya başlatır. Kalabalığın baskısı 

ve dilekçeler sonuç verir, Adelina bağışlanır, evine geri döner ve aile bir arada kalır.  

Adelina’nın öyküsü, Napoli’nin Forcella semtinde yoksulluk, mahalle dayanışması ve 

hamilelik kuralı etrafında kurulmuştur. De Sica konuyu kaçak sigara tezgâhı, kefalet borcu, 

haciz kâğıtları, komşuların eşyayı saklaması, mahalle avukatının verdiği hukuki bilgi ve art arda 

gelen doğumlarla yalın sahnelerle anlatmıştır. Gerçek bir olaydan alınması filmin komik 

görünen çıkış yolunu bir toplumsal durumun kaydına çevirmektedir. Adelina’nın bedenine 

yüklenmiş hukuki bekleme süresi aile düzenini ve cinsellik ritmini de belirlemiştir. Carmine’in 

tükenişi anlatının kritik eşiğidir. De Sica burada meseleyi büyütmemiş, sahneleri kısa tutmuş 

ve karar anlarını yalın bir dille vermiştir. Sonunda girişilen mahalle kampanyası ortak yaşamın 

pratik zekâsını işaret etmektedir. Bu çizgi De Sica–Zavattini ortaklığının savaş sonrası 

sinemasında görülen gündelik ayrıntı siyasetiyle uyumludur.   

Bölümün komik etkisi hukuk kuralının erteleme için kullanılmasından gelmektedir ama De 

Sica gülmeyi bir sonuca bağlamaktadır. Kamera kalabalık ev içlerinde ve sokak köşelerinde 

orta-uzun planlar kurmaktadır. Duyguyu yükseltmeden sahnenin sebep–sonuç bağını açık 

bırakmıştır. Komşuların araya girişi sahneleri yumuşatmaktadır. De Sica’nın bu filmde yaptığı 

şey bir hukuk boşluğunun aile içi cinsellik ve çalışma gerçeğini nasıl yeniden biçimlendirdiğini 

göstermektir. Ekonomik mucize yıllarında güney–kuzey eşitsizliği ve gündelik hayatta gıda, 

çocuk sayısı ve ev içi emek gibi unsurlar görünür kılınmaktadır. Başat kavram geçimdir. 

Yönetmenin amacı ajitasyon yapmak değildir. Hamilelik zinciri bitince sistem hızla işlemeye 

başlamış, kadının hapse girişi an meselesi olmuş ancak mahalle kolektifliğiyle bu akışı tersine 

çevirmiştir. De Sica konuyu büyük sözlerle değil insan kalabalığının ritmiyle anlatmaktadır.  

İkinci bölümde ise Milano’da zengin bir sanayicinin eşi olan Anna, kocasının Stuttgart’a iş 

seyahatinde olduğu bir gün sevgilisi Renzo’yu kocasının Rolls-Royce’u ile alır ve şehir dışına 

çıkar. Arabayı Renzo’ya kullandırırken birlikte kaçmayı önerir. Yol kenarında çiçek satan küçük 



116 
 

bir çocuğa çarpmamak için direksiyonu kıran Renzo, otomobili bir traktöre vurarak ezer. 

Anna’nın aklı bir anda sadece arabaya ve itibara döner. Sinirle yoldan geçen lüks bir aracı 

durdurup onunla eve döner ve Renzo’yu kaza yerinde bırakır. Renzo az önce ölümden kurtardığı 

çocuktan gönülsüzce bir demet çiçek satın alır, sonra çiçekleri fırlatıp yürür gider.  

Anna’nın öyküsü bir lüks otomobilin içinde başlayan ve neredeyse bütünüyle orada geçen 

kısa bir yolculuktur. Otomobilin çarpma anı bu bölümün tek olayıdır. Gerisi değerler 

çatışmasıdır. Anna sevgilisinden çok otomobilini ve itibarını düşünmektedir. İlk panikte bir 

yabancıyla yola devam etmiş ve Renzo’yu geride bırakmıştır. Bu yalın kurgu para ile sevgi, 

güven ile statü, hareket ile duruş gibi ikilikleri uzun açıklamalara gerek duymadan görünür 

kılmaktadır. Bölüm Alberto Moravia’nın Aşırı Zengin Kadın (Troppo ricca) öyküsünden 

uyarlanmıştır. Öyküdeki modern kentteki sınıf farkı ve eşya sevgisi vurgusu sahnelerin kısa ve 

keskin yapısıyla korunmuştur.  

Mekân kullanımı tek bir nesneyle yani otomobille yönetilmiştir. Kamera aracın dar 

alanında yüzleri ve konuşmaları sade bir tavırla göstermekte ve geniş alanlar yalnızca kaza 

anında ve sonrasında görünmektedir. Bu sıkıştırma Anna’nın dünyasının ölçeklerini 

göstermektedir. Geniş evler, pahalı eşyalar ama daralmış bir duygu alanı Anna’nın dünyasıdır. 

Renzo’nun yazar kimliği ise sınıf farkını görünür kılmaktadır. Onun sözcükleri çoktur ama 

etkisi azdır.  

Üçüncü bölümde Roma’da çatı katında çalışan lüks hayat kadını Mara, zengin bir 

sanayicinin nevrotik oğlu Augusto’yu düzenli müşteri olarak ağırlar. Yan dairede büyükannesini 

ziyarete gelen genç ruhban adayı Umberto da Mara’ya tutulur. Mara ona mesleğini gizleyip 

manikürcü olduğunu söyler. Sert mizaçlı büyükanne durumu fark edip kapı önünde kıyameti 

koparır ve imza toplayıp Mara’yı binadan attırmakla tehdit eder. Ertesi gün paniğe kapılan 

büyükanne Umberto’nun ruhban okulunu bırakmayı düşündüğünü öğrenince Mara’dan yardım 

ister. Mara genci ikna etmeyi başarırsa bir hafta perhiz sözü verir. Umberto ailesiyle tartışınca 

Mara uzun bir konuşmayla genci yeniden seminere dönmeye razı eder. Teşekkür için 

Augusto’ya striptiz yapmaya başlar ancak verdiği söz aklına gelince yarıda keser ve ikisi o gece 

birlikte dua ederler. 

Filmde Piazza Navona’daki dış sesler dairenin içine sızmaktadır. Telefon, kapı ve 

pencereden gelen sesler bölümün ritmini belirlemektedir. Roma’nın taş dokusu ve çatı katı 

yaşananların sahnesi olmaktadır. Bu bölümün ana meselesi arzu gibi gözükür ama arzu son söz 



117 
 

değildir. Mara, genci tek tek gerekçelerle konuşmaya çağırır. Seminerde kalmanın nedenlerini 

ve dışarıdaki hayatın zor taraflarını açıklar. Bu konuşma bölümün etik hattını çizmiştir. Bu 

çerçeve arzu, özdenetim ve komşuluk baskısı arasındaki küçük dengeleri açıkça göstermektedir. 

Anlatı bir ahlak dersi değildir.  

Film bütünsel olarak İtalya haritasını bir değerler tablosuna çevirmiştir; Napoli’de 

yoksulluk ve dayanışma, Milano’da eşya ve itibar, Roma’da arzu ve özdenetim. Böylece üç 

kent üç değeri taşımaktadır. Üç bölüm birlikte okunduğunda film açık sorulara dayanan bir ülke 

panoramasıdır. Bu dağılım 1960’ların başında ülkenin hızla değişen toplumsal yapısını kısa 

hikâyelerle gösterebilen bir anlatı formu oluşturmuştur. Filmin üç bölümünde de Loren–

Mastroianni eşleşmesi farklı toplumsal bağlamlarda arzu ve sınır meselesini tartışmaktadır. 

Zavattini’nin neorealist yıllardan sonra popüler başarı getiren senaryolara yönelmesi bu yapıda 

açıkça görülmektedir. Filmin özellikle Adelina bölümü neorealist ısrarın komedide yeniden 

kullanımını göstermektedidr. Olay azdır ve sahneler gündelik ayrıntılara dayanmaktadır. Filmin 

uluslararası dolaşımı ve aldığı ödüller evrensel olarak değerini pekiştirmektedir. 

Üç bölümün anlatı matematiği benzer ama aynı değildir. Hepsinde bir mekânsal merkez 

vardır; sokak, otomobil ve çatı katı. Hepsinde mahalle avukatı, yoldan geçen sürücü ve endişeli 

büyükanne gibi ikincil kişiler kilit işlevler görmektedir. Adelina’da kolektiflik çözüm 

üretmektedir, Anna’da çözüm yoktur, Mara’da ise bireysel özdenetim çözüm olabilecekken saf 

dışı bırakılmıştır. Bu detaylar İtalya’nın 1960’lar başında sinemada sık görülen düşük gösterişli 

sade anlatımının güçlü bir örneğidir. De Sica neorealist dönemden sonra bu tür şehir skeçlerinde 

de gündelik ayrıntıdan sonuç çıkarmaya devam etmektedir. Zavattini ile olaydan çok durum 

anlatısı kurmaktadır. Sonuç olarak film üç kentte üç durumun kısa ve sade anlatımıdır. 

 

5.2.6: Yoldaşlar  

Yoldaşlar (I Compagni, 1963) İtalyan sinemasında emek tarihine bakan ender 

başyapıtlardan biri olarak Mario Monicelli’nin komediyi toplumsal teşhirin diliyle harmanlama 

konusundaki ustalığını berraklaştırmaktadır. Hikâyeye göre Torino’da 19. yüzyıl sonudur. 

Dokuma fabrikasında işçiler 14 saat çalışmaktadır. Genç Omero (Franco Ciolli) vardiyada 

yaralanır. Pautasso (Folco Lulli), Martinetti (Bernard Blier) ve birkaç işçi bir komite kurar. 

Fakat yönetim çalışma süresini 13 saate indirme talebini reddeder. Erken çıkış denemesi de 

kabul edilmez. Bu sırada kente kaçak gelen Profesör Sinigaglia (Marcello Mastroianni) akşam 

toplantısına sızar. Grev çağrısı yapar. Raoul (Renato Salvatori) kuşkuludur ama yine de 



118 
 

profesörü evinde saklar. Fabrika sahibi Baudet (Vittorio Sanipoli) geri adım atmak niyetinde 

değildir. İşçilerin yerlerine başkaları getirilir. Grevde çatışma olur ve Pautasso ölür. Haber 

yayılır ve yetkililer sert davranmaya başlar. Sinigaglia aranmaktadır. Haftalar geçer, ekmek 

azalır ve moraller düşer. İşçiler oylama yapar ve işe dönmeyi tartışırlar. Sinigaglia geri dönünce 

işgali önerir. Kapıda asker belirince kargaşa büyür. Askerler ateş açar ve Omero vurulur. 

Kalabalık dağılır ve sonunda Sinigaglia yakalanır.  

Film bir işçi kazasının yarattığı öfkeyi kente sığınmış lise öğretmeni Prof. Sinigaglia’nın 

gelişiyle örgütlenme arayışına dönüştürür ve bu süreci acı-tatlı bir tonla izler. Anlatı Yeni 

Gerçekçilik sonrası dönemde İtalyan Usulü Komedi damarında yer almakta çünkü gülme ile 

hüzün birlikte çalışmaktadır. Filmler kahramanlıklar yerine tereddütlü denemeler daha 

görünürdür. Monicelli sınıf deneyimini bir dizi başarısızlık üstünden kurmuştur. İtalyan Usulü 

Komedi’nin toplumsal taşlamayı ve komediyi birleştiren bir gelenek olmasıyla Monicelli’nin 

filmi bu bileşimi 19. yüzyıl Torino’sunun sisli arka planında kararlı bir yalınlıkla 

uygulamaktadır. 

Filmin içerik dokusu örgütlenmenin yıpratıcı bir beden işi olduğunu her adımda 

hatırlatmaktadır. Erken paydos denemesi yerini kısa bir yürüyüşe, oradan da zorlu bir greve 

bırakmıştır. Filmdeki komiklikler ansızın belirmekte ama hiçbir zaman amaç komiklik 

olmamaktadır. Yorgunluk, kıtlık ve ev içi gerilimler doğrudan filme taşınmıştır. Pautasso’nun 

ölümü ve Omero’nun vurulması anlatıya dramatik bir bedel duygusu kazandırmıştır. Finalde 

bir çocuğun abisinin yerini alması kazanımın ertelendiği ama bilincin değiştiği bir son hissi 

yaratmıştır. Filmde yenilgi ile uyanış hissi aynı çerçevede taşınmıştır. Filmin ilk gösteriminin 

İtalyan Sosyalist Partisi kongresinde yapılması ve Monicelli’nin çalışma dünyasının 

gerçekliğini göstermekteki niyeti filmle amaçlanan etik-politik odağı vurgulamaktadır.  

Monicelli’nin filmografisinde Yoldaşlar, Modanno Sokağı’nda Büyük Anlaşma ve Büyük 

Savaş ile başlayan toplumsal komedinin gerçekçi örneklerini sürdürmektedir. Talihsiz 

soyguncuların ve cephe arkadaşlarının ardından fabrika çalışanları sahneye çıkmaktadır. 

Yönetmen 1966’da Brancaleone Ordusu (L’armata Brancaleone) gibi orta çağa bakan 

taşlamalara yönelecek ama buradaki tarih duyarlığını farklı tür formlarına taşıyacaktır. Film 

sıcaklık, mizah ve ironiyle örülmüş bir çalışmadır. Monicelli’nin karakterleri sabit tipler olmak 

yerine değişen, dönüşen, kavga eden, utanan ve cesaretlenen tiplemelerdir.  



119 
 

İtalyan Usulü Komedi toplumsal hiciv, gündelik ayrıntılar ve hüzünlü bir tatla tarif 

edilebilir.  1958 sonrası belirgileşen dönemde Risi, Germi, Scola ve Monicelli farklı lehçelerle 

bu karışımı sürdürmüştür. Yoldaşlar bu haritada tarihsel dram etiketini hak etmekle birlikte 

türün merkezini oluşturan yöntemleri tutarlı biçimde kullanmıştır. Mizahi tonunu seyirciyi 

rahatlatmak için değil, sınıf ilişkilerini gerçekçi kılabilmek için devreye sokmuştur. Film yıldız 

oyuncularla seyirciyi perdeye çağırmakta ama sahada kurduğu emek koreografisiyle politik 

deneyimi somutlaştırmaktadır.  

 

5.2.7: Dostlarım  

Dostlarım (Amici Miei,1975) Monicelli’nin olgunluk evresinde kariyerinin sonuna 

yaklaşırken komediyi acı bir dünya görüşüyle kaynaştırdığı çizginin kristalize olduğu filmdir. 

Dostlarım 1950’lerin sonundan 1970’lere uzanan akımın yetişkinlik aşamasıdır. Proje Pietro 

Germi’nin fikri ve senaryo gövdesi üzerine inşa edilmiştir. Germi’nin 1974’teki ölümünden 

sonra Monicelli yönetmenliği devralmış ve filmin başlığında “Bir Pietro Germi filmi” ibaresi 

özellikle korunmuştur. Akımın temel ilkesi olan gülme ile trajedinin yan yanalığı, toplumsal 

eleştiri ve karakter kusurlarını teşhir eden acı alay dili Monicelli’de erken dönemden beri vardır. 

1970’lerde bu ton koyulaşmıştır. Monicelli’nin 1958’ten itibaren kurduğu komik ve trajik 

bileşiminden sonra 60’ların toplumsal satiri ile 70’lerdeki kararma yönetmenin ayırt edici 

sinemasıdır. Film bu çizgide mizahın hedefini gündelik hayattaki sıkışma, yılgınlık ve orta 

sınıfın varoluşsal sorunlarına çevirmektedir.  

Filmde Floransa’da yaşayan dört yakın arkadaş -bar sahibi Guido Necchi (Duilio Del 

Prete), gazeteci Giorgio Perozzi (Philippe Noiret), belediyede çalışan mimar Rambaldo 

Melandri (Gastone Moschin) ve yoksullaşmış soylu Raffaello “Lello” Mascetti (Ugo 

Tognazzi)- boş zamanlarını ‘zingarate’ dedikleri ustaca şakalara ayırır. Buluşma noktaları 

Necchi’nin kahvesidir ve gece devriyeleri kadar aile içi dertlerden de oraya sığınırlar. Bir 

yanlışlıkla hastanelik oldukları bir gecenin ardından disiplinli ve sert görünüşlü doktor Prof. 

Alfeo Sassaroli (Adolfo Celi) ile tanışırlar. Doktor önce onların hedefi olsa da sonra arkadaş 

halkasına katılır ve artık beş kişi dolaşırlar. Bu dostlar gündüzleri kentin sokaklarında masum 

insanlara ufak oyunlar kurar, bazen istasyonda hareket eden trene yanaşıp pencereden bakanlara 

ansızın tokat atarak kahkaha patlatır, bazen de bir bürokratı hedef seçerler. Şakalar büyür ve 

yerini bir sonraki plana bırakır. Yaşlandıklarını ve işleri yoluna koyamadıklarını kabul ederler. 

Bir gecenin sonunda Arno kıyısında toplanıp sabahın ilk ışıklarına kadar dolaşırlar. 



120 
 

Monicelli’nin Dostlarım’ı arkadaşlığı bir sığınak olduğu kadar bir kaçış alanı olarak kuran 

ve bu bağı gündelik hayattaki küçük ama keskin hareketlerle gösteren bir filmdir. Anlatı tek bir 

büyük olay yerine bir araya gelen sekanslar üzerinden ilerlemektedir. Her bölümde aynı 

çekirdek grup gündeliğin akışını bozan bir oyun kurmakta, sonra hızla normal hayata geri 

dönmektedir. Bu tekrarın içinde yaş almış erkeklerin yalnız kalma korkusu, aileden ve işten 

uzaklaşma isteği ve dostluk ile sorumluluk arasındaki gerilim gibi asıl konular görünür 

olmaktadır. Monicelli mizahı bu gerilimi açık etmek için kullanmıştır. Kahkaha burada geçici 

bir korunak sağlamakta ama hiçbir şeyi çözmemektedir. Bütün bunlar filmi yalnızca şaka 

üzerine kurulu bir erkeklik komedisi olmaktan çıkarmaktadır. Pratikte şaka yaşlanma ve ölümle 

pazarlık eden bir ritüele dönüşmektedir ama kahkaha burada dayanışmanın son imkânıdır.  

Karakterlerin her biri tek başına güçlü değildir. Birlikteyken çevreyi bozan ve kuralları 

bükebilen bir enerjiye bürünmektedirler. Film bu enerjiyi orta yaşın kırılganlığıyla kurmuştur. 

Oyunlar çoğu zaman kendilerine de zarar vermektedir. Dostluk bir kalkan olduğu kadar bir 

kapan halini de almaktadır. Yetişkin olmanın bir zamanlar sandıkları kadar sağlam bir zemin 

sunmadığını göstermektedir. Öte yandan bu dostların kurduğu oyunlar kurumların yüzeyini 

görünür kılmaktadır. Hastane, gazete, ev, bar, meydan ve tren istasyonu gibi mekânlar birer 

deneklere dönüşmektedir. Finalde büyük bir toparlanma yoktur. Birlikte olmanın neşesi 

sürmekte ama yorgunluk daha görünür hale gelmektedir. Mizahın keskinliği yaşlanma 

duygusunu hafifletmemektedir. Türün bu geç dönem örneğinde komedinin içindeki hüzün daha 

rahat duyulmaktadır. Döngü her seferinde biraz eksiltilmiş bir neşe üretmektedir. Bu eksilme 

filmin asıl izleğidir. 

Monicelli büyük bir cümle kurmak yerine küçük hamleler yapmaktadır. Bu nedenle film 

toplumsal bir teori sunmamaktadır. Otoriteyle yüzleşme, ailedeki yıpranma, orta sınıfın içe 

doğru kapanması gibi başlıklar açık hükümlere bağlanmamıştır. Yine de seyirci bunları 

görmekte ve durduğu yeri sorgulamaya çağrılmaktadır. 

1975’teki filmden sonra Dostlarım Bölüm 2 (Amici miei atto II, 1982) aynı ritmi hafıza ve 

yasla karıştırmış ve gençlik şakalarını orta yaşın kırılganlığıyla yeniden yüzleştirmiştir. 

Dostlarım Bölüm 3 (Amici miei atto III, 1985) ise Nanni Loy’un yönetiminde yaşlılık, kurumlar 

ve artık işlemeyen şaka olayları etrafında bir veda duygusu üretmiştir. İlk filmin açık neşesi 

ikinci filmde buruklaşmış, üçüncüde yerini zaman ve ölüm bilincine bırakmıştır. 



121 
 

İkinci bölümde dört arkadaş -Mascetti, Melandri, Necchi ve Sassaroli- ölen Perozzi’nin 

mezarı başında buluşur. Sohbet onları 1966 Floransa seline ve eski yaramazlıklara götürür. 

Mascetti borç içindedir ve bir tefecinin kıskacından kurtulmak için Sassaroli’nin böbrek taşı 

numarasıyla kurdukları düzenle para bulurlar. Arada küçük kaçamaklar, yanlış aşklar, eski 

düşmanlıklar belirir. Sonunda Mascetti kalp krizi geçirir ve tekerlekli sandalyeye mahkûm olur. 

Ekip değişen koşullara rağmen bir arada kalmaya uğraşır. 

 

5.2.8: Baştan Çıkarılmış ve Terk Edilmiş 

Baştan Çıkarılmış ve Terk Edilmiş (Sedotta e Abbandonata, 1964) bir namus krizini ve 

onun etrafında örülen aile, mahalle ve kurumları merkezine almaktadır. Sicilya’nın küçük bir 

kasabasında taşocağı sahibi ve namus takıntısıyla tanınan baba Vincenzo Ascalone (Saro Urzì), 

büyük kızı Matilde’nin (Paola Biggio) nişanlısı Peppino Califano’nun (Aldo Puglisi) küçük kızı 

Agnese’yi (Stefania Sandrelli) baştan çıkarıp hamile bıraktığını öğrenir. Evde kıyamet kopar ve 

tek çözüm olarak Peppino’nun Agnese ile evlenmesini dayatır. Peppino kızın artık bakire 

olmadığını öne sürerek geri durur. Vincenzo aile onurunu kurtarmak için işleri büyütür ve oğlu 

Antonio’yu (Lando Buzzanca) kışkırtır. Akrabası avukat kuzen Ascalone’dan (Umberto 

Spadaro) ve kasabanın ileri gelenlerinden yardım bekler. Agnese polise gider ve soruşturma 

açılır. Yaşı nedeniyle Peppino hakkında suçlama yapılır ve iki aile de cezadan kaçmak için 

derhal nikâh baskısını artırır. Peppino bir süre rahip akrabasına sığınır ve çeşitli manevralarla 

durumu oyalamaya çalışır. Vincenzo tehditleri ve hileleri artırınca sonunda kasaba 

dedikodularını susturacak bir kaçırma yalanının ardından Agnese ve Peppino apar topar 

evlendirilir. Nikâh kıyılır ve düzenin sözde yerine konduğunu ilan eden bir kapanışa ulaşılır. 

Germi, İtalyan Usulü Boşanma filmindeki yöntemi sürdürmüştür. Yerel onur söylemini 

olay örgüsünün itici gücü yapmış ve ceza ve medeni hukuka değen somut adımlarla taşlamayı 

kurmuştur. Anlatı soğukkanlı bir nedensellik zinciri işlemektedir. Bu zincir komik görünen 

hamlelerin aslında disiplin ve korku ürettiğini göstermektedir. Film bu bakımdan yönetmenin 

önceki yapıtıyla tematik bir ikilik oluşturmaktadır. Filmin hedefi gelenek adına meşrulaştırılan 

şiddet ve ikiyüzlülüğün açığa çıkarılmasıdır. 

O yıllarda İtalya’da iki düzenek yürürlüktedir; onur suçu kapsamında ceza indirimi 

öngören hüküm ve namusu onarma amacıyla evliliği bir çıkış yolu sayan uygulama. Bu iki 

başlık aile şerefini hukuki bir ölçüte çevirmekte ve cinsel suçların toplumsal sonuçlarını evlilik 

üzerinden silikleştirmeye yaramaktadır. Film tam da bu noktayı hedef almaktadır. Baba evlilik 



122 
 

dayatmasını bir hukuk manevrası gibi sunmaktadır. Karşı taraf pazarlık yapmakta, savcılık ve 

polis yaş, rıza ve delil gibi ölçütlerle hareket ederken evlilik seçeneğini masada tutmaktadır. 

Anlatı, örf ile devlet dilinin nasıl iç içe geçtiğini, mağdurun sesi duyulduğunda bile kararların 

şikâyeti geri çektirecek çözümlere yöneldiğini göstermektedir.  

İlk bölüm ev içindeki krizin duyulduğu odakla başlar ve karar yetkisi yaşlı erkeklerde 

toplanır. Devamında mesele avukat, yerel eşraf ve din görevlileri gibi kamusal alana açılır. Son 

bölümde ise pazarlıklarla ve baskıyla zoraki nikâh anlatıda geçici bir sükûn sağlar. Filmdeki 

komedi unsurları erkekliğin gür sesini boşa çıkarmaktadır ve çıkar hesaplarının sıradanlığını 

göstermektedir. Devlet olaya girdiğinde hukuk dili delil ve yaş kriterine dayalı bir soruşturma 

yürütmüş ama evliliği cezayı ortadan kaldırabilecek bir seçenek gibi ele almıştır. Filmde işlenen 

kişisel dram, baskı üreten bir düzenin şeması olarak kullanılmıştır. Sahneler otoriteyi temsil 

edenlerle modern gençlik arasındaki mesafeyi sürekli hatırlatmaktadır. Germi’nin komedi 

anlayışı bir teşhir mekanizması olarak işlemiştir. 

1960’ların ortasında ekonomik büyüme söylemi yaygınken film güneydeki ataerkil 

kodların inadıyla devlet ve hukuk dilinin sınırlarını tartışmaktadır. Bu yüzden filmin akım 

içerisindeki yeri komedi ile toplumsal eleştiriyi birleştirmesi açısından önemlidir. Germi’nin 

filmografisi benzer hatta devam ederken İtalyan Usulü Boşanma'nın öyküsü burada onur, 

cinsellik ve evlilik üçgeninde keskinleşmiştir. Film, toplumsal baskının hukukla ittifak kurduğu 

anları yalın bir şekilde göstermektedir. Filmde yer verilen hukuk uygulamaları daha sonra 

kaldırılmıştır. Bu nedenle yapıt belirli bir dönemin normlarını teşhir etmiştir.  

 

5.2.9: Zor Bir Hayat  

Dino Risi, savaş sonrası İtalyan sinemasında güldürüyü toplumsal teşhisin aracı yapan 

kuşağın en belirgin adlarından biridir. Risi türün kurucu babaları arasında sayılmaktadır ve 

kariyerine De Sica-Lattuada çevresindeki asistanlık yıllarından başlayıp popüler başarılarla 

kurumsallaşan ama keskin dilini yitirmeyen bir hatta devam etmiştir. Erken dönemde Risi yıldız 

oyuncuları toplumsal meselelerden koparmadan kullanmayı öğrenmiştir. Fakir ama Güzel 

(Poveri ma belli, 1957), Venüsün İşareti (Il segno di Venere, 1955) ve Dul (Il vedovo, 1959) 

gibi popüler çalışmalar erkeklik gururu, arzunun dili ve küçük çıkar ağlarını hafif tonda yüzeye 

çıkarmaktadır. 1960’lara gelindiğinde Risi taşlamayı sertleştirmiş ve özellikle iki filmle çağdaş 

İtalya’nın nabzını tutmuştur. Zor Bir Hayat (Una Vita Difficile, 1961) savaş sonrası belleğin 



123 
 

kariyer, evlilik ve vicdan arasındaki gerilimde nasıl aşındığını gösterirken Gamsız Hayat (Il 

sorpasso, 1962) modernleşmenin hız, tüketim ve beden dili üzerinden kurduğu yeni normları 

yol filmi anlatısıyla ölçmektedir. Risi’nin bu filmleri 1960’lar sinemasının yönünü tayin eden 

simgeler olarak anılmaktadır. 

Zor Bir Hayat’ta savaşın son günlerinde kuzeyde bir köyde saklanan direnişçi Silvio 

Magnozzi (Alberto Sordi), genç Elena (Lea Massari) tarafından yakalanmaktan kurtarılır. 

Aralarında bağ kurulur ama ateşkes yapılınca yolları ayrılır ve yıllar sonra Roma’da yeniden 

karşılaşırlar. Silvio sol bir gazetede yazmaya başlar ve kendisi inatçı bir doğrucudur. Elena ile 

evlenirler ama yoksulluk, işsizlik ve dava üstüne davalar hayatı daraltmaktadır. Silvio yazıları 

yüzünden para kazanamaz ve bazen hapse girer, bazen de işten atılır. Elena sabreder, evden 

gider, geri döner ve yeniden denerler. Ekonomik mucize vitrinleri yükselirken Silvio’nun gözü 

doymayanları ifşa eden yazıları başını derde sokmaktadır. Onuruyla geçinmeye çalışsa da evin 

masası boş kalır. Yıllar ilerledikçe Silvio bir sanayicinin yanında basın işleri ile güvenli bir 

hayata geçmeyi düşünür ve karşılığında susması istenir. Bir lokantada, bir büroda, bir balo 

salonunda küçük küçük aşağılanır. Son perdede Silvio rahat bir yaşam ve ilkeler arasında sıkışır. 

Vereceği karar hem evliliğin hem de yıllarca taşınan direniş hatırasının anlamını belirleyecektir. 

Öykü 2. Dünya Savaşı sonundan ekonomik büyüme yıllarına uzanan bir zaman çizgisini 

takip etmektedir. Bu yüzden yalnızca bir aile hikâyesi değildir ve filmde basın, siyaset, iş 

dünyası ve adliye koridorları tek bir akışa bağlanmıştır. Çürümeyi üreten şey kurumların dili ve 

günlük alışkanlıklardır. Dava açan patron, tokalaşırken şart koşan siyasetçi, avukat, işi bağlayan 

basın müdürü gibi figürlerin hepsi aynı çıkar matematiğini sürdürmektedir. Silvio’nun her 

seferinde daha alçak bir eşiğe çekilmesi bu ortak dilin gücünü göstermektedir. Alberto Sordi’nin 

beden dili iki uç arasında gidip gelmektedir. Sesi yükseldiğinde sonuç alamamaktadır ve çoğu 

kez boynunu büküp itaat etmek zorunda kalmaktadır. Film Sordi’nin komik mizacını kırmasa 

da onu sürekli sınırda tutmuştur. Elena’nın yaklaşımı ve kararlarıyla evin içi bir çatışma alanına 

dönüşmektedir. Bir yandan evin içinde sabırlı bir bekleyiş hakimdir, öte yandan dışarıdaki 

parıltı ve baştan çıkarma sorun çıkarmaktadır.  

Filmin etik gerilimi iki eşik üzerine kuruludur. Birincisi yazı ile hayat arasındaki açısal 

farktır. Silvio’nun yazılarını koruma iddiası evin içi hesaplarla çarpışmaktadır. İkincisi 

karakterin onuru ile roller arasındaki farktır. Basın toplantısı gibi sahneler rol yapma baskısını 

hissettirmektedir. Silvio rolü kabul ettiğinde kurtulabilir, kabul etmediğinde ise dışarıda 

kalacaktır. Böylece film izleyiciyi her seferinde o karar anına geri getirmektedir. Risi bu anların 



124 
 

devamlı bir zincir kurduğunu göstermektedir. Filmdeki sınıf hareketliliği tek yönlü değildir. 

Zenginliğe yaklaşınca mutluluk gelmemekte, uzaklaşınca erdem doğrudan elde 

edilememektedir. Bu açıdan film ideolojik bir kabule yaslanmamaktadır. Sürekli bir eleştirel 

tekrar doğmaktadır. Bu nedenle sonuçta hangi karar alınırsa alınsın sonuç tek bir karara 

bağlanmamıştır. Bu açıdan filmin işaret ettiği sorun tek bir döneme ait değildir. İş, aile ve itibar 

arasındaki gidiş gelişler her çağda benzer cümlelerle kurulmuştur. Silvio kendini haklı 

görmekte ama çoğu kez haksız çıkmaktadır. Bu ikilik, filmin gerçek hayatla bağını 

güçlendirerek inandırıcı kılmaktadır. İzleyiciye verilen bu pay ile davranışların ve seçimlerin 

sonucunu yorumlamak için ucu açık bırakılmıştır.  

 

5.2.10: Gamsız Hayat 

Roma’da Ferragosto sabahı boş sokaklarda telefon arayan Bruno Cortona (Vittorio 

Gassman), pencereden kendisini izleyen hukuk öğrencisi Roberto Mariani’ye (Jean-Louis 

Trintignant) seslenir ve onun evine çıkar. Bir aperatif ısmarlama niyetiyle onu üstü açık 

arabasına atıp kısa bir gezinti diye yola çıkarır. Bu gezinti iki güne uzar ve Lazio ve Toskana 

kıyılarını kat ederler. Barlar, lokantalar, danslar, kaçamaklar birbirini izler. Roberto, Bruno’nun 

kural tanımaz hızına istemeden eşlik eder ve yol üstünde akrabasına uğradığında aile içi 

gerilimleri de görür. Gecenin bir vakti Bruno’nun yıllardır ayrı yaşadığı eşi ve kızıyla karşılaşır. 

Bruno kızını ilk anda tanımaz ve baba-kız ilişkisinin bu zayıf bağı Roberto’nun iyice şaşırtır. 

Ertesi gün sahildeki bir grupla buluşurlar. Dönüşte Roberto gevşer ve Bruno’nun laubali tavrını 

taklit etmeye başlar. Kıyı yolunda bir kamyonla burun buruna gelince Bruno manevra yapar ve 

araba uçuruma savrulur. Roberto ölürken Bruno sağ kalır. Bruno olay yerine gelen polise ifade 

verirken Roberto’nun soyadını bile bilmediğini fark eder. 

Gamsız Hayat iki kişinin farklı karakterini çarpıştıran yalın bir yol filmi olarak 

izlenmektedir. Yönetmen Zor Bir Hayat’taki sınıf ve onur sınavlarının ardından daha çıplak bir 

hız deneyi yapmıştır ve 1963’teki Canavarlar’ın kısa skeçli taşlamasına giden yolu 

hazırlamıştır. Filmin yapısı peş peşe gelen kısa duraklara dayanmaktadır ve her durak 

karakterleri hız, para, kadın, sınıf, itibar gibi sınavlara tabi tutmaktadır. Film iki günlük akışta 

bu dönüşümü net bir biçimde göstermektedidr. Bruno sözlere, sese ve gösteriye yaslanan bir 

erkeklik biçimidir. Şakalaşır, kışkırtır, hayat kısa der ve hesap vermez. Roberto ise bir şeyleri 

erteleyen ölçülü ve çekingen biridir ama sonunda kendini Bruno’nun temposuna bırakır. Film 



125 
 

ikisini iyi ya da kötü diye kodlamamıştır. Yol boyunca karşılaştıkları akrabalar, eski eş, nişanlı 

gençler ve rastgele tanıdıklar bu boşluğu farklı biçimlerde yansıtmaktadır.  

Risi modernliğin hızlı hareketlerinin hafızayı nasıl aşındırdığını ve ilişkileri nasıl 

yüzeyselleştirdiğini göstermek istemiştir. Bruno’nun öne çıkan varlığı Roberto’nun çekingen 

ve içe dönük oyunuyla karşıtlık kurmaktadır. Bu karşıtlık bir güç savaşı gibi değildir, yaşam 

biçimi karşılaşmasıdır. Bruno’nun kızını tanımaması ve ardından Roberto’nun soyadını 

hatırlayamaması bu karşılaşmanın eleştirel tarafını ortaya koymaktadır. İki gün boyunca 

yemekten sohbetlere, riskten keyfe kadar her şey filmin içindedir ama kurulması gereken bağlar 

gibi temel ölçütler geride kalmıştır. Bu, dönemin kent hayatına dair geniş bir tespit olarak 

okunmaktadır. Ekonomik canlılık, tüketim iştahı ve otomobil kültürü günlük hayata hız 

katarken karşılığında dikkati ve özeni törpülemektedir.  

Film, hızın ahlakı nasıl dönüştürdüğünü, gösterinin ilişkileri nasıl incelttiğini ve rol 

yapmanın gündelik dilin içine nasıl yerleştiğini göstermektedir. Yol filmi bu değişimi görünür 

kılmak için ideal bir çerçeve olmaktadır. Filmdeki hareket düşüncenin yerini almaya 

başladığında hafıza ve duyusal bağlar geride kalmaktadır. 

 

5.2.11: Canavarlar  

Dino Risi’nin Canavarlar (I mostri, 1963) filmi Roma’daki 60’ların başındaki hayatı yirmi 

kısa bölümle anlatmaktadır. Film, yönetmenin İtalyan Usulü Komedi içindeki konumunu 

sağlamlaştıran toplumsal bir taşlama olarak tasarlanmıştır. Bölümler gündelik hayattan 

kesitlerle etik sınırların nasıl kolayca esnediğini göstermektedir. Başrollerde Ugo Tognazzi ve 

Vittorio Gassman her sınıftan figürü dönüşerek oynamaktadır. Risi’nin mimarisi filmin 

güvensizlik tonunu çıplak ve hesaplı bir biçimde öne çıkarmaktadır. 1950’lerin sonundaki 

ekonomik büyüme atmosferine doğrudan tepki vererek güldüren ama uyaran bir yapıdadır. 

Film büyük bir anlatı kurmak yerine tekrarlanan davranış kalıplarını izletmeyi 

amaçlamıştır. Risi’nin burada zengin–yoksul veya iktidar–madun ayrımı yapmadan herkesi 

hedefe koyması, seyirciyi mesafe almaya zorlayan nesnel bir bakışa zorlamaktadır. Filmin öne 

çıkan parçaları bu yöntemi göstermektedir. İlk bölümde bir baba ilkokul çağındaki oğluna 

kandırma ve yalanı hayat dersi olarak öğretir ve yıllar sonra oğlu onu soyar ve öldürür. İkincide 

bir aktör, yardım isteyen bir meslektaşını telefonda överken fikrini değiştirir ve yerine başka 

birini önerir. Diğerinde kıskanç koca dertleşmek için arkadaşına gider ve karısı o anda o evdedir. 



126 
 

Sonra bir asker öldürülen kız kardeşinin günlüğünü gazeteye satmaya kalkar. Diğer 

bölümlerden birinde dilencilerden biri, kör arkadaşını bedava ameliyat ettirmek isteyen doktora 

karşı çıkar. Devamındaki skeçler sergi açılışı, ödül töreni, yolda üstünlük kavgası, televizyon 

ve boks dünyası içinde benzer küçük çıkar, ikiyüzlülük ve kurnazlık anlarını art arda gösterir. 

Bu örnekler tek tek olay anlatmaktan çok ekonomik büyüme sonrası kentli sınıfın nasıl kalıp 

davranışlar sergilediğini göstermeyi amaçlamaktadır. Seyirciye ‘bu davranış nasıl normalleşti?’ 

sorusunu yöneltmektedir. 

Risi’nin filmografisinde Canavarlar, Zor Bir Hayat (Una Vita Difficile, 1961) ve Gamsız 

Hayat (Il sorpasso, 1962) ile komedinin teşhir gücünü en çıplak hâliyle kullandığı çizgiyi 

tamamlamaktadır. Gamsız Hayat Risi’nin hız, araç kültürü ve fırsatçılığa dair keskin gözünü 

vurgulamaktadır. Film bu bakışı geniş bir tipolojiye yaymakta ve repertuvar mantığıyla 

çalışmaktadır. Filmde komedi toplumsal tahlil için bir araçtır. 

Film, İtalya’da iyi bir gişe başarısı yakalamıştır ve daha sonra Risi–Monicelli–Scola ortak 

yapımı Yeni Canavarlar (I nuovi mostri, 1977) ile güncellenmiş bir canavarlar serisine kaynak 

olmuştur. Canavarlar belirli bir sınıfa değil toplumun genel davranış kalıplarına eleştiri 

getirdiğinden ve bunu star oyuncularla yaptığından akım sınırları içinde durmaktadır. 

 

5.2.12: Patlama  

Patlama (Il boom, 1963)’da müteahhit Giovanni Alberti (Alberto Sordi) ekonomik mucize 

yıllarının parıltısına kapılıp borç batağına saplanır. Eşi Silvia’nın (Gianna Maria Canale) 

sürdürmek istediği gösterişli hayat, daire, davetler ve taksitler onu yeni krediler aramaya iter. 

Aile ve dost çevresinden para bulamaz. Tam bu noktada, bir sanayicinin eşi Bayan Bausetti 

(Elena Nicolai) onu özel bir teklifle çağırır. Kocasının (Ettore Geri) kazayla kör olan tek gözü 

için genç ve sağlıklı birinden kornea satın almak ister. Karşılığında borçlarını kapatacak büyük 

bir meblağ ödeyecektir. Giovanni önce iğrenir ama sonra kaporayı alır. İş bağlandı yalanıyla 

görkemli bir ev daveti düzenler, alay eden çevresine güç gösterisi yapar ve Silvia’nın aşka ve 

lükse dönen ilgisini geri kazanır. Fakat randevu günü kliniğe gittiğinde korkar ve kaçar. Bayan 

Bausetti onu geri adım atsa bile hayatını ve evliliğini nasıl sürdüreceğini sorarak ikna eder. 

Giovanni geri döner. Tek gözü feda edilen, borçtan kurtulmuş ama bedelini bedeniyle ödemiş 

bir başarıda sıkışmıştır. Hikâye paranın aile, onur ve beden üzerindeki mutlak baskısını gösteren 

bu soğuk pazarlıkla kapanır. 



127 
 

Patlama, İtalyan Usulü Komedi içinde ekonomik mucizeyi doğrudan hedef alan yalın bir 

model kurmuştur. De Sica olay örgüsünü tek bir anlaşma etrafında sıkıştırır. Toplumsal eleştiri 

de bu anlaşmanın hukuksuz ama karakter için makul görünmesine yaslanmaktadır. Borç refahın 

buyruğu olarak işlemektedir. Giovanni’nin çevresindeki komşular, iş arkadaşları, bankerler 

dahil herkes aynı dili konuşmaktadır. Vitrin korunmalı ve itibar kurtarılmalıdır.  

Giovanni Alberti karakteri, Alberto Sordi’nin yıldız kişiliğinin hesaplı kullanımına 

dayanmıştır. Sordi filmde ezilen, sıkışan ve sonunda razı olan bir anti-kahraman olarak 

resmedilmiştir. Silvia lüks ısrarlarıyla tek boyutlu bir talep makinesi gibi çalışırken vitrinin 

sözüne bağlanan sınıf arzusunun çıplak göstergesine dönüşmüştür. Onun sevgisi ve bağlılığı 

konforla eşitlenmiştir. Bayan Bausetti ise sistemin mantığını gösteren bir soğuklukla 

resmedilmiştir. Genç ve sağlıklı beden karşılığı para ödeme formülünü bir iş kalemi gibi dile 

getirmektedir.  

Biçimsel tercihlerin hepsi içerikle akortludur. Siyah-beyaz görüntü evin mermer, cam ve 

boş alanlarını zengin ama soğuk bir geometriyle kurmuştur. Apartman lobileri, asansörler, 

klinik koridorları ve gösterişli salonlar paranın dolaştığı fakat yakınlığın kaybolduğu yerlerdir. 

Bu tercihler anlatının etik gerilimini büyütmektedir. Parıltı artmakta, alan genişlemekte ama 

kadrajın nefesi daralmaktadır. 

Filmin yapısı De Sica–Zavattini ortaklığının gündelik ayrıntılardan ilke çıkarma yöntemini 

komedinin en kuru haliyle sürdürmüştür. Neorealist duyarlığın doğrudan gözleme yaslanan 

tonu burada yerini kentli hayatın sözleşme ve taksitlerle belirlendiği bir düzene bırakmıştır. 

Görkemli davette herkes birbirinin bakışını satın almaya çalışırken klinikteki bakış parasal bir 

karşılığa indirgenmiştir. Davet sekansı hazımsız bir zafer gösterisi gibi yazılmıştır. Borç 

kapatılmadan kurulan masada eski aşağılanmalar telafi edilmektedir ama telafinin kaynağı yine 

bedendir.  

Patlama, yönetmenin filmografisinde savaş sonrası Umberto D. gibi hümanist filmlerden 

yıldızlı toplumsal komedilere uzanan hattın önemli bir durağıdır. De Sica seyirciyi absürt 

pazarlığın işleyişine maruz bırakmaktadır. Filmin sonunda Giovanni’nin kabul etmesinden 

sonra sistemin ödülüyle birlikte cezası da kesilmiştir. 

 

 



128 
 

 5.2.13: Başarı 

Mauro Morassi’nin Başarı (Il successo, 1963) filminde Giulio Cerioni (Vittorio Gassman) 

38 yaşında, Roma’da beyaz yakalı bir işte çalışan bir adamdır. Hayatının yetersiz, sıradan ve 

değersiz olduğuna inanır ve zenginlik fikrine tutunur. Sardinya kıyısında bir arsa spekülasyonu 

fırsatı yakaladığını düşünür ancak peşinatı yoktur. Kısa sürede eski arkadaşlarına, akrabalarına 

ve iş çevresine koşar, borç ister, teminat sözü verir ve kişisel itibarını ipotek eder. Bu süreçte en 

yakın dostu Sergio’yu (Jean-Louis Trintignant) ve eşi Laura’yı (Anouk Aimée) kırar. Yalan 

söylemeyi ve ağzı kalabalık bir ikna dilini günlük alışkanlığa çevirir. Bankalara ve aracılara 

yaklaşır, küçük rüşvetler, küçük numaralar dener ve gittikçe daha fazla taviz verir. Amacı üç ay 

içinde on milyon liret bulup arsayı almak sonra büyük kârla dönmektir. Para akışını 

tamamladığında artık başka biridir. Çevresindeki saygıyı yitirmiş, tek amacı fırsatı kapmak olan 

birine dönüşmüştür. Sonunda hedefe ulaşsa da bedeli ağır olur. Geriye dostsuz, sevgisiz ve 

yalnız bir zenginlik kalmıştır. 

Hikâye, ekonomik atılım yıllarında yükselen başarı arzusunun, aile ve dostluk bağlarını 

nasıl aşındırdığını adım adım göstermektedir. Filmin anlatısı tek bir yükselme çizgisi üzerine 

kurulmuştur ve her sahne bu çizgiyi besleyen küçük pazarlıkların soğuk mantığını açığa 

çıkarmaktadır. Kentsel büyüme çağının aceleciliği filmde bir kişilik biçimine dönüşmüştür. 

Karakter başarıyı sadece nakit akışı olarak görmektedir. İnsan ilişkileri onun için teminat ya da 

avans gibi işlemektedir. Otomobil, telefon, büro gibi modern mekân ve araçlarla filmde hız hissi 

baskındır.  

Başarı, ekonomik gelişmelerin başarı ideolojisini gündelik hayatın ayrıntıları üzerinden 

sorgulamaktadır. Giulio ufku dar bir maaşlı çalışandan hızlıca ayrılıp bir vurgunla yeni bir 

statüye sıçramak istemektedir. Bu hedef Sardinya’da arazi spekülasyonu gibi dönemin turizm 

ve inşaat merkezli büyüme hayalleriyle kurulmuştur. Hız, risk, fırsat gibi kavramlar karakterin 

bedeninde görünür olmaktadır. Bu durum filmde borç ve tanışıklık ağlarının üzerinden 

gelişmektedir. Aile içi dayanışma yerini kredi sağlayan akrabalara bırakmıştır ve dostluklar 

aracılık eden telefon konuşmalarıyla ölçülmektedir. Bütün bunların altında başarıya eşlik eden 

yorgunluk, güvensizlik ve yalnızlaşma birikerek görünür hale gelmektedir. Kısa yoldan sınıf 

atlama arzusunun finansal bir zincire bağlandığını göstermektedir. Film, başarıyı mümkün kılan 

düzeni, düzenin kişisel bedellerini ve kazanç ile saygınlık arasındaki uyumsuzluğu yan yana 

koymaktadır.  



129 
 

Otomobil, işyeri, apartman holü, büro eşyası gibi modern unsurlar anlatının ritmini 

belirlemektedir. Mekânlar ve araçlar filmdeki içsel çözülmenin taşıyıcılarıdır. Bir güç ve 

erkeklik imgesi olarak arabanın özgürlük, başarı ve modernlik vaadi karakterin bir sonraki 

randevuya yetişme telaşına aracılık etmektedir. Büroda ise açık alan ile camlı yönetici odası 

arasındaki ayrım eril başarı modelinin mimari bir çevirisine dönüşmüştür. Giulio’nun kendini 

ispatlama çabası zamana, telefon görüşmelerine, toplantı odasılarına ve kartvizite bağlanmıştır. 

Başarı burada ölçülebilir ve hesaplanabilir bir yer değiştirmedir. Televizyon reklamlarının ve 

vitrinlerin yaydığı yeni yaşam tasavvuru gerçek gelirlerle uyuşmamaktadır. Taksitler, borç 

istemek için duyulan utanç ve hediyeleşmenin bile bir müzakereye dönüşmesi gibi durumlar 

aracılığıyla film o uyuşmazlığı göstermeye çalışmaktadır. Ev içi emek ile ücretli emek 

arasındaki ağırlık değişmiş ve kadınların çalışma hayatındaki görünürlüğü yeni gerilimler 

üretmiştir. Statü sembolleri ilişkilerin dilini baskılamaktadır. Filmde kurlan bu canlılık 

anlatıdaki telaşın karşılığını üretmektedir. Aynı zamanda kaygı ve fırsatın birlikte yaşandığı bir 

ruh halini taşımaktadır. Neşeli durumlar kısa ömürlü zaferlerin ve ertesi günün yeni borçlarını 

çağırmaktadır. Roma’nın büro koridorları, banka şubeleri, lokantaları ve banliyö geçişleri bu 

soğuk ritmin mekanlarıdır.  

Filmin sonunda Giulio aradığı sınıfsal sıçramaya fiilen yaklaşmıştır. Fakat sosyal 

ilişkilerden arındırılmış bu yaklaşma yeni bir yalnızlık biçimi doğurmuştur. Başarı, değer 

atfedilen nesnelere erişim anlamına gelirken güvene ve samimi ilişkilere aynı ölçüde erişim 

sağlayamamaktadır. Filmin bu hiciv yapısı yine bir teşhir aracına dönüşmektedir. Ekonomik 

mucizenin birey ölçeğinde nasıl işlediğini, hızın ve tüketimin kişiliği nasıl yeniden 

biçimlendirdiğini, görünür ve ölçülebilir olanın görünmez bedellerini anlatmaya çalışmaktadır.  

 

5.2.14: Mafya 

Alberto Lattuada’nın Mafya (Mafioso, 1962) filmi gündelik hayatın içinde görünmeyen bir 

güç ağının sıradan bir yurttaşı nasıl hızla içine kattığını göstermektedir. Kuzey-güney karşıtlığı 

farklı zaman algılarıyla, farklı itibar ve aile kurallarıyla çalışan iki farklı dünyadır. Milano’daki 

fabrika ölçülü bir düzene göre işlemekte, Sicilya’da ise söz, akrabalık, nam ve koruma gibi 

başka ilişkiler belirleyici olmaktadır. Nino bu iki ritim arasında ezilirken özne olmaktan 

çıkmaktadır. 



130 
 

Öykü şöyledir; Nino Badalamenti (Alberto Sordi) Milano’da bir otomotiv fabrikasında 

çalışan, kökeni Sicilya’ya uzanan düzenli bir aile babasıdır. Yaz tatilinde eşi Marta’yı (Norma 

Bengell) ve çocuklarını alıp doğduğu kasabaya gider. Kuzeyli gelin, adadaki kapalı toplumsal 

kurallara alışamaz. Nino ise eski dostlarla ve hısım akrabayla hasret giderir. Kasabanın 

koruyucu gücü sayılan Don Vincenzo (Ugo Attanasio) misafirperverdir. Nino’nun şehirdeki 

patronuna gönderilecek bir hediyeyi iletmesini ister. Bu rica kısa sürede bir borca dönüşür. 

Nino, kimseye sezdirmeden Amerika’ya gizlice gönderilir ve New York’ta bir infazı yerine 

getirmesi istenir ve itiraz edemez. Ne yaptığını anlatmadan Sicilya’ya, oradan da Milano’daki 

işine geri döner. Aile sofrası ve gündelik hayat kaldığı yerden devam ediyor gibi görünür fakat 

Nino artık bildiği düzenin dışında bir şeye bulaştığının farkındadır ve suskunluğu 

ağırlaşmaktadır. 

Film İtalya’nın hızlı modernleşme evresinde yükselen başarı fikrini güneyin yerel sadakat 

rejimleriyle kesiştiği bir anlatı olarak kurmaktadır. Öykü, kuzeyde rasyonel üretim düzenine 

uyum sağlamış bir ustabaşının memleket ziyaretiyle başlamış ve bu ziyaretin görünmez bir borç 

ilişkisinin hatırlanmasına yol açtığını ortaya koymuştur. Düzenli çalışma, dakiklik, planlama ve 

performans denetimiyle tanımlanan bir iş hayatı, Sicilya’da akrabalık ve aracılık ağlarının talep 

ettiği karşılık verme zorunluluğu ile çatışmaktadır. Film bu iki sistemin aynı anda işlemesine 

odaklanmakta ve seyirciyi bu eşzamanlılığın sonuçlarıyla yüzleştirmeye çalışmaktadır. Güney 

ile kuzey arasındaki fark yalnızca gelir ya da teknik altyapı farkı olarak değil, iletişim ve otorite 

kuralları farkı olarak da işlemektedir. İş yerindeki hiyerarşi kurala ve ölçülebilir sonuçlara 

dayanmaktadır. Sicilya’daki otorite ise geleneksel saygı kodlarına ve aracılık eden kişilerin 

kurduğu ilişki ağlarına yaslanmaktadır. Her iki biçim de hesap verebilirlik iddiası taşımasına 

rağmen birinde verimlilik ve performans, diğerinde söz ve namus belirleyici olmaktadır. Nino 

iki tarafın da istediğini yerine getiren uyumlu bir özneye dönüştürülmüştür. Ama bu uyum huzur 

yerine sürekli bir tetikte olma haline sebep olmaktadır. 

Kahramanın kuzeydeki iş yeri sahneleri gündelik modernliğin ritmini ve standartlaştırıcı 

gücünü tarif etmektedir. Beyaz önlük, kronometre, çizelge, kontrol toplantısı ve vardiya planı 

kişisel yetkinliğin ölçülebilir hale geldiği bir dünyayı işaret etmektedir. Aynı kişinin Sicilya’ya 

dönüşünde karşısına çıkan geniş aile sofraları, cemaat içi dayanışma jestleri, aracılar ve saygı 

ritüelleri ise başka bir düzenin sürekliliğini görünür kılmaktadır. Bu ikinci düzende söz, 

armağan ve aracılık kalıcı bağlar üretmektedir. Film kişinin tek bir hayat içinde her ikisine de 

uymak zorunda kalarak içine düştüğü çatışma yoluyla toplumsal bir eleştiri yapmaktadır. 

Başlangıçta kültürel farkların yarattığı hafif gerilimle işleyen komedi unsurlarının tonu olaylar 



131 
 

tırmandıkça koyulaşmaktadır. Kahramanın yerel otoriteyle temasında arkadaşlık, aile ve 

şakalaşmaların yerini geri çevrilemez bir görev almıştır. Aile ve cinsiyet rolleri bu dönüşümün 

pratik çerçevesini sağlamıştır.  

Kuzeyli eşin Sicilya’daki gündelik hayata yabancılığı, modern yaşam tarzının yerel 

normlarla temasındaki çatışmayı çıplak biçimde görünür kılmaktadır. Kadın emeğinin ev 

içindeki konumu, misafirlik ve akrabalık ritüellerinin ağırlığı altında yeniden biçimlenmektedir. 

Erkekliğin tanımı da değişmiştir. Ustabaşı olarak yetkin olan, ölçen ve planlayan erkek, 

Sicilya’da ricayı geri çeviremeyen ve cemaatin beklentisini gözeten pasif bir role girmektedir.  

İş yerinde düzenli, tekrarlı ve ölçülü bir ritim hâkimdir. Sicilya’da ise kalabalık, uğultulu 

ve törensel hareketler alanı genişletmektedir. Tonlardaki bu fark kahramanın zihinsel 

bölünmesini de somut hale getirmektedir. Otorite her an hesap sorabilen bir soğuklukla 

dengelenmekte ve şiddet yaşamın olağan akışı içinde gerçekleşmektedir. Bu açıdan seyirci 

kahramanın seçimlerinden ziyade onu çevreleyen koşulların ağırlığına odaklanmaktadır. 

Komedi ile kara film tonunun iç içe geçmesi anlatıya net bir gerilim vermiştir. Son bölümde 

Nino’nun başlangıçtaki iş düzenine geri dönüşü filmdeki gerilimi kişisel düzeyde bir sonuca 

bağlamıştır. Ustabaşı hâlâ ölçmekte ve planlar inşa etmektedir. Etrafındaki ritim aynıdır. Fakat 

tekinsizlik artık merkezde durmaktadır. Uyum sağlayan bireyin iç dengesi bozulmuştur ve bu 

bozulma sistemin tıkır tıkır işlemesine rağmen artık onarılamaz düzeydedir. Toplumsal 

dönüşümün çatlakları gündelik hayat düzeyinde soğukkanlılıkla görünür kılınmıştır. 

Gülümseten kültür çatışmaları, kadın–erkek mahremiyet kuralları, sahildeki ve sofradaki küçük 

törenler ilerleyen dakikalarda yerini klostrofobik bir değişime bırakmıştır. Film, sistemin işleyiş 

mantığını anlaşılır hâle getirmiştir. Mafyayı tek tek kötü insanlar listesi olarak sunmamaktadır. 

Göstermek istediği şey aile, dostluk, minnet, itaat gibi ilişki zincirlerinin gündelik hayattaki 

meşruluğudur. Kuzeyde saat, güneyde ise söz işlemektedir. Finalde Nino işine dönerken filmin 

etik ağırlığını üzerinde taşımaktadır. İşlediği suçun izi sıradan yaşantısının içine sızmıştır.  

 

5.2.15: Vigevano’lu Öğretmen  

Elio Petri’nin sineması iktidarın zihinsel ve kurumsal işleyişini soğuk bir gözle inceleyen, 

popüler türlerin araçlarını politik ve etik soruların hizmetine sokan bir çizgi izlemektedir. İlk 

uzun metrajından itibaren bireyin kaygısını bürokrasi, yasa ve ekonomik düzenle kesiştiren 

anlatılar kurmuştur. 1960’ların ortasında bilimkurguya açılan Onuncu Kurban (La decima 



132 
 

vittima, 1965) ve Herkese Kendi Payı (A ciascuno il suo ,1967) ile tür deneyini sürdürmüştür. 

1970’lerin başında Her Türlü Kuşkunun Ötesinde Bir Yurttaş Hakkında Soruşturma (Indagine 

su un cittadino al di sopra di ogni sospetto, 1970) ve İşçi Sınıfı Cennete Gider (La classe operaia 

va in paradiso, 1971) ile toplumsal nevrozların üçlemesini kurmuştur. Ünlü filmi Her Türlü 

Kuşkunun Ötesinde Bir Yurttaş Hakkında Soruşturma’da cinayet masasının başındaki bir 

emniyet amirinin metresini öldürüp suçu apaçık izlerle kendine bağlaması ve buna rağmen 

dokunulmazlık sınırını test etmesi üzerinedir. Filmde amir, makamın verdiği güçle yargının 

nasıl eğilip büküldüğünü adım adım izlemektedir. 1971’de Oscar alan film Petri’nin kurum 

eleştirisini popüler anlatının hızıyla birleştiren yöntemi en berrak hâlinde sunmuştur. İşçi Sınıfı 

Cennete Gider filminde ise bir otomotiv fabrikasında verimlilik baskısı altında çalışan bir işçi 

üretim hattının hızına uyum sağlamak için bedenini zorlar. Sendikal ve siyasal gerilimlerin 

ortasında giderek kontrolünü ve benliğini yitirir. Film, verimlilik ideolojisinin üretim hattını ve 

bilinç dünyasını standartlaştırdığı düzeni sınıfsal konumlanma üzerinden çözümlemiştir. Petri 

Mülkiyet Artık Hırsızlık Değildir (La proprietà non è più un furto, 1973) ile kurum dilini ve 

inanç–iktidar bağını daha da sertleştirmiştir. Döneminde ticari başarı getirmeyen film bugün 

bakıldığında Petri’nin biçim–politika dengesini en cesurca zorlayan filmi olarak okunabilir.  

Petri ifadeci ve grotesk öğeleri bilinçli bir abartıyla kullanan, Marxçı okuma ile popüler sinema 

arasındaki gerilimi verimli kılan, 1968 sonrasının iktidar şüphesini hem polisiye hem melodram 

hem de taşlama içinde ölçen bir yönetmendir.  

Vigevano’lu Öğretmen (Il Maestro Di Vigevano, 1963)’de ise Kuzey İtalya’daki ayakkabı 

sanayisiyle ünlü Vigevano’da bir ilkokul öğretmeni Antonio Mombelli (Alberto Sordi) düşük 

maaşıyla evi döndürmeye çalışmaktadır. Eşi Ada (Claire Bloom) daha iyi bir hayat ve gerçek 

bir yükselme beklemektedir. Kasabada başarının ölçüsü fabrikalar ve atölyelerle ölçülmektedir. 

Çevresi Mombelli’yi öğretmenliği bırakıp küçük bir üretim işine girmesi için sıkıştırır. Ada’nın 

ısrarı, komşuların iması, velilerin teklifleri derken Mombelli okuldan uzaklaşır, borçlanır, ortak 

arar, yerel iş çevrelerinin sert diline adım adım alışmaya zorlanır. Fakat işler beklediği gibi 

gitmez ve sözler tutulmaz, hesap büyür, ev içindeki gerilim artar. Mombelli, öğretmenliğe 

dönüp dönemeyeceği, ailesini nasıl ayakta tutacağı ve hangi değerleri feda edeceği arasında 

sıkışır. Okulun gündelik düzeni ile kasabanın iş kurallarının çekişmesi onu yalnızlaştırmıştır.  

Film, Kuzey İtalya’nın küçük bir sanayi kentinde öğretmenlik kurumunun toplumsal 

değerinin, ekonomik mucize yıllarında hızla yükselen üretim ahlakı ve girişimci mantık 

karşısında nasıl aşındığını inceleyen bir çerçeve kurmaktadır. Kamusal hizmete dayalı meslek 

etiği ile verimlilik ile kâr ve gösteriş odaklı yeni değerler düzeni arasındaki sürtünmeyi kişisel 



133 
 

trajedilere indirgemeden gündelik pratiklerin içinden göstermektedir. Okul koridorları, sınıf 

düzeni, teneffüs zili, ders planı ve not çizelgesi gibi unsurlar sıradan bir yaşam biçimi 

yaratmaktadr. Bu ritim öte taraftaki fabrika düdüğü, üretim takvimi, tedarik hızları ve satış 

vaatleriyle yarışmaktadır. Rekabet yalnızca piyasa düzeyinde değil saygınlık ve statü 

algısındadır. Öğretmenin ölçülü hareketleri ile kentin küçük girişimcilerinin gösterişli jestleri 

aynı kadrajda buluşmakta ve bu buluşma bir değerler karşılaştırması olarak gösterilmektedir. 

Anlatı kamusal mesleğin sağladığı sembolik prestijin aynı zamanda kırılgan bir zemin 

olduğuna işaret etmektedir. Öğretmen figürü bir otorite kaynağıdır. Fakat hane bütçesi, tüketim 

beklentisi ve çevrenin baskısı devreye girdiğinde bu otoritenin toplumsal temeli yeni düzenle 

birlikte sorgulanmaya başlanmıştır. Eğitim, ideal bir meslek bağlılığıyla ilişkilidir. Fakat 

öğretmen okulun iç düzeni ile kentin hızına aynı anda uymaya çalıştığında parçalanmaya 

başlamaktadır. Satın alma, borç, akşam yemeğinde açılan bir konu, ebeveynlerin beklentisi gibi 

durumlar karakterin içsel çatışmasına itici kuvvetler olmaktadır. Bu detaylarla sürekli hale gelen 

bir uyumsuzluk hissi üretilmiştir. Buna karşılık kentin ekonomik geliri hız ile görünür kılınan 

işler ve ticari manevralar üzerinden işlemektedir. Değer üretimi ile gelir üretimi arasındaki 

ayrışma büyüktür. Öğretmenin dünyası düzenli bir maaşa, sabırlı olmaya ve yavaş kazanca 

dayanmaktadır. Kentin dünyası ise anlık sonuçlara ve gösterilebilir başarıya dayanmaktadır. 

Film bu ayrışmayı ölçülebilir sonuçlara yönelen bir toplumda sembolik bir sermayeni 

zayıflığıyla anlatmaktadır. 

Sınıf, emek ve cinsiyet ilişkileri ekonomik mucize döneminin gündelik gerçekliğine 

bağlanmıştır. Öğretmenlik kamusal saygınlık üretmekte ancak haneye girmeyen paranın 

yarattığı huzursuzluk büyümektedir. Ev içi roller, tüketim beklentisi ve akrabalık çevresinin 

bakışıyla yeniden kurulmaktadır. Ev eşyaları, giysi ve armağanlar yalnızca nesne değil 

toplumsal pazarlığın dili haline gelmiştir. Bir sandalye ya da bir paltodan taşan anlam meslek 

prestijini ve gelir düzeyini ölçen bir cetvele dönüşmüştür. Bu cetvelin bir ucunda sabit maaşa 

bağlı güven arayışı, öbür ucunda hızla artan talepler ve yeni alışkanlıklar vardır.  

Eğitim eşitleyici bir vaade, pazar ise ayrıştırıcı bir ölçüye dayanmaktadır. Film, eşitleme 

vaadinin neden zayıfladığını açıklamasa da ima etmektedir. Oluşan sınıf yapıları arasındaki 

kesişmeleri üst üste getirmektedir. Çocukların disiplinle kurduğu ilişki ve yetişkinlerin parayla 

kurduğu ilişki yan yana izlendiğinde aynı toplumsal düzenin iki yüzü görünür olmaktadır. 

Disiplin, ölçme ve kıyas okulda ve pazarda benzer bir mantıkla çalışmaktadır. Ancak sonuçlar 



134 
 

farklıdır çünkü okulda ölçme değerlendirme ilerlemeye hizmet ederken pazarda bireyleri 

hiyerarşik bir düzene yerleştirmektedir. 

Yerel ekonomi ve ulusal dönüşüm arasındaki karşıtlık belirgindir. Küçük atölyeler ve 

tedarik zincirleri kenti bir üretim merkezine çevirmiştir. Üretim ritmi toplumsal hiyerarşiyi 

yeniden kurmaktadır. Öğretmenliğin sağlayamadığı başarı daha çok satış yapan, daha fazla işçi 

çalıştıran ya da daha parlak vitrin açanlar tarafından sahiplenilmektedir. Film bu yeni kuralları 

gündelik görgü dili ve törensel küçük temaslar üzerinden duyurmaktadır. Öğretmenin ölçülü 

davranışları iş dünyasının abartılı güven gösterileriyle karşılaştırıldığında küçülmez. Hatta tam 

tersine bu karşılaşma aracılığıyla hangi davranışın hangi ortamda değer kazandığı daha iyi 

anlaşılmaktadır. Aynı insan okulda saygı görürken kentte mesafeli bir alaya maruz kalmaktadır. 

Bu dalgalanma toplumsal ölçütlerin küresel dalgalanmalara göre değişiminin bir sonucudur. 

Sonuçta öğretmenlik kurumu yerinde durmasına ve kent üretmeye devam etmesine rağmen 

izleyici, bir meslek etiğinin ve öteki yaşam biçiminin yeni koşullarda nasıl daraldığını 

kavramaktadır. Değer ve gelir arasındaki mesafe, eğitim ile girişimcilik arasındaki yarış, 

saygınlık ile başarı arasındaki gerilim Antonio’nun taşıdığı yükte görünür olmaktadır. Bu 

durum dönemin hızlı kalkınma söyleminin gündelik hayatta işleme şeklini açığa vurmaktadır. 

 

5.2.16: İtalyan Usulü Evlilik  

Vittorio De Sica’nın İtalyan Usulü Evlilik (Matrimonio all’Italiana, 1964) filmi Eduardo 

De Filippo’nun Filumena Marturano oyunundan uyarlanan, Napoli’de yaklaşık yirmi yılı 

kapsayan bir ilişkinin iniş çıkışlarını izletmektedir. Film De Sica’nın savaş sonrası gerçekçi 

çizgisinden sonra yıldız odaklı komedi ve dram arasına yerleşen dönemine denk düşmektedir.  

Napoli’de zengin iş insanı Domenico Soriano (Marcello Mastroianni) genç yaşta tanıştığı 

Filumena Marturano’yu (Sophia Loren) yıllarca yanında tutar, onun için ev kiralar, sonra da 

evine akrabam diye alır ve kendisi başka ilişkilerine devam eder. Zaman geçer, Domenico 

dükkânındaki genç kasiyer Diana (Marilù Tolo) ile evlenmeye karar verir. Filumena, ölümcül 

hasta rolüne girer. Son isteğim diyerek Domenico’yu yatağının başında nikâha ikna eder. Nikâh 

kıyılır kıyılmaz ayağa kalkar ve evliliğin amacını açıklar. Yıllardır gizlice büyüttüğü üç oğlunu 

-Umberto (Gianni Ridolfi), Michele (Generoso Cortini) ve Riccardo (Vito Moricone)- meşru 

kılmak. Domenico öfkelenir ve evliliği mahkemede iptal ettirir. Bu sırada evdeki kâhya Alfredo 

(Aldo Puglisi) ve hizmetçi Rosalia (Tecla Scarano) tanıklık eder. Filumena, karar kesinleşince 



135 
 

bir gerçeği açıklar. Üç çocuktan biri Domenico’nundur ve hangisi olduğunu söylemeyecektir. 

Domenico takıntıyla iz sürer, gençlerin işlerine gider, konuşmalarını dinler ama yine de 

öğrenemez. Aylar sonra Diana ile evlilik planı da dağılır. Domenico geri döner, Filumena’yla 

yeniden nikâh kıyar ve üç genci kendi soyadına geçirir. Filumena çocuklardan hangisinin ona 

ait olduğu sırrını saklı tutar. Ev artık resmî bir aileye dönüşür ve hikâye bu mutabakatın 

sessizliğiyle kapanır.  

Anlatı Filumena’nın hasta numarasıyla başlayan bugünden açılır ve geriye dönüşlerle 

ilişkinin tarihi örülür. Bu tercih sahneler arasında yumuşak geçişler kurarak hem karakterlerin 

niyetini hem de aralarındaki güç dengesini görmemize imkân vermektedir. Filumena zayıf 

düşmüş bir figür değildir. Sessizce plan yapar ve zamanı kollamayı bilir. Gözünün önünde genç 

bir kasiyerle evlenmeyi düşünen Domenico’yu yatağın başında nikâha ikna etmesi bir oyun gibi 

görünür ama asıl amacı bellidir. Domenico’nun oğlu olduğunu öğrenince evin içindeki tüm 

ilişkiler değişir. Gururu sarsılır, zenginliğin sağladığı rahatlık anlamını yitirir ve baba olma 

durumu zihnini kemirir. Sonunda evliliği yine kendisi ister ve üç gencin soyadını kabul eder. 

Böylece anne ile babanın senelerce kuramadığı eşitlik çocukların sayesinde gerçekleşir.  

Domenico’nun rahatına düşkün ve idareci tutumu Filumena’nın ev, onur ve çocuklar için 

sabırla ördüğü hattın yanına yerleştirilmiştir. Film özünde iki kişilik bir savaşı anlatmaktadır. 

Geri kalan kalabalık arka plandadır ve asıl sahne evdir. İtalyan Usulü Evlilik’in önemi evlilik 

kurumunu bir mutabakat meselesi olarak ele almasıdır.  

Film, trajik ve komik etkilerin bir aradalığı, mekânların ve davranışların gündelik 

gerçekliğe yaslanması ve klasik anlatının mekanikliğini gevşeten bir kurgu anlayışıyla akımın 

yerleşik özelliklerini taşımaktadır. İtalyan Usulü Komedi’nin temelinde çatışmanın birey ile 

toplumsal düzen arasında kurulması ve bu karşılaşmanın tekil bir kahramanın çözebileceği 

türden sunulmamasına dönük eğilim vardır. İtalyan Usulü Evlilik tam da bu düzlemde, aile 

kurumu, miras, meşruiyet ve toplumsal saygınlık gibi düğüm noktalarını bir birey ve toplum 

gerilimi olarak işlemiştir. Bu gerilim, kurumların ve güç ilişkilerinin sıradan öznenin önüne 

çıkardığı engeller şeklinde modellenmiştir. Filmde Filumena’nın hukuksal ve ahlaki meşruiyet 

arayışı geleneksel cinsiyet kodlarının sınırları içinde tartışılmaktadır. Bu durum ekonomik 

mucize döneminin aile içi rolleri dönüştüren dinamikleriyle birlikte düşünüldüğünde güncel bir 

toplumsal tablo sunmaktadır.  



136 
 

1960’ların tüketim toplumuna geçiş eşyayla kurulan ilişkinin ve sınıf ile cinsiyet arasındaki 

aracı mekanizmaların görünür hale gelmesini sağlamıştır. Bu çerçeve İtalyan Usulü Evlilik’te 

mülkiyet, miras ve anneliğin hukuki dayanağı etrafında şekillenen pazarlıkların ağırlığını 

açıklamaya yardımcı olmaktadır. Ekonomik mucize döneminin sosyo-ekonomik zemini 

komedinin gündemini kişilerle mallar arasındaki ilişkinin süreğen biçimde sınandığı sahnelere 

taşımıştır. Cinsiyet ve sınıf ilişkileri de bu dolaşım üzerinden görünür kılınmaktadır.  

İtalyan Usulü Komedi direniş ve savaş sonrası yoksulluk ikonografisini büyük ölçüde 

bırakıp ekonomik mucizenin toplumsal dokusuna yönelirken nedensellik zincirini gevşeten ve 

keskin çözümlerden kaçınan anlatı stratejileri kurmuştur. Bu stratejiler izleyiciyi duygusal 

boşalımın garantisine değil, toplumsal çelişkilerin açıkta bırakıldığı bir değerlendirme alanına 

davet etmektedir. Bununla birlikte aynı tarihsel zeminde kimi filmlerin konvansiyonel üç 

perdeli yapıyı kısmen benimsediği de görülmektedir. İtalyan Usulü Evlilik gibi uyarlamalar bu 

açıdan ara konumda durmakta ve türün esneklik alanına işaret etmektedir.  

Bu filmin de yıldız sistemiyle ilişkisi İtalyan Usulü Komedi’nin popüler çekim gücünü 

artıran başlıca unsurlardandır. Loren–Mastroianni ikilisi karakterlerin toplumsal rollerini 

seyirciye hızla aktaran ve bu rolleri tartışma imkânlarını popüler yüzle görünür kılan bir 

performans düzlemi üretmiştir. Yapımın yerel gişe performansı da bu popüler karşılığın 

göstergesidir. Sonuçta İtalyan Usulü Evlilik komediyi güncel toplumsal düzenin düğümlerini 

görünür kılan bir inceleme yöntemi olarak kullanan bir örnektir. Ekonomik Mucize 

atmosferinde aile, cinsiyet ve meşruiyet temalarını sahneye koymaktadır. Komik ve dramatik 

olan arasındaki salınım çelişkileri yeniden hatırlatmaya çalışmaktadır.  

 

5.2.17: Milano’da Mucize  

De Sica’nın Milano’da Mucize (Miracolo a Milano, 1951) filminde Totò (Francesco 

Golisano) bir lahana tarlasında bulunur ve yaşlı Lolotta (Emma Gramatica) onu evlat edinip 

sevgiyle büyütür. Lolotta ölünce Totò yetimhaneye gider ve büyüyünce Milano’nun dışındaki 

baraka mahallesine sığınır. Sıcak tavrıyla insanları bir araya getirir. Kasabaya önderlik eder, 

kulübelere sokak adları verir ve yardımlaşma güçlenir. Totò Edvige (Brunella Bovo) için 

utangaç bir sevgi besler. Ancak arazinin altında petrol çıkınca iş insanı Mobbi (Guglielmo 

Barnabò) ve onunla iş tutan Rappi (Paolo Stoppa) barakaları boşaltmak için devreye girer. 

Çatışma büyürken Lolotta’nın ruhu Totò’ya dilekleri gerçekleştiren bir güvercin verir. Totò 

komşularının isteklerini yerine getirir ama kısa sürede denge bozulur. Melekler güvercini geri 



137 
 

alır. Ertesi sabah baskın olur ve insanlar polis araçlarına doldurulur. Kaçmayı başaran Edvige 

sıradan bir güvercini Totò’ya ulaştırır ve Lolotta onu yeniden mucizeye çevirir. Totò araçları 

dağıtır, herkes süpürgeleri kapar ve Duomo’nun üstünden uçup giderler. 

De Sica, Bisiklet Hırsızları (Ladri di biciclette, 1948) ile Umberto D. (1952) arasına oturan 

bu filmde yoksulluğu mizahın esnek diliyle işlemiştir ve peri masalı ögelerini neorealist 

gözlemin yanına koymuştur. Cannes’da büyük ödül alan ama İtalya’da sınıflandırması tartışılan 

bu türler arası film 1950’lerin başındaki ağır havaya karşı çıkan bir örnek olarak öne çıkmıştır. 

Zavattini, sinemanın yoksulluğu tek başına bir konu gibi nesneleştirmemesi gerektiğini, 

gündelik ayrıntılara ısrarla bakması gerektiğini savunur. Milano’da Mucize bu açıdan bir 

masaldır ve bu masal sınıfsal gerçeklikleri görünür kılarak seyirciyi toplumsal ilişkilerin çıplak 

dokusuna daha duyarlı kılmaya çağırmıştır.  

Kentin kenarındaki gecekondu alanı topluluğu sahnede dolaştıran düzenlemelerle bir 

örgütlenmeyi temsil etmektedir. Bürokrasi ve sermaye temsilcilerinin baskıları örgütlenmeye 

tehdit olmaktadır. Filmin yergisel komikliği karakterlerin karikatürize edilmiş halleriyle 

toplumsal rolleri üstlenmelerinden ve fantastik ögelerle gerçekçiliğin birleşmesinden 

doğmaktadır. Film İtalyan Usulü Komedi’nin güncel meseleleri keskin toplumsal hicivle 

işleyen ve melodram öğelerini komediyle harmanlayan yapısıyla bağ kurmaktadır. Tarihsel 

olarak Milano’da Mucize akımın parçası sayılmaz. Yine de mülkiyet, iktidar dili, küçük burjuva 

arzuları ve mucize dediğimiz ideolojik hayaller üzerine kurduğu alaycı bakış bu geleneğin 

toplumsal teşhir meselesine öncül bir zemin sağlamaktadır. Milano’da Mucize’nin komediyi 

toplumsal teşhir filmi yapan başlıca stratejileri doğal mekânda çekim, amatör oyunculuk ve 

gündelik ayrıntı siyaseti gibi unsurları masalsı bir zeminde yeniden kurması ve eleştirel gücü 

çok yoğun kullanmasıdır. Neorealizmin kalıcı etkisi ve bu etkinin 1950’ler sonu ile 1960’lar 

İtalyan komedisindeki dönüşümü, bu filmle dönemler arasında bir geçitte gerçekleştiğini 

göstermektedir.  

De Sica’nın filmografisi içinde Milano’da Mucize önceki başyapıtlardaki etik ve gerçekçi 

çizgiyi masalsı bir öyküyle birleştirmektedir. Yönetmenin daha sonra Alberto Sordi ile yaptığı 

Patlama, ekonomik mucize yıllarına bakan kara mizahıyla burada gördüğümüz yaşama hakkı 

ve siyaset eleştirisinin bir çeşididir. Film dilinin en çok tartışılan ögesi ise mucizevi güvercindir. 

Güvercin gerçekçilikten sapma olduğu için küçümsenmiştir. Fakat filmdeki fantezi gerçekliğin 

üstünü örtmemektedir. Gerçekliğin ağır çaresizliğine nihayet bulunmuş hayali bir çözüm 

önermektedir. Filmin sonunda süpürgelerle göğe yükselen kalabalık, mülkiyet şiddetinin 



138 
 

dayattığı gerçeklik koşulları içinde bir özgürlük alanı sunmuştur. Fantastik komedi, ideoloji 

eleştirisinin bir yöntemi olarak denenmiştir.  

Anlatı kendine özgü mizahı biçimsel tercihlerle desteklenmiştir. Kalabalık sahneler 

bürokratik şiddeti açığa çıkaran törensel bir düzen kurmuştur. Kadrajın kenarlarında çoğalan 

küçük şakalar mücadele tempoyu bilinçli bir şekilde esnetmektedir. Karakterlerin sınıfsal 

karşıtlığı düşünüldüğünde filmdeki komedi basit bir gülme tepkisinin ötesine geçmektedir. En 

nihayetinde Milano’da Mucize komedinin İtalyan sinemasındaki tarihsel çizgisine doğrudan 

bağlanmasa da o çizginin kurulmasına yardım etmiştir. De Sica, filmlerinde yoksulun onurunu 

öne çıkaran insancıllık kadar modernliğin yeni mitlerine yani refaha, mucizeye ve hıza yönelen 

kuşkuyu da dile getirmektedir. İtalyan Usulü Komedi’nin kurumsal taşlamasına giden yolu açan 

şey budur. Milano’da Mucize, eleştirisini hem güvercinin kanadında uçan bir ütopya imgesiyle 

hem de yerde var olan gündelik ayrıntıların ağırlığıyla vermektedir.  

 

5.2.18: Napoli Altını 

Vittorio De Sica’nın 1954 tarihli Napoli Altını (L’oro di Napoli) Giuseppe Marotta’nın aynı 

adlı öykü kitabından uyarlanan altı bölümlü bir kent panoramasıdır. Senaryosu Cesare Zavattini 

ile birlikte yazılmıştır. Film yeniden keşfedildikten sonra Venedik Film Festivali’nde açılış 

öncesi gösterilmiş ve Cinecittà tarafından restore edilmiştir. Oyuncu kadrosunun yıldız gücü 

Sophia Loren, Silvana Mangano, Totò, Eduardo De Filippo, Paolo Stoppa ve bizzat De Sica ile 

birleşmiştir. Böylece neorealist kökler yıldız sistemi ekonomisiyle özel bir bileşim kurmuştur. 

Film Napoli’nin farklı semtlerinde geçen altı kısa hikâyeden oluşmuş ve her bölüm gevşek 

bağlarla birbirine eklenmiştir. Kabadayı (Il guappo) bölümünde aile reisi ve Don Saverio 

Petrillo (Totò) yıllardır eve çöken ve otorite kuran bölge kabadayısı Don Carmine Javarone’a 

(Pasquale Cennamo) karşı, eşi Carolina’nın (Lianella Carell) desteğiyle beklenmedik bir 

üstünlük kurar. Yanlış bir kalp hastalığı söylentisi kabadayının gözdağını bozar ve evdeki işgal 

ortak kararla son bulur. 

Veresiye pizzalar (Pizze a credito) bölümünde pizzacı Sofia (Sophia Loren) ve kocası 

Rosario (Giacomo Furia) bütün gün veresiyeyle uğraşır. Sofia’nın parmağından kaybolan nişan 

yüzüğü tüm mahallede aranır. Yüzüğün aslında sevgilisi Alfredo’ya (Alberto Farnese) 

bırakıldığı anlaşılınca arama oyunu kapanır ve çift günlük hayata geri döner. Küçük Cenaze (Il 

funeralino) ise kısa bir çocuk cenazesini anlatmaktadır. Kumarbazlar (I giocatori) bölümünde 



139 
 

oyuna düşkün Kont Prospero (Vittorio De Sica) apartman görevlisinin oğlu Gennarino’yla 

(Pierino Bilancione) her gün iskambil oynamaktadır. Kaybettikçe yatırımlarını oyuna yatırır ve 

çocuğun serinkanlılığı karşısında sürekli kaybeder. Teresa bölümünde geçmişte genelevde 

çalışmış Teresa (Silvana Mangano) romantik görünen bir evlilik yapar. Daha sonra zengin 

damadın (Erno Crisa) niyetinin, karşılıksız aşkı yüzünden intihar eden bir genç kadının 

suçluluğunu kamuya açık bir kefaret oyununa çevirmek olduğu ortaya çıkar. Teresa kırgın bir 

gururla uzaklaşır. Profesör (Il professore) bölümünde Don Ersilio Miccio (Eduardo De Filippo) 

mahalleliye küçük ücretler karşılığında öğüt satar. Kıskanç nişanlılardan askere giden gençlere 

kadar pek çok başvuruyu çözer. Çevreyi huzursuz eden kibirli bir soyluya karşı topluca 

yapılacak olan karşı çıkmayı kendisi önerir ve sorun komşuların eşgüdümlü katılımıyla çözülür. 

Her bölüm Napoli’nin yerel kaynaklarını modern kent deneyiminin sinemasal alanına 

çevirmiştir. Filmin yapısı İtalyan Usulü Komedi ile akrabalığını ama ondan tarihsel olarak erken 

oluşunu ortaya koymaktadır. Film, Monicelli-Risi-Germi çizgisinin 1958 sonrası kodlayacağı 

stratejilerin ön koşullarını sezdiren bir haberci gibi işlemektedir. Güncellenmiş sınıf tipolojisi, 

gündeliğin ilişkilerin küçük politikaları ve mutlu sonun askıya alınması bu örüntünün içindedir. 

Napoli Altını, Napoli alt kültürlerinin taşkın mizahını kamusal eleştiriye çeviren erken bir etik-

estetik kurmuştur. De Sica’nın filmografisinde yapıtın yeri iki yönüyle belirgindir. Bir yandan 

Bisiklet Hırsızları ile kurulan neorealist omurga devam etmektedir. Öte yandan 1960’larda 

gelecek komedilerin toplumsal teşhir iştahının öncesini göstermektedir. 1954’te gelen bu 

Napoli tablosu iki yıl sonra Yuvasızlar (Il tetto, 1956) ile kapanacak neorealist çizginin ve 

1960’lardaki İtalyan Usulü Komedi hamlelerine bağlanacak yıldız temelli üretim modelinin 

tam kavşağındadır. De Sica’nın çok yüzlü kariyerindeki geçişler bu filmde görülmektedir.  

Filmde Sophia Loren’in oyunu arzunun ve yoksulluğun dolaşımını mahalleye 

çevirmektedir. Film, toplumsal ilişkilerin maruz kaldığı baskıyı açığa çıkaran bir davranış 

biçimi olarak işlemektedir. Napoli’nin sinemadaki temsillerinde işsizlik, yerinden edilme ve 

küçük ölçekli yolsuzluk gibi temaların örülmesi bu çerçevede erkenden görülmektedir. Napoli 

Altını, De Sica’nın sinemasında neorealist duyarlığın hafif komediyle buluşmasının bir istisnası 

değildir. Filmin dokusu İtalyan Usulü Komedi’nin ileride norm hâline getireceği toplumsal 

teşhiri Napoli’ye özgü jestler ve söz alışverişleri üzerinden sınamıştır.  

 

 



140 
 

5.2.19: Kıskaçlık Dramı  

Ettore Scola, savaş sonrası İtalya’nın hikâyesini perdeye taşımanın hem incelikli hem de 

çelişkili yollarını bulan bir yönetmendir. Yönetmeni yalnızca İtalyan Usulü Komedi altında 

sınırlamak güçtür çünkü bu akım 1960’ların hızlı modernleşmesini alaycı bir gözle gösterirken 

1970’lerde günlük dile sızan bir duyarlığa doğru evrilen bir sinema dili kurmuştur. Scola ise 

yumuşak ve biraz melankolik bir tempoyla izleyiciyi karakterlerin iç dünyasına 

yaklaştırmaktadır. Scola’nın hicve yönelişi kötülüğün ve patolojinin estetiğiyle yüzleşen bir 

mizah anlayışıdır. Filmleri dokunulmaz sayılan sınırların ihlalinde güç bulmaktadır. Bu yüzden 

1970’lerin şiddet yüklü atmosferine bakmakta, açık uçlu ve rahatsız edici bir komedi 

kurmaktadır. Scola İtalyan Usulü Komedi mirasını devralmış ve ona tarihsel bir derinlik ve 

entelektüel bir ağırlık kazandırmıştır. Scola’nın yaklaşımında bireysel hikâyeler ile ulusal tarih 

arasında sürekli bir ilişki vardır. Gündelik hayatın sıradan figürleri gibi görünen karakterler, 

İtalya’nın politik ve kültürel dönüşümlerinin temsilcileridir. Birbirimizi Öyle Sevmiştik ki 

(C’eravamo tanto amati, 1974), Teras (La terrazza, 1980) ve Özel Bir Gün (Una giornata 

particolare, 1977) bu tasarıları farklı yoğunluklarla örneklemektedir. 

Birbirimizi Öyle Sevmiştik ki yönetmenin ustalık dönemi başyapıtıdır. Üç eski partizan 

arkadaşın hayatı üzerinden hem İtalya’nın savaş sonrası dönüşümünü hem de sol ideallerin 

erozyonunu işlemektedir. Scola filmde bireysel başarısızlıkların politik ideallerin çöküşüyle 

paralel olarak ilerlemesini incelemektedir. Film Fellini ve De Sica gibi yönetmenlerin 

sinemasına doğrudan göndermelerle dostluk-aşk-ihanet üçgeniyle bir kuşağın hayal kırıklığını 

ortaya koymaktadır. Altın Küre ödüllü Özel Bir Gün ise Mussolini döneminin gündelik hayatına 

odaklanmaktadır. Sophia Loren ve Marcello Mastroianni’nin performanslarıyla güçlenen film, 

faşist rejimin sıradan insan yaşamına sızışını göstermektedir. Sessiz, melankolik ve dar 

mekânlarda geçen hikâye politik baskının özel alanı kuşatmasını dramatik bir yoğunlukla 

sergilemektedir. Teras ise entelektüel ve politik çevrelerin kısır döngüsünü anlatmaktadır. Farklı 

karakterlerin buluştuğu teras metaforu İtalya’daki kültürel elitin çıkmazını temsil etmektedir. 

Scola burada ironiyle birlikte derin bir umutsuzluk da işlemiştir. Hayatımın En Muhteşem 

Akşamı (La più bella serata della mia vita, 1972) adalet kavramını parodileştiren bir filmdir. 

Filmde Scola burjuva düzeninin yozlaşmış ahlakını hedef almaktadır. Çirkinler, Kirliler ve 

Kötüler (Brutti, sporchi e cattivi, 1976) Roma gecekondu mahallelerinde geçen kara mizah dolu 

bir taşlamadır. Çürümüşlüğün en dip noktasında bile mizahı elden bırakmayan Scola, sefaletin 

grotesk boyutlarını gözler önüne sermiştir. Kıskaçlık Dramı (Dramma della gelosia, 1970) ise 

aşk üçgeni üzerinden sınıf, siyaset ve bireysel çaresizliği ele almaktadır. 



141 
 

Kıskaçlık Dramı, İtalyan toplumunun geçirdiği dönüşümlerin ironik ve eleştirel bir 

kaydıdır. Film üç ana karakterin etrafında örülmüştür. Adelaide (Monica Vitti) çiçekçilik yapan, 

romantik ideallerle dolu ve ekonomik olarak bağımsız bir kadındır. Oreste (Marcello 

Mastroianni) evli bir inşaat işçisi olup rutinleşmiş evliliğinden kaçmak istemektedir. Nello 

(Giancarlo Giannini) ise genç ve tutkulu bir pizzacıdır. Adelaide’in Oreste ile başlayan ilişkisi 

kısa sürede Nello’nun sahneye girmesiyle karmaşık bir aşk üçgenine dönüşür. Adelaide, klasik 

evlilik ve çocuk beklentilerini reddederek kendi istediği gibi sevme özgürlüğünü 

savunmaktadır. Öykü şöyledir; Oreste, Roma’da yaşayan, yorgun ve hayattan darbe yemiş bir 

duvarcıdır. Siyasi açıdan tutkulu bir komünisttir ve özel yaşamında mutsuzdur. Bir şenlikte 

tanıştığı çiçekçi Adelaide’e âşık olur. İlişkileri tutkulu başlar fakat kısa sürede Oreste’nin yaşı 

ilerlemiş eşi bu aşkı öğrenir. Yanlış anlaşılmalar ve tartışmalar Adelaide’i hastanelik yapar. Yine 

bir gösteri sırasında Oreste’nin tanıştığı genç pizzacı Nello’nun devreye girmesiyle üçlü bir 

ilişki doğar. Adelaide, iki adam arasında kalır ve ikisini de bırakmak istemez. Bu durum 

kavgalar, kıskançlık krizleri ve Adelaide’in yeniden hastaneye kaldırılmasına yol açar. İçsel 

sıkıntılarını çözmek için psikanalize başvurur, hatta intihara kalkışır. Kısa süreliğine başka bir 

adamla evlilik denemesi yapar ama bundan da vazgeçer. Sonunda tercihini Nello’dan yana 

kullanır ve onunla evlenmeye karar verir. Oreste ise işini, giderek dengesini ve umudunu 

kaybeder. Adelaide’i geri kazanmak için çaresizce büyücülere başvuracak kadar düşer. Bir gün 

Adelaide ve Nello düğün yolundayken karşılarına çıkar. Çıkan arbede sırasında Oreste 

istemeden Adelaide’i ölümcül biçimde yaralar. Böylece filmin başından beri izlenen mahkeme 

sahnelerinin nedeni de açığa çıkar. Oreste, akıl hastalığı indirimiyle kısa bir cezaya çarptırılır 

fakat cezasını tamamladıktan sonra tamamen aklını yitirir. Filmin finalinde hayali konuşmalarla 

Adelaide’i hâlâ yanında hisseden bir serseriye dönüşmüştür. 

Filmin anlatı yapısı sıra dışı bir dava kurgusuna dayanmaktadır. İzleyici, bir yargıcın 

karşısında ifade veren karakterlerin anlatımlarını dinler ve olayları bu kesişen bakış açılarından 

öğrenir. Karakterler sık sık doğrudan kameraya bakarak konuşur, böylece seyirci bir nevi hâkim 

konumuna yerleştirilir. Adelaide karakteri ekonomik bağımsızlığı ve geleneksel aile kurumuna 

mesafesiyle dönemin toplumsal dönüşümünü temsil etmektedir. Psikiyatriste yönelttiği sözleri 

kadının modernleşen toplum içindeki kimlik krizini ironik bir şekilde dile getirmektedir. Scola, 

kadın karakteri yeni toplumsal değerlerin taşıyıcısı olarak konumlandırmıştır. Bu yönüyle film 

1970’lerin İtalyan toplumunda kadın özgürleşmesi, cinsel serbestlik ve bireysel tercihler 

konusundaki tartışmaları yansıtmaktadır. 



142 
 

Filmin mizahı acı verici bir ironiye dayanmaktadır. Üçlü ilişki bir süre boyunca mutluluk 

ve özgürlük vaadi taşısa da kıskançlık kaçınılmaz olarak ortaya çıkmıştır. Adelaide iki adam 

arasında karar veremez. Bu durum aynı zamanda aşkın her zaman eksiklik ve tatminsizlik 

içerdiğini ima etmektedir. Nitekim finalde Oreste’nin şiddeti, Adelaide’in ölümü ve Oreste’nin 

delilik hali melodramı kara mizahla birleştiren trajikomik bir tablo yaratmaktadır. Adelaide’in 

ölümü, Oreste’nin deliliği ve Nello’nun başarısız evlilik girişimi her türlü aşk deneyiminin 

beklentileri boşa çıkaracağı düşüncesini vurgulamaktadır. Aşk üçlü ya da ikili formlarda daima 

eksik kalacak, arzu nesnesi hiçbir zaman kalıcı olarak elde edilemeyecektir. 

Kıskançlık Dramı melodramı komediye, romantizmi groteske, bireysel tutkuları toplumsal 

dönüşümün alegorisine dönüştüren bir başyapıttır. Scola, Age ve Scarpelli’nin senaryosuyla 

birlikte Yeni Gerçekçi öğeleri popüler komediye ustalıkla aktarmıştır. Film, İtalyan Usulü 

Komedi’nin İtalya’nın tarımdan sanayi toplumuna, geleneksel değerlerden modern özgürlük 

arayışına geçişinin ironik bir kaydıdır ve akımın geç evresinde imkânlarını yeniden kalibre eden 

bir eşiği temsil etmektedir. Scola komediyi gerçekçi detaylar ve popüler komediden beslenen 

bir ifade olarak kurmuştur.  

Film, melodramın üçgenini bir karakter incelemesiyle sınırlamamıştır. Kıskançlığın seyri 

toplumsal kodlara, sınıf aidiyetlerine ve dönemin kültürel iklimine bağlanmıştır. Scola’nın 

1970’lerde geliştirdiği yöntemler bu bağlamda belirleyicidir. Günlük hayatın içine sızan aşırılık 

politik söylemi derinleştiren bir komedi üslubu yaratmaktadır. Filmin ağırlık merkezi gündelik 

yaşama gömülü kültürel göstergelerde toplanmaktadır. Bireysel arzular ile kültürel tüketim 

pratikleri birbirine temas etmektedir. Bu film yönetmenin daha sonra sertleşecek toplumsal 

teşhislerinin öncülü sayılmaktadır. (Brunetta, s. 276) 

 

5.2.20: Ekmek ve Çikolata 

Franco Brusati’nin sineması modernleşme döneminde sınıf ilişkilerinin ve aidiyet 

arayışının gündelik hayatta nasıl biçimlendiğini ele almaktadır. Kurumların, kuralların ve yerel 

alışkanlıkların insan davranışını yönlendirmesi işlenen temel konulardandır. Filmlerinde mizahı 

toplumsal gerilimleri görünür kılan bir yöntem olarak kullanmıştır ve bu yöntemle ekonomik 

beklentiler, yurttaşlık ölçütleri, saygınlık ve dışlanma gibi başlıklarda somut denge noktaları 

aramaktadır. Ekmek ve Çikolata (Pane e cioccolata, 1974) bu çerçevede göçmen emeğinin 

hukuki statü, kültürel uyum ve sınıfsal konum altında değiştirdiğini yönü anlatmakta ve 



143 
 

kararları mümkün ve sınırlı kılan koşulları takip etmektedir. Filmde İtalya’dan İsviçre’ye 

çalışmak için gelen Nino Garofalo’nun (Nino Manfredi) çalışma iznini kaybetmesiyle başlayan 

kaçak yaşamı, ona barınma ve iş bulma konusunda yardım eden Elena (Anna Karina) üzerinden 

kırılgan bağlara, finansal sıkışma içindeki bir sanayiciyle tanışmasıyla da beklenti ve hayal 

kırıklığına açılmaktadır. Nino küçük bir restoranda garsonluk yaparken bir dizi talihsizlik 

yüzünden işini ve oturma iznini kaybeder. Kaçak duruma düşünce kalacak yer ve iş arayışı 

günübirlik çözümlere dönüşür. Farklı yerlerde çalışır ve kimi geceler başka göçmenlerle bir 

kümeste yatar. Tanıştığı Elena ona geçici barınak sağlar fakat denetimler sıklaşınca yeniden 

yollara düşer. Yerli gibi görünmek için saçını boyar, takım elbise giyer, dilini ve alışkanlıklarını 

gizler ama yine de her kontrol noktasında kim olduğu hatırlatılır. Film göçmenliğin yalnızca 

yoksullukla ilişkili bir sorun olmadığını; hukuki izin, iş sözleşmesi, barınma biçimi ve dil 

yeterliliği gibi somut parametrelerin yaşam alanını daraltıp genişlettiğini açık örneklerle 

göstermektedir. Bunların her birinin tek bir hata ya da rastlantı ile hızla tersine dönme riskini 

taşıdığını hatırlatmaktadır. Statü kaybının ani ve zincirleme etkisi ve iznin iptali ile başlayan 

süreçte barınma, iş ve sosyal çevrenin birlikte çözülmesi şeklinde izlenmektedir. Göçmenin 

toplumla kurduğu ilişki yerli halkın kendini tanımlama alışkanlıklarıyla da sınanmış ve bu 

sınamada görünüşe, aksana ya da eğlence kültüründeki tercihlere verilen tepkiler belirleyici 

hale gelmiştir. Aidiyet sürekli teyit edilmesi gereken bir performans olarak gösterilmektedir. 

Anlatının merkezinde yer alan kabul görme arzusu çalışma ve ikamet düzeninin dayattığı 

zorunlu bir strateji olarak ele alınmaktadır. Nino’nun görünüşünü değiştirerek yerli kılığına 

girmesi ev sahibi toplumun normlarıyla uyumlu olduğuna dair kanıt üretme çabasıdır. Dış 

görünüş sessizce işleyen bir elemeye dönüşmekte ve bu durum dil, jest, giyim ve taraftarlık gibi 

gündelik ayrıntıları birer mücadele alanı haline getirmektedir. Böylece göçmenin her 

karşılaşmada yeniden değerlendirildiği bir süreksizlik duygusu yaratılmıştır. Film, sınıfsal 

hareketlilik arzusunu göçmen emeği ile yerel sermaye arasında kurulan geçici ittifaklar 

üzerinden sınamıştır. Finansal sıkışma yaşayan Nino ulusal sınırların ekonomik mantık 

tarafından aşındırıldığını ve kırılgan sermaye hareketlerinin göçmen hayatı üzerinde 

beklenmedik yükler ürettiğini göstermektedir. Bir İtalyan’la kurduğu ilişki dayanışma vaadi 

taşısa da sürdürülebilir değildir çünkü her iki taraf da kurumsal güvencelerden yoksundur. Bu 

yapı göçmen emeğini esnek ve kolay elde edilebilir kılan düzenin ahlaki belirsizliğini görünür 

kılmaktadır. 

Barınma filmin ekonomik ve toplumsal gerçekliğini taşımaktadır. Nino’nun kümeste 

yaşaması insan emeğinin ve barınma hakkının aynı anda değersizleşmesini işaret etmektedir. 



144 
 

Göçmenler arz ve talep arasında sıkışan işgücünün taşıyıcılarıdır. Filmin bu noktada yaptığı şey 

yasal kırılganlığın mekânı ve bireyi şekillendirdiğimi, dolayısıyla da kimlik kurulumunu 

doğrudan etkilediğini göstermektir. Barınmanın geçiciliği aidiyetin geçiciliği demektir ve bu 

durum göçmenin geleceğe ilişkin hesaplarını sürekli erteleyen bir belirsizlik üretmektedir. 

Çalışma, ikamet izni ve gözetim unsurları arasında kurulan bağlar filmde gördüğümüz denetim 

ağını tanımlamaktadır. İzin belgeleri, işyerindeki performans, kamusal alandaki davranış ve 

eğlence kültürüne dair tercihler birbirini doğrulayan ölçütlere dönüşmektedir. Küçük bir 

uyumsuzluk tüm bu alanlarda güvensizlik yaratabilmektedir. Göçmenin başarısı böyle bir 

tabloda bu ölçütler arasındaki uyumu sürdürebilme kapasitesine bağlıdır. Film iyi niyetin tek 

başına kalıcı bir çözüm üretmediğini ve kurumsal sınırlara takıldığını göstermektedir.  

Brusati’nin yaklaşımı ev sahibi toplumun millî gurur ve adetleriyle göçmenin ekonomik 

zorunlulukları arasındaki mesafeyi günlük ilişkiler ve küçük testler halinde sınadığını 

iletmektedir. Spor karşılaşmaları, bayramlar, iş sonrası sosyalleşme ve gündelik sohbetler, 

göçmenin kim olduğuna dair kararın verildiği küçük mahkemeler gibi çalışmaktadır. Aidiyet 

başkalarının tanıma ya da reddetme gücüyle biçimlenen bir statü haline gelmektedir. Bu statüyü 

belirleyen şey bireyin temelli yerleşim isteğinin yanında toplumun onu hangi şartlarda kabul 

edeceğine ilişkin değişkenlerdir. 

Nino’nun geri dönmesi kalıcı statüye geçişin önündeki engeller düşünüldüğünde 

rasyonalize edilebilir. Belirleyici olan ev sahibi toplumun sınamalarına sürekli maruz kalmanın 

psikolojik ve ekonomik maliyetidir. Film, bu değerlendirmeyi göçmenin kendi bekasına ilişkin 

hesaplarından hareketle kurmuş ve toplumsal algının hangi anlarda yumuşayıp hangi anlarda 

sertleştiğini düşünmeye çağırmıştır. Film göçmenliğin kültürel uyumdan ibaret olmadığını, 

hukuki ve ekonomik koşulların birlikte tanımladığı bir hareket alanı olduğunu somut örneklerle 

ortaya koymaktadır. Brusati filmde bir başarı ya da başarısızlık anlatısı kurmamıştır. Sınıf, statü, 

hukuki izin ve yerel milliyetçilik arasında sıkışmış öznenin değişken kaderi Nino’nun 

niyetinden bağımsız olarak işleyen kurallar olarak değerlendirilmiştir.  

 

 

 

 

 

 

 

 



145 
 

SONUÇ 

 

Yeşilçam ve İtalyan Usulü Komedi, iki farklı coğrafyada gelişmiş, sinema tarihinde 

kendi dönemlerinde sinemasal anlamda ulusal görevler üstlenmiş ve ikisi de kendi ölçeğinde 

çığır açıcı şekilde üstesinden gelmiştir. Genel olarak sinemanın yapısı gereği iki akım da 

toplumsal dinamiklerin ve kültürel kodların yansıdığı önemli komedi damarlarını temsil 

etmektedir. İki akım da toplumun güncel yaşamına, gündelik sıkıntılarına ve toplumsal 

çelişkilerine doğrudan temas eden, ancak bunu farklı estetik stratejilerle gerçekleştiren örnekler 

sunmuştur. Sinema, ulusal kimliğin izlerini taşımış, yerel sosyo-politik koşulların ve kültürel 

hafızanın şekillendirdiği anlatılar üretmiştir. Ancak bu ortaklığın yanı sıra biçim, içerik ve 

temsiliyet anlamında büyük farklılıklar olduğu ortaya çıkmaktadır.  

Yeşilçam’ın ticari üretim temposu, geniş kitlelere hitap etme amacı ve melodramla iç 

içe geçen komedi anlayışı, onu İtalyan Usulü Komedi’nin daha ince işlenmiş toplumsal 

eleştirisinden ayırmaktadır. İtalyan Usulü Komedi, toplumsal sınıflar arasındaki gerilimi 

görünür kılarken Yeşilçam daha çok bireysel ilişkiler ve duygusal çözülmeler üzerinden 

ilerlemiştir. Yeşilçam’da birey çoğu zaman idealize edilerek sunulur ve toplumsal dönüşüm ve 

eleştirel bakış arka planda kalır. Mizah çoğunlukla romantik ya da melodramatik bir çatışmanın 

hafifletici unsuru olmuştur. Yeşilçam, 1950’lerden itibaren hızla şehirleşen, sanayileşmeye 

çalışan ve göç hareketleriyle toplumsal yapısı değişen bir Türkiye’nin popüler anlatı 

fabrikasıdır. Bu dönem güldürü filmleri izleyiciyi gerçeklikten uzaklaştıran, kaçış alanları 

yaratan masalsı bir eğilime sahiptir. Yeşilçam’da geniş kitlelere ulaşmak amacıyla piyasa 

mantığına göre hareket eden bir yaklaşım yer etmiştir. Ana akıma göre şekillenen filmler büyük 

ölçüde mevcut toplumsal düzeni yeniden üretme eğilimindedir. Özellikle aile yapısı, kadın-

erkek rolleri ve ahlaki değerler, filmlerde gelenekçi bir bakışla işlenmiştir. Karakterler 

çoğunlukla tipikleşmiş, iyi–kötü karşıtlığına dayalı, dramatik yapının netleştiği formüllerle 

şekillenmiştir. 60’lı yıllarda Yeşilçam’ın endüstriyel yapısı yılda yüzlerce film çıkarabilen bir 

üretim kapasitesi oluşturmuştur. Bu durum tekrarlayan formüllerin ve tip karakterlerin 

yaygınlaşmasına neden olmuş, fakat aynı zamanda eksisiyle ve artısıyla türün seyirciyle güçlü 

bir bağ kurmasına olanak sağlamıştır. Yeşilçam filmleri, sinemanın kitlelere hitap eden popüler 

anlayışı sonuna kadar kullanmıştır. Tarihsel önemi açısından Yeşilçam, Türkiye’de sinemanın 

endüstrileşmesini, seyir kültürünün yerleşmesini ve geniş kitlelerin ortak hafızasında yer etmesi 

için önemli bir görevi tamamlamıştır.  



146 
 

Her iki sinema pratiği de tarihsel arka plan itibariyle dönemin sosyo-ekonomik 

yapısından beslenmiştir. İtalyan Usulü Komedi, Yeni Gerçekçilik sonrası İtalya’sında doğan ve 

sosyal gerçekliği hicivle birleştiren bir tür olarak, karakterlerini toplumsal yapının 

karmaşıklığını net biçimde görünür kılacak şekilde inşa etmiştir. 2. Dünya Savaşı sonrası 

ekonomik mucizesi ile şekillenen, modernleşmenin getirdiği sınıfsal ve kültürel dönüşümleri 

hicivle görünür kılan bir anlatı biçimidir. Filmlerin anlatı yapısında mizah toplumsal eleştirinin 

taşıyıcı unsuru olarak işlev görmüştür. Popüler sinemanın eğlendirici unsurlarını korurken bu 

eğlence üzerinden toplumsal eleştiri geliştirebilmiş; sınıfsal hiyerarşiler, siyasi yozlaşma, ahlaki 

ikiyüzlülük gibi temaları güldürünün içine yerleştirebilmiştir. Dolayısıyla İtalya örneğinde 

popüler sinema yalnızca kitlelere hitap eden bir anlayışın ötesine geçip ideolojik ve eleştirel bir 

araç haline gelmiştir. Yönetmenler, kahramanları çoğu zaman ahlaki olarak kusurlu, fırsatçı ya 

da yozlaşmış olarak resmetmiş; böylece izleyiciyi kahramanla özdeşleşmek yerine onu eleştirel 

bir mesafeden değerlendirmeye davet etmiştir. Filmlerde İtalya’nın dönemin değişkenlerine 

uyum sağlama çabası sert bir ironi ve eleştiriyle görünür olmuştur. İtalyan Usulü Komedi 

filmleri türler arası geçişliliği ustalıkla kullanarak komediyi ve taşlamayı harmanlamış; ulusal 

sinema ile evrensel izleyici arasında köprü kurmuştur. Komedi ile trajediyi aynı potada eriten 

yapısıyla sinema tarihinde gülerek düşündürmenin en rafine örneklerini üretmiştir.  

Her iki sinema geleneğinde de oyuncuların türün kimliğini belirlemede büyük rol 

oynadığı saptanmıştır. İtalya’da Alberto Sordi, Marcello Mastroianni, Vittorio Gassman, Sophia 

Loren gibi dünyaca meşhur oyuncular karakterlere, sosyal kimlik çatışmalarını görünür kılan 

trajedi ve hiciv unsurlarını aynı anda taşıyan bir derinlik kazandırmıştır. Yeşilçam sinema 

sistemi ise yıldız sistemini piyasa gerekliliklerine göre kullanmaya çalışmıştır. Yeşilçam’da 

sinema sanatsal bir anlayış olmanın ötesinde piyasaya hizmet etmektedir, filmler ticari olarak 

büyük oranda araçsallaştırılmıştır. 

 İtalyan Usulü Komedi filmleri İtalya’nın savaş sonrası kimlik arayışının ironik ve 

eleştirel bir sinema diliyle ifade bulduğu bir alan yaratmıştır. Filmler uluslararası festivallerde 

kazandığı başarılarla küresel ölçekte tanınırlık elde etmiştir. Tematik olarak bakıldığında 

İtalyan Usulü Komedi savaş sonrası İtalya’sının ekonomik çelişkilerini, ahlaki yozlaşmasını ve 

modernleşme sancılarını mizah aracılığıyla görünür kılmıştır. Gündelik hayatın sıradan 

görünümlerini hicivle zenginleştirerek, seyircinin kendi yaşantısındaki çelişkilerle 

yüzleşmesini teşvik etmesiyle entelektüel bir zeminde hayat bulmuştur. Türün sınırlarını 

zorlayarak sinema diline kalıcı estetik yenilikler getirmiştir. İtalyan Usulü Komedi filmlerinde 

karakterler çoğunlukla kusurlarıyla, zayıflıklarıyla ve çelişkileriyle birlikte temsil edilirken 



147 
 

hemen her zaman toplumun çelişkilerini merkezine almış ve sinema sanatı açısından da 

yeniliklere açık kalmış ve cesur davranmıştır.  

Yeşilçam’ın halk kültüründen beslenen, yer yer abartılı ve teatral mizah anlayışı, onun 

toplumun farklı kesimlerine kolayca nüfuz etmesini sağlamıştır. Sinema, Türkiye’nin 

toplumsal, kültürel ve ekonomik dönüşümünün popüler kültür aracılığıyla yansıtıldığı bir mecra 

olmuştur. Fakat Yeşilçam komedileri genel itibariyle toplumsal eleştiriden yoksun kalmıştır, 

daha çok duygusal tatmin ve eğlence sağlamayı hedeflemiştir. Filmlerin konuları çoğu zaman 

cilalı, idealize edilmiş bir biçimde sunulurken, İtalyan Usulü Komedi çatlakları ve lekeleriyle 

göstermeyi tercih etmiştir. Bu açıdan sinema çalışmalarının yaşanılan dönemde gerçekleşen 

politik, toplumsal ve kültürel düşüş ve yükselmeleri yansıttığını düşünürsek, İtalyan Usulü 

Komedi gibi bir örnek Türk Sineması için yenilikçi özellikler ortaya koyabilir.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



148 
 

FİLMOGRAFİ 

1. Bölüm  

Aydın Arakon - Çığlık (1949) 

Faruk Kenç - Taş Parçası (1939) ,Yılmaz Ali (1940) 

Ferdi Tayfur - Senede Bir Gün (1946), Kerim’in Çilesi (1947) 

Fuat Uzkınay - Ayastefanos’taki Rus Abidesinin Yıkılışı (1914)  

Fuat Uzkınay&Sigmund Weinberg - Himmet Ağa’nın İzdivacı (1914) 

Muhsin Ertuğrul - Ateşten Gömlek (1923), Aysel Bataklı Damın Kızı (1935), İstanbul 

Sokakları (1931), Bir Millet Uyanıyor (1932), Halıcı Kız (1953),  Karım Beni Aldatırsa (1933), 

Cici Berber (1933), Allah’ın Cenneti (1939), Bir Kavuk Devrildi (1939), Akasya Palas (1940) 

Kızılırmak Karakoyun (1946)  

İsmet Fahri Gülünç - Tombul Aşığın Dört Sevgilisi (1919)  

Mehmet Muhtar - İstanbul Geceleri (1950)  

Muhsin Ertuğrul&Ferdi Tayfur- Nasreddin Hoca Düğün’de (1943) 

Semih Evin - Sihirli Define (1950) 

Şadan Kâmil - Dümbüllü Macera Peşinde (1948) 

Ömer Lütfi Akad - Lüküs Hayat (1950), Vurun Kahpeye (1949)  

Vedat Örfi Bengü - Ateşten Gömlek (1950) 

 

2. Bölüm  

Andre Deed - Mekanik Adam (L’uomo meccanico, 1921) 

Alessandro Blasetti - 1860 (1934)  

Carmine Gallone - Kötülük Çiçeği (Fior di Male, 1915), Don Camillo’nun Dönüşü (Il 

ritorno di Don Camillo, 1953) 

Dino Risi - Fakir ama Yakışıklı (Poveri ma belli, 1957) 

Eleuterio Rodolfi - Pompei’nin Son Günleri (Gli Ultimi Giorni di Pompei, 1913) 

Enrico Guazzoni – Nereye Gidiyorsun? (Quo Vadis? 1913) 

Filoteo Alberini - Roma'nın Ele Geçirilişi (La Presa di Roma, 1905) 

Francesco Bertolini& Adolfo Padovan& Giuseppe De Liguoro - Cehennem (L’Inferno, 

1911) 

Giovanni Pastrone – Cabiria (1914 ) 

Giulio Antamoro - İsa (Christus, 1916) 

Goffredo Alessandrini - Luciano Serra, Pilot (Luciano Serra, Pilota, 1938) 



149 
 

Julien Duvivier - Don Camillo’nun Küçük Dünyası (Don Camillo, 1952), Don 

Camillo’nun Dönüşü (Il ritorno di Don Camillo, 1953) 

Luchino Visconti - Tutku (Ossessione, 1943), Yer Sarsılıyor (La Terra Trema, 1948), 

Rocco ve Kardeşleri (Rocco e i suoi fratelli, 1960) 

Luciano Emmer – Ağustos Pazarı (Domenica d’agosto, 1950) 

Luigi Comencini - Ekmek, Aşk ve Hayal (Pane, amore e fantasia, 1953) 

Mario Camerini - Bay Max (Il Signor Max, 1937) 

Mario Monicelli&Steno - Totò Ev Arıyor (Totò cerca casa, 1949), Polisler ve Hırsızlar 

(Guardie e ladri, 1951) 

Mario Monicelli - Totò ve Carolina (Totò e Carolina, 1955), Modanno Sokağı’nda 

Büyük Anlaşma (I Soliti Ignoti, 1958)  

Raffaello Matarazzo - Zincirler (Catene, 1949) 

Renato Castellani - Roma Güneşi Altında (Sotto il sole di Roma, 1948), İki Paralık 

Mutluluk (Due soldi di speranza, 1952) 

Roberto Rossellini - Roma, Açık Şehir (Roma, città aperta, 1945), Hemşehri (Paisà, 

1946), Almanya Sıfır Yılı (Germania Anno Zero, 1948) 

Vittorio De Sica - Bisiklet Hırsızları (Ladri di biciclette, 1948), Umberto D. (1952), 

Kaldırım Çocukları (Sciuscià, 1946), Milano’da Mucize (Miracolo a Milano, 1951) 

Ugo Falena & Mario Corsi - Güneş Sonrası (Frate Sole, 1918) 

 

4. Bölüm Filmografi 

Aram Gülyüz - Temem Bilakis (1963), Abidik Gubidik (1964), Hüseyin Baradan-

Çekilin Aradan (1965), Deli Fişek (1967) 

Atıf Yılmaz - Ayşecik Şeytan Çekici (1960), Dolandırıcılar Şahı (1960), Tatlı Bela 

(1961), Darıldın mı Cicim Bana (1970), Ah Güzel İstanbul (1966), Kibar Feyzo (1978), 

Şekerpare (1983) 

Charlie Chaplin - Büyük Diktatör (Great Dictator, 1940) 

Ertem Eğilmez - Sev Kardeşim (1972), Mavi Boncuk (1975), Salak Milyoner (1974), 

Köyden İndim Şehre (1974), Süt Kardeşler (1976), Gülen Gözler (1977), Erkek Güzeli Sefil 

Bilo (1979), Banker Bilo (1980), Fatoş'un Fendi Tayfur'u Yendi (1964), Hababam Sınıfı 

(1975), Hababam Sınıfı Sınıfta Kaldı (1976), Hababam Sınıfı Uyanıyor, (1977), Hababam 

Sınıfı Tatilde (1977) 

Feyzi Tuna - Cafer Bey İyi; Fakir ve Kibar (1971)  



150 
 

Halit Refiğ - Gurbet Kuşları (1964), Şehirdeki Yabancı (1962) 

Hulki Saner - Cafer Çocuk Hırsızı (1962), Gol Kralı Cafer (1962), Helal Olsun Ali Abi 

(1963), Küçük Bey’in Kısmeti (1963), Fıstık Gibi Maşallah (1964), Cibali Karakolu (1966), 

Turist Ömer (1964), Ayşecik Çıtı Pıtı Kız (1964), Ayşecik Cimcime Hanım (1964), Turist Ömer 

Dümenciler Kralı (1965), Turist Ömer Almanya’da (1966), Turist Ömer Arabistan’da (1969), 

Turist Ömer Yamyamlar Arasında (1970), Turist Ömer Boğa Güreşçisi (1971), Turist Ömer 

Uzay Yolunda (1973) 

Kartal Tibet - Zübük (1980), Gol Kralı (1980) 

Lütfi Ömer Akad - Kanun Namına (1952), Hudutların Kanunu (1967), Cilalı İbo’nun 

Çilesi (1960) 

Mehmet Dinler – Cilalı İbo Zoraki Baba (1961), Cilalı İbo ve Kırk Haramiler (1964), 

Cilalı İbo Kadın Avcısı (1964), Cilalı İbo İstanbul Kaldırımlarında (1968), Cilalı İbo Yetimler 

Meleği (1970)  

Mehmet Dinler& Osman Seden - Cilalı İbo Teksas Fatihi (1971) 

Memduh Ün - Üç Arkadaş (1958), Öp Babanın Elini (1955) 

Metin Erksan - Gecelerin Ötesi (1960) ve Yılanların Öcü (1962), Şoför Nebahat’ı 

(1960), Hicran Yarası (1959), Gecelerin Ötesi (1960), Yılanların Öcü (1962), Susuz Yaz (1963) 

Nejat Saydam - Küçük Hanımefendi (1961), Küçük Hanım’ın Şoförü (1962), Küçük 

Hanım Avrupa’da (1962), Küçük Hanım’ın Kısmeti (1962)  

Nuri Ergün - Cici Gelin (1967), Çıtkırıldım (1966), Cilalı İbo Casuslar Arasında (1959), 

Cilalı İbo ve Tophane Gülü (1960), Cilalı İbo Kızlar Pansiyonunda (1963), Cilalı İbo Perili 

Köşkte (1963) 

Osman Seden - Mahalleye Gelen Gelin (1961), Ne Şeker Şey (1962), Badem Şekeri 

(1963), Beş Şeker Kız (1964), Hızır Dede (1964), Şaka ile Karışık (1965), Gül ve Şeker 

(1968), Cilalı İbo Yıldızlar Arasında (1959), Cilalı İbo Rüyalar Âleminde (1962), Cilalı İbo 

Almanya’da/Avrupa’ da (1970), Berduş (1957), Beni Osman Öldürdü (1963) 

Süreyya Duru - Şoför Nebahat ve Kızı (1964), Şoför Nebahat Bizde Kabahat (1965), 

Şoför Nebahat (1970)  

Tevfik Fikret Uçak - Cafer’in Nargilesi (1974)  

Tunç Başaran - Cafer Bey (1970) 

Ülkü Erakalın - Muhteşem Serseri (1964) ve Anasının Kuzusu (1964) 

Yılmaz Atadeniz - Cilalı İbo Maceralar Peşinde (1986) 

Zafer Davutoğlu - Adanalı Tayfur Kardeşler (1964), Cilalı İbo Beni Anneme Götür 

(1985) 

https://tr.wikipedia.org/wiki/1960%27lar%C4%B1n_T%C3%BCrk_filmleri#1965
https://tr.wikipedia.org/wiki/1960%27lar%C4%B1n_T%C3%BCrk_filmleri#1966
https://tr.wikipedia.org/wiki/1960%27lar%C4%B1n_T%C3%BCrk_filmleri#1969


151 
 

 

5. Bölüm Filmografi 

Alberto Lattuada - Mafya (Mafioso, 1962)  

Antonio Pietrangeli - Muhteşem Aldatılan Koca (Il magnifico cornuto, 1964), Onu İyi 

Tanırdım (Io la conoscevo bene, 1965)  

Dino Risi - Gamsız Hayat (Il sorpasso, 1962), Canavarlar (I Mostri, 1963), Zor Bir 

Hayat (Una vita difficile, 1961), Aşk ve Hırsızlık (Il mattatore, 1960), Perşembe (Il giovedì, 

1963), Dul (Il Vidovo, 1959), Fakir ama Güzel (Poveri ma belli, 1957), Venüsün İşareti (Il 

segno di Venere, 1955) 

Dino Risi & Ettore Scola & Mario Monicelli - Yeni Canavarlar (I nuovi mostri, 1977) 

Elio Petri - Vigevano’lu Öğretmen (Il maestro di Vigevano, 1963), Onuncu Kurban 

(La decima vittima, 1965), Herkese Kendi Payı (A ciascuno il suo ,1967), Bir Yurttaş 

Hakkında Soruşturma (Indagine su un cittadino al di sopra di ogni sospetto, 1970), İşçi Sınıfı 

Cennete Gider (La classe operaia va in paradiso, 1971), Mülkiyet Artık Hırsızlık Değildir (La 

proprietà non è più un furto, 1973)  

Ettore Scola - Birbirimizi Öyle Sevmiştik ki (C’eravamo tanto amati, 1974), Teras (La 

terrazza, 1980), Özel Bir Gün (Una giornata particolare, 1977), Hayatımın En Muhteşem 

Akşamı (La più bella serata della mia vita, 1972), Çirkinler, Kirliler ve Kötüler (Brutti, sporchi 

e cattivi, 1976), Kıskaçlık Dramı (Dramma della gelosia, 1970)  

Federico Fellini - Tatlı Hayat (La dolce vita, 1960)  

Franco Brusati - Ekmek ve Çikolata (Pane e cioccolata, 1974)  

Luigi Comencini - Herkes Eve (Tutti a casa, 1960), Pinokyo’nun Maceraları (Le 

avventure di Pinocchio, 1972), Ekmek, Aşk ve Fantezi (Pane, amore e fantasia, 1953), Ekmek, 

Aşk ve Kıskançlık (Pane, amore e gelosia, 1954), Pazar Günü Kadını (La donna della 

domenica, 1975) 

Mario Monicelli - Modanno Sokağı’nda Büyük Anlaşma (I Soliti Ignoti, 1958), Büyük 

Savaş (La grande guerra, 1959), Jandarmalar ve Hırsızlar (Guardie e ladri, 1951), Yoldaşlar 

(I compagni, 1963), Tabancalı Kız (La ragazza con la pistola, 1968), Dostlarım (Amici 

miei,1975), Küçük Burjuva (Un borghese piccolo piccolo, 1978), Brancaleone Ordusu 

(L’armata Brancaleone, 1966), Dostlarım Bölüm 2 (Amici miei atto II, 1982)  

Mauro Morassi - Başarı (Il successo, 1963)  

Nanni Loy - Bilinen meçhullerin büyük vurgunu (Audace colpo dei soliti ignoti, 1959), 

Dostlarım Bölüm 3 (Amici miei atto III, 1985)  



152 
 

Pietro Germi - İtalya Usulü Boşanma (Divorzio all’italiana, 1961), İtalyan Usulü 

Evlilik (Matrimonio all’italiana, 1964), Baştan Çıkarılmış ve Terk Edilmiş (Sedotta e 

abbandonata, 1964), Yasanın Adına (In nome della legge, 1949), Umut Yolu (Il cammino della 

speranza, 1950) ve Demiryolcu (Il ferroviere, 1956), Cinayetin Gerçekleri (Un maledetto 

imbroglio, 1959), Beyler ve Bayanlar (Signore e signori, 1966), Serafino (Serafino, 1968) ve 

Alfredo, Alfredo (Alfredo, Alfredo, 1972) 

Vittorio De Sica - Dün, Bugün, Yarın (Ieri, Oggi, Domani, 1963), Patlama (Il boom, 

1963), İtalyan Usulü Evlilik (Matrimonio All’italiana, 1964), Milano’da Mucize (Miracolo a 

Milano, 1951), Bisiklet Hırsızları (Ladri di biciclette, 1948), Umberto D. (1952), Napoli Altını 

(L’oro di Napoli), Yuvasızlar (Il tetto, 1956)  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



153 
 

KAYNAKÇA 

 

Abisel, N. (1995) Popüler Sinema ve Türler. İstanbul: Alan Yayıncılık 

Adanır, O (2003) Sinemada Anlam ve Anlatım. İstanbul: Alfa Yayınları 

Aker, H. (2010). Cilalı İbo: Yoksulluğun 'Peltek' Hali. sinecine, 12(2), 231-258. 

Aker, H. (2022). Gri Alanlarda Sanki Gibi Bir Şey: Turist Ömer. Art Vision, 28(48), 33-42. 

Altman, R. (2008) Komedi. Ed. Geoffrey Novel-Smith. Dünya Sinema Tarihi (s. 85-94) 

İstanbul: Kabalcı Yayınevi 

Armes, Roy. (2011) Sinema ve Gerçeklik İstanbul: Doruk Yayımcılık 

Arslantepe, M. (2002) Türk Sinemasının Kökeni Üzerine. Kocaeli Üniversitesi İletişim 

Fakültesi Araştırma Dergisi (2), 88-105. 

Atayman, V., Çetinkaya, T. (2016) Popüler Sinemanın Mitolojisi. İstanbul: Ayrıntı Yayınları 

Avcı, Y.E., Nazlıer, N., Avcı, H., Nazlıer, S. (2024). “Hababam Sınıfı” film serisinin eğitim 

çerçevesinde incelenmesi. The Current Research in Social Sciences and Humanities, 3(5), 48-

56 

Ayça, E. (1996) Yeşilçam’a Bakış. Der. Süleymâ Murat Dinçer. Türk Sineması Üzerine 

Düşünceler. (s.129-148) 

Bazin, A. (2011) Sinema Nedir? İstanbul: Doruk Yayınları 

Bini, A (2011) The Myth of the Economic Boom and Postwar Male Crisis in the Filmic Tradition 

of Comedy Italian Style. (Yayımlanmamış doktora tezi). University of California, Los Angeles 

 

Bini, A. (2015) Male Anxiety and Psychopathology in Film: Comedy Italian Style. Palgrave 

Mcmillen 

Biryıldız, E. (2002) Sinemada Akımlar. İstanbul: Beta Kitap 

Bondanella, P. (1998) Italian Cinema – From Neorealism to The Present. USA: The Continuum 

Publishing Company 

 

Bondanella, P., Pacchioni, F. (2017) A History of Italian Cinema. USA: Bloomsbury Academic 

Brunetta, G. P. (2020) Dancing and Drinking with the Muses: The Cinema of Ettore Scola. 

Edited by Lanzoni, R. & Bowen, E. The Cinema of Ettore Scola. (269-287). Detroit: Wayne 

State University Press  

Chansel, D. (2003) Beyaz Perdede Avrupa-Sinema ve Tarih Eğitimi. İstanbul: Türk Ekonomik 

ve Toplumsal Tarih Vakfı 



154 
 

Çelik, F. (2011) Modernleşme Serüvenimiz ve Yeşilçam. Sanat Dergisi (17), 31-37. 

Çetinkaya, E. (2020) Türk Sinemasında Toplumsal Gerçekçi Bir Karakter: Kibar Feyzo. Sosyal 

Bilimler Dergisi, 7 (47), (s. 393-412) 

Deleuze, G. (1997) Cinema 2-The Time-İmage. Minneapolis: University of Minnesota Press 

Fournier Lanzoni, R. (2008) Comedy Italian Style – The Golden Age of Italian Film Comedies. 

New York: The Continuum International Publishing 

 

Fullwood, N. (2015) Cinema, Gender, And Everyday Space- Comedy, Italian Style. New York: 

Palgrave Macmillan 

 

Güleryüz, K. (1996) Türk Sinemasında Üslubun Kökeni. Der. Süleymâ Murat Dinçer. Türk 

Sineması Üzerine Düşünceler. (s.49-56) 

Günsberg, M. (2005) Italian Cinema, Gender And Genre. Palgrave Mcmillen. 

Güven, Ö. (2006) Uzay Yolunda Bir Aylak: Turist Ömer. Der. Kurtuluş Özyazıcı. Kahkaha ve 

Hüzün: Sadri Alışık (s. 115-129) Ankara: Dost Kitabevi & Ankara Sinema Derneği 

 

Hayward, S. (2012) Sinemanın Temel Kavramları. İstanbul: Es Yayınları 

 

Kaplan, Y. (2008) Türk Sineması Ed. Geoffrey Novel-Smith. Dünya Sinema Tarihi (s. 85-94). 

İstanbul: Kabalcı Yayınevi. 

 

Kırel, S. (1999) Bir Sinemasal Tür Olarak Güldürü ve 1980 Sonrası Türk Sinemasında 

Güldürünün İncelenmesi. (Yayımlanmamış doktora tezi). Marmara Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü, İstanbul. 

Kırel, S. (2005) Yeşilçam Öykü Sineması. İstanbul: Babil Yayınları 

Kırel, S. (2011) Sinemada Tür Kavramı ve Popüler Türleri Anlamak Üzere Bir Yol Haritası, 

Der. Murat İri. Sinema Araştırmaları: Kuramlar, Kavramlar, Yaklaşımlar (s.243-286) İstanbul: 

Derin Yayıncılık 

 

Kovacs, A. B. (2007) Screening Modernism- European Art Cinema, 1950-1980. London: The 

University of Chicago Press 

Kuyucak Esen, Ş. (2010) Türk Sinemasının Kilometre Taşları. İstanbul: Agora Kitaplığı 

Leprohon, P. (1972) The Italian Cinema. London: Seeker & Warburg 

Lüleci, Y. (2020). Demokrat Parti Döneminde (1950-1960) İktidar ve Sinema İlişkileri. Ege 

Üniversitesi İletişim Fakültesi Yeni Düşünceler Hakemli E-Dergisi, (14), 28-46. 

 

Makal, O. (2017) Yönetmenleri ve Filmleriyle Gülmenin Sineması. İstanbul: Hayalperest 

Yayınları 

 



155 
 

Martire, A (2015) Recasting The Liberal-Democratic Male Subject in Marıo Monicelli's "La 

Grande Guerra" Romance Notes, 2015-Sayı 55 (3), 385-393 

 

Morandini, M. (2008) Faşizmden Yeni Gerçekçiliğe İtalya. Ed. Geoffrey Novel-Smith. Dünya 

Sinema Tarihi (s. 85-94) İstanbul: Kabalcı Yayınevi. 

 

Namaz, Y., Şahin, A. (2023). Kartal Tibet Sinemasında Toplumsal Meselelerin Zübük (1980) 

Filmi Üzerinden İncelenmesi. Fırat Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi, 33 (1) s.427-441. 

 

Novel Smith, G. (2018) Italian Neo-realism. Ed. Pam Cook. The Cinema Book (s. 233-237) 

London: Bloomsbury 

Onaran, A. Ş. (1994) Türk Sineması (1. Cilt). Kitle Yayınları. 

Özden, Z. (2004) Film Eleştirisi: Film Eleştirisinde Temel Yaklaşımlar ve Tür Filmi Eleştirisi. 

Ankara: İmge Kitabevi. 

 

Özgüç, A. (1990) Başlangıcından Bugüne Türk Sineması’nda İlkler. İstanbul: Yılmaz Yayınları 

Özön. N. (2008) Sinema Sanatına Giriş. İstanbul: Agora Kitaplığı 

Özuyar, A. (2008) Sinemanın Osmanlıca Serüveni. Ankara: De Ki Yayınları 

Palmieri, M. (2020) Il cinema precorre la storia. Il caso di Divorzio all’italiana (1961) nel 

dibattito sul divorzio in Italia. Diacronie, Studi di Storia Contemporanea 42(2), 166-176 

 

Pösteki, N. (2022) Yeşilçam’da Avareler: Turist Ömer’in Göçebeliği. Der. Emine Gürsoy  

Naskali. Aylak (s. 313-335). Çanakkale: Paradigma Akademi 

 

Robinson, D. (2008) Birinci Dünya Savaşı ve Avrupa’da Kriz Ed. Geoffrey Novel-Smith. 

Dünya Sinema Tarihi (s. 85-94). İstanbul: Kabalcı Yayınevi. 

 

Saydam, B. (2020) Türk Sineması’nın Tarihine Genel Bir Bakış. Türkiye Araştırmaları 

Literatür Dergisi, 18/36, 401-424. 

Scognamillo, G. (1997)  Dünya Sinema Sanayii. İstanbul: Timaş Yayınları 

Scognamillo, G. (2010) Türk Sinema Tarihi. İstanbul: Kabalcı Yayınevi. 

Sivas, A. (2010) İtalyan Sinemasına Bakış. İstanbul: Kırmızı Kedi Yayınevi 

Sivas Gülçur, A. (2016) Türk Sinemasında Yeşilçam Dönemi. Ed. Engin Çaylak. Bu 

Toprakların İletişim Tarihi (s.227-235), Ankara: Nobel Yayınevi 

Sorlin, P. (2001) Italian National Cinema 1896-1996. New York: Taylor & Francis e-Library 

Şen, F. (2019) 1970'lerden Günümüze Değişen Toplumsal Yapının Türk Komedi Film 

Karakterlerine Yansıması. Ulak Bilge (40), s.711-725. 

Teksoy, R: (2005) Rekin Teksoy’un Sinema Tarihi. İstanbul: Oğlak Yayıncılık 



156 
 

Tulum Okur, H. (2023) Türk Sineması’nın İç Mekânları: 1960-1980 Aralığına Dair Bir Okuma. 

Mimarlık ve Yaşam Dergisi, 8 (1), 21-43 

Uricchio, W. (2008) Birinci Dünya Savaşı ve Avrupa’da Kriz. Ed. Geoffrey Novel-Smith. 

Dünya Sinema Tarihi (s. 85-94). İstanbul: Kabalcı Yayınevi. 

 

Ünal, M. (2018) 1960-1990 Yılları Arasında Toplumsal Eleştiri Perspektifinden Türk Güldürü 

Sineması. Sosyoloji Dergisi (37), 21-39 

 

Ünal, M. (2018) Türk Halk Tiyatrosu'nun Sinemaya Etkileri. Art-Sanat (9). 337-349 

 

Yıldıran Önk, Ü. ve Türkavcı, E. (2021). Türk Güldürü Sineması’nda Lümpenliğin Değişen 

Yüzü. Pamukkale Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi, (42), 316-333 

 

Yılmaz, M. M. (2023) Karagöz ve Hacivat Oyunu ile Yeşilçam Dönemi Güldürü Filmleri 

İlişkisinin İncelenmesi. RumeliDE Dil ve Edebiyat Araştırmaları Dergisi, (33), 474-485 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 


