
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

HATAY’IN BEŞ İLÇESİ BAĞLAMINDA  

TÜRBELER ETRAFINDA OLUŞAN 

 İNANÇ VE UYGULAMALAR 

Emine Kübra DİKEN 

Yüksek Lisans Tezi 

Danışman: Dr. Öğr. Üyesi İbrahim ÖZKAN 

Haziran, 2025 

Afyonkarahisar 



T.C.  

AFYON KOCATEPE ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ  

TÜRK DİLİ VE EDEBİYATI ANA BİLİM DALI  

YÜKSEK LİSANS TEZİ 

 

 

 

 

HATAY’IN BEŞ İLÇESİ BAĞLAMINDA  

TÜRBELER ETRAFINDA OLUŞAN 

 İNANÇ VE UYGULAMALAR 

 

 

 

Hazırlayan 

Emine Kübra DİKEN 

 

 

 

 

Danışman 

Dr. Öğr. Üyesi İbrahim ÖZKAN 

 

 

 

 

AFYONKARAHİSAR 2025 



ii 

 

ETİK VE BİLİMSEL İLKELER SORUMLULUK BEYANI 

Yüksek Lisans tezi olarak sunduğum “Hatay’ın Beş İlçesi Bağlamında Türbeler 

Etrafında Oluşan İnanç ve Uygulamalar” adlı çalışmanın tüm hazırlanma süreçlerinde 

bilimsel etik kurallara ve atıf gösterme ilkelerine riayet ettiğimi belirterek aksi bir durumun 

tespiti hâlinde sorumluluğun tamamen bana ait olduğunu kabul, beyan ve taahhüt ederim. 

 

    27/06/2025 

 İmza 

                                                                                                               Emine Kübra DİKEN 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



iii 

 

T.C.  

AFYON KOCATEPE ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

ENSTİTÜ ONAYI 

 

Ö
ğ
re

n
ci

n
in

 

Adı- Soyadı Emine Kübra Diken 

Numarası 210623102 

Anabilim Dalı Türk Dili ve Edebiyatı 

Programı Türk Dili ve Edebiyatı 

Program Düzeyi ☒Yüksek Lisans       ☐Doktora      ☐Sanatta Yeterlik 

Tezin Başlığı 
Hatay’ın Beş İlçesi Bağlamında Türbeler Etrafında 

Oluşan İnanç ve Uygulamalar 

Tez Savunma Sınav Tarihi 27/06/2025 

Tez Savunma Sınav Saati 10.00 

 

 Yukarıda bilgileri verilen öğrenciye ait tez, Afyon Kocatepe Üniversitesi Lisansüstü 

Eğitim-Öğretim ve Sınav Yönetmeliği’nin ilgili maddeleri uyarınca jüri üyeleri tarafından 

değerlendirilerek ☒oy birliği – ☐oy çokluğu ile kabul edilmiştir. 

 

 

Prof. Dr. Hacı İbrahim DELİCE 

MÜDÜR 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
Bu tez, Enstitü Müdürlüğünce kontrol edilerek, elektronik imza kullanılarak onaylanmıştır. 

 



iv 

 

ÖZET 

 

HATAY’IN BEŞ İLÇESİ BAĞLAMINDA TÜRBELER ETRAFINDA OLUŞAN İNANÇ 

VE UYGULAMALAR 

 

Emine Kübra DİKEN 

 

 

AFYON KOCATEPE ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

TÜRK DİLİ VE EDEBİYATI ANABİLİM DALI 

 

Haziran, 2025 

 

Danışman: Dr. Öğr. Üyesi İbrahim ÖZKAN 

Hatay ili içinde barındırdığı çok kültürlü yapısı yanında birçok evliyaya ev sahipliği yapmış 

olmasından kaynaklı olarak “Evliyalar Diyarı” adıyla da bilinen bir şehirdir. Yörenin tarihi ve 

sosyal gelişimi içinde oluşturduğu önemli kültürel değerlerinden biri kutsiyet atfedilen ziyaret 

mekanları ve türbelerdir. Araştırmamıza konu olan Hatay yöresindeki türbe ve ziyaret 

mekanlarının yapıları, tarihleri, menkıbeleri, anlatıları, ziyaret esnasında gerçekleştirilen 

ritüellerin tespiti, yapılan ziyaretlerin amaçları ve belirli ziyaret zamanları bu çalışmanın ana 

hatlarını oluşturmaktadır.  

Araştırmanın amacı; Hatay’da yer alan ve yöre halkı tarafından sıkça ziyarette bulunulan 

türbelerin genel bir tanıtımı yapılarak ardından o türbe çevresinde sözlü gelenekte unutulmaya 

yüz tutmuş menkıbeleri, anlatıları derlemek, türbede yapılan yaygın uygulama ve ritüelleri 

aktarmak ve bunların geçmişle olan bağını eski Türk inanç sistemlerinden günümüze değin 

mukayese ederek incelemektir. Yazılı ve sözlü kaynaklardan yararlanılan bu araştırmada 

gözlem metoduyla birlikte görüşme tekniği kullanılarak aynı zamanda fotoğraf ve ses kaydı 

alınarak derleme metodu uygulanmıştır. Çalışmamızın önemli bir kısmını ise alan araştırması 

oluşturmaktadır. Derleme çalışmasıyla birlikte araştırmamızda türbelerin konumları, fiziki 

özellikleri, türbede yatan veli etrafında oluşan menkıbeler, anlatılar ve yine türbede yapılan 

uygulamalar, ritüeller sözlü kültürden yazıya aktarılarak çalışma içerisinde halk bilgisi 

formunda sunulmuştur.  

 

Anahtar Sözcükler: Hatay, Türbe, Ziyaret, Halk Kültürü, İnanç, Ritüel  

 

 

 

 

 

 

 



v 

 

ABSTRACT 

 

BELİEFS AND PRACTİCES ASSOCİATED WİTH TOMBS İN THE CONTEXT OF 

FİVE DİSTRİCTS OF HATAY 

 

Emine Kübra DİKEN 

 

AFYON KOCATEPE UNIVERSITY 

INSTITUTE OF SOCIAL SCIENCES 

DEPARTMENT OF TURKISH LANGUAGE AND LITERATURE 

 

June, 2025 

 

Advisor: Assist. Prof. Dr. İbrahim ÖZKAN  

 

Hatay is a city renowned not only for its multicultural heritage but also as the “Land of Saints,” 

due to its historical association with numerous holy figures. Among the region’s key cultural 

values shaped by its historical and social development are its sacred visitation sites and shrines 

imbued with spiritual significance. This study explores the architectural features, historical 

backgrounds, associated legends and oral narratives, rituals performed during visits, the 

purpose of these pilgrimages, and the specific times of visitation to shrines and sacred sites 

throughout the Hatay region. 

The aim of this research is to provide a general introduction to frequently visited shrines in 

Hatay, to compile the legends and narratives surrounding these sites – many of which are in 

danger of being forgotten within the oral tradition – and to document the common rituals and 

practices observed during these visits. Furthermore, the study explores the connection between 

these practices and the past by comparing them with elements of ancient Turkic belief systems. 

The research is based on both written and oral sources and incorporates extensive field research, 

including observations, interviews, photographs and audio recordings. Through this study, the 

locations and physical characteristics of the shrines, the legends and narratives formed around 

the figures buried there, and the rituals and practices performed at these sites have been 

transferred from oral tradition into written form and presented as ethnographic data. 

 

Keywords: Hatay, Shrine, Visitation, Folk Culture, Belief, Ritual 

 

 

 

 

 

 

 

 



vi 

 

ÖNSÖZ 

Bir yörenin toplum olabilmesini sağlayan ögelerden biri kendine has kültürel değerlerini 

var etmesinden geçmektedir. Bu değerler o toplumun evreninden çıkan her bir parçayla var 

olmaktadır. Belli bir yörenin halkına ait maddi ve manevi alandaki kültürel ürünler ve her 

yörede kendilerine özgü icra edilen tüm halk ürünleri yine o yöreyi oluşturan bireylerin 

bütününe aittir. Bu bireylerin her biri geçmişten bugüne dek kendi gelenek ve göreneklerini 

dönüştürerek geleceğe taşımaktadır. Geçmiş olgusunun içinden gelerek folklor içerisinde 

önemli bir yapı taşı olan bu olaylar, bugüne tüm dinamikliğiyle aktarılarak kültürel 

değerlerimizi daima geleceğe taşımamıza imkân sunmaktadır. Bascom’un da söylediği gibi 

folklor, “halkı öğrenmek” demektir. Bizde çalışmamız içerisinde halkın oluşturmuş olduğu 

türbe kültürünü öğrenmeye çalışarak ve söylenilen değerlere ışık tutarak derleme çalışmasını 

değerlendirmelerimizle bir araya getirdik.  

Önemli inanç merkezleri arasında kabul edilen türbe mekanları insanın geçmişten bu 

yana kutsallık atfedilen her şeye ilgi duymasından doğan ve kutsal olana gösterilen saygıyla 

gelişen çeşitli ritüelleri uygulamalarıyla bugünkü türbe kültürünün yapısını oluşturmuştur.  

Çalışmamıza konu olan Hatay’daki türbeler, saha araştırması esnasında gözlem ve görüşme 

tekniğiyle elde edilen bulgularla ortaya konulmuştur. Bu şekilde; türbenin fiziki yapısı, iç 

özellikleri, veli/evliyanın hayatı, veli/evliya ilgili anlatılar, menkıbeler, türbe çevresinde yapılan 

uygulamalar, ritüeller ve türbelerin ziyaret edilme sebepleri ilgili bilgiler aktarılmıştır. Ayrıca 

türbe ziyaretleri esnasında gerçekleştirilen inanç, uygulamalar ve ritüellerin Şamanizm’deki 

büyüsel pratiklerle, eski Türk inanç sistemiyle ve İslami kültürle olan ilişkisine dair mukayeseli 

bir inceleme sunulmuştur. Çalışma boyunca ele aldığımız Hatay’ın beş ilçesindeki türbeleri 

etrafında sözlü kültürde anlatılan çeşitli menkıbe ve anlatıların unutulmaya yüz tutması ve 

uygulanmakta olan ritüellerin gelecek kuşağa somut biçimde taşınabilmesi adına yazıya 

aktarılmıştır. Bu gayeyle çalışmamızın eski inanç sistemleriyle mukayese edilerek yörede daha 

önce derlenmemiş anlatıları aktarması bakımından diğer çalışmalardan özgün tarafları 

olduğunu göstermektedir. 

Yüksek lisans eğitimim ve tez sürecim boyunca değerli bilgi ve tecrübesini bana aktarıp 

yönlendiren kıymetli hocam ve danışmanım Dr. Öğr. Üyesi İbrahim Özkan’a teşekkürlerimi 

sunarım. Araştırma süreci içinde değerli katkılarından dolayı beni türbelere yönlendiren, saha 

çalışmasında bildiği anlatılarıyla bana kaynaklık eden Hatay’ın kültürünün korunmasına ve 

gelecek kuşaklara aktarılmasında katkıda bulunan değerli Kemal Arıbaş’a teşekkür ederim. 

Türbe adlarını ve yerlerini tarif ederek bana katkıda bulunan Hatay’daki komşu teyzem Suat 

Salmanoğlu’na teşekkür ederim. Bu süreçte beni kaynak şahıslara yönlendiren ve manevi 

desteklerini daima omuzlarımda hissettiğim kıymetli kuzenlerime teşekkür ederim. Bütün 

misafirperverliğiyle kucak açan Hatay’ın beş ilçesindeki halkına ve tüm kaynak şahıslarıma 

teşekkür ederim. Tüm tez sürecim boyunca saha araştırmasında bana yol arkadaşlığı yapan ve 

manevi desteğiyle daima pusulam olan sevgili eşim İbrahim Sercan Büyükkaya’ ya teşekkür 

ederim.  

Tüm eğitim hayatım boyunca yanımda olarak desteklerini hep bir adım önümde 

gördüğüm canım annem Fatime Diken’e ve canım kardeşim Ömer Diken’e teşekkürlerimi borç 

bilirim. Bugüne gelebilmemde bana ilham kaynağı olan ve Hatay’ın kültürüne karşı beni 

küçüklüğümden bu yana araştırmaya sevk eden biricik babam Sinan Diken’in tini şad, yeri 

uçmag olsun. 

 

Emine Kübra DİKEN  

  2025, Afyonkarahisar 



vii 

 

İÇİNDEKİLER 

 

 

                                                                                                                                             Sayfa 

ETİK VE BİLİMSEL İLKELER SORUMLULUK BEYANI .................................................... İİ 

ENSTİTÜ ONAYI .................................................................................................................................... İİİ 

ÖZET ........................................................................................................................................................... İV 

ABSTRACT ................................................................................................................................................ V 

ÖNSÖZ ........................................................................................................................................................ Vİ 

İÇİNDEKİLER........................................................................................................................................ Vİİ 

RESİMLER LİSTESİ............................................................................................................................. Xİ 

SİMGELER VE KISALTMALAR DİZİNİ .................................................................................... XV 

GİRİŞ ............................................................................................................................................................ 1 

BİRİNCİ BÖLÜM 

HATAY İLİ HAKKINDA GENEL BİLGİLER 

1. HATAY’IN TARİHİ .............................................................................................................. 5 

1.1. İLK ÇAĞLARDA HATAY ................................................................................................. 5 

1.2. İSKENDERUN, ANTAKYA, SELEUKEİA PİERİA’NIN KURULUŞU .......................... 6 

1.3. ROMA DÖNEMİ ................................................................................................................ 7 

1.4. ANTAKYA DEPREMLERİ ................................................................................................ 7 

1.5. İSLÂM DÖNEMİ ............................................................................................................... 7 

1.6. SELÇUKLU DÖNEMİ ....................................................................................................... 8 

1.7. HAÇLILAR ......................................................................................................................... 8 

1.8. BİZANS DÖNEMİ ............................................................................................................. 8 

1.9. SELÂHATTİN EYYUBİ DÖNEMİ ................................................................................... 9 

1.10. MEMLÛKLER DÖNEMİ ................................................................................................. 9 

1.11. OSMANLI DÖNEMİ ........................................................................................................ 9 

1.12. İLK KURŞUNUN ATILMASI VE İŞGAL, HALKIN MÜCADELESİ YILLARI ........ 10 

1.13. ANKARA İTİRAFNAMESİ VE SONRASI ................................................................... 11 

1.14. HATAY DEVLETİ .......................................................................................................... 12 

2. HATAY’IN COĞRAFİ ÖZELLİKLERİ .......................................................................... 13 

İKİNCİ BÖLÜM 

ARAŞTIRMA KONUSU İLE İLGİLİ TEMEL KAVRAMLAR 

1. TÜRBE ................................................................................................................................ 15 

2. YATIR .................................................................................................................................. 16 

3. ZİYARET ............................................................................................................................ 16 

4. VELİ .................................................................................................................................... 18 

5. MENKIBE ........................................................................................................................... 19 

6. KERAMET ......................................................................................................................... 20 



viii 

 

7. ŞEYH (MÜRŞİT) ................................................................................................................ 20 

8. DERVİŞ ............................................................................................................................... 21 

9. MAKAM .............................................................................................................................. 21 

10. ADAK ................................................................................................................................ 22 

11. İNANÇ ............................................................................................................................... 23 

12. İNANIŞ .............................................................................................................................. 24 

13. RİTÜEL ............................................................................................................................. 25 

14. KÜLT ................................................................................................................................. 26 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

HATAY’IN BEŞ İLÇESİ BAĞLAMINDA HALK KÜLTÜRÜNDE TÜRBELER VE 

ZİYARET YERLERİ 

1.TÜRBELER VE ZİYARET YERLERİ ............................................................................. 28 

1.1. ŞEYH YUSUF EL HEKİM TÜRBESİ ............................................................................. 28 

1.2. HZ. MIKDAT TÜRBESİ .................................................................................................. 32 

1.3. NEBİ YUNUS TÜRBESİ ................................................................................................. 36 

1.4. ŞEYH HASAN SİNCARİ TÜRBESİ ............................................................................... 37 

1.5. HZ. HIDIR (KARYER) TÜRBESİ ................................................................................... 38 

1.6. ŞEYH MUHAMMET EL CEDDUĞ TÜRBESİ .............................................................. 41 

1.7. ŞEYH MUHAMMET EL KEBİR TÜRBESİ ................................................................... 42 

1.8. ŞEYH HASAN İBİN MEKZUN ESSİNCARİ MAKAMI/ ŞEYH MUHAMMET EL 

AĞRABİ MAKAMI ................................................................................................................ 44 

1.9. HZ. HIDIR, ŞEYH HASAN, ŞEYH MUSA, ŞEYH YUSUF EL HEKİM TÜRBESİ .... 45 

1.10. EL ARABİ TÜRBESİ ..................................................................................................... 48 

1.11. ŞEYH SULTAN ABDULAZİZ TÜRBESİ ..................................................................... 52 

1.12. ŞEYH ALİ ISSUVAYRE TÜRBESİ ............................................................................... 53 

1.13. ŞEYH AHMET EL ĞLEM TÜRBESİ ............................................................................ 54 

1.14. ŞEYH ABDULLAH EL MĞAVRİ TÜRBESİ ................................................................ 56 

1.15. HZ. EL ARABİ VE İMAM ALİ ZEYNÜLABİDİN TÜRBESİ ..................................... 56 

1.16. HZ. HIDIR (ZEYTUNİ) TÜRBESİ ................................................................................ 58 

1.17. ŞEYH MUHAMMED EL GARİB TÜRBESİ ................................................................ 59 

1.18. HZ. HIZIR, ŞEYH DAHİR VE ŞEYH HASAN İL CİLLİ TÜRBESİ ........................... 60 

1.19. SOFU BABA TÜRBESİ ................................................................................................. 61 

1.20. HIDIR ELVAN TÜRBESİ ............................................................................................... 62 

1.21. HABİB-İ NECCAR TÜRBESİ ....................................................................................... 63 

1.22. HIZIR (DENİZ) TÜRBESİ ............................................................................................. 64 

1.23. ŞEYH ALİ MUĞEVRİ, ŞEYH ABDULLAH MUĞEVRİ, ŞEYH İBRAHİM 

MUĞEVRİ TÜRBESİ .............................................................................................................. 66 

1.24. ŞEYH İBRAHİM KADDİS TÜRBESİ .......................................................................... 67 

1.25. ŞEYH YUSUF EBU TURHAN TÜRBESİ .................................................................... 68 

1.26. KIZMANUS VE DENYEL EL HEKİM TÜRBESİ ....................................................... 71 

1.27. CAFER TAYYAR TÜRBESİ .......................................................................................... 74 

1.28. ŞEYH ABDURREZZAK TÜRBESİ .............................................................................. 75 

1.29. ŞEYH AHMED KUSEYRİ TÜRBESİ ........................................................................... 76 

1.30. ŞEYH DAHİR TÜRBESİ ............................................................................................... 80 



ix 

 

1.31. ŞEYH HASAN TÜRBESİ .............................................................................................. 80 

1.32. HZ. HIDIR MAKAMI TÜRBESİ ................................................................................... 81 

1.33. YEDİ SULTAN TÜRBESİ .............................................................................................. 82 

1.34. BEYAZID-I BESTAMİ TÜRBESİ ................................................................................. 83 

1.35. ŞEYH MUHAMMED DELATİ TÜRBESİ .................................................................... 84 

1.36. ŞEYH MUHAMMED SAKKA TÜRBESİ ..................................................................... 85 

1.37. ŞEYH HASAN TÜRBESİ .............................................................................................. 87 

1.38. ŞEYH MUSA TÜRBESİ................................................................................................. 89 

1.39. ŞEYH ALİ BİCEMBİL’AMUD TÜRBESİ .................................................................... 89 

1.40. HZ. CAFER-İ TAYYAR TÜRBESİ ................................................................................ 90 

1.41. ŞEYH DERVİŞ TÜRBESİ .............................................................................................. 91 

1.42. MUSA AĞACI ................................................................................................................ 93 

1.43. AB-I HAYAT ÇEŞMESİ ................................................................................................. 94 

1.44. UYUZ PINARI ............................................................................................................... 94 

1.45. AŞUK MAŞUK ZİYARETİ ............................................................................................ 95 

1.46. ŞEYH HASAN EL ECRUD TÜRBESİ .......................................................................... 96 

1.47. ŞEYH MAHMUT EFENDİ TÜRBESİ........................................................................... 97 

1.48. ŞEYH ALİ DERSUNİ TÜRBESİ ................................................................................... 98 

1.49. MIGDAT EL YEMİN TÜRBESİ .................................................................................... 99 

1.50. ŞEYH HASAN BASRİ TÜRBESİ ............................................................................... 100 

1.51. ŞEHİT TÜRBESİ .......................................................................................................... 101 

2.TÜRBELERİN ADLANDIRILMASI ............................................................................. 102 

2.1.GERÇEK ADI İLE ADLANDIRMA ............................................................................... 102 

2.2.MESLEKLERİNE GÖRE ADLANDIRMA .................................................................... 102 

2.3.HIZIR İNANCI İLE ADLANDIRMA ............................................................................. 103 

2.5.DİĞER ADLANDIRMALAR .......................................................................................... 103 

 

DÖRDÜNCÜ BÖLÜM 

HATAY’IN BEŞ İLÇESİ BAĞLAMINDA TÜRBE YERLERİNDE GÖRÜLEN 

RİTÜELLER VE UYGULAMALAR 

1. ABDEST ALMAK ............................................................................................................ 104 

2.DUA ETMEK ..................................................................................................................... 104 

3.NAMAZ KILMAK ............................................................................................................ 104 

4.ADAK KURBANI KESMEK ........................................................................................... 105 

5.AĞACA ÇAPUT VEYA İP BAĞLAMAK ...................................................................... 106 

6.YEMEK YAPMAK VE DAĞITMAK ............................................................................. 107 

7.TÜRBEDE VE ÇEVRESİNDE BULUNAN TOPRAK, AĞAÇ, SU, ÇEŞME VE  

KUYUDAN YARARLANMAK .......................................................................................... 107 

8.TÜRBEDE SANDUKANIN ETRAFINI DOLANMAK ................................................ 108 

9.TÜRBE KAPISININ EŞİĞİNİ ÖPMEK ......................................................................... 109 

10.TÜRBEDE BULUNAN KUMAŞTAN ALMAK ........................................................... 109 

11.TÜRBEDE YATAN ZATIN ADINI ÇOCUĞA VERMEK ........................................... 109 

12.BUHUR YAKMAK ......................................................................................................... 110 

13.DİLEK AĞACI ................................................................................................................. 111 



x 

 

14. KURAN-I KERİM’İ YÜZE KAPATMAK .................................................................... 111 

15. TAŞ VEYA PARA YAPIŞTIRMAK ............................................................................... 111 

16. ZEYTİNYAĞI SÜRMEK .............................................................................................. 112 

17. SAĞLIK TAŞI SÜRMEK .............................................................................................. 112 

18. PARA KASASINA BAĞIŞ YAPMAK .......................................................................... 113 

19. TÜRBE ETRAFINDA ARABA İLE DÖNMEK .......................................................... 113 

20. TÜRBEDE YATMAK .................................................................................................... 114 

21. MEKTUP BIRAKMAK ................................................................................................. 115 

22. YİYECEK VEYA EŞYA ADAĞI ADAMAK ............................................................... 115 

23. PİKNİK YAPMAK ......................................................................................................... 116 

24. SAÇ ADAĞI YAPMAK .................................................................................................. 116 

25. TAHTA BEŞİK BIRAKMAK ........................................................................................ 116 

26. TERLİKLE YÜZE VURMAK ...................................................................................... 116 

27. BAYRAM KUTLAMAK ................................................................................................ 117 

28. ZEYTİN VE REYHAN DALI GÖTÜRMEK .............................................................. 117 

29. DUVARA SIRTINI SÜRMEK ....................................................................................... 117 

30. TÜRBEYE SIRTINI DÖNMEDEN ÇIKMAK ............................................................ 117 

31. NURANİ IŞIK (NUR İNMESİ) GÖRÜNCE DİLEK DİLEMEK .............................. 118 

32. BUÇUK MEVLİDİ OKUTMAK................................................................................... 118 

BEŞİNCİ BÖLÜM 

HATAY’IN BEŞ İLÇESİNDEKİ TÜRBELERİN İSLAMİYET ÖNCESİ TÜRK 

İNANIŞLARI (KÜLTLER) ÇERÇEVESİNDE İNCELENMESİ 

1. ATALAR/VELİ KÜLTÜ .................................................................................................. 123 

2. HIZIR KÜLTÜ .................................................................................................................. 128 

3. AĞAÇ KÜLTÜ .................................................................................................................. 134 

4. SU KÜLTÜ ........................................................................................................................ 138 

5. DAĞ/TEPE KÜLTÜ ......................................................................................................... 141 

6. TAŞ/KAYA KÜLTÜ .......................................................................................................... 144 

7. ATEŞ KÜLTÜ ................................................................................................................... 147 

8. KURBAN KÜLTÜ ............................................................................................................ 150 

 

TARTIŞMA, SONUÇ VE ÖNERİLER .............................................................................. 155 

KAYNAKÇA ......................................................................................................................... 162 

EKLER .................................................................................................................................. 166 

EK-1 KAYNAK KİŞİLER ................................................................................................... 166 

EK-2 GÖRÜŞME SORULARI ........................................................................................... 172 

EK-3: HATAY’IN BEŞ İLÇESİNDE BULUNAN TÜRBE VE ZİYARET YERLERİNE 

AİT    FOTOĞRAFLAR ....................................................................................................... 173 

 

 

 

 

 



xi 

 

RESİMLER LİSTESİ 

Resim 1. Şeyh Yusuf El Hekim Türbesi Giriş Kapısı ........................................................ 173 

Resim 2. Şeyh Yusuf El Hekim Türbesi Dış Görünüm ..................................................... 173 

Resim 3. Şeyh Yusuf El Hekim Türbesi Makam Odası .................................................... 174 

Resim 4. Buhurdanlık .......................................................................................................... 174 

Resim 5. Şeyh Ahmet Kuseyri Türbesi ve Cami Giriş Kapısı .......................................... 175 

Resim 6. Şeyh Ahmet Kuseyri Türbesi ve Cami Avlusu ................................................... 176 

Resim 7. Şeyh Ahmet Kuseyri Türbesi İç Görünüm ......................................................... 176 

Resim 8. Şeyh Ahmet Kuseyri İç Görünüm 2 .................................................................... 177 

Resim 9. Şeyh Ahmet Kuseyri’nin Atlarının Kuyrukları ................................................. 177 

Resim 8. El Arabi Türbesi Giriş Kapısı .............................................................................. 178 

Resim 11. El Arabi Türbesi İç Görünüm ........................................................................... 178 

Resim 12. El Arabi Türbesi’nde Çaput Bağlanan Zeytin Ağacı ...................................... 179 

Resim 13. Türbeye Girmeden Önce Buhur Yakan Ziyaretçi ........................................... 179 

Resim 14. Hıdır Elvan Türbesi Dış Görünüm ................................................................... 180 

Resim 15. Hıdır Elvan Türbesi İç Görünüm ..................................................................... 180 

Resim 16. Türbe Duvarını Öpen Kadın Ziyaretçi ............................................................. 181 

Resim 17. Türbe Bahçesinde Adak Yemeği Yiyen Misafirler ........................................... 182 

Resim 18. Hıdır Elvan Türbesinin Kurban Kesim Yeri .................................................... 182 

Resim 19. Hızır (Zeytuni) Türbesi Dış Görünüm .............................................................. 183 

Resim 20. Hızır (Zeytuni) Türbesi İç Görünüm ve Zeytin Ağacı..................................... 183 

Resim 21. Sanduka Üzerinde Bulunan Kuran-ı Kerimler ve Adak Bezi Parçaları ....... 184 

Resim 22. Hz. Hızır/ Şeyh Dahir/ Şeyh Hasan-I Cilli Makamı Giriş Kapısı .................. 184 

Resim 23. Hz. Hızır/ Şeyh Dahir/ Şeyh Hasan-I Cilli Makamı İç Görünüm .................. 185 

Resim 24. Türbe Penceresine Bağlanan Adak Bezleri ...................................................... 185 

Resim 25. Makam Kapısını Öpen Kadın Ziyaretçi ........................................................... 185 

Resim 26. Hızır (Karyer) Türbesi Dış Görünüm ............................................................... 186 

Resim 27. Hızır (Karyer) Türbesi’nde Hz. Musa’nın Makam Odası .............................. 186 

Resim 28. Hızır (Karyer) Türbesi’nde Hz. Hıdır’ın Makam Odası ................................ 187 

Resim 29. Hızır (Karyer) Türbesi Mutfak Bölümü Araç- Gereçleri ............................... 188 

Resim 30.  Kızmanus ve Denyel El Hekim Türbesi Dış Görünüm  ................................. 188 

Resim 31. Kızmanus ve Denyel El Hekim Türbesi İç Görünüm ...................................... 189 

Resim 32. Kızmanus ve Denyel El Hekim Türbesinde Bulunan Adak Ağacı ................. 189 



xii 

 

Resim 33. Hz. Hızır/ Şeyh Hasan/Şeyh Musa ve Şeyh Yusuf El Hekim Türbesi Dış 

Görünüm ............................................................................................................................... 190 

Resim 34. Kutsal Kabul Edilen İncir Ağacı ....................................................................... 190 

Resim 35. Şifalı Su Akan Hayrat Çeşmesi .......................................................................... 191 

Resim 36. Sofu Baba Türbesi ve Cami Dış Görünüm ....................................................... 191 

Resim 37. Sofu Baba’ya Ait Sanduka ................................................................................. 192 

Resim 38. Sofu Baba’nın Eşi’ ne Ait Sanduka ................................................................... 192 

Resim 39. Şeyh Abdurrezzak Türbesi Dış Görünüm ........................................................ 193 

Resim 40. Şeyh Ahmet El Ğlem Türbesi Dış Görünüm .................................................... 193 

Resim 41. Şeyh Ahmet El Ğlem Türbesi İç Görünüm  ..................................................... 194 

Resim 42. Şeyh Ali İssuvayre Türbesi Dış Görünüm ........................................................ 194 

Resim 43. Şeyh Ali İssuvayre Türbesi Makamı ................................................................. 195 

Resim 44. Şeyh İbrahim Muğevri Türbesi Dış Görünüm ................................................ 195 

Resim 45. Şeyh Abdullah Muğevri Türbesi ....................................................................... 196 

Resim 46. Şeyh Ali Muğevri Türbesi .................................................................................. 196 

Resim 47. Şeyh Derviş Türbesi Dış Görünüm ................................................................... 196 

Resim 48. Şeyh Derviş Türbesi İç Görünüm ..................................................................... 197 

Resim 49. Şeyh Derviş Türbesi’nde Yapılan Saç Adakları (Halika) ................................ 197 

Resim 50. Saç Adağı (Halika) .............................................................................................. 198 

Resim 51. Şeyh Hasan Bilhamerli Türbesi Dış Görünüm ................................................ 198 

Resim 52. Şeyh Hasan Bilhamerli Türbesi İç Görünüm .................................................. 199 

Resim 53. Şeyh Hasan Silahtar Türbesi ............................................................................. 199 

Resim 54. Türbede Okunan Kur’an-ı Kerim .................................................................... 200 

Resim 55. Şeyh Hasan Sincari Türbesi Dış Görünüm ...................................................... 200 

Resim 56. Şeyh Hasan Sincari Türbesi İç Görünüm ........................................................ 201 

Resim 57. Şeyh Hasan Sincari Türbesi’nde Bulunan Ağaç Kovuğundan Çıkan Şifalı Yağ

 ................................................................................................................................................ 201 

Resim 58. Türbeye Bırakılan Tahta Beşik Uygulaması .................................................... 202 

Resim 59. Uyuz Pınarı .......................................................................................................... 202 

Resim 60. Uyuz Pınarına Şifa Bulmak İçin Gelen Kadın Ziyaretçiler ............................ 203 

Resim 61. Şeyh İbrahim Kaddis Türbesi’ne Giden Köprü .............................................. 203 

Resim 62. Şeyh İbrahim Kaddis Türbesi Dış Görünüm  .................................................. 204 

Resim 63. Şeyh İbrahim Kaddis Türbesi İç Görünüm ..................................................... 204 

Resim 64. Şeyh İbrahim Kaddis Türbesi’nde Şifalı Akan Su .......................................... 205 



xiii 

 

Resim 65. Şeyh Muhammet El Cedduğ Türbesi Dış Görünüm ....................................... 205 

Resim 66. Şeyh Muhammet El Cedduğ Türbesi İç Görünüm ......................................... 206 

Resim 67. Şeyh Muhammet El Cedduğ’un Çocukları Olduğuna İnanılan Mezarlar ... 206 

Resim 68. Şeyh Muhammed El Kebir Türbesi Dış Görünüm .......................................... 207 

Resim 69. Şeyh Muhammed El Kebir Türbesi İç Görünüm ............................................ 207 

Resim 70. Şeyh Muhammed El Kebir Türbesi İç Görünüm 2 ......................................... 208 

Resim 71. Duvara Bahur Yapıştırma Ritüelini Uygulayan Kadın ................................... 208 

Resim 72. Şeyh Muhammed El Garip Türbesi’nde Ziyaretçilerle Görüşme.................. 209 

Resim 73. Şeyh Sultan Abdulaziz Türbesi Dış Görünüm ................................................. 209 

Resim 74. Şeyh Sultan Abdulaziz Türbesi’nde Adak Yemeğine Gelen Misafirler ......... 210 

Resim 75.  Şeyh Sultan Abdulaziz Türbesi İç Görünüm .................................................. 210 

Resim 76. Yedi Sultan Türbesi Dış Görünüm .................................................................... 211 

Resim 77. Şeyh Hasan İbin Mekzun Essincari Sincari ve Şeyh Muhammed El Arabi 

Türbesi ................................................................................................................................... 211 

Resim 78. Şeyh Hasan İbin Mekzun Essincari Sincari ve Şeyh Muhammed El Arabi 

Türbesi İç .............................................................................................................................. 212 

Görünüm ............................................................................................................................... 212 

Resim 79. Hızır (Deniz) Türbesi Dış Görünüm ................................................................. 212 

Resim 80. Hızır (Deniz) Türbesi İç Görünüm ve Kutsal Kaya ........................................ 213 

Resim 81. Hızır (Deniz) Türbesi’nin İlk Görünümü ......................................................... 213 

Resim 82. Şeyh Daher Türbesi’nin Bahçesi ....................................................................... 214 

Resim 83. Şeyh Daher Türbesi İç Görünüm ...................................................................... 214 

Resim 84. Nebi Yunus Türbesi Makam Kapısı .................................................................. 215 

Resim 85. Nebi Yunus Türbesi İç Görünüm ...................................................................... 215 

Resim 86. Hz. El Arabi ve İmam Ali Zeynülabidin Türbesi ............................................. 216 

Resim 87. Musa Ağacı .......................................................................................................... 216 

Resim 88. Musa Ağacı’nın Gövdesi .................................................................................... 217 

Resim 89. Ab-ı Hayat Çeşmesi ............................................................................................ 217 

Resim 90. Hz. Hızır Makamı Dış Görünüm (Affan Mahallesi)........................................ 218 

Resim 91. Şeyh Hasan Türbesi Dış Görünüm ................................................................... 218 

Resim 92. Hz. Mıkdat Türbesi Dış Görünüm .................................................................... 219 

Resim 93. Hz. Mıkdat Türbesi İç Görünüm ...................................................................... 219 

Resim 94. Cafer Tayyar Türbesi ......................................................................................... 220 

Resim 95. Cafer Tayyar Türbesi’nin Duvar Tellerine Bağlanan Adak Bezleri .............. 220 



xiv 

 

Resim 96. Türbede Ziyaretçilerin Dilek Dilemesi İçin Bırakılan Yeşil Bez ve Makas ... 221 

Resim 97. Dilek Dilemek İçin Türbe Duvarına Yapıştırılan Madeni Para Uygulaması 221 

Resim 98. Türbe Odasında Yer Alan Zeytinyağı Şişeleri, Buhur Taneleri, Mum ve Yeşil 

Çaputlar ................................................................................................................................ 222 

Resim 99. Türbede Hasır Tabak İçinde Buhurlar ............................................................. 222 

Resim 100. Silindir Sağlık Taşı 1 ......................................................................................... 223 

Resim 101. Silindir Sağlık Taşı 2 ......................................................................................... 223 

Resim 102. Silindir Sağlık Taşı 3 ......................................................................................... 224 

Resim 103. Yardım Sandığı .................................................................................................. 224 

Resim 104. Buhur Taneleri, Dilek Çaputları, Pamuk ....................................................... 225 

Resim 105. Türbede Asılı Bahur Duası .............................................................................. 225 

Resim106. 12 İmamı Tasvir Eden Tablo ............................................................................. 226 

Resim 107. Türbedeki Yasakları Belirten Tabela .............................................................. 226 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



xv 

 

SİMGELER VE KISALTMALAR DİZİNİ 

a.s: Aleyhisselâm 

akt.: Aktaran 

Dr.: Doktor 

Hz: Hazreti 

M.Ö: Milattan önce 

M.S: Milattan Sonra 

Prof.: Profesör 

TDK: Türk Dil Kurumu 

vb.: Ve benzeri 

vd.: Ve diğerleri 

yy.: Yüzyıl 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



1 

 

GİRİŞ 

Folklor, insanın yaşadığı toplum içinde geleneksel yapısında görülen maddi ve manevi 

kültürel ögeleri, gelenek, görenek ve inançları kendine has metotlarıyla araştıran, sınıflayan ve 

çözümleyen bir bilimdir. Bir ürünün folklor malzemesi olarak kabul edilebilmesi için o ürünün 

bazı şartlara sahip olması gereklidir. Bu şartların başında o ürünün içinden çıktığı topluma ait 

olması ve o toplum tarafından benimsenmesi gereklidir. Bunun yanında adına folklor dediğimiz 

ürünler sözlü kültür içinde nesilden nesle aktarılarak günümüze kadar varlığını devam ettiren 

ürünlerdir. Bu formda bir ürün folklor malzemesi olarak sayılabilmektedir. Bu sayede folklor; 

bir yörede yaşayan insanların kültürünü, geçmişten günümüze aktarılan izlerini ortaya 

koymaktadır. Aynı zamanda bunlar arkaik toplumların da bir izidir. Bu kültürel malzemelerin 

her biri kendi dönemlerinde farklı inanç pratiklerine dayalıdır. Bu bağlamda günümüzde hala 

yaşatılan inanç pratiklerinin asıl kaynağı mit içindedir. 

Toplum nezdindeki her geleneksel davranışın, söylemin ve ürünün halk kültürüne büyük 

bir etkisi vardır. Fakat bu yolda bazı geleneksel değerler işlevlerini kaybederek yok olabilirken 

bazıları ise toplumsal değişimi takip edip duruma ayak uydurarak yeniden yaşamaya devam 

eder. Folklor dediğimiz olgu bu bağlamda önem arz eder; kültürel değere sahip olan her bir halk 

ürününün geçmişle olan kimliğini, bağını sorgular ve bunu gün yüzüne çıkarır. Bunların 

temelinde de insanların geçmişten taşıdıkları inançları vardır. Bu inançların kültsel temelde 

sorgulanarak bugüne kadar nasıl yaşatılmaya devam ettikleri ve kültür içindeki aktarımı 

sağladıkları ortaya konmuş olur.  

Hatay, tarih boyunca medeniyetlerin beşiği, kültür yelpazesi geniş bir memleket olarak 

tanınmıştır. Hatay, kendi etnik yapısı içinde birçok medeniyete ev sahipliği yapmış ve birçok 

kültürü de içine almıştır. Halk arasında görülen toplumsal dayanışma, bir arada birlik içinde 

yaşayabilme ve farklılıklara saygı duyabilme açısından birçok topluma örnek olabilecek bir 

yapıya sahiptir. İşte bu yapısı sayesinde Hatay içinde bulunan bir açıdan ibadet merkezi olarak 

sayılan türbeler hangi mezhebe ait olursa olsun halkın tamamı tarafından hoşgörüyle kabul 

edilmiştir.  

Araştırmanın konusu; Hatay’ın çok çeşitliliğinin bir parçası olarak görülen “Halk 

Kültüründe Türbeler Etrafında Oluşan İnanç ve Uygulamalardır.” Hatay ili çevresinde görülen 

kutsal yer ve türbelerin belirlenmesi, türbeler hakkındaki tarihi bilgiler, veliler etrafında 

anlatılan menkıbeler, anlatmalar, ne sebeple ziyaret edildikleri, çeşitli uygulanan inanışlar, 

ritüeller ve uygulamalar araştırmamızın konusunu oluşturmaktadır. İnsanların kutsal saydıkları 



2 

 

yerlere geldikleri zaman bazı ritüeller uyguladıkları görülmektedir. Bu uygulamalar, toplumun 

hem geçmiş dini-sosyal yaşantısı hem de şu an benimsediği İslam dini, sosyal yaşantısı ile 

kaynaşarak varlığını devam ettirmektedir. 

Araştırmanın amacı; Hatay’ın hem etnik hem de inanç dünyasının bir parçası olan türbe 

ve türbeler etrafında oluşmuş pratikleri ortaya çıkarmaktır. Bu bağlamda Hatay çevresindeki 

türbelere dair yöre halkının algılarını tespit edebilmek ve yörede türbeler etrafında oluşan inanç 

ve pratikleri derlemektir. Elde edilen malzemeyi bilimsel olarak değerlendirmek ve bu inanç ve 

pratiklerin geçmişe dönük izlerini ortaya çıkarabilmektir. 

Araştırmanın önemi; Hatay’ın halk tarafından en çok rağbet gören türbe yerlerinde 

görülen inancın, veliler etrafında anlatılan menkıbelerin ve uygulanan ritüellerin kayıt altına 

alınmasıdır. Bu sayede türbe kültürü, gelecek nesillere kültür mirası olarak aktarılarak gelenek 

ve inançlarımızın korunmasına katkısı bakımından önem arz etmektedir.  

Araştırmamız Hatay’ın Antakya, Defne, Samandağ, Altınözü ve Kırıkhan ilçeleri ile 

sınırlandırılmıştır. Bu ilçeler Hatay genelinde en çok ziyaret yerlerine sahip olan ilçelerdir. Bu 

durum bize, kaynak kişilere ulaşabilme ve görüşebilme, bilgi alabilme ayrıca gözlem yapabilme 

imkânı tanımıştır.  

Araştırmamız saha çalışmasına dayalı bir araştırmadır. Alan araştırması sırasında 

kaynak kişilerle görüşme tekniği kullanılmış ve konu ile bilgiler bu yöntemle derlenmiştir. 

Ayrıca sahada derleme sırasında gözlem tekniği de kullanılmıştır. Derleme sırasında sorulan 

sorular Metin Ekici’nin Halk Bilgisi (Folklor) Derleme ve İnceleme Yöntemleri adlı eserinden 

alınmıştır. 

Çalışma, “Giriş”, “Hatay İli Hakkında Genel Bilgiler”, “Araştırma Konusu ile İlgili 

Temel Kavramlar”, “Hatay’ın Beş İlçesi Bağlamında Halk Kültüründe Türbeler ve Ziyaret 

Yerleri”, “Hatay’ın Beş İlçesi Bağlamında Türbe Yerlerinde Görülen Ritüeller ve 

Uygulamalar”, “Hatay’ın Beş İlçesindeki Türbelerin İslamiyet Öncesi Türk İnanışları (Kültler) 

Çerçevesinde İncelenmesi” bölümlerinden ve son olarak “Hatay’ın Beş İlçesinde Bulunan 

Türbe ve Ziyaret Yerlerine Ait Fotoğraflar” dan oluşmaktadır.  

“Giriş” bölümünde tezin konusu, tezin amacı, önemi, kapsamı ve sınırlılıkları ve tezin 

yöntemiyle ilgili bilgilere yer verilmiştir. 

Çalışmanın birinci bölümü, Hatay ili hakkında genel bilgileri kapsamakta olup ilin tarihi 

ve coğrafi yapısı hakkında bilgileri içermektedir. 



3 

 

Çalışmanın ikinci bölümü ise, “Araştırma Konusu ile İlgili Temel Kavramlar” başlığı 

altında 14 kavrama değinilmiştir. Bu kavramlar hakkında kısa bilgilere yer verilmiştir. 

“Hatay’ın Beş İlçesi Bağlamında Halk Kültüründe Türbeler ve Ziyaret Yerleri” adlı 

üçüncü bölümde toplamda elli bir türbeye yer verilmiştir. Bu türbeler toplum tarafından sıkça 

ziyaret edilen, inanç ve uygulamalarını yürüttükleri türbeler arasında başta gelen yerler 

arasından seçilmiştir. Türbe yerleri hakkında genel özelliklerine ve ilgili anlatmalarına 

değinilmiştir. Bu türbelerden yirmi sekizi şeyh sıfatını almış zatlara aittir. Altı tanesi Hızır 

inancını yansıtan Hızır Türbeleridir. Geri kalan on yedi tanesi ise tarihi ve dini şahsiyetleriyle 

ön plana çıkan zatlara ve kutsal kabul edilen su, ağaç ve kayaya ait ziyaret mekanlarıdır. 

Çalışmanın dördüncü bölümünü “Hatay’ın Beş İlçesi Bağlamında Türbe Yerlerinde 

Görülen Ritüeller ve Uygulamalar” adlı bölümü oluşturmaktadır. Burada Türbe yerlerinde 

yaygın olarak görülen; Abdest Almak, Dua Etmek, Namaz Kılmak, Adak Kurbanı Kesmek, 

Ağaca Çaput veya İp Bağlamak, Yemek Yapmak ve Dağıtmak, Türbede ve Çevresinde Bulunan 

Toprak, Ağaç, Su, Çeşme ve Kuyudan Yararlanmak, Türbede Sandukanın Etrafını Dolanmak, 

Türbe Kapısının Eşiğini Öpmek, Türbede Bulunan Kumaştan Almak, Türbede Yatan Zatın 

Adını Çocuğa Vermek, Buhur Yakmak, Dilek Ağacı, Kuran-ı Kerim’i Yüze Kapatmak, Taş veya 

Para Yapıştırmak, Zeytinyağı Sürmek, Sağlık Taşı Sürmek, Para Kasasına Bağış Yapmak, Türbe 

Etrafında Araba ile Dönmek, Türbede Yatmak, Mektup Bırakmak, Yiyecek veya Eşya Adağı 

Adamak, Piknik Yapmak, Saç Adağı Yapmak, Tahta Beşik Bırakmak, Terlikle Yüze Vurmak, 

Bayram Kutlamak, Zeytin ve Reyhan Dalı Götürmek, Duvara Sırtını Sürmek, Türbeye Sırtını 

Dönmeden Çıkmak, Nurani Işık (Nur İnmesi) Görünce Dilek Dilemek, Buçuk Mevlidi 

Okutmak adlı otuz iki uygulamaya yer verilmiştir. Bu uygulamalar kendilerine ait alt başlıklar 

halinde öncelikle tanımlarına yer verilerek ardından da halk arasında nasıl uygulandığı ve hangi 

türbe yerlerinde görüldüğüne değinilmiştir.  

“Hatay’ın Beş İlçesindeki Türbelerin İslamiyet Öncesi Türk İnanışları (Kültler) 

Çerçevesinde İncelenmesi” adlı beşinci bölümde ise, Türbe yerlerinde görülen inanışlar 

çerçevesinde; Atalar/Veli Kültü, Hızır Kültü, Ağaç Kültü, Su Kültü, Dağ/Tepe Kültü, Taş/Kaya 

Kültü, Ateş Kültü, Kurban Kültü olmak üzere sekiz külte yer verilmiştir. Bu kültler kendi 

başlıkları altında öncelikle kısaca tanımlanmış olup ardından hangi türbelerde o külte dair ne 

gibi izler görüldüğü açıklanmıştır.  

“Sonuç” bölümünde Hatay ve çevresi türbeler etrafında oluşan inanç ve uygulamalar ile 

ilgili genel bir değerlendirme yapılmıştır. 



4 

 

Çalışmanın sonunda ise araştırma sırasında çekilen fotoğraflardan oluşan “Hatay’ın Beş 

İlçesinde Bulunan Türbe ve Ziyaret Yerlerine Ait Fotoğraflar” bölümü bulunmaktadır. 

Araştırma içerisinde görülen beş bölümde ortaya konulan bütün bulguların diğer 

araştırmalardan ayrılan tarafı; daha önce yapılan çalışmalarda türbelerle ilgili anlatılan 

menkıbeler, ritüeller, inanışlar ve uygulamalar hakkında yeni folklor inançlarına dair ögelerin 

yansıtılmış olmasıdır. Ayrıca halkın içine inerek güncel bir saha araştırmasıyla türbe yerlerinde 

görülen ve yaşatılmaya devam eden geleneksel kültürel özellikler ortaya konulmuştur.  Aynı 

zamanda da sözlü kültürü yansıtmış olması bakımından diğer çalışmalardan ayrılmaktadır. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



5 

 

BİRİNCİ BÖLÜM 

HATAY İLİ HAKKINDA GENEL BİLGİLER 

1. HATAY’IN TARİHİ 

1.1. İLK ÇAĞLARDA HATAY 

Hatay Türkiye’nin en eski yerleşim yerlerinden biridir. Yörenin tarihi M.Ö. yüz binli 

yıllara rastlayan orta paleolitik döneme kadar uzanır. 1954-1966 yılları arasında Antakya ve 

Çevlik’te yapılan araştırmalarda elde edilen ve M.Ö. 100000-40000 yılları arasında tarihlenen 

bulgular, orta paleolitik dönem özellikleri taşımaktadır. Yine Yayladağı, Kışlak civarında ve 

Çevlik Kanal mağarasında, M.Ö. 40000- 11000 yılları arasına tarihlenen Üst Paleolitik döneme 

ait araçlar ve insan kalıntılarında Homo Sapiens Çevlikensis’ten kalma kemikler bulunmuştur. 

Bu mağaralarda insan yaşamının milattan sonraki yıllara kadar sürdüğü tahmin edilmektedir. 

Bölgede Cüdeyde, Hamam Vadisi, Çatalhöyük, Atçana, Tainat gibi höyüklerde değişik 

zamanlarda yapılan kazı ve araştırmalarda elde edilen buluntular Hatay yöresinin neolitik, 

kalkolitik dönemlerde ve Tunç Çağında da hareketli bir yerleşim yeri olduğuna dair kalıntılar 

vardır. (Tekin, 2000:1). 

Amik Ovası ve çevresi Tunç Çağı’nda da (M.Ö.3500-1000) yaygın bir yerleşim alanıdır. 

İlde büyük bölümü Amik Ovası’nda kümelenen kırk altı ayrı Tunç Çağı yerleşmesi 

belirlenmiştir. Tunç Çağı’nın en önemli yerleşmeleri Tel Açana adıyla bilinen Allah, Tel Tayinat 

ve Çatalhöyük’tür. Bu üç yerleşmenin en önemlisi birkaç kentin merkezi konumundaki 

Alalah’tır. Kent, kısa süren Akad egemenliğinden sonra M.Ö.1800-1600 arasında merkezi 

Halpa (Halep) olan Babil yönetimindeki Yamhad Krallığı’na bağlandı. Daha sonra Hitit, Hurri-

Mitanni, Mısır ve ardından gene Hitit egemenliğine giren Alalah, M.Ö. 1200’de denizden gelen 

halkların akınlarıyla yıkıldı. Geç Hitit Dönemi’nde (M.Ö. 1200-700) yörede kurulan Hattena 

Krallığı’nın merkezi Kanula’ydı. Yöre daha sonra sırasıyla Asurluların, Perslerin ve İskender’in 

yönetiminde yaşadı (Ana Britannica Genel Kültür Ansiklopedisi, 1988:451). 

M.Ö. 31- M.S. 14 yıllarında İmparator Augustus dört yılda bir tekrarlanan “Olimpiyat 

Oyunlarını” başlatmıştır. M.S. 29-40 yılları arasında Hz. İsa’nın havarilerinden St. Pierre 

Antakya’ya gelerek dini yaymaya çalışmış ve şehir Hristiyan dininin önemli merkezlerinden 

olmuştur (Tüm Zamanların Şehri Hatay, 2011:3). 

Dinler mozaiği Hatay, antik kentleri, inanç merkezleri ve sayısız tarihi eserleri ile adeta 

bir açık hava müzesidir. Bilhassa, Hristiyanlık tarihinde önemli bir yere sahip olan Antakya, 

Kudüs ve Vatikan’dan sonra bu inancın en önemli merkezlerden biridir ve bu özelliğiyle, Haçlı 



6 

 

Seferleri sırasında Haçlı ordularının önemli hedeflerinden biri olmuştur. Hristiyanlık için Hatay, 

aynı zamanda dört büyük patriklik merkezinden biridir. Dünyanın ilk kilisesi olan Saint Pierre 

Kilisesi’nin yanı sıra, Saint Simon Stilit Manastırı ve Yayladağı Barlaam Manastırı burada 

bulunmaktadır. Hatay, Hristiyanların olduğu kadar, Müslümanların da önemli inanç 

merkezlerinden biridir. Kur’an-ı Kerim’in Yasin ve Kehf surelerinde, Hatay ili sınırları içinde 

yaşanan ve bugünkü Habib-i Neccar Camisi’nin yapılmasına vesile olan olaydan ve Hz. Hızır 

ve Hz. Musa’nın buluştuğu yerden (bugünkü Hızır Türbesi) bahsedilmektedir (Hatay İl Turizm 

Stratejisi ve Eylem Planı, 2012:49). 

Antakya ve çevresi Murşilin ölümüne kadar Hitit egemenliği altında kaldı. Onun 

ölümünden sonra yöredeki prenslikler Hitit egemenliğine başkaldırdılar. Prens ilim-ilimmanın 

başında bulunduğu Atçana beyliği ile bütün Suriye şehirleri M.Ö. 1490’larda Mısır 

egemenliğini kabul ederek Firavun Tutmasis III’e bağlandılar. M.Ö. 680’li yıllarda 

Karadeniz’in doğusunda ve Kafkasların kuzeyindeki Kimmerleri kovalayıp Kafkas geçitlerini 

aşan Sakaların, Türkmen/Oğuzların ataları ve saka Başbuğ Partatuca’nın torunu Madova’nın da 

destan kahramanı Afrasyap beyle ya da diğer adıyla Oğuzhan olduğu kabul edilir. Bir Türk 

kavmi olan Sakalar, Çin’den Karpatlara, Filistin’den Urarlara kadar olan bölgeni hâkimi ve 

Oğuzhan, bir cihangir hükümdar idi. Oğuzhan M.Ö. 654 yılında Filistin yöresine geldi. 10 yıl 

kadar sonra da Türklerin “Batak Şehri” adını verdikleri 306 kapılı Antakya şehrini bir yıllık bir 

kuşatmadan sonra zapt etti. Şehre oğulları, kadınları, çocuklar ve doksan bin askeri ile giren 

Oğuzhan, altın bir taht ile oturdu. Burada 18 yıl kaldıktan sonra 626 yılında ayrıldı (Tekin, 

2000:2-4). 

1.2. İSKENDERUN, ANTAKYA, SELEUKEİA PİERİA’NIN KURULUŞU 

 İskender’in M.Ö. 323 yılında ölmesi üzerine komutanları arasında nüfus mücadelesi 

vardı. Antigonos, M.Ö. bugünkü Antakya’nın biraz kuzeyinde Akdeniz sahilinden doğuya, 

içerilere giden yol üzerinde Asi Nehri kenarında bir şehir kurdu ve bu şehre “Antigonia” adını 

verdi. I.Selaukos Nikator, M.Ö. 300 tarihinde Akdeniz kıyısında Seleukeia (bugünkü 

Samandağ-Çevlik) kentini kurdu ve başkenti buraya taşıdı. Seleukeia’da şehri surları içinde bir 

de liman inşa edildi. Daha sonra I.Seloukos Antigonia’yı yıktırıp daha güneyde, dağ eteğinde 

(yani Antakya’nın bugünkü yerinde) yeni bir şehir yapılmasını emretti. Şehrin temeli M.Ö. 22 

Mayıs 300 tarihinde atıldı ve inşası tamamlanınca devlet merkezi buraya nakledildi. Selaukos 

şehre babasının adına ithafen “Antiokheia” adını verdi. (Bu isim zamanla “Antakya” şeklini 

almıştır.) (Tekin, 2000:4). 



7 

 

 Kısa sürede büyüyerek Selevkosların merkezi olan Antiokheia’yı aynı adla kurulan 

başka kentlerden ayırt etmek için, Orontes (Asi) Irmağı kıyısında kurulduğundan “Antiokheia 

Orontes” ve ayrıca dört mahalleden oluştuğu için “Tetrapolis” (Dört Kent) adları da 

kullanılmıştır. Kent, Selevkoslarla Mısır ve Roma arasında yapılan uzun savaşlardan sonra 

Roma topraklarına katıldı (Ana Britannica Genel Kültür Ansiklopedisi, 1988:451). 

1.3. ROMA DÖNEMİ  

Antakya M.Ö. 64 yılında Antakya Roma imparatorluğuna katıldı ve imparatorluğun 

Suriye eyaletinin başkenti oldu. M.Ö. 47 yılında Sezar şehri ziyaret etti ve büyük yapıların 

yapılmasını sağladı. M.S. 1.yy.ın ilk yarısında ortaya çıkan Hristiyanlık, Kudüs dışında ilk defa 

Antakya’da yayıldı, Hz. İsa’ya inananlara ilk defa burada “Hristiyan” adı verildi, ilk kilise 

Antakya’da kuruldu. M.S. 1. yy.da Antakya nüfus bakımından Roman imparatorluğunun Roma 

ve İskenderiye’den sonra 3.büyük şehri idi. Antakya Asi nehri ile Silpiyus dağı arasındaki 

nehirli arazide kurulmuştu. 360 burçlu yüksek, sağlam surları, tepede bir de iç kalesi vardı. 

Şehir içinde ve çevresinde birçok sanat yapıları, anıtlar, mabetler, tiyatro, hipodrom, hamamlar, 

agora, geniş ve muntazam caddeler vardı. Romalıların gözde şehri ve doğu başkenti olan, zaman 

zaman imparatorlara ev sahipliği yapan Antakya M.S. 256 ve 260 yıllarında Sasani hükümdarı 

Şapur I. tarafından işgal edildi. 395 yılında Roma imparatorluğu ikiye bölündü, Antakya Doğu 

Roma (Bizans sınırları içinde kaldı.) (Tekin, 2000:5).  

Hz. İsa’nın ölümünden sonra havarilerinden Aziz Petrus’un Antakya’ya gelerek 

Hristiyanlığı yaymaya çalıştığı rivayet edilir. İlk kilise burada kurulmuş ve ilk vaftiz töreni 

burada düzenlenmiştir. Antakya Patrikliği’nin merkezi olan kent Sasanilerin güçlenmesi ve 

Nasturi Kilisesi’nin Bizans Kilisesi’sinden ayrılması üzerine Hristiyanlık açısından eski 

önemini yitirmeye başlamıştır (Ana Britannica Genel Kültür Ansiklopedisi, 1988:451).  

1.4.  ANTAKYA DEPREMLERİ 

 Antakya belki de tarihi boyunca depremlerle en çok yıkılmış şehirlerden biridir. 

Bunlardan en şiddetli ve en çok can kaybına yol açanı, 29 Mayıs, 526 akşamı meydana gelen 

depremdir. Bu depremde 250.000 kişi ölmüş ve Antakya ile birlikte Defne ve Seleukeia Pieria 

da yerle bir olmuştur (Tekin, 2000:6). 

1.5. İSLÂM DÖNEMİ  

526 ve 528 depremlerinden sonra yeniden kurulan Antakya, 540 yılında İranlıların 

işgaline uğradı. 611-628 yılları arasında yine İran işgali altında kalan Antakya, Doğu Roma için 

önemli ve uğradığı bunca tahribata rağmen, hâlâ komşu devletlerin ilgisini çeken bir şehirdi. 



8 

 

Nitekim 638 yılında Suriye’de fetihler yapan Ebu Ubeyde İbn-ül Cerrah komutasındaki İslam 

ordusu Antakya’ya yöneldi ve şehir kuşatıldı. 611-750 yılları arasında (Emeviler dönemi) 

Antakya Halep’e bağlıydı. Antakya Abbasiler döneminde sakin bir devir yaşadı. 877’de 

Tolunoğullarının, daha sonra Ihşitlerin egemenliği altına giren Antakya, 944 yılında 

Hamdanoğullarının Halep koluna bağlandı. 968 yılında Bizans ordusunun kuşattığı şehir 969 

yılında teslim oldu. Böylece 331 yıl süren İslâm dönemi sona ermiş oldu (Tekin, 2000:6-7). 

1.6. SELÇUKLU DÖNEMİ  

Abbasi döneminde bölgede önemli bir Türk nüfus birikimi gerçekleşti. Doğudaki 

Selçuklu varlığı da Türklerin yörede yayılmasında büyük etken oldu. Batı Anadolu’da birçok 

fetihler yapan Kutalmışoğlu Süleyman Şah 1074 yılında güneye gelmiş, hatta Antakya’yı 

kuşatmış, Vali İsaaikos Komnenosla 20000 altın karşılığında barış yapması üzerine kuşatmayı 

kaldırıp Anadolu’ya döndü. 1084 yılında Antakya valisi olan Philareros Brachanios halkı ve 

emrindeki yöneticileri kötü ve baskıcı yönetiminden usandırdı. Valinin kötü yönetiminden 

bıkan yöneticiler onun Urfa’ya gidişini fırsat bilerek Süleyman Şah’ı Antakya’ya davet etti. 300 

atlı ile 12 günde İznik’ten Antakya’ya ulaşan Süleyman Şah 12 Aralık 1084 günü Antakya’ya 

girdi. Şehirde kimseye kötülük yapılmadı. Bu durumu gören iç kaledekiler de direnmekten 

vazgeçip 12 Ocak 1085’te teslim oldular. Bir süre sonra kendisinden vergi isteyen Musul Emiri 

Müslim’le savaşmak zorunda kalan Süleyman Şah savaşı kazandı. (12 Haziran 1085) Fakat bir 

yıl sonra Filistin Selçuklu hükümdarı Tutuş ile Halep civarında yaptığı savaşta ordusu yenildi, 

kendisi de öldü. (Haziran 1086) Aynı yıl Büyük Selçuklu Sultanı Melikşah Antakya’ya geldi, 

Süveydiye’ye kadar gitti. Yağısıyan’ı Antakya’ya vali tayin ettikten sonra bölgeden ayrıldı (İki 

Bin Yılında Hatay, 2000:24). 

1.7. HAÇLILAR  

1097 yılında Anadolu’dan Çukurova’ya geçerek İskenderun Körfezi’ne ulaşan Haçlı 

orduları İskenderun’u aldıktan sonra Belen geçidi üzerinden Antakya önlerine gelerek, şehri 

kuşattı. (21 Ekim 1097) Antakya kuşatmaya uzun süre direndi, nihayet 3 Haziran 1098’de 

Haçlılar tarafından zapt edildi. 1. ve 2. Haçlı seferleri döneminde Antakya’da Ceyhan 

ırmağından Lazkiye’ye kadar olan bölgeyi kapsayan ve Kudüs’e bağlı olan bir dukalık 

(Antakya Prensliği veya Antakya Kontluğu) kuruldu (Tekin, 2000:8). 

1.8. BİZANS DÖNEMİ  

Antakya 1137 yılında Kilikya seferine çıkmış olan Bizans İmparatoru Jan Komnenos 

tarafından zapt edildi. Kudüs Kralı Baldwin III. Antakya’ya gelerek Bizans İmparatorluğuna 

sadakatini arz etti (Tekin, 2000:8). 



9 

 

1.9. SELÂHATTİN EYYUBİ DÖNEMİ 

Eyyubi Sultanı Selâhaddin Eyyubi’nin 1187 yılında Halep’i zapt etmesi üzerine zor 

durumda kalan Antakya Prensi III. Bohemond, Sultana elçi göndererek barış istemiş, Sultan bu 

talebi kabul etti. Bundan sonra bölgedeki birçok kaleyi zapt eden Selâhaddin Eyyubi Eylül 

1188’de Haçlıların elinde olan Bakras ve Darbsâk kalelerini zapt etti ve Antakya’nın Anadolu 

ile bağlantılarını kesti. Antakya halkı büyük sıkıntı içine düştü. Bu arada Antakya Prensliğinin 

talebi üzerine kısa süreli bir barış antlaşması yapıldı. Selâhaddin, bölgedeki bütün kaleleri zapt 

etmek için bir sefer planlıyordu. Ancak III. Haçlı Seferi’nin başlaması üzerine bu sefer 

gerçekleşmedi. Orduları 1191 yılında bölgeden tümüyle çekildi (Tekin, 2000:9). 

1.10. MEMLÛKLER DÖNEMİ  

13. yy.da Memlûk orduları Amik ovasına kadar ulaşmış, 1261 ve 1262 yıllarında 

Antakya’yı iki defa kuşatmışlardı.1268 yılında tekrar yöreye gelen Baybars komutasındaki 

Memlûk ordusu Koz kalesini zapt ettikten sonra Antakya’yı kuşattı. Memlûklerin gelişi ile 

Antakya’da 171 yıl hüküm süren Antakya Haçlı Prensliği sona ermiş oluyordu. 6 Baybars’ın 

hükümdarlığı zamanında bölgeye gelen 40000 evden fazla Türkmen Gazze’den itibaren 

Antakya ve Sis (Kozan) sınırına kadar bütün sahillere yerleştirildi. 14 yy.da yöreyi gezen 

seyyah İbn Batuta Antakya’nın büyük, nüfusu kalabalık, binaları güzel, su ve yeşilliği bol bir 

şehir olduğunu, Amik ovasında Türkmenlerin sürüleri ile konakladıklarını yazar. O dönemde 

Amik ovasında Bozoklardan Avşar, Beğdili ve diğer Türkmen boyları yaşıyordu. Osmanlı 

toprakları güneye doğru genişleyip Memlûk sınırlarına ulaşınca iki devlet arasında savaşlar da 

başladı. (Tekin, 2000:9). 

Türk Memluklerinden sonra yönetim Çerkez Memluklerinin eline geçmiş ve 14. yy.da 

Timurlenk yönetiminde de bir süre kaldıktan sonra Timurlenk’in Semerkant’a gitmesiyle 

yönetim yeniden Çerkez Memluklerinin eline en son 1516’da Osmanlı İmparatorluğunun 

egemenliği altına girmiştir (Hatay 1973 İl Yıllığı , 1973:26).   

1.11. OSMANLI DÖNEMİ  

Antakya, İskenderun ve çevresi 1516 yılının ağustos ayında Osmanlı hâkimiyeti altına 

girdi. Yavuz Sultan Selim Mercidâbık Savaşından sonra Halep’e girince Halep’e bağlı olan 

yerler de Osmanlı hâkimiyeti altına girmiş oldu. Bundan sonraki yıllarda yöre için en önemli 

olay, Kanuni Sultan Süleyman’ın buradan geçişidir. Kanuni, Tebriz Seferi dönüşünde Aralık 

1535 başlarında Antakya- İskenderun üzerinden Adana’ya geçmiş; daha sonraki yıllarda, 1548-

1549 kışını geçirdiği Halep’te iken yaptığı gezilerden birinde Antakya’ya tekrar uğramıştır 

(Tekin, 2000:11). 



10 

 

 1552 yılında Kanuni Sultan Süleyman’ın buyruğuyla Belen’de cami, han, hamam, 

imaret ve ziyaret yapımına başlandı. Sokullu aynı dönemde Antakya’da da han, hamam, 

bedesten, değirmen gibi çoğu günümüze kadar ayakta kalan yapılar yaptırdı. 1648 yılında Hatay 

yöresinden geçen Evliya Çelebi, seyahatnamesinde özellikle Payas, İskenderun, Belen, Bakras 

ve Antakya hakkında çok yararlı bilgiler vermiştir. 17. yy. sonlarında güvenliğin yeterince 

sağlanamaması yüzünden yöredeki birçok köyler harap olmuş, çoğu köylüler yerlerini terk 

ettikleri için köyler boşalmış, üretim azalmaya başlamıştı. Bir yandan göçler önlenirken bir 

yandan da 17. yy. sonları ile 18. yy. başlarında Antakya, Lazkiye, Hama, Humus, Trablusşam 

dolaylarına konar-göçer halde yaşayan çok sayıda Türkmen aşiret ve oymakları iskân edildi. 

Böylece hem üretim dengesi kuruldu hem de harap yerleşim yerleri imar ve ihya edilmiş oldu. 

Osmanlı döneminde Antakya’da ahilik ilkelerine göre çalışan, lonca halinde örgütlenmiş bir 

esnaf teşkilatı, hanlar etrafında organize olmuş ve her biri bir mesleğin mensuplarına tahsis 

edilmiş sokakların oluşturduğu işlek bir çarşı vardı. Asi nehri üzerinde 7 değirmenler ve sulama 

için gerekli suyu nehirden sağlayan su dolapları vardı. Tanzimat’ın ilanıyla Antakya ve 

çevresinin idari yapısında da yeni düzenleme yapıldı. Nisan 1909’da Adana’da meydana gelen 

Ermeni olayları Antakya’da duyulduğunda burada da olaylar oldu. 1915 yılında Samandağ’ın 

arkasındaki Musa Dağı’nda ikinci bir Ermeni olayı yaşandı (Tekin, 2000:16-17). 

1. Dünya Savaşının son günlerinde Suriye cephesindeki ordumuz 25/26 Ekim 1918 

gecesi Halep’i terk edip kuzeye çekildi. Komutan Mustafa Kemal Paşa Halep’te sokak 

muharebelerini bizzat idare etmişti. 28 Ekim’de birliklerimiz Antakya, Belen, Dircemal, Telrifat 

hattını korumuş, Mustafa Kemal Paşa bugünkü sınırımıza uyan bir hattın korumasını emretmiş, 

yani Yeni Türk Devletinin sınırlarını belirlemiş oluyordu. Bu sırada Antakya’da Faysal 

taraftarları 27 Ekim 1918 günü bir emrivaki sonunda Arap hükümeti ilân ettiler. 30 Ekim 

1918’de Osmanlı Devleti ile İtilaf devletleri arasında Mondros mütarekesi imzalandı. Ertesi 

gün antlaşma hükümleri ordulara ve vilayetlere tebliğ edildi (İki Bin Yılında Hatay, 2000:27).  

1.12.  İLK KURŞUNUN ATILMASI VE İŞGAL, HALKIN MÜCADELESİ YILLARI 

12 Kasım 1918 günü Fransızlar şehre asker çıkardı, kaymakam ve liman reisi bir kayıkla 

Payas’a gönderildi. 11 Aralık 1918 günü 400 Ermeni’den oluşan bir Fransız taburu Dörtyol’u 

işgal etti. Tehcir sırasında göç ettirilen Ermenilerden geri dönenler de Dörtyol çevresinde 

toplanmış olduklarından, bu civardaki Ermeni nüfusu on bini aşmıştı. Fransız taburundaki 

Ermenilerle Ermeni çeteleri taşkın davranışlarıyla yöredeki Türkleri taciz etmeye başladılar. 

Soygun, saldırı, işkence ve intikam gayesiyle adam öldürme olayları günden güne hızla arttı. 

İdari makamlara yapılan başvurular sonuçsuz kaldı. Bu arada Türklerden oluşan çetelerin de 



11 

 

olaylara müdahale etmeye başladıkları görüldü. Nihayet ilk olay patlak verdi. 19 Aralık 1918’de 

Karakese köyüne bir saldırı düzenleyen Ermeni askerlerden oluşan Fransız müfrezesi silahlı 

direnişle karşılaştı. Köy girişindeki barikatta meydana gelen çatışmada Fransızlar 15 ölü 

bırakarak çekildiler. Bu çatışma, Millî Mücadele tarihimizin önemli bir başlangıç noktası ve 

Kurtuluş Savaşımızın ilk kurşunudur (Tekin, 2000:86-87). 

28 Ocak 1920’de son Osmanlı Mebusan Meclisi Misak-ı Milliyi kabul etti. Nisan 

1920’de Reyhanlı mücahitlerinden Tayfur Mürsel (Sökmen) Ankara’ya bir telgraf çekerek 

“Antakya-İskenderun ve havalisinin Misak-ı Milliye dâhil olduğunu, Maraş’taki kolordu ile 

irtibat kurmaları gerektiğini bildirdi. 8 Ağustos 1921 tarihinde Fransız Yüksek Komiserliği yeni 

bir kararname yayınladı. Bu kararnameye göre İskenderun Sancağı manda bölgesi içinde tam 

özerkliği ve özel bir idare sistemine sahip oluyordu. Sancağı bir “Mutasarrıf” yönetecek ve 

Halep Devlet Reisinin yetkilerine sahip olacaktı. Türkçe, Arapça gibi resimli dil kabul edilecek, 

Sancak’ın kendine mahsus bütçesi olacaktı. 12 Eylül 1921’de yeni bir kararla Harim Sancak’tan 

ayrılıp Halep’e, Bayır-Bucak bölgesi ise Lazkiye’ye bağlandı (Tekin, 2000:88-90). Bu durum 

karşısında Hatay’da Fransızlara karşı çete savaşları başladı. Çeteler, 29 Mart 1919’da 

Antakya’yı basarak, Hükümet konağını ele geçirip ceza evini boşaltarak, Fransızların emri atına 

giren polis, askerleri öldürmüş ve Fransız askerler kışlaya sığınarak savunmaya çekilmişlerdir 

(Hatay 1973 İl Yıllığı , 1973:27). 

1.13.  ANKARA İTİLAFNAMESİ VE SONRASI  

20 Ekim 1921 günü Türkiye ile Fransa arasında Ankara İtilaf namesi imzalandı. İtilaf 

namede belirlenen Türkiye-Suriye sınırına göre İskenderun Sancağı sınırlarımız dışında 

kalıyordu. Fakat itilaf namenin 7. Maddesine göre, İskenderun mıntıkası için özel bir idare şekli 

kurulacak, mıntıkanın Türk ırkından olan sakinleri kültürlerini geliştirmek için her türlü 

kolaylıktan ve imkânlardan yararlanacak, Türk dili orada resmi dil niteliğine sahip olacaktı 

(Tekin 2000:210). 

 İtilaf nameden sonra Türkiye ile Fransa Türkiye ile Fransa arasındaki savaş hali sona 

erdi. Türkiye ile Suriye arasında sınır çizildi. Bu yeni dönemde Antakya, İskenderun ve havalisi 

Türkleri Anayurttan ayrı yaşamaya alışamamışlar, her fırsatta Türkiye’den, memleketlerinin 

işgalinden kurtarılması talebinde bulunmuşlardır. Nitekim Gazi Mustafa Kemal Paşa 15 Mart 

1923’te Adana’ya geldiğinde Antakyalılar kendisini karşıladılar. Adana’da Gazi’yi karşılayan 

kalabalığın önünde bir kız vardır. Antakyalı kız Ayşe Fitnat Hanım dokunaklı bir nutuk söyler 

ve “Ey Ulu Gazi bizi kurtar” diye talepte bulunur. Paşa kıza tarihe kurtuluş vadeden bir cevap 

verir: “Kırk asırlık Türk yurdu ecnebi elinde kalamaz!” Bu söz o günden sonra bütün Sancak 



12 

 

Türkleri tarafından kurtuluş için bir senet olarak kabul edilmiştir. Bundan sonra 24 Temmuz 

1923’te imzalanan Lozan Antlaşmasında Ankara İtilaf 9 namesi ile çizilmiş olan Türkiye- 

Suriye sınırı aynen kabul edildi. Bu dönemde İskenderun Sancağı üç kazadan (İskenderun, 

Antakya, Kırıkhan) oluşuyordu. Atatürk 1 Kasım 1936’da TBMM’nin açılış nutkunda Sancak 

konusunda devletin tavrını açıkça ortaya koydu. Böylece sancak konusu resmi ağızdan ilk defa 

gündeme gelmiş oldu. Ve ertesi gün Atatürk, Sancak’a “Hatay” adını verdi (Tekin, 2000:211-

213).  

Bu sırada Atatürk’ün hasta olduğu haberleri duyulmuş, yabancı ajanslar bu haberi 

dünyaya yaymışlardı. Bu haberleri yaymanın amacı, Hatay meselesini çözümlenmeden yarım 

bırakmaktı. Bunu sezen Atatürk, hastalığına rağmen 19 Mayıs 1938 günü törenlerden sonra 

güneye doğru yola çıktı, ertesi gün Mersin’deydi. Burada muhteşem bir geçit resmi düzenlendi. 

Törende çekilen fotoğraflar Antakya ve İskenderun gazetelerinde yayınlandı. Yapılan çalışma 

ve görüşmelerden sonra yeni bir seçim komisyonu kuruldu. Komisyon Abdul Gani Türkmen 

başkanlığında Abdurrahman Melek ve Colonel Collet’den oluşuyordu. Seçim çalışmaları 22 

Temmuz 1938’de başladı. Cemaatlere göre tescil işlemi 1 Ağustos’ta sona erdi. Türklerin %63,5 

oranla nüfusun çoğunluğunu oluşturduğu belirlenmişti. İkinci seçmenlik kayıtları da 8 Ağustos 

1938’de bitti. 19 Ağustos’ta adayların isimleri ve sayıları belirlenecekti. Meclisi oluşturacak 40 

mebusun 34’ü Türk (22 Sünni, 12 Alevi), 2’si Arap, 5’i Ermeni, 2’si Rum Ortodoks olacaktı. 

Sürenin bitiminde her cemaatten aday sayısının 10 seçilecek milletvekili sayısına denk olduğu 

görüldüğünden seçim yapılmadan adaylar milletvekili oldular. Meclis 2 Eylül 1938 günü 

açılacaktı. 25 Ağustos 1938 günü Atatürk’ün belirlediği Cumhurbaşkanı adayı Tayfur Sökmen 

Antakya’ya geldi (Tekin 2000:214-216). 

1.14. HATAY DEVLETİ  

2 Eylül 1938 günü Hatay Devleti’nin kuruluş günüdür. Hatay Devleti Millet Meclisi o 

gün Gündüz Sineması’nda toplandı. Meclis Başkanlığına Abdul Gani Türkmen, Devlet 

reisliğine Tayfur Sökmen seçildi. Devletin adı “Hatay” olarak kabul edildi. 5 Eylül 1938 günü 

Devlet Reisi Tayfur Sökmen Dr. Abdurrahman Melek’i başvekil olarak görevlendirdi. 

Hükümet, Meclisin 6 Eylül 1938 günkü oturumunda güvenoyu aldı. Aynı gün Sancak Anayasası 

“Hatay Anayasası” olarak kabul edildi. Anayasada devletin adı “HATAY DEVLETİ” olarak 

değiştirilmişti. Devlet Türk çoğunluğuna dayanıyordu ve idare şekli Cumhuriyet, merkezi 

Antakya idi. Yine aynı gün Hatay Bayrağı Kanunu Kabul edildi. (Bayrak, Atatürk’ün çizdiği 

bayraktır.) Aynı gün Türk İstiklal Marşı, Hatay Devleti’nin de marşı olarak kabul edildi (Tekin, 

2000:225). 



13 

 

Hatay Meclisi 1.devre 2. İçtima dönemine 1 Kasım 1938’de Meclis binası olarak 

düzenlenen Hükümet Konağı’nda başladı. 16 Şubat 1939’da Hatay Millet Meclisi “Anavatan 

kanunlarının Hatay Kanunu olarak aynen kabul edilmesi” teklifini kabul etti. Şubat ayı maaşları 

ilk defa Türk parası ile ödendi.13 Mart’ta Türk parası Hatay’ın da resmi parası olarak kabul 

edildi. 23 Haziran 1939 günü Fransa ile Türkiye arasında “Hatay Mıntıkasının Türkiye’ye 

iadesine dair” Hatay Antlaşması imzalandı. Bu antlaşmaya göre Hatay, Türkiye topraklarına 

katılmış oluyordu.28 Haziran 1939 günü Hatay Hükümetinin bakanlıkları lağvedildi. 

Bakanların görevi sona erdi. Türkiye Başkonsolosluğu da faaliyetine son verdi. Bütün yetkiler 

Cevat Açıkalın’da toplandı (Tekin, 2000:226). 

Hatay Millet Meclisi başkanlığı, Meclisi 29 Haziran 1939 günü olağanüstü toplantıya 

çağırdı. Toplanan Mecliste “Türk camiasının ayrılmaz bir parçası olan Hatay’ın anavatana 

kavuştuğunu bir kararla tespitini” isteyen 39 imzalı önerge üzerinde konuşmalar yapıldı. Abdul 

Gani Türkmen’in “Hatay Millet Meclisinin dağılması” teklifi oybirliği ve alkışlarla kabul 

edildi. Hatay Devleti sona ermiş, kendi arzu ve iradesiyle Türkiye’ye katılmıştı. Fransızlar 

Hatay’dan taşınmaya başladılar. 23 Temmuz 1939 sabahı Hatay’da kalan son Fransız kıtası 

kışladan saat 07.30’da çıktı. Türk ve Fransız birliklerinin katıldığı törende Fransız bayrağı 

indirildi ve hemen yerine İstiklal Marşı eşliğinde Türk bayrağı çekildi. Bu sonuç, töreni izleyen 

mahşeri kalabalık tarafından coşkunca alkışlandı. Hatay’ın anavatana katılma işlemleri 

tamamlanmıştı. Daha sonraki yıllarda idari yapıya yeni ilçeler eklendi. Kasım 1992’de 

Hatay’da Mustafa Kemal Üniversitesi kuruldu (Tekin, 2000:227). Şunu belirtmek gerekir ki 

Hatay kurtuluşunu doğrudan doğruya ve yalnız ölümsüz Atası ve eşsiz kahraman Atatürk’e 

borçludur (Hatay 1973 İl Yıllığı , 1973:32). 

2. HATAY’IN COĞRAFİ ÖZELLİKLERİ 

Hatay Doğu Akdeniz Bölgesinde yer alan bir ilimizdir. Doğusunda ve güneyinde Suriye, 

Batısında Akdeniz, Kuzeyinde Adana, Gaziantep illeri ile sınırlıdır. Yüz ölçümü 5403 kilometre 

karedir. (Hatay 1973 İl Yıllığı, 1973:35). Hatay il merkezine bağlı olarak on üç ilçesi 

bulunmaktadır. Bunlar: Antakya, İskenderun, Defne, Samandağ, Erzin, Dörtyol,  Arsuz, 

Yayladağı, Hassa, Kırıkhan, Reyhanlı, Altınözü, Kumlu ilçeleridir. 

Hatay’ın en önemli dağı Dörtyol ve Hassa ilçelerinden il sınırına giren Amanos 

dağlarıdır. Bu dağlar Orta Toroslar’ın bir devamı olarak Hatay’ı doğu ve batı olarak ikiye 

ayırmaktadır. En yüksek tepesi Mığır’dır. Diğer yüksek yerleri; Daztepesi (2250 m.), Kızıldağ 

(1760 m.), İkiztepe (1700 m.), Karlıkdağı (1420 m.) dır. Amanos Dağları kıyıya paralel ve dik 

yamaçlı olduğu için kolay geçit vermezler. Bu nedenler Hatay’daki en ünlü geçitler Belen 



14 

 

Geçidi ve Dara Geçidi’dir. Hatay’ın diğer önemli dağı ilin güney ucunda yer alan Kel 

Dağları’dır. Bu dağın en yüksek noktası 1730 metre yüksekliğindeki Kel Dağ’dır. Kel 

Dağları’nın Antakya’nın doğusunda kalan bölümüne Habib-i Neccar (Silpius) Dağı, orta 

bölümüne Ziyaret Dağı, güneybatı bölümüne de Akra Dağı adı verilmektedir (Saral ve Dumlu, 

1970:8). 

Amik Ovası, bölgenin en büyük ve verimli ovasıdır. Uzunluğu 90, genişliği 15-50 km. 

arasında olan bu ova Kızıldeniz’den başlayıp Kahramanmaraş’a uzanan bir çöküntü alanının 

içindedir. Yenikent, Uluçınar, Karaağaç, Samandağ ise daha küçük boyutlu ve nispeten daha az 

önemli ovalardır (Tüzün, 1989:5). Hatay’ın en önemli akarsuyu ise Asi Irmağı’dır. Lübnan 

dağlarından inen suların Bikaa Vadisi’nde birleşmesiyle oluşan ırmak, Suriye topraklarını 

geçtikten sonra Samandağ yakınlarında bir delta oluşturarak Akdeniz’e dökülür. Ayrıca Amanos 

Dağları’nın batı yamaçlarından çıkarak Akdeniz’e dökülen akarsular arasında Deliçay, Mersin 

Çayı, Arsuz Çayı, Gülcihan Çayı ve Burnaz Suyu gibi akarsular da vardır. İl içerisinde iç ve dış 

turizm açısından değer taşıyan küçük göller bulunmaktadır. Bağlama, Gölbaşı ve Yenişehir 

Gölü bunlar arasında yer alır (Ana Britannica Genel Kültür Ansiklopedisi, 1988:451-453). 

  Hatay iklimi Akdeniz kıyısında yer alması nedeniyle, bölgenin tümünde Akdeniz iklim 

özellikleri görülmektedir. Bu nedenle yazları sıcak ve kurak, kışları ılık ve bol yağışlı 

geçmektedir. Ancak iç kısımlara doğru gidildikçe, kıyı kesimlere göre iklim faktörleri biraz 

değişiklik göstermektedir (Hatay 1973 İl Yıllığı , 1973:41). Hatay’ın doğal bitki örtüsü Maki 

ve ormandır. Makiyi teşkil eden ağaç türleri Mersin, defne, lavanta çiçeği gibi bitkilerdir. 

Ormanlar ise daha çok Kel Dağ ile Nur Dağlarındadır. Kel Dağ ormanında yer alan ağaç türü 

Halep Çamı ile yapraklarını döken meşe ve kayın olan genişliği tahminen 100 mere karelik bir 

orman alanı vardır. Bu dağın kıyı yörelerinde değişik ağaçları taşıyan maki yer almıştır (Hatay 

1973 İl Yıllığı , 1973:43-44). 

   

 

 

 

 



15 

 

İKİNCİ BÖLÜM 

ARAŞTIRMA KONUSU İLE İLGİLİ TEMEL KAVRAMLAR  

 

1. TÜRBE 

Mezar üstüne kurulmuş yapı. Sözcük olarak mezar demektir.  Halk dilinde ise, içinde 

ünlü din büyüklerinin yattığı (genellikle de veli sayılanların yattığı) üstü örtülü mezarları dile 

getirmek için kullanılan ifadeye denir. Bir dileğin gerçekleşmesi için bu türbelere iplik bağlanır, 

mum adanır (Hançerlioğlu, 1993:658). Türbe kavramı Türkçe Sözlükte ise: “Genellikle ünlü 

bir kimse için yaptırılan ve içinde o kimsenin mezarı bulunan yapı.” olarak tanımlanmıştır 

(Türkçe Sözlük, 2011:2020).  Osmanlıca -Türkçe Lügat’ında iki anlamda açıklanmıştır; 1. 

mezar (genellikle ünlü bir kimse için yaptırılan) 2. mezar üzerine çatılmış yapı şeklinde ifade 

edilmektedir (Devellioğlu, 2002:1115). 

Türbelerde yatan veliler, sadece manevi, kudretli bir güce bağlı olan kişiler olmak zorunda 

değildir. Bunun dışında kahraman, savaşçı, memleket önderleri, şehrin kurtarıcısı/kurucusu da 

olabilmektedir. Türbeler, çoklukla manevi güç ve meziyetlere sahip kişiler, tarikat alanında 

yükselmiş kimseler, memlekete büyük hizmetlerde bulunmuş simalar, kahramanlar ve genel 

olarak ulu ölüler için yapılmaktadır (Başar, 1972:26).  

Türbelerin çoğu zaman kendileri mukaddes bir kudrete sahip olarak görülmektedir. Fakat 

bazen bu kutsiyetin çevreye yayıldığı da görülmektedir. Türbeler çoğu zaman velinin 

eşyalarının da muhafaza edildiği yerlerdir. Bu eşyalar genellikle, velinin günlük hayatta 

kullandığı takke, tesbih, pabuç, cübbe vb. nesneler olup, kudret ve kutsiyetinin bunlarda da 

aynen var olduğuna inanılır; ziyaretlerde bunlardan da faydalanıldığı görülmektedir. Bu 

bakımdan bu nesnelerin korunmasına itinayla özen gösterilir (Ocak, 1997:10). 

Türbelerin en temel özelliği, insanı kutsalla ilişkilendiren, onlara manevi duygular yaşatan, 

çeşitli problemlere çare bulan ve şifa veren yerler olduğuna inanılmasıdır. Popüler dini anlayışa 

göre türbelerde yatan velilerin yardımlarına mazhar olabilmek için çeşitli ritüeller yapılması 

lazımdır. Halk dindarlığının en temel yansımalarından biri olan türbe ziyaretleri, tarih boyunca 

pek çok dini ve kültürel unsurlardan beslenmiştir (Köse ve  Ayten, 2010:14-15). 

Türbeleri benzerlerinden veya sıradan mezarlardan ayıran en büyük özellikleri ise halkın 

çeşitli problemlerine çözüm, dertlerine şifa aradıkları yerlerden olmalarıdır. Türbeler, insanların 

geleneksel inançlarından izler taşımaktadır. Soyut bir Tanrı inancının somut aracılarla 

algılanmasına yardımcı olan yerler, türbe olarak kabul edilmektedir. Ölüme anlam katan 



16 

 

fonksiyonu ile soyutu somutlaştıran mekanlar olarak kabul edilmektedir (Köse ve Ayten , 2010: 

39).  

2. YATIR 

Türkçe sözlükte; “Belli bir yerde mezarı olan, doğaüstü gücü bulunduğuna ve insanlara 

yardım ettiğine inanılan ölü, evliya.” (Türkçe Sözlük, 2011:1606) şeklinde tanımlanmıştır. Bir 

diğer tanıma göre ise; “Öldükten sonra da mucizeler, kerametler gösterdiğine, insanlara yardım 

ettiğine inanılan ermiş, onun mezarı, evliya” (Büyük Larousse Sözlük ve Ansiklopedisi, 

1986:12455) olarak tanımlanmıştır. Hançerlioğlu ise; “Belli bir yerde gömülü olup doğaüstü 

gücü bulunduğu boş inancıyla insanlara yardım ettiği sanılan ölü” (Hançerlioğlu, 2007:531) 

olarak tanımlamıştır.  

Olağanüstü merhalelere sahip velilerin bulunduğu mekanlar insanlar tarafından hep 

kudretli görülmüştür. Bu sebeple insanlar bu yatırlara gelerek birçok uygulamayı inançları 

çerçevesinde gerçekleştirmektedir. Bu yatırlara gelerek uygulanan birçok ritüel ve uygulamalar 

vardır. Bunlar arasında şunlar sayılabilir: “Çeşitli olağanüstü güçleri olduğuna inanılan, adlı 

adsız velilere halk, türlü hastalıklarını sağaltmak için başvurur. Kısırlık kadının bir suçu 

sayıldığı için, yatırlara bunu gidermek amacıyla başvuranlar kadınlardır. Yatırlara giden 

kadınların giriştikleri işlemler çeşitlidir. Bir adak adamak, yatırın toprağından suya karıştırıp 

içmek, etrafındaki ağaç, çalı, parmaklık, pencere demiri gibi şeylere bez bağlamak, dileğini 

daha açık, daha keskin belirtmek için ufacık bir salıncak asmak, yatırın bulunduğu yerde 

gecelemek, bunların en yaygınlarıdır. Kimi yatırlar bir hastalığın uzmanıdır; ama çoğunda 

birkaç hastalığı, kiminde ise “bütün dertleri” sağaltma gücü olduğuna inanılır” (Artun,  

2014:488). 

İnsanların, kendilerine yardım ve faydası dokunacağına inandıkları varlıklardan biri de 

yatırlar olarak kabul edilir. Aynı zamanda yaşamlarındayken takva, ibadet, muhabbetle birlikte 

vatanı, milleti uğrunda şehadet mertebesine ulaşan, Tanrı’nın sevgili kulları arasında kabul 

edilen kimseler olduğu gibi, Tanrı katında hatırlarının kırılamayacağı inancı ile dilek kapısı 

olarak değerlendirilen, kült haline gelmiş veliler olarak da bilinmektedir (Köksal , 1987:227). 

3. ZİYARET  

Ziyaret kelimesinin anlamı; kutsal yerlere ve kutsal kişilerin mezarlarına belli 

zamanlarda giderek dua etme (Hançerlioğlu, 1993:754) şeklinde ifade edilmiştir. Ziyaret, 

“Kutsal kabul edilen mekânlar, ölen dost ve akrabaların mezarları ve evliyalar gibi kutsal 



17 

 

kişilerin türbelerine belli zamanlar ve periyotlarda gidilmesi âdetinin adıdır” (Öztürk, 

2009:1022). 

Ziyarete asıl olunan konu; yatır, türbe, kümbet, tekke, ziyaret, dede mezarı gibi çeşitli 

isimlerle anılan ve çoğunlukla kendilerine veli, evliya, eren, ermiş, âbid, zahit, âlim, sofu, 

seyyid, şeyh, gazi, mübarek, pir, dede, baba, abdal yahut şehit gibi türlü isim ve sıfatlar verilerek 

manevi güç ve meziyetlerine inanılan kişilerin yattıkları kabul edilen yerlere, belli hacet, dilek, 

istek ve muratlarla yapılan ziyaretler ve bu çerçevede oluşmuş bulunan inanç ve uygulamalardır 

(Atasağun, 2004:34).  

Eliade’nin; “Mekân insan tarafından seçilmez, yalnızca onun tarafından keşfedilir. 

Ermişlerin, velilerin yaşadığı, dua ettiği, yaşamında olağanüstü hadiselerin cereyan ettiği ya da 

gömüldükleri yerler de kutsanır. Bu nedenle kutsal olmayan yerlerden çitle, duvarla veya 

taşlarla oluşturulmuş setlerle ayrılırlar. Kutsal yerler elbette sadece bu şekilde somut çizgilerle 

belirlenmiş yerler değildir. Kutsal olmayan başka bir nesne de kudretin ya da tanrısallığın 

yansıması ile kutsallık kazanabilir” (Eliade, 2003: 355-360). Bu ifadelerine göre ziyaret 

kavramı hakkında bir yerin kutsal kabul edilme cereyanını ve bunun üzerine ziyaret haline 

gelmesi hakkındaki görüşünü bir fikir dayanağı olarak görebilmekteyiz. 

Bir yerin ziyaret sayılabilmesi için birtakım ölçütlere dayalı olması gerekir, bu ölçütlerin 

ise şunlar olduğu ifade edilmektedir: 

1. Bir kült nesnesi olması. 

 2. Bu nesnenin kutsal sayılması.  

3. Bu mekânın sürekli ziyaret edilen bir yer olması.  

4. Farklı yörelerden gelen ziyaretçilerinin olması.  

5. Ziyaretgâhın ya da orada bulunan nesnenin şifa, rahmet, bereket getireceğine 

inanılması. 

 6. Din dışı olan ritüellerin yapılması (Köse ve Ayten , 2010:21-22). 

Bu bağlamda saha çalışmamız süresince Hatay’da gittiğimiz ziyaret mekanlarının bir 

külte dayalı olduğunu yani ağaç, su, ateş gibi kült nesnelerine dayandığını görmüş, incelemiş 

olduk. Aynı zamanda bu nesnelere kutsiyet atfedildiğini, devamlı yöre halkı ve çeşitli illerden 

ziyaret edildiğini, çeşitli türbelerin türlü hastalıklara şifa dağıttığını ve ziyaretçilerin istek ve 

dualarına karşılık gördüklerine dair bilgiler toplayıp, analiz edilmiştir. 



18 

 

4. VELİ 

Veli sözcüğü; Allah’ın ilgi, yardım ve sevgisini kazanmış kulu olarak tanımlanmaktadır. 

Dilimizde “ermiş” olarak da geçmektedir. Özellikle tasavvuf terimi olarak; Allah’a karşı 

kulluğunda herhangi bir eksiklik bulunmayanı dile getirir. Yardımcı, koruyucu, dost vb. gibi 

çeşitli anlamları da vardır. Kuran’da ise veli deyimi; Allah’ın sevgili kulları anlamında 

kullanılmıştır (Hançerlioğlu, 1993: 702). 

Arapça “vela” yahut veliye (yaklaşmak, yakın olmak) fiilinden gelen “veli” kelimesi, 

sözlükte “dost, ahbap, arkadaş, yardımcı, komşu vs.” gibi manalar içermekte olup “evliya” 

sözcüğü ise onun çoğuludur. Türkçe ’de halk arasında çoğu zaman “evliya” kelimesi tekil 

anlamda kullanılır. Tasavvuf terimlerinde veli, Kuran-ı Kerim’de bu kelimenin tekil ve çoğul 

şekliyle dost anlamında geçtiği ayetlere dayandırılmak suretiyle, “Allah’ı seven, dost edinen ve 

O’nun tarafından dost edinilen” manasında kullanılmıştır. Zamanla bu kavram genişleyerek, 

kendine mahsus bir tekâmül seyri takip etmiştir. Bunun neticesinde, benliğini Allah’ta yok 

etmek suretiyle birtakım üstün vasıflar kazanarak harikulade şeyler gösterebilen büyük bir insan 

manasını almıştır (Ocak, 1997:1). 

Araştırmacıların bazılarına göre velilik özelliklerine sahip olan kişiler belli 

sınıflandırma içine girmektedir. Buna göre: “Eren olarak bilinen, ziyaret edilen, dualarda anılan 

ve menkıbelerle yaşatılan zatlar, mesleki özellikleri ve kimlikleri açısından bakıldığında 

Peygamberimizin sahabeleri, fatihleri, fethe iştirak eden her rütbeden askerler, sofiler, ilim 

adamları, cömertler, vatan savunmasında canlarını vermiş şehitler, gaziler, aşıklar, şairler, 

yazarlar, dervişler, şeyhler, babalar, dedeler, dede-babalar, demirciler, marangozlar, debbağlar, 

muhtelif el sanatları ile uğraşanlar, devlet başkanları, vezirler, paşalar, beyler gibi toplumda 

faydalı işler yapmış, cemiyete yararı dokunmuş kişiler olarak karşımıza çıkarlar” (Sezgin , 

1998:463).  

Veli kavramının ortaya çıkışı ve gelişmesi; zühd ve takva anlayışı şeklinde ortaya 

çıkmaya başlayan, IX. Yüzyıldan sonra geniş bir sistemde gelişmeye başlayıp XI. yüzyılda ise, 

yavaş yavaş şekillenen tarikatların XII. yüzyılda İslam aleminin her alanını kaplaması 

sonucuyla yayılan tasavvuf hareketiyle beraber gelişme kaydetmiştir. Tasavvufun gelişimi 

içinde rızasını elde etmek suretiyle Allah’a ulaşmak konusunda aşılması gereken engeller, kat 

edilmesi gereken yol meselesi, veli terimini ortaya çıkarmıştır. Bu yolda başarıya ulaşabilen 

kişiler de veli (Allah dostu) olarak nitelendirilmiştir (Ocak, 1997:1-2). 



19 

 

Bu bağlamla birlikte ortaya çıkan “veli kültü” ise şöyle tanımlanır: “…fevkalade kuvvet 

ve kudretlerle mücehhez olup, Tanrı’ya yakın kabul edilen şahsiyetin herhangi bir konuda sağ 

veya ölü iken birine yardımının dokunacağına inanılması ve bunu temin için ritüel yollara 

başvurulması” şeklinde tarif edilir. Bu anlayış velinin takdis olmasıyla sonuçlanmaktadır 

(Ocak, 1997:6). 

5. MENKIBE 

Türkçe sözlükte menkıbe kelimesi; “Din büyüklerinin veya tarihe geçmiş ünlü 

kimselerin yaşamları ve olağanüstü davranışlarıyla ilgili hikâye” (Türkçe Sözlük, 2011:1007) 

anlamına gelir. Menkıbe, “Çoğu tanınmış veya tarihe geçmiş kimselerin ahvaline ait hikayeler” 

(Devellioğlu, 2002:615). Fuat Köprülü ise menkıbe kelimesini “destan (epope)” karşılığı olarak 

kullanmıştır (Köprülü, 2004:279). 

İslam dünyasında IX. yüzyıldan itibaren tasavvuf cereyanının görülmeye başladığı, XI. 

yüzyıldan beri de tarikatların teşekkül ettiği malumdur. Bu gelişmeye paralel olarak, bir velinin 

kerametlerini anlatan kısa hikayeler demek olan menkıbeler de yavaş yavaş ortaya çıkmıştır. 

Bunlar ilk önce tasavvufi tabaka kitaplarında ve evliya tezkirelerinde yer almıştır. Tasavvuf 

tarihi içerisinde “menkabe” veya “menâkıb” kelimesi tahminen, IX. yüzyıldan itibaren 

“Allah’ın dostluğunu kazanmış veli denilen büyük şahsiyetlerin izhar ettikleri kerametleri 

anlatan küçük hikâyeler” manasında kullanılmıştır (Ocak, 1983:17-27). 

Menkıbelerin destanlar ve efsaneler ile arasındaki en önemli fark evliya menkıbelerinin 

konusu gerçek kişilerdir. Bu sebeple masal ve efsaneden ayrılırlar. Evliya menkıbeleri bir 

keramet olayı anlatır. Bu menkıbelerin şu özelliklere sahip olduğuna inanılır: 

1) Kahramanları gerçek ve mukaddes kişilerdir.  

2) Olayların belirli yeri ve zamanı vardır. 

3) Sırf eğlenmek, bir eşyanın yahut tabiat olayının izahını yapmak için uydurulmuş 

değildir. Gerçek olduklarına inanılır. 

4) Yarı mukaddestirler ve bir doğma gibi kendilerini kabul ettirirler.  

5) Konu edindikleri veli, hayatta iken de öldükten sonra da meydana gelebilirler.  

6) Biçim olarak son derece kısa ve sade bir anlatım tarzına sahiptirler (Ocak, 1997: 

30-35). 

Ölümlerinden sonra da velilerle ilgili, müritleri ve yakın çevresi arasında oluşan 

menkıbeler ilginin artarak sürmesine katkıda bulunmuştur. Halk arasında sözlü kültür 

ortamında ortaya çıkan menkıbeler yüzyıllar boyunca bir nesilden nesle geçerken daima 



20 

 

büyümüştür (Köprülü, 2004:27). Görülmektedir ki bizim çalışmamız içerisinde de eskiden bu 

yana o veli hakkında anlatılagelmiş birçok kerameti hikayeleriyle dolu menkıbeler yer 

almaktadır. 

6. KERAMET 

Keramet; Tanrı’nın kimi kişilere bağışladığı olağanüstü güç ve yetenek (Hançerlioğlu, 

1993:242). Yine başka bir tanıma göre; Kerem, bağış; ikram, ağırlama; velilerin lüzumlu anında 

gösterdikleri fevkalade hal, ermişçesine yapılan iş, hareket, söz, fikir (Devellioğlu, 2002:508).  

Kerametleri nakleden küçük hikâyeler, menkıbe veya menâkıb terimleri tahminen IX. 

yüzyıldan itibaren kullanılmaya başlanmıştır (Ocak, 1983:27). Tasavvufta görülen veli 

anlayışında “keramet” onların en dikkat çekici alametlerinden biri olarak kabul görmüştür. Bu 

kabul kerameti onların ayrılmaz bir parçası haline getirmiştir. Bu telakki, tasavvuf tarihinde 

yepyeni bir devrin başlangıcı olmuştur. Bu yüzden, IX. yüzyıldan itibaren kaleme alınan 

tasavvuf kaynaklarında, veli telakkisine paralel bir de keramet telakkisi geliştirilmiş ve bunun 

nazariyesi işlenmiştir. Bu nazariyeye göre, velilerde birtakım kerametlerin zuhur etmesi caizdir. 

Allah’ın gücünün yetmeyeceği bir şey düşünülmeyeceğine göre, veliden de kerametin zuhuru 

imkânsız olmaz. Kerametin harikulade bir hadise olması, ancak gerektiği zaman meydana 

gelmesi ve velinin velayetini ispatlayıcı mahiyette bulunması icap etmektedir (Ocak, 1983:28). 

Keramet, Hakk’ın velisine ikramı olarak nitelendirilir ve iki çeşidi vardır. Birincisi 

ilimde, irfanda, ahlakta, ibadette, edepte, insanlıkta ve adamlıkta gösterilen üstün meziyetler, 

faziletler olan manevi ve hakiki keramettir. İkincisi ise kevni ve suri kerametlerdir (Uludağ, 

2002:209). Kevni ve suri kerametler düşünülecek olduğunda saha çalışması içerisinde derlemiş 

olduğumuz anlatmaların çoğunda bunun gibi; uzak yolu kısa zamanda gidip gelme, uçma, az 

ürünle çeşit çeşit yemek çıkartma, yoktan var etme vb. olarak sayılabilecek kerametler 

görülmüştür.  

7. ŞEYH (MÜRŞİT) 

Tasavvuf dilinde tarikat büyüğü. Tarikat kurucularına pir denmekle beraber bu adla 

anılırlar. Genellikle bir tarikatın en yüksek mertebesine erişmiş olanlara, tarikatı yönetenlere, 

tarikatın çeşitli tekkelerinin başında bulunanlara şeyh denir (Hançerlioğlu, 1984:582). Türkçe 

Sözlüğe göre;  tarikat kurucusuna, bir tarikatta en yüksek dereceye ulaşmış olan kimseye, tarikat 

büyüklerine veya tarikat kollarının birinin başında bulunan kimseye verilen ad (Türkçe Sözlük, 

2011:1382) şeklinde tanımlanmıştır. Devellioğlu’nun sözlüğünde ise; yaşlı adam, ihtiyar; bir 



21 

 

tekke veya zaviyede reislik eden ve müritleri bulunan kimse; kabile ve aşiret reisi (Devellioğlu, 

2002:995) olarak tanımlanmıştır.  

Mürşit ise; doğru yolu gösteren, kılavuz; müritlerine tasavvufu öğreten, sırları ve 

gerçekleri gösteren tarikat şeyhi anlamına gelmektedir. (Türkçe Sözlük, 2011:1058). 

Tasavvuftaki mutlak mürşit Hz. Muhammed’dir ve onun hakikatine vâris olan zamanın 

sahibidir. İmamiyye mezhebinden olan tasavvuf ehline göre on ikinci imam Hz. Mehdi’dir. 

Ehli-i sünnete uyanlara göre ise o zamanın kutbudur. Mürşit sayılan şeyhlerin irşatları niyabet 

yoluyladır. Melamet ehliyse irşadın ancak zamanın sahibine ait olduğu ‘Kalbe Bakıcı’ denen 

kişilerin onun emri ve izniyle irşat edebilecekleri inancındadır (Gölpınarlı, 1977:242).  

Şeyh bir tekkenin lideri durumunda olan kişidir. Müridi yetiştirir, tarikatın inanç ve 

felsefesini öğretir. Şeyh şeriat ahkâmını bilen, ahlakıyla örnek olan kâmil kişidir (Kaya, 

2014:739).  

8. DERVİŞ 

Tarikat üyesi. Farsça dilenci anlamındadır, ama bu anlam kapı kapı dolaşıp arayan 

anlamından türemiştir, tasavvuf dilinde, dünya malından vazgeçmiş ve bundan ötürü de yoksul 

anlamını dile getirir. Mürit deyimiyle anlamdaştır (Hançerlioğlu, 1984:68). Devellioğlu 

sözlüğünde derviş; Allah için alçak gönüllü ve fukaralığı kabul eden veya bir tarikata bağlı 

bulunan kimse; fakir, ihtiyaçlı kimse olarak tanımlanır (Devellioğlu, 2002:177).  Türkçe 

Sözlük’te ise; bir tarikata girmiş, onun yasa ve törenlerine bağlı kimse; alçak gönüllü ve her 

şeyi hoş gören kimse; yoksulluğu, çilekeşliği benimsemiş kimse (Türkçe Sözlük, 2011:362) 

şeklinde tanımlanmaktadır. 

Yapılan tanımlamalara göre derviş sözcüğü birçok bakımdan şeyh manasına da yakın 

olarak kullanılır. Bu sebeple şeyhte görülen özellikleri derviş kavramı üzerinde de görebiliriz. 

9. MAKAM 

Makam; kutsal yer. Bu sözcük din terminolojisinde kutsal yer anlamında kullanılır. 

Tasavvuf dilinde Tanrı’yla birleşme durumuna yükselmiş olanların rütbesini dile getirdiği gibi 

peygamberlerin, ermişlerin ve din ulularının türbe ve mezarlarını da dile getirir (Hançerlioğlu, 

1984: 294). Devellioğlu’nun sözlüğünde; kıyam edilen durulacak yer, durak, memurluk yeri, 

ermişlerden birinin mezarı sanılan yer anlamında açıklanmıştır (Devellioğlu, 2002:573). 



22 

 

Makamlar, başka bir yerde ölen kimsenin memleketinde veya hatırasını taşıyan bir yerde 

anılmasını ve ona Fatiha bağışlanmasını sağlamak için oluşturulmuş mezarlardır (Gölpınarlı, 

1977: 222). 

Kuşeyri Risalesinde makamı; “kulun tekrar ede ede kazandığı ve bir nitelik haline 

getirdiği edepler ve ahlak” olarak tarif etmektedir.  Söz konusu edilen adap ve ahlak, bir gayret 

ve çabanın neticesinde elde edilmektedir. Buna göre makam, salik için bir tür ruhi ve fiziki 

mücahede ve riyazetle gerçekleşecektir. Bu, sözcük anlamlarından olan istiva ve itidal 

anlamlarının içerisinde mevcuttur. Zira işler, ancak belli bir çaba harcanmasından sonra dengeli 

bir hale gelerek istikrar kazanır. Kuşeyrî’nin tanımında dikkat çeken diğer bir özellik ise 

devamlılıktır. Nitekim, “bir şeyi ikame etti (bir şeyi ayakta tuttu)” demek, “ona devamlılık 

kazandırdı” demektir (Göztepe, 2008:410). 

10. ADAK 

Bir dileği yerine getirmesi ya da bir tehlikeden koruması için gücüne inanılana 

verileceği vaat edilen şey. Bir hizmet karşılığının ödenmesi temeline dayanır. En ilkel 

topluluklarda da görülmüş ve çoğunlukla kurban inancıyla birlikte yürütülmüştür. İlk başlarda 

totemcilik temelinde beliren adak, büyük güce yalvarıp yakarmanın karşılığını kapsar. Hemen 

her şey değerli taşlar ve madenler çoğunlukla da kurban edilecek bir insan ya da hayvan adak 

konusu olmuştur (Hançerlioğlu, 1984: 9). 

Adak kelimesiyle ilgili olarak bir dilek sahibinin dileğinin yerine gelmesi halinde veya 

ataların ruhları için kesilen kurbana Orta Asya Türklerinde “ıdhuk” veya “ıdu” dedikleri, bu 

kelimenin kutlu, mübarek manasına geldiği, zamanla günümüz Türkçesi’nde ise, “adak” şeklini 

almıştır (Eröz, 1979:17-22). 

Iduk kelimesi; harfi harfine salıverilmiş, gönderilmiş anlamına gelir. Terim olarak tanrıya 

gönderilmiş, tanrıya bağışlanarak salıverilmiş hayvan anlamına gelmektedir. Sahibinin dileği 

gerçekleşince kurban edilir. Kurban edilen hayvanın kemikleri kırılmaz, köpeklere verilmez; 

ateşte yakılır veya gömülür. Bazı özel ayinlerden sonra kurban kemikleri toplanıp bir kaba 

konularak kayın ağacına asılır (İnan, 2000:98-101).  

 Adak İslamlığa eski Arap geleneğinden geçmiştir. Bu geleneklerde hayvanlar kurban 

edilmek için adak edildiği gibi insanda adak olarak adanırdı. Adaklar her türlü kaza ve beladan 

korunmak için yapılırdı (Hançerlioğlu, 1984:10). Günümüzde de adakların yapılma sebepleri 

arasında yine eskiden beri gelen kaza beladan korunmak, bir dileğin gerçekleşmesi uğruna 

şükranlarını sunmak mahiyetinde de yaşatılmaktadır. 



23 

 

Halk arasında adak adamak için yapılan ziyaretler, çocuğu olmak, yaşamak, yürümek, 

bir hastalıktan kurtulma, bir felaketi hayırlısıyla atlatmak, bir işe girmek, kısmet açmak, borçtan 

kurtulmak, yağmur yağdırmak, askerde bulunan birinin sağ salim dönmesi, çocuğun 

konuşması, çocuğun huysuzluğunun giderilmesini sağlamak, neşelenmek, yaz mevsimini, 

bereketi kutlamak, boşanmak, beladan kurtulmak, aile saadetini sağlamak vb. amaçlar için 

yapılmaktadır. Adak ve ziyaretler İslam dinine ters düştüğü için din tarafından yasaklanmış 

olmasına rağmen, Allah rızası için yapılması, etkisinin hala sürdürülmesi nedeniyle halk 

arasında yaygın olarak yapılmaktadır (Şanlıer ve Baykan, 1997:414). 

11. İNANÇ 

İnanç; Tanrı’ya, bir dine inanma, iman, itikat, birine duyulan güven, inanma duygusudur 

(Türkçe Sözlük, 2011:1080).  Her hükmün iki mefhum arasındaki münasebetinde tasdik veya 

red vardır. Hüküm önce zihinde bir rızaya dayanır. Yani zihin, iki mefhum arasındaki bu 

münasebeti bazen doğru, bazen yanlış diye kabul eder. Doğru diye kabul edilen hükümler 

müspet, yanlış diye kabul edilenler menfi olur. Buna göre; hükmün temelinde bulunan rıza 

olayına “inanç” denir. Boratav’ın açıklamasına göre inanç kavramı; kişice ya da toplumca, bir 

düşüncenin, bir olgunun, bir nesnenin, bir varlığın gerçek olduğunun kabul edilmesi demektir 

(Boratav, 1997:7). 

İnanç, bir düşünceye bağlı bulunma, Tanrıya bir dine inanma; iman, birine duyulan 

güven, itimat, inanma duygusu, inanılan şey, görüş ve öğretidir. Din ve inanç kavramı 

birbirinden farklıdır. Ayrıca, din denen toplumsal kurum inanç ve tapınma adlı iki bölümden 

oluşur. Her iki bölümün temelinde de kutsallık ve yasak kavramları yatar (Eroğlu ve Kılıç, 

2008:754). 

İnançlar bazen tamamen bir akli ispat sonunda meydana gelir, bazen de bir otoritenin ve 

şehadetin eseri olur. Görmediğimiz halde Avustralya’nın varlığına inanmak gibi. Hissi 

sebeplerle de inanç meydana gelir. İnançta şüphe yoktur. Hükümler müspet olsun, menfi olsun 

kesin olarak verildiği zaman inanç vardır (Eroğlu ve Kılıç, 2008:752). 

Halk inançları, toplumun kabul ettiği ilahi dinin hükümleri ve öğretileri dışında kalan; 

fakat halk arasında yaygın bir şekilde yaşatılarak bir sonraki nesle aktarılan inanmalardır. 

Toplumlar hayatlarını derinlemesine etkileyen âdet, inanç ve geleneklerini yeni bir dine veya 

kültüre girdiklerinde bırakmazlar ve yeni dinin, kültürün özelliklerine eski âdet, inanç ve 

geleneklerini uydurmaya çalışırlar. Halk inanışları toplumsal hayatımızda, teknik gelişmelerden 



24 

 

evlenmeye, doğuma, ölüme, sosyal hayatımıza kadar her türlü etkinlikte yer almaktadır (Kılıç, 

2001:415). 

Bugün birçok kişinin “bâtıl” olarak adlandırdığı halk inanışlarına kültürel düzeyi ne 

olursa olsun birçok insanın yaygın olarak inandığı bir gerçektir. Örneğin; bugün yaygın olarak 

ağaçların yapraklarının geç dökülmesi sonucunda kışın geç geleceğine inanılır. Bu örnekteki 

gibi halk, birkaç örneğini gördüğü olayları inanç haline getirerek onu yıllarca sürdürmektedir. 

Bu inançlar daha çok korkulan bir doğa olayı etrafında oluşmaktadır ve o doğa olayını 

olağanüstü bir şekilde düşünmektedirler. Bu olayın bilimsel bir açıklaması olmasa bile, halk bu 

olaya birkaç kez tanık olmuşsa bile o durum inanca dayalı bir davranış halini alıvermiştir. 

Halkımız pek çok şeyde olduğu gibi inançlarında da dinî, ahlaki duygularından ve 

tecrübelerinden faydalanmıştır (Yardımcı, 1993:321).  

İnançlar, toplumun tesiri ile beslenmedikleri zaman söner ve dağılırlar. Dini tören ve 

ayinler, milli bayram ve törenler, çeşitli edebi ve ahlaki yayınlar fertlerde durmadan inançları 

birbirlerine aşılar ve kuvvetlendirir. İnancın amilleri yalnız başına zihin veya irade değildir. 

Belki zihin ve iradeyle birlikte toplumun tesirlerinin beraberce ve bir arada insan ruhuna 

yaptıkları tesirlerin tümüdür. Bunların birleşmesinden ve karışmasından oluşur. Dini olsun 

olmasın bir sistemin varlığını, öyle olduğunu kabul etmek “inanç” kavramı ile ifade edilir 

(Eroğlu ve Kılıç, 2008). 

12. İNANIŞ 

Türkçe Sözlükte inanış kavramı; inanma, inanılan şey (Türkçe Sözlük, 2011:1080) 

olarak ifade edilmektedir.  

Türklerin eski inançları yaygın olarak Gök Tanrı dinine dayanmaktadır. İnanışlarında 

ise kamlığa (şamanlık) dayalı unsurlar yatar. Gök Tanrı inanç sistemi içerisindeki kaideler için 

“inanç ve iman” kavramı kullanılabilir. Ancak, aynı unsurlar İslâmiyet’i kabulden sonra da 

yaşamaya devam ediyorsa; Halk Bilimi açısından inanış olarak nitelendirilebilir (Eroğlu ve 

Kılıç, 2008: 754-755). 

İslâmiyet’i kabul eden Türkler eski dinlerinden bazı unsurları bugünkü hayatlarında 

devam ettirmektedirler. Örneğin; geleneksel bayramlarımız arasında yer alan Nevruz ve 

Hıdırellez’de ateş yakıp üzerinden atlanmakta ve kötü ruhlardan, hastalıklardan arınıldığına 

inanılmaktadır. Halk inancı; kişi ve toplum tarafından, bir düşüncenin, bir olgunun, bir 

nesnenin, bir varlığın gerçek olduğunun kabul edilmesidir. Halkbilimi, belli bir toplumun eski 

dinlerinden miras alıp yaşadığı çağdaki yeni dininde, yaşam şartlarının gerektirdiğince yeni 



25 

 

biçimler, yeni içerikler, yeni anlatışlarla oluşturduğu inanışlarla ilgilenir. Halk inanışları din, 

ahlâk kuralları gibi kesinlik, katılık taşımazlar ve yerden yere, topluluktan topluluğa 

değişiklikler gösterirler (Boratav, 1997:7). 

Halk inançları, toplumun kabul ettiği ilahi dinin hükümleri ve öğretileri dışında kalan; 

fakat halk arasında yaygın bir şekilde yaşatılarak bir sonraki nesle aktarılan inanmalardır. 

Toplumlar hayatlarını derinlemesine etkileyen âdet, inanç ve geleneklerini yeni bir dine veya 

kültüre girdiklerinde bırakmazlar ve yeni dinin, kültürün özelliklerine eski âdet, inanç ve 

geleneklerini uydurmaya çalışırlar. Halk inanışları toplumsal hayatımızda, teknik gelişmelerden 

evlenmeye, doğuma, ölüme, sosyal hayatımıza kadar her türlü etkinlikte yer almaktadır (Kılıç, 

2001:415).  

İnsanoğlu yüzyıllardan beri çok şeye inanma ihtiyacı duymuştur ve inandığı şeyin 

mantıklı olmasını önemsememiştir. O, gördüğüne, duyduğuna, yetişme sürecinde çevresinden 

edindiği halk kültürüne bağlı kalarak, inancından ödün vermeksizin inanmıştır. İnsanoğlu için 

inanmanın mantığı değil, inanmanın verdiği mutluluk ön planda yer almıştır (Yardımcı, 

1993:279). 

Bir milletin kimliğini tayinde de halk inanışları önemli rol oynar. Türk milleti açısından 

bakıldığında farklı din ve mezheplere sahip olan, farklı coğrafyalarda yaşayan Türk halklarının 

aynı inanç dünyasına dâhil olduğu görülür. Milletler sevinçlerini ve hüzünlerini paylaştıkları 

günleri, tarih boyunca inançlarına ve törenlerine bağlı olarak kutlamaktadırlar. Türkler arasında 

aynı veya benzer halk inanışlarının görülmesi, tarihî-millî bağın bir ifadesidir (Ercan, 2006:72). 

13. RİTÜEL 

Ritüel kelimesini açıklayabilmek için öncelikle “rit” kavramına bakmamız gerekir. Rit; 

dinsel tören ve kurallardır. Rit deyimi tapım biçimlerini dile getirir. Osmanlıcaya ayin deyimiyle 

çevrilmiştir. Her tapım belli bir biçimde yapılır, tapım çeşitlerine göre ritlerde çeşitlenir. Bundan 

ötürüdür ki deyim biçimsel bir anlamı dile getirir. Tanrıların bulunmadığı çağlarda da büyüsel 

ritler vardı. Örneğin Tanrılar öncesi çağlarda Roma’da Luperci adı verilen büyücüler kenti her 

türlü zarardan korumak için kentin çevresini dolaşarak varsayımsal bir sınır çizerlerdi, 

kötülüklerin bu sınırı aşıp kente giremeyeceğine inanılırdı. İşte bu dolaşma da bir rit, bir 

inançsal biçimdir (Hançerlioğlu, 1993:433). 

Türkçe sözlükte ritüel tanımı “ayin” (Türkçe Sözlük, 2011:2988) olarak geçmektedir. 

Ritüel, birey ya da gruplarla ilgili bazı değerlerin, uygun zamanlarda, sembolik ve aşağı-yukarı 



26 

 

değişmeyen ardışık davranış biçimleri ile tekrarlanmasıdır (Honko,1979’dan akt. Karaman, 

2010:229).  

Standartlaşmış ve tekrarlanan sembolik davranış biçimi olan ritüel, bireysellikten öte 

grup bilincini ve birlikteliğini ortaya koyan duygusal bir kanal, yeni bilgi ve tecrübeler için bir 

rehber olarak geçmişi günümüze, günümüzü de geleceğe bağlayan bir bağ (Schuyt, 1998’den 

akt. Karaman, 2010:229). Grup bilincinin yükselmesi ve grup kimliğinin pekişmesi, bireyi 

kimlik bunalımından kaynaklanan ve yabancılaşmayla sonuçlanan, anomi gibi, birtakım 

olumsuzluklara karşı korur. Ritüeller, toplumsal ilişkilerin düzenlenmesi, sürdürülmesi ve 

toplumsal düzenin sağlanmasında önemli işlevlere sahiptir. Gluckman’ın toplumsal ilişkilerin 

ritüeli olarak tanımladığı ritüeller, günlük yaşamda bireyleri birbirine bağlayan ve ilişkilerdeki 

sürekliliği sağlayan pratikler olmaktadır. Dolayısıyla, toplumsal temele dayanan ritüeller, 

toplumsal yapıya uygun olarak değişime açıktır (Peacock, 1979’dan akt. Karaman, 2010). 

Ritüel, bireyin toplum içinde nasıl hareket edeceğini göstererek ve davranışlar 

konusunda hazır kalıplar sunarak, hem her olayda yeni arayışlar arama zorunluluğunu kaldırır 

hem de duygusal bir bağ ile geçmişe bağlılığı sağlar. Böylelikle yeni nesillere de nasıl 

davranacakları öğretilmiş olur. Ritüeller, insanların neyi önemli ve gerekli bulduğunu 

söylemelerinin bir yoludur. Doğrudan nedensel açıklamaların sağlanması gerekli görülmez. 

Ölüm, hastalık ve şiddet gelişmiş bir toplumda her gün karşılaşılan olaylardır. Bilimsel bir 

açıklama bulunmadığında insanlar, ritüeller ve dinler gibi sembolik anlamlar içeren olgulara 

sarılma eğilimindedirler (Karaman, 2010:233). 

Her ritüel bireysel ve toplumsal yaşanmışlığın özgül bir somutlaşmasıdır. Her toplum 

doğaya kendince biçim verir, onu öznelleştirir, kurallar koyar, gerçekliği kendince yorumlar. 

Eski ve yeni toplumlar yaşamın doğal akışının bir parçası olan doğum ve ölüm gibi olguları 

ritüellerle (onlara toplumsal ve kültürel anlamlar yükleyerek) yeni bir “kılıkta” yinelerler. 

Öyleyse ritüel, biçim verilmiş bir olgudur, ona çözümlenebilir anlamlar yüklenir. Ancak ona 

yüklenen anlamlar zamana ve uzama göre dönüşüme uğrayabilir: Simmel “her toplumsal 

biçimin onu yaratan edimden bağımsızlaşarak, içsel bir mantıkla ona karşı çıktığını” ileri sürer 

(Dartiguenave, 2001’den akt. Kasap, 2021: 126).  

14. KÜLT 

Türkçe Sözlükte kült kavramı, 1. Tapma, tapınma, 2. Din, 3. Dinî tören, ibadet, ayin 

(Türkçe Sözlük, 2011:1282) şeklinde tanımlanmıştır. Fuzuli Bayat ise kültü şöyle tanımlamıştır: 

Türk mitolojisinde doğaüstü varlıklar şeklinde tasarlanan yüce ve kutsal varlıklara gösterilen 



27 

 

saygı, ihtiram ve bazen de tapınmadır.  Özellikle belli kavramların ve olguların koruyucusu 

olarak bilinen tanrısal varlıkların kültleşmesi Türk mitolojisinde yaygın bir ögedir. Kült 

kavramına giren varlıklar, iye kategorisiyle her ne kadar benzerlik gösterse de genel bir yapı 

içinde bulunması ve tanrısal olması açısından özel bir statü göstermektedir (Bayat, 2021:80).  

Eski Türkler tabiattaki bütün varlıklarda kavranamayan bazı gizli güçlerin bulunduğunu 

düşünerek dağ, tepe, taş, kaya, ağaç veya su gibi nesneleri canlı kabul etmişlerdir. Atalar kültü 

gibi tabiat kültleri de Türklerin çeşitli dinlere girip çıkmalarına rağmen varlıklarını devam 

ettirmişlerdir (Eliade, 2018:202). 

A.Y. Ocak’ın açıklamasına göre, bir kültün mevcudiyetinden söz edebilmek için şu üç 

şartın bir araya gelmesiyle tespit edilebileceği gerektiğini savunur. Bu şartlar ise şunlardır: 

a)     Külte konu olabilecek bir nesne veya şahsın mevcudiyeti,  

b) Bu nesne veya şahıstan insanlara fayda yahut zarar gelebileceği inancının 

bulunması,  

c) Bu inancın sonucu olarak faydayı sağlayabilecek, zararı uzaklaştırabilecek 

ziyaretler, adaklar, kurbanlar vb. uygulamaların varlığı (Ocak, 2005:113). 

Kült anlayışı ve kültlerin etrafında oluşan inanışlar, ritüeller, uygulama ve pratikler 

özünde benzer tarzlarda ortaya çıkmış ve şekillenmişlerdir. Mitik dönemlerde teşekkül etmiş 

kültlerin bir kısmının dinî dönemler ve sonrasında da toplumların hayatında devam ettiği 

görülür. Günümüzde ise kült kavramının anlam çerçevesi oldukça genişlemiştir (Dilek, 

2020:48). 

Kült, günümüz bilim ve sanat dünyasının, özellikle mitoloji ve din araştırmalarının önemli 

kavramlarından biridir. Herhangi bir toplumun mitolojisini, inanç sistemini, hatta kültürünün 

doğasını ve temelini anlamak için o toplumun ortaya çıkardığı kült kavramını ve bu kavramın 

içeriğini bilme zorunluluğu öncelikli şartlardan biridir. Çünkü mitolojiler, inanç sistemleri ve 

kültürler, büyük ölçüde bu kültlerin etrafında oluşup şekillenmişlerdir. Mitik dönemlerde 

oluşup şekillenmeye başlayan kültlerin bireylerin ve toplumların üzerindeki etkisi günümüzde 

de devam etmektedir (Dilek, 2020:47). 

 

 

 

 

 



28 

 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

HATAY’IN BEŞ İLÇESİ BAĞLAMINDA HALK KÜLTÜRÜNDE TÜRBELER VE 

ZİYARET YERLERİ 

1. TÜRBELER VE ZİYARET YERLERİ 

1.1. ŞEYH YUSUF EL HEKİM TÜRBESİ 

Şeyh Yusuf El Hekim türbesi, Hatay’ın Defne ilçesine bağlı Harbiye mahallesindedir. 

Türbenin ilk giriş kapısında büyük bir tabela üzerinde “Şeyh Yusuf El Hekim” yazmaktadır. 

Yazının ortasında Hz. Ali’nin kılıcının, Zülfikar’ın, resmi yer almaktadır. Girişten ilerledikten 

sonra bizi büyük bir avlu karşılar. Avlunun ortasında mermer kaplı beyaz boyalı kubbeye sahip 

türbe yer alır. Türbenin giriş kapısında kadın ziyaretçiler için asılı olan eşarp, etek ve gömlek 

bulunur. Yine kapı önünde ayaklı bir mangalda köz parçaları bulunmakta gelen ziyaretçiler, 

özel kaplarının içerisine bu köz parçalarından alıp bahurlarını (tütsü) yakarlar ve türbenin içine 

girerler. Türbenin tam ortasında koyu kadife kumaşla kaplanmış dikdörtgen biçiminde 

mermerden bir sanduka yer almaktadır. Sandukanın üzerinde Türk bayrağı ile Kuran-ı Kerimler 

bulunmaktadır. Sandukanın etrafında minderler yer alır. Yerde silindir biçiminde farklı 

boyutlarda taşlar vardır. Duvarlarda tesbihler asılıdır.  

Suriye’nin Lazkiye şehrinden babasıyla birlikte Harbiye’ye geldiği söylenen Şeyh Yusuf 

El Hekim’in 1400’lü yıllarda doğduğu tahmin edilmektedir. Yaşamının büyük bir çoğunluğunu 

Harbiye’de geçirdiği bilinir. Tıp eğitimini Şeyh Muhammed Kebir’den medrese eğitimini ise 

Habib-i Neccar’dan almıştır. Zamanının daha birçok ünlü hekiminden feyz almıştır. Tıp 

alanında Davut el Antaki’yi yetiştirmiştir, Antaki, onun öğrencisidir. Şeyh Yusuf El Hekim, 

yaşamı boyunca insanların sağlığı için çalışmış ve onlara şifa dağıtmıştır. Bugün türbesi de tıpkı 

sağlığında olduğu gibi birçok insan tarafından ziyaret edilir. İnsanlar hastalıklarına şifa, 

dertlerine derman, sıkıntılarına çare aramalarının yanı sıra onun yüksek maneviyatından istifade 

etmek için de türbeye gelirler. Bu türbenin ünü Hatay dışına, Adana ve Mersin’e hatta yurtdışına 

kadar yayılmıştır. Her yerden insanın geldiği görülür.  (KK.1) 

Türbeye genellikle pek çok hastalığa şifa bulmak için gelinmektedir. Gelen hastalar 

türbede geceler. Türbenin içinde uyku odaları vardır. Gelen ziyaretçiler hastalıklarına derman 

bulabilmek için gece türbede yatar. Genellikle perşembeyi cumaya bağlayan gece yatılır. Bu 

durum 3 hafta boyunca tekrarlanır. Şeyh Yusuf El Hekim, iyileştireceği hastaların rüyasına 

girerek onları tedavi eder. Tedavi sırasında hastalar ameliyat olduklarını dile getirir. Hatta bazı 

hastaların hastalıklarına göre değişmekle birlikte ameliyat yara izleri oluştuğunu da söylerler. 

(KK.1), (KK.2), (KK.7), (KK.8), (KK.9), (KK.10) 



29 

 

Türbe-Ziyaret Hakkındaki Anlatılar ve Uygulamalar:  

1)   Şeyh Yusuf el Hekim’in kerametlerinin yavaş yavaş çevreye yayıldığı günlerde Şenköy 

beyi, Şeyh Yusuf’a iki adamını gönderir ve ondan iki çuval buğday ister. O dönemlerde Şeyh 

Yusuf Hekim’in babasına ait Harbiye yolu üzerinde bir bakkal dükkânı vardır. O beyin, esas 

amacı Şeyh Yusuf Hekim’i sınamak ve onunla alay etmektir. Beyin adamları, Harbiye’ye gelir 

ve dükkânda bulunan Şeyh Yusuf’a beylerinin iki çuval buğday istediğini söyler. Şeyh Yusuf, 

ambarda buğday bulunmamasına rağmen Allah’a sığınıp onlara ambarı göstererek çuvallarını 

doldurmalarını söyler. Adamlar ambara gittiklerinde çuvallara bolca buğday yağdığını görür. 

Ambarda buğdayın kalmadığını bilen beyin adamları şaşıp kalırlar. Çuvallar buğdayla dolarken 

ambardaki buğday azalacağına bereketli bir şekilde artmaktadır. Beyin adamları çuvalları dolu 

bir şekilde yüklenerek Şenköy yolunu tutarlar. Burada gördüklerini de önlerine çıkan herkese 

anlatırlar. Bu durum dilden dile yayılır. Adamlar köylerine ulaşıp durumu beylerine 

anlattıklarında bey kendini mahcup hisseder. Şenköylü dini ve ermişliği ün olup yayılmış olan 

bey Şeyh Ahmet Kuseyri, yaşananlar karşısında Şeyh Yusuf’un imanını ve inancının 

büyüklüğünü kutlar. (KK.24) 

2)   Günlerin birinde daha önce görülmemiş bir biçimde yağmur yağar. Bu yağış sebebiyle 

ortalık sel suya gider. Yağmur önüne geleni dağ, taş demeden alıp götürür. Şeyh Yusuf’u merak 

edenler acep hali nicedir? diye onun yanına yardıma giderler. Bir bakarlar ki Şeyh Yusuf 

küçücük bir kulübenin içinde oturup kitap okuyor. Sanki yeri söküp alan yağmur onun olduğu 

yere hiç değmemiş. Şeyh Yusuf’a sorarlar: “Hoca Efendi etrafı sel suları alıp giderken buraya 

yağmur düşmedi mi?” Şeyh Yusuf: “Hayır, serpiştirip kesti, diye cevap verir. Bunun üzerine 

herkes hocanın salih ve ermiş kişi olduğuna inanır.” (KK.1) (KK. 24) (KK.25) 

3)    Zamanında Samandağlı varlıklı bir beyin hiç erkek çocuğu olmaz. Adam her fırsatta Allaha 

yalvararak: “Allah’ım bana bir erkek çocuğu nasip et, sakat olsa bile razıyım.” diyerek dualar 

eder. Beyin ettiği bu dua günün birinde kabul olur ve Allah ona sakat bir erkek çocuğu nasip 

eder. Bey çocuğunu iyileştirmek için doktor doktor gezer. En sonunda Harbiyeli Şeyh Yusuf 

Hekim’in ününü duyar ve onu evine davet eder. Samandağı’na gelen Şeyh Yusuf sakat çocuğu 

tedavi ederek sağlığına kavuşturur. Hem böylelikle de Şeyh Yusuf’un hekimliğinin hikmeti 

etrafa yayılıp, ün salar. (KK.25) 

4)  Bir anne bebeğini emzirip süt verirken göğsünde şiddetli ağrı hisseder. Bu ağrı her geçen 

gün artarak dayanılmaz bir hal alır. Doktorlara giden ve bir sürü tedavi alan anne hiçbirinden 

fayda göremez. Doktorlardan biri son çarenin ameliyat olması gerektiğini söyler. Bunun üzerine 

kadın ameliyatını olup iyileşir. Bir süre geçtikten sonra kadında bu hastalık yeniden ortaya 



30 

 

çıkar. Yakınları kadına Şeyh Yusuf Hekim’e gitmesini söyler. Kocasıyla birlikte ziyarete giden 

kadın türbeyi adabına göre ziyaret ettikten sonra o gece türbede yatar. Rüyasında beyazlar 

içinde aksakallı, nur yüzlü Şeyh Yusuf Hekim’i görür. Şeyh Yusuf, elini kadının hastalıklı göğsü 

hizasında gezdirdikten sonra küçük bir ceviz büyüklüğündeki et parçasını göstererek, onu derde 

sokan urun bu olduğunu söyler ve “bunu aldım, artık sağlığına kavuştun” der. Sabah olup kadın 

uyandığında göğsünde ameliyat izine benzer bir yara izi ve o bölgede hafif ağrı vardır. Kadın 

belli bir süre geçtikten sonra tamamen şifasını bulup, iyi olur. (KK.37) 

5)   Rivayete göre; Kulağında egzama hastalığı olan genç bir kız gittiği hiçbir doktordan şifa 

bulamaz. En sonunda Şeyh Yusuf Hekim’in türbesine gider. Türbede bol bol dua edip akşam 

olunca orda yatar. Rüyasında Şeyh Yusuf Hekim’i görür. Şeyh Yusuf, türbenin bahçesinde bir 

şişeye suyu doldurup, içine de bir miktar bahçe toprağının tozundan katarak bir karışım sıvı 

yapar. Şeyh Yusuf bu sıvı ile genç kızın kulağını siler. Genç kız sabah kalktığında kulağındaki 

hastalıktan ötürü çektiği sıkıntıdan kurtulur. Şeyh Yusuf’un rüyasındayken hazırlamış olduğu 

sıvı karışımı da baş ucunda bulmuştur. (KK.37) 

6)   Rivayete göre; Mersinli felçli bir hasta, modern tıptan bulamadığı çareyi son bir umutla 

ününü eş dosttan duyduğu Şeyh Yusuf Hekim’de arar. Yakınları onu türbeye getirir fakat onun 

geldiği dönemde türbeye giden yol dar, bozuk ve bir dere yatağını aşmakta. Sedye ile götürülen 

hasta, dereyi geçerken onu taşıyanlar o kadar zorlanmış ki az kalsın hasta düşecekmiş. Varlıklı 

olan bu felçli hasta hemen orada şifa bulursa ana yoldan türbeye giden bu bozuk yolu ıslah 

edeceğini ve dere üzerine bir köprü yaptıracağını söyler. Nihayet türbeye varan hasta, dualarını 

okuyup, adaklar adar ve gece orada yatar. Bunu günler ardına devam ettirerek türbede yatılı 

kalır. Adam günden güne iyiye gider ve sonunda şifasını bulup ayağa kalkar. Ayaklanmış bir 

vaziyette evine dönen zat, ettiği sözünü unutmaz. Harbiye’ye Şeyh Yusuf Hekim türbesine 

gelerek büyük bir meblağ tutan yolu yaptırır. (KK.36) 

7)   Rivayete göre; Babasının bir gözünde körlük olan ziyaretçi bir gün onu Şeyh Yusuf Hekim’e 

götürür. Türbeyi ziyaret edip, buhurlarını yakarlar. Babası dualar eder.  O esnada Şeyh Yusuf’un 

yattığı mezar taşından bir su çıkar ve babası onu gözüne sürer. Orada babasının gözleri açılır, 

görmeye başlar. O suyun yalnızca gönülden dua edip, kalbi, niyeti temiz insanlar için çıktığı 

söylenir. Babası da Şeyh Yusuf Hekim’den şifasını bulur. Babası duası sırasında adaklar adadığı 

için adağını yerine getirip kurbanını kesip, orada yemek verip eşe dosta dağıtır. Artık bu 

zamanlarda oradan suyun çıkmaz olduğu söylenir. Bunun sebebini ise zaman ve insanların 

değişimine bağlarlar. (KK.71) 



31 

 

8)   Ağır hastalık geçiren bir kadın, doktor doktor gezer fakat bir türlü çaresini bulamaz. En 

sonunda Ankara’daki doktor ameliyat edileceğini ama riskli olduğunu söyler. Kadın o sıralarda 

şifa dağıtan Şeyh Yusuf el Hekim’in methini duyar. Kalkıp Hatay’a türbesine gelir. Türbede 

duasını edip, bir gece orada yatar. Yattığı gece rüyasında beyazlar içinde iki metre boylarında 

beyaz sakallı birinin kendisine yardıma geldiğini etrafın miski amber kokuları sardığını ve o 

kişinin kendisini ameliyat ettiğini söyler. Kadın uyandığında vücudunun hastalıklı yerlerinde 

tentürdiyot ve pamuk izleri olduğunu, hatta o bölgede boydan boya bir bıçakla çizilmiş gibi 

ameliyat izi de vardır. Kadın o gece sonrası Ankara’ya dönerek, doktoruna görünür. Doktoru 

ona: “Hani seni ben ameliyat edecektin, konuşmuştuk. Sen başka birine ameliyat olmuşsun. 

Durumunda gayet iyi, senin hiçbir şeyin kalmamış” der. Kadın ise: “Hayır ben başka doktora 

gitmedim, böyle bir şey olmadı” diyerek türbe ziyaretinde başına gelenleri anlatır. Bunun 

üzerine kadın Hatay’a yeniden gelerek, türbeye giden ulaşım yolundaki aksaklıkları gidermek 

için hem yolu düzeltip hem de yola köprü yaptırır. Bu kadın, her yıl türbeye gelir; ziyaretini 

yapar, kurbanını kestirir, etini insanlara dağıtır. Bugüne kadar yaklaşık 15’e yakın kurban 

kestirmiştir. Türbenin bakımı için her seferinde gönlünden ne koparsa maddi yardımda bulunur. 

Türbeye devamlı bir destek sağlar. Bu kadının “Necla Nazır” olduğunu söylenir.  (KK.1) (KK.2) 

(KK.3) (KK.24) (KK.25) (KK.58) (KK.59) (KK.60) (KK.61) 

9)   Eskiden kervanlar gelir, alım satım yaparlardı. Bir gün Antakya’ya kervan gelir. Buğday, 

tahıl almak için etrafa sorup soruşturur. Mahallenin adamları sırf Yusuf’la dalga geçmek için; 

(Yusuf çok yoksul, çok fakir bir insanmış.) onun evini tarif ederler. “Yusuf’un evinde bolca 

tahıl var, size yeter de artar bile” derler. Bunun üzerine kervan sahipleri Yusuf’un evine gider. 

Yusuf’a bize sizi tarif ettiler. “Sizde tahıl bulunurmuş dediler, biz tahıl almak istiyoruz” derler. 

Yusuf hoş eldiniz sefa getirdiniz diyerek hanımına misafirlere yemek ikram etmesi için işaret 

eder. Hanımı mutfağa gider ama evde ikram edecek bir lokma yemek yoktur. Hanımı Yusuf’a 

gidip durumu anlatır. Yusuf’ta hanımına: “Git ambara, bismillah diyerek kapısını aç bakalım.” 

der. Hanımı ambara giderek Yusuf’un dediklerini yapar. Ardından ambarda ne isterse; 

bulgurundan ununa kadar bir sürü tahıl malzemesi bulur. Kadın bunlardan misafirlere yemek 

yapıp, yedirip içirir, karınlarını doyurur. Artık kervan sahiplerinin tahıl malzemesi alma zamanı 

gelir. Yusuf normalde boş halde olan koskoca ambarlarına girer. Kapısını açar, çuval üstüne 

çuval ambarı tahılla doludur. Adamlar develerine tahıl çuvallarını yükleyerek yola koyulurlar. 

Yükleriyle mahallenin içinden geçerken az önce dalga geçmek isteyen mahalleli gençler hayret 

ederek: “Nerden buldunuz bu kadar tahılı?” diye sorar. Adamlar: “Teşekkür ederiz, bizi Yusuf’a 

yönlendirdiniz. Onun yanında aradığımız tüm tahıl çeşitlerini bulduk aldık.” diyerek yollarına 



32 

 

devam ederler. Bu yaşanan olaydan sonra mahalleli Yusuf’un hikmetli bir insan olduğuna 

inanır. (KK.24) (KK.25) 

10)   Karnımda geçmeyen bir ağrı vardı. Şeyh Yusuf El Hekim’e gittim. Türbeyi ziyaret ettim, 

duamı ettim ve evime döndüm. Bazıları gece orada yatar. Ben o gece rüyamda beni ameliyat 

ettiğini gördüm. Uyandığımda karnımda ameliyat izi vardı. Yani içten inanırsan illa orda 

yatmadan bile içten inanıp dua ettiğin için senin sıkıntını giderir Allah’ın izniyle. (KK.61) 

11) Bir gün ziyarete gelip adağını yapan bir kişi türbeye ait eşyalardan birini alıp evine götürür. 

O gece evi yanar. (KK.73) 

1.2.HZ. MIKDAT TÜRBESİ 

Hz. Mıkdat türbesi, Hatay’ın Defne ilçesine bağlı Harbiye mahallesindedir. Türbeye 

giden yolun üst tarafında Trajan su kemerinin kalıntıları bulunmaktadır. Buraya Kantra bölgesi 

de denilir. Bu su kemerinin yapımında yirmi iki bine yakın kölenin çalıştığı ve yapımının 

yıllarca sürdüğü söylenir. Yapım aşaması yıllar aldığı için bu bölgede bir kent inşa edilmiştir. 

Bu kentin Eski roma kenti olduğu bilinmektedir. (KK.1) Eski bir Roma kentinin vadi 

eteklerinde bulunan türbenin etrafı yeşilliklerle çevreli bolca ağaçlık ve derenin bulunduğu bir 

alandadır. Türbenin avlusunda insanların dinlenebilecekleri, piknik yapacakları alanlar bulunur. 

Kurban kesilebilen diğer türbelerde olduğu gibi burada da bir mutfak bölümü ve gelen 

misafirleri ağırlamak için bankların bulunduğu dış bölüm vardır. Yine avlusunda iki farklı kişi 

tarafından yaptırılmış hayrat çeşmeleri bulunur.  

Türbenin ana giriş kapısında “Hz. Muhammed’in (sav) ünlü sahabelerinden Hz. 

Mıkdad’ın Makamıdır.” yazmaktadır. Giriş kapısından girip avlunun baş bölümünden 

ilerledikten sonra derenin kenarında bizi türbe karşılar. Türbenin çevresinde biri büyük, üç ağaç 

vardır. Türbenin iç giriş kapısında “Mıkdat İbin Esved El Kindi” yazmaktadır. Kapı girişinde 

kor ateş elde etmek için ayaklı mangal vardır. Bunun içinde buhurdanlık durur. Hemen yanında 

yakmak için buhurlar yer alır. Dış cephesi yeşil fayanslarla kaplı kireç beyazı kubbeli yapının 

içinde büyük kare biçiminde mermerle kaplı yine kubbeli bir sanduka bulunur. Sandukanın üst 

çevresinde Kuran-ı Kerimler dizilidir. Duvarlarda Arapça dua yazılı tabelalar vardır.  

Sandukanın kenarındaki tahta kutuların içinde pamuk, zeytinyağı, yeşil bezler ve bahur taneleri 

bulunur.  

1600 yıldan fazladır bu türbenin burada var olduğuna inanılır. Türbenin bakımıyla 

ilgilenen şahıs; iki, üç kuşak öncesi dedelerinin de buraya bakıcılık ettiğini ifade etmektedir. 

Neredeyse yedi nesil ailenin buraya bakıcılık ettiğine inanılmaktadır. Halen de bu devam 



33 

 

ettirilir. Türbenin Hz. Mıkdat’ın asıl makamı değil de teşrif makamı olduğu söylenir. Ara ara 

türbeye nur indiği rivayet edilir. (KK.28)  

Hz. Mıkdat, Hz. Muhammed’in sahabelerinden biridir. Onunla birlikte birçok savaşa 

girip kahramanlık gösterdiği yöre halkı tarafından dile getirilmektedir. Allah u Teâlâ yolunda at 

koşturanlardan ilkinin Mıkdat İbin Esved El Kindi olduğu söylenir. O, Hz. Muhammed 

zamanında yaşamış İslam’ın öncülerinden biri olarak kabul edilir. Kureyş’in eziyetlerine 

katlanmış, cefasını çekmiş ama yine de yolundan asla dönmemiş, Müslümanlığın öncüsü 

olmuştur. Müslümanlığı herkese tanıtan yedi kişiden yedincisidir. (KK.1) (KK.28)   

Türbe genellikle iyi niyetlerde bulunmak, sıkıntılı halden kurtulmak, iç huzur 

bulabilmek ve erkek çocuğu olmasını talep etmek gibi sebeplerden ötürü ziyaret edilir. 

Türbe-Ziyaret Hakkındaki Anlatılar:  

1) Mıkdat’ın amcası kızı Miyese, hep erkek kıyafetleri giyer. Bu kıyafetlerle Mıkdat’ın 

yanında gezer, ona cesaret verir. Bu ikisi zaman içinde birbirlerine âşık olur, fakat aileleri bir 

türlü beraber olmalarına müsaade etmez. Miyese çok güzel, hanımefendi ve cesur bir kızdır. 

Onun birçok taliplisi vardır. Bir gün babası bu taliplilere bir son vermek için Kuseyr yaylasında 

bir şölen düzenler. Şölende kızını yenebilecek güçte olan bir erkeğe onu vereceği haberini etrafa 

salar. Yayladaki neredeyse bütün genç erkekler Miyese’yle güreşmek için şölene koşuşturur. 

Hepsi birer birer güreşir fakat bir tane olsun Miyese’yi yenen çıkmaz. Hep Miyese, genç 

oğlanları yener. En son bir tanesi güreşe tutuşur, Miyese onun Mıkdat olduğunu anlayıp bilerek 

ona yenilir. Miyese’nin babası bu gencin Mıkdat olduğunu anlayınca ikisinin de vurulmasını 

emreder. İki aşık oracıkta öldürülür. (KK.54) 

2) Cabir’in Miyese adlı bir kızı, Esvedi Kindi’nin ise Mıkdat adlı bir oğlu vardır. Varlıklı 

büyümüş Cabir’in kızını isteyen çoktur. Miyese de evlenmeyi hiç istemez. Babası artık 

evlenmesi için onu zorlayınca: “Ancak sırtımı yere getirecek biriyle evlenirim. Gün konulsun, 

meydan kurulsun, dövüşmek isteyenlerle güreş tutarım.” der. Babası kabul eder. Meydan 

kurulur. Miyese yüzünü örtüp erkek gibi görünerek meydana çıkar. Herkesi yere serer. Kimini 

kuvvetiyle yener, kimini yüzünü açıp güzelliğini göstererek yere serer. Meydanda sadece bir 

kişi kalır. O da çobandır. Miyese: “Fakir bir çoban beni nasıl yensin ki? der. Çoban: Sabır et, 

fakiri görenler kapılarını kapatıp köpeklerini üzerine salarlar. Zenginleri ise sofra kurup 

ağırlarlar. Ama ben seni yere sereceğim.” der. Miyese: “Senin kabilen kim, bu cesaretin nereden 

geliyor? Çoban: Ben Emir kabilesinden, Esved el Kindi’nin oğlu Mıkdat’ım.” der. Güreşe 

tutuşurlar. Bunu anlayan Miyese, sevdiğine bilerek yenilir. Kazanan Mıkdat olur fakat babası 



34 

 

razı gelmez. Bir istekte bulunur: “Kızıma dört yüz kırmızı deve ve dört yüz arap atı hepsinin 

kesesinde gümüş ve altın yüklü olacak. Bunları yüz gün içinde getireceksin.” der. O sırada 

Miyese parmağındaki yüzüğünü Mıkdat’a verir, hepsi dağılır. Mıkdat, bunca buyruğu nasıl 

alacağını düşünüp düşünüp durur. En sonunda aklına yol keserek bunu yapabileceği gelir. 

Başlar bir kabile kervanının önünü kesmeye, kervandakiler neden böyle yaptığını sorarlar. 

Mıkdat: “Sevdiğim kız için, başlık parası biriktirmek için.”  Bunu duyan kervan sahibi: “Al bu 

mallar sana hediyemiz olsun, artık senindir.” Mıkdat’ın istenenleri yerine getirebilecek hale 

geldiği duyan Cabir, bu kez de Mıkdat’tan Kisra kralının tacını ister. Mıkdat kralın olduğu şehre 

gider. Orda ateşe tapan insanları görür, ateşlerini söndürür. Kralın askerleri Mıkdat’ı yakalayıp 

kralın huzuruna çıkar. Kral: “Ne istiyorsun, kimsin sen?” der. Mıkdat: “Benim adım Mıkdat’tır. 

Tacını istiyorum.” Bu lafların üzerine kral Mıkdat’ı zindana attırıp aslanlarına yem yaptırır. 

Biraz zindanda tutulan Mıkdat, kafesteki aslanların karşısına getirilir. Kafesleri açılan 

hayvanlar Mıkdat’ın üstüne saldırır. Mıkdat kılıç gibi kollarıyla aslanın kafasını koparıverir. 

Sonra da krala sunar. Kral bunun üstüne Mıkdat’a “Sen benim tacımı ne yapacaksın?” diye 

sorar. Mıkdat: “Sevdiğim kızı almak için benden bunu istediler.” Kral: “Peki, beni ne 

yapacaksın?” der. Mıkdat: “Size bir şey yapmayacağım. Siz tahtınızda sefa ile oturun.” der. 

Bunun üstüne kral tacını hediye eder. Tacı alan Mıkdat kendi memleketine döner. Ama Cabir’in 

söylediğinden yüz gün geçtiği için babası Miyese’yi başkasına gelin eder. Mıkdat Miyese’nin 

gelin gittiği yolu kesip, Miyese’yi alarak çöllere kaçırır. Kaçan iki aşığın karşısına Hz. Ali çıkar. 

Nereye gidiyorsunuz, kimsiniz? diye sorar. Mıkdat: “Ben Mıkdat, önümüzden çekil sevdiğim 

kızı kaçırdım adı Miyese.” der. Cesur Miyese, yollarına engel olmaması için bu yabancıya bir 

hamle yapmaya kalkışır. O sırada Hz. Ali ikisini de tutup havaya kaldırıp indirir. Sıkıntınız 

nedir? diye sorar. İkisi de birbirlerini sevdiğini, evlenmek istediklerini söyler. Hz. Ali de tek bir 

şartla evlenebileceklerini: “Eğer Müslüman olursanız hemen sizi evlendiririm.” der. Onlarda 

kabul eder, şehadet getirirler. Sonrasında Hz. Ali nikahlarını kıyar. Babaları peşlerini hala 

bırakmaz. Onları yakalatıp zindanlara atar. Annesi bu durumu Hz. Ali’ye bildirir. Hz. Ali onları 

zindandan kurtarır. Mıkdat ve Miyese uzun yollar aşarak Altınözü’ne kadar gelirler. Onlar için 

hayat artık burada başlar. (KK.53) 

3) Harbiye’nin Karyer köyünde şelalelerin üstündeki un değirmenlerinde çalışan bir kız 

varmış. Bu kız sandığında altın biriktirir. Biriktirdiği altınlarla sevaba girmek için Hz. 

Mıktad’ın türbesinin bakımına başlar. Türbenin onarımının yapıldığı günlerde kız rüyasında 

Hızır as. görür. Bu rüyadan sonra ne kadar altınını harcarsa harcasın sandığındakiler eksilmez, 

tam tersine altınları bereketlenip çoğalmaya başlar. Türbenin bakımı bitene dek kız artık 



35 

 

sandığına hiç dokunmaz. Türbe onarılır, temizlenir her şey biter. Kız büyük bir hevesle 

sandığına bakar ve içinde hiç altını yok. O günden beri türbedeki sandığa gelen ziyaretçiler ne 

kadar para atarsa atsınlar içini açmaya kalktıklarında hiç para bulunmaz. (KK.53) (KK.54)  

4) Rivayete göre; Sonbahar dönemlerinde Mıktad türbesinin olduğu yere yukardan 

bakıldığında etrafındaki vadi çevresindeki ağaçların yaprakları sarıya dönmüş olur. Ama 

türbenin bitişiğindeki çınar ağaçlarının hala yemyeşil diri kaldığı görülür. Buraya gelen herkes 

buna bir defada denk gelip şahit olmuştur. (KK.28) 

5) Rivayete göre; bir gün türbeyi ziyaret etmeye bir kadın gelir. Türbenin kapısından içeri 

girer girmez hüngür hüngür ağlamaya başlar. Kadına sorarlar neden ağlıyorsun? diye. Kadın ise 

çocukluğundan beri bu türbeyi duyduğunu hatta küçüklükten beri rüyalarına girdiğini ama bir 

türlü gelmenin nasip olmadığını, şimdilerde çocuğu burada askerlik yaptığı için geldiğini 

söyleyerek türbenin bulunduğu yerdeki atmosferin onu derinden etkilediğini titreye titreye 

anlatır. Ruhani açıdan içinde farklı hislerle dolduğunu dile getirir. Bu sebeple türbeyi ziyarete 

gelen insanlar ortamdaki atmosferden çok fazla etkilendiklerini söylerler. Hatta sık sık bu 

sebeple buraya gelip huzur bulduklarını, rahatlayıp, gevşediklerini anlatırlar. (KK.1)  

6) Rivayete göre; zamanında türbenin hemen karşısında öyle bir çınar ağacı vardır ki bu 

ağacın ağırlığı 29 ton, gövdesi ise 5-6 insanın sarabildiği büyüklüktedir. Bu ağacın gövdesi 

türbenin kubbesinin üzerine kadardır, dalları türbenin bahçesinde bulunan yapının üstüne kadar 

eğilir biçimdedir. Bu sebeple insanlar, ağacın düşmesinden korkmaya başlar, o kadar heybetli 

bir ağaçtır ki hep düşmeye meyilli bir vaziyette türbeye doğru durur. Hatta türbenin şu an ki 

halinde dış duvarı, bu sebeple eğri bir biçimde örülerek çevrelenmiş biçimde durur. Gün gelince 

yaşlı ağaç kendini vadinin sularına atar. Kendini attığı sırada kökünden bir parçasını şu an 

türbede halen yaşamakta olan çınar ağacını meydana getirdiğine inanılır. Araştırmacı ekipler 

tarafından ağacın kökünün çıktığı yerde inceleme yapıldığı ve bu incelemeye göre ağacın 

yaşının saptandığı söylenir. Takribi 960-970 yıllık olduğunu yine de bundan daha uzun yıllardır 

var olabildiğine dair açıklama yapıldığı dile getirilir. Neredeyse türbenin üstüne yığılacak 

vaziyete gelen ağacın türbeye hiç zarar vermemiş olması insanlar tarafından türbeye 

koruyuculuk ettiği inancını doğurur. Şimdi türbenin yanında bulunan ağacın ise, o ölen çınar 

ağacının kardeşi olarak görülür. Onun kökünden gelme olduğuna inanılır. Eskiden türbeye 

kadar dalları eğilen ağaç varken türbe uzun bir süre boyanmazmış çünkü o ağaç sayesinde türbe 

temiz kalırmış ama artık şimdilerde neredeyse her yıl boyanıp, bakımı yapılır. Diğer bir rivayete 

göre ise; Allah u Teâlâ tarafından belirsiz zamanlarda bu ağaca nur indiği söylenir. 

Yapraklarının her dönem yeşil kaldığı, normalde türü sebebiyle sararan bir ağaç olmasına 



36 

 

rağmen türbede bulunan ona koruyuculuk ettiğine inanılan ağaç, her dönem yemyeşil kalarak 

hiç yaprak dökmez. (KK24) (KK.28) 

1.3.NEBİ YUNUS TÜRBESİ 

Nebi Yunus türbesi, Hatay’ın Defne ilçesine bağlı Harbiye mahallesindedir. Küçük bir 

bahçe içinde yer alan türbeye merdivenlerden inilerek asıl makamın yer aldığı odaya girilir.  

Türbenin hemen yanında dardağan ağacı vardır. “Dağ çitlembiği” olarak da bilinir. Küçük siyah 

renkte, tadı çok tatlı bir meyvesi olur. En eski ağaçlarımız arasında yer alır. Bu ağaç kutsal kabul 

edilir. Bunun sebebi türbeye koruyuculuk ettiğine inanılmasıdır. (KK.1)  

Türbenin dış bahçesinde ziyaretçilerin adak kurbanları için mutfak bölümü yer alır. 

Türbenin makam odasının içinde dikdörtgen biçimde sanduka vardır. Sandukanın üstü iki kat 

yeşil örtü ile kaplıdır. En altta koyu yeşil parlak kumaştan, üzerinde ise açık yeşil renkli keten 

bir kumaş bulunur. Sandukanın çevresi Kur’an-ı Kerimlerle doludur. Yerde sandukanın dört bir 

yanını çevreleyecek biçimde açılmış olan seccadeler serilidir. Bir duvarda Kâbe fotoğrafıyla 

birlikte Allah’ın 99 isminin yer aldığı bir resim asılıdır. Onun hemen yanında tesbihler vardır. 

Duvar kenarlarında şifa verdiğine inanılan silindir biçiminde farklı boyutlarda taşlar yer alır. 

Bir diğer duvarda yine şifalanmak maksadıyla kullanılmak amaçlı sarı renkli çalı süpürgesi 

vardır. Bir duvarın kenarında ise duvara sürtülerek izi kalmış bahur taneleri görülür. İnsanlar 

iyi niyette bulunup, adak adamak için reçine biçiminde olan bahur tanelerini duvara sürterler.  

İnsanlar bu türbeyi şifa bulmak, iyi niyetlerde bulunmak, kaza-beladan korunmak, uzun 

bir yolculuğa çıkmadan önce korunmak gibi sebeplerden ötürü ziyaret etmektedir. 

Türbe-Ziyaret Hakkındaki Anlatı: 

Rivayete göre; Allah Yunus’a Ninova şehrine giderek halkını doğru yola sevk etmesini 

bildirir. Yunus bundan kaçar. Yafes’e gidip orda bir gemiye biner. O gemi de Tarşiş’e gidiyordur. 

Yani bugünkü adıyla Tarsus olarak bilinir. Gemi yolda fırtınaya tutulur. Eğer içlerinden birini 

denize atarlarsa ancak fırtınanın o zaman dineceği inancına kapılırlar. Yunus’u bulurlar ama o 

aralarında en akıllı ve dürüst olanı olduğundan onu atmak istemezler. Sonra bir kura çekerler. 

Kura Yunus’a çıkar ve onu denize atarlar. Yunus denizde tam boğulacakken bir balık onu yutar. 

Yunus balığın karnında ya üç ya yedi ya da kırk gün kadar kalır. Balığın karnındayken Allah’a 

dualar ederek, namazını kılar. Zamanı gelince bir dalgayla balık savrulup Yunus’u kıyıya atar. 

Yunus böylelikle sahile çıkmış olur. Yunus’un bu bindiği gemi Antakya’nın güneyindeki Hınzır 

Burnu’nun oralarda fırtınaya yakalanmıştır. Tam orada denize atıldığı inancı vardır. O bölge her 

mevsimde esintili, dalgalı olur. Onu yutan balığın ise Yunus’u Samandağ sahilinde karaya 



37 

 

çıkardığı ve sonrasında Yunus’un oradan Harbiye’ye bugünkü türbesinin olduğu yere gelir. 

(KK.53)  

1.4.ŞEYH HASAN SİNCARİ TÜRBESİ 

Türbe, Hatay’ın Antakya ilçesine bağlı Tahtaköprü köyündedir. İki katlı beyaz boyalı 

etrafı yeşil parmaklıklarla çevrili bir yapıya sahip olan türbenin makam kısmı yine beyaz renkli 

kubbeli bir yapıya sahiptir. Kubbenin üst kısmında yeşil renkli ay yıldız simgeleri dikilidir. 

Türbenin üst katı namaz kılınması ve gelen misafirlerin ağırlanması amaçlı bir odanın 

bulunduğu bölüm yer alır. Alt katta ise asıl makam odası ve avlunun yer aldığı bölüm vardır. 

Avluda yerde hasırdan halılar serilidir. Avlunun dışarı bakan kısmında bir ağacın yalnızca kök 

gövdesinin gömülü olduğu göze çarpar. Bu ağacın gövde kovuğundan çıkan yağın şifalı 

olduğuna inanılır. Demir bir çubuk üzerine sarılı pamuklu bez parçası yağın aktığı kovuk 

kısmına saplanmış vaziyettedir. Gelen insanlar, şifa maksatlı yağı bu çubuktan çekerek 

vücutlarına sürerler. Ağacın dalları türbenin dış kısmındadır. Bu ağacın uzun yıllardır türbede 

olduğu ve şifa niyetiyle faydalanıldığı ziyaretçiler tarafından dile getirilmektedir.  

Avludan ilerleyerek türbenin asıl makam odasına girilir. Makam odasının kapısının 

üzerinde Arapça yazılı bir kitabe asılıdır. Üzerinde “El-Şeyh El-Emir Hasan İbin Makzun 

Sincari hicri 583-638 yılları” ibaresi yazılıdır. Makam odasının içinde dikdörtgen yapılı yeşil 

bezlerle örtülmüş sanduka ve sandukanın üzerinde Kuran-ı Kerimler vardır. Sandukanın hemen 

karşı duvarında büyük bir Türk bayrağı ve Kâbe resminin işlendiği halı asılıdır.  Yerde; halılar 

ve minderler, kenarlarda farklı boyut ve şekillerde şifa verdiğine inanılan taşlar, pamuk ve 

zeytinyağı şişeleri, tahtadan yapılmış bebek beşiği, kilitli bir kasa yanında para yardım sandığı, 

buhurdanlık bulunur. Bir duvarda özel yapılmış yeşil bir rafın üzerinde minik sepetler içinde 

reçine türü bahur taneleri vardır. Gelen ziyaretçiler bu taneleri alıp istek ve dileklerini dileyip 

rafın üzerindeki duvara 3 kez sürterek yapıştırmaya çalışırlar. Diğer bir duvarda poşet içine 

konulup duvarın en üst tarafına asılmış halika (saç adağı) için kesilmiş saçlar yer alır. 

Şeyh Hasan Sincari Irak’ta Sincar kasabası taraflarında doğmuştur. Sonraları buraya 

gelmiştir. Bu sebeple lakabı “Sincar” olarak anılmaktadır. Rivayete göre; Irak taraflarından 

2000’den fazla askeriyle birlikte Hatay’a gelerek buradaki Alevi halkı koruduğu ve onlara sahip 

çıktığı söylenir. 

Şeyh Hasan Sincari türbesine genellikle cilt hastalığı sorunları olan hastalar gelir. Cilt 

rahatsızlığı olan hastalar, türbenin içindeki ağacın kovuğundan çıkan yağı problemli olan 

bölgelerine sürerler. Bu durumu haftanın her çarşamba günü üç hafta boyunca tekrarlarlar. Şeyh 



38 

 

Hasan Sincari türbesine cilt hastaları dışında çocuk sahibi olmak isteyen kişiler de gelirler. Bu 

amaçla türbeye gelenler, türbedeki beşiğe bez bağlarlar ya da durumu iyi olanlar türbeye beşik 

bağışlarlar. Erkek çocuk sahibi olmak isteyenlerin dilekleri gerçekleşirse halika (saç adağı) 

yaparlar.  

Türbe-Ziyaret Hakkındaki Anlatılar: 

1)  Bir gün Hasan Sincari’nin yüceliğine inanmayan birkaç adam bir araya gelirler. 

Kafalarındaki şüphelerden kurtulmak için düşünüp taşınıp Şeyh Hasan Sincari’nin mezarını 

kazmaya karar verirler. Sincari’nin mezarını açtıklarında ise, bir elinde silahıyla dikili asker 

cesedi görürler. Hem de vurulmuş olan askerin göğsünde duran kanlı pamuk parçası bile 

bozulmamış vaziyette yarasının üzerinde duruyor. Adamlardan biri Sincari’nin göğsünde duran 

pamuk parçasını çekince etrafa oluk oluk kan dökülmeye başlar. Açılan yaraya adamlar 

bulabildikleri pamuk parçalarını tıkasalar da fayda etmez. Kanı durduramazlar. Sonra 

adamlardan biri daha demin çektikleri pamuğu yerine koymayı dener. O pamuk yerini bulunca 

kan durur. Yaşanan bu hadiseden sonra adamlar ve onun varlığına inanmayanlar, Şeyh Hasan 

Sincari’nin yüce ululuğunu görmüş olur. (KK.77)   

2) Adamın biri türbenin elektriğinden faydalanmak ister. Dere kenarına kadar bulduğu 

kablolarla elektriği çekmeye çalışır. Fakat adam daha dereye varamadan tuttuğu kabloyla 

ceyrana kapılır. Adamın kötü maksadı yoktur. Halbuki akşam vakti balık tutacaktır. Ama bilinir 

ki türbeye ait hiçbir şey oradan dışarı çıkarılmaz. Çıkarılmaya kalkışılır ise kişi musibetini 

görür. (KK.20) (KK.21) 

3) Zamanında türbeyi kaldırmak isterler, orda yol yapım çalışması yapıyorlar, yolu o 

şekilde düzenlerler. Ekipler türbeyi kaldırmak istedikleri zaman türbe buna izin vermez. 

Araçları arızalanır, kepçe vuramaz. İnsanlar böyle anlatır. Görenler olmuş, türbe izin vermemiş. 

(KK.20) (KK.21) 

1.5.HZ. HIDIR (KARYER) TÜRBESİ 

Dünyada ilk olimpiyatların Hatay Defne’de yapıldığı bilinir. Dünyanın ilk olimpiyatları 

M.Ö. 330 yılında düzenlendiğinde Defne, Harbiye’de yapılmaya başlanmıştır. (KK.1) Türbenin 

bulunduğu alan olimpiyatların yapıldığı bölgede bulunmakta olup tarihi kalıntıların üzerine 

kurulmuştur. Türbenin içinde hala bu kalıntılar göze çarpmaktadır. Türbe aynı zamanda 

Harbiye’nin Karyer mahallesinde yer aldığı için adı “Hıdır Karyer” olarak bilinir. Türbe, büyük 

bir avlu içinde iki makam odası yer almaktadır. İlk girişte Hz. Hıdır makamı yer alır. Hıdır 

makamının önünde büyük bir çam ağacı dikilidir. Makamın etrafı ahşap bir kulübe şeklinde 



39 

 

çevrilidir. Makamın giriş kapısının önünde ayaklı metal büyük bir mangal yer alır. Makam 

kapısında bir kitabe asılıdır. Üzerinde Arapça Fatiha suresi aynı zamanda Türkçe haliyle de 

yazılıdır. Buna ek olarak Kuran’da adı geçen Hz. Musa ve Hz. Hızır hakkında bilgiye yer 

verilmiştir. Kitabe üzerindeki yazı şu şekildedir: 

 “Yüce Allah’ın Kuran-ı Kerim’de, azim sahipleri olarak adlandırdığı peygamberlerden 

biri Hz. Musa ve yüce Allah’ın Salih bir kulu ve (ledunni) ilme sahip olan Hz. Hıdır’ın 

Makamıdır. Bu iki zatın ulvi makamlarınca iki denizin birleşmesinin anlamı, birbirleri ile 

buluşması manasına gelmektedir. Hz. Musa zahiri ilimlerin, Hz. Hıdır’da Batıni ilimlerin denizi 

oldukları kabul edilmektedir. Hz. Musa ile Hz. Hıdır as.’ın ilk buluştukları yer Samandağ’ında 

Akdeniz kıyısındaki türbenin yeridir. Burası ise o buluşmanın son merhalesinin yeri olduğu ve 

Kuran-ı Kerim’de (Karyer) olarak adı geçen köy burasıdır. Hz. Hıdır ile Hz. Musa’nın 

buluşması esnasında cereyan eden hadiselerin zikri ile birbirinden burada ayrıldıkları, Kuran-ı 

Kerim’in Kehf suresinin 60. Ayetinden 82. Ayetlerine kadar beyan edilmektedir. Hz. 

Muhammed’e aline ve kendilerine ve tüm peygamberlere salat u selam olsun.” 

Türbenin iç giriş kapısı ve bütün duvarları yeşil renge boyalıdır. İçeride mermerden 

yapılmış dikdörtgen biçiminde bir sanduka yer alır. Sandukanın dört köşesinde de direkler 

asılıdır. Bu direkler üzerinde adaklar için bağlanmış bez parçaları asılıdır. İç duvarlarında birçok 

raf ve bu rafların bir kısmında Kur’an-ı Kerim ve dini kitaplar vardır. Bu rafların bir kısmında 

zeytinyağı ve pamukların durduğu sepetler bulunur. Yine yerler her türbede olduğu gibi halıyla 

kaplıdır. Köşelerde minderler vardır bu minderlerin önünde silindir biçiminde sağlık taşı 

bulunur. Bu makamdan ayrılıp avlunun bahçesinden arka kısma doğru ilerlediğimizde Hz. 

Musa’nın makamı bizi karşılar. Birkaç basamağa sahip merdivenden ilerledikten sonra türbeye 

geçilir. Makamın dış yapısı beyaz boyalı kare biçimli üzeri kubbeli bir yapıdır. Türbenin hemen 

sağında yaşlı bir çınar ağacı ve önünde bank bulunur. Türbenin iç yapısında mermer kaplı 

dikdörtgen biçiminde bir sanduka bulunur. Sandukanın üzeri açık yeşil örtüyle kaplıdır ve bu 

örtünün kenarlarında adak için bağlanmış bez parçaları vardır. Yine sandukanın üzerinde 

Kuran-ı Kerimler dizilidir. Türbenin avlu kısmında bir de mezbahane ve mutfak bölümü vardır. 

Bu bölümlerde oldukça fazla sayıda insana yetecek kadar kazanlar kap kacak ve mutfak 

gereçleri bulunur. Adakların gerçekleşeceği günlerde bu kısımlarda önce adak kurbanı kesilir 

ardından kazanlarda pişirilen et gelen misafirlere dağıtılır.  

Türbede yatan kimse yoktur. Kitabede yazılı olan açıklamada belirtildiği üzere burası 

Hz. Hıdır’ın ayak bastığı bir makamıdır. Hıdır’ın Hz. Musa ile buluştuktan sonra yollarının en 



40 

 

son burada bittiği ve burada ayrıldıkları rivayet edilir. O yüzden adı yörede “Karyer” olarak 

anılır.   

Türbe-Ziyaret Hakkındaki Anlatılar ve Uygulamalar: 

1)  Karyer köyü halkı hakkında bir rivayete göre: Tarihi yüz yıllar öncesine dayalı bir 

gelenek olan Hasnetil Karye; Kehf suresinde Hz. Musa ile Hıdır as. ayrıldığı yer olarak 

rivayetlerde geçer. Tarih boyunca hiçbir kimsenin boyunduruğu altında kalmayan Karyer köyü 

halkı çalışıp kendisi üreten, cömert, yardım sever ve mütevazi bir halka sahiptir. Yüz yıllar önce 

Karyer köyünde nerden geldiği belli olmayan vebaya benzeyen ve ne olduğu anlaşılamayan bir 

hastalık her tarafı sarar. Her gün birkaç kişi ölür, o zamandaki insanların imkanlarının 

yokluğundan çaresiz birer birer yok olurlar. Ölüm öylesine doğallaşır ki insanlar gece saat 2-

3’lere kadar oturup, uyumadan önce birbiriyle vedalaşır. Gene uyandıklarında da muhakkak ki 

birkaç kişi yatağından sağ kalkamaz. Olay o kadar büyür ki mahallenin nüfusu gözle gözükür 

bir şekilde azalmaya, insanlar ise daha bir korkmaya başlar.   

İnsanlar o dönemin şartlarında çözümü din büyüklerine danışarak, ne yapılması bu 

durumun devam etmesi durumunda kimsenin sağ kalmayacağını anlatır ve köylü halkı bir 

beklenti içerisine girer. Kim olduğu tam olarak bilinmeyen fakat Hatay’da oturan bir Şıh köye 

gelerek insanlara; “Siz Karyer halkı bu sıkıntıdan kurtulmanız için elbirliği içinde bir liradan 

bir avuç tuza, bir kilo bulgurdan birkaç kilo yağa, imkanlarınız doğrultusunda bir hasne (ortak 

yapılan adak) tertipleyerek dua okuyalım.” der. Tüm köylü halkı o dönemki yoklukta ancak bir 

dana başının yarısını alabilir, üstüne bir kazan bulgurla aşını yapar dualarla o gün bu vebanın 

gitmesi için temennilerde bulunulur ve o günden sonra aynı rahatsızlıktan kimse ölmez. 

Yaklaşık 300 yıldır her nisan ayında imkanlar daha da genişletilerek büyük bir hal alan Hasnetil 

Karye, en son bu günlerde bir buçuk ton et ve yaklaşık 3000-4000 arası Hrisi (buğdaylı etli aş) 

dağıtımıyla bir hayli büyümüştür. Genç, yaşlı, çocuk demeden herkesin katıldığı birlik ve 

beraberlik içerisinde hareket ettiği bu organizasyonda maddi ve manevi herkes aynı heyecanla 

canla başla çalışmaktadır. (KK.77) Yöre halkı rivayet edilen bu gibi sebeplerden ötürü yılın 

belli dönemlerinde adaklarını yerine getirmek için kutsal kabul ettikleri mekanları tercih 

etmektedir. Karyer mahallesi halkı da Hz. Hıdır’ın makamında adaklarını gerçekleştirir.  

2)  Hasnetil Karye dışında; Hristiyanlarla ortak kutlanan Hac bayramı için yapılan adak da 

vardır. Hristiyanlar bu bayramı Arap Alevilerinden bir hafta önce kutlarlar. Bu bayram yazdan 

kışa geçişin yani sonbaharın bir kutlamasıdır. Daldaki zeytinler toplanıp salamura yapılır ve o 

vakitte toplanan zeytinler çürümezler. Eğer ki bayramın ertesi günü o zeytinler toplanmaya 

kalkışırsa çürüdüğü söylenir. Aynı şekilde nar da önemlidir. Bayram gününden sonra toplanıp 



41 

 

nar ekşisi elde etmek için kaynatıldığında katılaşacağı inancı hakimdir. Bu Hac bayramı günü 

türbeye gelinip adaklar adanır ve bazen kanlı kurban kesilir eti dağıtılır, bazen çorba pişirilir 

bazen de insanlara dağıtmak için Hirise (etli buğday aşı) pişirilip dağıtılır. (KK.27) 

3)  Rivayete göre; Bir gün kendini balıkçı olarak tanıtan bir adam ile Hz. Musa, Hz. Hızır’ı 

aramaya çıkarlar. Yaptıkları yolculukta başlarından farklı birkaç olay geçer. Yolculuğun 

sonunda ise Karyer’e ulaşırlar. Bu köye geldiklerinde artık karınları çok acıkmıştır. Ama köylü 

onlara yiyecek verip karınlarını doyurmaz. Balıkçı geldikleri yerde yıkılmış olan bir duvarı 

onarmaya kalkışır. Hz. Musa ise şaşıp kalır.  Bunu niye yaptığını sorar. Balıkçı ise sinirlenir: 

Bu duvarı tamir ettim çünkü iki yetim çocuğun ana babası onlara duvarın altında bir testi altın 

bıraktı. Duvarı onardım ki çocuklar büyüdüklerinde gelip bu duvarın altından testiyi bulsunlar. 

Eğer böyle yıkık kalsaydı biri hemen onu bulurdu, diyerek esas aradığı kişinin de kendisi 

olduğunu söyler. Ben Hızır’ım der. (KK.1) (KK.27) (KK.77) Halk arasında anlatılan bu 

rivayetin daha farklı mekanlarda farklı olaylarla yaşandığı dile getirilir. Yine oralar da Hz. 

Hızır’ın mekanını temsil eden yerler haline gelmiştir.  

1.6.ŞEYH MUHAMMET EL CEDDUĞ TÜRBESİ 

Şeyh Muhammet El Cedduğ türbesi, Hatay’ın Defne ilçesine bağlı Gümüşgöze 

Mahallesindedir. Türbenin giriş yolu patika bir yoldur. Patika yoldaki taşların aslında 

bilinmeyen mezarları temsil ettiği rivayet edilir. Bu yol sulandığında o taşların belli bir hizada 

dizili olarak sıralandığı söylenir. Türbenin bahçesinde gün yüzüne çıkarılmamış birçok mezar 

olduğuna inanılmaktadır. Bu yoldan ilerledikten sonra asıl makam odasının önünde üstü 

brandayla çevrili üç küçük mezar yer alır. Bu mezar taşlarının üzerinde “İLĞLEMET” 

yazmaktadır. Anlamının çocuk demek olduğu ve türbede yatan Muhammet El Cedduğ’un 

çocukları ya da havarileri olduğu rivayet edilir. Asıl makam odasının çevresi birçok yaşlı ağaçla 

çevrilidir. Bu ağaçların yukarıdan bakıldığında iç içe geçmiş üçgenleri andıracak biçimde 

ekilmiş olduğu göze çarpar. Bu bakımdan makamın çok eskiden beri farklı inançlara kaynaklık 

ettiği İslamiyet öncesinden kültürümüze geldiği düşünülmektedir. (KK.26) Makamın dışı beyaz 

boyalı kubbe biçiminde kapatılmış etrafı parmaklıklarla çevrilmiş biçimdedir. Makamın içinde 

dikdörtgen formda mermer kaplı bir sanduka bulunur. Üzeri yeşil bir örtüyle kaplıdır. Onun 

üzerinde Kuran-ı Kerimler yer alır. Yine makam odasında uyumak isteyen ziyaretçiler için 

bırakılmış yorgan ve minderler vardır. Duvarlarda dilek için yapıştırılmış bahur taneleri görülür. 

Türbenin dış bahçesi geniş bir alana sahiptir. Bu alanda aralıklarla konulmuş birçok masa ve 

oturma yerleri vardır. Burada kanlı kurban kesilir. Bunun için inşa edilmiş ayrı mutfak ve namaz 

odalarının bulunduğu bir yapı mevcuttur.  



42 

 

Türbenin çok eski olduğu 1000 yıl hatta İslamiyet öncesine kadar gittiği söylenmektedir. 

Muhammet El Cedduğ’un veteriner olduğu bilinmektedir. Türbeye genellikle hasta 

hayvanlarına şifa arayan ziyaretçiler gelir. Genellikle büyükbaş hayvanların özellikle de 

ineklerin getirilerek türbe makamının etrafında üç tur olmak üzere yürütüldüğü ve bu sayede 

hayvanın hastalığına şifa bulduğu söylenmektedir. Aynı zamanda insanların hastalıklarına da 

çare olduğu özellikle rüyada iyileştirdiğine dair yaygın inanış vardır. (KK.26) 

Türbe-Ziyaret Hakkındaki Anlatılar ve Uygulamalar: 

1) Zamanında seyyah yaşlı bir adam vardı. Elinde asasıyla sırtında kum dolu kesesiyle 

dolaşırdı. Altı ayda ya da yılda bir defa buradan geçer ve geldiğinde burada türbede yatardı. 

Remil falı bakardı. Yanında taşıdığı kumu beze yayar. Çubukla şekillerden anlam çıkarırdı. 

Bizim evde paramız kaybolmuştu adam kuma bakarak bizim paramızın yerini söyledi.  

Günlerden birinde yine buraya geldi, burada yattı asasını toprağa saplamış vaziyette burada 

unutup gitti. Sonraları zamanla bu asa ağaca dönüştü. Arapçada bu ağacın adı seyyahın asası 

(Secridi siyyah) anlamına gelen bir kelimeye sahiptir. Yörede bu ağaç türünden başka hiçbir 

yerde rastlanılmaz. Bu ağacın yapraklarından türbeye gelen hayvanlara yedirilir. Hayvanlar şifa 

bulur. (KK.26) 

2) Hatay’da yaşanan 6 Şubat depreminden sonra birçok aile türbenin çevresinde çadırlar 

kurarak orada yaşamaya başladı. Herkes türbenin verdiği manevi huzurdan rahat ettiklerini ve 

türbe bahçesinde dikili onlarca ağacın kendilerine koruyuculuk ettiğine inanmaktadır. (KK.26) 

3) Bir adam rüyasında Şeyh Muhammet Cedduğ’un oğlunu iyileştirdiğini görür. Kendisi 

gelemediği için türbeye adam gönderir. Türbenin bakımı, onarımı ve çevresini düzenlettirir. 

(KK.26) 

4) Türbenin giriş kapısında bir reyhan ağacı var, bu ağacın şifa verdiğine inanılır. Oraya 

getirilen hasta hayvanlara bu reyhan yaprakları yedirilir. Bu sayede hayvanların hastalıklarının 

geçtiğine inanılır.  (KK.26) 

1.7.ŞEYH MUHAMMET EL KEBİR TÜRBESİ 

Şeyh Muhammet El Kebir türbesi, Hatay’ın Defne ilçesine bağlı Gümüşgöze 

mahallesindedir. Türbe geniş bir mezarlık içinde yer almaktadır. Mezarlık içinde eski dönemden 

kalma yapıda kabir tipleri de vardır. Mezarlığın tam ortasında türbe konumlandırılmıştır. 

Türbenin sol tarafında tek katlı bir yapı mevcuttur; burada taziye almak maksatlı kullanıldığı 

belirtilmiştir. Türbe makamı beyaz dikdörtgen planlı üst kubbeli bir yapıya sahiptir. Türbenin 

kapısı yeşil renktedir. Giriş kapısının üstünde “Şeyh Muhammet El Kebir Makamı” 



43 

 

yazmaktadır. Türbenin içinde kapının hemen karşısında büyük mermer kaplı iki sanduka vardır. 

Yine kapının hemen solunda biri beyaz boyalı taştan yapılmış, diğeri mermer kaplı taş yapılı 

oranla daha büyük bir sanduka vardır. Bu sandukanın üzerinde “El Emir Şeyh Hasan İbin 

Mekzun Essincari” yazmaktadır. Kapının sağ tarafında taş kaplı, beyaz boyalı, yan yana sıralı 

beş tane daha sanduka bulunur. Bütün sandukaların üzeri beyaz keten bir bezle örtülüdür. 

Mermer kaplı sandukaların üzerinde Kur’an-ı Kerimler bulunur. Türbenin içindeki ahşap bir 

rafın üzerinde; bir şişede zeytinyağı, yanında pamuk, bir tepsi içinde duvara sürülerek 

yapıştırmak için bahur taneleri, mumlar, kibrit, yeşil bez parçaları bulunur.  

Türbede içinde toplam 9 sanduka vardır. Makamın Şeyh Muhammet El Kebir’e ait 

olduğu ve onun adına yaptırıldığı rivayet edilir. Fakat türbe içinde bir sandukanın üzerinde 

ayrıca belirtilmiş olan Şeyh Hasan Sincari’nin de makamı bulunur. Şeyh Muhammet El Kebir 

ve Şeyh Hasan Sincari hakkında anlatılan rivayete göre; dönemlerinde savaşçı kimseler olduğu 

ve çok büyük yararlılıklar gösterdikleri söylenir. Hatta Haçlı akınları esnasında çok büyük 

mücadeleler verdikleri anlatılır. Aynı zamanda şair oldukları ve hem ata binip savaşan hem de 

şiir yazdıkları söylenmektedir. Türbe içinde yer alan diğer 7 sandukadaki kişilerin ise 

Muhammet El Kebir’in yanında savaşıp mücadele eden askerleri olduğu rivayet edilmektedir. 

(KK.24) 

Türbe-Ziyaret Hakkındaki Anlatı: 

1) Kıbrıs savaşında bir pilotun benzini biter, geri dönmek için telsizle bunu bildirir. Sonra 

bir anda uçağın içinde sakallı bir dede belirir. Pilot şaşırıp kalır: “Dede hiç arkana bakma sen 

sür devam et.” der. Giderken de şurayı, burayı bombala diye yerler gösterir. Sonunda da buradan 

dön diye yönlendirir. Pilot ise buradan dönmesinin zor olduğunu söyler. Ona rağmen pilot o 

tarafa döner ve gittiği yer Mağusa kalesine çıkar. Pilot sakallı dedenin sözüyle Mağusa kalesinin 

etrafını bombalar. Bu sayede o pilot, Kıbrıs savaşı sırasında sakallı dede kılığında ona yardımda 

bulunarak Mağusa kalesinin kurtarılmasına vesile olur. Yöredeki halk tarafından da Mağusa 

kalesinin düşmesine saatler kala bir uçağın geldiği ve dışardaki bütün birlikleri bombalayıp geri 

döndüğü anlatılır. O pilot savaştan birkaç yıl sonra Şeyh Muhammet El Kebir’i sora sora 

mekanını bulup buraya gelir. Makamını ziyaret eder. Yaşadığı yoğun duygudan dolayı ağlar. 

Kıbrıs’tan birkaç kafile daha gelip makamı ziyarette bulunur: “Bizim gıdamız, suyumuz, 

silahımız her şeyimiz bitmişti. Düşman kapıya dayanmıştı, eğer o uçak gelmese birkaç saat 

sonra hepimiz ölecektik.” diye anlatırlar ve Muhammet El Kebir’e dua da bulunurlar. (KK.26) 



44 

 

1.8. ŞEYH HASAN İBİN MEKZUN ESSİNCARİ MAKAMI/ ŞEYH MUHAMMET EL 

AĞRABİ MAKAMI 

Bu makamlar, Hatay’ın Defne ilçesine bağlı Gümüşgöze Mahallesindedir. Türbe tek 

katlı bir evin hemen yanında dışa bakan yol üzerindedir. Türbe yapı olarak dikdörtgen formda 

üstü kubbeli beyaz boyalıdır. Türbenin içinde iki makamı temsilen birbirine yapışık bir biçimde 

büyük mermer kaplı sanduka bulunur. Sandukanın üstü Hatay’a özgü desende pembe beyaz 

boyalı bir kumaşla örtülüdür. Onun üzerinde Kur’an-ı Kerimler vardır. Yerde insanların 

oturabilmesi için minderler dizilidir. Bir duvarda gömlekler ve başörtüleri asılıdır. Bir duvarın 

kenarında yerde ayrı ayrı taslarda buhur taneleri, mumlar, pamuklar ve şişelerde zeytinyağı 

bulunur. 

Bu türbe iki ayrı kişi için yaptırılmıştır. Rüyada görme ve nur inme üzerine makam Şeyh 

Hasan Essincari ve Şeyh Muhammet El Ağrabi adına oluşmuştur. Türbede yatan kimse yoktur. 

Rivayete göre bu kimselerin daha önce ayak bastığı yer olması ve nur indiği görüldüğü için 

kutsal kabul edilerek makam haline getirilmiştir. 

İnsanlar; özellikle bekar olan gençler hayırlı kısmet istemek, evlenmek isteyen genç 

kızlar dua ve adakta bulunmak, hastalıklardan kurtulmak ve sıkıntılı halden kurtulmak gibi 

çeşitli dilek ve isteklerde bulunmak amacıyla ziyarette bulunurlar. 

Makam Hakkındaki Anlatılar ve Uygulamalar: 

1) Bana eski eşim anlatmıştı; bir gün rüyasında bu evliyaları görür. Evliyalar şu an türbenin 

bulunduğu yeri göstererek buranın makam olmasını söylerler. Rüyadan sonra da buraya birkaç 

defa nur indiğini gördük. Onun üzerine bu türbeyi o evliyalar adına inşa ettik. (KK.22) 

2) Bir genç kız vardı. Devamlı türbeye gelip belli aralıklarla ziyarette bulunurdu. Bu kız 

türbeye hayırlısıyla evlenebilmek için gelir. Her geldiğinde duasını eder. Kur’an’ını okur ve 

giderdi. Sonra duydum ki o kız evlenmiş. Öncelikle her şey kalpten istemekle, inançla oluyor. 

(KK.23) 

3) Adamın biri hasta küçük çocuğunu türbeye getirdi. Oradaki zeytinyağı ve pamukla 

çocuğun vücudunu ovaladılar. Dualar ettiler. Adam adakta adadı. Birkaç haftaya kalmadı 

çocuğu iyileşti. (KK.22) (KK.23) 

4) Bir gün bir kadın ziyarete geldi. Üstünde yarım kollu bir bluz, altında şort, başında 

tülbenti yok. Bu vaziyette ziyaretin içine girdi. Makamın etrafında dönerek duasını etti. Sonra 

eline buhur tanesi aldı, dileğini dileyip buhur tanesini duvara sürtmeye başladı. Kadın ne kadar 

sürtse de o buhur tanesi duvara tutunamadı. Biz de şey derler; eğer buhur tanesi duvara yapışırsa 



45 

 

dileğin kabul olur, yapışmaz ise gerçekleşmez, diye. Kadın dönüp bana sordu: “Seninki yapıştı 

da benimki niye yapışmadı.” Ben de döndüm ona dedim ki: “Sen makyajlısın, üstünde yarım 

kol, altında şort, başında tülbentin yok. Bu halde makamın içinde olur mu hiç. Makam seni 

böyle kabul etmez, ondan olmuyor tabi, hem gönülden istemek ve ziyaretteki kurallara uymak 

gerek.” Bu laflardan sonra kadın utanıp, gitti. (KK.23) 

1.9.HZ. HIDIR, ŞEYH HASAN, ŞEYH MUSA, ŞEYH YUSUF EL HEKİM     

TÜRBESİ 

Bu türbe, Hatay’ın Antakya ilçesine bağlı Serinyol Mahallesindedir. Türbe büyük bir 

alanı kapsamaktadır. Eskiden türbenin bulunduğu yerde bir ev vardır.  Sonraları evin bahçesine 

türbe yaptırılır. Ailenin üyelerinden olan anne, türbeye bakıcılık eder. Türbeyi onun inşa 

ettirdiği ve türbede yatan evliyalar sebebiyle bir gözünü kaybettiği anlatılır. Hatta rüyasında 

evliyalardan aldığı öğretiler sayesinde insanlara bilgileri aktardığı rivayet edilir. Halk arasında 

kör kadın lakabıyla bilinir. Türbenin yaklaşık 50- 60 yıla dayanan bir geçmişi olduğu söylenir. 

Türbenin yapılacağı yerin evliyalar tarafından belirlendiği ve hatta nerede ne yapılması 

gerektiğini belirttikleri rivayet edilir. Bu türbeye adı verilen evliyaların Hatay’ın çeşitli 

mahallelerde bir diğer makamları da mevcuttur. Burada rüyada görme ve nur inme üzerine 

makamları yapılmıştır. 

Türbe geniş bir bahçede kare planlı üstü kubbeli yeşil mermer kaplı bir dış yapıya 

sahiptir. Makamın giriş kapısında “Bismillahirrahmanirrahim Bu makam Hz. Hıdır- Şeyh 

Hasan Şeyh Musa- Bil Vata Ğavce Şeyh Yusuf El Hekim Zuhur Tarihi: 1963” yazmaktadır. 

Makam dört evliya adına dikili olmasına karşın içinde bir adet sanduka bulunur. Türbenin 

hemen yanında büyük bir incir ağacı vardır bu ağacın kutsal olduğu yapraklarının ve 

meyvesinin şifa amacıyla kullanıldığı rivayet edilir. Ağacın altından bir su aktığı ve bu akan 

suya zaman içinde kuyu açtıkları ve hayrat yaptıkları kaynak şahıslarımız tarafından ayrıca 

belirtilmiştir. Türbenin hemen karşısında iki katlı bir yapı bulunur. (Bu yapı türbenin rüyada 

yapılması söylenmeden önce ailenin yaşadığı yerdir.)  Buranın alt katında adakların 

gerçekleştirilmesi ve yemeklerin pişirilmesi amacıyla kullanılan mutfak bölümü vardır. Üst 

katında ise hastalıklarına şifa bulmak maksadıyla gelen insanların yatacakları uyku odaları 

bulunur. Dış bahçede ise gelen ziyaretçilerin oturması için sandalyelerin olduğu üstü çevrili 

kapatılmış oturma alanları yer alır.  

Türbenin ziyaret edilme sebepleri; kalp sıkıntısı yaşayan, içi sıkılanlar, çeşitli 

hastalıklarından kurtulmak isteyenler, ev sahibi olmak, araba sahibi olmak, tarlasını satabilmek 

isteyenler vb. gibi türlü sebeplerden dolayı ziyaret edilir. Ama özellikle küçük çocukların 



46 

 

iyileşmesi için getirildiği inanışı yaygındır. Çünkü evliyaların bakıcılık eden “kör kadına” bu 

şekilde belirttiği; küçük çocukların sağlığına kavuşması için, onların getirilmesi gerektiği 

rivayet edilmektedir.  (KK.20) (KK.21) 

Türbe-Ziyaret Hakkındaki Anlatılar ve Uygulamalar: 

1) Bu türbedeki evliyalar, bizden önceki ev sahiplerine de görünürler. Ama onları kötü 

çarparlar. Buna dayanamadıkları için kimseye de anlatmazlar. Sonra evi bize sattılar. Şu an 

makamın bulunduğu yer eskiden samanlıktı. Hayvanlarımızı orada tutuyorduk. Hayvanları da 

çarptılar. “Bir gün annem keçiyi içeri geçirir ve keçiden garip sesler gelir; bağırma inleme gibi.” 

Bir zaman sonra anneme görünmeye başladılar. Hatta bir gün annemi çarptılar. Annem 

konuşamıyordu. Sonra sonra annem bu olanları babama anlattı, bizim buradan çıkmamız lazım 

burası onların kutsal yerleri, bizim bu evde yaşamamamız gerekiyor diyerek, babamı ikna 

etmeye çalıştı babam ikna olmadı. Durum böyle olunca; biz o dönemler tarlada çalışıyorduk 

tarlada ektiğimiz meyve ve sebzeler yetişmez oldu. Sebze çıkıyor ama içi boş, çürüyüveriyor. 

Sonraları biz, kardeşlerim büyüdük. Sigara içen abim, ay başı gören kız kardeşim vardı. Bu 

vaziyette olan kimseler normalde ziyarete yaklaşamaz. Bizde o evde yaşarken aslında ziyaretin 

kendi alanı içindeydik o yüzden bizim evden çıkmamızı istediler. Ara ara damın üstünden 

koşma sesleri duyardık, namaz kılma, dua okuma sesleri gelirdi, ama bakardık ki etrafa kimse 

yok. Sonra annem ahırın olduğu yeri türbe yaptırdı ve bütün bunlar kesildi. Ama biz hala evde 

yaşamaya devam ettik. (Evliyalar direkt insanı çarpmıyordu, annemi yavaş yavaş uyarıyorlardı, 

burada yaşanılmaması gerektiğini söylüyorlardı. Çünkü böyle kutsal alanda devamlı abdestli 

olmak, küfür etmemek, sigara içmemek ve buna uygun hallerde davranmak gerekir.) Bunlar 

olurken evliyalar, aynı zamanda anneme öğretiler vererek onu hazırlamışlar, o yüzden dili 

bağlanmış. “Mesela anneme gelini bir gün yemek pişirdi ama elleri ojeliydi. Elleri ojeli olarak 

yemek pişirdiğinden annemin yemesine izin vermediler.” (KK.20) 

2) Annem Hz. Hızır’ın ona zaman içinde farklı kılıklarda çok defa göründüğünü söylerdi; 

genç yaşlarda, orta yaşlarında görmüş. Hızır’ı 24 kez görmüş.  Bir gün Hızır, annemin rüyasına 

gelir. Türbeyi temiz tutun, şuradan buraya kadar temizliği ihmal etmeyin, incir ağacının altını 

daima temiz tutun ve kimse üstüne çıkmasın, diye nasıl davranılması gerektiğini söyler.  Artık 

annem için süreç sonuna gelir, bu 40 yılı aşkın bir zaman sürer. (KK.20) 

3) Evliyalar, anneme insan isimleri vermeye başladılar. Bir gün bir kadın ziyarete geldi. 

Edittiyse bayramı var. Evliyalar annemi uyarır: “Git bu kadınla konuş; bu bayramı yapamaz, 

çünkü temiz değil. Bu kadın kötü şeylerle uğraşıyor, bunları bıraksın öyle gelsin.” Annem 



47 

 

kadınla konuşmaya çekinir. İkinci defa annemi uyarır, annem yine konuşmaz. Üçüncü defa 

uyarılır, yine konuşmayınca artık annemin rüyasında gökten makas iner, parmaklarını keserler. 

Ama annem bütün acıyı gerçekte yaşar. Annem kadınla konuşacağını söyleyince dururlar. 

Annem kadınla konuşur ve durum artık üstünden kalkar.  Sonraları Hz. Hızır yine anneme 

görünür: Bundan sonra biz sana ne anlatırsak sen insanlara öyle anlatacaksın. Ne eksik ne fazla. 

Dediklerimizden sapmayacaksın. (KK.20) 

4) Bir gün annem rüyasında; türbenin bulunduğu yere kamyon geldiğini görür. Kamyon 

bir delik açar ve der ki: “Burada her kim gelip de bu ziyaret hakkında kötü konuşursa ve 

inanmazsa onları bu yerin dibine sokarız.”  (KK.20) 

5)  Evliyalar, anneme 40 yıllık bir öğreti sonunda rüya tefsirini öğrettiler. İnsanlar anneme 

gelip rüyasını da anlatırdı, annemde öğretilere göre yorumlardı. (KK.20) 

6) Türbeye gelen insanlar, anneme ismini verir. Evliyalar ona göre anneme bildirip şu isim 

perşembe günü gelsin şu hastalığının iyileşmesi için buraya gelip yatacak. O kişi gelip 

yattığında o kişinin hastalığı için ne yapması gerektiğini söylerler. Annemde ona göre insanları 

bilgilendirir. (KK.20) (KK.21) 

7) Türbenin olduğu yerdeki evde kalmamız uygun olmayınca anneme ayrı küçük bir ev 

yaptık, annem oraya geçti. Abim hala o evde kalıyordu. Abimi uyardılar, bu evden çıksın diye 

abim çıkmayınca annemi kör ettiler. Annemi Şeyh Yusuf El Hekim’in Harbiye’deki makamına 

götürdük. Annemin gözleri açıldı. Ama abim hala evden çıkmayınca annemin gözleri yine kör 

oldu. Gözünün biri hiç görmüyor diğeri yüzde beş görüyordu. Annemi doktora götürdük doktor 

ameliyata aldı onu. Ameliyat sırasında doktor gaipten sesler duymuş, ameliyat etmemesi 

gerektiği için uyarılmış. Gözüne lens yerleştirmiş, gözü lensi atmış. Bunun üzerine doktor 

korkup ameliyatı bıraktı. Annemi ziyarete götürmemizi söyledi, sonra kendisinin de ziyarete 

geleceğini bize söyledi. Annem artık manevi gözüyle görüyordu. O şekilde türbeye bakıcılık 

etti. Bir gün annemi ameliyat ettiler. Annemin kalbini alıp başka kalp koymuşlar ve artık o 

maneviyatla yaşadığını söylerdi. Annemi bir mertebeye koymuşlar, annem Alevilikte yüksek 

rütbeye yerleşmiş, kendini insanlara bunu öğretmek için adamış. (KK.20) 

8) Rüyamda, türbenin yanındaki limon ağacının önünde duruyordum. Kafamı yukarı 

kaldırıp baktım, beyaz bir at uçarak bana geliyor. Kızım da iki yaşlarında bir kenarda bahçede 

oturuyor. At bize doğru yaklaştıkça bende kızımı almaya koştum. Onu kucakladım, at bize geldi 

ve bizi ziyaretin karşısındaki evin kapısına iteledi. Kızımla birlikte içeri girmem içi zorladı. 

Ben yalvardım, yapma diye. Bırak yoksa kızım felç olur bu eve çocuk girmez. Ben yaşadığım 



48 

 

sürece oraya çocukların girmesine izin vermeyeceğim dedim. Bu şekilde birkaç rüya daha 

gördüm. O yüzden o yatılan eve 15 yaşından küçük çocuklar girmiyor.  (KK.20) 

9) Şeyh Yusuf El Hekim Harbiye’den buraya, Serinyol’a insanları iyileştirmeye gelir. 

Burada teşrif eder. Anneme rüyasında: “Ben de buradayım insanları iyileştirmek için varım. 

Buranın bereketini çoğaltıp, insanlara şifa olmak için geldim.” der. (KK.20) (KK.21) 

10) Şeyh Hasan ve Şeyh Musa annemin rüyasında, ona görünürler: “Biz de buradayız. Biz 

Hızır’ın askerleriyiz, onun koruyucularıyız, biz buranın bekçisiyiz.” derler. Annem de her yıl 

onlar için bir kurban keserdi.  (KK.20) 

11) Bazı insanlar önce rüyalarında türbeyi görür. Hatta bazısı gelmeden rüyasında şifasını 

bulur. Sonra şükretmek için buraya gelir. İnsanlar, her yıl bir şekilde ziyarette bulunurlar, 

unutmadıklarını belirtmek için hep gelirler. (KK.20) (KK.21) 

12) Bir gün türbeye bir kadın geldi. Aklını kaybetmiş. Yürüyemiyordu, konuşamıyordu. 

Türbede duasını etti gece orda yattı. Sonra aklı yerine geldi, yürümeye başladı. Kur’an okumayı 

öğrenmiş, evliyaların ona öğrettiğini söyledi. (KK.20) (KK.21) 

13) Kadının biri türbeye geldi daha bahçesine girdi. Karşısına yılan çıkmış, etrafına bakınıp 

duruyordu meğer her tarafında yılan görüyormuş. Koşa koşa ben burada duramam diyerek 

oradan uzaklaştı. Derler ki temiz olmayan insan türbeye yaklaştığında ona yılan gözükür. 

(KK.20) (KK.21) 

14) Kör olup buraya bakıcılık eden kadının; ziyaretin içindeyken herkesi görebildiği ama 

türbenin dışına çıktığında gözlerinin kapandığı söylenir. (KK.20) (KK.21) (KK.71) 

15) Bir gün biri adağını gerçekleştirmek için ziyarete gelir. Adağının sebebi; biri 9 yıl önce 

kızını görmüş. Kızı da çok güzelmiş. Kıza hiç maşallah gibi laflar söylememiş. Kızın bir ayağı 

diğer ayağına nazaran orantısızmış ve kalçasında bir çukur oluşmuş. Kör kadına getirmişler. O 

da demiş ki dört hafta boyunda dört Perşembe boyunca kızı buraya getirip, burada 

yatıracaksınız. Sizi belki su görünüp, akacak. Eğer ki o su akarsa kızı o suyla yıkayın, demiş. 

Kız üç hafta boyunca perşembeleri gelmiş, su çıkmamış. Son hafta olmuş bir bakmışlar su 

akıyor. Annesi hemen kızını o suyla baştan aşağı yıkamış. Kızı iyileşmiş ve hiçbir sıkıntısı 

kalmamış. Ondan sonra kadın gelip adağını gerçekleştirdi. (KK.20) (KK.21) 

1.10.  EL ARABİ TÜRBESİ 

El Arabi Türbesi, Hatay’ın Samandağ ilçesine bağlı Nahırlı köyünde St. Simon 

Manastırının yakınlarında yüksek bir tepededir. Türbe büyük bir bahçe içinde makam odasının 



49 

 

bulunduğu ve adakların gerçekleştirilmesi için inşa edilmiş yine kendi içinde ön bahçesi olan 

bir yapıdır. 

Türbenin asıl makam odasına girmeden önce bahurun yakıldığı küçük bir köz odacığı 

bulunur. Rivayete göre; insanlar burada bahurlarını yakar. Bu odanın kapısından çıkarken 

bellerini ve başlarını eğerek çıkarlar. Bunun sebebinin ise El Arabi’ye duyulan saygıyı 

belirtmek maksatlı olduğu söylenir. Makamın ilk giriş bahçe kapısı yeşil renkli demir yapılı, iki 

kanadında Hz. Ali’nin kılıcının bir resmi vardır. Üzerinde “Bismillahirrahmanirrahim” yazar. 

Buradan asıl makam odasına giden bahçeden geçilir. Bu bahçenin hemen sol tarafında Şeyh 

Musi’ye ait olduğu söylenilen bir mezar bulunur. Bu kişinin; El Arabi’nin abisi sayıldığı, ona 

yoldaş olduğu söylenir. El Arabi buraya ilk geldiğinde ikisinin birbirlerine sığındığı anlatılır. 

Bu sebeple birbirlerine kardeş, yoldaş ve dost olmuşlardır. Bundan ötürü de halk, Şeyh Musi’yi, 

El Arabi’nin makamının yanına gömdükleri rivayet edilir: “Onlar hep birbirlerine yardımcı 

olurlardı, onlar birbirlerinden ayrılmaz ikili gezerlerdi, bu yüzden onları ayırmayalım. Hep yan 

yana olsunlar.” (KK.11) (KK.13) (KK.15)  

Asıl makam odasının içinde kare planlı mermer kaplı üstü kubbeli büyük bir sanduka 

bulunur. Sandukanın üzerinde Arapça “Bismillahirrahmanirrahim. Lailahe İllalah Muhammed 

Rasulallah. Hezal makam seyyiden el Arabi şerifi Allah u makam” şeklinde yazı yazmaktadır. 

Yerlerde minderler dizili olmakta ve hemen yanlarında silindir biçiminde sağlık taşları bulunur. 

Camekanlı bir kitaplığın içinde birçok Kur’an-ı Kerim dizilidir. Duvarlarda; Hz. Ali’nin kılıcı, 

yeşil bez parçası hemen üstünde makas ve Türk bayrağı asılıdır. Makam odasının hemen 

karşısında zeytin ağacı vardır. Ağacın üzerinde adak ve dilek dilemek maksadıyla bağlanmış 

bez parçaları asılıdır. Türbenin dışındaki yapının içinde mutfak bölümü ve kanlı kurbanların 

kesileceği bölümler vardır. Dışında oturulacak masa, sandalye ve banklar bulunur.  

Türbede yatan ya da orada kaybolduğu için adına türbe yapıldığı rivayet edilen El 

Arabi’ye; Arapça bildiğinden ötürü adına El Arabi denildiği ve kendisini Arap olarak tanıttığı 

için halkın, ona bu ismi verdiği söylenir. Bunun yanında insanlar; Abuzer-i Bostani, Şeyh 

Muhammet Arabi şeklinde farklı isimler de takmıştır. Fakat asıl ismi bilinmemektedir. Tek 

bilinen onun Arap bir seyyah ve Allah’ın velisi olmasıdır. (KK.13) Buranın El Arabi adına türbe 

yapılmasındaki rivayete göre ise; Simon kalesi civarında yaşayanlar buranın kutsal bir yer 

olduğunu fark etmeye başlayarak, yörede anlatılan çeşitli hikayelere göre Arabi’nin Allah’ın bir 

evliyası olduğunu düşünmüşler. Bunun yanında bölgeye nur indiğini de görenlerin olması 

buranın türbe haline getirilmesine vesile olmuştur. (KK.13) 



50 

 

İnsanlar türbeye; bir şiddetle karşılaştığında bundan korunmak için, bir sıkıntıyla 

karşılaştıklarında, bir sınavı kazanmak istediklerinde, kaza geçirdiklerinde, çocuk sahibi olmak 

istediklerinde ve hastalıklardan kurtulmak istediklerinde vb. çeşitli dileklerde bulunmak için 

ziyarete gelir. 

Türbe-Ziyaret Hakkındaki Anlatılar ve Uygulamalar: 

1) Bir gün El Arabi, St. Simon’un kendi topluluğuyla yaşadığı Hristiyan bölgesine gider. 

Fakat orası bir manastır olduğu için Arabi’de Müslüman olduğundan oraya giremez. Daha sonra 

gizlice, ayin yapıldığı bir gün içeri girer. Ayin için toplanan insanların arasına karışır. Sonra 

içeri St. Simon girer. St. Simon çok bilge bir adamdır. Kendi kavminden olan herkesi tanır ve 

bilir. Etrafa baktığında topluluk arasında yabancı biri olduğunu anlar: “Burada yabancı bir insan 

var. O kişi kalkıp kendini göstersin” der. Arabi’de bunun üzerine kendini göstermek zorunda 

kalır. St. Simon, Arabi’yi görünce onun Müslüman olduğunu anlar. St. Simon Arabi’ye: “Sana 

40 tane soru soracağım. Bunların hepsine cevap vereceksin. Eğer bunlara cevap veremezsen 

kellen gider.” der. St. Simon bütün soruları sorar ve Arabi hepsini yanıtlar. Sonunda Arabi: “Ben 

de bir soru sormak istiyorum. Sen 40 soru sordun. Ama ben sana sadece tek bir soru soracağım.” 

der. St. Simon kabul eder. Arabi: “Cennet kapısının üstünde ne yazıyor? der. St. Simon cevabı 

bildiği halde konuşmaz, cevap vermez ve susup kalır. O susmaya devam edince kavmi 

konuşması, cevap vermesi için St. Simon’a yüklenir. St. Simon halkına döner: “Peki ben bu 

soruya cevap verirsem eğer hepiniz benimle misiniz? der. Kavmi hep bir ağızdan: “Evet, 

seninleyiz.” diye bağırırlar. St. Simon: “Eşhedü en lâ ilâhe illallah ve eşhedü enne 

Muhammeden abdühû ve resûlüh yazıyor.” der. Kavmi de o söyledikten sonra tekrar eder. Tabi 

kavmi içinde tekrar etmeyip, Müslümanlığı kabul etmeyenler olur. Bunlar Arabi’ye tepki 

göstererek üstüne yürür. Onu dövmeye kalkışırlar. Arabi oradan kaçarak, bugün El Arabi 

makamının bulunduğu yere kadar gelir. Sonunda artık kaçacak gücü kalmaz. Ellerinde sopalarla 

kendisini kovalayan yüzlerce kişi Arabi’nin etrafını çembere alır. Çok zor durumda olan Arabi 

ellerini semaya kaldırarak Allah’tan kendisine yardım etmesini ister. Duasının tam sonuna gelir 

ve Arabi, kendisini kuşatan yüzlerce kişi arasından bir anda gözden kaybolur. Bu mucizeyi 

gören az önce kendisini kovalayanlar orada Müslüman olur. O günden sonra Arabi’yi gören 

olmaz ama onun gözden kaybolduğu tepeye nur yağdığına defalarca şahit olunur. Bunun 

üzerine halk oraya makam yapar ve adını da El Arabi koyar. (KK.11) (KK.77)   

(İlmi öğretmek ve kendilerinin inandıkları yoldan daha iyi ve doğru bir yolun olduğunu 

anlatmak için 300-360 civarı çok çeşitli sorunun sorulduğu ve bunlara ona öğretilen ilimle yanıt 

verdiği de rivayet edilir.) (KK.13) 



51 

 

2) Eskiden türbeye giden patika bir yol vardı. O patika yol üzerinde her bir adımdan sonra 

bir ot çıkar. O otun kokusu hiçbir ota benzemez ve o ot, dağda sadece o yolda çıkar. Buğday 

zamanı çıkıp, sonra yok olan bir ottur. Bize şöyle anlatılırdı hep: “Arabi’nin bastığı her adımda 

ot çıkmış. Bu ot başka hiçbir ota benzemez.”  Bugün hala o otlar vardır. Kokusunu cennet 

kokusu diye betimlerler. O kadar hoş, güzel bir kokudur. O otun misk deryada bin bir çeşit 

kokudan daha ferahlı olduğu söylenir. Görüntüsü buğdayın başağına benzer ince yapılıdır. 

Arapça’da adına “haşişi” derler. Bir gelinin giysi dolabına bu otlardan koyarlar. Elbiseler 

arasına koyarlar. Etrafa güzel koku saçılır. Hatta ot tazeyken bir başka kuruyken bir başka güzel 

koku yayar. (KK.11) (KK.12) (KK.13) 

3) Zamanında bu türbenin yolunu açmak için çalışma planlanır. O dönemde bir tek Devlet 

Su işlerinde dozer bulunurdu. Başka kimse de yoktu. Fakat planlama dozerin mazotunu iş 

devam ettiği sürece bir gün halk dolduracak bir gün Su işleri tarafından dolduracak şeklinde 

kararlaştırıldı. Dozer gelip, çalışmaya başladı. Birkaç gün çalıştı, artık ziyaretin bulunduğu yere 

gittikçe yakınlaştı. O gün sabahtan akşama kadar dozer çalıştı. Dozeri kullanan adam paydos 

ettiğinde depoyu kontrol eder ve şaşırır: “Allah Allah bu depoda bir sıkıntı var.” diyerek kendi 

kendine söylenir. Adam depoya baktığında deponun hiç eksilmediğini görür. Ertesi gün yine 

akşama kadar çalışır, depoya bakar ki depo yine eksilmez. Adam iki gündür mazot almadan 

çalışmaya devam eder. Sonra bunu Su işlerine bildirir: “İki gündür bu durumu yaşıyorum.” der. 

Ertesi gün müdür gelir, sabahtan akşama kadar çalışmayı izler ve yine bakarlar ki depo hiç 

eksilmez. Müdür: “Ben bunun El Arabi’den olduğuna inandım.” diyerek türbeye gidip duasını 

eder. Sonra bu durum dilden dile yayılıp El Arabi’nin bir hikmeti olduğu anlatılır. İnsanlar 

türbeye dua edip dilek dilemeye gelirler. Dozerle yolu açan adam ise her yıl buraya gelip adak 

keser, hiç aksatmaz. (KK.11) (KK.12) (KK.13) 

4) Adamın biri bir gün türbeden bir eşya alıp götürür. Sonra pişman olup, geri getirir. 

Yerine koymaya çalışır. Adam koyamaz, birkaç kez daha dener, yine koyamaz. Türbe izin 

vermez. Sonra elinden düşer. Adam hemen oradan uzaklaşır. (KK.16) (KK.17) 

5) Bir gün biri türbede adak yapar. Adağı, yıllardır sınava girip, üniversiteyi kazanamayan 

çocuğu için buraya gelip dua ettiklerini anlatır. Sonunda çocuğu o yıl sınavı kazanır. Dilekleri 

kabul olunca buraya gelerek adaklarını gerçekleştirirler. (KK.17) 

6) Türbeyi ziyarete gelen bazı kişilerin anlatımına göre kalpten inanan kişilere makamın 

içinde çok hafif bir su belirir. Ve insanlar bu suyu alıp, ellerine yüzlerine sürerler. Şifa bulmak 

için. Genellikle şifa arayanlara çıkar, o su onlara şifa dağıtır. (KK.61) (KK.62) 



52 

 

7) Ben 30 yıl önce Arabistan’a çalışmaya gitmiştim. Herkes bil kefil tek başına gider. O 

memlekette bir tanıdık, akraban kimsen yoktur. Bir gün orada hastalandım. Böyle odada 

uzanmışım, uyuyup kalmışım. Bir rüya gördüm; El Arabi yanıma gelmiş ve ben sonra kendimi 

burada türbenin bahur yaktığımız odasında buldum. Mecimrayı (bahur konulan eşya) elime 

aldım. Başım çarpmasın diye eğilerek oradan çıktım. Bir baktım ki karşımda bir nur gibi 

görünümde El Arabi duruyor. Ben gerçekte hasta halimle ayağa kalkmışım. Her tarafım su 

içinde kalmış bir vaziyette uyandım. Halime hayret ettim. Ben nasıl bitkin halde uyudum ama 

şimdi kendimi iyi hissederek uyandım bir şeyim kalmamış. Çünkü ben yatmadan önce ona 

sığındım: “El Arabi sensin.” diyerek yalvardım. O da bana şifa gönderdi ve ben iyileştim. 

(KK.13) 

8) Birinin 17 yıl sonra çocuğu olur. Yıllar önce bu türbeye gelerek dua eder, adak adar. 

Dileği bu kadar yıl sonrasında gerçek olur. O kişi türbeye gelir. Şükür duası eder. Çocuğu 

doğduktan sonra da ona halikayı (saç adağı) uygular. O adağı burada gerçekleştirir; çocuğun 

saçını yedi yıl boyunca uzatır ve en son gelip burada kesip duvara asar. (KK.13) 

1.11. ŞEYH SULTAN ABDULAZİZ TÜRBESİ 

Şeyh Sultan Abdulaziz türbesi, Hatay’ın Samandağ ilçesine bağlı Uzunbağ 

mahallesinde Antakya-Samandağ kara yolu üzerindedir. Türbe bir avlu içerisindedir. Makam 

odası beyaz boyalı üstü yeşil renkli bir kubbeye sahiptir. İçinde biri büyük ikisi küçük üç 

sanduka vardır. Büyük sandukanın üstünde Kuranı Kerimler dizilidir. Makam odasının yan 

tarafında bir yapı bulunur; içinde namaz kılmak, misafirleri ağırlamak ve mutfak için bölümler 

yer alır.   

Türbede yatan Şeyh Sultan Abdulaziz hakkında; Osmanlı dönemindeki sadrazamların, 

sultanların şeyhi olup onların namazını kıldırdığı ve yine onlara imam gibi şeyhlik yaptığı 

anlatılır. Bu sebeple ona sultanların şeyhi olduğu için “Sultan Abdulaziz” unvanı verildiği asıl 

adının Abdulaziz olduğu rivayet edilmektedir. 

Türbeyi; her türlü dilek ve istekte bulunmak, adak adamak, adakları gerçekleştirmek, 

bayramları yerine getirmek sebebiyle ziyaret edilir. 

Türbe-Ziyaret Hakkındaki Anlatılar ve Uygulamalar: 

1) Biz Arap Alevilerinin, batini bir namazı vardır. Bir “amca” dediğimiz kişinin yanında 

bu öğretilir. O süreçte 16 tane sure tane tane bitirinceye kadar ezberlenir. Bir gün biri burada 

namaz öğrenirken kafasını yukarı doğru kaldırır; Şeyh Sultan Abdulaziz’in suretini görür. Onun 



53 

 

namazı nasıl öğrendiğini izlediğini anlattı ve namazı öğrenmesinde ona bir güç, kuvvet 

verdiğini söyledi. (KK.8)  

2) Çocuk amcaya namaz (sırrı) öğrenmeye gideceği vakit, çocuğu namaza hazırlamak için 

üç tane bayram (adak) yapılır; o çocuğa amcası tarafından yavaş yavaş sureler ritüeller eşliğinde 

verilir ve onu sindirerek ezberlemesi istenilir. Surelerin ezberlenmesi bittikten sonra çocuk, 

şeyhinin yanına gider ve tam namazı orada öğrenir. Şimdi burada tam ortasındaki ikinci adak 

gerçekleştiriliyor; çocukla birlikte toplu namaz kılındı ve ikinci aşama gerçekleşti. Bu sebeple 

adağımızı yapıp, davet verdik; etli bulgur aşı pişirildi yağlı simit yapıldı ve o herkese dağıtılıp, 

yediriliyor. Buraya gelemeyenlere ve eşe dosta kovalara doldurup dağıtıyoruz ki herkes 

adağımızdan faydalansın. (KK.8) (KK.9) (KK.10) 

1.12. ŞEYH ALİ ISSUVAYRE TÜRBESİ 

Şeyh Ali Issuvayre türbesi, Antakya- Samandağ yolu üzerinde Yeşilköy 

Mahallesindedir. Türbe patika bir yolun hemen sağında yolun tepesinde kalır. Türbe bir bahçe 

içindedir. Türbede bir makam odası, adak ve kurbanların kesilmesi ve dağıtılması için ayrılan 

bir mutfak bölümü vardır. Asıl makam odasının hemen önünde bir mezarlık yer almaktadır. 

Dışardaki bu mezarın, onun yolundan giden bir dervişe ait olduğu rivayet edilmektedir. Makam 

odası kare yapılı beyaz boyalı üstü kubbeli bir yapıdır. İçinde bir adet sanduka vardır. Yerde 

minderler, ziyaretçilerin kesip almaları için bırakılmış yeşil bezler, bir çanak içinde bahur, mum, 

zeytinyağı ve pamuklar bulunmaktadır.   

Ali Issuvayre hakkında edinilen bilgiler sınırlı olmakla birlikte, döneminde tanınmış bir 

Şeyh olduğu rivayet edilir. Burada yaşamış, burada ikamet etmiş olduğundan ve bulunduğu yere 

nur düştüğü için burası makam halini almıştır.  

Türbe, cilt hastalıkları, sıkıntılardan kurtulmak, adak adamak, dilek dilemek gibi 

sebeplerle ziyaret edilmektedir.  

Türbe-Ziyaret Hakkındaki Anlatılar ve Uygulamalar: 

1) Vakti zamanında Ali Issuvayre’nin yanına iki tane atlı gelir. Bunlar bir yerlerde satış 

yapan tüccardır. Bu iki adam, her yerde durup satış yapıp, yollarına devam ederler. Bunlar, Ali 

Issuvayre’den çok aç oldukları için yemek yedirmesini ister. O zamanlarda da kıtlık olduğundan 

insanlarda un filan yok. Ali Issuvayre hanımına: “Bize git hamur yoğur, pişir, ekmek yap.” der. 

Hanımı: “Un yok bizde.” der. Ali Issuvaye: “Besmele çek, gir mutfağa, aç dolabı, başla sen.” 

der. Hanımı mutfağa girip dolabı açar dolaptan un taneleri dökülür. Hanımı ekmek yapar, 

misafirlere yedirir, içirir, doyurur ve öyle gönderir. (KK.7) (KK.77) 



54 

 

2) Bir kadın, koyunlarının tüyleriyle urgan örerken tam işini bitirmek üzereyken bir kartal 

gelip onu alıp, götürür. Kadın, bu kadar emek sarf ettim neden böyle oldu, ben bunu 

hakketmedim diyerek şaşırıp kalır. Kadın durumu anlatmak için Ali Issuvayre’nin yanına gider. 

Ali Issuvayre ona: “Bu Allah’tan geldi.” der. Kadın sinirlenip gider. O sırada da Ali 

Issuvayre’nin yanına dört kişi gelir. Bunlar denizden gelirler; denizde fırtınaya yakalanırlar. 

Fırtına o kadar kuvvetlidir ki adamların gemilerindeki bütün mallar denize dökülecekken o 

sırada adamlar Allah’tan yardım diler. Sonra karga, üstlerine kadından yakaladığı urganı atar. 

Adamlar, hemen o iple bütün malları birbirine bağlarlar. Adamlar duaları kabul olunca bir adak 

adarlar karaya ulaştığımızda biz fakirlere yardımda bulunalım, para dağıtalım derler. Ardından 

Ali Issuvayere’nin yanına gelirler. Issuvayre’de hemen kadını yanına çağırır ve bu paranın bir 

kısmını o kadına verir. Kadın: “Bu para nereden?” diye sorar. Ali Issuvayre anlatır: “Hani senin 

çalınan urganın var ya o bu adamların gemide fırtınaya yakalandıkları anda satacakları ürünleri 

denize düşmesin diye imdatlarına yetişir adamlarda adak adarlar fakirlere dağıtmak için işte bu 

onun parasıdır.” der. (KK.7) 

3) Komşusu Ali’ye: “Valla bu yıl senin mahsullerin çok iyi ha.” der. Ali de ona: “Yapma 

ya ben Allah’ın huzurunda ne yaptım ki o beni bu şekilde mükafatlandırıyor.” der. (KK.7) 

4) Herkes Ali’nin ne kadar fakir bir insan olduğunu bilir. Köylüler onunla dalga 

geçerlermiş. Bir gün köye yeni gelen birine Ali’nin yanında zeytinyağı bulabilirsin demişler. 

Ali’nin yanına gelip zeytinyağı sorulunca Ali, sinirlenip bunu yapanlara beddua etmiş: 

“Yüzünüz kararsın, Asla karşınıza iyi şeyler çıkmasın.” demiş. Bu beddua hemen gerçek olmuş 

yapanların yüzleri kararmış. (KK.7) 

5) Bir adamın işleri yürümediği, yolunda gitmediği için bu türbeye gelip dua edip adak 

adar. Sonrasında işleri yoluna girer. Adam buraya gelip adağını gerçekleştirir ve yerine getirir. 

(KK.6) 

6) Ellinde siğil çıkan hasta, sabahın erken saatlerinde güneş doğmadan türbeye gider. 

Kimse görmeden türbenin yanındaki ağacın küçük kozalaklarını toplayıp onları toprağın altına 

gömüp sırtını dönerek ve arkasına hiç bakmadan oradan uzaklaşırsa; işte o kozalaklar eridikçe 

ellerindeki siğillerde gider, iyileşir. (KK.7) 

1.13. ŞEYH AHMET EL ĞLEM TÜRBESİ 

Şeyh Ahmet El Ğlem türbesi, Hatay’ın Samandağ ilçesine bağlı Uzunbağ 

Mahallesindedir. Türbenin kendisi geniş bir bahçe içinde ağaçların arasındadır. Türbe, kare 

yapılı üstü kubbe biçiminde beyaz boyalı bir yapıdır. Makam odasının hemen yanında kutsal 



55 

 

kabul edilen 100 yıllık bir ağaç vardır. Makam odasının içinde birbirine bitişik 3 sanduka yer 

alır. Bu sandukaların üzeri açık yeşil bir bezle örtülüdür. Bunun da üstünde Kuranı Kerimler 

dizilidir. Yerlerde silindir biçiminde sağlık taşları vardır. Bir tabakanın içinde bahur taneleri ve 

zeytinyağı şişeleri yer alır. Makam odasının dışındaki bahçede adak ve kurban kesme, misafir 

ağırlama ve mutfak bölümü gibi yerler mevcuttur.  

Şeyh Ahmet El Ğlem hakkındaki rivayete göre; onun yaşadığı dönemde köyün önde 

gelen şeyhlerden biri olduğu ve gösterdiği kerametler sebebiyle mübarek bir insan olarak kabul 

edildiği ifade edilir. Ölümünden sonra ise türbenin bulunduğu yere nur indiği ve bunun üzerine 

buranın türbe halini aldığı rivayet edilir.  

Türbeye genellikle çocukları olmayan aileler çocuk sahibi olabilmek için gelirler. Bunun 

dışında herhangi bir konuda dilekte bulunmak ve adak adayanlar da türbeyi ziyaret ederler. 

Türbe-Ziyaret Hakkındaki Anlatılar ve Uygulamalar: 

1) Bir Ramazan Bayramı, Şeyh Ahmet buraya gelir, insanlarla birlikte namazını kılar. 

Sonra herkes evlerine dağılacakken, Şeyh Ahmet’e: “Seni biz bırakalım.” derler. O da: “Hayır, 

ben giderim.” der. Ama onun gideceği yoldan Uzunbağ nehri geçmektedir. Aylardan kış vakti 

dışarda yağmur yağıyor, nehrin suyu çok yüksek bir halde, etraf zifiri karanlık bir vaziyette 

Şeyh Ahmet yola koyulduktan sonra önü gündüz gibi aydınlık. Nehre ulaştığında ise nehrin 

suyu çekilip azalır, suyun hızı kesilir. (KK.6) 

2) Bu türbede 100 yıllık bir ağaç var. Ayağında telül çıktı. Ağacın yaprağından az bir şey 

alıp ayağını yıkıyorsun, vuruyorsun ayağını sonra türbenin içindeki zeytinyağından alıp üstüne 

onu sürüyorsun. Birkaç defa bunu tekrarlıyorlar. Sonra iyileşiyor. Kaç sefer oldu böyle şahit 

oldum. İnsanlar iyileşti. (KK.6) 

3) Çocukları olmayan kimseler gelir ve 3 hafta boyunca cuma günleri buraya gelip ziyaret 

ederler. Sonra aradan 1-2 ay geçmeden eşi hamile kalır ve buraya gelip adaklarını keserler. 

(KK.6) 

4) 10 yıl boyunca çocuğu olmayan insanlar geldi. Dua edip burada 3 hafta üst üste cuma 

günü yattılar. Ve bazılarının yüzlerine nur iner burada yattıklarında, 4. Haftada çocukları oldu. 

Temiz kalpli olmak, inanmak gerek. Niyetin bozulursa kesinlikle olmuyor. (KK.6) 

5) Birinin 17 yıl boyunca çocuğu olmuyormuş. Buraya gelen kimselerden çocukları 

olduğunu duymuş ve öylece bu türbeye gelmiş. Duasını etmiş, burada yatmış. Sonra erkek 

çocuğu olmuş ve buraya gelip adak için dana kesip dağıttı. (KK.6) 



56 

 

6) Dayımın eşinin çocuğu olmuyordu. Buraya gelip erkek çocuk için adak adayıp, 

dileklerini dilemişler. Sonra erkek çocukları oldu. Adını da Ahmet koydular. Adağını da burada 

kestiler. (KK.6) 

7) Kötü niyetli bir insan türbeye geldi. Türbenin önündeki ağacın yaprağından kopardı. 

Ondan sonra ağaç meyve vermez oldu. (KK.6) 

1.14. ŞEYH ABDULLAH EL MĞAVRİ TÜRBESİ 

Şeyh Abdullah El Mğavri türbesi, Hatay’ın Samandağ ilçesine bağlı Uzunbağ 

Mahallesindedir. Türbe etrafı çevrili bir bahçe içindedir. Dışında ağaçların altında insanların 

dilek dileyip oturabilmeleri için banklar dizilidir. Hemen karşısında kurban ve adakların 

kesileceği alan ve mutfak bölümü yer alır. Makam odası kare planlı beyaz boyalı kubbe biçimli 

bir yapıdır. İçerisinde bir adet sanduka, Kuran’ı Kerimler, minderler, sağlık taşları, bahur 

taneleri, zeytinyağı, pamuk ve yardım sandığı vardır.  

Şeyh Abdullah El Mğavri’nin, eski zamanda savaşlar olurken denizde kafirleri batırdığı 

anlatılır. Savaşta önemli bir anda kafirleri mağlup ederek aracılık etmiş bir İslam dervişi 

sayıldığı rivayet edilmektedir. (KK.4) 

Türbeye hastalıktan kurtulmak, çeşitli adak ve dileklerde bulunmak için ziyaret edilir. 

Bir hastalığı olan kimse buraya gelip dilek diler ya da kurban keserse hastalığı iyileşir, şifasını 

bulur. (KK.4) (KK.5) Ayrıca beli ağrıyan hastalar buraya gelip o silindir taşları belini sürerler. 

Burada 1 gece yatarlar, dua okurlar. Sonra iyileşirler. (KK.5) 

1.15. HZ. EL ARABİ VE İMAM ALİ ZEYNÜLABİDİN TÜRBESİ  

Hz. El Arabi ve İmam Ali Zeynülabidin türbesi Hatay’ın Defne ilçesine bağlı Armutlu 

Mahallesindedir. Türbe Asi Nehri kıyısında geniş bir bahçe içindedir ve iki ayrı makam odası 

vardır. Bahçenin girişinde Hz. El Arabi’nin makamı yer alır. İçinde; üzeri yeşil renkli bezle 

örtülmüş mermer kaplı bir sanduka yer alır. Bahçenin iç kısmında ise İmam Ali Zeynülabidin’in 

makamı yer alır. Makam odasının giriş kapısında “Hz. Muhammed Sallallahu Aleyhi Veelihi 

Vesellem ile Hazreti Ali’nin Torunlarından Hazreti Hüseyin Oğlu İmam Ali Zeynülabidin’in 

Makamı ile Bu Kubbei Mübareke Şeref Bulmuştur. 2000” yazmaktadır. Türbenin iç kısmında 

bir adet mermer kaplı sanduka, yardım sandığı, bahur, zeytinyağı ve reyhan yaprakları vardır. 

Türbenin dış bahçesinde adak ve kurban kesmek için bölümler ve misafirleri ağırlamak için 

banklar yer almaktadır.  

Hz. El Arabi hakkında bilgilere 10. Maddede yer verilmiştir. İmam Ali Zeynülabidin 

hakkındaki rivayete göre; soyunun Hz. Ali’ye dayandığı ve onun torunlarından biri olarak 



57 

 

görüldüğü ifade edilir. Bunun yanında savaş zamanı Hatay’daki kafirlerle savaşıp, İslam’ın 

öncülerinden olmuş ulu bir şahıs olduğu rivayet edilir. 

Türbe, genellikle şifa bulmak için gelen kimseler tarafından ziyaret edilmektedir. Bunun 

dışında türbeyi; bir okul kazanmak, sınavı geçmek veya sıkıntılı bir halden kurtulmak gibi 

nedenlerden dolayı da ziyaret edenler de vardır.  

Türbe-Ziyaret Hakkındaki Anlatılar ve Uygulamalar: 

1) Bu zat burada teşrif etmiş. Bu zat, Peygamberler savaşında buradan geçmiş. Savaş 

zamanı Gayrimüslim düşmanları İmam Ali Zeynülabidin ile birlikte şehrin çıkışına kadar 

şimdiki St. Pierre kilisesine kadar kovmuşlar. El Arabi, ilk önce Simon manastırının oradan bu 

teşrif makamına kadar gelerek kafirleri kovuyor ve onlarla savaşıyor. Sonra buradan şehrin 

çıkışına ilerliyorlar. (KK.61)  

2) Bir gün bir kadın eşiyle birlikte türbeye gelir. Uzun zamandır çocukları olmaz. 

Tütsülerini yakıp, dualarını ederler. Birkaç ay sonra o çift yeniden türbeye gelir. Kadın 

hamiledir. Adak adarlar ve kurbanlarını kesip, dağıtırlar.  Ben böyle birçok örnek gördüm. 

İnsanlar çaresiz kaldıklarında bu mübarek zatlar aracılığıyla Allah’tan yardım dilerler ve içten 

inanan herkesin duası kabul olur. (KK.61)  

3) Ben hastayım, önce Hıdır (as) Büyük ziyaretine gittim. Sonra buraya geldim. Bahurumu 

yaktım. Ayaklarıma ziyaretteki zeytinyağından sürdüm. Ziyaretin içinde duamı okurken etrafını 

tavaf ettim. İnanıyorum ki ben bu zatların yüzü hürmetine iyileşeceğim. Şifa bulacağım. 

(KK.62)  

4) Ben ziyarete bahur ve zeytinyağı bıraktım. Başka gelecek olan insanlarda şifalanıp 

faydalansınlar diye. Duamı edip dileğimi dileyeceğim. Sıkıntılı bir halden kurtulmak istiyorum. 

Vücut ağrılarım var, Allah’ın izniyle bu zatların hürmetine şifa bulacağıma inanıyorum. 

(KK.63)  

5) Bir gün ben ağaçtan düşüp belimi kırmıştım. Ayağıma da protez takılmıştı zor zamanlar 

geçirdim. Beni türbeye getirdiler. Duamı ettim. Rüyamda bana şifa verdiler. Belim kısa sürede 

iyileşti. (KK.63)  

6) Bir ara benim çocuğum 12-13 yaşlarındayken yarım saat oturup ayağa kalksa başı 

dönüp, düşüyordu. Doktora gittik ilaçlar verdi ama bir türlü çocuğum iyileşmedi. Sonra bu 

türbeye geldik. Çocuğumu türbeye geçirdim, bahurunu yaktım, birlikte dua ettik. Çocuğumun 

artık başı dönmez oldu. (KK.60)  



58 

 

7) Hristiyan bir kadın bu türbeyi üst üste rüyasında görmüş buraya geldi: “Benim adağım 

var, 3 hafta boyunca buraya gelip türbeyi temizleyip, süpüreceğim.” dedi. (KK.61)  

8) Benim amcam kaza geçirdi. Beyin kanaması olmuştu. 24 gün yoğun bakımda kaldı. 

Buraya gelip dua ettik ve türbenin içinde bir kapta suyu 1 gece boyunca beklettik. Sonra alıp 

amcama götürdük, ona içirdik. Amcam şifasını buldu. (KK.62)  

1.16. HZ. HIDIR (ZEYTUNİ) TÜRBESİ 

Hz. Hıdır (Zeytuni) türbesi, Hatay’ın Antakya ilçesine bağlı Armutlu Mahallesinde 

Mehmet Yeloğlu köprüsü üzerindedir.  Türbe, köprünün yol güzergahının tam ortasındadır. 

Türbenin oluşumunu anlatan rivayete göre; Hz. Hıdır’ın bu yoldan geçerken atını zeytin 

ağacına bağlamasıyla kutsallık kazanan ağaç, zaman içinde insanların rüyalarına da girerek 

çevresi kapatılmış ve bugünkü türbe görünümüne ulaşmıştır.  Türbe, kare biçimli yapıdır ve 

tavanından zeytin ağacının dalları uzanmaktadır.  Türbenin içinde ise; zeytin ağacının gövdesi 

ve kovuğu, bir adet dikdörtgen biçiminde mermer kaplı sanduka, Türk bayrağı, Hz. Ali’nin bir 

portesi, Kuran-ı Kerimler, silindir biçiminde sağlık taşları, yardım sandığı, bahur, zeytinyağı ve 

pamuklar bulunmaktadır.  

Kaynak kişilerin ifadesine göre türbe, daha çok hastalıktan, sıkıntılı halden kurtulmak, 

kaza ve musibetten sakınmak gibi sebeplerle ziyaret edilmektedir. Bunların dışında türbeye her 

türlü sebeple de dilek ve duada bulunmak isteyen kimseler de gelmektedir.  

Türbe-Ziyaret Hakkındaki Anlatılar ve Uygulamalar: 

1) Günün birinde Hz. Hıdır’ın yolu buradan geçer. Buradaki zeytin ağacının gölgesinde 

durup, dinlenir ve atını bu ağaca bağlar. O yüzden bu ağaç mukaddestir. Kutsal kabul edilir. O 

yüzden aralıklı olarak bu ağacın üzerine nur iner. (KK.59) 

2) Zamanında köylü bir ağa buraya gelip, bu ağacı sökmeye çalışır. Baltayı ağacın 

gövdesine bir vurur. Balta ağanın ayağına sekip gelir. Sonra o ağanın rüyasına beyaz giyimli, 

sakallı, uzun boylu bir adam gelir. Onu nerdeyse boğacak kadar öfkeli olduğunu görür. Adam: 

“Bu ağaca dokunmayacaksın!” der. Köylü ağası o günden sonra herkese Hıdır (as) gördüğünü 

ve bu ağacın mukaddes olup yerinden oynatılmaması gerektiğini söylemeye başlar. Hatta 

başında nöbet tuttuğu anlatılır. (KK.59) 

3) Burası türbe haline gelmeden önce bizlere önceleri burada yalnızca ağacın olduğu 

anlatılırdı; zamanında zeytin ağacı bir kişinin rüyasına girmiş ve rüyada buranın Hz. Hıdır’ın 

uğradığı bir durak olduğu ve bu sebeple kutsal olduğu ona anlatılmış o vakitten sonra 



59 

 

hayırseverlerle birlikte ağacı çevreleyip böyle türbe haline almış, böylece bugünkü halini almış. 

(KK.59)   

4) Bu yolda köprü yapılacağı zaman ağacın kökünü kaydırmak istediler. Çünkü ağaç tam 

yolun ortasına geliyor. Büyük kepçe geldi; ağaca doğru başını dokundurdu, kepçenin demirleri 

yamuldu. Bu ağaç izin vermedi. Yerinden kıpırdamadı. (KK.59) 

5) Oğlum uzun yola çıkacak. Onu uğurlamadan önce mutlaka türbeye getiririm; tütsü 

yakar, dua ederiz. Yolculuğu kazasız, belasız sağ salim geçsin. Hayırlısıyla gideceği yere ulaşsın 

diye bunu hep yaparız.  (KK.79) 

6) Ben büyük bir hastalık geçirmiştim. O sıralarda annem türbeye gelip, dua etmiş ve adak 

adamış. Eğer ki ben sağlığıma kavuşursam makamın üstünde serili olan yeşil örtüyü 

yenileyeceğini, türbeye getireceğini söylemiş. Ben sağlığıma kavuştum. Annem yeşil örtüyü 

herkes faydalansın diye ziyarete getirdi. Adağımızı gerçekleştirdik. İnşallah başkaları bu 

örtüden kesip çocuklarına, kendilerine alıp yararlanacaklar. (KK.55)  

7) İnsanlar buraya gelip; dualarında hastalıkları için Hz. Hızır’ın kendilerini ameliyat 

etmelerini dilerler. Çoğu iyileşip gelir, anlatır. Rüyalarında Hızır As. gördüklerini ve ameliyata 

bile gerek kalmadan şifalandıklarını söylerler. (KK.79) 

8) Ben bir ara çok sıkıntılı bir haldeydim. Hastalanmıştım. Rüyamda Hızır As. gördüm. 

Daha sonra birçok kez onu gökyüzünde gördüm. Ne zaman sıkıntıya düşsem. Onun için dua 

ederim ve içime bir ferahlık gelir. (KK.55) 

1.17. ŞEYH MUHAMMED EL GARİB TÜRBESİ  

Şeyh Muhammed El Garib türbesi, Hatay’ın Antakya ilçesine bağlı Küçükdalyan 

Mahallesindedir. Türbenin hemen yanında adak ve kurbanların kesilmesi için bir hayırsever 

tarafından yapılmış bir bina vardır. Binanın içinde kurban kesim yeri, mutfak bölümü, üst 

katında ise namaz kılma yeri bulunmaktadır. Türbenin içinde mermer kaplı bir sanduka, 

üzerinde yeşil bir örtü vardır. Zemin halılarla serilidir. Duvarların önünde sandalyeler dizilidir. 

Duvarlarda namazlağı, Hz. Ali’nin tasviri, Türk Bayrağı, silindir biçiminde sağlık taşları, bir 

tepsi içinde bahur taneleri, zeytinyağı ve pamuklar vardır.  

Türbede yatan Şeyh Muhammet El Garip’in, İslam uğruna savaşan bir asker olduğu 

rivayet edilmektedir. Türbe, adak gerçekleştirmek, bayramları kutlamak, kısmet ve baht 

açılması, çocuk sahibi olmak, hastalıktan kurtulmak ve her türlü dilek ve istekte bulunmak için 

ziyaret edilir. 



60 

 

Türbe-Ziyaret Hakkındaki Anlatılar ve Uygulamalar: 

1) Bu yerleşim alanında yaşayan bir kadın, birkaç defa rüyasında Muhammed El Garib’in 

suretini ve burada onun adına bir türbe olmasını görür. Sonra oranın toprak sahipleriyle 

konuşulup bir araya gelinir ve burası türbe olarak vakfedilir. (KK.55) 

2) Eskiden Hz. İsa döneminde, havarilerinin buraya gelmesiyle bir sıkıntı yaşanır. Kafirler 

ile Hz. İsa’nın havarileri arasında bir savaş yaşanır. Bugün St. Piyer Kilisesinin olduğu yerde 

yaşayan halk havarileri istemez. Halk böyle karşı çıkınca Habib-i Neccar’da halka karşı çıkınca 

bir savaş başlar. Bu savaş sırasında Habib-i Neccar’ın yanında savaşan Muhammet El Garip 

şehit düşer. Muhammet El Garip, Habib-i Neccar ile birlikte İslam uğruna savaşarak ölmüş bir 

derviştir.  Onun asker olarak şehit olduğu bizlere anlatılır. Burası onun yattığı yerdir. (KK.55) 

3) Bugün çocuk bayramı, ben buraya kurbanımı getirip adağımı gerçekleştirdim. Çünkü 

Allah bana çocuk nasip eyledi. Çocuklarım var olduğu ve sağlıklı oldukları için bende Allah’a 

şükretmek ve Hz. Muhammed’in de aşkıyla fakir fukaraya kurbanımı dağıtmak istedim. 

(KK.55) 

4)  Biz türbeye gelip, kurbanımızı keseriz. Onun etiyle Hirise yemeğini pişiririz. 

Sonrasında Kur’an-ı Kerim hatmini yaparız. Bütün fakir fukaralara, adağa gelen insanlara 

yardım olarak kova kova bu yemekten dağıtırız. (KK.58) 

5) Kimi genç kızlar bahtları, kısmetleri açılsın diye duvara bahur yapıştırırlar. Eğer bahur 

duvara yapışırsa kısmetlerinin açılacağına inanırlar. Reçine gibi olan bahur tanesini ellerine 

alırlar üç defa duvara sürterek yapıştırma hakları vardır. Eğer üç defada sürterek yapıştırmaya 

çalıştıklarında bahur duvara tutunursa o dilek gerçek olur. (KK.58)  

1.18. HZ. HIZIR, ŞEYH DAHİR VE ŞEYH HASAN İL CİLLİ TÜRBESİ 

Hz. Hızır, Şeyh Dahir ve Şeyh Hasan İl Cilli türbesi, Hatay’ın Defne ilçesine bağlı 

Sümerler Mahallesindedir. Türbe binası içinde üç makamı barındıran avlulu bir yapıya sahiptir. 

İlk giriş kapısında üç zatın isimleri yazmaktadır. Girişin hemen önünde Şeyh Hasan İl Cilli’nin 

makam odası yer alır. Makam odasının girişinde büyük bir çınar ağacı vardır. Odanın içinde; 

mermer kaplı üstü yeşil bez ve Kur’an-ı Kerimlerle dizili bir sanduka bulunur. Avlunun diğer 

tarafında Hz. Hızır ve Şeyh Dahir’e ait olan bir diğer makam odası yer alır. Makam odasının 

hemen karşısında ikinci bir çınar ağacı dikilidir. Bu odanın içinde ise; mermer kaplı iki sanduka, 

yerlerde halılar, sağlık taşları, bahur, pamuk ve zeytinyağı bulunur. Avlunun sağ kısmında 

mutfak bölümü vardır. Bunun hemen yanında ocak ve kesim yerleri bulunur. Avlunun üst 

katında ise namaz kılma ve misafir ağırlama bölümleri yer alır.  



61 

 

Türbede adı geçen zatlar hakkında bilgiye ulaşılamamıştır. Fakat Hz. Hızır’ın Hatay 

sınırları içinde birçok makamı olduğunu düşünürsek bu makamının da onun uğradığı, ayak 

bastığı ve kerametini gösterdiği bir mekân olması aşikardır.  

Türbe, her türlü dilek ve isteklerde bulunmak amacıyla ziyaret edilir. Bunun yanı sıra 

halk adak ve bayramlarını orada gerçekleştirmek için de türbeyi ziyaret eder.  

Türbe-Ziyaret Hakkındaki Anlatılar ve Uygulamalar: 

1) Benim babamın 7 yıl boyunca çocukları olmuş ama olanların hepsi doğduktan 3-5 ay 

sonra ölmüş. Durum böyle olunca babam türbeye gelip dua etmiş ve çocuk bayramına niyet 

edip adak adamış ve bunu her yıl yerine getireceğine söz vermiş. Bayramı tutmaya başlamış. 

Sonraki yıllarda babamın çocukları doğmuş ve yaşamış. Sonra ben oldum zaten. O yüzden biz 

hala bu bayramı tutuyoruz. Bugün adağımızı gerçekleştirdik; kurbanımızı kestik, hirise 

yemeğini pişirdik, herkese dağıtıyoruz. Bu bayram böyle yıllarca devam edecek.  (KK.56) 

2) Bir daha 6 şubatta yaşananlar yaşanmasın. Allah sevdiklerimizi korusun. Kazadan 

beladan sakınsın diye ziyaretin içinde bahurumu yaktım ve duamı ettim. Buraya gelip dua 

etmek benim içime huzur veriyor. Bu zatların bize aracılık edeceğine inancımız var. (KK.55) 

(KK.57) 

1.19. SOFU BABA TÜRBESİ  

Sofu Baba türbesi, Hatay’ın Antakya ilçesine bağlı İplikpazarı Mahallesinde kendi adına 

yapılmış caminin içindedir. Caminin minaresi depremden epey zarar görmüştür. Fakat yapının 

iskeleti hala sağlam bir şekilde kendini korumaktadır. Caminin iç avlusunda iki makam odası 

bulunmaktadır. Bunlardan ilki Sofu Babanın kendisine ait mezarın bulunduğu odadır.  İçinde 

kıbleye doğru konumlandırılmış bir adet sanduka vardır. Diğeri ise Sofu Babanın eşine ait 

odadır.  İki sandukanın üzeri de yeşil ipek bir örtüyle kaplanmıştır.  

Sofu Baba, asıl adı Şeyh Yusuf olan halk arasında aldığı lakapla Sofu Baba olarak anılan 

bir zattır. 18. Yüzyılda yaşadığı rivayet edilir. 1819 yılında önce kendi adıyla bu camiyi ve 

dışarda bulunan çeşmeyi yaptırmış sonra ölümüyle buraya defni gerçekleşmiş ve yapı bugünkü 

türbe halini almıştır. Yapı 2007 yılında Vakıflar Genel Müdürlüğü tarafından onarılmıştır. Sofu 

Baba hakkında edindiğimiz rivayete göre; bu camide imamlık yapmış, halka yardımcı olup 

doğru yolu göstermiş ve burada ikamet edip burada yaşamı son bulmuş muhterem bir zat olarak 

anılmaktadır. 

Türbe, genellikle mevlit okutmak, Kur’an- Kerim okumak, namaz kılmak, Sofu Baba 

ve eşine duada bulunmak maksadıyla ziyaret edilir. Türbede okutulan mevlitlerin çoğunluğu 



62 

 

yeni doğan bebekler içindir. Anne ve babalar evlatlarının hayırlı bir vatan evladı, dürüst, saygılı 

ve muvaffak olabilmesi için dualar ederek okuttukları mevlitle çocuklarının gelecekte iyi 

yetişmesi için Allah’a dilekte bulunurlar. (KK.65) (KK.66)  

1.20. HIDIR ELVAN TÜRBESİ 

Hıdır Elvan türbesi Hatay’ın Antakya ilçesine bağlı Haraparası Mahallesindedir. Türbe 

geniş avlulu bir bahçe içindedir. Bahçede mutfak için ayrı odalar, ocak ve pişirim yerleri, kurban 

kesim yerleri, misafir ağırlama ve yemek yerleri ve oturma alanları olmak üzere birçok bölüm 

vardır. Türbe, dikdörtgen biçiminde beyaz boyalı üstü kubbeli bir yapıdır. İçinde ilk giriş 

bölümü yer alır; burada baş örtüleri, tesbih, gömlek, ayakkabılık ve bahur ocağı bulunur. İç oda 

makam odasıdır; bir adet mermer kaplı sanduka vardır.  

Türbe, Hz. Hızır’ın uğradığı yerlerden biri olması bakımından kutsal olarak kabul edilir 

ve bu sebeple türbe halini aldığı rivayet edilir. Halk arasındaki bir diğer rivayet ise; Hz. Hızır’ın 

dokunduğu, ayak bastığı ve oturduğu yerin kutsallaştığı inancıdır. Kutsal olan yere de nur indiği 

inanışı hakimdir. Eskiden bu türbenin yanında Osmanlı döneminden Civelek ailesinin yaşadığı 

ve o dönemde türbenin sadece küçük bir kubbeli yapıda olduğu anlatılır. Bu ailenin türbede 

yaşanan birçok mucizeye; Hızır’ın herkesin yardımına koşması, ihtiyacı olanın yanında bitmesi 

gibi türlü hadiselere şahitlik ettiği rivayet edilir. Bu bakımdan türbe, Hz. Hızır’ın ayak bastığı 

bir mekân olarak kabul görür. (KK.64) 

Türbe, her türlü dilek ve istekte bulunmak isteyen halk tarafından ziyaret edilmektedir. 

Türbe-Ziyaret Hakkındaki Anlatılar ve Uygulamalar: 

1) Bu binayı inşa eden Mehmet Güven çocukken buraya gelip dua ettiğinde Hz. Hızır’ın 

nurani suretini görmüş. Bunun üzerine büyüyüp bunu yapabilecek güce eriştiğinde buranın 

bakımını ve düzenlenmesine öncülük etmiştir. Hz. Hızır’dan el almış bir kişidir. Birçok kişi 

hastalıkları olan kimselere şifa verdiğini anlatır. (KK.64) 

2) Ben Hz. Hızır’ı gerçekte gördüm. Ondan sonra ben buraların bakımını üstlendim. Ben 

eskiden türbeleri kendi çabamla kireçle beyaza boyardım. Dedim ki ben buraları yağlı boyayla 

boyayacağım sonra daha da iyi hale getireceğime söz verdim. Elhamdülillah Hz. Hızır’ı hala 

rüyamda, gerçekte suretini görüyorum. Onun yolunda insanlara yardımcı olmak benim bir 

görevim. (KK.70) 

3) Bir gün bu türbeye geldim. Dualar ettim, Mehmet Güven hocamız da buradaydı. Onun 

Hz. Hızır’dan el aldığına inanırız. O benim parmağımı gördü. Doktora gitmiştim bir çaresi 

bulunamamıştı artık parmağım kesilecek derecedeydi. Güven, benim elimi iyileştirdi. (KK.64) 



63 

 

1.21. HABİB-İ NECCAR TÜRBESİ 

Habib-i Neccar Türbesi ve Camii, Antakya’nın eski şehir dokusunun hemen ortasına 

rastlayan bir bölgede ve şehri doğu-batı yönünde baştan başa kat ederek ikiye bölen Kurtuluş 

Caddesi (Eski Kışla-Dörtayak Caddesi) ile Ata Köprüsü’nden dağ yönüne uzanan Kemalpaşa 

Caddesi’nin kesiştiği yerdedir (Tekin, 2006:53).  

Türbe, cami avlusunun giriş kapısının hemen sol tarafında yer almaktadır. Buradan ilk 

girdiğimiz odada Yahya ve Yunus’ a ait makamlar bulunmaktadır. Daha sonra bu odanın bir 

ilerisinde “Habib-i Neccar Ziyaretgahı” adlı aşağıya doğru üç katlı odalar bulunmaktadır. İlk 

katı ziyaretçilerin namaz kılması için ayrılmış bir bölümden oluşur. İkinci katında kimliği 

belirsiz iki mezar yer almaktadır. En alt üçüncü katta ise Habib-i Neccar ve Şem’un u Sefa’ya 

ait sandukalar bulunmaktadır. Bu odacıklarda halılar serilidir. Gelen ziyaretçiler buralarda 

namazlarını kılıp, dua edebilmektedir.   

Türbe, sağlıklı bir çocuk doğurmak, kısmetin açılması, sınavları kazanmak gibi her türlü 

dilek ve duada bulunmak için ziyaret edilmektedir.   Türbeye ziyarete gelenler iki rekât namaz 

kılmadan türbe mekânından ayrılmazlar.  

Türbe-Ziyaret Hakkındaki Anlatılar ve Uygulamalar: 

1) Habib-i Neccar Hz. burada büyük bir insandır. Buranın emiri gibi biri. Buraya havariler 

gelir. Hz. İsa’nın tek olan dinine halkı davet ederler. Habib-i Neccar’ da onlara sorar: “Sizin 

dininiz nasıl, tek bir Allah’a mı iman ediyorsunuz?”  Havariler: “Evet.” der. Habib-i Neccar da 

o zaman onlardan bir keramet göstermelerini ister. Havariler keramet gösterir ve böylece Habib-

i Neccar onlara inanır. Daha sonra havariler Habib-i Neccar’dan kavminin de onlara iman 

etmesi için emretmesini, bir şeyler yapmasını ister. Habib-i Neccar da: “Kardeşim siz gelin eski 

dininizi bırakın Allah’a iman edin dersem sizi de beni de katlederler.” der. Havariler: “Peki ne 

yapalım?” der. Habib-i Neccar: “Arkadaşım Şem un Sefa’yı çağırayım, önce onu iman 

ettireyim. O benim sözümü tutar.” der. Habib-i Neccar, Şem un Sefa’ya Allah inancını, 

peygamberinin Hz. İsa olduğunu ve onun dinine inanmamız için iki tane havari gönderdiğini 

anlatır. Fakat bunu halka nasıl inandıracağız, buranın halkı çok azgın bir halk, bizi katlederler, 

burası helak olur diye ekler. Havariler de: “Peki nasıl bir yol izleyelim?” der. Habib-i Neccar: 

“Ben sizi bir meydana çağırayım. Siz İsa Aleyhisselam’ın yaptığı mucizeleri yapın. Ben de 

buna itiraz edeyim. Bakalım halk o zaman ne yapacak?” Havariler: “Tamam, biz bu mucizeleri 

yapalım. Çünkü bize mucize emredildi. Biz Hz. İsa’nın havarileriyiz.” derler. Habib-i Neccar 

bir gün onları bir yere toplar. Halka, onların bir din getirdiğini anlatır. Ama sanki kendi o dine 

inanmamış gibi açıklama yapar ve onların cüzzamlı hastaları iyi ettiğini, kör olanların gözlerini 



64 

 

açtığını söyler. Halk hep bir ağızdan konuşmaya başlar; öyle şey olur mu, sihirbaz bunlar gibi 

laflar ederek, itiraz ederler ve göstersinler o zaman kerametlerini derler. Bunun üzerine 

havariler, ilk önce dualar ederek cüzzamlıları iyi ederler. Sonra halk: “Belki bunda sihirbazlık 

yaptılar o zaman körlerin gözünü açsın.” der. Havariler; dualar ederek, yıllardır kör olan adamın 

gözleri oracıkta açıverirler. Buna rağmen halk, hala iman etmez. En son havariler ölüyü diriltir. 

Havariler ölüyü diriltince Habib-i Neccar: “Ben iman ettim.” der. Şem un Sefa: “Ben de iman 

ettim.” der. Sonrasında halk hepsini bir taşlayarak dağdan aşağı doğru iter. Habib-i Neccar 

elçilerin taşlanmasına karşı çıktığı için onun boynunu vururlar ve başını yukardan aşağıya doğru 

iterler. Şu an ki caminin bulunduğu yerde türbeleri vardır. Fakat Habib-i Neccar’ın başı aşağıda, 

bedeni de yukarıdaki türbededir. Bizim çocukluğumuzda başının düştüğü o yuvarlak yer 

duruyordu. Sonradan tadilat yapılınca o yuvarlağı kapattılar. (KK.74) 

2) Şu an Habib-i Neccar ve Şem un Sefa türbelerinin bulunduğu yer eskiden sadece 

topraktı ve toprağın köşesi Habib-i Neccar’ın bulunduğu yerden su çıkardı. Oradan toprak 

olduğu halde çok güzel bir temiz su çıktığı için o sudan büyüklerimiz hasta olanlara, dermansız 

hastalıkları olanlara bu sudan götürür, içirirlerdi. Vücutlarında yaraları olanlara bu sudan 

götürdüklerinde iyileşirdi. Şimdi oraya kaç defa beton dökülmüş olmasına rağmen ziyaretine 

gidildiği zaman orası hala nemlidir. (KK.74) 

3) Türbede bir taş vardı, o taş her zaman Habib-i Neccar’ın başının ucunda dururdu. 

İnsanlar onu alıp ayağı, beli ağrıyan yerlerine sürerek dua okurlardı. (KK.67) (KK.66) (KK.73) 

4)  Türbeye gelip insanlar adak adarlardı. Çocuğu olmayanlar çocuklarının olması için 

adak adarlardı. Fakat orada kurban kesilmezdi. Sadece ruhu şerifine okunur. İsteyen mevlit 

okuturdu. (KK.68) (KK.69) 

5) Çocuklar altıncı ayını doldurduklarında türbeye gelip buçuk mevlidi okutmak için adak 

adardık. Çocuk altıncı ayını doldurunca bebekle birlikte türbeye gider, eşi dostu türbeye çağırır, 

mevlit okuturduk. Ardından gelenlere hayır duası etmeleri için de lokum dağıtırdık. (KK.66) 

(KK.67) (KK.68) (KK.69) (KK.73) (KK.74) 

1.22. HIZIR (DENİZ) TÜRBESİ 

Türbe, Hatay’ın Samandağ ilçesine bağlı Deniz bölgesindedir. Türbe yuvarlak biçimli 

tüm çevresi camekanla çevrili üstü kubbeli betonarme bir yapıya sahiptir. Türbenin giriş 

kapısında “Hızır Aleyhisselam ile Musa Peygamberin Buluşması Kehf Suresi 60-82. Ayetler” 

yazmaktadır. Türbe makamının içinde ortada duran büyük bir gövdeye sahip kubbe biçimli bir 

kaya parçası yer almaktadır. Bu kayanın çevresi mermerle kaplanmış olup kaya, kirece 



65 

 

boyanmıştır. Bu kayanın üzerinde bir kitabe yer almaktadır. Kitabede ise Kehf suresinin 60-82. 

Ayetleri yazılıdır. Türbe eskiden üstü açık sadece etrafı demir parmaklıklarla çevrili bir 

biçimdeyken günümüzde hayırseverler tarafından bakımı yapılarak bugünkü halini almıştır. 

Makamın 200 m ilerisinde adak kesimi ve mutfak bölümlerinin yer aldığı iki katlı bir yapısı 

daha bulunmaktadır.  

İnsanlar bu türbeyi aşağıda menkıbelerde geçen anlatmalardaki Hz. Musa ile Hz. Hızır’ın 

buluştukları kutsal kaya olması sebebiyle sıkça ziyaret etmektedirler. İnsanlar türbenin içine 

girerek çeşitli dilek, istek, dua ve adakta bulunmakla birlikte aynı zamanda araçlarıyla da 

türbenin etrafını tavaf ederek dua ve dilekte bulunmaları bakımından çok dikkat çeken 

türbelerden biridir.  

Türbe-Ziyaret Hakkındaki Anlatılar: 

1) Bundan yıllar yıllı öncesinde Hıdır Bey köyünde bir ab-ı hayat deresi vardır. Bu suyun 

başında bir ejderha bekler. O sudan içmek isteyenler ejderhaya her yıl bir kız hediye ederler. 

Yıllardan birinde sıra o köyün ağasının kızına gelir. Ağa, kızının her tarafını bağlayarak suyun 

başına bırakır. O sırada dağdan bir çoban mızrağını, kıza yaklaşmakta olan ejderhanın üstüne 

saplar. Sonrasında ejderha yerin altına inerek gözden kaybolur. Ejderha gide gide sert bir kayaya 

çarparak o kayayı parçalar ve oradan Asi nehri doğar. O nehir artık hep akar durur. Çobanın 

yere saplanan mızrağı, yeşerip ağaç oluverir. Halk, çobanın kızı kurtarmasına karşılık ona Hıdır 

Bey adını verir. Kız ile Hıdır Bey evlenir. Bundan sonra herkes Hıdır Beye akıl danışmaya gelir. 

Hıdır Bey zamanının en akıllı adamı olarak bilinir olur.  

2) Günlerden bir gün Hz. Musa, Allah’a zamanın en akıllı adamının kim olduğunu sorar. 

Onun Hıdır Bey olduğunu öğrenince onu nasıl bulacağını merak eder. “Bastonunu yere 

saplayınca yeşerip ağaç olduğu, iki denizin kavuştuğu bir yerde bulursun.” diye Allah’tan nida 

gelir. Bunun üzerine Musa yola çıkar. Bir gün yolu Hıdır Bey köyüne düşer. Oradaki ab-ı hayat 

deresinden su içerken bastonunu yere saplar. Suyunu içtikten sonra bir dönüp bakar ki bastonu 

yeşerip kocaman bir ağaç olur. Sonra yoluna devam eder ve karşısına deniz çıkar. Orada Hıdır 

Beyi bulur, ona: “Benimle yolculuk eder misin? Bana fikirler verir misin?” diye sorar.  Hıdır 

Bey: “Ben ne yaparsam yapayım bana soru sormayacaksın, bunu kabul edersen ancak o zaman 

seninle yolculuk ederim.” der. Musa da: “Tamam.” der. Yolculukları başlar. Bir gemiye binerler. 

Gemi delinip su almaya başlar ve onu o halde bırakırlar. Musa, Hıdır Beye: “Neden terk ettin? 

Neden yardım etmedin?” diye sorar. Başka bir yere giderler. Oradaki bir evin duvarı yıkılmak 

üzere, Hıdır Bey bunu görünce duvarı güzelce sıvayarak sağlamlaştırır. Musa dayanamayarak 

Hıdır Beye neden yıkılmakta olan duvarı sıvadığını sorar. Daha sonra başka bir yere giderler. 



66 

 

Orada sokakta yaramazlık yapan bir çocuğa Hıdır Bey tokat atıp onu öldürür. Yine Musa: 

“Çocuğa neden vurdun? Onu neden öldürdün? diye sorar. Hıdır Bey en sonunda soruların 

cevabını verir: “Korsanlar güzel gemileri çalıyor, bindiğimiz gemi de en güzel gemilerden 

biriydi ve onu korsanlar çalmasın diye batmaya terk ettim. Yıkılan duvarı sağlamlaştırdım. 

Çünkü o evin altında bir hazine var. O evde yaşayan çocukların annesi babası yok. 

Büyüdüklerinde zaten o duvar yıkılacak ve o zaman hazineyi onlar kendileri görüp alsınlar diye 

sıvadım. Çocuğa tokat attım çünkü o ilerde cani bir insan olacaktı, o yüzden öldürdüm. İşte 

şimdi de seninle, burada yollarımız ayrılıyor. Çünkü sen sözünü tutmadın her gittiğimiz yerde 

bana soru sordun.” der. Sonrasında da Hıdır Bey ortadan kaybolur. (KK.24) 

3) Hz. Musa Allah’a sorar: “Ya rab benden sana daha yakın olan kimse var mı?” Allah 

dedi: “Evet, var.” Musa dedi: “Kim?” Allah: “Hz. Hızır” Musa: “Peki ben onu nerede 

bulurum?” Allah: “Bir gün balık pişirdiğinde o balıklardan eğer ki biri canlanırsa bil ki orada 

Hızır vardır.” der. Hz. Musa Kızıldeniz’i yardıktan sonra buraya Samandağ denizine gelir. Şu 

an Hz. Hızır’ın makamının bulunduğu yere gelir. Balık pişirir ve o pişen balık geri canlanır. 

Balık canlanınca Musa Hz. Hızır’ın denizden geldiğini görür. (KK.64)  

1.23. ŞEYH ALİ MUĞEVRİ, ŞEYH ABDULLAH MUĞEVRİ, ŞEYH İBRAHİM 

MUĞEVRİ TÜRBESİ 

Bu türbeler, Hatay’ın Defne ilçesine bağlı Harbiye mahallesinde Yatır Sokaktadır.  

Sokağın başında ilk Şeyh İbrahim Muğevri’nin makamı ilerisinde büyük bahçe altında 

toplanmış Şeyh Ali Muğevri ve Şeyh Abdullah Muğevri’nin makamları yer alır. Üç makam 

odasının içinde bir adet sanduka, Türk bayrağı, yeşil örtü, bahur, mum, zeytinyağı ve pamuk 

bulunur. Dış bahçede kurban kesim yerleri, mutfak bölümü, misafir ağırlama bölümü, çeşitli 

banklar ve namaz kılma yerleri vardır.  

Bu türbelerin üç kardeşe ait olduğu anlatılmaktadır. O sebeple üç makam ayrı ayrı 

yapılmıştır. Hepsinin yattığı yeri temsil etmektedir. 551 seneden beri buranın zuhur ettiği halk 

tarafından bilinmektedir. Bu zatlar halka göre; uzun sakallı, başlarında beyaz kepleri olarak 

tasavvur edilir. Bir rivayete göre de adlarında geçen “Muğevri” kelimesinin “batırmak” 

anlamında kullanıldığı ve bunun sebebinin ise şu hikâyeye dayandığı söylenilir: “Eskiden 

kayıklar üzerinde savaşa yürünürmüş, binlerce kişinin olduğu savaşta bu üç kardeşin olduğu 

tarafa baskın yapılacakken onlar bakmışlar ki öldürülecek, yenilecekler bunun üzerine 

kendilerinin gizli sırrı olan dualarını söylemişler; üç kardeş hep birlikte derin bir şekilde dua 

etmiş ve anında herkesin kayıkları suya batmış. Kafirler telef olmuş.”  Bu anlatılan rivayete 

göre üç kardeş “Muğevri” olarak anılmaya başlanmış. Bunun yanında üç kardeşin de Allaha 



67 

 

yakın bir rütbesi olduğu; Allaha kendini adamış, onun için hep namazını, ibadetini eksik 

etmeyen, ibadetini Allah uğruna yapıp, zikrederek kendilerini bu yoldu yüceltmiş insan 

oldukları anlatılır. Ayrıca öldükten sonra üzerlerine nur indiği söylenir.  

Türbeler, hastalığına çare arayanlar, sıkıntılardan kurtulmak ve çeşitli dilek ve isteklerde 

bulunmak isteyenler tarafından ziyaret edilmektedir. 

Türbe-Ziyaret Hakkındaki Anlatılar: 

1) Eskiden buraya ziyarete gelen insanlar hep nur yağdığını ve bunu gördüklerini anlatırdı. 

Ama artık bu zamanda nur düştüğünü göremiyoruz. Devran değişti, her şey eskisi kadar temiz 

değil. (KK.40) 

2) 3-4 sene evvel bir gün türbeyi ziyarete gelen adamın biri buradaki ağacın altında 

bulunan taştan alıp evine götürmüş. Gece rüyasına iki asker gelmiş: “Sen ziyaretten ne aldın, 

onu hemen götürüp yerine bırakacaksın.” demiş. Adam hemen ertesi gün o taşı getirip yerine 

bıraktı.  (KK.40) 

1.24. ŞEYH İBRAHİM KADDİS TÜRBESİ  

Şeyh İbrahim Kaddis türbesi, Hatay’ın Defne ilçesine bağlı Harbiye Mahallesindedir. 

Türbe, Harbiye Şelalesinden akıp gelen nehir yatağının kenarındaki asma köprünün ucundadır. 

Bölgenin ilk açık yapılı türbelerinden biri olduğu anlatılmaktadır. Türbenin yalnızca üst kubbesi 

bulunmakta ve etrafı demir çitlerle çevrili açık ormanlık alan içindedir. Bölgede henüz açığa 

çıkarılmamış olan Apollon tapınağının türbenin üst taraflarında birkaç metre içerilerde 

olduğuna inanılmaktadır. Türbede dikdörtgen biçiminde bir sanduka, hemen yanında yıllanmış 

bir çınar ağacının kocaman gövdesi, kenarlarda buhurdanlıklar, buhur taneleri, zeytinyağı, yeşil 

çaputlar, çitlere ve ağaca bağlanmış yeşil bezler bulunmaktadır. Makamın hemen yanında bir 

yapı bulunmaktadır. Bu yapının içinde bir odada çevrelenmiş; türbenin kutsallığını alan ve 

yüzyıllardır aktığına inanılan şifalı bir su çeşmesi vardır.  Bu suyun kerametiyle türbe ün 

salmıştır.  

Şeyh İbrahim Kaddis Suriye’den bu bölgeye gelerek bir şeyh olarak yaşamını devam 

ettirmiş; insanlara yardımı dokunan, dinine ve imanına sadık, hayatını Allah yoluna adamış 

derviş bir insan olduğu bilinmektedir. Türbeye yapılan ziyaretlerde onun aracılığıyla Allah’tan 

türlü dilek ve isteklerde bulunurlar. Yine türbede akan sudan şifa bulmak için ziyaret ederler. 

Türbe-Ziyaret Hakkındaki Anlatılar ve Uygulamalar: 



68 

 

1) Şeyh İbrahim, Suriye’nin Lazkiye yöresinden göç etmiş fakir, dini bütün, imanı pek bir 

şeyhtir. Suriye’den gelip Harbiye’de bir ağanın yanında maraba (bahçıvan) olarak çalışmaya 

başlar. Şeyh İbrahim, ağanın tarlasında ekin eker, çok zor geçinir. Buğday hasatında, hasattan 

sonra çoluk çocuğuna ekmek yedirmek için buğdaydan birazını bir köşeye ayırır. Bu arada ağa 

gelir ve ayırdığı buğdayı görür. İbrahim’e bağırıp çağırır ve onu kovar. Şeyh İbrahim: “Aman 

ağam, bu buğdayı çalmadım, evde un kalmamıştı; çocuklarım aç, onlara biraz unla ekmek 

yapıp, yedirdim. Aldığımı sana haber edecektim.” der. Ağa ikna olmayıp verdiği karardan 

dönmez. Daha sonra ağa evine gider, gece vakti olur yatıp uyur. Rüyasında beyazlar içinde 

aksakallı bir derviş görür. Derviş, ona yaptığının yanlış olduğunu söyleyerek der ki: “Senin 

buğdayına Allah’ın bereketi indi, çünkü bu buğdaydan imanlı ve yoksul insanlar karınlarını 

doyurdu. Ayrıca buğdayında onların emekleri ve alın terleri var.” Bu rüya üzerine Ağa ertesi 

gün uyanır uyanmaz gördüklerini karısına anlatır, karısı ona: “Sen büyük günah işledin, bunu 

telafi et.” der. Ağa derhal bahçıvanın yanına gider ve ellerine kapanıp: “Beni affet, bundan böyle 

bu toprakta istediğini ekip biçebilirsin çıkan ürün senindir.” der. Şimdilerde Şeyh İbrahim 

Hazretlerinin türbesine sürekli nur indiği söylenir. (KK.77)  

2) Burada her çarşamba sabahı şifa verdiğine inanılan su akar. Bu suyun yüzyıllardır aktığı 

anlatılır. Bölge halkı ve çevre illerden gelen insanların gelip burada arındıkları, yıkandıkları ve 

şifa gördükleri birçok kez olmuştur. Özellikle de deri hastalıklarına iyi gediğine inanılır. (KK.1) 

(KK.2)  

3) Eskiden mahallenin kadınları çeyizlik yünlerini gelip bu suda yıkarlardı. Suyun 

tazeliğiyle bereketli ve uğurlu olacağı inancı vardı. (KK.1)  

4) Buraya üç Çarşamba üst üste gelinip akan sudan egzama olan yerlerine sürersin sadece 

egzama değil tüm deri hastalıklarına da iyi gelir. Bunu inanarak tekrarlı yaptıktan sonra Allah’ın 

izniyle iyileşmeyen hasta yoktur. (KK.1) (KK.2) (KK.53) (KK.54) 

1.25. ŞEYH YUSUF EBU TURHAN TÜRBESİ  

Şeyh Yusuf Ebu Turhan türbesi Hatay’ın Antakya ilçesine bağlı Ekinciler mahallesinde 

dağın yüksek bir tepesindedir. Türbenin çevresi mezarlıkla çevrilidir. Üst kubbeli dikdörtgen 

yapıda inşa edilmiş türbenin içinde 7 sanduka bulunur. Bu sandukaların üstü sarı üzeri yeşil 

bezle kaplanmıştır. İçerde yatan diğer sandukaların Şeyh Yusuf Ebu Turhan’ın aile fertlerinden 

ve en yakın arkadaşı Şeyh Yusuf Sahib ez-Zencir’e ait olduğu söylemektedir. Yine türbenin 

içinde sağlık taşları, bahur taneleri, bahurdanlık, zeytinyağı, pamuk ve Kur’an-ı Kerimler yer 

alır.  



69 

 

Şeyh Yusuf Ebu Turhan hakkında edindiğimiz bilgiye göre; bölgenin sayılı gelen din 

büyüklerinden, sözüne güvenilen, doğruların peşinden giden ve Alevi ilim önderi olarak kabul 

edilen bir derviştir. Döneminde, ilim öğretmek için birçok öğrenci yetiştirerek bir öğretmen 

sayılmış ve takva sahibi bir insan olarak görülmüştür. Türbenin içinde yatan bir diğer şahıs ise; 

Şeyh Yusuf Sahib ez-Zencir’dir. O, Şeyh Yusuf Ebu Turhan’ın babasından ders almış ve 

öğrenim gördüğü sıralarda oğlu Yusuf Ebu Turhan ile dostluk kurarak yıllar içinde birbirlerine 

candan bağlanan arkadaşlardır.  

Türbe daha çok erkek çocuğu olmayanlar tarafından ziyaret edilmektedir. Ziyaretçiler 

burada adaklarını adamaktadırlar.  Bunun yanı sıra türbe, her türbede olduğu gibi tüm dilek ve 

isteklerde bulunmak isteyenler tarafından da ziyaret edilir. 

Türbe-Ziyaret Hakkındaki Anlatılar: 

1) Birgün Şeyh Yusuf Ebu Turhan’ın yanında candan kıymetli Şeyh Yusuf Sahib ez-Zencir 

adında bir misafiri vardı. Ariflerin buluştuğunda sohbet ettiği gibi sohbet ediyorlardı. Kapı 

çalındı, kapının önünde duranlar kesinlikle dost değildi. Yumruklarcasına vurulan kapıdan 

çıkan sese bakılırsa kapıya vuranın niyetinin iyi olmadığı anlaşılıyordu. Hoş olmayan bu kapı 

vurmasından sonra, iki şeyh ellerindeki kitapları masanın üstüne yavaşça bıraktı. Yan odada 

oturan Şeyh Yusuf Ebu Turhan’ın ailesi, kapıyı açınca silahlı iki Osmanlı askerinin: “Şeyh 

Yusuf burada mı? Onu almaya geldik.” dedikleri duyuldu. Evin etrafını bir korku bir telaş aldı. 

Farklı milletlerin birbirini kendilerine düşman gördüğü bir zamanlardı. Şeyh Yusuf Sahib ez-

Zencir o anda candan kardeşi Yusuf Ebu Turhan’a: “Bunlar seni tanımıyor. İzin ver senin adına 

ben onlarla gideyim, ikimizin de adı Yusuf, sen Türkçe konuşamıyorsun. Derdini doğru 

anlatamaz, kendini savunamazsın.” dedi. Ebu Turhan: “Benim yüzümden senin başına kötü bir 

şey gelmesinden korkarım.” deyince Şeyh Yusuf Sahib ez-Zencir: “Bana dua et! Göreceksin ki 

sağ salim sana geri döneceğim.”  Misafir Şeyh Yusuf, dışarı çıktı: “Ben istediğiniz Şeyh 

Yusuf’um. Niye beni istiyorsunuz?” Askerler: “Hakkınızda şikâyet var. Halkı bölüyor onları 

devleti Aliye’ye karşı kışkırtıyorsunuz. Sizi Halep Valisine almak için emir aldık. Bizimle 

geliyorsun.” derler ve sonrasında ellerine zincir vurarak onu aldılar. Şeyh Yusuf Sahib ez-Zencir 

askerlerin süngüsü önünde elleri bağlı giderken Şeyh Yusuf Ebu Turhan emamesini yere attı ve   

yaşlı gözlerle ona şöyle bağırdı: “Yusuf! Kardeşim! Vallahi bu emameyi sen gelmeden başıma 

koymayacağım.” İki asker Şeyh Yusuf’u aralarına alır yola koyulurlar. Dağların arasından, 

ovalardan yollar aşılır. Askerler belli bir yol aldıktan sonra istirahat etmek için bir gölgelik 

arayıp oturmak istediler. Oturduklarında gözleri, ellerini zincirlerden çözmüş Şeyh Yusuf’a 

yöneldi. Hayrete kapıldılar. Hatta korktular. Ellerini zincirle bağlamışlardı ama şimdi zincirin 



70 

 

halkaları ortadan sökülmüştü. Bu nasıl olmuştu. Sordular: “Bunu nasıl yaptın?” Dedi ki: “İyi 

bağlamamış olmalısınız.” Askerler bu sefer iki kat zincirle bağlayıp yola koyuldular. Askerler 

Şeyh Yusuf’un zincirlerle bağlı ellerine baktılar. Zincirlerin halkaları her adım attığında birer 

birer sökülüp yere düşüyordu. Askerler bu olağanüstü manzaradan sonra bir şey demeden yola 

devam ettiler. Halep valisinin binasına gelindiğinde vali, ellerinin çözülmüş olduğunu görünce 

çok kızdı. Çünkü o askerlere; “Gidin ve Şeyh Yusuf denen adamı ellerinden zincirle bağlı olarak 

bana getirin.” demişti. Vali: “Bunun elleri neden serbest?” diye bağırarak sordu. Vali’ye durumu 

anlatmak kolay değildi. Çünkü inanılması kadar anlatması da zordu. Arap alevi şeyhlerinin 

kerametleri duyulmamış değildi. Vali zincir halkalarının kendi kendilerine sökülme işini 

askerlerden duyunca şaşırdı ve bu olayı kendi gözleriyle görmek istedi. Sonra: “Tekrar 

zincirleyip kilitle bağlayın ve bodrum katındaki hücreye koyun.” dedi. Zincirleyip hücreye 

koydular ve arkalarından kapıyı da iyice kilitlediler. Sabah olunca Vali hücreye indi ve Şeyh 

Yusuf’u hücrede bağdaş kurmuş, zincirlerden kurtulmuş bir şekilde ellerini semaya açmış dua 

ederken görür. Vali, Şeyh Yusuf’a yaklaşıp ona dakikalarca bir şey söylemeden bakıp kaldı. Bu 

gördüklerinde bir hikmet vardır elbette. Elinden tutup onu kaldırdı ve olan biten hakkında 

onunla konuştu. Onun ve dolayısıyla şeyh Yusuf Ebu Turhan’ın masumiyetini anladıktan sonra 

onu vatanına gitmek üzere serbest bıraktı. (KK.77) 

2) Mucizenin bir diğeri de şudur ki; Şeyh Yusuf Ebu Turhan, her sabah şimdiki hazırda 

ziyaretgâhı olan tepeye çıkar oradan dağların arkasındaki Halep’ten haber beklemek üzere 

bekler. Güneş’in batışına kadar evine girmezdi. O günün sabahı Halep’ten bir ışığın gölgesini 

sanki gökyüzünde gördü. Oturur halde iken ayağa kalktı ve ağlamaya başladı. Yanında köy 

halkı onu hiç yalnız bırakmazdı. Onlarda onunla bekliyordu. Şeyh Yusuf’un ağladığını görünce: 

“Canımız sana feda olsun, niye ağlıyorsun?” diye sordular. Şeyh Yusuf: “Mutluluktan, şimdi 

kardeşim Şeyh Yusuf’un Halep kapısından özgür bir şekilde yola çıktığını buraya doğru 

geldiğini gördüm.” Halk dedi ki: “Biz göremiyoruz nerede?” Şeyh Yusuf: “Şu dağların 

arkasında. Bakın yüzündeki nur alev alev yanan bir ateş gibi oradaki dağın arkasından nasıl da 

yükseliyor, görmüyor musunuz?” Şeyh Yusuf Ebu Turhan’a malum olmuştu. Kardeşinin serbest 

kaldığı. Şeyh Yusuf Ebu Turhan: “Kardeşim Şeyh Yusuf Sahib ez-Zencir sağ salim dönmeden, 

sarığımı başıma koymayacağım.” deyip yere koyduğu sarığını, tekrar büyük bir sevinçle başına 

takar. Bu meşhur kerametten sonra da canı pahasına Halep’e giderken defalarca ellerinden 

zincirin kırılıp düşmesinden ötürü, ona Şeyh Yusuf “Sahib Ez-Zencir” unvanı verilir. (KK.77) 

(KK.78)  



71 

 

3) Şeyh Yusuf Ebu Turhan, bir gün Karaali köyünün şeyhi Salih El Kebir’in şehrinden yani 

Antakya’dan zeytinyağı satın aldığını duyar. Şeyh Yusuf Ebu Turhan buna şaşırır ve Şeyh Salih 

El Kebir’e hademesi vasıtasıyla pamuğa sarılmış bir ateş parçasını bir sepetin içine koyar ve 

sepeti örttükten sonra hademesine: “Bu sepeti Şeyh Salih El Kebir’e götür” der. (Bunun anlamı 

Şeyh Salih El Kebir bir kusur işlemiştir. Halbuki Şeyh Salih El Kebir zeytinyağını şehirden 

satın aldıktan sonra evinde yağı yıkamıştır.) Hademe içinde ateş parçası olan sepeti aldığı gibi 

Karaali köyüne Şeyh Salih El Kebir’in evine götürür. Hademe Şeyh Salih’in yanına vardığında 

Şeyh Salih ibadetle meşguldür. Şeyh hademeyi görünce ona özel odasına sepeti koymasını 

işaret eder. Hademe sepeti özel odaya koyar. Bu oda hademeye yabancı değildir. Hademe sıkça 

bu mukaddes iki şeyhin arasında mekik dokur. Genellikle şeyhler birbirlerine mektuplar, 

kitaplar ve meyveler gönderir. İki şeyhte birbirlerine “kardeşim” diye hitap eder. Şeyh Salih 

kardeşi Şeyh Yusuf Ebu Turhan’ın kendisine nar gönderdiğini sanar. Duasını bitirip sepeti 

açtığında pamuk kozası içinde bir ateş parçası görünce Şeyh Salih yaşça kendisinden daha 

küçük olan Şeyh Yusuf için “Bende ne ayıbı gördü ki bu ateş parçasını gönderdi.” Şeyh Salih 

böyle söylendikten sonra sepeti su ile doldurur ve üzerini örttükten sonra hademeye: “Seyyidine 

bunu seyidin gönderdi de.” der. Hademe su dolu sepeti aldığı gibi Aydiye köyüne döner ve su 

dolu sepeti seyidi Şeyh Yusuf Ebu Turhan’a verirken: “Şeyh Salih bana bu sepeti seyidin 

gönderdi de dedi” der. Şeyh Yusuf sepeti açınca sepetin ağzına kadar su ile dolu olduğunu 

görünce kardeşi hakkında hatalı düşündüğünü anlar: “Allah’ım ben ne yaptım. Kardeşim 

hakkında nasıl kuşkulandım.” dedikten sonra kardeşi Şeyh Salih’ten af dilemek için Karaali 

köyünün yolunu tutar. Şeyh Salih de Şeyh Yusuf Ebu Turhan’ın ziyaretine geldiğini duyunca 

onu karşılamak için yola çıkar. Derenin kenarında bir kaya üzerinde buluşurlar ve hala o 

kayanın üzerine nur iner. (KK.53) (KK.54)  

1.26. KIZMANUS VE DENYEL EL HEKİM TÜRBESİ 

Kızmanus ve Denyel El Hekim türbesi, Hatay’ın Samandağ ilçesine bağlı Mızraklı 

köyündedir. Türbe geniş bir bahçe içinde dikdörtgen yapılı üstü kubbeli bir yapıya sahiptir. 

Yapının hemen önünde eski yaşlı bir zeytin ağacı yer alır. Üzeri ziyaretçilerin astığı mum ve 

yeşil adak bezleriyle kaplıdır. Dış bahçede oturma alanları, kurban kesimi ve mutfak bölümünün 

olduğu tek katlı bir yapı bulunur. Makam odasının içinde kıbleye doğru uzanmış bir biçimde 

duran iki sanduka, üzerleri beyaz ve yeşil bezlerle örtülü, onun da üzerinde Kuran-ı Kerimler 

yer alır. Karşılıklı iki duvarda buhur yakmak için yapılmış kiremit döşeli ocaklık üzerlerinde 

buhurdanlık bulunur. Yerler halıyla kaplı olup kenarlarda minderler serilidir. Bir adet yardım 

sandığı bulunur. Bir kenarda rafta ise; zeytinyağı şişeleri ve pamuklar yer almaktadır. 



72 

 

Halk arasında türbenin adı genellikle “Kızmanus ve Dimyan” ya da Kızmedinyen olarak 

da söylenilmektedir. Kızmanus ve Denyel’in iki hekim kardeş olduğu ve Ortadoğu kökenli bir 

aileden geldikleri söylenir. Yemenden Şam’a göç eden Gassaniler’in çocukları olarak bilinirler. 

Babalarının putperest, annelerinin ise Hristiyan dinine inanan ileri görüşlü bir kadın olduğu 

rivayeti yaygındır. Babaları öldükten sonra Şam’dan göç ederek sonrasında anneleri, iki 

kardeşe; Hristiyanlığın erdemlerini ve tıp ilminin inceliklerini öğrenmeleri için İskenderiye, 

Kudüs, Halep ve Selevkiya gibi şehirleri gezdirmiştir. En sonunda, Musa ve Amanos dağlarının 

zengin bitki örtüsünden dolayı Mızraklı’ya yerleşmeye karar vermişlerdir. Buradaki bitkilerden 

tıbbi ilaçlar yapıp insanlara yardımları dokunabileceği için özellikle Mızraklı köyünde kalmayı 

tercih etmişler. Zaman içinde bu iki hekim kardeşin ünü, çevre illere yayılmış ve birçok hasta 

onlardan sağlık, şifa bulmaya gelmeye başlamıştır. Kardeşler yıllar boyu bu köyde yaşamaya 

devam etmiş ve sonunda burada vefat edip gömülmüşlerdir. Ardından mezarları türbeye 

çevrilmiştir. Türbe, Arap Hristiyanları, Arap Alevileri, Sünniler ve Ermeniler gibi birçok farklı 

inanç ve yapı tarafından ziyaret edilmesinden ötürü; “inançların buluştuğu, iki kapısı olan tek 

türbe” unvanıyla anılmıştır. İnsanlar bu türbeyi barış, hoşgörü ve birlikteliğin simgesi olarak 

gördüklerini ifade ederler. (KK.47) (KK.48)   

Türbe, şifa bulmak, sıkıntılı hallerden kurtulmak çeşitli dilek ve istekte bulunmak için 

ziyaret edilir. Ayrıca halkın düzenlediği etkinlikler, şenlikler ve piknik yapmak için de ziyaret 

edilmektedir. 

Türbe-Ziyaret Hakkındaki Anlatılar ve Uygulamalar: 

1) Böbrek yetmezliği olan yaşlı bir kadın artık doktorlardan çare bulamıyordu. Onu buraya 

getirip duşunu aldırdılar. Bir cuma akşamı türbede yatırdılar. İyileşeceğine inancı vardı. O 

şekilde geldi türbede yattı ve sabah kalktığında iyileştiğini söyledi. Bir gün önce kendi kendine 

duşunu bile alamayan kadın bir gece türbede yatıp Allah’ın izniyle oradan şifasını buldu. Sonra 

o kadın, 60’lı yıllarda türbenin bakımıyla kendisi ilgilendi. (KK.44)   

2) Bir gün veteriner bir arkadaşım yüz felci geçirmişti. İyileşmek için buraya gelip 

perşembeyi cumaya bağlayan gece burada uyudu. Uyandığı gün yüz felci geçmişti, normale 

döndü. (KK.48)   

3) Hristiyanların 17 Mart günü ve senede 4-5 günleri vardır. Buraya gelir kutlama yaparlar. 

Kendi kültürlerine göre bir adak yaparlar. Şenlik düzenlerler buna göre yemekler pişirir, sofralar 

kurarlar eşe dosta o yemekten dağıtırlar. Eğlenirler. Bu böyle sabahtan akşama kadar sürer. 

(KK.47)  



73 

 

4) İnançlı olan hastalar cuma akşamları buraya gelip kalırlar ve iyileşmelerine birçok kez 

şahit oldum. İki kapılı bir türbe olduğu için her dine hitap edebilen bir makamdır. Burası bütün 

dinlerin varlığından önce meydana gelmiş bir türbedir. (KK.44)    

5) Eskiden bir kadın türbeye adak adadı. Yağ adağı yaptı. Türbenin önünde duran bir ağaç 

var. O ağacın içinde topaç olur. O topaç büyüklüğünde yağ adayacağını söyledi. Kadının 

istedikleri oldu ve sonrasında: “Ben sadece bu kadar mı yağ adayacağım bu az kalır.” dedi.  

Sonra büyük toprak bir kapta yağ getirdi. Onu bırakıp mezarın etrafında dönüp duasını etti. 

Sonra toprak kaba bir baktı ki koskoca kabın içinde sadece adağı adarken dile getirdiği o topaç 

büyüklüğü kadar yağ kalmış. Yani kadın nasıl adağını ettiyse ancak o kadarı kalmış. Sonra iki 

kardeş kadının rüyasına gelmiş: “Biz sizden maddi fazla bir şey istemeyiz. Sadece içinizden 

geleni yapın.” demiş. Bilinir ki hekim kardeşler yaşadıkları zamanlarda insanlardan maddi bir 

şey almazlar. Öldükten sonra da bunu yerine getiriyorlar. (KK.48) (KK.49)   

6) Benim büyük oğlum eskiden okula gittiği vakitler onun okulunun arkasında mezarlık 

varmış. Oğlum ikinci sınıf zamanlarındaydı baktım çocuk garip hareketler yapıyor, küfürler 

ediyor, çıldırıyor, delirecek hale gelmiş. Bir günde evdeyiz ben hamur yapıyorum çocuk dışarı 

baktı bağırmaya başladı: “Asker geliyor beni alacak.” Ben dedim ki: “Lek oğlum ne askeri 

kimse yok dışarda.” Oğlum: “Anne askerler geliyor beni alacaklar.” diyerek koştu evin arka 

bahçesine doğru. Sonra onu bir hocaya götürdüm. Hoca oğlumu şeytanın tuttuğunu söyledi: 

“Bu çocuğu al götür Kızmedinyen türbesine orda şefaat etmesi lazım.” dedi. Oğlumu türbeye 

getirdim, türbenin çeşmesindeki sudan bir şişe doldurdum onu yere bıraktım. Bahçeye ateş 

yakıp, mum yakmaya çıktım. Dönüp şişenin yanına geldim baktım ki bu şişenin yanından su 

fışkırıyor. Hemen tülbentimi o suya bastım çıkan sudan şişemin içine aldım. Bir adak duası 

ettim. Allaha şükür sonra oğlum iyileşti. Türbelerden çıkan bu suların herkese her vakitte 

çıkmayacağı söylenir. Kalpten inananlara çıkar. Bize de nasip oldu, oğlum o sudan içti ve 

şifasına kavuştu. (KK.49)   

7) Eskiden çocuklar hastalanırdı, sıtmaya tutulurdu. Felç olurdu. Benim çocuğumda 

sıtmaya yakalandı. Aldım Ankara’ya götürdüm profesör doktor muayene etti: “Yapacak bir şey 

yok ılık suda hareketler, masajlar yapın.” dedi. Yaptık denedik oğlum iyileşmedi. Sonra ben 

Kuranlar okudum dua ettim ve niyet edip Kızmedinyen türbesinde oğlumu üç akşam 

yatıracağım dedim. Biz üç hafta boyunca her cuma günü oraya gittik, oğlumu yatırdım. Allah’ın 

izniyle oğlum iyileşti. (KK.50)  

8) Bu iki kardeş hekim, iyileştirdikleri insanlardan para, değerli eşya gibi maddiyata sahip 

hiçbir şey almazlar. Asla böyle bir istekte bulunmazlar. Yaptıkları ilaçları, iyileştirdikleri ve şifa 



74 

 

verdikleri hastaları yalnızca Tanrı ve Mesih adına yaptıklarını söylerler. Bu şekilde insanlara 

yardımcı olup öncülük etmişler. (KK.48)   

1.27. CAFER TAYYAR TÜRBESİ 

Cafer Tayyar türbesi, Hatay’ın Antakya ilçesine bağlı Küçükdalyan mahallesindedir. 

Türbe kare planlı üstü kubbeli bir yapıdadır. Fakat türbenin bu görünümü zaman içinde değişim 

geçirmiştir. Eskiden açık planlı bir şekilde yapılan türbe, yıllar içinde kişilerin rüyada 

görmesiyle üstü kubbeyle kapatılmıştır. Makam odasının hemen karşısında namaz kılmak, adak 

ve kurban kesmek için ayrılan iki katlı bir yapı yer alır. Makam odasının giriş kapısının 

duvarları boydan boya adak ve dilek için asılmış veya bağlanmış bezlerle çevrilidir. Makamın 

içinde ise; bir sanduka üzeri yeşil bezle örtülü, Türk Bayrağı serili ve Kuran-ı Kerimler dizilidir. 

Yerler halıyla kaplı üstlerinde minderler, namazlağılar ve sağlık taşları bulunur. Yine makamın 

içinde bir para sandığı, şişelerde zeytinyağı ve pamuk, metal kaplarda buhur taneleri yer 

almaktadır.  

Türbede yatan kimse yoktur. Burası sadece Cafer Tayyar’ın zuhur ettiği mekanlardan 

biridir. O bakımdan kutsal kabul edilip makam halini almıştır. Çevrede Cafer Tayyar hakkında 

onun Ebu Talip’in oğlu olduğu ve Hz. Muhammed zamanında yaşamış peygamberin yakın 

dostlarından olduğu ve Hz. Ali’nin de kardeşi sayıldığı rivayet edilir. İslam’a öncülük etmiş, 

insanlara yardımı dokunmuş önemli din şahsiyetlerinden biri olarak kabul edilmektedir. Türbe, 

hastalıktan kurtulma, sınavları kolay atlatma, kötü bir durumdan kurtulma ve zihin açıklığı gibi 

sebeplerden dolayı ziyaret edilmektedir. 

Türbe-Ziyaret Hakkındaki Anlatılar ve Uygulamalar: 

1) Yaşlı bir adam gece saatlerinde tarlasını sürmeye başlar. Tarlayı sürer, sonra sulamaya 

başlar ama sulama yaparken yaktığı gaz lambasının gazı biter. Yaşlı adam orda yakınmaya 

başlar: “Bu karanlıkta çakallar, kurtlar yer beni, işimde yarım kaldı ya rabbim önümü 

göremiyorum.” diyerek yakınıp durur. İçtenlikle derdine derman bulmak için Allah’a yalvarır. 

Allah adamın yakarışını duyar ve Melek Cafer Tayyar’ı devreye sokar. Cafer Tayyar aslında bir 

melek ama o yaşlı adama insan kılığında görünür: “Selam un aleyküm hayırdır neden 

yakınıyorsun?”  Adam: “Bak ben tarlanın ortasında karanlıkta kaldım. Lambamın gazı bitti. 

İşimi devam ettiremiyorum, evime nasıl döneceğim bilmiyorum. Allahtan yardım istedim. Sen 

geldin.” der. Cafer Tayyar: “Demek lambanın gazı bitti. Sen ne iş yapıyorsun? Adam: “Tarlayı 

sulayıp biçerim.” Cafer Tayyar: “O zaman lambayı suyla doldur.” der. Adam afallayarak bakar 

Cafer Tayyar’a: “Su yanar mı ki?” der. Cafer Tayyar: “Ben sana diyorum ki o suyu doldur. 



75 

 

Besmele çek, Allaha dua et ve lambanı yak.” Adam inanası gelmese de besmele çekip duasını 

ederek dediklerini yapar ve Allah’ın izniyle o lamba yanar. Adam: “Nasıl olur bu, gaz yerine su 

doldurduk. Nasıl su yandı.” diye hayret içinde kalır. Cafer Tayyar: “Allah’ın mucizesi bu.” der.  

Adam: “Peki sen kimsin, Nerden geldin?” diye sorar. Cafer Tayyar: “Ben senin gibi insan 

değilim. Şimdi bana uç desen uçarım.” Adam: “Hadi (tayyar) uç.” der. Cafer Tayyar da bir anda 

havalanıp, uçar. Bunun üzerine adam olduğu yere bayılıp kalır. O yüzden adına melek Cafer 

Tayyar derler. O bir melektir ve uçar. (KK.31)   

2) İnsanlar zihin açıklığı olması için türbedeki topraktan alıp kafalarına sürerler. Ben bir 

gün türbeye, ehliyet sınavını geçsin diye kız kardeşimi götürdüm. Sanki sınavda kalem kendi 

kendine yazmış. Neye niyet etmek istersen o niyetle topraktan alıp üstüne başına sürebilirsin. 

(KK.31)   

3) Türbenin bahçesinden toprak alınır. Her şey için; hastalık için, ağrıyan yerlerine 

sürebilirsin, işinin rast gitmesi için neye niyet edersen üstünde de taşıyabilirsin. Kızım okulda 

sınava girecekti türbeden toprak aldım ve bir beze sardım çocuğumun cebine koyup okula öyle 

yolladım. Çocuğumun işi rast gitti. (KK.32)  

1.28. ŞEYH ABDURREZZAK TÜRBESİ 

Şeyh Abdurrezzak türbesi, Hatay’ın Antakya ilçesine bağlı Küçükdalyan 

mahallesindedir. Türbe kare planlı üstü kubbeli küçük bir yapıdır. Makam odasının kapısında 

zeytin ve reyhan ağaçları dikilidir. Türbenin içinde bir adet mermer kaplı sanduka bulunur. 

(Derleme yaptığımız tarihlerde türbe yeni bakımdan geçirildiği için içindeki tüm eşyalar yerine 

dizilmemişti.) Türbenin 850 yıllık bir tarihi olduğu söylenmektedir. 

Şeyh Abdurrezzak, Osmanlı askerlerinden bir zat olarak bilinir. Osmanlı askerlerinden 

olduğu için ona “Paşa” diye de hitap edildiği anlatılır. Yaşadığı dönemlerde Antakya’ya gelip 

burada konaklamıştır. Burası, ayak bastığı yer olması bakımından kutsal görülmüş ve o bölgeye 

nur düşmesiyle türbe olarak yaptırılmıştır.  

Genellikle çocuğu olmayan kadınlar çocuk isteme niyetiyle, çocuğu ölümden dönenler 

ve çocuğu hastalananlar şifa dilemek amaçlı burayı gelip ziyarette bulunur.  

Türbe-Ziyaret Hakkındaki Anlatılar ve Uygulamalar: 

1) Bir tanıdığımın 6-7 yıldır çocukları olmuyordu. Buraya gelip dua ettiler. İçten samimi 

bir şekilde dua edersen Allah kabul eder. İnanç meselesidir. Sonra 1 yıl içinde Allah’ın izniyle 

çocukları oldu. (KK.36) (KK.37)   



76 

 

2) Oğlum yedi aylıktı. Ona mama yedirdik. Çocuk mosmor oldu kusmaya başladı. Aldık 

hemen doktora götürdük. Zehirlendiğini söylediler. Sonra ben nenemin vesilesiyle türbeye gelip 

adak adadım: “Yeter ki oğlum iyileşsin, normal haline dönsün, yeter ki Allah’ım bana canını 

bağışla.” diye sonra oğlum iyileşti, büyüdü, askere gittiği vakitler ben adağımı gerçekleştirdim. 

Çocuğun kazandığı paradan yapmanın makbul olduğu söylenir. O yüzden o kadar beklettim 

adağımı gerçekleştirmeyi. Kocam bir dana aldı. Hirise pişirdik, yağlı ekme yaptırdık bunları 

eşe dosta dağıttık. (KK.33)  

3) Türbeye çocuğu hasta olanlar gelip: “İnşallah çocuğum iyileşip, kendine gelir.” diye 

çocuğu olmayanlarda yine türbeye gelip Allahtan bir evlat ister ve adağını söyler. Bu türbeye 

geldikten sonra mutlaka isteyenlerin çocuğu olur. Hasta çocuklarda şifalarına kavuşurlar. 

(KK.32) (KK.33)  

1.29. ŞEYH AHMED KUSEYRİ TÜRBESİ 

Şeyh Ahmed Kuseyri Türbesi, Hatay’ın Yayladağı ilçesine bağlı Şenköy mahallesindedir. 

Türbe kendi adıyla anılan cami ile aynı avlu içinde bulunur. Bu yapıların Osmanlı dönemi 

zamanından kaldığı rivayet edilir.  

Asıl adı Ahmed bin Abdurrahmân Kuseyrî’dir. Doğum tarihi bilinmemekle birlikte 1549 

(H.956) senesinde Hatay’da vefat etmiştir. Aynı aileden on yedi zatın kabri de bu türbededir. 

Aslen Suriye Selçuklularından olup, soyu Eshâb-ı kirâmdan Peygamber efendimizin amcası 

hazret-i Abbâs’a dayandığı rivayet edilmiştir. Ahmed Kuseyri, ilim ehli, tasavvuf erbabı ve 

insanlara rehberlik eden bir aileye mensuptur. Dedesi Şeyh Süleyman ve babası Şeyh 

Abdurrahmân, Şafii mezhebinden ve Halvetî tarikatındandırlar. Hanyolu köyünde Şeyh Dâvûd 

ve Hatay’da Şeyh Ali adında iki amcası daha vardır. Her ikisi de dönemlerinde âlim ve fazıl 

kimseler olarak bilinirmiş. Amcası Şeyh Ali’den ders alarak genç yaşta tasavvuf ilminde ve 

hâllerinde yetişmiştir. Babası 1520 senesinde talebeleri huzurunda ona Halvetî tarikatından 

icazet verip, hırkasını giydirmiştir. Sohbetlerine ve derslerine pek çok kimse gelip istifade 

etmiştir (Evliyalar Ansiklopesidi, 1993:45). 

1545 senesinde Halep’te Ferhat Paşa ile görüşerek kendisine Osmanlı Devleti adına bir 

ferman takdim edip müsellimlik verilmiştir. Sonrasında Halep’ten tekrar Şeyh köyüne dönerek, 

Hatay’da Ehl-i sünnet itikadını yayıp zararlı akımların ve kötü alışkanlıkların kaldırılması için 

büyük mücadeleler vermiş ve üstün hizmetler yapmıştır. Ayrıca Kanuni Sultan Süleyman 

döneminde adına rütbeler ve nişanlar verilmiştir. Osmanlı Devleti adına yaşadığı Hatay 

bölgesinin en yetkililerinden ve özellikle Kuseyr mıntıkasının efendisi olmuştur. Bir zamanlar 



77 

 

dergâhı gariplerin, yolcuların, fakir ve misafirlerin sığındığı yer olarak kabul görmüştür. 

Türbesinde hala bir Osmanlı sancağı, sorguç ve tuğ tarihî bir hâtıra olarak durmaktadır 

(Evliyalar Ansiklopesidi, 1993:45).  

13. göbek orta kuşak torunuyum. Geliş yerimiz; Resul-i Ekrem efendinin amcası Hz. 

Abbas’ın soyundan gelmeyiz. Buraya 600 yıl önce gelmişiz. Buraya gelmeden önce Siirt, 

Mardin, Diyarbakır, Urfa ve Antep’ten büyük bir aşiret olarak İslam’ı ve Türklüğü yaymak için 

gelmişiz. Benim bildiğim Antakya’ya kardeşlerden üçü gelir. Biri Şıh Ali Antakya’da 

gömülüdür, Şıh Abdurrahman ve Şıh Davut burada gömülüdür. Şeyh Ahmed’in esas adı Ahmed 

Şehadattin Savrani’dir. Şeyh Ahmet Kuşeyri burada doğar. 7 yaşına kadar ilmini babasından 

alır. 7 yaşından sonra ise amcası Şeyh Davut’tan alır. Birçok kerametleri vardır. Kurda binip 

gidip gelme olayı, buradan İstanbul’a gidip gelmesi olayı, üç kazan kurup üzerini kapattığında 

içinde üç türlü yemeğin çıkması gibi bir sürü kerameti vardır. Tarikat olarak Halveti 

tarikatındanız. Tarikatımızın maksadı kalpten zikretmektir. (KK.43)   

Bir dönem türbenin bulunduğu yer külliye olarak kullanılmış fakat 1928’den sonra 

bölünmeler olmuş ve kapatılmış. 

 Türbenin iç makam odasının duvarında asılı olan at kuyrukları yer almaktadır. Bunların 

her biri bir 500 atlıyı temsil eder. Sancak beyliği dönemlerinden kalmadır. Her yıl sancak 

beyliklerini anma törenleri yapılır. 1001 tane zikir halkası olarak anılan tesbihler de duvarlarda 

asılı durmaktadır. 

Türbe-Ziyaret Hakkındaki Anlatılar ve Uygulamalar: 

1)   Ahmed Kuseyri, yedi yaşlarındayken havanın çetin olduğu karlı puslu bir günde 

Şenköy’ den Han Yolu’na amcasının yanına okumaya gider. Hatta amcası o gün düşünür: 

“İnşallah Ahmed bu havada yanıma gelmese, yoksa onu yolda kurtlar parçalar.” der. Bir bakar 

ki karşı yoldan bir kurt sürüsü geliyor. Kurdun üstünde Ahmed vardır. Ahmed amcasının evinin 

damından içeri iner: “Amca ben okumaya geldim.” der. Amcası: “Ben seni okutamam git.” der. 

Ahmed evden çıkar, dışardaki kurtlardan birinin üstüne binip şahlanıp yola koyulur. Ahmed 

böylece eve döner. Bu gidiş gelişinin hepsi 15-20 dakikayı almaz bile.  (Normalde Han Yolu’na 

gidiş geliş 2-2 buçuk saati alır.) Babası sorar: “Sen amcana gitmedin mi?” O da: “Gittim 

geldim.” der. Babası, havanın açık olduğu gün amcası Şeyh Davut’a haber yollar: “Ahmed 

falanca gün yanına geldi mi?” diye. Amcadan haber gelir: “Evet yanıma geldi, sonra bir kurt 

sürüsüyle birlikte kurdun üstüne binip uçar gibi gitti. Ben 73 senedir dirsek çürüttüm ama 

Ahmed’in seviyesine gelemedim. O benden alacağını almış artık.” der. (KK.43)   



78 

 

2) Şeyh Ahmed 40’lı yaşlarında Karsu ile Altınözü’nü birbirine bağlayan köprüyü 

yaptırmaya başlar. Bu sıralarda da İstanbul’da Şeyhin biri padişahın yanına gider: “Padişahım 

ben senin şeyhülislamın olmak istiyorum. Beni ne kadar hoca varsa onlarla imtihan et.” der. 

Şeyh, imtihan olduğu esnalardan birinde havada uçmaya başlayıp; kalbi gözü açık olmayan 

Müslümanların elini, bacağını, kulağını keserek öldürür. Padişah bu duruma çok üzülür. Bir 

gece rüyasında Hıdır As. görür. Hıdır As. ona: “Padişahım üzülme Hatay’da bir Zirambo var, 

orada bir Ahmed var. Bununla onu imtihan et.” der. Ertesi gün padişah oraya iki Tatar gönderir. 

Tatarlar Ahmed’i aramaya başlar. Öğrenirler ki Ahmed Altınöz’ünde bir köprü yaptırıyor. 

Tatarlar, köprünün başına gider; orda derenin kenarında bir adam oturuyor. Tatarlar birbirlerine 

bakarlar; bu adamın cübbesinde kırk yamalı yırtık var bu nasıl şeyh, hoca olabilir ki diye 

şaşırırlar. O sırada Ahmed onlara döner: “Hoş geldiniz.” der. Tatarlar üstlerine başlarına çeki 

düzen verip padişahın onu neden çağırdığına dair yazılı olan fermanını Ahmed’e okurlar. 

Ahmed: “Tamam, siz gidin. Ben cuma günü geleceğim.” der.   

 Ahmed o gün İstanbul’a varır. Padişah’ın huzuruna çıkar, imtihan edilecek bir gün ve 

saat belirlenir. O gün saat 10’da toplanılacağına karar verilir. O gün gelir. Tüm ahali orada 

toplanır ama bakarlar ki Ahmed orda yok. Diğer Şeyh orda uçmaya başlar. Ahmed’in de ondan 

kaçtığını söyler. Padişah sinirlenir. Ahmed’i asıp keseceğini söyler. Sonra insanlar “Ahmed 

geliyor.” diye bağırmaya başlarlar. Padişah: “Nerde kaldın?” der. Ahmed: “Padişahım sen 

kendini teşhir et demedin. Bu zamanda imtihan olacak gel dedin. Bende bak daha saatin 10 

olmasına 15 dk kala geldim işte.” der.  Padişah sakinler. Ahmed “Bu habisimi indireceğim ben” 

diye diğer şeyhi işaret eder.  Padişah: “Evet.” der. Ahmed, ayağındaki çarığı çıkarır: “Çık ve o 

habisi, pisi indir” der. Şeyh karşısına birinin gelip onu kolundan indireceğini beklerken o çarık 

şeyhin kafasına vura vura onu aşağı doğru iteler. Çarık her vuruşunda Şeyh biraz daha aşağı 

düşer. O sırada Ahmed padişaha der ki: “Padişahım, bu aslında bir Yahudi. Sizi kandırmış. 

Mübarek Yasin suresini ince bir kâğıda yazmış bunu da bacaklarına yerleştirmiş onun 

sayesinde havaya kalkıyor. Böylece kendini Şeyh diye kerametli gösteriyor.” Yere indiğinde 

bacaklarının arasına bakarlar ve Yasin suresinin yazılı olduğu kâğıdı bulurlar. Ahmed doğru 

söylüyor. Padişah: “Ne yapalım bunu.” der. Ahmed: “Padişahım ben suçluyu buldum. Size 

teslim ettim. Bırakın derseniz günahkâr olurum. Öldürün derseniz katil olurum. Senin sözün 

geçerlidir.” der. Padişah kellesinin uçurulmasına karar verir ve Yahudi’nin kellesi uçurulur. 

Padişah Ahmed’in çarığını da bereket olması için hazineye attırır.   

Bu arada orada toplanan halk, Şeyh Ahmed’in ateşe girmesini ister. Şeyh Ahmed 

padişaha dönüp: “Allah ateşi günahkârlar için yarattı ama bir fırın yakın beni içine koyun sizin 

emrinize uyacak biri kapıyı kapatsın sonra siz söyleyince de kapağı açsın.” der. Bunun üzerine 



79 

 

fırın yakılır. Şeyh Ahmed fırına girer, ardından kapısı kapatılır, içerden bir pişme kokusu gelir. 

Sonra bu koku yanık kokusuna dönüşür. Padişah: “Bu vakit yeter, açın kapısını.” der.  Kapı 

açıldığında Şeyh Ahmed; çimenlerin üzerinde kıbleye dönük diz çökmüş bir halde oturuyor, 

etrafından da sular akıyor. Herkes şaşkınlıkla onu izler. Bu kerametten sonra Şeyh Ahmed’e 

Altınözü bölgesinin Sancak beyliği verilir. Sonraları Şeyh Ahmed Mızrambo köyünde bir tekke 

de kurar. (KK.43)   

3) Şeyh Ahmed’in İstanbul’a gideceği bir gün köylü halkı ona: “Sen gidiyorsun ama biz 

burada ne yiyip ne içeceğiz.” derler. Ahmed üç ocak kurdurur. Üzerlerine kazanları koyar ve 

dereden kendi elleriyle içlerine su doldurur. Der ki: “Canınız ne isterse bu kazanların kapağını 

açtığınızda size üç türlü yemek olacak. Yalnız kapağını kaldırırken besmele çekin. Besmelesiz 

kapağı açmayın.” Aralarından biri çıkar der ki: “Benim canım kuzu kızartması istiyor.”  

Kazanın başının birine gider besmele çeker ve kapağını açar. İçinde bulgur pilavının üzerinde 

kızarmış kuzu kızartması var. (KK.43)   

4)  Bir başka rivayete göre; Karsu köyünde Şeyh Ahmed’in ermiş bir Şeyh olup olmadığını 

anlamak için ölmüş bir tavuk pişirilip, önüne konulur. Şeyh Ahmed’in bu yemekten yemesi 

istenilir. Şeyh Ahmed bu yemeği kemali afiyetle yer. Karnı doyuncaya kadar da kimse sesini 

çıkarmaz. Etraftakiler yemek bittikten sonra gülmeye başlar. “Hani sen şeyhtin? Ölmüş tavukla 

kesilmiş tavuğu nasıl anlamadın?” Şeyh Ahmed der ki: “üç kişi seçin bunlar benim yanıma 

gelsin.”  Bu kişiler Şeyh Ahmed’in yanına gelince Şeyh Ahmed ağzını iki yana elleriyle ayırarak 

açarak onların bakmasını ister ve ne gördüklerini sorar. Derler ki: “Büyük bir deniz gördük sana 

pişirdiğimiz tavuk orada yüzüyor.”  (KK.43)   

5) Türbeye yüz felci olan hastalar ziyarete geldiğinde Şeyh Ahmet Kuseyri’ye ait olduğu 

söylenilen terliğin bir parçasıyla (terliğin ancak bir kısmı günümüze ulaşabilmiş ve bu parça 7 

kat yeşil bir beze sarılarak muhafaza edilmiştir.) hastanın yüzüne tokat atılır. Bu terlik 

parçasıyla atılan tokat sayesinde hastanın felçli halden kurtulacağı eğriliği düzeleceği inancı 

vardır. (KK.43) (KK.67) (KK.68)   

6) Türbeyi ziyarete gelen birçok kişiden duyulan bir rivayete göre; türbe içinde bulunan 

sandukaların sayısının, her saydıklarında farklı rakamda çıktığı söylenir. Bunun sebebini ise 

türbede yatan zatların insanlara yardıma gittiklerinde yerlerinde olmadıklarından kimi zaman 

eksik rakam kimi zaman tam rakam olarak sayılır. (KK.67) (KK.68) (KK.69) (KK.73) (KK.74) 

Bu sayma işlemindeki bir diğer inanış ise; Şeyh Ahmed Kuseyri’nin kızı Suriye’de hakkın 

rahmetine kavuşmuş ve orada defin edilmiş fakat mana aleminde o zatın buradaki türbeye 



80 

 

getirildiği söylenmektedir. Bu sebeple de ona hürmeten sayılarda değişiklik olduğu doğrudur. 

(KK.43) 

7) Türbeye gelerek dua edip adak adamış ziyaretçiler adakları gerçekleştiğinde türbeye 

gelip mevlit okutmaktadırlar. Sünni kesim tarafından sıkça uygulandığı görülür.  (KK.67) 

(KK.68) (KK.69) (KK.73) (KK.74) 

1.30. ŞEYH DAHİR TÜRBESİ 

Şeyh Dahir Türbesi Hatay’ın Defne ilçesine bağlı Turunçlu mahallesindedir. Türbe 

geniş ağaçlık alan içinde yer almaktadır. Türbe içinde 5 makamın olduğu rivayet edilir. Bunlar; 

Şeyh Dahir, Şeyh Ahmed, Seyidna Hıdır Aleyhisselam, Şeyh Diyeb’tir. Fakat türbe içinde bir 

adet makam odası bulunur. Bu odanın içinde kare biçimli üstü uzun yuvarlak kubbe biçimli bir 

sanduka yer almaktadır. Türbenin bahçesinde ise belirli yerlerin kireçle boyanarak belirlendiği 

yuvarlak biçimli alanlar bulunur ve bunların üzerinde beş şeyhin adları yazılıdır. Yine türbenin 

içinde adak gerçekleştirmek için ayrılmış mutfak bölümü ve misafir ağırlama alanları vardır. 

Türbe hakkında ziyaretçinin olmaması sebebiyle daha ayrıntılı bilgi bulunamamıştır. 

1.31. ŞEYH HASAN TÜRBESİ 

Şeyh Hasan Türbesi Hatay’ın Antakya ilçesine bağlı Affan mahallesinde bulunmaktadır. 

1923’lü yıllarda yapıldığı rivayet edilir. Türbe konumu itibariyle şu an üzerinde Mozaik 

Hastanesi bulunan fakat önceleri Alevi mezarlığı olan bölgenin hemen karşısında yer 

almaktadır. Kilit taşı tekniğiyle yapılmış olan türbe depremde zarar görmemiştir, aynı şekilde 

kuyu da kilit taşı tekniğiyle örülmüş olup günümüze değin kalabilmiştir. Çimento 

kullanılmadan taşlarla örülen bu yapı da kilit taşı önemlidir.  

Her kilit taşının üzerinde bir kadın motifi bulunur. Bunun anlamının ise; kadını aileden 

çekip çıkardığında o ailenin yıkılmaya mahkûm olduğu inanışına ait bir düşünüşle icra edildiği 

rivayet edilir. (KK.1)  

Türbe kare planlı, içi avlulu üstü kubbe biçiminde çevrili bir yapı özelliği gösterir. 

Türbenin bahçesinde ise bir kuyu yer almaktadır. Bu kuyu mahallenin su ihtiyacını karşılamakta 

kullanılmıştır.  

Türbenin ziyaret edilme sebepleri arasında çeşitli dilek ve istekte bulunmak, iç 

sıkıntısından kurtulmak amacıyla ziyaretler yapılır. Özellikle de Affan mahalleli kadınların 

dilek ve adaklarını adadıkları bir mekandır. Perşembe akşamları türbeye gelerek buhur yakar, 

dua eder, dilek ve adakta bulunarak kendilerini huzurlu hissederler. (KK.1)   



81 

 

Türbe-Ziyaret Hakkındaki Anlatı: 

Yörede “Saçını süpürge etmek” deyimi Affan kadınları için kullanılmaktadır. Rivayete 

göre; 1939 yıllarında Fransızlar, Hatay’dan giderken Kurtuluş caddesi boyunca araçlarını 

dizmişler ve çağrıda bulunmuşlar: “Eğer ki bizimle Suriye’ye gelmek isterseniz burada 

toplanın.” Fakat 20 yıllık Fransız yönetimi süresince kadınlara ve halka çok zulümler 

yapılmıştır. Bu yüzden buranın kadınları türbede adak adayarak saçlarını uzatmışlar. Fransızlar 

buradan giderken, kadınlar ellerine geçirdikleri sopaları ellerine alarak Kurtuluş caddesinin 

sonundan zılgıtlar eşliğinde Fransızları göndermişler. Sonra evlerine geri dönüşte Kışla 

kapısında saçlarını kesmişler ve getirdikleri sopaların uçlarına o saçları bağlayarak gül suyuyla 

birlikte kışlayı yıkayıp, temizlemişler. 3 gün boyunca Türk askerini kışlalara geçirmemişler ta 

ki kışlanın temizlendiğine ikna olana dek 3 gün boyunca oraları saçlarıyla temizlemişler. İşte 

“Saçını süpürge etmek” deyimi Affan kadınının gerçekleştirdiği mücadeleyi anlatmaktadır. Bu 

bölge halkı tarafından deyimin anlamı Affan kadınlarının yaptıklarında saklıdır. (KK.1) 

1.32. HZ. HIDIR MAKAMI TÜRBESİ 

Hz. Hıdır Makamı Türbesi, Hatay’ın Antakya ilçesine bağlı Affan mahallesindedir.  

Bölgenin ilk Hıdır türbesi olduğuna inanılır. Hz. Musa ile Hızır anlatmalarında geçen 

buluşmalarında; Samandağ’da buluştuktan sonra Asi nehrini takiben ilk burada 

konakladıklarına inanılmaktadır. Kimi inanışa göre de Hatay’da bulunan türbelerin tarihi 

eserlere yakın veya üzerlerinde bulunduğu yerlere kurulduğuna inanılır. Hz. İsa’yı öldüren 

mızrağın ve Hz. Musa’nın on emirinin olduğu sanduka, kutsal kâsenin bu türbenin altında 

olduğu inancı hakimdir. Dışarıdan gelen her yabancı şahıslar o sebeple öncelikle burayı ziyaret 

ederler. (KK.1)   

Hıdır türbelerinin üç dinde de yeri vardır; Yahudiler “İlyada/İlyas” olarak, Hristiyanlar 

“Mar Circos” olarak Müslümanlar ise “Hızır” olarak türbeye gelip ziyarette bulunmaktadırlar. 

(KK.1)   

Türbe iç avlulu bir makam odası bir de iki katlı kesimhane, mutfak bölümü, namaz kılma 

odası bulunan bir yapıyı içermektedir. 

 Türbe; her türlü dilek ve istekte bulunmak isteyen, hastalığı olan, ağrısı olan kimseler 

tarafından, hem de çoğunlukla denge problemi yaşayan ziyaretçiler tarafından sıkça ziyaret 

edilmektedir. 

Türbe-Ziyaret Hakkındaki Anlatılar ve Uygulamalar: 



82 

 

1) Denge kaybı yaşayan hastalar için türbeye çalı süpürgesi bağışlanır, daha sonra çocuğun 

kafası türbe penceresindeki demir parmaklıktan geçirilir. Aynı zamanda içerde hoca kuran 

okuyarak, duasını yapar. O çocuğun bu şekilde uygulama yapılarak Allah’ın izniyle 

iyileşeceğine inanılır. (KK.1) 

2) Bir ziyaretçi annesini türbeye getirdi, çünkü annesi devamlı dengesini kaybedip 

düşermiş. Bir gün kalçasını kırarmış, bir gün dizini artık dengede kalabilmesi için türbenin şifa 

sağlayacağına inanarak ziyarete gelmişler. O günden sonra annesi bir daha denge kaybı 

yaşamamış, düşmemiş. (KK.1) 

3) Bir gün yüzücü kızımız Sümeyye Boyaca’yı bu türbeye getirdim. Sırtında ağrıları vardı. 

Türbenin makam odasında yer alan silindir biçimli sağlık taşını sırtına sürdük ve kızın sırt 

ağrıları geçti. Bu bir inanç meselesidir. (KK.1) 

4) Eskiden, her dine mensup insanların bir arada yaşadığı Affan mahallesinde yer alan, 

hatta ki dünyada ilk ışıklandırılan cadde unvanına sahip olan Kurtuluş caddesinde, yöre halkı 

ellerinde kandillerle bekler. Kim hangi dine mensup ise ve kendi ibadet yerlerini ziyaret 

edecekler ise akşam karanlığına kalmamaları için ellerinde kandillerle komşularının 

ziyaretlerini gerçekleştirmelerini beklerlermiş. Yahudiler, Hristiyanların kilisede ibadetlerini 

yapıp bitirmelerini, Hristiyanlar da Müslümanların camilere ya da türbe mekanlarına 

ziyaretlerini yapıp bitirmelerini beklermiş. İnsanlar, evlerine aydınlık yolda dönmeleri için 

birbirlerine yardımcı olurlarmış. Bu mahallede yer alan türbeleri ziyaret eden tüm halk için o 

dönemlerde bu uygulamanın gerçekleştirildiği anlatılır. (KK.1) 

1.33. YEDİ SULTAN TÜRBESİ 

Yedi Sultan Türbesi, Hatay’ın Defne ilçesine bağlı Harbiye mahallesindedir. Türbe 

büyük bir mahalle mezarlığının içinde bulunmaktadır. Kare planlı beyaz boyalı üstü kubbe 

biçimli bir yapıdır. Bu makam dokuz evliyayı temsilen yapılmıştır. Aslında onların bedenleri 

bu yapının etrafındaki mezarlık içinde gömülüdür.  

Eskiocak ailesinin Alevi din lideri olan büyük bir soydan gelme dedelere aittir. Bu aile 

zamanında Lazkiye taraflarından buraya göç etmiş, yerleşmiştir. Sonrasında ölenlerini de bu 

mezarlığa gömmüşlerdir. Bu dokuz sultan ise o ailenin büyük büyük dedeleridir. (KK.24)   

Türbe-Ziyaret Hakkındaki Anlatı: 

1) Eskiocak ailesinin dedelerinden biri vefat eder. Onu defnetmek için mezarlığa giden 

aile, tabutunu taşırken yolun kenarında duran bir ağaç, tabut tam onun hizasına geldiği anda 



83 

 

ağaç kendiliğinden dallarını yükseltir. Tabut o dallara değmesin, kirlenmesin diye ağaç 

saygıdan kendini yükseltir. (KK.24)  

1.34. BEYAZID-I BESTAMİ TÜRBESİ 

Beyazıd-ı Bestami Türbesi Hatay’ın Kırıkhan ilçesine bağlı Alaybeyli köyündedir. 

Türbe cami içerisinde yer almaktadır. Dikdörtgen yapıda kesme taşlarla örülü bir iki katlı 

kubbesiz bir yapıya sahiptir. Türbe birinci katta yer almaktadır. Makamın ilk giriş odasında iki 

sanduka bulunur. Bunlardan biri Mustafa Şevki Paşa’ya diğeri ise talebesi ve hizmetkarı olan 

Muhammed Sadi’ye (Çoban Dede) aittir. İç odada ise bir sanduka yer alır. O da Beyazıd-ı 

Bestami’ye aittir. Türbenin yanında camisi bulunmaktadır. Bu caminin altında o dönemden 

kalma medrese vardır. Bunun da yanında Beyazıd-ı Bestami’nin döneminden kalma mağara 

biçiminde çilehanesi bulunmaktadır. En üst tarafta ise Beyazıd-ı Bestami’nin döneminde 

toplandıkları tekke odaları ve zikirhane yer almaktadır. Aynı zamanda türbede mutfak bölümü 

ve adak kurbanı kesmek için bölümler de yer almaktadır. 

Beyazıd-ı Bestami, Hatay’ın alperenlerinden, öncülerinden olan bir evliya olarak kabul 

edilir. Beyazıd-ı Bestami, İmam-ı Cafer-i Sadık’ın vefatından kırk yıl sonra doğduğu halde, 

İmam-ı Ali Rıza’nın sohbetinden ve bunun bereketiyle İmam-ı Cafer-i Sadık’ın ruhaniyetinden 

istifade etmiştir ve bu şekilde meşhur olmuştur. Otuz sene Şam civarında bulunmuş, yüz on üç 

alimden ilim öğrenmiştir. Son derece alim, fadıl ve edip bir şahsiyettir. Ayrıca şiirleri ile de 

meşhurdur (Evliyalar Ansiklopedisi, 1992:362) 

İnsanlar türbeye Beyazıd-ı Bestami’nin yüzü suyu hürmetine dilek ve duada bulunmak 

maksadıyla gelirler. Çoğunluk dua ve dilekte bulunmadan önce iki rekat namaz kılıp, zatın 

hürmetine dualar okuyup ardından dilek ve niyazda bulunmaktadır. 

Türbe-Ziyaret Hakkındaki Anlatılar ve Uygulamalar: 

1) Bayezid-i Bestami Hazretleri’nin kerametleri anne karnında görülmeye başlamıştır. 

Rivayete göre, Bayezid-i Bestami Hazretleri annesi ona hamile iken şüpheli bir şey yiyecek 

olsa, tekmeleyerek annesinin kusmasını sağlar ve böyle bir şeye müsaade etmezmiş (Evliyalar 

Ansiklopesidi, 1993:358).   

2) Zamanında buraya belgesel çekmeye gelmişler. Gelenler arasından bir adam türbenin 

camisindeki hocayı küçümser davranarak sert konuşmuş. Sonra ondan elektrik sağlamak için 

bir kablo istemiş. Hoca da türbede yatan zata saygıdan böyle davranmaması gerektiğini 

söyleyip adamı uyarmış. Adam hiç oralı olmamış. Yanız işi görülsün yeter gözüyle hareket 

ediyormuş. Hoca adama kabloyu vermiş. Adam fişe takmış. Cereyan almamış kablo. Adam 



84 

 

birkaç kez denemiş olmamış. Halbuki orda elektrik var. Ama adamın davranışı hoş değil, bu 

yüzden Beyazıd-ı Bestami Hazretleri ona izin vermemiş derler. (KK.66) 

3) Eskiden sık sık giderdik. Akrabaların buçuk mevlidi olurdu. Çocukları adına adak 

yaparlardı. Ardından türbede mevlit okuturlar eş dostu çağırırlar bir arada mevlit okunurdu. 

Mevlit bitince lokum dağıtılırdı. (KK.67) (KK.68) (KK.69) (KK.74) (KK.75) 

1.35. ŞEYH MUHAMMED DELATİ TÜRBESİ 

Türbe Antakya’nın merkezinde bulunan uzun çarşısının içindeki Kunduracılar çarşısının 

bir kolu olan ve eskiden demirciler çarşısı olarak işletilen alanın ortasında Kurşunlu Han’ın tam 

karşısındadır.  

Türbenin bulunduğu yer eskiden Antakya halkının demircilik faaliyetlerinin yapıldığı 

bir mekân olarak işletilirdi. Türbenin makamının hemen yanı başında ulu bir çınar ağacı 

bulunmaktadır. Bu ağacın ise beş kardeş oldukları bilinir; birinin buradaki olduğu, diğerinin ise 

türbenin 200 m ilerisinde yer alan Ahmediye camisinin bahçesinde yer aldığı, üçüncüsünün 

Semerciler Camisinde, dördüncünün Habib-i Neccar Camisinde ve beşincinin ise Meydan 

Camisinde bulunduğu rivayet edilir. (KK.76)  

Türbe demir parmaklıklarla çevrili açık bir yapıya sahip içinde kubbe biçimli bir 

sandukanın bulunduğu hemen yanında yaşlı bir çınar ağacının yer aldığı üstü direklerle 

tutturularak kapatılmış fakat dört yanı açık biçimli bir makamdır. Sandukanın yanında bir 

buhurdanlık ve buhur taneleri yer alır. Ağacın gövdesinde ziyaretçilerin adak adayıp dilek 

dilemeleri için bulundurulan yeşil bez asılıdır. Türbenin karşısında da eskiden beri günümüze 

gelmiş olan tarihi demirciler çeşmesi bulunmaktadır.  

Şeyh Muhammet Delati hakkında; kendi döneminde yaşayan yörenin demirci 

ustalarının piri olarak bilindiği rivayet edilmektedir. O sebeple de onun makamını demirciler 

çarşına yapmışlardır.  

Türbe çoğunlukla baş ağrısı çekenler, hastalığı olanlar şifa bulmak maksadıyla bunun 

yanında çeşitli dilek ve isteklerde bulunmak için ziyaret edilmektedir. 

Türbe-Ziyaret Hakkındaki Anlatılar ve Uygulamalar: 

1) Şeyh Muhammet Delati’nin Türbesine herkes hasta insanları getirirdi. Ziyaretlerini 

yaptıktan, duaları ettikten sonra hastalar iyileşir ve oradan sağlam dönerdi. Öncelikle inancınız 

olacak; kabakulak hastalığı için, sarılık için, baş ağrıları için, ayak- kas ağrılarının giderilmesi 

şifa bulmak için bu zatın türbesini ziyarete gelirler. (KK.75) (KK.76) 



85 

 

2) Bir gün bir hastayı yakınları tutup türbeye getirmiş, ama hasta yol boyu ben inanmam 

böyle şeylere, nasıl beni iyi edecek diye kötü sözler söylemiş. Sonra türbeye ulaşmışlar. Hasta 

olan kişi bu zat hakkında kötü konuştuğu için türbe çevresinde rahat duramamış, içine bir 

huzursuzluk oturmuş, daraltı gelmiş, ondan sonra içten inanmış ve duasını ederek veliden özür 

dilemiş. (KK.75) (KK.76) 

3) Çoğunlukla baş ağrısı çeken hastalar ziyarete gelmektedir. Bu hastalar baş ağrısından 

kurtulmak için önce dualarını ederler ve sonra da türbenin yanında yer alan yaşlı çınar ağacının 

gövdesine bir çivi çakarlar. Bu uygulama sonucunda baş ağrılarından kurtulacakları inancı 

vardır. (KK.76) 

1.36. ŞEYH MUHAMMED SAKKA TÜRBESİ 

Şeyh Muhammed Sakka Türbesi Hatay’ın Antakya ilçesinde merkezi tarihi Uzun 

Çarşısında yer alan Saka Hamamının içinde bulunmaktadır. Türbe, yaklaşık 500 yıllık bir 

geçmişi olan Hamam’ın tarihi yapısı altındadır. Yörede, hamamın içinde yer alan türbe olması 

bakımından dikkat çekici bir özelliğe sahiptir. Türbe hamamın iç bölümünde ayrı bir odacık 

içinde bulunur. Burada dışı demir parmaklıklarla çevrili bir alan içerisinde yatay biçimde 

konumlanmış bir sanduka bulunur.  

Şeyh Muhammed Sakka yaşadığı dönemde hamamın ocakçılığını yapan, sularını ısıtan 

görevliymiş. İşini severek yapan her daim darda kalana yardım eden, durumu olmasa dahi bir 

şekilde elindeki parayı paylaşmasını bilen yardımsever bir halk adamı olarak anılmaktadır. 

Birçok insana fayda sağladığı için mübarek bir insan olarak görülmüştür. Bu sebeple naaşı 

hamamın içine gömülmüş ve daha sonra türbe halini almıştır.  

İnsanlar türbeye çeşitli dilek ve adakta bulunmak için gelir. Bu dilekler arasında; çocuk 

sahibi olmak, evlenmek, kısmet açmak, çocuk doğum hamamı yapmak, sünnet hamamı yapmak 

ve gelin hamamı yapmak gibi dilekler adanır. 

Türbe-Ziyaret Hakkındaki Anlatılar ve Uygulamalar: 

1) Zamanında Saka Hamamının ocakçısı olan Muhammed Sakka, sabahları erken saatte 

uyanıp hamama gidermiş. Erken saatlerde hamamın suyunu ısıtmak için odun toplayıp 

yakarmış. Aldığı üç kuruş maaşının bir kısmından hep fakir fukaraya yardım yaparmış.  Bir gün 

hamamda çalışırken kötülenmiş ve oracıkta ölmüş. İnsanlar onu hamamdaki suyla yıkamışlar, 

kefenlemişler, tabuta koymuşlar tam kaldırıp defnetmeye götürecekler ki; tabutu yerinden 

kıpırdatamamışlar, şu an türbe makamının bulunduğu yerde sanki çakılıp kalmış. Bu sebeple 



86 

 

Muhammet Sakka işini severek yaptığı hamamının içinde kalmış ve oraya türbesi yapılmış. 

(KK.74)   

2) İbrahim Ethem zamanında Bağdat’ta padişahmış. Günün birinde halkın arasına 

karışmış. Tellalı da ahaliye duyuru yapmış, bağırarak: Padişahınız geldi, hürmet edin, önünde 

eğilin!” halkın arasından bir kişi adamın biri bunu doğru bulmayarak eğilmemiş. Tellal adama 

bir fiske vurmuş. Padişah: “Neden, emrime karşı geliyorsun?” demiş. Adam da padişaha: 

“Atından in de öyle konuşalım, büyüklük taslama padişahım bizden aldığın vergilerle tahtında 

oturup saltanat sürüyorsun” demiş. Padişah kim olduğunu sormuş. Adam cevap vermeyip, 

oradan ayrılmış.  Padişah emirleriyle birlikte adamı takip etmiş. Adam bir mağaranın içine 

girmiş. Onlar ise dışarda adamın çıkmasını beklemişler. Aradan üç gün geçmiş adam hala 

çıkmıyor. En sonunda içeriden bir nida duyulmuş: “Gel” diye.  Bunun üzerine içeri girmişler. 

Bakmışlar ki adam bir tasın içinde ıslanmış ekmek aşı yiyor. Buyur etmiş. Padişah aç olduğu 

için yemekten yemiş. Bunun üzerine adam Padişah’a: “Artık senin zamanın gelmiş. Antakya’da 

bulunan Saka Hamamına gitmen gerek.” demiş. Padişah hamama ulaşmış burada Şeyh 

Muhammed diye birinin hamamın suyunu ısıttığını tellallık yaptığını görmüş. Şeyh Muhammed 

ona: “Hoş geldin padişahım, safalar getirdin” demiş. Padişah şaşırmış: “Benim Padişah 

olduğumu nerden bildin?” demiş. O sırada Şeyh Muhammed fenalaşacağını anlamış ve 

padişaha: “Ben şimdi öleceğim bana hamamdan bir oda satın al ve beni oraya göm” demiş. 

Bunun üzerine padişah bu isteği kırmadan yerine getirip, Şeyh Muhammed’i oraya gömmüş. 

Onun bilgeliği karşısında da şaşıp kalmış ki o mezarı türbe haline getirmiş. (KK.24) 

3) Bronşları hastalanan, boğaz ağrısı çeken, öksürüğü olan kimseler özellikle çarşamba 

günleri türbeye gelerek ziyarette bulunup, dua ederler ve hamamda yıkanırlar. Bunu üç hafta 

üst üste tekrar ederler. Sonunda hastalar şifa bulduklarını söyler. (KK.69) (KK.74) 

4) Hz. Musa’nın bu hamama gelerek Şeyh Muhammed’i içeri geçirmek istediği rivayet 

edilir. Hatta Musa’nın elini duvara vurarak bir delik açtığı ve o şekilde Şeyh Muhammed 

Sakka’yı içeri soktuğu anlatılır.  Bu sebeple de hamama “Saka” adı verilmiştir. (KK.74) 

5) Ben kızımın hayırlı bir kısmeti olsun diye türbeye dua edip, adak adadım. Kızım evlendi 

çok şükür, ben de ona gelin hamamı yaptım. Adağımı gerçekleştirdim. Burada çok fazla gelin 

hamamları yapılır. Hepsinde de türbenin kerametinden nasiplendiğine inanırlar. (KK.66) 

6) Ben türbede bir dua etmiştim, dileğim kabul oldu. Gerçekleşirse bir ay boyunca her 

cuma günü öğlesinde sela vakti mercimekli aş yapmaya adak adamıştım. Adağımı tuttum. Bir 

ay boyunca her cuma Şeyh Muhammed Sakka hürmetine aşımı pişirip, komşulara dağıttım. Her 



87 

 

darda kalan, dileği olan bu mercimekli aşı adarlar. Çünkü bu aş Şeyh Muhammed Sakka’nın en 

sevdiği yemekmiş, onun hayrına yapılıp dağıtılır. Onun ruhu rahat ettirilir. (KK.67) 

1.37. ŞEYH HASAN TÜRBESİ 

Şeyh Hasan türbesi Hatay’ın Antakya ilçesine bağlı Büyükdalyan mahallesindedir. 

Türbe geniş bir bahçe içinde kare planlı, üstü kubbeli bir yapıdadır. Makam odasının içinde bir 

adet dikdörtgen biçimli sanduka yer alır. Üzerinde yeşil örtü ve Kuran-ı Kerimler dizilidir. 

Yerler halıyla kaplı olup üzerinde minderler ve iki adet sağlık taşları vardır. Bir sehpa üzerinde 

bahur, zeytinyağı ve pamuk bulunur.  

Şeyh Hasan’ın 7. Yüzyıllarda yaşadığı ve İslam adına savaşan bir mücahit olduğu rivayet 

edilmektedir. Birçok savaşta yer aldığı ve aynı zamanda ermiş bir kişi olduğuna inanılmaktadır. 

Bu sebeple yöre halkı onun hak ve adaleti yerine getireceğine inanır. 

İnsanlar bir anlaşmazlık yaşadıklarında, büyük bir yemin edilmesi gerektiğinde bu türbeyi 

ziyarette bulunurlar. Bu sayede anlaşmazlıkların ve hakikatin ortaya çıkacağına inanılmaktadır. 

Türbe-Ziyaret Hakkındaki Anlatılar ve Uygulamalar: 

1) Bir Arap’la bir Türk arasında hırsızlıkla ilgili bir anlaşmazlık olur. Arap çiftçi Türk’ün 

tarlasında otlamakta olan danayı çalar, götürür. Türk, çevreden bu şahsın danasını çaldığına dair 

haberler alır ve yanına gidip: “Benim kaybolan danamı senin aldığın söyleniyor?” der. Arap 

inkâr eder. Bunun üzerine hiç Arapça bilmeyen Türk: “Eğer Şeyh Hasan hazretleri türbesine 

gidip el basarak yemin edersen senden bir hak iddia etmeyeceğim.” der. Diğeri de bunu kabul 

ederek doğruca türbeye yol alır. Danayı çalan adam Arapçada şaka içeren şu tekerlemeyi söyler: 

“Hem şey hem eşya üzerine yemin ederim ki ya emmioğlu senin dananın eti şu an benim 

kazanımda fokur fokur kaynıyor” der. Türk adam bu söylediği sözleri gerçek bir yemin sanarak 

onun mağdur olduğuna inanır: “Amentü billah inandım” diyerek türbeyi terk eder. Fakat yemini 

eden adam makam kapısından adımını attığı anda yere yığılıp oracıkta ölür. (KK.54) 

2) Vakti zamanında büyük bir arazi sahibi hem de çok zengin bir ağa vardı. Bir gün Şeyh 

Hasan’ın türbesinin bulunduğu ve ona ait olan zeytinliğe gelir. Bu genişçe araziyle ilgilenen 

bahçıvanı da bir kuzu beslemektedir. Bu kuzuyu evin önündeki zeytin ağacına bağlı gören ağa 

bahçıvana: “Bu ne semiz bir kuzuymuş, kim bilir eti ne kadar lezzetlidir. Şunu keste kendimize 

bir ziyafet çekelim.” der. Bahçıvan ise: “Bu kuzu Şeyh Hasan hazretlerinin adaklı kuzusudur, 

kesemem.” der. Ağa bahçıvana baskı yaparak kuzuyu zorla kestirir. Ocaklar yakılır, mangal 

kurulur ve kuzunun etleri şişlenip ateşe verilir. Ağa büyük bir iştahla şişten ilk lokmayı alıp, 

ağzında çiğneyerek yutmak ister, ancak et parçası boğazına takılır. Ardından yaptığı hatayı 



88 

 

anlayıp pişman olur: “Ya Hazret-i Şeyh Hasan ne olur affet” diye yakarışta bulunur. Fakat 

boğazındaki et O’nu boğmaya devam eder. Bu sefer de: “Ya Hazret-i Hasan şu mıntıkadaki 

arazilerimi senin adına vakf ediyorum.” der. Boğulmaya devam eder. Ardından daha iyi bir 

yerdeki mülkünü adına vakf ettiğini söyler.  Yine düzelemez ve orada çırpına çırpına can verir. 

(KK.54) 

3) Şeyh Hasan hazretlerinin sinirli olduğunu ve kerametini anında göstermesini bilen 

insanlar onun makamına gelip yalan yere ellerini basıp da yemin etmezler. Hatta zamanında 

kardeşine bile sen çok sinirlisin diyerek sen az daha öteye git diye onu kovduğu bu sebeple 

kardeşinin türbesinin kendisinden iki yüz metre aşağıda olduğu anlatılır. (KK.53) (KK.54) 

4) Bu türbeye bir anlaşmazlık yaşanınca geliriz. Yörede herkes bir anlaşmazlık olduğunda 

kişilerle bu türbeye gelip şeyh Hasan’ın huzurunda yemin ederek uzlaşmaya çalışırlar. Bu 

yeminin her şeyin hakkaniyetini göstereceği inancı vardır. (KK.53) (KK.54) 

5) Bir gün Şeyh Hasan’ın makamının yanından bir adam geçer ve makamın çevresinde 

kimsenin olmayışını fırsat bilerek mutfakta olan kazanı sırtına yüklediği gibi evine götürür. 

Kazan Allah’ın izniyle adamın sırtına ve etine yapışır. Öyle yapışır ki kazan derisiyle bütün 

olur. Eve varınca ailesinden birilerine kazanı sırtından ayırmalarını ister. Aile bireyleri de 

kazanın vücuduna yapışmış olduğunu söylerler ve kazanı nerden getirdiğini sorarlar. Adam da 

kazanı Şeyh Hasan’ın makamından çaldığını itiraf eder. Ailesi kazanı yerine götürse ve Şeyh 

Hasan’ın affetmesi için istiğfar ederse kazanın vücudundan ayrılabileceğini söylerler. Adam 

kazanı çaldığı yere götürür ve Şeyh Hasan af diler. Af dilemesinden sonra kazan adamın 

sırtından ayrılır. (KK.53) 

6) Eskiden makamın yanında bir incir ağacı vardı. Bir gün geceleyin bir adam incir ağacını 

çalmaya geldi. Adam ağaca çıktıktan sonra kendini Amik Gölü’nün ortasında buldu ve takati 

kesildi. Bir süre kendine gelemedi. Kendine gelince Şeyh Hasan’dan af diledi. Şeyh Hasan onu 

affetti ve adam tekrar eski takatine kavuşup gölden çıkıverdi. Bu da böyle bir kerametidir. 

(KK.53) 

7) Ziyaretçilerden birisi Şeyh Hasan’ın makamına hasır kilim adar, onu getirip bırakır. Bir 

başka ziyaretçide yeni bir hasırın bırakıldığını görünce makamdan herkesin ayrılmasını bekler. 

Makamın çevresinde kimse kalmayınca yeni getirilen hasırı sırtladığı gibi evine götürür. Evinin 

içine hasırı bırakınca evde yangın çıkar ve evin içindeki her şey yeni çalınan hasır hariç yanıp 

kül olur. Tabi yangından sonra hasırı tekrar makama götürür. Bütün köy bu olayı ibretle izler. 

Böylece Şeyh Hasan’ın kerametlerinden biri daha gerçekleşmiş olur. (KK.53) 



89 

 

1.38. ŞEYH MUSA TÜRBESİ 

Şeyh Musa türbesi Hatay’ın Antakya ilçesine bağlı Büyükdalyan mahallesinde Şeyh 

Hasan Türbesinin iki yüz metre aşağısındadır. Türbe zeytin ağaçlarının olduğu bahçelik bir 

alandadır. Kare planlı kubbeli bir yapısı vardır. Makam odasında Şeyh Musa’ya ait olduğuna 

inanılan bir adet dikdörtgen biçimli sanduka yer alır.  

Şeyh Musa, Şeyh Hasan’ın kardeşidir. İki kardeş bir arada duramadıkları için birinin 

türbesi diğerine mesafeli olacak şekilde yapılmıştır. Bunun sebebi de yöre halkı tarafında şu 

şekilde rivayet edilir: “Bu Hasan’ın kardeşi Musa, çok sert ve sinirli bir insandır. Haksızlığa hiç 

dayanamaz, gelemez. Birini vurdu mu vurur. Haktan, yoldan çıkanı vurur.” 

Türbe sıklıkla haksızlığa uğrayan insanlar tarafından ziyaret edilmektedir. 

Türbe-Ziyaret Hakkındaki Anlatılar: 

1) Bir gün iki adam türbeye gelip dua etmişler, ziyaretlerini gerçekleştirmişler ardından 

kapıdan çıkıp gidecekken Şeyh Musa, bunlara görünerek iki kişiye kötülük yaptığı için vurmuş, 

yani fena bir şekilde dövmüş. Bunun gibi birçok hikâye anlatırlar. Musa sinirli olduğu için 

günah işleyip, kötülük yapanları çarparmış. (KK.53) (KK.54) 

2) Kubucci adında birisi Şeyh Musa makamı üzerine, yapmış olduğu bir şey için 

yapmadığına dair yemin eder.  Adam orada yemin eder etmez boğulur. (KK.53) 

1.39. ŞEYH ALİ BİCEMBİL’AMUD TÜRBESİ 

Şeyh Ali Bicembil’Amud Türbesi Hatay’ın Defne ilçesine bağlı Darmaşta 

mahallesindedir. Türbe Şeyh Yusuf El Hekim Türbesinin üst tarafındadır. Kare yapılı beyaz 

boyalı üstü kubbeli bir yapıdır. Makam odasında dikdörtgen formda bir sanduka vardır. 

Sandukanın üzerinde yeşil örtü onun üzerinde Kur’an-ı Kerimler yer alır. Makam odasının 

giriş kapısında gömlek ve tülbentler asılıdır. Bir kap içinde buhur, zeytinyağı ve pamuk yer 

alır. Yerler halıyla kaplıdır. Aynı zamanda iki tane sağlık taşı bulunur.  

Şeyh Ali Bicembil’Amud, “sütunun üzerindeki Şeyh” anlamına gelmektedir. Eskiden 

bir sütun üzerinde yaşamını sürdürmek ve orada vaaz vermek bir yaşam tarzı olarak 

uygulanırdı. Bu yaşam tarzının amacı, dünya işlerinden uzaklaşıp Allah’a daha yakın olabilmek 

amacı ile yüksek bir yer üzerine çıkıp yaşamını orada sürdürmek ve zamanını ibadet ederek 

geçirmek şeklinde açıklanabilir. St. Simon manastırı Antakya’nın batısında 550 metre 

yükseklikteki kıraç bir tepenin üzerinde kurulmuş en büyük manastır kompleksine sahiptir. Bu 

kompleksin ikinci örneği ise Darmaşta mahallesinde bulunan Şeyh Yusuf türbesinin 

yakınlarındaki Şeyh Ali Bicembil’Amud türbesinin olduğu yerdir. Başlangıçta burada dört tane 



90 

 

granit sütunun bulunduğu ve bir hekimin bu sütunların üzerine çıkıp gelen hastalara telkin 

yöntemini kullanarak iyi ettiği rivayet edilir. (KK.77) Günümüzde ise bu dört sütundan geriye 

sadece biri kalmıştır.  

Türbeyi ziyarete çoğunlukla çocuk sahibi olmak isteyenler gelmektedir. Bunun yanında 

çeşitli dileklerde; kısmet açılması, hastalığın sağaltılması, iç sıkıntısından kurtulma vb. 

sebeplerle dilekte bulunmak için ziyaret edilmektedir. 

Türbe-Ziyaret Hakkındaki Uygulamalar: 

1) Türbenin dışında duran sütunun yanına insanlar gelerek yerde duran kiremit 

parçalarından ellerine alarak dilek dilerler ve kiremit parçasını o sütuna yapıştırırlar. Eğer ki 

kişinin niyeti gerçekleşecekse kiremit sütuna tutunup yapışır. Yok yapışmazsa kiremit yere 

düşer ve bu da dilek gerçekleşmeyecek demektir. (KK.77)   

2) Çocuğu olmayanlar ona dilekte bulunurlar; çocuğunun olması için adak adarlar. 

Çocuğun olmasından ziyade çocuğun sağlıkla yaşayabilmesi için. Küçük küçük beşikler 

yaparlar. Çocuğu olmayanlar, çocuğu olsun diye o beşikle bunu tasvir edip o mekânın 

kutsallığına bırakırlar. Bazen bu çocuk giysisi bırakmakta olabilir. Amacı çocuğa atfedileni 

simgelemesi maksadıyla yapılır. (KK.41) (KK.42)   

1.40. HZ. CAFER-İ TAYYAR TÜRBESİ 

Hz. Cafer-i Tayyar Türbesi Hatay’ın Defne ilçesine bağlı Darmaşta mahallesindedir.  

Türbe camekanlı bir şekilde etrafı çevrili bir yapıya sahiptir. Makam odasının içinde iki tane 

dikdörtgen biçimli eski mezar taşları bulunmaktadır. Bunun yanında ortada yine dikdörtgen 

biçiminde asıl veliyi niteleyen bir sanduka yer alır. Bu sandukanın üzeri yeşil-beyaz örtüyle 

kapalıdır. Bununda üzerinde Kuran’lar dizilidir. Yine makam odasının içinde dut ağacının 

gövdesi bulunmaktadır. Bu ağaç sandukanın baş kısmında durmaktadır. Sandukanın baş 

tarafında yuvarlak biçimli bir taş bulunur. İnsanlar bunun üzerine çıkarak dilek dilerler. 

 “Tayyar” uçan demektir. Cafer Tayyar’ın Hatay’da bulunan birçok makamı olduğu 

söylenmektedir. Bunların her biri teşrifi makam olarak adlandırılır. Her birinin bulunduğu 

bölgeye bir defa da olsun ayak basıp keramet göstermiştir. Bu vesileyle bu mekanlar kutsallık 

kazanarak bugünkü türbe halini almıştır.  

Türbe çeşitli dilek, istek ve adak dilemek isteyen ziyaretçiler tarafından ziyaret 

edilmektedir. 

Türbe-Ziyaret Hakkındaki Anlatılar ve Uygulamalar: 



91 

 

1) Cafer Tayyar bir gün çobanla karşılaşmış, ilk silahlar çıktığında demiş ki: “Bu ne?” 

Çoban anlatmış: “Biri uzaktan geldi böyle ben buradan bunu elime alıp onu vuracağım, o da 

olduğu yere devrilip ölür.” demiş. Cafer Tayyar: “Ama ben hemen uçarım. Sen nişan al, 

vurabilirsen vur bakalım beni.” demiş. Çoban: “Bak vururum seni, tetiği çektiğim anda 

ölürsün.” Tayyar: “Sen tetiği çektiğin anda ben uçarım.” demiş. Çoban da günah benden gitti 

öyleyse deyip nişan almış. Silahı ateşlemiş ses çıkmış. Tayyar öylece vurulmuş o sanmış ki ses 

çıkacak sonra mermi ona gelene dek ben uçarım diye düşünmüş ama bilememiş. Olduğu yerden 

biraz öteye kadar uçup ölmüş. Çok kerametli biridir. Onun melek olduğu söylenir. O yüzden 

uçabildiğine inanılır. (KK.77) 

2) Cafer Tayyar makamının hemen başında bulunan yuvarlak bir taş vardır. Dilek dilemek 

isteyenler bu taşın üzerine çıkarak dileğini dilerler. Bir gün bir tanıdığım bu taşın üzerine çıktı 

yüzünü sandukaya döndü sırtını da dut ağacına verdi. Sonra ayakta o şekilde dururken gözlerini 

kapadı ve duası bitene dek gözlerini açmadı. Sonra gözlerini açar açmaz. Kadın sallandı, öne 

arkaya gitti geldi. Eğer ki o taşın üzerine çıkıp kalpten inanarak dua edersen ve duan bitince 

hafifçe sallanırsa ettiğin duanın kabul olacağına inanılır. Böyle çok deneyen olmuş. (KK.14) 

1.41. ŞEYH DERVİŞ TÜRBESİ 

Şeyh Derviş Türbesi, Hatay’ın Defne ilçesine bağlı Harbiye yolu üzerinde Esenbulak 

mahallesindedir. Türbe dikdörtgen yapılı geniş bir bahçe içinde yer almaktadır. Bahçesinde 

namaz kılma, kurban kesim yerleri ve mutfak bölümü için ayrılmış iki katlı bir yapı 

bulunmaktadır. Makam odası kare biçimli üzeri kubbeli bir tarzdadır. Makam odasının hemen 

yanında yaşlı bir çınar ağacı bulunur. Makam odasının içinde dikdörtgen mermer kaplı bir 

sanduka vardır. Üzerinde yeşil beyaz örtü ve Kuran-ı Kerimler dizilidir. Makam odasının dört 

bir duvarında bezlere ve poşetlere bağlanmış birçok saçlar (halika adağı) asılıdır.  

 Türbe, çocuğu olmayan, çocuğu olup da yaşamayan veya erkek çocuğu olmayan aileler 

tarafından sıklıkla ziyaret edilmektedir. Bunun yanında cilt hastalığı olan insanlar ve her çeşit 

dilek ve adakta bulunmak isteyen insanlar tarafından ziyaret edilmektedir. 

Türbe-Ziyaret Hakkındaki Anlatılar ve Uygulamalar: 

1) Köyde işçiler, tarımda çalışırken kendini bilmez birkaç kişi Şeyh Derviş ve yanındakiler 

ile alay ederler. Şeyh Derviş bunun üzerine kendiyle dalga geçenlere madem bizimle alay 

ediyorsunuz buyurun gelin: “Kim kimden daha iyi, bilgili dini ilimde görelim” der. Bunun 

üzerine Şeyh Derviş ilim deryası bilgisi ile kendiyle alay edenleri alt eder. Fakat alay edenler 

yine durmaz laf etmeye devam ederler. Bu kez Şeyh Derviş: “Madem öyle gidin odun getirin 



92 

 

fırını yakalım” der. Onlar da giderler odunu getirip fırını da yakarlar. Fırın kıpkırmızı olup alev 

alınca Şeyh Derviş: “Buyurun geçin fırına. Eğer ki siz çok alimseniz ve temizseniz girin bu 

ateşe size bir şey olmaz ateş sizi yakmaz.” der. Alay edenler fırına girmeye cesaret edemezler. 

Şeyh Derviş bunun üzerine: “Tövbe etmediniz, çekilin ben gireceğim.” der. Bazı ayetler okuyup 

fırına girer ve fırının içinde döner. Ateşten çıktığında ise sanki hiçbir şey olmamış o sıcak alevli 

fırından çıkan sanki o değilmiş gibi durur. Bunu gören tüm köy halkı Şeyh Derviş’in bu 

mucizesine şahit olurlar. (KK.77)  

2) Siğil hastalığı olanlar buraya gelir. Önce ziyarette dua eder. İyileşmek için adak adarlar. 

Adak adarken herkes içinden, gönlünden ne geçiyorsa türbede yatan veli adına: “Sana onu 

adıyorum.” diyerek dilekleri gerçekleşince yani hastalıkları geçince türbeye ne adamışlarsa 

örneğin yeşil bez, zeytinyağı vb. onu getirip bırakırlar. Sonra türbenin bahçesindeki meşe 

ağacında yer alan palamutlardan, kaç tane siğilin varsa o kadar koparıp ellerine alırlar. Türbenin 

bulunduğu yerde mutfak bölümünün arka kısmında bir su akar o suyun içine palamutları atar 

ve arkana bakmadan gidilir. Bu uygulamayı üç Çarşamba üst üste aynı şekilde uygulamak 

gerekir.  Çoğunlukla da sabah erken saatleri gün doğmadan gidilir. Allah’ın izniyle inancı 

kuvvetli olan herkesin hastalığı geçmiştir. Bu denenmiş. Bunu yapanlar evine ulaşana kadar 

siğillerinin geçtiğini, kurtulduklarını söyler. İçten inanan herkes iyileşir. (KK.32) (KK.33)   

3) Türbenin bahçesinde bir de dut ağacı var. Dut ağacının ince dallarını siğil için 

kıvırıyorsun: “Allah’ım inşallah benden bu siğiller gider.” denilir. Kaç siğilin varsa o kadar dal 

kıvırılır fakat onları ağaçtan koparmayız ağacın üzerinde kalır ta ki o kıvırdıklarımız kuruyana 

kadar. Onlar kurudukça siğillerde kaybolur. (KK.32) (KK.33)    

4) Bu türbeye hep çocuğu olmayan insanlar gelirler. Özellikle de erkek çocukları olması 

için dua ederler. Türbeye adak adarlar. Eğer ki erkek çocukları olursa ona halika adağı yaparlar. 

Bu adağa göre: 7 yaşına kadar çocuğun saçı hiçbir şekilde kesilmez. Ancak 7 yaşına bastığında 

çocuk türbeye getirilir. O gün türbede şükür için dua edilir. Erkekler toplu namazlarını kılarlar. 

Ardından aynı zamanda kurban etmek için o gün bir hayvan da kesilir. Türbeye getirilen 

çocuğun saçı da orada kesilir. Sonra o saç tartılır ağırlığı ne kadarsa o kadar altın ya da para ya 

türbeye bağışlanır ya da fakirlere dağıtılır. Sonra o saç bir poşete konularak türbe makamının 

duvarına sandukasının üzerine konulur. Bu şekilde çocuk sahibi olup bu adağı gerçekleştiren 

çok kişi vardır. Önemli olan içten, kalpten inanarak dua etmektir. Allah’ın izniyle olur. (KK.32) 

(KK.33) (KK.41) (KK.42)    



93 

 

1.42. MUSA AĞACI 

Musa Ağacı Hatay’ın Samandağ ilçesine bağlı HıdırBey köyündedir. Musa ağacının 

boyutları hakkında edindiğimiz bilgiye göre; bu ağacın yüksekliği 16 m, iç kısım çap olarak 

yaklaşık, 5,40 m, dıştan çevresi, 20 m, gövde çapı 7,5 m, dalları ise yaklaşık 1,5 dönümlük yer 

kaplamaktadır. Ağacın ise yaklaşık 2000 yaşlarında olduğuna inanılır. Ağacın kutsallığı ve adını 

alması Hz. Musa’nı asasından ağaca dönüşme anlatmasına dayanan eskiden bu yana 

anlatılagelmiş efsaneye dayanmaktadır.  

Eskiden insanların ağacın kovuğunun içine geçip öyle dilek diledikleri rivayet edilir. 

Hatta bir dönem o ağacın kovuğunun berber dükkânı olarak işletildiği de söylenmektedir. Fakat 

sonraları devlet tarafından ağaç koruma altına alınarak kovuğunda oluşan açıklıklar dolgu 

yöntemiyle kapatılmıştır. Günümüzde o açıklık çok fazla genişliğe sahip değildir.  

Bu ağaç, Hz. Musa’nın asasından dönüştüğüne inanılması sebebiyle insanlar tarafından 

kutsal kabul edilmiştir. Bu sebeple birçok ziyaretçi almaktadır. İnsanlar her türlü dilek ve istekte 

bulunmak için ağacın bulunduğu yere gelerek dualar etmektedir. Eskiden ağacın kovuğuna 

dilekte bulunduktan sonra bez, çaput parçası atıldığı söylenmektedir. Fakat artık bu 

yasaklandığından bez, çaput atılıp, bağlanmaz. Ziyaretçiler sadece içlerinden dileklerini 

dilemektedir. 

Türbe-Ziyaret Hakkındaki Anlatılar: 

1) Hz. Musa, dünyanın en zeki kişisini merak eder. Allah’a sorar. Allah ise, Hıdır cevabını 

verir. Bu adamı merak eden Musa, nasıl bulacağını merak eder. Allah’a sorar. Allah: “Yere 

sapladığın asan nerede büyürse, torbandaki balıkların nerede canlanırsa, nerede birdenbire 

yağmur yağmaya başlarsa ve nerede iki deniz birbirine kavuşuyorsa orada onu bulursun.” der. 

Hz. Musa, onu bulmak için yaveriyle yollara çıkar. Ama bir türlü tarif edilen özelliklerde bir 

yer bulamaz. Sonunda Samandağ’a varır ve yorgunluktan uyuyakalır. Uyandığında yere 

sapladığı asasının yeşillendiğini, beraberinde getirdiği balıkların canlanarak denize doğru 

ilerlediklerini ve sürekli yağmur yağdığını görür. (KK.1)  

2) Hz. Hızır ile Hz. Musa Samandağ’da buluşmalarından sonra Hz. Musa, Musa Dağı’na 

çıkmak üzere yola çıkar. Hıdırbey köyündeki Musa Ağacı’nın bulunduğu yere geldiğinde çok 

susar. Bastonunu bu ağacın bulunduğu yere sapladıktan sonra, hemen yanındaki dereye su 

içmeye gider. Su içip döndüğünde ise, yere diktiği bastonunun bir çınar filizi haline geldiğini 

ve yeşerdiğini görür. (KK.24) (KK.25)  



94 

 

1.43. AB-I HAYAT ÇEŞMESİ 

Ab-ı Hayat Çeşmesi, Hatay’ın Samandağ ilçesine bağlı Hıdırbey köyündedir.  Bu çeşme 

Hz. Musa’nın çok susayıp da asasını yere saplayıp içtiği dereden akıp gelen su olduğu rivayet 

edilmektedir. Bu sebeple insanlar bu suyun kutsal olduğuna inanmaktadır. Çeşme Hz. Musa 

Ağacının hemen karşısında yer alır. İki kutsal mekân bir aradadır. Bu su insanlar arasında 

ölümsüzlük suyu olarak da nitelendirilir. Hz. Musa’nın bu suya yıllar önce elinin değmiş olması 

bu mekânda bulunmuş olması halk tarafından dereden akan suyu kutsal kılmıştır.  

İnsanlar bu sudan içerek, hastalıklarına şifa bulacaklarına, kendilerini dinç 

hissedeceklerine inanmaktadır. Bu çeşmeyi ziyaret eden insanlar çeşmeden şişelerine su 

doldurup yanlarında götürmektedirler. Hastalandıklarında bu sudan içtiklerinde şifa 

bulduklarını rivayet ederler. (KK.24) (KK.25)   

1.44. UYUZ PINARI 

Uyuz Pınarı, Hatay’ın Antakya ilçesine bağlı Tahtaköprü köyündedir. Bu pınar yine aynı 

köyde bulunan Şeyh Hasan Sincari Türbesinin iki yüz metre aşağısındadır. Çoğunluğa göre bu 

pınar kerametini orada yatan veliden almaktadır. 

Uyuz pınarı, eskiden orada yaşamakta olan köy halkının uyuz hastalığını geçirmesi 

sebebiyle bu adla anılmaya başlanmıştır. Bu su, kükürtlü bir özelliğe sahip olması bakımında 

cilt hastalıklarına iyi gelmektedir. Pınarın aktığı yer zaman içinde kadınlar ve erkekler için 

ayrılan üzerleri ve çevresi kapalı özel havuzlar yapılmıştır. Ziyaretçiler öncesinde, pınarın 

yakınında yer alan Şeyh Hasan Sincari Türbesini ziyaret ederek orada dua ederler. Ardından 

havuzlara girilir. İnsanlar bu havuzlara girerek cilt hastalıklarından kurtulduklarını dile getirir.  

Pınar suyunun kışları ılık, yazları ise serin aktığı söylenilir. Pınar, cilt hastalığı olan 

insanlar tarafından hastalıklarının sağaltılması için sıklıkla ziyaret edilen bir mekandır. 

Türbe-Ziyaret Hakkındaki Anlatılar ve Uygulamalar: 

1) Tahtaköprü köyünden bir dere geçiyor. Orada bir pınar var. Zamanında insanların tuvalet 

alışkanlıkları olmadıkları için her tarafa pisletiliyordu. Ondan sonra çevredeki halk uyuz oluyor. 

Bir şekilde bu hastalıktan kurtulamıyorlar. Sonra adamın biri pınarın aktığı yerden geçerken 

dereye düşüyor. Üstünde suyun değdiği yerlerde kaşıntısı, uyuz hastalığı geçiyor, adam 

iyileşiyor. Adam hayret içinde kalıyor. Nasıl oldu biranda bu diye. Sonra bunu gidip tüm köylü 

halka yayıyor. Herkes birbirine anlatıyor. Tek tek insanlar gelerek bu pınarın suyundan alarak 

üstlerine sürüyorlar. Hastalıklarından, uyuzdan kurtuluyorlar. (KK.24)  



95 

 

2) Biz ailecek uyuz hastalığına yakalandık. Yaklaşık 8 ay boyunca mücadele verdik. 

Sonunda bu pınara geldik. Öncesinde Şeyh Hasan Sincari Türbesini ziyaret edip, dua ettik ve 

oradaki ağaçtan çıkan yağı vücudumuza sürdük ardından üç çarşamba üst üste olacak şekilde 

sabah erken saatlerde bu havuza girdik. Suyunu her tarafımıza sürdük. Suyun içinde yarım saat 

boyunca durduk. İçine girdiğimizde bir ferahlıkta hissettik. Sonunda biz uyuz hastalığımızdan 

kurtulduk. (KK.7) 

1.45. AŞUK MAŞUK ZİYARETİ 

Aşuk Maşuk Ziyareti Hatay’ın Samandağ ilçesine bağlı Kapısuyu Köyündedir. Ziyaret 

sarp kayaların arasında tepelik bir alanda mağara biçiminde bir mekandır. Ziyaretin yerden 

yüksekliği yaklaşık 15 m kadardır. Mağaraya ulaşabilmek için yaklaşık 30 basamaklı demir bir 

merdivenden yukarı doğru çıkılmaktadır.  

Hz. Ali’nin belli bir dönem burada yaşadığı rivayet edilmektedir. Hatta altında o 

dönemde kullanılmak için yapılmış yağmur sularını biriktirebilecekleri bir kuyu bulunmaktadır. 

Belli bir süre savaş zamanlarında dışarıdan gelebilecek saldırılara karşı kendilerini korumak 

adına böyle yüksek bir yerde konakladıkları rivayet edilir. Hz. Ali burada kaldığı süre boyunca 

bazı saldırılara maruz kaldığı ve kaya üzerindeki izlerin buna dair oldukları anlatılagelmiştir. 

Halk arasında zamanla adı bu şekilde anılmaya başlanmıştır. Şimdilerde ise bu kuyu, insanlar 

tarafından dilek dilenip içine demir para atılan niyet kuyusu olarak görülür.   

Türbe-Ziyaret Hakkındaki Anlatılar ve Uygulamalar: 

1) Eskiden oraya tırmanmak için andız ağacından yapılma merdiven vardı. 

Çocukluğumuzda ona çıkarak tırmanırdık. Şimdilerde dileği kabul olup, adağı yerine gelenler 

buraya demir merdiven yaptırdılar. (KK.41) (KK.42) (KK.72)  

2) Hz. Ali kafirlerle savaştığı dönemlerde buraya gelip sığınmış. Uzun süre bu mağarada 

kalmış. O dönem kafirler ona saldıracağında Hz. Ali atının üzerine binip bu kayadan karşıki 

dağa uçarak atlamış. İşte tam o esnada çektiği kılıcı kayanın duvarını kesmiş. O iz hala orada 

durur. Uçtuğu atının ayak izi de vardır. (KK.71) (KK.72)   

3) O mağarada kayaların birinde kırmızı izler vardır. O Hz. Ali’nin savaşırken yara alması 

üzerine akıttığı kan lekeleri olduğunu bize eskiler anlatırdı. O yüzden bu kayada kırmızı renk 

izler vardır. (KK.71) (KK.72)   

4) Ziyaretçiler buradaki tepeye tırmanır, Hz. Ali’nin ayak bastığı yerde dua ederler. Sonra 

bu yüksek tepeden aşağıdaki kuyuya dilek dileyip, adak adayıp bozuk para atarlar. İnanç 



96 

 

meselesi, kalpten inanarak önce Allah’tan sonra Hz. Ali’nin yüzü suyu hürmetine niyet edince 

dileği gerçekleşen birçok kimse olmuştur. (KK.71) (KK.72)   

1.46. ŞEYH HASAN EL ECRUD TÜRBESİ 

Şeyh Hasan El Ecrud Türbesi, Hatay’ın Defne ilçesine bağlı Harbiye mahallesindedir. 

Türbe, yüksek bir tepede olup yakınında Şeyh Yusuf El Hekim Türbesi bulunmaktadır. Makam 

odası kare planlı beyaz boyalı üstü kubbeli bir özelliğe sahiptir. Odanın giriş kapısında gömlek 

ve tülbentler asılıdır. Odanın içinde dikdörtgen biçimli üzeri yeşil örtülü bir sanduka yer alır. 

Yerler halıyla kaplı olup, minderler dizilidir. Yine yerde iki adet sağlık taşı vardır. Bir sehpanın 

üzerinde; zeytinyağı, pamuk ve bahur taneleri dizilidir. 

Türbeye kısmetleri açılması için, çocuk sahibi olmak için, çeşitli rahatsızlıklardan 

kurtulmak için ziyaret edilmektedir. 

Türbe-Ziyaret Hakkındaki Anlatı: 

1) Şeyh Hasan El Ecrud, Makzun El Sincari zamanında yetişmiş biridir. O dönemlerde 

Harbiye’de Ebu Duheybe İsmail Bin Hallac adında bir adam ortaya çıkmış. Yöredeki Alevilerin 

inançlarına tamamen aykırı vaazlar vermeye başlamış. Bu vaazlarının yazılı olduğu kitabı da 

varmış. Bir gün bunu Şeyh Hasan El Ecrud’un olduğu bir ortamda okumaya başlamış. Hasan 

El Ecrud okuduklarını duyunca hemen yüzü gözü değişip, sıkıntılı hale düşmüş. Ebu Duheybe 

bunu fark edip Hasan El Ecrud’a sormuş: “Okuduklarımı beğendin mi?” Hasan El Ecrud: 

“Bunlar yalandır, hepsi safsatadır. Bunlarla insanları kendine çekip kandırmak istediğin 

uydurma laflardır. Allah senin canını alsın.” demiş. Bu lafları duyan Ebu Duheybe’nin adamları 

El Ecrud’a zarar vermek istemiş. Ama halk El Ecrud’u yaptığı iyiliklerinden, saygınlığından 

dolayı buna engel olmuş. El Ecrud yaşananlardan sonra her an başına bir şey gelecek 

korkusuyla Lazkiye’ye gidip Makzun El Sincari’ye sığınmış. Aradan zaman geçtikten sonra 

yöre halkı El Ecrud’u yanlarına çağırmış. Onların yaşadığı sıkıntılara çare olsun, üstlerindeki 

baskının kalkması için saraya göndermişler.  Güzel ve etkileyici konuşmasıyla düşüncelerini 

rahat söyleyebilen El Ecrud elçi olarak saraya gitmiş. Padişahın huzuruna çıkan El Ecrud, 

özellikle Musariye dağlarında büyük bir baskı altında yaşayan, kötü koşulda hayat yaşayan 

insanların çektiği acıları tek tek padişaha anlatmış. Padişah bu şeyhin hatırına ne gerekiyorsa 

yapılması buyruğunu vermiş. Oraya yoksulları korumaları için emir gitmiş. Bu durumdan 

rahatsız olan Şam valisi El Ecrud’u yakalayıp zindana atmış. Zindanda dahi güzel laflarıyla 

şiirler yazan El Ecrud, sözleriyle insanların gönüllerine ferahlık salmış. Onların yanında 

olduğunu hep dile getirmiş. (KK.53) (KK.54)   



97 

 

1.47. ŞEYH MAHMUT EFENDİ TÜRBESİ  

Şeyh Mahmut Efendi Türbesi, Hatay’ın Antakya ilçesine bağlı İplik Pazarı 

mahallesindedir. Türbe dış duvarları 6 Şubat depremlerinde zarar gördüğü için türbenin içine 

girilememiştir.  

Şeyh Mahmut Efendi hakkında birçok kerametleri olduğu, her dertlinin yanında, yardım 

sever ve meczup biri olduğu rivayet edilir. Bir de bunun yanında etrafta sıkça anlatılan bir 

menkıbesi vardır. O menkıbe şu şekildedir: 

Türbe-Ziyaret Hakkındaki Anlatı: 

1) Antakya’nın bir çıkmazında, Mail Efendi adında bir adam varmış. Mail Efendi, her yıl 

hacca gitmek için niyet edermiş. Fakat hep bir engelle karşılaşırmış. Bu engellerden biri de 

karısıymış. Hacca gidip gelmek uzun süreceği için karısı da evde yalnız kalacağından kocasının 

gitmesini istemiyormuş. Mail efendi de bu engelleri yıkmak için karısına: “Üçten dokuza boş 

ol. Senin yüzünden hacca gidemiyorum.”  Kadın da boşandığını duyunca: “Artık sen bana 

haramsın, sen bana elsin, ben de sana elim.” demiş.  Mail efendi, kadının bu lafları üzerine 

başını alıp Cuma Pazarı’nın oradaki tekkeye gitmiş, artık orada kalmaya başlamış. Orada da 

Şeyh Mahmut Efendi adında bir adam varmış. Hiç konuşmadan devamlı zikir çekermiş. Zaman 

geçip konuşmaya başlamışlar. Şeyh Mahmut Efendi, neden burada olduğunu sormuş. Mail 

efendi de bütün olanları anlatmış. Şeyh Mahmut Efendi de: “Çok mu görmek istiyorsun?”  Mail 

Efendi: “Tabi ki de ben hacca gitmeyi çok istiyorum. Peygamber efendimizin, orada bulunan 

büyük zatların evini görmek istiyorum.” demiş.  

Bunun üzerine Şeyh Mahmut Efendi: “O zaman kapa gözlerini.” demiş. Mail Efendi’ye 

sanki bir şey vurmuş gibi olmuş ve bir gözünü açmış ki kendisini hacıda bulmuş. İnanamamış, 

etrafına bakınmış yanında Antakya’dan tanıdıkları da var. Onlar Mail Efendi’ye: “Hani sen 

buraya gelemiyordun? Nasıl geldin?”  Mail Efendi de tüm olanları, buraya nasıl geldiğini 

anlatmış. Kendisini oraya Şeyh Mahmut Efendi’nin gönderdiğini söyleyivermiş. Aralarından 

biri: “Sen onun sırrını nasıl keşfettin? O Allah’ın bir hikmeti yoksa sen buraya nasıl gelebilirdin 

ki?” Mail Efendi orada haccını tamamlamış. Alacağı hurmasını, zemzem suyunu, tesbihini 

almış. Şeyh Mahmut Efendi’nin Mail Efendi’yi yanında gönderdiği kişi: “Artık gitme vaktin 

geldi, kapa gözlerini.” demiş. Mail Efendi, gözlerini kapayınca yine geldiği gibi başına 

dokununca sanki bir şey vurmuş gibi olmuş ve gözlerini bir açmış yanında aldığı eşyalarıyla 

beraber Antakya’da. Bir ses duymuş. Bu sela sesiymiş. Etraftakilere, kimin selası olduğunu 

sormuş. Onlar da: “Şeyh Mahmut Efendi öldü.” Mail Efendi şaşırarak: “Nasıl olur? Beni o 

gönderdi.”  Oradakiler de: “Ee tabi sen onun sırrını keşfedersen o da yok olur.” Bunun üzerine 



98 

 

Mail Efendi aldığı eşyalarıyla birlikte evine gidip hacıdan geldiğini söylemiş. Evdekiler 

inanamayarak: “Oraya nasıl gittin? demiş. Mail efendi de: “Uçtum gittim. Uçtum geldim.” 

demiş.  (KK.74)  

1.48. ŞEYH ALİ DERSUNİ TÜRBESİ 

Şeyh Ali Dersuni Türbesi Hatay’ın Defne ilçesine bağlı Dursunlu mahallesindedir. 

Türbe mahallenin en yüksek tepesinde bir mevkidedir. Türbe, üzeri çatıyla kaplı ve dikdörtgen 

biçimli bir sandukadan ibarettir. Önceleri ise yalnızca bir mezardan ibaret olduğu bilinmektedir. 

Türbe şu anki görünümüne evliyanın rüyada görünmesiyle birlikte üzeri örtülerek bugünkü 

yapısına kavuşmuştur.  

Şeyh Ali Dersuni, Dursunlu köyünde doğup büyümüş ve ölmüştür. Eskiden adı Dersuni 

olarak bilindiğinden ötürü bu şekilde anılmaktadır. Şeyh Ali, köyün ileri gelen ilim sahibi bir 

zatı olarak bilinmektedir. Babasına dedesinden gelen Şeyhlik makamı kendisine de geçmiştir. 

Aileden gelen bir geleneksel yapı aktarımı devam ettirilmiştir. Şeyh Ali ayrıca alternatif tıp 

yöntemlerine hâkim biri olarak da bilinen bir zattır. Köydeki hastalara şifa verebilen, ilim 

sahibiyle de sorulan sorulara bilgilendirici yönlendirmeler yaptığı rivayet edilmektedir. 

İnsanlar bu türbeye hastalıktan kurtulma, çocuk sahibi olma, kısmetin açılması ve işlerin 

yoluna girmesi gibi kişisel sebeplerle ziyaret gerçekleştirmektedirler.  

Türbe-Ziyaret Hakkındaki Anlatılar: 

1) Arabistan’da çalışan bir adam yaptığı hatadan dolayı hapse atılır ve idam cezasına 

çarptırılır. Oradan kurtulmaya çalışan adam çözümler üretmeye insanları ikna etmeye çalışır. 

Bu konu üzerinde yetkili olan kişi dalga geçerek: “Sen 24 saat içerisinde Kur’an-ı Kerim’i 

ezberlersen biz de seni bırakırız.” der. Tabi ki bunun imkânsız olduğunu bilirler. Aynı günün 

gecesinde bu adamın rüyasına Şeyh Ali Dersuniye gelir ve kendisine Kur’an-ı Kerim’i 

ezberletir. Bunun karşılığında ise makamının belli olması üzerine bir örtü şeklinde kapatmasını 

ister. Uyanır ve bir bakar ki ezberlemiş.  Herkes şaşırır ve adam idamdan kurtularak Antakya’ya 

döner. Hemen sonra Dursunlu köyüne gelerek Şeyh Ali Dersuni makamını bulur ve rüyasında 

gördüğü üzere yalnızca üzerini örtecek şekilde bir çatı yapar. Bu anlatılan olaydan sonra biraz 

daha türbe görüntüsüne ulaşır. (KK.24)  

2) Depremden önce, Şeyh Ali Dersuni Türbesi’nin altında dedemin kocaman avlusu olan 

bir evi vardı. Teyzem de küçükken rüyasında uzun boylu, ak libaslı ve sakallı birinin avluya 

geldiğini görmüş. Şaşırarak: “Sen kimsin?” diye sorarmış. “Kızım ben Hızır’ım her gece Şeyh 

Ali Dersuni ile sohbet etmeye gidiyorum, sürekli olarak sizin avluyu kullanıyorum. Lütfen 



99 

 

burayı temiz tutun, onun makamını kirletmeyelim.” demiş. Teyzem dedeme rüyayı anlatır ve 

böylece düzenli olarak avluda ciddi bir temizlik yapılırmış. (KK.42) 

3)  Köyden bir kadın, rüyasında Şeyh Ali Dersuni’nin mezarı üzerinde çok uzun boylu, ak 

libaslı, sakallı ve yüzünde nur olan birini görürmüş. Yanında tipik olarak Hızır’a benzetilen 

birini görmüş. Rüyasında görünümlerinden ve heybetlerinden öyle etkilenirmiş ki her yıl onlar 

adına kurban keser. Ben de bu kadını tanıyorum ve kurbanlarına şahit olduğum zamanlar oldu. 

(KK.24) (KK.42) 

4) Ben atanma sürecinde çok zorlandığım için, bu türbeye adak adamıştım. Daha sonra 

atandım ve aldığım ilk maaşla türbe adına bir kurban kestirdim. (KK.42) 

1.49. MIGDAT EL YEMİN TÜRBESİ  

Mıgdat El Yemin türbesi Hatay-İskenderun yolu istikametinde Amik ovası çevresinde 

ana yolun sol tarafında kalan yüksek bir tepededir. Türbe tepede yeşil bir alan içerisinde 

dikdörtgen biçimli kubbeli bir yapıdır. Önceleri yalnızca bir mezardan ibaret olan türbe zaman 

içerisinde yapılan bakımlarla bugünkü görünümüne kavuşmuştur. Makam odasında dikdörtgen 

biçimli bir sanduka bulunur. Yerler halıyla kaplı olup ziyaretçilerin kullanabilmeleri için iki 

adet sağlık taşı, zeytinyağı, pamuk ve bahur bulunmaktadır. Türbenin bahçesinin yüz metre 

ilerisinde ise Mıgdat’ın savaş zamanı “atının ayak izinin” olduğuna inanılan bir iz 

bulunmaktadır. Bununla ilgili sıkça anlatılan bir menkıbe de bulunmaktadır.   

Mıgdat el-Yemin, Peygamberimizin sahabelerinden sayılmaktadır. Asıl adının, Mıgdat 

el- Yemin İbin Evsed el Kindi’dir. Mıgdat’ın bu yörelere İslamiyet’i yaymak için, kafirlerle 

savaşarak, mücadeleler vererek Hak yoluna insanları teşvik etmek için geldiği rivayet 

edilmektedir. Ayrıca bu topraklarda kafirlerle girdiği mücadeleler sonucunda büyük kerametler 

gösterdiğine inanılan kutsal bir kişi olarak bilinmektedir. Mıgdat’ın asıl mezarının burada 

olmadığı hatta Hatay’da Samandağ ve Antakya ilçelerinde de ayrıca teşrifi makamı olduğuna 

da inanılır.  

İnsanlar türbeye yaygın bir menkıbeye istinaden “atının ayak izi” olduğuna inandıkları 

yeri görmek ve orada niyazda bulunmak maksadıyla gelir.  Bunun yanında çeşitli dileklerde 

bulunmak, kısmet açmak, sıkıntılı bir durumdan kurtulmak, çocuk sahibi olmak ve hastalıktan 

kurtulmak için türbeyi ziyaret ederler. 

Türbe-Ziyaret Hakkındaki Anlatılar: 

1) Hz. Mıgdat, savaşta olduğu zamanlarda sıkıntılı bir durumla karşılaşır, dara düşer. 

Rahatlayıp yardım istemek için Hz. Ali’yi çağırır: “Yetiş ey Ali” der. Bu sesleniş sonrası Hz. 



100 

 

Ali, Mıgdat’ın imdadını duyup aydınlık içinden bir nur gibi çıkıp gelir. O sırada atının üzerinde 

olan Mıgdat, Hz. Ali’yi görünce atının üzerinde atıyla beraber diz çökerler. O anda ayaklarının 

altındaki toprak çöker ve atın ayak izi oraya yerleşir. O gün bu gündür o iz hala orada durur. 

Korumak için etrafı çevrilip, muhafaza edilir. Şu an türbenin avlusundaki bahçede bunu 

görebiliriz. (KK.24) (KK.53) (KK.54) (KK.77) 

2) Hz. Ali’nin o tepeye nur olarak göründüğü hadisesinden sonra her cuma akşamı buraya 

nur iner. Gönülden inanan, kalbi temiz olan insanlara görünür. Kimileri beyaz ışık çaktığını 

görür. Kimileri ise yeşil nurani bir ışıkla aydınlandığını söylerler. (KK.53) 

3) Zamanında iki arkadaş yolculuk yaparken şu an türbenin yakınlarına ulaştıklarında tam 

oralarda ölümcül bir kaza geçirirler. Kaza esnasında önlerine uzun beyaz sakallı beyaz giyimli 

bir adam çıkar. Sanki kaza olmamış gibi arabayı savrulan yoldan alır, düzeltir. Adamlar şaşırıp 

kalırlar ve kim olduklarını sorarlar. Beyaz giyimli adam kendisinin Mıgdat olduğunu söyler ve 

türbeye giden yolu düzeltmelerini ister. Adamlar hayatlarını kurtaran bu veliye minnet 

borçlarını ödemek için çalışıp para biriktirirler ve şu an türbenin bulunduğu yolu bu hale onlar 

getirirler. (KK.53) (KK.54) 

1.50. ŞEYH HASAN BASRİ TÜRBESİ 

Şeyh Hasan Basri türbesi Hatay’ın Defne ilçesine bağlı Güneysöğüt mahallesindedir. 

Türbe küçük bir avlu içinde kare planlı üzeri kubbelidir. Makam odasının içinde iki adet 

dikdörtgen biçimli sanduka bulunur. Sandukaların üzeri yeşil örtüyle kaplıdır. Üzerlerinde da 

Kur’an-ı Kerim bulunmaktadır. Sandukaların biri Şeyh Hasan Basri’ye diğeri ise onun 

kardeşine aittir. Türbede ayrıca buhurdanlık, sağlık taşları, zeytinyağı, namazlağı ve yardım 

sandığı bulunmaktadır. Ayrıca türbenin bahçesinde misafirleri ağırlamak için ayrılan bir bölüm 

de bulunmaktadır. 

Şeyh Hasan Basri Hatay topraklarında İslam uğruna savaşıp can veren önder bir şahsiyet 

olarak tanınır. Kafirlerle savaşarak şehit düşen Hasan Basri, adını da Basra’dan buraya göç 

ettiği için Basri lakabını aldığı ve bu şekilde anıldığı rivayet edilmektedir.  

İnsanlar türbeyi çeşitli dilekler ve duada bulunmak için ziyaret etmektedirler. Bunlar 

arasında hastalıktan kurtulmak, evlenmek, kısmet açmak, çocuk sahibi olmak vb. sebepler yer 

almaktadır.   

Türbe-Ziyaret Hakkındaki Anlatı: 

1) Türbenin olduğu yer eskiden çalılardan ibaretmiş. Bir gün köylüler bu çalının etrafından 

geçip giderken bir ışığın çaktığını görmüşler. Ardından bunun ne olduğunu soruşturmuşlar, 



101 

 

birileri gelip bu durumu gözlemlemeye başlamış. Gözlem sırasında gelenlerden bir adamın 

rüyasına Şeyh Hasan Basri girmiş. Rüyasında adama bazı şeyler söylemiş: “Ben Şeyh Hasan 

Basriyim. Aranızda kötü niyetli biri var onu buradan hemen uzaklaştırın.” demiş. Kalan kişilerle 

gözlemler devam ederken çalışma sırasında bir mezara rastlanmış. Mezarın içini açmışlar ve 

orada üstü başı hiç bozulmamış giydiği kıyafetleri yeni halde duran Hasan Basri’ye ulaşmışlar. 

Bu hikâye köyde dilden dile ulaşmış. Halk bu kişinin evliya olduğuna ve onun mezarının türbe 

haline getirilmesine karar vermiş. Bu sayede türbe bugünkü görünümüne kavuşmuş. (KK.53) 

(KK.54) 

1.51. ŞEHİT TÜRBESİ 

Şehit Türbesi Hatay’ın Arsuz ilçesine bağlı Avcılarsuyu mahallesindedir. Kare yapılı 

kubbeli beyaz boyalı bir yapıdır. Türbe eskiden yalnızca bir mezardan ibaretken rüyada görülme 

üzerine halk tarafından yaptırılarak makam bugünkü halini almıştır. Türbenin iç odasında bir 

adet dikdörtgen biçimli sanduka ve üzerinde Kuran-ı Kerimler vardır. 

Türbede yatan kişi hakkında kesin bir bilgi bulunamamaktadır. Halk arasındaki inanca 

göre İslam’ın yayılmasında önder olan, kafirlerle savaşarak kahramanlıklar gösterip şehit düşen 

bir asker olduğu inanışı hakimdir. Bu sebeple türbenin adı “Şehit” deyimiyle anılmaktadır.  

 İnsanlar türbeye darda kaldıklarında, uzun bir yolcuğa çıkmadan önce kazadan beladan 

korunmak için ve çeşitli birçok dilekte bulunmak için ziyarette bulunmaktadır.  

Türbe-Ziyaret Hakkındaki Anlatılar: 

1) Eskiden yalnızca bir mezardan ibaret olan türbeye bir gün bir kadın gelir.  Bu meczup 

mezar başında dua eder. Mezarın başından ayrılırken de toprağın üzerinde duran taşın birini 

alarak yanında götürür. Geceleyin uykusunda kadının rüyasında bir adam görünür ve ona: 

“Aldığın taşı geri yerine götürüp bırak ve benim üzerimi ört, çatı yap.” der. Kadın rüya sonrası 

ne yaşadığını anlayamaz ve hiçbir şey yapmaz. Aradan zaman geçer kadın bir daha aynı rüyayı 

görür. Bu rüya sonrası kadının psikolojisi bozulur. Rahatlamak ve kendine gelmek için artık bu 

rüyaya bir cevap verir ve aldığı taşı geri yerine koyar. Ardından da mezarın üzerini örterek türbe 

haline getirir. Bunun sonrası kadın rahatlar, iç sıkıntısından kurtulur. Böylelikle de türbe 

bugünkü halini almış olur. (KK.11) 

2) Burada bir şehit yatmaktadır. Bu şehit zamanında kafirlerle savaşıp Hatay’ı savunmuş 

bir İslam elçisidir. Dinimizi yaymaya çalışan bir zattır. Girdiği mücadelelerle savaşlarla büyük 

kahramanlık göstermiştir. En son girdiği bir savaşta da yara almış o yarasıyla ancak bugün 



102 

 

türbesinin olduğu yere kadar gelebilmiş ve oracıkta yığılıp kalmıştır.  O halkımızı kafirlerden 

koruyan yardıma koşan yüce şehit bir zattır. (KK.11) (KK.13) 

2. TÜRBELERİN ADLANDIRILMASI 

İnsanlar, Allah ile kendileri arasında bir aracı vesilesiyle; dua, istek ve dileklerini 

iletmek maksadıyla türbeleri ziyaret ederler. Toplumlar, kutsal kabul ettikleri ve hayattayken 

göstermiş oldukları olağanüstü kerametleri nedeniyle türbelerde yatan velileri yardımcı olarak 

görmüşlerdir. Kutsallık atfedilen bu zatların her birinin de farklı özellikleri olduğuna inanılır. 

Kimi hekim, kimi savaş kahramanı, kimi dinin savunucusu, kimi ise halkın yanında iyiliğin 

temsilcisi olmuştur. İşte bu gibi kimliklerle hayat bulmuş veliler, adlarının başına kendilerini 

niteleyen hekim, şeyh, şehit, sofu gibi sıfatlar almışlardır. 

Yaşadıkları dönemde gösterdikleri olağanüstü durumlarla menkıbelere konu olan veliler, 

göstermiş oldukları hünerleri sayesinde bazı adlarla anılmıştır. Bazısı fiziksel özelliğine göre, 

bazısı mesleğine göre, kimisi ise bulunduğu mekâna göre ad almıştır. Bu bölümde türbelerin 

neye göre adlandırıldığı sınıflandırarak incelendi.  

2.1. GERÇEK ADI İLE ADLANDIRMA  

Hatay’da bulunan türbelerdeki kişilerin büyük bir çoğunluğu gerçek adlarıyla 

anılmaktadır. Bu kişiler, savaşlarda kahramanlık göstermiş ve şehit olmuş kişilerdir. Bunun yanı 

sıra dönemin şeyh, önder ve tarihi şahsiyetleri de vardır. Tarihi şahsiyetleriyle tanıdığımız ulu 

büyüklerimiz vardır. Bunları şöyle sıralayabiliriz: Şeyh Ali Kadi El Mumimin, Şeyh Hasan 

Sincari, Nebi Yunus, Şeyh Muhammed Cedduğ, Şeyh Muhammed El Kebir, El Arabi, Şeyh 

Sultan Abdulaziz, Şeyh Ali İssuvayre, Şeyh Ahmet El Ğlem, Şeyh Abdullah El Mğavri, Şeyh 

Hasan Bilhamerli, Şeyh Muhammet El Garip, Şeyh Dahir ve Şeyh Hasan, Şeyh Ahmet Kuseyri, 

Beyazıd-ı Bestami, Habib-i Neccar, Şeyh Derviş, Şeyh Muhammet Libyedri, Şeyh Hasan 

İlecrud, Şeyh Ali Bicembil Amud, Hz. Cafer Tayyar,  Şeyh Hasan El Ecrud, Kanber Bin Keden 

Devsi, Şeyh İbrahim Kaddis, Şeyh Yusuf Ebu Tarhan, Muhammet El Saka, Mıkdat İbin Esved 

El Kindi, Şeyh Muhammed Delati, Şeyh Hasan Basri, Şeyh Ali Dersuni. 

2.2. MESLEKLERİNE GÖRE ADLANDIRMA  

Türbelerdeki bazı kişiler yaptıkları işe ve mesleğine göre adlandırılmıştır. Bu türbelerde 

yatan velilerin öldükten sonra bile mesleklerini sürdürdüklerine inanılmaktadır. Araştırma 

sahamızdaki Şeyh Yusuf El Hekim, Kızmanus ve Denyel El Hekim türbeleri bu türbelerde yatan 

kişilerin mesleklerine göre adlandırılmış türbelerdir. Şeyh Yusuf El Hekim ve iki kardeş olan 



103 

 

Kızmanus ve Denyel El Hekim yaşadıkları çağda tıpla ilgilenmişler, bitkilerden el de ettikleri 

karışımlarla şifa dağıtmışlardır.  

2.3. HIZIR İNANCI İLE ADLANDIRMA 

Hatay’daki türbelerin çoğunluğunda Hızır adına rastlanılır. Bundan dolayı Hz. Hızır’ın 

adının geçtiği türbe ve ziyaret yerleri karşımıza çokça çıkmaktadır. Bunlar genellikle bulunduğu 

köy, mahalle veyahut sokağın adını almıştır. Bunlar: Karyer, Hıdır Zeytuni, Hıdır Elvan, Şeyh 

Alel Amud, Musa Ağacı. 

2.4. DİĞER ADLANDIRMALAR 

Köy halkı, uyuz hastalığını pınar suyunun gidermesiyle bu pınara “Uyuz Pınarı” adını 

vermişlerdir.   

Şehit Türbesi, Aşuk Maşuk Türbesi ve Ab-ı Hayat Çeşmesi de diğer adlandırmalar 

başlığı altında yer alan türbelerdir. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



104 

 

DÖRDÜNCÜ BÖLÜM 

HATAY’IN BEŞ İLÇESİNDEKİ TÜRBE YERLERİNDE GÖRÜLEN RİTÜELLER VE 

UYGULAMALAR 

1. ABDEST ALMAK 

Türbe yerlerine gelen ziyaretçiler abdestlerini ya evlerinde alıp gelmekte ya da türbenin 

içinde bulunan sudan alarak ibadetlerini gerçekleştirmektedir. Bazısı abdestini türbe yerinde 

akan sudan aldığında daha makbule geçeceğine inanmaktadır. Abdest almak, türbeye ve kutsal 

bir mekâna girerken temizliğe verilen önemi gösterir. Tüm türbelere geçmeden önce abdest 

almak şartı vardır. Bu uygulama, türbede yatan veliye duyulan saygı ve hürmetin bir göstergesi 

olarak görülür. Bu vaziyette türbe içinde bulunan Kur’an’a dokunulabilir. İsteyenler türbe 

içinde abdestli namaz kılabilir, dua okuyabilir. Aksi halde abdestsiz ziyaretini gerçekleştiren 

kişinin cezalandırılacağı inanışı vardır.   

2. DUA ETMEK 

İbadetin en önemli ögelerinden biri olan dua, yalın haliyle yüce kudretlerin yardımını ve 

acımasını sağlamak, onları harekete geçirmek için, insanın içinde bulunduğu duruma göre o 

anki seslenişidir. Bu niteliğiyle bireysel bir karakter taşıyan dua, dinsel şefler tarafından 

yönetilen ibadetlerde kurallara bağlı olarak, belli bir düzen içerisinde, toplumsal bir karakter 

kazanır. S.V. Örnek, duaları istek, şükran ve yakınma duaları şeklinde üç grupta toplamaktadır 

(Örnek, 1988:81-82): 

Türbe yerlerinde yapılan dualar ziyaretçinin maksadına göre değişmektedir. Bazı 

ziyaretçiler türbede yatan zatın yüzü hürmetine kendi iç huzurunu sağlamak için duada bulunur. 

Bazı başka ziyaretçiler dilek, istek ve adaklarını söyledikten sonra dualarını okur. Bir başka 

ziyaretçiler ise ettikleri dua karşılığı dilek, istek ve adakları kabul olduğu gerekçesiyle şükür 

duasını okur. Bazı adaklar yerine getirilirken kurban kesilip yemek pişirilir. Bu adakların 

gerçekleştiği esnalarda da dualar edilmektedir. Kimileri ise türbede bulunan Kur’an-ı Kerimler 

ve dini kitaplar üzerinde yazan duaları okumaktadır. Genellikle camili türbelerde ise hatim 

etmek ve mevlit okutmak için dua okunur.  

3. NAMAZ KILMAK  

İslam dini geleneği içinde namaz kılmak önemli ibadetlerden biri olarak kabul edilir.  

Hatay’da bulunan türbe yerlerinde bu ibadet geleneğinin sürdürüldüğü görülmektedir. 

Özellikle; Habib-i Neccar, Beyazıd-i Bestami, Sofu Baba, Şeyh Ahmed Kuseyri gibi Sünni 

türbelerin camilerin içinde yer alan odalarda yer almaları namaz kılma ritüelinin de 



105 

 

uygulandığını gösterir. Türbeye gelen ziyaretçiler kutsal bir mekâna duydukları saygıdan ve 

orada yatan zatın yüzü suyu hürmetine Allah rızası için iki rekât namaz kılmaktadırlar. Alevi 

türbelerinin tamamında bayram ve özel kabul ettikleri günlerde “toplu namaz” adını verdikleri 

namaz kılınır. Bu namazı kılmak için türbe içinde ayrı bir odaları vardır. Bu odada toplu bir 

biçimde sandalye üzerinde oturularak namaz kılınır; namaza başlamadan önce özel karışımlı 

bir sudan içilir, sırayla belli dualar okunur ve namaza başlanır.  

4. ADAK KURBANI KESMEK 

Adak, kutsal tanınan bir şahsa veya bir şeye (ağaç, su, taş kaya vb.) herhangi bir dileğinin 

olması, yerine getirilmesi şartıyla adı belirtilerek yapılan şartlı vaat, şartlı söz, bazen şartlı, 

bazen peşin (mum yakma, çaput bağlama, yiyecek bırakma vb.) bir ant olarak ferdi veya topluca 

yapılan (yılın belli zamanlarında) davranış veya duadır (Tanyu, 2007:28).   

Kurban, insanın Allah ile ilişki kurma biçimidir. İnsanların atasından Sümerlere kadar bu 

durum tek ilişki şeklinde devam etmiştir. İnsanlar, tarih boyunca Allah’a değişik sebeplerle 

kurban sunmuşlardır. Kurban, umumiyetle dileğin gerçekleşmesi ve işlenen bir suçun 

affedilmesi için kesilir. Burada amaç Allah’ın dilenen şeye yardımcı olmasıdır (Bahadır, 

2016:147).  

İbadetin önemli bir bölümünü teşkil eden kurban, doğaüstü alana giren kudretlerle 

barışıklığı sağlamak, onların verdiklerine teşekkür etmek ve onlardan bir şeyler istemek için 

sunulur. Kurban, kanlı ve kansız olmak üzere ikiye ayrılır. Kanlı kurbanlara her çeşit hayvan 

girebilir.  Kansız kurbanlar ise her türlü yiyecek, içecek, değerli eşya ve nesnelerdir (Örnek, 

1988:86).  

Hatay’da bulunan türbelerde görüşme yaptığımız ziyaretçilerden edindiğimiz bilgilere göre 

kanlı kurbanda genellikle; koyun, keçi, koç, dana, horoz, tavuk gibi hayvanlar adanır. Kansız 

kurbanda ise; bez, örtü, tülbent, uzun etek, havlu, zeytinyağı, pamuk, bahur, mum gibi eşyalar 

ve bunun yanında sadaka vermek, fakir birisini giydirmek ve yedirmek, öksüz sevindirmek, 

çocuğuna türbede yatanın adını vermek, çocuğunun saçını adamak, yemek pişirip dağıtmak 

olarak tespit edilmiştir. 

Türbe yerlerinde kesilen kanlı kurbanlardan özellikle “horoz” kesiminde bir ziyaretçinin 

Hz. Hıdır (Deniz) türbesinde yeni araba almak için adak adadığı ve adağı gerçekleştiğinde 

türbeye gelip horoz keseceğini belirtmiştir. Kaynak şahıs, türbeye yeni aldığı arabasıyla gelir 

ve horozu kurban eder. O kurbandan akan kanı da arabanın tekerleklerine, plakasına sürer. Bunu 



106 

 

yapmasının amacının başlarına gelebilecek bir kazada onları koruması maksadıyla yaptığı 

açıklamasında bulunur.  

Kansız kurbanlar arasında türbeye “eşya adamak” sıkça duyduğumuz adaklar arasında; 

zeytinyağı ve türbenin bez örtüsünün yenilenmesidir. Özellikle kadın ziyaretçiler, türbeye dua 

etmeye geldiklerinde dilek ve isteklerinin kabul olmasıyla birlikte türbe makamının örtüsünü 

yenileyeceklerini ve zeytinyağı getireceklerini adamaktadırlar. Bu iki adak sıkça duyduğumuz 

adaklar arasında yer alır.  

Sıkça uygulanan bir diğer adaklar arasında ise çocuğu olmayan ailelerin özellikle erkek 

çocuk isteğinde bulunmaları ve erkek çocukları olması halinde “saç adağı” 

gerçekleştirmeleridir. Bu uygulamada; 7 yaşına kadar o çocuğun saçını hiç kesmeyecekleri ve 

o yaşa geldiğinde çocuğu adağın söylendiği türbeye getirerek orada saçını keserek türbeye 

bıraktıkları görülmektedir. Bu uygulama Şeyh Derviş Türbesinde sıkça görülür. 

5. AĞACA ÇAPUT VEYA İP BAĞLAMAK 

Çaput bağlamak, Kuzey ve Orta Asya toplumlarının eski inançlarından Şamanizm’e özgü 

önemli unsurlardan biri olarak kabul edilmektedir. Türklerin inanışına göre her dağın, her kutlu 

pınarın, göl ve ırmakların, kayaların birer izi ve sahipleri vardır. Şamanist inanışlarına göre, bu 

iziler kişiden kurban isterler. Kurban sunmayanlara zararları dokunur. Ancak bu ruhlar çok 

kanaatkârdır. Bunları bir paçavra parçası, bir tutam at kılı hatta kurban niyetiyle atılan bir taş 

parçası ile tatmin etmek mümkündür (Erdil, 1997:54). 

Şamanist inancına göre kurbansız ayin yapılmaz, kutsal varlıklara kanlı kurbanlar sunulur, 

bunun yanında kansız kurbanların da sunulduğu görülebilir. “Saçı”, ‘yalma’ (ağaçlara ve şaman 

davuluna bağlanan paçavralar), tös (ongon)ları yedirme (ağızlarını yağlama), ateşe yağ atma ve 

şarap serpme gibi törenler bu kansız kurbanlar arasındadır. Kansız kurbanların en önemlisi 

ruhlara bağışlanarak başı boş salıverilen hayvanlardır. Bu tür kurbana eski Türkler (ıdık) yahut 

(ıduk) olarak adlandırmışlardır (İnan, 2013:89-90). 

Saçı, olağanüstü güçlere sahip olduğuna inanılan iye ve ruhlara sunulan ve onlar adına 

onların rızasını ve yardımını kazanmak için dağıtılan cansız nesnelere verilen bir isim, öz 

itibarıyla bir cins kurbandır (Bekki, 1996:13). Günümüzde yaşatılan kansız kurban geleneğini 

bu adlandırmaya dahil edebiliriz. 

Türkler Müslüman olduktan sonra da bu adetlerini büsbütün bırakmamışlardır. Evliya 

saydıkları ulu kişilerin türbelerine, orada biten ağaçlara çaput bağlamak suretiyle eski adetlerini 



107 

 

Müslümanlaştırmak istemişlerdir. İsteklerinin kabul olmasını isteyen kişiler türbelere gelerek 

buralara çaput bağladığında isteğinin gerçekleşeceğine inanmaktadırlar (Erdil, 1997:54-55). 

Hatay’da ağaçlarına çaput veya ip bağlanan türbeler arasında; El Arabi Türbesi ve Hıdır 

(Zeytuni) Türbesi gelmektedir. Ağaçlara çaput bağlamanın yanı sıra ziyaretçiler türbede 

sandukanın üzerinde bulunan yeşil renkli (bazen açık pembe renkli) bezden bir parça keserek 

makam odasının parmaklıklarına, pencerelerine, sütunlarına ya da kendi bileklerine, eşyalarına, 

arabalarının üzerine bağladıkları da görülür.  

Eski Türklerde buna benzer bir uygulamanın görüldüğünü anlatan Roux, mezarın 

üzerinin “esük” denilen ipekten bir kumaş ile örtüldüğü ve kumaşın daha sonra parçalara 

bölünerek fakirlere dağıtıldığı uygulanan ritüellerden biridir (Roux, 1999:301). 

6. YEMEK YAPMAK VE DAĞITMAK 

Türbelerde uygulanan yaygın ritüellerden biri de yemek yapmak ve dağıtmaktır. Bu ritüeli 

adak çeşitlerinden biri olarak sayılır. Kansız kurbanlar arasından görülür (Tanyu, 2007:328-

330). 

 Hatay’da bulunan Arap Alevilere ait tüm türbelerde yemek yapılıp dağıtıldığını 

söylemek mümkündür. Dağıtılan yemeklerin başında da yöreye özgü Hirise veya Herise adlı 

yemeği gelmektedir. Hirise, Arapça “ezmek, dövmek” anlamına gelir. Halk aynı zamanda bu 

yemeği “kutsal yemek” olarak da adlandırır. Hirise, özellikle dana etiyle hazırlanan bir 

yemektir. Özel günlerde, adaklarda ve bayramlarda bu yemek türbede pişirilir ve misafirlere 

dağıtılır. Bu yemeğin uygulaması şu şekilde gerçekleşir; kalabalık insan grubuyla birlikte 

hazırlanan yemek için, sabahın erken saatlerinde 4-5 civarlarında kurban kesilir. Bunun etleri 

ayrılır. Pişirilip yemeğe dönüşecek et, kazanlara dağıtılarak dört- dört buçuk saat kaynatılır. 

Daha sonra yemeğin buğdayı katılır. Ardından üzerine kuyruk yağı eklenir ve saatlerce 

karıştırılıp, dövülerek ortaya “Hirise yemeği” çıkar. Bu yemek Arap Alevilerin özel günlerinde 

sıkça yaptıkları baş yemekler arasındadır. Ayrıca yine kurban etiyle etli bulgur pilavı, lahmacun, 

yağlı ekmek olarak adlandırılan yemeklerde dağıtılanlar arasındadır.  

7. TÜRBEDE VE ÇEVRESİNDE BULUNAN TOPRAK, AĞAÇ, SU, ÇEŞME VE 

KUYUDAN YARARLANMAK 

Türbede yatan velinin kerametinden, manevi gücünden faydalanmak için türbe etrafındaki 

birçok şeyden yararlanılır. Bunlar arasında türbede yer alan topraktan almak, suyundan içmek, 

yıkanmak, üzerine sürmek gibi davranışlardır.  



108 

 

Hz. Hıdır, Şeyh Hasan, Şeyh Musa, Şeyh Yusuf El Hekim Türbesi’nde rastlanılan ritüeller 

arasında türbenin bahçesinde bulunan kuyu ve çeşmeden yararlanılmasıdır. Gelen ziyaretçiler 

buradan akan su ile yıkanırlar ve hastalıklarının bu sudaki hikmet sayesinde iyileşeceklerine 

inanırlar. Bunun yanında yine türbe bahçesinde bulunan incir ağacının meyvesinden bir karışım 

elde ederek ağrıyan yerlerine sürülür. Gerek görüldüğü takdirde bu karışım içilerek de tedavi 

amaçlı kullanılabilir.   

Şeyh İbrahim Kaddis Türbesinden akan suyun insanlara şifa getirdiğine inanılmaktadır. 

Uygulamaya göre; türbeye gelen ziyaretçi yalnızca çarşamba günü şifalandığına inandıkları 

sudan üç hafta üst üste olacak şekilde türbeye gelir ve akan suyu deri hastalığı olan bölgelerine 

sürerler. Sürecin sonunda hastaların iyileştikleri söylenmektedir.  

Şeyh Hasan Sincari Türbesinde bulunan ağacın kovuğundan akan yağın ağrılı bölgelere 

sürülünce şifa bulunacağı inancı da yaygın bir inançtır. 

Türbelerde bulunan tüm nesneler ve eşyalar her zaman için kutsal kabul edilir ve şifalı 

olduğu inancıyla etraflarında çeşitli ritüeller uygulanmaktadır. Bunlardan biri de türbe 

bahçesinde yer alan topraktır. Ziyaretçiler bu topraktan fayda umarlar. Örneğin, Cafer Tayyar 

Türbesinin bahçesinden alınan toprağı bir bez parçası içinde yanında bulundurmanın kişiye 

gireceği imtihanda ona başarı getireceğine inanılır. Yine türbenin bahçesinden alınan bu 

toprağın ağrılı bölgeye sürülüp ovulduğunda şifa bulunacağı inancı da çok yaygındır. 

8. TÜRBEDE SANDUKANIN ETRAFINI DOLANMAK 

Eski Türklerde belli törenlerde bir nesnenin etrafında dönme uygulaması yapılırdı. Tukie 

şefi tahta çıkışı dolayısıyla bir keçe üzerinde ve güneş yönüne doğru dokuz defa döndürülürdü. 

Uygurlarda kurban kesmek için ormanda ağaçlar çevresinde dönülürdü ve bu şamanın göğe 

yükselişine bir kayın ağacının çevresinde daireler çizmesi olarak yansımıştır (Roux,  2021:237). 

Türbenin içinde bulunan sandukanın etrafını dolanmak Alevi türbelerde sıkça uygulanan 

bir ritüeldir.  Bu ritüele göre; ziyarete gelen kişiler ellerine aldıkları buhurdanlıkla birlikte 

velinin sandukasının etrafında çoğu zaman en az üç defa kimilerince duaları bitene dek sanduka 

etrafında dolanırlar. Bu dolanma sırasında; salâvat getirilir, on iki imamın adları söylenir, 

sandukaya el, yüz sürülebilir. Hemen hemen her türbe de bu ritüel uygulanmaktadır.  



109 

 

9. TÜRBE KAPISININ EŞİĞİNİ ÖPMEK 

Eşik, aynı anda, hem dinsel ve dindışı iki varlık dünyasını birbirinden ayıran ve zıtlaştıran 

sınırdır hem de bu iki dünyanın ilişkide bulundukları, orada dindışı dünyadan kutsal dünyaya 

geçişin gerçekleştirilebileceği paradoksal yerdir (Eliade, 1991:5).  

Türk dünyasında eşik kutsal kabul edilir. Ev iyesine bağlı olan eşik iyesinin çok eskiden beri 

devam ettiği tarihi kayıtlardan anlaşılmaktadır. Anadolu, Balkanlar ve Türkistan’daki din 

büyüklerinin yattığı yatırlar halkın akın akın gittiği mekânlardır. Bu ulu kişiler ziyaret edilirken 

eşikleri niyaz edilmektedir. O kapıdan şefaat beklenmektedir. Bu gelenek bugün de 

yaşamaktadır. Kapıdan içeri girerken sadece kutsal kabul edilen mekânlar değil evlerin de 

eşikleri çiğnenmemektedir. Anadolu’da evlenip yeni eve gelen gelin, yeni eve girerken evin 

eşiğini niyaz edip öyle eve girmektedir (Şenel, 2001: 108).  

Alevilere ait türbelerin çoğunluğunda kapının öpülmesi ritüeline rastlanılmaktadır. Fakat 

kimi ziyaretçiler, böyle bir uygulamanın bir manasının olmadığını ve kendilerinin bu 

uygulamayı tercih etmediklerini söylemektedirler. Kapının öpülmesi ritüelini uygulayan 

ziyaretçiler ise, türbede yatan zata verdikleri saygıdan ve manevi hislerden ötürü bunu 

yaptıklarını ifade etmektedirler. Uygulama şu şekilde gerçekleşir; gelen ziyaretçi öncelikle 

ayakkabısını çıkarır. Kapı eşiğine kadar gelir ve besmele çektikten sonra önce sağ sonra sol 

olmak üzere yan taraflar öpülerek genellikle sağ ayakla türbe makam odasına girilir. Çıkarken 

ise makama saygıdan ötürü sandukaya sırt dönülmeden geri adımlarla türbeden çıkış 

yapılmaktadır. Yapılan bu uygulamaya Sünnilere ait türbelerde hiç rastlanılmamıştır.  

10. TÜRBEDE BULUNAN KUMAŞTAN ALMAK 

Türbelerde sandukanın üzerinde ya da iç duvarlarında asılı yeşil bezler yer alır. Bu bezler 

gelen ziyaretçilerin bir parça keserek yanlarına almaları içindir. Gelen ziyaretçi duasını eder ve 

istediği miktarda bezden keserek koluna, bileğine ya da arabasına, eşyasına takar. Ziyaretçiler 

bu uygulamayı, üzerlerine gelebilecek olan nazarı önlemek ve türbenin ruhani koruyuculuğunu 

her zaman yanlarında hissedebilmek amacıyla yaptıklarını dile getirmektedirler. Uygulama 

sırasında; bezden alınan parça nereye takılacaksa oraya iyice düğüm atılır. Eğer ki kişi üzerinde 

ya da eşyasında taşıyorsa bu bez ta ki kendi kopuncaya kadar çıkarılmaz. Bazı ziyaretçiler ise 

bez eskidiğinde çıkarılabileceğini ancak çıkarılan o bezin toprağa gömülmesi gerektiğini ifade 

etmektedirler.  

11. TÜRBEDE YATAN ZATIN ADINI ÇOCUĞA VERMEK 

Anadolu’da birçok yerde çocuk sahibi olabilmek için türbelere gidilir, adaklar adanır ve 

birtakım uygulamalar yapılır.  Bu uygulamalar çok yaygın olarak görülen uygulamalardır. 



110 

 

Dileği gerçekleşen kişiler adaklarını yerine getirirler. Ayrıca dileğinin gerçekleştiği türbede 

yatan zatın adını da çocuğuna verir.  

Şeyh Derviş Türbesi genellikle çocuk sahibi olmak isteyen kimseler tarafından ziyaret 

edilmektedir. Ziyaret eden kişiler duasını ettikten sonra dileklerini dileyip, adak adarlar. Bu 

adak içinde çocukları olması halinde türbede yatan zatın adını çocuklarına vereceklerine dair 

de söz vermiş olurlar. Adak adayan ziyaretçi adağı yerine geldiğinde yani çocukları olduğunda 

türbeye gelerek kurbanını keser ve çocuğuna “Derviş” ismini koyar.  

Kızmanus ve Denyel El Hekim Türbesine gelen bir ziyaretçi; çocuğu olmadığı için dua 

ederek adak adamış ve çocuğu olması takdirde adını “Denyel” koyacağını söylemiştir. 

Ziyaretçinin çocuğu doğduğunda ona “Denyel” adını verdiği rivayet edilmektedir. 

12. BUHUR YAKMAK 

Hatay’daki tüm Alevi türbelerinde buhur yakılması yaygın bir uygulamadır. Buhur bir 

türbe için olmazsa olmaz kabul edilir. Buhurun yandığında verdiği o koku; insanlar için manevi 

ve ruhani bir hava oluşturmaktadır. Her türbenin kapısının girişinde bir mangal bulunur. Burada 

köz daima hazır haldedir. Gelen ziyaretçiler buhurdanlıklarının içine o közden alarak buhur 

tanelerini yakarlar ve o şekilde türbenin makam odasına girerler. Elinde buhurdanlığı taşıyan 

ziyaretçi buhur kokuları eşliğinde türbeyi tavaf eder ve o kokunun manevi inancı yükselttiğine 

inanılır.  Bir diğer amacının nazar ve kem gözlerden koruduğuna inanılmasıdır.  

Sünnilere ait türbelerde ise bu uygulamaya rastlanılmamıştır.  

13. DİLEK AĞACI 

Dilek ağacı, Hatay’da bulunan türbelerde yasaklanmış olmasına karşın hala 

uygulanmakta olan bir ritüeldir. Bu ağaçların kutsal olduğuna inanılır. Üzerlerine türbeden 

alınan bez parçası ya da ziyaretçilerin kendilerinde olan iplik, tülbent, bez, mum vb. eşyalar 

dilek ağacına bağlanır. Kişiler ağacın kutsiyeti sayesinde dilek ve isteklerinin yerine geleceği 

inancına sahiptirler. 

Hıdır Zeytuni Türbesindeki yüzyıllık çınar ağacına yeşil bez parçaları bağlanarak dilek 

ve istekte bulunulur. Aynı uygulama El Arabi Türbesinin avlusundaki ağaçta da görülmektedir.   

Kızmanus ve Denyel El Hekim Türbeleri hem Aleviler hem de Hristiyanlar tarafından 

ziyaret edilen türbelerdir. Mum yakılması ve ziyaretten alınan yeşil bez parçalarının türbenin 

bahçesindeki ağaca asılması yaygın bir uygulamadır.  



111 

 

14. KURAN-I KERİM’İ YÜZE KAPATMAK 

Kuran-ı Kerim’den okunan belli surelerden sonra hasta olan kişinin yüzüne Kuran’ın 

kapatılma uygulamasıdır. Kutsal kitap içinden okunan surelerin ve kitabın yarattığı ruhani 

etkiyle hastaların korunacağına inanılır.  

Nebi Yunus Türbesinde; genellikle küçük çocuklarda rastlanılan korkup hastalanan 

çocuk türbeye getirilir. Şeyh veya bir hoca Kuran-ı Kerimden sureler okur ardından çocuğun 

yüzüne doğru Kuran’ı tutarak üç kez hızlı bir şekilde kapatır. Bu durumda çıkan ses çocukta 

şaşkınlık yaratır. Ardından çocuğun korkusunun geçtiği anlatılır.  

 Hıdır Elvan Türbesinde de bu uygulamaya rastlanılmıştır. Ziyaretçiler üzerinde nazar 

olduğu düşündüğünden ötürü bu uygulamayı gerçekleştirir. Yine aynı biçimde Kuran’dan 

sureler okunur. Hastanın yüzüne doğru Kuran üç defa vurularak kapatılır. Bunun sonucunda 

hastanın nazardan korunduğu düşünülmektedir. 

15. TAŞ VEYA PARA YAPIŞTIRMAK 

Hatay’da bulunan Alevi türbelerinde sıkça rastlanılan uygulamalardan biridir. 

Türbelerin iç duvarlarına buhur taşı taneleri ve paralar sürtülerek yapıştırılan bir dilek dileme 

ritüeli olarak uygulandığı görülür.  

Şeyh Muhammet El Garip Türbesinde rastladığımız uygulama şu şekildedir: Ziyaret 

eden kişi içinden dileğini söyleyerek eline aldığı buhur taşı tanesini türbenin iç duvarında 

ayrılan bir bölüme üç defada yapıştırmaya çalışır. Uygulamayı sürterek tek tek dener. Eğer üç 

denemede yapıştırma işlemi gerçekleşirse edilen dileğin gerçekleşeceği inancı vardır. Yalnız taş 

yapışmıyorsa dilek gerçekleşmeyecek inancı vardır. Ya da dilek dileyen kişinin içinin temiz 

olmadığına inanılır. 

Hıdır Zeytuni Türbesinin içinde duvarın bir bölümüne asılmış mermer tablanın üzerine ise 

para yapıştırılır.  Bu uygulama da aynı buhur taşı yapıştırma gibidir; gelen ziyaretçi önce 

dileğini söyler ardından eline aldığı madeni parayı üç defada yapıştırmaya çalışarak duvara 

sürter. Madeni para yapışırsa kişinin içi temiz ruhludur ve dileği gerçekleşir. Eğer para duvara 

yapışmadıysa kişinin içinin temiz olmadığına inanılır.   

16. ZEYTİNYAĞI SÜRMEK 

Hatay’daki Alevi türbelerinin hemen hepsinde makam odasında mutlaka bir şişenin 

içinde zeytin yağı vardır. Zeytinyağı, içindeki faydaları haricinde bulunduğu ortamın da 

kutsiyetini üzerine alması bakımından etkili bir hastalık sağaltım yöntemi olarak görülmektedir. 

Zeytin ağacının kendisi bir kutsallığa sahiptir. Bununla birlikte meyvesinden çıkan yağ 



112 

 

insanların iyileştirici kaynaklarından biri halini almıştır. Bu bakımdan her türbede mutlaka en 

az bir şişe zeytinyağı vardır. İnsanlar zeytin hasadının olduğu dönemlerde türbeye yağ bağışında 

bulunurlar. Bunun yanı sıra ziyaretçiler, dilek ve istekte bulundukları türbelere hürmetlerini 

göstermek için zeytinyağı bağışı yapar.   

Türbeye bırakılan zeytinyağı o ortamda kaldığı süre manevi havası yüksek ortamda 

uzun süre bulunduğu için şifa dağıtacağı inancı yaygındır. Türbeyi ziyarette bulunan hasta 

kişiler burada bekletilmiş olan zeytinyağını pamuğun üstüne koyarak ağrıyan veya hastalıklı 

bölgelerine sürerler. Sonucunda iyileştiklerine inanırlar. 

Hz. El Arabi ve İmam Ali Zeynülabidin Türbesi’ndeki uygulamaya göre;  

Bacaklarında romatizmaya bağlı ağrılar yaşayan bir kadın ziyaretçi türbeye bu sebeple 

ziyarete gelmiş. Önce türbeye geçip duasını ederek türbeyi tavaf etmiş. Sonra türbede bulunan 

zeytinyağı şişesinin içinden bir miktar zeytin yağı alarak ağrıyan dizlerine masaj yaparak 

sürmüş. Bunu birkaç gün boyunca tekrarlamış ve sonucunda ağrılarından kurtulmuş. (KK.63)  

Şeyh Yusuf El Hekim Türbesinde yaşanan bir diğer uygulama ise şöyledir; kafasında 

yaşadığı egzama rahatsızlığı sebebiyle türbeye geldiğini söyleyen hasta makam odasında 

bulunan zeytinyağını bir pamuğa dökerek egzamalı bölgelerine sürer. Bunu üç hafta boyunca 

cuma akşamları tekrarladığında iyileşmeyen hastanın olmadığına inanılır.  

Bunun yanında Şeyh Hasan Sincari Türbesi, Şeyh Muhammet El Kebir Türbesi, Şeyh 

Ali İssuvayre Türbesi ve Hıdır Zeytuni Türbesi gibi birçok türbede bu uygulama yaygın olarak 

görülür.  

17. SAĞLIK TAŞI SÜRMEK 

Sağlık taşı, çoğunlukla Alevilere ait olan türbelerde karşılaştığımız silindir biçimli 

mermer taşlardır. Siyah ve gri renklerde olur. Bu silindir taşlar yapısı itibariyle ağrıyan 

bölgelere kolayca kaydırılarak sürülür. İnsanlar bu taşların türbe mekânı içinde durarak 

kutsallık kazandığını ve hastalığı sağaltıcı etkisinde olduğuna inanmaktadır. Alevilere ait hemen 

her türbede illa bir adet silindir sağlık taşı bulunur. Genellikle bacağı ağrıyan, kolu ağrıyan, 

sırtı, boynu ve karnı ağrıyan hastalar o bölgeye sağlık taşını sürerek ağrıdan kurtulduklarını dile 

getirmektedir. 

Örneğin El Arabi Türbesinde rastladığımız bir ziyaretçi, karnında geçmeyen bir ağrı 

olduğu zaman türbedeki sağlık taşını karnına sürerek iyileştiğini ifade eder.  

18. PARA KASASINA BAĞIŞ YAPMAK 

Alevilere ait tüm türbelerin içinde para kasası bulunmaktadır. Bu kasaya yapılan 

bağışlar türbenin ihtiyaçlarını karşılamakla birlikte oranın bakımıyla ilgilenen bakıcısının da 



113 

 

maaşı niteliğine sahiptir. Bakıcı buradan gelecek bağış sayesinde geçimini sağlar. Aynı zamanda 

bu türbeler, Alevilerin kutsal mekân niteliğinde gördükleri ve ibadetlerini gerçekleştirdikleri 

alanların başında gelmektedir. O sebeple çok sık ziyaretçi alan türbelerin giderleri de fazla 

olmaktadır. Bu bağış karşılığında türbenin elektrik-su giderleri, mum, buhur, boya, bakım ve 

onarım giderleri karşılanmış olur. Bu uygulamayı küçük büyük demeden her gelen ziyaretçi 

türbeye katkıda bulunmak amacıyla yardımda bulunmaktadır. Bu bağışa ek olarak yine türbenin 

daha büyük bir bakıma ihtiyaç duyulması halinde hayırsever kimseler tarafından da yapılan 

bağışlarla eksiklikler giderilip, yenilikler sağlanır.  

19. TÜRBE ETRAFINDA ARABA İLE DÖNMEK 

Türbe etrafında dolanma Hz. Hıdır (Deniz) Türbesinde sıkça rastlanılan bir ritüeldir. 

Türbenin içine girmeden önce gelen ziyaretçi arabasıyla türbenin etrafını en az üç defa dolanır. 

Dolandığı esnada duasını eder. Bazen türbelerin içine girmek için ziyaretçiler uygun hallerde 

olmayabilir. Örneğin; kadınların adet olduğu dönemler, erkek ve kadınların abdest alamadıkları 

zamanlar ya da vakitleri kısıtlı oldukları zamanlarda türbenin içine girmezler. Fakat bu hallerde 

dahi türbeye gösterdikleri hürmetten ötürü, türbenin dış duvarından araç içinde dua ederek de 

ziyaretlerini gerçekleştirirler. Ziyaretçilerin anlatımına göre; eğer ki aracınla türbenin 

bulunduğu sokaktan dahi geçiliyorsa en az üç defa türbenin etrafını dolanmadan geçip 

gitmediklerini dile getirirler. Bunun sebebinin ise türbede adı geçen velilere duydukları saygı 

ve hürmeti göstermek adına gerçekleştirdiklerini söylerler. Aynı zamanda bir diğer inanışa göre 

de eğer türbeyi dolanmadan gidilirse kaza yapılacağı ve işlerin ters gideceği inancı vardır.  

Arabayla türbe etrafında dönme ritüelinin bir diğer sebebi ise; yeni araba alan kişilerin 

arabayı ve kendilerini kaza-beladan korumak amacıyla bir tılsım olması niyetiyle yaptıkları 

anlatılır.  

20. TÜRBEDE YATMAK 

Hatay’da türbe yerlerinde sıkça uygulanan yaygın uygulamalardan biri de türbede 

uyumaktır. Türbede yatıp, uyumak genellikle sağlık ve şifa bulmak maksadıyla yapılır. Bu 

inanış gelen ziyaretçinin durumuna göre değişmekle birlikte bazen bir bazen üç gün olmak 

üzere ya da belirli bir gün seçilerek o günün üç haftayı takiben sürdürülmesi şeklinde devam 

ettirilir. Bazı türbelerde bu uygulamanın gerçekleştirilmesi için özel olarak ayrılan uyku odaları 

vardır. Diğerlerinde ise makam odasında ziyaretçilerin yatmaları amacıyla serili minder ve 

yastıklar yer alır. İnsanlar orada yatar. Bu uygulamayla birlikte insanlar hastalıklarından 

kurtulacaklarına, orada yatan velinin kerametinden yararlanacağına, maneviyat ve ruhani 

havadan faydalanacağına inanmaktadır.  



114 

 

Bazı türbelerde uykuya daldıktan sonra rüya görüldüğü ve bu rüyada ameliyat oldukları 

anlatılır. Örneğin Şeyh Yusuf El Hekim Türbesini ziyarete gelen insanlar hastalıklarının 

iyileşmesi için türbede yatarlar. Bu uyku esnasında Şeyh Yusuf’un çoğunlukla beyaz elbiseli, 

uzun sakallı, nurani bir ışıkla görünerek hastaları ameliyat ettiği anlatılır. Birçok ziyaretçi, bu 

rüyada yaşadıkları ameliyat izlerinin uyandıklarında da vücutlarında kaldığını söyler. Bu 

duruma dair ziyaretçilerin anlattığı birden fazla hikâye vardır. Bunlardan bazıları şunlardır: 

Bir gün makama gelen bir hasta doktorlar tarafından şifasını bulamamıştır. Doktorlar 

hastayı ameliyat etmek için masrafın on Osmanlı altını söylemiş. Hasta çok fakir olduğundan: 

“Benim değil on altınım bir altınım bile yok.” demiş. Sonrasında Şeyh Yusuf’un kerametlerini 

duymuş ve ona gidip iyileşeceğine inanmış. Fakir adam Şeyh Yusuf’un makamına gitmiş, orada 

bir gece yatmış. Yattığı gece rüyasında Şeyh Yusuf’u görmüş: senin ameliyata ihtiyacın var.” 

demiş. Ameliyata başlamış, illet olan parçayı vücudundan söküp, fırlatmış. Adam uyanınca 

bakmış ki illetinden bir şey kalmamış ve Şeyh Yusuf’un ameliyat ettiği yerde bir yara izi varmış. 

(KK.53) 

Hastalığına derman bulamayan bir hasta Şeyh Yusuf’un makamına gelir ve mezarın 

yanında yatmak ister. O zamanlarda türbe, daha üstü kapatılmamış bir vaziyette açıkta mezar 

taşından ibaret. Mezarın yanında duran kadınlar adamı mezara yaklaştırmaz: “Git zeytinlikte 

yat.” derler. Adam mezardan uzak olan zeytinlikte başını kıbleye çevirerek tek başına yatar. 

Rüyasında Şeyh Yusuf Hekim’i elinde iki bardak ile görür. Şeyh Yusuf ona der ki: “Ya şeb! Al 

bu bardağı iç!” Diğer bardağı da adamın üzerine döktükten sonra: “Kalk memleketine git! Sen 

Allah’ın izniyle şifa buldun.” Adam sabahleyin uyanınca bakar ki kendisinde hastalığından eser 

kalmamıştır. Abdest aldıktan sonra buhurdanlığı eline alır ve makama girer, ziyaretini yaparak 

Şeyh Yusuf Hekim’e teşekkürde bulunur ve memleketine döner. (KK.53) 

Bunun yanında, Şeyh Hasan Sincari Türbesi, Hz. Mıkdat Türbesi, Kızmanus ve Denyel 

El Hekim Türbesi, Şeyh Ahmed Kuseyri Türbesi, Şeyh Alel Amud Türbesi, Şeyh Ali İssuvayre 

Türbelerinde de yatıldığı görülmektedir. 

21. MEKTUP BIRAKMAK 

Nadir de olsa görülen mektup bırakma ugulamasına Kızmanus ve Denyel El Hekim 

Türbesinde rastlanılmaktadır. Bu inanış ve uygulamayı dertlerinden kurtulmak, çare olmak için 

yaparlar. Sıkıntıları, dertleri olan insanlar türbede yatan veli adına bir mektup yazarak 

kendilerini ifade ederler. O mektubu yazan kişi kaç yaşında ise o kadar sayıda mektuptan 

çoğaltır ve türbenin makam odasına bırakır. Türbeyi ziyarete gelen başka kişiler isterlerse bu 



115 

 

mektubu okuyabilir. Eğer ki onlar da okursa yine ne kadar sayıdaysa aynı şekilde kendileri de 

çoğaltıp, türbeye bırakırlar.  

Ziyaretçiler bu uygulamayı sıkıntı ve dertlerinden kurtulmak bazıları da hastalıklarına 

şifa bulabilmek maksadıyla yapmaktadır.   

22. YİYECEK VEYA EŞYA ADAĞI ADAMAK 

Hatay’daki türbelerde adak adamak yaygın bir uygulamadır. Bu adaklar, insanların 

bütçelerine uygun ve karşılayabilecekleri şekilde görülür. Bunlar arasında kansız kurban olarak 

çeşitli yiyecek ve eşya adamak da vardır. İnsanlar öncelikle türbe mekanına gelirler. Dualarını 

ederek dileklerini diler ve ardından adaklarını söyler. Dileği gerçekleşen kişi örneğin; türbede 

yemek yapıp etrafa dağıtır. Ayrıca; bez, eşarp, zeytinyağı, mum, halı, havlu, gömlek ve etek vb. 

her ne adamışsa onu türbeye getirerek bağışta bulunur.  

Örneğin; Hz. Hıdır Türbesinde bir ziyaretçi, hastalığının geçmesi sebebiyle türbeye 

yeşil renk bez bağışlar. Şeyh Muhammed Sakka Türbesinde ise; orada yatan velinin mercimekli 

aş yemeğini çok sevmesi sebebiyle dileği yerine gelen ziyaretçiler türbeye gelerek mercimekli 

aş dağıtır. El Arabi ve İmam Ali Zeynülabidin Türbesinde, ziyaretçi adağı gerçekleştiği için 

türbeye iki şişe zeytinyağı bağışlar. 

23. PİKNİK YAPMAK 

Nusayri Alevilere ait olan türbelerde sıkça rastlanılan uygulamalardan biridir. İnsanlar 

türbelerin bahçesinde o ruhani havanın yarattığı huzurdan faydalanmak, o ortamda yemek 

pişirip, ailece yemek yiyebilmek için piknik yapar. İsteyen dilediği her gün bunu uygulayabilir. 

Ayrıca kutsal kabul edilen günlerde de yapılabilir. Örneğin; adak kurbanı kesildiği gün kesilen 

etle pişirilen Hirise yemeği, türbeye davet edilen eş, dost ve akraba eşliğinde kalabalık bir 

ortamda yenilir. Bunun yanında yine özel günlerde türbede bulunan mutfak bölümde çeşitli 

yemekler pişirilip eş, dostla yenilir.  

Türbelerin çoğunluğunda muftak bölümü yer almaktadır. Burada kurban kesildiğinde 

etin parçalanması, pişirilmesi ve farklı yemekler yapılabilmesi için araç-gereç ve malzemeler 

bulunmaktadır. Bunlar arasında; Şeyh Yusuf El Hekim Türbesi, Hz. Mıkdat Türbesi, Sultan 

Abdulaziz Türbesi, El Arabi Türbesi, Hz. Hıdır, Şeyh Hasan, Şeyh Musa, Şeyh Yusuf El Hekim 

Türbesi, Hıdır (Deniz) Türbesi, Şeyh Derviş Türbesi vd. mutfak bölümleri bulunur ve piknik 

yapılır. 

Hıdır (Karyer) Türbesinde, bahar bayramı gününde türbeye gelerek ziyaretini yapan bir 

aile, duasını edip türbe ziyaretini gerçekleştirdikten sonra istediği yemeği mutfak bölümde 



116 

 

pişirerek o ruhani havadan faydalanarak yemek yiyip, aynı zamanda içlerinin ferahladığını, 

huzur bulduklarını ifade etmişlerdir. 

24. SAÇ ADAĞI YAPMAK 

Aleviler arasında Arapça “halika” olarak anılan saç adağı, belli türbelerde 

gerçekleştirilir. Çocuğu olmayan aileler öncelikle o türbeyi ziyarete gelerek dua ederek dilekte 

bulunurlar. Saç adağı özellikle erkek çocuk dünyaya gelirse uygulanan bir adaktır. Yeni doğan 

çocuğun saçı 7 yaşına gelinceye kadar hiç kesilmez. Ancak 7 yılın sonunda o saç kesilir. Kesilen 

saç tartılır ve ağırlığınca her kişinin bütçesine uygun olacak şekilde ya türbeye para veya eşya 

olarak bağışlanır ya da yoksul kimselere verilir. Kesilen saç, bir poşete konup türbenin duvarına 

asılabilir veya sandukanın üzerine bırakılabilir. Aynı zamanda saçın kesildiği gün kanlı 

kurbanda kesilerek eti etrafa dağıtılır. Bu adağın gerçekleştirildiği türbelerin başında Şeyh 

Derviş Türbesi gelmektedir.  

25. TAHTA BEŞİK BIRAKMAK 

Çocuğu olmayan ziyaretçiler türbeye gelip ettikleri dua ve dilek sonrasında o makama 

tahta bir beşik yaptırıp bırakırlar. Bu beşiğin anlamı çocuklarının olacağı inancıdır. Kimi 

ziyaretçiler türbenin içinde mevcut olan tahta beşiğe bez bağlayarak da dileklerini dilerler. 

Bazısı dilek esnasında bazısı ise dileği gerçekleştikten sonra türbeye beşik bırakarak adaklarını 

gerçekleştirmiş olurlar. 

26. TERLİKLE YÜZE VURMAK 

Yalnızca Şeyh Ahmet Kuseyri türbesinde rastladığımız bir uygulamadır. Şeyh Ahmed 

Kuseyri’nin yaşadığı dönemlerde kullandığı terliğin, günümüze ulaşmış bir parçasıyla 

uygulama gerçekleştirilir.  Daha çok felçli hastalara yapılan bir uygulamadır. Bu uygulama, 

terliğin parçasıyla bizzat Şeyhin soyundan gelen 13. Kuşak torunu tarafından uygulanır. 

Hastanın yüzüne tokat atılır gibi vurulur ve sonrasında hastanın felçli yüzünden eser kalmadığı, 

iyileştiği anlatılır. (KK.43) Bu terlik parçası, 7 kat beze sarılıdır. Tokat atacak kişi eldiven 

şeklinde bunu eline geçirerek hasta kişilerin yüzüne vurur ve bu sayede hastalar şifa 

bulacaklarına inanırlar.  

27. BAYRAM KUTLAMAK 

Nusayri Alevilere ait olan türbelerin çoğunluğunda bayram kutlaması yapılır. Aynı 

zamanda Hristiyanlarında ziyaret ettiği türbeler bulunur. Onlarda kendi dinlerinin getirdiği 

zamanlarda türbelerde bayram kutlamaları gerçekleştirir. Bunlardan biri “Hac bayramıdır.” Bu 

bayram Aleviler tarafından da kutlanır. Her iki dinin kutlama zamanları ve uygulamaları 



117 

 

farklılık göstermektedir. Genellikle bayram kutlamaları yapılacağında Aleviler önem sırasına 

göre en büyük olan Hıdır türbelerinden birinde gerçekleştirir. O günlerde toplu namaz kılınır. 

Kanlı kurban kesilir ve herkese dağıtılır. Bayram gününde ziyarette bulunup dua etmek, buhur 

yakmak ve dilek dilemek önemlidir. Bu türbeler arasında Hz. Hıdır Türbesini (Karyer) örnek 

gösterebiliriz. 

 Alevi inancında bayram olarak nitelendirilen adak günleri de vardır. Bu günlerde 

kesilen kurbanla, Hirise yemeği pişirilip dağıtılır. Ayrıca Alevilerin ve Hristiyanların ortak 

olarak zamansal farklılıkla kutladıkları “Yumurta Bayramı” vardır. Bu bayramda Aleviler, 

soğan kabuklarıyla renklendirdikleri haşlanmış yumurtaları, sepetlere dizer ve türbeye götürür. 

Bunlar türbeyi ziyarete gelen kişilere dağıtılır. O gün türbede şenlikli bir ortam havasında piknik 

yaparak kutlanır. 

Hristiyan ve Alevilerin ortaklaşa ziyarette bulunduğu Kızmanus ve Denyel El Hekim 

türbesinde Hristiyanlar, iki doktor kardeşin bayramını şenlikler düzenleyerek, birlik içinde 

kutlarlar. O gün türbe etrafında hazırlıklar yapılır, süslenir, yemekler pişirilir, etrafa dağıtılır ve 

çeşitli ilahiler söylenerek türbede yatan zatlar anılır.    

28. ZEYTİN VE REYHAN DALI GÖTÜRMEK 

Zeytin ve reyhan ağacı Alevi kültüründe kutsal edilir ve bu kültürde önemli bir yere 

sahiptir. Hemen hemen her türbede zeytin ve reyhan ağacına rastlanır. Aynı zamanda reyhan 

ağacı da görülmektedir. Bunun yanında türbe mekanlarının içinde, sandukanın üzerinde, ayrı 

sehpaların üzerlerinde illaki bir reyhan dalı vardır. Alevi ziyaretçiler, reyhanı kutsal günlerinde 

kullanmaya özen gösterirler. Bu özel günlerde türbeye reyhan dalı götürülür ve sanduka üzerine 

bırakılır.  Zeytin dalı ise barış ve kardeşliğin bir simgesi olarak görülür. Bu sebeple türbe 

yerlerinde bu iki ağacın dalları büyük öneme sahiptir.  

29. DUVARA SIRTINI SÜRMEK 

Sırtlarında, omuzlarında ağrı olan hastalar, Hz. Hıdır Türbesini ziyaret ederler. Türbenin 

içinde bulunan oyuklu duvara sırtlarını dayayarak yukarı aşağı hareketlerle sürtünmeleri 

halinde ağrılarının geçeceğine inanmaktadırlar. Bu türbe dışında başka ziyaret yerlerinde bu 

biçim bir uygulamaya rastlanılmamıştır.    

30. TÜRBEYE SIRTINI DÖNMEDEN ÇIKMAK 

Hatay’da Alevi türbelerinin hepsinde sıklıkla rastlanılan bir uygulamadır. Türbe ziyaret 

edildiğinde makam odasına girilir. Sanduka etrafında dönülerek dua edilir. Ardından 

ziyaretçiler, makam odasından çıkarken sırtlarını sandukaya dönmeden ve geri adımlarla 



118 

 

makam odasının kapısından çıkılır. Ziyaretçiler bu uygulamayı türbede yatan veliye duydukları 

hürmet ve saygıdan dolayı yaptıklarını ifade eder.  

31. NURANİ IŞIK (NUR İNMESİ) GÖRÜNCE DİLEK DİLEMEK 

Hatay’daki Alevi Nusayrilere ait olan türbelerin hemen hemen çoğuna nur indiğine 

inanılır.  Bazı türbelerin bu sebeple makam halini aldığı anlatılır. Bazılarının ise, orada yatan 

velinin manevi kudretine istinaden belli aralıklarla nur indiği söylenir. Nur inmesi; farklı 

renklerde ışık hüzmesinin türbenin üzerine yığılmasıyla oluşan bir durumdur. Kalpleri temiz, 

içten inanan ziyaretçilere nur inmesini görmenin nasip olacağı söylenir. Bunu görenler ise 

istedikleri dileği dilerler ve bu dileğin gerçekleşeceğine inanılır. 

Nur indiğini söyleyen ziyaretçiler, bazen yeşil renkte bir ışık, bezen beyaz, bazen de 

turuncu renkte olduğunu dile getirir. Örneğin; Şeyh Ali Issuvayre Türbesi, nur inmesiyle birlikte 

makam halini almış türbelerden biridir. Şeyh Abdurrezzak Türbesi, Şeyh Hasan İbin Mekzun 

Essincari Makamı/ Şeyh Muhammet El Ağrabi Makamı, Hz. Hıdır, Şeyh Hasan, Şeyh Musa, 

Şeyh Yusuf El Hekim Türbeleri de nur inmesiyle makam halini alan diğer türbelerdir. 

Şeyh Ali Muğevri, Şeyh Abdullah Muğevri, Şeyh İbrahim Muğevri Türbesi ve Hz. Hıdır 

(Zeytuni) Türbesine nur indiğini gören ziyaretçiler, o anda dua ederek dilek dilediklerini ve bu 

dileklerinin gerçekleştiğini anlatır.  

32. BUÇUK MEVLİDİ OKUTMAK 

Buçuk Mevlidi okutmak özellikle camiye bitişik olan Sünni türbelerde görülmektedir. 

Özellikle Habib-i Neccar Türbesinde sıkça görülen bu uygulamaya göre; ziyaretçiler 

çocuğunun sağlıkla doğması, gelişimini sağlıcakla tamamlaması, milletine ailesine hayırlı bir 

evlat olabilmesi için dua ve niyazda bulunur. Bunun için buçuk mevlidi okutma adağı adarlar. 

Çocukları doğduktan sonra ise, altıncı ayını dolduran bebeği türbeye getirerek eş, dost ve 

akrabalarla birlikte kalabalık bir ortamda buçuk mevlidi okuturlar.  Ardından da gelen 

misafirlere lokum dağıtılır. Beyazıd-ı Bestami Türbesi, Sofu Baba Türbesi bu uygulamanın 

görüldüğü diğer türbelerdir.  

33.  TÜRBEDE UYULMASI GEREKEN KURALLAR VE YASAKLAR 

Türbe yerlerinin çoğunda duvara asılı olan yasakların yazılı olduğu bir tablo bulunur. 

Türbeye gelen ziyaretçilerin bu yasaklara uymaları için ricada bulunulur. Bu tablodaki kurallar 

hemen hemen her türbede aynıdır. Bunlar şu şekildedir: 

1. Başörtüsüz girilmez. 

2. Makyajlı girilmez. 



119 

 

3. Rujlu girilmez. 

4. Kısa ve açık giysilerle girilmez.  

5. Bez-çaput bağlanmaz.  

6. Taş-para yapıştırılmaz.  

7. İçki içilmez. 

8. Para atılmaz.  

9. Sigara içilmez. 

10. Futbol oynanmaz. 

11. Piknik yapılmaz. 

12. El-yüz sürülmez 

13. Duvarlara buhur ve para yapıştırılmaz. 

14. Türbelerin içinde yatılmaz. 

15. Müzik çalmak yasaktır. 

16. Okey, kâğıt, tavla vb. oyunlar oynamak yasaktır. 

17. Ziyaretin içinden eşya götürülmez. 

Veli, olağanüstü güçlere sahip olduğu için, artık toplum içerisinde ona karşı korku ile 

karışık bir saygı duygusu hâkim olmaya başlar. Veliye karşı yapılacak olan herhangi bir 

saygısızlık karşısında bunun bedeliyle karşılaşılır: Çarpılma, aniden veya feci bir şekilde ölüme 

yakalanma vb. gibi durumlarla cezalandırılacağına inanılır (Ocak, 1997:8). Hatay türbelerinde 

bu gibi cezalandırmaların olduğu söylenen anlatmalar vardır. Ziyaretçilerin hangi sebeplerle 

cezalandırıldıklarına dair olan anlatmaları kendi başlığı altında inceleyelim. 

a) Türbeyi Abdestsiz Ziyaret Etmek 

 Türbeye abdest alarak girmek ve temiz kıyafetlerle girmek oraya duyulan saygı ve 

inancın kuvvetini gösterir. İnanışa göre, kutsal kabul edilen dini bir mekâna dua etmek, Kuran 

okumak ve namaz kılmak için ibadet etmeye girildiğinde mutlaka abdestli olarak orada 

bulunulması gerekir. Aksi takdirde kişinin çarpılacağına inanılır.  

 Hatay’da bulunan hemen her türbede türbeye abdestsiz girildiğinde edilen dua ve 

dileklerin kabul olmayacağı inancı yaygındır. Bununla birlikte türbede yatan veli tarafından da 

cezalandırılacakları inancı vardır.  

b) Makyajlı ve Kısa, Açık Giysilerle Türbeyi Ziyaret Etmek  

 Türbede yatan veliye duyulan hürmet ve saygıdan ötürü kutsal mekâna açık giysilerle, 

makyajlı halde girmek saygısızlık ifadesi olarak görülür. Bu sebeple yasaklanmıştır. Hatay’da 



120 

 

araştırma konumuza dahil olan her türbede bu kuralın geçerli olduğu görülmektedir. 

Çoğunluğunda bu kurala uyduğu gözlemlenmiştir. Fakat bazı türbelerde halk, bu kurala 

uymayan kişilerin nasıl cezalandırıldığına dair bazı rivayetlerde bulunur.  

 Şeyh Hasan Essincari Türbesinde yaşandığı rivayet edilen olaya göre: Bir gün bir kadın 

ziyarete geldi. Üstünde yarım kollu bir bluz, altında şort, başında tülbenti yok. Bu vaziyette 

ziyaretin içine girdi. Makamın etrafında dönerek duasını etti. Sonra eline bahur tanesi aldı, 

dileğini dileyip duvara sürtmeye başladı. Kadın ne kadar sürtse de o bahur tanesi duvara 

tutunamadı. Biz de şey derler; eğer bahur tanesi duvara yapışırsa dileğin kabul olur, yapışmaz 

ise gerçekleşmez, diye. Kadın dönüp bana sordu: “Senin ki yapıştı da benimki niye yapışmadı.” 

Ben de döndüm ona dedim ki: “Sen makyajlısın, üstünde yarım kol, altında şort, başında 

tülbentin yok. Bu halde makamın içinde olur mu hiç. Makam seni böyle kabul etmez, ondan 

olmuyor tabi.” Bu laflardan sonra kadın utanıp, gitti. (KK.23) 

 Hz. Hıdır, Şeyh Hasan, Şeyh Musa, Şeyh Yusuf El Hekim Türbesinde ise: Kadının biri 

türbeye gelmiş daha bahçesine girdiği anda karşısına yılan çıkmış, etrafına bakınıp durmuş 

meğer her tarafında yılan görüyormuş. Koşa koşa ben burada duramam diyerek oradan 

uzaklaşmış. İnanışa göre, ruhu temiz olmayan insan türbeye yaklaştığında ona yılan gözüktüğü 

anlatılır. (KK.20) 

c) Aybaşı/Regli Olan Kadının Türbeyi Ziyaret Etmesi 

 Türbeye abdestsiz girmek yasaklardan biridir ve regli olan kadın da dine göre abdestsiz 

sayıldığından bu şekilde türbeye girmesi yasaktır. Aynı zamanda regli olan kadının türbede 

gerçekleştirilen adak yemeğine ve adak kurbanına el sürmesi de uygun görülmemiştir. Hemen 

hemen Anadolu’da her çevrede bu inanışın hâkim olduğu görülmektedir. Hatay’da yer alan 

türbelerde bu kural önemle uygulanmaya çalışılmaktadır. Aksi takdirde başlarına kötü şeyler 

geleceğine ya da kesilen kurban etinin kirleneceğine dair inanış vardır.  

 Rivayete göre; Şeyh Ahmed Kuseyri Türbesi’ni ziyarete gelen bir kadın ziyaretçi 

geceleyin türbe makamında yatmış. O gece yattığı yerde regl olmuş. Türbede yatan veliler, bu 

durumdan ötürü huzursuzlanarak 13. kuşak torunları olan Mehmet Güneş’in rüyasında ona 

görünmüşler.  Hemen türbeye giderek orayı temizlemesini istemişler. Bunun üzerine Mehmet 

Güneş türbeyi temizlemiş. (KK43) 

 Hz. Hıdır, Şeyh Hasan, Şeyh Musa, Şeyh Yusuf El Hekim Türbesinde yaşanan bir olaya 

göre; türbeyi ziyarete gelen regli kadınlar, makam kapısından içeri adımlarını atamazlar. 

Türbede yatan veliler, kadınların ayağını kilitleyerek ve adım atmalarına izin vermez. (KK.20) 



121 

 

 Bütün türbelerde bu kurala uyulduğu ve eğer ki uyulmadığı takdirde başlarına veli 

tarafından kötü şeyler gelip cezalandırılacakları inancı vardır. 

d) Türbeden Bir Eşya Alıp Götürmek 

 Türbe mekânlarında bulunan tüm eşyalar, velinin kerameti ve maneviyatıyla kutsal 

kabul edilmiştir. O sebeple bu eşyaların hiçbirinin türbe mekânından dışarı çıkarılması uygun 

değildir. Eğer ki aksi durumda bunu yapan kişinin veli tarafından cezalandırılacağına inanılır.  

 Hıdır (Karyer) Türbesinde yaşanan bir rivayete göre; bir gün türbenin mutfak 

bölümünde yer alan tencereyi alıp evine götüren bir kadın, evinde o tencereyle yemek pişirirken 

ocağın üstünde tencere patlamış ve kadının saçı başı yanmış. (KK.1) 

Şeyh Hasan Türbesinde anlatılan bir rivayete göre; bir adam türbenin mutfak bölümünden 

kazanı alıp evine götürmüş. Kazan adamın sırtına yapışmış. Ta ki türbeye gelip af dileyince 

kazan sırtından inmiş. (KK.53) 

e) Türbenin Bulunduğu Yerdeki Ağaçları Kesmek/Zarar Vermek 

 Türbenin çevresine ait olan ve içinde yer alan her şeyin kutsiyet kazandığına inanılır. 

Bunlardan biri de ağaçlardır. Türbe çevrelerinde yer alan her bir ağaç, kutsal kabul edilir. 

Bunlara zarar vermeye kalkışan kişinin ise cezalandırılacağına inanılır. 

 Hıdır (Zeytuni) Türbesinin makam odasında bulunan zeytin ağacı, eskiden yol çalışması 

sırasında yerinden çıkarılıp taşınmaya çalışılmış. Bunu yapmaya çalışan kepçe operatörünün 

kepçesi kırılmış, ağaç taşa kesmiş. Aynı zamanda kepçe makinasının tekerlekleri de patlamış. 

(KK.59)  

 Nebi Yunus Türbesinin bahçesinde bulunan dardağan ağacının dalından koparan 

ziyaretçinin ertesi gün bir şekilde kolu kırılmış. (KK.1) 

f) Günahkâr Birinin Türbeyi Ziyaret Etmesi 

Günah işleyip tövbe etmeyerek aynı günahları yapmaya devam eden bir insanın, temiz 

olmadığı düşünülür ve bu sebeple türbeyi ziyaret etmesi uygun görülmez. 

Çeşitli günah işleyen insanlar, türbeyi ziyarete geldiklerinde velilerin bundan rahatsız 

olduğu ve o insanları cezalandıracaklarına inanılır. 

Hz. Hıdır, Şeyh Hasan, Şeyh Musa, Şeyh Yusuf El Hekim Türbesini ziyarete gelen 

insanlar arasında günahkâr bir kadının olduğu ve bu kadının tövbe etmeden türbeye bir daha 

gelmemesi gerektiği türbenin bakıcısı olan kadına rüyasında bildirilir. Onun üzerine türbeye 



122 

 

bakıcılık eden kişi artık bunu bildirmekle görevlidir. Bu uyarıyı yapmadığı her gün evliyalar 

tarafından cezalandırılır. Rüyasında dili kesilmeye çalışılır ve konuşamaz hale gelir. (KK.7) 

(KK.24) (KK.25) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



123 

 

BEŞİNCİ BÖLÜM  

HATAY’IN BEŞ İLÇESİNDEKİ TÜRBELERİN İSLAMİYET ÖNCESİ TÜRK 

İNANIŞLARI (KÜLTLER) ÇERÇEVESİNDE İNCELENMESİ  

1. ATALAR/VELİ KÜLTÜ 

Atalar kültü için eski Türk zümreleri arasında en köklü ve en eski inançlardan biri olarak 

görüldüğü söylenebilir. Hemen hemen bütün Kuzey ve Orta Asya kavimlerinde bulunduğu 

görülmekte olup ataerkil aile yapısının bir sonucu olarak yorumlanan atalar kültü, tarihi iyi 

bilinen ve eski Türk topluluklarından Hunlar zamanında tespit edilmektedir. (Ocak, 2005: 62).  

Tanımlamasına baktığımızda ise; atalar kültü, ölmüş ataları tanzim ve onlar için 

kurbanlar sunma inanç ve adetidir. Ölen ataların ve özellikle babaların ruhlarının geride 

kalanlara iyilik ya da kötülüklerinin dokunabileceği inancı, onlara karşı duyulan minnet 

duygusu, atalar kültünün temelini oluşturmaktadır. Bununla birlikte, atalar kültünde ölen her 

atanın ruhu ve dolayısıyla da mezarı kült konusu olmamakta, yalnızca saygıdeğer olanlar buna 

erişebilmektedir. Bu anlamda “ölüler kültü” ile atalar kültünü de birbirinden ayırmak 

gerekmektedir. (Güngör, 2002: 264).  

Kültün gerektirdiğine göre; ataların öldükten sonra da ruhlarının yaşadığına 

inanılmaktadır. Yine bu inanışa göre, insan ölümle bedenini kaybetmekte fakat benliği, daha 

doğrusu manevi varlığı yer yüzünde kalmakta, geride bıraktığı kimselerin hayatlarını 

etkileyebilmektedir. Onlara göre ölüm hayatın bitişi değildir. Böyle bir inançtan çıkış bulan 

atalar kültünde, ancak belli kişiler özellikle kabile atası ünlü savaşçılar, din adamları vb. kişiler 

tapınmaya, kurban ve duaya hak kazanmaktadır. Bunları ötekilerden ayıran insanüstü 

yetenekleri ölümlerinden sonra dahi  kaybolmamaktadır. Birtakım mistik güçlerle dolu bulunan 

bu gibi kimselerin gönüllerini hoş tutmak, anılarını tazelemek; kurban ve adaklarla anmak 

yoluyla bitkilerin, hayvanların çoğalmasını sağlamak mümkündür. Diğer taraftan atalar, dinsel 

ve toplumsal buyrukların, gelenek ve göreneklerin de koruyucuları olarak kabul edilmektedir. 

(Örnek, 1988: 94-95). 

Atalar kültü uygulamalarında özellikle kurban sunumu görülmektedir. Kanlı ve kansız 

kurban olmak üzere çeşitli yiyecek ve içecekler, bunun yanı sıra hayvan kurban etme birkaçıdır. 

Daha ayrıntılı ritüeller ise dansları, kutlamaları, büyü uygulamalarını veya küçük ölçekli 

törenleri içerir. Bunlar uygulamaya yani rite yönelikken; tören objeleri ve mimari yapılar atalara 

saygı içinde önemli maddi kültür unsurlarıdır. Bu bağlamda atalar kültünün belli mekânları 

vardır ve periyodik bir uygulama söz konusudur. Ritüele bağlı uygulamalar belli atalara, akraba 



124 

 

ilişkilerine ve tarihi veya mitik geleneklere atıf yapar. Örneğin, Çin’de ata levhalarına, ataların 

sembolleri olarak saygı gösterilir ve bu levhalar soy ve ekonomik konumu yansıtan her bir 

soyun atasından kalan alanlara veya onlar için inşa edilmiş türbelerinin içine yerleştirilir (Lau, 

2002’den akt. Yıldız Altın , 2018:151-152).  

Öte yandan ölü kişilere yönelme arzusu her zaman ibadet ile sonuçlanmaz. Belli 

“türbeler”, rutin olarak uygulanan “ritler” ve muayyen zamanlarda düzenlenen “törenler” genel 

olarak (ölü) ata kültünü karakterize eder (Yıldız Altın, 2018:153).  

İslamiyetin kabulünden sonra atalar kültüne ek olarak “veli, evliya” kavramları ortaya 

çıkmıştır. Veli, Tanrı gerçeğine ulaşmış kişi demektir. Evliyalar ise velayet derecesine ulaşmış 

kişilerdir. Kimi zaman tayy-ı mekan, tayy-ı zaman, su üzerinde yürüme vd. gibi üstün 

özelliklere sahiptirler. İslam inancına göre buna “keramet sahibi olma hali” denilir. Veli kültü, 

pagan kültürle ilgisinden dolayı yasaklanmasına rağmen varlığını korumuştur. Şamanist 

Türkler, Şamanların olağanüstü nitelikler taşıdıklarına, ruhlar ve gizli güçlerle ilişki kurup 

onlara istediklerini yaptırdıklarına inanırlardı. Bu işlev,  İslamiyet’in  kabulüyle birlikte 

evliyaların dilekleri Allah’a iletmelerine dönüşmüştür. (Ocak, 1984:7). 

Türklerin İslamiyet’in kabulünden sonra  yatırlara giderek dua etmesi, şifa dilemesi, 

niyaz etmesi “Allah’ın sevgili kulları olan ve Allah’a sözü ile nazı geçebilen evliyanın 

yardımını dilemek” şeklinde açıklanmaya çalışılmıştır. Böyle bir açıklama eski inanışlarla bağı 

olan uygulamaları İslami kurallara uygun hale getirmektedir. Bu yatırlara gidip dua edenler, 

elbette Allah’a dua ederler, fakat edinilen gözlemlere göre öncelikle o yatıra yönelik olarak dua 

ederler. Onun ruhundan medet umarlar. (Eröz, 1992:103). Anadolu halkı, evliyalara ait olarak 

görülen; tekke, türbe, mezar vb. alanlara giderek onlardan yardım dilemektedir. Bu yardım 

işsizlere iş, hastalara sağlık vb. şekillerde görülebilir. Lakin bu istek ve duaların inanılarak 

yapılması önem arz eder. Bugün hala varlığını sürdürmekte olan evliya, veli, dede, baba 

inanışlarının kökeni Atalar kültüne bağlanır. (Kaya, 2001:200;  Artun, 2017:40 ). 

Kökleri Atalar kültüne bağlı olarak meydana çıkmış olan Veli kültünü tanımlarken; 

fevkalade kuvvet ve kudretlerle donanmış Tanrı’ya yakın kabul edilen bir şahsiyetin herhangi 

bir konuda sağ veya ölü iken yardımının dokunacağına inanılması ve bunu temin için ritüel 

yollara başvurulması şeklinde açıklanabilir. Ayrıca Veli’nin ait olduğu toplumun sosyal, dini ve 

ahlaki değerlerinin tamamının veyahut bir kısmının temsilcisi olarak o toplumun değerleriyle 

veliyi özdeşleştirdiği görülmektedir. İşte ancak bu özdeşleştirmeye yarayacak vasıfları taşıyan 

veli kült konusu yapılmaktadır. Böylece o veli o toplum için artık bir insan değil, inandığı 

değerler bütününün ta kendisidir. Bu safhadan sonra da keramet unsuru görülür. Veli daha 



125 

 

hayattayken bu dünyadan başka, görülmemiş olaylarla süslü bir dünya ile kuşatılır. Veli 

öldükten sonra da kendisi hayattayken sahip olduğuna inanılan insanüstü kişiliğin, güç ve 

kudretin devam ettiğine inanılır. Hatta bu kudret bir gizliliğe bürünerek daha da artar. Artık o 

veli etrafında, bu yönünü ortaya koyan kerametlerden oluşan bir menkıbeler sistemi teşekkül 

eder. Bu aşamadan sonra bazı psikolojik amiller görülür: 

1. Veli, fevkalade ruhani kudretlerle donanmış olduğu için, artık toplumda ona 

karşı korku ile karışık bir saygı duygusu hakim olmaya başlar. Veliye karşı yapılacak her hengi 

bir saygısızlığın, çarpılma, aniden veya feci bir şekilde ölüme yakalanma vs. şeklinde 

cezalandırılacağına inanılır.  

2. Velinin söz konusu ruhani kudretinden, bir takım iyiliklerin cezbedilmesi ve 

kötülüklerin giderilmesi yolunda faydalanma arzusu doğar. 

3. Dünnyada bu tarzda menfaati sağlanacak olan velinin, öbür dünyada da Tanrı 

katında yardımcı olması için onu memnun etme çabası ortaya çıkar. (Ocak, 1997: 6-8). 

Yukarıda sayılmış olan bu üç oluşum, kültü meydana çıkarmış olur. Hatay’da 

derlediğimiz türbelere bakacak olduğumuzda adı geçen çoğu velinin etrafında bu oluşumları 

ispat eden anlatmalar mevcuttur. Bunlardan bir kaçına örnek verecek olursak; Şeyh Ahmed 

Kuseyri Türbesinde yatan veliye duyulan  saygı ve hürmet bilinci onun zamanında gösterdiği 

olağanüstü kerametlerinin hala yaşatıldığı düşüncesiyle halk tarafından medet umulmasına 

vesile olmuştur. Halk, Ahmed Kuseyri’nin göstermiş olduğu kerametten bugününde de 

faydalanmayı amaçlar. Hatta onun yaşadığı dönemden kalan eşyası bile bir keramet simgesi 

olmuştur. Ahmed Kuseyri’nin ayağına giydiği terliğinden bugüne kalan bir parçasının kaynak 

şahıslardan dinlediğimiz anlatıma göre; halkın hastalığını sağaltıcı etkisinde olduğunu gösterir. 

Velinin kendisine ait eşyasıda onun kudretinden faydalanmıştır ve insanlar bu faziletten 

yararlanmak için o velinin ruhuna dua ve istekte bulunurlar.  

Aynı şekide Hatay’da ulaşabildiğimiz tüm türbelerde gördüğümüz ortak bir düşünce de 

şudur ki; bir türbenin içine girmeden önce uyulması gereken belli başlı kurallar vardır. Bunların 

başında abdest almak, kadınların başlarını örtmeleri, üzerlerini örtecek kıyafetler giyinmeleri 

ve uygunsuz hallerde içeri girmemeleri gibi bir takım şartları vardır. Aksi takdirde türbede yatan 

veli tarafından cezalandırılacağı, çarpılacağı inancı hakimdir. Yukarıda birinci maddede yer 

alan ibareye baktığımızda yaşanan bu durumun sebebinin türbede yatan veliye duyulan “korku 

ile karışık bir saygı duygusundan” kaynaklandığı anlaşılmaktadır. Kısacası ikinci bölümde yer 

verdiğimiz türbelerin anlatmaları içinde bu üç ibarenin tümünü örnekleyecek keramet motifleri 

görülmektedir. 



126 

 

Anadolu’da görülen veli kültlerinin kahramanları olan velilerin farklı nitelikler 

gösterdikleri görülür. Ahmet Yaşar Ocak’a göre bu nitelikler gruplara hatta tiplere şu şekilde 

ayrılmıştır: 

1. Kültlerin mahiyetine göre: 

a. Mahalli veliler 

Velilerin bazıları, özellikle yazılı kaynaklara yansımamış olanlar, bulundukları bölgenin 

sınırlarını aşacak kadar şöhret yapamamışlardır. Anadolu’nun hücra bir köşesinde ancak kendi 

müridleri ve çevre halkı tarafından bilinir. Anadolu’nun bir çok yerinde asıl isimleri bile 

unutulmuş, Sarı Baba, Kara Dede gibi lakaplarla tanınan velilerdir. (Ocak, 1997:19). 

Hatay’daki türbelerde bu şekilde tezahür etmiş Sofu Baba Türbesi bulunmaktadır. Halk arasında 

“Sofu Baba” lakabıyla tanınır. Dinine bağlı bir kimse olması sebebiyle Allah’a yakın ve kudret 

sahibi bir kimse olarak görülmüş, insanlara yardımı dokunmuş bir velidir. Bu sebeple insanlar 

hala kabrinin bulunduğu yere gelerek ona du eder, dilek ve istekte bulunurlar. 

b. Genel veliler 

Mevlana, Hacı Bektaş, Yunus Emre gibi bütün ülke çapında şöhret bulmuş kişilerdir. 

Hemen hepsinin bizzat kendi kaleminden çıkmış veya başkaları tarafınan yazılmış eserleri 

vardır. (Ocak, 1997:19). Hatay’da bu şekilde ortaya çıkmış bir veli bulunmamaktadır.  

2. Şahsiyetlerinin niteliğine göre: 

a. Gerçek veliler: Bu velilerinde kendi aralarında ayrıldığı bir takım tipler vardır: 

ai)   Ait oldukları içtimai çevreye göre: 

1) Şehirli veliler: 

13.yy’dan 16.yy’ın sonlarına Osmanlı dönemi içinde teşekkül eden Mevlevilik, Halvetilik 

gibi şehirli tarikat çevrelerinde ortaya çıkan bütün veliler bu gruba dahildir. (Ocak, 1997:19-

20) Hatay’da bu gruba alacağımız bir veli vardır. O da Şeyh Ahmed Kuseyri’dir. Saha 

araştırmamızda edindiğimiz bilgilere göre; Halveti tarikatına mensup bir aileden gelmektedir. 

Döneminde tarikatın gerektirdiği şekilde bir yaşam biçimi sürerek tasavvufi alanda kendini 

eğitmiş bir şahsiyettir. Halvetî tarikatından icazet almış ve aynı zamanda tarikat hırkasını 

giymiş bir velidir. Kurduğu dergâha, sohbetlerine ve derslerine pek çok kimse gelip istifade 

etmiştir. Tasavvufi yanı kuvvetli olan bu velimizin ikinci bölümde aktarılmış olan bir çok 

kerametini anlatan menkıbeleri yazılıdır.  

2) Köy ve aşiret velileri:  

Anadolu Selçukluları ve Osmanlı dönemlerinde yeni fethedilen toprakların üzerinde 

yerleşerek oraların iskanına önayak olan pek çok veli bu grubu teşkil eder. (Ocak, 1984:20). 



127 

 

Yine bu gruba da dahil edebileceğimiz Şeyh Ahmed Kuseyri yaşadığı Yayladağı’nın köyünde 

topraklarını koruyan hatta dönemin Osmanlı padişahından bir fermanla müsellimlik alan bir 

velidir. O dönemde zararlı akımların yayılmasını önelemek adına büyük mücadeleler vererek 

devlete üstün hizmetlerde bulunmuştur. Bununla birlikte Kanuni döneminde adına rütbeler ve 

nişanlar verilmiştir. Osmanlı Devleti adına yaşadığı Hatay bölgesinin en yetkililerinden ve 

özellikle Kuseyr mıntıkasının efendisi olmuştur. Köyün adı onunla birlikte Şeyhler köyü olarak 

anılmaya başlayarak en son Şenköy adıyla kalmıştır. 

aii) Misyonlarına göre: 

1) Gazi-Savaşçı veliler: 

Bir kısmı 13-14.yy’da fetihlere katılmış olan, bir kısmı da Osmanlı gazileri arasında 

çarpışmış olan ve bu sebeple hatıraları halk arasında sürüp gelen velilerdir. (Ocak, 1997:20-21). 

Hatay’da bulunan türbelerde yatan evliyalar arasında Şeyh Muhammet El Kebir ve Şeyh Hasan 

Sincari hakkında anlatılan menkıbelerde savaşçı kimlikleri olduğu söylenmektedir. Yaşadıkları 

dönemde devlet adına çok büyük yararlılıklar gösterdikleri hatta Haçlı akınları esnasında 

ikisinin de büyük bir mücadele verdiği rivayet edilmektedir. Bir diğerleri ise; Şeyh Ali Muğevri, 

Şeyh Abdullah Muğevri ve Şeyh İbrahim Muğevri kardeşlerdir. Yine savaş zamanlarında 

kafirlerin gemilerini batırarak savaşçı kimliklerini gösterdikleri ve bunun yanında gösterdikleri 

kerametlerle ün salmış evliyalardır.  

2) Misyoner veliler: 

Gazi savaşçı velilerden bir kısmı ile diğer gruplara girenlerden bazıları, yaşadıkları 

bölgede İslamiyet propagandası yapan misyonerler hüviyetindedir. Bunlar fethedilen 

topraklarda gayrimüslim ahali arasında tekkeler kurarak dini yaymaya çalışıyorlardı. (Ocak, 

1997:21). Hatay’da bu gruba ait olarak düşünebileceğimiz veliler arasında başta; Habib-i 

Neccar gelmektedir. Habib-i Neccar kendisine gönderilen iki havariyle birlikte Antakya halkı 

arasında dini yaymaya çalışmıştır. Dinin kabul görmesine öncülük eden kişi olmuştur. Bir diğer 

kişi ise; El Arabi’dir. Hristiyan halk kesimi arasına karışarak İslamiyet’i yaymak adına öncülük 

eden bir diğer isim olmuştur.  

3) Meslek piri veliler: 

Ait oldukları meslek teşekkülü içinde bir kült konusu haline gelmiş velilerdir. Dikkat 

çeken isimler arasında debbağların piri sayılan Ahi Evran ve fırıncıların kutsallaştırdığı 

velilerden Somuncu Baba gelmektedir. (Ocak, 1997: 21-22). Hatay’da bulunan türbelerde 

meslekleriyle öne çıkmış ve mesleklerinin gerekliğiyle keramet sahibi olan veliler arasında 



128 

 

başta; Yusuf El Hekim gelmektedir. Hekim olan Yusuf, hem hayattayken hem de öldükten sonra 

bir çok keramet göstermiştir. Hala da insanlar ona hastalıklarının sağaltılması için 

başvurmaktadır. Bunun yanında Kızmanus ve Denyel El Hekim adında iki kardeş vardır. 

Onlarda hekim olmaları sebebiyle Hatay’da kerametleriyle ün salmış iki hekim kardeş veli 

olarak kabul edilebilir. 

4) Mürşid veliler: 

Bunlar yaşadıkları engin mistik hayat ve geniş kitleleri irşad nitelikleriyle dikkati çeken 

velilerdir. (Ocak, 1997:22). Hatay’da “şeyh” ünvanı alarak hayat sürmüş ve adına türbe 

yapılmış bir çok evliya bulunmaktadır. Bunlar arasından örnek verecek olduğumuzda; Şeyh 

Ebu Turhan’ın yaşadığı dönemde yetiştirdiği öğrencileri ve halka göstermeye çalıştığı 

öğretileriyle dikkat çeken bir şeyh olduğu söylenebilir. 

b. Hayali veliler: 

c. Veli olmadığı halde sonradan veli telakki edilenler: (Ocak, 1997:22-23). 

C grubunun allt başlıklarında “Kuran’ı Kerim menşeili veliler” ve “Bazı tarihi 

şahsiyetler” olarak iki başlık Hatay’da yatan velileri kapsamaktadır. Kuran’ı Kerim menşeili 

olanlarda; başta Hızır-İlyas dikkati çekmektedir. Hatay’da bulunan türbelerde çoğunlukla 

Hızır’a rastlanmaktadır. Hızır’ın adı geçen 50’ye yakın türbe yer aldığı rivayet edilir. Bu 

türbeler, Hızır’ın keramet gösterdiği ya da ayak bastığı için kutsal bir değer taşıyan mekanlar 

haline gelmiştir. Bu bakımdan Hatay’daki türbelerde Hızır inancı kuvvetli bir önem arz 

etmektedir. Hızır’ın yanında yine Hz. Musa ve Nebi Yunus’un isimleride sıkça geçmektedir. Bu 

peygamberlerinde ayak bastığı ve keramet gösterdikleri mekanlar kutsal kabul edilip türbe 

halini alarak insanların medet umdukları türbe vasfına ulaşmıştır.  Tarihi şahsiyetlere ait velilere 

gelecek olduğumuzda ise; Şeyh Sultan Abdulaziz’i bu grupta değerlendirebiliriz. Şeyh Sultan 

Abdulaziz; Osmanlı dönemindeki sadrazamlara ve sultanlara namaz kıldırıp onların imamı 

olmuştur. Bu sebeple sultanlar döneminde yetişmiş bir şeyhi insanlar kudretli, keramet sahibi 

bir veli olarak kabul etmektedir. 

2. HIZIR KÜLTÜ 

Hızır, mitolojik karakterde “yol hamisi” olarak geçmektedir. Koruyucu ata kültünden 

biri olan yol hamisi, İslamiyet’in kabulüyle birlikte bütün özelliklerini Hızır’a bırakmıştır. Yol 

hamisi Irk Bitig eserinde “Ala Atlı Yol Tanrısı” adı altında zikredilmektedir. Ala Atlı Yol Tanrısı, 

gece gündüz Hızır gibi boz atla dolaşır, darda olanlara yardım eder, mutluluk dağıtır. Yolda 

durmadan at süren Yol tanrısı sonraları İslamiyet’in etkisi ile boz atlı Hızır kültü ile bütünleşmiş 

ve varlığını bu şekilde koruyabilmiştir. Kuran’da Kehf suresinde Hz. Musa olayında 



129 

 

yorumcuların çoğunluğuyla Hızır olarak nitelendirilmiş bu mitolojik varlık ölmezlik sırrına 

erişmiştir. Hızır’ın Türk Halk edebiyatında darda kalanlara yardım eden kurtarıcı olgusu onun 

eski Türk mitolojik kahramanlarının temelinde şekillendiği düşüncesini tasdik etmiş olur. 

(Bayat, 2021:141-144). Bunun yanında Bahaeddin Ögel hızır hakkında; Manas destanında 

Hızır yerine “Gök sakallı” deyiminin kullanıldığından ve yine Türk masallarında bir yığın hızır 

motifinin varlığının; “Gök sakallı” veya “Ak-Sakallı” ihtiyar motiflerinde görüldüğünü, bu 

belirtilerin ise Türk inançlarının bir yansıması niteliği taşıdığını belirtmiştir. (Ögel, 2010:42-

87). 

Türk mitolojisinde ve halk edebiyatında çok yaygın olan Hızır, iki özelliğe sahiptir: 

1- Kurtarıcılık, özellikle dar kalanlara, yolda zor durumda kalanlara yardım etmek 

anlamında kurtarıcılık fonksiyonu 

2- Ölümsüzlük. Bu karakteristik özelliğiyle Hz.Hızır, Irk Bitig’deki Ala Yol Tanrısı 

olmaktan daha yaygın bir kişiliğe sahip gözükür. 

Hızır’ın kurtarıcılık fonksiyonu yol ve yolcu kavramlarıyla ilgilidir. Ölümsüzlük 

kategorisi ise Korkut Ata’nın ölümsüzlük araması ile eşleşmiştir. Türk Kültüründe ab-ı hayat 

suyunu yalnız Hızır’ın içmesi ve ölümsüzlük elde etmes, ölümsüzlüğün mümkünlüğünü gerçek 

kılmış olur. (Bayat, 2021:148). Hatay’da Hızır ile Hz. Musa’nın buluşup yolculuk etmesiyle 

ilgili olan anlatmada geçen Hz. Musa’nın asasını vurduğu yerden su çıkması ve Hz. Hızır’ın bu 

sudan içerek ölümsüzlüğe kavuşması farklı varyantlarıyla Hatay’daki Hz. Hızır türbelerine 

gelen ziyaretçiler tarafından anlatılmaktadır. Hatta bu suyun hala aktığı ve Hz.Musa’nın asasın 

ağaç olarak varlığını sürdürdüğü yerde  akmakta olduğu rivayetler arasındadır. Ağacın 

bulunduğu yerde ziyaret mekanı olarak geçen “Ab-ı Hayat Çeşmesi” insanların dertlerine şifa 

dağıttığına inanılan su olarak varlığını sürdürmektedir. 

Hızır kültü, birçok yerde yaşayarak bazı ortak özelliklere sahip olmuştur. Lakin bazı 

bölgelerde ise Hızır’a bağlı inanışların farklılıklar gösterdiği gözlemlenmektedir. Bu 

bölgelerden biri de Hatay’dır. Farklı kültürlerden insanların bir arada barış içinde yaşadığı 

Hatay, büyük bir kültürel zenginlik sergilemektedir. Hatay’da yoğun olarak yaşayan ve Nusayri 

olarak adlandırılan Arap Alevileri, bu kültürel zenginliğin bir koludur. Anadolu Alevilerinden 

bazı özellikleriyle ayrılan Nusayriler için Hızır’ın ayrı bir ehemmiyeti vardır. Nusayriler için 

Anadolu’daki 6 Mayıs (Hıdrellez) tarihinden ziyade senenin tümü önemlidir. Nusayriler, 

Hızır’ın kimliği konusunda da farklı düşünceye sahiptir. Önceden yapılan çalışmada kaynak 

şahsın ifadesine göre: “Hz. Hızır bir evliya değil bir peygamberdir ve ölmemiştir. Ölümsüzlüğü 

öyle ifade edildiği gibi ölümsüzlük suyundan içmesinden değil nurdan oluşundandır. Hz. Hızır 



130 

 

Allah’la görülebilen nadir ruhlardan birisi olarak kerimdir, konuşandır. Ancak bu niteliğine 

rağmen onun nuru Hz. Musa’dan üstün, Hz. Muhammed’le aynı olsa da tüm evliyaların sultanı 

olan Hz. Ali’nin nurundan aşağıdır.” şeklinde Hızır’ın halk arasında nasıl görüldüğünü 

göstermiş olur. Hızır’ın ve Hz. Musa’nın Hatay’ın Samandağ ilçesinde buluştuklarına 

inanılmaktadır. Elliye yakın Hızır türbesinin bulunduğu yörede Hızır kültü renkli bir şekilde 

yaşatılmaktadır. Bu türbelerde şifa ve sağlık; kısmet, şans talebi ve adak inanışlarına yönelik 

ritüeller sergilenmektedir. (Çelepi, 2009:532-535).  

Hızır hakkında anlatılan birçok efsanevi anlatmalar vardır. Bunlar Hızır adı geçen 

türbelerin altında yer alan anlatmalar başlığı altında görülmektedir. Kısaca bu anlatmaların 

konusuna değinecek olursak hepsinde Hızır’ın insanların zor zamanlarında yanında bittiği, 

onlara çare olduğu görülmüştür. Ayrıca Hızır’ın her gittiği yerde bir iz bırakmış olması oranın 

makam haline gelmesine vesile olmuştur. Örneğin Hıdır Zeytuni Türbesi, Hızır’ın yolculuk 

ettiği sırada atını bağladığı zeytin ağacının kutsallaşmasıyla öne çıkmış bir Hızır makamıdır. 

Bu türbede çeşitli ritüeller görülmektedir. Bunun gibi Hıdır Elvan Türbesi, Hıdır Karyer Türbesi 

örnekler arasında yer alır. Bu bakımdan hızır inancının bölge halkı tarafından ne kadar önemli 

bir güce sahip olduğu görülmektedir. 

Yöre halkı tarafından Hızır türbeleri için önemli bir kural olarak kabul edilen bir husus 

vardır. Şöyle ki; Hızır, diğer türbelere göre hep birinci sırada yer almıştır. Kaynak şahıslarla 

yaptığımız görüşmelerde ziyaretçiler gün içinde türbe ziyareti yapacaklarında önce küçük 

olarak nitelendirdikleri “Şeyh” sıfatına sahip türbeleri ziyaret edip ardından yani en son Hızır’a 

ait makamları ziyarette bulunduklarını ifade etmektedirler. (KK.41) (KK.42) (KK.52) (KK.53) 

(KK.54) (KK.71) (KK.79) (KK.80) Bunun sebebinin de Hızır’a verilen yücelik hürmetinden 

geldiği anlaşılmaktadır.  

Kültürümüzde görülen Hızır kültünün benzeri Hristiyanlıkta da karşımıza çıkmaktadır. 

Hristiyan kültüründeki Aziz Georges İslam dinindeki Hızır’ın karşılığıdır. Ülkemizde 5-6 

Mayıs tarihlerinde kutlanan Hıdırellez, Hristiyan kültüründe St. Georges veya Aya Yorgi adıyla 

kutlanır (Peker, 2015: 234). Bu bağlamda Hızır adına yapılmış makamların yalnızca Aleviler 

tarafından değil Hristiyanlar tarafından da Mar Georges (Corcus) olarak anılarak ziyaretlerini 

gerçekleştirdikleri saha çalışmamızda yaptığımız görüşmelerde ifade edilmiştir. (KK.1) 

Hristiyanlar için kutsal kabul edilen günlerde bu makamlar gelerek kutlamalarını 

gerçekleştirdikleri ifade edilir. Örnek verecek olduğumuzda Hızır Karyer Türbesi’ne bahar 

bayramında Hristiyanlar kendileri için belirlenen günlerde gelerek duaları edip yemeklerini 

yerler. Kızmanus ve Denye El Hekim Türbesinde de benzer durum yaşanır; yine Hristiyan 



131 

 

ziyaretçiler kendi dinlerine ait olan özel günlerde türbeye gelerek şenlikli bir biçimde yemek 

pişirip, dağıtır ve hep birlikte yer içerler.  

Hatay’da Alevilere ait olan 51 türbe Hızır’a aittir. Hatay’da Hızır’a (Hıdır) ait makamlar 

kare planlı, kubbeli, beyaz badanalı ve genellikle pencereli yapılardır. Kapılar, pencereler ve iç 

mekânda, makam dâhil olmak üzere, yeşil renk hâkimdir. Beyaz renk, temizliği ve günahsız 

lığı, yeşil renk ise Hızır’ı ve İslam dinini temsil etmektedir.  Hızır türbeleri, içinde gerçek 

anlamda mezar olmaması ve makamın Hızır’ı temsil etmesi nedeniyle, türbenin bütünü “Hızır 

Makamı” olarak isimlendirilmektedir. Bu türbeler Hüseyin Türk tarafından şu şekilde 

listelenmiştir:  

1. Hz. Hızır Aleyhisselam ve Hasan Sincari, Küçük Dalyan, Antakya, 

2. Hz. Hızır Aleyhisselam, Odabaşı Beldesi, Antakya 

3. Hz. Hıdır Aleyhisselam, Affan Mahallesi, Antakya 

4. Hz. Hızır Aleyhisselam, Dörtayak Mahallesi, Antakya 

5. Hz. Hızır Aleyhisselam, Balıkçı Pazarı, Antakya 

6. Hz. Hıdır Aleyhisselam, Harbiye (Karye), Antakya 

7. Hz. Hızır Aleyhisselam, Çağlayan Mahallesi, Antakya 

8. Hz. Hıdır Aleyhisselam, Yukarı Döver, Antakya 

9. Hz. Hızır Aleyhisselam, Yeşilpınar Beldesi, Antakya 

10. Hz. Hızır Aleyhisselam ve Şıh Dahir, Aşağı Okçular Köyü, Samandağ 

11. Hz. Hızır Aleyhisselam, Dursunlu Beldesi, Antakya 

12. Hz. Hızır Aleyhisselam, Dursunlu Beldesi, Antakya 

13. Hz. Hıdır Aleyhisselam ve Nebi yunus, Çekmece Beldesi, Antakya 

14. Hz. Hızır Aleyhisselam, Hz. Yunus, Hz. Miktad, Çekmece Beldesi, Antakya 

15. Hz. Hızır Aleyhisselam, Mengüllü Köyü / Koçaran Köyü, Samandağ 

16. Hz. Hızır Aleyhisselam, Orhanlı Köyü, Antakya 

17. Hz. Hızır Aleyhisselam, Büyükçat Köyü, Samandağ 

18. Hz. Hızır Aleyhisselam, Ataköy Köyü, Antakya 

19. Hz. Hızır Aleyhisselam, Tomruksuyu Köyü, Samandağ, 

20. Hz. Hızır Aleyhisselam, Fidanlık Köyü, Samandağ 

21. Hz. Hızır Aleyhisselam, Şıh Rislen, Şıh Hasan, Kuşalanı Beldesi, Samandağ 

22. Hz. Hızır Aleyhisselam, Kuşalanı Beldesi, Samandağ, 

23. Seyidna El Hıdır, Nebi Yunus, Melik Cafer Tayyar, Tekebaşı Köyü, Samandağ 

24. Hz. Hıdır Aleyhisselam, Deniz Mahallesi, Samandağ, 



132 

 

25. Hz. Hıdır Aleyhisselam, Deniz Mahallesi, Samandağ 

26. Hz. Hıdır Aleyhisselam, Kılıçtutan Beldesi, Altınözü 

27. Hz. Hıdır Aleyhisselam, Hz. Miktad, Turfanda Köyü, Antakya 

28. Hz. Hıdır Aleyhisselam, (on iki makam var), Çatbaşı, Şenköy, Antakya 

29. Hz. Hızır Aleyhisselam, Akıllı Köyü, Antakya 

30. Hz. Hıdır Aleyhisselam, Güzelburç Beldesi, Antakya, 

31. Hz. Hıdır Aleyhisselam, Ekinci Beldesi, Antakya, 

32. Seyidna El Hıdır, Nebi Yunus, Şıh Mustafa, Hz. Miktad, Şıh Hasan Davut, Elazı, 

Antakya, 

33. Hz. Hıdır Aleyhisselam ve Nebi Yunus, Üçgedik, Antakya, 

34. Seyidna El Hıdır, Karaali Beldesi, Antakya 

35. Hz. Hıdır Aleyhisselam, Şıh Hasan, Şıh Musa, Serinyol, Antakya, 

36. Hz. Hıdır Aleyhisselam, Gülsel Mahallesi, Karaağaç, İskenderun 

37. Hz. Hızır Aleyhisselam, Gökmeydan Köyü, Arsuz, İskenderun, 

38. Hz. Hıdır Aleyhisselam, Gümüşgöze Köyü, Antakya 

39. Hz. Hıdır Aleyhisselam, Anayazı Köyü, Antakya 

40. Hz. Hızır Aleyhisselam, Üçgedik Köyü, Antakya 

41. Hz. Hızır Aleyhisselam, Çekmece Beldesi, Antakya 

42. Hz. Hızır Aleyhisselam, Miktat Yemin, Cafer Tayyar, Şıh Muhammed Tavil, 

Muhammed El Arabi, Çekmece Beldesi, Antakya 

43. Hz. Hıdır Aleyhisselam, Şıh Mehmet Libydre, şıh Yusuf Garip, nebi Yahya, Nebi 

Taha, 

Cafer Tayyar, Şıh Abdurrezak, Sultan Habibi Naccar, Çiğdede Mahallesi, Samandağ 

44. Hz. Hıdır Aleyhisselam, Hatunköy, İskenderun 

45. Hz. Hıdır Aleyhisselam, Harran Köyü, Reyhanlı 

46. Hz. Hızır Aleyhisselam (Hıdır Kayası), Meydan Köyü, Samandağ 

47. Kıbtıl May Hıdrıl Hay (Hıdır Suyu), Gözene Köyü, Samandağ 

48. Yedi Enbiya (Yedi Zuhur Hıdır), Hıdır Aleyhisselam, Hıdır Teht Sindyani, Şıh 

Muhammed İzhur, Şıh Muhammed Elbıydri, Şıh Abdurrezak, şıh Hasan Meczun 

Sincari, Şıh Muhammed Linguari, + 2, Fidanlı Köyü, Samandağ 

49. Yedi Enbiya, (On sekiz Makam Var) Hıdır Aleyhisselam, Cafer Tayyar, Hz. Miktad, 

Nebi Yunus, Yukarı Döver Köyü, Antakya 

50. Yedi Enbiya, Hıdır Aleyhisselam, Cafer Kerim, Cafer Sadık, Cafer İzikir, Nebi 

Ğizrail, 



133 

 

Nebi Yunus, Habibi Naccar, Kuşalanı Köyü, Samandağ 

51. Dokuz Enbiya, El Hıdır, Nebi Süleyman, Nebi Taha, Habibi Naccar, Miktad Yemin, 

Cağfer Tayyar, Şıh Ali Sivari, Şıh Abdullah El Miğaviri, şıh Muhammed Libaydri, 

Tekebaşı Köyü, Samandağ. (Türk, 2010:230-231). 

 Hızır’ın sayıca birden fazla mekanının bulunması hakkında kaynak şahsımız tarafından 

aktarılan: “Bize büyükler, Hızır’ın her güne tekabül edecek şekilde bir yılı tamamlayan yani 

365 tane makamı olduğunu anlatırdı. Şimdi bazılarının yerini biz bile bilmiyoruz.” (KK.41) bu 

inanışa göre Hızır’ın Hatay’da daha bilinmeyen makamları olduğu anlaşılmaktadır.  

 Hatay’da Hızır türbeleri kutsallaştırılmış birer tapınma mekânı olarak kullanılmaktadır. 

Bu türbelerde Şıhlar (Şeyh) yönetiminde birtakım ritüeller (toplu namaz) yapılmakta, dualar 

okunmakta, çok sayıda inanç ve uygulama yerine getirilmektedir. Bayram ve adaklar töreni 

yapan kişinin evinde türbelerde ve özellikle de Hızır Türbelerinde yapılmaktadır. Böylece 

inanç, belirli zaman dilimlerinde, kurbanı ve belli ritüelleri içeren bir tapınma niteliğine 

bürünmüştür. Çok sayıda Hızır türbesinin varlığı, bu mekânlarda çeşitli ritüeller eşliğinde 

törenlerin yapılması, Hızır hakkında çok sayıda söylencenin anlatılması ve Hıdırellez 

kutlamalarının yapılması, Nusayrîlerde Hızır’a olan inancın bir kült niteliğine büründüğünü 

göstermektedir. (Türk, 2010:232). 

Hatay’da bulunan Aleviler tarafından sıkça ziyaret edilen Hızır türbeleri onlar için 

bayram merasimlerini gerçekleştirdikleri, adak kurbanlarını kestikleri, toplu namazlarını 

kıldıkları kısacası ibadetlerini yerine getirdikleri mekanlar olarak kabul edilir. Saha araştırması 

sırasında edindiğimiz bu bilgiler birçok kaynak şahıs tarafından bu şekilde ifade edilmiştir. 

(KK.41) (KK.42) (KK.52) (KK.53) (KK.54) (KK.71) (KK.79) (KK.80)    

Hatay’da yer alan Hızır türbelerinde her makamın Hızır’ın uğradığı, keramet gösterdiği 

yerler olması bakımından ayrı anlatmaları vardır. İlgili türbeler hakkındaki anlatmalara ikinci 

bölümde yer verilmiştir. Yine kaynak şahıslardan edindiğimiz bilgiler doğrultusunda Hızır’ın 

onlar için büyük bir önem ve değere sahip olduğunu ifade ederler. Bir görüşmemizde; türbeye 

gelen ziyaretçi Hızır’a ait makama geldiğinde içinin huzur dolduğunu, o atmosfere geldiğinde 

sıkıntısının geçtiğini söylemiştir. (KK.35) Bir başka görüşmemizde ise; ziyaretçi Hıdır’ın ayak 

bastığı, elini sürdüğü her yerin yeşil olduğunu yeşillendiğini rivayet etmiştir. (KK.1) Bu 

bakımdan Hıdır’a ait makamlar yöre halkının rahatlayabileceği ve huzur bulacağı yerler 

arasında sayılmaktadır.  



134 

 

Yöre halkı özellikle Arap Nusayriler, günlük hayatlarında Hızır’ı ağızlarından hiç 

düşürmezler. Her başları sıkıştığında, her dara düştüklerinde Hızır’ı anacak sözler 

söylemektedirler. Saha araştırmamız sırasında kaynak şahıslarla yaptığımız görüşmelerde 

ziyaretçiler tarafından Hızır’a yönelik bazı dua niteliğinde cümleler kullanıldığı dikkat 

çekmiştir. Bunlar: “Ya Hıdır”, “Ya Allah ya seydi ya Hıdır”, “Allah yırzıkna mın radek inşallah 

seyyidna il Hıdır” (Anlamı: Allah bizi senin rızandan nasiplendirsin inşallah ey Hızır 

Aleyhisselam.), “Hıdır seninle olsun”, “Yetiş ya Hızır” vb. gibi ifadeleri kullanarak Hızır’a 

seslenirler ve onun yardımlarına koşacağına inanırlar. Birçok insan darda kaldığında Hızır’ın 

yardıma geleceğine inanır.  (KK.18) (KK.20) (KK.21) (KK.53) (KK.54) (KK.71) Bu inanç 

etrafında yaşanıldığı rivayet edilen birçok anlatmaya çalışmamızın ikinci bölümünde ilgili türbe 

başlığının altında yer verilmiştir.  

3. AĞAÇ KÜLTÜ 

Yeryüzünde en yaygın kültlerden biri olan ağaç kültü, insanlık geçmişinin en eski 

zamanlarından beri kendini göstermektedir. Ağaç bizzat şekliyle çok ilgi çekici olarak görünür. 

Yerin dibine dalan kökleri, göğe doğru dik bir tarzda yükselen gövdesi ve gökyüzüne dağılan 

dal, budak ve yapraklarıyla olduğu kadar, mevsimden mevsime kendisini yenilemesi ve daha 

birçok özelliğiyle ilkel insanın bazı dini görüşlere sahip olmasına kaynak teşkil etmiştir. (Eliade 

1973’ten, akt. Ocak, 2005:129). Bununla birlikte ağaç, daima hayatın ve ebediliğin de timsali 

olarak benimsenmiştir. Eliade, diğer kültlerde olduğu gibi ağaç kültünde de ağacın maddi 

varlığının değil, özelliklerinin ve temsil ettiği gücün kült konusu olduğunu ayrıca belirtmiştir. 

(Eliade, 2018:231). 

Varlığın başlangıcı ve devamında önemli bir yere sahip olan ağaç, kişi oğlunun düşünüş 

ve inanış dünyasında “türeyiş”, “beslenme”, “Tanrı ile irtibat kurma”, “cennete ulaşma”, “şifa”, 

“dilek” vs. aracı rolünü üstlenmiş ve ağacı “tanrısal” bir varlık olarak kabul eden insanlık, onu 

neredeyse bütün inanma ve pratiklerinde ana eksene oturtmuştur. Ağaç dünya kültüründe 

“yağmur yağdırma”, “güneşi açtırma”, “sürüleri ve sığırları çoğaltma”, “kadınları kolayca 

doğurtma” gücüne sahip “canlı bir varlık olarak düşünülmüştür. (Frazer, 1991’den akt. Ergün, 

2004:17). 

Hayatı,ölümsüzlüğü, bilgeliği, gençliği, üç katmandan (yer altı, yer üstü ve gökyüzü) 

oluşan alemi birbirine bağlamayı ifade eden “kozmik” ağaç, bütün bu özellikleriyle Türk inanış 

ve düşünüş sisteminde yer etmiştir. (Ergün, 2004:17). Ağaç kültü ve kalıntıları hemen hemen 

her kıtayı sarmış ve bütün toplumlarda kendini göstermiştir. Masallar, efsaneler, destanlar bu 



135 

 

kültün izleriyle doludur. (Tanyu, 1975:129). Kozmik ağaç diğer bilinen adıyla da hayat ağacı 

Türk inanışlarında bahsedilen; dokuz ayrı ağaçtan dokuz ayrı insanın türemesi ve bu dokuz ayrı 

kişiden dokuz ayrı boyun meydana gelme hikayesi bizlere yaradılışa dair ağacın önemli bir 

konumda olduğunu ifade etmektedir. (İnan, 2013:15-16). Türk boylarından olan Hunlar’dan bu 

yana da ağacın kutsallık kazanması görülen bir olgudur. Ağaca kurban adanması da bu 

kutsallığa atıf mahiyetindedir. (Bayat, 2021:174).  

Yine Türk mitolojisi içinde bakacak olduğumuzda, hem ana hem de ata rolünü üstlenen 

ağaçlarla ilgili bir çok anlatılaya rastlanır. Örneğin; Oğuz Kağan’ın Dağ, Deniz ve Gök adlı 

oğulları bir ağaç kovuğunda bulduğu ikinci karısından olmadır. Manas Destanı’nda ve Yakut 

kadınları arasında ise;  “çocuk veren elma ağacı motifi” dikkat çekicidir. Ayrıca Türk 

mitolojisinde boy ve aile ağacı, evi ve aileyi koruyan ağaç ruhu inanışlarına da rastlanmaktadır. 

(Ögel, 2002:423-425). Roux, İslam öncesi Türkler’deki ağaç kültünün ilk ortaya çıkış bölgesi 

olarak Ötüken’in dağlık arazisini işaret etmektedir. (Roux, akt. Ocak, 2005:130). Göktürk 

devletinin merkezinin Ötüken yış, dolayısıyla ormanlık bölge olması, kutsanmış vatan sembolü 

ağacın kutsal merkezde yerleşmesi ve ata ruhlarının makamı olması inancıyla doğru orantılıdır. 

Bu inancın temelinde, ağacın üretmeyle ilgili hayatın kaynağı olması yatmaktadır. (Bayat, 

2021:179).  

Türk yaşamında ağaç, Anayurt’tan Anadolu’ya gelen atalarımız tarafından, her yerleşim 

alanına yayılmış ve hala varlığını devam ettirmektedir. (Kalafat, 1990:47). Anadolu sahası, ağaç 

kültünün Müslüman Türklerdeki en ilgi çekici örneklerinin ortaya çıktığı yerlerden biri olarak 

görülmektedir. Bu kültün sünni kesimde olmakla birlikte daha çok Alevi zümrelerde yer 

bulduğu söylenebilir. (Şapolyo, akt. Ocak, 1983:89). Alevi toplumunun ulu ağaçları kutsal 

kabul ederek, hürmetle tazim ettikleri ve bu gibi ağaçlara ziyaretlerde bulundukları 

bilinmektedir. Özellikle Tahtacılar ve Yörüklerde kutsal ağaçla ilgili inanışların yaygın bir 

şekilde var olduğu görülmektedir. (Bayat, 2021:175). Yazılı edebiyata göz attıldığında ise; ağaç 

kültünün de İslami bir kılığa bürünmüş olduğu görülür. Hz. Musa’nın asası, Kabe’nin eşiği, 

Tuba ağacı ve Hz. Muhammed’in altında biat aldığı Rıdvan ağacı İslami gelenekteki birtakım 

ögeler bu konuda dikkat çekmektedir. Pir Sultan Abdal’ın şu dizeleri iyi bir örnek teşkil 

etmektedir: 

Öt benim sarı tanburam 

Senin aslın ağaçtandır  

Ağaç dersem gönülleme 



136 

 

Kırmızı gül ağaçtandır 

Ali Fatma’nın yari 

Ali çekti Zülfikar’ı 

Düldül atının eğeri 

O da yine ağaçtandır (Gölpınarlı-Boratav, akt. Ocak, 1983:90). 

Ağaçların kutsal olarak kabul edilmesi ve kutsala zarar verebilecek her şeye karşı yasak 

konulmasının sebebi Türklerin ata-baba ruhlarının iktidar ve kuvvetlerine göre büyük su 

kenarlarında, yüksek dağlarda, sık ormanlıklar ile gölgesi bol olan ağaç altlarında ikamet 

ettiğine inanmalarıdır. (Bayat, 2021:175-176). 

Yıllar içinde Orta Asya’dan Anadoluya kadar görülen bu kültün, tespit edildiği her yerde  

“ağaç- evliya” ilişkisine rastlanılması dikkat çekici bir öneme sahiptir. Bu ağaçların başında 

ayin yapmak, ağaç dallarına dilek çaputları asmak yaygın pratikler olarak varlığını 

sürdürmektedir. Ağaçlardan yağmur, çabuk evlenme ve hastalıkların sağaltımı gibi nedenlerle 

medet umulmaktadır. (Ocak, 2005:138). Ağaç üzerine uygulanan bu gibi pratikler ve inanmalar 

da ağaç kültü içine alınabilir.Ağaç kültü ilkel toplulukların orman ürünleriyle avcılıkla 

geçindikleri dönemin kalıntısıdır. (Artun, 2017:30). 

Ahmet Yaşar Ocak, “ağaç ve evliya” arasındaki ilişkiyi şu şekilde sınıflandırarak 

açıklamıştır: 

1) Bazı ağaçların sırf türbe yanında bulunmaları sebebiyle zamanla halk nazarında kutsiyet 

kazandıkları ve böylece kült konusu olmaları.  

2) Ağacın yanındaki mezar, eskiden beri takdis olunan ağaç sebebiyle kutsiyet kazanarak 

zamanla bir türbe hüviyetine girebilir. Oysa başlangıçta alelade bir mezardır ve ağacın 

kutsiyetinden faydalanılmak düşüncesiyle oraya yapılmıştır. 

3) Bazı ağaçların, yanında hiç türbe olmadığı halde bir evliya gibi adlandırılması; ya orada 

eskiden beri bir türbe bulunduğuna, ya da ağacın evliya olarak şah ıslandırıldığına hükmeder. 

(Ocak, 2005:139). 

Ağaç kültüne dayanan emareler Hatay’ın türbe yerlerinde de göze çarpmaktadır. 

Yukarıda bahsi geçen tüm bilgiler ışığında Hatay’da yer alan türbelerdeki ağaç kültüne dayalı 

inanış ve uygulamaların birkaçına örnek verecek olduğumuzda; ilk olarak dikkatimizi Musa 

Ağacı çekmektedir. Bu ağaç, Hz. Musa’nın asasının dönüşümüyle meydana gelmiş bir çınar 

ağacıdır. Yöre halkı tarafından hala ziyaret edilmekte olup uzun yıllardır süre gelmiş yaşlı 



137 

 

çınarın geniş kovuğu içine insanların girerek dilek diledikleri kutsal ağaçlar arasındadır. Bu 

ağacı A.Y. Ocak’ın sınıflandırmasının üçüncü maddesiyle ilişkilendirebiliriz. Çünkü ağaç 

yanında bir mezar bulunmaz. Yalnızca ağacın kendisi kutsal olarak kabul edilir. 

Şeyh Derviş Türbesinin bahçesinde bulunan Palamut ağacı velinin hikmetiyle bir 

kutsallık kazanarak, çocuğu olmayan kadınların dilek dileyip, çaput bağlayarak adaklar adağı 

bir ağaç olmanın yanında aynı zamanda siğil hastalığı olan ziyaretçilerin sağaltma görevinde 

olduğuna inandıkları meyvesinden yararlandıkları da görülmektedir. Sabahın erken saatlerinde 

gelen hasta ziyaretçi palamut meyvesinden koparır ve ağaca sırtını dönerek ardına bakmadan 

oradan uzaklaşır. Bu uygulamayla hastalığının geçeceğine, ağaç vesilesiyle şifa bulacağı inancı 

hakimdir. Yine Şeyh Hasan Sincari Türbesi içinde yer alan ağacın gövdesinden çıkan sıvı 

sayesinde insanların şifa bulacağı inancı yaygındır. 

Hıdır Zeytuni Türbesi aslında zeytin ağacının varlığıyla bir türbe kimliği kazanmıştır. 

Önceleri yalnızca zeytin ağacının varlığıyla keramet buldukları rivayet eden insanlar ağacın 

üzerine ışık inmesiyle (nur inmesi) kutsallığını korumak adına bir mezar yaptırıp ağacın 

gövdesini çevreleyip kapatmışlardır. Bu zeytin ağacı insanların hastalıklarına çare, çocuğu 

olmayanlara çocuk sahibi olma kerametini göstermesiyle halk arasında sık ziyaret edilen 

yerlerden biridir. 

 Hz. Hıdır, Şeyh Hasan, Şeyh Musa, Şeyh Yusuf El Hekim Türbesinin bahçesinde bir 

incir ağacı yer alır. Bu ağacın meyvesinden bir karışım elde edilir. Bu da hastalığı olan insanın 

iyileşmesine vesile olduğu inancı vardır. Ya da yine o meyveden ciltte yaşanan belli 

hastalıklarda suyundan damlatılır. Türbe bahçesinde olduğu için velinin kerametini alan ağaç 

sağaltım yöntemiyle insanlara deva olabilmektedir. El Arabi Türbesinde yer alan zeytin ağacına 

kısmetlerin açılması, çocuk olması için ve çeşitli dilek ve isteklerin kabul olması amacıyla çaput 

bağlandığı saha araştırmamız içerisinde gözlemlenmiştir. 

Hatay çevresinde bulunan; Çınar, Zeytin, Reyhan, Dardağan, Alıç ve İncir gibi ağaçlara 

kutsallık atfedildiği gözlemlenmiştir. İnsanlar bu ağaçların olduğu yerlere gelerek dilek ve dua 

da bulunurlar. Aynı zamanda ağaca çaput bağlama ritüelini gerçekleştirirler. Bunun yanında 

hastalık sağaltma yöntemlerinden biri olarak da görülmektedir. Kutsal olan bu ağaçlara zarar 

verilmesi ve kesilmesi yasak olarak belirtilmiş olup aksini yapan kişilerin cezasını bulacağı 

yöre halkı tarafından rivayet edilir.  



138 

 

4. SU KÜLTÜ 

Eski Türk yazıtlarında Iduk Yer-Sub olarak geçen koruyucu ruhların başında yer ile 

beraber su kültünün de geldiği görülür (Bayat, 2021:243). Göktürk imparatorluğu devrinde yer-

su ruhlarının önemi Orhun Kitabelerinde anlaşılmaktadır. Göktürklerin mukaddes yer-su-ıduk 

yer-sub kavramıyla hem koruyucu iyeleri hem de yaşadıkları mekanı ifade ettikleri görülür. 

“Eçümüz apamız tutmış yer-sub” (atalarımızın idare ettiği yer-su) cümlesi ile ifade ettikleri yer-

su, yaşanılan coğrafyadır. Zamanla kült haline gelen yer su ruhları Göktürklerin kaderini tayin 

etmiştir. Türk boylarındaki dağ,su, ağaç, orman, kaya kültleri çok eski Türk kitabelerinde yer-

sub adıyla anılır (İnan, 2013:49).  

Bozkır kültürünün temelinde oluşan eski Türklerin dini inançlarını, tabiat kuvvetlerine 

inanma, atalar kültü ve Gök Tanrı inancı olarak başlıklara ayırabiliriz. Eski Türk dini 

bünyesinde tabiat kuvvetlerine olan inanç, özel bir yer edinmiştir. Bu konudaki en önemli 

bulguları barındıran Orhun Yazıtlarında Türkler, yer, su, ağaç, orman gibi coğrafi özelliklerden 

kutsallık atfederek bahsetmişlerdir (Kafesoğlu, 2017:106; Ergin, 2017:69).  

Türkler yaşadıkları alanlarda geniş coğrafyalara yayılarak birçok toplumla münasebette 

bulunarak hem kendileri başkalarını etkilemiş hem de kendileri etkilenmiştir. Bununla birlikte 

asla kendi öz inançlarında olan motifleri kaybetmeyip yaşatmışlardır. Bunun açıklaması Gök 

Tanrı inancının Türklerde bir arketip özelliği taşımasıdır. Böylece Eski Türk dini farklı dinler 

altında bile kuşaklar boyunca yaşama şansı elde etmiş, karşılaştığı din ve kültürlerin unsurlarını 

bu arketip üzerine yerleştirerek gelişmiştir (Zeren, 2015:137). Zira eski Türklerde bütün inanç 

ritüellerinin Gök Tanrı inancı çerçevesinde şekillendiği söylenebilir. Genellikle Şamanizm 

adıyla geçse de eskiden beri hiçbir topluluğun inancına benzemeyen bu inanç sisteminde en 

yüksek varlık, inancın merkezi ve tam iktidar sahibi olan Tengri’dir (Kafesoğlu, 2011:295). 

Bugünkü anlamıyla “su” şekilsel anlamını Göktürkler çağında edinmeye başlamışsa da saygı 

duyulan bir öğe (kült) olarak kullanılması, kaynaklara dayanarak İskitlere kadar uzanmaktadır. 

(Uçar, 2020:27).  

Türklerde suya yönelik inanışlar, Çin kaynaklarından İslam kaynaklarına kadar da 

birçok eserde karşımıza çıkmaktadır. Çin kaynaklarına göre Hunlar, yılın belirli bir gününde 

toplanıp atalarına, Yer-su ruhlarına ve Gök Tanrı’ya kurban sunarlardı. Hunlardan sonra Orta 

Asya’da kurulan Türk Devletleri’nin de Yer-Su’ya, Gök Tanrı’ya güneşe ve aya kurban 

sunduklarını Çin kaynakları belirtir (İnan, 2018:19; Esin, 1978:87). 



139 

 

Türklere göre her doğal unsurun “izi/iye” adını verdikleri bir göstergesi vardı ve bu 

gösterge aynı zamanda koruyucu ruh olarak görülüyordu. Bu bağlamda her suyun bir iyesi 

olduğuna inanılırdı. Kadim ve kutsal bir varlık olan suyu, bolluk bereket, kuvvet sembolü olarak 

gördükleri gibi aynı zamanda kahredici, yok edici veya koruyucu bir varlık olarak da sayarlardı 

Bütün tabiat unsurları içerisinde bir ruh barındırırdı ve bunlar hissetmek, duymak, iyilik veya 

kötülük yapmak gibi kişiye ait özelliklere sahipti. Aslında bu özellikler doğrudan tabiat 

unsurlarına ait olmayıp onların içindeki ruhlar için geçerliydi. Bu nedenle eski Türkler, bu 

varlıkların doğrudan kendilerini değil içlerindeki ruhları ve ruhların barındırdığı gizli güçleri 

kutsamışlar, buna karşı saygı, minnet, korku karışımı bir duygu beslemişlerdir. Suya atfedilen 

anlamların temelinde de bu duygular yatar (Türkyılmaz, 2013:86).   

Kaynaklardan edinilen bilgilere göre “Yer-su” yun çeşitli özelliklere ve görevlere sahip 

olduğunu görürüz. Bunlardan ilki kurtarıcı- yardımcı görevinde olmasıdır. Türk toplumu 

tarafından herhangi bir mücadeleye ya da savaşa girişmeden önce yer-suyun insanlara yardım 

edip onları kurtaran bir unsur olduğu görülür. (Uçar, 2020:31). Bir diğer özelliği ise yaratma 

görevinde olmasıdır. Su kültü, yaradılış mitlerinde yaratma eyleminin daima önemli bir öğesi 

olmuştur. Evrenin yaratılışı ile ilgili muhtelif din ve kültürlerde birbirine benzeyen anlatımlarda 

evrenin temel unsuru, diğer yapılarında menşei olarak su öne çıkmaktadır. Suyu evrenin 

yaratılışından önce var olan ezeli bir unsur olarak gören anlayışlar söz konusudur. Bu durum 

Türklere ait yaradılış mitlerinde de mevcuttur (Ulutürk, 2009:1).   

Dinler tarihinde su, genellikle doğumu ve yeniden doğuşu sağlayan güç olarak kabul 

edilmektedir (Ulutürk, 2009:1). Türklerin destan ve masalları içinde yer alan doğumla ilgili 

farklı motiflere rastlanmıştır. Bu motiflerden biri de su kültüyle ilgilidir. Eski Türklerde 

çocuksuz kadınlar, kurumuş ırmaklara süci/şarap çalmak suretiyle o ırmakların iyelerini 

memnun etmeye çalışır, onların yardımıyla çocuk sahibi olacaklarına inanırlardı. (Akman, 

2002:5) Kırgızlara ait Manas Destanı’nda geçen; Yakup Han, karısının kısırlığından şikâyet 

ederek şöyle diyor: “Bu Çırıçıyı (yani kadını) alalı on dört yıl oldu. Bir çocuk koklayamadım, 

öpemedim. Bu hatun mezarlı yerleri ziyaret etmiyor; elmalı yerlerde yuvarlanmıyor, kutlu 

pınarlar yanında gecelemiyor!” (Radloff, 1995’ten akt. Ögel, 2002: 330).  

Suyun bir diğer özelliği de cezalandırma olmuştur. Hükümdarlık da sağlık gibi suyun 

erdemlerine bağlı bir kuvvettir. Suyun bünyesinde bulunan ve kahramanlara aktarılan güç olup 

aynı zamanda Tanrı tarafından verilen kut, yeri geldiği zaman bu gücü kişinin aleyhine de 

kullanmaktadır (Eliade, 2003:215). Bilge Kağan Yazıtının doğu yüzünün 35. satırında geçen 

“… kişi besleyip doyurmuş yiğit hakanına ihanet etti. (Bu hareketi) yukarıdaki Tanrı, 



140 

 

(aşağıdaki) kutsal Yer ve Su (ruhları ile) amcam hakanın ruhu tasvip etmedi hiç şüphesiz” 

şeklindeki cümleler, Göktürklerin hakana veya devlete karşı olumsuz davranışların Yer-sular 

tarafından da bilindiğini ve bunu onaylamadıklarını ifade eder (Tekin, 2014:63; Erkoç, 

2020:78).  

 Anadolu’nun birçok yerinde su kültü, başlı başına veya kutsal olarak görülen ağaç, 

toprak, taş, dağ, tepe, dede, veli, şehit, baba mezarları ile bir bütünlük içinde bulunmaktadır. 

Kutsal olarak görülen su kültü, genellikle dilek dileme maksadıyla kullanılsa da şifa verme 

özelliği de yaygındır. Halk arasında bu gibi suların oluşturduğu kaynaklardan nehirler, ırmaklar 

ve dereler hakkında çeşitli inanışlar ve menkıbeler anlatıldığı görülmektedir (Oymak, 2010:44).  

Suyun vazifelerinden olan biri diğer özelliği hastalıkları tedavideki rolüdür. Halk 

arasında kaplıca, ılıca gibi isimler verilen sıcak ve soğuk su kaynaklarından, kaplıca 

tedavisinden faydalanılması, hijyenik kurallara önem veren birçok hamam ve havuzlar inşa 

ettiren Eski Roma dönemine hatta Asklopionlardaki tedavinin bir parçası olduğu için Eski 

Yunan mitolojik dönemine kadar uzanmaktadır. Yer altı sıcak maden sularının, temizlik 

amacından ziyade sağlık ve tedavi gerekçesiyle kullanımı da olmuştur (Özer, 1989:204-207; 

Akman, 2002:7). Şifalı sulardan solunum yolları hastalıkları, romatizmal hastalıklar, böbrek ve 

idrar yolu hastalıkları, kadın hastalıkları, cilt hastalıklarında, banyo, gargara, buğulama 

uygulamasıyla ve içerek faydalanıldığı görülebilmektedir (Ergün, 1987:29; Akman, 2002:7). 

Bir de şifalı alınmasından ziyade dini tesirinden dolayı önemli bir mevki işgal eden sular vardır. 

Zemzem suyu gibi anlayışıyla bu sular daha çok bir evliya türbesi etrafında veya halkın kutsal 

kabul ettiği adak yerlerinde bulunur (Akman, 2002:7).  

Hatay’da yer alan türbeler arasında Şeyh İbrahim Kaddis Türbesi’nde bulunan 

çeşmedeki akan suyun deri hastalıklarına iyi geleceği inancı yaygındır. İnsanlar bu suyun 

yalnızca haftanın belirli bir gününde özellikle de çarşamba günleri şifa verdiği inancındadır. O 

günlerde hasta kimseler türbeye gelerek bu suyu deri hastalığı olan yerlerine sürerek şifa 

bulduklarını rivayet ederler. Yine Hz. Hıdır, Şeyh Hasan, Şeyh Musa, Şeyh Yusuf El Hekim 

Türbesi’nin bahçesinde yer alan kuyudan çıkan suyun insanların hastalıklarını sağaltmada 

kullanıldığı yaygın inanışlar arasındadır. Saha çalışmamız sırasında edindiğimiz bilgiler 

doğrultusunda kimilerinin bu su altında yıkanarak faydalandıkları, kimilerinin suyu direkt 

içerek, kimilerinin ise o suyla birlikte bir karışım elde ederek ağrıyan yerlerine sürerek 

şifalandıkları hakkında hikayeler mevcuttur. İkinci bölümde bu gibi anlatmalar ilgili türbenin 

alt başlığında yer almaktadır. 



141 

 

Ayrıca Şeyh Hasan Sincari Türbesinin yakınında bulunan kükürtlü suyun özellikle deri 

hastalığı olan kimselere iyi geldiği gerekçesiyle sudan yararlandıkları bilgisi edinilmiştir. Bu 

suyun aynı zamanda kuduz hastalığı gibi kaşıntı rahatsızlıklarına iyi geldiği de rivayetler 

arasındadır. Özellikle sabah erken saatlerde gelerek sudan şifa amaçlı yararlanılır. Bunun 

yanında bazı türbelerde kalbi temiz, kalpten inanan kimselere belirli zamanlarda şahsa özgü 

olarak suyun çıktığı inancı görülmektedir. Bu türbeler arasında Şeyh Yusuf El Hekim Türbesi, 

Habib-i Neccar Türbesi, Hz. Hızır Türbesi yer almaktadır.  

Folklor düşüncesinde ab-ı hayat ve ölüm suyu olarak ikilik gösteren su kültü, mitolojik 

dünya modelinde kozmogonik ve eskatolojik mitlerin yansıması şeklindedir. Suyun ilk madde 

olması da hayatla ölümü birleştirmesinde görülmektedir. Halk anlatılarında geçen suyun ölen 

kahramanı diriltmesi başlangıçta suyun hayat verici gücünün olduğu inancının folklor 

düşüncesine dönüşmüş bir varyantıdır (Bayat, 2021: 243-244). Bu bağlamda Hatay’da bulunan 

ziyaret yerlerinden Hz. Musa Ağacının bulunduğu yerde akan Ab-ı Hayat çeşmesi halkın 

suyundan faydalandığı bir diğer mekanlar arasındadır. Ziyaretçiler bu suyun ölümsüzlüğe bir 

adım yaklaştıracağına olan inançları yanında genç kalacakları düşüncesiyle de bu sudan 

içmektedirler. Aynı zamanda Hz. Musa’nın bu sudan içmesi sebebiyle de şifa bulacaklarına olan 

inançlarıyla sudan faydalandıkları gözlemlenmiştir. 

Yöre halkı tarafından uygulanan inançlar çerçevesinde su kültüyle ilgili genel olarak 

değerlendirme yapacak olduğumuzda; halkın çoğunlukla şifa bulmak maksatlı kutsal olduğuna 

inandıkları sudan faydalandıkları görülür. Bu da bizlere suyun sağaltıcı etkisiyle şifalı yönünü 

belirtmektedir. 

5. DAĞ/TEPE KÜLTÜ 

Eski Türk mitolojik inanç sisteminde önemli bir yer tutan dağ; orman, dere ve ağaç gibi 

mitolojik yer ana kompleksine girmekle beraber zamanla iye kategorisi bağlamında değer 

kazanmıştır. Doğada her bir nesnenin iyesinin bulunması ve onların her birinin farklı 

özelliklerinin olması dağ kültünde de görülür. Nitekim dağlar yalnız kendi iyelerinin değil, aynı 

zamanda diğer ruhların da barındığı yerlerdir. Bu sebeple dağ kültü, Türk mitolojisinde 

ritüellerin yapıldığı ıduk (kutsal) mekanlar olarak bilinirler (Bayat, 2021:218).  

Dağlar yüksek oluşlarından ötürü, yeryüzünde Gök Tanrı’ya en yakın yer olarak 

düşünülmüş olmasından Türkler tarafından kutsal birer varlık olarak görülmüşlerdir. Eski 

Türklerin dağları canlı birer varlık gibi gördükleri ve ilahi bir güç gibi algıladıkları Türk destan 

ve efsanelerinden anlaşılmıştır. Türkler Anadolu’ya yerleştikten sonra, eski inançların etkisiyle 



142 

 

efsane, masal, halk hikayesi, atasözü gibi anonim eserlerde dağ motifine yer verilmiştir 

(Albayrak, 2004:111). 

Dağlar ve tepeler tarihin bilinen en eski devirlerinden beri, yükseklikleri, gökyüzüne 

yakınlıkları dolayısıyla insanların gözünde ululuk, yücelik ve ilahilik sembolü kabul edilmiştir. 

Yunanlıların Olimpos’u, Eski Türklerin Ötüken’i, İslam ülkeleri mitolojilerinin vazgeçilmez 

Kafdağı, akla gelen ilk örnekler arasındadır (Ocak, 2005:114). Dağlar yalnızca içinde var 

olduğuna inanılan kuvvetli ruhtan dolayı kutlu sayılmamış, büyüklüğüyle yer altı ve yer üstü 

unsurlarını birleştiren mitolojik bir varlık olarak da algılanmıştır. Dünyanın var oluşuna dair 

anlatmalarda geçen evren, gök, yer ve yer altı (tanrılar, insanlar ve ölüler) birleşir. Bunları bir 

araya getiren merkez konumdaki dağ, ağaç, sarmaşık, merdiven birer temel direk, merkez ve 

kökenin simgesi olarak kutsallaşmaktadır (Eliade, 1992’den akt. Kaya, 2001:203). 

Şamanlar duaları arasında dağlardan söz ederler. Bu dualar arasında dağın ruhu ile bir 

varlık olarak görüldüğünü ayırt etmek mümkün değildir. Bazı dağlar da belirli kabilelerin tözü 

sayılırlar. Moğolların dağları inanç sistemlerinin önemli bir parçası olarak gördükleri 

bilinmektedir. Örneğin Cengiz Han: “Haldun Burkhan’ın yardımıyla bir kırlangıcın hayatı gibi 

hayatım kurtuldu. Burkhan Haldun’a her sabah tapmalıyım, bunu neslim ve neslimin nesli böyle 

bilsin.” Bu sözlerle kuşağını boyununa, külahını da koynuna asarak güneşe dönmüş ve eliyle 

göğsüne vurarak güneşe karşı dokuz kez diz çökerek tövbe ve istğfar etmiştir. (Temir, 2009:103; 

İnan, 2013:32) Yapılan araştırmalarda dağ ve tepe kültünün Altaylılarda da varolduğu ortaya 

çıkmıştır. Altaylılar her dağın ayrı ruhu olduğuna inanmışlar. Onlara göre dağ ruhları insanlara 

hem iyilik hem de kötülük yapabilecek potansiyeldeydiler. (İnan, 2013:74). 

Orta Asya’da eski Türklerin yaşadıkları bölgelerde de dağ kültüne rastalanılmıştır. 

Buradaki dağların çoğu Türkçe, “büyük ata”, “büyük hakan”, anlamlarına gelen Han Tanrı, 

Buztağ Ata, Bayın Ula vb. adları taşımaktadır. Yaşadıkları 12. Yy’da Göktürkler olmak üzere 

bütün Türk boyları Ötüken adındaki ormanlı dağı kutsal saymaktadır. (İnan, 2013:74). Dede 

Korkut hikayelerinde de dağ motifinin önemli bir yeri olduğu görülmektedir. Hatta ki halk 

hikayelerinde geçen dağın önemi günümüze değin ulaşmıştır: “Kerem Aslı’ya kavuşmak için 

Elecevaz Dağı’na seslenir; Ferhat Şirin için dağı deler; Hurşi Karadağ’a götürülen sevgilisine 

kavuşmak için yüce dağları geçer.” Masallarda da önemli bir motif olarak geçen dağ “Kafdağı” 

dır (Albayrak, 2004:111-114). 

 Anadolu’da özellikle Bektaşi ve Alevi toplumlarda dağ kültüyle ilgili örneklere sıkça 

rastlanır. Orta Asya’da olduğu gibi Aleviler de bu dağlara esrar dolu yerler ve kutsal mekanlar 



143 

 

olarak bakmaktadır. Eski Türklerde görülen dağ ve tepe kültüyle ilgili motifler, sadece Bektaşi 

menkıbelerinde değil İslami devirde kaleme alınan önemli metinlerde de vardır. Örneğin Dede 

Korkut anlatmalarında kahramanlar sıkıştıklarında canlı birine seslenirmişçesine dağlara 

seslenmişlerdir. Aşık Kerem, Aşık Garip vb. halk destanlarında, dağlara hitap eden seslenişler 

vardır. Köroğlu sefere çıkacağında dağ başına bakar ya da geçit vermeyen bir dağ olursa 

tepedeki evliyaya yalvarır; dağ ancak o zaman yol verirdi. (Boratav, 1988’den akt. Artun, 

2017:28).  

İlahi dinler arasında kutsal kitaplara göz atıldığında da dağların önem arz ettiği 

görülmektedir. Yahudilikte Hz. Musa’nın Allah ile görüştüğü Sina Dağı, Hristiyanlıkta Hz. 

İsa’nın vaaz verip gecelediği ve aynı yerde çarmıha gerildiği Zeytin Dağı kutsal olarak 

görülmektedir (Tanyu, 1973:9-15). 

Dağlar, bu söylenen özellikleri dışında; buralarda ruhlar, periler ve devler bulunması, 

kuvvet, kudret ve bir mana gücü ihtiva etmesi bir velinin orada yaşamış ve oraya gömülmüş 

olması, Tanrının yaratıcı gücünün alameti sayılması, tapınak, manastır ve mabetlerin buralara 

yapılması, şimşek ve yağmur bulutlarının bilhassa buralarda belirlemesi sebebiyle yağmur 

duaları ve ayinlerin buralarda yapılması gibi sebeplerle de insanların dikkatini çeken mekanlar 

olmuştur (Tanyu, 1973:75-77; Baş, 2013:169). 

İnsanlar dağların en yüksek tepelerine gelerek dua etmeleri Tanrıya daha yakın olma 

düşüncesi ve dualarının kabul edileceği inancından gelmektedir. Bu yüksek mevkilerde dua 

edildiği vakit, tanrının duaları daha iyi işiteceğine inanılmaktadır (Roux, 2021:124). 

Hatay’da yer alan türbe mekanları incelenecek olduğunda yüksek bir tepede ve dağ 

yamacında kurulan türbeler arasında başata Habib-i Neccar Türbesi gelmektedir. Habib-i 

Neccar anlatmasında geçen hikâyenin sonunda Habib-i Neccar’ın o dönemde yaşayan insanlığı 

hak dinine davet etmesi sonucu halk tarafından kovalanarak bu dağa kadar tırmandığı ve 

sonunda burada can vererek şehit edilmesi rivayet edilmektedir. Söylentilere göre bedeninin 

dağın tepesinde bulunan türbede olduğu kafasının ise dağdan aşağı yuvarlanarak aşağı kadar 

geldiği anlatılmaktadır. Hatta ki bu sebeple dağa halk arasında “Habib-i Neccar Dağı” 

denilmektedir. İnsanlar buraya gelerek dua ve niyazda bulunarak, adak adamaktadırlar.  

El Arabi Türbesi yine yüksek bir dağın tepesinde St. Simon dağında yer almaktadır. Bu 

dağda aynı zamanda bir manastır da bulunur. El Arabi anlatmasında geçen manastır aslında 

burasıdır. El Arabi, manastırda yer alan tüm insanları Müslüman yaptıktan sonra şu an 



144 

 

türbesinin bulunduğu yere doğru gelerek oradan havalandığı, yok olduğu rivayet edilmektedir. 

Bu sebeple bu yüksek tepe onun kutsal alanı olarak ziyaret edilmektedir. Ziyaretçiler özel 

günlerinde, bayramlarda buraya gelerek kurbanlar kesmekte, yemek dağıtmaktadır. 

Yüksek tepede yer alan diğer bir türbemiz ise, Şeyh Yusuf Ebu Turhan Türbesi’dir. 

Ekinci mahallesinin en yüksek tepesine konumlanan türbe, Şeyh Yusuf’un yaşadığı dönemde 

sıkça vakit geçirdiği yer olması, orada keramet göstermiş olması bakımından insanlar 

tarafından kutsal olarak kabul edilmiş ve ölümüyle birlikte o tepeye türbesi yapılmıştır. Halk 

şimdilerde bu tepedeki türbeye gelerek Şeyh Yusuf Ebu Turhan’dan hürmetine dilek ve istekte 

bulunarak şifa dilemektedir. 

Musa Dağı da eskiden beri anlatılagelmiş hikayelerle halk arasında kutsal olarak kabul 

edilmiştir. Rivayet edilen Hz. Hızır ile Hz. Musa’nın yaptıkları yolculuk sırasında 

durakladıkları yerler kutsal kabul edilerek türbe halini almıştır. Bunlar arasında Samandağ ilçesi 

taraflarında bulunan Hıdırbey köyünden de geçtikleri hatta burada yeşerip ağaç olan Musa 

Ağacının oluşması da rivayet edilir. Bu sebeple ikisinin yolcukları esnasında buralardan geçmiş 

olmaları, ayak basmış olmaları sebebiyle kutsiyet atfedilen dağa halk kendi arasında “Musa 

Dağı” olarak ad koymuştur.  

6. TAŞ/KAYA KÜLTÜ 

İnsanların yaşamlarında bir çakıl taşı, bir kaya parçası dinsel saygı görmektedir. Çünkü 

bir şeyi temsil eden ve canlandıran bir yerden gelmektedir. İnsanlar taş veya kaya parçasını zor 

durumda kaldığı anda ölülerini ve kendilerini korumaya yönelik enerji merkezli bir araç olarak 

kullanmışlardır (Eliade, 2003:222). Eski Türk toplumları ve inançları çerçevesinde yer-sub 

terimi; dağ, ağaç, ateş ve suyun dışında da kutsallık atfettikleri birtakım taşlar ve kayaların 

olduğu görülmektedir (Güngör, 2000:163).  

Geçmişte yaşamış ve bugün halen yaşamakta olan birçok halk, taşlarla ilgili çeşitli 

inanmalara ve pratiklere sahiptir. Taşların uğuruna veya uğursuzluğuna; şifa, koruma vb. bazı 

güçleri olduğuna inanılır. Doğum, ölüm ve yeniden doğum (insanın veya tabiatın yeniden 

doğumu) ile ilgili inanışların bir kısmı taş kültü ile şekillenmiştir. Örneğin Türk destan 

kahramanlarından bazıları ellerinde bir taş tutarak doğar; bebek isteyen kadınların taşlarla ilgili 

çeşitli pratikler yaptığı Türklerin yaşadığı coğrafyada sıklıkla anlatılır; yine bu coğrafyada taşın 

gücü ile iyileşip yeniden hayata tutunan çocuklardan bahsedilir (Gürsoy Naskali & Koçak, 

2017:201). Anadolu, Kafkasya ve Balkanlarda ise çok yaygın olmasa da ölünün ardından taş 

atıldığı veya mezarın üzerine taş konulduğu görülebilmektedir. (Kalafat, 2009:223).  



145 

 

İslâmiyet öncesi Türk kültüründe taş kültünü özellikle iki durumda sıkça görebiliriz; 

ilki, yada taşıyla ilgili olarak hava durumu ve taş kültü arasında belirgin bir ilişki şeklindedir. 

Diğeri ise yol ve yolculukla ilişkili olan taş kültü olarak karşımıza çıkar (Gürsoy Naskali & 

Koçak, 2017:202). Türklerde taşla ilgili inanışların ilk izlerini büyük Türk tanrısının Türk 

toplumuna armağan ettiği sihirli “yada” (cada, yat) taşına dayandığı bilinir. Türkler bu taş ile 

istediği an yağmur, kar, dolu yağdırma; fırtına çıkarma durumuna sahiplerdi. Yada taşı her 

devirde büyük Türk komutanlarının büyük Türk kamlarının ellerinde bulunmaktadır. Yada taşı 

ile ilgili ilk bilgilere Çin kaynaklarında rastlanmaktadır. Çin kaynakları dışında İslamî 

kaynaklarda da “yada” taşı hakkında bilgilerden bahsedilmektedir. (İnan, 1986:160).  

Eski Türkler ’de bazı taş ve kayaların kutlu sayıldıklarını görmekteyiz. Örneğin; 

Uygurların “Kut Dağı” efsanesinde adı geçen kaya sayesinde ülkenin ve halkın felaketten uzak 

bir hayat sürdüğü anlatılır. Bu eski kültün ise günümüzde Orta Asya’da bütün kuvvetiyle 

sürdüğü görülmektedir. Yakutlar, Kırgızlar ve Tatarların Altay bölgesindeki büyük kayaları 

takdis ettikleri, bunlarda birtakım ruhların ve ilahların mevcudiyetine inandıkları tespit 

edilmiştir. (Ocak, 2005:123-124). 

Türklerde taşlarla ilgili inanışlar, kadim dönemlerde atalar kültü ile veya yer su ruhları 

ile bağlantılı olarak mevcuttu. Müslüman olduktan sonra da bu inanışları tamamen terk etmeyen 

Türkler, bu inanışlarla İslami unsurları birleştirerek onların devamlılıklarını sağlamıştır. 

Özellikle İslâmiyet öncesi Türk inanışlarında görülen “iye” kavramı, Anadolu’da taş ve 

kayaların ruhları, iyeleri şeklinde belli ölçüde görülmeye devam etmiştir (Gürsoy Naskali & 

Koçak, 2017:203).  “Çağırankaya” adlı Rize, Ardeşen efsanesinde görülen yiyecek, giyecekleri 

olmayan iyi kalpli insanlar, bu büyük taşa gelince, kayanın ortasından bir kapı açılır; içeriye 

giren insanlar istedikleri her şeyi alıp gider. Bu efsanede, kayanın içindeki güçlü ruh, insanlara 

yiyecek, içecek verecek kadar maddi yardımda bulunur (Gürsoy Naskali & Koçak, 2017:203; 

Kaya, 2007:97-98).   

Anadolu’daki Alevi inancı içinde de şekillenmiş olan taş/kaya kültüyle ilgili tek örnek 

teşkil eden menkıbe bulunmaktadır. O da Menakıb-ı Hacı Bektaş-ı Veli’dir. Burada anlatılan bir 

menkıbelerden birinde Hacı Bektaş’ın kayayı uzunca bir müddet yürüttüğünden bahsedilir. Bu 

kayanın bugün türbenin bulunduğu yere 350m. mesafede gerçekten yürütüldüğüne 

inanılmaktadır (Ocak, 2005:122; Tanyu, 1976:147).   Bununla birlikte birçok yerde “dede taşı” 

mevcuttur. Bu dede taşının bulunduğu mahaldeki kişiler, “çocukları, hayvanları kaybolduğunda 

veya çocukları hastalandığında bu taşları ziyaret etmekte, söz konusu taşlara dede benim ... 

kayboldu, onu buluver, çocuğumu iyileştiriver, diyerek niyaz etmekte (hasta çocuğu) taşın 



146 

 

üzerine oturtmaktadırlar. Yine bazı taşlar ise Alevilikte kutsal sayılan kişiler (özellikle Hz. Ali) 

ile ilişkilendirilmekte (elinin değdiği vs.) ve bu taşlara niyaz edilip çaput bağlanmaktadır 

(Gürsoy Naskali & Koçak, 2017:204; Selçuk, 2004:289). Şöyle ki bugün Anadolu’da ve Orta 

Asya’da Hz. Ali’nin izini taşıyan kaya izleri gösteriyor ki; bu inançlar Eski Türk toplumlarının 

düşünüş ve inanış şekillerinin bizde ki bir yansımasıdır (Ocak, 2005:127). 

Efsanelerde içerisinde sıkça rastladığımız “taş kesilme” motifini de bu kült içinde örnek 

olarak gösterebiliriz. Bir suç veya günah işleyen kahraman, bir başkası tarafından kendine 

beddua edilmesi sonucunda taşa dönüşür ya da temiz kalpli bir kahramanın, karşılaştığı bir 

zorluktan kurtulmak için dua etmesi (dilemesi) ve bu duanın kabul edilmesi sonucu taş kesilme 

gerçekleşir. Anadolu efsanelerinde düşmandan, aile içi anormal baskılardan veya ciddi 

zorluktaki bir durumdan korunmak ve kurtulmak için çaresizlik içerisinde dua etme ve ardından 

taş olma olayına sıklıkla rastlanır. Bunun haricinde anneye veya babaya yapılan saygısızlık, dini 

emirlere ya da din ulularına karşı gelme, kötü huylara sahip olma vb. sonucu taş kesilme olayı 

görülen efsaneler de mevcuttur (Gürsoy Naskali & Koçak, 2017:204-250).  

Bizim kültürümüz içinde görülen bu taşlar, insanlara fayda sağlayabilecek, faal bir 

gücünün bulunduğuna; insana benzeyen taş şekilli bebeklerin ve genç kızların, insana iyiliğinin 

dokunacağına inanılmaktadır. Bu taşlara murat ziyaretleri yapılır ve adaklar adanır. Bu tip 

inanışlara sahip olanlar bu konunun kökenine, niteliklerine, taş kültüne vb. bilgilere sahip 

olmadıkları için o taşta bir keramet, bir kudret olabileceğine ve bu taşlarda sihirli, mistik ve dini 

bir yön bulabileceklerine inanır. Bu nedenle, bu taşlara yapılan ziyaretler ve adanan adaklar 

doğal kabul edilir (Tanyu, 1968:206). 

Türk dinler tarihi ve inançları içerisinde Kutlu Kaya, Yada Taşı vb. kutsal taşlar ve 

ziyaret yerleri, İslam dini içerisinde Hacer-i Esved, Şeytan Taşlama ve Hacer-i Muallâka 

(Sahre) olarak bilinen yerler önem arz etmektedir. Bununla birlikte H. Tanyu “Türklerde 

Taşlarla İlgili İnançlar” kitabında Hatay’da önem arz eden iki taşa da değinmiştir. Bunlardan 

ilki “Yuvarlak Taş”; İskenderun ilçesinde bir kilise içinde bulunmaktadır. Burası yuvarlak taşa 

niyetlerine bağlı olmakla birlikte Müslüman kesim tarafından da ziyaret edilmektedir. Bir diğer 

taş ise Dörtyol ilçesinde bulunan Karataş’tır. Bu taşın üzerinde küçük açıklıkta delikler yer alır. 

İnsanlar çocuklarını bu delikten geçirerek çaput bağlarlar ve hastalıklarının iyileşeceğine 

inanmaktadırlar (Tanyu, 1968:128). 

 Hatay’da çoğunlukla her türbe makamı içinde yer alan “sağlık taşı” olarak adlandırılan 

silindir biçiminde taşlar yer almaktadır. Genellikle silindir biçimli bu taşlar mermerden yapılma 



147 

 

ya da Hatay’a özgü koyu renkli taşlardan olmadır. İnsanlar bu taşların o türbe odasında 

yatmakta olan velinin nurani kerametlerinden faydalandığını ve bu sayede insanların ağrılarına 

iyi geldiğine inanmaktadır. Bu taşların bulunduğu türbelere örnek verecek olduğumuzda ise 

başta; Şeyh Yusuf El Hekim Türbesi yer alır. Bu türbeye sıklıkla hastalıktan kurtulmak, şifa 

bulmak için gelinir. Aynı zamanda bu sağlık taşları da sıkça ziyaretçiler tarafından 

kullanılmaktadır. Habib-i Neccar Türbesinde, Habib-i Neccar’ın makam odası içinde mezarının 

başında hep bir taş durduğu insanları o taşı alıp vücutlarına sürerek ağrılarının dindiğini rivayet 

ederler. Bunun yanında Şeyh Derviş Türbesi, Şeyh Hasan Sincari Türbesi, Hz. Mıkdat Türbesi, 

Hıdır Karyer Türbesi, El Arabi Türbesi, Şeyh Ali İssuvayre Türbesi, Şeyh Abdurrezzak, Şeyh 

Abdullah El Mğavri Türbesi, Şeyh Muhammed El Cedduğ Türbesi ve çalışmamızda geçen 

hemen her türbe buraya eklenebilmektedir. 

Şeyh Alel Amud Türbesinde bulunan dik biçimde bulunan taş sütun, insanlar tarafından 

çocuk sahibi olmak için, çocukların sağlıklı yaşam sürmeleri için, çeşitli dilek ve istekte 

bulunmaları maksadıyla ziyaret edilen yerler arasındadır. Aynı zamanda bu sütun rivayete göre 

Şeyh Alel Amud’un yaşadığı dönemde onun hayat biçimi olarak yalnızca tasavvufi ilimle 

ilgilenebilmek maksadıyla yaşam biçimi olarak sürdürdüğü “bir sütun üzerinde yaşamak” 

anlayışını da yansıtmaktadır. Bu sebepten ötürü olacak ki insanlar o dönemden beri Şeyh’in 

üzerinde ilimler öğrendiği kutsiyet atfedilmiş taştan keramet ummaktadır.  

Hz. Hıdır (Deniz) Türbesinde bulunan büyük kaya, anlatmalara göre Hz. Musa ile Hz. 

Hızır’ın buluştukları ilk yeri temsil etmektedir. Bu bakımdan kutsal olarak kabul edilerek 

insanlar tarafından türbe içine alınarak kutsal bir mekân haline gelmiştir. Şimdilerde insanlar 

buraya gelerek bu kayanın etrafında buhurlar yakıp, dua ederek tavaf etmektedir. Çeşitli dilek 

ve isteklerde bulunmaktadır. Hatta ki bu kayanın bulunduğu yerin karşısında Samandağ Denizi 

bulunmaktadır. Fakat insanlar bu kayanın hizasında asla yüzmezler. Eğer ki yüzerlerse 

cezalandırılacakları inancı hakimdir.  

7. ATEŞ KÜLTÜ 

Türk mitolojik sisteminde onlarca değişik varyantta mevcut olan ateş kültünün başlıca 

fonksiyonu insanları, onların ailelerini beladan, hastalıktan korumak, hayvanların artışını ve 

evin bereketini sağlamaktır (Bayat, 2021:113). Ateş kültüyle ilgili olarak ilkel toplumlardan 

günümüze kadar yüzlerce efsane söylenmiştir. Tüm inançlarda, dinlerde, ateşin izi ve etkinliği 

ateşi sembolize eden tapınaklarda görünmektedir. Yani ateş, insan yaşamının parçası ve tarihi 

koruyucusu olarak sayılmıştır. Türkler eskiden beri ateşe saygı göstermiş ve kutsal, temizliyici 



148 

 

bir güç olarak kabul etmişler. Altaylılar ve Yakutlar ateşteki bu kutsal ve temizleyici bir anlam 

vermenin bir örneğini de, yine Türkler arasında oldukça yaygın olan, hastalıkları, evleri, ölüleri 

“tütsüleme” uygulamasında görmekteyiz (Güngör, 2002:263). 

Her toplum, ateşi kendine göre yorumlamıştır. Eski Türklerdeki inanç sistemleri üzerine 

yazılı kaynaklarda, su ve ateş motifine dair pek çok örnek bulunmaktadır. Bunlardan bazıları: 

Şmanlığı benimsemiş Türklerin Tanrısı Ülgen, “…Gökten biri ak biri kara iki taş getirmiş. 

Bunlardan birinin üstüne ot ufalamış, öbürüyle vurunca otlar alev almış.” Bu bakımdan Şaman 

Türkler ateşi Ülgen’in getirdiğine inanırlar Göktürkler ise ateşe büyük saygı gösterir ve ateşin 

temizleyici gücüne inanırlardı. Kırgızlar için de, “Ateş en temiz şeydir, ateşe düşen her şey 

temiz olur.” İnancı hakimdi. (Avcıoğlu, 1995:356). 

Yalnızca iki Türk boyunda değil de bunların yanında tüm Türk mitolojik düşüncesinde 

ateş, temizleyici bir nesne olarak görülmüştür. Aynı zamanda ailenin de koruyucusudur. Türk 

inancına göre ateş her tür beladan temizleme gücüne sahiptir. Bununla beraber ona hürmet 

gösterir ve insan hüvviyeti de atfederler. Türklerde ocağın içinde oturan Ateş hamisi; beyaz 

sakallı ihtiyar olarak tasavvur edilmektedir. Bir diğer özellik de Türkler içerisinde geniş çapta 

yayılmış bir inanç olarak yabancıları ateş arasından geçirerek temizlemektir (Bayat, 2021:121-

122). 

Anadolu’da görülen ateş kültüne dair yansımalarda ise; özellikle Alevi Türklerde 

kadınların sabah evde yaktıkları ateşten aldıkları bir parçayı evin içerisinde dolaştırarak evi 

kötü ruhlardan temizledikleri inancının hakim olduğu görülür (Ocak, 2005:250). Farklı 

yörelerde de üzerlik olarak bilinen bir bitkinin ateşe atılan tohumlarıyla hastayı tütsüleme işlemi 

yapılır aynı zamanda nazardan koruyacağı inaşı da ateş kültünün birer yansımasıdır (Tanyu, 

1976:294). 

Saha çalışması boyunca ziyaret ettiğimiz Nusayri Alevilerin türbelerinin her birinde 

buhur yakıldığı gözlemlenmiştir. Bahur Alevi kesim tarafından “bahhur” adıyla Sunni kimseler 

tarafından ise “pohur” adıyla anılmaktadır. Bu buhurun iki farklı hali yöre halkı tarafında sıkça 

ziyaretlerde kullanılmaktadır. Biri ağaç kabuklarının özünden elde edilmiş kabuk halinde 

tomurcuk parçalardır. Diğeri ise farklı bir ağaçtan elde edilen açık sarı renkli reçine halindedir. 

Bunun duvara yapışma özelliğini sayesinde insanlar tarafından dilek dilemek için 

uygulanmaktadır. Bahur yakımında ise çoğunlukla tomurcuk buhur kullanılır. Uygulama şekli 

şu biçimdedir; ateşin kor haline gelen parçaları genellikle türbe makam odasının giriş kapısının 

önünde duran ayaklı mangalın içinde hali hazırda bekletilir. Her gelen ziyaretçi bu kor 

parçasından alarak bir tabak, sahan ya da poşet içinde yer alan buhur tanelerinden bir avuç 



149 

 

üzerine atarak makam odasına girer. Elinde buhurdanlıkla beraber tütsüleme uygulamasını 

gerçekleştirerek sandukayı tavaf eder. Bu esnada her kişi bildiği duayı okur ve dileğini diler. 

Lakin buhur için söylenen ayrı duası da vardır bilenler içlerinden bunu okurlar: 

Bismillahirrahmanirrahim 

Allahumma Salli ve Sellem  

Veziyd ve Barik Ğala Envarillah,  

Seydina ve  Mevlane Resulullah Muhammed El-Mustafa  

Vel İmam Aliyyel-Murtada  

Ve Hasan El Müctaba 

Ve Hüseyin Eş Şehiyd Fi Kerbela 

Ve Ali Zeynel Ğabidin  

Ve Muhammed El Baker 

Ve Cafer Es Sadek 

Ve Musa El Kazem 

Ve Ali Rıda 

Ve Muhammed El Cevad 

Ve Aliyyil Hade 

 Ve Hasan Aher El-Ğaskeri 

Ve Muhammed El Mühdi İbnil Hasan El Gaskeri 

Salavat Allah Teğala Ğeleyhim Ecmeğiyn 

Amin. (KK.41) (KK.42) 

Yöre halkıyla yaptığımız görüşmelerde sıklıkla şu ifadeleri duyarız: “Bahurun kokusu 

12 imamı temsil eder. Bahur yakılınca onların isimleri zikredilir. Onların kerametiyle Allah’tan 

dilediğini istersin. Bahuru koklarken 12 imamı anarsın.” (KK.64) Sözleri bahurun onlar için ne 

kadar değerli olduğunu kanıtlar niteliktedir. Aynı zamanda bahurun dumanı ve kokusuyla 

içlerinin ferahladığını, kendilerini rahat hissettiklerini ve bu şekilde türbe makamının 

temizlendiği, ferah bir hoş koku bıraktığını da eklerler. Bu bakımdan ateş kültünden görülen 

temizlenme inanışının bahurla sağlandığı bağlantısı kurulabilmektedir. 

Bazı türbelerde ise buhur yakmak için ayaklı mangal bulunmaz. Bunun yerine makam 

odasında barbekü bulunur. Örneğin; Kızmanus ve Denyel El Hekim Türbesinin makam 

odasında buhuru yakmak için yapılmış iki ayrı barbekü bulunmaktadır. El Arabi Türbesinde de 

buhuru yakmak için köz odacığı bulunur. Hatta bu oda alçak tavanlı yapılmıştır. İnsanlar bunun 



150 

 

sebebini elinde buhurdanlıkla odadan çıkarken eğilmek zorunda kalarak türbe makamına saygı 

niteliğinde bir davranışı temsil ettiğini ifade etmektedirler. (KK.11) (KK.13)  

8. KURBAN KÜLTÜ 

Kurban sözcüğü dilimizde beş anlama gelmektedir. Bu anlamlardan ilk ikisi kurban 

kültü inancı içinde değerlendirilebilir: “1. Dinin bir buyruğunu veya bir adağı yerine getirmek 

için kesilen hayvan. 2. Müslümanlarda Kurban Bayramı.” (Türkçe Sözlük, 1988) Bu iki 

anlamda kurban kültü içinde kanlı kurbanı temsil etmektedir. Yalnız bu kült içinde bir de kansız 

kurban inancı vardır. Bu inanç doğrultusunda ise; Türkler yalnızca kan akıtarak kurban 

vermemişlerdir. Kendilerince değerli olan birtakım nesneleri kutsal olarak kabul ettikleri 

varlıklara sunmuşlardır. Bu durum kansız kurban ile açıklanmaktadır. Kansız kurbanlara 

Türkler arasında “saçı” da denir. Saçı saçmak diye bir ifade de buradan gelmektedir (İnan, 

2013:98). 

Türkler ata ruhlarını çeşitli işlevler yüklenen iyeleri, Tengri’yi memnun etmek, onun 

rızasını kazanmak, yardımını sağlamak, isteklerini ona kabul ettirmek için kurban keser, saçı 

yaparlardı. Aynı zamanda kurban ve adak için seçilen hayvanlara Türk hayatında “ıduk” 

denirdi. Adak için seçilen ıduk hayvanının yünü kırılmaz, yüke koşulmaz, sütü sağılmaz, başı 

boş bırakılırdı.  Iduk edilen hayvan bu şekilde kurban edileceği ana kadar muhafaza edilirdi 

(İnan, 2018:46-54). 

Saçılar ise eskiden çeşitli olağanüstü güçlere sahip olduğuna inanılan iye ve ruhlara 

sunulan veya onlar adına, onların rızasını ve yardımını kazanmka için dağıtılan cansız 

nesnelere; yiyecek, içecek, bez gibi verilen addır. Saçılar özü itibariyle bir cins kurban niteliği 

taşımaktadırlar (Kalafat, 1990:96). 

Eski Türkler zamanından beri kötü ruhlardan korunmak maksadıyla kurban kesildiği 

ifade edilmiştir. Hunlar zamanında da kurbanlar atalara, gökyüzüne, yeryüzüne, ruhlara ve 

Tanrı’ya verilirdi. Kurban töreni, eski Türklerin bahar bayramlarının başlıca olayı olarak 

sayılırdı (Beydili, 2015:347).  

 Kurrban Türk geleneklerinde temel bir yer işgal etmektedir. Türkler eski çağlardan bu 

yana bir şey istediklerinde; örneğin zafer elde etmek, barış ve antlaşmalar yapmak, kuraklık 

zamanında yağmur istemek, teşekkür etmek gibi elde etmek istedikleri her şey için başta; göğe, 

tanrılara, yeryüzüne, suya, dağa, ırmaklara, yıldızlara, ateşe, nehirlere, putlara ve ecdatlarına 

sundukları kurbanlarla gerçekleştirdikleri ifade edilmektedir (Roux, 2021:200). Örneğin 

Çinliler tarafından Toba adıyla anılan Türk boyları Tabgağlar “iökük” denilen ritüellerde kurban 



151 

 

sunulan yerin çevresine dizdikleri kırk dokuz ağaç heykele kadın kamların davulları eşliğinde 

içki sunduklarını belirtmektedir. Yine  çinlilerin “T’iele” diye adlandırdıkları Türk boyları Gök 

Tanrıya at kurban etmektedir (Esin, 1983:40-41). 

Bütün dinlerde ve milletlerde görüldüğü gibi İslamiyet öncesi ve İslamiyet sonrası Türk 

toplumlarında kurbanın önemli bir yer teşkil ettiği görülmektedir. Eski Türk milleti inanç 

dünyasında kanlı ve kansız kurban geleneğinin olduğu görülmektedir (Çıblak, 2005:158).  

İslamiyet ile birlikte görülmeye başlayan Anadolu’da kime ait olduğu bilinmeyen 

mezarlar Veli olarak nitelendirilmiştir. Aslında bu durum eski Türk inançlarında ortaya çıkan 

atalar kültünün yapısından gelmektedir. Burada önemli olan husus atanın bizzat kendisine 

tapınma mahiyetinde olmayıp atanın öldükten sonra bir takım mücehhez hale geldiği ve bu 

sayede ailesine yardım edeceği inancı ile korku ve saygı düşüncesinin oluştuğu durumdur. Bu 

yüzden ataların mezarları mukaddes bilinir ve mezarlarının başlarında kurban kesilir (Ocak, 

1997:12).  

Kurban sunma motifinin bugün hala Anadolu’muz içinde devam ettiği görülmektedir. 

Bununla ilgili G. Erginer’in “Kurban” adlı kitabında sınıflandırmış olduğu belli başlıklar 

oluşmaktadır. Buna bakacak olduğumuzda (Erginer, 1997:142-152): 

A. İstenilen Şeyi Elde Etmek İçin Sunulan Kurbanlar: “İstek kurbanları” 

Günümüzde olan yağmur duası ritüelindeki kurban sunma motifidir. 

B. Elde Edilen Şeye Teşekkür İçin Sunulan Kurbanlar: “Şükür ya da Adak Kurbanları” 

Hatay’daki türbelerin çoğunluğunda bu maddede yer alan adak ve şükür kurbanları 

görülmektedir. El Arabi Türbesi, Hz. Hıdır (Deniz) Türbesi, Şeyh Hasan Bilhamerli Türbesi, 

Şeyh Hasan Essincari Türbesi, Şeyh Abdulaziz Türbesi, Hz. Hızır/ Şeyh Dahir ve Şeyh Hasan 

Cilli Türbesinde insanlar ettikleri dualar sonucunda dualarının kabul olmasına müteşekkir 

olduklarından ötürü orda yatan veliye duyulan hürmeten ve Allah’a şükretmek için kurban 

kesmek için ayrılan odacıklarda ya da bölümlerde adaklarını yerine getirirler.  

Bu gibi türbelere çoğunlukla çocuğu olmayan, çocuğu hasta olan, doğarken çocuğu ölen 

kimseler çocuk dilemek için gelirler. Bu maksatla türbede yatan veli hürmetine Allah’tan onlara 

çocuk nasip etmesini dilerler ve bu uğurda adak adarlar. Dileği gerçekleşip çocuğu olanlar 

adaklarını yerine getirerek kurbanlarını keser ve bununla birlikte “Hirise” adlı bilinen adıyla 

“etli keşkek”; dövme buğday ve haşlanmış kurban etiyle hazırlanan yemeği de pişirirler. 

Kazanlarca pişen bu yemek çok maharet ve meşakkat gerektirir. Gece saatlerinde yapımına 



152 

 

başlanan yemek öncesi toplu namaz kılınır, dualar edilir. Sonrasında yemek saatlerce 

kaynatılarak misafirlere dağıtmak, adağı gerçekleştirmek için hazır hale getirilir. Hz. Hızır/ 

Şeyh Dahir ve Şeyh Hasan Cilli Türbesinde rastladığımız bu uygulamayı “Çocuk Bayramı” 

olarak nitelendirdikleri ve nesiller boyu da aktarılabilen özel günlerinde yaptıklarını ifade 

ettiler. Bu bayramın çocuğu yıllar sonra olan yani zor, geç olan kimseler tarafından tutulduğu 

söylenir. Çocukları doğduktan sonra da her yıl bu adak yerine getirilerek çocuklarının sağlıkla 

hayata devam ettiği için şükür adağı niyetiyle gerçekleştirildiği ifade edilmiştir. (KK.31) 

(KK.32)  

C. Doğaüstü Güç ya da Güçlerle Barışıklığı Sürdürmeye Dayalı Kurbanlar 

Kurban Bayramı’nda kesilen kurbanlar ve Nusayri Aleviler tarafından kutlanan Gadir 

Hum Bayramında kesilen kurbanları bu başlık altına dahil edilebiliriz. Hatay’da bulunan Alevi 

kesim için bu bayram çok önemlidir. Bu bayramda kimse işini yapmaz, dükkânı olan esnaflar 

dahi işyerlerini açmaz. Bayram süresinde yalnızca ibadetlerini yerine getirirler. Alevilerin 

ibadet mekanları da türbeler olarak kabul edildiği için bayram günlerinde ziyaret mekanları 

dolup, taşmaktadır. Herkes kurbanlarını türbe mekanlarında kesmektedir. Türbelerde topluca 

ibadet yapılır, dualar edilir, erkekler toplu namaz kılar. Kadınlar arasında durumu müsait 

olmayan yani lohusa ve ay hali olan kadın bu kurban hazırlıklarına el sürmez, iş yapmaz. 

Türbeye getirilen büyükbaş hayvan kurban edilir. Ondan çıkan et ile Hirise yemeği pişirilir. 

Fakir-fukaraya, eşe dosta, tüm çevreye yettiğince bu yemekten dağıtılarak, dualar edilir. 

D. Bir Günahı, Bir Kusuru Bağışlatmak İçin Sunulan Kurbanlar: “Kefaret Kurbanları”  

Hatay’daki türbe yerlerinde bu maddeye dayalı yapılan kurban adakları 

bulunmamaktadır. 

E. İlk Üründen, İlk Avdan vb. Yüce Varlığa Sunulan Kurbanlar: “Hak Kurbanları” 

Yine bu sınıflandırmaya giren kurban inancı Hatay’da görülmemektedir. 

F. Gruplar arası İlişki, Akika Kurbanı ve Törenlik, Şölenlik Kurbanlar  

Bu kurbanlar Anadolu’da görülen; başlanmış bir işin kutsanmasına, kazasız belasız 

başarılmasına, alınmış bir eşyanın ağız tadıyla kullanılmasına yöneliktir. İlgili yerin kötü 

ruhlardan arındırılmasına; kötü ruhların bu yerlere musallat olmamasına yöneliktir (Erginer, 

1997:145).  

Bu bağlamda bakacak olduğumuzda yöremizde sıklıkla yaşanılan bir adet vardır ki; yeni 

araç alan (araba, motor vb.) kimseler türbe yerlerine gelerek arabası için kurban kesip kan akıtır. 

Hatta bu kandan arabanın tekerleklerine dahi sürülür. Kimileri arabayı kullanacak aileden 



153 

 

kişilerin alnına sürerler. Bunun sebebini de kan akıttıkları için kazadan beladan 

korunacaklarına, şerden kötü kazalardan uzak olacaklarına olan inanışlarından gelmektedir. Bu 

uygulama sıklıkla Hz. Hıdır (Deniz) Türbesinde uygulanır. Çünkü türbe yolun ortasında 

konumlanmıştır. Bu sebeple araçlarla türbe makamı en az 3 kez olmak şartıyla tavaf ettirilir. 

Türbenin kudretli muhtevasından yararlanacağı inancı yaygındır. Sonrasında bir küçükbaş bir 

horoz, koyun ya da bütçelerine uygun olacak şekilde hayvan kurban edilmektedir. 

Şükür kurbanları içerisinde değerlendirilen bir diğer kurban ise Hatay’da Nusayri 

Alevilerin sıkça uyguladığı “Halika” (saç adağı) adağıdır. Bu adak belli türbelerde gerçekleşir 

özellikle Şeyh Derviş Türbesinde yapılmaktadır. Bunun dışındaki türbelerde de görülebilir. 

Fakat Şeyh Derviş Türbesi yöre halkı tarafından çocuk istemeye yönelik gidilen en baş ziyaret 

mekanlarından birisi olarak kabul edilir. Türbenin makam odasında adağı gerçekleşmiş birçok 

kişi tarafından asılmış saçlar bulunur. Bu adak şu şekilde gerçekleşir: öncelikle çocuğu olmayan 

aileler türbe makamına gelerek ziyarette bulunur; dua eder, dileğini diler ve adak adar. Ardından 

dileği gerçekleşen yani çocuğu olan aile çocuğunun doğumunun ardından 7 yaşına kadar 

saçlarını uzatır. Asla makas vurulmaz. Kimileri saçın sadece ensede kalan bir bölümüne 

dokunmaz, yalnızca orayı uzatır. Kimileri de tamamını uzatabilir. Çocuk yedi yaşına bastığında 

ise; aile adağını gerçekleştirmek suretiyle türbeye gelerek, kurbanını keser, o sırada çocuğun 

yedi yıl boyunca uzatılmış olan saçı da kesilip bir poşete, beze konularak makam odasının 

duvarına, sandukanın üzerine bırakılır. Bu uygulamayı çoğunlukla erkek çocukları olmasını 

isteyen ailelerin gerçekleştirdiği görülmüştür. Bu adağın yapılmasının temel amacı; çocuğun 

doğumuyla birlikte yaşamının sağlıklı, uzun ömürlü geçmesi için uygulandığı rivayet 

edilmektedir. 

G. Ölü İçin Kurban Sunma 

Ölen kişilerin ardından onlara ithafen gerçekleştirilen adak kurbanları olarak 

sayılmaktadır. 

Kansız kurban kategorisinde Hatay Türbelerinde görülen uygulamalar arasında ağaçlara 

bez bağlamak ritüeli yaygındır. Örneğin El Arabi Türbesi’nde, Hz. Mıkdat Türbesinde, Hıdır 

(Zeytuni) Türbesinde, Kızmanus ve Denyel El Hekim Türbesinde yer alan ağaçlara sıkça 

uygulanmaktadır. Ziyaretçiler türbeye gelerek dualarını eder, dileklerini dileyerek ardından 

ağaca bez, eşarp, ip bağlarlar. Kızmanus ve Denyel El Hekim Türbesi’nde mum asıldığı da 

dikkatimizi çekmiştir. Bunların her biri kansız kurbanın yansımaları olarak geçer. Bez bağlama 

uygulamasını gerçekleştiren ziyaretçilerin çoğunlukla ortak bir niyeti vardır. Bu da kısmeti 

açılması için, sevdiğine kavuşmak için, en kısa zamanda evlenmek için çoğunlukla genç kızlar 



154 

 

tarafından yapılan uygulamalardır. Buna ek olarak bir hastalıktan, sıkıntıdan kurtulmak için de 

ağaca bez bağlandığı görülmüştür.  

Mezarlara ve ağaçlara nezir olarak paçavra bağlamak en iptidai Şamanizm’in 

geleneklerinden biridir. Bütün Müslüman Türklerin halk tabakası içinde dini bir görevmiş gibi 

telâkki edilmektedir. Türkler, İslamiyet’in kabulü ile eski inanışlarını da devam ettirdikleri 

görülmektedir. Yersu tanrıları gerçek ve sonradan olma Velilerin mezarlarına yerleşerek eskiden 

şamanlık devrinde hak ettikleri paçavraları aldığı görülmektedir (İnan, 1998: 472). 

Yine kansız kurbanlar arasında görülen türbelere gelerek çeşitli yemekler pişirip, 

durumu olmayan kimselere dağıtmak vardır. Buna ek olarak; yeşil örtü, tesbih, pamuk, 

zeytinyağı, mum, buhur, havlu, eşarp, tülbent, gömlek, etek vb. gibi eşyaların adandığı da 

görülmektedir. İnsanlar maddi durumlarına göre kendilerine yettiğince miktarda kansız kurban 

adamaktadırlar.  Örneğin; Hıdır (Zeytuni) Türbesinde görülen hasta kızının iyileşmesi, şifa 

bulması için yeşil örtü adayan anne, kızı sağlığına kavuşur kavuşmaz türbeye gelerek 

sandukanın üzerine açılan yeşil örtüyü yenilemiştir. Hz. El Arabi ve İmam Ali Zeynülabidin 

Türbesinde yine dizleri ağrıyan bir kadın ziyaretçi ağrıları dindiği için türbeye iki şişe 

zeytinyağı adamış ve onu yerine getirmiştir. 

Kansız kurbanlar kategorisinde değerlendirilecek bir diğer uygulama da duvara para ya 

da buhur tanesi yapıştırmaktır. Çeşitli dilekler dileyerek bunların gerçekleşmesi için makam 

odasının duvarına buhur ya da para yapıştırma uygulaması gerçekleştirilir. Bu esnada 

ziyaretçinin ellinde tuttuğu para/buhur tanesi üç denemede sürtülerek duvar yapışırsa dileğin 

gerçekleşeceğine inanılmaktadır. Eğer yapışmaz ise dileğin kabul olmayacağı anlamına gelir. 

Bu inancın ve uygulamanın görüldüğü türbeler; Hıdır (Zeytuni) Türbesi, Şeyh Muhammed El 

Kebir Türbesi, Yusuf El Hekim Türbesi, Şeyh Hasan Sincari Türbesi, Hz. Hızır, Şeyh Dahir ve 

Hasan Cilli Türbesi, Şeyh Muhammed El Garib Türbesidir. 

 

 

 

 

 

 



155 

 

TARTIŞMA, SONUÇ VE ÖNERİLER 

“Evliyalar Diyarı” adıyla anılan şehrimiz Hatay, birçok evliyaya ev sahipliği yapmıştır. 

Bu bakımdan içinde barındırdığı kültürel olgusu yıllar içerisinde kazanılmış bir değere sahiptir. 

Hatay ili hakkında verilen genel bilgiler bölümünde ilin tarihi ve coğrafi özellikleri hakkında 

bilgilere yer verilmiştir.  

İkinci bölümde araştırma konumuzla ilgili olan temel kavramlar hakkında kısa bilgilere 

yer verilerek araştırma içerisinde sık karşılaştığımız kavramların bir tanımlaması yapılmıştır. 

Bunlar; türbe, yatır, ziyaret, veli, menkıbe, keramet, şeyh (mürşit), derviş, makam, adak, inanç, 

inanış, ritüel ve kült olmak üzere toplamda on dört kavrama değinilmiştir.  

“Hatay’ın Beş İlçesi Bağlamında Halk Kültüründe Türbeler ve Ziyaret Yerleri” 

bölümünde tek tek her türbe ayrı bir başlık altına alınarak elli bir türbenin genel fiziki 

görünümü, iç mekân görünümü ve içinde yer alan eşyalar bakımından bilgilere yer verilmiştir. 

Ardından türbede yatan velinin hayatı hakkında kısa, öz bilgiler verilerek türbenin hangi günler 

ne amaçla ziyaret edildiği açıklanmıştır. Yine her türbe başlığının sonunda o türbeyle ilgili 

efsaneleşmiş anlatmalara ve menkıbelere yer verilmiştir. Bunlar saha çalışmasında kaynak 

şahıslarla yapılan görüşme esnasında sözlü anlatımların ses kaydı alınmasıyla yazılı hale birinci 

ağızdan aktarılmıştır.  

Hatay’da türbelerde yatan veliler hakkında bilgi eksikliğinin çok olması onların 

kimliklerine ve hayatlarına dair bilgilere ulaşmamızda zorluğa sebep olmuştur. Türbedeki 

veliler hakkında edinilen bilgilerin büyük çoğunluğu onların geçmişte yaşarken ve bugünde, 

öldüklerinden sonra da göstermiş oldukları kerametlere dair halk arasında anlatılagelmiş 

anlatmalar ve menkıbelere dayanmaktadır. Tarihi kimlikleriyle ilgili olarak bilgi 

toplayabildiğimiz türbeler, mezarlarında veli, şeyh, derviş sıfatları atfedilmiş şahsiyetlere aittir.  

Bunlar, Allah yolunda giderek beşerî hayatın gerekliliklerine ihtiyaç duymadan Hak yolunda 

savaş vermiş kimselerdir. Belli tarikatların başından gelen isimlerdir. Bu veliler; Habib-i 

Neccar, Beyazıd-ı Bestami ve Halveti tarikatına mensup olan Şeyh Ahmet Kuseyri’dir. Ayrıca 

Nusayri Alevilerin inançlarına göre Allah uğrunda belli bir yol katetmiş, belli safhalardan 

geçmiş Şeyhler yer almaktadır. Bunlar arasında; Hz. Mıkdat, Şeyh Yusuf Ebu Turhan, Şeyh 

Yusuf Reyhani, Şeyh Hasan Sincari, Şeyh Muhammet El Garip, Şeyh Hasan Basri isimleri 

örnek gösterilebilir. Tarihi şahsiyetleriyle kimlik kazananlar için de El Arabi, Şeyh Sultan 

Abdulaziz, Şeyh Ali Muğevri, Şeyh Abdullah Muğevri, Şeyh İbrahim Muğevri isimlerini örnek 

verebiliriz.  



156 

 

Türbelerde yatan zatların tarihi kimlikleri hakkında bilgi bakımından eksikliğin 

giderilmesine dair türbe makamlarında mekânın tanıtımı amacıyla orada adı geçen veli 

hakkında bilgilere, türbenin nasıl zuhur edildiğine dair bilgilere yer verilmelidir. Bu açıdan halk 

da ziyaretini gerçekleştirdiği, inanç ve uygulamalarını yaptığı mekânın bilgisine sağlıklı bir 

şekilde ulaşabilir. Aynı zamanda şehir dışından gelen ziyaretçiler için de halkın kendi 

bölgesinde yaşattığı inanç kültürünü bilmeyenlere kaynaklık etmiş olur. Bunun yanında sözlü 

kültürde yaşatılan ve zaman içinde unutulmaya yüz tutabilen anlatmaları, kerametleri, 

menkıbeleri ve çeşitli inanç çerçevesinde ortaya çıkan uygulamaların yazıya geçirilmesi 

bölgenin geleneksel kültürüne katkı sağlamış olur.  

Araştırma boyunca ele alınan türbe inancı ve buna bağlı görülen uygulamalar, kültür 

turizmi açısından da değerlidir. Ziyaretler sırasında gerçekleşen adak adama, bez/çaput 

bağlama, buhur yakma vd. ritüeller şehir dışından gelen ziyaretçiler için şehrin kültürel 

değerlerini yansıtan birçok ögeyi gösterir. Özellikle türbe yerlerinde pişirilen yöresel yemek 

“Hirise”, Hatay’ın kendine özgü zengin mutfağının bir örneğini teşkil eder. Hirise yemeği, türbe 

yerlerinde pişirilmesi bakımından da ritüel yemeği olarak sayılmaktadır. Bu bakımdan halk 

kültürünün tanıtımı, korunması ve ekonomik bir değer kazanması açısından önemlidir. Halk 

bilimi çalışmaları, bu tür kültürel miras unsurlarının belgelenmesi ve turizme bağlanmasıyla 

hem akademik hem de toplumsal katkılar sağlayabilir. Bu bağlamda türbe merkezli inanç ve 

uygulamaların kültür turizmi kapsamında ele alınması, halk kültürünün yaşatılmasına ve 

gelecek kuşaklara aktarılmasına hizmet etmektedir.  

Üçüncü bölümde yer vermiş olduğumuz türbeler hakkındaki anlatılar, halk tarafından 

kutsiyet atfedilen türbe makamlarına rağbet gösterilmesinin en büyük sebeplerinden biri 

olmuştur. İnsanlar türbe yerlerinin manevi güç olarak kabul ettikleri ve çeşitli kerametler 

gösteren velilerin mezarlarına, ondan kalan ya da makamının içinde yer alan eşyalarına, veli 

sayesinde kutsiyet kazanmış toprak, ağaç, su ve kaya gibi yerlere manevi değer yüklemişlerdir. 

Bu inanç ve anlatılar sözlü kültürde aktarımı sağlanarak türbe mekânlarının ziyaretine olan 

ilgisini arttırmaktadır. Türbe yerlerine gelerek dilek, istek ve niyazda bulunan ziyaretçiler 

aslında Allah’la ona yakın bir konumda olan veli vasıtasıyla yani bir aracı sayesinde isteklerini 

iletmektedir. Bu sebeple dualarını önce Allah’a ardından türbede yatan zata ederler. Onun 

vesilesiyle, onun yüzü hürmetine ifadeleriyle dilek ve niyazda bulunulduğu dikkati çeken bir 

uygulamadır.  

Hatay’da yaşayan etnik köken çeşitliliğinin ve farklı dini görüşlere sahip kültürlerin bir 

arada yaşamaları geçmişten gelen kültür varlığını eski inanç kalıntılarıyla birlikte güncel inanç 



157 

 

formlarını sentezleyerek bir bütün oluşturmuştur. Bu bütün, şahsına münhasır bir yapıyla 

günümüzde varlığını sürdürmektedir. Bu sebeple çalışma içerisinde görülen menkıbeler, 

ritüeller, inanışlar ve uygulamalar hep eski inanç sistemlerine dayandırılarak incelenmeye 

çalışılmıştır. Geçmişle olan bağı ortaya konmadıkça bugünde yapılan inanışların her biri 

manasını yitirmektedir. Bu sebeple türbeler eski inanç sistemleri baz alınarak ve Anadolu’da 

yaşamış eski medeniyetlerin, Hatay’ın topraklarında yaşayan çeşitli kültürlerin birleşimiyle 

ortaya çıkmış, kaynaşmış bir olgu üzerinden aktararak, ayrıntılı bir araştırma incelemesi 

yapılmıştır. 

Dördüncü bölümde değinmiş olduğumuz türbe yerlerinde görülen ritüel ve uygulamalar 

başlığı altında toplamda otuz iki uygulamaya yer verilmiştir. Türbe yerlerinde görülen ağaca 

bez/çaput bağlama, mezar etrafında dönme, kurban kesme, adak adama vb. inançların 

kökeninin Şamanizm’de görüldüğü bilinir. Bunun yanında buhur yakmak, mum yakmak, 

kurban kesmek gibi inançların hem şamanlarda görülmesi hem de Anadolu’da varlığını 

sürdürmüş olan ve farklı inançlara sahip diğer toplumlarda da bir yeri olduğu bilinmelidir. 

Örneğin buhur yakmak, saç adağı uygulamak Arap kültüründe rastlanılan bir inanıştır. Mum 

yakmak ise Hristiyanlarda kiliselerde uyguladıkları bir ritüeldir. Aynı zamanda Hızır inancı 

İslam’da görülen bir inanış olması yanında Hristiyanlarda “Mar Corcus İnancı” olarak 

Yahudilerde “İlyada/İlyas” olarak yeri vardır. Anlaşılacağı üzere hızır inancı farklı adlarla üç 

dinde de kendine yer bulmuştur. Bu sebeple Hızır’a ait olan türbelere üç dinden de ziyaretçiler 

gelerek dilek ve istekte bulunmaktadır.  

Hatay’ın tarihi kültürel yapısı ve sosyal etnik çeşitliliği göz önünde bulundurulduğunda 

çok kültürlü yapısı dikkati çekmektedir. Bunun bir yansımasını da türbe yerlerinde görmemiz 

mümkündür. Nasıl ki Hızır’a ait türbelere üç dinden ziyaretçiler geliyorsa bazı tarihi 

şahsiyetleri ya da gösterdiği kerametleri sebebiyle her inanç grubundan ziyaretçilere açık 

türbeler vardır. Örneğin; Antakya ilçesinde bulunan Habib-i Neccar Türbesine, Kırıkhan 

ilçesindeki Beyazıd-ı Bestami Türbesine, Samandağ ilçesindeki Hızır (Deniz) Türbesine, Defne 

ilçesindeki Şeyh Yusuf El Hekim Türbesine Hatay’da yaşayan hatta yakın illerden dahil 

Hristiyan, Yahudi, Alevi, Sünni, Müslüman olmak üzere her inanç grubundan ziyaretçilerin 

geldiği görülmektedir. Her biri aynı mekâna farklı inanç yapılarıyla ortak bir türbe kültürü 

çerçevesinde gelerek dilekler dileyip adak adamaktadır. Samandağ ilçesinde bulunan Kızmanus 

ve Denyel El Hekim Türbesine halk arasında “iki kapılı türbe” adı takılmıştır. Bunu ise türbeyi 

ziyarete hem Hristiyan kesim hem de Müslüman kesim ziyarette bulunduğundan ötürü 

olduğunu açıklamışlardır. Tüm bu örnekler neticesinde bakacak olduğumuzda Hatay’da 



158 

 

görülen türbe yerlerine yalnızca tek bir dine ait ziyaretçi aldığını söylemek doğru olmaz. Her 

dine mensup insanlar halkın yaşattığı kendi kültürüne ait olmuştur. Bu sebeple dini ne olursa 

olsun türbe kültürünün her inançta yaşatılmaya devam ettiği gözlemlenmiştir.  

Yine türbe yerlerinde görülen uygulamalar arasında tahta beşik yaptırmak, bez/çaput 

parçasını almak, türbe toprağını almak, kilit açmak, buhur yakmak gibi inançların kökeninin 

geçmişe dayanan büyüsel uygulamalar olarak bugünde varlığını sürdürdükleri görülür. Bu gibi 

ritüellerin her biri Şamanizm’den kalma izlerin birer kalıntısı olarak günümüzde varlığını 

devam ettirmektedir. Geçmişten gelen uygulamalar yanında bugünkü inanç sistemleriyle de 

sentez oluşturarak kendine yer bulan uygulamalara rastlanmaktadır. Bunlar İslami dayanağa 

sahip olan; abdest almak, namaz kılmak, dua etmek, mevlit okutmak, tespih çekmek, zikir 

çekmek, Kuran okumak, Kuran’ı yüze kapatmak gibi İslami inanışa dayanan uygulamalardır.  

Türbe mekanlarında birçok uygulama görüldüğü gibi en çok rastlanılan uygulamalar 

arasında da türbede yatma ve rüyada ameliyat olma inanışları gelmektedir. Bu uygulamalar belli 

türbelerde o veli tarafından gösterilecek keramet neticesinde gerçekleştirileceğine olan inançtan 

doğmaktadır. İnsanlar velinin, hastalıklarına çare bulacaklarına inandıkları türbe etrafında 

uygulanabilen tüm sağaltım yöntemlerini denemektedir. Bunlar arasında, türbenin çevresindeki 

sudan, topraktan, ağaçtan, ağacın meyvesinden faydalanma makam odalarında sıklıkla 

rastladığımız sağlık taşlarını ağrıyan yerlerine sürme, zeytinyağını sürmek ve bunun yanında 

türbede yatma, uyuduğu esnada veli tarafından ameliyat olacağına inanma gibi uygulamalar ile 

ziyaretçiler hastalıklarının sağaltılacağına inanmaktadır. Bu sayede araştırma sahasında 

yaptığımız görüşmeler neticesinde şifa gören birçok kaynak kişinin rivayetlerine yer verilmiştir. 

Bu türbelerin en başta geleni ise Şeyh Yusuf El Hekim Türbesidir. Görülen bu uygulamaları 

halk bilgisi bağlamında halk hekimliğinde görülen uygulamaların bir parçasına dahil etmek 

yerinde olacaktır.   

Hatay’da bulunan türbe mekanlarının ve çalışmamızda yer verdiğimiz türbelerin 

çoğunluğu Nusayri Alevileri tarafından yaptırılmış olup onlar tarafından ziyaret edilmektedir. 

Bunun en büyük sebebi ise, Sünni mezhebe mensup olanların dini ibadetlerini cami yerlerinde 

yerine getirebilirken Alevilerin ise bazı sebeplerden ötürü camiye gitmeyerek kendilerine aynı 

zamanda ibadet yeri olarak da kullanabilecekleri türbe mekanlarını tercih etmelerinden 

kaynaklanmaktadır.  Bunlar kutsal kabul ettikleri, çeşitli keramet gösterdiklerine inandıkları 

veli/evliya yatırlarıdır. Çalışmamızda da yer verdiğimiz sayıca fazla olan bu mekanların, her 

birinde o velinin gerçek mezarının bulunmadığı tespit edilmiştir. Halkın inancına göre bu 

mekanlar, o velinin ayak bastığı, kutsal bir hadisenin cereyan ettiği, nur indiği ve yahut rüyada 



159 

 

görme sebebiyle türbe halini almış manevi inancın kuvvetle yaşatıldığı mekanlardır. Bu gibi 

sebeplerle meydana gelen türbeler üçüncü bölümde kendi adlarıyla olan alt başlıklarda ne 

şekilde halkın deyimiyle nasıl “zuhur edildikleri” açıklanmıştır.  

Türbe mekanlarının aynı adla birçok yerde görülmesi dikkat çeken bir özelliktir. Bunun 

sebebinin ise Hatay’ın tarihi geçmişinin birçok medeniyete ev sahipliği yapmış olması ve kutsal 

topraklara olan yakınlığı sebebiyle birçok evliyayı içinde barındırmasından ötürü kaynaklandığı 

düşünülmektedir. Yolu buradan geçen, burada keramet gösteren velilerin dokunduğu, değdiği 

yerler, eşyalar ve nesneler kutsal kabul edilerek türbe mekânı haline gelmiştir. Bir kısmı bu 

şekilde türbe halini almış olan mekanların bir diğer varoluşlarının nedenleri arasında da rüyada 

görülme, nur inme ya da şeyh, imam ve tarihi kimliklerinde yer edinmeleri sebebiyle o velinin 

adına ithafen yapılan birçok türbeye rastlanılmıştır.  

Bunlar arasında en önde gelen Hızır türbeleridir. Hızır inancına göre Hızır’ın ölümsüz 

olması her an her yerde görülebileceği, yardımı olanın imdadına koşacağı inancı onun adına 

yapılan türbe mekanlarının sayısını arttırmaktadır. Hz. Hızır adına yapılan türbeler, halk 

arasında en fazla rağbet gören ve diğer türbelerden daha önemli olarak kabul edilmektedir. Hatta 

ki; saha araştırması sırasında halk arasında şöyle bir inanca rastlanmıştır. Ziyaretçiler, gün 

içinde birden fazla türbeyi ziyaret edeceklerinde öncelikle önem sıralarını belirlemektedir. Bu 

da türbede adı geçen velinin adından kaynaklanmaktadır. Ziyaretçiler öncelikle şeyh sıfatına ya 

da çeşitli sıfatlara sahip velilere ait türbeleri (küçük türbeleri) ziyaret etmektedir. Ardından 

(büyük türbeleri) Hz. Hızır ve Nebilere ait türbelere gidilmektedir. Sıralamanın bu şekilde 

yapılması Nusayri Alevilerin inancında önemli bir değere sahip olduğunu göstermektedir. 

Örneğin Hz. Hızır’a ait makamların en başta geleni Samandağ ilçesinde bulunan Hz. Hızır 

(Deniz) Türbesi’dir. Burası Hz. Musa ile Hz. Hızır’ın ilk buluştukları yer olarak rivayet 

edilmesi bakımından önemli kabul edildiği tespit edilmiştir. 

 Bunun yanında araştırma içinde karşılaştığımız Şeyh Yusuf El Hekim adına ait iki 

türbenin görülmesini de örnek gösterebiliriz. Bunlardan biri Defne ilçesine bağlı Harbiye 

taraflarında görülen makamdır. Diğeri ise Antakya ilçesine bağlı Serinyol bölgesinde Şeyh 

Yusuf El Hekim adıyla beraber Hz. Hızır, Şeyh Hasan ve Şeyh Musa Türbesidir. Bu gibi ikilik 

arz eden ya da daha fazla sayıda adı görülen velilere ait türbelerin ne sebeple türbe haline 

getirildiği üçüncü bölümde aktarılmıştır.  

Türbe inancıyla beraber bu makamlarda uygulanan inanç ve ritüellerin Şamanizm’le 

ilgili olduğunu bilmekteyiz. Şamanizm’le birlikte atalar kültüne ait izlerinde türbe 

mekanlarında uygulanan ritüeller üzerinde izlerine rastlanılmaktadır. Tüm bunlar genel 



160 

 

itibariyle eski Türk inanç sistemlerine dayanmaktadır. Atalar kültü Anadolu’da yaşamış tüm 

toplumlarda izlerine rastlanan ve doğa kültlerinin de temeline dayanan önemli bir bağdır.  

Türbelerde görülen inanış ve uygulamaları, çalışmamız içerisinde beşinci bölümde sekiz 

külte yer vererek incelenmiştir. Her bir başlıkta, öncelikle tanımlamalar yapılarak ardından 

çalışmamıza konu olan tüm türbeler çerçevesinde bu düşünce yapısıyla irdelenerek 

gerçekleştirilen uygulama ve ritüeller açıklanmıştır. Bu bağlamda Kanlı-kansız kurban 

örnekleri ve çeşitli adaklara rastlanmıştır. Bu adak kurbanları içerisinde yöre halkının kendi 

kültürüyle birleştirerek ortaya sundukları ve yalnızca özel kabul edilen günlerde yaptıkları 

Hirise yemeği Hatay’ın geleneksel mutfağına dair bir örnek teşkil etmektedir. Aynı zamanda bu 

yemeğin kalabalık bir insan grubuyla birlikte hazırlanması ve yenilmesi sosyal bağları 

güçlendiren bir ritüel yemeğinin örneğini sunar. Bu gibi inançların geçmişten bu yana varlığını 

sürdürerek kendisini devam ettirdiği gözlemlenmiştir.  

Çalışma boyunca yer vermiş olduğumuz elli bir türbe hakkındaki bilgiler, 6 Şubat’ta 

meydana gelen deprem sebebiyle saha araştırmamızı kısıtlamış ve kaynak kişilerle yapılan 

görüşmeleri zorlaştırmıştır. İnsanların yaşadığı acıların taze olması sebebiyle görüşme 

sorularına verdikleri cevaplar sınırlı bir çerçevede kalmıştır. Bu sebeple bazı türbeler 

hakkındaki anlatılar derlenememiştir. Ayrıca bazı türbelerin fiziki yapıları, depremde zarar 

gördüğü için iç mekanlarına erişim sağlamamızı engellemiştir. Yine birçok türbede hasarların 

meydana gelmiş olması oraya gelen ziyaretçileri kısıtladığından kaynak şahıslara ulaşmamızı 

zorlaştırmıştır. Fakat yine de memleketin kültürüne ve değerlerine sahip çıkan bireyler, sözlü 

anlatımları ile çalışmamıza kaynaklık ederek katkıda bulunmuştur.  

 Türbe yerlerinin ziyaret edilmesine dair saha çalışması süresince derlediğimiz tüm 

bilgiler, Hatay’ın folkloruna kaynaklık teşkil edecektir. Bizim çalışmamızda elde ettiğimiz 

bilgiler Hatay’da gerçekleştirilmekte olan türbe ziyaretlerinin en rağbet gören, halkın çok fazla 

gittiği türbeler arasından seçilmiştir. Bu bakımdan Hatay’da daha incelenecek nice türbe 

mekanları vardır. Bunlar arasında görülen uygulamalar, inanışlar hemen hemen birbirine benzer 

nitelikler gösterse de her bir türbe kendi içinde farklı bir kutsal değer taşımaktadır. Bu yüzden 

Hatay’daki türbe inancına dair yeni çalışmalar yapılabilir, bu bilgiler farklı kategorilerde 

genişletilerek mukayeseli çalışmalar ortaya konabilir. Açığa çıkmayan halk ağzındaki bilgilerin 

yeniden derlenmesinin yörenin kültürüne katkı sağlayacağı kanaatindeyim.  

 Yöre halkının maneviyat ve kutsallık atfettikleri türbe ziyaretleri, halk arasındaki 

toplumsal birliği, sosyalleşmeyi ve geleneksel kültürü bir arada aynı formda 

gerçekleştirebilmeyi sağlaması bakımından birleştirici bir fonksiyona sahiptir. Bu sebeple türbe 



161 

 

mekanları halkın kültür unsurlarını gelecek kuşaklara aktarabilmesi için somut bir mekân olarak 

kabul edilebilir. Aynı zamanda maddi ve manevi değerlerimiz olan kültürel mirasımızın da bir 

taşıyıcısı sayılmaktadır.  

 Sonuç olarak çalışmamızda elde ettiğimiz bilgiler türbe kültürünün eski inanç 

sistemlerinden bu yana dek varlığı sürdürdüğünü, üzerine eklenen dini görüşlerle birlikte 

bugünkü formunu aldığını göstermektedir. Çalışma boyunca görülen bu inançlar, halk anlatıları, 

uygulamalar ve ritüeller günümüzde varlıklarını çağın gereksinimlerine göre yapılandırarak 

sürdürmektedir. Çalışmamızda derlenen tüm bilgiler, eski inanç sistemlerinden günümüze 

değin mukayeseli bir araştırmanın örneğini teşkil etmektedir. 

 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



162 

 

 KAYNAKÇA 

 

Akman, E. (2002, Mart 1). Türk ve Dünya Kültüründeki Su Kültü Üzerine Düşünceler. Gazi 

Üniversitesi Kastamonu Eğitim Dergisi, 10(1). 

Albayrak, N. (2004). Ansiklopedik Halk Edebiyatı Terimleri Sözlüğü. İstanbul: L&M Yayınları. 

Ana Britannica Genel Kültür Ansiklopedisi (Cilt 10). (1988). İstanbul: Ana Yayıncılık. 

Artun, E. (2014). Ansiklopedik Halkbilimi / Halk Edebiyatı Sözlüğü TerimlerMotifler-

Kavramlar. Adana: Karahan Kitabevi. 

Artun, E. (2017). Dini Tasavufi Halk Edebiyatı. Adana. 

Atasağun, G. (2004). Ziyaret Fenomeni. Necmettin Erbakan Üniversitesi ilahiyat Fakültesi 

Dergisi(21). 

Avcıoğlu, D. (1995). Türklerin Tarihi. İstanbul: Tekin Yayınevi. 

Bahadır, S. (2016). Hatay'da Türk Halk İnançları (2. Baskı b.). Artvin: Sonçağ Yayınları. 

Baş, M. (2013). Dinlerde ve Geleneksel Türk İnanışlarında Dağ Kültü. Çukurova Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi Dergisi, 13(1), s. 165-179. 

Başar, Z. (1972). İçtimai Adetlerimiz- İnançlarımız ve Erzurum İlindeki Ziyaret Yerlerimiz. 

Ankara: Sevinç Matbaası. 

Bayat, F. (2021). Türk Mitolojik Sistemi 2 (5 b.). İstanbul: Ötüken Neşriyat. 

Bekki, S. (1996). Türk Mitolojisi'nde Kurban. Akademik Araştırmalar(3), 16-28. 

Beydili, C. (2015). Türk Mitolojisi Ansiklopedik Sözlük. Ankara : Yurt Kitap Yayınları. 

Boratav, P. N. (1997). 100 Soruda Türk Folkloru. İstanbul: Gerçek Yayınevi. 

Büyük Larousse Sözlük ve Ansiklopedisi (Cilt 24). (1986). Milliyet Yayınları . 

Çelepi, M. S. (2009). Hatay'da Hızır İnanışları. International Periodical For the Languages, 

Literature and History of Turkish or Turkic(4), s. 532-535. 

Çıblak, N. (2005). Mersin’de İnanç Merkezlerine Bağlı Kurban Törenleri. Türklük Bilimi 

Araştırmaları(17), s. 155-176. 

Devellioğlu, F. (2002). Osmanlıca- Türkçe Ansiklopedik Lügat. Ankara: Aydın Kitabevi. 

Dilek, İ. (2020). Kült Kavramı ve Söz Kültü. bilig – Türk Dünyası Sosyal Bilimler Dergisi, 47-

77. 

Eliade, M. (1991). Kutsal ve Dindışı. (M. A. Kılıçbay, Çev.) Ankara: Gece Yayınları. 

Eliade, M. (2003). Dinler Tarihine Giriş. (L. Aslan, Çev.) İstanbul: Kabalcı Yayınları. 

Eliade, M. (2018). Şamanizm (4 b.). (İ. Birkan, Çev.) Ankara: İmge Kitabevi. 

Ercan, E. H. (2006). Balkanlarda Gökyüzü ile İlgili İnanışlar ve Halk Takvimi. Milli 

Folklor(69). 

Erdil, K. (1997). Yaşayan Hurafeler. Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları. 

Ergin, M. (2017). Orhun Abideleri. İstanbul: Boğaziçi Yayınları. 

Erginer, G. (1997). Kurban- Kurbanın Kökenleri ve Anadolu'da Kanlı Kurban Ritüelleri. 

İstanbul: Yapı Kredi Yayınları. 

Ergün, C. (1987). Türkiye'de Şifalı Sular Rehberi. Ankara: Elif Matbaacılık. 

Ergün, P. (2004). Türk Kültüründe Ağaç Kültü. Ankara: Atatürk Kültür Merkezi Başkanlığı 

Yayınları. 

Erkoç, İ. H. (2020). Bozkır Halklarında Su Kültü. Tarih ve Kültür Penceresinden Su ve Sağlık 

Uluslararası Sempozyumu, 78. İstanbul. 

Eroğlu, T., & Kılıç, H. Ç. (2008). Türk İnançları ve İnanışları. 750-770. 

Eröz, M. (1979). Türk Boylarında Kansız Kurban Geleneği. Türk Kültürü Dergisi. 

Eröz, M. (1992). Eski Türk Dini (Gök Tanrı İnancı ve) Alevilik-Bektaşilik. İstanbul: Türk 

Dünyası Araştırmaları Vakfı. 

Esin, E. (1978). İslamiyetten Önce Türk Kültür Tarihi ve İslama Giriş. İstanbul: Edebiyat 

Fakültesi Matbaası. 

Esin, E. (1983). Tengrilik (Türklerde Gök Tapınağına Dair). Sanat Tarihi Dergisi 12, s. 35-60. 



163 

 

Evliyalar Ansiklopedisi (Cilt 3). (1992). Türkiye Gazetesi. 

Gölpınarlı, A. (1977). Tasavvuftan Dilimize Geçen Deyimler ve Atasözleri. İstanbul : İnkılap ve 

Aka Kitabevleri. 

Göztepe, Y. (2008). Hal ve Makamın Analizine Yönelik İlk Girişimler . Cumhuriyet 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 407-417. 

Güngör, H. (2000). Dinler Tarihi Araştırmaları-II (20-21 Kasım 1998 Konya Sempozyumu b.). 

Ankara: Dinler Tarihi Derneği Yayınları. 

Güngör, H. (2002). Eski Türklerde Din ve Düşünce, Türkler (Cilt 3). Ankara: Yeni Türkiye 

Yayınları. 

Gürsoy Naskali, E., & Koçak, M. (2017). Kültürümüzde Taş . İstanbul: Dergah Yayınları. 

Hançerlioğlu, O. (1984). İslam İnançları Sözlüğü. Ankara : Remzi Kitabevi. 

Hançerlioğlu, O. (1993). Dünya İnançları Sözlüğü (2 b.). İstanbul: Remzi Kitabevi. 

Hançerlioğlu, O. (2007). Türk Dili Sözlüğü. İstanbul: Remzi Kitabevi. 

Hatay 1973 İl Yıllığı . (1973). Hatay. 

İki Bin Yılında Hatay. (2000). Antakya: Hatay İl Valiliği. 

İnan, A. (2018). Eski Türk Dini tarihi. Ankara: Altınordu Yayınları. 

İnan, A. (1986). Tarihte ve Bugün Şamanizm materyaller ve Araştırmalar. Ankara: Ankara 

Kültür, Dil ve Tarih Yüksek Kurumu Türk Tarih Kurumu Yayınları . 

İnan, A. (1998). Makaleler ve İncelemeler I. Cilt. Ankara : Türk Tarih Kurumu Yayınları. 

İnan, A. (2000). Makaleler ve İncelemeler (Cilt 2). Ankara: Türk Tarih Kurumu Yayınları. 

İnan, A. (2013). Tarihte ve Bugün Şamanizm Materyaller ve Araştırmalar. Ankara: Türk Tarih 

Kurumu Yayınları. 

Kafesoğlu, İ. (2011). Türk Milli Kültürü. İstanbul: Ötüken Yayınları. 

Kafesoğlu, İ. (2017). Umumi Türk Tarihi Hakkında Tespitler, Görüşler, Mülahazalar. İstanbul: 

Ötüken Yayınları. 

Kalafat, Y. (1990). Doğu Anadolu'da Eski Türk İnançlarının İzleri. Ankara: Türk Kültürünü 

Araştırma Enstitüsü. 

Kalafat, Y. (2009). Halk İnançlarından Mitolojiye I. Ankara: Berikan Yayınevi. 

Karaman, K. (2010). Ritüellerin Toplumsal Etkileri. SDÜ Fen Edebiyat Fakültesi Sosyal 

Bilimler Dergisi(21), 227-236. 

Kasap, Ö. (2021). Ritüel/ Ritüellik Kavramları Ve Ritüelliğin Anlamsal Değişimi Üzerine. Milli 

Folklor, 17(131). 

Kaya, D. (2014). Türk Dünyası Ansiklopedik Türk Halk Kavramları ve Terimleri Sözlüğü. 

Ankara: Akçağ Yayınları. 

Kaya, M. (2001). Eski Türk İnanışlarının Türkiye'deki Halk Hekimliğinde İzleri. VII(25). 

Folklor/Edebiyat. 

Kaya, M. (2007). Mitolojiden Efsaneye: Türk Mitolojisinin Türkiye'deki İzleri. İstanbul: 

Bağlam Yayıncılık. 

Kılıç, A. (2001). Isparta Yöresi Halk İnançları. Uluslararası Anadolu İnançları Kongresi 

Bildirileri. Ankara: Evrak Yayınları. 

Köksal , H. (1987). III. Milletlerarası Türk Folklor Kongresi Bildirileri. IV. Ankara: Milli 

Folklor Araştırma Dairesi Yayınları. 

Köprülü, M. F. (2004). Türk Edebiyatında İlk Mutasavvıflar. Ankara: Akçağ Yayınları. 

Köse, A., & Ayten , A. (2010). Türbeler Poüler Dindarlığın Durakları. İstanbul : Timaş 

Yayınları. 

Ocak, A. Y. (1983). Bektaşi Menakıblarında İslam Öncesi İnanç Motifleri. İstanbul: Enderun 

Kitabevi. 

Ocak, A. Y. (1984). Türk Halk İnançlarında ve Edebiyatında Evliya Menkıbeleri. Ankara: 

Kültür Bakanlığı Yayınları. 



164 

 

Ocak, A. Y. (2005). Alevi ve Bektaşi İnançlarının İslam Öncesi Temelleri (5. Baskı b.). İstanbul: 

İletişim Yayınları. 

Ocak, A. Y. (1997). Kültür Tarihi Kaynağı Olarak Menakıbnameler. Ankara: Türk Tarih 

Kurumu Basımevi. 

Oymak, İ. (2010). Anadolu'da Su Kültünün İzleri. Fırat Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

Dergisi(15). 

Ögel, B. (2002). Türk Mitolojisi II. Cilt (Cilt 2). Ankara: Türk Tarih Kurumu Yayınları. 

Ögel, B. (2010). Türk Mitolojisi I. Cilt (5 b., Cilt 1). Ankara: Türk Tarih Kurumu. 

Örnek, S. V. (1988). 100 Soruda İlkelerde Din, Büyü, Sanat, Efsane. İstanbul: Gerçek Yayınevi. 

Özer, N. (1989). Türk Halk Hekimliğinde Kaplıcalarımız. Türk Halk Hekimliği Sempozyumu 

Bildirileri, 204-207. Ankara. 

Roux, J. P. (1999). Altay Türklerinde Ölüm. (A. Kazancıgil, Çev.) İstanbul: Kabalcı Yayınları. 

Roux, J. P. (2021). Türklerin ve Moğolların Eski Dini. (K. Aykut , Çev.) İstanbul: Dergah 

Yayınları. 

Sakaoğlu, S. (1980). Anadolu Türk Efsanelerinde Taş Kesilme Motifi ve Bu Efsanelerin Tip 

Kataloğu . Ankara: Kültür Bakanlığı Milli Folklor Araştırma Dairesi Yayınları. 

Saral, M., & Dumlu , M. (1970). Hatay İli Yakın Çevre İncelemeleri. Ankara: Ulusoğlu 

Matbaası. 

Selçuk, A. (2004). Tahtacılar. İstanbul: Yeditepe Yayıncılık. 

Sezgin, A. (1998). Eren ve Evliya Kavramlarının Tarihi Folklorik İzahı ve Eren İnancı Üzerine 

Düşünceler. 1. Uluslar arası Türk Dünyası Eren ve Evliyalar Kongresi Bildirileri (s. 463). 

Ankara: Evrak Yayınları. 

Şanlıer, N., & Baykan , S. (1997). Ziyaret ve Adak Yerlerinde Kullanılan Yiyecek Çeşitleri. 5. 

Milletlerarası Türk Halk Kültürü Kongresi, Maddi Kültür Seksiyon Bildirileri. Ankara: 

Kültür Bakanlığı Yayınları. 

Tanyu, H. (1968). Türklerde Taşla İlgili İnançlar. Ankara: Ankara Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Yayınları. 

Tanyu, H. (1973). Dinler Tarihi Araştırmaları. Ankara : Ankara Üniversitesi İlahiyet Fakültesi 

Yayınları . 

Tanyu, H. (1975). Türklerde Ağaçlarla İlgili İnançlar. Ankara: Kültür Bakanlığı Milli Folklor 

Araştırma Dairesi Yayınları. 

Tanyu, H. (1976). I. Uluslararası Türk Folklor Bildirileri- Türkler'de Ateşle İlgili İnançlar (Cilt 

IV). Ankara : Ankara Üniversitesi Basımevi. 

Tanyu, H. (2007). Türkiye’de Adak ve Adak Yerleri. Ankara: Elips Kitap. 

Tekin, T. (2014). Orhon Yazıtları . Ankara: TDK Yayınları . 

Tekin, M. (2000). Hatay Tarihi. Ankara: Atatür Kültür Merkezi Başkanlığı Yayınları. 

Tekin, M. (2006). Habib Neccar ve Antakya. Antakya: Mehmet Tekin Yayınları. 

Temir, A. (2009). Moğolların Gizli Tarihi I. Tercüme. Ankara: Türk Tarih Kurumu. 

Türk, H. (2010). Nusayrilerde Hızır İnancı. Türk Kültürü ve Hacı Bektaş Veli Araştırma 

Dergisi(54), s. 230-231. 

Türkçe Sözlük. (1988). 2. Ankara : TDK Yayınları. 

Türkçe Sözlük. (2011). Ankara: Türk Dil Kurumu Yayınları. 

Türkyılmaz, A. (2013). İslamiyet Öncesi Türklerde Su kültü ve Günümüze Yansımaları. Bilim 

ve Kültür Uluslararası Kültür Araştırmaları Dergisi(4), s. 83-100. 

Tüzün, S. (1989). İki Büyük Savaş Arası Dönemde Hatay Tarihi (1918-1939). Basılmamış 

Yüksek Lisans Tezi. Ankara: Hacettepe Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü. 

Uçar, H. (2020). Bir Kültün Özellikleri: Türklerde Su Kültü. Kültür Araştırmaları Dergisi(7), 

s. 24-47. 

Uludağ, S. (2002). Tasavvuf Terimleri Sözlüğü. İstanbul: Kabalcı Yayınları. 

Ulutürk, M. (2009). Dinlerde Su Tasavvurları. Su Medeniyeti Sempozyumu Bildirileri. Konya . 



165 

 

Valiliği, H. (2011). Tüm Zamanların Şehri Hatay. Hatay: İl Kültür ve Turizm Müdürlüğü. 

Valiliği, H. (2012). Hatay İl Turizm Stratejisi ve Eylem Planı. Hatay. 

Yardımcı, M. (1993). Çukurova’da Ölümle İlgili İnanışlar Uygulamalar ve İskenderun Mezar 

Taşlarının Dili. II. Uluslararası Karacaoğlan Çukurova Halk Kültürü Sempozyumu 

Bildirileri. Adana: Adana Ofset. 

Yıldız Altın, K. (2018). Türk Kültüründe Atalar Kültü. Doktora Tezi. Ankara: Hacettepe 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü. 

Zeren, E. (2015). Maniheist, Budist ve Hristiyan Türklerde Su ile İlgili İnançlar. 2. Turgut Reis 

ve Türk Denizcilik Tarihi Uluslararası Sempozyumu, 137. Muğla: Bodrum Belediyesi 

Yayınları. 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



166 

 

EKLER  

EK-1 KAYNAK KİŞİLER 

 

  

Adı Soyadı 
Doğum 

Yeri 
Yaşı 

Öğrenim 

Durumu 
Mesleği 

Derleme 

Tarihi 

KK.1 Kemal Arıbaş Antakya 65 Lise Emekli 21.09.2023 

KK.2 Kevser Arıbaş Antakya 64 İlkokul Ev hanımı 21.09.2023 

KK.3 Fevziye Ölçer Samandağ 77 Okuma/

Yazma 

yok. 

Ev hanımı 23.09.2023 

KK.4 İbrahim  Rıdvanoğulları Samandağ 79 İlkokul Çiftçi 23.09.2023 

KK.5 Bedhide Rıdvanoğulları Samandağ 47 İlkokul Ev hanımı 23.09.2023 

KK.6 Verdi Gümüş Antakya 74 İlkokul Ev hanımı 23.09.2023 

KK.7 Süleyman Özenir Samandağ 52 Lise Pasta Şefi 23.09.2023 

KK.8 Suphi Rıdvanoğulları Antakya 43 Lise Çiftçi/Şoför 23.09.2023 

KK.9 Vedat Rıdvanoğulları Antakya 55 Ortaoku

l 

Serbest  

Meslek 

23.09.2023 

KK.10 Kazım Çiçek Antakya 55 İlkokul Şoför 23.09.2023 

KK.11 Gazi Paşa Samandağ 58 Lise Memur 

Emeklisi 

23.09.2023 

KK.12 Ali Paşa Samandağ 88 İlkokul Çiftçi 23.09.2023 

 



167 

 

KK.13 İmran  Taş Samandağ 69 İlkokul Emekli 23.09.2023 

KK.14 Zeynep  Ölçer Antakya 41 Lise Mozaik 23.09.2023 

KK.15 Ali Yunus Samandağ 62 İlkokul Emekli 23.09.2023 

KK.16 Umut Kara Antakya 29 Lisans Fizyotera

pist 

23.09.2023 

KK.17 Selda Kara Antakya 47 İlkokul Ev hanımı 23.09.2023 

KK.18 Seren  Güzelburç Antakya 28 Ön Lisans Harita 

Teknikeri 

25.09.2023 

KK.19 Ali Güzelburç Antakya 39 Lise Berber 25.09.2023 

KK.20 Kenan Sarı Serinyol 44 İlkokul Serbest  

Meslek 

25.09.2023 

KK.21 Aylin Sarı Serinyol 42 İlkokul Ev hanımı 25.09.2023 

KK.22 Ali Kerimoğlu Samandağ 74 İlkokul Şoför 26.09.2023 

KK.23 Semire Kerimoğlu Samandağ 62 İlkokul Ev hanımı 26.09.2023 

KK.24 Aziz  Büyükaşık Gümüşgöze 78 İlkokul Dokumacı 26.09.2023 

KK.25 Hediye  Büyükaşık Gümüşgöze 78 Okuma/Yaz

ma yok. 

Ev hanımı 26.09.2023 

KK.26 Zafer Kılınç Antakya 61 İlkokul Mozaik 

Sanatçısı 

26.09.2023 

 

 



168 

 

KK.27 Garip  Büyükkasım Antakya  58  İlkokul  Serbest 

Meslek 

26.09.2023 

KK.28 Ahmet Yeniocak Antakya  60  İlkokul  Emekli 26.09.2023

  

KK.29 Vahide Güler Antakya 66 Okuma/Yazma 

yok. 

Ev hanımı 26.09.2023 

KK.30 Rima Tümer Samandağ 58 İlkokul Ev hanımı 27.09.2023 

KK.31 Nilvan Perdi Antakya 48 İlkokul Serbest  

Meslek 

27.09.2023 

KK.32 Akbel Çokluk Samandağ 60 Lise Ev hanımı 27.09.2023 

KK.33 Yasemin Karakulak Serinyol 55 Lise Kuaför 27.09.2023 

KK.34 Ali Üfler Antakya 48 İlkokul Şoför 28.09.2023 

KK.35 Meral Güçlü Antakya 50 İlkokul Ev hanımı 28.09.2023 

KK.36 Riyat Koşman Samandağ 51 İlkokul Oto  

Radyatör 

Ustası 

28.09.2023 

KK.37 Hülya Koşman Samandağ 49 İlkokul Ev hanımı 28.09.2023 

KK.38 Mehmet Atasoy Antakya 55 İlkokul İşçi 29.09.2023 

KK.39 Emine Karadaş Antakya 52 İlkokul Serbest  

Meslek 

29.09.2023 

KK.40 Ali  Ceylan Antakya 57 Lise Marangoz 29.09.2023 

 

 



169 

 

KK.41 Derviş Salmanoğlu Antakya 54 Lisans Öğretmen 30.09.2023 

KK.42 Aylin Salmanoğlu Antakya 44 Lisans Öğretmen 30.09.2023 

KK.43 Mehmet Güneş Antakya 77 İlkokul Emekli 1.10.2023 

KK.44 Rahibe Aslan Samandağ 74 İlkokul Ev hanımı 2.10.2023 

KK.45 Zehra Aslan Samandağ 47 İlkokul Ev hanımı 2.10.2023 

KK.46 Nursel Hizmetçi Antakya 52 İlkokul Ev hanımı 2.10.2023 

KK.47 Selahattin Yabancı Antakya 65 İlkokul Şoför 2.10.2023 

KK.48 Mehmet Aslan Antakya 47 İlkokul Çiftçi 2.10.2023 

KK.49 Neval Aslan Antakya 70 İlkokul Ev hanımı 2.10.2023 

KK.50 Mahmut Kuh Samandağ 86 İlkokul İmam 2.10.2023 

KK.51 Ata Aslan Antakya 72 Lise Emekli 2.10.2023 

KK.52 Yusuf Temizkan Antakya 74 İlkokul Ticaret 3.10.2023 

KK.53 Yusuf Karadaş Antakya 67 Lise Dernek 

Çalışanı 

3.10.2023 

KK.54 Zeynel 

Abidin 

Eskiocak Antakya 56 Lisans Dernek 

Başkanı 

(HASYA

D) 

4.10.2023 

 

 



170 

 

 

KK.55 Müfide Kortmanoğlu Antakya 55 İlkokul Ev hanımı  4.10.2023 

KK.56 Sayid Yalçın Samandağ 48 İlkokul Satış Danışmanı  4.10.2023 

KK.57 Gamze Yalçın Samandağ 20 Lise  Öğrenci  4.10.2023 

KK.58 Naime Mansuroğlu Antakya  57  İlkokul  Ev Hanımı  4.10.2023 

KK.59 Süleyman Öfkeli Antakya  62  İlkokul  Emekli 5.10.2023  

KK.60 İbrahim  Dablan Antakya  65 İlkokul   Emekli 5.10.2023  

KK.61 Güler Baştaş Antakya  56 İlkokul  Ev Hanımı 5.10.2023  

KK.62 Saadet Dablan Samandağ  54 İlkokul  Ev Hanımı 5.10.2023  

KK.63 Naime Dablan Samandağ  56 İlkokul  Ev Hanımı 5.10.2023  

KK.64 Tacettin Zubaroğlu Antakya 56 İlkokul İmam 8.10.2023  

KK.65 Mehmet Elçi Antakya  77  İlkokul  Emekli 10.10.2023  

KK.66 Meliha  Elçi Antakya  70 İlkokul   Ev Hanımı 10.10.2023 

KK.67 Sabahat Diken Antakya 72   İlkokul  Ev Hanımı  11.10.2023 

KK.68 Melda Diken Antakya  58  Lise  Emekli  11.10.2023 

 



171 

 

 

KK.69 Fatime Diken Antakya  53  Lise  Ev Hanımı  11.10.2023 

KK.70 Mehmet Güven Antakya 60 İlkokul Serbest Meslek  8.10.2023 

KK.71 Suat Salmanoğlu Antakya  75  İlkokul  Ev Hanımı  15.10.2023 

KK.72 Hüsniye Salmanoğlu Antakya  55  Ortaokul  Ev Hanımı  15.10.2023 

KK.73 Fatma Solmaz Antakya  75  İlkokul  Ev Hanımı  18.10.2023 

KK.74 Azize Durak Antakya  65  İlkokul  Ev Hanımı  20.10.2023 

KK.75 Sultan  Kılınç Antakya  54 İlkokul  Çaycı  20.10.2023 

KK.76 Mehmet Kılınç Antakya  58  İlkokul  Çaycı  20.10.2023 

KK.77 Nebih Kerimoğlu Antakya  45  Lisans  Serbest Meslek  22.10.2023 

KK.78 Ali Yeral Antakya 47   Lisans  İmam  22.10.2023 

KK.79 Figen   Özenir Samandağ  52  İlkokul  Ev Hanımı  25.10.2023 

KK.80 Cemil   Özenir Samandağ  64  İlkokul  Emekli  25.10.2023 

 

 

 

 

 



172 

 

EK-2 GÖRÜŞME SORULARI 

 

1. Yörenizde türbe, yatır ve kutsal ziyaret yeri mevcut mudur? 

2.  Yörenizde bulunan türbe ve kutsal ziyaret yerlerinde yatanların kimlikleri hakkında 

neler bilinmektedir? 

3.  Yörenizde bulunan türbe ve kutsal ziyaret yerlerinde yatanların bilinen menkıbeleri 

veya kerametleri var mıdır? Varsa bunlar nelerdir? 

4.  Yörenizde bulunan türbe ve kutsal ziyaret yerleri günümüzde ne sıklıkla ziyaret 

edilmektedir? Özel günleri var mıdır? 

5.  Yörenizde bulunan türbe ve kutsal ziyaret yerleri, bir talep için ziyaret edilmekte midir? 

Eğer ediliyorsa hangi tür talepler için ziyaret edilmektedir? 

6. Bu türbede gece yatıya kalıp, uyunur mu? Uygulanıyorsa sebepleri nelerdir? 

7. Yörenizde bulunan türbe ve kutsal ziyaret yerlerinde uygulanan çeşitli halk inanışları 

günümüzde halen devam etmekte midir? Devam ediyorsa bu inanışlar nelerdir ve nasıl 

uygulanmaktadır? 

8. Yörenizde türbe ve kutsal ziyaret yerlerinde çeşitli uygulamalar ve ritüeller görülmekte 

midir? Varsa nelerdir ve nasıl uygulanır? 

9.  Yörenizde bulunan türbe ve kutsal ziyaret yerlerini ziyaret eden kişiler buralarda kanlı 

ya da kansız kurban adakları uygulamakta mıdırlar? Varsa nelerdir ve nasıl gerçekleştirilir? 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



173 

 

EK- 3: HATAY’IN BEŞ İLÇESİNDE BULUNAN TÜRBE VE ZİYARET YERLERİNE 

AİT FOTOĞRAFLAR 

 

 

 

Resim 2. Şeyh Yusuf El Hekim Türbesi Dış Görünüm  

 

 

 

Resim 1. Şeyh Yusuf El Hekim Türbesi Giriş Kapısı 



174 

 

Resim 3. Şeyh Yusuf El Hekim Türbesi Makam Odası 

 

 

Resim 4. Buhurdanlık

 

 



175 

 

Resim 5. Şeyh Ahmet Kuseyri Türbesi ve Cami Giriş Kapısı 

 



176 

 

 

Resim 7. Şeyh Ahmet Kuseyri Türbesi İç Görünüm 

 

 

 

Resim 6. Şeyh Ahmet Kuseyri Türbesi ve Cami Avlusu 



177 

 

Resim 8. Şeyh Ahmet Kuseyri İç Görünüm 2 

 

 

Resim 9. Şeyh Ahmet Kuseyri’nin Atlarının Kuyrukları 

 

 



178 

 

Resim 10. El Arabi Türbesi Giriş Kapısı 

 

 

Resim 11. El Arabi Türbesi İç Görünüm  

 

 



179 

 

Resim 12. El Arabi Türbesi’nde Çaput Bağlanan Zeytin Ağacı 

 

Resim 13. Türbeye Girmeden Önce Buhur Yakan Ziyaretçi  

 

 

 



180 

 

Resim 14. Hıdır Elvan Türbesi Dış Görünüm 

 

 

 

Resim 15. Hıdır Elvan Türbesi İç Görünüm  

 

 

 

 

 



181 

 

Resim 16. Türbe Duvarını Öpen Kadın Ziyaretçi 

 

 

 



182 

 

Resim 17. Türbe Bahçesinde Adak Yemeği Yiyen Misafirler 

 

 

Resim18. Hıdır Elvan Türbesinin Kurban Kesim Yeri 

 

 

 

 

 



183 

 

Resim 19. Hızır (Zeytuni) Türbesi Dış Görünüm  

 

 

Resim 20. Hızır (Zeytuni) Türbesi İç Görünüm ve Zeytin Ağacı 

 

 



184 

 

Resim 21. Sanduka Üzerinde Bulunan Kuran-ı Kerimler ve Adak Bezi Parçaları 

 

 

Resim 22. Hz. Hızır/ Şeyh Dahir/ Şeyh Hasan-I Cilli Makamı Giriş Kapısı 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



185 

 

Resim 23. Hz. Hızır/ Şeyh Dahir/ Şeyh Hasan-I Cilli Makamı İç Görünüm  

 

 

Resim25. Türbe Penceresine Bağlanan Adak Bezleri 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

Resim 24. Makam Kapısını Öpen Kadın Ziyaretçi 

 



186 

 

Resim 26. Hızır (Karyer) Türbesi Dış Görünüm  

 

 

Resim 27. Hızır (Karyer) Türbesi’nde Hz. Musa’nın Makam Odası 

 

 



187 

 

Resim 28. Hızır (Karyer) Türbesi’nde Hz. Hıdır’ın Makam Odası 

 

 



188 

 

Resim 29. Hızır (Karyer) Türbesi Mutfak Bölümü Araç- Gereçleri 

 

 

Resim 30.  Kızmanus ve Denyel El Hekim Türbesi Dış Görünüm 

 

 



189 

 

Resim 31. Kızmanus ve Denyel El Hekim Türbesi İç Görünüm  

 

 

Resim 32. Kızmanus ve Denyel El Hekim Türbesinde Bulunan Adak Ağacı 

 

 



190 

 

Resim 33. Hz. Hızır/ Şeyh Hasan/Şeyh Musa ve Şeyh Yusuf El Hekim Türbesi Dış Görünüm  

 

 

Resim 34. Kutsal Kabul Edilen İncir Ağacı

 

 



191 

 

Resim 35. Şifalı Su Akan Hayrat Çeşmesi 

 

 

Resim 36. Sofu Baba Türbesi ve Cami Dış Görünüm  

 



192 

 

Resim 37. Sofu Baba’ya Ait Sanduka

 

 

Resim 38. Sofu Baba’nın Eşi’ ne Ait Sanduka 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



193 

 

Resim 39. Şeyh Abdurrezzak Türbesi Dış Görünüm 

 

 

Resim 40. Şeyh Ahmet El Ğlem Türbesi Dış Görünüm  

 



194 

 

Resim 41. Şeyh Ahmet El Ğlem Türbesi İç Görünüm 

 

 

Resim 42. Şeyh Ali İssuvayre Türbesi Dış Görünüm  

 

 



195 

 

Resim 43. Şeyh Ali İssuvayre Türbesi Makamı 

 

 

Resim 44. Şeyh İbrahim Muğevri Türbesi Dış Görünüm  

 

 



196 

 

Resim 46. Şeyh Abdullah Muğevri Türbesi 

 

 

Resim 47. Şeyh Derviş Türbesi Dış Görünüm 

 

 

Resim 45. Şeyh Ali Muğevri Türbesi 



197 

 

Resim 48. Şeyh Derviş Türbesi İç Görünüm  

 

 

Resim 49. Şeyh Derviş Türbesi’nde Yapılan Saç Adakları (Halika)

 

 



198 

 

Resim 50. Saç Adağı (Halika) 

 

 

Resim 51. Şeyh Hasan Bilhamerli Türbesi Dış Görünüm  

 

 



199 

 

Resim 52. Şeyh Hasan Bilhamerli Türbesi İç Görünüm 

 

 

Resim 53. Şeyh Hasan Silahtar Türbesi 

 

 



200 

 

Resim 54. Türbede Okunan Kur’an-ı Kerim 

 

 

Resim 55. Şeyh Hasan Sincari Türbesi Dış Görünüm  

 

 



201 

 

Resim 56. Şeyh Hasan Sincari Türbesi İç Görünüm 

 

 

Resim 57. Şeyh Hasan Sincari Türbesi’nde Bulunan Ağaç Kovuğundan Çıkan Şifalı Yağ

  

 



202 

 

Resim 58. Türbeye Bırakılan Tahta Beşik Uygulaması 

 

 

Resim 59. Uyuz Pınarı  

 



203 

 

Resim 60. Uyuz Pınarına Şifa Bulmak İçin Gelen Kadın Ziyaretçiler

 

Resim 61. Şeyh İbrahim Kaddis Türbesi’ne Giden Köprü  

 



204 

 

Resim 62. Şeyh İbrahim Kaddis Türbesi Dış Görünüm 

 

 

Resim 63. Şeyh İbrahim Kaddis Türbesi İç Görünüm  

 

 



205 

 

Resim 64. Şeyh İbrahim Kaddis Türbesi’nde Şifalı Akan Su  

 

 

Resim 65. Şeyh Muhammet El Cedduğ Türbesi Dış Görünüm  

 

 



206 

 

Resim 66. Şeyh Muhammet El Cedduğ Türbesi İç Görünüm 

 

 

Resim 67. Şeyh Muhammet El Cedduğ’un Çocukları Olduğuna İnanılan Mezarlar 

 

 



207 

 

Resim 68. Şeyh Muhammed El Kebir Türbesi Dış Görünüm  

 

 

Resim 69. Şeyh Muhammed El Kebir Türbesi İç Görünüm  

 

 



208 

 

Resim 70. Şeyh Muhammed El Kebir Türbesi İç Görünüm 2 

 

 

Resim 71. Duvara Bahur Yapıştırma Ritüelini Uygulayan Kadın 

 

 



209 

 

Resim 72. Şeyh Muhammed El Garip Türbesi’nde Ziyaretçilerle Görüşme 

 

 

Resim 73. Şeyh Sultan Abdulaziz Türbesi Dış Görünüm  

 

 



210 

 

Resim 74. Şeyh Sultan Abdulaziz Türbesi’nde Adak Yemeğine Gelen Misafirler 

 

 

Resim 75.  Şeyh Sultan Abdulaziz Türbesi İç Görünüm  

 

 



211 

 

Resim 76. Yedi Sultan Türbesi Dış Görünüm  

 

 

Resim 77. Şeyh Hasan İbin Mekzun Essincari Sincari ve Şeyh Muhammed El Arabi Türbesi 

 

 



212 

 

Resim 78. Şeyh Hasan İbin Mekzun Essincari Sincari ve Şeyh Muhammed El Arabi Türbesi İç  

Görünüm

 

 

Resim 79. Hızır (Deniz) Türbesi Dış Görünüm 

 



213 

 

Resim 80. Hızır (Deniz) Türbesi İç Görünüm ve Kutsal Kaya 

 

 

Resim 81. Hızır (Deniz) Türbesi’nin İlk Görünümü 

 

 



214 

 

Resim 82. Şeyh Daher Türbesi’nin Bahçesi 

 

 

Resim 83. Şeyh Daher Türbesi İç Görünüm  

 



215 

 

Resim 84. Nebi Yunus Türbesi Makam Kapısı 

 

 

Resim 85. Nebi Yunus Türbesi İç Görünüm  

 



216 

 

Resim 86. Hz. El Arabi ve İmam Ali Zeynülabidin Türbesi 

 

 

Resim 87. Musa Ağacı 

 



217 

 

Resim 88. Musa Ağacı’nın Gövdesi 

 

Resim 89. Ab-ı Hayat Çeşmesi 

 

 



218 

 

Resim 90. Hz. Hızır Makamı Dış Görünüm (Affan Mahallesi) 

 

 

Resim 91. Şeyh Hasan Türbesi Dış Görünüm  

 

 



219 

 

Resim 92. Hz. Mıkdat Türbesi Dış Görünüm  

 

 

Resim 93. Hz. Mıkdat Türbesi İç Görünüm 

 

 



220 

 

Resim 94. Cafer Tayyar Türbesi  

 

 

Resim 95. Cafer Tayyar Türbesi’nin Duvar Tellerine Bağlanan Adak Bezleri 

 

 



221 

 

Resim 96. Türbede Ziyaretçilerin Dilek Dilemesi İçin Bırakılan Yeşil Bez ve Makas 

 

 

Resim 97. Dilek Dilemek İçin Türbe Duvarına Yapıştırılan Madeni Para Uygulaması 

 

 



222 

 

Resim 98. Türbe Odasında Yer Alan Zeytinyağı Şişeleri, Buhur Taneleri, Mum ve Yeşil Çaputlar 

 

 

Resim 99. Türbede Hasır Tabak İçinde Buhurlar 

 

 

 



223 

 

Resim 100. Silindir Sağlık Taşı 1 

 

 

Resim 101. Silindir Sağlık Taşı 2 

 

 



224 

 

Resim 102. Silindir Sağlık Taşı 3 

 

Resim 103. Yardım Sandığı 

 



225 

 

Resim 104. Buhur Taneleri, Dilek Çaputları, Pamuk 

 

Resim 105. Türbede Asılı Bahur Duası 

 



226 

 

Resim106. 12 İmamı Tasvir Eden Tablo 

 

 

Resim 107. Türbedeki Yasakları Belirten Tabela 

 


