
 
 

 

  

T.C. 

ÇANAKKALE ONSEKİZ MART ÜNİVERSİTESİ 

LİSANSÜSTÜ EĞİTİM ENSTİTÜSÜ 

 

DİSİPLİNLERARASI BÖLGESEL ARAŞTIRMALAR  

ANABİLİM DALI 

 

1952-1967 YILLARI ARASINDA YUGOSLAVYA’DAN 

TÜRKİYE’YE GÖÇLER 

YÜKSEK LİSANS TEZİ 

 

 

CİHAN MİMARLAR 

 

 

 

TEZ DANIŞMANI 

DR. ÖĞR.ÜYESİ MİTHAT ATABAY 

 

 

ÇANAKKALE – 2025 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

T.C. 

ÇANAKKALE ONSEKİZ MART ÜNİVERSİTESİ 

LİSANSÜSTÜ EĞİTİM ENSTİTÜSÜ 

 

DİSİPLİNLERARASI BÖLGESEL ARAŞTIRMALAR  

ANABİLİM DALI 

 

 

 

1952-1967 YILLARI ARASINDA YUGOSLAVYA’DAN TÜRKİYE’YE GÖÇLER 

 

YÜKSEK LİSANS TEZİ 

 

 

CİHAN MİMARLAR 

 

 

TEZ DANIŞMANI 

DR. ÖĞR.ÜYESİ MİTHAT ATABAY 

 

 

 

ÇANAKKALE – 2025 

 



i 
 

 T.C. 

ÇANAKKALE ONSEKİZ MART ÜNİVERSİTESİ 

LİSANSÜSTÜ EĞİTİM ENSTİTÜSÜ  

 

Cihan MİMARLAR tarafından Dr. Öğr. Üyesi Mithat ATABAY yönetiminde 

hazırlanan ve 05/08/2025 tarihinde aşağıdaki jüri karşısında sunulan “1952-1967 Yılları 

Arasında Yugoslavya’dan Türkiye’ye Göçler” başlıklı çalışma, Çanakkale Onsekiz Mart 

Üniversitesi Bölgesel Araştırmalar Anabilim Dalı’nda YÜKSEK LİSANS TEZİ olarak 

oy birliği ile kabul edilmiştir.  

  

…… Jüri Üyeleri  İmza ..…... 

 Dr. Öğr. Üyesi Mithat ATABAY 

(Danışman) 

 …………………………  

 Prof. Dr. Aşkın KOYUNCU 

 

 …………………………  

 Dr. Öğr. Üyesi Mensure Kızıl ÖZTÜRK  ………………………….  

     

     

    

 Tez No : 10619428 

 Tez Savunma Tarihi : 05/08/2025 

 

  

 

    

 ………………………… 

 

   Prof. Dr. Melis ULU DOĞRU   

   Enstitü Müdürü   

    

...../..../2025 

 

 



ii 
 

ETİK BEYAN 

 

Çanakkale Onsekiz Mart Üniversitesi Lisansüstü Eğitim Enstitüsü Tez Yazım 

Kuralları’na uygun olarak hazırladığım bu tez çalışmasında; tez içinde sunduğum verileri, 

bilgileri ve dokümanları akademik ve etik kurallar çerçevesinde elde ettiğimi, tüm bilgi, 

belge, değerlendirme ve sonuçları bilimsel etik ve ahlak kurallarına uygun olarak 

sunduğumu, tez çalışmasında yararlandığım eserlerin tümüne uygun atıfta bulunarak kaynak 

gösterdiğimi, kullanılan verilerde herhangi bir değişiklik yapmadığımı, bu tezde sunduğum 

çalışmanın özgün olduğunu, bildirir, aksi bir durumda aleyhime doğabilecek tüm hak 

kayıplarını kabullendiğimi taahhüt ve beyan ederim. 

 

 

                                 

 

 

 

Cihan MİMARLAR 

                                                      05/08/2025 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



iii 
 

ÖNSÖZ 

 

Bu çalışmanın hazırlanmasında Balkanlar ile aile köklerime duyduğum derin ilgi ve 

bağlılık belirleyici bir rol oynamıştır. İkinci Dünya Savaşı sırasında Üsküp’ün işgaline 

tanıklık eden rahmetli babaannem, kuzeni Adem Ali Bey’in de mensubu olduğu Yücel 

Teşkilatı üyelerinin idamıyla sonuçlanan bu siyasi değişimleri bizzat deneyimlemiştir. 

Nitekim kamulaştırmalar, mülkiyet sınırlamaları ve sosyokültürel kısıtlamalar gibi otoriter 

müdahaleler, Yugoslavya Türk toplumunda güvensizlik, endişe ve psikolojik baskı 

yaratmıştır. 

Tito yönetimindeki Yugoslavya’nın özellikle 1945-1963 dönemi, Yugoslavya Türk 

toplumu açısından önemli sosyopolitik dönüşümlere sahne olmuştur. Bu koşullar, bireylerin 

günlük yaşamlarını etkilemekle sınırlı kalmamış, aynı zamanda toplumsal aidiyet duygusunu 

zayıflatarak göç etme kararlarını hızlandıran birer dinamik haline gelmiştir. 1950’li yıllarda 

Yugoslavya’dan Türkiye’ye başlayan göç hareketi; politik baskılar, ekonomik zorluklar ve 

kültürel tahditler gibi nedenlerle şekillenmiştir. Bu bağlamda, ailemin de içinde yer aldığı 

göç süreci, babaannemin sözlü aktarımlarıyla kuşaklar arasında yaşatılan bir hafızaya 

dönüşmüştür. Söz konusu çalışma, göç olgusunun aile büyüklerimizin sözlü tarih anlatıları 

ışığında yazılı belgeler ve resmi kaynaklarla diyalektik bir yaklaşımla incelenmiştir. 

Tez çalışmam süresince bana sürekli enerji veren ve motivasyonumu sağlayan oğlum 

Oğuz Kağan Mimarlar’a, yaşının çok küçük olmasına rağmen büyük bir olgunluk ve yürekle 

bu sürecin her aşamasında gösterdiği sabır ve desteği için teşekkür ederim. Ayrıca Balkan 

Araştırmaları alanında Yüksek Lisans yapmam konusunda beni teşvik eden ve tezimin 

hazırlanma sürecinde bana sürekli olarak desteğini sunan sevgili eşime, hoşgörüsü ve içten 

kalbiyle bana rehberlik ettiği için minnettarım. Çanakkale Onsekiz Mart Üniversitesi’ndeki 

akademik yolculuğum boyunca bana her türlü desteği sağlayan ve bilimsel gelişimime 

katkıda bulunan değerli hocam Prof. Dr. Aşkın Koyuncu’ya en derin teşekkürlerimi sunarım. 

Tez ve makale hazırlık sürecimde kıymetli rehberliğini ve akademik desteğini esirgemeyen, 

karşılaştığım metodolojik zorluklarda yapıcı çözümler üreterek yol gösteren tez danışmanım 

Dr. Öğr. Üyesi Mithat Atabay’a en kalbi duygularımla teşekkürlerimi arz ederim. 

       

         Cihan MİMARLAR 

 Çanakkale- 05.08.2025 



iv 
 

ÖZET 

 

1952-1967 YILLARI ARASINDA YUGOSLAVYA’DAN TÜRKİYE’YE GÖÇLER  

 

Cihan MİMARLAR 

Çanakkale Onsekiz Mart Üniversitesi  

Lisansüstü Eğitim Enstitüsü  

Disiplinlerarası Bölgesel Araştırmalar Anabilim Dalı Yüksek Lisans Tezi 

Tez Danışmanı: Dr. Öğr. Üyesi Mithat ATABAY 

05/08/2025, 166 

 

Osmanlı İmparatorluğu’nun Balkan Savaşları sonrasında Rumeli’den tasfiye 

edilmesinin ardından Anadolu’ya yoğun bir nüfus hareketi başlamıştır. Bu kapsamda, 1952-

1967 yılları arasında Yugoslavya’dan Türkiye’ye yönelik göç hareketleri, istatistiksel veriler 

ve sosyolojik analizlerle belgelenen önemli demografik dönüşüm süreçlerinden biri 

olmuştur. Yugoslavya göçleri, Türk-Yunan Nüfus Mübadelesi ve Bulgaristan’dan 

gerçekleşen zorunlu göçler kadar basında geniş yer bulamamış olsa da Türk dış politikasının 

şekillenmesinde en önemli gündem maddelerinden biri olarak kayıtlara geçmiştir. Serbest 

Göç olarak tanımlanan bu süreç, bir nüfus mühendisliği uygulaması olmanın dışında, her iki 

ülkenin diplomatik, ekonomik ve sosyokültürel ilişkilerini derinden etkilemiştir. Bu 

dönemde göç eden bireyler, resmi kayıtlarda ‘‘serbest göçmen’’ statüsünde yer alsalar da 

temelde politik, ekonomik, dini ve toplumsal baskıların etkisiyle göç kararı almışlardır. 

Resmi belgelere göre serbest göçmenler, herhangi bir devlet yardımı olmadan göç sürecini 

tamamen kendi iradeleriyle yürütmüşlerdir. Öte yandan Türkiye, söz konusu göç dalgasını 

sadece demografik yapısını güçlendirmek için değil, aynı zamanda işgücü ihtiyacını 

karşılamaya yönelik stratejik bir politika aracı olarak değerlendirmiştir. Yugoslavya’dan 

gelen göçmenlerin yerleşim alanları ve toplumsal entegrasyon dinamikleri hem tarihsel hem 

de sosyolojik açıdan önemli bir araştırma alanı oluşturmuştur. 

 

Anahtar Kelimeler: Yugoslavya, Türkiye, Yücel Teşkilatı, Göç, Göçmen 

 

 



v 
 

ABSTRACT 

 

MIGRATIONS FROM YUGOSLAVIA TO TURKEY BETWEEN 1952 AND 1967 

 

Cihan MİMARLAR 

Çanakkale Onsekiz Mart University  

School of Graduate Studies  

Master of Science Thesis in Interdisciplinary Regional Studies  

Advisor: Dr. Öğr. Üyesi Mithat ATABAY 

05/08/2025, 166 

 

Following the Ottoman Empire’s retreat from Rumelia after the Balkan Wars, a 

significant population influx into Anatolia commenced. Between 1952 and 1967, migration 

waves from Yugoslavia to Turkey emerged as one of the most pivotal demographic 

transformations, rigorously documented through statistical data and sociological analyses. 

Although Yugoslavia migrations received less media coverage than the Turkish Greek 

Population Exchange or the forced migrations from Bulgaria, they were recorded as one of 

the most critical agenda items in shaping Turkish foreign policy. Termed Free Migration, 

this process transcended mere population engineering, profoundly reshaping bilateral 

diplomatic, economic, and sociocultural relations. While officially designated as ‘‘free 

migrants’’, these individuals primarily migrated under duress-prompted by political, 

economic, religious, and social pressures. According to official records, free migrants 

undertook the migration process entirely voluntarily, without any state support. Turkey, 

however, utilized this migration wave not merely to strengthen its demographic structure but 

also as a strategic means to address labor shortages. The settlement patterns and social 

integration dynamics of Yugoslavia migrants have since evolved into a critical 

interdisciplinary research field, spanning history and sociology. 

 

Keywords: Yugoslavia, Turkey, Yücel Organization, Migration, Migrant 

 

 

 



vi 
 

İÇİNDEKİLER 

Sayfa No 

 

JÜRİ ONAY SAYFASI…………………………………………………………… i 

ETİK BEYAN……………………………………………………………………... ii 

ÖNSÖZ…….……………………………………………………………………… iii 

ÖZET……..……………………………………………………………………….. iv 

ABSTRACT………………………………………………………………………. v 

İÇİNDEKİLER……………………………………………………………………. vi 

KISALTMALAR………………………………………………………………….. x 

TABLOLAR DİZİNİ……………………………………………………………… xii 

 

BİRİNCİ BÖLÜM 

GİRİŞ 

 

 

 

1.1. Balkanlar’dan Göç Süreci ve Etimolojik Yaklaşımlar………………………... 2 

1.2. 19. Yüzyılda Balkan Ulusçuluğunun Yükselişi ve Osmanlı 

İmparatorluğu’nun Dönüşümü…………………………………………………….. 
3 

1.3. Bir İmparatorluğun Çöküşü: Avusturya-Macaristan’ın Balkanlardan Tasfiye 

Edilmesinin Dinamikleri…………………………………………………………... 
7 

1.4. 1912-1918 Döneminde Balkanlar’da Kimlik Politikaları ve Siyasi Düzenin 

Çözülmesi…...…………………………………………………………………….. 
11 

 

İKİNCİ BÖLÜM 

SIRP-HIRVAT-SLOVEN KRALLIĞI’NDAN YUGOSLAVYA KRALLIĞI’NA 

DÖNÜŞÜM SÜRECİ: SİYASAL YAPI VE ULUSAL BİRLİK ARAYIŞI 

 

 

17 

2.1. Sırp-Hırvat-Sloven Krallığı’nın Kuruluşu……………………………………. 17 

2.2. SHS Krallığı’ndan Yugoslavya Krallığı’na Geçiş Süreci……………………. 23 

2.3. Yugoslavya’da Yaşayan Müslüman Toplumun Siyasi, Ekonomik, Sosyal ve 

Kültürel Durumu…………………………………………………………………... 
27 

2.4. SHS Krallığı’ndan Yugoslavya Krallığı’na: Türkiye ile Diplomatik 

İlişkilerin Dönüşümü (1918-1941) ……………………………………………….. 
33 



vii 
 

2.5. Bölgesel İşbirliğinden Uluslararası Diplomasiye Balkan Konferansları……... 37 

2.5.1. Birinci Balkan Konferansı……………………………………………... 38 

2.5.2. İkinci Balkan Konferansı………………………………………………. 39 

2.5.3. Üçüncü Balkan Konferansı…………………………………………….. 40 

2.5.4. Dördüncü Balkan Konferansı………………………………………….. 41 

2.5.5. Balkan Antantı’nın İmzalanması………………………………………. 42 

2.5.6. Balkan Birliği’nin Zayıflaması ve Antant’ın Dağılması……………….. 43 

2.6. Yugoslavya Krallığı’nın Balkan Politikası: Bölgesel-Küresel Etkileşimler….. 46 

2.7. İkinci Dünya Savaşı’nda Yugoslavya’nın İşgali, Direniş Dinamikleri ve 

İşgalin Sonlandırılması……………………………………………………………. 
48 

2.8. 1941-1945 Döneminde Yugoslavya Müslümanlarının Sosyopolitik Konumu.. 52 

2.9. Yugoslavya Federal Halk Cumhuriyeti’nin Kuruluşu ve Balkan Siyasetine 

Etkileri…………………………………………………………………………….. 
54 

 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

YUGOSLAVYA KRALLIĞI’NDAN TÜRKİYE’YE GÖÇ: SOSYOPOLİTİK 

VE EKONOMİK DİNAMİKLERİN TARİHSEL ANALİZİ (1918-1940) 

 

 

59 

3.1. İki Savaş Arası Dönemde Yugoslavya’dan Türkiye’ye Göçler (1918-1940).... 59 

3.2. 1934 Yılında Çıkartılan 2510 Sayılı İskan Kanunu…………………………... 61 

3.3. 1938 Göç Antlaşması…………………………………………………………. 65 

3.4. Göçlerin Temel Nedenleri…………………………………………………….. 67 

3.5. Agrar Reformu ve Kolonizasyon Süreci……………………………………… 71 

3.6. Göç Edenlerin Sayıları, Kimliği ve Türkiye İstatistikleri…………………….. 74 

3.7. Savaşın Gölgesinde Milliyetçilik ve Rumeli Kimliğinin Sosyokültürel 

Yansımaları (1923-1939) …………………………………………………………. 
82 

 

DÖRDÜNCÜ BÖLÜM 

SOSYALİST YUGOSLAVYA DÖNEMİNDE TÜRKİYE’YE GÖÇLER: 

NEDENLER VE TOPLUMSAL ETKİLER (1952-1967) 

 

 

84 

4.1. İkinci Dünya Savaşı’ndan Sonra Yugoslavya’dan Türkiye’ye Göçler……….. 84 

4.2. Serbest Göçün Nedenleri ve Belirleyici Faktörleri…………………………… 86 



viii 
 

4.2.1. Dini, Toplumsal ve Kültürel Faktörlerin Göç Üzerindeki Etkileri…….. 86 

4.2.2. Ekonomik Faktörlerin Göç Üzerindeki Etkileri……………………….. 91 

4.2.3. Siyasi Faktörlerin Göç Üzerindeki Etkileri……………………………. 94 

4.2.4 Silahların Toplatılması Kararının Göç Üzerindeki Etkileri…………….. 96 

4.2.5. Yücel Teşkilatı Hukuk Sürecinin Göç Dinamikleri Üzerindeki Etkileri. 97 

4.3. Balkan Paktı’nın İmzalanması………………………………………………... 100 

4.3.1. Split Centilmenlik Antlaşması’nın Hukuki ve Diplomatik Boyutları…. 102 

4.3.2. Balkan Paktı’nın Dağılma Süreci……………………………………… 105 

4.4. Yugoslavya Türklerinin Basın Yayın Faaliyetlerinin Sosyal ve Kültürel 

Etkileri………………….………………….………………….…………………... 
106 

4.5. Türkiye’de Çok Partili Dönüşüm: Demokrat Parti İktidarında 

Sosyoekonomik Gelişmeler……………………………………………………….. 
109 

4.6. Demokrat Parti Döneminde Türk Dış Politikası ve Balkanlar Diplomasisi…. 113 

 

BEŞİNCİ BÖLÜM 

YUGOSLAVYA’DAN TÜRKİYE’YE GÖÇÜN DEMOGRAFİK ANALİZİ VE 

SOSYOEKONOMİK SONUÇLARI (1952-1967) 

 

 

117 

5.1. Türkiye’de Göçmen Kimlik Dinamikleri: Nicel Verilerle İnceleme………… 117 

5.2. Yugoslavya’dan Gelen Göçmenlerin İskanı ve Vatandaşlığa Kabul Edilme 

Süreci………………….………………….………………….………………….… 
126 

5.2.1 Yugoslavya Göçmenlerinin İstanbul’a İskan Süreci: 1950-1958 

Dönemi Örneklemine Dayalı Bir İnceleme……………………………………….. 
132 

5.2.2. Göçmenlerin Türkiye’deki Entegrasyon Sürecinde Karşılaştığı 

Zorluklar... ………………….………………….………………….……………… 
135 

5.3. Göçmenlere Yönelik Rumeli ve Balkan Sivil Toplum Kuruluşlarının Destek 

ve Yardım Faaliyetleri…………………………………………………………….. 
141 

5.4. Göçün Medyadaki Yansımaları ve Toplumsal Algı Üzerindeki Etkileri……... 146 

 

ALTINCI BÖLÜM 

SONUÇ 

 

 

149 

KAYNAKÇA……………………………………………………………………… 152 



ix 
 

EKLER…………………………………………………………………………….. I 

EK 1 HARİTALAR……………………………………………………………….. I 

EK 2 FOTOĞRAFLAR…………………………………………………………… III 

 

 

  



x 
 

KISALTMALAR 

 

AB Avrupa Birliği 

ABD Amerika Birleşik Devletleri 

AVNOJ Antifašističko Vijeće Narodnog Oslobođenja Jugoslavije 

(Yugoslavya Ulusal Kurtuluş Antifaşist Konseyi) 

BCP Bulgarian Communist Party (Bulgaristan Komünist Partisi) 

BM Birleşmiş Milletler 

CHP Cumhuriyet Halk Partisi 

COMINFORM Communist Information Bureau  

(Komünist ve İşçi Partileri Enformasyon Bürosu) 

COMINTERN Communist International (Komünist Enternasyonal) 

CPSU Communist Party of the Soviet Union  

(Sovyetler Birliği Komünist Partisi) 

DP Demokrat Parti 

DSS Demokratska Stranka Srbije (Sırp Demokratik Partisi) 

EOKA Ethniki Organosis Kiprion Agoniston  

(Kıbrıslı Savaşçıların Ulusal Örgütü) 

FADURK Fond za Azuriranje Demografski Undeveloped Republika i Krajeva  

(Az Gelişmiş Cumhuriyetler ve Bölgeler İçin Kalkınma Fonu) 

FNRJ Federativna Narodna Republika Jugoslavija  

(Yugoslavya Federal Halk Cumhuriyeti) 

HSS Hrvatska Seljačka Stranka (Hırvat Köylü Partisi) 

İTC İttihat ve Terakki Cemiyeti 

JMO Jugoslavenska Muslimanska Organizacija  

(Yugoslavya Müslüman Örgütü) 

KPJ Komunistička Partija Jugoslavije (Yugoslavya Komünist Partisi) 

MBK Milli Birlik Komitesi 

MP Millet Partisi 

NATO North Atlantic Treaty Organization (Kuzey Atlantik Antlaşması Örgütü) 

NDŞ Nasyonal Demokratike Shqiptare (Demokratik Şiptar Partisi) 

NLA National Liberation Army (Ulusal Kurtuluş Ordusu) 

NOMS Narodna Omladinska Mladinska Savez (Halk Kurtuluşu Gençlik Birliği) 



xi 
 

OZNa Opšta Zapovjedna Nadzorna agencija (Genel Komuta Kontrol Ajansı) 

SFRJ Socijalistička Federativna Republika Jugoslavija 

(Yugoslavya Sosyalist Halk Cumhuriyeti) 

SHS Krallığı Sırp-Hırvat-Sloven Krallığı 

SRS Srpska Radikalna Stranka (Sırp Radikal Partisi) 

SSCB Sovyet Sosyalist Cumhuriyetler Birliği 

STK Sivil Toplum Kuruluşu 

T.C. Türkiye Cumhuriyeti 

TBMM Türkiye Büyük Millet Meclisi 

TGMDF Türk Göçmen ve Mülteci Dernekleri Federasyonu 

TKP Türkiye Komünist Partisi 

UDBa Uprava Državne Bezbednosti (Devlet Güvenlik İdaresi) 

VMRO Vnatrešna Makedonska Revolucionerna Organizacija  

(İç Makedonya Devrimci Örgütü) 

  

  

  

  

 

 

 

  



xii 
 

TABLOLAR DİZİNİ 

 
Tablo No  Tablo Adı        Sayfa No 

Tablo 1 Balkan Savaşları’na Katılan Devletlerin Demografik ve Yüzölçümü 

Değişimleri (1912-1913) 
13 

Tablo 2 1921 Yılı Etnik Gruplar ve Coğrafi Bölgelere Göre Nüfus Dağılımı  19 

Tablo 3 Cemiyet ve JMO Partilerinin SHS Krallığı Seçimlerinde Aldığı Oylar 

(1920-1927) 
31 

Tablo 4 1919-1940 Yılları Arasında Yugoslavya’dan (Güney Sırbistan) 

Türkiye’ye Göç Etmek Amacıyla Ayrılan Muhacirler 
77 

Tablo 5 Türkiye Nüfus Sayımlarında Dile göre Yugoslavya Kökenli Nüfus 79 

Tablo 6 1923-1940 Yılları arasında Türkiye’ye Gelen İskânlı ve Serbest 

Göçmenler 
81 

Tablo 7 Ülkeler İtibariyle Balkanlar’dan Türkiye’ye Göçler 85 

Tablo 8 1948, 1953, 1961 ve 1971 Yıllarında Makedonya’da Etnik Gruplara 

Yönelik Gerçekleştirilen Nüfus Sayımları 
120 

Tablo 9 Makedonya’dan Türkiye’ye Göç Eden Ailelerin Şehirlere Göre 

Dağılımı (1953-1957) 
122 

Tablo 10 1952-1965 Yılları Arasında Kosova’dan Türkiye’ye Göç Eden Kişi 

Sayısı 
123 

Tablo 11 Türk ve Arnavut Kaynaklarına Göre Göçmen Sayıları ve Dağılımları 125 

Tablo 12 Makedonya’dan İstanbul’a Göç Edenlerin İstatistiksel Dağılımı 

(1950-1957) 
132 

Tablo 13 1958 Yılı İlk 7 Aylık Dönemde Makedonya Göçmenlerinin İstanbul’a 

Yerleşim İstatistikleri 
133 

Tablo 14 Türkiye’ye Yönelik Göç Hareketleri ve Demografik Dağılım (1790-

1965) 
144 

 

 

 

 

 

 



1 
 

BİRİNCİ BÖLÜM 

GİRİŞ 

 

1952-1967 yılları arasında Yugoslavya’dan Türkiye’ye yönelen göç hareketi, Soğuk 

Savaş döneminin siyasi gerilimleri ile Balkan coğrafyasının sosyokültürel dinamiklerinin 

diyalektik etkileşimi çerçevesinde biçimlenen yapısal bir dönüşüm sürecidir. 

Yugoslavya’daki siyasi sistem değişikliği sonrası uygulanan sosyopolitik dayatmalar, 

azınlık haklarına yönelik düzenlemeler, siyasi tasfiyeler ve Yücel Teşkilatı üyelerinin hukuki 

süreci, merkeziyetçi devlet yapısının meşruiyet kazanmasıyla neticelenmiştir. Agrar reformu 

kapsamında gerçekleştirilen kamulaştırmalar, mülkiyet kısıtlamaları, ekonomik 

istikrarsızlık ve sosyal alandaki sınırlamalar, Yugoslavya Türk toplumunda güvensizlik, 

endişe ve travmalara yol açmıştır. Bu koşullar, toplumsal aidiyet algısını derinden sarsmış 

ve göç kararlarını tetikleyen temel bir etken halini almıştır. 

 

Balkanlar’dan Anadolu’ya yönelen göç hareketleri, tarihsel süreçte siyasi rejimleri, 

kültürel kimliği ve demografik yapıyı karşılıklı olarak şekillendiren olgu olarak öne 

çıkmıştır. Bu çalışma, beş ana bölüm ve sonuç kısmından oluşmakta olup, Soğuk Savaş’ın 

etkilerinin gözlemlendiği ve demografik nitelik-nicelik dönüşümlerinin yaşandığı bir süreci 

disiplinlerarası bir perspektifle incelemektedir. Araştırmanın odağı, Yugoslavya’dan 

Türkiye’ye ‘‘Serbest Göç’’ kapsamında gerçekleşen nüfus hareketleridir. Süreç hem arşiv 

kaynakları hem de sözlü tarih verileriyle desteklenerek sosyopolitik ve ekonomik bağlamda 

irdelenmiştir. İkinci Dünya Savaşı’nın bölgede neden olduğu yapısal kırılmalar, göç 

dalgasının temel tetikleyicileri olarak yorumlanmıştır. Nüfus hareketliliğinin 

şekillenmesinde kritik rol oynayan Balkan Paktı ve Split Centilmenlik Antlaşması gibi 

politik mekanizmaların, Türkiye’nin sosyodemografik yapısı üzerindeki etkileri istatistiksel 

veriler eşliğinde değerlendirilmiştir. Türkiye ve Yugoslavya’ya ait dönemin yazılı basın 

organları ile Türkiye Cumhuriyeti Cumhurbaşkanlığı Devlet Arşivleri Başkanlığı’na bağlı 

Cumhuriyet Arşivleri temel başvuru kaynakları olarak kullanılmıştır. 

 

 Bu çalışma, Yugoslavya-Türkiye göç süreçlerinin siyasi yapılar ve toplumsal dokular 

üzerindeki çok boyutlu etkilerini çözümlemeyi amaçlamıştır. Araştırma, söz konusu göç 

hareketinin yol açtığı dönüşümleri inceleyerek transnasyonal (ulus-ötesi) hareketlilik 

literatürüne özgün bir katkı sunmayı hedeflemiştir.  



2 
 

1.1.Balkanlar’dan Göç Süreci ve Etimolojik Yaklaşımlar 

 
Osmanlı İmparatorluğu’nun 1683 Viyana Kuşatması sonrası siyasi ve askeri açıdan 

zayıflama sürecine girmesi, Orta Avrupa ve Balkanlar üzerindeki egemenlik alanlarının 

daralmasına yol açmıştır. Bu gelişme, Macaristan, Erdel ve Kırım gibi serhat bölgelerinde 

yaşayan Müslüman-Türk topluluklarının Rumeli ve Anadolu’ya doğru kitlesel göç 

hareketine zemin hazırlamıştır. 20. yüzyıl başına dek süren demografik hareketlilik, 

imparatorluğun etnik, sosyal, kültürel ve ekonomik yapısında köklü değişikliklere neden 

olmuştur. Sınır bölgelerinden merkezi alanlara yönelen nüfus hareketi, Anadolu’nun 

yerleşim dokusunu, sosyal ilişkilerini ve ekonomik dengelerini derinden etkilemiştir. Bu göç 

dalgaları, Osmanlı’nın modernleşme sürecindeki sosyopolitik zorlukları daha belirgin hale 

getirmiştir (Ağanoğlu, 2017; Sunata, 2023: 13). Göç, bireylerin veya toplulukların geçici 

veya kalıcı olarak yaşam alanlarını değiştirmesidir. Bu hareketlilik, ulusal veya uluslararası 

boyutta gerçekleşebilmektedir (Özkan, 2019: 128). Osmanlı İmparatorluğu’nda sınır 

bölgelerinden iç kesimlere yönelen nüfus hareketleri, yönetimi idari reformlara yöneltmiştir. 

Merkezi hükümet, muhacirlerin iskânı için özel düzenlemeler geliştirmiş; nüfusun yeniden 

dağılımı, Anadolu’da tarımsal üretim, iş gücü ve yerleşim dengelerini dönüştürmüştür. 

Muhacirlerin entegrasyonu, devletin merkezileşme sürecini hem desteklemiş hem de 

karmaşıklaştırmıştır. Bu dönüşüm, Birinci Dünya Savaşı’na kadar devam etmiş ve 

Cumhuriyet’in toplumsal yapısında kalıcı etkiler bırakmıştır. 

 

 ‘‘Balkan’’ terimi etimolojik olarak yüksek, sarp ve ormanlık arazileri tanımlayan bir 

kavramdır. Kelimenin kökeni hakkında yapılan dilbilimsel çalışmalar, Farsça ‘‘balk’’ 

(çamur) sözcüğüne Türkçedeki ‘‘-an’’ küçültme ekinin eklenmesiyle oluştuğunu ortaya 

koymaktadır (Türk Dil Kurumu, 2000: 240). Bu terminolojinin Osmanlı İmparatorluğu’nun 

bölgedeki hâkimiyet döneminde yaygınlık kazandığı bilinmekle birlikte Osmanlı arşiv 

belgelerinde mekânsal bir terim olarak kullanımına dair somut kanıtlar oldukça sınırlıdır. 

Halil İnalcık’ın da vurguladığı üzere bu adlandırma Türk-Fars dil etkileşiminin tipik bir 

örneğini teşkil etmiştir (Todorova, 2020: 64). Coğrafi açıdan Balkan Yarımadası, Karadeniz, 

Ege Denizi, Adriyatik Denizi ve Yunan Denizi ile çevrili olup oldukça karmaşık bir 

topografik yapı sergilemektedir. Kuzeyde Karpat Dağları’ndan güneyde Balkan Dağları ve 

Rodoplar’a uzanan bu bölge, hidrolojik sistem açısından da büyük çeşitlilik göstermektedir. 

Tuna nehri ve ona dökülen Sava, Drava, Morava gibi akarsuların yanı sıra, güneyde Vardar, 



3 
 

Struma ve Meriç nehirleri bölgenin su kaynaklarını oluşturmaktadır. Adriyatik kıyılarının 

dağlık morfolojisi deniz ticaretini kısıtlarken, Neretva ve Drin vadileri tarihsel süreçte 

bölgenin ekonomik ve kültürel gelişiminde önemli rol oynamıştır (Jelavich, 2020: 2-3). 

 

Balkan adının tarihsel kayıtlardaki ilk kullanımı 15. yüzyıla dayanmaktadır. İtalyan 

hümanist yazar ve diplomat Filippo Buonaccorsi Callimaco, 1490’da Papa’ya yazdığı 

mektupta Haimos Dağı’nın yerel halk tarafından ‘‘Balkan’’ olarak adlandırıldığını 

belirtmiştir. 18. yüzyılda bu iki terim birbirinin yerine kullanılmaya başlanmış, 1808’de 

Alman coğrafyacı August Zeune ise ‘‘Balkan Yarımadası’’ (Balkanhalbeiland) terimini 

literatüre kazandırmıştır (Todorova, 2020: 54-60). Ancak 19. yüzyıl başlarına kadar bu 

terimin yaygınlık kazanmadığı görülmektedir. 1833’te Prusyalı bir diplomatın bölgeye dair 

hazırladığı raporlar hazırlaması ve 1850’lerde Giacomo August Jochmus’un İngiliz Kraliyet 

Coğrafya Akademisi’ndeki sunumu, bölge hakkındaki bilimsel verilerin sınırlılığını ortaya 

koymuştur (Mazower, 2017: 26). Osmanlı idari terminolojisinde bu coğrafya daha çok 

‘‘Rumeli’’ veya ‘‘Avrupa-i Osmani’’ gibi tabirlerle anılmıştır. ‘‘Rumeli’’ terimi, kelime 

anlamıyla ‘‘Romalıların toprakları’’nı ifade ederek bölgenin Doğu Roma İmparatorluğu 

mirasına ve Rum nüfusun varlığına atıfta bulunmaktadır. 19. yüzyılda Osmanlı 

İmparatorluğu’nun bölgedeki varlığının zayıflamasıyla birlikte ‘‘Balkanlar’’ kavramı daha 

geniş bir kullanım alanı bulmuş ve Türkiye Cumhuriyeti döneminde kültürel diplomasinin 

önemli bir unsuru haline gelmiştir (Todorova, 2020: 65). 

 

Etnik, dinsel ve dilsel çeşitlilik açısından dünyanın en karmaşık bölgelerinden biri 

olan Balkanlar, tarih boyunca Anadolu ile Avrupa arasında askeri ve kültürel geçiş noktası 

işlevi görmüştür. Bu durum, bölgenin siyasi sınırlarının sıklıkla değişmesine ve toplumsal 

dokusunun sürekli dönüşüm geçirmesine yol açmıştır. Balkanlar’ın bu heterojen yapısı, 

günümüzde de bölgedeki siyasal ve sosyokültürel dinamikleri şekillendirmeye devam 

etmektedir (Poulton, 1993: 9). 

 

1.2. 19. Yüzyılda Balkan Ulusçuluğunun Yükselişi ve Osmanlı 

İmparatorluğu’nun Dönüşümü 

 

Rasyonalist düşünce temelli eğitim sistemlerinin benimsendiği toplumlarda etnik 

aidiyet duygularının güçlendiği ve yenilikçi epistemolojik yaklaşımların, toplumsal 



4 
 

heterojenliği besleyen sosyokültürel dinamiklerin gelişimine zemin hazırladığı 

gözlemlenmiştir. Bu süreçte, iletişim araçları ve medyanın etkisiyle etnisiteyle bağlantılı dil 

unsurları, toplumsal bilinçlenme konusunda önemli bir rol üstlenmiştir. Nitekim 19. yüzyıl 

Balkanlar’ında dil, salt bir iletişim aracı olmanın ötesine geçmiş, ulusal bilincin inşasında 

birleştirici bir sembol halini almıştır. Bununla birlikte, bir dil topluluğuna aidiyet, bireyin 

söz konusu dilin etnik veya ulusal kimliğini kendiliğinden benimsemesi anlamına 

gelmemektedir; dil, kimlik oluşumunda sadece bir bileşen olup toplumsal, kültürel ve politik 

dinamiklerle etkileşim içinde şekillenmektedir. Örneğin, 19. yüzyıla dek Ortodoks Hristiyan 

cemaatinde ibadet dili olarak Eski Slavca ve Yunanca, İslam dünyasında ise Arapça öne 

çıkmış ve bu diller, dini pratiklerin sürekliliğinin sağlanmasında merkezi bir işlev görmüştür. 

Günümüzde İngilizce, entelektüel çevrelerde küresel düzeyde bir iletişim dili olarak işlev 

görürken; Rusça, Orta Asya (Türkistan) coğrafyasında, bölgesel politik gerilimlere rağmen 

aydınlar arasında hâlen ortak bir ifade aracı olarak kullanılmaktadır. Bununla birlikte, söz 

konusu dillerin anadili olmayan bireyler üzerindeki etkisinin, etnik ya da ulusal kimliğin 

dönüşümünde belirleyici olmadığı gözlemlenmiştir. Dilin kimlik belirleyici işlevi, yalnızca 

bir iletişim aracı olmasının ötesinde, bireyin dahil olduğu sosyopolitik bağlam ve iletişimsel 

pratiklerle şekillenmektedir. Siyasal bilinç ve farkındalık düzeyinin yükselmesi, bu süreci 

kimliklerin yeniden tanımlanmasına zemin hazırlayan bir dinamik hâline getirmektedir. 

Özellikle Balkanlar’da dil, etnik grupların kimliklerini belirlemede ve toplumsal sınırları 

tayin etmede güçlü bir sembolik unsur olarak öne çıkmaktadır (Karpat, 2021a: 36). Bu 

bağlamda, dil hem grup içi dayanışmayı güçlendirmekte hem de öteki gruplarla olan 

farklılaşmayı pekiştirmektedir. 

 

19. yüzyılda Balkanlar’da yükselen milliyetçilik akımları, etnik ve kültürel 

kimliklerin yeniden tanımlanmasını beraberinde getirmiş ve ulusal bağımsızlık taleplerini 

harekete geçirmiştir. Bu süreçte dil ve din, milliyetçi hareketlerin temel dayanak noktaları 

olarak öne çıkmıştır. Dil, toplumsal bütünlüğün sağlanmasında bir entegrasyon aracı olarak 

işlev görürken; din, toplumsal birlik, dayanışma, ayrışma ve çatışma süreçlerinde belirleyici 

bir rol üstlenmiştir (Todorova, 2020: 351). Etnisite ise, ortak kültürel, dilsel ve tarihsel 

mirastan türeyen kolektif özellikleri ifade ederken; dil, etnik kimliğin kuşaklar arası 

aktarımında temel bir taşıyıcı mekanizma olarak önem kazanmaktadır (Karpat, 2019: 34). 

Aydınlanma düşüncesi ve Fransız Devrimi’nin etkisiyle Orta Avrupa’da ulusal kimlik bilinci 

şekillenmeye başlamış; Balkanlar’da ise özellikle dil birliği ideali, Slav halkları arasında 



5 
 

birleşme yönündeki arzuları güçlendirmiştir. Bu bağlamda ‘‘Yugoslav’’ terimi, Güney 

Slavların birliğini simgeleyen bir kavram olarak ilk kez 1839’da ortaya çıkmış ve sonraki 

dönemde ulusal bütünleşme çabalarının ideolojik temelini oluşturmuştur (Akarslan, 1992: 

11). Öte yandan, 6. ve 7. yüzyıllarda gerçekleşen Slav göçleri, Balkan coğrafyasında önemli 

demografik ve kültürel dönüşümlere yol açmış; Slovenler, Hırvatlar, Sırplar ve Bulgarlar 

gibi topluluklar zamanla kendi özgün kimliklerini geliştirmiştir (Jelavich, 2020: 14). 

Makedonyalı Slavların kimlik inşası ise, Bizans ve Yunan asimilasyon politikalarının 

etkisiyle daha karmaşık bir hâl almış; bölgesel siyasi gerilimler nedeniyle bu süreç önemli 

ölçüde gecikmiştir (Castellan, 1993: 21). Slav milliyetçiliği, özellikle Çek ve Rus 

entelektüellerin desteğiyle güç kazanmış; Rusya, Slav halklarının hamisi rolünü üstlenerek 

bölgesel politikaların yönünü belirlemede etkin bir aktör hâline gelmiştir (Ortaylı, 2022: 18). 

Sırp ve Hırvat milliyetçiliğinin yükselişi, Osmanlı’nın millet sistemi içerisinde Bosnalı 

Müslümanlar arasında kimlik temelli çatışmalara zemin hazırlamış; Avusturya-Macaristan 

ise bu grupları destekleyerek bölgedeki etnik dengeyi koruma stratejisi izlemiştir (Bora, 

2018a: 35). Sırp milliyetçiliğinde Ortodoks Kilisesi, ulusal kimliğin korunması ve 

sürdürülmesinde merkezi bir rol üstlenmiştir. Balkan milliyetçiliği, romantik idealler 

doğrultusunda şekillenmiş; din, dil ve kültürel aidiyet unsurlarını temel almış, Batı 

Avrupa’daki akılcı ve seküler milliyetçilik anlayışından farklı olarak, daha çok yabancı 

egemenliğine karşı gelişen bir direniş hareketi niteliği taşımıştır (Türkeş ve Uzgel, 2002: 

122-123). 

 

Bosnalı Müslümanlar, 15. yüzyılda Bogomil inancından İslam’a geçiş süreciyle 

birlikte kapsamlı bir dini ve kültürel dönüşüm yaşamışlardır (Ülger, 2016: 14-15). Bu 

değişim, özellikle şehir merkezlerinde İslam’ın daha homojen bir biçimde benimsenmesiyle 

karakterize olurken; kırsal bölgelerde din, yerel inanç unsurlarıyla harmanlanarak senkretik 

bir yapı kazanmıştır. Dönemin feodal düzeninde ise, Müslüman elit sınıf ile köylü halk 

arasında belirgin bir sınıfsal ayrışma ortaya çıkmıştır (Bora, 2018b: 26). Öte yandan, Sırp 

milliyetçiliğinde Birinci Kosova Muharebesi (1389), mağduriyet ve fedakârlık temalarının 

tarihsel hafızada pekişmesine neden olmuş; bu olay, Vidovdan (28 Haziran), Versay 

Antlaşması ve benzeri gelişmeler aracılığıyla simgesel bir anlam yüklenerek kolektif 

kimliğin temel unsurlarından biri hâline gelmiştir (Judah, 1997: 39). Balkanlar’da Osmanlı 

hâkimiyeti, bağımsızlık mücadelelerinin şekillenmesinde belirleyici bir faktör olmuş; 

Hristiyan toplumlar, İslam’ın yayılımına karşı kimliklerini yeniden tanımlamıştır. 1877-



6 
 

1878 Osmanlı-Rus Savaşı, Sırp etnik üstünlük iddialarını hızlandırmış ve bölgedeki etnik 

gerilimlerin artmasına zemin hazırlamıştır (Öztürk, 2021: 15). 1878 sonrasında Osmanlı 

İmparatorluğu’nun çöküş sürecinin belirginleşmesiyle Balkan devletlerinin dış politikaları, 

milliyetçi irredantizm etkisi altında şekillenmiştir. Bu siyasi eğilim, bölgedeki etnik ve siyasi 

sınırların yeniden tanımlanmasında kritik bir rol oynamıştır (Hacısalihoğlu, 2020: 40). 

Günümüzde Balkan sineması, Müslümanları ötekileştiren temsiller aracılığıyla bu tarihsel 

gerilimleri yansıtmıştır (Iordanova, 2007: 294–296). Söz konusu gösterimlerde Müslüman 

karakterler, Hristiyan toplumların kolektif hafızasındaki tehdit algısını somutlaştıran bir 

unsur olarak işlev görmüş; etnik ve dini gerilimlerin sinematik alegorisi haline gelmiştir. 

Tarihsel olayların taraflı yorumlanması ve manipülatif bir perspektifle sunulması, bölgede 

uzun yıllardır bir arada yaşayan etnik gruplar arasında gerilimlere ve yapay çatışma 

alanlarının oluşmasına neden olmuştur. Yaşanan göçler, Anadolu’da din temelli bir 

homojenleşmeyi desteklerken; 1912-1913 Balkan Savaşları, Müslüman nüfusun kitlesel 

yerinden edilmesini tetiklemiştir (Karpat, 2021a: 110). Rusya’nın Panslavizm politikası ise, 

Hristiyan grupların Türk ve Müslüman nüfusa yönelik şiddet eylemlerini teşvik etmiş ve 

böylece demografik ile toplumsal dönüşümlerin ivme kazanmasına yol açmıştır (Castellan, 

1993: 21). 

 

Osmanlı İmparatorluğu’nun 19. yüzyıldaki milliyetçi isyanlar ve toprak kayıpları, 

kitlesel göç hareketlerini hızlandırmış; bu göçler imparatorluğun demografik, sosyal ve 

ekonomik yapısında derin etkiler bırakmıştır. 1768-1922 yılları arasında Kırım ve 

Kafkaslardan yaklaşık 1,8 milyon Müslüman Anadolu’ya göç etmiştir (Barut, 2018: 164). 

Balkanlar’da ulusal kimlikler, din ve dil birliği temelinde şekillenmiş; Arnavutların İslam’ı 

benimsemesi kültürel asimilasyona karşı önemli bir direnç mekanizması oluşturmuştur 

(Öztürk, 2021: 48). Osmanlı’nın Batı’daki yeniliklere uyum sağlamakta gecikmesi, millet 

sistemini zayıflatmış; Batılı devletler ise azınlık haklarını gerekçe göstererek müdahalelerde 

bulunmuş, bu durum Tanzimat ve Islahat Fermanları’nın ilanını tetiklemiştir (Kaya, 2004: 

10). 15 Şubat 1878 Ayastefanos Antlaşması öncesinde Safvet Paşa’nın Bulgarlar ile Türkler 

arasındaki nüfus mübadelesi önerisi, dönemin karşılıklı güvensizlik ortamı nedeniyle kabul 

görmemiş (Mazower, 2017: 159) ve etnik gerilimlerin derinleşmesine sebep olmuştur. Rus 

delege Nelidof ise ‘‘Müslümanların Bulgaristan’da kalmaları artık hayaldir’’ şeklindeki 

ifadesiyle dönemin siyasi atmosferini yansıtmıştır (Şimşir, 2017: 78-79). 



7 
 

1.3. Bir İmparatorluğun Çöküşü: Avusturya-Macaristan’ın Balkanlardan 

Tasfiye Edilmesinin Dinamikleri 

 
1867’de Avusturya-Macaristan Uzlaşması (Ausgleich) ile Macarların özerklik 

kazanması, İmparatorluk içindeki Slav topluluklar arasında hem endişe hem de siyasi 

motivasyon kaynaklı karmaşık tepkilere yol açmıştır. Bu bağlamda Slav gruplar, Macarların 

asimilasyoncu taşımacılık politikalarına karşı direnmeye yönelmişlerdir (Önsoy, 2017: 437). 

Aynı dönemde Prusya’nın liderliğinde 1871’de Alman İmparatorluğu’nun kurulması, 

Avusturya-Macaristan İmparatorluğu’nun Avrupa’daki etkisini zayıflatmıştır. Prusya ile 

yapılan antlaşmalar çerçevesinde taraflar birbirlerinin iç işlerine müdahale etmeme 

taahhüdünü resmileştirmiştir. Avusturya ve Macaristan’ın aralarındaki anlaşmazlıkları 

uzlaşmayla çözerek ‘‘Çifte Krallık’’ (Avusturya-Macaristan İmparatorluğu) çatısı altında 

birleşmeleri, sınırlar içindeki Slav halklarında motivasyonel çöküş yaratmıştır. Bu durum, 

Balkan Slavlarının bağımsızlık veya özerklik talepleriyle çelişen bir siyasi düzenin ortaya 

çıkmasına sebep olmuş; merkezi devlet otoritesinin, bu halkların özerklik beklentilerini 

karşılamadığı görülmüştür. Bosna-Hersek’in işgali, yeni milliyetçilik dalgalarını tetiklemiş 

ve Sırp-Hırvat geriliminin derinleşme ihtimalini arttırmıştır. Bu süreçte ‘‘Yugoslavya’nın 

kurulması’’ fikri, bölgedeki dini ve etnik kimlikler arasındaki çatışmalara rağmen etkisini 

sürdürmüş ve çeşitli gruplar tarafından desteklenmiştir (Castellan,1993: 394). 

 

Zagreb’de Rahip Josip Strossmayer tarafından kurulan Yugoslav Bilimler 

Akademisi, Güney Slavları federe bir devlet çatısı altında birleştirme hedefiyle Yugoslavizm 

düşüncesinin terminolojik ve ideolojik temellerini atmıştır (Kenar, 2003: 28). Bu misyon, 

milliyetçi akımların güçlenmesine ve yabancı egemenliklerin zayıflamasına katkı 

sağlamıştır. Söz konusu düşünce, salt siyasi birlikteliğin ötesine geçerek sosyokültürel 

entegrasyonu hedeflemiş; bu bağlamda Yugoslavizm, bölge halklarının ulusal 

mücadelelerinde yapısal bir işlev üstlenmiştir. Bahsi geçen gruplar, tarihsel süreçte farklı 

coğrafi, siyasi ve toplumsal koşullar altında şekillenmiş; orijinal kimlik ve aidiyet duyguları 

geliştirmiştir. Güney Slavların egemen olduğu bölgede, Sırplar, Hırvatlar ve Slovenler 

arasındaki yaklaşık 1.300 yıllık ayrışma, özgün toplumsal, kültürel ve dilsel yapılar meydana 

getirerek kolektif kimlik oluşumunu güçleştirmiştir (Dinç, 2019: 15). Osmanlı 

İmparatorluğu’nun çöküş sürecinde Avusturya-Macaristan, Balkanlar’da yayılmacı 

politikalar izlemeyi sürdürmüştür. 1878 yılında Berlin Antlaşması’yla Bosna-Hersek’i ilhak 



8 
 

eden imparatorluk, nüfuzunu Arnavutluk’un kuzeyinden Makedonya’ya kadar genişletmeyi 

ve özellikle Selanik limanını ele geçirerek Almanya’ya stratejik bir avantaj sağlamayı 

hedeflemiştir. Bu dönemde İtalya’nın tarafsız kalması, Rus Çarlığı ile Avusturya-Macaristan 

İmparatorluğu arasındaki rekabeti daha da şiddetlendirmiştir. Öte yandan, Rusya’nın 

Panslavizm politikası, Sırp milliyetçiliğini açıkça destekleyerek bölgedeki gerilimleri 

arttırmıştır (Hacısalihoğlu, 2020: 79). Osmanlı’nın Balkanlar’dan çekilmesiyle Sırbistan ve 

Karadağ bağımsızlıklarını kazanmıştır. Özellikle Karadağ, engebeli coğrafyası sayesinde 

özerk yapısını korumayı başarırken; Sırplar ve Karadağlılar, ortak Slav kökenlerine rağmen 

zamanla farklı ulusal kimlikler inşa etmişlerdir (Ülger, 2016: 14). Sloven köylüler feodal 

sisteme karşı mücadele ederken; liberaller ise Avusturya-Macaristan İmparatorluğu’nun 

Austro-Slav federasyonu şeklinde dönüşmesini tahayyül etmişlerdir (Bora, 2018a: 32). 

Sırplar, Avusturya-Macaristan’ın Slav politikalarına şiddetle karşı çıkmışlar, ancak 

imparatorluk ordusuyla mücadele edecek bir güçten yoksundular. 

 

 Ulus-devlet modeli, yurttaşlık ile etnik-kültürel kimliğin birbiriyle bütünleşip 

mükemmelleştirildiği bir yapıya dayanmaktadır. Bu anlayış, özellikle Alman 

milliyetçiliğinin tarihsel inşası sürecinde tezahür etmiş; ancak bu dönemde baskın olan etnik-

kültürel kimlik, siyasal ve sosyokültürel düzenin temel yapısını oluşturmuştur. Oysa söz 

konusu kimliğin dışında yer alan gruplara ‘‘eşit yurttaşlık hakları’’ taahhüt edilse de bu 

gruplar, yapısal ve yöntemli bir ayrımcılığın hedefi haline gelmiştir (Özdoğan, 2000: 39-40). 

Bu durum, milli devletin kapsayıcılık iddiası ile ayrımcı uygulamaları arasındaki çelişkiyi 

belirgin bir şekilde yansıtmaktadır. Sırp milliyetçiliği, zaten 1844’te Ilija Garašanin’in 

kaleme aldığı Büyük Sırbistan Projesi ile teorik temellerini kazanmış; tüm Güney Slavlarını 

tek bir devlet çatısı altında birleştirmeyi hedeflemiştir. Sırp milliyetçileri, daha sonraları 

İtalya’nın Risorgimento (İtalyan Birliği) sürecindeki Piemonte1 modelini örnek alarak 

Sırbistan’ı Balkan Slavlarının birleştirici merkezi olarak konumlandırmışlardır (Jelavich, 

 
1 Piemonte Krallığı, İtalya’nın kuzeybatısında Fransa sınırında yer almaktadır. Piemonte, 1820-1821 ve 1848-

1849’daki Avusturya’ya karşı gerçekleştirilen savaşlarda yenilse de 1859 yılında Fransa’nın desteğiyle İtalyan 

birliğini sağlanmıştır. Bu süreç Piemonteleşme olarak adlandırılmıştır. Sırp milliyetçileri, 1870 sonrasında 

Hırvat ve Slovenlerle ortak geçmişleri olmamasına rağmen bu modelden etkilenmişlerdir. Sırpların söz konusu 

yayılmacı hedefleri de literatürde ‘‘Piemonteleşme’’ kavramıyla ifade edilmiştir. 



9 
 

2019: 116). 1861’de kabul edilen Halk Ordusu Kanunu2, Sırbistan’ın bağımsızlık sürecinde 

önemli bir dönüm noktası teşkil etmiştir. Ancak bu gelişme, Osmanlı İmparatorluğu’nda 

derin endişelere yol açmış ve 1862’de düzenlenen Kanlıca Konferansı ile Türk askerlerinin 

Sırbistan’dan çekilmesine karar verilmiştir (Tiryaki, 2024: 270). 1867’ye gelindiğinde artan 

gerilimler, Bosna’dan yaklaşık 15 bin Müslüman ve Türk’ün zorunlu göçüne ve Sırp 

çetelerinin şiddet eylemlerine neden olmuştur (Kaflı, 1966: 23). Sırp milliyetçi ideologları, 

Balkan Slavlarını Sırplaştırma politikalarıyla kültürel homojenleşmeyi amaçlarken; özellikle 

Ortodoks Hristiyanları ‘‘İslam tehdidine karşı’’ koruma retoriğini kullanarak Batılı 

devletlerin sempatisini kazanmaya çalışmışlardır. Söz konusu mağduriyet söylemi, 

uluslararası alanda desteğe dönüştürülmek istenmiştir (Türkeş ve Uzgel, 2002: 124). 

 

19. yüzyılda Hırvat milliyetçiliği, İlirya Hareketi ve Ljudevit Gaj’ın çalışmalarıyla 

şekillenirken, Katolik Kilisesi’nin desteğiyle Slavonya, Dalmaçya ve Bosna-Hersek’in 

‘‘tarihsel Hırvat toprakları’’ olduğu tezi siyasi bir programa dönüşmüştür. Federal bir 

Hırvat devleti inşa etmeyi hedefleyen bu hareketin mensupları, Sırplara ve Bosnalı 

Müslümanlara yönelik dışlayıcı bir söylem geliştirmişlerdir (Banac, 1984: 73-79). Balkan 

Yarımadası’nın stratejik bir bölgesi olan Makedonya, demografik çeşitliliği ve etnik 

yapısındaki giriftlik nedeniyle Balkanlar’daki milliyetçi hareketlerin en yoğun ve çatışmalı 

alanlarından biri olmuştur. Bu kültürel heterojenite, Fransızların ‘‘Makedon Salatası3’’ 

terimini kullanmalarına zemin hazırlamıştır. Bahsedilen dönemde Makedonya’nın etno-dini 

kompozisyonu, belirgin bir plüralizm örneği teşkil etmiştir. Nüfusun önemli bölümünü 

oluşturan Müslümanlar arasında Türkler, Arnavutlar, Bosnalı Müslümanlar, Makedonyalı 

Müslümanlar, Çerkesler ve Müslüman Romanlar yer almıştır. Hristiyan nüfus ise Bulgarlar 

(sonradan Makedon kimliği kazanacak), Yunanlar, Sırplar, Ulahlar ve Ermenilerden 

oluşmaktaydı. Yahudi cemaati de söz konusu mozaiğin bir parçasıydı (Bora, 2018a: 36). 

Makedonya, etno-dini çeşitliliği nedeniyle Balkan milliyetçiliklerinin çatışma alanı haline 

 
2 1858 Hersek İsyanına Sırbistan’ın dolaylı desteği, 1861’deki Halk Ordusu Kanunu ile asker toplama ve 

silahlanma faaliyetleri ve nihayet 1862’de Çukurçeşme Olaylarında Sırp-Müslüman çatışmalarının tırmanması, 

uluslararası müdahaleyi zorunlu kılmıştır. Eylül 1862’de İstanbul’da düzenlenen Kanlıca Konferansı’nda 

imzalanan protokol dahilinde Müslümanların emlaklarını satarak Sırbistan’dan ayrılması, Sokol ile Uziçe 

kalelerinin yıkılması ve Osmanlı askeri varlığının sembolik bir düzeye indirilmesi kararlaştırılmıştır. 

3 Fransız diplomasisinde ortaya çıkan ‘‘Makedon Salatası” tabiri, 19. yüzyıl Balkanlarının etno-dini 

karmaşasını ve milliyetçi gerilimleri tanımlamak için kullanılan bir ifadedir. 



10 
 

gelmiştir. Osmanlı İmparatorluğu’nun millet sistemine dayalı idari yapısı ve Tanzimat 

reformları, bölgedeki gayrimüslim toplulukların özerklik taleplerini karşılamakta yetersiz 

kalmıştır. 1904 nüfus sayımı, bölgede 1.578.507 Müslüman (Türkler, Arnavutlar, 

Makedonyalı Müslümanlar) ile Bulgarlar, Rumlar, Sırplar ve Ulahlar gibi çeşitli etno-dini 

grupların bir arada yaşadığını ortaya koymaktadır. Sayım aynı zamanda Bulgarca, 

Arnavutça, Osmanlı Türkçesi ve Yunanca’nın bölgede konuşulan başlıca diller olduğunu 

belgelemiştir. Rum Ortodoks Patrikhanesi ile Bulgar Eksarhlığı arasındaki nüfuz 

mücadelesi, etnik kimliklerin dini temelde yeniden şekillenmesini hızlandırmıştır 

(Hacısalihoğlu, 2020: 35-115).  

 

1885 yılında Sırbistan’ın Bulgaristan’a mağlup olmasının ardından Sırplar, 

Makedonya’yı ‘‘Güney Sırbistan’’ olarak tanımlamaya başlamıştır. Bu bağlamda Sırp 

gruplar, 1886’da Saint Sava Derneği’ni kurarak bölgede kültürel nüfuzlarını planlı biçimde 

genişletme stratejisi benimsemiştir (Poulton, 1993: 58). Buna karşılık, İç Makedonya 

Devrimci Örgütü (VMRO) 1903’te Gotse Delçev4 liderliğinde başlattığı isyanla kısa ömürlü 

bir Makedon Cumhuriyeti ilan ettiyse de Osmanlı İmparatorluğu’nun müdahalesi bu girişimi 

kısa süre içinde sonlandırmıştır (Bora, 2018a: 37). Avusturya-Macaristan’ın askeri 

üstünlüğü karşısında ise Sırplar, Korfu Adası’nda Naip Prens Aleksander önderliğinde bir 

sürgün hükümeti kurmak zorunda kalmıştır (Jelavich, 2019: 153). Nikola Pašić’in liderliği 

altında Sırplar, uluslararası desteğin sınırlı olmasına rağmen mücadelelerini 

sürdürmüşlerdir. İngiltere, Sırp egemenliğindeki bir Güney Slav birliğinin Rus nüfuzunu 

artırmasından endişe duyarken; Fransa’nın öncelikli kaygısı Almanya’nın bölgedeki 

etkisiydi (Ülger, 2016: 33). Özellikle 19. yüzyıl sonu ve 20. yüzyıl başındaki diplomatik 

gelişmeler, Fransa’nın Almanya’yı temel jeopolitik tehdit olarak algıladığını ve bu 

doğrultuda Avrupa’da kendi lehine yeni bir güç dengesi tesis etmeye çalıştığını 

göstermektedir. 1915 yılında Londra’da Ante Trumbić ve Frano Supilo öncülüğünde kurulan 

Yugoslav Komitesi, federal temelli bir Güney Slav birliği fikrini savunarak alternatif bir 

vizyon ortaya koymuştur (Dinç, 2019: 53). 

 
4 1903 yılında VMRO lideri Gotse Delçev, Serez yakınlarında Osmanlı güçleriyle girdiği çatışmada 

öldürülmüştür. Bölükbaşı’nın aktardığına göre, dedesi Arnavut Rasim Aga ve yakınları Osmanlı ordusunda 

gönüllü olarak görev yapmış ve Delçev’in yakalanmasında kritik bir rol oynamıştır. Rasim Aga’nın bölgedeki 

istihbarat ağı sayesinde tespit edilen Delçev, Osmanlı askerleri tarafından yakalanmış ve idam edilmiştir (A. 

Bölükbaşı, kişisel görüşme: 1 Temmuz 2023). 



11 
 

Birinci Dünya Savaşı’nın sonunda Avusturya-Macaristan ve Osmanlı 

İmparatorluklarının mağlubiyeti, 1918’de Sırp-Hırvat-Sloven (SHS) Krallığı’nın 

kurulmasına zemin hazırlamıştır. Yeni kurulan krallık, yaklaşık 250.000 km²’lik bir 

coğrafyada 13 milyon nüfusa sahipti. Nüfusun %7,7’si (yaklaşık 1 milyon kişi) ise Slav 

kökenli olmayan etnik gruplardan müteşekkildi (Castellan, 1993: 416). Bu bağlamda, 

kurulan SHS Krallığı, 1921’de kabul edilen Vidovdan Anayasası’yla üniter bir devlet 

yapısını benimsemiştir. Ancak bu merkeziyetçi model, özellikle Hırvatların federal yapı 

talepleriyle çatışmış ve etnik gerilimleri derinleştirmiştir. Federalizm-üniterizm eksenindeki 

bu temel anayasal çatışma, krallığın istikrarını sürekli olarak zayıflatmıştır (Sediroğlu, 2023: 

201). SHS Krallığı’nın bölgede önemli bir siyasi aktör olma potansiyeli bulunmakla birlikte, 

bu olasılığın gerçekleşmesi merkezi yönetimin bölgesel talepleri karşılama kapasitesine ve 

istikrarı sağlayabilmesine bağlı kalmıştır. Nitekim, merkeziyetçi yapı ile özerklik talepleri 

arasında kurulamayan denge, etnik ve siyasi gerilimleri daha da şiddetlendirmiş ve ilerleyen 

dönemde yeni sorunların ortaya çıkmasına neden olmuştur. 

 

1.4. 1912-1918 Döneminde Balkanlar’da Kimlik Politikaları ve Siyasi Düzenin 

Çözülmesi 

 

19. yüzyılın son çeyreğinde Balkanlar’da Türk kimliği ve Müslüman Türk 

milliyetçiliği, bölgedeki gayrimüslim milliyetçi hareketlere bir tepki olarak ortaya çıkmış ve 

bu akımların etkisini dengelemeyi hedeflemiştir. Başlangıçta kültürel temelli bir hareket 

olarak şekillenen Türklük anlayışı, zamanla siyasi bir karakter kazanarak Türkçülük 

hareketine dönüşmüştür. Bu dönemde Selanik, Türk milliyetçiliği düşüncesinin önemli bir 

merkezi haline gelmiştir. Genç Kalemler dergisi ve Yusuf Akçura, Ziya Gökalp, Ahmet 

Ağaoğlu gibi aydınların çalışmaları, Osmanlı’nın çokuluslu yapısı içinde Türk kimliğinin 

öne çıkarılmasına katkı sağlamıştır. Ancak bu milliyetçi diskur, özellikle Arnavutlar ve 

Araplar gibi diğer Müslüman topluluklar arasında rahatsızlığa yol açmıştır. Türkçenin 

zorunlu eğitim dili olarak uygulanmaya çalışılması, din ve milliyet kavramlarının 

ayrışmasına neden olmuştur. Nicolae Constantin Batzaria’nın gözlemlerine göre, Arapça 

konuşan Müslüman topluluklarda Türkçe’nin benimsenme düzeyi oldukça sınırlı kalmıştır. 

Arnavutlar ise geleneksel idari ayrıcalıklarını koruma refleksiyle Türkçe eğitim 

politikalarına direnmiş, nihayetinde bağımsızlıklarını kazanarak Balkan siyasi coğrafyasını 

dönüştürmüşlerdir (Karpat, 2021a: 231). 



12 
 

1904 yılında Belgrad’da kurulan ‘‘Slovenski Jug Derneği’’ (Güney Slavları 

Derneği), Sırp, Hırvat, Sloven ve Bulgar topluluklarını bir araya getirerek federatif bir siyasi 

birlik oluşturmayı hedeflemiştir. Bu dönemde, Hırvatistan’da Prag kökenli entelektüellerin 

ve Tomáš Garrigue Masaryk’in fikirlerinden etkilenen bir grup, Habsburg İmparatorluğu’na 

karşı Sırplarla iş birliği arayışına yönelmiştir. Bahsi geçen hareket, 1905’te Rijeka (Fiume) 

Kararları ile Çifte Monarşinin üçlü bir yapıya dönüştürülmesini savunmuş ve Sırp-Hırvat 

koalisyonunun kurulmasına zemin hazırlamıştır (Castellan, 1993: 394). Hırvat milliyetçi 

aydınlarının desteklediği Yugoslav projesi, özellikle şehirli Müslüman topluluklar arasında 

da kabul görmüştür. 1908’de Bosna’da Avusturya-Macaristan İmparatorluğu tarafından 

oluşturulan parlamentoda Hırvat ve Müslüman temsilciler arasında iş birliği gelişmiştir. 

Ancak, Sırpları siyasi olarak dezavantajlı konuma düşüren anayasal düzenlemeler, Sırp 

milliyetçiliğinin radikalleşmesine ve şiddetlenmesine yol açmıştır (Bora, 2018b: 39). 

Osmanlı İmparatorluğu’nun güç kaybına rağmen, Balkan uluslarının bağımsızlık 

kazanabilmesi ancak bir emperyalist gücün müdahalesiyle mümkün olmuştur. Çünkü Balkan 

uluslarının karşısında her ne kadar eski gücünü ve ihtişamını yitirmiş olsa da kurumsal yapısı 

ve idari sistemi hala güçlü olan dünyanın en büyük imparatorluklarından biri bulunmaktaydı. 

Balkan uluslarının Osmanlı’ya karşı koyabilecek askeri bir güç ve siyasi kapasiteye sahip 

olmamaları, aynı zamanda yürütülen bağımsızlık mücadelelerinin halk tabanında güçlü bir 

destek bulamaması, söz konusu çabaların başarısı konusunda ciddi bir belirsizlik 

yaşanmasına sebep olmuştur. Bu durum, bağımsızlık mücadelesinin sadece dış müdahalelere 

dayalı olmasını kaçınılmaz kılarken, yerel halkın desteğinin yetersiz olması, isyan 

hareketlerinin uzun vadede sürdürülebilirliğini sorgulayan önemli bir faktör teşkil etmiştir 

(Mazower, 2017: 126).  

 

Birinci Balkan Savaşı’nda Osmanlı ordusunun aldığı yenilgiler, Arnavutların tarafsız 

kalması ve Avusturya-Macaristan’ın çekimser tutumuyla daha da ağırlaşmıştır. Diplomatik 

kayıtlara göre, Viyana yönetimi Selanik’e demiryolu bağlantısı sağlanması ve Sırbistan’ın 

Arnavutluk’tan çekilmesi karşılığında Sancak ve Yeni Pazar’ın işgaline karşı sessiz kalmayı 

kabul etmiştir (Kutlu, 2007: 337). Habsburg Hanedanı’nın uyguladığı ‘‘Böl ve Yönet’’ 

politikası, etnik çeşitliliği kontrol altında tutmayı hedeflese de 1914 yılına gelindiğinde 

Balkanlar’daki siyasi dengeler köklü bir değişim geçirmiştir. Balkan Savaşları sonrasında 

Sırbistan topraklarını iki katına çıkararak 87.300 km²’ye ulaşmış ve nüfusu 4.942.000’e 

kadar yükselmiştir (Ağanoğlu, 2017: 68). Yunanistan ve Karadağ da benzer şekilde önemli 



13 
 

toprak kazanımları elde etmiştir. Sırp milliyetçiliği, 1389 Kosova Savaşı’nın tarihsel 

mirasını canlandırarak siyasi bir araç haline getirmiş, Kral Birinci Petar’ın 1912’deki anma 

töreninde yaptığı konuşma yeni bir bağımsızlık mücadelesinin gerekliliğini vurgulamıştır 

(Dinç, 2019: 36). Bu süreç Yugoslavizm ideolojisinin tartışıldığı yeni bir dönemi başlatmış 

ve Sırbistan öncülüğünde Güney Slav halklarının etnik ve kültürel birliğini hedefleyen siyasi 

projelerin önünü açmıştır (Kenar, 2003: 33). 

 

Tablo 1 

Balkan Savaşları’na Katılan Devletlerin Demografik ve Yüzölçümü Değişimleri  

(1912-1913) 

  

Savaş Sürecinde 

Kazanılan 

Yüzölçümü 

Savaş Sürecinde 

Kazanılan Nüfus 

Savaş Sonrası 

Yüzölçümü 

Savaş Sonrası 

Nüfus 

Ülke Adı 

Yüzölçümü 

(km²) Nüfus 

Yüzölçümü 

(km²) Nüfus 

Bulgaristan 25.257 984.000 121.062 5.322.000 

Yunanistan 55.919 1.859.000 120.060 4.400.000 

Sırbistan 41.873 1.942.000 87.300 4.942.000 

Karadağ 5.590 161.000 15.017 435.000 

Arnavutluk - - 25.734 800.000 

  Kaynak: Ağanoğlu, 2017: 68 

 

Tablo 1, yeni kurulan Balkan devletlerinin demografik ve coğrafi değişimlerini 

karşılaştırmalı bir şekilde ortaya koymaktadır. Ancak Arnavutluk, bağımsızlığını bu süreçte 

kazandığı için savaş dönemindeki toprak kazanımları verilerine dahil edilmemiştir 

(Ağanoğlu, 2017: 68-69). Söz konusu gelişmeler, sadece coğrafi sınır değişiklikleriyle sınırlı 

kalmamış, aynı zamanda stratejik dengeleri, demografik yapıları ve bölgedeki siyasi-etnik 

ilişkileri köklü bir biçimde dönüştürmüştür. İkinci Balkan Savaşı’nda Osmanlı 

İmparatorluğu önemli bir askeri kazanım elde ederek 23 Temmuz 1913 tarihinde Enver Paşa 

komutasındaki birliklerle Edirne’yi geri almış ve bu gelişme imparatorluğun prestijinde 

kısmi bir iyileşme sağlamıştır. Savaşın sonunda 10 Ağustos 1913’te imzalanan Bükreş 

Antlaşması ile bölgesel paylaşım kesinlik kazanmış: Struma Vadisi Bulgaristan’a, Selanik-

Kavala hattı Yunanistan’a, Vardar Makedonyası Sırbistan’a, Güney Dobruca ise 



14 
 

Romanya’ya bırakılmıştır. Osmanlı İmparatorluğu ile Bulgaristan arasında 29 Eylül 1913’te 

imzalanan İstanbul Antlaşması ise Edirne ve Kırklareli’nin Osmanlı idaresine geri 

verilmesini sağlamış ve Bulgaristan sınırları içinde kalan Türk azınlığın din, eğitim ve 

mülkiyet haklarını güvence altına almıştır (Okur, 2017: 602-603).  

 

Balkan Savaşları’nın Müslüman nüfus üzerindeki etkisi son derece yıkıcı olmuştur. 

1911 yılında Rumeli’de 2.315.293 olan Müslüman nüfus, 1913’te 870.114’e kadar 

gerilemiş; bu süreçte yaklaşık 812.771 kişi Anadolu’ya göç etmek zorunda kalırken, 632.408 

kişi çatışmalar ve katliamlar sonucu hayatını kaybetmiştir (McCarthy, 2020: 186-187). 

Osmanlı ordusu, Balkan Savaşları’nda ölü, yaralı ve kayıplar dahil yaklaşık 250 bin asker 

zayiat vermiştir. Aynı süreçte imparatorluk, Avrupa’daki topraklarının %83’ünü ve bu 

bölgedeki nüfusunun %69’unu yitirmiştir. Önemli üretim ve gelir kaynaklarını oluşturan 

topraklarından ve üretken nüfusundan da yoksun kalmıştır. Girit’in de dahil olduğu On İki 

Adalar, Türk idaresinden çıkmıştır. Savaş öncesinde Avrupa’daki Osmanlı İmparatorluğu 

toprakları 167.000 km² iken İstanbul Antlaşması çerçevesinde belirlenen yeni sınırlar 

doğrultusunda yüzölçümü 26.000 km²’ye kadar daralmıştır (Kutlu, 2007: 403). Bu trajik 

gelişmeler, İttihat ve Terakki Cemiyeti’nin (İTC) siyasi yaklaşımında köklü bir değişime yol 

açmıştır. Cemiyet, yaşanan yenilgilerin sorumluluğunu gayrimüslim tebaaya yükleyerek 

Osmanlıcılık fikrinden vazgeçmiş ve Türkçülük politikasını resmi ideoloji olarak 

benimsemiştir (Kutlu, 2007: 405). Jön Türkler, Osmanlı İmparatorluğu’nun hızla devam 

eden çöküş sürecini durdurmak için gösterdikleri tüm çabalara rağmen, bu gerilemeyi tersine 

çevirememişler; fakat mevcut siyasi koşullar altında iktidarı ellerinde tutmayı başarmışlardır 

(Jelavich, 2019: 105). Nitekim Balkan Savaşları, Türk milliyetçiliğinin ideolojik olgunlaşma 

sürecinde kritik bir dönüm noktası teşkil etmiş; Müslüman nüfusa yönelik sistemli baskılar 

ve geniş çaplı toprak kayıpları, etnik temelli ulusal kimlik inşasını hızlandıran başlıca 

faktörler olmuştur (Karpat, 2019: 245).  

 

19. yüzyılın ikinci yarısında Avusturya-Macaristan, milliyetçi akımların etkisiyle 

imparatorluk sınırları içinde yaşayan Sırp azınlığıyla önemli ölçüde gerginlikler yaşamıştır. 

Sırpların bağımsızlık mücadelesi, Avusturya-Macaristan’ın merkeziyetçi politikalarıyla 

çatışma halindeydi. Bu kayıplar, imparatorluktaki etnik ve milliyetçi gerilimleri daha da 

şiddetlendirmiştir. Arşidük Franz Ferdinand’ın bir Sırp milliyetçisi tarafından 

Saraybosna’da suikasta uğraması, Birinci Dünya Savaşı’nın tetikleyici olayı olmuş ve 



15 
 

savaşın temel nedenleri arasında öne çıkmıştır (Poulton, 1993: 13). İki devlet arasındaki 

sıcak çatışmanın başlaması ve karşılıklı ittifakların devreye girmesiyle savaşın kapsamı 

genişleyerek tüm Avrupa’ya yayılmıştır. Savaş sürecinde Sırbistan Krallığı, Güney 

Slavlarını birleştirme idealini gerçekleştirmek amacıyla yoğun çaba sarf etmiştir. Bu 

doğrultuda hem diplomatik hem de askeri stratejiler geliştirerek bölgedeki etnik ve milliyetçi 

hareketlere destek olmuştur (Bora, 2018a: 42). Sırbistan Krallığı, Güney Slav birliğini 

sağlamayı hedeflemiş olsa da bölgedeki Slav grupları arasında derin siyasi ve ideolojik 

ayrılıklar mevcuttu. Sırpların önceliği, Makedonya topraklarını ele geçirerek Ege Denizi’ne 

açılmaktı. Yugoslavya Komitesi ise Dalmaçya bölgesinin Avusturya-Macaristan’ın 

işgalinden kurtarılmasına öncelik tanımaktaydı (Dinç, 2019: 38). Komitenin misyonu 

Avusturya-Macaristan İmparatorluğu’nda yaşayan Slav halkların karşı karşıya kaldığı 

azınlık sorunlarını müttefik devletlere iletmekti. Böylece, bölgedeki etnik ve siyasi 

gerilimleri, azınlık hakları ihlallerini uluslararası kamuoyuna taşınması hedeflenmekteydi. 

Savaş döneminde imparatorluk bünyesindeki Hırvat ve Slovenlerin Rusya ve İtalya safında 

yer almaları, Sırplarla ilişkilerin derinleşmesine ve yakınlaşmasına zemin hazırlamıştır 

(Ülger, 2016: 34). Bu gelişme, etnik temelli siyasi bağların güçlenmesine ve ortak bir 

dayanışma ortamının doğmasına katkıda bulunmuştur. Avusturya-Macaristan ordusunda 

görev yapan Hırvat ve Sloven birliklerinden firar eden bazı askerler Sırp ordusuna katılım 

sağlamışlardır. Bu kaçış eylemleri, Sırbistan Krallığı’nda, savaşın kazanılması durumunda 

Avusturya-Macaristan İmparatorluğu sınırları içindeki Slav azınlıkların Sırp yönetimi 

altında birleşerek ulusal bir bütün oluşturacağı yönündeki beklentisini güçlendirmiştir (Dinç, 

2019: 38). 

 

Birinci Dünya Savaşı’nda Avusturya-Macaristan’ın yenilgisinin ardından Bosna-

Hersek toprakları Sırbistan’a, dolayısıyla ileride kurulacak olan SHS Krallığı’na 

bırakılmıştır. Bu gelişme, Bosnalı Müslümanlar arasında önemli bir memnuniyetsizlik 

yaratmıştır. Bölgesel direniş çabalarına karşın, Orta Avrupa’daki coğrafi izolasyonları ve 

uluslararası destekten yoksunlukları nedeniyle Bosnalı Müslümanlar, toprakların Sırbistan’a 

ilhakına etkin bir muhalefet gösterememişlerdir (Deliorman, 2011: 50). Bu koşullar, siyasi 

ve askeri açıdan Bosnalı Müslümanların yalnızlaştırıldığını ve bölgedeki güç dengelerini 

değiştirme çabalarının başarısız olduğunu gösteren bir işaret olarak algılanmıştır. Türk 

azınlığı düşman olarak konumlandıran Balkan devletleri, ekonomik geri kalmışlıklarını 

Osmanlı yönetimine atfetmiş ve bu diskuru Müslümanları ‘‘eski rejim yanlısı’’ olarak 



16 
 

damgalamak için araçsallaştırmıştır. Sırbistan, Karadağ, Yunanistan ve Bulgaristan 

yönetimleri, bu tarihsel argümanı bilinçli şekilde kullanarak Müslüman yurttaşlara yönelik 

ayrımcı politikalarını meşrulaştırmıştır. Özellikle Türkçe konuşan Müslümanlar, 

Osmanlı’nın mirasçıları ve Türkiye’nin potansiyel uzantıları olarak görülmüş, bu da onları 

baskı ve ötekileştirmenin ana hedefi haline getirmiştir. Böylece etnik ve dini kimlikler, 

ayrımcılığın yoğunlaşmasında belirleyici unsur olmuştur (Karpat, 2019: 245).  

 

Balkan halklarının tamamı milliyetçilik akımının etkisiyle ulusal kimliklerini inşa 

etmeye yönelirken, Osmanlı yönetimiyle özdeşleşmiş Bosnalı Müslüman elit grubu, bu 

tarihsel çözülme sürecinde kendisini ötekileştiren bir kimliği benimsemek durumunda 

kalmıştır. Osmanlı İmparatorluğu’nun Bosna’dan çekilmesiyle birlikte söz konusu kimlik 

algısı zihinsel düzlemde daha da kesinleşmiş; milliyetçilik temelli kimlik inşasındaki 

yaşanan gecikmeler Bosnalı Müslümanlar için birer sorun olarak hissedilmeye başlanmıştır. 

Bu buhran döneminde Bosnalı Müslümanlar arasında hem içe kapanma eğilimleri hem de 

yeniden kimlik tanımlama çabaları gözlemlenmiştir (Bora, 2018b: 38). Balkan ulusları, 

Balkan Savaşları ve Birinci Dünya Savaşı ardından Dinyester Nehri’nden Korint Körfezi’ne 

uzanan geniş coğrafyada çatışmalara ve güç mücadelelerine sahne olmuştur. Balkanlar’da 

etnik ve dini çatışmalar, toprak uyuşmazlıkları ve ekonomik istikrarsızlıkla şiddetlenen 

süreç, milliyetçiliğin radikalleşmesine zemin hazırlamıştır. 19. yüzyıl Avrupası’nın yükselen 

milliyetçilik dalgası ise bölgede ksenofobik (yabancı düşmanlığı) söylemlerin 

yaygınlaşmasını beraberinde getirmiştir (Castellan, 1993: 413). Osmanlı İmparatorluğu’nun 

Balkanlar’daki güç kaybı, bağımsızlık hareketlerinin dış desteğe bağımlı hale gelmesine yol 

açmıştır. Merkezi otoritenin zayıflığı, askeri yetersizlik ve nitelikli lider eksikliği, bu 

hareketlerin kitlesel tabandan yoksun ve sürdürülemez olmasına neden olmuştur (Mazower, 

2017: 126). 

  



17 
 

İKİNCİ BÖLÜM 

SIRP-HIRVAT-SLOVEN KRALLIĞI’NDAN YUGOSLAVYA KRALLIĞI’NA 

DÖNÜŞÜM SÜRECİ: SİYASAL YAPI VE ULUSAL BİRLİK ARAYIŞI 

 

2.1. Sırp-Hırvat-Sloven Krallığı’nın Kuruluşu 

 
Birinci Dünya Savaşı’nın son dönemlerinde, Sırp monarşi taraftarları ile Hırvat 

Köylü Partisi (HSS) arasındaki siyasi ve toplumsal gerilimler belirgin bir şekilde artmıştır. 

Bu çatışmanın temelinde, Sırp milliyetçiliğinin merkeziyetçi monarşik idealleri ile 

Hırvatların federalizm, özerklik veya bağımsızlık talepleri arasındaki uzlaşmaz farklılıklar 

yatmaktadır. Sırp monarşi taraftarları, SHS Krallığı’nın üniter yapısını savunurken, Hırvat 

siyasi aktörleri federal bir sistem ve özerk statü talep etmiştir (Dinç, 2019: 12). Bu süreç, 

Hırvatistan’da sosyopolitik dengelerin değiştiği kritik bir dönemi yansıtmaktadır. 1915’te 

Sırbistan’ın askeri yenilgisi ve Korfu’ya çekilmesi, Sırp liderlerini Güney Slav birliği fikrine 

yöneltmiştir. Başlangıçta Sırp hükümeti, Yugoslav Komitesi’nin Avusturya-Macaristan 

İmparatorluğu’ndaki Güney Slav nüfusunu temsil iddiasını tanımamış ve bu halkların tek 

meşru temsilcisinin kendileri olduğunu savunmuştur. Ancak 1917’de Karayorgiyeviç 

Hanedanı öncülüğünde imzalanan Korfu Deklarasyonu5 ile Güney Slav birliği fikri resmiyet 

kazanmıştır. Söz konusu bildiride, devletin nihai siyasi yapısı belirsiz bırakılmış; anayasal 

düzenin oluşturulması ise gelecekte toplanacak bir kurucu meclise tevdi edilmiştir (Jelavich, 

2019: 132). Aynı dönemde, Panslavizm ideolojisini benimsemiş Kara El Örgütü6’ne karşı 

Selanik Davaları7 süreci başlatılmış ve örgüt liderleri idam veya sürgün cezalarına 

 
5 Korfu Deklarasyonu, 20 Haziran 1917’de Sırp Prensi Aleksander Karayorgiyeviç ve Hırvat lider Ante 

Trumbić öncülüğünde imzalanmış, Birinci Dünya Savaşı sonrasında SHS Krallığı’nın kuruluş temellerini 

belirleyen tarihi bir metindir. Karayorgiyeviç Hanedanı yönetiminde bağımsız, demokratik ve çift alfabeli 

(Kiril-Latin) bir devlet öngören deklarasyon, dini özgürlükleri ve etnik eşitliği koruma altına almıştır 

(Castellan, 1993: 415). 

6 Kara El (Crna Ruka), resmi adıyla ‘‘Birlik ya da Ölüm’’ (Ujedinjenje ili Smrt), 1911’de Sırp subaylar 

tarafından kurulan milliyetçi bir gizli örgüttür. Balkan Savaşları ve Birinci Dünya Savaşı’nda etkili olmuş, 

Büyük Sırbistan hedefi doğrultusunda faaliyet göstermiştir (Gilfond, 1975: 56). 

7 Selanik Davaları kapsamında düşmanla iş birliği yaptıkları ve Kral’a yönelik suikast teşebbüsü suçlamalarıyla 

Kara El’in üç lideri (Dragutin Dimitrijeviç-Apis dahil) idam edilmiştir. Davada 200 sanık hapis cezası almış, 

bazı üyeler Tunus’taki askeri kamplara sürgün edilmiştir. 



18 
 

çarptırılmıştır. Buna karşılık, Kral Aleksander kendisine bağlı Beyaz El Örgütü’nü 

oluşturarak Sırp hegemonyasını pekiştirmeyi hedeflemiştir (Castellan, 1993: 426-427). 

 

1918’de Woodrow Wilson’ın kendi kaderini tayin etme hakkına dair ilkeleri, Güney 

Slavlarının birleşme sürecini hızlandırmış; İtalya’nın Adriyatik Denizi’ndeki yayılmacı 

tutumları ise bu grupları ortak bir siyasi platformda birleştirmiştir. Avusturya-Macaristan 

İmparatorluğu’nun dağılmasının ardından Hırvat siyasi çevreleri Ekim 1918 tarihinde 

Macaristan’dan ayrılarak bağımsızlığını ilan etmiş, 29 Ekim’de Zagreb’de Sloven, Hırvat ve 

Sırp temsilcilerinden oluşan bir Ulusal Konsey inşa edilmiştir. Karadağ, Voyvodina ve 

Bosna-Hersek temsilcileri de bu birleşme sürecine dahil olmuştur. Ancak Rusya’da 

gerçekleşen Bolşevik Devrimi, Sırp elitleri tarafından Panslavist hedefler açısından tehdit 

unsuru olarak algılanmıştır. Sırbistan Başbakanı Nikola Pašić, bu durumu ‘‘Panslavizm’in 

önündeki engel’’ şeklinde yorumlamıştır (Akman, 2006: 103; Ülger, 2016: 35). 1 Aralık 

1918 tarihinde SHS Krallığı ilan edilmiş; Slovenya, Hırvatistan, Slavonya, Voyvodina, 

Dalmaçya, Bosna-Hersek, Karadağ ve Sırbistan Krallığı (günümüz Kosova ve Kuzey 

Makedonya topraklarını da kapsayan) bu çatı altında birleşmiştir. Söz konusu birlik, etnik 

ve dini çeşitliliği yönetme, bölgesel entegrasyonu sağlama amacı taşımıştır (Aruçi, 2013: 

574; Poulton, 1993: 16). Katolik Hırvatlar ve Slovenler, dönemin büyük güçlerinin baskıları 

ve yönlendirmeleriyle bu birliğe katılmak zorunda kalmıştır (Türkeş, 2017: 15). Ancak 

Belgrad merkezli Karayorgiyeviç yönetiminin merkeziyetçi politikaları, federalizm talep 

eden Hırvat ve Sloven gruplarla gerilimi artırmış, kırsal bölgelerde silahlı direniş 

hareketlerine yol açmıştır (Mazower, 2017: 156-157).  

 

SHS Krallığı, 255.804 km²’lik bir coğrafi alanda kurulmuş olup Avusturya, 

Macaristan, İtalya, Romanya, Bulgaristan, Yunanistan ve Arnavutluk ile sınır komşusuydu. 

2.092 km’lik Adriyatik kıyı şeridine sahip bu devlet, stratejik bir konuma sahipti (Aruçi, 

2013: 573). Bu siyasi ve coğrafi yapının şekillenmesinin ardından, 1921 yılına ait nüfus 

sayımı verilerini incelediğimizde toplam nüfus 11.984.911 kişi olarak kaydedilmiş, etnik 

dağılım ise şu şekilde gerçekleşmiştir: %43 Sırp, %23 Hırvat, %8,5 Sloven, %6 Bosnalı 

Müslüman, %5 Makedonyalı Slav, %3,6 Arnavut ve %14 diğer azınlık gruplar (Almanlar, 

Macarlar, Türkler, Rumenler, İtalyanlar vb.) (Bora, 2018a: 44; Castellan, 1993: 425-426). 

Resmi kayıtlarda Müslüman nüfusun eksik temsili literatürde karşılık bulmuştur. Bu durum, 

dönemin Sırp siyasi elitinin merkeziyetçi yönetim anlayışı ve demografik politikalarıyla 



19 
 

şekillenmiştir. Örneğin, Makedonyalı Slavlar ‘‘Güney Sırpları’’ olarak sınıflandırılmış, 

Bosnalı Müslümanların etnik kökeni (Sırp veya Hırvat) ise belirsiz bırakılmıştır (Dinç, 2019: 

45). Bu olgu, devletin etnik ve dini yapıyı kontrol altına alma teşebbüslerinin bir göstergesi 

olarak değerlendirilmiştir. SHS Krallığı’nın demografik stratejileri, çok etnikli bir yapıyı 

‘‘üçlü egemen millet’’ (Sırp-Hırvat-Sloven) çerçevesinde yeniden tanımlama çabasını ortaya 

koymaktadır. 

 

Tablo 2  

1921 Yılı Etnik Gruplar ve Coğrafi Bölgelere Göre Nüfus Dağılımı  

Etnik Grup-Bölge Nüfus (Bin) Toplam Nüfus Oranı 

Sırp ve Karadağlı 4.705 %39 

Sırbistan 2.657 - 

Karadağ 199 - 

Hırvat 2.889 %23.9 

Hırvatistan-Slavonya 3.260  

Sloven 1.024 %8.5 

Slovenya 1.095  

Bosnalı Müslüman 760 %6.3 

Bosna-Hersek 1.800  

Makedon (Slav) 630 %5.3 

Alman 512 %4.5 

Arnavut 484 %4.7 

Macar 472 %3.9 

Türk-Rumen-İtalyan 980 %4.8 

Toplam 11.985 %100 

Kaynak: Lampe, 1996: 129 

 

Söz konusu nüfus verileri, devletin çok uluslu sosyopolitik kimliğini açıkça ortaya 

koymuştur. Nüfusun %39’unu oluşturan Sırp ve Karadağlılar, siyasi sistemde belirleyici bir 

konumdadır. Hırvatlar (%23,9) ve Slovenler (%8,5) ise bu idari mekanizma içinde ikincil 

bir rol üstlenmiştir. Özellikle dikkat çeken nokta, Bosnalı Müslümanların (%6,3) ve 

Makedonyalı Slavların (%5,3) resmi istatistiklerde ‘‘ayrı bir kimlik’’ olarak tanınmamasıdır. 

Arnavut (%4,7), Alman (%4,5) ve Macar (%3,9) toplulukları gibi diğer gruplar ise sınırlı 



20 
 

temsil hakkına sahiptiler. Bu dağılım, Belgrad merkezli idarenin üçlü millet (Sırp-Hırvat-

Sloven) anlayışını merkeze alarak diğer toplulukları sisteme entegre etme stratejisiyle 

örtüşmektedir. Ancak bu yaklaşım, etnik-dini dengeyi sağlamak yerine, ileride ortaya 

çıkacak sorunların zeminini hazırlamıştır. Nüfus sayımı verilerine ilişkin analiz, yöntemsel 

farklılıkların etnik sınıflandırmalarda belirgin tutarsızlıklar yarattığını ortaya koymaktadır. 

Özellikle Sırp nüfusun %39-43, Arnavut nüfusun ise %3,6-4,7 aralığında değişen oranlarla 

kaydedilmesi (Bora, 2018a: 44; Castellan, 1993: 425-426; Lampe, 1996: 129) resmi 

istatistiklerdeki ayrıştırma kriterlerinin uygulanışındaki farklılıklardan kaynaklanmıştır. 

Arnavut nüfusa ilişkin rakamlardaki %1,1 puanlık fark (484 bin yerine yaklaşık 431 bin kişi), 

bölgesel sayım uygulamalarındaki tutarsızlıkları yansıtmaktadır. Müslüman nüfusun etnik 

dağılımına dair veriler ise özel bir yöntem bilimsel sorun teşkil etmiştir. Resmi kayıtlarda 

‘‘Bosnalı Müslüman’’ kategorisi (%6) ile ‘‘Türk-Rumen-İtalyan’’ birleşik grubundaki 

(%4,8) Müslüman nüfusun ayrıştırılamaması, özellikle Türk nüfusun net olarak tespitini 

olanaksız bir hale getirmiştir. Bu durum, dönemin etnik sınıflandırma politikalarının 

Müslüman kimliğini tek tip olarak ele alma eğiliminden kaynaklanmıştır. Bu bağlamda 

sayım verileri, Türk nüfusuna ilişkin doğrudan veri sunmaktan ziyade dolaylı çıkarımlara 

olanak tanımıştır; bu nedenle kesin rakamlardan çok veri tutarlılığı sorunsalına odaklanmak 

bilimsel açıdan daha sağlam bir yaklaşım olarak değerlendirilebilir. Bahsi geçen çelişkiler 

dönemin ulus-devlet inşa sürecindeki etnik homojenleştirme siyasetiyle ilişkilendirilebilir. 

Nitekim Sırp nüfus oranındaki %4’lük farkın, Karadağlıların ayrı bir kategori olarak 

sayılmasından kaynaklandığı görülmektedir. Benzer şekilde, Makedonyalı Slavların 

‘‘Güney Sırpları’’ olarak kaydedilmesi gibi uygulamalar, etnik sınıflandırmaların siyasi 

motivasyonlarını ortaya koymaktadır. 

 

SHS Krallığı’nın uluslararası arenada tanınırlığı 10 Eylül 1919’da imzalanan Saint-

Germain Antlaşması ile resmiyet kazanmıştır. 4 Haziran 1920’de Trianon Antlaşması’nın 

ardından Voyvodina bölgesi krallığa dahil edilirken, İtalya’ya bırakılan Hırvat ve Sloven 

toprakları söz konusu gruplar arasında derin bir memnuniyetsizlik yaratmıştır (Armaoğlu, 

1994: 147; Bora, 2018a: 44). Bu diplomatik gelişmelerin ışığında Fransa, bölgesel ittifak 

ağını genişletmek amacıyla 7 Eylül 1920’de Belçika, 19 Şubat 1921’de Polonya ve akabinde 

25 Ocak 1924’te Çekoslovakya ile ikili antlaşmalar imzalamıştır (Atabay, 2021: 220). Ancak 

bu diplomatik girişimler, İngiltere ve Amerika Birleşik Devletleri (ABD) ile beklenen iş 

birliği düzeyine ulaşamamıştır. 25 Kasım 1922 tarihinde Chicago Daily Tribune gazetesinde 



21 
 

gündeme getirilen Balkan Antantı önerisi, bölge devletleri arasında istikrarın sağlanması ve 

barışın kurumsallaştırılması amacını taşımaktaydı. Ancak bu girişim, Türkiye’nin ittifak 

dışında bırakılabileceğine dair tartışmalar ile Bulgaristan’ın olumsuz tutumu nedeniyle 

akamete uğramıştır. Söz konusu dönemde Balkanlar’da barış ve iş birliğini tesis etmeye 

yönelik girişimler, taraflar arasındaki güvensizlik ortamı, karşılıklı çıkar çatışmaları ve 

ulusal hedefler arasındaki uyumsuzluk sebebiyle sınırlı kalmış ve kalıcı bir bölgesel ittifak 

inşa edilememiştir (Turan, 2013: 1278). Bahsi geçen dönemde SHS Krallığı, dış politikada 

aktif bir rol üstlenmiştir. Küçük Antant çerçevesinde önce 1920’de Çekoslovakya, ardından 

1921’de Romanya ile savunma amaçlı antlaşmalar imzalanmıştır. 1927 yılında Fransa ile 

varılan ittifak ise bölgesel güvenlik politikalarını desteklemiştir (Jelavich, 2019: 150). Ancak 

ekonomik alanda Almanya’ya bağımlılık artarken, bor ve bakır madenleri gibi stratejik 

kaynakların işletme imtiyazları Fransız sermayeli şirketlere devredilmiştir (Castellan, 1993: 

432). 

 

1920 öncesi SHS Krallığı’nda seçim hakları sınırlıydı; kadınlar İkinci Dünya 

Savaşı’na kadar siyasi haklardan yoksundu, Alman ve Macar kökenliler oy kullanamıyordu 

(Wachtel, 2022: 112). Kasım 1920 seçimlerinde %65 katılım sağlanmış; Demokratik 

Sosyalist Parti (DSS) 94, Sırp Radikalleri 89, Yugoslavya Komünist Partisi (KPJ8) 58, Hırvat 

Köylü Partisi (HSS) 50 sandalye kazanmıştır. DSS ve Sırp Radikalleri koalisyonu, anayasal 

düzeni tesis etmeyi hedeflemiştir (Jelavich, 2019: 160). KPJ, Karadağ’da (%38), 

Makedonya, Kosova ve Sancak’ta (%27), Dalmaçya’da (%16) güçlü bir destek almış; 

Sırbistan’daki %15’lik oyu ise Belgrad ve iç kesimlerdeki yoksul işçilerden gelmiştir 

(Kenar, 2003: 51; Lampe, 1996: 122). Ancak KPJ’nin siyasi etkisi, grev hareketlerinin 

şiddetle bastırılması (Bora, 2018a: 47) ve 3 Ağustos 1921’de alınan, İkinci Dünya Savaşı 

sonuna kadar yürürlükte kalan yasaklama kararıyla ciddi ölçüde sarsılmıştır (Aydın ve Erol, 

2017: 628). Bu gelişmeler, toplumsal gerilimlerin tırmanmasına, sınıfsal ayrışmaların 

derinleşmesine ve merkezi yönetim mekanizmalarına yönelik kitlesel memnuniyetsizliğin 

kurumsallaşmasına zemin hazırlamıştır. 

 
8 KPJ, 1920 seçimlerinde 198.736 oy alarak ülkenin dördüncü büyük siyasi gücü konumuna gelmiştir. 65.000 

parti üyesi ve 208.000 sendikalı işçinin desteğini arkasına alan KPJ, Yugoslav birliğini savunan katı bir siyasi 

çizgi benimserken Hırvat milliyetçiliğini kesin bir dille reddetmiştir. Parti, 1920 Vukovar Kongresi’nde bir 

‘‘Sovyet Yugoslavyası’’ inşa etme hedefini ilan ederek burjuva devletini kapitalist sömürü aracı olarak 

tanımlamıştır (Djilas, 1991: 62-63). 



22 
 

Kral Birinci Petar’ın ölümüyle tahta çıkan Kral Birinci Aleksander, 28 Haziran 

1921’de Vidovdan Anayasası’nı kabul ederek yürürlüğe koymuştur. Anayasa, 223 kabul 

oyuna karşı 35 ret oyuyla onaylanmış; ancak Hırvat, Sloven ve KPJ temsilcilerinin boykotu 

meşruiyet tartışmaları yaratmıştır. Sırp Radikaller, Demokratlar, Bosnalı Müslüman 

temsilciler ve ekonomik çıkarlarını gözeten milletvekillerinin desteğiyle kabul edilen 

anayasa, Sırbistan’daki hukuki düzeni referans almış; Kral’ın orduya liderlik ettiği ve 

başbakanı tayin ettiği merkeziyetçi bir sistemi kurumsallaştırmıştır (Castellan, 1993: 427-

428). ‘‘Skupština’’ meclisi, hükümetin kontrolünde bir idari sistem oluşturmuş; Pasic’in 

Büyük Sırbistan projesi bir Pirus zaferi olarak değerlendirilmiştir (Singleton, 1976: 75). 

1389 Kosova Savaşı’nın sembolizmiyle Sırp ulusal kimliğini canlandırmayı amaçlayan 

Vidovdan Anayasası, temel hak ve özgürlükleri kısıtlayarak otoriter bir yönetim modelinin 

temellerini atmıştır (Graham, 1949: 127). 1925’te SRS (Sırp Radikal Partisi) ile HSS 

arasında kurulan koalisyon, ideolojik farklılıklar nedeniyle 1927 yılında dağılmıştır (Bora, 

2018b: 50; Ülger, 2016: 39). 20 Haziran 1928’de HSS lideri Stjepan Radić’in mecliste 

suikasta uğraması ve hayatını kaybetmesi, Hırvat toplumunda Sırp merkeziyetçi yönetimine 

karşı kitlesel muhalefetin radikalleşmesine yol açmıştır. Bu olay, gizli komitacılık 

faaliyetlerinin de hızlanmasına neden olmuştur (Bora, 2018b: 50). Suikast, Hırvatlar 

nezdinde siyasi hakların sınırlandırılmasına ve ulusal kimliklerin tanınmamasına karşı 

mücadelenin sembolü olmuş; HSS liderliğine Vlatko Maček’in getirilmesi, Hırvat 

siyasetinde yeni bir dönemi başlatmıştır (Castellan, 1993: 429). İlerleyen süreçte ekonomik 

buhranın derinleşmesi ve monarşinin baskıcı politikaları, KPJ’nin halk arasında destek 

bulmasını sağlamıştır (Sander, 2018: 41). SHS Krallığı, çok uluslu yapısıyla birleşik bir 

gelecek arayışını temsil ederken, etnik, dini ve sınıfsal gerilimler bölgesel istikrarsızlığın 

temel dinamiklerini oluşturmuştur. 

 

1919 yılında başlatılan toprak reformu feodal yükümlülükleri ortadan kaldırmış olsa 

da Müslüman ve diğer azınlık grupların mülkiyet haklarında yaşanan hukuksuz uygulamalar 

siyasi krizleri daha da derinleştirmiştir (Jelavich, 2019: 163). SHS Krallığı döneminde 

uygulanan demografik uygulamalar, Müslüman nüfusun Anadolu’ya göçünü teşvik etmiş, 

ancak Osmanlı kültürel mirasının korunması konusunda önemli eksiklikler yaşanmıştır. 

Hırvatistan ve Slovenya’da azınlıklara ait arazilerin Sırp askeri unsurlara tahsis edilmesi, 

bölgedeki etnik gerilimleri arttırmıştır (Castellan, 1993: 431). Macar sosyal bilimci Oszkár 

Jászi’nin çalışmaları, Balkanlar’daki etno-dinsel çeşitlilik ile ulus-devlet modeli arasındaki 



23 
 

temel çelişkiyi ortaya koymuştur. 1925’te kaleme aldığı ‘‘Ulus Fikrinin Çekiciliği’’ ve 

‘‘Yeni Bir Lourdes Nasıl Ortaya Çıkıyor?’’ başlıklı makalelerinde, ulus bilincinin 

dönüşümünü kuramsal temellerle analiz eden Jászi, Birinci Dünya Savaşı’nın ulusal 

sorunları çözmede yetersiz kaldığını savunmuştur. Yugoslavya ve Çekoslovakya örnekleri, 

ulus-devlet paradigmasının etnik kompozisyona sahip toplumların girift yapısını yönetmede 

yetersiz kaldığını açıkça göstermiştir. Özellikle Balkanlar’ın kültürel dokusu göz önüne 

alındığında, katı ulus-devlet politikalarının yapısal çatışma potansiyeli taşıdığını öne 

sürmüştür (Mazower, 2017: 158). Bu perspektif, çok uluslu devletlerin yönetimsel 

zorluklarını anlamak için kavramsal bir çerçeve sunmuştur. 1925 yılında Milletler 

Cemiyeti’nin (MC) öncülüğünde oluşturulmaya çalışılan Balkan Birliği projesi, Yunanistan 

ile Bulgaristan arasındaki sınır anlaşmazlıkları nedeniyle sonuçsuz kalmıştır (Turan, 2013: 

1278). 

 

SHS Krallığı’nın çok uluslu yapısı, Sırp merkeziyetçiliği ile Hırvat-Sloven 

federalizm talepleri arasındaki gerilimler nedeniyle siyasi kırılganlığı derinleştirerek hem iç 

hem dış politikada kalıcı etkiler yaratmıştır. Vidovdan Anayasası’nın merkeziyetçi ve 

otoriter karakteri, azınlık haklarını göz ardı eden politikalarıyla etnik gerilimleri 

tırmandırmış, Radić’in suikastı ise siyasi krizin derinleşmesine yol açmıştır. Uluslararası 

ilişkiler bağlamında, krallığın jeostratejik konumu ve ittifak arayışları bölgesel dengeleri 

etkilemişse de etkili bir diplomatik iş birliği sağlanamamıştır. İç politikada uygulanan toprak 

reformlarındaki adaletsizlikler ve ekonomik bağımlılık, toplumsal memnuniyetsizliği 

beslemiş, bu da İkinci Dünya Savaşı öncesinde Yugoslavya’nın parçalanma sürecine zemin 

hazırlamıştır. SHS Krallığı’nın siyasi yapısı, demografik politikaları ve dış ilişkileri, çok 

uluslu devletlerin karşılaştığı yapısal sorunlara dair önemli bir örnek teşkil etmektedir. Bu 

bağlamda, krallığın uzun vadeli etkileri, etnik milliyetçiliklerin yönetimi ve merkezi 

otoritenin sınırları konusunda tarihsel bir perspektif sunmaktadır. 

 

2.2. SHS Krallığı’ndan Yugoslavya Krallığı’na Geçiş Süreci  

 
 6 Ocak 1929’da Kral Aleksander, SHS Krallığı’nda artan siyasi gerilimleri ve etnik 

çatışmaları sona erdirmek amacıyla olağanüstü bir kararla parlamentoyu feshetmiş ve 

Vidovdan Anayasası’nı askıya almıştır. Bu radikal adımın ardından kral, ülkeyi ‘‘Kraliyet 

Diktatörlüğü’’ adı altında doğrudan yönetmeye başlamıştır (Mazower, 2017: 173). Bu rejim 



24 
 

değişikliği, anayasal düzenin tamamen ortadan kalkmasına ve tüm yetkilerin monarşide 

toplanmasına yol açmıştır. 3 Ekim 1929’da gerçekleştirilen anayasal reformla devletin resmi 

adı ‘‘Yugoslavya Krallığı’’ (Kraljevina Jugoslavija) olarak değiştirilmiş, bu değişiklikle çok 

uluslu yapıyı tek bir kimlik altında birleştirme hedeflenmiştir. Kral Aleksander, ülke 

yönetiminde merkezi otoriteyi güçlendirmek amacıyla Yugoslavya’yı 33 idari bölge ve 9 

banovina (eyalet) sistemine göre yeniden düzenlemiştir. Bu yeni idari yapılanma, özellikle 

Sırp siyasi ve bürokratik elitinin ülke genelindeki hakimiyetini pekiştirmeye yönelik 

olmuştur. Kraliyet diktatörlüğü döneminde, tüm siyasi partiler kapatılmış ve etnik veya dini 

temelli tüm siyasi oluşumlar yasaklanmıştır (Aruçi, 2013: 574; Armaoğlu, 1994: 182). 

Yasama yetkileri tamamen kralın kontrolüne geçmiş, hükümet ve meclisin yetkileri büyük 

ölçüde sınırlandırılmıştır. Banovina sisteminin uygulamaya konulması, Yugoslavya’nın hem 

idari yapısında hem de siyasi dengelerinde kalıcı değişimlere neden olmuştur. Bu dönemde 

atılan adımlar, ilerleyen yıllarda bölgenin toplumsal ve siyasal dinamiklerini derinden 

etkileyecek sonuçlar doğurmuştur (Bora, 2018a: 50). 

 

 Yugoslavya Krallığı’nda uygulamaya konulan idari reformlar, ülkenin etno-dini 

yapısını derinden derinlemesine etkileyen ve uzun vadeli sosyopolitik sonuçlar ortaya 

çıkaran bir dönüşüm sürecini tetiklemiştir. Bosna-Hersek’in dört banlığa bölünmesi, Bosnalı 

Müslümanların hiçbir idari birimde çoğunluk oluşturamamasına ve siyasi temsil 

olanaklarının daralmasına sebep olmuştur. Aynı şekilde Sancak bölgesinin Karadağ’a, 

Kosova’nın Sırbistan’a bağlanması ve Vardar Makedonyası’nın ‘‘Vardarska’’ adıyla 

Hristiyan nüfus lehine yeniden yapılandırılması, Sırp çoğunluğun siyasi hakimiyetini 

pekiştirmeyi amaçlayan bir yönetim anlayışının tezahürüdür. Bu düzenlemeler, Müslüman 

nüfusun siyasi ve toplumsal etkinliğini sistemli biçimde azaltmayı hedeflemiştir (Jelavich, 

2019: 213). Kral Aleksander’ın ‘‘Tek kral, tek millet, tek devlet’’ ilkesi etrafında 

şekillendirdiği otoriter yönetim modeli, parlamenter sistemi tamamen ortadan kaldırmıştır 

(Bora, 2018a: 50). Bu süreçte tüm siyasi partiler ve etnik aidiyet esaslı örgütlenmeler 

yasaklanmış, basın üzerinde sıkı bir denetim rejimi uygulanmıştır. Türkçe yayın yapan 

gazetelerin kapatılması ve temel hakların askıya alınması gibi uygulamalar, özellikle 

Makedonya Türklerini etkilemiştir. Türkiye’nin harf devrimine paralel olarak Latin 

alfabesine geçişinin engellenmesi, eğitim ve kültürel iletişim alanında kısıtlamalar getirmiş 

ve 1936 yılında ikinci bir göç dalgasını tetiklemiştir (Oktay, 2003: 135). Bu dönemde Hırvat 

muhalefetinin önde gelen isimlerinden Ante Pavelić’in İtalya’ya sığınarak Mussolini 



25 
 

rejiminin desteğiyle Ustaşa hareketini örgütlemesi, Yugoslavya’daki etnik gerilimleri daha 

da derinleştirmiştir. KPJ çevrelerinde ‘‘monarşik-faşist’’ olarak nitelendirilen bu rejim 

(Bora, 2018a: 50), Avrupa’da yükselen otoriter yönetimlerle benzerlikler taşımaktaydı. 

Kralın mutlak yetkilerle donatıldığı bu idari yapı, yürütme organını bütünüyle kralın 

denetimine tabi kılmış; ülke yönetiminde merkeziyetçi bir modeli kurumsallaştırmıştır. 

 

 Kral Aleksander, etnik çatışmaların ancak merkezi otoriteye mutlak bağlılıkla 

çözülebileceği düşüncesiyle hareket etmiş ve Sırp-Hırvat gerilimlerini yatıştırmak amacıyla 

Sloven din adamı Anton Korošec’i başbakanlığa atamıştır. Ne var ki bu hamle, Sırp siyasi 

hakimiyetine karşı yasal yollarla mücadele edemeyen muhalif grupların yeraltı faaliyetlerine 

yönelmesine neden olmuştur. Bu dönemde VMRO örgütü Makedonya’daki Slav nüfusun 

haklarını savunurken, Ustaşa hareketi ise Hırvat milliyetçiliğinin radikal kanadını temsil 

etmiştir. Her iki örgüt de yasal siyaset kanallarının tıkanması nedeniyle illegal faaliyetlere 

başvurmak zorunda kalmıştır (Ülger, 2016: 39-40). Kral Aleksander bu gelişmeler 

karşısında giderek artan bir otoriterleşme sürecine girmiş, 1929 yılı itibarıyla yaklaşık 2.400 

siyasi tutuklunun bulunduğu bir baskı rejimi tesis etmiştir (Dinç, 2019: 59). Yönetimin resmi 

söyleminde yurttaşlık temelli üniter bir devlet yapısı kurma hedefi öne çıkarılsa da Hırvatlar, 

Slovenler ve diğer etnik grupların tepkileri, bu politikaların fiilen Sırp egemenliğini 

pekiştirdiğini ortaya koymuştur (Türkeş, 2017: 17). Bu durum, merkezileşme çabalarının 

etnik gerilimleri azaltmak yerine daha da derinleştirdiğini göstermektedir. 

 

 1931 yılında Yugoslavya Krallığı’nda gerçekleştirilen nüfus sayımına göre, ülkenin 

toplam nüfusu 13.984.038 kişi olarak kaydedilmiş, bunun 1.561.966’sını Müslümanlar 

oluşturmuştur. Bu veriler, İslamiyet’in ülkede Ortodoksluk ve Katoliklikten sonra üçüncü 

büyük din konumunda olduğunu göstermektedir. Aynı sayımda, Vardar Banovinası’nda 

353.000 Türk nüfus tespit edilmesi, Osmanlı döneminden kalan Türk varlığının 

Yugoslavya’nın güneyinde önemli bir demografik unsur olarak varlığını sürdürdüğünü 

ortaya koymuştur (Jovanovic, 2002: 42). Yugoslavya’nın uluslararası ilişkiler bağlamında, 

1920’lerden itibaren Fransa ile karşılıklı güven ve siyasi iş birliğine dayalı bir yakınlaşma 

süreci yaşanmıştır. Fransa, Yugoslavya’yı Balkanlar’daki istikrarın temel aktörlerinden biri 

olarak görmüş, iki ülke arasındaki diplomatik ve stratejik bağlar giderek güçlenmiştir. Ne 

var ki, bu ilişkiler 7 Ekim 1934’te yaşanan trajik bir olayla sarsılmıştır (Sediroğlu, 2023: 

209). Yugoslavya Kralı Birinci Aleksander, Fransa ziyareti sırasında Marsilya’da bir Ustaşa 



26 
 

militanı tarafından düzenlenen suikast sonucu hayatını kaybetmiş; aynı saldırıda Fransız 

Dışişleri Bakanı Louis Barthou da öldürülmüştür. Kralın ölümünün ardından, henüz on bir 

yaşında olan veliaht İkinci Petar’ın tahta geçmesi mümkün görülmediğinden, Prens Pavle 

önderliğinde bir naiplik konseyi oluşturulmuştur. Naiplik döneminde iç politikada 

yumuşama politikaları izlenirken, Yugoslavya’nın Balkan Antantı ve Küçük Antant gibi 

bölgesel ittifaklardaki rolü pekiştirilmiş; ülke, Doğu ile Batı arasında bir köprü işlevi 

görmeye devam etmiştir (Castellan, 1993: 430). Ancak suikastın yol açtığı siyasi kriz, 

Yugoslavya’da iç istikrarsızlığı derinleştirmekle kalmamış, Fransa ile olan stratejik iş 

birliğinin de zayıflamasına sebep olmuştur. Bu süreç, iki ülke arasındaki diplomatik 

gerginliği arttırarak bölgesel dengelerde Almanya’nın stratejik üstünlük sağlamasına olanak 

tanımıştır (Beden, 2018: 142). 

 

 Kral Aleksander suikastı, Yugoslavya ve Balkanlar’da önemli bir istikrarsızlık 

dönemini tetiklemiş olsa da 1914’teki Franz Ferdinand suikastı kadar küresel çapta bir yankı 

uyandırmamıştır. Suikastın ardından bölgedeki dengeler değişmiş; Fransa’nın 

Balkanlar’daki nüfuzu azalırken, Almanya’nın bölgesel etkisi giderek artmıştır. Yugoslav 

yönetimi, suikastı Milletler Cemiyeti gündemine taşıyarak İtalya ve Macaristan’ı sorumlu 

tutmuş, ancak bu diplomatik girişimler somut bir sonuç vermemiştir. Özellikle İtalya’nın 

Ustaşa örgütüne verdiği destek ve Macaristan’ın revizyonist toprak talepleri, suikastın arka 

planındaki temel motivasyonlar olarak değerlendirilmiştir. Fransız mahkemeleri, Aix-en-

Provence’da gerçekleştirilen duruşmalarda suikastı Ustaşa ve VMRO militanlarıyla 

ilişkilendirmiş, ancak olayın uluslararası bağlantılarını derinlemesine soruşturmadan 

kaçınmıştır. Bu durum, Milletler Cemiyeti’nin etkinlik krizini bir kez daha gözler önüne 

sermiştir. İronik bir şekilde, suikast Yugoslavya’da geçici bir ulusal birlik ruhunu 

canlandırmış olsa da (Dinç, 2019: 91-93) bu etki uzun vadede kalıcı olamamıştır. Yaşanan 

gelişmeler, Yugoslavya’nın İkinci Dünya Savaşı öncesindeki kırılgan siyasi yapısını daha 

da derinleştirmiş ve etnik gerilimlerin tırmanmasına zemin hazırlamıştır. Krallığın 

merkeziyetçi ve otoriter yönetim anlayışı, ülkenin etno-dinsel çeşitliliğini yönetmekte 

yetersiz kalmış; Sırp egemenliğine dayalı politikalar, federal yapıyı zayıflatarak parçalanma 

sürecini hızlandıran dinamikleri beslemiştir. 

 



27 
 

2.3. Yugoslavya’da Yaşayan Müslüman Toplumun Siyasi, Ekonomik, Sosyal 

ve Kültürel Durumu 

 

Yugoslavya’nın kuruluşu, Balkan Müslümanları için siyasi ve sosyokültürel açıdan 

dönüm noktası teşkil etmiştir. Bu süreçte Türkler, Bosnalı Müslümanlar ve Arnavutlar, yeni 

devletin otoriter yapısı karşısında farklı entegrasyon stratejileri geliştirmiştir. Sancak, 

Kosova ve Vardar Makedonyası’ndaki Müslüman nüfus, Osmanlı döneminden kalma 

toplumsal ve dini kurumlar etrafında homojen bir yapı sergilemiş; bu durum, bölgenin 

sosyopolitik dokusunda Türk varlığının sürekliliğini sağlamıştır. Buna karşılık Bosna-

Hersek’teki Müslüman topluluk, etnik açıdan heterojen bir çevrede şekillenen özgün bir 

kolektif benlik inşa etmiş; Türklüğü daha çok dini ve kültürel bir referans çerçevesi olarak 

benimsemiştir. Makedonya’daki Müslüman nüfus ise Osmanlı millet sisteminin mirasını 

taşıyan toplumsal yapıyı devam ettirmiştir. Bölgede Türklük, salt etnik bir bağlılıktan ibaret 

olmayıp, sosyal statü, siyasi pozisyon ve gündelik pratiklerle inşa edilen çok boyutlu bir 

kimlik formu olarak tezahür etmiştir (Kut, 2005: 229). Bu çeşitlilik, Balkan 

Müslümanlarının ortak aidiyetlerinin tarihsel bağlamla şekillenen dinamik yapısını ortaya 

koymuştur. 

 

Balkanlar’da ‘‘Türklük’’ kavramı, etnik kökenden ziyade dini ve kültürel bir bağlılık 

olarak şekillenmiştir. Bu durum, özellikle Sancak’ta Sırp-Hırvatça konuşan Müslümanlar ile 

Kosova’da Arnavutça konuşan Müslümanlar arasında görülmektedir. Farklı dilleri 

konuşsalar da söz konusu gruplar ortak Osmanlı mirası nedeniyle kendilerini ‘‘Türk’’ 

kimliği etrafında tanımlamışlardır. Etnik Türkler ise bu kimliğin doğal taşıyıcıları olmuştur. 

Bu olgu, bölge Müslümanlarının kolektif hafızasında Osmanlı döneminin sürekliliğini 

yansıtmaktadır. Ancak 19. yüzyıl milliyetçilik yönelimlerinin, Türk toplumu dışındaki 

gruplar nezdinde sınırlı karşılık bulduğu görülmektedir. Sırp milliyetçileri, Bosnalı 

Müslümanları ‘‘Türk’’ olarak tanımlayarak hem tarihsel bir tehdit unsuru hem de iç 

politikada ötekileştirilmesi gereken bir grup olarak konumlandırmış; bu algı, SHS Krallığı 

döneminde uygulanan baskıcı politikaların meşrulaştırılmasında temel bir gerekçe olarak 

kullanılmıştır (Baklacıoğlu, 2010: 229). Balkan Müslümanlarının demografik dağılımı ise 

heterojen bir özellik göstermiştir. Bosna-Hersek ve Sancak’ta Bosnalı Müslümanlar 

çoğunlukta iken, Kosova ve Karadağ’ın güneyinde Arnavutlar ağırlıktadır. Makedonya’da 

Türk nüfus doğuda ve kısmen batıda dağınık yerleşim gösterirken, batıda Arnavutlar, 



28 
 

Torbeşler, Goralılar ve diğer Müslüman gruplar yoğunlaşmıştır. Bahsi geçen çeşitlilik siyasi 

örgütlenmelere de yansımıştır. 1919’da kurulan Cenubi Sırbistan Muhafaza-i Hukuk 

Cemiyeti9, Türkler ve Arnavutlar arasında ortak tarihi ve kültürel aidiyeti vurgulayan geniş 

tabanlı bir hareket oluşturmayı hedeflemişse de pratikte Bosnalı toprak sahipleri ve tüccar 

elitlerinin çıkarlarını koruyan bir yapıya evrilmiştir (Baklacıoğlu, 2010: 322). Cemiyetin 

Osmanlı Türkçesiyle yayımlanan Hak, Hak Yolu ve Mücahede adlı yayınları, Müslüman 

kimliğinin devam ettirilmesinde önemli rol oynamıştır.  

 

1920’de Dr. Mehmet Spaho liderliğinde kurulan Yugoslav Müslümanları Örgütü 

(JMO) ise daha pragmatik bir siyaset izleyerek Bosna’nın özerklik haklarını ve toprak 

reformunu savunmuştur. JMO, 1920 yılı kurucu meclis seçimlerinde 24 milletvekilliği 

kazanarak Müslümanların siyasi temsil gücünü tesis etmiş, ancak merkezi yönetimle 

uzlaşma arayışı zamanla radikal taleplerin yumuşamasına yol açmıştır. Balkan 

Müslümanlarının kimlik inşası süreci, dini bağlılık ile etnik çeşitlilik arasındaki gerilimli 

ilişkiyi yansıtırken, siyasi örgütlenmeler bu çoğulcu yapıyı temsil etmekte zorlanmıştır. 

Bununla birlikte, Osmanlı mirasının ortak tarihsel çerçevesi etrafında şekillenen muhalif 

söylem, Yugoslavya’nın etnik gerilim potansiyeli taşıyan çok katmanlı yapısının ilk 

göstergelerinden biri olarak yorumlanabilir. Bu süreçte Müslüman toplulukların siyasi 

mücadeleleri, bir yandan toplumsal aidiyet unsurlarını muhafaza etme çabası, diğer yandan 

yeni ulus-devlet düzenine uyum sağlama ikilemi arasında şekillenmiştir. Özellikle agrar 

reformu ve eğitim politikaları gibi alanlarda yaşanan gerilimler, Müslüman elitler ile Sırp 

merkezi yönetimi arasındaki güven sorununu derinleştirmiştir. Bölgedeki Türk kimliğinin 

bu çok boyutlu yapısı, günümüz Balkan siyasetinde etkisini sürdüren tarihsel bir miras olarak 

değerlendirilmiştir (Popović, 1995: 237). 1920’de Üsküp merkezli olarak kurulan Sosyalist 

İşçi Partisi, Marksist ideolojiyi temel alan laik bir oluşum olarak öne çıkmıştır. Parti, 

özellikle Makedonya’da Türkçe yayın yapan Sosyalist Fecri gazetesi aracılığıyla bölgedeki 

Türk ve Arnavut toplulukları arasında sosyalist fikirleri yaygınlaştırmayı hedeflemiştir. 

Gazetenin başyazarı Ferit Bayram, işçi sınıfı ve Müslüman topluluklar arasında siyasi bilinç 

oluşturmak için yoğun çaba sarf etmiş, ancak bu girişimler hükümet tarafından gazetenin 

 
9 1919’da kurulan ‘‘Cenubi Sırbistan Muhafaza-i Hukuk Cemiyeti’’, Sırp-Hırvat kaynaklarda ‘‘Džemijet za 

zaštitu prava Južne Srbije’’ olarak anılmıştır. Cemiyet, Bosna, Sancak, Kosova ve Makedonya’daki Müslüman 

nüfusun siyasi, kültürel ve hukuki haklarını korumayı hedeflemiştir (Deliorman, 2011: 64). 



29 
 

kapatılmasıyla kesintiye uğramıştır. Buna rağmen, 1920 seçimlerinde Makedonya’daki Türk 

nüfusunun önemli bir bölümünün Komünist Parti’ye yönelmesinde etkili olmuş ve 

kendisinin milletvekili seçilmesine zemin hazırlamıştır (Seyfullah, 1978: 59-60). Söz 

konusu gelişme, Makedonya’daki Türk toplumu içinde sosyalist düşüncelerin belirli bir 

karşılık bulduğunu göstermesi açısından çarpıcı bir örnektir. Ancak aynı dönemde, 

bölgedeki diğer siyasi hareketlerin aksine Sosyalist İşçi Partisi’nin etkisinin sınırlı kaldığı 

ve özellikle geleneksel Müslüman nüfusunun önemli bir kesimi tarafından kuşkuyla 

karşılandığı da gözlemlenmiştir. 

 

1924’te Pašić hükümetinin çıkardığı geçici yasa, Sırplara ve Karadağlılara yasal 

ayrıcalık tanırken, Müslümanlara yönelik organize şiddet eylemlerini meşrulaştırmıştır. Bu 

yasal düzenlemenin ardından, Kurban Bayramı’nın ilk günü başlayan Çetnik saldırıları on 

binlerce Müslüman’ın hayatını kaybetmesine yol açmış, olaylar 28 Temmuz’da Pašić 

hükümetinin istifasıyla sonuçlanmıştır. Ljubomir Davidović liderliğindeki Sırp Demokratik 

Partisi (DSS) ılımlı bir tutum benimsemesine rağmen, şiddet olaylarının sorumluluğunu 

üstlenmekten kaçınmıştır. Bu süreçte, Cemiyet Partisi milletvekili Nazmi Guriçina’nın 

Çetnikler tarafından öldürülmesi ve Hak gazetesinin kapatılması gibi gelişmeler, Müslüman 

toplum üzerindeki baskıyı daha da arttırmıştır (Ardıcı, 1991: 18). Şiddet olayları Bosna’dan 

Kosova’ya (Mitroviça ve Priştine) yayılmış ve Müslüman nüfus Türkiye’ye göçe 

zorlanmıştır. 1908-1923 döneminde Balkan Savaşları, Birinci Dünya Savaşı ve SHS 

Krallığı’nın otoriter uygulamaları nedeniyle Makedonya’dan yaklaşık 300.000 kişi 

Türkiye’ye göç etmiştir (Çayırlı, 2017: 317). Bahsi geçen kitlesel göç hareketi, bölgedeki 

demografik dengeleri de derinden etkilemiştir. Dönemin önde gelen Sırp tarihçisi Vladan 

Jovanović, Türk ve diğer Müslüman toplulukları ‘‘Krallığın temelini sarsan mayınlar’’ 

olarak nitelendirmiş; Çetnik çevrelerde bu grupların, devletin varlığına yönelik asli tehdit 

olarak algılanması gerektiğini ısrarla savunmuştur (Jovanovic, 2002: 114). Aşırı Sırp 

milliyetçileri, Müslüman nüfusu yalnızca kültürel bir tehdit olarak değil, aynı zamanda 

potansiyel bir siyasi tehlike olarak da görmüştür. Bu durum, Müslümanların sistemli bir 

şekilde toplumsal hedef haline getirilmesine zemin hazırlamıştır. Osmanlı’nın Balkanlar’dan 

çekilmesinin ardından bölgede kalan Türkler ve diğer Müslüman topluluklar, yeni ulus-

devletlerin dominant grupları tarafından ötekileştirmeye tabi tutulmuştur. Etnik ve dini 

temelli ayrımcı politikalar, bahsi geçen grupların siyasi, ekonomik ve kültürel varlıklarını 

tehlikeye atmıştır. Zorunlu asimilasyon politikalarının Müslüman nüfus üzerinde yarattığı 



30 
 

demografik çözülme ve kolektif travmalar, geri dönüşü mümkün olmayan kitlesel göç 

hareketlerine yol açmıştır (Bozkurt, 2010: 57). 

 

 1924 yılında Üsküp’te kurulan Kral Aleksander Büyük Medresesi, eğitim politikaları 

bağlamında Türkçe eğitim vaadiyle açılmış olmasına karşın, uygulamada Sırpça eğitim 

sistemini benimsemiş ve müfredatında dini eğitime yer vermemiştir. Bu durum, Müslüman 

toplumda kültürel aidiyetlerin bilinçli olarak yok sayıldığı yönünde güçlü bir algı 

oluşturmuştur (Kaya, 2008: 123). Üsküp ulemasının Krallık Eğitim Bakanlığı’na yaptığı 

itirazlar sonuçsuz kalırken, Sırp yönetiminin eğitimi açık bir kimlik dönüşümünü teşvik eden 

bir araç olarak kullandığı ve Sırpçayı zorunlu eğitim dili haline getirdiği görülmüştür 

(Poulton, 1995: 33). Bu dönemde Sırp okullarının müfredatı, eğitim faaliyetlerini Sırp ulusal 

bilincinin yerleştirilmesini amaçlayan bir araca dönüştürmüştür. Özellikle ‘‘Sırp Tarihi’’ 

dersi aracılığıyla milliyetçi ideoloji aktarılmış; bu süreç öğrenciler üzerinde ideolojik 

yönlendirme ve psikolojik baskı unsurları barındırmıştır. 1923-1924 yıllarında 

Makedonya’da Türkçe eğitim veren okul bulunmazken, 1926-1927’de yaklaşık 90 ilkokulun 

Türkçe eğitim vermeye başladığı, ancak Türk öğretmen oranının %6,4’te kaldığı 

kaydedilmiştir. 1929’da Türkçe eğitim veren okul sayısı 59’a gerilemiştir. 1931’de Vardar 

Banovinası’nda okuma-yazma bilmeyenlerin oranı ise %70’e ulaşmıştır. Bu önemli sorunu 

çözüme kavuşturmak amacıyla ‘‘Analfabe okuma-yazma seminerleri’’ düzenlenmiştir 

(Lutviyi, 2022: 156). Ancak söz konusu çabalar, özellikle Türk toplumuna yönelik kültürel 

ve dilsel kısıtlamaları bertaraf etmekte yetersiz kalmıştır. Nitekim Latin harfli Türk 

alfabesinin yasaklanması, Türk nüfusun Osmanlı Türkçesi kullanmayı sürdürmesine neden 

olmuş; bu durum kültürel sürekliliğin korunmasına katkı sağlamıştır. Uygulanan bu 

politikalar, Makedonya Türklerinin eğitim haklarının sistemli biçimde sınırlandırılması 

olarak değerlendirilebilir. 

 

 8 Şubat 1925 tarihinde gerçekleştirilen genel seçimlerde, Müslüman toplumun siyasi 

temsilinde önemli bir kırılma noktası oluşturmuştur. Cemiyet Partisi’nin bağımsız seçim 

stratejisi, Çetnik gruplarının Müslüman seçmenlerin oy kullanmasını sistematik biçimde 

engellemesi sonucu başarısızlığa uğramış ve parti sadece 4.680 oy alarak parlamentoda 

temsil hakkı kazanamamıştır. Buna karşılık Radikal Parti’nin %33,4 oy oranıyla 163 

milletvekilliği kazanması, siyasi arenada Müslüman temsilinin daha da marjinalleşmesine 

yol açmıştır (Lutviyi, 2022: 60-63). Cemiyet Partisi’nin amacına ulaşamamasında, Arnavut 



31 
 

ve Türk grupları arasındaki iç çekişmeler ile örgütsel yapının yetersizliği belirleyici rol 

oynamıştır. Agrar reformu sürecinde Müslüman mülk sahiplerinden, kamulaştırılan 

arazilerin iade edilmesi konusunda Pašić hükümetine destek sözü veren milletvekilleri, 

toplum nezdinde bir memnuniyetsizliğe neden olmuştur.  

 

Tablo 3 

Cemiyet ve JMO Partilerinin SHS Krallığı Seçimlerinde Aldığı Oylar (1920-1927) 

Yıl Parti Oy Sayısı Toplam 

Yüzde 

Koltuk 

Sayısı 

1920 Cemiyet 30.029 1.9 8 

1920 JMO 110.895 6.9 24 

1923 Cemiyet 71.453 3.3 14 

1923 JMO 122.494 5.6 18 

1925 JMO 132.296 5.4 15 

1927 JMO 132.326 5.7 18 

Kaynak: Sugar, 1974: 215-224 

 

JMO, 1920-1927 döneminde oylarını %5-7 aralığında tutmayı başarmış ancak Müslüman 

kimliğine dayalı siyasetin etkinliği giderek azalmıştır (Sugar, 1974: 215-224). 1920-1927 

yılları arasında, Müslüman nüfusun siyasi temsilinin oldukça sınırlı kaldığı görülmüştür. 

Cemiyet ve JMO’nun toplam oylarının %10’u bile aşamamış olması, dönemin baskın politik 

atmosferiyle açıklanabilir. Özellikle tek parti hegemonyasının güçlendiği bu yıllarda, dini 

kimliklerin siyasete yansıması planlı bir şekilde engellenmiştir. Özellikle 1927’de JMO’nun 

oylarını artıramaması (%5,7) da Müslüman kimliğine dayalı politikanın toplumsal destek ve 

etkisinin giderek zayıfladığını ortaya koymuştur. 

 

Bu dönemde Türkiye’de uygulanan Atatürk reformlarının Balkan Müslümanları 

üzerinde derin etkileri olmuştur. 1927’de Cemaleddin Çavuşeviç Efendi10’nin Ankara 

 
10 Cemaleddin Çavuşeviç Efendi (1870-1938), Bosanska Krupa doğumlu bir İslam alimi ve hukukçudur. 

İstanbul’da tamamladığı eğitiminin ardından 1914’te Bosna-Hersek Reisü’l-Uleması seçildi. Modernist 

yaklaşımlarıyla tanınan Çavuşeviç, 1920’lerde şapka giymenin dini açıdan sakıncasız olduğuna dair fetvalar 

yayınlamıştır. 1930’da Yugoslavya’nın merkeziyetçi din politikalarını protesto ederek görevinden istifa etmiştir 

(Deliorman, 2011: 94-95). 



32 
 

ziyareti, modernleşme reformlarının bölgedeki Müslüman entelijansiya arasında yoğun 

şekilde tartışılmasına vesile olmuştur. 1928’de kurulan Reforma teşkilatı, bu etkiyle 

geleneksel İslami yapıları modernleştirmeyi hedeflemiş ancak muhafazakar ulemanın sert 

direnişiyle karşılaşmıştır (Baklacıoğlu, 2010: 287). Balkanlar’da bir diğer Türk nüfusu ise 

Bulgaristan’da yaşamaktaydı. Bulgaristan’da 1928 yılında Turan gençlik hareketi, Kemalist 

milliyetçilikten ilham alarak laik bir Türk kimliği inşa etmeye çalışmış olsa da dini liderlerin 

nüfuzu ve okuryazarlık oranlarının düşüklüğü nedeniyle sınırlı bir etki yaratabilmiştir. 

Sonuç olarak, geleneksel ümmetçi anlayışın aksine milli kimlik vurgusu yapan bu hareket, 

beklenen kitlesel dönüşümü gerçekleştirememiştir (Höpken, 1997: 61-62) Türkiye’de 

gerçekleştirilen Harf Devrimi’nden sonra Bulgaristan’da yaşayan Türkler de Latin 

alfabesiyle tanışmışlardır (Şimşir, 2012: 144). Bu bağlamda, kültürel ve dilsel bir değişim 

sürecine giren Bulgaristan Türkleri, aynı zamanda Türk kimliğinin modernleşmesi açısından 

önemli bir adım atmış ve bu gelişme, toplumsal benlikleri yeniden şekillendirme çabası 

olarak değerlendirilmiştir. Türkiye’de Atatürk tarafından gerçekleştirilen devrimler, 

Balkanlar’da yaşayan Türk ve diğer Müslüman toplulukların, milli ve dini kimliklerine 

ilişkin algılarında kayda değer bir farklılaşmaya neden olmuş ve toplumun düşünce yapısı 

ve sosyokültürel eğilimlerinde açık bir değişim süreci başlatmıştır (Baklacıoğlu, 2010: 391). 

 

1930 yılında kabul edilen ‘‘İslam Dini Birliği Kanunu’’, Müslüman dini kurumlarını 

Belgrad merkezli tek çatı altında toplayarak devlet kontrolünü arttırmayı amaçlamış, bu 

süreç Çavuşeviç Efendi’nin istifasına ve Sırp yanlısı İbrahim Maglayliç’in Reisü’l-Ulema 

olarak atanmasına yol açmıştır. Müslüman okullarında Sırpça eğitimin zorunlu hale 

getirilmesi ve Sırp milli sembollerinin dayatılması, asimilasyon politikalarının bir parçasını 

oluşturmuştur (İzzetbegovic, 2003: 17). 1935’te Makedonya’da yaşayan Müslümanların 

soyadlarına ‘‘-iç’’ ekinin eklenmesi zorunluluğu ise Sırplaştırma çabalarının diğer bir 

boyutunu teşkil etmiştir (Mazower, 2001: 148). Yugoslavya’daki Müslüman topluluklar, 

giderek sertleşen devlet politikaları ve Sırp kültürel normlarını merkeze alan, resmi 

prosedürlerle çelişen uygulamalar karşısında endişe duymuştur. Bu olumsuz koşullar, genç 

nesil arasında farklı ideolojik eğilimlerin ve örgütlü yapıların doğuşuna zemin hazırlamıştır. 

Belgrad Üniversitesi’ndeki öğrenciler arasında, Atatürkçü düşünceyi benimseyen ve Türk 

milliyetçiliğine bağlı bir grup da bu sürecin doğal sonucu olarak şekillenmiştir. Türkçeyi 

anadil olarak konuşan gençler, bugün Balkanlar’da yaşayan Türklerin kaderinin Birinci 

Balkan Savaşı’nda belirlendiğini ve Osmanlı İmparatorluğu’nun ardından Türkiye 



33 
 

Cumhuriyeti’nin artık Balkanlara geri dönemeyeceğini kabul etmişlerdir. Bu nedenle, Türk 

toplumu, ulusal kimliklerini muhafaza etmek için diğer siyasi akımlardan ve ideolojilerden 

uzak durmayı tercih etmek zorunda kalmıştır (Deliorman, 2011: 75).  

 

1938’de Üsküp’te kurulan ‘‘Yardım Cemiyeti11’’, Türk gençleri arasında sosyal 

dayanışmayı pekiştirmek amacıyla edebiyat ve sanat faaliyetlerine ağırlık vermiştir. Mehmet 

Akif Ersoy, Ziya Gökalp ve Yahya Kemal Beyatlı gibi Türk entelektüellerinin eserleri, 

cemiyet üyeleri arasında yaygın biçimde okunarak milli bilincin canlı tutulmasına katkı 

sağlamıştır. Merhamet, Şefkat ve Yardım gibi sivil toplum kuruluşları (STK) da Müslüman-

Türk kimliğinin kuşaklar arası aktarımında önemli roller üstlenmiştir (Kaya, 2001: 10-11). 

Cemiyet üyeleri, haftalık toplantılarda bir araya gelerek yazılı metinler ve şiirler üzerinde 

gerçekleştirdikleri açık oturumlar aracılığıyla hem kültürel birikimlerini paylaşmış hem de 

entelektüel tartışmalarla düşünsel derinlik kazanmışlardır (Yücelden, 1976: 1096). SHS 

Krallığı döneminde Müslüman topluluklar, siyasi baskılar, ekonomik sıkıntılar ve 

asimilasyon politikalarıyla mücadele etmek zorunda kalmıştır. JMO ve Cemiyet Partisi gibi 

oluşumlar, Müslüman haklarını korumaya çalışsa da otoriter rejim ve etnik gerilimler bu 

çabaların etkisini sınırlandırmıştır. Eğitimdeki Sırpçalaştırma politikaları ve toprak 

reformları, pek çok Müslüman’ı göçe zorlarken, aidiyet tartışmaları modernleşmeci ve 

gelenekçi kanatlar arasında gerilimlere yol açmıştır. Buna rağmen Türk toplumu, kültürel 

dernekler, yayınlar ve dini kurumlar aracılığıyla kolektif benliğini korumayı başarmış, 

Balkanlar’ın çok kimlikli yapısı içinde varlığını sürdürmüştür. 

 

2.4. SHS Krallığı’ndan Yugoslavya Krallığı’na: Türkiye ile Diplomatik 

İlişkilerin Dönüşümü (1918-1941) 

 
    Balkanlar, Osmanlı İmparatorluğu’nun toprak kaybetmeye başladığı ilk bölge olması 

nedeniyle hem imparatorluğun uluslararası prestijinin sarsılmasında hem de bölgedeki 

siyasi, etnik ve sosyokültürel dengelerin köklü bir değişime uğramasında belirleyici rol 

oynamıştır. Yaşanan kayıplar, yalnızca askeri zayıflamayla sınırlı kalmamış; idari, iktisadi 

ve toplumsal yapıları da derinden etkilemiştir. Özellikle imparatorluğun son dönemlerinde 

Balkanlar’daki demografik ve kültürel dönüşümler, devlet yöneticileri arasında giderek artan 

 
11 Resmi adı ‘‘Humano Kulturno Prosvetno Društvo-Yardım’’ (İnsaniyetperver Kültür Eğitim Yardım Cemiyeti) 

olan kuruluş, kaynaklarda kısaca ‘‘Yardım Cemiyeti’’ olarak tanımlanmıştır (Yücelden, 1976: 1096). 



34 
 

bir tedirginlik ve hoşnutsuzluk yaratmıştır. Bu durum, başta İttihatçı kadrolar olmak üzere 

Osmanlı yöneticilerinin zihninde devletin varlığını tehdit eden bir unsur olarak yer etmiş ve 

stratejik tercihlerini şekillendiren temel faktörlerden biri hâline gelmiştir. Nitekim sürecin 

doğurduğu siyasal refleksler, imparatorluğun bölgeyle olan tarihi bağlarını kademeli olarak 

zayıflatan politikaları beraberinde getirmiştir. Cumhuriyet’in kuruluş döneminde ise bu 

politik tutum, Osmanlı mirasından bilinçli bir uzaklaşma biçiminde kurumsallaşmış ve yeni 

rejimin ideolojik temellerinin inşasında etkili olmuştur (Todorova, 2020: 110). 

 

 Osmanlı İmparatorluğu’nun İttifak Devletleri safında savaşa girmesi, Sırbistan’daki 

Müslüman nüfusa yönelik baskıları şiddetlendirmiştir. Sırp makamları, Müslümanlara ait 

taşınır mallara el koyma ve hayvanları müsadere etme gibi uygulamalara başvururken, firari 

Sırp askerlerin iadesi talepleri diplomatik gerilimi tırmandırmıştır 1915’te artan şiddet 

olayları karşısında Osmanlı yönetimi, sınırları içindeki Sırp kökenli vatandaşları sınır dışı 

etmeyi değerlendirmiştir. Gerilim, Sırp polisinin Osmanlı konsolosluklarına baskın 

düzenleyerek diplomatik evraklara el koymasıyla daha da artmıştır. Osmanlı Hariciyesi bu 

eylemi uluslararası hukuk ihlali olarak nitelendirerek misilleme hakkını saklı tutarken, ABD 

temsilcileri Osmanlı’nın olası misillemelerinin uluslararası hukuka aykırı olacağı yönünde 

uyarıda bulunmuştur. Ekonomik cephede ise Osmanlı’nın ticari kısıtlamalarına karşılık, 19 

Temmuz 1916’da Belçika yönetimi, Sırbistan ve Karadağ adına Osmanlı’ya nakit ödemeleri 

durdurma kararı almıştır. Sırbistan’ın zorla askere alma ve kamulaştırma politikalarına karşı 

Osmanlı, diplomatik ve güvenlik temelli önlemlerle cevap vermiştir (Gölen ve Temizer, 

2016: 526-529). Lozan Konferansı’nda SHS Krallığı temsilcileri tüm oturumlara katılmakla 

birlikte antlaşma metnini onaylamamıştır. 1924’te SHS hükümetinin Lozan’ı tanımama 

politikası sürerken, gayri resmi diplomatik temaslar devam etmiştir Türkiye, Osmanlı’dan 

devralınan borçların SHS payının (%5,25 oranında 5.435.597 Türk lirası) ödenmesini talep 

ettiyse de mutabakat sağlanamamıştır. Bu durum, teknik olarak iki ülke arasında savaş 

halinin devamı anlamına gelmekteydi. 18 Nisan 1924’te kısmi ödeme kabulüyle sınırlı 

uzlaşma sağlanmış; aynı yıl, Tahir Lütfü Tokay’ın Belgrad’a konsolos olarak atanması 

(Aralık 1924-Mayıs 1925) ilişkilerde geçici bir yumuşamaya işaret etse de borç meselesi 

çözümsüz kalmıştır. Uluslararası hukuk açısından bu süreç, tarafların resmi barışı tesis 

edemediğini ve hukuki çatışma durumunun devam ettiğini göstermektedir (Özgiray, 1999: 

12; Sediroğlu, 2023: 202-203). 

 



35 
 

 22 Ocak 1923’te Bursa’da yaptığı konuşmada Mustafa Kemal Atatürk, SHS 

Krallığı’nın Balkan siyasetindeki stratejik konumuna dikkat çekmiştir. Sırpların Avusturya-

Macaristan İmparatorluğu’na karşı gösterdikleri direnişin ve ulusal kimliklerini koruma 

azminin, SHS Krallığı’nın kuruluşunda belirleyici rol oynadığını vurgulamıştır. Bu 

söyleminde, küçük bir etnik grubun siyasi iradeyle nasıl büyük bir devlete dönüşebileceğine 

dair tarihsel bir örnek sunmuştur (Arsan vd., 1997: 73-74). Bu dönemde SHS Krallığı’ndaki 

Türk nüfus, Osmanlı’dan miras kalan dini ve kültürel kurumlar etrafında örgütlenmiştir. 

Ancak 1924’te Üsküp’te kurulan Kral Aleksander Medresesi’nde Sırpça eğitimin zorunlu 

hale getirilmesi, Türk toplumunda kültürel asimilasyon endişelerini tetiklemiştir. Bu 

politika, yerel kimlikler üzerinde merkeziyetçi bir baskı aracı olmuştur (Kaya, 2008: 123). 

Türkiye-SHS Krallığı diplomatik temasları, 1925 yılında önemli bir dönüm noktasına 

ulaşmıştır. 28 Ekim 1925’te Ankara’da Tevfik Kâmil Bey ile Trajan Jivkovic arasında 

imzalanan ‘‘Barış ve Dostluk Antlaşması’’, iki ülke arasındaki siyasi ve diplomatik 

ilişkilerin çerçevesini belirlemiştir. Bu antlaşma 31 Aralık 1925’te TBMM tarafından 

onaylanmış ve İsmet İnönü’nün Türkiye’nin Balkan devleti kimliğini vurgulayan 

konuşmasıyla önem kazanmıştır (Soysal, 2000: 220; Güveloğlu, 2009: 197-198). Diplomatik 

ilişkilerin kurumsallaşması sürecinde 1926’da Yusuf Hikmet Bayur, SHS Krallığı’na 

büyükelçi olarak atanmış ve 18 Ocak’ta güven mektubunu sunmuştur. Bu bağlamda Tihomir 

Popović 18 Haziran 1926’da Ankara’da elçi olarak göreve başlarken, Y. Taditch 1927 

sonuna kadar bu görevi sürdürmüştür (Sediroğlu, 2023: 204-205). Bu diplomatik gelişmelere 

rağmen, Balkan Savaşları sonrasında SHS Krallığı’nda kalan Müslüman nüfusun mülkiyet 

hakları temel bir sorun olarak varlığını korumuştur. Türk hükümetinin mülklerin tazmin 

edilmesi yönündeki taleplerine rağmen, 1927’ye kadar sadece geçici iyileşmeler 

sağlanabilmiştir. Özellikle Vardar Makedonyası’nda uygulanan tarım reformları, Türk 

nüfusun sahip olduğu arazilerin kamulaştırılarak gayrimüslimlere dağıtılmasına yol açmış 

ve bu durum kitlesel göç hareketlerini tetiklemiştir (Çavuşoğlu, 2006: 140-141). 

 

 1928 yılı, Türkiye ile SHS Krallığı arasındaki ilişkilerde çok yönlü gelişmelere sahne 

olmuştur. Müslüman nüfusun hukuki statüsündeki belirsizlikler ve emlak sorunlarının 

süregelen çözümsüzlüğü, iki ülke arasında güven inşasını zorlaştıran temel engeller olarak 

varlığını devam ettirmiştir. Aynı yıl imzalanan Türkiye-İtalya Dostluk Antlaşması, SHS 

yönetiminde İtalya’nın Balkan politikalarına yönelik endişeleri derinleştirerek bölgesel 

denge arayışlarını etkilemiştir (İvgen, 2007: 63-64). Belgrad’daki Türk Büyükelçiliği ise bu 



36 
 

dönemde ülkedeki komünist faaliyetlere dair kapsamlı raporlar hazırlayarak Dışişleri 

Bakanlığı’nı bilgilendirmiştir. 1929 yılına gelindiğinde söz konusu raporlarda, yasa dışı 

bildiri dağıtımı, gizli örgütlenmelerin deşifre edilmesi ve matbaa makinelerine el konulması 

gibi olayların detayları kayıtlara geçirilmiştir (Malkoç, 2019-2020: 149). Dönemin bir diğer 

önemli gelişmesi, tımar arazilerinin Hristiyan köylülere tahsis edilmesiyle Müslümanların 

mülkiyet haklarının fiilen ortadan kalkması olmuştur. Bu durum ikili müzakerelerde ciddi 

bir tıkanma noktası oluşturmuştur. Diplomatik gerilim, SHS’nin Büyükelçi Taditch’i 

görevden alması ve yeni elçi atamayı geciktirmesiyle daha da artmıştır. Ancak 1930’da 

Ljuba Nesthitch’in Ankara’ya büyükelçi olarak atanması ilişkilerde yeni bir dönemi 

başlatmıştır. Nesthitch’in Sofya’daki elçilik deneyimleri ve arabulucu kimliği, iki ülke 

arasındaki kırgınlıkların aşılmasında ve iş birliği temelli yeni bir dönemin başlatılmasında 

belirleyici rol oynamıştır. Bu süreç, Türkiye-Yugoslavya ilişkilerinin hem iç politik 

dinamiklerden hem de bölgesel güç dengelerinden nasıl etkilendiğini ortaya koyan çok 

katmanlı bir yapı sergilemektedir. Mülkiyet sorunları, ideolojik mücadeleler ve diplomatik 

atamalar gibi farklı boyutlardaki gelişmeler, ilişkilerin inişli çıkışlı seyrini şekillendiren 

unsurlar olarak öne çıkmıştır. 

 

 1930 yılında Ljuba Nesthitch’in Ankara’ya büyükelçi olarak atanması, iki ülke 

arasındaki diplomatik gerginliklerin azalmasında önemli bir dönüm noktası olmuştur 

(Özgiray, 1999: 13). Bu olumlu atmosfer, 25 Ekim 1931’de Atatürk’ün Balkan 

Konferansı’nda yaptığı ve bölgesel dayanışmayı vurgulayan konuşmayla daha da 

pekişmiştir (Muhtaroğlu, 2019: 69). İki ülke arasındaki ekonomik iş birliği, 14 Nisan 

1932’de imzalanan ‘‘Afyon Antlaşması’’ ile resmi bir nitelik kazanmıştır. Bu anlaşma 

İstanbul’da Afyon Merkez Bürosu’nun kurulmasını öngörerek ticari ilişkileri düzenlemiştir 

(İvgen, 2007: 64). 4-5 Ekim 1933’te Kral Aleksander’ın İstanbul ziyareti ve Atatürk’le 

Dolmabahçe Sarayı’nda gerçekleştirdiği görüşmeler, ikili ilişkilerde yeni bir evre 

başlatmıştır (Cumhuriyet, 5 Ekim 1933: 1; Sediroğlu, 2023: 206). Bu diplomatik temasların 

hemen ardından 27 Kasım 1933’te Belgrad’da imzalanan ‘‘Dostluk, Ademi Tecavüz, Adli 

Tesviye, Hakem ve Uzlaşma Muahedesi’’ ve 28 Kasım’da Ankara’da kabul edilen ‘‘Agrar 

Antlaşması’’, Yugoslavya’nın Müslümanların taşınmaz malları için 476.520 Türk lirası 

tazminat ödemeyi kabul etmesiyle sonuçlanmıştır (Çavuşoğlu, 2006: 140-141). Hukuki 

alandaki dayanışma, 1934 yılında imzalanan ‘‘Suçluların İadesi Antlaşması’’ ve ‘‘Adli, 

Medeni ve Ticari İlişkilere Dair Antlaşma’’ ile daha da derinleşmiştir (Öksüz, 1996: 104). 



37 
 

 Ticari ilişkilerdeki en önemli gelişme, 28 Ekim 1936 tarihinde imzalanan ‘‘Ticaret 

ve Seyrüsefer Antlaşması’’ olmuştur. Söz konusu antlaşma, Türkiye’ye en ayrıcalıklı ülke 

statüsünü tanırken, Yugoslavya’nın Türkiye’den yapacağı ithalatta kontenjan uygulamasını 

sürdürmesine rağmen, Türkiye’nin Yugoslavya’ya ihracatında herhangi bir kısıtlama 

öngörmemiştir (Köksal, 2004: 27). Bu dönemde Türkiye’nin Balkan politikası, bölgedeki 

istikrarın korunmasına yönelik ortak çıkarlar temelinde şekillenmiştir. Ancak bu yaklaşım, 

İtalyan yetkililer tarafından Fransa’nın nüfuz alanına girme çabası olarak yorumlanmıştır 

(İvgen, 2007: 64). Atatürk’ün 10 Kasım 1938’de vefat etmesinin ardından Türkiye’nin 

Balkan politikalarında gözlemlenen pasifleşme, Yugoslavya’daki Türk nüfusun karşılaştığı 

asimilasyon uygulamalarına karşı etkili bir tepki geliştirilmesini engellemiştir. 1939-1941 

yılları arasında İkinci Dünya Savaşı’nın yarattığı istikrarsızlık ortamı, bölgedeki Türk 

nüfusun göç etme baskılarını daha da arttırmıştır (Köksal, 2004: 27). SHS Krallığı’ndan 

Yugoslavya Krallığı’na geçiş sürecinde yaşanan bu gelişmeler, iki ülke ilişkilerinde hem iş 

birliği hem de gerilim dönemlerinin bir arada var olduğu karmaşık bir durumu gözler önüne 

sermiştir. Müslüman nüfusun mülkiyet hakları meselesi ve asimilasyon politikaları 

ilişkilerde sürekli bir sorun alanı oluştururken, iki devlet arasında imzalanan antlaşmalar, 

dönemin en önemli diplomatik kazanımları olarak kayıtlara geçmiştir. 

 

2.5. Bölgesel İşbirliğinden Uluslararası Diplomasiye Balkan Konferansları 

 
    1930’lu yılların Balkan siyasetinde, İtalya’nın yayılmacı politikaları ve Alman 

destekli Bulgar revizyonizmi, bölge devletlerini ortak güvenlik mekanizmaları oluşturmaya 

zorlamıştır (Sediroğlu, 2023: 260). Söz konusu iş birliği gereksinimi, özellikle Almanya’nın 

sosyal, ekonomik ve askeri açıdan desteklediği Trakya Birlikleri aracılığıyla Bulgaristan’ın 

Makedonya ve Kuzey Dobruca üzerindeki genişlemeci taleplerinin artmasıyla ivedi bir 

boyut kazanmıştır (Baklacıoğlu, 2003: 458). Bu dönemde, İtalya’nın Arnavutluk üzerinden 

ekspansiyonist tehditleri karşısında Balkan devletlerinin güvenlik stratejilerini kökten 

değiştirdiği görülmektedir. 

 

Yugoslavya’nın Adriyatik kıyılarındaki savunmasız konumu, bölgesel ortaklık ve 

askeri dayanışmanın gerekliliğini belirgin şekilde gözler önüne sermiştir. Balkan Antantı’nın 

kuruluş felsefesi, bu tehditlere karşı kolektif bir savunma sistemi oluşturmayı hedeflemiştir. 

Antantın temel amacı, Bulgar revizyonizmine ve İtalyan yayılmacılığına karşı Türkiye’nin 



38 
 

de dahil olduğu bölge devletlerinin ortak güvenliğini sağlamaktı (Koçak, 2012: 230). Bu 

çerçevede oluşturulan mekanizma, katılımcı devletlerin hem sınır güvenliğini korumayı hem 

de bölgesel istikrarı sürdürmeyi mümkün kılan bir dayanışma modeli sunmuştur. Konsolide 

savunma stratejisi, tek taraflı müdahalelere karşı daha dirençli bir bölgesel yapı inşa etmeyi 

başarmıştır. Bu süreçte geliştirilen kolektif güvenlik anlayışı, Balkan ülkelerinin 

egemenliklerini korurken eş zamanlı olarak dış tehditlere karşı mukavim bir tutum 

benimsemesini sağlamıştır. 

 

2.5.1. Birinci Balkan Konferansı 

 
    Birinci Balkan Konferansı, 5 Ekim 1930’da Atina’da Türkiye, Yunanistan, 

Yugoslavya, Romanya ve Bulgaristan’ın katılımıyla gerçekleştirilmiştir. Konferansın temel 

hedefi, Balkan devletleri arasında bir ittifak oluşturarak karşılıklı anlaşmazlıkları en aza 

indirip bölgede barış, huzur ve istikrarı güçlendirecek diplomatik bir çerçeve oluşturmaktı 

(Sakin ve Salep, 2012: 22). Bu bağlamda, Balkan ülkelerinin ortak güvenlik çıkarları 

doğrultusunda iş birliği yapması ve özellikle dış tehditlere karşı kolektif bir savunma 

mekanizması oluşturulması amaçlanmıştır. 

 

 Konferansın önemi, tarihsel olarak çatışmalara sahne olan Balkan devletlerinin 

bölgesel dayanışmayı ve barışı tesis etmek amacıyla karşılıklı güven inşasına yönelik ilk 

somut girişimi temsil etmesinde yatmaktadır. Toplantıda, taraflar arasındaki tarihsel ve 

siyasi gerilimlere rağmen ortak bir uzlaşı zemini oluşturulmaya çalışılmıştır. Ancak 

Bulgaristan’ın azınlık politikaları, Yugoslavya Makedonyası’ndaki Bulgar kökenli nüfusa 

yönelik hak ihlali iddiaları ve diğer etnik sorunlar, İtalya’nın yayılmacı talepleriyle 

birleşince görüş ayrılıklarını derinleştirmiştir (Fırat, 2009: 350-351). 

 

 Müzakereler sonucunda, bir sonraki toplantının İstanbul’da düzenlenmesi kararı 

alınmış (Akşin, 1991: 261-262), bu adım bölgesel diyaloğun resmileşmesi açısından kritik 

bir aşama olarak değerlendirilmiştir. İstanbul’un ev sahipliği yapacağı konferans, katılımcı 

devletler arasında daha kapsamlı bir mutabakat sağlanmasına imkân verecek diplomatik bir 

platform olarak öne çıkmıştır. 

 



39 
 

2.5.2. İkinci Balkan Konferansı 

 
    İkinci Balkan Konferansı öncesinde Türk ve Yunan diplomatlar, ikili anlaşmazlıkları 

çözümlemek ve Balkan Antantı’nın oluşumuna zemin hazırlamak amacıyla dış politika 

stratejilerini kısmen uyumlu hale getirmişlerdir. Ancak Bulgaristan’ın revizyonist tutumu ve 

Arnavutluk’un İtalyan siyasi etkisi altında bulunması, diğer Balkan devletlerinin bu iki 

ülkeye karşı ihtiyatlı bir diplomasi izlemesine neden olmuştur. Buna karşılık, Küçük 

Antant’ın üyeleri Romanya ve Yugoslavya, sınır güvenliklerini sağlama kaygısıyla Balkan 

Birliği fikrine aktif destek vermişlerdir (Fırat, 2009: 351). Ne var ki bu birlik girişimi somut 

bir projeye dönüşememiş; Atatürk’ün bölgesel istikrar ve iş birliği için gösterdiği çabalar, 

taraf ülkelerin çıkar çatışmaları ve siyasi engeller nedeniyle beklenen sonucu vermemiştir 

(Gündoğan, 2005: 456). 

 

 Konferans öncesinde Yunan heyet başkanı Aleksandros Papanastasiu, Balkan 

Federasyonu’nun ABD benzeri bir yapıya evrilebileceğini öne sürerek Türk-Yunan 

ilişkilerinin samimiyetini vurgulamıştır. Papanastasiu, Türkiye’nin yalnızca ulusal sınırları 

içinde değil, tüm Balkanlar’daki tarihsel varlığına dikkat çekmiş ve iki ülke arasında stratejik 

ortaklığın önemini belirtmiştir. Balkan Birliği’nin nihai hedefinin, bölgedeki altı devleti 

(Yunanistan, Türkiye, Bulgaristan, Romanya, Yugoslavya ve Arnavutluk) kapsayan 

kapsamlı bir iş birliği mekanizması kurmak olduğu ifade edilmiştir (Sediroğlu, 2023: 248). 

20 Ekim 1931 tarihinde İstanbul’da başlayan İkinci Balkan Konferansı’nda, taraflar 

ekonomik, sosyal, kültürel ve teknolojik iş birliği alanlarında mutabakat sağlamış; azınlık 

meseleleri de gündeme alınarak anlaşmazlıkların çözümüne yönelik adımlar tartışılmıştır. 

Konferansın ikinci oturumu Ankara’da düzenlenmiş ve Atatürk, burada yaptığı konuşmada 

Balkan Birliği’nin kurulmasının önemini şu sözlerle vurgulamıştır: ‘‘Türkiye Cumhuriyeti 

dahil bugünkü Balkan devletleri, Osmanlı İmparatorluğu’nun parçalanmasının bir 

sonucudur. Sizler, geçmişin karmaşık hesaplarını aşarak kardeşlik temelinde bir birlik inşa 

edeceksiniz. Bu topraklarda yaşayan halklar, adları ne olursa olsun, aynı kökenden gelen 

kardeşlerdir.’’ (Sakin ve Salep, 2012: 26-27). 

 

 Konferansa katılan devlet temsilcileri, bu tür toplantıların bölgesel iş birliği ve sınır 

güvenliğine katkı sağlayacağını belirtmişlerdir (Akandere, 2003: 295-297). Atatürk, 

konferans sonrasında Balkanlar’a resmi bir ziyaret planlamış ancak dönemin siyasi koşulları 



40 
 

nedeniyle bu ziyaret gerçekleşmemiştir. Bu durum, bölgedeki siyasi dinamiklerin 

karmaşıklığını ve Türkiye’nin dış politikasının geniş stratejik vizyonunu yansıtmaktadır 

(Gündoğan, 2005: 456). 

 

2.5.3. Üçüncü Balkan Konferansı 

 
    İkinci Balkan Konferansı’nın ardından Bulgaristan’ın genişleme yanlısı politikalarını 

sürdürmesi, Türkiye ile Yunanistan arasında bir yakınlaşma sürecini başlatmıştır. Bu 

dönemde iki ülke, sorunlarını yapıcı diplomasi yöntemleriyle ele almış ve ilişkilerin 

gelişimine katkı sağlayan bir ortam oluşturmuştur. Bulgaristan ise Balkan Antantı’na 

katılmama kararını, azınlık sorunlarını ikili antlaşmalarla çözme stratejisiyle 

gerekçelendirmiş; bu yaklaşımın ardında bölgesel çıkarlarını koruma ve komşularıyla 

ilişkilerinde inisiyatifi elinde tutma amacı yatmıştır (Barlas, 1997: 363). Bulgaristan’ın bu 

tutumu, Balkan Antantı’na katılmayacağının ilk işareti olarak değerlendirilmiştir (Sakin ve 

Salep, 2012: 29). 22-26 Ekim tarihleri arasında Bükreş’te düzenlenen Üçüncü Balkan 

Konferansı sırasında Bulgar delegasyonu, yayılmacı politikalarını sürdürerek Romanya’dan 

Dobruca, Yugoslavya’dan Üsküp merkezli Doğu Makedonya ve Yunanistan’dan Batı 

Trakya bölgelerini talep etmiştir (Gündoğan, 2005: 55-56). Bahsi geçen taleplerin 

reddedilmesi üzerine Bulgar heyeti konferansı terk etmiş, bu durum ülkenin bölgesel iş 

birliği süreçlerine katılmama kararlılığını net bir şekilde ortaya koymuştur. Türkiye Dışişleri 

Bakanı Tevfik Rüştü Aras, konuya ilişkin olarak Bulgaristan’ın Antant’a katılım sağlaması 

için Yugoslavya ve Romanya'nın kısmen taviz vermesi gerektiğini ifade etmiştir. Ancak 

Bulgaristan’daki ‘‘Makedonya Komitesi’’ gibi silahlı örgütlerin varlığı ve heyet üyelerinden 

birinin bu örgütle bağlantısı, katılım sürecini engelleyen önemli faktörler olarak belirmiştir 

(Sakin ve Salep, 2012: 30). 

 

 Türk yetkililer, Bulgaristan’ın politikalarını ve İtalya’nın bölgedeki etkisini 

değerlendirerek Bulgar katılımlı bir Balkan Birliği’nin uygulanabilir olmadığı sonucuna 

varmıştır. Bu tespitler ışığında ivedi bir iş birliği projesinin gerekliliği vurgulanmıştır 

(Gündoğan, 2005: 456). Süreç içinde oluşturulan Balkan Ticaret ve Sanayi Odası, Balkan 

İşçi Bürosu gibi kurumsal yapılar, bölgesel entegrasyon açısından önemli adımlar olarak 

kayda geçmiştir (Fırat, 2009: 351). Söz konusu gelişmeler, Balkan Antantı’nın 

imzalanmasına ilişkin önemli bir girişim olarak görülmüştür. 



41 
 

2.5.4. Dördüncü Balkan Konferansı 

 
Bükreş Büyükelçisi Hamdullah Suphi Tanrıöver’in Üçüncü Balkan Konferansı 

sonrasında hazırladığı raporda, Bulgaristan’ın Yugoslavya, Yunanistan ve Romanya’daki 

Bulgar azınlıklarının haklarını siyasi koz olarak kullanarak taviz elde etmeye çalıştığı ve 

Belgrad’da düzenlenecek Dördüncü Konferans’a karşı engelleme politikası izlediği 

belirtilmiştir. Ayrıca söz konusu belgelerde, Selanik toplantısına yönelik beklentilerin 

yetersiz görüldüğü, Türk yetkililerin ise taraflarla sürekli istişare halinde bulunduğu 

vurgulanmıştır (BCA, 30-10.226.524.3).  

 

Türk diplomasisi bu dönemde iki taraftan stratejik hamleler gerçekleştirmiştir: Bir 

yandan İtalya’nın yayılmacı politikalarına karşı ortak güvenlik mekanizmaları geliştirirken 

(Sediroğlu, 2023: 254-255), diğer yandan bölgesel dayanışmayı pekiştirecek ikili 

antlaşmalara imza atmıştır. 14 Eylül 1933’te Türk-Yunan Dostluk Antlaşması imzalanmış, 

bu antlaşma Balkan Antantı’na giden yolda kritik bir adım olarak analiz edilmiştir 

(Gündoğan, 2005: 456). Akabinde 17 Ekim 1933’te Romanya Dışişleri Bakanı 

Titulescu’nun ziyareti sırasında imzalanan ‘‘Dostluk, Saldırmazlık, Hakem ve Uzlaşma 

Antlaşması’’, iki ülke arasındaki güven ilişkisini kurumsallaştırmıştır (Armaoğlu, 2000: 

444-445). Avrupa’da yükselen faşizm tehditleri (Mussolini’nin Akdeniz hedefleri ve Nazi 

Almanyası’nın gelişimi) Balkan ülkelerini stratejik ortaklığa zorlamıştır (Armaoğlu, 2000: 

173-174). Selanik’te gerçekleşen Dördüncü Balkan Konferansı (5-11 Kasım 1933), bölgesel 

dayanışmanın önemini bir kez daha ortaya koymuştur (Sediroğlu, 2023: 256). 

 

Türkiye’nin bu diplomatik atılımları Bulgaristan tarafından tepkiyle karşılanmış, 

Bulgar basını Türkiye aleyhine sistemli bir kampanya başlatmıştır. Bu gerilimli süreçte, 27 

Kasım 1933’te imzalanan Yugoslavya-Türkiye Antlaşması (Turp, 2013: 27), bölgesel 

güvenlik iş birliğini resmileştiren önemli bir adım olarak tarihe geçmiştir. Dışişleri Bakanı 

Tevfik Rüştü Aras’ın Bulgar mevkidaşı Mouchanoff ile yürüttüğü müzakerelerde, 

Bulgaristan’ın Balkan Antantı’na katılımını sağlama çabaları sonuçsuz kalmıştır. Bu 

diplomatik girişimlerin başarısızlığa uğramasında, Bulgaristan’ın Neuilly Antlaşması’yla 

kaybettiği toprakları geri alma arzusunun belirleyici rol oynadığı görülmektedir. Nitekim bu 

tarihsel iddialar, Bulgaristan’ın hem genişlemeci politikalarını beslemiş hem de Balkan 

Antantı’na katılmama kararında kritik bir etken olmuştur (Armaoğlu, 2000: 339). 



42 
 

2.5.5. Balkan Antantı’nın İmzalanması 

 
    9 Şubat 1934’te Atina’da Türkiye, Yugoslavya, Romanya ve Yunanistan temsilcileri 

tarafından imzalanan Balkan Antantı, bölgesel güvenlik tarihinde önemli bir dönüm noktası 

oluşturmuştur. Antlaşmayı Türkiye adına Dışişleri Bakanı Tevfik Rüştü Aras, Yugoslavya 

adına Bogoljub Jevtić, Yunanistan adına Demetre Maximos ve Romanya adına Nicolae 

Titulescu imzalamıştır. Türkiye’de 6 Mart 1934’te TBMM tarafından onaylanan antlaşma, 

12 Mart 1934 tarihinde 2651 sayılı Resmî Gazete’de yayımlanarak yürürlüğe girmiştir. 

Balkan Antantı, üye devletlerin sınır güvenliğini garanti altına almayı ve revizyonist 

devletlere karşı kolektif savunma mekanizması oluşturmayı hedefleyen ilk çok taraflı 

bölgesel savunma paktı olarak tarihe geçmiştir. Bu antlaşma, Balkanlar’da siyasi ve askeri 

istikrarın sağlanmasına yönelik önemli bir adım teşkil etmiş, katılımcı ülkeler arasında güçlü 

bir dayanışma zemini inşa etmiştir (Güveloğlu, 2009: 235). 

 

 1934 yılı, Balkanlar’da önemli siyasi gelişmelere sahne olmuştur. Yugoslavya Kralı 

Aleksander’ın Marsilya’da suikasta uğraması, Türk hükümeti tarafından derin bir 

tedirginlikle karşılanmıştır. Dışişleri Bakanı Tevfik Rüştü Aras, bu trajik olayın ardından 

yaptığı açıklamada, uluslararası barış ve iş birliğinin önemini vurgulayarak şu ifadeleri 

kullanmıştır: ‘‘Şimdi sükûnet içinde önümüzde bizi bekleyen büyük işi düşünmemiz ve 

kahraman kralınız ile Gazi Mustafa Kemal’in başladıkları esere devam etmemiz 

gerekmektedir...’’ (Malkoç, 2019-2020: 147). Bu beyanat, Türkiye’nin bölgesel istikrar 

konusundaki kararlı duruşunu ortaya koymuştur. Balkan Antantı’nın uygulanma sürecinde, 

Başbakan Şükrü Saraçoğlu’nun Genelkurmay Başkanları düzeyinde ortak savunma planı 

hazırlanması önerisi diğer üye devletlerce destek görmemiştir. Ancak Balkan Antantı 

Konseyi, üye ülkelerin her türlü saldırıya karşı ortak hareket etme kararını almıştır (Turp, 

2013: 39). Bu dönemde, antlaşmaya eklenen bir protokolle üye devletlerin sorumlulukları 

netleştirilmiştir. Türkiye, bu süreçte Sovyet Sosyalist Cumhuriyetler Birliği (SSCB) ile 

ilişkilerini dengelemek amacıyla önemli bir diplomatik adım atmış ve SSCB’ye karşı 

herhangi bir askeri operasyona iştirak etmeyeceğini taahhüt eden bir beyanda bulunmuştur 

(Soysal, 2000: 455-466). Bu girişim, Türkiye’nin bölgesel ittifaklar ile komşu ülkelerle 

ilişkilerini dengeleme politikasının bir yansımasıdır. 

 



43 
 

 Yunanistan’ın Balkan Antantı’na yaklaşımı belirgin ihtiyatlar içermiştir. Atina 

yönetimi, antlaşmanın sadece Balkan devletlerinden gelebilecek tehditlere karşı geçerli 

olacağını ve büyük devletlerle çatışma riski doğurmayacağını özellikle vurgulamıştır. Bu 

tutum, Yunan dış politikasının büyük güçlerle ilişkilerde denge sağlama endişelerini 

somutlaştırmaktadır (Soysal, 2000: 455-466). Dönemin bölgesel dinamiklerinde dikkat 

çeken bir diğer gelişme, Yunanistan ve Yugoslavya’nın Küçük Antant ittifakını öngörüye 

dayalı bir manevra alanı olarak kullanma eğilimidir. Bu gelişme Türk diplomasisinde 

dikkatle izlenmiş ve iki önemli neticeye sebep olmuştur: Bir yandan Türkiye-SSCB 

ilişkilerinde gerginlikler yükselirken, diğer yandan İtalya ile karşılıklı ilişkilerde gerileme 

yaşanmıştır (Özgiray, 1999: 12). 10-13 Mayıs 1935’te Bükreş’te toplanan Balkan Antantı 

Daimi Konseyi, Romanya Dışişleri Bakanı Nicolae Titulescu’nun başkanlığında 

Avrupa’daki siyasi gelişmeleri, bölgesel ilişkileri ve ekonomik iş birliği imkanlarını ele 

almıştır. Ancak aynı yıl İtalya’nın Habeşistan’a yönelik saldırısı, Antant üyeleri arasında 

derin kaygılara yol açarak İtalyan tehdidine karşı ortak savunma mekanizmaları geliştirme 

gerekliliğini açığa çıkarmıştır (Sediroğlu, 2023: 268-269). 

 

 1936 yılında İtalya’nın On İki Ada’yı silahlandırması, bölgesel güvenlik 

dinamiklerinde önemli bir dönüm noktası oluşturmuştur. Bu girişim, Türkiye’nin ulusal 

güvenlik tehdit algısını pekiştirirken, Ege’deki statükonun sürdürülmesine yönelik güvenlik 

paradigmasını da güçlendirmiştir. Söz konusu gelişme, Türk dış politikasında daha sert 

önlemler alınmasını gerektiren bir süreci başlatmıştır (Koçak, 2012: 233). Netice itibarıyla, 

Türkiye’nin diplomatik girişimleri, Balkanlar’da barışçıl bir ortamın pekişmesine ve batı 

sınırlarının emniyetinin kısmen teminat altına alınmasına katkı sağlamıştır. Balkan Antantı, 

bölgesel dayanışmayı güçlendiren bir platform olarak Türk dış politikasında stratejik bir rol 

oynamıştır (Tekeli ve İlkin, 2013: 50). 

 

2.5.6. Balkan Birliği’nin Zayıflaması ve Antant’ın Dağılması  

 
    1936’da Almanya’nın Balkanlar’daki nüfuzunu artırma çabaları, Macaristan, 

Bulgaristan ve Romanya’da ciddi güvenlik endişelerine yol açmıştır (Armaoğlu, 1994: 340). 

Berlin yönetiminin bölgedeki etki alanını genişletme stratejisi, hem ülkelerin jeopolitik 

konumlarını tehdit etmiş hem de mevcut güç dengesini altüst eden bir faktör olarak 

algılanmıştır. Bu gelişmeler özellikle Romanya’nın Balkan Antantı’na olan bağlılığını 



44 
 

zayıflatmıştır. Bükreş yönetimi, Alman siyasi baskıları karşısında daha ihtiyatlı bir dış 

politika izlemeye yönelmiş ve ulusal çıkarlarını koruma kaygısıyla Antant’tan giderek 

uzaklaşmıştır. Bu tutum değişikliği, örgütün bütünlüğü ve etkinliği açısından önemli bir 

zafiyet oluşturmuştur. Aynı dönemde Yugoslavya’nın Bulgaristan ve İtalya ile imzaladığı 

ikili dostluk antlaşmaları, Yunanistan’da derin kaygılara sebep olmuştur. Atina yönetimi, bu 

diplomatik girişimleri Yugoslavya’nın bölgesel dengeleri kendi lehine değiştirme çabası 

olarak yorumlamış ve özellikle İtalya ile gelişen ilişkilerin Balkan siyasi düzenini tehdit 

edebileceği endişesini taşımıştır (Soysal, 2000: 459). Türkiye ise bu gerilimi yumuşatmak 

ve müttefikleri arasındaki güven ortamını yeniden tesis etmek amacıyla aktif diplomasi 

yürütmüştür. Hem Yugoslavya hem de Yunanistan ile ilişkileri güçlendirme stratejisi izleyen 

Ankara, bölgesel ortaklığın sürdürülebilirliğini sağlamaya çalışmıştır. 

 

 1935-1936 yıllarında İsmet İnönü ve Tevfik Rüştü Aras’ın gerçekleştirdiği kapsamlı 

diplomatik turne (Milano, Moskova, Atina ve Belgrad), Türkiye’nin Balkan Antantı’na 

bağlılığını ve barışçıl dış politika yaklaşımını somutlaştırmıştır. Ancak üye devletlerin sınır 

güvenliğine dair karşılıklı taahhütlerine rağmen, Antant dışı tehditlere karşı ortak savunma 

sistemi oluşturulamaması, örgütün yapısal zayıflığını ortaya koymuştur (Koçak, 2012: 230). 

Ülkelerin ulusal çıkarları ön planda tutması, kolektif güvenlik stratejilerinin geliştirilmesini 

engelleyerek bölgesel dayanışmayı zedelemiştir. 11-13 Mart 1938’de Almanya’nın 

Avusturya’yı ilhakı (Anschluss), Balkan jeopolitiğinde radikal bir dönüşüme yol açmıştır. 

Bu gelişmeyle Almanya’nın Yugoslavya ve diğer Antant üyeleriyle sınır komşusu haline 

gelmesi (Sediroğlu, 2023: 276), Belgrad’ın dış politikasında önemli değişikliklere sebep 

olmuştur. Almanya ve İtalya’nın artan baskısı altında Yugoslavya, Fransa’yla olan 

geleneksel bağlarını gevşeterek tarafsızlık politikasına yönelmiştir (Soysal, 2000: 393). Bu 

süreçte Fransa, bölgesel çıkarlarını muhafaza etmek amacıyla Türkiye’yle koordinasyonunu 

pekiştirme girişimleri izlemiştir. 24 Haziran 1939’da imzalanan ‘‘Türk-Fransız Ortak 

Deklarasyonu’’, iki ülke arasındaki siyasi-askeri müttefikliği güçlendirmiştir (Atabey, 2014: 

9-11). Ancak İtalya’nın 8 Nisan 1939’da Arnavutluk’u işgali, Roma’nın ‘‘Mare Nostrum’’ 

(Bizim Deniz) politikasının somut tezahürü olarak Türkiye’de ciddi güvenlik endişelerine 

yol açmıştır. İngiltere’nin bu işgale kayıtsız kalması, Türkiye’nin Batılı müttefiklere olan 

güvenini sarsarken, daha bağımsız bir dış politika izleme eğilimini güçlendirmiştir (Tekeli 

ve İlkin, 2013: 66). 

 



45 
 

 19 Ekim 1939 tarihinde imzalanan ‘‘Türk-İngiliz-Fransız Antlaşması’’, Mihver 

Devletleri’nin Akdeniz ve Balkanlar’daki yayılmacı politikalarına karşı askeri-diplomatik 

bir güvenlik çerçevesi oluşturmayı hedeflemiştir. Bu antlaşma özellikle iki temel amaca 

hizmet etmiştir: Yunanistan ve Romanya’nın güvenliğinin garanti altına alınması ve 

Türkiye’nin SSCB ile olası bir çatışmaya sürüklenmesinin önlenmesi (Atabey, 2014: 9-11). 

Ancak Türkiye’nin Batılı güçlerle söz konusu yakınlaşması, Yugoslavya ve Romanya’da 

Berlin yönetimini provoke etme endişelerine yol açmış, bu durum her iki ülkede de savunma 

yatırımlarının arttırılmasına sebep olmuştur. Romanya’nın diplomatik manevraları, Balkan 

Antantı’nın geleceği açısından özellikle endişe verici gelişmelere neden olmuştur. Bükreş 

yönetiminin Macaristan’la ittifak arayışlarını yoğunlaştırması Türkiye’ye duyulan itimadı 

sarsmış ve Romanya’nın Antant’tan kopuş sürecini hızlandırmıştır (Koçak, 2012: 297-298). 

1940’ta Romanya’nın Mihver Devletleri safında savaşa katılması, Balkan Antantı’nın 

yapısal bütünlüğünü temelden sarsarak üye sayısını üçe düşürmüş ve ittifakın çözülme 

sürecini başlatmıştır (Soysal, 2000: 460). 1 Mart’ta Bulgaristan’ın Üçlü İttifak’a katılması, 

bölgedeki güç dengelerini önemli ölçüde değiştirmiştir. Yugoslavya’nın 25 Mart 1941’de 

Viyana’da Almanya ile anlaşma imzalaması ise beklenmedik bir gelişme olarak kayda 

geçmiştir. Ancak bu karar, ülke içinde ciddi bir tepki yaratmış; General Duşan Simović 

liderliğindeki 27 Mart darbesi, Yugoslavya’nın Üçlü Pakt’tan çekilmesine ve tarafsızlık 

politikasına geri dönmesine neden olmuştur (Tangör, 2012: 86). Bu gelişmeler, Balkanlar’da 

istikrar arayışlarının kırılgan yapısını gözler önüne sermiştir. 

 

 6 Nisan 1941’de Almanya’nın Yugoslavya ve Yunanistan’a yönelik savaş ilanı, 

Balkanlar’da hızlı bir askeri çöküş sürecini tetiklemiştir. Yugoslavya ordusu 18 Nisan’da, 

Yunanistan ise 23 Nisan 1941’de teslim olmuş; bu gelişmeler Nazi Almanyası’nın 

‘‘Doğu’ya Yayılma’’ politikasının kritik bir aşamasını teşkil etmiştir. Haziran 1941’de 

Bulgaristan’ın Alman denetiminde Batı Trakya, Ege ve Vardar Makedonyası’nı işgal etmesi, 

demografik manipülasyon uygulamalarını beraberinde getirmiştir (Soysal, 2000: 461; 

Mazower, 2001: 20). Alman kuvvetlerinin Girit, Selanik ve Türkiye sınır hattındaki stratejik 

noktaları kontrol altına alması, bölgedeki Nazi hakimiyetini pekiştirmiştir. Yugoslavya’da 

işgale karşı gelişen direniş hareketleri, devletin idari yapısında ciddi parçalanmalara yol 

açmış (Dinç, 2019: 105), bu durum Balkan Antantı’nın fiilen sona erdiğini ortaya koymuştur. 

  



46 
 

Türkiye ve Yunanistan’ın kurucu iradesiyle şekillenen bu bölgesel girişim, ilk 

aşamada Batılı devletlerle diplomatik köprülerin güçlenmesine katkı sağlamıştır. Ancak 

Fransa destekli Küçük Antant’a Yugoslav ve Rumen katılımı, örgütün iç işleyişini çok 

boyutlu bir hale getirmiştir (Gönlübol, 1998: 245). Bulgaristan’ın dışarıdan izlediği statüko 

karşıtı tutumu ve azınlık uygulamaları, Türkiye’nin Tuna havzasındaki stratejik planlarını 

sekteye uğratmıştır (Aydemir, 1999: 391). Sonuç olarak Balkan Antantı; yapısal zafiyetleri, 

dış tehditler ve üyelerin milli menfaat öncelikleri nedeniyle hedeflerine ulaşamamış, 

bölgesel istikrarı sağlama misyonunu yerine getirememiştir. 

 

2.6. Yugoslavya Krallığı’nın Balkan Politikası: Bölgesel-Küresel Etkileşimler 

 

  1929 yılında Wall Street’te yaşanan borsa çöküşü, tüm dünyada ekonomik ve siyasi 

dengeleri altüst ederek 1930’lar Avrupası’nda faşist hareketlerin yükselişine zemin 

hazırlamıştır. Bu süreçte Balkanlar’da statükoyu değiştirmek isteyen devletler, Yugoslavya 

içindeki muhalif unsurlarla iş birliğine girerek bölgesel düzeni dönüştürme çabasına 

girişmişlerdir. Neuilly Antlaşması’nın (1919) Bulgaristan’ı Güney Dobruca, Batı Trakya ve 

Makedonya topraklarından mahrum bırakması, bu ülkenin Ege’ye açılma ve bölgesel 

etkinliğini artırma politikalarını şekillendirmiştir (Sander, 2018: 18). Akdeniz’de hakimiyet 

alanını genişletmeyi hedefleyen İtalya ise Balkanlar’da agresif bir yayılma stratejisi 

benimsemiş, Ustaşa örgütü ve VMRO gibi ayrılıkçı grupları desteklemiştir. Bu bağlamda 

1931 Ocak ayında, İtalyan istihbaratının desteğiyle hareket eden Hasan Priştina’nın 

Arnavutluk Kralı Birinci Zog’a Viyana’da düzenlediği başarısız suikast girişimi önem arz 

etmektedir. Suikastçının, olayın ardından Türkiye’ye sığınması ise bölgedeki gerilimlerin 

boyutunu yansıtmaktadır (Ardıcı, 1991: 21-22). 

 

 1936 yılında Avrupa’daki siyasi gerilimlerin tırmanmasıyla Balkanlar’da diplomatik 

ilişkilerin stratejik önemi artmıştır. Bu bağlamda, Yugoslavya Başbakanı Milan 

Stojadinović’in 28-31 Ekim 1936’da Ankara’yı ziyareti ve Türkiye ile imzaladığı Ticaret, 

Denizcilik ve Yapılanma Antlaşması, Yugoslavya’nın bölgesel ve uluslararası dengelerde 

konumunu güçlendirme çabası olarak yorumlanmıştır (İvgen, 2007: 65). Aynı dönemde 

Fransa’nın girişimiyle Çekoslovakya, Romanya ve Yugoslavya arasında Küçük Antant 

ittifakı oluşturulmaya çalışılmış; Romanya’nın destek vermesine rağmen Yugoslavya’nın 

temkinli tutumu dikkat çekmiştir. Türk diplomatlar ise ittifakın bölgede kutuplaşmaya yol 



47 
 

açabileceği uyarısında bulunarak Yugoslavya’ya tarafsızlık önermiştir (Özgiray, 1999: 22). 

Yugoslavya’nın dış politikadaki bu ihtiyatlı tavrı, 27 Mart 1937’de İtalya ile imzaladığı 

Dostluk ve Barış Antlaşması ile sınanmıştır. Ancak Prens Paul’un, Mussolini’nin yayılmacı 

politikalarına duyduğu güvensizlik ve antlaşmanın krallık otoritesini zayıflatabileceği 

endişesi, Stojadinović’in görevden alınarak yerine Drağiša Cvetković’in atanmasına neden 

olmuştur (Dinç, 2019: 95-96). Balkan Antantı üyeleri Türkiye ve Yunanistan, İtalya ile ikili 

dostluk anlaşmaları bulunmasına rağmen bu antlaşmayı olumlu karşılamıştır (Güveloğlu, 

2009: 249-250). Ne var ki, antlaşmada yer alan ‘‘ortak meselelerde istişare’’ maddesi 

uygulanamamış; bu durum, Yugoslavya’nın İtalya’ya yönelik savunma politikalarında 

Roma’nın çıkarlarını gözetme zorunluluğunu beraberinde getirerek Balkan Antantı’nın 

kolektif savunma mekanizmasını zaafa uğratmıştır (Turp, 2013: 35). 

 

 1937-1938 yıllarında Bulgaristan ve Romanya’dan Türkiye’ye yönelen kitlesel Türk 

ve Müslüman göçleri, Yugoslavya’nın da benzer bir göç anlaşması teklifinde bulunmasına 

yol açmıştır. Ancak Yugoslav yönetiminin ülkedeki Türk ve Müslüman nüfusa yönelik 

baskıcı politikaları, etnik ve dini ayrımcılığı daha da derinleştirmiştir. Vaso Čubrilović’in 

hazırladığı ‘‘Yugoslavya’da Azınlıklar Sorunu’’ başlıklı rapor, bu gruplara yönelik planlı 

insan hakları ihlallerini belgeleyerek devletin marjinalleştirme politikalarını açıkça ortaya 

koymuştur (Baklacıoğlu, 2003: 459-460). 31 Temmuz 1938’de Balkan Antantı üyesi 

devletler ile Bulgaristan arasında Selanik’te imzalanan Dostluk Antlaşması (Selanik Paktı), 

Neuilly Antlaşması’nın Bulgaristan’a getirdiği askeri kısıtlamaları hafifleterek Almanya ve 

İtalya’nın bölgedeki artan nüfuzunu dengeleme amacı taşımıştır (Koyuncu, 2019: 235). Aynı 

yıl, Alman Dışişleri Bakanı Joachim von Ribbentrop’un Türkiye’yi Hatay yaklaşımı 

nedeniyle revizyonist politikalar izlemekle itham ederek tarafsızlık paktı önermesi, 

Ankara’nın kesin reddiyle karşılaşmıştır (Atabay, 2021: 332). Şubat 1939’da Başbakan 

Cvetković’in Hırvat lider Vladko Maček ile varılan anlaşma sonucu özerk bir Hırvat 

yönetimi oluşturması, Sırp-Hırvat çatışmasını yatıştırmayı hedeflese de Yugoslavya’nın 

üniter devlet yapısını önemli ölçüde zayıflatmıştır (Jelavich, 2019: 215). 15 Mart 1939’da 

Almanya’nın Çekoslovakya’yı işgali, Škoda silah fabrikalarına bağımlı olan Yugoslav 

askeri sanayiini ciddi şekilde sekteye uğratmıştır. Bu gelişme Belgrad’ı ABD yerine SSCB 

ile yakınlaşmaya sevk etmiş, SSCB’nin bölgedeki ideolojik etkisini genişletme fırsatı 

tanımışsa da Alman askeri ilerleyişi bu çabaları etkisiz kılmıştır (Dinç, 2019: 101-102). 

1939’da düzenlenen Balkan Konferansı’nda Türkiye’nin Hitler tehlikesine ilişkin 



48 
 

uyarılarının katılımcı devletlerce ciddiye alınmaması, dönemin uluslararası 

diplomasisindeki öngörü eksikliğini açıkça ortaya koymuştur (Sander, 1969: 16). 

 

 10 Mayıs 1940’ta Almanya’nın Benelüks ülkelerine yönelik başlattığı yıldırım 

taarruzu (Blitzkrieg), 14 Haziran’da Paris’in düşmesiyle sonuçlanmış ve Fransa’nın çöküşü 

Balkan devletlerinde benzer bir askeri senaryonun kendi topraklarında yaşanabileceği 

endişelerini derinleştirmiştir (Atabay, 2021: 347-348). Bu gelişme, Türkiye’nin İngiltere ve 

Fransa ile imzaladığı ittifak anlaşmasının savaş yükümlülüklerini fiilen geçersiz kılmış; 

Ankara, ulusal çıkarlarını korumak adına tarafsızlık politikasını sürdürme kararı almıştır 

(Atabay, 2021: 350). 25 Mart 1941’de Yugoslavya’nın Viyana’da Üçlü Pakt’a katılma 

kararı, ülke içinde geniş çaplı protestolara yol açmış ve 27 Mart’ta General Duşan Simović 

önderliğindeki askeri darbe ile bu karar tersine çevrilmiştir. Ancak bu diplomatik manevra, 

Yugoslavya’yı Alman işgalinden kurtaramamıştır. 6 Nisan 1941’de Almanya’nın 

Yugoslavya ve Yunanistan’a savaş ilan etmesini takip eden süreçte, 18 Nisan’da 

Yugoslavya’nın, 23 Nisan’da ise Yunanistan’ın teslim olmasıyla Balkan cephesi çökmüştür. 

Bulgar ordusu, Alman desteğiyle Batı Trakya, Ege ve Vardar Makedonyası’nı işgal ederek 

bölgede demografik manipülasyon stratejileri uygulamış ve yüz binlerce sivil yerinden 

edilmiştir (Soysal, 2000: 461; Mazower, 2001: 20). 

 

 Yugoslav Krallığı’nın Balkan politikası, bölgesel iş birliği (Balkan Antantı) ile 

küresel güçlerin yayılmacı uygulamaları arasında denge kurma çabası olarak şekillenmiştir. 

Ancak, ülke içindeki etnik gerilimler, İtalya ve Almanya’nın stratejik hamleleri ve Küçük 

Antant gibi alternatif ittifak arayışları, Belgrad’ın tutarlı bir dış politika izlemesini 

engellemiştir. 

 

2.7. İkinci Dünya Savaşı’nda Yugoslavya’nın İşgali, Direniş Dinamikleri ve 

İşgalin Sonlandırılması 

 
Yugoslavya Krallığı, İkinci Dünya Savaşı’nın başlangıcında çok yönlü siyasi ve 

askeri dinamiklerle karşı karşıya kalmıştır. 25 Mart 1941’de Nazi Almanyası ile imzalanan 

müttefiklik protokolü, Belgrad başta olmak üzere ülke genelinde kitlesel protestoları 

tetiklemiş ve hükümetin anlaşmayı askıya almasına yol açmıştır (Cepraganov, 2008: 259-

260). Söz konusu kriz atmosferinde, 5 Nisan 1941’de Yugoslavya ile SSCB arasında 



49 
 

imzalanan saldırmazlık paktı, Hitler rejimini stratejik açıdan harekete geçirmiştir. Ertesi gün, 

6 Nisan’da Wehrmacht birlikleri Yugoslavya topraklarına girerek Makedonya’nın iç 

kesimlerine kadar ilerlemiş; 17 Nisan’da Yugoslav Kraliyet Ordusu’nun teslim olmasıyla 

Kral İkinci Peter sürgün hükümetiyle birlikte İngiltere’ye iltica etmiştir. Ülkenin Mihver 

devletleri tarafından paylaşımında, Bulgar kuvvetleri Makedonya’nın doğusu ile Sırbistan’ın 

güneydoğusunu işgal ederken, İtalyan ordusu Slovenya sınır bölgeleri, Dalmaçya kıyı şeridi 

ve Kosova’da kontrolü ele almıştır (Tito, 1984: 72). Bu süreçte dikkat çeken bir gelişme, 

Macaristan Başbakanı Kont Pál Teleki’nin Yugoslavya’ya yönelik işgal planlarını 

anlaşmalara aykırı bularak 3 Nisan 1941’de intihar etmesi olmuştur (Dinç, 2019: 113-114). 

Bu trajik olay, Mihver bloğu içindeki politik gerilimleri gözler önüne sermiştir.    

 

 Mihver devletleri, işgal altındaki Yugoslavya topraklarında kapsamlı demografik 

mühendislik projeleri uygulamaya başlamıştır. Doğu Makedonya’da Bulgar makamları 

tarafından Bulgar nüfusunun bölgeye yerleştirilmesi, yerel Sırp ve Türk topluluklarının 

sosyoekonomik yapısını derinden sarsmıştır. İtalyan kontrolündeki Batı Makedonya’da ise 

sistemli nüfus transferleri, Sırp ve Karadağlı ailelerin zorunlu göçüne yol açmıştır 

(Baklacıoğlu, 2010: 311). Kosova’nın stratejik mineral kaynakları, özellikle Trepça maden 

kompleksinin ekonomik ve askeri değeri, Mihver devletleri arasında ciddi bir rekabet 

dinamiği haline gelmiştir. Nisan 1941’de İtalya, bu önemli maden rezervlerini denetim altına 

almak amacıyla Kosova’ya yönelik işgal planları hazırlamıştır. Arnavutluk Kralı Birinci Zog 

ve Kosovalı Arnavut liderlerin Mussolini’ye destek açıklamalarına rağmen, Almanlar 

bölgenin stratejik ve ekonomik kaynaklarını kontrol etmeyi hedeflemiştir. Yapılan 

müzakereler neticesinde Kosova’nın kuzey kesimleri (Mitrovica ve Trepça dahil) Alman 

himayesine girerken, güney bölgeleri İtalyan yönetimine bırakılmıştır (Malcolm, 1999: 350). 

22 Haziran 1941 tarihinde Barbarossa Harekâtı’nın başlaması, Yugoslavya’daki direniş 

dinamiklerini kökten değiştirmiştir. Stalin’in KPJ’ye verdiği aktif mücadele çağrısı, Josip 

Broz Tito liderliğindeki Partizan hareketinin örgütlenmesinde kritik bir dönüm noktası 

oluşturmuştur (Castellan, 1993: 474). ‘‘Bratstvo i Jedinstvo’’ (Kardeşlik ve Birlik) 

sloganıyla hareket eden Partizanlar, Makedon Slavlar, Arnavutlar ve Türkleri de kapsayan 

çok etnik yapılı bir direniş cephesi oluşturmayı başarmıştır (Karahasan, 1974: 13). Buna 

karşılık, monarşi yanlısı Çetniklerin Sırp milliyetçiliği ekseninde Bosnalı Müslümanlar ve 

Hırvatlara yönelik şiddet eğilimleri, direniş hareketi içinde ideolojik bir bölünmeye zemin 

hazırlamıştır. Çetniklerin etnik temelli yaklaşımı ile Partizanların enternasyonalist söylemi 



50 
 

arasındaki bu temel ayrım, savaş boyunca Yugoslav direniş hareketinin karakterini 

belirlemiştir (Ülger, 2016: 45-46). 

 

 Haziran 1941’de Bulgar kuvvetleri, Nazi Almanyası’nın desteğiyle Vardar 

Makedonyası ve Batı Trakya’yı ilhak ederek bölgede yoğun bir asimilasyon politikası 

uygulamaya başlamıştır. Bu kapsamda Üsküp’te Bulgar kültür kurumlarının tesis edilmesi 

ve Kral Boris Üniversitesi’nin kurulmuştur. Ayrıca kırsal alanlarda 800’ü aşkın Bulgar 

okulunun faaliyete geçirilmesi, ‘‘Bulgarlaştırma’’ çabalarının kurumsal boyutunu ortaya 

koymuştur. Ancak bahsi geçen politikalar, yolsuzluk ve keyfi uygulamalarla sekteye 

uğramış, özellikle Türk ve Müslüman topluluklar üzerinde artan baskılara dönüşmüştür 

(Castellan, 1993: 471). Bu dönemde Yugoslav ordusunun önemli bir kısmı Bosna’nın 

merkezi bölgeleri ile Sırbistan’ın güneyindeki dağlık arazilere çekilerek savunma 

pozisyonları almıştır. Makedonya cephesinde konuşlanmış birlikler ise Yunanistan sınırı 

yakınlarında İngiliz istihbarat servisleriyle koordineli olarak gerilla harekatı hazırlıkları 

yürütmüştür. Yugoslavya Kraliyet Donanması personelinin önemli bir bölümü Türkiye, 

Mısır ve Portekiz’e iltica ederek direniş faaliyetlerine lojistik destek sağlamaya çalışmıştır 

(Dinç, 2019: 114-115). Aralık 1941’de Partizan hareketi, Sovyet modelini esas alan Halk 

Kurtuluş Tugayları’nı teşkil ederek ‘‘halk savaşı’’ doktrini çerçevesinde kitlesel seferberlik 

stratejisini uygulamaya koymuştur (Lutviyi, 2022: 10). Wehrmacht birliklerinin Doğu 

Cephesi’ne kaydırılmasıyla zayıflayan Mihver kontrolü, Partizanlar için operasyonel 

imkanlar yaratmıştır. Buna karşın Draža Mihailović komutasındaki Çetnikler, Sırp 

milliyetçiliği ekseninde monarşi yanlısı bir tutum benimseyerek işgal güçlerine karşı pasif 

direnişi tercih etmiş, Partizanlarla iş birliğinden ısrarla kaçınmış ve Müslüman sivillere 

yönelik şiddet eylemleri gerçekleştirmiştir (Castellan, 1993: 475; Malcolm, 1999: 358). 

 

 Türkiye, uyguladığı çok yönlü dış politika stratejisi sayesinde, taraflar arasında bir 

denge kurarak savaşın yıkıcı etkilerinden korunmuş ve Alman işgali gibi doğrudan bir askeri 

tehditle karşılaşmamıştır. İtalya’nın Anadolu topraklarına yönelik talepleri, Almanya’nın 

Türkiye’nin stratejik maden kaynaklarına (özellikle krom, bor ve nikel) duyduğu ekonomik 

ihtiyaç ve Bulgaristan’ın yayılmacı politikaları karşısında Ankara, son derece pragmatik bir 

dış politika izlemiştir. Bu çerçevede hem taraflarla ikili ilişkileri istikrarlı bir biçimde devam 

ettirmiş hem de bölgesel güvenlik ittifakları oluşturma girişimlerini sürdürmüştür 

(Sediroğlu, 2023: 286). Dönemin siyasi gerilimlerini yansıtan önemli bir olay, 24 Şubat 



51 
 

1942’de Makedonya kökenli komünist bir grup tarafından Almanya’nın Ankara Büyükelçisi 

Franz von Papen’e düzenlenen başarısız suikast teşebbüsüdür. Bu eylem, bir yandan 

Makedonya komünist hareketinin bölgesel etki alanını gösterirken, diğer yandan 

Türkiye’nin uluslararası ilişkilerdeki hassas denge politikasını sergilemiştir (Popović, 1995: 

242).  

 

 Yugoslavya direniş hareketinde belirleyici nitelikteki gelişme, 26 Kasım 1942’de 

Bosna’nın Bihaç kentinde toplanan Yugoslavya Ulusal Kurtuluş Antifaşist Konseyi 

(AVNOJ) olmuştur. Bu tarihi toplantıda Tito’ya Mareşal unvanı verilmiş, Yugoslavya’nın 

federal bir yapıda yeniden örgütlenmesi kararlaştırılmış ve Vardar Makedonyası’nın bu 

federasyonda yer alacağı taahhüt edilmiştir (Castellan, 1993: 476). 1943 sonbaharında 

Makedonya’daki Partizan gruplar Bulgar işgaline karşı silahlı direnişi başlatmış ve 

Yugoslavya Federasyonu içinde özerk bir Makedonya vaadiyle yerel halktan destek 

sağlamıştır (Sander, 2018: 26). Bu durum Bulgaristan Komünist Partisi (BCP) ile ciddi 

gerilimlere yol açmışsa da COMINTERN (Komünist Enternasyonal) Yugoslavya 

Partizanlarını açıkça desteklemesiyle sonuçlanmıştır (Castellan, 1993: 477). Buna karşılık 

Çetnikler, Bosnalı Müslümanlar, Arnavutlar ve Macarları zorunlu göçe tabi tutarak etnik 

olarak homojen bir Sırbistan tesis etme planlarını uygulamaya koymuştur (Dinç, 2019: 196). 

1943 yılında düzenlenen Tahran Konferansı’nda Müttefik devletler, Yugoslavya’daki 

direniş hareketini resmen tanıyarak ortak bir denetim komisyonu oluşturma kararı almıştır. 

1944 yılına gelindiğinde Kızıl Ordu’nun Balkanlar’daki ilerleyişi Nazi güçlerini geri 

çekilmeye zorlarken, Partizan hareketi hem askeri hem de siyasi alanda güçlenmiştir 

(Crampton, 2007: 25).  

 

Bulgaristan’ın Eylül 1944’te ateşkes ilan ederek Makedonya ve Batı Trakya’dan 

çekilmesi, bölgedeki güç dengelerinde önemli bir değişime neden olmuştur (Karpat, 1997: 

234). 20 Ekim 1944’te gerçekleşen Belgrad Taarruzu’nda Partizan birlikleri, Belgrad’ın 

güneyindeki Alman savunma hatlarını aşarak başkenti kontrol altına almıştır. Bu 

operasyonla birlikte Sırbistan, Bosna-Hersek, Dalmaçya ve Makedonya’nın önemli 

bölümleri Nazi işgalinden kurtarılmıştır (Bora, 2016: 61). Savaşın son evresinde, 2 Mayıs 

1945’te Müttefiklerin Berlin’i ele geçirmesinin ardından Yugoslavya topraklarındaki son 

Alman birlikleri de teslim olmuş ve ülkedeki Nazi hakimiyeti kesin olarak sona ermiştir 

(Ülger, 2016: 51). Yugoslavya, savaş boyunca ağır insani kayıplar vermiştir. Nazi işgali 



52 
 

sırasında yaklaşık 1 milyon asker ve sivil (toplam nüfusun %7’si) hayatını kaybetmiştir. 

1945-1947 yılları arasında yaşanan rejim değişikliği sürecinde uygulanan politikalar ise 

yaklaşık 250 bin kişinin daha ölümüyle sonuçlanmıştır (Wachtel, 2022: 117). Bu dönemde 

yaşanan demografik değişimler, bölgedeki etnik yapıyı uzun vadeli şekilde değiştirmiş; 

ekonomik, kültürel ve sosyopolitik alanlarda derin izler bırakan uzun vadeli etkiler 

yaratmıştır. Savaş sonrasında oluşturulan yeni düzen, Yugoslavya’nın siyasi ve toplumsal 

yapısını kökten değiştiren bir dönüşüm sürecini başlatmıştır. 

 

2.8. 1941-1945 Döneminde Yugoslavya Müslümanlarının Sosyopolitik 

Konumu 

 
Alman kuvvetlerinin Yugoslavya’yı işgaliyle başlayan süreç, özellikle Makedonya 

ve Kosova’daki azınlıkların sosyopolitik dinamiklerini derinden etkilemiştir. Bulgar 

birlikleri, Nisan 1941’de Doğu Makedonya’nın Usturumca, İştip ve Koçana gibi stratejik 

bölgelerini kontrol altına almıştır. Bulgar işgal yönetimi, Vardar Makedonyası’nın 

doğusunda hâkimiyet kurarken, bölgenin batısı İtalyan denetimindeki Arnavut unsurlara 

bırakılmıştır. Bulgar işgal güçleri, Türk ve Müslüman nüfusa yönelik planlı şiddet 

politikaları uygulamış, bazı dönemlerde günde 60 Türk’ün öldürüldüğü vakalar kayıtlara 

geçmiştir (Çavuşoğlu, 2007: 141). Aynı dönemde İtalyan kontrolündeki bölgelerde ise aşırı 

milliyetçi Arnavut gruplar, Türk nüfusu zorla asimile etmeye yönelik politikalar izlemiş, 

kültürel homojenleştirme çabalarını yoğunlaştırmıştır. Bu süreç, bölgedeki etnik dengeleri 

değiştirmiş, Türk ve Müslüman topluluklar üzerinde kalıcı demografik ve sosyokültürel 

deformasyona yol açmıştır. İşgal rejimlerinin uyguladığı baskıcı politikalar, yerel halkın 

kimlik mücadelesini derinleştirirken, savaş sonrası dönemin siyasi haritasını da şekillendiren 

etkenlerden biri olmuştur. 

 

Bulgar işgal yönetimi, Makedonya’da uyguladığı asimilasyon politikalarıyla yerel 

halkın temel hak ve özgürlüklerini sistematik bir biçimde kısıtlamıştır. Eğitim alanında 

Bulgarca zorunlu dil haline getirilirken, ilkokul müfredatında Bulgar milli marşının 

ezberletilmesi ve tarih derslerinde Bulgar kahramanlıklarının ön plana çıkarılması zorunlu 

kılınmıştır. Kültürel özümseme, resim derslerinde Bulgar motiflerinin işlenmesi ve beden 

eğitimi derslerinde askeri disiplinle milliyetçi marşların birleştirilmesi gibi yöntemlerle 

pekiştirilmiştir. Bu uygulamalar, özellikle Türk ve diğer Müslüman grupların ana dillerinde 



53 
 

eğitim hakkını ortadan kaldırmış ve kültürel kimliklerini muhafaza etme mücadelesini 

sekteye uğratmıştır (Lutviyi, 2022: 103-105; Terzioski, 1974: 88-90). Eğitim yoluyla 

uygulanan söz konusu kültürel hegemonya, etnik gruplar arasındaki gerilimi tırmandırarak 

toplumsal yapıda geri dönüşü zor kırılmalar yaratmıştır. Bulgar ordusunun baskıcı yönetimi 

ve Alman destekli 17. Tümen’in askeri varlığı, Partizan mukavemet hareketinin etkinliğini 

önemli ölçüde sınırlandırmıştır. Buna karşın, Usturumca başta olmak üzere Makedonya’nın 

kırsal kesimlerindeki köylüler, Partizan harekâtına lojistik destek sağlamayı sürdürmüştür. 

Doyran cephesi, Bulgar asker birlikleriyle Partizan güçleri arasında şiddetli çatışmalara 

sahne olarak stratejik bir direniş noktası haline gelmiştir (Gogov, 1992: 45). Ancak, 

Yugoslavya komünist hareketi içindeki ideolojik ayrılıklar ve siyasi çekişmeler, işgale karşı 

birleşik bir müdafaa cephesinin oluşumunu geciktiren temel faktörler olmuştur. Foça’da 

Çetnik grupların Bosnalı Müslümanlara yönelik gerçekleştirdiği etnik temelli kitlesel şiddet 

eylemleri, bölgedeki şiddetin ulaştığı boyutları gözler önüne sermiştir. Hırvatlarla iş birliği 

yaptıkları gerekçesiyle 8.000 sivilin katledilerek Drina Nehri’ne atılması, tarihsel komşuluk 

ilişkilerini derinden sarsmıştır (Dinç, 2019: 195-196). Bu süreçte Tito önderliğindeki Ulusal 

Kurtuluş Ordusu (NLA), hem Çetnik hem de Ustaşa güçlerine karşı mücadele ederek direnişi 

örgütlemiştir. Nazi işgalinin yarattığı zor koşullar altında kalan geniş halk kitleleri, Partizan 

saflarına katılarak savunmaya destek vermiş; NLA özellikle Hırvatistan ve Batı Bosna’da 

gerilla savaşı taktikleriyle operasyonel bir direniş yürütmüştür. 

 

11 Ekim 1944’te Federal Makedonya Cumhuriyeti’nin kuruluşu, bölgedeki etnik 

azınlıkların statüsünde önemli bir dönüm noktası oluşturmuştur. Savaş sonrası komünist 

yönetim, çok uluslu yapıyı tanıyan politikalar benimsemiş; 1946’da Makedonca’nın edebi 

dil olarak kabul edilmesiyle birlikte çok dilli bir eğitim sistemine geçilmiştir. 1950-1951 

öğretim yılında uygulamaya konulan sekiz yıllık zorunlu temel eğitim sistemi kapsamında, 

Türk azınlık sınırlı da olsa ana dilde eğitim hakkı elde etmiştir. Dönemin resmi verileri, 

Makedonya’da 1.148 okulda Makedonca, 214 okulda Arnavutça, 112 okulda Türkçe ve 13 

okulda Sırpça eğitim verildiğini göstermektedir (Georgieva ve Konechni, 1998: 98). Yeni 

müfredatların hazırlanması ve eğitim materyali üretimindeki artış, bu dönemde eğitim 

erişimini önemli ölçüde genişletmiştir. Yugoslavya yönetimi, Arnavutluk’la diplomatik 

ilişkileri geliştirme stratejisi doğrultusunda Arnavut toplumuna geniş haklar tanırken, Türk 

azınlığın haklarını kısıtlayan uygulamalar gerçekleştirmiştir. Aşırı milliyetçi Arnavut 

grupların etkisiyle, Türk eğitim kurumlarına Arnavut kökenli öğretmenler atanmış, bu 



54 
 

durum Türk öğretmenlerin işsiz kalmasına yol açmıştır. Batı Makedonya’da bu politikalar 

daha sert şekilde uygulanmıştır. Türk aileler, çeşitli baskı ve vaatlerle çocuklarını Arnavut 

okullarına kaydetmek zorunda kalmıştır. Ayrıca, resmi kayıtlarda Türklerin etnik kimlik 

bilgileri zorla değiştirilmiştir. Partizan hareketine katılmayan çok sayıda Türk’ün idam 

edilmesi ve bu olayların faili meçhul olarak kayda geçirilmesi, dönemin totaliter 

uygulamalarının en çarpıcı örneklerini oluşturmuştur (Dışişleri Bakanlığı, 1969: 642-643; 

Saraç, 1995: 286).  

 

Savaş sonrası dönemde Türk toplumunun kültürel yaşamını destekleyen önemli 

girişimler de ortaya çıkmıştır. Temmuz 1945’te İştipli tarafından kurulan ‘‘Birlik’’ kültür 

cemiyeti, Yugoslavya’daki tüm halklarla dayanışma içerisinde eğitim, kültürel gelişim ve 

toplumsal ilerlemeyi hedeflemiştir. Cemiyetin kuruluş belgelerinde benimsenen kapsayıcı 

yaklaşım, sadece Türk nüfusunun değil tüm etnik grupların ortak kalkınmasını öngörmüştür 

(Birlik, 1945: 4). Aynı dönemde yeniden faaliyete geçen ‘‘Yardım Cemiyeti’’ ise Türk 

edebiyatı ve kültürel yaşamının canlanmasına önemli katkılar sağlamıştır. Bu girişimler, çok 

kültürlü toplum yapısını koruma ve kültürlerarası diyaloğu güçlendirme amacı taşımıştır. 

 

2.9. Yugoslavya Federal Halk Cumhuriyeti’nin Kuruluşu ve Balkan Siyasetine 

Etkileri 

 
 Yugoslavya Krallığı döneminde, merkezi yönetimin entegrasyon politikalarının 

başarısız olmasında Hırvat ve Slovenlerin sınırlı desteği önemli bir rol oynamıştır. Bu 

süreçte, merkezi yönetimin dışladığı etnik gruplar, krallık modelinin işlevsizliğini açıkça 

ortaya koymuş ve sistemin çöküşüne zemin hazırlamıştır. İkinci Dünya Savaşı sırasında ise 

Tito liderliğindeki Partizan hareketi, Mihver devletlerine karşı verdiği bağımsızlık 

mücadelesinde etnik temelli Ustaşa ve Çetnik gruplarını mağlup ederek geniş bir halk 

kitlesinin desteğini kazanmıştır. Savaşın ardından kurulan federal sistem, krallık 

döneminden farklı olarak tüm etnik gruplara eşit statü tanımayı temel ilke olarak 

benimsemiştir. Bu kapsamda, özellikle Yugoslavya Krallığı döneminde resmi olarak 

tanınmayan Makedonyalı Slavlar ve Bosnalı Müslümanlar, yeni federal yapıda resmi statü 

elde etmiş ve bu durum sistemin meşruiyetini güçlendirmiştir (Türkeş, 2017: 18-19). 

 



55 
 

 İkinci Dünya Savaşı’nın ardından kurulan federal sistem, ordu ve bürokrasideki Sırp 

hâkimiyetine rağmen Makedonyalı Slavlar ve Bosnalı Müslümanlar gibi grupların siyasi 

varlığını tanıyarak kapsayıcı bir yapı oluşturmayı hedeflemiştir. Ancak bu çok uluslu model, 

bazı kesimlerde hoşnutsuzluğa sebep olmuştur (Karpat, 2021a: 48). Tito, 1941 Kulübü12’nün 

ideolojik çizgisini takip ederek ikinci Yugoslavya’yı inşa sürecinde sosyalist ekonomi, 

özyönetim, federalizm ve bağımsız dış politika ilkelerini temel almış, tüm ulus ve azınlıklara 

eşit mesafede duran bir yönetim anlayışı benimsemiştir (Ülger, 2016: 53). 1944 yılında 

Moskova’da yapılan görüşmelerde Yugoslavya’nın SSCB ve İngiltere’nin ortak kontrolü 

altına alınması gündeme gelmişse de Partizanların içerideki egemen konumu ve SSCB’den 

bağımsız politik tutumu bu planın hayata geçmesini engellemiştir (Castellan, 1993: 491). 

Tito, 1945 seçimlerinde yaklaşık %90’lık bir destekle Yugoslavya Krallığı’nı resmen 

sonlandırmış ve 29 Kasım 1945’te Yugoslavya Federal Halk Cumhuriyeti’ni (FNRJ) ilan 

etmiştir (Bora, 2018a: 63). Bu adım, sosyalist rejimin meşruiyetini güçlendirirken Kral 

Petar’ın sürgüne gitmesine yol açmıştır (Dinç, 2019: 352). 31 Ocak 1946’da yürürlüğe giren 

FNRJ Anayasası, 1936 SSCB Anayasası’ndan esinlenerek çok uluslu bir sosyalist devletin 

temel yapısını oluşturmuştur. Altı cumhuriyet (Sırbistan, Hırvatistan, Slovenya, Bosna-

Hersek, Karadağ, Makedonya) ve iki özerk bölge (Voyvodina, Kosova) ile federal bir sistem 

tesis edilmiş, böylece etnik çeşitlilik resmi bir statüye kavuşturulmuştur (Ülger, 2016: 54-

55; Koka, 2017: 25). İkinci Dünya Savaşı öncesinde COMINTERN aracılığıyla SSCB, 

bağımsız Makedonya ve Trakya devleti kurma fikrini gündeme getirmiş, bu yolla Ege ve 

Akdeniz’e ulaşmayı planlamıştır. Ancak Yugoslav, Bulgar ve Yunan komünistlerinin 

desteğine rağmen bu proje başarısızlıkla sonuçlanmıştır. Prag görüşmelerinde, Ege 

Makedonyası ve Pirin’in Yugoslavya’ya bağlanması, Türkiye’nin Avrupa topraklarının ise 

Bulgaristan’a devredilmesi önerileri tartışılmış, fakat bu planlar uygulanamamıştır (Sander, 

2018: 65). 

 

 1944 yılında Tito ve Dimitrov tarafından öne sürülen Balkan Federasyonu projesi, 

Batı bloğu ve SSCB’nin baskıları nedeniyle askıya alınmış; 1947’de Yugoslavya’nın eşitlik 

temelli taleplerine SSCB’nin kesin tavır almasıyla bu girişim tamamen sona ermiştir. 1948’e 

 
12 1941 Kulübü, Yugoslavya’nın Nazi işgali sırasında Tito liderliğindeki Partizan hareketine katılan ve savaş 

sonrasında siyasi-askeri kadrolarda görev alan direnişçilerin oluşturduğu bir yapıdır. Temel amacı Partizan 

mücadelesinin mirasını korumak ve savaş deneyimlerine resmi bir kimlik kazandırmaktır (Ülger, 2016: 53). 



56 
 

gelindiğinde, Arnavutluk’la birleşme girişimleri SSCB’nin doğrudan müdahalesiyle 

başarısızlığa uğramıştır. Stalin’in, Tito’nun Balkanlar’daki artan siyasi nüfuzunu Sovyet 

çıkarlarına yönelik stratejik bir tehdit unsuru olarak değerlendirmesi, Haziran 1948’de 

COMINFORM’un (Komünist ve İşçi Partileri Enformasyon Bürosu) Yugoslavya’ya yönelik 

siyasi ve ekonomik yaptırım kararı almasıyla sonuçlanmıştır (Bora, 2018a: 68-69). Bu 

süreçte Yugoslavya gizli servisi, Sovyet yanlısı olduğu iddia edilen 15 bin kişiyi tasfiye 

etmiş, ülkenin Batı’ya yakınlaşma eğilimi SSCB’yi derhal harekete geçirmiştir. KPJ’nin 

kendi örgütlü mücadelesiyle iktidara gelmesi, Yugoslavyalı komünistlerin özgüvenini 

artırırken SSCB’nin bölgedeki nüfuzunu da zayıflatmıştır. Özellikle Stalin’in tarımsal 

ekonomi odaklı politikalarına karşı Tito’nun sanayileşme planlarını ve Balkan Federasyonu 

hedefini sürdürmesi, taraflar arasındaki gerilimi tırmandırmıştır. CPSU’nun (Sovyetler 

Birliği Komünist Partisi) resmi mektubunda, SSCB’li danışmanların Yugoslav yetkililerce 

yeterince desteklenmediği iddiası da söz konusu krizin yükselmesinde etkili olmuştur. 28 

Haziran 1948 tarihindeki COMINFORM toplantısında Yugoslavya’nın üyelikten ihracı 

kararlaştırılmış; SSCB’nin Bulgaristan, Romanya, Macaristan ve Arnavutluk üzerinden 

oluşturduğu askeri abluka, Türkiye’nin Yugoslavya’yı Batı ittifakına yakınlaştırma 

çabalarını hızlandırmıştır (Sander, 2018: 85-100). 1950’de Bulgaristan’da başlayan zorunlu 

kolektivizasyon hareketi, 250 bin Türk’ün göç etmek zorunda kalmasına yol açmış; bu 

durum, SSCB’nin Türkiye’nin Kore Savaşı’na katılımını engellemeye yönelik stratejik 

hamleleriyle de ilişkilendirilmiştir. 

  

 1947’de Marshall Planı’nı reddeden Yugoslavya, ekonomik sıkıntılar nedeniyle 

1950’de ABD’den 500 milyon dolar ekonomik ve 1 milyar dolar askeri yardım kabul 

etmiştir. ABD’nin bu hamlesi, SSCB’nin Balkanlardaki etkisini kırma ve Yugoslavya’yı 

Batı bloğuna yakınlaştırma stratejisinin bir parçasıydı. 1949-1950 yıllarında uygulanan 

zorunlu tarımsal kolektivizasyon politikaları, çiftçi direnişleriyle karşılaşmış; bu süreç ekim 

alanlarının daralması, işgücü verimliliğinin azalması ve nihayetinde tarımsal üretimde %73, 

buğday dağıtımı ise %43’lük bir düşüşle sonuçlanmıştır. 1952’de yaşanan kıtlık, özyönetim 

modeline geçişi zorunlu kılmış; ‘‘Fabrikalar işçilerin, toprak köylülerin’’ sloganıyla 

meşruiyet sağlanmaya çalışılmıştır (Jelavich, 2019: 414; Carter ve Singleton, 1982: 83-121). 

Marshall yardımlarının Avrupa’da sanayi üretimini %25, tarımsal üretimi ise %14 oranında 

artırması üzerine SSCB, Doğu Bloğundaki ekonomik iş birliğini güçlendirmek amacıyla 

‘‘Molotov Planı’’nı uygulamaya koymuştur (Atabay, 2013: 125). 1955-1956 yıllarında 



57 
 

Kosova’da başlayan özerklik talepli gösteriler sert bir tepkiyle bastırılmış, Arnavut 

aydınların tutuklanması ve cezaevi ölümleri uluslararası tepkilere neden olmuştur (Bora, 

2018a: 80). Sırp otoritelerinin Kosova’nın özerk statüsünü kısıtlama yönündeki girişimleri, 

Müslüman toplulukların haklarını daraltmış ve aşırı milliyetçi hareketleri tetiklemiştir. 

Yugoslavya’daki Müslümanların konumu, demografik ağırlıkları ve dış politika bağlantıları 

nedeniyle özel bir statüye sahip olmuş, ancak bu durum etno-dini gerilimleri körüklemiştir 

(Karpat, 2019: 250). 

 

1945’te Stalinist merkezi planlamayla başlayan Yugoslav ekonomi modeli, 

1950’lerde özyönetim sistemine evrilmiş, 1965’te ise pazar sosyalizmine geçişle son şeklini 

almıştır. Yugoslavya’nın mali yapısı, gelişmiş cumhuriyetlerin katkıları üzerinde 

şekillenmiştir. Nitekim 1958 yılı verilerine göre, Slovenya tek başına federal bütçenin 

%37,2’sini karşılıyordu ki bu oran, bölgesel eşitsizliklerin boyutlarını gözler önüne seren 

çarpıcı bir göstergeydi. Makroekonomik sistemin yapısı gereği, zengin cumhuriyetler, 

üretim fazlalarını giderek daha fazla kendi sınırları içinde tutma eğilimi göstermiştir. 1963 

Anayasası, devletin adını ‘‘Yugoslavya Sosyalist Federal Cumhuriyeti’’ (SFRJ) olarak 

değiştirerek altı cumhuriyetin kurucu statüsünü pekiştirmiş, Slav olmayan unsurları 

tanımıştır. Ancak İçişleri Bakanı Aleksander Rankoviç’in otoriter uygulamaları, 1965 

yılında Tito tarafından görevden alınmasıyla sonuçlanmış; bu girişim gizli polisin yetkilerini 

kısıtlamışsa da beklenen refah düzeyini getirememiştir (Bora, 2018a: 76-80). Ekonomik 

liberalleşmenin bedeli ise ağır olmuştur. 1961’den itibaren grevler, işsizlik ve enflasyon gibi 

çeşitli kapitalizm kaynaklı sorunlar kendini göstermeye başlamıştır (Glenny, 2001: 464). 

 

Yugoslavya’nın 1960’larda uyguladığı ekonomik reformlar özel sektörün 

genişlemesini teşvik ederken, Kosova ve Makedonya’daki Arnavut nüfus ile gelişmiş 

bölgeler arasındaki iktisadi farkı daha da derinleştirmiş ve etnik gerilimleri 

şiddetlendirmiştir. Bölgeler arası dengesizlikler çarpıcı boyutlara ulaşmış; 1963’te 

Slovenya’nın kişi başına düşen geliri, Makedonya’ya kıyasla yaklaşık %95 oranında daha 

yüksek gerçekleşmiştir (Crampton, 2007: 127). Bu farklılık, federasyonun kaynak dağıtım 

politikalarına duyulan güveni derinden sarsmıştır. 1965’te devreye sokulan FADURK13 

 
13 FADURK (Fond za Akceleraciju Razvoja Underdeveloped Republika i Krajeva - Az Gelişmiş Cumhuriyetler 

ve Bölgeler İçin Kalkınma Fonu): Yugoslavya Sosyalist Federal Cumhuriyeti’nde 1965’te kurulan ve 1991’e 



58 
 

fonları, az gelişmiş bölgeleri destekleme amacı taşısa da yetersiz kalmıştır. Bu yarı önlemler, 

1970’lerde patlak veren işsizlik ve hiperenflasyon krizini engellemekte başarısız olmuştur 

(Akman, 2006: 171). Kaynak dağılımındaki dengesizlik sistemi iki yönlü olarak zorlamıştır: 

Bir yandan geri kalmış cumhuriyetlerin kalkınma maliyetleri federasyon için giderek daha 

büyük bir yük haline gelirken, diğer yandan bu kaynak aktarımları gelişmiş bölgelerde artan 

bir hoşnutsuzluğa yol açmıştır. Sosyalist Yugoslavya’nın kuruluşu, Balkanlar’da çok uluslu 

bir sosyalist modelin temelini atmış olsa da etnik gerilimler ve ekonomik krizler bu yapıyı 

sürekli olarak tehdit etmiştir. Bu bağlamda, Yugoslavya modelinin içsel çelişkisi, uzun 

vadede federasyonun sürdürülebilirliğini zedeleyen temel faktörlerden biri olmuştur (Ülger, 

2016: 89). Yugoslavya deneyimi, ekonomik reformların etnik ve bölgesel eşitsizlikleri nasıl 

keskinleştirebileceğine dair çarpıcı bir örnek teşkil etmiştir. 

 

Ekonomik ve siyasi istikrarsızlıklara rağmen Tito, uluslararası arenada 

Yugoslavya’ya özgün bir kimlik kazandırmayı başarmıştır. 1956’da Macaristan Krizi’nde 

SSCB’nin müdahalesini desteklemekle eleştirilse de 1961’de Bağlantısızlar Hareketi14’ni 

inşa ederek Üçüncü Dünya ülkeleri nezdinde önemli bir prestij kazanmıştır. Brijuni 

Zirvesi’nde Nehru ve Nasır’la ‘‘barışın kolektif güvenlikle sağlanacağı’’ vurgulanmış, 

SSCB’nin hareket üzerindeki kontrol çabaları bertaraf edilmeye çalışılmıştır (Crampton, 

2007: 117). Ancak 1979’da Afganistan’ın işgali ve Soğuk Savaş’ın sona ermesiyle 

Bağlantısızlar Hareketi etkisini yitirmiştir. Tito’nun bağımsız dış politikası Yugoslavya’yı 

stratejik bir aktör konumuna taşımış olsa da etnik gerilimler, ekonomik eşitsizlikler, 

kurumsal çelişkiler ve kalıcı çözüm bulamamıştır (Sander, 2018: 100).  

 
kadar faaliyet gösteren federal kalkınma mekanizmasıdır. Slovenya ve Hırvatistan gibi sanayileşmiş 

cumhuriyetlerin gayri safi yurtiçi hasılalarının %2,63’ünün aktarılmasıyla finanse edilen fon, özellikle Bosna-

Hersek, Karadağ, Kosova ve Makedonya’nın altyapı ve üretim tesislerinin geliştirilmesini hedefliyordu 

(Lampe, 1996: 286). 

14 Bağlantısızlar Hareketi (Non-Aligned Movement - NAM): 1961 yılında Belgrad’da Tito, Nehru ve Nasır 

öncülüğünde inşa edilmiştir. Soğuk Savaş’ta ABD ve SSCB bloklarına dahil olmayan ülkelerin oluşturduğu 

uluslararası bir örgüttür. 1979’da SSCB’nin Afganistan’ı işgali sonrası etkinliğini yitirmiştir (Crampton, 2007: 

118; Lampe, 1996: 264). 



59 
 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

YUGOSLAVYA KRALLIĞI’NDAN TÜRKİYE’YE GÖÇ: SOSYOPOLİTİK VE 

EKONOMİK DİNAMİKLERİN TARİHSEL ANALİZİ (1918-1940) 

 

3.1. İki Savaş Arası Dönemde Yugoslavya’dan Türkiye’ye Göçler (1918-1940) 

 
    1918-1940 döneminde Yugoslavya tarafından izlenen politikalar, Türkiye’ye yönelik 

göç hareketlerinin tarihsel gelişiminde belirleyici bir rol oynamıştır. İkinci Dünya Savaşı’nı 

takip eden yıllarda yaşanan siyasi ve sosyoekonomik dönüşümler, bu süreci daha da belirgin 

hale taşımış; akabinde 1950’li yılların başından itibaren yoğun bir nüfus akışıyla 

sonuçlanmıştır. Göç, insanların ekonomik, sosyal, siyasi veya doğal afetler gibi nedenlerle 

coğrafi yer değiştirmesi olarak tanımlanmaktadır. Ancak bu olgu, sadece fiziki bir hareketten 

ibaret olmayıp, bireylerin ve toplumların sosyal yapılarını, kültürel kimliklerini ve yaşam 

biçimlerini derinden etkileyen bir değişim sürecidir (Adıgüzel, 2016: 1). Göç meselesi, 

hukuksal, toplumsal ve yönetsel boyutlarının yanı sıra temel insan haklarıyla da doğrudan 

ilişkilidir. Yaşam hakkı, can güvenliği, özgürlük ve kişisel güvenlik gibi evrensel haklar, 

göç olgusunun merkezinde yer almaktadır (Akıncı vd., 2015: 61-62). Göç, aynı zamanda 

bireylerin temel hak ve özgürlüklerinin korunması, güvenliğinin sağlanması ve insan 

onurunun güvence altına alınması gibi evrensel sorumlulukları da içeren çok boyutlu bir 

kavramdır. Göçmen terimi, kişinin kendi iradesiyle yaşam koşullarını iyileştirmek amacıyla 

başka bir coğrafyaya yerleşme kararını ifade etmektedir. Birleşmiş Milletler (BM), göçmeni 

bir yıldan fazla süreyle yabancı bir ülkede ikamet eden birey olarak tanımlamaktadır. Bu 

ifade, kısa süreli seyahat eden turistleri veya iş insanlarını kapsam dışında bırakmıştır 

(Uluslararası Göç Örgütü, 2013: 37).  

 

Mülteci kavramı ise farklı bir hukuki ve sosyal temele dayanmaktadır. Mülteci, ırkı, 

dini, siyasi düşünceleri veya belirli bir sosyal gruba mensubiyeti nedeniyle zulüm riski 

altında olan ve bu nedenle ülkesini terk ederek uluslararası koruma talep eden bireydir. 1951 

Mülteci Sözleşmesi ve 1967 Protokolü, mültecilerin hukuki statüsünü düzenlemiştir. Afrika 

Birliği Örgütü’nün 1969 tarihli sözleşmesi ise mülteci tanımını genişleterek dış saldırı, işgal 

ve kamu düzeninin ciddi şekilde bozulduğu durumlarda ülkesini terk edenleri de kapsamıştır 

(Uluslararası Göç Örgütü, 2013: 43). Bu tanımlar, uluslararası nüfus hareketlerinin karmaşık 

yapısını anlamak için kritik bir çerçeve sunmuştur. 19. ve 20. yüzyıllarda Balkanlar’da 



60 
 

yaşayan Müslümanlar, karşı karşıya kaldıkları kitlesel şiddet ve tazyikler sonucunda güçlü 

bir Türk-İslam kimlik bilinci geliştirmişlerdir. 1877-1878 Osmanlı-Rus Savaşı ve 1912-1913 

Balkan Savaşları, bölgedeki Müslüman nüfusun demografik yapısını derinden etkilemiş, 

Arnavut, Boşnak, Pomak gibi yerel kimliklerin yanı sıra daha kapsayıcı bir Rumeli 

Müslüman kimliğinin ortaya çıkmasına zemin hazırlamıştır (Karpat, 2019: 108). Özellikle 

Vardar Makedonyası’nda yaşayan Türk nüfus, 1919-1922 yıllarında uygulamaya konulan 

tarım reformu neticesinde verimli arazilerinin %44’ünü kaybetmiş (Lutviyi, 2022: 81); bu 

durum iki savaş arası dönemde Türkiye’ye yönelik göç hareketlerinin temel dinamiğini 

oluşturmuştur. Osmanlı İmparatorluğu’nun Balkanlar’dan çekilmesi, bölgede beş asırdan 

fazla varlığını sürdüren Türk ve Müslüman topluluklar için yıkıcı sonuçlar doğurmuştur. 

Yunan, Bulgar ve Sırp milliyetçi hareketlerinin uyguladığı etnik temizlik politikaları, Türk 

kimliğinin tarihsel ve kolektif bilinç düzeyinde pekişmesine ve anavatan olarak Anadolu’ya 

yönelik aidiyet duygusunun güçlenmesine neden olmuştur (Şimşir, 2017: 277). Söz konusu 

dönemde Türkiye, nüfus azlığından kaynaklanan ciddi güvenlik endişeleriyle karşı karşıya 

kalmıştır. Balkan Savaşları ve Birinci Dünya Savaşı’nın ardından Anadolu nüfusunun 13 

milyona düşmesi, sağlık sorunlarının artması ve İtalya’nın yayılmacı politikaları, Türk 

hükümetini demografik açıdan güçlü bir nüfus yapısı oluşturmaya yöneltmiştir (Duman, 

2009: 24-25). İlginç bir şekilde, 1930’lu yıllarda SSCB, Nazi Almanyası ve Türkiye gibi 

farklı ideolojik sistemlere sahip devletlerin uyguladığı iskân politikaları ve etnik 

mühendislik çabaları arasında kayda değer benzerlikler bulunmaktaydı. Bu durum, siyasal 

rejimlerden bağımsız olarak, ulus-devlet inşası sürecinde demografik politikaların merkezi 

önem taşıdığını göstermektedir (Aslan, 2024: 9). 

 

Türkiye Cumhuriyeti’nin kuruluş yıllarında yaşanan nüfus azlığı, devletin hem 

güvenlik hem de kalkınma politikaları açısından ciddi bir endişe kaynağı oluşturmaktaydı. 

Mustafa Kemal Atatürk’ün, ‘‘Memleketin nüfusu şayan-ı teessüf bir derecededir. 

Zannederim ki bütün Anadolu halkı 8 milyonu geçmez... Şimdi biz bunu telafi etmek 

istiyoruz... hudut-ı milliye haricinde kalan aynı ırk ve harstan [kültürden] olan anasırı 

[unsurları] da getirmek ve onları da müreffeh bir hâlde yaşatarak nüfusumuzu tezyit 

[artırmak] etmek lazımdır...bence Makedonya’dan ve Garbî Trakya’dan kâmilen [tamamen] 

Türkleri buraya nakletmek lazımdır’’ (İnan, 2016: 54) şeklindeki sözleri, bu demografik 

kaygıların devlet politikasına nasıl yansıdığını açıkça ortaya koymaktadır. Bu bağlamda, 

Vardar Makedonyası ve Batı Trakya’dan Anadolu’ya yönelik Türk nüfusunun nakledilmesi, 



61 
 

salt demografik bir artış sağlama hedefinin ötesine geçen, devletin ulusal güvenlik ve kimlik 

politikalarına yön veren stratejik bir süreç olarak şekillenmiştir. Balkanlar’dan Türkiye’ye 

gerçekleşen göç dalgası, üç ana hedef doğrultusunda yapılandırılmış bir süreç olarak 

karşımıza çıkmaktadır. Birincisi, savaşlar nedeniyle azalan nüfusu artırarak ülkenin insan 

kaynaklarını güçlendirmek; ikincisi, sınır bölgelerindeki etnik homojenliği sağlayarak ulusal 

güvenliği sağlamlaştırmak; üçüncüsü ise ortak kimlik ve kültür temelinde ulusal birliği 

pekiştirmektir. Bu demografik değişim, nicel nüfus artışı sağlama hedefini aşarak derin 

etkiler yaratmış; toplumsal yapıda bütünleşmeyi güçlendirmiş, milli kimlik oluşumunu 

desteklemiş ve ekonomik kalkınmaya ivme kazandırmıştır.  

 

Atatürk’ün Makedonya ve Batı Trakya Türklerine özel atıfta bulunması, bu 

demografik politikaların etno-kültürel temellerini ve sosyokültürel boyutunu açıkça 

yansıtmaktadır. Nitekim bu nüfus transferi, Türk kimliğinin bölgede güçlenmesine, etnik 

aidiyet duygusunun pekişmesine ve ulusal dayanışmanın kökleşmesine hizmet eden bir araç 

olarak tasarlanmıştır. Bu süreç, Türkiye’nin cumhuriyetin kuruluş dönemindeki demografik 

mühendislik çabalarının somut örneklerinden birini teşkil etmektedir. Cumhuriyetin erken 

dönem nüfus politikaları ile Yugoslavya’nın sosyoekonomik dönüşüm süreçleri, Türkiye’ye 

yönelik göç dalgalarını şekillendiren temel faktörler olmuştur. 

 

3.2. 1934 Yılında Çıkartılan 2510 Sayılı İskan Kanunu 

 
20. yüzyılda Balkan devletlerinin hiçbiri tam anlamıyla homojen bir etnik, dini veya 

dilsel yapıya sahip değildi. Arnavutluk ve Yunanistan nispeten homojen görünseler de her 

iki devlette azınlıklarla ilgili sorunlar yaşamıştır. Yunanistan’da Orta Makedonya’daki Slav 

kökenli gruplar ile Batı Trakya’daki Türk ve Pomak azınlıklar, etnik gerilimlere neden 

olmuştur. 1912 yılında bölge nüfusunun yalnızca %45’ini Yunanlar oluştururken, 1926’ya 

gelindiğinde mübadele ve göç hareketliliğiyle bu oran %88’e çıkmıştır (Wachtel, 2022: 108). 

Arnavutluk ise çoğunlukla Arnavut unsurlardan oluşsa da Kuzey Epir’de tanınmış bir Yunan 

azınlık barındırmaktadır. Bulgaristan’da nüfusun yaklaşık %13’ünü Türkler oluşturmakta 

olup; Pomak, Tatar ve Çerkes gibi diğer etnik gruplar da ülkede yer almaktadır. 

Yugoslavya’da ise Sırplar çoğunlukta olmakla birlikte, Alman, Macar, Arnavut gibi 

azınlıklar nüfusun %15’ini oluşturmuştur. Makedonyalı Slavlar ve Bosnalı Müslümanlar, bu 

dönemde Sırp kimliği içinde sınıflandırılmıştır (Brown, 2017: 100). 



62 
 

Osmanlı İmparatorluğu’nun son döneminde, özellikle Balkan Savaşları sonrasında, 

çok uluslu yapı yerini Türk ulusal kimliğini merkeze alan bir ulus-devlet anlayışına 

bırakmıştır. Bu dönüşüm, Cumhuriyet’in ilk yıllarında dil, eğitim ve kültür politikalarıyla 

desteklenerek pekiştirilmiştir. Benzer süreçler Balkan ülkelerinde de yaşanmış, ulus-devlet 

inşası için etno-kültürel homojenleştirme stratejileri uygulanmıştır. Balkan Savaşları, Birinci 

Dünya Savaşı ve Kurtuluş Savaşı, Osmanlı nüfusunda önemli kayıplara yol açmış; bu nüfus 

kaybı, Balkanlar, Kafkaslar ve Kırım’dan gelen Müslüman göçmenlerin iskânıyla kısmen 

telafi edilmiştir. Göç dalgaları, yeni ulus-devletin demografik yapısını şekillendirirken, 

nüfus mübadelesi ve iskân kanunları gibi politikalar aracılığıyla sosyal homojenleşme 

hedeflenmiştir. Bu süreç, devletin meşruiyetini güçlendiren ve ulusal aidiyeti tesis eden bir 

toplumsal mühendislik pratiği olarak değerlendirilebilir. 14 Haziran 1934’te kabul edilen 

2510 sayılı ‘‘İskân Kanunu’’ (Aşair ve Göçmen Kanunu), Türkiye’nin nüfus yapısını 

düzenlemeyi ve ulusal birliği güçlendirmeyi amaçlamıştır. İlgili kanun, Türk kökenli olanlar 

ve Türk kültürüne bağlı bireyler olmak üzere iki temel kategoride göçmen kabulünü 

öngörmüştür. Bu kanun kapsamında, ülkeye kabul edilecek muhacirlerin (mültecilerin) 

sayısı ile yerleşim alanları ve iskân bölgeleri, sağlık, ekonomik, sosyal ve kültürel ihtiyaçlar 

gözetilerek belirlenmiş; bu doğrultuda kapsamlı çalışmalar başlatılmıştır (Ağanoğlu, 2017: 

298). Kanunun hazırlık sürecinde dil konusu öne çıkmış, Şebinkarahisar Milletvekili Sadri 

Maksudi Arsal’ın ‘‘tamamen öz Türkçe yazılmış bir kanun’’ vurgusu dikkat çekmiştir (Arsal, 

1934: 71). Ancak bazı Türkçe sözcüklerin kullanımı, kanunun anlaşılırlığı konusunda 

tartışmalara yol açmıştır (Akşam, 8 Haziran 1934: 2).  

 

‘‘Muhacirlerin ve mültecilerin kabulü’’ başlığı altında kanunun 3. maddesi, muhacir 

ve mülteci tanımlarını netleştirmiştir: Türk soyundan gelenler veya Türk kültürüne bağlı 

olanlar ‘‘muhacir’’, geçici olarak sığınanlar ise ‘‘mülteci’’ olarak sınıflandırılmıştır. 

Uygulamada, mültecilerin bir kısmı daha sonra muhacir statüsüne geçirilmiştir. Devlet 

yardımı alanlar planlı bir şekilde iskâna tabi tutulurken, diğerleri serbest iskân haklarından 

yararlanmıştır (Babuş, 2006: 125). Söz konusu düzenlemeler, 1930’ların ulus-devlet inşa 

sürecinde demografik yapının homojenleştirilmesi ve sınır güvenliğinin sağlanması 

amacıyla hayata geçirilmiştir (İnan, 2016: 29-30). Kanun, Türk milli kimliğinin 

pekiştirilmesinde önemli bir araç olarak benimsenmiştir (Gök, 2005: 75). 1934 tarihli İskân 

Kanunu, Türkiye’nin demografik yapısını yeniden şekillendirmeyi ve ulusal birliği 

güçlendirmeyi hedefleyen kapsamlı bir düzenleme olarak karşımıza çıkmaktadır. Kanunun 



63 
 

4. maddesi, ülkeye girişi yasaklanan grupları açıkça belirlemiştir. Türk kültürüne bağlı 

olmayanlar, anarşistler, casuslar, göçebe Romanlar ve daha önce sınır dışı edilmiş olanların 

Türkiye’ye muhacir olarak kabul edilmeyeceği hükme bağlanmıştır. Bulaşıcı hastalık 

taşıyanlar ise doğrudan devlet hastanelerine yönlendirilerek tedavi altına alınmıştır. Bu 

düzenlemeler, dönemin nüfus politikalarının yalnızca demografik kontrolü değil, aynı 

zamanda toplumsal düzenin korunmasını ve halk sağlığının güvence altına alınmasını da 

amaçladığını göstermektedir. Kanunun 7. maddesi ise iskân sürecine ilişkin detaylı kurallar 

getirmiştir. Türk ırkına mensup olan ve hükümetten herhangi bir iskân yardımı talep etmeyen 

muhacirler ile mülteciler, Türkiye Cumhuriyeti sınırları içinde istedikleri yere serbestçe 

yerleşebilme hakkına sahipti. Ancak iskân yardımı talep eden bireylerin hükümetin 

belirlediği bölgelere yerleşmesi zorunlu kılınmıştı. Türk kökenli olmayan kişiler için ise 

durum daha katıydı; iskân yardımı talep etmeseler bile sadece hükümetin izin verdiği 

bölgelerde ikamet edebiliyorlardı. Söz konusu kuralı ihlal edenler ilk seferde geri 

gönderiliyor, tekrarı halinde ise İcra Vekilleri Heyeti kararıyla vatandaşlıktan 

çıkarılmaktaydılar. Ayrıca, Türkiye’ye geldikleri tarihten itibaren iki yıl içinde iskân 

talebinde bulunmayan muhacir ve mültecilere herhangi bir yardım yapılmayacağı da 

kanunda açıkça belirtilmişti (TBMM Zabıt Ceridesi, 1934: 142). 

 

Uygulama sürecine bakıldığında, özellikle Balkan ülkelerinden gelen muhacirlerin 

Türk konsolosluklarına başvurarak yerleşim yeri tercihlerini, ekonomik durumlarını ve Türk 

soyundan geldiklerine ya da Türk kültürüne bağlı olduklarına dair belgeleri sunmaları 

gerekiyordu (Yeni Asır, 6 Şubat 1935). Bu başvurular değerlendirildikten sonra hızlı bir 

şekilde göçmen vizesi verilmekteydi. Ancak kanunun yürürlüğe girdiği 21 Haziran 1934 

tarihinden önce gelenler bu haklardan yararlanamamaktaydı (Son Posta, 5 Temmuz 1937). 

Dönemin İçişleri Bakanlığı tarafından yapılan açıklamalarda ise muhacirlerin iskân 

işlemlerinin hızla tamamlanarak üretim sürecine katılmalarının sağlanacağı belirtilmiştir. Bu 

politikanın temel hedefleri arasında savaşlarla azalan nüfusun Türk kökenli göçmenlerle 

telafi edilmesi, demografik yapının güçlendirilmesi, ulusal bütünlüğün pekiştirilmesi ve 

göçmenlerin üretim sürecine hızla entegre edilmesi yer almıştır. Aynı zamanda, dönemin 

siyasi ve toplumsal koşullarını yansıtan bu düzenlemeler, Türkiye’nin modernleşme 

sürecindeki nüfus mühendisliği çabalarını da gözler önüne sermektedir (Babuş, 2006: 126-

128). 

 



64 
 

Yugoslavya Krallığı Vatandaşlık Kanunu’nun 55. madde düzenlemesi, 1 Kasım 

1938’e kadar Türkiye’ye göç etmek isteyenlerin mülklerini koruma ve vatandaşlık haklarını 

sürdürme imkanı tanımıştır. Bu tarihten sonra ise sadece Müslüman nüfusun göçüne izin 

verilmiş, geri dönüşler yasaklanmıştır. Türkiye’nin söz konusu göç politikasını 

desteklemesi, jeopolitik konumunu güçlendirme, uluslararası insani yardım kimliğini 

pekiştirme ve bölgesel istikrarı sağlama gibi çok katmanlı stratejik hedeflerle şekillenmiştir. 

Boş tarım arazilerinin değerlendirilmesi, nüfus artışının sağlanması ve Balkan Türklerinin 

korunmasının yanı sıra Doğu ve Güneydoğu Anadolu’daki demografik dengelerin 

düzenlenmesi de amaçlanmıştır (Sarı, 2010: 164). 1934 İskân Kanunu, Türk kültürüne bağlı 

ancak Türkçe bilmeyen grupların entegrasyonunu kolaylaştırmayı hedeflemiş, bu kapsamda 

muhacirlere tarım arazileri tahsis edilmiştir (Akşam, 20 Temmuz 1934: 1-4). Kanun, aynı 

zamanda vatandaşlık kuralları çerçevesinde milli kimliğin tanımlanmasını da sağlamıştır 

(Erder, 2018: 114). Arşiv verilerine göre, 1934 yılında İstanköy’den (Yunanistan) gelen 

muhacirler Çeşme’nin Alaçatı nahiyesine yerleştirilmiştir (Eski Nüfus Tezkereleri, 26 Ocak 

1934: 1). Aynı yıl içinde Yugoslavya Krallığı’nın İştip (Makedonya) ve Priştine (Kosova) 

bölgelerinden gelen 18 aileye Çanakkale’nin Eceabat ilçesinde zirai destek sağlanmış; 

tohumluk yardımı yapılmış, çift hayvanları temin edilmiş ve konut tadilatları için bütçe 

ayrılmıştır. 1934-1939 döneminde Çanakkale’ye Yugoslavya (Sırbistan), Romanya ve 

Bulgaristan’dan toplam 579 aile (3.394 kişi) iskân edilmiştir. 1877-1950 yılları arasında ise 

Çanakkale merkez ve ilçelerine (Biga, Gelibolu, Ezine, Lapseki, Ayvacık, Yenice, Bayramiç 

ve Çan) 7.404 aileden oluşan 27.164 muhacir yerleştirilmiştir (Atabay, 2005: 101-104). Bu 

süreçte hem demografik dengelerin sağlanması hem de ekonomik ve sosyal entegrasyon da 

hedeflenmiştir. Özellikle Balkanlar’dan gelen muhacirlerin yerleştirildiği bölgelerde 

tarımsal üretimin canlandırılmasına özel önem verilmiş; tütüncülük, bağcılık ve tahıl üretimi 

gibi alanlarda uzmanlığı olan gruplar, bu becerilerini uygulayabilecekleri bölgelere iskan 

edilmiştir (Babuş, 2006: 175). 

 

Göçlerin iskân politikalarıyla desteklenmesi, geleneksel sosyal yapılar ve kültürel 

normlar üzerinde dönüştürücü etkiler yaratmış; bu süreç, Cumhuriyet dönemi Türkiye’sinde 

milli kimliğin inşasına zemin hazırlamıştır (Karpat, 2019: 191). 1934 tarihli 2510 sayılı 

İskan Kanunu, göçmenlere sağlanan ücretsiz taşıma, gümrük muafiyetleri ve finansal 

desteklerle toplumsal entegrasyonu kolaylaştırmış, aynı zamanda basın yoluyla halkın 

bilinçlendirilmesine katkıda bulunmuştur. Balkanlar’dan gelen Müslüman göçmenler, etnik 



65 
 

kökenleri doğrultusunda farklı uygulamalara tabi tutulmuştur. Türkçe bilmeyen Boşnak veya 

Arnavut göçmenler, entegrasyon sürecinde zorluklar yaşarken; Romanların göçü yasal 

düzenlemelerle sınırlandırılmış, Hristiyan Gagavuz Türklerinin talepleri ise reddedilmiştir 

(Erder, 2018: 147). Bu durum, göç politikalarının Sünni-Hanefi kimliği merkeze alan bir 

yaklaşım benimsediğini göstermektedir. Öte yandan, Dobruca’daki Çerkes ve Tatar 

göçmenleri, nüfus mübadelesi kapsamında kabul edilirken, Gagavuz Türklerinin kabul 

görmemesi, ulusal aidiyetin etnik değil dini ve mezhebi kriterlere dayandığını ortaya 

koymuştur (Çağaptay, 2002: 218). Cumhuriyet’in kuruluş dönemi göç politikaları, 

demografik yeniden yapılanmanın dışında, siyasal ve kültürel homojenleşmeyi hedefleyen 

bir araç olarak işlev görmüştür. 

 

İskân sorununun analizinde, devletin iç yapısı, hukuk sistemi, ekonomik durumu, 

yönetim biçimi ve halkla ilişkileri gibi unsurların bütüncül olarak değerlendirilmesi 

gerekmektedir. 19. yüzyılda yaşanan göç dalgaları, Osmanlı İmparatorluğu’nda iskân 

meselesini merkezi bir politika konusu haline getirmiştir. Ulus-devlet modelinin 

benimsenmesiyle yeni kurulan devletler ulusal bütünlüğü koruma, azınlıkları entegre etme 

ve sınır güvenliğini sağlama hedefleri doğrultusunda iskân politikalarını stratejik bir araç 

olarak kullanmışlardır (Babuş, 2006: 13-14). İskân Kanunu’nun yürürlüğe girmesini takiben, 

Yugoslavya ve Bulgaristan’daki Türk nüfusa yönelik artan sosyokültürel baskılar, ekonomik 

kısıtlamalar ve politik tehditler, kitlesel bir göç hareketini tetiklemiştir. Bu süreç 1937 

sonbaharına kadar devam etmiş ve bölgedeki önemli bir Türk nüfusunun sosyoekonomik ve 

politik nedenlerle Türkiye’ye göç etmesine zemin hazırlamıştır (Atabay, 2013: 191). 

 

3.3. 1938 Göç Antlaşması 

 
Göç, bir ülkenin sosyal, ekonomik ve siyasal yapılarını dönüştüren temel 

dinamiklerden biridir. Bu süreç, toplumsal kimliklerde hızlı değişimlere yol açarak, 

geleneksel yapıların yeniden şekillenmesine neden olmaktadır. Muhacirler ile yerel halk 

arasındaki dini, hukuki ve tarihsel ortaklıklar, entegrasyon sürecini kolaylaştıran temel 

faktörler olarak öne çıkmaktadır (Karpat, 2019: 63). Yugoslavya’daki Türk ve Müslüman 

toplulukların Türkiye’ye göçü, 1920’li yılların başında hem siyasi hem de sosyoekonomik 

boyutlarıyla yoğun bir şekilde tartışma konusu olmuştur. Ancak Türkiye-Yunanistan nüfus 



66 
 

mübadelesinin yarattığı ekonomik yük ve idari zorluklar, bu göç planlarının ertelenmesini 

zorunlu kılmıştır (Nureddin, 2011: 252). 

 

28 Ekim 1925’te imzalanan ‘‘Barış ve Dostluk Antlaşması’’, Türkiye ile Yugoslavya 

arasındaki diplomatik ilişkilerin yeniden tesis edilmesine imkan sağlamıştır. Bu antlaşma, 

1938 yılında imzalanan ve yaklaşık 200 bin kişiyi (40 bin aile) kapsayan Göç Antlaşması’nın 

önünü açmıştır. Söz konusu antlaşma, Yugoslavya’nın 21 Eylül 1928 tarihli göç kanununun 

devamı niteliğinde olup, özellikle Balkan Savaşları (1912-1913) sonrasında Türkiye’ye göç 

eden Müslüman nüfusun vatandaşlık, mülkiyet ve geri dönüş haklarını düzenlemiştir 

(Baklacıoğlu, 2010: 148). Ancak 1928 toprak reformu ve 1929 ekonomik buhranı, 

Müslüman topluluklar üzerinde ciddi sosyoekonomik baskılar yaratmış ve iki ülke 

arasındaki ilişkileri olumsuz etkilemiştir (Öksüz, 2000: 183-184). Bu dönemde yaşanan 

siyasi gerilimler, diplomatik süreçleri karmaşıklaştırmış; muhacirlerin yerleşim ve mülk 

edinme süreçleri de bürokratik engellerle karşılaşmıştır. 

 

25-27 Şubat 1938 tarihleri arasında Dışişleri Bakanı Tevfik Rüştü Aras’ın önerisiyle 

oluşturulan uluslararası komite, Yugoslavya’dan Türkiye’ye Müslüman nüfusun göçünü 

düzenleyen antlaşmayı 11 Temmuz 1938’de parafe etmiştir. Antlaşmaya göre 1939-1944 

yılları arasında kademeli olarak 40 bin ailenin (yaklaşık 200 bin kişi) Türkiye’ye göç etmesi 

planlanmıştır. Yugoslavyalı yetkililer, göç eden Müslümanların arazilerine Sırp ve 

Karadağlıların yerleştirilmesini (kolonizasyon) planlamış, her aileye 20 bin Dinar (500 lira) 

tazminat ödenmesini öngörmüştür. Bu tazminatın %20’si peşin ödenirken, kalan kısmı 

Türkiye Halk Bankası’na aktarılmıştır. Ulaşım süreci kapsamında demiryolu taşımacılığına 

ilişkin sorumluluk, Selanik’e kadar Yugoslavya’ya, Selanik’ten itibaren ise Türkiye 

Cumhuriyeti’ne verilmiş; bu düzenleme, iki devlet arasında görev paylaşımını netleştirerek 

lojistik sürecin düzenli ve eşgüdümlü bir şekilde yürütülmesini sağlamıştır (Baklacıoğlu, 

2010: 157-159). Göçün hedef bölgeleri arasında Üsküp, Gostivar, Ohrid gibi Vardar 

Makedonyası yerleşimleri ile Kosova’nın güneyindeki Prizren ve çevresi öne çıkmaktaydı. 

Antlaşma resmi olarak Türkleri hedef almakla birlikte Arnavutların da gizli bir şekilde göç 

etmesine olanak tanımıştır. Göçmenlerin Türkçe bilmeleri ve kültürel uyumları önemli 

kriterler arasında yer almıştır (Nureddin, 2011: 249-250). Bu gelişme neticesinde, 

Müslümanlar, sahip oldukları mülkleri göç etmeyenlere veya piyasa değerinin çok altında 

bir bedelle, Sancak ve Karadağ’dan gelen köylülere satmaya zorlanmışlardır. Yugoslav 



67 
 

hükümeti, göçmenlerin dört büyükbaş ve on küçükbaş hayvan götürmesine izin verirken, 

taşınmaz mallarını devlete bırakmalarını şart koşmuştur. 1878 sonrası Balkanlar’a yerleşen 

Türk kökenli esnaf, zanaatkar ve memur ailelerinin önemli bir kısmı ise bu antlaşma 

öncesinde göçlerini tamamlamışlardır (Baklacıoğlu, 2010: 160; Ağanoğlu, 2017: 375-376). 

 

Türkiye, Yugoslavya yönetiminin Arnavut nüfusa yönelik uyguladığı ekonomik, 

hukuki ve siyasi tazyikleri bir ‘‘zorunlu göç’’ politikası olarak değerlendirmiştir. Ağır vergi 

yükümlülükleri, adil yargılama ilkesinin ihlali ve hukuki temelden yoksun gözaltılar gibi 

uygulamalar, Arnavut toplumunda kitlesel yer değiştirmeye yol açan bir psikososyal ortam 

yaratmıştır. Bu gelişmeler karşısında Türk hükümeti, 1934-1937 yılları arasında Arnavut 

kökenli bireylere vize ve yerleşim izni vermeyerek ihtiyatlı bir tutum benimsemiştir. Kosova 

bölgesinde 1944’e kadar sürecek bir ‘‘etnik temizlik’’ sürecinin işaretlerinin belirmesi 

üzerine TBMM, 1938 tarihli göç antlaşmasını onaylamaktan imtina etmiştir. Türkiye’nin bu 

tutumunun ardında birkaç temel kaygı faktörü bulunmaktadır. Öncelikle, anadili Türkçe 

olmayan Müslümanların kitlesel göçünün ulusal bütünlüğü tehdit edebileceği ve dış 

müdahalelere zemin hazırlayabileceği endişesi mevcuttur. Ayrıca antlaşma metninde 

Arnavutların göç vizesi almasının önüne geçilmesi, sadece Yugoslavya ile ilişkileri değil, 

Türkiye’nin iç siyasi dengelerini de etkileyecek bir unsur olarak görülmüştür. 1933 sonrası 

göçmenlerin mülkiyet ve tazminat haklarının belirsizliği ile yaklaşan savaş tehdidi, 

antlaşmanın uygulanmasını daha da güçleştiren faktörler olarak öne çıkmıştır (Baklacıoğlu, 

2010: 459-463). 1939 yılında Başbakan Celal Bayar ve Dışişleri Bakanı Tevfik Rüştü Bey’in 

Belgrad ziyareti, iki ülke arasındaki ilişkilerin olumlu seyrine rağmen, göç antlaşmasının 

uygulanması önündeki engelleri aşamamıştır. Türkiye’nin Balkanlarla olan tarihsel ve 

stratejik bağları, söz konusu antlaşmanın arka planını şekillendiren temel dinamiklerden 

birini oluşturmuştur. Ancak, savaş öncesi dönemde derinleşen güvenlik endişeleri, 

antlaşmanın yürürlüğe girmesini engellemiş; nihayetinde 1933 yılından itibaren bu metin, 

TBMM tarafından onaylanmadığı için hukuki geçerlilik kazanamamıştır. 

 

3.4. Göçlerin Temel Nedenleri 

 
    Balkanlar’daki Türk varlığına ilişkin tarihsel izler, Osmanlı İmparatorluğu öncesine; 

Hun, Avar, Tuna Bulgarları, Peçenekler, Uz (Oğuz) ve Kıpçak (Kuman) gibi Türk 

topluluklarının bölgedeki faaliyetlerine kadar uzanmaktadır. Söz konusu toplulukların 



68 
 

bıraktığı miras, günümüzde Kosova’daki Peç (İpek) şehri (Peçenek kökenli) ve 

Makedonya’daki Kumanova (Kuman kökenli) gibi yerleşim birimlerinin isimlerinde 

yaşamaktadır. Arkeolojik bulgular, özellikle mezar taşları ve yerleşim kalıntıları, bu erken 

dönem Türk kavimlerinin bölgedeki varlığını somut olarak kanıtlamaktadır. Osmanlı 

İmparatorluğu’nun 14. yüzyılda bölgeye yerleşmesiyle birlikte Türklük bilinci önemli bir 

dönüşüm geçirmiş, etnik kökenden ziyade Türk-İslam sentezine dayalı bir üst kimlik halini 

almıştır. Bu sosyokültürel yapı, beş buçuk asır boyunca varlığını sürdürmüş ve günümüze 

kadar ulaşan mimari eserlerde, dini yapılarda ve geleneksel uygulamalarda kendini 

göstermiştir. Osmanlı döneminde Türk nüfusunun dağılımı incelendiğinde, özellikle 

İstanbul, Rumeli ve Anadolu’nun şehir merkezlerinde yoğunlaştığı görülmektedir. Ancak 

19. yüzyılda Avrupalı devletlerin müdahaleleri ve Balkan uluslarının bağımsızlık hareketleri 

sonucunda bölgedeki Türk varlığı önemli ölçüde değişime uğramış, bu durum Anadolu’ya 

doğru nüfus hareketlerini beraberinde getirmiştir. Balkanlardaki Türk varlığının en dikkat 

çekici yönlerinden biri, İslamiyet’in Türk kültürüyle harmanlanarak özgün bir sentez 

oluşturmasıdır. ‘‘Elhamdülillah Türküm’’ ifadesi bu kimliğin tipik bir tezahürü olarak 

karşımıza çıkmıştır. Öte yandan, bölgede Türk kelimesinin zaman zaman Müslüman 

terimiyle eş anlamlı olarak kullanılması, bu kimlik inşasının karmaşık doğasına işaret 

etmektedir (Öztürk, 2021: 4-5; Şimşir, 2017: 139). 

 

Balkan coğrafyasında kökleri Osmanlı İmparatorluğu öncesi dönemlere uzanan Türk 

varlığı, Osmanlı döneminde ‘‘Türk-İslam sentezine’’ dayalı bir kimlik dönüşümü 

geçirmiştir. Söz konusu tarihsel arka plan, İTC’nin milliyetçilik anlayışının şekillenmesinde 

belirleyici rol oynamıştır. İTC’nin benimsediği milliyetçilik felsefesi, Anadolu’dan 

Balkanlara uzanan Oğuz göçlerinin oluşturduğu kültürel ve dini temeller üzerine inşa 

edilmiş, cemiyetin ideolojik yapısında merkezi bir yer edinmiştir. Yusuf Akçura, Ahmet 

Ağaoğlu ve Hüseyinzade Ali Turan gibi Türk milliyetçileri, bu düşüncenin gelişiminde 

önemli rol oynayan muhacir aydınlardı. Kurucu kadronun önemli isimlerinden Enver 

Paşa’nın Gagavuz kökenli olması, Atatürk’ün babasının Makedonya’nın Debre-Kocacık 

köyünden gelmesi, İsmet İnönü’nün annesinin Deliormanlı ve Celal Bayar’ın Plevne kökenli 

olması, bu muhacir kökenli şahsiyetlerin Türk milliyetçiliğine yaptıkları katkıları 

göstermektedir (Karpat, 2019: 16-190). 1912-1913 Balkan Savaşları döneminde, Fransız 

İhtilali ve Panslavizm’in etkisiyle harekete geçen Sırp, Karadağlı, Bulgar ve Yunan güçleri, 

Avrupalı devletlerin desteğiyle Osmanlı’nın Rumeli topraklarını işgal ederken, bölgedeki 



69 
 

Türk varlığını planlı olarak ortadan kaldırmaya yönelik politikalar izlemişlerdir. Bu süreçte 

Türk toplumuna ve kendini Türk olarak tanımlayan diğer Müslüman gruplara karşı 

ötekileştirme, asimilasyon ve zorunlu göç uygulamaları yoğunluk kazanmıştır. Bölgedeki 

etnik yapı incelendiğinde, Bosnalı Müslümanlar, Pomaklar ve Hersekliler gibi Slav kökenli 

topluluklar arasında dini aidiyetin etnik kökenden daha belirleyici olduğu görülmektedir. 

Günümüzde de Türk, Arnavut ve Bosnalı Müslümanlar arasında ümmet kimliği etrafında 

şekillenen ortak bir aidiyet duygusu hakimken, Sırp ve Karadağlılar arasında etnik ve dinsel 

faktörler iç içe geçmiştir (Öztürk, 2021: 92). Hristiyan toplulukların etno-dilsel kimliklerini 

koruma eğilimine karşın, Müslüman gruplarda dini aidiyet, zamanla etnik ve linguistik 

kimlik unsurlarını gölgede bırakarak baskın bir karakter kazanmıştır. Balkan 

Müslümanlarının kimlik inşasında tarikatlar (Halveti, Kadiri, Mevlevi vb.) önemli rol 

oynamış, Osmanlı döneminde Türkçe’nin yönetim dili olmasına rağmen etnik üstünlüğe 

dayalı bir anlayış benimsenmemiştir. Anadolu’dan gelen kolonizatör dervişlerin bölgede 

inşa ettiği Türk-İslam düşüncesi, Oğuz aşiretlerinin yerleşimleriyle pekişmiş ve bölgenin 

demografik yapısını dönüştürmüştür. 1912-1913 yıllarında gerçekleşen Balkan Savaşları’na 

kadar bölgedeki Müslüman nüfusun kendini Türk olarak tanımlaması, günümüzde de etnik 

asimilasyon çabalarına rağmen Türk kimliğinin bölgede varlığını sürdürmesine yol açmıştır 

(Karpat, 2019: 45-239). 

 

 Dil ve din, Türk kimliğinin oluşumunda belirleyici unsurlar olmakla birlikte, ortak 

tarih bilinci bu süreçte daha kritik bir rol üstlenmiştir. Osmanlı idaresi altında yüzyıllar 

boyunca şekillenen Balkan toplumları, kültürel etkileşimler sonucunda ortak bir sosyal 

dokuyu inşa etmişlerdir. Bu doku, farklı etnik grupların dertlerini ve sevinçlerini paylaştığı, 

tarihsel bağlarla birbirine kenetlendiği organik bir yapı arz etmektedir (Ortaylı, 1998: 8). 

Gagavuzya, Romanya, Ukrayna, Bulgaristan ve Yunanistan’da varlığını sürdüren Hristiyan 

Türk toplulukları, din birliğinin milli kimlik inşasında tek başına yeterli olmadığını ortaya 

koymaktadır. Bununla birlikte, Yugoslavya döneminde Kosova ve Makedonya’da dini 

aidiyetin toplumsal bağların temelini oluşturduğu ve Türk kimliğinin algılanış biçimini 

oluşturduğu görülmektedir (Öztürk, 2021: 65). 1919 yılında SHS Krallığı’nın Bosnalı 

Müslümanlara ait 400.072 hektar araziye el koyması, planlı bir asimilasyon politikasının 

başlangıcını teşkil etmiştir. Bu toprakların tazminatsız olarak Sırp köylülerine dağıtılması, 

kasıtlı bir demografik mühendislik örneği sergilemekte ve Müslüman nüfusun ekonomik 

çöküşüne zemin hazırlamaktadır. Sancak bölgesinde ise Sırp idaresinin uyguladığı despot 



70 
 

politikalar, Müslüman nüfus oranında çarpıcı bir düşüşe yol açmıştır. 1921’de %53 olan 

Bosnalı Müslüman nüfus oranı, 1931’de %38’e gerilemiştir (Ağanoğlu, 2023: 193). 

Yugoslavya döneminde yaşanan Müslüman göçlerine dair önemli çalışmalar yürüten Eyüp 

Musoviç’in verilerine göre, 1927-1936 yılları arasında 19.278 kişinin Yugoslavya’dan 

Türkiye’ye göç ettiği tespit edilmişse de bu rakamların etnik dağılımına ilişkin yöntemsel 

belirsizlikler bulunmaktadır (Baklacıoğlu, 2010: 187). 1930’larda ‘‘Türkler Asya’ya’’ (Čita 

Turci Aziju) sloganıyla harekete geçen Sırp şoven gruplar, sistemli bir psikolojik baskı 

kampanyası yürütmüştür (Zaim, 2005: 103).  

 

 Bu sürecin kökenleri 1914 yılından öncesine uzanmakta olup, İTC’nin Arnavut 

Teavün Cemiyeti ve Başkim Kulüpleri karşısındaki politik tutumu, Sırp-Osmanlı 

ilişkilerinde kritik dönüm noktasını oluşturmuştur. Tarihsel perspektiften bakıldığında, 

Balkanlar’daki etnik politikaların Türk ve Müslüman nüfus üzerinde oluşturduğu 

demografik tesirler, bölgenin sosyopolitik dokusunda kalıcı değişimlere neden olmuştur 

(Baklacıoğlu, 2010: 447). Söz konusu dönemde şehir, bölgesel aktörlerin siyasi müzakereler 

ve örgütsel faaliyetler için stratejik buluşma noktası haline gelmiştir. SHS Krallığı’nın, 

Kaçak Hareketi’nin faaliyetlerinden duyduğu rahatsızlık, Lozan Antlaşması’nın imzalanma 

sürecinde gecikmelere yol açmış ve özellikle yerleşim ve vatandaşlık konularındaki çözüm 

arayışlarını sekteye uğratmıştır. 1931 yılı Yugoslavya nüfus sayımı verilerine göre ülkede 

132.924 Türk’ün yaşadığı tespit edilmiştir (Publikationsstelle Wien, 1943: 10). Bu bağlamda 

iki ülke arasında yaklaşık 40 bin Türk ve Müslüman’ın göçünü öngören resmi bir anlaşma 

süreci başlatılmıştır. Planlanan 1938 Göç Antlaşması kapsamında, Arnavut mültecilerin 

Anadolu’da Kürt nüfusun yoğun olduğu bölgelere yerleştirilmesi öngörülmüştür. Ancak 

Türkiye, Yugoslavya’nın Kosova’yı Arnavut nüfustan arındırma amacının farkında olmuş, 

1934-1937 yılları arasında Arnavutlara vize vermeme politikasıyla dikkatli bir strateji 

izlemiştir (Baklacıoğlu, 2010: 447). Bu durum, Türkiye’nin bölgesel dinamikleri dikkate 

alan ve ulusal çıkarlarını korumaya yönelik rasyonel politikalarının somut bir yansıması 

olarak değerlendirilmektedir. 

 

 8 Şubat 1930 yılında yürürlüğe konulan ‘‘İslam Dini Birliği Kanunu’’ (Islamska 

Vyerska Zayednitsa) ile Saraybosna ve Üsküp’teki İslami kurumların Belgrad’a 

nakledilmesi öngörülmüş, Kral Aleksander’ın Müslüman nüfus üzerinde merkezi bir 

denetim mekanizması inşa etmesine olanak sağlamıştır.  Üsküp Eğitim Müfettişliği kayıtları, 



71 
 

Yugoslavya’nın Sırp merkezli devlet yapısını ve Türklerin bu sisteme katkı sağlamadığı 

yönündeki önyargıları ortaya koymaktadır. Özellikle anadilde eğitim hakkının devlet 

aleyhine kullanılabileceğine dair endişeler, Türk azınlığa yönelik baskı politikalarını açıkça 

yansıtmaktadır (Yücelden, 1976: 1096). Yugoslavya nüfusunun önemli bir bölümü kırsal 

kesimde yaşamakta ve geçimlerini geleneksel tarım yöntemleriyle sağlamaktadır. 1931’de 

uygulamaya geçirilen agrar reformu ise Türk ve Müslüman nüfusun verimli tarım arazilerine 

el koyarak bu toplulukları ekonomik olarak güçsüzleştirmeyi hedeflemiştir (İvgen, 2007: 

64). Reform özellikle Makedonya, Kosova, Sancak ve Bosna’yı hedef alırken, Hristiyan 

nüfusun yoğun olduğu bölgeler muaf tutulmuştur (Deliorman, 2011: 181-182). Toprakları 

kamulaştırılan Müslüman köylülerin yerine Sırp nüfus yerleştirilmiş, bu durum kitlesel 

göçlere zemin hazırlamıştır (Baklacıoğlu, 2010: 162-166). 1939-1945 yılları arasında, savaş 

koşullarının yol açtığı kaotik ortamda Müslümanlar, artan vergi yükümlülükleri ve resmi 

makamlarca teşvik edilen şiddet vakalarına tanık olmuştur. 1940’a kadar uzanan süreçte, 

Müslüman topluluklar bir yandan Slavlaştırma politikalarına tabi tutulurken, diğer yandan 

mülkiyet haklarına ilişkin organize müdahalelerle karşı karşıya kalmışlardır (Ağanoğlu, 

2024: 468) 1937’de Vaso Čubrilović15  liderliğindeki Sırp Kültür Kulübü’nün hazırladığı 

‘‘Arnavutların Göçü Raporu’’, etnik temizlik politikalarını meşrulaştırmaya çalışan ırkçı bir 

belge niteliği taşımaktadır (Bitiş, 2021: 124). Bu dönemde uygulanan politikalar, 

Balkanlar’ın etno-dini yapısında kalıcı değişimlere yol açmış ve bölgenin kültürel 

çeşitliliğini derinden etkilemiştir. Müslüman toplulukların karşı karşıya kaldığı baskılar, 

toplumsal hafızada onarılması güç tahribatlar bırakmıştır. 

 

3.5. Agrar Reformu ve Kolonizasyon Süreci 

 
    İkinci Kosova Savaşı’nın (1448) akabinde Osmanlı hâkimiyetine giren Makedonya, 

beş asır boyunca Türk-İslam kimliğinin Balkanlardaki en önemli dayanağı haline gelmiştir. 

Bu tarihsel süreklilik, Yugoslavya devletinin uyguladığı radikal tarım reformları ve toprak 

 
15 Bosnalı Sırp akademisyen ve eski Orman Bakanı Vaso Čubrilović, Franz Ferdinand suikastındaki rolü 

nedeniyle yargılanmış, ancak yaşının küçük olması sebebiyle idam cezasından kurtulmuştur. Aşırı milliyetçi 

ideolojisiyle kaleme aldığı ‘‘Arnavutların Sınır Dışı Edilmesi’’ başlıklı muhtırada, kolonizasyon sistemini 

yetersiz bularak düzenli bir göç politikası ve Çetnik eylemlerin artırılmasını savunmuş, homojen bir Sırp 

devleti kurulması yönünde çaba göstermiştir. 

 



72 
 

politikaları neticesinde sekteye uğramış; nihayetinde 1952-1967 yılları arasında yaşanan 

kitlesel göç hareketleriyle sonuçlanmıştır. 16.-18. yüzyıllar arasında uygulanan tımar 

sistemi, bölgedeki tarımsal üretim ve yerel yönetim mekanizmalarını şekillendiren temel 

yapı olmuştur. Ancak sistemin çöküşü, iltizam uygulamalarını yaygınlaştırmış; bu durum 

ayanların yerel güç odakları haline gelmesiyle sonuçlanarak merkezi otoriteyi giderek 

zayıflatmıştır. 19. yüzyılda Makedonya’da Müslüman Arnavut çiftlik sahipleri ile Slav 

kökenli tarım işçileri arasındaki sosyoekonomik farklılıklar etnik gerilimleri derinleştirmiştir 

(Hacısalihoğlu, 2020: 38-39). Vardar Makedonyası’nın demografik yapısı, Müslüman ve 

Hristiyan nüfus arasında dikkate değer bir denge arz etmektedir. Yugoslavya sınırları 

içerisinde yaşayan Türk nüfusunun yaklaşık %85’inin söz konusu bölgede ikamet etmesi, 

Vardar Makedonyası’nı Türkler ve diğer Müslüman topluluklar açısından sosyal, kültürel ve 

ekonomik bağlamda önemli bir merkez konumuna taşımıştır. Bununla birlikte, tarihsel, 

kültürel ve demografik unsurların yanı sıra çeşitli güvenlik kaygıları da iki ülke arasındaki 

ilişkilerde belirleyici bir rol oynamıştır (Kut, 2005: 211). Bu demografik yoğunluk, İkinci 

Kosova Savaşı’ndan itibaren şekillenen Osmanlı mirasının bir tezahürüydü. Ancak 20. 

yüzyılda Sırp kolonizasyonu ve Tito’nun kolektivizasyonu, bu tarihsel varlığı tasfiye 

sürecine sokmuştur. 

 

Balkan Savaşları sonrasında SHS Krallığı’nın uyguladığı tarım reformları ve 

kolonizasyon politikaları, özellikle Vardar Makedonyası’nda yoğunlaşan Türk nüfusunun 

ekonomik gücünü kırmayı hedeflemiştir. 1919-1922 yılları arasında çıkarılan dört temel 

yasa ile Müslümanlara ait verimli arazilerin %44’ü kamulaştırılarak Sırp nüfusun iskânına 

açılmıştır. Fransız konsolosluk raporlarında belirtildiği üzere, bölgedeki tarım arazilerinin 

%20-60’ını elinde tutan Türk beylerinin mülkiyet hakları sistematik şekilde tasfiye edilmiştir 

(Lutviyi, 2022: 79-81). Bu dönemde uygulanan demografik mühendislik politikaları, sadece 

toprak mülkiyetini değil aynı zamanda bölgenin etno-dini yapısını da dönüştürmeyi 

amaçlamıştır. Vergi muafiyeti gibi teşviklerle Makedonya’ya yerleştirilen Sırp nüfus, Türk 

ve Müslüman toplulukların sosyoekonomik varlığını giderek marjinalleştirmiştir. Buna 

karşın Osmanlı mirasını taşıyan bu topluluklar, kültürel kimliklerini korumayı 

başarmışlardır (Öztürk, 2021: 15). Yugoslavya dönemindeki bu zorunlu değişim süreçleri, 

bölgenin geleneksel sosyal yapısında köklü değişimlere yol açmıştır. 

 



73 
 

 1917 Ekim Devrimi’nin ardından Sovyetler Birliği’nden kaçan Rus mültecilerin 

iskân talepleri, Batı ülkelerindeki Sırp ve Karadağlı göçmenlerin sert göç politikalarıyla 

karşılaşması ve 1929 ekonomik krizinin etkileri, SHS Krallığı’nda çeşitli göç hareketlerini 

tetiklemiştir. Bu süreç, hem yurtdışındaki Sırp-Karadağlı göçmenlerin durumunu hem de 

Yugoslavya’nın demografik yapısını derinden etkilemiştir. Artan enflasyon, işsizlik ve 

yoksullukla birlikte şehirlerde yükselen işçi hareketleri, hükümeti sol örgütlerle bağlantılı 

Yahudi liderler, Voyvodinalı Macarlar ve Makedonyalı Slavlar gibi grupları sınır dışı 

etmeye sevk etmiştir. Bu grupların yerine, Sovyet rejiminden kaçan Rus mülteciler 

yerleştirilmiş; ancak özellikle Yahudilerin ticaret ve zanaattaki rolünü kaybetmesi, 

ekonomide önemli sorunlara yol açmıştır (Baklacıoğlu, 2003: 252-253). Osmanlı toprak 

sisteminin tamamen terk edilmesiyle birlikte, Makedonya ve Kosova’daki Türkler baskı ve 

asimilasyon politikaları nedeniyle göç etmek zorunda kalmış, boşalan arazilere Sırp aileler 

yerleştirilmiştir. Kosova’nın batısına Sırp nüfusunun yerleştirilmesiyle Arnavut direnişinin 

kırılması, sınır güvenliğinin sağlanması ve Sırp köylülerin ekonomik sorunlarının 

hafifletilmesi amaçlanmıştır. Bu politikalar, Sırp egemenliğini pekiştirirken, Çetniklerin 533 

yıl sonra Kosova’ya dönüşü, Sırp toplumunda sembolik bir zafer duygusu yaratmıştır (Dinç, 

2019: 44; Gökdağ, 2017: 162). 

 

Kosova’da yaşanan benzer endişeler doğrultusunda, Makedonya’nın Bulgaristan, 

Yunanistan ve Arnavutluk sınırındaki bölgeler kolonizasyon politikasının öncelikli alanları 

olarak belirlenmiştir. Bu süreçte, Usturumca bölgesine 200 Karadağlı ve Sırp aile 

yerleştirilmiş; Türk ve Makedonyalı Slav nüfusun yoğun olduğu bölge, Karadağlıların 

yerleşim merkezi haline getirilmiştir. Müslüman nüfusun ağırlıklı olduğu Doyran’a ise 

Sırbistan, Hırvatistan ve Dalmaçya’dan 210 aile iskân edilmiştir. Benzer şekilde, Manastır 

ve Pirlepe’den göç eden Türklerin yerine 1921-1928 arasında Sırbistan’dan 314 aile 

getirilmiştir. Yaklaşık 48 bin kişiyi kapsayan 6.377 ailenin iskânını hedefleyen bu 

politikalar, yerel tepkiler ve uyum sorunları nedeniyle kısmen başarısız olmuş; iskan edilen 

ailelerin önemli bir bölümü geri dönmüştür. 1931’de uygulamaya geçirilen ikinci 

kolonizasyon politikası ile Vardar Makedonyası’na 4.167 aile yerleştirilerek Doğu 

Makedonya’da Sırp egemenliği pekiştirilmeye çalışılmış, batıdaki Arnavut nüfusun etkisi 

kırılmak istenmiştir (Baklacıoğlu, 2010: 301-302).  

 



74 
 

Yugoslavya’daki Müslümanların agrar reformu kaygıları, Türkiye’nin müdahalesine 

yol açmıştır. 27 Kasım 1933’te imzalanan ‘‘Türkiye-Yugoslavya Dostluk, Saldırmazlık, 

Hakemlik ve Uzlaştırma Antlaşması’’ ile mülkiyet sorunlarının çözümü sağlanmış; taraflar, 

tüm meselelerin diplomatik, ihtiyatlı yollarla çözülmesi ve savaşa başvurmaktan kaçınılması 

konusunda karşılıklı taahhütte bulunmuşlardır (Turp, 2013: 57; İvgen, 2007: 64). Antlaşma 

uyarınca Yugoslavya’nın Türkiye’ye 476.520 Türk lirası ödemesi kararlaştırılmış, ancak 

kimlik belirsizlikleri nedeniyle bu fon Kızılay’a aktarılmıştır (Çavuşoğlu, 2007: 141-142). 

Yugoslavya basını, söz konusu antlaşmayı Türkiye ile Yugoslavya arasındaki ilişkilerin 

onarılması açısından olumlu bir adım olarak değerlendirmiş; ayrıca bu gelişmenin Balkan 

devletleri arasında örnek teşkil edebileceğini ve ekonomik iş birliği için bir zemin 

oluşturabileceğini ifade etmiştir (BCA, 030-10.28.696.23). 1934 yılında Kral Aleksander’ın 

İstanbul ziyareti, diplomatik ilişkilerin güçlendiğini göstermiştir (Özgiray, 1999: 13). Agrar 

reformunun yarattığı adaletsizlikler ile krallığın baskıcı politikaları, tarımsal üretimde 

düşüşe, karaborsacılığın yaygınlaşmasına ve kırsal yoksulluğun derinleşmesine neden 

olmuştur. 

3.6. Göç Edenlerin Sayıları, Kimliği ve Türkiye İstatistikleri 

 
    Balkanlar’daki siyasi ve sosyal çalkantılar nedeniyle yaşanan göçler, tarihsel olarak 

Anadolu’ya yönelmiştir. Osmanlı İmparatorluğu’nun bölgeden çekilmesiyle birlikte devletin 

kurucu unsuru olan Türkler, yeni kurulan Cumhuriyet’in demografik yapısında merkezi bir 

konum kazanmıştır. Bu durum hem toplumsal dönüşüm hem de ulusal kimliğin inşası 

sürecinde belirleyici olmuştur. Rumeli Türkleri, vatan, millet ve devlet gibi milli değerlere 

duydukları güçlü aidiyetle Anadolu’ya göç etmiş; bu hareket, yalnızca coğrafi bir yer 

değişikliği değil, aynı zamanda kültürel ve kimliksel sürekliliği koruma çabası taşıyan 

sembolik bir adım olarak nitelendirilebilir (Şimşir, 2017: 277). 

 

‘‘Türk’’ terimi, bir ırkı değil; Orta Asya kökenlerine dayanan ve 19. yüzyılda 

şekillenen yeni bir toplumsal yapıyı ifade etmektedir. Bu kavram, tarihsel süreçte coğrafi, 

kültürel ve siyasal unsurların birleşimiyle oluşan bir kimlik ve aidiyet duygusunu 

yansıtmaktadır. Anadolu Türk kimliği ise Osmanlı İmparatorluğu’nun siyasal ve 

sosyokültürel mirasına dayanmaktadır. Osmanlı ve Cumhuriyet dönemlerinde Anadolu ile 

Rumeli arasında gerçekleşen nüfus hareketleri, toplumsal yapının dönüşümünde belirleyici 

olmuştur. Bu süreç, siyasi ve kültürel entegrasyonla yeni bir toplum yapısının oluşmasına 



75 
 

katkı sağlamıştır. Yapılan araştırmalara göre, Suriye ve Irak’ın kuzey bölgeleri dışında Arap 

topraklarına göçmen nüfus iskân edilmemiştir. Böylece Arap toplumu, kültürel ve yapısal 

özelliklerini büyük ölçüde muhafaza edebilmiştir (Karpat, 2019: 68). 1821-1922 yılları 

arasında Osmanlı’da yaşayan Müslüman nüfusu, savaşlar, salgın hastalıklar, doğal afetler ve 

zorunlu göç politikaları nedeniyle ağır kayıplara uğramıştır. Bu süreçte 5 milyon 60 bin 

Müslüman hayatını kaybederken, 5 milyon 381 bini mülteci durumuna düşmüştür. Özellikle 

1912-1913 Balkan Savaşları sonrasında yaşanan kitlesel göçler, Birinci Dünya Savaşı ve 

sonrasındaki nüfus hareketlerinden daha yoğun olmuştur. Bu dönem, Osmanlı coğrafyasında 

Müslüman nüfusun demografik ve sosyolojik yapısını derinden sarsan bir trajedi olarak 

tarihe geçmiştir. Yeni Türk devletinin oluşumunda Balkan Savaşları’nın yarattığı toplumsal 

travmalar etkili olmuştur. Balkanlar’daki Müslümanlara yönelik şiddet, Türkiye’nin iç ve 

dış politikasına yön vermiştir. Bu bağlamda Türkiye, ‘‘Yurtta sulh, cihanda sulh’’ ilkesini 

benimseyerek barışçıl ve tarafsız bir dış politika anlayışı geliştirmiş; bu tutum, uluslararası 

alanda olumlu bir imajın oluşmasını sağlamıştır. 

 

1929’daki küresel ekonomik buhran ve 1930’lardaki Avrupa merkezli milliyetçi 

hareketlerin yükselişine rağmen Türkiye, mevcut sınırlarıyla yetinmiş ve yayılmacı 

politikalardan kaçınarak ulusal bütünlüğe odaklanmıştır. Bu tutumun temelinde, savaşların 

yol açtığı demografik yıkım ve kitlesel göç hareketleri karşısında şekillenen kolektif 

sorumluluk anlayışı bulunmaktadır. Balkanlar’dan Anadolu’ya zorunlu göçe tabi tutulan 

Türk nüfus ile işgal döneminde yaşanan kitlesel şiddet vakaları, toplumsal hafızada derin bir 

infial yaratmış olmakla birlikte Türkiye Cumhuriyeti bu tarihsel travmaları dış politika 

kararlarına doğrudan yansıtmaktan bilinçli olarak kaçınmıştır. Devlet yöneticileri, söz 

konusu dönemde daha çok hukuk temelli ve rasyonel tutum çerçevesinde hareket ederek 

hem uluslararası sistemde meşruiyetini koruyan hem de caydırıcılık unsurları barındıran 

dengeli bir strateji benimsemiştir (McCarthy, 2020: 356-357). Balkan Savaşları ve 

sonrasında yaşanan demografik değişimler, Müslüman nüfus üzerinde yıkıcı etkiler 

yaratmıştır. McCarthy’nin verilerine göre, 632.408 Müslüman hayatını kaybetmiş, 413.922 

kişi ise 1912-1920 döneminde Türkiye’ye göç etmiştir. Bu süreçte, Rumeli’deki Müslüman 

nüfusun 1 milyondan fazla azaldığı görülmektedir. Şimşir’in çalışmalarında, söz konusu 

dönemde yaklaşık 1 milyon kişinin göç ettiği ve 200 bin kişinin yaşamını yitirdiği 

belirtilmiştir. Resmi kayıtlara göre, 1917 yılında Talat Paşa’ya sunulan defterde 413.922 



76 
 

göçmen kaydı bulunmaktadır. Lozan Antlaşması sonrası süreçte ise 398.848 mübadilin 

yerleştirilmesiyle toplam iskân edilen nüfus 812.770’e ulaşmıştır (Şimşir, 2017: 274-275). 

 

Cumhuriyet’in kuruluş döneminde Türk dış politikası, Atatürk’ün stratejik vizyonu 

doğrultusunda şekillenmiş ve 1930’larda yeni bir evreye girmiştir. Atatürk, ‘‘…Olayların 

böldüğü tarihimiz içinde bütünleşmeliyiz. Onların bize yaklaşmasını bekleyemeyiz. Bizim 

onlara yaklaşmamız gerekir…’’ sözleriyle, aktif ve sorumluluk odaklı bir dış politika 

yaklaşımını ortaya koymuştur. Bu anlayış çerçevesinde, Dış Türkler meselesinde dengeli ve 

ihtiyatlı bir politika izlenmiştir (Hamzaoğlu, 2000: 44-45). İki savaş arası dönemde göçlerin 

etkisi sınırlı olsa da ulusal modernleşme ve uluslaşma politikaları toplumsal yapıda önemli 

dönüşümler yaratmıştır. Türkiye’nin bu süreçteki göç politikası, nüfus yapısının 

düzenlenmesinin yanı sıra güvenlik kaygılarıyla da şekillenmiştir. Lozan Konferansı’nda 

demografik yapı ve azınlıklar konusunun gündeme gelmesi, başta Balkanlar olmak üzere 

Kırım, Kafkasya ve Türkistan’dan Anadolu’ya yönelen Müslüman göçlerini daha anlamlı 

bir hâle getirmiştir. Bu süreçte iç ve dış güvenlik politikaları öncelik kazanırken, göçle 

birlikte ortaya çıkan dil sorunları 1938 yılına dek yeterince ele alınmamıştır (Baklacıoğlu, 

2010: 417). 

 

1927 Türkiye nüfus sayımına göre, ülkede 23.750 Yugoslavya doğumlu birey 

bulunmaktaydı (Emgili, 2012: 371). 1929’da SHS Krallığı, Bulgaristan ve Romanya’dan 

gelen Müslüman göçmenlere, Vatandaşlık Kanunu’nun 6. maddesi uyarınca vatandaşlık 

verilmesi kararlaştırılmıştır (BCA, 30-18-1-2/3-29-14). 1930’da çıkarılan bir kararnameyle 

532 kişi (BCA, 030-18-01-02-8-9-017), 1931’de ise 130 kişi Türk vatandaşlığına kabul 

edilmiştir (BCA, 030-18-01-02-18-16-008). 1923-1949 yılları arasında Yugoslavya’dan 

Türkiye’ye göç edenlerin toplam sayısı 117.212’ye ulaşmıştır (Yümlü, 2011: 254-255). 

Göçmenler, serbest muhacir ve iskânlı muhacir olarak iki statüde değerlendirilmiştir. 1934-

1949 arasında 3.149 kişi, herhangi bir devlet desteği olmadan ‘‘Serbest göçmen’’ statüsüyle 

Türkiye’ye yerleşmiştir. Söz konusu göçmen gruplar, siyasi, ekonomik ve kültürel baskılar 

nedeniyle göç etmiş olsalar da resmi kayıtlarda gönüllü olarak sınıflandırılmışlardır. Buna 

karşılık, iskânlı muhacirler devlet tarafından barınma, tarım arazisi, ekonomik yardım ve 

sosyal hizmetlerle desteklenmiştir. 1934-1940 arasında bu kapsamda 5.894 kişi Türkiye’ye 

yerleşmiştir. Balkan göçleri arasında Yugoslavya kökenlilerin oranı %22,3 olarak 

kaydedilmiştir (Ağanoğlu, 2023: 200-373). Altan Deliorman 1930’a kadar 350 bin serbest 



77 
 

göçmen olduğunu iddia etse de resmi veriler daha düşük sayılar göstermektedir. Örneğin, 

1934-1938 arasında yıllık göçmen sayısı 48 ile 360 arasında değişmiştir. İskânlı göçmenler 

ise 1934’te 2.569, 1935’te 3.329 kişi olarak kaydedilmiştir (Deliorman, 2011: 199-200). 

Yugoslavya Krallığı Devlet İstatistik Kurumu’nun verilerine göre ise Türkiye’ye göç 

edenlerin toplam sayısı 13.678’dir. Balkan Savaşları’ndan 1940’a kadar Türkiye’ye göç 

edenlerin genel toplamı ise 244.051 olarak belirtilmiştir (Lutviyi, 2022: 95). 

Yugoslavya’dan Türkiye’ye göçler hem devlet destekli iskân politikaları hem de bireysel 

girişimlerle şekillenmiştir. Göçmenlerin statüleri ve sayıları, dönemin siyasi ve 

sosyoekonomik koşullarından etkilenmiştir. 

 

Tablo 4 

1919-1940 Yılları Arasında Yugoslavya’dan (Güney Sırbistan) Türkiye’ye Göç Etmek 

Amacıyla Ayrılan Muhacirler 

Yıl Muhacir Sayısı Yıl Muhacir Sayısı 

1919 23.500 1931 29.807 

1920 8.536 1932 6.219 

1921 24.532 1933 3.420 

1922 12.307 1934 4.500 

1923 6.389 1935 9.567 

1924 9.630 1936 4.252 

1925 4.315 1937 4.234 

1926 4.012 1938 7.251 

1927 5.197 1939 7.255 

1928 4.326 1940 6.729 

1929 6.219 Toplam 255.878 

1930 13.215   

Kaynak: Instituti i Historise i Kosoves, 1997: 42 

 

Kosova Tarih Enstitüsü’nün SHS Krallığı ve Yugoslavya Krallığı arşivlerine 

dayanan verilerine göre, Türkiye’ye göç eden nüfusun etnik dağılımında belirgin farklılıklar 

bulunmaktadır. Toplam göçmenler içinde 215.412 Arnavut yer alırken, Türkler 27.884, 

Sancaklı Müslümanlar ise 12.582 kişi olarak kaydedilmiştir. Bu veriler, Arnavut 

göçmenlerin sayıca önemli bir çoğunluk oluşturduğunu, Türk ve Sancaklı Müslüman 



78 
 

göçlerinin ise nispeten daha düşük kaldığını göstermektedir. Bu dönemde Arnavut 

göçmenlerin sayıca fazla olmasının temel sebeplerinden biri, İTC’nin 1918 öncesinde 

uyguladığı iskân politikalarıdır. Özellikle Niş Müslümanları ve Bulgaristan Türklerinin bir 

kısmı, Çatalca hattına yerleştirilmiş, bu durum Makedonya’daki Türk nüfusun göç oranlarını 

dolaylı olarak etkilemiştir. Diğer bir faktör, Makedonya’daki Müslüman nüfusun yerleşim 

ve ekonomik yapısıdır. Yörük (Türk) toplulukları, genellikle tarımsal açıdan verimsiz 

bölgelerde yaşarken, Üsküp gibi kentsel merkezlerdeki Türk nüfus da tarımsal üretimde 

kritik bir rol oynamıyordu. Buna karşılık, Kosova’daki Müslüman topluluklar (özellikle 

Arnavutlar), verimli arazilerde yoğunlaşmıştı. Bu durum, göç dalgasının büyük ölçüde 

Kosova kökenli Müslümanlardan oluşmasını açıklamaktadır (Baklacıoğlu, 2010: 182-183). 

 

 1923-1930 yılları arasında Yugoslavya Makedonyası’ndan Türkiye’ye yönelik göç 

hareketleri incelendiğinde, dönemin önemli sosyodemografik özellikleri dikkat 

çekmektedir. Halim Çavuşoğlu’nun Ferruh Solak’ın çalışmalarına dayanarak aktardığı 

verilere göre, bu dönemde yaklaşık 350 bin kişinin göç ettiği tespit edilmektedir (Ağanoğlu, 

2023: 201). Göçmenlerin yerleşim sürecinde iki temel model ortaya çıkmıştır: devlet destekli 

resmi iskân ve bireysel inisiyatife dayalı serbest yerleşim. Resmi kayıtlara göre, bu dönemde 

Türkiye’ye gelen muhacirlerin yalnızca %25’lik bir kısmı devlet yardımından 

faydalanmıştır. Serbest muhacir statüsündeki göçmenler genellikle arazi tahsisi dışındaki 

devlet desteklerini kabul etmeyerek, daha önce Türkiye’ye yerleşmiş olan akraba ve 

hemşehrilerinin yanında yaşamayı tercih etmişlerdir. Bu tercih, göçmen toplulukların sosyal 

dayanışma ağlarına ve kültürel bağlara verdiği önemi yansıtmaktadır. Arşiv belgeleri, 

Çamerya ve Kosova kökenli Arnavut mültecilerin devlet destekli iskân programları 

kapsamında Diyarbakır, Elazığ, Maraş gibi Anadolu şehirlerine yerleştirildiklerini 

göstermektedir. Ancak zaman içinde bu grupların önemli bir kısmı resmi izinlerle İstanbul, 

Bursa, İzmir gibi batı şehirlerine ikincil göçler gerçekleştirmiştir. Öte yandan, serbest 

muhacirler başlangıçtan itibaren Rumeli kökenli nüfusun yoğun olduğu batı kentlerini tercih 

etmişlerdir. Bu yerleşim modelleri, göçmenlerin yeni hayatlarını kurarken hem sosyal ağları 

hem de ekonomik fırsatları dikkate aldıklarını ortaya koymaktadır. Göç hareketleri, sadece 

demografik yapıyı değil, aynı zamanda kentsel dokuyu ve bölgesel kültürel dinamikleri de 

derinden etkileyen önemli bir toplumsal dönüşüm süreci olarak değerlendirilmiştir. 

 



79 
 

 1924 Anayasası’nın Türk kimliğinin inşasındaki rolü ve Arnavutların bu süreçteki 

konumuna ilişkin bir analiz sunulduğunda, dönemin vatandaşlık politikalarının çok katmanlı 

bir yapı sergilediği görülmektedir. Anayasa’nın 88. maddesi, etnik kökene bakılmaksızın 

tüm vatandaşları hukuki anlamda ‘‘Türk’’ olarak tanımlayarak kapsayıcı bir ulus-devlet 

modeli öngörmüştür. Bu resmi söylemin yansımaları ise daha karmaşık bir tabloyu ortaya 

koymuştur. Tarihsel deneyimler ve güvenlik kaygıları, Arnavutların yeni ulusal kimlik 

inşasındaki konumuna özel bir nitelik kazandırmıştır. Osmanlı İmparatorluğu’nun son 

döneminde yaşanan Arnavut isyanları, Cumhuriyet yönetiminde tedbirli yaklaşımlara yol 

açmıştır. Bu bağlamda, Arnavut göçmenlerin belirli bölgelere yerleşimine kısıtlamalar 

getirilmiş ve vize süreçlerinde özel incelemeler yapılmıştır. Bosnalı Müslümanlara kıyasla 

daha sıkı denetimlere tabi tutulan söz konusu politikalar, dönemin demografik mühendislik 

çabalarının bir yansıması olarak değerlendirilmiştir. Buna karşın, toplumsal düzeyde 

Arnavut ve Türk nüfus arasında önemli bir kültürel bağlılık ve etkileşim söz konusuydu. 

Ortak dini aidiyet, yaklaşık 4 bin ortak kelimeden oluşan dilsel benzerlikler ve mutfak 

kültürü gibi paylaşılan unsurlar, iki grup arasındaki sosyal entegrasyonu kolaylaştırmıştır. 

Evlilikler yoluyla kurulan akrabalık bağları, bu bütünleşme sürecini daha da güçlendirmiştir 

(Baklacıoğlu, 2010: 419-435). Tarihsel süreçte ortak yaşanmışlıklar ve kolektif hafıza, 

ulusal kimliğin oluşumunda belirleyici rol oynamıştır. 

 

Tablo 5 

Türkiye Nüfus Sayımlarında Dile Göre Yugoslavya Kökenli Nüfus 

Dil 1927 1935 1945 

Anadil 2.Dil Anadil 2.Dil Anadil 2.Dil 

Arnavutça 21.774 - 22.754 26.161 14.165 17.701 

Boşnakça 7.450 - 24.615 13.526 13.280 9.599 

Sırpça - - 4.369 - 4.100 - 

Diller Toplam 29.224 - 51.736 39.687 31.545 27.300 

TOPLAM 29.224 91.425 58.845 

Kaynak: Dündar, 2000: Ek tablolar 

 

1927-1945 yılları arasında gerçekleştirilen nüfus sayımları, Türkiye’deki Balkan 

göçmenlerinin dilsel profilini anlamak açısından önemli veriler sunmaktadır. Fuat Dündar’ın 

çalışmalarına göre, bu dönemde Arnavutçanın kullanımına ilişkin istatistikler dikkat 



80 
 

çekicidir. 1927 sayımında 21.774 kişi anadilini Arnavutça olarak beyan ederken, bu sayı 

1935’te 22.754’e yükselmiş, 1945’te ise 14.165’e gerilemiştir. İkinci dil olarak Arnavutça 

konuşabilenlerin sayısı ise 1935’te 26.161 iken, 1945’te 17.701 olarak kaydedilmiştir. Bu 

veriler, Arnavutçanın Türkiye’nin dilsel mozaiğinde belirli bir varlık gösterdiğini ancak 

zaman içinde kullanımının azaldığını ortaya koymaktadır. Boşnakça konuşan nüfusun 

sayısındaki değişim de benzer bir doğrultuda ilerlemiştir. 1927’de 7.450 olan Boşnakçayı 

anadil olarak konuşanların sayısı, 1935’te 24.615’e yükselmiş, 1945’te ise 13.280’e 

gerilemiştir. İkinci dil olarak Boşnakça konuşanların sayısı ise 1935’te 13.526, 1945’te 9.599 

olarak kayıtlara geçmiştir. Özellikle Kocaeli, İzmir, Bursa ve Balıkesir gibi bölgelerde 

yoğun olarak yaşayan Boşnakların önemli bir kısmının geçimini tarım ve hayvancılıkla 

sağlamaktadır. Dil verilerinin analizinde karşılaşılan temel zorluk, özellikle Sırp-Hırvat dil 

grubuna ait kayıtların hangi alt dilleri kapsadığının net olmamasıdır. 1935’te 4.369 ve 

1945’te 4.100 kişi tarafından anadili olarak beyan edilen Sırpçanın, gerçekte Sırpça mı yoksa 

Boşnakça gibi diğer Slav dillerini mi kapsadığı belirsizliğini korumaktadır. Balkan 

göçmenleri arasında etnik çeşitlilik oldukça belirgindir. Rumeli ağzıyla Türkçe konuşan 

etnik açıdan Türklerin yanı sıra, Boşnaklar, Pomaklar, Arnavutlar ve Giritli Müslümanlar 

gibi farklı dil ve etnik kökene sahip gruplar da bulunmaktaydı (Karpat, 2019: 333). Bu 

çeşitlilik, göç hareketlerinin homojen bir yapıda olmadığını, Balkanlar’ın sosyokültürel 

zenginliğini yansıttığını göstermektedir. Din faktörü, söz konusu grupların Türkiye’ye 

entegrasyonunda kilit rol oynamıştır. Aynı zamanda, Osmanlı geçmişine dayanan kültürel 

bağlar, bu grupların Türkiye’deki nüfus yapısına uyum sağlamasına önemli bir katkı 

sunmuştur. 

 

20. yüzyılın başlarında gayrimüslim azınlıkların göçüyle oluşan ekonomik boşluk, 

Balkanlar’dan gelen muhacirlerle doldurulmaya çalışılmıştır. Dönemin milliyetçi ekonomi 

politikaları çerçevesinde, bu nüfus hem işgücü piyasasının millileştirilmesinde hem de sınır 

güvenliğinin sağlanmasında belirleyici unsur olmuştur. Balkan göçmenleri, özellikle tarım 

sektörüne getirdikleri yeniliklerle dikkat çekmiştir. Modern tarım tekniklerini uygulamaları 

ve patates gibi ürünlerde yeni ekim yöntemleri geliştirmeleri, tarımsal verimliliğin artmasına 

önemli katkı sağlamıştır. İskân politikalarında, muhacirlerin ekolojik ve kültürel uyumu 

gözetilmiştir. Trakya, Batı Anadolu ve Karadeniz gibi kendi coğrafyalarına benzeyen 

bölgeler tercih edilirken, İstanbul, Bursa ve İzmir gibi ekonomik merkezler de yoğun 

yerleşim alanları olmuştur. Özellikle Trakya’ya yönelik iskân çabaları, bölgenin demografik 



81 
 

yapısını tahkim etmeyi hedeflemiştir (Baklacıoğlu, 2010: 418-422). Bu süreç, Türkiye 

ekonomisinin Müslüman unsurların hakimiyetine geçişine tanıklık etmiş, aynı zamanda 

tarımsal verimlilik artışını sağlayarak açarak ulusal ekonominin gelişimine katkıda 

bulunmuştur. 1950’lerdeki kitlesel göçlerin aksine, bu dönemde Makedonya’nın 

doğusundaki Yörük köylerinden bireysel düzeyde süregelen bir göç hareketi 

gözlemlenmiştir. Bilhassa evlilik yoluyla gerçekleşen bu göçler, kadınların öncülüğünde 

şekillenmiş ve mevcut sosyal ağlar üzerinden ilerlemiştir. Göç eden genç bekar kadınlar, 

daha önce Türkiye’ye yerleşmiş hemşehrilerinin oluşturduğu toplumsal ilişkileri kullanarak 

yerleşim sağlamışlardır. Bu bireysel nitelikli hareketlilik, kitlesel boyutlara ulaşmasa da hem 

göç veren hem de göç alan bölgeler üzerinde önemli sosyokültürel ve ekonomik etkiler 

oluşturmuştur (Eklemezler, 2023: 1-26). Göçün evlilik aracılığıyla ve kadınlar tarafından 

gerçekleşmesi, toplumsal cinsiyet dinamikleri açısından da önem taşımaktadır. 

 

Tablo 6 

1923-1940 Yılları Arasında Türkiye’ye Gelen İskânlı ve Serbest Göçmenler 

 

Yıllar 

İskan Serbest 

Aile Nüfus Aile (b)  Nüfus 

(a) 

1923-1933 - - 26.120 108.179 

1934 614 2.569 199 650 

1935 783 3.129 109 360 

1936 24 97 49 153 

1937 3 17 12 48 

1938 - - 18 71 

1939 20 61 23 93 

1940 5 21 274 1.039 

TOPLAM 1.449 5.894 26.804 110.593 

İskan ve Serbest Toplam Nüfus 116.577 

Kaynak: Geray ,2019: Ek tablolar 

 

Cevat Geray’ın hazırladığı rapordaki verilere göre, 1923-1940 yılları arasında 

Yugoslavya’dan Türkiye’ye iki farklı statüde göç gerçekleşmiştir. Resmi iskân programı 

kapsamında 1.149 aile (5.894 kişi) yerleştirilirken, serbest göçmen statüsünde 26.804 aile 



82 
 

(110.593 kişi) ülkeye gelmiştir. Göç hareketlerinin yoğunluğu 1923-1933 döneminde 

belirgin olmakla birlikte, 1934 sonrasında sayılarda düşüş gözlemlenmiştir. Köyişleri 

Bakanlığı verileri, 1923-1933 arasında 26.120 aile (108.179 kişi) ve 1923-1960 döneminde 

toplam 67.135 aile (263.207 kişi) göçün gerçekleştiğini göstermektedir. Söz konusu 

demografik hareketlerin, Türkiye’nin Cumhuriyet dönemi nüfus yapısı ve ulus-devlet inşa 

sürecine önemli katkı sağladığı anlaşılmaktadır. 

  

3.7. Savaşın Gölgesinde Milliyetçilik ve Rumeli Kimliğinin Sosyokültürel 

Yansımaları (1923-1939) 

 
    Balkan göçmenlerinin kimlik oluşum süreçleri, etnik köken ve dini aidiyetin dinamik 

etkileşimi üzerinden şekillenmiştir. Özellikle Makedonya kökenli Türkler, Bosnalı 

Müslümanlar ve Bulgaristan’dan gelen Türk toplulukları, paylaştıkları ortak tarihsel miras 

ve kültürel bağlar nedeniyle Türkiye ile güçlü bir aidiyet ilişkisi geliştirmişlerdir. Bu durum, 

ulusal kimliğin sadece yurttaşlık statüsüyle değil, tarihi ve kültürel faktörlerle de 

şekillendiğini göstermektedir (Karpat, 2019: 35). İki Savaş Arası dönemde Rumeli kimliği 

özgün bir form kazanmış, Yugoslavya’dan gelen göçmenler (Türk, Arnavut, Makedonyalı 

Müslümanlar) ‘‘Rumeli Türkü’’ kimliğini benimserken, Bulgaristan göçmenleri ‘‘Balkan 

Türkü’’ tanımını tercih etmişlerdir. Bu kimlik stratejileri hem kökenlerini muhafaza etme 

hem de yeni topluma entegre olma çabasının ürünüdür. İkinci Dünya Savaşı’ndan sonra 

Balkanlar’da hız kazanan ulus-devlet inşa süreçleri, Osmanlı döneminden miras kalan 

manevi değerler ve kültürel geleneklerden belirgin bir kopuşa yol açmıştır. Bu tarihsel 

dönüşüm, 1950’li yıllardan itibaren Türkiye’ye göç eden Balkan kökenli nüfus arasında 

‘‘Rumeli kimliği’’nin bilinçli bir şekilde sahiplenip; kimlik söyleminin kullanılmasına zemin 

hazırlamıştır (Baklacıoğlu, 2010: 436-437). 

 

Türkiye’nin Yugoslavya kökenli göçmen nüfusa yönelik uyguladığı entegrasyon 

politikaları, söz konusu grupların toplumsal uyum süreçlerini kolaylaştırırken aynı zamanda 

kültürel kimliklerini muhafaza edebilmelerine imkan sağlamıştır. Devlet tarafından sağlanan 

çeşitli yardımlar, Balkan Müslümanlarının hem Türkiye toplumuna adaptasyonunu hem de 

kültürel miraslarını devam ettirebilmelerini mümkün kılan sosyokültürel bir alan 

oluşturmuştur.  Bu durum, iki taraf arasındaki güçlü bağların bir tek coğrafi olarak değil aynı 

zamanda sosyal ve kültürel anlamda da sürecin istikrarlı bir biçimde ilerlemesine olanak 



83 
 

tanımıştır. Balkanlar’da ‘‘Türklük’’ olgusunun kavramsal analizi, bu kimliğin etnik 

kökenden çok dini aidiyet ekseninde inşa edildiğini ortaya koymaktadır. Özellikle Arnavut 

ve Boşnaklar arasında yaygın olan ‘‘Kalü Bela’dan beri Türk’üm’’ ifadesi, Türklük algısının 

İslami kimlikle özdeşleştirildiğine vurgulamaktadır. Bu durum, bölgede Türklük kavramının 

tarihsel ve dinsel bir nitelik kazandığını ve kolektif hafızada bu şekilde yerleştiğini 

göstermektedir (Öztürk, 2021: 79). 

 

İkinci Dünya Savaşı’nın ardından Türk milliyetçiliği, köklü bir dönüşüm sürecine 

girmiştir. Türkiye’de milliyetçilik anlayışı, Batı’daki yaklaşımlardan oldukça farklı bir 

şekilde yorumlanmıştır. Başlangıçta laik ve rasyonel temeller üzerinde yükselen milliyetçi 

söylem, zaman içerisinde dini motiflerle bütünleşmiş ve çift kutuplu bir nitelik kazanmıştır. 

Bu dönemde, halk nezdinde geleneksel ve dini referansları öne çıkaran bir milliyetçilik 

anlayışı gelişirken, aydın çevrelerde ise seküler ve ideolojik temelli bir milliyetçilik 

yaklaşımı şekillenmiştir. Bu iki yapı, Türk milliyetçiliğinin farklı toplumsal katmanlardan 

aldığı biçimleri ve işlevleri anlamak açısından kritik önem taşımaktadır. Türk siyasi liderler, 

milliyetçilik kavramını kendi ideolojik çerçeveleri doğrultusunda ele almış, yenilikçi ve laik 

fikirler ekseninde devletin ihtiyaçlarına uygun bir biçimde yeniden biçimlendirmişlerdir 

(Karpat, 1996: 211) Söz konusu dönüşüm, Türkiye’nin sosyopolitik değişimiyle paralellik 

gösterirken, Balkan göçmenlerinin kimlik algılarını da derinden etkilemiştir. 

 

 Göçmen topluluklar, Türklük kimliğini benimseyerek ulusal aidiyet geliştirirken, 

aynı zamanda Rumeli ve Balkan kökenlerini koruyarak kültürel çeşitliliği muhafaza 

etmişlerdir. Ne var ki, bu kimliklerin korunması için gerekli akademik, kültürel ve siyasi 

desteklerin yetersizliği, Balkan kökenli toplulukların kültürel mirasının sürdürülebilirliği 

konusunda endişeler yaratmaktadır (Öztürk, 2021: 7). Bu çok katmanlı kimlik yapısı, 

Türkiye’nin kültürel dokusunu anlamaya yönelik akademik araştırmaların arttırılmasını ve 

siyasi düzlemde kapsayıcı yaklaşımlar benimsenmesini gerekli kılan bir olgudur. 

 

 

 

 

 

 



84 
 

DÖRDÜNCÜ BÖLÜM 

SOSYALİST YUGOSLAVYA DÖNEMİNDE TÜRKİYE’YE GÖÇLER: 

NEDENLER VE TOPLUMSAL ETKİLER (1952-1967) 

 
4.1. İkinci Dünya Savaşı’ndan Sonra Yugoslavya’dan Türkiye’ye Göçler 

 
  Türkiye, son 300 yıl boyunca çeşitli göç hareketlerine ev sahipliği yapmış, bu süreç 

siyasi, ekonomik, toplumsal ve kültürel alanlarda derin etkiler bırakmıştır. Göç terimi, 

bireylerin yeni çevrelerine uyum sağlama çabasıyla şekillenirken, iç göçler genellikle 

ekonomik nedenlerle, dış göçler ise savaş ve baskı politikaları sonucu ortaya çıkmıştır 

(Atabay, 2017: 333). İki savaş arası dönemde ulus-devlet inşa süreçleri hem siyasi 

modernleşme hem de ekonomik kalkınma ekseninde gelişmiştir. Bu süreç, sanayileşme ve 

kentleşme politikalarıyla desteklenerek milli kimliğin pekiştirilmesini amaçlamıştır 

(Baklacıoğlu, 2010: 207). 

 

Göçmenlerin entegrasyonu genellikle asimilasyonla sonuçlansa da Türkiye’ye 

yerleşen Balkan kökenlilerin ortak Osmanlı mirası sayesinde uyum süreci daha sorunsuz 

işlemiştir. Ortodoks Arnavutların aksine, Müslüman Arnavut göçmenlerin dini aidiyetleri ve 

Osmanlı kültürel mirasıyla kurdukları bağ, toplumsal entegrasyonlarını kolaylaştıran temel 

faktörler olarak öne çıkmaktadır (Karpat, 2019: 60). Bu olgu Balkanlar ve Kafkaslardan 

gelen göçmenlerle Anadolu toplumu arasındaki kuvvetli bağların birer yansımasıdır. 1923-

1949 yılları arasında Makedonya’dan gelen göçmenler ‘‘iskânlı’’ ve ‘‘serbest’’ olarak ikiye 

ayrılmıştır (Geray, 2019: 22). Devlet, etnik gerilimleri önlemek amacıyla göçmenleri 

homojen gruplar halinde yerleştirmekten kaçınmış, bu doğrultuda dağınık iskân politikası 

izlemiştir. 1939’da muhacirlere sağlanan toprak tahsisleri kaldırılmış; bu uygulama, iskân 

politikalarında kademeli bir dönüşümün ilk aşaması olmuştur. Akabinde 1960’ta geleneksel 

iskân politikası tamamen sona erdirilmiştir. Bu değişim, göçmen sayısında düşüşe yol açarak 

yeni politika arayışlarını zorunlu kılmıştır (Sunata, 2023: 17-19). Bu çerçevede, göçmen 

sayısında gözlemlenen dönemsel azalmaların, devlet tarafından sağlanan teşviklerin 

kaldırılmasıyla doğrudan ilişkili olduğu sonucuna varılmaktadır. 

 

Balkan göçmenleri, Türkçeyi kamusal alanda kullanırken etnik dillerini özel 

yaşamlarında muhafaza edebilmişlerdir. İslami ortak payda ve Osmanlı geçmişi, anavatan 

bağını güçlendiren temel unsurlar olmuştur (Karpat, 2019: 60). Ancak bazı Arnavut 



85 
 

göçmenlerin uyum sağlayamayıp geri dönmesi, entegrasyonun her zaman doğrusal 

ilerlemediğini ortaya koymuştur (Karpat, 2019: 21-22). Türkiye’nin göç yönetimi, tarihsel 

süreçte dönemsel gereksinimler ve sosyopolitik koşullar doğrultusunda değişiklik 

göstermiştir. Balkan göçmenleri özelinde yapılan analizler, kültürel ortaklıkların 

entegrasyon sürecini hızlandırdığını, bununla birlikte uygulanan politikaların sürekliliğinin 

de bu sürecin başarısında kritik bir rol oynadığını yansıtmaktadır. 

 

Tablo 7 

Ülkeler İtibariyle Balkanlar’dan Türkiye’ye Göçler 

Yıllar Yugoslavya Romanya Yunanistan Bulgaristan 

1912-1913 440.000 

1923-1933 108.179 33.852 384.000 101.507 

1934-1960 160.922 87.476 23.788 272.971 

1960-1970 30.368 268 712 13.114 

Ara Toplam 299.469 121.619 408.500 387.592 

Toplam 1.217.157 

Kaynak: Geray, 2019: 13 

 

1923-1970 döneminde Türkiye, Balkanlar’dan yoğun göç hareketlerine sahne 

olmuştur. Cumhuriyetin ilk yıllarından 1970’e kadar toplam 1.217.757 kişi iskân edilmiştir. 

Göçmenlerin ülkelere göre dağılımı incelendiğinde, Yunanistan 408.500 kişi (%32,7) ile ilk 

sırada yer alırken, Bulgaristan 387.592 (%32), Yugoslavya 299.469 (%24) ve Romanya 

121.619 (%10) kişi ile takip etmiştir (Geray, 2019: 13). 1989 yılına kadar geçen süreçte ise 

Bulgaristan Türkiye’ye en fazla göç veren ülke olarak öne çıkmıştır. Bu veriler, dönemsel 

siyasi gelişmelerin göç hareketleri üzerindeki etkisini açıkça ortaya koymaktadır. 

Yunanistan ve Bulgaristan’ın benzer oranlarda göçmen nüfusu sağlaması, bu ülkelerdeki 

etnik ve dini politikaların Türkiye’ye yönelik göçleri nasıl şekillendirdiğini göstermektedir. 

Balkan göçleri, Cumhuriyet dönemi Türkiye’sinin demografik yapısının oluşumunda kritik 

bir rol oynamıştır. Yunanistan ve Bulgaristan’dan gerçekleşen nüfus hareketleri hem sayısal 

büyüklükleri hem de etnik ve dini yapılarıyla ülkenin toplumsal dokusunu önemli ölçüde 

etkilemiştir. Bu süreçte, Osmanlı mirası, nüfus mübadelesi ve etnik politikalar gibi faktörler, 

göç dalgalarının yönünü ve yoğunluğunu belirlemiştir. 

 



86 
 

4.2. Serbest Göçün Nedenleri ve Belirleyici Faktörleri 

 
       Etnik temizlik olgusu, çoğunluğu oluşturan grupların azınlıkları sistematik olarak 

bölgeden uzaklaştırma girişimlerini kapsamaktadır. Bu süreç, soykırım, tehcir ve mübadele 

gibi çeşitli uygulamalar aracılığıyla gerçekleşebilmekte (Oran, 2018: 140) ve toplumlarda 

derin izler bırakan travmatik sonuçlar doğurmaktadır.  

  

Serbest göçler, yüzeysel olarak bireysel tercihler olarak görünse de gerçekte siyasi, 

sosyoekonomik ve kültürel faktörlerin karmaşık etkileşiminin ürünüdür. Psikolojik 

perspektiften incelendiğinde bu süreç, bireyin uyum kapasitesini artırma işlevi görmekte 

(Baklacıoğlu, 2010: 136) ve çok boyutlu bir karar mekanizmasını yansıtmaktadır. Bu durum, 

bireyin farklı alternatifleri değerlendirebilme ve çeşitli göç destinasyonları arasında özgürce 

tercih yapabilme yeteneğiyle ilişkilidir. 1950’li yıllarda Yugoslavya’daki Türk ve Müslüman 

toplulukların göç dinamikleri, söz konusu çok katmanlı gerçekliği açıkça ortaya 

koymaktadır. Dini ve kültürel alanda yaşanan baskılar, ibadet özgürlüğü kısıtlamaları, 

geleneksel değerlerin zedelenmesi ve eğitim imkânlarının yetersizliği göçün temel itici 

güçlerinden olmuştur. Ekonomik faktörler de bu süreci pekiştirmiş, tarım reformlarının 

olumsuz etkileri, istihdam kısıtlamaları ve bölgesel refah farklılıkları bireyleri göçe zorlayan 

birer önemli unsurlar haline gelmiştir.  

 

Yugoslavya’da siyasi alanda KPJ dışındaki gruplara yönelik ayrımcı politikalar, 

Yücel Teşkilatı davalarının oluşturduğu güvensizlik iklimi ve siyasi muhaliflere uygulanan 

sistematik tazyikler, göç kararlarını belirleyen temel etkenler arasında yer almıştır. Bu 

faktörlerin kesişiminde baskı ortamının yarattığı göç hareketleri, Yugoslavya’nın toplum 

yapısında derin değişimlere yol açmıştır. Özellikle dini ve kültürel alandaki kısıtlamalar, 

Müslüman nüfus için göçü zorunlu kılan başlıca etmenler olmuştur. 

 

4.2.1. Dini, Toplumsal ve Kültürel Faktörlerin Göç Üzerindeki Etkileri 

 

Yugoslavya’nın farklı bölgelerinden gelen eylemci ve savaşçıları bir araya getiren 

Tito, Partizan hareketinin çekirdek kadrosunu oluşturmuştur. Bu kadroda Mosa Pijade, 

Edward Kardelj, Ivo Lola Ribar, Aleksander Ranković ve Milovan Đilas gibi önemli isimler 

yer almıştır. Marksizm-Leninizm ideolojisini benimseyen Tito, 1948’de Stalin’le yaşanan 



87 
 

anlaşmazlık sonrasında özellikle Kardelj’e büyük bir güven duymuştur (Glenny, 2001: 458). 

Bu ekip, Yugoslavya’nın geleceğini şekillendiren kritik kararın alınmasında önemli 

sorumluluklar üstlenmiştir. Geleneksel ve muhafazakar değerlere bağlı Yugoslavya 

Türkleri, komünist rejimin dini inançlar ve milli kimlik üzerindeki baskıcı politikaları 

karşısında kimliklerini koruma endişesi yaşamıştır. Bu durum, toplumun dini ve kültürel 

kimliğinin aşınmasına yönelik kaygıları artırmış, mevcut yönetime karşı bir huzursuzluk 

atmosferi oluşturmuştur. 

 

Balkan Savaşları sonrasında belirginleşen bu tehdit, özellikle Kosova ve Batı 

Makedonya’daki Türklerin kimliğini sürdürme mücadelesini doğrudan etkilemiştir. Türkçe 

eğitimin yasaklanması ve kültürel hakların kısıtlanması, 1951-1952 yıllarında ‘‘fetret 

dönemi’’ olarak adlandırılan bir belirsizlik sürecine yol açmıştır. 20 Mart 1951’de Türk 

kimliğinin resmen tanınması ve 1963’te Türkçe eğitimin müfredata girmesi önemli dönüm 

noktaları olmuştur. Bu düzenleme ile Türk nüfus kültürel alanda daha fazla hak elde etmiş 

ve kamuda, resmi belgelerde Türkçe kullanmaya başlamıştır (Öztürk, 2021: 5; Gökdağ, 

2017: 166). Makedonya’nın Gostivar ilçesindeki Aşağı Banisa köyünde 1951’de başlayan 

Türkçe eğitim, 1958 yılında gerçekleştirilen reform hareketleriyle genişletilmiştir. İlk kez 

anadillerinde eğitim alan öğrencilere bu fırsatın sunulması, Makedonya ve Kosova 

Türklerinin anadil haklarının tanınması ve etnik kimliklerin korunması adına önemli bir 

girişim olarak kayıtlara geçmiştir (Lutviyi, 2022: 176-181).  

 

 31 Ocak 1946 tarihinde yürürlüğe giren FNRJ Anayasası’nda Sırplar ve Ortodoks 

Slavlar millet statüsü kazanırken, Bosnalı Müslümanlar, Türkler, Arnavutlar, Yahudiler ve 

Slav ırkından olmayan diğer gruplar milliyet statüsünde sayılmıştır. Bu ayrımcı politikalar, 

ibadethanelere farklı muamelelerle devam etmiştir: Ortodoks kiliseleri turizm gerekçesiyle 

korunurken, camiler ve Katolik kiliseleri kapatılmış, din adamları sindirilmiştir. 1949 yılında 

İslami kurumların mali kaynaklarının kesilmesi, camilerin kapatılma sürecini hızlandıran 

önemli bir etken olmuştur. Aynı dönemde, KPJ tarafından Üsküp’te organize edilen gösteri 

öncesinde yönetim, Müslüman toplulukların bu etkinliğe katılım konusunda isteksiz 

davranacağını öngörmüştür. Bu durumu telafi etmek amacıyla, Roman kadınlara maddi 

yardım vaadiyle gösteriye katılmaları yönünde sistematik bir ikna süreci yürütmüştür. Bu 

uygulama, rejimin toplumsal desteği manipüle etme stratejisini açıkça yansıtan ortaya koyan 

bir örnek teşkil etmektedir (Ağanoğlu, 2024: 490-491). 28 Eylül 1950’de çıkarılan ‘‘Ferace 



88 
 

ve Zar Yasası’’ ile dini kıyafetler yasaklanmış söz konusu yasayı ihlal edenlere ağır cezalar 

getirilmiştir. Bu totaliter politikalar, Bosnalı Müslümanları dini ve kültürel haklarını 

korumak amacıyla yeniden örgütlenmeye sevk etmiştir (Popović, 1995: 248). Söz konusu 

uygulamalara karşı gösterilen direnç, devlet tarafından çeşitli asimilasyon mekanizmalarıyla 

karşılık bulmuştur. Makedonya, Kosova, Bosna, Sancak ve Karadağ’ın güneyindeki 

Müslüman topluluklar, otoriter politikalar karşısında yerel düzeyde örgütlenme çabaları 

göstermişlerdir. Ancak bu mikro ölçekli direniş hareketleri, devlet baskısı karşısında etkisiz 

kalmıştır. Yugoslavya’daki Müslüman nüfus, silahlı direniş yerine kitlesel göçü stratejik bir 

tercih olarak benimseyerek kimliklerini muhafaza etme yoluna gitmiştir. Dini kurumların 

kapatılması ve Bektaşi tekkelerinin yasaklanması, Bosna İslam Cemaati’nin tüm 

Yugoslavya Müslümanlarının temsilcisi olarak öne çıkmasına yol açmıştır. Ancak bu 

süreçte, Kosovalı Müslüman Arnavutların Bosna İslam Cemaati’nin liderliğindeki bu 

harekete karşı çıkması üzerine iki grup arasında uzun süreli gerilimler doğurmuştur. Bu 

anlaşmazlıkların yaşandığı dönemde, kapatılan camilerin önemli bir kısmı odun deposu veya 

hayvan barınağına dönüştürülmüştür. OZNa16 ajanları, camilere gitmeye devam edenleri 

düzenli olarak takip etmiş, ibadetlerini sürdüren bireylere işten çıkarma, ağır para cezaları 

ve hapis tehditleri gibi yaptırımlar uygulamıştır. Özellikle kamu görevlileri ve işçiler, dini 

ritüellerini devam ettirdikleri gerekçesiyle derhal görevlerinden uzaklaştırılmıştır. Söz 

konusu uygulamalar, ibadet özgürlüğünün kısıtlanmasının ötesinde, Müslüman nüfusun 

kültürel hafızasını ve dini kurumlarını planlı bir şekilde zayıflatmayı hedeflemiştir. Derviş 

sisteminin yasaklanması ve Bektaşi hareketlerine yönelik baskılar, özellikle Arnavutların 

manevi değerleri ile ulusal kimliklerini koruma çabalarını derinden etkilemiştir 

(Baklacıoğlu, 2010: 222-224). 

 

Kültür, toplumun maddi ve manevi değerler bütünüdür ve kolektif hafızayı 

şekillendirmektedir. Türk toplumunda Kurtuluş Savaşı ve Atatürk devrimleri bu hafızanın 

temel unsurlarındandır. Ayrıca kültür, bir toplumun bilgi birikimini, sosyal ilişkilerini, 

alışkanlıklarını, değer yargılarını, düşünce ve davranış kalıplarını kapsayan bütünsel bir 

yapıdır. Toplumsal kimlik, bu özgün kültürel dokunun içinde biçimlenir ve gelişim gösterir 

 
16 OZNa (Opšta Zapovjedna Nadzorna agencija-Genel Komuta Kontrol Ajansı), 1944-1946 yılları arasında 

faaliyet gösteren Yugoslavya’nın istihbarat ve güvenlik teşkilatıdır.  Sosyalist Federal Cumhuriyet’in ilanından 

sonra, KPJ’nin ideolojik güvenliğini sağlamak amacıyla etkin bir şekilde faaliyet göstermiştir. 



89 
 

(Öztürk, 2021: 111). Bu sistemin muhafaza edilmesi özellikle göç ve toplumsal dönüşüm 

süreçlerinde kritik önem taşımaktadır. Nitekim Yugoslavya örneğinde görüldüğü üzere, 

konut politikaları gibi yapısal araçlar kültürel asimilasyonun başlıca mekanizmalarından biri 

haline gelmiştir. Komünist rejim, Türk nüfusuna yönelik düzenli bir kimlik eritme politikası 

izlemiş; çok odalı konutlara tazminatsız el koyma ve Hristiyan aileleri zorunlu yerleştirme 

gibi uygulamalarla mekânsal dönüşümü bir kontrol aracı olarak kullanmıştır. Bu sürecin 

diğer ayağını eğitim sistemi oluşturmuştur. Müfredata zorunlu komünist ideoloji derslerinin 

eklenmesi ile gençlere yönelik propaganda faaliyetleri, kültürel kodların değiştirilmesine 

yönelik bir strateji olarak uygulanmıştır. Özellikle kültürel evliliklerin teşviki, asimilasyon 

politikalarının toplumsal dokuyu dönüştürme hedefini açıkça yansıtmaktadır. Bunun yanı 

sıra, aile kurumları ciddi bir tehdit ile karşı karşıya kalmış; Türk kökenli genç kızların Slav 

unsurlarla evlenmesi, Türk gençlerinin ise Slav kökenli kızlarla evlenmesi teşvik edilerek 

kültürel evlilikler özendirilmiştir. Bu tip evlilikler, farklı ulusal, etnik ve kültürel kimliklere 

sahip bireyler arasında yapılmış ve bu durum, milli kimliğin zayıflamasına ve toplumsal 

yapının dönüşmesine neden olmuştur (Zaim, 1957: 441-442). Devlet destekli zorunlu evlilik 

politikaları, Türk kültürel kimliğinin aşınmasında önemli bir etken olmuştur. Bu durum, 

istatistiksel verilerle açıkça görülebilmektedir: 1950’de %9,1 olan Müslüman-Hristiyan 

evlilik oranı, 1962’de %13,2’ye yükselmiştir (Popović, 1995: 248). Söz konusu artış, 

hükümetin kültürel yapıyı dönüştürme yönündeki bilinçli politikalarının bir sonucu olarak 

değerlendirilmektedir. Kültürel erozyon sadece evlilik politikalarıyla sınırlı kalmamış, 

devlet aynı zamanda Türklerin geleneksel toplantılarına müdahale etmiş ve Türkiye 

radyolarının dinlenmesini yasaklamıştır (Zaim, 1957: 441-442). Bu baskıcı uygulamaların 

en çarpıcı örneklerinden biri, Yücel Teşkilatı üyesi Nazmi Ömer Yakup’un sadece ‘‘Ankara 

Radyosu dinlediği’’ gerekçesiyle yargılanmasıdır (Yücel İşpiyon-Terörist, 1948: 62). Bu 

olay, dönemin temel hak ihlallerini gözler önüne sermektedir. 

 

İkinci Dünya Savaşı yıllarında Yugoslavya’daki Türk toplumu, devlet güvenliğini 

tehdit edebileceği gerekçesiyle toplanma ve basın yayın haklarından mahrum bırakılmış, 

çocukların eğitim hakları kısıtlanmıştır. Bu uygulama, savaş döneminde artan devlet 

kontrolü ve otoriter politikaların birer yansıması olarak değerlendirilmiştir. 1946 yılında 

yürürlüğe giren Soyadı Kanunu kapsamında ‘‘-veyiç’’ eki ile biten soyadları yeni 

düzenlemeyle ‘‘-i’’ eki alarak Arnavut soyadları formatına uygun hale getirilmesi zorunlu 

kılınmıştır. 1948 nüfus sayımında, Makedonya’nın batı bölgelerinde yaşayan Türklerin etnik 



90 
 

kimlikleri tanınmamış ve resmi kayıtlarda zorla Arnavut olarak kaydedilmiştir. Bu 

uygulama, Türk nüfusun sadece Üsküp ve Doğu Makedonya’yla sınırlı olduğu yönündeki 

iddiayla desteklenmiş, böylece Türk toplumunun tarihsel olarak yerleşik olduğu daha geniş 

coğrafyadaki varlığı planlı bir şekilde görmezden gelinmiştir. Bu durum, ulusal kimliğin 

sınırlandırılmasına yönelik bir politikanın somut tezahürünü oluşturmaktadır (Çayırlı, 2017: 

323; Çavuşoğlu, 2007: 142). Kosova’da Türk kimliğinin ve Türkçenin resmi statüden 

yoksun bırakılması, Türkçe konuşan bireylere yönelik baskıların çeşitli boyutlarda artmasına 

neden olmuştur. Bu bağlamda, Türk azınlık arasında Türkçe konuşulmasını engellemek 

amacıyla uygulamaya konulan ‘‘sandığa para atma’’ yöntemi, dilsel asimilasyonun 

kurumsal bir ceza mekanizmasına dönüştürüldüğünü göstermektedir. Bahsi geçen 

uygulamalar, Türk toplumunun dilsel ve kültürel kimliğini doğrudan hedef alan planlı bir 

asimilasyon sürecinin somut örneklerini oluşturmaktadır (Oran, 1993: 143). Demograf Hivzi 

İslami’nin Türk varlığını yalnızca Mamuşa (Prizren) ve Doburçan (Gilan) gibi sınırlı 

yerleşim birimleriyle tanımlayan iddiaları (Hamzaoğlu, 2000: 45), etnik kimlik inşasında 

milliyetçi söylemin ve devlet politikalarının rolüne ilişkin çarpıcı bir örnek teşkil etmektedir. 

‘‘Arnavutlaştırma’’ politikaları ile komünist ideolojinin dayatılması Türkiye’ye 

gerçekleşecek olan nüfus hareketliliğini tetiklemiştir. Söz konusu göç hareketi, temelde dini 

nedenlere dayansa da etnik kimlik temelli ayrımcı politikalar da göç kararında belirleyici rol 

oynamıştır. Resmi kayıtlarda etnik köken tespiti zor olsa da mevcut veriler göçmenlerin 

çoğunluğunun Türklerden oluştuğunu göstermektedir (Dışişleri Bakanlığı, 1969: 647-648). 

 

1946-1949 yılları arasında Yugoslav rejimi, Türk toplumunu kontrol altına almak ve 

sosyalist ideolojiyi yaymak amacıyla çeşitli kültürel kurumlar oluşturmuştur. Bu kapsamda, 

Manastır’da ‘‘Türk Kültür Komisyonu’’ ve ‘‘Halk Kurtuluşu Gençlik Birliği (NOMS)’’ 

kurulmuş, Koçana’da ise ‘‘Türk Kültür Evi’’ açılmıştır (Birlik, 15 Şubat 1946: 3). Aynı 

dönemde Grades köyündeki Türkler tarafından okuma-yazma kursları düzenleyen ‘‘Gençlik 

Birlik Cemiyeti’’ ve Vrapçişte’de ‘‘Murgovets Spor Kulübü’’ gibi yerel örgütlenmeler 

faaliyete geçmiştir (Çayırlı, 2015: 148). Makedonya Memleket Cephesi, eğitim ve kültürel 

faaliyetleri tek çatı altında toplamak amacıyla ‘‘Makedonya Maarif ve Kültür Cemiyetler 

Birliği’’ni kurmuştur (Birlik, 20 Nisan 1948: 3). Bu yapı, köyler dâhil olmak üzere tüm 

yerleşim birimlerinde kültür cemiyetlerinin kurulmasını teşvik etmiştir. Bu doğrultuda 1949 

yılı Kasım ayı itibarıyla 61 kültür ve güzel sanatlar cemiyeti ile 518 kültür ve eğitim cemiyeti 

faaliyette bulunmuştur. Söz konusu cemiyetler, bir yıl içerisinde toplam 1.896 müsamere 



91 
 

düzenlemiş; ayrıca kütüphanelerdeki kitap sayısının artırılması yoluyla kültürel hayatın 

canlanmasına katkı sağlamıştır (Birlik, 20 Kasım 1949: 4). 

 

4.2.2. Ekonomik Faktörlerin Göç Üzerindeki Etkileri 

 
    Yugoslavya Müslümanlarının karşılaştığı temel meselelerden biri, ekonomik 

saiklerin yol açtığı yaşam standartlarındaki düşüş ve bunun tetiklediği göç hareketleriydi. 

İkinci Dünya Savaşı’nın ardından kurulan yeni yönetim, tarımsal yapıyı dönüştürmek 

amacıyla kapsamlı bir toprak reformu başlatmıştır. Bu reformla, büyük toprak sahiplerinin 

arazileri kamulaştırılarak Halk Arazi Fonu’na devredilmiş ve 250 binden fazla küçük çiftçi 

toprak sahibi olmuştur. Dağıtılan arazilerin yarısından fazlası yoksul köylülere ve toprağı 

olmayan göçmenlere tahsis edilirken, kalan kısım sanayi yatırımlarına ayrılmıştır. Bu 

uygulama, kırsal kesimde geçim koşullarını kısmen iyileştirse de devletin tarım üzerindeki 

kontrolünü arttırmıştır. 1945’te yürürlüğe giren ‘‘Mal ve Mülkün Korunması ve Kontrolü 

Kanunu’’, özel mülkiyeti sınırlandırarak ekonomik hayata müdahaleyi derinleştirmiştir. 

Sabit fiyat politikaları ve ağır vergi uygulamaları, üretim maliyetlerini karşılanamaz hale 

getirirmiş ve temel gıda kıtlığının yaşanmasına yol açmıştır. Aynı dönemde, Nazi işbirlikçisi 

olduğu gerekçesiyle yerli şirketlerin %55’ine el konulmuş; yabancı sermayeli işletmeler ve 

küçük esnafa ait işyerleri kamulaştırılmıştır. Böylece, sosyalist ekonominin altyapısının 

oluşturulması hedeflenmiştir (Koka, 2017: 24-25). Sosyal reform süreci ile yabancı 

yatırımlara ve finansal girişimlere sınırlamalar getirilmiş, ağır vergi yükleri aracılığıyla özel 

mülkiyet ve bireysel teşebbüsler engellenmeye çalışılmıştır. 

 

 6 Aralık 1946 tarihinde 42 sanayi kolunda faaliyet gösteren özel teşebbüslerin 

devletleştirilmesiyle birlikte ekonomik merkezileşme süreci önemli ölçüde hız kazanmış ve 

bu doğrultuda, merkeziyetçi ekonomi politikası en üst seviyeye ulaşmıştır. Rankoviç’in 

liderliğinde yürütülen idari reformlar, iç güvenlik ve sınır kontrolünü sağlarken, devletin 

üretim süreçlerindeki hakimiyetini de pekiştirmiştir (Baklacıoğlu, 2010: 210). Ekonomide 

bürokratik müdahalenin güç kazanması, özel girişimciler üzerinde dolaylı bir tahakküm 

oluşturmuştur. Sendikalar aracılığıyla işçilerin katılımı teşvik edilse de asıl hedef, üretimin 

kolektifleştirilmesi ve kaynakların devlet kontrolü altında yönetilmesiydi. Bu politikalar, 

özel girişimciliği büyük ölçüde tasfiye ederek Yugoslavya’nın sosyoekonomik yapısını 

kökten değiştirmiştir. Yugoslavya ekonomisinde tarım sektörü, gayri safi yurtiçi hasılanın 



92 
 

yaklaşık %45’ini oluşturarak stratejik bir öneme sahipti. 23 Ağustos 1945’ten sonra 

uygulamaya konulan toprak reformları, üretim ilişkilerini kökten değiştiren bir dönüşüm 

başlatmıştır. KPJ yönetimi, 25-35 hektarı aşan köylülere ait arazileri, 3.5 hektardan büyük 

şehirli nüfusa ait mülkleri ve 45 hektarı geçen ticari işletmeleri kamulaştırarak, bu 

taşınmazları Halk Arazi Fonu’na devretmiştir. Bu süreç, özellikle büyük toprak sahiplerini 

hedef almış; İtalyan ordusuyla iş birliği yaptığı tespit edilen Arnavut toprak sahipleri ise 

‘‘komprador’’ olarak nitelendirilmiş ve sistematik bir şekilde mülksüzleştirilmiştir 

(Baklacıoğlu, 2010: 215-220). 

 

Reformların uygulanmasında ‘‘Toprağı eken, onun sahibidir’’ ilkesi benimsenmiştir. 

Tarım makinelerinin Makine Traktör İstasyonlarına aktarılmasıyla üretim araçları üzerinde 

devlet kontrolü sağlanmıştır (Crampton, 2007: 17). Ancak bu uygulamalar, özellikle Sırp ve 

Karadağlı nüfus lehine işleyen bir mülk dağıtım mekanizması oluşturmuştur. Kolonizasyon 

programları kapsamında stratejik bölgelere yerleştirilen gruplar, mevcut demografik yapıyı 

önemli ölçüde değişmiştir. Söz konusu süreç, yüksek rütbeli subaylar tarafından yürütülen 

bir uygulama olarak özellikle Müslüman topluluklar üzerinde ciddi bir baskı unsuru hâline 

gelmiş; geniş halk kesimleri yoksulluk içinde yaşamaya zorlanmıştır. Öte yandan, göç eden 

kolonizatör gruplara ise refah ve bolluk içinde yeni bir yaşam kurma imkânı sunulmuştur 

(Deliorman, 2011: 196-197). 100 dekardan fazla araziye sahip olan Türk ve Müslüman 

ailelerin taşınmaz mülklerine devlet tarafından el konulmuştur. Makedonya’daki Türk 

azınlık, bir yandan mülksüzleştirme politikalarının doğrudan hedefi hâline gelirken, diğer 

yandan yerel Hristiyan grupların sosyal ve ekonomik tepkileriyle karşı karşıya kalmıştır. 

Kırsaldan kente zorunlu göçe tabi tutulan Türk nüfus, kentsel alanlarda yapısal eşitsizliklerle 

mücadele etmek durumunda kalmıştır. Slav dillerine yeterli düzeyde hâkim olmayan Türk 

işçiler, vasıflı işlerde istihdam edilmemiş; bunun yerine düşük ücretli ve güvencesiz işlerde 

çalışmaya zorlanmıştır. Şehirli Türk esnaf ve tüccarlar ise, rejim tarafından birer ‘‘kapitalist 

burjuva’’ unsuru olarak nitelendirilmiş ve bu söylem doğrultusunda ekonomik baskılara 

maruz kalmıştır. Mal varlıklarına el konulan Türk tüccar kesimi, bu süreçte ekonomik olarak 

büyük ölçüde tasfiye edilmiştir. Yugoslavya’da öğrencilerin %90’ı devlet bursu alırken, 

Prizren’de liseyi bitiren Türk öğrenciler üniversite başvurularında 3 yıl bekletilmiş ve sadece 

Ziraat Fakültesi’ne kabul edilmişlerdir. Tarım sektörünün düşük standartları ve sosyal 

güvenceden yoksun oluşu, Türk azınlığın teknik ve kültürel gelişimini engellemiş, sanayide 

vasıflı işçi olma imkanlarını kısıtlayarak ücretlerini asgari geçim seviyesinde tutmuştur. 



93 
 

KPJ’nin işçi sınıflandırma sisteminde Türkler en alt kademelere yerleştirilerek ekonomik ve 

sosyal statü açısından dezavantajlı konuma düşürülmüştür. Vergi politikalarında uygulanan 

ayrımcılık, Türk toplumunu mükerrer vergi yükü altında bırakmıştır. Tüm bu uygulamalar, 

Türk toplumunun ekonomik varlığını sistematik biçimde eritmeyi hedefleyen planlı bir 

politika düzenini yansıtmaktadır (Zaim, 1957: 437-440). 

 

1946 Yugoslavya Anayasası’nda yer alan köylülere yönelik emeklilik hakları, SSCB 

ile yaşanan ideolojik gerilimlerin temel nedenlerinden birini oluşturmuştur. Bu anlaşmazlık, 

1948’de COMINFORM’un Yugoslavya’yı ‘‘revizyonizm ve milliyetçi sapma’’ ile 

suçlamasıyla doruğa ulaşmış; ideolojik ayrışma kurumsal düzeye taşınarak iki ülke 

arasındaki ekonomik iş birliğinin sona ermesiyle sonuçlanmıştır (Crampton, 2007: 32; 

Popović, 1995: 245). SSCB’nin mali desteğinin çekilmesi, Yugoslavya’nın askeri 

harcamalarını arttırmasına, kalkınma projelerinin sekteye uğramasına ve ekonomik 

dengenin bozulmasına yol açmıştır (Ağanoğlu, 2017: 380). 26 Haziran 1950 tarihinde 

Yugoslavya’da uygulamaya konulan özyönetim modeli (samoupravljanje) (Milenković, 

1976: 256) kapsamındaki kamulaştırma politikaları, Ovče Pole bölgesindeki Türk çiftçilerin 

direnişiyle karşılaşmıştır. Rejimin protestolara yönelik müdahalesi, bölgedeki kırsal nüfusun 

ekonomik ve sosyal yapısında derin etkiler bırakmıştır. Batı Makedonya’da yaşayan 

Müslüman nüfus, devlet tarafından tütün işleme depolarında zorunlu çalışmaya tabi 

tutulmuş; söz konusu uygulamalara itiraz eden bireyler ise ağır cezai müeyyidelere 

çarptırılmış ve idam cezasıyla yargılanmıştır (Çağ, 2013: 1239). Köy zadrugalarının (aile 

kooperatifi) sayısı 1945’te 1.318 iken 1950’de 7.000’e ulaşmış, ancak 1951’den itibaren 

hızlı bir düşüş yaşanmıştır (Baklacıoğlu, 2010: 216-217). Özellikle Kosova gibi özel 

mülkiyetin yaygın olduğu bölgelerde tarım politikaları başarısız olmuştur. 1959’da Yugoslav 

yetkililerle görüşen Türk Dışişleri heyeti, Müslüman topluluklara yönelik hukuki eşitsizlik 

içeren kamulaştırma politikalarını gündeme getirmiştir. Müslümanlara ait verimli arazilere 

hektar başına 750 dinar tazminat ödenirken, diğer arazilere 18.000 dinar ödenmesi 

(Deliorman, 2011: 185) yapısal ayrımcılığın somut bir göstergesidir. Tarım kooperatifleri 

sistemine ilişkin uygulamalar, Türk çiftçiler üzerindeki ekonomik yükü arttırmış ve buna 

bağlı olarak toplumsal gerilimin yükselmesine neden olmuştur. 

 

 



94 
 

4.2.3. Siyasi Faktörlerin Göç Üzerindeki Etkileri 

 
Siyasi göçlerin temelinde, belirli bir coğrafyayı vatan olarak benimseyen etnik 

grupların, diğer toplulukların temel hak ve özgürlüklerini sınırlandıran uygulamaları etkili 

olmuştur. 1877-1878 Osmanlı-Rus Savaşı sonrasında Rumeli’de yaşanan toprak kayıpları, 

bölgedeki Türk ve Müslüman nüfusun demografik olarak azınlık konumuna düşmesine yol 

açmış; bu durum, etnik ayrımcılık ve sosyopolitik dışlanma süreçlerini beraberinde 

getirmiştir. Benzer şekilde 1912-1913 Balkan Savaşları’nda yaşanan toprak kayıpları, 

Müslüman nüfusa yönelik baskı ve zorunlu göç uygulamalarını daha da arttırmıştır (Karpat, 

2019: 78). Devletler, azınlık meselelerini çözmek için genellikle iki temel stratejiye 

başvurmuştur: zorunlu nüfus mübadelesi gibi radikal yöntemler veya entegrasyon (kademeli 

asimilasyon) politikaları. 20. yüzyılın ilk yarısında kitlesel nüfus hareketleri genellikle zorla 

yerinden etme yöntemleriyle gerçekleşmiştir. Bu bağlamda, Türk-Yunan Nüfus Mübadelesi, 

İstanbul Rumlarının göçü, Romanya’nın azınlık politikaları, Bulgaristan’ın asimilasyon 

uygulamaları ve Yugoslavya’dan Türkiye’ye Müslüman göçleri demografik değişim 

süreçlerinin çarpıcı örneklerini oluşturmuştur (Todorova, 2020: 351).  

 

İkinci Dünya Savaşı sırasında Bulgar işgali altındaki Makedonya Türkleri, 

asimilasyon ve şiddet politikalarına maruz kalmıştır. Bulgar askerleri ve yerel gruplar 

tarafından gerçekleştirilen organize eylemler ile zorunlu göç uygulamaları, bölgedeki Türk-

Müslüman varlığını kalıcı şekilde azaltmayı hedefleyen planlı bir nüfus mühendisliğinin 

unsurları olarak değerlendirilmiştir (Çayırlı, 2017: 318). Yugoslavya Ulusal Sorunlar 

Komitesi üyesi Vaso Čubrilović’in 1937 ve 1944 tarihli raporları, Yugoslavya’nın etnik 

mühendislik stratejilerine dair çarpıcı bir vizyon ortaya koymaktadır. Čubrilović, Arnavut 

ve diğer Müslüman nüfusa yönelik kademeli asimilasyon politikalarının başarısız olduğunu 

ileri sürmüş, kitlesel göçün tek çözüm olduğunu savunmuştur. Bu bağlamda önerdiği plan, 

üç temel aşamadan oluşmaktaydı: Birincisi, demografik dönüşüm haritasıydı. Čubrilović, 

200.000 Arnavut’un Türkiye’ye göç ettirilmesini ve boşalan bölgelere Karadağlılar ile Sırp 

kolonizatör ailelerin yerleştirilmesini önermiştir. Bu yaklaşım, etnik homojenleşmeyi 

hedeflerken, aynı zamanda devlet otoritesini tanıyan nüfusun stratejik bölgelerde 

yoğunlaşmasını amaçlıyordu. İkincisi, kontrollü çatışma dinamikleriydi. Karadağlı 

kolonistler ile Arnavut aileler arasında çatışma çıkarılması ve bunun bahane edilerek askeri 

müdahalelerde bulunulması öngörülmüştür. Bu strateji, etnik temizliği meşrulaştırmaya 



95 
 

yönelik dolaylı bir yöntem olarak değerlendirilmiştir. Üçüncü ve en kritik boyut ise 

ekonomik entegrasyondur. Göç eden Arnavutların bıraktığı taşınmaz mülklerin kolonistlere 

dağıtılmasını ve söz konusu grupların devlet desteğiyle ekonomik olarak güçlendirilmelerini 

önermiştir. Bu sayede, yeni yerleşimcilerin devlete bağlılığının pekiştirilmesi hedeflenmiştir 

(Bisaku et al., 2002: 97-130). Bu plan, sadece demografik yapıyı değiştirmeyi değil, aynı 

zamanda bölgenin siyasi ve ekonomik kontrolünü de yeniden düzenlemeyi amaçlayan 

kapsamlı bir sosyal mühendislik projesi niteliği taşımaktadır. 

 

KPJ yönetimi, Kosova’daki Arnavut toplumuna yönelik tavizlerle devlete 

bağlılıklarını sağlamayı hedeflemiş, ancak bu girişimler ‘‘Büyük Arnavutluk’’ idealini 

benimseyen milliyetçi kesimlerce reddedilmiştir (Kenar, 2003: 78). Tito’nun Enver Hoca ile 

yürüttüğü birleşme müzakerelerinin yarattığı girişimlere rağmen, 1944-1945’te Partizan 

Savunma Birlikleri ile Arnavut isyancılar arasındaki çatışmalar iki ülke arasında derin bir 

güven bunalımına neden olmuştur. Kosova’nın Sırbistan’a bağlı özerk bölge statüsü alması, 

Arnavutlar arasında ciddi bir hayal kırıklığı yaratmıştır. Rankoviç liderliğindeki OZNa’nın 

uyguladığı despot politikalar, planlı bir göç sürecini tetiklemiştir (Baklacıoğlu, 2010: 208-

209). Yugoslavya güvenlik güçlerinin keyfi tutuklama ve işkence uygulamaları, vergi 

tahsilatında uygulanan ayrımcı politikalar ile birleşerek Müslüman nüfus üzerinde psikolojik 

bir baskı mekanizması oluşturmuştur. Makedonya’da ise istihbarat birimleri, Müslüman 

zanaatkârlara yönelik baskılar uygulayarak Türkiye’ye göçü teşvik etmiştir. Bu politikalar, 

bölgedeki etnik gerilimleri derinleştirirken, Arnavut ve Müslüman nüfusun 

marjinalleşmesine yol açmıştır (Baklacıoğlu, 2010: 209). Savaştan sonra ise Yugoslavya’da 

uygulanan sosyopolitik ve ekonomik reformlar, Türk toplumunu göçe zorlayan önemli 

etkenlerden biri olmuştur (Ağanoğlu, 2024: 468). 

 

Yugoslavya-SSCB ilişkilerinde yaşanan kriz, temel olarak Sovyet yönetiminin 

Yugoslavya’nın iç işlerine müdahale çabaları ve bölgesel hegemonyasını genişletme 

politikalarından kaynaklanmıştır (Crampton, 2007: 32).  Moskova’nın hegemonik tutumu, 

Belgrad’ın bağımsız dış politika çizgisiyle çatışmış ve iki ülke arasındaki ideolojik ayrılıkları 

derinleştirmiştir (Djilas, 1962: 131). Tito’nun bağımsız bir sosyalist model benimsemesi, 

Sovyet egemenliğine karşı bir meydan okuma olarak algılanmış ve Doğu Bloğunda stratejik 

gerilimlere yol açmıştır (Westad, 2017: 125). Bu süreç, blok içi çatışmaların somut bir 

örneğini oluşturmuştur. Yugoslavya’nın SSCB’den uzaklaşarak bağımsız bir dış politika 



96 
 

izlemeye yönelmesi, söz konusu dönemde Türk nüfus üzerindeki baskıları kısmen 

hafifletmişse de 1963 ve 1974 Anayasaları ile tanınan haklar pratikte tam olarak hayata 

geçirilememiştir (Çayırlı, 2017: 319). Yugoslav yönetimi, Türk azınlığı potansiyel bir 

güvenlik tehdidi olarak algılamış; bu doğrultuda, Türklerin siyasi katılımını çeşitli yasal 

düzenlemelerle sınırlandırmış, anadilde eğitim olanaklarını daraltmış ve kültürel haklarını 

kısıtlamıştır. Osmanlı döneminden kalma tarihsel önyargıların da etkisiyle 1948 nüfus 

sayımında pek çok Türk etnik kimliğini değiştirmek zorunda kalmıştır (Kut, 2005: 228). Bu 

durum, despotik rejimler altında azınlık haklarının korunmasındaki zorlukları açıkça ortaya 

koymaktadır. 

 

Yugoslavya’da komünist yönetim, İkinci Dünya Savaşı döneminde azınlıkların 

işbirlikçi faaliyetlerini gerekçe göstererek sistematik bir göç politikası uygulamaya 

başlamıştır (Baklacıoğlu, 2010: 200-203). Yugoslavya’daki Müslüman topluluklar, ‘‘Genç 

Müslümanlar Örgütü’’, ‘‘Genç Türkler’’ ve ‘‘Yücel Teşkilatı’’ gibi oluşumlarla haklarını 

savunmaya çalışmışlardır (Zaim, 1957: 442). Ancak Genç Müslümanlar ve Yücel Teşkilatı 

üyeleri, komünist rejime muhalefet iddiasıyla ağır cezalara çarptırılmıştır (Kut, 2005: 228). 

Benzer şekilde Demokratik Şiptar Partisi (NDŞ) ve diğer örgütlerde etkisiz hale getirilmiştir. 

1950’lerde Batı ile ilişkilerin gelişmesiyle bu politikalar kısmen yumuşamıştır (Öztürk, 

2021: 5). Bosnalı Müslümanlar, etnik ve dini kimlikleri nedeniyle Yugoslavya Federasyonu 

içinde diğer bileşenlerle eşit statüye kavuşamamış ve Türkiye’ye göçleri düzenli olarak 

engellenmiştir (Zaim, 1957: 443). Bu dönemde Müslüman topluluklar, özellikle Türk 

azınlık, yaşadıkları baskılardan uzaklaşmak için Türkiye’ye göç etmeyi temel çıkış yolu 

olarak görmüştür. Nitekim 1953-1961 yılları arasında, bölgedeki Türk nüfusundaki belirgin 

azalma ile Arnavut nüfusundaki artış arasında doğrudan bir demografik korelasyon tespit 

edilmiştir. Türklerin göçüyle boşalan köy ve mahalleler Arnavutların buralara yerleşmesiyle 

sonuçlanmış, böylece toplam nüfusta Arnavutların payı yükselmiştir. Tito döneminde, 

1960’lardan itibaren ‘‘zayıf Sırbistan, güçlü Yugoslavya’’ politikası benimsenmiş olsa da 

(Uzgel, 2017: 62), Müslüman topluluklara yönelik baskılar devam etmiştir.  

 

4.2.4 Silahların Toplatılması Kararının Göç Üzerindeki Etkileri 

 
İkinci Dünya Savaşı’ndan sonra Yugoslavya hükümeti, iç güvenliği sağlama 

gerekçesiyle silahların toplatılması kararı almıştır. Bu uygulama, özellikle silah kültürüyle 



97 
 

özdeşleşmiş olan Arnavut toplumu arasında huzursuzluk ve devlete karşı güvensizlik 

yaratmıştır. 1951’de yürürlüğe giren ‘‘silahların toplatılması yönetmeliği’’ gerilimi daha da 

artırmıştır. Yugoslavyalı yetkililer, bu kararı Kosovalı Arnavutların ve Kralcı Sırpların 

potansiyel ayaklanma risklerine dayandırmıştır. 

 

Operasyonlar, Arnavutluk sınırındaki ‘‘Kaçak’’ gruplarının faaliyet gösterdiği 

bölgelerde yoğunlaşmıştır. Kosova’da yapılan askeri müdahaleler sonucunda yaklaşık 14 bin 

silah toplanmış ve silah bulunduran ailelere çeşitli cezai yaptırımlar uygulanmıştır. Ancak 

Çetnikler ve yeraltındaki Arnavut örgütleri bu yaptırımlardan muaf tutulmuştur. Bu durum, 

Rankoviç rejiminin bürokratik tahakküm politikalarının etkisinin sınırlı kaldığını 

göstermektedir. Zor kullanılarak gerçekleştirilen müdahaleler, Arnavutlar arasında 

memnuniyetsizliğin artmasına ve göç eğiliminin belirginleşmesine neden olmuştur 

(Baklacıoğlu, 2010: 225). 1956-1957 yıllarında Rankoviç’in emriyle Kosova’da geniş çaplı 

silah arama faaliyetleri düzenlenmiştir. UDBa (Devlet Güvenlik İdaresi), keyfi tutuklamalar 

ve kötü muamele yöntemleriyle fiziksel korkuya dayalı bir denetim sistemi kurmuştur. Silah 

toplama süreci, Sırp milliyetçilerinin Arnavutlara yönelik saldırılarına zemin hazırlamıştır. 

Bu çatışmalar, Kosova’daki etnik gerilimi derinleştirmiştir. Bu olayların neticesinde, radikal 

Sırp grupların saldırılarıyla birçok Arnavut hayatını kaybetmiştir (Glenny, 2001: 463). 

 

Söz konusu dönemde, Arnavut toplumu yoğun gözetim altında tutulmuştur. Örneğin, 

Arnavutça yayın yapan Rilindja gazetesini okuyanlar bile UDBa tarafından takip edilmiştir. 

Kayıtlara göre, izlenen kişi sayısı 120 bini aşmıştır. Bu politikalar, Arnavutların devletle 

olan bağlarını zayıflatarak yabancılaşmayı derinleştirmiş, aynı zamanda bölgedeki sosyal 

uyumun bozulmasına yol açmıştır (Malcolm, 1999: 385). 

 

4.2.5. Yücel Teşkilatı Hukuk Sürecinin Göç Dinamikleri Üzerindeki Etkileri 

 

 Yücel Teşkilatı, Yugoslavya’da yaşayan Türk toplumunun uzun süreli baskı ve 

ayrımcılıklara maruz kalmasına karşı bir tepki olarak İkinci Dünya Savaşı yıllarında ortaya 

çıkan bir sivil toplum hareketidir. Teşkilatın temel hedefi, Yugoslavya’daki Türk nüfusun 

toplumsal, kültürel, dini ve ekonomik değerlerini korumak ve milli kimlik bilincinin 

sürekliliğini sağlamaktır. Yücelciler, Yugoslavya’daki Türk azınlığın kültürel varlığını 

muhafaza etmek amacıyla önemli eğitim ve yayın faaliyetleri gerçekleştirmiştir. Bu 



98 
 

kapsamda Birlik gazetesinin yayımlanması (Ağanoğlu, 2006: 36), Tefeyyüz okulunun 

açılması (Yücelden, 1970: 24) ve Üsküp’te Türkçe radyo yayınlarının başlatılması gibi 

girişimlerde bulunmuşlardır (Ağanoğlu, 2006: 36-37). Teşkilat üyeleri, Türkçe’nin 

korunması ve yaygınlaştırılmasını temel misyon edinmişler (Yücelden, 1976: 1096), eğitim 

çalışmalarını şehir merkezlerinin dışına taşıyarak Makedonya’nın en ücra köylerine kadar 

ulaştırmayı başarmışlardır. Ancak bu çabalar, Yugoslavya komünist rejimi tarafından 

potansiyel bir tehdit unsuru olarak değerlendirilmiş ve teşkilat üyeleri artan baskılarla karşı 

karşıya kalmıştır. 

 

  1938 yılında Üsküp’te kurulan ‘‘İnsaniyetperver Kültür Eğitim Yardım Cemiyeti’’ 

(Humano Kulturno Prosvetno Društvo Yardım), otuz beş yaş altı gençlere yönelik faaliyet 

gösteren bir sosyal dayanışma ağı olarak çalışmalarına başlamıştır. Cemiyet, edebiyat, 

tiyatro, müzik ve kütüphane hizmetleri gibi kültürel etkinlikler düzenleyerek gençlerin 

sosyal gelişimini desteklemeyi hedeflemiştir. Kurumsal yapısı içerisinde Arnavut 

milliyetçisi ve komünist eğilimli gençlere de yer vermekle birlikte ağırlıklı olarak Türk 

toplumunun kültürel ihtiyaçlarına odaklanmıştır. 1940’lı yıllardan itibaren artan politik 

baskılar neticesinde cemiyetin söylemlerinde faşizm karşıtı ve Sırp otoritesine eleştirel 

yaklaşımlar daha belirgin hale gelmiştir (Baklacıoğlu, 2010: 244). Cemiyet, sonraki 

dönemlerde ortaya çıkan önemli siyasi oluşumların temelini teşkil etmiştir. Cemiyet üyeleri 

arasından, milliyetçi Türk teşkilatı ‘‘Yücel’’ ve milliyetçi Arnavut teşkilatı ‘‘NDŞ’’ gibi 

örgütlerin kurucu kadroları çıkmıştır. Bu dönemde Üsküp’teki Müslümanlar arasında 

yayılan komünist eğilimler, cemiyetin faaliyetlerini zaman zaman kesintiye uğratarak kendi 

ideolojik propagandalarını yürütmeye çalışmıştır. 17 Nisan 1941’de Alman birlikleriyle 

birlikte Üsküp’ü işgal eden Bulgar güçlerinin şehre girmesi üzerine cemiyet faaliyetlerine 

son vermek durumunda kalmıştır (Yücelden, 1976: 1096). 

 

 Yücel Teşkilatı’nın başkanı Şuayb Aziz İshak, El Ezher Üniversitesi’nde 

tamamladığı sekiz yıllık İslami ilimler ve Hristiyan felsefesi eğitiminin ardından Ankara 

Üniversitesi’nden aldığı davet üzerine Türkiye’ye gelmiş ve profesör olarak atanmıştır. 

Ancak ailesini Türkiye’ye getirmek için Üsküp’e döndüğü sırada İkinci Dünya Savaşı’nın 

başlaması ve sınırların kapanması nedeniyle Türkiye’ye kesin yerleşme planı ertelenmiştir. 

Bu süreçte, geçimini zirai faaliyetlerle sağlamak zorunda kalmıştır. Yücel Teşkilatı’nın 

üyeleri arasında hukukçu Nazmi Ömer Yakup ve Abdülkerim Ethem İbrahim; Şerafettin 



99 
 

Ferit Süleyman ve Fettah Süleymanpasiç öğretmenler ile Ali Abdurrahman Ali, Adem Ali 

Adem, Refik Şerif Mehmet, Mehmet Şerif Dalip (Ardıcı) ve Fazlı Vehbi Fanda gibi esnaflar 

da bulunmaktaydı (Ardıcı, 1991: 143-147). İkinci Dünya Savaşı sonrasında Kosova ve Batı 

Makedonya’da yaşayan Türk azınlık hem rejimin hem de aşırı milliyetçi Arnavut grupların 

yoğun baskıları nedeniyle kimliklerini açıkça ifade edememiştir (Oran, 1993: 133). Bu 

dönemde Yugoslavya ve Arnavutluk yönetimleri arasında bir ‘‘Balkan Federasyonu’’ 

oluşturma tartışmaları yaşanırken, bölgede sadece Arnavut kimliği resmen tanınmış, Türk 

kimliği yok sayılmıştır (Oran, 1993: 133-134; Djilas, 1962: 177). 1947’de Yugoslavya-

Arnavutluk ilişkilerinin bozulmasıyla başlayan süreçte, NDŞ üyelerinin yargılanması 

bölgedeki siyasi gerilimi daha da arttırmıştır (Ağanoğlu, 2006: 33). Üsküp OZNa’sında 

gerçekleştirilen sorgulamalarda alınan ifadeler ve ele geçirilen belgelerin ardından Yücel 

Teşkilatı üyelerinin takibe alınması, NDŞ üyelerinin ihbarları ve 1947 yılı yazında artan 

devlet baskılarıyla birleşerek teşkilat faaliyetlerinin büyük ölçüde durmasına yol açmıştır 

(Ardıcı, 1991: 98). 

 

 Yugoslavya istihbarat yetkilileri tarafından izlenen Yücelciler, 1947 yılı ağustos 

ayında tutuklanmaya başlamıştır. 19-25 Ocak 1948’de gerçekleşen Birinci Yücel Teşkilatı 

Davası kapsamında yargılanan on yedi kişiden dördü idam cezasına diğerleri değişen hapis 

cezalarına çarptırılmış, yüzlerce kişi ise çalışma kamplarına gönderilmiştir. Bu süreçte, 

Yugoslav basınında Türkiye aleyhine yoğun propaganda yapılmış, ancak Türkiye tarafından 

herhangi bir resmi tepki gösterilmemiştir (Yücelden, 1976: 1094). Yugoslavya makamları, 

Yücel Teşkilatı üyelerinin yargılanma sürecini Üsküp sokaklarında hoparlörlerle duyurarak 

(Deliorman, 2011: 170) Makedonya’daki Türk azınlık üzerinde psikolojik bir baskı 

oluşturmuştur. Bu uygulama, cezalandırma politikalarının sadece teşkilat üyeleriyle sınırlı 

kalmayıp tüm Türk toplumunu hedef aldığını gösteren bir örnektir (Ağanoğlu, 2006: 46). 

Yücel Teşkilatı’nın dört üyesinden Şuayb Aziz İshak, Ali Abdurrahman Ali, Nazmi Ömer 

Yakup ve Adem Ali Adem yargılama sürecinin ardından idam cezasına çarptırılmış ve 27 

Şubat 1948’de Üsküp’ün Suşitsa köyü yakınlarındaki Lepenac Deresi yakınlarında idam 

edilmiştir (Ardıcı, 1991: 168). 

 

 Yücel Davası süreci, Makedonya’daki Türk nüfusun demografik yapısını ve resmi 

kayıtlardaki kimlik beyanlarını derinden etkileyen önemli bir dönüm noktası olmuştur. 1948 

yılına ait nüfus sayımı verileri, etnik kimliğini ‘‘Türk’’ olarak beyan eden 95.940 kişinin 



100 
 

önemli bir kısmının anadilini Makedonca veya Arnavutça kaydettiğini göstermektedir 

(Shop, 1968: 181). Bu durum, hukuki süreç sonrasında pek çok Türk’ün kimliğini gizlemek 

zorunda kalarak kendini ‘‘Arnavut, Makedonyalı Müslüman veya Çingene’’ olarak 

kaydettirmesinin bir sonucudur (Kut, 2005: 228). Yugoslavya yönetiminin bu dönemde 

izlediği etnik kimlik politikaları, nüfus verileri üzerinde planlı bir dönüşüm yaratmayı 

hedeflediğini açıkça ortaya koymaktadır. 

 

4.3. Balkan Paktı’nın İmzalanması 

 

    İkinci Dünya Savaşı sonrasında Varşova Paktı üyeleri Yugoslavya, Romanya ve 

Bulgaristan gibi Doğu Bloğu ülkeleri, Türkiye’yi ideolojik bir tehdit unsuru olarak algılamış 

ve sınırları içindeki Türk kökenli nüfusu, ‘‘beşinci kol faaliyeti yürüten’’, ‘‘komünist rejime 

karşı propaganda yapan’’ veya ‘‘casuslukla suçlanan’’ gruplar şeklinde nitelendirmiştir 

(Ekici, 2017: 622). Soğuk Savaş döneminde Balkanlar, ABD ve SSCB’nin nüfuz 

mücadelesine sahne olmuştur. SSCB’nin bölgedeki yayılmacı politikalarına karşı ABD, 

1947’de Truman Doktrini17’ni devreye sokarken (Sander, 2018: 44), Türkiye ile Yugoslavya 

arasında 1947’de imzalanan ‘‘Ticaret ve Ödeme Antlaşması’’, iki ülke ilişkilerinde 

pragmatik bir adım olarak öne çıkmıştır. Antlaşma, karşılıklı ithalat-ihracat kolaylıklarını 

düzenlemiş ve TBMM’de 275 oyla onaylanarak 16 Şubat 1948’de yürürlüğe girmiştir 

(TBMM, 1948: 190). 5 Ocak 1950’de imzalanan ‘‘Türkiye-Yugoslavya Ticaret ve Ödeme 

Antlaşmaları’’ (BCA, 30-18.01.02/125.36.5), finansal iş birliğini derinleştirmişse de 

Tito’nun Ankara ziyaretine rağmen, dönemin Türk ve Yugoslavya basınında 1938 Göç 

Antlaşması’nın devamı niteliğindeki ‘‘Serbest Göç Sözleşmesi’’ne dair analizler eksik 

kalmıştır. Bu sözleşme, Yugoslavya’daki Türklerin mal varlığı ve haklarını korumaya 

yönelik hükümler içermekte; tazminat ödemelerinin Belgrad’da oluşturulacak karma 

komisyonca belirlenmesini öngörmekteydi. Sonuç olarak, Soğuk Savaş’ın kutuplaştırıcı 

dinamikleri, Balkan Türklerinin statüsünü doğrudan etkilemiş, Türkiye’nin bölge ülkeleriyle 

ilişkileri ideolojik gerilimlere rağmen ekonomik ve diplomatik kanallardan sürdürülmüştür. 

 

 
17 ABD Başkanı Harry S. Truman tarafından SSCB’nin genişleme politikaları ile komünizmin yayılmasını 

engellemek amacıyla oluşturulan askeri ve ekonomik yardım programı. Türkiye ve Yunanistan’a yönelik 

yardımları kapsayan doktrin, ABD’nin Soğuk Savaş dönemindeki aktif dış politika stratejisinin temelini 

oluşturmuştur (Jelavich, 2019: 332). 



101 
 

 4 Ekim 1951’de gerçekleşen Türk-Yugoslav görüşmelerinde Türkiye, 1938 Göç 

Anlaşması’ndan kaynaklanan ekonomik yükümlülüklerin Yugoslavya tarafından yerine 

getirilmesini resmen talep etmiştir (Nureddin, 2011: 261-262). Bu diplomatik girişim, iki 

ülke arasındaki antlaşmaların uygulanmasına yönelik kararlı tutumu ortaya koyarken, aynı 

zamanda ilişkilerin derinleşmesine de katkı sağlamıştır. 1952 yılında Türkiye, Yugoslavya 

ve Yunanistan arasında başlayan askeri iş birliği müzakereleri, bölgesel güvenlik 

mimarisinin şekillenmesinde kritik bir aşama olmuştur. Yunanistan Savunma Bakanı’nın 

yaptığı, ‘‘Türkiye, Yunanistan ve Yugoslavya arasındaki sıkı askerî iş birliği Balkan 

cephesini öylesine güçlendirmektedir ki düşman yalnız peyklerin değil, kendi esas 

kuvvetlerini de kullanmak zorunda kalacağı bir tecavüz hareketine cüret edemeyecektir. Bu 

vaziyette üç memleket arasındaki iş birliği mühim bir zaruret halini almaktadır.’’ (Ayın 

Tarihi, 1952: 178-179) açıklamalar, söz konusu ittifakın olası dış tehditlere karşı nasıl bir 

caydırıcılık oluşturduğunu açıkça ifade etmektedir. Bu beyan, Balkan İttifakı’nın temel 

motivasyonunun bölgesel güvenlik ihtiyacından kaynaklandığını ortaya koymaktadır. 

Dönemin Türk Dışişleri Bakanı Fuat Köprülü’nün 20-25 Ocak 1953 tarihleri arasında 

gerçekleştirdiği Belgrad ziyareti, Balkan Paktı’nın kuruluş sürecinde belirleyici bir rol 

oynamıştır (Sander, 2018: 131-132). 24 Ocak’ta yayımlanan tebliğde, bölgesel barış ve 

güvenliğin sağlanmasına yönelik somut adımların ele alındığı vurgulanmıştır. Bu diplomatik 

temaslar sadece ikili ilişkilerin geliştirilmesini değil, aynı zamanda üç ülkenin ortak güvenlik 

çıkarları doğrultusunda stratejik bir dayanışma içine girdiğini de göstermektedir. Bu süreç, 

Soğuk Savaş’ın getirdiği güvenlik yaklaşımları çerçevesinde, Balkan devletlerinin bölgesel 

istikrarı korumak amacıyla nasıl bir iş birliği modeli geliştirdiklerini anlamak açısından 

oldukça önemlidir. Tarafların bu dönemde sergiledikleri diplomatik çabalar hem ikili 

ilişkilerde hem de bölgesel güvenlik politikalarında kalıcı etkiler bırakmıştır. 

 

 Balkan Paktı olarak bilinen ‘‘Dostluk ve İşbirliği Antlaşması’’, 28 Şubat 1953 

tarihinde Türkiye, Yugoslavya ve Yunanistan Dışişleri Bakanları tarafından Ankara’da 

imzalanmıştır. Söz konusu antlaşma, üye devletler arasında siyasi, askeri ve ekonomik iş 

birliğini öngörmekteydi. Pakt kapsamında taraflar, ortak konularda karşılıklı danışma 

mekanizması oluşturmayı, yıllık dışişleri bakanları toplantıları düzenlemeyi ve askeri iş 

birliğini güçlendirmeyi taahhüt etmişlerdir (Sander, 2018: 133). Antlaşmanın teknik, 

ekonomik ve kültürel ittifaka ilişkin maddeleri, bölgesel entegrasyonun çok boyutlu 

niteliğini yansıtmaktadır. Özellikle NATO (Kuzey Atlantik Antlaşması Örgütü) üyesi 



102 
 

Türkiye ve Yunanistan’ın ittifaka yönelik yükümlülüklerinin korunmasına özel önem 

verilmiştir. Paktın imzalanmasını takip eden dönemde Türkiye-Yugoslavya ilişkileri önemli 

ölçüde gelişmiştir. Yugoslav lider Tito’nun 13 Nisan 1954’te gerçekleştirdiği Ankara 

ziyareti, iki ülke arasındaki yakınlaşmayı pekiştirmiştir. Bu ziyaret sırasında imzalanan 

havayolu ulaşımı anlaşması ve ticaret protokolleri, ikili ilişkilerin çeşitlenmesine katkı 

sağlamıştır (İvgen, 2007: 148-149). Özellikle 1955 yılında imzalanan ‘‘Orta Vadeli Pamuk 

ve Buğday Antlaşması’’, Türkiye’nin yıllık 100-200 bin ton buğday ve 4 bin ton pamuk 

ihracatını öngörmekteydi. Bu ticari düzenlemeler, iki ülke ekonomileri arasındaki karşılıklı 

bağımlılığı artırmıştır.  

 

 Balkan Paktı süreci, Soğuk Savaş döneminde bölgesel ittifakın önemli bir örneğini 

teşkil etmiş, Türkiye ve Yugoslavya ilişkilerinin normalleşmesinde kilit rol oynamıştır. 

Tarafların bu dönemde gerçekleştirdiği ekonomik ve siyasi iş birliği girişimleri, ilişkilerin 

uzun vadeli istikrarına katkı sağlamıştır. 

 

4.3.1. Split Centilmenlik Antlaşması’nın Hukuki ve Diplomatik Boyutları 

 
Türkiye ile Yugoslavya arasındaki diplomatik ilişkiler, 28 Şubat 1953’te imzalanan 

Dostluk ve İş birliği Antlaşması çerçevesinde şekillenmiştir. Bu antlaşma, taraflar arasında 

siyasi ve ekonomik iş birliğinin yanı sıra göç meselelerinin de ele alınacağını öngörmekteydi 

(Sander, 2018: 133). Ancak resmi kayıtlarda bu konuya ilişkin somut belgelerin 

bulunmayışı, müzakerelerin örtülü bir şekilde yürütülmüş olabileceğini düşündürmektedir 

(Ağanoğlu, 2017: 384). Kronolojik sıralamaya göre, sürecin kritik aşaması 16 Mart 1953’te 

Yugoslavya Başkanı Tito ile Türk Dışişleri Bakanı Fuat Köprülü arasında akdedilen ‘‘Split 

Centilmenlik Antlaşması’’dır. Arnavut arşiv belgelerine dayanan kaynaklar, bu mutabakatın 

4 Ekim 1951 tarihli 3997/51 sayılı belge ile 1938 Göç Antlaşması’nın revize edilmiş hali 

olduğunu ortaya koymaktadır. Köprülü’nün Ocak 1953’teki Belgrad ziyaretinde güvenlik ve 

iş birliği meseleleri görüşülmüş olmakla birlikte, resmi tutanaklarda göç konusuna yer 

verilmemiş olması dikkat çekicidir (Shehu ve Shehu, 1993: 15).  

 

Akademik literatürde ‘‘1953 Split Centilmenlik Antlaşması’’ veya ‘‘Serbest Göç 

Antlaşması’’ olarak anılan bu düzenleme, resmi yönetmeliklerde yer almamasına rağmen, 

Yugoslavya’daki Türk nüfusunun hareketliliğini düzenleyen önemli bir diplomatik 



103 
 

mutabakat olarak kabul edilmektedir. Belgelerin sınırlılığı nedeniyle antlaşmanın tam içeriği 

bilinmemekle birlikte iki ülke arasındaki göç politikalarını şekillendirdiği anlaşılmaktadır. 

Göç müzakereleri, Bursa Milletvekili Ahmet Hulusi Köymen ile Yugoslavya Halk Meclis 

Başkanı Pijade arasında yürütülmüş; Makedonya göç merkezi olarak belirlenirken, işlemler 

Türkiye Üsküp Başkonsolosluğu tarafından koordine edilmiştir (Baklacıoğlu, 2010: 203). 

Türkiye’nin göç politikasının temel hukuki dayanağını 2510 sayılı İskân Kanunu’nun 3. 

maddesi oluşturmaktadır. Metinde yer alan ‘‘Türk soyundan olan veya Türk kültürüne bağlı 

bulunan kimseler’’ ibaresi, etnik kökeni ne olursa olsun Türk kültürüne mensup bireylerin 

kabul edilmesine yasal zemin hazırlamıştır. Bu düzenleme, Yugoslavya’dan gelen farklı 

etnik grupların göç etmesine de olanak tanıyan esnek bir çerçeve sunmuştur (Muhtaroğlu, 

2019: 89). Bu sürecin temel hedefi, Yugoslavya yönetiminin Makedonya ve Kosova 

bölgesindeki Türk ve Müslüman nüfusun demografik yapısını değiştirme stratejisinin bir 

parçası olarak ortaya çıkmıştır. Resmi belgelerde kayıt altına alınmamış olmasına rağmen, 

Split’te varılan bu gayri resmi mutabakat, 1950’li yıllarda Türk-Yugoslav ilişkilerinde köklü 

bir dönüşüm yaratmış ve kitlesel göç hareketlerinin yasal çerçevesini oluşturmuştur 

(Deliorman, 2011: 201). Göç başvurusunda bulunan bireylerden; Makedonya’da kesintisiz 

en az üç yıl ikamet etmiş olma, Yugoslavya vatandaşlığından resmi olarak çıkış yapma ve 

Türkiye’deki yakınları tarafından noter tasdikli davet mektubunun (vesika) temin edilmesi 

şeklinde üç temel kriter talep edilmiştir (Baklacıoğlu, 2010: 492). 

 

Bu tarihsel süreçte, Soğuk Savaş’ın başlangıç evresi ile Tito-Stalin anlaşmazlığı 

Yugoslavya’nın iç politikalarını derinden etkileyen iki önemli uluslararası gelişme olarak 

öne çıkmıştır (Armaoğlu, 2000: 230). 1948-1953 arası dönem, Yugoslavya Türk azınlığının 

hukuki statüsünde ve toplumsal statüsünde yapısal dönüşümlerin yaşandığı kritik bir evre 

olarak kayıtlara geçmiştir. Yugoslav yönetiminin bu süreçte ülkedeki Türk nüfusun göçüne 

izin vermemesi, 1953’te Balkan Paktı’nın imzalanmasıyla radikal bir değişime uğramıştır 

(Bandžović, 2011: 253). Söz konusu politik dönüşümün arka planında, 1953 nüfus 

sayımında Makedonya Türk nüfusunun 203.938 kişi (%15,6) olarak kaydedilmesi ve 

Yugoslavya hükümetinin demografik kompozisyona yönelik kaygılarının artması 

yatmaktadır. Nitekim bu gelişme, Krallık dönemi göç projelerinin yeniden gündeme 

gelmesine yol açmıştır. 1948-1953 döneminde Makedonya’daki resmi Türk nüfusundaki 

%112’lik artış, komünist rejimin etnik demografi yönetimindeki rolünü yansıtmaktadır. 

İstatistiksel veriler, devletin nüfus kayıt sistemleri üzerindeki yönlendirici etkisinin 



104 
 

boyutlarını somutlaştırmıştır. Türk olarak kaydedilen nüfusun %34’ünün Makedonca, 

%28’inin ise Arnavutçayı anadili olarak beyan etmesi, devlet eliyle yürütülen kimlik inşa 

süreçlerinin çelişkilerini ortaya koymaktadır (Shop, 1968: 182). 

 

Balkan Paktı sonrasında yaşanan göç hareketleri, özellikle 1953-1957 döneminde 

Arnavut kaynaklarında sıklıkla ‘‘Arnavutların sürgünü’’ olarak nitelendirilmiştir (Shehu ve 

Shehu, 1993: 30). Ancak bu göçlerin demografik boyutuna ilişkin verilerde belirgin 

farklılıklar bulunmaktadır. Bu bağlamda, söz konusu göçün sadece sayısal boyutunu değil, 

aynı zamanda tarihsel ve politik arka planını da tartışmalı hale getirmiştir. Arnavut tezleri, 

31 Mart 1953’te Yugoslavya’da gerçekleştirilen nüfus sayımında Makedonya’daki birçok 

Arnavut’un çeşitli nedenlerle kendilerini Türk olarak kaydettirdiğini ileri sürmektedir. Bu 

durumun, Osmanlı İmparatorluğu döneminde bölgede ‘‘Türk’’ kavramının etnik kimlikten 

ziyade ‘‘Müslüman’’ kimliğiyle özdeşleştirilmesi geleneğinden kaynaklandığı 

savunulmuştur. Buna karşılık, Makedonya Türk toplumu temsilcileri, söz konusu göç 

hareketine katılan nüfusun ağırlıklı olarak etnik köken olarak Türklerden müteşekkil 

olduğunu belirtmektedir. Bu görüş, özellikle göçmenlerin dilsel ve kültürel kimliklerine dair 

somut verilerle desteklenmektedir (Yücelden, 1976: 1095). Bu ikilem, göçmenlerin kimlik 

aidiyeti konusunda kesin bir yargıya varmayı zorlaştırmakta ve milliyetçi söylemlerin 

ötesinde anlamlı bir sonuç üretmeyen tartışmalara yol açmaktadır. KPJ yönetimindeki 

modernleşme politikaları, bu dönemdeki göç hareketlerini doğrudan etkilemiştir. Söz 

konusu politikalar, ulus-devlet inşası sürecinin bir parçası olarak, Arnavut ve Türk 

kimliklerinin kurumsal düzeyde ayrışmasına neden olmuştur. Sürecin siyasi söylemleri, bu 

ayrışmanın bilinçli bir şekilde yürütülen demografik mühendislik çalışmalarının sonucu 

olduğunu göstermektedir. 

 

Sonuç olarak, serbest göç hareketi öncelikle Makedonya ve Kosova’daki Türk 

nüfusu etkilemiş olsa da Kosova’daki etnik gerilimler veya karma evlilikler nedeniyle sınırlı 

sayıda Arnavut aileyi de kapsamıştır. 1960 sonrası dönemde, Kosova ve Makedonya’da 

Arnavut kimliğinin kurumsal statüsünde ve siyasi haklarında yaşanan kısmi gelişmelerle 

birlikte göç hareketlerinin niteliğinde önemli bir dönüşüm gözlemlenmiştir. Bu dönüşüm 

sürecini kavrayabilmek için, kitlesel göçler yerine aile ve birey düzeyindeki göç 

hareketlerini incelemek gerekmektedir (Baklacıoğlu, 2010: 198-199). 

 



105 
 

4.3.2. Balkan Paktı’nın Dağılma Süreci  

 
   1953 yılında Stalin’in vefatının ardından SSCB’nin Balkan politikalarında belirgin 

bir yumuşama eğilimi görülmüştür (Sakin ve Salep: 2012: 220). 30 Mayıs 1953’te SSCB’nin 

Türkiye’ye yönelik toprak talebinden vazgeçtiğine dair beyanı ve Yugoslavya’yla ilişkileri 

normalleştirme kararı bölgede yeni bir dönemin başlangıcı olarak değerlendirilmiştir (Ayın 

Tarihi, Temmuz 1953: 72). Bu dönemde Bulgaristan’ın da komşularıyla sorunlarını barışçıl 

yollarla çözme niyetini açıklaması, Doğu Bloğunun bölgesel politikalarında önemli bir 

değişimi yansıtmıştır (Sander, 2018: 140). 1950’lerin ortalarından itibaren Yugoslavya’nın 

SSCB’yle yeniden yakınlaşma çabaları Balkan İttifakı’nın temellerini sarsmaya başlamıştır. 

Bu durum, özellikle Türk-Yugoslav ilişkilerinde belirgin gerginliklere yol açmıştır. 

Yugoslavya’nın Kıbrıs sorununda Yunan tezlerini desteklemesi, iki ülke arasındaki güvenin 

sarsılmasını tetiklemiştir (Sander, 2018: 167).  

 

4-9 Mayıs 1955 tarihlerinde Başbakan Menderes’in Yugoslavya ziyareti sırasında 

taraflar arasında önemli görüş ayrılıkları ortaya çıkmıştır. Yugoslav yetkililer Balkan 

İttifakı’nın barışa katkı sağladığını savunurken; Menderes dünya genelindeki gerginliğin 

azalmadığını, bu süreci olumlu olarak değerlendirenlerin yanıldığını ve bu nedenle ittifakın 

askeri niteliğinin göz ardı edilemeyeceğini vurgulamıştır (Ayın Tarihi, Mayıs 1955: 50). 

Trieste sorununun çözümlenememesi ve İngiltere’nin Bağdat Paktı’na katılımı, Yugoslavya 

yönetiminde rahatsızlık yaratmıştır. Mart 1955’te Yugoslav Dışişleri Bakanı Koca 

Popović’in Balkan Paktı’nın askeri önemini yitirdiğini açıklaması, Belgrad’ın bağlantısız 

politika yöneliminin göstergesi olmuştur (Ekincikli, 2007: 283). Yugoslavya için Batı yanlısı 

Türkiye ve Yunanistan’la askeri ortaklık artık stratejik bir zorunluluk teşkil etmemekteydi. 

1955’te Bağdat Paktı’na İngiltere’nin katılımı, Tito’nun gözünde söz konusu ittifakı 

emperyalist bir yapı haline getirmiştir. Yugoslavya lideri, bağımsız bir bölgesel güvenlik 

örgütü olarak gördüğü Balkan Paktı’nın bir üyesinin İngiltere ile iş birliğini, paktın temel 

ilkelerine aykırı bir hareket olarak görmüştür. Bu durum, Yugoslavya’nın ittifaktan 

uzaklaşmasında kritik bir dönüm noktası oluşturmuştur (Sakin ve Salep, 2012: 223). 

Yunanistan Başbakanı Karamanlis’in Belgrad ziyaretinde yapılan ortak açıklamada, Kıbrıs 

gerginliğinin Pakt’ın geleceğini tehlikeye attığı belirtilmiş, ancak iki ülke yöneticileri 

tarafından Yunan-Yugoslav iş birliğinin devam edeceği vurgulanmıştır. Bu gelişmeler, 

Yugoslavya’nın Pakt’tan çekilme niyetinin işaretleri olarak değerlendirilmiştir. 1958’de 



106 
 

Yugoslav-Yunan ilişkilerinin gelişmesine rağmen, Balkan Paktı’nın yeniden canlandırılması 

mümkün olmamıştır. Türkiye, bu süreçte dış politika önceliğini Balkanlar’dan Ortadoğu’ya 

kaydırmak zorunda kalmıştır (Sander, 2018: 165-168). 1960 ve 1970’lerde Tito’nun denge 

politikası sayesinde Yugoslavya hem Batı hem Doğu Bloğundan mali destek almayı 

başarmış, ABD ise Belgrad’ın Moskova ile yakınlaşmasını engellemek için önemli finansal 

yardımlarda bulunmuştur (Türkeş ve Uzgel, 2002: 119).  

 

Balkan Paktı’nın dağılma süreci, Soğuk Savaş’ın değişen dinamikleri içinde 

şekillenmiştir. Yugoslavya’nın tarafsızlık politikası ile Türkiye’nin Batı ittifaklarına 

bağlılığı arasındaki temel farklılıklar Pakt’ın kalıcı olamamasında belirleyici rol oynamıştır. 

Kıbrıs sorunu ve Bağdat Paktı gibi bölgesel gelişmeler de bu süreci hızlandırmıştır. Haziran 

1960’ta pakta ilişkin örtülü biçimde sona erdiği yönünde yapılan açıklamalara karşın, Türk 

Dışişleri Bakanlığı sözcüsü Temmuz 1960’ta yaptığı değerlendirmede ‘‘Pakt belki faal değil 

ama vardır ve olmamasından iyidir’’ ifadelerini kullanmıştır. Ancak, Mareşal Tito’nun ‘‘o 

artık öldü, onu gömeceğiz’’ şeklindeki beyanı, paktın fiilen sona erdiğine dair net bir işaret 

olarak yorumlanmıştır. Aralık 1961’de Yunanistan Dışişleri Bakanı Evangelos Averoff, 

parlamentoda yaptığı konuşmada Balkan Paktı’nın ‘‘ölü bir vesika’’ olduğunu ve resmen 

feshini beklediklerini açıkça ifade etmiştir. Bu deklarasyon, paktın Yunanistan nezdinde 

artık muteber sayılmadığının teyidi niteliğindedir (Sakin ve Salep, 2012: 236-237). Netice 

olarak 1960’ın sonunda fiilen işlevsiz hale gelen Balkan Paktı, resmiyetteki belirsizliğine 

rağmen siyasi pratikte tamamen sona ermiş ve tarihsel bir belge niteliğine dönüşmüştür. 

 

4.4. Yugoslavya Türklerinin Basın Yayın Faaliyetlerinin Sosyal ve Kültürel 

Etkileri 

 
    Yugoslavya coğrafyasında 1866-1912 yılları arasında farklı siyasi rejimler (Osmanlı, 

Avusturya-Macaristan, Sırp Krallığı, SHS Krallığı, Yugoslavya Krallığı ve sosyalist 

Yugoslavya) döneminde çeşitli gazete ve dergiler yayımlanmıştır. Bu yayınlar, dönemin 

siyasi, toplumsal ve kültürel dinamiklerine bağlı olarak biçimlenmiş; içerik, dil ve amaç 

bakımından büyük çeşitlilik göstermiştir. Basın, sadece haber aktarım aracı olarak değil, 

aynı zamanda ideolojik ve kültürel bir araç olarak da kullanılmıştır. Arşiv çalışmaları, 

bölgede 55 kadar Türkçe süreli yayının varlığını ortaya koymaktadır (Eren, 1966: 51).  

 



107 
 

1918 yılından sonra Yugoslavya Türkleri, Uhuvvet (1919) ve Rehber (1920) gibi 

bağımsız gazeteler çıkarmış ancak bunlar kısa ömürlü olmuştur. Örneğin, Rehber haftada iki 

kez yayımlanmış ve 14 sayı sonra kapanmıştır. Aynı dönemde Muhafazayı Hukuk Cemiyeti, 

Hak, Hak Yolu ve Mücahede gibi yayınlar çıkarmış; Hak Gazetesi’nin Sırpça ve Fransızca 

başlıkla yayına başlamasına rağmen, hükümet politikalarını eleştiren içerik nedeniyle 

kapatılması üzerine yayın faaliyetini diğer gazetelerle sürdürmüştür. Siyasi partiler de 

Türkçe yayınlar yapmıştır: Radikal Parti Sada-yı Millet (1927-1929), İşçi Partisi Sosyalist 

Fecri (1920), Demokratska Zayednitsa ise Işık (1927-1928) gazetelerini yayımlamıştır. 

Ayrıca Cenub İslav Müslümanları Fırka-i Siyasiyesi, Pravda-Adalet adlı Türkçe-Sırpça bir 

salname çıkarmıştır. 1929’da Kral Aleksander’ın diktatörlük rejimiyle basın özgürlüğü 

kısıtlanmış; 1937’de Doğru Yol (Pravi Put) gibi yayınlar kısa süreli çözümler üretmiştir. 

1940’ta ise Müslüman Birliği (Müslimanska Sloga) yalnızca Sırpça olarak yayına 

başlamıştır (Eren, 1966: 59). 

 

Yugoslavya Türk toplumunun basın tarihindeki en önemli gelişme, 23 Aralık 1944’te 

Üsküp’te yayın hayatına başlayan ‘‘Birlik Gazetesi’’ olmuştur. Türkçe yayın yapan ilk süreli 

yayın olan Birlik, Makedonya Türklerinin kimliğini ve dilini koruma mücadelesinde kritik 

bir rol üstlenmiştir. Başlangıçta on beş günde bir yayımlanan gazete, zamanla haftalık 

periyoda geçerek Türk toplumunun kültürel ve sosyal ihtiyaçlarına cevap vermiştir. Birlik, 

salt bir haber kaynağı olmanın ötesinde, Türk toplumunda dayanışma ve kimlik bilincini 

pekiştiren bir platform işlevi görmüştür. Gazetenin kuruluşunda, Yücel Teşkilatı üyelerinin 

önemli katkıları olmuştur. Ancak 1947 yılından sonra Yücel mensuplarının tutuklanması ve 

yargılanmasıyla birlikte gazetenin içerik politikasında belirgin bir sapma ve ideolojik 

dönüşüm yaşanmıştır. 1948’de idam edilen Yücelcilerin ‘‘hain’’ olarak nitelendirildiği 

manşetler (Lutviyi, 2022: 238-239), Birlik’in artık rejimin söylemlerine yakın bir çizgiye 

kaydığını göstermiştir. Bu süreç, gazetenin başlangıçtaki kültürel ve milli kimlik 

vurgusundan uzaklaşarak siyasi bir araç haline geldiğine işaret etmektedir. Dolayısıyla 

Birlik, Yugoslavya Türklerinin basın tarihinde hem bir direniş sembolü hem de ideolojik 

mücadelelerin yansıdığı bir yayın olarak öne çıkmıştır. 

 

Yugoslavya’da Türkçe basın ve kültürel hayatın ideolojik dönüşümünün somut bir 

örneği olan Birlik gazetesinin, 1948’de günlük yayın hayatına geçişiyle birlikte komünist 

rejimin resmi söylemlerini aktif biçimde yansıtan gazete, özellikle Yücel Teşkilatı Davası 



108 
 

sürecinde objektif habercilik ilkelerinden tamamen uzaklaşmıştır. Bu tutum, Halk Meclisi 

Başkanı Pijade’nin Türkiye aleyhine yaptığı sert açıklamaların gazetede geniş yer 

bulmasıyla (Karagöz, 1991: 39) daha da belirginleşmiş ve Birlik, açık bir propaganda aracına 

dönüşmüştür. Yazılı basındaki bu ideolojik değişim, ‘‘Çalışkan Halkın Sosyalist Birliği’’ 

çatısı altında yayın yapan diğer yayın organlarında da kendini göstermiştir. ‘‘Yeni Kadın’’ 

gazetesi ve ‘‘Pioner’’ dergisi gibi yayınlar, toplumsal mühendislik çabalarının bir parçası 

olarak kullanılmıştır. Radoviş’teki Türk okullarına ilişkin resmi kayıtlar, söz konusu 

yayınların eğitim materyali olarak düzenli bir biçimde kullanıldığını ortaya koymaktadır 

(Sulooca, 2024). Kitle iletişim araçlarındaki bu dönüşüme paralel olarak, 1945-1960 yılları 

arasında Üsküp Radyosu’nda yayınlanan Türkçe programlar da benzer bir ideolojik çizgi 

izlemiştir. Haftada iki kez yayınlanan 15 dakikalık programlar, ‘‘Üsküp Radyosu, sosyalist 

vatanın hizmetinde sadakatle bulunmuştur’’ ifadesiyle sonlandırılarak resmi ideolojiye 

bağlılığını vurgulamıştır. Ancak serbest göç hareketleri nedeniyle yaşanan insan kaynağı 

sorunları, bu yayınların sürekliliğini tehlikeye atmıştır. Türkçe yayıncılık tarihinde önemli 

bir dönüm noktası olan 16 Nisan 1969 tarihli ilk televizyon yayını, yaklaşık 15 dakika 

sürmüş ve Üsküp Tefeyyüz İlkokulu ile Manastır Nikola Tesla İlkokulu’nun faaliyetlerini 

konu almıştır. Programda ayrıca Üsküp Halklar Tiyatrosu’nun ‘‘Cümbüş’’ adlı Türkçe 

oyunundan kesitler yayınlanmıştır (Lutviyi, 2022: 253-259). Bu yayın, görsel medyada 

Türkçe içeriğin ilk örneği olarak kayıtlara geçmiştir. 

 

Kültürel alanda ise 1950-1990 yılları arasında faaliyet gösteren ‘‘Üsküp Türk 

Tiyatrosu’’, sahnelediği 189 oyunla hem sanatsal hem de ideolojik bir işlev üstlenmiştir. 

Özellikle Aziz Nesin’in ‘‘Toros Canavarı’’ (1966) ve Nazım Hikmet’in eserleri gibi politik 

içerikli oyunlar, rejimin ideolojik propagandasına hizmet etmiştir. Buna karşılık, 1965’te 

yayın hayatına başlayan ‘‘Sesler’’ dergisi, Yugoslavya Türklerinin edebi birikimine katkı 

sağlarken, kültürel mirasın gelecek nesillere aktarılmasında köprü işlevi görmüştür 

(Karagöz, 1991: 33). Sesler, Makedonya’da Türkçe’nin korunması ve geliştirilmesi 

açısından büyük bir sorumluluğa sahip olup, Yugoslavya’daki Türk toplumunun diline ve 

sosyokültürel kimliğine gösterdiği duyarlılığı belgeleyen önemli bir mecra işlevini yerine 

getirmiştir. Bu tarihsel süreç, Yugoslavya’daki Türkçe yayıncılığın yalnızca resmi 

politikaların bir aracı olarak işlev görmekle kalmayıp, Türk toplumunun sosyokültürel 

kimliğini muhafaza etme yönündeki çabalarını da yansıttığını ortaya koymaktadır. 

 



109 
 

4.5. Türkiye’de Çok Partili Dönüşüm: Demokrat Parti İktidarında 

Sosyoekonomik Gelişmeler 

 
    İkinci Dünya Savaşı’ndan sonra Türk siyasi partileri, Soğuk Savaş döneminin iki 

kutuplu yapısına uyum sağlayarak dış politika tercihlerini netleştirmiştir. Türkiye Komünist 

Partisi (TKP), SSCB’nin etkisiyle sosyalist blokla uyumlu bir çizgi izlerken, Cumhuriyet 

Halk Partisi (CHP) ve Demokrat Parti (DP) gibi partiler Batı yanlısı politikalar 

benimsemiştir. Bu durum, Türkiye’nin iç politikadaki ideolojik ayrışmaların dış politikaya 

da yansıdığını göstermektedir. CHP, merkez sol ve laik bir çizgi izlerken, DP muhafazakar 

değerleri ön plana çıkarmıştır. Her iki parti de Batı bloğuyla iş birliğini temel politika olarak 

benimsemiştir. Buna karşılık, kuruluşunda İslam ülkeleriyle yakınlaşmayı savunan Millet 

Partisi (MP) zamanla Batı yanlısı bir çizgiye kaymıştır (Karpat, 1996: 272). Aynı zamanda 

toplumsal dönüşümler ve kansız darbeler yoluyla gerçekleştirilen bu süreç ‘‘Beyaz İhtilal’’ 

olarak tanımlanmış; 14 Mayıs 1950 seçimleri, Türkiye’de siyasi iktidarın barışçıl bir şekilde 

el değiştirmesiyle, söz konusu tanıma uygun bir örnek teşkil etmiştir. Bu durum, sadece 

siyasi alanda değil, sosyal ve ekonomik yapıda da kalıcı değişimlerin başlangıcı olmuştur. 

Otoriter tek parti yönetiminden, çok partili demokratik sisteme geçiş, Türkiye’nin 

modernleşme sürecinde önemli bir dönüm noktasını oluşturmuştur (Aydemir, 1988: 14-15).  

 

1945’te Türkiye nüfusunun %83’ü kırsalda yaşarken, on yıl sonra bu oran %71’e 

gerilemiştir. Kırsal nüfustaki bu azalma, sanayileşme ve kentleşmenin hızlandığını 

göstermiştir. Bu bağlamda DP, kurulduğunda köylülerin desteğini kazanmak amacıyla tarım 

politikalarını önceliklendirmiş, toprak mahsullerine yüksek fiyat garantisi vererek kırsal 

kesimin gelirini arttırmıştır. Ancak söz konusu politikalar, dünya piyasalarının üzerinde 

fiyatlandırma yapılmasına yol açarak ihracat rekabetini zayıflatmış; bu gelişme, bilhassa 

kentli nüfusun ekonomik çıkarlarına olumsuz olarak aksetmiştir (Karpat, 1996: 135). Bu 

husus, yerli üreticilerin, uluslararası piyasa koşullarına kıyasla rekabet gücünü zayıflatan bir 

etki yaratmış olup; köylü nüfusun ekonomik çıkarlarını öncelikli bir politika haline getirerek, 

kırsal kesimin desteğini kazanmaya yönelik bilinçli bir girişim olarak değerlendirilmiştir. 

Bahsi geçen dönemde, Cumhuriyet’in kuruluş felsefesinden tamamen farklı bir yaklaşım 

benimsenmiş ve çeşitli alanlarda geçmişe dönüş yaşanırken, dini konularda da önemli 

imtiyazlar sağlanmıştır (Toker, 1990: 24). Ayrıca, DP döneminde dini alanda CHP’nin 

seküler politikalarından geri adımlar atılmış; örneğin, Arapça ezan yasağının kaldırılması 



110 
 

muhafazakar kesimlerden destek görmüştür (Demirli, 2020: 72). CHP’nin sekülerleşme ve 

modernleşmeyi temel alan politikaları, özellikle kırsal kesimde dini değerlerine bağlı toplum 

çevrelerinde zamanla tepkilere sebep olmuştur. DP, bu toplumsal reaksiyonun siyasi 

temsilcisi olarak ortaya çıkmış, muhafazakar kesimlerin desteğiyle 1950’de iktidara 

gelmiştir. Partinin ideolojik söylemi, CHP’nin Türkçülük vurgusundan tamamen farklı 

olarak İslami referansları öne çıkaran bir nitelik taşımaktaydı. DP, Balkanlar’dan gelen 

Müslüman göçmenleri ‘‘komünizmden kaçan Müslümanlar’’ olarak tanımlamış, bahsi geçen 

yaklaşım hem partinin din temelli siyasi kimliğini güçlendirmiş hem de Balkan 

Müslümanlarının hamiliğini üstlenmesine zemin hazırlamıştır. Bu söylem, DP’ye iç 

politikada meşruiyetini güçlendirmesini pekiştirme imkânı sunarken, uluslararası alanda din 

referanslı bir siyasi diskur kazandırmıştır (Baklacıoğlu, 2010: 481).  

 

DP’nin söz konusu anti komünist tutumu çerçevesinde sosyal haklar ikincil planda 

yer almıştır. Başbakan Adnan Menderes’in ‘‘Bizim memleketimizde sosyal adalet, başka 

memleketlerdeki gibi bir amele davası olmaktan çok, daha fazla bir çiftçi ve köy davasıdır’’ 

DP iktidarının toplumsal meselelere kırsal merkezli bir perspektifle yaklaştığını ortaya 

koymuştur. Bu strateji doğrultusunda, şehirli işçi sınıfının sorunları büyük ölçüde göz ardı 

edilmiş; sosyal politika öncelikleri köylü nüfusun ekonomik ihtiyaçları üzerinden 

şekillendirilmiştir. Ancak köylülerin sosyal güvenlik kapsamına alınmamış olması, bu 

politikanın sınırlılıklarını ve seçici niteliğini gözler önüne sermektedir (Buğra, 2013: 165). 

Diğer yandan, 1950 seçimlerinde İstanbullu Rumlar DP’yi desteklemiş, liberal ekonomi 

politikaları sayesinde ticari olanaklardan faydalanmıştır. Ayrıca azınlıklar, parlamentoda 

temsil edilerek siyasi ve ekonomik alanda etkili olmuştur (Oran, 2020: 592).  Bu dönemde, 

ekonomik alanda önemli gelişmeler yaşanmış, özellikle şeker ve çimento sanayisinde önemli 

üretim artışı kaydedilmiştir. Ancak DP hükümeti, CHP döneminde hazırlanan ancak 

uygulanamayan sanayi planlarını devralmak yerine ihtişamlı açılış programlarıyla öne çıkan 

farklı yatırımlara yönelmiştir. Şeker üretimindeki niceliksel artışa rağmen yaşanan tüketim 

sıkıntıları ve dokuma sanayisinde hissedilen durgunluk, kalkınma politikalarının 

sürdürülebilirlik sorunlarını ortaya koymuştur. Bu dönemde tarım sektöründe gözlemlenen 

gelir artışları ise bölgesel ekonomilerde canlanmaya yol açmıştır (Aydemir, 1988: 152-153). 

Fakat tarımsal üretimde makineleşmenin yaygınlaşması, kırsal kesimde işsizlik sorunlarını 

meydana getirmiş ve ulaşım maliyetlerinde gerçekleşen düşüşle birlikte Türkiye, tarihindeki 

ilk büyük kırsal göç dalgasıyla karşı karşıya kalmıştır. Söz konusu kontrolsüz göç dalgası, 



111 
 

özellikle İstanbul gibi büyük şehirlerde geniş çaplı gecekondu bölgelerinin oluşmasına 

neden olmuştur. DP iktidarı döneminde, Türkiye’de şehirleşme oranlarında kayda değer bir 

artış gözlemlenmiştir. 1927-1950 yılları arasında %24,2’den ancak %25’e yükselebilen 

kentli nüfus oranı, DP’nin uyguladığı politikalar sonucunda 1960 yılına gelindiğinde %31,9 

seviyesine ulaşmıştır (Buğra, 2013: 166). 

 

1954 yılından itibaren tarımsal büyümede beklenmedik bir duraklama süreci 

yaşanmış, üretim politikası durağan bir hal almıştır. Aynı dönemde, Türkiye’nin ihracata 

dayalı ekonomisi, dünya genelinde tarımsal ürün fiyatlarının düşüş eğilimi göstermesi 

nedeniyle ticaret açıkları vermeye başlamış ve ekonomik dengelerde belirgin bir bozulma 

meydana gelmiştir (Demirli, 2020: 55). Böylece, ülkenin dış ticaret dengesi üzerinde 

olumsuz sonuçlar meydana gelmiş, ithalat ve ihracat arasındaki makas giderek büyümüştür. 

Bu süreçte hükümet, döviz rezervlerindeki düşüş eğilimi ve ekonomik büyümede yavaşlama 

gibi birtakım sorunlarla karşı karşıya kalmıştır. Gittikçe artan mali sorunlar DP’yi baskı 

altına alarak çeşitli kısıtlamalara gidilmesine yol açmıştır. Ancak dış ticaret açığının 

meydana gelmesiyle tarımsal alanlarda gerçekleştirilen bazı girişimler, milli gelirin 

artmasını tetiklemiş ve mevcut finansal problemler bir süre daha gizliliğini sürdürmüştür. 

DP iktidarı, ekonomik istikrarı sağlamak amacıyla yurtdışına seyahat edecek vatandaşların 

döviz alımlarına sınırlama getirmiştir. Piyasalarda işlem gören para miktarları daraltılsa da 

alınan önlemler, ekonomik sorunları çözmekte oldukça yetersiz kalmıştır. Tarımsal üretim 

giderek azalmış, özellikle şeker gibi temel ürünlerin kırsal kesimde yarattığı endişeler 

derinleşmiş; bu durum, yerel halk üzerinde büyük bir sosyoekonomik yük oluşturmuştur. 

Ayrıca, yurtdışında ikamet eden Türk vatandaşlarının gelirlerinin hükümet tarafından 

engellenmesi, ekonomik durumu daha da zorlaştıran bir faktör haline gelmiştir. Söz konusu 

politikalar neticesinde, döviz transferlerinin kısıtlanması, ülkeye gelen döviz miktarının 

önemli ölçüde azalmasına neden olmuş olup; bu tablo, dış ticaret dengesi üzerinde birtakım 

olumsuz etkiler yaratmıştır. Özellikle yurtdışında çalışarak ailelerinin ekonomik geçimlerine 

katkı sağlayan Türk işçilerinin destekleri sınırlandırıldığından, ülke içindeki hanelerin geçim 

sıkıntıları artmıştır (Eroğul, 2019: 161-162).  

 

DP döneminde yaşanan ekonomik zorluklar, tarımsal üretimdeki daralma, karaborsa 

faaliyetleri, artan dış ticaret açığı ve yükselen enflasyonla kendini göstermiştir. Hükümetin 



112 
 

döviz kısıtlamaları ve Milli Koruma Kanunu18’ndan kaynaklanan yetkilerle aldığı önlemler 

de krizin derinleşmesini engelleyememiştir. 1958 yılında enflasyonun %40 seviyesine 

ulaşması, halkın satın alma gücünde önemli bir düşüşe yol açmış ve bu durum toplumsal 

hoşnutsuzluğu artırarak protesto hareketlerinin yaygınlaşmasına sebep olmuştur. Özellikle 

ordu içinde hükümete yönelik memnuniyetsizlik büyümüş; subaylar, DP’nin askeri personel 

harcamaları yönündeki kısıtlamalarını eleştirmiştir (Glenny, 2001: 487-488). Ekonomik 

zorlukların giderek belirginleşmesi, özellikle varlıklı sınıf ve şehirli burjuvazi kesimi 

tarafından büyük bir tepkiyle karşılanmıştır. Bu dönem, DP’nin toplumsal desteğini 

zayıflatmış ve hükümetin politikalarına yönelik eleştirilerin artmasına neden olmuştur 

(Demirli, 2020: 56). Ekonomik kriz dönemlerinde makroekonomik istikrar bozulmakta, 

bütçe açıkları genişlemekte ve piyasa dalgalanmaları şiddetlenmektedir. Söz konusu 

dönemde gerçekleştirilen fiyat istikrarı politikalarına rağmen yaşanan enflasyonist 

gerilimler, sürdürülebilir büyümeyi riske atmış; artan kamu borçlanması ise mali disiplini 

zorlaştırmıştır. Hükümetin istikrar önlemleri ve dış finansman ihtiyacı, ekonomik karar alma 

süreçlerinde dışa bağımlılığı arttıran bir sarmal yaratmıştır (Aydemir, 1988: 243). 

 

1950-1953 döneminde yıllık ortalama %11,3 olan büyüme hızı, 1950-1960’ta %4’e 

gerilemiştir. Dönemin ikinci yarısında ithal ikamesine dayalı sanayileşme modeline geçişle 

birlikte sanayi üretim payı artmış, ancak sektörün gelir dağılımına katkısı sınırlı kalmıştır 

(Buğra, 2013: 173). Ekonomik ve siyasi istikrarsızlık, 27 Mayıs 1960 askeri darbesiyle 

sonuçlanmıştır. Darbe sonrası Başbakan Menderes ve iki bakan idam edilmiş, Milli Birlik 

Komitesi (MBK) geçici bir yönetim kurmuştur. MBK, ekonomik tedbirlerin aşırılığını kabul 

ederek serbest piyasaya dönüş sözü vermiştir (Karpat, 2021b: 169). DP iktidarı, Türkiye’nin 

siyasi ve ekonomik dönüşümünde kritik bir evreyi oluşturmuş; Batı yanlısı politikalar ve iç 

dinamiklerin çatışması 1960 darbesiyle neticelenmiş, demokratik süreç kesintiye uğramıştır. 

 

 

 

 
18 Milli Korunma Kanunu (18 Ocak 1940, Sayı 3780), İkinci Dünya Savaşı koşullarında CHP döneminde 

çıkarılmış; DP iktidarı tarafından 1950’lerdeki ekonomik krizde fiyat denetimi ve stokçulukla mücadele 

amacıyla yeniden uygulanmıştır (Albayrak, 2007: 237). 



113 
 

4.6. Demokrat Parti Döneminde Türk Dış Politikası ve Balkanlar Diplomasisi 

 

DP dönemi (1950-1960), Türkiye’nin dış politikasının Soğuk Savaş’ın jeopolitik 

dinamikleri tarafından derinden şekillendirildiği bir kesit olarak karşımıza çıkmaktadır. 

DP’nin iktidara gelişiyle Türkiye, Batı bloğuyla stratejik ve ideolojik entegrasyon hedefini 

daha net bir politika çerçevesine oturtmuş; bu yaklaşım, 1947’den itibaren derinleşen küresel 

kutuplaşmanın bir tezahürü olarak dış politikada köklü bir dönüşüm sürecini tetiklemiştir. 

İkinci Dünya Savaşı sonrasında şekillenen yeni uluslararası sistemde, 10 Şubat 1947 Paris 

Antlaşması’yla On İki Adalar’ın Yunanistan’a devredilmesi, Türkiye açısından jeopolitik bir 

kırılma noktası oluşturmuştur. Türkiye, özellikle Rodos, İstanköy, Sömbeki, İncirli ve Meis 

gibi anakaraya yakın adaların statüsüne ilişkin diplomatik çabalarını yoğunlaştırmışsa da 

ABD’nin Akdeniz’de Sovyet yayılmacılığını sınırlama politikası ve Türk Boğazları 

meselesindeki SSCB-Türkiye gerilimi, Yunanistan’ın lehine sonuçlanmasına neden 

olmuştur (Oran, 2020: 583). Cumhurbaşkanı İsmet İnönü’nün ihtiyatlı dış politika çizgisi, iç 

siyasette eleştirilere maruz kalırken, Ege’de ortaya çıkan stratejik dezavantajlar, DP’nin 

proaktif diplomasi anlayışının zeminini hazırlamıştır. Netice olarak DP dış politikası, 

Türkiye’nin bölgesel ve küresel ölçekte etkin bir aktör olma arayışına odaklanmıştır. 

 

1947’de ilan edilen Truman Doktrini ve 1948-1952 yılları arasında uygulanan 

Marshall Planı kapsamında Türkiye’ye sağlanan 352 milyon dolarlık mali yardım, ülkenin 

Batı bloğuyla entegrasyon sürecini önemli ölçüde hızlandırmıştır. Bu kaynağın 175 milyon 

dolarlık kısmının doğrudan Amerikan mallarının ithalatına tahsis edilmesi, Türkiye’nin 

ekonomik kalkınma hedeflerini desteklerken, aynı zamanda ABD ile stratejik iş birliğini 

derinleştiren bir işlev görmüştür. Ancak bu süreç, Türkiye ekonomisinde dışa bağımlılığı 

arttıran yapısal bir dönüşümü de beraberinde getirmiş; bu durum, DP dönemi dış 

politikasında uzun vadeli bir kırılganlık unsuru olarak kendini göstermiştir. DP hükümeti, 

söz konusu mali desteği ekonomik modernizasyonun temel taşıyıcısı olarak değerlendirmiş; 

Batı ittifakıyla ideolojik uyumu özellikle de ‘‘anti komünist söylemi’’ dış politikanın temel 

yaklaşımlarından biri haline getirmiştir. Bu çerçevede, Soğuk Savaş’ın iki kutuplu 

yapısından kaynaklanan yönelimler, Türkiye’nin uluslararası konumunu yeniden 

şekillendirirken; ABD kaynaklı ekonomik yardımlar, dış politika kararlarında giderek artan 

bir siyasi bağımlılık unsuruna dönüşmüştür (Oran, 2020: 552). NATO’nun 4 Nisan 1949’da 

tesis edilmesini müteakip CHP döneminde başlatılan üyelik süreci, DP iktidarında ivme 



114 
 

kazanmıştır. Türkiye, Ağustos 1950’de ittifaka resmen müracaat etmişse de bazı üye 

devletler tarafından demokratik standartlar ve insan hakları kriterleri bakımından yeterli 

ilerleme kaydedilmediği gerekçesiyle bu başvuru ilk aşamada olumsuz karşılanmıştır. Söz 

konusu diplomatik engellerin aşılmasında kritik bir dönüm noktası Türkiye’nin 25 Haziran 

1950’de BM’nin Kore’ye askeri müdahale çağrısına derhal 4.500 kişilik bir tugayla 

mukabele etmesi olmuştur. Kore Savaşı süresince 56.000 Türk askerinin görev alması ve 

yaklaşık 1.000 şehit verilmesi, uluslararası camiada önemli bir yankı uyandırmıştır. Norveç 

ve Danimarka’nın bir yıl süren itirazları yoğun diplomatik temaslar neticesinde değişmiş, 18 

Şubat 1952’de Türkiye, NATO’ya tam üye olarak kabul edilmiştir. Bu gelişme, DP’nin iç 

politikada meşruiyetini güçlendirmiş, Türkiye’nin Batı ittifakındaki stratejik konumunu 

kurumsallaştıran bir kazanım olarak kayıtlara geçmiştir (Zürcher, 2022: 271-272). 

 

DP hükümetinin Balkanlar ve Orta Doğu’da etkin bir dış politika izleme çabalarının 

somut bir sonucu olan 9 Ağustos 1954 tarihinde Türkiye, Yunanistan ve Yugoslavya 

arasında imzalanan ‘‘Bled Antlaşması’’ (İttifak İçin Siyasi İş birliği ve Karşılıklı Yardım 

Antlaşması), Soğuk Savaş’ın bölgesel güvenlik dengelerini inşa etme arayışları çerçevesinde 

stratejik bir girişim olarak değerlendirilmiştir. Söz konusu antlaşma, BM antlaşma 

hükümleri çerçevesinde bölgesel istikrarın sağlanmasını hedeflemiş ve Sovyet 

yayılmacılığına karşı ortak bir savunma mekanizması oluşturmayı amaçlamıştır (Sakin ve 

Salep,2012: 206). Türkiye ve Yunanistan’ın katılımı ittifakın askeri kapasitesini 

güçlendirmiş, ancak 1953’te Stalin’in vefatının ardından SSCB’nin yumuşama stratejisinin 

etkisiyle Yugoslavya tarafsızlık politikasına yönelmiştir. Cumhurbaşkanı Celal Bayar’ın 1 

Eylül 1954’te ve Başbakan Adnan Menderes’in 4 Mayıs 1955’te Yugoslavya’ya yaptığı 

resmi ziyaretler bu çabaların somut örnekleridir (Eroğul, 2019: 151-152). Menderes’in 25 

Aralık 1953’te Yugoslavya’nın Borba gazetesine verdiği yeni yıl mesajında Balkan Dostluk 

Paktı’nı ‘‘bölgesel barışın temel taşı’’ olarak nitelendirmesi (BCA, 30-1-0-0/13-79-15.1), 

Türkiye’nin iş birliğine verdiği önemi göstermektedir. Yugoslavya’nın SSCB ile 

yakınlaşması ve Kardelj’in bu yöndeki açıklamaları paktın işlevselliğini büyük ölçüde 

sarsmıştır. Aynı dönemde Türkiye ile Yunanistan arasında Kıbrıs sorununun tırmanması 

bölgesel iş birliği çabalarını sona erdirmiştir. Yugoslavya’nın izlediği bağımsız dış politika 

Türkiye’nin Balkanlar’daki etkisini sınırlandırmış, DP’nin bölgedeki siyasi ve askeri iş 

birliği çabaları istenen sonuçları vermemiştir (Aydemir, 1988: 318; Eroğul, 2019: 45-54). 



115 
 

1954’te Kıbrıs’ta Rumlar tarafından kurulan EOKA (Ethniki Organosis Kipriakou 

Agoniston) adlı örgüt, adadaki İngiliz yönetimine ve Kıbrıslı Türklere karşı silahlı saldırılar 

düzenlemiş; Kıbrıs’ın Yunanistan’a ilhakını (Enosis) amaçlayan radikal bir milliyetçi 

hareket olarak ortaya çıkmıştır. Yunanistan’ın Enosis’i desteklemesi ve İngiltere’nin Rum 

tezlerine yakın duruşu, Türkiye’nin diplomatik tepkisine yol açmıştır. Türk hükümeti, 

adadaki Türk nüfusun güvenliğini koruma sorumluluğuyla, Kıbrıs’ın Yunanistan’a 

bağlanmasını öngören siyasi tasarıya kesin bir şekilde karşı çıkmış, ancak İngiliz 

yönetiminin Kıbrıslı Türklere yönelik sert müdahalelerini önlemede yetersiz kalmıştır. 

1958’de bağımsız bir ‘‘Kıbrıs Devleti’’ önerisinin kabul edilmesi, Türkiye-Yunanistan 

ilişkilerinde yapısal bir gerginlik yaratmıştır (Zürcher, 2022: 274). Bu süreçte Yunanistan’ın 

Ege adalarını silahlandırması, kıta sahanlığını genişletme girişimleri ve FIR hattı ihlalleri, 

1923 Lozan ve 1947 Paris Antlaşmaları’nın ihlal edilmesi anlamına gelmiştir. İkinci Dünya 

Savaşı’nda Türkiye’nin Yunan halkına yaptığı insani yardımlara rağmen, savaş sonrasında 

Yunan hükümetinin izlediği politikalar iki ülke ilişkilerindeki tarihsel dostluğu zedelemiştir 

(Sander, 2020: 175-177). 

 

Bulgaristan’daki Türk azınlığa yönelik sistemli tahditler, Balkanlar’da DP 

döneminin en önemli meselelerinden birini oluşturmuştur. 1946’da iktidara gelen sosyalist 

rejim, Türk azınlığa ait özel okulları kamulaştırarak kültürel hakları kısıtlamıştır. Bu süreç, 

1950’de asimilasyon politikalarının yoğunlaştırılmasıyla daha da şiddetlenmiş ve yaklaşık 

250 bin Türk’ün zorunlu göçe tabi tutularak Kapıkule sınır kapısına yönelmesine yol 

açmıştır. Söz konusu göç hareketinde Türkler mal varlıklarını kaybetmiştir. Ayrıca 60 bin 

Roman kökenli Bulgaristan vatandaşı da benzer şartlarda Türkiye’ye sığınmak zorunda 

kalmıştır (Sander, 2020: 189). Başbakan Dimitrov’un Aralık 1947’de Tito ile yaptığı 

görüşmede, Türk azınlığın Türkiye yerine Bulgaristan ve Yugoslavya’ya odaklanması 

gerektiğini ifade etmesi, Sofya yönetiminin asimilasyon niyetini açıkça ortaya koymuştur 

(Şimşir, 2012: 252-253). Bu açıklamalar iki ülke ilişkilerinde ciddi gerilimlere neden 

olmuştur. Türkiye, göçmenlerin entegrasyonu için kapsamlı bir yerleşim programı 

uygulamıştır. 1951-1952 yılları arasında 16.681 köy tipi ve 6.663 şehir tipi konut inşa 

edilmiş, 1950-1960 döneminde ise 20.496 aileye 1.065.806 dönüm tarım arazisi tahsis 

edilmiştir (Toprak vd., 2024: 297; Pınar, 2014: 297-85). Bulgaristan’ın 1956’dan sonra 

‘‘Birleşik Bulgar Ulusu’’ projesi kapsamında asimilasyon çabalarını arttırması, özellikle 

Pomak nüfusa yönelik baskıları yoğunlaştırmıştır. Bulgaristan komünist yönetiminin Türkçe 



116 
 

konuşmayı yasaklama ve İslam’ın zorla benimsetildiği iddialarına karşın, Pomaklar dini ve 

kültürel kimliğini muhafaza etmeyi sürdürmüştür (Karpat, 2021a: 266). Bu politikalar, iki 

ülke arasında ciddi diplomatik gerginliklere yol açmış ve DP iktidarı döneminde Türkiye-

Bulgaristan ilişkileri sürekli olarak gergin bir atmosferde devam etmiştir. 

 

DP iktidarının dış politikası, ekonomik alanda giderek ağırlaşan sorunlarla karşı 

karşıya kalmıştır. Marshall Planı kapsamında 1955 yılına kadar süren dış yardımlar ve artan 

ithalat, dış borç krizini sürdürülemez boyutlara taşımış; bu durum, ödemeler dengesinde cari 

açıkların ortaya çıkmasına neden olmuştur. 6-7 Eylül 1955’te yaşanan olaylar ise 

Türkiye’nin uluslararası arenada imajını önemli ölçüde zedelemiş ve Batılı müttefikler 

nezdinde ülkenin itibar kaybına sebep olmuştur. 1955 sonrasında DP’nin benimsediği ‘‘etkin 

tarafsızlık’’ politikası, Balkanlar’da Yugoslavya ile geliştirilmeye çalışılan iş birliği 

girişimlerini de içermekteydi. Ancak Yugoslavya’nın SSCB’yle diplomatik yakınlaşması, 

bu teşebbüslerin etkisini önemli ölçüde zayıflatmıştır (Eroğul, 2019: 202). 1958 Irak 

Devrimi, monarşinin devrilmesi ve Sovyet yanlısı yeni yönetimin iktidara gelmesiyle 

Türkiye’nin Bağdat Paktı üzerinden oluşturmaya çalıştığı bölgesel iş birliği sistemini büyük 

ölçüde etkisiz hale getirmiştir. Bu gelişmeler, DP dönemi dış politikasında belirgin bir 

duraklama dönemine işaret etmekte, ekonomik ve siyasi istikrarsızlıkların uzun vadeli 

kalkınma hedeflerini riske attığını göstermektedir (Demirli, 2020: 56). 

 

DP’nin on yıllık iktidarı boyunca izlediği dış politika, Soğuk Savaş koşullarında 

belirgin bir Batı yönelimini yansıtmıştır. Bu dönemin en önemli başarısı olan NATO üyeliği, 

Türkiye’nin Batı güvenlik sistemine entegrasyonunu sağlamıştır. Bununla birlikte, Balkan 

Paktı’nın beklenen sonucu vermemesi, Kıbrıs sorununun şiddetlenmesi ve Bulgaristan’daki 

Türk azınlığa yönelik baskılar, Türkiye’nin bölgesel politikalarında karşılaştığı yapısal 

engelleri ortaya koymuştur. Dönemin dış politikasının temel karakteristiği, anti komünist 

ideolojinin belirleyici rol oynamasıdır. Ayrıca bu dönemde benimsenen ideolojik yaklaşım, 

SSCB’nin 1950’lerin ikinci yarısında izlediği yumuşama politikaları karşısında daha esnek 

diplomatik manevralar yapılmasını engellemiştir. 1960 yılı itibarıyla Türkiye’nin 

uluslararası ilişkilerde yaşadığı yalnızlaşma eğilimi, dış politikada çok yönlü ve dengeli bir 

strateji benimseme gerekliliğini belirgin şekilde gündeme getirmiştir.  

 

 



117 
 

BEŞİNCİ BÖLÜM 

YUGOSLAVYA’DAN TÜRKİYE’YE GÖÇÜN DEMOGRAFİK ANALİZİ VE 

SOSYOEKONOMİK SONUÇLARI (1952-1967) 

 
5.1. Türkiye’de Göçmen Kimlik Dinamikleri: Nicel Verilerle İnceleme 

 
    Ulus-devlet yapısı içinde toplumsal uyum sağlayamayan gruplar sadece farklı diller 

konuşan topluluklarla sınırlı kalmamıştır. Etnik ve dini temelde ayrışan yapılar da bu 

kapsamda değerlendirilmiştir. Bu durum, farklı etnik ve dilsel kimliklere sahip toplumların 

yanı sıra aynı etnik kökenden gelen ve ortak dili konuşan Yugoslavya’daki Slav kökenli 

Bosnalı Müslümanlar, Bulgaristan’daki Pomaklar ve Makedonya’daki Müslümanlar gibi 

grupları da kapsamaktadır. Balkanlar’da din faktörü özellikle Ortodoks Hristiyanlar arasında 

etnik kimliklerin oluşumunda belirleyici olmuştur. Sırplar, Makedonyalı Slavlar, 

Karadağlılar ve Bulgarlar gibi farklı etnik unsurların ayrışmasında temel rol oynamıştır. 

Yeni modern devletlerin inşa sürecinde din, ulusal kiliseler oluşturuluncaya kadar egemen 

ulusal yapı içinde tam işlevsel rol üstlenmemiştir. Bu durum, ulusal kimliğin 

tanımlanmasında tek başına din faktörünün yeterli olmadığını göstermektedir. Osmanlı 

İmparatorluğu döneminde din faktörü, Müslüman yönetime karşı hareketlerde önemli bir 

motivasyon kaynağı olmuştur. Ancak Arnavutluk örneğinde Müslüman toplulukların ulusal 

hareketleri paralel şekilde gelişmiştir. Osmanlı’ya yönelik tehditlerin genellikle Hristiyan 

kesimlerden geldiği görüşü de bu farklılığı desteklemektedir. Hristiyan Ortodoksların milli 

devlet kurma süreçlerinde, ulusal kimlik inşası ile dini organizasyonlar arasındaki çatışma 

bu koşulları açıkça yansıtmaktadır (Brown, 2017: 103-104).  

 

Balkan Savaşları sonrasında Rumeli topraklarının kaybı ve Müslüman nüfusun 

tasfiyesi, Osmanlı İmparatorluğu’ndan Türkiye Cumhuriyeti’ne geçiş sürecinin en derin 

travmalarından birini oluşturmuştur. Bu kayıplar, yalnızca coğrafi sınırların değişimiyle 

kalmamış; aynı zamanda imparatorluğun asli unsuru olan Türk nüfusun muhacir statüsüne 

geçişini ve derin bir aidiyet krizini beraberinde getirmiştir. Yaşanan travma, Rumeli 

Türklerinin Türkiye’deki sosyal ve kültürel entegrasyonunu zorlaştırmış, yabancılaşma ve 

yeniden kimlik inşası sürecini tetiklemiştir. Geçmişin yüküyle mücadele eden bu topluluk, 

aynı zamanda değişen sosyal dinamikler içinde varlığını sürdürme çabası içine girmiştir 

(Bora ve Şen, 2009: 1149-1162). Balkanlar’da yaşayan Türk nüfus, sosyal ve siyasi baskılar 

nedeniyle Türkiye’ye göç etmek zorunda kalmıştır. Özellikle Makedonya Türkleri, Sırp, 



118 
 

Makedon ve aşırı Arnavut milliyetçilerinin uyguladığı tazyikler sonucunda Yugoslavya 

topraklarından Türkiye’ye göç etmeye mecbur bırakılmıştır. Dini yakınlık ve evlilik ilişkileri 

gibi faktörler, Türk kimliğinin muhafaza edilmesi konusunda kısmi bir rol oynamışsa da 

Kosova özelinde Arnavut milliyetçiliğinin baskın etkisi bu süreci tersine çevirmiştir. 

Bölgede Türk kimliği, dini bağlara rağmen Arnavut asimilasyon politikalarıyla karşı karşıya 

kalmıştır. Göç süreci, sadece fiziki bir yer değiştirme değil, aynı zamanda kimlik koruma 

mücadelesi, yeni topluma uyum çabası, kültürel mirasın devam ettirilmesi gibi karmaşık 

dinamikleri de beraberinde getirmiştir (Kut, 2005: 231-232). Kosova’da dominant Arnavut 

kimliği, Türk toplumunun kültürel sürekliliğini zorlaştırmıştır. Dini ve toplumsal bağların 

kimliği korumadaki yetersizliği, asimilasyon sürecine zemin hazırlamıştır. Bu durum, 

azınlık kimliklerinin muhafaza edilmesi için toplumsal yapıların güçlendirilmesi 

gerekliliğini vurgulamaktadır. Dönemin Belgrad Büyükelçisi Agâh Aksel’in (1952-1955) 

Cumhurbaşkanı Bayar’a yazdığı mektup (Yümlü, 2011: 255), Yugoslavya Türklerinin 

içinde bulunduğu kritik durumu ‘‘acıklı ve feci’’ olarak tanımlamaktadır. Aksel, 

Makedonya’daki Türk nüfusun ‘‘Slavlaşma veya yok olma’’ tehlikesiyle karşı karşıya 

olduğunu vurgulayarak ivedilikle göç ve iskan talebinde bulunmuştur (BCA, 30-1-0-0/40-

238-17). Bu dönemde günde ortalama 100 Türk’ün Yugoslavya’dan Türkiye’ye göç ettiği 

bilinmektedir. Ancak göç süreci, idari, iktisadi ve sosyal zorluklarla birlikte gerçekleşmiştir 

(Milliyet, 6 Mart 1955). Bu durum, Osmanlı’nın kültürel mirasının korunmasının bir 

sorumluluk olarak algılandığını göstermektedir. 24 Nisan 1955 yılında Üsküp’ten İstanbul’a 

göç eden 27 yaşındaki K. Mimarlar’ın anlatımları, göç sürecinin çok boyutlu zorluklarını 

somutlaştırmaktadır. Yugoslavya yönetiminin ülkeden para çıkışını yasaklaması nedeniyle 

tüm mal varlıklarını geride bırakmak zorunda kalan Mimarlar ailesi, evlerini Sancak 

bölgesinden gelen Bosnalı Müslüman göçmenlere çok düşük bir fiyata satabilmişlerdir. 

İstanbul’a vardıklarında ise ilk gecelerini Sirkeci Garı’nın soğuk beton zemininde geçirmek 

durumunda kalmışlar, nihayet daha önce göç etmiş olan aile büyüklerinin yanına 

sığınabilmişlerdir. Bu kişisel deneyim, göç sürecinin sadece fiziki bir yer değiştirme 

olmadığını, aynı zamanda derin maddi kayıpları ve aile bağlarının hayati önem taşıdığı zorlu 

bir uyum sürecini de beraberinde getirdiğini göstermiştir. Ayrıca Bosnalı göçmenlerle 

yapılan mülkiyet transferi, bölgedeki nüfus hareketliliğinin karmaşık yapısını anlamak 

açısından önemli bir detay oluşturmaktadır (K. Mimarlar, kişisel görüşme: 9 Aralık 2009). 

 



119 
 

Yugoslavya döneminde Makedonya’daki Türk nüfusunun demografik yapısı, resmi 

politikalar ve göç dinamikleri nedeniyle önemli değişimler geçirmiştir. 1948 nüfus 

sayımında kendini ‘‘Türk’’ olarak kaydettiren 95.940 kişinin önemli bir kısmı anadilini 

Makedonca veya Arnavutça olarak beyan etmiştir (Shop, 1968: 181). Bu durum, etnik kimlik 

ile dil kullanımı arasındaki çelişkili bir tabloyu ortaya koymaktadır. Ancak gerçekte, birçok 

etnik Türk rejimin demografik mühendislik uygulamaları nedeniyle ‘‘Arnavut, Makedonyalı 

Müslüman veya Çingene’’ olarak kaydettirmiştir (Ağanoğlu, 2023: 224). Araştırmacıların 

nüfus tahminlerine göre 1948’de gerçek Türk nüfusu yaklaşık 173.938 kişi civarındadır 

(Baklacıoğlu, 2010: 349-350). 1953 yılında bu durum tersine dönmüş, etnik kökeni Türk 

olmayan birçok Arnavut, Makedonyalı ve Sancaklı Müslüman, Roman çeşitli siyasi 

sebeplerle ve Türkiye’ye göç edebilmek amacıyla kendilerini Türk olarak kaydettirmiştir. 

Bu durum, dönemin sosyopolitik dinamiklerinin ve göç süreçlerinin nüfus sayımlarındaki 

etnik kimlik beyanlarını nasıl etkilediğini belirgin bir şekilde göstermiştir. Balkan Paktı’nın 

imzalanmasıyla göç süreci hız kazanmış, ancak göç etmek isteyenlerin kendilerini Türk 

olarak kaydettirmesi nedeniyle 1953 sayımında Türk olarak kayıtlı kişi sayısı 203.938’e 

yükselmiştir. Ancak bu artışa rağmen, Türklerin %34’ünün Makedonca, %28’inin ise 

Arnavutçayı anadili olarak beyan etmesi (Shop, 1968: 182), kimlik inşasındaki çelişkileri 

devam ettirmiştir. Bu bağlamda, 1953-1960 yılları arasında 151.816 kişinin Yugoslavya’dan 

Türkiye’ye göç etmesiyle (Kut, 2005: 228), 1960 yılında Makedonya’daki Türk nüfusu 

131.481’e kadar gerilemiştir (Poulton, 1993: 112).  

 

Söz konusu nüfus hareketliliği, bölgedeki demografik dengeleri kalıcı olarak 

değiştirmiş ve toplumsal hafızada derin izler bırakmıştır. Bununla birlikte Bosnalı 

Müslümanların statüsünde de önemli değişiklikler yaşanmıştır. 1948 sayımında ilk kez 

‘‘Müslümanlar’’ olarak resmi nüfus envanterine kaydedilen bu grup, 1953’te ‘‘Yugoslav’’ 

kategorisine dahil edilmiş, 1961’de ise resmi olarak milli kimlik statüsü kazanmıştır (Brown, 

2017: 128). Bu gelişmeler, Yugoslavya’nın etnik kimlik politikalarındaki değişken 

tutumunu yansıtmıştır. 

   

 

 

 

 



120 
 

Tablo 8 

1948, 1953, 1961 ve 1971 Yıllarında Makedonya’da Etnik Gruplara Yönelik 

Gerçekleştirilen Nüfus Sayımları 

1948, 1953, 1961 ve 1971 Yıllarında Makedonya’da Etnik Gruplara 

Yönelik Gerçekleştirilen Nüfus Sayımları 

Etnik Kimlik 1948 1953 1961 1971 

Makedon 788.889 860.699 1.000.854 1.142.375 

Arnavut 197.433 162.524 183.108 279.871 

Türk 95.940 203.938 131.481 108.552 

Roman 19.500 20.462 20.606 24.505 

Ulah 9.508 8.668 8.046 7.190 

Sırp 29.335 35.112 42.727 46.465 

Diğer 12.334 13.111 19.180 38.350 

Toplam 1.152.986 1.304.514 1.406.003 1.647.308 

Kaynak: Baklacıoğlu, 2010: 345 

 

 6 Temmuz 1963 tarihli bir resmi yazıda, Belgrad Büyükelçiliğinin Türkiye 

Cumhuriyeti Dışişleri Bakanlığı’na ilettiği rapor, Kosova ve Makedonya’nın kırsal 

kesimlerindeki Müslüman Arnavut nüfusun sosyoekonomik durumuna dair önemli tespitler 

içermektedir. Raporda, bu bölgelerde ‘‘Türk’’ ve ‘‘Müslüman’’ kavramlarının Bosna-

Hersek’te olduğu gibi iç içe geçtiği ve eş anlamlı ifadeler olarak kullanıldığı vurgulanmıştır. 

Köylü gruplar arasında dini bağlılığın güçlü olduğu, ateist Arnavutluk yönetimi yerine İslam 

dininin özgürce yaşandığı Türkiye’ye göç eğiliminin baskın olduğu belirtilmiştir. Buna 

karşılık, Kosova ve Makedonya’daki Arnavut aydınlar arasında milliyetçi söylemlerin 

yaygınlığı dikkat çekicidir. Bu kesim, 1912’den itibaren Batı Makedonya, Kosova, 

Karadağ’ın güneyi ve Yunanistan’ın Çamerya bölgesini kapsayan ‘‘Büyük Arnavutluk’’ 

ideali taşımaktaydı. Üsküp’ün bu projeye dahil edilmemesinin (sonradan Türk göçüyle dahil 

edilmiştir) temel nedeni, şehirdeki kayda değer Türk nüfusu ve Türklük bilincine sahip 

Arnavut ve Makedonyalı Müslümanların varlığıdır. Yugoslavya Makedonyası yönetimi, 

1960’lardan itibaren Türk göçünü kendi çıkarlarına aykırı bulmuştur. Makedonyalı 

Müslümanlar, Osmanlı İmparatorluğu döneminde devlete bağlı azınlık ve kapalı bir topluluk 

olarak tanınmıştır. Makedonya’da ‘‘Torbeş’’ olarak adlandırılan topluluk, bölgenin 

batısında Kırçova, Debre ve Jupa gibi Arnavutluk sınırına yakın bölgelerde yoğun olarak 



121 
 

yaşamaktadır.  Kosova’nın güneyinde ise özellikle Gora bölgesinde yerleşik olan 

‘‘Goralılar’’, Makedonya ve Arnavutluk sınırlarına komşu alanlarda ikamet etmektedirler. 

Her iki grup da coğrafi olarak birbirine yakın ancak farklı etno-kültürel özellikler sergileyen 

Slav kökenli Müslüman topluluklardır. Slav Müslümanların Türkçe bilmemesi başlangıçta 

sorun teşkil etse de Türklük aidiyetlerinin güçlü olması bu engeli aşmıştır. Buna karşın, 

Türkçe konuşamayan Arnavutlarda bu durum daha uzun süre devam etmiştir. Osmanlı 

dönemindeki Arnavut isyanlarının yarattığı tarihsel güvensizlik bu farklılığın arka planını 

oluşturmuştur. Türkiye’ye göç eden Arnavutlar genellikle kırsal kökenli, muhafazakar ve 

Osmanlı kültürüne bağlı bireylerden müteşekkildir. Arnavutlar ve Slav Müslümanlar 

arasında Türk kimliğine dair herhangi bir şüpheye rastlanmamıştır (Ağanoğlu, 2017: 390; 

Çavuşoğlu, 2007: 139-140). 

 

Göç hareketlerine ilişkin istatistiksel veriler ve kaynaklar arasında önemli ölçüde 

farklılıklar bulunmaktadır. Bu durum, göçün demografik boyutlarının yanı sıra tarihsel ve 

politik yönlerinin de tartışmaya açık bir konu olduğunu göstermektedir. Örneğin, 1952-1975 

arasında göç edenlerin sayısı Hamzaoğlu’na göre 296 bin, Risto Lazarov’a göre 155 bindir 

(Mandacı, 2007: 7). Bu farklılıklar, göçün siyasi ve sosyokültürel dinamiklerini 

yansıtmaktadır. 1953’te 13 bin Türk kökenli Yugoslavya vatandaşının göç etmesiyle 

başlayan süreçte, 1945-1966 arasında çoğunluğu Makedonya kökenli 246 bin kişinin 

Türkiye’ye yerleştiği belirtilmiştir (Malcolm, 1999: 381). Poulton, İkinci Dünya Savaşı 

sonrası Yugoslavya kökenli göçmenlerin birçoğunun Bosnalı Müslümanlar ve 

Arnavutlardan teşekkül ettiğini; ekonomik kriz ve Çetnik-Partizan geriliminin söz konusu 

göç hareketini tetiklediğini vurgulamıştır. Rejim tarafından ‘‘şüpheli’’ veya ‘‘casus’’ olarak 

addedilen bu gruplardan yaklaşık 100 bin kişi Türkiye’ye sığınmıştır (Poulton, 1993: 112). 

Deliorman’ın verilerine göre, 1952-1960 yılları arasındaki yoğun göç dönemi haricinde 

İkinci Dünya Savaşı sırasında 1.825 kişi Türkiye’ye göç etmiştir. Bu sayı, 1951 yılına 

gelindiğinde 114 kişiye kadar gerilemiş; 1961 sonrasında ise 50 bini aşmıştır. Öte yandan 

19. yüzyıl sonlarından 20. yüzyıl başına dek Sırp politikaları nedeniyle 1,2 milyon kişinin 

Osmanlı İmparatorluğu ve Türkiye topraklarına göç ettiği tahmin edilmektedir (Deliorman, 

2011: 199-200). Yugoslavya kaynaklarına göre Makedonya’dan 80 bin, Kosova’dan 40 bin 

olmak üzere toplam 120 bin kişinin göç ettiği belirtilirken, Türkiye Cumhuriyeti’nin resmi 

istatistik kurumlarının arşiv verileri 1955-1960 arasında 155.998 göçmenin kabul edildiğini 

göstermektedir. Buna karşılık Arnavut tarihçi Bajrami, 1953-1956 döneminde 412 bin kişilik 



122 
 

bir göç hareketinden bahsetmektedir. Kosovalı sosyal bilimci Pajazit Nushi ise 1953-1972 

arasında 246.800 kişinin göç ettiğini ileri sürmektedir. Bu veriler, göç sürecinin sadece bir 

dönemle sınırlı kalmadığını, aksine uzun yıllara yayılarak geniş kapsamlı bir demografik 

hareketliliğe işaret ettiğini göstermektedir. Yugoslav yetkililerin göç verileri, vatandaşlıktan 

ayrılma ilanlarına dayanmaktadır. Nova Makedonja gazetesindeki resmi ilanlara göre, 1953-

1957 arasında 16.457 aile (67.648 kişi) vatandaşlıktan çıkarılmıştır. Ancak aile başına 

ortalama yedi kişi düştüğü gerçeği göz önüne alındığında, bu rakamın aslında 113.316 kişiyi 

temsil ettiği tahmin edilmektedir (Baklacıoğlu, 2010: 196). Resmi kayıtlara göre, aynı 

dönemde 16.467 aile (66.141 kişi) Türkiye’ye göç etmiştir. Söz konusu veri farklılıkları, göç 

araştırmalarındaki kaynak heterojenliğini yansıtırken, aynı zamanda siyasi dinamiklerin 

akademik analizleri nasıl şekillendirdiğini de gözler önüne sermektedir. Bu durum, konunun 

çok boyutlu doğasını ve disiplinlerarası bir yaklaşım gerekliliğini açıkça yansıtmaktadır. 

 

Tablo 9 

Makedonya’dan Türkiye’ye Göç Eden Ailelerin Şehirlere Göre Dağılımı (1953-1957) 

Şehir Aile Sayısı Kişi Sayısı Şehir Aile Sayısı Kişi Sayısı 

Üsküp 3.403 12.361 Kırçova 533 2.059 

Köprülü 1.952 9.160 Ohri 423 1.456 

Manastır 1.351 6.349 Delçova 322 1.432 

İştip 1.316 5.149 Debre 322 1.432 

Kalkandelen 1.017 3.027 Gostivar 282 1.495 

Pirlepe 911 3.928 Berova 196 736 

Usturumca 852 3.359 Resne 126 461 

Kumanova 753 2.855 Struga 12 49 

Koçana 711 2.041 K. Palanka 9 32 

Kavadar 707 2.816 Kratova 1 2 

Gevgeli 654 2.258 Ovçepole 1 2 

Radoviş 597 2.523 Toplam 16.451 64.982 

Kaynak: Ağanoğlu, 2023: 236 

 

Kosova Türk nüfusunun 1948-1953 dönemindeki demografik seyri dikkat çekici bir 

değişim sergilemiştir. 1948 nüfus sayımında 1.315 olarak kaydedilen Türk nüfusu, 1953’te 

34.583’e yükselerek belirgin bir artış göstermiştir. Bu doğrultuda 1951’de Kosova 



123 
 

Türklerine ulusal azınlık statüsü tanınmış ve Türk okullarının açılmasına yönelik bazı yasal 

düzenlemeler yapılmıştır. 1953 Balkan Paktı’nın imzalanmasıyla birlikte Türkiye, 

Yugoslavya ve Yunanistan arasındaki diplomatik görüşmeler, bölgedeki Türklerin göç 

sürecini hızlandırmıştır. Ancak bu süreç, Türk nüfusun yanı sıra Arnavutları da kapsayacak 

şekilde genişletilmiş ve Müslüman toplulukların Kosova’dan tasfiye edilmesi hedeflenmiştir 

(Malcolm, 1999: 381). Nitekim Nureddin’in verilerine göre, 1952-1965 yılları arasında 

Kosova’dan Türkiye’ye toplam 42.588 kişinin göç ettiği tespit edilmiştir (Nureddin, 2011: 

263). Bu durum, söz konusu göç hareketlerinin yalnızca demografik değil, aynı zamanda 

bölgedeki etno-kültürel yapının yeniden şekillendirilmesine yönelik politik bir strateji 

olduğunu göstermiştir. Söz konusu göç sürecine ilişkin istatistikler, Yugoslav hükümetinin 

resmi tezleriyle paralellik göstermekte ve bölgedeki nüfus hareketliliğinin planlı bir şekilde 

yürütüldüğüne işaret etmektedir. Özellikle Müslüman nüfusun yerinden edilmesine yönelik 

bu uygulamalar, Türkiye ve Yugoslavya arasındaki resmi belgelerde de kendini 

göstermektedir (Ağanoğlu, 2023: 236; Malcolm, 1999: 381). 

 

Tablo 10 

1952-1965 Yılları Arasında Kosova’dan Türkiye’ye Göç Eden Kişi Sayısı 

Yıl Kişi Sayısı Yıl Kişi Sayısı 

1952 1.900 1959 3.200 

1953 2.300 1960 1.798 

1954 1.500 1961 3.191 

1955 5.100 1962 1.591 

1956 5.400 1963 2.572 

1957 5.771 1964 2.153 

1958 4.130 1965 1.982 

Toplam:  42.588 

Kaynak: Nureddin, 2011: 263 

 

Kosova’daki Türk nüfusunun demografik yapısı, 1948-1971 döneminde bölgesel 

politikalar ve uluslararası ilişkiler bağlamında planlı bir nüfus mühendisliği sürecine tabi 

tutulmuştur. 1951’de Kosova Türklerine tanınan ulusal azınlık statüsü, eğitim alanında bazı 

hakların temelini oluşturmuştur. 1953 yılında Balkan Paktı’nın imzalanmasının ardından 

yoğunlaşan diplomatik temaslar, göç sürecini hızlandıran temel etken olmuştur. Özellikle 



124 
 

Prizren, Dragaş, Gilan ve Mitrovica gibi Türklerin yoğun olarak yaşadığı bölgelerde 

başlayan nüfus hareketliliği, söz konusu yerleşimlerin nüfusunda %70’e varan azalmalara 

yol açmıştır. Bu nüfus verilerindeki kayda değer dalgalanmalar, bölgedeki demografik 

değişimlerin sadece Türk nüfusuyla sınırlı kalmadığını, aynı zamanda Arnavutları da 

içerecek şekilde daha kapsamlı bir Müslüman nüfus politikasının uygulandığını 

göstermektedir (Malcolm, 1999: 381). 1960’lı yıllarda göçün etkileri net biçimde görülmeye 

başlanmıştır. 1953’te 34.583 olan Türk nüfusu 1961’de 25.764’e, 1971’de ise 12.244’e 

düşerek ciddi bir demografik çöküş yaşanmıştır (Baklacıoğlu, 2010: 365-397). Bu veriler, 

bölgedeki etno-dinsel dengelerin planlı olarak değiştirildiğine dair güçlü kanıtlar 

sunmaktadır. 

 

Şehircilik uzmanı İsmail Cevat Geray’ın Köyişleri Bakanlığı arşivlerine dayanarak 

yaptığı derlemeye göre 1952-1960 döneminde 172.571 kişi göç etmiştir (Geray, 2019: 78). 

T.C. Köyişleri Bakanlığı’nın 1952-1967 verileri ise toplam göçmen sayısını 175.392 olarak 

kaydetmiştir. Buna karşılık Arnavut araştırmacı Bajrami, 1952-1965 için 450.821 kişilik çok 

daha yüksek bir rakam öne sürmüştür (Baklacıoğlu, 2010: 197). Göç istatistikleri, devletlerin 

demografik politikalarındaki temel eğilimleri yansıtmakla birlikte toplumların etnik 

yapılarına ilişkin algı ve yaklaşımlarına dair önemli veriler sunmaktadır. Göç hareketlerinin 

yıllara göre dağılımı incelendiğinde, 1956 yılı en yüksek bireysel göçmen sayısına sahne 

olurken, 1958 yılı en fazla ailenin göç ettiği yıl kaydedilmiştir. 1952 yılı ise hem kişi hem 

de aile bazında en düşük göç oranlarının görüldüğü dönem olmuştur. Bu gelişme, 

Türkiye’nin 1952-1953 döneminde yürürlüğe koyduğu geçici sınır düzenlemeleri politikası 

ve söz konusu tarihlerde Bulgaristan’dan gelen önemli sayıdaki soydaş göçünün (yaklaşık 

154.393 kişi) yarattığı sosyodemografik baskı ile açıklanmıştır (Yücelden, 1976: 1094). 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



125 
 

Tablo 11  

Türk ve Arnavut Kaynaklarına Göre Göçmen Sayıları ve Dağılımları 

 

Yıl 

Tüm Göçmenler Yugoslavya Göçmenleri 

Cevat Geray’ın 

Verileri 

Köyişleri Bakanlığı Hakif Bajrami’nin 

Verileri 

1952 1.202 73 37.000 

1953 3.309 1.113 19.300 

1954 12.062 9.728 17.500 

1955 20.076 17.000 51.000 

1956 35.369 31.969 54.000 

1957 32.680 30.162 57.710 

1958 32.539 30.137 41.300 

1959 20.612 18.403 32.000 

1960 14.722 13.304 27.000 

1961 - 7.091 31.000 

1962 - 3.399 15.940 

1963 - 2.603 25.720 

1964 - 1.288 21.530 

1965 - 1.998 19.821 

1966 - 3.672 - 

1967 - 3.452 - 

Genel Toplam 172.571 175.392 450.821 

Kaynak: Baklacıoğlu, 2010: 197 

 

 Köyişleri Bakanlığı’nın resmi kayıtları, 1954-1960 yılları arasında Yugoslavya’dan 

Türkiye’ye yönelen göç hareketlerinde Arnavut ve Türk nüfusunun demografik 

kompozisyonunun belirgin şekilde iç içe geçtiğini ortaya koymuştur.  1960 yılı sonrasında 

Kosova ve Makedonya’daki Arnavut toplumunda yaşanan sosyoekonomik ve siyasal 

dönüşümler, göç dinamiklerinde belirgin değişimlere yol açmıştır. Bu kapsamda, göç 

olgusunun etnik niteliği ve coğrafi yayılımı, dönemin siyasi bağlamı ve ekonomik şartlarının 

bir yansıması olarak şekillenmiştir. Türkiye Göçmen Federasyonu kayıtları, 1946-1968 

arasında 41.950 ailenin (159.030 kişi) Türkiye’ye yerleştiğini göstermektedir. Hürriyet 



126 
 

gazetesinin 18 Nisan 1978 tarihli nüshasında ise bu sayının 190.000’e ulaştığı belirtilmiştir. 

1968 yılında Köyişleri Bakanlığı tarafından Avrupa Konseyi İskan Fonu’na sunulan resmi 

istatistikler, söz konusu döneme ilişkin en güvenilir verileri içermektedir. Bu kayıtlara göre 

1952-1967 döneminde 175.392 kişi ‘‘serbest göçmen’’ statüsü kapsamında Türkiye’ye 

yerleşmiştir (Ağanoğlu, 2017: 386). Ayrıca Köy Hizmetleri Genel Müdürlüğü kaynakları, 

1923-1998 yılları arasında Yugoslavya’dan 305.853 kişinin (77.615 hane) Türkiye’ye göç 

ettiğini ortaya koymaktadır. Dikkat çekici bir şekilde, söz konusu göçmen nüfusun yalnızca 

%1,86’sı iskânlı statüdeyken, %98,14’ü kendi imkanlarıyla yerleşen serbest göçmenlerden 

oluşmaktadır (Köksal, 2004: 100-101). Bu durum, göçmenlerin büyük ölçüde devlet desteği 

olmadan ekonomiye entegre edildiğini ve kendi çabalarıyla üretken bir şekilde toplumsal 

hayata katılım sağladığını göstermektedir. Yugoslavya’dan Türkiye’ye gerçekleştirilen göç 

hareketleri, salt demografik bir olgu olmanın ötesinde çok boyutlu bir sosyal fenomen olarak 

karşımıza çıkmıştır. Bu süreç: taraflar arasındaki diplomatik ilişkilerin seyrini yansıtmakta 

olup; göçmenlerin etnik ve kültürel kimliklerinin korunmasına dair politikaları 

şekillendirmiştir. Ayrıca Türkiye’nin sosyoekonomik ve kültürel yapısına önemli katkılar 

sağlamıştır. Göçmen nüfusun büyük çoğunluğunun serbest statüde yerleşmiş olması, bu 

kitlenin Türkiye’nin ekonomik kalkınmasına kendi kaynaklarıyla katkı sağladığının önemli 

bir göstergesidir.  

 

5.2. Yugoslavya’dan Gelen Göçmenlerin İskanı ve Vatandaşlığa Kabul Edilme 

Süreci 

 
Cumhuriyet’in kuruluş döneminde Balkanlar’dan gelen muhacir nüfusun iskânı hem 

demografik düzenleme hem de sosyoekonomik entegrasyon hedefleri doğrultusunda 

şekillendirilmiştir. Muhacirlerin büyük bölümü, tarımsal üretim potansiyeli yüksek olan 

Marmara ve Ege bölgelerine yerleştirilmiş; bu strateji hem işgücü ihtiyacını karşılamayı hem 

de bölgesel kalkınmayı desteklemeyi amaçlamıştır. İskan sürecinde, muhacirlerin yerel 

toplumla etkileşimi, yeni sosyoekonomik ve kültürel dinamiklerin ortaya çıkmasına zemin 

hazırlamıştır. Bununla birlikte 1920’li ve 1930’lu yıllarda Doğu ve Güneydoğu Anadolu’ya 

yönelik yürütülen iskân politikaları, sadece demografik değil uzun vadeli idari kaygılarla da 

ilişkilendirilmiştir. Bu dönemde, bölgedeki nüfus yapısını dönüştürme ve merkezi denetimi 

güçlendirmek amacıyla Balkan göçmenlerinin belirli alanlara yerleştirildiği görülmektedir. 

Muhacirlerin devlete bağlılığı ve ulusal kimlikle hızlı uyum sağlama eğilimleri, bu sürecin 



127 
 

işleyişinde etkili olmuştur. Rumeli kökenli nüfusun Türk milli kimliğine yakın duruşu, resmi 

politikaların uygulanmasında kolaylaştırıcı bir rol oynamıştır (Erder, 2018: 162). 

    

Osmanlı İmparatorluğu’nun kuruluşundan itibaren, özellikle Batı Anadolu’daki 

(Söke, Menemen Ovası, Saruhan ve Konya hattı) Türk nüfusunun Balkanlar’a düzenli iskânı 

gerçekleştirilmiştir. Bu süreç, erken dönemlerden başlayarak 20. yüzyılın ilk çeyreğine kadar 

devam etmiş, Balkan Savaşları sonrasında bölgedeki Türk varlığı büyük ölçüde sona 

ermiştir. Osmanlı döneminde Balkan Türkleri, çok etnik yapılı ve çok dinli bir sosyal yapının 

parçası olarak Gayrimüslim topluluklarla bir arada yaşamış; bu durum, kültürel etkileşim ve 

görece hoşgörü ortamının oluşmasına katkı sağlamıştır. Ancak Fransız İhtilali’nin tetiklediği 

milliyetçi hareketler, Balkanlar’daki etno-dinsel dengeyi değiştirmiş; Türk nüfus zamanla 

demografik ağırlığını yitirerek azınlık konumuna düşmüştür. 19. yüzyıldan itibaren artan 

çatışmalar ve Hristiyan devletlerin egemenliği altında geçen uzun bir dönem, bölgedeki Türk 

varlığı üzerinde derin sosyokültürel tesirler bırakmıştır. İkinci Dünya Savaşı sonrasında 

sosyalist rejim altında yaşayan Türkler, kimliklerini muhafaza etmekle birlikte asimilasyon 

ve baskılarla karşılaşmış, bu süreç sonunda kitlesel göç hareketleri başlamıştır. 

Balkanlar’dan Türkiye’ye göç eden Müslüman nüfus, siyasi otoriteler ve yerli halk nezdinde 

çok boyutlu bir algıya tabi tutulmuştur. Muhacirler, komünist rejimlerle ilişkileri 

olabilecekleri şüphesiyle zaman zaman güvenlik endişelerine maruz kalmış, aynı zamanda 

kültürel farklılıkları nedeniyle ‘‘öteki’’ olarak görülmüştür. Resmi söylemde ‘‘soydaş’’ 

kabul edilmelerine rağmen, gündelik yaşamda tam anlamıyla ‘‘yerli’’ olarak 

algılanmamaları, sosyal uyum sürecinde çeşitli zorluklara yol açmıştır. Türkiye’deki yerli 

halk tarafından ‘‘bizden olan ama bizler gibi değil’’ şeklinde bir algıyla karşı karşıya 

kalmışlardır. Bu durumun temelinde; muhacirler ile yerel halk arasındaki etkileşimin sınırlı 

kalması, göç ve vatandaşlık politikalarının entegrasyon sürecini tam olarak desteklememesi, 

Balkan Türklerinin kendilerini tanımlama biçimleri ile yerli nüfusun beklentileri arasındaki 

uyumsuzluk gibi çeşitli faktörler etkili olmuştur. Balkan Türklerinin iskânı, sadece 

demografik bir hareketlilik değil, aynı zamanda kimlik politikaları, toplumsal kabullenme 

ve devletin uluslaşma stratejileriyle iç içe geçmiş çok boyutlu bir olgudur (Arslan, 2023: 

238-239). 

 

CHP döneminde, Yugoslavya’dan Türkiye’ye yönelik göç hareketlerinin etkin bir 

şekilde yönetilebilmesi için kurumsal ve hukuki altyapı oluşturulmuştur. Bu kapsamda 20 



128 
 

Mart 1950 tarihinde kabul edilen 5613 sayılı yasa ile Sağlık ve Sosyal Yardım Bakanlığı’na 

bağlı İskân Genel Müdürlüğü kurulmuş ve göçmenlerin yerleştirilmesi süreci merkezi bir 

yapıya kavuşturulmuştur (Tekeli, 1990: 13). Göçmen kabul sürecinde, Türkiye’de ikamet 

eden akrabalardan resmi davet mektubu (vesika) temini zorunluluğu getirilmiştir. Davet 

mektuplarında, göçmenlerin etnik kökeni, akrabalık derecesi, mali durumları ve daha önce 

davetiye verip vermedikleri gibi detaylı bilgiler talep edilmiştir. Bu uygulama, göçmen 

profilinin kayıt altına alınmasını ve kontrollü bir nüfus hareketinin sağlanmasını 

amaçlamıştır. ‘‘Aileleri Birleştirme Sözleşmesi’’ çerçevesinde, Yugoslavya’daki 

akrabalarını Türkiye’ye getirmek isteyen vatandaşların valilikten izin belgesi almaları şart 

koşulmuştur. İzin sürecinin tamamlanmasının ardından İçişleri Bakanlığı tarafından göçmen 

listeleri Türkiye’nin Belgrad Büyükelçiliği ve Üsküp Başkonsolosluğu’na iletilmiştir. 

Göçmenlerin kültürel entegrasyonunu kolaylaştırmak amacıyla, Türkiye’nin 

Yugoslavya’daki diplomatik temsilcilikleri tarafından Türk dili ve kültürüne dair testler 

uygulanmıştır. Bu testlerde başarılı olan adaylara sertifika verilerek, uyum aşamasının daha 

etkin yönetilmesi hedeflenmiştir (Tekin, 2011: 258). Bu dönemde uygulanan düzenli iskân 

politikaları, göçmenlerin ekonomik ve sosyal adaptasyon sürecini hızlandırmıştır. Aynı 

zamanda, göçmenlerin mesleki niteliklerinin belgelenmesi ve kontrollü yerleştirilmeleri 

sayesinde, ülke ekonomisine katkı sağlayacak şekilde işgücü piyasasına dahil olmaları 

kolaylaştırılmıştır. İskân sürecinin kurumsal bir çerçeveye oturtulması hem demografik 

yapının dönüşümüne hem de kalkınma politikalarına uyumlu bir göç yönetimi modelinin 

geliştirilmesine olanak tanımıştır. 

 

Yugoslavya’dan Türkiye’ye göç etmek isteyen bireyler, özellikle Türkiye’de yakını 

bulunmayanlar için vesika temininde önemli güçlüklerle karşılaşmıştır. Yugoslav 

makamlarının uyguladığı bürokratik engeller, göçmen adaylarının çalışma haklarını askıya 

alarak maddi kaynaklarını tüketmeye zorlayan bir süreç oluşturmuştur. Göçmenlerin 

taşınabilir ve taşınmaz mallarını transfer etme hakları kısıtlanmış, özellikle Bosnalı 

Müslümanların Sancak’tan Üsküp’e yerleşimine izin verilmemiştir (Ağanoğlu, 2017: 392-

393). Bu tutum, belirli bölgelerdeki nüfus yapısını ve toplumsal düzeni gözetme amacı 

güderken, aynı zamanda Müslüman grupların yerleşim haklarını kısıtlamış ve bölgesel 

denetimi sağlamayı hedeflemiştir. Göçmenlerin bu olağanüstü zorluklar karşısında 

geliştirdikleri hayatta kalma yöntemleri dikkatle analiz edilmesi gereken bir olgudur. 

Göçmenler, kişisel varlıklarını muhafaza etmek amacıyla altınlarını saklamak için çeşitli 



129 
 

yaratıcı yöntemlere başvurmuşlardır. Bu uygulamalar, göç sürecinin taşıdığı riskleri ve 

bireylerin karşılaştığı güvenlik tehditlerini açıkça ortaya koymaktadır. Türkiye’ye ulaşabilen 

göçmenler, beraberlerinde getirebildikleri sınırlı sayıdaki kişisel eşyayla kültürel hafızalarını 

ve kimliklerini muhafaza etme çabası göstermişlerdir (İnci, 2018: 231). Türkiye’nin 

göçmenleri kabul etme mekanizmaları iki temel statü üzerinden işlemiştir:  

 

- Serbest Göçmenler: ‘‘Tabiiyet Beyannamesi’’ ile kayıt altına alınan bu grup için 

kişisel ve ailevi bilgiler detaylı şekilde belgelenmiştir. Bu belgede, göçmen bireylerin 

eski vatandaşlık durumu, etnik kökeni, ana dili, konuştuğu dil, Türkiye’ye giriş 

yaptığı tarih, yerleşmeyi planladığı ikametgah adresi ve iskan şekli gibi detaylı 

bilgilere yer verilmiştir. Söz konusu beyanname ile tüm aile bireylerinin bilgileri 

kayıt altına alınmıştır.  

- İskânlı Göçmenler: Bakanlar Kurulu kararıyla kabul edilen ve devlet tarafından 

barınma ile temel ihtiyaçları karşılanan gruptur. Bununla birlikte iskânlı göçmenlerin 

yerleşim alanlarında yaşamlarını devam ettirebilmeleri amacıyla uygun barınma 

koşulları oluşturulmuş ve bu bireylerin yiyecek, giyim ve diğer temel ihtiyaçlarını 

karşılayabilmeleri için gerekli malzemeleri sağlanmıştır.  

 

Yücel Teşkilatı Başkanı merhum Şuayb Aziz İshak Bey’in ailesi 10 Ekim 1956’da 

‘‘serbest göçmen’’ statüsüyle (BCA, 30-18-1-2/142-20-17), aynı teşkilattan Fazlı Vehbi 

Şükrü ise 9 Haziran 1959 tarihinde ‘‘iskânlı göçmen’’ statüsüyle Türkiye’ye yerleşmiştir 

(BCA, 30-18-1-2/152-29-7). Bu örnekler, farklı statülerin uygulanış biçimini 

göstermektedir. Bu bağlamda, söz konusu süreci Türkiye’nin göç politikalarının bir parçası 

olarak zor koşullar altında hapis cezası alan bireylerin entegrasyonunu sağlamaya yönelik 

bir düzenleme örneği olarak yorumlayabiliriz. Yugoslavya’dan çıkış sürecinde göçmenler, 

vatandaşlıktan çıkarılma vergisi (kişi başı 12 bin dinar) ve taşınmaz mallarını bağışlamayı 

gerektiren yüksek harç ödemeleri gibi ekonomik baskılarla karşılaşmıştır. Yugoslav 

yetkililerin para transferini yasaklaması, göçmenleri devletin belirlediği ürünleri satın almak 

dışında bir seçenek bırakmayacak şekilde kısıtlamıştır (Ağanoğlu, 2017: 392-393). Bu 

dönemde uygulanan politikalar, hem göçmenlerin bireysel yaşamlarında derin izler bırakmış 

hem de Türkiye’nin göçmen kabul ve entegrasyon mekanizmalarının şekillenmesinde etkili 

olmuştur. 1951 yılından itibaren Sancak, Bosna-Hersek, Kosova ve Karadağ’daki Müslüman 

nüfus, Türkiye’ye göç etmek amacıyla ilk olarak Makedonya’ya yerleşmiştir. Bu tercihin 



130 
 

temel nedeni, Makedonya’nın vatandaşlıktan çıkma prosedürlerinin görece kolay olması ve 

göç imkânlarının daha erişilebilir nitelik taşımasıdır. 1951-1956 arasında 18.110 kişi bu yolu 

kullanmış olup, bunların %63,5’i Kosova, %25’i Sancak, %6,5’i Karadağ ve %5’i Bosna-

Hersek kökenlidir (Dogo, 1995: 360; Komisyon, 2014: 196). Göçmenlerin %81’i Üsküp gibi 

kentsel merkezlerde, imar planları nedeniyle yıkılacak eski evlere yerleşerek geçici ikamet 

çözümleri üretmiştir. Bu durum, Makedonya’nın Türk nüfus yapısında önemli demografik 

değişimlere yol açmıştır. 1950 tarihli Makedonya Vatandaşlık Kanunu’nun 12. ve 13. 

maddeleri, göçmenlerin hukuki statüsünü düzenleyen önemli hükümler içermektedir. Söz 

konusu maddeler, göçmenlere onursal vatandaşlık statüsü tanırken aynı zamanda başvuru 

şartlarını da belirlemiştir. Buna göre, vatandaşlık başvurusunda bulunacak kişilerin 18 yaşını 

doldurmuş olmaları, vatandaşlık haklarını kısıtlayıcı nitelikte bir suç işlememiş olmaları ve 

Makedonya’da en az bir yıl süreyle kesintisiz ikamet etmiş olmaları gerekmektedir. 

Kanunun 17. maddesi, bu başvuruların değerlendirilmesi ve kabul kriterlerinin uygulanması 

yetkisini il emniyet müdürlüklerine vermiştir. Bu düzenleme, vatandaşlık süreçlerinin yerel 

düzeyde yönetilmesini öngören bir idari model oluşturmuştur (Makedonya Halk 

Cumhuriyeti Vatandaşlık Yasası, 1950: 93-95). 

 

Üsküp Türk Konsolosluğu, vize başvurularında Türkçe yeterlilik testi uygulayarak 

etnik kriterleri tetkik etmiştir. 1956’dan itibaren Arnavutların başvurularının artmasıyla 

süreç daha titiz hale gelmiştir. 1958’de Yugoslavya’nın kamulaştırılmış toprakları iade 

etmeye başlaması, göç akışını yavaşlatmıştır (Baklacıoğlu, 2010: 493-494). 17 Mart 1969’da 

kabul edilen 1135 sayılı Kanun, Türkiye’de ‘‘Türk Vatandaşlarına ait Yugoslavya Federatif 

Halk Cumhuriyeti’nce Kamulaştırılan Mal, Hak ve Menfaatlerin Tasfiyesi’’ne ilişkin kanun 

kabul edilmiştir. Söz konusu kanun metni, Belgrad’da Fransızca olarak iki nüsha halinde 

hazırlanmış ve Yugoslav makamlarınca kamulaştırılan Türk vatandaşlarının mülkiyet 

haklarına ilişkin tazminat usullerini düzenlemiştir. Antlaşma uyarınca 3.75 milyon ABD 

dolarının iki ulusal bankaya yatırılması öngörülmüş, Maliye Bakanlığı yetkili kılınmıştır 

(Resmî Gazete, 29 Mart 1969: 1689). Bu bağlamda Bosnalı Müslümanlar, iskân yardımı 

talebinin reddedilme riski nedeniyle serbest göçmen statüsünü tercih etmiştir. Yunanistan 

mübadillerine yapılan karşılıksız toprak tahsislerinin oluşturduğu algı Yugoslavya 

göçmenlerinde de benzer beklentilere yol açmıştır (Emgili, 2012: 361). Söz konusu kanun, 

Yugoslavya’da ikamet eden Müslüman toplulukların mal, mülk ve haklarının tasfiye 

edilmesi sürecinde tazminatların ödenmesini ve hak sahiplerinin uğradığı zararlarının 



131 
 

karşılanmasını hedefleyerek, Türkiye’nin mali düzenlemelerini ve uluslararası mülkiyet 

haklarına ilişkin yükümlülüklerini açık bir şekilde tanımlamış ve devletin göçmenlerin 

ekonomik haklarını koruma konusundaki sorumluluğunu güçlendirmiştir. 

 

18. yüzyılın son çeyreğinden itibaren artan Balkan göçleri, Osmanlı İmparatorluğu 

döneminde oluşan yerleşim ağlarının Cumhuriyet döneminde de devam ettiğini 

göstermektedir. Arnavut kökenli göçmenlere ilişkin sayısal verilere ulaşmadaki güçlükler, 

büyük ölçüde bu etnik grubun kökenlerini beyan etme konusunda mesafeli bir tutum 

sergilemelerinden kaynaklanmaktadır. 1950’li yıllarda Yugoslavya’dan Türkiye’ye göç 

eden Arnavutlar, yerleşim tercihlerinde Osmanlı döneminde Anadolu’ya yerleşmiş 

akrabalarının bulunduğu bölgeleri seçmişlerdir. Bu durum, hemşehri ve akrabalık temelli 

dayanışma ağlarının göç sürecindeki belirleyici rolünü açıkça ortaya koymaktadır. Söz 

konusu dayanışma biçimleri, sadece ilk yerleşim anıyla sınırlı kalmayıp nesiller boyunca 

devam eden sosyal bir miras niteliği taşımaktadır. Nitekim 19. yüzyılda Ankara’ya 

yerleştirilen Boşnak köylülerin, 1992-1995 yılları arasında yaşanan Bosna Savaşı nedeniyle 

gelen soydaşlarına yardımda bulunmaları, bu sürekliliğin somut bir göstergesidir (Taçoğlu, 

2012: 1960). Türkiye’ye gelen göçmenlerin önemli bir kısmı, kentsel alanların çeperinde yer 

alan semtlere yerleşmiştir. İstanbul’da Zeytinburnu ve Ümraniye; Ankara’da Telsizler ve 

Altındağ ile Bursa, Eskişehir ve İzmir gibi şehirler bu yerleşimlerin yoğunlaştığı başlıca 

merkezler olmuştur. Yapılan araştırmalara göre, bu yerleşim tercihlerinde önceden aynı 

bölgede ikamet eden akraba ya da hemşehrilerin varlığı, kültürel benzerlikler ve görece daha 

fazla iş olanağı sunan ekonomik koşullar belirleyici rol oynamıştır (Doğanay, 1997: 205). 

Arnavut göçmenlerin kentsel alanlardaki yerleşim modelleri incelendiğinde, özellikle ilk 

neslin dışa kapalı yerleşim birimleri oluşturduğu ve etnik kimliklerini muhafaza etme eğilimi 

gösterdiği gözlemlenmiştir. Bu durum, grupların sosyal entegrasyon sürecinin kademeli 

olarak gerçekleştiğini göstermiştir. Kentsel alanların, göçmenlerin kültürel kimliklerini 

korumalarına elverişli ortamlar sunduğu anlaşılmaktadır. Bu süreç, hem Arnavutların kendi 

iç dayanışmalarını pekiştirmelerine hem de kimliklerinin daha güçlü bir şekilde 

biçimlenmesine imkân sağlamıştır (Baklacıoğlu, 2010: 483). 

 

 



132 
 

5.2.1 Yugoslavya Göçmenlerinin İstanbul’a İskan Süreci: 1950-1958 Dönemi 

Örneklemine Dayalı Bir İnceleme 

 
   Yugoslavya’dan Türkiye’ye gerçekleşen göç hareketlerinin mekânsal analizlerinde 

İstanbul’un en fazla göçmen alan şehir olduğu tespit edilmiştir. 1950-1957 dönemi kapsayan 

istatistiksel veriler, Yugoslavya göçmenlerinin (ağırlıklı olarak Makedonya kökenlilerin) 

yaklaşık %57’sinin İstanbul’u yerleşim yeri olarak tercih ettiğini göstermektedir. Söz 

konusu göçmen grubunun ve sonraki nesillerin günümüzde halen İstanbul’da yoğun bir 

şekilde yaşamaya devam etmesi, göçün kent demografisi üzerindeki kalıcı etkilerine ve 

entegrasyon dinamiklerine işaret etmektedir. Aşağıdaki tablo, bahsi geçen dönemde 

İstanbul’a yerleşen Yugoslavya göçmenlerinin sayısal dağılımını detaylandırmaktadır. 

 

Tablo 12 

Makedonya’dan İstanbul’a Göç Edenlerin İstatistiksel Dağılımı (1950-1957) 

Yıl Aile Sayısı Nüfus Yıl Aile Sayısı Nüfus 

1950 7 11 1954 1.372 5.690 

1951 12 37 1955 2.955 12.684 

1952 24 63 1956 3.195 15.033 

1953 249 966 1957 3.627 13.824 

Toplam Aile: 11.441 / Toplam Nüfus:  48.308 

Kaynak: Zaim, 1957: 446 

 

1950-1957 yılları arasında Yugoslavya’dan Türkiye’ye gerçekleşen göç hareketi 

kapsamında İstanbul’a 11.441 aile yerleşmiş ve bu ailelerle birlikte toplam 48.308 kişi göç 

etmiştir. 1950-1958 yılları arasında ise Türkiye’ye göç edenlerin büyük bir kısmı (56.624 

kişi) İstanbul’a, diğer kısmı ise (51.748 kişi) Marmara ve Ege bölgelerine yerleşmiştir. Bu 

dönemde gelen göçmenlerin önemli bir bölümü zanaatkar, tüccar, sanatkâr ve vasıflı 

kişilerden oluşmaktaydı. Göçmenler, İstanbul, İzmir ve Bursa gibi büyük şehirlerde iş 

fırsatları bulmuşlardır. Türkiye’nin ekonomik gelişme sürecinde bu göçmenler için iş bulma 

imkanları artmıştır. 1957 sonrasında gelen göçmenler kendi iradeleriyle göç etmişlerdir. Bu 

durum, 1950-1951 yıllarında Bulgaristan’dan yapılan zorunlu göçlerden farklılık 

göstermektedir. Yugoslavya’dan gelen göçmenlerin çoğu tarımla uğraşan ve düşük gelirli 

bireylerdi. Bulgaristan göçmenleri ve Yunanistan’dan gelen mübadele nüfusunun aksine, 



133 
 

Yugoslavya’dan gelen göçmenlere devlet yardımı yapılmamıştır. Göçmenler genellikle 

kendilerinden önce gelen yakın akrabalarının yanına yerleşmiş, daha sonra kendi evlerine 

çıkmışlardır (Ağanoğlu, 2017: 385). Göçmen gruplar, başlangıçta kentin çeper bölgelerinde 

belirli mahallelere yerleştirilmek zorunda kalmışlardır. Kentin örgütsel altyapı yetersizlikleri 

nedeniyle karşılaştıkları sorunlarla başa çıkabilmek amacıyla, büyük ölçüde akraba ve 

hemşehrileriyle aynı semtlerde yerleşim tercihinde bulunmuşlardır (Doğanay, 1997: 205). 

Bu durum doğal olarak mekânsal kümelenme olgusunu ortaya çıkarmıştır. 1956 yılına kadar 

gelenlerin çoğu, Türkiye’de yakın akrabalarının bulunması ve ekonomik kalkınma dönemine 

denk gelmesi nedeniyle iş bulmakta zorlanmamıştır. Ailevi bağlar ve ekonomik fırsatlar, 

göçmenlerin yerleşim sürecini kolaylaştırmıştır. Şehirli göçmenler (tüccar, iş adamı ve 

serbest meslek sahipleri) daha erken dönemde göç etmiş ve mesleki becerileri sayesinde 

hızlıca iş bulmuşlardır. Kırsal kökenli göçmenlerin ekonomik entegrasyon süreci, kentsel iş 

piyasasının yapısı ve sosyal sermaye yetersizliği nedeniyle daha uzun zaman almıştır. 

Göçmenler, ilk beş yıl boyunca vergi muafiyeti avantajıyla fabrikalarda istihdam 

edilmişlerdir. Bu durum, kadınların ve çocukların da çalışma hayatına katılmasına yol 

açmıştır (Ağanoğlu, 2023: 236). 

  

Tablo 13 

1958 Yılı İlk 7 Aylık Dönemde Makedonya Göçmenlerinin İstanbul’a Yerleşim İstatistikleri 

1958 Yılı 

Ay Aile Sayısı Nüfus 

Ocak 342 1.209 

Şubat 249 920 

Mart 288 1.024 

Nisan 291 1.084 

Mayıs 339 1.271 

Haziran 349 1.157 

Temmuz 458 1.651 

 Toplam 2.316 8.316 

Kaynak: Zaim, 1957: 446 

 

1958 yılının ilk yedi ayında İstanbul’a Makedonya’dan toplam 2.316 aile (8.316 kişi) 

göç etmiştir. Göçmen nüfus ağırlıklı olarak İstanbul’un Anadolu Yakası’nda Pendik 



134 
 

(Sapanbağları ve Kaynarca), Kartal ve Kadıköy ilçelerine; Avrupa Yakası’nda ise 

Bayrampaşa (Sağmalcılar, Yıldırım ve Kartaltepe), Gaziosmanpaşa (Beşyüzevler, Taşlıtarla 

ve Küçükköy), Küçükçekmece (Sefaköy ve Cennet mahallesi), Eyüpsultan (Alibeyköy), 

Zeytinburnu (Beştelsiz) ve Fatih (Fındıkzade) ilçelerine yerleşmişlerdir. Bu dönemdeki göç 

hareketliliği, önceki yıllardaki yoğunluğunu korumuştur. Günümüzde İstanbul’da yaşayan 

Makedonya kökenli göçmen nüfus, toplam göçmen nüfusun yaklaşık %60’ını 

oluşturmaktadır. Bu durum, tarihsel süreçte oluşan göç dalgalarının şekillendirdiği 

demografik yapının süreklilik gösterdiğini ortaya koymuştur (Sinan ve Kapan, 2019: 439). 

 

Sosyolog Şükrü Aslan’ın Birgün Gazetesi’nde yayımlanan ‘‘İstanbul’un Muhacir 

Geleneği’’ (15.12.2021) ve ‘‘Bir Muhacir Şehir’’ (11.01.2023) başlıklı çalışmaları, 1950’li 

yıllarda Yugoslavya ve Bulgaristan’dan İstanbul’a yönelen kitlesel göç hareketlerinin kent 

demografisi, mekânsal organizasyon ve sosyoekonomik yapı üzerindeki çok boyutlu 

etkilerini incelemektedir. Söz konusu çalışmalar, özellikle Gaziosmanpaşa ‘‘Taşlıtarla 

örneği’’ üzerinden göçmen nüfusun iskân politikalarının kentsel dönüşüm süreçlerini nasıl 

şekillendirdiğini ve gecekondu mahallelerinin oluşumundaki belirleyici rolünü sistemli 

olarak ele almaktadır. 1951-1952 yıllarında Gaziosmanpaşa Taşlıtarla’da 2.414 konuttan 

oluşan bir göçmen mahallesinin kurulduğu belirtilmiştir. Bu dönemde Yugoslavya ve 

Bulgaristan’dan gelen göçmenlerin Anadolu Yakası’nda Kartal, Beykoz, Üsküdar; Avrupa 

Yakası’nda ise Bakırköy, Beyoğlu, Eyüp, Çatalca, Silivri ve Yalova’ya yerleştirildikleri 

görülmektedir. Günümüzde Beşyüzevler, Yüzevler ve İskan Evleri gibi semt adları, 

İstanbul’un göç tarihindeki muhacir yerleşim deneyimlerinin mekânsal hafızasını 

taşımaktadır. Bu toponomik unsurlar, kentin sosyodemografik dönüşüm sürecinde göçmen 

iskân politikalarının somut tezahürlerini yansıtan önemli tarihsel göstergeler olarak 

karşımıza çıkmaktadır. 1950’li yılların sonlarında Zeytinburnu gecekondularında yaşayan 

ailelerin %51,8’inin Balkan göçmenlerinden oluştuğu, bunların %20,75’inin Yugoslavya, 

%20,25’inin Bulgaristan, %13,4’ünün Yunanistan ve %10,85’inin Romanya kökenli olduğu 

aktarılmıştır (Aslan, 15.12.2021).  

 

Bu dönemdeki nüfus hareketlerinin İstanbul’un sosyokültürel dokusunda yarattığı 

dönüşümler, kentsel mekânın yeniden şekillenmesinde etkili olmuştur. Göçmen 

toplulukların uyum sürecinde, yerleştikleri mekânların kültürel yapısının sosyal adaptasyon 

üzerinde belirgin bir etkisi gözlemlenmiştir. 1951-1952 Bulgaristan göçünde 3.787 hanenin 



135 
 

İstanbul’un çeşitli ilçelerine yerleştirildiği, bunun 2.904 hanesinin Taşlıtarla’ya iskan 

edildiği belirtilmektedir. Göçmenlere 50 bin Türk lirası değerinde iki odalı konutlar tahsis 

edilmiş ve kırk ton buğday yardımı yapılmıştır. 1953’ten itibaren Yugoslavya göçmenlerinin 

de eklenmesiyle bölge nüfusu 100 bine yaklaşmış, sanayi bölgesi için ucuz işgücü kaynağı 

oluşmuştur. Ancak hızlı nüfus artışı plansız kentleşmeyi beraberinde getirmiş, 1970’lerden 

itibaren Taşlıtarla yüksek suç oranlarıyla anılan bir bölge haline gelmiştir (Aslan, 

11.01.2023). Son dönemdeki kentsel dönüşüm projeleriyle bölgede kısmi iyileşmeler 

sağlanmıştır. 

 

Balkan göçmenleri arasında ‘‘Rumelilik-Balkanlılık’’ üst kimliği, Boşnak, Arnavut, 

Bulgaristan Türk’ü gibi alt kimliklerin önüne geçmiştir. Bu ortak kimlik inşası, 

Küçükçekmece örneğinde görüldüğü üzere farklı dönemlerde gelen göçmen grupların 

bölgesel bütünleşmesini kolaylaştırmıştır. Nitekim 1912 Balkan Savaşı sonrası 

Bulgaristan’dan gelen Türk muhacirler, 1923-1924 mübadilleri ve 1953 sonrası Yugoslavya-

Bulgaristan göçmenleri, bu üst kimlik etrafında bölgenin etno-kültürel yapısını 

dönüştürmüşlerdir (Eyice, 1978: 85). Dikkat çekici olan, farklı Balkan göçmeni gruplarında 

hemşehrilik algısının etnik kökenden ziyade bu ortak ‘‘Rumeli/Balkan’’ kimliği etrafında 

şekillenmesidir. Söz konusu kimlik kolektif algısı, göçmen grupların siyasal katılımından oy 

verme davranışlarına kadar uzanan tutarlı bir sosyopolitik profil sergilemelerinde belirleyici 

olmuştur (Yaldız, 2008). Özellikle yerel veya genel seçimlerde, parti adaylarının Balkan 

kökenli olup olmamasının tercih sürecinde kritik bir ölçüt haline gelmesi üst kimliğin siyasal 

mobilizasyon kapasitesini açıkça göstermiştir. 

 

5.2.2. Göçmenlerin Türkiye’deki Entegrasyon Sürecinde Karşılaştığı 

Zorluklar 

 
    1924-1930 yılları arasında Yunanistan’dan gelen mübadillere devlet tarafından 

toprak tahsisi, konut inşası ve sosyal hizmetler sağlanmıştır. Bu destekler, nüfus mübadelesi 

sürecinin etkin yönetiminde kritik rol oynamıştır. Benzer şekilde 1950-1951’de 

Bulgaristan’dan gelen Türk göçmenlerine de konut ve tarım arazisi tahsis edilmiş; sosyal 

hizmet imkânları sunulmuştur. Buna karşılık, Yugoslavya kökenli göçmenler serbest 

göçmen statüsünde kabul edilmiş ve diğer gruplara tanınan hakların önemli bir kısmından 

yararlanamamıştır. Bu farklı uygulamalar, göçmen statülerinin belirlenmesinde etnik köken 



136 
 

ve sosyal sınıf faktörlerinin rolü konusunda akademik tartışmalara yol açmıştır (Çağaptay, 

2002: 218). 

 

Soğuk Savaş’ın küresel ölçekte yarattığı jeopolitik ve ideolojik kutuplaşma, özellikle 

sosyalist ülkelerdeki Müslüman topluluklar üzerinde baskıcı bir kontrol mekanizmalarının 

tesis edilmesine neden olmuştur. Bu sürecin tarihsel kökenleri, Türkiye Cumhuriyeti’nin 

kuruluş dönemine kadar uzanmaktadır. Söz konusu dönemde Balkanlar’dan siyasi ve 

kültürel kopuş süreciyle başlayan ulusal kimlik inşası, aynı zamanda dini ve etnik 

aidiyetlerin yeniden tanımlandığı bir dönüşüm evresine işaret etmektedir. Dolayısıyla, 

Soğuk Savaş’ın Müslüman coğrafyalar üzerindeki etkilerini anlamak için 20. yüzyılın 

başındaki ulus-devletleşme pratiklerini ve bunların ideolojik arka planını dikkate almak 

gerekmektedir. Balkan Savaşları’nda alınan yenilgi ve Osmanlı İmparatorluğu’nun 

Rumeli’deki hâkimiyetini büyük ölçüde yitirmesi, ‘‘anavatan’’ kavramının Anadolu 

merkezli yeniden tanımlanmasına zemin hazırlamıştır. Bu süreç, 1920’lerin ilk yıllarında 

siyasi ve kültürel coğrafyanın radikal bir şekilde daralmasına rağmen, ulusal kimliğin 

konsolidasyonuna yönelik bir fırsat olarak değerlendirilmiş; tamamlanmış bir dönüşüm 

olarak karşımıza çıkmıştır. Sevük’ün ‘‘Kırpılan iriliğimizdi, kurtulan ruhumuzdur’’ sözü, bu 

coğrafi daralmayı bir kayıptan ziyade milli kimliğin saflaşması olarak yorumlayan dönemin 

hakim söylemini yansıtmıştır (Sevük, 1944: 70). Balkanlar’dan siyasi olarak uzaklaşma, 

aynı zamanda Türk milli kimliğinin Anadolu’da yoğunlaşmasını beraberinde getirmiştir. 

 

Falih Rıfkı Atay, 1931’de yayımladığı ‘‘Faşist Roma-Kemalist Tiran-Kaybolmuş 

Makedonya’’ adlı eserinde, Florina’daki kültürel dönüşümü hüzünle betimlemiştir: 

‘‘Florina artık Türk değildir… Rumeli’yi unutalım’’ (Atay, 1931: 64). Bu söylem, Osmanlı 

mirasından kopuşu ve Türk kimliğinin Anadolu’ya odaklanmasını ifade etmiştir. Ancak 

Atatürk’ün Balkan kökenli olması ve Rumeli türkülerine duyduğu duygusal bağlılık, ulusal 

kimliğin şekillenmesinde derin bir iz bırakmıştır. Atatürk’ün Rumeli’ye olan bu bağlılığı, 

vatan ve millet kavramlarının Türk toplumunun kolektif bilincinde sembolik bir anlam 

kazanmasını sağlamıştır. Atay’ın Florina üzerine gözlemleri, ulus-devlet inşası sürecinde 

kaybedilmiş toprakların nasıl bir nostalji ve kimliksel kopuş nesnesine dönüştüğünü 

göstermesi açısından önem arz etmektedir. Atay’ın ‘‘Rumeli’yi unutalım’’ çağrısı, modern 

Türkiye’nin sınırlarını ve ulusal hafızasını yeniden tanımlama çabasını yansıtırken, aynı 

zamanda Atatürk’ün kişisel ve tarihsel bağları, bu duygusal kopuşun tam olarak 



137 
 

gerçekleşemeyeceğine işaret etmiştir. Bu ikili durum, ulus-devletlerin ‘‘resmi söylem’’ ile 

‘‘duygusal hafıza’’ arasındaki gerilimini somutlaştırmaktadır. 

 

Türk milliyetçiliğinin inşası sürecinde, Balkan göçmenlerine yönelik söylemler 

paradoksal bir nitelik sergilemiştir. Rıza Nur’un Balkan göçmenlerini ‘‘bozuk kan’’ olarak 

nitelendirmesi (Nur, 1967: 1081), Foucaultcu anlamda bir biyopolitik ‘‘dışlama’’ 

mekanizmasını yansıtmaktadır (Foucault, 1976: 140). Hüseyin Nihal Atsız’ın Türk kökenli 

göçmenlerin Doğu Anadolu’ya iskânı fikri mekânsal ayrıştırma ve asimilasyon 

stratejilerinin bir tezahürüdür. Osman Yüksel Serdengeçti’nin ‘‘Bu vatanı suyun öte 

tarafından gelen gayri Türkler kurtarmadı’’ deyişi (Bora ve Şen, 2009: 1149-1162) ise 

ulusal kurtuluş mitinin kimler tarafından sahiplenileceğine yönelik sembolik sınırlar 

çizmektedir. Bu dönemde şekillenen ifadeler, Soğuk Savaş dönemi göçmen politikalarını iki 

yönde etkilemiştir: Bir yandan anti-komünist söylem Balkan göçmenlerine yönelik şüpheyi 

beslerken, diğer yandan 1950 sonrası göçmen yerleşim politikalarında bu dönemin izlerini 

taşıyan kurumsal devamlılıklar görülmüştür. Söz konusu anlatım, aşırı Türk milliyetçiliğinin 

homojenleştirici söyleminin sadece gayrimüslimleri değil, Müslüman göçmenleri de hedef 

aldığını ortaya koymaktadır (Bora, 1995: 97). 

 

1940’ların sonlarına doğru Yugoslavya’daki komünist rejim, Soğuk Savaş’ın 

etkisiyle Müslüman topluluklara karşı devlet destekli asimilasyon politikaları uygulamaya 

başlamıştır. Bu bağlamda camilerin kapatılması, Kur’an kursları yasaklanması ve dini eğitim 

engellenmesi neticesinde Müslümanlar günlük ibadet ritüellerini yerine getirme 

özgürlüğünden yoksun bırakılmıştır. Tek partili sosyalist sistem, Müslümanları siyasi, 

ekonomik, toplumsal ve kültürel alanlarda organize kısıtlamalarla karşı karşıya bırakmıştır. 

Bu baskılar, özellikle Yugoslavya’da yaşayan Müslümanlar için büyük bir tehdit ve travma 

kaynağına dönüşmüştür (Ciğerci, 2008: 64-67). Müslüman topluluklar siyasi ve ekonomik 

alanlarda ayrımcılığa maruz kalarak devlet kademelerinden uzaklaştırılmıştır. 

Yugoslavya’nın bu tutumu, sosyalist ülkelerdeki din karşıtı politikaların tipik bir örneği 

olmuştur. Aynı zamanda bölgedeki etnik-dini gerilimleri körüklemiş ve ilerleyen süreçte 

muhtemel çatışmaların (Bosna Savaşı ve Makedonya’da yaşanan etnik temelli olaylar) 

zeminini hazırlamıştır. İkinci Dünya Savaşı sonrası Struga’da Türkçe eğitimin 

yasaklanması, bu baskıların bir başka çarpıcı bir örneğidir. Bu yasağa karşı mücadele eden 

Yunus Bey, hapis cezasına çarptırılmış; ardından ailesiyle Türkiye’ye göç etmiştir. Oğlu 



138 
 

Kemal Akar, Türkiye’de bir arkadaşının kendisini ‘‘Tito’’ diye çağırması karşısında yaşadığı 

yabancılık hissini şu sözlerle ifade etmiştir: ‘‘Rumeli’den gelen insanlar hep muhacir 

muamelesi görmüş. Ben dokuz yaşında geldim, elli dokuz yıl sonra olanları daha iyi 

anlıyorum. Türkiye’deki bir insanın hayata tutunması ile bizim tutunmamız aynı değil’’ 

(Ağanoğlu, 2019: 333). Bu deneyim, Yugoslavya’daki komünist rejimin ideolojik 

tahakkümü ile Türkiye’deki kimlik bunalımlarını yansıtmıştır. 

 

Split Centilmenlik Antlaşması’ndan sonra Yugoslavya’dan Türkiye’ye göç eden 

Müslümanlar, ekonomik ve lojistik zorluklarla karşılaşmıştır. Göçmenler, genellikle Selanik 

üzerinden demiryolu ile bazen hayvan vagonlarında seyahat ederek Türkiye’ye ulaşmıştır. 

Yunanistan sınırında bekletilen ve komünist propaganda materyali taşıma şüphesiyle aranan 

göçmenler, özellikle ‘‘vatansız’’ statüleri nedeniyle psikolojik travmalara maruz kalmıştır. 

Bu bağlamda, Üsküp’ten İstanbul’a göç etmek zorunda kalan L. Mimarlar’ın anıları, 

dönemin siyasi koşullarının bireyler üzerindeki yıkıcı etkilerini açıkça ortaya koymaktadır 

(L. Mimarlar, kişisel görüşme: 15 Ağustos 2008).  Mimarlar, ailesinin Yücel Teşkilatı üyesi 

kuzeninin Partizan askerleri tarafından idam edilmesinin ardından göç kararı aldığını, ancak 

dönemin göç kısıtlamaları nedeniyle bu sürecin uzun bir süre ertelendiğini ifade etmiştir. 

Yücel Teşkilatı’na yönelik baskılar sadece teşkilat üyeleriyle sınırlı kalmamış, aile bağları 

ve sosyal ilişkiler üzerinden geniş bir toplumsal ağı etkileyecek şekilde yayılmıştır. Bu 

yıldırma politikalarının sonuçları, aile üyelerinde görülen psikosomatik hastalıklar ve erken 

ölüm vakaları gibi dolaylı şiddet biçimlerinde kendini göstermiştir. Ekonomik alanda ise 

taşınır ve taşınmaz mallara el konulması gibi uygulamalar, rejimin planlı icra sürecinin bir 

parçası olarak karşımıza çıkmaktadır. 1955 yılında yaşanan zorunlu göç, bu despotik 

mekanizmalarının ulaştığı nihai sonucunu oluşturmuştur. Mimarlar’ın Türkiye’ye göç 

ettikten sonra 3 yıl kadar devam eden hastalık dönemi, göç sürecinin bireyler üzerindeki 

fiziksel ve psikolojik tahribatın uzun vadeli etkilerini gösteren somut bir örnek teşkil 

etmektedir. Yugoslavya rejimi, göçmenlerin mal varlıklarının yalnızca bir kısmını nakde 

çevirerek taşımalarına izin vermiş; Türkiye’de o dönem bulunmayan buzdolabı gibi eşyalar 

ise bürokratik sorunlara yol açmıştır. Örneğin, Salih Begoviç’in 169 bin dolar değerindeki 

eşyaları, vergi muafiyeti talebi reddedilince geri gönderilmiş; Danıştay’a yaptığı itiraz, şahsi 

servet kanıtı sunamaması nedeniyle sonuçsuz kalmıştır (Cumhuriyet, 3 Mayıs 1958: 3). Bu 

zorluklar, göçmenlerin yeni yaşam alanlarına uyumunu güçleştirmiştir. 

 



139 
 

Türkiye’ye ulaşan göçmenler, 1950’lerde dil ve barınma sorunlarıyla mücadele 

etmiştir. İzmir’in Karşıyaka, Bornova, Gaziemir, Seferihisar ve Buca ilçelerinde yoğunlaşan 

göçmenler, Arnavutça ve Boşnakça gibi anadillerini kullanmayı sürdürmüş; bu durum, yerli 

halk tarafından yabancı dil olarak algılanarak sosyal etkileşimleri zorlaştırmıştır. Kamusal 

alanlarda ‘‘Vatandaş Türkçe Konuş’’ tabelaları, dilsel homojenliği teşvik ederken 

göçmenlerin kültürel kimlikleriyle çatışmış, toplumsal uyumu engellemiştir (Tekin, 2011: 

260). H. Çalışkan’ın deneyimi, dil engelinin etkisini ortaya koymaktadır. 1956’da 

Kumanova’dan Bursa’ya göç eden Çalışkan, ailesinin Türkçe bilmemesi nedeniyle iletişim 

sorunları yaşadığını belirtmiştir. Arnavut çoğunluğun olduğu bir köyde yaşayan 

Makedonyalı Müslüman kökenli aile, zamanla kültürel ve dilsel bir dönüşüm yaşamıştır. 

Demografik yapının etkisiyle aile üyelerinin günlük yaşamda Arnavutça kullanımı artmış, 

kültürel pratiklerde de benzer bir değişim gözlemlenmiştir. Bu durum, azınlık grupların 

çoğunluk kültürüyle etkileşiminde görülen doğal sosyokültürel adaptasyon sürecine örnek 

teşkil etmektedir. Bursa’ya göç sonrasında Çalışkan’ın muhafazakar aile değerleri nedeniyle 

okula gönderilmemesi ve Türkçeyi ancak yetişkinlik döneminde öğrenebilmesi, göçmen 

kadınların karşılaştığı sosyokültürel uyum zorluklarının tipik bir örneğini sergilemektedir 

(H. Çalışkan, kişisel görüşme: 13 Haziran 2009).  

 

Barınma sorunları da entegrasyon sürecini zorlaştırmıştır. Akşam Gazetesi’nin 

‘‘Rami’deki Göçmen Evlerinin Feci Durumu’’ başlıklı haberine göre; Rami’de düşük kaliteli 

malzemelerle inşa edilen konutlar, kısa sürede yapısal sorunlar göstermiştir. Hükümet, 

müteahhitlere dava açmış olsa da uzmanlar bu yapıların en fazla 1-2 yıl dayanabileceğini 

belirtmiştir. Sorunun çözümü için yetkililerin acil müdahalesi ve kalıcı konut 

alternatiflerinin geliştirilmesi beklendiği ifade edilmiştir (Akşam, 24 Ekim 1954: 7). 

Yetersiz barınma koşullarının yarattığı bu tablo, yoksulluk döngüsünün entegrasyon 

çabalarını nasıl engellediğini göstermiştir. Türkiye’de gecekondu olgusu, özellikle 1940’lı 

yılların ikinci yarısında sanayileşme sürecine paralel olarak yaygınlaşmıştır. İstanbul 

özelinde Kazlıçeşme-Zeytinburnu ekseninde yoğunlaşan deri ve dokuma sanayinin işgücü 

ihtiyacı, bu bölgedeki düzensiz yapılaşmayı tetiklemiştir. Söz konusu gecekondu 

yerleşimleri, bir yandan bölgedeki sanayi işçilerinin barınma sorununa çözüm olurken, diğer 

yandan Balkan göçmenlerinin kentsel alana entegrasyon sürecinde önemli bir rol 

üstlenmiştir. Zeytinburnu’nda iskân edilen göçmenlerin büyük bir kısmı ise gecekondularda 

ikamet etmiştir (Aslan, 10.07.2024) Bu konutların çeşitli yapısal sorunları, rutubetli odalar 



140 
 

ve sıvaların dökülmesi gibi olumsuzluklar, göçmenlerin yaşam koşullarını zorlaştırmış ve 

özellikle yaşlı bireyler için ciddi sağlık riskleri teşkil etmiştir. Bu durum, göçmenler üzerinde 

sadece fiziksel olarak değil, aynı zamanda psikolojik bir yük de oluşturmuş, göçmenlerin 

barınma ve güvenlik ihtiyaçlarının daha da karmaşık hale gelmesine sebep olmuştur.  

 

Türkiye’nin Balkan göçmenlerine yönelik uyguladığı politikalar, kademeli olarak 

şekillenmiştir. 1950-1951 döneminde Bulgaristan’dan gelen göçmenlere sağlanan 

yardımlar, ilerleyen yıllarda bazı Yugoslavya göçmenlerini de kapsayacak şekilde 

genişletilmiştir. 1953-1957 yılları arasında uygulanan destek paketinde barınma, gıda ve kira 

yardımları ile beş yıllık vergi muafiyeti öne çıkmıştır. Tarımla uğraşan aileler için toprak 

tahsisi, tohumluk desteği ve kredi imkanları sağlanmıştır. Söz konusu dönemde, Adana, 

Ankara ve Bursa gibi şehirlerde göçmen nüfusun iskânı amacıyla 1.525 haneden oluşan 14 

yeni köy kurulmuştur. Ancak devlet desteğinden yararlanamayan ve kendi imkanlarıyla 

yerleşen göçmenler ekonomik zorluklarla karşılaştığı kayıtlara geçmiştir. İskân 

politikalarının uygulanmasında, özellikle İç ve Doğu Anadolu’da bulunan kullanılmayan 

arazilerin dağılımı süreci karmaşık hale getirmiştir. Bununla birlikte göçmenlere yönelik 

ekonomik yardımların Türkiye ekonomisi üzerinde önemli etkileri olmuştur. İşsizlik 

oranlarındaki artış, artan mali yükler ve sosyal altyapı ihtiyaçlarının (okul, hastane vb.) 

karşılanmasının gerekliliği, dönemin ekonomik dengelerini etkileyen faktörler arasında yer 

almıştır (Baklacıoğlu, 2010: 479-480). 

 

Soğuk Savaş’ın iki kutuplu ortamında, Balkan göçmenleri siyasi manipülasyonlara 

maruz kalmıştır. Türkiye’ye gelen Müslüman göçmenler ‘‘komünist ajan’’ suçlamaları ve 

şüpheci yaklaşımlarla karşılaşmış; bu durum, toplumsal güvensizliği arttırarak entegrasyonu 

sekteye uğratmıştır (Ciğerci, 2008: 64-67). CHP’nin iktidara gelmesiyle göçmenlerin sınır 

dışı edileceği söylentileri yayılmış; DP’ye oy vermeyenlerin cezalandırılacağı iddiaları ise 

toplumsal huzursuzluğu derinleştirmiştir. İnönü’nün ‘‘göçmenler asli yurttaşlarımızdır, 

kesinlikle aidiyetlerinin sorgulanamayacağına’’ dair açıklaması (Akis, 6 Nisan 1960: 3) söz 

konusu spekülasyonları geçersiz kılmıştır. Balkan göçmenleri içerisinde önemli bir 

demografik ağırlığa sahip olan gelenekçi eğilimli Arnavut nüfus, Yugoslavya’nın 

kamulaştırma politikalarına karşı duydukları rahatsızlık neticesinde DP’nin muhafazakar 

siyasi söylemine yakınlık duymuştur. DP ve ardılı sağ partiler, anti-komünist söylemlerle 

göçmen nüfusun desteğini kazanmış; ancak parlamentoda ve yerel meclislerde temsilleri 



141 
 

sınırlı kalmıştır. CHP ise Atatürk’ün Balkan kökenine vurgu yaparak sol eğilimli 

göçmenlerin desteğini almıştır (Baklacıoğlu, 2010: 489-490). Bu durum, göçmenlerin 

siyasal tercihin ideolojik aidiyetler ve tarihsel ilişkiler kapsamında şekillendiğini 

göstermektedir. 

 

1960’larda güçlenen aşırı milliyetçi söylemler, Balkan göçmenlerinin 

ötekileştirilmesine yol açmıştır. Türk kökenli göçmenlerin bazı yerli unsurlar tarafından 

etnik aidiyetlerinin sorgulanmaya teşebbüs edilmesi, yerli ve göçmen gruplar arasında 

kültürel uzaklaşmanın oluşmasına zemin hazırlamıştır. Bu olgu, toplumsal dinamiklerin 

şekillenmesinde önemli bir etken olarak karşımıza çıkmıştır. Necip Fazıl Kısakürek ‘‘Ulu 

Hakan’’ adlı eserinde Makedonya’yı ‘‘zehir kaynağı’’ olarak nitelendirmiş ve Selanik’in 

Osmanlı İmparatorluğu’ndan daha önce ayrılmamış olmasından duyulan üzüntü ve 

pişmanlık dile getirmiştir. Bu durum, toplumsal bir görüşü savunan Balkan kökenli 

aydınların varlığı ve bu söylemleri besleyen unsurların etkisiyle öne çıkmıştır. Göçmenlerin 

‘‘gavur’’, ‘‘Titocu’’ veya ‘‘sahte Türk’’ gibi pejoratif ifadelerle karşılaşması (Bora ve Şen, 

2009: 1149-1162), toplumsal entegrasyon sürecinde kültürel mesafeyi artıran bir etken 

olmuştur. Buna karşın, göçmen topluluklarının Cumhuriyetin temel değerlerine entegre 

olduğu gözlemlenmiştir. Eğitim olanaklarının gelişmesiyle Türkçe bilmeyenlerin 

öğrenmeye teşvik edilmesi, kültürel mirasın muhafaza edildiği bir ortamda ulusal kimliğin 

inşasına katkı sağlamıştır. Bu iki yönlü süreç hem bireysel hem de kolektif düzeyde 

gerçekleşen bir dönüşümü yansıtmaktadır. Göçmen nüfusun Cumhuriyet rejimine bağlılığı, 

modern Türk kimliğinin oluşumunda önemli bir rol üstlenmiş, tarihsel güçlüklere rağmen 

toplumsal bütünleşmenin gerçekleştiği görülmüştür. 

 

5.3. Göçmenlere Yönelik Rumeli ve Balkan Sivil Toplum Kuruluşlarının 

Destek ve Yardım Faaliyetleri 

 
    Cumhuriyet’in ilanıyla birlikte laik ve homojen bir Türk ulusal kimliği inşa edilmesi 

amaçlanmış; ortak aidiyet duygusuyla toplumsal bütünleşme hedeflenmiştir. Bu süreçte, 

milli birliği güçlendirmek adına tarihsel ve kültürel farklılıkların ön plana çıkması 

engellenmeye çalışılmış, bölücü unsurlar içeren örgütlenmeler yasaklanmıştır. 1950’lerin ilk 

yıllarında Balkanlar’dan yeni göç dalgalarının başlamasıyla, göçmenler kültürel miraslarını 

korumak ve dayanışma sağlamak amacıyla dernekleşme yoluna gitmiştir. SSCB, Bulgaristan 



142 
 

ve Yugoslavya’dan gelen göçmenlerin etkisiyle ‘‘Balkan Türkleri’’, ‘‘Bosna-Sancak 

Müslümanları’’ ve ‘‘Kırım Tatarları’’ gibi kimlikler yeniden güç kazanmış; bu gruplar, 

resmi söylemin dışında etnik ve kültürel aidiyetlerini kurumsallaştırarak sürdürülebilir bir 

yapıya kavuşturmuştur. Böylece, Türkiye’nin toplumsal yapısında etnik ve bölgesel 

kimlikler daha görünür bir hale gelmiştir. 

 

 Balkan Türkleri tarafından kurulan dernek ve vakıflar, özellikle Yugoslavya’nın 

Makedonya ve Kosova bölgelerinden gelen göçmen nüfus tarafından oluşturulmuştur 

(Karpat, 2004: 11-12). Bu oluşumlar, göçmenlerin hem geldikleri bölgelerle sosyokültürel 

bağlarını sürdürme hem de Türkiye’nin ulusal yapısına uyum sağlama çabalarını 

yansıtmaktadır. Yugoslavya’dan gelen göçmenlerin sorunlarına çözüm üretmek amacıyla 

1950 yılında İstanbul’da Vardarlılar Yardımlaşma Cemiyeti kurulmuştur. Dernek, Yücel 

Teşkilatı mensupları başta olmak üzere çeşitli isimlerin katılımıyla faaliyetlerine başlamış 

ve zamanla üye sayısını beş bine kadar çıkarmıştır. Göçmen derneklerinin dağınık yapısı, 

1954 yılında yedi farklı derneğin ‘‘Türk Göçmen ve Mülteci Dernekleri Federasyonu’’ 

(TGMDF) çatısı altında birleşmesine yol açmıştır. Vardarlılar Derneği de 1956’da bu 

federasyona katılmıştır. 1961’de alınan şubeleşme kararıyla derneğin faaliyet alanı 

genişletilmiş; 1967’de ise Rumeli Türkleri Derneği’nin tüzük değişikliğiyle Rumeli Türkleri 

Kültür ve Dayanışma Derneği adını alması, kurumsal yapının olgunlaşma sürecini 

göstermiştir (Kaflı, 1966: 37-40). Bu dernekler, göçmenlerin kültürel mirasını koruma, 

eğitim desteği sağlama, sosyal uyumlarını kolaylaştırma ve istihdam sorunlarına çözüm 

üretme gibi çok yönlü faaliyetler yürütmüştür. Ancak dağınık yapıları nedeniyle yeterli 

verimliliği sağlayamayan dernekler, federasyon modeli sayesinde etkinliklerini daha 

sistemli hale getirebilmişlerdir. TGMDF’nin kuruluşu, Türk diasporasının örgütlü mücadele 

tarihinde önemli bir kırılma noktası teşkil etmiştir. 

 

Federasyon Beyannamesi, Türk milletinin tarihsel egemenlik alanlarında çok 

kültürlü toplum yapısını insan hakları ve barış esasına dayalı olarak korumayı hukuki taahhüt 

altına almıştır. Ancak söz konusu bildiride, Türklerin hakimiyetini kaybettiği Balkanlar, 

Kırım, Kafkasya, İdil-Ural ve Türkistan gibi bölgelerde, milyonlarca Türk’ün siyasi, 

ekonomik ve kültürel sınırlamalarla karşı karşıya kaldığı ve bu durumun, varlıklarını 

sürdürmelerini tehdit eder hâle geldiği ifade edilmiştir. Bu bölgelerde yaşayan Türk nüfus, 

planlı kısıtlamalara maruz kalmış; zorunlu göç, sosyal dışlanma, yargı süreçlerine tabi 



143 
 

tutulma ve temel hak ihlalleri gibi çok boyutlu sorunlarla karşılaşmıştır (Köksal, 2018: 269).  

Tarihi belgeler, söz konusu dönemde uluslararası hukuk normlarının sistemli ihlallerine 

tanıklık etmiştir. Bu bağlamda TGMDF, Balkanlar’daki nüfus hareketleri sürecinde Türk 

göçmenlerin sorunlarını uluslararası platforma taşımakta etkin bir rol üstlenmiştir. TGMDF 

Başkanı Kadircan Kaflı’nın 11 Ekim 1958’de İstanbul Gazeteciler Cemiyeti’nde yaptığı 

açıklamalarda, Demirperde ülkelerinden 1952-1958 yılları arasında 12 milyon kişinin göç 

ettiği ve bu kitlesel hareketin uluslararası göç rejimleri üzerinde yarattığı baskılar 

vurgulanmıştır. Bulgaristan ve Yugoslavya’dan Türkiye’ye gerçekleşen kitlesel göç 

hareketleri, yaklaşık 250 bin göçmenin yer değiştirmesiyle önemli sosyolojik ve ekonomik 

sonuçlar doğurmuştur. Bu süreç, göçmenlerin karşılaştığı entegrasyon zorlukları ile ev sahibi 

toplumun demografik yapısı, sosyoekonomik dengeleri ve kültürel dokusunda meydana 

gelen dönüşümler açısından dikkatle incelenmesi gereken bir olgudur. Bu bağlamda, 

Viyana’da düzenlenen Avrupa Dünya Göçmen Meseleleri Etüt Cemiyeti Kongresi’ne 

sunulan bir raporda, Yugoslavya’dan gelen 110 bin göçmenin karşılaştığı insani ve 

ekonomik sorunlar vurgulanmış; uluslararası destek talep edilmiştir. Federasyon, 

göçmenlerin yerleşim ve uyum süreçlerini kolaylaştırmak amacıyla Avrupa İktisadi 

Konseyi’nden 300 bin dolarlık mali yardım istemiştir (Ağanoğlu, 2023: 237). Kongredeki 

açıklamalarda göçmenlerin yaklaşık %60’ının İstanbul’a iskan edildiği, ancak yeterli destek 

mekanizmalarının sağlanamadığı ifade edilmiştir. Federasyon yetkilileri, son yıllarda 

Türkiye’ye gelen yarım milyon göçmenin ülkenin toplumsal ve ekonomik düzeninde 

yarattığı baskıları dile getirerek, uluslararası toplumu sorumluluk almaya çağırmıştır 

(Köksal, 2018: 271). 

 

 Rumeli Türkleri, Anadolu’ya göç ederek Türkiye’nin demografik yapısında önemli 

bir yer edinmiştir. Bu grupları temsil eden STK’lar, kendilerini Cumhuriyet’in kurucu 

yapısının asli unsurları olarak konumlandırmakta ve çeşitli dernekler vasıtasıyla Balkan 

göçmenlerinin ulusal kimliğe, toplumsal yapıya ve Cumhuriyet değerlerine katkılarını 

vurgulamaktadır. Söz konusu kuruluşlar, Balkan Türklerinin sosyopolitik süreçlerde etkin 

rol almasını hedeflemişlerdir. Öte yandan, ‘‘kurucu unsur’’ diskuru, bazı dernek yöneticileri 

tarafından Balkan göçmenlerinin maruz kaldığı ötekileştirme deneyimlerine karşı 

geliştirilmiş ve toplumsal hafızanın şekillenmesinde önemli bir misyon üstlenmiştir (Arslan, 

2023: 242). Bu söylemlerin hem siyasi hem de kültürel kimlik inşasında işlevsel rolleri 



144 
 

bulunmaktadır. Nitekim, Türkiye’nin toplum yapısını biçimlendiren bu aidiyet ifadeleri, 

bireylerin kimlik oluşum süreçlerinde önemli bir etken olarak karşımıza çıkmaktadır. 

 

Tablo 14 

Türkiye’ye Yönelik Göç Hareketleri ve Demografik Dağılım (1790-1965) 

Ülke Göçmen Sayısı Ülke Göçmen Sayısı 

Türkistan 14.500 Bulgaristan 1.270.000 

Doğu Türkistan 3.900 Yugoslavya 795.000 

İdil-Ural 210.200 Yunanistan 1.260.000 

Kırım 691.000 Kıbrıs 70.000 

Kuzey Kafkasya 1.616.000 Diğer Ülkeler 35.000 

Azerbaycan 49.000 Toplam 6.284.600 

Romanya 270.000  

Kaynak: Kaflı, 1966: 30 

 

Yukarıdaki tabloda göçmen nüfusun Anadolu coğrafyasına yönelik gerçekleştirdiği 

demografik hareketliliğin nicel verileri sunulmuştur. Bu süreçte, soydaşlık, dini ortaklık ve 

kültürel aidiyet gibi faktörlerin göç dinamikleri üzerinde belirleyici bir rol oynadığı öne 

sürülmektedir. Özellikle Balkanlar’dan (Bulgaristan, Yunanistan ve Yugoslavya’dan toplam 

3.325.000 kişi) gerçekleşen göç hareketlerinin, toplam göçmen nüfusun (6.284.600) yaklaşık 

%52,9’unu oluşturması, bu bölgenin Anadolu’ya yönelik demografik hareketlilikte belirgin 

bir ağırlığa sahip olduğunu göstermektedir. Bu oransal veriler, söz konusu coğrafyada 

yaşanan siyasi ve sosyoekonomik dinamiklerin göç süreçleri üzerindeki belirleyici rolüne 

işaret etmektedir. Balkanlardan Anadolu’ya yönelik nüfus hareketleri, 19. yüzyılın ikinci 

yarısından itibaren yoğunluk kazanmıştır. Deliorman, Sırbistan’ın izlediği politikalar 

neticesinde yaklaşık 1,2 milyon Müslüman’ın Osmanlı topraklarına göç etmek zorunda 

kaldığını ifade etmiştir (Deliorman, 2011: 199-200). 1877-1878 Osmanlı-Rus Savaşı (93 

Harbi) sonrasında bu göç hareketleri daha da artış göstermiştir. 20. yüzyıl başlarında yaşanan 

Balkan Savaşları (1912-1913) sırasında, McCarthy ve Şimşir tarafından yapılan çalışmalar, 

1912-1920 yılları arasında 413.922 kişinin Anadolu’ya göç ettiğini ortaya koymuştur 

(McCarthy, 2020: 357). Bu döneme ait resmi kayıtlar (Talat Paşa Defteri) ve 1923 Lozan 

Antlaşması sonrasında gerçekleşen 398.848 kişilik nüfus mübadelesi birlikte 

değerlendirildiğinde, sadece 1912-1926 döneminde 812.770 kişinin Anadolu’ya iskan 



145 
 

edildiği anlaşılmaktadır (Şimşir, 2017: 274-275). Karpat, 1877-1926 yılları arasında 

Balkanlardan gelen toplam göçmen sayısının 2 milyonu aştığını ve bu nüfusun gelecek 

kuşaklarla birlikte günümüz Türkiye’sinde önemli bir demografik ağırlık oluşturduğunu 

(Karpat, 2021a: 110) ifade etmiştir. Bu veriler, bölgedeki siyasi ve sosyal çalkantıların 

yarattığı demografik dönüşümün uzun vadeli etkilerini açıkça göstermektedir. 

 

1965 nüfus sayımına göre Türkiye’nin nüfusu 31.391.421 kişi olarak kaydedilmiştir. 

1927 sayımında 13.648.270 olan nüfus dikkate alındığında, bu artışın önemli bir kısmının 

göçmen kökenli bireylerden kaynaklandığı görülmektedir (Kaflı, 1966: 30). Necdet Tekin’in 

araştırması, konuya dair Rumeli-Balkan coğrafyasından Anadolu’ya yönelik göç 

hareketlerinin ve demografik hedeflerin istatistiksel bir analizini sunmuştur.  Cumhuriyet’in 

kuruluş döneminde Rumeli’den Anadolu’ya yönelen göç hareketlerinin, Türkiye’nin ulus-

devlet inşasındaki kritik rolünü ortaya koymuştur. Söz konusu analiz, 1923 sonrasında Türk 

kökenli ve kültürel aidiyet duygusu taşıyan göçmen nüfusun düzenli olarak teşvik 

edilmesini, nüfusun yeniden yapılandırılması ve üretkenliğin artırılmasına yönelik bir 

strateji olarak nicel veriler ışığında incelemiştir (Tekin, 2023: 745-746). Bu çalışmada, 

Balkanlar’dan Türkiye’ye göç edenlerin nüfusunun 27.641.388 ile 31.911.878 aralığında 

olduğu tahmin edilmiştir. Ancak bu geniş aralığın, veri toplama yöntemleri ve 

tanımlamalardaki farklılıklardan kaynaklanabileceği göz önünde bulundurularak dikkatle 

değerlendirilmesi gerekmektedir. Daha kesin bir analiz için kullanılan demografik 

yöntemlerin, veri kaynaklarının ‘‘göçmen’’ tanımının açıkça belirtilmesi önemlidir. Ayrıca 

bu tahminlerin resmi istatistiklerle uyum derecesi de incelenmesi gereken bir konudur. 

 

Bir diğer önemli husus, Balkan dernekleri arasında Bulgaristan Türklerinin 

STK’larda giderek daha fazla aktif rol üstlendikleri izlenmekte; bu süreçte toplumsal ve 

kültürel alanda daha belirgin bir görünürlük kazanmalarıdır. Bu durum, toplumsal katılım ve 

temsil mekanizmalarında önemli bir dönüşüme işaret etmektedir. Araştırmalar, Balkan 

göçmenlerinin Türkiye’deki demografik dağılımına rağmen sivil toplum kuruluşlarının 

bölgesel bir ayrım gözetmeksizin tüm Balkan göçmenlerini ‘‘Rumeli’’ kimliği altında 

birleştirdiğini göstermektedir (Baklacıoğlu, 2006: 77-117). 2011 yılından sonra ivme 

kazanan dönemde, Balkan STK’ları göçün yol açtığı sosyal krizlerin aşılmasında kilit rol 

oynamıştır. Söz konusu kurum ve kuruluşlar, kültürel mirasın muhafaza edilmesi, göçmen 

nüfus arasındaki dayanışmanın pekiştirilmesi ve yeni nesillere kimlik aktarımı gibi temel 



146 
 

misyonlar üstlenmiştir. Özellikle ‘‘Anavatan’a dönüş’’ söylemi, etnik ve kültürel aidiyetin 

kamusal platformda ifade bulmasının önemli bir aracı haline gelmiştir. Türkiye genelinde 

1.000’i aşan Balkan derneği, niceliksel büyümeye rağmen niteliksel sorunlarla karşı karşıya 

kalmıştır. Yugoslavya’nın dağılması ve Avrupa Birliği (AB) entegrasyon süreçleri gibi 

makro dinamiklerin yanı sıra bireysel çıkar odaklı yönetim anlayışları ‘‘tabela dernekçiliği’’ 

fenomenini desteklemiştir (Arslan, 2023: 246). Bu durum, sivil toplumun asli işlevlerinin 

sekteye uğramasına neden olan önemli bir handikap oluşturmuştur.  

 

Göçmen grupların ‘‘anavatan’’ vurgusu, Türkiye’nin etno-kültürel vatandaşlık 

kriterleriyle doğrudan ilişkilidir. Ancak bu diskurun arka planında, göçmenlerin uyum 

sürecinde karşılaştıkları ötekileştirme deneyimleri ile aidiyet arayışı gibi birbiriyle bağlantılı 

ve karmaşık motivasyonlar yer almaktadır (Arslan, 2023: 237-238). Bu bağlamda, Balkan 

kökenli STK’lar, hem topluma entegre olma hissi ihtiyacına yanıt vermiş hem de kimlik 

oluşturma sürecine yön verme rolünü üstlenmiş ve bu gerilimli alanın şekillenmesinde etkili 

aktörlere dönüşmüştür. Bu durumun tarihsel kökleri, Cumhuriyet’in kuruluş dönemindeki 

Rumeli kökenli elitlerin modernleşme ve laikleşme süreçlerindeki yaklaşımlarına kadar 

uzanmaktadır. Söz konusu politikalar, bazı kesimlerde tepkiye yol açarken, aynı zamanda 

yerel aidiyetlerin sürekliliğini de göstermiştir. Bahsi geçen tarihsel miras, günümüzde 

Balkan STK’larının kimlik inşasındaki rolünü anlamak açısından önemli bir referans noktası 

oluşturmuştur (Bora ve Şen, 2009: 1149-1162). 

 

5.4. Göçün Medyadaki Yansımaları ve Toplumsal Algı Üzerindeki Etkileri 

 
    Yugoslavya’dan Türkiye’ye serbest göç kapsamında gelen göçmen topluluklar 

bürokrasi, akademi, sosyal seçkinler ve basın tarafından genellikle ‘‘Arnavut göçmenler’’ 

olarak tanımlanmıştır. Bu yaklaşım, etnik kökeni Arnavut olmayan grupları da kapsayacak 

şekilde genişletilmiş ve zamanla göçmenlerin kimlik algısını şekillendirilmesine yol 

açmıştır. Bu durum, göçmenlerin büyük bir kısmının etnik köken olarak Arnavut olmasından 

ziyade dönemin sosyokültürel yapısından kaynaklanan homojenleştirici bir etnik kimlik 

algısının sonucudur. Özellikle Türk kökenli göçmenler, Arnavutça bilmemeleri ve Arnavut 

kültürüyle herhangi bir bağlantıları olmamalarına rağmen, yerli toplum tarafından sıklıkla 

‘‘Arnavut’’ olarak addedilmişlerdir. Bu husus, kimlik oluşum süreçlerinde ciddi bir gerilim 

yaratmıştır. ‘‘Arnavut’’ ve ‘‘Yugoslav’’ nitelemelerinin eşzamanlı kullanımı ise 



147 
 

göçmenlerde aidiyet krizi ve kimlik belirsizliğini tetiklemiş; söz konusu durum toplumsal 

uyum sürecini zorlaştıran bir etken olarak karşımıza çıkmıştır. Bu homojenleştirici tutum, 

bireysel farklılıkları göz ardı ederek kültürel yabancılaşmaya zemin hazırlamıştır 

(Baklacıoğlu, 2010: 483).  

 

 1949-1958 yılları arasında Yugoslavya ve Bulgaristan’dan Türkiye’ye yaklaşık 300 

bin göçmenin gelmesi, önemli bir demografik hareketlilik oluşturmuştur. Bu süreçte, 

göçmenlerin iskânı, barınma, istihdam ve toplumsal entegrasyonuna yönelik harcamalar, DP 

hükümetinin mali kaynaklarını zorlamış ve iç politikada ek yükler yaratmıştır. Bu dönemde 

Yugoslavya’dan Türkiye’ye yönelik göç hareketleri hem nicelik hem de nitelik açısından 

dikkat çekici boyutlara ulaşmıştır. Milliyet gazetesinin 6 Mart 1950 tarihli sayısında yer alan 

habere göre, bu zaman diliminde günlük ortalama 100 göçmenin Türkiye’ye geldiği 

kaydedilmiştir (Milliyet, 1950: 2). Göçmen akınının bahsi geçen yoğunluğu, aynı yılın 

sonlarında Son Posta gazetesinin 24 Aralık 1950 tarihli nüshasında ‘‘Göçmenlere yardım 

faaliyeti gittikçe hızlanmaktadır’’ başlığıyla duyurulan destek kampanyalarını da 

beraberinde getirmiştir (Son Posta, 24 Aralık 1950: 1). Yardım kampanyalarının yazılı basın 

organlarınca vurgulanması, DP iktidarının sosyal devlet imajını güçlendirme çabasıyla 

ilişkilendirilmiştir. Basında, Bulgaristan’dan gelen göçlere kıyasla daha az önem atfedilen 

Yugoslavya göçlerine dair haberler, 1956 yılından itibaren göçmenlere sağlanan devlet 

yardımları konusuna yoğunlaşmıştır. Yugoslavya’dan gelen göçmenlerin ‘‘serbest göçmen’’ 

statüsünde olmaları ve resmi belgelerde devlet desteği talep etmemeleri, medyada ‘‘mülteci’’ 

kimliğiyle tanımlanmamalarının nedenlerinden biri olarak değerlendirilmiştir. Örneğin, 

Milliyet gazetesinde yer alan İlhan Demirel imzalı ‘‘Yugoslavya’dan Gelen Irkdaşlarımız’’ 

başlıklı haberde, göçmenlerin iskân sürecindeki devlet teşvikleri ve entegrasyon politikaları 

incelenmiştir. Haberde, aynı zamanda bu süreçte yaşanan sorunlara yönelik çözüm önerileri 

de tartışılmıştır (Milliyet, 1957: 1). Basın, göçmenlerin ‘‘ırkdaş’’ veya ‘‘soydaş’’ olarak 

yorumlanmasıyla etnik kimlik politikalarını pekiştirmiştir. Göç sürecinin sonraki evrelerinde 

ise İstanbul Bayram gazetesinin 4 Aralık 1976 tarihli sayısında aktarıldığı üzere, Yugoslavya 

hükümetinin 1956 sonrasında göçmenlere tazminat ödemeyi durdurduğu anlaşılmaktadır 

(İstanbul Bayram, 1976: 1). Bu gelişme, göçmenlerin hukuki ve ekonomik statüsündeki 

değişimi yansıtmasının yanı sıra Türkiye’nin tek başına göçmenlere yönelik sosyal 

politikalar geliştirmek zorunda kalmasının da bir göstergesidir. Tazminat haberlerinin 



148 
 

gündeme taşınması, Yugoslavya ile Türkiye arasındaki ilişkilerdeki gerilimlerin medyaya 

yansıması olarak ifade edilebilir. 

 

Köyişleri Bakanlığı’nın verilerine göre, Arnavut göçlerinin Türk göçleriyle en yoğun 

şekilde karıştığı dönem 1954-1960 yılları arasına denk gelmektedir. 1960’tan sonra ise 

Kosova ve Makedonya’daki Arnavut nüfusunda dikkat çekici demografik ve sosyopolitik 

değişimler gözlemlenmiştir. Bu nedenle, Arnavut göçlerinin analizinde özellikle bu yıllara 

odaklanılması anlamlı olacaktır; zira söz konusu zaman aralığına ait gelişmeler, göçmen 

nüfusun etnik kimliği ve coğrafi dağılımı ile dönemin siyasi, ekonomik ve toplumsal 

dinamikleriyle yakından ilişkilidir. Göç hareketleri salt demografik bir olgu olmayıp, aynı 

zamanda kültürel entegrasyon ve etnik kimlik politikalarını şekillendiren bir süreç olarak ele 

alınmalıdır. Türkiye Göçmen Federasyonu’nun kayıtları, 1946-1968 yılları arasında 

Türkiye’ye resmi olarak kabul edilen göçmenlerin 41.950 aile (toplam 159.030 birey) 

olduğunu belgelemektedir. Veriler, aile başına 3,8 kişilik bir ortalama hane halkı 

büyüklüğüne işaret etmektedir. Ancak konuya ilişkin basın arşivlerinde yer alan alternatif 

rakamlar, resmi istatistiklerle örtüşmeyen bir tablo ortaya koymaktadır. Nitekim 18 Nisan 

1978 tarihli Hürriyet gazetesinde yer alan bir haberde, İkinci Dünya Savaşı sonrasında 

Yugoslavya’dan Türkiye’ye göç eden nüfusun 190.000’e ulaştığı iddia edilmektedir 

(Ağanoğlu, 2017: 386). 

 

 

 

 

 

  



149 
 

ALTINCI BÖLÜM 

SONUÇ 

 
 Göç olgusu, siyasi, ekonomik ve sosyokültürel yapıları dönüştüren dinamik bir 

süreçtir. Bu evre, toplumsal kimliklerin yeniden şekillenmesine yol açarak, eski ve yeni 

sosyal yapılar arasında bir geçiş dönemi oluşturmuştur. Göçmenlerin yerel toplumla 

bütünleşmesi ise tarihsel bağlar, dini benzerlikler, hukuki uyum ve yönetim sistemlerindeki 

ortaklıklar gibi faktörlere bağlıdır. Bu unsurlar, uyum sürecini kolaylaştırarak entegrasyonu 

hızlandırmıştır. SHS Krallığı’nda 1928’de uygulanan toprak reformu ile 1929 ekonomik 

buhranı Müslüman toplulukların üzerinde sosyoekonomik baskıyı arttırmış, bu durum 

Türkiye ve Yugoslavya ilişkilerini gerginleştirmiştir. İki ülke arasındaki siyasi ve ekonomik 

gerilimler, diplomatik ilişkileri karmaşık bir hale taşımıştır. Ayrıca, Müslüman nüfusun 

mülk edinme ve yerleşim süreçlerinde hem yasal düzenlemelerdeki eksiklikler hem de 

bürokratik engeller önemli sorunlar yaratmıştır. 

 

 1938 yılında Türkiye ve Yugoslavya arasında tasdik edilen Göç Antlaşması, Güney 

Sırbistan bölgesinde (Makedonya, Kosova, Metohiya, Sancak ve Karadağ’ın güneydoğusu) 

yaşayan Müslüman nüfusun göç sürecini düzenlemeyi hedeflemiştir. Bu bağlamda, 

antlaşmanın ilk aşamasında göçe tabi tutulacak köylü nüfusun belirlenmesi ve hane sayısına 

ilişkin mutabakat sağlanması amaçlanmıştır. Ancak Yugoslavya hükümetinin Arnavutlara 

yönelik uyguladığı ek vergiler, idari yaptırımlar ve gayrinizami tutuklamalar, Türkiye 

tarafından zorunlu göçü tetikleyen politikalar olarak değerlendirilmiştir. 1944 yılı itibarıyla 

Kosova’da etnik temizlik politikalarının uygulanacağı yönündeki öngörüler nedeniyle 

TBMM, Göç antlaşmasını onaylamaktan vazgeçmiştir. Ankara, SHS Krallığı ve Yugoslavya 

dönemlerinde Müslümanlara yönelik kurumsal kısıtlamalar karşısında gelişen göç 

hareketlerini hem insani bir sorumluluk hem de stratejik bir zorunluluk olarak ele almıştır. 

Yugoslavya’nın toprak reformları, zorlayıcı göç politikaları ve sosyal izolasyon 

uygulamaları, bölgedeki Müslüman toplulukların demografik ve kültürel varlığını derinden 

etkilemiş, uzun vadeli travmatik sonuçlara sebep olmuştur. 

 

 Serbest göçler, ilk bakışta bireysel tercihlerin ürünü gibi görünse de aslında çok 

katmanlı bir sosyal vakadır. Bu süreç, kişisel kararların ötesinde derinlemesine 

incelendiğinde siyasi, ekonomik ve toplumsal dinamiklerin kesişiminde şekillenmiştir. Göç 



150 
 

kararları, bireylerin içinde bulundukları sosyopolitik bağlamla yakından ilişkilidir ve çoğu 

durumda, göründüğünden çok daha sınırlı bir özgür irade alanına sahip olmuştur. 

Yugoslavya özelinde yaşanan göç hareketleri, söz konusu çok katmanlı gerçekliği net olarak 

ortaya koymaktadır. Yücel Teşkilatı Davası, rejimin otoriter yapısını pekiştirmenin ötesinde 

Yugoslavya Türk toplumu üzerinde derin bir endişe, güven kaybı ve psikososyal bozulma 

oluşturmuştur. Bu siyasi uygulamalar, sadece bireylerin günlük yaşamlarını olumsuz 

etkilemekle kalmamış, keza toplumsal aidiyet duygusunu zayıflatarak kitlesel göç kararlarını 

tetikleyen bir faktöre dönüşmüştür. Arnavutlaştırma ve Yugoslavlaştırma politikaları gibi 

ideolojik yaklaşımlar, toplumsal yapıyı dönüştürürken aynı zamanda bireylerin yaşam 

tercihlerini de şekillendirmiştir. Bu bağlamda, nüfus hareketleri hiçbir zaman salt bireysel 

tercihlerin sonucu olmamış, her zaman daha geniş politik ve toplumsal süreçlerle 

bütünleşmiştir. Göçün söz konusu karmaşık yapısı, Yugoslavya Türklerinin deneyimlerinde 

açıkça görülmüştür. Yaşanan süreç, göçün ne ölçüde ‘‘serbest’’ sayılabileceği sorusunu 

gündeme getirmiş ve bu kavramın temelindeki yapısal dinamikleri yeniden değerlendirme 

gerekliliğini ortaya koymuştur. 

 

 25 Şubat 1953’te imzalanan Balkan Paktı, Türkiye, Yugoslavya ve Yunanistan 

arasında askeri, ekonomik ve siyasi iş birliğini güçlendirmeyi hedeflemiştir. Bu kapsamda, 

Yugoslavya’daki Müslüman nüfusun Türkiye’ye göçüne yönelik diplomatik görüşmeler 

yapılmış olsa da 16 Mart 1953’teki Split Centilmenlik Antlaşması metninde göçle ilgili 

hukuki bir madde yer almamıştır. Ancak bu durum, konunun resmi olmayan bir şekilde ele 

alınmış olabileceğine dair tartışmaları beraberinde getirmiştir. Söz konusu tutum, göç 

meselesinin dönemin diplomasi gündeminde ikincil planda kaldığını ve müzakerelerde daha 

stratejik hedeflerin öncelik kazandığını göstermektedir. 1952-1967 yılları arasında 

Yugoslavya’dan Türkiye’ye 175.392 kişinin göç ettiği Köy İşleri Bakanlığı raporlarıyla 

doğrulanmıştır. Bu süreç, sadece demografik değişimlere değil, aynı zamanda siyasi, 

ekonomik ve sosyokültürel dönüşümlere de neden olmuştur. Yugoslavya’dan Türkiye’ye 

göç eden bireyler, bürokratik merciler, akademik çevreler, sosyal elitler, medya organları ve 

yerel halk tarafından ekseriyetle Arnavut göçmenler olarak tanımlanmış ve bu tasvir, 

göçmen bireylerin bilinçaltında yer edinerek, kimliğinin şekillendirilmesinde de belirleyici 

bir rol oynamıştır. Bu yaklaşım biçimi, Türkiye’ye gelen göçmen grupların etnik köken 

olarak Arnavut olmasından ziyade, dönemin toplumsal yapısından ve Türk vatandaşlarının 

etnik kimlik anlayışının homojen bir şekilde algılama eğiliminden doğmuştur. Etnik 



151 
 

aidiyetlerini açıkça ifade etmekte zorlanan göçmenler ise kültürel yabancılaşma ve aidiyet 

bunalımları yaşamıştır. 

 

 Göçmenlerin iskân edilmesi, barınma olanaklarının sağlanması, istihdam fırsatlarının 

oluşturulması ve toplumsal uyum işleyişlerinin yönetilmesi gibi birtakım önemli meseleler, 

hükümetin mali kaynakları üzerinde ciddi bir baskı etmeni oluşturmuş ve bu durum, ülkenin 

iç yönetim yapısı üzerinde çeşitli stratejik yükler ve idari sorunlar getirmiştir. Medyada, 

Bulgaristan göçlerine kıyasla Yugoslavya göçleri daha az yer bulmuş, haberler genellikle 

yardım faaliyetleriyle sınırlı kalmıştır. Göçün çok boyutlu etkilerinin bütüncül bir şekilde 

incelenememiş olmasına karşın, Balkan göçmenleri Türkiye’nin hem demografik yapısının 

iyileşmesinde hem de sosyokültürel ve ekonomik dokusunun gelişiminde belirleyici bir 

unsur olmuştur. Geleneksel yemek kültürü, müzik ve çok dillilik gibi unsurlar, Anadolu’nun 

kültürel mozaiğini zenginleştirmiştir. Göçmenlerin kimlik adaptasyon süreci iki yönlü 

şekilde gelişmiş; tam asimilasyon ve kültürel melezleşme şeklinde tezahür etmiştir. Bu ikili 

yapı, aynı zamanda göçmen topluluğunun Türkiye ile Balkan ülkeleri arasında hem 

diplomatik hem de ekonomik alanda etkin bir arabulucu rolü üstlenmesini sağlamıştır. Söz 

konusu göçmen nüfus, girişimcilik faaliyetleri üretkenlikleriyle Türk ekonomisine katkıda 

bulunmuşlardır. 

 

 1952-1967 döneminde Yugoslavya’dan yaşanan göç deneyimi, göçmenlerin 

entegrasyonu ve kültürel uyum süreçlerine ilişkin önemli veriler sunmaktadır. Bu dönemi 

inceleyen sosyopolitik araştırmalar, göçmenlerin toplumsal intibak dinamiklerini ortaya 

koymakta ve günümüz göç yönetimi uygulamalarına kılavuzluk edebilecek bir zemin 

oluşturmaktadır. Araştırmacılar için bu süreç, etkili uyum modellerinin geliştirilmesinde yol 

gösterici bir kaynak niteliği taşımaktadır. 

 

 

 

 

 

 

 



152 
 

KAYNAKÇA 

 
Adıgüzel, Y. (2016). Göç Sosyolojisi, Nobel Akademi, Ankara. 

Ağanoğlu, H. Y. (2006). 2. Dünya Savaşında Yugoslavya’da Bir Direniş Mücadelesi-Yücel 

Teşkilatı. Rumeli Kültür ve Dayanışma Derneği: İstanbul. 

Ağanoğlu, H. Y. (2017). Osmanlı’dan Cumhuriyet’e Balkanların Makus Talihi Göç. İz 

Yayıncılık: İstanbul. 

Ağanoğlu, H. Y. (2019). Struga ve Ohri Benim Vatanım: Yaşayanların Dilinden. İz 

Yayıncılık: İstanbul. 

Ağanoğlu, H. Y. (2023). Bir Tasfiye ve Örtülü Sürgün Metodu Olarak Balkanlardan 

Türkiye’ye Göçler (1923-2004). Kızılay Kültür Sanat Yayınları: İstanbul. 

Ağanoğlu, H. Y. (2024). ‘‘Üsküp’te Türklük ve İslamiyet için mücadele eden Meddah 

Medresesi mezunu iki dava adamı: Şuayb Aziz ve Abdülfettah Rauf’’. İslami İlimler 

Araştırma Vakfı. 1 (468-491). 

Akandere, O. (2003). ‘‘20-26 Ekim 1931 tarihlerinde İstanbul’da toplanan İkinci Balkan 

Konferansı ve sonuçları’’. Selçuk Üniversitesi Türkiyat Araştırmaları Dergisi, 14 

(249-298). 

Akarslan, M. (1992). Bosna Hersek ve Türkiye. Ağaç Yayınları, İstanbul. 

Akıncı, B., Nergiz, A., ve Gedik, E. (2015). ‘‘Uyum süreci üzerine bir değerlendirme: Göç 

ve toplumsal kabul’’. Göç Araştırmaları Dergisi, 1(2), (58-83). 

Akis Dergisi, 6 Nisan 1960. 

Akman, H. (2006). Paylaşılamayan Balkanlar. IQ Kültür Sanat Yayıncılık, İstanbul. 

Akşam Gazetesi, 20 Temmuz 1934. 

Akşam Gazetesi, 8 Haziran 1934. 

Akşam Gazetesi, 24 Ekim 1954. 

Akşin, A. (1991). Atatürk’ün Dış Politika İlkeleri ve Diplomasisi. Türk Tarih Kurumu 

Yayınları, Ankara. 

Albayrak, M. (2007). ‘‘Demokrat Parti döneminde Milli Korunma Kanunu uygulamaları 

(1955-1960)’’. Atatürk Araştırma Merkezi Dergisi, 23(67-68-69), (219-250). 

Ardıcı Dalip, M. Ş. (1991). Makedonya’da Müslüman Direnişi: Yücelciler 1947, Mehmet 

Ardıcı’nın Anıları. İnsan Yayınları, İstanbul. 

Armaoğlu, F. (1994). 20. Yüzyıl Siyasi Tarihi 1914-1990 (1 Cilt). Türkiye İş Bankası 

Yayınları: İstanbul. 



153 
 

Armaoğlu, F. (2000). 20. Yüzyıl Siyasi Tarihi. Alkım Yayınları: İstanbul. 

Arsal, M. S. (1934). Orta Asya Türk Devletleri (Türk Tarihinin Anahatları Serisi, II, No. 

19). Türk Tarih Kurumu Yayınları, Ankara. 

Arsan, N., Borak, S. ve Kocatürk, U. (ed.). (1997). Atatürk’ün Söylev ve Demeçleri 1906-

1938 (2 Cilt). Türk İnkılâp Tarihi Enstitüsü, İstanbul. 

Arslan, S. (2023). ‘‘Balkan ve Rumeli Türkleri Dernekleri: Evden Uzakta Evde’’. U. Sunata 

(ed.). içinde Türkiye’de Balkanlar. (s.227-256). İletişim Yayınları: İstanbul. 

Aruçi, M. (2013). Yugoslavya. TDV İslam ansiklopedisi (C 43, 573-579). İstanbul: TDV 

Yayınları.  

Aslan, Ş. (2021, 15 Aralık). İstanbul’un Muhacir Geleneği. Birgün Gazetesi. 

Aslan, Ş. (2023, 11 Ocak). Bir Muhacir Şehir. Birgün Gazetesi. 

Aslan, Ş. (2024). ‘‘Modern zamanlarda vatan arayışları’’. Ş. Aslan, E. Şakar, M. Şahinler, 

M. Şahin ve M. Akay (ed.). içinde Türkiye’de Mübadiller ve Balkan Muhacirleri (s. 

7-24). Ütopya Siyasal Kültür: Ankara. 

Atabay, M. (2005). ‘‘1877-1950 yılları arasında Çanakkale’ye göçler’’. Çanakkale 

Araştırmaları Türk Yıllığı Dergisi, 3(3), (92-107). 

Atabay, M. (2013). İmparatorluktan Ulus-Devletlere: Türkiye ve Balkanlar. Paradigma 

Kitabevi Yayınları: Çanakkale. 

Atabay, M. (2021). Cumhuriyet Dönemi Türk Dış Politikası. Paradigma Akademi Yayınları: 

Çanakkale. 

Atabey, F. (2014). 1939 Türk-İngiliz-Fransız İttifakı. IQ Kültür Sanat Yayıncılık, İstanbul. 

Atay, F. R. (1931). Faşist Roma-Kemalist Tiran-Kaybolmuş Makedonya. Hâkimiyet-i 

Milliye Matbaası, Ankara. 

Aydemir, Ş. S. (1988). İkinci Adam 1950-1964 (3 Cilt). Remzi Kitabevi, İstanbul. 

Aydemir, Ş. S. (1999). Tek Adam 1922-1938 (2-3 Cilt). Remzi Kitabevi, İstanbul. 

Aydın, A. ve Erol, M. S. (2017). ‘‘İki savaş arası dönemde Balkanlar (1919-1939)’’. B. 

Gökdağ, O. Karatay (ed.), Balkanlar El Kitabı (1 Cilt) (s. 459-472). Akçağ Yayınları: 

Ankara. 

Ayın Tarihi, Mayıs 1955. 

Babuş, F. (2006). Osmanlı’dan Günümüze Etnik Sosyal Politikalar Çerçevesinde Göç ve 

İskân Siyaseti ve Uygulamaları. Ozan Yayıncılık, İstanbul. 

(BCA), Türkiye Cumhuriyeti Cumhurbaşkanlığı Devlet Arşivleri Başkanlığı Cumhuriyet 

Arşivi 



154 
 

BCA, 030-10.28.696.23. 

BCA, 030-18-01-02-8-9-017. 

BCA, 030-18-01-02-18-16-008. 

BCA, 30-1-0-0/13-79-15.1. 

BCA, 30-10.226.524.3. 

BCA, 30-18-1-2/3-29-14. 

BCA, 30-18-1-2/142-20-17. 

BCA, 30-18-1-2/152-29-7. 

BCA, 30-18.01.02/125.36.5. 

Baklacıoğlu, N. Ö. (2003). Devletlerin Dış Politikaları Açısından Göç Olgusu: Balkanlardan 

Türkiye’ye Arnavut Göçleri (1920-1990). Yayınlanmamış Doktora Tezi. İstanbul 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Uluslararası İlişkiler ABD, İstanbul. 

Baklacıoğlu, N. Ö. (2006). ‘‘Türkiye’nin Balkan politikasında Rumeli ve Balkan göçmen 

dernekleri’’. S. C. Mazlum ve E. Doğan (ed.), Sivil Toplum ve Dış Politika: Yeni 

Sorunlar, Yeni Aktörler (s. 77-117). Bağlam Yayınları: İstanbul. 

Baklacıoğlu, N. Ö. (2010). Dış politika ve Göç: Yugoslavya’dan Türkiye’ye Göçlerde 

Arnavutlar (1920-1990). Derin Yayınları, İstanbul. 

Banac, I. (1984). The National Question in Yugoslavia: Origins, History, Politics. Cornell 

University Press, New York. 

Bandžović, S. (2011). Iseljavanje Muslimana Crne Gore u Tursku (1877-1958). Matica 

muslimanska Crne Gore, Podgorica. 

Barlas, D. (1997). ‘‘Türkiye’nin 1930’lardaki Balkan politikası’’, Çağdaş Türk Diplomasisi: 

200 Yıllık Süreç Sempozyuma Sunulan Tebliğler, 15-17 Ekim 1997, TTK Yayınları, 

Ankara. 361-371. 

Barut, I. (2018). ‘‘Osmanlı döneminde gerçekleşen göçlerin kurumsallaşma ve göç 

politikaları üzerindeki etkileri’’. Sosyal Politika Çalışmaları Dergisi, 40(2), (163-

186). 

Beden, A. (2018). ‘‘Kral 1. Aleksander suikastı ve Türkiye-Yugoslavya ilişkilerine etkisi’’. 

Akdeniz İnsani Bilimler Dergisi, 8(2), (115-144). 

Birleşmiş Milletler, Coğrafi Bilgi Bölümü. (1997). Eski Yugoslavya (Harita No. 3689 Rev. 

9). Erişim: 9 Aralık 2024,  https: //digitallibrary.un.org/record/1657860 

https://digitallibrary.un.org/record/1657860


155 
 

Birlik Gazetesi. (2024, 26 Mart). Mürteza Sulooca: Birlik Gazetesi 6 Bin Sayıyla Tarihi Bir 

Görev Yerine Getirmiştir. Erişim: 9 Şubat 2025,  https: //ytb.gov.tr/haberler/murteza-

suluoca-birlik-gazetesi-6-bin-sayi-ile-tarihi-bir-gorev-yerine-getirmistir 

Bisaku, G., Kurti, Sh. ve Gashi, L. (2002). ‘‘The situation of the Albanian minority in 

Yugoslavia: Memorandum presented to the League of Nations’’. R. Elsie (ed.), in: 

Gathering Clouds: The Roots of Ethnic Cleansing in Kosovo and Macedonia. (97-

130). Dukagjini Balkan Books: Peja. 

Birlik Gazetesi, 15 Şubat 1946. 

Birlik Gazetesi, 10 Ocak 1947. 

Birlik Gazetesi, 20 Ocak 1948. 

Birlik Gazetesi, 27 Ocak 1948. 

Birlik Gazetesi, 20 Nisan 1948. 

Birlik Gazetesi, 30 Aralık 1950. 

Bitiş, K. (2021). Türkiye’de Unutulmuş Arnavutlar. Kalkedon Yayınevi, İstanbul. 

Bora, T. (1995). Milliyetçiliğin Kara Baharı. Birikim Yayınları: İstanbul 

Bora, T. (2018a). Milliyetçiliğin Provokasyonu: Yugoslavya. İletişim Yayınları: İstanbul. 

Bora, T. (2018b). Yeni Dünya Düzeni’nin Av Sahası: Bosna-Hersek. İletişim Yayınları: 

İstanbul. 

Bora, T. ve Şen, B. (2009). ‘‘Saklı bir ayrışma ekseni: Rumelililer-Anadolulular’’. T. Bora 

ve M. Gültekingil (ed.). içinde Modern Türkiye’de Siyâsî Düşünce Dönemler ve 

Zihniyetler (9 Cilt). (s.1149-1162). İletişim Yayınları: İstanbul. 

Bozkurt, G. S. (2010). ‘‘Tito sonrası dönemde eski Yugoslavya bölgesindeki Türkler ve 

Müslümanlar’’. Türk Dünyası İncelemeleri Dergisi, 2, (51-95). 

Bölükbaşı, A. (2023, Temmuz 1). Kişisel görüşme [Kişisel iletişim]. 

Brown, L. C. (2017). İmparatorluk Mirası: Balkanlar’da ve Ortadoğu’da Osmanlı Damgası. 

İletişim Yayınları, İstanbul. 

Buğra, A. (2013). Kapitalizm, Yoksulluk ve Türkiye’de Sosyal Politika. İletişim Yayınları, 

İstanbul. 

Carter, B. ve Singleton, F. (1982). The Economy of Yugoslavia. St. Martin’s Press, New 

York. 

Castellan, G. (1993). Balkanların Tarihi: 14.-20. Yüzyıl. A. Y. Başbuğu (çev.). Milliyet 

Yayınları, İstanbul. 

https://ytb.gov.tr/haberler/murteza-suluoca-birlik-gazetesi-6-bin-sayi-ile-tarihi-bir-gorev-yerine-getirmistir
https://ytb.gov.tr/haberler/murteza-suluoca-birlik-gazetesi-6-bin-sayi-ile-tarihi-bir-gorev-yerine-getirmistir


156 
 

Cepraganov, T. (2008). Istorija Na Makedonskiot Narod. Institut za Nacionalna Istorija, 

Skopje. 

Ciğerci U, N. (2008). Göçmenler ve Pazarları: Bursa’da Bulgaristan Göçmenleri Örneği. 

Yayımlanmamış Doktora Tezi. Marmara Üniversitesi, SBE, Çalışma Ekonomisi ve 

Endüstri İlişkileri Anabilim Dalı, İstanbul. 

Crampton, R. J. (2007). İkinci Dünya Savaşı’ndan Sonra Balkanlar. E.Kurt (çev.). 

Yayınodası Yayıncılık, İstanbul. 

Confessions in Judzel Trial. (1948, 23 January). China Mail. 

Cumhuriyet Gazetesi, 5 Ekim 1933. 

Cumhuriyet Gazetesi, 3 Mayıs 1958. 

Cvijić, J. (1918). Carte ethnographique de la Péninsule des Balkans (Harita No. 660 C-1918). 

Erişim: 2 Eylül 2023,  

https: //collections.lib.uwm.edu/digital/collection/agdm/id/9178/ 

Çağ, G. (2013). ‘‘Cumhuriyet döneminde Makedonya Kırçova (Kicevo)’dan Sakarya’ya 

göçler ve göçmenlerin entegrasyonu’’. Z. İskefiyeli, M. B. Çelik ve S. Yazıcı (ed.) 

Türk tarihinde Balkanlar. (s.1149-1162). Sakarya Üniversitesi Balkan Araştırmaları 

Uygulama ve Araştırma Merkezi Yayınları: Sakarya. 

Çağaptay, S. (2002). ‘‘Kemalist dönemde göç ve iskân politikaları: Türk kimliği üzerine bir 

çalışma’’. Toplum ve Bilim, 93, (218-241). 

Çalışkan, H. (2009, Haziran 13). Kişisel görüşme [Kişisel iletişim]. 

Çavuşoğlu, H. (2006). ‘‘Yugoslavya-Makedonya’dan Türkiye’ye 1952-67 kitlesel göçü ve 

Bursa’daki göçmen kesimi’’. Karadeniz Araştırmaları-Balkan, Kafkas, Doğu 

Avrupa ve Anadolu İncelemeleri Dergisi, 10 (1), (107-147). 

Çavuşoğlu, H. (2007). Osmanlılardan Cumhuriyete Yugoslavya-Makedonya topraklarından 

Türkiye’ye göçler ve nedenleri. Bilig, Türk Dünyası Sosyal Bilimler Dergisi, Bahar 

2007 (41), (123-152). 

Çayırlı, N. (2015). Makedonya Türk kimliği bağlamında Makedonya’daki Türk sivil toplum 

kuruluşları. Avrasya Etüdleri, 48, (144-188). 

Çayırlı, N. (2017). ‘‘Makedonya Türkleri’’. B. A. Gökdağ ve O. Karatay (ed.), içinde 

Balkanlar El Kitabı (2 Cilt). (s.459-472). Akçağ Yayınları: Ankara. 

Dëbimet e Shqiptarëve Dhe Kolonizimi i Kosovës 1877-1995, (1997). Prishtinë: Instituti i 

Historisë i Kosovës, QIK. 



157 
 

Deliorman, A. (2011). Yugoslavya’da Müslüman Türk’e Büyük Darbe. Bayrak Basım Yayım 

Tanıtım, İstanbul. 

Demirli, A. (2020). Demokrat Parti ve Laiklik: Kahrolsun Komünizm! Yaşasın Din 

Hürriyeti!. Notabene Yayınları, İstanbul. 

Dinç, İ. (2019). II. Dünya Savaşı’nda Tito ve Partizanlar. Kastaş Yayınevi, İstanbul. 

Dışişleri Bakanlığı. (1969). Dış Türkler (Belgeler). Ankara: T.C. Dışişleri Bakanlığı AZEM 

Dairesi. 

Die Gliederung Der Bevölkerung Des Ehemaligen Jugoslawien Nach Muttersprache Und 

Konfession, Nach Den Unveröffentlichten Angaben Der Zählung Von 1931, (1943). 

Wien: Publikationsstelle Wien. 

Djilas, M. (1962). Conversations with Stalin. Harcourt, Brace Jovanovich, New York. 

Djilas, A. (1991). The Contested Country: Yugoslav Unity and Communist Revolution 1919-

1953. Harvard University Press, Cambridge. 

Dogo, M. (1995). ‘‘Balkanske nacionalne države i pitanje muslimana [Balkan nation-states 

and the Muslim question]’’. Godišnjak za društvenu istoriju, 3, (360–371). 

Doğanay, F. (1997). ‘‘Türkiye’ye göçmen olarak gelenlerin yerleşimi’’, II. Ulusal Sosyoloji 

Kongresi, 20-22 Kasım 1996, DİE Sosyoloji Derneği Yayınları, Ankara. 194-205. 

Duman, Ö. (2009). ‘‘Atatürk döneminde Balkan göçmenlerinin iskân çalışmaları (1923-

1938)’’. Ankara Üniversitesi Türk İnkılâp Tarihi Enstitüsü Atatürk Yolu Dergisi, 43, 

(473-490). 

Dündar, F. (2000). Türkiye nüfus sayımlarında azınlıklar. Çivi Yazıları Yayınevi, İstanbul. 

Ekici, N. (2017). ‘‘Bulgaristan Türkleri’’. B. Gökdağ, O. Karatay (ed.), Balkanlar El Kitabı 

(2 Cilt) (s. 617-630). Akçağ Yayınları: Ankara. 

Ekincikli, M. (2007). İnönü-Bayar Dönemleri Türk Dış Siyaseti. Berikan Yayınevi: Ankara. 

Eklemezler, A. S. (2023). ‘‘Çok kültürlü bağlamda (Kuzey Makedonya’da) yer adları’’. 

Erdem, 84, 1-26. https: //doi.org/10.32704/erdem.2023.84.001 

Emgili, F. (2012). Boşnakların Türkiye’ye Göçleri (1878-1934). Bilge Kültür Sanat 

Yayıncılık, İstanbul. 

Erder, S. (2018). Zorla Yerleştirmeden Yerinden Etmeye: Türkiye’de Değişen İskân 

Politikaları. İletişim Yayınları, İstanbul. 

Eren, İ. (1966). ‘‘Yugoslav topraklarında Türkçe basın’’. Sesler Aylık Toplum ve Sanat 

Dergisi, 2(9), 51-73. 

Eroğul, C. (2019). Demokrat Parti Tarihi ve İdeolojisi. Yordam Kitap, İstanbul. 

https://doi.org/10.32704/erdem.2023.84.001


158 
 

Eyice, S. (1978). ‘‘Tarihte Küçükçekmece’’. Güney-Doğu Avrupa Araştırmaları Dergisi, 6-

7, 57-120. 

Fırat, M. (2009). ‘‘Yunanistan’la İlişkiler’’. B. Oran (ed.). içinde Türk Dış Politikası: 

Kurtuluş Savaşından Bugüne Olgular, Belgeler, Yorumlar (Cilt 1: 1919–1980). (s. 

325-356). İletişim Yayınları: İstanbul. 

Foucault, M. (1976). The History of Sexuality: An İntroduction. Pantheon Books, New York. 

Georgieva, V. ve Konechni, S. (1998). Historical Dictionary of The Republic of Macedonia. 

Scarecrow Press, Lanham, Maryland. 

Geray, A. (2019). Türkiye’den ve Türkiye’ye Göçler ve Göçmenlerin İskânı (1923-1961). 

Kalan Yayınları, Tunceli. 

Gilfond, H. (1975). The Black Hand at Sarajevo. Bobbs-Merrill, New York. 

Glenny, M. (2001). Balkanlar 1804-1999: Milliyetçilik, Savaş ve Büyük Güçler. Sabah 

Kitapları, İstanbul. 

Gogov, R. (1992). Halk Kurtuluş Savaşında Türkler. E. İlyas (çev.). Birlik Yayınları, Üsküp. 

Gök, S. (2005). Tek Parti Döneminde Doğu ve Güneydoğu Anadolu’da İskân Politikaları 

(1923-1950). Yayınlanmamış Doktora Tezi. Dokuz Eylül Üniversitesi Atatürk 

İlkeleri ve İnkılap Tarihi Enstitüsü Tarih ABD, İzmir. 

Gökdağ, B. A. (2017). ‘‘Kosova Türkleri’’. B. A. Gökdağ ve O. Karatay (ed.). içinde 

Balkanlar El Kitabı (2 Cilt). (s.161-175). Akçağ Yayınları: Ankara. 

Gölen, Z. ve Temizer, A. (2016). Balkan Tarihi (2 Cilt). Gece Kitaplığı, İstanbul. 

Gönlübol, M. ve Sar, C. (1998). Atatürk ve Türkiye’nin Dış Politikası (1919-1938). Atatürk 

Kültür, Dil ve Tarih Yüksek Kurumu Atatürk Araştırma Merkezi Yayınları, Ankara. 

Graham, M. W. (1949). ‘‘Constitutional development 1914–1941’’. R. J. Kerner (ed.), in: 

Yugoslavia (s. 118–135). University of California Press, California. 

Gündoğan, K. (2005). ‘‘Balkan Antantı ve Türk dış siyaseti açısından değerlendirilmesi’’, 

Dokuzuncu Askeri Tarih Semineri Bildirileri 1, 22-24 Ekim 2003, Genelkurmay 

ATASE ve Genelkurmay Denetleme Başkanlığı Yayınları, Ankara, 453-466. 

Güveloğlu, K. G. (2009). Sırp-Hırvat-Sloven Krallığı Dönemi’nde Yugoslavya’nın Siyasi 

Hayatı ve Türkiye ile Diplomatik İlişkiler (1918-1941). Yayınlanmamış Doktora 

Tezi. Ankara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Türkiye Cumhuriyeti Tarihi 

ABD, Ankara. 

Hacısalihoğlu, M. (2020). Jön Türkler ve Makedonya Sorunu (1890-1918). İ. Catay (çev.). 

Tarih Vakfı Yurt Yayınları, İstanbul. 



159 
 

Hamzaoğlu, Y. (2000). Balkan Türklüğü: Araştırmalar İncelemeler-Makedonya, Sırbistan, 

Hırvatistan (2 Cilt). T.C. Kültür Bakanlığı Yayınları, Ankara. 

Höpken, W. (1997). ‘‘From religious identity to ethnic mobilisation: The Turks of Bulgaria 

before, under and since communism’’. H. Poulton ve S. Taji-Farouki (ed.), in: 

Muslim Identity and The Balkan State (54-81). C. Hurst & Co: New York. 

Iordanova, D. (2007). Balkan sineması: Alevler İçinde Sinema. B. Erdoğan (çev.). Agora 

Kitaplığı, İstanbul. 

İnan, C. E. (2016). ‘‘Türkiye’de göç politikaları: İskân kanunları üzerinden bir inceleme’’. 

Göç Araştırmaları Dergisi, 2(3), 10-33. 

İnci, E. P. (2018). ‘‘1950-1960 yılları arasında Yugoslavya’dan Türkiye’ye göç eden 

Müslümanların iskânı: İzmir’in Bornova ilçesine bağlı Çamdibi ve Altındağ 

mahalleleri örneği’’, XVIII. Türk Tarih Kongresi, Kongreye Sunulan Bildiriler, 1-5 

Ekim 2018, TTK Yayınları, Ankara. 217-238. 

İstanbul Bayram Gazetesi, 4 Aralık 1976. 

İvgen, F. (2007). 1923–1960 Döneminde Türkiye’nin Balkan Politikası. Yayımlanmamış 

Yüksek Lisans Tezi. Anadolu Üniversitesi, SBE, Tarih ABD, Eskişehir. 

İzzetbegovic, A. (2003). Tarihe tanıklığım. A. Demirhan, A. Erkilet ve H. Öz (çev.). Klasik 

Yayınevi, İstanbul. 

Jelavich, B. (2019). Balkan Tarihi 2: 20. Yüzyıl. Z. Savan ve H. Uğur (çev.). Küre Yayınları: 

İstanbul. 

Jelavich, B. (2020). Balkan Tarihi 1: 18. ve 19. Yüzyıllar. İ. Durdu, G. Tunalı ve H. Koç 

(çev.). Küre Yayınları: İstanbul. 

Jovanovic, V. (2002). Jugoslovenska Država i Južna Srbija 1918-1929: Makedonija, 

Sandžak, Kosovo i Metohija u Kraljevini SHS. Institut za Noviju Istoriju, Beograd. 

Judah, T. (1997). The Serbs: History, Myth and The Destruction Of Yugoslavia. Yale 

University Press, New Haven. 

Kaflı, K. (1966). Türkiye’ye Göçler. Celtüt Matbaacılık, İstanbul. 

Karagöz, K. (1991). Yugoslavya’da Yayınlanan Türkçe Yayınlar. Yayımlanmamış Yüksek 

Lisans Tezi. İstanbul Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Gazetecilik ve Halkla 

İlişkiler Bölümü, İstanbul. 

Karahasan, M. (1974). ‘‘1941-1942 süresince Pirlepe örgütü’nün Türk ile Arnavut 

halklarına ilişkin tutumu’’. Sesler Aylık Toplum ve Sanat Dergisi, 9(89), 13. 

Karpat, K. (1969, 15 Haziran). Türkiye’de Gecekondu Sorunu, Milliyet Gazetesi. 



160 
 

Karpat, K. H. (1996). Türk Demokrasi Tarihi: Sosyal, Ekonomik ve Kültürel Temeller. AFA 

Yayıncılık: İstanbul. 

Karpat, K. H. (2004). Balkanlar’da Osmanlı Mirası ve Ulusçuluk. R. Boztemur (çev.). İmge 

Yayınları: Ankara. 

Karpat, K. H. (2019). Osmanlı’dan Günümüze Etnik Yapılanma ve Göçler. Timaş Yayınları: 

İstanbul. 

Karpat, K. H. (2021a). Balkanlar’da Osmanlı Mirası ve Milliyetçilik. Timaş Yayınları: 

İstanbul. 

Karpat, K. H. (2021b). Osmanlı’dan Günümüze Kimlik ve İdeoloji. Timaş Yayınları: 

İstanbul. 

Kaya, F. (2001). ‘‘Makedonya’da Türk kültürünün dün, bugünü ve yarını’’. Sesler Aylık 

Toplum ve Sanat Dergisi, 328(10), 10-11. 

Kaya, F. (2008). Makedonya Türklerinden İz Bırakanlar. Divan Yayıncılık, Üsküp. 

Kaya, Ö. (2004). Tanzimat’tan Lozan’a Azınlıklar. Yeditepe Yayınevi, İstanbul. 

Kenar, N. (2003). Bir Dönemin Perde Arkası: Yugoslavya. Yayınlanmamış Doktora Tezi. 

Marmara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Kamu Yönetimi ABD, Siyaset ve 

Sosyal Bilimler Bilim Dalı, İstanbul. 

Koçak, C. (2012). Türkiye’de Milli Şef Dönemi: 1938-1945 (2 Cilt). İletişim Yayınları, 

İstanbul. 

Koka, Ş. (2017). ‘‘Sosyalist Yugoslavya Dönemi’’. B. A. Gökdağ ve O. Karatay (ed.), içinde 

Balkanlar El Kitabı (2 Cilt). (s. 23-32). Akçağ Yayınları, Ankara. 

Komisyon. (2014). Muslimani Balkana: Istočno Pitanje U XX-Om Vijeku [Balkan 

Müslümanları: 20. Yüzyılda Şark Meselesi]. F. Karčić (haz.). Centar za napredne 

studije, Sarajevo. 

Koyuncu, A. (2019). ‘‘Neuilly antlaşması (27 Kasım 1919): Bulgaristan’ın ikinci büyük 

felaketi’’. Doğu Batı Dergisi, 22(90), 199-243. 

Köksal, Ü. (2004). Yugoslavya’dan Türkiye’ye Göçler (1923-1960). Yayımlanmamış 

Yüksek Lisans Tezi. Karadeniz Teknik Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Tarih 

ABD Tarih Bölümü, Trabzon. 

Kut, Ş. (2005). Balkanlar’da Kimlik ve Egemenlik. İstanbul Bilgi Üniversitesi Yayınları, 

İstanbul. 

Kutlu, S. (2007). Milliyetçilik ve Emperyalizm Yüzyılında Balkanlar ve Osmanlı Devleti. 

İstanbul Bilgi Üniversitesi Yayınları, İstanbul. 



161 
 

Lampe, J. R. (1996). Yugoslavia as History: Twice There Was a Country. Cambridge 

University Press, New York. 

Lutviyi, S. (2022). 1912-1990 Yılları Arasında Makedonya Türkleri: Eğitim, Kültür ve 

Toplum Hayatı. Divan Yayıncılık, Üsküp. 

Makedonya Halk Cumhuriyeti Vatandaşlık Yasası, (1950). Resmî Gazete. 6 (16), 93-95. 

Makedonya Memleket Halk Cephesi Heyeti. (1948). Üsküp: Yücel İşpiyon-Terörist 

Teşkilatının muhakemesi ve evrakları. Mladina Basımevi. 

Malcolm, N. (1999). Kosova: Balkanları Anlamak İçin. Ö. Arıkan ve E. Karabıyık (çev.). 

Sabah Kitapları, İstanbul. 

Malkoç, E. (2019-2020). ‘‘1930’lu yıllarda Belgrad Türk Elçiliği’nin penceresinden 

Yugoslavya’’. Doğu-Batı Düşünce Dergisi Balkanlar, 23(91), 147-149. 

Mandacı, N. (2007). ‘‘Turks of Macedonia: The travails of the ‘smaller’ minority’’. Journal 

of Muslim Minority Affairs, 27(1), 4-23. 

Mazower, M. (2001). Inside Hitler’s Greece: The Experience of Occupation, 1941-44. Yale 

University Press, New Haven. 

Mazower, M. (2017). Bizans’ın Çöküşünden Günümüze Balkanlar. A. Ozil (çev.). Alfa 

Yayınları, İstanbul. 

McCarthy, J. (2020). Ölüm ve Sürgün: Osmanlı Müslümanlarının Etnik Kıyımı: 1821-1922. 

F. Sarıkaya (çev.). Atatürk Kültür, Dil ve Tarih Yüksek Kurumu, Ankara. 

Milenković, P. (1976). ‘‘Sosyo-ekonomik değişimlerin etkisi altında Yugoslavya’da tarım 

kooperatifçiliğinin gelişimi’’. Z. Üskül (çev.). Eskişehir İktisadi ve Ticari İlimler 

Akademisi Dergisi, 12(1), 253-260. 

Milliyet Gazetesi, 6 Mart 1950. 

Milliyet Gazetesi, 6 Mart 1955. 

Milliyet Gazetesi, 10 Aralık 1956. 

Milliyet Gazetesi, 22 Aralık 1956. 

Milliyet Gazetesi, 28 Şubat 1957. 

Mimarlar, K. (2009, Aralık 9). Kişisel görüşme [Kişisel iletişim]. 

Mimarlar, L. (2008, Ağustos 15). Kişisel görüşme [Kişisel iletişim]. 

Nur, R. (1967). Hayat ve Hatıratım (2 Cilt). Altındağ Yayınevi, İstanbul. 

Nureddin, A. M. (2011). Balkanlar’dan Türkiye’ye Göç ve Etkileri. Çağla Yayıncılık, 

Ankara. 



162 
 

Oktay, E. O. (2003). ‘‘Çözülemeyen Düğüm Makedonya Sorunu ve Makedonya Türkleri’’. 

E. Türbedar (ed.), içinde Balkan Türkleri: Balkanlar’da Türk Varlığı. (s.124-150). 

ASAM Yayınları: Ankara. 

Okur, M. (2017). ‘‘Balkan Savaşları’’. B. A. Gökdağ ve O. Karatay (ed.), içinde Balkanlar 

El Kitabı (1 Cilt). (s. 595-606). Akçağ Yayınları, Ankara. 

Oran, B. (1993). ‘‘Balkan Müslümanlarında dinsel ve ulusal kimlik (Yunanistan, 

Bulgaristan, Makedonya ve Kosova üzerine karşılaştırmalı bir inceleme)’’. A.Ü. 

Siyasal Bilgiler Fakültesi Dergisi, 48(1-4), 109-120. 

Oran, B. (2018). Etnik ve Dinsel Azınlıklar: Tarih, Teori, Hukuk, Türkiye. Literatür 

Yayınları, İstanbul. 

Oran, B. (2020). Türk Dış Politikası: Kurtuluş Savaşı’ndan Bugüne Olgular, Belgeler, 

Yorumlar (1919-1980) (1 Cilt). İletişim Yayınları, İstanbul. 

Ortaylı, İ. (1998). ‘‘Türk Tarihi Üzerine İncelemeler’’. F. Aksın (ed.), içinde Cumhuriyet’in 

75 yılı: 1923-1953 (1 Cilt). (s. 8) YKY Yayınları, İstanbul. 

Ortaylı, İ. (2022). Yakın Tarihin Gerçekleri. Kronik Kitap: İstanbul. 

Öksüz, A. (1996). Türkiye Cumhuriyeti Devleti’nin Atatürk Dönemindeki Balkan Politikası 

(1923-1938). Doktora Tezi. İstanbul Üniversitesi Atatürk İlkeleri ve İnkılap Tarihi 

Enstitüsü, İstanbul. 

Öksüz, H. (2000). ‘‘İkili ilişkiler çerçevesinde Balkan ülkelerinden Türkiye’ye göçler ve göç 

sonrası iskân meselesi (1923-1938)’’. Atatürk Dergisi, 3(1), (169-188). 

Önsoy, M. (2017). ‘‘Avusturya-Macaristan İmparatorluğu’nda Milliyetçilik Hareketleri’’. 

B. A. Gökdağ ve O. Karatay (ed.), içinde Balkanlar El Kitabı (1 Cilt). (s. 435-446). 

Akçağ Yayınları, Ankara. 

Özdoğan, G. G. (2000). ‘‘Civic versus ethnic nation: Transcending the dual model?’’. G. G. 

Özdoğan ve G. Tokay (ed.), in: Redefining The Nation State and Citizen. (s. 37-58). 

Eren Yayınları, İstanbul. 

Özgiray, A. (1999). ‘‘Türkiye-Yugoslavya ilişkileri (1920-1938)’’. Ege Üniversitesi 

Edebiyat Fakültesi Yayınları, 14(1), (11-24). 

Özkan, R. (2019). ‘‘Göç olgusu ve toplumsal yapıya etkisi’’. Erciyes Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü Dergisi, (47), (127–145). 

Öztürk, Ü. (2021). Balkanlar’da Türk kimliğinin Bakiyesi: Kuzey Makedonya ve Kosova. 

Astana Yayınları, Ankara. 



163 
 

Pınar, M. (2014). ‘‘1950-1951 Bulgaristan’dan Türkiye’ye göçler ve Demokrat Parti’nin 

göçmen politikası’’. Göç Araştırmaları Dergisi, 1(1), (45-67). 

Popović, A. (1995). Balkanlarda İslam. İnsan Yayınları, İstanbul. 

Poulton, H. (1993). Balkanlar Çatışan Azınlıklar, Çatışan Devletler. Y. Alagon (çev.). 

Sarmal Yayınevi: İstanbul. 

Poulton, H. (1995). Who Are The Macedonians?. Indiana University Press: Bloomington. 

Proces Terrorystów Rozpoczął Się w Jugosławii. (1948, 21 January). Robotnik: Central 

Organ of P.P.S. 

Proces Por Espionaje İnstruyen Yugoeslavos. (1948, 20 March). La Nación. 

Sakin, S. ve Salep, M. (2012). Balkanlar’da Güvenlik Arzusu: Türkiye-Yunanistan-

Yugoslavya İlişkileri ve Balkan Paktı. Berikan Yayınevi, Ankara. 

Resmî Gazete, 29 Mart 1969. 

Rumeli Türkleri Kültür ve Dayanışma Derneği [RTKDD]. (t.y.). 1950’lerde Yugoslavya 

göçmenleri. Erişim: 21 Haziran 2024, https: //www.rumelidernegi.org 

Sander, O. (1969). Balkan Gelişmeleri ve Türkiye (1945-1960). AÜSBF Yayınları: Ankara. 

Sander, O. (2018). Balkan Gelişmeleri ve Türkiye (1945-1960). İmge Kitabevi: Ankara. 

Sander, O. (2020). Türkiye’nin Dış Politikası. İmge Kitabevi: Ankara. 

Sarı, M. (2010). ‘‘Atatürk dönemi iskân politikasında 2510 sayılı kanunun yeri ve önemi’’. 

Tarihin Peşinde-Uluslararası Tarih ve Sosyal Araştırmalar Dergisi, 4, (163-184). 

Sediroğlu, S. C. (2023). Türk Dış Politikasında Balkanlar (1923-1939). Berikan Yayınevi, 

Ankara. 

Sevük, İ. H. (1944). Tunadan Batıya. Remzi Yayınları, İstanbul. 

Seyfullah, K. (1978). Devrimci Ferit Bayram (Monografi). Tan Yayınevi, Priştine. 

Shehu, S. dhe Shehu, F. (1993). Pastrimet Etnike Te Trojeve Shqiptare 1953-57 [Ethnic 

Cleansing of the Albanian Territories 1953-1957]. Unpublished Doctoral 

Dissertation, Prishtina University, Prishtina. 

Shop, P. (1968). Communism and the Yugoslav National Question. CU. Press, New York. 

Sinan, G. ve Kapan, K. (2019). ‘‘Makedonya’dan Türkiye’ye yapılan göçlerin mekânsal 

analizi’’, I. İstanbul Uluslararası Coğrafya Kongresi Bildiri Kitabı, Aralık 2019, 

İstanbul Üniversitesi Yayınları, İstanbul, 431-445. 

Singleton, F. (1976). Twentieth Century Yugoslavia. Columbia University Press, New York. 

Son Posta Gazetesi, 5 Temmuz 1937. 

Son Posta Gazetesi, 24 Aralık 1950. 



164 
 

Sosyalist Fecri Gazetesi, 10 Eylül 1920. 

Soysal, İ. (2000). Türkiye’nin Siyasal Andlaşmaları (1920-1945) (1 Cilt). Türk Tarih 

Kurumu Basımevi, Ankara. 

Sugar, P. F. (1974). Southeastern Europe Under Ottoman Rule, 1354-1804. University of 

Washington Press, Washington. 

Sunata, U. (2023). Türkiye’de Balkanlar. İletişim Yayınları, İstanbul. 

Şimşir, B. N. (2012). Bulgaristan Türkleri. Bilgi Yayınevi: Ankara. 

Şimşir, B. N. (2017). Balkan Savaşlarında Rumeli Türkleri: Kırımlar-Kıyımlar-Göçler 

1821-1913. Bilgi Yayınevi: Ankara. 

Tangör, B. (2012). ‘‘Birinci ve İkinci Dünya Savaşlarında Balkanlar’’. Ş. H. Çalış ve B. 

Demirtaş (ed.), içinde Balkanlarda Siyaset. (s. 84-88). AÜ Yayınları: Eskişehir. 

Tanoğlu, A. (1952-53). ‘‘Bulgaristan Türklerinin son göç hareketi (1950-51)’’. İstanbul 

Üniversitesi İktisat Fakültesi Mecmuası, 14, (129-161). 

Tansuğ, F. (2023). ‘‘Hafıza ve Göç: Nüfus Mübadelesinde Türklerin Yaşadıkları’’. U. 

Sunata (ed.). içinde Türkiye’de Balkanlar (s. 23-43). İletişim Yayınları: İstanbul. 

Türkiye Büyük Millet Meclisi. (1934). Birinci celse, açılma saati: 14, reis: Hasan B. 

T.B.M.M. Zabıt Ceridesi, Devre: 4, 23 Cilt, İçtima: 3, 68. İnikat. Erişim: 12 Eylül 

2024, https: //www5.tbmm.gov.tr/TUTANAK/TBMM/tbmm04023068.pdf 

Tekeli, İ. (1990). ‘‘Osmanlı İmparatorluğu’ndan günümüze nüfusun zorunlu yer 

değiştirmesi’’. Toplum ve Bilim, 50, (49-71). 

Tekeli, İ. ve İlkin, S. (2013). Dış Siyaseti ve Askeri Stratejileriyle İkinci Dünya Savaşı 

Türkiye’si (1 Cilt). İletişim Yayınları, İstanbul. 

Tekin, C. H. (2011). Bosna-Hersek Devleti 1991-2011. Çizgi Kitabevi Yayınları, Konya. 

Tekin, N. (2023). ‘‘Rumeli ve Balkanlardan Türkiye Cumhuriyeti’ne Yapılan Göçler ve Bu 

Göçlere İlişkin 2020 Yılı Nüfus Büyüme Tahminleri (Demografik Tahminler)’’. XIX. 

IBANESS İktisat, İşletme ve Yönetim Bilimleri Kongreler Serisi, 8-9 Nisan 2023, 

Plovdiv. 746-756. 

Terzioski, R. (1974). Denacionalizatorska Deynost na Bugarskite Kulturno Prosvetno 

İnstituciji Vo Makedonija. Institut Za Nacionalma İstorija, Skopje. 

Tiryaki, K. (2024). ‘‘Sırbistan’ın Ulus-Devlet Süreci: Sosyo-Politik Dışlanma, Göç, 

Göçmen Sorunları ve Çözüm Çabaları (19. Yüzyıl Sonları ve 20. Yüzyıl Başları)’’. 

Z. Özlü, M. M. Çay ve L. Akcan (ed.), içinde Balkan Göçleri: Tarihten Günümüze 

Bir Yolculuk. (s. 265-285). PA Paradigma Akademi Yayınları: Çanakkale. 



165 
 

Tito, J. B. (1984). Ilustrirana Biografija. Nasa Knjiga, Skopje. 

Todorova, M. (2020). Balkanları Tahayyül Etmek. D. Şendil (çev.). İletişim Yayınları, 

İstanbul. 

Toker, M. (1990). Demokrasimizin İsmet Paşalı Yılları: Tek Partiden Çok Partilere 1944-

1950. Bilgi Yayınevi, Ankara. 

Turan, E. T. (2013). ‘‘Yabancı basın ışığında 1934 Balkan Antantı’nın imzalanma süreci’’. 

Z. İskefiyeli, M. B. Çelik ve S. Yazıcı (ed.), Türk Tarihinde Balkanlar. (1277-1305). 

Sakarya Üniversitesi Balkan Araştırmaları Uygulama ve Araştırma Merkezi 

Yayınları: Sakarya. 

Turp, M. (2013). Türkiye-Yugoslavya İlişkileri. Yayınlanmamış Yüksek Lisans Tezi. 

Kafkas Üniversitesi SBE, Tarih ABD Türkiye Cumhuriyeti Tarihi Bilim Dalı, Kars. 

Türk Dil Kurumu, (2000) Ankara: Türkçe Sözlük (1 Cilt). MEB Yayınları. 

Türkeş, M. (2017). ‘‘Yugoslav Devleti’nin Kuruluşu ve Krallık Dönemi’’. B. A. Gökdağ ve 

O. Karatay (ed.), içinde Balkanlar El Kitabı (2 Cilt). (s. 15-21). Akçağ Yayınları, 

Ankara. 

Uluslararası Göç Örgütü. (2013). Göç terimleri sözlüğü (2. b.). Uluslararası Göç Hukuku 

No: 31. Erişim: 29 Ekim 2023,  

https: //publications.iom.int/system/files/pdf/iml31_turkish_2ndedition.pdf 

Uzgel, İ. (2002). ‘‘Bağlantısızlıktan Yalnızlığa: Yugoslavya’da Milliyetçilik ve Dış 

Politika’’. M. Türkeş ve İ. Uzgel (ed.), Türkiye’nin Komşuları. (s. 117-170). İmge 

Kitabevi Yayınları, Ankara. 

Uzgel, İ. (2017). ‘‘Yugoslavya Federasyonu’ndan Sırbistan’a’’. B. A. Gökdağ ve O. Karatay 

(ed.), içinde Balkanlar El Kitabı (2 Cilt). (s. 59-70). Akçağ Yayınları, Ankara. 

Ülger, İ. K. (2016). Yugoslavya Neden Parçalandı?. Umuttepe Yayınları, Kocaeli. 

Wachtel, A. B. (2022). Balkanlar Tarihi. E. C. Petek (çev.). İnkılap Yayınları, İstanbul. 

Westad, O. A. (2017). The Cold War: A World History. Basic Books, New York. 

Yaldız, Ü. (2008, Temmuz 24). Etnisite etkisi. Yenigün Gazetesi. 

Yeni Asır Gazetesi, 6 Şubat 1935. 

Yugoslavia Opens Trial Of 17. (1948, 20 January). New York Times. 

Yücelden, Ş. (1970). ‘‘Komünist Yugoslavya’da Türk okulu’’. Türk Dünyası Dergisi, 17, 

(24-28). 

Yücelden, Ş. (1976). ‘‘Yugoslavya Türkleri’’. Türk Dünyası El Kitabı. Türk Kültürünü 

Araştırma Enstitüsü Yayınları, 45(1-A5). (1086-1098). 



166 
 

Yümlü, M. (2011). ‘‘Agâh Aksel’in diplomatik kariyeri ve Belgrad dönemine dair 

değerlendirmeler [The diplomatic career of Agâh Aksel and evaluations about his 

missionary period in Belgrade]’’. History Studies: International Journal of History, 

3(1), (253-273). 

Zaim, S. (1957). ‘‘Son Yugoslav muhacirleri hakkında rapor’’. İktisat Fakültesi Mecmuası, 

19(1-4), (435-448). 

Zaim, S. (2005). ‘‘Son Yugoslav muhacirleri hakkında rapor’’, Uluslararası Göç 

Sempozyumu, 8-11 Aralık 2005, Zeytinburnu Belediyesi, İstanbul. 95-103. 

Zürcher, E. J. (2022). Modernleşen Türkiye’nin Tarihi. İletişim Yayınları, İstanbul.



I 
 

EKLER 

EK 1 HARİTALAR 

Harita-1. Sırp Bilim ve Sanatlar Akademisi Başkanlığı ve Belgrad Üniversitesi rektörlüğü 

yapmış etnograf ve coğrafyacı Jovan Cvijic tarafından hazırlanan, Birinci Dünya 

Savaşı’ndan sonra Balkan yarımadasının etnik gruplara yönelik dağılımını gösteren harita. 

 

Kaynak: Cvijić, 1918. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



II 
 

Harita-2. Yugoslavya’nın ulusal sınırlarını gösteren harita: Bölgesel dağılım ve siyasi yapı. 

 

Kaynak: Birleşmiş Milletler, Coğrafi Bilgi Bölümü, 1997.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



III 
 

EK 2 FOTOĞRAFLAR 

Fotoğraf-1.      Fotoğraf-2. 

Birlik Gazetesi İlk Sayısı    Sosyalist Fecri Gazetesi  

  
Kaynak: Birlik, 23 Aralık 1944: 1.   Kaynak: Sosyalist Fecri, 10 Eylül 1920: 1. 

 

Fotoğraf-3.      Fotoğraf-4. 

Yücel Teşkilatı Hukuk Süreci     Yücel Teşkilatı Hukuk Süreci 

  

Kaynak: Birlik, 20 Ocak 1948: 1.         Kaynak: Birlik, 27 Ocak 1948: 4. 



IV 
 

Fotoğraf-5. 

Yücel Teşkilatı Hukuk Sürecinin Dünya Basınındaki Yansımaları 

 

 
Kaynak: The China Mail Newspaper, 1948: 7.(Sol üst), The New York Times, 1948: 12.(Sağ 

üst), Diario La Nación, 1948: 8.(Sol Alt), Robotnik, 1948: 3.(Sağ Alt). 

The China Mail (23.01.1948): ‘‘Confessions In Judzel Trial’’ başlığıyla Yücel davasındaki 

itirafları aktarmıştır. The New York Times (20.01.1948): ‘‘Yugoslavia Opens Trial of 17’’ 

başlığıyla Yücelciler davasını haberleştirerek sürecin uluslararası yansımalarını 

belgelemiştir. Diario La Nación (20.03.1948): ‘‘Proces por espionaje instruyen 

yugoeslavos’’ başlıklı haberiyle casusluk iddialarını duyurmuştur.  

Robotnik (1948): ‘‘Proces terrorystów rozpoczął się w Jugosławii’’ başlıklı haberiyle 

sosyalist basındaki ilk kayıtlardan biri olmuştur. 



V 
 

Fotoğraf-6. 

Yücel Teşkilatı üyelerinin anısına inşa edilen ‘‘Yücel Şehitler Anıtı’’ 

 

Kaynak: Cihan Mimarlar, 3 Haziran 2023. 

 

Fotoğraf-7. 

‘‘Ferace yasağı kanun tasarısı’’ haberi 

 

Kaynak: Birlik, 30 Aralık 1950. 

 



VI 
 

Fotoğraf-8.      Fotoğraf-9. 

Vatandaşlıktan ayrılma veya göç izni      Yugoslavya tarafından verilen yabancı  

belgesi                               yolcular için düzenlenen seyahat belgesi 

  

Kaynak: Çako, 2024.        Kaynak: Mimarlar aile evrakları, 2020. 

 

Fotoğraf-10. 

Yugoslavya’dan 150 göçmen geldi haberi 

 

Kaynak: Milliyet, 10 Aralık 1956:  1. 

 

 



VII 
 

Fotoğraf-11. 

Yücel Teşkilatı lideri Şuayb Aziz’in idamı sonrası ailesi, 10 Mart 1956 tarihinde Türkiye’ye 

göçmen statüsüyle kabul edilmiştir 

 

 

Kaynak: BCA, 30-18-1-2/142-20-17. 

 

 

 

 

Fotoğraf-12.           Fotoğraf-13. 

Anavatan’a dönen göçmenler      Yugoslavya’dan gelen göçmenler 

  

Kaynak: Milliyet, 22 Aralık 1956: 1.     Kaynak: Milliyet 28 Şubat 1957: 1. 

 

 

 

 



VIII 
 

Fotoğraf-14.            Fotoğraf-15. 

3 Nisan 1955 tarihinde, Yugoslavya’dan        3 Nisan 1955’te Yugoslavya’dan gelen  

trenle İstanbul’a gelen göçmenler         göçmenler Haydarpaşa İstasyonunda 

 

Kaynak: Rumeli Türkleri Kültür ve      Kaynak: RTKDD Arşivi. 

Dayanışma Derneği (RTKDD) Arşivi.       

  

Fotoğraf-16.      Fotoğraf-17.  

Göçmenlerin ilk yerleşim alanlarından Kemal Karpat'ın şehir nüfus artışı ve 

Taşlıtarla     gecekondulaşma üzerine analizi  

  

Kaynak: Akis, 6 Nisan 1960: 15.    Kaynak: Milliyet, 15 Haziran 1969: 6. 

 

 



IX 
 

Fotoğraf-18. 

İsmet İnönü’nün Balkan göçmenlerine yönelik mesajı. 

  

Kaynak: Akis, 6 Nisan 1960: 17. 

  

Fotoğraf-19. 

Yugoslavya 1956’dan sonra göç edenlere tazminat ödemiyor haberi 

 

Kaynak: İstanbul Bayram, 4 Aralık 1976: 1. 

 

 

 

 

 


