T.C.

ISTANBUL UNIVERSITESI
SOSYAL BILIMLER ENSTITUSU
TEMEL iSLAM BILIMLERi ANABILIM DALI
ISLAM HUKUKU BIiLiM DALI

YUKSEK LiSANS TEZI

FIKHI VE ETIK BOYUTLARIYLA YAPAY ET

Fatma YAZIROGLU
2501220111

TEZ DANISMANI
Dog¢. Dr. Merve OZAYKAL

ISTANBUL - 2025



0z

FIKHI VE ETIK BOYUTLARIYLA YAPAY ET
FATMA YAZIROGLU

Helal ve giivenilir gidaya ulasmak Miisliimanlarin temel 6nceligidir. Ancak son
donemde biyoteknolojinin gelismesiyle saglik ve hayvancilik alanlarinda oldugu gibi
gida alaninda da atilimlar yasanmaktadir. Bu durum helal ve giivenilir gidaya erisim
noktasinda insanlar1 tedirginlige sevk etmektedir. Son donemde popiiler bir iiriin
olarak goriilen yapay et teknolojisi de bu atilimlarin bir sonucu olarak karsimiza
cikmaktadir. Canli hayvandan biyopsi yontemiyle aliman kok hiicrelerin laboratuvar
ortaminda kiiltiirlenmesiyle elde edilen yapay et, alternatif protein kaynagi olarak
sunulmaktadir. Ciinkii iirlinliin geleneksel et iiretim sistemlerine kiyasla gida
esitsizligine ¢6ziim olacagi, hayvan refahin1 saglayacagi, insan ve g¢evre yararina
olacagi iddia edilmektedir. Ancak mahiyetindeki baz1 belirsizlikler nedeniyle topluma,
cevreye ve ekonomiye yonelik uzun vadeli etkileri 6ngoriilememektedir. Bu sebeple,
yapay et 0zelinde dini ve etik baglamda bazi soru isaretleri dogmustur. Arastirmanin
temel amaci ortaya ¢ikan soru isaretleri 15181nda yapay et iiretim ve tiiketimini fikhi ve
etik acidan degerlendirmektir.

Bu dogrultuda tezimizin birinci boliimiinde yapay et teknolojisi incelenerek
elde edilen verilerle bir temel olusturulmustur. ikinci béliimde Islam diinyasinda
ortaya cikan fikhi tartigmalar ortaya konularak yapay et, helal gida kriterleri
baglaminda analiz edilmistir. Son bdliimde yapay et, bat1 diinyasinda ortaya ¢ikan etik

tartigmalar baglaminda degerlendirilmektedir.

Anahtar Kelimeler: islam Hukuku, Biyoetik, Biyofikih, Helal Gida, Biyoteknoloji,
Yapay Et.



ABSTRACT

ARTIFICIAL MEAT WITH ITS JURISPRUDENTIAL (FIQHI) and ETHICAL
DIMENSIONS
FATMA YAZIROGLU

Access to halal and safe food is the main priority of Muslims. However, with
the recent development of biotechnology, there have been breakthroughs in the field
of food as well as in the fields of health and animal husbandry. This situation makes
people uneasy about access to halal and safe food. Artificial meat technology, which
has recently become a popular product, is a result of these breakthroughs. Artificial
meat, which is obtained by culturing stem cells taken from live animals by biopsy
method in a laboratory environment, is presented as an alternative protein source. It is
claimed that the product will be a solution to food inequality compared to traditional
meat production systems, ensure animal welfare, and benefit humans and the
environment. However, due to some uncertainties in its nature, its long-term effects on
society, the environment and the economy cannot be predicted. For this reason, some
question marks have arisen in the religious and ethical context in the case of artificial
meat. The main purpose of this study is to evaluate the production and consumption of
artificial meat from a jurisprudential and ethical perspective in the light of the question
marks that have arisen.

In line with this, the first section of our thesis examines artificial meat
technology and establishes a foundation based on the data obtained. The second
section presents the figh debates that have arisen in the Islamic world and analyses
artificial meat in the context of halal food criteria. The final section evaluates artificial

meat in the context of ethical debates that have arisen in the Western world.

Keywords: Islamic Law, Bioethics, Bio-figh, Halal food, Biotechnology, Artifical
Meat.



ONSOZ

Bu c¢aligmada geleneksel et liretim ve tiiketimine alternatif olarak sunulan
yapay et teknolojisi fikhi ve etik boyutlariyla degerlendirilmektedir. Tezimiz konuyu
teknolojik, etik ve dini agilardan ele aldigi i¢in ¢ok boyutlu bir ¢aligma olarak
nitelenebilir. Yapay et hakkinda ortaya ¢ikan modern etik tartigmalar klasik ve cagdas
Islam hukuku verileriyle yeniden yorumlanmis ve fikhi cerceve ¢izilmistir. Bu sayede
klasik fikih geleneginde bulunan helal gidaya dair ilkeleri ve 6rnekleri giincele tasimak
hedeflenmistir. Aragtirmada yapay et gibi topluma sonradan dahil olan {iiriinlere fikhi
baglamda nasil yaklasilacagi sorgulanarak nevazil gidalarin hitkkmiiniin belirlenmesine
dair bir yontem gelistirilmeye de ¢alisilmigtir. Tiim bu ydnleriyle tezimizin biyofikih
ve helal gida alanlarina katki sunmasini ve arastirma boyunca sordugumuz sorularla
bir sonraki ¢aligsmalara 1s1k tutmasini temenni ediyoruz.

Calismamiz birgok kisi ve kurumun katkisiyla sekillenmistir. Oncelikli olarak
konu seciminden itibaren arastirma boyunca destegini lizerimden esirgemeyen,
fikirleriyle ufkumu agan ve katkilariyla ¢alismaya yon veren kiymetli danigman hocam
Dog. Dr. Merve OZAYKAL’a tesekkiirlerimi sunarim. Tezimi okuyarak elestirileriyle
katkida bulunan Jiiri {iyelerim Prof. Dr. Necmettin KIZILKAYA ve Prof. Dr. Murat
SIMSEK hocalarima tesekkiir ederim. Arastirmanin biitiin asamalarina sahit olan ve
kendilerinden istifade ettigim dostlarim Nevra OZDEMIR ve Nurcan AYGUN’e de
tesekkiir ederim. Lisans ve yiiksek lisans egitimim siiresince imkanlarindan
faydalandigim IHAM vakfina, arastirmalarimda kiitiiphanesinden yararlandigim
ISAM’a ve ¢alisanlarma tesekkiirii bir borg bilirim. Ayrica, TUBITAK Bilim Insam
Destek Programlari Baskanligi (BIDEB)’e maddi desteklerinden otiirii tesekkiir
ederim. Son olarak beni her daim ilim 6grenme konusunda tesvik eden ve her zaman

yanimda olan kiymetli ANNE ve BABAM’a siikranlarimi sunuyorum.

Fatma YAZIROGLU
ISTANBUL, 2025



ICINDEKILER

O oottt ettt e et et ree e i
ABSTRACT ..ot e e et e e e e e e e e s e et e s e s e s e s e e e ses e s eeeseeseeseaeesens il
ONSOZ.....ooeoeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeee et e e e e e e e s e e s e s e e s e e s e e s esenesens fii
KISALTMALAR LEISTEST oo, Vi
GIRIS oottt ettt ettt ettt et ettt ettt ee et et et et etet et et et eeesenes 1
BIRINCi BOLUM
YAPAY ETIN MAHIYETIi
1.1. TARTHT ARKA PLAN ..ot eee e e e esee e e s e s e e e e s ee e eeseesenens 14
1.2, NICIN YAPAY ET ... 18
1.2.1. ARTAN KURESEL NUFUS . ..uutituetteeeteeeeeeeeeteeeeeesssnesssnassssesssnssssnessssassssnsssnnnns 19
1.2, 2. HAY VAN REFAHL. ... iiieeiee e e eeeeeeeeee e eee et eeseeessaaesssnassasaeessnasssnaesssasesnnseennnns 20
1.2.3. CEVRESEL ETKI ....cccviiiiiiiiiiii ettt e 21
12,4, INSAN SAGLIGT ..o e e e e e s e e s eee e s e e e e e e e e es e s eseseesenn 22
1.3. YAPAY ET URETIM YONTEMLERI ....ooovoeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeee e, 24
1.3.1. HUCRE KULTURT ..o eee e e eeeeeae s e s e eeseeseeeeseeseeseseeseseneesesensenns 24
1.3.2. DOKU KULTURU ..ttt eeee e e ee e e eeeeeteeeeeassaaaessaassaessssnasssnaessssesnnssennnns 26
1.3.3. BUZAGI SERUMU (FETAL BOVINE SERUM-FBS)......cooviiiiiiiiiiiiieiieee, 26
1.3.4. ALTERNATIE YONTEMLER. .....etttuueeeetteeee et e e eeeeeeeeeeaeeeeeaaeeeeeeaeeeeeaaeeeennnns 27
1.4. SEMAVI DINLERIN YAPAY ETE YAKLASIMLARI........cccocvvveiieieenne. 28
1.5. DEGERLENDIRME ......ooooioeeeoeeeeeeeeeee oo eer e e e e e es e s es e ees e eseseeses e, 31
IKiNCi BOLUM
NEVAZIL BAGLAMINDA YAPAY ET VE
FIKHi YAKLASIMLAR
2.1. KOK HUCRE KAYNAGI PROBLEMI ....cooovovoeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeee e, 34
2.1.1. YETISKIN KOK HUCRELER (YKH) ..ccooiiiiiiiieeeeeeee e 35
2.1.2. EMBRIYONIK KOK HUCRELER (EKH) ......ccooiiiiiiiiiiiiieieeeceeeeeee e 38



2.2. HAYVANIN TEZKIYEST .. .o es e en e, 42

2.3. BUZAGI SERUMUNUN (FETAL BOVINE SERUM) HELALLIGI

TARTISMALARL........oooieieeeieeeeeeeeeeeee e 44
2.4. ZARURETININ VARLIGI/YOKLUGU ........coovirieeeeeeeeeeeeeeeeeee e 47
2.5 ORF .ottt 50
2.6. KURBAN IBADETININ GELECEGTI .......oovieieiieeiceeeeceeeeeeee e 52
2.7. MASLAHAT-MEFSEDET DENGEST .......ocooviiiieieieeceeeeeeeeeeee e 58
2.8. ASLI IBAHA PRENSIBI BAGLAMINDA YAPAY ET......cccoovvvviinierrnnnnn. 58
2.9. YAPAY ETE DAIR CAGDAS FETVALAR.........c.cooovvieiemeeeeeeeeeeeeeees e, 71

2.9.1. KURUMSAL FETVALAR .....ooooiiiiiiiiiiiiiei e, 72

2.9.2. BIREYSEL FETVALAR .....cooooiiiiiiiiiiiiiii e, 75

2.9.3 WEB SITESINDE YAYINLANAN FETVALAR ....ooooiiiiiiiiiiiiiieeeieeeeeeeciveeeeeeeeeeeans 78
2.10. DEGERLENDIRME ..........cocooiimieiieeeeeeeeeeeeeeeeee oo 79

UCUNCU BOLUM
ETIK YAKLASIMLAR CERCEVESINDE

YAPAY ET

3.1. DOGALLIK ARGUMANI ......oooiiiiiieieeeeeeeeee e 83
3.2. TIKSINDIRICI OLMA ARGUMANI ........ocovimiiiiiieeeeeeeeeeeeee e, 88
3.3. HAYVAN REFAHL .......oooouiiiiiieeeeeeeeeeeeeeee e 92
3.4, ZARAR ARGUMANI ......oovimiiiiieeeeeeeeee e 103
3.5. YAMYAMLIK TEHLIKESI ......ooviiiiiiieeeceeeeeeeeee e 108
3.6. TEKNO-SUPHECILIK ..ottt 114
3.7. DEGERLENDIRME .........cccoiiiiiuieeeieeeeeeeeeeeeeeeeeeesess s 120
SONUC ..o e e e 123
KAYNAKCA ..o, 129



AFA
Bk.
Ceyv.
DIYK
Ed.
EKH

FBS

Ibn.
JAKIM
KMF
MUI
MUIS
NU
Thk.
vd.

VvS.

YKH

KISALTMALAR LiSTESI

: American Figh Academy

: Bakiniz

: Ceviren

: Din Isleri Yiiksek Kurulu

: Editor

: Embriyonik Kok Hiicre

: Fetal Bovine Serum

: Hazreti

: Ibnii

: Jabatan Kemajuan Islam Malaysia
: Korean Muslim Federation

: Majelis Ulema Indonesia

: Majlis Ugama islam Singapur
: Nehdatii’l-Ulema

: Tahkik

: ve digerleri

: vesaire

: Yetiskin Kok Hiicre

Vi



GIRIS

1.Tezin Konusu ve Amaci

Alternatif protein kaynagi olarak karsimiza ¢ikan yapay et, bitki bazli ve hiicre
bazli olarak iki kisma ayrilmaktadir. Bitki bazli yapay etler fasulye ve soya gibi
bitkilerden iiretilirken, hiicre bazli etler hayvansal olup hayvan hiicrelerinden fiiretilir.
Tezimizin konusunu ise hiicre bazli yapay et olusturmaktadir. Canli hayvandan alinan
kok hiicrelerin laboratuvar ortaminda buzagi serumu gibi ¢esitli bilesenler eklenerek
kiiltiirlenmesi sonucu elde edilen nihai {iriine yapay et, diger isimleriyle de
kiiltiirlenmis, temiz ve hayvansiz et denilmektedir. Yapay et, 6ncelikle bir fikir olarak
iitopik romanlarda kendisine yer bulsa da 2013 yilinda Mose Meat Sirketi ve
Maastricht Universitesinden Dr. Mark Post is birligiyle yapay hamburger koftesi
iretilmesi teknolojinin dontim noktast kabul edilmektedir. 2013 yilindan gliniimiize
kadar yapay et teknolojisi gelistirilmis ve diinya genelinde pek c¢ok sirket farkl
teknikler kullanarak et {iretme gayreti icerisinde bulunmustur. Ustelik, yapay eti bir
ihtiya¢ olarak sunan biyoteknoloji, hayvan kesimi olmaksizin et {iretilebilecegi igin
hayvan refahinin saglanacagi ve daha az enerji kullanildig1 i¢in ¢evre dostu bir gida
iretilebilecegini iddia etmektedir. Yine artan kiiresel niifusun neden oldugu gida
esitsizligine ¢dzliim olunabilecegi de vaatler arasindadir.

Calismamizda yapay eti fikhi ve etik acilardan degerlendirmeyi hedefliyoruz.
Ciinkii saglikli ve giivenilir gidaya erisim herkesin hakkidir. Ciftlikten catala kadar
yani gidanin iiretim, tasima, dagitma ve tiiketim asamalarinda her tiirlii 6nlemin
almarak denetlenmesi gida giivenligi olarak tanimlanmaktadir.! Gida etigi kavramina
bir parantez agarsak, biyoetigin temel ilkeleri olan faydali olma, 6zerklik ve adalet
kaidelerinin gida igin de gegerli oldugu gériilmektedir. Ornegin, bir gidanin iiretici,
tiiketici ve cevreye fayda saglamasi ve zarar vermemesi gerekmektedir. Yine kisinin
iretmek ve tiikketmek i¢in istedigi gidayr se¢cme hakki da ozerklik ilkesine hizmet

etmektedir. Gidanin adil ticaret yoluyla tiiketiciyle sunulmasi ve tiiketicinin gidaya

! Osman Erkmen, “Gida Kaynakli Tehlikeler ve Giivenli Gida Uretimi”, Cocuk Saghigi ve Hastaliklar:
Dergisi 53 (2010), 220.



erisim hakkinin bulunmasi da adalet ilkesine isaret etmektedir. 2 Miisliiman kimligi
ozelinde diisliniildiiglinde ise bu kapsama helal gida da dahil olmaktadir. Dini agidan
mesri olan gida anlamina gelen helal gida kavrami biinyesinde saglikli ve giivenilir
kavramlarin1 da i¢ermektedir. Ciinkii igerisinde herhangi bir necis/haram madde
icermeyen, temiz ve insan sagligina uygun olan gida helal ve saglikli oldugu gibi
giivenilir gida kapsaminda da ele alinabilir. Ancak her giivenilir gida helal olmayabilir,
clinkii denetlenmis ve sagliga uygun oldugu ifade edilse de icerisinde domuz gibi
haram maddeler igerebilir. Ustelik, gidanmin iiretiminden tiiketimine kadar tiim
asamalarda etik prensiplerin takip edilmesiyle saglikli ve giivenilir gida elde edilirken,
bu prensiplere islami esaslara uygunluk da eklenirse helal gidaya erisim saglanir.
Ciinkii helal kavram1 bu tabloda en genis g¢erceveyi olusturmaktadir. Dolayisiyla,
diinya genelinde Miisliimanlarin helal gidaya erisimi olduk¢a Onemlidir. Ancak
modern biyoteknolojinin sundugu yenilikler birtakim belirsizlikler ve dngériilemeyen
riskler igerdigi icin helal gidaya erisim acisindan sorun teskil edebilmektedir. Oyle ki
gidalarin insan sagligina zarar vermesi, gida esitsizligine neden olmasi, israfa yol
acmast, hile ve aldatmalar igermesi ve zararli katki maddeleri icermesi gibi gida etigi
acisindan sorun teskil eden faaliyetler helal gida acgisindan da problemler
dogurmaktadir.

Bu baglamda yapay etin helalligi giinlimiizde ve gelecekteki temel sorulardan
biridir. Ciinkii, iretim siirecindeki muglak noktalarla birlikte iiriiniin tliketiciye
sunulmasi halinde dogabilecek problemler etik ve dini tartismalara neden olmaktadir.
Dolayistyla yapay etin kaygilara neden olmasi {iriiniin helalliginin 6niindeki temel
engellerden birisidir. Ancak, heniiz baslangi¢c asamasinda oldugu icin yapay ete
dogrudan helal ya da haram seklinde bir hiilkiim verme amaci tasimadigimizi
belirtmeliyiz. Esas gayemiz yapay etin hem lehinde hem de aleyhinde sorular sorarak
{iriinii fikhi agidan incelemektir. Bu noktada Bati literatiirii ve Islam literatiiriine
miiracaat ederek yapay etin dini ve ahlaki statiisline dair ¢ergeve ¢izmeyi hedefledik.
Zira, helallerin genigligi ve haramlarin smirliligi géz oniline alinarak, yapay et gibi

modern gidalara yonelik hiikiim insa edilirken bu iriinler klasik fikih eserlerinden

2 Esra Celik- Askin Yasar, “Gida Etigi Uzerine Bir Degerlendirme”, Erciyes Universitesi Veteriner
Fakiiltesi Dergisi 18/2 (2021), 130.



istinbat edilen helal gida ilkelerine gore test edilmektedir. Bu ilkelere deginecek
olursak, “Helal ve haram kilma yetkisi Allah’a aittir; Esyada aslolan ibdhadir,
Faydada aslolan helallik iken, zararda aslolan haramliktir;, Harama gétiiren vesileler
de haramdwr; Harama diismemek igin siipheli seyler terk edilmelidir;, Zaruretler
haramlart miibah kilar; Iyi niyet haramlar: miibah kilmaz; Helal ve haram bir arada
bulundugunda haramlik yonii tercih edilir.”

Diger yandan bir gidanin helal olabilmesi i¢in gerekli olan bazi kriterler de
konuyla ilgili kaynaklarda yer almaktadir. Bu kriterlerin en temeli ise gida; kan, domuz
ve meyte gibi Kur’an-1 Kerim ve Siinnette zikredilen haram/necis maddeler
icermemelidir. Benzer sekilde s6z konusu gida tayyib olmali, habis yani tabiatinda
igrenglik bulunmamalidir. Ayrica bir gidanin helal olabilmesi onun akla ve bedene
zarar vermemesine de baghidir.* Bu kriterlerin saglanmasi ve kaidelerin dikkate
alinmasiyla seriatin zorunlu maslahatlar1 yani din, can, akil, nesil ve malin korunmasi
yerine getirilebilir. Bu baglamda arastirmanin gayelerinden biri de yapay et iiretim ve
tiiketimini s6z konusu ilke ve kriterler minvalinde degerlendirmektir. Calismanin diger
gayesi ise Bati literatiiriinde yapay et Ozelinde ortaya ¢ikan etik tartigmalar
inceleyerek Islami gelenek icerisinde de benzer sorgulamalarin olabilecegini ve klasik
fikih eserlerinde farkli kavramlarla ifade edilse de yakin tartigsmalarin yasandiginm
gostermektir.

2.Tezin Kapsam

Uc ana béliimden olusan tezimizin birinci boliimiinde yapay et iiretim
teknolojisini tanitmayr ve bu teknolojinin arka planindaki sebeplere, iiretim
yontemlerine ve semavi dinlerin tutumuna odaklanmaktayiz. 2013 yilindan itibaren
diinya genelinde hizla yayilan teknoloji, iilkelerin ve sirketlerin odagi haline gelmistir.
Ciinkii, yapay etle birlikte artan kiiresel niifusun et ihtiyacinin karsilanacagi, hayvan
kesimi olmadigi i¢in hayvan refahinin saglanacagi, daha ¢evre dostu oldugu ve et
yemenin olumsuz etkilerinin en aza indirilecegi iddia edilmektedir. Bu baglamda kimi
iilkeler yapay eti onaylarken, kimileri de bu firiine temkinli yaklasilmasina karar

vermistir. Ayrica, hiicre kiiltiirii, doku kiiltiirii ve biyofotonik gibi alternatif pek ¢ok

3 Saffet Kose, “Fikhi A¢idan Helal Gidanin Temel Ilkeleri”, Helal ve Etik Arast. Derg. 2/1 (2020), 1-18.
4" Abdullah Kahraman, “Gida Uriinlerinde Helal ve Haramm Belirleme Yontemi”, Cumhuriyet
Universitesi Ilahiyat Fakiiltesi Dergisi 16/1 (2012), 461-470.



yontemle yapay et lretilebilecegi de ifade edilmektedir. Ancak heniiz ¢ok yeni bir
gelisme olmasi nedeniyle dini statiisii belirsiz olup semavi dinler tarafindan
tartisilmaktadir. Bu baglamda yapay et Yahudiler tarafindan koser gida dlgiitleri

2

baglaminda test edilirken, Hristiyanlikta “6l¢iilii olmak™ ve “Tanri rolii oynamak”
argiimanlar1 etrafinda tartisiimaktadir. Islami gelenekte ise helal olup olmamasi
acisindan incelenmektedir.

Ikinci boliimde ¢agdas fikth metinleri incelenerek yapay et hakkinda ortaya
cikan fikhi tartismalar1 inceleyecegiz. Yine bu boliimde tiitiin ve kahve 6rnekliginde
nevazil gidalarin hiikkmiinii ele almay1 hedefliyoruz. Clinkii hakkinda herhangi bir ser‘1
hiikiim bulunmayan yapay et de nevazil gidalardandir. Bu baglamda nevazil gidalarin
hiilkmiinii belirlerken siklikla atif yapilan “asli ibaha” tartismalarin1 odagimiza alarak
yapay et Ozelinde c¢ikarimlarda bulunmayi hedefliyoruz. Bu sayede ge¢mis ve
giiniimiiz arasinda kdprii kurma gayesi tasidigimizi da belirtmeliyiz. Ustelik, boliimde
cogunlukla Hanefl mezhebi olmak iizere dort mezhebin de goriislerine miiracaat
edecegiz. Bu boliimde cevap arayacagimiz sorular sunlardir: “Canli hayvandan kok
hiicre alinmasi ve embriyonik kok hiicreler dini agidan sorun teskil eder mi?”, “Kandan
elde edilen buzag1 serumunun kullanilmasi fikhi agidan problemli midir?” “Uretilmesi
ve tiikketilmesinde zaruret var midir?”, “Kurban ibadetine alternatif olabilir mi?” ve
“Hakkinda dini bir hiikiim bulunmayan yapay et hakkinda dogrudan miibahtir seklinde
hiikiim verilebilir mi?”. Son olarak yapay ete dair ¢agdas fetvalar1 degerlendirecegiz.
Bu baglik altinda ise resmi bir goriis beyan eden kuruluslarla resmi goriisii olmayan
one ¢ikan kuruluslari ayr1 baslik altinda tasnif ettik.

Uciincii boliimde Islam ve Bat1 diinyasinda dogrudan yapay et 6zelinde ortaya
cikan ya da yapay etle iliskilendirilebilecek etik tartigmalari degerlendirmeyi
amacliyoruz. Bu bdliimde cevap arayacagimiz sorular sunlardir: “Neden oldugu etik
kaygilar nelerdir?”, “Yapay et teknolojisi fitrata miidahale midir?”, “Yapay etin
tabiatinda igrenglik bulunur mu?”, “Hayvan refahin1 ger¢ekten saglar mi?”, “Tasidig1
tehlikeler nelerdir?”, “Oniimiizdeki siiregte yamyamliga kapi agilabilir mi?”, “Yapay
et, et midir?”, “Yapay et 6zelinde teknolojiye yaklasimimiz nasil olmalidir?” ve “Bu
alternatif gidaya ilk etapta nasil yaklagilmalidir?” Tiim bu sorular 1s181nda teknolojiyi

biitiinciil bir sekilde inceleyecegiz.



3.Tezin Onemi ve Ozgiin Degeri

Bu ¢aligma modern biyoteknolojinin bizlere alternatif protein kaynagi olarak
sundugu yapay eti fikhi ve etik agilardan inceleyen Tiirkge literatiirde tez mahiyetinde
tek calisma olmasi yoniiyle dzgiindiir. Ulkemizde yapay et teknolojisini tanitan
miihendislik alaninda yapilan ¢aligmalar olsa da ¢alismamiz konunun hem teknoloji
boyutunu hem etik ve fikhi boyutunu ele aldig1 i¢in ¢ok boyutlu bir arastirma olarak
nitelenebilir. Bu baglamda Ikinci boliimde islam diinyasinda yapay et 6zelinde ortaya
cikan fikhi tartismalar incelendikten sonra tiitiin ve kahve 6rnekliginden yola ¢ikarak
yapay ete ve nevazil gidalara dair hiikiim verilirken takip edilmesi gereken fetva usulii
hakkinda g¢ikarimlarda bulunulmas: arastirmaya o6zgiinlik kazandirmaktadir.
Dolayisiyla calisma nevazil gidalarin hiikmiine dair hiisiin- kubuh ve asli ibaha
tartigmalarini miistakil bir baslik altinda ele alarak nevazil gidalara dair yapilan sonraki
caligmalara katki sunma amaci tasimaktadir. Benzer sekilde fikih gelenegine
dinamizm kazandiran Orf deliline ayr1 bir baslk agilarak gecmisten Ornekler
verilmesiyle yapay ete 151k tutulmaktadir.

Arastirmanin bir diger 6zgiin tarafi ise li¢iincii boliimde Bati diinyasindaki etik
tartigmalar ortaya koyarak benzer sorgulamalarin Islam diinyasinda da yapildigini ve
bir kisminin da yapilabilecegini gostermesidir. Bu noktada Batidaki modern
tartismalarla birlikte klasik us@l ve fiirG eserlerine basvurularak klasik fikih
geleneginin giincele tasinmasi da calismanin &nemini ortaya koymaktadir. Ozellikle
tiksindirici olma argiimani, hayvan refah1 ve yamyamlik basliklarinda Islam gelenegi
acisindan insan onuru ve sayginligiyla birlikte hayvan refahinin 6nemine siklikla atif
yapilmasi da konunun fikhi boyutunun biiyiik 6nem arz ettigini gostermektedir.

4.Tezin Yontemi

Calismada literatiir taramast ve mukayeseli analiz yoOntemleri esas
alinmaktadir. Bu yontemlerle yapay et liretim ve tiiketimine dair teknoloji, etik ve fikih
alanlarinda elde edilen veriler mukayeseli bir sekilde degerlendirilmektedir. Ozellikle
fikhi degerlendirmelerde teknoloji ve etik sahasinda elde edilen veriler biiylik 6nem
arz etmektedir. Nitekim, yapay et tretim ve tiiketimini fikhi ve etik acgidan
sorgulayabilmek icin yapay et teknolojisi, helal gida ve etik prensiplere dair yapilan

caligmalara odaklanilmasi gerekmektedir. Bu baglamda birinci boliimde yapay etin



mabhiyeti incelenirken teknoloji hakkinda yazilmis makale ve tezler taranmistir. Bati
menseli bir {irtin oldugu i¢in ¢ogunlukla Bati literatiiriinii inceledigimizi sdylemeliyiz.
Yine yapay et teknolojisinin tarihi siire¢ igerisindeki seyri ve iilkelerin politikalar
cogunlukla web sitelerinde yaymlanmis makalelerden elde edilen bilgilere gore
incelenmektedir. Semavi dinlerin tutumu incelenirken de Yahudilik ve Hristiyanlik’ta
konu hakkinda yazilmig makalelere miiracaat edilmektedir.

Yapay et teknolojisini ana hatlariyla anladiktan sonra ¢aligmanin ikinci
boliimiinde yapay ete dair ortaya ¢ikan ¢agdas fikhi yaklasimlar incelenerek klasik
kaynaklardan da istifade edilerek degerlendirmelerde bulunulmaktadir. Yapay et
0zelinde nevazil gidalarin hitkkmiiniin nasil belirlenecegine dair bir temel olustururken
Osmanli doneminde tiitiin ve kahvenin dini hilkmi hakkinda yazilmis risaleler ele
alinmaktadir. Yine hem fikih hem de kelam ilminin ortak konularindan biri olan “Asli
Ibaha” ilkesi Hanefi, Maturidi, Es‘ari, Safii, Maliki, Hanbeli ve Mutezile mezhebinin
kaynaklarinin taranmasiyla incelenmektedir. Dahasi, yapay et hakkinda fetva
kurumlar1 da incelenerek resmi bir fetva bulunup bulunmadigi sorgulanmaktadir. Bu
baglamda Mecmau’l-Fikhi’l-Islami ed-Diiveli, Din Isleri Yiiksek kurulu, Diinya Islam
Birligine Bagli (Rabtatii’l-Alemi’l-Islami), Misir Miiftiiliigii (Darii’l-Iftai’l-
Misriyye), Nehdatii’l-Ulema, Singapur Islam Konseyi Fetva Komitesi (MUIS),
Malezya Islami Anlayis Enstitiisii (IKIM), Giiney Kore Miisliiman Federasyonu
(GMF) ve Amerika Fikih Akademisi (AFA) gibi 6ne ¢ikan kuruluslar incelenmektedir.

Uciincii béliimde etik tartismalar bahsinde Bati literatiirii taranarak Batidaki
etik tartismalar ele alinmakta, benzer argiimanlarin Islam geleneginde de
bulunabilecegi dngoriisiinden hareketle klasik fikih usil ve fiirG kaynaklar ile cagdas
caligmalar taranarak elde edilen bulgular Bat1 literatiiriiyle karsilastirmali bir sekilde
analiz edilmektedir. Klasik kaynaklar hususunda cogunlukla Hanefi mezhebi
kaynaklarinin kullanildig1 ifade edilmelidir. Ayrica, Kiitlib-i Sitte ve Tis’a’dan bazi
hadis kaynaklarindan “Et’ime”, “Sayd” ve “Zebdih” boliimleri incelenerek ilgili
yerlerde bu hadislerden istifade edilmektedir.

5. Literatiir Degerlendirmesi

Uc ana béliimden olusan calismamizin birinci bdliimii konunun teknoloji

boyutunu olusturmaktadir. Dolayisiyla birinci bdliimde yapay etin mahiyetini



tartisirken “Modern Meat: The Next Generation of Meat From Cells " isimli kapsamli
eserden faydalandik. Mezkir kaynak hem yapay et {iretim yontemlerinden hem de
iiretim sebeplerinden bahsetmektedir. Alaninda uzman arastirmacilarin makalelerinin
derlendigi bu kaynagi kullanmamizin bir diger nedeni ise kaynagin giincel olmasidir.
Clinkii son derece modern bir iiriin olan yapay et iiretimi hakkinda her gecen giin
geligsmeler yasanmaktadir. Dolayisiyla en giincel kaynaga ulagmak tezimizi saglam bir
zemin lzerine inga etmemizi saglayacaktir. Bu baglamda Tobias MeBmer’in
“Decoding Cultured Meat Production: The Transcriptomic Landscape of Bovine
Satellite Cells In Proliferation and Differentiation™® isimli ¢aligmasi kiiltiir eti
iiretimini tartisan doktora tezi boyutundaki tek eser olmasi nedeniyle arastirmamiz i¢in
onem arz etmektedir. Bu calismay1 6nemli kilan bir diger husus ise 2013 yilinda ilk
yapay et iretimini gergeklestiren Mark Post danismanliginda Maastrciht
Universitesinde yapilmasidir. Yapay ete dair semavi dinlerin nasil tavir aldigini ise
Peter O. O. Ottuh ve Jonathan O. Ihwighwu’nun “an Ethico-Theological Assessment
Of In-Vitro Meat In Human Society”” adli galismasindan 6grendik. Calisma, yapay eti
tanittiktan sonra iirline dair etik ve teolojik degerlendirmeleri ortaya koymaktadir. Bu
noktada mezklr makale semavi dinlerin tutumunu ele alan kapsamli, giincel ve
nitelikli bir ¢alisma olmasi nedeniyle 6zgiin bir degere sahiptir.

Arastirmanin ikinci béliimiinde yapay eti fikhi agidan analiz ettik. Bu boliimde
oncelikle Kur’an-1 Kerim’den ve giivenilir hadis kaynaklarinin “Et’ime”, “Sayd”,
“Zebaih” bahislerinden istifade ettik. Ayrica, tiiketilmesi helal ya da haram olan
hayvanlar, hayvanin tezkiyesi, kanin haramligi, zaruret prensibi, orf delili ve kurban
ibadeti hususlarinda Cessas (6. 370/981), Serahsi (6. 483/1090 [?]) Kasani (6.
587/1191) ve Merginani (6. 593/1197)’nin eserlerine miiracaat ettik. Cessas’in
“Ahkamu’l-Kur’an” eserinden faydalandigimiz gibi Serahsi’nin de “el-Mebsut” ve

“Usiil” eserinden istifade ettigimizi belirtmeliyiz. Ayrica Maliki ulemadan Imam

5 J. R. Anthis, P. Berenstein vd., Modern Meat: The Next Generation of Meat from Cells (b.y.: Cellular
Agriculture Society Yaynlari, 2023).

¢ Tobias MeBmer, Decoding Cultured Meat Production: The Transcriptomic Landscape of Bovine
Satellite

Cells In Proliferation and Differentiation (Hollanda: Maastricht Universitesi Doktora Tezi, 2023).

7 Peter O.0. Ottuh- Jonathan O. Thwighwu, "An Ethico-Theological Assessment of In-Vitro Meat in
Human Society," Ramon Llull Journal of Applied Ethics 14 (2023).



Satibi’nin (6. 790/1388) “el-Muvafakat™™® eserine de galismamizin pek ¢ok yerinde
miiracaat ettigimizi belirtmeliyiz. Nitekim, Satibi’nin miibah teorisini yapay et
Ozelinde inceleyerek maslahat-mefsedet dengesinin O6nemine dikkat g¢ektik. Yine,
kurban ibadeti bahsinde de konuyu $atibi’nin goriisleriyle gerekgelendirerek yapay eti
degerlendirdik. Bu noktada eserin yapay et gibi nevazil meselelere dair hiikiim insa
ederken biiyiik 6nem arz ettigini ifade etmeliyiz.

Yine fikhi bir bakis ortaya koyarken, Yahya Senol’un “Kuran ve Siinnet
Isiginda Helal Gida™ isimli ¢alismasindan siklikla istifade edilmistir. Doktora tezinin
kitaplagsmis hali olan bu ¢alismada Senol, ikinci béliimde Kur’an-1 Kerim ve Siinnette
zikredilen hayvansal gida yasaklarindan detaylica bahsetmistir. Yapay et de hayvan
kok hiicrelerinden iiretildigi i¢in hayvansal bir gidadir. Dolayisiyla yapay etin de bu
yasaklar kapsamina dahil edilip edilemeyecegi sorusu tezimizin temel sorularindan
biri olmustur. Ornegin, yapay et iiretimiyle ilgili olabilecegi i¢in meytenin ve kanmn
haramlig1 hususlarinda bu eserden istifade edilmektedir. Riimeysa Altindis tarafindan
kalem alinan “Yapay Etin Fikhi Mesrtiyeti”!? baglikli makaleden de istifade edilmistir.
Ciinkli makale, helal-haram kriterleri acisindan yapay et teknolojisini degerlendiren
onemli caligmalardan biri olarak goriilmektedir. Ayrica yapay eti fikhi agilardan
sorgularken fakihlerden Yusuf el-Karadavi’nin “el-Heldl ve'l-Hardm fi'l-Islam"" isimli
eserine bagvurduk. Islam diinyasinda seckin bir konuma sahip olan Karadavi’nin
caligmas1 gidada, evlilik hayatinda, ticarette vs. helal ve harama dair kaideler ve
hiikiimler i¢eren kapsamli eserlerdendir.

Tezimizin 6zellikle kok hiicre ve buzagi serumu bahislerinde Mohammad
Naqib Hamdan ve Mark Post onciiliigiinde kaleme alinan “Cultured Meat in Islamic
Perspective”'? baslikli makaleden de istifade ettik. Bu makale yapay eti Islami agidan
degerlendiren birka¢ ¢alismadan biri olmasi yoniiyle bizim i¢in 6nemlidir. Calismada

yapay et teknolojisinin dini statiisii hadis-i seriflerle temellendirilerek tartisilmaktadir.

8 Eb(i Ishak Ibrahim b. MiisA b. Muhammed el-Lahmi es-Satibi, el-Muvdafakat, thk. Ebu Ubeyde Meshir
b. Hasan Ali Selméan (Misir: Dar ibn Affan Yayinlari, 1997).

® Yahya Senol, Kuran ve Siinnet Isiginda Helal Gida (Istanbul: Siileymaniye Vakfi Yaymlari, 2015).

10 Riimeysa Altindis, “Yapay Etin Fikhi Mesruiyeti”, /lahiyat Tetkikleri Dergisi 61/1 (Haziran 2024), 1-
19.

" Yusuf El- Karadavi, el-Heldl ve'l-Hardm fi'l-Islam (Kahire: Mektebetii’l- Vehbe Yayinlari, 1997).

12 Muhammed Nagib Hamdan vd. “Cultured Meat In Islamic Perspective”, J Relig Health 57 (2018).



Ancak yapay ete dair temel bilgiler edinmek acisindan faydali bulunsa da konu
yiizeysel bir sekilde degerlendirildigi i¢in yetersiz bir calisma olarak goriilmektedir.
Yapay eti fikhi agidan tartigan bir diger makale de Mohd Izhar Ariftf Mohd
Kashim ve birgok Malezyali arastirmacinin katkilariyla yayimlanan “Scientific and
Islamic Perspectives in Relation to The Halal Status of Cultured Meat” baslikli

13 Bu makale Hamdan’in ¢aligmasindan farkli olarak kok hiicrelerin

caligmadir.
mabhiyetini ve yapay et liretim siirecini daha detayli ele almaktadir. Dolayisiyla kok
hiicre aliminin dogurabilecegi dini problemler hakkinda bu ¢aligmadan
faydalanilmistir. Calismay1 bizim i¢in dnemli kilan bir baska nokta da Islami beslenme
hususuna ayr bir baglik altinda yer verilmesidir. Aragtirmacilar bu baslik altinda helal
gidaya dair alt1 prensipten bahsederek fitrat ve tiksindirici olma gibi konumuzla alakali
pek cok kavram iizerinde durmuslardir. Ancak bu calisma da yapay et hakkinda
kiymetli bilgiler sunsa da fikhi degerlendirmelerin eksik oldugu gériilmektedir. Ote
taraftan her iki makalede de Malezyali arastirmacilarin bulunmas: dikkatimizi
cekmektedir. Heniiz konunun fikhi boyutunu ele alan c¢alismalarin azlhig
diisiiniildiigiinde Malezya’daki baz1 arastirmacilarin girisimlerde bulunmasi literatiir
acisindan nem arz etmektedir. Urdiin Zarqa Universitesi biinyesinde arastirmalarini
stirdiiren Heba Mansour tarafindan kaleme alinan “Eating and Marketing Cultured
Meat is a Jurisprudential Study ”'* baglikli ¢alisma yapay eti fikhi baglamda ele alan
giincel bir ¢aligma olmasi yoniiyle dikkat ¢cekmektedir. Calismada yapay et liretimi ve
hayvan klonlama teknolojisi arasinda benzerlik kurulabilecegi tizerinde durulmaktadir.
Ayrica canli hayvandan kok hiicre alimi noktasinda yapilan degerlendirmeler
arastirmamiz agisindan dnem arz etmektedir.

Ismail Narin tarafindan kaleme alinan “Kur’an ve Siinnet Acisindan Kurban
Ibadeti”® isimli doktora tezinden de o6zellikle kurban ibadeti bahsinde istifade
edilmistir. Caligmada Kurban ibadetinin kdkenine vurgu yapilarak dinimizde kurban

ibadetinin hiikmii, gecerlilik sartlari, ¢esitleri ve tartismali noktalar: ele alinmaktadir.

13 Mohd Izhar Ariff Mohd Kashim vd., “Scientific and Islamic Perspectives in Relation to The Halal
Status of Cultured Meat”, Saudi Journal of Biological Sciences 30/1 (2023).

14 Heba Mansour, “Eating and Marketing Cultured Meat is a Jurisprudential Study”, Dirasat: Shari’a
and Law Sciences, 52/1 (2025).

15 [smail Narin, Kur’dn ve Siinnet Acisindan Kurban Ibadeti (Istanbul: Istanbul Universitesi, Sosyal
Bilimler Enstitiisii, Yiiksek Lisans Tezi, 2009).



Tezimizde yapay etin kurban ibadetine alternatif olup olamayacagi sorusuna cevap
aradigimiz i¢in ilgili kaynagin kurban ibadetinin hiikmii ve riikknii bahislerine miiracaat
ettik. Nitekim, sadakanin kurban ibadeti i¢in alternatif olabilecegi iddialarin1 detayl
bir sekilde degerlendiren ve klasik kaynaklarla temellendiren bu ¢alisma konumuz igin
de orneklik olusturmustur.

Bununla birlikte Asli ibaha tartigmalar1 baslhiginda yapay et 6zelinde nevazil
gidalara dair nasil hiikiim verilebilecegini sorguladik. Bu baglamda tiitiin ve kahveye
dair hem haram hem de miibah hiikmii veren risaleler incelenmistir. Literatiir
olusturacak boyutta ¢ok fazla ¢aligma bulunmasina ragmen kapsam disina ¢ikmamak
icin Ahmed er-Riimi el-Akhisari (6. 1041/1632) ve Abdiilgani en-Nablusi (6.
1143/1731) gibi 6ne ¢ikan isimlerin risaleleriyle yetindik. Hem fikih hem de kelam
mezheplerinin hiisiin-kubuh ve asli ibaha goriislerini tartisirken Hikmet Savluk’un
kaleme aldig1 “Fikih Kelam liskisi Baglaminda Ibdha Kavraminin Analizi”'® baslikl
doktora tezinden istifade ettik. Konu {izerine yapilan doyurucu g¢alismalarin azlig
diistintildiglinde bu c¢alismanin 6zgiin bir degere sahip oldugu goriilmektedir. Yine
tezimizin bu boliimiinde herhangi bir mezhebe bagli kalmaksizin mezheplerin 6ne
¢ikan goriislerine miiracaat ettik. Hanefi ulemadan Serahsi ve Cessasla birlikle Ibn
Niiceym (6. 970/1563), Suyuti (6. 911/1505) ve Semerkandi (6. 539/1144)’nin
eserlerine baktigimiz gibi Safii/Es‘arl ulemadan Gazzali (6. 505/1111) ve Fahrettin er-
Réazi (6. 606/1210)’nin calismalarindan da faydalandik. Benzer sekilde konuya
biitiinciil yaklasabilmek amaciyla Mutezili ulemadan Basri (6. 436/1044) ve Hanbeli
ulemadan Ferrd (6. 458/1066)’nin eserlerini inceledik. Bununla birlikte ulusal ve
uluslararasi diizeyde one ¢ikan fetva kurullar1 da incelenerek yapay ete dair ¢agdas bir
fetva bulunup bulunmadigi sorgulanmaktadir. Nitekim, Din Isleri Yiiksek Kurulu,
Islam Is birligi Teskilatina bagl Islam Fikih Akademisi (Mecmau’l-Fikhi’l-Islami ed-
Diiveli), Diinya Islam Birligine Bagh (Rabutatii’l-Alemi’l-Islami) Islam Fikih
Akademisi, Uluslararas1 Miisliiman Alimler Birligi (ittihadii’l-Alemi li-Ulemai’l-
Islamf), Misir Miiftiiliigii (DAarii’1-Iftai’1-Misriyye), Malezya islami Kalkinma dairesi,
Endonezya Ulema Konseyi (Majelis Ulema Indonesia), Nehdatii’l-Ulema, Singapur

lf Hikmet Savluk, Fikih Kelam Iliskisi Baglaminda Ibdha Kavraminin Analizi (Istanbul, Marmara
Universitesi, Sosyal Bilimler Enstitiisii, Doktora Tezi, 2021).

10



Islam Konseyi Fetva Komitesi (MUIS), Malezya islami Anlay1s Enstitiisii (IKIM) ve
Amerika Fikih Akademisi (AFA) incelenmektedir.

Arastirmanin {iciincii ve son béliimiinde Islam ve Bat1 diinyasinda ortaya ¢ikan
tartigmalar1 odagimiza aldik. Bat1 diinyasinda yapay eti etik agidan tartigan pek ¢ok
calisma olmasina ragmen Islam diinyasinda az sayida calisma bulundugunu
soylemeliyiz. Islam geleneginden elde ettigimiz verilerle yapay eti etik agidan
incelemek i¢in klasik ve cagdas fikih metinlerine miiracaat ettik. Bu baglamda Hanefi
literatiiriine siklikla miiracaat ederek yapay etle iliskilendirilebilecek hususlart istinbat
ettik. Ornegin, gidanim tiksindirici olmasi bahsinde Hanefilere gore gidanin habislik
Olgiitlerine bakarak yapay et hakkinda c¢ikarimlarda bulunduk. Yine yamyamlik
arglimant bahsinde de zikredilen klasik kaynaklardan Orneklerle insanin
miikerremligine dikkat ¢ektik. Bununla birlikte Adnan Kosum *un “Islam Hukukunda

Hayvan Haklari!’

baslikli kitab1 da ozellikle hayvan refahi hususunda miiracaat
ettigimiz eserlerin basinda gelmektedir. Eserde Islami gelenekte hayvanlara verilen
onemden bahsedilerek hayvanlarin ontolojik varligiyla Yaraticinin rahmeti arasinda
giiclii iliskiye vurgu yapilmaktadir. Bu ¢alisma hayvan 6zgiirliigii, hayvan refahi ve
hayvan haklar1 kavramlarim1 fikhi zaviyeden degerlendiren kapsamli bir aragtirma
olmasi1 yoniiyle 6zgiin bir degere sahiptir. Yazar, zikredilen kavramlarin Bati’da ortaya
¢ikmasinin nedenlerini ele almakta ve Cumhuriyet Doneminde devletin hayvan
politikalarindan bahsederek konu hakkinda dogru bilinen yanliglar1 agiklamaktadir.
Kanaatimizce bu sayede Islami gelenekte hayvanlara dair yanls anlasilmalarin da
ontine gecilmesi hedeflenmektedir. Ayrica, yapay ete dair yazilan Tiirk¢e bir ¢alisma
olmasi yoniiyle dikkatimizi ceken Hasan Yetim ve Ismail Hakk: Tekiner tarafindan
kaleme alinan “Alternatif Protein Kaynaklarindan Yapay Et Uretimi kavramina
Elestirel Bir Bakis™!8 baslikli makalesi de konuya dair ¢ergeve ¢izerken bizim igin yol
gosterici olmustur. Ciinkli ¢alisma yapay et teknolojisini tanitarak teknolojinin vaat

ettigi olumlu yonler ve kap1 agabilecegi etik problemler lizerinde durmaktadir.

17 Adnan Kosum, Islam Hukukunda Hayvan Haklar: (Ankara: Diyanet Isleri Baskanligi Yayinlari,
2018).

'8 Hasan Yetim-ismail Hakk1 Tekiner, “Alternatif Protein Kaynaklarindan Yapay Et Uretimi Kavramina
Elestirel Bir Bakis”, Helal ve Etik Arastirmalar Dergisi 2/2 (2020).

11



Bat1 literatiiriinde Patrick Hopkins ve Austin Dacey’in “Vegetarian Meat:
Could Technology Save Animals and Satisfy Meat Eaters? ”'° baslikli galismasi en ¢ok
basvurulan kaynaklar arasindadir. Ilgili ¢alisma yapay ete dair tehlike, dogallik,
gerceklik, yamyamlik ve tiksindirici olma etik kaygilarin1 giindeme getirmektedir.
Bununla birlikte yazarlarin yapay et teknolojisine dair olumlu bir tutum sergiledigi
goriilmektedir. Bu nedenle yayinlandig: yil itibariyle de diisiiniildiigiinde makalenin
konuya dair temel olusturdugu anlasilmaktadir. Ayni sekilde Owen Schafer ve Julian

20 isimli galismas alana dair

Savulescu’nun “The Ethics of Producing In Vitro Meat
oncii caligmalar arasindadir. Yapay ete dair “Dogaya ve Hayvanlara Saygisizlik”,
“Mutlu Hayvan Sayisin1 Azaltmast” ve “Yamyamliga Neden Olma Potansiyeli”
seklinde ii¢ temel elestiriden bahseden yazarlar, teknolojiyle birlikte elestirilerin ekarte
edilebilecegini iddia etmektedir. Dolayistyla arastirmamizda bu ¢calismaya ¢ogunlukla
hayvan refahi, dogallik argiimani ve yamyamlik bahislerinde miiracaat ettik. Yapay eti
Aristo’nun erdem etigi baglaminda inceleyen Carlo Alvaro’nun “Lab-Grown Meat
and Veganism: A Virtue-Oriented Perspective’! baslikli makalesinden de
faydalandik. Alvaro, “etik vegan” kavramini odagina alarak gdriinenin aksine etik
veganlik ve yapay et arasindaki celiskiye isaret etmektedir. Bundan dolay1 onceki
caligmalardan farkli olarak yazarin yapay ete karsit bir tutum sergiledigini
sOyleyebiliriz. Nitekim, bu teknoloji deontolojik ve faydaci etik agisindan kabul
edilebilir goriinse de erdem etigi agisindan incelendiginde inatgilik olarak nitelenmis
ve 0l¢iilii olmaya aykir1 bir olarak uygulama goriilmiistir.

Bati biyoetiginde dnemli bir konuma sahip olan Leon Kass, tiksinme tepkisinin
belirleyici roliine vurgu yapmaktadir. Konumuzla dogrudan iliskili olmas1 nedeniyle
gidanin tiksindirici olabilme 6zelligini ayr1 bir bahiste inceledik. Kass tarafindan
kaleme alinan “The Wisdom of Repugnance: Why We Should Ban the Cloning of

Humans *? baglikli galismay1 odagimiza aldik. Kass ¢alismasinda insan klonlama gibi

19 Patrick Hopkins- Austin Dacey, “Vegetarian Meat: Could Technology Save Animals and Satisfy Meat
Eaters?”, J Agric Environ Ethics 21 (2008).
20 G. Owen Schaefer- Julian Savulescu, “The Ethics of Producing In Vitro Meat”, Journal of Applied

Philosophy 31/2 (2014).
2 Carlo Alvaro, “Lab-Grown Meat and Veganism: A Virtue-Oriented Perspective”, Journal of
Agricultural and

Environmental Ethics 32 (2019).
22 Leon Kass, “The Wisdom of Repugnance: Why We Should Ban the Cloning of Humans”, Valparaiso
University Law Review 32/2 (Bahar 1998), 687.

12



rasyonel gerekgelerle agiklanamasa da bazi uygulamalarin insana tiksindirici gelmesi
gerekgesiyle etik olmadigini iddia etmektedir. Yazarin yamyamlik hakkinda da benzer
minvalde goriisleri bulundugundan tezimizin yamyamlik basliginda da bu ¢aligmadan
istifade ettik. Calismay1 bizim i¢in 6nemli kilan bir diger husus da tiksinme tepkisine
dair Kass’in ¢calismasi ve Hanefl mezhebi goriisleri arasinda ortak noktalar bulmamiza
imkan sunmasidir. Son olarak, arastirmada Tiirkge, Arapga ve Ingilizce kaynaklara
miiracaat edilmistir. Hatta {ilkemizde konu 6zelinde ¢ok fazla ¢alisma bulunmadigi
gerekgesiyle Ingilizce ve Arapga literatiirden daha ¢ok faydalanildigim sdylemeliyiz.
Benzer sekilde aragtirmanin konusu biyoteknoloji {irlinii olan bir gida oldugu igin

kaynaklarin giincel olmasina da dikkat edilmektedir.

13



BIRINCi BOLUM
YAPAY ETIN MAHIYETI

Et agirlikli beslenmeye yonelik talebin artmasiyla birlikte kiiresel niifusun et
tiketimi de artmaktadir. Yakin gelecekte saglikli ve besleyici gidaya yonelik
farkindalik, sanayilesme ve kisi basmna diisen gelirin artmasi nedeniyle gelismis
iilkelerden ziyade gelismekte olan iilkelerden de ete daha fazla talep olmasi
miimkiindiir. Zira, endiistriyel tarimin yayginlagmasiyla 1960 yilinda kisi basina yillik
ortalama 23,1 kg tliketimle 70.5 megaton olan kiiresel et iiretimi, 2020 yilinda kisi
bagina 43,2 kg tiikketimle 337.5 megaton seviyesine yiikselmistir.>* Bu sebeple bilim
insanlar1 geleneksel yollarla et iiretim sistemlerinin kiiresel niifusun ihtiyaglarim
kargilamakta yetersiz oldugunu ve ayni1 zamanda bu sistemlerin hayvanlara, ¢cevreye
ve insanlara zarar verdigini iddia ederek alternatif kaynak arayisina girmislerdir.
Laboratuvar ortaminda iiretilen yapay et geleneksel ete umut verici ve siirdiiriilebilir
bir alternatif olarak goriilmektedir. Bu boliimde heniiz baglangi¢c asamasinda olan
yapay et iiretim teknolojisinin vaat edilen sebep ve sonuglarina, iiretim yontemlerine

ve Islam dis1 semavi dinlerin tutumuna odaklanacagiz.

1.1. Tarihi Arka Plan

Yapay et, diger isimleriyle laboratuvarda yetistirilmis, kiiltiirlenmis, hiicre bazli
ve “in vitro” et geleneksel hayvancilik yontemleri yerine hayvan kesimi olmaksizin
hayvan kok hiicrelerinin hiicresel tarim ve doku miihendisligi teknikleri kullanilarak
biyoreaktdrlerde kiiltiirlenmesi sonucu elde edilen protein orani yiiksek hiicre yapisini
ifade etmektedir.”?* Kiiltiirlenmis et fikirleri ilk olarak bilim kurgu romanlarinda
ortaya atilmstir. Nitekim 1897'de “Auf Zweife Planeten” (iki Gezegende) bashkli bir
bilim kurgu romaninda bu alternatif protein kaynagindan bahsedilmistir.?> Literatiirde
yapay, In vitro, temiz, hayvansiz ve kesimsiz et olarak gegen bu endiistriyel gida

bilinyesinde bir¢ok soru isaretleri barindirdigi i¢in tartigmalara neden olurken, vaat

2 MeBmer, Decoding Cultured Meat Production, 8-9.

24 Zuhaib Fayaz Bhat vd., “In Vitro Meat Production: Challenges and Benefits Over Conventional Meat
Production”, Journal of Integrative Agriculture 14/2 (2015), 242.

25 Nicolas Treich, “Cultured Meat: Promises and Challenges”, Environmental and Resource Economics
79 (2021), 38.

14



edilen potansiyel faydalari nedeniyle de birgok kisi agisindan umut verici olarak
goriilmektedir.

Bu baglamda 1930 yilinda insan tiiketimi i¢in yapay et fikri ilk olarak Frederick
Edwin Smith isimli bir yazar tarafindan ortaya atilmis ve Winston Churchill de 1932
yilinda yazdigi bir makalesinde biitiin bir hayvani yetistirmek yerine hayvanin
istenilen kisimlarini uygun bir ortamda yetistirebilecegimiz giinlerin gelecegini ifade
etmigtir. 1998 yilinda ise Jon Vein, insan tiiketimi amaciyla laboratuvarda yetistirilen
et dokusunun {iretimi i¢in bir patent almistir ve 2001 yi1linda NASA, hindilerden alinan
hiicrelerle kiiltiir etleri iireten deneylere baglamistir. Ayrica NASA uzayda astronotlarin
uzun siire kalabilmesi i¢in Japon baligindan kas pargaciklar1 da iiretilmesini tegvik
etmistir.?® 2004 yilinda bir grup arastirmaci tarafindan hiicresel tarimin ve yapay et
aragtirmalarinin desteklenmesi amaciyla herhangi bir kar amaci giitmeyen “New
Harvest” isimli bir organizasyon kurulmustur. 2008 yilinda ise Hayvanlara Etik
Muamele i¢in insanlar Kurumu (People For Ethical Treatment to Animals) yapay et
yarigsmasi diizenlemis ve 1 milyon dolar 6diil teklif etmistir, ancak 30 Haziran 2012’ye
kadar siire vermesine ragmen hicbir sirket bu siire zarfinda yapay et liretememistir.
Ayrica yine 2008 yilinda ilk yapay et sempozyumu Norveg'teki Norve¢ Gida Arastirma
Enstitiisii'nde diizenlenmistir.?’

Yapay et konusunda ses getiren ilk adim ise 2013 yilinda Hollanda'daki
Maastricht Universitesi ve Mosa meat sirketi is birligiyle Dr. Mark Post énciiliigiinde
yapay dana hamburgeri iretilmesidir. Bir inegin kok hiicreleri kullanilarak
laboratuvarda et yetistirilmesi sadece iic ay silirmiistiir. Laboratuvar yapimi bu
hamburger yaklasik 325.000 dolara mal olurken, Londra’da diizenlenen basin
toplantisiyla yaklagik 200 basin mensubu ve gida uzmanlar tarafindan test edilmistir.
Yapay eti test eden kisilere gore hamburger koftesi et tadinda olmasina ragmen kuru
ve renksizdi.?® 2013 yilindan gliniimiize kadar Mosa Meat, Modern Meat, Super Meat,
Memphis Meat, Eat Just ve Finless Foods sirketleri basta olmak {izere birgok yapay et

26 Ece Siirek, Pinar Uzun, “Gelecegin Alternatif Protein Kaynagi: Yapay Bt”, dkademik Gida 18/2
(2020), 210.

2Oron Catts- Ionat Zurr, “Disembodied Livestock: The Promise of a Semi-Living Utopia, Parallax”
19/1 (2013), 107.

28 Trae Norton, “From the Lab to the Supermarket: In Vitro Meat as a Viable Alternative to Traditional
Meat Production”, Journal of Food Law & Policy 11/1 (2005), 165-167.

15



iiretim sirketi ortaya ¢ikmis ve yapay et cesitli iilkelerde gelistirilmeye ¢aligilmistir.
Diinyanin farkli bolgelerinde ¢alismalarini siirdiiren ve sayilart her gecen giin artan bu
sirketlere Bill Gates gibi isimler yatirnm yapmaktadir. Aralik 2020°de Eat Just isimli
bir sirketin iirettigi yapay tavuk etinin satisina izin veren ilk iilke Singapur olmustur.
2023 Ocak Ayinda ise Singapur Gida Ajansi1 (SFA) Eat Just sirketinin buzagi serumu
olmadan et {iretimini onaylamistir. Giinlimiizde Singapur’da diger et tiirlerinin de
yapay olarak {iretilebilmesine dair ¢aligmalar devam ederken, “Huber's Butchery”
isimli bir restoranda kiiltlirlenmis kebap sisleri ve kizarmis tavuk salatasi 18,50 dolara
satilmaktadir. 2

Son zamanlarda ise Israil yapay et iiretiminde one cikan iilkelerden biridir.
Oyle ki yapay et 2015 yilinda Diinya Ekonomi forumunda tanitildiktan sonra 2016
yilinda Israil kiiltiir eti ¢aligmalarryla yakindan ilgilenmistir. Hatta kiiltiir eti icin
ayrilan yikli miktardaki fonun yil igerisinde iki katina ¢ikarildig belirtilmektedir.>
Su anda Israil'de cesitli et tiirleri, kiimes hayvanlar1 ve deniz iiriinleri de dahil olmak
lizere hiicre bazli iiriinler iireten 13 gida sirketi bulunmaktadir. Dahasi Israil’de
bulunan Aleph Farms isimli sirket ve Isvigre’nin en biiyiik siiper market zinciri Migros
is birligiyle yapay et liretiminde 3D bask1 gibi alternatif yontemler kullanilarak dana
biftegi iiretilmistir. Bu y1lin sonunda ise iiretilen bu yapay biftegin Avrupa iilkelerinde
satisa siirlilecegi belirtilmektedir.>! ABD’de bulunan Memphis Meat sirketi ise hayvan
hiicrelerinden yapay dana ve tavuk eti iretilebildigini duyurmustur. Ayrica 2023
Haziran ayi itibariyle Amerikan Gida ve Ilag Idaresi (FDA), laboratuvarda yetistirilen
etin insan tiiketimine uygunlugunu onaylarken, laboratuvarda yetistirilen etin
tilketilmesi Singapur’dan sonra ABD Tarim Bakanligi (USDA) tarafindan da
onaylanmistir. Boylece iirlinlerini Singapur’da satan Good Food ve Upside Food
isimli sirketler iirettikleri yapay tavuk etlerini ABD’de tiiketiciye sunmustur.>? Ustelik

Kuzey Amerika iilkelerinden Meksika’ da Forma Foods isimli sirket tarafindan yapay

29 C. Salzani- Z. Weisberg, “The Ethics and Politics of Cultured Meat: Food Transition, Big Business,
‘Humanewashing’”, Transforming Food Systems: Ethics, Innovation And Responsibility, Ed. Donald
Bruce- Ann Bruce (Hollanda: Wageningen Academic Yayinlari, 2022), 428.

30 A. Rorheim vd., “Cultured Meat: An Ethical Alternative to Industrial Animal Farming”, Sentience
Politics (Haziran 2017), 6.

31 Birlesmis Milletler Gida ve Tarim Orgiitii (FAO), Food Safety Aspects of Cell-Based Food (Roma:
Food and Agricultural Organization of the United Nations, 2023), 40; The Times of Israel, “Israel’s
Aleph Farms Gears Up to Sell First Cultivated Beef Cuts in Europe” (Erigim 29 Aralik 2023).

32 CBS News, “Lab-Grown Meat Cleared for Sale in U.S” (Erisim 29 Aralik 2023).

16



et tiretilirken, bolge yapay etin onemli bir pazari olarak karsimiza ¢ikmaktadir. Ancak,
biiylik olgekli ticarilesme zorluklartyla karsi karsiya kalindigi i¢in heniiz tiiketime
sunulmamustir.3

Avrupa’ya odaklandigimizda, ingiltere’nin dikkat ¢eken adimlari oldugunu
goriiyoruz. Ingiliz yapay et sirketi /vy Farm yakin zamanda hiicre bazl iiriinlerini
gelistirebilmek amaciyla Avrupa'nin en biiyiik hiicresel tarim tesisi olarak kabul edilen
tiretim tesisi agmustir.>* Bir diger Avrupa iilkesi olan Hollanda ise yapay etin tiretildigi
ilk lilke olmas1 nedeniyle 6nemli bir yere sahiptir. Nitekim, gectigimiz temmuz ayinda
Hollanda hiikiimeti laboratuvarda kiiltiirlenen triinlerin kontrollii bir sekilde
tilketilmesine izin vermistir. Dahasi, diinyanin ilk yapay et restoran1 “Bistro In Vitro”
adiyla Hollanda’da ag¢ilmistir.®> Bu restoran projenin sahibi olan Koert van
Mensvoort’un 6diillii yapay et yemek kitabinin bir ¢iktis1 olarak agilmistir.>® Ancak
diinya ¢apinda pek ¢ok iilke yapay et iiretimini tesvik ederken ya da iiretimine sessiz
kalirken Italya hiikiimeti yapay eti desteklemeyecegini belirtmistir. Ciinkii Italyan
parlamentosuna gore yapay et ciftgilik meslegine ve dolayisiyla kiiltiirel mirasa
aykiridir. Italya hiikiimetinin almis oldugu bu karar yasal paternalizm olarak
nitelenirken, yasaklama yerine tiiketicinin ¢ikarlariin korundugu bir diizenleme
yapilmasi gerektigi ifade edilmisgtir.?”

Rusya ve Cin’de de yapay et liretim teknolojisinde birtakim ilerlemeler
kaydedildigini sOyleyebiliriz. Clinkii Rusya 2025 yilindan itibaren endiistriyel etin
satigsa sunulacagini ifade ederken, Cin’de bulunan Cell X adli sirket laboratuvar
ortaminda 3D baski yontemiyle domuz ve tavuk eti iiretebildigini duyurmus ve Cin

hiikiimeti kiiltiir etlerini bes yillik kalkinma planina dahil etmistir.*® Giiney Afrika’da

33 Mexico Now, “Mexican Laboratory Creates Artificial Meat (Erisim 29 Aralik 2023).

34 Stef Bottinelli, “Cultured Meat: The Future of Food is Slaughter-Free”, Food Matters Live (Erisim
31 Aralik 2023).

35 T Amsterdam, “The Netherlands is The First European Country to Allow Cultivated Meat Tasting”
(Erisim 29 Aralik 2023); Ayrica Bk. Bistro In Vitro, https://bistro-invitro.com/en/bistro-invitro/

36 Tove Danovich, “Bistro In Vitro: A Virtual Playground to Ponder the Future Of Meat”, Food For
Thought (Erisim 5 Subat 2024).

37 Giuseppe Spoto, “Lab-Grown Meat and The Italian Ban”, Przeglgd Prawa Rolnego 2/33 (2023), 168-
169.

38 TIME, “China’s New 5-Year Plan is a Blueprint for the Future of Meat” (Erisim 31 Aralik 2023).

17


https://bistro-invitro.com/en/bistro-invitro/

bulunan Mogale Meat isimli sirket ise gegtigimiz Nisan ayinda, Afrika’daki ilk hiicre
bazli tavugu basariyla iirettigini duyurmustur.®®

Son olarak, Endistriyel et {iretimi konusunda iilkemizde de birtakim
gelismeler yasandigimi sdylemeliyiz. Nitekim, Ankara Universitesi Kok Hiicre
Enstitiisii baskan1 Prof. Dr. Can Akcali ve ekibi Ankara Universitesi Teknokent’te
caligmalarini siirdiirmektedir. Buzagi serumu olmadan yapay et iiretmeyi hedefleyen
bu ekip gectigimiz aylarda yapay et tiretimini gergeklestirdigini duyurmustur.*® Ayrica
2021 yilinda Sabahattin Zaim Universitesi biinyesinde “Helal ve Tayyib Gida
Baglaminda Yapay Et” baglikli bir program diizenlenmistir.*! Bu programda teknoloji
ve dini boyutlartyla yapay et tartistlmugtir. Tiirkiye Bilimler Akademisi (TUBA)
onderliginde ise 4. Gida ve saglikli beslenme sempozyumu diizenlenmis ve yapay etin
de igerisinde bulundugu alternatif gida kaynaklari farkl agilardan tartisilmistir.*? Yine
iilkemiz agisindan 6nemli bir gelisme olarak 17-19 Mayis 2024 tarihlerinde Lokman
Hekim Universitesi biinyesinde Uluslararas1 Helal Kongresi diizenlenmistir.*> Bu
kongrede alaninda uzman isimler tarafindan yapay et konulu 3 teblig sunulurken,
tebliglerde yapay et iiretim teknolojisi, iiriiniin helal gida standartlar1 baglaminda
tahlili ve Singapur’un yapay ete yonelik olumlu tavri iizerinde durulmustur. Ote
taraftan 2024 yilinm ilk giinlerinde Tarim ve Orman Bakani Ibrahim Yumakli, mevcut
hayvan varliginin kalitesinin arttirilmaya ¢alisildigini ifade ederek yapay et hususunda

herhangi bir mevzuat olmadigini ve yapay ete izin verilmeyecegini belirtmistir.*

1.2. Ni¢in Yapay Et?
Bu baglik altinda alternatif protein kaynagi olarak yapay etin iretilme
sebeplerine odaklanirken, insanlik i¢in gerekli olup olmadigr sorusuna cevap

arayacagiz. Yapay et iiretimini etkileyen faktorleri geleneksel et iiretim sistemleriyle

39 Bottinelli, “Cultured Meat: The Future of Food is Slaughter-Free”.

40 Meltem Ozgeng-Idris Emen, “Yapay Ete Ucuz Yerli Formiil”, Hiirriyet (Erisim 11 Kasim 2023); Fatih
Efe, “Yapay Et”, Gida Miihendisleri Birligi, (2024) (Erisim 11 May1s 2025).

Program  Detaylart  Igin  bk.  https://www.izu.edu.tr/surdurulebilirlik/2021/05/29/default-
calendar/helal-ve-tayyib-2%C4%B1da-ba%C4%9Flam%C4%B 1nda-yapay-et

“2Sempozyum Hakkinda bk. https:/tuba.gov.tr/tr/haberler/akademiden-haberler/tuba-alternatif-gida-
kaynaklari-sempozyumu

43 Kongre Detaylari R;in bk. https://inthalalcongress.org/

# CNN TURK, “Bakan Yumakli'dan Yapay Et iddialarina Cevap: S6z Konusu Degil!” (Erisim 11 Ocak
2024).

18


https://www.izu.edu.tr/surdurulebilirlik/2021/05/29/default-calendar/helal-ve-tayyib-g%C4%B1da-ba%C4%9Flam%C4%B1nda-yapay-et
https://www.izu.edu.tr/surdurulebilirlik/2021/05/29/default-calendar/helal-ve-tayyib-g%C4%B1da-ba%C4%9Flam%C4%B1nda-yapay-et
https://tuba.gov.tr/tr/haberler/akademiden-haberler/tuba-alternatif-gida-kaynaklari-sempozyumu
https://tuba.gov.tr/tr/haberler/akademiden-haberler/tuba-alternatif-gida-kaynaklari-sempozyumu
https://inthalalcongress.org/

karsilastirmali bir sekilde artan kiiresel niifus, hayvan refahi, ¢evre ve insan sagligi
basliklar1 altinda inceleyecegiz. Clinkii diinya genelinde niifus artig1, hayvan refahi ve
cevre problemlerine yoOnelik ilgi arttikca yapay et gibi alternatif gidalari tiikketme
konusunda motivasyon da artmaktadir. Kanaatimizce, yapay etin ¢cevreye, insanlara ve
hayvanlara etkileri zincir olarak diisiiniilmeli ve teknolojinin bu problemlere nasil

coziimler sunacagi biitlinciil bir bakis agistyla degerlendirilmelidir.

1.2.1. Artan Kiiresel Niifus

Yapay et teknolojisinin ortaya cikigindaki en onemli sebep, geleneksel
yontemlerle et iiretiminin diinya niifusunun hayvansal gida ihtiyacin1 yeterince
karsilayamiyor olmasi seklinde ifade edilmektedir. Ciinki kiiresel niifusumuz 7
milyardan fazla olup 2050 yilina kadar 9,5 milyar1 agsmasi beklenmektedir.*> Bu durum
ise gelecek nesilleri siirdiirmek i¢in daha fazla gida iiretilmesi gerektigi anlamina
gelmektedir. Ancak, diinya capinda toprak, su ve hayvancilik gibi dogal kaynaklar
sinirhdir. Bu sebeple arastirmacilar, onlimiizdeki yillarda tiim niifusu beslemeye
yetecek kadar hayvan yetistirmenin imkansiz hale gelecegini belirtmektedir. Bu
baglamda yapay etin artan kiiresel niifusun et ihtiyacini karsilamas1 ve kiiresel aglik
krizine de ¢6ziim olmasi1 beklenmektedir. Zira iiretim asamasinda hayvanlardan alinan
kok hiicrelerin sinirsiz ¢ogalmasi nedeniyle az is¢ilik gerektirerek kisa zamanda ¢ok
biiyiik miktarlarda et tiretilebilmesi miimkiindiir. Boylece, iddialara gore ilerleyen
yillarda ete ulasma noktasinda zengin ve fakir arasindaki gida esitsizliginin giderilmesi
miimkiinken, yapay et fakir niifuslar i¢cin hazir bir protein kaynagi olarak islev
gorebilecektir.*® Son olarak, ¢evre dostu bir politika takip edildigi i¢in yapay et
iretimiyle iklim degisikliginin azaltilmasi ve dolayisiyla da tilkeler arasinda ortaya
cikan ekonomik ve sosyal esitsizliklerin giderilebilecegi iddia edilmektedir. Ciinkii
iklim degisligi nedeniyle zengin iilkelere kiyasla diisiik gelirli tilkelerde pek cok
toplumsal sorun ortaya ¢ikmaktadir. Ornegin, fakir iilkeler sel ve erozyon gibi dogal

afetlere kars1 savunmasizdir. 47

45 Thinktech Teknolojik Diisiince Merkezi, “Yapay Et Teknolojisi, Trend Analizi (Ekim 2021), 3- 4.

46 Angela Lee, “Meat-ing Demand: Is In Vitro Meat a Pragmatic, Problematic or Paradoxical Solution?”.
Canadian Journal of Women and the Law 30 (2018), 7-8.

47 Emily Wu vd., “Humanity”, Modern Meat: The Next Generation of Meat from Cells, Ed. K Spiros vd.
(Cellular Agriculture Society, 2023), 41.

19



1.2.2. Hayvan Refah

Yapay etin bir diger iiretilme amact ise hayvan refahini saglamaktir. Ciinki,
geleneksel hayvancilik yontemleri nedeniyle hayvanlar olumsuz kosullarda yetismekte
ve hayvansal gida ihtiyacini karsilamak icin her giin binlerce hayvan 6ldiiriilmektedir.
Kiiresel bazda ¢iftlik hayvanlarinin %90’indan fazlasinin fabrika c¢iftliklerinde
yasadig1 belirlenmistir.*® Bu ciftliklerde yetistirilen hayvanlara -karlar1 en {ist diizeye
cikarmak amaciyla- refahlar1 dikkate alinmaksizin birer esya gibi davranilmaktadir.
Ornegin, sigir ve domuzlar anestezi yapilmadan kisirlastirilmakta ve tavuklar canl
canli haglanmaktadir.*® Fabrika ¢iftliklerinde duyarli ve ac1 ¢eken hayvanlarin maruz
kaldig1 durumlar hayvan refahini yok sayarken insanligimizin temel etik ilkelerini de
ihlal etmektedir.>°

Yapay et hayvan refahinin saglanmasi i¢in 6nemli bir alternatif olabilir. Ciinkii
et {iretmek igin hicbir hayvanimn kesilmesine gerek yoktur. Ustelik yapay etin, dondr
hayvanlardan alinan kok hiicrelerle iiretilmesi daha az hayvan, hayvan basina daha
fazla alan ve dolayisiyla geri kalan hayvanlar i¢in daha iyi muhafaza kosullar
anlamina gelmektedir. Bu baglamda yapay etin, ¢iftliklerde tutulan hayvanlardan elde
edilen geleneksel et iiriinlerinin yerini alma ve bu sayede diinya genelinde her yil insan
tiiketimi i¢in kesilen 80 milyar ¢iftlik hayvaninin acilarina son verme potansiyeline
sahip oldugu belirtilmektedir.>! Ayrica tarihi siiregte teknolojik ilerlemeler ve sosyal
degisim arasindaki gii¢lii iliskiyi diisiindiiglimiizde yapay et teknolojisi kamuoyunda
hayvan duyarliliginin benimsenmesinde 6énemli bir adim olacaktir. Bagka bir deyisle,
nasil ki petroliin elde edilme sekillerindeki degisikliklerle orantili olarak balina
avcilii azaltildiysa yapay et liretim teknolojisi gelistikce ve kiiltiirlii et tiiketimi
arttikca insanlar hayvan 6zgirliigiinli saglama konusunda daha duyarli olacaklardir.
Cilinkii, mevcut sistemde insanlar gida icin hayvanlara ihtiya¢ duyduklarinda her ne
kadar hayvan refahi konusunda endiselenseler de bu konuda somut adimlar atmaktan

geri durmaktadirlar. Dahas1 yapay et teknolojisi ile ge¢imlik aveilik gibi baz1 aveilik

48 Kelly Anthis ve Jacy Reese Anthis, “Global Farmed & Factory Farmed Animals Estimates”, Sentience
Institute (Erisim 10 Kasim 2023).

49 Davit Sobel, "The Ethics of Eating Meat”, Philosophic Exchange, 46/1 (2017). 14-15.

30 Peter Singer, Neden Vegan? Etik Beslenme (Istanbul: Ayrint1 Yayinlari, 2022), 88.

5L Jeff Sebo, “The Ethics and Politics of Plant-Based And Cultured Meat”, Ethics Forum 1 (Kis 2018),
162.

20



tiirlerine ihtiyag kalmayacagini da belirtmeliyiz.>> Bu teknolojiyle, hayvanin sadece
yenilebilir kisimlar1 iretilip deri gibi yan iriinler etle dogru orantili olarak
iiretilmeyecektir. Yan {irlinlerin talep edilmesi halinde iiretilecek olmasi kayiplari
azaltacaktir. >

Yapay etle, insanlarin egzotik et merakinin da giderilebilecegi iddia
edilmektedir. Ciinkd, iiretim siirecinde hayvan kok hiicreleri kullandigindan, teorik
olarak nesli tiilkenmekte olan hayvanlardan alinan hiicreler ve hatta nesli tilkenmis
hayvan oOrneklerinden alinan hiicreler biyoreaktdrlerde egzotik etler iiretmek igin
kullanilabilir ve boylece egzotik etler tiirlerin varligina herhangi bir tehdit
olusturmadan ticari olarak {iretilebilir. Bu baglamda son olarak kurban ibadetini de
hayvan refahina aykir1 bir uygulama olarak kabul eden bilim insanlar1 yapay etle

hayvanlarin kurban edilmesinin 6niine gegilecegini iddia ederler.>*

1.2.3. Cevresel Etki

Diinya niifusundaki artis dogrudan veya dolayl olarak ¢evrede pek ¢ok soruna
yol agmistir. Bu baglamda geleneksel et liretim sistemlerinin ¢evre agisindan birtakim
olumsuzluklar ihtiva ettigi ifade edilmektedir. Nitekim, biiyiik 6l¢iide otgullarin
sindirim kanallarindan kaynaklanan metan emisyonlar1 nedeniyle, basta gevis getiren
hayvanlar olmak iizere besi hayvanlarinin diinya sera gazi emisyonlarinin énemli bir
kismindan sorumlu oldugu bildirilmektedir.>®> Zira, gezegendeki buzsuz arazilerin
%26’s1 hayvan otlatmak icin, ekili alanlarin %33’{i ise hayvan yemi iiretimi i¢in
kullanilirken, hayvancilik, enterik fermantasyon ve giibre yoluyla toplam sera gazi
emisyonlarmin %7-14’line katkida bulunmaktadir.’® Bu nedenle, kiiresel isinmaya
neden olan en giiglii sera gazlarindan biri olan metan emisyonlarinin azaltilmasi yapay
etin geleneksel hayvancilikla karsilastirildiginda 6nemli potansiyel faydalarindan biri

olarak sunulmaktadir. Ciinkii yapay et iiretiminde fosil yakit temelli enerji kullanimi

52 Jacy Reese Anthis vd., “Animal”, Modern Meat: The next Generation of Meat from Cells, Ed. K
Spiros vd., (Cellular Agriculture Society, 2023), 62-72.

53 Hanna Tuomisto vd., “Environment” Modern Meat: The Next Generation of Meat From Cells, Ed. K
Spiros vd. (Cellular Agriculture Society, 2023), 103.

>4 Zuhaib Fayaz Bhat vd., “In Vitro Meat: A Future Animal-free Harvest”, Critical Reviews in Food
Science and Nutrition 57/4 (2017), 784.

55 Sghaier Chriki- Jean Frangois Hocquette, “The Myth of Cultured Meat: A Review”, Frontiers in
Nutrition 7/7 (2020), 3

3¢ Birlesmis Milletler Gida ve Tarim Orgiitii (FAO), “Livestock and Landscapes: Sustainability
Pathways” (Erisim 7 Kasim 2023).

21



nispeten daha azdir, ancak tiretim siirecinde gerekli olan biyoreaktorlerin igletilmesi,
bu siireci oldukca yogun enerjiye ihtiya¢c duyan bir siire¢ haline getirmektedir. Bu
nedenle, yalnizca iiretim tesislerinde yenilenebilir enerjinin kullanilmasiyla, kiiltiir
etinin karbon ayak izi, geleneksel ete kiyasla, iiretilen proteinin kilogrami bagina 2 ila
30 kat daha az CO2 esdegeri ile 6nemli dlglide azaltilabilir.” Ayrica, yapay et tiretim
stirecinde daha az hammaddeye ihtiya¢ duyuldugu ve besin maddeleri tekrar
kullanilabildigi i¢in hem gida israfinin 6niine gecilmesi hem de diisiik karbon ayak
izine sahip olunmasi miimkiindiir.>8

Arazi ve su kullanimina odaklandigimizda ise geleneksel hayvanciligin
ekilebilir arazilerin %33 iine, tatli su kullaniminin %8’ine icme suyu ve %15’ine yem
bitkileri yetistirilmesi i¢in ihtiya¢ duydugunu belirtebiliriz. Ayrica ABD verilerine
gore, su kaynaklari hayvansal faaliyetler nedeniyle yogun miktarda azot ve fosfor
kirligine maruz kalmaktadir.>® Bu durum hem insan hem de hayvan sagligi i¢in tehlike
arz etmektedir. Diger bir husus ise mevcut et {iretim sistemlerinde hayvanlarin yem ve
saman gibi besin ihtiyaclarini karsilamak i¢in ormanlik alanlar tarim arazilerinde
doniigtiiriilmektedir.®® Boylelikle atmosfere salinan karbondioksit miktar1 her gegen
giin artmaktadir. Oysaki yapay et liretimiyle hayvanlarin besin maddelerine olan talep
bliylik oranda azalacagi i¢in bu iriinleri yetistirmek i¢in tarim alanlarina da ihtiyag
kalmayacaktir. Ayrica yine bu teknolojiyle potansiyel su kullaniminin énemli 6lgiide
azaltilabilecegi ve su kirliliklerinin de oniine gecilebilecegi ileri siirilmektedir. Zira,
“mevcut et liretim sistemlerine kiyasla yapay et liretim sistemleri yaklasik %45 daha
az enerji, %78 daha az sera gazi emisyonu %99 daha az arazi kullanim1 ve %96 daha

az su kullanimi gerektirir”.5!

1.2.4. insan Saghg

Et yemenin insan saglig lizerinde birtakim olumsuz etkileri vardir. Nitekim,

fabrika ¢iftliklerinde hastaliklarla miicadele etmek ve biiyiimelerini hizlandirmak igin

57 MeBmer, Decoding Cultured Meat Production, 10.

38 Tuomisto vd., “Environment”, 102-103.

59 Birlesmis Milletler Gida ve Tarim Orgiitii (FAO), Livestock’s Long Shadow—Environmental Issues
and Options (Roma: Food and Agricultural Organization of the United Nations, 2006), 270-273.

0 Tyomisto vd., “Environment” 107.

6! Hanna Tuomisto- M Joost Teixeira de Mattos, “Environmental impacts of Cultured Meat Production”,
Environmental Science & Technology 45/14 (2011), 6117.

22



hayvanlara yogun antibiyotikler takviye edilir. Hatta Gida Giivenligi Merkezi'nin
aciklamalarina gore, antibiyotiklerin %70'i hayvan iireticilerine pazarlanmaktadir. Bu
durum insan sagligi acisindan endiselere neden olmaktadir. Ancak, iireticiler
tarafindan steril bir iiretim siireci nedeniyle yapay ette antibiyotik kullanilmadig ifade
edilmektedir.®?> Et yemenin diger bir olumsuz etkisi ise etin igerisinde bulunan gok
miktarda doymus yag ve kolestrol oranlarinin insanlarda basta kanser, kalp ve diyabet
rahatsizliklar1 gibi pek ¢ok kronik hastaliklara neden olmasidir. Hatta Amerikan kanser
aragtirma enstitiisii gibi kuruluglar tarafindan kirmizi et tiiketiminin azaltmay1 ve
islenmis etlerden tamamen uzak durulmasi tavsiye edilmektedir.®*> Bu baglamda
geleneksel ette bulunan asir1 miktarda doymus yag ve kolestrol orani yerine yapay ette
Omega3 orani arttirilabilir ve et daha saglikli hale getirilebilir, ¢iinkii Omega3 kalp
hastaliklarini tetiklemezken, kolesterol riskini de azaltir. Ayrica, et demir gibi dnemli
minerallerin kaynagidir. Yapay ette serumdaki demir oranini arttirarak et mineral
agisindan da zenginlestirilebilir. 64

Zoonotik (hayvan kaynakli) hastaliklarin insanlara bulagma riski insan sagligi
hususunda 6ne ¢ikan bir baska endisedir. Nitekim, gectigimiz yillarda da tecriibe
ettigimiz gibi hayvanlardan insanlara viriisler bulagabilmekte ve Covid-19 ve kus gribi
gibi pandemiler ortaya ¢ikabilmektedir. Dahasi, Diinya Saglik Orgiitii diinya genelinde
her on kisiden birinin kontamine gidalar nedeniyle rahatsizlandigini ifade etmistir.
Ornegin, bulas riski yiiksek hayvan giibrelerine temas, salmonella gibi gida
zehirlenmelerine yol agan bakterilerin ortaya ¢ikmasina neden olmaktadir. Ancak
yapay et steril ortamlarda iretildigi i¢cin zararli bakteri olusumu ve bulag riski
onlenebilmektedir. Bu sebeple geleneksel ete kiyasla insan saglig1 i¢in daha giivenilir
kabul edilmektedir. %

Mevcut et iiretim sistemleri tliketici saglhigi acisindan birtakim tehlikeler
icerdigi gibi {iiretici sagligr agisindan da olumsuzluklar igermektedir. Nitekim, besi

ciftliklerinde ¢alisan insanlar ortamin kirliliginden etkilenmekte ve zararli maddelere

62 R. Behera-L. Adhikary, “Review on Cultured Meat: Ethical Alternative to Animal Industrial
Farming”, Food Research 7/2 (Nisan 2023) 47.

63 Alvaro, “Lab-Grown Meat and Veganism”, 129.

% Bedenta Roy vd., “A Review on Lab-Grown Meat: Advantages and Disadvantages”, Quest
International Journal of Medical and Health Sciences 4/1 (2021), 21.

% Wu vd., “Humanity”, 33.

23



maruz kalmalar1 nedeniyle astim brongit gibi solunum hastaliklarina sahip
olmaktadir.®® Ayrica ¢iftlik g¢alisanlarinin diger 6zel sektorlere gore daha fazla
yaralandiklar1 da tespit edilmistir. Hatta fabrika giftliklerinde ¢alisma kosullarinin
calisanlarda fiziksel rahatsizliklarin yani sira psikolojik rahatsizliklara da sebep oldugu
soylenmektedir. Ornegin, arastirmalar neticesinde kesimhane calisanlarinin yogun
stres nedeniyle polisler ve askerler gibi yogun travmalara sahip olduklar
belirtilmistir.®” Hayvan kesimi olmaksizin et tretilebildigi igin yapay et iiretim

sistemleriyle bu problemin de ortadan kaldirilabilecegini sdyleyebiliriz.

1.3. Yapay Et Uretim Yéntemleri

Canl1 hayvandan alinan kok hiicrelerin laboratuvar ortaminda kiiltiirlenmesi ile
elde edilen endiistriyel etin ¢esitli iiretim yontemleri vardir. Bu baglik altinda iiretim
yontemlerini ve beraberinde getirdigi zorluklar1 sirasiyla incelemeyi hedefliyoruz.
Ciinki, yapay eti fikhi ve etik agidan degerlendirmeden once iiretim yontemlerinin
irdelenmesi gerektigi kanaatindeyiz. Zira, liretim siirecinde kullanilan ydntemler,
kiiltiir ortami ve katki maddeleri nihai {irliniin dini ve etik statiisii hakkinda belirleyici

olacaktir.

1.3.1. Hiicre Kiiltiirii

Hiicre kiiltiirti teknigi, yapay et tiretiminde en ¢ok kullanilan ve bilinen yontem
olup yapi iskelesi teknigi olarak da ifade edilir. Bu teknigi NASA igin ilk teklif eden
Vladimir Miranov olurken, ilk patent alimi ise Willem Van Eelen tarafindan
gergeklesmistir.®® Bu baglamda teknigin kullanilmasiyla tiretim siireci hiicre toplama,
hiicre kiiltlirti ve kiiltiirlenmis et tiretimi olmak iizere ii¢ boliime ayrilmaktadir. Ancak,
her bir boliimde birtakim zorluklarin yasandigir da belirtilmelidir. Nitekim, hiicre

toplamada, canli hiicrelerin elde edilme yontemi; hiicre kiiltiiriinde, kiiltlir ortaminin

% T, Sigsgaard vd., “Respiratory Diseases and Allergy in Farmers Working with Livestock: A EAACI
Position Paper”, Clinical and Translational Allergy 10/1 (2020), 2-6.

7 Wu vd., “Humanity”, 38; Amy J. Fitzgerald vd., “Slaughterhouses and Increased Crime Rates an
Empirical Analysis of the Spillover From “The Jungle” Into the Surrounding Community”,
Organization & Environment 20/10 (2009), 5-6.

8 Bhat vd., “In Vitro Meat Production”, 245.

24



gelistirilmesi ve kiiltiirlenmis et liretiminde ise isleme yontemi baslica 6ne ¢ikan
zorluklardir.®® Bu baglamda zikredilen agsamalar1 kisaca ifade edecegiz.

Et kaslar1 bir¢ok hiicre tiirlinden olusan iskelet kaslarindan olusmaktadir. Bu
kas lifleri ise gelisim asamasindan itibaren embriyonik miyoblast veya uydu
hiicrelerine farklilagarak gelismektedir.”” Bu baglamda et iiretiminde ilk olarak biyopsi
yontemi ile hayvanin embriyosundan embriyonik kok hiicreler (EKH) ya da kas
dokusundan yetiskin kok hiicreler (YKH) baska bir deyisle miyosatellit kok hiicreler
(MKH) alinmaktadir. Ancak yetiskin kok hiicrelere nazaran sinirsiz ¢ogalma ve baska
hiicrelere doniisme potansiyelleri nedeniyle pluripotent kok hiicreler kategorisine dahil
edilen embriyonik kok hiicreler daha ¢ok tercih edilmektedir. Ustelik, YKH’lerin
EKH’lere gore daha fazla islem gerektirmesi ve tehlikeli hiicrelere donligme
potansiyelinin yiiksek olmasi bir diger dezavantajidir. Ayrica, YKH’lerin ve EKH’lerin
yani sira somatik dokudan izole edilen hiicrelerin pluripotent bir duruma getirilmesiyle
elde edilen indiiklenmis pluripotent kok hiicreler (IPKH) de hiicre se¢imi hususunda
onemli bir alternatif olarak karsimiza ¢ikmaktadir.”!

Hiicrelerin izole edilmesinden sonraki adim ise bu hiicrelerin ¢ogalmasi ve kas
hiicrelerine farklilagsmas1 amaciyla sabit veya donen biyoreaktor igerisinde bir kiiltiir
ortami olusturmaktadir. Kiiltiir ortam1 nihai {iriiniin dogal etle karsilastirilabilir olmasi
icin in vivo ortamin neredeyse kopyasi olarak diizenlenmistir. Nitekim, bu ortam
buzagi serumu, temel mikro besinler, amino asitler, proteinler, karbonhidratlar ve
hormonlardan olusmaktadir.”?> hiicreler kiiltiir ortaminda siirekli oksijenlenerek
haftalarca boliindiikten ve biiyilidiikten sonra biyoreaktdr icerisindeki kolojen ag
orgiisti gibi bir iskele ya da tasiyici iizerinde kas liflerine yani ilk 6nce miyotiiplere
sonra miyofibrillere farklilagirlar. Elde edilen miyofibril lifler ise iskeleden hasat
edilebilir, islenebilir ya da emiilsiyon et iiriinleri olarak tiiketilebilir, ancak bu teknikle

kaburga gibi yogun islem gerektiren kemikli iirlinlerin iiretilemedigini sadece kiyma

89 Kazuko Sato, “Cultured Meat Production Technology: Challenges and Future Development”, Mitsui
& Co. Global Strategic Studies Institute Monthly Report (Kasim 2020), 3.

70 Marloes L. P. Langelaan vd., “Meet the New Meat: Tissue Engineered Skeletal Muscle”, Trends in
Food Science and Technology 21/2 (2010), 62.

"' Mark J. Post, “Cultured Meat From Stem Cells: Challenges and Prospects”, Meat Science 92 (2012),
298-300.

2 MeBmer, Decoding Cultured Meat Production, 15-16.

25



gibi yumusak kivamli et iirlinlerinin tiretilebilmektedir.”® Son olarak, ilerleyen siiregte
kiiresel ¢apta yapay et liretilebilmesi i¢in yiiksek hacimlerde diisiik kesme ve tekdiize
perflizyonu koruyabilen biiyiik 6l¢ekli yeni biyoreaktdrlerin gelistirilmesi gerektigini

belirtmeliyiz.”

1.3.2. Doku Kiiltiiri
Kendi kendini yenileyebilen teknik olarak da bilinen doku kiiltiirii teknigi

eksplant hayvan kas dokusu kullanilarak kendi kendini organize eden biftek gibi
islenmis etler liretmek amaciyla gelistirilmistir. Teknigi ilk olarak M. Benjaminson ve
ekibi santrifiijledikleri altin balig1 eksplant kas dokusunu 7 giin boyunca buzagi
serumu ile kiiltiirleyerek et tiretmek amaciyla kullanmiglardir.”> Ayrica ayni ekip
buzagi serumu yerine alternatif serumlar gelistirmis ve bu serumlar1 ¢aligmalarinda
test etmistir. Nitekim, biiyiime ortaminda mantar serumu ve altin balig1 iskelet
hiicreleri kullanmig ve kas dokularinin biiyiime oranin balik iskelet hiicrelerinin
oldugu ortamda daha fazla oldugu sonucuna ulasilmustir.’® Ilerleyen yillarda doku
kiiltiirdi teknigi ile eksplantlar eti olusturan tiim dokulari i¢erdigi i¢in etin dogal yapisi
gibi iyi tanimlanmis {i¢ boyutlu bir yap1 elde edilebilir.”’

1.3.3. Buzagi Serumu (Fetal Bovine Serum-FBS)

Diger yontemlere gegmeden Once hiicre kiiltiirii ve doku kiiltiirii tekniklerinde
biiylime ortamini olusturan buzagi serumunu odagimiza alirsak, Fetal Bovine Serum
(FBS) olarak da isimlendirilen bu serum fibrinojen veya diger pihtilasma faktorlerini
icermeyen, siv1 bir plazma fraksiyonu olup proteinler, yaglar, karbonhidratlar gibi
cesitli bliylime faktorlerinin bir karigimidir. Ancak, elde edilme ydntemi nedeniyle
hiicrelerin ¢ogalmas1 amactyla kullanilan bu protein ¢ozeltisi etik agidan kaygilara
neden olmaktadir. Ciinkii, serum gebe ineklerin kesilerek karinlarindaki fetiislerin
kalbinden santrifiijleme teknigiyle elde edilen kandan iiretilir ve siire¢ sonunda anne

de fetiis de oliir. Ayrica, hiicre kiiltiir caligmalarinin temel bileseni ve sigir endiistrisinin

3 P. D. Edelman vd., “In Vitro Cultured Meat Production”, Tissue Engineering 11/5-6 (2005), 659-661.
74 Tarun Mateti vd., “Artificial Meat Industry: Production Methodology, Challenges, and Future”, JOM
74 (2022), 3435.

75 Bhat vd., “In Vitro Meat Production”, 245.

76 M. A. Benjaminson Vd., “In Vitro Edible Muscle Protein Production System (Mpps): Stage 1, Fish,”
Acta Astronautica 51 (2002), 885.

7 Dejenie Mengistie, “Lab-Growing Meat Production from Stem Cell”, Journal of Nutrition and Food
Science 3/1 (2020), 4.

26



yan irlinii olarak kabul edilen FBS nihai tiriiniin %5-20’sini olusturmaktadir. ’® Bu
baglamda 1 Litre serum elde edebilmek i¢in 1-3 arasi buzagi kullanildig: ifade
edilmektedir.”

Hiicresel tarimda FBS’nin kullanilmasi birtakim teknik dezavantajlar1 da
beraberinde getirmektedir. Nitekim, serum cografi bolge, yaygin viriisler ve kiiresel
hava kosullar1 gibi nedenlerden 6tiirli olduk¢a pahalidir.®® Bu pahalilik da iiretilen etin
maliyetli olmasina neden olmaktadir. Ayrica hiicre kiiltiir ¢aligmalarinda siklikla
kullanilmasina ragmen serumun igerigi tam olarak karakterize edilememistir. Zira
icerisinde proteinler ve metabolitler disinda hiicre dis1 vezikiiller gibi etki
mekanizmalar1 net olmayan bazi 6nemli bilesenler de oldugu icin insan sagligi
acisindan problemlere neden olabilir. Tiim bu nedenlerden dolay: arastirmacilar bitki
bazli alternatif serum arayisina girmislerdir. Ornegin, dkaryotik hiicre biiyiimesi i¢in
gerekli maddeleri igeren ultroser G serumu FBS yerine kullanilmak {izere
tasarlanmistir.3! Ayrica, Tiirkiye’de bulunan Biftek.co sirketi, buzagi serumu yerine
farkli canli mikroorganizmalarint  kok hiicre biiylimesini artirmak igin

kullanmaktadir.8?

1.3.4. Alternatif Yontemler

Yapay et liretiminde hiicre kiiltiirii ve doku kiiltiirii teknikleri disinda organ
baskisi, biyofotonik ve nanoteknoloji teknikleri de kullanilmaktadir. Ancak bu
teknikler henliz  baslangic asamasinda olmasi nedeniyle c¢ok yaygmn
kullanilmamaktadir. Dolayistyla literatiirde alternatif yontemler olarak karsimiza
cikmaktadir. Bu sebeple test edilme siirecleri devam eden bu yontemleri kisaca tek bir
baslik altinda incelemeyi uygun gordiik. Ilk olarak tip alaninda yenileyici doku ve

organ tedavilerinde kullanilan organ baskis1 ya da diger bir adiyla 3D ve 4D baski

"8 Yuki Hanyu vd., “Media”, Modern Meat: The Next Generation of Meat From Cells, Ed. K Spiros vd.
(Cellular Agriculture Society, 2023), 183-185.

7 Esra Celik -Askin Yagar, “Laboratuvardan Sofraya Etik Bir Sorunsal: In Vitro Et”, Saglik Bilimlerinde
Oncii ve Cagdas Calismalar, Ed. Taner Akarsu (Istanbul: Duvar Yaynlari, 2023).

80 Rasmus Simonsen, “Eating for the Future: Veganism and the Challenge of In Vitro Meat”, Biopolitics
and Utopia, Ed P. Stapleton vd. (New York: Palgrave Macmillan, 2015), 170.

81 Neil Stephens, Lucy Di Silvio vd. “Bringing Cultured Meat to Market: Technical, Socio-Political,
And Regulatory Challenges in Cellular Agriculture”, Trends in Food Science & Technology 78 (2018),
159.

82 Ayse Basak Bula vd., Cultured meat: Meet New Meat, (Ankara: Bilkent Universitesi, Science,
Technology and Society, 2021), 11.

27



teknigini inceleyecek olursak; 3D teknikte yapiy1 olusturmak icin hayvanin gébek
kordonu gibi yerlerden alinan kok hiicreler bilgisayar destekli yazilim kullanilarak
baski kagidi gorevi goren jel lizerinde piuskiirtiilir ve kaynastirilir. Akabinde ise
kagidin yiizeyine miirekkep enjekte edilip basilmig bu hiicreler iskele teknigindeki gibi
bir bilyiime ortaminda kiiltiirlenir. Ozetle, 3D baskili yapay et iiretimiyle askeriye ve
uzay sahasi gibi ¢esitli alanlarda sunulacak olan miimkiin faydalar nedeniyle pek ¢cok
sirket bu teknikle et iiretecegini belirtmistir.> Hatta 2021 yilinda Israil’de bulunan
Aleph Farms sirketi organ basimi teknigiyle iic boyutlu kaburga eti biftegi
iiretilebildigini duyururken nihai iiriiniin klasik ete benzer yag oranlarina ve sululuga
sahip oldugu belirtilmistir.34

Biyofotonik teknigi ise iskeleye ihtiya¢ kalmadan lazer etkisiyle madde
parcaciklarini li¢ boyutlu satrang tahtasi veya altigen diziler gibi belirli yapilara
doniistiirme islevine sahiptir. Teknik sayesinde kirmizi kan hiicreleri ve fare
yumurtaliklar1 gibi iki boyutlu maddeler olusturulabildigi i¢in 6niimiizdeki yillarda
endiistriyel et {iretiminde biyofotonigin yaygm bir sekilde kullaniimasi
ongorillmektedir.®> Son olarak, doku miihendisliginde hizla gelisen nanoteknolojin
amaci ise molekiilleri hassas bir sekilde bir araya getirerek molekiil boyutunda bir
robot tasarlamaktir.3¢ Bu nedenle aragtirmacilara gore ilerleyen siiregte nanoteknoloji
ile de diisiik enerji ve diisiik is giicliyle raf omrii kontrol edilebilen et dokulari

uretilebilmesi mimkiindiir.

1.4. Semavi Dinlerin Yapay Ete Yaklasimlari

Her dinin beslenmeye dair kutsal kitaplarina, din adamlarinin gortislerine ve
geleneklerine dayanarak belirledikleri birtakim kriterleri vardir. Bu baglamda modern
biyoteknolojik gelismelerle hayatimiza giren yapay etin durumu din adamlar
tarafindan tartigilmistir. Nitekim, bazi din adamlar1 dogal olmamasi ve igeriginin

belirsizligi nedeniyle yapay ete mesafeliyken, bazilar1 da yapay eti insanlik yararina

8 Harish Handral vd., “3D Printing of Cultured Meat Products”, Critical Reviews in Food Science and
Nutrition,

62/1 (2022), 273-279.

8 Mateti vd., “Artificial Meat Industry: Production Methodology, Challenges, and Future”, 3436.

8 Hopkins- Dacey, “Vegetarian Meat”, 583-584.

8 Mateti vd., “Artificial Meat Industry”, 3437.

28



onemli bir alternatif olarak kabul etmektedir. Bu baslik altinda sirasiyla Yahudilik ve
Hristiyanlik 6zelinde din adamlarinin yapay ete karsi nasil tavir aldiklarini incelemeyi
hedefliyoruz. islamiyet’in yapay ete bakis1 tezimizin ana sorusu oldugu i¢in sonraki
boliimlerde miistakil olarak ele alinacak olup burada konuya yer verilmeyecektir.

Yapay etin dini statiisiine dair Yahudi hukuk metinlerinde dogrudan bir hiikiim
bulunmamaktadir. Bu sebeple, Yahudi din adamlar1 kutsal metinlerinde gecen
“manna” (Cikig 16:15) yani geleneksel olmayan mucizevi gida maddesiyle yapay eti
kiyaslamiglardir. Ancak yapay etin mucizevi olmamasindan hareketle bu kiyas ¢ok
makul goriilmemistir. Din adamlar1 kaserut olarak adlandirilan beslenme kurallarina
gore yapay etin koser olup olmadigini tartistirmislardir. Zira, bir gidanin koser kabul
edilebilmesi i¢in iki temel kriter zikredilmektedir. Buna gore et, Tevrat’ta izin verilmis
hayvanlardan elde edilmelidir. Baska bir deyisle et, domuz ve deve gibi Tevrat’ta
haramlig1 belirtilen hayvanlardan elde edilmemelidir. Ikinci olarak ise hayvan,
tiiketilmeden 6nce koser kesim siirecine (sehita) tabi tutulmalidir.?” Bununla birlikte
din adamlarmin ekseriyeti yapay etin, liretim siirecinde kullanilan hiicrelerin koser
kesim siirecine tabi tutulan koser bir hayvandan gelmesi kosuluyla tiiketime uygun
olabilecegini belirtmislerdir.®®

Diger bir husus ise Yahudilikte et ve siitiin birlikte tiiketilmesinin yasak
olmasidir. Ayrica ne et ne de siit grubuna giren yumurta ve bakliyatlar gibi notr gidalar
da vardir. Pareve olarak isimlendirilen bu gidalarin hem etle hem de siitle
tiikketilmesine izin verilmektedir.?® Yapay etin durumu da bu notr gidalar ile
kiyaslanmistir. “Eger yapay et et degilse notr (pareve) gida midir?” Bu noktada iiretim
siirecinde hayvandan alinan kok hiicrelerin mahiyeti tartisma konusu olmustur.
Nitekim, hiicrelerin et, et dig1 hayvansal iiriin veya gida dig1 5nemsiz madde olabilecegi
iddia edilmistir. Eger hiicreler etin temel bileseni oldugu icin et olarak kabul edilirse
beslenme kurallarina gore canli hayvandan alinan bu hiicrelerin tiiketilmesi kabul

edilemez, ancak bazilar1 bu kiiciik hiicrelerin et olarak kabul edilemeyecegini ve

87Joel Kenigsberg- Ari Zivotofsky, “A Jewish Religious Perspective on Cellular Agriculture ”, Frontiers
in Sustainable Food System 3/128 (2020), 2-5.

88 Ottuh-Thwighwu, "An Ethico-Theological Assessment of In-Vitro Meat in Human Society”, 36.

8 Rabbi Daniel Dennis, “The Kashrut of Cultured Meat”, The Rabbinical Assembly (Kasim 2017), 24.

29



hayvan kesilmeden kullanilmasinin cezaya tabi olmadigini belirtmistir.*® Bu baglamda
hiicreler et olarak kabul edilmezse notr gidalardan sayilabilir ve elde edilen nihai iiriin
siitle tiiketilebilir sonucuna ulasabilir. Ote taraftan, kok hiicreler et dis1 hayvansal iiriin
olarak kabul edildiginde kaynaginin koser olmasina dikkat ¢ekilmistir.”!

Son olarak, hiicrelerin gida dis1 6nemsiz bir madde oldugunu sdyleyenler de
vardir. Shlomo Kluger gibi din adamlar1 Yahudi hukukuna gore ¢iplak gozle
goriilmeyen seylere itibar edilmemesi kuralindan hareketle kaynagi ne olursa olsun
mikroskobik hiicrelere itibar edilmemesi gerektigini ve canli hayvandan alinmasi
durumunda bir problem olmadigini belirtmislerdir.”?> Ancak, bu goriis Haham Yakoov
Ariel ve Haham Daniel Dennis gibi din adamlan tarafindan reddedilmis ve her ne
kadar mikroskobik bir asamadan gegse de onlar kok hiicrelerle ortaya ¢ikan son {iriiniin
dikkate almmasi ve incelenmesi gerektigini belirtmislerdir.”> Ozetle, Yahudi
kaynaklarindaki goriisler eger yapay et teknolojisi ile insanlik ve g¢evre icin ileri
stiriilen faydalar yerine getirilebilirse ve bu iiriin kaserut kurallarina uygun bir sekilde
iiretilebilirse iiriiniin koser kabul edilebilecegi etrafinda toplanmustir. Ustelik,
teknolojinin beraberinde getirdigi 6ngdriilmeyen belirsizlikler ve riskler hususunda
Yahudi din adamlari ilahi kontrole dayanan bir iyimserligi savunmuglardir.®*

Hristiyan din adamlarinin yapay ete dair tutumlarin1 degerlendirirsek, Eski ve
Yeni Abhitten istinbat edilen ilkelere gdre yapay et i¢in birtakim yorumlarda
bulunulmustur. Baz1 sekiiler Hristiyanlar yapay islemlerden gecen sentetik gidalarin
tiiketilmesini etik agidan dogru bulmamaktadir.”> Oysaki Hristiyan metinlerine gore
tim etler temizdir ve inananlar her tiirlii eti yiyebilir. Ayrica, din adamlarindan
Iskenderiyeli Origen’e gére dl¢iilii olundugu takdirde Hristiyanlik higbir yemegi temiz

ya da kirli olarak smiflandirmamistir.”® Bu baglamda, yapay et hakkindaki temel soru

%0 Haham Wayne Allen, “The Kashrut of Laboratory Produced Meat”, The Union for Traditional
Judaism (Erisim 12 Kasim 2023).

o1 Kenigsberg- Zivotofsky, “A Jewish Religious Perspective on Cellular Agriculture ”, 4.

92 Allen, “The Kashrut of Laboratory Produced Meat”, The Union for Traditional Judaism (Erisim 12
Kasim 2023).

9 Dennis, “The Kashrut of Cultured Meat”, 16.

%4 Ottuh -Thwighwu,"An Ethico-Theological Assessment of In-Vitro Meat " 37.

93 David WT Brattston, “It is Not a Sin for Christians to Eat Test Tube Meat and Genetically Modified
Foods!”, Bible (Erisim 31 Aralik 2023).

% Muhammed Naqib Hamdan vd., “Cultured Meat: Islamic and Other Religious Perspectives”,
International Journal of Islamic and Civilizational Studies 2 (2021), 16.

30



insanlarin teknolojiye nasil yaklagsmalar1 gerektigi olmustur. Din adamlart bu gibi
teknolojilerle insanligin tanr1 rolii oynayip oynamadigi sorusuna cevap aramiglardir.
Ted Peters gibi teologlara gore insan, bilimsel gelismelere Onciiliik etmekle tanr rolii
oynamaz aksine kendisinde i¢kin olan tanrinin yiiceligini ortaya ¢ikarmaktadir. George
Church gibi liberal teologlar ise yaraticinin insanin kendisiyle birlikte yaratic1 olmasi
gerektigini ifade ederek doganimm da buna uygun bir sekilde tasarlandigim
vurgulamiglardir.”” Dahasi, bu isimlere gore insan Tanri’nin benzerliginde
yaratilmistir. Bu nedenle gezegenin koruyuculugunu yapmak ve Tanri’nin yiiceligini
gostermek i¢cin modern teknolojiyi desteklemelidir. Dolayisiyla kiiresel niifusun et
ihtiyacin1 karsilamak ve daha c¢evre dostu bir beslenme i¢in yapay et iiretim
teknolojisini desteklemek Tanri’nin insanlardan beklentisi olup insanlarin 6nemli
gorevlerinden biridir.”® Oysaki Paul Ramsey gibi isimlere gore yapay et tiretimi ve
klonlanma gibi modern biyoteknoloji {iriinleriyle insan tanri rolii oynamakta ve
hayatin dogal akisina miidahale etmektedir.”® Ayrica 6nemli bir teolog olan Rene
Dubos’a gore insan doganin efendisi gibi davranmamali ve dogaya miidahale
etmemelidir, bilakis doganin hizmetgisi olup onu koruyup gozetmelidir.!%
Anlasilacag tlizere Hristiyanlik igerisinde endiistriyel etin Yahudilikte oldugu kadar
detaylica tartisildigint sdyleyemiyoruz. Ciinkii Hristiyanlikta beslenme etigine dair
Yahudilikte oldugu kadar mutlak ve kati kriterler yoktur. Diger taraftan insanin dogaya
ne Ol¢lide miidahale edebilecegi hususunda Batili din adamlar1 arasinda goriis birligi
bulunmadigini belirtmeliyiz. Bu nedenle modern teknoloji {iriinii yapay et hakkinda da

ontimiizdeki siiregte tartigmalarin siiregelecegi asikardir.

1.5. Degerlendirme
Ozetle, canli hayvandan alman kok hiicrelerin laboratuvar ortaminda
kiiltirlenmesiyle elde edilen yapay et, geleneksel et liretim sistemlerine alternatif

olarak sunulmaktadir. Tarihi siire¢ igerisinde yapay ete dair pek cok gelisme

7 Henk Van Den Belt, “Playing God in Frankenstein’s Footsteps: Synthetic Biology and The Meaning
of Life”, Nanoethics 3 (2009), 264.

%8 Fazale Rana, “Should We Eat Lab-Grown Meat? A Christian Perspective”, Reasons to Believe (Erisim
12 Kasim 2023).

% Ottuh -Thwighwu,"An Ethico-Theological Assessment of In-Vitro Meat ", 40-45.

100 K osum, Islam Hukukunda Hayvan Haklart, 183.

31



yasanmustir. Nitekim, bu teknoloji ilk olarak {iitopik romanlarda kendisine yer
bulmustur. 2013 yilinda ilk yapay hamburger koftesi tiretilmesi teknolojiye dair en
onemli somut adim olarak gériilmektedir. Ozellikle bu tarihten itibaren ilgili teknoloji
pek cok farkli iilkenin ve sirketin odag: haline gelmistir. Oyle ki 2020 yilinda yapay
ete onay veren ilk iilke Singapur olurken, 2023 Amerika Gida ve Ilag¢ Idaresi (FDA)
yapay etin insan saghigina uygun oldugunu ifade etmistir. Ulkemizde de séz konusu
teknolojiye dair gelismeler yasanmaktadir. Bu dogrultuda 6nemli sempozyum ve
calistaylar yapilmaktadir. Ayrica Ankara Universitesi teknokentte calismalarini
stirdiiren bir ekip buzagi serumuna alternatif bir serum gelistirerek yapay et
irettiklerini duyurmuslardir.

Yapay et hiicre kiiltiirii, doku kiiltiirii ve 3D gibi alternatif yontemlerle
uretilebilmektedir. Ancak yaygin olarak hiicre kiiltiirii yontemiyle iiretilebildigi
anlagilmaktadir. Uretim siirecinde canli hayvandan yetiskin veya embriyonik kok
hiicre alinarak bu hiicreye buzagi serumu eklenmektedir. S6z konusu serum {iriiniin
geleneksel etle karsilastirilabilir bir et haline gelmesini saglamaktadir. Ancak acimasiz
bir yontemle elde edildigi ve kandan olustugu i¢in hem dini hem de etik agidan
problemli goriilmektedir. Bu nedenle serum i¢in alternatif iiretilmeye calisilmaktadir.

Yapay et teknolojisinin arka planinda bazi motive edici sebepler
bulunmaktadir. One ¢ikan ilk sebep artan kiiresel niifusun et ihtiyacinin giderilerek
gida esitsizligine ¢oziim bulunacagi iddiasidir. Hayvan kesimi olmadig1 i¢in hayvan
refahinin saglanacagi da bir diger iddiadir. Geleneksel ete kiyasla daha ¢evre dostu
oldugu ve daha saglikli et iiretilebilecegi de vaat edilmektedir. Tiim bu vaatlerin ne
Olciide gerceklestirilebilecegi heniiz belirsizdir. Diger taraftan son derece modern bir
iiriin olan yapay etin dini statlisii semavi dinlerde de sorgulanmaktadir. Nitekim,
Yahudi beslenme hukukuna gore yapay etin koser olup olmadig: aragtirilarak {iriin,
pareve yani notr gida ya da manna adi verilen mucizevi gida maddesiyle
karsilagtirilmistir. Ote yandan Hristiyanlikta Yahudilikte oldugu kadar yogun
tartigmalarin yasandigini soyleyemesek de “Ol¢iilii olmak™ baglaminda teknolojinin
incelendigini ifade edebiliriz. Caligmamiz boyunca yapilan tiim incelemeler yapay etin
Islami agidan degerlendirilmesine hizmet edecegi igin bu boliimde yapay etin

Islamiyet’teki durumuna ayrica deginmedik.

32



IKINCi BOLUM
NEVAZIiL BAGLAMINDA YAPAY ET VE
FIKHI YAKLASIMLAR

Nevazil kavrami mezhep imamlarindan sonraki donemlerde ortaya ¢ikan fikhi
meseleler i¢in kullanilmakta, modern donemde ise giincel fikhi problemleri
karsilamaktadir.'®! Ornegin, Osmanli Devleti’nde tiitiin ve kahve nevazil meselelerden
sayilirken, giiniimiizde yapay et ve pek ¢ok biyoteknolojik {iriin bu kapsama dahil
olmaktadir. Kur’an-1 Kerim ve Siinnette hakkinda herhangi bir hilkkmii gegmeyen ve
mezhep imamlarinin da bir gorlisii bulunmayan bu meseleler hakkinda izlenen fetva
usulii tezimizin temel konularindan birini olusturmaktadir. Dolayisiyla ¢alismamizin
bu asamasinda nevazil meselelerden sayilan yapay ete dair ortaya cikan fikhi
tartigmalar1 analiz etmeyi hedefliyoruz. Oyle ki Yapay et iiretim teknolojisi Malezya,
Suudi Arabistan ve Endonezya basta olmak {lizere cesitli Miisliiman {ilkelerde
tartigtlmuistir.  Ozellikle Singapur’un yapay et satigmi onaylamasmin ardindan
Miisliiman aragtirmacilarin konuya ilgisinin artti§1 kanaatindeyiz. Mezkir teknoloji
Mohammed Naqib Hamdan ve Mohd Izhar Ariff Mohd Kashim gibi bazi
aragtirmacilarin onciiliigiinde ele alinmistr.

Bu baslik altinda ilk 6nce, zikredilen isimlerin arastirmalarini ve bulgularim
degerlendirip daha sonra kok hiicre kaynagi yani hiicrenin alindig1 hayvanin helalligi
ile yetiskin ve embriyonik kok hiicreleri inceleyecegiz. Ardindan hayvanin tezkiyesi
ve buzagi serumunun mahiyetini ele alacagiz. Ayrica bu boliimiin hedefleri arasinda
yapay et teknolojisinin zaruret prensibi ¢ercevesinde incelenmesi de yer almaktadir.
Ciinkii fikhi gelenekte zaruret prensibi helalligine veya haramligina dair hakkinda
herhangi bir hiikiim bulunmayan konularda temel mesruiyet kriteridir. Yapay etin
kurban ibadetine alternatif olup olmayacagi hususu da boliimiin temel tartisma
noktalarindan birini olusturmaktadir. Bir diger asamada Yapay eti 6rf delili baglaminda
degerlendirdikten sonra Osmanli Devleti’nde ulema arasinda tartigsmalara neden olan
tiitliin (duhan) ve kahveyi inceleyerek bunlara yonelik 6ne ¢ikan fikhi goriisleri analiz
edecegiz. Bu sayede tiitin ve kahve ile yapay et arasinda bir koprii kurmayi

hedefliyoruz. Bu kopriiniin 6nemli bir ayagini ise asli ibaha tartigmalar olusturacaktir.

101 Eyyiip Said Kaya, "Nevazil", TDV Islam Ansiklopedisi (Erisim 10 Eyliil 2024).

33



Oyle ki zikredilen meseleler hakkinda “Esyada aslolan ibdhadir” kaidesinin ne
Olgiide gegerli oldugunu sorgulayarak ulema arasindaki ihtilaflara deginecegiz.
Nitekim, hakkinda herhangi bir hiikiim bulunmayan ve aksine bir delil bulunmadik¢a
esyadan yararlanmanin serbestligine/miibahligina isaret eden asli ibaha kaidesi
istishab delinin bir tiirii olarak karsimiza ¢ikmaktadir.!®? Buradan hareketle maslahat-
mefsedet dengesini odagimiza alarak yapay etin muhtemel yarar ve zararlarmi fikhi
acidan tartisacagiz. Son olarak, s6z konusu teknolojiye dair cagdas fetvalar

inceleyecegiz.

2.1. Kok Hiicre Kaynagi Problemi

Bu baglik altinda kok hiicrelerin alindig1 hayvanlarin niteligi ve bu hiicrelerin
mahiyeti hakkinda Islam diinyasinda ortaya ¢ikan tartismalar1 incelemeyi
hedefliyoruz. Zira, fikihta hayvansal gidalara yonelik temel kaynaklardan istinbat
edilen birtakim helal gida prensipleri mevcuttur. Miisliimanlarin bu prensiplere riayet
etmeleri ve yasaklanan gidalardan uzak durmalar1 gerekmektedir. Kur’an-1 Kerim’de
yasaklanan hayvansal gidalar meyte, domuz, kan ve Allah’tan bagkasi adina kesilmis
bir hayvan olarak belirtilirken, Peygamber Efendimiz tarafindan yirtict vahsi

103 Tiiketilmemesi gereken domuz ve kdpek

hayvanlarin tiiketilmesi yasaklanmigtir.
gibi hayvanlar necaset-i mugallaza (agir necaset) olarak nitelendirilirken, kaplan, ay1
ve kartal gibi sivri disli yirtic1 hayvanlarin da tiikketilmemesi gerektigi ifade edilmistir.
Ustelik, yilan ve esek aris1 gibi zehirli hayvanlarm da tiiketilmemesi gerektigi
vurgulanirken, sinek, bocek gibi tiksindirici hayvanlarin da tliketilmesi uygun
gorilmemistir, 14

Deniz hayvanlar1 hususunda ise Kur’an-1 Kerim’de deniz avinin insanlara helal
kilindigina dair vurgu yapilirken, bir¢ok hadis-i serifte de deniz avinin meyte halinde

olsa bile tiiketilebilecegi ifade edilmistir.!®> Hanefi mezhebi kaynaklarina gore, balik

disindaki deniz av1 habistir yani tiiketilmesi insana hos gelmez ve bu nedenle de selim

102 Abdulvehhab Hallaf, el-flmu Usiilu’l-Fikh (Kahire: Darii’l-Fikri’l-Arabi Yayinlari, 1996), 87-88.

103 ¢]-En’4m 6/145; Eba Is4 Muhammed b. Isd et-Tirmizi, Siinen et-Tirmizi, thk. Besar Avad Maruf
(Beyrut: Dar al-Garp al-islami Yayinlari, 1996),” Et’ime”, 3 (No. 1479).

104 Kashim vd., “Scientific and Islamic Perspectives”, 103506.

105 e]-Maide 5/96; Ebu Abdillah Muhammed b. Yezid b. Mace, Siinen-i Ibn Mdce, thk. Suayb el-Arnaviit
vd. (Beyrut: Darii’r-Risaletii’r-Alemiyye Yayinlari, 2009), “Sayd”, 18 (No0.3246).

34



insan tabiatina uygun degildir. Diger taraftan yenilebilen ve yenilemeyen hayvanlara
dair Hanefi alimlerden Imam Serahsi’ (6. 483/1090 [?])’ nin tasnifine bakilirsa, Serahsi
hayvanlarin kani olan ve kani1 olmayan seklinde iki kisma ayrilarak farkli hiikiimlere
tabi tutuldugunu ifade etmistir. Kani1 olmayan hayvanlardan balik ve c¢ekirge
disindakileri tiiketmek caiz goriilmezken, kan1 olan hayvanlar da ehli ve vahsi seklinde
tasnif edilmistir. Serahsi ehli hayvanlardan deve, tavuk, koyun ve inek etinin yenilmesi
hususunda goriis birligi oldugunu ifade etmektedir. Vahsi hayvanlarin tiiketimi caiz
goriilmemekle birlikte bu hayvanlar da kendi igerisinde balik disindaki deniz
hayvanlart ve kopek disi olan ve pengesi olan kara hayvanlari olarak tasnif
edilmistir.!%

Dolayisiyla yapay et iiretimi ve tiikketiminin helal olmasinin temel sarti kok
hiicrelerin alindig1 hayvanin helal bir hayvan olmasi ve zikredilen kategorilerden
birinde olmamasidir. Nitekim, kok hiicrenin kaynagi Kur’an-1 Kerim’de zikredilen
domuz, meyte, Allah’tan baskas: adina kesilmis bir hayvan ve hadis-i seriflerde
zikredilen yirtict vahsi hayvanlardan biri olmamalidir. Kok hiicrenin alindig1 hayvan
helal bir hayvan olsa bile hiicrelerin alindig1 kisimlar ve hiicrelerin mahiyeti hususunda
da tartigmalar mevcuttur. Ciinkii yapay et hayvanin dollenmis embriyosundan alinan
embriyonik kok hiicrelerin veya hayvanin kas dokusundan alinan yetiskin kok
hiicrelerin laboratuvar ortaminda kiiltiirlenmesi ile iiretilmektedir. Yapay eti islami
acidan  degerlendirebilmek i¢in kdk hiicrelerin mahiyetinin  incelenmesi

gerekmektedir.

2.1.1. Yetiskin Kok Hiicreler (YKH)

[lk olarak yetiskin kok hiicrelere (YKH) odaklanacak olursak, YKH’ler kendi
kendini yenileyebilme ve ¢ogalma 6zelligine sahip olan multipotent ya da unipotent
yapidaki hiicrelerdir. Yetiskin kok hiicreler noral kok hiicreler gibi tek bir yone
farklilagabiliyorsa unipotent, hematopoetik kok hiicreler gibi ozellesmis hiicre

tiplerine farklilasabiliyorsa multipotent olarak isimlendirilmektedir. Bu hiicreler

106 Byrhanuddin Ebu’l-Hasan Ali B. Ebi Bekr B. Abdilcelil El-Merginani, el-Hiddye Serhu Biddyeti’I-
Miibtedi, Thk. Talal Yusuf (Beyrut: Daru Thyai’t-Tiirasi’l-Arabi Yayinlari, t.y.), 4/353; Semsii’l-Eimme
Muhammed b. Ebi Sehl Ahmed es-Serahsi, el-Mebsiit (Misir: Matbaatu's-Sadde Yayinlari, t.y.), 11/220-
221.

35



kemik iligi, gobek kordonu ve yag dokusu gibi farkli dokulardan elde edilebilmektedir.
107

Tavuk, domuz ve inek gibi pek ¢ok ciftlik hayvanindan elde edilebilen
YKH’ler etik agidan bir problem dogurmasa da islam diinyasinda dini agidan
tartigmalara neden olmustur. Zira, konuyla ilgili yapilmis g¢alismalarda hayvan
canliyken biyopsi yontemiyle hayvanin kaslarindan yetiskin kok hiicrelerin alinmasi
kabul edilmemis ve dinen eti yenen hayvanlardan alinsa bile bunun les hiikmiinde
oldugu ifade edilmistir. Arastirmacilar bu hilkkme canli hayvandan alinan pargalarin
meyte hiikmiinde oldugunu haber veren su hadis-i serifle mezkir islemi kiyaslayarak
ulasmislardir:  “...Diri hayvandan kesilen parcalar meyte (kendiliginden d&lmiis
hayvan) gibi murdardir, eti yenmez...” '° Dolayisiyla hayvandan alinan parganin caiz
olabilmesi igin oOncesinde hayvanin Islami usullere gore kesilmis olmasi
gerekmektedir. Peygamber Efendimizin bu hadis-i serifi, Maide siresi 3. ayete binaen
soylemis olabilecegi de ifade edilmektedir.!®® Mezklr Aayette hayvanin
yenilebilmesinin temel sartinin tezkiye oldugu belirtilmektedir. Ancak deniz
canlilarindan YKH alinmadan 6nce bu canlilarin tezkiye edilmesine gerek olmadigi
vurgulanmaktadir. Deniz canlilar1 bu yasak kapsamina dahil degildir. Ciinkii
Peygamber Efendimiz tarafindan olii deniz canlilarinin meyte kapsaminda
sayllmayacag1 buyurulmustur. Dolayisiyla 6liisii meyte sayilmayan bir hayvandan
canli iken bir par¢a almak onu les yapmamaktadir. !1°

Oysaki zikredilen hadis-i serife baktigimizda canli hayvandan alinan hangi
parcalarin meyte hiilkmiinde olduguna dair bir belirsizlik mevcuttur. Nitekim, rivayetin
baz1 serhlerinde hiikkmiin hayvanin eti ve bedenine birlesik organlarini igerdigi ifade
edilmigtir. Hayvanin yiinii ve kili bu hiikim kapsamina dahil edilmemektedir.!!!
Ayrica, Hanefl usuliiniin 6nemli isimlerinden bir olan Cessas tarafindan mezkir

rivayette meyte hilkmiinde olan parcanin hayvanin kesim yeri olarak belirlenen bas ve

107 Ahmet Karakaya, Kok Hiicre Calismalari ve Etik Tiirkiye de Insan Embriyosundan Elde Edilen Kok
Hiicreler Uzerinde Yapilan Calismalarda Etik Sorunlar (istanbul: Fatih Sultan Mehmet Vakif
Universitesi, Sosyal Bilimler Enstitiisii, Yiiksek Lisans Tezi, 2013), 15-25.

108 Kashim vd., “Scientific and Islamic Perspectives”, 103506; Ayrica bk. Tirmizi, “Etime”, 4 (No.
1480).

109 e]-Maide 5/3; Senol, Kuran ve Siinnet Isiginda Helal Gida, 170.

110 Hamdan vd., “Cultured Meat: Islamic and Other Religious Perspectives”, 14; Ayrica bk. ibn Mace,
Siinen-i Ibn Mdce, “Sayd”, 18 (No0.3246).

11 Senol, Kuran ve Siinnet Isiginda Helal Gida, 170; Ibn Mace, “Sayd”, 8 (No0.3216).

36



govde arasindan degil de viicudunun bagka bir yerinden koparilan ve hayvanin

12 Egsasinda bu husustaki

oliimiine neden olan parca olabilecegi ifade edilmistir.
tartigmalarin  iki kisma ayrildigin1 belirtebiliriz Hayatiyeti beslenmek olarak
tanimlayan alimlere gore kemik ve ylinde canlilik vardir, ancak hayatiyeti hissetmek
olarak belirten alimlere gore kemik ve yiinde his olmadigi i¢gin canlilik da yoktur.!!3
Ornegin, Hanefi mezhebi kaynaklarina gore kil ve kemiklerde can yoktur ve murdar
hayvandan veya canli hayvandan alinmasi halinde necis degildir.!!*

Bu baglamda kdk hiicrelerde canlilik bulunup bulunmadigi sorusu akillara
gelmektedir. Hayvandan alinan kok hiicrelerde de yagamin var olup olmamasi helallik
ve haramlik hususunda temel kriterlerden biri olarak karsimiza ¢ikmaktadir. Hiicrenin
canli bir varlik kabul edilmemesi halinde belirli kimyasal siiregclerden ge¢mis 6lii hiicre
olabilecegi belirtilerek, hayvandan alinan kok hiicrelerin 6lii hiicre olarak kabul edilip
edilmeyecegi sorgulanmistir. Bu baglamda hiicrenin hayvandan alindiktan sonra
olmesi onda yasam bulundugunun delili olarak ifade edilmistir.!!> Amerikan Fikih
Akademisi’nin (AFA) yapay et hakkindaki fetvasina gore ise embriyonik veya yetiskin
kok hiicrelerde canlilik vardir ve bu nedenle hayvan diri iken alinan hiicreler necis
kabul edilirken, yapay et iiretiminde kullanilabilen indiiklenmis pluripotent hiicreler
tavugun canlilik olmayan tiiylerinden elde edildigi i¢in hayvan canli iken alinsa bile
bir problem teskil etmemektedir.!'® Ancak burada da hayvan Islami usullere gére
kesildikten sonra alinan kok hiicrelerin yapay et iiretiminde hayvan canli iken alinan
hiicrelerle ayni isleve sahip olup olmayacagi hususunda bir belirsizlik ortaya
cikacaktir. Yapay et lireticileri tarafindan bu belirsizligin giderilmesi gerekmektedir.

Diger taraftan yetiskin kok hiicre alimu ile iligkilendirilen hadis-i serifin konu
baglaminda tekrar analiz edilmesi gerektigi kanaatindeyiz. Zira hadis metnindeki

ifadelere gore hayvandan alinan parganin hayvani noksan kildig1 ve hatta Cessas’in

112 Ahmed b. Ali Ebli Bekr er-Razi el-Cessas, Ahkdmu’'l-Kur ’dn, thk. Muhammed Sadik el-Kamhavi
(Beyrut: Daru Thyai’t-Tiirasi’l-Arabi Yayinlari, 1992), 3/305.

113 Mustafa Geng- Mehmet Barbaros, “Eti Yenilen Canli Evcil Hayvanlarin Bedenlerinden Ayrilan Bazi
Maddelerin Taharet Agisindan Degerlendirilmesi”, KSU [lahiyat Fakiiltesi Dergisi 32 (Aralik 2018),
173.

114 Merginani, el-Hiddye, 1/23.

115 Mohammad Shahadat Hossain, “Consumption of Stem Cell Meat: An Islamic Perspective”, IUM
Law Journal 27/1 (2019), 242-247.

116 Abrar Mirza vd., “Test-Tube Turkey: Ruling on Meat Grown in Labs”, American Figh Academy
(Aralik 2018) (Erisim 15 Nisan 2024).

37



ifadelerine gore oliimiine bile sebep olabilecegi anlagilmaktadir. Nitekim, Cessas bu
konuda hayvanin kuyruk sokumu boélgesinden kesilmesi Ornegini vererek, bu
parcalarin kesilmesi halinde kesilen parganin meyte hiikmiinde oldugunu ifade
etmektedir. Ciinkii kuyruk sokumu tarafindan alinan parca Islami tezkiye usuliine gore
kesilmesi gereken ana damarlar1 igermemektedir.!'” Ustelik, yapay eti fikhi agidan
inceleyen Mansour da canli hayvandan alinan pargalarin hayvanin 6liimiine neden
olabilecek horgii¢ ve boynuz tiiriinden parcalar olduguna isaret ederek yiin ve kilin
hayvanin 6liimiine sebebiyet vermemesinden hareketle kok hiicrelerin de yiin ya da kil
minvalinde  degerlendirilebilecegi tlizerinde durmustur.!''®  Ayrica, rivayeti
inceledigimizde, insanlarin develerinin horgiiclerini ve koyunlarin kuyruklarini kesip
yemeleri neticesinde Peygamber Efendimizin bu kesilen par¢anin meyte hiikkmiinde
olduguna dair hadis-i serifi ifade ettigini anliyoruz.'!” Dolayisiyla biyopsi yontemiyle
alinan kok hiicreler kendi kendini yenileyebilme potansiyeline sahip oldugu i¢in bu
islemin dogrudan hayvami noksan kildigin1 ve yahut hayvanin Gliimiine sebep
oldugunu sdylemek eksik olmakla birlikte acele verilmis bir karar olarak da
diistiniilebilir.

2.1.2. Embriyonik Kok Hiicreler (EKH)

Embriyonik kok hiicreler (EKH) dollenmeden 5-7 giin sonra olusan blastosist
adi1 verilen i¢ hiicre kitlesinden elde edilmektedir. Pluripotent yapida olan bu hiicreler,
viicuttaki somatik hiicrelerin ve dokularin kaynagi olmasinin yani sira sinirsiz gogalma
kapasitesine sahiptir. Dolayisiyla i¢ hiicre kitlesinden elde edildikten sonra uygun bir
kiiltiir ortam1 saglanarak amaca wuygun gelistirilebilmektedir. Ancak, insan
EKH’lerinin kullanilmas1 kok hiicre elde edilirken embriyo yok oldugu icin etik
tartigmalara neden olmaktadir. Dolayisiyla yok olan sey bir hiicre midir yoksa insan
midir? sorusu ortaya ¢ikmakta ve embriyonun ahlaki statiisii sorgulanmaktadir.'?° Bu
baglamda yapay et iiretiminde hayvan kok hiicreleri kullanildigi igin zikredilen
tartigma noktalarimi hayvan hiicreleri i¢in uyarlamak insanlarla hayvanlart bir tutmak

anlamima gelmekte ve Islami agidan yanlis bir tutum olmaktadir. Ancak her ne kadar

17 Cessas, Ahkamu'l Kur’dn, 3/305.

118 Mansour, “Eating and Marketing Cultured Meat”, 10.

119 Tirmizi, “Et’ime”, 4 (No. 1480).

120 Bernard Lo- Lindsay Parham, “Ethical Issues in Stem Cell Research”, Endocrine Reviews 30/3
(May1s 2009), 205-206.

38



insan ve hayvan EKH’lerinin kullanilmasi statii farklilig1 nedeniyle ahlaki agidan
farklilik arz etse de dikkate alinmasi gereken bir husustur.

Yapay et liretiminde hayvan hiicrelerinin kullanilmas1 aragtirmacilar tarafindan
hayvandaki ceninin kullanilmas1 hadisiyle iliskilendirilerek birtakim Islami hiikiimlere
tdbi tutulmustur.!?! Nitekim, klasik fikih eserlerinde tezkiye edilmis hayvanin
karnindan ¢ikan yavrunun mahiyeti “..Anasimin tezkiyesi yavrunun da tezkiyesi
demektir... ”'?? hadisi gergevesinde ele alinmaktadir. Bu baglamda islami usullere gére
tezkiye edilen hayvanin embriyosundan alinan doku ile tezkiye edilmis annenin
karnindan ¢ikan yavrunun durumu kiyaslanmaktadir. Ancak hadis metninde zikredilen
ceninin mahiyeti hakkinda ulema arasinda ihtilaf vardir. Tezkiye edilmis hayvanin
karnindan ¢ikan canli yavrunun yenilebilmesi i¢in onun da tezkiye edilmesi gerektigi
hususunda ittifak bulunurken, hayvanin 6lii ¢ikmasi halinde basta Ebu Hanife ve diger
bazi Hanefi ulemaya gore bu yavrunun yenilmesi caiz degildir. Ciinkii yavru cenin
annesinden bagimsiz miistakil varliktir ve bogazlanmadan 6ldigii icin tiiketilmesi
uygun degildir. Diger taraftan Ebu Yusuf, Imam Muhammed ve imam Safii’ye gére
cenin Olii dahi ¢ikmis olsa annesine tabi olarak yenmesi helaldir. Ciinkii annesinin
tezkiye edilmesiyle yavru cenin de tezkiye edilmis olmaktadir. '3

Bu noktada EKH’nin kullanimi ve ceninin tezkiyesinin iliskilendirilmesi
dikkate alinarak yapay etin durumunun ne olacagi sorusu ortaya ¢ikmaktadir. Bu
konuda ¢aligma yapan Hamdan gibi bazi ¢agdas arastirmacilara gore hadis metninde
bahsedilen cenin; alaka ve mudga dahil olmak {izere fetal gelisiminin tiim agamalarini
icerdigi icin yapay et iretimindeki embriyolarin bu hadis ile ilgili oldugu ifade
edilmistir, ¢linkii embriyo da fetal gelisimin bir asamasidir. Bu nedenle canli
hayvandan alinan EKH haramdir ancak hiicreler tezkiye edilmis hayvandan alinirsa
Imameyn ve imam Safii’ye gére hiicre hayvana tabi olmakta, bazi Hanefilere gore ise
tabi olmamaktadir. Diger taraftan, Hamdan kdk hiicrenin baglangigta kan parcasi
anlamina gelen alaka agamasina tekabiil ettigini belirtmis ancak siire¢ igerisinde ¢esitli
islemlerden gecerek et haline doniistiigii icin mudga asamasina geldigini ve

haramligin1 kaybettigini vurgulamistir. Bu noktada cumhur ulemanin goriisii tercih

121 Hamdan vd. “Cultured Meat In Islamic Perspective”, 2198.
122 Tirmizi, “Et’'ime”, 2 (No. 1476).
123 Senol, Kuran ve Siinnet Isiginda Helal Gida, 178-179; Merginani, el-Hiddye, 4/351.

39



edilerek fetal gelisimin bir asamasi olarak et parcasi haline gelen mudganin annesinin
tezkiye edilmesiyle yenilebilir hale geldigi ifade edilmistir.!?* Ancak, Kashim ve diger
aragtirmacilar doéllenmeden sonra blastosist evresinde alindigi icin EKH’nin kan
parcast olan nutfe-i emsac ya da alaka evrelerine tekabiil ettigini ifade ederek kan
tiketmenin haram oldugunu dolayisiyla EKH’nin de haram oldugunu iddia
etmislerdir. 2

Kanaatimizce kok hiicrenin alaka oldugu i¢in tiiketilemeyecegi ve mudga
oldugu i¢in tiiketilebilecegi iddialar1 ¢ok makul degildir. Ciinkii hiicrenin alaka oldugu
diisiiniilse bile yapay et iiretim siirecinde EKH dogrudan tiiketilmemekte sadece
iiretim siirecinde kullanilmakta ve belirli islemlerden gegmektedir. Bagka bir ifadeyle
iiretim siirecinde kok hiicre cesitli katki maddeleriyle zenginlestirilmektedir.
Dolayistyla siire¢ igerisinde hiicredeki kanin istihdleye ugrayip ugramadigi
sorgulanmalidir. Ciinkii istihale, necis bir maddenin kimyasal degisime ugrayarak yani
yap1 degisimine ugrayarak helal olmasi islemine denilmektedir. Haram olan sarabin
yapt degisimine ugrayarak helal bir madde olan sirkeye doniismesi bu islemin en
bilinen ornegidir.!?¢ Boylelikle hiicredeki kanin da haramlik vasfi olan akma
ozelliginin yap1 degisimine (istihdle) ugrayarak et haline geldigi c¢ikarimina
ulasilabilir. Ote taraftan gesitli islemlerden gegerek kok hiicrenin mudga yani ceninin
cignemlik et pargas1 haline geldigi asama oldugu diisiiniilse bile hiicrenin kandan ete
doniisme siireci anne karninda degil, laboratuvar ortaminda oldugu i¢in mudgada

bulundugu gibi nihai iiriinde canlilik bulunmamaktadir.!?’

Ayrica, kanaatimizce
mudga potansiyel canli yani hayvan olma niteligi tasimasina ragmen kok hiicre
laboratuvar ortaminda kiiltiirlendikten sonra et parcasi haline gelse bile boyle bir
nitelige sahip degildir.

Zikredilen argiimanda EKH cenin ile esit tutulmasina ragmen, hadis-i serifteki

ceninin fetal gelisimin hangi agsamasina delalet ettigi tartisilmalidir. Bu baglamda konu

ile iligkilendirilen hadisin farkli metinlerine de bakilmasi gerektigi kanaatindeyiz.

124 Hamdan vd., “Cultured Meat in Islamic Perspective”, 2198- 2199.

125 Kashim vd., “Scientific and Islamic perspectives”, 103506.

126 Murat Simsek, “Helal Gida Aragtirmalarinda Giiniimiiz Fikih Problemi Olarak Istihale ve Istihlak”,
Helal ve Etik Arastirmalar Dergisi 1/1 (2019), 4.

127 Junaidi Junaidi- Esmadin Esmadin, “In Vitro Meat Industry: Legal Analysis of Manufacture and
Consumption in Fiqih Perspective”, Annual Conference on Islamic Economic and Law 5 (May1s 2023),
78.

40



Oyle ki bir metinde anne karninda bulunan hayvan cenininin yenilebilmesi bazi
sartlarla kayitlandirilmistir. Zira, Abdullah b. Omer (Radiyallahii anhiimi)'dan
nakledildigine gore Peygamber Efendimiz (s.a.v.) sdyle buyurmustur: “...Deve kurban
edildigi zaman sayet karnindaki yavrusunun organlari tesekkiil etmis, tiiyleri ¢ikmissa
hayvan karmindakiyle birlikte kesilir...”'*® Anne karninda 6lii olarak bulunan yavru
ceninin annesine tabi olarak yenilebilecegini iddia eden isimlerden imam Muhammed,
yavrunun yenilebilmesi i¢in organlarinin tesekkiil etmis ve killarinin ¢ikmig olmasini
sart kosmaktadir.'” Bu ifadeleri yapay et baglaminda diisiindiigiimiizde, hayvan
Islami usullere gére kesilmis olsa bile hayvandan alinan EKH’ler belirli bir olgunluga
ulasmadig1 igin tiiketilmesinin caiz olmayacag:i ¢ikarimma ulasiyoruz. Ustelik,
EKH’lerin hadis-i serifte ifade edilen cenine tekabiil ettigi varsayilirsa 6lii hayvanin
hiicrelerinin hayvanin pesi sira Olip oOlmedigi sorusu akillara gelmekte ve
aydinlatilmaya ihtiya¢ duymaktadir. Ciinkii, bahsettigimiz {izere tezkiye edilen
havyanin karnindan ¢ikan yavrunun canli olmasi halinde onun da tezkiye edilmesi
gerektigi hususunda ulema arasinda ittifak bulunmaktadir. Bundan dolay1 tezkiye
edildikten sonra hayvandan alinan EKH’lerin hala canli olup olmamasi tartigmalari
farkli bir boyuta tagiyacaktir.

Sonug olarak, YKH ve EKH’lerin alimi hakkinda hadis-i seriflerle yapilan
mukayeseler ¢cok makul olmamakla birlikle kullanilan hadislerin konuya uygunlugu
yeniden degerlendirilmelidir. Zira YKH’lerin hayvandan alinan bir parca gibi
degerlendirilmesinin imkani tartisilmaya muhtactir. Eger kok hiicre bu kapsamda
degerlendirilmezse hayvan canliyken de alinabilecegini yani hayvanin tezkiye
edilmesine gerek olmadigini sdyleyebiliriz. Ancak kok hiicre hayvanin pargasi gibi
degerlendirilirse hiicrenin meyte hilkkmiinde olmamasi i¢in alinmadan dnce hayvanin
kesilmesi gerekmektedir. Diger taraftan “...annesinin tezkiyesi ceninin tezkiyesidir...”
hadisinin baglami incelenmeli, cenin ifadesinin EKH’yi kapsayip kapsamadigi ya da
hayvanlar 06zelinde EKH’nin ceninin hukukuyla esitlenip esitlenmeyecegi
sorgulanmalidir. EKH’nin cenin ile kiyas edilmesini ve bu hadis-i serifle

iliskilendirilmesinin ¢ok dogru olmadigi kanaatinizdeyiz. Ciinkii mezkir rivayette

128 Ebu Abdillah Malik b. Enes el- Asbahi Imam Malik, Muvatta, thk. Muhammed Fuad Abdiilbaki
(Beyrut: Daru Thyai’t-Tiirasi’l-Arabi Yayinlari, 1985), “Zebaih”, 8.
129 Serahsi, el-Mebsiit, 12/6.

41



ceninin bogazlanip bogazlanmayacagi tartisilirken yani tezkiye edilebilir boyuttaki bir
canlidan bahsedilirken, bu canlinin heniiz ayn1 agsamada olmayan embriyonik kdk
hiicreyle kiyaslanmasi1 makul gelmemektedir. Bu baglamda ¢alismalarinda yapay et
sektoriinii fikhi agidan analiz eden Junaidi ve Esmadin tarafindan embriyonik kok
hiicrenin cenin statiisiinde degerlendirilmeyecegi ve helal bir hayvandan alinmasi
sartiyla hayvan tezkiye edilmeden de kullanilacagi ifade edilmektedir. Yine aym
aragtirmacilar tarafindan yetigkin kok hiicrelerin hayvan parcalarindan alindigi igin
hayvanin pargasi gibi degerlendirildigi ve hayvanin hiicre alinmadan 6nce tezkiye
edilmesi gerektigi belirtilmektedir.!3® Goriildiigii iizere ayni hayvandan alinan
YKH’ler hayvanin bir parcasi olarak kabul edilirken, EKH’lerin kabul edilmemesi ¢ok
tutarlt olmamakla birlikte hiicrelerin mahiyetinin tiim detaylariyla aragtirilmasi

gerekmektedir.

2.2. Hayvanin Tezkiyesi

Islam diinyasinda yapay etin fikhi statiisiinii tartisan isimler canli hayvandan
kok hiicre alinmasimin dini agidan sakincali olabilecegini belirterek kok hiicre
alinmadan Once hayvanin tezkiye edilmesi gerektigini vurgulamiglardir. Bu
dogrultuda, fikhi gelenekte Méide Siresi 3. ayet!’! temel alinarak helal hayvanlarin
yenilebilmesinin 6ncelikli sartinin onlarin Islami usullere gore kesilmesi kurali
ittifakla benimsenmistir. Kelime anlami bogazlamak ve kasaplik etmek olan tezkiye
terimi arindirmak ve iyi hale getirmek anlamlarina da gelmektedir.!*? Hanefi
alimlerden Cessas’a gore bu ifade ile hayvanin kesilecek kismi, kesim yeri, kesim aleti
ve kesen kisi kastedilmektedir.'3* Dolayisiyla Islam diinyasinda konuyla ilgili ¢alisan
arastirmacilar kok hiicre alinmadan 6nce hayvanin tezkiye edilmesini ve tezkiye eden

kisi ve usul hakkinda da birtakim sartlara riayet edilmesi gerektigini ifade etmislerdir.

130 Junaidi- Esmadin, “In Vitro Meat Industry”, 80.

Bl el-Maide 5/3: “Murdar hayvan, kan, domuz eti, Allah'tan baskas: adina kesilmis, bogulmus,
vurularak oldiiriilmiis, yuvarlanip 6lmiis, boynuzlanarak oldiiriilmiis hayvanlarla -heniiz cani ¢ikmadan
yetisip kestiklerinizin disinda- ywticilarin yedigi hayvanlar, dikili taslar oniinde (sunaklarda)
bogazlanmis hayvanlar ve fal oklariyla paylagmaniz size haram kilindi. Ciinkii bunlar dogru yoldan
sapmaktir”.

132 Hossain, “Consumption of Stem Cell Meat”, 249.

133 Cessas, Ahkamu'l Kur’dn, 3/300.

42



Hayvanin tezkiyesi ile ilgili zikredilen sartlar1 yapay et 6zelinde incelersek,
kesilecek hayvanin tiiketilmesi helal bir hayvan olmasi 6ncelikli sart olup kesen kisinin
Miisliiman ve akil balig olmasi gerektigi ifade edilmektedir. Dolayisiyla miimeyyiz
olmayan ¢ocugun hayvani kesmesine itibar edilmemektedir. Ayrica, hayvani kesen
kisinin Ehl-i kitap olabileceginde de fukahi ittifak etmistir.!>* Ustelik hayvan kesimi
sirasinda hayvanin ac1 gekmesini en az seviyeye indirmek i¢in bigak, tas ve odun gibi
keskin bir alet kullanilmasi ve tek seferde hayvanin tezkiye edilmesi gerektigi tizerinde
durulmustur. Bu konuda Imam Serahsi kesme aletinin kan akitacak kadar keskin
olmas1 gerektigini ¢iinkli hayvanin bogazlanmasindaki temel gayenin kani akitarak
temizi pisten ayirmak oldugunu vurgulamistir.!3® Tezkiyenin siinnete uygun olabilmesi
icin hayvanin kesilmesi gereken dort noktasi olup, bunlar yemek borusu, nefes borusu
ve boynun yanlarindaki atardamarlardir. Tezkiye isleminin dncesinde Allah’in adinin
zikredilmesi ve hayvanin viicudundaki kanin hizli bosalmasi i¢in gogiis ve boynun tist
kismindan kesilmesi gerektigi belirtilmistir. Tezkiye islemi sirasinda besmele
cekilmesinin arkasindaki sir cahiliye doneminde miisriklerin yaptig1 eylemin aksini
yapmak olarak ifade edilmistir. Cahiliye doneminde miisrikler nasil ki putlarinin adin1
antyorlarsa, gliniimiizde bir Miisliiman da hayvan kesimi esnasinda Rabbinin adinm
zikretmelidir. Cagdas alimlerimizden Karadavi’ye gore, Allah’in can verdigi varliklar
olan hayvanlara insanlarin miidahalesi Allah’tan izin almakla miimkiin olmakta ve bu
da besmele ile gergeklesmektedir.!>® Ustelik, Hanefi Fakih Cessas bir kisinin hayvani
keserken kasten besmele ¢ekmemesi halinde asi ve giinahkar olacagini ifade
etmistir.'?’

Kok hiicre alinmadan 6nce hayvanin tezkiye edilmesi gerektigi ve tezkiye
edilmeksizin alinan pargalarin necis oldugu ve tiiketilmeyecegi belirtilmektedir.
Ancak, canlt hayvandan alinan hangi pargalarin necis oldugu konusunda bir belirsizlik
bulunmaktadir. Ornegin, hayvanin bir parcasi olan ve hayvan canli iken alinabilen yiin,

kendisinde his bulunmadig1 i¢in necis sayilmamaktadir.!*® Dolayisiyla “Ko6k hiicreler

134 Senol, Kuran ve Siinnet Isiginda Helal Gida, 300-303.

135 Serahsi, el-Mebstit, 11/226-228.

136 Karadavi, El-Heldl ve'l-Haram fi'l-Islam, 53-56.

137 Cessas, Ahkamu'l Kur’dn, 3/2809.

138 Geng- Barbaros, “Eti Yenilen Canli Evcil Hayvanlarin Bedenlerinden Ayrilan Bazi Maddelerin
Taharet A¢isindan Degerlendirilmesi”, 173.

43



hayvanin eti ve bedenine bitisik organlar1 gibi diisliniilebilir mi?” sorusu akillara
gelmektedir. Ayrica, bu sarta yapay et liretim teknolojisinin esas gayelerinden biri olan
hayvan dldiirmeme ilkesini ihlal ettigi gerekgesiyle itiraz edilebilir. Kanaatimizce
bodyle bir itiraza buzagi serumunda oldugu gibi “ehven-i serreyn ihtiyar olunur’'>°
prensibiyle cevap verilebilir. Ciinkii Islami usullere gére kesilen bir hayvandan alian
hiicrelerle diger hayvanlar 6ldiiriilmeden ¢ok fazla et liretimi gerceklestirilebilir ve bu
sayede teknolojinin hayvan refahia yonelik vaadinin bir 6l¢iide yerine getirilmesi

mimkiin olabilir.

2.3. Buzagi Serumunun (Fetal Bovine Serum) Helalligi

Tartismalari

Islam diinyasindaki tartismalarin bir diger ayagini santrifiijleme ad1 verilen bir
ayirma teknigi ile buzagi kanindan elde edilen serum olusturmaktadir. Buzagi serumu
biliylime ortaminin sadece %20’sini kapsamakta ve kiiltiirlenmis etin geri kalani gesitli
amino asitlerle, tuzlarla, minerallerle ve proteinlerle zenginlestirilmektedir.!** Bu
serumun kullanilmasimin etik agidan problemli oldugundan daha dnce bahsetmistik.
Buzag fetiislerden alinan serumun kandan yapilmasi dini a¢idan da problem teskil
etmektedir. Ciinkii, Kur’an-1 Kerim’de kan haram ve necis kilinan maddelerden
sayllmistir. Bu baglamda kanm haramligini odagimiza alirsak, bazi ayetlerde kanin
haramligina dair mutlak ifadeler ge¢se de En’am siiresi 145. ayette akan kanin haram
oldugu ifade edilerek kayitlandirilmistir. Dahasi kanin haramligina dair pek ¢ok hadis-
i serif de bulunmaktadir.'*! Haram kilinmasinin sebebi olarak ise domuz eti ve meyte
gibi tiiketilmesi halinde insan saglhigina zarar vermesi zikredilmektedir.!4?

Yapay et iiretilme siirecinde necis kabul edilen kandan iiretilen bu serumun
kullanilmasiyla diger hiicrelere de necaset aktarabilecegi iddia edilmis ve bu durum
cellale hayvanlarin durumuyla kiyaslanmistir.!*? Fikihta necis madde ile beslenen

hayvanlar “digk1 yiyen” manasinda cellale olarak isimlendirilmis ve bu hayvanlarin

139 Mecelle, md. 29.

140 Kashim vd., “Scientific and Islamic Perspectives”, 103504.

141 e]-Bakara 2/173; el-En’am 6/145; ibn Mace, “Et’ime”, 31 (No.3314).

142 Aysenur Aydin, Kan Nakli ile Tedavinin Islam Hukuku A¢isindan Degerlendirilmesi (Istanbul: Fatih
Sultan Mehmet Vakif Universitesi, Lisansiistii Egitim Enstitiisii, Yiiksek Lisans Tezi, 2022), 70.

143 Hamdan vd., “Cultured Meat in Islamic Perspective”, 2201.

44



tiiketilmesi hususu fukaha arasinda ihtilafa yol agmustir. Ciinkii Ibn-i Omer
(Radiyallahii anhiima)'dan rivayet edildigine gore: “...Resulullah (s.a.v.), celldle (yani
diski yiyen hayvan) etlerini ve siitlerini yasaklamistir..”'** Zikredilen rivayet
dogrultusunda Hanefi ve Safii ulema cellalenin etini ve siitlinii tikketmeyi mekruh
kabul ederken, Maliki ulema ise hayvanin tiikettigi necis maddenin sindirim yoluyla
ete ya da siite donistiiglinii ifade ederek bu tiir hayvanlarin tliketilmesini mesru
gormiiglerdir. Cellalenin etini ya da siitiinii dogrudan tiiketmeyi kabul etmeyen ulema
hayvanin tiiketilmeden Once bir siire karantina altinda tutulmasini sart kosmus ve
bdylece belirlenen siire igerisinde hayvanin tiikettigi necis maddeyi viicudundan
atmasi beklenmistir.!*> Bu bilgilerden yola ¢ikan ¢agdas arastirmacilardan Hamdan,
yapay etin Islami boyutunu ele aldig1 makalesinde buzag: serumunun da necis olan
kandan {iretildigini ifade ederek nihai iiriiniin celldle hayvan gibi degerlendirilerek
tilketilmeden Once serumun etten tamamen kaybolmasi i¢in bir siire beklenmesi
gerektigini ifade etmistir. Benzer sekilde, Hamdan ¢aligmasinda kandan elde edilen
serumun necisliginin giderilebilmesi i¢in istihdle islemine ugrayip ugramadig
sorusunu da giindeme getirmektedir. !4

Laboratuvar ortaminda {retilen bir hiicrenin mezkGr hayvanlarla
karsilastirilmasit ¢ok dogru gelmemektedir. Ciinkii yorumlara baktigimizda serum
sanki ete sonradan ilave edilen bir madde olarak anlasilmaktadir. Oysaki kiiltiir etini
et haline getiren ve hiicrenin temel bileseni olan serum hemen atilacak basit bir madde
degildir. Ayrica, disk1 yiyen hayvanlar bir bosaltim sistemine sahip olduklar1 igin
yedikleri necis maddeyi birka¢ giin igerisinde viicutlarindan atabilirler ancak buzagi
serumunda ya da serum ile iiretilen ette boyle bir siire¢ s6z konusu degildir. Dolayisiyla
nihai {irlinlin bekletilmesinden ziyade onun istihale ya da istihlak isleminden gegip
geemedigi sorgulanmadir. Zira necis bir madde istihale islemine tabi tutulursa fiziksel
ve kimyasal olarak degisiklige ugramis olur ve maddenin tiiketimi caiz olabilir.!*’

Oyleyse buzagi serumunda da benzer bir degisim olup olmadig1

sorgulanmalidir. Ancak santrifiijleme isleminde kanda boyle bir degisim olup olmadig:

144 1bn Mace, “Zebaih”, 11 (No0.3189).

145 [smail Sert, Islam Hukukunda Helal Gida Insan Saghg Iliskisi (Karaman: Karamanoglu Mehmet
Bey Universitesi, Sosyal Bilimler Enstitiisii, Yiiksek Lisans Tezi, 2021),83.

146 Hamdan vd., “Cultured Meat in Islamic Perspective”, 2202.

147 Simsek, “Helal Gida Arastirmalarinda Giiniimiiz Fikth Problemi Olarak istihale ve Istihlak”, 5.

45



halen belirsizdir ve bu noktanin aydinlatilmasi gerekmektedir. Buzag1 serumundaki
kanim istihaleye ugrayarak et igerisinde doniislim geg¢irmesi potansiyelinin ceylan
kanindan misk elde edilmesiyle de kiyaslanabilecegi ifade edilmektedir. Zira, Hanefi
ulemaya gore ceylan kani istihdle isleminden gecerek miske doniismekte yani yapi
degisimine ugramakta ve temiz hale gelmektedir. Dolayistyla serumun da ceylan kam
gibi doniisiime ugraylp ugramadigi sorgulanmalidir.'*® Ustelik, bu noktada et
iiretiminde kullanilan kan nihai iiriiniin temel bileseni oldugu i¢in klasik et de bulunan
ve tiiketilebilen hiicresel kan gibi degerlendirilebilir mi sorusu da ortaya ¢ikmaktadir.
Nitekim, akan kanin haram kilinmasina karsin karaciger ve dalakta bulunan kan
stinnetle helal kilimmigtir.'* Dolayisiyla buzagi serumunun bu bakis agisiyla tekrar
incelenmesi gerektigi kanaatindeyiz.

Ayrica, kok hiicre aliminda delil olarak kullanilan “...Canli hayvandan alinan

“150 rivayeti buzagi serumu Ozelinde de incelenebilir.

par¢ca meyte hiikmiindedir...
Ciinkii bu islemde de gebe hayvan canli oldugu i¢in ondan alinan fetiis buzaginin kani
meyte kapsaminda degerlendirilebilir. Bu noktada Cessas’in goriislerine tekrar
baktigimizda hayvandan alinan pargalarin onu noksan kilmasi ve oliimiine neden
olmas1 halinde meyte hiikmiinde olduguna ulasmistik. Buzagi kaninin alinmas: da hem
anne inegin hem de fetiis buzaginin 6liimiine neden oldugu i¢in meyte hiikmiinde
olabilir ve hayvanmn dini esaslara uygun sekilde tezkiye edildikten sonra kanin
alinmasi sart kosulabilir. Ancak bu durumda da 6li hayvandan elde edilen serumun
mabhiyetinde bir degisiklik olup olmadig1 sorusu dogmaktadir.

Onceki boliimlerde de dile getirildigi gibi buzagi serumu yerine bitki bazli
serumlar tretilebilirse serum hakkindaki dini ve etik endigelerin 6niine gegilebilecegi
kanaatindeyiz. Ornegin, Hamdan’a gére mantardan serum iiretilebilir ve iiretilmesi
halinde mantar necis bir madde olmadig1 i¢in serumun kullanimi1 miibah olabilir.
Ancak bu durumda da mantarin zararsiz olmasina dikkat edilmelidir, ¢iinkii fikihta

zararli olan her sey haram kabul edilmektedir.!>! Arastirmacilar seruma yonelik

alternatif arayisinda olduklari i¢in patent ¢aligmalar1 devam etmektedir. Bu nedenle

148 Altindis, “Yapay Etin Fikhi Mesrliyeti”, 12-13.

149 fbn Mace, “Et’ime”, 31 (No0.3314).

150 Tirmizi, “Et’ime”, 4 (No. 1480).

151 Hamdan vd., “Cultured Meat in Islamic Perspective”, 2202

46



buzag1 serumunun mahiyeti hakkinda sinirh bilgiye ulasabildik. Oniimiizdeki yillarda
caligmalarin neticelenmesi sonucunda serumun igeriginin detaylica karakterize

edilmesi gerekmektedir.

2.4. Zaruretinin Varhgi/Yoklugu

Islam diinyasinda yapay et &zelindeki bir diger tartigma ise zaruret prensibi
etrafinda sekillenmektedir. Dolayisiyla yapay et iiretimi ve tiiketiminde zaruret olup
olmadig1 cevaplanmasi elzem sorulardan biri olarak karsimiza ¢ikmaktadir.!>? Bu
baglamda zaruret prensibine odaklanacak olursak, fikih usulii eserlerinde zaruret
prensibi azimet ve ruhsat teorisi ile iliskilendirilerek incelenmektedir. Vaz olundugu
andan itibaren mesrQ olan asli hiikiim azimet olarak tanimlanirken, ruhsat ise mesrQ
kilian istisnai hiikiim olarak tanimlanmaktadir. Azimet ve ruhsat bahislerine gore
zaruretler ve ihtiyaclar sebebiyle kisilere haramlarin miibah kilinmasi ve vacibin terk
edilmesi yoniinde ruhsatlar verilmistir. Ornegin, Miisliimanlara mesakkat
durumlarinda icki igmek gibi haram isleme ya da sefer halinde oru¢ tutmamak gibi
vacibi terk etme ruhsat1 verilmistir. Ayrica yine mesakkat durumlarinda genel kurala
aykirt davranma ve onceki dinlerde bulunan agir hiikkiimlere uymama ruhsatlar1 da
verilmistir, 153

Zaruret ruhsat sebeplerinden biri olarak karsimiza c¢ikmaktadir. Zaruret
genellikle insanlarin dinini ve canini muhafaza etmek igin genel islami kurala aykiri
davranmak mecburiyetinde olmalar1 olarak tanimlanabilir. Dolayisiyla seriatin bes
zorunlu maslahatlari olan din, can, akil, nesil, mali koruma gayelerinin ihlal edilmesine

neden olan zorluk zaruret olarak ifade edilmigtir.!>*

Boyle bir durumda genel kurala
aykir1 davranma hususunda Miisliimanlara izin verilmistir. Ek olarak, zaruret, dinin
yasakladiklarmi ihlal etmeyi miibah kilan zarar olarak da ifade edilmektedir.!>> Hanefi
ulema zaruretin miibah kildig1 yasaklar1 iki kisma ayirarak incelemistir. Ilk olarak,
zaruretin fiilin haramlik vasfin1 kaldirdig1 ve kisinin bu fiilinin giinah sayilmadigi

eylemler olarak ifade edilirken, ikinci olarak zaruretin igleyenden gilinahi kaldirdig:

152 Kashim vd., “Scientific and Islamic Perspectives”, 103501.

153 Hallaf, el-Ilmu Usilu’I-Fikh, 115-116.

154 Ercan Eser, “Ihtiyac-Zaruret Baglaminda “Hacet Umumi Olsun Hustisi Olsun Zaruret Menzilesine
Tenzil Olunur Fikith Kuralinin Fikhi Hiikiimlere Etkisi”, Toplum Bilimleri 10/19 (2019), 130.

155 Halit Calis, "Zaruret", TDV Islam Ansiklopedisi (Erisim 26 Subat 2024).

47



ancak fiilden haramlik vasfini kaldirmadig1 eylemler olarak belirtilmistir.!>® Kisinin
acliktan 6lme tehlikesiyle yiizlestiginde haram olan domuz etiyle beslenmesine izin
verilmesi ve ikrah altinda bir kisinin kiifrii gerektiren eylemler yapmasi zaruretin
miibah kildig1 yasaklar i¢in 6rnek gosterilebilir.

Ustelik, zaruret durumunda haram isleme ruhsatia sahip olan kisinin bazi
eylemleri yapmakta direnmesi veya da haram fiili yapmay1 reddetmesi giinah olarak
nitelenmistir. Ornegin, agliktan 6lmek iizere olan kisi tek secenek olan haramla
beslenmeyi reddederse canini tehlikeye atmis olacak ve canin korunmasi prensibine
aykir1 davranmis olacaktir.!>’ Zaruret durumlarinda kisilere haram fiilleri islemede
serbestlik taninmasi ile dinde gii¢liik bulunmadiginin ve hiikiimlerde kolayligin temel
olusunun vurgulandigini belirtebiliriz. Zaruret halinde verilen ruhsatlar g6z oniinde
bulundurularak hiikiimlerin hayatin akisi ile uygun oldugu ve ruhsatlarin fikha
dinamizm kazandirdig1 da ifade edilebilir.'*® Sunu belirtmekte fayda var ki zaruret
halinde miibah kilinan eylemlere siirekli degil mesakkat hali gecinceye kadar izin
verilmistir. Misal olarak, acliktan 6lmek tizere olan kisi doyuncaya kadar degil,
Olmeyecek kadar domuz eti yemelidir. Bu durum “Zaruretler kendi miktarlarinca
takdir olunur” kaidesinin bir sonucudur. Ayrica, agliktan 6lme tehlikesiyle ylizlesen
kisinin domuz eti yiyerek almis oldugu zarar kisinin 6lmesinin meydana getirdigi
zarardan daha kiiclik oldugu i¢in tercih edilmektedir. Dolayisiyla “Zarar-1 dmmi def’
icin zarar-1 has ihtiyar olunur” kaidesi zaruret ilkesinin anlagilmasi1 hususunda dnce
¢ikan ilkelerden biridir.!>

Bu noktada “zaruretin 6l¢iisti nedir?” Sorusu akillara gelmekte ve zaruretin
muteber sayilabilmesi i¢in birtakim sartlar ileri siiriilmektedir. Zaruretin 6ncelikli sart1
varliginin kesin bir sekilde bulunmasidir, dolayistyla icki igmenin miibah olabilmesi
icin canin tehlikede olmasi hali fiilen var olmadir. Zaruret halini defedebilmek icin
haramdan baska miibah bir sey olmamasi ve zaruret durumunda bulunan kisinin

Islam’m ilkelerine muhalefet etmemesi zikredilen diger sartlardir. Baska bir ifadeyle,

156 Abdiilkerim Zeydan, “Islam Hukukunda Zaruret Hali”, cev., Hayrettin Karaman, Diyanet Isleri
Baskanhigi Dergisi 13/3 (Mayis-Haziran), 166.

157 Hallaf, el-Ilmu Ustilu’I-Fikh, 117.

158 Aysegiil Yilmaz, “Zarfiretin Baz1 Haramlari Ibahasimin Keyfiyeti ve Nihai Sebepleri”, Cumhuriyet
Ilahiyat Dergisi 25/3 (Aralik 2021), 1439; el- Hac 22/78

159 Muammer Vural, “Islam Hukukunda Ruhsat Sebepleri ve Baz1 Ruhsat Ornekleri (Sefer, Hastalik ve
Zaruret Ornegi)”, BUIFD 12/2 (2018), 349; Mecelle, md. 22; Mecelle, md. 26.

48



haram fiilin miibah olabilmesi i¢in s6z konusu fiilin geriat nazarinda daha biiyiik
olmasi gerekmektedir. Ornegin, Hanefilere gore acliktan 6lmek iizere olan bir kisinin
Olmis insan eti yemesinin caiz goriilmemesinin sebebi insan bedeninin sayginliginin
seriat nazarinda zaruretin neden olacagi ibdhadan daha biiyiik olmasidir.!®® Ayrica,
yukarida da belirtildigi iizere bir zarar1 dnlemek icin zaruret miktarinin asilmamasi
gerektigi zaruretin bir diger sart1 olarak karsimiza ¢ikmaktadir.

Kanaatimizce, yapay etin iiretilmesi ve tiiketilmesi i¢in giiniimiizde bdyle bir
zaruret durumundan s6z edemeyiz. Bagka bir deyisle, geleneksel ete alternatif olarak
iiretilen bu trlintin tiiketilmesini zorunlu kilacak bir durum yoktur. Zira, zaruretin
muteber sayilmasi icin zikredilen sartlarla yapay et iiretim ve tliketimini
degerlendirdigimizde, bu {iriiniin tiiketilmemesi halinde ¢ikabilecek bir zarardan ve
mesakkatten s6z edemiyoruz. Yapay et liretim teknolojisinin vaatlerine baktigimizda
kiiresel aclik krizine ¢6ziim olunacagi iddias1 zaruri maslahatlardan canin korunmasi
ilkesine tekabiil ederken, dniimiizdeki yillarda daha ucuz ve ulasilabilir olacag: iddias1
da malin korunmasi ilkesine tekabiil etmektedir. Ancak heniiz sonuglar1 tam olarak
tespit edilmemis iddialardan yola ¢ikarak bu teknolojinin kullanilmamasi sonucunda
canin ve malin tehlikede oldugunu sdyleyemeyiz. Dolayisiyla yapay etin zaruret
kapsaminda degerlendirilebilmesi i¢in diinyadaki kaynaklarin ve et iiretiminin artan
kiiresel niifus i¢in yetersiz oldugu ispat edilmelidir. Ayrica, zaruret durumunda miibah
olan haramdan bagka bir secenek olmamas: sartiyla yapay eti mukayese ettigimizde,
mevcut et iiretim sisteminin ortadan kalktigina ve yapay etin tek se¢enek olduguna dair
bir ifade giiniimiiz ger¢ekleriyle uyusmamaktadir. Son olarak, diger bir biyoteknolojik
geligsme olan GDO ile ortak noktalarin diisinerek GDO’da bir zaruret olup olmadigina
dair incelememize gore, diinyadaki acglik sorunun genetigi degistirilmis gidalarla
giderilecegi titopik bulunarak, bu gidalarin iiretilmesi ve tiiketilmesinin cani ve nesli
koruyacagi  hususunda zaruret kapsaminda degerlendirilemeyecegi ifade

edilmektedir.!®! Ciinkli genetigi degistirilmis tirtinlerin 1990’larda ilk {iretildigi

160 Y1lmaz, “Zariretin Bazi Haramlar1 IbAhasmin Keyfiyeti”, 1435; Calis, "Zaruret".

161 Sule Turgut, Genetigi Degistirilmis Tarim Uriinlerinin Islam Hukuku A¢isindan Fitrata Miidahale
Baglaminda Degerlendirilmesi (Gaziantep: Gaziantep Universitesi, Sosyal Bilimler Enstitiisii, Yiiksek
Lisans Tezi, 2020), 30.

49



zamanlarda kiiresel aglik krizine ¢6ziim olacag: vaat edilmis olmasina ragmen, aradan

gecen yillar diislintildiglinde bu vaadin ger¢eklesmedigini sdyleyebiliriz.

2.5. Orf

Yapay eti Orf delili acisindan inceleyecek olursak, orf insanlarin ¢ogu
tarafindan benimsenip aligkanlik haline getirilen eylemler ve lafizlar olarak

162 Hanefi ustliiniin 6nemli isimlerinden Cessas, orf kelimesinden

tanimlanmaktadir.
tireyen maruf ifadesini saglam akil sahipleri tarafindan ¢irkin kabul edilmeyen sey
olarak da tanimlanmigtir.'%®> Ser‘i esaslara aykir1 olmamasi kosuluyla toplumda adet
haline gelmis uygulamalar fikhi acidan muteber sayilmistir. Ciinkii hiikiimlerin temel
amaci zorluklar1 gidermek oldugu icin insanlarin benimsedikleri eylemleri kabul
etmemek insanlar1 zor durumda birakmak anlamina gelmektedir. Hiikiimlerin
belirlenmesinde orfiin dikkate alinmasi, fikhin tiim zamanlarda insanlarin ihtiyaglarini
karsilayan dinamik bir hukuk sistemi oldugunu gostermektedir. Bu nedenle orfiin
onemine dair pek ¢ok kaide belirlenmistir. Bu kaidelere “ddet muhakkemdir” ve “orf

164 jlkeleri ornek gosterilebilir.

ile ta’yin nas ile ta’yin gibidir

Orfe bagh olarak hiikiimlerde farklilasma yasandigmna dair pek ¢ok ornekle
karsilagmaktayiz. Para vakiflar1 bu hususta dikkat ¢eken bir diger ornektir. Zira,
16.yy’da ulema arasinda siddetli tartigmalara neden olan para vakiflar1 menkuliin vakfi
caiz kabul edilmedigi i¢in baglangigta caiz goriilmese de yanginlar nedeniyle halk para
vakiflarina ragbet etmis ve teAmiil olusmustur. Dolayisiyla, Hanefi fakih Imam
Muhammed (6. 189/805)’in teamiil goriisii donemin Seyhiilislami1 Ebussuud Efendi (6.
982/1574) tarafindan incelenerek para vakiflarinin cevazi hususunda temel kriter
olarak kabul edilmis ve para vakiflar1 tescil edilmistir.®> Orfiin dikkate alindig1 nevazil
niteligindeki bir diger drnek ise tiitiin ve kahvedir. 18.yy’da Osmanli toplumuna giren

bu iirlinler o donemde ulema arasinda pek c¢ok tartismanin odagini olusturmaktaydi.

Kimi alimlerce tiitiinlin zararli ve habis oldugu gerekgesiyle haram oldugu

162 Hallaf, el-Ilmu Usilu’I-Fikh, 85.

163 Cessas, Ahkamu'l Kur'an, 4/214.

164 Mecelle, md. 36; Mecelle, md. 45.

165 Kasif Hamdi Okur, “Para Vakiflar1 Baglaminda Osmanli Hukuk Diizeni ve Ebussuud Efendinin
Hukuk Anlayis1 Uzerine Bazi Degerlendirmeler”, Gazi Universitesi Corum Ilahiyat Fakiiltesi Dergisi
4/7-8 (2005), 42-45.

50



sOylenirken, kahve i¢in de akli uyusturdugu gerekgesiyle haram denilmistir. Ancak,
zikredilen her iki {iriiniiniin kullanimi1 hususunda zamanla insanlar arasinda orf
olustugu belirtilerek bu iiriinlerin tiiketimine miibah diyenlerin sayisinda artis oldugu
gozlenmistir.!®® Goriildiigii tizere baslangigta kabul edilmeyen iirlinler ve uygulamalar
zaman gegtikce halk arasinda teamiil olustugu icin kabul edilmis ve buna bagli olarak
da fetvalar degismistir. Bu durum bizleri “Ezmanin tegayyiirii ile ahkdmin tagayyiirii
inkdar edilemez” kaidesine gotiirmektedir. Dolayisiyla o6rf ve adete gore
temellendirilmis hiikiimler degisime acgik hiikiimler oldugu i¢in hiikiimleri incelerken,
miigtehidin kendi déneminin 6zellikleri gz oniinde bulundurulmalidir.'®” Ustelik
hiikiimlerin degisimine neden olan 6rf ve adetlerin degisiminde de belirleyici olan
amiller mevcuttur. Nitekim, zamanin bozulmasi en belirleyici neden olarak
belirtilmistir. Zira, zaman degistik¢e insanlarin dine olan bagligi da degismekte ve
buna bagli olarak da orf degismektedir. Yine zamanin degismesiyle insanlarin ihtiyag
ve sikintilar1 degismekte ve maslahat-mefsedet algilari farklilasabilmektedir.!68

Bu noktada orfiin muteber sayilmasi i¢in gerekli goriilen sartlara odaklanacak
olursak, oOncelikle, ser‘i esaslara aykir1 olmamasinin yani sira orf s6z konusu
eylemlerin hepsinde baskin olmali ve hukuki islemin kurulmasi esnasinda var
olmalidir. Dahas1, hiikme konu olan 6rf agik bir irade beyaniyla ¢atismamalidir.'®® Ote
taraftan Islam geleneginde 6rfiin nass ile ¢atismasi halinde nasil bir yol izlenecegi de
tartisilmigtir. Nitekim, orf kat1 bir nass ile tearuz ederse kabul edilmez, ancak zanni bir
nass ile tearuz ederse nassi tahsis eder.'’” Ornegin, selem ve istisna akitleri gibi
madumun satisin1 konu edinen akitler caiz olmamasina ragmen, bu akitlerin yapilmasi
toplumda yayginlastig1 ve orf olustugu i¢cin mesru kabul edilmistir.

Yapay et iiretim teknolojisini Orf delili acisindan incelersek, zikredilen
orneklerde de goriildiigli gibi bu iiriin de nevazil niteliginde oldugu i¢in topluma
yabanci olmasi ve belirsizlikler igermesi nedeniyle ilk etapta toplum tarafindan kabul

edilmemesi ¢ok normaldir ve dini agidan da fetvalar bu sekilde verilebilir. Ancak

166 Taha Yasin Tan, “Osmanli’da Afyon, Kahve ve Tiitiin Hakkinda Bir Usul Tartismasi: Cabizade Halil
Faiz Efendi ve el-Kelimatii’l-Ustliyye’si”, Islam Arastirmalart Dergisi 48 (2022), 118.

167 Kamil Yelek, “Hanefi Mezhebinde Orfiin Hiikiimlere Etkisi”, AIBU [lahiyat Fakiiltesi Dergisi 3/6
(Giiz 2015), 98; Mecelle, md. 39.

168 Ekrem Bugra Ekinci, Islam Hukukunda Degismenin Stniri (Istanbul: Ar1 Yayinlari, 2018), 202-203.
199 {brahim Kafi Donmez, "Orf", TDV Islam Ansiklopedisi (Erisim 22 Temmuz 2024).

170 Ekinci, Islam Hukukunda Degismenin Sinirt, 189.

51



ontimiizdeki yillarda yapay et liretimi ve tiiketiminin yayginlasmasi, insanlar arasinda
teamiil olusmasi ve teknolojinin ser‘i naslarla catigmamasi durumunda fikihtaki
dinamizmi korumak adina farkli seyler sdylenebilecegi kanaatindeyiz. Bu baglamda
gelecek yillarda yapay et hakkinda olusabilecek orfiin muteber sayilabilmesi igin
yukarida zikredilen sartlarla uygunlugu test edilmelidir. Nitekim, yapay et helal gida
hususundaki ser‘i esaslara aykir1 olmamalidir. Ornegin, igerisinde necis bir madde
olursa ya da neden oldugu mefsedeti maslahatindan fazla olursa 6rf olusmus olsa bile
dini agidan makbul goriilmez. Ayrica, yapay et hususunda olusan 6rf baskin olmali ve

yapay et, selim akil sahipleri tarafindan miinker kabul edilmemelidir.

2.6. Kurban ibadetinin Gelecegi

Yapay et iiretim teknolojisinin gelistirilmesinin temel nedenlerinden biri de
basta Islamiyet’teki kurban ibadeti olmak iizere farkli dinlerdeki birtakim dini
ritiiellerde hayvanlarm kurban edilmesi eyleminin dniine gegmektir. Ureticiler kurban
ibadeti nedeniyle her yil binlerce hayvanin 6ldiiriildiigiinii ifade ederek yapay etle
birlikte kurban ibadetine de gerek kalmayacagini iddia etmektedir.!”! Dolayisiyla bu
baslik altinda mezkfr ibadetin islam diinyasindaki mahiyetini inceledikten sonra
yapay et iiretim teknolojisi iizerinden bu ibadeti tahlil etmeyi hedefliyoruz.

Arapca kokenli bir kelime olan “kurban” kelimesi sozliikkte yakinlagma
anlamina gelmekte ve dini olgu olarak yaraticiya yakinlasma maksadiyla bir hayvanin
kesimi olarak ifade edilmektedir. Kurban kesimi, Tanr1’ya tesekkiiriin sembolik bir
ifadesi olmakla birlikte bu eylemin yaratic1 ve kullar arasindaki sézlesmenin de bir
isareti oldugu belirtilmektedir.!’?> Ibadetin temel dayanagim1 Kevser Stresi, Saffat
Stiresi’nin 107. ayeti ve hadis-i serifler olusturmaktadir. Ayrica Hac Stresi’nin ilgili
ayetlerinde de kurban kesmenin mesruiyeti bildirilirken, Peygamber Efendimiz kisinin
Kurban Bayrami giinii kan akitarak Allah katinda sevimli bir amel isledigini
vurgulamis ve kesilen hayvanin her uzvu igin ayri sevap yazilacagini ifade etmistir.!”
Klasik fikih eserlerinde “udhiye”, “sayd” ve “zebadih” basliklar altinda incelenen bu

ibadetin hiikmii hususunda fukaha ihtilaf etmis olsa da bdyle bir ibadetin varlig1 ve

171 Bhat vd., “In Vitro Meat: A Future Animal-Free Harvest, 784.

172 Miirteza Bedir, Kurban Kitab: (Istanbul: Ensar Yayinlari, 2007), 14; Ayrica bk. Mehmet Erdogan,
Fikih ve Hukuk Terimleri Sozliigii (Istanbul: Ensar Yayinlari, 2019), 318.

173 el-Hac 22/34-37; Ibn Mace, “Edaha”, 3 (No.3126).

52



sekli hususunda ittifak saglandigi ve icma oldugu belirtilmektedir. Fakat, nasslarin
farkli yorumlanmasi neticesinde Hanefi mezhebine gore kurbanin hitkmii vacip, Safii
mezhebine gore ise siinnettir. Ayrica, Hanefi usiil Alimlerinden Imam Serahsi’ye gére
kurban ibadeti, etinden bagkalarinin da faydalanmasi yoniiyle temlik, hayvanin kaninin
akitilmas1 yoniiyle de itlaf kapsamina dahil olmaktadir. Bu eylemi ibadete doniistiiren
temel sekil sart1 yani riiknii olarak ise kan akitmak (irakd-i dem) zikredilmektedir.!”*

Bununla birlikte son donemlerde toplumda ve medyada kurban ibadetine
yonelik birtakim itirazlar ortaya ¢ikmakta ve kurban giinleri yaklasinca bu elestiriler
artmaktadir. Zikredilen itirazlarin temel odak noktasi ise kurban ibadetinin zahirde
hayvan refahina aykir1 bir uygulama olarak goriilmesidir. Bu nedenle giiniimiizde
uygulandigi sekliyle kurban ibadetinin giiclii bir dayanagi bulunmadig ifade edilerek
bu ibadet yerine alternatifler sunulmaktadir.!'’> Nitekim, elestiri sahipleri tarafindan
hayvanin bedelinin muhtaglara sadaka olarak verilmesi hayvanin kesilmesine
alternatif bir segenek olarak vurgulanirken, son donemde yapay et iiretim teknolojisi
de dikkat cekici bir alternatif olarak karsimiza ¢ikmaktadir. Ciinkii yapay et iiretim
teknolojisiyle de hayvan refahinin saglanabilecegi iddia edilmektedir. Dolayisiyla bu
teknolojinin diinya genelinde kabul gormesi halinde Islam diinyasinda kurban
ibadetinin gelecegi hususunda birtakim soru isaretlerinin ortaya ¢ikacagi agikardir.
Ancak kanaatimizce, kurban kesimi yerine alternatifler iiretilmesi ibadetin arka
planinda bulunan pek ¢ok dini, sosyal ve psikolojik hikmeti gz ardi etmek anlamina
gelebilir.

Bu dogrultuda iddia edildigi gibi kurban ibadetiyle hayvan refahi ihlal
edilmemektedir. Ciinkii, belirli bir olgunluga ulagsmak gibi hayvanda aranan sartlar
hayvanin yasama hakkini korumak i¢in konulmus bir sart olmakla birlikte zikredilen
yas sinirlart glinlimiizde hayvanlarin “optimum kesim ¢ag1” olarak ifade edilen
donemlerine tekabiil etmektedir.!’® Yine Hanefi kaynaklarin ilgili boliimlerinde
hayvanin kesim usuliine ayrica yer verilerek en acisiz yontemlerin uygulanmasi

gerektigi vurgulanmaktadir. Nitekim, hayvanin yemek borusu ve nefes borusunun

174 Serahsi, el-Mebsiit, 12/8; Bedir, Kurban Kitabi, 28.

175 Adnan Kosum, “Islam Ibadetler Fikhinda Hayvanlarin Yasama Haklar1 Baglaminda Kurban ibadeti”,
Islam Hukuku Arastirmalar: Dergisi 35 (2020), 389-390.

176 Kosum, “Islam ibadetler Fikhinda Hayvanlarin Yasama Haklar1 Baglaminda Kurban ibadeti”, 398-
402.

53



keskin bir bigakla kesilmesi sart: bu durumun en belirgin 6rnegidir.!”” Ustelik hicri
takvim esas alindig1 i¢in kurban kesimi her yil sabit bir vakitte olmamaktadir, boylece
hayvanlarin tireme siireci korunmakta ve neslin devami saglanmaktadir.!’® Ayrica,
iddialarin aksine bu sekilde hayvan popililasyonu da korunarak dogal denge
saglanmaktadir. Kurban ibadetiyle hayvan popiilasyonunun korunmadigin
varsayarsak, hayvan sayisini kontrol etmek i¢in hayvan kiyimi gibi bir tedbir alinmasi

gerekecektir.!”

Dolayisiyla Kurban Bayrami’ni katliam olarak gérmek makul
gelmemektedir.

Meselenin hikmet boyutu diisiiniildiigiinde ise kurban ibadeti insan-hayvan
iliskisinin dini bir boyutunu sembolize etmektedir. Ciinkii ibadetin riiknii “irdke-i
dem” yani kan akitmak olarak ifade edilse de bu sadece hayvanin tezkiyesi anlamina
gelmemekte, bilakis kulluk bilinci ve iradesini temsil eden dini bildirimin ifa edilmesi
anlamma gelmektedir.'®® Bu nedenle Kur’an-1 Kerim’de kesilen etlerin Allah’a
ulagsmadigi, Allah’a ancak takvanin ulastig1 vurgusu yapilmustir.!8! Bagka bir ifadeyle
yaratici nezdinde kesilen hayvanin etinden ziyade ibadetin epistemolojik yoniiniin
daha 6nemli oldugu sodylenebilir. Zira, kisi kendisinden baska degerli gordiigli bir
varlig1 Allah istedigi i¢in kurban etmektedir.'®? Ustelik, kisi kurban keserek Allah’in
emrine itaat etmekte ve kesilen eti de muhtaglara dagitarak insanlara faydal
olmaktadir. Bu noktada bireysel yonii oldugu kadar toplumsal yonii de olan kurban
ibadeti insana sorumluluk bilinci kazandirmaktadir. Ote taraftan, kurban ibadeti
vesilesiyle hayvanlarla yakin iligki igerisinde bulunularak yaraticinin miikemmel
mizacinin en iyi sekilde tecriibe edilebilecegi de vurgulanmaktadir. Ciinkii, hayvanlar
Allah’mn yarattig1 varliklar olarak dogustan gelen bir degere sahiptir ve insanlar bu
degerin bilincinde olarak onlara merhametli davranirlarsa yaraticinin ilahi

niteliklerinin yansimasini gozlemleyebilirler.'®?

177 Serahsi, el-Mebsiit, 12/2-4; Merginani, el-Hiddye, 4/347-349.

178 Narin, Kur dn ve Siinnet A¢isindan Kurban Ibadeti, 288.

179 Kosum, “Islam Ibadetler Fikhinda Hayvanlarin Yasama Haklar1 Baglaminda Kurban ibadeti”, 400.
180 Ali Bardakoglu, "Kurban”, TDV Islam Ansiklopedisi (Erisim 22 Nisan 2024).

181 e]-Hac 22/37.

182 Soraya Beheshti-Wael Hallaq, “Animals in the Quran: The Epistemological Significance of Sacrifice,
Personhood, Vegetarianism, Mercy and Dominion through the Lens of Islamic Moral Philosophies",
Kolombiya Universitesi”, (Ocak 2017), 14.

183 Beheshti-Hallag, “Animals in the Quran”, 15.

54



Zikredilen tim bu kazanimlarla birlikte kurban ibadeti de diger ibadetler gibi
taabbudi bir nitelik tagimaktadir.'® Dolayisiyla ibadetin uygulamisina yonelik
alternatifler iiretmeden once bu nitelik {izerine diisiiniilmesi gerekmektedir. Ciinkii
sadaka verilmesi veya yapay et gibi alternatiflerin tercih edilmesi halinde kurban
ibadeti 6zelinde ibadetlerde taabbudi niteligin ne dl¢lide yorumlanabilecegi ve ibadetin
oziinli olusturan riikknu tizerinde ne Olciide degisiklik yapilabilecegi sorular1 ortaya
cikmaktadir.

Bu noktada hiikiimlerin 6zelligine dair bir ¢erceve ¢izilecek olursa; Sari®
tarafindan vazolunan hiikiimler ta’lili ve taabbudi olarak iki kisma ayrilmaktadir.
Taabbudilik hiikmiin konulus gerekgesinin akilla kavranamamasi anlamina gelirken,
kiyasa konu olan ve illetleri akilla kavranabilen hiikiimlere ta’lili hiikiimler
denilmektedir.'®> Bu hususta Satibi, ibadetlerde bulunan temel niteligin taabudilik
oldugunu ve bu hiikiimlerde istenilen seyin emre uymak oldugunu belirtmektedir.
Bagka bir ifadeyle taabbudi nitelik neticesinde yaraticiya belirli kaliplar ¢ercevesinde
kullukta bulunulmasi gerekmektedir.'3® Bu nedenle, kanaatimizce ibadetin riiknii kan
akitmak (irdke-i dem) oldugu icin ibadetin Ozlinde degisiklik yapmak dogru
olmamaktadir. Ciinkii, varlig1 kendi varligina bagh olan ve varlik kazandirdig: seye
mesruiyet kazandiran unsurlar anlamina gelen riikunlar ibadetlerin asli unsurudur.'®’
Dolayisiyla ibadetlerin erkanindaki bir eksiklik ibadeti olmamis hiikmiinde yani batil
kilmaktadir. Ornegin, secde namazin erkdnindan biridir ve &ziirsiiz bir sekilde bu
riikniin yapilmamasi namazin sthhatine engel olur. Boyle bir durumda nasil ki namaz
sahih olmaz ve ibadetin iadesi gerekirse, kurban ibadetinin riiknii olan kan akitma
eyleminin yapilmamasi ibadetin sihhati agisindan sorun teskil edebilir.!*8

Ustelik, Satibi’nin de belirttigi gibi ser‘i ahkam degismezlik esasma sahiptir.
Baska bir ifadeyle, temel esaslar1 ve ¢ergevesi ¢izilen ibadet sabit olup kemale erdikten
sonra nesh, takyid ve tahsis sz konusu olmamaktadir.!®® Bu ifadelerden de yola

cikarak kurban ibadetinin de riikkniiniin kan akitmak olarak sabit kalacagini ve herhangi

184 Narin, Kur dn ve Siinnet A¢isindan Kurban Ibadeti, 95.

185 H. Yunus Apaydn, "Ta‘lil", TDV Islam Ansiklopedisi (Erisim 5 Agustos 2024).

136 Satibi, El-Muvdfakdt, 2/513-519.

187 Hallaf, el-limu Usilu’I-Fikh, 112-114; Tevhit Ayengin, "Riikiin", TDV Isldm Ansiklopedisi (Erisim 7
Maysis 2024).

188 Narin, Kur dan ve Siinnet A¢isindan Kurban Ibadeti, 226-227.

189 Satibi, EI-Muvdfakat, 1/ 109.

55



bir degisikligin miimkiin olmayacagin belirtebiliriz. Ote taraftan ibadetlerin der(ini
boyuttaki erkani diisliniildiigiinde sunulan alternatiflerin tercih edilmesi miimkiin
gorinmemektedir. Ciinkii samimiyetle Allah’a yonelmek namaz ibadetinin igsel
rikniinii olusturdugu gibi, samimiyetle yaratict i¢in kurban kesip ona sunmak da
kurban ibadetinin derini boyutunu olugturmaktadir.'*°

Bu taabbudi niteligin bir getirisi olarak ibadetin hiikmiiniin varligina alamet
olan gayri iradi vasfi yani sebebi iizerine de diislinilmelidir. Zira, ibadet amaciyla
kurban kesmenin sebepleri olarak vakit ve hayvanin o vakitte kesilmis olmasi ifade
edilmektedir.!”! Kurban ibadetinde vaktin sebep kilinmasi namazin farz kilinmasinda
vaktin sebep kilinmasi gibi miikellefin kudreti disindaki sebepler kategorisindedir.
Bagka bir ifadeyle namazin farz kilinmasinda gilinesin hareketlerinin sebep olmasi
nasil gayri iradi bir durumsa, vacip olan udhiye kurbanin da sadece belirli giinlerde
kesilebilmesi de insanin iradesi disinda gergeklesmektedir. Bu nedenle miikellefin
kudreti disinda olusan bu taabbudi sebebi yok sayarak ibadet yerine alternatifler
iretmek dini agidan sorun teskil edebilir. Ayrica ibadetlerin temel esaslarini
yorumlayarak ve sekline dair sinirlar1 asarak birtakim degisikliklerin miimkiin
olabilecegini iddia etmenin ibadetlerin biitiinciil islevine de zarar verebilecegi
kanaatindeyiz. Zira ibadetlerin taabbudi niteligi Miisliimanlara ortak miisterekler
etrafinda birlesme imkani sunmaktadir. Ote taraftan sdz konusu ibadet toplumsal
boyutu olan ibadetler kapsamina dahil oldugu ic¢in ibadetin uygulanmasi ve
sonuclarina dair soru isaretlerinin dogmasi normal karsilanmalidir. Fakat, bu soru
isaretleri bizleri ibadetin erkanini yok sayarak alternatif iiretmeye degil, kapali kalan
hususlarda 6nleyici tedbirler almaya sevk etmelidir. Zira, fikhi diizenin en temel gorevi
mevcut uygulamalart ortadan kaldirmak degil onlar1 diizenlemek ve tedbirler
almaktir.'? Ornegin, kurban ibadeti hayvan refahina aykir1 bir uygulama olarak
diistintiliiyorsa, kesim stireci teftis edilerek hayvan refahina daha uygun hale

getirilmelidir.

190 Bedir, Kurban Kitabi, 27.

191 Abdullah b. Mahmad b. Mevdid el-Mevsili, el-iktiydr li Ta ‘Iili’I-Muhtdr, thk. Mahmut Ebu Dakika
(Kahire: el- Halebi Yaynlari, 1937), 5/16-17; Narin, Kur ’an ve Siinnet A¢isindan Kurban Ibadeti, 196;
192 Tevhit Ayengin, “Kurban Ibadeti”, Diyanet [lmi Dergi 41/4 (Aralik 2005), 9.

56



Sunu da ifade etmek gerekir ki Hanef1 fakihlerden Kasani (6. 587/1191) “halis
ibadet anlami tagiyan ve viiclibiyyet ifade eden konularda baska bir fiil onun yerine
gecemez’” kuralini vurgulamaktadir. Yine bu konuda Serahsi ise kan akitma eyleminde
Allah hakki bulundugunu belirtmis ve Allah hakki bulunan bir eylemde illet aramanin
dogru olmadigimi belirtmistir. ' Bu prensipler de ibadetlere alternatif aramanin dogru
olmadigina isaret etmektedir.

Son olarak, kurban ibadeti sadece et i¢in ifa edilmemekte 6ziinde 6zel bir giinde
Allah’n rizas1 i¢in hayvan refahina uygun sekilde bir hayvanin tezkiye edilmesini
icermektedir. Kurban kesiminde Allah’a yakinlagsma maksadi oldugu i¢in sadaka ve
yapay et gibi seceneklerin tercih edilmesi halinde bu maksattan ve zikredilen
hikmetlerden uzaklasilacagi kanaatindeyiz. Ustelik, hayvanlarin varolus nedenleri
diisiiniildiiglinde, hayvanlar insanlar i¢in 6nemli bir gida kaynagi olusturmaktadir.
Kurban ibadeti nedeniyle olmasa bile her giin fabrika ciftliklerinde binlerce hayvan
oldiirtilmektedir. Bu baglamda biitiin insanlarin vegan ya da vejetaryen olmasin
beklemek fazlasiyla iitopik bir fikir oldugu icin kesilecek hayvanin Kurban
Bayrami’nda dini gayeyle hayvan refahina uygun olarak kesilmesi kanaatimizce bir
problem teskil etmemektedir. Ayrica, her yil degisen zamanlarda kurban kesiminin
hayvan popiilasyonunu dengede tuttugundan soz etmistik. Dolayisiyla yapay etin
ibadete alternatif olarak tercih edilmesi durumunda ehli hayvan dengesinde bir
bozulma olacag: sdylenebilir. Bu durum da hayvan kiyimmi gibi tedbirlerin alinmasini
kacinilmaz kilabilir. Yine kurban ibadetiyle insanlarla hayvanlar arasindaki iligkinin
siirdliriilmesine vurgu yapildigint soyleyebiliriz. Nitekim, kurban bahislerinde
hayvana giizel muamele edilmesi ve onun siislenmesi gibi pek ¢ok sefkat igeren ifade
gecmektedir. Ciinkdi, yaratictya yakinlasma noktasinda kurbanliklar birer vesile olarak
goriilmekte ve sefkat gérmeyi hak etmektedir. Hatta Maide Siiresinde de vurgulandigi

tizere Allah kurbanliklar insanlar i¢in destek kilmigtir,!**

Dolayistyla kanaatimizce,
bdyle 6nemli bir igleve sahip olan hayvanlara giizel muamele edilmesi onlarin 6nemli

gorevini kigiye hatirlatarak insan-hayvan iliskilerini farkli bir boyuta tagimaktadir.

' Alauddin b. Mes*0d el-Kasani, Beddyi'u’s-Sand’i fi Tertibi’s-Serdi (Liibnan: Daru’l-Kutubi’l-
llmiyye, 1997), 5/65-68; Serahsi, el-Mebsiit, 12/13.
194 e]-Maide 5/97.

57



2.7. Asli Ibaha Prensibi Baglaminda Yapay Et
Fikih usuliinde helal ya da haram olduguna dair hakkinda herhangi bir hiikiim

bulunmayan meselelere istishab delili ile yaklagilmaktadir. Kendi igerisinde tiirlere
ayrilan bu delilin bir tiiriinii ibaha-y1 asliyye prensibi olusturmaktadir. Bu prensip
aksini gosteren bir delil bulunmadikca bir seyden faydalanmanin miibah oldugunu
ifade etmekte ve “Yeryiiziinde her sey sizin i¢in yaratildi.” ayetiyle
temellendirilmektedir. Ote taraftan usul eserlerinde esyanim asli hiikmii ifadesiyle ser‘i
bildirim gonderilmeden ©nce heniiz sorumlulugun olmadig1 (adem-i muaheze)
donemdeki esya ve ser‘i bildirim gonderildikten sonra Kur’an-1 Kerim ve Siinnette
hakkinda herhangi bir hiikkiim bulunmayan esya kastedilmektedir.'

Nevazil meselelerin dini hiikmiiniin belirlenmesinde asli ibaha ilkesi dikkate
alinmaktadir. Nitekim, ge¢miste literatiir olusturacak boyutta tartismalarin yasandigi
tiitlin ve kahve ornekleri incelendiginde asli ibaha ilkesinin hareket noktas1 kabul
edilerek miibah ya da haram seklinde farkli hiikiimlerin verildigini anliyoruz. Baska
bir deyisle donemin ulemas: tiitlin ve kahveye dair haramlik delilinin var olup
olmadigini sorgulamistir. Tiitlin igmenin miibah oldugunu iddia edenler ise bu {iriiniin
haram ya da mekruh olduguna dair dogrudan bir hiikiim bulunmamasin1 gerekce
gostererek “Esyada aslolan ibahadir” kaidesine gore tutum sergilemislerdir.!”®
Ornegin, miibahligin dinde birincil konumda oldugunu vurgulayan Nablusi’ye gore
tiitlinlin saghiga zararli olmast ve kotlii kokmasi neticesinde habis olmasi iddialar
haramlig1 gerektirecek sekilde kesin degildir. Anlagilan o ki Nablusi tiitiiniin akla ya
da bedene bir zarar1 olmadigini ve helallik delillerinin daha baskin oldugunu
diislindiigii icin onu sagliga zarar veren seylerin haramligina delalet eden ayetlerin
umumuna da dahil etmemistir. Hatta miiellif risalesinin pek ¢ok yerinde hitkmii agikca
ifade edilen haramlar disindaki yeniliklere kars: stipheyle yaklagilmamasi gerektigini
belirterek, asli ibdha prensibinin sosyal hayatta insanlara esneklik ve 6zgiirliik
kazandirdigia isaret etmektedir.!”” Ahmet Devleti de risalesinde konuyu asli ibaha,

habis-tayyib ve hiistin-kubuh baglamlarinda tartigarak tiitiiniin miibah kabul edilmesi

195 Ali Bardakoglu, "Istishab", TDV Islam Ansiklopedisi (Erisim 14 Ekim 2024); el- Bakara 2/29.

196 Siikrii Ozen, "Tiitiin", TDV Islam Ansiklopedisi (Erisim 20 Eyliil 2024).

197 Abdiilgani en-Nablusi, Tiitiin Risalesi, gev. Muhammet Emin Efe-Ahmet Senharputlu (Istanbul:
Dergéh Yayinlari, 2021), 33-38; 116; 127.

58



gerektigini vurgulamistir. Bu baglamda Devleti, asli ibaha ilkesini son donem Hanefl
ulemanin ele aldig1 ¢ercevede inceler. Dolayisiyla ona gore de faydali seylerde
miibahlik esasken, zararli seylerde haramlik esastir. Bu baglamda miiellifimiz titiinii
faydali buldugu i¢in onun miibah olduguna isaret etmektedir. Ayrica, Devleti tiitiinii
hiisiin-kubuh tartismalar1 ekseninde de incelemistir. Bu hususta Es‘ari mezhebinin
goriisiinii benimseyerek fiillerin giizellik ve ¢irkinlik agisindan esit olduklarini ve bu
vasiflarin ancak ser‘i bir tespit ile bilinebilecegini vurgulamistir. Tiitlin hakkinda da
haramligina ya da helalligine dair ser‘1 bir delil bulunmadig1 i¢in bu iiriiniin miibah
olmasi gerektigine hitkmetmistir. %

Diger yandan Ahmed er-Rimi el-Akhisari’nin argiimantasyonunda da asli
ibaha ilkesi merkezi bir role sahiptir. Nitekim, mutlak anlamda ibadhadan soz
edilemeyecegi lizerinde duran Akhisari, yararli olanda miibahlik, zararli olanda ise
haramligin esas olmasi gerektigini vurgulamaktadir. Bu sebeple, risalede uzman
hekimlerin goriisleri otorite kabul edilerek tiitiiniin sagliga zararlari iizerinde
durulmustur. Temel zararlarindan biri olarak 6zii itibariyle kuru bir madde oldugu igin
tiitliniin insan tabiatin1 kurutmasi zikredilerek harama yakin olabilecegi sonucuna
ulasilmaktadir.'”®

Kahve hususunda ise tiitiin ve kahvenin dini hiikkmiine dair yazmis oldugu
risalesinde Ayni, Hanefi mezhebi agisindan “Esyada aslolan ibdhadir” kaidesini
incelemistir. Risalede Hanefl usul alimlerinin de dedigi gibi esyanin fikhi aslinin
belirlenmesinde haramlik delilinin bulunup bulunmamas1 esas kabul edilmektedir.
Bagka bir deyisle Ayni, yeni bir {iriiniin dini hiikmii hakkinda fayda- zarar dengesinin
onemine temas ederek, helallik ya da haramlik gerekcelerinin sorgulanmasi gerektigini
vurgulamaktadir. Bu baglamda miiellif, tiitline haram derken kahveye miibah demistir.
Ciinkii ona gore tiitiiniin aksine kahve sarhosluk verme, habis olma ve israfa neden

olma gibi haramlik delilleri tasimamaktadir. Ona gore, kahve insanin zihnini agarak

198 Senol Saylan, “17. Yiizyil Osmanlisinda Bir Tiitiin Miidafaasi: Ahmed Devleti’nin Risaletii’l-
Insafiyye fi Bahsi’d Duhaniyye Adh Risalesi”, AIBU Ilahiyat Fakiiltesi Dergisi 8/1 (Bahar 2020), 33-
41.

199 Ahmed er-Rimi el-Akhisari, Tiitiin Icmek Haram midir? Bir Osmanh Risalesi, mlf. Yahya Michot
(Istanbul: Kitap Yaymevi, 2015), 51-70.

59



insana dinglik kazandirmakta ve gece ibadetlerinde faydali olmaktadir.?®® Tiitiine
yonelik sert elestirileriyle tanidigimiz Akhisari de kahve tiikketmenin helal olmadigini
iddia etmektedir. Miiellif tiitin hakkinda yazdigi risalesinde, kahvenin de bidat
oldugunu diistinerek uzak durulmasi gerektigini vurgulamaktadir. Ayrica uzman
hekimlerin goriislerini otorite kabul eden Akhisari, kahvenin sagliga zarar verdiginin
de altin1 ¢izmektedir.2°!

Tiitlin ve kahveye yonelik tartigmalardan anladigimiz kadariyla goriis beyan
eden bazi alimlerin bu iirlinlerden 6nce tartigmalara konu olan kenevir ve hashas ile
tiitliin ya da kahveyi kiyaslamalar1 dikkatimizi ¢ekmektedir. Anlasilan o ki bizim bu
boliimde yapmaya calistigimiz seyin bir benzerini 17. ylizyilda ulema da yapmaya
calismistir. Ornegin, Akhisari hashasin zararlarinin dért mezhep imami zamaninda
heniiz ortaya ¢ikmamasi gerekgesiyle asli ibaha kaidesi geregi miibah oldugunu ancak
ilerleyen donemlerde zararlar1 ortaya ¢iktigi i¢in haram oldugu seklinde fetva
verilmesinden bahsetmektedir.?°?> Bu durumun nedeni ise esyanin fikhi asli hakkinda
fukaha arasinda ortaya ¢ikan farkli goriiglerdir. Tiitiin ve kahve tartismalarindan yola
cikarak giincel bir mesele olan yapay ete dair bir tavir gelistirebilmek i¢in asli ibaha’ya
dair bu goriiglere deginilmesi gerektigi kanisindayiz.

Bu baglamda Islam alimleri, hakkinda herhangi bir dini bildirim bulunmayan
esyanin hiikmiiniin belirlenmesinde aklin roliine vurgu yaparak, asli hiikkmiin haram ya
da miibah oldugunu iddia etmislerdir. Yine bu hiikmiin bilinemeyeceginden hareketle
tevakkuf edilmesi gerektigini vurgulayan alimler de mevcuttur. Nitekim Hanefl
fakihlerden Ibn Niiceym (6. 970/1563), Mecelle nin hazirlanmasia kaynaklik teskil
eden eserinde Merginani ve Kerhi (6. 340/952) de dahil olmak iizere baz1 Hanefilere
gore esyada aslolanin ibaha, ashab-1 hadis alimlerine gore hazr ve kendi goriisii de
olmak iizere baz1 Hanefilere gore tevakkuf oldugunu belirtmektedir. Diger taraftan
Hanefi alimlerden Suyuti (6. 911/1505), Ebu Hanife’'nin goriisiinden hareketle

miibahligina dair bir delil bulununcaya kadar esyada aslolanin haramlik oldugunu

200 Kasif Hamdi Okur, “17. Yiizyil Osmanli Fikih¢ilarinmn Nevazile Yonelik Fikhi Argiimantasyonu
(Mehmed Fikhi el-Ayni ve Risaletii’d-Duhan ve’l-Kahve Ornegi)”, Sahn-1 Semdn dan Dariilfiinin’a
Osmanli’da Ilim ve Fikir Diinyast (Alimler, Miiesseseler ve Fikri Eserler)- XVIL. Yiizyil, ed. Hidayet
Aydar- Ali Fikri Yavuz (Istanbul: Zeytinburnu Belediyesi Kiiltiir Yayinlari, 2017), 388.

201 Akhisard, Tiitiin Igmek Haram midur? Bir Osmanli Risalesi, 66.

202 Akhisard, Tiitiin Igmek Haram midwr? Bir Osmanli Risalesi, 63.

60



mezhep goriisii olarak vurgulamaktadir. Zikredilen her iki alim de esyanin asli
hiikkmiine dair farkli goriisler ileri siiren ulemanin ziirafa gibi dini hilkmii belirsiz olan
hayvanlar ve bitkiler hakkinda hiikiim belirlemeye calistiklarini ifade etmektedir.
Nitekim, S$afii mezhebi tarafindan asli ibdha prensibi geregi ahvali miiskil

hayvanlardan ziirafanin etinin yenilebilecegine hiikkmedilmisgtir.?%

Bu ayrigmanin
temelde hiistin-kubuh tartigmalarina dayandigi ifade edilmelidir. Zira, “insanin dini
bildirim olmadan iyi ve kotiyli akilla idrak edip edemeyecegi, dini hukukun
kaynaginin ne oldugu ve sorumlulugun ne zaman bagladig1” sorular1 usul eserlerinde
yer alan temel ihtilaf noktalarindan biri olup, fikhi ve kelami agidan biiyiik 6nem arz
etmektedir.

Bu minvalde hiisiin-kubuh meselesinde aklin roliinii Onceleyen Mutezile
mezhebi, aklin kotii olarak idrak etmedigi bir meselenin miibah oldugunu iddia
etmektedir. Ciinkii hakkinda dini bir bildirim olmayan meselelerde insan iyi ve kotiiyii
ya da fayda ve zarar1 akliyla idrak edebilir. Bundan dolay1 Allah’in zarar i¢eren bir
meseleyi hiikiimsiiz birakmayacagi, eger hiikiim yoksa ve aklen de zararli oldugu idrak
edilemiyorsa o seyin miibah olduguna hitkkmedilebilecegi iddia edilmektedir.2

Mutezile mezhebine yakin bir goriis sergileyen ve fikihta Hanefi mezhebine
mensup Maturidi ulemaya gore de dini bildirime bagli olmaksizin aklin idrak
edebilecegi sekilde fiillerde hiisiin ve kubuh mevcuttur. Bu yoniiyle Mutezile
mezhebiyle benzerlik tasisa da Maturidi mezhebi, Mutezilenin aklin iyi ya da kotii
olarak idrak ettigi fiilleri dinin de bu dogrultuda emredecegi ya da yasaklayacagi
iddiasin1 kabul etmemektedir. Zira, hiikkiim koyma yetkisi Sar‘i’ye aittir, yani aklin
kapasitesi sinirli oldugu i¢in herhangi bir delil olmaksizin bir seyin helal ya da haram

olduguna dair hiikiim konulamaz.?%> Bu kelami alt yapidan hareketle Hanefl ulemanin

cogunlugu, esyaya dair hitkkmiin vacip ya da haram olmasinin sabit bir delille miimkiin

203 Zeyniiddin B. Ibrahim Ibn Niiceym, El-Esbdh Ve'n-Nezdir (Beyrut: Darii’l- Kiitiibii’l-ilmiyye
Yayinlari, 1999), 56-57; Celaluddin Abdurrahman B. Ebi Bekr Suyiti, EI-Esbah Ve 'n-Nezair Fi Kavaidi
ve Furu’i Fikhi’s-Safiiyye (Beyrut: Darii’l- Kiitiibii’l-[lmiyye Yayinlar1, 1983), 60.

204 Savluk, Fikih Kelam Iliskisi Baglaminda Ibdha Kavramimn Analizi, 187-189; Ebu’l-Hiiseyin
Muhammed b. Ali b. Tayyib el-Basti, el-Mu ‘temed fi Usiili’l-Fikh (Beyrut:Daru’l-Kutubi’l-ilmiyye
Yayinlari, 1982), 2/316.

205 Hallaf, el-Ilmu Usilu’I-Fikh, 96.

61



olacagini belirterek delil olmadigi takdirde bu esyanin hiikkmiiniin asli itibariyle miibah
olarak kalacagini vurgulamigtir, 206

Ornegin, Hanefi usul alimlerinden Cessas, seriat génderilmeden dnce esyanin
asil itibariyle miibah oldugunu ifade ederek seriattan once esyadan yararlanmanin
miibah olmasin1 bagkasinin  duvarinin  gdlgesinden izinsiz  yararlanmakla
iliskilendirmektedir. Cilinkii Cessas’a gore, baskasinin malindan izinsiz yararlanmak
kimseye bir zarar vermedigi takdirde miibahtir. Bundan dolay1 ashi itibariyle miibah
olan esyadan ser‘1 bildirim sonras1 faydalanmak yasak olsaydi haramliga dair dini bir
hiikiim ya da bir isaret bulunurdu. Bu ifadelerden de anlasilacagi lizere ibaha prensibini
benimseyen ¢ogu alimin “faydalanma” kavrami iizerinde durdugunu belirtebiliriz.
Cessas’a gore Allah esyayr faydalanma gayesi olmadan ya da sadece kendisinin
faydalanmasi i¢in yaratmamistir. Aksine esyanin yaratilma amaci kullarin ondan
faydalanmasidir. Ayni1 sekilde Hanefi alimlerden Kerhi ve Serahsi’ye gore de seri
bildirim gelmeden 6nce aslolan ibahadir. Ancak seri bildirim geldikten sonra esyada
haramliga delalet eden bir delil olup olmadigi sorgulanmalidir.?’” Ayrica, Hanefi usul
kaynaklarinda Pezdevi’ye atfen, haramlig1 ortaya koyan bir delil bulunmadik¢a esas
olanin miibahlik oldugu ilkesinin kabul edildigi vurgulanmaktadir.?%%

Bagdatli Mutezili alimlerle baz1 Hanbeli alimler esyada aslolanin hazr yani
haramlik oldugunu iddia etmektedir. Hanbeli alimlerden Ferra (6. 458/1066), asli hazr
goriigiinii milk teorisiyle gerekcelendirmeye calismistir. Mezklr teoride Allah’in
yarattig1 esya lizerinde kulun tasarruf etmesi, bagkasinin miilkiinde olan bir mal1 izinsiz
kullanmakla kiyaslanmaktadir. Ciinkii bu teoriye gore, akil baskasma ait bir mal
izinsiz kullanmay1 caiz gérmez. Her seyin sahibi ve maliki de Yiice Allah olduguna
gore ondan izin almadan egya tizerinde tasarruf etmek caiz degildir. Clinkii bu tasarruf
bir zarara yol acgabilir. Bu nedenle ortaya cikabilecek zararlardan otiirii esyanin asil

itibariyle haram oldugu ifade edilmistir.?%

206 Savluk, Fikih Kelam liskisi Baglaminda Ibdha Kavramimin Analizi, 226-227.

207 Semsii’l-Eimme Muhammed b. Ebi Sehl Ahmed es-Serahsi, Usiilii s-Serahsi (Haydarabat: Lecnetii
ihya el Marife en-Numaniyye Yaynlari, t.y.), 2/86-87.

208 Abdulaziz el-Buhari, Kesfu 'I-Esrar, 3/95-97.

209 Eb{l Ya’la Muhammed b. Hiiseyin b. Muhammed b. Halef el-Ferra, el-Udde fi Usiili’'I-Fikh (Riyad:
Camiatii’l-imam Muhammed b. Suud el-islamiyye Yayinlari, 1990), 4/1244-1248.

62



Maturidi ve Mutezile mezhebinden farkli olarak Es‘ari mezhebi, fiillerin
oziinde hiisiin ve kubuh bulunmadigini iddia ederek iyi ve kotiiniin Allah’in
bildirmesiyle yani vahiyle bilinebilecegini savunmaktadir. Zira, kullarin fiilleri ile
ilgili konularda bazi akil sahiplerine gore iyi-giizel olan sey digerlerine gore kotii-
cirkin olabilir. Bundan dolay1 akli istidlal yaniltict goriilerek hiisiin ve kubuhun
merkezinin din oldugu 6ne siiriilmektedir.?!® Mezhebin bu iddiasi, hakkinda dini
bildirim olmayan esya hakkindaki goriislerini de gerekcelendirmektedir. Bu baglamda
ser‘l bildirim bulunmayan meselelerde ya hiikiim bulunmadigr i¢in ya da hiikiim
bulunsa bile ibadha m1 hazr m1 oldugu akilla idrak edilemedigi i¢in tevakkuf edilmesi
gerektigi belirtilmektedir. Nitekim, Es‘ari kelamecilar1 Bakillani (6. 403/1013),
Ciiveyni (6. 478/1085) ve Gazzali (6. 505/1111) fiillerdeki iyi ve kotiiniin akilla idrak
edilemeyecegini kabul ettikleri i¢in fetret doneminde hiikiim bulunmadigini iddia
ederek tevakkuf edilmesi gerektigine isaret etmislerdir. Hiikiimsiizliigli savunan bu
alimlerin yani sira Razi (6. 606/1210) gibi 6nemli isimler tarafindan da dini bildirim
oncesinde hiikmiin oldugu ancak akilla idrak edilemedigi i¢in tevakkuf edilmesi
gerektigi ileri stiriilmektedir.?!!

Seriat gonderildikten sonraki donemde ise hakkinda dini bildirim olmayan
konulara dair Es‘ari mezhebinin 6nceki goriislerden daha farkli bir yol izledigini
sOyleyebiliriz. Ciinkii Seriat gonderilmeden dnce ibaha ya da hazr goriisiinii kabul eden
ulema, seriat gonderildikten sonra da hakkinda dini bildirim olmasa bile fiillerin
hiilkmiintin delile bagl olarak akilla idrak edilebildigini ileri stirmekteydi. Tevakkuf
goriisiinii kabul eden isimler siipheli seylerden kaginmakla ilgili rivayet edilen hadis-i
serifi temel almiglardir. Zira, Numan b. Besir (r.a.)’den nakledildigine gore Peygamber
Efendimiz (s.a.v) sOyle buyurmustur: “Helal ve haram apacik ortadadir ve ikisi
arasinda siipheli seyler vardir. O halde kim giinah islemekten korkarak siipheli seyleri
terk ederse, kesinlikle apacik haram olan seylerden kacinmis olur; kim bu siipheli

2212

seylere cesaretle dalarsa, apagik haram iglemesi muhtemeldir. Bu gerekgeyle,

210 Hallaf, el-Ilmu Usiilu’I-Fikh, 94.

20 Savluk, Fikih Kelam liskisi Baglaminda Ibdha Kavramimin Analizi, 199-201.

212 Muhammed b. Ali b. Muhammed b. Abdullah es-Sevkani, [rsddu’l-Fuhil ila Tahkik’l-Hakk min
1Imi’l-Usil, thk. Ahmet Azv Indyet (Dimesk: Daru’l-Kitabi’l-Arabi Yayinlari, 1999), 2/284-285; Buhard,
“Biiy*”, 39 (No.1946).

63



tevakkuf edilen meseleler zikredilen hadis metnindeki siipheliler tasnifi i¢erisinde ele
alinmisg ve hiikiim vermekten kaginilmistir.

Diger yandan tevakkuf goriisiinii kabul eden ulemadan Imam Ciiveyni, hicbir
eylemin hiikiimsiiz olmayacagini iddia ederek, bir eyleme dair hiikmiin
bulunmayisinin bagka bir hilkkme neden olacagini belirtmistir. Bu ifadeyle Ciiveyni
istishab deliline isaret etmektedir. Cilinkii, nasslarda gectigi iizere haramlar sinirhdir ve
bu haramlarin disginda kalan hususlar helal ya da miibah kapsamina dahil
edilmektedir.?!®> Anlasildig1 lizere ser‘ sonrasi fiillerin durumu hakkinda Safii/Es‘ari
mezhebi siireklilik prensibi olarak tanimladiklar1 istishab delili ile konuya
yaklagmislardir. Bu sayede aklin hiikiim belirlemedeki roliine sinirlama getirildigi
sOylenmektedir. Zira, seriat 6ncesinde bir fiil hiikiimsiizdiir ve manen miibahtir. Ancak
seriat sonrasinda hakkinda dini bildirim yoksa onceki hal {izere yani miibah olarak
kalir.

Ote taraftan ser‘i bildirim sonras: hiikiimsiiz meselelere dair ortaya ¢ikan
belirsizligi Es‘ari kelamcis1 Razi, “faydali seylerde asil olan miibahlik, zararli seylerde
ise asil olan yasakliktir” diyerek aydinlatmaya ¢alismistir. Bu noktada Razi ilk olarak
faydali seylerde asil olanin ibaha oldugunu delillerle gerekcelendirmistir. Nitekim,
“Allah yeryiiziindeki her seyi sizin i¢cin yaratmistir” ayetinde bulunan “lam” harfi,
ifadeye tahsis anlami katarak esyanin insanlarin nimetlenmeleri yani onlarin
menfaatleri i¢in yaratildigina isaret etmektedir. Diger bir delil ise Allah’in nesneleri
hikmetsiz yaratmayacagidir. Nesnelerin yaratilmasindaki hikmet ise kullarin fayda
gormesidir. Raz1 “size giizel seyler helal kilindi” ayetini de deliller arasinda gostererek
bu ayette zikredilen giizelliklerin yani tayyibatin aslinda faydali seyler oldugunu
vurgulamaktadir. Benzer sekilde Araf stresi 32. ayette buyruldugu tlizere “Allah’in
kullart i¢in yarattig siisii kim haram kilabilir?” ayeti de delil gosterilmistir. Nitekim,
Yiice Allah yarattig1 siisii haram kilanlar1 bu ifadelerle kinamaktadir. Bundan dolay1
esyanin asli itibariyle haramliginin sabit olmamasi gerekmektedir. Eger haramlik sabit
olursa bu yaratilan her bir esyay1 icerir. Ciinkii mutlak mukayyedin pargasidir.

Haramligin sabit olmamasi da miibahligin sabit olmasi anlaminda gelmektedir. Zararl

213 Savluk, Fikih Kelam Iliskisi Baglaminda Ibdha Kavraminin Analizi, 210-214.; Imamii’l-Haremeyn
Eb0’l-Meali Rikniiddin Abdilmelik b. Abdillah b. Yasuf el-Civeyni, el- Burhdan fi Usuli’l-Fikh
(Beyrut: Daru’l-Kutubi’l-Ilmiyye Yaylari, 1997), 2/171-175.

64



olan seylerde aslolanin haramlik oldugu hususunda da zarar kavramina dikkat
cekilmistir. Bu baglamda Razi’ye gore zarar, faydanin ziddi oldugu i¢in menfaatin
kaybedilmesidir. Diger taraftan zararin haramligina dair Peygamber Efendimizin
(s.a.v.) “zarar vermek ve zararla karsilik vermek yoktur” hadis-i serifi delil
gosterilmektedir, 214

Bu noktada Es‘ari ulemadan $atibi’nin goriislerine tekrar miiracaat etmekte
fayda goriiyoruz. Satibi “el-Muvafakat” adli eserinde asli ibaha ilkesi hakkinda detayli
aciklamalarda bulunmustur. Satibi, mutlak olarak esyanin miibah oldugu goriisiinii
kabul etmemekle birlikte esyanin gotiirdiigii neticeye gore miibah ya da haram
olabilecegi vurgulamaktadir. Zira, harama gotiiren ve zarar1 faydasindan ¢ok olan esya
haram olurken, helale gotiiren ve faydasi zararindan ¢ok olan esya helal/miibah

kapsaminda degerlendirilmektedir.?!

Goriildiigii lizere miibahlik maslahat ile
gerekcelendirilmektedir.

Sonug itibariyle esyanin asli hitkkmiine dair tartigmalar klasik fikih ve kelam
eserlerinde yer almaktadir. Zikredilen tartismalar gilinlimiizde ortaya cikan giincel
meseleler hakkinda 6nem arz etmektedir. Sunulan arglimanlarin, hakkinda dini
bildirim bulunmayan esya ve O6zelde de yapay et hakkinda takip edilecek fetva
usuliinde yol gosterici olacagi kanaatindeyiz. Bu nedenle bu tartismalarin nevazil
meseleler lizerinde nasil incelendigini gérmek amaciyla tiitiin ve kahve risalelerini
inceledik. Ilgili risalelerde s6z konusu maddelere dair bir hiikiim belirleyebilmek igin
esyanin asli hiikmiine dair tartismalara siklikla miiracaat edilmistir. Konu {izerine
risalelerini inceledigimiz Osmanli ulemasimin ¢ogunlukla miiteahhir donem Hanefl
fukahanin goriislerini esas aldiklarini sdyleyebiliriz. Bu baglamda Serahsi ve Pezdevi
gibi fukahanin zikrettigi lizere herhangi bir haramlik delili yoksa esyada aslolanin
ibaha oldugu kurali benimsenmistir. Zikredilen nevazil iirlinlere miibah diyenlerin de
haram diyenlerin ayn1 kurali benimsemeleri dikkat ¢ekici olsa da bu alimler haramlik
delili hususunda ayrigmislardir. Zira, mezkar {irlinlere helal ya da miibah diyenlere
gore haramlik delili bulunmazken, haram diyenler bu delillerin ¢okluguna vurgu

yapmustir. Haramlik delilini belirleme hususunda ise maslahat- mefsedet dengesinin

214 Ebli Abdullah Muhammed b. Omer Fahruddin er-Razi, el-Mahsil (Beyrut: Miiessesetii’r-Risale,
1992), 6/97-108.
215 Satibd, el-Muvdfakat, 3/506-507, 5/104-105.

65



temel kriterlerden biri oldugunu sdylemeliyiz. Bundan dolay1 iiriinlerin insan
sagligina, ¢evreye ve ekonomiye yonelik fayda ve zararlari tespit edilerek maslahat-
mefsedet dengesine gore hiikiim verilmeye calisilmistir. Ornegin, tiitiin ve kahveye
haram diyenler bu {irlinlerin insan sagligina zarar verdigi iddiasin1 temel dayanak
kabul etmislerdir. Yine israfa neden olmasi gerekg¢esiyle mall mefsedetlere kapi
acildigi da iddia edilmistir. Ayrica helal gida kriterleri de haramlik delilinin
belirlenmesinde esas alinmistir. Nitekim, nasslardan c¢ikarilan sonuglara gore bir
gidanin helal kapsaminda sayilmasi i¢in pis ve necis olmamasi gerekmektedir.
Buradan hareketle pis kokulu ve necis oldugu gerekgesiyle tiitiine haram denildigini
goriyoruz.

Tiim bu sdylenenlerden hareketle “Hakkinda dini bildirim bulunmayan yapay
et hakkinda mutlak ibaha ya da mutlak haramlik goriisii mii kabul edilmeli? Yoksa ser‘1
bir hiikiim bulunmadigi i¢in hiikiim vermekten kaginarak tevakkuf mu edilmelidir?”
Bu noktada asli ibahayi ser’i delillerle temellendiren ¢cogu Hanefi/Maturidi ulemanin,
Esa‘rl ulemadan Fahrettin Razi’nin ve Satibi’nin goriislerinin daha islevsel oldugu
kanaatindeyiz. Zira, diger nevazil meselelerde de oldugu gibi yapay et hakkinda da
mutlak anlamda miibah ya da haram denilmemeli, aksine haramlia gétiiren bir delil
bulunup bulunmadigi sorgulanmalidir. Bunun neticesinde maslahat ve mefsedet
dengesine gore bir tercihte bulunulmalidir. Baska bir ifadeyle yapay etin Onceki
boliimlerde zikredilen insan sagligina, ¢evreye ve hayvanlara yonelik muhtemel
faydalar1 ve yol acgabilecegi muhtemel zararlar1 test edilerek bilimsel verilerle
gosterilmelidir. Ancak yapay et heniiz {liretim asamasinda oldugu i¢in bu kriterlerin
seffaf bir sekilde tespit edilebilmesinin uzun siirecegi kanaatindeyiz. Bundan dolay1
ilk etapta bu lirline ihtiyatla yaklasilmali, fetva verme hususunda acele edilmemeli ve

belirsizliklerin giderilmesi beklenmelidir.

2.8. Maslahat-Mefsedet Dengesi

Yapay et gibi pek ¢ok giincel meselenin fikhi hiikmiiniin belirlenmesine
maslahat-mefsedet dengesi dikkate alinmaktadir. Maslahat, dini hiikiimlere uygun

diinyevi ve uhrevi fayda anlamina gelirken, mefsedet dinin esas gayelerini ihlal eden

66



zarar anlamina gelmektedir.?' Kur’an-1 Kerim ve Siinnetteki hiikiimlerin ana gayesi
basta insanlarin olmak iizere varliklarin maslahatini/ yararini saglamaktir. Nitekim,
Satibi, maslahatlar1 detayli bir sekilde incelemis ve dnem sirasina gore zarGriyyat,
héaciyyat ve tahsiniyyat seklinde iiclii bir tasnife tabi tutmustur. Zarri maslahatlar
hayatin her alaninda zorunlu maslahatlar olarak da kabul edilen dini, cani, akli, nesli
ve mal1 korumak anlamina gelmekte ve gercgeklestirilmezse din ve diinya islerinde
bozulmalarin ortaya c¢ikacagir ifade edilmektedir. Haci maslahatlar ise yerine
getirilmediginde sikinti ve mesakkat doguran, yerine getirildiginde ise kolaylik
saglayan maslahatlardir. Bu maslahatlara ruhsatlar veya avin helal kilinmasi 6rnek
gosterilmektedir. Son olarak, tahsini maslahatlar iistiin ahlak anlayisina ve selim insan
tabiatina uygun davranmak olarak ifade edilmektedir. Bu tiir maslahatlara giizel
elbiselerin giyilmesi ve nafile ibadetler érnek gosterilmektedir.?!? Islam zorunlu ve
birbiriyle iliski icerisinde olan maslahatlara uygun bir hukuk diizeni insa etmis ve bu
sayede insan onuru garanti altina alimmustir.!8

Maslahatin saglanmasi mefsedetin giderilmesi amaciyla sagligin veya yagamin
korunmasi Islam dininin en énemli hedeflerinden biridir. Islam dini bu amaca uygun
olarak, yalnizca iliml1 bir medeniyetin ingasin1 garanti etmekle kalmaz, ayn1 zamanda
insan1 manevi ve fiziksel sikintilardan korumak i¢in helal ve temiz (tayyib) gida ile
beslenilmesini tesvik eder. Hardmin ziddi1 olan helal kavrami ise sozliikte mesru, caiz
ve serbest olmak manalartyla, bir fikih terimi olarak kisinin dinen bir isi yapmada ya
da terk etmede serbest olmasi anlamina gelmektedir. Bu nedenle heldl, hardm
kavraminin z1dd1 olmasi nedeniyle vacip kavramini, yapilmasi ve terk edilmesi halinde
herhangi bir 6vgii ya da yergi icermeyen eylemleri ifade etmesi nedeniyle de miibah

kavramini kapsayan iist bir terim olarak kargimiza ¢ikmaktadir.?!?

Gorildiigii lizere
helal kavrami oldukga genis bir kapsama sahiptir.
Tiiketilmesi helal ve miibah gidalara dair Kur’an-1 Kerim’de soyle

buyurulmaktadir: “Oyleyse, Allah’in size rizik olarak verdigi heldl ve temiz

216 [brahim Kafi Dénmez, "Maslahat", TDV Islam Ansiklopedisi (Erisim 25 Temmuz 2025).

27 Satibd, el-Muvdfakat, 2/17-24.

218 Omer Faruk Habergetiren, “Islam Hukukunda Gozetilmesi Zorunlu Maslahatlar Cercevesinde insan
Onuru”, Tiirkive llahiyat Arastirmalart Dergisi (Haziran 2019), 152-165.

219 Ferhat Koca, "Helal", TDV Islam Ansiklopedisi (Erisim 27 Temmuz 2024); Satibi, el-Muvaifakdt,
1/172.

67



nimetlerden yiyin. Eger yalmz Allah’a kulluk yapiyorsaniz O’nun nimetlerine
stikredin. ”*?° Kur’an-1 Kerim’de tiiketilmesi haram gidalar hakkinda da soyle
buyurulmaktadir: “Allah size lesi, kani, domuz etini ve Allah'tan baskast adina kesilen
hayvanlarin etini haram kildi. Bununla birlikte, kim yemedigi takdirde élecek derecede
mecbur kalirsa, baskasinin hakkina tecaviiz etmemek ve zaruret sinirini asmamak
kaydiyla bunlardan yemesinde bir giinah yoktur."**!

Hardm olduguna dair hakkinda herhangi bir hiikiim bulunmayan sey de
helal/miibah olarak isimlendirilmektedir.??> Bu da bizleri ser‘l delillerden istishab
deliline gétiirmektedir. Istishab delili ise degistigine dair ser‘1 bir karine bulunmadikca
gecmiste sabit olan hiikkmiin baki kalmasi anlamina gelmektedir. Zikredilen delilin bir
tirli olan asli ibdha prensibi ise aksine bir delil bulunmadik¢a bir nesneden
yararlanmanin serbest olmasi ve Allah’in nesneleri iizerinde yarattigi durum olup
“Esyada aslolan ibahadir” kaidesine isaret etmektedir.?>> Bu dogrultuda onceki
baslikta zikredildigi lizere hakkinda herhangi bir dini hiikiim bulunmayan meseleler
hakkinda haramlik delilinin bulunup bulunmadigi sorgulanmali yani yarar-zarar
dengesi gozetilmelidir. Hanefi usul literatiiriine baktigimizda Imam Pezdevi’ye atfen
“haramligi ortaya koyan bir delil bulunmadik¢a asil olanin ibdha oldugu” kuralinin
ittifakla benimsendigine dikkat cekmemiz gerekmektedir.?**

Ayrica, Maliki fakih Satibi (6. 790/1388), “el-Muvafakat” adl1 eserinde miibah
teorisine genig bir yer acarak ibahanin maslahat {izerine insa edildigini belirtmis ve
dini prensipler esas alinmak stretiyle esyada yarar ve zarar yonlerinden baskin olana
gore hiikkiim verilmesi gerektigini ifade etmistir. Baska bir ifadeyle akitler gotiirdiikleri
neticeye gore degerlendirilmelidir. Nitekim, harama gotiiren akitler haram, helale

225

gotliren akitler helaldir denilebilir. Oyleyse hakkinda herhangi bir hiikiim

bulunmayan yapay et hakkinda da mutlak anlamda ibahadan bahsedilmemeli fayda ve

220 en-Nahl 16/114.

22! ¢]-Bakara 2/173.

222 Senol, Kuran ve Siinnet Isiginda Helal Gida, 30.

223 Hallaf, el-Ilmu Usilu’I-Fikh, 87-88.

224 Okur, “17. Yiizy1l Osmanl Fikihgilarmin Nevézile Yonelik Fikhi Argiimantasyonu, 389; Aldeddin
Abdulaziz b. Ahmed b. Muhammed el-Buhari, Kesfit 'I-Esrdr An Usili Fahri’l-Islam Pezdevi (Istanbul:
Sirketii’s Sahafetii’l- Osmani Yaylari, 1890), 3/95-97.

225 Saubi, el-Muvafakat, 3/506-507, 5/104-105.

68



zararlar1 ile haramhigma dair bir delil olup olmadigi incelenmelidir.??® Maslahat-
mefsedet yani yarar- zarar dengesi, hakkinda herhangi bir hiikiim bulunmayan yapay
etin helalliginin veya haramliginin belirlenmesinde en 6nemli mesruiyet kriteri
olacaktir.

Birinci bolimde ifade edilen, artan kiiresel niifusun et ihtiyacinin
kargilanmasi, hayvan kesimi olmadigi i¢in hayvan refahinin saglanacagi, geleneksel et
iiretim sistemlerine kiyasla daha az enerji kullanilacag: i¢in ¢evre dostu bir {iriin
oldugu ve insan sagligina daha uygun et iiretilecegi iddialar1 muhtemel maslahatlar
olustururken, bir sonraki boliimde zikredecegimiz dogal olmamasi, tiksindirici
bulunmasi, iddia edildigi gibi hayvan refahini saglamamasi, kansere neden olabilecegi
icin insan sagligina, daha ¢ok enerjiye ihtiya¢ duyacagi i¢in ¢evreye ve hayvancilik
sektoriine zarar verebilecegi etik kaygilariyla birlikte hileli satisa neden olma
potansiyeli muhtemel mefsedetleri olusturmaktadir. Benzer sekilde insan etinden de
yapay et iiretilebilme ihtimali yamyamliga yol agma riskinden &tiirii kaygilara neden
olmaktadir.  Zikredilen kaygilar da teknolojiye siipheyle yaklasilmasim
dogurmustur.??’

Yapay etin muhtemel mefsedetlerine/zararlaria fikhi zaviyeden baktigimizda,
bir gidanin hiikmiinii belirlerken canin korunmasi ilkesinden hareketle o gidanin
bedene veya akla zararli olup olmamasi temel kriterlerden biridir. Yapay etin de
zikredilen miimkiin tehlikeleri ve zararlari dogrudan bedene ve dolayli olarak bedenin
bir pargast olan akla zarar verecek tlirden goriilebilir. Aksi durumda ise insan, hayvan
ve ¢evre yararina vaat edilen faydalar yerine getirilebilirse kiiresel aglik krizine ¢oztiim
oldugu i¢in canin korunmasi ilkesine, tiretim siireci, igerigi ve maliyeti gibi hususlar
tim seffafligiyla tiikketiciye sunulursa malin korunmasi maslahatlar1 saglanabilir.
Ayrica tim bu maslahatlar birbiriyle iligkili oldugu i¢in vaatlerin yerine getirilmesi
saglikli nesillerin yetismesine neden olabilecegi i¢in neslin korunmasi maslahatiyla da

iliskilendirilebilir.??3

226 Abdurrahman Hagckali, “Islam Hukuk Metodolojisinde Asli ibaha- Ictihat Iliskisi Uzerine”, Islam
Hukuku Arastirmalary Dergisi 14 (2009), 94.

227 Hopkins- Dacey, “Vegetarian Meat”, 585-595.

228 Hudzaifah Achmad Qotadah vd., “Cultured Meat for Indonesian Muslim Communities: A Review of
Maslahah and Prospect”, Al-Istinbath: Jurnal Hukum Islam 7/2 (2022), 346-348.

69



Diger yandan bu {irlinlin insan sagligina yonelik tehlikeleri kadar ekonomiye
ve gevreye yonelik potansiyel tehlikeleri de Islam gelenegi agisindan irdelenmelidir.
Clinkii Kur’an-1 Kerim’de aldatmanin bozgunculukla iliskilendirilmesi ve Peygamber
Efendimizin hileyi nehyeden hadis-i serifleri konunun 6nemine dikkat ¢ekmektedir.
Bu baglamda pazar giivenliginin saglanmasi ve kimsenin haksizliga ugramamasi
amaciyla hileli iriinlerin satis1 zikredilen kaynaklarimizdaki hiikiimlerden yola
¢ikilarak caiz goriilmemis ve bu prensibe gore diizenlemeler yapilmigtir.??® Nitekim,
haram olan bir maddeyi helalmis gibi gostermek i¢in hileye bagvurulmasi insanlarin
malin1 ve canini riske att1f1 i¢in kul hakk: olarak ifade edilmistir. Ote taraftan islami
gelenekte miisteriyi ve saticiy1 korumak i¢in ekonomik faaliyetleri denetleyen hisbe
teskilat1 bu konuda drnek verilebilir. Bu teskilat tiikketicinin sagligin1 ve malin1 koruma
gayesiyle satilan tirinlerin kalite kontroliinii yapmistir.*® Dolayisiyla, yapay etin gida
sahtekarligina yol agma riski hile ve aldatma kapsaminda degerlendirilebilir. Bagka bir
ifadeyle giivenilirligine dair herhangi bir yasal diizenleme yapilmadan veya Islam
Ulkeleri Standartlar ve Metroloji Enstitiisii (SMIIC)*! gibi giivenilir kuruluslar
tarafindan hazirlanan helal gida sertifikasi sartlarina tabi tutulmadan yapay etin halka
arz edilmesinin hem tiiketici hem de piyasa giivenligi agisindan ciddi riskleri
beraberinde getirecegi ve hileli satis kapsaminda degerlendirilebilecegi i¢in yapilacak
akitler de fikhi agidan sorun teskil edebilir.

Yapay etin iceriginin belirsizligi de cehalet kapsaminda degerlendirilip akdin
mahallindeki garar kategorisinde incelenebilir. Ciinkii hangi hayvan hiicresinden nasil
elde edildigi belirsiz olan, iistelik {iretiminde insan hiicrelerinin de kullanilabilme
ihtimali olan ve ayni zamanda gercek et olarak satisa sunulabilen yapay et, satis
akdinin mahalli oldugu i¢in satim1 halinde problemler ortaya ¢ikabilir. Nitekim, fukaha
akdin mahallinin nev’inde ve cinsinde olan garar/cehalet nedeniyle akitlerin gegersiz
olacagi hususunda ittifak etmislerdir.?3? Ayrica, yapay et teknolojisinin israfa yol

acabilme ihtimali {izerine de diisiiniilmelidir. Ciinkii birinci boliimde de bahsettigimiz

229 Cemil Liv, “Ahi Teskilatinin Standardizasyon Anlayismn Islam Hukuku Acisindan

Degerlendirilmesi”, Tiirk Kiiltiirii ve Haci Bektas Veli Arastirma Dergisi 105 (Bahar- Mart 2023), 219.
230 Sert, Islam Hukukunda Helal Gida Insan Saghg Iliskisi, 25-59.

231 SMIIC, helal standardizasyon faaliyetleriyle ilgilenen Islam s birligi Teskilatina bagl uluslararast
bir kurulustur. Ayrica bk. https://www.hak.gov.tr/dis-iliskiler/uluslararasi-kuruluslar/islam-ulkeleri-
standartlar-ve-metroloji-enstitusu-smiic

232 [brahim Kafi Dénmez, "Garar", TDV Isldm Ansiklopedisi (Erisim 17 Ocak 2024).

70


https://www.hak.gov.tr/dis-iliskiler/uluslararasi-kuruluslar/islam-ulkeleri-standartlar-ve-metroloji-enstitusu-smiic
https://www.hak.gov.tr/dis-iliskiler/uluslararasi-kuruluslar/islam-ulkeleri-standartlar-ve-metroloji-enstitusu-smiic

gibi tiretim siirecinde farkli yontem ve tekniklerin kullanilmasi tiretim maliyetini
arttiran etmenlerdendir. Bu durum da {iriiniin tiiketiciye satis fiyatinin yiiksek olmasina
neden olabilir. Tiiketicinin piyasada daha uygun fiyata satin alabilecegi klasik et
mevcutken, simdiki haliyle olduk¢a pahali olan yapay eti satin almasi israf kapsaminda
degerlendirilebilir. Oysaki fikihta insanlarin mallarimi israf etmemeleri gerektigi
vurgulanmaktadir.>*®* Dolayisiyla ilerleyen siiregte bu teknolojinin daha ulagilabilir
meblaglarda olmasi halinde farkli seyler sdylenebilir. Ancak vaat edilen faydalarinin
ne dl¢lide saglandigi tespit edilmedikge yapay et din ve diinya adina faydasiz bir eylem
olarak kalabilir.

Sonu¢ olarak, gidalarin salt yararli veya salt zararli olmasi miimkiin
goriinmemektedir. Yarar veya zararin birbirinden fazla ya da az olmasi miimkiindiir.
Zarar ve yararin birbirine denk ve esit oldugu durumda ise “Def-i mefdsid celb-i
mendfiden evladir” kaidesi geregince Oncelikle zararin ortadan kaldirilmasi
gerekmektedir.?** Bu kaide g¢ercevesinde yapay eti degerlendirdigimizde, yarar ve
zararin ¢atigmasi halinde hiikiim vermeden Once zararlarinin izale edilmesi gerektigini
belirtebiliriz. Ustelik maslahat teorisinde zikredilen sartlarmn da yapay et 6zelinde test
edilmesi gerekmektedir. Maslahat teorisinde zikredilen en temel sartlardan biri olarak

maslahatlarin dini bir hilkme aykiri olmamasi ve 6zel olmamasi zikredilmistir.?3?

Oyleyse yapay et teknolojisiyle vaat edilen maslahatlar da ser‘i bir hilkkme aykir1 ve
0zel olmamalidir. Bagka bir ifadeyle kiiltiirlenmis et sadece belirli bir kesime ya da

Ozel bir alana fayda saglamamali aksine toplumun ¢ogunluguna fayda saglamalidir.

2.9. Yapay Ete Dair Cagdas Fetvalar

Gegmiste oldugu gibi glinlimiizde de her yeni uygulamanin beraberinde
getirdigi sorulara etkin bir fetva faaliyeti ile ¢dziim bulunabilmektedir. Islam
diinyasinda yeni gelismelere yonelik uluslararasi ve yerel fetva kuruluslar1 ¢caligsmalar
siirdiirmektedir. Yapay et liretim teknolojisi de son derece yeni bir gelisme oldugu icin
bu kuruluglarin verecegi fetvalar merak konusudur. Bu bdliimde yapay ete dair ¢cagdas

fetvalar1 degerlendirmeyi hedefliyoruz.

233 Karadavi, El-Helal ve'l-Haram fi'l-Islam, 72.
234 Mecelle, md. 30.
235 Ddnmez, "Maslahat".

71



2.9.1. Kurumsal Fetvalar

Yapay ete dair resmi goriis bildiren kurullarin heniiz azinlikta oldugunu ifade
edebiliriz. Oncelikli olarak, Amerika’da bulunan Miislimanlarin ¢agdas Islami
meseleler hakkinda ortaya ¢ikan sorularima ¢oziim bulunabilmesi amaciyla uzman
fakihlerden olusan bir kurulus olan Amerika Fikih Akademisi (AFA) yapay et
hakkinda resmi bir agiklamasi yaymlamistir. 2018 yilinda Miiftii Abrar Mirza
onciiliigiinde yapilan bu agiklamada ilk olarak yapay et liretim nedenleri ve teknolojisi
tamtilmistir. Onceki agiklamalarda da inceledigimiz gibi bu aciklamada da canl
hayvandan kok hiicre alimina odaklanilmakta ve hiicrelerin mahiyeti tartisilmaktadir.
Nitekim, hayvanin eti ve derisi gibi ilk etapta kendisinde yasam olan kisimlar1 hayvan
canlt iken alinirsa meyte hilkmiinde olmaktadir, ancak hayvanin yliniinde hayat
olmayacagi i¢in hayvan canli iken alinmasi halinde meyte hiikmiinde kabul edilmez.
Dolayistyla hayvandan alinan kok hiicrelerin ilk etapta canli m1 yoksa 6lii mii oldugu
sorgulanmaktadir. Bu baglamda kok hiicrelerin hayvanin yasam igeren kisimlarindan
oldugu belirtilerek hayvan canli iken alinmasi halinde les hiikmiinde olacag:
belirtilmektedir. Ancak burada indiiklenmis pluripotent kok hiicrelere isaret edilerek,
bu hiicreler hayvanin tiiylinden yani yasam i¢cermeyen kismindan elde edildigi i¢in les
hiikmiinde olmadig1 ve hayvan canliyken alinabilecegi vurgulanmaktadir. ¢ Ozetle,
yapay etin helal olabilmesinin temel sart: olarak hayvanin Islami usullere uygun
kesilmesi belirtilmekte ve gelecekte Miislimanlar igin giivenilir helal gida
prosediirlerinin diizenlenmesi gerektigi vurgulanmaktadir.

1926 yilinda Cava’da kurulan Nehdatii’l-Ulema (NU) ise Endonezya’da dini
hosgoriiyii, 1limlilig1 ve muhafazakar anlayis1 temsil etmektedir.?3” Kurumun resmi
internet sitesine baktigimizda sentetik etlerin helallifine veya haramligina dair
birtakim agiklamalarla karsilastik. Yapilan aciklamalarda iiretim teknolojisi kisaca
tanitildiktan sonra teknolojinin neden oldugu etik problemler lizerinde durulmustur.
Bu problemlerin basinda canli hayvandan alinan kok hiicreler gelmektedir. Yapay

tavuk eti lizerine yapilan agiklamada tavuk canli iken ondan alinan hiicrelerin kabul

236 Mirza vd., “Test-Tube Turkey: Ruling on Meat Grown in Labs”, Ayrica Akademi Hakkinda Bk.
https://fighacademy.com/about/

27 [smail Hakki Goksoy, "Nehdatii’l-Ulema", TDV Isldm Ansiklopedisi (Erisim 30 Mart 2024); Ayrica
kurumun faaliyetleri hakkinda bk. https://www.nu.or.id/

72


https://fiqhacademy.com/about/
https://www.nu.or.id/

edilmeyecegi ve haram olacagi ifade edilmistir. Zira, hayvanin hiicreleri de hayvanin
yasam igeren diger kisimlariyla ayni statiidedir. Tiim bunlarla birlikte, kurum 2021
yilinda diizenlenen ulusal ulema konferansinda da yapay etlerin haram olduguna karar
vermistir. Zira, canli hayvandan kok hiicre alinmasi, alinan bu hiicreye haram olan kan
serumu ve jelatin gibi icerigi belirsiz maddeler eklenmesi ve son olarak nihai {iriiniin
istihale siirecinden ge¢ip gegcmemesinin belirsizligi tirlinlin dini statiisti hakkinda sorun
teskil etmektedir. 238

1968 yilinda kurulan ve bagkanligini Miiftii Dr. Nazirudin Mohd Nasir’in
yaptigi devletin en yiiksek dini otoritesi sayilan Singapur Islam konseyi fetva
komitesinin (MUIS) de yapay et hakkinda resmi bir fetva yayinladig1 goriilmektedir.3°
Singapur’un yapay et teknolojisine dair attig1 somut adimlar yaklasik dort yillik bir
stireci igermektedir. Nitekim onceki boliimlerde de belirtildigi gibi 2020 yilinda yapay
etin satisina izin veren ilk lilke Singapur olurken, 2023 yili ocak ayinda ise tilkede
serumsuz bir sekilde et iiretilebilecegi belirtilmis ve Singapur Gida Ajansi (SFA)
tarafindan Eat Just isimli sirketin ¢calismalar1 onaylanarak, 3 Subat 2024 tarihinde ise
fetva yayinlanmistir. Bu baglamda konseyin fetvasinda, belirli kosullar altinda yapay
et diretiminin ve tiikketiminin caiz olabilecegi ifade edilmektedir. Konsey, “zorunlu
maslahatlar ve faydali olanda asil olan ibahadir” kurali ¢ergevesinde bu fetvayi
vermistir. Dolayisiyla konseyin bu karar1 vermesinde kiiresel iklim degisikligi
nedeniyle diinya genelinde cevresel siirdiiriilebilirlige verilen énemin etkili oldugu
kanaatindeyiz. Ciinkii fetva metninde Singapur Gida Ajansinin (SFA) yapay et gibi
modern alternatif gidalara yonelik bir diizenleme yapmasi1 ve bdylece kiiresel iklim ve
niifus problemlerine ¢6ziim bulunabilecegine vurgu yapilmstir.

Fetva konseyi, kiiltiir eti kavrammin baz1 Islami ilkelerle ortiistiigiinii ifade
ederek, bu ilkelerin baginda insanin ve ¢evrenin korunmasi prensipleri oldugunu
belirtmektedir. Ayrica, zorunlu maslahatlar1 sagladig1 gerekgesiyle yapay et iiretim ve

tiiketiminin “esyada asil olan ibahadir” kaidesi geregince miibah oldugu sonucuna

238 Sudarto Murtaufigi “2021 NU Munas Decides Cell-Based Meat Forbidden to be Consumed”,
Nehdatii’l-Ulema (Erisim 30 Mart 2024).

239 Halil Kurt, "Singapur", TDV Isldm Ansiklopedisi (Erisim 8 Nisan 2024); Ayrica konsey hakkinda Bk.
https://www.muis.gov.sg/About-MUIS/Council-of-Muis

73


https://www.muis.gov.sg/About-MUIS/Council-of-Muis

ulasilmigstir.>*° Ulkenin artan niifusu ve kaynaklarmin simirli olmasi diisiiniildiigiinde
Singapur Islam Konseyinin bdyle bir fetva vermesi kolaylikla anlasilabilir. Ciinkii
yapay et iiretimiyle Singapur dogal kaynaklar1 ve iklimi kontrol altina alinabilir. Ote
taraftan ¢evre problemlerine ve iklim krizine dair ¢izilen arka plandan sonra yapay et
iiretimi ve tiikketiminin caiz olabilmesi i¢in kok hiicrenin kaynaginin helal bir hayvan
olmasi ve iiretim siirecinde nihai iirline eklenen her iiriiniin temiz olmasi gerektigine
dikkat ¢ekilmistir. Son olarak Singapur Fetva Konseyi, yapay et teknolojisinin
toplumsal giivence saglamasi i¢in helal sertifikasyona vurgu yaparak onlimiizdeki
giinlerde yapay etin helal gida standartlarini saglamasi halinde Singapurlu
Miisliimanlar i¢in giivence saglanabilecegini ifade etmektedir.

Bu dogrultuda, Singapur Malezya’dan sonra helal sertifika faaliyetlerini devlet
eliyle uygulamaya koyan bolgesel bazda 6nemli bir iilke olarak karsimiza ¢ikmaktadir.
Hatta Singapur Islam Konseyi (MUIS) iilkede helal sertifika faaliyetlerinden sorumlu
bir organ olup, bolgedeki Miisliman sirketlerle is birligi halinde calismaktadir.
Zikredilen kurulusun sertifika faaliyeti i¢in helal standartlar heyeti bulunmakta, bu
heyet sirket temsilcileri, din alimleri ve devlet yetkililerinden olusmaktadir.?*!
Dolayistyla yapay ete yonelik olumlu bir fetva verilmesinin sertifika faaliyetlerinde de
dogrudan etkili olacag1 anlasilmaktadir. Gliney Kore Miisliiman Federasyonu (KMF)
Singapur Fetva Komitesinin ardindan 2025 yilinin ilk aylarinda yapay etin helalligine
dair ikinci bir fetva yayinlamistir. Bu fetvada helal standartlarina uygun olarak
tiretilmesi sartiyla yapay etin caiz olabilecegi belirtilmektedir.>*?

Benzer sekilde, 1992 yilinda kurulan ve gesitli programlar vesilesiyle Islami
ogretilerin safligin1 koruyarak dinin dogru anlasiimasini hedefleyen Malezya Islami
Anlayis Enstitilistinlin de (IKIM) yapay et hakkinda agiklamalart mevcuttur. Nitekim,
yapay et teknolojisi onemli bir gelisme olarak degerlendirilerek, bu teknolojinin
ticarilestirilmesi i¢in oncelikle toplumda felsefi, dini ve ahlaki yansimalarimin dikkate

alinmas1 gerekti§i vurgulanmaktadir. Dolayisiyla yapay et Islami acidan

240 Fetva Metni Hakkinda Bk. MUIS, “Fatwa on Cultivated Meat”, (3 Subat 2024) (Erisim 11 Nisan
2024).

241 H. Saadiye Eryilmaz, “Singapur’daki Heldl Gida Sertifikasyonuna Kritik Yaklasim”, Academic
Platform Journal of Halal Lifestyle 3/1 (2021), 6-9

242 Anay Mridul, “Korean Muslim Federation Issues Fatwa Ruling Cultivated Meat As Halal”, Green
Queen (20 Mart 2025) (Erisim 18 May1s 2025).

74



incelendiginde hiicrelerin helal bir kaynaktan alinmasi, kaynagin ser‘i esaslara gore
tezkiye edilmesi ve lirliniiniin helal siireclere tabi tutularak belirsizliklerin giderilmesi
halinde helal olabilecegi ifade edilmektedir. Ayrica, Miisliimanlarin kiiltiir etini kabul
etmesinin dniinde birtakim engeller olduguna da dikkat ¢ekilmektedir. Uriiniin dogal
olmamasi1 temel endise noktasi olarak ifade edilmekte ve iiretim siirecindeki endiselere
neden olan belirsizliklerin seffaf bir sekilde giderilmesi gerektiginin alt1 ¢izilmektedir.
Zira, helal gida kapsaminda nitelenen bir iirliniin saglik, gilivenlik ve beslenme

unsurlariyla dogrudan iligkili olmasi gerekmektedir.?#?

2.9.2. Bireysel Fetvalar

Arasgtirmalarimiz neticesinde uluslararasi ve yerel diizeyde pek ¢ok kurulusun
yapay ete dair goriis beyan etmeyerek tevakkuf ettigini, bazi aragtirmacilarin da
bireysel goriis bildirdigini ifade edebiliriz. Bu baglamda ilk olarak Diinya Islam
Birligine Bagl (Rabutatii’l-Alemi’l-Islam{) Islam Fikih Akademisi’ni incelersek, 1977
yilinda kurulan ve 60 iiyeden olusan konseyin yapay et hakkinda bir fetvasi
bulunmamaktadir.?** Benzer sekilde 2004 yilinda Yusuf El- Karadavi onciiliigiinde
Katar’da kurulan Uluslararas1 Miisliman Alimler Birligi (ittihadii’l-Alemi li-
Ulemai’l-Islami) de yapay et hakkinda ne kurumsal ne de bireysel bir fetva
yayinlamamigtir, 24>

Diger yandan 1983 yilindan beri ¢alismalarina devam eden ve 57 liye devletten
olusan Islam Is birligi Teskilatina baglh Islam Fikih Akademisi (Mecmau’l-Fikhi’l-
Islami ed-Diiveli)’nin de heniiz nevazil niteligindeki bu iiriin hakkinda resmi bir
agiklamasi ya da fetvasi bulunmamaktadir.?*® Ancak, Akademinin fetva ve seriat
kararlar1 direktorii olan Abdulkahir Kamar, yapay etin canli hayvandan iiretilen et gibi
olamayacagini onun kiiltiirlenmis et kategorisinde degerlendirilmesi gerektigini ifade

etmigtir. Bununla birlikte domuz ve kopek gibi haram bir hayvandan alinan kdk

243 Puan Norkumala binti Awang, “Cultured Meat As A New Culture In Muslim Community”, Institute
of Islamic Understanding Malaysia (2021) (Erisim 6 Nisan 2024). Ayrica, Malezya’nin helal gida
sertifikasyonundaki roliine de dikkat ¢ekilmesi gerekmektedir. JAKIM’in onciiliiglinde devlet eliyle
gerceklestirilen helal sertifikalandirma siireci iilke sinirlari igerisinde etkili oldugu gibi diinya genelinde
de taninmaktadir. Malezya’nin helal gida standartlar1 kapsaminda yapay eti helal ve tayyib gida olarak
kabul etmesinin diger Miisliiman iilkeler ve helal gida kuruluslar1 agisindan yol gosterici olabilir.

244 World Miislim League, “The Supreme Council” (Erisim 28 Mart 2024).

245 Detayli bilgi igin Bk. https://iumsonline.org/en/default.aspx.

246 Ekrem Keles, “Diinyadaki Uygulama”, Tip ve Fetva, ed. Hakan Ertin (Istanbul: ISAR Yayinlari,
2021), 96.

75


https://iumsonline.org/en/default.aspx

hiicreyle iretilmemesi kaydiyla yogurt ve fermente tursuya benzer olabilecegi,
dolayisiyla tiiketiminin miibah olabilecegi belirtilmistir.>*’ Yine 2025 yili Mayis
aymmda Fikih Akademisi, Katar’in Doha sehrinde diizenlenen 26. konferans
oturumunda yapay eti glindemine almistir. Yayinlanan bildiri metninde alaninda
uzman aragtirmacilarin yapay et hakkinda degerlendirmelerde bulunduklar1 ve 6nemli
hususlara degindikleri goriilmektedir.?*® Bu goriiglerin akademinin yayinlayacagi
kurumsal fetvada etkili olacagi anlasilmaktadir. Dr. Sekil bin Sayir es-Semmeri, Dr.
Saad bin Turki el-Haslan, Dr. Ferid bin Yakub el-Miftah, Dr. Heba Muhammed Halid
el- Mansur ve Dr. Azura bin Emid gibi saygin alimler tarafindan yazilan makalelerde
yapay et teknolojisi tartigilarak bazi ortak sonuglara ulagilmistir. Hatta bildiri metninde
kurul karart olarak da bir fetva sunulmus ve yapay etin birtakim sartlar1 yerine
getirmesi halinde caiz olabilecegi vurgulanmaktadir. Arastirmacilar bu fetvanin Islami
bir otorite tarafindan verilmis olmas1 hasebiyle 6nemli oldugunu vurgulayarak bir dini
goriis fetvast oldugunu ve baglayici olmadiginin da altin1 ¢izmektedir. Oyle ki, cagdas
alimler helal bir hayvandan kok hiicre alimmasimi ve kok hiicre alinmadan once
hayvanin tezkiye edilmesi gerektigini vurgulayarak canli hayvandan alinan parcalarin
meyte hiikmiinde olduguna isaret etmislerdir. Ayrica kandan olusan buzagi serumu gibi
maddelerin iiriiniin bileseni olarak kullanilmamasi sart kosulmakta ve iiretim siirecinin
denetlenerek iirlinlin tiiketiciye ulagma asamalarinin seffaf bir sekilde ortaya
konulmasi gerektigi belirtilmektedir. Soylenenlere ilaveten arastirmacilar {irliniin caiz
olabilmesinin insan, toplum ve ¢evreye zarar vermemesine bagli oldugunu da ifade
etmislerdir.?

Ulkemiz Diyanet Isleri Baskanligma bagh Din Isleri Yiiksek Kurulu (DIYK)
da yapay et hakkinda sessizligini koruyan kurumlar arasindadir. Resmi olmamakla
birlikte kurul miisaviri Dr. Muhlis Akar, Ondokuz Mayis Universitesi tarafindan
diizenlenen organik tarim ¢alistayinda yapay etin ii¢ sebepten dolay1 helal ve tayyib
gida olarak ele almamayacagm ifade etmistir. Islam diinyasindaki tartismalarin

merkezini de olusturan bu sebepler, yapay et liretim stirecinde canli hayvandan parca

247 Sarah Diaa, “Is Lab-Grown Meat Halal? What Experts Say?”, Gulf News (Erisim 29 Mart 2024).
248 Bildiri metnine ulasmak i¢in bk. https://iefpedia.com/arab/?p=48615

249 Tiirki [sa el-Mutayri, “el-Lahmu’]l-Miistenbet- Mefhumuha- Keyfiyetii’l-intic- Asaruha es-Sthhiyye
ve Hilkmiiha es-Ser‘i”, Mevzius-Samin Nevazil Mustecedddt fi Sind ‘ati’l-Helal (Doha: Mecmau’l
Fikhi’l-islami ed-Diiveli, 2025), 1/695-722.

76


https://iefpedia.com/arab/?p=48615

alinmasi, besi ortaminin helalliginin belirsizligi ve fitrata miidahale olarak
belirtilmistir,2>°

1895 yilinda Adalet bakanligina bagli kurulan ve sadece Misir i¢in degil diger
Islam iilkeleri icin de fetva faaliyeti siirdiiren hem ulusal hem de uluslararas
mahiyetteki Snemli bir kurum olan Misir Miiftiiliigii (Darii’1-Iftai’1-Misriyye) de yapay

251 Ote taraftan kuruma atfedilen bir

et hakkinda resmi bir fetva yaymlamamistir.
goriise gore, yapay et genetigi degistirilmis bir gida tiirii olarak ele alinmis ve
tiiketilmesinin sakincali oldugu ifade edilmistir.?>> Amerika kitasinda 6ne ¢ikan bagka
fetva kurullarini inceledigimizde ise 1986 yilinda kurulan ve baskanligini Dr.Yasir
Qadhi’nin yiiriittiigli Kuzey Amerika Fikih Konseyinin (FCNA) yapay et {iretimi
hakkinda heniiz sessizligini korudugu goriiliirken 1983 yilinda kurulan ABD’nin
Virginia eyaletinde bulunan Dar al-Hicret Islam Merkezinin baskan1 Farhan Siddiki,
endiistriyel etin hayvanin ser‘l esaslara uygun olarak kesilmesi ve kaninin akitilmasi
akabinde hiicre alinmasi sartiyla helal kabul edilebilecegini ifade etmektedir.?>

1997 yilinda kurulan Malezya Islami Kalkinma dairesi (JAKIM) Malezya’da
helal sertifikasyon da dahil olmak iizere tiim Islami islerden sorumlu hiikiimet
kurulusudur. Heniiz kurumun yapay et iiretim teknolojisi hakkina resmi bir fetvasi
bulunmamaktadir. Ancak JAKIM'in genel miidiir yardimcis1 Datuk Dr. Sirajuddin
Suhaimee tarafindan Oniimiizdeki siirecte iirlinlin dini statiisii hakkinda Uluslararasi

Islam Fikih Akademisi ile goriismeler yapilacag: ifade edilmistir.>>

Bu baglamda
yapay et hakkinda Malezya’da mezkiir kurumdan bagimsiz olarak verilen fetvalara ve
goriislere de odaklanacak olursak, Penang Eyaleti Fetva Komitesi fetva hususunda
acele edilmemesini ve iiretim siirecindeki belirsizlikler giderilene kadar beklenmesi

gerektigini  belirtmistir. Zira, bu konuda esas alinacak fikhi yoOntemlerin

20 Gida Dedektifi, “Diyanet Isleri Baskanhigi Kok Hiicre ile Uretilen Yapay Etlerin ve GDO’lu
Uriinlerin Helal Olmadigm Agikladr” (Erisim 24 Mart 2024).

251 Bayram Késeoglu, “Daru’l-iftai’l-Misriyye ve Kur’an’la Ilgili Baz1 Yaklagimlar1”, Recep Tayyip
Erdogan Universitesi Ilahiyat Fakiiltesi Dergisi 10 (2016), 139-148.

252 Muhammed Sehta, “cusid eldY) s | Jalaall 5 < jiidall b daiall o salll JSI Sa”) Ebalad (2023) (Erisim
25 Mart 2024).

233 Konsey Hakkinda bk. https:/fighcouncil.org/about/; Ahmed Issawy, “Can Lab-Grown Meat be
Halal?”, The National News (2 Subat 2024) (Erisim 15 Nisan 2024).

254 The Sun, “JAKIM to Discuss Cultivated Meat Status With Int’l Islamic Figh Academy” (Erisim 4
Nisan 2024); Daha detayli bilgi i¢in bk. https://www.islam.gov.my/ms/info-korporat/jakim-

berpelembagaan

71


https://fiqhcouncil.org/about/
https://www.islam.gov.my/ms/info-korporat/jakim-berpelembagaan
https://www.islam.gov.my/ms/info-korporat/jakim-berpelembagaan

uygulanabilmesi i¢in yapay etin Oncelikle insan saglhigina etkilerinin dogrulanmasi
gerekmektedir. Dolayisiyla Miiftii Wan Salim, tarafindan bir goriis belirtilmeden 6nce
uluslararasi mahiyetteki fetva kurullarinin beklenmesi gerektigi ifade edilmektedir. 25°

Yapay et hususunda Endonezya’nin 6nemli bir fetva kurumu olan Endonezya
Ulema Konseyini (Majelis Ulemd Indonesia) inceledigimizde ise herhangi fetva ya da
aciklama ile karsilasmadigimizi belirtmeliyiz. Kanaatimizce kurumun tevakkuf
etmesinin One c¢ikan nedeni ihtiyat ilkesini Oncelemesidir. Zira, kurum giincel
meseleler hususunda sirke ve harama diismemek icin hiikim vermede acele
edilmemesi ve dikkatli davranilmasi anlamlarina gelen ihtiyat kuralini temel ilke
olarak benimsemektedir.?>

One cikan ¢agdas fetva kuruluslarini incelememiz neticesinde bireysel goriisler
bulunsa da genel olarak yapay et hakkinda fetva verme hususunda acele edilmedigi
goriilmektedir. Bu durumun nedeni olarak iirliniin faydasi, zarar1 ve topluma
yansimalarinin 6lgiilebilir hale gelmesinin beklendigi sdylenebilir. Ancak fetva veren
resmi kuruluslar ya da goriis beyan eden isimlerin, kok hiicrelerin helal bir hayvandan

alinmasi gerektigini temel sart olarak zikretmeleri dikkat ¢ekmektedir.
2.9.3 Web Sitesinde Yayinlanan Fetvalar

“Islamweb” ya da “Islamqa (Islam Questions and Answers)” gibi baslica
sitelere baktigimizda “Islamweb ” sitesinde herhangi bir fetva ile karsilagsmadik. Ancak
Muhammed Salih el-Miineccid yonetimindeki Islamga sitesinde konuyla ilgili iki
fetva bulunmaktadir. Bu fetvalari incelersek:

Fetva no: 252773, Yil: 2018

Soru: Kok hiicrelerden iiretilmis eti yemek caiz midir? Ciinkii kok hiicrelerden tiretilen

sentetik etin gelecekte yaygin olarak bulunacagi beklenmektedir.

Cevap: Kok hiicrelerin ve bunlarin kaynaginin helal olmasi halinde tibbi tedavi igin
kullanilmasina izin verilebileceginden bahsetmistik. Bu tiir etlerle ilgili hiikiim
verirken, kok hiicrelerin kaynagini, iiretim siirecinde eklenen maddelerin dogasin ve

insan saglig1 lizerindeki etkisini gorene kadar acele edilmemesi gerekmektedir. Bu

255 Malay Mail, “Penang Mufti: No Rush in Issuing Fatwa On Cultured Meat” (Erisim 4 Nisan 2024).
256 Endy Muhammad Astiwara, “Tibbi Konularda Fetva Verme Siirecinde Karsilagilan Temel Fikhi
Yaklagimlar: Endonezya Tecriibesi”, Fikih ve Biyoetik, ed. ihsan Karaman vd. (Istanbul: ISAR
Yayinlari, 2021), 121.

78



konu Islam Fikih Konseyi gibi saygimn kuruluslar tarafindan incelenmelidir. Allah en
iyisini bilir.2
Fetva no: 288676, Yil: 2022
Soru: Islam’da islenmis et yemek caiz midir?
Cevap: Islenmis et iki anlama gelebilir: birinci kategori laboratuvarlarda hayvanlarin
kok hiicrelerinden islenip yetistirilen ve tiiketime uygun ettir. Bu et tiirii gelistirme
asamasinda oldugu i¢in pazarda bulunmamaktadir. Bu nedenle karar vermekte acele
etmemeliyiz. ikinci kategori ise sosisler gibi kurutulmus etlerdir. Bu etlerin hiikmii

etin kaynagi olan hayvanin hiikmiiyle aynidir. Yenilmesi helal bir hayvan ise bir
sakinca yoktur. Ayrica gidanin iiretim ve saklanma bigimine de dikkat edilmelidir. Etin
tiiketiciye hicbir zarar1 bulunmamalidir.2®

Bu fetvalarda yapay et iiretimi hakkinda ag¢ik bir hiikiim beyan edilmedigini
goruyoruz.
Her iki fetvada da heniiz yeni bir gelisme oldugu i¢in hiikiim verirken acele
edilmemesi gerektigi vurgulanmaktadir. Ustelik, yapay et iiretim ve tiiketimi
yayginlasinca ve iiriin test edilebilir hale gelince Islam Fikih Konseyi gibi 6ne ¢ikan

kuruluslarin incelemelerine gore fetva verilecegi anlagilmaktadir.

2.10. Degerlendirme

Tiim bu sdylenenlerden hareketle Miisliimanlarin hayata sonradan dahil olan
iiriinlerde her zaman helal-haram hassasiyeti gozettikleri ve iiriiniin Islami agidan
temiz veya helal olup olmamasi, yarar-zarar dengesi, orf ve zaruret prensibi gibi
Olciileri dikkate alarak degerlendirmelerde bulunduklar1 ¢ikarimina ulasabiliriz.
Yapilan incelemelerin somut bir yansimasi olarak da fetvalar verilmekte ve fikhi
meseleler aydinlatilmaktadir.

Bu ¢ercevede konuyu fikhi baglamda incelerken, yapay eti helal gida kriterleri
acisindan test ettik. Oncelikle kok hiicre kaynagi ve buzagi serumunun helalligine dair
ortaya cikan tartigmalari degerlendirdik. Anlagilacagi iizere yapay et iiretiminde

kullanilacak olan kok hiicreler helal bir hayvandan alinmali ve bu hiicreye dahil edilen

257 Islam Questions and Answers, “Ruling on Eating Synthetic Meat Produced By Using Stem Cells”
(14 Eyliil 2018) (Erisim 4 Ocak 2025).

258 Islam Questions and Answers, “Can Muslims Eat Processed Meat?” (8 Subat 2022) (Erisim 4 Ocak
2025).

79



serumun ve diger bilesenlerin istihdle ya da istihlak islemlerine ugrayip ugramadigi
belirlenmelidir. Ayrica kok hiicre alinmadan Once hayvanin tezkiye edilip
edilmeyecegine dair soru isaretleri giderilmelidir. Yapay et liretiminde ve tiikketiminde
zaruret olup olmadigina dair sorgulamamizda insan, ¢evre ve ekonomi i¢in yapay eti
zorunlu kilacak bir zaruret durumu séz konusu degildir. Yine s6z konusu teknolojinin
iddia edildigi gibi Kurban ibadetine alternatif olamayacag kanaatindeyiz. Ciinkii bu
durum ibadetin taabbudi niteligini géz ardi etmek anlamina gelmekte ve ibadetin
Ozline zarar vermektedir.

Ayrica, hakkinda herhangi bir dini bildirim bulunmayan nevazil gidalarin fikhi
baglamda nasil tartisildigini gérmek ve belirlenen Olgiitler gercevesinde yapay et
teknolojisini degerlendirebilmek igin tiitiin ve kahve tartismalarini da odagimiza aldik.
Tartigmalarda tipki glinlimiizde yapay et hakkinda da sdylendigi gibi mezkr tiriinlerin
bidat, pis ve zararli olmas1 gerekgeleri lizerinde durularak haramlig: iddia edilirken,
haramligina dair dini bir hiikiim bulunmayan esyanin ash itibariyle miibah oldugu
gerekcesiyle bu iiriinlerin de miibah oldugunu soyleyenler bulunmaktadir. Ancak, bu
goriisiin nevazil meselelere dair Islami bir tutum sergileme hususunda yetersiz oldugu
kanaatindeyiz. Bunun yerine nevazil meselelerde haramlik delilinin bulunup
bulunmadiginin tespitiyle birlikte meselenin insan, toplum ve c¢evreye yonelik
maslahat-mefsedet dengesinin belirlenmesi gerekmektedir. Boyle bir tetkik
neticesinde ortaya koyulan hiikiim daha sthhatli olacaktir. Ornegin, insan saghigma ve
cevreye zararlt olma ihtimali canin korunmasi ilkesini ihlal ettigi i¢in haramlik delili
olarak karsimiza c¢ikmaktadir. Yine geleneksel hayvancilik sektoriine ve istihdama
etkilerinin belirsizligi ekonomiye yonelik muhtemel zararlar olarak karsimiza
¢tkmaktadir. Bu durum da malin korunmasi ilkesini ihlal etmektedir. Yine tiriiniin
temel bileseni olan buzagi serumunun kullanilmasi da serum, fikhi ac¢idan necis bir
madde kabul edilen kandan elde edildigi i¢in haramlik delili olarak dikkate
alinmaktadir.

Bu boliimde odagimiza aldigimiz bir baska husus ise maslahat-mefsedet
dengesidir. Maslahat- mefsedet dengesi, hakkinda herhangi bir nass bulunmayan bu
gidanin helalligi hususundaki en temel kriter olarak karsimiza c¢ikmaktadir.
Dolayisiyla yapay et liretim teknolojisi hakkinda dogrudan miibah demek yerine fayda

ve zararlari test edilmeli ve caiz olabilmesi i¢in yarari zararindan fazla olmalidir. Bagka

80



ifadeyle yapay et iiretimi ve tiiketiminin caiz olabilmesi i¢in zorunlu maslahatlar olan
dine, cana, akla, nesle ve mala dogrudan veya dolayli olarak bir zarar verilmemesi
gerektigi kanaatindeyiz. Bu meyanda, yapay et teknolojisinin zikredilen
maslahatlardan en az {i¢c unsuru saglamasi gerektigi ifade edilmektedir. Oncelikle bu
teknolojinin cana yonelik dogrudan bir zarar1 olmamali, aksine nefsi korumali ve insan
saglig1 i¢in uygun olmalidir. Dolayisiyla zengin ve fakir niifuslarin hayvansal gidalara
erisim oraninin farkli olmasindan hareketle yapay et iiretiminin kiiresel bazda gida
esitligine ne Ol¢lide katki saglayabilecegi analiz edilmelidir. Diger taraftan yapay et
teknolojisi saglikli bir iirlin olarak {iretilebilirse, bu durum saglikli nesiller anlamina
geldigi i¢in zorunlu maslahatlardan neslin korunmas ilkesiyle de dogrudan iligkili
olacaktir. Aksi durumda iiretim siirecindeki belirsizlikler giderilmemis ve saglik
acisindan riskler igeren bir {iriin iiretilirse basta canin korunmas: ilkesi ve bu durum
sagliksiz nesiller anlamma geldigi icin neslin korunmasi ilkeleri ihlal edilebilir. Ote
taraftan yapay etin yiiksek maliyeti, Urlinlin heniiz zengin yiyecegi olarak
diistiniilmesine neden olabilecegi gibi malin korunmasi ilkesinin de ihlal edilmesine
yol agabilir. Dolayisiyla onlimiizdeki siiregte iiretiminin daha disiik biitcelerle
stirdiiriilmesi ve toplumun her kesimi tarafindan satin alinabilir olmas1 halinde malin
korunmasi saglanabilir. Yapay et iiretim teknolojisinin yol agabilecegi muhtemel
riskler dikkate alinmali ve bu riskler insan sagligi, ekonomi ve g¢evre agisindan
degerlendirilmelidir. Temiz-pis olma kriteri de yapay etin mesruiyeti agisindan
oldukca dnemlidir. Zira, tayyib/temiz gidalar helal kilinirken, habis/pis gidalar caiz
goriilmemistir. Bu baglamda oniimiizdeki siirecte yapay etin temiz-pis olma durumu
tiim seffafligiyla gozler oniine serilmelidir.

Iste bu gibi gerekgelerden &tiirii, diinya genelinde 6ne ¢ikan fetva kurullart
yapay etin miibah olduguna dair fetva vermezken, heniiz ihtimallerden bahsedildigi
icin de haramligina dair fetva da verilmemektedir. Bu meyanda Singapur Islam
Konseyi disindaki ¢ogu kurulun resmi olarak fetva vermekte acele etmedigini ve
ihtiyat kurali geregince tevakkuf ettigini sdylemeliyiz. Yapay etin miibah olduguna
dair ilk fetvayr veren Singapur Islam Konseyi ise fetvasinda maslahat-mefsedet
dengesinin gozetildigini ve yapay etin insan, ¢evre ve topluma yonelik maslahatlarinin
daha fazla oldugunu ifade etmektedir. Yine dikkatimizi ¢eken bir husus da yapay eti

fikhi acidan inceleyen ¢aligmalarda kandan elde edilen serumun haramliga neden

81



olabilecegi iddialarma konsey tarafindan helal maddelerle alternatif bir serum
iretildigi seklinde cevap verilmistir. Boylece haramlik delili ekarte edilerek miibah
olduguna hilkkmedilmektedir.

Son olarak, kanaatimizce yapay et gibi glincel meselelere dair fetva vermede
acele edilmemeli ve belirsizlikler giderildikten sonra bireysel, toplumsal, ekonomik ve
siyasi yansimalarin goz oniinde bulundurulmasi gerekmektedir. Ote taraftan, modern
teknolojinin beraberinde getirdigi ontolojik ve epistemolojik konularda fetva
verilirken, miiftiilerin konu hakkinda bilgi sahibi olmaksizin dogrudan geleneksel
fetva yontemleriyle hareket etmeleri de yetersiz bulunmaktadir. Dolayisiyla nevazil
niteligindeki bir iiriin baglangicta insan ve toplum yararina gibi goriinse de biraz zaman
gecince ve tefekkiir edince aslinda meydana gelen zarar, faydadan ¢ok daha fazla
olabilir. Miiftiiler bu durumun farkinda olmali ve fetva vermek icin acele etmemelidir.
Bunun yerine Misliiman hukukcular ve ahlakg¢ilar tarafindan bilim ve teknolojinin
beraberinde getirdigi etik-ahlaki sorunlara yonelik kapsamli bir aragtirma yapilmali ve

saglam etik modeller olusturulmalidir.?>°

259 Moosa, “Fetvalarda Teknoloji Sorunlar1”, 31-37.

82



UCUNCU BOLUM
ETiK YAKLASIMLAR CERCEVESINDE
YAPAY ET

Modern biyoteknolojik gelismelerin iirlinii olarak hayatimizda yer edinmeye
baslayan yapay et pek ¢ok tartismanin odagi haline gelmistir. Kimileri yapay et
teknolojisini desteklerken ve bu teknolojinin insan, ¢evre ve canlilar agisindan gerekli
oldugunu iddia ederken kimileri de teknolojinin 6n goriilemeyen riskler barindirdig:
gerekcesiyle yapay ete karsi c¢ikmakta ve temkinli yaklasilmasi gerektigini
belirtmektedir. Bu baslik altinda dikkat c¢eken etik tartismalari degerlendirecegiz.
Dogrudan yapay et 6zelinde ortaya ¢ikan etik argiimanlar1 Islam geleneginde benzer

arglimanlarla iligkilendirerek mukayeseli bir sekilde tartismay1 hedefliyoruz.

3.1. Dogallik Argiimani

Islam diinyasinda her modern teknoloji iiriinii gibi yapay et iiretimi de fitrata
miidahale baglaminda tartigilmistir. Nitekim, ilk olarak yapay etin fitrata ve
stinnetullaha aykir1 olup olmadig1 sorusuna cevap arayacak olursak; bu soru bir diger
biyoteknolojik gelisme olan GDO hakkinda da sorulmustur. Ciinkii, genetik
modifikasyon, bir canlinin DNA'sinin baska bir canlinin DNA'sina eklenmesiyle
gerceklesir, boylece arzu edilen 6zellik yeni degistirilmis organizmanin bir pargasi
haline gelir. S6z konusu islemde bitkinin yaratilisina miidahale edildigi i¢in bu durum
fitrata miidahale olarak kabul edilmektedir.?%° Dolayisiyla laboratuvarda et iiretiminin
de Allah'in hayvana bahsettigi fitrattan kagmakla esdeger oldugu ileri siiriilmektedir,
clinkii bir hayvanin fitrat1 insanin hayatta kalmasi i¢in diger faydalarin yani sira et, siit
gibi faydalar1 dogal bir sekilde saglamaktir.?®! Boylece, dogal siirecin Otesine gegen
her sey, yaratilisin degistirilmesi olarak adlandirilacaktir. Gida maddelerinin fitratina
miidahale, dolayli olarak insanlarin da fitratina miidahale anlamima gelmektedir.
Dolayisiyla, nefsin korunmasini zaruri maslahatlardan biri olarak kabul eden seriat
acisindan bu irilinleri tiiketmek bazi problemler igerebilir. Bir¢ok ayette de fitrati

degistirmenin seytan isi oldugu vurgulanmistir. Ornegin, Nisa sfiresi 119. ayette yiice

260 H, Mehmet Giinay — Merve Ozdemir, “Islami A¢idan Genetigi Degistirilmis Uriinler”, Uluslararas:
Sosyal Arastirmalar Dergisi 9/45 (2016), 1005-1006.
261 Hossain, “Consumption of Stem Cell Meat”, 243.

83



Allah soyle buyurmustur: “Onlart mutlaka saptiracagim, muhakkak onlari bos
kuruntulara bogacagim, kesinlikle onlara emredecegim de hayvanlarin kulaklarini
varacaklar, siiphesiz onlara emredecegim de Allah''n yarattigini degistireceklery
(dedi) Kim Allah't bwrakir da seytanmi dost edinirse elbette apagik bir ziyana
diismiistiir. "**? Bu baglamda yapay et ikinci bir GDO olgusu olarak karsimiza
cikmaktadir. Ancak GDO’da genetik miidahaleler sonucu DNA degisimi yasanirken,
yapay ette DNA degisimi yaganmadig1 ve hayvan hiicresinin genetiginin ayni kaldigi
savunulmaktadir.?%3

Kanaatimizce yapay et lretimiyle fitrata miidahale edilip edilmedigini
anlayabilmek i¢in dnce fitratin ne oldugu ve hangi kriterler ¢er¢evesinde dogal diizene
miidahalenin mesru olabilecegi sorularina cevap aranmalidir. Mahiyeti hususunda
bir¢ok tartismanin odak noktasi olan fitrat kavrami yaratilan her varligin ilk yaratilis
halini ve yaratiligtan sahip oldugu 6zii ifade etmektedir. Yaratilisin ise degisen ve
degismeyen olmak iizere iki yonii vardir. Ornegin, insanlarin belirli standartlarda
yaratilmasi ve baligin yiizebilmesi gibi tiirlere 6zgii kabiliyetler degismeyen yon iken,
bu standartlarin disinda kalan spesifik Ozellikler degisime aciktir. Bu nedenle
evrendeki her bir varligin insan miidahalesiyle ya da kendi kendine siirekli bir
degisime ugradigini géz onilinde bulundurursak fitrata miidahalenin mutlak manada
caiz olmadigin1 sdyleyemeyiz. Baska bir ifadeyle, varliklarin gelismesine ve 1slahina
yonelik degisime agik alanlarda miidahalelere izin verilirken birtakim mesruiyet
kriterleri ileri siiriilmiistiir.?%4

Fitrata miidahalenin mesru olabilmesinin ilk sartt miidahalenin insan, hayvan
ve ¢evrenin maslahatina yonelik olmas1 ve onlarda hasil olan mefsedeti gidermesidir.
Maslahat prensibi ise seriatin bes zorunlu maslahatini igermektedir. Bu baglamda
miidahale eger varliklarin canini, malini, neslini, dinini ve aklin1 korumay1
hedefliyorsa kabul edilebilir.2®> Ornegin, GDO’nun diinyadaki aglik krizine ¢dziim
olabilecegi iddia edilmekte bu da bizleri canin korunmasi ilkesine gotiirmektedir.

Boliimiin girisinde de bahsettigimiz gibi yapay et iliretiminin de esas gayelerinden biri

262 en-Nisa 4/119

263 Thinktech Teknolojik Diisiince Merkezi, “Yapay Et Teknolojisi", 5.

264 [smail Yalcin, “Degisim ve Yenilesmede Fitrat Cizgisi”, Tevilat 1/1 (2020), 99-110.

205 Turgut, Genetigi Degistirilmis Tarum Uriinlerinin Islam Hukuku Ac¢isindan Fitrata Miidahale
Baglaminda Degerlendirilmesi, 30.

84



kiiresel agliga ¢6ziim olmaktir ve gidaya erisim noktasindaki esitsizligi gidermektir.
Oysaki giinlimiizde GDO’nun bu amaca ulagtigin1 sdyleyemeyiz. Yapay etin de su an
sadece zengin yiyecegi olarak kabul edildigini g6z 6niinde bulundurursak uzun vadede
bu amaca hizmet edebilecegini sanmiyoruz. Dolayisiyla, eger bu teknolojilerin arka
planindaki insanlik yararina kullanilma vaatlerini yerine getirilebilirse tiretilmelerinde
ve tiiketilmelerinde bir sakinca olmayabilir.

Ayrica, fitrata miidahale tevhit, dogruluk ve ahlakilik ilkelerine uygun oldugu
Olgiide kabul edilebilir. Baska bir deyisle miidahale insani sirke gotiirmemeli ve
aldatma igermemelidir. Dahasi bu miidahalenin insan1 sapkinliga ve ahlaki yozlasmaya
sevk etmemesi gerekmektedir.?®® Son olarak, kanaatimizce, kesimsiz bir sekilde
hayvan kok hiicreleriyle yapay et liretmek hayvanlarin fitratina miidahale degildir.
Clinkii hayvanlarin insanlara faydali olma 6zellikleri halen devam etmektedir. Fitrata
miidahale olarak kabul edilmesi halinde ise vaat edilen maslahatlari ne 6l¢iide yerine
getirdigini anlayabilmek i¢in fayda-zarar tespiti yapilmalidir. Bu tespit ise ancak
ontimiizdeki yillarda iiretiminin ve tiiketiminin yayginlasmasi ve test edilebilir duruma
gelmesi halinde yapilabilir.

Bat1 diinyasinda da gelismekte olan biyoteknolojiye ve ozelde sentetik
biyolojiye yonelik elestiri olarak “Playing God” yani bu teknolojilerle dogal diizene
miidahale edilip “tanr1 rolii oynanmasi” argiimani karsimiza ¢ikmaktadir.?6” Bu
argiimana gore “tanr1 rolii oynamak”™ kutsal kabul edilen doga yasalarimi ihlal etmek
anlamina gelmektedir. Bu baglamda yapay et iiretim teknolojisi hayvanlar ve c¢evre
icin onemli bir adim olarak kabul edilse de kimi etik¢iler tarafindan dogal diizene
miidahale olarak gériilerek bu iiriiniin {iretimi ve tiiketimi reddedilmistir. Ustelik
Hollanda’da yapilan anket analizlerinde tiiketicilerin dogal olmadig1 gerekgesiyle
endiistriyel ete temkinli yaklastiklar1 belirtilmistir.6®

Etin gercekligi onun dogal yollarla elde edilmesi ile iliskilendirilmis,
dolayisiyla bu yollarla elde edilmeyen iiriinlerin tiiketilmesi etik agidan uygun

goriilmemistir. Bu ¢ikarima felsefede “dogaya yonelim safsatasi” olarak da bilinen

266 Yalen, “Degisim ve Yenilesmede Fitrat Cizgisi”, 117-118.

267 Ted Peters, “Playing God with Frankenstein” Theology and Science 16/2 (2018), 148.

268 Cor Van Der Weele- Clemens Driessen, “How Normal Meat Becomes Stranger as Cultured Meat
Becomes More Normal; Ambivalence and Ambiguity Below the Surface of Behavior”, Front Sustain
Food Syst 3/69 (2019), 2.

85



“dogal olan iyidir/yararlidir, dogal olmayan ise kotidiir/zararlidir” 6nermelerinden
hareketle ulagildigini1 s6ylemeliyiz. “Peki dogal nedir?” ve “Her dogal olan gercekten
de iyi midir?” bu sorunun mutlak bir cevabi yoktur. Bu nedenle yapay etin dogallik
arglimani ile iligskilendirilmesi elestirilerin odagi olmustur. Ciinkii bir seyin dogal
olmasi, iyi/faydali oldugu anlamma gelmemektedir. Ornegin, dogal afetler insan
yapimi olmamasi anlaminda dogaldir, ancak iyi ve yararli degildir. Endiistriyel et insan
yapimi olabilir, ancak bagarili bir sekilde tasarlanirsa, siradan etten veya hi¢ et
olmamasindan ¢ok daha saglikli olabilir.?®® Hatta yapay etin dogal olmadig elestirisini
kabul etmeyenlere gore, dogal olmayan yollarla tiretilmesine ragmen tiip bebek nasil
dogal kabul ediliyorsa, bilindik yollarla iiretilmeyen kiiltiirlenmis et de dogal kabul
edilmelidir.?’°Ustelik hayvansal tarimimn neden dogal kabul edildigi, hiicresel tarimin
yani endiistriyel etin ise neden yapay kabul edildiginin belirsiz oldugu da ifade
edilmistir. Bu nedenle tiiketiciler arasinda yapay etin dogal olup olmamasina iliskin
kararsizlik mevcut tiiketilen etin de dogalligina iligskin soru isaretleri dogurmustur.
Ornegin, fabrika ciftliklerinde kullanilan hayvan yemleri ve hayvanlarin kesim
islemleri gibi pek ¢ok olgunun ne 6l¢iide dogal oldugu agik degildir. Bagka bir deyisle
endiistriyel etin dogal slireclere tdbi olmamasi onun istenmeyen bir iiriin oldugu
anlamina gelmemelidir.2”! Dolayisiyla dogal bir sekilde et iireterek hayvanlara ve
cevreye zarar verilmesindense dogal olmayan yollarla ¢evre ve hayvan dostu et
iiretmenin daha tercih edilebilir oldugu iddia edilmistir. Bu hususta Ted Peters gibi
baz1 teologlar bu teknolojilerin desteklenmesiyle tanri rolii oynanmadigini aksine
insanlarin diinya yararina ve insan onuruna uygun bir kader yaratmakla sorumlu
olduklarini belirtmektedir.?”2

Yapay et liretim teknolojisi gibi gelismeler nedeniyle dogaya saygisizlik
yapildigi da iddia edilmektedir. Ciinkii zamanla insanin dogadan faydalanma ihtiyaci
biiylik oranda azalacak ve aralarindaki iligki yok olacaktir. Bagka bir deyisle, ilerleyen

yillarda bu gibi teknolojiler nedeniyle artik gida liretmek i¢in dogaya giivenilmeyecek

269 Hopkins- Dacey, “Vegetarian Meat”, 586-587; Ayrica bk. [tamar Shatz, “Dogaya Bagvurma Safsatasi
Nedir? "Dogal" Olan Seyler Neden "Daha Iyi" Olmak Zorunda Degildir (ve Tam Tersi)?”, Evrim Agaci
(2021) (Erisim 13 May1s 2024).

270 Stellan Welin, “Introducing the New Meat Problems and Prospects”, Nordic Journal of Applied
Ethics 7/1 (2013), 29.

27! Weele- Driessen, “How Normal Meat Becomes Stranger”, 9-10.

272 Ottuh -Thwighwu, “An Ethico-Theological Assessment of In-Vitro”, 46.

86



ve dogadan bagimsiz bir sekilde gida tiretilebilir hale gelecektir. Bu argiiman karsilikli
bagimlilik iliskisinin merkezde oldugu saygi anlayisina dayanmaktadir. Oysaki
“Bagimlilik lizerine kurulmus bir iligki her zaman saygi anlamina m1 gelmektedir?”
Bu baglamda arglimani reddedenlere gore doga ile iliskimizin mahiyetindeki degisim
ve gelisim her zaman kotli olmamakla birlikte saygisizlik anlamina da gelmemelidir.
Ornegin, tarih boyunca insanlar, tibbi tedavi icin dogal bitki koklerine bagimliydi.
Ancak modern tipla birlikle ilaglar dogadan bagimsiz bir sekilde laboratuvar
ortaminda iiretilebilmektedir. Oyleyse dogaya bagl kalinmaksizin etik yollarla yapay
et gibi alternatif gida maddeleri iiretmek dogaya saygisizlik degil bilakis gelisim
gostergesi olarak kabul edilmelidir.?’® Yapay et liretim teknolojisinin zikredilen
dogallik argiimani ile elestirilmesi nedeniyle teknolojiyi savunanlar kiigiik olgekli
hayvan dostu cift¢iligin kiiciik yerel kiiltiir eti liretimiyle birlikte tasavvur edildigi
"Arka Bah¢edeki Domuz" (Pig in The Backyard) fikrini ortaya atmislardir. S6z konusu
modelde belirli kimseler tarafindan tutulan donér hayvanlardan nispeten daha az
sayida hayvan hiicrelerinin periyodik olarak alindigi bir yerel iiretim tasvir
edilmektedir. Ancak mevcut sistemlere kiyasla her ne kadar kullanilan hayvan sayisi
azalsa da bazi hayvanlarin esaret altinda yasamaya devam edecek olmasi nedeniyle
model elestirilmektedir.?’*

Ayrica 2010 yilinda Isve¢’in Hindas kentinde yapay ete dair diizenlenen bir
toplantida yapay etin geleneksel etten daha dogal olduguna iligkin bir yarisma
gerceklestirilmistir. Bu yarismada yarigmacilar yapay etin dogal olduguna dair
arglimanlar ileri siirmiislerdir. Yarigma sonunda jiiri liyelerinin segtigi kazanan
argiimanlar sunlardir: “Fabrika ciftliklerinde hayvanlar dogalarina aykir1 olan sentetik
hormonlar enjekte edilmesi ve hayvan atiklariyla beslenmeleri gibi dogal olmayan
stireclere tabi tutulmaktadir. Bu nedenle yapay et iiretimi de en az bu siiregler kadar
dogal kabul edilmelidir;” “Eger yapay ete dogaldir diyemezsek yogurt ve saraba da
dogaldir dememeliyiz, ¢ilinkii bu {riinlerin iretimi dogal kaynaklardan elde edilip

islenmesine dayalidir.”?">

273 Schaefer- Savulescu, “The Ethics of Producing In Vitro Meat”, 190-192.

274 Nathan Poirier— Joshua Russell, “Does In Vitro Meat Constitute Animal Liberation?”, Journal of
Animal Ethics 9/2 (2019), 203-204.

275 Welin, “Introducing the New Meat”, 30.

87



Goriildiigii iizere hem Islam hem de Bati diinyasinda teknolojilerin dogaya ne
ol¢iide miidahale edebilecegi 6zelde de yapay et teknolojisinin dogal olup olmamasi
dini ve etik tartismalarin odagi olmustur. Bu baglamda yapay etin dogalligina iliskin
fikir birligi oldugunu sdylemek zor goriinse de bu teknolojilerin iiretilme nedenleri,
topluma ve c¢evreye yansiyan sonuglari diisliniilerek degerlendirilmesi gerektigi

kanaatindeyiz.

3.2. Tiksindirici Olma Argiimani

Fikihta, Kur’an-1 Kerim ve Siinnette hakkinda herhangi bir hiikiim
bulunmayan {iriinlerin helal veya haram olma statiilerine dair birtakim kriterler
belirlenmistir. Gidanin habis olmamasi bu kriterlerden biridir. Ciinkii Miisliimanlarin
helal-tayyib gida ile beslenmeleri ve habis gidalardan kaginmalari emredilmistir. Habis
olmanin ise yiyecegin mahiyetinin necis olmasi ve yiyecegin insan nefsine hos
gelmemesi ya da tabiatinda igrenglik bulunmasi seklinde oldugu belirtilmektedir.?7¢

Bu baglamda gidanin habislik kriterleri hususunda fukahanin ihtilaf ettigini
belirtmeliyiz. Safii ve Hanbell ulema Arap Orflinlin belirleyici olmasi gerektigini
sOylerken, Hanefi ulema etnik kéken ayrimi yapmaksizin selim insan tabiatinin esas
alinmas1 gerektigini belirtmistir.?’” Ote taraftan, Maliki mezhebi ise sadece ayetlerin
belirleyici olmas1 gerektigini savunmustur. Arap Orfiinii temel alanlara gdre bir seyin
hiilkmiinii belirlemek i¢in biitiin insanlara miiracaat edilmesine gerek yoktur. Bu
nedenle onlar sehirli Araplarin hogslandiklar1 her yiyecegi tayyib kabul ederken,
igrendikleri her seyi de habis kabul etmiglerdir. Selim insan tabiatinin esas alinmasi
gerektigini savunan Hanefi usul alimleri bu goriisii elestirmis ve goriisiin Islam dininin
evrensellik ilkesini g6z ardi etmek anlamina geldigini belirtmiglerdir.?’® Bu nedenle
Hanefiler tarafindan insanin miikerrem (saygin) bir varlik olmasindan hareketle
tabiatinda igrenclik bulunan midye gibi balik disindaki deniz hayvanlar1 ve fare gibi

haserattan olan hayvanlarin etleri habis kabul edilmistir.>’® Yine son yiizyilda Islam

276 Senol, Kuran ve Siinnet Isiginda Helal Gida, 58-62.

277 Yiiksel Macit, “Yiyecek-Igeceklerde Haram-Helalligin Kriteri ve Bu Konuda Arap Kiiltiiriiniin
Etkisi”, Corum Ilahiyat Fakiiltesi Dergisi 2 (2002), 269-270.

278 Hilal Ozkan, Hanefi Mezhebinde Helal Gida Kriterleri (Canakkale: Canakkale Onsekiz Mart
Universitesi, Sosyal Bilimler Enstitiisii, Yiiksek Lisans Tezi, 2011), 13-15.

279 Kahraman, “Gida Uriinlerinde Helal ve Harami Belirleme Yontemi”, 474- 470.

88



diinyasinin en taninmis alimlerinden biri olan Yusuf el-Karadavi (6. 2022) akitilmis
kanm haram kilinmasindaki temel sebebin temiz insan fitratina tiksindirici gelmesi
oldugunu ifade etmistir.?%" Ayrica, Hanefi ulema cumhur uleméya gore tiiketilmesi
miibah goriilen keleri Peygamber Efendimizin ondan hoslanmadigi ve tiksindigi
hadisinden yola ¢ikarak habis kabul etmistir.?8!

Yapay ete bu kriter penceresinden baktigimizda kanaatimizce ilerleyen siirecte
mezkir gidaya dair kesin veriler elde edildiginde bu gidanin hiikkmii zikredilen kriter
cergevesinde yeniden degerlendirilmelidir. Ciinkii belirttigimiz gibi 6zellikle Hanefi
mezhebinde gidanin tabiatinin tiksindirici olmasi1 dogrudan gidanin habisligine delalet
etmektedir. Habislik 6l¢iiti hususunda ise Hanefl mezhebinin goriisii daha tercih
edilebilir ve islevsel goriinmektedir. Clinkii begeni izafi ve 6znel bir duygu oldugu igin
bir gidanin helal veya haram kabul edilmesi ne Arap toplumunun ne de herhangi bir
toplumun zevkine birakilmamalidir. Ornegin toplumumuzda cekirge etinin tiiketilmesi
bazi insanlar tarafindan tiksindirici kabul edilirken, baska Miisliiman toplumlarda bu
iriin severek tiiketilmektedir. Bu baglamda, toplumdaki sag duyulu ve akli selim
insanlarin goriigleri dikkate alinarak yapay et gibi modern teknoloji iiriinlerine yonelik
bir tutum gelistirilebilir. Ancak, akli selim insanlarin goriisleri ise sadece izafi bir fikir
olmamali aksine yapay etin fayda-zarar tespiti net bir sekilde ortaya konulduktan sonra
kolektif bilince dontismelidir.

Bati diinyasinda ise Leon Kass dnciiliiglinde baz1 biyoetik uzmanlari modern
teknolojilerin getirdigi yenilikleri hayatimiza kabul edip etmeme hususunda
tiksindirici olma kriterinin 6nemli bir igleve sahip olmasi gerektigini belirtmislerdir.?
Zira, Leon Kass “Tiksinmenin Bilgeligi” (Wisdom of Repugnance) bashkl
caligmasinda insan klonlama ve yamyamlik gibi pek ¢ok durumun Oniindeki temel
engelin herhangi bir rasyonel gerekce sunulamasa da bunlarin insana igreng gelmesi
oldugunu belirtmistir. Ciinkii gidaya dayali bazi kurallarin insanlarin gelismis
biyolojisinde i¢ckin oldugu anlayis1 hakimdir yani ¢liriimiis leslerin kokusu insanlari

tiksindirirken, bu koku bazi hayvanlar1 cezbetmektedir. 28°

280 Karadavi, el-Heldl ve'l-Haram fi'l-Islam, 44-45
81 Senol, Kuran ve Siinnet Isiginda Helal Gida, 72.
282 Hopkins- Dacey, “Vegetarian Meat”, 586.

283 Kass, “The Wisdom of Repugnance”, 687.

&9



Bu baglamda tiksindirici olma arglimani bazi arastirmacilar tarafindan yapay
et 0zelinde de tartisilmistir. Clinkii, yapilan anketler neticesinde yapay etin vaat edilen
faydalarina ragmen pek cok tiiketicinin yapay et tiiketme fikrini igren¢ buldugu ortaya
konulmustur. Ancak etkili pazarlama teknikleriyle fabrika c¢iftliklerinin insanlari
rahatsiz edici ozellikleri 6n plana ¢ikarilarak yapay etin tiksing olma 6zelliginin
ortadan kaldirilabilecegi vurgulanmaktadir.?®* Esasinda literatiire baktigimizda anket
neticelerine gore tiiketicilerin yapay eti dogal bulmadiklar1 gerekgesiyle tiksing kabul
ettiklerini ve dolayistyla argiimanin dogallik argimaninin bir devami olarak karsimiza
ciktigini belirtmeliyiz. Bagka bir deyisle dogal {iretim siire¢lerinden gegmeyen yapay
etin sagliga zararli olma ihtimali ve Ongoriilemeyen riskler icermesi nedeniyle
tiiketiciler bu iiriine kars1 tiksinme tepkisi gelistirmislerdir. Ancak, aragtirmalar
tiiketicilerin yapay eti GDO'lardan ve yenen boceklerden daha az igreng bulduklarini,
gida katki maddelerinden ise daha ¢ok igren¢ bulduklarini gdstermistir. Bununla
birlikle tiksinme tepkisini gida teknolojileri lizerinde analiz eden Aisha Egolf, tiksinme
tepkisini 6nlemek ve lirlinliin benimsenmesini hizlandirmak amaciyla endiistriyel etin
tiiketilmesinin insan saglig1 agisindan herhangi bir bulas riski teskil etmedigi ve daha
cevre dostu oldugu gibi ilk boliimde de zikrettigimiz vaatlerin baskin oldugu bir
reklam politikast uygulanmasi gerektigini belirtmistir.?®> Kanaatimizce yapay etin
bir¢ok isim tartismasinin merkezinde olmasinin bir sebebi de budur. Zira, tiikketicilerin
iiriinden tiksinmesini ve kaginmasini dnlemek amaciyla endiistriyel et i¢in temiz et,
hayvansiz et gibi olumlu ¢agrisimlar iceren kavramlar kullanilmaktadir.

Bu argliimanm yapay et ile iliskilendirilmesini yanlig bulanlara gore ise
kiiltiirlenmis et yeme fikri Kass’in 6rnek verdigi durumlardaki gibi derin bir igrenme
tepkisi yaratmamaktadir.?3® Ustelik, tiksindirici olma kriterinin tek basma etik itiraz
zemini olusturamayacagi ve giiglii bir itiraz olugturabilmesi i¢in mantikl argiimanlarla
desteklenmesi gerektigi ifade edilmistir. Dolayisiyla gidalara, esyalara vs. yonelik bu
tepkinin nedeni sorgulanmalidir. Ornegin, eger tiksinmenin nedeni ahlaki sezgiler ise

yapay etin kabul edilebilmesi olduk¢a zor goriinmektedir, ancak tiksinmenin kaynagi

284 Jonny Anomaly vd., “Flesh Without Blood: The Public Health Benefits of Lab-Grown Meat”,
Bioethical Inquiry (2023), 4-5.

285 Aisha Egolf vd., “When Evolution Works Against the Future: Disgust's Contributions to the
Acceptance of New Food Technologies”, Risk Analysis 39 (2019), 1552-1556.

286 Hopkins- Dacey, “Vegetarian Meat”, 588.

90



ahlaki sezgiler degil yapay ette bulunan ve teknolojinin gelistirilmesiyle
giderilebilecek birtakim belirsizlikler ise tiksindirici olma arglimani ilerleyen siirecte
yapay etin popiiler olmasiyla islevini yitirebilir.2%” Dolayisiyla, yapay eti etik
boyutlariyla inceleyen Patrick Hopkins ve Auistin Dacey’e gore anket sonuglari
neticesinde kiiltiir eti yeme diisiincesinden tiksinti duyan insanlara, tepkilerinin
tanimlanabilir bir sekilde gayri ahlaki bir seye mi dayandigini yoksa sadece bir tiir gida
neofobisi mi yani hos olmayan duyusal deneyim korkusu nedeniyle yeni iiriinleri
tiikketmekten kacinma mi1 oldugu sorulmalidir. Eger bu tepki bir neofobi ise ilerleyen
siireglerde iirline alistikca ortadan kalkacagini gz Oniinde bulundurularak normal
karsilanmalidir. Cilinkii derin etik kaygilar igeren igrenme, neofobiden c¢ok daha
fazlasidir. Ayrica, yapay etin tiksindirici bulunmasini elestiren bu isimlere gore,
mevcut et liretim sistemlerinde hayvanlarin fabrika ¢iftliklerinde maruz kaldiklar
muameleler daha tiksindiricidir, ancak kiiltiirlenmis etle bu durumun Oniine
gegilebilir. 88

Son olarak, goriildiigii {izere hem Islam diinyasinda hem de Bati diinyasinda
gida s6z konusu oldugunda tiksindirici olma arglimani farkli agilardan tartisilmistir.
Esasinda Batida bu argliman modern teknoloji {iriinlerine kars1 nasil tavir alinacagi
hususunda belirleyici iken, Fikihta 6rf delili baglaminda incelenerek, 6zellikle Hanefl
mezhebi kaynaklarinda toplumun asina olmadigi ve donemin moderni sayilabilen
iiriinlere kars1 dini bir tutum gelistirmede etkili olmustur. Ayrica, Bati diinyasinda Leon
Kass gibi bazi arastirmacilar tarafindan gidaya dayali kabullerin insanin biyolojisinde
ickin oldugu belirtilirken, bu iddianin Hanefi mezhebinde selim insan tabiat1 olarak
karsilik buldugunu belirtmeliyiz. Ancak insan biyolojisinde fitri olarak var olan bu
kabullerin sadece gida 6zelinde olmadigin1 sdylemeliyiz. Nitekim, Bat1 diinyasinda
Kass’in 6nermelerinde gida diginda rizaya dayali olsa bile ensest iligkiler de igreng
kabul edilirken, Hanefi mezhebi kaynaklarinda da hayvanlarla cinsel iligkinin
tiksindirici oldugu ve bu nedenle de selim insan tabiat1 tarafindan kabul edilemeyecegi

belirtilmistir.?%

287 Christian Vido, An Ethical Argument for In Vitro Meat (Kanada: Windsor Universitesi, Felsefe
Boliimii, Yiiksek Lisans Tezi, 2018), 30-37.

288 Hopkins- Dacey, “Vegetarian Meat”, 588.

289 Merginani, el-Hiddye, 2/347.

91



3.3. Hayvan Refahi

Boliimiin giris kisminda da bahsedildigi gibi yapay et iiretim teknolojisinin
c¢ikis noktalarindan birisi de hayvan refahini saglamaktir. Zira bu teknolojiyle hayvan
kesimi olmaksizin et iiretilebilmesi vaat edilmektedir. Ancak, liretim asamasinda
kullanilan bazi teknikler ve katki maddeleri nedeniyle hayvan refahini saglamak i¢in
c¢ikilan bu yolda hayvanlara yeterince etik muamelede bulunulmadigi ileri siiriilmiistiir.

Konuyu ilk olarak fikihta hayvanlara verilen 6nem dogrultusunda incelersek,
insanlardan sonra hayvanlar ve diger canlilar Allah’1in yeryiiziinde kurdugu dengenin
onemli bir ayagini olusturmaktadir. Kur’an-1 Kerim’in diline gére hayvanlar, kendisine
rizik veren Allah’a duyduklar: giivenle insanlara rol model olarak tasvir edilmektedir.
Oyle ki insanlardan uzak varliklar olmayan hayvanlarin peygamberlerle iliskileri
ornek gosterilmektedir. Nitekim, Hz. Siileyman karincayla konusmus, Hz. Peygamber
(s.a.v) ise bir Oriimcek tarafindan korunmustur. Diger yandan Ashab-1 Kehf
kissasindaki kopekten siklikla bahsedilmesi de dikkat cekicidir. Bu oOrneklerde
hayvanlar insanlara hizmet eden birer nesne gibi goriinmez, aksine tipki diger insanlar
gibi dost mesabesinde goriiniir.?°

Bu baglamda basta Kur’an-1 Kerim ve Siinnet olmak iizere felsefi-edebi
metinler ve fikih metinleri gibi pek ¢ok kaynakta hayvanlarin ontolojik varligi, refahi
ve hakki yaraticrmin varhigi ve rahmetiyle iliskilendirilmektedir.?®! Ayrica islami
gelenekte hayvanlar ne bir kisi gibi ne de bir esya statiisiinde kabul edilmistir.
Hayvanlar kisi gibi kabul edilip insanlarla esit statiide goriilmemis bilakis birtakim
haklara sahip olan, insanlarin sahiplenebildigi ve insanlara ddevler yiikleyen canlilar

kategorisinde incelenmistir.?%2

Dolayistyla hayvanlarin kendilerine 6zgii bir varlik
statiileri oldugu soylenebilir. Hatta Kur’an-1 Kerim’de hayvanlarin da insanlar gibi

immet olduklart belirtilirken, pek ¢ok ayette de hayvanlarin insanlarin istifadesine

20Asmaa el-Maaroufi, “Animals as Agents? A Qur’anic View”, Ed. Oliver Leaman, Routledge
Handbook of Islamic Ritual and Practice (New York: Taylor and Francis Group Yayinlari, 2022), 425-
436.

291 Abbas Poya- Isabel Schatzschneider, “God’s Justice and Animal Welfare”, Journal of Islamic Ethics
6 (2022), 6.

292 Kosum, Islam Hukukunda Hayvan Haklart, 202.

92



sunuldugu ve insanlarin hayvanlardan ibret almalar1 gerektigi ifade edilmektedir.®

Tim bu ifadelerden de anlasilacagi {izere hayvanlara merhametli olunmasi
gerekmektedir. Diger taraftan bir kediyi agliktan dliinceye kadar hapseden ve dliimiine
sebep olan kadinin cehennemlik olduguna dair hadis-i serif canlilara yoOnelik
merhametin dnemi hususunda dikkatimizi ¢eken 6rneklerden biridir.?%*

Fukaha, Allah’1in bir nimeti olarak yaratilan hayvanlarin etinden, siitiinden ve
ylinlinden yararlanmalar1 i¢in insanlarin istifadesine sunuldugu hususunda ittifak etmis
ve bu istifadenin veghesi hakkindaki meseleler fikih kitaplarinda 6zellikle “zebdih”
ve “sayd” basliklar1 altinda incelenmistir.?> Bu baglamda istifadenin mutlak anlamda
mesru  olmadigini, bilakis belirli Olgiitler ¢ercevesinde uygun olabilecegini
belirtmeliyiz. Ciinkii fikih geleneginde hayvanlara mutlak birer esya gibi muamele
edilmesi kabul edilmemis aksine onlarin haklarina riayet edilmesi gerektigine vurgu
yapilmigtir.

Kur’an-1 Kerim ve Siinnette bulunan hiikiimlerden ve orneklerden yola
cikilarak tasnif edilen haklara odaklandigimizda, hayvanlarin en temel hakkinin tipki
insanlar gibi “var olma” hakki oldugunu goriiyoruz.?* Her hayvanin yasama hakki
vardir ve mesru bir gerekge olmaksizin dldiiriilmeleri kabul edilmemistir. Oyle ki fil
disi ya da kiirk gibi silis egyas1 liretmek amaciyla da hayvanlarin 6ldiiriilmesine
miisaade edilmeyecegi ifade edilmektedir.?’ Ciinkii hayvanlarin yasama hakkina
miidahale edilmesinin birtakim istisnalar1 vardir. Hayvanlarin etinden yararlanabilmek
icin yani gida amaciyla Islami usullere uygun bir sekilde bogazlanmalarma izin

verilmistir.??® Kur’an-1 Kerim’de gida amaciyla avlanmaya izin verildigine dair pek

293 Enam Stresi 6/38: “Yeryiiziinde yiiriiven hayvanlar ve gokyiiziinde iki kanadiyla u¢an kuslardan ne
varsa hepsi sizin gibi topluluklardwr. Biz kitapta hi¢bir seyi eksik birakmadik. Nihayet (hepsi) toplanip
rablerinin huzuruna getirileceklerdir”’; Ayrica bk. Yasin 36/71-73, en-Nahl 16/66, el-Mii’'mintn 23/79-
81.

294 Ebf Abdillah Muhammed b. ismail el-Buhari, Sahih-i Buhdri, thk. Mustafa Dib el-Buga (Sam: Dar
Ibn Kesir Yaymlari, 1993), “Namazin Sifatlar”, 8 (No.712).

295 Tuba Erkog Baydar, “Islam Hukukuna Gére Hayvan Deneyleri”, Hayvan Etigi, ed. Ihsan Karaman
vd. (Istanbul: ISAR Yaynlari, 2019), 162.

2% Fethullah Yilmaz, “Ekolojik Denge Baglaminda Hz. Peygamber’in Siinneti ile Hayvan Haklari
Evrensel

Beyannamesi’nin Karsilastirilmasi,” Uluslararasi Yonetim ve Sosyal Arastirmalar Dergisi 3/5 (2016),
15.

27 Kosum, Islam Hukukunda Hayvan Haklari, 62-63.

28 Ulfet Gorgiilii, “Islam Hukukunda Hayvan Haklari ve Hayvanlara Karsi Sorumluluklarimiz”,
Hayvan Etigi, ed. ihsan Karaman vd. (istanbul: ISAR Yaynlari, 2019), 74.

93



¢ok Ornekle karsilagsmaktayiz.?®® Ayrica, bazi hayvanlarin etinin belirli esaslar
cergevesinde tiiketilmesi miibah goriiliirken, “zararin izale edilmesi” kaidesi
geregince insanlara zarar veren yirtict hayvanlarin da itlaf edilmesine izin verilmistir.
Yine cagdas aragtirmalarda domuz ve kus gribi gibi o6liimciil bulasict hastaliklar
tastyan hayvanlarin  kamu saglhigmmin korunmast amaciyla 6ldiiriilmesi caiz
gorilmiistiir.’®° Ancak bulagici hastalik tagiyan hayvanlarin dogrudan itlafi yerine dnce
miimkiinse asilanmasi ve tedavi edilmesi gerektigini belirtmeliyiz.>*! Ustelik
mesruiyeti hususunda ulemanmn icma ettigi kurban ibadeti de hayvanlarin
oldiiriilmesinin arkasindaki mesru gerekgelerden biridir. Ancak kurban kesimi
sirasinda hayvana zuliim yapilmamasi amaciyla bigagin keskin olmasi emredilmis,
hayvana giizel muamelede bulunmak ve merhamet tesvik edilmistir.3%?

Bunun diginda fikha gore, hayvanlarin beslenme, barinma, beden biitiinliiglini
koruma, neslini devam ettirme haklar1 da vardir. Nitekim konuyla ilgili yapilan
caligmalarda hayvanlarin yasamlarini siirdiirebilmesi i¢in uygun ortamlarin ve
gidalarin hazirlanmasi ya da onlarin dogal ortamina miidahale edilmemesi minvalinde
ifadeler gecmektedir. Hatta hayvanin sahibi tarafindan a¢ birakilmamasi ve

nafakasmin kargilanmasinin hitkmii vacip olarak belirtilmistir.>%?

Hayvanin beden
biitiinliigiiniin korunmas1 da zikredilen haklardan biridir. Hayvana igkence yapilmasi,
eglence amaciyla kullanilmast ve hayvan canli iken herhangi bir azasinin kesilmesi
Peygamberimiz tarafindan yasaklanmustir. Ornegin, Efendimiz bir hadis-i serifinde
hayvanin atis taliminde hedef gosterilmesini yasaklamistir.>** Ustelik, hayvanlarin da
insanlar gibi nesillerini devam ettirebilmek icin lireme haklar1 vardir. Bu nedenle
hayvanlarin da birer iimmet olduklar1 vurgusu yapilarak avlanmaya dair smirlar
cizilmistir.

Hayvanlarin deneylerde kullanilmasi ise onlara zarar verdigi i¢in hem yasama

hem de ozgiirliik ve deger gorme hakkina miidahale olarak goriilebilir.’®> Ancak fikih

299 el-Maide 5/96.

390 Sabri Erturhan, “Hayvan Oldiirme ile ilgili Fikhi Hiikiimler”, Bilimname 17/2 (2009), 109-110.

301 Kosum, Islam Hukukunda Hayvan Haklari, 84.

392 Gorgiilii, “Islam Hukukunda Hayvan Haklar1”, 73-75; Ayrica bk. Ebii’l-Hiiseyn Miislim b. el-Haccac
b. Miislim, Sahih-i Miislim, thk. Muhammed Fuad Abdiilbaki (Kahire: Matbaatu [s4 el-Babi el-Halebi
ve Stirekauhtl Yayinlari, 1955), “Sayd”, 1955.

303 Gorgiilii, “Islam Hukukunda Hayvan Haklar1”, 76-77.

304 Miislim, “Sayd”, 1958.

305 Y1lmaz, “Ekolojik Denge Baglaminda Hz. Peygamber’in Siinneti, 20.

94



eserlerinde hayvanlarin denek olarak kullanilmasina dogrudan yer verilmedigi igin
Hanefl alimlerin insanlarin maslahat1 s6z konusu oldugunda gida diginda hayvanlarin
oldiirtilmesine cevaz vermesini goz Oniine alarak hayvanlardan bagka alternatif
bulunmamasi kaydiyla hayvanlarin deneylerde kullanilabilecegi sdylenebilir.3%¢
Clinkii hayvanlarin deneylerde kullanilmasiyla kamu yarari i¢in tedavi yontemleri ve
ilaclar vb. test edilmektedir. Bu da bizleri “zarar-1 amm-1 def igin zarar-1 has ihtiyar
olunur” kaidesine gotiirmektedir.>?” Zira tedavi yontemlerinin denenmemesi ve bu
yontemlerin ilk olarak dogrudan insanlarda denenmesi hayvanlara verilen zarardan
daha biiyiik bir zarar anlamina gelmektedir.3%%

Yapay et hayvanlardan istifade edilmesinin farkli bir yonii olarak karsgimiza
cikmaktadir. Ciinkii fikhi agidan hayvanlarin yasama hakkini diisiindiigiimiizde
kesimsiz bir sekilde et iiretilebilmesiyle bu hak desteklenmektedir. Ancak fikih
geleneginde insanlar ve hayvanlar ayni sosyal ¢evrenin temel {iyeleri olup karsilikli
iligki icerisindedirler. Bu nedenle siirekli iligski halinde bulunulan hatta toplumun bir
parcasi kabul edilen hayvanlarin zikredilen haklarin1 korumak i¢in devletler tarafindan
birtakim politikalar gelistirilmistir. Bu politikalarin en giizel 6rneklerini Osmanl
devletinin hiikiim siirdiigii topraklarda goriiyoruz. Zira, Osmanli toplumunda kus
evleri, hayvan hastaneleri ve hayvanlarin iasesini saglama amaciyla kurulmus
“mancacilik” adi1 verilen meslek gruplari vardi. Hatta hayvanlara siddet uygulayanlara
cezai islem uygulandig1 hayvanlara verilen 6nemin bir gostergesi olarak kaynaklarda
gecmektedir. Yine tarihi kaynaklara bakildiginda hayvanlarin da toplum igerisinde
birtakim rolleri oldugu anlasilmaktadir. Zira, modernlesme 6ncesi Osmanli toplumda
hayvanlarin ~ sokaklarin  bekgiligini  yaparak giivenligi  sagladiklar1 ifade
edilmektedir.>®® Bu baglamda kanaatimizce yapay et liretimiyle insanlarla hayvanlar
arasindaki bu giiclii duygusal bag olumsuz etkilenebilir. Cilinkii yapay etin satisa
sunulmastyla insanlarin hayvanlarla olan temasinin azalmasi ve onlara daha az ihtiyag

duyulmast muhtemeldir.

396 Baydar, “Islam Hukukuna Gére Hayvan Deneyleri”, 168.

307 Mecelle, md. 26.

398 Baydar, “Islam Hukukuna Gére Hayvan Deneyleri”, 169.

39 Demet Cansiz, “Ikinci Mesrutiyet déneminde Hayvan Haklar1”, Uluslararas: Tarih Arastirmalar
Dergisi (UTAD) The Journal of International History Researches 5/2 (2021), 189-192.

95



Yapay et iiretim agamasi ile ilgili olan diger bir husus ise hayvanlardan biyopsi
alinmasinin onlarin biitiinligline zarar verip vermemesi hakkindadir. Fikihta
hayvanlarin eglence araci olarak kullanilmasina ve biitiinliigiine zarar verilmesine izin
verilmedigini belirtmistik. Kanaatimizce yapay et iiretiminde bir eglence ve siddet
amaci olmadig1 i¢in hayvandan biyopsi alinmasi onun biitiinliigline zarar vermek
anlamina gelmemektedir. Ayrica hayvanlardan hiicre alinmasi islemini hayvanlarin
deneylerde kullanilmasiyla kiyaslayabiliriz. Dolayistyla insan, hayvan ve cevre
yararina zikredilen vaatler yerine getirilebilirse ve alternatifi bulunmamasi halinde
hayvanlardan hiicre aliminda bir sakinca olmayabilir. Ciinkii maslahat-mefsedet
dengesi agisindan diisiindiiglimiizde, hayvandan kok hiicre alim1 her ne kadar hayvan
acisindan mefsedet niteliginde olsa da bu hiicrelerle et iiretilebilirse basta insan ve
cevre icin bircok maslahat gerceklestirilecegi vaat edilmektedir. Ustelik hayvanlarin
hiicresinden faydalanmak onlarin siitinden ve yiiniinden faydalanmak gibi
diistiniilebilir.

Buzag1 serumunun elde edilmesi siirecinde ise serum gebe inegin karnindaki
fetiis buzaginin kanindan elde edildigi i¢in siire¢ sonunda hem anne inek hem de fetiis
buzag1 6lmektedir. Ancak konuya fikhi pencereden baktigimizda “ehven-i serreyn
ihtiyar olunur’*'° kaidesinin burada etkili olabilecegini belirtebiliriz. Zira, serumun
iretilmesi her ne kadar anne ve fetiis buzaginin 6liimiiyle sonuglansa da bu serumla
binlerce hayvan o6ldiiriilmeden et {iretilebilecegi iddia edilmektedir. Dolayisiyla, bu
ilke geregince iki serden biri ve daha iyisi olan anne ve fetiis buzaginin 6liimii fabrika
ciftliklerinde et {iretimi i¢in birgok hayvanin dldiiriilmesine tercih edilebilir. Ancak,
serum acimasiz bir yontemle ve kandan {iretildigi i¢in fikhi agidan problem teskil
edebilir.  Cinkii Kur’an-1 Kerim’de kan haram olan maddeler arasinda
zikredilmektedir. Bu baglamda oncelikle bu serumla iiretilen ette kanin necisligini
kaybedip kaybetmedigi sorgulanmalidir. Akabinde ise bu serumun ne 6l¢iide gerekli
oldugu tespit edilmelidir. Ciinkii hayvanlarin yagsama hakkini korumak i¢in zorunluluk
halleri disinda hayvanlarin 6ldiiriilmesine izin verilmedigini ve sadece gida, ibadet,
zararli olmasi ya da ge¢im kaynagi olmasi nedeniyle dldiiriilmesine izin verildigini

belirtmistik. Bu durumlarda da hayvana aci verilmemesi 6zellikle vurgulanmaktadir.

310 Mecelle, md. 29.

96



Dolayisiyla serum elde etmek icin hayvanlari herhangi bir zorunluluk olmadan
oldiirmek yerine bitki bazli ve daha acisiz alternatifler diisiiniilmelidir.

Bat1 diinyasinda yapay et, vegan ve vejetaryen bir grup aragtirmaci tarafindan
hayvan refahin1 saglamadigi gerekcesiyle elestirilmektedir. Nitekim, Batili
yazarlardan Owen Schaefer ve Julian Savulescu ¢aligmalarinda dondr hayvanlardan
rizasiz bir sekilde biyopsi alinmasi ve {iretim silirecinde buzagi serumunun
kullanilmasimin Tom Regan ve Sue Donaldsan gibi isimler tarafindan ileri siiriilen
hayvan haklar1 dokunulmazlig ile celisebilecegini ifade etmislerdir. Bu nedenle
hayvanlar belirli ahlaki statiiye sahip canlilar olarak diisiiniiliirse zikredilen siiregler
hayvan haklaria yonelik bir saygisizlik ve hayvan onurunu zedeleyen bir eylem
olarak kabul edilebilir.’!! Hatta veganizmi tek etik segenek haline getirebilmek igin
yapay etin hayvanlara sembolik bir zarar verebilecegi de iddia edilmekte ve nasil ki
insan hiicrelerinden et iiretmek insan onurunu zedelerse hayvan hiicrelerinden et
iiretmek de hayvan onurunu zedeler denilmistir. Oysaki bu itirazlar yapay eti hayvan
onuru ekseninde tartisan Davit Chauvet tarafindan kabul edilmemis ve iiretim
stirecinde hi¢bir hayvan oldiiriilmedigi ve hayvanlara fiziksel veya psikolojik zarar
veren uygulamalar kullanilmadigi i¢in bu teknolojinin hayvan onurunu zedelemedigi
ifade edilmistir. Yine Chauvet hayvan onuru adina veganligin tesvik edilip yapay etin
reddedilmesi gerektigi fikrine de itiraz etmektedir. Ciinkii ona gore kiiresel veganlik
giiniimiizde ulagilmazdir ve yapay etle veganligin ortak gayelere sahip oldugu
diisiiniilerek ilk etapta yapay et tercih edilmelidir. Ayrica, endiistriyel et {iretimiyle
hayvanlarin sadece yenilebilme o6zelliklerinin 6ne ¢ikarildigt i¢in onlarin hakir
goriildiikleri ve statlilerinin  diigiiriildiigi de bu konuda zikredilen iddialar
arasindadir.®!?

Bu baglamda Donaldson ve Kymlicka gibi hayvan haklari savunucularina gore
hayvanlarin da insanlar gibi dokunulmaz haklar1 vardir dolayisiyla hayvanlar da ait
olduklar1 toplumun bir vatandas: gibi kabul edilmelidir. Vatandas olarak kabul edilen
hayvanlarin yenilebilme 6zeliklerini izhar etmek ise hiyerarsik olarak hayvanlar

insanlardan daha asagi bir konuma getirmek anlamina gelmektedir. Oysaki, insan-

311 Schaefer- Savulescu, “The Ethics of Producing In Vitro Meat”, 193.
312 David J. Chauvet, “Should Culture Meat Be Refused in the Name of Animal Dignity?”, Ethic Theory
Moral Prac 21 (2018), 388-402.

97



hayvan iligkilerinde her iki tarafin da haklarn korundugu miiddetce karsilikli

313 Bu nedenle, kok hiicre tedarik

menfaatlerin giderilmesi miimkiin olabilmektedir.
ederken biyopsinin hayvanin canini acitmadan yapilmasi, hiicrelerin hayvan dldiikten
sonra alinmasi ve bu aragsal isleme hizmet edecek hayvanlarin 6zgiirce yasamalarina
imkan verilmesi gibi daha etik oldugu iddia edilen bir prosediir uygulanmasi gerektigi
belirtilmigtir.'4

Yine bu hususta yapay et teknolojisinin hayvanlar1 yiyecek olarak hayvanlar
ve hayvan olarak hayvanlar seklinde iki kisma ayirarak insan- hayvan iligkilerini
sorunsallastirdigi iddia edilmektedir.?'®> Oyle ki “birinin etini yersen onu degersiz
goriirsiin” onermesinden hareketle hayvan hiicreleriyle tiretilmis yapay eti yiyerek
hayvanlarin degersizlestirildigi de belirtilmektedir. Halbuki bu 6nerme eti yenmeyen
her hayvana deger verildigi anlamina geldigi i¢in oldukga tutarsizdir. Ciinkii hamam
bocekleri ya da fare gibi hayvanlarin etinin yenmemesinin sebebi onlara deger vermek
degil, dini veya kiiltiirel kodlardir.?!® Kanaatimizce yapay et iiretim teknolojisiyle
iiretilen etlerin tiiketilmesinde de bu kodlar belirleyici olacaktir. Bu baglamda sunu da
sOylemeliyiz ki hayvanlarin sadece et olarak diisiiniilmesinin yani varlifinin ete
indirgenmesinin onlar1 kayip gondergeye doniistirdiigii iddia edilmektedir.®!”
Dolayistyla, yapay et teknolojisiyle de hayvanlarin etten bagimsiz bir varlik oldugu
unutularak, toplumsal hayatta insan-hayvan iliskisinin g6z ardi edildigi diisiiniilebilir.
Buradan hareketle yapay etin de hayvanlar1 epistemolojik manada kayip gondergeye
doniistiirdiigii ifade edilebilir.

Kok hiicrelerin tedarik edilmesinde hayvanlara haksizlik yapildig: gerekgesiyle
hiicrelerin ahlaki acidan lekelendigi ve bu lekenin iiretilecek doku nesillerine
bulasacagi da etik kaygilar arasindadir. Bu elestiri teolojik ilk giinah lekesi ile
karsilagtirilmis ve lekenin giinah lekesi gibi fiziksel baglantilar yoluyla aktarilmasinin

318

gizemli oldugu cikarimina ulagilmistir.’’® Dahasi hiicrelerin tedarik edilmesinde

313 Sue Donaldson -Will Kymlicka, Zoopolis Hayvan Haklarinin Sivasal Kurami, Cev. Mine Yildirim
(Istanbul: Kog Universitesi Yayinlari, 2014), 14.

314 Schaefer- Savulescu, “The Ethics of Producing In Vitro Meat”, 194.

315 Lee, “Meat-ing Demand”, 23.

316 Chauvet, “Should Cultured Meat Be Refused in the Name of Animal Dignity?”, 401.

317 Carol J. Adams, Etin Cinsel Politikasi, ¢ev. Giiray Tezcan- Mehmet Emin Boyacioglu (Istanbul:
Ayrmt1 Yaymlari, 2013), 100.

318 Hopkins- Dacey, “Vegetarian Meat”, 592.

98



herhangi bir hayvan oldiiriilmedigi icin kaynagin lekeli oldugu iddiasinin kabul
edilmez oldugu belirtilmistir. Ustelik sadece kaynak hayvanlardan kok hiicre alinmas:
ile bircok hayvanin aci ¢ekmesinin onlendigi ve ilerleyen siirecte biyopsi yontemine
gerek olmaksizin sentetik hiicreler liretilebilecegi ileri siirlilmektedir.!

Diger bir dnemli husus olan buzagi serumuna (FBS) odaklanirsak, serum
acimasiz bir yontemle elde edildigi i¢in hem anne inegin hem de fetiis buzaginin
oliimiine sebep olunmaktadir. Boylece dogallik {izerine insa edilen vegan bakis agisina
gore yapay et iiretiminde FBS kullanilmasiyla nihai iiriin ne gercekten sahte ne de
gercekten acisiz oldugu i¢in bu durum {itopyact goriisiin i¢ten olumsuzlanmasi
anlamina gelmektedir.?° Dolayisiyla etik agidan kabul edilemez oldugu belirtilen
serum ic¢in tavuk embriyosu serumu gibi kiiltiir ortaminda kullanilabilen alternatif
serumlar tretilmeye ¢aligilmaktadir.3?! Yine 6karyotik hiicre biiylimesi igin gerekli
maddeleri igeren ultroser G serumu da FBS yerine kullanilmak tizere tasarlanmgtir.??

Et iiretiminde buzagi serumu ve hayvan kok hiicreleri kullanilarak hayvan
kokeni tamamen silinmedigi i¢in hayvanlarin insan tliketimi i¢in hala
aragsallastirildigina ve tiirciiliik yapildigina isaret edilmektedir. Boylelikle, endiistriyel
et, John Miller gibi isimler tarafindan hayvan siddetinin bagka bir yolu olarak da ifade
edilmektedir.*?®* Tirciiliik kavrami ise ¢ogunlukla Peter Singer tarafindan hayvan
Ozgiirlesmesi baglaminda kullanilmaktadir. Singer’a gore tiirciiliik, kiginin kendi
tiirtiniin biyolojik ¢ikarlarin1 dnceleyerek ve diger tiirleri ikinci plana atarak onlara
onyargili davranmasidir. Cinsiyet ayrimcilig, rk¢ilik ve tiirciiliik arasinda giiglii bir
iliski oldugunu ifade eden Singer, tiirciiliik yapilarak hayvanlarin somiiriildiiglinii ve
refahlarinin  yok sayildigin1 belirtmektedir.>** Dolayisiyla yapay et tretimiyle
hayvanlarin ac1 ve 1stirab1 sona ermedigi icin tiirciiliik yapilmakta ve hayvan

Ozgiirligliniin tam olarak saglandigi iddiasinin da problematik oldugu ortaya

¢ikmaktadir.’>> Ancak, Hopkins ve Dacey, Kkiiltiir eti tretiminde hayvanlarin

319 Chauvet, “Should Cultured Meat Be Refused in the Name of Animal Dignity?”, 389.

320 Simonsen, “Eating for the Future”, 177.

321 Behera-Adhikary, “Review on Cultured Meat”, 45.

322 Stephens, Vd. “Bringing Cultured Meat to Market”, 159.

323 John Miller, “In Vitro Meat: Power, Authenticity and Vegetarianism”, Journal for Critical Animal
Studies 10/4 (2012), 45.

324 Peter Singer, Hayvan Ozgiirlesmesi, Cev. Hayrullah Dogan (istanbul: Ayrint1 Yayinlari, 2018), 53-
59.

325 Poirier— Russell, “Does In Vitro Meat Constitute Animal Liberation?”, 202.

99



aragsallastirildigi iddiasini kabul etmemekte nasil ki koyun yliiniiniin ya da insan
iliginin kullanilmas1 aragsallastirma degilse hayvan hiicrelerinin kullanilmasinin da
aragsallagtirma olmadigi seklinde cevap vermektedir.3?¢ Tirciilik kavramiyla
karsimiza ¢ikan Singer ise yaklagik kirk yildir vegan olmasma ragmen yapay eti
tiiketebilecegini belirtmistir. Cilinkii olaylara faydaci/ sonuggu felsefi yaklasimla
yaklasan Singer’a gore eylemlerimizin ahlakiligini sonuclar belirler. Bagka bir
ifadeyle, yapay et liretimiyle hayvanlarin 6lmemesi onlar i¢in maksimum fayda
anlamina geldigi igin bu teknoloji desteklenmelidir.>?’

Bat1 literatiiriinde yapay et ekseninde ortaya ¢ikan bir diger tartisma noktasi
hayvan biitiinliigiidiir. Zira, baz1 arastirmacilar biyoteknoloji ile hayvanin tiire 6zgii
dengesinin degistigini, biitiinliigliniin ve kendi viicudunu koruma hakkinin ihlal
edildigini iddia ederken, bazilari ise bu iddianin yapay et i¢in gecerli olmadigim
belirtmektedir. Oysaki yapay et lehtarlarina gore, iiretim siirecinde genetigi
degistirilmis duyarsiz hayvanlar iiretilmek yerine hiicre kiiltiirii s6z konusudur.
Dolayistyla hiicrelerin alindigr hayvanlarin yapist degistirilmez ya da laboratuvar
ortaminda bir hayvan tiretilmez.3?8

Karsimiza ¢ikan bir bagka elestiri ise mutlu hayvanlar argiimanidir. Veganlara
ya da vejetaryenlere yonelik bir elestiri niteliginde olan bu argiimana gore tiim acilara
ragmen hayvanlarin yasanmaya deger bir hayatlar1 vardir. Bu baglamda bir hayvanin
varlig1 insanlarin onu yeme isteklerine baglidir ve gida hayvanlarinin yasami hig
olmamasindan ¢ok daha iyidir.’?® Bu iddianin Kiler Mantig1 (Logic of The Larder)
argiimanina dayandigimi belirtmektedir. Zira, bu arglimana gore vejetaryenlik kabul
edilmemeli aksine et tiiketimi tesvik edilmelidir. Ciink{i hayvanlar1 yiyerek onlarin
varlik nedeni oluyor dolayisiyla onlara iyilik yapmis oluyoruz.?*® Boylelikle, ilerleyen
siiregte yapay et iretim teknolojisi mevcut hayvan ciftliklerinin yerini alirsa
yasanmaya deger bir hayata sahip olan hayvanlara ihtiyacimiz azalacak ve hayvanlara
olan bagimliligimizin azalmasi tiirlerin sonunu beraberinde getirecektir. Ornegin

ciftlik hayvanlari insanlara bagimli olarak yetistirilmektedir ve bu nedenle kiiltiirlii et

326 Hopkins- Dacey, “Vegetarian Meat”, 593.

327 Peter Singer, “The World's First Cruelty-Free Hamburger” (Erisim 9 Ocak 2024).
328 Hopkins- Dacey, “Vegetarian Meat”, 592.

329 Schaefer- Savulescu, “The Ethics of Producing In Vitro Meat”, 194.

330 Effective Altruism Forum, “Logic of The Larder” (Erisim 11 Ocak 2024).

100



iretimine gegilirse hayvanlarin ekosisteme uyum saglamalar1 oldukg¢a zor olacaktir.
Nicolas Treich gibi bazi1 Batili aragtirmacilar asirlardir siiregelen insanlarla hayvanlar
arasindaki bu iliskinin sona ermesini lanet olarak nitelemektedir.*3!

Bu baglamda besi hayvanlarini tiiketerek onlarin igsel degerlerini arttirdigimiz
ancak yapay et teknolojisiyle bu degerlerini yok saydigimiz iddia edilmistir. Buna
karsin Schaefer ve Savulescu tarafindan mevcut hayvan giftliklerinde maruz kalinan
olumsuz kosullar nedeniyle hayvanlarin zaten degerli ve mutlu bir hayata sahip

332 Ustelik, faydaci agidan

olmadiklar1 seklinde arglimana cevap verilmistir.
bakildiginda hayvanlar1 6ldiirmeyerek onlara mutlu bir yasam imkan verildigi ve bu
sayede igsel degerlerinin arttirildig1 ifade edilmistir. Ayrica yapay et iiretilmesiyle
yabani hayvan artisinda bir degisiklik olmayacagi dolayistyla bu argiimanin eksik
oldugu da belirtilmektedir.*> Son olarak bu argiimanin hayvan etine dayali
ekonomiden Kkiiltliir etine dayali ekonomiye gecisin aniden gergeklesecegi gibi
mantiksiz bir ampirik varsayima dayandigi ifade edilmektedir. Nitekim bunun oldukca
uzun zaman alacagini ve uzun siireler boyunca kiiltiir etinin ve hayvan etinin pazarda
bir arada var olacagini varsaymak ¢ok daha makuldiir.3**

Son olarak, yapay et teknolojisi erdem etigi agisindan da incelenmis ve
insanlarin, fabrika ciftliklerinde hayvanlarin maruz kaldigi olumsuz muameleleri
bilmelerine ragmen bu konuda bir teknolojik diizeltme gerceklestirilene kadar erdemli
bir davranig gdstermeyerek et yemeye devam ettikleri zikredilen elestiriler arasindadir.
Zira, insanlar erdem etigine uygun olarak kendi 6zgiir iradeleriyle et yememe karari
alabilecekken teknolojiden medet ummuslardir. Bu da yapay et tiretiminin aslinda
insanlarin bencilligine hitap ettigini ve insanlarin yanlis ahlaki motivasyona sahip
olduklarin1 gostermektedir. Ustelik erdem etifine uygun bir sekilde fedakarlik
yapmayan insanlar yapay et drneginde oldugu gibi problemlerin ¢6ziimii i¢in her
zaman teknolojik diizeltme bekleyeceklerdir. Boylece teknolojik diizeltme ahlaki
degisimi geciktirecektir. Ancak bu iddiaya yapay eti hayvan refahi acisindan tartisan

Hopkins ve Dacey’e gore, faydaci agidan diistiniilerek yapay et tiretimiyle yanlis ahlaki

31 Treich, “Cultured Meat”, 50.

332 Schaefer- Savulescu, “The Ethics of Producing In Vitro Meat”, 194-197.
333 Treich, “Cultured Meat”, 50.

334 Hopkins- Dacey, “Vegetarian Meat”, 590.

101



motivasyona sahip olunsa da hayvanlarin acilaria son verilebiliyorsa, bu uygulama
kabul edilmelidir seklinde yamit verilmistir.’*> Sonug olarak, yapay eti fayda etigi
baglaminda inceleyen ve siire¢ sonunda maksimum faydalarinin daha fazla oldugunu
iddia eden Hopkins ve Dacey gibi batili arastirmacilarin aksine ahlaki agidan problemli
goriilen hususlarda teknolojik miidahalelerden ziyade kisilerin erdem etigine uygun bir
¢ozlim aramalarinin daha kalict ve etkili bir yol oldugu kanaatindeyiz.

Ozetle, hayvan haklarina yénelik kaygilarin yapay et iiretim teknolojisinin hem
lehinde hem de aleyhinde yer almasi hayvan refahinin ne 6l¢iide saglanabilecegi
hususunda bir fikir birligi olmadigina isaret etmektedir. Bu nedenle konuya Islam
diinyas1 ve Bat1 diinyas1 zaviyesinden baktigimizda hayvan refahi 6zelinde yapay et
iiretim teknolojisinin tutarsiz goriindiigiinii belirtebiliriz. Ayrica her iki gelenegi de
incelememiz sonucunda yapay et iiretim teknolojisinin insanlar ve hayvanlar
arasindaki iliskiyi olumsuz etkileyecegi ¢ikarimina ulasabiliriz. Zira, Islami gelenekte
hayvanlar toplumsal hayatin bir parcast olarak insanlarin istifadesine sunulan
canlilardir. Ancak bu istifadenin Olcilisii hayvanlarin basta mesru bir gerekce
olmaksizin yasama hakki olmak iizere zikrettigimiz haklarini ihlal etmeyecek sekilde
belirlenmistir. Dolayisiyla insanin, etinden ve siitiinden vs. faydalandig1 hayvana kars1
sefkatli ve merhametli olmas1 gerekmektedir. Hatta, insanlarin gida, ticaret ve ibadet
gibi alanlarda kendilerine son derece faydali olan bu hayvanlara karst borclu
hissettikleri ve bu borcun ifas1 anlamina gelebilecek sekilde beslenme ve barinma gibi
hususlarda hayvanlara daha 6zenli davrandiklar1 kanaatindeyiz. Bu durum insan ve
hayvan arasinda giiclii bir duygusal bag olugsmasina neden olmaktadir. En nihayetinde
her ne kadar Bati diinyasindaki bazi sdylemler insanlarla hayvanlar1 esit statiide
gordiigii icin Islami gelenek agisindan ug ve kabul edilemez olsa da hayvan refahi
ozelinde her iki gelenegi mukayese edebilmemiz ve yapay et teknolojisinin neden
olabilecegi muhtemel sonuclara biitlinciil bakabilmemiz agisindan bu argiimanlarin

onemli oldugunu ifade etmeliyiz.

335 Hopkins- Dacey, “Vegetarian Meat?”, 589-590.

102



3.4. Zarar Argiiman

Yapay etin yiiksek teknoloji {irlinii olmasi pek ¢ok alanda 6n goriilemeyen
riskleri ve tehlikeleri beraberinde getirmektedir. Bu nedenle yapay etin yol agabilecegi
muhtemel zararlar hem Islam diinyasinda hem de Bat1 diinyasinda tartisiimaktadir.
Clinkii tiretim silirecinde birtakim belirsizlikler vardir. Bu baglamda zikredilen zararlari
insan sagligi, ekonomi ve ¢evre lizerindeki zararlar olarak siniflandirabiliriz.

Ik olarak insan sagligma yonelik muhtemel zararlara odaklanacak olursak,
boliimiin giris kisminda da ifade ettigimiz gibi yapay et hayvandan alinan yetiskin kok
hiicre veya embriyonik kok hiicreden tiretilmektedir. Yetiskin kok hiicreye nazaran
siirsiz ¢ogalma ve donligme potansiyeline sahip olan embriyonik kok hiicreler daha
cok tercih edilmektedir. Ancak bu hiicrelerin bilylime oranlarina ne 6l¢iide miidahale
edilebilecegi belirsizdir. Bu belirsizlik de tiiketicinin endiselerini arttirmaktadir.
Cilinkii kontrolsiizce biiyiiyen hiicreler kanser riskini arttirmaktadir. Her ne kadar bu
kanser hiicrelerinin et yenildiginde yani midede sindirildiginde 6ldiigii ve zararsiz
oldugu belirtilse de bu konuda endiseler devam etmektedir.>3¢ Ustelik, yapay etin renk
ve tat acisindan geleneksel etin standartlarina ulasamadig1 gozlenmistir. Clinkii yapay
etin olusturuldugu oksijen sartlar1 ete kirmizi renk veren miyoglobin olusumunu
olumsuz etkilemektedir ve iiretilen et renksiz veya sar1 renkte olmaktadir. Bu nedenle
iiretim siirecinde tirlinlin rengini klasik ete benzetmek i¢in kirmiz1 pancar, safran ve
¢esitli katki maddeleri kullanilmaktadir.*” Dolayisiyla hangi alerjik rahatsizliklara
neden olacagi bilinmedigi i¢in insan saghgi i¢in risk teskil eden bu maddelerin
mabhiyetindeki belirsizlik kaygilara neden olmaktadir.

Diger taraftan hayvan kanindan elde edildigi i¢in buzagi serumunun bulas riski
tastyan hastaliklara neden olabilecegi ifade edilirken, trlinii daha steril hale
getirebilmek icin sirketler tarafindan antibiyotikler ve ¢esitli kimyasallar kullanilmasi
da insan saghig1 agisindan risk teskil edebilir.>*® Diizenleyici kurullar tarafindan yapay

et hakkinda belirli bir mevzuat ya da protokol diizenlenmezse ve nihai iiriin

336 Jean-Frangois Hocquette, “Is In Vitro Meat the Solution for the Future? Meat Science 120 (2016),
170.

37 Yetim-Tekiner, “Alternatif Protein Kaynaklarindan Yapay Et Uretimi Kavramma Elestirel Bir
Bakis”, 91; Ayrica bk. Siirek- Uzun, “Gelecegin Alternatif Protein Kaynagi”, 210.

338 Food And Water Watch, “Lab Meat Won’t End Factory Farms but Could Entrench Them” (Erigim 11
Ocak 2024).

103



denetlenmezse iiretilen yapay et gergek et gibi pazarlanabilir. Hatta sadece hayvan kok
hiicrelerinden iiretilmis etler degil boceklerden ve insan kok hiicrelerinden tretilmis
etler de pazarlanabilir. Bu durum da gida sahtekarligina yol agabilir.33°

Yapay et iiretim teknolojisinin bir bagka potansiyel tehlikesi ise hayvancilik
sektoriine yani ekonomiye olan zararidir. Ciinkii bu teknolojinin gelistirilmesiyle
yapay et ayri bir pazar olarak geleneksel etin yaninda satisa sunulabilir. Bu da
geleneksel hayvancilik sektdriine peyderpey vurulan bir darbe olarak nitelenebilir. Zira
ilerleyen siirecte yapay et iiretiminin yayginlagsmasiyla mevcut ¢iftliklerde g¢alisan
kisilere olan ihtiyacin azalmasi ve bu kisilerin farkli bir gorev tanimiyla karsilagmalari
miimkiindiir. Dolayisiyla Oniimiizdeki siirecte hayvan ciftcileri, hayvan yemi
iireticileri ve veterinerler gibi hayvancilik sektoriindeki is¢ilerin daha maliyetli bir
{iretime ayak uydurmaya ¢alismak zorunda kalmas ihtimal dahilindedir. Ustelik heniiz
cok yeni bir gelisme olmasi nedeniyle yapay etin istihdam iizerindeki etkileri de
belirsizdir. Zira, giiniimiizde endiistriyel et sirketlerinde birka¢ yiiz kisi tam zamanlh
olarak calismaktadir ve bu sayimin ileride artmasi beklendigi gibi tam tersi bir durum
da yaganabilir.**° Ciinkii hayvan ¢iftliklerinde ¢alisacak insan niteligi ile laboratuvarda
caligmasi beklenilen insan niteligi ayn1 degildir. Zira, laboratuvarda ¢alisacak kisiler
icin belirli bir egitim seviyesi ya da uzmanlik sart kosulabilir.

Yapay ete yonelik bir diger endise noktasi ise iiretim maliyetidir. Glinlimiizde
pek c¢ok sirket farkl iiretim teknikleri ve katki maddeleri kullandig1 i¢in nihai iirlin
stabil bir iiretim siirecinden gegmemektedir ve bu durum da {irlinlin maliyetli olmasina
neden olmaktadir.**! Boylelikle yapay etin su anda zengin yiyecegi oldugu iddia
edilerek zenginlerin durumunun iyilesecegi fakirlerin durumunun kétiilesecegi
gerekgesiyle gida esitsizligini arttirabilecegi ifade edilmektedir.’*? Hatta oniimiizdeki
yillarda fakir toplumlarin hazir bir protein kaynagi olarak yapay etle beslenecegi,
zengin toplumlarin ise daha dogal ve degerli goriilen klasik etle beslenecegi iddia

edilmektedir.>*® Ayrica, yapay et tiretimiyle belirli sirketlerin kiiresel gida politikalarini

339 Mateti vd., “Artificial Meat Industry, 3438.

340 Treich, “Cultured Meat”, 44-47.

341 Roy vd., “A Review on Lab-Grown Meat”, 21.

32Tasmin Dilworth- Andrew McGregor, “Moral Steaks? Ethical Discourses of In Vitro Meat in
Academia and Australia”, Journal of Agricultural and Environmental Ethics 28/1 (2015), 93.

343 John Miller, “In Vitro Meat”, 53.

104



belirleyecegi, insanlarin gilivenilir gidaya ulasmada zorluk yasayacagi ve boylece gida
totalitarizmi dogabilecegi de zikredilen endiseler arasindadir. Zira, yapay et ¢ok riskli
ve maliyetli bir girisim oldugu i¢in biiylik 6l¢iide yatirimlara ihtiya¢ duymaktadir. Bu
nedenle de giiniimiizde sadece belirli sayida sirket tarafindan iiretilebilmektedir.’**
Giris bolimiinde de bahsedilen sirketlerin diinya ¢capinda gida piyasasinda s6z sahibi
ve belirleyici olmasi1 yerel ciftliklere zarar vermekle kalmayip ciftcilerin kendi
kiiltiirlerine gore giday: iiretme ve pazarlama haklarina miidahale etmektedir. Bagka
bir ifadeyle konu iizerinde aragtirmalar yapan Moyano’ya gore yapay et iiretiminin
gelistirilmesiyle tarim politikalarinin belirleyici unsurlari olan ¢iftcilerin diglanacak ve
halklarin kendi gidalarina ulagsma egemenliklerine miidahale edilecektir.

Ote taraftan “Ne yersen o olursun” perspektifinden hareketle insanlar ne
yediklerini bilmek isterler. Bu nedenle tiiketicinin gida tiretimi ve tedarikinde kimlerin
belirleyici oldugu hususunda endiselenmeleri gayet dogaldir. Dolayisiyla tiiketicinin
gida egemenligi hakk: oldukca 6nemli oldugu icin yapay et iireticileri “arka bahgedeki
domuz” modelini gelistirmistir. Bu modelde kisilerin kendi kaynak hayvanlarini arka
bahgelerinde ya bu minvalde bir mekanda yetistirme hakkina sahip olacaklari ileri
stiriilmektedir. Boylece herkesin hiicrenin alindigi hayvan tizerindeki egemenlik
hakkinin korunacagi belirtilmigtir.3+

Son olarak, yapay etin ¢evreye yonelik de zararlar barindirabilecegi iddia
edilmektedir. Esasinda giris kisminda da zikrettigimiz gibi yapay etin iiretilmesiyle
hedeflenen temel gayelerden biri daha ¢evre dostu bir gida iiretmektir. Ancak ¢evre
dostu bir gidanin ne 6lgiide iiretilebilecegi muglaktir. Cilinkii biiyiik 6l¢ekli yapay et
iiretimi icin yogun enerjiye yani fosil yakit ve elektrige ihtiya¢ duyulacag: ifade
edilmektedir.>*® Hatta baslangigta mevcut sistemden daha az enerji kullanilsa da
ilerleyen slirecte yapay et liretiminin geleneksel et iliretiminden daha ¢ok enerji
harcayacag1 ve daha ¢ok karbondioksit salinimina neden olacag: iddia edilmektedir.
Clinkii geleneksel yontemler yerine yapay et iiretim teknolojisinin yogun enerji

ihtiyacinin nedeni biyoreaktorlerin klasik et taklidi icin 6zel diizenlemelere ihtiyag

344 Lee, “Meat-ing Demand”, 16.

345 Cristian Moyano, “The Moral Pitfalls of Cultivated Meat: Complementing Utilitarian Perspective
With Eco-Republican Justice Approach”, J Agric Environ Ethics 36/23 (2023), 6-10.

346 Mateti vd., “Artificial Meat Industry, 3439.

105



duymasi olarak belirtilmektedir. Bagka bir ifadeyle patojenlerin liremesini onlemek
icin, hayvanlarin bagisiklik sistemi patojenleri nasil yok ediyorsa biyorekatorlerin de
sterilize edilmesi gerekmekte ve bu da daha fazla enerji anlamina gelmektedir.*’
Ustelik endiistriyel et iiretimi ve “Jevons Paradoksu” arasinda bir iliski kurulmus ve
beklenenin aksine, iiretimin arttirilmasiyla artan talep nedeniyle daha fazla enerji
kullanilacag1 da iddia edilmektedir.’*® Bu nedenle liretimin giines ve riizgar gibi
yenilenebilir kaynaklarla yapilmasi halinde yapay etin vaat edildigi sekilde ¢evre dostu
olacagini belirtebiliriz.

Zikredilen tiim muhtemel zararlar yapay etin Islam geleneginde maslahat-
mefsedet yani yarar- zarar dengesi baglaminda tartisilmasina olanak saglamaktadir.
Ikinci boliimde bu hususa ayr1 bir bashik altinda degindigimiz igin tekrar
deginmeyecegiz. Ancak su ifade edilmelidir ki yapay etin insanlara, hayvanlara ve
cevreye yonelik miimkiin faydalari ve miimkiin zararlarini incelememiz sonucunda her
ne kadar insanlik adina somut ve uzun vadeli faydalari oldugu ileri siiriilse de birtakim
stipheler ve belirsizlikler barindirdig1 i¢cin mutlak olarak toplumun yararina oldugunu
sOyleyemeyiz. Ayrica bu lriiniiniin kapital diizenin bir iirlinii oldugu ve aldatmalar
icerebilecegi de unutulmamalidir. Baska bir ifadeyle bu teknolojinin miibah kabul
edilebilmesi i¢in liretim siirecinde kapal1 kalan hususlarin giderilmesi ve yarar- zarar
tespitinin agikca ortaya konulmasi gerekmektedir. Yarar ve zararin tam tespit
edilememesi durumunda ise bu {iiriin helal ve haram arasindaki siipheliler tasnifinde
yer alacaktir. Ciinkii yapay etin yarar ve zararlar1 kesin bir sekilde tespit edilemezse,
bu gida hakkindaki bilgiler vehmi bilgi olarak kalacaktir. Dolayisiyla ihtiyat ilkesi
geregince siipheli olan gidalan tiikketmekten kacginilmalidir. Ancak ihtiyat ilkesine
kaynaklik teskil eden siiphenin giiclii olmas1 gerektigini ifade etmeliyiz. Baska bir
ifadeyle bu teknolojinin insan sagligina ve ekonomiye zararli olduguna dair siipheler
varsa, bu siliphelerin temellendirilmesi ve insanin kalbine danmigarak bir tavir

sergilemesi gerekmektedir.>*

347 John Lynch- Raymond Pierrehumbert, “Climate Impacts of Cultured Meat and Beef Cattle”,
Frontiers in Sustainable Food Sytems 3/5 (2019), 3-9.

348 Moyano, “The Moral Pitfalls of Cultivated meat”, 5.

3% Ali Thsan Pala, Islam Hukukunda Ihtiyat [lkesi (Istanbul: Ensar Yaymlari 2019), 266-267.

106



Bat1 diinyasinda ise anket neticeleri, zikredilen potansiyel zararlar/tehlikeler
nedeniyle tiiketicilerin bu tirlinti tiikketmekten geri durdugunu gostermektedir. Oysaki
Batili arastirmacilardan Patrick Hopkins ve Austin Dacey’e gore yapay et 6zelinde
biyoteknoloji {iriinlerinin 6n goriilemeyen tehlikeleri beraberinde getirmesi ahlaki
degil pratik bir meseledir. Ciinkii teknolojinin var olan cevresel, ekonomik vb.
sorunlara ne gibi ¢oziimler sundugu ispat edilmedikce insanlar potansiyel tehlikeler
barindiran bu alternatif giday: tiiketmekten kagiabilirler. Ancak yapay et 6zelinde
teknolojinin faydalar1 agik¢a ifade edilebilirse, insanlar ahlaki kaygilar1 bir yana
birakip pratik olarak fayda elde edebilmek igin bu giday1 tiikketmek isteyebilirler.3>°

Ayrica yapay etin insan sagligina etkileri Aristo’nun erdem etigi baglaminda
incelenerek yapay et teknolojisine yonelik erdemli bir tavrin nasil gelistirilebilecegi de
sorgulanmaktadir. Nitekim, yapay eti etik boyutlariyla tartisan batili yazarlardan
Alvaro, iiretimi ve satimi sonucunda elde edilmesi vaat edilen muhtemel faydalar
nedeniyle yapay eti fayda etigine uygun goriirken, iiriiniin erdem etigi agisindan da test
edilmesi gerektigini ifade ederek, erdem etigi baglaminda yapay etin {iretim ve
tilketimini sakincali bulmaktadir. Ciinkii bir uygulamayla tatmin edici sonuglara
ulagilmast bu uygulamanin her zaman ahlaki oldugu anlamina gelmemelidir. Bu
baglamda Aristo’nun erdem etigi anlayis1 agisindan yapay et teknolojisi incelendiginde
birtakim eksiklikler oldugu belirlenmistir. Dolayisiyla bu eksiklikleri gidermeden
yapay et liretimini tegvik etmek insanlarin bencilligine hitap etmek olup “yanlis ahlaki
motivasyon” olarak nitelenmistir. Bu dogrultuda, Aristo felsefesinde bir eylemin
merkezinde sonug ve siire¢ degil muktezayi hale gore hareket eden erdemli fail vardir.
Aristo, erdemli insanin Ol¢iilii olmayr ve adaleti igsellestirmesi gerektigini
vurgulanmistir. Aristo’nun Olglilii olmay1 fiziksel istahla ilgili bir erdem olarak
tanimladigin1 ve ilimh bireyin “yemek i¢in yasamiyorum, yasamak i¢in yiyorum”
prensibiyle hareket ettigini belirtilmektedir. Bu baglamda dogal olarak iiretilebilen
bitki bazli gidalar géz oniine alinarak laboratuvarda iiretilen sentetik gidalarin ol¢ilii
olmaya ve dolayisiyla da erdem etigine aykir1 oldugu iddia edilmistir. Ayrica, olciilii

insanin bedenine ve aklina fayda saglayan saglikli gidalarla beslendigi belirtilmis ve

350 Hopkins- Dacey, “Vegetarian Meat?”, 586.

107



yapay etin 6n goriilemeyen riskleri icermesi nedeniyle de ol¢iiliiliik kriterine uymadigi
da ifade edilmektedir. 3!

Ozetle, yapay etin potansiyel tehlikeleri hem Islam diinyas1 hem de Bati
diinyasinda tartisilmig ve tiiketicilerde kaygilara neden olmustur. Bu potansiyel
tehlikeler Islam diinyasinda helal-haram ekseni etrafinda sorgulanirken, Bati
diinyasinda bazi1 arastirmacilar tarafindan ahlaki ve pratik bir mesele olup olmamasi
baglaminda ele alinmistir. Bu baglamda yapay eti fikhi gelenek baglaminda tartigirken
genel faydanin saglanmasi ve zararin izale edilmesi prensiplerinin temel odak noktasi
olacagini sdyleyebiliriz. Dolayisiyla sagliga yonelik potansiyel tehlikeler dogrudan
canin ve aklin korunmasi ilkesi, ekonomiye yonelik tehlikeler ise malin korunmasi
ilkesi acisindan sorun teskil etmektedir. Bu nedenle, kanaatimizce iiretimi ve tiiketimi
stipheliler tasnifinde yer alan bu gidaya dair vehmi bilgilerin aldatic1 olabilecegi

unutulmamali ve ilk etapta ihtiyatla yaklasilmalidir.

3.5. Yamyamhik Tehlikesi

Ritiiel, tedavi ve gida amaciyla kendi tiirliniin tiyelerinden birinin etini yemek
anlamina gelen yamyamlik (cannibalism) insanlik tarihinde koklii bir yere sahiptir.?>
Giliniimiizde de insan eti tliketmeyi dini bir ritiiel olarak kabul eden kabileler
mevcuttur.>>® Birgok etik tartismanin odaginda olan yamyamlik yapay et 6zelinde de
tartisilmaktadir. Zira, hayvan kok hiicrelerinden laboratuvar ortaminda hayvan eti
iiretilebiliyorsa, ontimiizdeki yillarda insandan kok hiicre alinarak insan eti tiretilmesi
de miimkiindiir. Bu nedenle yapay etin yamyamlia kap1 agip agmayacagi temel bir
soru olarak karsimiza ¢ikmaktadir.

Insan eti tiikketmek ya birini dldiirerek ya da 6lii bedene miidahale edilerek
miimkiin olmaktadir. Bu baglamda Islam gelenegi acisindan yamyamliga

odaklandigimizda, Kur’dn-1 Kerim ve Siinnette insanin miikerremliine vurgular

yapilmaktadir. Ustelik, insanin herhangi bir dini inangtan ve diinya goriisiinden

351 Alvaro, “A Virtue-Ethical Approach to Cultured Meat”, 788-789.

352 [rfan Polat, “Yamyamligin Tarihi ve Van’da Insan Yiyen Bir Topluluk: Mirovharlar”, Motif Akademi
Halkbilimi Dergisi 13/ 29 (2020), 3.

333 Arzu Yildiz, Hint Dinlerinde Kutsal Insan Kavrami “Sadhu” Ve “Sadhvi” Ornegi (Kahramanmaras:
Kahramanmaras Siitcii Imam Universitesi, Sosyal Bilimler Enstitiisii, Yiiksek Lisans Tezi, 2014), 114.

108



bagimsiz olarak insan oldugu igin saygideger ve degerli oldugu belirtilmektedir®>*

Dolayisiyla insanin esref-i mahlukat olarak ve kerem sifatiyla nitelenmesi ona hukuki
ve ahlaki acidan birtakim degerler yliklemektedir. Fikihta canli ya da 6lii bedenin
keramet (sayginlik) ve hiirmet (dokunulmazlik) sahibi oldugu ifade edilerek bu iki
kavram c¢ergevesinde bedene yonelik miidahalenin = smirlarinin - ¢izildigini
sdyleyebiliriz. Oyle ki insanlarm yikama, kefenleme ve defnetme gibi 6lii beden
tizerinde birtakim gorevlerinin olmasi da 6lii bedenin saygiligina isaret etmektedir.>
Stinnet olmak gibi beden tlizerindeki bazi tasarruflara izin verilmesine ragmen, bedenin
saygiligini korumak i¢in dévme yaptirma, kisirlagtirma gibi bedene zarar verici her
tiirlii islemin haram kabul edildigi ifade edilmektedir.’>® Hatta Hanefi eserlerinde
insanin muhterem bir varlik olmasi nedeniyle sa¢ ve tirnak gibi insan pargalarinin
fuzuli yere kullanilmasi ve bir cesedin biitiinliigiine miidahale edilerek hakaret
amactyla parcalanmast caiz gorilmemistir. Yine aym1 sekilde insanin
muhteremliginden dolay1 insana ait uzuvlarin akdin konusu olamayacagi da
zikredilmektedir.>>’

Insan eti tiilketmenin fikihta tek bir mesruiyet temeli olabilir, o da agliktan 6lme
zarureti yani 1ztirardir. “Zaruretler haramlart miibah kilar” kaidesi bu durumun en
bariz gostergesidir.’®® Baska bir ifadeyle fikihta insan eti tiikketmeye dair verilen
hiikiimlerin 1ztirar hali olup olmamasina gore degistigini ifade edebiliriz. Hanefl
mezhebine gore, insanin {istlin bir varlik olmasi nedeniyle agliktan 6lmek {izere olan
bir kisinin insan eti yemesi kabul edilmezken, Safii mezhebine gore zaruret durumunda
kisinin insan eti yiyebilecegi vurgulanarak kani helal olan bir kimsenin de dldiiriiliip
yenilebilecegi ifade edilmistir.>>® Bu baglamda Maliki mezhebi zaruret durumunda

kisinin 6lii insan eti bile yiyemeyecegini belirtirken, Hanbell Mezhebi kani helal olan

3% el-Isra 17/70; Ayrica bk. Nurten Zeliha Sahin, “Insanin Onuru mu? Miikerremligi mi? Biyoetikte
Insanin Degerinin Temellendirmesine Yénelik Bir Analiz”, Amasya [lahiyat Dergisi 14 (Haziran 2020),
242.

335 Merve Ozaykal, “Oliiden Organ Naklinde Tartismal1 Iki Fikhi Mesele: Olii Bedene Miidahale ve
Beyin Oliimii”, Diyanet flmi Dergi 59 (2023), 257-258.

336 Merve Ozdemir, Osmanli Fetva Mecmualarinda Tip (Istanbul: Istanbul Universitesi, Saglik Bilimleri
Enstitiisii Yiiksek Lisans Tezi, 2016), 65.

357 Kasani, Beddyi 'u s-Sand’i, 5/145; Merginani, el-Hiddye, 3/46.

358 Mecelle, md. 21.

3% Biinyamin Calik, “Achk ve Kithik Baglaminda Dogal Afetlerin Ser‘i Hiikiimler Uzerindeki Etkisi”,
Kafkas Universitesi [lahiyat Fakiiltesi Dergisi 10/20 (2023), 444.

109



olii dismanlarn etlerinin yenilebilecegini vurgulamigtir.’®® Goriildiigii izere Hanefl ve
Maliki mezheplerinin zaruret durumlarinda bile Olii insan eti yemege cevaz
vermemelerinden insanin dokunulmazligina ve saygmligmma verilen Onemin
biiyiikliigiinii anlayabiliriz. Ote taraftan zaruret halinde o6lii insan etinin
yenilebilecegini ifade eden Safii alimler de bu etin zaruret miktarinca, pigirilmeksizin
ve istahla degil tiksinerek yenilmesi gerektigini vurgulamistir.’®! Dolayisiyla zaruret
durumlarinda bile 6lii beden tizerindeki tasarruflarin smirli oldugunu belirtmeliyiz.
Clinkii 61t bedenin biitiinliigiine ve dokunulmazligina saygi duyulmasi gerekmektedir.

Buna karsin, yapay et liretim teknolojisinin yol agabilecegi yamyamlik tiirii
zikredilenlerden farklidir. Ciinkii bu tiirde ne bir kimsenin 6ldiiriilmesi ne de bir cesede
miidahale edilmesi s6z konusudur. Ancak kanaatimizce insan kok hiicreleriyle yapay
insan etleri liretilebilme ihtimali de esref-i mahlukat olan insanin dokunulmazligina ve
sayginligina zarar vermektedir. Yine dini kimliklerden bagimsiz bir sekilde
diistintildiglinde de insanlarin baska insanlar tarafindan dolayli olarak yenilebilme
fikrinden hoslanmayacaklar1 kanaatindeyiz. Dolayisiyla yamyamlik selim insan
tabiatina aykir1 bir eylem olarak diisliniilmelidir. Hatta Kur’an-1 Kerlm’de giybet
yapmanin ne kadar kotii bir eylem oldugunu vurgulamak i¢in 6lmiis kardesinin etini
yemekle giybet yapmak es deger tutulmustur ve insan eti yemek ne kadar tiksindirici
ise grybet yapmanin da o kadar igren¢ oldugu mesaj1 verilmistir.3%? Ustelik, insan eti
tiiketebilme fikrinin insan-hayvan iligkisine uygun olmadigini ifade etmeliyiz. Cilinkii
Kur’an-1 Kerim ve Siinnete baktigimizda dogaya karst sorumluluklar1 olan insan
sayginlik ve dokunulmazligiyla diger canlilardan farkl bir yerde konumlandirilmistr.
Bu vasiflar1 nedeniyle insanin diger canlilardan farkli bir muamele godrmesi

gerekmektedir.3%3

Bagka bir ifadeyle insan belirli sorumluluklara ve 6devlere sahip,
dogadan ve diger canlilardan istifade eden bir varlik olarak karsimiza ¢ikmaktadir. Bu
nedenle kanaatimizce, muhterem bir varlik olan insanin beden pargalarinin fuzuli yere
kullanilmas1 ve satis1 bile tartismalara yol agarken etinin tiiketilmesi halinde daha

biiylik tartismalarin yagsanacagi asikardir.

360 Zeydan, “Islam Hukukunda Zaruret Hali”, 169.

361 Ozdemir, Islam Hukukuna Gore Beden Uzerinde Tasarruf, 144; Eb Zekeriyya Muhyiddin Yahya b.
Seref en-Nevevi, el-Mecmii Serhii’l- Miihezzeb, (Beyrut: Darii’l-Fikr Yaynlari, t.y.), 9/44.

362 el-Hucurat 49/12.

393 Sahin, “Insanin Onuru mu? Miikerremligi mi?”, 243.

110



Ayrica, yapay et liretim teknolojisinin neden olabilecegi potansiyel yamyamlik
riskine sedd-i zerai® delili ile de yaklasilabilecegi kanaatindeyiz. Zira, dinin temel
gayelerine ve prensiplerine uygun oldugu takdirde mesru goriilebilen bir uygulama,
mesru olmayan sonuglara gotiirebilme ihtimalinden dolay1 ihtiyaten yasaklanmaktadir.
Ornegin, fitnenin yaygin oldugu zamanlarda silah satisinin yasaklanmasi ya da
insanlarin kullanimina agik olan yollara ¢ukurlarin agilmas1 yasaklanmigtir.>%* Sedd-i
zerai‘ prensibinin maslahatin ikinci kismi olan haciyyat tiiriinden zaruri olmayan ama
ihtiya¢ duyulan maslahatlarla yakin iligkili oldugu g6z 6niinde bulunduruldugunda,
kotilige giden yollarin  kapatilmasiyla umumun menfaatinin saglanabilecegi
sOylenebilir.3®> Ilerleyen siirecte bu prensip cercevesinde yapay et teknolojisi
incelenerek yamyamliga kapt agma ihtimalinden dolay1 {iretimine bazi sartlar ve
siirlamalar getirilebilecegi kanaatindeyiz.

Bati diinyasinda ise kimilerine gére yamyamlik, insanin degerini diistirdiigii
icin kabul edilemez bir eylem olarak goriiliirken, Josh Milburn gibi isimler tarafindan
rizaya dayali yamyamhgin kabul edilebilir oldugu ifade edilmektedir.?*® Ustelik,
yamyamligin ilkel kabile uygulamasi oldugu g6z Oniine alinarak saygi duyulmasi
gerektigi ve yanlis bir uygulama oldugu sdylenilirse de etnosentrik bir hata yapilacagi
belirtilmektedir. Hatta Kant¢1 arglimanlara bakilarak bazi kosullarda yamyamligin
mesru olabilecegi de iddia edilmistir. Ornegin, Kant’in felsefesine gore insan onuru
bir failin 6zerk olmastyla iliskilidir, dolayisiyla 6zerk olmayan cesetlerin eti
yenilebilir. Bu meyanda yamyamligin ahlak disi olmasinin bir sebebinin de insanin
beden biitiinliigiine zarar verilmesi oldugu ifade edilerek tedavi amaglh ampute edilen
uzuvlarin tiiketilebilecegi iddia edilmistir.’®” Ornegin, kangren nedeniyle bir uzvun
kesilmesiyle insanin beden biitlinliigli mecburen bozuldugu icin kesilen uzuvlarin
tiiketilmesi bir problem teskil etmemektedir. Ayrica, giiniimiizde plasenta tiikketiminin
tibbi yamyamlik tiirii olarak karsimiza c¢iktigini ifade etmeliyiz. Zira, giiniimiizde

diinya genelinde bir¢ok kisi plasentanin besleyici nitelikle oldugunu sdyleyerek saglik

34 Pala, Islam Hukukunda Ihtiyat Ilkesi, 150-160.

395 Ekinci, Islam Hukukunda Degismenin Siniri, 138.

366 Frederick Ferré, “Moderation, Morals, and Meat”, Inquiry 29/1-4 (1986), 403; Josh Milburn,
“Chewing Over In Vitro Meat: Animal Ethics, Cannibalism and Social Progress”, Res Publica 22/3
(2016), 259.

367 Jeremy Wisnewski, “A Defense of Cannibalism”, Public Affairs Quarterly 18/3 (Haziran 2004), 265-
270.

111



3% Diger taraftan Islam diinyasinda oldugu

ve giizellik amaciyla bunu tiikketmektedir.
gibi Bat1 diinyasinda da yamyamlik etiginin zaruret durumlarinda yani insan hayatinin
tehlikede oldugu durumlarda ikinci planda kaldig1 ifade edilmistir. Ornegin, 1972
yilinda Ant daglarindaki ugak kazasindan kurtulan kisiler yardim gelmesini beklerken
a¢ kalmamak i¢in kazada 6len yolcularin etlerini yemek zorunda kalmislardir.3®°

Tiim bunlara ragmen, tiksindirici olma argiimaninda da zikrettigimiz gibi Kass
tarafindan yamyamlik herhangi bir rasyonel gerekg¢eyle aciklanamasa da tiksindirici
oldugu i¢in etik kabul edilmemistir.>’® Dolayisiyla ¢agdas arastirmacilardan Carlo
Alvaro’ya gore insan eti tiiketme fikri insana hos gelmedigi gibi bu eylem insani
dogadan uzaklastirmakta ve ahlaki erdemleri ihlal etmektedir.’”! Yine zaruret
durumlar1 haricinde yamyamligin beraberinde getirdigi cenaze yamyamligi nedeniyle
ortaya ¢ikan kuru gibi hastaliklar nedeniyle bu eyleme mesafeli yaklagilmas: gerektigi
de vurgulanmaktadir.®”

Ayrica, Batili yazarlardan Mathew Lu ¢aligmasinda yamyamlig: aktif ve pasif
yamyamlik olarak iki kisma ayirmistir. Aktif yamyamlik haksiz yere birini yemek i¢in
oldiirmek anlamina gelirken, pasif yamyamlik 6lii insan etinin tiiketimini icermekte ve
antropofoji olarak da adlandirilmaktadir. Aktif yamyamligin zaten su¢ olmasindan
hareketle etik olmadigina karar verilirken, pasif yamyamlik tartisilmig ve 6lii insan
bedenine miidahale edilmesiyle adalet erdeminin ihlal edildigi sonucuna ulagilmistir.
Zira, insan cesedi belirli bir ahlaki degere sahiptir ve savunmasizdir. Adalet erdemi ise
savunmasiz olana saygi gosterilmesini icermekte ve dolayisiyla adalet, insan cesedine
saygi gosterilmesini igermektedir.>”®

Goriildiigii iizere yamyamlik bir kisinin 6ldiiriilmesini ve bir cesede saygisizlik
yapilmasini icerdigi i¢in ahlaki agidan sakincali goriilmiistiir. Peki “hi¢c kimseyi

oldiirmeden ya da bir cesedin biitiinliigline miidahale etmeden insan eti iiretilebilirse

yine de bu durum ahlaki agidan problem teskil eder mi?” Bati1 diinyasinda yapay et

368 Encyclopedia of Opinion, “Is Cannibalism Ethical?” (Erisim 9 Subat 2024).

369 National Geographic, “He Survived the 1972 Andes Plane Crash. Now, He Lives to Help Others
(Erisim 9 Subat 2024).

370 Kass, “The Wisdom of Repugnance”, 687.

37! Alvaro, “Lab-Grown Meat and Veganism”, 137.

372 Andy Ellington, “The Dangers of Cannibalism”, UT News (2011) (Erigsim 20 Nisan 2024).

373 Mathew Lu, “Explaining the Wrongness of Cannibalism”, American Catholic Philosophical
Quarterly 87/3 (2013), 434-448.

112



hususunda bu soru etrafinda tartigmalarin yogunlastigini sdyleyebiliriz. Cilinkii yapay
et tiretim teknolojisiyle hicbir insan1 6ldiirmeden ya da bir cesedin biitiinliigline zarar
verilmeden insan eti iretilebilmesi miimkiindiir. Dolayisiyla herhangi bir cinayet
icermedigi icin yapay etin ahlaki oldugunu iddia eden Schaefer ve Savulescu gibi
isimler yamyamligin su¢ olmasinin ve yasaklanmasinin nedeninin kiginin etinin
yenilmesi degil, 6ldiiriilmesi oldugunu belirtmiglerdir. Ayrica insan eti tilketmenin
igreng olabilecegi kabul edilse bile bunun onu ahlak disi yapmayacagi da iddia
edilmektedir. Cilinkii yamyamligin tiksindirici olmasinin gerekgesi cesetlerin
parcalanmas1 ve yenilen etlerin sagliga zararli olmasidir. Bu nedenle rizaya dayal
olarak insan hiicrelerinin kullanilmasinin tedavi amagl insan dokularinin ve kok
hiicrelerin kullanilmasiyla iligkilendirilebilecegi ve bu islemin insanin degerine bir
zarar vermeyecegi ifade edilmektedir.3"*

Ayni sekilde Milburn gibi hayvan etigi uzmanlarina gore yapay et zikredilen
0zel durumu nedeniyle yamyamligin ahlak dis1 sayildig:1 ornekler kapsamina dahil
edilmemelidir ve daha etik bir alternatif olmasi i¢in laboratuvarda insan etinin de
iretilebilmesine imkan sunulmalidir. Bdyle bir imkan sunulursa kisilerin kendi
rizalartyla hiicrelerini bagislayabilecekleri vurgulanmis ve rizaya dayali eylemlerin

yasaklanmasi ise paternalizm olarak nitelenmistir.’”>

Bu noktada yapay et
teknolojisiyle ortaya c¢ikmasi muhtemel olan yamyamligin etik yamyamlik olarak
isimlendirildigini belirtmeliyiz. Tim bunlara ragmen, Batida yapilan tiiketici
anketlerine gore, insanlar insan eti de dahil yabanci olduklar1 et tiirlerini yeme
konusunda mesafelidir ve bu nedenle yamyamligin pratik bir énemi olmadig: ifade
edilmistir.’® Ayrica, insanlarin da hayvanlar gibi tiiketilebilecegi ifade edilse de
insanlarin bagka insanlar tarafindan yenilebilme fikrinden rahatsiz olacaklar
belirtilmektedir. Batili arastirmaci Davit Chauvet’e gére bu durumun sebebi insanlarin
hayvanlardan daha tstiin olmalar1 degil kiiltiirel aligkanliklardir.3”’

Son tahlilde hem klasik fikihta hem de Batidaki g¢agdas caligmalarda

yamyamlig1 kabul etmeyenlerin ortak gerekceleri insanin sayginligt ve insanlik onuru

374 Schaefer- Savulescu, “The Ethics of Producing In Vitro Meat”, 197-199.

375 Milburn, “Chewing Over In Vitro Meat”, 260- 263.

376 Moyano, “The Moral Pitfalls of Cultivated meat”, 13.

377 Chauvet, “Should Cultured Meat Be Refused in the Name of Animal Dignity?”, 396-402.

113



olarak goriilmektedir. Ancak Milburn gibi bazi isimler tarafindan Bati diinyasinda
insan onuru kavraminin insan Ozerkligiyle iligkilendirildigini ve rizaya bagh
yamyamligin miimkiin gortildiiglini ifade etmeliyiz. Bu durum da ilerleyen siirecte
insanlarin kok hiicre bagisi hususunda rizalarinin olmasi durumunda yapay insan etleri
iiretilebilecegi anlamina gelebilir. Oysaki konuya Islami cerceveden baktigimizda
Miisliimanlar i¢in insan onuru yaraticinin insana verdigi degeri ifade etmekte ve
kerametu 'n-nas kavrami onur kavramini da kapsamaktadir.’’® Baska bir ifadeyle
Islami gelenekte onur kavrami keramet, ismet ve hiirmet kavramlarmi iceren bir
kavram olmakla birlikte insanin kendi istegiyle bile vazgegemeyecegi bir deger olarak
ifade edilmektedir. Dolayisiyla insan pargalarinin satim akdine konu olmasina izin
verilmemesi ve 6lii bedene saygisizlik yapilmamasi Islam diisiincesinde insan onuruna
verilen 6nemin birer yansimasi olarak diisiiniilebilir. Zira, insan éldiikten sonra da onur
sahibi bir varliktir ve bunun en bariz 6rnegi cenaze kurallaridir. Cenazenin omuzlarda
tasinmasi insan onuru ile dogrudan iliskilidir.>” Ayrica, kisinin rizasi bulunsa bile
insandan kok hiicre alarak insan eti {lretmenin insan onurunu zedeleme

potansiyelinden dolay1 kabul edilmemesi gerektigini belirtebiliriz.

3.6. Tekno-Siiphecilik

Tekno-siipheci sOylem insanlarin teknoloji merkezli bir yaklasimla tekno-
gidalar iiretme istegi sonucu ortaya ¢ikmustir.*®" Yapay etin de modern teknoloji iiriinii
oldugu g6z oniine alindiginda bu kavram gergcevesinde incelenmesi gerekmektedir.

IIk olarak Islamiyet’in yapay ete tekno-siipheci bir tutumla yaklasip
yaklagsmadig1 sorusuna cevap arayacak olursak, teknolojik gelismeler insanligin ve
¢evrenin maslahatim saglamali ve mefsedetleri gidermelidir. Onceki béliimde de
bahsedildigi lizere maslahatlar zarGri, haci ve tahsini seklinde tasnif edilmektedir. Bu
nedenle teknolojinin hangi kategoride fayda sagladiginin belirlenmesi gerektigi ifade

edilerek, teknoloji uzmanlarindan bu maslahatlarin saglanmasina yonelik {irtinler

378 Sahin, “Insanin Onuru mu? Miikerremligi mi?”, 240.

37 Tuba Erko¢ Baydar, “Bedenden Cesede Insan Onuru: Fikhi Perspektiften Bir Analiz”, Fikih ve
Biyoetik, ed. Thsan Karaman (Istanbul: ISAR Yayinlari, 2021), 112-120.

380 Catts- Zurr, “Disembodied Livestock™, 111.

114



gelistirmeleri beklenmektedir.*8! Mevcut ¢alismalardan elde ettigimiz bilgilere gore,
yapay et iiretim teknolojisiyle daha ¢evre dostu bir et iiretimi saglanarak geleneksel et
iiretiminin g¢evre iizerinde neden oldugu olumsuzluklarin giderilebilecegi ya da gida
esitsizligine ¢oziim olunarak kiiresel aglik krizinin son bulacag: iddia edilmekte, bu
durum da zarGri maslahatlardan dogrudan canmn korunmasi ilkesine tekabiil
etmektedir. Ancak Oniimiizdeki yillarda teknolojinin fayda ve zarari net bir sekilde
ortaya konulursa maslahat tasnifine gore degerlendirilerek daha giiclii bir Islami tavir
gelistirilebilir.

Ayrica Islami gelenekte teknolojiye yonelik bir tutum gelistirmeden 6nce
teknolojilerin altinda yatan diinya goriisiinii anlamak gerektigi ifade edilmektedir.
Clinkii mensei Bat1 diinyasi olan teknolojilerin dayandig: diinya goriisii sekiilerdir ve
aldatmalar igerebilir. Dolayisiyla teknolojileri kabul etmeden dnce bu sekiiler goriisiin
Islamilestirilmesi gerekmektedir. Zira, islami degerlere uygun bir sekilde tasarlanan
teknoloji insanlarin temel ihtiyaglarmi karsilama, zenginlik yaratma ve yasam
kalitesini arttirma islevleriyle birlikte kamu yararini da saglar.’%?

Bat1 diinyasindaki tartismalara odaklandigimizda sosyal sorunlara ydnelik
teknolojik diizeltmelerin ahlaki korkaklik olduguna dair yaygin bir kani karsimiza
cikmaktadir. Ciinkii teknolojiyle dogal olana miidahale edilerek ¢6ziim iiretmekten
ziyade insanlarin bencilligine hitap edildigi iddia edilmektedir. Bu arglimana gore
insanlar problemlere ahlaki bir ¢6ziim aramak yerine daha kolay ve hizli bir yol olan
teknolojik ¢ozlim arayisini tercih etmektedir. Ancak bir canliya saygi duymak igin
onun dogasini doniistiirmek ve alternatif aramak yerine onun hakkinda verili olana
saygl duyulmasi gerektigi vurgulanarak, teknolojik ¢oziimler aramanin kiistahlik
oldugu ifade edilmektedir.’®® Dahasi tekno-siipheci sdylem “tasarimci etigi” denilen
bir yaklagimla geleneksel ete dair hayvan refahi gibi 6zellikle son donemde tartisilan
konulara ve problemlere teknolojiyle ¢oziim bulunmasina meydan okumaktadir.
Ciinkii yapay eti tekno-siipheci sdylem agisindan inceleyen Tasmin Dilworth’a gore

sosyal uygulamalar1 degistirmek icin bagka problemlere neden olma potansiyeli

381 Hamid Fahmy Zarkasy1, “Inculcation of Values into Technology an Islamic Perspective”, Afio
Eurasian Studies Journal 5/1-2 (Bahar 2016), 106-110.

382 Zarkasy1, “Inculcation of Values into Technology an Islamic Perspective”, 114-115.

383 Hopkins- Dacey, “Vegetarian Meat?”, 588-595.

115



yiikksek olan teknolojilere bagvurmaya gerek yoktur, yani geleneksel ete dair
problemler yine kendi igerisinde ¢6ziime kavusturulmalidir.3%*

Bu baglamda yapay et ve benzeri iirlinlerin dogaya daha ¢ok fayda saglama
amaciyla teknoloji merkezli bir yaklagimla iiretilmesi sonucu insanlarin dogadan daha
fazla uzaklasacagi da iddia edilmektedir.*®> Ayrica, bu sdylemin diger bir iddiasina
gore, cevresel sorunlar hakkinda gergekten bir ¢6zlim arayisina girilecekse bu heniiz
kanitlanmamig teknolojiye giivenerek degil daha siirdiiriilebilir tarim bigimleri
gelistirerek olmalidir. 3%

Tiim bunlara ragmen zikredilen iddialar Hopkins ve Dacey basta olmak {izere
kimi yapay et savunuculari tarafindan kabul edilmemistir. Ciinkii onlara gore, teknoloji
her ne kadar insanlarin bencilligine hitap etse de hayvanlarin c¢ektigi acilar
diisiiniildiigiinde, yapay et teknolojisiyle bu acilar en aza indirilerek mevcut durum
iyilestirilebilir. Ustelik, insanlar problemlerin ¢oziimii hususunda giiclii ahlaki
arglimanlar iliretememekte ve et yemenin ahlakiligi hususunda oldugu gibi kiiltiirel
yargilar1 nedeniyle problemlere biitiinciil yaklasamamaktadirlar. Boyle bir ortamda
islevsiz ahlaki arglimanlar yerine yeni seceneklere kap1 aralayip teknolojik ¢oziimlere
basvurulmasinda bir problem goriinmemektedir. Ayrica, yapay et lretimi ve
tiiketiminin yayginlagmasiyla insanlarin geleneksel et {iretimi hususundaki kabulleri
degisebilir ve canli hayvandan et tiikketimi barbarca bir eylem olarak kabul edilebilir.
Ote taraftan hayvanlarin gordiigii muamelelerden rahatsiz olmalarina ragmen et
tilketmekten kaginmayan insanlar icin teknolojinin getirmis oldugu bu fiziksel
degisikligin insanlar1 ahlaki ve psikolojik agidan rahatlatacagi da ifade edilmektedir.*®’

Ote taraftan {iriiniin ontolojik belirsizligi de bu teknolojiye siipheyle
yaklasilmasinin temel nedenlerinden biri olarak karsimiza ¢ikmaktadir. Zira, yapay ete
dair her ne kadar birtakim ag¢iklamalar sunulabilse de bu {iriiniin ne olduguna dair kesin
bir agiklama yapmak olduk¢a zordur. Ciinkii yeni bir {iriin olmasi ve mevcut

hayvancilik yontemleriyle karsilastirildiginda et liretmenin kokten farkli bir yolu

384 Dilworth- McGregor, “Moral Steaks? Ethical Discourses of In Vitro Meat”, 95.

385 Welin, “Introducing the New Meat Problems and Prospects”, 30.

386 Food And Water Watch, “Lab Meat Won’t End Factory Farms but Could Entrench Them” (Erisim
30 Ocak 2024).

387 Hopkins- Dacey, “Vegetarian Meat?”, 589.

116



oldugu icin ontolojik statiisii tartigmalidir. Bati1 diinyasinda yapay etin ontolojik
belirsizligi ve farkli isimlerle nitelenmesi tartismalara konu olmaktadir.

Bu dogrultuda, ilk zamanlar literatiirde “heniiz tanimlanmamis ontolojik
nesne” olarak ifade edilen yapay et daha sonra “yapay kas proteinleri” olarak
tanimlanmaktadir.’®® Bu baglamda iriiniin ontolojik belirsizligi tiiketicilerde etik
kaygilara neden oldugu icin literatiirde yapay eti tanimlayan pek c¢ok terim
kullanildigint sdylemeliyiz. Kullanilan bu terimlerin insanlarmn {iriin hakkindaki
izlenimlerini etkilemede, kaygilarini gidermede ve insanlarin bu teknolojiyi kabul edip
etmedigini belirlemede bir rolii olabilmektedir. Nitekim, arastirmalar ve tiiketici
anketleri yogunlastik¢a iireticiler ve yatirimcilar tiiketicinin kabuliini tesvik etmek
amaciyla baglica “temiz et”, “hayvansiz et”, “kiiltirlenmis et” ve “laboratuvarda
yetistirilmis et” terimlerini akademik yayinlarda ve medyada siklikla kullanmaya
baslamiglardir.®®® 2000°li yillarin basinda yapilan ilk ¢alismalarda ¢ogunlukla “in
vitro” et terimi kullanilirken, 2011 y1li civarinda kiiltiirlii et terimi, “kiiltiirlii” kelimesi
hiicre kiiltiirii tekniklerini ifade ettigi i¢in daha ¢ok kullanilmaya baslanmistir.?”°
2015'ten bu yana ise uluslararasi bir kurulus olan ve alternatif proteinlerin iiretilmesini
tesvik eden “The Good Food Institute” (lyi Gida Enstitiisii), daha saglikli bir gida
algisi yarattigi i¢in “temiz et” terimini kullanmaktadir.®*!

Goriildiigi tizere her ne kadar farkli kavramlarla nitelense de bu {irliniin et
oldugu hususunda ¢ogunluk hemfikir gibidir. Ancak, zikredilen bu belirsizliklerden
oOtiirli yapay et teknolojisinin birtakim kavramsal ve dilsel sorular1 da beraberinde
getirecegi iddia edilmektedir. Zira, “Yapay et gercek et midir?” sorusu 1s18inda hiicre
bazli etlerin ne yedigimize dair diisiincelerimizi etkileyecegi iddia edilmektedir. Bu
hususta ii¢ farkl1 et tanimu ile karsilasmaktayiz. 11k olarak, et bir zamanlar yasamis bir

hayvandan elde edilen parca olarak tanimlanmis ve koken-madde vurgusu yapilmistir.

Dolayisiyla yapay et bu tanima girmemektedir. Ikinci olarak ise etin kokenine degil

388 Stephens- Silvio Vd. “Bringing Cultured Meat to Market”, 156; Hocquette, “Is In Vitro Meat the
Solution for The Future?”, 169.

389 Christopher J. Bryant, Julie C. Barnett, “What's in a Name? Consumer Perceptions of in Vitro Meat
Under Different Names,” Appetite 37 (2019), 104-107.

390 Stephens, Vd. “Bringing Cultured Meat to Market”, 157.

391 Biisra Cakaloglu Ebcim vd., “In Vitro Etin Uretimi ve Besleyici Degeri”, Sinop Universitesi Fen
Bilimleri  Dergisi  6/2 (2021), 191; The Good Food Institute icin  bk.
https://gfi.org/about/#:~:text=The%20G00d%20F 00d%20Institute%20is,food%20security%2C%20an
d%20biodiversity%20goals

117


https://gfi.org/about/#:~:text=The%20Good%20Food%20Institute%20is,food%20security%2C%20and%20biodiversity%20goals
https://gfi.org/about/#:~:text=The%20Good%20Food%20Institute%20is,food%20security%2C%20and%20biodiversity%20goals

oziine vurgu yapilmistir. Bu ifadeye gore yapay et 6zii itibariyle hayvansal oldugu igin
et statiisiinde degerlendirilebilir. Son olarak ise bir maddenin et olarak kabul
edilebilmesi i¢in geleneksel etle ayni isleve sahip olmasi yeterli goriilmiistiir.>*> Bu
tanimdan da yapay et ve diger alternatif etlerin gercek et gibi degerlendirilebilecegi
anlagilmaktadir.

Yapay et {lreticilerinin {riinlerini “et” olarak adlandirmalarinin nedeni “et”
kelimesinin toplumda 6ne ¢ikan pozitif degerleri yani giicii ve yiiksek besin degerini
temsil etmesidir.>*> Oysaki American Meat Science Association’in (Amerikan Et
Bilimi Dernegi) tanimina gore, yalnizca teknik nedenlerle degil, ayni zamanda
anlamsal ve ticari nedenlerle de yapay et gercekte et degildir, ¢iinkii et hayvanin
yenilebilir hayvansal dokulari olarak ifade edilmektedir.>** Bu baglamda endiistriyel
etin et kabul edilebilmesi i¢in orijinal olarak bir hayvan hiicresinden elde edilmesi,
denetlenmesi, tiikketim i¢in giivenli oldugunun kabul edilmesi ve duyusal agidan klasik
etle karsilastirilabilir olmas1 gerekir. Yapay et teknolojisinin gercek et iiretimini
saglayacak kadar olgunlasmamis olmasi nedeniyle sadece kiymaya benzer kas lifleri
uretilmektedir. Dolayisiyla bu {irline dogrudan et denilmesi problemli
olabilmektedir.>*> Bu nedenle, Amerika Tarim bakanligimin (USDA) yapay eti et olarak
onaylamasinin ardindan Amerika sigir yetistiricileri birligi (USCA), hiicre bazli ve
bitki bazli {iretilen etlerin et olarak kabul edilemeyecegini, etlerin kesilen
hayvanlardan elde edilen iirlinler olarak tanimlanmasi gerektigini bildirmistir. Yapay
et liretim teknolojisinin hayvan tarimi {izerinde olumsuz etkileri olabilecegi i¢in sigir
yetistiricileri tarafindan bu sekilde bir karar verildigi kanaatindeyiz. Ote taraftan,
ulusal sigir eti dernegi (NCBA) ise endiistriyel etlerin et tanimini karsiladigini
belirtmektedir.?

Ayrica, anket neticelerine gore bazi insanlar yapay et fikrinin ortaya ¢ikmasiyla

klasik ete de siipheyle yaklasmis ve yapay et-klasik et arasinda bir kararsizlik ortaya

392 Sebo, “The Ethics and Politics of Plant-Based and Cultured Meat”, 171.

393 Hocquette, “Is In Vitro Meat the Solution for the Future?”, 170.

34 D.D. Boler, D.R. Woerner, “What is Meat? A Perspective from the American Meat Science
Association”, Animal Frontiers 4/7 (Ocak 2017), 10.

395 Sghaier Chriki vd., “Is Cultured Meat a Viable Alternative to Slaughtering Animals and A Good
Comprise Between Animal Welfare and Human Expectations”, Animal Frontiers 12/1 (Subat 2022), 36-
40.

396 eanna Garfield, “There's A Growing Battle Between Fake Meat Startups and Big Beef, and Neither
Side is Backing Down”, Business Insider (2018) (Erisim 22 Nisan 2024).

118



cikmistir. Ciinkii tiiketiciler agisindan ¢ok yeni bir gelisme olan yapay etin bir¢ok
soruna ¢ozliim olabilecegi iddia edilirken dogal olmamasi da temel bir problem
goriilmistlir. Diger yandan ise asirlardir dogal kabul edilen geleneksel et iiretim
stirecinin dogallig1 yeniden tartisilir hale gelmistir. Bu da belirsiz bir hale gelen etin ne
oldugunun yani gergekliginin tehlikede oldugunu gostermektedir.®®’

Yapay et iiretim teknolojisi ve kimlik arasinda siki bir iliski oldugu ifade
edilmektedir. Bat1 diilnyasinda Jeff Sebo gibi bazi isimler tarafindan yapay et ve kimlik
arasinda siki bir iliski oldugu ifade edilerek {iriinlin ontolojik belirsizligi farkl
kimliklere gore agikliga kavusturulmaya galisilmistir. Bu baglamda “Kimligimiz
yapay et tiiketmeye uygun mudur” sorusu ortaya ¢tkmaktadir. Ornegin, “Bir vejetaryen
ve vegan kimligi, yapay et yemeye ne dl¢lide uygundur” ya da “Dini kimliklerimizi
diistindiigiimiizde bir Miisliiman olarak yapay eti tiiketmemiz kimligimize uyar m1?”
Kanaatimizce herkes bu sorular 151¢1nda yapay ete dair bir tutum gelistirmelidir. Ayrica
yapay et hakkinda zikredilen farkli kavramlardan da goriildiigii gibi insanlarin kendi
kimliklerine dayanarak yapay et hakkinda birtakim kavramlar iirettikleri de ifade
edilmistir. Ornegin, geleneksel et savunuculari endiistriyel ete sahte et derken, et
yemeyi erkeklikle, veganligi da kadinlikla iliskilendirmislerdir.>%®

Son olarak, yapay et ontolojisi hakkindaki diger bir 6nemli nokta ise bu {iriiniin
“yapay” olarak nitelenmesidir. Ciinkii yapaylik vasfi tamamen laboratuvar ortaminda
iretilen drlinler i¢in kullanilirken, endiistriyel et ger¢ek hayvan hiicrelerinin
laboratuvar ortaminda kiiltiirlenmesi ile liretilmektedir. Bu nedenle plastikten yapilmis
yapay bir iirlin gibi degerlendirilmemelidir. Kanaatimizce yapay et teknolojisinin
gelismesiyle ilerleyen yillarda bu iirliniin ontolojik mahiyeti hakkinda yeniden
diistinilmesi gerekecektir. Cilinkii klasik etle karsilastirilabilir bir yapay et pazari
olustugunda bu iirlinlin et kapsamu icerisine dahil edilmesi ve et ¢esitlerinden biri
olarak kabul gérmesi muhtemeldir. Ayrica ilerleyen siiregte yapay etin basarisini
belirleyecek olan temel faktoriin tiiketici kabulii olmas1 gdz Oniine alinarak iilkemizde

tuketici anketleri arttirtlmali ve anketler neticesinde katilimcilarin fikirleri dikkate

alinmalidir.

397 Weele- Driessen, “How Normal Meat Becomes Stranger”, 7-9.
398 Sebo, “The Ethics and Politics of Plant-Based and Cultured Meat”, 172-173.

119



Ozetle hem Islam diinyasinda hem de Bati diinyasinda teknolojiye yonelik
stipheci bir sdylem goriilmektedir. Ancak, fikih gelenegi acisindan biyoteknolojik
gelismeler ve 6zelde yapay et iiretimi diisliniildiigiinde insanin, hayvanin ve ¢evrenin
maslahatinin saglamasi ve mefsedetinin gidermesi halinde teknolojilere yonelik
olumlu bir tutum gelistirilebilir. Ancak 6n goriilemeyen riskler icermesi nedeniyle
muhtemel fayda ve zarar1 kesin olarak belirlenene kadar ihtiyat ilkesi geregince
teknolojiye ilk etapta siipheli yaklasilmasi gerektigini kanaatindeyiz. Ayrica,
iilkemizde de Miisliman- Tiirk kimligi agisindan yapay et ontolojisi tartisilmalidir.
Ornegin, tiiketici kabuliine ve kavram analizine yonelik iilkemizde yapilmis bir tez
caligmasina gore birgok tiiketici yapay etin temiz olarak nitelenmesi neticesinde
geleneksel etin pis oldugu ¢agrisiminin uyandigini, yapay olarak nitelenmesinin ise
suni ve dogal olmayan gibi olumsuz ¢agrisimlara neden oldugunu belirtmistir. Yine
ayni ¢alismada hayvansiz et kavraminin da tiiketiciler tarafindan kabul edilmedigi
ifade edilmistir. Ciinkii tliketiciler etin hayvandan bagimsiz bir sekilde
tiretilemeyecegini  diisiinmiiglerdir.>®® Bu baglamda alinarak tiiketici kabuliiniin
arttirtlmas1 isteniyorsa kavramlarin gidalar {izerindeki rolii dikkate alinarak
ontimiizdeki siiregte yapay ete dair olumlu ¢agrisimlar uyandiran kavramlarla daha ¢ok
karsilagacagimiz kanaatindeyiz. Benzer sekilde iilkemizde yapay etin Tiirk tiiketiciler
icin giiclii bir alternatif olup olamayacagini sorgulayan bir anket ¢aligmasi da yapilmis
ve nihai {riiniin dogal, saglikli ve giivenilir olmamas1 gerekgesiyle ¢ogu katilimci

tarafindan tercih edilmedigi sonucuna ulasilmigtir.*%

3.7. Degerlendirme

Ozetle, modern bir gelisme olmasi nedeniyle yapay et iiretim teknolojisi
birtakim etik tartismalara neden olmustur. Bati diinyasinda ortaya c¢ikan bu
tartigmalarm Islam gelenegi agisindan da gegerli olabilecegi, baska bir ifadeyle sdz
konusu tartigsmalarin yapay etin helalligi ve haramligina dair degerlendirmelerde etkili

olabilecegi kanaatindeyiz. Ciinkii iist bir terim olarak fikih- etik mukayesesi

39 Aleyna Akgay, Tiiketicilerin Yapay Et Uriinlerine Iliskin Goriisleri: Veganlara, Vejetaryenlere ve Et
Tiiketicilerine Yonelik Bir Arastirma (Trabzon: Karadeniz Teknik Universitesi, Lisansiistii Egitim
Enstitiisii, Yiiksek lisans Tezi, 2022), 113.

400 Miray Baybars vd., “Can in Vitro Meat Be a Viable Alternative For Turkish Consumers?”, Meat
Science 201 (2023), 6-7.

120



yapildiginda her iki disiplinin de konusunun insan davraniglar1 oldugu géz oniinde
bulundurularak konu ve yontem agisindan etik disiplinin dogrudan fikhin alanina
girdigini sdyleyebiliriz.*’! Gida etigi, ¢iftlikten catala kadar dzerklik, adalet ve faydali
olma/zarar vermeme etik prensiplerine bagli kalinarak gida giivencesinin saglanmasi
olarak ifade edilmektedir.**> Dolayisiyla zikredilen prensipler ve ¢ok daha fazlasi helal
gida prensipleri i¢in de gecerli oldugu i¢in helal gida icerisinde giivenilir ve etik gida
kavramlarinin ickin oldugunu belirtmeliyiz. Nitekim, literatiirde gida 6zelinde etik
problemler olarak karsimiza ¢ikan, gida israfi, kiiresel a¢lik, hile, katki maddeleri helal
gida kavrami 6zelinde de dikkat ¢eken problemlerdir. Ancak her zaman gida etigine
uygun olarak tiretilen bir gidanin helal gida anlamina geldigini sdylemek yanlis
olabilir. Zira, etik prensiplere uygun bir sekilde domuz eti iiretmek ve tliketmek
miimkiin iken, domuz etinin haramligr hakkinda nass oldugu i¢in bu gidaya helal
denemez. Buradan hareketle yapay et 6zelinde ortaya ¢ikan etik argiimanlarin aynm
kavramlarla olmasa da Islam geleneginde farkli meseleler icin sdylendigini ya da
yapay et i¢in de ifade edilebilecegini gosterebilmek amaciyla dogallik argiimanini
fitrata miidahale arglimani, tiksindirici olma argiimanini Hanefi mezhebine gore
gidanin habis olma kriteri, Hayvan refahi argiimanini fikihta hayvanlara verilen 6nem,
zarar arglimanini maslahat-mefsedet dengesi, yamyamlik argiimanini insanin kerameti
ve tekno-siiphecilik argiimanmi islam geleneginin teknolojik gelismelere yénelik
tutumuyla iliskilendirerek tartistik. Ancak, yapay ete dair fikhi yaklagimlar kisminda
Islam alimleri kok hiicre kaynagi, buzagi serumu, zaruretin varhigi gibi konulari
tartigirken, heniliz Bati'da tartigilan konular degerlendirmeye dahil edilmemistir. Bu
noktada zikredilen etik yaklagimlarin da fikhi tartismalara dahil edilmesi halinde
konuya bakisin derinlesecegi kanaatindeyiz.

Sonug itibariyle, yapay etin neden olabilecegi muhtemel zararlar ve etik
kaygilardan 6tiirii mevzubahis teknolojinin kaygan zemin oldugu kanisindayiz. Bu
kaygan zeminin yol agabilecegi muhtemel zararlar1 6nlemek icin de sedd-i zerai
kaidesi geregince diizenlemeler yapilmali ve ihtiyath yaklagilmalidir. Zira,

ontimiizdeki siiregte ilgili kuruluslar tarafindan yapay ete ayr1 bir baslik agilmasi ve

4(_” Mirteza Bedir, “Bir Fikih-Etik Karsilagtirmasi Denemesi”, Fikih ve Biyoetik, ed. Ihsan Karaman vd.
(Istanbul: ISAR Yaynlari, 2021), 49.
402 Celik- Yasar, “Gida Etigi Uzerine Bir Degerlendirme”, 130.

121



gida giivenliginin saglanmasi i¢in hem hiikiimet hem de yerel kuruluslar tarafindan

birtakim prosediirler gelistirilmesinin elzem oldugunu diisiiniiyoruz.

122



SONUC

“Ne yersen o olursun” prensibinden hareketle insanlar ne yediklerini bilmek
isterler. Bu nedenle modern biyoteknolojinin alternatif protein kaynagi olarak sundugu
hiicre bazli yapay etin dini ve etik statilisii merak konusudur. Yapay etin fikhi ve etik
boyutuna dair g¢aligmamiz boyunca yapmis oldugumuz ¢ikarimlart su sekilde
ozetleyebiliriz: Islamiyet’in bilimsel gelismeleri tesvik edici tutumu gdz Oniinde
bulunduruldugunda, Kur’an-1 Kerim ve Siinnette hakkinda bir hiikiim bulamadigimiz
yapay ete herhangi bir delil olmadan dogrudan haram denilmesi dini agidan yanlig bir
tutum olarak goriilmektedir. Benzer sekilde dogal olmamasi, tiksindirici bulunmast,
kaynak kok hiicrelerin mahiyetinin belirsizligi, buzagi serumunun kullanilmasi,
yamyamliga neden olma ve kurban ibadetine alternatif olma potansiyelleri de yapay et
icin dogrudan miibah denilmesinin Oniindeki baslica engellerdir. Bu noktada
onlimiizdeki siiregte tabaklarimizda yer alma ihtimali ¢ok yiiksek olan yapay et
gercekligini yok saymak yerine iiriiniin helal gida kapsaminda degerlendirilebilmesi
icin birtakim sartlarin yerine getirilmesi gerekmektedir.

Helal gida kriterleri agisindan bakildiginda, et veya hayvansal {iriinlerin helal
olabilmesinin temel sart1, gidanin Kur’an-1 Kerim ve Siinnette haram olarak belirtilen
maddelerden olugsmamasidir. Bundan dolay1r yapay etin iiretim siirecinde helal
maddeler kullanilmalidir. Oyle ki kok hiicrenin alindig1 hayvan helal bir hayvan olmali
ve hayvan Islami kesim kurallarina gére tezkiye edildikten sonra hiicreler alinmalidir.

‘

Yine bu baglamda ilgili yerlerde de zikrettigimiz ... canli hayvandan alinan par¢alar

1403

)

meyte hiikmiindedir... ve “...anasmin tezkiyesi yavrunun da tezkiyesi demektir..’

404 rivayetlerinin konuya uygunlugu “Canli hayvandan alman kok hiicreler meyte
hiilkmiinde mi degerlendirilmeli, yoksa hayvan canliyken de alinabilen hayvanin yiinii
gibi yagam bulunmayan kisimlar1 olarak m1 incelenmelidir?” Ya da “embriyonik kok
hiicreler cenin statlisiinde kabul edilebilir mi?” sorular1 1s1¢inda yeniden
degerlendirilmelidir. Ciinkii arastirmacilarin yaptiklart degerlendirmeler literatiir

acisindan onemli olmakla birlikte yeterli gelmemektedir. Ustelik hiicre kiiltiir

caligmalarinda siklikla kullanilan ve yapay eti gergek etle karsilastirilabilir hale getiren

403 Tirmizi, “Et’ime”, 4 (No. 1480).
404 Tirmizi, “Et’ime”, 2 (No. 1476).

123



buzagi serumunun igeriginin de karakterize edilmesi gerekmektedir. Cilinkii serum
necis ve haram kabul edilen kandan elde edildigi i¢in fikhi agidan problemli
gorinmektedir. Serumun karakterize edilmesiyle kanin istihdle ya da istihlak
islemlerine ugrayip ugramadig1 belirlenebilir. Ayrica dini ac¢idan endiselere neden
oldugu gibi acimasiz bir yontemle elde edildigi i¢in etik acidan da problemli olan bu
serum i¢in bitki bazli alternatifler desteklenmelidir.

Diger yandan biyoteknolojinin irettigi her yeni {irlin gibi yapay et hakkinda da
miiracaat ettigimiz ilk prensip “esyada aslolan ibdhadir” kaidesidir. Bu prensibe gore
yapay etin haramligini gosteren bir nass olmadigi i¢in ash itibariyle miibah oldugu
anlasilmaktadir. Ancak ¢aligmanin ikinci boliimiinde konuyla ilgili fikih ve kelam usul
literatiirline baktigimizda Cessas, Serahsi ve Pezdevi basta olmak iizere ¢cogu usul
aliminin “Haramligina isaret eden bir delil bulunmadik¢a esyada aslolan ibahadir”
kuralin1 ittifakla benimsedikleri anlasilmaktadir. Bu baglamda hakkinda nass
bulunmayan esyaya dogrudan miibah ya da haram demek yerine, cogu Hanefl usul
aliminin de zikrettigi lizere haramlik delilinin varlig1 sorusturulmalidir. Yine tirliniin
fayda ve zararindan hangisi baskinsa ona gore bir tercihte bulunulmalidir. Yine Eg‘ari
ulemadan S$atibi ve Razi’ye gore de esyanin gotiirdligli neticeye gore hiikiim verilir.
Bagka bir ifadeyle, faydaya gotiiren ya da faydanin baskin oldugu esya miibah iken
harama goétiiren ve zararin baskin oldugu esya haram ya da mekruhtur. Buradaki fayda
ve zarar fikhi gelenekte daha genis kapsamda maslahat ve mefsedet olarak karsilik
bulmaktadir. Goriildiigii iizere maslahat- mefsedet dengesi yapay etin en 6nemli
mesruiyet kriterlerinden biridir. Maslahat teorisi ise zorunlu maslahatlari1 yani dinin,
canin, aklin, neslin ve malin korunmasini igermektedir. Dolayisiyla yapay et bu
maslahatlar1 ihlal etmemelidir. Kanaatimizce, dogrudan haram olduguna hiikmetmek
ya da hicbir aragtirma yapmadan tevakkuf etmek yapay et gercekligini gormezden
gelmek anlamina gelmekte ve pratikte hicbir fayda saglamamaktadir.

Buradan hareketle, yapay etin hayvan refahini saglayacagi, daha ¢evre dostu
oldugu, et yemenin olumsuz etkilerini azaltarak daha saglikli bir et elde edilebilecegi
ve gida esitsizligine ¢oziim olabilecegi iddialart muhtemel maslahatlar olarak
degerlendirilebilir. Ote taraftan {iriiniin ontolojik belirsizligi, igeriginde ve iiretim
stirecinde necis maddelerin kullanilabilme ihtimali, dogal olmamasi, insan sagligina

zarar verme ihtimali, hile ve aldatma igerebilecegi i¢in gida sahtekarligina, gida

124



hakkinda sadece belirli sirketlerin s6z sahibi olmasina neden olabilecegi i¢in gida
totalitarizmine ve insan etinden de iiretilebilecegi icin yamyamliga kapi1 agma
potansiyeli de muhtemel mefsedetlerdir. Maslahat-mefsedet dengesinin yapay etin dini
statiisiinii belirlemede daha giivenilir sonuglar verebilmesi i¢in zikredilen muhtemel
durumlarin bilimsel verilerle gerek¢elendirilmesi gerektigi kanaatindeyiz. Bu durum
da yapay et liretiminin 6ncelikle insan denekler lizerinde denenmesi ve kabul edilirse
yayginlagarak toplumun farkli kesimlerine sunulmasi neticesinde miimkiindiir. Ancak
bir gidanin sadece zarar ya da sadece fayda igermesi miimkiin degildir. Bu nedenle
fayda ve zarardan hangisi baskinsa ona gore hiikiim insa edilmelidir. Zira, yapay etin
miibah olabilmesi i¢in insan, toplum ve ¢evreye yonelik faydalarinin zararlarindan
fazla olmasi gerekmektedir. Fayda ve zararin esit olmasi ya da baskin olanin
belirlenememesi durumunda ise fikhi anlayisa gore oncelikle zararin izale edilmesi
gerekmektedir. Bu anlayis “Def-i mefdsid celb-i mendfi’den evlddir” kaidesiyle
temellendirilmektedir. Dolayistyla alaninda uzman aragtirmacilarin 6ncelikli gorevleri
iiriiniin muhtemel faydalarini sunmaktan ¢ok muhtemel zararlar {izerine odaklanarak
belirsizlikleri aydinlatmak ve endiseleri seffaf bir sekilde gidermektir. Maslahat-
mefsedet dengesinin tam olarak belirlenemedigi durumda ise yapay etin helal ve haram
arasinda bulunan siipheliler tasnifinde yer alacag: sdylenebilir. Boyle bir durumda da
ihtiyath davranmak gerektigi kanaatindeyiz.

Yapay et teknolojisiyle dogal siirece miidahale edildigi iddia edilmektedir. Bu
hususta fitrata miidahalenin sinirlarina dair yaptigimiz incelemelerde, zorunlu
maslahatlar1 yerine getirmesi, mefsedetleri gidermesi, sirke gotiirmemesi ve aldatma
icermemesi halinde miidahalenin mesru olabilecegi ¢ikarimina ulastik. Dolayisiyla,
yapay et teknolojisinin vaat ettigi maslahatlar1 ne olgiide yerine getirebileceginin
belirsiz olmasi, mefsedetleri gidermek yerine daha biiyiik zararlara yol agabilme
potansiyeli ve aldatmalar igerebilme ihtimali nedeniyle dogal siirece miidahale
edilmesi mesru goriinmemektedir. Ancak, glinlimiizde fast food ya da GDO’lu gidalar
gibi tiikettigimiz pek ¢ok gidanin dogal siireclerden gegmedigini diislindiigiimiizde
yapay et iiretim teknolojisinin ilk etapta dogalligindan ziyade topluma ve ¢evreye ne
oOlglide fayda sagladigina ya da zarar verdigine gore analiz edilmesi gerekmektedir.

Yapay et teknolojisinin hem lehinde hem de aleyhinde hayvan refahi

argiimanin bulunmasi arastirmacilar arasinda fikir birligi bulunmadigina isaret

125



etmektedir. Bu hususta yaptigimiz degerlendirmeler neticesinde hayvandan biyopsi
alinmasinin eglence ve siddet amaci igermedigi icin fikhi anlamda sorun teskil
etmeyecegi ¢ikarimma ulastik. Ustelik, yapay et hayvanlardan istifade edilmesinin
farkl1 bir yonii olarak karsimiza ¢iksa da teknolojinin insan ve hayvan arasindaki giiglii
duygusal bag1 olumsuz etkileyebilecegi kanaatindeyiz. Ciinkii Islami bakisa gore gida,
ibadet ve gecim kaynagi olmasi sebepleriyle hayvanlardan istifade eden insanlar
hayvanlarin beslenme, barinma ihtiyaclarin1 karsilayarak ve merhametli davranarak
stikran duymaktadir. Bu noktadaki soru isaretlerinin giderilmesi gerekmektedir.
Diger yandan gidanin habis/pis olmamasi da helal gida kriterlerinden biridir.
Yiice Allah Miisliimanlarin helal ve tayyib gida ile beslenmesini emrederek, sagligin
ve bedenin korunmasi gibi pek ¢ok hikmetin yerine getirilmesine isaret etmektedir. Bu
baglamda tayyibin zidd1 olarak ifade edilen habis, yiyecegin necis olmasi ya da selim
insan tabiatina igren¢ gelmesi anlamlarina gelmektedir. Baska bir ifadeyle tabiatinda
igrenglik bulunmasi ve insana tiksindirici gelmesi gidanin habisligine isaret
etmektedir. Bu durum da gidanin helalliginin Oniindeki engellerden biri kabul
edilmektedir. Konuyla ilgili hem Bati hem de islam gelenegine bakarak yaptigimiz
cikarima gore, “tiksinmek” gibi gidaya dayali bazi kurallar insan biyolojisinde
ickindir. Ancak yapay et 0zelinde baktigimizda, bu argiimanin fikhi sahada etkili
olabilmesi, esas alinmas1 gereken akl-1 selim ve sag duyulu insanlarin goriislerinin
izafi bir goriis olarak kalmamasina ve kolektif bir tavra doniismesine baglidir. Diger
tiirlii tiksinmenin bireysel bir tavir almaktan ibaret olacagi kanaatindeyiz. Bu noktada
toplumun yapay ete yonelik tutumunu belirlemek icin bolgesel ve ulusal bazda
anketlerin yapilmasi ve sonuglarin kamuoyuyla paylasilmasi gerekmektedir. Bu
sonuglarin hiikmii dogrudan belirlemeyecegi ancak hitkme etki etmesi beklenmektedir.
Yapay et teknolojisini zaruret prensibi ¢ergevesinde inceledigimizde, kiiresel
aclik krizine ve gida esitsizligine yapay et ile ¢6ziim olunacagi iddia edilerek yapay et
iiretiminin insan, ¢evre ve ekonomi i¢in zaruri oldugu vurgulanmaktadir. Oysaki
mevcut duruma baktigimizda geleneksel et iiretim sistemlerinin ihtiyaci karsilamada
yetersiz oldugunu sdyleyemeyiz. Diinyadaki gida esitsizliginin sebebinin kaynaklarin
yanlis yonetilmesi oldugu kanaatindeyiz. Iddia edilen zaruretin varlig1 kesin bir sekilde

ifade edilemedigi i¢in yapay et Ozelinde muteber bir zaruret durumundan soz

126



edemeyiz. Benzer sekilde yapay etin iiretilmemesi durumunda ortaya biiyiik bir zarar
ve mesakkat ¢ikacagini yani zorunlu maslahatlarin tehlikeye diisecegini sOyleyemeyiz.

Ayrica, yapay ete bazi durumlarda sedd-i zerai‘ delili ile de yaklasilabilecegi
kanaatindeyiz. Zira, devlet otoritesi kamu yararii saglamak ve kotiiliikleri onlemek
amaciyla yapay et iretim ve tiiketimini sinirlandirabilir. Bu simirlandirmanin
gerekcelerinden biri olarak insan kok hiicrelerinden de yapay et iiretilebilme ihtimali
yani teknolojinin yamyamliga neden olma potansiyeli zikredilebilir. Ancak yapay etle
ortaya ¢ikmasi muhtemel olan yamyamlik ne birinin 6ldiiriilmesini ne de bir cesede
miidahale edilmesini icermese de ayni sekilde insan eti tiiketmeyi igerdigi i¢in fikhi
anlamda sorun teskil edecektir. Ciinkii insan eti tiikketmek kisinin sayginligini ve
dokunulmazligini ihlal etmek anlamina geldigi i¢in caiz gériilmemektedir. Ote taraftan
Kur’an-1 Kerim ve Siinnette Yiice Allah’in insanlara verdigi degerin bir gostergesi
olarak kullar miikerrem olarak nitelenmektedir. Klasik fikih eserlerinde “kerametii n-
nds” tabiri insan onuru ve dokunulmazIligini da kapsayan st bir terim olarak karsimiza
cikmakta ve bu sekilde bedene miidahalenin sinirlar1 ¢izilmektedir. Fikhi agidan sorun
teskil edebilecek bu ihtimal nedeniyle yapay et iiretim ve tiikketimi sedd-i zerai
prensibiyle sinirlandirilabilir.

Diger yandan yapay etle birlikte hayvan refahinin saglanacagi ve kurban
ibadeti gibi ibadetlerde hayvan kesimine ihtiya¢ duyulmayacagi iddia edilmektedir. Bu
nedenle, yapay et iiretimi kurban ibadetine alternatif olma ihtimali nedeniyle de
sinirlandirilabilir. Ciinkii, kurban sadece et i¢in yerine getirilen bir ibadet degildir,
aksine biinyesinde pek cok dini, sosyal ve psikolojik hikmetler icermektedir. Ustelik,
diger ibadetlerde oldugu gibi kurban ibadetinin riiknii de ibadetin asli unsuru olup
taabbudi bir nitelik tasir. Kan akitmak yani “irdke-i dem ” olarak ifade edilen bu riikin
olmazsa ibadet yerine getirilmemis sayilmaktadir. Yine ibadetin taabbudi nitelikte olan
gayri iradi vasfi yani sebebi iizerine diisiiniildiigiinde de alternatif iiretmek dogru
gelmemektedir. Ciinkii kurban ibadetinin sebebi olarak vakit ve o vakit igerisinde
tezkiye edilmis hayvan zikredilmektedir. Bu baglamda kanaatimizce kurban
ibadetindeki bu taabbudi vasiflarin yorumlanmasi ve degistirilmesi ibadetin 6ziine
zarar vermektedir. Bundan dolay1, yapay et teknolojisi kan akitmak gibi taabbudi
riikniin yok sayilmasi ve ibadetin insana ve ¢evreye kazandirdigi pek ¢ok meziyetin

g6z ard1 edilmesi nedenleriyle alternatif olmaktan uzak goriinmektedir.

127



Ustelik, Singapur islam Konseyi, Amerikan Fikih Akademisi ve Giiney Kore
Miisliiman Federasyonu hari¢ fetva kuruluslarinin heniiz resmi bir agiklamasi
bulunmadigini sdylemeliyiz. S6z konusu ii¢ kurulus da helal bir hayvandan kok hiicre
alinmasi, helal siireglere tabi tutulmasi ve alternatif serumlarin kullanilmasi sartlarinin
saglanmas1 halinde yapay etin helal olabilecegini ifade etmistir. Diger fetva
kuruluslarinin ise su an ihtiyaten tevakkuf ettikleri ve fetva vermede acele etmedikleri
sOylenebilir. Yapay et iiretim ve tiiketimi heniiz ¢ok yaygin olmadigi i¢in {iriiniin dini,
sosyolojik ve ekonomik ¢iktilarin1 gorene kadar fetva vermede acele edilmemesi
makul bir yaklagim olarak goriilmektedir.

Sonug itibariyle yapay et teknolojisinin yol agabilecegi muhtemel zararlar
iriiniin kaygan bir zeminde bulundugunu gostermektedir. Bu nedenle, yapay et seffaf
bir sekilde denetlenebilir hale geldiginde yetkililere onemli gorevler diismektedir. Ozel
ve resmi kuruluslar tarafindan gerekli arastirmalar ve incelemeler yapilmalidir. Ornek
vermek gerekirse, yapay et i¢in prosediirler gelistirilmeli ve gida giivenligi garanti
altina alinmalidir. Aksi takdirde yapay et dini ve etik acilardan sorun teskil edebilecek
hile ve aldatmalar igerebilir. Boylece kisinin cani, dini ve mali tehlikeye diigebilir.
Benzer sekilde yapay etin dini, ekonomik, siyasi ve toplumsal bazi yansimalari
bulundugu i¢in bu alternatif gidanin kolektif bir c¢alismayla incelenmesi
gerekmektedir. Ornegin, icerisinde alaninda uzman ilahiyatgilarin, miihendislerin,
ekonomistlerin, sosyologlarin ve siyasi yetkililerin bulundugu calistaylar yapilmalidir.
Bu noktada iilkemizde konu fizerine yapilan akademik caligmalarin da yetersiz
oldugunu sdylemeliyiz. Konuyu farkli boyutlariyla ele alan nitelikli makale ve tezlerin
yapilmasi gerekmektedir. Toplumun farkli kesimlerinde yapilacak olan bu ¢aligmalar
zincir halinde diisiiniilmelidir. Zikredilen kriterler ve tartismalar ¢ercevesinde yapay
ete yoOnelik direkt olumsuz bir tavir takinmadan oOnce konu tiim boyutlariyla
arastirllmali ve alaninda uzman Miisliman arastirmacilarin fikirleri dikkate
alinmalidir. Ote taraftan Miisliiman kimligimize uygun bir tavir gelistirirken bu
teknolojinin sekiiler diinya goriisiiniin bir iiriinii oldugu ve aldatmalar icerebilecegi de

unutulmamalidir.

128



KAYNAKCA

Adams, Carol J. Etin Cinsel Politikasi. Cev. Giiray Tezcan- Mehmet Emin Boyacioglu.
Istanbul: Ayrint1 Yayinlari, 2013.

Akcay, Aleyna. “Tiiketicilerin Yapay Et Uriinlerine Iliskin Gériisleri: Veganlara,
Vejetaryenlere ve Et Tiiketicilerine Yonelik Bir Arastirma”. Trabzon: Karadeniz

Teknik Universitesi, Lisansiistii Egitim Enstitiisii, Yiiksek lisans Tezi, 2022.

Akhisari, Ahmed er-Rami el-. Tiitiin Icmek Haram midir? Bir Osmanli Risalesi. MIf.

Yahya Michot. Istanbul: Kitap Yayinevi, 2015.

Altindis, Riimeysa. “Yapay Etin Fikhi Mesriiyeti”. [lahiyat Tetkikleri Dergisi 61/1
(Haziran 2024), 1-19.

Alvaro, C. “Lab-Grown Meat and Veganism: A Virtue-Oriented Perspective”. J Agric
Environ Ethics 32, (2019), 127-141.

Alvaro, Carlo. “A Virtue-Ethical Approach to Cultured Meat”. Nature Food 3 (Ekim
2022), 788-790.

Anomaly, Jonny vd. “Flesh Without Blood: The Public Health Benefits of Lab-Grown
Meat”. Bioethical Inquiry (2023), 1-9.

Anthis, Jacy Reese vd. “Animal”. Modern Meat: the next Generation of Meat from
Cells. Ed. K Spiros vd. 51-89. Cellular Agriculture Society, 2023.

Arslan, Reyyan. Fetvamin Baglayicihigi ve Fetvdda Hata. Yalova: Yalova Universitesi,

Sosyal Bilimler Enstitiisii, Yiiksek Lisans Tezi, 2019.

129



Astiwara, Endy Muhammad. “Tibbi Konularda Fetva Verme Siirecinde Karsilasilan
Temel Fikhi Yaklasimlar: Endonezya Tecriibesi”. Fikih ve Biyoetik. Ed. Ihsan Karaman
vd. 197-213. Istanbul: ISAR Yaynlari, 2021.

Aydin, Aysenur. Kan Nakli ile Tedavinin Islam Hukuku Agisindan Degerlendirilmesi.
Istanbul: Fatih Sultan Mehmet Vakif Universitesi, Lisansiistii Egitim Enstitiisii,
Yiiksek Lisans Tezi, 2022.

Ayengin, Tevhit. “Kurban ibadeti”. Diyanet Ilmi Dergi 41/4 (Aralik 2005), 7-28.

Basri, Ebu’l-Hiiseyin Muhammed b. Ali b. Tayyib el-. EI-Mu ‘temed fi Usili’l-Fikh. 2.
Cilt. Beyrut: Daru’l-Kutubi’l-Ilmiyye, 1982.

Baybars, Miray vd. “Can In Vitro Meat Be a Viable Alternative For Turkish
Consumers?”. Meat Science 201 (2023), 1-9.

Baydar, Tuba Erkog. “Bedenden Cesede insan Onuru: Fikhi Perspektiften Bir Analiz”.
Fikih ve Biyoetik. Ed. Ihsan Karaman vd. 105-122. Istanbul: ISAR Yayinlari, 2021.

Baydar, Tuba Erkog. “Islam Hukukuna Gére Hayvan Deneyleri”. Hayvan Etigi. Ed.
Ihsan Karaman vd. 159-174. Istanbul: ISAR Yayinlar1, 2019.

Bedenta, Roy vd. “A Review On Lab-Grown Meat: Advantages And Disadvantages”.
Quest International Journal of Medical and Health Sciences 4/1 (2021), 19-24.

Bedir, Miirteza. “Bir Fikih-Etik Karsilagtirmasi Denemesi”. Fikih ve Biyoetik. Ed.
Ihsan Karaman vd. 39-66. Istanbul: ISAR Yayinlari, 2021.

Bedir, Miirteza. Kurban Kitabi. Istanbul: Ensar Yayinlari, 2007.

Behera R- Adhikary, L. “Review on Cultured Meat: Ethical Alternative to Animal
Industrial Farming”. Food Research 7/2 (Nisan 2023), 42-51.

130



Beheshti, Soraya. - Hallag, Wael. “Animals in the Quran: The Epistemological
Significance of Sacrifice, Personhood, Vegetarianism, Mercy and Dominion through

the Lens of Islamic Moral Philosophies". Kolombiya Universitesi (Ocak 2017), 1-18.

Belt, Henk Van Den. “Playing God in Frankenstein’s Footsteps: Synthetic Biology and
The Meaning Of Life”. Nanoethics 3 (2009), 257-268.

Benjaminson, M. A. vd. “In Vitro Edible Muscle Protein Production System (Mpps):
Stage 1, Fish”. Acta Astronautica 51 (2002), 879-889.

Bhat, Zuhaib Fayaz vd. “In Vitro Meat Production: Challenges And Benefits Over
Conventional Meat Production”. Journal of Integrative Agriculture 14/2 (2015), 241-
248.

Bhat, Zuhaib Fayaz vd. “In Vitro Meat: A Future Animal-Free Harvest”. Critical
Reviews in Food Science and Nutrition 57/4 (2017), 782-789.

Boler, D.D- Woerner, D.R. What is meat? A Perspective from the American Meat
Science Association. Animal Frontiers 4/7 (Ocak 2017), 8-11.

Bryant, Christopher J.- Barnett, Julie C. “What's in a Name? Consumer Perceptions of
in Vitro Meat under Different Names”. Appetite 37 (2019), 104-113.

Buhari, Aldeddin Abdulaziz b. Ahmed b. Muhammed el-. Kesfu’l-Esrar An Usiili
Fahri’l-Islam Pezdevi. 3. Cilt. Istanbul: Sirketii’s Sahafetii’l- Osmani Yaynlar1, 1890.

Buhari, Ebti Abdillah Muhammed b. Ismail el-. Sahih-i Buhdri. Thk. Mustafa Dib el-
Buga. 1. Cilt. Sam: Dar ibn Kesir Yaynlari, 5. Basim, 1993.

Bula, Ayse Basak. vd. Cultured meat: Meet New Meat. Ankara: Bilkent Universitesi,
Science, Technology and Society, 2021.

131



Cansiz, Demet. “Ikinci Mesrutiyet doneminde Hayvan Haklar1”. Uluslararasi Tarih
Arastirmalart Dergisi (UTAD) The Journal of International History Researches 5/2
(2021), 187-215.

Catts, Oron- Zurr, Ionat. “Disembodied Livestock: The Promise of a Semi-Living

Utopia”. Parallax 19/1 (2013), 101-113.

Cessas, Ahmed b. Ali Ebl Bekr er-Razi el-. Ahkamu'l Kur’dn. Thk. Muhammed Sadik
el-Kamhavi. 3-4. Cilt. Beyrut: Daru Thyai’t-Tiirasi’l-Arabi Yaynlari, 1992.

Chauvet, David J. “Should Cultured Meat Be Refused in the Name of Animal
Dignity?”. Ethic Theory Moral Prac 21 (2018), 387-411.

Chriki, Sghaier vd. “Is Cultured Meat a Viable Alternative to Slaughtering Animals
and a Good Comprise Between Animal Welfare and Human Expectations”. Animal

Frontiers 12/1 (Subat 2022), 35-42.

Chriki, Sghaier- Hocquette, Jean Frangois. “The Myth of Cultured Meat: A Review”.
Frontiers in Nutrition 7/7 (2020), 1-9.

Ciiveyni, Imamii’l-Haremeyn EbG’l-Meali Riikniiddin Abdiilmelik b. Abdillah b.
Yasuf el-. El- Burhdn fi Usali’l-Fikh. 2. Cilt. Beyrut: Daru’l-Kutubi’l-ilmiyye
Yayinlari, 1997.

Cakaloglu Ebcim, Biisra vd. “In Vitro Etin Uretimi ve Besleyici Degeri”. Sinop
Universitesi Fen Bilimleri Dergisi 6/2 (2021), 189-201.

Calik, Biinyamin. “A¢hik ve Kithk Baglaminda Dogal Afetlerin Ser‘? Hiikiimler

Uzerindeki Etkisi”. Kafkas Universitesi Ilahiyat Fakiiltesi Dergisi 10/20 (2023), 431-
451.

132



Celik, Esra- Yasar, Askin. “Gida Etigi Uzerine Bir Degerlendirme”. Erciyes
Universitesi Veteriner Fakiiltesi Dergisi 18/2 (2021), 129-136.

Celik, Esra- Yasar, Askin. “Laboratuvardan Sofraya Etik Bir Sorunsal: In Vitro Et”.
Saglik Bilimlerinde Oncii ve Cagdas Calismalar. Ed. Taner Akarsu. 495-520. istanbul:

Duvar Yayinlari, 2023.

Dennis, Rabbi Daniel. “The Kashrut of Cultured Meat”. The Rabbinical Assembly
(Kasim 2017), 1-34.

Dilworth, Tasmin- McGregor, Andrew. “Moral Steaks? Ethical Discourses of In Vitro
Meat in Academia and Australia”. Journal of Agricultural and Environmental Ethics

28/1 (2015), 85-107.

Donaldson, Sue- Kymlicka, Will. Zoopolis Hayvan Haklarimin Siyasal Kurami. Cev.
Mine Yildirim. Istanbul: Kog Universitesi Yaynlari, 2014.

Edelman, P. D. vd. “In Vitro Cultured Meat Production”. Tissue Engineering 11/5-6
(2005), 659-662.

Egolf, Aisha vd. “When Evolution Works Against the Future: Disgust's Contributions
to the Acceptance of New Food Technologies”. Risk Analysis 39 (2019), 1546-1559.

Ekinci, Ekrem Bugra. Islam Hukukunda Degismenin Simiri. Istanbul: Ar1 Yaymnlari,
2018.

Erdem, Aydin. “Ko6k Hiicre Calismalarinda Etik”. Hacettepe Tip Dergisi 36/4 (2005),
198-202.

Erdogan, Mehmet. Fikih ve Hukuk Terimleri S6zligii. Istanbul: Ensar Yayimnlari, 2019.

133



Erkmen, Osman. “Gida Kaynakli Tehlikeler ve Giivenli Gida Uretimi”. Cocuk Saghg:
ve Hastaliklar: Dergisi 53 (2010), 220-235.

Erturhan, Sabri. “Hayvan Oldiirme ile ilgili Fikhi Hiikiimler”, Bilimname 17/2 (2009),
97-121.

Eryilmaz, H. Saadiye. “Singapur’daki Helal Gida Sertifikasyonuna Kritik Yaklagim”.
Academic Platform Journal of Halal Lifestyle 3/1 (2021), 1-16.

Eser, Ercan. “Ihtiyag-Zaruret Baglaminda “Hacet Umumi Olsun Husisi Olsun Zaruret

Menzilesine Tenzil Olunur”. Toplum Bilimleri 10/19 (2019), 123-150.

FAO, Birlesmis Milletler Gida ve Tarim Orgiitii. Food Safety Aspects of Cell-Based
Food. Roma: Food and Agricultural Organization of the United Nations, 2023.

FAO, Birlesmis Milletler Gida ve Tarmm Orgiitii. Livestock’s Long Shadow—
Environmental Issues And Options. Roma: Food and Agricultural Organization of the

United Nations, 2006.

Ferrd, Ebl Ya’la Muhammed b. Hiiseyin b. Muhammed b. Halef el-. El-Udde fi
Usili’l-Fikh. 4. Cilt. Riyad: CAmiatii’l-imam Muhammed b. Suud el-islamiyye
Yayinlari, 1990.

Ferré, Frederick. “Moderation, Morals, And Meat”. Inquiry 29/1-4 (1986), 391-406.

Fitzgerald, Amy J. vd. “Slaughterhouses and Increased Crime Rates An Empirical
Analysis of the Spillover From “The Jungle” Into the Surrounding Community”.

Organization & Environment 20/10 (2009), 1-27.

Geng, Mustafa. - Barbaros, Mehmet. “Eti Yenilen Canli Evcil Hayvanlarin
Bedenlerinden Ayrilan Bazi Maddelerin Taharet Agisindan Degerlendirilmesi”. KSU
Ilahiyat Fakiiltesi Dergisi 32 (Aralik 2018), 167-198.

134



Gorgiilii, Ulfet. “Islam Hukukunda Hayvan Haklar1 ve Hayvanlara Kars:
Sorumluluklarimiz”. Hayvan Etigi. Ed. Thsan Karaman vd. 67-83. Istanbul: ISAR
Yayinlari, 2019.

Giinay, H. Mehmet- Ozdemir, Merve. “Islami A¢idan Genetigi Degistirilmis Uriinler”.
Uluslararasi Sosyal Aragtirmalar Dergisi 9/45 (2016), 1004-1022.

Habergetiren, Omer Faruk. “Islam Hukukunda Gozetilmesi Zorunlu Maslahatlar
Cercevesinde Insan Onuru”. Tiirkiye Ilahiyat Arastirmalar: Dergisi 3/1 (Haziran

2019), 150-169.

Hagkali, Abdurrahman. “Islam Hukuk Metodolojisinde Asli ibaha- igtihat Iliskisi
Uzerine”. Islam Hukuku Arastirmalar: Dergisi 14 (2009), 85-96.

Hallaf, Abdulvehhab. El-flmu Usilu’l-Fikh. Kahire: Darii’l-Fikri’l-Arabi Yayinlari,
1996.

Hamdan, Muhammed Naqib vd. “Cultured Meat In Islamic Perspective”. J Relig
Health 57 (2018), 2193-2206.

Hamdan, Muhammed Naqib vd. “Cultured Meat: Islamic and Other Religious
Perspectives”. International Journal of Islamic and Civilizational Studies 2 (2021),

11-19.

Handral, Harish vd. “3D Printing Of Cultured Meat Products”. Critical Reviews in
Food Science and Nutrition 62/1 (2022), 272-281.

Hanyu, Yuki vd. “Media”. Modern Meat: The Next Generation of Meat From Cells.
Ed. K Spiros vd. 170-209. Cellular Agriculture Society, 2023.

Hocquette, Jean-Frangois. “Is In Vitro Meat the Solution For The Future?”. Meat
Science 120 (2016), 167-176.

135



Hopkins, Patrick.- Dacey, Austin. “Vegetarian Meat: Could Technology Save Animals
and Satisfy Meat Eaters?”. J Agric Environ Ethics 21 (2008), 579-596.

Hossain, Mohammad Shahadat. “Consumption of Stem Cell Meat: An Islamic

Perspective”. IIUM Law Journal 27/1 (2019), 233-257.

Ibn Mace, Ebu Abdillah Muhammed b. Yezid. Siinen-i Ibn Mdce. Thk. Suayb el-
Arnavit vd. 4. Cilt. Beyrut: Darii’r-Risaletii’r-Alemiyye Yayinlari, 2009.

Ibn Niiceym, Zeyniiddin B. ibrahim. El-Esbah Ve'n-Nezdir. Beyrut: Darii’l- Kiitiibii’l-
[Imiyye Yayinlar1, 1999.

Imam Malik, Ebu Abdillah Malik b. Enes el- Asbahi. Muvatta, Thk. Muhammed Fuad
Abdiilbaki. 2. Cilt. Beyrut: Daru Ihy4i’t-Tiirasi’l-Arabi Yayinlari, 1985.

Junaidi, Junaidi- Esmadin, Esmadin. “In Vitro Meat Industry: Legal Analysis of
Manufacture and Consumption in Fiqih Perspective”. Annual Conference on Islamic

Economic and Law 5 (May1s 2023), 68-83.

Kahraman, Abdullah. “Gida Uriinlerinde Helal ve Harami belirleme Yontemi”.

Cumhuriyet Universitesi Ilahiyat Fakiiltesi Dergisi 16/1 (2012), 453-478.

Karadavi, Yusuf el-. El-Helal ve'l-Hardam fi'l-Islam. Kahire: Mektebetii’l- Vehbe
Yayinlari, 22. Basim. 1997.

Karakaya, Ahmet. Kok Hiicre Calismalar: ve Etik Tiirkiye'de Insan Embriyosundan
Elde Edilen Kok Hiicreler Uzerinde Yapilan Calismalarda Etik Sorunlar. Istanbul:
Fatih Sultan Mehmet Vakif Universitesi, Sosyal Bilimler Enstitiisii, Yiiksek Lisans
Tezi, 2013.

136



Kasani, Alauddin b. Mes’0d el-. Bedayi 'u s-Sanad’i Fi Tertibi’g-Serdi. 5. Cilt. Liibnan:
Daru’l-Kutubi’l-Ilmiyye, 1997.

Kashim, Mohd Izhar Ariff Mohd vd. “Scientific and Islamic Perspectives in Relation
to The Halal Status of Cultured Meat”. Saudi Journal of Biological Sciences 30/1

(2023), 103501-103509.

Kass, Leon. “The Wisdom of Repugnance: Why We Should Ban the Cloning of
Humans”. Valparaiso University Law Review 32/2 (Bahar 1998), 679-705.

Keles, Ekrem. “Diinyadaki Uygulama”. 7ip ve Fetva. Ed. Hakan Ertin. 95-103.
Istanbul: ISAR Yayinlari, 2021.

Kenigsberg, Joel- Zivotofsky, Ari. “A Jewish Religious Perspective on Cellular
Agriculture. Frontiers in Sustainable Food System 3/128 (2020), 1-6.

Kosum, Adnan. “Islam ibadetler Fikhinda Hayvanlarin Yasama Haklar1 Baglaminda
Kurban Ibadeti”. Islam Hukuku Arastirmalar: Dergisi 35 (2020), 389-405.

Kosum, Adnan. Islam Hukukunda Hayvan Haklari. Ankara: Diyanet Isleri Baskanlig
Yayinlari, 2018.

Kése, Saffet. “Fikhi Acidan Helal Gidanin Temel ilkeleri”. Helal ve Etik Arast. Derg.
2/1 (2020), 1-18.

Koseoglu, Bayram. “Daru’l-Iftai’l-Misriyye ve Kur’an’la Ilgili Baz1 Yaklagimlar1”.
Recep Tayyip Erdogan Universitesi Ilahiyat Fakiiltesi Dergisi 10 (2016), 137-169.

Langelaan, Marloes L. P. vd. “Meet The New Meat: Tissue Engineered Skeletal
Muscle”. Trends in Food Science and Technology 21/2 (2010), 59-66.

137



Lee, Angela. “Meat-ing Demand: Is In Vitro Meat a Pragmatic, Problematic or

Paradoxical Solution?”. Canadian Journal of Women and the Law 30 (2018), 1-41.

Liv, Cemil. “Ahi Teskilatinin Standardizasyon Anlayismnin Islam Hukuku Acisindan
Degerlendirilmesi”. Tiirk Kiiltiirii ve Hact Bektas Veli Arastirma Dergisi 105 (Bahar-
Mart 2023), 215-231.

Lo, Bernard. - Parham, Lindsay. “Ethical Issues in Stem Cell Research”. Endocrine

Reviews 30/3 (Mayis 2009), 204-213.

Lu, Mathew. “Explaining the Wrongness of Cannibalism”. American Catholic

Philosophical Quarterly 87/3 (2013), 433-458.

Lynch, John — Pierrehumbert, Raymond. “Climate Impacts of Cultured Meat and Beef
Cattle”. Frontiers in Sustainable Food Sytems 3/5 (2019), 1-11.

Maaroufi, Asmaa el-. “Animals as Agents? A Qur’anic View”. Ed. Oliver Leaman.
Routledge Handbook of Islamic Ritual and Practice. 425-436. New York: Taylor and

Francis Group Yayinlari, 2022.

Macit, Yiiksel. “Yiyecek-igeceklerde Haram-Helalligin Kriteri ve Bu Konuda Arap
Kiiltiiriiniin Etkisi”, Corum [lahiyat Fakiiltesi Dergisi 2 (2002), 265-271.

Mansour, Heba. “Eating and Marketing Cultured Meat is a Jurisprudential Study”.
Dirasat: Shari’a and Law Sciences, 52/1 (2025), 1-14.

Mateti, Tarun vd. “Artificial Meat Industry: Production Methodology, Challenges, and
Future”. JOM 74 (2022), 3428-3444.

Mengistie, Dejenie. “Lab-Growing Meat Production from Stem Cell”. Journal of

Nutrition and Food Science 3/1 (2020), 1-7.

138



Merginani, Burhanuddin Ebu’l-Hasan Ali B. Ebi Bekr B. Abdilcelil el-. el-Hidaye
Serhu Biddyeti’l-Miibtedi. Thk. Talal Yusuf. 1-2-3-4. Cilt. Beyrut: Daru Ihyai’t-
Tiirasi’l-Arabi Yayinlari, t.y.

MeBmer, Tobias. Decoding Cultured Meat Production: The Transcriptomic Landscape
Of Bovine Satellite Cells In Proliferation And Differentiation. Hollanda: Maastricht
Universitesi, Doktora Tezi, 2023.

Mevsili, Abdullah b. Mahmid b. Mevdad el-. el-fhtivar li Ta lili’l-Muhtdr. Thk.
Mahmut Ebu Dakika. 5. Cilt. Kahire: el- Halebi Yaynlari, 1937.

Milburn, Josh. “Chewing Over In Vitro Meat: Animal Ethics, Cannibalism and Social
Progress”. Res Publica 22/3 (2016), 249-265.

Miller, John. “In Vitro Meat: Power, Authenticity and Vegetarianism”. Journal for

Critical Animal Studies 10/4 (2012),45.

Moosa, Ebrahim. “Fetvalarda Teknoloji Sorunlari: Inceliklerin Mercek Altina
Alinmas1”. Fikih ve Biyoetik. Ed. Thsan Karaman vd. 13-37. Istanbul: ISAR Yayinlari,
2021.

Moyano, Cristian. “The Moral Pitfalls of Cultivated Meat: Complementing Utilitarian
Perspective With Eco-Republican Justice Approach”. J Agric Environ Ethics 36/23
(2023), 1-17.

Mutayri, Tiirki Isa el-. “El-Lahmu’l-Miistenbet- Mefhumuha- Keyfiyetii’l-Intac-
Asaruha es-Sthhiyye ve Hiikmiiha es-Seri”. Mevziiu 5-Samin Nevizil Musteceddat fi
Sind ‘ati’l-Helal. 1/695-722. Doha: Mecmau’l Fikhi’l-Islami ed-Diiveli, 2025.

Miislim, Ebii’l-Hiiseyn Miislim b. el-Haccac, Sahih-i Miislim. Thk. Muhammed Fuad
Abdiilbaki. 3. Cilt. Kahire: Matbaatii Isa el-Babi el-Halebi ve Siirekduhii Yayinlari,
1955.

139



Nablusi, Abdiilgani en-. Tiitiin Risalesi. Cev. Muhammet Emin Efe-Ahmet

Senharputlu. Istanbul: Dergah Yayinlari, 2021.

Narin, Ismail. Kur’'dn ve Siinnet Acisindan Kurban Ibadeti. Istanbul: Istanbul

Universitesi, Sosyal Bilimler Enstitiisii, Yiiksek Lisans Tezi, 2009.

Nevevi, Ebl Zekeriyya Muhyiddin Yahya b. Seref en-. el-Mecmii ‘ Serhii’l- Miihezzeb.
9. Cilt. Beyrut: Darii’l-Fikr Yayinlar, t.y.

Norton, Trae. “From the Lab to the Supermarket: In Vitro Meat as a Viable Alternative
to Traditional Meat Production”. Journal of Food Law & Policy 11/1 (2005), 157-180.

Okur, Kasif Hamdi. “17. Yiizyill Osmanhi Fikihgilarinin Nevazile Yonelik Fikhi
Argiimantasyonu (Mehmed Fikhi el-Ayni ve Risaletii’d-Duhan ve’l-Kahve Ornegi)”.
Sahn-1 Semdn’dan Dariilfiinin’a Osmanli’da Ilim ve Fikir Diinyasi (Alimler,
Miiesseseler ve Fikri Eserler)- XVII. Yiizyil. Ed. Hidayet Aydar- Ali Fikri Yavuz. 380-
393. Istanbul: Zeytinburnu Belediyesi Kiiltiir Yaynlari, 2017.

Ottuh Peter O.0.- Ihwighwu, Jonathan O. "An Ethico-Theological Assessment Of In-
Vitro Meat in Human Society". Ramon Llull Journal of Applied Ethics 14 (2023), 29-

51.

Ozaykal, Merve. “Oliiden Organ Naklinde Tartismal1 ki Fikhi Mesele: Olii Bedene
Miidahale ve Beyin Oliimii”. Diyanet Ilmi Dergi 59 (2023), 251-284.

Ozdemir, Merve. Islam Hukukuna Gore Beden Uzerinde Tasarruf ve Organ Nakli.

Sakarya: Sakarya Universitesi, Sosyal Bilimler Enstitiisii, Doktora Tezi, 2017.

Ozdemir, Merve. Osmanli Fetva Mecmualarinda Tip. Istanbul: Istanbul Universitesi,

Saglik Bilimleri Enstitiisii Yiiksek Lisans Tezi, 2016.

140



Ozkan, Hilal. Hanefi Mezhebinde Helal Gida Kriterleri. Canakkale: Canakkale
Onsekiz Mart Universitesi, Sosyal Bilimler Enstitiisii, Yiiksek Lisans Tezi, 2011.

Pala, Ali Thsan. Islam Hukukunda Ihtiyat Ilkesi. Istanbul: Ensar Yaynlari, 2019.

Peters, Ted. “Playing God with Frankenstein” Theology and Science 16/2 (2018), 145-
150.

Poirier, Nathan— Russell, Joshua. “Does In Vitro Meat Constitute Animal Liberation?”.

Journal of Animal Ethics 9/2 (2019), 199-211.

Polat, Irfan. “Yamyamligin Tarihi ve Van’da Insan Yiyen Bir Topluluk: Mirovharlar”.

Motif Akademi Halkbilimi Dergisi 13/ 29 (2020), 1-19.

Post, Mark J. “Cultured Meat From Stem Cells: Challenges And Prospects”. Meat
Science 92 (2012), 297-301.

Poya, Abbas- Schatzschneider, Isabel. “God’s Justice and Animal Welfare”. Journal of
Islamic Ethics 6 (2022), 1-17.

Qotadah, Hudzaifah Achmad vd. “Cultured Meat for Indonesian Muslim
Communities: A Review of Maslahah and Prospect”. Al-Istinbath: Jurnal Hukum

Islam 7/2 (2022), 337-354.

Razi, Ebii Abdullah Muhammed b. Omer Fahruddin er-. El-Mahsil. 6. Cilt. Beyrut:

Miiessesetii’r-Risale, 1992.

Rorheim, A. vd. “Cultured Meat: An Ethical Alternative to Industrial Animal
Farming”. Sentience Politics (Haziran 2017), 1-22.

141



Salzani, C.- Weisberg, Z. “The Ethics And Politics Of Cultured Meat: Food Transition,
Big Business, ‘Humanewashing’”. Transforming Food Systems: Ethics, Innovation
And Responsibility. Ed. Donald Bruce- Ann Bruce. 428-433. Hollanda: Wageningen
Academic, 2022.

Sato, Kazuko. “Cultured Meat Production Technology: Challenges And Future
Development”. Mitsui & Co. Global Strategic Studies Institute Monthly Report
(Kasim 2020), 1-6.

Saylan, Senol. “17. Yiizyi1l Osmanlisinda Bir Tiitiin Miidafaasi: Ahmed Devleti’nin
Risaletii’l-Insafiyye fi Bahsi’d Duhaniyye Adli Risilesi”. AIBU [llahiyat Fakiiltesi
Dergisi 8/1 (Bahar 2020), 27-57.

Sebo, Jeff. “The Ethics And Politics of Plant-Based And Cultured Meat”. Ethics Forum
1 (Kis 2018), 159-183.

Serahsi, Semsii’l-Eimme Muhammed b. Ebi Sehl Ahmed es-. El-Mebsiit. 11-12. Cilt.
Misir: Matbaatu's-Sadde Yayinlari, t.y.

Serahsi, Semsii’l-Eimme Muhammed b. Ebi Sehl Ahmed es-. Usiilii s-Serahsi. 2.Cilt.
Haydarabat: Lecnetii ihya el Marife en-Numaniyye Yayinlari, t.y.

Sert, Ismail. Islam Hukukunda Helal Gida Insan Saghg: Iliskisi. Karaman:
Karamanoglu Mehmet Bey Universitesi, Sosyal Bilimler Enstitiisii, Yiiksek Lisans

Tezi, 2021.
Sigsgaard, T. vd. “Respiratory Diseases And Allergy In Farmers Working With

Livestock: A EAACI Position Paper”. Clinical and Translational Allergy 10/1 (2020),
1-30.

142



Simonsen, Rasmus. “Eating for the Future: Veganism and the Challenge of In Vitro
Meat”. Biopolitics and Utopia. Ed. P. Stapleton vd. 167-190. New York: Palgrave
Macmillan, 2015.

Singer, Peter. Hayvan Ozgiirlesmesi. Cev. Hayrullah Dogan. Istanbul: Ayrinti
Yayinlari, 2018.

Singer, Peter. Neden Vegan? Etik Beslenme. Istanbul: Ayrint1 Yaynlari, 2022.

Sobel, Davit. "The Ethics of Eating Meat". Philosophic Exchange 46/1 (2017). 13-24.

Spoto, Giuseppe. “Lab-Grown Meat and The Italian Ban”. Przeglgd Prawa Rolnego
2/33 (2023), 159-170.

Stephens, Neil vd. “Bringing Cultured Meat to Market: Technical, Socio-Political, and
Regulatory Challenges in Cellular Agriculture”. Trends in Food Science & Technology
78 (2018), 155-166.

Suytti, Celaluddin Abdurrahman B. Ebi Bekr. El-Esbah Ve 'n-Nezair Fi Kavaidi ve
Furu’i Fikhi’s-Safiiyye. Beyrut: Darii’l- Kiitiibii’l-Ilmiyye Yayinlari, 1983.

Siirek, Ece- Uzun, Pinar. “Gelecegin Alternatif Protein Kaynagi: Yapay Et”. Akademik
Gida 18/2 (2020), 209-216.

Sahin, Nurten Zeliha. “Insanin Onuru mu? Miikerremligi mi? Biyoetikte Insanin
Degerinin Temellendirmesine Yénelik Bir Analiz”. Amasya I[lahiyat Dergisi 14

(Haziran 2020), 229-258.
Satibi, Ebd ishak Ibrahim b. Misa b. Muhammed el-Lahmi es-. el-Muvdfakat. Thk.

Ebu Ubeyde Meshir b. Hasan Ali Selman. 1-2-3-5. Cilt. Misir: Dar ibn Affin
Yayinlari, 1997.

143



Savluk, Hikmet. Fikih Kelam Iliskisi Baglaminda Ibaha Kavraminin Analizi. Istanbul,

Marmara Universitesi, Sosyal Bilimler Enstitiisii, Doktora Tezi, 2021.

Senol, Yahya. Kuran ve Siinnet Isiginda Helal Gida. Istanbul: Siileymaniye Vakfi
Yayinlari, 2015.

Sevkani, Muhammed b. Ali b. Muhammed b. Abdullah es-. Irsddu’l-Fuhiil ila
Tahkik’l-Hakk min [Imi’l-Usil. Thk. Ahmet Azv Indyet. 2. Cilt. Dimesk: Daru’l-
Kitabi’l-Arabi Yayinlari, 1999.

Simsek, Murat. “Helal Gida Arastirmalarinda Giiniimiiz Fikih Problemi Olarak Istihale
ve Istihlak”, Helal ve Etik Arastirmalar Dergisi 1/1 (2019), 1-17.

Tan, Taha Yasin. “Osmanli’da Afyon, Kahve ve Tiitiin Hakkinda Bir Usul Tartigmast:
Cabizade Halil Faiz Efendi ve el-Kelimatii’1-Ustliyye’si”. Islam Arastirmalar: Dergisi

48 (2022), 111-146.

Thinktech Teknolojik Diislince Merkezi. “Yapay Et Teknolojisi”. Trend Analizi (Ekim
2021), 1-11.

Tirmizi, Eba Isa Muhammed b. Isa et-. Siinen et- Tirmizi. Thk. Besar Avad Maruf. 3.

Cilt. Beyrut: Dar al-Garp al-Islami Yaynlari, 1. Basim, 1996.

Treich, Nicolas. “Cultured Meat: Promises and Challenges”. Environmental and

Resource Economics 79 (2021), 33-61.

Tuomisto, Hanna vd. “Environment”. Modern Meat: the next Generation of Meat from

Cells. Ed. K Spiros vd. 89-116. Cellular Agriculture Society, 2023.

Tuomisto, Hanna- Mattos, M Joost Teixeira de. “Environmental Impacts of Cultured

Meat Production”. Environmental Science & Technology 45/14 (2011), 6117-6123.

144



Turgut. Sule. Genetigi Degistirilmis Tarim Uriinlerinin Islam Hukuku Acisindan
Fitrata Miidahale Baglaminda Degerlendirilmesi. Gaziantep: Gaziantep Universitesi,

Sosyal Bilimler Enstitiisii, Yiiksek Lisans Tezi, 2020.

Vido, Christian. An Ethical Argument for In Vitro Meat. Kanada: Windsor Universitesi,
Felsefe Boliimii, Yiiksek Lisans Tezi, 2018.

Vural, Muammer. “Islam Hukukunda Ruhsat Sebepleri ve Baz1 Ruhsat Ornekleri

(Sefer, Hastalik ve Zaruret Ornegi)”. BUIFD 12/2 (2018), 323-359.
Weele, Cor Van Der- Driessen, Clemens. “How Normal Meat Becomes Stranger as
Cultured Meat Becomes More Normal; Ambivalence and Ambiguity Below the

Surface of Behavior”. Front Sustain Food Syst 3/69 (2019), 1-12.

Welin, Stellan. “Introducing The New Meat Problems And Prospects”. Nordic Journal
of Applied Ethics 7/1 (2013), 24-37.

Wisnewski, Jeremy. “A Defense Of Cannibalism”. Public Affairs Quarterly 18/3
(Haziran 2004), 265- 272.

Wu, Emily vd. “Humanity”. Modern Meat: the next Generation of Meat from Cells.
Ed. K Spiros vd. 24-51. Cellular Agriculture Society, 2023.

Yalcin, Ismail. “Degisim ve Yenilesmede Fitrat Cizgisi”. Tevilat 1/1 (2020), 97-120.

Yelek, Kamil. “Hanefi Mezhebinde Orfiin Hiikiimlere Etkisi”. A/BU Ilahiyat Fakiiltesi
Dergisi 3/6 (Gliz 2015), 85-99.

Yetim, Hasan- Tekiner, Ismail Hakki. “Alternatif Protein Kaynaklarindan Yapay Et

Uretimi Kavramma Elestirel Bir Bakis”. Helal ve Etik Arastirmalar Dergisi 2/2
(2020), 85-100.

145



Yildiz, Arzu. Hint Dinlerinde Kutsal Insan Kavrami “Sadhu” Ve “Sadhvi” Ornegi.
Kahramanmaras: Kahramanmaras Siitii imam Universitesi, Sosyal Bilimler

Enstitiisii, Yiiksek Lisans Tezi, 2014.

Yilmaz, Aysegiil. “Zartiretin Baz1 Haramlar1 ibahasinin Keyfiyeti ve Nihai Sebepleri”.

Cumhuriyet Ilahiyat Dergisi 25/3 (Aralik 2021), 1421-1441.

Yilmaz, Ender. Teleolojik Etik ve Deontolojik Etik’in Karsilastirilmasi (J. S. Mill ve 1.
Kant ile Simirlandirilmis Olarak). Erzurum: Atatiirk Universitesi, Sosyal Bilimler

Enstitiisii, Yiiksek Lisans Tezi.

Yilmaz, Fethullah. “Ekolojik Denge Baglaminda Hz. Peygamber’in Siinneti ile
Hayvan Haklar1 Evrensel Beyannamesi'nin Karsilastirilmas1”, Uluslararasi Yonetim

ve Sosyal Arastirmalar Dergisi 3/5 (2016), 14-26.

Zarkasyl, Hamid Fahmy. “Inculcation of Values Into Technology An Islamic

Perspective. “Afro Eurasian Studies Journal 5/1-2 (Bahar 2016), 90-118.

Zeydan, Abdiilkerim. “Islam Hukukunda Zaruret Hali”. Cev. Hayrettin Karaman.
Diyanet Isleri Baskanlhigi Dergisi 13/3 (Mayis-Haziran), 161-175.

INTERNET SIiTELERI
Allen, Haham Wayne. “The Kashrut of Laboratory Produced Meat”. The Union for

Traditional Judaism. Erisim 12 Kasim 2023. https://utj.org/viewpoints/responsa/the-

kashrut-of-laboratory-produced-meat/

Anthis, Kelly- Anthis, Jacy Reese. “Global Farmed & Factory Farmed Animals
Estimates”. Sentience Institute. Erisim 10 Kasim 2023.

https://www.sentienceinstitute.org/global-animal-farming-estimates

Apaydin, H. Yunus. "Ta‘lil". TDV Islam Ansiklopedisi. Erisim 5 Agustos 24.

https://islamansiklopedisi.org.tr/talil--usul

146


https://utj.org/viewpoints/responsa/the-kashrut-of-laboratory-produced-meat/
https://utj.org/viewpoints/responsa/the-kashrut-of-laboratory-produced-meat/
https://www.sentienceinstitute.org/global-animal-farming-estimates
https://islamansiklopedisi.org.tr/talil--usul

Atar, Fahrettin. "Fetva". TDV Islim Ansiklopedisi. Erisim 8 Mart 2024.

https://islamansiklopedisi.org.tr/fetva

Awang, Puan Norkumala binti. “Cultured Meat As A New Culture In Muslim
Community”. Institute of Islamic Understanding Malaysia (2021). Erisim 6 Nisan
2024. https://www.ikim.gov.my/new-wp/index.php/2021/03/19/cultured-meat-as-a-

new-culture-in-muslim-community/

Ayengin, Tevhit. "Riikiin". TDV Isldim Ansiklopedisi. Erisim 7 Mayis 2024.

https://islamansiklopedisi.org.tr/rukun

Bardakoglu, Ali. "Istishab". TDV Islam Ansiklopedisi. Erisim 14 Ekim 2024.

https://islamansiklopedisi.org.tr/istishab

Bardakoglu, Ali. "Kurban". TDV Isldam Ansiklopedisi. Erisim 22 Nisan 2024.

https://islamansiklopedisi.org.tr/kurban#2-islamda-kurban

Bottinelli, Stef. “Cultured Meat: The Future of Food is Slaughter-Free”. Food Matters
Live. Erigsim 31 Aralik 2023. https://foodmatterslive.com/article/cultured-meat-the-

future-of-food-is-slaughter-free/

Brattston, David WT. “It is Not a Sin For Christians to Eat Test Tube Meat and
Genetically Modified Foods!”. Erisim 31 Aralik 2023. https://www.bible.ca/s-

christians-can-eat-genetically-modified-food.htm

CBS News. “Lab-Grown Meat Cleared For Sale in U.S”. Erisim 29 Aralik 2023.

https://www.cbsnews.com/philadelphia/news/lab-grown-meat-cleared-for-sale-in-u-s/

CNN TURK. “Bakan Yumakli'dan Yapay Et Iddialarma Cevap: S6z Konusu Degil!”.

Erisim 11 Ocak 2024. https://www.cnnturk.com/turkiye/bakan-yumaklidan-yapay-et-

iddialaraina-cevap-soz-konusu-degil

147


https://islamansiklopedisi.org.tr/fetva
https://www.ikim.gov.my/new-wp/index.php/2021/03/19/cultured-meat-as-a-new-culture-in-muslim-community/
https://www.ikim.gov.my/new-wp/index.php/2021/03/19/cultured-meat-as-a-new-culture-in-muslim-community/
https://islamansiklopedisi.org.tr/rukun
https://islamansiklopedisi.org.tr/istishab
https://islamansiklopedisi.org.tr/kurban#2-islamda-kurban
https://foodmatterslive.com/article/cultured-meat-the-future-of-food-is-slaughter-free/
https://foodmatterslive.com/article/cultured-meat-the-future-of-food-is-slaughter-free/
https://www.bible.ca/s-christians-can-eat-genetically-modified-food.htm
https://www.bible.ca/s-christians-can-eat-genetically-modified-food.htm
https://www.cbsnews.com/philadelphia/news/lab-grown-meat-cleared-for-sale-in-u-s/
https://www.cnnturk.com/turkiye/bakan-yumaklidan-yapay-et-iddialaraina-cevap-soz-konusu-degil
https://www.cnnturk.com/turkiye/bakan-yumaklidan-yapay-et-iddialaraina-cevap-soz-konusu-degil

Calis, Halit. "Zaruret". TDV Islim Ansiklopedisi. Erisim 26 Subat 2024.

https://islamansiklopedisi.org.tr/zaruret--fikih

Danovich, Tove. “Bistro In Vitro: A Virtual Playground To Ponder The Future Of
Meat”. Food For Thought. Erisim 5 Subat 2024.
https://www.npr.org/sections/thesalt/2015/05/15/406725711/bistro-in-vitro-a-virtual-

playground-to-ponder-the-future-of-meat

Diaa, Sarah. “Is Lab-Grown Meat Halal? What Experts Say?”. Gulf News. Erigim 29
Mart 2024. https://gulfhews.com/business/is-lab-grown-meat-halal-what-experts-say-

1.62531421#

Dénmez, Ibrahim Kafi. "Garar". TDV Islim Ansiklopedisi. Erisim 17 Ocak 2024.

https://islamansiklopedisi.org.tr/garar

Dénmez, Ibrahim Kafi. "Maslahat". TDV Islam Ansiklopedisi. Erisim 2 Subat 2024.
Https://Islamansiklopedisi.Org. Tr/Maslahat

Dénmez, Ibrahim Kafi. "Orf". TDV Isldam Ansiklopedisi, Erisim 22 Temmuz 2024.

https://islamansiklopedisi.org.tr/orf#1

Efe, Fatih. “Yapay Et”. Gida Miihendisleri Birligi (2024). Erisim 11 Mayis 2025.

https://gidamuhendisleribirligi.com/haber-icerik/yapay-et-52

Effective Altruism Forum. “Logic of The Larder”. Erisim 11 Ocak 2024.

https://forum.effectivealtruism.org/topics/logic-of-the-larder

Ellington, Andy. “The Dangers of Cannibalism”, UT News (2011). Erisim 20 Nisan
2024. https:/news.utexas.edu/2011/07/14/the-dangers-of-cannibalism/

148


https://islamansiklopedisi.org.tr/zaruret--fikih
https://www.npr.org/sections/thesalt/2015/05/15/406725711/bistro-in-vitro-a-virtual-playground-to-ponder-the-future-of-meat
https://www.npr.org/sections/thesalt/2015/05/15/406725711/bistro-in-vitro-a-virtual-playground-to-ponder-the-future-of-meat
https://gulfnews.com/business/is-lab-grown-meat-halal-what-experts-say-1.62531421
https://gulfnews.com/business/is-lab-grown-meat-halal-what-experts-say-1.62531421
https://islamansiklopedisi.org.tr/garar
https://islamansiklopedisi.org.tr/orf#1
https://gidamuhendisleribirligi.com/haber-icerik/yapay-et-52
https://forum.effectivealtruism.org/topics/logic-of-the-larder
https://news.utexas.edu/2011/07/14/the-dangers-of-cannibalism/

Encyclopedia of Opinion. “Is Cannibalism Ethical?”. Erisim 9 Subat 2024.

https://encyclopedia-of-opinion.org/a/permissible-matter-life-death

FAO, Birlesmis Milletler Gida ve Tarim Orgiitii. “Livestock and Landscapes:
Sustainability Pathways”. Erisim 7 Kasim 2023.
https://www.fao.org/3/ar591e/ar591e.pdf

Food And Water Watch. “Lab Meat Won’t End Factory Farms but Could Entrench
Them”. Erisim 11 Ocak 2024. https://www.foodandwaterwatch.org/wp-
content/uploads/2022/05/RPT2_2205_LabMeat-WEB.pdf

Garfield, Leanna. “There's A Growing Battle Between Fake Meat Startups and Big
Beef, and Neither Side is Backing Down”. Business Insider (2018). Erisim 22 Nisan

2024. https://www.businessinsider.com/beef-companies-file-petition-against-lab-

grown-meat-startups-2018-2

Gida Dedektifi. “Diyanet Isleri Baskanligi Kok Hiicre ile Uretilen Yapay Etlerin ve
GDO’lu  Uriinlerin Helal Olmadigim1  Agikladi”. Erisim 24 Mart Pazar.

https://gidadedektifi.com/gundem/divanet-isleri-baskanligi-kok-hucre-ile-uretilen-

yapay-etlerin-ve-gdolu-urunlerin-helal-olmadigini-acikladi-50280

Goksoy, Ismail Hakk1. “Nehdatii’l-Ulema", TDV Islam Ansiklopedisi. Erisim 30 Mart
2024. https://islamansiklopedisi.org.tr/Nehdatul-ulema

I Amsterdam. “The Netherlands is The First European Country to Allow Cultivated

Meat Tasting”. Erigsim 29 Aralik 2023. https://www.iamsterdam.com/en/business/key-

sectors-for-business/food/the-netherlands-first-in-eu-to-allow-cultivated-meat-tasting

Islam Questions and Answers. “Ruling on Eating Synthetic Meat Produced By Using
Stem Cells” (14 Eyliil 2018). Erisim 4 Ocak 2025.

https://islamga.info/en/answers/252773/ruling-on-eating-synthetic-meat-produced-

by-using-stem-cells

149


https://encyclopedia-of-opinion.org/a/permissible-matter-life-death
https://www.fao.org/3/ar591e/ar591e.pdf
https://www.foodandwaterwatch.org/wp-content/uploads/2022/05/RPT2_2205_LabMeat-WEB.pdf
https://www.foodandwaterwatch.org/wp-content/uploads/2022/05/RPT2_2205_LabMeat-WEB.pdf
https://www.businessinsider.com/beef-companies-file-petition-against-lab-grown-meat-startups-2018-2
https://www.businessinsider.com/beef-companies-file-petition-against-lab-grown-meat-startups-2018-2
https://gidadedektifi.com/gundem/diyanet-isleri-baskanligi-kok-hucre-ile-uretilen-yapay-etlerin-ve-gdolu-urunlerin-helal-olmadigini-acikladi-50280
https://gidadedektifi.com/gundem/diyanet-isleri-baskanligi-kok-hucre-ile-uretilen-yapay-etlerin-ve-gdolu-urunlerin-helal-olmadigini-acikladi-50280
https://islamansiklopedisi.org.tr/nehdatul-ulema
https://www.iamsterdam.com/en/business/key-sectors-for-business/food/the-netherlands-first-in-eu-to-allow-cultivated-meat-tasting
https://www.iamsterdam.com/en/business/key-sectors-for-business/food/the-netherlands-first-in-eu-to-allow-cultivated-meat-tasting
https://islamqa.info/en/answers/252773/ruling-on-eating-synthetic-meat-produced-by-using-stem-cells
https://islamqa.info/en/answers/252773/ruling-on-eating-synthetic-meat-produced-by-using-stem-cells

Islam Questions and Answers. “Can Muslims Eat Processed Meat?” (8 Subat 2022).

Erisim 4 Ocak 2025. https://islamga.info/en/answers/288676/can-muslims-eat-

processed-meat

Issawy, Ahmed. “Can Lab-Grown Meat be Halal?”. The National News (2 Subat 2024).
Erisim 15 Nisan 2024. https://www.thenationalnews.com/weekend/2024/02/02/can-
lab-grown-meat-be-halal/#:~:text=%E2%80%9CLab-cultivated

Kaya, Eyyiip Said. "Nevazil". TDV Islam Ansiklopedisi. Erisim 10 Eyliil 2024.

https://islamansiklopedisi.org.tr/nevizil

Koca, Ferhat. "Helal". TDV Islam Ansiklopedisi. Erisim 27 Temmuz 2024.
https://islamansiklopedisi.org.tr/helal#2-tikih

Kurt, Halil. "Singapur". TDV Islim Ansiklopedisi. Erisim 8 Nisan 2024.

https://islamansiklopedisi.org.tr/singapur#1-fiziki-ve-beseri-cografya

Malay Mail. “Penang Mufti: No Rush in Issuing Fatwa On Cultured Meat”. Erisim 4

Nisan 2024. https://www.malaymail.com/news/malaysia/2024/02/04/penang-mufti-

no-rush-in-issuing-fatwa-on-cultured-meat/116348

Mexico Now. “Mexican Laboratory Creates Artificial Meat. Erisim 29 Aralik 2023.

https://mexico-now.com/mexican-laboratory-creates-artificial-meat/

Mirza, Abrar vd. “Test-Tube Turkey: Ruling on Meat Grown in Labs”. American Figh
Academy (Aralik 2018). Erisim 15 Nisan 2024. https://fighacademy.com/res07/

Mridul, Anay. “Korean Muslim Federation Issues Fatwa Ruling Cultivated Meat As
Halal”. Green Queen (20 Mart 2025). Erisim 18 Mayis 2025.

https://www.greenqueen.com.hk/south-korean-muslim-federation-fatwa-lab-grown-

cultivated-meat-halal/

150


https://islamqa.info/en/answers/288676/can-muslims-eat-processed-meat
https://islamqa.info/en/answers/288676/can-muslims-eat-processed-meat
https://www.thenationalnews.com/weekend/2024/02/02/can-lab-grown-meat-be-halal/#:~:text=%E2%80%9CLab-cultivated
https://www.thenationalnews.com/weekend/2024/02/02/can-lab-grown-meat-be-halal/#:~:text=%E2%80%9CLab-cultivated
https://islamansiklopedisi.org.tr/nevazil
https://islamansiklopedisi.org.tr/helal#2-fikih
https://islamansiklopedisi.org.tr/singapur#1-fiziki-ve-beseri-cografya
https://www.malaymail.com/news/malaysia/2024/02/04/penang-mufti-no-rush-in-issuing-fatwa-on-cultured-meat/116348
https://www.malaymail.com/news/malaysia/2024/02/04/penang-mufti-no-rush-in-issuing-fatwa-on-cultured-meat/116348
https://mexico-now.com/mexican-laboratory-creates-artificial-meat/
https://fiqhacademy.com/res07/
https://www.greenqueen.com.hk/south-korean-muslim-federation-fatwa-lab-grown-cultivated-meat-halal/
https://www.greenqueen.com.hk/south-korean-muslim-federation-fatwa-lab-grown-cultivated-meat-halal/

MUIS, “Fatwa on Cultivated Meat”, (3 Subat 2024). Erisim 11 Nisan 2024.
https://www.muis.gov.sg/Media/Media-Releases/2024/2/3-Feb-24-Fatwa-on-
Cultivated-
Meat#:~:text=The%20Fatwa%20Committee%200f%20Singapore,t0%20be%20cons
umed%20by%20Muslims.

Murtaufiq, Sudarto. “2021 NU Munas Decides Cell-Based Meat Forbidden to be
Consumed”. Nehdatii’l-Ulema. Erisim 30 Mart 2024. https://nu.or.id/national/2021-

nu-munas-decides-cell-based-meat-forbidden-to-be-consumed-09B3Y

National Geographic. “He Survived The 1972 Andes Plane Crash. Now, He Lives To
Help Others. Erigim 9 Subat 2024.

https://www.nationalgeographic.com/culture/article/160403-andes-uruguay-rugby-

cannibal-plane-crash-canessa-ngbooktalk

Ozen, Siikrii. "Titin". TDV Islam Ansiklopedisi. Erisim 20 Eylil 2024.

https://islamansiklopedisi.org.tr/tutun#3-fikih

Ozgeng, Meltem. - Emen, Idris. “Yapay Ete Ucuz Yerli Formiil”. Hiirriyet. (Subat
2021). Erisim 11 Kasim 2023. https://www.hurriyet.com.tr/ekonomi/yapay-ete-ucuz-
yerli-formul-41749623

Rana, Fazale. “Should We Eat Lab-Grown Meat? A Christian Perspective”. Reasons

to Believe. Erisim 12 Kasim 2023. https://reasons.org/explore/blogs/the-cells-

design/should-we-eat-lab-grown-meat-a-christian-perspective

Shatz, Itamar. “Dogaya Bagvurma Safsatasi Nedir? "Dogal" Olan Seyler Neden "Daha
Iyi" Olmak Zorunda Degildir (ve Tam Tersi)?”. Evrim Agact (2021). Erisim 13 May1s

2024. https://evrimagaci.org/dogaya-basvurma-safsatasi-nedir-dogal-olan-seyler-

neden-daha-iyi-olmak-zorunda-degildir-ve-tam-tersi-11268

151


https://www.muis.gov.sg/Media/Media-Releases/2024/2/3-Feb-24-Fatwa-on-Cultivated-Meat#:~:text=The%20Fatwa%20Committee%20of%20Singapore,to%20be%20consumed%20by%20Muslims
https://www.muis.gov.sg/Media/Media-Releases/2024/2/3-Feb-24-Fatwa-on-Cultivated-Meat#:~:text=The%20Fatwa%20Committee%20of%20Singapore,to%20be%20consumed%20by%20Muslims
https://www.muis.gov.sg/Media/Media-Releases/2024/2/3-Feb-24-Fatwa-on-Cultivated-Meat#:~:text=The%20Fatwa%20Committee%20of%20Singapore,to%20be%20consumed%20by%20Muslims
https://www.muis.gov.sg/Media/Media-Releases/2024/2/3-Feb-24-Fatwa-on-Cultivated-Meat#:~:text=The%20Fatwa%20Committee%20of%20Singapore,to%20be%20consumed%20by%20Muslims
https://nu.or.id/national/2021-nu-munas-decides-cell-based-meat-forbidden-to-be-consumed-o9B3Y
https://nu.or.id/national/2021-nu-munas-decides-cell-based-meat-forbidden-to-be-consumed-o9B3Y
https://www.nationalgeographic.com/culture/article/160403-andes-uruguay-rugby-cannibal-plane-crash-canessa-ngbooktalk
https://www.nationalgeographic.com/culture/article/160403-andes-uruguay-rugby-cannibal-plane-crash-canessa-ngbooktalk
https://islamansiklopedisi.org.tr/tutun#3-fikih
https://www.hurriyet.com.tr/ekonomi/yapay-ete-ucuz-yerli-formul-41749623
https://www.hurriyet.com.tr/ekonomi/yapay-ete-ucuz-yerli-formul-41749623
https://reasons.org/explore/blogs/the-cells-design/should-we-eat-lab-grown-meat-a-christian-perspective
https://reasons.org/explore/blogs/the-cells-design/should-we-eat-lab-grown-meat-a-christian-perspective
https://evrimagaci.org/dogaya-basvurma-safsatasi-nedir-dogal-olan-seyler-neden-daha-iyi-olmak-zorunda-degildir-ve-tam-tersi-11268
https://evrimagaci.org/dogaya-basvurma-safsatasi-nedir-dogal-olan-seyler-neden-daha-iyi-olmak-zorunda-degildir-ve-tam-tersi-11268

Singer, Peter. “The World's First Cruelty-Free Hamburger”. Erisim 9 Ocak 2024.

https://www.theguardian.com/commentisfree/2013/aug/05/worlds-first-cruelty-free-

hamburger

Sehta, Muhammed. “cuad ol8Y) o | Jaleall 5 @l sl b dniiadll o alll KT 8. Elbalad
(2023) Erisim 25 Mart 2024. https://www.elbalad.news/5905943#goog_rewarded

The Sun. “JAKIM to Discuss Cultivated Meat Status With Int’l Islamic Figh

Academy”. Erisim 4 Nisan 2024. https://thesun.my/local news/jakim-to-discuss-

cultivated-meat-status-with-int-I-islamic-figh-academy-MF 12066183

The Times of Israel. “Israel’s Aleph Farms Gears Up to Sell First Cultivated Beef Cuts

in Europe”. Erisim 29 Aralik 2023. https://www.timesofisrael.com/israels-aleph-

farms-gears-up-to-sell-first-cultivated-beef-cuts-in-europe/

TIME. “China’s New 5-Year Plan is a Blueprint for the Future of Meat”. Erisim 31
Aralik 2023. https://time.com/6143109/china-future-of-cultivated-meat/

World Miislim League. “The Supreme Council”. Erisim 28 Mart 2024.

https://themwl.org/en/Supreme

152


https://www.theguardian.com/commentisfree/2013/aug/05/worlds-first-cruelty-free-hamburger
https://www.theguardian.com/commentisfree/2013/aug/05/worlds-first-cruelty-free-hamburger
https://www.elbalad.news/5905943#goog_rewarded
https://thesun.my/local_news/jakim-to-discuss-cultivated-meat-status-with-int-l-islamic-fiqh-academy-MF12066183
https://thesun.my/local_news/jakim-to-discuss-cultivated-meat-status-with-int-l-islamic-fiqh-academy-MF12066183
https://www.timesofisrael.com/israels-aleph-farms-gears-up-to-sell-first-cultivated-beef-cuts-in-europe/
https://www.timesofisrael.com/israels-aleph-farms-gears-up-to-sell-first-cultivated-beef-cuts-in-europe/
https://time.com/6143109/china-future-of-cultivated-meat/
https://themwl.org/en/Supreme

