
T. C. 

İSTANBUL ÜNİVERSİTESİ  

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

TEMEL İSLAM BİLİMLERİ ANABİLİM DALI 

 

 

 

 

YÜKSEK LİSANS TEZİ 

 

 

 

 

KANT’IN AHLAK DELİLİ VE  

YENİ İLM-İ KELAMA  

YANSIMALARI 

 

 

 

Mustafa ÇIRAK  

2501230372 

 

 

 

TEZ DANIŞMANI 

Dr. Öğr. Üyesi Muhammed Yuşa YAŞAR 

 

 

İSTANBUL 2025



ii 

 

ÖZ 

KANT’IN AHLAK DELİLİ VE YENİ İLM-İ KELAMA 

YANSIMALARI 

 

MUSTAFA ÇIRAK 

 

Modern felsefenin en önemli temsilcilerinden biri olarak nitelendirilen Kant, 

yeni bir metafizik inşa etme sürecine girdiği kritik projesinin neticesinde, bir postulat 

olarak Tanrı’nın varlığını delillendirmiştir ve bu delil İslam çevrelerinde ahlak delili 

olarak isimlendirilmektedir. Şüphesiz modern felsefenin de derinden etkilediği, XIX. 

yy.’ın son yarısından XX. yy.’ın ilk yarısına kadarki zamana tekâbül eden yeni ilm-i 

kelam dönemi Osmanlı uleması, Kant’ın genel felsefesiyle ilgilendiği kadar, onun bu 

delilini de isbât-ı vâcib bağlamında incelemiştir. Bu noktada Kant’ın ahlak delilinin 

klasik kelam düşüncesinin metotlarını egale eden bir felsefî arka plana dayanması yeni 

ilm-i kelam dönemi alimlerinin çoğunluğu için olumsuz bir yön olarak görülmekte ve 

bu nedenle ahlak deliline yaklaşımlar genelde olumsuz ve eleştirel bir tavrı 

barındırmaktadır. Bu çalışmada hem Kant’ın ahlak delili kritik projesinin bir parçası 

olarak açıklanacak hem de bu delile ve bu delilin dayandığı kritik projesine dair 

dönemin alimlerinin isbât-ı vâcib bağlamında yaklaşımlarına yer verilerek 

karşılaştırmalı bir tahlil yapılmaya çalışılacaktır. 

Anahtar Kelimeler: Immanuel Kant, Ahlak delili, Yeni ilm-i kelam, İsbât-ı 

vâcib, Kritik felsefesi.  



iii 

 

ABSTRACT 

KANT’S MORAL ARGUMENT AND IT’S REFLECTİONS ON 

THE NEW ILM-I KELAM 

 

MUSTAFA ÇIRAK 

 

Kant, who is considered one of the most important representatives of modern 

philosophy, formulated the existence of God as a postulate within the framework of 

his critical project aimed at constructing a new metaphysics. This postulate has been 

referred to as the “moral argument” in Islamic circles. Undoubtedly deeply influenced 

by modern philosophy, the Ottoman scholars of the new ilm-i kelam period, which 

corresponds to the late XIXth and early XXth centuries were as interested in Kant’s 

moral argument in the context of isbāt al-wājib as they were in his general philosophy. 

At this point, the fact that the moral argument is based on a philosophical background 

that transcends the classical kalām methodology was generally regarded as a negative 

aspect by most scholars of the majority of the scholars of the period of new ilm-i kelam, 

and for this reason, their approach to the moral argument was generally negative and 

critical. In this study, Kant's moral argument will be explained as a part of his critical 

philosophy and will present a comparative analysis of how the scholars of the period 

evaluated both this argument and the critical system on which it is based, especially in 

relation to the problem of isbāt al-wājib. 

Keywords: Immanuel Kant, Moral argument, New ilm-i kelam, Isbāt al-

wājib, Critical philosophy.  



iv 

 

ÖNSÖZ 

Kelam ilminin en önemli meselelerinden biri olan isbât-ı vâcib konusu yeni 

ilm-i kelam alimlerince de en çok ele alınan konulardan biri olmuş, özellikle Batıda 

gelişen Tanrıtanımaz felsefî düşüncenin savunusu olarak büyük bir literatür 

geliştirilmeye çalışılmıştır. Batıdaki bu felsefî eğilimin kırılma noktası olarak görülen 

Kant’ın kritik felsefesi de ortaya koyduğu esaslar üzerinden kelam ilminin geleneksel 

öğretilerini ortadan kaldıran bir yöne sahip olması dolayısıyla yeni ilm-i kelam 

alimlerinin düşüncelerinin şekillenmesinde önemli bir rol oynamıştır. Kritik 

felsefesinin yıkıcı etkisi dolayısıyla yeni ilm-i kelam alimleri arasında ona karşı 

olumsuz bir bakış açısının gelişmesi ve Kant’ın ahlak delili ismiyle ortaya attığı, 

Tanrı’nın varlığını bir inanç nesnesi şeklinde zorunlu olarak gösteren delilin kritik 

felsefesini dayanak olarak kullanması sebebiyle bu delil, yeni ilm-i kelam alimleri 

tarafından birtakım eleştirilere tâbî tutulmuş, delilin değersizliğine dair vurgu ön plana 

çıkmıştır. 

Bu çalışmamızda da Kant’ın ahlak delilini kritik felsefesi bağlamında 

inceleyerek bu delile bütüncül bir bakış açısı getirilmeye çalışılmakta, ayrıca kritik 

felsefesinin bir sonucu olarak ortaya koyulan ahlak delilinin yeni ilm-i kelam 

alimlerinde bulduğu olumsuz karşılığın nedeni araştırmaya tâbî tutulmaktadır. Bu 

bağlamda ilk bölümde kritik felsefesinin en temel öğretisi olan eşyanın hakikati ve 

bilgi meselesi Kant açısından incelenmekte, ayrıca yeni ilm-i kelam alimlerinin bu 

konuda Kant’ın yaklaşımlarına getirdiği olumlu veya olumsuz eleştirilere yer 

verilmektedir. İkinci bölümde ise Kant’ın teorik aklın sınırları dışına attığı ruh ve 

evrenle ilgili ideaların yanında teorik temelli isbât-ı vâcib metotlarına getirdiği 

eleştirilere yer verilmiş olup yeni ilm-i kelam alimlerinin bu konuda Kant’a getirdikleri 

eleştiriler incelenmektedir. Son bölümde ise Kant’ın ahlak delili kritik felsefesinin bir 

sonucu olarak açıklanarak yeni ilm-i kelam alimlerinin bu delile doğrudan 

yaklaşımlarına yer verilmeye çalışılmıştır. 

Bu çalışmanın ortaya çıkması hususunda bana her daim yardımcı olan ve 

yapıcı eleştirileriyle tezin gelişmesine imkân veren danışmanım Dr. Öğr. Üyesi 

Muhammed Yuşa YAŞAR hocama şükranlarımı sunuyorum. Yine tezin yönteminin 



v 

 

belirlenmesi hususunda yol gösteren Doç. Dr. Rıdvan ÖZDİNÇ hocama da bir 

teşekkürü borç bilirim. Ayrıca tezimin resmi işlemleri konusunda yardımlarını 

esirgemeyen Muhammed Salih YILDIZ’a ve her daim yanımda olan aileme teşekkür 

ediyorum. 

Mustafa ÇIRAK 

İSTANBUL, 2025  



vi 

 

İÇİNDEKİLER 

ÖZ ..............................................................................................................................  İİ 

ABSTRACT ............................................................................................................  İİİ 

ÖNSÖZ .....................................................................................................................  İV 

KISALTMALAR LİSTESİ .................................................................................  Vİİİ 

GİRİŞ .........................................................................................................................  1 

BİRİNCİ BÖLÜM  

BİLGİNİN SINIRLARI  

1.1. KANT’IN BİLGİ FELSEFESİ VE EŞYANIN HAKİKATİNE DAİR GÖRÜŞLERİ ..........  13 

1.1.1. Eşyanın Hakikati: Transandantal Estetik (Uzay-Zaman) .......................  14 

1.1.2. Kant’ın Bilgi Felsefesi ............................................................................  19 

1.1.3. Fenomenler Aleminin Temel Maddesi ....................................................  28 

1.2. YENİ İLM-İ KELAM DÖNEMİ ALİMLERİNE GÖRE EŞYANIN HAKİKATİ VE BİLGİ  30 

1.2.1. Eşyanın Hakikati Meselesi .....................................................................  30 

1.2.2. Bilgi Meselesi .........................................................................................  41 

İKİNCİ BÖLÜM 

TEORİK AKLIN TANRI’YA ULAŞMA İMKÂNI  

2.1. TEORİK AKLIN DİYALEKTİĞİ, PARALOJİZM VE ANTİNOMİLER .........................  52 

2.1.1. Paralojizm ...............................................................................................  55 

2.1.2. Antinomiler .............................................................................................  56 

2.2. TEORİK AKIL YOLUYLA TANRI’NIN VARLIĞINA DAİR SUNULAN DELİLLER ....  61 

2.2.1. Ontolojik Delil ........................................................................................  63 

2.2.2. Kozmolojik Delil ....................................................................................  73 

2.2.3. Fiziko-Teolojik Delil ..............................................................................  86 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM  

PRATİK AKLIN TANRI’YA ULAŞMA İMKÂNI  

3.1. TEORİK-PRATİK AKIL AYRIMI VE KANT’IN AHLAK FELSEFESİ ......................  102 

3.2. AHLAK DELİLİNİN UNSURLARI ......................................................................  106 

3.2.1. Ahlak Yasası ..........................................................................................  106 

3.2.2. Özgürlük ...............................................................................................  109 

3.2.3. Fazilet-Mutluluk İlişkisi .......................................................................  115 



vii 

 

3.2.4. Ruhun Ölümsüzlüğü .............................................................................  117 

3.2.5. Tanrı’nın Varlığı ....................................................................................  118 

3.3. YENİ İLM-İ KELAM ALİMLERİNE GÖRE AHLAK DELİLİ .................................  124 

SONUÇ ...................................................................................................................  138 

KAYNAKÇA ..........................................................................................................  145 

  



viii 

 

KISALTMALAR LİSTESİ 

a.g.e.  : adı geçen eser 

a.y.  : aynı yer 

a.e.  : aynı eser 

bkz.  : bakınız 

bs.  : baskı 

C.  : cilt 

çev.  : çeviren 

DİB  : Diyanet İşleri Başkanlığı 

ed.  : editör 

Hz.  : Hazreti 

m.ö.  : milattan önce 

ö.  : ölümü 

s.  : sayfa 

t.y.  : tarih yok 

  



1 

 

 

GİRİŞ 

Konunun Amacı ve Önemi 

Felsefe tarihi boyunca, bu tarih sahnesine çıkan bazı isimler vardır ki bu 

isimlerin ortaya koyduğu düşünce sistemini anlamak, genel bağlamda felsefî birikimi 

kavramak açısından büyük önem arz etmektedir. XVIII. yy.’a kadar, yani Kant (1724-

1804) öncesinde bu anlamda ismi öne çıkan kişi Aristoteles (m.ö. 384-322) iken, Kant 

ile beraber Aristoteles’in felsefesi değerini bir kademe daha kaybetmiş ve Kant’ın 

felsefesi birçok konuda temel kaynak olarak kendisine yer bulmuştur. Bu noktada 

kendisi okunmadan ve anlaşılmadan felsefe yapmanın çok zor olacağı ismin artık Kant 

olarak yerleştiği ve onun, kendisinden sonraki dönemi sayısız açıdan etkilemeyi 

başardığı ifade edilmiştir.1  

Kant’ı felsefe geleneğinde önemli yapan neden, onun 30 yıldan fazla ömrünü 

adadığı2 ve bu çalışmamızın da konusu olan ahlak delilini doğuran kritik projesidir. Bu 

projenin ismi, her ne kadar eleştiri diye çevrilen Almanca “Kritik” kelimesinden yanlış 

bir algı ortaya çıkarsa da Türkçe’deki kullanımından bağımsız olarak, gözden 

geçirmek, sınamak,3 bir anlamda sınır çizmek manasına gelmektedir.4  Bu noktada 

“Kritik” ile kastedilen, “neyi bilebiliriz?” sorusunu cevaplandırmak, aklın her açıdan 

sınırlarını belirleyerek yeni bir metafizik inşa etmek ve bu sınırların dışında kurulan 

ve yanılsamalara dayanan tüm metafizik düşünceyi ortadan kaldırmak olmaktadır.5  

                                                 
1   Macit Gökberk, Felsefe Tarihi, İstanbul, Remzi Kitabevi, 1985, s. 391. Ayrıca Kant’la birlikte 

özellikle metafizik hususunda Kant öncesi ve Kant sonrası şeklinde ikili bir ayrıma gidilmesinin 

kaçınılmaz olduğu da ifade edilmiştir. Özgür Aktok, “Metafizikte Yöntem Problemi”, Metafizik: 

Kavram ve Problemleriyle Varlık Felsefesi, ed. A. Kadir Çüçen, Bursa, Sentez, 2018, s. 33. 
2   Immanuel Kant, Critique of Pure Reason, çev. Paul Guyer, Allen W. Wood, ABD, Cambridge 

University Press, 1998, s. 1. 
3    Ş. Teoman Duralı, Aklın Anatomisi Salt Aklın Eleştirisinin Teşrihi, 5. bs, İstanbul, Dergâh, 2022, 

s. 127. 
4  Kant, kritik kavramıyla kastettiği anlamın sınır çizmek olduğunu, Pratik Aklın Eleştirisi eserine 

neden Saf Pratik Aklın Eleştirisi ismini vermeyişi üzerinden açıklamaktadır. Nitekim Kant’a göre 

saf pratik aklın sınırlarını çizmeye gerek yoktur çünkü o sadece yapıp etmeyle alakadar olmaktadır. 

Immanuel Kant, Pratik Aklın Eleştirisi, çev. İonna Kuçuradi, Ülker Gökberk, Füsun Akatlı, 7. bs, 

Ankara, Türkiye Felsefe Kurumu, 2019, s. 3. 
5   Immanuel Kant, Arı Usun Eleştirisi, çev. Aziz Yardımlı, 1. bs, İstanbul, İdea, 1993, s. 18. Kant’a 

göre kritik felsefesinin tek faydası olumsuz bir faydadır. Bunun nedeni bu felsefenin bilgiyi 

genişleten değil tam aksine sınır belirleyen bir disiplin olmasıdır. Kant, a.g.e., s. 364. 



2 

 

Kant’ın bu sınır çizme projesinde asıl çıkış noktası ise, kendi dönemine kadar 

gelen filozofların ve düşünce adamlarının adeta şaşmaz doğrular olarak benimseyip 

savundukları metafizik kaideler konusunda, pekâla yanılabildiklerinin ortaya 

koyulması ve buna neyin neden olduğunun araştırılmasıdır. Zira insanoğlu aklının 

sınırlarını aşmasına neden olacak soruları sormaktan asla kendini alamaz ve sonuçta 

anlamsız şeylere dair sanki anlıyormuşçasına hüküm vermeye başlar.6  Ayrıca ona göre 

kritik projesi bir mahkemedir, bu öyle bir mahkemedir ki kendini bilme yetisine sahip 

olan saf akıl tarafından yönetilir ve adeta kendi sınırlarını çizerek, haklı olduğu yerde 

hakkını teslim eder, haksız olduğu yerde ise zorlamaksızın doğru yolu gösterir.7   

Nitekim kritik projesi, benimsediği bu metot sayesinde, bir anlamda bilinen 

metafiziği yıkmayı başarmışsa da aynı oranda farklı bir metafizik inşa ederek, 

materyalist düşüncenin ortaya çıkardığı insanın varoluşunu amaçsızlaştıran çukurdan 

onu uzaklaştırmayı da kendine amaç edinmiştir. İşte ahlak delili de bu noktada gün 

yüzüne çıkmaktadır. Kant bu anlamda saf teorik aklın metafizik bilgiye hiçbir zaman 

erişemeyeceğini ortaya koymakla beraber, pratik akıl üzerinden yeni bir metafizik inşa 

etmeyi başarmış ve dolayısıyla dogmatik felsefeden uzaklaştığı kadar materyalist ve 

sofist düşünceden de bir o kadar ayrılmıştır. 

Şüphesiz Batı’da böyle büyük bir etki uyandırmış olan kritik felsefesi, İslam’a 

karşı yöneltilen suçlamaların had safhaya çıktığı8 ve bu eleştirileri savuşturmak 

amacıyla yola çıkanlardan İsmail Hakkı İzmirli’nin (1869-1946) isimlendirmesiyle 

yeni bir döneme giren kelam ilmini de etkilemiştir. XIX. yy.’ın son, XX. yy.’ın ise ilk 

yarısında etkili olan bu yeni ilm-i kelam döneminin kelam uleması, Batı felsefesinin 

içeriğini gerek kullanmak adına gerekse İslâmî düşünceyi savunmak adına tartışmışlar 

ve bunlara eserlerinde yer vermişlerdir. Bu noktada Kant’ın Batı felsefesinin 

şekillendiren biri olması, onun fikirlerinin yeni ilm-i kelam alimleri tarafından da 

okunmasına sebebiyet vermiştir.  

                                                 
6    Kant, Arı Usun Eleştirisi, s. 17. 
7   Kant, a.g.e., s. 18. Kant’a göre saf akıl tün deneyimden yalıtılmış olan ve yalnızca a priori zorunlu 

olarak bilebilen akıldır ki a priori olmayan bir şeyi bilmesi mümkün değildir. Kant, a.g.e., s. 357. 
8    İsmail Kara, Türkiye’de İslamcılık Düşüncesi 1 Metinler / Kişiler, 2. bs, İstanbul, Dergâh, 2014, 

s. 20. 



3 

 

Bu çalışmamızda Kant’ın kritik felsefesinin bir postulatı9 olarak ortaya koyulan 

ve Tanrı’nın varlığı konusunda olumlu bir sonuca ulaştıran ahlak delili ve bu delilin 

yeni ilm-i kelam literatüründe ele alınış biçimlerine dair bir analiz ortaya koymak 

amaçlanmaktadır. Nitekim ahlak delili her ne kadar olumlu bir sonuca ulaşıyormuş 

gibi görünüyor olsa da bu delili ortaya çıkaran kritik projesi, bilinen metafiziği teorik 

aklın imkânından çıkardığı veçhile, kelam ilminin geçmişten günümüze kullandığı 

nazarî yöntemle elde edilen isbât-ı vâcib metotlarını ve dahi kelamın gâibin şâhide 

kıyasına dayanan bütün külliyatını ortadan kaldıran bir arka plana sahip olduğundan, 

dönemin kelam alimleri ahlak deliline karşı olumsuz yaklaşımlar ortaya koymuşlar ve 

kelam ilmini ve külliyatını korumaya çalışmışlardır. Bu yüzden onların konu 

hakkındaki düşüncelerini anlamak, İslâmî çerçeveden ahlak delilini daha doğru 

kavramaya yardımcı olacaktır.  

Ayrıca ahlak delili kritik felsefesinden bağımsız değil ancak onun bir sonucu 

konumundadır. Hatta Kant kritik felsefesi yoluyla metafiziği teorik aklın sınırlarının 

dışına atmamış olsa, elbette bir bilgi mahiyetinde Tanrı’nın varlığını ortaya koymayı 

da kendisine yöntem olarak kullanmaktan çekinmeyecekti. Nitekim Kant’ın, Tanrı'nın 

Varlığının Gösterilmesinde Mümkün Biricik Kanıtlama Temeli10 isimli eseri kritik 

öncesinde, her ne kadar teorik delillerin çoğunu reddetse de yine bir teorik delile 

başvurduğunu göstermektedir. Bu nedenle ahlak delilini doğuran en önemli 

etkenlerden biri de bu delili önceleyen, teorik anlamda Tanrı’nın varlığını 

kanıtlamanın imkânsız olduğunu gösteren Kant’ın kritik felsefesidir. Bu durum 

Kant’ın ahlak deliline yüklediği değerin kritik felsefesinden bağımsız 

anlaşılamayacağını gösterdiği gibi, kritik felsefesine yöneltilen sağlam eleştirilerin de 

ahlak delilinin değerini sarsacağını ortaya koymaktadır. 

Konunun Sınırları 

                                                 
9    Postulat: Bir akıl yürütmeye başlamazdan önce, kendisi hiçbir doğru önermeye bağlanamayan fakat 

ispata gerek kalmadan şüphesiz doğru kabul edilen önerme. Bkz. Yaşar Çağbayır, “Postulat”, C. 4, 

Ötüken Türkçe Sözlük, İstanbul, 2007, C. 4, s. 3886. 
10  Immanuel Kant, “The Only Possible Argument in Support of a Demonstration of the Existence of 

God”, Theoretical Philosophy, 1755–1770, ed. David Walford, The Cambridge Edition of the 

Works of Immanuel Kant, Cambridge, Cambridge University Press, 1992. 



4 

 

Yeni ilm-i kelam alimleri denildiğinde, İslam dünyasının genelinde ortaya 

koyulmuş olan kelamda yenilik arayışlarından ziyade, bu anlamda özel bir literatür 

oluşturan Osmanlı coğrafyasında yaşayan ulema kastedilmektedir. Yeni ilm-i kelam 

dönemiyle kastedilen ise, XIX. yy.’ın ikinci yarısından XX. yy.’ın ilk yarısına kadar 

olan dönemdir.11 Bilinmektedir ki yeni ilm-i kelam döneminde her ne kadar farklı 

kutuplu anlayışlar görülse de12 çoğunlukla modern felsefenin verilerini okuma, anlama 

ve gerektiğinde eleştirirken, gerektiğinde de bu verileri kullanma üzerine 

yoğunlaşılmıştır. Bu yüzden Kant’ın ortaya koyduğu ahlak delili meselesinde de 

dönemin alimlerinin bu konuya temas ettikleri görülebilmektedir. 

Bu çalışmamızın aslî gayesi yeni ilm-i kelam alimlerinin ahlak deliline 

yaklaşımlarını incelemek olduğundan, özellikle kelam ilmine aidiyetleri ile ön plana 

çıkan İsmail Hakkı İzmirli, Filibeli Ahmed Hilmi (1865-1914) ve Şeyhülislam Mustafa 

Sabri’nin (1869-1954) görüşlerine başvurulmaktadır. Dönemin kelam alimleri Kant 

söz konusu olduğunda çoğunlukla onun ahlak manzumesine odaklandıkları için ahlak 

delili özelinde yeni ilm-i kelam döneminde telifte bulunanlar sayıca çok değildir. 

Ayrıca ismi zikredilen üç kelam aliminin dışında, aynı dönemde yaşayan ve bu 

meseleye kelâmî bağlamda yaklaşan, fakat farklı disiplinlere mensup alimlerimiz de 

mevcuttur. Meseleye kelâmî yaklaşımları dolayısıyla çalışmamızda, İsmail Fenni 

Ertuğrul (1855-1946), M. Şemseddin Günaltay (1883-1961) ve Elmalılı Muhammed 

Hamdi Yazır’ın (1878-1942) görüşlerine de yer verilmektedir. Onların yaklaşımlarıyla 

birlikte daha zengin bir literatür kullanılmaya çalışılmış ve Kant’ın ahlak deliline 

İslâmî çerçeveden nasıl bakılması gerektiği daha anlamlı hale getirilmeye çalışılmıştır. 

Tezin Yöntemi ve Kaynakları 

                                                 
11  Her ne kadar yeni ilm-i kelam döneminin halen devam edip etmediği tartışma konusu olsa da 

çalışmamızda belirlenen bu tarih aralığı söz konusu olduğunda, yenileşme çabalarının en aktif 

biçimde ortaya koyulduğu dönem aralığı baz alınmıştır. Rıdvan Özdinç, “Yeni İlm-i Kelâm 

Dönemi”, Kelâm Tarihi, ed. Ramazan Yıldırım, 2. bs, İstanbul, İşaret, 2019, s. 135-136. 
12  Yeni ilm-i kelam dönemi alimlerinin, kelamda müteahhir döneme nazaran bir dönüşümün gerekliliği 

hususunda ortak vurguları olsa da bu dönüşümün nasıl gerçekleşmesi gerektiği konusunda bazı fikir 

ayrılıkları ortaya çıkmıştır. Bunlardan belki de en önemlisi İzmirli İsmail Hakkı tarafından yeni ilm-

i kelam ismi verilen ve daha çok modern felsefenin ortaya koyduğu verilerle ilgilenen metodolojinin 

karşısında Şerefettin Yaltkaya tarafından ortaya koyulan ictimâî ilm-i kelam projesinin yer almasıdır. 

Bu proje ise felsefenin verilerinden ziyade sosyolojinin kelam alanında etkin olarak kullanılmasının 

gerekliliğine dayanmaktadır. M. Sait Özervarlı, Kelâmda Yenilik Arayışları : XIX. Yüzyıl Sonu 

XX. Yüzyıl Başı, İstanbul, İSAM, 2019, s. 86. 



5 

 

Tezi kaleme alırken kullandığımız yöntem, ahlak delilinin kendisinden yola 

çıkarak bir açıklama faaliyetine girmektense, öncelikle Kant’ı bu delile götüren yolu 

izlemenin daha doğru olduğunu gözeterek belirlenmiştir. Çünkü yukarıda da ifade 

edildiği gibi kritik projesi bir bütündür ve ahlak delili, ancak onun bir zorunlu sonucu 

olarak mevcuttur. Bu nedenle üç bölümden oluşan bu tezin ilk bölümü, Kant’ın 

düşünce dünyasını hem onun eserlerinden hem de yeni ilm-i kelam dönemi 

alimlerimizin kaleminden anlamak için onun bilgi felsefesine yoğunlaşmaktadır. 

İkinci bölümde ise kelamın da ilk ortaya çıktığı dönemlerden bu yana 

kullandığı, nazarî akıl yoluyla üretilen isbât-ı vâcib yöntemlerinin Kant tarafından 

kritik projesiyle birlikte ortadan kaldırılma çabasına odaklanılmaktadır. Nitekim 

kendilerinden bahsedeceğimiz alimler de bu konuda Kant’ı eleştirmekten geri 

durmamışlardır ve bu eleştirilerin tahlilinin yapılması da elzemdir. 

Son bölüm ise tezin de asıl konusu olan ahlak delilinin beyan edilmesi ve yeni 

ilm-i kelam dönemi alimlerinin meseleye bakışlarının verilmesi şeklinde meydana 

getirilmiştir. Önceki bölümlerin ışığında, bu bölümde ahlak delili daha anlaşılır bir 

hale getirilmeye çalışılmıştır. 

Ahlak delilinin kritik felsefesinden bağımsız bir biçimde ele alınmasının 

mümkün olmayışı, bu çalışmanın içerisindeki Kant’ın teorik felsefesinin payının 

hacmini artırmıştır. Zaten yeni ilm-i kelam alimleri nezdinde de Kant’ın ahlak delilinin 

argümantasyonundan çok, ahlak deliline meydan verecek ve onun önemini katlayacak 

biçimde Kant’ın yıkmış olduğu teorik aklın metafizik imkânına dair meselelere 

odaklandıkları görülmektedir. Bu nedenle Kant’ın teorik anlamda inşa ettiği esasların 

yanlışlığını kanıtlamak, ahlak delilinin değersizleşmesine ve Kant felsefesindeki 

anlamını yitirmesine neden olacağından dolayı teorik konular öncelenmiştir. 

Tezin kaynakları hususunda ise özellikle Kant’ın felsefî görüşlerinin, yeni ilm-

i kelam alimlerinin muhatap oldukları kaynaklardan aktarılması daha doğru olacağı 

düşünüldüğünden, Kant’ın tüm eserlerinden ziyade yeni ilm-i kelam döneminde 

yazılmış ve kelam alimleri tarafından okunmuş veya okunma ihtimali olan 

kaynaklardan faydalanılmıştır ve bu eserlerde bulunan birtakım eksik anlatılar Kant’ın 

aslî kaynaklarından faydalanılarak giderilmeye çalışılmıştır. Bu konuda yeni ilm-i 



6 

 

kelam alimlerinin özelde Kant felsefesi, genelde Batı felsefesini anlamak için 

başvurdukları kaynakların başında Emile Boirac’a (1851-1917) ait Cours Élémentaire 

De Philosophie13 ve Paul Janet ve Gabriel Seailles tarafından kaleme alınıp (1823-

1899) Elmalılı Hamdi Yazır tarafından çevrilen Metâlib ve Mezâhib: Metafizik ve 

İlâhiyât14 isimli eserleri gelmektedir. Bunların dışında Mustafa Sabri Efendi’nin 

faydalandığı, Zeki Necip Mahmut (1905-1993) ve Ahmet Emin (1886-1954) 

tarafından kaleme alınan Arapça bir felsefe tarihi olan Kıssatü'l-Felsefeti'l-Hadîse15 

kitabına da başvurulmuştur. Ayrıca yeni ilm-i kelam alimlerinin başvurdukları kesin 

olarak bilinmemekle beraber yine onların eserlerini kaleme aldıkları dönemde yazılan, 

Mehmet Emin Erişirgil’in (1891-1965) Kant ve Felsefesi16 isimli eseri de Kant’ın 

felsefî görüşlerini aktarmak için kullanılmıştır. Yeni ilm-i kelam alimlerinin Kant’a 

dair serdettikleri fikirler söz konusu olduğunda ise, onların aslî kaynaklarından 

faydalanılmaya özen gösterilmiştir. 

Kant’ın Hayatı ve Kritik Felsefesinin Oluşumu 

Bu çalışmamızın konusu olan Kant’ın Ahlak Delili17 ve Yeni İlm-i Kelama 

Yansımaları meselesine daha doğru açıdan bakabilmek adına, Kant’ın yetiştiği ortamı, 

onun hayatındaki önemli safhaların felsefesine etkilerini ve dahi kritik felsefesinde 

genel hatları itibariyle Kant’ın başarmaya çalıştığı gayeleri görmek anlamlı olacaktır. 

Kant hayatı boyunca hiç ayrılmadığı Königsberg’te, 1724 yılında, varlıklı ve 

soylu olmayan bir ailenin çocuğu olarak dünyaya gelmiştir.18 Ailesi pietizm olarak 

                                                 
13  Emile Boirac, Cours Élémentaire de Philosophie, Paris, 1891. Özellikle İsmail Hakkı İzmirli ve 

Şemseddin Günaltay’ın bu eserden faydalandıkları açık bir şekilde görülmektedir. İzmirli İsmail 

Hakkı’nın İsbat-ı Vacib Anlayışı isimli tezde de İzmirli’nin bu eserden ne kadar faydalandığına dair 

tespitler yapılmaktadır. Bkz. Ahmet Hüsrev Erdaş, “İzmirli İsmail Hakkı’nın İsbat-ı Vacib 

Anlayışı”, İstanbul, İstanbul Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2019, s. 11-12, 30. 
14  Paul Janet, Gabriel Seailles, Metâlib ve Mezâhib: Metafizik ve İlâhiyât, çev. M. Hamdi Yazır, 

İstanbul, Eser Neşriyat ve Dağıtım, 1978. Bu eserden Elmalılı’nın haricinde Mustafa Sabri 

Efendi’nin de sıklıkla faydalandığı gözlemlenmektedir. 
15  Zeki Necip Mahmud, Ahmed Emin, Kıssatü’l-Felsefeti’l-Hadîse, Windsor, Hendâvî, 2020. 
16  Mehmet Emin Erişirgil, Kant ve Felsefesi, İstanbul, Matbaa-i Amire, 1341. 
17  Tanrı’nın varlığını temellendirme konusunda ahlaktan yola çıkan diğer yöntemlere dair kapsamlı 

bilgi için Bkz. Mehmet S. Aydın, Kant’ta ve Çağdaş İngiliz Felsefesinde Tanrı-Ahlak İlişkisi, 

Türkiye Diyanet Vakfı, t.y., s. 1-12. 
18  Manfred Kuehn, Kant, çev. Bülent O. Doğan, 1. bs, İstanbul, Türkiye İş Bankası, 2011, s. 2-5. 

Kant’ın fikrî karakterine yaşadığı coğrafyanın, tarihî ve kültürel arka planın etkileri hakkında bilgi 

için Bkz. Duralı, Aklın Anatomisi, s. 21-30. 



7 

 

ifade edilen, protestan ortadoksluğunun biçimciliğine bir tepki olarak doğan ve kalbî 

inanç vurgusunun ön planda tutulduğu,19 aynı zamanda Wolff (1679-1754) felsefesinin 

de bazı konularda dayanak olarak kullanıldığı bir geleneğe mensuptular.20 Bu nedenle 

Kant, ailesinden ve yine onların vesilesiyle gittiği pietist geleneklere uygun öğrenci 

yetiştiren Collegium Fridericianum’dan ilk eğitimlerini bu geleneğe uygun olacak 

biçimde almıştır.21 Kant hayatının ilk dönemlerinde her ne kadar pietizme ve dinî 

ritüellere çok bağlı yetiştirilmeye çalışılmışsa da hiçbir zaman bu geleneğe tam bir 

bağlılık hissetmemiştir.22 Buna rağmen bu geleneğin onun hayatında birçok etkisinin 

olduğu da ifade edilmiştir.23 

Kant hayatının ilerleyen dönemlerinde girdiği eğitim kurumlarında da 

çoğunlukla Wolff felsefesinin ön planda tutulduğu bir eğitim anlayışından geçmiş olsa 

da hiçbir zaman bir filozofun tam bir takipçisi olmamıştır.24 Kritik felsefesi öncesinde 

Kant’ın birçok konu hakkında farklı filozofların görüşlerini benimsediği bir gerçektir. 

Özellikle 1746’dan 1756’ya kadar olan dönemde doğa felsefesinde Newton’un (1643-

1727) görüşlerini desteklediği gibi, metafiziğe dair konularda Descartes (1596-1650) 

ve Leibniz (1646-1716) arasında bir çizgide bulunduğu görülmektedir.25 Fakat bu 

dönem kritik öncesinin daha çok akılcı dönem olarak isimlendirilen zaman dilimine 

denk gelmektedir. Zira Kant özellikle Hume (1711-1776) ile tanışmasının ardından 

akılcılığı bir kenara bırakıp, ampirist açıklamalara daha fazla yer vermeye başlamıştır. 

Fakat bu ampirist girişimler de hiçbir zaman Kant’ın felsefesinin çekirdeğini 

oluşturabilecek nitelikte olmamıştır.26 

Kant’ın Hume ile tanışmasının onun kritik felsefesinin oluşmasında ne kadar 

büyük bir etkiye sahip olduğu konusu tartışma götürmez bir gerçek olup Kant’ın 

kendisi de bu konunun önemini şu sözleriyle açıklamaktadır:  

                                                 
19  Kuehn, Kant, s. 12. 
20  Kuehn, a.g.e., s. 16. 
21  Kuehn, a.g.e., s. 31. 
22  Kuehn, a.g.e., s. 17. 
23  Duralı, Aklın Anatomisi, s. 32. 
24  Kuehn, Kant, s. 174. 
25  Kuehn, a.g.e., s. 85. 
26  Kuehn, a.g.e., s. 166-167. 



8 

 

“İtiraf ederim ki, beni yıllar önce dogmatik uyuklamamdan ilk defa uyandıran 

ve araştırmalarıma kurgusal felsefe alanında bambaşka bir yön vermemi sağlayan, 

DAVID HUME'un bu hatırlatması olmuştur. Onun çıkardığı sonuçlara kulak 

vermekten çok uzaktım; ama HUME kendi sorununun tümünü değil, bir parçasını 

gördüğü için, bu sonuçlar beni harekete geçirdi”27 

Bu noktada bakıldığında Hume, Kant’ın teorik felsefesine bakış açısını 

belirlemiş ve onu bu anlamda yönlendirmeyi başarmıştır. Fakat Kant her ne kadar 

Hume’un yaklaşımından bu denli etkilenmiş görünse de sonuçta onun, felsefesinde 

bazı görüşlerini aceleye getirdiğini düşünmekte ve bundan kaynaklı olarak 

nedenselliği a priori biçimde temellendirememesi nedeniyle gereksiz bir şüpheciliğe 

düştüğüne inanmaktadır.28 Bu anlamda Kant için önemli olan Hume’un vargıları değil, 

onun izlediği metottur. 

Hume’un ortaya attığı “aklın nedensellik bağıntısını a priori olarak ve 

kavramlar dışında düşünmesi bütünüyle imkânsızdır.” görüşüne Kant tam anlamıyla 

katılıyordu elbette, fakat Hume’un buradan yola çıkarak metafiziğin de aklen imkânsız 

oluşuna yönelik yaptığı çıkarımı doğru kabul etmiyordu. Çünkü Kant için nedensellik 

bağlantısının bu şekilde a priori kanıtlanamıyor oluşundan, onun hiçbir biçimde a 

priori kanıtlanamaz oluşuna delalet ettiği çıkarsanamaz.29 Zira Kant’ın kritik felsefesi 

de işte tam olarak bu noktayı ele almakta, Hume’un yıkmaya çalıştığı bu a priori 

nedensellik bağıntısını yeniden inşa etmeye ve dahi metafiziğin bir bilim olarak inşa 

edilip edilemeyeceğini ortaya koymayı amaçlamaktadır.30 

Kant’ın kritik felsefesinin asıl oluşumu ise Wolff-Leibniz felsefesinde kabul 

gören, akıl ve duyum arasındaki süreklilik fikrini reddederek bunların arasında bir 

sürekliliğin bulunamayacağı, bilakis duyumun ancak fenomenlerle ilişkiye girerek 

                                                 
27  Immanuel Kant, Prolegomena, çev. İonna Kuçuradi, Yusuf Örnek, Ankara, Türkiye Felsefe 

Kurumu, 2002, s. 8. 
28  Kuehn, Kant, s. 253. 
29  Kuehn, a.g.e., s. 254-255. 
30  Hume’un bu anlamda a priori bir nedensellik kavramını desteklemediği doğruysa da onun bütünüyle 

nedenselliği reddettiği de ifade edilemez. Ona göre neden ve sonuç arasındaki bağ deneyden elde 

edilemese de alışkanlık prensibiyle açıklanabilmektedir. Mine Kaya Keha, “Hume & Kant: 

Nedensellik-Özgürlük İkileminde İnsanın Özgürlüğü”, Atatürk Üniversitesi Edebiyat Fakültesi 

Sosyal Bilimler Dergisi, No: 50, 2013, s. 68. 



9 

 

aklın süzgecinden geçmesi ve birbiriyle süreklilik içinde olmaktan ziyade birbirinden 

ayrı ama aynı zamanda tek başlarına işlevsiz olan yeni bir bilgi sisteminin olması 

gerektiğini 1770 yılında yayınladığı takdim tezinde (Duyulur ve Anlaşılır Dünyanın 

Form ve İlkeleri31) vurgulayarak ortaya koymasıyla başlamıştır.32 Kant’ın bilgi 

felsefesinin en temel ayrımı olan fenomen-numen ayrımı bu görüşleri neticesinde 

ortaya çıkmış ve onun kritik felsefesiyle ilgili düşüncelerine kapı aralamıştır. 

Kant’ın kritik felsefesiyle temelde başarmaya çalıştığı şey ise yukarıda da ifade 

edildiği gibi Hume’un deterministik nedenselliği baltalayan ve metafiziği 

imkânsızlaştıran felsefesinin sorunlu yönlerini ortadan kaldırmaktı ki Kant bunu üç 

aslî soruyu kritik felsefesinin temeline oturtarak gidermeye çalışmıştır. Bu sorular 

“Neyi Bilebiliriz?”, “Ne Yapabiliriz?” ve “Ne Umabiliriz?” şeklinde kritik felsefesinin 

üç saç ayağını meydana getirmekteydi. Bunlardan ilkiyle amaçlanan, bilginin 

sınırlarını çizmek, teorik aklın çizilen sınır dışına çıkmasına engel olmak ve 

deterministik nedenselliğin varlığını temellendirmeye yoğunlaşmaktayken, ikinci soru 

ise daha çok insanın özgür iradesi ve pratik anlamda yapması gerekenlere dair 

belirlenimleri oluşturmayı amaçlamaktadır. Son sorunun amacı ise yapmam gerekeni 

yaptığımda ne umabileceğimi ortaya çıkarmaktır ki bu ancak teorik ve pratik felsefenin 

birlikte cevaplandırabileceği ve metafiziğe kapı aralama imkânı tanıyan bir sorudur.33 

Bu noktada neyi umabileceğimize dair soru bizi Tanrı’nın varlığına götürecek olan 

ahlak deliline imkân tanımakta ve Kant’ın kritik felsefesinin son durağı konumunda 

görünmektedir.34 

Yeni İlm-i Kelam Dönemi 

                                                 
31  Emanuele Kant, De Mundi Sensibilis Atque Intelligibilis Forma et Principiis, R. Carabba, 1936. 
32  Kuehn, Kant, s. 177. 
33  Kant, Arı Usun Eleştirisi, s. 367. Kant’ın kritik felsefesi yoluyla akla çizdiği bu sınırlar eleştirilmiş 

ve eksik bulunduğu yerler olmuştur. Özellikle Kant’ın ardılları olan Alman idealizminin öncüleri 

Fichte (1762-1814), Schelling (1775-1854) ve Hegel (1770-1831) gibi isimler Kant’ın inşa ettiği 

metafiziği yeterli bulmamışlar ve Kant’ın çizdiği sınırları bazı konularda genişletme çabası içerisine 

girmişlerdir. Gökberk, Felsefe Tarihi, s. 415-416. Hatta Kant’ın felsefesinin metafiziği bütünüyle 

baltaladığı Hegel tarafından iddia edilmiştir. Takatura Ando, Metaphyisics: A Critical Survey of 

It’s Meaning, The Hague, Martinus Nijhoff, 1963, s. 40-41. 
34  Kant’ın ahlaktan yola çıkarak Tanrı’ya ulaşmasını sağlayan bu metot tarihte ilk defa onun tarafından 

sistemleştirilmiştir. Aydın, Tanrı-Ahlak İlişkisi, s. 25. 



10 

 

Kant’ın felsefesini anlamak için nasıl onun içinde bulunduğu dönemi ve 

yetiştiği ortamı doğru analiz etmek gerekiyorsa, yeni ilm-i kelam dönemi alimlerinin 

de anlamlandırılabilmesi ancak onların içinde bulundukları vaziyetin doğru bir 

çözümlemesi sayesinde mümkün olacaktır. Bu çalışmada ele alınacak olan yeni ilm-i 

kelam alimlerinin Osmanlı coğrafyasında etkin olmaları hasebiyle bu coğrafyanın 

içinde bulunduğu duruma da değinmek gerekmektedir. 

Osmanlı Devleti’nin XVI. yy.’dan sonra bir gerileme dönemine girmesinde 

fikrî, ahlâkî anlamda bozulmalar, eğitim sisteminde aşırı gelenekçi tutum gibi bazısı 

dahili, Batı’nın fikrî ve sınâî ilerlemesine ayak uyduramama gibi bazısı da harici olan 

birtakım hususlar ön plana çıkmaktaydı.35 Bu durum Osmanlı Devleti’nin yıkılışına 

kadar artarak devam etmiş ve çözüm çabaları sonuçsuz kalmıştır. Osmanlı Devleti’nin 

içinde bulunduğu bu çöküş hali topluma da sirayet etmiş ve bir tür aşağılık ve geri 

kalmışlık kompleksini ortaya çıkarmıştır. Bu geri kalmışlığın sorumlusu söz konusu 

olduğunda ise çok farklı suçlamalar ortaya atılmış, Birbirine zıt hiziplerin doğmasına 

ön ayak olmuştur.36 

Buna rağmen Osmanlı Devleti’nde birçok alanda yenileşme adımları atıldığı 

da görülmektedir ki kelam ilmi de bundan nasibini almıştır. İslamcılık adı altında 

kelam ilminin değişen toplumsal ve fikrî yapıya ayak uydurabilmesi adına gözden 

geçirilmesi gerektiği birçok alim tarafından kabul edilmiştir.37 Bu anlamda bir 

yenileşme çabasının olduğu görülmekteyse de bu çabayı sırtlanan Osmanlı ulemasının 

yine gelenekçi medrese usulüne uygun bir dini eğitimden geçtikleri de göz ardı 

edilmemelidir. Zira Osmanlı kelam ulemasının yenileşme çabalarında dünyanın diğer 

bölgelerindekine nazaran daha mutedil ve geleneğe bir anlamda sahip çıkmaya çalışan 

bir gayret gözlemlenmektedir.38 

                                                 
35  M. Saffet Sarıkaya, “Osmanlı Türkiye’sindeki İslamcılık Düşüncesine Genel Bir Bakış”, arayışlar, 

No: 1, 1999, s. 101. 
36  Kemaleddin Taş, Betül Göksüçukur, “Osmanlı Dönemi Batıcılık, İslamcılık, Türkçülük Fikir 

Akımları ve Din”, Dini Araştırmalar, C. 22, No: 56, 2019, s. 485-486. Özellikle yeni Türkiye’nin 

inşası sürecinde yıkımın ve geri kalmışlığın faturası büyük çoğunlukla dine kesilmiştir. Karen 

Armstrong, Tanrı’nın Tarihi, 1. bs, Ankara, Ayraç, 1998, s. 386. 
37  Kara, Türkiye’de İslamcılık Düşüncesi 1, s. 28-29. 
38  Özervarlı, Kelâmda yenilik arayışları, s. 94. 



11 

 

Bilinmektedir ki kelam ilminin temelde mütekaddim ve müteahhir olacak 

şekilde ikili anlamda dönemsel tasnife tâbî tutulduğu ve bu ayrımın özellikle 

müteahhir dönemde felsefenin temel tartışma konusu olması hasebiyle çoğunlukla 

kelamın vesâilinde gerçekleşen değişimler yönüyle öne çıktığı bir gerçektir. Bu 

değişimin temelinde yatan unsur ise felsefî literatürün özellikle Gazzâlî (ö. 505/1111) 

döneminde Ehli Sünnet’in görüşlerine halel getirecek biçimde yoğun tartışmalar 

ortaya çıkarmasına dayanmaktadır. İşte bu noktada gerçekleşen dönüşüm müteahhir 

döneme kapı aralayan Gazzâlî’nin içinde bulunduğu fikrî ortamın zorunlu bir sonucu 

olarak gerçekleşmiştir.39 

XIX. yy.’da ise Batı’da gelişen ve kökten değişen felsefî birikimin, XI. yy.’dan 

beri devam edegelen ve bir noktadan sonra şerh-haşiye dönemiyle fetret durumuna 

geçen müteahhir kelamının konularıyla uyuşmadığı da bir gerçekti. Bu durumda 

dönemin kelam alimlerinin, artık hükmü ortadan kalkmış eski felsefî öğretileri kelamın 

konularından çıkarmak istemeleri genel bir kanı olarak karşılık bulmuştur.40 Bu 

çıkarılacak dakik mevzuların yerine Batı’da gelişen felsefî birikimin ortaya çıkardığı 

meselelerin kelamın konuları içerisine dahil edilip edilemeyeceği ise alimler arasında 

tartışma konusu edilmiştir. Bu noktada yeni ilm-i kelam düşüncesinin Osmanlı 

ulemasındaki temsilcileri arasında ayrışmalar görülse de Batı’da İslam’ın esaslarına 

aykırı olacak birtakım felsefî ekollerin ortaya çıkardığı şüphelerin kelam alimlerinin 

birçoğu tarafından konu edinilmeye çalışıldığı da açıkça gözlemlenmektedir. Burada 

yeni ilm-i kelam alimlerinin benimsediği esas söz konusu olduğunda, İzmirli İsmail 

Hakkı’nın da belirttiği gibi kelam ilminin mesâilinde yani vahye dayalı olan ana 

konularında yapılacak bir değişiklikten ziyade, vesâilinde yani feri bahislerde ve 

metodolojik hususlarda gidilecek değişimler ön planda tutulmaktadır.41 

Bizim de bu çalışmada esas olarak aldığımız yeni ilm-i kelam geleneğine 

mensup alimlerin modern felsefenin verilerini her zaman metodolojik olmasa da 

eleştirel anlamda kullandıkları görülmektedir. Şüphesiz Kant’ın ortaya koyduğu 

felsefenin de Batı’da ortaya çıkan din karşıtı birçok felsefe üzerinde etkisinin 

                                                 
39  Cağfer Karadaş, “Eş’ari Kelam Okulu”, Kelam El Kitabı, ed. Şaban Ali Düzgün, 11. bs, Ankara, 

Grafiker, 2022, s. 123-124. 
40  Özdinç, “Yeni İlm-i Kelâm Dönemi”, s. 116-118. 
41  Özervarlı, Kelâmda yenilik arayışları, s. 92-93. 



12 

 

bulunması ve İslam dininin esaslarına çelişir görünmesi Osmanlı ulemasının özel 

olarak Kant’ın felsefesine eleştirel bağlamda bir literatür ortaya çıkarmasına da vesile 

olmuştur. Ayrıca yeni ilm-i kelam alimlerinin yine Kant’la irtibatlı da olacak biçimde, 

bu dönemde isbât-ı vâcib konusuna çok daha fazla yer verdikleri ve bununla ilgili 

müstakil eserler kaleme aldıkları da bilinen bir esastır.42 

Fakat yeni ilm-i kelam döneminde Kant’ın tartışma konusu edilen görüşleri 

sadece çalışmamızın aslî mevzusu olan isbât-ı vâcib ile sınırlı kalmamaktadır. Zira 

Ahmet Hamdi Akseki, Ömer Nasuhi Bilmen ve Babanzade Ahmet Naim gibi önemli 

isimlerin de aralarında bulunduğu bazı alimlerin, Kant’ın getirmiş olduğu eleştiri 

külliyatından daha çok ahlak manzumesine odaklandıkları görülmektedir.43 Onlar 

özellikle Kant’ın ortaya koymuş olduğu şartsız ahlak anlayışının ve şahsın niyetine 

verdiği büyük önemin İslam geleneğinde oturduğu yeri tartışmışlar, Batı’daki son küllî 

ahlak felsefelerinden biri olan Kant’ın pratik felsefesini gerek olumlu gerekse olumsuz 

yönleriyle incelemeye gayret etmişlerdir. 

İşte Kant’ın yeni ilm-i kelam alimleri üzerinde bıraktığı ve yadsınamayacak 

olan bu etkinin en çok ahlak ve isbât-ı vâcib konularında karşımıza çıktığı 

görülmektedir. Bu noktada Kant’ın ahlak felsefesine dair görüşleri kelam alimleri 

arasında yoğun olarak tartışılmışsa da bizim asıl konu edindiğimiz ahlak delili ve 

onunla yakından ilişkili ola isbât-ı vâcib konusu da çokça tartışmalara sahne olmuş 

görünmektedir. Nitekim Kant’ın bu felsefesinin barındırdığı olumsuz yönler kelam 

ilminin temel aldığı bütün esaslara tehdit teşkil ettiğinden, yeni ilm-i kelam alimleri 

İslam dinini ve kelam ilmini Kant’ın felsefesine karşı savunmayı kendilerine görev 

edinmişlerdir. 

 

  

                                                 
42  Rıdvan Özdinç, “Son Dönem Osmanlı Düşüncesinde Yeni İlm-i Kelâm Literatürü”, Türkiye 

Araştırmaları Literatür Dergisi, C. 14, No: 27, 2016, s. 240-241. 
43  Ahmet Hamdi Akseki, Ahlâk Dersleri, 5. bs, Ankara, DİB Yayınları, 2016; Ömer Nasuhi Bilmen, 

Nazarî ve Amelî Ahlâk-ı İslâmiyye Dersleri, İstanbul, Ahmet Kamil ve Şeriki Matbaası, 1928; 

Ahmet Naim, Ahlâk-ı İslâmiyye Esasları, İstanbul, Âmidî Matbaası, 1342. 



13 

 

BİRİNCİ BÖLÜM 

BİLGİNİN SINIRLARI 

1.1. Kant’ın Bilgi Felsefesi ve Eşyanın Hakikatine Dair 

Görüşleri 

Felsefe tarihi boyunca en temel ve en önemli konulardan biri olarak görülen ve 

her felsefî ekolün bir şekilde temellendirmek durumunda olduğu bilgi felsefesi ve 

eşyanın hakikati meselesi, Kant’ın kritik felsefesinde çoğu felsefî ekoldeki 

konumundan daha önemli bir konumda bulunmaktadır. Bunun nedeni algımızı 

fenomenler alemine kısıtlayan ve bilgimizi a priori unsurlara atfeden kritik felsefesinin 

her konuda bu temele başvurması ve ondan faydalanıyor olmasıdır. Bu nedenle Kant’ın 

bilgi felsefesi ve eşyanın hakikatine dair görüşlerinin yanlışlığını kanıtlamak, onun 

bütün kritik felsefesini sorgulanabilir hale getirmek anlamına da gelmektedir. 

Kant’ın eşyanın hakikati ve bilgi felsefesine dair görüşlerine geçmeden önce 

onun bilgi meselesinde temel aldığı önemli ayrımlardan birine değinmek 

gerekmektedir. Kant, çoğunlukla bilgi felsefesine yer verdiği Arı Usun Eleştirisi 

kitabının giriş kısmında, bilgi felsefesinin temelinde yer alan ve kritik felsefesi için 

çok önemli bir ayrıma yer vermektedir. Bu ayrım yargıların sentetik ve analitik olarak 

ikiye ayrılmasına dayanmaktadır. Buna göre bir yargının analitik sayılabilmesi için 

yargının yükleminin öznede içeriliyor olması ve özneye yeni bir şey eklememesi 

gerekmektedir. Mesela “cisimler tahayyüz eder” yargısı analitiktir çünkü tahayyüz 

cisme asla yeni bir şey eklememektedir. Bilakis cismin tahayyülü, ancak tahayyüz 

durumunda mümkün olmaktadır ve cisim kavramı ayrıştırıldığında tahayyüz niteliğine 

ulaşabilmektedir. Öte yandan bir yargının sentetik olması için ise, yargının yükleminin 

özneye, öznenin kavramında içerilmeyen yeni bir şey eklemesi gerekmektedir. Mesela 

“cisimler ağırdır.” yargısı sentetiktir. Çünkü ağırlık, cisim kavramından değil cisme 

dair edindiğimiz tecrübeden ve deneyimden çıkmaktadır.44 Kant’ın yargılara dair 

getirdiği bu ayrım, metafizikle ilgili konularda da önemli bir yere sahiptir ve kritik 

felsefesinde, özellikle sentetik a priori kavramına çokça vurgu yapılmaktadır. Bunun 

                                                 
44  Erişirgil, Kant, s. 62-63. 



14 

 

en önemli nedeni de Kant için matematiğin, fiziğin ve metafiziğin 

temellendirilmesinin ancak sentetik a priori yargılarla gerçekleşeceğini 

düşünmesidir.45 

Yargılara dair getirdiği bu ayrımdan sonra Kant, bilgi edinme konusunda ikili 

bir tasnife yönelmekte ve insanın bilgi edinmek için iki aşamalı bir düşünme 

sisteminden geçmesi gerektiğini beyan etmektedir. Buna göre insanın biri alıcı diğeri 

ise işleyici olan iki farklı yetisi bulunmaktadır ki bunlardan birinin eksik olması, 

kişinin bilgi edinmesine engel teşkil etmektedir.46 Nitekim Kant bu durumu açıklamak 

için şu veciz sözü zikretmiştir: “İçeriksiz düşünceler boş, ve kavramlar olmaksızın 

sezgiler kördürler.”47  

Hem alıcı hem de işleyici unsurların temsil edildiği ve bilgi felsefesinin esas 

toplandığı yer transandantal48 mantık konusu olmasına karşın Kant, bu konuya 

geçmeden önce eşyanın hakikati meselesiyle yakından ilişkili ve yine bilgi felsefesinin 

alıcı unsurlarıyla alakalı olan transandantal estetik49 başlığına yer vermektedir. Bu 

sayede bilgisine sahip olunan eşyanın varlık kategorisi belirlenmekte ve bilginin 

imkânına meydan hazırlanmaktadır. Bu nedenle Kant’ın bilgi felsefesini ele alırken 

ahlak delili açısından da büyük önem arz eden transandantal estetik meselesiyle 

başlamak daha doğru olacaktır 

1.1.1. Eşyanın Hakikati: Transandantal Estetik (Uzay-Zaman) 

Kant’ın kritik felsefesinin en önemli dayanağı ve başlangıç noktası, onun 

eşyanın hakikatine dair ortaya koyduğu fikirlerinde yatmaktadır. Eşyanın hakikatine 

dair aykırı fikirler, Kant’ın aklında kritik felsefesine başlamadan önce yer edinmiş bir 

düşünce olarak görünmektedir. Bunun en önemli nedeni “eşlerin örtüşmezliği” adı 

verilen bir paradoksal düşünce deneyinin içinden çıkılamayacağına dair Kant’ın 

kanaatidir. Çünkü bu deneye göre kişinin, herhangi bir varlığı, mekândaki var olduğu 

                                                 
45  Kant, Arı Usun Eleştirisi, s. 43-44. 
46  Erişirgil, Kant, s. 63. 
47  Kant, Arı Usun Eleştirisi, s. 66. 
48  Kant transandantal kavramıyla deneyden önce, yani a priori olan ama tek işlevi de deneyi olanaklı 

kılmak olan şeyleri kastetmektedir. Kant, Prolegomena, s. 129. Ayrıca transandantal kavramı 

deneyimle ilişkili bir metafizik inşasını göstermektedir. Duralı, Aklın Anatomisi, s. 73. 
49  Estetik, Yunanca “aisthēsis” kavramına denk gelen ve duyu anlamına gelen bir kelimedir. Kant’ın 

“estetik” kavramıyla ne kastettiğini görmek için Bkz. Kant, Arı Usun Eleştirisi, s. 52. 



15 

 

halinden farklı bir vaziyette bilmesi imkânsızdır. Kişi, herhangi bir nesneyi sadece bir 

zihnî varlık olarak düşünmek istediğinde bile, onu istemsizce bir mekânda tahayyül 

etmek zorundadır. Kant bu düşünce deneyini şu şekilde açıklamaktadır: spiral biçimde 

biri sağa diğeri ise sola doğru çevrilen iki aynı uzunluktaki halatın üst üste konulduğu 

hayal edildiğinde birbirleriyle asla örtüşmediği görülmektedir. İşte Kant bu noktada, 

özelde mekânın ama genelde mekân ve zamanın, dış dünyada bulunan ve eşyayı 

çevreleyen birer mutlak hakikat olmadıklarını, bilakis onların insan zihninde 

bulunarak zihnî veya haricî her türlü düşünülebilir nesnenin bu kurallar altında 

düşünülmek zorunda olduğunu kritik felsefesinden önce ortaya koymaktadır.50 Kant’ın 

eşlerin örtüşmezliği hakkında ortaya koyduğu bu gibi delillerin yeni ilm-i kelam 

alimlerinin faydalandıkları kaynaklarda dile getirilmemesi Kant’ın bu esasları sanki 

delilsiz bir biçimde, bir kuruntuya dayanarak benimsediği algısını oluşturmuştur. 

Bu fikri kendine ilke edinen Kant, eşyayı numen ve fenomen olmak üzere iki 

kategoriye ayırmakta51 ve bunlardan yalnızca fenomenleri idrak edebilecek bir 

kuvvette olduğumuzu kanıtlamaya çalışmaktadır. Kant’ın numenlerle kastettiği, bir 

şeyin kendinde haline dair transandantal bir nesnenin düşünülmesidir ki bu şey 

duyumsanan nesnenin sebebi olup kendisi hiçbir duyusal temsile 

dönüştürülemeyendir.52 Fenomenler ise şüphesiz, şeylerin özünü bize yansıtmaz, 

ancak en azından onların varlığını ve nedenselliğini açığa çıkarır.  Her ilişki zorunlu 

olarak özneldir ve yalnızca düşünme yetimizin doğasından kaynaklanır. Dolayısıyla, 

fenomenler dahil mutlak olarak hiçbir şeyi bilemeyiz. Çünkü bilinçte algılanan duyum, 

zaman, mekân, nitelik, nicelik vb. gibi biçimlerle, zihnimizin onu aldığı anda dayattığı 

unsurlarla değişmekte ve bozulmaktadır. Daha da ötesi, doğa yasası olarak adlandırılan 

şeyler, temelde yalnızca düşüncemizin yasalarıdır. Matematik, fizik ve tüm 

bilimlerimiz, mutlak gerçeklikte ne bir anlam ne de bir değer taşımaktadır.53 Tabi Kant 

buradan yola çıkarak eşyanın hakiki varlığını temsil eden numenlerin mevcudiyetini 

                                                 
50  Immanuel Kant, Concerning the Ultimate Ground of the Differentiation of the Directions in 

Space, Theoretical Philosophy, çev. David Walford, 1. bs, Cambridge University Press, 1992, s. 

364. Kant eşlerin örtüşmezliğine benzer ve faklı birtakım paradoksal düşünce deneylerine daha yer 

vermektedir. Bkz. Kant, Prolegomena, s. 35-36. 
51  Bu ayrıma dair Kant’ın temellendirmeleri için Bkz. Kant, Arı Usun Eleştirisi, s. 154. 
52  Kant, a.g.e., s. 174. 
53  Boirac, Cours Élémentaire de Philosophie, s. 405. 



16 

 

reddetmemiş, sadece bunlara dair bilgi edinmenin imkansızlığını vurgulamıştır. Bu 

nedenle numenler bizim için olumsuz bir kavram olmanın ötesine geçememektedir. Bu 

olumsuzlukla kastedilen ise numenlerin varlığının reddedilmemesine karşın, onları bir 

sınır belleyip sınırın dışına asla çıkılmaması gerektiğidir.54 

Bu noktadan yola çıkan Kant, akla birtakım sınırlar çekmesi gerektiğini fark 

etmiş ve bu uğurda yapması gereken ilk işi, yani mahsûsât alemine dair aklın sınırlarını 

çizmeyi felsefesinin ilk adımı olarak belirlemiş ve buna transandantal estetik adını 

vermiştir. Bu yüzden Kant “fenomenler” ismini verdiği mahsûs alemin nesnelerine 

geçmeden önce, bunları da bilmeyi önceleyen a priori kuralları incelemeyi uygun 

bulmuştur. Klasik anlamda kelam usulünün yönteminden farklı bir istikamet olarak 

görülebilecek bu yöntem, Kant’ın eşyanın hakikatine dair mutlak kabulü doğru 

bulmamasından kaynaklanmaktadır ve bu nedenle ondan farklılaşmaktadır. 

Her ne kadar klasik kelam düşüncesinde eşyayı oluşturan cevherlerin evrenin 

aslı olarak kabul görüp, zaman ve mekânın onları çevreleyen ve dış dünyada bulunan 

birer vehmî unsur olarak kabul edilmiş olması,55 Kant’ın zihnî olmakla nitelediği 

zaman ve mekân hakkındaki görüşüne benzerlik arz ediyor görünse de bu yanıltıcıdır. 

Zira Leibniz’in nesneler arasında kurguladığı vehmî bir bağıntı olan zaman ve mekân 

fikri56 kelâmî anlatıya daha uyumluyken, Kant’ın nesneler arasında değil de zihnin bir 

ürünü saydığı zaman ve mekân fikri kelâmî öğretiden farklılaşmaktadır. 

Bu ayrışmanın nedeni Kant’ın Leibniz felsefesinde fark ettiği bir eksikliğe 

dayanmaktadır. Bu eksiklik ise algılarımızın nasıl olup da her zaman aynı ardışıklık ve 

eşzamanlılık ilkeleriyle bize sunulduğunun cevapsız kalması sorunudur. Çünkü biz her 

ne kadar düzenli bir halde algılıyor gibi görünsek de dışarıdan bize gelen verilerin 

karmaşık ve anlaşılması imkânsız bir kaosun ürünü olmaları gerekmektedir ki ancak 

düzenlendikten sonra algılanabilir hale gelsinler. Kant bu noktada, sorunu ilişkilerin 

                                                 
54  Erişirgil, Kant, s. 102; Emile Boirac, İlm-i Mâ ba’de et-Tabî’a, çev. Ömer Ferid Kam, İstanbul, 

Mahmut Bey Matbaası, 1441, s. 32-33. Numen varlıkların neden kabul edilmesi gerektiğine dair 

Kant’ın açıklamaları için Bkz. Kant, Arı Usun Eleştirisi, s. 173; Kant, Prolegomena, s. 66-67. 

Ayrıca Kant teorik aklın yanında pratik aklın da numenlerin olumsuz anlamda kabul edilmeleri için 

dayanak oluşturabileceğini düşünmektedir. Kant, Pratik Aklın Eleştirisi, s. 5-6. 
55  Seyyid Şerîf Cürcânî, Şerhu’l-Mevâkıf, C. 2, çev. Ömer Türker, 2. bs, İstanbul, Türkiye Yazma 

Eserler Kurumu Başkanlığı Yayınları, 2021, s. 136-144. 
56  Boirac, Cours Élémentaire de Philosophie, s. 427-428. 



17 

 

yapısına dair açıklamasıyla çözmeye çalışmaktadır. Kant’a göre bu ilişkiler ancak 

bizim zihnimizin birer a priori unsuru olan zaman ve mekândan kaynaklanmaları 

nedeniyle sürekli aynı ardışıklık ve eşzamanlılık ilkelerine tâbîdirler.57 Bu nedenle, 

zaman ve mekân, duyularımızın önceden var olan (a priori) biçimleridir. Mekân, dışsal 

duyuların biçimidir; zaman ise içsel duyuların biçimidir.58  

Kant’a göre mekânın kendisi tecrübe edilebilir bir hakikat değildir. Bunun en 

önemli nedeni yukarıda da beyan edildiği üzere mekândan bağımsız hiçbir nesnenin 

düşünülemiyor oluşudur. Bu nedenle mekân tecrübenin aslî bir şartıdır ve tecrübeyi 

önceler. Aynı zamanda mekân sadece bir tasavvurdan da ibaret değildir çünkü her ne 

kadar mekânı bilfiil sonsuz bir vahdet halinde düşünüyor olsak da aslında mekânın 

parçalı hallerini de sürekli görmekte ve farklı mekânları da tecrübe etmekteyiz.59 Bu 

noktada mekân ancak transandantal, yani tecrübeden bağımsız farkına varılamayan, 

ama tecrübenin de kendisinden bağımsız düşünülemediği bir a priori sezgiden ibarettir. 

İleride daha detaylı değineceğimiz “numen” yani kendinde şey olarak ifade 

edilebilecek, nesnelerin mutlak hakikatlerinin, insan tarafından algılanamamasının 

öncelikli nedenlerinden biri, burada da görüleceği üzere mekân formunun bizâtihî 

kendisidir. Nitekim o numenlerin direkt olarak algılanmasına engel olmakta ve onlara 

mekânsal bir elbise giydirmektedir. Bu noktada anlaşılmaktadır ki mekân, Kant için 

transandantal bir görüden ibarettir. Hatta Kant, mekânı bir kavram olarak bile 

nitelendirmez. Çünkü ona göre kavramlar bile ancak deneyim yoluyla soyutlanarak 

ortaya koyulurlar ki bu, mekân için söz konusu değildir.60  

Mekân konusunda ortaya koyulan Kant felsefesi, zaman söz konusu olduğunda 

da benzer bir altyapıyla karşımıza çıkmaktadır. Zaman da Kant için insan zihninin 

fenomenleri algılamak yolunda kullanmak mecburiyetinde olduğu bir görüdür. Bu 

görünün mekân görüsüne göre birtakım farkları vardır ki bunlar zamanı daha öncelikli 

ve önemli hale getirmektedir.61 

                                                 
57  Necip Mahmud, Emin, Kıssatü’l-Felsefeti’l-Hadîse, s. 148-149. 
58  Emile Boirac, Felsefe Yâhud Hikmet-i Nazariyye: Birinci Kitap: İlm-i Ahvâl-i Ruh, çev. 

Muhammed Emin, İstanbul, Dersaadet, 1332, s. 149. 
59  Erişirgil, Kant, s. 66-67. 
60  Kant, Arı Usun Eleştirisi, s. 53. 
61  Erişirgil, Kant, s. 68. 



18 

 

Nasıl ki mekân, fenomenleri bir yan yanalık içerisinde algılamamıza olanak 

sağlıyor ve algımızı önceliyorsa, aynı şekilde zaman da fenomenleri art arda 

algılamamıza olanak sağlamaktadır. Fakat bu noktada zaman görüsünü mekâna göre 

öncelikli yapan şey, algıladığımız fenomenlerin içsel veya dışsal olsun her biri art 

ardalık içerisinde algılanmak mecburiyetindeyken, içsel fenomenlerin mekân 

içerisinde algılanmasının gerekmiyor olmasıdır.62 

İnsanın farklı anlarda farklı fenomenleri algılayabilmesi ise aynı mekânda 

olduğu gibi, zamanın sonsuz birliğinin parçalarında algılanması olarak belirlenir. 

Zaman hakiki birliğe sahip bir görüyken, her bir an onun parçası olarak kabul edilir. 

Yani her an, parçalı olup birbiriyle kurulan ilişkiler dolayısıyla anlamlı hale gelmez, 

bilakis her an bir bütüne aittir ve bu bütün, zihinde bu parçaları birleştirmektedir.63 

Sonuç olarak eşyanın hakikati kabul edildikten sonra artık bilginin sağlam bir 

temele dayanabileceği ve dolayısıyla kazanılabileceği sabit olmuş olacağı bilindiğine 

göre, Kant’ın felsefesi de bunu destekler görünmektedir. Çünkü o bilgi edinmek için a 

priori temellere dayanan yeni bir sistem kurarak fenomenler adını verdiği ve evrensel 

kabule dayanan hakiki eşya fikrini farklı bir veçhile bina etmiş olmaktadır. Bunun en 

büyük göstergesi ise Kant’ın fenomenlere dair aldığımız verilerin numenlerden 

geldiğini teslim ediyor oluşudur. Çünkü ona göre numenlerin varlığı kabul 

edilmediğinde, görünecek hiçbir şey olmadığı halde görmeye çalışmak gibi çelişkili 

bir durum ortaya çıkacaktır.64 Bu da kabul edildiğinde güvenilir ve sağlam bilgi 

kazanmanın insan aklı için mümkün olduğunu bize kanıtlamış olmaktadır. Bu sayede 

Kant, felsefesinin en önemli dayanaklarından birini oluşturan bilgi felsefesine geçme 

imkânını da bulabilmektedir. 

Bilgi felsefesine geçmeden önce belirtilmelidir ki yeni ilm-i kelam alimlerinin 

Kant’ı okudukları en önemli yazarlardan Emile Boirac, Kant’ın eşyanın hakikatine 

dair düşünceleri konusunda birçok eleştiri ortaya koymaktadır ki o, Kant’ın bu 

çözümünün dilsel bir farklılıktan başka bir anlamı olmadığını dahi iddia etmektedir. 

Buna göre Kant’ın, eşyaya dair fikirlerimizin bizim zihin kanunlarımızdan ibaret 

                                                 
62  Erişirgil, a.g.e., s. 68-69. 
63  Erişirgil, a.y. 
64  Kant, Arı Usun Eleştirisi, s. 28. 



19 

 

olduğuna dair iddiası da zorunlu bir kabul değildir. Çünkü Kant bu zihnî kanunların 

kaynağını açıklamamakta ve dolayısıyla zihnin, sürekli eşyayı aynı şekilde 

kurgulayacağını varsaymaktan öteye geçememektedir.65 Boirac’ın bu görüşlerinin 

yeni ilm-i kelam alimlerinin görüşlerine benzerliği gözlemlenmekte olup onlar da 

Kant’ın bu fikirlerinde hiçbir dayanağının bulunmadığını iddia etmektedirler. 

1.1.2. Kant’ın Bilgi Felsefesi 

Kant’ın felsefî araştırmaları, doğrudan nesneleri ya da bilgimizin konusu olan 

şeyleri ele almak yerine, bilme sürecinin kendisini incelemektedir. Bu nedenle, Kant’ın 

araştırmaları nesnelerin üzerinde ve onların ötesinde bir düzlemde, yani transandantal 

bir düzlemde yer almaktadır. Ampirik felsefenin yaptığı gibi deneyle bilgi edinimi 

sırasında zihinde gerçekleşen süreci sorgulamak yerine Kant, bilginin oluşumundan 

önce zihinde bulunması gereken şartları araştırmaktadır. Onun amacı, bilginin nasıl 

meydana geldiğini açıklamaktan çok, bilginin nasıl mümkün olduğunu anlamaktır.66 

Bu durum da yine kelamın klasik yönteminden ayrışmaktadır. Zira kelâmî yöntem söz 

konusu olduğunda ise bilgi edinmenin yolları asıl araştırılan husus olarak karşımıza 

çıkmaktadır. 

Kant bu noktada bilginin nasıl mümkün olabildiğini kanıtlamak için üç soru 

üzerinde yoğunlaşmakta ve bilgi felsefesini bu üç soru etrafına bina etmektedir. 

Bunlardan ilki matematik bilginin imkânıdır ki Kant, Hume’un felsefesinin bu imkânı 

ortadan kaldırdığını düşünmektedir. İkincisi doğa bilimlerinin imkânıdır ki yine genel 

kabule göre Hume felsefesi, nedensellikle beraber doğa bilimlerine dair zorunlu bilgi 

edinmeyi de imkânsızlaştırmaktadır.67 Kant’ın sorduğu son soru ise metafizik bilginin 

imkânıdır. Sonuncusu hem ampiristler hem de Hume gibi şüpheciler tarafından yine 

imkânsız kabul edilmektedir. Kant ise bu üç sorunun üçüne de olumlu cevap 

                                                 
65  Boirac, İlm-i Mâ ba’de et-Tabî’a, s. 31-35.  
66  Necip Mahmud, Emin, Kıssatü’l-Felsefeti’l-Hadîse, s. 143. Kant’ın kurguladığı bilgi felsefesinin 

yöntem bakımından kendisinden çok önce yaşamış Mu'tezilî bir alim olan Takiyyuddin Necrâni’nin 

bilgi felsefesinde kurguladığı yönteme benzediği iddia edilmektedir. Özcan Taşçı, “Takiyyuddin 

Necrâni’nin Mu’tezile Bilgi Teorisindeki Yeri ve Önemi”, Dini Araştırmalar, C. 8, No: 22, 2005, 

s. 171-191. 
67  Kant, Arı Usun Eleştirisi, s. 85. 



20 

 

verebilmek zorunda olduğumuzu düşünmüş ve bu nedenle eksik bulduğu Hume 

felsefesini kökten değiştirmeye çalışmıştır. 

1.1.2.1. Bilginin İlk Adımı: Alıcı Unsurlar 

Kant’ın, bilgi felsefesini inşa ederken ikili bir ayrıma gittiği beyan edilmişti. 

Bu ayrıma göre bilgi, madde ve suret şeklinde iki kısımda incelenmekte ve bunlardan 

ilki olan maddesiyle mahsûsât, yani bütün hissedilen mevcudat kastedilmekteyken, 

ikinci sırada gelen bilginin suretleriyle ise bütün bu mahsûsâttan gelen verileri 

düzenleyen ve onlara birlik veren zihnî kanunlar kastedilmektedir. Bu yüzden bilgi 

edinmenin ilk aşaması, onun maddesiyle ilgilidir.68 

Eşyanın hakikati bahsinde sadece fenomenlere dair veri elde edebileceğimizi 

kanıtlayan Kant, bilgi konusunda da buradan yola çıkarak aklın a priori unsurlar 

kullanarak nasıl daha önceden kazandığı verileri işlediğini kanıtlamaya çalışmaktadır. 

Kant için, biz her ne kadar algılayamıyor olsak da var olduğunu kabul etmek 

mecburiyetinde olduğumuz numenler tarafından bize sağlanan birtakım veriler 

olmalıdır ki, biz nesneye dair bilgi sahibi olabilelim.69  

Bilgi edinmenin ilk aşaması olan nesnelerden aldığımız verilerle ilgili kısım 

transandantal estetiğin konusu altında incelenmiş ve onların hiçbir şekilde, zihnimize 

çakılı halde ve a priori olarak bulunan uzay ve zamandan bağımsız algılanamadıkları 

ortaya koyulmuştur. Bu nedenle Kant’a göre bizler, numen varlıktan bize gelen verileri 

her daim birer fenomene dönüştürmekte ve ardından onu müdrikeye teslim edip 

işlenmesine ve algılanmasına olanak sağlamaktayız. 

Kant’ın bilgi bahsinde ortaya koymuş olduğu eşyanın hakikatiyle ve onları 

nasıl algıladığımızla ilgili bu kabulleri, aslında onun ilk sorusu olan matematik bilginin 

insan zihni için zorunlu oluşunu ortaya koymayı amaçlamaktadır. Zira Kant, eşyayı 

mekân ve zaman içinde algılama sürecimiz üzerinden matematiğin ve geometrinin 

bilgisine a priori olarak sahip olabileceğimizi göstermektedir.  

                                                 
68  Janet, Seailles, Metâlib ve Mezâhib, s. 172. 
69  Necip Mahmud, Emin, Kıssatü’l-Felsefeti’l-Hadîse, s. 145. 



21 

 

Kant’a göre matematik ve geometrinin sadece analitik kavramlardan meydana 

geldiğini kabul etmek imkânsızdır. Çünkü algıdan faydalanmadan sadece 

kavramlardan matematiksel ve geometrik önermeleri temellendirmeye çalışmak 

mümkün değildir.70 Bunun nedeni ilk olarak matematiğin her zaman, zamanın unsuru 

olan art ardalık kuralına uygun bir biçimde algılanmak zorunda olmasıdır. Aynı şekilde 

geometrinin de algılanabilmesi için, mekânın en önemli unsuru olan yan yanalık 

kuralına uyması icap etmektedir.71 Bu da göstermektedir ki matematik ve geometrik 

önermeler, deneyimden önce yani a priori kabul edilen uzay-ve zamanın saf 

biçimlerine göre kurulmaktadır. Çünkü bir üçgenin iç açıları toplamının her daim 180 

derece olacağı ancak mekânın saf belirleniminin üçgene kazandırdığı bir kurallılıktır. 

Bu yüzden bu önermeler Kant’a göre sentetik a priori olma özelliğine sahiptir72 ki bu 

durum onun, matematik ve geometriyi Hume düşüncesine karşı savunulabilir ve 

yanılmaz kılmasına olanak sağlamaktadır.73 

Tabii ki Kant, matematiğin bilgisini a priori temellere kavuşturmakla 

yetinmemesi gerektiğini düşünmektedir. Bu nedenle bilgi felsefesinin ikinci sorusu 

olan “doğa bilimleri nasıl mümkündür?” sorusuna sağlam bir yanıt vermek için, açtığı 

bu yoldan gitmeye devam etmektedir. Kant’ın bunu gerçekleştirebilmek için ise 

deterministik nedenselliğin vâkî olduğunu kanıtlaması ve Hume’un bu konuda 

yanıldığını göstermesi gerekmektedir. Nitekim Kant da bunu kendi felsefesinin 

dinamiği içerisinde başarmış görünmektedir. 

                                                 
70   Kant’a göre üç çizgi hayal edildiğinde bunlardan bir şekil oluşturulabileceğini sadece kavramlar 

yoluyla türetmeye çalışmak imkânsızdır. Algıya, yani mekân unsuruna başvurmadan geometrik 

hiçbir önerme düşünülemezdir. Kant, Arı Usun Eleştirisi, s. 62. 
71  Kant’ın bu konu hakkındaki detaylı açıklamaları için Bkz. Kant, a.g.e., s. 59-60. 
72  Matematiğin ve geometrinin neden sentetik a priori olduklarına dair bilgi için Bkz. Kant, a.g.e., s. 

43-44. Bu noktada mekânın ve zamanın diğer fenomenlerin de algılanmasında öncü rol oynaması 

onları da a priori yapacağı gibi yanlış bir düşünceye yol açmamalıdır. Bunun nedeni matematik ve 

geometrinin deneyimden bağımsız olarak ve uzay-zamanın parçalarında değil, onların saf a priori 

formlarında bulunmasından kaynaklanmaktadır. Yani buna göre benim a priori mekân görüm bir 

üçgenin a priori kurallarını belirlemekte ve deneyimdeki herhangi bir üçgen formunun da bu 

kurallara uymak zorunda olduğunu dikte etmektedir.  
73  Necip Mahmud, Emin, Kıssatü’l-Felsefeti’l-Hadîse, s. 150. Kant’ın kurguladığı ve a priori 

temellere dayandığını ifade ettiği bu matematik ve geometri kurgusu Kant sonrası dönemde de 

özellikle ontolojik bağlamda Kant’a başvuru yapılarak tartışılmış olmakla beraber Kant’ın bu 

sisteminin sonuçlarının matematiğin gelişimine katkısından çok zararının olduğu düşünülmektedir. 

Ahmet Ayhan Çitil, Matematik ve Metafizik, Kitap 1: Sayı ve Nesne, 1. bs, Alfa, 2012, s. 7-8. 



22 

 

1.1.2.2. Doğanın Nedenselliği: Bilgi Edinmenin İkinci Aşaması: 

Bilginin İşlenmesi 

Antik dönemlerden bu yana filozofların büyük çoğunluğunun sağlam bilgi 

sahibi olabilmek için bir şekilde nedenselliği kabul ettiği görülmektedir. Bu noktada 

Kant doğal nedenselliğin akıl yasalarıyla uyumunun açıklanması hususunda üç 

görüşün olduğunu öne sürmektedir. İlk görüş sahibi ampiristlere göre aklımızın 

kanunları eşyanın sürekli tekrar eden etkisiyle bize işlenmiş yasalardan ibarettir. 

Kant’a göre bu görüş, önceden zorunlu doğa yasalarının var olduğuna dair bir ön 

kabule dayanmaktadır ki bu nedenle hatalıdır. İkinci görüş ise Dogmatik filozofların 

görüşü olup, eşyanın kanunlarıyla aklın kanunlarının aynı kaynaktan ortaya çıkan ve 

dolayısıyla birbirine uyumlu olduklarını kabul eden görüştür. Fakat Kant’a göre bunu 

doğrulamanın hiçbir zaman imkânı yoktur. Çünkü akıl, eşyanın ilkesi olarak kabul 

edilmez ise, eşyanın ona zorunlu olarak uygun olacağından asla emin olunamaz ve 

dolayısıyla bilim ortadan kalkar. Bu nedenle Kant üçüncü bir yol açarak eşyanın 

yasalarının, tamamıyla aklın onlara dayattığı kendi yasalarından kaynaklandığını iddia 

etmiş ve sorunu bu şekilde ortadan kaldırmaya çalışmıştır.74 Kant’ın bu çabasının 

gerekçesi ise Hume’un bu konuda getirmiş olduğu yıkıcı eleştirilerdir. Zira Hume’un 

deterministik nedenselliği ortadan kaldıran düşüncesi Kant’a göre bilim yapmayı 

imkânsız hale getirecektir.75 

İşte bu nedenle Kant’ın felsefesinin kuruluşunun en önemli gerekçelerinden 

biri de doğada deterministik bir nedenselliğin olduğunu kanıtlamaktır. Nitekim daha 

önce de ifade edildiği gibi Hume bu konu hakkında hatırı sayılır şüpheler ortaya 

koyarak, Kant’ın daha çok dogmatik felsefeye yakın duran bakış açısını kökten 

değiştirmiş, fakat onu tatmin etmekten de uzak kalmıştır. Bu noktada Kant, tutarlı bir 

şekilde bilim yapılabilmesi için kesinlikle nedenselliğin varlığı hakkında şüpheye yer 

bırakmayacak biçimde bir kanıt ortaya koyulması gerektiğini düşünmekteydi ki o da 

bunu kritik felsefesi yoluyla gerçekleştirmeye çalışmıştır.76  

                                                 
74  Boirac, İlm-i Mâ ba’de et-Tabî’a, s. 29-31. 
75  Kant, Prolegomena, s. 44-45. 
76  Necip Mahmud, Emin, Kıssatü’l-Felsefeti’l-Hadîse, s. 142; Boirac, İlm-i Ahvâl-i Ruh, s. 149. 

Nedensellik kategorisini, Kant’ın bilgi felsefesini kurmasının amaçlarından biri olmasının dışında 



23 

 

Kant’ın, matematiği ve geometriyi a priori bir bilim olarak temellendirmek için 

onları, zihnimizde doğuştan bulunan, asla değişmeyen ve fenomenleri algılama 

biçimimizi belirleyen olgulara dayandırmak zorunda kalması gibi, aynı şekilde neden-

sonuç ilişkisi bağlamında gerçekleşen olayların da buna benzer a priori unsurlar 

tarafından belirlendiğini kanıtlaması gerekmiştir. Kant bu yüzden nesnelerden 

duyularımız vasıtasıyla ve onlara zaman ve mekân elbisesi giydirerek aldığımız 

verileri işleyen müdrikenin birtakım a priori kategorilere sahip olduğunu ve eşyadan 

alınan verilerin bu a priori kategoriler tarafından düzenlenmesi sayesinde zihnimizde 

eşyanın bilgisinin oluştuğunu kanıtlamaktaydı.77  

Müdrikenin a priori unsurlarıyla nasıl çalıştığını anlatan Kant, onu ikiye 

ayırmakta ve ilk kısmı tasavvurların analitiği, diğer kısmı ise ilkelerin analitiği olarak 

isimlendirmektedir.  

1.1.2.2.1. Tasavvurların Analitiği78 

Kant’ın tasavvurların analitiği ile göstermeye çalıştığı, müdrikenin 

deneyimden bağımsız olarak sahip olduğu kavramlardır. Kant aslında bu kavramların 

deneyimi nasıl düzenlediğini göstermektedir. Ortaya çıkardığı bu saf müdrikenin 

kavramlarını ise kategoriler olarak adlandırarak bilgi felsefesinin temelini inşa 

etmektedir. 

Kant’a göre elde ettiğimiz tasavvurlarla ilgili tefekkürde bulunmak ancak 

hüküm vermekten ibaret kabul edilmektedir. Bu nedenle mesela “maden cisimdir” 

denildiğinde “maden” tasavvurunu, başka birçok tasavvuru da içeren “cisim” 

tasavvuruna ircâ etmiş oluruz ki bu sayede zihnimizde bu tasavvurlar birer bilgi 

nesnesine dönüşmüş olur.79 Bu hükümlerimizden bazıları subjektiftir ki Kant buna 

                                                 
önemli yapan bir diğer unsur ise, ileride açıklamaları beyan edilecek olan ve ahlak delilinin en 

önemli unsurlarından biri olarak kabul edilen özgürlük meselesini tartışmaya açık hale getirmesidir. 

Çünkü deterministik nedenselliğin kabulü ve bizim de onun bir parçası olmamıza rağmen nasıl olup 

da özgür olabildiğimiz büyük bir tartışma konusudur. 
77  Necip Mahmud, Emin, Kıssatü’l-Felsefeti’l-Hadîse, s. 151-152; Boirac, Cours Élémentaire de 

Philosophie, s. 112; Boirac, İlm-i Ahvâl-i Ruh, s. 147-148.  
78  Her ne kadar analitik kavramıyla kastedilen çözümleme olsa da Kant burada tasavvurların bir 

çözümlemesini değil müdrikenin kendisini, onda saf kavramların nasıl mümkün olduğunun 

araştırılması amacıyla bir çözümlemeyi kastetmektedir. Kant, Arı Usun Eleştirisi, s. 71. 
79  Erişirgil, Kant, s. 71-72. 



24 

 

“Güneşin taşa vurduğu zaman onu ısıttığını görüyorum” hükmünü örnek verir. Öte 

yandan bu hükmün nesnel hale getirilmesi için, “güneşin ışığı taşı ısıtır” şeklinde onu 

dönüştürmem ve bu iki tasavvuru nesnel bir biçimde birleştirmem gerekmektedir.80 

Fakat buradaki asıl sorun, bu tasavvurların nasıl olup da nesnel bir gerçeklikte 

bir araya getirilebildiklerini açıklamak konusunda ortaya çıkmaktadır. Kant için nasıl 

mahsûs nesneler algılanırken a priori görülere, yani zaman ve mekâna tabii olmak 

zorundalar ise, aynı şekilde bu elde edilen tasavvurların işlenmesi ile görevli bulunan 

müdrike de a priori bir hususiyeti olarak insanın tefekkürünü düzenlemektedir. Bu a 

priori hususiyetler tasavvurlara yeni bir suret kazandırarak, onlar hakkında nesnel 

hükümler verebilmeyi mümkün kılmaktadır. Bu hususiyetler de a priori olmaları 

hasebiyle her zaman aynı sonucu vermekte ve her insan için ortak bir işleyişe sahip 

olmaktadırlar.81  

Örnek olarak bir B nesnesinin illetini A nesnesi olarak kabul ettiğimizi 

düşündüğümüzde, her ne kadar bu neden-sonuç ilişkisini ilk tecrübe ettiğimiz an için 

kabul etmek mecburiyetinde olsak da tecrübe bizi daha öteye götürüp herhangi bir 

zaman diliminde de aynı şartlar altında A nesnesinin şüphesiz B nesnesini ortaya 

çıkaracağını katiyetle gösterememektedir.82 Çünkü a priori ve değişmez kurucu 

esaslara dayanmak yerine, değişken ve a posteriori olan duyulara dayanarak hüküm 

vermektedir. Kant ise görüldüğü üzere bu görüşün yanlışlığını kanıtlamış olmakla 

beraber, A nesnesinin aynı şartlarda her zaman B nesnesini ortaya çıkarmak zorunda 

olduğunu, a priori ve değişmez tefekkür esaslarına dayandırarak kanıtlamaktadır. 

İşte tasavvurları düzenleyip onlara dair verdiğimiz hükümleri belirleyen bu 

hususiyetler, Kant tarafından her biri üç neviden oluşan dört kategoriye 

hasredilmektedir. Bunlar, Kemmiyet (Nicelik), Keyfiyet (Nitelik), İzafet (Bağıntı) ve 

                                                 
80  Erişirgil, a.g.e., s. 72. Kant’a göre insanın kabulleri, zan, inanç ve bilgi olmak üzre üç farklı 

konumda değerlendirilir ki bunlardan ilki hem objektif hem de subjektif olarak yetersizken ikincisi 

sadece subjektif olarak yeterli bulunmaktadır. Bilgi ise hem objektif hem de subjektif anlamda 

yeterlilik sağlayan veriler için kullanılmakla beraber, bunun kaynağı ancak tecrübe ve akıldır. 

Immanuel Kant, Kant’s Introduction to Logic, çev. T. Kingsmill Abbott, London, Longmans, 

Green & Co., 1885, s. 57-61. 
81  Erişirgil, Kant, s. 74. 
82  Erişirgil, a.g.e., s. 78-79. 



25 

 

Cihet (Kiplik) kategorileridir.83 Ayrıca bunları geleneksel mantığın kategorilerinden 

ayıran Kant, bu kategorileri transandantal mantık ismini verdiği, bilginin oluşmasının 

temel taşı kabul ettiği mantığın kategorileri olarak zikretmiştir. Aristotales’in üzerinde 

defaatle durduğu ve bin yıldan fazla bir süre için bilgi elde etmek amacıyla kullanılmış 

olan klasik mantığı eleştiren Kant, bu mantık türünün asla yeni bilgi kazanmak için 

değil, belki var olan bilgileri test etmek için kullanılabileceğini ifade etmektedir. 

Nitekim bu mantığa genel mantık ismini veren Kant, onun en önemli ilkesi olarak 

gördüğü çelişmezlik ilkesini de olumsuz bir zihin kanunu olmakla nitelemektedir.84 

Kant’ın a priori olarak nitelendirdiği transandantal mantığın kategorilerini tefekkürün 

vazgeçilmez unsurları olarak kabul etmesinden dolayı bu kategoriler yoluyla verilen 

hüküm, eşyanın hakiki yapısına oranla ister yanlış isterse doğru olsun bunun herhangi 

bir önemi kalmamaktadır.85 Kant’a göre nesnellik için yeterli olan, bu düzenleyici 

ilkelerin a priori ve değişmez olmasıdır. Çünkü insanoğlu bu kategorilerden bağımsız 

tefekkür edemediği ve bu kategoriler de her insanda a priori bulunduğu için, bunlar 

sayesinde elde edilen veriler de bizim eşyaya bakış açımızdan yani fenomenal açıdan 

kesinlikle doğru kabul edilmek zorundadır. Bu sayede deterministik nedensellik 

işlevsel hale gelebilmektedir.86 Ayrıca müdrikenin bu çalışma prensibi duyulara 

bağımlıdır. Aynı, duyulardan elde edilen verilerin de müdrikede işlenmediği takdirde 

bir anlam ifade etmiyor olması gibi. 

Bu kategorilerin ve zihnin kurallarının evrensel olmasının en önemli 

nedenlerinden biri de hâriçteki nesnelere dair dağınık algımızı birleştiren, kişinin 

kendine dair bilincidir. (apperception). Bu birlik zihnimize objektif bir değer 

kazandırmaktadır. Apperception bu sayede alemdeki dağınık ve kaos halindeki 

hadiselere birlik ve düzen kazandırmakla bizi bilgi sahibi yapmakta ve tam da bu 

yüzden nesnel olmaktadır. Kant’ın bu kavramla kastettiği, kendisi değişmeyen ama 

                                                 
83  Erişirgil, a.g.e., s. 75. Kategoriler hakkında detaylı bilgi için Bkz. Duralı, Aklın Anatomisi, s. 69-

71. 
84  Erişirgil, Kant, s. 86; Janet, Seailles, Metâlib ve Mezâhib, s. 64. Kant'ın sûrî mantık için kabul 

ettiği esaslar, çelişmezlik, yeterli sebep ve üçüncü şıkkın imkânsızlığı yasalarından müteşekkil olan 

üç esasdan oluşmaktadır. Janet, Seailles, a.g.e., s. 63-64. Ayrıca Kant çelişmezlik ilkesinin yeni bilgi 

tesis etme konusunda olumsuz bir anlamı olduğunu ifade etmesinin yanında, bu ilkeyi sadece 

fenomenal aleme de hasretmiş, transandantal mantıkta olduğu gibi genel mantığın en temel öğesinde 

de metafizik bilginin imkânını ortadan kaldırmıştır. Janet, Seailles, a.g.e., s. 66. 
85  Erişirgil, Kant, s. 77-78. 
86  Erişirgil, a.g.e., s. 76-77. Janet, Seailles, Metâlib ve Mezâhib, s. 66-67. 



26 

 

bütün değişenleri algılayan fenomenal bir bilinçtir.87 Yeni ilm-i kelam alimlerinin sıkça 

faydalandıkları kaynaklardan Boirac’ın eserinde ve diğer bazı eserlerde Kant’ın bu 

apperception görüşüne ya hiç değinilmemesi ya da konunun üstünkörü aktarılması 

yeni ilm-i kelam alimlerinin Kant’ı, “ben”lik fikrini bütünüyle reddeden bir 

filozofmuşçasına eleştirmelerine neden olmuştur. 

Bu noktada bir diğer önemli sorun ise duyulardan elde edilen verilerle 

kategorileri kullanan müdrikenin bunu aracısız nasıl gerçekleştirdiği sorunudur. 

Kant’a göre duyulardan alınan veriler direkt kategorilere getirilemez, öncelikle 

şemalar kullanılarak muhayyile vasıtasıyla kategoriler ve duyular arasında bir bağ tesis 

edilmelidir. Müdrike ancak bu şekilde işlevsel hale getirilebilmektedir. Ayrıca zamanın 

işlevi, muhayyilenin de üstündedir.88 Nitekim art arda belirlenmemiş hiçbir tasavvur 

anlamlı hale getirilemez. Bu nedenle denilebilir ki Kant’ın bilgi felsefesinin en önemli 

unsurları zaman ve muhayyiledir. Bunların aracılığıyla müdrikeye verilen düzenli 

veriler bilgiye dönüşme imkânına sahip olmaktadır.89 

1.1.2.2.2. İlkelerin Analitiği 

Müdrikenin tasavvurlardan aldığı verileri nasıl işlediğini ve bize kazandırdığını 

tasavvurlar analitiği başlığı altında anlatan Kant, burada kategoriler yoluyla bilginin 

müdrikede düzenlenişini bize sunmuştur. Fakat bu bilgilerin doğaya tatbiki söz konusu 

olduğunda ise ilkeler devreye girmektedir. Bunun nedeni kategorilerin yalnızca soyut 

kavramlardan oluşmayıp, deneyimimizi yapılandıran temel yasalar olmalarıdır. Bu 

nedenle bilginin yalnızca kurgudan ibaret olmadığını ve deneyimle uyum içinde 

olduğunu göstermek icap etmektedir. Mesela nedensellik, müdrikenin bağıntı 

kategorisinin bir nevidir ve bu kategori doğaya tatbik edilmek istendiğinde, “tabiatta 

her değişen şey, illet ile malul arasındaki zaruri kanuna tâbî olarak meydana gelir” 

ilkesi ortaya çıkarılarak bu kategori gerçekleştirilmektedir.90 

                                                 
87  Janet, Seailles, Metâlib ve Mezâhib, s. 66-67. 
88  Erişirgil, Kant, s. 81-83. 
89  Muhayyile ve zamana dair Kant’ın düşüncesinin detaylı analizi için Bkz. Çitil, Matematik ve 

Metafizik, Kitap 1: Sayı ve Nesne, s. 37-41. 
90  Erişirgil, Kant, s. 86-87. Kant’a göre müdrike nasıl kategorilerin yani kuralların yetisiyse, ilkeleri 

kapsayan yargı yetisi de kurallar altında bir şeyi değerlendirme yetisidir. Yani bir şeyin verili bir 

kural altında olup olmadığına dair yargı vermeye yaramaktadır. Kant, Arı Usun Eleştirisi, s. 112. 

Bu yargı ise ancak bir tarafı duyusal olana dokunan, diğer tarafı ise a priori kategorilere uzanan 



27 

 

Kant’a göre dört kategoriden her birine karşılık dört takım ilke mevcuttur.91 

Aynı kategorilerin kendilerinde olduğu gibi bu ilkelerin de ilk ikisini matematiksel, 

diğer ikisini ise dinamik olarak nitelendiren Kant, bu sayede birtakım metafizik 

meselelere dair getireceği birçok eleştirinin temellerini de atmaktadır. Kant’a göre 

nitelik ve nicelik kategorisine bağlı ilkeler matematikseldir, çünkü onlar doğrudan 

doğruya ölçümlenebilir bir terkibe sahiptir. Öte yandan dinamik ilkeler ise ancak 

vâkıaların tertibi ve düzenlenmesiyle görevli olduklarından onlar doğrudan doğruya 

ölçümlenememektedirler.92 

Ayrıca yeni ilm-i kelam alimlerinin de çokça üzerinde durdukları bir konu olan 

bilginin doğruluk şartını eşya ile olan uyumuna bağlamaları meselesi de Kant’ın 

felsefesinde tartışılmaktadır. Kant’ın eşyanın hakikatine dair bilgimizi reddetmesinin 

en önemli dayanaklarından biri de budur. Kant’a göre, eşyanın hakikatine dair bilgi 

elde edilebileceği kabul edildiğinde, gerçekten kelam alimlerinin de belirttiği gibi, 

bilgilerimizin bu hakikatle uyumlu olması icap etmektedir. Fakat ne var ki bunun 

doğrulanabilmesi Kant’a göre imkânsızdır. Nitekim ben eşyanın hakikatine dair 

bilgiye sahipsem de bunu yine ben bilmekteyim ve bunun zihnimdeki var olan bilgiden 

farklı olduğunu iddia ederek ikisini mutabık kılmaya çalışmam doğru değildir. Bu, 

bilgimizi hakikate dair bilgiyle mukayese etmek değil, bilakis bilgiyi bilgi ile 

mukayese etmektir.93 İşte bu nedenle Kant ilkelerin analitiği yoluyla hâriçte bulunan 

ayrı bir kurallılığı kabul etme zorunluluğunu ortadan kaldırarak, zihnî kuralların 

altında hâriçtekileri belirlemeyi uygun bulmuştur. 

Sonuç olarak Kant’ın ortaya koyduğu bu bilgi felsefesinin en temel 

dayanakları, zihnimizin içerisinde garîzî vaziyette bulunan ve onlarsız tecrübenin 

                                                 
şemalar vasıtasıyla mümkün hale gelebilmektedir ki bütün şemaların temel belirlenimi zamanın yani 

bir şeyi art arda bilmenin üzerine bina edilmektedir. Bu anlamda zamanı bir belirlenim olarak 

kullanan şemalar nasıl duyumlarla müdrike arasında bağ kurarak bilgi ortaya çıkmasına vesile 

oluyorlarsa, şemaların sadece duyusal alemle irtibatlı olmaları müdrikenin sadece duyusal alemi 

bilebilmesini mümkün kılmaktadır. Bu nedenle kategoriler şemalar olmaksızın hiçbir nesneyi temsil 

edemezler. Kant, a.g.e., s. 116-117. 
91  Kant’ın bu kategorilere karşılık ortaya koyduğu ilkeler hakkında detaylı bilgi için Bkz. Kant, Arı 

Usun Eleştirisi, s. 122-147. 
92  Erişirgil, Kant, s. 87. 
93  Janet, Seailles, Metâlib ve Mezâhib, s. 63; Boirac, İlm-i Mâ ba’de et-Tabî’a, s. 20. Kant bu konuya 

açıklık getirmek için bir örnek vermektedir: Buna göre bu durum, bir adamın, mahkeme önünde, 

kimsenin tanımadığı ama yargılanan kişinin kendisini namuslu olarak tanıttığı bir şahidi, şahit 

göstererek kendini savunması gibidir. Kant, Kant’s Introduction to Logic, s. 40-41. 



28 

 

mümkün olmadığı a priori esaslardır. Bu esaslar dışarıdaki nesnenin hakikatine değil, 

kendilerinin a priori oluşuna dayanarak tutarlı bilgiyi tesis etmektedir. Bu bilginin 

doğrulamasını ise tecrübenin yardımıyla gerçekleştirir. Sonuçta amaç, herkes için 

geçerli olan a priori bilgi kaynaklarını ortaya koyabilmektir ki Kant’ın kabul ettiği, 

bilgiye temel teşkil eden esaslar, her yönden temas ettiğimiz eşyaya birlik verip 

düzenleyerek bilgilerimizi nesnel hale getirmekte ve amaca ulaşıyor görünmektedir.94 

Bu esaslar sayesinde ancak fenomenlere dair bilgi edinebilen insan, bu esasları numen 

varlıklara uygulamaya çalıştığında ise hataya düşmekte ve Kant’ın diyalektik ismini 

verdiği, mantığın yanlış kullanımına neden olmaktadır ki neticede numenler asla 

bilgisine erişilemeyen ve erişilemeyecek mevcutlar olarak kalmaktadır. Buna rağmen 

numenlerin varlığı kabul edilmelidir. Nitekim sürekli değişen zihnî yapımıza nazaran 

bunları bir birlik halinde algılayan bir varlık olmalıdır ki bu bizim kendinde şey diye 

tabir edilen varlığımızdır ve tüm fenomenlerin varlığıdır.95 

1.1.3. Fenomenler Aleminin Temel Maddesi 

Kant her ne kadar eşyanın hakiki varlığına veya onun tabiriyle numenal 

varlığına dair bilgi elde edemeyeceğimiz benimsemiş olsa da o, Doğa Biliminin 

Metafizik Temelleri96 isimli eserinde fenomenal alemi oluşturan nesnelerin aslî 

unsurunu açıklamaya ve onun hususiyetlerini beyan etmeye çalışmıştır. Bu konu klasik 

kelamın atomculuk nazariyesi açısından da önem arz etmektedir. Ayrıca bu başlık 

altında ortaya koyulan madde fikri tamamen fenomenal alemin bir ürünü olup, asla 

metafizik bir olguya atfedilmemelidir. 

                                                 
94  Janet, Seailles, Metâlib ve Mezâhib, s. 66-67. Kant’ın sentetik a priori biçimde temellendirdiğini 

iddia ettiği bilgi felsefesi dolayısıyla fiziğin ve matematiğin a priori bir bilim olarak tesisinin 

mümkün olduğunu gösterdiğini düşünmesi tartışılmıştır. Kant’ın özellikle a priori ve a posteriori 

nesnelere dair yeterli açıklamalar getirmiyor oluşu, onun teorisinde büyük bir eksiklik olarak 

görülmüştür. Çitil, Matematik ve Metafizik, Kitap 1: Sayı ve Nesne, s. 47-48. 
95  Erişirgil, Kant, s. 99-100; Janet, Seailles, Metâlib ve Mezâhib, s. 69. Yeni ilm-i kelam döneminin 

önemli isimlerinden Baha Tevfik, materyalist akımın Osmanlı coğrafyasında hatırı sayılır 

savunucularından olmakla beraber Kant’ın a priori dayanaklar üzerine inşa ettiği bilgi ve ahlak 

felsefesini de çokça eleştirmektedir. Harun Anay, “Ödev Ahlâkının Türk Düşüncesine Girişi ve Baha 

Tevfik’in Kant Hakkındaki Yazıları”, Dini Araştırmalar, C. 13, No: 36, 2010, s. 149-160. 
96  Michael Friedman (çev.), “Metaphysical Foundations of Natural Science”, Theoretical Philosophy 

after 1781, The Cambridge Edition of the Works of Immanuel Kant, Cambridge, Cambridge 

University Press, 2002. 



29 

 

Kant’a göre duyularımız yoluyla algıladığımız fenomenlerin maddesinin97 en 

önemli vasfı harekettir. Çünkü hislerimiz ancak hareketten etkilenmektedir. Yani 

hareket, müdrikenin eşya ile olan ilişkisi ve bağını tesis eden bir unsur olarak karşımıza 

çıkmaktadır ve müdrikenin her kategorisi için özel bir hareket türü mevcuttur.98 Bu 

yüzden bu madde hem mekânda yer kaplayan hem de zamanda ileri yönde hareket 

eden bir cevherdir. Ayrıca Kant’a göre bu maddenin işgal ettiği mekân asla boşlukla 

nitelendirilemez. Maddenin işgal ettiği mekân ancak itme ve genişleme kuvvetlerinin 

bir sonucu olarak boşluksuz uzayda gerçekleşir. Bu nedenle madde ya mukavemet 

halinde olup çevresindeki baskıyı itecektir ya da genişlemek için ayrıca kuvvet 

uygulayacaktır. Bu anlamda bir nevi elastik yapıda olan madde, sonsuza kadar 

sıkıştırılabilmektedir.99 Maddenin en temel vasfı olarak kabul edilen hareketin 

kanunları ise Newton’un hareket kanunlarına benzerlik arz etmektedir.100 

Buradan anlaşılmaktadır ki Kant’a göre halâ (boşluk) yoktur.101 Ayrıca madde 

sonsuza kadar bölünebilme potansiyeline de sahiptir. Maddenin sonsuza kadar 

bölünebilmesinin nedeni, uzay görüsünün sonsuz olması ve bu sonsuz uzayın, 

maddenin bulunduğu mekânı teşkil etmesidir.102 Ayrıca hareket kanunlarında belirtilen 

devamlılık kanunu da zaman görüsünün sonsuz oluşuna dayanmaktadır. Bu görüşleri 

nedeniyle Kant, atomculuk düşüncesine ve dolayısıyla yeni ilm-i kelam alimlerinin 

çoğunluğuna, sadece metafizik açıdan değil fiziksel açıdan da karşı bir konumda 

bulunmaktadır.103 

Buraya kadar bilgi meselesinin başında ifade ettiğimiz Kant’ın çıkış noktasını 

oluşturan üç sorunun ikisi, yani matematik bilginin imkânı ile doğa bilimlerinin imkânı 

                                                 
97  Kant’a göre madde nesnenin kendisinden alınan duyuma karşılık gelen ve a posteriori olan bir esas 

iken, form ise müdrikenin a priori esasları dolayısıyla düzenlenen verilerdir. Kant, Arı Usun 

Eleştirisi, s. 51. 
98  Erişirgil, Kant, s. 181. 
99  Janet, Seailles, Metâlib ve Mezâhib, s. 121-122.  
100  Janet, Seailles, a.g.e., s. 123; Erişirgil, Kant, s. 186-187. 
101  Kant’ın esirden yola çıkarak boşluğun olmadığına dair iddiaları için Bkz. Erişirgil, Kant, s. 196. 

Kant’a göre mutlak yokluk asla deneyimle bağdaşmaz. Mesela kırmızı renk bir dereceye sahiptir ve 

derece ne kadar küçültülürse küçültülsün hiçbir zaman en küçük olamaz. Kant, Arı Usun Eleştirisi, 

s. 125.  
102  Kant burada ifade edilen sonsuza bölünebilme ile eşyanın sonsuz parçadan müteşekkil olmasını 

kastetmediğini ayrıca beyan etmektedir. Kant, Arı Usun Eleştirisi, s. 267. 
103  Kant’ın madde hakkında ortaya koyduğu bu görüşler çoğunlukla kritik felsefesinden saptırılmış ve 

Fichte, Schelling gibi isimler tarafından mutlak idealizme çevrilmiştir. Erişirgil, Kant, s. 195. 



30 

 

gösterilmiş olup, son soru olan metafizik bilginin imkânı ise ikinci ve üçüncü 

bölümlerde tartışılacaktır. 

1.2. Yeni İlm-i Kelam Dönemi Alimlerine Göre Eşyanın 

Hakikati ve Bilgi 

1.2.1. Eşyanın Hakikati Meselesi 

Eşyanın hakikati meselesi kelam ilminin en temel konularından birini teşkil 

etmekte, bütün bilgimize ontolojik bir temel kazandırma çabasının bir ürünü olarak 

görülmektedir. Bu nedenle mütekaddim dönemden itibaren eşyanın hakikati mevzusu 

kelam alimleri tarafından aslî bir konu olarak kabul edilmiş, ancak bu konunun 

temellendirilmesi sayesinde bilgi edinebilmemizin önünün açılacağına inanıldığından 

bu konuya büyük ehemmiyet verilmiştir. Bu külliyatın vardığı sonuç ise tecrübe edilen 

eşyanın, tecrübe edenden bağımsız biçimde, dışarıda mutlak surette bir hakikatinin 

bulunduğu ve insan bilgisinin bu hakikate tam manasıyla uyum içerisinde bulunduğu 

olmuştur.104 Kant’ın şu ana kadar ifade edilen külliyatı da kelam ilminin eşyanın 

hakikatine dair ortaya koyduğu esasların karşısında yer alıyor görünmektedir. 

Dolayısıyla bu durum yeni ilm-i kelam alimleri için de kabul edilemez bir vaziyete 

hâizdir. Nitekim onların mesâil adını verdikleri bu tarz temel konularda klasik 

literatüre bağlı kalma gayretleri gözlemlenmektedir. 

Yeni ilm-i kelam alimlerinin değişmesini uygun görmedikleri kelam 

konularından yani mesâilden belki de en önemlilerinden biri olan ve diğer bütün 

konuların üzerine bina edildiği mesele eşyanın hakikati olduğundan, yeni ilm-i kelam 

alimleri bu meseleye de değinmişlerdir ve Kant’ın bu konuda ortaya koyduğu esasları 

eleştirmişlerdir. 

Bilgiyi Râzî’nin (ö. 606/1210) ve modern felsefenin tanımına uygun bir şekilde 

“gerçeğe uygun tasdik” manasında tanımlayan İzmirli,105 bilgi edinmenin ilk aşaması 

olan, bilginin maddesinin yani tasavvur ettiğimiz şeylerin kendilerinin temini 

                                                 
104  Fatma Aygün, “‘Eşyânın Hakikâti Sabittir’ İlkesini Benimseyen Kelâmcıların Sofestaiyye 

Eleştirisi”, KADER Kelam Araştırmaları Dergisi, C. 13, No: 2, 2015, s. 829. 
105  İsmail Hakkı İzmirli, Yeni İlm-i Kelam, C. 1, Şehzadebaşı, Evkaf-ı İslamiye Matbaası, 1339, s. 

218. 



31 

 

hadisesinin dışarıdan alınan tecrübe vasıtasıyla gerçekleştirildiğini kabul ederken, 

bilgi nesnesi söz konusu olduğunda ise bu nesnelerin dışarıdaki eşyanın hakiki varlığı 

dolayısıyla bilindiğini ifade etmektedir.106 Bunun en önemli göstergelerinden biri de 

Kant’ın deterministik nedensellik kabulüne karşın İzmirli’nin nedenselliğin 

deterministik olduğunu düşünmemesidir. İzmirli neden-etki bağını kabul etmesine 

rağmen, nedenin sonucu doğurmasında çelişmezlik ilkesinin sahip olduğu tarzda bir 

zorunluluğun var olmadığını ifade etmektedir. Bu ise ancak eşyanın hâriçteki 

varlığının bilinmesi durumunda söz konusu olabilmektedir.107 Zira Kant da eşyanın 

hakikatinin kabul edilmesi durumunda nedenselliğin zorunluluğunu kaybedeceğini 

düşünmektedir. Ayrıca İzmirli, insanın bütün tasavvurlarının bir öznede toplanması 

gerektiğini ve bu öznenin “ben” kabul edildiği durumda, “ben”in bir cevher olması 

gerektiğini de ifade etmektedir. Aynı şekilde ona göre hâriçten aldığımız verilerin 

kaynaklarının da birer cevher olması zaruridir. Çünkü birçok şey değişse de değişen 

her türlü şeye rağmen, değişenleri taşıyan öznenin varlığını koruduğu bir gerçektir. 

Nitekim İzmirli’ye göre bu cevherin varlığını reddetmek, Hume’un düştüğü, 

nedenselliğin de reddedildiği çukura düşmek demek olacaktır.108 

Kelamcıların maddenin mahiyetine değil ancak hâdis olup olmadığına önem 

verdiğini ifade eden İzmirli, klasik kelamcıların maddeyi cevher ve araz şeklinde tâbî 

tuttukları ikili ayrıma katılmaktadır.109 Bölünmeyen bir maddenin varlığını kabul 

etmek, onun mekânsal tasavvuruyla ilgili birtakım şüpheler getiriyor gibi görünse de110 

modern bilimin de ışığında atom nazariyesinin kabul edilmesi gerektiğini 

savunmaktadır.111 Atomun hâriçte hakikati olduğu konusunda klasik kelam 

düşüncesine katılan ve atomculuk fikrini doğru bulan İzmirli, mekân ve zaman 

konusunda da klasik kelama sadık kalmaktadır. Buna göre mekân ancak boşlukta 

cevherin kapladığı yeri ifade eden ve cevherler arasındaki uzamsal bağı tesis eden 

vehmî bir olgudan başka bir şey değildir. Aynı şekilde zaman da bütüncül ele 

                                                 
106  İzmirli, a.g.e., C. 1, s. 220. 
107  İzmirli, a.g.e., C. 1, s. 232-233. 
108  İzmirli, a.g.e., C. 1, s. 236-237. 
109  İzmirli, Yeni İlm-i Kelam, C. 1, s. 263-265. 
110  İzmirli, a.g.e., C. 1, s. 267. 
111  İzmirli, a.g.e., C. 1, s. 271. 



32 

 

alındığında vehimden ibarettir ki sadece hareket ve mesafenin algılanması söz konusu 

olduğunda bölünemeyen anların varlığı kabul edilebilmektedir.112 

Ayrıca İzmirli Kant’ın eşyanın hakikatine dair ortaya koymuş olduğu 

felsefesini de eleştirmekte ve bu felsefenin yanlışlığını kanıtlamaya çalışmaktadır. 

Öncelikle hissî bilgi ile aklî bilgiyi ayıran İzmirli, hissî bilgi konusunda Kant’ın haklı 

olduğunu ve duyularımızın eşyayı değil, ancak eşyadan kaynaklı temsilleri idrak 

ettiğini kabul etmektedir.113 Fakat bu noktadan sonra Kant’ın fikrinden ayrılan İzmirli, 

her ne kadar kişinin bilgisinin hislerine nisbetle izâfî olması söz konusuysa da hislerini 

vasıtasız bilen “ben”in, kendisine dair bilgisinin mutlak olması gerektiğini 

savunmaktadır.114Ayrıca Kant’ın sadece fenomenlerin bilinebileceği iddiasına karşın 

numenlerin varlığını da kabul etmesi İzmirli’ye göre bir çelişkidir. Eğer numenin 

varlığı kabul edilecekse bunun tek yolu onun bilgisinin de elde edilebileceğini teslim 

etmektir.115 İzmirli Kant’ın felsefesinin bu yüzden ya mutlağı tamamen reddedip 

hisbâniyye (şüphecilik) ekolüne116 dahil olması gerektiğini ya da mutlağın varlığını 

teslim edip misâliyye (idealizm) mezhebine katılması gerektiğini beyan etmektedir.117 

Hatta Kant’ın öğrencisi olup numenlerin varlığını reddeden Fichte felsefesini örnek 

vererek Kant’ın görüşlerinin tutarsızlığını ortaya koymaya da çalışmaktadır.118 

Burada ifade etmekte fayda vardır ki bir cevher olarak değilse de insanda bütün 

değişenleri algılayan ve kendisi değişmeyen, apperception ismi verilen bir benliğin 

vurgusu Kant tarafından yapılmaktadır.119 Fakat bu vurgu Boirac’ın kitabının İzmirli 

tarafından aktarılan bölümlerinde mevcut bulunmadığı için İzmirli bundan 

                                                 
112  İzmirli, a.g.e., C. 1, s. 273-274. 
113  İsmail Hakkı İzmirli, Muhtasar Felsefe-i Ûlâ, İstanbul, Hukuk Matbaası, 1329, s. 51-52. İzmirli 

her bilgiyi vasıtalı bilgi olarak vasıflandırmanın çelişkili olduğunu söyler. Hâriçteki şeyleri hislerle 

bilirken elbette bilgi benim hislerime nazaran izâfî konumdadır. Fakat bu bilgiyi elde eden hislerimin 

bilgisi ise vasıtasız ve mutlaktır. Ancak bu şekilde çelişki ortadan kalkmaktadır. İzmirli, a.g.e., s. 52. 
114  İzmirli, Muhtasar Felsefe-i Ûlâ, s. 52. 
115  İzmirli, a.g.e., s. 54-55. İzmirli’ye göre eğer bizler eşyanın hakiki varlığını farz edebiliyorsak, bu 

faraziye cevher ve illet nisbetlerine hâdisler haricinde bir mana yüklemeksizin 

gerçekleşemeyeceğinden, fikrî kanunların eşyanın aslî kanunları olduğu sabit olur. İzmirli, a.g.e., s. 

55. 
116  Hisbânî filozoflar kavramıyla kastedilen, şüpheci akıma mensup olan filozoflardır. Bunların başında 

sofistler gelmekle beraber modern dönemde en çok David Hume’un adıyla anılmaktadırlar. 
117  İzmirli, Muhtasar Felsefe-i Ûlâ, s. 56. 
118  İzmirli, a.g.e., s. 57. 
119  Kant, Arı Usun Eleştirisi, s. 98-99. 



33 

 

bahsetmemekte ve Kant’ı sanki bütünüyle “ben”lik fikrini reddediyormuşçasına 

eleştirmektedir. 

Filibeli Ahmed Hilmi ise o günkü bilimin ve genel felsefenin verilerinin 

eşyanın hakikatine dair olumlu bir bilgi ortaya koymadığını itiraf etmekteyse de 

sonuçta hiçbir şekilde bizim duyularımıza kaynaklık eden nesnelerin bir hakikati 

olduğunu reddetmemize imkân olmadığını da ifade etmektedir. Filibeli’ye göre biz her 

ne kadar eşyanın mutlak varlığını bilemiyor ve sadece o eşyaya dair kendi zihnî 

faaliyetlerimizin sonucunda elde ettiğimiz temsilleri (vehimleri) biliyor olsak da bu 

temsilleri ancak eşyanın mutlak varlığından türettiğimiz için bu varlığın mevcudiyetini 

de reddedemeyiz.120 Yani aslında Filibeli Kant’ın düşüncesine gerçekten yakın bir 

biçimde insanın bilgisinin kuruntulardan ibaret olduğunu kabul ediyor görünmektedir. 

Fakat bunların bir kuruntu kabul edilmesi tamamıyla şüpheci bir tavır olmamakta, 

çünkü ona göre hakikat arayışında ancak bu kuruntular bize yardımcı olabilmektedir. 

Bu yüzden Filibeli için onların da göreceli bir hakikati söz konusudur. Ayrıca bu durum 

ne feni ne de felsefeyi önemsiz hale getirmektedir. Filibeli’ye göre hakikatte ısının 

olduğu kabul edilemiyor olsa da elimizin ateşte yanması fen yapmak için yeterli bir 

motivasyondur. Aynı şekilde içimizde sürekli büyüyen hakikat arayışı da felsefe 

yapmak için bir teşviktir.121 

Filibeli’nin eşyanın hakikati doğrultusunda ortaya koyduğu bu görüşler aslında 

birer ispattan çok sağduyu kullanılarak ortaya atılmış gibi görünmektedir. Kant’ın 

dogmatik filozofları en çok eleştirdiği hususlardan biri de sağduyuya başvurarak teorik 

kesinlik içeren yargılarda bulunmaları olmuştur. Nitekim Kant için eğer teorik akıl 

yoluyla bir metafizik inşa edilecekse bu kesinlikle a priori esaslar üzerine kurulu 

olmalı, sağduyuya dayanmamalıdır. Eşyanın hakikati mevzusu da bundan farklı 

değildir.122 

Filibeli’nin zaman ve mekân hakkındaki görüşlerine bakıldığında ise Kant’ın 

görüşünün o günkü bilimin verileriyle uyuşmamasından kaynaklı olarak onun haklı 

olmadığını beyan etmektedir. Görüşlerini bilime daha yakın gördüğü ekol ise 

                                                 
120  Filibeli Ahmed Hilmi, İlm-i Ahvâlü’r-Rûh, İstanbul, Hikmet, 1327, s. 7-9. 
121  Hilmi, a.g.e., s. 9-10. 
122  Kant, Critique of Pure Reason, s. 20. 



34 

 

empirizmdir. Bu noktada Filibeli bilimsel kabulün, zamanın ve mekânın hâriçte mutlak 

hakikatleri bulunduğunu ve aynı mahsûsâtta olduğu gibi bilginin çözümlenemeyen ve 

vicdan tarafından şekil verilmiş maddelerinden olduğunu ifade etmektir.123 Ayrıca 

Filibeli’ye göre zaman ve mekân her ne kadar mahsûsât gibi bilginin maddesi olsa da 

onların konumu daha farklıdır. Çünkü mahsûsât bizi farklı şiddetlerde etkilerken ve 

bizden etkilenirken, zaman ve mekân için aynısı söz konusu değildir.124 Bir de Filibeli 

yine Kant’ın düşüncesine yakın bir biçimde zamanın, hatıra söz konusu olduğunda 

birlik verme yönünü ön plana çıkararak, onu bilmenin önemli bir unsuru 

kılmaktadır.125 

Klasik dönem kelam alimlerinin Yunan felsefesine uyguladıkları muameleye 

benzer şekilde Batı felsefesini incelediğini ve gerektiğinde ondan faydalandığını ifade 

eden126  Mustafa Sabri’ye bakıldığında ise, onun görüşlerinin daha çok olumsuz 

gördüğü düşünce akımlarına getirdiği eleştiriler bağlamında tezâhür ettiği 

görülmektedir. En çok kelâmî konuları ihtiva eden ve akıl ile bilimin İslam diniyle 

çelişmediğini kanıtlamak amacıyla kaleme aldığı127 Mevkıfu’l-akl adlı eseri de bu 

anlamda eleştirel bir üslupla kaleme alınmıştır.  

Mustafa Sabri eşyanın hakikati mevzusunda yukarıda görüşlerinden 

bahsettiğimiz Filibeli ve İzmirli de olduğu gibi, eşyanın bizâtihî tecrübe edilmediği 

ancak arazları dolayısıyla alınan verilerin akılda işlenmesiyle eşyanın birer temsilini 

bildiğimizi ifade etmektedir. Bu görüş Kant’a yakın görünse de Kant, eşyanın hakiki 

varlığının mahiyetine dair bilgi edinilemeyeceğini savunmakta olduğundan Mustafa 

Sabri ondan ayrışmaktadır. Çünkü Mustafa Sabri’ye göre Kant’ın akla çizmiş olduğu 

sınırlar doğru değildir. Aklın kullanım alanın genişliği eşyanın hakiki varlığına dair 

bilgi edinmemize de imkân tanımaktadır. Mustafa Sabri bu görüşünü Descartes’ın 

argümanlarını dayanak göstererek temellendirmektedir. Buna göre insanın hangi yaşta 

olursa olsun aklından hiç çıkmayan aslî prensipleri vardır ki bunlardan birisi de her 

                                                 
123  Filibeli Ahmed Hilmi, Allah’ı İnkar Mümkün müdür?, C. 1, İstanbul, Hikmet, 1327, s. 51. 
124  Hilmi, İlm-i Ahvâlü’r-Rûh, s. 75-78. 
125  Hilmi, a.g.e., s. 96-97. 
126  Mustafa Sabri, Mevkıfu’l Akl, çev. Hüseyin Nohut, İstanbul, Dâru’l Hilâfeti’l Aliyye Medresesi, 

1443, s. 125. 
127  Sabri, a.g.e., C. 2, s. 59. 



35 

 

şeyin bir illeti olduğuna dair evvelî fikirdir. Biz istesek de istemesek de bu illiyet 

prensibinin sürekli cârî olduğunu görüyor olmamız, bize bu prensibin kaynağının biz 

olmadığımızı göstermektedir. Öyleyse illiyet prensibinin kaynağı hâriçte aranmalıdır 

ki bu da eşyaya tekâbül etmektedir.128 

Mustafa Sabri illiyet prensibinin neden dışarda aranması gerektiğine dair 

sağlam bir temellendirme yapmamaktadır. Öte yandan Kant’ın bu illiyet prensibini 

müdrikeye atfediyor olmasına da klasik argümanlar yoluyla karşı çıkmaktan öteye 

gitmemektedir. 

Mustafa Sabri için bu konudaki bir diğer önemli husus da zihnimizdeki 

maddeye dair olan suretlerle maddenin hakiki varlığının nasıl uyuştuğunu beyan 

etmenin lüzumudur. Bunu bilimle yapmanın imkânsız oluşuna karşın Mustafa Sabri’ye 

göre Allah’ın varlığının kabulü bu sorunu çözmenin tek yolu olarak görülmektedir. 

Yani eşyanın suretlere uyumlu olması illetten kaynaklı değil, bilakis Allah’ın o şekilde 

yaratmasından dolayı kabul edilmelidir. Bu yüzden ona göre Allah’ın varlığının 

reddedilmesi durumunda ne hissin ne de mahsûsâtın açıklanması söz konusu 

olamamaktadır.129 Bu yüzden Kant da ona göre eşyanın hakikatini kabul etmek 

zorunda kalmıştır. Fakat yine de eşyanın hakikatinin bilinemeyeceğini iddia ederek o 

da aşırıya kaçmıştır. Kant’ın bu gibi aklî meseleleri reddediyor olmasının sebebi 

Mustafa Sabri’ye göre bu delillerin noksanlığından değil, filozofun anlayışındaki 

noksanlıktan kaynaklanmaktadır.130  

Her ne kadar Mustafa Sabri burada Kant’ın eşyanın hakikatinin varlığını kabul 

ettiğini teslim ediyor görünse de kitabının bazı kısımlarında Kant’ı, sanki eşyanın 

hakikatini mutlak anlamda reddediyormuşçasına da eleştirmektedir. Özellikle Kant’ı 

bu konuda ilzam edebileceğini düşünerek kendi varsayımları üzerinden onu 

eleştirmeye çalışmaktadır. Mustafa Sabri’ye göre Kant eşyanın hakikatini reddettiği 

için, idrakin gerçekleştiği zihnin nerede olduğunu ve bu zihnin gerçekliğini açıklamak 

durumundadır ki, ona göre bunu yapması için idrak eden zihnin hâriçteki varlığını 

                                                 
128  Sabri, Mevkıfu’l Akl, C. 2, s. 76-77. 
129  Sabri, a.g.e., C. 2, s. 77-80. 
130  Sabri, a.g.e., C. 2, s. 79-80. 



36 

 

kabul etmesi zaruridir. Bu durumda eşyanın hakikatini de teslim etmiş olacaktır.131 

Fakat bu varsayım Kant’ın aslî düşüncesini yansıtmamaktadır. Çünkü Kant zaten 

eşyanın hakiki, yani numenal varlığını kabul etmektedir. Sadece aklen onun 

mahiyetinin bilinemeyeceğini ifade etmektedir.132 Ancak burada Mustafa Sabri’nin 

eleştirilerine konu olan mesele, Kant’ın, “düşünüyorum o halde varım” çıkarımının 

yanlış olduğuna yönelik iddialarıdır ki, Descartes bu çıkarımdan yola çıkarak ölümsüz 

bir ruhun varlığını ve bu ruhun mahiyetine dair konuşulabileceğini çıkarsamaktadır. 

Kant işte bu yöntemle, bilen ve kalıcı bir öznenin varlığının kanıtlanamayacağını 

beyan etmektedir, yoksa daha önce de açıklandığı gibi, değişenleri algılayan ve kendisi 

değişmeyen bir özneyi reddetmemekte ve bunu apperception adı altında 

temellendirmektedir.133 

Kant’ın sonunda Hume felsefesine, Hume’un da şüpheciliğe dayandığını ifade 

eden Mustafa Sabri,134 Kant’ın eşyanın hakikatine dair görüşlerini çeşitli vesilelerle 

eleştirmektedir. Fakat bu eleştirilerinde takındığı tavır ve bazı söylemleri onun Kant’ın 

eşyanın hakikatini mutlak olarak reddeden bir filozof olduğu varsayımına 

dayanmaktadır.135 Bu nedenle bu konu hakkındaki eleştirileri Kant’ın felsefesini 

yaralayacak eleştiriler gibi görünmemektedir. Bu anlamda eleştirilerinde daha çok 

mütekellimlerin sofistler karşısında kullandıkları delillere benzer birtakım deliller 

sunmakta ve özellikle her şeyin hâriçteki varlığı reddedilse bile, bilen bir özne olarak 

insanın benliğinin reddedilemeyeceğine dair Descartes’ın yaklaşımlarını da 

kullanmaktadır.136 

Çalışmamızın giriş bölümünde de belirtildiği üzere bu tezin başlıca konusu 

olan Kant’ın ahlak deliline ve felsefesine kelâmî bağlamda değinenler sadece 

görüşlerini aktardığımız bu üç yeni ilm-i kelam alimi değildir. Aynı dönemde yaşayıp 

                                                 
131  Sabri, a.g.e., C. 2, s. 319-321. Kant, Arı Usun Eleştirisi, s. 192-195.  
132  Kant, Arı Usun Eleştirisi, s. 162-163. 
133  Kant, a.g.e., s. 192-195. Ayrıca Kant, bilen bir özne olarak ruhun özgür iradeye sahip olduğu ve 

ölümsüz olduğuna dair pratik akıl yoluyla yaptığı çıkarımlarla da bu kabullerini ortaya koymaktadır. 

Kant, Pratik Aklın Eleştirisi, s. 132-134. 
134  Sabri, Mevkıfu’l Akl, C. 2, s. 223, 111. Kant’ın kendisi de şüphecilik ve şüpheci yöntem arasında 

bir ayrım yapar ve kendisinin sadece şüpheci yöntemin takipçisi olduğunu beyan eder. Bkz. Kant, 

Arı Usun Eleştirisi, s. 230. 
135  Sabri, Mevkıfu’l Akl, C. 2, s. 222. 
136  Sabri, a.g.e., C. 2, s. 218-220. 



37 

 

İslam inancını samimiyetle savunma gayreti içerisinde olan İsmail Fenni Ertuğrul, 

Mehmet Şemseddin Günaltay ve Elmalılı Hamdi Yazır da Kant’ın ahlak deliline ve 

onun felsefesinin problemli gördükleri taraflarına değinmekten kaçınmamışlardır. 

Onların bu konuda benimsediği tutumlar da yukarıda kendilerinden bahsedilen 

alimlerden çok farklı değildir. Onlar da kelâmî geleneğe sahip çıkmaya çalışmış ve 

özellikle eşyanın hakikati mevzusunda Kant’ın bilinemezci tutumunu eleştirerek 

eşyanın hakikatinin varlığını tespit etmeye gayret göstermişlerdir. Dolayısyla onların 

bu konuda ortaya koydukları katkılar da Kant’ın felsefesine kelâmî çerçeveden 

bakmak adına önemli birer kaynak niteliği taşımaktadır. 

İsmail Fenni kendi döneminin genel kabullerinin dışına çıkarak, vahdet-i vücûd 

düşüncesini takip eden ve bu düşüncenin ortaya çıkardığı problemli görülen anlayışları 

da çözme gayretinde olan bir alimdir. Vahdet-i vücûd düşüncesine olan bağlılığı onun 

diğer meselelerdeki fikirlerine de etki etmiştir. Bu nedenle eşyanın hakikatine dair 

benimsediği fikirler, dönemin çoğu aliminin görüşlerinden ayrışmaktadır.137 

İsmail Fenni’ye göre varlık ya mümkün ya da zorunlu olmalıdır. Mümkün 

varlıklar ise ancak zorunlu varlığın birer tecellileri olarak var olabilmektedirler.138 

İsmail Fenni için alem Allah’ın zâhiri, Allah alemin bâtınıdır.139 Allah önce küllî ruhu 

sonra da ondan diğer bütün mevcudâtı yaratmıştır.140 Tasavvufta âyân-ı sâbite olarak 

isimlendirilen, Allah’ın ezelî bilgisindeki suretler eşyanın hakikatidir. Bu âyân-ı sâbite 

ise varlık olarak nitelendirilebilir değildir, çünkü onların hâriçte varlığı 

bulunmamaktadır.141 Bizim bilgimizin konusu olan her şey ancak suretlerden ibarettir. 

Bu suretler ise ancak vücut vasfını hak eden tek varlık olan Allah’a ithafen kâimdir. 

Eşyanın hakikati kendi nefislerinde değil ancak Allah’ın varlığıyla sabittir. Bu yüzden 

onların aslı yokluktur. Bu nedenle bu suretlerin hakikati hayal mesabesinde olup, 

                                                 
137  Neşet Toku, Türkiye’de Anti-Materyalist Felsefe (Spiritüalizm) -İlk Temsilciler-, İstanbul, 

Umut Matbaacılık, 1996, s. 110. 
138  İsmail Fenni Ertuğrul, Vahdet-i Vücûd ve Muhyiddin-i Arabi, İstanbul, Orhaniye Matbaası, 1928, 

s. 84. 
139  Ertuğrul, a.g.e., s. 5. 
140  Ertuğrul, a.g.e., s. 64. İsmail Fenni’nin bu düşünce yapısı Leibniz’in monadlara dair kabullerine 

benzetilip, arada hatırı sayılır bir ilişkinin olabileceği ifade edilmektedir. Bkz. Toku, Türkiye’de 

Anti-Materyalist Felsefe, s. 111-112. 
141  Ertuğrul, Vahdet-i Vücûd ve Muhyiddin-i Arabi, s. 14. 



38 

 

onları gerçek sanmamız ancak akıl ve duyunun gereğidir. Fakat yine de bu hayâlî 

mevcutların hakikati bizde tek gerçek varlık olan Allah’ı ortaya çıkarır.142 

İsmail Fenni bu görüşlerinin sofistlerde olduğu gibi tamamıyla eşyanın 

hakikatine dair bilinemez bir durum oluşturmadığını ve yine aynı zamanda tecrübe 

ettiğimiz şeylerin tamamen birer vehimden ibaret olmadığını açıklamaktadır. Ona göre 

tecrübe ettiğimiz eşya bedîhî olarak her an değişmekte olup, biz bu değişimin farkına 

yeteri kadar varamadığımızdan eşyayı aynîleştirme yoluna gidip ona hâricî varlık 

atfetmekteyiz. Fakat burada kendisine hâricî varlık atfedilmesi gereken, sürekli 

değişmekte olan eşya değil, o değişeni algılayan ve kendisi değişmeyen ruhlardır. Bu 

ruhların değişmemesinin nedeni ise asıllarının bir olmasıdır. Yine de bu noktada iki 

farklı açıdan bakmak elzemdir. Eşyaya duyular açısından bakıldığında onlar şüphesiz 

vehimlerden ibaret değildir ve hakikatleri vardır ki bizi doğrudan etkilemektedirler. 

Fakat eşyaya basiret nazarıyla bakıldığında yani nefsü’l-emirde vehim ve hayalden 

ibarettir. Yani İsmail Fenni’ye göre eşyanın hakikati sofistlerin reddettiği şekilde asla 

reddedilemez, eşyanın hakikati tek hakiki varlık olan Allah’ın varlığından ibarettir.143 

İsmail Fenni’nin farklı açılardan bakma yoluyla eşyanın hakikatini sabit kılma 

yöntemi Kant’ın ileride izahatı gelecek olan özgürlük konusundaki tutumuyla 

benzerlik arz etmektedir. Fakat yine de Kant bu yönteminin sonucunda teorik bir 

temellendirmeye ulaşmazken İsmail Fenni eşyanın hakikatinin teorik olarak 

zorunluluğuna vurgu yapmaktadır. İsmail Fenni ayrıca Kant’ın görüşlerine 

değinmemektedir fakat onun bu yaklaşımının Kant’ın eşyanın hakikatine dair ortaya 

koyduğu fikirlerden ayrıştığı da açıktır. 

İsmail Fenni’nin vahdet-i vücûd düşüncesine yakınlık arz eden bu görüşlerine 

karşın Şemseddin Günaltay’ın klasik kelamın atomculuk fikirlerine daha yatkın 

olduğu görülmektedir. Günaltay her ne kadar bazı noktalarda kelamcıların atomculuk 

fikrini eleştiriyor görünse de bu fikri, doğurduğu birçok sonucu da kabul ederek 

savunmaktadır. Ayrıca bu konuda kendi fikirlerini çok açık etmeden kelamcıların 

                                                 
142  Ertuğrul, a.g.e., s. 6. 
143  Ertuğrul, a.g.e., s. 9-10.. 



39 

 

düşünce sistemini açıklamaya odaklanmış olsa da bazı ifadeleri bu düşünce sistemini 

desteklediğini gösterir mahiyettedir.144 

Günaltay’a göre mütekaddim kelam alimlerinin metafizik ile fizik arasında bağ 

kurabilmek için145 başvurdukları aklî metodolojiyle, öncelikle alemin hâdis olduğunu 

kanıtlamaları gerektiğini fark etmeleri sonucunda atomculuk fikri ön plana çıkmıştır. 

Klasik teoriyi olduğu biçimiyle açıklayan Günaltay,146 boşluk fikrini kabul etmek 

zorunda kalan kelamcıların, mekânın dışarıda mutlak hakikati olmadığına, cevherlere 

göre vehmî bir varlığa sahip olduğuna dair beyanlarını da aktarmaktadır.147 

Bilindiği üzere bu sistemin en önemli sonuçlarından birisi deterministik 

nedensellik anlayışının reddedilip sürekli yeniden yaratmayla kâim olan bu varlıkların 

arasındaki nedensellik bağının sünnetullaha dayalı bir kanunlar bütünü olduğunu kabul 

etmektir.148 Nitekim bu görüşün Descartes’ın yöntemine de yakınlık arz ettiğini 

düşünen Günaltay, onun önemini vurgulamaktadır.149 Özellikle Batılıların bu noktadan 

yola çıkarak öne sürdükleri şüphecilik eleştirilerine sert biçimde karşı çıkmakta ve 

kelam alimlerinin nedenselliği asla tamamen reddetmediğini kanıtlamaktadır.150 

Ayrıca Günaltay Kant’ın bilgi felsefesinin yanlışlığına da değinmekte ve bizi 

eşyanın tabiatı ve varlığı hakkında aydınlatamadığını düşünmektedir. Günaltay 

Kant’ın felsefesindeki zaman, mekân, cevher ve illet gibi zaruri esasların kaynağının 

ne olduğunu sormakta ve bu tasavvurların hakikatinin olmaması durumunda bizim 

                                                 
144  Atomculuk anlayışının eleştirilmesi gereken noktaları da olduğunu beyan eden Günaltay, atom 

varsayımından teorik açıdan hiçbir yararlı görüş çıkmadığını ve içinde bulunduğu dönemin fiziğinin 

gösterdiği atomun, bu atom fikriyle tam olarak uyuşmadığını söylemektedir. M. Şemseddin 

Günaltay, Kelâm Atomculuğu ve Kaynağı Sorunu, 1. bs, Ankara, Fecr, 2008, s. 89-90. Buna 

Karşın Günaltay, atomculuk fikri kullanılarak Allah’ın birliğine dair kelamcılar tarafından öne 

sürülen bir delilin Maimonides tarafından eleştirilmesine şiddetle karşı çıkmakta ve kelamcıların bu 

delilini desteklemektedir. Günaltay, a.g.e., s. 100-101. Ayrıca onun atomculuk düşüncesine yakın 

diğer fikirleri için Bkz. Günaltay, a.g.e., s. 105-107. 
145  Günaltay, Kelâm Atomculuğu ve Kaynağı Sorunu, s. 63. 
146  Günaltay, a.g.e., s. 61-85. 
147  Günaltay, a.g.e., s. 91. Günaltay atomculuk fikrine katılıyor görünse de boşluk konusunda 

kelamcıların delillerinin kendi sistemleriyle bile çeliştiğini düşünecek kadar eleştirmektedir. Bkz. 

Günaltay, a.g.e., s. 94. 
148  Günaltay, Kelâm Atomculuğu ve Kaynağı Sorunu, s. 85-86. 
149  Günaltay, a.g.e., s. 87. 
150  Günaltay, a.g.e., s. 87-89. 



40 

 

“ben”liğimize dair kanaatimizin olamayacağının bedîhî olduğunu ifade etmektedir. 

Ona göre “ben”lik, ilk vasıfları vahdet ve ayniyet olan hakiki bir varlıktır.151 

Elmalılı Muhammed Hamdi Yazır ise, hadiselerin dayandığı değişmez, 

kendisiyle kâim olup niteliklerin üzerine hamledildiği mevcudu cevher olarak 

tanımlamaktadır.152 Ona göre duyularla idrak ettiğimiz şeyler eşyanın zatı olan 

cevherler değil ancak eşyanın alametleri olan arazlar veya suretlerdir.153  

Elmalılı, Demokritos ve Epikür gibi atomcuların koydukları esaslarda eşyayı 

harekete geçiren ve onu düzenleyen asıl kuvvet olan irâdî kuvveti düşünmekten aciz 

kaldıklarını ve mütekellimlerin bu noktada atomculuk görüşünün, irâdî kuvvetle 

birleştirilmesiyle İslam’a tam anlamıyla uygun bir görüş olabileceğini fark ettiklerini 

ifade etmektedir.154 

Ayrıca Elmalılı, Kant’ın eşyanın hakikatine dair yaptığı fenomen-numen 

ayrımına dair getirdiği delillerin her ne kadar şüphecilerin görüşlerini yıkmak için 

kullanışlı olsa da bu delillerin Kant’ın felsefesine karşı da sunulabilir nitelikte 

olduklarını savunmaktadır. Nitekim o, numenin mevcudiyetini kabul etse de numenin 

bilinemeyeceğini de iddia etmiştir ki bu Elmalılı’ya göre kesinlikle yanlıştır.155 

Görülebileceği üzere yeni ilm-i kelam alimlerinin Kant’ın eşyanın hakikatine 

dair iddialarına karşı getirdikleri eleştiriler çoğunlukla “ben”liğin varlığı ve klasik 

kelamın yöntemleri üzerinden gerçekleştirilmiştir. Fakat onların bu konuda getirdikleri 

eleştirilerde Kant’ı bazı noktalarda eksik anladıkları görülmektedir. Zira Kant’ın 

”ben”lik fikrini bütünüyle reddetmemiş olmasına karşın, onun bu kabulü tartışma 

konusu edilmemiştir. 

                                                 
151  M. Şemseddin Günaltay, Felsefe-i Ûlâ İsbât-ı Vâcib ve Ruh Nazariyeleri, İstanbul, Şehzadebaşı 

Evkâf-ı İslâmiye Matbaası, 1339, s. 78. Daha önce de beyan edildiği üzere Kant’ın bütünüyle 

“ben”lik fikrini reddettiği doğru değildir. 
152  Janet, Seailles, Metâlib ve Mezâhib, s. 68. 
153  M. Hamdi Yazır, Hak Dini Kur’an Dili, C. 2, 1. bs, İstanbul, Türkiye Yazma Eserler Kurumu 

Başkanlığı Yayınları, 2021, s. 867-868.  
154  Janet, Seailles, Metâlib ve Mezâhib, s. 93. Elmalılı, aynı şekilde atomculuk fikrinin en önemli 

kabullerinden biri olan boşluk meselesine de olumlu yaklaşmaktadır. Kendi devrinde uzayın 

kendisinin de bir cisim olduğu ve dolayısıyla boşluk kabul etmediğine dair görüşlere karşı iddialar 

sunmaktadır. Janet, Seailles, a.g.e., s. 103, 99 Ayrıca Elmalılı, Leibniz’in monad düşüncesinin dahi 

atomculuğa evrilmek mecburiyetinde olduğu kanısındadır. Bkz. Janet, Seailles, a.g.e., s. 164. 
155  Janet, Seailles, Metâlib ve Mezâhib, s. 68-69. 



41 

 

1.2.2. Bilgi Meselesi 

İnsanın edindiği bilgilerin doğruluğunun ve evrensel geçerliliğinin ölçütü, tüm 

bilimler için en önemli ve en temel mesele konumunda bulunmaktadır. Bu nedenle 

bilgi meselesi klasik dönemden bu yana büyük bir öneme hâiz olmuştur. Bundan 

dolayı İmam Mâtürîdî (ö. 333/944) ile birlikte kelamın en temel mevzularından biri 

olarak yerleşen bilgi bahsi, bütün kelâmî öğretinin doğru kaynaklardan 

oluşturulmasını temin etme görevini icra etmektedir. Bilgi meselesinin kelamda ele 

alınış amacı öncelikli olarak Allah’ın varlığına ilişkin bilginin imkanını tesis etmek 

olsa da özellikle insan bilgisi söz konusu olduğunda kelam alimlerinin kuramsal bir 

bilgi inşasına ihtiyaç duydukları da gözlemlenmektedir.156   

Bütün bir düşünce sisteminin temel konusunu meydana getiren bilgi bahsi, 

klasik kelamcıların sistemlerini inşa etme konusunda başvurdukları en temel konu 

olmanın yanında, burada ele aldığımız yeni ilm-i kelam alimleri de bu mevzuya büyük 

değer atfetmişlerdir. Yeni ilm-i kelam alimlerinin bu konuda çoğunlukla klasik 

öğretiye sadık kalmaya çalıştıkları da gözlemlenmektedir. Bu nedenle onlar bu 

meselede Kant’ın yaklaşımından farklı bir yol benimsemişlerdir. Kant’ın kendine has 

bilgi felsefesini doğuran en önemli nedenlerden birisi, Hume’un eleştirilerine rağmen 

hala bilimin sağlam ve nesnel bilgiye dayandırılabildiğini göstermek olduğu gibi, yeni 

ilm-i kelam alimleri de Hume’un eleştirilerine Kant gibi hak vermemekte ve Hume 

düşüncesinin yanlış olduğunu göstermeye çalışmaktadırlar. Fakat bunun haricinde 

Kant’tan ayrılmakta, onun gibi deterministik bir nedensellik inşa etme gayretinde 

bulunmamaktadırlar. 

İzmirli İsmail Hakkı aynı eşyanın hakikati meselesinde olduğu gibi bilgi 

meselesinde de klasik kelam geleneğinin baskın görüşlerini takip etmekte ve Kant’ın 

felsefesinden birtakım farklar vasıtasıyla ayrılmaktadır. İnsan bilgisinin 

dayanaklarının evvelî esaslar olduğunu157 kabul eden İzmirli’ye göre bu evvelî esaslar 

küllîdir ve hiç değişmemek üzere zaruridir. İzmirli’ye göre bu zaruri esaslardan biri de 

“her şeyin bir nedeni olmalıdır.” şeklinde evvelî bir kabulün bütün varlıklar için 

                                                 
156  Temel Yeşilyurt, “Bilgi Kuramı”, Kelam El Kitabı, ed. Şaban Ali Düzgün, 11. bs, Ankara, Grafiker, 

2022, s. 293. 
157  İzmirli, Yeni İlm-i Kelam, C. 1, s. 217. 



42 

 

mümkün olmasıdır.158 Tabi Kant’a göre bu doğru görülmemektedir. Nitekim ona göre 

bu ancak fenomenal alem için geçerli olan bir kabuldür. Ayrıca İzmirli evvelî bilgilerin 

oluşumunun aynı dışımızdaki fizik kanunlarını keşfederken olduğu gibi, içimizdeki 

kanunların keşfi ve çözümlenmesi dolayısıyla ortaya çıktığını da ifade etmektedir.159 

İlmi, “gerçeğe uygun tasdik” şeklinde tanımlayan İzmirli, her bilgiyi bir tasdik 

kabul etmektedir ve bu tasdiklere götüren tasavvurların ise eşyanın hakikatine dair 

somut verilerin yanında, soyut ve tümel birtakım aklî verilerden oluştuğunu da ifade 

etmektedir. Ona göre tasdikler sayesinde bilgi elde eden aklın, aynı Kant’ın ifade ettiği 

gibi iki unsuru vardır ki bunların ilki eşyadan tecrübe vasıtasıyla alınan verilerdir; 

ikincisi ise bu verilerin işlendiği akıldır. İzmirli bilgiye dair bu kabullerini anlatırken 

Kant’ın da aynı ikili ayrımı yaptığını beyan etmesine karşılık, bilginin maddesi olarak 

zikredilen ve tecrübeye dayandırılan unsurun mutlak bir varlığın doğrudan bilgisinden 

kaynaklanmadığına dair Kant’ın kabullerini zikretmemektedir.160  

Kısacası İzmirli’ye göre, mevzu ve mahmul şeklinde iki unsurdan meydana 

gelen tasavvurlar, tasdikleri oluşturarak bilginin mümkün olmasını sağlamaktadır. 

Fakat asıl mesele İzmirli’nin bu bilginin tutarlılığı ve nesnelliğine dair ortaya koyduğu 

açıklamalar üzerinde yoğunlaşmaktadır. Bu konuda İzmirli öncelikle genel mantığın 

analitik bir unsuru olarak kabul ettiği aynîlik ilkesi gereği, bir bilginin çelişkili 

olmaması ve aklen mümkün olması gerektiğini savunmaktadır. Fakat bu noktada elde 

edilen çelişmezlik ilkesinin her tasavvur tarafından taşınması zorunlu olsa da bu durum 

bu ilkeyi taşıyan her tasavvurun doğru olduğunu göstermemektedir. Bunun için 

tasavvurun konuya uygunluğu da tespit edilmek zorundadır. Bunun ise ancak özel 

mantık olarak isimlendirdiği, her bilimin kendine has mantığı sayesinde 

gerçekleştirilebileceğini savunmaktadır.161 Burada genel mantık ve özel mantık 

ayrımında ve işlevlerinde Kant’ın fikirleriyle uyumlu görünen düşünceler ortaya 

koyan İzmirli, Kant’ın ayrıca ele aldığı transandantal mantığa değinmemekte ve bu iki 

                                                 
158  İzmirli, a.g.e., C. 1, s. 241. 
159  İzmirli, a.g.e., C. 1, s. 244. 
160  İzmirli, a.g.e., C. 1, s. 218-221. 
161  İzmirli, a.g.e., C. 1, s. 227-231. 



43 

 

mantık türü vasıtasıyla metafizik bilginin mümkün olduğunu, Kant’ın aksine kabul 

etmektedir. 

Elde edilen bilginin nesnelliği söz konusu olduğunda diğer bir önemli konu ise 

nedensellik meselesidir. İzmirli’ye göre nedensellik, sentetik tarzda kurulan ve 

tecrübeden elde edilen bir bağ kurma metodudur.162 Fakat İzmirli Kant’tan farklı bir 

biçimde nedensellik ilkesinin ancak hissî olarak zorunlu olduğunu, aklen zorunlu 

olmadığını163 dolayısıyla mucize gibi doğaüstü olayların da tecrübe edilebilir 

olduğunu ifade etmektedir.164 Bu noktada nedenselliğin değişmez kanunlardan 

meydana gelip zorunlu olmayışını, bu kanunların sentetik önermelerden oluşmalarına 

bağlamaktadır.165 

Kant’ın ortaya attığı bu sentetik-analitik ayrımına göre nedenselliğin verileri 

hakikaten sentetik önermelere dayanıyor olsa da Kant’a göre bunlar sentetik a priori 

kategorisine dahildir ve sentetik önermelerin tamamı asla a posteriori olmak zorunda 

değildir. Bu nedenle Kant için nedenselliğin kanunları sentetik olsa da a priori olma 

hususiyetini yitirmemiştir ve dolayısıyla zaruri kalmaya devam etmektedir.166 Fakat 

İzmirli sentetik a priori kavramını kabul etmediği için, bu kanunların sentetik 

oluşundan yola çıkarak onların zorunluluğunu da reddetmektedir.167 

Bilgi için özel bir tanım zikretmeyen Filibeli ise, bilgiyi alanın ruh olduğunu 

ve bu bilgiyi alma eyleminin ise vicdan olarak isimlendirildiğini beyan etmektedir.168 

Aynı şekilde hârici bilebilen bu ruhun, kendisine dair, ruhun değişmemesi ve birliği 

sayesinde bilgi sahibi olduğunu da ifade etmektedir.169 Kendisinin varlığına kânî olan 

ruh, buradan yola çıkarak duyular yoluyla bilemeyeceği birtakım aslî fikirlere de sahip 

olmaktadır. Mesela hâriçte muhatap olduğumuz bütün nesneler birbirinden 

farklılaşmasına rağmen, içlerinde düzenli bağlar kurulabilen nesneleri bir temel 

varlığa atfetmeye çalışmaktayız ki cevher adını verdiğimiz bu varlık vicdanımızdaki 

                                                 
162  İzmirli, a.g.e., C. 1, s. 231-232. 
163  İzmirli, a.g.e., C. 1, s. 233. 
164  İzmirli, a.g.e., C. 1, s. 244. 
165  İzmirli, a.g.e., C. 1, s. 242.  
166  Kant, Arı Usun Eleştirisi, s. 42. 
167  İzmirli, Yeni İlm-i Kelam, C. 1, s. 242-243. 
168  Hilmi, İlm-i Ahvâlü’r-Rûh, s. 52. 
169  Hilmi, a.g.e., s. 53. 



44 

 

ruhsal cevherin gizli halinden açığa çıkarılarak ve hâriçteki eşyaya atfedilerek 

gerçekleştirilmektedir. Bu cevher fikrinin dışında aynı zamanda vahdâniyyet, ayniyyet 

ve devamlılık gibi daha birçok aslî fikir ruhun bir ürünüdür ve eşyaya tatbiki ruh 

tarafından gerçekleştirilmektedir. Bunlardan belki de en önemlisi ise nedenselliktir. 

Filibeli’ye göre biz eşyada her ne kadar birbirini takip eden olaylar görüyor olsak da 

bunların neden-sonuç ilişkisiyle birbirlerine bağlı olduklarını bilmem, ancak ruhumun 

müdahalesiyle mümkün hale gelmektedir.170 Filibeli aynı zamanda dış dünyadaki 

nedenselliğin de aslında insan aklının bir ürünü olduğunu düşünmektedir. Ona göre 

tabiat kanunları son tahlilde beşerî idrakin kendi kanunlarıdır ve ancak insanın 

duyuları vasıtasıyla hâriçte meydana gelmektedir.171 

Her bilginin dayandığı kanunların iki tane olduğunu belirten Filibeli, bunların 

çelişmezlik ve nedensellik kanunları olduğunu ifade etmektedir. Filibeli’ye göre 

bilgimizin bir maddesi ve bir de sureti bulunmaktadır ve bunların zikredilen iki kanuna 

uymaması söz konusu değildir. Bilginin maddesi pasif olup hâriçteki eşyadan, duyular 

yoluyla elde edilirken, bilginin sureti ise vicdanın veya aklın düzenlenişiyle meydana 

gelmektedir.172 

Burada asıl önemli nokta Filibeli’nin, Kant’ın fikrine yakın bir biçimde, 

duyulardan gelen verileri düzenleyen vicdanın tecrübeden bağımsız olduğunu ve 

duyularla elde edilen verilere özel bir çehre verdiğini beyan etmesidir. Hatta Kant’ın 

ismini ve fikrini de ekleyerek bu konuda ona yakın olduğunu ayrıca da 

göstermektedir.173 Fakat Filibeli’nin burada Kant’tan ayrıldığı nokta, bilen özneyle 

ilgili konumdadır. Zira Filibeli bu bilen özneyi cevher olarak bir ruh fikriyle 

doldurmaktadır ki Kant için bu, kabulü mümkün olmayan bir esastır. 

Yine aklın bilgi edinme faaliyetlerinden en önemlisinin muhakeme olduğunu 

beyan eden Filibeli, Kant’ın bir sözüyle de bu fikrini desteklemektedir.174 Bu 

muhakeme faaliyetinin sınıflandırmasını yaparken ise yine Kant’ın müdrikeye 

                                                 
170  Hilmi, a.g.e., s. 54-56. 
171  Filibeli Ahmed Hilmi, Hakâyık-ı İslâmiyye’ye Müstenid ve Zihniyet-i Fenniye İhtiyâcını İşbâa 

Hâdim “Yeni Akâid” (Üss-i İslâm), Dârü’l-Hilâfe, Hikmet Matbaa-i İslâmiyyesi, 1332, s. 32. 
172 Hilmi, İlm-i Ahvâlü’r-Rûh, s. 66-67. 
173  Hilmi, a.g.e., s. 67. 
174  Hilmi, a.g.e., s. 121. 



45 

 

atfettiği, nitelik, nicelik, kiplik ve bağıntı kategorilerini kullanarak yapmaktadır.175 

Ayrıca muhakeme faaliyetiyle ilgili olan sentetik-analitik a priori kavramların 

varlığına dair Kant’ın çıkarımlarının da artık bir kıymeti kalmadığını, bu noktada 

deneyden bağımsız bir sentetik a priori kavramın olamayacağını iddia etmekte ve 

Kant’ı eleştirmektedir. Filibeli’ye göre bilimin gelişimi doğrultusunda keşfedilen 

birçok bilgi bunun delili olmaktadır. Mesela eskiden hidrojenin sıvılaşabileceği 

bilinemezken bu bilgi bilim yoluyla elde edildi ve başta sentetik a posterirori görülen 

bu esas ardından hidrojenin ayrılmaz bir parçası olarak kabul edilmek durumunda 

kalındı. Bu da onun çözümlenerek elde edilecek sentetik a priori bir esas olmasını 

gerektirecekti. Fakat kaynağını deneyden alması dolayısıyla Kant’ın görüşleri 

çerçevesinde bunun a priori olmasının imkânı kalmamış görünmemektedir.176  

Bu nokta önemlidir zira Kant’ın kritik felsefesinin en önemli dayanaklarından 

biri de sentetik a priori önermelerin varlığını kanıtlamaktır. Çünkü Kant için matematik 

ve geometri dahi sentetik a priori kategorisine dahil kabul edilmektedir ve eğer bir 

metafizik yapılacaksa o da kesinlikle sentetik a priori yargılara dayanmak 

zorundadır.177 Bu anlamda Kant’a yönelik getirilebilecek en önemli eleştirilerden biri 

kesinlikle sentetik a priori fikri üzerinden olacaktır. Filibeli’nin modern bilimin 

verilerini kullanarak yaptığı bu eleştiri direkt Kant’ın felsefesinin temeline yöneliktir. 

Filibeli’nin değindiği bir başka nokta ise Kant’ın ortaya koyduğu müdrikenin 

kategorilerinin kullanışlı olmadığı, bunun nedenin de onların yetersizliği olduğuna 

dair düşüncesidir.178 Benzer şekilde Emile Boirac da Kant’ın ortaya koyduğu 

kategorileri eksik ve suni olmakla nitelendirmektedir.179  

Mustafa Sabri’nin bilgi anlayışına gelindiğinde ise onun öncelikle bilgiyi 

tanımlarken Teftazânî’nin (ö. 792/1390) tanımını kullanarak “aksine ihtimali ortadan 

                                                 
175  Hilmi, a.g.e., s. 129-130. 
176  Hilmi, a.g.e., s. 132-134. Ayrıca Kant’ın bilgi felsefesinde önemli bir yer tutan Leibniz’in 

kavramların soyutlanmasına dair eleştirilerine benzer eleştiriler, genel manada dogmatizm ekolüne 

mensup kimseler kastedilerek Filibeli tarafından da yapılmaktadır. Hilmi, a.g.e., s. 112. Kant’ın konu 

hakkındaki fikirleri için Bkz. Kant, Arı Usun Eleştirisi, s. 167-168. 
177  Kant, Arı Usun Eleştirisi, s. 43-44. 
178  Hilmi, İlm-i Ahvâlü’r-Rûh, s. 138-139. 
179  Boirac, İlm-i Ahvâl-i Ruh, s. 148. 



46 

 

kaldıracak şekilde temyiz oluşturan sıfat”180 biçiminde tanımladığı görülmektedir. 

Burada aksine mahal vermeyecek kaydı, Mustafa Sabri’ye göre bilginin, tecrübeden 

kazanılan şeylerle ve deney-gözlemle ortaya koyulan verilerden oluşmadığını gösterir. 

Zira bu tarz veriler yanlışlanabilir ve aksi iddia edilebilir verilerdir. Buna karşın aklın 

verileri ise aksi iddia edilemeyecek sağlam verilerdir ki bunlar işte bilginin ta 

kendisidir. Nedenselliği bir üst kademeye taşıyarak illiyet prensibini benimseyen 

Mustafa Sabri, bilginin oluşmasının en temel unsurunun bu prensip olduğunu 

düşünmektedir. Çünkü ona göre ilim, sebep dolayısıyla bilmekten ibarettir.181 İlliyet 

prensibini nedensellik prensibinden ayıran ise, Kant’ın aklın sınırlarının dışına attığı 

numenal aleme dokunmasıdır. Ayrıca nedensellik prensibi değişken unsurlar üzerine 

bina edilmiştir ki mucizeler vasıtasıyla delinebilirken, illiyet prensibi için bu asla 

geçerli değildir.182 

Mustafa Sabri’nin ayrımına göre bilgiye tekâbül eden yakînî unsurlar üç türlü 

olup tecrübeyle sabit olanlar bunun en alt mertebesidir, ondan daha yüce olan ise 

burhânî yakîndir  ki o bedîhî yakîne daha yakındır ve en kuvvetli olup sayısı az bulunan 

bedîhî yakînlerden doğmaktadır.183 İşte bu bedîhî yakînler, bir diğer tabirle ilk ilkeler 

iki türlüdür ki bunlardan ilki çelişmezlik ve ayniyet yasalarını barındıran özdeşlik 

ilkesiyken, diğeri ise illiyet ve gâiyyet gibi ilkeleri barındıran sebeplilik ilkesidir. 

Bütün bilgiler ancak bu zaruri bilgiler sayesinde sağlam hale gelebilmektedir.184 Yine 

de bilgi edinme konusunda asıl önemli husus, bütün bilgilerin bilinmesini mümkün 

kılan ve insanın iki mukaddimeyi birleştirerek sonuca ulaşmasını sağlayan kaynak, 

yani Allah’tır.185 Fakat tüm bunlara rağmen Mustafa Sabri’ye göre Batı’da deney ve 

                                                 
180  İbrahim Bayram, “Mustafa Sabri Efendi’nin Bilgi Teorisinde Akıl-Duyu Mukayesesi”, 

Şeyhülislâm’ın Kelâmı, 1. bs, İstanbul, Ketebe, 2020, s. 18. Mustafa Sabri bilgi tanımı hususunda 

Elmalılı Hamdi Yazır’ın görüşlerini de tenkit etmektedir. Elmalılı, Matürîdîlik ve Eşarîliğin, son 

şüphecilerin görüşlerine ve modern bilime yakın olacak biçimde, inkârı ihtimal dahilinde olmayan 

bir bilginin varlığını kabul etmediklerini öne sürmektedir. Bu durum Mustafa Sabri’ye göre 

kesinlikle kabul edilemezdir ve her ne kadar Elmalılı önemli bir alim olsa da onun bu konuda hataya 

düştüğü kabul edilmelidir. Sabri, Mevkıfu’l Akl, C. 2, s. 138-142. 
181  Sabri, Mevkıfu’l Akl, C. 2, s. 152. 
182  Bayram, “Mustafa Sabri Efendi’nin Bilgi Teorisinde Akıl-Duyu Mukayesesi”, s. 32. 
183  Sabri, Mevkıfu’l Akl, C. 2, s. 155-156. 
184  Sabri, a.g.e., C. 2, s. 76. 
185  Sabri, a.g.e., C. 2, s. 145. 



47 

 

gözlemden ibaret olan bilim, Kant tarafından zaruri mertebesine çıkarılmaya çalışılmış 

ve bugünün sapkın materyalist akımları da onun izinden gitmiştir.186 

Kant’ın dini şüphelerden kurtarmak için akıldan onu soyutlamak istemesi 

yüzünden187 aklın öneminin bir kenara atıldığını düşünen Mustafa Sabri, ona sahip 

olduğu yüceliği geri kazandırmak için uğraşmış, bu anlamda en değerli bilginin 

kaynağını ona atfetmiş ve bunu da Allah’ın varlığının aklî delillerini, yani ona göre en 

sağlam delillerini kurtarmak için yaptığını ifade etmiştir.188 Hatta Mustafa Sabri aklın 

deney ve gözleme tâbî olan bilimden daha üstün olduğuna dair iddiasını Kant’ın da 

kabul ettiğini kanıtlamaya çalışmaktadır. Ona göre Kant’ın matematiksel bilgileri 

aksinin düşünülmesini imkânsız kabul etmesine karşın, nedensellik ilkesine ters olan 

“güneşin batıdan doğması” veya “ateşin bir tahtayı yakmayacağı” durumlarını 

mümkün görüyor olması bunun kanıtıdır.189  

Mustafa Sabri’nin bu görüşü tam olarak doğru görünmemektedir. Çünkü Kant 

için matematiksel bilgi de nedensellik ilkesinin bilgileri de sentetik a prioridir ki bu 

durum onların mantıksal olarak aynı kategoriye düştüklerini göstermektedir. Bunun 

nedeni Kant için matematiği zorunlu yapan unsurlar nasıl sentetik ve zihnin a priori 

birer ürünüyse aynı şekilde nedenselliği zorunlu yapan unsurların da sentetik ve zihnin 

a priori bir ürünü olmalarıdır. Her ne kadar nedenselliğin önermelerinin aksini almak 

mümkünse de bunun gerçekleşmesi de yine imkânsız kabul edilmektedir. 

Bilgi meselesi hakkında görüşlerine yer verdiğimiz bu üç yeni ilm-i kelam 

aliminin ortaya koydukları külliyattan bazı açılardan farklılaşan ama genelde kelâmî 

çerçeveden çok uzaklaşmayan yaklaşımları benimseyen İsmail Fenni, Şemseddin 

Günaltay ve Elmalılı Hamdi Yazır, Kant’ın getirdiği bilgi öğretisini de eşyanın hakikati 

konusundaki fikirleri üzerinden olumsuzlama gayreti içerisinde olmuş ve kelâmî 

öğretiye sahip çıkmaya gayret etmişlerdir. 

                                                 
186  Sabri, a.g.e., C. 2, s. 97. 
187  Mustafa Sabri’ye göre Kant’ı ve dahi Rousseau’yu buna iten saik, Hristiyanlık gibi akıl ile 

bağdaşmayan bir dinî geleneğe bağlı yetişmeleridir. Sabri, a.g.e., C. 2, s. 132. 
188  Sabri, a.g.e., C. 2, s. 131. 
189  Sabri, a.g.e., C. 2, s. 112-113.  



48 

 

İsmail Fenni’ye göre bilgiyi ortaya çıkaran suretler ancak iki yolla meydana 

gelir ki bunlardan ilki mahsûsâttan faydalanmaksızın doğuştan elde edilen bedîhî 

suretlerdir. İkincisi ise sonradan duyular vasıtasıyla meydana gelmektedir. Sonradan 

ortaya çıkan suretler zorunluluk gerektirmediğinden sürekli bir delile ihtiyaç 

duymaktadırlar ki bu noktada a priori biçimde bizde bulunan tasavvurlar bu delil 

silsilesini sona erdirmeye vesile olmaktadırlar. Kant’ın da bu noktaya kadar aynı 

düşündüğünü vurgulayan İsmail Fenni, bu bedîhî bilgilerin ise İlâhî bir ilhamdan 

kaynaklandığını iddia ederek ondan ayrılmaktadır.190 Nitekim Kant a priori olarak 

bildiğimizi iddia ettiği hiçbir şeyin kaynağının bilinemeyeceğini de vurgulamakta, 

bunları aklın sınırı dışına atmaktadır.191 

Duyuların asla cisimlerden bağımsız veri üretemeyeceğini ifade eden İsmail 

Fenni, aklın böyle olmadığını özellikle vurgulamaktadır. Buna göre akıl, bedenden 

ayrıdır ve cisimlerden bağımsız olarak a priori olan şeyleri idrak edebilmektedir. 

Bunun en önemli delili, duyuların idrakleri hususunda düştükleri hataların düzelteni 

olarak aklın öne çıkmasıdır. Bu noktada a priori veriler vasıtasıyla sağlam suretler 

ortaya koyan akıl, bu suretleri birleştiren ve tasdiklerle birlikte hüküm çıkaran, 

dolayısıyla insanı bilgi sahibi yapan en önemli unsur olarak kabul edilmektedir. İsmail 

Fenni’ye göre Bütün ilimler buradan doğmaktadır.192  

Ayrıca İsmail Fenni’nin a priori bilgileri İlâhî ilham olarak nitelendirmesinin 

arka planında yine tasavvufî görüşlerinin etkisi de görülmektedir. İsmail Fenni’ye göre 

sadece tasavvurlardan bilgi üreten akıl, Allah’ın tasavvur edilememesinden kaynaklı 

olarak onu asla bilememekte ve eksik kalmaktadır. Fakat akıl bundan ibaret kabul 

edilmemelidir ve aklın mahsûsâtla elde edilen verilere ev sahipliği yaptığı cihetine 

karşın bir de feyz-i rabbânî ile kâbil olan diğer bir ciheti daha mevcuttur. Bu yüzden 

ona göre akıl kelimesi yerine, bu durumu ifade etmesi için kalp kelimesi uygun 

görülmüştür.193 İsmail Fenni Kant’ın bilgi felsefesini ise özel olarak eleştirmemektedir. 

                                                 
190  İsmail Fenni Ertuğrul, Maddiyun Mezhebinin İzmihlali, İstanbul: Orhaniye Matbaası, 1928, s. 

160-161.  
191  Kant, Arı Usun Eleştirisi, s. 40. 
192  Ertuğrul, Maddiyun Mezhebinin İzmihlali, s. 161-162. 
193  Ertuğrul, Vahdet-i Vücûd ve Muhyiddin-i Arabi, s. 35-36. 



49 

 

M. Şemseddin Günaltay ise bilginin üç esas unsuru bulunduğunu ve bunların: 

hissî, zihnî ve irâdî kuvveler olduğunu beyan etmektedir. Bunlardan ilki duyu 

organlarıyla hâriçten veri toplarken, ikincisi bilgiyi kazanmaktadır. Üçüncü esas ise 

özgürce fiili gerçekleştirmeye karar verme imkânını insana tanımaktadır.194  

Günaltay’a göre bilgi ancak bir mahmulün mevzuya isnadından ibarettir. Yani 

hüküm ve tasdikten meydana gelmektedir. Bu isnadın vâkıaya mutabık olması, ilmi, 

yani sağlam bilgiyi ortaya çıkarmaktadır.195 Mesela bilimin deney-gözlem metoduyla 

keşfettiği veriler bu sağlam bilgi sınıfına, yani ilim olmaya layık bilgilerdir.196 

Metafiziği temsilen kullandığı felsefenin ise, ilmin vahdete ulaşmak için sarfettiği 

çabanın hedefi olan gayeyi temsil ettiğini ifade etmektedir.197 

Bilginin ilk safhası olan duyuların elde ettiği veriler meselesi de Günaltay için 

şüpheye yer bırakmamaktadır. Bilginin elde edilmesi hususunda Günaltay’a göre asıl 

öne çıkan husus akıldır ki modern dönemin düşünürlerin akla yanlış sınırlar çizerek 

onu kısıtladıklarına inanmaktadır. Günaltay bütün insanlık topluluklarının ittifak ettiği 

unsurların gerçek hakikatler olarak kabul edilmesi gerektiğini düşünmektedir. Buna 

göre varlığın mebdesinin aklen bilinebilirliği kabul edilmek durumundadır.198 Ayrıca 

aklın önemini, mütekaddim kelam alimlerinin Selefiyye karşısında ona verdikleri 

değer üzerinden de açıklamaktadır.199 

Elmalılı Muhammed Hamdi Yazır’ın kesin bilgi konusunda yine aynı yolu 

takip ettiği görülmektedir. Elmalılı aklın bedîhîler hâriç her şeyde hata etmesinin 

mümkün olduğunu kabul etmektedir.200 O, sağlam bilgi konusunda Seyyid Şerif 

Cürcânî’nin (ö. 816/1413) tarifini, Kant’ın anlattıklarını da içeren ve fazlasını 

barındıran bir tarif olarak görür ve Kant’ı bu konuda eleştirir. Elmalılı’ya göre Kant’ın 

imanı yakîn bilginin dışına atması yanlıştır, aslolan imanın daha genel bir çerçevede 

                                                 
194  Günaltay, Felsefe-i Ûlâ, s. 9-10. 
195  Günaltay, a.g.e., s. 11-12. 
196  Günaltay, a.g.e., s. 15. 
197  Günaltay, a.g.e., s. 16. Günaltay’a göre insan, nasıl pozitif bilimlerdeki meçhulü aramak için 

araştırma şevkinin teşvikini kullanıyorsa, aynı şevk, metafizik sahada da etkinliğini sürdürmekte ve 

hayatın manevi ihtiyaçlarını bu şekilde karşılamaya çalışmaktadır. Günaltay, a.g.e., s. 17. 
198  Günaltay, Felsefe-i Ûlâ, s. 64-65. 
199  Günaltay, Kelâm Atomculuğu ve Kaynağı Sorunu, s. 51. 
200  Janet, Seailles, Metâlib ve Mezâhib, s. 13. 



50 

 

ele alınıp yakîni de kapsamasını sağlamaktır.201 Ayrıca Elmalılı, yine Cürcânî’nin 

tarifine atfen, duyularla elde edilen bilginin de yakînî bilgi olabileceğini beyan 

etmektedir.202 Hatta Elmalılı’ya göre duyularla elde edilen bilginin insanda 

uyandırdığı kesinlik seviyesi sırf aklî olanlardan üstün olmakla beraber, bu kesinlik 

ancak vâkıanın akıldaki tasavvura uygunluğu ile mümkün hale gelmektedir ki bunu 

meydana getiren Allah’ın izharından başka bir şey değildir. Yani insanın kendini 

bilmesi de başka nesneleri, hâriçteki hallerine uygun olarak bilmesi de ancak Allah’ın 

o konudaki bilgisinin izharıdır. Bu nedenle alemde ne kadar bilgi varsa hepsi Allah’ın 

kendini bilmesine ve bildirmesine bağlıdır.203 

Nedensellik hakkında da mütekellimlere yakın görüşler ortaya koyan Elmalılı, 

illetler silsilesinin zaruri olmayan bir biçimde, ancak Allah’ın o şekilde dilemesinin bir 

gereği olan kurallar çerçevesinde meydana geldiğini ifade etmektedir.204 Bu kısım 

nedenselliğin illiyet tarafı olmakla beraber, sebeplilik olarak isimlendirilebilecek, 

bilimin yöntemine kaynaklık eden diğer kısmı ise Elmalılı’ya göre bilgi edinmenin en 

önemli yollarından ve gereklerinden biri olarak aklın en önemli metodunu teşkil 

etmektedir ve bilgi elde etmenin ön koşulu olarak kabul edilmektedir.205 

Eşyanın hakikati ve bilgi meselesinde buraya kadar görüşlerinden bahsedilen 

yeni ilm-i kelam alimlerinden mütekellim kimliğiyle ön plana çıkan ilk üç alimin de 

farklı disiplinlere aidiyetleriyle tanınsalar da görüşlerini kelâmî bağlamda ifade eden 

son üç alimin de ortak bir paydada buluştuğu ve çoğunlukla klasik kelâmî öğretiyi 

takip ettikleri görülmektedir.  Yeni ilm-i kelam alimlerinin bilgi meselesine dair ortaya 

koydukları bu düşünceler çoğunlukla onların çelişmezlik ilkesi ve nedenselliğin isbât-

ı vâcibe uygun olacak biçimde temellendirilmesi esaslarına dayanmaktadır. Onların 

Kant’ta olduğu gibi bilim yapabilmek adına deterministik bir nedensellik 

temellendirme gerekçeleri olmadığından, Kant gibi a priori temellere dayanan bir 

nedensellik inşasına ihtiyaç duymamışlardır. Ayrıca onların bilgi felsefesinin temeline 

                                                 
201  Janet, Seailles, a.g.e., s. 65. 
202  Janet, Seailles, a.g.e., s. 50. 
203  M. Hamdi Yazır, Hak Dini Kur’an Dili, C. 2, 1. bs, İstanbul, Türkiye Yazma Eserler Kurumu 

Başkanlığı Yayınları, 2021, s. 52-54. 
204  Janet, Seailles, Metâlib ve Mezâhib, s. 343. 
205  Yazır, Hak Dini Kur’an Dili, C. 1, s. 186-187. 



51 

 

çelişmezlik ilkesini oturtmaları klasik mantığın esaslarına olan bağlılıklarını 

göstermekte olup Kant’ın bilgi felsefesinden bu konuda da ayrışmaktadırlar. Nitekim 

Kant için çelişmezlik ilkesinin tek faydası olumsuz bir fayda olup onun üzerinden bilgi 

elde etmek mümkün görülmemektedir. Yine onlar Kant’ı en çok akla çektiğini iddia 

ettikleri sınırlar dolayısıyla eleştirmişler ve aklın önemini vurgulamaya gayret 

etmişlerdir. 

Görüldüğü üzere eşyanın hakikati ve bilgi bahislerinde Kant’ın görüşlerine 

bazı noktalarda uyumlu görünen esasları benimseyen yeni ilm-i kelam alimleri, 

çoğunlukla Kant’a karşı bu konularda cephe almış görünmektedirler. Her ne kadar bazı 

alimler Kant’ın görüşlerinin özellikle insanın hissî olarak elde ettiği verilerde tutarlı 

göründüğünü beyan etseler de eşyanın hakikatinin tamamen bilinemez oluşuna dair 

iddiasına asla katılmamaktadırlar. Onların bu görüşleri aslında Kant’ın kritik felsefesi 

nâmına ortaya koyduğu tüm esasları yıkma anlamına gelmektedir. Nitekim Kant’ın 

bütün bir felsefesinin temel taşı fenomen-numen ayrımına dayanmaktadır ki Kant’ın 

bu konuda yanıldığını kanıtlamak, kelam alimlerine, Kant’ın isbât-ı vâcib hakkında 

ortaya koyduğu olumsuz görüşlerini de ortadan kaldırmaya yardımcı olacak 

argümanlar kazandırmaktadır. Kant’ın kritik felsefesiyle yıkmaya çalıştığı, Tanrı’nın 

varlığına dair ortaya koyulan teorik delillerin bu anlamda tekrar işlevsellik 

kazanabilmesini sağlamak da şüphesiz ahlak delilinin kuvvetine olumsuz yönde bir 

etki ortaya çıkaracaktır. 

 



52 

 

İKİNCİ BÖLÜM 

TEORİK AKLIN TANRI’YA ULAŞMA İMKÂNI 

2.1. Teorik Aklın Diyalektiği, Paralojizm ve Antinomiler 

Bilgi bahsi ele alınırken Kant’ın üç önemli soruya odaklandığı ve bunlardan ilk 

ikisini yani matematik bilginin ve tabiat bilgisinin imkânlarını kendi felsefesi 

içerisinde kanıtladığı gösterilmiştir. Üçüncü soru yani metafizik bilginin imkânı 

sorusu, diğerlerine nazaran daha farklı bir yaklaşımı mecbur kılmaktadır. Bu nedenle 

Kant metafizik bilginin mümkün olduğunu kanıtlamadan önce, zorunlu metafizik 

önermelerin teorik akıl yoluyla elde edilmesinin imkânsız olduğunu göstermek adına 

transandantal diyalektik bahsini ele almaktadır. Fakat Kant’ın amacı asla metafizik 

bilginin imkânsızlığını kanıtlamak olmamıştır. Nitekim hem Arı Usun Eleştirisi 

eserinde hem de kritik felsefesinin devamı olan diğer eserlerinde metafizik bilginin 

nasıl mümkün olduğunu açıkça göstermektedir. 

Kant’ın bilgi felsefesi ile beraber akla birtakım sınırlar çektiği aşikârdır, fakat 

bu sınırların ötesine geçmeye çalışıldığında nasıl bir hataya düşüleceği, transandantal 

mantık konusundan sonra gelen diyalektik bahsinde yer almaktadır. Kant diyalektik 

kavramını bilindik kullanımından ayırarak, özellikle aklın sınırlarını aştığı için 

çelişkili düşüncelerin doğmasına neden olan, aklın yanlış kullanımına hasretmektedir. 

Kant’ın negatif olmakla nitelendirdiği genel mantığın yanlış kullanımı yani ondan 

bilgi üretmeye çalışmakla diyalektik bir yanılsamaya düşülmüş olunur.1 Ama 

diyalektik sadece genel mantığın hatalı kullanımından ibaret değildir. Nitekim ilk 

bölümde açıklanan ve bilgi edinmenin ön şartı olarak ortaya koyulan transandantal 

mantığın da yanlış kullanımı söz konusu olabilir ki bu da diyalektik bir yanılsamadır.2 

                                                 
1  Kant, Arı Usun Eleştirisi, s. 69-70. 
2  Transandantal diyalektik mantıksal diyalektikten farklıdır çünkü transandantal diyalektik mantıksal 

diyalektik gibi tamamen ortadan kaldırılamaz. Bunun nedeni aklın öznel ilkeleri, nesnel olarak kabul 

etmeye meyilli olan kaçınılmaz yapısından kaynaklanmaktadır. Kant, a.g.e., s. 177. İşte bu nedenle 

Kant’a göre tabii olarak diyalektik olan aklın yanlış sularda yüzmesini engellemek ve onun 

sınırlarını korumak amacıyla metafiziğin bir bilim olarak temellendirilmesi elzem görülmektedir. 

Kant, a.g.e., s. 382-383. 



53 

 

Bu mantığın en yaygın yanlış kullanımı ise onu fenomenler alanına hasretmek yerine 

numenler için kullanmaya kalkmaktır.3 

Kant bu anlamda aklın hatalı kullanımından kaynaklı olarak nasıl diyalektiğe 

düştüğünü bir okyanus benzetmesiyle açıklamaktadır. Ona göre insan ucu bucağı 

olmayan bir okyanusun ortasında bulunan, fenomenler alemini temsil eden bir adada 

yaşamakta ve hiç göremese de bu okyanusu kaplayan sis tabakasının arkasında hep bir 

şey olduğunu varsaymaktadır. Fakat bu ümit, o okyanusu aşmaya çıkan gemici 

seyyahları aldatmaktan başka bir işe yaramamaktadır. Hatta onlar bir defa bu yola 

çıktıklarında ne bu yolu bırakabilirler ne de bir neticeye ulaşabilirler. 4 

Bu misalle Kant bize aslında kendi zamanına kadar neredeyse bütün büyük 

filozofların temellendirmeye çalıştıkları anlamda bir metafiziğin mümkün olmadığını 

ve hepsinin boşa kürek çektiklerini anlatmaktadır.5 Tabii Kant her ne kadar ortaya 

koyulan bu çabanın elle tutulur bir sonuç doğurmadığını gösterse de yine de bunun 

insan aklı için hiçbir zaman vazgeçilemeyecek bir ihtiyaç olduğunu da itiraf 

etmektedir. Yani Kant’a göre insan, o okyanusların ardını asla göremeyeceğini bilse de 

onları düşünmekten kendini hiçbir surette alamaz ve alamayacaktır da.6 

Aklın bu şekilde sahip olmaya çalıştığı a priori tasavvurlara Kant idea ismini 

vermekle beraber, bu kavramdan kastı Platon’un aynı kavrama yüklediği anlamdan 

farklılık arz etmektedir. Platon’a göre bu kavramın karşılığı cevherî bir varlığa denk 

düşerken, Kant için bu durum söz konusu değildir. Çünkü Kant’a göre teorik akıl 

çerçevesinde bu tasavvurların tek mekânı zihnimizdir ve bunlar bizim için fenomenal 

tasavvurlarımıza birlik vermekten başka bir anlam ifade etmemektedirler.7 

                                                 
3  Kant, Arı Usun Eleştirisi, s. 70-71. 
4  Erişirgil, Kant, s. 104. 
5  Erişirgil, a.y. 
6  Erişirgil, a.g.e., s. 105-106. Kant’a göre metafiziği insan aklından çıkarmak aynı, sırf hava kirli 

olduğu için hava solumamak gibi imkânsız bir durumu istemektir. Kant, Prolegomena, s. 122-123.  
7  Erişirgil, Kant, s. 108. Burada şartsız olanın arayışında olan saf aklın kendisi olup o, müdrikeden 

ayrılmaktadır. Kant’a göre nasıl müdrike kategoriler yoluyla fenomenlerin birliğini sağlıyorsa, akıl 

da ilkeler altında bu kategorilerin birliğini sağlamaktadır. Bu nedenle akıl doğrudan deneyimle 

ilgilenmemektedir. Fakat aklın kazandırdığı bu birlik özneldir ve nesnel olması teorik aklın sınırları 

içerisinde mümkün değildir. Kant, Arı Usun Eleştirisi, s. 179-181. Ayrıca Kant idea ve ideal 

kavramlarının ayrımına özellikle değinmektedir. Bkz. Allen W. Wood, Kant’s Rational Theology, 

New York, Ithaca and London: Cornell University Press, 1978, s. 55-56.  



54 

 

 Burada asıl sorun bu ideaların nasıl tespit edileceği hususudur. Bu noktada 

aklın kaçınılmaz olarak aradığı, kendisinin şartı olmayan, her şeyin şartı kendisi olan 

bir varlık fikri bize yardımcı olmaktadır. Bu şartsız olanı arayış aslında hükme varmak 

için kullandığımız istidlallerin, yani kıyasların bir sonucudur ki bu kıyaslar bize her ne 

kadar bir şart verse de şartsız olan kendisine verilmediğinde, sadece sonsuzluk fikriyle 

tatmin olmamaktadır. İşte Kant’ın idealarının neler oldukları da bu kıyasların 

çeşitlerine göre belirlenmektedir. Çünkü bu kıyas çeşitlerinden her biri ancak bir 

ideaya, bir diğer tabirle şartsız olana dayandığında hedefine varabilmektedir.8 Bu 

şekilde şartsızı kendine hedef belleyen kıyaslar aslında üç çeşitten ibarettir: 

a) İlk idea hiçbir şarta bağlı olmayan bir cevherdir ki buna ruh denilebilir. Bu 

ideayı ortaya çıkaran kıyas, büyük önermesi yüklemli olan kıyastır ve 

hedefi hiçbir zaman kendisi yüklem olmayacak bir özneye ulaşmaktır.9 

b) İkinci idea ise evrendeki her şeyin zorunlu şartlarının mutlak toplamını 

ifade eden alemin bizâtihi kendisidir. Bu ideayı ortaya çıkaran kıyas ise 

şartlı bir kıyastır ki büyük önermesi bir şartı hâvîdir.10 

c) Üçüncü idea ise tüm mevcûdâtın aslî şartı olan Tanrı tasavvurudur. Bu 

ideayı ortaya çıkaran kıyas metodu ise disjunktif kıyas11 adı verilen ayrık 

kıyas yöntemidir ki büyük önermeleri “o şey ya böyledir ya şöyledir.” 

şeklinde bir biçime sahiptir.12 

Burada görüleceği üzere Kant her ne kadar teorik aklın bu zikredilen 

kavramlara bir nesne oluşturamayacağını iddia etse de yine aynı akıldan bunları 

soyutlayamamaktadır. Çünkü aklın en temel mevzularda kullandığı bu kıyas metotları 

bir şartsız hedefe varmadıkları sürece tatmin olmamaktadırlar. Yine de Kant’a göre bu 

noktadan öteye geçerek aklın bu idealarına nazarî metotlarla nesnellik kazandırmaya 

                                                 
8  Erişirgil, Kant, s. 106-109. 
9  Erişirgil, a.g.e., s. 109. 
10  Erişirgil, a.y. 
11  Bu kıyasın büyük önermesi, bir kavramı tüm mümkün ihtimalleri doğrultusunda kümelere ayırır. 

Küçük önerme ise belirli bir özneyi bu kümelerden biri hariç diğerlerini olumsuzlayıp, bir kümeyi 

bu özne için zorunlu kılar. Büyük önerme: Bütün sıcakkanlı canlılar ya kuştur ya da memelidir. 

Küçük önerme: Bu sıcakkanlı canlı kuş değildir. Netice: Öyleyse bu canlı bir memelidir. 

Önermelerinde olduğu gibi. Wood, Kant’s Rational Theology, s. 51. Kant için Tanrı da tüm 

olanaklı karşıt yüklemlerin bir tam belirlenimi sayılan bir ideal olarak görüldüğü için bu ideayı 

belirleyen kıyas metodu disjunktif kıyas olmuştur. Kant, Arı Usun Eleştirisi, s. 285. 
12  Erişirgil, Kant, s. 109.  



55 

 

çalışmak beyhudedir ve yanıltıcıdır ki binlerce yıllık felsefe tarihi bu yanılgılarla 

doludur. Kant işte bu üç şartsız hakkında düşülen yanılgılara dair meseleleri 

paralojizm, antinomiler ve Tanrı’nın varlığına dair getirilen teorik delillerin iptali 

vasıtasıyla incelemektedir.13 

2.1.1. Paralojizm14 

Ruh fikri antik dönemlerden bu yana hep ön plana çıkan ve insanın sonsuzluk 

ihtiyacını söndürmek adına kendisine büyük önem atfedilen bir idea olmuştur. Bütün 

pozitif yönlerine ve bu ideanın teorik anlamda varlığını kabul edenlerin çokluğuna 

rağmen yine de bu fikri kabul etmeyen filozoflar da olmuştur ki Kant da onlardan 

biridir. Kant, ruh fikri söz konusu olduğunda kritik felsefesiyle baştan beridir çizdiği 

sınırların dışına çıkmamış ve onun teorik aklın kurgulayabileceği bir nesne olmadığını, 

paralojizm adını verdiği mantıksal hatayı işaret ederek açıklamaya çalışmıştır.  

Kant’a göre her ne kadar aklın kategorik kıyas metodu bir şartsıza ulaşmayı 

hedefleyerek ruh fikrini meydana getiriyor görünse de bu ancak nesnesi bulunmayan 

bir fikirdir. Bunun nedeni bu varlığın fenomenal alemde bir karşılığının 

bulunmamasıdır. Nitekim Kant’ın mahsûsâta dair öğretisi ve bilgi felsefesi, teorik 

aklın fenomenal alemin dışına çıkamayacağını kanıtlamaktaydı. Bu nedenle böyle bir 

ideayı nesnelleştirmek mümkün olmayıp, bu zihnî varlığın hakiki bir varlığı olduğuna 

dair yapılan çıkarımlar ise ancak birer paralojizm sayılmaktadır.15  

Genelde birçok filozofun felsefesinin, özelde ise rasyonel psikolojinin ruhun 

varlığına dair ortaya koyduğu çokça kanıt mevcuttur. Bunların özü ise Kant’ın 

yönteminde bir kıyasa ircâ olunarak şu şekilde açıklanmaktadır: 

                                                 
13  Kant’a göre akıl her ne kadar bu idealara nesnellik kazandıramıyor olsa da onlar müdrikeye bir 

kılavuz sunmakta ve bu sayede aklın düzenleyici bir ilkesi görevini görmektedirler. Ayrıca bu 

kavramlar sayesinde akıl doğa kavramlarından pratik kavramlara geçiş imkânını elde 

edebilmektedir. Kant, Arı Usun Eleştirisi, s. 188. Konu hakkında detaylı bilgi için Bkz. Kant, a.g.e., 

s. 317-318. 
14  Kant’ın paralojizm kavramıyla kast ettiği şey aslında akıl yürütmenin hatalı bir zemine 

oturtulmasıdır. Bu nedenle paralojizm iki türlüdür ki birisi mantıksaldır ve içeriği ne olursa olsun 

her türlü akıl yürütmenin yanlışlığı bu alana dahil olmaktadır. İkincisi ise transandantaldir ki sadece 

transandantal konularda biçimsel anlamda akıl yürütmenin yanlışlığını konu edinmektedir. Ruh da 

bu alana dahildir. Kant, Arı Usun Eleştirisi, s. 192.  
15  Erişirgil, Kant, s. 110-111. 



56 

 

a) Büyük önerme: Hükümlerimizin tamamında, kendisi hiçbir zaman yüklem 

olmayan bir özne mevcuttur ki bu cevherdir. 

b) Küçük önerme: Ben düşünen bir nefse sahip olmam dolayısıyla 

hükümlerimin öznesiyimdir ve bu özne hiçbir zaman kendisi yüklem 

olmaz. 

c) Netice: O halde ben bir özne yani cevher, bir diğer tabirle ruhumdur.16 

Kant bu kıyasın fâsit bir kıyas olduğunu, yani bir paralojizmi ortaya çıkardığını 

iddia etmektedir. Çünkü ona göre bu kıyasın büyük ve küçük önermelerinde kullanılan 

özne, aslında farklı şeyler için sanki aynıymışçasına yanıltıcı bir biçimde 

kullanılmaktadır. Bunun nedeni büyük önermedeki öznenin aslında fenomenal 

alemdeki nesnelere tekâbül etmesine karşın, küçük önermedeki öznenin ise fenomenal 

alemde mevcut olmayan, ancak zihnî bir varlığa karşılık gelen bir şeye dayanmasından 

kaynaklanmaktadır. Kant zaten daha önceden bu ideaya niçin nesnel varlık 

atfedilemeyeceğini açıkladığına göre, iki önermenin kullandığı özne kavramı aynı 

görünerek bizi yanıltmaktan başka bir şey gerçekleştirmemektedir.17 Fakat Kant, bu 

konuda sadece ruhun varlığını kabul edenleri değil, ruhun varlığını tamamen reddedip 

bütün bir idrak sürecini maddeleştiren materyalistleri de eleştirmektedir.18 

Kant ruhun cevherî bir varlığını reddetse de o, kendisi değişmeyen ve bütün 

değişenleri algılayabilen bir bilincin (apperception) varlığını kabul etmiş, bilgi 

felsefesinde ortaya koyduğu esasların anlamlı hale gelebilmesi için bunun kabul 

edilmesi gerektiğini vurgulamıştır. Ona göre sezgide verilen tasarımların tümünün 

bana ait olduklarını düşünmek, ancak onları tek bir bilinçte birleştirmekle mümkün 

olabilmektedir.19 

2.1.2. Antinomiler 

İnsan aklının şartsız arayışında karşısına çıkan, zatıyla bâkî bir cevherin yani 

ruhun varlığı meselesi, Kant’ın paralojizm iddialarıyla birlikte teorik aklın sınırlarının 

                                                 
16  Erişirgil, a.g.e., s. 111.  
17  Erişirgil, a.g.e., s. 111-112; Janet, Seailles, Metâlib ve Mezâhib, s. 172-174.  
18  Janet, Seailles, Metâlib ve Mezâhib, s. 174. Kant aynı zamanda kritik felsefesinin bu yöntemi 

sayesinde, binlerce yıllık çözülememiş ruh-beden ayrımına dair meselenin de çözüme 

kavuşturulduğunu düşünmektedir. Janet, Seailles, a.g.e., s. 254. 
19  Kant, Arı Usun Eleştirisi, s. 98-99. Konu hakkında detaylı bilgi için Bkz. Kant, a.g.e., s. 215. 



57 

 

dışına atıldığı gibi, aynı şekilde yine bir şartsız arayışının sonucunda ikinci kıyasın 

vardığı evren fikri de daha önceden kazanmış olduğu teorik değeri, kritik felsefesinin 

bir gereği olarak yitirmek durumunda kalmaktadır. Kant, evren ile ilgili insan aklının 

ortaya çıkardığı bu tarz ideaların teorik akıl için hiçbir anlam ifade etmediğini, 

antinomiler adını verdiği, iki zıt teorinin eşit derecede ikna edici olduklarına dair 

argümanlarıyla kanıtlamaya çalışmaktadır.20 

Daha önceden bilgi bahsinde zikredilen transandantal mantığın dört 

kategorisinden yola çıkan Kant, evrenle ilgili dört temel sorunu ortaya koymakta ve 

bu sorunlara teorik akıl aracılığıyla getirilmeye çalışılan çözümlerin beyhude 

olduğunu antinomiler yoluyla göstermeye çalışmaktadır. Bu anlamda kemmiyet 

(nicelik) kategorisi evrenin mekânsal ve zamansal niceliğiyle ilgilenirken,21 keyfiyyet 

(nitelik) kategorisi evrenin temel parçalarının bölünebilirliğiyle ilgilenmektedir. Aynı 

şekilde izafet (bağıntı) kategorisi deterministik nedensellik ve özgürlüğün varlığı ile 

alakadar olurken, cihet (kiplik) kategorisi nedensellik silsilesinin sonsuza uzanıp 

uzanamayacağını sorgulamaktadır.22 

Her bir kategorinin altında ortaya çıkan bu metafizik sorunlara, biri olumlu 

(tez), diğeri ise olumsuz (antitez) olmak üzere birbirine iki zıt görüşün olduğunu beyan 

eden Kant, ayrıca her iki tarafın argümanlarına getirdikleri delilleri de zikretmektedir. 

Fakat zikrettiği bu delillerde daha çok ilzam metodunun bir gereği olarak ortaya 

koyulan bir usulü takip etmektedir. Yani örnek olarak bir materyalistin, evrenin 

mekânsal ve zamansal olarak sonsuz olduğu görüşünü temellendirmek için, sonsuz 

olmadığı durumun imkânsızlığını delil olarak öne sürdüğü varsayılmakta ve tezler söz 

konusu olduğunda da aynı metot benimsenmektedir.23 

                                                 
20  Burada dikkat edilmesi gereken hususlardan birisi Kant’ın izlediği yöntemdir. Nitekim ruh meselesi 

söz konusu olduğunda argümanın mantık kurallarına uygunluğu tartışılmaktayken, evrenle ilişkili 

olan antinomiler söz konusu olduğunda Kant bunların mantıksal çelişkilerinden ziyade, birbiriyle 

taban tabana zıt olan iki görüşün aynı derecede desteklenebilir olduklarını göstermeye çalışmaktadır. 

Erişirgil, Kant, s. 114-115. 
21  Birinci antinomi hakkında Kant’ın ortaya koyduğu düşüncelerin Kant’tan çok daha önce İbn Tufeyl 

tarafından benzer şekilde işlendiği iddia edilmektedir. Detaylı bilgi için Bkz. Aykut Küçükparmak, 

“Âlemin Yaratılması Problemi: İbn Tufeyl-Kant Karşılaştırması”, Şarkiyat İlmi Araştırmalar 

Dergisi, C. 11, No: 2, 2019, s. 526-542. 
22  Erişirgil, Kant, s. 113-114. Antinomilerin sayısı hakkında detaylı bilgi için Bkz. Kant, Arı Usun 

Eleştirisi, s. 246. 
23    Erişirgil, Kant, s. 115-121. 



58 

 

Kant kritik felsefesinde evrenle ilgili sayılan bu tasavvurların hiçbirini 

reddetmemektedir. Kant için önemli olan, bu ideaların birer soyut tasavvurdan ibaret 

olduklarını kabul edip, öteye geçmemekten ibarettir. Bu yüzden her antinominin tezi 

ve antitezi Kant için eşit konumda ve hatalıdır.24  

Kant sadece bununla da yetinmez aynı zamanda bu tezlerin veya antitezlerin 

savunusu için ortaya koyulan mantıksal önermeleri de eleştirir. Kant’ın burada 

getirmiş olduğu mantıksal usule dair eleştiri, aslında daha çok ilk iki antinomiyi 

kapsamaktadır. Bunun nedeni Kant’ın bu dört antinomiden ilk ikisini matematiksel, 

diğer ikisini ise dinamik kabul etmesinden kaynaklanmaktadır.25 Daha önce de beyan 

edildiği üzere Kant, müdrikenin bilgi edinme aşamalarında kullandığı kategorileri de 

işlevleri bakımından bu iki sınıfa ayırmıştı. Matematiksel olan ilk iki antinomi, 

kategorilerin nitelik ve nicelik olanlarına denk düştükleri ve evrenin yapısına odaklı 

çözümlemeler yapmaya çalıştıkları için bu şekilde nitelendirilmişlerdir.  

Bu noktada Kant’ın eleştirileri, paralojizm konusunda olduğu gibi 

antinomilerin tezleri ve antitezlerinde de mantığın yanlış kullanımı dolayısıyla ortaya 

çıkan yanılgılar olduğunu göstermek üzerine de yoğunlaşmaktadır. Mesela birinci 

antinomide akıl evrenin sonlu mu yoksa sonsuz mu olduğuna dair çıkarımlar yaparken, 

halihazırda duyumsadığı meşrutlardan yola çıkarak şartsız bir önermeye vardığını 

zannetmekte, fakat aslında o, böyle yaparak şartsıza varmak için asıl duyumlaması 

gereken meşrutun, şartlı varlıkların bütünün oluşturmuş olduğu silsilenin tamamı 

olduğunu görmezden gelmektedir. Her ne kadar insan her şeyi bir şarta bağlayarak 

bilmek zorunda olsa da bu silsilenin tamamını fenomenal alemde bilmesi 

imkânsızdır.26 

                                                 
24  Erişirgil, a.g.e., s. 114-115. Hatta Kant iki taraftan birinin kazanabilmesinin tek yolunun savunma 

tarafında değil de saldırı tarafında bulunmak olduğunu ifade eder. Kant, Arı Usun Eleştirisi, s. 229-

230. 
25  Kant ayrıca matematiksel olan antinomilere sırf evrenle ilişkili olmaları dolayısıyla evren-

kavramları diye isimlendirirken, dinamik olanları ise transandantal-doğa kavramları şeklinde 

adlandırmaktadır. Kant, Arı Usun Eleştirisi, s. 228. 
26  Erişirgil, Kant, s. 124-125. Kant’a göre eğer insan şeyleri kendinde haliyle bilebiliyor olsaydı o 

zaman şart ile meşrut arasında zamansal bir farklılık olmayacak, koşulların bütünü ve dolayısıyla 

koşulsuz da verilmiş olacaktı. Ancak benim bu şartlara ve meşrutlara dair bütün bilgim fenomenal 

alanda olduğundan ve eşyanın kendinde haline tekabül etmediğinden, mutlak anlamda meşrutların 

tamamına dair bir silsileyi kabul edemem. Kant, Arı Usun Eleştirisi, s. 258-259. 



59 

 

Kant’ın matematiksel antinomiler hakkında ortaya koyduğu önemli 

tespitlerden birisi de şartsızı arayan kıyasların ulaştıkları sonuçların, akla ya yetersiz 

ya da kavrayamayacağı kadar büyük gelmesi sorunudur. Kant’a göre mesela evrenin 

zamansal ve mekânsal olarak bir sınırını kabul etmek müdrike için 

anlamlandırılamayacak bir şey olacaktır ve bu sınırlar insan aklı için dardır. Çünkü bu 

sınırlar akla çekildiğinde, müdrike haklı olarak bu sınırı gerektiren şeyin ne olduğunu 

sormadan edemeyecektir ve evrenin başlangıcından öncesini sorgulamaya 

koyulacaktır. Bu noktada yine cevaplandırması güç olan sorularla karşılaşacak ve 

teorik akla çekilen sınırların da ötesine geçmeye çalışacaktır. Öte yandan eğer evreni 

zaman ve mekân bakımından sınırsız kabul etmeye kalkarsa da akıl, müdrikenin asla 

kavrayamayacağı bir büyüklüğü ona kabul ettirmeye çalışacaktır ki bu da aklı asla 

tatmin etmeyecektir. Yani teorik akıl bu konuda ya yetersiz kalan sınırlamalar yoluyla 

bir sonuç üretmekte ya da kavranması imkânsız büyüklükleri sonuç olarak sunmakla 

başarılı olmaya çalışmaktadır.27 Bu yüzden iki durum da Kant için akim kalmaktadır. 

Matematiksel olan antinomilere has olan bu durumun nedeni, bu iki 

antinominin şartları ile meşrutlarının mütecânis olmalarının gerekliliğidir. Bunun 

nedeni mesela evrenin zamansal sınırı araştırılırken ele alınan bütün şartların da 

meşrutların da zamansal bir bağ içerisinde bulunmasının elzem olmasıdır.28 Bu 

noktada ifade edilen biçimde akıl, fenomenal alemde gördüğü şartlarla, şartsız bir 

meşrutu bulmaya çalışırken hata edip kendinde şey olması gereken bu şartsız meşrutu 

bilebileceğini düşünmektedir. Fakat son iki antinominin dinamik olmaları dolayısıyla 

şartları ve meşrutları mütecânis olmak zorunda değildir. Bunlar tamamen birbirinden 

ayrı şeyler olabilirler. Bu temel aldıkları esas neticesinde matematiksel antinomilerin 

iki tarafı da yanlış olurken, dinamik antinomilerin iki tarafı sadece yanlış 

konumlandırılmış kabul edilmektedir. Bu nedenle dinamik antinomiler söz konusu 

olduğunda Kant, aslında çelişkili gibi görünen antinomilerin tezleri ve antitezlerinin, 

                                                 
27  Erişirgil, Kant, s. 123-124. 
28  Kant bu anlamda ortaya koyulan matematiksel çelişkilere örnek olarak, “bir dört köşeli daire 

yuvarlaktır.” ve “bir dört köşeli daire yuvarlak değildir.” önermelerini vermektedir. Bu iki çelişen 

önermenin ikisinin birden yanlış olmasının sebebi temel aldıkları esasın yanlışlığından 

kaynaklanmaktadır. Bu nedenle matematiksel antinomilerde benimsenen tez ve antitezin ikisi de 

yanlıştır. Kant, Prolegomena, s. 94-95. 



60 

 

küçük bir müdahale ile çelişik yapılarının ortadan kaldırılabileceği ve bu iki görüşün 

telif edilebileceğini savunmaktadır.29 

Görülebileceği üzere dinamik antinomilerden sonuncusu aslında hudûs delili 

ile de yakından alakalıdır. Nitekim bu antinomi, nedensellik silsilesinin sonunda 

kendisinin varlık nedeni bulunmayan aslî bir nedene dayandırılıp 

dayandırılamayacağını sorgulamaktadır. Kant’a göre bu soruya teorik akıl 

çerçevesinde olumlu cevap vermek mümkün değildir. Çünkü nedenselliğin 

bilinebilirliği ve evrenselliği ancak onun bir zaman belirlenimine sahip olmasıyla 

mümkündür. Zamana tâbî olmayan bir şeyin nedensellik hiyerarşisinde yeri olması 

mümkün görünmemektedir.30 Bu yüzden yukarıda ifade edilen sadece aklen bir imkân 

olup, onu nesneleştirmek yine mümkün değildir.31 Bu antinominin çelişkili görünen 

taraflarının telifi ise pratik aklın mevzusu olacaktır. 

Her ne kadar Kant teorik akıl konusunda metafizik bilginin imkânını ortadan 

kaldırıp, antinomilerle ortaya koyduğu iki zıt düşüncenin ikisini de eleştirmiş olsa da 

sonunda şüpheci filozoflar zümresine katılıp metafizik bilginin imkânını tamamen 

reddetme cihetine gitmemiştir. Bu nedenle Kant’a göre burada ortaya koyulan çelişkili 

düşüncelerin varlığından yola çıkarak bu meselelerin üstünü örtmek, insan aklını asla 

tatmin edemeyecek bir durum ortaya çıkarmaktadır. İşte bu yüzden Kant burada ortaya 

koyduğu teorik felsefenin yetersizliğiyle kifayet etmeyerek, metafizik bilgiyi pratik 

felsefenin bir nesnesi yapmaya yönelmiştir.32 

Fakat bu pratik felsefeye geçmeden önce Kant’ın, metafiziğin belki de en 

önemli konusu olan ve teolojinin bütün insanlık tarihi boyunca akılla temellendirmek 

için uğraştığı üçüncü ideaya yani Tanrı’nın varlığı meselesine dair görüşlerine de 

ayrıca değinmek yerinde olacaktır. 

                                                 
29  Erişirgil, Kant, s. 128-129.. 
30  Kant, Arı Usun Eleştirisi, s. 244-245. 
31  Kant, a.g.e., s. 279-280. Kant’ın antinomilere dair detaylı görüşleri için Bkz. Kant, a.g.e., s. 223-

282. 
32  Kant’a göre tez adını verdiği görüşler daha faydalı ve avantajlıdır. Buna rağmen antitezlerin tek 

faydası akla yüksek değer vermesiyken, onların pratik esaslara yıkıcı zararlar vermesi büyük bir 

probleme neden olmaktadır. Kant, Arı Usun Eleştirisi, s. 247-249. 



61 

 

2.2. Teorik Akıl Yoluyla Tanrı’nın33 Varlığına Dair Sunulan 

Deliller 

Daha önce belirtildiği üzere aklın düşünmekten kendini alamadığı şartsız 

metafizik idealar Kant’a göre üç kıyas metodunun sonucunda ulaşılan kavramlardır. 

Bunlardan ilk ikisi yani ruhun varlığı ve evren ile maddesi hakkında olan şartsız 

idealara dair kabuller Kant tarafından reddedilmiş ve bunların teorik akılla 

nesnelleştirilemeyecekleri ifade edilmiştir. Üçüncü ve belki de en önemli şartsız 

kavram olan idea ise Tanrı’dır. Bu nedenle Kant bu son ideanın nesnel bir şekilde teorik 

akılla inşa edilemeyeceğini kanıtlamak durumundadır ki bu sayede kritik felsefesinin 

başından beri teorik akla çektiği sınırlar korunabilsin. 

Kant için tüm insanların birçok aklî tasavvuru vardır ki bunlar 

olumsuzluklardan ve eksikliklerden doğmaktadır. Mesela insanın hikmetli olmada 

eksik kalması mükemmel bir hikmet tasavvurunu doğurmaktadır. İşte bunlardan biri 

de evrendeki olumsuzlukların ortadan kalktığı, mükemmelliyet durumlarını bir araya 

getiren, en gerçek ve en mükemmel varlık olan en yüce varlık (ens realissimum)34 yani 

Tanrı ideasıdır.35 

Kant’a göre evrendeki eksiklikler ve olumsuz durumlar birer yokluk ifade 

etmemektedir. Bilakis onların her biri en yüce varlığın yapısına göre sınırlandırılmış 

birer varlıktan başka bir şey değildir. Çünkü Kant için olumsuzluklar birer 

sınırlandırmadan ibarettir. Bunun nedeni Kant’a göre yokluğun asla kendi başına bir 

kategori olmamasıdır. Eğer bir şey yok farz ediliyorsa o yokluktan kasıt ancak 

eksikliktir. Nasıl karanlık bir ortam, ışığın eksikliğinden kaynaklanıp mutlak yokluğu 

ifade etmiyorsa, evrenin Tanrı’ya göre konumu da buna benzer bir sınırlandırmadır. 

Burada önemli olan husus her türlü olumsuzlamanın ortadan kalktığı ve bütün 

                                                 
33  Kant’ın Tanrı kavramına dair detaylı açıklamaları için Bkz. Kant, a.g.e., s. 283-287. Kant’ın Tanrı 

kavramından anladığı şeyin, onun ontolojiye bakışı açısından değerlendirildiğinde, Platon’a kadar 

uzanan bir geleneğe dayandığı görülmektedir. Kant için her şey varlık ya da mükemmellik 

derecelerine göre bir ölçekte sıralanabilirken Tanrı, ens realissimum olarak mümkün olan en yüce 

varlığa sahip kabul edilmektedir. Wood, Kant’s Rational Theology, s. 28.  
34  Kant’ın Tanrı’dan bahsederken öncelikle onu ens realissimum, yani en gerçek varlık adıyla anması 

önem arz etmektedir. Kant’ın bu kavrama yüklediği anlamlar kıymetli ve değerlidir. Bkz. Kant, Arı 

Usun Eleştirisi, s. 173-174. 
35  Erişirgil, Kant, s. 137-138; Janet, Seailles, Metâlib ve Mezâhib, s. 321-322.  



62 

 

olumsuzlukların dışında kalan mükemmel niteliklere göre yapılan sınırlandırmalardan 

oluşturulan Tanrı fikri olmaktadır.36 

En yüce varlık fikri Kant’a göre bu anlamda insan aklı için önemli bir konumda 

bulunuyor görünse de asla bir bilgi nesnesine dönüşmemektedir. Burada ifade edilen 

en yüce varlık fikri sadece saf kavramsaldır ve nesnel değildir. Zira kritik felsefesinin 

gereği olarak insan aklının fenomenal alemin dışında kalan bir varlığın bilgisine 

ulaşabilmesi imkânsızdır. Fakat buna rağmen tarih boyunca bu işi gerçekleştirmek 

adına büyük çabalar sarf eden birçok filozof ve teolog olmuştur ki onların bu uğurda 

ortaya koydukları isbât-ı vâcib metotlarının incelenmesi ve nerede yanlışa 

düştüklerinin beyan edilmesi kritik felsefesinin çizdiği sınırları korumak için elzem 

konumdadır.37 

Her ne kadar insanlık tarihi boyunca birçok isbât-ı vâcib delili ortaya konmuşsa 

da Kant bütün bu delillerin sadece üç ana delil içerisinde toplanabileceğini 

düşünmektedir. Bu nedenle de Kant, teorik akıl yoluyla Tanrı’yı bulmak için ortaya 

koyulabilecek delilleri, Ontolojik Delil (tasavvurdan varlığa limmî delil), Kozmolojik 

Delil (alemin imkânından tekvîne ulaşan delil) ve Fiziko-teolojik Delil (alemin 

intizamından aslî illetine ulaşan delil) olmak üzere üç başlıkta toplamaktadır. Bunların 

her birini özel olarak eleştiren Kant, aslında bu isbât-ı vâcib metotlarına dair 

eleştirisinin neredeyse tamamını tek bir noktaya odaklamaktadır. O da ontolojik delilin 

eleştirisidir. Çünkü Kant’a göre diğer iki delil istese de istemese de sonunda ontolojik 

delilden faydalanmak ve onu kullanmak zorundadır. Bu nedenle Kant için yapılması 

gereken asıl şey ontolojik delilin imkânsızlığını kanıtlamaktır. Bu sayede ona dayanan 

diğer deliller de hükümsüz hale gelecektir.38 

                                                 
36  Erişirgil, Kant, s. 138-140. Kant’ın bu konudaki düşünceleri ve ışık-karanlık ayrımının detayları 

için Bkz. Immanuel Kant, Lectures on Philosophical Theology, çev. Allen W. Wood, Gertrude M. 

Clark, USA, Cornell University Press, 1986, s. 44-45. Kant’ın bu görüşü eğer Descartes’a benzer 

biçimde bir Tanrı kavramı oluşturmaya çalışıyorsa Allen Wood bu görüşün yanlışlığını şu şekilde 

göstermektedir: “F” olmayanı bilebilmek için öncelikle “F”yi bilmek durumundayım. Fakat kısmen 

“F” olan veya bir dereceye kadar “F” olan bir şeyin kavramına sahip olabilmem için, tamamen 

niteliksiz ve en üst düzeyde “F olan bir şeyin kavramına sahip olmak zorunda olduğum açıklıkla 

bilinemez. Wood, Kant’s Rational Theology, s. 36-37.  
37  Erişirgil, Kant, s. 140-141; Janet, Seailles, Metâlib ve Mezâhib, s. 322. 
38  Erişirgil, Kant, s. 141; Janet, Seailles, Metâlib ve Mezâhib, s. 322; Boirac, İlm-i Mâ ba’de et-

Tabî’a, s. 82. Allen W. Wood’a göre Kant’ın teorik delillere getirdiği eleştiriler yaygın bir biçimde 

yanlış anlaşılmalara neden olmuş ve bu eleştirilerin değeri, gereğinden fazla abartılmıştır. Wood, 



63 

 

2.2.1. Ontolojik Delil 

Batı’da ilk defa St. Anselm (1033-1109) tarafından kullanılan ve Descartes’ın 

ilaveleriyle meşhur hale gelen bir delil olan ontolojik delil, tamamen zihnî 

kavramlardan yola çıkarak, yani sûrî mantık vasıtasıyla Tanrı’nın varlığının 

kanıtlanabileceğini öne sürmektedir.39 Bu delilin klasik mantığın kıyas metodunun 

aksine sadece bir kavramdan yola çıkarak sonuca ulaşmaya çalışması, kozmolojik 

metodu esas kabul eden kelam geleneğinde çok uygun bulunmamış olmakla beraber40 

özellikle Batı’da kullanılan bir delil olarak karşımıza çıkmakta, İslam felsefesi 

geleneğinde de örneklerine rastlanmaktadır.41 

2.2.1.1. Kant’a Göre Ontolojik Delil ve Bu Delile İtirazları 

Ontolojik delilin farklı türleri olmakla beraber, Kant’ın eleştiri odağını 

yönelttiği asıl delil Descartes’ın öne sürdüğü ontolojik delildir. Kant bu delilin 

varsaydığı birtakım unsurların yanlış olduğundan yola çıkarak onu eleştirmektedir. 

Descartes’ın bu delili, Kant’tan önce Leibniz gibi birtakım filozoflar tarafından 

eleştirilmiş olmakla beraber42 farklı varyasyonlarıyla kullanılmaya devam etmekteydi. 

Kant’ın eleştirileri bu anlamda bu delile getirilen en kuvvetli eleştiri olarak 

görülmektedir.43 

Ontolojik delilin argümanı şu şekilde sıralanabilir: 

1) Bir mutlak mükemmel varlık fikri tüm mükemmelliklere sahiptir. 

2) Varoluş da bir mükemmelliktir. 

                                                 
Kant’s Rational Theology, s. 10. Yine o, Kant’ın Teistik argümanlara getirdiği eleştirilerin başarılı 

olmadıklarını, argümanların hiçbir ciddi savunucusunun bu eleştiriler nedeniyle argümanlarını terk 

etmediklerini ve her ne kadar Kant’la beraber bu kanıtların değeri düşmüş görünse de bunun asıl 

nedenin Kant’ta değil başka saiklerde aranması gerektiğini ifade etmektedir. Wood, a.g.e., s. 149. 
39  Boirac, İlm-i Mâ ba’de et-Tabî’a, s. 92-93; Janet, Seailles, Metâlib ve Mezâhib, s. 323. 
40  Şaban Ali Düzgün, “Varlık”, Kelam El Kitabı, ed. Şaban Ali Düzgün, 11. bs, Ankara, Grafiker, 

2022, s. 212. 
41  Ontolojik delilin ilk defa Fârâbî tarafından kullanıldığı ifade edilmektedir. Haydar Dölek, “Ontolojik 

Delilin Oluşumunda Aristocu ve Yeni-Eflatuncu Fikirlerin Etkisi”, Fırat Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Dergisi, C. 5, 2000, s. 587. 
42  Leibniz, bu kanıtın eksik olduğunu savunur: Kanıt, Tanrı’nın mümkün olduğunu veya mutlak 

mükemmel bir varlık fikrinin bir çelişki içermediğini örtük bir şekilde varsayar. Bkz. Boirac, İlm-i 

Mâ ba’de et-Tabî’a, s. 93-94. Kant’ın sunduğu ontolojik delilin, Descartes’ın sunumundan çok 

Leibniz’in sunumuna benzediği de iddia edilmektedir. Wood, Kant’s Rational Theology, s. 27. 
43  Kant, bu argümana metafiziğin Aşil topuğu der ve delilin sağlam olmadığını bu şekilde beyan eder. 

Boirac, İlm-i Mâ ba’de et-Tabî’a, s. 94.  



64 

 

3) Öyleyse mutlak mükemmel bir varlık zihinde olduğu gibi hâriçte de 

mevcuttur.44 

Burada kurulan ilişkiye dair açıklamalarda verilen en yaygın örnek üçgenlerle 

ilgilidir ki Kant da buna değinmektedir. Buna göre bir üçgen tasavvuru nasıl üç açısının 

toplamının iki dik açıya denk oluşuna dair vasfını içermek zorundaysa, mutlak 

mükemmel bir varlık kabulü de hâriçteki varlık vasfını içermek zorundadır.45 

Kant’ın bu konuda getirdiği ilk eleştiri, ontolojik delilin kullandığı gibi analitik 

önermelerde, özne veya yüklemin herhangi birinin reddedilmesinin çelişki doğuracağı 

iddiasına yöneliktir. Bu gibi önermelerde öznenin alınıp yüklemin atılması veya tam 

tersinin yapılması şüphesiz çelişkiye neden olacaktır. Fakat bu önermelerde hem 

yüklemin hem de öznenin atılması bütün çelişkiyi ortadan kaldıracaktır. Bu yüzden 

Kant’a göre ontolojik delilin sonucunda ulaşılan, “Allah vardır” önermesinin hem 

öznesi hem de yüklemi atıldığında hiçbir çelişki kalmamaktadır.46 Kant’a göre üçgenin 

varlığını kabul eden birisi için elbette ki iç açılarının toplamının iki dik açıya denk 

olması gerektiğini reddetmesi mümkün değildir. Fakat baştan üçgenin varlığını kabul 

etmeyen kimse için bu açıların hiçbir anlam ifade etmeyeceği de ortadadır.  

Kant ayrıca burada kullanılan varlık kavramının, bir niteliği değil bilakis bir 

durumu ifade ettiğini de beyan etmektedir. Bir şeyin durumu değişmesine karşın, o 

durumu hâiz olan varlık değişmek zorunda değildir. Kant buna örnek olarak 

cebimizdeki bir 100 lira ile hayâlî bir 100 lira arasında nitelikleri bakımından hiçbir 

fark olmadığını göstermektedir.47 Bu nedenle Tanrı’nın en mükemmel oluşuna dair ona 

atfettiğimiz niteliklerden birisi asla varlık olamaz. Varlık ancak Tanrı’nın durumunu 

belirtir ki bu durumun olması veya olmaması onun en mükemmel varlık oluşunu 

                                                 
44  Boirac, a.g.e., s. 93; Janet, Seailles, Metâlib ve Mezâhib, s. 323. 
45  Erişirgil, Kant, s. 141. 
46  Janet, Seailles, Metâlib ve Mezâhib, s. 323. 
47  Erişirgil, Kant, s. 141-142; Janet, Seailles, Metâlib ve Mezâhib, s. 323. Eğer gerçek olan, mümkün 

olandan daha fazla bir şey içerseydi, kavramım nesnenin tamamını ifade etmezdi ve dolayısıyla bu 

ona uygun bir kavramı olmazdı. Buna rağmen elbette ki cebimdeki 100 liranın bir fazlası vardır ki 

o da sentetik olarak ona eklenen varlık kavramıdır. Ama bu varlık kavramı o nesnenin gerçekleşme 

durumundan başka bir şey ifade etmemektedir. Kant, Arı Usun Eleştirisi, s. 293. 



65 

 

etkilemez. Varlığın bu konumu, onunla kurulan önermenin analitik önerme olmasına 

da mâni olmakta, özneye, kendisinde bulunmayan bir şeyi eklemektedir.48 

Buna ek olarak Kant, ontolojik delilin sonucunda ulaşılan “Allah vardır” 

önermesinin hem analitik hem de sentetik kabul edilmesi durumlarının her ikisinde de 

fayda vermeyeceğini ayrıca delillendirmektedir. Buna göre bu önerme analitik kabul 

edildiğinde yüklem zaten öznede içerildiğinden ona hiçbir şey katmayacak ve sadece 

bir tekrardan ibaret kalıp delili anlamsız kılacaktır. Sentetik kabul edildiğinde ise 

yüklem özneye sonradan eklenen bir şey olacaktır ki bu sefer de yüklemin olumsuz 

olması durumunda önermede bir çelişki kalmayacaktır.49 

Bu önermenin sentetik kabul edildiğinde yüklemin olumsuzlanmasının 

mümkün olması, varlığın bir nitelik değil de bir durum belirteci olarak kabul 

edildiğinde bir nesnenin hâriçte varlığının anlaşılabilmesinin ancak duyulara bağımlı 

olmasından kaynaklanmaktadır. İnsan aklı fenomenal alemle sınırlanmış olması 

dolayısıyla, bir şeyin hâriçte varlığına kânî olabilmek için mecburen onu tecrübe etmek 

zorundadır. Hiçbir şekilde kavramsal olarak teorik aklın hâriçteki bir varlığın 

mevcudiyetine kânî olması mümkün değildir.50 İşte Kant’ın bu konudaki fikirleri açık 

                                                 
48  Allen W. Wood’a göre Kant’ın varlık kavramına dair bu çıkarımları her ne kadar birçok filozof 

tarafından kabul edilmişse de hiç kimse bu görüş için gerçekten ikna edici bir argüman sunamamıştır. 

Wood, Kant’s Rational Theology, s. 110. Bu nedenle Allen W. Wood ontolojik delil konusunda 

çok daha sağlam eleştiriler ortaya koyabilecek kritik felsefesini Kant’ın yeterince kullanmadığını 

düşünmektedir. Wood, a.g.e., s. 123.  
49  Janet, Seailles, Metâlib ve Mezâhib, s. 324. 
50  Erişirgil, Kant, s. 142-143. Kant kritik felsefesi öncesinde, yine kozmolojik ve fiziko-teolojik delili 

eleştirmekle beraber ontolojik delili andıran ve imkân delili ismi verilen farklı bir teorik delili, 

Tanrı’nın varlığını kanıtlamak için, The Only Possible Argument in Support of a Demonstration of 

the Existence of God adlı eserinde kullanmaktadır. Bu delil şu şekilde özetlenebilir: “Hiçbir şeyin 

var olmaması imkânsızdır. Çünkü hiçbir şey yoksa o zaman herhangi bir şeyin düşünülmesi için 

gerekli içerik bulunmamaktadır. Bu durumda da hiçbir şey düşünülemez olur. Kant'a göre tüm 

varlığın inkâr edilmesinde herhangi bir çelişki yoktur. Ancak hiçbir şeyin var olmadığı varsayımı da 

imkânsızdır. Çünkü tüm imkânı ortadan kaldıran varsayım mutlak olarak imkânsızdır. Dolayısıyla 

yokluğu ortadan kaldıran gerçek bir şeyin var olduğu zorunlu olarak kabul edilmelidir.” Necmettin 

Tan, “İmkân Delilinden Transandantal İdeale: Kant’ta Tanrı Kavramının Kökleri”, Fırat 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, C. 16, No: 2, 2011, s. 166. Kant kritik felsefesi döneminde 

bu kanıtı hiçbir zaman açıkça reddetmemiş ve hatta fiziko-teolojik delilde olduğu gibi bazı 

durumlarda onun argümanlarına başvurmaktan çekinmemiştir. Ama asla Tanrı’nın varlığını ispat 

için kullanmamıştır. Wood, Kant’s Rational Theology, s. 71-73. Fakat fiziko-teolojik delilde 

olduğu gibi bu kanıtın da bireysel olarak geçerli olduğunu söylemektedir. Çünkü Kant’a göre Tanrı, 

şeylerin mutlak imkânını kanıtlayabileceğimiz tek hipotezdir. Wood, a.g.e., s. 76. 



66 

 

bir şekilde göstermektedir ki kritik felsefesine göre ontolojik delilin Tanrı bilgisine 

ulaşma iddiası asılsız bir konumdadır. 

2.2.1.2. Yeni İlm-i Kelam Alimleri Nezdinde Ontolojik Delil ve 

Kant’ın Eleştirileri 

Ontolojik delil her ne kadar klasik kelam literatüründe fazla yeri olmayan bir 

şekle sahipse de İslam tarihinde bu delili destekler nitelikte beyanlar da yapılmıştır. 

Yine de yeni ilm-i kelam alimlerinin bu delile mesafeli durdukları da görülmektedir. 

Bunun nedeni daha önce de ifade edildiği gibi bu delilin yalnızca bir kavramdan yola 

çıkarak Tanrı’nın varlığına ulaşma çabasıdır. Ayrıca yeni ilm-i kelam alimleri 

tarafından bu konuda getirilen Kant eleştirilerinin ise çoğunlukla ontolojik delili 

savunmaktan ziyade “Allah vardır” önermesi hakkındaki Kant’ın olumsuz görüşlerini 

susturma çabası güttüğü de görülmektedir. Fakat yine de İzmirli ve Günaltay’ın bu 

delile bazı açılardan olumlu baktığı da ifade edilebilir. 

İsmail Hakkı İzmirli künhî delil olarak isimlendirdiği ontolojik delili, ayniyet 

ilkesinin bir gereği olarak, bir ilâhî varlığın hâriçteki mevcudiyetinden bağımsız 

varlığının aklen imkânsız oluşuna dayandığını belirtmektedir. Ona göre bu delili 

Descartes yüceltmiş, Leibniz ise birtakım eksiklikler görüp delili yeniden inşa 

etmiştir.51 Fakat bütün metafizik delillerde olduğu gibi bu delil de ampiristlerin akıl 

hakkında ortaya koydukları itirazlara maruz kalmaktan kurtulamamıştır.52 

İsmail Hakkı İzmirli Felsefe-İ Ûlâ isimli eserinde birçok konuda olduğu gibi 

bu konuda da Emile Boirac’ın kitabından yaptığı çevirileri aktarmaktadır. Boirac 

Kant’ın bu delile yönelik getirdiği bazı itirazlara hak vermektedir. Mesela Kant’ın bu 

delilde tasavvurdan tahakkuka anlamsız bir geçiş olduğuna dair iddiasının vârid 

olduğunu teslim etmektedir. Çünkü varlığı tasavvur etmekle, bilfiil var olmak arasında 

fark vardır. Nefsimizdeki Allah tasavvuru elbette bir zihnî varlığa işaret eder, fakat bu 

zihnî varlıktan Allah’ın varlığını çıkarmak muğlakta kalan bir şeydir.53 Zihindeki bir 

                                                 
51  İzmirli, Yeni İlm-i Kelam, C. 2, s. 30-33. 
52  İzmirli, a.g.e., C. 2, s. 39. 
53  İzmirli, Muhtasar Felsefe-i Ûlâ, s. 195-196. 



67 

 

varlıktan ancak bir zihnî varlık sâdır olabileceğinden dolayı, İzmirli’nin Boirac’tan 

aktardıklarına göre ontolojik delil iki mugalatadan birine dûçâr olmaktadır:  

1) Müsadere alel-matlub: Ontolojik delil evvel emirde kemâl tasavvurunda 

hâriçteki mevcudu gösterdiğini iddia ederse böyle bir probleme yol açar. 

2) Tecâhül fiddâvâ: Eğer ontolojik delil kemâl tasavvurunda varlık 

tasavvurunun içeriliyor olmasından dolayı Allah’ın hâriçteki varlığını ispat 

ettiğini iddia ediyorsa bu sorunla karşı karşıya kalır.54 

İzmirli Yeni İlm-i Kelam isimli eserinin bir bölümünde, bizde Allah kavramının 

var olması ve bu kavram üzerinden Allah’ı mantıkî olarak düşünüyor olmamız, Onun 

hâricî varlığını kanıtlamaya yeterli değildir fikrini ortaya atmaktadır. Ona göre mutlak 

varlığın dışarıda gerçekliğinin gösterilmesi ancak ayrı bir delile muhtaçtır. Çünkü 

akıldaki Allah kavramı ancak imkân durumuna işaret etmektedir ki bu durum o şeyin 

dışarıda gerçekleşmesini zorunlu kılmaya yetmez.55 Fakat İzmirli kitabının ilerleyen 

kısımlarında bu fikriyle çelişmektedir. O, ontolojik delil hakkında Kant’ın ortaya 

koyduğu bazı eleştirileri doğru kabul etmemektedir. Çünkü İzmirli’ye göre akıl, evvelî 

olarak mutlak kâmil bir varlığın hem zihnî hem de hâricî olarak mevcudiyetini 

tasavvur edebilmektedir. Ona göre Kant’ın “Düşünce ile varlık iki ayrı şeydir.” sözü 

nefsi bulandırıyor gibi görünse de nefsin düşünceden Allah’ın varlığına gitme hakkını 

durduramaz. Bu nedenle bu hükmü deneyle doğrulamaya çalışmak akla güvensizlikten 

başka bir şey değildir.56 Bu noktada ontolojik delil hakkında İzmirli’nin karmaşık 

fikirlere sahip olduğu görülmekteyse de bu delili modern felsefenin Allah’ın varlığına 

götüren delilleri arasında zikrettiği de bir gerçektir. 

Öte yandan Filibeli Ahmed Hilmi ise ontolojik delilden haberdar olmasına 

karşın onu destekler nitelikte bir beyanatta bulunmamaktadır. Filibeli, daha çok 

Tanrı’nın mutlak kâmil bir varlık oluşunu, onun vâcibu’l-vücûd oluşuna bağlamakta57 

                                                 
54  İzmirli, a.g.e., s. 196. 
55  İzmirli, Yeni İlm-i Kelam, C. 2, s. 3. 
56  İzmirli, a.g.e., C. 2, s. 54-55. İzmirli’nin ortaya koyduğu bu ontolojik delil savunusu, benzer bir 

biçimde Boirac tarafından da yapılmaktadır. Bkz. Boirac, İlm-i Mâ ba’de et-Tabî’a, s. 95-96. 
57  Hilmi, Üss-i İslâm, s. 49. 



68 

 

ve aslında bu vesileyle müessirden esere değil de eserden müessire giden klasik kelam 

metodunun yolunu takip etmektedir.  

Filibeli yine de ontolojik delilin Kant tarafından eleştiriye tâbî tutulan 

yöntemini kabul etmiyorsa da bu delilin bir diğer önemli usulünü benimsiyor gibi 

görünmektedir. Bu da yine Descartes tarafından ortaya koyulan, insanda mutlak kâmil 

varlığa dair fikrin kendiliğinden oluşamayacağı ve bu fikrin insanın sonlu varlıklardan 

müteşekkil çevresinden de doğamayacağı, bu nedenle de bu düşüncenin bir mutlak 

kâmil varlık tarafından insan zihnine yerleştirilmiş olmasının gerekliliğine 

dayanmaktadır. Filibeli bunu açıkça zikretmese de bazı ifadeleri bu delile benzer bir 

kullanıma sahiptir. Filibeli insanın kendisinin mutlak kâmil olmadığını bilmesine 

karşın, bu mutlak kemâli teşkil eden unsurları asla aramaktan vazgeçmediğini ve 

Allah’a ulaşana kadar da bu arayışın durmadığını beyan etmektedir.58 

Mustafa Sabri’ye göre ise Ontolojik delili ilk ortaya koyan St. Anselm’in bu 

fikri, daha önceden Batılı filozoflar ve din adamları tarafından tenkit edilmiş ve bu 

yapılan tenkitte de haklı bir dava gütmüşlerdir. Çünkü Mustafa Sabri bu delilin doğru 

esaslar üzerine kurulu olduğunu düşünmemektedir ve içerisinde gizli bir mugalatanın 

bulunduğunu ifade etmektedir.59 

Mustafa Sabri ekmel varlığın hâriçte mevcudiyeti olmaksızın tasavvur 

edilemeyeceğini kabul etmektedir. Ona göre ekmel varlık zihindeki tasavvuru ile 

hâriçteki varlığına dair tasavvurun birleşimiyle tasavvur edilebilmektedir. Bunun 

nedeni bu iki tasavvurdan birinin varlığı diğerinin de varlığını, birinin yokluğu 

diğerinin de yokluğunu gerektirecek şekilde olmasıdır. Fakat buna rağmen bu iki 

tasavvurun bir araya gelmesi ekmel varlığın gerçekten hâriçte varlığı olduğunu 

kanıtlamak için yeterli değildir. Zira Mustafa Sabri’ye göre tasavvurlarda herhangi bir 

sınır yoktur. Bu durum bir müsâdere ale'l-matlûb hatasına dayanmaktadır. Çünkü bu 

delil Allah’ın varlığını ispat ederken, onun her kemâli hâiz oluşundan yola çıkmakta 

olmasına karşın, Allah’ın gerçekten her kemâli hâiz olduğuna hükmetmek ise onun 

                                                 
58  Filibeli Ahmed Hilmi, Huzûr-u Akl u Fende Maddiyyûn Meslek-i Dalâleti -Târih-i İstikbâl’in 

Birinci Cildini Teskîl Eden “Mesâil-i Fikriyye”nin Tenkîdi, Dârü’l-Hilâfe, Hikmet Matbaa-i 

İslâmiyyesi, 1332, s. 142-143. 
59  Sabri, Mevkıfu’l Akl, C. 2, s. 197-198. 



69 

 

mevcut olmasına bağlı bulunmaktadır. Bu noktada Allah’ın varlığını ispat edebilmek 

için Allah’ın mevcudiyetine başvurmak zorunda kalan ontolojik delil, döngüye 

düşmektedir.60 

Ontolojik delilin buna benzer bir eleştirisi Kant tarafından da 

kullanılmaktadır.61 Mustafa Sabri bu konuda Kant’ın adını zikretmemiş ve klasik 

mantığın bir gereği olarak eleştirisini kurgulama yoluna gitmiştir. 

Mustafa Sabri ayrıca ontolojik delil hakkında Kant’ın ortaya koymuş olduğu 

eleştirilerden bir tanesine odaklanmakta ve her ne kadar ontolojik delili kendisi de 

desteklemiyor olsa da Kant’ın öne sürdüğü bu delilin doğru bir yöntem olmadığını 

kanıtlamaya çalışmaktadır. Mustafa Sabri, Kant’ın “Allah vardır” önermesinin ne 

analitik ne de sentetik olamayacağına dair iddiasını garip bulmaktadır. Kant tarafından 

bu itiraz yoluyla “Allah vardır” önermesinin sentetik kabul edilip, itiraza açık hale 

getirilmesini kesinlikle reddetmektedir. Mustafa Sabri bu noktada sentetik önermelerin 

mahmüllerinin her zaman mevzularından nefyetmenin mümkün olduğunu 

düşünmektedir. Bu nedenle de gerek tercih bilâ müreccih metoduyla gerekse 

teselsülün iptali yoluyla Allah’ın varlığını olumsuzlanamayacak biçimde kabul eden 

Mustafa Sabri, Kant’ın “Allah vardır” önermesine yaklaşımını hatalı bulmaktadır.62 

Mustafa Sabri’nin Kant’ın bu itirazlarına dair aktardığı bilgiler bazı eksiklikler 

içermektedir. Öncelikli olarak Kant’ın “Allah vardır” önermesi hakkındaki eleştirileri 

ontolojik delil eleştirisinde ikincil öneme hâizdir. Zira bu metot ilzam metoduna bir 

örnektir. Çünkü Kant, ontolojik delil vasıtasıyla ekmel varlıktan hâricî varlık 

çıkarmanın doğru olmayacağını zaten ispatlamıştır. İkinci olarak Kant burada “Allah 

vardır” önermesinin sentetik olması durumunda onun varlığının 

nesnelleştirilebilmesinin tek yolunun tecrübe ile mümkün olduğunu düşünmektedir. 

Fakat bu Allah hakkında gerçekleştirilmesi mümkün olmayan bir şey olduğundan, 

onun var oluşunu sentetik a priori bir yargı haline getirmek de mümkün değildir.63 

Kant için metafizik bir önermenin geçerliliği sentetik a priori olmasına bağlı 

                                                 
60  Sabri, a.g.e., C. 2, s. 199.  
61  Kant, Arı Usun Eleştirisi, s. 291-292. 
62  Sabri, Mevkıfu’l Akl, C. 2, s. 184-185. 
63  Kant, Arı Usun Eleştirisi, s. 292-293. 



70 

 

olduğundan dolayı eleştirinin odak noktasının buraya yöneltilmesi gerekmektedir. Zira 

Mustafa Sabri’nin kendisi de Allah kavramında varlık kavramının analitik biçimde 

içerilmediğini kabul etmektedir. Aksi halde ontolojik delili reddetmesi tutarlı olmazdı. 

Ontolojik delil konusunda birbirinden farklı düşünceleri benimseyen yeni ilm-

i kelam alimlerinde olduğu gibi İsmail Fenni, Şemseddin Günaltay ve Elmalılı Hamdi 

Yazır arasında da bu konuda fikir ayrılıkları olduğu bir gerçektir. Zira Ontolojik delilin 

klasik kelâmî öğretiye uygunluğu tartışma konusu olduğundan İsmail Fenni onu 

reddetme yoluna gitmekteyken, Günaltay’ın ise bu delili kelâmî bağlamından ziyade, 

olumlu bir sonuca ulaşıyor olması yönüyle destekleme cihetine gittiği ifade edilebilir. 

Öte yandan Elmalılı ise bu delili kelâmî bir delil saymak yerine onun tasavvufî 

anlamda desteklenebilir bir nitelikte olduğunu ön plana çıkarmaktadır. 

İsmail Fenni Ertuğrul yukarıda da yer verdiğimiz biçimiyle ontolojik delili 

etraflıca beyan etmekte ve hatta bu delilin St. Anselm ve Descartes’tan önce dahi 

Platon (m.ö. 427-347) ve Saint Augustin (354–430) tarafından savunulduğunu iddia 

etmektedir.64 Ardından ise geniş bir şekilde Kant’ın, teorik akıl yoluyla isbât-ı vâcib 

adına getirdiği eleştirileri açıklamakta ve hatta ontolojik delil hakkında Kant’ın 

serdettiği eleştirilerden bahsederken, diğer yazarlara nazaran daha açık ve aslına daha 

uygun aktarmış gibi görünmektedir.65 

İsmail Fenni, ontolojik delil konusunda Kant’ın getirmiş olduğu eleştirilerin 

yerinde olduğunu düşünmektedir. Hatta Kant’ın bu eleştirileri neticesinde ontolojik 

delilin felsefe kitaplarının çoğundan çıkarıldığını iddia etmektedir.66 Ona göre 

ontolojik delilin kullandığı yöntem, yani: “hasmın tasdik ve teslim etmediği bir 

mukaddimeden netice çıkarmaya çalışmak” ancak abesle iştigaldir. İsmail Fenni, 

mütalaa ettiği hiçbir kelam kitabında da bu delilin bir benzerine rastlamadığını ifade 

etmektedir. İsmail Fenni’ye göre İslam alimleri Allah’ın varlığını, hudûs, imkân ve 

gaye-nizam delilleri gibi birtakım delillerle ispat ettikten sonra ancak Allah’a, 

bütünüyle kemâl sıfatlarını kendinde toplayan, vâcibü’l-vücûd demişlerdir. Bu nedenle 

                                                 
64  Ertuğrul, Maddiyun Mezhebinin İzmihlali, s. 14-15. 
65  Ertuğrul, a.g.e., s. 18-21. 
66  Ertuğrul, a.g.e., s. 15. 



71 

 

onların Batılılar gibi tersten bir yöntem benimseyip, bu sıfatların varlığından Allah’ın 

varlığına ulaşmaya çalışmadıkları görülmektedir.67 

Ontolojik delili, biri sonsuzluk diğeri ise kemâl tasavvuru üzerinden olacak 

şekilde iki biçimde ele alan M. Şemseddin Günaltay, aynı İzmirli’de olduğu gibi 

ontolojik delili destekliyor görünmektedir. Sonsuzluk tasavvurundan çıkarılan 

yöntemin Descartes tarafından ortaya koyulduğunu ifade eden Günaltay, kemâl 

tasavvurundan çıkarılan usulün ise Leibniz tarafından tadil edildiğini belirtmektedir.68  

Sonsuzluk tasavvurundan Tanrı’nın varlığını ortaya koyan ilk delil Kant’ın 

direkt olarak eleştirdiği bir delil olmasa da ontolojik delile yöneltilen bazı eleştiriler 

bu varyasyon için de geçerli olabilmektedir. Günaltay Kant’ın eleştirilerinden ziyade 

bu delile yöneltilen farklı eleştirileri zikredip bunların yanlışlığını kanıtlamaktadır. 

Ayrıca bir mutlak kâmil varlık tasavvurundan onun hâriçteki varlığını da bir kemâl 

olması dolayısıyla içermek zorunda olduğu düşüncesine dayanan kemâl delilini ise 

Kant’ın eleştirdiğini ifade etmekle beraber, bu eleştirilerin Boirac tarafından verilen 

susturucu cevaplar sayesinde ortadan kaldırıldığını düşünmektedir.69 Bu durum 

Günaltay’ın ontolojik delili kullanmayı uygun bulduğunu göstermektedir. 

Elmalılı Hamdi Yazır’a göre ise ontolojik delil, mutasavvıflara ve İşrâkîlere 

göre bir delildir ve İbn-i Sîna (ö. 428/1037) tarafından mukassım kıyas yolu ile daha 

önce İslam tarihinde de zikredilmiştir.70 Elmalılı ilk olarak ontolojik delilin St. Anselm 

tarafından ortaya koyulan halini ele almakta ve bu delilin büyük önermesinde, 

“kendisinden daha büyüğü düşünülemeyecek bir varlık” şeklinde ifade edilen Tanrı 

fikrinin kelam geleneğinin tanımına göre eksik kaldığını ve buna vâcib kaydının da 

eklenmesiyle tekrar kurulduğunda delilin daha açık olacağını ifade etmektedir.71 

Ayrıca Elmalılı, St. Anselm’in bu delile getirilen bazı eleştirilere yönelik verdiği 

                                                 
67  Ertuğrul, a.g.e., s. 24. 
68  Günaltay, Felsefe-i Ûlâ, s. 112-113. 
69  Günaltay, a.y. 
70  Janet, Seailles, Metâlib ve Mezâhib, s. 284. 
71  Janet, Seailles, a.g.e., s. 280. Ayrıca Elmalılı’nın bu delil hakkındaki mantıkî bir takım açıklamaları 

için Bkz. Janet, Seailles, a.g.e., s. 281-282. 



72 

 

cevapların da yetersiz olduğunu ifade etmekte ve bu cevapları tadil ederek daha uygun 

hale getirmeye çalışmaktadır.72  

Elmalılı bu delile Kant tarafından getirilen eleştirilere değinmekte ve bunlarda 

birtakım hataların yer aldığını ifade etmektedir. Elmalılı’nın ilk değindiği mesele 

Kant’ın, “Allah vardır” önermesinin analitik kabul edilmesi durumunda her iki 

tarafının da atılarak anlamsızlığa düşmeden önermenin ortadan kaldırılabileceği 

iddiasıdır. Elmalılı’ya göre bu eleştiri ancak St. Anselm’in versiyonuna hitap edebilir. 

Çünkü Descartes’ın delilinde asıl analitik önerme “Allah ekmelin kendisidir” 

önermesidir, “Allah vardır” önermesi değildir. Bu yüzden Elmalılı’ya göre Kant bu 

eleştirisinden başka, diğer birtakım eleştiriler daha serdetmek zorunda kalmıştır.73 

Elmalılı’nın değindiği diğer bir eleştiri ise Kant’ın varlık kavramının bir sıfat 

değil bir durum belirteci olduğunu ileri sürmesi ve dolayısıyla cebimizdeki yüz liranın 

zihnimizdeki yüz liradan fazla bir şey ihtiva etmediğini iddia etmesidir. Elmalılı’ya 

göre bunun gerçek olması durumunda zengin olmak için de tasavvurun yeterli olması 

gerekecektir. Var olanda fazla bir şey olmalı ki, insanı zengin yapabilsin. Bu da ancak 

onun hâriçte gerçekleşmesiyle olur. Aynı şekilde Elmalılı’ya göre bir tasavvurun 

vâkıaya uygun olması da ancak bu aradaki farktan kaynaklı olarak ifade 

edilebilmektedir. Ayrıca o Kant’ın varlığı durum olarak nitelendirmesi halinde de 

hâriçteki farkı ayırt etmesi gerektiğini söylemektedir.74 

Kant da aslında bu konuda bütünüyle bir fark olmadığını iddia etmemektedir. 

Sadece gerçek olanın mümkün olandan daha fazla bir şey içermesi durumunda 

kavramımın, nesnenin tamamını ifade edemeyeceğini ve dolayısıyla ona uygun bir 

kavram olamayacağını beyan etmektedir. Bu durum ise Kant’a göre zihnî varlığın 

hâricî varlıktan eksik olmasını gerektirir ki asıl sorun buradadır.75 

Ontolojik delil hususunda Elmalılı’nın değindiği son eleştiri ise yine, “Allah 

vardır” önermesinin ne analitik ne de sentetik olamayacağına dair Kant’ın iddiasına 

dayanmaktadır. Elmalılı’ya göre bu önerme analitik kabul edildiğinde Kant’a cevap 

                                                 
72  Janet, Seailles, Metâlib ve Mezâhib, s. 283-284. 
73  Janet, Seailles, a.g.e., s. 323. 
74  Janet, Seailles, a.y. 
75  Kant, Arı Usun Eleştirisi, s. 293. 



73 

 

vermek mümkün hale gelmektedir ki Hegel bunun cevabını bizzat vermektedir. Bu 

noktada Elmalılı’ya göre Kant’ın, bu önermenin analitik olması durumunda mevzuya 

bir şey katmayacağı ve tekrardan ibaret olup bir delil sayılamayacağına dair iddiası 

doğrudur. Bu aslında bir delil değil tenbih mesabesindedir. Çünkü bu delilde Allah’ın 

varlığı istidlal yoluyla değil zorunlu ve apaçık olarak sabittir.76 

Bu eleştiride de birtakım eksiklikler mevcuttur. Zira Kant’ın bu önermeye dair 

ortaya koyduğu iddia ilzam metodunun bir gereği olarak kullanılmakta, Kant farklı 

biçimlerde bu önermenin niçin analitik bir önerme olamayacağını delillendirmektedir. 

2.2.2. Kozmolojik Delil 

Kant’ın üç kategoriye ayırdığı teorik akıl yoluyla ortaya koyulan isbât-ı vâcib 

metotlarının ilki hiçbir şekilde tecrübeden faydalanmazken, diğer ikisi tecrübe 

alemiyle ilişkili olarak Tanrı’nın varlığını ispat etmeye çalışmaktadır. Bu nedenle 

kozmolojik delilin, Tanrı’nın varlığına dair bilgiye tecrübemize konu olan mevcut 

kavramından yola çıkarak ulaştığı ifade edilebilir.77 Bu delilin çeşitli yöntemleri 

olmakla beraber kelam geleneğinde en çok başvurulan hudûs ve imkân delilleri de 

Kant nezdinde bu yöntemlerden sayılabilecektir.78 Bu anlamda kozmolojik delil 

çoğunlukla mümkün veya hâdis olarak ifade edilen varlıkların bir zorunlu varlık 

olmaksızın varlık sahasına çıkamayacaklarının istidlali üzerine bina edilmektedir. 

2.2.2.1. Kant’a Göre Kozmolojik Delil ve Bu Delile İtirazları 

Tecrübeden yola çıkan kozmolojik delil, bizim algıladığımız mümkün 

mevcutlardan faydalanarak zorunlu bir varlığın mevcudiyetini kanıtlamaya 

çalışmaktadır. Kant’ın ele aldığı biçimiyle kozmolojik delile göre insan, her şeyin 

varlığından şüphe duysa bile kendi varlığından asla şüphe duyamayacağından dolayı 

öncelikle bir mümkün varlık olarak kendi varlığını kabul etmektedir. Fakat mümkün 

varlık ancak bir zorunlu varlığa dayandırıldığında varlık sahasına çıktığı kabul 

                                                 
76  Janet, Seailles, Metâlib ve Mezâhib, s. 324.  
77  Janet, Seailles, a.y. 
78  Bekir Topaloğlu’na göre imkân ve hudûs delilleri ifade edilegeldiği şekliyle pek de tecrübeden 

faydalanan deliller olmamıştır. Bekir Topaloğlu, İslâm Kelâmcılarına ve Filozoflarına Göre 

Allah’ın Varlığı (İsbât-i Vâcib), 11. bs, Ankara, Diyanet İşleri Başkanlığı, 2012, s. 148. 



74 

 

edilebilir. Bu noktada bu zorunlu varlığın yeri ancak en mükemmel ve en yüce bir 

varlık olan Tanrı ile doldurulabilir.79 

Burada ifade edilen kozmolojik delile yönelik Kant’ın öncelikli eleştirisi, bu 

delilin her ne kadar tecrübeye dayanıyor gibi görünse de aslında ontolojik delile 

başvurmadan Tanrı’ya asla ulaşamayacağı fikrine dayanmaktadır. Bu nedenle Kant, bu 

argüman kurulurken varsayılan, “mümkün varlık ancak en yüce bir zorunlu varlığa 

dayanmalıdır.” önermesinin doğru bir çıkarım olmadığını iddia etmektedir. Bunun 

nedeni, kozmolojik delilin bir zorunlu varlığın mevcudiyetinin gerekliliğini 

gösterebiliyor olduğunu kabul etsek bile, bu kabul edilen zorunlu varlığın, en yüce 

varlık kavramına yani Tanrı’ya denk düştüğünü gösteremiyor olmasıdır. Çünkü burada 

kabul edilen, “zorunlu mevcut, en mükemmel mevcuttur” önermesinin aksi80 alınmak 

istendiğinde, “en mükemmel mevcut zorunlu bir mevcuttur” önermesine 

ulaşılmaktadır ki bu da ontolojik delilin yaptığı gibi sadece en mükemmel varlık 

kavramından yola çıkarak onun mahiyetine dair fikir üretmekten başka bir şey değildir. 

Nitekim bu metot da ontolojik delil bahsinde asılsız hale getirilmiştir.81 

Tabii burada gösterilen eleştiri aslında ilzam türünde bir eleştiridir. Çünkü Kant 

zaten tecrübe ettiğimiz mümkün eşyadan bir zorunlu varlığa ulaşılabileceği fikrini 

baştan kabul etmemektedir. Burada mümkün varlığın bir zorunlu varlığa dayandırılma 

hadisesi ancak doğal nedenselliğin bize gösterdiği neden-sonuç ilişkilerinin son 

bulmasını sağlamak içindir. Fakat Kant’a göre insan her ne kadar bu silsileyi 

tamamlamak istese de bu silsilenin herhangi bir öğesinin fenomenal alemin dışında 

kabul edilmesi, teorik akla Kant’ın çizdiği sınırların dışına çıkmak anlamına 

gelmektedir.82 Bu nedenle kozmolojik delilin ilk kabulü de Kant’a göre yanlıştır, fakat 

Kant’ın usulü buna odaklanmaktan çok, kozmolojik delilin ontolojik delilden 

                                                 
79  Erişirgil, Kant, s. 143-144. 
80  Bu önermenin aksini almak istediğinizde, “her küllî önermenin aksi cüzî önerme olur” mantık 

kuralının bir gereği olarak, cüzî bir aksi alınmalıdır. Yani aslında mantık kuralları gereği bu 

önermenin aksi: “Bazı mükemmel varlıklar zorunlu varlıktır” şeklinde olmalıdır ki, bu da birden 

fazla mükemmel varlık fikrine meydan verdiği için doğru olmamaktadır. Bu yüzden bu cüzî önerme 

mana itibariyle, “en mükemmel mevcut zorunlu bir mevcuttur” şeklindeki küllî önermeye denk 

olmak zorundadır. Erişirgil, a.g.e., s. 144.  
81  Erişirgil, a.g.e., s. 144; Janet, Seailles, Metâlib ve Mezâhib, s. 324-325. Allen W. Wood Kant’ın 

kozmolojik delilin ontolojik delile dayanmak zorunda olduğuna dair iddiasının sağlam olmadığını 

göstermektedir. Wood, Kant’s Rational Theology, s. 128-130. 
82  Erişirgil, Kant, s. 144-145; Janet, Seailles, Metâlib ve Mezâhib, s. 326. 



75 

 

faydalanmadan Tanrı’nın varlığını kanıtlayamayacağını göstermek üzerine 

kuruludur.83 

2.2.2.2. Yeni İlm-i Kelam Alimleri Nezdinde Kozmolojik Delil 

ve Kant’ın Eleştirileri 

Kant’ın tecrübeden yola çıkılarak kurulduğunu ifade ettiği kozmolojik delil, 

kelam ilminin isbât-ı vâcib söz konusu olduğunda en çok başvurduğu ve en büyük 

öneme hâiz gördüğü hudûs delilini de kapsar görünmektedir. Nitekim bu delil de 

tecrübenin konusu olan hâdis varlıklardan yola çıkmaktadır. Bundan kaynaklı olarak 

Kant’ın yönelttiği bu eleştiriler doğrudan kelam ilminin dayanaklarına da yöneltilmiş 

eleştiriler olarak görülebilecektir. Nitekim yeni ilm-i kelam alimleri de bu konuda 

Kant’ın kesinlikle yanılgıya düştüğünü kanıtlama gayreti göstermiş ve kelam 

geleneğinin en önemli miraslarından olan hudûs delilini korumaya çalışmışlardır. 

İsmail Hakkı İzmirli İslam alimlerinin delilleri arasında zikrettiği hudûs delilini 

yüceltmekte, onu imkân delili gibi delillere göre çok daha kolay anlaşılabilir 

görmektedir. İzmirli’ye göre “her hâdis varlığa bir muhdis lazımdır” şeklinde ifade 

edilen hudûs delilinin ilk öncülü kimine göre zorunluyken kimine göre nazarî 

konumdadır. Fakat iki türlü de önerme doğru kabul edilmelidir. Çünkü nedensellik 

ilkesi bunu açıkça göstermektedir. Bu noktada hâdisi ortaya çıkaran muhdisin 

kesinlikle kadîm ve zatıyla kâim bir varlık olması îcab etmektedir. Aksi halde bâtıl bir 

silsileye dönüşmesi kaçınılmazdır.84 

Kur’an’dan getirdiği birtakım ayetler yoluyla bu konunun katiyetini 

desteklemeye çalışan İzmirli, hudûs delili başlığı altında beş farklı çıkarımın 

yapıldığını beyan etmektedir. Fakat bunlardan ihtirâ delili olarak isimlendirdiği delilin 

Kur’an’a en uygun delil olduğunu ayrıca belirtmektedir. Kitabının giriş bölümünde de 

                                                 
83  Kant kozmolojik delili ve fiziko-teolojik delili ontolojik delile dayandırarak iptal etme yöntemini 

benimsediği için bu delillere kendi felsefesi dairesinde getirebileceği birtakım eleştirileri kısa tutmuş 

ve bunlar üzerinde yeterince durmamıştır. Sonuç olarak kozmolojik ve fiziko-teolojik delillerin 

ontolojik delile dayandığı iddiasından başka getirdiği eleştiriler detaylı açıklanmamıştır ve bu durum 

kritik felsefesinin bir eksiği olarak görülmektedir. Wood, Kant’s Rational Theology, s. 98. Kant’ın 

kısa da olsa kozmolojik delile dair yer verdiği diğer eleştirileri için Bkz. Kant, Arı Usun Eleştirisi, 

s. 296-297. 
84  İzmirli, Yeni İlm-i Kelam, C. 2, s. 10-12. 



76 

 

hudûs delilinden söz ederken ihtirâ delilini kastettiğini ifade eden İzmirli, bu delili 

desteklemektedir.85 

İzmirli Kant’ın kozmolojik delile getirmiş olduğu eleştirileri, bazen Kant’ın 

ismini zikretmeden, bazen de Kant’a yönelik biçimde tenkit etmektedir. Bu anlamda 

örnek olarak, Kant’ın Tanrı’nın varlığı konusunda ortaya koyduğu mantıksal 

çıkarımlarında hata bulunduğunu iddia eden Fonsegrive’nin (1852-1917) görüşlerini 

aktarmakta ve ona katılıyor görünmektedir. Buna göre kozmolojik delilin küçük 

önermesi olan, “tecrübe edilen alem mümkün varlıklardan müteşekkildir.” önermesi 

Kant nezdinde sadece fenomenal alemi kapsamakta ve bu nedenle bu önermeden 

metafizik çıkarımlar yapılamamaktayken, Fonsegrive Kant’ın bu iddiasına karşı 

çıkarak, küçük önermelerin zihnî mevcutlardan değil de cismânî mevcutlardan 

oluştuğunu ve mukaddimelerin birer tasavvur değil, dış dünyada bulunan hakikatler 

gibi addolunması gerektiğini beyan etmektedir. Bu yüzden de illetlerin gerçekleşmesi 

ma‘lûllerin gerçekleşmesinden daha az değildir. Böylelikle varlığın zihinden hârice 

intikalinde bir sorun kalmamış olur.86 Aynı şekilde İzmirli nedensellik ilkesinden yola 

çıkılarak ortaya koyulan bütün delillerin ontolojik delile baş vurmak zorunda kaldığına 

dair iddiaya da Fonsegrive’nin yöntemini kullanarak cevap vermekte ve küçük 

önermelerin zihnî varlıklarla sınırlı olmadığını ifade ederek onu da yanlışlamaya 

çalışmaktadır.87  

Ayrıca İzmirli nedensellik silsilesinin sadece fenomenler alemine 

hasredilmesini eleştirmekte ve bunun delilsiz bir eylem olduğunu, nedensellik 

kanunlarının salt deneysel olmayıp aklî kanunlar olduğunu ifade etmektedir. Bunun 

yanında bir de hudûs delilinin dayandığı silsilenin butlanı meselesi hakkında, birçok 

düşünürün bir sonsuzluk zincirinin butlanında ittifak etmekle beraber, bunun 

imkânsızlığını kanıtlamada şüpheye düştüklerini beyan etmektedir.88 Buna rağmen 

İzmirli’ye göre açıkça görülmektedir ki nedensellik ilkesinin parçaları değişken ve 

                                                 
85  İzmirli, a.g.e., s. 12-13. 
86  İzmirli, Muhtasar Felsefe-i Ûlâ, s. 203. 
87  İzmirli, Yeni İlm-i Kelam, C. 2, s. 56. 
88  İzmirli, a.g.e., C. 2, s. 57. 



77 

 

mümkün varlıklardır. Bu nedenle mümkün bir varlık kendinde varlığın nedeni 

olamayacağından dolayı bu silsile bir ilk nedende son bulmak zorundadır.89 

Kozmolojik delil hususunda Filibeli Ahmed Hilmi’nin de benzer görüşlere 

sahip olduğu görülmektedir. Filibeli alemin varlığının bütünüyle açıklığa 

kavuşturulabilmesi için bu delilin kullanılması gerektiğini düşünmektedir. Filibeli’ye 

göre alem, kendi kendini var edebilecek bir yapıda olmayıp, sadece mümkün 

varlıklardan meydana gelmektedir. Bu durumda Filibeli, varlık silsilesinin, sonsuza 

uzanan anlamsız bir bataklığa düşmemesi için vâcib bir varlığa dayandırılması 

gerektiğini ifade etmektedir.90 Filibeli bu anlamda kozmolojik delilin yöntemini 

kullanmakta ve onun doğruluğuna işaret etmekteyse de asıl benimsediği delil fiziko-

teolojik delil olmuştur. Bu nedenle özel olarak Kant’ın kozmolojik delil hususunda 

getirdiği eleştirilere yanıt vermemekle beraber genel anlamda evrenin ve insanın 

varlığının, bir Tanrı’nın varlığını gösterebileceğine dair ortaya koyulan delillere 

eleştiri getiren herkese yönelik ortak bir söylemde bulunmaktadır.91 Ona göre bu 

deliller arasında öyleleri vardır ki bunlar hakkında getirilen eleştiriler hiçbir vakit haklı 

sayılamaz. Enfüsî ve âfâkî delil olarak isimlendirdiği delilleri de bunlardan saymakta, 

âfâkî delille de kozmolojik delili kastetmektedir.92 

Mustafa Sabri ise öncelikle alemin varlık kategorisi bakımından mümkün 

olduğunu ve bu varlık kategorisinin varlığı ile yokluğu arasında bir tercihin olmasının 

gerekliliğinden yola çıkarak, mümkün olan bu alemin vâcib olan Allah tarafından var 

edilmesi gerektiğini ifade etmektedir.93 Aynı şekilde mümkün varlık kategorisinde olan 

alemin, her mümkün varlıkta olduğu gibi bir varlık nedenine ihtiyacı vardır. Bu varlık 

nedeni vâcib kategoride olmazsa mümkün varlıklar silsilesi sonsuza uzanır ve bâtıl 

                                                 
89  İzmirli, a.g.e., C. 2, s. 45. 
90  Hilmi, Üss-i İslâm, s. 35. 
91  Her ne kadar Kant’ın eleştirilerine özel olarak cevap vermediyse de bu durum Filibeli’nin Kant’ın 

eleştirilerinden haberdar olmadığı şeklinde bir yanlış anlaşılmaya meydan vermemelidir. Çünkü 

Filibeli, kozmolojik delile yönelik birtakım eleştirilerin olduğunu dile getirirken, Kant’ın 

antinomilerini, verdiği dipnotta örnek olarak zikretmektedir. Hilmi, a.g.e., s. 31. 
92  Hilmi, a.y. 
93  Sabri, Mevkıfu’l Akl, C. 2, s. 68, 103. 



78 

 

olur. Bu nedenle bâtıl silsileden kurtulmak için bir ilk neden olarak vâcib varlık kabul 

edilmelidir.94  

Onun bu zikredilen görüşlerinden de anlaşılabileceği üzere Mustafa Sabri için 

kozmolojik delil iki önemli unsura dayanmaktadır ve iki muhal durumun engellenmesi 

için kullanılmaktadırlar. Bunlardan ilki rüchân bilâ müreccih iken, diğeri bâtıl olan 

teselsüldür.95 Bu iki unsurun ikisine de özel bir önem atfeden Mustafa Sabri, 

kozmolojik delili izah ederken, bir bilginin sâlim olabilmesi için çelişkiden uzak 

olması gerektiğini özellikle belirtmekte ve bu görüşünü Kant’a dayandırmaktadır.96  

Mustafa Sabri’ye göre bu delilin her önermesi yakînî olmakla beraber ilk 

önerme, yani dünyada bir mümkün varlığın mevcudiyetinden nedensellik ilkesinin 

çıkarılması duyusal, diğer önerme, yani bu nedensellik silsilesinin bir kadîm varlıkta 

son bulması gerektiği ise aklî yakîn konumundadır. Yine bu yakînlerden en üstünü 

olarak aklî yakîn kabul edilmelidir. Nitekim Mustafa Sabri için akıl yolu, duyuların 

yolundan üstün ve daha kapsamlıdır. Önermeleri yakînî olan bu delilin neticesi de 

yakîn olmak zorundadır. Fakat bu ancak düşük derecede bulunan hissî yakîn kadar 

etkilidir ki bu da eşyanın hakiki varlığının teslim edilmesi sonucunda doğru kabul 

edilebilmektedir.97 Mustafa Sabri bu delilin her insanın anlayabileceği güçlü bir delil 

olduğunu savunmakta ve bu delile karşı ortaya koyulan bütün itirazlara meydan 

okuduğunu belirtmektedir.98 

Bu meydan okumasına binaen Mustafa Sabri, Kant’ın bu delil hakkında ortaya 

koyduğu tenkitlere de temas etmektedir. Mustafa Sabri’ye göre Kant, bu delilin ilk 

önermesini, eşyanın mutlak hakikatinin bilinemiyor oluşuna dair kabulü neticesinde 

reddetmektedir. Mustafa Sabri yukarıda da ifade edildiği gibi Allah’ın varlığını ortaya 

koyan neticenin bu delilin ilk önermesine dayandığını kabul ettiğinden, Kant’ın 

eleştirisine gerekli ehemmiyetin verilmesi gerektiğini düşünmektedir.99 Mustafa Sabri 

için illiyet prensibinin bu şekilde reddedilmesi teselsülü ortaya çıkarmasından 

                                                 
94  Sabri, a.g.e., C. 2, s. 104-105. 
95  Sabri, a.g.e., C. 2, s. 116. 
96  Sabri, a.g.e., C. 2, s. 153-154. 
97  Sabri, a.g.e., C. 2, s. 154-155. 
98  Sabri, a.g.e., C. 2, s. 157. 
99  Mustafa Sabri, Kant’ın bu iddialarının Batılı filozofların çoğunluğu ve özellikle Renouvier 

tarafından eleştirildiğini belirtmektedir. Sabri, a.g.e., C. 2, s. 182. 



79 

 

kaynaklı olarak muhal kabul edilmelidir. Mustafa Sabri, bu kaideyi kabul etmeyen 

Kant’ın, öncelikle illiyet prensibinin fenomenal alemde varlığını kabul edip, onun 

dışında bir kıymeti olmadığına dair iddiasını neye dayandırdığını sormaktadır. Bu iki 

alemi birbirinden ayıran dayanak nedir? Mahsûs alemde temas ettiğimiz şeyler hâdis 

değil midir? Bu alemdeki mahsûsâtın hâdis olduğu açık olduğuna göre, teselsül 

meydana gelmemesi için Kant’ın da bu hâdisleri bir kadîm varlığa dayandırması 

zorunlu olmaktadır. Mustafa Sabri’ye göre Kant’ın eleştirisi eğer alemin dışında olan 

kadîm bir varlığın hâdis illetleri ortaya çıkarmasının imkânsızlığına yönelik kabul 

edilirse, bu da yanlışlanabilir. Çünkü bunun kabul edilmediği durumda teselsül kabul 

edilmek zorunda kalınmaktadır ki Mustafa Sabri teselsülün butlânını defalarca kez 

kanıtlamıştır. Bu durumda Kant’ın itiraz ettiği biçimde bile illiyet prensibinin 

işleyebilmesi için yine itiraz ettiği esasları kabul etmesi lazım gelir ki bu da hulfî kıyas 

demektir.100 

Mustafa Sabri’nin burada Kant’a atfettiği görüş bazı eksiklikler 

barındırmaktadır. Kant tabii ki fenomenal alemde tecrübe ettiğimiz şeylerin zorunlu 

varlıklar olduğunu kabul etmemektedir. Fakat Kant bu şeyler arasındaki illiyet bağını 

sadece zihnî kurallara dayandırıyor olmasından dolayı, bu illiyet prensibinin bir 

mutlak zorunlu varlığa uzanmasının akıl için zorunlu olan bir kabul olduğunu 

düşünmemektedir. Ona göre bu silsileye bir dayanak aramak, ancak eşyanın hakiki 

mevcudiyetinde nedensellik ilkesini kabul etmemiz söz konusu olduğunda geçerlidir 

ki Kant bunun doğru olmadığını kendi felsefesi içerisinde temellendirmektedir.101 Bu 

yüzden İzmirli’nin ve Mustafa Sabri’nin ortaya attıkları, Kant’ın nedensellik görüşü 

hakkında hiç delili olmadığı fikri tartışmalı bir konu olacaktır.  

Mustafa Sabri, Kant’ın bu konuda ortaya koyduğu bir başka eleştirisini daha 

zikrederek tenkit etmektedir. Buna göre Kant, kozmolojik delilin ispat ettiği vâcibül-

vücûd’un, ekmel olan Allah’ın varlığına delalet etmediğini iddia etmektedir. Çünkü 

Kant’a göre bu delilin zorunlu gördüğü varlık, evrenin toplamı yahut maddenin kendisi 

de olabilir. Mustafa Sabri ise buna karşılık ne evrenin toplamının ne de maddenin 

                                                 
100  Sabri, a.g.e., C. 2, s. 182-184. 
101  Kant, Arı Usun Eleştirisi, s. 296-297. 



80 

 

kendisinin asla vâcibül-vücûd olamayacağını çünkü hâdislerle ilişkili bulunmaları 

neticesinde bunun gerçekleşmesinin muhal olduğunu beyan etmektedir.102 

Mustafa Sabri’nin bu eleştirilerinde de eksik bir anlatı görülmektedir. Nitekim 

Kant’ın doğrudan mutlak zorunlu varlığı evren veya madde olarak nitelemesi çok 

doğru değildir. Her ne kadar Kant gerçekten bunun olabilirliğini numenal alem 

hakkında mümkün addediyorsa da buradaki imkân eşyanın hakikatine dair bilgi 

edinemiyor oluşumuzdan doğmaktadır. Nasıl Allah kavramına dair bilgimiz yoksa, 

numenal aleme dair de bilgimizin olmaması bu durumun asıl sebebidir. Bu nedenle 

Kant, alemin zorunlu varlık olma ihtimalinden çok, hakkında bilgimiz bulunmayan 

şeylerin varlık kategorilerini de bilemeyeceğimize odaklanmaktadır.103 

Farklı disiplinlere mensup olup kelâmî görüşleri de ön plana çıkan İsmail 

Fenni, Şemseddin Günaltay ve Elmalılı Hamdi Yazır’ın kozmolojik delil hakkındaki 

düşünceleri, yeni ilm-i kelam alimlerinin ve klasik kelam öğretisinin genel 

kabullerinin dışında olmayıp onlarla benzerlik arz etmektedir. Dolayısıyla onlar da 

yukarıda zikredilen alimler gibi Kant’ın bu konuda getirmiş olduğu eleştirileri 

özellikle hudûs delili üzerinden olumsuzlamaya çalışmışlar ve kelâmî geleneğe sahip 

çıkmışlardır. 

İsmail Fenni Ertuğrul kozmolojik delil diye ifade edilen hudûs delilini kelam 

alimlerinin bakış açılarından aktarmış olmakla beraber,104 bu delilin felsefî 

mecrâlardaki karşılığına da değinmekte, bütünüyle mümkün varlıklardan meydana 

gelen alemin, zatıyla kâim ve sebepsiz bir varlık sebebine ihtiyaç duyması esasına 

dayandığını belirtmektedir.105 Leibniz ve Descartes gibi önemli isimlerden bu delilin 

farklı versiyonlarına da ayrıca değinmektedir. 

İsmail Fenni Kant’ın bu delile yönelttiği başlıca eleştirilere karşı cevaplar 

vermektedir. Bu eleştirilerden ilki olan, zorunlu varlığın ekmel varlığa karşılık gelmek 

zorunda olmadığına dair Kant’ın görüşünü doğru bulmayan İsmail Fenni, bu iki varlık 

kavramının eşit olmak zorunda oluşuna dair bilgimizin tecrübeden kaynaklandığını 

                                                 
102  Sabri, Mevkıfu’l Akl, C. 2, s. 186. 
103  Kant, Arı Usun Eleştirisi, s. 297-298. 
104  Ertuğrul, Maddiyun Mezhebinin İzmihlali, s. 4-5. 
105  Ertuğrul, a.g.e., s. 8-9. 



81 

 

ifade etmektedir.106 Ona göre kendimiz de dahil, etrafımızda duyumsadığımız her 

şeyin, sonradan var olmuş ve yok olmaya mahkûm şeylerden müteşekkil olduğuna dair 

şüphe yoktur. Dolayısıyla bu mümkün varlıklar bir zorunlu varlığa dayanmak 

mecburiyetindedir. Kant her ne kadar bu görüşü nedenselliğin sadece bu aleme has 

olduğunu belirterek eleştiriyor görünse de İsmail Fenni’ye göre Kant’ın bunu 

kanıtlayacak bir delili yoktur ve Stuart Mill (1806-1873) gibi büyük filozoflar 

nedenselliğin küllî olduğunu söyleyerek bunun aksini kanıtlamaktadırlar.107 

İsmail Fenni’nin ve diğer yeni ilm-i kelam alimlerinin nedenselliğin neden 

sadece fenomenal aleme hasredilmesi gerektiğine dair Kant’ın delili olmadığı iddiası 

tutarlı görünmemektedir. Nitekim Kant, kritik felsefesinin en temel dayanaklarından 

biri olan, bilginin konusu olan eşyanın fenomenlerden ibaret olduğuna dair iddiasına 

birçok delil getirmektedir. Doğal olarak nedenselliğin de neden sadece fenomenal 

alana hasredilmesi gerektiğini bu temelden yararlanarak kanıtlamaktadır.108 

Kant’ın Allah’ı nedensellik silsilesinin sonuna eklememesinin nedenini, Allah 

tasavvurunun ancak bir kemâl gayesinden ibaret oluşuna bağlayan İsmail Fenni, bu 

durumda matematiğin de bir kemâl gayesi kabilinden ilim sayılması gerekeceğini ki 

bunun ise muhal olduğunu ifade etmektedir. Matematiğin de temel ilkesi olan 

çelişmezlik ilkesi gibi aklın zaruri esasları mutlaktır ve kimsenin bunları tecrübe 

alemiyle sınırlandırmaya hakkı yoktur.109  

Kant aslında bir kemâl gayesi olan Allah tasavvurunun, sırf bu durumu 

dolayısıyla nedensellik silsilesinin sonuna eklenemeyeceğini ifade etmemektedir. 

Kant’ın bu iddiasının dayanağı, Allah’ın numen bir varlık olması, buna karşın 

nedensellik kategorisinin sadece fenomenal aleme ait olmasıdır.110 Öte yandan 

matematikte çelişmezlik ilkesi önemli bir konuma sahipse de Kant için matematik 

                                                 
106  İsmail Fenni Ertuğrul daha önce diğer alimlerin görüşleri zikredilirken de karşılaştığımız gibi 

Kant’ın zorunlu varlığın ekmel varlık olmasının zaruretle kanıtlanamayacağına dair iddiasına ek 

olarak bu zorunlu mevcudun alem veya madde olabileceğine dair bir iddiasının daha bulunduğunu 

da ifade etmektedir. Ertuğrul, a.g.e., s. 23. 
107  Ertuğrul, a.g.e., s. 24-25. 
108  Kant, Arı Usun Eleştirisi, s. 152-154. 
109  Ertuğrul, Maddiyun Mezhebinin İzmihlali, s. 24-25. Kant’ın genel mantık ve dolayısıyla 

çelişmezlik ilkesi hakkındaki düşünceleri için Bkz. Kant, Arı Usun Eleştirisi, s. 68-70. 
110  Kant, Arı Usun Eleştirisi, s. 240-242. 



82 

 

bilimi sentetiktir ve sadece kavramsal bir şey olmayıp insan zihninde bulunan zaman 

görüsünün insana kazandırdığı bir kurallılıktan ibarettir.111 

Kant’ın nedensellik silsilesinin sonsuza uzanmasını mümkün gören 

düşüncesinin de kozmolojik delile bir eleştiri olduğunu ifade eden İsmail Fenni, bunun 

da yanlışlığını kanıtlamaya çalışmaktadır. Ona göre sonsuz illetlerin icra ettiği fiiller 

zaruri bir biçimde uyumsuzluklar içereceğinden, alemin bütününde görülen tertip ve 

nizamın var olması imkânsız hale gelecektir. Ayrıca Renouvier’in (1815-1903) Kant’a 

bu konuda yönelttiği eleştiriyi örnek göstererek delilini güçlendirmektedir. Buna göre 

illetten illete dönerken bir mahalde düşünceyi durdurmak zihnimizin bir ihtiyacı, aklın 

bir kanunu sayılmaktadır.112  

İsmail Fenni yine Kant’ın şartsızları aramaktan vazgeçmeyen aklın, bu ekmel 

varlık tasavvurunu şartsız addederek kazandığı hazzın aldatıcı bir haz olduğuna dair 

iddiasına karşı çıkmakta ve Renouvier’in eleştirilerini kullanmaktadır. İsmail Fenni 

Renouvier’in, Kant’ın bu konudaki görüşlerini bir safsatadan ibaret saydığını ve 

görüşlerindeki bu müphemliğin kendi felsefesindeki anlaşılmazlıklara dayandırdığını 

beyan etmektedir.113 

İsmail Fenni’nin bu konuda değindiği son eleştiri ise Kant’ın hakiki imkân ile 

mantıkî imkânın birbirine karıştırıldığına ve hakiki imkânın sadece tecrübede bir 

manası bulunduğuna dair iddiasına yöneliktir. İsmail Fenni’ye göre bu iddia da 

yersizdir. Çünkü aklın zaruri esası olan çelişmezlik ilkesi tecrübe ettiğimiz mümkün 

varlıkları mevcuda getiren bir zorunlu varlığın mevcudiyetini ispat etmektedir. Bu 

varlık sadece bir tasavvurdan da ibaret olamaz çünkü o durumda hiçbir mümkün 

varlığın mevcut olmaması gerekir ki bu da tecrübe ettiğimiz üzere muhaldir.114 

                                                 
111  Kant, a.g.e., s. 43. 
112  Ertuğrul, Maddiyun Mezhebinin İzmihlali, s. 25-26. Renouvier’in, Kant’ın numen varlıklara dair 

kabulünü de reddeden ve sadece fenomenlerin varlığını kabul edip nedensellik ilkesinin dahi 

olasılıksal olduğunu savunan bir filozof olması, nedensellik silsilesinin sonunda bir Allah fikrine 

ulaşma ihtimalini onun üzerinden kaldırıyor gibi görünmektedir. Alexander Gunn, “Renouvier: The 

Man and His Work (II)”, Philosophy, C. 7, No: 26, 1932, s. 199. 
113  Ertuğrul, Maddiyun Mezhebinin İzmihlali, s. 26. 
114  Ertuğrul, a.g.e., s. 26-27. 



83 

 

İsmail Fenni’nin Kant’a dair zikrettiği bu iddia, Kant’ın daha çok ontolojik 

delilin eleştirisinde kullandığı bir iddiadır.115 Ayrıca Kant her ne kadar böyle bir ayrıma 

gitmişse de hakiki imkânın teorik olarak bilinemediği bazı durumlarda, pratik aklın 

devreye girerek hüküm verebileceğini ifade etmektedir.116 

M. Şemseddin Günaltay ise kozmolojik delili iki yönlü bir şekilde ele 

almaktadır. İlk olarak alemin mümkün oluşundan ve rüchân bilâ müreccihin imkânsız 

oluşundan yola çıkan delili zikretmektedir. İkinci olarak ise hudûs delilini ortaya 

koymaktadır. İlk delile göre alemde tecrübe ettiğimiz her şeyin lizâtihî mevcut 

olmayan parçalardan meydana gelmesi, alemin, ancak onu tercih eden bir müreccihin 

varlığı ile mevcudiyet kazanabileceğini zorunlu olarak göstermektedir.117 Günaltay 

benzer şekilde hudûs delilini de klasik esaslara uygun olacak şekilde kabul 

etmektedir.118 Görüldüğü şekliyle kozmolojik delilin kelam geleneğindeki 

yöntemlerini kabul eden Günaltay, Kant’ın bu delile getirdiği eleştirilere ise ayrıca 

değinmemektedir. 

Elmalılı Hamdi Yazır da yine kozmolojik delil hususunda klasik kelam 

metodunu takip etmekte ve hudûs ve imkân delillerini kullanmaktadır. Bu anlamda 

Elmalılı nedensellik kanunu gereğince sürekli meydana gelen olayların bir nedeni 

olmasının gerekliliği kabul etmektedir.119 Bu nedenin de batıl bir silsileye dûçâr 

olmamak adına Allah kabul edilmesini zorunlu saymaktadır. Elmalılı özellikle 

teselsülün iptaline yoğunlaşmakta ve bu konuda çeşitli deliller getirerek hudûs delilini 

güçlendirmeye çalışmaktadır.120 

Kozmolojik delil hakkında Kant’ın yönelttiği eleştirilere de değinen Elmalılı, 

özellikle Kant’ın bu delili, ontolojik delile dayanmak zorunda olmakla itham etmesini 

hatalı göstermeye çalışmaktadır. Zira Kant’ın bu minvalde zorunlu bir varlığın 

mevcudiyetini teslim edip, bu mevcudiyetin Tanrı olamayacağını ifade etmesi, 

kendisinin ontolojik delile yönelttiği eleştiri yoluyla iptal edilebilir bir görüştür. Çünkü 

                                                 
115  Kant, Arı Usun Eleştirisi, s. 292. 
116  Kant, a.g.e., s. 28. 
117  Günaltay, Felsefe-i Ûlâ, s. 97-98. 
118  Günaltay, a.g.e., s. 99. 
119  Yazır, Hak Dini Kur’an Dili, C. 3, s. 117-119. 
120  Janet, Seailles, Metâlib ve Mezâhib, s. 288-289. 



84 

 

kozmolojik delil yoluyla ulaşılan zorunlu varlığın kavramından kemâl neticesi istidlal 

yoluyla çıkarılmaktadır. Bir varlığın zorunlu olduğunu ifade etmek, var olmak için 

kendisinin yeter olması ve başkasına muhtaç olmaması demektir. Bu varlık gerçek 

olmak zorundadır ki, bu durumda da varlığı zorunlu olan ekmel olmak durumundadır.  

Bu durumda “zorunlu varlık ekmeldir” şeklinde bir önerme ortaya çıkmaktadır. 

Kant’ın ontolojik delile getirdiği ilk itiraza göre ise bu önermenin ne mevzusu ne 

mahmulü ne de ikisi birden atılamaz hale gelmekte, herhangi birini önermeden atmak 

çelişkiye neden olmaktadır. Bu da göstermektedir ki, eğer Kant’ın iddia ettiği gibi 

kozmolojik delil ontolojik delile dayanıyor olsa bile, ontolojik delil eleştirisi bu 

konuda geçersiz kalmaktadır. Çünkü ontolojik delildeki mevzu sırf tasavvurdan 

ibaretken, kozmolojik delildeki mevzunun varlığı Kant tarafından teslim 

edilmektedir.121 

Elmalılı’nın bu eleştirisi her ne kadar kuvvetli bir eleştiri gibi görünse de 

aslında Kant’ın düşüncesinden yola çıkılarak bu eleştiriye cevap verilebilir. Kant, 

ontolojik delilde zikredilen şekilde, “Allah vardır” önermesinin, mevzu ve 

mahmulünün aynı anda atılması durumunda çelişkiye sebebiyet vermediğini 

söylemekteydi ve bunun nedeni Elmalılı’nın da dediği gibi mevzunun bir tasavvurdan 

ibaret olmasıydı. Fakat aynı zamanda buna ek olarak Kant’ın, varlığı bir sıfat olarak 

varsayıp, Allah’a atfetmesi de söz konusuydu. Ama Elmalılı’nın burada zikrettiği 

önerme olan, “zorunlu varlık ekmeldir” önermesinin, yalnızca mevzusunu varsayan 

Kant, mahmulünün hiçbir zaman bu mevzuya eşlik etmesi gerektiğini varsaymamıştır. 

Bu nedenle Elmalılı, ekmel sıfatının zorunlu varlıktan ayrılmaz bir şey olduğunu 

vurguluyor olsa da bu esas, Kant’ın kabul ettiği bir esas değildir ve dolayısıyla Kant 

için verilen önermede yüklemi atmak çelişkiye sebebiyet vermeyecektir.122 

 Elmalılı ayrıca Kant’ın burada ele aldığı kozmolojik delilin de kelam geleneği 

içerisinde kullanılan delillere nazaran eksik olduğunu ifade etmektedir. Çünkü kelam 

geleneğine göre alemin imkânı delilinde maddenin ve dahi bütün alemin de zorunlu 

varlık olmasının imkânsızlığı ispat edilmektedir. Bunları ele almamak delili eksik 

bırakmak demektir. Maddenin ve alemin bütününün mümkün olduğu açıktır. Mümkün 

                                                 
121  Janet, Seailles, a.g.e., s. 325. Bu konuda Kant’ın fikirleri için Bkz.  
122  Kant, Arı Usun Eleştirisi, s. 294-298. 



85 

 

varlıkların varlık sebebi de zorunlu varlık olması gerektiğinden Allah’ın varlığı 

zorunlu olarak kabul edilmelidir. Allah’ın da ekmel olduğu her ne kadar zorunlu varlık 

kavramından çıkarıldıysa da fiziko-teolojik delil yoluyla da desteklenmektedir.123 

Kant aslında kozmolojik delile yöneltebileceği birçok eleştriyi zikretmemiş ve 

çoğunlukla onu, ontolojik delile atfetmekle yetinmiştir. Elmalılı’nın bir eksik olarak 

gösterdiği bu esas da yine Kant’ın eşyanın hakikatine dair kabulleri ve sadece 

fenomenal alemi idrak edebiliyor oluşumuz nedeniyle, Kant felsefesi açısından kabule 

şayân görünmemektedir. 

Elmalılı Kant’ın bu konuda getirdiği diğer eleştirilere de değinmektedir. 

Mesela Kant’ın kozmolojik delilin kullandığı, her mümkünün bir illetinin olması 

gerektiğine dair önermesinin ancak fenomenler alemi için geçerli olacağına dair 

iddiasını doğru kabul etmemektedir. Elmalılı’ya göre bu sadece bir tahakkümden 

ibarettir. Elmalılı öncelikle Kant’a, bu fikri nereden bildiğini sormakta ve illiyet 

kanununun mahsûsât aleminin tamamında işlemesinin, bu kâideyi alemin dışına 

taşımak için yeterli bir neden olduğunu ifade etmektedir. Elmalılı bu kanunun sırf 

tecrübelere dayanması durumunda fennî çıkarımların yapılamayacağını 

düşünmektedir. Ayrıca Kant’ın mümkün varlıklar hakkında teselsülün iptalinin 

gerekmediğine dair görüşünü de eleştirmektedir. Elmalılı’ya göre mümkünler sonsuz 

kabul edilse bile mümkünlerin toplamının da mümkün olduğu açıktır ve dolayısıyla bu 

mümkün olan varlığın bir zorunlu varlığa dayanması da onun için mecburidir.124 

Kant’a göre nedensellik hiyerarşisinin bütün parçaları bizim zihnimizin 

kurallarının bir yansıması kabul edilmesinden dolayı, bunların her biri zamanda bir 

varlığa sahip olmak zorundadır. Bu nedenle, bu hiyerarşinin bir parçası olmak, zamana 

tâbî olmak anlamına geleceğinden, numenal bir varlık olan Tanrı’nın bu hiyerarşinin 

parçası olduğunu iddia etmek Kant’a göre doğru değildir. Aynı şekilde bu hiyerarşinin 

dışında olup ona etki ettiğini söylemek de çok anlamlı olmayacaktır. Çünkü aklın 

nedenselliğe dair tüm belirlenimleri deneyime dayanmaktadır ve onun dışında olan bir 

                                                 
123  Janet, Seailles, Metâlib ve Mezâhib, s. 325-326.  
124  Janet, Seailles, a.g.e., s. 326. 



86 

 

şeyin akıl için anlamlı olması mümkün görünmemektedir.125 Bu yüzden Kant’ın bu 

konuda delili olmadığı görüşü çok tutarlı görünmemektedir. 

Elmalılı son olarak Kant’ın zorunlu varlığı önceleyen bir başka şartın daha 

düşünülmesi gerektiğine, yani zorunlu varlık fikrinin hakikaten şartsız bir meşruta 

götüremediğine dair görüşünü de doğru kabul etmemektedir. Elmalılı’ya göre Kant’ın 

böyle düşünmesinin nedeni zorunluluğun zâtî olduğunu unutmasıdır. Nitekim şarta 

bağlı olan zorunluluk kendinden kaynaklanan değil, başkasından kaynaklanan bir 

zorunluluktur.126 

Kant’ın, zorunlu varlığın şartsız bir meşrut olduğunu düşünmemesinin nedeni, 

yukarıda da ifade edildiği gibi bu zorunlu varlık fikrinin nedensellik hiyerarşisine tâbî 

olmasını imkânsız görmesidir. Ayrıca Kant her ne kadar zorunlu varlığı kabul ettiğini 

söylemişse de bunu sadece kozmolojik delili ontolojik delile hamletmek için yapmakta 

ve aslında bu zorunlu varlığın, nedensellik hiyerarşisinin bir parçası kabul edilse bile, 

Tanrı olamayacağını kanıtlamaya çalışmaktadır.127 

2.2.3. Fiziko-Teolojik Delil 

Fiziko-teolojik delil Tanrı’nın varlığına ulaşma konusunda Sokrat’tan (m.ö. 

469-399) beri kullanılagelen, kelam kaynaklarında gaye-nizam delili adıyla geçen ve 

evrendeki düzenli sistemin ancak hikmet ve mutlak kudret sahibi bir varlık tarafından 

sağlanabileceği iddiasına dayanan bir delildir. Bu delil de kozmolojik delil de olduğu 

gibi tecrübeden yola çıkmaktadır. Özellikle Kur’an’ın bu delili ön plana çıkaran 

yaklaşımı İslam çevrelerinde bu delilin değerini yükseltmiş, kelamın klasik dönemde 

daha çok başvurduğu hudûs ve imkân delillerinden ziyade bu delilin halka daha çok 

hitap eden ve daha etkili bir delil olduğu düşünülmüştür.128 Nitekim yeni ilm-i kelam 

alimlerinin de daha çok kullanma yönüne gittikleri delil gaye-nizam delili 

olmaktadır.129 

                                                 
125  Kant, Arı Usun Eleştirisi, s. 270-301. 
126  Janet, Seailles, Metâlib ve Mezâhib, s. 327. 
127  Kant, Arı Usun Eleştirisi, s. 317-319. 
128  Topaloğlu, İslâm Kelâmcılarına ve Filozoflarına Göre Allah’ın Varlığı (İsbât-i Vâcib), s. 149. 
129  Özdinç, “Yeni İlm-i Kelâm Dönemi”, s. 129. 



87 

 

2.2.3.1. Kant’a Göre Fiziko-Teolojik Delil ve Bu Delile İtirazları 

Kant’ın nezdinde fiziko-teolojik delil diğer iki delile nazaran daha övgüye 

mazhar bir noktada konumlandırılmış olsa da Kant için fiziko-teolojik delilin kritik 

felsefesinin sınırlarına riayet etmesi mümkün görünmemektedir. Dolayısıyla Kant bu 

delilin de Tanrı’nın varlığına dair teorik bir bilgi ortaya çıkaramayacağını iddia 

etmektedir. 

Gaye-nizam delilini Kant’ın kullandığı çerçeveden kısaca açıklamak gerekirse:  

1) Alemde bir tertip ve düzen görülmektedir. 

2) Bu düzen mümkündür. 

3) Öyleyse bu düzeni kuran bir veya birden çok illet vardır. 

4) Alemin parçaları arasındaki karşılıklı münasebetler ise bu illetin birliğini 

göstermektedir.130 

Görüldüğü üzere bu delilin ulaştığı esasa göre, evrendeki bu ahengi tesis eden, 

hikmet sahibi ve sonlu maddeden müteşekkil evrenin dışında bir varlık olmalıdır ki bu 

ahenk mümkün hale gelebilsin. Aksi halde kör ve bilinçsiz maddenin bu ahengi kendi 

içinde tesis edebilmesi akla tamamen mugayirdir.131 

Kant bu delile getirdiği eleştiride de aynı kozmolojik delilde kullandığı gibi 

öncelikle ilzam metodunu kullanmaktadır. Bu nedenle argümanın ilk öncülü olan “her 

nizam sahibi mevcut, bir bilinçli mevcut tarafından meydana getirilir.” öncülünü kritik 

felsefesine göre reddedebilecek dahi olsa, öncelikli olarak onun doğru olduğunu 

varsayarak eleştirisine başlamaktadır. Çünkü Kant’a göre bu öncülün varacağı sonuç, 

kozmolojik delilde olduğu gibi Tanrı fikrine götürmeyecektir.132 

Kant için fiziko-teolojik delilin ulaştığı yaratıcıya Tanrı demeye hakkımız 

yoktur. Böyle bir düzenlilik fikri kabul edildiğinde, bu nizamı meydana getirecek 

bilinçli varlığın Tanrı olması zaruri değildir. Evrendeki bu varsayılan düzeni ortaya 

                                                 
130  Janet, Seailles, Metâlib ve Mezâhib, s. 327. 
131  Erişirgil, Kant, s. 147. 
132  Erişirgil, a.g.e., s. 147-148. Kant’ın kozmolojik ve fiziko-teolojik delilleri ontolojik delile 

dayandırarak eleştirmesinin birtakım dezavantajları da beraberinde getirdiği ifade edilmektedir. 

Bunlardan en önemlisi ise Kant’ın, bu iki delilin büyük önermelerini kabul ettiğini varsayarak 

spekülatif Teistlerin eline koz verdiğinin düşünülmesidir. Wood, Kant’s Rational Theology, s. 99. 



88 

 

çıkaran kudretli bir düzenleyici olabilirse de asla onun kudretinin sınırsız olduğu 

söylenemez. Aynı şekilde o mevcudun, zâtı itibariyle zorunlu bir mevcut olduğu da 

söylenemez. Bu varlığın Tanrı olduğunu ifade etmek için başvurulabilecek tek yol 

vardır, o da kozmolojik delil de olduğu gibi eşyanın imkânından yola çıkarak zorunlu 

varlığa ulaşmaktır. Bu yöntem de ancak ontolojik delille Tanrı’nın varlığını 

kanıtlamaktan öteye gidememektedir. Dolayısıyla ontolojik delili halihazırda iptal 

etmiş olan Kant için fiziko-teolojik delilin akıbeti de aynı görünmektedir.133 

Kant’ın bu eleştirisine ek olarak hikmetsizlik üzerinden farklı bir eleştirisi 

olduğu Paul Janet ve Gabriel Sailles’in yazdığı Metâlib ve Mezâhib isimli kitapta 

aktarılmakta ve yeni ilm-i kelam alimlerinin Kant’ın hikmetsizliğe dair düşüncelerine 

çok fazla odaklanmalarına neden olmuş görünmektedir. Nitekim bu kitapta Kant’ın 

fiziko-teolojik delili reddederken, evrende birtakım hikmete uygun olmayan 

durumların ortaya çıkmasını da delil olarak kullandığı öne sürülmektedir.134 Fakat Paul 

Janet Final Causes isimli farklı bir kitabında bu söylemini detaylandırarak Kant’ın 

sadece fenomenler aleminde görülen neden-sonuç ilişkisinin tecrübeye dayandığını ve 

bu tecrübenin de sınırlı ve mükemmel olmayan fenomenlerden meydana gelmesinden 

dolayı mutlak hikmetli olamayacağını ve dolayısıyla buradan yola çıkarak Tanrı’nın 

varlığının kanıtlanamayacağını iddia ettiğini öne sürmektedir.135 Önceki kitapta, 

alemin fenomenal yönüne hasredilen bu görüşün açıklanmıyor oluşu yanlış bir 

anlaşılmaya sebebiyet vermiştir. Zira Kant asla evrende hikmetsizliğin hâkim 

bulunduğunu iddia etmemiştir. Ayrıca Kant fiziko-teolojik delili eleştirirken direkt 

olarak hikmetsiz durumlara işaret etmemiş, ancak algımızın fenomenlerle sınırlı 

oluşunun eksikliği hususunda buna katılmıştır.136 Bazı yeni ilm-i kelam alimleri de 

Kant’ın fiziko-teolojik delil hakkında getirdiği asıl eleştiriler yerine hikmetsizliğe 

odaklanmışlardır. 

                                                 
133  Erişirgil, Kant, s. 147-148; Janet, Seailles, Metâlib ve Mezâhib, s. 327-328. Boirac, İlm-i Mâ 

ba’de et-Tabî’a, s. 89. 
134  Janet, Seailles, Metâlib ve Mezâhib, s. 328. 
135  Paul Janet, Final Causes, çev. William Affleck, 2. bs, New York, Charles Scribner’s Sons, 1884, s. 

303. 
136  Kant, Arı Usun Eleştirisi, s. 300-304. 



89 

 

Yine yeni ilm-i kelam alimlerini etkileyen Emile Boirac’a göre Kant’ın bu 

delile getirdiği bir diğer eleştiri de gayelilik üzerindendir. Buna göre Kant, evrende 

bulunduğu iddia edilen gayeliliğin, gerçekten akıllı bir nedenin varsayılmasının 

dışında da yine mümkün kabul edilebileceğini iddia etmektedir. Bu durum içgüdüsel 

bir nedenin ya da birden fazla nedenin iş birliği sayesinde oluşabilir kabul 

edilmektedir.137 Kant bu ifade edilen argümanla fiziko-teolojik delili direkt olarak 

eleştirmese de bu görüşü zikretmektedir. Fakat burada benimsediği esas onun 

doğruluğu değil imkânı konusunda karşımıza çıkmaktadır. Nitekim Kant alemdeki 

düzeni, insan aklının ne Tanrı’ya ne de farklı bir mevcuda atfetmesinin eşit oranda 

mümkün olmadığını savunmaktadır.138 Hatta Kant içgüdünün aksine, düzenliliğin 

Tanrı’ya dayandırılmasını öncelemektedir.139 Ayrıca Kant, doğadaki gayeliliğe dair 

açıklamalar söz konusu olduğunda, Teizm’in getirdiği açıklamanın en üstünü 

olduğunu da vurgulamaktadır.140 Fakat bunlar eksik bırakılmış görülmektedir. 

Bütün bu eleştirilerine rağmen Kant için fiziko-teolojik delil hiçbir zaman tam 

manasıyla önemini yitirmemiştir. Onun şu veciz sözü bu delile ne kadar değer 

verdiğini göstermesi için yeterlidir: “İki şey üzerlerine sık sık eğilip ısrarla 

düşünülürse, insanın ruhsal yapısını hep yeni, hep artan bir hayranlık ve korkunç bir 

saygınlıkla dolduruyor: üzerimdeki yıldızlı gök ve içimdeki ahlak yasası.”141 Bir de 

fiziko-teolojik delilin kullandığı, alemdeki düzenli var oluş fikrinin diğer bir faydası 

da pratik aklın Tanrı’yı ispat etme girişimleri sırasında karşımıza çıkacaktır. Buna göre 

evrendeki gayelilik ve düzenlilik fikri kullanılarak, insanın ahlak yasasının bir öznesi 

olması ve bu ahlak yasasının gayesi telif edilerek açıklanmaya çalışılacaktır.142 

Bu üç delile getirdiği eleştirilere rağmen Kant’ın Tanrı fikrine yüklediği anlam 

tamamen olumsuz değildir. Ona göre her ne kadar Tanrı’nın varlığını teorik akılla 

                                                 
137  Boirac, İlm-i Mâ ba’de et-Tabî’a, s. 88-89. 
138  Kant, Arı Usun Eleştirisi, s. 311. 
139  Immanuel Kant, Yargı Yetisinin Eleştirisi, çev. Aziz Yardımlı, 1. bs, İstanbul, İdea, 2006, s. 271-

272. 
140  Kant, a.g.e., s. 278-279;  Wood, Kant’s Rational Theology, s. 136-137. 
141  Kant, Pratik Aklın Eleştirisi, s. 174. Kant için fiziko-teolojik delilin değerli olabilmesi ancak onun 

“bütün bu doğa olayları neden var?”, “insan neden var?” gibi sorulara cevap vermesi ile mümkündür 

ki o bu sorulara asla cevap veremez. Bu eksiklik ise ancak ahlak delili yoluyla tamamlanabilir. Yalnız 

bu şekilde teorik bir bilgi elde edilemeyeceğinden dolayı fizo-teolojik delil bu anlamda sadece ahlak 

deliline yardımcı olabilir. Kant, Yargı Yetisinin Eleştirisi, s. 375-387. 
142  Erişirgil, Kant, s. 149-150.  



90 

 

kanıtlayamıyor olsak da Tanrı kavramına sahip olmamız bile bize faydalar 

sağlamaktadır. Bu kavram bizim aklî tasavvurlarımızın tamamını düzenleyen ve 

onların kendisinde bir araya geldiği en yetkin ve en yüce varlığın kavramıdır. Aklî 

tasavvurlarımızı bu anlamda düzenlemeye ve onları birleştirmeye yaramaktadır. Bu 

yüzden Tanrı fikri teorik akıl çerçevesinde yalnızca bir faraziyeden ibarettir ama bu 

faraziye boş bir faraziye olmamakla birlikte, insan aklının önemli tasavvurlarını 

düzenleyen bir ilke konumunda bulunmaktadır.143 Ayrıca teorik akıl kritik felsefesi 

içerisinde her ne kadar Tanrı’nın varlığını temellendiremiyor olsa da Tanrı’nın 

varlığının mümkün olduğunu da bize göstermekte, bu yolla pratik aklın önünü 

açmaktadır. 

2.2.3.2. Yeni İlm-i Kelam Alimleri Nezdinde Fiziko-Teolojik 

Delil ve Kant’ın Eleştirileri 

Kelam ilminde en önemli deliller arasında görülen ve özellikle Kuran-ı 

Kerim’in isbât-ı vâcib nâmına gösterdiği en büyük delil olan gaye-nizam delili, 

kendisine verilen bu önemi yeni ilm-i kelam alimleri nezdinde de yitirmemiş, dönemin 

alimleri tarafından desteklenmiş olmanın yanında, Kant’ın bu delile yönelik getirdiği 

eleştirilere de yanıt vermeye gayret gösterilmiştir. Ayrıca yeni ilm-i kelam alimlerinin 

en çok başvurduğu delillerden biri de gaye-nizam delili olmuştur. Bu nedenle onlar bu 

delilin Kant’ın görüşlerine rağmen tutarlılığını kaybetmediğini büyük bir gayretle 

göstermeye çabalamışlardır. 

İsmail Hakkı İzmirli, delillerin en şereflisi saydığı ve Kur’an’da da önemli bir 

yere sahip kabul ettiği inayet ve hikmet delillerinin, alemdeki düzen ve uyumun ancak 

sonsuz hikmet sahibi bir yaratıcının ürünü olabileceğini gösterdiğini ifade 

etmektedir.144 Tasavvurlarımızın hepsi bir bütünün parçalarını oluşturduklarından, 

onların bütünle olan ve gayeliliğe dayanan bir ilişkileri olmak zorundadır. Biz her ne 

                                                 
143  Erişirgil, a.g.e., s. 145-146. Kant’a göre Tanrı’nın zorunlu bir biçimde evrenin düzenleyici ilkesi 

olarak kabul edilmesi başlıca iki soruna neden olmaktadır. Bunlardan ilki amaçların ve nedenlerin 

araştırılmasının önüne geçilerek tembellik doğurması, ikincisi ise Teizmin kendi keşfettiği amaçları 

dayatmasıdır. Kant’a göre bundan kaçınmanın tek yolu, Tanrı’yı bir düzenleyici olarak düşünüp 

kurucu olarak vasıflandırmamaktan geçmektedir. Kant, Arı Usun Eleştirisi, s. 324-326. Allen W. 

Wood, Kant’ın bu konuda yanıldığını ve Teistik argümanın desteklenmesiyle beraber de aynı 

hatalardan kaçınılabileceğini beyan etmektedir. Wood, Kant’s Rational Theology, s. 143. 
144  İzmirli, Yeni İlm-i Kelam, C. 2, s. 6. 



91 

 

kadar alemdeki her şeyin gayesini tahayyül edemiyor ve bulamıyor olsak da bu durum 

gayeliliğin ortadan kalkmasını gerektirmemektedir. İzmirli’ye göre nedensellik ilkesi 

eşyayı anlamlandırmak için yeterli olmadığından, Kant’ın da dediği gibi düzenleyici 

bir ilke olarak gayelilik gereklidir. Ona göre Descartes, Spinoza ve Hegel gibi önemli 

düşünürler gayeliliği reddetmişlerse de Kant bu esası kabul etmiş ve bu esasın gerekli 

olduğunu göstermiştir.145  

Fakat Kant’ın gayeliliğe dair böyle kabulleri olduğunu ifade eden İzmirli, 

Kant’ın fiziko-teolojik delile getirdiği eleştirileri ele alırken bu durumu es 

geçmektedir. Çünkü bu eleştirileri dile getirirken, Kant’ın fiziko-teolojik delilin büyük 

önermesine itirazında, tabiatın yaptıklarının kendi kendisinin bir eseri olduğunu ve bir 

gaye gözetilmediğini ifade ettiğini belirtmektedir. Kant’a atfettiği bu görüşe 

İzmirli’nin verdiği cevap ise, gayeliliğin kendisinin de izah edilmesi gereken gayelilik 

unsurlarından biri olduğuna yöneliktir. Ayrıca İzmirli’ye göre Kant’ın eleştirilerinde 

büyük önermenin yanlışlığını gösteren ikinci bir vecih de söz konusudur. Buna göre 

birçok illet, bir gayeler manzumesi ortaya çıkarabilir bu yüzden de bunları tek bir illete 

ircâ etmenin gereği yoktur. Buna verilen cevap ise tabiatın birleştirdiği kuvvetlerin 

birbirinden haberdar olmamasına rağmen aralarında bir ahengin bulunmasıdır. Çünkü 

bu ahenk ancak bir ortak yöneticinin varlığı sayesinde gerçekleşebilmektedir.146  

Bu noktada Kant’ın gayelilikle ilgili bu fikirlerini ve bunlara karşı verilen 

cevapları birebir Emile Boirac’ın daha önce zikredilen eserinden alan İzmirli, 

Boirac’ın düşüncelerini destekler görünmekte ve bunlara karşı çıkmamaktadır. Ayrıca 

bu delille ilgili Kant’ın getirdiği önemli bir eleştiri olan, neticenin mukaddimelerle 

uyumsuzluğuna dair eleştirisini de değerlendirmektedir. İzmirli’ye göre Kant’ın, Tanrı 

bir düzenleyici ilke olarak kabul edildiğinde neticenin mukaddimelerin sınırını 

aşacağına dair iddiası doğru değildir. Bunun nedeni ise eşyanın hakikatinin kabulüne 

bağlıdır. Buna göre bir eserin meydana gelmesi için o eserin tesirini kabul edecek bir 

madde olmalıdır ve bu maddenin bir düzeni, bir de yaratılması söz konusu olur ki 

                                                 
145  İzmirli, a.g.e., C. 1, s. 234-235. İzmirli ayrıca, “İsbât-ı Sâni’ Hakkındaki Şüpehât-ı Umumiyye” 

başlıklı yazısında da gayeliliğin olmadığına ve olsa da bir Allah fikrine işaret etmeyeceğine dair 

birçok iddiayı ele alıp cevaplandırmaktadır. Bkz. İzmirli, a.g.e., C. 2, s. 46-53. 
146  İzmirli, Muhtasar Felsefe-i Ûlâ, s. 186-188.  



92 

 

sadece düzenleyen ilke yeterli olmaz. Alemin nizamı da mevcudiyetinden ayrı 

olmadığından onu düzenleyen de var eden de bir olmak durumundadır.147 

Ayrıca İzmirli’nin Kant’ı eleştirdiği bir diğer husus ise Kant’ın, evrenin aslında 

eksikliklerle dolu olup bu eksik nizamın Tanrı tarafından düzenlendiğini iddia etmenin 

doğru olmayacağına dair görüşüdür. İzmirli bu eleştiriye, bir illetin varlığı kabul 

edildikten sonra bu illetin kemâline getirilen kısıtlamaların keyfî olduğu ve dolayısıyla 

evvelî olmadığından reddedilebileceği şeklinde cevap vermektedir.148 

Filibeli Ahmed Hilmi’ye göre ise Allah’ın varlığına dair en önemli delillerden 

bir tanesi fiziko-teolojik delildir. Filibeli için bu alemde ortaya çıkan bütün hadiseler 

ne kadar çok olursa olsun birbiriyle mantıkî bir teselsüle tâbîdir. Birbiri arasında 

bağlantı görmediğimiz en uzak hadiseler bile birbirine bağlanmıştır. Bu nedenle 

hadiseler arasındaki bu hassas uyumun bir tesadüfün veya kör bir ihtimalin sonucu 

gerçekleşmesi ona göre muhaldir.149 Daha önce ifade edildiği üzere Filibeli tabiattaki 

nedenselliği insan aklının bir ürünü olarak görmekteydi. Fakat bu görüşü, onun asla 

bu nedenselliğin aslî kaynağı olarak insanı gösterdiği anlamına gelmemektedir. Her ne 

kadar idrakimizin kanunları dış dünyada tezâhür ediyorsa da alemdeki bu ahengin 

insana dayandırılarak açıklanması mümkün değildir. Çünkü insan da alemdeki diğer 

bütün mevcutlar gibi mümkün bir varlıktır ve kendi mevcudiyetini bir zorunlu varlığa 

dayandırmak mecburiyetindedir.150 Bu noktada insan, alemdeki ahengin kaynağı değil 

belki bir vesilesi olup, o ahengi asıl meydana getiren yine Allah kabul edilmektedir. 

Ayrıca Filibeli’ye göre evrendeki düzenle ilgili yalnızca iki türlü açıklama 

olabilir. Bunlardan ilki kendi ifade ettiği açıklama olup doğru kabul ettiği yoldur. 

İkincisi ise Materyalistlerin takip ettikleri tesadüf görüşüdür. Filibeli bu ikinci görüşün 

bir anlam ifade etmediğini savunmakla beraber, Kant’ın orta yol bulma çabasını ayrı 

bir yol olarak zikretmemektedir.151 Nitekim kendisi Kant’ın yolunun şüpheciliğe 

varacağını beyan etmiştir.152 

                                                 
147  İzmirli, a.g.e., s. 188-189. 
148  İzmirli, a.y.  
149  Filibeli Ahmed Hilmi, Tarih-i İslam, C. 1, İstanbul, Hikmet, 1326, s. 143. 
150  Hilmi, Üss-i İslâm, s. 31-32. 
151  Hilmi, a.g.e., s. 34-35. 
152  Hilmi, Allah’ı İnkar Mümkün müdür?, C. 1, s. 56. 



93 

 

Sonuçta bakıldığında Filibeli Ahmed Hilmi, Kant’ın, teorik aklın getirdiği 

isbât-ı vâcib delillerini ortadan kaldırmaya yönelik eleştirilerinden haberdar olmasına 

karşın, bunlara özel olarak değinmeyi tercih etmemiştir. Bunun belki de en önemli 

nedeni Kant’ın isbât-ı vâcib hakkındaki görüşlerine ayrıca değineceğini beyan 

etmesine karşın bunu gerçekleştirmemiş olmasıdır.153 

Mustafa Sabri Efendi’nin fiziko-teolojik delil hakkındaki düşüncelerine 

geldiğimizde ise o, bu delilin sağlamlığını ifade ederken, evrende hâkim bulunan akıl 

almaz nizamın bir nâzım tarafından düzenlendiğini zorunlu olarak kabul etmeyenlerin, 

ya aklı hiç kullanmadıklarını ya da kullanmalarına rağmen onda hata ettiklerini 

söylemektedir.154 Her ne kadar Batılı alimler bu delili yabana atmaya kalkışmışsa da 

Mustafa Sabri’ye göre bu delil, Kur’an’da en çok yer bulan delil olması hasebiyle 

Kur’an delili olarak isimlendirilmeyi hak edip, delillerin en zengini ve delil getireni 

galip, münkiri de mağlup etmeye en münasip delildir.155 Ayrıca Mustafa Sabri bu delili 

inkâr edenleri eleştirirken Kant’tan yaptığı bir alıntıya başvurmaktadır: “hayır ehli 

insan Allah’ın var olmasını canı gönülden ister.”156 

Mustafa Sabri’ye göre alemin nizamı delilini eleştiren Batılı iki önemli alim 

Newton ve Kant’tır.157 Mustafa Sabri alemin hâriçteki hakikatinin bilinemeyeceğini 

ifade eden Kant’ın, dolayısıyla bu alemdeki nizamın bir nâzımı olarak Allah’ın da 

gösterilemeyeceğini iddia ettiğini söylemekte ve onu eleştirmektedir. Mustafa Sabri’ye 

göre hiçbir şeyin gerçekliğinden emin olamasak bile kendi benliğimizin varlığı bizim 

için şaşmaz bir hakikat konumundadır ve Descartes da bunu teslim etmektedir. Bu 

noktada ancak müdrik olan ben, idrak edilen şey ile her zaman vâkıada bulunurken, 

                                                 
153  Hilmi, a.g.e., C. 1, s. 63. 
154  Sabri, Mevkıfu’l Akl, C. 2, s. 66. 
155  Sabri, a.g.e., C. 2, s. 296. Mustafa Sabri ayrıca bu delilin sadece deneye başvurmakla yetinen 

inkârcıları susturmak için yeter de artar olduğunu ve hiçbir deneyin neticesinin, alemdeki nizamın 

deneyimlenip bir nâzımın varlığının kabulü neticesinin çıkarılmasından daha kuvvetli 

olamayacağını beyan etmektedir. Sabri, a.g.e., C. 2, s. 378. 
156  Sabri, a.g.e., C. 2, s. 328. Kant’ın bu aktarılan sözünün her ne kadar tam karşılığına rastlamadıysam 

da benzeri bir ifadesi şu şekildedir: “Akla göre, gerçekten de ödeve adanmış bir yaratılışla, 

zorunluluğunu yerine getirmek için elinden geldiği kadarını yapan (en azından yasayla tam bir uyum 

sağlamak için sürekli bir yaklaşma halinde olan) kimse, kendi elinde olmayanın (bu aralıksız 

yaklaşma eğilimini sürekli hale getirebilecek olan) en yüce bilge tarafından bir şekilde sağlanacağını 

umabilir. Immanuel Kant, Saf Aklın Sınırları Dâhilinde Din, çev. Suat Başar Çağlan, Literatürk, 

t.y., s. 209-210. 
157  Sabri, Mevkıfu’l Akl, C. 2, s. 372. 



94 

 

müdrek olan ben ise zihnî bir varlık olarak mevcut kalmaktadır. İşte Mustafa Sabri’ye 

göre Kant, bu müdrik ile müdreki karıştırıp, kendi benliğinin dahi hâriçteki varlığını 

reddetmeye kalkmıştır ki bu asla kabul edilemez bir durumdur.158 

Burada Mustafa Sabri’nin eksik bir anlatı ortaya koyduğu görülmektedir. Zira 

Kant’ın apperception hakkındaki görüşleri daha evvel belirtilmiş olup Mustafa 

Sabri’nin iddia ettiği gibi Kant’ın bütünüyle benliği reddetmesi söz konusu değildir. 

Ayrıca Kant pratik aklın bir gereği olarak ruhun varlığını da teslim etmektedir. 

Yine Mustafa Sabri Kant’ın, alemdeki düzenin ancak alemin suretine tekâbül 

ettiğini ve bu nedenle alemdeki maddenin varlığı ispat edilemediğinden, bu düzenin 

bir yaratıcıyı değil, ancak bir düzenleyiciyi işaret edebileceğine dair iddiasını beyan 

etmektedir. Mustafa Sabri’nin bu itiraza cevabı, suretle maddenin birbirinden asla ayrı 

düşünülemeyeceği, bu nedenle de birinin illeti olanın diğerinin de illeti olacağı 

şeklindedir.159 

Mustafa Sabri’nin Kant’a isnat ederek açıkladığı bir diğer itiraz ise, evrendeki 

düzenin mutlak mükemmel olmayışı, dolayısıyla mutlak hâkim bir nâzımın varlığına 

delalet etmeyeceğine dair itirazdır. Mustafa Sabri, alemdeki nizamın mutlak 

mükemmel olmak zorunda olmadığını kabul ettiğinden dolayı bu itiraza farklı bir 

yöntemle cevap vermek zorunda kalmıştır. Buna göre alemdeki düzenden daha 

mükemmelinin yaratılmasının imkânı, şu anki düzeni var edenin Allah olmadığını 

göstermez. Yine alemin şu anki eksik kabul edilen düzeninin de Allah tarafından 

meydana getirilmiş olması gerekmektedir.160 

Bu konuda Mustafa Sabri farklı bir yönteme daha başvurmaktadır. Buna göre 

aslında gaye delilinin hudûs deliline ircâsı mümkündür. Nitekim alemdeki nizam da 

hâdisler ve mümkünlerden oluşmaktadır. Dolayısıyla alemin varlığının da nizamının 

da hâdislerden olduğu sabittir. Bu nedenle, aynı hudûs delilinde başvurulduğu gibi, 

gaye delilinde de batıl bir silsilenin iptali yoluyla alemdeki nizamı var eden nâzımın 

Allah olması gerektiği kanıtlanabilir. Bu da Kant’ın getirmiş olduğu eleştiriyi ortadan 

                                                 
158  Sabri, a.g.e., C. 2, s. 321-322. 
159  Sabri, a.g.e., C. 2, s. 374. 
160  Sabri, a.g.e., C. 2, s. 375. 



95 

 

kaldırmaya yetmektedir. Hatta Mustafa Sabri’ye göre bu yöntem hudûs delilinden daha 

kuvvetlidir. İnkarcılar hudûs deliline birtakım itirazlar getirseler de aleminin nizamının 

imkân ve hudûsu konusunda tartışmaya kâbil değillerdir. Aynı durum alemdeki nizamı 

tesadüflere ircâ etmeyen Kant için dahi geçerlidir.161 

Mustafa Sabri Kant’ın, alemde mevcut bulunup da hikmeti bilinmeyen şeylere 

itiraz etmesini de doğru bulmamaktadır. Kant’ın, “eğer her şey hikmet üzerine olsaydı 

bunu bilmemiz de mümkün olurdu.” iddiasına karşılık Mustafa Sabri, tamamen 

hikmetsiz olduklarını söylemek yerine doğru olanın, bizim onlardaki hikmeti bilmiyor 

oluşumuzu itiraf etmemiz olduğunu ifade etmektedir. Mustafa Sabri’ye göre Kant’ın 

bu itirazı, cehl-i mürekkep illetine düşen maddeci inkârcıların da başvurduğu bir 

yöntem olmuştur.162 

Mustafa Sabri’nin Kant’a isnat ettiği bu iddiaların aslı şudur: bu dünyanın 

olabilecek en yetkin dünya olduğunu bilebilmemiz ancak onu karşılaştırabilmek için 

olabilecek bütün dünyaları tanımamız ve dolayısıyla her şeyi biliyor olmamız 

sayesinde mümkün kabul edilebilirdi. İşte ancak bu yolla ortaya koyulabilen bir 

düzenli evren fikrinden Tanrı’nın var olduğu bilgisine teorik olarak ulaşmak mümkün 

kabul edilebilirdi ki bizim böyle bir bilgiye sahip olmadığımız aşikârdır. Fakat yine de 

Kant’a göre ahlak delili sayesinde bu içinde bulunduğumuz dünyanın bilge, kutsal ve 

kudretli bir Tanrı’nın eseri olduğu sonucunu çıkarabiliriz.163 

Mustafa Sabri için gaye-nizam delilini tenkit etmeye ve noksan göstermeye 

çalışmak muhali istemekten farksızdır. Bunun en önemli delillerinden biri de bu delili 

en çok eleştiren Kant’ın, yine bu delile methiyeler dizmesidir. Mustafa Sabri’ye göre 

Allah Kant’ı konuşturmuş ve adeta onun ağzıyla bu delile övgüler yağdırmıştır.164  

                                                 
161  Sabri, a.g.e., C. 2, s. 375-376. Kant’ın fiziko-teolojik delili eleştirisi tam da Mustafa Sabri’nin bu 

görüşünü dile getirmektedir. Nitekim Kant’a göre de fiziko-teolojik delil kozmolojik delile 

hamledilmek zorundadır. 
162  Sabri, a.g.e., C. 2, s. 377.  
163  Kant, Pratik Aklın Eleştirisi, s. 150-151. 
164  Sabri, Mevkıfu’l Akl, C. 2, s. 394-395. Mustafa Sabri, Kant hayranı olarak tarif ettiği Fransız yazar 

Madam De Stael’in, Kant’ın ortaya koyduğu bu görüşlerindeki çelişkinin nedenini açıkladığını 

söylemektedir. Onun ifadelerine göre İngiltere’den Fransa’ya oradan da Almanya’ya taşınan deneyci 

düşünce, bu kültürler arası taşınımı sırasında bir aşırılıkla zirveye ulaşmıştır ve bundan dolayı da 

Kant, bu düşüncenin biraz taraftarı gibi görünerek, onun aşırılığını hafifletmek adına yumuşak ve 

hikmetli bir yöntem benimsemiştir. Sabri, a.g.e., C. 2, s. 395-396. 



96 

 

Yeni ilm-i kelam alimlerinin büyük önem atfettikleri gaye-nizam delili, İsmail 

Fenni, Şemseddin Günaltay ve Elmalılı Hamdi Yazır tarafından da en yüce öneme hâiz 

görülmüş ve onlar tarafından da Kant’ın getirdiği bu delili olumsuzlayan eleştirilerin 

ortadan kaldırılmasına çabalanmıştır. 

İsmail Fenni Ertuğrul’un hikmet veya gayelilik şeklinde isimlendirdiği fiziko-

teolojik delili, bir kelamcıların yöntemi üzerinden bir de filozofların yöntemi 

üzerinden beyan ettiği görülmektedir. Kelamcılar nezdinde alemdeki aklı hayrette 

bırakan hikmetlerin tesadüf eseri olmasının akl-ı selîm tarafından kabul görmeyeceği, 

dolayısıyla bir yaratıcının varlığını gerektireceği ifade edilmektedir.165 Filozoflardan 

aktardığı gayelilik delilini çok daha uzun anlatan İsmail Fenni, burada da yine aynı 

delille Allah’ın varlığı neticesine Batılı filozofların da ulaştığını göstermektedir.166 

Kant’ın bu delile getirdiği itirazlara da değinen İsmail Fenni’nin zikrettiği ilk 

itiraz, beşer sanatının ürünlerini tabiatın asıl ürünlerine benzetmenin doğru olmadığına 

dair itirazdır. Bu iki mevcudun gerçekten birbirine benzeyemeyeceğini kabul eden 

İsmail Fenni, aslında bu durumun Kant’ın itirazını zayıflatan bir durum olduğunu ifade 

etmektedir. Çünkü İsmail Fenni’ye göre beşer sanatı İlâhî mevcutların en küçüğünü 

taklit etmekten dahi acizdir. Fakat insanın kendisi de yaratıcının tabiatta var ettiği 

şeyler de kemâl dereceleri her ne kadar eksik olsa da yine Allah’a dönmektedir. Burada 

aranan şey kemâl dereceleri olmayıp gerçekten bir yaratıcının varlığına delalet 

olduğundan Kant’ın eleştirileri anlamsız olmaktadır.167 

İsmail Fenni’nin burada eleştirisi, aslında Kant’ın sanki kemâl derecelerindeki 

farklılıktan kaynaklı olarak böyle bir iddiası olduğuna yöneliktir. Fakat Kant’ın burada 

ön plana çıkardığı fikir, belli bir amaç dolayısıyla yapılan insan ürünlerinin, onu yapan 

bir insanı işaret etmesinden yola çıkarak, doğadaki düzenliliğin de Allah’ı işaret etmesi 

gerektiğinin varsayılmasına yöneliktir ki, Kant bu analojinin numenal aleme yönelik 

bir çıkarım olması dolayısıyla mümkün olmadığını düşünmektedir.168 

                                                 
165  Ertuğrul, Maddiyun Mezhebinin İzmihlali, s. 7. 
166  Ertuğrul, a.g.e., s. 11-12. 
167  Ertuğrul, a.g.e., s. 27. 
168  Kant, Arı Usun Eleştirisi, s. 302-303. 



97 

 

İsmail Fenni’nin zikrettiği Kant’ın ikinci itirazı, fiziko-teolojik delilin ancak 

alemin mimarını ispat edip, yaratıcısını ispat edemeyeceğine dair eleştirisidir. İsmail 

Fenni öncelikle Kant’ın bu kabulünün bir senet kabul edilmesi gerektiği, ardından da 

kozmolojik delile dönerek hiçbir yaratılmışın, yaratıcı olmadan meydana 

gelemeyeceği, dolayısıyla bu kabul edilen mimarın Allah olması gerektiğini ifade 

etmektedir. Aynı şekilde Kant’ın, bu delilin sonunda ulaşılan mimarın Allah kabul 

edilmesi için ancak ontolojik delile başvurulmuş olması gerektiğine dair iddiası da 

yanlış kabul edilmelidir. İsmail Fenni’ye göre bu alemdeki akıl almaz düzenin 

mimarlığını akl-ı selîm hiçbir şekilde Allah dışında bir varlığa atfedememektedir. Bu 

nedenle kozmolojik delilde de ispat edildiği gibi vücûb, edilgen bir cevherin sıfatı 

değil, fâil ve hâkim olan bir yaratıcının sıfatı olması gerekmektedir.169  

İsmail Fenni’nin, burada dayanak olarak kullandığı akl-ı selîme uygun olmama 

durumunu Kant da kabul etmekte ve fiziko-teolojik delilin hem akla uygun olduğunu 

belirtip hem de onu her fırsatta övmektedir. Kant’a göre bu delil aklı tatmin ediyor 

görünür ve bu delilden belki bir bilgi nesnesi olarak değil, ama bir spekülatif inanç 

nesnesi olarak Tanrı fikri çıkarsanabilir.170 Fakat yine de Kant’a göre bu delil zorunlu 

bir biçimde Allah’ın varlığının bilgisini ortaya koyamamaktadır ki Kant için teorik bir 

isbât-ı vâcip metodunun başarması gereken asıl unsur budur.171 

İsmail Fenni’nin üçüncü zikrettiği itiraz ise alemdeki hikmetsizliklerden 

kaynaklı olarak alemin mimarının Tanrı olamayacağına yönelik itirazdır. İsmail 

Fenni’nin bu itiraza yönelik verdiği cevap ise, ekmeliyyetin ancak Allah’a mahsus 

olup, yaratılmışların da mücerred varlık olmalarından kaynaklı eksikliklere sahip 

olmalarının zaruri olacağına dairdir. Aynı şekilde her şey dayandığı gayeye tam bir 

muvaffakiyetle dayanıyor olsa da bunu anlayabilmek ancak eşyanın yaratılışındaki 

hikmetlerin tamamını bilmekle mümkündür. Bu da bizim aklımız söz konusu 

olduğunda muhaldir. Hatta alemdeki milyonlarca sayıda nesneyi bir intizam içerisinde 

idare eden kâdir-i mutlağa, hâkim-i mutlak demek çirkin bir küstahlıktır.172  

                                                 
169  Ertuğrul, Maddiyun Mezhebinin İzmihlali, s. 27-28.  
170  Kant, Arı Usun Eleştirisi, s. 327. 
171  Kant, a.g.e., s. 303-304. 
172  Ertuğrul, Maddiyun Mezhebinin İzmihlali, s. 28-29. 



98 

 

İsmail Fenni Kant’ın fiziko-teolojik delile getirdiği övgüleri de zikretmekte ve 

onun bu sözlerini hakikatli sözler kabilinden saymaktadır. Fakat sonuçta ona göre bu 

delilin hükmünde eksiklik olduğunu iddia etmek ancak muhaldir. Her ne kadar tecrübî 

olmasa da sürekli delilleri artan ve insanın aklını başından alan alemdeki bu düzenin 

Allah’ın varlığı fikrine götürmemesi mümkün değildir. Ayrıca bu delil Kur’an’da da 

açıklanmış olup, isbât-ı vâcibin gayesini yerine getirmeye tek başına kafidir.173 

M. Şemseddin Günaltay ise Sokrates’ten beri birçok düşünürün fiziko-teolojik 

delile başvurduğunu ifade etmekte ve özellikle Kant’ın bile bu delile büyük bir kıymet 

verdiğini beyan etmektedir. Bu anlamda fiziko-teolojik delili yukarıda da ifade edildiği 

biçimde, alemdeki nizamın bir şuur sahibi illete dayandırılması gerektiği üzerinden 

açıklamaktadır.174 Ayrıca Günaltay, Kant’ın fiziko-teolojik delile getirmiş olduğu 

itirazlara da temas etmektedir. 

Günaltay’ın fiziko-teolojik delile dair Kant’ın zikrettiğini iddia ettiği ilk 

eleştiri, bu delilin büyük önermesine getirilen eleştiridir. Buna göre Kant’ın iddiası bir 

gayeler manzumesinin şuur sahibi bir illete muhtaç olmak zorunda olmadığıdır. Bu 

gayeler manzumesi garîzî bir illetin ma‘lûlü olabileceği gibi, birçok farklı illetlerin de 

ma‘lûlü olabilir. Günaltay’a göre Kant bu noktada tabii olarak ifade edilen içgüdülerin 

de aslında gayeliliğin bir niteliği ve açıklanması gereken bir unsuru olduğunu 

unutmaktadır.175 Ayrıca Kant’ın yine büyük önermeye yönelik getirdiği bir diğer itiraz 

alemdeki nizamın birçok illetlerin ortak fiilleri sayesinde gerçekleşebileceğini öne 

sürmesidir. Günaltay’a göre bu eleştiri de haklı değildir. Bunun nedeni her ne kadar 

birçok illetler bir gayeler manzumesi ortaya çıkarabiliyor olsa da bunların birbirleri 

arasında uyum olması veya bir düzenleyici varlığın planına dayanması zaruridir.176 

Günaltay’ın bu konuda Kant’tan aktardığı bir diğer eleştiri, neticenin 

mukaddimelere nisbetiyle alakalıdır. Bu eleştiri de neticede ortaya koyulan Allah 

fikrinin, önermelerde ki düzenleyici ilke fikrini aştığına dayanmaktadır. Çünkü Kant’a 

                                                 
173  Ertuğrul, a.g.e., s. 29-30. 
174  Günaltay, Felsefe-i Ûlâ, s. 105. 
175  Günaltay, a.g.e., s. 108. Günaltay’ın bu zikrettiği eleştiri diğer eleştirilerinde de olduğu gibi 

Boirac’tan alıntılanmıştır. Bu eleştiriye dair Boirac’ın aktardıkları ve bunların Kant’ın felsefesindeki 

yeri, fiziko-teolojik delile dair Kant’ın görüşlerinin aktarıldığı bölümde beyan edilmiştir. 
176  Günaltay, a.g.e., s. 109. 



99 

 

göre bu düzenleyici ilke Allah olmak zorunda değildir. Günaltay Kant’ın ilk olarak 

insan sanatından yola çıkarak bu çıkarımı yapmış olduğunu ifade etmekte ve bunun 

yanlış olduğunu söylemektedir. Çünkü bir saati yapan saatçi, onun ancak düzenleyicisi 

olabilmekteyken alemin düzenliliği onun maddesinden bağımsız olamayacağı için 

insanda olduğu gibi sırf bir düzenleyici ilkeye nisbet edilememektedir; o ancak hem 

düzenleyici hem de yaratıcı olan bir varlığa nisbet edilebilmektedir.177 

Aslında Kant evrendeki düzenliliği, insan sanatından yola çıkarak şuurlu bir 

esasa dayandırmaya çalışanların hatalı olduklarını beyan etmekte ve Günaltay gibi o 

da insan sanatının yanlış bir örnek olarak kullanıldığını öne sürmektedir. Çünkü insan 

sanatı fenomenal aleme özgüdür ve alemdeki düzenliliğin eğer maddesine yönelik bir 

açıklama yapılacaksa, bu analojinin yetersiz kaldığını öne sürmektedir.178 

Günaltay Kant’ın son eleştirisi olan “alemdeki düzen bir düzenleyici ilkeyi 

gerektirse de bu ilke Allah olmak zorunda değildir” tenkidini, bir evvelî illeti kabul 

etmekle beraber bu illetin kemâlini sınırlandırmak olarak görmektedir. Günaltay 

Kant’ın bu iddiasının a priori hiçbir dayanağı olmadığını ifade etmektedir. Bu nedenle 

Kant’ın bu iddiasını keyfî olarak nitelendirmektedir. Ayrıca bu itirazın kabul edilmesi 

durumunda bile gayelilik delilinin çürütülemeyeceğini, ancak noksanlığının 

gösterilebileceğini ki bu noksanlığın da bir vâcibü’l-vücûd ispatına engel teşkil 

etmediğini beyan etmektedir.179 Her ne kadar Günaltay açıkça beyan etmese de bu 

zikredilen eleştirilerin çoğunluğu Boirac’tan alıntılanmış görünmektedir. Bu nedenle 

onun eleştirileri İzmirli’nin ortaya koyduğu eleştirilerle benzerlik arz etmektedir. 

İfade etmekte fayda vardır ki burada Günaltay’ın iddia ettiğinin aksine zaten 

teorik bir delilin herhangi bir açıdan eksik olması Kant’a göre onun Tanrı’nın varlığına 

dair zorunlu bir bilgiye ulaşamayacağının göstergesi sayılmaktadır. Eğer bu anlamda 

metafiziksel bir varlığın mevcudiyeti temellendirilecekse bu, sentetik a priori bir 

yargıya dayanmalıdır.180 

                                                 
177  Günaltay, a.g.e., s. 109-110.  
178  Kant, Arı Usun Eleştirisi, s. 302-303. 
179  Günaltay, Felsefe-i Ûlâ, s. 110. 
180  Kant, Arı Usun Eleştirisi, s. 44. 



100 

 

Fiziko-teolojik delilin gayelilikten çok hikmet delili olarak isimlendirilmesi181 

ve iki açıdan değerlendirilmesi gerektiğini belirten Elmalılı Hamdi Yazır’ın bu delil 

için zikrettiği ilk şekil kozmolojik delile benzemektedir. Hikmet delilinin ikinci şekli 

olarak zikrettiği usul ise fiziko-teolojk delili karşılamaktadır. Buna göre alemdeki 

düzenden ve intizamdan yola çıkılarak kendiliğinden varlığı zorunlu olan mevcudun, 

özellikle ilim, kudret ve irade gibi sıfatlarını çıkarmak mümkün hale gelmektedir.182 

Kant’ın fiziko-teolojik delile yönelik itirazlarına da temas eden Elmalılı, bu 

konuda ilk olarak Kant’ın, düzenleyici varlığın Tanrı olmak zorunda olmadığına dair 

iddiasını yanlışlamaktadır. Elmalılı bu noktada Kant’a, “Kant, acaba, suretsiz bir 

maddeyi hangi tecrübe ile bilebilmiştir?” sorusunu yönelterek, onun burada hataya 

düştüğünü göstermeye çalışmaktadır. Her varlık bir suret ile tecelli ettiğine göre 

Kant’ın kuvvânîliğe183 dayanan madde hakkındaki fikirlerinin ruhânîliğe dönüşmesi 

gerekmektedir. Nitekim Elmalılı’ya göre bu nedenle Kant’ı, Hegel’in maneviyata 

ağırlık veren felsefesi takip etmiştir.184 Ayrıca Elmalılı Kant’ın, tecrübeden asla mutlak 

çıkmayacağından mutlak hikmet sahibi bir illeti bilmenin mümkün olmayacağına dair 

düşüncesini de eleştirmektedir. Elmalılı’ya göre elbette tecrübe bize mutlağı doğrudan 

bildirmemektedir, fakat istidlal ile bu fikri tecrübeden çıkarmak mümkündür.185  

Elmalılı’nın değindiği bir diğer itiraz ise Kant’ın alemdeki birtakım 

düzensizliklerin olmasından yola çıkarak alemi düzenleyenin mutlak hikmet sahibi 

olmadığına yönelik iddiasıdır. Elmalılı alemde hikmetsiz görünen şeylerin aslında 

farklı bir kemâl olarak nitelendirdiği iradenin alametleri olduğunu düşünmektedir. 

                                                 
181 Elmalılı’ya göre gaye illeti, fâili zorlamak ve mecbur bırakmak anlamında kullanılmaktadır. Bu 

nedenle Elmalı için bu delile hikmet delili ismini vererek Allah’ın iradesini vurgulamak önem arz 

etmektedir. Hatta Elmalılı, İmam Eş’arî’nin (ö. 324) de sırf bu sebepten Allah’ta gaye illetini kabul 

etmediğini ifade etmektedir. Janet, Seailles, Metâlib ve Mezâhib, s. 355. 
182  Janet, Seailles, a.g.e., s. 254-255.  
183  Elmalı’nın kuvvânilik ile kastettiği Kant’ın eşyanın hakiki varlığını mutlak olarak değil de bilkuvve 

tespit ediyor oluşudur. 
184  Janet, Seailles, Metâlib ve Mezâhib, s. 328. Allen W. Wood bu konuda Kant’ın tutumunu ikiye 

ayırmakta ve aynılık yorumu ismini verdiği, dışarıdaki sandalye ile zihnimizde bulunan kendinde 

şey halindeki sandalye fikrinin aynı nesneye tekâbül etmesi gerektiği görüşünün transandantal 

idealizme daha uygun olduğunu ifade etmektedir ve Kant’ın idealizme dûçâr olmak zorunda 

olduğunu düşünmemektedir. Allen W. Wood, Kant, çev. Aliye Kovanlıkaya, Ankara, Dost, 2009, s. 

100-101. 
185  Janet, Seailles, Metâlib ve Mezâhib, s. 328. 



101 

 

Çünkü Elmalılı’ya göre bu hikmetsiz görünen şeyler, vâcibü’l-vücûd’un muztar 

olmadığına ve iradesiyle bu alemi meydana getirdiğine işaret etmektedirler.186 

Görülmektedir ki Kant’ın isbât-ı vâcib hakkında ortaya koymuş olduğu bu 

olumsuz külliyat yeni ilm-i kelam alimlerinin Kant’a dair en çok meşgul oldukları 

konuların başında yer almıştır. Bunun nedeni öncelikle yeni ilm-i kelam alimlerinin en 

çok tartıştıkları konulardan birinin isbât-ı vâcib meselesi olması olduğu gibi, aynı 

şekilde Kant’ın bu itirazlarının Tanrı’nın varlığını inkâr edenlere yardımcı oluyor 

görülmesi ve Kant’ın yapmaya çalıştığından farklı bir yöne çekilmesinden de 

kaynaklanmaktadır. Nitekim Kant teorik delillerle nesnel geçerliliğe sahip olacak bir 

Tanrı’nın varlığının kanıtlanamayacağını beyan etmiş olsa da teorik akıl yoluyla 

Tanrı’nın varlığının mümkün olduğunu göstermiş olup, teorik aklın açtığı bu kapıdan 

geçerek, insan aklı için Tanrı’nın varlığına dair zorunluluğun pratik akıl yoluyla bir 

postulat şeklinde gerçekleştirilebileceğini kanıtlayacaktır. Buna rağmen yeni ilm-i 

kelam alimleri kelamın bu anlamda ortaya koymuş olduğu isbât-ı vâcib geleneğine 

sadık kalmakta ve Kant’ın iddia ettiği gibi Tanrı’nın varlığının bilinebilmesini teorik 

aklın dışına atmayı asla düşünmemektedirler.  Dolayısıyla her ne olursa olsun, ister 

mütekellim kimliğiyle ön plana çıksın isterse farklı disiplinlere aidiyeti ile tanınmış 

olsun, yeni ilm-i kelam alimleri arasındaki ortak kabul, teorik isbât-ı vâcib 

yöntemlerinin hiçbir surette terk edilemeyeceğidir. Bu nedenle Kant’ın kritik 

felsefesini de ellerinden geldiğince eleştirmişlerdir. Ayrıca Kant’ın ahlak deliline 

yüklediği anlamın hakiki değerine ulaşabilmesi de teorik olarak Tanrı’nın varlığının 

zorunlulukla gösterilemeyecek olmasına bağlı bulunduğundan yeni ilm-i kelam 

alimleri nezdinde Kant’ın ahlak delilinin değersizliği de ortaya çıkmış olmaktadır.

                                                 
186  Janet, Seailles, a.y.  



102 

 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

PRATİK AKLIN TANRI’YA ULAŞMA İMKÂNI 

3.1. Teorik-Pratik Akıl Ayrımı ve Kant’ın Ahlak Felsefesi 

Önceki bölümlerde ele alınan mevzular Kant’ın teorik akıl sahasına dahil ettiği 

meselelerden müteşekkildi. Fakat Kant aklı sadece teorik olan yönüyle 

sınırlandırmamış, ona bir de pratik yön atfetmiştir. Kant, aklın bu yönüne en çok Pratik 

Aklın Eleştirisi adlı eserinde yer vermiş olmakla beraber, teorik meselelerin anlatıldığı 

Arı Usun Eleştirisi kitabında da çokça pratik akla değinmiştir. Kant’ın pratik 

kavramıyla kastettiği ise, ihtiyar ile mümkün olan her şeydir.1  

Kant nezdinde teorik aklın ilgilendiği alan katı ve deterministik kurallar 

bütünüyle çevrelenmiş bir alandı ve bu alan tabiatı zorunlu ve evrensel biçimde 

belirlemekteydi. Fakat insanın bu deterministik yapıdan ayrılan fiillerinin olduğunu 

aşikâr gören Kant, insanın ihtiyârî fiillerine tekâbül eden bu yönünü pratik akıl yoluyla 

açıklama cihetine gitmiştir. Yine çalışmamızın giriş bölümünde ifade edildiği gibi 

Kant teorik akıl yoluyla “Neyi bilebiliriz?” sorusunu cevaplamasının ardından pratik 

akıl yoluyla da “Ne yapabiliriz?” sorusunu cevaplandırmayı amaçlamaktadır. Ama bu 

sorunun cevabı da insanı tatmin etmek için yeterli değildir. Bu nedenle Kant’a göre, 

bir yönü teorik olan diğer bir yönü ise pratik olan “Ne umabiliriz?” sorusu da teorik 

aklın açık bıraktığı kapılardan faydalanarak, pratik aklın işlevleri sayesinde 

cevaplanabilecektir.2 Ayrıca bu soruların cevaplarını ararken bilimin ve saf aklın dışına 

atılan dinin asıl konumu keşfedilebilecek ve din, ahlak üzerine bina edilecektir. Yani 

mahsûsattan tamamen bağımsız, insan fıtratına dayanan bir Tanrı ve din anlayışı pratik 

akıl yoluyla inşa edilebilecektir.3 

                                                 
1  Kant’a göre teorik akıl bir şeyin olduğunu a priori bilmemi sağlarken pratik akıl ise olması gerekeni 

a priori bilmemi sağlamaktadır. Kant, Arı Usun Eleştirisi, s. 305. Ayrıca Kant’ın teorik-pratik 

ayrımı klasik felsefî metodun ayrımından farklılık içermekte, Kant, ev idaresi, siyasi idare ve 

hazların kontrol edilmesi gibi hususları pratik felsefe kapsamı içerisine dahil etmemektedir. Kant, 

Yargı Yetisinin Eleştirisi, s. 20-21. 
2  Erişirgil, Kant, s. 165.  
3  Necip Mahmud, Emin, Kıssatü’l-Felsefeti’l-Hadîse, s. 156. 



103 

 

Kant teorik aklı incelerken benimsediği yöntemin tam tersine bir usul 

kullanarak pratik akla dair açıklamalar getirmeyi tercih etmektedir. Kant, teorik akıl 

söz konusu olduğunda öncelikle bilgiyi bir gerçek kabul edip ardından onun şartlarını 

ve sınırlarını araştırmış ve duyulardan başlayarak oradan kavramlara, kavramlardan da 

ilkelere ilerlemişti. Fakat ahlakı konu edinen pratik felsefe söz konusu olduğunda ise 

duyulardan yola çıkılması mümkün olmadığından, öncelikle ilkelerden kavramlara 

ardından da duyulara giden bir usul benimsemektedir.4 

Kant’a göre insan bir taraftan mahsûs dünyaya tâbî bir varlıktır ve maddi 

illetlere bağlıdır fakat insanda mevcut bulunan bir meleke, onu mahsûsât aleminden 

ayırmaktadır. Bu meleke saf bir tasavvur olup pratik aklın ta kendisidir. Bu pratik akıl 

insana vazife nâmı altında emirler vererek onu yönlendirmeye çalışmakla beraber asla 

deterministik nedenselliğe tâbî olan alemin bu nedensellikten ayrı düşünülemeyeceği 

durumda olduğu gibi bir zorunlulukla buyurmamaktadır. Bu yüzden pratik aklın 

kanunları aklî bir tasavvurdan ibarettir. Pratik aklın ilgilendiği bu vazifelerin 

gerçekleşmesi veya gerçekleşmemesi pratik aklın alanına girmemektedir. Çünkü pratik 

akıl ancak yapılması gerekeni buyurmakta ve bu buyruğundan hiçbir surette 

dönmemektedir. Birbirleriyle karşı karşıya konumda bulunan teorik ve pratik akıl, 

cinsleri itibariyle ayrışmakta ve bu sayede çelişki ortadan kalkmaktadır.5 

Teorik aklın esas aldığı unsur bilgi iken, pratik aklın esas aldığı unsur iman 

olmuştur. Bu da aslında objektiflik açısından bir fark ortaya çıkarmaktadır. Buna göre 

iman objektif biçimde zorunlu olmayan, yalnızca subjektif ve limmî mantık yolu ile 

zorunlu olan bir inanıştır. Bu yüzden mesela özgür iradenin varlığına ben ahlak 

yasasından yola çıkarak ve kendi özgür irademin gereği olarak zorunlu bir biçimde 

inanırım, fakat başka birini aklî olarak bunu kabule zorlayamam.6 

Pratik ve teorik akıl arasındaki ayrımı yukarıda ifade edildiği şekliyle yapan 

Kant’ın, ahlak felsefesini kurarken izlediği yöntem söz konusu olduğunda birtakım 

fikirlerden etkilendiği gözlemlenmektedir. Bunların başında girişte de beyan edildiği 

üzere annesi ve bazı hocalarının, daha samimi bir inancı ön plana çıkaran pietist 

                                                 
4  Erişirgil, Kant, s. 224-225; Kant, Pratik Aklın Eleştirisi, s. 17. 
5  Janet, Seailles, Metâlib ve Mezâhib, s. 69; Erişirgil, Kant, s. 130-131. 
6  Janet, Seailles, Metâlib ve Mezâhib, s. 69-70. 



104 

 

geleneği Kant’a aşılamaları gelmektedir.7 Yine Rousseau’nun felsefesi de Kant’ın 

ahlaka dair düşüncelerinde rasyonalistler gibi aklî bir ahlak düşüncesine yönelmesine 

engel olmuş, Hume’un teorik felsefe konusunda Kant’ta ortaya çıkardığı aydınlanma, 

ahlak felsefesi söz konusu olduğunda da Rousseau sayesinde gerçekleşmiştir.8 Kant 

Rousseau’nun etkisiyle önceleri ahlakı duygulara atfederek subjektif bir yönelim 

vermeye çalışmışsa da kritik felsefesinden hemen önce bu görüşünden vaz geçmiştir.9 

Çünkü onun amacı aklın bütün esaslarını a priori temellerle inşa etmek olmuştur. Kant 

pratik akıl için aradığı bu a priori dayanağı ise ahlak yasasında bulmuştur.10 Ayrıca 

Kant rasyonel varlıkların doğal bir amacı olarak temellendirdiği a priori mutluluk 

fikrini de ahlak yasasının nihâî gayesi olarak belirlemiştir.11 Kant bu anlamda 

toplumsal bir mutluluk fikrine vurgu yapmış, böyle bir toplumsal mutluluğun 

gerçekleşmesinin ise küllî ahlak yasalarını takip eden bireylerden oluşan bir toplum 

kurmakta mümkün görmüştür. Böyle olunca asıl toplumsal gaye, küllî bir yasaya tâbî 

olarak fiillerini icra eden özgür insanlar topluluğunu oluşturmak şeklinde Kant’ın 

pratik felsefesinin temelini oluşturmuştur.12 

Toplumsal huzuru temin edecek bu küllî yasa yani ahlak yasası ise Kant’a göre 

asla insanların bireysel çıkarları doğrultusunda gerçekleştirdikleri iyi fiillere dayanak 

sağlayamaz. Her ne kadar insanoğlu yaptığı her işte bir fayda temini gözetmeyi akl-ı 

selîme uygun bulsa da iyilik bir gaye gözetilerek yapıldığında hakikiliğini 

yitirmektedir. Bu nedenle Kant için iyi fiil ancak vazifedir ve bu vazife sadece ve 

sadece ahlak yasasına riayet etmek için fiilleri yerine getirmeyi dikte eder. Bu yüzden 

dışarıdan ahlaklı görünen bir davranış asla onun hakikaten ahlaklı olduğunu 

                                                 
7  Duralı, Aklın Anatomisi, s. 32. 
8  Erişirgil, Kant, s. 198-199; Immanuel Kant, Observations on the Feeling of the Beautiful and 

Sublime and Other Writings, ed. Patrick Frierson, Paul Guyer, Cambridge, Cambridge University 

Press, 2011, s. 95. 
9  Erişirgil, Kant, s. 202-203.  
10  Kant, Pratik Aklın Eleştirisi, s. 53.  
11  Mutluluk, tüm doğal amaçların en üst noktası olarak, yani herhangi bir sonlu varlığın ihtiyaç ve 

arzularının toplamı olarak tanımlanır. Böyle amaçlara sahip olan ve bu amaçların toplamını 

kavrayabilecek durumda olan herhangi bir varlık, bu anlamda doğal bir amaç olarak mutluluğa 

sahiptir. Kant, "Mutlu olmak, her rasyonel fakat sonlu varlığın zorunlu olarak arzusudur" dediğinde 

bunu kasteder. Allen W. Wood, Kant’s Moral Religion, New York, Ithaca and London: Cornell 

University Press, 1970, s. 53-54. 
12  Erişirgil, Kant, s. 205-206. 



105 

 

göstermez.13 Kişinin niyetinin önemi hat safhadadır ve asla bir gaye gözetmemesi 

gerekmektedir. Bu noktada ahlak yasasının emrettiği bu usul, tabiî saiklerin emrettiği 

usulden tamamen farklılaşmaktadır. Ahlak yasasının tabiî saiklerin gösterdiği usulden 

farklılaşması ise bize küllî bir yasa biçimi vermesini mecbur kılmaktadır ki o da: “Öyle 

bir şekilde hareket etmeliyim ki amelimin içerdiği düsturun küllî bir yasa olmasını 

isteyebileyim.” şeklindedir.14 İnsanın bu biçimi kullanarak ahlak yasalarını belirlemesi 

ve onları hiçbir amaç gütmeksizin gerçekleştirmesi zaruridir. Çünkü başkasının 

güvenini kazanmak adına doğru söylemeyi kendisine ilke edinen biri, bunula ancak 

hipotetik (şartlı) bir önerme ortaya koymaktadır ki bu önermeler ahlâkî niteliğe sahip 

olamazlar. Ahlak yasaları daima matematiğin aksiyomlarında olduğu gibi şartsız ve 

her koşulda geçerli olmalıdır: “Her zaman ve her yerde doğruyu söyle” şeklinde 

olduğu gibi. Böyle olunca ahlak yasası tecrübeden değil ancak pratik aklın metafizik 

kullanımından doğmaktadır.15  

Ahlak yasasının ikinci biçimi ise insanın tabiî saiklere meydan vermeyerek 

bencilce bir yaklaşımın yerine toplumsal yapıyı gözetmenin ön plana çıkarılması 

hususuna dayanmaktadır: “Öyle bir şekilde hareket et ki gerek kendi şahsında gerek 

başkalarının şahsında insanlığı bir vasıta gibi değil, bir gaye olarak kullanmış olasın.” 

Bu noktada Kant insanın başkalarını bir vesile olarak kullanmak yerine onları 

kendisine gaye edinmesi gerektiğini vurgulamaktadır. Çünkü insan saygıya layık olan 

bir varlıktır.16 

Ahlak yasasının iradeyi bu şekilde a priori ve tecrübeden kaynaklanmayan 

biçimlere bağlaması ise sentetik a priori bir yargı ortaya çıkarmaktadır.17 Kant saf aklın 

eleştirisini yaparken nasıl sentetik a priori yargıların kaynağını aradıysa, pratik akılda 

                                                 
13  Dışarıdan ahlaklı görünme durumu Kant tarafından hukukun mevzusu kabul edilip ahlâkî fiiller 

bunun altına dahil edilmemektedir. Fakat Kant hukukî meseleleri de a priori temellere dayandırarak 

açıklama girişiminde bulunmaktadır. Erişirgil, a.g.e., s. 241-242. 
14  Necip Mahmud, Emin, Kıssatü’l-Felsefeti’l-Hadîse, s. 156-157; Erişirgil, Kant, s. 209-211. Bu 

usul aslında bize bir biçim vermektedir ve Kant tek tek her ahlaklı olan fiilerin bir yasa haline 

getirilebileceğini düşünmekten ziyade bu biçimi kullanarak her özgür bireyin kendi yasalarını nesnel 

dayanaklar üzerinde oluşturması gerektiğini düşünmektedir. Kant, Pratik Aklın Eleştirisi, s. 30. 

Biçim ile kastettiği ise bir yasayı bütün içeriğinden yani istemenin nesnelerinden ayırmak ve onu 

genel bir yasa koymanın biçimi haline getirmektir. Kant, a.g.e., s. 30-31. 
15  Necip Mahmud, Emin, Kıssatü’l-Felsefeti’l-Hadîse, s. 157; Erişirgil, Kant, s. 212-213. 
16  Erişirgil, Kant, s. 215-216. 
17  Erişirgil, a.g.e., s. 213-214. 



106 

 

da karşımıza çıkan bu sentetik a priori yargıların kaynağını aramak gerekmektedir. 

Fakat Kant’a göre bu yasaların kaynağı asla iradenin dışında, iradeye etki eden bir 

kudrette aranamaz. Çünkü bu durumda iradeye müdahil olan bu kuvvet, fiillerimizin 

ya ona duyulan korku ya da ona duyulan sevgiye ithafen icra edilmesine sebebiyet 

verecektir. Ahlak yasası da yapısı gereği hiçbir şarta bağlı olmaması gerektiğinden, 

birer dürtü olan korku veya sevgiye sebebiyet verecek bu durum da kabul edilemez 

olacaktır. Bu noktada ahlak yasasının üçüncü biçimi de ortaya çıkmaktadır: “Bütün 

akıllı varlıkların iradelerini küllî yasalar vazeden bir irade olmak üzere düşün.”18 

Kant’ın işte bu şekilde kurguladığı ahlak felsefesi onun ahlak deliline temel 

teşkil eden esasları nasıl a priori unsurlar üzerine dayandırdığını göstermektedir. 

Kant’ın bu yaklaşımlarının apriori dayanaklara sahip olması, doğal olarak ahlak 

felsefesinin sonucunda zorunlu bir inancı ortaya çıkarma imkanını da içinde 

barındırmaktadır.  

3.2. Ahlak Delilinin Unsurları 

3.2.1. Ahlak Yasası 

Ahlak yasası yukarıda ifade edilen biçimiyle insanın ahlaklı olmak adına 

yapması gerekenleri belirleyen bir yasa konumunda bulunmakta ve ahlak 

manzumesini ortaya koymak için insana küllî biçimler sağlamaktadır. Fakat ahlak 

delili için ahlak yasasını önemli yapan unsur, onun insan için reddedilemeyecek bir 

zorunlulukla buyurmasında yatmaktadır. Ahlak yasasının her insanda a priori bir 

biçimde bulunan bu mevcudiyeti, onun anlamlı bir yasalar topluluğu olması 

gerekliliğini mecbur kılmaktadır. Nitekim a priori bulunan ahlak yasası anlamsız hale 

gelirse, onun insan tarafından uygulanması da zorunluluğunu yitirecektir ki bu pratik 

felsefe açısından asla kabul edilemez bir durumu ortaya çıkarmaktadır. Bu nedenle 

                                                 
18  Erişirgil, a.g.e., s. 216-217. Tabi Kant böyle bir kurgu inşa etmesine rağmen ahlak yasasının dine 

götürdüğünü kabul etmekte ve insanın ahlak yasasının buyruklarına sanki Tanrı’nın 

buyruklarıymışçasına uymaları gerektiğini de ayrıca vurgulamaktadır. Bunun nedeni en yüksek 

iyinin vücut bulmuş hali ve tek kutsal varlığın Tanrı olmasında yatmaktadır. Kant’a göre biz de 

ahlâkî anlamda bir kutsal varlığa dönüşebilmek ve bütünüyle ahlâkî bir özne olabilmek için, ahlak 

yasasının buyruklarını sanki o kutsal varlıktan geliyormuşçasına takip etmeliyiz. Kant, Pratik Aklın 

Eleştirisi, s. 140. 



107 

 

Kant ahlak yasasının anlamlı hale getirilebilmesine büyük önem atfetmekte ve ahlak 

delilini de bu esas üzerine bina etmektedir. 

Ahlak yasasına ifade edildiği şekliyle büyük önem atfeden Kant, ahlak 

yasasının biçimlerinin a priori olarak çıkarsanabileceğini göstermek amacıyla birtakım 

önermeler ortaya koymaktadır. Bu önermeler yoluyla konusu arzularımıza dayanan 

herhangi bir pratik yasanın küllî ve ahlâkî olamayacağını, küllî pratik bir yasanın bütün 

arzulardan bağımsız aklın bir formundan veya biçiminden ibaret olduğunu göstermeye 

çalışmaktadır.19 

1. Önerme: herhangi bir pratik yasada irade, arzu tarafından belirlenirse o 

yasa tecrübîdir, ahlâkî değildir. Konusu bizim arzularımızı kapsayan bir 

yasanın bütün insanları kapsaması mümkün değildir.20 

2. Önerme: Maddi olan yani ahlâkî olmayan her yasa ferdî mutluluk içindir 

ve bu tür yasaların hepsi aynı cinstendir.21 

3. Önerme: Eğer akıl sahibi bir varlık fiilini ortaya koyarken benimsediği 

yasayı tüm insanlar için geçerli olabilecek küllî bir yasa olarak tasavvur 

edebiliyorsa bu yasanın içeriği değil biçimi iradeye etki etmektedir.22 

Özellikle üçüncü teori göstermektedir ki bu ahlak yasalarını ortaya çıkaran 

akıllı varlıkların özgür olması zaruridir. Çünkü deterministik nedenselliğe tâbî olan 

varlıklar hem içerik bakımından hem de biçim bakımından nedensellikten 

etkilenmektedir. Dolayısıyla içerikten tamamen bağımsız olması gereken bu yasalar 

özgür bir iradenin sonucu olmak zorundadır. Bu özgür irade hiçbir mahsûsattan 

                                                 
19  Erişirgil, Kant, s. 225. Bu anlamda ahlak yasasının buyruklarının şartsız olması gerektiğini 

vurgulayan Kant ampirizmin ahlak söz konusu olduğunda tehlikeli bir durum ortaya çıkardığını 

beyan etmektedir. Nitekim ampirist bir ahlakın şartsız ve dünyevî gayelerden tamamen arındırılmış 

olması mümkün değildir. Bu yüzden Kant tasavvufî anlamda bir ahlak anlayışını içimizdeki ahlak 

yasasına daha uygun bulmaktadır. Kant, Pratik Aklın Eleştirisi, s. 79. 
20  Kant, Pratik Aklın Eleştirisi, s. 23. 
21  Kant, a.g.e., s. 24. 
22  Kant, a.g.e., s. 30. Hem Şarlken’in hem de I. Fransuva’nın Milan’ı aynı anda almak istemesi asla 

uzlaştırılamazdır çünkü bunların istekleri bir içeriğe yöneliktir. Pratik yasanın iradeyi belirleyen 

yönü biçimdir ve hangi biçimin bir fiili küllî yasa yapacağını ise müdrike belirlemektedir. Erişirgil, 

Kant, s. 227-228. 



108 

 

etkilenmemekle beraber, ancak ahlak yasasının zikredilen formları yoluyla 

bilinebilmektedir.23 

Bu noktada fiillerden kastedilen aslında mahsûs dünyada gerçekleştirdiğimiz 

fiiller değildir. Nitekim özgür iradenin mahsûs dünyaya etki etmediği ve mahsûs 

alemin deterministik nedenselliğe tâbî olduğu ifade edilmişti. Bu nedenle her ne kadar 

biz iyi fiilleri mahsûs dünyada arıyor olsak da bu fiiller aslında düşünülür dünyada 

belirlediğimiz iyiliklerin sembolik bir biçimde mahsûs dünyaya uyarlanmış 

hallerinden başka bir şey değildir. Biz hiçbir zaman irademizin hakikaten tabiata 

müessir olup olmadığını bilemeyiz.24 

Bu durumda mahsûs dünyadan bu kadar bağımsız hale getirilen bir ahlak yasası 

ne kadar pratik olabilir sorusu akla takılmaktadır. Bu noktada pratik yönü vurgulamak 

adına gösterilmesi gereken şey, mahsûsâttan bağımsız bir saik olabilecek a priori bir 

duygudur. Nitekim bizim ahlak yasasının buyruklarına uymamız durumunda bizde 

birtakım tezahürler meydana gelmektedir. Ahlak yasasının bu anlamda insanda ortaya 

çıkardığı ilk tezahür olumsuz bir duygu olup elemdir. Çünkü insan tabii arzularından 

kaçınarak kendine acı çektirmekte, kendini zorlamaktadır. Fakat bu olumsuz duygudan 

başka ahlak yasasının ortaya çıkardığı olumlu bir duygu daha vardır. O da kendini 

beğenme duygusunun insanda körelmesiyle ortaya çıkan saygıdır. Saygı ahlak 

yasasının doğrudan meydana getirdiği bir duygudur. Hiçbir duygu a priori olarak 

belirlenemiyorken saygı duygusu belirlenebilmektedir. Acı duygusu a priori 

kavranabiliyor olsa da o ancak tecrübe edilmekle bilinebilir. Saygı ise ahlak yasasının 

doğurduğu zorunlu bir duygu konumundadır ve tecrübeden bağımsızdır.25  

Ahlak yasası ile ilgili bir diğer mevzu ise onun gayesi meselesidir. İnsanın bu 

anlamda ahlak yasasının vazifeleri söz konusu olduğunda bütün gayelerden uzak 

durması gerektiği şeklinde çizilen portre aslında sadece hissî saikleri ilgilendiren 

meseleler hakkında geçerli olmaktadır. Bu nedenle ahlak yasasının vazifelerini bütün 

                                                 
23  Erişirgil, Kant, s. 228. 
24  Kant, Pratik Aklın Eleştirisi, s. 103. 
25  Erişirgil, Kant, s. 231-232; Kant, Pratik Aklın Eleştirisi, s. 81-82. Kant’ın saygı duygusunun a 

priori oluşuna dair getirdiği örnek şu şekildedir: “soylu olmayan, sıradan bir yurttaş olan bir adamda, 

kendimde bilincinde olmadığım derecede bir karakter dürüstlüğü olduğunu farkedersem, böyle bir 

adamın önünde, istesem de istemesem de, hatta üstünlüğümün gözden kaçmaması için başımı ne 

kadar dik tutsam da ruhum eğilir.” Kant, a.g.e., s. 85. 



109 

 

gayelerden soyutlayamayız. Çünkü hiçbir amacı olmayan bir yasa ancak boş bir 

biçimden ibaret kalırdı. Bu noktada ahlak yasasının vazifelerinin gayesi hissî saiklerle 

yakından uzaktan bir ilişkiye sahip olamayacak olsa da mutlak bir gayeye atfedilmesi 

mümkündür. Bu mutlak gaye ise insanın haysiyetinden başka bir şey değildir ki 

bununla kastedilen ise hem her bireyin kendi tekâmülü hem de başkalarının 

tekamülüdür.26 Bu haysiyetin sonucunda varılacak hedef ise ileride ele alınacak olan 

en yüce iyi kavramıdır.  

3.2.2. Özgürlük27 

Kant teorik aklın düştüğü antinomileri belirtirken, üçüncü antinomide 

özgürlüğün imkânı hakkında insan aklının çelişkili iki argümanı öne sürdüğünü iddia 

etmişti. Bunlardan ilki özgürlüğü nedenselliğin yanında mümkün görürken diğeri 

deterministik nedenselliğe sıkı bir biçimde bağlanmaktaydı. Fakat o bölümde 

belirtildiği üzere Kant’ın dinamik addettiği üçüncü antinomi aslında çelişkili 

görünmesine karşın bu iki çelişkili görünen düşüncenin telif edilebilme imkânını da 

içinde barındırmaktaydı. Bu telifin imkânı her iki görüşün de farklı açılardan 

bakıldığında aynı anda doğru olabileceğinin gösterilmesi fikrine dayanmaktaydı. 

Kant’a göre müdrikenin ulaşmış olduğu deterministik nedensellik fikri 

fenomenal aleme bakıldığında doğru kabul edilebilmekteydi. Fakat fenomenal aleme 

hasredilen algımızın dışında bir numenal alemin de bulunduğu kesin olduğuna göre, 

fenomenal alemden yola çıkarak bu numenal alemde de özgürlüğün bulunamayacağını 

iddia etmeye de kimsenin hakkı yoktu. Bu nedenle Kant tecrübe sahasının dışında 

özgürlüğün teorik akıl bağlamında da mümkün olduğunu iddia etmişti. Yani teorik akıl 

                                                 
26  Erişirgil, Kant, s. 261. Kant’ın başkalarının da tekamülünü içeren bu öğretisi bir Tanrı Krallığı 

fikrine dayanmaktadır. Konu hakkında detaylı bilgi için Bkz. Kant, Din, s. 126-128. 
27  Kant’a göre özgürlük saf aklın kilit taşı konumunda bulunmaktadır. Çünkü Kant için teorik aklın 

temellendiremediği bütün idealar özgürlük kavramına bağlanmakta ve onunla dayanak 

kazanmaktadırlar. Aynı zamanda özgürlük tüm idealar arasında kendisini doğrudan doğruya 

kavrayamasak da olanaklılığını a priori olarak bildiğimiz tek ideadır. Tanrı ve ruhun ölümsüzlüğü 

ideaları özgürlüğün aksine ahlak yasasının koşulları değil bu yasanın belirlediği en yüce iyinin 

koşulları olarak temellendirilmektedir. Kant, Pratik Aklın Eleştirisi, s. 3-4. Özgürlük aynı zamanda 

bir yönüyle doğada tecrübe edilebilen olmasıyla da diğer idealardan ayrışmaktadır. Bu yönü 

sayesinde diğer ideaların doğa ile ilişkilerini ve teoloji ile bağlantılarını da tesis etmektedir. Kant, 

Yargı Yetisinin Eleştirisi, s. 374. 



110 

 

söz konusu olduğunda eşyanın kendinde halinin özgürlüğe sahip bulunması mümkün 

kabul edilmekteydi.28 

Kant için özgürlüğün sadece bir imkân dahilinde bırakılması ise yeterli değildi. 

Bu nedenle Kant Pratik Aklın Eleştirisi eserinde özgürlüğün reddedilemeyecek 

biçimde bir zorunlulukla kabul edilmesi gerektiğini ortaya koymayı amaçlamıştır. 

Bunun gerçekleştirilebilmesi ise ancak ahlak yasasına bağlı kabul edilmektedir. Kant 

için özgürlük ahlak yasasının varlık şartıdır. Özgürlük fikri her ne kadar ahlak 

yasasının buyrukları olmadan keşfedilemeyen bir şey olsa da ahlak yasasının 

buyrukları ancak özgürlüğün fark edilmesini sağlamaktadır. Öte yandan ahlak yasası 

ise özgürlük olmadan bir hiçtir. Onun buyrukları ancak insanın deterministik 

nedensellikten bağımsız fiillerinin olması durumunda bir anlam ifade etmektedir. Bu 

nedenle Kant için aslında özgürlüğün varlığına dair en büyük kanıt ahlak yasasının 

kendisidir.29  

Bu durum ahlak yasasının anlamlı kabul edilebilmesi için özgürlüğün zorunlu 

bir kabulünü ortaya çıkarsa da nasıl olup da özgürlüğün, deterministik nedenselliğin 

hâkim olduğu bu dünyada işlevsel olabildiği açıklanmaya muhtaç kalmaktadır. 

Nitekim Kant için dışarıdaki nesneler nasıl deterministik nedenselliğe tâbî ise bizim iç 

duyularımız bile zamandan bağımsız olamadıkları veçhile bu nedenselliğe tâbî 

konumda bulunmaktadır.30 

Her ne kadar özgürlük burada transandantal bir boyuta taşınarak numenal 

aleme hasredilmiş görünse de burada özgürlük fikrini temellendirmeye çalışmaktaki 

amaç insanoğlunun ahlâkî fiillerinde hiçbir etkiye maruz kalmadığını göstermekten 

geçmektedir.31 Bu nedenle aslında bu mesele karşımıza bir tartışma konusu olarak 

çıkmaktadır. Çünkü insanın ahlâkî olsun veya olmasın tüm fiilleri tecrübe edilen 

                                                 
28  Janet, Seailles, Metâlib ve Mezâhib, s. 69; Erişirgil, Kant, s. 218-219. 
29  Necip Mahmud, Emin, Kıssatü’l-Felsefeti’l-Hadîse, s. 157-158. Kant’ın ahlak yasası ve özgürlük 

arasındaki öncelik-sonralık ilişkisine dair açıklamaları için Bkz. Kant, Pratik Aklın Eleştirisi, s. 

33-34. 
30  Erişirgil, Kant, s. 220-221. 
31  Kant bu alemdeki mevcudiyetimizin hiçbir şekilde Tanrı’nın yaratmasıyla meydana geldiğini 

söylemeye hakkımız olmadığını ifade ederken, numenal alemde bulunan, kendinde şey olan 

benliğimiz söz konusu olduğunda, onun filleri hakkında olmasa da mevcudiyetinin Tanrı tarafından 

yaratıldığını kabul etmek konusunda bir beis görünmediğini de beyan etmektedir. Kant, Pratik 

Aklın Eleştirisi, s. 111-112. 



111 

 

alemde ortaya çıkmakta ve nedensellik silsilesini de etkiler görünmektedir. Peki 

insanın ahlâkî fiilleri tabiatla iç içe olmasına karşın nasıl özgür olabilmektedir? 

Kant bu konuda iki görüşten de vaz geçemeyeceğinden dolayı özgürlükle 

determinizmi uzlaştırma cihetine gitmiştir. Kant özgürlüğün ancak tabii düzenden 

tamamen bağımsız düşünüldüğünde mümkün olduğunu kabul etmektedir. Böyle bir 

şeyin mümkün olduğunu ise Kant’a göre kendi iç dünyamızdan çıkarsayabiliyoruz. 

Nitekim bizler her ne kadar ruhsal hallerimizi bile zamana tâbî biliyor olsak da 

kendimizi zaman dışında düşünebiliyoruz. Yani mahsûs bir varlık olmanın yanında sırf 

aklî olan bir yönümüzün de varlığını kavrayabiliyoruz. İşte bu noktada Kant için 

benliğimizin aklî olan yönüyle, mahsûs olan yönünü birbirinden tamamen ayırmayı 

başarabilirsek, determinizm ile özgürlüğü de uzlaştırabilmek mümkün hale 

gelebilmektedir.32   

İnsanın kendini zaman kaydından bağımsız düşünmesiyle yani kendini akıl 

tarafından belirlenen yasalara göre amellerini etkileyen olarak düşündüğü numenal 

varlık durumunda, nedensellikte olduğu gibi, aklın ortaya koyduğu bu yasanın da bir 

sebebini aramak gerekmez. Aynı şekilde tabiatta gerçekleşen hiçbir şeyi bu aklî 

yönümüzün sebebi gibi de telakki etmek mümkün değildir. İnsanla ilişkili bütün bu 

maddi unsurlar aslında aklî yönümüzün bir eseri konumunda görülebilmektedir. Bu 

noktada insanın tecrübî olan yönü, aklî olan yönüne tâbîdir ve onun eseri kabul 

edilmektedir.33 Bunun nedeni bizim nedenselliğe dair algımızın tamamen zihnimizin a 

priori unsurları tarafından kurgulanan bir düzen olmasına karşın, özgür irademizin 

sonucunda ortaya koyduğumuz fiillerimizin asıllarının ise bu zihnî kurgudan bağımsız 

olan ve numenal anlamda mevcudiyetleri bulunan fiiller olmalarıdır. Biz her nesneyi 

algılarken yaptığımız gibi özgür iradeyle gerçekleştirilen bu fiilleri de zihin 

süzgecinden geçirdiğimiz takdirde onun asıllığını bozup nedenselliğe tâbî biçimde 

                                                 
32  Kant, a.g.e., s. 104; Erişirgil, Kant, s. 221-222. Kant için özgürlüğün asıl imkânsızlığı eşyanın 

kendinde halini bildiğimizi kabul ettiğimiz durumda karşımıza çıkmaktadır. Kant, Pratik Aklın 

Eleştirisi, s. 103-104. 
33  Erişirgil, Kant, s. 221-222.  



112 

 

algılamış olmaktayız.34 Bu ise onların özgür iradeden bağımsızmışlarcasına 

algılanmalarına neden olmaktadır. 

Kant özgürlüğün bu anlamda reddedilmemesi gereken bir şey olduğunu 

misaller vererek de açıklamaya çalışmaktadır. Eğer tüm fiillerimizin deterministik 

nedenselliğe tâbî olarak meydana geldiği kabul edilirse kötülük yapan birinin bu 

yaptığı fiilin sorumlusunun kendisi değil bilakis onu bu noktaya getiren sebepler 

silsilesinin kabul edilmesi mecburi olmaktadır. Fakat hiçbir suçlu vicdanını bu durumu 

bahane ederek susturamamaktadır. Bunun nedeni aslında insanın vicdanının aklî 

yönüne bağlı olması, zamandan bağımsız olup sürekli kişiye buyurmasından 

kaynaklanmaktadır. Bu nedenle insan yaptığı kötülükleri unutamamakta ve sürekli bir 

pişmanlık hissi duyabilmektedir. Eğer bu vicdânî unsur insanın aklî yönüne bağlı 

olmasaydı, işlenen kötülüklerin zamanla unutulması ve pişmanlık duygusunun yok 

olması gerekirdi.35 

Şu da unutulmaması gerekmektedir ki Kant her bir münferit fiilimizde 

özgürlüğü kabul etmemektedir. O gerçekten bir insanın bütün yönleriyle eksiksiz 

incelendiğinde gerçekleştireceği fiillerin büyük bir kesinlikle ön görülebileceğini 

kabul etmektedir. Özgürlük bu yüzden herhangi bir fiile yönelik değil, aklî yönümüzün 

tecrübî yönümüze verdiği istikamettedir.36 

Kant’a göre eğer insan hiçbir şekilde tabii nedenselliğe tâbî olmasaydı yani 

sadece aklî yönü bulunsaydı, onun bütün fiilleri ihtiyarî olacaktı. Bu da insanın bütün 

fiillerinin aslında ahlak yasasına uygun olmasını da gerekli kılacaktı. Fakat insanın bir 

yönüyle mahsûs dünyaya tâbî olması neticesinde iradesi sadece ahlak yasasından 

değil, tabii saiklerden de etkilenmektedir. İşte burada insan kesinlikle fiillerini tabii 

saiklere uyarak değil özgür iradesine yani ahlak yasasının buyruklarına uydurmalıdır.37  

                                                 
34  Necip Mahmud, Emin, Kıssatü’l-Felsefeti’l-Hadîse, s. 157-158. Özgürlük Kant’a göre teorik 

açıdan da bütünüyle olumsuz kabul edilmemeli ve duyusal aleme ilişkili bir yapısının varlığı kabul 

edilmelidir. Dikkat edilmesi gereken husus ise özgürlüğün zaman dışında bulunmasına karşın zaman 

içerisinde gerçekleşen duyusal alemin öğelerine etki edebiliyor olmasıdır. Kant, Arı Usun Eleştirisi, 

s. 277. 
35  Kant, Pratik Aklın Eleştirisi, s. 107-108; Erişirgil, Kant, s. 222-223. 
36  Erişirgil, Kant, s. 223-224. 
37  Erişirgil, a.g.e., s. 224. 



113 

 

Kant özgürlüğün tabii nedensellikle bağdaştırmaya farklı açılardan da devam 

etmektedir. Bunun nedeni pratik aklın eleştirisinden sonra üçüncü kritik eseri olan 

Yargı Yetisinin Eleştirisi isimli kitabında bu meseleyi gayelilik üzerinden tekrar ele 

almaya çalışmasında yatmaktadır. Bu noktada tabiatın yasaları nedenselliğe ait kabul 

edildiği gibi, ahlâkî düzenin yasaları ise gayeliliğe tâbî kabul edilmektedir. Yani 

aslında Kant gayeliliğin nedensellik ile özgürlük arasında bir orta terim yapılması ile 

özgürlüğün tabii nedensellikle olan ilişkisinin açıklanabileceğini düşünmektedir.38 

Kant için doğada bir tür gayeliliğin varlığı reddedilemez olup özellikle canlı 

nesnelerdeki birbirine ahenkli parçaların bir amaç doğrultusunda bir araya gelmeleri 

bunun göstergesi sayılmaktadır. Mesela sadece zihnî olmaları itibariyle geometrik 

şekillerde ortaya çıkan gayelilik, maddî çıkarım yapılmamak kaydıyla objektif 

konumda bulunmaktadır. Öte yandan maddî nesneler söz konusu olduğunda ise 

onlarda görülen gayelilik bu şekilde objektif kabul edilememektedir. Bunun nedeni 

onlarda gördüğümüz gayeliliği bir başka varlığa göre faydasından yola çıkarak tespit 

ediyor olmamızdır. Yani Kant’a göre bir saatin elbette yapılış amacı vardır fakat 

yelkovanın mekaniksel hareketini açıklamak için bu gayeyi bilmeye lüzum yoktur. Bu 

yüzden Kant eşyadaki gayeliliği dışarıda değil iç kısımlarında aramaya girişmiştir ki 

bu en çok canlılarda gözlemlenmektedir.39 Canlılar bu anlamda cansız değil de canlı 

olan organizmaları olmaları dolayısıyla gayelilik ilkesine tâbîdirler. Bu anlamda 

canlılığı a priori bir biçimde gayelilik üzerinden temellendirmeye çalışmak aklın 

sınırlarını her yönden aşmak anlamına gelecektir. Fakat aynı şekilde hayat, nedensellik 

tarafından da yeterince açıklanamayacağından dolayı gayelilik, hayatı açıklamak adına 

ancak reflektif40(yansıtıcı) bir hüküm olarak değerlendirilebilecektir.41 

                                                 
38  Kant, Yargı Yetisinin Eleştirisi, s. 47-48; Erişirgil, Kant, s. 319-320. 
39  İçsel ve Dışsal gayeliliğe dair açıklama için Bkz. Kant, Yargı Yetisinin Eleştirisi, s. 257. 
40  Reflektif yargı ile kastedilen şey belirleyici olmayan bir yargıdır. Nitekim Kant’a göre gayelilik 

üzerinden doğa mekânizmalarını belirleyen bir açıklama yapmamız mümkün değildir. Doğada 

gayeli görünen her şeyin arkasında deterministik nedenselliğe bağlı bir silsile üzerinden alternatif 

bir açıklama getirilebilir. Bu nedenle gayelilik belirleyici yargılar ortaya çıkaramaz. Fakat toptan 

reddedilemediği için bu yargılar reflektif yargılar olarak kabul edilebilir. Bu ise sadece düzenleyici 

bir amaca yöneliktir. Kant, a.g.e., s. 238-239. Bu anlamda genel olarak yargı yetisi, özel olanı genel 

olanın altında düşünme yetisidir. Eğer bu genel olan verili ise belirleyici bir yargı ortaya çıkar. 

Yansıtıcı olan yargılar ise verili olan bir özel için genel olanı bulmaya yarar. Kant, a.g.e., s. 28. 
41  Erişirgil, Kant, s. 336-339. Her ne kadar Kant için gayelilik tek başına yeterli açıklamalar sunamıyor 

olsa da onun reddedilmesi de asla mümkün değildir. Nitekim insan sadece mekanik nedenler yoluyla 

bir çimenin varlığını bile anlamlandıramamaktadır. Fakat bu anlamda bir amaca yönelik olarak 



114 

 

Fakat bizler eksik varlıklar değil de eşyanın bütününü algılayabilen varlıklar 

olsaydık, işte o zaman nedensellik ile gayeliliğin tamamen birbirine uygun işlediğini 

görebilirdik.42 Yani eşyadaki değişimi ortaya çıkaran neden aynı zamanda gayeyi elde 

etmenin aracı olarak da görülebilirdi. Bizim müdrikemiz eşyada ancak nedenselliği 

objektif biçimde tecrübe edebilirken, numen varlıkları bilebilen bir varlığı 

düşündüğümüz zaman ise bu varlığın bütün bir idrake sahip olup eşya arasındaki 

uyumu ve gayeliliği fark edeceğini söyleyebiliyoruz. Dolayısıyla bu imkândan yola 

çıkarak gayeliliği nedenselliğe katabiliriz. Hatta reflektif yargı yetisinde kalmak 

şartıyla nedenselliğin gayeliliğin yasalarına bağlı olduğunu da söyleyebiliriz.43 İşte 

gayelilik kendisine verilen bütün bu değerle birlikte doğada her şeyde gözlemlenmesi 

mümkün olan bir şey olsa da aslında bizim eşya için uygun gördüğümüz gayelerde 

sınır yoktur. Bu nedenle eşyanın hiçbiri bütünüyle tabiatın gayesi olmaya layık 

görünmemektedir. Öte yandan kendisi bizâtihî gaye olan, başka bir şeyin vasıtası 

olarak düşünülmeyen ve tabiatın bütününe gaye teşkil edebilecek tek varlık ise 

insandır. Çünkü ancak insan gayeliliğin farkına varabilmekte, deterministik 

nedenselliğin dışında özgür bir benliğe sahip olarak üstün bir konuma yerleşmektedir. 

Ayrıca tabiatın var oluş gayesi de bu noktada insanın özgür ve ahlâkî şahsiyetini 

geliştirmekten ibaret kabul edilebilmektedir.44  

Aslında Kant’ın bütün bunlarla kastettiği, nasıl bizim özgür bir benliğimizin 

varlığını reddetmemiz mümkün değilse doğada bir gayeliliğin olduğuna dair fikri de 

yabana atmamızın mümkün olmayışıdır. Tabiat sadece mekanik yasalarla açıklanıp 

insan aklını tatmin edecek bir vaziyette değildir. Bu noktada insanın tabiata gayelilik 

açısından bakabiliyor olması tabiat ile özgürlük arasında bir bağ tesis etmeye yardımcı 

olmakta, özgürlüğün deterministik nedenselliğe rağmen doğada karşılığının ne olduğu 

konusundaki anlamlandırma çabalarına katkı sağlamaktadır. Böylece yargı yetisinin 

eleştirisi aracılığıyla Kant gayeliliği özgürlük ve tabiat arasında bir orta terim gibi 

                                                 
yeterli bir neden duyular üstünde aranmaya çalışıldığında ona teorik olarak ulaşmak imkânsız 

olacaktır. Kant, Yargı Yetisinin Eleştirisi, s. 296-297. 
42  Kant’ın bu ayrıma dair açıklamaları için Bkz. Kant, Yargı Yetisinin Eleştirisi, s. 295-296. 
43  Erişirgil, Kant, s. 344-346. 
44  Kant, Yargı Yetisinin Eleştirisi, s. 326-327; Erişirgil, Kant, s. 348-349. Kant için insan, 

yeryüzünde yaratılışın son amacı olarak görülür, çünkü yeryüzünde amaç kavramını oluşturabilen 

ve amaçlı olarak biçimlendirilmiş şeylerin bir toplamından, aklıyla bir amaçlar sistemi ortaya 

çıkarabilen tek varlık insandır. Kant, Yargı Yetisinin Eleştirisi, s. 316. 



115 

 

sunarak bu bağı açıklamaya ve anlamlandırmaya çalışmaktadır. Kant için gayeliliği 

fark ettiğimiz güzel ve canlı olan varlıklar bizim için özgürlüğün eserinden başka bir 

şey değillerdir. Bunların değeri ancak insan için mevcuttur ve bu sayede özgürlüğün 

gücü daha da katlanmış olmaktadır.45 

Yine Kant’ın özgürlük hakkında ortaya koyduğu bu felsefe, özgürlük ile tabiat 

arasındaki uyumlu ilerleyişi tesis eden bir nâzımın varlığına inanmamızı da zorunlu 

kılmaktadır. Teorik olarak ulaştığım Tanrı fikrine dair bir hüküm vermek zorunda 

değilim fakat özgürlüğümün hedeflediği gaye hakkında hüküm vermek 

mecburiyetindeyimdir.46 Bunun nedeni ahlâkî eylemlerimizin ortaya çıkardığı 

sonuçların anlamlı olması gerekliliğine dayanmaktadır. Eğer tabiatı ahlâkî ilkelere 

göre düzenleyen bir varlık kabul edilmez ise bu noktada ahlak yasası anlamsız hale 

gelmiş olacaktır. Bu nedenle bilgi nesnesi olarak varlığını gösteremesek de gayeliliğin 

tabiatta var olması gerektiğine dair inancımız, ahlâkî düzen fikri üzerinden özgür 

benliğimizle tabii nedenselliğe bağlı benliğimiz arasında bir bağ tesis etmekte ve 

gerçekleştirdiğimiz fiillerin sonuçlarını ahlâkî düzenin bir parçası kılmaktadır. İşte 

bütün bunların üzerinde âlim ve kâdir olan Tanrı bulunmaktadır ki fazilet-mutluluk 

ilişkisini, ahlâkî düzen içerisinde gerçekleştirdiği fiiller yoluyla hak etmeye yaklaşan 

insan için mümkün hale getirebilsin.47 

3.2.3. Fazilet-Mutluluk İlişkisi 

Teorik aklın hiçbir zaman bir şartsız meşrutu aramaktan vazgeçmediği ifade 

edilmişti ki bu şartsız arayışında teorik akıl somut bir sonuca ulaşamamaktaydı. Pratik 

akıl söz konusu olduğunda da aynı şekilde bir şartsıza yönelik arayış mevcut 

bulunmaktadır. Kant’a göre bu şartsızın nesnesi ise bir mutlak ameli temsil eden en 

yüksek iyiyi işaret etmektedir. Hem hissî hem de ahlâkî iyiliklerin birleşmesi ancak bu 

                                                 
45  Kant, Yargı Yetisinin Eleştirisi, s. 337-338; Erişirgil, Kant, s. 358-359. Buradan anlaşılabilecektir 

ki fiziko-teolojik delilin yapmaya çalıştığı doğadaki düzenden ve amaçlılıktan bir teoloji üretme 

çabası boşuna olsa da bu düzenlilik ve gayelilikten ahlâkî bir teoloji üretme çabası Kant açısından 

mantıklı görülmektedir. Kant, Yargı Yetisinin Eleştirisi, s. 337-338. Ayrıca pratik akıl sadece 

teorik aklın çizdiği sınırların içerisinde kalmayıp, teorik aklın açtığı kapılardan ileriye gidebilmesi 

dolayısıyla ondan daha üstün olmaktadır. Kant, Pratik Aklın Eleştirisi, s. 130-131. 
46  Erişirgil, Kant, s. 358-359. 
47  Erişirgil, a.g.e., s. 348-349. 



116 

 

mutlak iyi kabul edilen en yüksek iyiyi ortaya çıkarmaktadır. Bu nedenle ancak kutsal 

bir varlığın fiili en yüksek iyi olabilmektedir.48 

Fakat en yüksek iyi sadece faziletli olmakla tamamlanabilecek bir şey olmayıp 

mutluluğu da gerektirmektedir. Faziletin yer almadığı bir saadet nasıl faydasız ise 

saadetin yer almadığı bir fazilet de faydasız kabul edilmelidir. Bunların arasındaki bağ, 

analitik bir bağ değil bilakis ruhumuzda sentetik bir hüküm yoluyla birleştirilerek 

oluşturulan bir bağdır. Ama onun sentetik oluşu deneyimden kaynaklı değildir ve 

ikisinin arasındaki bu sentetik bağ a priori kökenlidir. Bu nedenle en yüksek iyinin 

mevcudiyeti Kant’a göre ahlâken yani ahlak yasasının anlamsızlaşmaması adına 

zaruridir. Fakat biz görüyoruz ki bu durum duyumladığımız alem söz konusu 

olduğunda mümkün görünmemektedir.49 

Mutlak bir mevcudiyete sahip olan, her şeye gücü yeten bir varlıkta fazilet ile 

saadetin birleşmesi ile en yüksek iyinin ortaya çıkmasının imkânı, insan gibi eksik bir 

varlık söz konusu olduğunda muhtemel görünmemektedir. Çünkü insan her ne vakit 

faziletli bir fiil ortaya koysa, tabii saiklerine ters düşmek durumunda kaldığı için elem 

hissine kapılmaktadır. Bu ise insanda mutluluğun faziletle birleşmediğini 

göstermektedir. Fakat akıl bu ikisini birleştiremese de birleştirmeyi istemekten vaz 

geçmemektedir. Mutluluk fazileti içeren bir özne olmadığına göre analitik bir önerme 

bu iki kavramdan çıkarılamamaktadır. Öyleyse bunlar sentetik olarak 

birleştirilebilmelidir. Bu ise ancak birini sebep diğerini ise sonuç yapmakla mümkün 

hale gelebilmektedir. Mutluluk daha önce de ifade edildiği gibi faziletin asla sebebi 

olamaz, çünkü o hissî bir şeye aittir ve onu sâik edinmek ahlaklılığın önüne 

geçmektedir. Yine tamamen hissî esaslardan müteşekkil olan mutluluğun sebebinin 

fazilet olması da mümkün görünmemektedir. Nitekim mahsûs şeylerin nedenleri de 

mahsûs olmalıdır ki fazilet, aklî ve a priori, mahsûsâttan bağımsız bir kavramdır. Bu 

durumda aklın kurmaya çalıştığı bu sentezin bir dayanağı kalmamış gibi 

                                                 
48  Erişirgil, a.g.e., s. 235-236. 
49  Janet, Seailles, Metâlib ve Mezâhib, s. 371. Kant için bu durum saf pratik aklın antinomisini ortaya 

çıkarmaktadır. Bunun nedeni her ne kadar akıl faziletin mutlulukla kati surette bir bağ içerisinde 

olması gerektiğini düşünse de bunu dünyada asla temellendirememesidir. Fakat Kant için önemli 

olan, aynı teorik aklın dinamik antinomilerinde olduğu gibi saf pratik aklın fazilet-mutluluk arasında 

kurduğu bu zorunlu bağdan, böyle bir bağın gerçekten var olmasının imkânının çıkarsanabileceğidir. 

Kant, Pratik Aklın Eleştirisi, s. 129-130. 



117 

 

görünmektedir. Yine de teorik olarak bir bilgi nesnesi biçiminde öne süremesek de 

böyle bir ilişkinin faziletin zorunlu sonucu olarak kabul edilmesi gerekli görülebilir. 

Fazilet bir bilgi nesnesi olarak mutluluğu asla gerektiremez belki ama, aynı özgürlüğe 

konu edilen aklî benliğimizin tecrübeye etkisinin kabul edildiği durumda olduğu gibi 

faziletin de elbet bir şekilde mutluluğu doğurabileceği kabul edilebilir bir unsur 

olmaktadır. Burada mutlulukla kastedilen de mahsûs dünyada elde edilebilecek bir şey 

değildir. Bu nedenle teorik olarak bilinememektedir.50 Fazilet aslında vazifenin emrine 

uymak için hissî eğilimlere karşı durmaya çalışan ahlâkî cesareti temsil etmektedir. Bu 

nedenle sırf ahlak yasasına uymuş olmak amacıyla yerine getirilen bütün samimi fiiller 

aslında fazilete götüren vazifelerin somutlaşmış halleridir.51 

İşte Kant’ın en yüce iyi kavramını bu şekilde konumlandırması, onun bu 

alemde insan için gerçekleşmesinin imkânsız olduğunu göstermektedir. Bu durumda 

en yüce iyi kavramı gerçekten mümkün kabul edilebilecekse, onun imkânını tesis 

edecek unsurların da kabul edilmesi elzem bulunmaktadır. Bunlar ise kişinin 

faziletinin, mutluluğu hak edecek seviyeye ulaşabilmesi adına ruhun ölümsüzlüğü ve 

mutlak mutluluk gibi insan kudretini aşan bir şeyin meydana getiricisi olarak Tanrı’nın 

varlığıdır.52 

3.2.4. Ruhun Ölümsüzlüğü 

Ahlak yasasının gerçekten anlamlı hale gelebilmesi için sadece özgürlüğün 

varlığını bir postulat olarak teslim etmek yeterli görünmemektedir. Çünkü yukarıda da 

bahsi geçen fazilet-mutluluk ilişkisindeki ne mutlak fazilet ne de mutlak mutluluk asla 

bu dünyada elde edilebilen şeyler değildir.53 Kant her vakit ahlak söz konusu 

olduğunda tabii ve hissî saiklerden sakınmayı ön şart olarak sunmuş ve insanın adeta 

bir veli kula dönüşmesi için çaba sarf etmesi gerektiğini kabul etmiştir. Her ne kadar 

Stoacılar gibi bazı gruplar, insanın bir noktadan sonra bu faziletli fiilleri yerine 

getirmekten dolayı tatmin olacağını ve mutluluğu bu dünyada da elde edebileceğini 

savunmuşlarsa da Kant bunlara katılmamaktadır. Çünkü Kant için insanın gaye 

                                                 
50  Kant, Pratik Aklın Eleştirisi, s. 129-130; Erişirgil, Kant, s. 236-237. 
51  Erişirgil, Kant, s. 260. 
52  Janet, Seailles, Metâlib ve Mezâhib, s. 371-372. 
53  Erişirgil, Kant, s. 236-237. 



118 

 

edindiği bu mutlak mutluluğun bu dünyada hiçbir örneği görülmemekte, bilakis 

faziletli fiilleri yapmak insanın nefsine her daim zor gelmektedir.54 Öyleyse bu fazilet-

mutluluk arasındaki ilişki kopmaz bir bağ ile sağlam kılındığına göre mutluluğu elde 

edemeyecek olan bir insanın ahlaklı olmak için hiçbir motivasyonu da kalmıyor 

görünmektedir. 

İşte bu noktada ölümsüz bir ruhun varlığı teslim edilmelidir ki bizim bu 

dünyada yaptıklarımızla oluşturduğumuz kimliğimiz ve karakterimiz, bedenin 

ölümüyle birlikte sonsuza uzanan bir yolculukta mutlak mutluluğu hak etmeye doğru 

ilerleme imkânı bulabilsin. Bu nedenle ahlak yasasının anlamlı hale gelebilmesi için 

kesinlikle ruhun ölümsüzlüğü kabul edilmelidir. Bu zorunluluk ölümsüz bir ruhun 

varlığını pratik aklın postulatı haline getirmektedir.55 Aslında burada ifade edilen 

ruhun ölümsüzlüğü, ahiret hayatı olarak da yorumlanabilmektedir. Buna göre içinde 

bulunduğumuz alemde ahlak nâmına gerçekleştirdiğimiz hayırların meyvelerini 

toplayabileceğimiz ve en yüksek iyiye ulaşma konusunda sonsuza uzanan bir ahiret 

hayatı şeklinde gösterilebilmektedir.56 Bu mutluluğa ulaşmanın neden sonsuz bir ömrü 

gerektirdiği ise Kant’ın kötülük hakkındaki düşünceleriyle yakından bağlantılıdır ve 

bunlar Tanrı’nın varlığı ile ilgili meselede ele alınacaktır. 

3.2.5. Tanrı’nın Varlığı 

Pratik aklın ortaya çıkardığı ahlak yasasının anlamlı olabilmesi için 

özgürlüğün, fazilet-mutluluk arasındaki ilişkiden doğan çıkmazı çözmek için de ruhun 

ölümsüzlüğünün kabul edilmesi birer postulat şeklinde zorunluluk içeren unsurlar 

olarak ortaya koyulmuştu. Fakat bunların kabulünün ardından dahi yine bir problemle 

karşı karşıya kalınmaktadır. Bu ise ölümsüz ruhun mutlak anlamda faziletli bir 

kimseye dönüşmek yolunda ilerlerken, sonuçta mutlak mutluluğa ulaşmasının kim 

tarafından garanti edileceği sorunu olmaktadır. Çünkü insan bu mutluluğu kendi 

                                                 
54  Kant, Pratik Aklın Eleştirisi, s. 126-127; Erişirgil, Kant, s. 263-264. Kant için ahlak söz konusu 

olduğunda tamamen hissî saiklerden uzak durmak ve hissî bir mutluluk peşinde koşmamak 

gerekiyorsa da bu hayattaki bütün mutluluk verici unsurlardan el etek çekmeyi mecbur 

kılmamaktadır. Kant’a göre insan yaşadığı hayatın da mutluluğunu duymalıdır ve ruhbanlık doğru 

değildir. Erişirgil, a.g.e., s. 272. 
55  Erişirgil, Kant, s. 238-239. 
56  Janet, Seailles, Metâlib ve Mezâhib, s. 372. 



119 

 

kendisine kazandırabilecek bir güce sahip değildir. Bu noktada insanın gerçekten hâlis 

niyetleriyle bu mutluluğa hak kazanıp kazanmadığını belirleyebilecek bir ilme sahip, 

mutlak kudretli bir varlık kabul edilmek zorundadır. Ancak Tanrı olabilecek bu varlık, 

fazilet-mutluluk ilişkisini insan için gerçek hale getirebilir ve insanın ahlâkî varlığını 

tamamlamasını mümkün kılabilmektedir.57 

İnsanın sürekli ahlak yasası tarafından kendisine buyrulan vazifeleri yerine 

getirmesi elbette ki onu fazilet-saadet ilişkisinin zorunluluğu itibariyle mutluluğa 

yaklaştıracaktır. Fakat bu noktada Kant ahlak delilini ikili bir ayrıma tâbî tutmakta ve 

bu delilin Tanrı’yı ortaya koyarken benimsediği esas söz konusu olduğunda iki farklı 

noktayı ön plana çıkarmaktadır. Bunlardan ilki insanın ne kadar faziletli olursa olsun 

mutlak mutluluğu meydana getiremeyecek olmasına dayanmaktadır. İnsan öldükten 

sonraki sonsuza uzanan ömründe tam anlamıyla fazilet sahibi bir varlığa dönüşmek 

için ne kadar gayret ederse etsin, son kertede o mutluluğu hak edip etmediğini 

belirleyecek ve mutlak mutluluğu bu kimse için meydana getirecek bir gücün kabul 

edilmesi elzem konumda bulunmaktadır. Bunun en önemli nedenlerinden biri de Kant 

için faziletin sonunda saadete ulaşılabilir olmasının bireysel değil toplumsal oluşundan 

da kaynaklanmaktadır. Bu noktada Tanrı’nın varlığı kabul edilmediği takdirde mutlak 

mutluluğa ulaşmak da imkânsız hale gelecektir.58 

Bu metot şu şekilde sistemleştirilebilir: 

1) Mutluluk dünyada rasyonel varlığın bir şartıdır. 

2) İnsanın özgür fiilleri tabiatın sebebi değildir. Bu nedenle irâdî fiillerinin 

sonucunda dünyada mutluluğa ulaşamaz. 

3) Ahlak yasası ve tabiat arasında kurulamayan bu fazilet ile mutluluk 

arasındaki bağ, en yüksek iyi kavramı sayesinde postulat olarak 

temellendirilebilir. 

                                                 
57  Erişirgil, Kant, s. 238-239. 
58  Janet, Seailles, Metâlib ve Mezâhib, s. 328-329. Kant için en yüce iyiye ulaşmak insanın ödevidir 

ve bunun gerçekleşebilmesinin tek mümkün hali Tanrı’nın varlığını teslim etmeye dayanmaktadır. 

Öte yandan Tanrı’nın varlığı ise burada ödev yerine geçebilecek bir şey değildir. Nitekim bir şeyin 

varlığı kişi için ödev olamaz. İşte bu yüzden Tanrı’nın varlığını kabul etmek şeklindeki ahlaksal 

zorunluluk öznel kalmakta, nesnel olamamaktadır. Halbuki en yüce iyiye ulaşma ödevi her insanı 

bağlayan nesnel bir ödev konumundadır. Kant, Pratik Aklın Eleştirisi, s. 136-137. 



120 

 

4) Bir postulat olan en yüksek iyinin gerçekleşmesi zorunlu olduğundan onu 

meydana getirebilecek yeter bir sebebe ihtiyaç vardır. 

5) Bilgi ve kudrete sahip olması gereken bu varlık Tanrı’dır ve onun varlığı 

da bir postulat olarak teslim edilir.59 

Ahlak delilinin Tanrı’ya ulaşma konusunda izlediği diğer metot ise kötülük 

meselesiyle ilgilidir. Özellikle Hristiyanlık inancının en temel kaidelerinden olan aslî 

günah inancının Kant’ın yetiştiği toplumda da yaygın olması bu konu hakkında 

Kant’ın görüşlerini önemli kılmakta ve Tanrı’nın varlığına ulaşma konusunda kötülük 

de bir metot olarak kullanılmaktadır. Bu nedenle Kant’ın kötülük hakkındaki 

düşüncelerine yer vermek de gereklidir. 

Kötülüğün kaynağı meselesi özellikle Hristiyan toplumlarda çokça tartışılan ve 

birbirine zıt konumda bulunan farklı görüşlerin yaygın olduğu tartışmalı bir alandır. 

Dolayısıyla Kant da özellikle Leibniz’in daha iyimser bakışlı olan felsefesinin yaygın 

olduğu bir dönemde bu konu hakkındaki fikirlerini beyan etmekten çekinmemiştir. 

Kant için Rousseau’nun ortaya koyduğu, tabii olan iyidir mantığıyla insanın başka 

insanlarla ilişki kurmayıp tabiatına sadık kaldığı sürece iyi kalacağı fikri asla doğru 

değildir. Aynı şekilde insanın bütünüyle kötülük fıtratı üzerine doğan bir varlık olması 

fikri de desteklenebilir değildir. Kant için her insanda ahlak yasası adı verilen ve iyiliği 

her daim emreden yasalar mevcuttur ve kötülük ancak iradenin ahlak yasasının 

buyrukları yerine, tabii sevklere yönelmesiyle ortaya çıkmaktadır. Bu noktada tabiatın 

kendisi de kötü değildir. Çünkü insanın yaptığı fiilin kötü olması o fiilin tabii 

olmasından kaynaklı değil, iradenin ahlak yasasının buyruğunun aksine yönelmesidir. 

Yani insan aslında iradesiyle kendi kendini aldatarak gerçek mutluluğu tabiatta 

aramaya koyulmakta ve bunda aşırıya gittiğinde ise kötülüğe gark olmaktadır. Yoksa 

tabiat onu kötülüğe zorlamamaktadır. Kant buradan yola çıkarak Hristiyanlığın, 

insandaki kötülüğü bir miras anlayışıyla Hz. Adem’e atfeden görüşünü de 

yanlışlamaktadır.60 

                                                 
59  Aydın, Tanrı-Ahlak İlişkisi, s. 41-42. 
60  Erişirgil, Kant, s. 360-362. Kant bu şekilde Hristiyanlığın birçok temel öğretisini tevil etmektedir. 

Bkz. Kant, Din, s. 82, 96. 



121 

 

Kant bu noktada aslî günah inancını kabul etmiyor görünse de insanlığı 

tamamen iyiliğe yatkın bir konumda başlatmanın akla uygun olmadığını da teslim 

etmektedir. Bunun nedeni Kant’a göre her insanda mevcut bulunan kötülüğe meyildir. 

İnsan her ne kadar günahkâr doğmasa da sürekli olarak günah işlemeye meyilli kabul 

edilmelidir.61 Biz insanlar olarak da sürekli bu kötülüğe meyil ile mücadele ederek her 

seferinde daha iyi bir insan olma yolunda ilerlemeye çalışmaktayız.62 Fakat insanın 

kötülüğe karşı mücadelesinde iyi eğilimler ortaya koyması onu asla mutlak faziletli bir 

kimseye dönüştürmek yani kutsal hale getirmek konusunda yeterli değildir. Bunun 

nedeni insanın doğasında bulunan bu kötülüğe meylin insandan hiçbir biçimde 

ayrılmaması ve kökünün kazınamamasıdır. Dolayısıyla insan, değil dünya hayatındaki 

ömrü boyunca, sonsuza uzanan ahiret hayatında bile mutlak anlamda faziletli bir 

kimseye dönüşmesi mümkün olmayan bir varlıktır. Çünkü kötülüğe meylin kökü 

kazınmadığı sürece bu mutlak fazilete yani kutsal bir kimliğe ulaşmak imkânsızdır.63 

Nitekim Kant’ın ahlak yasasının gerçekleşmesi için ruhun sadece ahiret hayatına değil 

ölümsüz bir biçimde ahiret hayatına ihtiyaç duyduğunu belirtmesi de bu hususa 

dayanmaktadır. Çünkü biz sonunda ulaşabilecek yetkinlikte olmasak da umudumuzu 

asla yitirmemek ve ahlak yasasının bize gösterdiği yolda mutlak faziletli kimseye 

dönüşmek için sürekli çabalamakla mükellefiz. Öyleyse ahlak yasasının gerçekleşmesi 

konusunda bizi kesin kabule mecbur bıraktığı mutlak fazileti elde etmek, sadece 

sonsuz bir ömre sahip olmakla mümkün görünmemektedir. Oysa ki insanın fazilet-

saadet ilişkisinde saadeti hak edebilmesi ancak mutlak faziletli bir kimseye 

dönüşmesiyle gerçekleşebilecektir. Bu durumda insanın bu radikal kötülük 

denilebilecek, kökü kazınamayan meyline rağmen, onun çabalarını lütfuyla 

sonlandırabilecek yüce bir varlığa ihtiyaç ortaya çıkmaktadır. Çünkü Kant için insanlar 

her iyi fiil işlediklerinde bunu aksi istikamette bulunan kötülüğe meyillerine rağmen 

yapmaktadırlar ki bu durum işlenen iyi fiili kirletmektedir. Bu kirliliği ve suçluluğu 

lütfuyla affedebilecek bir Tanrı’nın varlığı, pratik aklın bize dayattığı mutlak faziletli 

                                                 
61  Wood, Kant’s Moral Religion, s. 225. 
62  Wood, a.g.e., s. 227. İnsanın bu anlamda kutsal bir varlığa dönüşme çabasında takip etmesi gereken 

yol, kendisi zaten kutsal olan en yüce varlığa sonsuza dek yaklaşmaya çalışmasıdır. Kant, Pratik 

Aklın Eleştirisi, s. 37-38. 
63  Wood, Kant’s Moral Religion, s. 230-231; Kant, Din, s. 93-94. 



122 

 

kimseye dönüşebilmemizin önünü açacaktır.64 Bu noktada Tanrı’nın kabul 

edilmemesi, Kant’ın varlığını a priori olarak ortaya koyduğu ahlak yasasını absurdum 

practicum yani anlamsız bir pratik unsur haline dönüştürecektir.65 Kant’ın ahlak 

delilini dair bu ikili ayrımına rağmen Tanrı’nın varlığına ulaşma konusunda esas kabul 

edilen ortak noktanın en yüce iyinin gerçekleşmesi olduğu da gözden kaçırılmamalıdır. 

Ahlak yasasına uymayı kendisine ilke edinen insanın bu yasayı aklında makul 

bir çerçeveye oturtmasının tek yolu, işte öncelikle özgürlüğün kabulüne, ardından 

fazilet-saadet ilişkisinin zorunlu sonucu olarak ruhun ölümsüzlüğüne ve son olarak da 

insana faziletlerinin sonucunda hak ettiği mutluluğu kazandırabilecek olan Tanrı’ya 

dayanmaktadır. Her ne kadar bu idealar ahlak yasasını anlamlı hale getiren postulatlar 

olsalar da bu asla onların teorik anlamda nesnelleştirilebileceklerini 

göstermemektedir.66 Nitekim Kant bu konuyu daha açık ifade etmek için “Bu yüzden 

inanca yer açabilmek için bilmeyi bir yana atmak zorunda kaldım”67 sözünü 

zikretmektedir. Kant’ın burada inançla kastettiği şey teologlarda olduğu gibi dogmatik 

bir inanç değil, aynı şekilde herhangi bir zorunluluk barındırmayan pragmatik bir inanç 

da değildir. Bu ahlâkî-pratik bir inançtır ki teorik olarak objektif olmasa da ahlâkî 

olarak zorunlu bir inanç kabilinden sayılmaktadır.68 

Bu postulatların gerçekleşmesini mümkün farz etmek ahlâkî bir imanla69 ve 

özgür iradeyle ortaya koyulan birer inançtır. Bu inanış ise tek başına yeterli olmayıp 

                                                 
64  Wood, Kant’s Moral Religion, s. 236. Yine Tanrı’nın varlığının ahlak delili üzerinden farklı bir 

temellendirilmesi ise Tanrı krallığı ile ilgili Kant’ın özellikle ahlâkî teolojiye dair görüşlerine 

dayanmaktadır. Nitekim Kant için insanın mutlak faziletli bir kimseye dönüşebilmesi bireysel olarak 

mümkün görülmeyen ve toplumsal bir çaba gerektiren bir iştir. Bu ise Tanrı’nın krallığı adını verdiği 

ahlâkî bir toplumla mümkündür. Bu toplumun da Tanrı’nın inayetinden bağımsız meydana gelmesi 

mümkün görülmemektedir. Lokman Çilingir, “Kant’ta Ahlak ve Din”, Felsefe Dünyası, No: 62, 

2015, s. 76-77. 
65  Absurdum practicum kavramına dair bilgi için Bkz. Aydın, Tanrı-Ahlak İlişkisi, s. 43. 
66  Erişirgil, Kant, s. 239; Necip Mahmud, Emin, Kıssatü’l-Felsefeti’l-Hadîse, s. 158. 
67  Kant, Arı Usun Eleştirisi, s. 29. Kant’ın burada inanca yüklediği anlamlardan biri de onun bilgi 

gibi zorunlu bir buyurmaya sahip olmayıp özgür iradeyle kabulüne dayanmaktadır. Bu yüzden iyi 

niyetli kimselerde bile bu inancın sarsıntı geçirmesi mümkündür. Kant, Pratik Aklın Eleştirisi, s. 

158. 
68  Kant, Arı Usun Eleştirisi, s. 373-374. Kant bu inanç yönünü daha iyi vurgulamak adına ahlak 

delilinin sonucunda “Tanrı vardır” bile diyemeyeceğimi ancak “ahlâken Tanrı’nın varlığına eminim” 

diyebileceğimi ifade etmektedir. Kant, a.g.e., s. 375. 
69  Kant için teorik olarak her ne kadar Tanrı’nın varlığına dair evrensel bilgiye ulaşamıyor olsak da 

onun varlığının imkânını kanıtlayabiliyor ve dolayısıyla teorik akıl çerçevesinde Tanrı’yı bir inanç 

nesnesi olarak yer verebiliyoruz. Fakat Kant bu anlamda ortaya koyulan spekülatif inancı kuvvetli 

bulmamakta ve en ufak bir şüphede sarsılmaya müsait görmektedir. Öte yandan ahlâkî inanç bir 



123 

 

onun ahlak sahasındaki gayelerini gerçekleştirmemiz de zorunludur. Tanrı’nın her ne 

kadar bir bilgi nesnesi olarak kabul edilmesi mümkün olmasa da onun varlığını 

reddeden kişi aynı zamanda ahlakın varlığını da gerekçelendiremeyecektir. Bu durum 

ise kişinin ahlâkî ilgisizliğinden kaynaklanmaktadır. Bir insanın ahlâkî karakteri ne 

kadar yüce olursa, pratik anlamda kabulü zorunlu olan bu postulatların zorunluluğuna 

duyduğu iman da o ölçüde artacak ve güçlenecektir. Kişinin elde ettiği bu pratik tatmin 

ise çoğunlukla bilimden daha dayanıklı olmaktadır. Görüldüğü üzere saf aklın dışına 

atılan numenler alemi bize meçhul olsa da imanın varsayımsal olarak ortaya attığı 

kavramlara açıktır. Bütün bu postulat hükmünü hâiz faraziyeler pratik aklın ilk ortaya 

koyduğu ahlak yasasının bir gerekliliği olarak, subjektif bir biçimde ortaya 

çıkmaktadır. Bu postulatların nesnelerinin gerçekle ilişkilerini araştırmak aklımızın 

sınırlarını aştığından bu nesneler bilgiye dönüşememektedir. Bu nedenle eğer ahlak 

yasası varsa, özgür irade, ölümsüz bir ruh ve Tanrı da var olmak zorundadır.70 

Ahlakın anlamlandırılabilmesi adına Kant’ın ortaya koymuş olduğu bu 

postulatların kabul edilmesinin öznel bir zorunluluk barındırdığını gösteren en önemli 

husus, bu postulatların reddedilmesi durumunda ne olacağı noktasında karşımıza 

çıkmaktadır. Nitekim Kant’a göre ahlak yasası amaçlara bakılmaksızın koşulsuz 

olarak her insana buyurduğundan bu postulatların kabul edilmemesi durumunda dahi 

ahlak yasasının buyruklarından bağımsız kalmak mümkün değildir. İşte tam olarak bu 

nedenle bir kişi bu postulatları kabul etmese dahi ahlak yasalarına uymaya çalışabilir.71 

Bu şekilde ortaya koyulan ahlak delili Kant için Tanrı’nın varlığına işaret 

etmekten başka birtakım faydaları da beraberinde getirmektedir. Buna göre ahlak 

delilini kabul etmek teolojinin teozofiye ya da demonolojiye düşmesini önlediği gibi 

insanı mistik bir anlatıdan ve dahi putlaştırılan bir Tanrı inancından da korumaktadır. 

                                                 
postulat olduğundan böyle bir problemi barındırmamaktadır. Kant, Arı Usun Eleştirisi, s. 375. 

Bunun yanında teorik aklın Tanrı’nın varlığına dair imkânı ortaya koyarak böyle bir 

temellendirmeye kapı aralaması pratik aklın ortaya koyduğu esasların gerçeklik temelini 

oluşturmaktadır. Eğer bu teorik imkân sağlanmasaydı o zaman pratik aklın ortaya koyduğu bu 

idealar birer postulat olamayacaktı. Kant, Pratik Aklın Eleştirisi, s. 154. 
70  Janet, Seailles, Metâlib ve Mezâhib, s. 69-71, 372. Kant’a göre ahlaktan yola çıkılarak oluşturulan 

bu metodun kökeni çok daha eskiye dayanmaktadır. Kant, Pratik Aklın Eleştirisi, s. 152. Kant’ın 

Tanrı’nın varlığını bu şekilde kanıtladıktan sonra onun mahiyetine dair açıklamalar ortaya koyduğu 

da görülmektedir. Janet, Seailles, Metâlib ve Mezâhib, s. 372. 
71  Kant, Yargı Yetisinin Eleştirisi, s. 346. 



124 

 

Aynı şekilde ahlakın bağımsız ve özgür olan insanlar için söz konusu olabilmesi de 

ancak ahlak delili ile temellendirilmesiyle mümkündür. Çünkü ahlakın dinî bir öğreti 

üzerine temellendirilmesi özgürlüğü ortadan kaldıracaktır.72 

3.3. Yeni İlm-i Kelam Alimlerine Göre Ahlak Delili 

Yeni ilm-i kelam alimlerinin teorik akla dair ele alınan meselelerdeki 

görüşlerinden de anlaşılabileceği üzere onlar zaten Allah’ın varlığının, Kant’ın aksine 

teorik olarak bilinebileceğini vurgulamaktaydılar. Bu nedenle Kant’ın teorik aklın başa 

çıkamadığı bu sorunu çözmek adına baş vurduğu ahlak delili metodu, aslında yeni ilm-

i kelam alimlerinin özellikle ihtiyaç duyduğu bir delil olarak görünmemektedir. Fakat 

buna rağmen gerektiğinde bu delilin kıymetini de teslim etmekten geri durmamışlar 

ve ona kimi zaman olumlu kimi zamansa olumsuz biçimde kitaplarında yer vermeyi 

ihmal etmemişlerdir. 

İzmirli İsmail Hakkı özellikle kitabının Batı felsefesinin isbât-ı vâcib adına 

ortaya koyduğu delillerine yer verdiği bölümünde Kant’ın bu delilini de zikretmeyi 

ihmal etmemiştir. Buna kitabında fazilet delili olarak yer veren İzmirli,73 fazilet delilini 

şu şekilde özetlemektedir: 

“Akl-ı amelî yani fiil ve hareketin müdebbiri olan akıl bize bir vazife-i 

ahlâkiyye emrediyor. Bu alemde bir vazifenin bulunduğuna vicdânen kânî 

bulunuyoruz. Bu vazife-i ahlâkiyye evvela olarak (tecrübe sebk etmeksizin) bize bir 

maksad-ı aksâ, bir hayr-ı a’lâ yani fazilet-i ahlâkiyye ile onun neticesi olan saadetin 

tevafukunu teklif ediyor. Halâkat mefhumu mümteniu’l-infisâl olmak üzre saadete 

bağlıdır. Çünkü kanun-u ahlâkî şöyle bir düstur haline vaz olunabilir: ‘Kendini mesut 

olmaya layık gördüğün şeyi işle. İnsan kanun-u ahlâkî ile mütehallık olmak şartıyla 

mesut olabilir.”74 

                                                 
72  Kant, a.g.e., s. 356-357. Kant’ın ortaya koymuş olduğu bu ahlak delili zaman içerisinde bazı 

eleştirilere maruz kalmıştır. Bunlara dair detaylı bilgi için Bkz. Stephen R. Palmquist, Kant’s 

Critical Religion, Aldershot, Ashgate, 2000, s. 432-439. Ayrıca ahlaktan Tanrı’nın varlığına giden 

ve Kant’ın yaklaşımından farklılaşan yöntemler hakkında detaylı bilgi için Bkz. Aydın, Tanrı-

Ahlak İlişkisi, s. 67-122. 
73  İzmirli, Yeni İlm-i Kelam, C. 2, s. 39-41. 
74  İzmirli, a.g.e., C. 2, s. 40. 



125 

 

Bu noktada açıklamalarına fazilet ile mutluluğun bir araya getirilmemesi 

durumunda ahlak yasasının anlamsızlaşacağını ifade ederek devam eden İzmirli, bu 

fazilet-mutluluk uyumunun ise Kant nezdinde ancak Allah’ın varlığının teslim 

edilmesi durumunda gerçekleşeceğini beyan etmektedir. İzmirli Kant’ın daha çok 

zikrettiği en yüce iyi kavramına ise odaklanmamaktadır.75 

İzmirli bu delilin bir bilgi değil yalnızca bir inanç nesnesi olarak Tanrı’yı işaret 

ettiğini söylemektedir. Ona göre bu delil burhandan çok imandan esinlenerek ortaya 

koyulmuştur. Bu nedenle İzmirli’ye göre ahlak delilinin başarımı aslında adalet 

ihtiyacına karşı insanın umudunu tatmin etmekten öteye geçmemektedir.76 

Kant’ın ahlak delili yoluyla sadece bir inanç nesnesi olarak Tanrı fikrinin 

kanıtlamasını doğru bulmayan İzmirli, Fonsegrive’nin bu konuda Kant’a yönelttiği 

birtakım eleştirileri örnek göstererek, Kant’ın, Tanrı’nın bilginin değil yalnızca imanın 

konusu olduğuna dair görüşlerini yanlışlamaya da çalışmaktadır. Fonsegrive’nin 

Kant’ın bu konuda yanıldığına dair tespitleri, Kant’ın özellikle eşyanın hakikatine dair 

fikirlerine dayanmaktadır. Fonsegrive Kant’ın teorik delillerde baş vurulan küçük 

önermelerin mevzularının fenomenler olup eşyanın hakikati olmadıklarına dair 

iddiasının asılsız oluğunu öne sürmektedir. Ona göre küçük önermelerin mevzuları 

zihnî mevcutlar değil hâricî mevcutlardır ki bu durumda Kant’ın zihnî mevcutlardan 

yola çıkarak algılayamadığımız hâricî mevcutlara çıkarım yapıldığına dair iddiası 

doğru görünmemektedir.77 

Bu noktada İzmirli’ye göre insanın zihnen bildikleri ile tabiattaki mevcutların 

birebir uyuşması gerekmektedir ki bu da ancak bir olan Allah’ın mevcut kabul 

edilmesiyle mümkün olabilmektedir. Aynı şekilde bu ma‘lûl, illet ile aynı konumda 

bulunmamalı, alemdeki suretlerin birliğinin illeti alemden hâriç ve alemden münezzeh 

olmalıdır.78 

İzmirli’nin ahlak deliline, özellikle temel aldığı kritik felsefesi dolayısıyla bu 

anlamda olumsuz bir yaklaşım gösteriyor olması onun bu delile tamamen değersiz 

                                                 
75  İzmirli, a.g.e., C. 2, s. 40-41. 
76  İzmirli, a.g.e., C. 2, s. 41. 
77  İzmirli, Muhtasar Felsefe-i Ûlâ, s. 203. 
78  İzmirli, a.y. 



126 

 

gözüyle baktığı anlamına da gelmemektedir. Nitekim İzmirli’nin pozitivist filozoflara 

karşı getirdiği bir eleştiride bu durum açıkça görülmektedir: 

“İsbâtiyye az çok maddiyyûn mezhebinin aynı olan itirazâtı dermiyân ediyorlar 

ise de muhakkikini Cenâb-ı Hakkı kabule mecbur oluyor.  

Mutlaka inanıp da aklen ğayr-ı kâbil-i marifet olduğunu kabul etmek İslam’a 

mâni değildir. Tahsil ve burhan ile bilmeyip vicdan ve iman ile bilmek nasıl olur da 

İslam’a mâni olur?”79 

İzmirli’nin bu sözleri her ne kadar Kant’ın inanç nesnesi olarak ortaya koyduğu 

Tanrı fikrini olumluyor görünse de bu sözleriyle İzmirli’nin tam olarak ahlak delilini 

meşrulaştırdığını söylemek de doğru olmayacaktır. Nitekim o Fonsegrive’nin bu 

konudaki itirazlarını destekler görünmekte, ayrıca teorik olarak Tanrı’nın varlığını 

ispat etmektedir. Bu nedenle denilebilir ki İzmirli Kant’ın ortaya koyduğu biçimde, 

teorik delillerin işlevsiz hale getirilmesinden güç bulan yönüyle ahlak delilini kabul 

etmiyor olsa da bir inanç nesnesi olarak Tanrı’nın varlığına işaret etmenin bütünüyle 

olumsuz bir şey olmadığını da kabul etmektedir. 

Filibeli Ahmed Hilmi’nin görüşleri söz konusu olduğunda ise onun Kant’ın 

isbât-ı vâcib yaklaşımlarına detaylı olarak değineceğini ifade etmesine80 karşın bu 

konuda görüşlerini açıkça beyan etmediği görülmektedir. Öte yandan Filibeli’nin, 

Kant’ın ahlak delilinin Tanrı’nın varlığına ulaşmak hususunda bir yöntem olarak 

kullanılmasına dair fikirleri de mevcuttur. Buna göre Kant’ın teorik aklın Tanrı’nın 

varlığına delil getirmek amacıyla kullandığı yöntemleri ortadan kaldırarak, bu yolla 

yıktığı esasları pratik aklın yöntemi dolayısıyla tekrar inşa etmeye çalışması tamamen 

muvaffakiyete ulaşabilmiş bir çalışma değildir. Özellikle dinamik antinomilerin pratik 

akıl vasıtasıyla telif edilebileceği düşüncesi Filibeli’ye göre tutarlı değildir. Bunun 

nedeni Kant’ın idrakin kanatlarını kesip onun evvelî fikirler ile bağını koparmasıdır. 

                                                 
79  İzmirli, Yeni İlm-i Kelam, C. 2, s. 80. İzmirli’nin bu görüşlerine paralel biçimde dönemin önemli 

isimlerinden Mehmet Ali Ayni’de ahlak yasasından yola çıkılarak kurulan bu metodu çok doğru 

bulmakta ve İzmirli’nin aksine onun kuvvetinin yüksek derecede olduğunu beyan etmektedir. 

Mehmet Ali Ayni, Ateizm Aynasında Tevfik Fikret, Ankara, Yeni Çizgi, 1997, s. 18-19. 
80  Hilmi, Allah’ı İnkar Mümkün müdür?, C. 1, s. 63. 



127 

 

Bu yöntem Kant’ın güzel niyetine delil olabilir belki ama hikmetli bir düşünce asla 

değildir.81 

 Filibeli’ye göre ahlak delilinin akim kalmasının bir başka nedeni Kant’ın 

benimsediği metodun her ekole karşı aynı yetkinlikte savunulamayacak olmasından 

kaynaklanmaktadır. Filibeli için mutlak varlık ile insanı ve duyumsadığı alemi 

birbirinden tamamen ayrı tutmak özellikle onlar arasında vücûdî bir nisbetin 

olamayacağına dair Kant’ın ifade ettiği esaslar gayet doğaldır. Bu yönden bakıldığında 

Kant’ın insanın a priori fikirlerini hakiki mevcut kabul etmemesi doğru gibi 

görünmektedir. Fakat Filibeli’ye göre bu söz konusu nispet her ne kadar aklen 

mümkün görünmüyor olsa da tabiat kanunlarına aykırı ve anlaşılması mümkün 

olmayan mucizeler yoluyla imkânı kabul edilebilmektedir. Bu durum ise İslam 

düşüncesi içerisinde mümkün olup insanın ruhî hakikati ile gâî hakikat arasında bir 

bağ kurulmasıyla gerçekleşebilmektedir. Bu kabul de Kant’ın teorik akla çektiği 

sınırları asılsız kılmaya yetecek ve dolayısıyla ahlak deliline olan ihtiyacı da ortadan 

kaldıracaktır. Filibeli için İslam’ın bu yöntemine karşın Hristiyanlığın benimsediği 

itikadi kabullerin, Kant’ın tenkitlerinden kurtulması çok zor görünmektedir. Bu 

nedenle Filibeli’ye göre Kant’ın Batıdaki etkisi çok büyük olmuşken Doğuda aynı 

durum gözlemlenememektedir.82 Gerçekten de Filibeli’nin ifade ettiği gibi Kant kendi 

görüşleriyle çelişen Hristiyanlık düşüncesini baştan değiştirme işine girmiş, bu dinin 

en temel esaslarını bile tevil ederek dine farklı bir çehre kazandırmaya çalışmıştır.83 

Filibeli ayrıca Kant’ın ortaya koyduğu bu felsefî metodun bütün yönleriyle 

kabul edilmesi durumunda kati surette şüphecilik metoduna sevk olunacağını ifade 

etmektedir. Filibeli için ahlak bile idrakle yakından ilişkili olup onun evvelîlerle bağını 

koparmak ahlak ilmini de yapılamaz kılacak, dolayısıyla Kant için metafiziği de 

ortadan kaldıracaktır. Filibeli Kant’ın ahlak üzerinden böyle bir temellendirme 

yapmaya kalkışmasının faydasız olduğunu, kritik felsefesinin benimsediği esaslar 

gereğince yine kendi felsefesi tarafından bunların yıkıldığını beyan etmektedir. Bu 

noktada Filibeli’ye göre kritik felsefesini toptan kabul etmek Kant’ın son iki 

                                                 
81  Hilmi, a.g.e., C. 1, s. 58. 
82  Hilmi, Tarih-i İslam, C. 1, s. 75-76. 
83  Kant, Din, s. 81-82. 



128 

 

antinominin telif edilebileceğine dair düşüncesini imkânsız kılmakta, dolayısıyla ahlak 

delilini de baltalamaktadır.84 Filibeli Kant’ın bütün bu düşüncelerinin ancak kritik 

felsefesinin tevili yoluyla kabule şayan olduğunu beyan etmektedir. Buna göre Kant’ın 

aklen bilinemez olarak nitelendirdiği ruh ve Tanrı gibi ideaların bilinemez değil de 

ancak aklen tam manasıyla idrak edilemeyen veya ihâtâ edilemeyen olarak tevil 

edilmesi sonucunda kabul edilebilir olduğunu beyan etmektedir.85 

Bu görüşlerine ek olarak Filibeli’nin ahlaka atfettiği önem az değildir ve onun 

bu konuda benimsediği esaslar Kant’ın ahlak felsefesiyle birçok yönden uyumlu 

görünmektedir. O, beşeriyetin ahlak sayesinde tüm mevcûdattan ayrıldığını ve 

vazifelerin de ancak ahlak sayesinde mümkün olduğunu beyan etmektedir. Filibeli için 

her ne kadar Batıda din ve ahlak ayrı tutulmaya çalışılıyor görünse de bunların ikisi 

daima birdir. Aynı şekilde Filibeli ahlakın aslen vazifeye dayandığını ve bu vazifenin 

de insan üzerine vâcib olduğunu ifade etmektedir. Ona göre bu vazifenin uygulanma 

mecburiyeti ancak mukaddes bir esasa dayanması ile makul olabilmektedir. Bu 

durumda ölümden sonra bir hayatın varlığının kabul edilmesi elzemdir ki insanın bu 

anlamda vazifesini zorunlu olarak yerine getirmesi anlamlı olabilsin. Ayrıca Filibeli’ye 

göre evreni sadece rastgelelik veya mekanik esaslar doğrultusunda açıklayan birinin 

tek umabileceği saadet, dünya hayatı içerisindeki saadetten ibaret görünmektedir ve 

bundan dolayı bu kimsenin ne ahlâkî buyrukları yerine getirmede ne de hayatta kalma 

hususunda bir mana bulunmamaktadır. Çünkü vazife ancak nefsi sınırlandırmakla icra 

edilebilen bir şeydir ki tek bildiği saadet nefsini tatmin etmek olan insan için bu asla 

makul değildir. Fakat Filibeli’nin Kant’ın ahlak düşüncesine büyük benzerlikler içeren 

bu görüşlerine karşın ondan farklı olarak burada kastedilen vazifenin, ahirette bir 

mükafat umuduyla gerçekleştirilmesini makul kabul ettiği de görülmektedir.86 

Mustafa Sabri ise Kant’ın ahlak delilini tartıştığı bölümde yine Kant’ın 

reddettiği teorik delillere değinmekte ve Kant’ın bu eleştirilerine yönelik karşı eleştiri 

yapmaktadır.87 Bunun nedeninin, kendisi açıkça belirtmese de Kant’ın ahlak deliline 

                                                 
84  Hilmi, Allah’ı İnkar Mümkün müdür?, C. 1, s. 60-61. 
85  Hilmi, a.g.e., C. 1, s. 64. 
86  Hilmi, Tarih-i İslam, C. 1, s. 31-34. 
87  Sabri, Mevkıfu’l Akl, C. 3, s. 66-67. 



129 

 

başvurmasının nedeni olarak teorik delilleri reddetmesini gördüğünden kaynaklandığı 

ifade edilebilir.  

Mustafa Sabri Kant’ın ahlak delili yoluyla Allah’ın teorik olarak bilinmesini 

imkânsızlaştırıp ona ancak bilgiden de daha güçlü olan bir imanla inanılabileceğini 

ortaya koyduğunu ifade etmektedir. Ayrıca Mustafa Sabri bu konuda Kant’ın hakkını 

teslim etmekte, bilim söz konusu olduğunda Allah’ın varlığı hakkında ne olumlu ne de 

olumsuz herhangi bir yargının Kant tarafından mümkün görülmediğini beyan 

etmektedir. Yine de Mustafa Sabri için bilimin Allah’ın yokluğunu ispat 

edemeyeceğini göstermesi, Allah’ın yokluğunu imkânsızlaştırmaktan çok farklıdır ve 

delilin değer kaybetmesine neden olmaktadır. Ona göre ancak yalnızca deneyi aklın 

sahasına indirgeyen bilime rağmen, akla gereken değeri verdiğimizde Allah’ın 

yokluğunun imkânsızlığını keşfedebilmekteyiz. Ayrıca Mustafa Sabri Kant’ın pratik 

anlamda Allah’ın varlığına zorunlu imanı bilgiden daha kuvvetli görmesinin nedenini 

onun Hristiyan geleneğe bağlı yetişmesine dayandırmaktadır.88 

Mustafa Sabri Kant’ın delilini şu şekilde aktarmaktadır: ahlak kanunu “seni 

mutluluğa layık kılacak işler yap” şeklinde kabul edildiğinden ahlaklı davranmak ile 

mutluluğu hak etmek birbirinden ayrılmamalıdır ki bu birliktelik bizi en yüce iyi 

kavramına ulaştırmaktadır. Faziletli olmak bizim elimizde olsa da mutluluğu elde 

etmek bizim gücümüz dahilinde değildir. Bu nedenle ahlakın zorunlu olarak bize 

dayattığı en yüce iyi kavramının gerçekleşmesi için hak ettiği mutluluğu insana 

bahşedebilecek kudretli bir iradeye yani Allah’a ihtiyaç vardır. Daha sonra Mustafa 

Sabri bu anlatısını özetleyerek, Kant’ın delilinin insanın ahlakını muhafaza etmek için 

Allah’ın varlığına ihtiyaçtan doğduğunu ifade etmektedir.89 

Mustafa Sabri için bu delil birçok bakımdan yetersizdir. Bunun en önemli 

nedenlerinden biri bu delilin Allah’ın varlığını yalnızca ahlaklı insanların ihtiyacına 

bağlamasıdır. Çünkü bu durumda insanların ahlaktan tamamen uzaklaşıp dilediklerini 

yapmaya yönelmesi ve dolayısıyla Allah’ın varlığını reddetmeleri mümkün 

olmaktadır. Nitekim böyle yaşayan birçok insan vardır. Ayrıca ilim ehlince bir delil, 

                                                 
88  Sabri, a.g.e., C. 3, s. 68. 
89  Sabri, a.g.e., C. 3, s. 69. 



130 

 

ancak bilgi ifade eden ve hakikate ulaştıran şeydir. Bir ihtiyaç veya maslahat değildir. 

Yine Mustafa Sabri’ye göre Kant her ne kadar toplumun ıslahı maslahatına binaen 

ortaya koyduğu bu delil yoluyla gerçekten Allah’ın varlığına inanmış olsa da onu takip 

eden filozoflar onun bu inancını görmezden gelip teorik delilleri yıkan felsefesinden 

nemalanmışlardır. Bu filozoflar ve düşünürler ise Kant’ın ahlak delilini onun anladığı 

gibi anlamayıp, Kant gibi gerçekten Allah’ın varlığını kabul etmemekte bilakis Allah’ı 

sadece toplumsal ıslahı sağlamak için ahlâkî bir araç olarak kullanmaktadırlar.90 

Belirtmekte fayda vardır ki Mustafa Sabri’nin bu noktada eksik bir anlatı 

benimsediği görülmektedir. Zira Kant’ın aslında burada bir ihtiyaç vurgusu yaptığını 

söylemek çok doğru değildir. Nitekim Kant bunu bir ihtiyaçtan ziyade ahlak yasasının 

anlamlandırılmasının tek zorunlu yönü olarak ifade etmekte, bu nedenle bu esaslara 

postulat ismini vermektedir. Zira Kant’a göre ahlaklı olmak için Allah’a inanmak bir 

zorunluluk değildir. Çünkü ahlak yasası istisnasız bütün akıl sahibi varlıklara 

buyurandır. Sadece ahlaklı olmanın anlamlı hale gelebilmesi için böyle bir zorunluluk 

söz konusudur.91 Bu yüzden Kant, Tanrı’ya inanmasa dahi bir kişinin yine ahlâkî 

buyrukların muhatabı olduğunu ve onlara uyabileceğini söylemektedir. 

Mustafa Sabri’ye göre ahlak delilinin bir diğer sorunu müsadere alel-matlub 

kaidesi üzerine de hatalı konumda bulunmasıdır. Çünkü bu delilde ahlak Allah’ın 

varlığına bağlandığı gibi, Allah’ın varlığı da aynı şekilde ahlaka dayandırılmaktadır. 

Bu durumda ahlak, Allah’ın varlığına hem delil hem de muhtaç konumda 

bulunmaktadır. Bu da müsadere anlamına gelmektedir.92 Aynı durum ilahi adalet 

konusunda da geçerli bulunmaktadır. İlahi adalet de ancak Allah’ın varlığının 

kabulünden sonra mümkün görülebilir. Çünkü diğer türlü o da müsadere alel-matlub 

durumuna dûçâr olmaktadır.93 

Mustafa Sabri’nin bu iddiası da çok tutarlı değildir. Nitekim daha evvel de ifade 

edildiği üzere Kant asla ahlakın kaynağı olarak Tanrı’yı konumlandırmamakta hatta 

bunun insanın ahlâkî kimliğini toptan yok edeceğini düşünmektedir. Bu nedenle 

                                                 
90  Sabri, a.g.e., C. 3, s. 69-70. 
91  Kant, Yargı Yetisinin Eleştirisi, s. 346. 
92  Sabri, Mevkıfu’l Akl, C. 3, s. 70-71. 
93  Sabri, a.g.e., C. 3, s. 74-75. 



131 

 

burada ifade edildiği gibi bir döngünün söz konusu olması çok makul 

görünmemektedir.94 

Mustafa Sabri’ye göre Kant’ın, bu delili, insanları ahlâkî çöküşten korumak 

adına Allah’ın varlığına iman etmeye vâcib kılması da doğru değildir. Çünkü bu 

şekilde Allah’ın varlığının gerçekleşmesi bir zorunluluk halinden çıkıp, ancak Allah’ın 

varlığına inanmak yeterli hale gelmektedir. Bu noktada ise kişi dünya hayatında 

Allah’ın varlığına iman edip ahlaklı yaşadıktan sonra Allah’ın varlığı gerçek olmasa 

bile istenilen gaye yerine gelmektedir.95 

Mustafa Sabri bu delilin insana güzel ve cazip göründüğünü ifade etmekte, 

mutluluğun bu dünyada elde edilemiyor oluşundan kaynaklı olarak ahiret inancını 

temellendirdiğini ve yine buradan yola çıkarak da din gününün sahibi kudretli ve 

kemâl sahibi bir Allah’ın varlığına ulaştığını ifade etmektedir. Mustafa Sabri’ye göre 

ahlak delilinin benimsediği bu yöntem İslâmî usule tam zıt konumda bulunmaktadır. 

Nitekim bizler önce kendi varlığımızdan veya evrenin varlığından yola çıkarak 

Allah’ın varlığını temellendiriyoruz. Mustafa Sabri için ahlak insanın varlığının 

önemine kıyasla çok daha önemsiz bir konumda bulunmaktadır. Ayrıca ahiretin 

varlığını ispat etmek ve ahlakın gerekliliğini ortaya koymak, Allah’ın varlığını ispat 

ettikten sonra çok daha kolaydır. Bu yüzden Kant’ın bu yöntemi yakînî bir ispat ortaya 

çıkaramamaktadır. Yine onun bütün bunları fazilet ile mutluluk arasındaki bağa 

dayandırması da tutarlı görünmemektedir. Nitekim tecrübe ettiğimiz dünyada bunun 

çoğunlukla aksini görmekteyiz. Bu nedenle Kant’ın dayandığı bu bağ ne bilim için ne 

de akıl için bir zorunluluk içermemekte, olsa olsa yalnızca kalbî bir gereklilik kabul 

edilebilmektedir. Buna gerçekten kalben inanan kişi için bu delil fayda vermekte ve 

onu mukallitlerin arasından çıkarmaktadır. Fakat her ne olursa olsun bu delil nazarî 

delillerin ortaya çıkardığı vücûbiyeti hâiz olmadığından eksiktir.96 

Buradan yola çıkarak Mustafa Sabri Kant’ın bir mülhidin ahlaka iman ettiği 

durumda ancak münafıklık ettiğini, onun gerçekten ahlaka iman edebilmesi için 

Allah’ın varlığını kabule zorladığını beyan etmektedir. Hatta Mustafa Sabri mülhidler 

                                                 
94  Kant, Pratik Aklın Eleştirisi, s. 140. 
95  Sabri, a.g.e., C. 3, s. 70. 
96  Sabri, a.g.e., C. 3, s. 71-72. 



132 

 

karşısında ahlaka dayandırılan bu argümanın kullanıldığını ve bu durumun Kant’ın 

delilinin güzel bir yönü olduğunu da beyan etmektedir. Çünkü Kant’ın düşüncesinde 

ahlakın ilke olarak konumunu tespit, Allah’ın varlığını kabule bağlanmaktadır. Fakat 

bütün bu faydalara rağmen Mustafa Sabri için bu delil yetersizliğini 

kaybetmemektedir. Ona göre insanların ahlakı düzelsin veya düzelmesin; faziletin 

sonunda mutluluğa ulaşılsın veya ulaşılmasın Allah her türlü mevcut kabul edilmek 

durumundadır. Mustafa Sabri’ye göre her ne kadar Kant ahlaka Allah’ın varlığını 

dayandıracak kadar büyük bir önem atfedip gerçekten samimi bir imanla Allah’ın 

varlığına iman etmiş olsa da insanların büyük bir çoğunluğu ahlaka bu değeri 

vermemektedirler. Mustafa Sabri ahlakın öneminin asla yadsınamayacağını 

vurgulamaktadır fakat ona göre ahlakın anlamsızlaştırılması, Allah’ın yokluğunu 

imkânsızlaştıracak derecede yüksek bir ihtimali hâiz değildir. Kant’ın kendi iddiasına 

göre bu delil zaten Allah’ın yokluğunun imkânsızlığını aklen kanıtlamamaktadır. 

Mustafa Sabri için gerçek muhal ise ancak aklen muhaldir. Bu da delilin yakînî 

olmadığını kanıtlamaktadır. 97 Bu nedenle Mustafa Sabri Kant’ın inanç nesnesi olarak 

ortaya koyduğu Tanrı’nın vâcib olmadığını iddia etmektedir. Nitekim vâciblik de 

ancak yokluğun imkânsızlığına dayanmaktadır.98 

Kant’ın, güzel ama zayıf olan bu delile sarılmasında Mustafa Sabri’ye göre iki 

hata öne çıkmaktadır. Bunlardan ilki deneyi bilimin tek yöntemi olarak belirleyip aklî 

yöntemi tamamen dışarı atmaktır. Halbuki aklın verileri deneyden daha güçlü bir 

konumda bulunmaktadır. İkinci hata ise birincinin sonucu olarak Allah’ın varlığı 

hakkında getirilen nazarî delilleri bir kenara atmaktır. Batılı filozofların bu hataya 

düşmelerindeki belki de en önemli nedenlerden biri, Allah’ın zatına ulaştıran bilimsel 

bir deneyin imkânsız oluşundan yola çıkarak, onun varlığına dair hüküm vermenin de 

imkânsız olacağı çıkarımına dayanmaktadır. İslam’ın yöntemi her daim Allah’ın zatını 

tefekkür etmekten uzak durmayı öğütlemiş, onun varlığına ancak onun eserlerinden 

yola çıkarak ulaşmamız gerektiğini bize göstermiştir. Bu nedenle Mustafa Sabri’ye 

göre Batılıların deneye duydukları bu karşılıksız güven onları yanıltmaktadır.99 

                                                 
97  Sabri, a.g.e., C. 3, s. 72-73. 
98  Sabri, a.g.e., C. 3, s. 75. 
99  Sabri, a.g.e., C. 3, s. 77-78. 



133 

 

Yukarıda görüşlerine yer verilen üç alimde olduğu gibi İsmail Fenni, 

Şemseddin Günaltay ve Elmalılı Hamdi Yazır’ın da Kant’ın teorik akla çektiği sınırları 

ve özellikle teorik bağlamda bir isbât-ı vâcib metodunun mümkün olmadığı hakkında 

getirdiği eleştirileri mutlak surette reddettikleri önceki bölümlerde ifade edilmişti. Bu 

anlamda onların da İzmirli, Filibeli ve Mustafa Sabri gibi, ahlak delilinin sadece bir 

inanç nesnesi olarak ortaya koyduğu Tanrı fikrini, teorik delillerin ortaya koyduğu 

bilgi mesabesinde sayılan bir Tanrı fikrine tercih etmeyecekleri açıktır. 

İsmail Fenni Ertuğrul Kant’ın nazarî isbât-ı vâcib metotlarını imkânsız kılarak 

amelî akılla Tanrı’nın varlığını ispata yöneldiğini beyan etmekte ve Kant’ın delilini şu 

şekilde özetlemektedir: vicdan insana vazifesini yapması gerektiğini kati surette 

emrediyor ve bunu ne bir mükafat vaadiyle ne de bir ceza tehdidiyle yapıyor. Sonuçta 

insan da vicdanın bu emrini yerine getirebiliyor. Her ne kadar günlük hayatta şarta 

bağlı bir takım ahlaklı fiiller yerine getiriyor olsak da hakiki ahlâkî fiil bu değildir. 

Vicdan emrettiği fiilin sonucunu düşünmeksizin düşmek üzere olan bir çocuğu 

gördüğünde kendi başını yarma ihtimaline rağmen insanı, o çocuğu kurtarmaya 

yönelten bir emirdir. Bu emrin kaynağı ise ancak ahlak kanununu vaz eden Allah’tır.100 

Tabi insanın sadece bu ahlak kanunun bir öznesi olması yeterli değildir. 

Nitekim ahlak kanununun vazife olarak buyurduğu vecibeler tabiat kanunları gibi 

deterministik olmadıklarından onları yerine getirecek olan insanın da bir şekilde özgür 

olması zaruri bulunmaktadır. Fakat insan özgür iradesiyle şartsız bir biçimde yerine 

getirdiği bu faziletli davranışların sonucunda tabii olarak bir saadetin geleceğini 

ummaktadır. Buna rağmen bu dünyada faziletler genellikle olumsuz sonuçlar 

doğurmaktadır. Öyleyse fazilet-saadet arasında mevcudiyeti sağlam olan bu bağın 

gerçekleşmesi için ahiret hayatının da gerçek olması ve dolayısıyla ruhun beka sahibi 

olması gerekmektedir.101 

                                                 
100  Ertuğrul, Maddiyun Mezhebinin İzmihlali, s. 30-31. 
101  Ertuğrul, a.g.e., s. 31. 



134 

 

İsmail Fenni’nin bu şekilde özetlediği ahlak delili ona göre birtakım eleştirilere 

maruz kalmış görünse de tabii ve tecrübî olan bu delilin büyük bir kıymete haiz olduğu 

onun tarafından aşikâr kabul edilmektedir.102 

İsmail Fenni Ertuğrul’un Kant’a isnat ettiği ahlak deliline dair getirdiği bu 

izahatta açıkça görülebileceği üzere Kant’ın ahlak deliline uyumsuzluk mevcuttur. 

Nitekim İsmail Fenni insanda koşulsuz buyuran bu ahlak yasasının kaynağının Tanrı 

olması gerektiği, bu nedenle de ahlak yasasının varlık şartı olarak Tanrı’nın kabul 

edilmesi gerektiğini öne sürmektedir ki bu Kant felsefesi açısından asla kabul edilebilir 

değildir.103 Ahlak yasasının mevcudiyeti Kant için a prioridir ve eğer ahlak yasasının 

mevcutluk şartı Tanrı’nın varlığına dayanıyor kabul edilebilseydi, o zaman a priori 

olarak mevcudiyeti katiyetle kabul edilen ahlak yasasından yola çıkılarak, teorik 

anlamda Tanrı’nın varlığına işaret edilebilirdi. Bu ise Kant felsefesinde defaatle 

reddedilen bir durumdur. Bu izahatta karşımıza çıkan diğer bir hata ise sıralama 

konusundadır. Zira İsmail Fenni’nin açıklamasına göre ahlak yasasından, önce 

Tanrı’nın varlığı sonra özgürlük çıkarılmakta, ardından fazilet-mutluluk ilişkisinden 

faydalanılarak ruhun ölümsüzlüğüne işaret edilmektedir. Bu ise Kant’ın daha önce 

aktarılan ahlak delilinin unsurları hakkındaki sıralamaya göre hatalı konumda 

bulunmaktadır. İsmail Fenni ayrıca aktardığı bu yöntemin ardından Kant’ın özellikle 

teorik akıl yoluyla değil pratik akıl yoluyla Tanrı’ya ulaştığını da beyan etmektedir. 

Fakat aktardığı biçimin teorik bir temele sahip olduğunu göz ardı etmektedir. 

Şemseddin Günaltay ise Filibeli’de olduğu gibi, Kant’ın ahlak üzerinden kritik 

felsefesinin teorik temelleriyle yıktığı metafiziği tekrar ayağa kaldırmaya çalışmasını 

akim kalmaya mahkûm bir çaba olarak görmekte ve bu yöntemle ulaşılan Allah 

fikrinin ancak bir faraziyeden ibaret kaldığını düşünmektedir. Bu durum ise Kant’ın 

felsefesinin çelişkili olduğunu göstermektedir. Çünkü Günaltay’a göre gerek teorik 

gerekse pratik konularda çalışan aynı akıl aynı nâtık nefistir. Bu nedenle ahlak delilinin 

neticesinde ulaşılan ideaların sadece bir faraziyeden ibaret kalmaları bu fikirlerden 

                                                 
102  Ertuğrul, a.g.e., s. 32. 
103  Kant, Arı Usun Eleştirisi, s. 372. 



135 

 

bahsedilmesini imkânsız kılmaktadır. Dolayısıyla Günaltay için Kant’ın felsefesi 

ancak şüpheciliğe götürmekten başka bir işleve sahip görünmemektedir.104 

Günaltay ayrıca Kant’ın Tanrı’nın varlığına ulaşmak için kademeli olarak 

kullandığı birtakım esasları, Kant’ın yöntemine ters bir biçimde teorik olarak Tanrı’nın 

varlığını ortaya koymak için kullanmaktadır. Mesela insanda sürekli olarak, arzu ve 

şevklerle karşı karşıya bulunmasına rağmen hayra meyl ettiren bir kuvvenin 

bulunduğuna dikkat çeken Günaltay, bu hayra meylettiren ma‘lûllerin illetlerinin bir 

hakikatinin bulunmamasını imkânsız görmektedir. Bu nedenle insanın içerisinde 

sürekli buyuran bu hayra meylin ilahi bir kaynağı olması zaruridir.105 Günaltay’ın bu 

delilde insanda namütenahi bir hayra meylin oluşunu vurgulaması ve bunun insanın 

arzu ve isteklerine aykırı olduğunu ifade etmesi Kant’ın ahlak yasasına dair 

yaklaşımlarına benzemektedir. Fakat Kant bu hayra meyilden direkt olarak Tanrı’nın 

varlığını delillendirmemektedir. 

Yine Günaltay insanın özgür iradesine dayanarak da ahlâkî olarak Tanrı’nın 

varlığının kanıtlanabileceğini öne sürmektedir. Ona göre evrende bulunan mekanik 

(deterministik) işleyişe rağmen görülmektedir ki insan özgür seçimler 

yapabilmektedir. Evren mekanik yasalarla işlerken insanın özgür iradeye sahip 

olabilmesi ise ancak mutlak ve metafizik bir varlığa sahip olan bir sebebe 

dayanmasıyla mümkündür. Bu sebep ise ancak Allah olabilir.106 Özgür irade hakkında 

Günaltay’ın ortaya koyduğu bu düşüncede özellikle determinizme vurgu yapması 

onun deterministik nedenselliği benimsediği anlamına gelmemektedir. Zira o 

kelamcıların nedenselliğe dair getirdikleri açıklamaları savunmaktadır.107 Günaltay’ın 

ahlak delili adı altında zikrettiği bu teorik temelli delilleri, her ne kadar kendisi açıkça 

beyan etmese de Boirac’ın eserinden alıntıladığı görülmektedir.108 Burada 

deterministik nedenselliğe dair yapılan vurgunun nedeni de bu durum olabilir. Yine 

Boirac’ın Kant’ın ahlak deliline, “Ahlak Delilleri” başlığı altında yer vermeyip 

                                                 
104  Günaltay, Felsefe-i Ûlâ, s. 75-77. 
105  Günaltay, a.g.e., s. 114. 
106  Günaltay, a.y. 
107  Günaltay, Kelâm Atomculuğu ve Kaynağı Sorunu, s. 85-86. 
108  Boirac, İlm-i Mâ ba’de et-Tabî’a, s. 96-97. 



136 

 

eserinin farklı yerlerinde bu delilden bahsediyor olması, Günaltay’ın da bu delile ahlak 

delilleri başlığı altında yer vermemesinin gerekçesi olarak görülebilir. 

Elmalılı Muhammed Hamdi Yazır’ın ise ahlak delili hakkında açık bir övgüsü 

veya yergisi bulunmamakla birlikte o, Kant’ın her ne kadar tenkit metodunun bir 

gereği olarak metafizik bağlamda felsefeyi terk etmiş bir filozof olsa da dini bütünüyle 

bir kenara atmadığını ve felsefeyle açıklanamayan dinin, ahlak ilmiyle 

açıklanabileceğini kabul ettiğini beyan etmektedir. Elmalılı’ya göre Kant’ın bu tenkit 

metoduyla dini ahlak ilmine dayandırması İslam geleneğinde mutasavvıfların tuttuğu 

yola birçok yönden benzerlikler içermektedir.109 Fakat Elmalılı bu tesis ettiği benzerlik 

fikrinin dayanaklarını açıklamamaktadır.  

Elmalılı Kant’ın ahlak delilini kısaca şu şekilde beyan etmektedir: 

“Nitekim Alman feylesofu Kant bile Cenâb-ı Allah’ın vücûb-i vücûdunu akl-ı 

amelî ile âhiretin vücûb-i vücûdundan istintâc etmiştir. Bu suretle yevm-i âhiret dinin 

ve ona iman diyânetin bir asl-ı mühimmini teşkil eder. Ve o günün dine böyle bir 

ihtisâsı vardır.  ِّ۪ين  âyetinde bu tebşir ve inzârın tasrihi bu haysiyetle de pek مَالِكِ يوَْمِ الد 

beliğ olmuştur Dinin böyle bir günü vardır.”110 

Yine de böyle bir bağı kurması onun ahlak deliline olumlu yaklaştığı anlamına 

gelmemekte, Elmalılı Tanrı’nın varlığının aklen vâcib olması gerektiğini çokça kez 

vurgulayarak Kant’ın teorik akla dair getirdiği sınırları yanlışlamaktadır.111 Bu 

durumda zaten ahlak delili hakkında Elmalılı’nın da aklî delillerin haricinde tek başına 

kullanılmaya kifayet edebilecek bir delil olmadığını düşüneceği söylenebilir. Zira 

onun bu delili kelâmî olmak yerine tasavvufî bir delil olmakla nitelemesi de bunun bir 

göstergesi olarak görülebilecektir. 

Görülmektedir ki Kant’ın ahlak delili her ne kadar Tanrı’nın varlığına dair 

olumlu bir düşünceye kapı aralıyor görünse de arkasından getirdiği ve kendisine 

dayanak olarak kullandığı kritik felsefesinin yıkıcı esaslarından bağını 

                                                 
109  Janet, Seailles, Metâlib ve Mezâhib, s. XXXVI. 
110  M. Hamdi Yazır, Hak Dini Kur’an Dili, C. 1, 1. bs, İstanbul, Türkiye Yazma Eserler Kurumu 

Başkanlığı Yayınları, 2021, s. 209. 
111  Janet, Seailles, Metâlib ve Mezâhib, s. 321-328. 



137 

 

koparamamaktadır. Bu durum ise yeni ilm-i kelam alimleri arasında doğal olarak ahlak 

deliline karşı daha duyarsız kalan ve onu değersizleştiren bir anlayışı ortaya 

çıkarmaktadır. Bu durumu her yeni ilm-i kelam alimi açıkça belirtmiyor olsa da isbât-

ı vâcib konusuna bu kadar değer veren yeni ilm-i kelam alimlerinin birçoğunun 

Kant’ın ahlak delili hakkında fazla söz söylememeleri bile bunun göstergesi olmaya 

yeter görünmektedir. Geleneksel kelam düşüncesine bağlılıkları ile ön plana çıkan 

Osmanlı coğrafyasının Türk kelam alimlerinin sadece bir inanç nesnesi olarak Allah’ın 

varlığını kanıtlamakla yetinmeyecekleri açık bir esastır. Bu nedenle ahlak delili yeni 

ilm-i kelam alimleri söz konusu olduğunda geri planda kalmış bir delil konumunda 

görünmektedir.  



138 

 

SONUÇ 

Kant’ın ortaya koymuş olduğu kritik felsefesinin sorduğu soruların, insanlığın 

düşünce tarihi boyunca ele alınan fakat bir türlü ortak bir kanı ortaya çıkaracak 

biçimde cevaplanamayan sorular üzerine yoğunlaştığı görülmektedir. Kant, tarih 

boyunca çözülememiş ve sürekli fikrî çatışmalara sahne olmuş bu sorulara toptan bir 

cevap getirme çabası içerisinde olmuş ve gerçekten metafizik hakkında ortaya koyulan 

bütün bu tartışmaları kritik felsefesi sayesinde çözebileceğine inanmıştır. Fakat 

Kant’ın ardından gelen filozofların, Kant’ın bunu başardığını düşünmedikleri ve onun 

felsefesini her yönden değiştirmeye çalıştıkları da bir gerçektir. Her ne kadar Kant’ın 

kritik felsefesi yoluyla metafizik soruları kökten çözebilecek bir yöntem ortaya 

koyduğu kabul edilemese de onun kritik felsefesinin metafizik düşünceyi bir anlamda 

baltaladığı bile ifade edilmiştir. Buna rağmen doğayı araştırma adına genel bir felsefî 

zemin ortaya koyarak, bu zemini metafizik esaslarla ortak paydada buluşturma 

çabasının dünya üzerindeki son büyük temsilcisi yine de Kant olarak görülmektedir. 

Bu nedenle yeni ilm-i kelam alimlerinin Kant’ın ölümünün üzerinden 100 yıldan fazla 

bir süre geçmiş ve bilimin akıl almaz ilerleyişi devam etmekte olmasına rağmen 

Kant’ın görüşlerini tartışmaları, özellikle metafizikle ilgili birçok konuda Kant’tan 

bağımsız konuşmanın çok zor olmasından kaynaklanmaktadır.  

Mustafa Sabri’nin eleştirel yaklaşım tarzında daha fazla görülebilecek olan 

Kant’ın felsefesinin bir şekilde Tanrıtanımazlığa götüren düşünce sistemlerine kapı 

araladığı fikri üzerinden yeni ilm-i kelam alimlerinin Kant’ı eleştiriye tâbî tuttukları 

görülmektedir. Bu nedenle onlar Kant’ın daha çok isbât-ı vâcib hakkında ortaya 

koyduğu eleştirel yaklaşımların hükmünü kaldırmaya çalışmış olmakla beraber, bunu 

kritik felsefesinin temel kabullerini yanlışlayarak yapmaya gayret göstermişlerdir. 

Nitekim Kant’ın Tanrı fikrini teorik aklın dışına atmasında en önemli saikin, kritik 

felsefesinin temelinde yatan transandantal estetik (uzay-zaman) ve transandantal 

mantık olduğu belirtilmiş olup, bu esasların yanlışlığının kanıtlanması durumunda 

Kant’ın eleştirilerinin büyük bir sıkıntı yaşayacağının yadsınamaz bir gerçek olduğu 

da gösterilmiştir. İşte bu nedenle yeni ilm-i kelam alimleri de Kant’ın görüşlerini 

eleştirmek söz konusu olduğunda en çok onun felsefesinin temelinde yatan fenomen-



139 

 

numen ayrımına odaklanmışlar ve Kant’ın numenlerin bilinemeyeceğine dair 

iddiasının yanlışlığını kanıtlamak için gayret göstermişlerdir. Ayrıca yeni ilm-i kelam 

alimleri Kant’ın teorik delillere getirdiği eleştirilere, Kant’ın genel mantık diye 

nitelendirdiği klasik mantığın usullerini kullanmak yoluyla da cevap vermişlerdir. Tabi 

Kant için genel mantığın bilgi elde etmek amacıyla bu şekilde bir kullanımı her ne 

kadar yanlışsa da yeni ilm-i kelam alimlerinin Kant’a bu konuda katılmadıkları da 

açıktır. 

Kant’ın teorik temelli isbât-ı vâcib yöntemlerini eleştirmesi bir yana o, 

Tanrı’nın varlığının toptan bilinemez bir unsur oluşunu da asla kabul etmemiştir. 

Nitekim o her ne kadar teorik akıl yoluyla Tanrı’nın varlığına nesnellik 

kazandırılamayacağını iddia etse de teorik aklın Tanrı’nın varlığına imkân tanıdığını 

da reddetmemiştir. Bu nedenle teorik aklın açık bıraktığı bu kapıdan, pratik aklın ahlak 

yasası ile tanıdığı olanağı kullanarak geçmekte ve bir özne için Tanrı’nın zorunlu bir 

varlığı olduğunu, inanç mesabesinde bir postulat olarak ahlak delili yoluyla ortaya 

koymaktadır. Bu delilin iki farklı veçhesi olmakla beraber Kant’ın bu delilde dayandığı 

husus, tüm insanlar için koşulsuz ve zamansız buyuran ahlak yasasının kişi için 

anlamlı hale gelebilmesinin olanağını mümkün kılmaktır. Bu anlamda ahlak yasasının 

anlamlı hale gelebilmesi için öncelikle insanın özgür iradeye sahip olduğunun kabul 

edilmesi, ardından ahlak yasasının buyurduğu faziletli kimseye dönüşmenin kişi için 

bir mutluluğu zorunlu olarak gerektireceği fikrinin kabulü ve bu mutluluğun dünyada 

elde edilememesi nedeniyle de öldükten sonra aynı öznenin devamlılığının 

sağlanabilmesi için ruhun varlığının kabulü Kant tarafından gerekli görülmektedir. 

Fakat tüm bunlar dahi ahlak yasasının anlamlı hale gelebilmesi için yeterli değildir. 

Nitekim insan ne kadar ahlaklı olursa olsun asla kendisine mutlak mutluluğu 

kazandırabilecek kuvvette değildir. Bu nedenle ona bu mutluluğu sağlayabilecek olan, 

mutlak kudrete sahip ve aynı zamanda insanların niyetlerini en ince ayrıntısına kadar 

bilen en yüce varlığın (ens realissimum) yani Tanrı’nın varlığının kabul edilmesi de 

bir gereklilik olarak görülmektedir. Kant için bu anlamda ahlak yasasını 

anlamlandırmak öznel bir tecrübenin ürünü olup, teorik temelli olmaması nedeniyle 

bir bilgi gibi savunabilmeye imkân tanımasa da insanın ahlâkî özne olması için tek 

anlamlı yol olarak görülmekte ve bu nedenle kişide zorunlu bir inanç ortaya 



140 

 

çıkarmaktadır. Bundan dolayı Kant, özgürlüğü, ruhun ölümsüzlüğünü ve Tanrı’nın 

varlığını birer postulat olarak ahlak delili vesilesiyle ortaya koymaktadır. 

Kısaca aktarılan bu ahlak delili asla Kant’ın kritik felsefesinin bütününden 

bağımsız değildir. Nasıl Kant’ın teorik delilleri reddi kritik felsefesinin temel 

öğretisine dayanıyorsa aynı durum ahlak delili söz konusu olduğunda da geçerli 

olmaktadır. Nitekim ahlak delilini anlamlı kılan ve onu gerçekten Kant’ın gözünde de 

değerli yapan unsur, teorik olarak Tanrı’nın varlığını ispat etmenin imkânsızlığı fikrine 

dayanmaktadır. Eğer bu fikrin yanlışlığı kanıtlanır ve teorik olarak Tanrı’nın varlığını 

bir bilgi nesnesine dönüştürmek mümkün kabul edilebilirse, o vakit ahlak delili 

önemini yitirecek, sadece bir inanç nesnesi olarak ortaya çıkardığı Tanrı fikrinin, teorik 

bilgi nesnesi olarak ortaya koyulan Tanrı fikrine destek olmaktan başka bir faydası 

kalmayacaktır. 

Tabi Kant’ın ahlak felsefesi gereğince Tanrı’nın teorik olarak bir bilgi nesnesi 

halinde ispat edilmesi insanın ahlâkî özne oluşunu ortadan kaldıracak ve onun ahlâkî 

fiillerinin ya Tanrı korkusuyla ya da bir menfaat umuduyla gerçekleştirmesini zorunlu 

olarak gerektirecektir ki bu durum yine Kant için ahlak delilini önemli yapan 

unsurlardan biridir. Kant her ne olursa olsun ahlakın anlamlandırılabilmesini 

öncelemektedir ve Tanrı’nın bir bilgi nesnesi olarak ortaya koyulmasını ise bunun 

önünde büyük bir engel olarak görmektedir. Fakat gerçekten Kant’ın iddia ettiği gibi 

Tanrı’nın teorik olarak varlığının ispat edilmesi ahlâkî bağlayıcılığı yok edecek midir? 

Bu tartışmaya açık bir sorudur ve İslam ahlak geleneğinde bu durum asla bir beis 

olarak görülmediği gibi yeni ilm-i kelam alimleri tarafından da bir sorun olarak dile 

getirilmemiştir. 

İşte Kant’ın ahlak delilinin temelde kritik felsefesinin çizdiği sınırlar tarafından 

değerli kılınan bir ispat yöntemi olması, yeni ilm-i kelam alimlerini de onu fazla 

kullanmamaya ve kritik felsefesinin esaslarını ortadan kaldırarak ahlak delilini de 

önemsizleştirmeye götürmüştür. Bu durumu en açık şekilde beyan eden Mustafa Sabri, 

ahlak delilinin kuvvetsiz bir delil oluşunu defaatle vurgulamakta ve onun dayandığı 

kritik felsefesini mutlak surette eleştirmektedir. O bu delilin bazı açılardan faydalı 



141 

 

olduğunu kabul etse de kelâmî anlamda bu delilin bir değer taşımadığını ifade ettiği 

görülmektedir.  

Ahlak deliline bir isbât-ı vâcib yöntemi olarak yaklaşan ve ona kitaplarında yer 

veren İzmirli İsmail Hakkı ise yine kritik felsefesini çokça eleştirmiş olmasına rağmen 

bu delili kullanılabilir bir delil olarak göstermekteyse de İzmirli için bu delilin teorik 

yöntemler yanında değersizliği yadsınamaz olacaktır. Nitekim o özellikle eşyanın 

hakikati mevzusunda Kant’ın yanıldığını düşünmekte ve bu yanılgının sonucunda 

teorik delilleri reddetmeye mecbur kaldığına inanmaktadır. Bundan kaynaklı olarak 

İzmirli’nin, Kant’ın ortaya koyduğu biçimiyle, teorik delillerin ortadan 

kaldırılmasından güç bulan bir ahlak delilini kabul etmediği açıktır. Buna rağmen 

İzmirli’nin bu delile kitabında yer vermesinde ve bir inanç nesnesi olarak Tanrı’ya 

işaret etmenin mümkün olduğunu ifade etmesindeki en büyük neden ise onun isbât-ı 

vâcib meselesine yaklaşımı gibi görünmektedir. Nitekim İzmirli Allah’ın varlığının 

ispatlanması hususunda herhangi bir sınırlamanın olmadığını düşünmekte, 

felsefecilerin metotlarının da bu konuda etkili olabileceğini ifade etmektedir.  

Filibeli Ahmed Hilmi ise Kant’ın kritik felsefesine bazı temel esasları 

dolayısıyla katılmış olmakla beraber bu sistemin yıktığı metafiziği, ahlakla 

ayaklandırmaya çalışmasını beyhude bir çaba olarak görmektedir. Filibeli’ye göre 

kritik felsefesi kendi kendisini baltalamakta, ahlak deliliyle temellendirmeye çalıştığı 

esasları kendisi yıkmaktadır. Bunun nedeninin Filibeli için Kant’ın eşyanın hakikatine 

dair öne sürdüğü kati olumsuz esaslar olduğu görülmektedir. Çünkü bu temellendirme 

gerçekleşmediğinde Filibeli’ye göre ahlakın dahi bir sâbite haline gelmesi mümkün 

değildir. Bu nedenle Filibeli ahlak delilinin sadece teorik yönleriyle kullanımına 

olanak tanımış olup Kant’ın felsefesinin şüpheciliğe eşdeğer olduğunu beyan etmiştir.  

Ahlak delilini kullanma yönüne giden bir diğer isim olan İsmail Fenni Ertuğrul 

ise Kant’ın ahlak delili nâmına ortaya koyduğu esasları yanlış anlıyor görünmekte ve 

aslında Kant’ın ahlak delilini teorik bir zemine oturtmaktadır. Bu nedenle onun 

zikretmiş olduğu bu ahlak delili, teorik delillerden farksız ve dolayısıyla Kant için 

kabul edilebilir bir delil olmaktan çok uzaktır. Bunun nedeninin İsmail Fenni’nin 

Kant’ı okumak için faydalandığı ikincil kaynaklar olması muhtemeldir. Bu durumda 



142 

 

İsmail Fenni’nin yanlış yorumladığı bu ahlak deliline dair getirdiği övgüler de Kant’ın 

aslî deliline getirilmiş övgüler olarak görülemeyecektir.  

M. Şemseddin Günaltay ise aynı Filibeli’de olduğu gibi ahlak delilini kritik 

projesinin bir sonucu olarak değerlendirmekte ve bu projenin özellikle eşyanın 

hakikati hakkında ortaya koyduğu tutarsız esasları nedeniyle, sonucunda ulaştığı Tanrı 

fikrini de bir faraziyeden ibaret görmektedir. Bu nedenle Günaltay’a göre Kant 

şüpheciler zümresine katılmış olup gerçekten bir metafizik inşa etmeyi 

başaramamıştır.  

Elmalılı Hamdi Yazır söz konusu olduğunda, onun ahlak delili yoluyla Kant’ın 

Tanrı’nın varlığına kânî olmasını takdir ettiği görülmekteyse de Elmalılı’nın genel 

düşünce yapısı baz alındığında ahlak deliline büyük bir değer atfetmediği de açıktır. 

Bunun nedeni daha önce de ifade edildiği gibi ahlak delilinin dayanağı olan kritik 

felsefesinden başka bir şey değildir. Nitekim Elmalılı isbât-ı vâcib söz konusu 

olduğunda kelâmî yönteme sadık kalmakta ve teorik olarak Tanrı’nın varlığını ortaya 

koymayı öncelemektedir. Bununla birlikte o, Kant’ın ahlaktan Tanrı’ya giden bu 

yöntemini kelâmî bir yöntem olarak nitelendirmemekte, onu mutasavvıflara uygun 

bulmaktadır. Bu durum Elmalılı’nın ahlak deliline büyük bir değer atfetmediğini de 

göstermektedir.  

Kant’ın kritik felsefesinin temel esaslarına çoğunlukla katılmayan yeni ilm-i 

kelam alimlerinin Kant’ı kendi orijinal eserlerinden değil de dönemlerinde meşhur 

olan ve çoğunlukla Fransızca kaleme alınmış felsefe tarihi eserlerinden okumaları 

onların, okudukları kitapların Kant felsefesine dair kaleme alınan bölümlerinin 

detaydan uzak ve kısa bir biçimde yazılmasından kaynaklı olarak Kant’ın bazı 

görüşlerini yanlış veya eksik anlamalarına neden olmuştur. Bu nedenle bazı 

eleştirilerinde Kant’ın felsefesi göz önünde bulundurulduğunda çok tutarlı 

görünmeyen bir yapının ortaya koyulduğu gözlemlenmektedir.  

Bu çalışmada ele alınan alimlerin isbât-ı vâcib meselesine çok büyük önem 

atfetmelerine karşın Kant’ın ahlak delili yoluyla kurguladığı yönteme çoğunlukla 

olumsuz baktıkları görülmektedir. Nitekim ahlak delilinin sadece bir inanç nesnesi 

olarak ortaya koyduğu Tanrı fikriyle kelam ilminin ortaya koyduğu Tanrı fikri 



143 

 

uyuşmamaktadır. Kelamın şüphesiz en temel mevzularından biri olan isbât-ı vâcib 

meselesi her daim burhânî bir temele dayandırılma gayretiyle tartışılmıştır. Bu noktada 

Kant’ın ortaya koyduğu Tanrı fikrinin burhânî bir temel taşımadığı aşikârdır. Bu ise 

kelam geleneği göz önünde bulundurulduğunda bir eksiklik barındırmakta ve yetersiz 

bir delil olarak görülmektedir. Nitekim Tanrı hakkında ortaya koyulan ontolojik delilin 

dahi burhânî bir yöntem taşımadığı ve mantıkî bir zorunluluk ortaya çıkarmadığı 

gerekçesiyle, kozmolojik delilin öncelendiği kelam geleneğinde başvurulan bir delil 

olmadığı da görülmektedir. Ahlak delili de bu anlamda yeni ilm-i kelam geleneğinde 

çoğunlukla, dayanakları olan kritik felsefesi üzerinden konuşulmaya mahkûm kalmış 

görünmekte, ona ayrıca değer atfedilmemektedir. 

İster mütekellim kimliğiyle tanınsın isterse farklı disiplinlerde iştihar etmiş 

olsun, bu tezde ele alınan bütün alimler ortak bir amaçta yani Kant’ın, isbât-ı vâcib 

külliyatını ortadan kaldıran ve kelam ilminin kullandığı yöntemleri bütünüyle egale 

eden kritik felsefesinin doğru bir yöntem üzerine bina edilmediği noktasında birleşiyor 

olsa da bu amacı gerçekleştirmek adına benimsedikleri metotlar değişkenlik 

göstermektedir. Bu anlamda özellikle İzmirli ve Günaltay’ın modern felsefenin 

verilerinden faydalanarak Kant’ı eleştirmeye ve çoğunlukla Boirac’ın eleştirilerini 

kullanmaya yöneldikleri görülmektedir. Öte yandan Mustafa Sabri Efendi ise klasik 

kelâmî metotları takip etmekte ve Kant’a yönelik eleştirilerini bu yöntem üzerinden 

kurgulamaktadır. İsmail Fenni de eleştirilerinde bazen klasik yöntemi öncelese de 

modern felsefenin ortaya koyduğu verilerden de kısmen faydalandığı görülmektedir. 

Filibeli ise herkesin yönteminden farklı bir yolu takip ederek pozitif bilimlerin ortaya 

koyduğu esasları da kullanma yönüne giderek eleştirilerini çok daha farklı bir zemine 

oturtmakta ve özgün tenkitler ortaya koymaktadır. Elmalı’nın da çoğunlukla klasik 

yöntemi takip ettiği görülmekle beraber onun da klasik mantığın yöntemini kullanarak 

bazı özgün eleştiriler serdettiği de bir gerçektir. Onların özellikle modern felsefenin 

yöntemlerini kullanmak konusunda ayrışan bu yöntem farklılıkları, ontolojik delile 

dair birbirine aykırı görüşleri benimsemelerine neden olmuştur. Zira klasik yöntemi 

önceleyen Mustafa Sabri ve İsmail Fenni bu delilin eleştirisi hususunda Kant’a hak 

vererek, bu delilin kelam ilmine uygun olmadığını beyan etmelerine karşın, İzmirli ve 

Günaltay’ın bu delile daha olumlu baktıkları gözlemlenmiştir. Fakat genel manada 



144 

 

bakıldığında bu çalışmada ele alınan bütün alimlerimizin, çeşitli yöntemler yoluyla 

ortaya koydukları, fakat aynı sonuca ulaştığı görülen bu eleştiriler, Kant’ın felsefesine 

İslâmî çerçeveden nasıl bakmamız gerektiğini bize öğreten ve bizim önümüzü açan bir 

temel oluşturmaktadır. Bu nedenle her birinin görüşleri ve eleştirileri değerli olup ehl-

i sünnet kelam anlayışının modern felsefeye karşı nasıl bir yaklaşım benimsemesi 

gerektiğine dair bize bir örnek sunmaktadırlar. 

Bu çalışmada amaçlanan, ahlak delilinin bizâtihî kendisini tartışmaktan ziyade, 

onun dayandığı kritik felsefesinin ona nasıl meydan verdiğini göstermek ve yeni ilm-

i kelam alimlerinin isbât-ı vâcib mevzusu üzerine bu kadar yoğunlaşmalarına karşın, 

ahlak delili konusunda olumsuz yaklaşımlarının gerekçesini ortaya koyabilmekti. 

Nitekim görülmüştür ki Kant’ın ahlaktan devşirdiği bu delili, her ne kadar teorik 

temelli olmasa da teorik aklın sınırlarından bağımsız da düşünülemez bir delil olarak 

görülmektedir. Bu sınırların ise yeni ilm-i kelam alimleri tarafından kabul edilmediği, 

bu nedenle çoğunlukla ahlak delilini kullanmama yönüne gittikleri 

gözlemlenmektedir. 

Yine çalışmanın amacı ve kapsamı nedeniyle Kant’ın tartıştığı ve kelâmî bir 

yöne sahip olan bazı hususlar çalışmanın dışında bırakılmış olup, bunlar da ayrıca 

araştırılmaya ve kelâmî gelenek çerçevesinde incelenmeye muhtaçtır. Bunların 

başında Kant’ın Tanrı’nın mahiyetine dair ortaya koyduğu esaslar gelmektedir. Her ne 

kadar Kant Tanrı hakkında aklî çıkarımlar yapmıyor görünse de postulatlar üzerinden 

Tanrı’nın birçok sıfatı hakkında da konuşmaktadır ve bunlar kelâmî gelenek 

çerçevesinde incelenmeye müsaittir.  



145 

 

KAYNAKÇA 

Akseki, Ahmet Hamdi:  

 

Ahlâk Dersleri, 5. Bs, Ankara, DİB Yayınları, 2016. 

  

Aktok, Özgür:  “Metafizikte Yöntem Problemi”, Metafizik: Kavram 

ve Problemleriyle Varlık Felsefesi, ed. A. Kadir 

Çüçen, Bursa, Sentez, 2018. 

  

Anay, Harun:  “Ödev Ahlâkının Türk Düşüncesine Girişi ve Baha 

Tevfik’in Kant Hakkındaki Yazıları”, Dini 

Araştırmalar, C. 13, No: 36, 2010, s. 149-160. 

  

Ando, Takatura:  

 

Metaphyisics: A Critical Survey of It’s Meaning, 

The Hague, Martinus Nijhoff, 1963. 

  

Armstrong, Karen:  

 

Tanrı’nın Tarihi, 1. Bs, Ankara, Ayraç, 1998. 

  

Aydın, Mehmet S.:  Kant’ta ve Çağdaş İngiliz Felsefesinde Tanrı-

Ahlak İlişkisi, Türkiye Diyanet Vakfı, t.y. 

  

Aygün, Fatma:  

 

“‘Eşyânın Hakikâti Sabittir’ İlkesini Benimseyen 

Kelâmcıların Sofestaiyye Eleştirisi”, KADER Kelam 

Araştırmaları Dergisi, C. 13, No: 2, 2015, s. 827-

839. 

  

Ayni, Mehmet Ali:  

 

Ateizm Aynasında Tevfik Fikret, Ankara, Yeni 

Çizgi, 1997. 

  

Bayram, İbrahim:  

 

“Mustafa Sabri Efendi’nin Bilgi Teorisinde Akıl-

Duyu Mukayesesi”, Şeyhülislâm’ın Kelâmı, 1. Bs, 

İstanbul, Ketebe, 2020. 

  

Bilmen, Ömer Nasuhi:  

 

Nazarî ve Amelî Ahlâk-ı İslâmiyye Dersleri, 

İstanbul, Ahmet Kamil ve Şeriki Matbaası, 1928. 

  

Boirac, Emile:  

 

Cours Élémentaire de Philosophie, Paris, 1891. 

  

Boirac, Emile:  Felsefe Yâhud Hikmet-i Nazariyye: Birinci Kitap: 

İlm-i Ahvâl-i Ruh, çev. Muhammed Emin, İstanbul, 

Dersaadet, 1332. 

  

Boirac, Emile:  İlm-i Mâ ba’de et-Tabî’a, çev. Ömer Ferid Kam, 

İstanbul, Mahmut Bey Matbaası, 1441. 



146 

 

  

Cürcânî, Seyyid Şerîf:  

 

Şerhu’l-Mevâkıf, çev. Ömer Türker, 2. Bs, İstanbul, 

Türkiye Yazma Eserler Kurumu Başkanlığı Yayınları, 

2021. 

  

Çağbayır, Yaşar:  

 

“Postulat”, C. 4, Ötüken Türkçe Sözlük, 5 cilt, 

İstanbul, 2007, C. 4, s. 3886. 

  

Çilingir, Lokman:  

 

“Kant’ta Ahlak ve Din”, Felsefe Dünyası, No: 62, 

2015, s. 54-84. 

  

Çitil, Ahmet Ayhan:  

 

Matematik ve Metafizik, Kitap 1: Sayı ve Nesne, 1. 

Bs, Alfa, 2012. 

  

Dölek, Haydar:  

 

“Ontolojik Delilin Oluşumunda Aristocu ve Yeni-

Eflatuncu Fikirlerin Etkisi”, Fırat Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi Dergisi, C. 5, 2000, s. 587-596. 

  

Duralı, Ş. Teoman:  

 

Aklın Anatomisi Salt Aklın Eleştirisinin Teşrihi, 5. 

Bs, İstanbul, Dergâh, 2022. 

  

Düzgün, Şaban Ali:  

 

“Varlık”, Kelam El Kitabı, ed. Şaban Ali Düzgün, 11. 

Bs, Ankara, Grafiker, 2022. 

  

Erdaş, Ahmet Hüsrev:  

 

“İzmirli İsmail Hakkı’nın İsbat-ı Vacib Anlayışı”, 

İstanbul, İstanbul Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, 2019. 

  

Erişirgil, Mehmet Emin:  

 

Kant ve Felsefesi, İstanbul, Matbaa-i Amire, 1341. 

  

Ertuğrul, İsmail Fenni:  

 

Maddiyun Mezhebinin İzmihlali, İstanbul: 

Orhaniye Matbaası, 1928. 

  

Ertuğrul, İsmail Fenni:  Vahdet-i Vücûd ve Muhyiddin-i Arabi, İstanbul, 

Orhaniye Matbaası, 1928. 

  

Friedman Michael, (çev.):  

 

“Metaphysical Foundations of Natural Science”, 

Theoretical Philosophy after 1781, The Cambridge 

Edition of the Works of Immanuel Kant, Cambridge, 

Cambridge University Press, 2002. 

  

Gökberk, Macit:  

 

Felsefe Tarihi, İstanbul, Remzi Kitabevi, 1985. 

  



147 

 

Gunn, Alexander:  

 

“Renouvier: The Man and His Work (II)”, 

Philosophy, C. 7, No: 26, 1932, s. 185-200. 

  

Günaltay, M. Şemseddin:  

 

Felsefe-i Ûlâ İsbât-ı Vâcib ve Ruh Nazariyeleri, 

İstanbul, Şehzadebaşı Evkâf-ı İslâmiye Matbaası, 

1339. 

  

Günaltay, M. Şemseddin: Kelâm Atomculuğu ve Kaynağı Sorunu, 1. Bs, 

Ankara, Fecr, 2008. 

  

Hilmi, Filibeli Ahmed:  

 

Allah’ı İnkar Mümkün müdür?, İstanbul, Hikmet, 

1327. 

  

Hilmi, Filibeli Ahmed:  Hakâyık-ı İslâmiyye’ye Müstenid ve Zihniyet-i 

Fenniye İhtiyâcını İşbâa Hâdim “Yeni Akâid” 

(Üss-i İslâm), Dârü’l-Hilâfe, Hikmet Matbaa-i 

İslâmiyyesi, 1332. 

 

  

Hilmi, Filibeli Ahmed: Huzûr-u Akl u Fende Maddiyyûn Meslek-i Dalâleti 

-Târih-i İstikbâl’in Birinci Cildini Teskîl Eden 

“Mesâil-i Fikriyye”nin Tenkîdi, Dârü’l-Hilâfe, 

Hikmet Matbaa-i İslâmiyyesi, 1332. 

  

Hilmi, Filibeli Ahmed: İlm-i Ahvâlü’r-Rûh, İstanbul, Hikmet, 1327. 

  

Hilmi, Filibeli Ahmed: Tarih-i İslam, 2 cilt, C. 1, İstanbul, Hikmet, 1326. 

  

İzmirli, İsmail Hakkı:  

 

Muhtasar Felsefe-i Ûlâ, İstanbul, Hukuk Matbaası, 

1329. 

  

İzmirli, İsmail Hakkı:  Yeni İlm-i Kelam, 2 cilt, Şehzadebaşı, Evkaf-ı 

İslamiye Matbaası, 1339. 

  

Janet, Paul:  

 

Final Causes, çev. William Affleck, 2. Bs, New York, 

Charles Scribner’s Sons, 1884. 

  

Janet, Paul, Gabriel 

Seailles:  

Metâlib ve Mezâhib: Metafizik ve İlâhiyât, çev. M. 

Hamdi Yazır, İstanbul, Eser Neşriyat ve Dağıtım, 

1978. 

  

Kant, Emanuele:  

 

De Mundi Sensibilis Atque Intelligibilis Forma et 

Principiis, R. Carabba, 1936. 

  

Kant, Immanuel:  

 

Arı Usun Eleştirisi, çev. Aziz Yardımlı, 1. Bs, 

İstanbul, İdea, 1993. 



148 

 

  

Kant, Immanuel:  Concerning the Ultimate Ground of the 

Differentiation of the Directions in Space, 

Theoretical Philosophy, çev. David Walford, 1. Bs, 

Cambridge University Press, 1992. 

  

Kant, Immanuel: Critique of Pure Reason, çev. Paul Guyer, Allen W. 

Wood, ABD, Cambridge University Press, 1998. 

  

Kant, Immanuel: Kant’s Introduction to Logic, çev. T. Kingsmill 

Abbott, London, Longmans, Green & Co., 1885. 

  

Kant, Immanuel: Lectures on Philosophical Theology, çev. Allen W. 

Wood, Gertrude M. Clark, USA, Cornell University 

Press, 1986. 

  

Kant, Immanuel: Observations on the Feeling of the Beautiful and 

Sublime and Other Writings, ed. Patrick Frierson, 

Paul Guyer, Cambridge, Cambridge University Press, 

2011. 

  

Kant, Immanuel: Pratik Aklın Eleştirisi, çev. İonna Kuçuradi, Ülker 

Gökberk, Füsun Akatlı, 7. Bs, Ankara, Türkiye 

Felsefe Kurumu, 2019. 

  

Kant, Immanuel: Prolegomena, çev. İonna Kuçuradi, Yusuf Örnek, 

Ankara, Türkiye Felsefe Kurumu, 2002. 

  

Kant, Immanuel: Saf Aklın Sınırları Dâhilinde Din, çev. Suat Başar 

Çağlan, Literatürk, t.y. 

  

Kant, Immanuel: “The Only Possible Argument in Support of a 

Demonstration of the Existence of God”, Theoretical 

Philosophy, 1755–1770, ed. David Walford, The 

Cambridge Edition of the Works of Immanuel Kant, 

Cambridge, Cambridge University Press, 1992. 

  

Kant, Immanuel: Yargı Yetisinin Eleştirisi, çev. Aziz Yardımlı, 1. Bs, 

İstanbul, İdea, 2006. 

  

Kara, İsmail:  Türkiye’de İslamcılık Düşüncesi 1 Metinler / 

Kişiler, 2. Bs, İstanbul, Dergâh, 2014. 

  

Karadaş, Cağfer:  

 

“Eş’ari Kelam Okulu”, Kelam El Kitabı, ed. Şaban 

Ali Düzgün, 11. Bs, Ankara, Grafiker, 2022. 

  



149 

 

Keha, Mine Kaya:  

 

“Hume & Kant: Nedensellik-Özgürlük İkileminde 

İnsanın Özgürlüğü”, Atatürk Üniversitesi Edebiyat 

Fakültesi Sosyal Bilimler Dergisi, No: 50, 2013, s. 

65-82. 

  

Kuehn, Manfred:  

 

Kant, çev. Bülent O. Doğan, 1. Bs, İstanbul, Türkiye 

İş Bankası, 2011. 

  

Küçükparmak, Aykut:  

 

“Âlemin Yaratılması Problemi: İbn Tufeyl-Kant 

Karşılaştırması”, Şarkiyat İlmi Araştırmalar 

Dergisi, C. 11, No: 2, 2019, s. 526-542. 

  

Naim, Ahmet:  

 

Ahlâk-ı İslâmiyye Esasları, İstanbul, Âmidî 

Matbaası, 1342. 

  

Necip Mahmud, Zeki, 

Ahmed Emin:  

 

Kıssatü’l-Felsefeti’l-Hadîse, Windsor, Hendâvî, 

2020. 

  

Özdinç, Rıdvan:  

 

“Son Dönem Osmanlı Düşüncesinde Yeni İlm-i 

Kelâm Literatürü”, Türkiye Araştırmaları Literatür 

Dergisi, C. 14, No: 27, 2016. 

  

Özdinç, Rıdvan:  “Yeni İlm-i Kelâm Dönemi”, Kelâm Tarihi, ed. 

Ramazan Yıldırım, 2. Bs, İstanbul, İşaret, 2019. 

  

Özervarlı, M. Sait:  

 

Kelâmda Yenilik Arayışları: XIX. Yüzyıl Sonu XX. 

Yüzyıl Başı, İstanbul, İSAM, 2019. 

  

Palmquist, Stephen R.:  

 

Kant’s Critical Religion, Aldershot, Ashgate, 2000. 

  

Sabri, Mustafa:  

 

Mevkıfu’l Akl, çev. Hüseyin Nohut, İstanbul, Dâru’l 

Hilâfeti’l Aliyye Medresesi, 1443. 

  

Sarıkaya, M. Saffet:  

 

“Osmanlı Türkiye’sindeki İslamcılık Düşüncesine 

Genel Bir Bakış”, arayışlar, No: 1, 1999, s. 97-111. 

  

Tan, Necmettin:  

 

“İmkân Delilinden Transandantal İdeale: Kant’ta 

Tanrı Kavramının Kökleri”, Fırat Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi Dergisi, C. 16, No: 2, 2011, s. 157-

169. 

  

Taş, Kemaleddin, Betül 

Göksüçukur:  

 

“Osmanlı Dönemi Batıcılık, İslamcılık, Türkçülük 

Fikir Akımları ve Din”, Dini Araştırmalar, C. 22, 

No: 56, 2019, s. 463-488. 



150 

 

  

Taşçı, Özcan:  

 

“Takiyyuddin Necrâni’nin Mu’tezile Bilgi 

Teorisindeki Yeri ve Önemi”, Dini Araştırmalar, C. 

8, No: 22, 2005, s. 171-191. 

  

Toku, Neşet:  

 

Türkiye’de Anti-Materyalist Felsefe (Spiritüalizm) 

-İlk Temsilciler-, İstanbul, Umut Matbaacılık, 1996. 

  

Topaloğlu, Bekir:  

 

İslâm Kelâmcılarına ve Filozoflarına Göre 

Allah’ın Varlığı (İsbât-i Vâcib), 11. Bs, Ankara, 

Diyanet İşleri Başkanlığı, 2012. 

  

Wood, Allen W.:  

 

Kant, çev. Aliye Kovanlıkaya, Ankara, Dost, 2009. 

  

Wood, Allen W.:  Kant’s Moral Religion, New York, Ithaca and 

London: Cornell University Press, 1970. 

  

Wood, Allen W.:  Kant’s Rational Theology, New York, Ithaca and 

London: Cornell University Press, 1978. 

  

Yazır, M. Hamdi:  

 

Hak Dini Kur’an Dili, 1. Bs, İstanbul, Türkiye 

Yazma Eserler Kurumu Başkanlığı Yayınları, 2021. 

  

Yeşilyurt, Temel:  

 

“Bilgi Kuramı”, Kelam El Kitabı, ed. Şaban Ali 

Düzgün, 11. Bs, Ankara, Grafiker, 2022. 

 


	ÖZ
	ABSTRACT
	ÖNSÖZ
	İÇİNDEKİLER
	KISALTMALAR LİSTESİ
	GİRİŞ
	BİRİNCİ BÖLÜM
	BİLGİNİN SINIRLARI
	1.1. Kant’ın Bilgi Felsefesi ve Eşyanın Hakikatine Dair Görüşleri
	1.1.1. Eşyanın Hakikati: Transandantal Estetik (Uzay-Zaman)
	1.1.2. Kant’ın Bilgi Felsefesi
	1.1.2.1. Bilginin İlk Adımı: Alıcı Unsurlar
	1.1.2.2. Doğanın Nedenselliği: Bilgi Edinmenin İkinci Aşaması: Bilginin İşlenmesi
	1.1.2.2.1. Tasavvurların Analitiği
	1.1.2.2.2. İlkelerin Analitiği


	1.1.3. Fenomenler Aleminin Temel Maddesi

	1.2. Yeni İlm-i Kelam Dönemi Alimlerine Göre Eşyanın Hakikati ve Bilgi
	1.2.1. Eşyanın Hakikati Meselesi
	1.2.2. Bilgi Meselesi


	İKİNCİ BÖLÜM
	TEORİK AKLIN TANRI’YA ULAŞMA İMKÂNI
	2.1. Teorik Aklın Diyalektiği, Paralojizm ve Antinomiler
	2.1.1. Paralojizm
	2.1.2. Antinomiler

	2.2. Teorik Akıl Yoluyla Tanrı’nın  Varlığına Dair Sunulan Deliller
	2.2.1. Ontolojik Delil
	2.2.1.1. Kant’a Göre Ontolojik Delil ve Bu Delile İtirazları
	2.2.1.2. Yeni İlm-i Kelam Alimleri Nezdinde Ontolojik Delil ve Kant’ın Eleştirileri

	2.2.2. Kozmolojik Delil
	2.2.2.1. Kant’a Göre Kozmolojik Delil ve Bu Delile İtirazları
	2.2.2.2. Yeni İlm-i Kelam Alimleri Nezdinde Kozmolojik Delil ve Kant’ın Eleştirileri

	2.2.3. Fiziko-Teolojik Delil
	2.2.3.1. Kant’a Göre Fiziko-Teolojik Delil ve Bu Delile İtirazları
	2.2.3.2. Yeni İlm-i Kelam Alimleri Nezdinde Fiziko-Teolojik Delil ve Kant’ın Eleştirileri



	ÜÇÜNCÜ BÖLÜM
	PRATİK AKLIN TANRI’YA ULAŞMA İMKÂNI
	3.1. Teorik-Pratik Akıl Ayrımı ve Kant’ın Ahlak Felsefesi
	3.2. Ahlak Delilinin Unsurları
	3.2.1. Ahlak Yasası
	3.2.2. Özgürlük
	3.2.3. Fazilet-Mutluluk İlişkisi
	3.2.4. Ruhun Ölümsüzlüğü
	3.2.5. Tanrı’nın Varlığı

	3.3. Yeni İlm-i Kelam Alimlerine Göre Ahlak Delili

	SONUÇ
	KAYNAKÇA

