
                                      

T.C. 

İZMİR KATİP ÇELEBİ ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

TÜRK DİLİ VE EDEBİYATI ANA BİLİM DALI 

 

 

 

 

DAVRANIŞ BOZUKLUĞU OLAN 

BAŞKARAKTERLER: TÜRK ROMANLARI 

ÖRNEKLEMİ 

 

 

Yüksek Lisans Tezi 

 

 

 

Duygu ŞAHİN 

 

 

 

İZMİR-2025



i 

 

T.C. 

İZMİR KATİP ÇELEBİ ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

TÜRK DİLİ VE EDEBİYATI ANA BİLİM DALI 

 

 

 

 

DAVRANIŞ BOZUKLUĞU OLAN 

BAŞKARAKTERLER: TÜRK ROMANLARI 

ÖRNEKLEMİ 

 

Yüksek Lisans Tezi 

 

 

 

Duygu ŞAHİN 

 

 

Danışman: Prof. Dr. Yasemin MUMCU 

Jüri Üyesi: Dr. Öğr. Üyesi Mustafa TEMİZSU 

Jüri Üyesi: Prof. Dr. Şerife ÇAĞIN 

 

 

İZMİR-2025



ii 

 

YEMİN METNİ 

 

Yüksek Lisans tezi olarak sunduğum "Davranış Bozukluğu Olan Başkarakterler: 

Türk Romanları Örneklemi” adlı çalışmanın, tarafımdan, akademik kurallara ve etik 

değerlere uygun olarak yazıldığını ve yararlandığım eserlerin kaynakçada 

gösterilenlerden oluştuğunu, bunlara atıf yapılarak yararlanılmış olduğunu belirtir ve 

bunu onurumla doğrularım. 

 

 

 

                                                                                                            08/08/2025 

Duygu ŞAHİN 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



iii 

 

 

 

ÖZET 

 

Yüksek Lisans Tezi 

DAVRANIŞ BOZUKLUĞU OLAN BAŞKARAKTERLER: TÜRK 

ROMANLARI ÖRNEKLEMİ 

Duygu ŞAHİN 

İzmir Katip Çelebi Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Enstitüsü 

Türk Dili ve Edebiyatı Ana Bilim Dalı 

Yeni Türk Edebiyatı Bilim Dalı 

 

 On dokuzuncu yüzyılın ikinci yarısından itibaren başlayan Yeni Türk Edebiyatı 

dönemi,  sosyal ilişkiler bağlamında batı ile ilişkilerin arttığı, sosyal reformlar 

yapıldığı bir dönem olduğu gibi edebiyat yönünde yeni edebi türlerin ortaya çıktığı; 

yeni akımların, yeni konuların ve eğilimlerin yer aldığı bir dönem olmuştur. Tanzimat 

Döneminden itibaren yazarların en çok tercih ettiği türlerden biri olan roman ile 

özellikle Servet-i Fünun döneminde bireyin iç dünyasına yönelen yazarlar, 

Cumhuriyet Dönemi edebiyatında modernist roman anlayışıyla bireyi olay örgüsünün 

önüne koymuştur. Burada birey, daha önceki dönemlerdeki gibi idealize edilmekten 

çok gerçekçilik akımı etkisiyle ve varoluşçuluk felsefesiyle “olduğu gibi” verilir.   

Modernleşme süreci içinde yerini bulmaya çalışan, değişen düzen içinde yer yer 

savrulan karakterler yabancılaşma ve davranış bozuklukları gibi sorunlar yaşar. 

Burada birey, dünyayla kendisini özdeştiremeyen bir konumda olay örgüsünde yer 

alır. Bahsedilen yabancılaşma ve uyumsuzluk süreci ise bireysel ve çevresel nedenler 

olmak üzere iki farklı faktöre dayanır. Bu bağlamda romanlarda yer alan karakterlerin 

kimlik inşaları bu etkenlerden bağımsız değildir ve bu etkenler ile incelenmiştir. 



  iv 

 

Sosyal bilimlerin konusu olan insan davranışlarına yönelik çalışmalar bize 

roman karakterlerini anlama imkânı verir. Bu bağlamda bu çalışma Sabahattin Ali’nin 

İçimizdeki Şeytan, Tahsin Yücel’in Mutfak Çıkmazı, Erdal Öz’ün Odalarda ve Yusuf 

Atılgan’ın Anayurt Oteli romanlarında yapılan psikososyal incelemeler ile 

varoluşçuluk akımının etkisiyle yazılmış roman karakterleri üzerinden 

gerçekleştirilmiştir.  

 

Anahtar Kelimeler: Türk Dili ve Edebiyatı, Erdal Öz, Yusuf Atılgan, 

Sabahattin Ali, Tahsin Yücel



v 

 

 

 

ABSTRACT 

 

Master’s Thesis 

The Main Characters with Behavior Disorder: Turkish Novels Sample 

Duygu ŞAHİN 

İzmir Katip Çelebi University 

Graduate School of Social Sciences 

Department of Turkish Literature and Language 

 

The period of New Turkish Literature, which started in the second half of the 

nineteenth century, was a period in which relations with the West increased in the 

context of social relations, social reforms were made, as well as a period in which new 

literary genres emerged in terms of literature, new movements, new topics and trends 

took place. The novel, which has been one of the most preferred genres of writers since 

the Tanzimat Period, and the writers who focused on the inner world of the individual, 

especially in the Servet-i Fünun period, put the individual in front of the plot with the 

modernist novel approach in the Republican Period literature. Here, the individual is 

presented “as it is” under the influence of the realism movement and the philosophy 

of existentialism rather than being idealized as in previous periods.  

 In terms of characters who try to find their place in the modernization process 

and who are thrown from place to place in the changing order, they experience 

problems such as personality disorders and alienation. Here, the individual takes place 

in the plot in a position that cannot identify with the world. The aforementioned 

process of alienation and disharmony is based on two different factors: individual and 



  vi 

 

environmental reasons. In this context, the identity constructions of the characters in 

the novels are not independent from these factors and are analyzed with these factors. 

Studies on human behavior, which is the subject of social sciences, also give 

us the opportunity to understand novel characters. In this context, the psychosocial 

analyses of Sabahattin Ali's İçimizdeki Şeytan, Tahsin Yücel's Mutfak Çıkmazı, Erdal 

Öz's Odalar and Yusuf Atılgan's Anayurt Oteli were carried out through the characters 

of novels written under the influence of existentialism.  

 

Keywords: Turkish Literature and Language, Erdal Öz, Yusuf Atılgan, 

Sabahattin Ali, Tahsin Yücel. 

  



  vii 

 

İÇİNDEKİLER 

 

YEMİN METNİ ...................................................................................... ii 

ÖZET ....................................................................................................... iii 

ABSTRACT ............................................................................................. v 

İÇİNDEKİLER ..................................................................................... vii 

ÖN SÖZ ................................................................................................... ix 

GİRİŞ ....................................................................................................... 1 

BİRİNCİ BÖLÜM ................................................................................... 4 

DAVRANIŞ BOZUKLUKLARI ........................................................... 4 

1.1 Psikoloji Bağlamında Davranış Bozuklukları ................................ 5 

1.1.1.Bilişsel Gelişim Kuramı ................................................................. 6 

1.1.1.1. Jean Piaget’nin Bilişsel Gelişim Kuramı ................................... 7 

1.1.2.Kişilik Gelişim Kuramları .............................................................. 8 

1.1.2.1 Kişilik Gelişimini Etkileyen Faktörler ........................................ 8 

1.1.2.1.1.Biyolojik ve Kalıtsal Etmenler ................................................. 8 

1.1.2.1.2 Aile ve Erken Çocukluk Deneyimleri ...................................... 9 

1.1.2.1.3.Sosyokültürel Etmenler .......................................................... 10 

1.1.2.1.4. Travmatik Yaşantılar ............................................................. 11 

1.1.2.1.5.Bilişsel ve Duygusal İşleme Biçimleri ................................... 12 

1.1.2.2. Sigmund Freud’un Psikanaliz Kuramı ..................................... 17 

1.1.2.3. Erik Erikson’un Psikososyal Gelişim Kuramı ......................... 21 

1.2 Sosyoloji Bağlamında Davranış Bozuklukları ............................. 23 

1.2.1. Anomi .......................................................................................... 24 

1.2.2. Modern Kent ve Yabancılaşma ................................................... 26 



  viii 

 

1.2.3. Gözetim ve İktidar ....................................................................... 27 

İKİNCİ BÖLÜM ................................................................................... 30 

KARAKTER İNCELEMELERİ ......................................................... 30 

2.1. ÖMER – İÇİMİZDEKİ ŞEYTAN ................................................ 30 

2.1.1.  İsim, Kimlik ve Disharmoni ....................................................... 31 

2.1.2  Şeytan, İlişkiler ve Yansıtma ...................................................... 36 

2.2. İLYAS DAVUTOĞLU- MUTFAK ÇIKMAZI ........................... 46 

2.2.1.İsim, Aile ve İlişkiler .................................................................... 47 

2.2.2.Mutfak, Yemek ve Ölüm .............................................................. 55 

2.3. İSİMSİZ KARAKTER - ODALARDA ....................................... 63 

2.3.1.İsim, Pasif Protagonistlik ve Mekân ............................................ 64 

2.3.2.Kadınlar, İlişkiler ve Sapkınlıklar ................................................ 73 

2.4. ZEBERCET – ANAYURT OTELİ .............................................. 81 

2.4.1.Doğum- İsim ve Cinsiyet ............................................................. 82 

2.4.2.Otel, İlişkiler ve Ölüm .................................................................. 86 

2.4.3 Kadınlar, Cinsel Sapkınlıklar ve Takıntılar .................................. 92 

SONUÇ ................................................................................................... 97 

KAYNAKÇA ....................................................................................... 102 



ix 

 

 

 

ÖN SÖZ 

 

Türk edebiyatında modernist çizgide eserler veren Sabahattin Ali, Erdal Öz, 

Yusuf Atılgan ve Tahsin Yücel’in romanları, çok boyutlu karakterleriyle disiplinler 

arası çalışmaya müsait karakterlere sahiptir. Yazarların sahip olduğu romanlar 

arasında çalışılacak eseri seçerken gözetilen kıstas, modern dünya içinde kendine ve 

çevresine yabancılaşmış başkarakterler belirlemek olmuştur. 

Bu sebeple bu çalışmanın amacı, yazarların İçimizdeki Şeytan, Mutfak Çıkmazı 

Odalarda ve Anayurt Oteli adlı dört romanın başkarakterlerini davranış bozuklukları 

bağlamında incelemektir. Söz konusu yazarların, çeşitli dil ve edebiyat bölümlerinde 

roman karakterlerini analiz eden birçok literatür çalışması mevcuttur. Bu çalışmalarda 

karakter incelemelerinin oldukça kapsamlı bir alan olduğu görülmekte ve karakter 

incelemeleriyle literatüre katkı sağlama eğiliminin yıllardır devam ettiği 

görülmektedir. Veri olarak söz konusu romanların kullanıldığı çalışmada metinler 

analiz yöntemiyle çözümlenmiştir. Karakterlerin eylemleri, söylemleri, diğer 

karakterlerle ilişkileri ve anlatı içindeki konumları hem psikolojik kişilik gelişimi 

kuramları hem de sosyolojik sapma ve uyum kuramları çerçevesinde çok katmanlı bir 

biçimde değerlendirilmiştir. 

Tez, giriş ve sonuç bölümleri dışında iki bölümden oluşmaktadır. Birinci 

bölümde, psikoloji ve sosyoloji disiplinlerinde davranış bozukluklarının çerçevesi 

çizilmiştir. İkinci bölümde, yazarların söz konusu romanlarındaki başkarakterler isim, 

cinsiyet, kimlik, ilişkiler, psikolojik durum ve sosyolojik konum gibi çeşitli 

bulunuşluklarıyla incelenmiştir. 

Bu tez aracılığıyla; lisans ve yüksek lisans eğitimim boyunca bilgi birikimiyle 

yolumu aydınlatan, her görüşmemizde kaygılarımı hafifleten ve bana ilham veren 

kıymetli hocam Prof. Dr. Yasemin Mumcu’ya en içten teşekkürlerimi, saygı ve 

sevgilerimi sunuyorum. Rehberliği, güven verici yaklaşımı ve desteği bu sürecin en 

kıymetli yapı taşlarından biri oldu.  



  x 

 

Hayatım boyunca yanımda olan, sevgisiyle ve desteğiyle beni var eden aileme 

en içten teşekkürlerimi sunuyorum. Bugün olduğum kişi; onların sabrı, emeği ve 

sevgisiyle şekillenmiş bir bütünün yansımasıdır. Her birinden aldığım değerli 

parçalarla kendi benliğimi inşa ettiğim için kendimi ayrıcalıklı hissediyorum. Ayrıca 

çocukluğumdan itibaren hayatı birlikte paylaştığım çok sevgili dostum Kader’e; 

uzaklıkların bağlarımızı eksiltmediği canım Asya’ya ve sanki hep hayatımdaymış gibi 

hissettiren, düştüğümde el uzatan ev arkadaşım Nisa’ya özel olarak çok teşekkür 

ederim. Zorlandığım, kendimden şüphe duyduğum anlarda onların bana duyduğu 

inancı görmek, bu süreci kararlılıkla sürdürebilmemi sağlayan en güçlü motivasyonum 

oldu. Dolayısıyla bu tezi onlara ithaf etmekten daha anlamlı bir şey yapamazdım. 

 

 

Duygu ŞAHİN 

İzmir-2025 



1 

 

 

 

GİRİŞ 

 

Yeni Türk Edebiyatı, Tanzimat döneminden itibaren görülen edebiyatın genel 

adıdır. Burada batı etkisiyle şekillenen toplumsal yapının ve bireysel dönüşümlerin 

anlatıldığı bir dönem yaşanmış ve bu ‘batılılaşma’ edebi eserlere de yansımış, özellikle 

roman gibi edebiyatımıza yeni giren türler sayesinde edebiyatın ürün yelpazesi 

genişlemiştir. Romanın Tanzimat döneminde verilen ilk örneklerinin yüz yıllar içinde 

gelişme göstermesiyle beraber, yine batıdan gelen bir tarz olarak modernist roman da 

edebiyatımıza girmiştir.  

Geleneksel roman anlayışının aşıp ihtiyaca yönelik şekilde biçimlendirilmiş modernist 

roman, esas olarak bireyin modernizm doğrultusunda yaşadığı her türlü tepkiyi 

bünyesine katmıştır. Modern dünyayla beraber yaşadığı değişim karşısında dıştan iç 

dünyaya çekilen birey, modernist romanın biricik konusu olmuştur. Modernist roman, 

içinde bulunduğu dünyaya yabancılaşan bireyi, geleneksel roman geleneğini yeniden 

şekillendirerek anlattığı romandır. Bu, olay akışını kronolojik çizgiden çıkartarak, 

bireyin yaşadığı uyum sorununu psikolojik, sosyolojik ve felsefi çerçevelerden 

vererek, farklı bir gerçeklik noktasına değinerek gerçekleşir. Buradaki gerçeklik, 

bireyin olduğu gibi verildiği ancak bunun üzerinde modern dünyanın etkisinin 

yansıtıldığı gerçekliktir. (Yürek, 2008, s.192) 

Sabahattin Ali, Tahsin Yücel, Erdal Öz ve Yusuf Atılgan; modern bireyin 

açmazlarını, sistem içinde bireyin yerini bulamayışlarını, çevresiyle sağlıklı ilişkiler 

kuramamaları ve bunun sonucunda yaşadıkları kimlik krizlerini karakterleri üzerinden 

verir. Artık ideal roman karakterleri yerine bireyselleşme sürecine girmiş, 

yabancılaşmış ve varoluş sorunları yaşayan karakterlerin görüldüğü modernist 

romanlarıyla edebiyatın öne çıkan isimlerinden olmuşlardır.  Bu bağlamda çalışma, 

modernleşmenin söz konusu romanlar çerçevesinde roman karakterlerinin davranış 

bozuklukları, yabancılaşma ve kimlik çatışmalarını hem psikolojik kuramlar hem de 

sosyolojik teoriler eşliğinde değerlendirmeyi mümkün kılar.  



  2 

 

Araştırmanın Amacı 

Bu çalışmanın amacı, Yeni Türk edebiyatı kategorisinde yer alan dört farklı 

romandaki başkarakterlerin davranış bozukluklarını psikolojik ve sosyolojik kuramlar 

ışığında analiz etmektir. Edebi karakterlerin sadece birer kurgu ürünü olmadığını, aynı 

zamanda toplumsal ve bireysel gerçeklikleri yansıtan örnekler olduklarını göstermek 

hedeflenmektedir. Bu bağlamda edebi ürünlerin başkarakterlerinin benlik inşalarını 

psikoloji ve sosyoloji bilimlerinin disiplinlerinden yararlanılarak açıklamak 

araştırmanın ana amacıdır. 

Araştırmanın Hipotezi (Denenceleri) 

Bu tez, roman karakterlerinin gösterdiği davranış bozukluklarının sebebinin iç 

dünyalarında yaşanan karmaşalar olduğunu ileri sürmektedir. Zebercet, İlyas, Ömer ve 

İsimsiz Adam gibi karakterler aracılığıyla bireyin kendisiyle ve çevresiyle kurduğu 

sorunlu ilişkiler, mekân ile olan bağları ve geçmiş travmalarının-deneyimlerinin 

psikanalitik ve sosyolojik yaklaşımlar ışığında izlenebilmesi herhangi bir ‘tanı’ amacı 

gütmeden karakter incelemesi bağlamında yapılmıştır. 

Araştırmanın Önemi 

Edebi karakter analizleri, kurgusal metinlerin derin anlam katmanlarını ortaya 

çıkarmanın yanı sıra edebiyatın disiplinler arası bir düşüncenin nihai sonucu olduğunu 

fark etme imkânı verir. Zira insanlık tarihi boyunca edebiyat,  toplumsal ve bireysel 

sorunların, kişi ve toplum ilişkilerinin aynası olarak var olmuştur. Bu çalışma, Yeni 

Türk edebiyatındaki bireyin yalnızlığı, yabancılaşması ve içsel çatışmalarını  sosyoloji 

ve psikoloji disiplinleriyle beraber bir yaklaşımla çözümlemeyi hedefleyerek alanlara 

katkı sunmayı amaçlamaktadır. 

Araştırmanın Sayıltıları (Varsayımları) 

Bu araştırma şu sayıltılara dayanmaktadır: 

İncelenen romanlardaki başkarakterler edebi bir eser olarak roman içinde yer 



  3 

 

alan kurgular olmalarına rağmen; tezde yapılan karakter incelemeleri, kişinin 

psikososyal çevresini değerlendirmeye yeterli olarak kabul edilmiştir. 

Araştırmada ulaşılan bulgular, yazarın kurgu evreninde yer alan başkarakterlerin 

davranışlarından çıkarılabilecek en genel sonuç ile elde edilmiş, bulgularda 

karakterleri açıklarken metin dışı bağımsız bir bilgi kullanılmamıştır.  

Araştırmanın Sınırlılıkları 

Bu çalışma Sabahattin Ali’nin İçimizdeki Şeytan, Tahsin Yücel’in Mutfak 

Çıkmazı, Erdal Öz’ün Odalarda ve Yusuf Atılgan’ın Anayurt Oteli adlı romanlarının 

başkarakterleriyle sınırlıdır. Çalışma için diğer karakterler (norm karakterler, fon 

karakterler ve kart karakterler) kapsam dışı bırakılmış ve yalnızca başkarakterin 

özelliklerini vurgulama noktasında çalışmaya dâhil edilmiştir. 

Çalışmanın disiplinler arası konuya sahip olması bakımından yapılan sosyolojik 

ve psikolojik  incelemeler yalnızca kuramsal yorumlama düzeyinde ele alınmış, hiçbir 

karaktere klinik tanılama yapılmamıştır.  

Ayrıca, sözü edilen yazarların roman karakterleri incelenirken yazarların diğer 

romanları, diğer roman karakterleri ya da bireysel hayatları incelemelere kıstas 

alınmamıştır. Çalışma, yalnızca dört romanın kendi çerçevesi içinde kurgulanmıştır. 

Yazarlara ve romanlara dair yapılan yorumlar bu bağlamda çerçeve dışında kalmış ve 

bireysel bir inceleme olan bu tezde mümkün olduğunca merkezde yer almamıştır. 

 

 

  



  4 

 

 

 

BİRİNCİ BÖLÜM 

DAVRANIŞ BOZUKLUKLARI 

 

Edebiyat, geçmişte olduğu gibi günümüzde de insan doğasında var olan en derin 

arzuların, gizli ve gün yüzüne çıkmayan duyguların metinler aracılığıyla yansıtılmasını 

sağlayan bir konfor alanı olmuştur. Bireyin iç dünyasındaki karmaşayı, psikolojik 

çözülmeleri, ruhsal bozuklukları ve bunların toplumdaki yansımalarını gözler önüne 

serebildiği gibi aynı zamanda toplum tarafından etkilenen birey üzerindeki izlerini 

görünür kılma gücüne de sahiptir. Bu bağlamda roman karakterleri kurgusal 

karakterler oldukları gibi aynı zamanda bireyin ruhsal çatışmalarını, toplumsal 

baskılarla baş etme biçimlerini ve bu baş etme yollarının ortaya çıkarabileceği 

patolojik eğilimleri yansıtan figürler olarak değerlendirilebilir. Davranış ve kişilik 

bozukluklarına sahip roman karakterlerinin hem psikolojik hem de sosyolojik olarak 

incelenmesi edebiyat açısından anlamlı bir kesişim noktası sunacaktır. 

Bu tez, seçilen dört romandaki başkarakterlerin davranışsal bozukluklarını, 

psikoloji ve sosyoloji disiplinlerinin kuramsal çerçevesiyle inceleyen nitel bir karakter 

analizine dayanmaktadır. Eserlerdeki karakterlerin kişilik özellikleri, geçmiş 

yaşantıları, aile yapıları, toplumsal konumları ve çevresel koşulları, davranışsal 

bozuklukların oluşumuna zemin hazırlayan unsurlar olarak ele alınmaktadır. 

Çalışmanın psikolojik yönü, özellikle kişilik gelişimi kuramları temelinde 

yapılandırılmıştır. Bu bağlamda başta Sigmund Freud’un Psikanalitik Kuramı olmak 

üzere, Erik Erikson’un Psikososyal Gelişim Evreleri, John Bowlby’nin Bağlanma 

Kuramı ve Jeffrey Young’ın Şema Terapi Modeli gibi bireyin gelişimsel sürecinde 

yaşadığı aksaklıkların davranışsal sapmalara nasıl yol açtığını anlamada ve açıklamada 

kullanılmıştır. Bu kuramlar doğrultusunda karakterlerin çocukluk dönemleri, bakım 

verenlerle ilişkileri, kimlik gelişim süreçleri ve duygusal şemaları analiz edilecektir. 

Yardımcı bir sınıflandırma aracı olarak DSM-5 kişilik bozuklukları da referans 



  5 

 

alınacak, ancak esas analiz, kuramsal yorumlamalar üzerinden yapılacaktır. Tezin 

sosyolojik boyutu ise karakterlerin toplumsal yapıyla ilişkilerini ve bu yapıda nerede 

konumlandıklarını anlamlandırmayı amaçlamaktadır. Bu bağlamda Emile 

Durkheim’ın Anomi Kuramı, bireyin toplumsal düzenle uyum sağlayamaması sonucu 

ortaya çıkan sapma halini açıklamada kullanılacaktır. Robert Merton’ın Sapma 

Kuramı, karakterlerin toplumsal hedeflere ulaşma yollarındaki engeller karşısında 

geliştirdiği uyumsuz davranış biçimlerini anlamada rehberlik edecektir. Michel 

Foucault’nun iktidar, disiplin ve gözetim kavramları ise karakterlerin toplumun 

normatif yapılarıyla kurdukları çatışmalı ilişkileri, normalleştirme süreçlerini ve 

bireysel direniş biçimlerini çözümlemekte kullanılacaktır. 

1.1 Psikoloji Bağlamında Davranış Bozuklukları 

Psikoloji, insan davranışlarını ve zihinsel süreçleri bilimsel yöntemlerle 

inceleyen bir disiplindir. Bireyin duygu, düşünce ve davranış örüntülerini anlamaya 

çalışan psikoloji bilimi, bu örüntülerdeki sapmaları, bozuklukları ve patolojik 

durumları da ele alır. Bu yönüyle, bireyin yalnızca görünen davranışlarını değil, o 

davranışların altında yatan bilinçdışı süreçleri, travmaları, kişilik yapısını ve çevresel 

etkileri de analiz etme olanağı sağlar. 

“Edebiyat kaynağını insan yaşamından alır ve temel malzemesi olan 

sözcükler ile yazılı veya sözlü olarak yine insanı anlatır. Psikoloji ise 20. 

yüzyıldan itibaren hızlı bir gelişme gösteren ve insan davranışlarını inceleyen 

bilim dalıdır. Dolayısıyla edebiyat ve psikolojinin ortak noktasını insan 

oluşturmaktadır. Özellikle eser incelemelerinde edebiyat, psikolojiden 

yararlanırken; psikoloji de bazı sendromların tanımlanmasında edebiyattan 

yararlanır. Örneğin edebiyattaki bazı eser, yazar veya karakterlerin psikolojiye 

ilham olduğu görülmektedir. Sözlükte, bir durumun insan üzerinde bıraktığı 

olumsuz etki olarak tanımlanan sendromlar psikolojinin konu alanına 

girmektedir.” (Altunbay, 2023, s.128). 

Bu çalışmada psikoloji bilimine başvurulmasının temel nedeni bu ortaklıktır.  

Ayrıca, roman karakterlerinin sergilediği davranışları yalnızca edebi bir anlatım 

düzleminde değil aynı zamanda bilimsel bir temele dayalı olarak 

değerlendirebilmektir. Kurmaca karakterlerin davranış örüntülerine psikolojik bir 

gözle bakıldığında, onların salt kurgu olmaktan öte toplumsal ve bireysel 



  6 

 

gerçekliklerle yoğrulmuş birer temsil oldukları görülür. Özellikle bu örüntüler 

yakından incelendiğinde karakterlerin davranışlarının rastlantısal değil, psikolojik 

derinliği olan örüntülere dayandığı ortadadır. 

Psikoloji bağlamında davranışları incelemek ise bazı noktalara dikkat çekmeyi 

gerektirir. Ele alınan romanlarda başkarakterlerin ortak noktaları, davranış 

bozuklukları göstermeleridir ve bu sebeple “davranış bozukluğu nedir?” sorusunun 

cevabı verilmelidir. Ancak öncesinde “davranış bozukluğu” kavramının yalnızca 

Amerikan Psikiyatri Birliği’nin (APA) tanı sistemine dayalı klinik bir anlamda değil, 

bu tez için daha sosyo-psikolojik çerçevede kullanıldığı belirtilmelidir. Bu bağlamda 

davranış bozukluğu ile kast edilen; bireylerin sergilediği davranışların toplumsal 

normlar, değerler ve beklentilerle çatışmasıdır. Yani bu tez, söz konusu olan roman 

karakterlerini incelerken hem bireyin psikolojisine hem de bireyin psikolojisini 

şekillendiren sosyolojik yapılara değinerek ‘davranış bozukluğu’ çerçevesini 

oluşturur.  

Davranış bozuklukları oldukça detaylı bir konudur ve “saldırgan hareketlerden, 

yangın çıkarma, evden kaçma, hırsızlık, başkalarının malına ve canına zarar verme, 

yalan söyleme ve başkalarını cinsel ilişkiye zorlamaya kadar uzanan geniş bir ranj 

gösterir” (Öztürk, 1998; Kazdin, 1987 akt. Kaner, 2019, s.187).  Bu davranış 

bozukluklarının görülmesi ise kişilik yapısıyla doğrudan ilişkilidir.  

Psikoloji bağlamında davranış bozukluklarını incelemek için bireyi bilişsel 

gelişim ve kişilik gelişimi olarak iki alt başlıkta ele almak yerinde olacaktır. Zira 

bilişsel gelişim çoğunlukla bireyin fizyolojik gelişim süreçlerini incelerken kişilik 

gelişim kuramları bireyin benlik gelişimini inceler. Davranış bozukluğu gösteren 

bireylerin davranış bozukluğu gösterme süreçlerini detaylı şekilde irdeleyebilmek için 

bu başlıklandırmalar şarttır.  

1.1.1.Bilişsel Gelişim Kuramı 

Bilişsel gelişim hayat boyu gelişimi ifade eden bir terim olarak “bireyin 

doğumuyla başlayan ve yetişkinliğine kadar bireyin çevresini, yaşadığı dünyayı 

anlama, düşünme yollarının daha karmaşık ve etkili hale getirdiği bir süreç”( Sönmez, 



  7 

 

2000, akt. Eroğlu, 2023, s. 71) şeklinde tanımlanır. Bu gelişimi inceleyen en ünlü 

kuram ise Jean Piaget’nin Bilişsel Gelişim Kuramıdır. 

1.1.1.1. Jean Piaget’nin Bilişsel Gelişim Kuramı 

Jean Piaget, gelişim psikolojisi alanında bireyin zihinsel yapılanmasını 

inceleyen en önemli kuramcılardan biri olarak kabul edilir. Piaget’nin bilişsel gelişim 

kuramı, bireyin çevresiyle etkileşim içinde bilgi edindiği ve bu bilgiyi zihinsel yapılar 

aracılığıyla işleyerek yapılandırdığı aktif bir bilişsel süreç anlayışına dayanır (Eroğlu, 

2023, ss.71-73). Bu süreç kendi içerisinde dönemlere ayrılır ve her bir dönem kendi 

içerisinde bir sonraki dönemin temelini barındırır. 

Piaget’ye göre çocuk bir dönemde kazanması gereken tüm gerekli biliş yapılarını 

oluşturduğunda o dönemdeki gelişimini tamamlamaktadır. Piaget tüm çocukların bu 

gelişim aşamalarını sırasıyla geçirmesi gerektiğine inanmaktadır. Bir gelişim 

dönemini atlayarak diğerine geçemez. Ancak çocukların gelişim dönemlerine girme 

ve dönemleri tamamlama yaşları birbirinden farklılık gösterebilir (Özdemir ve ark., 

2012, s.574). 

Jean Piaget, bilişsel gelişimin biyolojik olgunlaşma ve çevresel etkileşim yoluyla 

gerçekleştiğini ileri sürer. Çocukların bilgiyi yapılandırarak öğrendiklerini savunan 

Piaget’ye göre bu süreç dört ardışık temel dönemden oluşur: Duyusal-Hareket 

Dönemi, İşlem Öncesi Dönem, Somut İşlemler Dönemi ve Soyut İşlemler Dönemi’dir 

(Özdemir, Özdemir, Kadak ve Nasıroğlu, 2012, s.574) 

Roman başkarakterlerinin davranışsal örüntüleri incelenirken, bireyin içinde 

bulunduğu gelişim evresinde yeterli bilişsel yapılanmayı gerçekleştirememiş olması, 

karakterin irrasyonel, dürtüsel veya toplumsal normlarla çatışan davranışlarını 

anlamada açıklayıcı olabilir. Dolayısıyla Piaget’nin kuramı, karakterlerin düşünsel 

gelişim düzeyleriyle davranışsal bozuklukları arasında nedensel bağlar kurmak 

açısından işlevsel bir kuramsal zemin sunmaktadır.  

 

 



  8 

 

1.1.2.Kişilik Gelişim Kuramları 

Kişilik, bir bireyin diğer bireylerden ayrılmasını sağlayan ruhsal ve sosyal 

özelliklerinin tümü (Üngören, 2015, s.193) ve bireyin çevresine uyum sağlama 

biçimini, içsel deneyimlerini ve davranış örüntülerini belirleyen temel yapıdır. Bu 

yapı, bireyin bilişsel ve duygusal değerlendirmelerine dayanarak iç ve dış dünyaya 

uyum sağlayabilmesi için geliştirmiş olduğu duygu, düşünce ve davranış kalıplarından 

oluşur (Cambaz, 2019, s. 11). Bireyin oluşturduğu kişilik yapılanmasında; doğuştan 

getirdiği mizaç özelliklerinin yanı sıra yaşam boyu süren öğrenmenin çevreyle olan 

etkileşiminin de önemli rolü olduğu gözlenmiştir. Bu yüzden kişiliğin oluşumunda 

genetik ve çevresel faktörlerin etkisini bir arada incelemek bütünsel bir yaklaşım 

sunacaktır. 

Bu bölümde kişilik gelişimini etkileyen faktörler incelendikten sonra, kişilik 

gelişimiyle kuramsal temelleri atan iki isim olarak Sigmund Freud ve Erik Erikson’un 

kişilik gelişim kuramlarına yer verilecektir. Freud’un bireyin içsel gelişimi 

derinlemesine inceleyen Psikanaliz Kuramı ve Erikson’un bireyin çevre 

etkileşimlerini kapsamlı şekilde ele aldığı Psikososyal Gelişim Kuramı söz konusu 

karakterlerin analizlerinde bütünlük sağlayacaktır.  

1.1.2.1 Kişilik Gelişimini Etkileyen Faktörler 

1.1.2.1.1.Biyolojik ve Kalıtsal Etmenler 

Kişilik özelliklerinin bir bölümü genetik yatkınlıklarla ilişkilidir. Beyindeki 

nörokimyasal yapıların, özellikle dopamin ve serotonin düzeylerinin, bireyin 

duygudurum düzenlemesi ve davranış kontrolü üzerindeki etkisi davranışsal 

bozuklukların anlaşılmasında önem taşır (Üngören, 2015, ss. 209-210). Bu konuda 

Cloninger’in psikobiyolojik kişilik modeli bize aydınlatıcı bir temel sunmaktadır. 

Cloninger kişiliği ‘mizaç’ ve ‘karakter’ olmak üzere iki temel üzerine oturtur. Mizacı, 

bireyin kalıtsal olarak getirdiği, orta düzeyde sabit biyolojik eğilimleri içeren ve 

dopamin, serotonin gibi nörotransmitter  sistemleriyle ilişkilendirirken  karakteri ise, 



  9 

 

bireyin yaşam süresince sosyal öğrenme, değerler ve hedeflerle gelişen yönü olarak 

değerlendirir (Şengüllendi ve Yılmaz, 2024, s. 101). 

Yapılan çalışmalarda bireyin kişilik yapılarında biyolojik sistemlerin de etkisi 

olduğu ortaya çıkmıştır (Karakuş ve ark. 2021, ss.160-161).  Bu biyolojik sistemler, 

nöronlar arası iletişimi sağlayan  nörotransmitterler olarak adlandırılan  kimyasallar 

aracılığıyla bireyin davranışlarını şekillendirir. Birey keyif verici bir davranışta 

bulunduğunda bu kimyasalları salgılar ve beyin bu davranışın verdiği hazzı öğrenir, 

ardından da tekrarını teşvik eder (Karakuş ve ark. 2021, ss.160-161). Bu mekanizma, 

roman karakterlerinde sıkça rastlanan dürtüsel davranış döngülerinin nörobiyolojik 

zeminini oluşturmaktadır. Roman karakterlerinin sürekli aynı eylemleri tekrarlaması, 

kendisini bu eylemleri yapmaktan alıkoyamaması ya da mantıksız ilişkiler kurması 

yalnızca psikolojik değil, aynı zamanda genetik yatkınlığın desteklemesiyle birlikte 

nörolojik devrelerdeki işlevsel bozukluklar da bu karakterlerin psikopatolojik 

örüntüler geliştirmesine zemin hazırlayabilmektedir. Bu nedenle kurgusal 

karakterlerin kişilik bozukluğunu açıklamada dürtüselliğin, içsel çatışmaların ya da 

sosyal uyumsuzluğun arka planında, bu tür genetik ve biyolojik zeminlerin 

bulunabileceği unutulmamalıdır. 

1.1.2.1.2 Aile ve Erken Çocukluk Deneyimleri 

Kişilik gelişiminin en temel belirleyici faktörlerinden biri aile yapısı ve bireyin 

erken çocukluk döneminde edindiği deneyimlerdir. Aile, yalnızca toplumsal bir 

kavram değil, aynı zamanda bireyin sosyal dünyaya ilk kez adım attığı, temel güven 

duygusunu geliştirdiği ve benlik algısının şekillenmeye başladığı ilk sosyal kurumdur. 

Bu nedenle, bireyin aile içinde yaşadığı deneyimler, uzun vadede onun kişilik 

yapılanması üzerinde doğrudan belirleyici bir etkiye sahiptir. 

Albert Bandura’nın ortaya koyduğu Sosyal Öğrenme Kuramı, bireyin 

davranışlarının yalnızca doğrudan yaşantılar yoluyla değil; gözlem, model alma ve 

taklit süreçleri aracılığıyla da öğrenilebileceğini ileri sürmesi bakımından aile 

ortamının birey üzerindeki etkisini vurgular. Bandura’ya göre birey, sosyal bir canlı 

olarak, başkalarının davranışlarını gözlemleyerek ve bu davranışları taklit ederek 



  10 

 

öğrenir. Aile ortamında sevgi, sınır ve sorumluluk duygusu dengeli bir şekilde 

sunulmadığında; çocuk bu davranışları model alma ve taklit yoluyla 

deneyimleyememekte ve birey toplumsal ilişkilerde zorlanmakta hatta çatışmacı ya da 

dışlayıcı bir tutum geliştirebilmektedir (Tatlıoğlu, 2021, ss. 16- 23).   

Bu bağlamda, davranışsal bozukluklar gösteren roman karakterlerinin 

analizinde, aile yapısı ve erken dönem yaşantıları dikkatle incelenmelidir. Karakterin 

kişilik yapısının hangi aile ortamında, hangi duygusal iklimde ve ne tür ilişkisel 

örüntüler içinde geliştiği; ileriki yaşamındaki çatışmaların ve sapkın davranışlarının 

kökenini anlamak açısından açıklayıcı bir nitelik taşımaktadır. Edebî metinlerde yer 

alan aile içi dinamikler, yalnızca bireyin geçmişine dair bir anlatı sunmakla kalmaz; 

bunun yanı sıra okuyucunun karakterin bugünkü davranışsal yapısını 

anlamlandırmasına yardımcı olan psikolojik bir altyapı işlevi de görür. 

1.1.2.1.3.Sosyokültürel Etmenler 

Bireyin kişilik gelişimini yalnızca bireysel psikolojik yapılarla veya aile içi 

dinamiklerle sınırlı tutmak bireyin kişiliğini anlamlandırma çerçevesinde eksik kalır. 

Bu noktada bireyin içinde yaşadığı toplumun kültürel kodları, sosyal yapısı ve 

normatif beklentilerinden bahsedilmesi önemlidir. Sosyokültürel etmenler; bireyin 

dünyayı algılama biçimini, kendini konumlandırış tarzını ve toplumsal rollerle 

kurduğu ilişkiyi derinden etkileyerek, davranış örüntülerinin oluşumunda önemli bir 

rol oynar. Toplumun bireye sunduğu kimlik kalıpları, değer yargıları ve davranış 

normları, bireyin sosyal gerçekliği içselleştirme sürecini belirler. Bu normlara uyum 

gösterme ya da bu normlarla çatışma hâli, bireyin kişilik gelişiminde yön belirleyici 

olabilir. Örneğin, bireyin cinsiyet kimliği, sınıfsal konumu veya inanç sistemi; onun 

hem toplum içindeki kabul görme düzeyini hem de yaşadığı dışlanma ya da baskı 

türlerini belirleyerek psikolojik yapılanma üzerinde dolaylı ama güçlü etkiler yaratır 

(İlbars, 1987, ss.203-211). 

Sosyo-ekonomik statü, bir kişinin belli bir kültür ve toplum içindeki yerini 

oluşturmakta ve sosyal çevre, organizasyonlardaki konumunu belirlemeyi ifade eden 

bir kavramdır (Bozbulut ve Turanlı, 2024, s. 1402). Bu bağlamda bireyin eğitim ve 



  11 

 

sağlık gibi temel hizmetlere erişimini belirlediği gibi, onun kendilik saygısını da 

şekillendiren bir hâli ifade eder. Maddi yoksunluk, sosyal dışlanma ya da sınıf temelli 

ayrımcılık gibi durumlar, bireyin toplumla kurduğu ilişkiyi zedelerken; bu durum uzun 

vadede yabancılaşma, öfke, güvensizlik gibi duygulara dönüşebilir. Bu tür duyguların 

birikimi, bireyin davranışsal tepkilerini aşırılaştırabilir ya da işlevsiz hâle getirebilir.  

Ayrıca, bireyin sosyal çevresi aracılığıyla maruz kaldığı her türlü eylem, onun davranış 

kalıplarının oluşumunda doğrudan etkili olabilir. Zira toplum, bazı davranış 

biçimlerini teşvik etmesi veya bazılarını dışlaması, bireyin uyum sağlama ya da karşı 

çıkma yönünde geliştirdiği stratejileri belirler. 

Edebî metinlerde bu sosyokültürel baskılar sıklıkla karakterlerin içsel 

çatışmaları, toplumla olan hesaplaşmaları ve yabancılaşma süreçleri üzerinden 

görünür. Davranışsal bozukluklar sergileyen karakterlerin, sadece bireysel psikolojik 

sorunların değil; aynı zamanda toplumsal baskıların, sınıfsal eşitsizliklerin, kültürel 

çatışmaların taşıyıcısı da olduğu gözlemlenir. Bu nedenle, karakterlerin kişilik 

katmanları değerlendirilirken sosyokültürel bağlam büyük önem arz eder. Bu kısmın 

derinlemesine incelemesi sosyoloji başlığı altında ele alınacaktır. 

1.1.2.1.4. Travmatik Yaşantılar 

Travma, bireyin baş etme kapasitesini aşan, ani ve yoğun biçimde tehdit edici 

bir olay ya da olaylar bütünü olarak tanımlanan bir kavramdır. Psikolojik açıdan 

travma, yalnızca fiziksel bir tehlikeyi değil, aynı zamanda bireyin güvenlik hissine, 

bütünlük duygusuna ve kontrol algısına yönelik sarsıcı bir müdahaleyi de ifade eder 

(Ogan, Soysal ve Aysan, 2023, s.1435). Bu tür deneyimler, bireyin hem kendilik 

algısında hem de çevreyle kurduğu ilişkilerde derin yarılmalara neden olabilir. 

Özellikle çocuklukta yaşanan travmalar, bireyin kişilik yapılanması üzerinde kalıcı 

etkiler bırakma potansiyeline sahiptir. 

Kahraman, travmanın bireyi ve bireyin dünyasını etkileyen bir faktör olarak bir 

milat niteliği taşıdığına değinir. Bu milat sonrası bireylerde patolojiler gelişebilirken 

herhangi bir hastalık saptanmaması da söz konusu olabilmektedir (Kahraman, 2020, 

s.105). Davranış bozukluğu gösteren karakterler incelendiğinde, çoğu zaman geçmişte 



  12 

 

yaşanmış bir ya da birden fazla travmatik olayın izlerinin saptanabilmesi çalışmaların 

bulgusu arasındadır (Can ve ark. 2013, s.231)  

Özellikle travmanın kişilik gelişimindeki etkisi özellikle sürekliliği olan ya da 

gelişimsel döneme denk gelen olaylarda daha belirgin hâle gelir. Uzun süreli fiziksel, 

duygusal veya cinsel istismar; ihmal, savaş, göç, doğal afet gibi kitlesel travmalar; ya 

da temel bakım veren kaybı gibi kayıp deneyimleri bireyin benlik gelişimini sekteye 

uğratır. Bu durum, bireyin temel güven duygusunun zedelenmesine ve kendini 

güvensiz bir dünyada tehdit altında hissetmesine neden olur (Fırat ve Baskak, 2012, 

ss.27-28). Araştırmalar, davranış bozuklukları gösteren bireylerin çoğu zaman 

geçmişte bir ya da birden fazla travmatik olayın izlerini taşıdığını gösterir (Can ve ark. 

2013, s.231).  Edebiyatta ise bu tehdit algısı, romanlarda çoğunlukla karakterlerin 

tutarsızlıklarında, tekrar eden davranış örüntülerinde, bastırılmış anılarında ya da 

duygusal kırılmalarda kendini gösterir.  

1.1.2.1.5.Bilişsel ve Duygusal İşleme Biçimleri 

Bireyin çocukluk dönemi yaşanmışlıklarını nasıl algıladığı, yorumladığı ve bu 

yaşantılara duygusal olarak nasıl yanıt verdiği; onun bilişsel ve duygusal işleme 

biçimleri tarafından belirlenmektedir. Bu işleme biçimleri, erken çocukluk 

döneminden itibaren oluşmaya başlar ve özellikle bireyin temel bakım vereniyle 

kurduğu ilişkinin niteliğine bağlı olarak şekillenir (Arı, 2021, s.1826). Birey, yaşamın 

erken evrelerinde çevresiyle kurduğu etkileşimlerden yola çıkarak bir dizi zihinsel yapı 

ve duygu düzenleme mekanizması geliştirir. Bu yapılar, bireyin hem kendilik algısını 

hem de başkalarıyla olan ilişkilerini biçimlendiren temel çerçevelerdir. Davranışsal 

bozukluklar gösteren bireylerde ise, bu bilişsel-duygusal süreçlerin işlevselliğini 

kaybettiği veya yaşantıların çarpıtılmış biçimlerde yorumlanmasından kaynaklanan 

sorunlar sıklıkla gözlemlenir (Arı, 2021, s.1825). 

Bu çerçevede, bireyin bilişsel ve duygusal işleme örüntülerinin nasıl oluştuğunu 

anlamak adına John Bowlby'nin Bağlanma Kuramı önemlidir. “Bağlanma, çocuk ile 

bakım veren kişi arasında gelişen ilişkide, çocuğun bakım veren kişiyle yakınlık arayışı 

ile kendini gösteren, özellikle stres durumlarında belirginleşen, tutarlılığı ve 



  13 

 

sürekliliği olan duygusal bir bağ olarak tanımlanmaktadır” (Thompson, 2002, akt. 

Kesebir, Kavzoğlu ve Üstündağ, 2011, s.322). Bowlby ise bu bağlanma kavramıyla 

çocuk- bakım veren arasındaki ilişkiye bağlı olarak bireyin çevreye, başkalarına ve 

kendisine dair temel inançlar geliştirdiğini ileri sürer. Bu inançlar, kuramsal çerçevede 

“içsel çalışma modelleri” (internal working models) olarak tanımlanır (Maraş, 2015, 

s.3). Bu modeller bireyin zihninde oluşan ve daha sonraki ilişkilerinde başvurduğu 

şematik temsillerdir. “İçsel çalışma modelleri; bireyin bakım verenleriyle yaşadığı 

deneyimler doğrultusunda hem kendisi hem de başkalarıyla ilgili zihinsel temsiller 

geliştirmesine neden olur. Bu temsiller bireyin duygusal tepkilerini ve kişilerarası 

ilişkilerini yönlendiren temel yapılar hâline gelir.” (Maraş, 2015, s. 3) 

Maraş, bu modellerin bireyin hem kendisine hem de diğer insanlara dair 

geliştirdiği bilişsel şemalar olduğunu ifade eder ve bunları ‘kendilik modeli’ ve 

‘başkaları modeli’ olarak iki ana boyutta inceler (Maraş, 2015, ss. 3-4). Kendilik 

modeli, bireyin yaşamının ilk yıllarında bakım veren kişiyle kurduğu ilişkide temel 

ihtiyaçlarının ne ölçüde karşılandığına ve ne derece kabul gördüğüne dair oluşturduğu 

algılardan beslenir. Eğer birey, bu ilişkideki varlığını değerli, önemli ve kabul edilen 

biri olarak deneyimlerse, “ben değerli biriyim” gibi olumlu bir kendilik algısı geliştirir 

ve güvenli bir bağ temeli atılmış olur. Başkaları modeli ise bireyin çevresindekilere 

dair güven ve ilişki sürdürebilirliği gibi konulardaki inançlarını şekillendirir. Bu 

model, yalnızca birincil bakım sürecindeki deneyimlerden değil, aynı zamanda bakım 

verenin geçici yokluğu ya da kalıcı ayrılığı sonrasında gelişen yeni ilişkilerden de 

etkilenir. Güvenli ve tutarlı bakım gören çocuklar, başkalarının da güvenilir ve 

destekleyici olabileceğine inanır. Buna karşılık, bakımın yetersiz ya da tutarsız olduğu 

durumlarda çocuk hem kendi değerine hem de başkalarının güvenilirliğine dair haliyle 

olumsuz şemalar geliştirecektir (Tüzün, Sayar, 2006, ss. 28-31). Bu tür inançların 

oluşmasında etkili olan bağlanma biçimlerini Hazan ve Shaver iki başlığa ayrılır: 

Güvenli bağlanma ve güvensiz bağlanma. Ardından güvensiz bağlanmayı kendi içinde 

kaygılı bağlanma ve kaçıngan bağlanma olarak ikiye ayırırlar (Yıldızhan, 2017, s.67). 

Ancak  bu gruba uymayanları tanımlamak için dezorganize bağlanma stili de ortaya 

konmuştur (Yıldızhan, 2017, s.68). Yani bağlanma temelde güvenli ve güvensiz olarak 



  14 

 

ikiye ayrıldıktan sonra, güvensiz bağlanmanın kategorilerinde kaygılı, kaçıngan, 

dezorganize bağlanma görülür. 

Güvenli bağlanma, temel bakım veren kişinin duyarlı, tutarlı ve çocuğun 

duygusal ihtiyaçlarına olabildiğince hızlı karşılık veren bir yaklaşım sergilemesiyle 

oluşur (Şipit, 2019, s. 1). Bakım verenin gösterdiği destekleyici tutum çocuk ve ileride 

olacağı yetişkin açısından çok önemlidir. Bu bireyler hem kendisine hem de 

çevresindeki insanlara karşı güven duyan, sağlıklı ilişkiler kuran ve bu ilişkilerdeki 

alma- verme dengesini yakalayabilen yetişkinler haline gelir. Buna karşın kaygılı- 

bağlanma ise tutarsız veya ihmalkâr bakım veren davranışları sonucunda oluşur. 

Çocuklar bakım verenlerinin her zaman orada olup olmayacağı konusunda kaygı 

taşırlar ve sürekli dikkat arayışında olurlar. Bu çocuklar bakım verenlerinin geri 

dönmesini beklerken, onlara karşı hem aşırı bağımlı hem de korku dolu tepkiler 

sergileyebilirler. Bu durum bireyde yoğun bir şekilde ayrılık kaygısı, terk edilme 

korkusu ve yetişkinlik ilişkilerinde bağımlılık gibi davranışsal eğilimlere sebep 

olabilir. Kaçıngan bağlanma stiline sahip bireyler ise genellikle mesafeli ya da 

duyarsız ebeveynlik tutumlarının sonucunda oluşur. Kaçıngan bağlanma tarzı 

oluşturan anneler de oldukça mesafeli, çocuğun kendisine ulaşması zor olan ve 

ihmalkâr davranışlar sergileyen kişilerdir (Şipit, 2019, s. 13). Tıpkı kaygılı bağlanan 

bireylerde görüldüğü gibi çevrelerine karşı güvensizlik yaşarlar ve duygusal 

yakınlıktan kaçınma, “ben kendi kendime yeterim” düşüncesi ön plana çıkar, bunun 

sonucunda da kaçıngan bağlanmaya sahip bireyler çoğunlukla ilişki kurmaktan uzak 

durma eğilimi gösterirler. Yıldızhan, bağlanma modellerinde çoğu kişinin herhangi bir 

noktada yukarıdaki bağlanma modellerine uyum sağlayabileceğini fakat bu 

sınıflandırmaya uymayan kişileri tanımlamak için de son bir bağlanma şekli olan 

dezorganize bağlanma modelinin önemli olduğunu vurgular. Burada kritik olan 

ebeveynlerin çocuklara karşı olan davranışlarındaki tutarlılık kavramıdır. Temel 

bakım verenin istikrarsız davranışlarının sonucu olarak hem güven kaynağı hem de 

korku kaynağı olması durumunda gelişen bir bağlanma şeklidir. Bu bağlanma tarzı, 

özellikle istismar, ihmal ya da travmatik deneyimlerle ilişkilidir ve bireyde çelişkili, 

tutarsız, bazen de kaotik ilişki biçimlerine neden olabilir. Dezorganize bağlanmaya 

sahip bireyler, yetişkinliklerinde de benzer duygusal zorluklarla karşılaşabilirler. 



  15 

 

Genellikle, sevgi ve güven arayışı içindeyken, aynı zamanda ilişkilere mesafe koyma 

eğilimindedirler. Bu kişiler, sevgi ve güvende kalmak isteseler de kalamazlar çünkü 

geçmiş travmaları buna izin vermez. Bu yüzden ilişkilerindeki güvenlik ve yakınlık 

duygularını karmaşık bir şekilde yaşarlar (Yıldızhan, 2016, s. 68). 

Yukarıda bahsedilmiş olan bağlanma stilleri; bireyin zihinsel temsillerini, 

duygusal tepkilerini ve davranış biçimlerini şekillendiren temel psikolojik yapılardır. 

Ancak bu yapılar zamanla sabitleşir ve bireyin farklı yaşam evrelerinde benzer 

davranış kalıplarını tekrar etmesine neden olabilir. Bu noktada bireyin olayları 

anlamlandırma biçimi ve duygusal yaşantılara yüklediği anlamlar giderek belirgin bir 

hal alır. İşte bu belirginleşen duygusal ve davranışsal kalıplar, bireyin erken dönem 

deneyimlerinin çıktılarıyla şekillenen ve zihinsel şemalar olarak adlandırılan daha 

derin yapılanmalara dönüşür. Bireyin erken dönem bağlanma deneyimlerinin zaman 

içinde yapılandırdığı zihinsel temsiller, yalnızca anlık ilişkisel beklentiler değil, aynı 

zamanda daha kalıcı inanç sistemleri hâlini alabilir. Bu noktada Jeffrey Young’ın 

Şema Kuramı, Bowlby’nin kuramsal çerçevesini genişletir ve bireyin erken çocukluk 

yaşantılarına dayalı olarak oluşturduğu bilişsel-duygusal şemaları sistematik bir 

biçimde açıklamayı hedefler. 

Bağlanma kuramı, bireyin temel güven duygusunu ve başkalarıyla ilişki kurma 

tarzını ortaya koyarken; şema kuramı, bu bağlanma deneyimlerinin uzun vadeli 

düşünce kalıplarına ve davranışsal örüntülere nasıl dönüştüğünü ayrıntılı biçimde 

analiz eder. Dolayısıyla, şema kuramı bağlanma kuramıyla kuramsal bir ilişki 

içerisindedir ve davranış bozukluklarının kökeninde yer alan zihinsel yapılanmaları 

açığa çıkarmada işlevsel bir araç sunar. Şemalar, bireyin yaşamının erken 

dönemlerinde gelişen kendisi, başkaları ve dünya hakkında oluşturduğu derin yapıdaki 

inanç sistemleridir (Aydın, 2020, s.3). Bu inançlar çoğunlukla otomatik hale gelmiş 

düşünce ve duygu kalıpları biçiminde işlenerek bireyin olayları yorumlama, ilişki 

kurma ve karar alma süreçlerini etkiler. Özellikle erken dönem yaşantılarda oluşan ve 

kalıcı hale gelen olumsuz şemalar bireyin yetişkinlikteki yakın ilişkilerinde temel 

belirleyici faktörler hâline gelebilir. Bu tür şemalara sahip bireyler, ilişkilerde yoğun 

ayrılma kaygısı, aşırı uyum sağlama çabası, karşı tarafı kontrol etme davranışı ya da 

tamamen duygusal geri çekilme ve kaçınma gibi tepkiler gösterebilirler. Bu örüntüler 



  16 

 

genellikle bireyin çocukluk veya ergenlik döneminde yaşadığı travmatik deneyimlerin 

veya karşılanmamış temel duygusal ihtiyaçların sonucu olarak gelişir (Young, Klosko 

ve Weishaar, 2013, s.27).  

Jeffrey Young’ın geliştirdiği şema terapi modeline göre, şemaların oluşumunda 

etkili olan faktörlerden en önemlisi çocuğun erken dönem yaşantılarıdır. Çocukluk ve 

ergenlik dönemlerinde temel duygusal ihtiyaçlarının tutarlı karşılanmaması sonucu 

“erken dönem uyumsuz şemalar” gelişir. Literatürde on sekiz temel şema 

tanımlanmıştır ve bu şemalar beş başlıkta kategorize edilir: 

“1)Ayrılma ve Reddedilme: terk edilme, istikrarsızlık, güvensizlik, kötüye 

kullanma, duygusal yoksunluk, sosyal izolasyon, yabancılaşma, kusurluluk, 

utanç. 

2)Zedelenmiş Özerklik ve Kendini Ortaya Koyma: bağımlılık, yetersizlik, zarar 

görme, hastalıklara karşı dayanıksızlık, iç içe geçme, gelişmemiş benlik, 

başarısızlık. 

3)Zedelenmiş Sınırlar: haklılık, büyüklenmecilik, yetersiz özdenetim, özdisiplin. 

4)Diğerleri Yönelimlilik: boyun eğicilik, fedakârlık, onay arayıcılık.  

5)Aşırı Tetikte Olma ve Bastırılmışlık: karamsarlık, kötümserlik, duyguların 

bastırılması, yüksek standartlar, aşırı eleştiricilik, cezalandırıcılık.” (Young, 

1990, akt. Sağ, 2016, s. 6). 

Bu şemalar sadece açık travmalar sonucu değil; aynı zamanda çocuğun 

gelişimsel ihtiyaçlarının yeterince karşılanmadığı, ihmal edildiği ya da aşırıya kaçan 

ebeveynlik biçimlerinin etkisiyle de oluşabilir. Yani travma bir etken olsa da şema 

oluşumu daha geniş bir gelişimsel yetersizlikler silsilesiyle ilişkilidir. 

Şemalar genellikle bireyin yaşamı boyunca kendini doğrulayan bir döngü içinde 

işlendiğinden birey, sahip olduğu şemaları hem içselleştirir hem de davranışlarıyla 

yeniden üretir (Rafaeli, Bernstein, ve Young, 2012; akt. Sağ, 2016 s.3). Bu durum, 

davranışsal bozukluklar sergileyen bireylerde belirgin bir biçimde görülür: Örneğin 

değersizlik şeması olan bir karakter, başkalarının sevgisini hak etmediğine inanarak 

ilişkilerini sabote edebilir.  



  17 

 

Bu sebeple bireyin ruhsal yapılanmasını, benlik gelişimini  ve  kişilik  

dinamiklerini  anlayabilmek  için  gelişim  kuramlarının  sunduğu perspektifler kritik 

bir önem taşır.  

1.1.2.2. Sigmund Freud’un Psikanaliz Kuramı 

Sigmund Freud, 20. yüzyılın en etkili düşünürlerinden biri olarak kabul edilir. 

Psikanaliz kuramı, bireyin bilinçdışı süreçlerini, rüyalarını, savunma mekanizmalarını 

ve kişilik yapısını anlamaya yönelik geliştirdiği bir teorik çerçevedir. Freud, insan 

davranışlarını anlamada özellikle zihnin bilinçdışı yapısına odaklanan bir kuramcı 

olarak psikanalitik kuram ile bireyin davranışlarının çoğunlukla farkında olmadığı 

içsel çatışmalardan ve bastırılmış dürtülerden kaynaklandığını savunur (Tuzcuoğlu, 

1995, s.276). 

Psikanaliz kuramının temelinde, bireyin ruhsal yaşamını ve davranışlarını 

anlamak için zihnin yapısal bir modelle ele alınması yatar. Bu bağlamda, zihnin farklı 

bilinç düzeylerinde işleyen süreçleri açıklayan Topografik Kişilik Kuramı ele 

alınmalıdır. Freud, bu kuramı ‘bilinç’, ‘bilinç öncesi’ ve ‘bilinçdışı’ olarak ayırır 

(Geçtan,  1998, s.26): 

“Bilinç: Dış dünyadan ya da bedenin içinden gelen algıları fark edebilen zihin 

bölgesidir. Bedensel algıları, düşünce süreçlerini ve heyecan durumlarını da 

kapsar. Bilincin içeriği, konuşma ya da davranışlarla çevreye iletilir. 

Bilinç öncesi: dikkatin zorlanmasıyla bilinç düzeyinde algılanabilen zihinsel 

olayları ve süreçleri içerir. Bu içerikte, gerçekliğe ilişkin sorunları çözmeye 

çalışmak gibi gelişmiş düşünce biçimlerinin yanı sıra, düş kurma gibi ilkel 

süreçler de bulunur. 

Bilinç dışı: Genel anlamda bilinçdışı, bilinçli algılamanın dışında kalan tüm 

zihinsel olayları, dolayısıyla bilinç öncesini de içerir. Dinamik anlamda ise, 

bilinçdışı, sansür mekanizmasının engeli dolayısıyla bilinç düzeyine ulaşma 

olanağı olmayan zihinsel süreçleri içerir. Bu içerik, gerçekliğe ve mantığa 

uymayan ve insanın içinden geldiğince doyurulmak istenen dürtülerden oluşur. 

Bu dürtüler kişinin bilinçli dünyasında geçerli olan ahlaki değerlere karşıt düşen 

isteklerden kaynaklanır ve ancak psikanalitik tedavide kişinin dirençleri 

kırıldığında bilinç düzeyine ulaşabilirler.” (Geçtan, 1998, s. 26-27). 



  18 

 

Freud’un psikanalitik kuramının bir diğer temel yapı taşı da zihnin üçlü 

bölünmesini içeren yapısal kişilik modelidir. Bu model Freud tarafından yukarıda 

anlatılan Topografik Kişilik Kuramı’na getirilen farklı bir boyuttur ve buna göre 

kişilik; id, ego ve süperego adlı üç sistemden oluşur: 

“İd, kişiliğin temel sistemidir. Ego ve süperego ondan ayrımlaşarak gelişirler. 

İd, kalıtsal olarak gelen içgüdüleri de kapsayan ve doğuştan var olan psikolojik 

gizilgüçlerin tümüdür. Yaşamın ilk günlerinde çocuğun kişilik yapısı, boşalım 

arayan içgüdüsel dürtülerle yüklü idden oluşur. Bu dönemde çocuk, bu dürtüleri 

erteleme, denetleme ya da düzenleme olanağına sahip değildir ve çevresiyle baş 

edebil me konusunda kendisinin bakımını üstlenen kişilerin egolarına tümden 

bağımlıdır. Ruhsal enerji kaynağı olan id, diğer iki sistemin çalışması için gerekli 

olan gücü de sağlar. Enerjisini yakın ilişki durumunda olduğu bedensel 

süreçlerden alır. Freud, id için, ‘gerçek ruhsal varlık’ demiştir. Çünkü id nesnel 

gerçeklerden bağımsız, öznel bir yaşantı dünyasıdır. Fazla enerji birikimine 

katlanamaz ve böyle' bir durum organizmada gerilim yaratır. Bu gerilimi 

giderebilmek için id, enerji birikimini bir an önce boşaltma eğilimi gösterir ki 

buna id'in haz ilkesi denir. Bu ilke ile hareket ederken id, acıdan kaçınma ve haz 

duyabilme amacıyla iki süreçten yararlanır: Refleks eylemler ve birincil 

süreçler.” (Geçtan, 1998, s.44) 

Yani id, doğuştan var olan ve haz ilkesine göre işleyen bir yapı olup, bireyin 

içgüdüsel isteklerini, dürtülerini ve temel yaşamsal enerjisini (libido) barındırır. İd, 

zamansız ve mantıksızdır; gerilimi azaltmak için arzuları doyurmak dışında bir amacı 

yoktur. Buna karşılık ego, bireyin dış dünya ile olan ilişkisini düzenleyen ve gerçeklik 

ilkesiyle işleyen bir yapıdır. Ego, id’in isteklerini doğrudan değil, dış gerçekliğin 

koşullarına göre değerlendirerek tatmin etmeye çalışır; böylece hem dış dünyanın hem 

de içsel dürtülerin taleplerini dengelemeye çalışırken süperego, çocuğun toplumun 

ahlaki ve kültürel değerlerini içselleştirmesiyle gelişir. Bu yapı, bireyin davranışlarını 

ahlaki standartlara göre denetler, “iyi” ve “kötü” kavramları çerçevesinde vicdani 

yargılar üretir (Tuzcuoğlu, 1995, s. 276-277). Freud’a göre ruhsal denge, bu üç yapının 

birbiriyle uyum içinde işlemesiyle sağlanır; aksi durumda birey nevrotik çatışmalar, 

kaygı bozuklukları ve davranışsal savunmalar geliştirebilir. 

Bu zihinsel düzlemlerle birlikte Freud, kişiliğin gelişimini belirli evrelere 

ayırarak açıklamıştır. Psikoseksüel gelişim kuramı olarak bilinen bu çerçevede, birey 

yaşamının ilk yıllarında sırasıyla; oral, anal, fallik, latent ve genital dönemlerden 

geçer. Her bir dönemde bireyin libidinal enerjisi belirli bir bölgeye yönelir ve bu 



  19 

 

yönelimin doyum bulamaması, ileriki yaşantılarda nevrotik belirtilerin temelini 

oluşturur. Örneğin oral dönemde (emme, yutma gibi) aşırı doyum ya da yoksunluk, 

ileride bağımlılık ya da pasif-agresif tutumlara neden olabilir.  

Freud’a göre bireyin yetişkinlikteki ruhsal yapısı, bu dönemlerde yaşanan 

çatışmaların çözülüp çözülememesine bağlı olarak şekillenir. İlk üç döneme pregenital 

dönemler denmektedir. Freud’a göre kişilik gelişmesinde pregenital dönemler büyük 

önem taşımaktadır. Çocuk bu dönemlerde bütün önemli kişilik özelliklerinin 

temellerini geliştirmiştir (Özdemir ve ark., 2012, s.571). Her evre, bireyin haz alma 

eğilimlerinin farklı bir erojen  bölgesine odaklandığı ve bu hazla ilişkili ihtiyaçların 

nasıl karşılandığına göre kişilik gelişiminin şekillendiği bir dönemi temsil etmektedir. 

Bu evrelerde yaşanan aşırı doyum ya da yoksunluk, bireyin ruhsal yapısında 

“saplanma” (fiksasyon)  oluşturarak, ileriki yaşamda belirli kişilik bozukluklarının 

ortaya çıkmasına neden olabilir (Geçtan, 1998, s. 34–35). Freud’un bahsettiği 

dönemler şu gelişimleri barındırır: 

 Oral dönem (0–1 yaş), yaşamın ilk yılında bebeğin ağız yoluyla haz aldığı ve 

temel güven duygusunu geliştirdiği dönemdir. Emme, yutma, beslenme gibi 

faaliyetlerle hem fizyolojik hem de duygusal doyum sağlanır. Bu dönemde 

güven, ilgi ve bakım yeterince karşılanmazsa ya da aşırı doyum yaşanırsa, 

bireyde bağımlılık, sürekli onay ihtiyacı, pasiflik ya da saldırganlık gibi kişilik 

örüntüleri gelişebilir(Geçtan, 1998, ss. 34–35).  

 Anal dönem (1–3 yaş), bireyin çevresel sınırlamalara karşı ilk kez deneyim 

kazandığı ve özerklik duygusunu geliştirdiği evredir. Bu dönemde erojen bölge 

anal bölgeye doğru değişim gösterir. Tuvalet eğitimi bu evredeki en kritik 

gelişimsel süreçtir. Dışkıyı denetleyebilme (tutabilmesi ve boşaltabilmesi) 

sayesinde çocuk özerk olma yolunda ilk deneyimini yaşamaya başlar (Erdoğan 

ve Koç, 2022, s.77).  

 Fallik dönem (3–6 yaş), çocuğun cinsiyet farkındalığının arttığı ve ebeveyn 

figürleriyle özdeşim kurmaya başladığı evredir. Bu dönemde libido enerjisi 

genital bölgede bulunmaktadır. Bu dönemde Oidipus ve Elektra komplekslerinin 

öne çıkmasıyla çocuk, karşı cinsten ebeveyne yönelir; bu arzuların bastırılması 



  20 

 

ve aynı cins ebeveynle özdeşim kurulması süreciyle “süperego” gelişmeye 

başlar (Geçtan, 1998, s. 36).  

 Latent dönem (6–12 yaş) ya da gizil dönem, cinsel dürtülerin bastırıldığı ve 

bireyin sosyal gelişim, akademik beceriler ve ahlaki değerler gibi alanlara 

yöneldiği süreçtir. Altı yaşından ergenliğin ilk yıllarına kadar süren bu dönemde 

Freud, cinsel dürtülerin üzerinin örtüldüğünü, fallik dönemde yaşanan cinsel 

duyguların hatırlanmasından kaçınmak için çocukların karşı cinsten 

arkadaşlarıyla ilişkiden sakındıklarını ve ergenliğin başlangıcına kadar yoğun bir 

şekilde kendi cinslerinden yaşıtlarıyla arkadaşlık kurduklarını belirtmiştir 

(İnanç, Bilgin ve Atıcı, 2012; Oral, 2018, s.93).  

 Genital dönem (12 yaş ve sonrası), bireyin ergenlikle birlikte yeniden cinsel ve 

sosyal yönelimler geliştirdiği ve bu süreçte önceki evrelerde yaşadığı 

çatışmaların yeniden ortaya çıkabileceği dönemdir. Hormonların etkisiyle cinsel 

dürtülerin gücü artabilir ve bu dönemde eskiden anne- babaya yönelik olarak 

yaşanmış cinsel yönelişler yeni baştan yaşanabilir. Bu durum oedipal 

çatışmaların yeniden canlanmasına neden olabilir. Bu yüzden anne ve babadan, 

kardeşlerden uzaklaşma eğilimleri ortaya çıkar. Bir yandan bağımsız olmaya 

çalışan ergen, diğer yandan ailesine bağlıdır (Oral, 2018, s. 93).  

Freud, insan ruhunun derinliklerine inerek kişiliğin temel yapıtaşlarını içgüdüler, 

bastırılmış arzular ve erken çocukluk deneyimleri üzerinden anlamaya çalışmıştır. Ona 

göre bireyin kimliği, çocuklukta yaşanan çatışmalarla biçimlenir ve bu dönemdeki 

çözülmemiş gerilimler, yetişkinlikte belirleyici izler bırakır. Ancak insan yalnızca 

içsel çatışmalarla değil, aynı zamanda çevresiyle kurduğu ilişkilerle de şekillenir. İşte 

tam bu noktada, Erik Erikson sahneye çıkar. Freud’un kuramsal mirasını devralan 

Erikson, gelişimin yalnızca çocuklukla sınırlı kalamayacağını; bireyin yaşam boyu 

süren sosyal görevler ve ilişkiler yoluyla kimliğini inşa ettiğini savunur. Böylece, 

psikanalizin içe dönük bakışına toplumsal bir boyut ekleyerek psikososyal gelişim 

kuramını ortaya koyar.  

 

 



  21 

 

1.1.2.3. Erik Erikson’un Psikososyal Gelişim Kuramı 

Freud’un psikanalitik yaklaşımını sosyal boyutla genişleten Erik Erikson, 

bireyin kişilik gelişimini yalnızca içsel dürtülerle değil, toplumsal ilişkiler ve çevresel 

görevlerle açıklayan sekiz evrelik bir psikososyal gelişim kuramı ortaya koymuştur. 

Bu kuram ile birlikte Freud’un bireyin yaşamını çocukluk evreleriyle sınırlayan 

anlayışının ötesine geçilerek, gelişimin yaşam boyu sürdüğü kabul edilmiştir (Geçtan, 

1998, s. 106). 

Erikson’a göre, insan yaşamı boyunca sekiz gelişim döneminden geçmektedir. 

Her bir gelişim döneminin kendine özgü farklı gelişimsel hedefleri vardır. Kişi her 

gelişim döneminde farklı bir çatışma veya karmaşa ile karşılaşır. Bireyin herhangi bir 

gelişim dönemindeki hedeflerini gerçekleştirebilmesi için, o dönemde karşılaşmış 

olduğu çatışmaların ya da karmaşaların üstesinden gelmesi gerekir (Gürses ve Kılavuz, 

2011, s.155). Her bir evre, bireyin karşılaştığı bir psikososyal krizle tanımlanır ve bu 

krizlerle mücadele sonucundaki çözüm şekli bireyin kimliğini ve kişilik yapısını 

belirler. Erikson’un bu yaklaşımı, özellikle roman başkarakterlerinin kişilik 

çatışmalarını anlamlandırmak için kuramsal bir zemin sunar. 

Erikson’a göre birey, her gelişim evresinde karşılaştığı psikososyal çatışmalarla 

ne ölçüde sağlıklı şekilde baş edebilirse, o ölçüde dengeli bir kişilik yapısı geliştirir. 

Bu durum, bireyin ilerleyen yaşlardaki problemlere hazırlıklı ve dayanıklı olmasını 

sağlar. Öte yandan, herhangi bir dönemde yaşanan çözülmemiş çatışmalar, sonraki 

evrelerde tamamen telafi edilemez olmasa da bireyin gelişimsel sürecini olumsuz 

yönde etkileyebilir. Ancak birey destekleyici çevresel koşullarla karşılaştığında, daha 

önce yaşadığı aksaklıkların etkileri zamanla hafifleyebilir ve kişilik yapısında onarıcı 

bir değişim mümkün hale gelebilir (Erikson, 1984, s.39). Erikson’un ‘insanın sekiz 

çağı’ olarak adlandırdığı evreler şu şekildedir: 

 Güvene Karşı Güvensizlik (0–1 yaş): Bebek bu dönemde bakım verenle kurduğu 

ilişki bağlamında dış dünyaya güven geliştirme sürecine girer. Eğer bakım veren 

fiziksel ihtiyaçların yanında duygusal ihtiyaçlar da giderilmezse temel güven 

duygusundan mahrum kalan bebek güvensizlik duygusu oluşturur (Gürses ve 

Kılavuz, 2011, s.155). 



  22 

 

 Özerkliğe Karşı Utanç ve Kuşku (1–3 yaş): Bu dönemde çocuk davranışlarının 

kendisine ait olduğunu fark eder ve bakım verenlerin onun davranışlarına verdiği 

tepkilerle kuşku ve utanç duyguları geliştirir (Gürses ve Kılavuz, 2011, s.156). 

 Girişimciliğe Karşı Suçluluk (3–6 yaş): Bu dönemde çocukta kendi başına 

eyleme geçme davranışı görülür. Onun için bir gelişim yöntemi olarak 

girişimciliğe karşı bakım verenlerden ya da çevreden bir tepki alınması 

durumunda suçluluk duygusu benimser (Gürses ve Kılavuz, 2011, s.156).  

 Başarılı Olmaya Karşı Yetersizlik Duygusu (7–11 yaş): Bu dönemde çocuk okul 

yaşantısı içindedir ve burada çalışkanlık duygusu edinir.  Takdir edilme ihtiyacı 

karşılığında çevrelerinden bu geri bildirimi almadıklarında yetersizlik duygusu 

geliştirir (Gürses ve Kılavuz, 2011, ss. 156-157). 

 Kimlik Kazanmaya Karşı Kimlik Karmaşası (11-17 yaş): Birey bu dönemde kim 

olduğunu irdeler ve “ben kimim?” sorusunu sorar. Çevresindeki insanlara karşı 

‘özdeşleşme’ ve ‘taklit’ mekanizmaları geliştirerek bu soruya cevap bulmaya 

çalışır. Eğer bireye yeni rolleri denemeleri ve kendi kimliğini bulması açısından 

alan tanınmazsa birey kimlik karmaşasına düşer (Gürses ve Kılavuz, 2011, 

s.157). 

 Yakınlığa Karşı Yalıtılmışlık (17-30 yaş): Ergenlik döneminde kimlik kazanımı 

edinmiş birey bu dönemde geniş ilişkilere yönelir. Bu evrede evlilik, iş, kariyer 

gibi arayışlara giren birey kurmaya çalıştığı ilişkiler bakımından tek taraflı 

kalırsa yalıtılmış duygusuna girer (Gürses ve Kılavuz, 2011, s.158). 

 Üretkenliğe Karşı Durgunluk (30-60  yaş): Birey bu dönemde üretken ve yaratıcı 

olduğundan sorumluluk almak ve gelecek nesillere bir iz bırakmak ister. Eğer 

birey bir önceki evrede iş sahibi olmamış, evlenmemiş ya da çocuk yapma gibi 

eylemlerle sosyal ilişkilerini derinleştirmemişse bu evrede verimsiz hisseder 

(Gürses ve Kılavuz, 2011, s.158).  

 Benlik Bütünlüğüne Karşı Umutsuzluk (+60 yaş): Birey bundan önceki evreleri 

sağlıklı şekilde tamamlamadıysa benlik bütünlüğüne kavuşamaz ve yıllarını 

anlamsız geçirdiğine inanarak umutsuzluk, mutsuzluk duygularını yaşar (Gürses 

ve Kılavuz, 2011, s.158-159). 



  23 

 

Nihayetinde, bir insanın kişiliğinin şekillenmesinde ve olgunlaşmasında, ilk 

olarak bakım veren yetişkinlerden (anne veya temel bakım veren kişi) başlayarak, aile, 

okul, sosyal çevre ve küresel toplumdaki diğer bireyler önemli bir paya sahiptir. 

Dolayısıyla bu bölümde ele alınan psikolojik kuramlar, roman başkarakterlerinin 

gösterdiği davranış bozukluklarını bireysel geçmişleri, gelişimsel süreçleri ve içsel 

çatışmaları çerçevesinde anlamlandırmaya imkân tanıyacaktır. Freud’un Psikoseksüel 

Gelişim Modeli karakterlerin bilinçdışı motivasyonlarını açıklarken, Erikson’un 

Psikososyal Gelişim Evreleri kimlik oluşumundaki eksiklikleri ortaya koymuştur. 

Bowlby’nin Bağlanma Kuramı ve Young’ın Şema Modeli, özellikle çocukluk 

dönemine uzanan duygusal örüntülerin yetişkinlikteki davranışsal sapmalara nasıl 

zemin hazırladığını göstermiştir. Piaget’nin Bilişsel Gelişim Kuramı ise karakterlerin 

olayları algılayış biçimlerine dair önemli perspektif sunmuştur. Bu yaklaşımlar ile 

roman kişiliklerinin yalnızca edebi kurgu unsurları değil, aynı zamanda çok katmanlı 

ruhsal yapılar olarak incelenme ve yorumlanma potansiyeli sunar. Böylece davranış 

bozuklukları; sadece patolojik bir durumun değil; bireyin geçmiş yaşantıları, 

bastırılmış temel ihtiyaçları ve çevresel etkileşimleriyle şekillenen karmaşık bir 

yapının sonucu olarak değerlendirilmiştir. Ancak bireyin ruhsal çözümlemesini tam 

anlamıyla kavrayabilmek için, bu yapının toplumsal bağlam içindeki görünümünü de 

incelemek gereklidir; bir sonraki bölümde bu sorunsalı sosyolojik kuramlar ışığında 

değerlendirmeye devam edilecektir. 

1.2 Sosyoloji Bağlamında Davranış Bozuklukları 

Psikolojik yaklaşımlar bireyin içsel dünyasını anlamaya çalışırken; sosyolojik 

kuramlar bu iç dünyanın toplumsal bağlamda nasıl tanımlandığını ve yönlendirildiğini 

göz önüne serer. Bu çalışma, söz konusu yaklaşımların kesişim noktasında, davranış 

bozukluklarının birey-toplum ilişkisinde nasıl şekillendiğini tartışmayı 

amaçlamaktadır. Zira edebi metinleri sosyolojik bir bakışla çözümlemek bize 

karakterlerin sadece bireysel psikolojilerini değil bununla birlikte içinde yaşadıkları 

toplumsal dünyanın onlar üzerindeki etkilerini anlama imkânı da verir. 



  24 

 

Sosyoloji, toplumsal yapıları, kurumları ve bu yapıların bireylerin davranışları 

üzerindeki belirleyici etkilerini inceleyen bir disiplin olarak (Özcan,2022, s.24) 

edebiyatın sunduğu karakter manzaralarını anlamlandırmada vazgeçilmez bir araçtır. 

Çünkü edebiyat ile sosyoloji, insanı ve toplumu anlama çabasında kesişen iki farklı 

bilgi alanıdır. Edebiyat, insan deneyimini estetik bir dille ifade ederken; sosyoloji, bu 

deneyimlerin arkasındaki toplumsal gerçekliği bilimsel yöntemlerle açığa çıkarır. 

Roman karakterlerinin içsel çatışmaları, toplumsal normlarla kurdukları ilişkiden 

bağımsız değildir. Aksine bu çatışmalar çoğunlukla toplumun görünmez sınırları, 

baskı mekanizmaları ve normatif beklentileriyle şekillenir. Edebiyat ile sosyoloji 

arasında kurulan bu karşılıklı ilişki, karakterlerin ruhsal çözümlemelerine sosyolojik 

bir derinlik kazandırır. Dolayısıyla bireysel davranış bozukluklarını anlamlandırmada 

karakterin içinde bulunduğu toplumsal bağlamı da dahil etmek gerekir. Dolayısıyla bu 

bölümde davranış bozukluklarının sosyolojik kavramları başlıklandırılarak edebiyat- 

sosyoloji ilişkisi irdelenecektir. 

1.2.1. Anomi 

Toplumsal yapı ve birey arasındaki ilişkiyi anlamada Emile Durkheim’ın sosyoloji 

biliminin temel taşlarından biri olan anomi kavramı yardımcı olacaktır. Durkheim 

tarafından ilk kez sistematik olarak ele alınan anomi, sosyal normların zayıflaması ya 

da ortadan kalkması durumunda bireyin yaşadığı kaybolmuşluk, amaçsızlık ve sosyal 

bağlarından kopma hali olarak tanımlanır  ve kelime etimolojisi şöyledir: 

 “Durkheim’ın kullandığı bu terim eski Yunancada yasasızlık, düzen yokluğu 

anlamına gelen anomia sözcüğünden türetilmiştir. Durkheim Antikite geleneğine 

bağlı bir sosyal bilimciydi ve Antik Yunanca sosyolojik kavram üretiminde temel 

referans noktalarından biriydi. Durkheim’ın anomi terimine yüklediği anlam yeni 

bir kavramlaştırma girişimiydi: Nomos sözcüğünün önüne eklediği a harfi, 

sözcüğe negatif bir anlam kazandırıyordu: Anomie, ‘nomos’ yokluğu, töresizlik, 

yasasızlık, kuralsızlık gibi anlamlara geliyordu.” (Özcan, 2022, s.24) 

Durkheim, toplumun işleyişini sağlayan ana unsurlar olarak gördüğü ortak 

değerler, normlar ve kuralların, bireylerin davranışlarını şekillendirdiğini belirtir. 

Toplumsal normlar, bireylerin hangi davranışları benimseyip hangilerinden 

kaçınacakları konusunda rehberlik eder ve bu sayede sosyal düzen korunur (Durkheim, 

2018, s. 142). Ancak sanayileşme ve modernleşmenin getirdiği hızlı değişim 



  25 

 

süreçlerinde, bu yapılar zayıflar veya karmaşıklaşır. Bireyler, hangi kurallara uymaları 

gerektiğini belirlemekte zorlanır, bu da toplumsal normların işlevsizleşmesine yol açar 

(Özcan, 2022, ss. 24-25). Normların yetersizliği, bireylerde kaybolmuşluk ve 

amaçsızlık hissi doğurur ve böylece  anominin temel bileşenleri oluşur. Modernleşme 

süreçleri, ekonomik krizler, hızlı toplumsal değişimler gibi nedenlerle mevcut 

sosyolojik düzenin işlevini yitirmesi, toplumda anominin ortaya çıkmasına neden olur 

ve birey üzerinde ciddi psikososyal etkiler yaratır. “Durkheim, modernleşme süreci 

gelişip toplumun tüm dokularına nüfuz ettikçe (cinnet, şiddet, suç, intihar gibi) büyük 

norma aykırı, kuraldışı davranışların arttığını gözlemlemişti” (Özcan, 2022, s.25) 

ifadesinden de anlaşılacağı üzere modernleşme ve anomi arasında sıkı bir bağ görülür. 

Toplumsal yapının çözülme belirtisi olarak görülen anomi; toplumsal bağların 

zayıflamasıyla bireyde ortaya çıkan kimlik krizlerinin, uyumsuz davranışların ve 

psikolojik rahatsızlıkların sosyolojik açıklaması olarak yorumlanmalıdır. 

Anomi hâli, edebiyata karakterlerin içinde bulundukları toplumun normatif 

düzeniyle bağlarının kopması, toplumsal rol ve beklentilere uyum sağlayamamaları 

şeklinde yansır. Dolayısıyla karakterlerin davranışsal sapmaları, Durkheim’ın anomi 

kavramıyla açıklanabilir; çünkü birey, toplumsal normlardan uzaklaştığında kimlik ve 

aidiyet duygusunu yitirir, bu da davranışlarında sapmalara neden olur (Özyurt, 2007, 

ss. 103-105). 

Durkheim’ın anomi kuramı, modern toplumda bireyin yaşadığı kaybolmuşluk 

hissi, yalnızlık ve davranışsal çözülme gibi olguları anlamada güçlü bir başlangıç 

noktası sunar. Ancak bireyin toplumsal yapı ile kurduğu ilişkinin karmaşıklığı, 

yalnızca normların çözülmesiyle sınırlı kalmayıp, bunun yanı sıra modern kentin 

sunduğu gündelik deneyimlerle ve hızla değişen kimlik dinamikleriyle de şekillenir. 

Bu bağlamda, anomi kavramının açtığı kuramsal zemin üzerinde ilerleyerek, bireyin 

modern kent içinde yaşadığı yabancılaşma ve kimlik çözülmesini incelemek adına 

farklı sosyolojik perspektiflere ihtiyaç duyulmaktadır. Dolayısıyla Zygmunt 

Bauman’ın Akışkan Modernlik yorumu ve Anthony Giddens’ın Refleksif Benlik 

kavramları da incelenmelidir. 

 



  26 

 

1.2.2. Modern Kent ve Yabancılaşma  

Modern kent, sadece bir yerleşim biçimi değil aynı zamanda bireyin kimliğini 

sürekli olarak yeniden inşa etmek zorunda kaldığı toplumsal bir mekândır. Bu sebeple 

modernlik ve değişen mekân işlevleri, sosyolojik çözümlemelerde büyük önem arz 

eder.  

Zygmunt Bauman, modern toplumu “akışkan modernlik” kavramı ile tanımlar. 

Bu kavrama göre günümüz modernliği, sabit yapılardan ve kesin kimliklerden ziyade 

sürekli değişimi ve belirsizliği merkeze alır. Akışkan modernlikte birey, köklenme ve 

aidiyet gibi sabit duyguların yerini geçici ilişkiler, hızlı tüketim ve sürekli dönüşümle 

doldurmaya çalışır (Bauman, 2020, s. 8). 

“Bauman mucidi olduğu akışkan modernite kavramını değişimin hızına vurgu 

yapmak ve değişime etki eden unsurları açıklamak için kullanır. Akışkan 

modernite genelde değişimin hızından etkilenen bütün küresel değişmelere 

açıklama getirmeyi hedeflerken özelde gözetim, sosyal ilişkilerdeki yozlaşma, 

modern köleliğin dönüşümünü anlamaya yardımcı olan bir terimdir.” 

(Alpdoğan, 2023, s.416). 

Bahsedilen bu dinamik yapı, bireyin benliğini yeniden şekillendirir ve kimlik 

inşasını kırılgan hâle getirir; bireyi izole olmaya iter. Bu durum basit bir toplumdan 

uzaklaşma değil; aynı zamanda Bauman’ın tanımladığı biçimiyle akışkan 

modernitenin yol açtığı kimlik kırılmasının bir tezahürüdür (Bauman, 2020, s. 46). 

Bireyin piyasa mantığına uygun şekilde “esnek” ve “yeniden şekillenebilir” olması 

beklentisi bireyde bir varoluşsal çöküntüye neden olur. Burada piyasadan kastedilen 

modern dönemin getirdiği toplumsal beklentilerdir. Ertoy ve Yalçın’a göre onun 

sosyolojisi yalnızca toplumsal yapıların değil, bireyin iç dünyasının da 

çözümlenmesine olanak sağlar (2017, ss. 185-188). Bireyler modern kente gelerek 

özgürleşmiş gibi gözükür ancak varoluşsal çöküntüye girer. Benlikleri artık sağlam ve 

tutarlı değil; dağılmış, kararsız ve yeniden inşa edilmek zorunda kalan bir yapıya 

dönüşür. Bu ters orantı Bauman’ın belirttiği gibi özgürlük ve güvenlik arasındaki 

çözülmeyen çelişkinin bir sonucudur: Özgürlük, modernitenin vaadidir; ancak bu 

özgürlük bireye kimliğini inşa etme sorumluluğunu yüklerken, güvenliğin yokluğunda 

bireyi yalnız ve kırılgan bırakır (Bauman, 2020, s. 74). 



  27 

 

Bauman’ın Akışkan Modernlik kuramında modern kent, bireyi sürekli değişim 

ve belirsizlik içinde var olmaya zorlayan bir alan olarak karşımıza çıkar. Birey burada 

var olan sabit kimliğine tutunamaz ve bu durum onda benlik duygusunun da derin bir 

çözülmeyle karşı karşıya kalmasına yol açar. Bauman’ın özellikle modernliğin birey 

üzerinde yarattığı güvensizlik, belirsizlik ve yabancılaşma hâlini kavramsallaştırdığı 

bu kuram, bireyin kimliğini istikrarsız koşullar altında yeniden ve yeniden inşa etmek 

zorunda kalmasına dikkat çeker. Bu noktada, bireyin içsel dünyasında meydana gelen 

kimliksel gerilimleri daha derinlemesine anlamak amacıyla, Anthony Giddens’ın 

Refleksif Benlik kuramı önemli bir tamamlayıcı kuramsal çerçeve sunmaktadır. 

Giddens, modern bireyin kimliğini “refleksif benlik” kavramı üzerinden açıklar. 

Bu yaklaşıma göre birey, geleneksel toplumların tersine, kimliğini dışsal norm ve 

roller aracılığıyla devralmaz; bunun yerine kendi yaşam öyküsünü bilinçli biçimde 

yapılandırmak ve sürekli gözden geçirmek zorundadır (Giddens, 1991, s. 32). 

Dolayısıyla modernite, bireyi “sosyal normlara uyma” dürtüsü ve “özerk bir birey 

olma arzusu” arasında bırakır. Birey artık hem toplumsal düzenin hem de kendi 

benliğinin sorumluluğunu almak zorunda kalır (Ercan, 2017, s.38).  

Bauman ve Giddens’ın kuramsal çerçeveleri, modern bireyin kimlik 

arayışındaki sarsıntılı süreci ve bu sürecin birey üzerindeki baskılarını görünür kılar. 

Ancak bireyin bu baskıyı nasıl içselleştirdiğini, uyum ve normallik arzusu uğruna 

hangi yollarla kendini şekillendirdiğini anlamak için, meseleye iktidar ilişkileri 

bakımından da yaklaşmak gerekir. Bu noktada Michel Foucault’nun iktidar 

çözümlemeleri, modern öznenin oluşumunu denetim mekanizmaları ve disiplin 

yapıları üzerinden açıklayarak yeni bir düşünsel kapı aralar. Foucault, bireyin toplumla 

kurduğu ilişkiyi sorgularken, görünmeyen iktidar ağlarının birey üzerindeki etkisini 

takip eder ve modern insanın nasıl “kendi kendinin gözetmeni” hâline geldiğini ortaya 

koyar. 

1.2.3. Gözetim ve İktidar 

Michel Foucault, iktidarı ve iktidar ilişkilerini toplumsal yapıyı belirleyen 

düzenlemeler olarak görür ve iktidarı bireyin kendi bedeninde dahi arayabileceği bir 



  28 

 

güç olarak değerlendirir (Özüölmez, 2019, s.630).  Bahsedilen iktidar, yalnızca devlet 

ve halk arasında görülen bir denetleme stili değil, bireyin bedeni ve bilincini 

hedefleyen bir mekanizmadır. Bireyler üzerinde etkisi olan bu denetim kimi zaman 

düşünsel kimi zaman ise eylemsel olarak gerçekleşir (Özüölmez, 2019,s.632).  

Foucault’nun bu denetim için kullandığı kavram ise ‘panoptikon’ olur.  

Hapishanenin Doğuşu (1975) adlı çalışmasında geliştirdiği Panoptikon 

metaforu, iktidarın artık merkezi bir yapıdan ziyade, bireylerin kendi üzerlerinde 

kurdukları gözetim aracılığıyla işlediğini ortaya koyar. Jeremy Bentham’ın tasarladığı 

panoptik hapishane modelinden hareketle Foucault, bireyin sürekli gözetlenme 

ihtimaliyle yüzleştiği için kendini denetlemeye başladığını ve bu içsel denetimin kalıcı 

bir disiplin yarattığını açıklar (Foucault, 1975; akt. Özüölmez, 2019, s. 645). 

Foucault’ya göre modern toplum, yalnızca yasa ve ceza ile değil, okul, hastane, 

kışla gibi kurumlar aracılığıyla da bireyi sürekli izleyen ve “normal” kalıplara 

sıkıştıran bir dizi yapıyla şekillenir. Bu süreçte birey, dışsal bir baskı olmadan da 

kendini “uygun” hale getirme çabasına girer. Bu durum, davranış bozukluklarını 

yalnızca bireysel patolojiler olarak değil, aynı zamanda içselleştirilmiş iktidar 

mekanizmalarının bir sonucu olarak ele almayı gerektirir (Özüölmez, 2019, s. 645). 

Bu perspektiften bakıldığında, edebi karakterlerin iç çatışmaları yalnızca psikolojik 

travmalarla değil, modern gözetim toplumunun yapısal baskısıyla da 

ilişkilendirilebilir. Birey bu noktada  Foucault’nun deyimiyle “kendini disipline eden” 

bir figür hâline gelir (Özüölmez, 2019, s. 645). Bireyin arzuları ve ahlaki değerler 

arasındaki çatışmaları panoptikonu yansıtır. Bu bağlamda Foucault’nun analizi, 

disiplin toplumu karşısında bireyin içsel denetimle itaatkâr hale gelmesini vurgular 

(Foucault, 1975; akt. Özüölmez, 2019, s. 645) ve roman karakterlerinde görülen 

davranış bozuklukları bu baskıdan bağımsız değildir. 

Davranış bozuklukları, bireyin yalnızca içsel çatışmaları ya da biyolojik 

yatkınlıklarıyla açıklanamayacak kadar çok yönlü bir yapıya sahiptir. Psikolojik 

kuramlar bireyin erken yaşantılarından gelişimsel evrelerine, bağlanma biçimlerinden 

bilişsel şemalarına kadar uzanan içsel bir haritayı önümüze sererken; sosyolojik 

yaklaşımlar bu haritanın nasıl toplumsal bir zemin üzerinde okunduğunu ve yeniden 



  29 

 

biçimlendiğini gösterir çünkü birey hem kendi iç dünyasında hem de sosyal çevresinde 

yankılanan bir dizi etkileşim aracılığıyla bu kimliği taşır, üretir ve yeniden üretir. Bu 

nedenle, davranış bozukluklarını anlamaya çalışırken yalnızca bireyin ruhsal 

süreçlerine değil, aynı zamanda bu süreçlerin toplumsal bağlamda nasıl karşılık 

bulduğuna da odaklanmak gerekir. Bu çok katmanlı yapı, davranışsal bozukluklara 

yönelik analizlerin disiplinler arası bir yaklaşımla ele alınmasını zorunlu kılar. 

 

  



  30 

 

 

 

İKİNCİ BÖLÜM 

KARAKTER İNCELEMELERİ 

 

Tanzimat döneminden itibaren hayatımıza giren romanlarla birlikte idealize 

edilmiş roman karakterlerinin yerini zamanla bireyin varoluşunu önceleyen modernist 

edebiyat alır. Değişen dünya içinde çırpınarak kendine yer arayan insanın yaşadığı 

buhranları, sarsıntıları ve yer yer çaresizliklerini gözler önüne seren modernist 

romanın kurgusunda akla gelen ilk senaryo, karakterin bu çıkmazdan nasıl kurtulacağı 

olur. Ancak modernist roman, sancılı ruh halleriyle ele aldığı karakterleriyle kurguları 

genellikle mutsuz son ile bitirir.  Roman süresince ise bu karakterler çok kez 

yaşadıkları modern dünya içinde uyum sağlayamayarak önce içe kapanan, ardından 

kendilerini kaybeden bir seyir izlerler. Toplumsal bir canlı olarak insanın 

bireyselleşmesiyle birlikte ise davranış bozuklukları görülür. Karakterler, 

uzaklaştıkları toplumun gücünü teşkil eden kurallardan soyutlanarak kendi dürtüleri 

ve benlikleriyle hareket ederler. Bu noktada da davranış bozuklukları göstermeye 

başlarlar. Sabahattin Ali’nin İçimizdeki Şeytan, Tahsin Yücel’in Mutfak Çıkmazı, 

Erdal Öz’ün Odalarda’sı ve Yusuf Atılgan’ın Anayurt Oteli romanları; bireyselleşen 

karakterleri ve bu karakterlerin zamanla toplumsal düzenle çatışmasını yansıtan 

kişilikleri içermesi bakımından tezin konusu olmuştur.  

2.1. ÖMER – İÇİMİZDEKİ ŞEYTAN 

Sabahattin Ali’nin ikinci romanı olan İçimizdeki Şeytan, 1940 yılında 

yayımlanmıştır ve başkarakteri Ömer’dir. Türk Edebiyatının varoluşçuluk eğilimiyle 

harmanlanmış karakterlerinden biri olan Ömer’in yaşadıkları romanın genel 

konusudur. Roman, İstanbul’da Felsefe bölümü okuyan karakterin hayatı 

anlamlandırma çabasıyla geçirdiği günlerden birinde Macide ile tanışması ve onunla 

bir ilişki yaşamasıyla başlayarak Ömer’in ‘içimdeki şeytan’ dediği iç benliği 



  31 

 

aracılığıyla gerçekleştirdiği davranışlar sebebiyle ayrılmalarıyla biter. Romanın arka 

kapağında yazanlar şunlardır: 

“İsteyip istemediğimi doğru dürüst bilmediğim, fakat neticesi aleyhime çıkarsa 

istemediğimi iddia etiğim bu nevi söz ve fiillerimin daimî bir mesulünü 

bulmuştum: Buna içimdeki şeytan diyordum; müdafaasını üzerime almaktan 

korktuğum bütün hareketlerimi ona yüklüyor ve kendi suratıma tüküreceğim 

yerde, haksızlığa, tesadüfün cilvesine uğramış bir mazlum gibi nefsimi şefkat ve 

ihtimama layık görüyordum. Halbuki ne şeytanı azizim ne şeytanı? Bu bizim 

gururumuzun, salaklığımızın uydurması… İçimizdeki şeytan pek de kurnazca 

olmayan bir kaçamak yolu… İçimizde şeytan yok… İçimizde aciz var… Tembellik 

var… İradesizlik, bilgisizlik ve bunların hepsinden daha korkunç bir şey: 

hakikatleri görmekten kaçmak itiyadı var... 

Bu romanında, toplumsal gündemin kişilikler üzerinden baskısını ve güçsüz 

insanın ‘kapana kısılmışlığını’ gösteriyor Sabahattin Ali. 

Aydın geçinenlerin karanlığına, ‘insanın içindeki şeytan’a keskin bir bakış.” 

(Ali,2022, Arka Kapak) 

Arka kapaktan yorumlanabileceği gibi İçimizdeki Şeytan, bolca felsefi iç 

monolog bulunduran bir roman olarak karşımıza çıkar. Romanın başkarakteri olan 

Ömer, yirmi altı yaşına geldiği hâlde üniversiteden mezun olamayan ve bu hâliyle bir 

postanede muhasebe memuru olarak çalışan bir genç olarak her davranışını ‘içindeki 

şeytan’ bağlamında açıklar. Bu sebeple İçimizdeki Şeytan romanının başkarakteri 

olarak Ömer; psikolojik, sosyolojik ve felsefi olarak ele alınacaktır.   

2.1.1.  İsim, Kimlik ve Disharmoni 

İçimizdeki Şeytan romanında başkarakterin ismi Ömer’dir. “Ömer” Arapça 

kökenli bir kelime olarak etimolojide “رمع ‘umr” kelimesinden gelir. Umr > Ömr 

değişmi ile “Ömür” anlamı kazanan kelime, Ömer hâlinde isimleştirilir. Bu bağlamda 

Arapçada “hayat, ömür” köklü “ömr”den türeyen Ömer ismi; "yaşama sevinci taşıyan, 

hayat dolu" anlamlarına gelmektedir. Fakat Ömer, roman boyunca yaşamın 

anlamsızlığına değinerek isminin aksi bir yaşam algısını yansıtır. Onun cümlelerinde, 

yaşamın ne olduğunu sorgulayan bir taraf ve bu yaşamı anlamlandırmaya çalışırken 

pek çok kere manasız bulan, edilgen kalan bir hâl vardır. Onun bu hâli, henüz romanın 

başında bile görülür. Nihat ile vapurdayken her şeyden sıkıldığını dile getirir: 



  32 

 

“‘Hayat beni sıkıyor’ dedi. ‘Her şey beni sıkıyor. Mektep, profesörler, dersler, 

arkadaşlar...Hele kızlar...Hepsi beni sıkıyor…Hem de kusturacak kadar…’ 

Bir müddet durdu. Eliyle gözlüğünü oynattı ve devam etti. 

‘Hiçbir şey istemiyorum. Hiçbir şey bana cazip görünmüyor. Günden güne 

miskinleştiğimi hissediyorum ve bundan memnunum. Belki de bir müddet sonra 

can sıkıntısı bile hissedemeyecek kadar büyük bir gevşekliğe düşeceğim. İnsan 

bir şey yapmalı, öyle büyük bir şey ki… Yoksa hiçbir şey yapmamalı. 

Düşünüyorum: Elimizden ne yapmak gelir? Hiç!.. Milyonlarca senelik dünyada 

en eski şey yirmi bin yaşında...Bu bile biraz palavralı bir rakam. Geçen gün bizim 

felsefe hocasıyla konuşuyordum. Lafı gayet ciddi tarafından açtım ve ‘hikmeti 

vücudumuzu’ araştırmaya çalıştım. Dünyaya ne halt etmeye geldiğimiz sualine o 

da cevap veremedi. Yaratmak zevkinden, hayatın bizatihi bir hikmet olduğu 

hakikatinden dem vurdu fakat çürük... Ne yaratacaksın? Yaratmak, yoktan var 

etmektir. En akıllımızın kafası bile bizden evvelkilerin depo ettiği bir sürü bilgi 

ve tecrübenin ambarı olmaktan ileri geçemez. 

… Bana öyle geliyor ki, hakikaten yapabileceğimiz bir tek iş vardır, o da ölmek. 

Bak, bunu yapabiliriz ve ancak bu takdirde irademizi tam bir şey yapmakta 

kullanmış oluruz. Ben ne diye bu işi yapmıyorum diyeceksin! Demin söyledim ya, 

müthiş bir gevşeklik içindeyim. Üşeniyorum. Atalet kanunu icabı sürüklenip 

gidiyorum. Eeeeh.” (Ali, 2022, s.14) 

Ömer’in cümleleri karakterine dair pek çok ipucu verir ve bu, onun kimliğini 

okumamızı sağlar. Bir karakter belirleyicisi olarak “kimlik” kavramı farklı 

disiplinlerde farklı boyutlarda incelenir. Sosyolojide kimlik toplumsal cinsiyet ve sınıf 

bildirirken, psikolojide benlik ve kişilik özellikleri, felsefede ise öznenin varoluşunun 

etik- estetik- ontik- epistemik belirlemelerinin sonucu oluşan gerçekliği ifade eder 

(Aşkın, 2007, s.214). Bütün bunları içinde bulunduracak bir tanımla kimlik, bireyin 

tüm özelliklerini tanımlayan ve yansıtan bir kavram olarak kullanılır. Ömer’in kimliği 

de bu şekilde incelenmelidir.  

Romanda Ömer cinsel kimliği üzerine bir sorgulama yaşamaz. Bir erkektir, 

kadınlardan hoşlanmaktadır ve toplumsal cinsiyet rollerinin gereklerini yerine 

getirmektedir. Toplumsal sınıf açısından ise romanda aile yapısına dair pek detay 

verilmez. Macide’nin söylediklerinden hareketle Ömer’in soyunun şimdi tamamen 

dağılmış ve fakirleşmiş olmasına rağmen hâlâ Balıkesir’in ileri gelen ailelerinden biri 

olduğu öğrenilir. Ailesinden İstanbul’a okumak üzere ayrılan, ‘ana babasına bile 

senede bir kere olsun mektup yazmayan’ Ömer, aile bağları konusunda zayıftır. Öyle 

ki akrabalarını dilediğince ziyarete gidip, uygunsuz şekilde evlerinden gitmek onun 

için normaldir. Ailesiyle ilişkisine Macide’nin babasının vefatı üzerinden değinilir: 



  33 

 

“Ömer bu anda zavallı kıza sahiden acıdığını hissetti. Dört sene evvel ölen kendi 

babasını hatırladı. İstanbul’da leyli mekteplerde geçen ömrü, babasını 

adamakıllı tanımasına mâni olmuştu. Ona aydan aya para yollayan ve tatillerde 

evine gidilen biri nazarıyla bakmaya alıştığı hâlde ölüm haberi kendisini 

adamakıllı sarsmıştı…” (Ali, 2022, s.55) 

Ömer’in sosyal hayatı ise hâlâ bitiremediği üniversiteye rağmen arkadaşlarıyla 

sık sık içki içmeye gitmesinden ibarettir. Macide ile beraber yaşamaya başladığında 

da aynı düzeni devam ettiren Ömer, geçmişte Nihat ile beraber gençlik mecmuaları 

çıkartırken son yıllarda bir postanede ayda kırk iki lira yetmiş beş kuruşa memur olarak 

çalışan biri olarak karşımıza çıkar. İşini sık sık asar hatta işinin adını bile bilmez; 

çalışıyor olmasına rağmen öğle yemeği yiyecek parası bile olmaz ve hayatını 

‘kepazelik’ olarak tanımlar. Kendisinden daha kötü durumdaki insanlara hayatını 

şikâyet eder; annesinin ona kırk yılda bir gönderebildiği paranın hiçbir işe 

yaramadığını, parasızlık yüzünden altı senedir fakülteye boşu boşuna devam ettiğini, 

okulu bitse işlerin çok farklı olacağını anlatır. Oysa Ömer’in sorunu parasızlık değil, 

duyarsızlıktır ve sosyal kimliği bu bağlamda gelişir. Psikolojik açıdan kurduğu kimlik 

ise, geçmiş deneyimlerinden hareketle oldukça kırılgandır. Aileden ayrı bir benlik 

geliştiren Ömer, sık sık benliğini anlamlandırmaya çalışır: 

“Ben ikide bir de böyle oluyorum, bazen bütün insanları boyunlarına sarılıp 

öpecek kadar seviyorum, bazen de hiçbirinin yüzünü görmek istemiyorum. Bu 

nefret filan değil... İnsanlardan nefret etmeyi düşünmedim bile. Sadece bir 

yalnızlık ihtiyacı. Öyle günlerim oluyor ki, etrafımda küçük bir hareket, en hafif 

bir ses bile istemiyorum. Taşıp dökülecek kadar kendi kendimi doyurduğumu 

hissediyorum. Kafamda, hiçbir şeyle değişilmesi mümkün olmayan muazzam 

hayaller, bana her şeylerden daha kuvvetli görünen fikirler birbirini kovalıyor... 

Fakat sonra birdenbire etrafımda bana yakın birini arıyorum. Bütün bu beynimde 

geçen şeyleri teker teker, uzun uzun anlatacak birini. O zaman ne kadar hazin bir 

hâl aldığımı tasavvur edemezsiniz. Kış günü sokağa atılmış üç günlük bir kedi 

yavrusu gibi kendimi zavallı hissediyorum. Odamdaki duvarlar birdenbire 

büyüyüveriyor. Pencerelerin dışındaki şehir ve hayat bir anda, insanı içinde 

boğacak kadar kudretli ve geniş oluyor... Zannediyorum ki, tasavvuru bile baş 

döndüren bir süratle hiç durmadan koşup giden bu hayat ve bir avuç toprağının 

bile doğru dürüst esrarına varamadığımız bu karmakarışık dünya beni bir 

buğday tanesi, bir karınca gibi ezip geçi verecek... Böyle acz içindeyken odamda 

her şey bana küçüklüğümü ve zavallılığımı haykırıyor. Sokağa fırlıyorum. Bir tek 

yakın çehre görsem de yanında yürüsem, hiç ses çıkarmadan yürüsem diyorum. 

Hâlbuki ara sıra karşılaştığım ahbapları görmemezliğe geliyorum. Hiçbiri bana 

bu anda yardıma çağrılacak kadar yakın görünmüyor.” (Ali, 2022, ss.88-89) 



  34 

 

Onun hissettiği ‘acizlik’, yaşamının kontrolünü elinde tutamamasıyla yakından 

ilişkilidir. İnsanlara hayır diyememesi ve sorunlardan kaçması gibi özellikleri; 

güldükten sonra çokça ağlayacağına ve içinde onu yönlendiren bir ‘şeytan’ olduğuna 

inanması gibi noktalar psikolojik olarak benlik algısının sağlıksız gelişimine işaret 

etmektedir. Ancak Ömer’i açıklamamızı sağlayan asıl nokta felsefi değerlerinde 

gizlidir. Roman boyunca yaşamı sorgulayan bu hâli, okuduğu bölümden ayrı 

tutulamaz zira Ömer felsefe bölümü okumaktadır. Ömer’in bu düşünsel hâlini 

bölümüne de dayanarak ‘Varoluşçuluk (Egzistansiyalizm)’ eşliğinde okumak daha 

anlamlı olacaktır. “Varoluşçuluk, temel olarak, var olma sorununu insan olma 

sorunuyla birleştirerek bireyin kendisine yabancılaşmadan kendi özgürlüğü içerisinde 

var olmasını isteyen felsefi akım olarak tanımlanabilir” (Kaufmann, 1997, s. 46, akt. 

Beyazyüz, 2020, s. 301). Bu tanım, Ömer’in kimlik inşasında yaşadığı çalkantıları 

anlamak açısından önemlidir. Çünkü Jean-Paul Sartre ile anılan bu akımda ‘öz’ ve 

‘varlık’ olarak iki kavramdan bahsedilir. “Bu tanıma göre insan önce vardır, sonra 

kendini oluşturur. İnsan özünü kendi yaratmaktadır. Bunu da dünyaya atılarak, orada 

acı çekerek, başkaldırarak yapar” (Beyazyüz, 2020, s.302). Bu acı çekme ve hayatı 

anlamlandırma noktasında düşüncelerini varoluşçuluk akımı çerçevesinde dile getiren 

bir diğer kişi Albert Camus’dur. O, Sartre’ın varoluşçuluk düşüncesindeki hayatın ne 

olduğunu anlamlandırmaya çalışan ve cevap bulamayan insanın yaşadığı buhranı 

‘absürt’ kavramı ile tanımlar. Beyazyüz, Camus’nun absürt kavramı hakkında şunları 

söyler: 

“Dünyanın anlamsızlığı karşısında yabancılaşmış birey bir çıkış yolu bulamaz ve 

böylelikle absürdden kurtulamaz. Bu anlamda absürd, bireye bir çıkış yolu 

bırakmaz. Varoluşçu felsefe ise bireyi bu absürd ve içinden çıkılmaz durumdan 

kurtarmaya çalışmaktadır. Varoluşçuluğa göre bireyin absürd, yabancı olmaktan 

kaçınabilmesinin yolu savaşmak, dolayısıyla kendini gerçekleştirmeye 

çalışmaktır. Varoluş kendini gerçekleştirme çabasıdır. Kendini gerçekleştiren 

birey, absürdden kurtulabilir ancak Camus’nun absürd felsefesine göre birey ne 

yaparsa yapsın absürdden kurtulamaz ve onunla uyum içerisinde yaşamaya 

mahkûmdur. Tek kurtuluş yolu ise başkaldırıdır.” (Beyazyüz, 2020, s.304) 

Ömer’in düşüncelerini tanımlamamızı sağlayan absürt kavramı, karakterin 

davranışlarının okunmasına ışık olur. Onun, hayatın anlamını arayışı ve bulamayışı 

sonucu düştüğü ‘absürt durum’ bir varoluşsal krizi de temsil eder. Üniversite 



  35 

 

öğrencisidir ama okula gitmez; çalışır ama işine anlam vermez, bu noktada ise her şeye 

yabancılaşır. Her şeyin içinde ama aynı zamanda dışında olduğu bu noktadan ancak 

Macide ile tanıştıktan sonra çıkmaya çalışır. Kendini gerçekleştirme arzusuyla 

harekete geçer, sorumluluk almaya kalkışır lakin bu çaba kalıcı olmaz. Çünkü Ömer, 

kendini gerçekleştirme sorumluluğundan kaçınan bir kimlik benimser ve buna 

‘içimdeki şeytan’ der. Uzun bir süre bunu kimlik hâline getiren Ömer’in başkaldırısı 

ise, ‘içimdeki şeytanı öldüreceğim’ demesi ve Macide’den ayrılması şeklinde görülür. 

Romanın sonuna denk gelen bu başkaldırı, onun varoluşçuluk eşiklerini atlaması 

şeklinde okunabilir. Ancak başkaldırı öncesi hayatını açıklamak için disharmoni 

kavramı devreye girer. Öcal, Disharmoni’yi şöyle tanımlar:  “Disharmoni, insan 

bilincinde veya bilinçaltında iyi-kötü, ölüm-yaşam, tinsel-doğal, haz-gerçeklik, 

yetinme yetinmeme gibi karşıt ve birbiriyle uyumsuz fenomenlerin yan yana bulunması 

durumudur” (Öcal, 2011, s. 253) ve insanı olduğu yerden ileriye taşıyan ve bir insan 

ile bir hayvanı birbirinden farklı kılan Disharmoni’nin önemini de şöyle ifade eder: 

“Bir uyumsuzluk veya çatıma durumunu işaret eden disharmoni, insan için hem 

bir olanak hem de engeldir. Disharmoni, insan için birçok şeyi başarır. 

Bunlardan en önemlisi ise insanı bir olanak varlığına dönüştürmesidir. 

Disharmonik olduğu için insan, var olanla yetinmez; kendisini, dolayısıyla 

insanı, sürekli daha iyi ve ileriye doğru taşımaya çalışır. Adaleti sağlaması için 

devlet kurar; tecrübelerini veya becerilerini gelecek nesillere bırakır; devralıp 

devrettiğini bilir veya tarihselliğini kurar. Disharmoninin olumsuz yanı ise 

insanı, hem kendisinin hem de cinsinin kurduna dönüştürmesidir. Eğer insan, 

varlığının olumsuz, yani yıkıcı yanını öne çıkarırsa, yaşam değil ölüm hükmünü 

sürmeye başlar.” (Öcal, 2011, s.254) 

Ömer’in disharmonisi, isminden başlar. Ömer, roman boyunca çatışan değerleri 

bir arada yaşayan bir karakter olarak görülür. Hayatta bir şeyler yapmak gerektiğini 

savunmasının hemen ardından yapabileceği tek şeyin ölmek olduğunu ifade edişi, 

insanlara güvenmesine rağmen onlara daima şüphe ve kötü niyetle yaklaşması gibi 

davranış çarpıklıkları Ömer’in kimliğinin bir parçası olarak görülür. Ancak bu 

disharmoni, Ömer’in ilişkileri bağlamında incelenmelidir çünkü onun kimliğindeki 

çatışmaların, ilişkilerine de doğrudan yansıdığı görülür. 

Bu bağlamda, İsim, Kimlik ve Disharmoni bölümü Ömer’in adından başlayarak 

kimliğine dönüşen düşünce sistemlerini irdeler. Geçmiş hayatı hakkında pek bilgi 



  36 

 

sahibi olmadığımız Ömer’in isminden başlayarak kimlik analizi yapıldığında onun 

varoluşçu bir tutumla hayatı sorgulaması, bu sorgulamalar ardında ise kimlik krizleri 

yaşadığı görülür ve bu krizler onun yabancılaşması ile sonuçlanır. Bu sebeple kimlik 

krizlerinin disharmoni kavramıyla incelenmesinin anlamlı olacağı kanısına varılmıştır. 

2.1.2  Şeytan, İlişkiler ve Yansıtma  

Ömer, “içimdeki şeytan” kavramını roman boyu kullanır ve bu kavram ilk kez 

Nihat ile konuşmasında karşımıza çıkar: 

“Büsbütün başka bir hayat, daha az gülünç ve daha çok manalı bir hayat 

istiyorum. Belki bunu arayıp bulmak da mümkün... Fakat içimde öyle bir şeytan 

var ki... Bana her zaman istediğimden büsbütün başka şeyler yaptırıyor. Onun 

elinden kurtulmaya çalışmak boş... Yalnız ben değil, hepimiz onun elinde bir 

oyuncağız... Senin dünyaya hâkimiyet planların bile eminim ki onun 

mahsulü.”(Ali, 2022, s.47). 

Bu ‘şeytan’; Ömer’in hayatını yönlendiren, onu farklı şeyler düşünmeye ya da 

farklı eylemlerde bulunmaya iten bir dürtü imgesidir. Kimsenin onun bu hislerini 

anlamadığını bilse de bu kavramı kullanmaya devam eder. Arkadaşlarıyla oturduğu 

bir gün okuduğu bu şiir ve şiire dair söyledikleri, onun hislerini anlatır niteliktedir: 

‘Bakınız... Bakınız!’, dedi. ‘Burada bir şiir var. Beni deli eden şeyleri ne kadar 

açık söylüyor. Siz beni anlamıyorsunuz... Eminim ki bunu yazan beni 

anlayacaktır…’ 

Mecmuayı tekrar masadan alarak okumaya başladı. Bu, tanınmış şairlerden 

birinin ‘Şeytan’ adlı bir şiiri idi. 

Ömer sesi titreyerek ve bütün içini dökmek isteyen bir adam gibi ikide birde 

karşısındakilerin gözüne bakarak okudu. Şiirde gölgesiyle bizi kovalayan, 

arkamızdan fısıldayan, buz gibi elleri ensemizde dolaşan ve bizi hiçbir yere 

kaçırmayıp sımsıkı yakalayan bir şeytandan, bizi sıska bir çocuk gibi karşısında 

ürpertip titreten bir kuvvetten bahsediliyordu. Ömer şiiri bitirdiği zaman alnı ter 

içindeydi. 

‘Bakın şu satırlara!..’, diyerek şiirin ortasından birkaç mısrayı tekrar okudu: 

‘Onu ben çocukluğumdan, 

İlk rüyalardan tanırım. 

Yalnız yürüdüğüm zaman 

Odur arkamdaki adım. 

Onun korkusu, içimde 

Ürkek bir dünya yaratan...’ 

... 



  37 

 

Ömer haykırır gibi tekrarladı: 

‘Evet, evet onun korkusu... İçimde bu ürkek dünyayı yaratan 

onun korkusu... Ben bu değilim... Ben başka bir şeyler 

olacağım... Yalnız bu korku olmasa... Hiçbir şeyi bana tam ve 

iyi yaptırmayacağına emin olduğum bu şeytandan 

korkmasam..’”(Ali, 2022, ss.50-51). 

Etrafındaki insanlar, Ömer’in bu ‘şeytan’dan bahsettiği zamanlarda onu gerçeğe 

çekmeye çalışır, bunu yapan kişilerden biri Nihat’tır: “Hayata, realiteye, 

menfaatlerine döndüğün zaman içinde ne şeytan kalacak ne peygamber... Vücudunun 

ve ruhunun ne kadar basit bir makine olduğunu öğren, istediklerini tayin et ve bunlara 

doğru azimle ilerlemeye başla, göreceksin!” (Ali, 2022,s.52). Ancak Ömer onu da 

dinlemez. “Hiçbirinizi anlamıyorum. Verecek cevap da bulamıyorum. Fakat 

yanılmadığıma eminim: Bizi istemediklerimizi yapmaya çeken bir kuvvet var, bu 

muhakkak. Bizim daha başka, daha iyi olmamız lazım. Bu da muhakkak... Bunu nasıl 

birleştirmeli, bunu bilmiyorum…” (Ali, 2022, s.52). Nihat, Ömer’in egosu 

durumundadır. Ömer’in içindeki onu bir şeyler yapmaya iten bu ‘şeytan’ (yani id), 

Nihat’ın (yani ego’nun) sözlerini ciddiye almaz. 

Nihat, romanda Ömer’in en yakın arkadaşı olarak gösterilen karakterdir. Onunla 

vapurda ya da saz sohbetlerinde uzun uzun konuşmaktadır. En yakın arkadaşı olarak 

Ömer’i eleştirmekten de geri kalmaz: “Sen gevezenin birisin, aklının ermediği şeylere 

burnunu sokma! Zekice sözler söylemekte ve hayaller kurmakta devam et. Akıllandığın 

ve realiteye döndüğün zaman seninle daha uzun konuşuruz..” (Ali, 2022, s.44). Nihat 

onun her şeyden kolaylıkla etkilenmesinden de söz eder, Ömer’in bu davranışını yine 

“içimizdeki şeytan” kavramıyla açıklar. Bu noktada Ömer, daimi olarak Nihat ile karşı 

karşıya gelir. Vapurda görüp âşık olduğu Macide’ye karşı ‘sanki ruhlarımız birbirini 

tanıyor’ gibi güzellemeler yaptığında Nihat onu gerçeğe yönelterek Macide’yi daha 

önce görmüş olabileceğini söyler. Roman bağlamında Nihat’ın ego, Ömer’in id’i 

temsilen ilerlediği görülür. Freud’un Yapısal Kişilik Kuramı’nda yer alan bu iki 

kavramın iki farklı ilkeye göre çalışması gibi romanda da Ömer ve Nihat çatışır. Zira 

ego gerçeklik ilkesindedir, haz ilkesine göre çalışan id’in isteklerini dış gerçekliğe göre 

şekillendirmeye ve tatmin etmeye çalışır. Ömer derin düşüncelere ve sorgulamalara 

düştüğünde Nihat’ın ona yaptığı da budur ancak işe yaramaz: “Ömer uzun zaman 



  38 

 

cevap vermedi. Nihat kendi sözlerinin ona tesir ettiğini zannediyor, hâlbuki Ömer bu 

anda büsbütün başka şeyler düşünüyordu” (Ali, 2022, s.147). Bu bağlamda Ömer 

gerçeklikten uzaklaşır. Bu gerçeklikten uzaklaşma hâli ise, kişilik yapısında id’in 

ego’ya üstün gelmesidir:  

“Ego, kişiliğin yürütme organıdır. Eyleme giden yollan denetimi altında 

bulundurur, çevresindeki nesnelerin hangileriyle ilişki kuracağım seçer, hangi 

içgüdülere ne biçimde doyum sağlanması gerektiğine karar verir. Ego, birçok 

önemli yürütme işlevini yerine getirirken, bir yandan da, id'in, süperegonun ve 

dış dünyanın birbiriyle çatışma durumunda olan istekleri arasında bir uzlaşma 

yolu bulmakla yükümlüdür. Bu kolay bir iş değildir ve egoyu zor altında bırakır. 

Çünkü ego, id'in düzenlenmiş bir parçası olduğundan tüm gücünü ondan alır, id 

olmaksızın varlık gösteremez ve hiçbir zaman ondan bağımsız olamaz.” (Geçtan, 

1998, s.46) 

Bu noktada id ve ego’nun birbiriyle ilişkisi gibi Nihat- Ömer ilişkisi bağımlı 

şekilde yorumlanabilir. Freud’un Yapısal Kişilik Kuramı’nın bir diğer sistemi olan 

süperego ise bu ilişkinin ahlaki tarafında yer alır. Zira süperego, id ve egoyu 

yönlendirmekten sorumludur ve bunu yapamadığında kişinin toplumun hoş 

karşılamayacağı davranışları gerçekleştirmesini engelleyemez (Geçtan, 1998,s.47). 

Ömer’in davranış bozukluğu buradan itibaren açıkça izlenir. Ömer, Nihat’ı 

dinlemeyerek  Macide’ye duyduğu abartılı sevgiyle kararlar alır ve onunla evlenmeyi 

planlar. Nihat’ın ego olarak etkisinin işlevsizleşmesiyle beraber ego rolünü Macide 

üstlenir, dolayısıyla Ömer’i incelerken ilişkisini irdelememiz gereken bir diğer isim 

Macide’dir.  

Nihat ile vapurda giderken uzakta gördüğü bu genç kadın, aslında onun  uzaktan 

bir akrabasıdır. Onu ilk gördüğü andan itibaren hayatı yeniden anlamlandırdığı bu kız, 

Ömer’in duygusal dünyasını inceleyebilmemizi sağlayan karakterdir: 

“Şu anda ömrümün en ehemmiyetli dakikalarını yaşıyorum. Hislerim beni 

şimdiye kadar asla aldatmamıştır. Müthiş bir şey oldu veya olacak. Şurada 

gördüğüm genç kız, bana, daha dünyaya gelmeden, daha dünyanın, daha kâinatın 

teşekkül ettiği sıralardan tanıdığım birisi gibi geldi. Sana nasıl anlatabilirim. ‘İlk 

görüşte deli gibi âşık oldum, yanıyorum, tutuşuyorum!’ gibi laflar mı söyleyeyim? 

Fakat işin tuhaf yanı bunlardan başka da söyleyecek sözüm yok. Hatta burada 

seninle nasıl durup çene çaldığıma hayret ediyorum. Bundan sonra ömrümün bir 

dakikasının bile ondan uzakta geçmesi benim için ölüm demektir. Demin pek 

göklere çıkardığım ölüme şimdi müthiş bir şey gibi bakmama da hayret etme, ne 

diye mi hayret etmeyeceksin? Ne bileyim ben? Sana izahat verecek değilim ya. 

Ne lüzumu var! Yalnız ukalalık etmeden bana bir akıl öğret! Ne yapayım? 

Korkunç bir vaziyet karşısındayım. Onu bir kere gözden kaybedersem ölünceye 

kadar ömrüm yalnız  aramakla geçer; ve herhâlde bu müddet pek kısa olur. Of 



  39 

 

be! Saçmalıyorum. Fakat fevkalade doğru söylüyorum. Onu bir daha hiç 

görmemek ihtimali en feci ve maalesef en akla yakın olanı. Düşün ki şu anda 

çehresini hatırlayamıyorum bile fakat hafızamdan daha derin bir yerde onun bir 

taşa hakkedilmiş kadar keskin bir tasvirinin, akılların almayacağı kadar eski 

zamanlardan beri mevcut olduğuna eminim. Şu kalabalığın içine gözlerim kapalı 

olarak karışsam bir kuvvet beni  muhakkak hiç şaşırtmadan doğru ona 

götürecektir.”(Ali, 2022, s.18). 

Ömer, Macide’yi vapurda gördüğü anda Macide’nin yanına gider ve Macide’nin 

yanında bulunan kadının  Emine Teyze’si olduğu ortaya çıkar. Aslında Balıkesir’den 

tanıdığı ama hatırlayamadığı bu akraba kızı için bir anda  şiddetli duygular besleyen 

Ömer, sıklıkla Macide’ye duyduğu ‘sevgi’ doğrultusunda hareket eder. Onun okul 

çıkışlarına gider, ‘yan yana olmamalarının bir saçmalık’ olduğunu düşünür.  Ona göre 

Macide herkesten başkadır: 

“Kendi kendine: ‘Ne tuhaf şey!’ dedi. ‘Birçok bayıldığım kızların birçok büyük 

iltifat ve müsaadeleri beni bu kızın manasını bile iyice anlayamadığım bir bakışı 

kadar sevindirmiyor. Evet, sadece bir bakış ve belki de biraz merhametle 

karışık... Fakat bunun hiç olmazsa lakayt bir bakış olmaması beni yerimden 

sıçratıyor. İçimde müthiş bir hafiflik, bir genişlik duyuyorum. Belki de hakikaten 

sevmek budur. Belki de ben şimdiye kadar sahiden sevmenin ne olduğunu 

bilmiyordum. Acaba kendimi kapıp koyuversem mi? Ne zaman irademe müracaat 

edersem büyük bir yorgunluk duyuyorum... Kendimi hadiselerin eline bırakayım 

mı? Acaba şu anda o ne düşünüyor? Herhâlde beni değil... Niçin? Onun 

kafasında bir müddet yaşamak için neleri feda etmem ki! Her şeyi... Bana şimdi 

bir işaret versin, derhâl, bir an düşünmeden şu tramvayın altına atlarım. Acaba 

atlar mıyım?’” (Ali, 2022, s.68). 

‘Atlar mıyım?’ diye düşünmesinin hemen ardından farkında bile olmadan 

tramvay raylarına adımladığını gördüğümüz Ömer, id’i tarafından yönetildiğini bir kez 

daha belli eder. Burada bilinçdışı olarak değerlendirebileceğimiz bu hareket, Ömer’in 

dürtüler aracılığıyla farkında olmadan eyleme geçirdiği harekettir. O, dürtüsel 

hareketlerle yaşama devam etmektedir. Onu tanıyana kadar anlamsız gelen hayat, 

Macide’nin varlığı ile yeniden yaşama değer hâle gelir: “Ömer yokuş aşağı koşar gibi 

iniyordu. Tüy gibi hafifti. İçinde köpürüp taşan bir saadet vardı. Etrafından geçen 

insanları kucaklamak, herkese: ‘Haydi, ne duruyorsunuz! Gülün, sevinin, hayat kadar 

tatlı şey var mı?’ demek istiyordu” (Ali, 2022,s.70). Bir başka bilinçaltı işareti, 

Ömer’in karalama yaptığı anlarda görülür:  



  40 

 

“Tekrar masasına döndü. Yanında okuyacak kitap ve gazete olmadığı için önüne 

bir defter açtı, çekmecelerden birinden aldığı arkası matbu bir müsvedde 

kâğıdına yazılar yazmaya, şekiller çizmeye, resimler yapmaya başladı. Sonra 

başka bir kâğıdı çeşit çeşit imzalar ve alt alta sıraladığı kendi ismiyle doldurdu. 

Bir aralık gene alt alta ‘Macide’ imzası attı, sonra bu imzaların pek de tesadüfi 

olmayarak ‘Ömer’lerin başına gelmiş olduğunu fark etti ve hepsini karaladı” 

(Ali, 2022, s. 74) 

Ömer bu noktada, henüz çok kısa zamandır tanıdığı Macide’yi kendi önüne 

koyduğunu fark eder. Bu algı,  Macide’yi teyzesinin evinden alıp kendi evine 

götürürken de gösterir. Bir anda her şey ‘Macide merkezli’ olur. Bu, Ömer’in hayatı 

anlamlandırmak, varoluşçuluğun absürt hâlinden kurtulmak için kullandığı bir 

yöntemdir. O, Macide ile beraber sorumluluk almaya başlar: 

“‘Gene daireyi asacağız galiba. Biz de pek aşırı gidiyoruz. Tam bugünlerde kapı 

dışarı ederlerse yandık!’ diye söylendi. ‘Ne olursa olsun, bugün muhakkak 

uğramalıyım. Bizim mühim akrabayı görüp konuşmak lazım. Vaziyeti anlatırım, 

evlendim, yahut daha iyisi evlenmek üzereyim derim. Belki münasip bir iş bulur. 

Kırk iki lira ile ev idare olmaz. Fakat ben asıl bugünü düşünmeliyim. Galiba 

cebimde otuz beş kuruş kadar bir şey vardı. Bununla ne yapılır? Ona bunları 

nasıl söyleyeyim?’” (Ali, 2022, s.113) 

Bu sorumluluk duygusu, Ömer’i kendini gerçekleştirme eylemine iter ve ideal 

benliğine yaklaştırır: “…içinde bundan sonra vazifesine dört elle sarılması ve aldığı 

parayı hak etmesi lazım geldiğini söyleyen bir his vardı. Hayatta tabanlarını sıkı 

olarak basabileceği bir yeri olmalıydı. O zamana kadar duymadığı bu ihtiyaç onu 

evvela sevindirdi, sonra düşündürdü. Bu kadar çabuk değişmeye mi başlıyorum, dedi” 

(Ali, 2022, s.114). Ömer, bir noktada Macide’den önce yaşadığı sorumsuz hayatı 

geride bıraktığı için mutludur, artık arkadaşlarıyla içmek yerine eve gitmeye can 

atmaktadır ancak bunu da tam anlamıyla yapamaz. Absürtlükten kurtulmak için 

başkaldırısını tamamlayamaz. Burada Ömer’in insanlara hayır diyememesinin etkisi 

büyüktür: 

“Zaten Ömer, bütün patavatsızlığına rağmen, kendisinden bir şey isteyen bir 

insana ret cevabı vermeyi hemen hemen asla beceremeyen kimselerdendi. Çok 

kere acele bir iş için yolda giderken herhangi geveze bir arkadaşı onu lafa 

tutabilir ve yarım saat saçma sapan konuştuğu hâlde Ömer onu bozmaya ve 

“Yeter, işim var!” demeye muktedir olamazdı.” (Ali, 2022, s.117) 



  41 

 

Daha tanışalı iki hafta bile olmadığı Macide’ye deli gibi aşık olduğunu söyler 

ancak bu denli sevdiğini iddia ettiği Macide için bile değişmek onu korkutur. Bu, 

Ömer’in disharmonisini bir kez daha  yansıtır: 

“Kendisi olamayan, yani ötekinin kimi isteklerine hayır diyemeyen Ömer ise evde 

bekleyeni olmasına rağmen, kararından vazgeçer. Bir isteği, baka bir istek adına 

bastırmak ve yüceltmek, sınırları kesin bir evet hayır’a sahip olmak, gerçeklik 

ilkesinin belirlemesinde olan yetişkine has tavırdır. Bu tavrı, Ömer’in, gerçeklik 

ilkesinin, yani sorumluluğun değil, haz ilkesinin veya kayıtsızlığın belirlemesinde 

olduğunu, dolayısıyla henüz yetişkinleşemediğini gösterir. Ayrıca, disharmonik 

karşıt unsurları arasından iyiyi değil, kötüyü seçtiğini veya olumladığını işaret 

eder. (Öcal,  2021, s.262) 

Macide’nin hayatında olması ona iyi hissettirse de o bu hayattan yavaş yavaş 

uzaklaşmaktadır. Macide’yi kendisini daha iyi hâle getirecek biri olarak görür ancak 

daha iyi biri olmak için kalıcı çabalar göstermez: 

“Ben ne biçim bir insanım? Bugün evlendim ve bugün evli olduğumu unutarak 

şunun bunun peşine takıldım. Gerçi Hafız’ın derdi mühim... Fakat nasıl oldu da 

beni bekleyen biri olduğunu düşünmedim? Nasıl oldu da rakı içmeyi kabul ettim? 

Bunların ehemmiyeti yok... Yok ama niçin? Ben Hafız’a, karar vererek tabi olsam 

yüreğim yanmazdı. O zaman yanlış bir iş yapmış sayılmazdım. Fakat ben onunla 

kalmayı münasip bulduğum için değil, herkesin teklifine razı olmayı itiyat 

edindiğim için o meyhaneye girdim. Beni istenilen yere çekip götürmek ne kadar 

kolay? İrademi bu hususta kullanmaya hiç alışmamışım. Sonra bu unutmak... Ah, 

bu manasız dalgınlık! Birdenbire dünya ile alakam kesiliveriyor ve ben 

boşluklarda uçmaya başlıyorum... Hepsini bir düzene koymak lazım. Bunu 

herhâlde Macide yapacak. Ona bütün zayıf taraflarımı söyleyeceğim... Hem 

aldatmış olmamak hem de tedavisine girmek için... Harikulade bir kız... Ne kadar 

olduğu gibi... Hiçbir sözü, hiçbir hareketi yok ki kendisinin, Macide’nin malı 

olmasın!" (Ali, 2022, ss.121-122) 

Ömer’in yabancılaştığı hayattan kurtulmasının tek yolu kendini 

gerçekleştirmesidir ama bunu yapamaz. Camus, bireyin ne yaparsa yapsın absürtten 

kurtulamayacağını söyler  (Beyazyüz, 2020, s.304) ve Ömer’e olan da budur. O, absürt 

ile uyum içerisinde yaşamaya mahkum kalır ve kısa süre sonra Macide aracılığıyla 

kazanmaya başladığı sorumluluklardan korkmaya, yeniden id’e teslim olmaya başlar: 

“Ömer’in böyle toplantıları özlemesinin bir sebebi daha vardı: Dairede eskisi 

gibi lakayt duramadığını; kafasını, başkalarında görüp de gülünç bulduğu ekmek 

parası düşüncelerinin doldurduğunu, birçok hürriyetlerini tahdit etmeye mecbur 

kaldığını hissettikçe iptidai bir isyan duyuyor ve: ‘Hayır, ben keyfimin istediğini 



  42 

 

yapmakta daima serbestim!’ diye kendini kandırabilmek için vesileler arıyordu. 

Bir akşamüstü iki üç arkadaşının oturduğunu görüp tesadüfen uğradığı bir 

birahanede geç vakte kadar kalmasının sebebi, o kalkmak istedikçe çocuklardan 

birkaçının birden: ‘Israr etmeyin! Gitsin, karıdan dayak yer sonra!’ diye soğuk 

şakalar yapmaları olmuştu. Ömer bu nevi sözlerin salakça olduğunu bilse bile, 

tahlil edemediği birtakım hislerin tesiriyle, onlara ehemmiyet veriyor, hatta çok 

kere hareketlerini bunlara göre tayin etmeye mecbur kalıyordu.”(Ali, 

2022,s.137). 

Parası azaldığında insanlardan para almaya başlar, hatta para için her şeyi 

yapacak hâle geldiğini söyler: “‘Nereye gidiyoruz, dedi. Para bulmaya mı? Adam mı 

soyacağız? Ev mi basacağız?’,  Sonra dişlerini sıkarak garip bir şekilde güldü ve daha 

ziyade kendi kendineymiş gibi mırıldandı: ‘Bunları yapabilecek hâle geldim çünkü...’” 

(Ali, 2022, s. 146). Ve gerçekten para için her şeyi yapar ancak bunlar sorumluluk 

duygusuyla yaptığı eylemler değil, onu kolay yoldan rahatlatacak aksiyonlardır, yani 

başkaldırısı henüz başlamamıştır. Örneğin veznedar Hafız’ı tehdit ederek ondan para 

alır; amacı Macide ile parasız kalmamak gibi gözüken bu eylemin sonucunda parayı 

Nihat’a verir. Bu çatışma, Ömer’in içinde yankılanır.  

Ömer, roman boyunca sık sık ‘kendini aşağılayan’ bir noktada konumlanır. 

Macide’ye yaklaşırken ona diğer kızlara yaklaştığı gibi yaklaşmak istemez ancak onun 

üzüntüsü esnasında dahi aklında kötü düşünceler olduğunu da inkâr etmez. Macide’yi 

evine getirirken bu düşünceleri açıkça söyler: 

“Babası ölen ve akrabasının evinden aşağı yukarı pek arzusu ile çıkmamış olan 

bir kızı himayeme almış sayılırım. Bu lütuftan dolayı ondan bir şeyler istemeye 

hakkım olduğunu düşünürsem, yahut ona böyle bir şeyler düşündüğüm hissini 

verirsem çok feci olur... Vay, vay, vay! Ne kadar düşünüyorum. Kafamdan neler, 

ne sefil şeyler geçiyor. Bu kız benim içimi bütün çirkinliğiyle beraber görürse, 

bir gün bile oturmaz.” (Ali, 2022, ss. 106-107) 

O, bu düşünceleri aracılığıyla kendini ve çevresindeki insanları değerlendirir. 

İnsanlara karşı güven sorunu yaşamasının sebebi, kendine dahi güvenmiyor olması ve 

herkesin kendi gibi kötü niyetli olduğuna inanmasıdır. Bunu, çok sevdiği karısı için 

bile yapar: 

“Genç kız odaya girip çantasını arayarak: ‘Bir ampul kaç paradır’, diye sordu. 

Ömer, ‘Bende para var’, dedi. Kafasından derhâl başka bir fikir geçti: ‘Ne 

demek? Bir ampul kaç paradır, ne demek? Bana ampul parasını tam verecek de 

fazla bir şey vermeyecek mi? Bütün para vermekten korkuyor mu? Garip!..’ 



  43 

 

Sonra kendinden utanır gibi: ‘Ayıp... Benim böyle şeyleri düşünmem ayıp! 

Kızcağız gayet tabii bir alışkanlıkla bunu sordu.’ dedi. Bu anda Macide elindeki 

beş liralığı ona uzatarak yavaş bir sesle: ‘Sen otuz beş kuruşum var, diyordun! 

Belki yetmez... Bunu al!’ dedi. Ömer ağlayacak gibi oldu. Macide’yi içeriye iterek 

kendisi de arkasından girdi. Kapıyı ayağıyla kaparken iki kolunu birden genç 

kızın boynuna sardı: ‘Macide... Karıcığım... Ben çok fena bir mahlûkum... Beni 

sen adam edeceksin’, diye mırıldanıyordu. Macide hayretle sordu: ‘Neden? 

Neyin var?’. Ömer biraz evvel zihninden geçenleri söylemeye cesaret edemedi. 

Bir yalan attı: ‘Geç kaldım da onun için!’ ” (Ali, 2022,s. 124) 

Ömer roman boyunca kendi içinde bastırdığı güvensizlik ve yetersizlik gibi 

olumsuz duyguları kişiler üzerinden yansıtır. Bu, Jeffrey Young’ın ayrılma ve 

reddedilme şemasıyla okunabilir. Ayrılma ve reddedilme şemasını yaşayan birey, 

‘kötüye kullanma’ davranışı geliştirebilir. Bu davranış bireyi diğer bireylerle ilişkisi 

bakımından olumsuz etkiler: 

“Bu şemaya sahip bireyler, başkaları tarafından suistimal edileceği, zarar 

göreceği, aldatılacağı veya kullanılacağı inancını taşırlar. İnsanların dürüst 

olmadığına inanır ve her an bir zarar göreceğine yönelik tetiktedirler. Bu yüzden 

genellikle insanlarla yakınlaşmaktan kaçınır; duygu ve düşüncelerini 

paylaşmazlar. Zihinleri, sürekli olarak insanların güvenirliliğini test etmeye 

yönelik bir uğraştadır. Bazı durumlarda ise, karşı taraftan gelebilecek potansiyel 

bir tehlikeye karşı ondan önce atağa geçebilirler. Kötüye kullanma şeması, 

genellikle suiistimal edilme, şiddet ve aşağılama gibi durumların olduğu 

ailelerde ortaya çıkmaktadır.” (Arı, 2016, s.7) 

Ömer’in çok sevdiğini söylediği Macide’ye karşı güvensiz olması ve bunu fark 

edip saklamaya çalışması bu şemanın tipik bir yansımasıdır ve utanç şemasında da yer 

alır: “Bu şemaya sahip bireyler, kendilerinin kusurlu, değersiz, işe yaramaz ve 

sevilmez olduğunu düşünürler; başkalarının gerçek kimliğini görmesi takdirde, 

sevilmeyeceği inancını taşırlar” (Arı, 2016, s.8). Onun “Bu kız benim içimi bütün 

çirkinliğiyle beraber görse, bir gün bile oturmaz” (Ali, 2022,s.107) cümlesinden 

kolaylıkla anlaşılır. Kendine güvensizliği, başka insanlara olan güvensizliğini de 

beraberinde getirir. Ömer, bunu Bedri üzerinden de yapar. Bedri, romanda Macide’nin 

eski bir öğretmeni olarak görülür ancak onu Ömer ile ilişkisi açısından 

değerlendirdiğimizde onun bir ‘ideal benlik’ olduğu ortaya çıkar. 

Higgins’e göre benlik; “gerçek”, “ideal” ve “olması gereken” olmak üzere üç 

boyutludur. Gerçek benlik bireyin sahip olduğu benliği, ideal benlik olmak istediği 

hâli, olması gereken benlik ise kendisinde olması gerektiğine inandığı niteliklere sahip 



  44 

 

olduğu benliktir (Higgins, 1987, akt. Yılmaz, 2016, s. 81). Sorunlardan kaçan, 

sorumluluk almaktan korkan, hayata dair ciddi bir tavır takınmayan, evliliğine yeteri 

saygıyı gösteremeyen Ömer’in karşısında konumlanan Bedri onun kendisini fark 

etmesini sağlar. Ömer bunu Macide’ye itiraf eder: 

“‘Hakkın var Macide... Ben Bedri’nin yanında biraz kalıp onun insanı bağlayan 

arkadaşlığını ve alakasını görünce kendimin ne olduğumu unutuvermiştim. O, 

birçok şeyler söyleyerek benim tamamıyla fena bir adam olmadığımı ispat etmeye 

çalıştı. Bir an için inandım. Şimdi görüyorum ki hepsi vehim! İnsan neyse o... 

Hakkın var... Belki de Bedri’nin o şirret ve mızmız ablası Mediha ile aynı 

hamurdanız... Seninle yollarımızın ayrılması lazım. Ben bu içimdeki melun 

şeytanı bir müddet daha gezdirir ve sonra her şeye bir son veririm... Niçin seni 

beraber sürükleyeyim? Ne kadar ayrı insanlar olduğumuz meydanda. Bütün bu 

farklara rağmen seni böyle çılgınlar gibi sevişim de herhâlde bu şeytanın bir 

oyunu olacak... Sonra her şey günden güne daha fena oluyor... Şimdiye kadar 

asla yapmadığım, yapacağımı aklıma bile getirmediğim işler oldu.  Ben senin 

yanında böyle uzanıp uzanıp sahici bir insan gibi sözler söyleyecek bir mahluk 

değilim..’” (Ali, 2022, ss. 180-181) 

O âna kadar davranışlarının bahanesi olarak kullandığı şeytanı yine aynı şekilde 

kullanmaya devam eder. Nihat ile arkadaşları sebebiyle tutuklanan Ömer, bu absürt 

durumun içinden çıkamayacağını anlayarak başkaldırı gerçekleştirir. Serbest 

kalacağını öğrendiği anda Bedri ile konuşmasının sebebi budur: 

“On günden beri kendi kendimle hesap görüyorum. Müthiş açığım çıktı... Alay 

etme... Gayet ciddi ve doğru söylüyorum. Otuza yaklaşmaktayım... Bugüne kadar 

ne yaptığımı düşündüm. Bir sıfırdan başka netice alamadım. Hayatta hiçbir şey 

yapmış olmamak gibi korkunç ve utandırıcı bir şey var mı? Son zamanlara kadar 

‘Fena bir şey yapmıyorum ya!’ der ve kendimi temize çıkarmaya çalışırdım. 

Fakat hadiseler gösterdi ki, fena olmayışım tesadüf eseriymiş, fırsat düşmemiş, 

zaruret olmamış. Nitekim hayatın ilk çelmesinde yuvarlanıverdim. İyilik demek 

kimseye kötülüğü dokunmamak değil, kötülük yapacak cevheri içinde taşımamak 

demektir. Bende bu fena cevher fazla miktarda mevcutmuş. Belki herkeste var... 

Fakat insan olan onu söküp atmasını, yahut boğmasını biliyor...” (Ali, 2022, 

s.249) 

Bu konuşma onun kendisiyle yüzleşmesidir. Varoluşçuluk akımıyla 

açıkladığımız hayatı sorgulama hâli, cümlelerinde açıkça görülür. Ardından bu 

sorgulama kendini gerçekleştirmeye doğru ilerler:  

“… İsteyip istemediğimi doğru dürüst bilmediğim, fakat neticesi aleyhime 

çıkarsa istemediğimi iddia ettiğim bu nevi söz ve fiillerimin daimi bir mesulünü 



  45 

 

bulmuştum: Buna içimdeki şeytan diyordum; müdafaasını üzerime almaktan 

korktuğum bütün hareketlerimi ona yüklüyor ve kendi suratıma tüküreceğim 

yerde, haksızlığa, tesadüfün cilvesine uğramış bir mazlum gibi nefsimi şefkat ve 

ihtimama layık görüyordum. Hâlbuki ne şeytanı azizim, ne şeytanı? Bu bizim 

gururumuzun, salaklığımızın uydurması... İçimizdeki şeytan pek de kurnazca 

olmayan bir kaçamak yolu... İçimizde şeytan yok... İçimizde aciz var... Tembellik  

var... İradesizlik, bilgisizlik ve bunların hepsinden daha korkunç bir şey: 

Hakikatleri görmekten kaçmak itiyadı var.” (Ali, 2022, s.250). 

İçindeki şeytanın bir bahane olduğunu kabul eden Ömer, kendini bu sebeple 

gerçekleştiremediğini de itiraf eder.  

“… Bu böyle devam edip gidecekti fakat tesadüf karşıma Macide’yi çıkardı. Onu 

nasıl sevdiğimi, ne kadar sevdiğimi anlatacak değilim... Dünyada hiç kimsenin 

aynı şeyleri aynı kuvvette duyamayacağını zannediyorum. Onda öyle birtakım 

hâller gördüm ki, benim saatlerce birçok insanlarda arayıp bulamadığım ve yok 

farz ettiğim şeylerdi. Onda bizim gibi olmayan, olduğu gibi görünen ve bir şeyler 

olan bir insan buldum. Derhâl kendimi düzeltmek, ona layık bir hâle gelmek icap 

etmez miydi? Yapamadım ve bu aczimi içimdeki şeytana hamlettim. Hâlbuki 

tembel ve iradesizdim. Başka bir şey değil... Hayvan taraflarımı avuçlarıma 

almaya, kafamla hareket etmeye alışmamıştım. Basit, çocukça birtakım 

hürriyetleri insan olmaktan daha ehemmiyetli buluyordum. Ne kadar seversem 

seveyim, bir kişiye bağlı kalmak bana garip geliyordu... Sokakta gördüğüm 

kadınlara dikkatli bakmaktan kendimi alamıyordum. Buna rağmen korktuğum 

derecede düşmedim.” (Ali, 2022, ss.250-251). 

Ancak bunun sonsuza kadar sürmeyeceğini bildiğinden Macide’yi Bedri’ye 

bırakır. Roman, ikisini son kez bir arada görmesiyle Ömer açısından biter. Ömer için 

bu başkaldırıdır: 

“‘Anlıyorsun, değil mi Bedri’ dedi. ‘Ne sen ne Macide, beni asla aramayın! 

Benden bu lütfu esirgemeyin. Belki Balıkesir’e giderim. Belki başka bir köşeye 

çekilip kendimle uğraşır, yahut bizim muhitimizdekilere benzemeyen insanların 

arasına dalarak yeni bir hayata başlamaya çalışırım. Yalnız, geçmiş günlerimle 

bütün alakamın kesilmesi lazım. Kim bilir... Belki uzak bir günde, büsbütün başka 

insanlar olarak tekrar karşılaşırız ve belki gülüşerek birbirimize ellerimizi 

uzatırız.’ ” (Ali, 2022, ss. 252-253). 

Şeytan, İlişkiler ve Yansıtma bölümünde Ömer’in “içimizdeki şeytan” 

kavramına yüklediği anlam incelenmiş ve bu kavramı, kendisinin dürtüsel 

davranışlarını meşrulaştırma aracı olarak kullandığı görülmüştür. Roman boyunca id 

merkezli hareket ederek ilişkilerindeki gerçeklerden kaçması, Freud’un yapısal 

kuramında id’in ego üzerindeki baskısıyla açıklanır. O, kendine duyduğu güvensizliği 



  46 

 

dışarıdaki insanlara yansıtır ve Young’ın kötüye kullanma davranışı olarak 

değerlendirdiği insanlara güvensizliği sebebiyle mevcut ilişkilerini sabote eder. Bu 

sebeple Ömer, içindeki şeytan ile ayrı bir kimliğe saklanmaya çalışan bir karakter 

olarak karşımıza çıkar. 

2.2. İLYAS DAVUTOĞLU- MUTFAK ÇIKMAZI 

Tahsin Yücel'in ilk romanı olan Mutfak Çıkmazı, 1960 yılında yayımlanmıştır ve 

başkarakteri İlyas Divitoğlu üzerinden tutku haline gelmiş bir eylemin gelişimine ve 

sonuçlarına değinen bir kurguya sahiptir. İlyas Divitoğlu’nun sevdiği kadın tarafından 

terk edilmesi ve yemek yapma eyleminin kontrolden çıkması ile başlayan yemek 

yapma eylemi romanın genel olay örgüsünü oluşturur. Yemek yapma eyleminin aktif 

hale getirilmesi ile başlayan süreçte karakterin yaşadığı yabancılaşma, depresyon ve 

benzeri psikolojik davranış bozuklukları okuyucuya sunulur. Tezin bu bölümünde 

İlyas Divitoğlu’nun yaşadığı psikolojik bozukluklar ve romanın genel mekânı olan 

“mutfak” üzerine incelemeler onun takıntıları ve davranış bozuklukları, var olan 

bireysel ve toplumsal konumunu açığa çıkaracaktır. 

Romanda aktarılan olaylar kronolojik gelişmediğinden ve romanın disiplinler 

arası kurgusunun oluşturduğu anlam katmanlılığından dolayı karakter başlıklara 

ayrılarak incelenmiştir. Kitabın arka kapağında yazılanları bilmek kitabın kurgusunu 

anlamaya ve İlyas’ı tanımaya yardımcı olacaktır: 

“Her şey bir tutku nesnesi olabilir. Yemek yapmak bile. Mutfak Çıkmazı’nın 

kahramanı Divitoğlu’nun yaşamını bu tutku altüst eder. Aslında gittikçe zorlaşan 

yoksul öğrenci yaşamının yükünü hafifletmek için başlamıştır. Ancak, bir kez bu 

işe bulaştıktan sonra, birbirinden güzel, birbirinden özgün yemekler yapma 

tutkusu, öğrenimini de,sevgilisini de, ailesini de, onların adına yaraşır bir yargıç 

olma hayalini de unutturuverir. Divitoğlu’nun yaşamı benzerine pek 

rastlanmayan bir tragedyaya dönüşür.” (Yücel, 2021, Arka Kapak). 

Arka kapaktan yorumlanabileceği gibi Mutfak Çıkmazı psikolojik bir roman 

olarak karşımıza çıkar. Romanın başkarakteri olan İlyas Divitoğlu, ekonomik 

yetersizliğini gidermek için evde yemek yaparak  parasını idare etme kararı aldıktan 

sonra var olan tüm parasını da yemek yapmaya harcayan biri hale gelir. Roman 

boyunca görülen karakter değişimi ile romanın sonunda “İlyas” bile değildir artık. Bu 

sebeple “yabancılaşma”, Mutfak Çıkmazı’nın merkezinde yer alır.  



  47 

 

2.2.1.İsim, Aile ve İlişkiler 

Mutfak Çıkmazı romanı, başkarakter İlyas Divitoğlu’nun Hukuk fakültesi 

okumak üzere gittiği İstanbul’da yaşadığı hayat karşısında çıkmaza düşmesini anlatır. 

İlyas, Divitoğlu soyundan gelen bir gençtir. Bu soy, “hükümet içinde hükümetti bir 

zamanlar” (Yücel, 2021,s.15) şeklinde tarif edilen, güçlerini henüz yitirmedikleri 

dönemde istediklerini elde edebilen bir soydur. İlyas ise onların biricik gelecekleri ve 

geçmişleridir. Yazarın okuyucuya İlyas’tan önce soyun sosyal konumunu açıklaması 

ilk kritik noktadır. Ne isterlerse sahip olabilen, kasabada herkesin kendilerinin emrine 

hazır olduğu ifade edilen, Osmanlı’da Kubbealtı’na denk olacak şekilde kasabada 

Divitoğulları’nın selamlığı olduğu söylenilen bu soy; elindekini paylaşan, yoksulları 

doyuran, uçsuz bucaksız tarlalara sahip bir varlıkken zamanla zayıflar. Soy, İlyas’a bel 

bağlar zira o dedesi gibi büyük adam, bir yargıtay üyesi olacaktır.  

“Küçücükten belli etmişti bunu. Bakışında, duruşunda, susuşunda, her şeyinde 

atalar vardı, atalarının ululuğu sinmişti her şeyine. Akıllıydı, her sınıfta 

birinciydi. On yaşında babasını yitirdi. Gene değişmedi. … Kararını çoktan 

vermişti: yargıtaya üye olacaktı, sonra başkan olacak, şanlı dedesinin yerini 

tutacaktı”  (Yücel, 2021, s.16). 

Başkarakter olan İlyas’ın önemini soy üzerinden vurgulayan yazar, olay akışını 

kronolojik olarak geliştirmez. Roman, İlyas’ın çocukluk arkadaşı Mustafa tarafından 

öldürülmesiyle başlar ve ‘intikam’ duygusu İlyas’ın ölümünün ardından okuyucuya 

elzem gösterilir: “İlyas bir taneydi, İlyas eşsizdi. İlyas tüm umutlarıydı. Yıllardır 

üzerine titrerlerdi. Gerekirse canlarını bile verebilirlerdi uğrunda. Çünkü İlyas her 

şeyleriydi: parlak gelecekleri, şanlı geçmişleriydi..” (Yücel, 2021, s.15). Bu yüzden 

cenaze evindeki herkes, ölenin yalnızca İlyas olmadığının bilincindedir; ölen İlyas 

değil soğuk bir bedendir, aynı zamanda Divitoğlu soyu’dur. Böylesi kolektif bir 

bilinçte tek umut olan İlyas’ın katili sadece Mustafa değildir; okumaya gittiği şehir, 

hayatındaki insanlar, yemek ve aşk da onun katilidir. Yazarın bu cinayet karşısındaki 

müdahalesi romanın ritmini belirler: 

“Ne derlerse desinler, gerçek İlyas’ı Mustafa öldürmedi. O İlyas değildi, onların 

İlyas’ı değildi Mustafa’nın vurduğu, bir bedendi, bir insandı, ama o İlyas değildi. 

O İlyas’ın buz gibi soğumuş cesedini taşıyordu içinde, adı İlyas’tı, ama o İlyas 

değildi, başka biriydi. Mustafa’yı öldürmekle iş bitmez, Mustafa’yı öldürmekle 

alınmaz İlyas’ın öcü. İlyas’a kıyanlar başka, İlyas’a kıyanlar bir sürü, İlyas’a 

kıyanlar sayılmaz…” (Yücel, 2021, s.17). 



  48 

 

Ailesine göre soyun eski şanlı günlerine dönmesini sağlayacak  kişi olarak İlyas 

bir soy mümessilidir. Hayatı boyunca ‘Divitoğlu’ olarak yaşayan İlyas’ı, bu temsiliyet 

durumu Hukuk Fakültesi’ne kadar rahatsız etmez. Ancak öğrenciliğinde ailesinden 

uzaklaşması ve ailesinin ekonomik olarak zayıflamasıyla birlikte İlyas bu rolü 

kaldırmakta zorlanır. Çoğu akşamını varsa peynir zeytinle, kuru ekmekle geçirir ancak 

pes etmez. Derslerine çalışan ve çabalayan bir gençtir, yabancı dili de iyidir. En büyük 

hayali yargıtay üyesi olmaktır ve bu konuda kararlıdır. Ancak taşra kentinden geldiği 

bu büyükşehir onu zorlamaktadır. Bu büyükşehirde, İstanbul’da, sosyal ilişkiler ve 

ekonomik durumlar İlyas’ı değiştirmeye başlar. Ailesiyle taşrada bir ‘soy’ bilinciyle 

yaşayan İlyas’ın şehir dışına okumaya gönderilmesiyle başlayan modernleşme 

sürecindeki yalnızlığı onu gerek kendisine gerek çevresine karşı yabancılaştırır ve 

yazarın tek katilin Mustafa olmadığı vurgusu bu noktada anlam kazanır. Ailesinin ona 

duyduğu güveni hatırlamak, memleketinden aynı temalarla yazılıp gönderilen 

mektupları almak İlyas’ı günden güne rahatsız etse de ailesinin kendisine verdiği role 

aktif bir tepki vermez, onu taşımaya devam eder: 

“Postacı bir mektup verdi eline. İlyas’ın içinden küfretmek geldi. Öfkeyle kapadı 

kapıyı. Odasına dönüp ışığı açtı. Hep birbirine benzerdi memleket mektupları, 

hepsi bir örnek olurdu! Her akraba birkaç satır yazardı. ‘Sana güvenimiz 

sonsuz,’ derlerdi. ‘Sana güvenimiz göğe kadar…’. Gene öyle diyorlardı işte. 

Divitoğlu esnedi. Anası da övgülere boğardı onu. ‘Akıllı oğlum’ derdi, ‘herkesin 

en akıllısı’. ‘Ulu tanrı Sultan Süleyman Efendimizin saltanatını versin sana, Nuh 

peygamberimizin ömrünü versin, biricik İlyas’ım’ derdi. Gene aynı şeyler 

yazılıydı mektupta. Divitoğlu esnedi.” (Yücel,2021, s.21). 

Zamanla yük haline gelen bu sorumluluk İlyas’ın gündelik hayatını dahi etkiler. 

Alışveriş için kasaba gittiği bir günde çıkan kavganın büyüyüp polis müdahalesine 

gerek duyulacağını, kendisinin tanık yazılacağını ve tanıklığı yüzünden 

memleketindekilerin bu durumu öğrenip “Divitoğlu kasap dükkânında ne 

yapıyormuş?” (Yücel,2021, s.29)  diyeceklerini düşünür. Bu düşünce ona aile 

yapısından gelmiştir ve davranışları Bandura’nın Sosyal Öğrenme Kuramı ile 

açıklanabilecek olaylar silsilesini romanda görünür kılar. Kurama göre, birey 

öğrenmeye aile içinde gözlem-taklit ve rol alma yollarıyla başlar ve bu bireyin gelişim 

süreçlerinden biridir (Tatlıoğlu, 2021, ss. 16- 23). İlyas’ın davranışlarında görülen 

büyük ve soylu tavır onun ailesinden izleyerek edindiği davranış kalıplarını işaret eder. 

Divitoğulları çarşıya inip esnafla konuşmayı, sıradan bir insan için sıradan bir iş olan 



  49 

 

alışveriş yapmayı bile küçüklük saydıkları için İlyas basit bir alışverişte bile rol 

çatışması yaşar.  

Rol kavramı, psikoloji ve sosyoloji disiplinlerinde farklı anlamlar kazanır. 

Psikolojide bireye ilişkin davranışlar, sosyolojide ise topluma ilişkin davranışlar bu 

kavramı karşılar (Güleç, 2013, s.37). Statü ile birlikte ele alınan rol, yapılması 

beklenen davranışları ifade eder ve birey birden fazla statüye, dolayısıyla birden fazla 

role sahip olabilir. Bu bağlamda statü içinde bulunulan durum veya konum, rol ise o 

duruma uygun olarak gerçekleştirilmesi gereken davranışlardır (Güleç, 2013, ss. 38-

39). Bireyin sahip olduğu rollerin çatışması, rol çatışması olarak adlandırılır ve “Rol 

çatışması kişilerin örgüt içerisinde oynamak istedikleri rol ile oynamaları beklenen 

roller arasındaki uyumsuzluk” olarak tanımlanır (Koçel, 2010, akt. Güleç, 2013, s. 

51).  İlyas, “onların torunu” ve “yoksul bir üniversite öğrencisi” olma arasında sıkışıp 

kalır: “Sanki tüm gözler üzerindeydi, sanki herkes biliyordu bu eti kendi eliyle 

pişireceğini. Sanki herkes için için alay ediyordu!” (Yücel, 2021, s.30). İlyas bu 

bağlamda sosyo-ekonomik statü sorunları yaşar. Divitoğulları gibi soylu bir aile 

geçmişinden sonra yaşadığı maddi yetersizlik onu değiştirir. Okumak için geldiği 

büyükşehirdeki ekonomisi, eğitimine ara vermesine sebep olan yemek ihtiyacı ile 

birleşerek onun statüsünü değiştirir. Ayrıca Bauman’ın Akışkan Modernlik kavramı 

İlyas’ın modernleşme sürecindeki bireyin yaşadığı çöküntüyü açıklamamıza yardımcı 

olur. Akışkan Modernlik, gelişen dünyada zamanın hızla aktığını vurgulayan bir 

kavramdır ve bu kavram gelişen dünya içinde bireyi de kapsar (Alpdoğan, 2023, s. 

416). Birey, değişen dünya gibi değişmek zorunda kalır ve bu noktada kırılganlaşan 

kimlikleriyle izole olmaya başlar (Bauman, 2020, s.46). İlyas da modernliğin birey 

üzerindeki etkisini yaşar. O, soyun varlığını sürdürdüğü topraklardan uzaklaşarak 

büyükşehre gelmiş ve özgürleşmiş gibi gözükse de aslında kimlik kırılması yaşamıştır: 

“Nihayetinde akışkan yaşam insanın kendisini sürekli irdelemesi, eleştirmesi ve 

kendisi hakkımdaki hoşnutsuzluktan beslenir. Bu durum gece gündüz 

dinlenmeden, bir şeylerden kurtulma, bir şeyleri sona erdirme ve unutma 

savaşıdır. Akışkan yaşamda kimlikler giyilen maskeler gibi olmalı, giysi değiştirir 

gibi benimsenebilmeli ve istendiğinde ondan kurtulunabilinmelidir.” (Tepeler 

Gürbüz, 2022, s.514) 

Kurtulmaya çalıştığı soy bilincini terk edemediği için kimlik krizleri içindedir 

ve bu bireyin sosyalleşme sürecinde ailenin etkisini bir kere daha okura sunar. 



  50 

 

Yalnızca alışveriş için değil; parayla ilgili her konuda İlyas’ın verdiği tepki, yazarın 

natüralist tutumunu destekler. Naturalist tutumda yazar deneysel roman tavrını 

benimser. Çetişli bunu şöyle açıklar: “Mesela bir yazar, aç ve susuz bırakılan bir 

insanı gözlemler. Bu insan yavaş yavaş fiziki aktivitesini kaybeder; belli bir zaman 

sonra ölür.” (Çetişli, 2017, s.106). Yazarın yaptığı da budur. İlyas’ı ailesi 

çerçevesinden gözlemler ve zaman içinde yaşadığı değişimleri anlatır. İlyas taşradan 

büyükşehre gelmiş, aşkı tatmış, kırılmış, mutfağa saklanmış ve sonunda ölmüştür. Bu, 

Naturalizm’in insanı ele alan bütüncül tavrıdır ve Prof. Dr. Çetişli bu tavrı şöyle 

açıklar: 

“Naturalistler insanı ele almada onun fizyolojik yapısı, ırsiyeti, yaşadığı çevre ve 

aldığı eğitimi öne çıkarırlar ve bu çerçevede insan gerçeğine ulaşmaya çalışırlar. 

Darwin’in düşüncelerinin esas olduğu söz konusu yaklaşımda, insanın hür 

iradesi, manevi değerleri, psikolojisi dikkate alınmaz. Zira onlara göre insanın 

her türlü davranışı, hareketi, tepkisi, arzusu, psikolojisi, kılık kıyafeti, konuşma 

tarzı, kaderi, tamamıyla maddi ve sosyal çevrenin, ırsiyetin, fizyolojinin ve 

eğitimin sonucudur.” (Çetişli, 2017, s.108). 

İlyas da roman boyunca yaşadığı duygular ile mücadelesini tüm bu faktörler 

çerçevesinde gerçekleştirir. Ev sahibi kadın kirayı almaya geldiğinde İlyas’ın 

parasının yetmediği durumda kirayı yemek yaparak ödeme teklifine karşılık “bu kadar 

alay fazla!” (Yücel,2021,s.41) tepkisi bunu açıklar. İlyas olarak değil, Divitoğlu 

soyundan biri gibi tepki verir. Emel onu reddettiğinde ona kendi karakter özellikleriyle 

değil, soyunun sahip olduğu şöhretle yaklaşmaya çalışır. İlyas, bu dış kimlikten 

kurtulma çabası içine girer ve mutfak ile ilgilenmesi bu kimliği terk etme çabasının en 

büyük adımıdır. 

İlyas’ın aile içindeki rolü kahramanlıktır. Annesinin ona durmadan bahsettiği 

şanlı isimler, sülalesinin onu ‘Divitoğlu soyunun büyüğü’ olarak görüşü ve hepsinin 

ondan beklediği büyük başarı bununla açıklanır. Yazar, bu beklentiyi genişleterek 

soyun temsili olan İlyas’ı yeni çevresi içinde de başarı çerçevesinde çizmeye devam 

eder. İstanbul’da Hukuk okumaya başlayan İlyas’ı herkes başarısıyla tanımaktadır, 

hocaları onu çok sevmektedir ancak başarısı sonuçlanmaz: Mustafa, İlyas’ı öldürür. 

Aileye göre İlyas öyle başarılıdır ki, Mustafa onu öldürmese İlyas yaşayacak ve 

herkesin beklediği noktaya gelecek, yargıtaya girecektir. Bu yüzden suçlu Mustafa’dır. 



  51 

 

Soy, Mustafa’yı suçlarken yazar araya girerek dikkatleri asıl konuya çeker: İlyas uzun 

süre önce başkaları tarafından öldürülmüştür ve bu başkaları ailesidir, bütün soyudur. 

“Elbette suçlu Mustafa. Bir insana beş el kurşun attı, yüreğini delik deşik etti, 

elbette suçlu. Ancak bütün suçu o işlemedi, her şeyi yıkan o değildi! Ne derlerse 

desinler, gerçek İlyas’ı Mustafa öldürmedi. O İlyas değildi, onların İlyas’ı değildi 

Mustafa’nın vurduğu, bir bedendi, bir insandı, ama o İlyas değildi.” (Yücel, 

2021, s.17). 

Yazar buradan sonra İlyas ile birlikte Divitoğlu isimlendirmesini de seçerek 

okuyucuya İlyas’ın değişimini vermeye başlar. Roman buradan itibaren geçmişe gider 

ve kronolojik olarak Mustafa’nın İlyas’ı öldürdüğü güne doğru ilerler.  

Bireyin en büyük temsili olan isim, Türk kültüründe ‘ismi taşımak, isimle 

yaşamak’ kadar büyük anlamlar ifade eder. İlyas ismi, dini perspektifte İsrailoğulları 

soyundan gelen bir peygamberde (Aydemir, 1981, s.27) görülür. Bu bağlamda Hz. 

İlyas’ın sembolik yansımasını Divitoğulları soyundan gelen İlyas’ta okumak mümkün 

olabilir. Zira romanda İlyas karakterinin bu denli “kurtuluş sembolü” olarak 

gösterilmesi, Hz. İlyas’ın halkını kuraklıktan kurtarma mucizesi İlyas’ın Divitoğulları 

soyunun eski zenginliğine gelmesindeki kurtarıcı rolüne denktir. Yazar bu ismi ve soy 

ismi seçerek sembolik anlamda isim karakterizasyonu sağlamıştır. Ailenin bu soyadını 

seçme nedeni romanda açıkça verilmese de soyadı kanunu ile beraber kişinin tercihi 

ile seçilen soyadı, anlam katmanları bakımından yoruma açıktır. Mürekkebe 

batırılarak yazı yazmayı sağlayan bir tür kalem olarak ‘divit’, soyun okur yazar olması 

yönüne işarettir. İlyas’ın dedesi gibi yargıtay üyesi olma isteğini destekleyen bu okur 

yazarlık ve makam sahibi oluşluk, yargıtay dedenin veya atasının, soyun da bu şekilde 

sürmesini istediğinden bu soyadını tercih etmesi şeklinde yorumlanabilir. Bu 

bakımdan Divitoğulları için, okuyup eğitim almış insanlar olarak kendi çevrelerinde 

ayrı statüye sahip bir soyada sahip oldukları yorumu yapılabilir. 

İlyas’ın çevresindeki insanlarla ilişkilerinde anahtar olan unsurlardan biri kendi 

ismidir. Kitabın içinde yer alan kimi karakterler İlyas’a adıyla, kimisi soyadıyla 

seslenir ve bu durum kişilerin başkarakter ile ilişkisini anlamak için ipucudur. Örneğin 

Emel, romanda İlyas’ın hoşlandığı kadın olarak okuyucuya sunulur. Bu karakterin 

ismi ‘arzu, istek’ anlamına gelir ve İlyas üzerindeki etkisi ismi itibariyle kendini belli 

eder: 



  52 

 

“Emel’in hayatına girmesinden sonra yaşadığı ilk duygusal ilişki kısa bir sürede 

‘tutku’ya dönüşür. İlyas artık Emel’in dışındaki her şeye yabancılaşmıştır. 

Derslerini unutur, en büyük amacı olan Yargıtay’a üye olmak sıcak bir düşe 

dönüşür. O güne kadar hayatında önemli olarak gördüğü ne varsa hepsi Emel’in 

ardında kalır.” (Yalçın, 2010, s.172). 

İlyas’ın hayatını değiştiren Emel, İlyas’ın duygusal dünyasının anahtarıdır. 

İlyas’ın ölümünden bahsedilirken Emel’in uğursuz biri olduğundan, İlyas’ı 

değiştirdiğinden, onu mahvettiğinden yakınılır. İlyas için durum gerçekten böyledir. 

Emel onun aklını başından almakta, kendi kendine verdiği sözleri, yargıtay olma 

hayallerini İlyas’a unutturmaktadır. Her şeyi kaldırabilen İlyas, Emel’sizliği 

kaldıramamaktadır. Başlarda bu yoğun duygulardan korkup Emel’den uzaklaşmak 

istediyse bile başaramayıp roman akışında ikinci plana atılan bir duyguyla ondan 

kopamamıştır. İlyas’ın karakterindeki kırılma noktası ise Emel’e evlenme teklifi ettiği 

zaman gerçekleşir. Emel, İlyas’ın kendisine ettiği evlenme teklifini aynı duyguları 

beslemediğini söyleyerek reddeder ve ondan ayrılır. İlyas bu ayrılığı kabullenmemek 

için kendisini, soyunu, geleceğe dair planlarını anlatır ama bunlar Emel için 

anlamsızdır. Emel İlyas’a adıyla değil soyadıyla seslenen, bir zamanlar ona kendisini 

iyi hissettirdiği için yanında kaldığını anlatan bir kızdır. İlyas bu ayrılıktan çok 

etkilenir. İnsanlara, hayata ve hatta yargıtay üyesi olma hayaline bile bakış açısı 

değişir:  

“Ama şimdi Divitoğlu her şeyden tiksinmekteydi. Güven duygusunu, iyilik, 

kardeşlik, dostluk duygusunu iyiden silmek istiyordu içinden. Bir kez aldatılmıştı. 

Daha fazla aldatılmak istemiyordu. Hiçbirine güvenmiyordu insanların, hiçbirini 

sevmiyordu.” (Yücel,2021, s.22) 

Bu duygusal yıkımı takip eden ekonomik kaygılar İlyas’ı bir kez daha ele geçirir. 

Bu zamana kadar idare ettiği yoksul hayatı artık ona çekilmez ve aşağılayıcı gelmeye, 

her şey için insanları suçlamaya, Emel’i her şeyin sorumlusu olarak görmeye başlar. 

“Parası çok azalmıştı. Tiksintisi daha da kabardı. ‘Bu da onların yüzünden,’ dedi 

dişlerinin arasından. ‘Hepsi kör’ diye söylendi. Hepsi kördü, hepsi suçluydu: 

zorbaları alkışlayan onlardı, kötüleri el üstünde tutan, göklere çıkaran onlardı, 

iyiliği, zayıflığı sinekler gibi ezen onlardı. Bu dünyayı onlar bu duruma 

getirmişlerdi, bu kent, bu sokak, bu pis kaldırım, bu iğrenç havayı onlar bu 

duruma getirmişlerdi. Belki de hepsi Emel’di. Hiç değilse Emel’dendi hepsi de, 

hepsi de Emel’in çirkin bir gölgesiydi” (Yücel, 2021,s.23). 

Bu sırada onu yalnız bırakmayan arkadaşı Murat ona el uzatan ilk kişi olur. 

Murat, İlyas’ı Emel ile tanıştıran ve ayrılıklarından itibaren koruyan, kollayan bir dost; 



  53 

 

İlyas’ı tamamen değiştiren, “mutfağı” onun hayatına sokan kişidir. Yine çıkarmaya 

çalışan da odur. “Yemek yapacak adam mısın sen? Koca İlyas Divitoğlu yemek yapar 

mı? Yapmaz! Şu ellere baksana; tutsa tutsa divit tutar, kağıt tutar bu eller. Kap 

yıkamak, salata yapmak, soğan doğramak yakışmaz bu ellere.” (Yücel, 2021, s. 61).  

Bu bağlamda İlyas’ın Murat ile ilişkisi Freud’un Yapısal Kişilik Kuramı ile 

açıklanabilir. “Freud’un geliştirdiği yapısal kurama göre, kişilik üç ana sistemden 

oluşur: İd, ego ve süperego.” (Geçtan, 1998, s.44).  Bahsedilen kurama göre id 

(altbenlik) hazlarla, ego (benlik) gerçeklerle ve süperego (üstbenlik) ahlâk ile ilgilenir. 

Refleks eylemler bireyin doğuştan sahip olduğu göz kırpma, nefes alma, hapşırma gibi 

otomatik ve gerilimi derhal yok eden eylemlerken birincil süreçler bireyin duyduğu 

gerilimi aşamalı olarak giderir. Bu, id’in tek başına yapabildiği bir şey olmadığı için 

devreye ego girer ( Geçtan, 1998, s.45). Roman bağlamında İlyas’ın id’i mutfak olur. 

Yemek yapma eyleminden duyduğu haz, duyduğu ekonomik ve duygusal gerilimi 

boşaltmak için eğilim gösterdiği tavırlar haz ilkesine yöneliktir.  

Ancak İlyas’ın gerçeği haz olmadığı için süperego olarak Murat okuyucuya 

sunulur. İlyas’ın gerçekliğini ve toplumsal konumunu korumaya çalışan Murat’tır. 

Onu id’inden yani haz duyduğu mutfaktan kopartmaya çalışan gerçekçi tarafıdır; 

‘İlyas’a iyi gelir, zaten bir süre sonra sıkılıp devam etmez’ diye düşünerek yemek 

yapmasına izin verdiği gibi ona yemek yapmayı da yasaklar. Verdiği tüm eşyaları geri 

alıp onu kurtarabileceğini düşünür. Artık onu yalnız bırakmayacağını, bu saçmalığı 

bıraktıracağını, başka türlü yaşaması gerektiğini İlyas’a hatırlatıp onu yönlendirmeye 

çalışır. Partilere götürür, Emel ile konuşup onun İlyas’a gitmesini söyler, üniversiteden 

İlyas’ın çok sevdiği bir hocası olan Orhan Bey’i İlyas’ı ikna etmesi için evine getirir 

ancak başaramaz. Ayrıca İlyas’ın Selami ile olan parazit ilişkisini de fark eden odur. 

Selami ile ilişkisini kesmezse kendisinin keseceğini söyler, her türlü tehdidi eder ancak 

yine de engel olamaz: “Şu işe bak: sen aşçı, o da efendi! Yemek pişiresin diye öteberi 

getiriyor sana, evinin erkeği gibi… Döner dönmez kovacaksın o hergeleyi!” (Yücel, 

2021, s.79) 

Selami ise İlyas’ın mutfakta kalmasını sağlayan itici güçtür. İlyas’ın yemek 

yaptığını duyduğunda ona inanmayan, onun gururlu ve soylu olduğunu bildiğinden 



  54 

 

kendisiyle dalga geçtiğini düşünen Selami, yemeği tadınca İlyas’ın ihtiyacı olanı ona 

verir. Yemekleri bir kadının yaptığını düşündüğünden İlyas’ın gözünün önünde 

yeniden yemek yapmasını ister, İlyas onun seçtiği yemeği yapar ve Selami o andan 

itibaren İlyas’ın ‘şiir gibi bulduğu yemekleri’nden vazgeçemeyeceğini fark ederek 

çıkar ilişkisi içinde İlyas’ın hayatına yerleşir, tek derdi lezzetli yemekler yemektir. 

Zamanla İlyas’ın dışarıdan haber almasını sağlayan kişi haline geldiği gibi yemekler 

konusunda ona gerekli malzemeyi temin eden kişi de olur. Selami eve her geldiğinde 

elinde yemek malzemeleri vardır, İlyas’ın yeni yemek tarifi kitapları alması için 

radyosunu ve kitaplarını satan odur. İkilinin ilişkisi bir parazit ilişkidir. Parazit ilişki 

(Parazitizm) farklı disiplinlerde kullanılan bir kavram olarak sağlıksız ilişkiyi niteler 

ve Mücevher bu kavramı şöyle tanımlar: 

“Parazitizm ilişki biçiminde ise taraflardan birisi yarar sağlarken diğeri zarar 

görür. Yarar sağlayan canlı, parazit; zarar gören canlı ise konak olarak 

adlandırılır. Bu ilişkide parazit, konağa bağımlı olarak yaşar ve konağa göre 

daha küçük ve güçsüzdür. Ancak parazitler, yine de konağa zarar verir, hasta 

eder, sömürür, süründürür hatta ölümüne sebep olabilir.” (Mücevher,2021, 

s.175). 

Roman boyunca Selami onu sömürür, parasını aşırır, yemeklerini yiyip karnını 

doyurur, gelecekte bir restoran açma vaadiyle onu kandırır ancak İlyas gerçeğin 

farkında değildir. Onu izole eden Selami, evde kalmaya devam etmesi için İlyas’a çok 

yalnız olduğunu söyleyerek bir kedi sahiplendirir. Hatta roman sonunda İlyas’ın 

mutfakta ölmesine sebep olan bir anlamda Selami’nin İlyas’a mutfak konusunda 

yarattığı konfordur. İlyas’ın yemek yapma eylemi bu bağlamda onun çevresindeki 

kişilerle ilişkilerinin de belirleyicisi olur. 

İsim, Aile ve İlişkiler adlı bölümde; Divitoğlu soyu temsiliyetinin karakter 

üzerinde bıraktığı sosyal yüke verilen tepki natüralizm ve akışkan modernlik 

bağlamında incelenerek İlyas’ın kendine ve sosyal çevresine yabancılaştığı 

görülmüştür. Bu yabancılaşma, taşradan kente gelerek yaşadığı modernleşme 

sürecinde yaşadığı kimlik bunalımı ve çevresindeki insanlarla kurduğu ilişkileri 

aracılığıyla gerçekleşmiştir. 

 

 



  55 

 

2.2.2.Mutfak, Yemek ve Ölüm 

İlyas, Emel ile ayrılığının ardından kendisini arkadaşı Murat’ın evinde bulur. 

Orada otururken Murat’ın evine gelen bir ahbap kendi yaşamından söz etmeye, evde 

yemeklerini kendi yaptığından beri ekonomik olarak daha iyiye gittiğinden 

bahsetmeye başlar. İlyas, bu yaşlı adamın yemek hakkında konuşmasına 

dayanamayarak adamın yakasına yapışır. Adam bu hareket karşısında İlyas’ı tokatlar 

ve gider.  O andan sonra İlyas yemek yapmaya karar verir. Bu ani kararın arkasında 

ekonomik ve duygusal sebepler yatmaktadır. Kendisini Murat’a şöyle açıklar: “Ben 

de yemek yapacağım artık, hemen yarın. Aylık elli lira daha eksildi. Zaten 

geçinemiyordum. Şimdi hiç geçinemem. Çaresi yok, yemeğimi kendim hazırlayacağım. 

Nasıl olsa evlenmek de geçti bizden”(Yücel, 2021, s.27). Murat arkadaşının bu 

sözlerini pek ciddiye almayıp birkaç gün yemekle uğraşıp kafasını dağıtacağını 

düşünür ve İlyas’a kap kacak verir. İlyas gerçekten çok zayıftır, ağzı açlıktan 

kokuyordur ve yemek yerse daha iyi geçinip kilo alabilecektir ve öyle de olur; İlyas 

yemekle ilgilenirken Emel’i daha az düşünür, zaman içinde kilo alır ve yüzüne sağlık 

gelir. İlyas’ın ruhsal değişimi bu noktada gerçekleşir. Öyle ki romanın başında 

ailesinin tüm güvenine sahip olan parlak ve başarılı bir gençken romanın sonunda 

mutfakta öldürülen bir aşçıya dönüşecektir. 

Mutfak, romanda yalnızca hâkim bir mekân olmaktan çıkıp bir dişillik sembolü 

haline gelir. Ataerkil düzende kadını mutfak ile bağdaştıran toplum, romanda bu algıyı 

sürdürür. Yemek yapmaya karar veren İlyas’ın en çok duyduğu tepkiler bu işin bir 

saçmalık olduğu, bu işten derhal vazgeçmesi gerektiği, çevresindeki insanların onu 

‘bundan’ kurtaracağı şeklindedir. Taşradan gelen İlyas’ın bir soy kültürü ve erkek 

egemenliği ile büyümüş olmasına rağmen yemek yapmak üzere mutfağa girmeye karar 

vermesi bir kırılma noktası olur. Anılarında yemek yapan hep annesidir, etrafında 

yemek yapan kişiler kadındır. Ancak Murat aracılığıyla tanıştığı yaşlı adamla beraber 

yemek yapmayı cinsiyetten ayrı bir iş olarak görmeye başlayan İlyas, roman sürecinde 

kırılmalarla beraber olası tüm “zorbalıklara” direnç gösterir. Öyle ki, kadınların 

mutfağa karışmaları, sürekli mutfakta bulunmaları alışkanlığı onu rahatsız etmeye 

başlar; sevdiği kadının onunla evlenmesi durumunda dahi aklında olan şey budur, o 



  56 

 

yemek yapan kişi olmak ister. Zaman içinde yemek yapmayı bir sanat olarak görmesi, 

kendi yemekleri dışında yediği yemeklere adeta burun kıvırması ve konuştuğu her 

kadınla ‘yemek’ muhabbeti yapması alışılmış cinsiyet rollerine ters düşer. Bir diğer 

nokta, İstanbul gibi taşraya nazaran daha gelişmiş ve kompleks sosyal dokuya sahip 

bir şehirde bile İlyas yemek yaptığı için tepkiye maruz kalmaktadır ancak ölümü 

pahasına da olsa bu eylemi sürdürür. 

Yemek yapma fikrine ısınan, arkadaşından aldığı kap kaçakla evine gelen İlyas 

yeniden ümitlidir, tozlu mutfağına koyduğu tencereye ve tabaklara bakıp evin 

soğuğunu bile unutmaktadır. En kısa zamanda yemek yapmaya koyulmak üzere 

alışverişe gider, alışverişte yaşadığı utanç duygusu mutfakta diner, İlyas mutfakta ılık 

bir rahatlık hissetmeye başlar, Emel ve onun acısı bile orada silinir.  

“Divitoğlu öylesine bir merakla bakıyordu tencereye. Baktıkça tuhaf bir huzur 

duyuyordu. Bu huzuru Emel bile karartamıyordu. Emel hep aklında, hep 

içindeydi. Ama eski Emel değildi artık. Bir kadın bile değildi, çok değişmişti, 

çoktandır çekilen, hiç kesilmeyen, alışılmış bir sızı gibiydi. Tencerenin kapağı 

kaldırıldıkça, mutfağa sıcak buğular dağıldıkça, alışılmış sızı bile siliniyordu.” 

(Yücel, 2021, s.31). 

İlyas’ın ilk denemesinden sonra yemek, karnını doyuran bir şey olmaktan çıkar: 

“Yemek en sonunda hazır olduğu zaman, Divitoğlu midesini ekmekle 

doldurmuştu. Gene de iştahla yedi. Yedikçe sıkıntısı dağıldı yavaş yavaş, yedikçe 

bir tuhaf oldu. Yemek yer gibi değildi, önemli, neredeyse soylu bir iş yapıyordu 

sanki. İyice doymuştu, ama tabak boşalınca gene doldurdu. Alabildiğine güzeldi 

yemek, şaşılacak derecede güzeldi, yemeğe diyecek yoktu! Engin, yumuşak, serin, 

uzak bir haz titreşimiydi. Düş gibi, çocukluk gibi, memleket gibi, ev gibi bir 

titreşimdi. Önce ağzına yayılıyordu, sonra tüm varlığına.” (Yücel, 2021, s.32). 

İlyas, yemeği hayatının pek çok önemli noktasında belirleyici bir unsur olarak 

benimser ve bu romanın seyrinin temeli haline gelir. Yemek, Maslow’un İhtiyaçlar 

hiyerarşisinin en alt basamağında yer alan bir nokta, bir hayata devam etme gerekliliği 

(Şengöz, 2022, s.167) olarak değil, hayata devam edebilme motivasyonu ve konfor 

alanına dönüşür. Karnını ekmekle doyurduğu halde yemek yemesi, yediği yemekten 

haz alması psikolojik bir yeme bozukluğu olan Duygusal Yeme (Emotional Eating) 

işaretidir. “Duygusal yeme (Emotional Eating), yeme problemlerinden birisi olarak 

tanımlanmakta olup olumsuz duygulara karşılık olarak gelişen aşırı yeme eğilimini 

anlatan bir yeme bozukluğudur” (İnalkaç ve Arslantaş, 2018, s. 71). Bu bozukluk 

İlyas’ta yemek yapmaya başladığı günden itibaren gelişir. Ancak dikkat edilmesi 



  57 

 

gereken nokta, İlyas’ın yediği yemeklerin bizzat kendi tarafından yapıldığıdır. Bu 

noktada İlyas yalnızca tüketen değil, aynı zamanda üretendir. Bu üretme hâli, onun 

içinde bulunduğu durumdan çıkma gâyesi olarak okunabilir. Bulduğu yer şeyi yemek 

yerine, yaptığı yemekleri yiyen ve yediren İlyas’ın davranışları Cloninger’in mizaç 

kavramı içinde de işlenebilir. Mizaç kavramını biyolojik etkenlere endeksleyen 

Cloninger’in kuramında bireyin eylem sırasında salgıladığı nörotransmitterler bireye 

davranış hazzını öğretir ve birey bu hazzı tekrarlamak için o eylemi sürekli hâle getirir 

(Karakuş ve ark. 2021, ss.160-161). Dolayısıyla yeme bozukluğu olan bireyler, 

duygusal yeme davranışını ruh hallerini kontrol etmek adına gerçekleştirir ve İlyas da 

benzer bir davranış sergiler. Yemek yaptıkça ve yedikçe yaşadığı sorunlardan 

uzaklaşması, duygularını yemek yaparak veya yiyerek düzene sokması gibi izler 

İlyas’ın duygudurum yönetiminde sağlıklı bir seyir izlemediğini gösterir ve bu 

alışkanlık roman boyunca devam eder. Duygusal yeme, depresyon ile beraber 

görülebildiğinden İlyas’ı depresyon noktasında da incelemek gerekir zira İlyas, 

Beck’in Depresyon Modeli tanılarına da uymaktadır.  

Bilişsel davranışçı terapinin kurucularından biri kabul edilen Aaron T. Beck’in 

Depresyon Modeli 1960’lı yıllardaki çalışmalarına dayanmaktadır. Beck, bu modelde 

depresyonun psikolojik yapısını incelemek üzere üç özgül kavram ileri sürer: Bilişsel 

Üçlü, Şemalar ve Bilişsel Hatalar (Arkar, 1992, s.37). Bu kavramlar depresyon teşhisi 

için birbirini destekler. İlyas’ın depresyon teşhisi bilişsel üçlü üzerinden ölçülebilir. 

“Bilişsel üçlü hastanın kendisi, geleceği ve idiosenkratik anlamda deneyimlerini 

yansıtan üç temel bilişsel örüntüden oluşur. (Arkar, 1992, s.37). Bu örüntülerden ilki, 

kişinin kendi durumu hakkındaki olumsuz yargılarıdır. İlyas, zayıflayan soy gücünün 

ve azalan ekonomisinin ardından Emel’in ayrılığı ile birlikte yetersizlik hissine 

kapılarak bu durumu karşılar. İkinci durum kişinin dünyayı üzerinde fazlaca beklenti 

barındıran bir yer olarak yorumlamasıdır. Ailesinin ve çevresindeki kişilerin İlyas’tan 

başarılı olmasını beklemeleri, bunu ona sık sık hatırlatmaları ikinci bilişi onaylar. Son 

biliş olan gelecekten ümitsizlik noktasında da İlyas gerekliliği sağlar. Yargıtay üyesi 

olma hayalini bırakması, okula devam etmemesi, kendisini eve kapatıp sosyal 

ilişkilerinden izole olması buna örnektir. Onun için ilişkiler ya da okul artık 

önemsizdir. Bu depresyon modelinin diğer unsuru olan olumsuz ve işlevsel şemalarla 



  58 

 

İlyas’ın durumu bağdaşır. Emel tarafından terk edildiğinde edindiği olumsuz şema 

baskın gelir ve insanlara karşı nefret- güvensizlik oluşturur. Bunların sonucunda ‘ya 

hep ya hiç’ gibi bilişsel çarpıtmalarla roman sonunda gerçekleşecek olan “Beni ancak 

ölüm paklar!” (Yücel,2021, s. 121) evresi gelir. Tüm bu depresyonun mekânı yine 

mutfaktır. 

İlyas, depresyona eşlik edebildiği bilinen bazı artçı  psikolojik rahatsızlıkları da 

mutfak ile baskılar. Şema Terapi (ST), 1980'lerde Jeffrey Young tarafından geliştirilen 

bütüncül bir psikoterapi yöntemidir (Oğurlu, 2023, s.1). Toplamda 18 şemayı 

barındıran bu kuramda İlyas, “Ayrılma ve Reddedilme Şeması”nı yaşar. Şema şu 

şekilde açıklanır: 

“Ayrılma ve Dışlanma/Reddedilme şeması ve bu şema alanına ait beş alt şema 

(terkedilme/istikrarsızlık, güvensizlik/suistimal edilme, duygusal yoksunluk, 

kusurluluk/utanç, sosyal izolasyon/yabancılaşma) gelişir. Ayrılma ve 

Dışlanma/Reddedilme şemasına ve alt şema alanlarına sahip kişiler başkaları ile 

güven verici, olumlu sosyal bağlar oluşturamazlar.” (Arı, 2021, s.1827). 

Bunun bir örneği Emel’in geldiği zaman kendini eve kapatıp altı gün boyunca 

dışarı çıkmamasıdır: 

“Şimdi gerçek bir tiksinti duyuyordu içinde. Her şeyden, herkesten tiksiniyordu 

gene. ‘Allah bin belasını versin!’ dedi. Tüm insanlardan tiksiniyordu. Evine 

kapanacaktı artık, hiç çıkmayacaktı, kendi kendisiyle yetinecekti, kararı karardı. 

Paltosunu giyip pazara indi. Et aldı, yumurta aldı, sucuk, pastırma aldı, patates 

aldı, beş ekmek birden aldı. Evine döndü. Yalnız yemekle uğraştı. Üstüne başına 

bakmadı, çamaşır değiştirmedi, tıraş olmadı. Tam altı gün dışarı çıkmadı.” 

(Yücel,2021, s.39). 

İştah değişikliği gibi belirtileri duygusal yemeyle bağdaşır ve mutfak artık onun 

için sığınılacak bir yer haline gelir. Bu sığınma pek çok açıdan anneye bağlanır.  İlyas 

bir gün sokakta yürürken bir restoran vitrinindeki yemekleri görür. Bu yemekler ona 

annesini hatırlatır. Küçüklüğünde annesini yemek yaparken seyrettiğini anımsar, 

bütün yemekleri annesinden biliyordur. İlyas için annesini anımsatan ‘yemek ve 

mutfak’, Sigmund Freud’un psikoseksüel gelişim kuramında yer alan “oral dönem” 

bağlamında okunabilir. Oral dönem, bebeğin gelişiminin ilk basamağı olarak kabul 

edilmektedir ve bu dönemde bebeğin ihtiyaçları ve çevresindekileri algılaması ağız 

yoluyla gerçekleşmektedir. Bu dönemde bebek, iki oral dürtü ile tanışır: Libidoya 

yönelik öge (oral erotizm) ve Saldırgan öge (oral sadizm) (Geçtan, 1998, s. 34). 



  59 

 

İlyas karakterinde yemek yemekten haz alma tepkisinin görülmesi oral erotizm 

ile açıklanabilir. Geçtan, bu dürtüyü şöyle açıklar:  

“Libidoya yönelik öğe (oral erotizm): Oral gerginliğin yarattığı duruma 

(örneğin, açlığa) son vermeyi amaçlar. Amaca ulaşılması (oral doyum), emzirme 

sonunda gözlemlendiği gibi, bir gevşeme ve suskunluk yaratır. Oral erotizm bu 

dönemin ilk aylarında daha çok egemendir.” (Geçtan, 1998, s.34).  

Buradan hareketle İlyas’ın gerginlik yaratan durumları ekonomik olarak 

zorlanması ve kalbinin Emel tarafından kırılmış olmasıdır. Bebeğin açlığını oral yolla 

gidermesi gibi İlyas’ın duygusal açlığını gidermek için oral bir yol olarak yemek yeme 

eylemini seçmesi ilkel bir dürtü olarak okunabilmektedir. Ancak oral yolla kavrama 

yetisine sahip bir bebeğin gerçekten aç olmasa dahi anneye temas için memeye gitmesi 

ile İlyas’ın aç olmadığı halde yemeğe ya da mutfağa gitmesi örtüşen davranışlardır. 

Bu bağlamda onun için mutfak, anlayamadığı dünyadan kaçmasını sağlayan bir anne 

olur. İlyas orada mutlu ve kaygısızdır. Canı sıkıldığında mutfağa saklanır, orası onun 

güvenli alanıdır ve orada kalmak için elinden geleni yapar. Öyle ki, yapabildiği tüm 

yemekleri yaptıktan sonra yenilerini arar. Bu uğurda eskiden olsa yapamayacağı bir 

şeyi yapar; arkadaşının eşini arayarak ona hangi yemek kitabını kullandığını sorar. 

Kitabı aldığında hızla tariflere bakar, bakarken ılık bir sarhoşluk duyar, zamanı ve 

gerçeklik algısını yitirir: “Gerçeğin sınırları daralmıştı, bir odayla bir mutfağa, 

otururken pencereden görünen, el kadar bir gök parçasına inmişti.” (Yücel, 2021, 

s.48). 

Bu sözde tutku İlyas’ın içinde günden güne büyür. Mutfağına yeni gereçler alır, 

yeni tarifler dener hatta eski bir dost olan Selami bile İlyas’ın hayatına mutfak 

aracılığıyla dahil olur. Geçmişten gelen bu ziyaretçiyle bir kilit kırılır: O zamana kadar 

tek başına yediği yemekleri İlyas ilk kez başkasına tattırır. Selami’nin yemeklerini 

beğenmesi üzerine İlyas yemek yapmaya daha çok yönelir, yemek yapmayı sanat 

olarak görmeye başlar ve bu konuda sürekli gelişmek ister. Bu isteğin arkasında yine 

duygularından kaçınma derdi vardır: “Başka kitaplar bulurum, başka yemekler 

hazırlarım, yoksa böyle yürümez, yoksa gene sıkılmaya başlarım, daha da kötüsü 

Emel’i ve bizimkileri anımsarım”. (Yücel, 2021, s.58) 

İlyas eski İlyas olmaktan çıkar. Hayatındaki her şey mutfaktan ibarettir. Üstü 

başı kirli olsa da mutfağı pırıl pırıldır. Tek derdi yeni yemekler ve yeni tarifler 



  60 

 

denemektir. Aldığı tarif kitaplarını okumak için sabırsızlanır, günlerini evde yemek 

yaparak geçirir. Memleketinden gelen parayla sadece kirasını öder ve pazar alışverişi 

yapar. Onun bu haline dayanamayan arkadaşı Murat duruma müdahale eder ve onu 

yeniden ‘hayata’ döndürmek için çare arar. Murat’a göre İlyas’ın sorunu Emel’dir ve 

onu yeniden görmek, o olmasa dahi başka insanları tanımak ona iyi gelecektir. Bunun 

için İlyas’ı bir partiye götürür ancak İlyas sarhoşken bile yemek hakkında konuşur. 

Partide tanıştığı sarışın kızın kendisine duyduğu yakınlıkla ilgilenmeyip her türlü 

sohbeti yemeğe döndürür ve sohbet esnasında öğrendiği “Coq-au-vin” yemeğinin ne 

olduğunu öğrenmeye çalışır. Onu partiden uzaklaştırıp eve götüren Emel’i bile 

umursamaz, yaptığı tek şey söz konusu yemeği bilip bilmediğini sormak olur. O andan 

itibaren umurunda olan tek şey o yemektir, öğrenemediği her gün huzursuzlanır. 

Sahaflarda gezerek bir ansiklopedide söz konusu yemeğin tarifini bulur. Memleketten 

gelen tüm parayı verse de yetmeyeceğini bildiği Fransız yemek ansiklopedilerini 

alabilmek için hukuk kitaplarını satar, ev sahibi kadına kira yerine yemek ile ödeme 

yapmak uğruna kavga dahi eder. Evde hukuk kitaplarının bıraktığı boşluğu 

umursamaz, yerleri yeşil ciltli tarif kitaplarıyla dolacağı için aksine sevinir. “Coq-au-

vin” tarifini deneyene kadar tüm yemekler tadını kaybetmiş gibi gelir ancak yemeği 

yaptığında bu şiddetli arzusu yersizmiş gibi gözüktüğünden yeniden yeni tariflere 

yönelir. 

İlyas’ın yemek dünyasında kaybolduğu günlerin birinde bir akrabası onu 

ziyarete gelir. İlyas saklandığı dünyasında bulunması telaşıyla yemekleri kendisinin 

değil, Emel’in yaptığı, Emel ile nişanlandıkları, okulunun bitmek üzere olduğu 

yalanlarını uydurur. Bir anda boşluğa düşer ve bu boşlukta yemek tutkusunun 

kendisine verdiği zararı fark eder: 

“Kendinden tiksinmeye başlamıştı birden. ‘Yaşamımı yıktım’, diye inledi. ‘Kendi 

ellerimle yıktım..’ Tiksintisi her dakika biraz daha büyüdü. ‘Ben böyle olacak 

adam değildim,’ diye söylendi. ‘Gerçekten yargıtay üyesi olabilirdim, daha güzel 

şeyler bile yapabilirdim…’Korkunç bir keder çöreklendi içine, açlık bastırıncaya 

kadar kıvrılıp yattı.” (Yücel,2021, s.103). 

Ancak bu mantıklı düşünme hâli acıkıncaya kadardır. ‘Sarhoş edici açlık’ onu 

yeniden mutfağa çeker, sanat olduğunu düşündüğü yemekleri yaparken ya da tarif 

kitaplarına göz attığında gerçekle ilgili duyduğu tüm korku silinir. Kendisini rezil 



  61 

 

ettiği, yanlış yaptığı tüm anları, tercihlerini, soylu geçmişini yemek unutturur. Yemek 

söz konusu olduğunda geçmişi de geleceği de düşünmez; tüm parasını yalnızca 

yiyeceğe harcar. Ev sahibi kadın, İlyas’ın kirayı bile ödemeyecek hale geldiğini 

Murat’a haber verince arkadaşı yeniden devreye girer ve İlyas’ı kurtarmak üzere 

planlar yapar. Murat onu gerçeğe en çok yaklaştıran kişi olduğu için İlyas onunla 

konuştuğunda bir kere daha buhrana düşer:  

“Yerden göğe kadar haklısın” dedi, sesinde buruk bir titreme vardı. “Biliyorum 

doğru değil bu yaptıklarım, böyle olmamalıydım. Ama elimde değil ki.. Artık 

vazgeçeyim diyorum, ama yarım saat geçmeden gene kaptırıyorum kendimi. Ne 

yapabilirim ki?” (Yücel, 2021, s.111) 

Murat Emel’i İlyas’ın yanına gönderdiğinde gerçek ortaya çıkar. İlyas mutfağı 

‘kendi yıkıntılarından yapmıştır’ ve çoktan ‘ölmüştür’. Emel’in onu kurtarmak için 

yaptığı evlilik teklifini her türlü ısrara rağmen reddeder, çok geç kaldığını söyler. Zira 

o artık Emel’e baktığında yoksulluğunu, memleketindeki akrabaları görmektedir. Bu 

aşılmaz boşluktan korkarak genç kadını evden kovar. O artık İlyas olmaktan çıkmıştır.  

İlyas için dikkat çekici bir başka nokta, insanların ona mutfağa bağımlı olduğunu 

anladığı zamandaki yaklaşımlarıdır. Selami onu bir restoran açmakla kandırır, Emel 

evlenirlerse yemekleri onun yapacağını söyler, Murat romanın sonunda Emel ile 

evlendiğinde onu eve aşçı olarak alır. Bu seyri belirleyen İlyas’tır. Zira onun kullandığı 

deyimler “pilavdan dönenin kaşığı kırılsın” (Yücel, 2021, s.130), kendisini 

tanımlayışı ‘yemeklerde kendini bulduğu’ (Yücel, 2021, s.126) şeklindedir. 

Hayatındaki her şey yemek odaklıdır. Mevsimine göre yemekler veya verilecek bir 

partide yapılabilecek yemekler neler olabilir diye düşünür. Hatta hocası tarafından 

hastaneye yatırılırsa diye endişelendiği tek nokta hastane yemekleridir. Bu ‘yemek’ 

bağımlılığından kurtul(a)mayan İlyas bir gün hastalanır. Yediği yabancı yemekler ve 

beslenme stilindeki düzensizlikler onun midesini bozar. Birkaç gün içinde zayıflar, 

renginin değişmesine sebep olacak, hatta yemek yapamayacak kadar hasta olur. 

Kendisini kimse ziyaret etmediğinde yemek yüzünden herkesten uzaklaştığını, yanlış 

kararlar aldığını fark eder. Bu yalnız günlerinin birinde kedisi evden kaçar ve kedisini 

aramak için sokağa çıktığı gün yere yığıldığında ev sahibi kadın onu bulur, Murat’ı 

çağırır. Murat onun yemek bağımlılığını anladığında artık direnmez ve onu çiftliğe 

götürür. Burada İlyas yemekten uzaklaşıp uykuya yönelir, uyku onun için bir ölüm 



  62 

 

gibidir. Ancak iyileştiğinde yeniden mutfağa girer, bu sefer en yakın arkadaşı ile 

evlenen sevdiği kadının aşçısıdır. Bu duruma ses çıkartmaz, kabullenmiştir zira ölümü 

Emel’i kaybetmemek uğruna göze alamaz. Onun için yitmeyen ve bitmeyen tek şey 

mutfaktır artık: “Ama olan olmuştu bir kez: her şeyi bu mutfaktı işte, yaşamı bu 

mutfaktı! Yaşamını değiştirmek de istemiyordu. Artık neye yarardı ki? Bu mutfakta 

ölecekti…” (Yücel, 2021, s.142) 

İlyas’ın kehaneti, roman sonunda gerçekleşir. Sosyolog Robert Merton’un 

Pygmalion Etkisi (Kendini Gerçekleştiren Kehanet) adını verdiği olay, bireyin 

davranışlarının süreç ve sonucu etkilemesi ile ilgilidir. “Bir başka ifade ile; davranışa 

dönüşmesi muhtemel bireysel inançlarının beklenen davranışın oluşmasına neden 

olacak bir durum oluşturmasıdır” (Kramer, 2002, akt. Özan ve Gündüzalp, 2017, s. 

69).  İlyas mutfağa olan bağımlılığını fark ettiğinde ve bunu kontrol edemediğinde 

‘nasılsa burada öleceğim, mutfak benim sonum olacak’ şeklinde cümleler kurar. Onun 

bu cümleleri, onu mutfakta kalma davranışını sürdürmeye iter çünkü sonunu kabul 

etme hâli söz konusudur, dediği gibi de olur. Memleketinden hesap sormaya gelen bir 

akraba, çocukluk arkadaşı Mustafa, onu bulduğunda mutfaktadır. İlyas hiçbir şey 

olmamış gibi ona yemek yemesini teklif eder; Mustafa onu memlekete götürmeye 

çalıştığında mutfaktan ayrılamayacağını söyler. Mustafa’nın İlyas’a Divitlerden 

olduğunu hatırlatması üzerine ‘bir aşçı parçası’ olduğunu söyleyen başkarakterin 

ölümü böyle gerçekleşir. O anda hem fiziken, hem de kimliği açısından ölen İlyas’ı 

romanın başında “o İlyas değildi artık” diyen cümleler doğrular. Mutfak bu bağlamda 

İlyas için bir yeniden doğuş, bir sığınak, bir bağımlılık ve bir son olur. 

Yapılan çıkarımlardan hareketle Mutfak Çıkmazı romanının başkarakteri olan 

İlyas; küçük bir şehirden İstanbul’a gelerek kendi hayatının inşasını arzulayan bir birey 

olarak yaşadığı olumsuz deneyimler sonucu karakter değişimine gider. Duygusal 

ilişkisinde yaşadığı olumsuz deneyimin üzerine maddi açıdan zorlanışı sebebiyle  

vazgeçiş şemasına giren İlyas, modern dünyada yabancılaşan bir bireye dönüşerek 

çevresinden uzaklaşan, hayatını mutfak gibi oldukça sınırlı bir mekânda aldığı hazza 

endeksleyen, insanlarla sağlıksız bağlanma stilleri kuran bir karakter olarak 

yorumlanır. Karakteri psikoloji ve davranışları sosyoloji disiplinleri bağlamında 



  63 

 

incelendiğinde, olumsuz bir değişim yaşadığı görülen İlyas, roman sonu ve roman 

başında görülen iki farklı kişi gibidir. 

Mutfak, Yemek ve Ölüm başlıklı bölüm İlyas’ın taşradan kente gelerek 

modernleşme sürecinde yaşadığı ekonomik yetersizliği aşmak üzere başlayan mutfak 

ile ilişkisine dayanır. Mecburiyetten başladığı yemek yapma serüveninde yaşadığı 

depresyon sebebiyle duygusal yeme bozukluğuna girer ve yeme davranışı oral dönem  

çerçevesiyle okunabilir. İlyas’ın ikili ilişkide terk edilmesinden sonra hayatının 

tümünü değiştiren mutfak, sınırlandırıcı bir mekan olarak ilişkilerini şekillendirir ve 

onu izole eder.  Bu bağlamda sosyolojik ve fizyolojik değişimlere giren İlyas, zamanla 

haz üzerinden şekillenen bu yeni yaşam alanına bağımlı hale geldiğini fark ederek 

kendini gerçekleştiren kehanet ile roman sonunda mutfakta hayatını kaybeder. 

2.3. İSİMSİZ KARAKTER - ODALARDA 

Erdal Öz’ün ilk romanı olan Odalarda, 1960 yılında yayımlanmıştır ve isimsiz 

bir başkarakter üzerinden ilerleyen bir kurguya sahiptir. İsimsiz Karakter’in annesinin 

vefatından sonra ev sahibinin kendisini evden atması öncesi, soğuktan kaçmak üzerine 

kahvehaneye gitmesi ve İsimsiz Karakter’in orada Diğer Adam ile tanışması romanın 

başlangıcını; İsimsiz Karakter’in Diğer Adam ve onun vasıtasıyla tanıştığı Ev Sahibi 

Kadın ile ilişkisinin kontrolden çıkması ve Diğer Adam’ın onun hayatını 

yönlendirmesi  romanın genel olay örgüsünü çizer.  

Roman, bir serüven kurgusuna sahip olmadığından ve kronolojik 

gelişmediğinden kitabın arka kapağında yazılanları bilmek kitabı anlamaya ve İsimsiz 

Karakter’i tanımaya yardımcı olacaktır: 

“Düşünüyorum da, Odalarda 1960'ta yayımlanan ilk biçimiyle de, bu son 

biçimiyle de bir serüven romanı değil, hem hiç değil. Roman, sürükleyiciliğini 

olayların şaşırtıcı akışından almıyor. Öyle okunup bir başkasına kolayca 

özetlenip anlatılacak çarpıcı bir konusu da yok. Roman, başından sonuna, dingin 

bir anlatımla sürüp gidiyor. Romanın bitişi de öyle. Tıpkı başladığı gibi. 

Bilmiyorum, bazıları için sıkıcı gelebilir, ama ben, bu dingin anlatış biçimi 

içinde, okuyanın ilgisini asıl ayrıntılarla ayakta tutmaya çalıştım. Bu da -bütün 

usta yazarlarda gördüğüm- müthiş bir yalınlığı gerektiriyordu. Bu yalınlığı 

başarabildim mi, bilemem. Bu kararı okurlar verecek.” (Öz, 1997, Arka Kapak) 



  64 

 

Kapaktan da anlaşılacağı üzere, Odalarda modernist bir romandır. Romanın 

başkarakter merkezli olayları, roman boyunca dingin bir şekilde ilerler ve bu aktarım 

kahraman bakış açısı ile gerçekleşir. İsimsiz ve pasif karakter akışı değiştirmek bir 

yana, olayların gelişimine tepki bile veremez durumdadır. Yazarın anlatırken okuyucu 

ile karakterin arasından çekildiği, romanın psikolojisine uygun bir ağırlıkta bir 

anlatımın benimsendiği romanda, alışılmamış kelime seçimleri, bağlam tasvirleri ve 

çokça iç monolog yer alır. 

2.3.1.İsim, Pasif Protagonistlik ve Mekân 

Bir romanın merkezini oluşturan karakterler ve kişiler isimleriyle var olurlar. 

Modern romanlarla birlikte roman adlarının, roman kahramanlarından bağımsızlaştığı 

görülse de roman sürecinde bazı romancılar isimleri bir kimlik inşası olarak 

kullanmayı sürdürmüş, bazıları ise isimsiz karakterlerle isim karakterizasyonunu 

kırmaya yönelmişlerdir. Odalarda romanındaki başkarakterin adı yoktur ve çalışmada 

onu değerlendirirken ‘İsimsiz Karakter’ ifadesi kullanılmasının sebebi budur. Kişinin 

varlığının en belirleyici unsurlarından olan isim, edebiyat dünyasında da aynı etkiyi 

korur. Edebi eserlerin kişileri, temelde karakter haline gelebilmek için isimlendirilmeli 

ve karakter inşasını temelden başlatabilmelidir. Ancak Öz, isimsiz bir karakter inşası 

yaparak kendi benliğini tamamlayamamış söz konusu roman karakterini okuyucuya 

sunar ve “Başkişinin bu isimsizlik hâli, onun varlığını giderek silikleştirir. 

Herhangileşen başkişi, var ile yok arasındaki kontrastsızlığa sabitlenir” (Atay, 2018, 

s.24). Bu bakımdan İsimsiz Karakter; net çizgilerle var olamayan, benlik inşasını 

tamamlayamamış silik ve pasif bir insan olarak kurguda yer alacağını en başından belli 

etmiş olur. İsmi dahi olmayan karakter, okuyucuya bir tasvir ile de verilmemiş, 

okuyucunun olay örgüsünde tipoloji olarak fark edilmesi için yalnızca sezdirilmiştir. 

Oysa kişinin yazar, başkaları ya da kendisi tarafından tanıtılması, onun 

bireyselleşmesinin süreçlerinden biridir: 

“…‘anlatı’ dediğimiz yapının bir yanını ‘kişiler sistemi’ oluşturmaktadır. 

Romancı, bu sistemi biçimlendirirken, dış dünyayı (hayatı) esas alır ve çeşitli 

yapı ve nitelikteki kişilerin benzerlerini, anlatının kurmaca dünyasına yerleştirir. 

Bu işi gerçekleştirirken, doğal olarak, roman sanatının ona sağladığı 

imkânlardan (karakterizasyon imkânlarından yararlanır. Biz, birer okuyucu 



  65 

 

olarak onları karşımızda buluruz ve yazarın, yine roman sanatının izin verdiği 

ölçüler içinde devreye soktuğu tanıtma biçim ve yöntemleriyle, onları tanıma 

fırsatını yakalarız. Bunun için genellikle şu yollar denenir: 1) Kahramanı yazar 

tanıtır, 2)Kahraman, kendi kendisini tanıtır, 3)Kahraman, diğer roman 

kahramanlarınca tanıtılır.” (Tekin,2001, s.85) 

Romanda karakteri ne yazar ne de başka karakterler tanıtır, karakterin kendi 

kendini tanıttığını da açıkça görmeyiz. Ancak romanın detaylarından hareketle İsimsiz 

Karakter’in özellikleri şu şekilde verilebilir:  Otuzlu yaşlarında, uzun boynundan 

mustarip olduğu için boynunu palto-gömlek yakalarıyla sürekli olarak gizlemeye 

çalışan, aynı sebeple omuzlarını yukarıya doğru kaldırma tiki olan, ‘içi yüzünden 

okunan’ bir ‘küçük insan’dır. Romanda onun tasvirinden çok Stevick’in 

başkahramandan sonra bireysel planda en çok boyutlu ve derinliğe sahip karakterler 

olarak tanımladığı (Stevick, 1998, akt. Güleryüz, 2021, s. 319) norm kişilerin 

betimlemeleriyle karşılaşılması, yazarın başkarakterini silik tutmasına yönelik 

tavırlardan biridir. Bu norm kişiler, onun silikliğini iyice hissettirmek adına detaylı 

tasvirlerle okuyucuya sunulmuştur. İsimsiz Karakter’in en çok vurgulanan yönü ise, 

boynudur. O, roman boyunca uzun boynunu saklama davranışına yönelir:  

“En çok çekindiğim de ensemin aşırı uzunluğuydu. Görüp tiksinecek diye ödüm 

kopardı. Bu yüzden ona kendimi -genellikle- önden göstermeye çalışır, arkamı 

dönmem gerekince de hemen gömleğimi sırtıma geçiriverir, hemen yakasını 

kaldırır, boynumu omuzlarımın arasına gizlerdim.” (Öz, 1997, s.103) 

Bu hareketler, Jeffrey Young’ın geliştirdiği şema terapi modelinde kusurluluk-

utanç şemasında incelenebilir. Kusurluluk-utanç şemasında bireyler kendilerinde bir 

kusur olduğuna inanarak o kusuru saklama eğilimi gösterirler (Kurban, 2022, s.16). 

İsimsiz Karakter’in ‘kusuru’ dışında öne çıkarılmış hiçbir özelliği olmaması onun 

benlik algısının kusur ve utanç çerçevesinde geliştiğine bir işarettir.  

Edebi türlerde, kurguda bulunan karakterler belirli rollere sahiptir ve kurguyu 

şekillendirir. “Bütün karakterlerin bir görevi vardır. Bu görevler başkişi ya da 

dekoratif şekilde karşımıza çıkar. Romanda olayların vuku bulması kişi veya kişiler 

sistemini oluşturur” (Güleryüz, 2021, s.317). Bu kişiler sistemi içinde bulunan, her 

anlatıda var olan temel rollerden biri protagonist, diğeri ise antagonist karakterlerdir. 

Protagonist karakter, genel anlamıyla kurgunun başkarakteridir ve olaylar onun 

üzerinden şekillenir. Tekin, protagonist karakteri şu şekilde tanımlar: 



  66 

 

“Bir romanda yapıyı oluşturan bütün unsurların merkezi konumunda bulunan 

kişiye başkişi veya daha yaygın bir nitelemeyle asıl kahraman (protagonist) 

denir. O, romanın genel yapısında yer alan diğer kahramanlardan farklı bir rol 

ve işleve sahiptir. Okuyucunun en çok ilgi duyduğu, sevinç ve kederlerini 

paylaştığı, ahlaki ve felsefi tutumunu benimseyip veya reddettiği, yerine göre 

öykündüğü, yerine göre özdeşleştiği kahraman, odur.” (Tekin, 2001, s.84) 

Antagonist karakter ise, protagonist karakterin karşısında bulunup onunla 

çatışan, onunla beraber kurguyu sürdüren, olayların gelişimi bağlamında başkarakterin 

kendini gerçekleştirmesini engelleyen figürdür (Canatak ve Doğan, 2021, s. 34).  Bu 

bağlamda bakıldığında İsimsiz Karakter protagonist, Diğer Adam ise antagonist olarak 

yorumlanabilir. Ancak İsimsiz Karakter, romanda olayların merkezinde 

gösterilmesine rağmen olayları yönlendiren kişi değildir, olaylar içinde savrulandır. 

Diğer Adam, antagonist olarak başkarakterle mücadele ediyor gibi gözükse de olaylar 

onun istediği şekilde gelişir ki bu geleneksel kurguya ters düşerek onu protagonist 

yapar.  İsimsiz Karakter ise olay kurgusunu yönetememesi bakımından protagonist 

olmaktan uzaklaşır. Bu bakımdan Odalarda romanında geleneksel ikilik kırılmıştır. 

Anlatıcı konumundaki İsimsiz Karakter’in pasifliği onun protagonist olmasını 

engeller, Diğer Adam ise İsimsiz Karakter ile çatışan bir antagonist gibi gösterilse de 

aktif olarak olayları yöneten, psikolojik üstünlük sağlayan figür olarak protagoniste 

dönüşür, hatta anlatı ilerledikçe İsimsiz Karakter olayların akışında adeta silikleşir. Bu 

tutum, yazarın karakterizasyona yönelik bir tavrı olarak değerlendirilebilir. Yazar, 

başkarakterine isim vermediği gibi olayları geliştirme ve değiştirme yetkisi de 

vermemiştir. Onun protagonist olmasını da elinden alarak kurgu ritmini Diğer Adam’a 

verir. İsimsiz Karakter'in olay örgüsündeki etkisizliği, onu neredeyse bir figür (fon) 

karakter konumuna indirger: “Figür (Fon)  karakterlerin  en  önemli  özelliği  akılda  

kalmamaları,  okuyucuyu  derinden  sarsacak  eylemde bulunmamaları, hatırlanır bir 

yüzlerinin olmamasıdır” (Korkmaz ve Şahin, 2018, akt. Güleryüz, 2021, s. 319). 

Ancak İsimsiz Karakter’i bir figür karakter olarak değerlendirmek eksik olacağından 

onu değerlendirirken Anti Protagonist karakter terimini kullanmanın daha doğru 

olacağı düşüncesindeyiz. Genel manada “bir eserin geleneksel kahraman özellikleri 

taşımayan başkişisi” (Tilbe, 2019, s.142) olarak tanımlanan Anti Protagonist (Anti 

Kahraman), romanın modernist tutumunu tamamlar. O, protagonist karakter 

olamayacak kadar pasif; antagonist olarak da karşıt konuma geçiremeyeceğimiz kadar 



  67 

 

olayları yaşayan birincil karakter olduğu için onu anti protagonist olarak 

değerlendirmek mümkündür.  Özetle o, geleneksel kahraman tipine uymayan, olayları 

yönlendiremeyen bir başkarakterdir. Tilbe, bu durumu şu cümlelerle açıklar: 

“XIX. yüzyılın sonu ve XX. yüzyılın başında dünya genelinde yaşanan köklü 

değişimle bireycilik görüşü ortadan kalkmaya başlar. Bu durum romanın genel 

yapısında da değişikliklere neden olur. XVIII. yüzyılın eyleme dönük, tuttuğunu 

koparan realist Balzac kahramanı, XIX. yüzyılda tökezlemeye başlar. 

Modernitenin sunduğu büyük umutlar yerini kuşkulara bıraktıkça kahraman 

pasifize olur. Artık geleneksel, özüne uygun kahramanların yerini parçalanmış 

kahramanlar alır. XX. yüzyılın başlarında psikanalizin ortaya çıkışıyla tutarlı, 

bütünlüklü birey fikri sarsılır ve kişinin tutarlılığına ve şeffaflığına olan inanç 

erimeye başlar. Edebiyatta da modernizm bu erimeyi kurmaca karaktere yansıtır. 

Nitekim Wirginia Woolf kendi kuşağının edebiyatının okura zorluk 

çıkarmasındaki asıl nedeninin psikolojinin karanlık noktaları araştırmaya 

çalışmasının olduğunu, bunun da yeni kurmaca teknikleri gerektiren ve üreten 

bir proje olduğunu savunur (MacKay, 2018:113). Tam da bu noktadan itibaren 

romanda kahraman önce iç dünyasıyla var olmaya daha sonra ise silikleşmeye 

başlar. Ailesi, geçmişi hatta kendisi bile tanıtılmaya değmez. Bazılarının adı, 

soyadı olmazken, bazıları yalnızca bir harften ibarettir. Romanda kahraman arka 

plana itilerek nesneler ön plana çıkarılır. Yine zaman ve mekân belirsizleşirken 

roman kurgusunda belirsizlik ve kahramansızlık hâkim olur.” (Tilbe, 2019, 

ss.149-150) 

İsimsiz Karakter, isminin dışında Tilbe’nin belirttiği gibi geçmişi hakkında da 

pek bilgi verilmemiş bir haldedir. Onun bu durumu, bizim anti protagonist olarak 

değerlendirmemizi sağlayan; başkarakterde olması beklenen cesaret, ahlak, başarı gibi 

özelliklere sahip olmaması noktasıyla örtüşür. Tekin, geleneksel romanda kahramanın 

kusursuz çizilmesi isteğinin modern roman algısıyla beraber değiştiğini, artık 

karakterlerin kusursuz olması gerektiği algısının yitirilip bu karakterlerin kendi 

içlerinde var olan sıradan bireyler düzeyine indirgendiğini belirtir (Tekin, 2001, s. 94). 

Tilbe’nin bahsettiği ‘karakterin iç dünyasına yönelme’ bu noktada önemlidir. Bu anti 

kahramanın derinlemesine analiz edilebilmesi, onların iç dünyalarının 

betimlenmesiyle mümkündür. Bu bağlamda tinsel portreler önemlidir. 

Tinsel-ruhsal ya da moral portre olarak adlandırılan, kişinin iç dünyasını ve 

duygu durumlarını ifade eden betimlemeler, roman karakterlerinin ruhsal durumlarının 

okuyucuya detaylı şekilde ulaşmasını sağlayan unsurlardır. Karakterler içinde 

bulundukları psikolojiye göre hareket ederek bir olay örgüsü geliştirir ve olay 

örgülerinin neticelerini yaşarlar. Odalarda romanında İsimsiz Karakter psikolojik 

olarak annesinin ölümünün ardından ‘yalnız ve insansızlaşan’ bir durumdadır.  O, 



  68 

 

kendine ve dış dünyayla alakalı tüm iletişimlere yabancı, kusurları ve yoksullukları ile 

çizilmiş bir karakterdir. Atay’ın yorumunu aktarmak karakteri açıklamak için uygun 

olacaktır:  

“..Kendi varoluşunu deneyimlemekten uzak olan başkişi, karşı cinsle kurduğu 

ilişkiyi cinsel boyuta endeksler. İsimsiz başkişi, kendini ötekilerin iradesine 

açmakla kalmaz, işgale de müsait kılar. Annesinin ölümünden sonra yaşadığı 

travma onu, yarım kalan erkek kimliğiyle yüzleştirir. Bütünsel anlamda bir benlik 

inşası problemi, başkişinin temel sorunlarındandır. Sahip olunamayan mekânlar, 

sahiplenilemeyen benliği doğurur.” (Atay, 2018, s. 22) 

İsimsiz Karakter’in roman boyunca gerçekleştirdiği eylemler incelendiğinde; 

annesini kaybetmesinin ardından düştüğü tinsel yalnızlığı hayatında süregelen 

yoksulluk takip ettikçe küçülen, küçüldükçe başkalarının egemenliğinde – Diğer 

Adam’ın- soluklanan bir birey haline geldiği görülür. Tüm bunların sebebi mekân, 

yani annesi ile beraber yaşadığı dünya olan oda’dır. Zira mekân, birey için yalnızca 

fizyolojik değil aynı zamanda sosyolojik bir alandır. 

Roman, esas olarak iki mekânda geçer: İsimsiz Karakter’in annesi ile kaldığı oda 

onun iç dünyasını, Diğer Adam ve Ev Sahibi Kadın ile yaşamaya başlamak üzere 

taşındığı oda ise onun insan ilişkilerini yansıtan bir araç olarak karşımıza çıkar. İki 

mekânın da oda olması, küçük karakter tipi ile uyumlu olarak sınırlandırılmış bir 

hayatı ve yaşam alanını sembolize eder. Karakterin kimliği, içinde bulunduğu 

mekândan bağımsız ele alınamaz zira roman adını, romanın kurgusunun içinde geçtiği 

mekândan, odalardan, alır. “Çevreye hâkim olan şartlar, kişiyi -adeta- bir kader gibi 

kuşatır. Kişi, bu çevrenin mutlak hâkimiyeti ve etkisi altındadır. Onun talihi, doğduğu 

çevrenin etkisiyle biçimlenir” (Tekin, 2001, s.139). Bu bağlamda İsimsiz Karakter, 

odadan ayrı incelenemeyecektir, zira o, hayatını odalarda geçirmiştir. 

Roman, İsimsiz Karakter’in annesinin ölümü üzerine beraber yaşadıkları odadan 

annesine ait eşyaları atma eylemi ile başlar. Karakter, adeta bir alan açmak- bir şeyden 

kurtulmak gayretindedir: 

“Duvarda asılı duran sarı çerçeveli resmini yakmıştım. Tahta sandıkta eski bir 

şeker kutusunun içinde sakladığı bütün fotoğraflarını yırtıp atmıştım. Odanın, 

mutfağın, helânın, taş aralığın onsuz kalan boşluğunda onu bana söyleyen bütün 

döküntü öteberiyi yok etmiştim. Anısı bile kalmasın istemiştim. Boşalan odayı bir 

güzel süpürüp bol suyla yıkayıp silmiş, yatağımı onun boşalan köşesine 

çekmiştim. Yine de tüketemiyordum onu, yok edemiyordum.” (Öz, 1995, ss.13-

14).   



  69 

 

İsimsiz Karakter’in, kendisini doğurup büyüten annesinin vefatının ardından 

odayı toplamaya, annesine ait eşyaları atmaya başladığı görülür. O, annesinin 

ölümünün yeni olmadığını, çoktan öldüğünü söylerken üzüntü duymaz. Ölümünü, 

“…vardı. Şimdi yok.” (Öz,1995, s.15) şeklinde ifade eder. İsimsiz Karakter’in bu 

kayıtsızlığının altından, yıllarca annesi ile paylaştığı odayı bireysel bir mekâna 

çevirme ve annesini o mekânda yok etme eylemine kalkışarak odayı sahiplenme iç 

güdüsü çıkar. Bir özel alan arayışına girmesinin sebebi geçmişinden gelir. O, babasını 

hiç tanımamış, hep annesiyle birlikte odalarda kalmıştır ve benlik inşası sırasında 

daimi olarak annesinin sınırları ve şartları içinde yaşamıştır: “Tamtakır odalarda 

büyüdüm ben. Şimdi de öyle. Değişen bir şey yok. Üstelik tek başıma kaldığım bir 

odam olduğunu da hatırlamıyorum. Hep annemle birlikte, hep aynı odalarda” (Öz, 

1995, s.83) Bu bağlamda annesinin ölümü, hep annesi ile beraber yaşadığı odalara 

karşı onun egemenlik savaşının bittiğine, mekâna tamamen sahip olduğuna işaret eder: 

“Annesinin ölümünden sonra yaşamsal alanı olan ‘oda’ya yabancılaşan başkişisi, 

‘oda’da bulunan ve kendisine annesini hatırlatan her şeyden kurtulmaya çalışarak, 

varlığını duyumsadığı mekâna tutunmaya çalışır” (Atay, 2018, s.34).  Ancak karakter, 

kurtulmak istediği annesinin ölümünün ardından geçen birkaç günde karanlıktan 

korkarak odaya karşı yenik duruma düşer; oda, onu yenen bir güç olur: 

“Yorganı başıma çekince bir saha hiç açılmadan sabahı buluyordum; ama delik 

deşik bir uykuyla. Gece odanın elektriğini yanar bırakıyordum. Haftanın iki günü 

dışında, kasabanın elektriği geceyarısına doğru kesilirdi. Demek ki kesilmediği 

günlerde odamın soluk ampulü sabaha kadar boş yere yanıp duruyordu. Benim 

gibi dar gelirli biri için düşüncesizce bir davranıştı bu. Hele son iyi aylık kirasını 

bile ödeyememiş biri için. Ama başka türlü de yapamıyordum. Karanlıkta 

kalamıyordum. Denedim; lambayı söndürüp gözlerimi sımsıkı yumup yatağıma 

gitmeyi denedim, olmadı, yapamadım. Çamura batmış çıplak bir ölünün ayağına 

takılıp üstüne düşecekmişim gibime geldi, hemen düğmeye basıp ışığı yaktım. 

Varlığına dayanamazdım, şimdi de yokluğuna alışamıyordum” (Öz, 1995, s.19). 

Bir travma olarak ölüm gibi büyük bir olay yaşadıktan sonra, kimsesiz kalmış 

birinden beklendiği üzere bildiği tek yerin, odanın, ona güvenli alan olması gerekirken, 

İsimsiz Karakter için oda  kapalı-dar bir mekân haline gelir. “Roman karakterlerinin 

kendilerini sıkışmış hissettiği, bir çıkmazda olduklarını düşündükleri her mekân 

romanda kapalı-dar mekân olarak tanımlanır” (Çalışkan, 2020, s.169). İsimsiz 

Karakter bu sıkışmışlık hissini bizzat ifade eder: “İnen karanlık geceyle birlikte, her 

şeyin uykulara geçtiği geç saatlerde küçük ev uyanıyor, geriniyor, güçlükle soluk alıp 



  70 

 

veriyor, büyüyor, üstüme üstüme geliyordu” (Öz, 1995, s.14).  Annesinden sonra 

yalnız kalarak saklandığı bir alandan çok kurtulmak istediği bir yere dönüşür, odadan 

başka mekânlara yönelir: “Sık sık kahveye uğrar olmuştum” (Öz, 1995, s.26). Bu, 

kendisine ait olmasını çok istediği odasını bile benimseyemediğinin işaretidir.  Atay’ın 

söylediği gibi, karakterin sahip olamadığı mekânlar sahip olamadığı benliği ile bir 

arada verilir. İsimsiz Karakter, duygusal ve fiziksel bir boşluk içindedir:  

“Ah işte orada, dayanılmaz bir boşluk duygusuyla titredim. Korkuyla döndüm: 

yatağı bile yoktu annemin; onun her zaman yattığı yerde o kocaman boşluğu 

gördüm. Kitap katı bir gürültüyle elimden düştü. Yorganı hızla başıma çektim.” 

(Öz, 1995, s.18). 

Ancak bu boşluğa uzun süre dayanamayarak itiraf eder, boş bir odayı bile  

benliği ile dolduramadığından “Bir genişlikti artık odam” (Öz, 1995, s.25) ifadesini 

kullanır. Bu boşluk yalnızca annesinin yokluğunu değil, kendisine ait eşyalarla bile 

odayı dolduramadığını da gösterir. Annesinin ardından kalan bu oda, ona manevi bir 

hatıra olmaktan çok onu korkutan, küçülten ve boğan bir hâle gelmişken yorganı bu 

oda içinde güvenli alan olma işlevi kazanır. İsimsiz Karakter çeşitli duygu 

durumlarında yorganın altına girerek güvenli alana kaçma davranışı gösterir. Örneğin, 

ev sahibi kadının onu evden kovarken ettiği küfürlerin etkisiyle yorganın altında ağlar.  

“Kocakarının görüntüsü önümde durmadan anlaşılmaz küfürler savuruyordu. 

Onu önümden kovalayıp odama bir soba yerleştirdim, tam köşeye. Yalazların 

aydınlığında yumuşak yatağıma uzandım. 

…deliksiz bir uykuya dalmayı düşünürken birden yorganın altında hıçkıra hıçkıra 

ağlamaya başladım.” (Öz, 1995, ss.46-47) 

Yorgan, edebi metinlerde karakterlerin saklanıp gizlendiği bir alan olarak 

karşımıza sık sık çıkar ve bu davranış “savunma mekanizmaları” bağlamında ele alınır. 

“Savunma mekanizmaları, bireyin yaşadığı kaygı suçluluk, utanç, üzüntü, aşağılanma, 

vicdan azabı gibi acı veren duyguları yumuşatma amacına hizmet eder” (Doipat, 

1987, akt. Talbutt ve Ersever, 2019, s. 581). İsimsiz Karakter de çok kez duygu durum 

kontrolü olarak yorganın altına saklanma davranışı gösterir.  “Bu durum, algılanan bir 

tehdide karşı düşünülen, planlanmış bir seçimden çok, otomatikleşmiş bir tepkidir ve 

çoğunlukla bireyin farkındalığının dışında oluşmaktadır” (Talbutt ve Ersever, 2019, 

s. 581). Bu savunma mekanizmaları; gerileme, tepki oluşturma, yansıtma, içe 



  71 

 

yansıtma, yalıtma, kendine yönelme ve karşıtına geri çevirme şeklinde gerçekleşen 

eylemleri içerebilmektedir (West, 2018, s.13). İsimsiz Karakter’in gerçekleştirdiği bu 

savunma mekanizması Freud’un “tekinsizlik” kavramı ile beraber incelendiğinde daha 

anlaşılır olacaktır. İlhan, Freud’un bahsettiği kavram hakkında şunları söyler: 

“Tekinsizlik; bilinmeyen ve alışık olunmayan durum, olay ve mekân karşısında 

duyulan korku ve endişe hâlidir. Düzenin bozulması ve bilinenin dışına 

çıkılmasıdır. Aslında tekinsizlik kavramı, güvenli ve korunaklı bir yer olan anne 

rahminden çıkan insanın, dünyada kendini güvenli ve korunaklı hissetmemesine 

işaret eder. İnsan için dünya artık, evsizliğin ve yersiz-yurtsuzluğun mekânına 

dönüşür: ‘Dolayısıyla bu temel kaybı yaşamış olan insan, hiçbir zaman kendini 

tam olarak evde hissetmeyecektir ve tekinsizlik halinde beliren evsizliğe karşı 

daima hassas olacaktır. Yani insan, evsiz ve yurtsuzdur ve daima kendisini evde 

hissettirecek bir yer-yuva bulma çabasındadır.” (İlhan, 2024, s.3). 

Bu noktada Freud’un bahsettiği tekinsizlik için “unheimlich” kavramını 

kullanması ve bu kavramın hem “ev ve yuva gibi tanıdık bir yer” hem de “gizli saklı 

bir alan” anlamına gelmesi önemlidir. Freud, tekinsizlik kavramını kullanırken bu iki 

anlam arasındaki kaygıya ve bastırılmış geri dönüşe işaret etmiştir (Hekimoğlu ve 

Bilik, 2020). Dolayısıyla İsimsiz Karakter’in tekinsiz hissettiği noktada yorgan altına 

girerek anne rahmine dönüşü sembolize edilmiştir.  

Romanın mekânı olarak bir diğer oda ise, İsimsiz Karakter’in Diğer Adam ile 

tanışması ile roman kurgusuna eklenir. İsimsiz Karakter, ev sahibinin onu evden 

kovmasının ardından soğuk kış gecelerinden korunmak için kahvehaneye gittiğinde 

Diğer Adam ile tanışır. İsimsiz Adam’ın kalacak bir odaya ihtiyacı olduğunu öğrenen 

Diğer Adam ona bir oda bulur. Bu oda, kendisinin ev sahibiyle beraber yaşadığı evdeki 

bir odadır: “Bakın, sanırım benim oturduğum evin sahibi, bir odasını size verebilir” 

(Öz, 1995, s.55). Kısa süre sonra İsimsiz Karakter yeni odasına taşınır ve koca bir evin 

içinde küçük bir odaya sahip olur: “Küçük bir odaydı işte. Tek penceresi avluya bakan 

sevimli bir oda” (Öz, 1995, s.61). Diğer Adam tavan arasında bir odada kalırken 

kendisinin küçük bir odada kalması, karakterin küçültülmesini verdiği gibi yeniden 

küçük alanlara yönlendirildiğini de işaret eder. İsimsiz Adam bu oda içinde mutludur, 

hatta yeni odasını eski odasına benzetir: “Eski odamı andırışı da ayrıca hoşuma 

gitmişti” (Öz, 1995, s.61).  

Romanın ilerleyen bölümlerinde İsimsiz Karakter, Ev Sahibi Kadın’a evlenme 

teklifi ettiğinde ve Diğer Adam tarafından hızlıca evlendirildiklerinde, başkarakter 



  72 

 

kiracı olarak kaldığı evin sahibi konumuna geçer. Artık bir odaya değil, tüm eve 

sahiptir. Bu statü değişimi onun annesinin ardından odayı hemen kendine ait kılma 

çabasında olduğu gibi cümlelerine yansır: “…çalışan her insan gibi evimden çıktım. 

‘Odamdan’ demiyorum, ‘evimden’ diyorum; çünkü artık benim de bir evim var” (Öz, 

1995, s.55). Ancak anti protagonist kahramanlığına uygun olarak, kurgu onun aleyhine 

işlemez; Ev Sahibi Kadın ile yaşadığı birkaç günlük karı-koca yaşantısı uzun sürmez 

çünkü Ev Sahibi Kadın onu yeniden odasına gönderir: “ ‘Bundan böyle odanda 

yatacaksın’ dedi. Soluğumu tutmuştum. ‘Bu yatak iki kişilik değil’ dedi.” (Öz, 1995, 

s.93) Odasına geri dönen İsimsiz Karakter, “evim” diyerek benimsediği mekândaki 

geçici egemenliğini Diğer Adam’ın ev içinde gösterdiği davranışlarla tamamen 

kaybeder: “Ama artık yemeklerde de baş başa kalamaz olmuştuk. Kiracımız olacak 

sırık gibi herif de sabah kahvaltılarıyla akşam yemeklerini bizimle yiyordu. Onu bu 

evden kovmam gerektiğinde artık iş işten geçmişti” (Öz, 1995, s.99) Ancak mekân 

üzerinde hâkimiyet kuramamasının tek sebebi Diğer Adam değildir. İsimsiz Karakter, 

duruma açıkça tepki veremeyeceğini itiraf eder: “Niye orada onu kolundan tutup kapı 

dışarı etmedim? Yapabilir miydim? Hiç olmazsa bir şeyler söyleyebilirdim. 

Yapamadım. Odama dönüp yatağıma oturdum” (Öz, 1995, s.106). Yaşadığı yok 

sayılmanın ardından bile dönüp dolaşıp geldiği mekân olarak oda, onunla bir bütündür. 

Odaya geri dönmeyi kabul ettiği gibi, kendisini de kabul eder:  “Elimden hiçbir şey 

gelmiyordu. Her zamanki gibi yine hiçbir şey yapamadım. Kendimi 

değiştiremiyordum. Ben buydum.” (Öz, 1995, s.111).  Yeni evdeki hâkimiyetini 

yitirmesi ve bu duruma karşı hissettiği olumsuz duyguların bir düzenleyici olarak 

yorgan yeniden mekân hâline gelir. Bu evde, Diğer Adam’ın ve artık karısı olan Ev 

Sahibi Kadın’ın ilişkilerini sindirmek adına yorgan bir duygu durum düzenleyicisi 

işlevi kazanır.  

İsim, Pasif Protagonistlik ve Mekân bölümü, İsimsiz Karakter’in kurgu içindeki 

konumunu inceler.  O yalnızca ‘modernist tavra uygun olarak isim verilmemiş bir 

başkarakter’ olarak yorumlanmamalıdır zira onun isimsizliği bir kimliksizliği hatta 

mekânsızlığı da barındırır. Kurmacanın merkezinde yer almasına rağmen olayların 

seyrini değiştiremeyen pasif özne konumu, onu anti protagonist kişilikli ve mekân 

bağlamında daimi olarak ‘odalara dönen’ bir karakter olarak nitelendirmemizi sağlar. 



  73 

 

Küçük odalar, onun küçük insan tipiyle uyumludur. Dolayısıyla onu anlamlandırmak 

için isim ve mekân büyük önem arz eder.  

2.3.2.Kadınlar, İlişkiler ve Sapkınlıklar 

İsimsiz Karakter, romanda bir kasabada annesi ile beraber yaşayan, yaklaşık beş 

aydır bir devlet dairesinde çalışan, sosyal çevresi olmayan izole bir çerçeve ile okura 

sunulur. Onun izole hayatı, annesinin defnedilmesi için cenaze parasını müdürden 

istemesi aracılığıyla verilir: 

“Elimdeki parayla evdeki ölüyü gömemezdim. Nasıl oldu bilmem, doğruca müdür 

beyin odasına çıktım. Hiç düşünmeden yaptım bunu. Niçin başkasından değil de 

müdür beyden borç para istediğimi bilmiyorum. Başka kimden isteyebilirdim ki? 

Dairedeki arkadaşlar arasında bana borç para verebilecek tek dostum yoktu. 

Benim hiç dostum yoktu. Hiç olmadı.” (Öz,1995, s.20). 

‘Başka kimden isteyebilirdim ki?’ sorusunun cevabı olarak diğer ebeveyn 

akıllara gelse de, annesinin ölümünün ardından iyice yalnızlaşan İsimsiz Karakter’in 

babasını hiç tanımadığını Ev Sahibi Kadın ile konuşmaya çalışırken öğreniriz: “Evet, 

ben de tıpkı sizin gibi, kimsesi olmayan, bir tek can dostu, bir tek konuşup dertleşecek 

arkadaşı olmayan ‘yalnız’ bir kişiyim. Babamı hiç tanımadım. Hiç bilmiyorum onu” 

(Öz, 1995, s.77). Bu noktada karakterin, annesi tarafından tek başına büyütülmüş biri 

olduğunu anlarız. Ancak bireyin benlik inşası, bireyselleşme süreci ve sosyal hayattaki 

ilişki dinamiklerini anlamlandırmamızı sağlayan geçmiş deneyimler kurguda bize 

detaylıca verilmediğinden; bu roman için yalnızca annesiyle sürekli birlikteliğine ve 

babasını tanımıyor oluşuna odaklanabiliriz.  

Her birey, doğduğu andan itibaren çevre ile ilişki içindedir. Yalnızca fiziksel 

mekân değil, sosyal ilişkiler de bu çevre içinde değerlendirildiğinden, bireyin ilk 

çevresi olarak aileyi incelemek bireyin kimlik inşasını anlamlandırmak için önemlidir. 

Bu doğrultuda bireyi yalnızca davranışları ile değil, onun kimlik gelişimini 

şekillendiren tüm parametreler ve gelişim evreleri ile değerlendirmek gerekmektedir. 

İsimsiz Karakter’in anne ve babasıyla ilişkisinden hareketle, roman boyunca Diğer 

Adam’ın boyunduruğuna girmesi, bize aile içi eksiklikleri işaret eden psikolojik bir 

analize imkân tanıdığından Freud’un kuramları önem kazanır. 



  74 

 

Sigmund Freud’un Gelişim Kuramı’nın ikinci evresi olan anal dönemde çocuk 

tuvalet eğitimiyle beraber anneden bağımsızlaşma ve bireyselleşme çabasına girer. Bu, 

annenin denetiminden uzaklaşma süreci fallik dönem ile devam eder.  Fallik dönemde 

cinsel bölgelerine yönelen çocuk; kendi cinsiyetiyle özdeşleşerek ileride sağlıklı bir 

yetişkin cinselliğin temelini atar. Ancak anne ve babanın yokluğu, bu ikiliyle olan 

ilişkilerdeki aksaklıklar gibi olumsuz durumlar çocuğun ileriki yaşamında nevrotik 

belirtilere temel olur (Geçtan, 1998, ss. 35-38).  İsimsiz Karakter’in babasını hiç 

tanımaması, annesiyle beraber hep odalarda yaşaması onun kişilik gelişimi için 

olumsuz koşullardır. Bu olumsuzluk, gizil dönemin sağlıklı gelişimini etkiler. Zira 

gizil dönemde çocuk hemcinsi olan ebeveyniyle özdeşleşerek toplumsal rolünü 

öğrenir. Bu dönemi sağlıklı şekilde geçirdiğinde özerk bir varlık geliştirerek aşağılık 

duygusuna kapılmaz ve olgun yetişkinlik döneminin temeli gerçekleşir (Geçtan, 1998, 

s. 41). İsimsiz Karakter’in eksik ebeveyn ile büyümesi, gizil dönemde ondan toplumsal 

cinsiyet rollerini öğrenememesi yani rol modelsiz kalması, davranışlarını 

şekillendirecek bir otoriteden yoksunluk oluşturur. Bu da, kurgu boyunca Diğer 

Adam’ın boyunduruğuna girmesini anlamlandırmamızı sağlar. Zira bireyin bebeklik -

çocuklukta aile içi ve gelecekte topluma karışması ile aile dışı sosyalleşme süreci anne 

ve babanın farklı rolleriyle şekillenir. Baba, çocuğun gördüğü ilk otorite olarak ailede 

konumlanırken, İsimsiz Karakter’in babasızlıktan kaynaklanan otorite eksikliği, 

gördüğü ilk otoriteye boyun eğme eğilimi göstermesine sebep olur. Kahvehanede 

tanışmaları üzerine kendisine bulduğu odaya taşınması romanın kurgusunu başlatır: 

“Upuzun boyuyla koluma girmişti. Götürüyordu beni. İşte oyun yine benim 

yenilgimle sona ermişti. Bir yandan da neden geciktiğini anlatıyordu. 

Dinlemiyordum artık. Akıntısına kaptırmıştım kendimi bir kere, sürüklenip 

gidiyordum.” (Öz, 1995, s.58) 

Diğer Adam ile kahvehanede yaptıkları sohbette, ondan açıkça etkilendiğini 

ancak adamın kendisini korkuttuğu halde onu yeniden görmek istediğini söyleyen 

İsimsiz Karakter, roman boyunca aynı duyguları sürdürür. Bu duygular karışıktır: 

“Korkuyordum bu adamdan. Bunu dün gece anladım. Dün bütün gece onunla 

uğraştım durdum. Ona karşı büyük bir hayranlık duyduğum doğruydu, ama bunun bir 

tür çekingenlik, bir tür korku, bir tür nefret olduğunu anladım sonunda. Çok güçlü 

biriydi. Sanki karşısındakini ezmek için yaratılmıştı” (Öz, 1995, s.57) 



  75 

 

İsimsiz Karakter roman boyunca Diğer Adam’ın her davranışıyla sağlıksız 

duygu geçişleri yaşar. Gülüşleri, evin içinde yürüyüşleri dahi onu tedirgin eder, 

korkutur. Ancak buna tepki vermeyi düşünemeyecek kadar etkilenmiş ve 

kabullenmiştir zira Diğer Adam, İsimsiz Karakter’i kontrol etmek için Ev Sahibi 

Kadın’ı ilişkilerine dahil eder. Odaya taşınması için evdeki kadının varlığını kullanır: 

“Cebinden çıkardığı küçük sarı bir anahtarla kapının deliğini bulmaya çalışırken, ‘Ev 

sahibimi beğeneceksiniz’ dedi” (Öz, 1995, s.59). Gerçekten de, İsimsiz Karakter 

roman boyunca kadına yakın olmak için her türlü manipüleye ve sınır ihlaline boyun 

eğer. Diğer Adam, İsimsiz Karakter’e sürekli olarak kadınları anlatır, bunu yaparken 

onu şekillendirir; amacı kendi bebeğine hamile olan kadını onunla evlendirmektir:  

“‘Kısa sürede her şeyi anlayacaksınız’ dedi. ‘O konuşmadan da konuşur. 

Tanıdığım en güzel konuşan kadındır o; hem de gürültüsüzce, hiç ses 

çıkarmadan. Göreceksiniz, yakında siz de anlayacaksınız bunu. Hayatınız 

allak bullak olacak.’ ” (Öz, 1995, s.69). 

Bu noktadan itibaren Ev Sahibi Kadın romana, İsimsiz Karakter’in iç dünyası ve 

karşı cinsle ilişkisini vermek için dâhil olur: 

“Çok yalnızım, biliyor musunuz’ dedim. ‘Küçük yaşta alıştım bu yalnızlığa. Kişi 

bir kere yalnızlığın tadına varınca bir daha yakasını kurtaramıyor ondan. Ama 

yalnızlık da insanlar arasındayken güzel. Oysa benim kimsem yok’. Bu sözlerim 

ilgisini çekiyor muydu, bilmiyorum. ‘Odamda kendimle konuşurum sık sık. 

Dolapla, masayla, su şişesiyle konuştuğum olur. Çok yalnızım.’” (Öz, 1995, 

s.85). 

Kadınla konuşmaya çalışırken kadınları hiç bilmediğini, daha önce hiç kadın 

arkadaşı olmadığını da söyler; bu yüzden Ev Sahibi Kadın ile ne zaman konuşmaya 

çalışsa heyecanlanıp saçmalar, sadece iletişim kurabilmek için Diğer Adam’ın 

kendisine kadınlar hakkında söylediği cümleleri kadına kurar: “Neler saçmalıyordum 

yine. Başlamıştım işte” (Öz, 1995, s.75).  Öyle ki, kadını etkilemek için müdürden borç 

istemeye gittiği günü yalan senaryo ile anlatır. Bu, onun kadınları bilmemesinin bir 

sonucudur: “Ah kadınlardı hep en büyük eksiğim, onlarsız zehirli kalan çirkin, zavallı 

bir yanım vardı; böyleydi” (Öz, 1995, s.81). Ancak onun tek sorunu kadınsızlık hâli 

değil, yalnızlığıdır. Kendisini “yalnız ve insansız” olarak tarif eden karakterin 

asosyalliğinin sebebi okura verilmez. Yalnızca İsimsiz Karakter’in daimi yalnızlığı 

vurgulanır. 



  76 

 

İsimsiz Karakter, yeni odasına taşınmasıyla beraber etrafındaki insanlar 

aracılığıyla sosyal konuma geçer. Onun için evde sabahları selam verebileceği bir 

kadın, çay içebileceği bir adam olması oldukça yenidir. Bu yeni hâl, onun 

düşüncelerine yansır. İlk gün, Ev Sahibi Kadın’ı izlerken düşündükleri şunlardır: 

“Ah, şu yaşıma geldim, kadınlarla hiç yakın olmadım. Bayılırım onlara. ‘Gündüz 

hayalimde, gece düşümde’ hep kadınlar vardır. Ama pek bilmem onları. Bildiğim 

tek kadın annemdi. Onu da pek tanıdığımı, bildiğimi söyleyemem. Benim gibi 

kadınsız genç bir adamın genç, güzel bir kadın karşısındaki böylesi 

duygulanmalarını yadırgamamak gerek diye düşünüyorum. Karşılaştığım 

kadınların karşısında hep saygılı olmuşumdur; hiçbir densizliğim görülmemiştir. 

Ama düşüncelerimin pek öyle olduğunu söyleyemem.” (Öz, 1995, s.60) 

İsimsiz Karakter’in bu düşünceleriyle ego’sunun id’ini yönetemediği ortaya 

çıkar. İsimsiz Karakter, başta annesi dâhil olmak üzere, karşı cinsi tanımadığından 

cinsiyetler arası ilişki dinamiklerini de bilmez. Bildiği tek şey, ilkel dürtüleridir. 

Kadın’ı gördüğünde baskın ilkel dürtülerini yani id’i denetleyecek baskın bir 

süperegosu yoktur. Freud’un Yapısal Kişilik Kuramında gördüğümüz süperego, 

kişiliğin en son gelişen sistemidir. Bu sistemi Geçtan şöyle açıklar: 

“Bu sistem çocuğa ana-babası tarafından aktarılan ve ödül ve ceza 

uygulamalarıyla pekiştirilen, geleneksel değerlerin ve toplum ideallerinin içsel 

temsilcisidir, kişiliğin vicdani ve ahlaki yönüdür. Gerçekten çok ideali temsil 

eder, hoşlanmadan çok kusursuzluğa ulaşmak ister. Süperegoyu ilgilendiren 

husus, bir şeyin doğru ya da yanlış olduğuna karar verip, toplum ya da 

temsilcileri tarafından onaylanmış ölçütlere göre davranmaktır. 

…Süperegonun başlıca işlevleri: (1) id'den gelen dürtüleri bastırmak ve ketlemek 

ki bunlar özellikle, dışa vurulduğunda toplumun hoş karşılamayacağı türde 

cinsel ve saldırgan dürtülerdir; (2) egoyu gerçekçi amaçlar yerine ahlaki 

amaçlara yönelmeye inandırmaya çalışmak; (3) kusursuz olmaya çabalamaktır. 

Süperego, id ve egoya karşı çıkarak onları kendi istediği düzene yöneltme 

eğilimindedir.” (Geçtan, 1998, s.47) 

İsimsiz Karakter’in anne-baba ile sağlıklı ilişki kuramamış olması, kişilik 

gelişiminde önemli boşluklar bıraktığından süperego onda id’i kontrol etme ve ego’yu 

ahlâka yönlendirme konusunda pasif kalır. Ev Sahibi Kadın’ı dikizlemesinin ardından 

kendine dokunup ejakülasyon gerçekleştirmesi, onun süperego ve id çatışmasını 

yansıtır: 

“Yavaşça cama yaklaştım, perdenin altındaki boşluktan avluya bir göz attım. 

Belden aşağısı görünmüyordu. Yüksekti pencere. Sandalyeyi çekip üzerine 

çıkmayı düşündüm; olmazdı, görürdü beni. Yine de gürültü etmeden sandalyeyi 

pencerenin yanına çektim. Üzerine çıksam, perdenin üstünden onu bütünüyle 

görebilirdim. Titredim. Çıkacakken çıkamadım sandalyeye. Görülmemek için 



  77 

 

geri çekildim. İçim içimi yiyordu. Anlatılmaz bir gecikmişlik duygusuyla dört 

dönüyordum odanın içinde. Yaklaşıp perdenin altından bakıyor, ama o güzel 

kadının belden aşağısını göremiyordum. Kendimi yatağa attım. Yastığa sarılıp 

onun o çiçek açmış görüntüsüyle boğuştum durdum. Hoyratça ezdim onu altımda, 

öptüm, kokladım, öldüm onunla.” (Öz, 1995, s.66) 

İsimsiz Karakter’in yaptığı bu davranış, cinsel sapkınlıklar bağlamında 

“Röntgencilik Bozukluğu” ya da bir diğer adıyla “Voyerizm” olarak parafili 

kategorisine girer. Bu parafilinin belirlenmesinde birden çok kıstas olsa da, genel 

olarak bir başka bireyi ya da bireylerin haberleri olmadan kişi tarafından izlenmesi ve 

izleme eylemine mastürbasyonu dâhil ederek cinsel doyum araması olarak tanımlanır 

(Yıldız, 2022, s.128). İsimsiz Karakter’in bu tarz bir parafili göstermesi Geçtan’ın 

açıkladığı gelişim kuramında belirtildiği gibi bireyin evreleri sağlıklı şekilde 

yaşamamasından kaynaklanır. Bu evrelerde karşı cinse dair düşüncelerini sağlıklı 

düzeye endekslemeyen birey, ileriki yaşlarda sapkın içgüdüler benimser. İsimsiz 

Karakter, bu sapkın içgüdüleri kadın ile tatmin etmeye çalışır. Onunla her fırsatta 

konuşmaya çalışır, kendisine cevap vermese de konuşabildiği için bile çok mutlu olur; 

bu yüzden ona evlenme teklifi ettiğinde birkaç gün önce ikilinin birlikte olması 

gerçeğini bile göz ardı eder. Burada, yeniden gelişim evrelerinin sağlıksız 

gerçekleşmesinin sonuçları görülür. Bireyin verdiği kararların denetleyicisi olan 

ebeveynler bunu rol modellik ya da ödül-ceza sistemiyle gerçekleştirirken İsimsiz 

Karakter bu denetimi görmemiştir. Diğer Adam, İsimsiz Karakter’i  Ev Sahibi Kadın 

ile evlendirir. Bu evlilik, sağlıklı bir süperegonun kabul etmeyeceği bir kararken id 

kontrolü devralır. İsimsiz Karakter için önemli olan tek şey kadınlara yakın olmaktır. 

Bu evlilikle beraber çok mutludur; bir karısı olduğunu sık sık vurgular, iş arkadaşlarına 

“Karımı görmelisiniz.” (Öz, 1995, s.90) der. Bu bağlamda yaşadığı hazla, kontrol 

tamamen elinden çıkar.  

Diğer Adam, İsimsiz Karakter üzerindeki denetimini Ev Sahibi Kadın  

aracılığıyla gerçekleştirir. Kadın, adamı odasına yolladığında bile Diğer Adam’a 

minnettardır: “Arkadaşım olmasa elime yüzüme bulaştırırdım her şeyi. Bütün evlilik 

işlemlerini o yürütmüştü; kendi işiymiş gibi koşturup durmuştu. İkinci evlenme tanığını 

da o bulup getirmişti” (Öz, 1995, s.95).  Bu, İsimsiz Karakter’in  bağlanma şemalarını 

incelememizi sağlar. Diğer Adam olmadan hiçbir şey yapamayacağına inanması onun 

kaygılı bağlanma stiline sahip olduğunu gösterir. Kaygılı bağlanma, bireyin 



  78 

 

ilişkilerinde bağlanmaktan kaçınmaması ancak aşırı bağlanma göstermesi ile ilişkilidir 

ve “…başkalarına bağımlılığı fazla olan fakat başkalarından kaçınması az olanlar 

kaygılı (preoccupied/ambivalent/ anxious) (‘kendim asla yapamam; ancak yardımla 

ola bilir’)” şeklinde özetlenebilir (Yıldızhan, 2017, s.68). İsimsiz Karakter, Diğer 

Adam olmasa bunların hiçbirini yaşayamayacağını düşünür.  

Bu hızlı evliliğin ilk günlerini beraber odada geçiren çift cinsellik yaşar. Buna 

izin veren yine Diğer Adam’dır. Sekiz- dokuz gün kadar onları rahatsız etmez. Ancak 

o günlerin ardından Ev Sahibi Kadın’ı, İsimsiz Karakter’i odasından kovmaya 

yönlendiren yine odur. İkilinin cinsellik yaşaması İsimsiz Karakter’i geçmişe dönük 

düşüncelerinden anlaşılır: “Ah o günlerde etim, ısırıkların, eziklerin, çürüklerin 

sızısıyla ne kadar mutluydu. Kimi de uykuya benzer bir yorgunlukla kendimizden 

geçmelerimiz olurdu. Bu durumlarımızın uyku olmadığını şimdi daha iyi anlıyorum; 

etlerimizin, mutluluktan, yorgunluktan gevşeyip erimesiydi belki de” (Öz, 1995, s. 103-

104). 

Bu cinsel birliktelik sürecinde ve sonrasında İsimsiz Karakter’in bazı cinsel 

sapkınlıkları ortaya çıkar. Karısını uyurken izleyerek ‘sessiz sevişmeler’ gerçekleştirir:  

“Gözlerimi araladığımda karımı uykuya benzer o erimenin içinde bulursam, 

yatakta yavaşça doğrulur, onun ıslak koltukaltlarını, etli dudaklarını, gülkurusu 

yuvarlakların ortasındaki dik meme uçlarını, dolgun kalçalarını, yuvarlak 

butlarını, bacak aralarını, yer yer kırmızılıkların noktaladığı tombul bacaklarını 

yakından dikkatle izler, böyle bir kadına ‘karım’ diyebilmenin erişilmez, gizli 

gururunu duyardım içimde. Çıplak dolgun kollarına parmaklarımın ucuyla 

hafifçe dokunur, koltukaltlarındaki sarı, nemli kısa tüylere burnumu sürer, her 

yanında gizlenen, ama asıl koltukaltlarında barınan ılık, taze kurabiye tadındaki 

kavuniçi kadın kokusunu uzun uzun -emer gibi- koklayıp ciğerlerime doldurur, 

bir süre içimde saklardım. Böyle, ondan habersiz, sessiz sevişmelerimde, içimden 

gelen eski günlerimin hastalıklı yalnızlığını gerilere itmeye çalışırdım.” (Öz, 

1995, s.104-15). 

İsimsiz Adam’ın evlenmeden önce Kadın’ı izlerken gerçekleştirdiği 

Gözetlemecilik (Röntgencilik) Bozukluğu davranışı burada da görülür. Karakterin bu 

sahnede gerçekleştirdiği “sessiz” ve “habersiz” biçimde kurduğu tensel temas, kadını 

cinsel obje boyutuna indirgerken psikanalitik bakımdan ciddi bir ihlal 

gerçekleştirdiğini gösterir. Eyleme mastürbasyonla eşlik etmese de karşı tarafın bilgisi 

ve rızası olmadan ona temas edilmesi ve bu davranıştan alınan cinsel haz onun 

voyeuristik eğilim veya davranışı olarak değerlendirilebilir. Kısa süre sonra odaları 



  79 

 

ayrıldığında  “Artık karıma bir koca olarak yaklaşamıyordum bile.” (Öz, 1995, s.94)  

ifadesi ise kadını nesneleştiren düşüncelerinin bir başka yansımasıdır. Ancak İsimsiz 

Karakter bu olaya karşı da tepkisiz kalır. Bu tepkisizlik Diğer Adam’ın karısıyla 

beraber olduğunu fark ettiğinde de sürer. Bir başka adamın, karısıyla beraber olmasına 

bir şey demez, aksine bundan zevk alır: 

“Artık uykularım delik deşik olmuştu. Yatağımda gece boyu dönüp duruyordum. 

Sık sık açık saçık şeyler düşünerek kendimle oynuyor, böylece yorulup 

uyuyabileceğimi sanıyordum. İkisini çırılçıplak soyuyor, seviştiriyor, bildiğim 

sevişme durumlarında ikisini görüntülüyordum. Yastığıma sımsıkı sarılıyor, 

karımı altıma alıyor, kendimi arkadaşımla yer değiştirip sevişiyordum 

karanlıkta. Görüntü silinip gidince ter içinde sırt üstü dönüyor, bu kez içimde 

gelişip büyüyen kin ağacının dal budak salmasını sağlıyordum. Gece yattıktan 

sonra merdivendeki ayak seslerini de dinlemeye kalkmıyordum artık. Çünkü 

kiracımızın, akşam yemeğini yedikten sonra yukarıdaki odasına çıkmadığını, 

geceyi karımın odasında, onun çıplak koynunda geçirdiğini biliyordum.” (Öz, 

1995, s.112) 

Bu fanteziyle boşalma hâli bir kabullenme durumudur ve karşı çıkamadığı için 

bunu dürtüselliğe indirger ve bununla ilgili fanteziler geliştirmeye devam eder:  

“Onu bir tür hayranlıkla izliyordum. Gözümün önünde karımın koynundan 

çıkarken gördüğüm bu adama karşı işte çaresiz, suskun oturuyordum eşikte. 

Elimden hiçbir şey gelmiyordu. Her zamanki gibi yine hiçbir şey yapamadım. 

Kendimi değiştiremiyordum. Ben buydum. Karımı da belki bu yüzden yitirmiştim. 

Onun da bu adamdan pek farkı yoktu. Bu adamla yatıyordu. Hem de gözümün 

önünde yapıyordu bunu. Onları sevişirken görmeyi çok isterdim gibi geldi bir 

an.” (Öz, 1995, s.111) 

Kurgunun ilerleyen kısımlarında kadın İsimsiz Karakter’e gebe olduğunu söyler. 

İsimsiz Karakter kadın ile yaşadığı 9 günlük cinsellikten olduğunu düşündüğü gebeliği 

derhal kabul eder, bir kızının olmasını hayal eder. Günler sonra karısı doğumun 

yaklaştığını haber verdiğinde bunu yadırgasa da kabul eder, zira onlar evleneli daha 6 

ay bile olmamıştır ama kadını kaybetmek istemediği için irdelemez. Bu sırada Diğer 

Adam, onu tamamen etkisi altına almıştır: 

“‘Uyudu mu?’ dedi. 

‘Kim?’ 

Döndü. Gözlerimin içine baktı. 

‘Sevgili, güzel karımız,’ dedi. 

‘Ha, evet uyudu sanırım.’ 

‘Uyusun’ dedi. ‘Dinlenmesi gerek.’ 

‘Karımız mı dediniz?’ dedim.  

‘Evet, karımız dedim. Bir şey mi oldu?’ 



  80 

 

Ne diyeceğimi bilemedim.” (Öz, 1995, s. 151) 

Diğer Adam, İsimsiz Karakter’in kendisine tepki veremeyeceğini bildiği için 

‘karımız’ ve ‘kızımız’ kelimelerini rahatlıkla kullanır. Bir süre sonra ona kurduğu 

oyunu açıklar:“’O doğacak çocuk benim çocuğum. Kadın da benim kadınım. Hem de 

kaç yıllık kadınım. Ama çocuğun babası sen olacaksın. Sen, baba olacaksın dostum’”. 

(Öz, 1995, s.153). Roman boyunca Diğer Adam’ın İsimsiz Karakter’in davranışlarını 

yönlendirirken gerçekleştirdiği kontrol eylemlerine manipülasyon denir:   

“Manipülasyon kavramı, Latince ‘Manipulus’ kelimesinden gelir. Kelime anlamı 

olarak ‘yönlendirmek’, ‘ustalıkla idare etmek’ anlamına gelmektedir. İnsanlık 

tarihi boyunca, bireylerin diğerlerini kendi çıkarlarına uygun şekilde 

yönlendirme çabası olarak tanımlanmıştır.” (Sunar ve Karaaziz, 2025, s.172). 

Diğer Adam, onun çok şekilsiz ve belirsiz olduğunu söylemek, onu kontrol 

etmenin kolaylığından bahsetmek için şu ifadeleri kullanır: 

“Dostum, bilmem farkında mısın, seni yavaş yavaş değiştiriyorum ben. Seni 

baştan yoğurmak, sana bir kişilik kazandırmak gerek. Her şey olabilir senden. 

Senden istenilen her tipte insan yaratılabilir... Sen ancak sana söyleneni yapacak 

birisin dostum. .. Sen bir hamursun dostum. Hem de tam kıvamında bir 

hamur.”(Öz, 1997. s.153) 

İsimsiz Karakter’i Gogol’un “Palto” hikâyesini okurken gören Diğer Adam, o 

hikâyeyi ne kadar çok sevdiğini belirtirken yazarın burada, karakterini Gogol’un 

“Palto” hikâyesindeki Akaki Akakiyeviç’ten ürettiği ortaya çıkar. Diğer Adam’ın 

kullandığı ‘hamur’ ifadesi bu noktada pekişir. Zira İsimsiz Karakter bu bağlamda 

özgün bir karakter de değildir ve bu, onun mevcut ilişkilerinde kolaylıkla 

yönlendirilmesini açıklayan modernist bir alt tavırdır. Yazar, karakteri var olan bir 

karakterden uyarlamış, isimlendirmemiş, başka karakterler altında ezmiştir.  

Dolayısıyla İsimsiz Karakter’in roman boyunca kurduğu ilişkileri farklı bir bağlamda 

okumak da mümkün olur. Tıpkı Akaki gibi bir devlet memurudur ve yoksuldur, onun 

gibi yalnızdır ve ‘küçük insan’ tipindedir. Ve Akaki gibi trajik bir son yaşayarak evden 

çıkar. Baştürk bu konu hakkında şunları söyler: 

“Görüldüğü üzere iki kişi arasında önemli benzerlikler vardır. Meslekleri, 

yoksullukları, yoksunlukları, yalnızlıkları, sıradanlıkları, değersizlikleri, hayat 

karşısındaki tavırları, çevrenin onları bakışları, babalarını hiç tanımayışları, bir 

odaya mahkûm olmaları, ev sahiplerinin birer kadın olması vs. Özetle her iki 

eserin başkişisi de topluma yabancı, yalnız, kendi halinde, tecrübesiz, iletişim 

becerisi yetersiz, içine kapanık, mutsuz, amaçsız, her daim eksikliğin verdiği 

sıkıntıyı yaşayan kimliksiz ve silik karakterlerdir. Mevcut sisteme isyan edecek ve 



  81 

 

bir şeyleri değiştirecek enerjiden yoksun, silik bir görüntüye sahiptirler.” 

(Baştürk, 2012, s.1025) 

Baştürk’ün de vurguladığı gibi; İsimsiz Karakter, Akaki Akakiyeviç karakteriyle 

oldukça benzerlik taşır. Bu, roman içinde onu diğerlerinden ayrı bir yere 

konumlandıran karakteristik özelliklerden mahrum olması ile birleştiğinde onu 

özgünlükten iyice uzaklaştırır. Kadınlar, İlişkiler ve Sapkınlıklar bölümünde, İsimsiz 

Karakter’in anti protagonist çizgide değerlendirilmesinin sonuçları incelenir. O, 

ilişkilerinde kolaylıkla yönlendirilen bir birey olarak Diğer Adam’ın egemenliğinde 

kalır. Bu egemenlik altında kalış ise Freud’un Gelişim Kuramı çerçevesinde açıklanan 

ebeveyn eksikliğinin ve bunun yol açtığı sapkın cinsel davranışların seyrini izlememizi 

sağlar. Onun cinsellik deneyimlerini okura aktarmaya bir araç olarak Ev Sahibi Kadın 

ile ilişkisinde süperego ve id çatışmaları yaşadığı görülür. Bu çatışmalar onun sapkın 

düşüncelerine yenilmesine ya da ahlaki yanlışlara sürüklenmesine neden olur. İsimsiz 

Karakter, romanın başında da sonunda da hiçbir şeye sahip değildir: Karısı aslında 

onun karısı değildir, babası olmayı kabul ettiği çocuk onun çocuğu değildir, karakteri 

bile bir başkasının karakterinden uyarlamadır. Dolayısıyla yazar ona bir isim 

vermediği gibi belirli bir son da vermeyerek tüm parçaları birleştirmiştir.  

2.4. ZEBERCET – ANAYURT OTELİ 

Yusuf Atılgan’ın ikinci romanı olan Anayurt Oteli, 1973 yılında yayımlanmıştır 

ve başkarakteri Zebercet’tir. Türk edebiyatında davranış bozukluğu olan 

başkarakterler denildiğinde akla ilk gelen, psikososyal çözümlemeye en müsait 

karakterlerden biri olan Zebercet’in yaşadıkları romanın genel konusudur. Roman, 

Anayurt Oteli’ni işleten Zebercet’in Gecikmeli Ankara Treniyle Gelen Kadın’dan 

itibarenki psikolojisini anlatsa da derin anlamda karakterin toplumsal kopukluğu, 

bastırılmış kimlik sorunları, cinsel sapkınlıkları, bağımlılık ve takıntıları gibi pek çok 

konuyu içinde barındırır. Dolayısıyla roman yalnızca bir edebi kurgu olmaktan çıkıp 

disiplinler arası incelemeye açık bir karakter sunar ki bu da tezin amaçları arasındadır. 

Bu bölümde Zebercet ’in davranışları ve iç dünyası; Erik Erikson’un psikososyal 

gelişim kuramı, Michel Foucault’nun gözetim toplumu, Freud’un psikanalitik 

yaklaşımları gibi kuramlara dayandırılarak açıklanmaya çalışılacaktır:  



  82 

 

Karakterin detaylı incelemesine geçmeden önce kitabın arka kapağında 

yazılanları bilmek kitabı ve Zebercet’i anlamaya yardımcıdır:  

“’Ne ölü, ne sağ’ bir yaşamın kahramanı Zebercet. Gözünü ilk açtığı ve yaşadığı 

Anayurt Oteli'yle aynı kaderi paylaşıyor: Birbirine benzeyen geçici ilişkilerle 

geçen günler, yalnız ve tek başına sürüklenen bir hayat. Gecikmeli Ankara 

treniyle gelen -adını bile bilmediğimiz- kadın otelde bir gece kalır ve Zebercet'in 

de, Anayurt Oteli'nin de sessiz akıp giden günlerinin içeriği değişir. Küçük 

ayrıntıların tekdüze şaşmazlığında nerdeyse takıntılarla sürüklenen bir yaşamın 

öfkesi de, çaresizliği de büyük oluyor. Türk edebiyatının unutulmaz bir tipi ve 

unutulmaz bir mekânı.” (Atılgan, 2005, Arka Kapak) 

Arka kapaktan yorumlanabileceği gibi Anayurt Oteli psikolojik bir roman olarak 

karşımıza çıkar. Karakter merkezli romanda, tüm olaylar Zebercet’e ve onun 

psikolojisine bağlanır. Günlük rutinler içerisinde gittikçe yabancılaşan Zebercet’in 

çocukluğundan da gelen psikolojik sorunları ve sapkınlıkları romanın ana konusudur. 

2.4.1.Doğum- İsim ve Cinsiyet 

Annesi ve babasının tek çocuğu olan Zebercet, 28 Kasım 1930’da doğar. 

Romanda daha önce düşük yaptığı belirtilen kadının sancılarının Zebercet’in 

doğmasına iki ay kala başlaması, çocuğun prematüre doğması ile sonuçlanır. 

Annesinin karnından henüz 7 aylıkken doğan Zebercet’in prematüre oluşu halihazırda 

‘hayata hazırlıksız olmak’ anlamına gelir. Üstelik Zebercet’ten önce düşük yaptığı 

belirtilen annenin sağlık sorunları olduğu ve bu sorunların bebeğin anne karnındaki 

gelişimini etkileyebileceği üzerine de düşünülerek Zebercet’in doğumu özellikle 

değerlendirilmelidir.  

Gebeliğin son trimesterinde beyin kritik bir gelişme gösterir ve prematüre doğan 

bebekler bu gelişimden mahrum kalır. Son trimesterde gerçekleşen bu gelişim bireyin 

yalnızca fizyolojik ve bilişsel değil aynı zamanda gelecekteki psikolojik ve sosyolojik 

ilişkilerini şekillendirmesi bakımından da önemlidir. Bu sebeple prematüre bebeklere 

nörolojik muayene, davranışsal ve psikometrik testler uygulanır. (Önal, 2017, ss.45-

46). Konuyla ilgili yapılan bir araştırmada prematüre doğum ile genç yetişkinlikteki 

psikiyatrik bozukluklar arasındaki ilişki incelenmiş ve prematüre doğan bebeklerin 

gelecekte psikososyal sorunlar yaşama ihtimalinin daha fazla olduğu sonucuna 

varılmıştır  (Nosarti, Reichenberg, Murray ve diğerleri, 2012, ss. 610-612). Bu bilgiler, 



  83 

 

Zebercet’in prematüre doğumu ve gelecekte yaşayacağı psikososyal sorunlarla 

örtüşmektedir. 

Doğduğunda “pamuğa sarıp inci kutusuna yatırılır bu; Zebercet koyun adını” 

(Atılgan, 2005, s.13) denen Zebercet’in adını romanda ebesi koyar. ‘Zümrütten daha 

açık yeşil olan ve zümrüt kadar değerli olmayan bir süs taşı’ anlamına gelen isim,  alt 

metin oluşturması bakımından çeşitli yorumlara olanak sunar. Yenidoğanlar 

adlandırılırken, ebeveynlerin ya da aile büyüklerinin mücevher adları kız çocuklarında 

tercih ettiği bir sosyolojik yapıda Zebercet’e konan bu “feminen isim” ile karakterin 

dişilliği çizilmiş ve Zebercet pek rastlanmayan bir ada sahip olmuştur. Bu ismin ebesi 

tarafından konması, ebeveynlerinin ona bir isim arama sürecine, zahmetine ya da 

hevesine girmediğini hissettirir ve biyolojik cinsiyetiyle uyumlu olmayan bir isme 

sahip olmasının Zebercet’in kişiliğini etkileyeceği roman içinde sık sık gösterilir. 

Romandaki “Anası oğlan doğurmuş, Zebercet hamur yoğurmuş” (Atılgan, 2005, s.28) 

cümlesi Zebercet’in cinsiyet karmaşasını da okuyucuya sunmaktadır. Bu bakımdan 

Zebercet’in cinsel kimliği henüz doğduğunda dahi sarsıntıdadır ve roman boyunca bu 

sarsıntı sürecektir.  

Cinsiyet, pek çok bilim dalına konu olmuş bir kavramdır. Biyolojik perspektifte 

cinsiyet (sex), sahip olunan kromozomlara ve üreme organlarına göre belirlenir. 

Sosyolojide toplumsal cinsiyet (gender) ise bireyin bedensel cinsiyetinden bağımsız 

olarak toplumun kişiden sahip olduğu cinsiyete uygun roller benimsemesi beklentisi 

üzerine şekillenir(Vatandaş, 2007, s.37). Zebercet, erkek kromozomlu bir biyolojik 

cinsiyete sahip olsa dahi bu sahiplik ona tamamlanmışlık hissi vermez. O, romanda 

şöyle tanıtılır: 

“Orta boylu denemez, kısa da değil. Askerliğindeki ölçülere göre boyu bir altmış 

iki, kilosu elli dört. Şimdilerde, otuz üç yaşında, gene don-gömlek kantara çıksa 

elli altı ya da elli yedi kiloyu bulur. İki yıldır karın kasları gevşemeye başladı. 

Başı bedenine göre büyükçe, alnı geniş; saçları, kaşları, gözleri, bıyığı koyu 

kahverengi; yüzü kuru, biraz aşağıya çekik ama Gecikmeli Ankara Treniyle 

Gelen Kadın’ın gittiği sabah aynaya baktığında gördüğü kadar değil.” (Atılgan, 

2005, s. 12). 



  84 

 

Prematüre doğumun fizyolojik sonuçları “başı bedenine göre büyükçe” 

cümlesiyle görülürken, erkek bedeninde bulunan Zebercet eleştirmene fizyonomik1 

değerlendirmeler yapma imkânı sunar. Zebercet bu fizyonomiye göre alelade bir erkek 

görüntüsüne sahip, cılız bir karakterdir ve daimi olarak kendisini insanlar üzerinden 

anlamlandırmaya çalışır. Örneğin insanlara kendisini hatırlayıp hatırlamadıklarını 

sorar. Bıyığı vardır ancak berbere kesmesini söylediğinde berber ona, sanki bıyığı 

yokmuş gibi davranarak çok şakacı olduğunu söyler; erkek kıyafetleri satan bir 

mağazaya alışverişe gittiğinde seçtiği maskülen kıyafetler konusunda ona yardımcı 

olan gencin alaylı tavırlarına maruz kalır. Fizyolojik erkekliği herkes tarafından tiye 

alınıyor gibi gözüken Zebercet yer yer bunu görmezlikten gelir, bununla dalga geçer 

ya da pasif direnişle yok etmeye çalışır. Bıyığını kestikten sonra “ağır geliyordu” 

(Atılgan, 2005, s.24) demesi dalga geçme psikolojisiyken, erkeklik timsali olarak 

benimsediği Emekli Subay’ı sigara içerken gördüğünde kendisinin de sigara yakması 

direnişe bir örnektir. Ancak Zebercet’in direnişi bununla sınırlı değildir. Babasından 

kendisine kalan bir rolü, otel kâtipliğini alan Zebercet babasının başka özelliklerini de 

almak ister. Askerlikten döndükten sonra kaybettiği babasıyla beraber rol model 

eksikliği yaşadığı düşünüldüğünde bu oldukça normaldir. Zebercet hâlihazırda 

annesini küçük yaşta kaybettiği için karşı cinsi anlamlandırabilecek kadar 

tanımadığından ve babasını da yitirmesinin ardından hayatını yalnızca otelde geçirdiği 

için cinsiyet rolleri inşasında zorlanır. Hatırladığı baba figüründeki özellikleri 

kendisine katmak adına babasının adını- işini kullanması onun erkeklik inşası 

çabasıdır. Bunu babasının hatıralarından temin edemediğinde Emekli Subay’ın 

davranışlarını taklit etme yoluyla, adam pantolonunu ütülediği için kendisinin de 

ütülemek istemesi gibi eylemlerle kazanmaya çalışır. Oysa  bu psikososyal gelişimde 

çocukların kendi kimliklerini kazanmak için taklit ya da rol alma davranışıdır ve 

yetişkin bir birey olarak Zebercet’in bunları yapması sağlıklı bir karakter gelişimi 

oluşturamadığına işarettir. 

                                                           
1 Fizyonomi, dar anlamıyla yüz şekline bakarak kişinin karakterini belirlemeyi sağlayan bilim 

dalıdır. Daha geniş bilgi için bkz. Aydın, Ş. (2023). “Cumhuriyet dönemi fizyonomi eserleri üzerine bir 

bibliyografya denemesi”. Kırıkkale Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi, 13(1), 195–213, s. 195. 



  85 

 

Zebercet var olan toplumsal cinsiyet rollerine uyumda da sıkıntı yaşar. Türk aile 

yapısında; eğitimini tamamlayan erkek bireyin askere gittikten sonra evlenmesi o 

dönemde oldukça yaygın bir yol izlencesi olsa da hayatı otelden ibaret yaşayan 

Zebercet’in davranışları bu sosyal hayat dinamiğine uymaz. Zebercet’in bu 

uyumsuzluğu Merton’un Sapma Kuramı ile açıklanabilir. Robert K. Merton’un Sapma 

Kuramı, Durkheim’ın “anomi” kavramı üzerine inşa edilmiştir. Merton, Durkheim 

tarafından geliştirilen anomi kavramıyla bir toplumda veya grupta görece bir 

kuralsızlık veya normsuzluk durumunu ifade ederken Giddens ve Sutton; anomi’yi, 

toplumda normların zayıflaması ya da tamamen ortadan kalkması sonucu ortaya çıkan 

ne yapılacağını bilememe hali ve düzen yokluğu karşısında duyulan çaresizlik olarak 

nitelemiştir (Giddens ve Sutton, 2020, ss. 325-326). Zebercet’in Gecikmeli Ankara 

Treniyle Gelen Kadın’dan sonra hissettiği çaresizlik bu noktada önemlidir. Ancak 

Zebercet’in anomi hâli Merton’un anomi anlayışına daha yakındır. Merton, anomi 

kavramını bireylerin ulaşmak istedikleri hedefler ile mevcut şartlar arasındaki uçurum 

olarak ele alır ve anomi’yi bireylerin toplumsal yapının engellemeye çalıştığı davranış 

tiplerini göstermesi sebebiyle sapma kavramı ile ilişkilendirir (Wallece ve Wolf, 2012, 

s. 93). 

Merton bireylerin anomiye beş farklı şekilde karşılık verdiğini ifade eder. 

Bunlar; uyum (conformity), yenilik (innovation), şekilcilik (ritualism), geriye çekilme 

(retreatism) ve isyan (rebellion) olarak adlandırılır (Olgun, 2017, s.47).  Zebercet, 

Merton’un anomiye tepki olarak ifade ettiği beş davranıştan “vazgeçme” ya da diğer 

adıyla “geriye çekilme” (retraitism) davranışını gerçekleştirir. Bu davranış şöyle 

açıklanmaktadır: “Geriye çekilme davranışında birey hem kültürel hedefleri hem de 

kurumsallaşmış araçları reddeder. Bireyler toplumdan kaçar ve topluma karşı 

yabancılaşırlar” (Olgun, 2017, s.47). Zebercet toplumdan kaçan bir birey olarak 

sürekli otelin içindedir. Kültürel hedef olarak nitelendirilen evlenme, aile kurma gibi 

eylemlere eğilimi bulunmaz; otelin içinde kaldıkça topluma karşı daha da yabancılaşır. 

Onun ilişkileri dışarıda hayatına devam eden herhangi bir toplum ferdi olarak inşa 

edilmediğinden davranışları artık sapma noktasına varır. İçe dönük tavırları, toplumsal 

ilişkilerden kendini soyutlayışı ve kendi sınırlı yaşam alanında giderek artan sapkın 

davranışları onun gerileme tepkisini yansıtır.  Vazgeçme olarak da bilinen bu geri 



  86 

 

çekilmenin en somut örneği romanda Zebercet’in Ortalıkçı Kadın’ı öldürerek en 

yakınındakilerden bile kurtulması ve nihayetinde kendini öldürmesidir. Onun 

davranışları patolojik sorunlarının yanı sıra sosyal yabancılaşmanın da bir sonucudur.  

Doğum, İsim ve Cinsiyet bölümünde Zebercet’in erken doğumu ve kendisine 

verilen ad ile yetişkinlik döneminde yaşadığı psikososyolojik sorunlar üzerinde 

durulmuştur. Erken doğumun getirmiş olduğu fiziksel anormallikler, cinsiyetiyle 

uyumsuz ismi, annesini ve babasını kaybedip otel içinde yaşamakla geçirdiği hayatı 

arasında derin ilişki barındırır.  

2.4.2.Otel, İlişkiler ve Ölüm 

Adının ve doğum vaktinin etkisini tüm hayatı boyunca gören Zebercet, henüz 

küçükken dahi söz edilen konularda zorbalığa uğrar. Zorbalanma konusunda 

örneklerin bolca yer aldığı romanda Zebercet’in gelişimine ket vuran faktörlerden biri 

de ilkokulu bitirdiği ve sünnet olduğu yaz annesinin hayatını kaybetmesi olur. 

Zebercet’i bu kayıptan sonra okula göndermeyen babası, Zebercet askere gidene kadar, 

8 sene boyunca, onunla oteli işletir. Bu kararıyla Zebercet’i sosyal ilişkilerden 

soyutlayan baba, oğlunun gelecekteki sorunlarının da tetikleyicisi olur.  

Zebercet’in 28 Kasım 1930’da doğduğu bilgisinden hareketle ilkokulu bitirme 

yaşı 11-12’dir. Annesini bu yaşlarda kaybeden Zebercet’in gelişimini öncelikle 

Freud’un kuramları çerçevesinde incelenmenin faydalı olacağı düşüncesindeyiz. 

Sigmund Freud, Psikanalitik Kuramı ile bireyin çevresiyle ilişkisini yorumlamaya 

olanak tanır. Psikanalitik Kuram daha önce de üzerinde durulduğu gibi zihinsel 

yapılar, psikoseksüel gelişim evreleri ve savunma mekanizmaları olmak üzere üç 

başlıkta incelenir. Psikoseksüel gelişim evreleri de oral dönem, anal dönem, fallik 

dönem, gizil dönem, genital dönem olmak üzere 5 dönemden oluşur ve bunların her 

biri, bireyin kişiliğini şekillendiren evrelerdir (Geçtan, 1998, ss. 34-41). Zebercet’in 

annesini kaybettiği yaş gizil (latent) döneme denk gelir. Çocuk bu yaşta fallik dönemde 

yükselişte olan cinsellik dürtüsünün yerine sosyal ilişkileri koyar. Sosyal becerilere, 

akademik çalışmalara ve arkadaşlık ilişkilerine yönelme eğilimi gösterirken bir yandan 

da cinsel kimliği gelişir ve sağlıklı gelişim göstermesi durumunda genital dönemde 



  87 

 

oluşturduğu cinsel kimlik olumlu yönde etkilenir. Ancak okul çağı olarak bildiğimiz 

latent dönemden sonra eğitimine devam edemeyen Zebercet, sosyal ilişkiler açısından 

yaşıtlarından geride kalmaya başlar, cinselliği bastırıp sosyalleşeceği bir alan bulamaz. 

Geçtan bu dönemin önemini şöyle açıklar: 

“Gizil dönemin başarılı bir biçimde atlatılamadığı durumlarda iki tür aksaklık 

ortaya çıkabilir. Çocuk içsel dürtülerinin deneti mini sağlayamazsa, enerjisini 

öğrenme ve beceri geliştirmeye yöneltemez. Ya da aşırı bir denetim mekanizması 

geliştirerek kişiliğinin gelişim yolunu kapatır ve obsesif karakter yapısının 

yerleşmesine neden olur. Bu dönemin sağlıklı bir biçimde yaşanması ise çocuğun, 

yenilgiye uğradığında, aşağılık duygusuna kapılmak tan korkmadan ve özerk bir 

varlık olarak girişimlerde bulunmayı öğrenmesini sağlar. Böylece, olgun yetişkin 

yaşamın özü olan sevgiden ve çalışmadan doyum sağlamanın temeli hazırlanır.” 

(Geçtan, 1998, s. 41). 

Zebercet’in psikoseksüel gelişim evrelerinde sağlıklı bir kimlik inşa edememesi 

onun karakter gelişimini de etkiler. Erik Erikson’un psikososyal gelişim kuramı bu 

bakımdan önemlidir:  

“Erikson’a göre, insan yaşamı boyunca sekiz gelişim döneminden geçmektedir. 

Her bir gelişim döneminin kendine özgü farklı gelişimsel hedefleri vardır. Kişi 

her gelişim döneminde farklı bir çatışma veya karmaşa ile karşılaşır. Bireyin 

herhangi bir gelişim dönemindeki hedeflerini gerçekleştirebilmesi için, o 

dönemde karşılaşmış olduğu çatışmaların ya da karmaşaların üstesinden gelmesi 

gerekir.” (Gürses ve Kılavuz, 2011, s. 155). 

Roman akışında Zebercet’in “kimlik kazanmaya karşı kimlik karmaşası” 

döneminin sarsıntıya uğradığı görülür. Bu dönemde birey 11-17 yaşlarındadır ve “ben 

kimim?”  sorusuyla kendisini tanımaya çalışır, bilişsel ve bedensel olarak gelişimini 

fark eder. “Bu dönemi başarı ile atlatan kimseler kimlik duygusu edinirken, başarıyla 

atlatamayan kimseler kimlik karmaşasına düşerler” (Gürses ve Kılavuz, 2011, s. 157). 

Bu bağlamda ergenlik dönemi, bireyin hem kendi iç dünyasıyla hem de dış dünyayla 

yoğun çatışmalar yaşadığı, benliğin sınandığı bir dönemdir (Geçtan, 1998, s. 110). 

Baba figürü onun hayatını şekillendiren kararlar aldığı için Zebercet gençlik 

döneminin krizlerini çözemez ve Erikson’un belirttiği gibi ‘çözülemeyen her kriz 

sonraki evrelere yansır’ düşüncesiyle Zebercet’in olgunluk döneminde sorunlar 

yaşaması kaçınılmaz olur. 

Oteli yalnızca askere gitmek için terk eden Zebercet, askerden geldikten iki ay 

sonra babasını da kaybedince çocukluğundan beri içinde bulunduğu otel onun 

ailesinden kalan tek şey olur ve hayatına otelde yaşayarak devam eder. Askerlik çağına 



  88 

 

kadar babasının kararlarına uygun yaşayan Zebercet için bu ölüm bir  kırılma noktası 

olur. Ebeveyn kaybıyla beraber travma yaşayan Zebercet, bu travmayla başa çıkmak 

için bazı mekanizmalar geliştirir ki onun yaptığı otele kapanmak olur. Babasının 

yanında çalışan bireyden oteli işleten konumuna geçer ve Zebercet’in iktidar alanı olan 

otel, ilişkilerini kurduğu ve sürdürdüğü yere dönüşerek basit bir mekân olmaktan çıkar, 

dünya onun için yolunu bilmediği bir il gibidir: 

“Zebercet, yeryüzünde yapayalnız bir sürgün gibidir. Dünya onun için içinden 

çıkamadığı bir cezalandırma labirentidir; travmatik bir doğum sendromu ile 

atıldığı bu labirentten topluma, dünyaya bir türlü yeniden doğamaz. Sürekli 

ürküntü içindeki ruh, sığındığı bilinçaltı labirentinden dünyaya bir daha 

dönemez. Zayıf kişilik yapısı, onun ruhsal kapanışından/çekilişinden yeni ve 

yaratıcı bir hamle üretmesine olanak da tanımaz.” (Korkmaz,2005,ss.141-142). 

Zebercet’in dünyasının otelden ibaret oluşu ve bir türlü oradan çıkamaması 

karakterin her adımında kendini gösterir. Mekân, birey için yalnızca fizyolojik değil 

sosyolojik ilişkiler de üreten bir alandır. Ancak Zebercet için otel, onun ilişkilerini 

sınırlayan bir engeldir.  Bu bağlamda önce annesinin, ardından babasının ölümünden 

itibaren Zebercet için otel, ilişkilerinin sınırlarını var eden bir araç olur. Zira aslen 

konak olan bu üç katlı otel, Anayurt Oteli adını taşır ve 1830’lardan beri vardır. Yaşam 

alanına dönüşen bu otelle Zebercet’in ilişkisi, otelin tabelası aracılığıyla okuyucuya 

ipucu vermektedir. Bu tabela koyu yeşil üzerine ‘otel’ yazılmış ve zamanla 

çivilerinden birinin sökülmesiyle beraber toprağı gösterir halde kaldığından kitabın 

sonunu aslında söylemekte, Zebercet’in orada öleceğini işaret etmektedir. Koyu 

yeşilin ve toprağın ifadesi ölümü çağrıştırmaktadır ve Zebercet gerçekten otelde ölür. 

“Ben kaçamam bağlıyım burada ölülere, konağa.” (Atılgan, 2005, s.93) 

Zebercet, otelden neredeyse hiç ayrılmaz. Romanda bu özellikle vurgulanır: 

“Otelden pek seyrek çıkardı. Şimdiki gibi olağanüstü bir durum olmazsa yılda ya 

da iki yılda bir terziye, altı ayda bir keselenmek için hamama, dört haftada bir 

saç tıraşına, ayda bir otelin paralarını İstanbul'a yerleşen Faruk Keçeci'ye 

göndermek için postaneye giderdi. Yılda bir otelin vergisini de yatırırdı ama 

bunun için ayrıca çıkmazdı; postaneye gittiği bir gün yatırırdı. Her çıkışında, 

özellikle hamama gittiğinde, o yokken otelde kötü bir şey olacakmış gibi 

tedirginlik duyardı” (Atılgan, 2005, s.21). 



  89 

 

Sosyal hayatını otelden ibaret kılan Zebercet’in oteli onun egemenlik alanı olur. 

İstediği kişileri içeri alır ve istemediklerini almaz. Oteli gece yarısında kapatır ve 

otelde kontrol edebildiği tek kişi olan Ortalıkçı Kadın’ı çalıştırır. Otelden ayrıldığı 

zamanlarda değişme olursa panikler, dışarıdaki işlerini hemen halledip otele döner. 

Oteli ve kendisini dışarıdan sakınır, dışarıda onu ürküten bir şey olduğunda tutunduğu 

şey yine oteldir: “Sağ eli ceketinin cebinde sımsıkıydı; gevşetti, avucundaki anahtarı 

bıraktı” (Atılgan, 2005, s.49) Bu bağlamda Michel Foucault’nun İktidar Kuramı 

Zebercet’in davranışlarını anlamlandırmak için bilinmesi gereken bir noktadır. 

İktidar ile kast edilenin yalnızca siyasi bir kavram olmadığı bu kuramda iktidar, 

bireyleri kontrol eden güç olarak ele alınır (Ulusoy, 2018, 134). Zebercet otelin 

iktidarında gözükse de otel de onun iktidarındadır çünkü Zebercet ondan başka 

denetleyici bilmez. Denetleyici olarak panoptikon kavramı devreye girer. Bu kavram, 

daha önce de bahsedildiği üzere Jeremy Bentham'ın tasarlamış olduğu hapishane inşa 

modelinden gelir ve insan davranışlarının kontrol edilmesi bağlamında bir metafor 

olarak kullanılır. Bu hapishane, ortasında bir gözlem kulesi olan ve hapishanede 

bulunan herkesi daima olarak izlendiği hissine maruz bırakan bir sistemdir (Ulusoy, 

2018, 137). Otel, Zebercet için bu görevi görür. Kendisi otelin kâtibi olarak sahibi 

konumundaymış gibi olsa da,  gerçekte otel onun davranışlarını kontrol eder. Zebercet 

oradan ayrılamaz, hayatı otelin duvarları arasında şekillenir ve otel, onun 

davranışlarını bilinçli ya da bilinçsiz olarak düzenler. Dışarı çıktığında dahi onu var 

eden his, otelin varlığıdır ve dışarıdayken cebindeki anahtarı istemsizce tutması 

bununla açıklanabilir. Panoptikon bir davranış kontrolü amacıyla tetikte tuttuğu için 

Zebercet’in otele gelen misafirlere karşı yaklaşımı buna göre şekillenir. Örneğin 

Emekli Subay’ın otelin salonunda oturup kitap okuması karşısında kendisini  rahatsız 

hisseden Zebercet, bahsi geçen hapishanede gardiyanlar tarafından gözetlendiğini 

düşünen bir mahkûmdan farksızdır, hareketleri sınırlanmıştır: 

“Adamın öğle sonları, geceleri salonda oturuşu Zebercet’i tedirgin ediyor, 

yalnızlığının rahatlıklarına, sözgelimi eskiden olduğu gibi arada kalkıp salonda 

dolaşmasına, seyrek de olsa gerektikçe burnunu karıştırmasına, hafifçe bir 

yanına eğilip yüksek sesle oturmasına, ya da oturmaktan kıçı terlemeye 

başlayınca doğrulup iki eliyle kalçalarının üstünden pantolonunu sallayarak 

kıçını havalandırmasına engel oluyordu. Demin ayakkabılarını çıkarıp giyerken 



  90 

 

ses çıkarmamaya çalışmış, öksürüğünü yutkunarak güçlükle bastırmıştı.” 

(Atılgan, 2005, s.24). 

Yalnızca Emekli Subay değil, otelin iktidarı da Zebercet’in sosyal ilişkilerini 

sınırlandırır. Zebercet otelin içinde yalnızdır, otel onu orada kalmaya zorlar.  

Zebercet’in otel hayatı roman boyunca dinamiğini korur, hatta romanın başında 

kurguda yer alan kişiler verilirken otel de onlar arasında yerini alır. Otel bu bağlamda 

Zebercet’in hayata karıştığı ilk yer, bir evdir. Annesinin onu doğurduğu odaya 

Gecikmeli Ankara Treniyle Gelen Kadın’ı alarak bir “yuva” inşa eden karakter, 

kadının gidişinden sonra bu yuvayı ‘mabet’ haline getirir. Bir numaralı odada, uzun 

süre boyunca o kadının tüm izlerini korur: 

“İstasyona yakın Anayurt otelinin kâtibi Zebercet üç gün önce perşembe gecesi 

Gecikmeli Ankara Treniyle Gelen Kadın’ın o gece kaldığı odaya girdi, kapıyı 

kilitledi, anahtarı cebine koydu. Işık yanıyordu. Sırtını kapıya dayayıp çevresine 

baktı. Kadının bıraktığı gibi duruyordu her şey: yatağın ayakucuna doğru atılmış 

yorgan, kırışık yatak çarşafı, terlikler, sandalye, başucu masasındaki gece 

lambası, bakır küllükte bitmeden söndürülmüş iki sigara, tepside çaydanlık, 

süzgü, çay bardağı, kaşık, küçük bir tabakta beş şeker…” (Atılgan, 2005, s.7). 

Ortalıkçı Kadın’a toplatmadığı oda, otelin boyutlarını aşarak Zebercet’in 

annesine dönüşünü okuyucuya aktarmada bir araçtır. Annesinin onu doğurduğu bu 

odaya aldığı tek kadın Ankara Treniyle Gelen Kadın’dır ve Zebercet’in küçük yaşta 

kaybettiği annesine dair tüm “eksiklikleri” burayı korumakla giderilmeye çalışılır. 

Zebercet bu oda ile 7 aylıkken ayrıldığı rahme, başka bir kadın aracılığıyla döner. 

Karakterin bu davranışı Sigmund Freud’un öğrencilerinden biri olan Otto Rank’in 

“doğum travması” kavramı ile açıklanabilir. Rank’e göre insanın hayata karşı teselli 

aradığı bir mekân ya da nesne anne rahmine duyulan özlemi çağrıştırmaktadır. Zira 

bebek anne rahminde güvendedir, çabasız bir varoluş ve mutlak bir hazza sahiptir. 

Anne ile bir bütün oluşturan bebeğin güvende olma hali, doğum olayı ile kırılmaya 

başlar. Doğumda bebeğin doğum kanalına yönlenmesi sebebiyle fizyolojik olarak dar 

bir alandan çıkarken yaşadığı kaygı ve anksiyete onun bilincine işleyecek ve doğum 

travması olarak bu kaygıyı taşıyacaktır. Doğum travması denen bu olayın izleri bireyin 

yaşamı boyunca annenin güvenli rahmine geri dönme isteğini tetikleyecektir. Ancak 

bu travma sayesinde birey anne dışındaki insanlarla ilişki kurabileceğini öğrenecek ve 

toplumsallaşabilecektir (İlhan, 2024, ss. 1-3). Zebercet de buna uygun olarak roman 

boyunca Zebercet, doğmuş olmasına rağmen anne rahminde, otelde kalmayı tercih 



  91 

 

etmektedir. Sosyalleşmek için bir çabaya girmeyişi, otelde güvende hissedişi ve tüm 

hazlarının otel içinde gerçekleşmesi bunun bir sonucudur. Rank için anneden kopma 

olan bu travmayı yenmek için bireyin anne rahmine geri dönme isteği duyması 

normaldir. Bu bağlamda doğduğu yer olan oda, artık otelin herhangi bir odası değil,  

metaforik bağlamda bir rahimdir ve bu rahim Zebercet’in Gecikmeli Ankara Treniyle 

Gelen Kadın’dan itibaren değişen tavırlarını açıklar; bu adeta yeniden doğuştur. 

Rank’in bir diğer rahme dönüş yolu olarak gösterdiği cinsellik burada kendini gösterir: 

“Rank, insanın doğum travmasıyla baş etmesinin, ilk ayrılığın üstesinden 

gelmesinin ve anne rahmine dönüşünün diğer bir yolu olarak da erkeğin kadınla 

kurduğu cinsel birlikteliği ileri sürer. Erkek, bilinçdışında yer edinen rahimden 

çıkma olayını, cinsel birliktelik yaşadığı kadınla tekrar anımsar. Cinsel 

birliktelikle anne ile kurduğu ilk bütünsel ve tamlık hâline yeniden döner, bilinç 

dışında yer edinen hazzı yeniden yakalar.” (İlhan, 2024, s.4). 

Rank’in bu düşünceleri, Gecikmeli Ankara Treniyle Gelen Kadın’dan sonra 

Zebercet’in artan cinsel isteği ile bağdaştırılabilir. Bizzat kadın ile fiziksel bir cinsellik 

yaşamasa da onun odasında kalarak eşyalarına gösterdiği fetişist tavırlar ve 

ejakülasyon halleri bu hazzı yeniden yakalamasına işarettir: 

“Beşinci geceydi. Yatakta dizleri üstüne kalkıp havluyu ovuşturdu; kuru yeriyle 

önündeki, karnındaki yapışkan ıslaklığı iyice sildi; karyola demirine astı. Bir 

günde kuruyordu. Yatağa girmeden silkeliyor, kalanları tırnaklarıyla kazıyıp 

düşürüyordu. Gene de, özellikle ortasında, sarı çizgiler koyulaşmaya 

başlamıştı.” (Atılgan,2005, s.42) 

Rank anne rahmine dönüşün yollarından biri olarak ölümü de gösterir.  (İlhan, 

2024, s.4). Zebercet’in doğduğu gün olan 28 Kasım’ı intihar edeceği gün olarak 

seçmesi, doğduğu odayı Gecikmeli Ankara Treniyle Gelen Kadın’a vermesi ve yine 

intihar etmek üzere 1 numaralı bu odayı seçmesi aynı anlam katmanına sahiptir. 

Üstelik ölürken yaşadığı ejakülasyon da onun gerçekleşen arzusuna, rahme dönüşünün 

hazzına, işaret eder: “Başı öne doğru eğiliyordu. Kolları iki yana sarktı. Donunun sol 

paçasından fildişi renginde koyuca bir sıvı aktı uzaya uzaya; dizine yakın bacağındaki 

kıllara bulaşarak ardarda yatağın üstüne düştü, yayıldı. Yukarıdan, sallanırken 

tahtaya sürtündüğü yerden ip çatırdadı…” (Atılgan, 2005, s. 108) Bu bağlamda otel 

onun doğduğu, yaşadığı, terk edildiği, kırıldığı, öldürdüğü ve öldüğü yerdir. Otel, 

Zebercet’in dünyasıdır.  Roman burada başlar ve burada biter.  



  92 

 

Otel, İlişkiler ve Ölüm başlıklı bölüm, otel ve Zebercet arasındaki ilişkiyi 

yorumlamak adına bütüncül bir çerçeve çizer zira romanın başkarakteri Zebercet’in 

sosyal yalıtılmışlığı ve mekân olarak otel ile sınırlandırılmış hayatı roman boyunca 

vurgulanır. Otel, roman boyunca fizyolojik mekân olma işlevinden çıkıp bir konfor 

alanına dönüştüğü gibi aynı zamanda bir denetleyici olarak Zebercet’in sosyolojik 

gelişimine ket vurur. Bu, Freud ve Erikson’un kuramlarında işaret edilen gelişim 

evrelerini sağlıklı şekilde tamamlayamamasına da yol açmıştır. Burada Zebercet’in 

doğduğu günden öldüğü güne kadar yaşadığı içsel çöküşün ve kurmaya çalıştığı ilişki 

dinamiklerinin somut yansımaları kolaylıkla görülür. 

2.4.3 Kadınlar, Cinsel Sapkınlıklar ve Takıntılar 

Zebercet, kendisini sosyal hayata hazırlayan tüm ilişkiler bakımından rol 

modelsizdir. Küçük yaşta annesini, askerlik dönüşü babasını kaybetmesi, tek çocuk 

olması, bir otel içinde büyümesi ve arkadaşlık ilişkilerinin olmaması onun ilişki kurma 

stillerini etkileyen faktörler arasındadır. Babasının onu küçük yaşta okuldan alması, 

otelin daimi olarak geçici misafirliklere ev sahipliği yapması gibi etkenler Zebercet 

için kalıcı ilişkileri zorlaştırır. Bu ilişki deneyimleri onun karakterine yansımıştır. 

Askere gittiğinde savaşın son yılıdır, ekmek kıttır ve nadiren gittikleri genelevde 

beraber olduğu kadın tarafından “küçük asker” olarak çağırılarak küçültülmüş, daha 

gençlik yıllarında dahi gizli cinsellik yollarına başvurmuştur. Bu cinsel bilişin 

şekilleneceği evreleri sağlıklı şekilde tamamlamayan başkarakterde zamanla 

sapkınlıklar ve sapmalar oluşmuştur.  

Sigmund Freud’un Psikoseksüel gelişim evrelerinin sonuncusu olan genital 

dönemin Zebercet için sağlıksız gerçekleşmesi, onun davranış bütünlüğünü bozan 

faktörler arasındadır. Genital dönemden itibaren karşı cinse yönelme, toplumsal cinsel 

kimliğe ve rollere uyma beklenirken (Geçtan, 1998, ss.41-42)  Zebercet’in bundan 

mahrum bırakılması ve bahsedilen psikososyal krizleri aşamaması 

olgunluk/yetişkinlik döneminde sapıklık olarak nitelendirilen davranış biçimleri 

göstermesine sebep olur. Zebercet erkeklik hegemonyası içinde yer bulamadıkça 



  93 

 

hiyerarşide kendisini üste çıkarma eğilimine gider. Zebercet, bu erkeklik inşasını 

kadınlar üzerinde kurmaya çalışır.  

Psikiyatride “Diagnostic and Statistical Manual of Mental Disorders” olarak ve 

“Zihinsel Bozuklukların Tanısal ve İstatistiksel El Kitabı” olarak çevrilen DSM  tanı 

yöntemi Zebercet’in bu davranışlarını açıklamak için oldukça önemli bir kaynaktır. 

DSM-1, 2. Dünya Savaşı sırasında askerlerde görülen mental bozuklukları 

değerlendirmek için ortaya çıkan, savaş etkilerinin askerler üzerindeki etkilerini tanı 

yöntemi olarak kullanan bir kılavuzdur (Horwitz, 2015, s.1) ve 1952 yılında Amerikan 

Psikiyatri Birliği (APA) tarafından yayımlanmıştır (Duman, 2018, 1285). Zaman 

içinde DSM-I, DSM-II, DSM-III, DSM-IV ve DSM-5 olmak üzere gelişim gösteren 

bu kılavuz günümüzde psikiyatride önemli rol oynamaktadır. Zebercet için 

kullanacağımız parafili kavramı ise ilk kez DSM-III kılavuzunda “cinsel sapma” 

kavramı yerine kullanılmıştır (Duman, 2018, 1294) ve seksoloji araştırmacısı John 

William Money’in ifadesiyle parafili genel bir adlandırma olarak tüm cinsel 

sapkınlıkları işaret etmiştir (Duman, 2018, 1287). DSM-III’te parafililerin tanımı şu 

şekilde yapılmıştır:  

“Bu alt sınıftaki bozuklukların temel özelliği, cinsel heyecan için alışılmadık veya 

tuhaf düşlem veya eylemlerin gerekli olmasıdır. Bu tür düşlemler ya da eylemler 

ısrarcı ve istemsiz bir şekilde tekrarlama eğilimindedir ve genel olarak  cinsel 

uyarılma için insan olmayan bir nesnenin kullanılmasının tercih edilmesini,  

gerçek ya da simüle edilmiş acı veya aşağılamayı içeren insanlarla tekrarlayıcı 

cinsel aktiviteyi veya rızası olmayan partnerlerle tekrarlayıcı cinsel aktiviteyi 

içerir.” (APA, 1980, akt. Duman, 2018, s. 1294). 

Parafili ve DSM kılavuzlarındaki seyirlerine göre Zebercet’in davranışları şu 

eğilimlere dayandırılabilir: Roman boyunca kadınları seksüel düşünceler barındırarak 

izlemesi, oteline müşteri olarak gelen misafirlerinin kapılarını dinlemesi 

(gözetlemecilik bozukluğu) “Üçüncü katta 6 numaranın önünde durdu. Anahtar deliği 

karanlıktı; içeriden belli belirsiz sesler geliyordu. Başını uzatıp dinledi. Cumartesi 

gecesi de dinlemişti; dün gece ses yoktu. ‘Oh ,bırakma, ooh’ dedi kadın. Erkeğin sesi 

boğuktu, anlayamadı” (Atılgan, 2005, s.27), duyduğu kadın misafirinin sesini 

Gecikmeli Ankara Treniyle Gelen Kadın’a atfedip kendi üzerinde hayal etmesi 

(fanteziyle boşalma) romanda açıkça verilmiştir:  

“Dönüp yatağa girdi, yorganı üstüne çekti. Yastığı çevirdi, sarıldı; yüksek sesle 

'Gelmeseydin ölürdüm' dedi. Yastığı kokladı, öptü. Erkeklik organı dimdikti. 



  94 

 

…Yüzünü yastıktan ayırıp kadınınkine benzetmeye çalıştığı ince bir sesle 'Ooh, 

bırakma sakın; memelerimi ısır' dedi. Az aşağıya kayıp yastığı ısırdı. İnledi. 

Bacakları, sırtı gerile gerile, gittikçe hızlanarak uzun süre kalkıp indi kıçı; durdu, 

ince, yorgun bir sesle, kulağına söyleniyormuş gibi yavaşça 'Ooh, nasıl seninim' 

dedi.” (Atılgan,2005, s.41). 

Zebercet kendini romanda önce otelde yer alan Ortalıkçı Kadın aracılığıyla ele 

verir. Ortalıkçı Kadın Zeynep’i iş yaparken izleyen ve fiziksel görünüşü itibariyle 

‘kadın’ olduğunu fark eden Zebercet önceleri odasına girip ‘yanlışlıkla’ dokunmalarla 

sapkın davranışlarına başlar: “Sabahları onu uyandırmak için girdiği eğri tavanlı 

küçük odada ağır bir koku olurdu. Pencereyi açar, yatağın yanında durur, 

omuzlarından tutup sarsarken yanlışlıkla olmuş gibi memelerini ellerdi.” (Atılgan, 

2005, s.15). Zebercet, zaman geçtikçe Zeynep’i odasına girip cinselliğini giderdiği bir 

figüre dönüştürür ve buradan itibaren kadınları objeleştirir. Bu objeleştirme, karşı 

cinse dair cinsiyetçi tutumlar benimseme ve empati eksikliği yarattığından gördüğü 

her kadını dikizlercesine incelemesi (Atılgan, 2005, s.37) bunu açıkça ele verir. 

Halihazırda Zebercet’in kadınlarla kurduğu cinsel ilişki genelevde beraber olduğu bir 

kadın ve sonrasında Ortalıkçı Kadın yani Zeynep’ten ibarettir ve bu iki ilişki de normal 

ilişki olarak değerlendirilememektedir. Zira Zeynep ile olan ilişkide bir karşılıklı rıza 

yerine Zeynep’in öğrenilmiş çaresizliği; askerlik döneminde genelevde yaşadığı cinsel 

ilişki ise bir “hizmet” olarak romanda yer alır.   

Zebercet’in cinsel kimlik sorunları yalnızca kadınlarla ilgili değildir. Romanın 

ortalarında horoz dövüşüne giden Zebercet, orada yanında oturan gencin koluna 

değmekten bile etkilenir, bir anda genç adamı öpmek ister. “Gözleri parlaktı, uzun 

kirpikliydi. Gülümsedi. Uzanıp öpmek istedi birden; başını çevirdi; kolunu çekti.” 

(Atılgan, 2005, s.49 ) Adı Ekrem olan genç çocuğu kendisine abi demesine rağmen 

sinemaya götürmesi, sinemada kurdukları temasla erekte olması  ve çocuğu davet 

etmek istemesi onun yalnızca karşı cinsle ilgilenmediğini gösterir. Başka günlerde 

sinemada yine genç çocuğu araması da buna bir örnektir. Bu bağlamda Zebercet’te 

DSM-5’te Sürtünmecilik Bozukluğu olarak adlandırılan sapkınlık, kitapta şu şekilde 

gösterilmiştir:  

“…oğlana döndü: Boynunu uzatmış perdeye bakıyordu; dudakları ayrıktı. 

Gözlerini kapadı. Sıcaklığına, eline alışmıştı; bacağını bastırdı; avcundaki eli 

sıkıp gevşetti. Oğlandan bir karşılık gelmesi; çekilmeden, kıpırdamadan, kayıtsız 



  95 

 

oturuyordu. Avcu terlemişti, elini bıraktı, bacağını çekti. Yaklaşsın diye bekledi; 

yaklaşmadı.” (Atılgan, 2005,s.52) 

Zebercet’in söz konusu cinsellik ilişkilerinde umurunda olan şey kendi hisleridir, 

neyin doğru neyin yanlış olduğunu düşünmez. Ortalıkçı Kadın Zeynep’in ona istediği 

cinsel tepkiyi vermemesine sinirlenip arzulanmak istemesi ve rüyalarında bunu 

görmesi, daha da ileri gidip cinsellikte istediğini alamadığı için Zeynep’i öldürmesi 

gibi davranışlar bunu kanıtlar:  

“Kadının gözleri kapalıydı. Birden abanıp iki eliyle boynunu sıktı. Kadın sıçrayıp 

gözlerini açarken o kapadı. …Kadın bileklerinden tutmuş asılıyordu; debelendi. 

Var gücüyle sıkıyordu; parmakları, yüzü kasılmıştı. Kulakları uğulduyordu. 

Derken bileklerindeki eller gevşedi; altındaki bedende kıpırtı durdu. Ellerini 

bırakıp yataktan aşağı kayarken baktı: gözleri, ağzı açıktı” (Atılgan, 2005,s.58). 

Zebercet’in bir birey olarak yok sayılmayı kaldıramaması Zeynep’i öldürdüğü 

andan sonra yansımaya başlar. Oteldeki kedi de Zebercet’i bir nevi yok sayıp 

seslendiğinde ona gitmediğinden Zebercet onu kandırır, kedi nihayet ona gittiğinde 

onu da öldürür. Bu iki cinayet, Zebercet’in var olmak için yok etmesidir ve açıkça 

empati eksikliğinin sonucudur. Gündoğar bunu şöyle açıklar:  

“Zebercet’in ortalıkçı kadını öldürmesini onun dikkate alınma, saygı ve değer 

görme isteğinin reddedilmesine tahammül edememesi ve yanı sıra onun iktidar 

kurma, bir alanda da olsa güç sahibi olma ve bu gücü kendine ispatlama çabası 

olarak yorumlanmaya açıktır. Bu gücü, ispatlayamadığı ve varlık gösteremediği 

dış dünyada değilse de özel alanda, kendi küçük dünyasında ispat etme çabasına 

girmiştir.” (Gündoğar, 2021, s. 85). 

Zebercet hayatı boyunca kadınlarla ilişki kurmada başarısız ve tecrübesizdir. 

Zira onun psikoseksüel gelişme teorisi evrelerindeki başarısız ilişki bağı, cinsel kimlik 

ve cinsel ilişkiler bakımından Gecikmeli Ankara Treni ile otele gelen kadına kadar 

yansır. Gecikmeli Ankara Treniyle Gelen Kadın’ı yazar okura şöyle tanıtır: “Yirmi altı 

yaşlarında. Uzunca boylu, göğüslü. Saçları, gözleri kara; kirpikleri uzun, kaşları biraz 

alınmış. Burnu sivri, dudakları ince. Yüzü gergin, esmer.” (Atılgan, 2005, s.16) 

Tasvir edilen kadın oldukça dikkat çekiciyken Ortalıkçı Kadın Zeynep’in 

aleladeliği Zebercet’in karşı cins konusunda bir “tipi” olmadığını gösterir. Zeynep’i 

öldürerek hayatından çıkardığı gibi Ankara Treniyle Gelen Kadın’ı da bir gün bir anda 

“canı cehenneme” (Atılgan, 2005, s.60) diyerek hayatından çıkarır. Buradan 

anlaşılacağı üzere Zebercet’in bağlanma stilleri oldukça sorunlu, kişilerle iletişimi 

oldukça saplantılıdır. Zebercet’in sağlıklı ilişkiler görmemesi de bu davranışlarını 



  96 

 

anlamlandırmak bakımından önemlidir zira onun etrafındaki ilişkiler de sorunludur. 

Annesini genç yaşta kaybederek karşı cinsle iletişimi öğrenmemesi, ailelerinde 

bulunan Haşim Bey’in beslemeleri taciz etmekten vaz geçmemesi, Ortalıkçı Kadın 

Zeynep’in Zebercet’in kendisiyle ilişki kurmaya geldiği esnada “dayı” demesinden 

anlaşılabilecek olan cinsel mağduriyeti gibi ilişkiler roman boyunca işlenir. Babasının 

Zebercet’e kimlik inşa etmeyi, ilişki kurmayı öğretmemesi, rol model olmaması söz 

konusudur. Zebercet bazen babasının adını ve işini alarak kendisini tanıtır, bazen 

babasından gördüğü bıyığını keser ve bazen de bambaşka birine dönüşür. Kendini var 

edemediği için ya başka birisi olur ya da başka birisinden bunun hıncını alır. 

Zebercet’in tekrarlayan bu davranışları yer yer onun obsesif-kompulsif bozukluk 

(OKB) benzeri belirtiler göstermesine de örnektir.  “OKB,kişinin engelleyemediği 

obsesyonlar ve bu obsesyonları engellemek ve rahatlamak için yaptığı kompulsiyon 

adı verilen ritüelist davranışlar olarak tanımlanabilir.” (Şahin ve Ediboğlu, 2022, s. 

51). Roman boyunca Zebercet’in uyguladığı ritüelist davranışlar bir OKB belirtisi 

olarak değerlendirilebilir. Zebercet’in ritüelleri vardır ve bunlar hep aynıdır. Her 

zaman aynı sıklıkta berbere gider, sigarası hep solunda, anahtarı hep sağ cebindedir. 

“Sigara paketini almak için elini sağ cebine soktu yanlışlıkla.” (Atılgan, 2005, s.29) 

Kadınlar, Cinsel Sapkınlıklar ve Takıntılar başlıklı bölümde Zebercet, sosyal 

hayatının sınırlılığı, çevresindekilerle ilişkileri ve hayatını otel gibi tek bir mekanda 

idame ettirmesi bakımından toplumsal normlardan uzak; psikoseksüel açıdan kişisel 

gelişim evrelerinde rol model eksikliği sebebiyle sağlıklı bir cinsel kimlik 

oluşturamayan ve bunların yansımasını yetişkinlikte sapkınlık şeklinde dışa vuran bir 

karakter olarak incelenmiştir. Onun karakteri, psikoloji ve sosyoloji bağlamında 

incelense dahi anlam katmanlarına inildikçe ve irdelendikçe farklı yaklaşımlara olanak 

sağlayabilecek kadar komplekstir. Modern dünyanın içinde olsa dahi bundan kaçıp 

kendi dünyasında varlığını sürdüren Zebercet, doğumundan ölümüne kadar kişilik 

bozuklukları göstermiş ve içinde bulunduğu yaşama sürekli olarak yabancılaşmıştır.  

 

 

  



  97 

 

 

 

SONUÇ 

 

Bu çalışma; İçimizdeki Şeytan, Mutfak Çıkmazı, Odalarda ve Anayurt Oteli 

romanlarının başkarakterlerini davranış bozuklukları bağlamında incelemeyi 

amaçlamaktadır. Dört romanın başkarakteri sırasıyla Ömer, İlyas, İsimsiz Karakter ve 

Zebercet’tir. Tezde, her karakterin bireysel ve toplumsal gelişimi incelenmiş; bu 

gelişim sonrası yaşadıkları içsel ve dışsal çatışmaların davranış bozukluğuna 

dönüştüğü noktalar anlatılmaya çalışılmıştır. 

Davranış bozuklukları, uzun yıllar boyunca bireyin zihinsel ya da biyolojik 

dengesizliklerine indirgenen bir bakış açısıyla ele alınmıştır. Ancak çağdaş toplumsal 

ve psikolojik kuramlar, bu tür bozuklukların yalnızca bireysel düzlemde 

açıklanamayacak kadar etkileşimsel unsurlarla örüldüğünü ortaya koymaktadır. Birey, 

davranışlarını yalnızca içsel güdüleriyle değil, aynı zamanda içinde konumlandığı 

sosyal ilişkiler ağ ve toplumsal düzenlemeler aracılığıyla biçimlendirir. Bu bağlamda 

davranış bozukluklarına yönelik bütüncül bir analiz yalnızca psikolojik dinamikleri 

değil; aynı zamanda bireyin toplumla kurduğu ilişkiyi, bu ilişkide maruz kaldığı 

tanılamaları ve dışlamaları da hesaba katarak incelenmelidir. Edebiyat ise bu 

disiplinler arası olgunun edebi ürünler aracılığıyla estetik çerçevede aktarıldığı bir alan 

olarak konumlanır. Edebi ürünlerde görülen karakterlerin davranış örüntülerinin ve 

kimlik inşalarının alelade gelişmediğini vurgulayan bu tez, davranış bozuklukları olan 

başkarakterleri disiplinler arası bir incelemeye tabi tutar. 

Bu tezde, romanlardaki başkarakterlerin her biri kendi içlerinde mümkün olan 

tüm psikososyolojik boyutlarıyla incelenmiştir. Romanlarda başkarakter olmalarına 

rağmen kendi hayatlarında başkarakter olamama noktasında birleşen bu kişileri 

katmanlı okuma yaparak anlamlandırmaya çalışmak tartışmanın zeminidir.  

Ele aldığımız ilk karakter olan Ömer, Balıkesir’de bulunan ailesinden felsefe 

bölümü okumak üzere ayrılıp İstanbul’a üniversite okumaya gelen biri olarak kurguda 



  98 

 

yer alır. Okulunu bitiremediği gibi, düzenli gitmediği bir işte çalışmaktadır. Ömer, 

sahip olduğu hiçbir rolün sorumluluğunu üstlenemeyen ve varoluşsal düşünce 

süreçleri içinde kendine yabancılaşan bir karakter olarak kendini ‘içindeki şeytan’ ile 

anlamlandıran biridir. Her insanda var olan ve dengelendikçe anlamlanan her türlü 

zıtlığın esiri olarak, disharmoni içinde kaybolmuştur. Yaşadığı her olayda rollerini 

gerçekleştirmesi bakımından tutarsız davranan ve  kendi içindeki yetersizlikleri 

insanlara yansıtan Ömer, okuduğu bölümün de etkisiyle hayata yabancılık 

çekmektedir. Öncelikle bilişsel süreçlerinde başlayan bu kayboluş, içinde şeytan 

olmadığı itirafıyla sonlanır. O, roman boyunca haz ilkesiyle hareket ettiğini kabul 

ettiği gibi, kendi sonunu da kabul eder. Macide’den ayrılır ve roman onun gidişi ile 

biter.  

İkinci karakterimiz olan İlyas, soylu bir ailenin kurtarıcısı olarak görülen ve 

küçük şehirden büyük şehre okumaya gelen bir üniversite öğrencisidir. O, dedesi gibi 

bir yargıtay üyesi olma hayaliyle çıktığı yolda maddi yetersizlik ve sevdiği kadından 

karşılık alamaması sebebiyle, başlarda yalnızca yemek ihtiyacını daha uyguna 

gidermek için mutfağa çekilir. Ancak mutfağa girişi, onun için bir eşik olur. Çok 

başarılı olduğu okulunu, kendisinden beklenen sorumlulukları, ailesinden ona gelen 

soylu rolünü orada unutur. Onun sosyal konumu, başlarda soyunun kendisine bıraktığı 

bir miras iken zamanla yüke dönüşerek onu ezmiş, izole etmiş ve olumsuz anlamda 

dönüştürmüştür. Bu sebeple artık umurunda olan tek şey yemek yapmak olur ve daha 

önce hiç yemek yapmasa da, bu eylem ilk seferde dahi hazza ulaştırır. Yemek yapma 

eylemini tekrarlar, tekrarladıkça toplumsal rollerini terk eder ve kendine yeni bir rol 

benimseyerek mutfağa kapanır. İlgilendiği tek şey yemek olur, insanlarla yemekler 

hakkında konuşur, çevredekilerle ilişkilerini yemek üzerinden kurar. Yeni kimliği ile 

İlyas, kendi hayatına yabancılaşır. Bu büyük şehirde elde etmeye çalıştığı hayali artık 

anlamsız gelmekte, tüm sorunlarını yemek yiyerek çözmekte ve bu duygudurum 

düzenleyicisi olan yemek yapma ve yeme eylemi günden güne onu ele geçirmektedir. 

İçinde bulunduğu depresyonla mutfağa saklanan İlyas, sevdiği kadın ona döndüğünde 

umursamaz, hayatını tek bir mekâna ve eyleme endeksler. Ölümü de onun hep 

söylediği gibi burada olur. Bu bakımdan İlyas, bir soy bilinciyle geldiği büyük şehirde 

kimlik kırılmaları yaşayarak bağımlılık gerçekleştirdiği yemek ile kendini 



  99 

 

gerçekleştiren kehanetini yaşar. O, soy tarafından yeni edindiği kimliği sebebiyle 

ölümle cezalandırılmıştır.  

Üçüncü karakter olan İsimsiz Karakter, özellikle modernist roman geleneğine 

uygun olarak kendi yaratıcısı tarafından bile benlik inşasını tamamlanması elinden 

alınan, kendisine bir isim bile verilmemiş hâlde görülür. Hayatını daima annesiyle 

beraber odalarda geçiren biri olarak küçük mekânlara mahkum edilip sosyallikten 

bilişsel olarak uzaklaştırılan karakter; annesinin vefatı üzerine yalnız kalan, 

halihazırda hiçbir sosyal çevreye sahip olmayan bir küçük insan tipi olarak kurguda 

yer alır. Soğuk kıştan ve yalnızlıktan saklanmak için kahvehaneye gittiği bir gün, 

tanıştığı Diğer Adam ile beraber olaylar başlar. Babasını hiç tanımadığından rol model 

alabileceği bir erkek görmemiş, annesi dışında hiçbir kadın ile ikili ilişki kurmamış 

İsimsiz Karakter, hayatına yeni giren bu iki kişi ile birlikte yeni bir hayata başlar. 

Kendisini şekillendiren Diğer Adam’ın egemenliğinde Ev Sahibi Kadın ile evlenen 

karakter, daha önceden olduğu gibi bir odada yaşamaya devam eder. Bu durum, onun 

bir eve sahip olamayacak kadar değersizleştirildiğinin mekân üzerinden bir 

yansımasıdır. İsmi dahi olmadığından, hiçbir şeye sahip olamayan İsimsiz Karakter, 

roman sonunda Diğer Adam’ın oyununun içinde kaldığını anlar. Ancak o, olayları 

değiştirme gücüne sahip olmadığı için tüm süreç boyunca edindiği pasif konumu 

korur. Evden ayrılırken bunun kalıcı bir gidiş mi yoksa sadece bir uzaklaşma mı 

olduğunu bilemediğimiz romanda, İsimsiz Karakter’in bir sonu dahi olmadığı okura 

sunulmuştur.  

Son karakterimiz olan Zebercet ise romanın mekânı olan otelde, prematüre 

şekilde dünyaya gelir. Anne rahminden erken ayrılışının başlattığı yurtsuzluk, bir ev 

yerine otelde doğması ile kalıcı olarak şekillenir. Önce annesini, ardından babasını 

kaybeden Zebercet erken yaştan beri yalnızdır. Otel gibi bir mekânda, gelip geçici 

insanlar ile kurduğu kısa süreli ilişkiler dışında sosyal hayatla bir bağı bulunmayan 

başkarakter, otelin sahibi gibi yaşamaya devam edişi; otelden hiç ayrılmayışı onun 

sosyalliğini sınırlandıran bir durum hâline gelir. Otel, onun için bir denetleyici olduğu 

gibi bir ket vurucudur, Zebercet’i izole eden mekândır. Bu sebeple Zebercet otelde 

kendi kurallarınca yaşar. Ortalıkçı Kadın’la rızasız cinsellik gerçekleştirir, istemediği 

kişileri otele almaz. Kurduğu bu sözde iktidar, onun benliğinde psikososyal davranış 



 100 

 

bozuklukları oluşturur. Zaman içinde iyice belirginleşen yalnızlığı, onu ele geçirerek  

davranışlarında sapmaya yol açar ve geri dönülmez şekilde zaman içinde yaşadığı 

topluma önce mekânsal, ardından düşünsel olarak yabancılaşmaya başlar ve bu anomi 

olarak okunur. Ancak Zebercet, Gecikmeli Ankara Treniyle Gelen Kadın olarak 

gördüğümüz bir müşteriye şiddetli bir bağımlılık beslediğinde bu yalnızlıktan 

kurtulacağına inanır. Bu kadın geldiğinde onu doğduğu 1 numaralı odaya alarak hiç 

sahip olmadığı yuvayı inşa etme sürecine girişen Zebercet’in, bir anne rahmi özlemi 

içinde olduğu görülür. Freud’un psikanalitik gelişim süreçlerini sağlıklı şekilde 

tamamlayamamış olan Zebercet’in fetişist tavırları iyice gün yüzüne çıkar; kadının 

gidişinin ardından ise bir travma ile kendini gösterir. Otelden çıkmaya çalışan ancak 

topluma karışamayan Zebercet otele döndüğünde artık oraya da uyum gösteremez 

durumdadır. Ortalıkçı Kadın’ı ve kediyi öldürür. Herkes tarafından alaya alınan 

erkekliğini intiharı ile doyuma ulaştırır. Zebercet’in hayata geldiği ve öldüğü mekân 

olarak otel ile ilişkisinin benlik inşasında ve sosyalleşme sürecinde ne denli etkili 

olduğu roman boyunca görülür. 

Bu tez; edebiyatın yanı sıra sosyoloji, psikoloji ve yer yer felsefe ile incelenen 

karakterler aracılığıyla tezin disiplinler arası yaklaşımını göz önüne sermiştir. 

Kurgusal bir olayda ya da kurgusal bir mekânda dahi olsalar, gerçek dünyanın 

normlarıyla şekillenen bu karakterlerin ‘edebi vaka’ incelemesi tezin ana konusu 

olmuştur. Dolayısıyla bu karakterlerin öne çıkan ortak noktalarından biri, travmatik 

deneyimlere sahip olmalarıdır. Davranış bozukluklarının şekillenmesinde etkili olan 

bir parametre olarak yaşanılan olumsuz deneyimlerin birey üzerinde bıraktığı yıkıcı 

hasar tedavi edilmediğinde, yetişkinlik dönemlerinde çevresel faktörler ya da öz 

denetim aracılığıyla bastırılmadığında, bireylerin toplumsal normlara uymayan 

davranışlar gösterdiği gözlemlenmiştir. Bu, karakterlerin tümünde farklı şekilde 

gerçekleşmiştir.  

Ortak bulguların ilki, her karakterin ilişkilerini yönlendiren bir unsur olarak yer 

mekânın etkisidir. Büyükşehir Ömer’i savurur, mutfak İlyas’ı izole eder, otel 

Zebercet’i toplumsal düzenden uzaklaştırır ve oda, İsimsiz Karakter’i küçültür. Bu 

bağlamda mekân, her birinin davranış bozuklukları edinmesi için bir gerekçe hâlinde 

yansır.  Bir diğer bulgu olarak, karakterlerin kendi içlerinde bir hayal etme, kırılma ve 



 101 

 

vazgeçme evresi yaşadığı görülmüştür. Zebercet için hayal etme Gecikmeli Ankara 

Treni ile Gelen Kadın’ın geri dönmesiyken, kırılma noktası gelmeyeceğini anlaması 

ve vazgeçişi sonucu intiharıdır. İlyas için hayal edilen Emel ile bir gelecek iken, 

kırılma noktası maddi yetersizlikleri olmuştur ve vazgeçme evresinde kendini mutfağa 

kapatarak esas hayali olan yargıtay üyeliğini sonlandırmıştır. İsimsiz Karakter’in 

hayali, Diğer Adam aracılığıyla tanıştığı Ev Sahibi Kadın ile mutlu bir ilişki iken, 

kırılma noktası Diğer Adam’ın onu kullandığını anlaması ve vazgeçişi evden çıkıp 

gitmesidir. Ömer için ise hayal Macide aracılığıyla sorumluluk alıp içindeki şeytandan 

kurtulmak, kırılma noktası şeytanın hiç var olmadığını anlaması ve vazgeçişi ise 

Macide’yi terk etmesidir. Her biri de, bu kırılma anları ile beraber var olan davranış 

bozuklukları noktasında en üst seviyeye ulaşarak kendi seyirlerini belirlemiştir.  

Bunlardan hareketle, Davranış Bozukluğu Olan Başkarakterler: Türk Romanları 

Örneklemi adlı tezde ele alınan dört karakterin göstermiş olduğu davranış 

bozukluklarının sebebinin; toplum ile ilişkilerini sağlıklı kuramamaları ve kendi 

davranış çözülmeleriyle sapkınlık göstermeleri ile ilgili olduğu bulunmuştur.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



 102 

 

 

 

KAYNAKÇA 

 

Açıkgöz, Ü. (2020). Ergenlik döneminde bilişsel gelişim üzerine bir 

değerlendirme. Türk Psikoloji Dergisi, 35(3), 36-45. 

Ali, S. (2022). İçimizdeki Şeytan. Yapı Kredi Yayınları. 

Alpdoğan, F. F. (2023). Zygmunt Bauman sosyolojisi: Akışkan modernite özgür 

olduğunu zanneden köleler mi üretiyor?. İçtimaiyat, 7(2), 413-430. 

Altunbay, M. (2023). Disiplinlerarasılık bağlamında edebiyat-psikoloji ilişkisi 

ve çocuk edebiyatından psikolojiye bir katkı: Peter Pan sendromu. International 

Journal of Languages' Education and Teaching, 11(4), 127-144. 

Arı, F. A. (2021). Bilişsel şemalar ve bağlanma. Nevşehir Hacı Bektaş Veli 

Üniversitesi SBE Dergisi, 11(4), 1823-1834. 

Arı, R. (2008). Eğitim Psikolojisi, Gelişim ve Öğrenme. (4). Nobel Yayın 

Dağıtım. 

Arkar, H. (1992). Beck'in depresyon modeli ve bilişsel terapisi. Düşünen Adam: 

Psikiyatri ve Nörolojik Bilimler Dergisi, 5(1-3), 37-40. 

Arslan, E. (2015). Erken çocukluk döneminde gelişim. Ankara: Eğiten Kitap 

Yayıncılık. 

Aşkın, M. (2007). Kimlik ve giydirilmiş kimlikler. Atatürk Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü Dergisi, 10(2), 213-220. 

Atay, D. (2018). Odalarda romanının yapı bakımdan incelenmesi. International 

Journal of Language Academy, 6(5)  20-45. 

Atılgan, Y. (2005). Anayurt Oteli. Yapı Kredi Yayınları. 

Aydemir, A. (1981). İlyas (as) hakkında bir araştırma. İslam Medeniyeti Dergisi, 

5(42), 27-38. 



 103 

 

Aydın, A. B. (2020). Yetişkin bireylerde erken dönem uyum bozucu şemalar ve 

bağlanma stilleri ile ayrılık kaygısı arasındaki ilişkinin incelenmesi (Yüksek lisans 

tezi, İstanbul Gelişim Üniversitesi Lisansüstü Eğitim Enstitüsü). 

Aydın, Ş. (2023). Cumhuriyet dönemi fizyonomi eserleri üzerine bir 

bibliyografya denemesi. Kırıkkale Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi, 13(1), 195-

213. 

Baştürk, M. (2012). Gogol'ün Palto'sundan çıkan bir eser: Odalarda. Electronic 

Turkish Studies, 7(4). 

Bauman, Z. (2020). Akışkan Modernlik. (Çev. E. Yılmaz). Ayrıntı Yayınları. 

Beyazyüz, S. (2020). Albert Camus’ nün varoluşçuluk, yabancılaşma ve absürd 

kavramlarının Jean-Paul Sartre özelinde sinema anlatıları üzerinden okunması. 

Uluslararası Kültürel ve Sosyal Araştırmalar Dergisi, 6(1), 300-313. 

Bozbulut, Ö. M., ve Turanlı, M. (2024). Sosyo-ekonomik statü sınıflarına göre 

davranışsal değerlerin farklılaşması. İstanbul Ticaret Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Dergisi, 23(49), 1401-1413. 

Can, İ. Ö., Demiroğlu Uyaniker, Z., Ulaş, H., Karabağ, G., Cimilli, C., ve 

Salaçin, S. (2013). Mental Findings in Trauma Victims. Noro psikiyatri arsivi, 50(3), 

230–236. https://doi.org/10.4274/npa.y6242  

Canatak, A. M., ve Doğan, M. (2022). Ahmet Hamdi Tanpınar’ın Huzur 

romanında antagonist figür. Bitlis Eren Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi, 11(1), 

33–44. https://doi.org/10.47130/bitlissos.1093436  

Çalışkan, G. (2020). Ayhan Bozfırat'ın Dörtyol Ağzındaki Ev romanında mekan. 

Mecmua, (10), 162-179. 

Duman, N. (2018). Parafililer ve DSM’lerdeki seyri. OPUS International 

Journal of Society Researches, 9(16), 1285-1306. 

https://doi.org/10.26466/opus.481118 

Durkheim, E. (2018). Toplumsal İş bölümü (Çev. A. Demir). İstanbul: Sosyoloji 

Yayınları.  

https://doi.org/10.4274/npa.y6242
https://doi.org/10.47130/bitlissos.1093436
https://doi.org/10.26466/opus.481118


 104 

 

Ercan, G. E. Y. (2022). Batman Başlıyor’da romantik suçluluk, radikal kötülük 

ve modern kahramanlığın refleksif inşası. Sinecine: Sinema Araştırmaları Dergisi, 

8(2), 29–61.  

Erdoğan, T. K., ve Koç, Z. (2022). Gelişim kuramlarının hemşirelik bakımındaki 

yeri. Sağlık ve Toplum, 32(2), 75-86. 

Erikson, Erik, H., İnsanın Sekiz Çağı, (çev. Bedirhan Üstün-Vedat Şar), Ankara, 

1984. 

Eroğlu, M. (2023). Çocukluk döneminde bilişsel gelişim: Piaget ve 

Vygotsky’nin bilişsel gelişim kuramlarının incelenmesi ve karşılaştırılması. 

International Journal of Education and New Approaches, 6(1), 69-77. 

https://doi.org/10.52974/jena.1258278  

Ertoy, M. ve Yalçın, H. (2017). Bauman’ın Sosyolojisi ve (sosyal) bilime 

bıraktığı miras, Süleyman Demirel Üniversitesi Fen-Edebiyat Fakültesi Sosyal 

Bilimler Dergisi, (42), 183-198. 

Fırat, S., ve Baskak, B. (2012). Gelişimsel travmanın uzun dönem etkileri ve 

bunlara aracılık eden nörobiyolojik mekanizmalar. Kriz Dergisi, 20(1), 25-42. 

Flavell, J. H. (1992). Cognitive development. Englewood Cliffs, NJ: Prentice-

Hall. 

Geçtan, E. (1998). Psikanaliz ve sonrası. İstanbul: Remzi Kitabevi. 

Giddens, A. (2021). Modernliğin Sonuçları (Çev. E. Kuşdil). Ayrıntı Yayınları. 

Giddens, A., ve Sutton, P. W. (2020). Sosyolojide Temel Kavramlar (A. Esgin, 

Çev.). İstanbul: Phoenix Yayınları. 

Güleç, R. (2013). Rol çatışması ve rol belirsizliğinin tükenmişliğe etkisi ve bir 

araştırma (Yüksek lisans tezi, İstanbul Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü). YÖK 

Tez Merkezi. 

Güleryüz, N. (2021). Roman Unsurlarında ‘Karakter’. International Journal of 

Social and Humanities Sciences Research (JSHSR), 8(66), 316–321. 

https://doi.org/10.26450/jshsr.2316  

https://doi.org/10.52974/jena.1258278
https://doi.org/10.26450/jshsr.2316


 105 

 

Gündoğar, N. (2021). Yusuf Atılgan’ın eserlerinde erkeklik ve hegemonik 

erkeklik (Yüksek lisans tezi, Necmettin Erbakan Üniversitesi). Yükseköğretim Kurulu 

Ulusal Tez Merkezi.  

Gürses, İ., ve Kılavuz, M. Â. (2011). Erikson’un psiko-sosyal gelişim dönemleri 

teorisi açısından kuşaklararası din eğitimi ve iletişiminin önemi. Dinbilimleri 

Akademik Araştırma Dergisi, 11(1), 153–166. 

https://dergipark.org.tr/tr/pub/daa/issue/3320/45326  

Hekimoğlu, E. C., ve Bilik, M. Z. (2020). Freud'dan Lacan'a kaygı. AYNA Klinik 

Psikoloji Dergisi, 7(3), 336-367. 

Horwitz, A. V. (2015). DSM-I and DSM-II. In R. L. Cautin ve S. O. Lilienfeld 

(Eds.), The Encyclopedia of Clinical Psychology (1st ed.). John Wiley ve Sons, Inc. 

https://doi.org/10.1002/9781118625392.wbecp012 

İlbars, Z. (1987). Kişiliğin oluşmasındaki kültürel etmenler. Ankara Üniversitesi 

Dil ve Tarih-Coğrafya Fakültesi Dergisi, 31(1-2). 

İlgar, L. (2014). Gelişim ve Öğrenme Psikolojisi. İstanbul: Lisans Yayıncılık. 

İlhan, N. (2024). Tevfik Fikret’in şiirlerinde doğum travması ve anne rahmine 

dönüş arzusu. Dede Korkut Uluslararası Türk Dili ve Edebiyatı Araştırmaları Dergisi, 

35, 1–17. 

İnalkaç, S., ve Arslantaş, H. (2018). Duygusal yeme. Arşiv Kaynak Tarama 

Dergisi, 27(1), 70-82. 

Karakuş,  B.  N.,  Özdengül,  F.,  Solak  Görmüş,  Z.  I.,  Şen,  A.  (2021).  

Bağımlılık fizyopatolojisine genel bakış. KTO Karatay Üniversitesi Sağlık Bilimleri 

Dergisi, 2(3), 158-166 

Karaman, H. (2020). Adli psikotravmatoloji. Uluslararası Türk Kültür 

Coğrafyasında Sosyal Bilimler Dergisi, 5(2), 103-113. 

Kesebir S, Kavzoğlu SÖ, Üstündağ MF. Bağlanma ve psikopatoloji. Psikiyatride 

Güncel Yaklaşımlar. Haziran 2011;3(2):321-342. 

https://dergipark.org.tr/tr/pub/daa/issue/3320/45326
https://doi.org/10.1002/9781118625392.wbecp012


 106 

 

Korkmaz, R. (2014). Yurtsuzluk İtkisi ve Anayurt Oteli. İlmî Araştırmalar: Dil, 

Edebiyat, Tarih İncelemeleri, (20), 139–148. Geliş tarihi gönderen 

https://dergi.fsm.edu.tr/index.php/iadeti/article/view/511  

Kurban, Y. (2022). Erken dönem uyum bozucu şemalar, anneden algılanan 

narsisizm ve aldatma eğilimi arasındaki ilişkinin incelenmesi, (Yüksek lisans tezi, 

Yakın Doğu Üniversitesi, Klinik Psikoloji Anabilim Dalı). YÖK Ulusal Tez Merkezi. 

Maraş, A. (2015). Bağlanma kuramı temelinde gerçekleştirilen bir vaka 

çalışması. AYNA Klinik Psikoloji Dergisi, 2(3), 1–13. 

Mücevher, M. H. (2021). Örgütlerde simbiyotik yaşam: İşbirlikçiler, sığıntılar 

ve asalaklar. İktisadi İdari ve Siyasal Araştırmalar Dergisi, 6(15), 172-184. 

https://doi.org/10.25204/iktisad.855529 

Nosarti, C., Reichenberg, A., Murray, R. M., et al. (2012). Preterm Birth and 

Psychiatric Disorders İn Young Adult Life. Archives of General Psychiatry, 69(6). 

https://doi.org/10.1001/archgenpsychiatry.2011.1374 

Oğurlu, F. E. (2023). şema terapi. Genç psikolojik danışmanlarının yazıları. 

Olgun, C. K. (2017). Robert King Merton’ın İşlevsel Çözümlemesi. Sosyoloji 

Notları Dergisi, (3), 44-48. 

Önal, E. E. (2017). Prematüre bebeklerde nörolojik sorunlar ve izlemi. Klinik 

Tıp Pediatri Dergisi, 9(4), 45-49. 

Öz Özdemir, O., Özdemir, P. G., Kadak, M. T., & Nasıroğlu, S. (2012). Kişilik 

gelişimi. Psikiyatride güncel yaklaşımlar, 4(4), 566-589.  

Öz, E. (1997). Odalarda. Can Yayınları 

Özan, M. B., ve Gündüzalp, S. (2017). Pygmalion etkisi ve liderlik. Munzur 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi, 5(9), 69-79. 

Özcan, U. (2022). Sosyolojide toplumsal değer ve norm kavramlarına yeniden 

bir bakış. Sosyologca, (23). 

Özşahin, S. (2019). Bir Freud masalı: Çocuk masumluğu. Yaşam Becerileri 

Psikoloji Dergisi,3(6), 129-137. https://doi.org/10.31461/ybpd.592021 

https://dergi.fsm.edu.tr/index.php/iadeti/article/view/511
https://doi.org/10.25204/iktisad.855529
https://doi.org/10.1001/archgenpsychiatry.2011.1374


 107 

 

Özüölmez, P. K. (2019). Mıchel Foucault’nun İktidar ve Özne 

Kavramsallaştırmasına Gözetim Sorunu Üzerinden Bakmak: Black Mırror–Arkangel. 

Selçuk İletişim, 12(2), 630-655. 

Özyurt, C. (2007). Durkheim sosyolojisinde ahlâkî kontrol sorunu. Değerler 

Eğitimi Dergisi, 5(13), 95-121. 

Piaget, J. (1952). The origins of intelligence in children (M. Cook, Trans.). New 

York: International Universities Press. 

Piaget, J. (1970). Science of Education and the Psychology of the Child. New 

York: Viking. 

Piaget, J. (1977). The development of thought: Equilibration of cognitive 

structures. New York: Viking. 

Sağ, B. (2016). Erken dönem uyumsuz şemalar ve pozitif algının, psikolojik 

dayanıklılık, depresyon ve psikolojik iyi oluş arasındaki ilişkinin incelenmesi, (Yüksek 

lisans tezi, Maltepe Üniversitesi) YÖK Tez Merkezi. 

Sevinç, K. (2019). Freudyen psikolojide bilinçaltı ve bilinçdışı kavramları 

arasındaki benzerlikler ve farklılıklar. Kilitbahir, (15), 125-

158.https://doi.org/10.5281/zenodo.3445501.  

Sunar, E., ve Karaaziz, M. (2025). Narsistlerin psikolojik savaş alanı: 

Manipülasyon. Socıal Scıence Development Journal, 10(49), 172-179. 

https://doi.org/10.5281/zenodo.15002607  

Şahin, H. E., ve Ediboğlu, G. O. (2022). Obsesif kompulsif bozukluk: Kısa bir 

gözden geçirme. Çukurova Tıp Öğrenci Dergisi, 2022;2(2), 51-58.  

Şengöz, M. (2022). Maslow’un ihtiyaçlar hiyerarşisi modeli’nin bütünleşik bir 

süreç olarak yeniden yorumlanması. Eğitim ve Toplum Araştırmaları Dergisi, 9(1), 

164-173. 

Şengüllendi, H. ve Yılmaz, O. (2024). Kişilik çalışmalarının kavramsal keşfi: 

Cloninger’in psikobiyolojik modeli üzerine bibliyometrik analiz. Yıldız Sosyal 

Bilimler Enstitüsü Dergisi, 7(2), 99–111. https://doi.org/10.14744/ysbed.2023.00035 

https://doi.org/10.5281/zenodo.3445501
https://doi.org/10.5281/zenodo.15002607
https://doi.org/10.14744/ysbed.2023.00035


 108 

 

Şipit, G. (2019). Yetişkin bireylerde bağlanma stillerinin duyguları ifade etme 

şekilleri ve empatik eğilim yeteneklerine etkileri. (Yüksek lisans tezi, İstanbul Gelişim 

Üniversitesi) YÖK Tez Merkezi. 

Talbutt, L. C., ve Ersever, Ö. H. (2019). Psikolojik danışmada savunma 

mekanizmalarının tanınması ve şekillendirilmesi. Ankara University Journal of 

Faculty of Educational Sciences (JFES), 25(2), 579-596. 

Tekin, M. (2001). Roman Sanatı . Ötüken Yayınları.  

Tepeler Gürbüz, S. (2022). Bauman'ın akışkan modernite kuramı çerçevesinde 

refleksif sosyoloji üzerine bir değerlendirme. Marifetname, 9(2), 493–529. 

https://doi.org/10.47425/marifetname.vi.1142668  

Tilbe, B. T. (2019). Antik kahramandan anti-kahramana: Kahraman kavramının 

kökeni ve gelişimi. Çeşm-i Cihan: Tarih Kültür ve Sanat Araştırmaları Dergisi E-

Dergisi, 6(1), 142-158.  

Tuzcuoğlu, N. (2013). Psikanaliz kuramı ve özellikleri. Marmara Üniversitesi 

Atatürk Eğitim Fakültesi Eğitim Bilimleri Dergisi, 7(7), 275-285. 

Tüzün, O., ve Sayar, K. (2006). Bağlanma kuramı ve psikopatoloji. Düşünen 

Adam: Psikiyatri ve Nörolojik Bilimler Dergisi, 19(1), 24–39. 

Ulusoy, M. D. (2018). Post-yapısalcılık: Michel Foucault ve Jacques Derrida. 

İçinde A. G. Baran ve S. Suğur (Ed.), Çağdaş sosyoloji kuramları (Bölüm 6). Anadolu 

Üniversitesi Açıköğretim Fakültesi Yayınları. 

Üngüren, E. (2015). Beynin nöroanatomik ve nörokimsayal yapısının kişilik ve 

davranış üzerindeki etkisi. Uluslararası Alanya İşletme Fakültesi Dergisi, 7(1). 

Vatandaş, C. (2007). Toplumsal cinsiyet ve cinsiyet rollerinin algılanışı. İstanbul 

Üniversitesi Sosyoloji Konferansları Dergisi, (35), 29–56.  

Wadsworth, B. J. (1996). Piaget’s theory of cognitive and affective development 

(5th ed.). White Plains, NY: Longman. 

Wallace, R. A., ve Wolf, A. (2012). Çağdaş Sosyoloji Kuramları: Klasik 

Geleneğin Genişletilmesi (M. Rami Ayas ve Leyla Elburuz, Çev.). Ankara: Doğu Batı 

Yayınları. 

https://doi.org/10.47425/marifetname.vi.1142668


 109 

 

West, A. E. (2018). Yetişkin bağlanma stillerinin savunma mekanizmaları ve 

yaşam doyumuyla ilişkilerinin incelenmesi (Yüksek lisans tezi, Işık Üniversitesi). 

YÖK Tez Merkezi. 

Yalçın, F. (2010). Tahsin Yücel’in romanlarında yabancılaşma ve ironi 

(Doktora tezi, Atatürk Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü). YÖK Tez Merkezi. 

Yıldız, M. E. (2022). Cinsel sapma teşkil eden zihinsel bozuklukların 

(parafililerin) failin kusur yeteneğine etkisi. Ankara Sosyal Bilimler Üniversitesi 

Hukuk Fakültesi Dergisi, 4(1), 96-211. 

Yıldızhan E. Attachment Theory and A Glance at Attachment Disorders. 

Anadolu Klin. 2016;22(1):66-72. 

Yılmaz, H. A. (2016). Bir derleme: Benlik kavramına ilişkin bazı yaklaşımlar ve 

tanımlamalar. Dumlupınar Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi, (48), 79-89. 

Young, J. E., Klosko, J. S., ve Weishaar, M. E. (2013). Şema terapi: Terapistin 

rehberi (T. V. Soylu, Çev.). Litera Yayıncılık. (2003) 

Yücel, T. (2021). Mutfak Çıkmazı. Can Yayınları. 

Yürek, H. (2008). Türk romanında modernist etkinin boyutları. Gazi 

Üniversitesi Gazi Eğitim Fakültesi Dergisi, 28(1), 187-202. 


	YEMİN METNİ
	ÖZET
	ABSTRACT
	İÇİNDEKİLER
	ÖN SÖZ
	GİRİŞ
	BİRİNCİ Bölüm
	DAVRANIŞ BOZUKLUKLARI
	1.1 Psikoloji Bağlamında Davranış Bozuklukları
	1.1.1.Bilişsel Gelişim Kuramı
	1.1.1.1. Jean Piaget’nin Bilişsel Gelişim Kuramı
	1.1.2.Kişilik Gelişim Kuramları
	1.1.2.1 Kişilik Gelişimini Etkileyen Faktörler
	1.1.2.1.1.Biyolojik ve Kalıtsal Etmenler
	1.1.2.1.2 Aile ve Erken Çocukluk Deneyimleri
	1.1.2.1.3.Sosyokültürel Etmenler
	1.1.2.1.4. Travmatik Yaşantılar
	1.1.2.1.5.Bilişsel ve Duygusal İşleme Biçimleri
	1.1.2.2. Sigmund Freud’un Psikanaliz Kuramı
	1.1.2.3. Erik Erikson’un Psikososyal Gelişim Kuramı

	1.2 Sosyoloji Bağlamında Davranış Bozuklukları
	1.2.1. Anomi
	1.2.2. Modern Kent ve Yabancılaşma
	1.2.3. Gözetim ve İktidar

	İKİNCİ Bölüm
	KARAKTER İNCELEMELERİ
	2.1. ÖMER – İÇİMİZDEKİ ŞEYTAN
	2.1.1.  İsim, Kimlik ve Disharmoni
	2.1.2  Şeytan, İlişkiler ve Yansıtma

	2.2. İLYAS DAVUTOĞLU- MUTFAK ÇIKMAZI
	2.2.1.İsim, Aile ve İlişkiler
	2.2.2.Mutfak, Yemek ve Ölüm

	2.3. İSİMSİZ KARAKTER - ODALARDA
	2.3.1.İsim, Pasif Protagonistlik ve Mekân
	2.3.2.Kadınlar, İlişkiler ve Sapkınlıklar

	2.4. ZEBERCET – ANAYURT OTELİ
	2.4.1.Doğum- İsim ve Cinsiyet
	2.4.2.Otel, İlişkiler ve Ölüm
	2.4.3 Kadınlar, Cinsel Sapkınlıklar ve Takıntılar

	SONUÇ
	KAYNAKÇA

