
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

KÜLTÜREL SERMAYENİN YENİDEN  

ÜRETİMİ BAĞLAMINDA  

PİERRE BOURDİEU VE SOSYOLOJİSİ;  

ATATÜRK ÜNİVERSİTESİ İNTERN  

DOKTORLARI ÜZERİNE BİR İNCELEME 

 

Muhammed BAHADIR 

 

Yüksek Lisans Tezi 

Genel Sosyoloji ve Metodoloji Bilim Dalı 

Dr. Öğr. Üyesi Selçuk AYDIN 

2020 

Her Hakkı Saklıdır.



 

 
 

T.C. 

ATATÜRK ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

GENEL SOSYOLOJİ VE METODOLOJİ BİLİM DALI 

 

 

 

Muhammed BAHADIR 

 

 

 

KÜLTÜREL SERMAYENİN YENİDEN ÜRETİMİ BAĞLAMINDA PİERRE 

BOURDİEU VE SOSYOLOJİSİ; ATATÜRK ÜNİVERSİTESİ İNTERN 

DOKTORLARI ÜZERİNE BİR İNCELEME 

 

 

 

 

YÜKSEK LİSANS TEZİ 

 

 

 

 

 

TEZ YÖNETİCİSİ 

Dr. Öğr. Üyesi Selçuk AYDIN 

 

 

 

 

 

ERZURUM – 2020



Aslı Islak İmzalıdır



Aslı Islak İmzalıdır

Aslı Islak İmzalıdır

Aslı Islak İmzalıdır

Aslı Islak İmzalıdır



I 

İÇİNDEKİLER 

ÖZET ............................................................................................................................. III 

ABSTRACT .................................................................................................................. IV 

TABLOLAR DİZİNİ ..................................................................................................... V 

ŞEKİLLER DİZİNİ ..................................................................................................... VI 

KISALTMALAR DİZİNİ .......................................................................................... VII 

TEŞEKKÜR .............................................................................................................. VIII 

GİRİŞ ............................................................................................................................... 1 

BİRİNCİ BÖLÜM 

PİERRE BOURDİEU 

1.1. PİERRE BOURDİEU’NÜN HAYATI ................................................................... 4 

1.2. PİERRE BOURDİEU SOSYOLOJİSİ ................................................................ 11 

1.2.1. Pierre Bourdieu’ye Göre Sosyoloji ve Sosyolojinin Dili .................................. 17 

1.2.2. Pierre Bourdieu Sosyolojisinde Entelektüellerin Yeri ...................................... 20 

1.3. TÜRK BİLİMSEL ÜRETİMİNDE PİERRE BOURDİEU ............................... 29 

İKİNCİ BÖLÜM 

PİERRE BOURDİEU SOSYOLOJİSİNDE TEMEL KAVRAMLAR 

2.1. HABİTUS ................................................................................................................ 36 

2.2. ALAN ...................................................................................................................... 52 

2.2.1. İktidar Alanı ...................................................................................................... 65 

2.2.2. Bilim Alanı ........................................................................................................ 68 

2.2.3. Entelektüel Alan ................................................................................................ 72 

2.3. SERMAYE .............................................................................................................. 74 

2.3.1. Ekonomik Sermaye ........................................................................................... 78 

2.3.2. Sosyal Sermaye ................................................................................................. 80 

2.3.3. Simgesel Sermaye ............................................................................................. 82 

2.3.4. Kültürel Sermaye ............................................................................................... 85 



II 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

ARAŞTIRMANIN METODOLOJİSİ 

3.1. ARAŞTIRMANIN AMACI VE ÖNEMİ ........................................................... 105 

3.2. ARAŞTIRMANIN HİPOTEZİ ........................................................................... 106 

3.3. ARAŞTIRMANIN SINIRLARI .......................................................................... 107 

3.4. ARAŞTIRMANIN YÖNTEMİ ........................................................................... 107 

3.5. ÖRNEKLEM VE ÇALIŞMA GRUBU .............................................................. 110 

DÖRDÜNCÜ BÖLÜM 

UYGULAMA VE BULGULAR 

4.1. TANIŞMA ............................................................................................................. 116 

4.2. EĞİTİM ................................................................................................................ 123 

4.2. EBEVEYNLERİ İLE İLİŞKİLERİ ................................................................... 157 

4.3. DOKTORLUK MESLEĞİ .................................................................................. 170 

4.4. BOŞ ZAMANLARI DEĞERLENDİRME ........................................................ 184 

4.5. GELECEK TAHAYYÜLÜ ................................................................................. 189 

SONUÇ ......................................................................................................................... 204 

KAYNAKLAR ............................................................................................................ 211 

EKLER ......................................................................................................................... 217 

EK 1. Atatürk Üniversitesi Tıp Fakültesi Öğrenci Sayı Tablosu .............................. 217 

EK 2. Anket Formu ................................................................................................... 218 

ÖZGEÇMİŞ ................................................................................................................. 222 



III 
 

 

ÖZET 

YÜKSEK LİSANS TEZİ 

 

KÜLTÜREL SERMAYENİN YENİDEN ÜRETİMİ BAĞLAMINDA PİERRE 

BOURDİEU VE SOSYOLOJİSİ; ATATÜRK ÜNİVERSİTESİ İNTERN 

DOKTORLARI ÜZERİNE BİR İNCELEME 
 

Muhammed BAHADIR 
 

Tez Danışmanı: Dr. Öğr. Üyesi Selçuk AYDIN 
 

2020, 222 Sayfa 
 

Jüri: Dr. Öğr. Üyesi Selçuk AYDIN (Danışman) 

Doç. Dr. Oğuzhan EKİNCİ 

Dr. Öğr. Üyesi Erdi AKSAKAL 

 

Pierre Felix Bourdieu, çalışmaları ve özgün kavramları ile sosyal bilimler 

içerisinde önemli bir yeri işgal etmektedir. Bourdieu, 35 yılı aşkın olan meslek 

hayatında birçok araştırma, kitap, makale ve çalışmaya imza atmıştır. Sosyolojinin, 

rahatsızlık verdiği ölçüde işini iyi yapabileceğine inanan Pierre Bourdieu, sosyal 

bilimler içerisinde omuzladıkları kuramsal yükler ile önemli noktaları karşılayan 

kavramların ortaya çıkmalarına ve gelişmelerine de katkıda bulunmuştur. Şüphesiz, 

Pierre Bourdieu sosyolojisi denildiğinde akla ilk gelen kavramlar sermaye, habitus ve 

alan kavramlarıdır. Bilhassa sermaye kavramı kültürel boyutuyla, bu araştırmanın 

odağını oluşturmaktadır.  

Değişen dünyada toplumsal eşitsizliklerin ortaya çıkmasında ve sürdürülmesinde 

dini, iktisadi vb. farklılıkların yanı sıra yeni parametreler de etkili olmaya başlamıştır. 

Farklı kültürel öğrenme süreçlerine de dayanan kültürel sermaye, değişen dünyanın 

eşitsizlikler yaratan ve bahsi geçen eşitsizliklerin yeniden-üretimini sağlayarak nesiller 

arası aktarımına imkân veren yegâne kavramlarından biri haline gelmiştir. Aktörler, 

ebeveynlerinden miras aldıkları kültürel sermayenin rehberliği ile eğitim serüvenlerini 

şekillendirmekte ve devamında önemli sayılabilir mesleklere ulaşmaktadırlar. Bu 

araştırmanın temelini ise görece iyi mesleklere yine görece iyi mesleklere sahip olan 

ebeveynlerin çocuklarının ulaştığı hipotezi oluşturmaktadır. Bu bağlamda bahsi geçen 

hipotezin sınanması amacıyla uygulamalı bir çalışmaya gidilmiştir.  

Araştırmanın örneklemini Atatürk Üniversitesi Tıp Fakültesini bitirmek üzere 

olan öğrencileri, başka bir deyişle; intern doktorları oluşturmaktadır. Doktorluk, 

sermaye kazanımı bakımından toplumsal kabulümüze dayanabilecek önde gelen 

mesleklerden biridir. Bu sebeple çalışma grubumuzu, doktorluk mesleğinin henüz 

başında sayılacak olan intern doktorlar oluşturmaktadır. Tercih ettikleri meslek ile 

ebeveynlerinin kültürel birikimleri arasındaki ilişkiyi ölçmek amacıyla intern doktorlar 

ile karma yöntemin uygulandığı bir çalışma gerçekleştirilmiştir. Katılımcıların anket ve 

mülakat formları aracılığıyla cevapladıkları sorular çalışmanın sonunda karşılaştırmalı 

olarak değerlendirilmiştir.   

Anahtar Kelimeler: Pierre Bourdieu Sosyolojisi, Kültürel Sermaye, Yeniden-

Üretim, Toplumsal Eşitsizlikler, İntern Doktorlar  



IV 
 

 
 

ABSTRACT 

MASTER THESIS 

PIERRE BOURDIEU AND HIS SOCIOLOGY IN THE CONTEXT OF 

REPRODUCTION OF CULTURAL CAPITAL: AN INVESTIGATION ON 

ATATÜRK UNIVERSITY'S INTERN DOCTORS 
 

Muhammed BAHADIR 

Advisor: Assist. Prof. Dr. Selçuk AYDIN 

2020, 222 Pages 

Jury: Assist. Prof. Dr. Selçuk AYDIN (Advisor) 

Assoc. Prof. Dr. Oğuzhan EKİNCİ 

Assist. Prof. Dr. Erdi AKSAKAL 

 

Pierre Felix Bourdieu, social sciences with his studies and original consepts it 

occupies an important place in it. Bourdieu has been involved in many researches, 

books, articles and studies in his professional life over 35 years. Pierre Bourdieu, who 

believes that sociology can do its job well to the extent that it is inconveinent, the theory 

he shouldered in the social sciences he has also contributed to the emergence and 

development of concepts that meet important points with loads. Undoubtedly, the first 

concepts that come to mind when it comes to the sociology of Pierre Bourdieu are the 

concepts of capital, habitus and space. The concept of capital, especially with its 

cultural dimension is the focus of this research.  

In addition to religious, economic etc. differences, new parameters have started to 

be effective in the emergence and maintenance of social innequalities in the changing 

world. Cultural capital, which is also based on different cultural learning processes, has 

become one of the important concepts of the changing  World that creates inequalities 

and enables the reproduction of these inequalities, enabling intergenerational 

transmission. Actors, the cultural they inherited from their parents with the guidance of 

the capital, they shape their educational adventures and reach important professions in 

their continuation. The basis of this research is the hypothesis that the children of 

parents who have relatively good occupations also have relatively good occupations. In 

this context, a practical study was conducted to test the hypotesis mentioned. 

The sample of the research consist of the students who are about to finish at 

Atatürk University Medical Faculty, in other words, intern doctors. Doctors are one of 

the leading professions that can withstand our social openness in terms of capital gain. 

For his reason, our working group consist of intern doctors who will be considered at 

the beginning of the profession of medicine. With this profession  of their choice, their 

parents in order to measure the relationship between their cultural background a mix 

method was applied with intern doctors. The questions answered by the participants 

through the questionnaire and interview forms were evaluated comparatively at the end 

of the study. 

Keywords: Sociology Of Pierre Bourdieu, Cultural Capital, Re-Production, 

Social İnequalities, Intern Doctors 



V 
 

 
 

TABLOLAR DİZİNİ 

Tablo 1. Bourdieu’nün, Türk Bilimsel Üretim Alanında Eserlerine Aldığı Atıfları    

Sayı ve Yüzdeleri ................................................................................................ 32 

Tablo 2. Bourdieu Kavramlarının, Eser İçeriklerine Göre Türkiye Bilimsel Üretim 

Alanındaki Kullanımlarının Yüzdelik Dağılımları.............................................. 34 

Tablo 3. Katılımcıların Cinsiyeti .................................................................................. 114 

Tablo 5. Katılımcıların Yaşları ..................................................................................... 115 

Tablo 5. Katılımcıların Dünyaya Geldikleri Yerleşim Birimleri ................................. 119 

Tablo 6. Katılımcıların Aile İçerisinde En Çok Konuştukları Diller ........................... 120 

Tablo 7. Katılımcı Ailelerinin Aylık Toplam Gelirleri ................................................ 121 

Tablo 8. Katılımcıların Aldıkları Eğitim Üzerinde Ebeveynlerinin İlgisi .................... 123 

Tablo 9. Katılımcıların Seçtikleri Liseler ..................................................................... 124 

Tablo 10. Katılımcıların Mezun Oldukları Liseler ....................................................... 125 

Tablo 11. Okul Öncesi Eğitim Alan Katılımcılar ......................................................... 140 

Tablo 12. Destek Eğitim Alan Katılımcılar .................................................................. 143 

Tablo 13. Katılımcı Ebeveynlerinin Kitap Okuma Alışkanlıkları................................ 163 

Tablo 14. Katılımcıların Kütüphaneleri ....................................................................... 165 

Tablo 15. Eğitim Sürecinde Katılımcıların Aldıkları Destek ....................................... 170 

Tablo 16. Katılımcıların Kendi Eğitimlerini Değerlendirmeleri .................................. 180 

Tablo 17. Katılımcıların Memnuniyet Durumları ........................................................ 202 

 

  



VI 
 

 
 

ŞEKİLLER DİZİNİ 

Şekil 1. Koordinatlar Üzerinde Ekonomik ve Kültürel Sermayenin Dağılımı ............... 67 

Şekil 2. Katılımcıların Cinsiyeti ................................................................................... 114 

Şekil 3. Katılımcıların Yaşları ...................................................................................... 115 

Şekil 4. Katılımcıların Mezun Oldukları Liseler .......................................................... 126 

Şekil 5. Destek Eğitim Alan Katılımcılar ..................................................................... 143 

Şekil 6. Eğitim Sürecinde Katılımcıların Aldıkları Destek .......................................... 169 

Şekil 7. Katılımcıların Memnuniyet Durumları ............................................................ 202 

 

  



VII 
 

 
 

KISALTMALAR DİZİNİ 

CNRS : Ulusal Bilimsel Araştırma Merkezi 

CSE : Centre de Sociologie Européenne 

EHESS : Ecole des Hautes Etudes en Sciences Sociales 

ENS : Ecole Normale Supérieure 

ÖSS : Öğrenci Seçme Sınavı 

TDK : Türk Dil Kurumu 

TUS : Tıpta Uzmanlık Sınavı 

YGS : Yükseköğretime Geçiş Sınavı 

YKS : Yükseköğretim Kurumları Sınavı 

  



VIII 
 

 
 

TEŞEKKÜR 

Öğrencisi olduğum ilk günden beri sıkıştığımda bana akıl verdiği, yolumu 

kaybettiğimde yol gösterdiği ve “ya yapamazsam” dediğim her anda beni 

yüreklendirdiği yetmezmiş gibi hiçbir zaman da ağabeyliğini esirgemeyen değerli 

danışman hocam Dr. Öğr. Üyesi Selçuk AYDIN’a teşekkür ediyorum. 

Lisans yıllarımdan beri kafama takılan her şeyi çekinmeden sorduğum, değerli 

vakitlerini bana ayıran ve üzerimde emekleri olan tüm Atatürk Üniversitesi Sosyoloji 

Bölümü hocalarına teşekkür ederim. Tezimin tamamlanma sürecinde yanımda bulunan, 

destek olan, kaynaklara ulaşmamı sağlayan ve çeviri yapan arkadaşlarım Mourad 

Meraneh YOUSSOUF, Alperen GEDİKOĞLU, Nurseli KÖKNAR, İrem Pelin DİNÇ, 

Başak KARABACAK ve Sümeyra KANDEMİR’e teşekkürü borç bilirim. Ayrıca, 

tezimin uygulama bölümünde bana yardımcı olan, başta Atatürk Üniversitesi Tıp 

Fakültesi öğrencilerine, bu süreçte benimle diyalog kuran ve kolaylık sağlayan tüm 

personellere teşekkür ederim. 

Teşekkürlerin en büyüğünü ise akademisyen olma hayalime en az benim kadar 

inançla bağlı olan, beni yetiştiren ve “ben” olmamı sağlayan sevgili ailem hak 

etmektedir. Bana olan inançlarını hiçbir zaman yitirmedikleri için onlara minnet 

duyuyorum. 

Erzurum-2020 Muhammed BAHADIR



1 
 

 

GİRİŞ 

İnsanların bir arada yaşamaya başladığı en eski çağlardan günümüze dek, her bir 

üyesinin hem bilişsel hem de fiziksel olarak birbirinin aynısı olduğu, toplumsal 

farklılaşmanın olmadığı bir topluluktan söz etmek mümkün olmamıştır. Sosyal bir 

varlık olan insan, kolektif yaşantısını inşa ederken sürekli olarak diğer insanlarla 

iletişim içerisinde olmuş, kendi hayat koşulları neticesinde birtakım fiziksel ve bilişsel 

beceriler elde etmiştir. Toplumsal alan içerisinde bulunan tüm insanların, birebir olarak 

aynı koşullara sahip olamayacakları gibi aynı şekilde gelişim gösterip yetişmeleri de 

pek mümkün olmamıştır. Aynı toplumda yaşıyor olmalarına rağmen insanların birtakım 

farklı özelliklere sahip olmaları, toplumsal farklılaşmaların oluşmasına yol açmıştır.  

Topluluklar içindeki bu farklılaşma, tüm üyelerin sosyal yaşantılarını eşit bir 

şekilde dizayn etmenin ve kaynaklara eşit oranda katılımlarının önüne geçmiştir. 

İnsanların sahip oldukları bu farklılıklar, toplumsal alan içerisinde herkesin farklı 

noktalarda konumlanmasına yol açmıştır. Bazı insanlar farklılıkları itibariyle avantajlı 

bir sosyal konumda bulunuyorken; diğer insanlar yine farklılıkları itibariyle dezavantajlı 

bir sosyal konumda yer almışlardır. Nitekim, toplumsal farklılaşma geçmişten 

günümüze dek toplumsal eşitsizliklerin meydana çıkmasına ve sürdürülmesine 

kaynaklık etmiştir.  

Bütün topluluklar, bünyesinde yaşayan tüm insanlara eşit bir yaşam dizayn etme 

vaadinde bulunmuş olsalar da tüm aktörlerin eşit olduğu bir sosyal topluluğa neredeyse 

hiç rastlanılmamıştır. İnsanlar eski çağlardan beri ırkları, etnik kimlikleri, dinleri, 

toplumsal sınıfları, cinsiyetleri, siyasi veya askeri rütbeleri vb. gibi farklılıkları 

üzerinden bazı eşitsizliklere maruz kalmışlardır. İnsanlar kimi zaman ebeveynlerinin 

köle olmaları sebebiyle dünyaya geldikleri ilk andan itibaren köle olarak değerlendirilip 

bütün hayatı boyunca dezavantajlı bir toplumsal konumda yaşamışlar; kimi zaman ise 

üyesi oldukları soy veya etnik kimlik aracılığıyla bütün yaşamları boyunca birtakım 

avantajlara sahip olmuşlardır. Eski çağlardan beri, eşitsizlikler daima insanların sahip 

oldukları ekonomik, dini, siyasi, etnik vb. farklılıklar üzerinden kurulmuştur.  

Toplumsal eşitsizlikler, filozofların ve sosyologların sürekli olarak ilgilendikleri 

popüler konulardan biridir. Bilim insanları, sürekli olarak topluluklar içerisindeki 



2 
 

 
 

farklılaşmaların kaynağını araştırmış ve bazı çıkarımlarda bulunmuşlardır. Toplumsal 

eşitsizliklerin kaynağında yaygın olarak ekonomik, dini, siyasi vb. gibi farklılıkların 

olduğuna odaklanmışlardır. Bu farklılıklar, eski çağlardan beri birçok topluluk üzerinde 

karşılık bulmuş olsa da günümüz toplumları üzerinden değerlendirildiğinde bazı 

noktalar itibariyle tamamıyla karşılık bulamamaktadırlar. Nitekim Pierre Bourdieu, 

toplumsal eşitsizlikler bağlamında birçok toplumbilimcinin es geçtiği bir noktaya 

(kültürel sermaye) temas etmiştir. Bourdieu’ye göre günümüz toplumlarında 

eşitsizliklerin belirmesi ve sürdürülmesinde ekonomik sermayenin yanı sıra en az onun 

kadar belirleyici ve önemli bir sermaye türü vardır ki o da kültürel sermayedir.  

Kültürel sermaye, basit olarak, toplumsal alanda yer alan aktörlerin henüz küçük 

yaşlardan itibaren ebeveynleri ile gerçekleştirdikleri iletişimler aracılığıyla onlardan 

devraldıkları ve eğitim serüvenlerinin yanı sıra bütün hayatları boyunca kullandıkları bir 

rehber ya da kılavuzdur. Aktörler daha çocukluklarından itibaren anne-babalarından 

birtakım dilsel beceriler, bazı yatkınlık ve kavrayışlar devralmaktadırlar. Bu kazanımlar, 

aktöre eğitim hayatı boyunca birtakım avantajlar sağlamaktadır. Ebeveynlerinden hatırı 

sayılır bir kültürel sermaye miras edinen aktör, eğitim alanına dair elde ettiği 

malumatıyla toplumsal alan içerisinde itibarlı bir konumda olan mesleklere ulaşır. 

Kabul edileceği üzere, günümüz dünyasında eşitsizlikler bazı noktalar itibariyle 

aktörlerin ifa ettikleri meslekler üzerinden karşılık bulmaktadırlar. Ebeveynlerinden 

miras aldığı kültürel sermayenin rehberliğinde kendine avantajlı bir sosyal konum tahsis 

eden aktör, mesleği aracılığıyla kültürel, ekonomik, sosyal ve simgesel sermaye 

kazanımları ile avantajlı konumunu ömür boyu devam ettirmek ister. Sözü geçen 

aktörün, anne-babasının da hatırı sayılır sermayeler kazandıran, saygın bir meslek ile 

uğraşıyor olmaları sürpriz olmayacaktır. Sonuç olarak Bourdieu’nün de değindiği üzere; 

ayrıcalıklar, sahip oldukları sermayeler (kültürel, ekonomik, sosyal, sembolik) ve 

alanlara dair malumatları ile sürekli olarak bir grup içerisinde yeniden-üretilecektir.  

Bu bağlamda doktorluk, hem kazandırdığı sermayeler hem de saygınlık 

noktasındaki konumu itibariyle neredeyse hepimizin takdir ettiği mesleklerden biridir. 

Doktorluk mesleğini elde etmek için geçilmesi gereken bazı sınavlara, alınması gereken 

zorlu bir eğitime ve aşılması gereken uzun yollara -yani başka bir deyişle hatırı sayılır 

bir kültürel sermayeye- ihtiyaç vardır. Bu sebeple ebeveynlerin kültürel birikimleri ile 

çocukların tercih ettikleri bölümler (ileride icra etmeye başlayacakları meslekler) 



3 
 

 
 

arasındaki ilişkiyi ölçmek için doktorluğun uygun bir meslek olduğu düşünülmüş ve 

çalışma grubu olarak tıp eğitiminin son sınıfında bulunan intern doktorlar tercih 

edilmiştir. İntern doktorların son sınıfta olmaları sebebiyle uygulamalı bir eğitim alıyor 

olmaları, onlara tıp eğitiminin yanında doktorluk mesleğini de -sınırlı da olsa- ifa etme 

şansı tanıyorken; bizlere de hem almış oldukları 6 yıllık eğitime hem de yakın zamanda 

gerçekleştirecekleri doktorluk mesleğine dair olan sorularımıza cevap alma olanağı 

vermiştir. Kısmen öğrenci kısmen doktor olmaları intern doktorları çalışma grubumuz 

olarak seçmemiz üzerinde etkili olmuştur. 

İntern doktorlarla anket ve mülakatlar ile karma yöntemin kullanıldığı bir çalışma 

gerçekleştirilmiştir. Mülakatlar aracılığıyla elde edilen veriler anket sonuçları ile 

desteklenmiş, elde edilen tüm bulgulara çalışma içerisinde yer verilmiştir.  

  



4 
 

 
 

BİRİNCİ BÖLÜM 

PİERRE BOURDİEU 

Çok çalışkan ve üretken bir araştırmacı olan Pierre Bourdieu, 1958 yılında 

başladığı 35 yılı aşkın olan meslek hayatına birçok araştırma, kitap, makale sığdırdı. 

Eserlerinin birçoğunu kuruculuğunu yaptığı araştırma merkezi Centre de Sociologie 

Européenne’nin başındayken kaleme aldı. Araştırma merkezinin yöneticiliği dışında 

Actes de la Recherche en Sciences Sociales adlı sosyoloji dergisinin yayın 

yönetmenliğini yapan Bourdieu, 1981 yılında Fransa’nın en ünlü eğitim kurumlarından 

biri olan Collége de France’da sosyoloji kürsüsüne seçildi. 1993 yılında CNRS(Ulusal 

Bilimsel Araştırma Merkezi) altın madalyası aldı. Pierre Bourdieu’nün çalışmaları 

sosyal bilimler alanlarında, önce Fransa’da daha sonra dünyanın birçok yerinde öylesine 

kabul gördü ki; Bourdieu 20. yüzyılın sonlarında dünyaca tanınır hale geldi. Tarihler 23 

Ocak 2002’yi gösterdiğinde Pierre Bourdieu, arkasında büyük bir sosyoloji külliyatı 

bırakarak hayata veda etti. 

1.1. PİERRE BOURDİEU’NÜN HAYATI 

Pierre Bourdieu, çağdaşı olan diğer birçok ünlü entelektüelin anılarını 

yayınlamaları gibi, biyografik yazılardan uzak kalmış ve kendi hayatı hakkında 

konuşmaktan kaçınmıştır. Zira ona göre bireysel öznelliğin yüceltildiği bu biyografik 

yazılar sosyolojik anlayıştan uzaktır (Swartz, 2011: 29). Bunun yanında, diğer 

düşünürler tarafından sıkça tercih edilen ve öznel bilgilerin yer aldığı bu yazıları 

biyografik yanılsama olarak değerlendirmektedir (Timur, 2011: 186).  Esasen şu ana 

kadar yayınlanmış olan kaynakların içerisinde de Pierre Bourdieu’nün hayatı hakkında 

oldukça az bilgi vardır. Dolasıyla gayemiz, Bourdieu’nün hayatını derin ayrıntılarıyla 

ele almak değil de, onu ve sosyolojisini anlamak adına akademik geçmişine ve 

çalışmalarına kısaca bakmaktır. Bu yüzden bu bölümde -Bourdieu’nün kültürel sermaye 

kavramının daha iyi anlaşılması için onunla bağlantılı olarak hayatının ve mümkünse 

kültürel sermayesinin bilinmesi, en azından tahmin edilmesi gerektiği düşüncesi ile 

hareket ettiğimiz temel gayemizin dışına çıkmayarak- kısaca hayatına, eğitim yıllarına 

ve akademik çalışmalarına yer verilecektir. 



5 
 

 
 

Yirminci yüzyılın ikinci yarısının en önemli sosyologlarından biri olan ve 

özellikle yaşamının son yıllarında Fransız biliminin ana aktörlerinden biri haline gelen 

Pierre-Felix Bourdieu, 1930'da Béarn'daki küçük bir köy olan Denguin'deki Pyrénées-

Atlantiques'te doğdu. Küçük bir köyde ilk olarak çiftçilik yapan daha sonra ise köyün 

postacısı olan bir baba (YouTube, 2015) ile tüccar bir ailenin çocuğu olduğu için 

nispeten daha üst bir sınıftan ama yakın bir sosyal kökene sahip olan bir annenin tek 

çocukları olarak dünyaya geldi. Çocukluk ve ilk gençlik yıllarını yerel lehçenin 

konuşulduğu Béarn’in bu kırsal bölgesinde geçirdi. Okuduğu lise olan Pau’daki Louis-

Barthou Lisesi’nde mükemmel bir öğrencilik geçiren Bourdieu, eski bir Ecole Normale 

Supérieure (ENS) öğrencisi olan bir profesör tarafından fark edilir ve 1948’de Paris'teki 

Lycée Louis-le-Grand'da kaydolması önerilir. 1951 yılında akademik açıdan elit bir 

konumda olan École Normale Supérieure’a kaydolan ve felsefe eğitimi almaya başlayan 

Bourdieu, ENS’nin hazırlık sınıfında Jacques Derrida ve Louis Marin gibi isimlerle 

tanışır. Bu yıllarda genellikle arkadaşları onu orta adı olan Felix ile çağırmaktadırlar. 

(LA Biographie de Pierre Bourdieu Article Homonymes, 2008) 

Bourdieu’nün ENS macerası, yeniden üretim ve eşitsizlikler gibi konular üzerinde 

çalışmasında etkili olmuştur. Yeniden üretim ve eşitsizlik kavramları, kültürel sermaye 

kavramı ile olan ilişkileri dolayısıyla araştırmamız özelinde önemli bir noktayı işgal 

etmektedirler. Zira Ecole Normale Supérieure (ENS), Fransa’nın en ünlü grandes 

ecoles’lerinden biridir. Başarılı olan öğrenciler, rekabetin yoğun olduğu bu okulda ağır 

sınavlardan geçtikten sonra özenle seçilirler.  Devamında ise öğretmenlik için ülke 

genelinde girilen diğer rekabetçi sınavlardan geçmeye yönelik eğitim alırlar.  Bu 

sınavlarda başarı gösteren öğrenciler akademik anlamda güçlü bir mezunlar sınıfına 

dahil olurlar ve Fransız eğitim sistemi içerisinde ciddi bir konum elde ederler. Bu süreç 

daha uzun vadede Fransız grandes ecoles’leri ve bilhassa ENS’yi entelektüel yetiştiren 

okullar haline getirmiştir. Henri Bergson, Michel Foucault, Claude Lévi-Strauss ve 

Jean-Paul Sartre ve hatta Fransız sosyolojisinin kurucusu kabul edilen Emile Durkheim 

gibi isimler ENS mezunudur. (Swartz, 2011: 31-32)  Fransız grandes ecoles’leri ile 

yeniden üretim ve eşitsizlik kavramları arasındaki ilişkiye gelecek olursak; ENS’nin de 

içinde bulunduğu bu grandes ecoles’ler dezavantajlı toplumsal kökenlere sahip 

ailelerinin çocuklarından ziyade, genel olarak, seçkin ailelerin çocuklarını tercih 

etmektedirler. Ayrıca ecoles’lerin göstermiş oldukları meritokratik imge ise bu durumun 



6 
 

 
 

üzerini örten, gizleyen bir ideolojiyi üstlenmektedir. Bu düzen içerisinde ayrıcalıklı 

konumda olan ailelerin çocukları grandes ecoles’ler tarafından seçilerek yine ayrıcalıklı 

bir noktada konumlandırılırken dezavantajlı ailelerin çocukları bu okullara seçilebilmek 

için daha sınav aşamalarında elenip dezavantajlı konumlarını devam ettirmektedirler. 

Böylelikle eşitsizlikler meritokrasi imgesi altında yeniden üretilirken bilhassa egemen 

gruplardan olan çocuklar ailelerinden aldıkları ayrıcalıkların vârisleri olmaktadırlar. 

Atlanıldığı takdirde kültürel sermayenin anlaşılması bakımından önemli olan bazı 

noktaları ıskalamamıza yol açabilecek bir konuya da burada yer verilmelidir: Ayrıcalıklı 

bir toplumsal kökene sahip olanlara göre nispeten daha mütevazı bir toplumsal 

kökenden gelen Pierre Bourdieu, bu düzen içerisinde ENS’ye nasıl girdi? Öncelikle şu 

belirtilmelidir ki, grandes ecoles’lerin öğrencileri tamamen ayrıcalıklı konumda 

bulunan ailelerin çocuklarından oluşmamaktadırlar. Bu okullarda başarısı ve yeteneği 

ile kapıları aralayan öğrenciler de yer almaktadır; zira bu öğrencilerden biri de Pierre 

Bourdie’dür. Ayrıca grandes ecoles’ler birbirileri ile mukayese edildiğinde, Ecole 

Normale Supérieure diğerlerine göre akademik başarının ve yeteneğin daha çok ön 

planda olduğu bir okuldur. Bu şartlarda, daha mütevazı bir toplumsal kökene sahip olsa 

da oldukça yetenekli ve başarılı olan Bourdieu’nün bu okula girmesi -Ecole Normale 

Supérieure’ ün diğer okullara göre yeteneğe ve başarıya verdiği önem ve Bourdie’nün 

başarılı okul yılları göz önünde bulundurulduğunda- gayet olağandır (Swartz, 2011: 32). 

Ecole Normale Supérieure, öğretmen olmak için girilecek sınavlara öğrencilerini 

büyük bir ciddiyetle hazırlamanın yanında aynı zamanda onlara hatırı sayılır oranda 

eleştirel düşünme (esprit critique) yeteneği aşılamaktadır. Bu eğitimden Pierre 

Bourdieu’de nasibini fazlasıyla almıştır. Hiçbir kişi ya da kurumdan eleştirisini 

esirgemeyen Bourdieu, özellikle bünyesinde eğitim alıp yetiştiği Fransız eğitim 

kurumlarının sıkı bir eleştirmeni olmuştur. Aslında Bourdieu’nün, mütevazı toplumsal 

kökenine rağmen, Fransız eğitim sistemi içerisinde egemen akademik kurumların 

birinden eğitim alması ve sonrasında bu kurumları ödün vermeden eleştiriye tabi 

tutması bir noktada ilginçtir. Zira dezavantajlı sınıflardan gelen kişiler, meslek 

hayatında onlara birtakım kapıları aralayan okullara daima minnet duymakta ve tüm 

başarılarını onlara borçlu olduklarını düşünmektedirler. Zayıf bireyin, yetiştiği okula 

karşı duyduğu bu güçlü sadakat, Bourdieu’nün atıf yaptığı noktalardan biridir. 

Kendisiyle yakın toplumsal kökenden olan ve aynı eğitim kurumlarında eğitim alan, 



7 
 

 
 

tabir caizse kader ortaklığı yaptığı arkadaşlarının bu davranışını reddeder. Çünkü o, 

eğitim sürecinin tamamında, aynı dile hâkim olan, aynı ilgi alanlarını paylaşan ve aynı 

zevklerden hoşlanan okul arkadaşları arasında kendisini daima bir yabancı gibi 

hissetmiştir. Bourdieu, hayal ettikleri ile karşılaştıkları uyuşmadığında kendisini, hayal 

kırıklığına uğramış bir çömeze benzetmiştir. Bourdieu’nün kendisi hakkında 

konuşmaktan hoşlanmadığını daha önce belirtmiştik fakat kendisi hakkında konuştuğu 

nadir anların birinde ENS’de yabancı hissetmesi hakkında şunları aktarmıştır: 

Eserlerimde, üniversite kurumunun benzersiz denebilecek bir sosyolojisinin özel bir 

yere sahip olması, kuşkusuz, hayatını adadığı, alnına yazılmış hakikatlerin ve değerlerin 

yok olması karşısında hayal kırıklığına kapılan bir çömezin, kendi yıkımına götürecek 

hınç duygularında teselli bulmak yerine, bu hayal kırıklığına aklıyla hâkim olması 

gerektiğini büyük bir kuvvetle hissetmiş olmamla açıklanabilir. (Pierre Bourdieu’dan 

Aktaran  Swartz, 2011: 34) 

ENS yıllarının ardından yer verilecek bir sonraki dönem Bourdieu’nün askerlik 

yıllarıdır. Nitekim bu yıllar bir sosyologdan ziyade antropolog olarak görev yaptığı ve 

ilk çalışmalarını kaleme aldığı yıllara denk gelmektedir. Bourdieu’nün askerlik yıllarını 

geçirmiş olduğu Cezayir dönemi, kendi sosyolojisinin kuramsal temellerini attığı 

dönemdir. Dolayısıyla askerlik yılları, Bourdieu sosyolojisi için bünyesinde birtakım 

önemli ipuçlarını barındırmaktadır. Askeri yükümlülüklerini yerine getirmesi gereken 

Bourdieu, bir yedek subayın eğitimini takip etmeyi reddetmesinin ardından Versay'daki 

orduların psikolojik servisine atanmıştır. Daha sonra disiplin nedenlerinden ötürü 

Cezayir’de zorunlu askerliğini tamamlaması istenmiştir. Cezayir’de ona verilen ilk 

görev gaz odalarının kontrolünü sağlamaktır ancak sonraları fark edilen editöryal 

yeteneklerinden ötürü idari hizmetlere atanmış ve burada geçirdiği yıllar içerisinde 

etnolojiye ilgi duymaya başlamıştır. Cezayir’deki çalışmalarını devam ettirmek istediği 

için 1958 yılından 1960 yılına kadar Faculté des Lettres d'Alger’de asistanlık yapmıştır. 

Burada yaptığı ilk araştırmaları onu savaşın hiddetlendiği milliyetçi kaleleri Kabylie ve 

Collo bölgelerine götürdü. Böylece incelediği topluluklarda birkaç kitabın yazılmasına 

kaynaklık edecek olan bir dizi etnolojik çalışma yürüttü. Cezayir’de geçirdiği süre ve 

gerçekleştirdiği araştırmalar Pierre Bourdieu’nün bilim anlayışı üzerinde oldukça 

etkilidir. Çünkü bireyin entelektüel yetişim döneminin, bütün yaşamı boyunca 

şekillenecek olan entelektüel yatkınlıklarının üzerindeki katkısı göz ardı edilemeyecek 



8 
 

 
 

kadar büyüktür. Burada geçirdiği zamanların ardından sosyolog olarak kariyerine 

devam etmeye karar vermiştir. (LA Biographie de Pierre Bourdieu Article Homonymes, 

2008) 

Cezayir’in bağımsızlığının ardından 1963’te Alain Darbel, Jean-Paul Rivet ve 

Claude Seibel ile birlikte gerçekleştirdiği “Travail et travailleurs en Algérie, étude de la 

découverte du travail salarié” ve “la formation du prolétariat urbain en Algérie” adlı 

çalışmalar, Cezayir sosyolojisinin sentezi olarak bir koleksiyon halinde yayınlanmıştır. 

Que sais-je (Ne Biliyorum?) başlıklı koleksiyonda Bourdieu; Cezayir’de bulunan farklı 

etnik gruplardan, tarım rejiminden ve aile yapılarından söz etmektedir. (Gülsoy, 2012: 

10)  Daha sonra Cezayirli arkadaşı Abdelmalek Sayad'la birlikte tarım krizi ve 

bölgedeki geleneksel toplumun yıkılması üzerine çalışmalar yapmıştır. Cezayir 

macerası ile edindiği bilgiler ve kazandığı deneyim Bourdieu için hayli önemlidir. 

Pierre Bourdieu, 1964 yılında Fransa’ya döndükten sonra bile tatillerini ve boş 

zamanlarını Cezayir’deki kent ve kır yapılarını incelemek için kullanmaya devam 

etmiştir. 

Bourdieu’nün aldığı felsefe eğitimi ve Cezayir’de yapmış olduğu antropolojik 

çalışmalar ona, herhangi bir sosyologdan farklı olarak özgün bir perspektif ve büyük bir 

bilimsel yelpaze sunmaktadır. Aynı zamanda çağdaşı olan Fransız entelektüellerinden 

farklı olarak yalnızca Fransız entelektüel geleneğiyle sınırlı kalmamış Anglo-Amerikan 

ve Alman entelektüel geleneklerinden de faydalanmıştır. Bu bilgilerin ışığı altında 

Pierre Bourdieu’nün, gerek diğer entelektüel gelenekler hakkında edindiği bilgiler 

neticesinde Fransız bilimcilerin dışında bir noktada konumlanması; gerek felsefe, 

antropoloji ve sosyoloji ile harmanladığı geniş yelpazesiyle çağdaşı olan birçok 

düşünürden ayrı bir konumda bulunduğunu söylemek mümkündür. (Swartz, 2011: 27). 

Bourdieu, Raymond Aron’un asistanlığını yapmak için 1960 yılında Cezayir’den 

dönerek Paris’e gelir. Aron, Ford Vakfı’nın desteği ile Centre de Sociologie 

Européenne’i (Avrupa Sosyoloji Merkezi) kurar. Araştırma merkezinin kurulmasının 

ardından Raymond Aron, çalışkan ve umut vaat eden genç meslektaşına merkezin 

yönetiminde yer almasını teklif eder (Swartz, 2011: 41). Böylelikle Bourdieu, 1985 

yılında müdürü olacağı Avrupa Sosyoloji Merkezi’ne 1960 yılında Raymond Aron’un 



9 
 

 
 

teklifi ile girer. Bourdieu büyük yankı getiren temel kitaplarını araştırma merkezinde 

yer aldığı süre içerisinde kaleme almıştır. 

Bourdieu’yü diğer sosyal bilimcilerden ayıran bir diğer nokta ise doktora tezi 

hazırlamamış olmasıdır. Cezayir’den ayrılıp Fransa’ya dönen Bourdieu, Raymond 

Aron’un asistanlığını yapmak için Sarbonne’a gelir. Burada yaklaşık bir yıl geçirir ve 

daha sonraları 1964 yılında Lille Üniversitesi Edebiyat Fakültesi’nde derslere girer. 

Aynı zamanda 1964 yılında Paris’te bulunan Ecole des Hautes Etudes en Sciences 

Sociales’de (EHESS) araştırma yöneticisi unvanını alır. O dönem içerisinde EHESS’te 

araştırma yöneticiliği yapabilmek için doktora tezini bitirmek şartı istenmemektedir. 

Jüriler, seçilecek adayın yeterliliğine, yayınlanmış çalışmaları üzerinden karar 

vermektedirler. Doktora tezi hazırlamamış yani doctorat d’Etat’yı tamamlayamamış 

Pierre Bourdieu’nün, Collége de France’a profesör olarak atanması ise eserlerinin 

değerlendirilmesi ile mümkün olmuştur (Swartz, 2011: 39). 

1962 yılında Marie-Claire Brizard ile evlenen Bourdieu’nün aynı zamanda bu 

evlilikten 3 çocuğu vardır: Jérôme, Emmanuel ve Laurent. Ayrıca ona ait kavramları 

daha iyi anlamamız noktasında bizlere yardım edebileceği için oldukça önemli olan bir 

diğer konu ise Bourdieu’nun spora – daha özel olarak “oyun” kavramına- verdiği önem 

ve birkaç spor dalıyla iyi sayılabilecek düzeyde ilgileniyor olmasıdır. Bourdieu Tour de 

France’ı (Fransa Bisiklet Turu) takip ediyor, tenis ve rugby gibi hem bireysel hem de 

kolektif oyunlarla ilgileniyordu. (LA Biographie de Pierre Bourdieu Article 

Homonymes, 2008) Burada bizler için önemli olan nokta onun sosyal hayatta yer alan 

ilişkileri açıklarken kendi ilgi alanında bulunan spor dallarından bilhassa oyun 

metaforundan yararlanmasıdır. Fakat oyun metaforu bir spor aktivitesinin rahatlatıcı 

veya deşarj edici şekliyle değil de o aktiviteyi gerçekleştiren profesyonel sporcunun 

ciddiyeti ile ele alınır. Oyunun sonunda bir ödül olduğunu bilen sporcunun rakipleriyle 

giriştiği mücadeleyi ciddiyetle devam ettirmesini kasteder, Bourdieu. Oyun benzetmesi 

ile yapılan şey sosyal hayatın mücadeleler alanı olduğu ve insanların bazı hedeflere 

ulaşabilmek için rakipleri ile kıyasıya rekabet eden sporcular olduğunu anlatmaktır. 

Dolayısıyla sosyal hayatın, ona göre, bir mücadele alanı olduğunu söylemek yanlış 

olmayacaktır. Bu perspektiften bakıldığı takdirde ilgilendiği spor dallarından biri olan 

rugby bizlere daha anlamlı gelecektir. Çünkü bir yönüyle futbola benzeyen bu oyun, 

mücadelenin yoğun bir şekilde yaşandığı, sayı almak için sert fiziksel temasların makul 



10 
 

 
 

sayıldığı ve sürekli hareket gerektiren dinamik bir oyundur. Oyun metaforu ile 

kastedilen şey sosyal hayatın aslında mücadelelerle dolu bir oyun alanı olduğu, 

ödüllerin oyunlara göre nispeten daha büyük olduğu ve insanların da sporcular gibi 

ödüller için daima bir rekabet halinde olduklarıdır. Bizler her ne kadar bireysel olarak 

mücadele ediyor olsak da unutmamalıyız ki içerisinde olduğumuz oyunun parçalarıyız 

aynı zamanda. (Calhoun, 2016: 78) Pierre Bourdieu’nün kavramlarıyla olan ilişkisi ve 

önemi bakımından oyun metaforu bir sonraki bölümde daha etraflıca ele alınacaktır. 

1975 yılında gerçekleşen gelişmeler,  çağdaşı olan sosyologlar arasında önemli bir 

konumda bulunan Pierre Bourdieu’nün farklılığını destekleyecek boyuttaydı. Bourdieu, 

Revue Française de Sociologie ve Theory and Society gibi dönemin önde gelen 

dergilerinde bir süre yazdıktan sonra 1975 yılında kendi dergisi Actes de la Recherche 

en Sciences Sociales’i kurmuş ve bu yılların ardından kaleme aldığı birçok kitabı, 

makaleler halinde bölüm olarak ilk defa kendi dergisinde yer almıştır (Swartz, 2011: 

45). 

Pierre Bourdieu başarılı bir sosyolog olmanın yanında dönemin Fransa’sının en 

önde gelen sosyolog ve gazetecilerinden olan Raymond Aron tarafından da 

desteklenmekteydi. Dergisinin başlarındayken de çalışmaktan geri kalmayan ve hep çok 

üretken olan Bourdieu, 1970’li yılların sonlarına doğru kaleme aldığı “Ayrım” ve 

“Pratiğin Mantığı” adlı çalışmaları ile ünü dünyaca bilinen Collége de France’da 

sosyoloji kürsüsüne layık görüldü (Wacquant, 2016: 55). 16. Yüzyılda I. François 

tarafından kurulan Collége de France, Fransa’nın ileri derece eğitim veren okulları 

arasında en prestijli eğitim kurumlarından biridir. Akademik kadrosu, o alanda ün 

yapmış ve kendini kanıtlamış temsilciler tarafından oylanarak seçilmektedir. Collége de 

France’a seçilme sürecinde Alain Touraine ile yarışan Pierre-Felix Bourdieu, Raymond 

Aron ve Lévi-Strauss’ un desteğiyle kürsüye seçilmektedir. Collége de France’da 

sosyoloji kürsüsüne seçilmek büyük bir onura layık olmak demektir. Böylesine prestijli 

bir ödüle layık görülen Bourdieu, sosyoloji kürsüsüne seçilmesinin ardından 

çalışmalarına ara vermemiştir. Öyle ki 1993 yılında CNRS(Ulusal Bilimsel Araştırma 

Merkezi) tarafından, Levi-Strauss’un 1968 yılında almış olduğu, Gold Metal ödülüne 

layık görüldü. Sosyal bilimler alanındaki bilim insanlarının nadiren aldığı bu ödül, 

Fransız bilim camiasının sosyolojiyi bir bilim dalı, Pierre Bourdieu’yü da sosyoloji 

biliminin sözcüsü olarak kabul ettiğinin göstergesiydi (Swartz, 2011: 45-46). Aldığı 



11 
 

 
 

ödül Pierre Bourdieu için sıkıntı yaratmıştı; zira Bourdieu, dünyaya gelmiş olduğu 

Bearn’in komünal değerlerini üzerinde taşıyan son derece utangaç biri olduğundan tüm 

ışıkların kendisine çevrilecek olmasından hiç haz etmemişti. (Wacquant, 2014: 22) 

Sosyoloji çevreleri tarafından “klasik” sayılabilecek kitapları, sayısı 300’leri aşan 

yayınları (Fransız Libération gazetesinin 25.01.2002 tarihli haberine göre 343 yayın) ve 

sosyoloji literatürüne kazandırdığı kavramları ile sosyal bilimler dünyasına adını büyük 

harflerle yazdıran Pierre-Felix Bourdieu’nün hayatı, 23 Ocak 2002’de 72 yaşındayken, 

son buldu. Hayatı, aldığı eğitim ve akademik geçmişinin kısaca yer aldığı bu bölümün 

ardından bir sonraki bölümde Pierre Bourdieu’nün sosyolojisine değinilecektir. 

1.2. PİERRE BOURDİEU SOSYOLOJİSİ 

Günümüz modern dünyası belirli bir düzen üzerine inşa edilmiş olsa da bu 

düzenin içerisinde belirgin olan veya olmayan birçok problem vardır. Bu problemler, iki 

birey arasında meydana gelebileceği gibi bireylerin ötesinde toplumsal bir problem 

olarak da cereyan edebilir. Bunun yanında bazı problemler, bireylerin sosyal 

konumlarıyla ilintili bir şekilde görecelidirler. Bazı insanlar için yüksek statülü işlerinde 

yıl boyu çalıştıktan sonra rahatlatıcı ve yenileyici bir Londra seyahatine herhangi bir 

nedenden dolayı katılamamak bir problem arz ediyorken; bazı insanlar için daha çetin 

yaşam koşulları ve yoksulluk gibi durumlar problem anlamına gelmektedir. Böylesine 

derin zıtlıkların olduğu bir toplumda, sosyal konumlar arasındaki fark göz önünde 

bulundurulduğunda problemlerin göreceli olarak farklı algılanması normaldir. Ancak 

yoksul olanlar gözle görülür bir şekilde fazla ise, şüphesiz bu toplumsal bir problemdir. 

Aynı zamanda işsizlik, çocuk istismarı, uyuşturucu kullanımının artması, değerlerin 

yozlaşması, ırkçılık, aile kurumunun değerini kaybetmesi gibi problemler de toplumsal 

problemlere örnek olarak verilebilirler. Bu problemlerin daima farkında olmak ve 

sosyolojik bir bakış açısıyla problemlere çözüm üretmek, yani başka bir deyişle; 

toplumsal sorunları çözmeye çalışarak toplumsal devamlılığın sağlanmasına katkıda 

bulunmak görevi ise hiç şüphesiz sosyologlara aittir. Sosyolog, herhangi bir bireyden 

farklı olarak –ki çoğu zaman sahip olduğu güçlü perspektif ile bunu yapar- problemleri 

fark etmeli ve önlemler almalıdır. Burada üzerine konuşabileceğimiz bir diğer konu ise 

sosyologların mevcut problemlere karşı takındığı tavır ve konumudur (Ünal, 2016:  

161). Pierre Bourdieu’ye göre sosyolog, bu problemler karşısında sessiz kalmamakla 



12 
 

 
 

birlikte daima eleştirel bir tavır takınmalıdır. Herkesin gördüğü şeyi görerek yani daha 

doğru deyimiyle malumu ilâm ederek kendisine düşen sorumluluktan kaçmamalıdır. 

Tam aksine eleştirel tavrı ile örtük olan şeylerin üzerini açıp derinde yatanı bulmalıdır. 

Sorunların altında yatan nedenler insanları rahatsız edecekse bile bunu söylemekten asla 

çekinmemelidir. Zira Bourdieu, sosyoloğun verdiği rahatsızlık ile işini doğru yapması 

arasında anlamlı bir ilişki olduğunu düşünür. Sosyoloğun insanlara rahatsızlık vermesi 

ve sosyolojinin rahatsız edici bir bilim olması, Pierre Bourdieu’nün sosyolojisini 

anlamamız noktasında ziyadesiyle önem arz etmektedir. Bu sebeple bu bölümde ilk 

olarak Bourdie’nün “rahatsız edici” disiplinine yer verilecektir. 

Çağdaş sosyologlar içinde referans çerçevesi en geniş düşünürlerden biri olan 

(Timur, 2011: 218) Pierre Bourdieu’ye göre sosyologlar sahip oldukları güçlü 

sosyolojik perspektif ile sorunları önceden kestirebilir ve bu sorunlara önlemler 

alabilirler. Bu sorunlar gerek küçük toplulukları ilgilendiren yerel sorunlar olsun gerek 

tüm dünyayı ilgilendiren ciddi felaketler olsun, sosyologlar bu sorunlar karşısında 

sorumluluk almalı ve çözümler yaratmalıdırlar. “Bilim insanları, meslekleri sayesinde 

ulaşmış oldukları bilgi ile bizi bekleyen faciaların önünü kesebilecek kişiler, susabilirler 

mi ya da susmaya hakları var mı? Ya da bu suskunluk, yardım edilmesi gereken ve şu 

anda tehlikede olan insanlara karşı yerine getirilmesi gereken sorumluluktan kaçma 

durumu değil mi? Eğer dünyamızı ciddi felaketlerin beklediği doğruysa, o halde bu 

kişilerin, yani bu felaketleri önceden tahmin edebileceklerini düşünen ve bu felaketlerin 

gelişini görenlerin, bilim insanlarının, çokça sığındıkları bütün bahaneleri bir kenara 

atıp, gerçeği göstermek görevleri değil mi?” (Arlı, 2012) Bilim insanları ve bilhassa 

sosyologlar sahip oldukları donanım ile sorunları öncesinden kestirebilme yeteneğine 

mahirdirler. Bourdieu, bu yeteneği ellerinde bulunduran bilim insanlarının, bir bahaneye 

sığınmadan üzerlerine düşen sorumlulukları özveriyle yerine getirmeleri gerektiğini 

düşünmektedir. Çünkü onlar sahip oldukları donanım ile dünyayı daha güzel bir hale 

getirebilirler. Ancak bunu yaparken eleştirel tavırlarından ödün vermemeli ve altında 

başka şeyler yatan gerçekleri oldukları haliyle kabul etmemelidirler. Daima asıl 

gerçeklerin üzerinde serili olan örtünün altında yatan gizli gerçekleri aramalıdırlar. İşte 

sosyoloğun göstermekle mükellef olduğu bu tavrı bazı insanları veya grupları rahatsız 

edebilir ama zaten sosyoloji, Bourdieu’ye göre, rahatsız edici bir bilimdir. 



13 
 

 
 

Aynı zamanda Bourdie’nün üzerine düştüğü bir diğer konu ise sosyolojinin bilim 

olup olmadığı eleştirisidir. Ona göre sosyoloji, bilim dalı olarak kabul edilmeyi 

fazlasıyla hak etmektedir. Çünkü bir disiplinde bilimsellik iddiası için aranan tüm 

şartları kendi bünyesinde barındırmaktadır. Sosyolojinin bilimselliğinin sürekli 

sorgulanmasının altında yatan nedeni sosyolojinin verdiği rahatsızlık olarak yorumlayan 

Bourdieu, bu durumu bir tür talihsizlik olarak görmektedir. İnsanlar diğer bilimlere 

karşı daha az şey talep ederlerken sosyoloji daima derin bir sorgulamaya maruz 

kalmaktadır. Eleştirel bir konumda olması gereken sosyolojinin de daima eleştirildiğini 

bildiren Bourdieu, bu durumu şöyle açıklamaktadır: Durmaksızın sorgulanan sosyolog 

da aynı şekilde kendini ve başkalarını sorguluyor. İnsanlar şu soruyu sorar gibi: Diğer 

bilimler hakkında ahkâm kesme cüretini gösteren bu çömez bilim de nereden çıktı? 

Hâlbuki sosyolojinin yaptığı tek şey, kendisine sivri bir dille yöneltilen soruların 

aynısını diğer bilimlere de yöneltmek. Şayet sosyoloji eleştirel bir bilimse belki de bu 

bizzat kendisinin eleştirel konumundan kaynaklanıyordur. Sosyoloji, genelde denildiği 

üzere, sorun çıkaran bir bilimdir (Bourdieu, 2018a: 24). 

Muhtemelen, bu noktada yöneltilecek bir sonraki soru sosyolojinin neden sorun 

çıkardığı olacaktır. Şöyle diyebiliriz ki; onun sosyoloji anlayışına göre sosyolog, doğru 

kabul edilmesi gerekene boyun eğmeyen, verilenle yetinmeyen, kısaca açgözlü 

olmalıdır. Evvelden beri aynı şekilde süregelmiş olan olayların altında yatanları gün 

yüzüne çıkarmak elbette bundan çıkar amacı güdenleri rahatsız edecektir. Bir yerde 

gerçek sorunlar gizleniyor ve tüm sistem bu düzen üzerine kuruluyorsa sosyoloğun 

görevi bu düzenin altında yatan gerçek sorunları ifşa etmek ve bu düzeni yıkmak 

olmalıdır. Nitekim bu durum, evvelden beri çarkın böyle dönmesi gerektiğine inananları 

rahatsız edecektir. 

Bu durumu konumuz bağlamında, kültürel sermaye kavramı üzerinden, analiz 

etmek konuyu daha anlaşılır hale getirecektir. Örneğin bir çocuğun okulda gösterdiği 

başarı genel olarak onun zekâsı ile açıklanmaktadır. Başarılı olan çocuğun aynı 

zamanda çok zeki olduğu söylenir veya zeki olan bir çocuğun okulda da başarılı olacağı 

öngörülür. Birçok kişi okul başarısı noktasında, çoğu zaman doğru olacağına inandıkları 

önermeyle yetinmektedir. Bunlar arasından çok azı mevcut önermelerle yetinmeyip 

başka nedenler aramaktadır. Şimdi bu duruma başka bir pencereden bakmayı 

deneyelim: Başarı için tek kıstas olan zekâyı değil de çocukların geldikleri toplumsal 



14 
 

 
 

kökenler, okulda konuşulan dile olan aşinalıkları, ekonomik ve kültürel sermayeleri, 

imkânları ve koşulları da işin içine katılsın. Bir yanda, ebeveynlerinden hatırı sayılır 

miktarda kültürel ve ekonomik sermaye alan, okulda verilen eğitim diline aşina olan ve 

nispeten kabul gören bir toplumsal kökenden bir çocuk; diğer yanda ise ailesinden 

kültürel ve ekonomik sermaye alamayan, okulda verilen eğitim diline uzak başka bir 

lehçeyi konuşan ve dezavantajlı bir toplumsal kökenden başka bir çocuk ele alınsın. 

Böylesine bir durumda başarı için tek kıstas zekâ olmayacaktır ve başarılı ve başarısız 

çocuklar arasında değerlendirme yapılırken öncesine göre çok farklı şekilde 

düşünülecektir. Bu örnekten sonra diyebiliriz ki; Bourdieu’ye göre sosyoloğun görevi 

rahatsızlık vereceğini bilmesine rağmen üzeri örtük olan gerçekleri ifşa etmektir. 

“Sosyolojinin üzerine düşen ve yalnız onun yerine getirebileceği vazifelerden en 

gerekli olanı, bilimin sapkın kullanımları yoluyla vatandaşlara ve tüketicilere kurulan 

manevra ve manipülasyonları eleştirel bir bozguna uğratmaktır.” (Bourdieu, 2014a:15). 

Aynı zamanda Bourdieu’ye göre sosyolojinin, üzeri örtük gerçekleri ifşa ederken her 

şeyi karıştırmasının ve sürekli olarak eleştirel bir sorgulamaya tabi tutmasının başka bir 

getirisi daha vardır; insanlar, sosyoloji aracığıyla onların sefaletlerine katkıda bulunan 

veya sefaletlerinin devamlı olmasını sağlayan mekanizmaları da anlayabileceklerdir. 

Sosyoloji, üzerine düşen yegâne işlevi yerine getirirse toplumsal dünyanın ne kadar 

bilinilebileceğini göstermekle kalmayıp egemenlere ait mesihvari söylemlerin 

insanlarda yer etmesini de büyük oranda zorlaştıracaktır. 

Ayrıca Bourdieu, sosyolojinin “bir amaca hizmet etmesi” gerektiğini 

düşünenlerden de ayrılmaktadır. Çünkü ona göre, sosyolojinin bir amaca göre hareket 

etmesi gerektiğini düşünenler üstü örtük bir şekilde sosyolojinin iktidara göre hareket 

etmesini kastetmektedirler. Sosyologlar bu parola ile -sosyolojinin bir amaca hizmet 

etmesi gerektiği düşüncesi- yola çıktıklarında mevcut olan düzeni onaylamaktan başka 

bir şey yapmayacaklardır. Var olan düzeni onaylarcasına bilim yapmak ise sahte bir 

bilim olmaktan öteye gidemeyecektir. Sosyolojinin gerçek bir bilim olması ile iktidara 

verdiği rahatsızlık arasında anlamlı bir ilişki bulan Bourdieu, bu durumu şöyle 

açıklamaktadır: Aslında sosyoloji bilimsel işlevini ne kadar iyi yerine getirirse, iktidarı 

hayal kırıklığına uğratıp onun canını sıkma ihtimali de o derece artar. Sosyolojinin 

işlevi herhangi bir şeye, kişiye veya kuruma hizmet etmek değildir. Sosyolojiden bir işe 

yaramasını talep etmek, ondan iktidar sahiplerinin işine yaramasını talep etmekle aynı 



15 
 

 
 

anlama gelir. Oysa sosyolojinin bilimsel işlevi toplumsal dünyayı anlamaktır, işe 

iktidarı anlamaktan başlayarak. (Bourdieu, 2018a: 34). 

Sosyolojinin bilimselliğinin sorgulanmasının bir diğer sebebi ise, Bourdieu’ye 

göre, onun rahatsız edici bir bilim olmasından kaynaklanmaktadır. Sosyoloji hem 

sorduğu sorularla hem de verdiği cevaplarla, bilim söz konusu olduğunda, akla gelen 

her türlü kavramı kullanmaktadır. Bilimselliğe layık olmak için elinden geleni yapan 

sosyoloji, kimi çevreler tarafından bilimsel olmamak iddiasıyla karşı karşıya 

kalmaktadır. Bunun nedenini sosyolojinin rahatsız edici tavrında bulan Bourdieu, bu 

bahsi geçen kimi çevrelerin, sosyolojiye olan güveni zedelemek istedikleri için 

bilimsellik iddiasını daima gündemde tuttuklarını düşünmektedir. Rahatsız edici 

gerçeklerden kurtulmanın bir yolu da bunların bilimsel bir dayanağının olmadığını 

söylemek, yani siyasal olduklarını, çıkar, tutku gibi şeylerden kaynaklandıklarını ve bu 

nedenle de göreceli ve görecelileştirilebilir olduklarını iddia etmektir. (Bourdieu, 

2018a: 26). 

Bourdieu, sosyolojinin bilimselliğinin sorgulanmasının bir diğer sebebini de, 

sosyolojinin diğer bilimlere göre daha geç ortaya çıkarak bir gecikme ile gelişim 

göstermesinde görmektedir. Ama bu gecikme aslında sosyolojinin özünde zor bir bilim 

olmasından kaynaklanmaktadır. Bu zorluğun altında ise sosyolojinin üzerine çalıştığı 

nesnelerin sansürlenmiş, saklanmış olmaları yatmaktadır. Bazı gerçekler, toplumsal 

süreç içerisinde hayli derinlere gizlenilmiştir. Bu gerçeklerin gün yüzüne çıkarılması ise 

bilhassa o gerçeğin saklı kalmasından çıkar elde edenleri ve belki yıllardan beri böyle 

devam eden düzene boyun eğenleri hoşnut etmeyecektir. Sosyoloji yapmanın zor 

olması, sosyologun, toplumda yer edinmiş doğru bilinen yanlışları ifşa etmekle 

yükümlü olması ve tam da bundan dolayı çoğu zaman korkması ve çekimser 

davranmasından kaynaklanmaktadır. (Bourdieu, 2018a: 26). Sosyolog bu problemi 

aştıktan sonra aynı zamanda kendini de ilgilendiği nesnenin dışında 

konumlandırmalıdır. Çünkü kendisi de toplumsal alanda bir oyuncu olan sosyoloğun 

uğraştığı neredeyse her sorun, yine toplumsal alan içerisinde onu da ilgilendirecektir. 

Bu noktada sosyolog; akıldan şaşmadan, duygusal davranmaktan kaçınarak kendini 

böylesine etkilerden uzak tutmalı ve uyanık olmalıdır. Çünkü nesne ile kurulan ilişkinin 

bilimsel değil de duygusal olması sosyoloğun birçok hatayı gözden kaçırmasına 

sebebiyet verebilir. 



16 
 

 
 

Bourdieu’nün, toplumsal olayların içerisinde bulundukları için nesnelerle 

duygusal bir bağ kurabilecek sosyologların yanında, kamusal alanlarda veya özel 

şirketlerde çalıştıkları için talihsiz bir konumda bulunduklarını düşündüğü sosyologlar 

da vardır. Ona göre günümüz egemenleri kendi tahakkümlerini yasallaştırma, meşru 

gösterme ihtiyacı duymaktadırlar. İşte bilhassa özel şirketlerde çalışan sosyologlardan 

beklenen tam da budur. Bu sosyologlar iktidarı elinde bulunduranların dünya görüşlerini 

ve pratiklerini meşrulaştırmakla görevlendirilmişlerdir. Onlardan istenen yalnızca 

budur. Pek tabii bu şartlarda görev yapan bir sosyologdan önce kendisini sonra düzeni 

eleştirmesini beklemek beyhude bir çaba olur. (Bourdieu, 2018a 33). 

İnsanlara toplumsal dünyanın yasalarını kavrayabilme şansını veren sosyoloji, 

diğer bilimlerden, bazı farklılıkları itibarıyla ayrılmaktadır. Bu farklardan ilki onun 

diğer birçok bilime göre daha sonraları ortaya çıkmış olmasıdır. Aynı zamanda bu 

bilimin hem kendisini ve diğer bilimleri hem de egemenleri ile iktidarı elinde 

bulunduranları eleştirmek zorunda olması gibi talihsiz sayılabilecek bir yanı da vardır. 

Bourdieu (2018a), bilinçli olarak yürütülen faaliyetlerin, herhangi bir üniversitede bir 

disiplin statüsü kazandıklarında, bahsi geçen faaliyetin ve bu faaliyeti icra eden kişilerin 

eskiye oranla artık çok az sorgulandıklarını düşünmektedir. Bu faaliyetin bilimselliği 

sorgulanmamakla birlikte artık bu faaliyetleri icra edenlerin de ne için çalıştıkları, 

yaptıkları çalışmaların kimlere fayda sağlayacağı ve bu çalışmaların ne işe yarayacağı 

çok az sorulmaktadır. Çünkü bu faaliyetlerin gerçekleştirilmesi, bir üniversitede disiplin 

statüsü kazanmaları gibi, son derece geçerli bir sebebe bağlıdır. Ancak sosyolojinin 

böyle bir şansı hiç olmamıştır.  Sorgulanmak noktasında diğer bilimlerle kıyaslandığı 

zaman, sosyoloji, hep çok acımasız sorgulamalara maruz kalmıştır. Ve ortaya çıkışında 

bile kurucuları tarafından daha makul açıklamalarla anlatılmıştır. Velhasılıkelam, 

sosyoloji, akademik bir bilim olarak kabul edilebilmek adına, siyasal bir bilim olarak 

kendini yadsımak, inkâr etmek, reddetmek zorunda kalan, daha kurulduğu ilk günden 

itibaren, hatta ortaya çıkışı itibarıyla, muğlak, ikili bir tarafı olan, maskeli bir bilim 

olmuştur. Yani örneğin bir etnolojinin sosyolojiye kıyasla çok daha az sorun teşkil 

etmesi tesadüf değildir. (Bourdieu, 2018a: 59). 

Burada Pierre Bourdieu’nün sosyolojisine dair yapılan kısa girişe son verilmeden 

önce Bourdieu’nün sosyolojisini çalışmanın, tabir caizse, ne işe yarayacağını kısmen 

açıklayan kısa bir alıntıya yer verilecektir. Bourdieu’nün Türkçe’ye çevrilen kitapları 



17 
 

 
 

hakkında kısa bir araştırma yapmış olan herkes kolaylıkla fark edecektir ki; Pierre 

Bourdieu’nün Türkçe’de yayımlanmış olan ilk eseri Kesit Yayıncılık tarafından 1995 

yılında basılan Pratik Nedenler adlı kitabıdır. Bourdieu, bu kitabın Türkçe baskısına 

yazmış olduğu önsözünde kendi özgün sosyolojisine dair detaylar vermekle birlikte 

Türkiye’de kendisini okumanın gerekliliklerine dair ipuçlarını da bizlerle 

paylaşmaktadır. 

“Benim tasarladığım biçimiyle toplumbilimin, toplumsal olarak zorlanan 

düşüncenin rutinlerinden, siyasal, dinsel, kültürel tüm hizaya getirme biçimlerinden 

kurtulmak isteyenler için büyük yardımı olabileceğini düşünüyorum. Hatta bana öyle 

geliyor ki, -ama tabii yanılıyor olabilirim- Türkiye gibi, coğrafya ve tarihiyle, iki 

uygarlık, iki kültürel ve dinsel geleneğin sınırında bulunduğundan dolayı şu ya da bu 

biçimiyle evrenselin emperyalizmi ile temelinde bu emperyalizme karşı gösterilen, 

çoğunlukla karanlık ve gerilemeye yönelik tepkiler olan tikelcilik ve geleneğin iddiaları 

arasında, akıl için hem kurmacaya hem de çılgınca tehlikeli bir çatışma riskine özel 

olarak açık bir ülkede, her yerde olduğundan daha yararlıdır.” (Bourdieu, 2015, s. 7) 

1.2.1. Pierre Bourdieu’ye Göre Sosyoloji ve Sosyolojinin Dili 

Bu noktada ele alacağımız bir diğer konu, Bourdieu’ye göre sosyoloğun 

kullanması gereken dilin nasıl olması gerektiğidir. Sosyologların kullanmaları gereken 

dili tartışmadan önce Pierre Bourdieu’nün yazım dilini ve üslubunu konuşmak yerinde 

olacaktır. Daha önce Bourdieu’nün herhangi bir eserini okuyan herkes onun eserlerinde 

göze çarpan ilk şeyin ne olduğu konusunda muhtemelen hemfikirdir. Çünkü Bourdieu, 

neredeyse eserlerinin tamamında, derin anlamları olan ve virgüllerle ayrılmış birçok 

cümleciğin yer aldığı uzun cümleler kullanmaktadır. Bu uzun cümleler peş peşe 

sıralandıktan sonra ise metnin tamamına bakıldığında yer yer cinaslar ve paradokslar 

göze çarpmaktadır. Bourdieu’nün herhangi bir eseriyle ilk kez karşılaşan pek çok kişi 

onun diline alışmakta zorlanacaktır. Ancak insan, doğası gereği ilk defa karşılaştığı 

birçok şeye alışmakta zorluk çekmektedir. Bu suni yabancılık geçtikten hemen sonra 

uzun cümleler içerisinde yatan derin anlamlar yüzeye çıkmaya ve daha anlaşılır bir hale 

gelmeye başlamaktadır. 



18 
 

 
 

İlk olarak Bourdieu, gündelik hayatta yer alan ve sorgusuz sualsiz kabul edilen 

dünyadan kopmak ve farklı olmak için bu söz sanatlarıyla dolu olan dili bilinçli olarak 

kullanmaktadır. Toplumsal dünyada yer alan ve herkesin aşina olduğu dilin bilimsel 

dille uyuşmadığını ve bilimsel olanın anlaşılmasını zorlaştırdığını düşünen Bourdieu, 

gündelik dilden uzak olan bir terminoloji kullanır. Cümle içerisinde birçok cümleciğin 

yer almasının bir diğer sebebi de Bourdieu’nün Fransa’nın Ortodoks akademik üslubuna 

karşı takındığı eleştirel tavırdır. Bu akademik üsluba göre güzel yazmak doğuştan gelen 

bir yetenek ve aynı zamanda sivri bir zekânın göstergesidir. Bourdie’nün uzun ve düz 

cümlelerinin her biri bu anlayışa karşı olan bir eleştiridir. Bourdieu’nün geliştirmiş 

olduğu bu özgün üslup, Fransız entelektüelleri arasında ayırt edici bir konumunun 

olması için geliştirilen bir stratejidir (Swartz , 2011:. 28). Bourdieu’nün zorlayıcı dili ilk 

eserlerinde belirgin olarak göze çarpmaktadır. Bu zorlayıcı dil zaman içerisinde yerini 

daha kolay anlaşılan bir dile bırakmıştır. Yakın dönem eserlerinde bu ayrım fark 

edilmektedir. 

Bourdieu’nün yazım dili ve üslubu noktasında dikkatimizi çeken şeylerden bir 

diğeri de; her şeyin sorgusuz sualsiz kabul edildiği toplumsal dünyaya karşı olan 

tavrıdır. Bu anlayış ile beraber Pierre Bourdieu, sosyal bilimlerde kullanılan dilin 

sıradan dilden farklı olması gerektiğine inanır. Bu inanç aynı zamanda “Pierre 

Bourdieu’ye göre sosyolog nasıl bir dil kullanmalı” sorusuna da cevap olmaktadır. 

Bourdieu’ye göre, sıradan bir dili kullanmak gündelik hayat içerisinde yer edinen 

bilgileri ve felsefeyi kabul etmek anlamına gelmektedir. Bu yüzden sosyologlar 

sıradandan farklı bir dil kullanmak zorundadırlar. Bu farklı dil kullanımının amacı diğer 

insanlarla araya set çekmek ve seçkin bir farklılık oluşturmak değil; aksine 

kendiliğinden gelişen sıradan dilden bağları koparmak demektir. Buradan hareketle 

yapay bir dile başvurma zorunluluğu belki de tüm diğer bilimler arasında en fazla 

sosyolojide ağırlığını hissettirir. Sosyolog sıradan kelimelerde kol gezen toplumsal 

felsefeden kopmak ve gündelik dilin ifade edemediği şeyleri ifade edebilmek için  

(“söylemeye bile lüzum yok, bundan daha doğal bir şey olamaz” kategorisine giren her 

şey), farkındalıkla üretilmiş kelimelere başvurmak zorunda kalır. Zira bu üretilmiş 

kelimeler, tam da bilerek üretilmiş olmaları itibarıyla sağduyunun doğal 

yansıtmalarından daha iyi korunmuşlardır (Bourdieu, 2018a: 49). 



19 
 

 
 

Sosyoloğun kullandığı bu farklı dil, birçok kişi tarafından kolaylıkla 

anlaşılmayacaktır çünkü bu dil, birçok insanın fazlasıyla aşina olduğu sıradan dilden 

farklıdır. Kendini bu şekilde ifade etmesi gereken sosyolog, bu durum neticesinde sesini 

geniş kitlelere değil de yalnızca sınırlı bir sınıfa (bu sınıf çoğu zaman entelektüellerden 

oluşmaktadır) ulaştırmış olacaktır. Bourdieu, sosyoloğun maruz kaldığı bu talihsizliği 

şöyle açıklar: Söylediklerini anlayabilecek durumda olanlar, çoğu zaman sosyoloğun 

söylediklerini anlamak istemezler çünkü onların asıl çıkarı söylediklerinin 

anlaşılmaması üzerinedir. Sosyoloğun söylediklerinden çıkar elde edecek olanlar ise bu 

söylenenlere sahip çıkacak kültürel, ekonomik araçlara sahip değillerdir. Sıradan dile 

aşina olan insanlar, sosyologun bir takım gözlemler ve analizlerinin ardından vermiş 

olduğu nihai sonuca odaklanırken, o sonucun ortaya çıkış sürecini göz önünde 

bulundurmazlar. Nihai sonuç bu haliyle bambaşka bir şeymiş gibi görülür. Ayrıca çok 

sayıda okur, sosyolojik düşüncenin en temel ilkelerinden haberdar değildir. Okurların, 

makul seviyede istatistik bilmemeleri olasılık ile zorunluluğu karıştırmalarına yol 

açabilmektedir. Tüm bunların yanında sosyolog ve okurlar arasında yaşanan 

anlaşmazlığın en temel sebebi ise insanların daima toplumsal dünyanın ne olduğundan 

değil de ne olması gerektiğinden bahsetmeleridir. Bu durum birçok sorunun temelinde 

yatan yanlışların gözden kaçırılmasına yol açmaktadır. Bourdieu’nün eğitim ve 

toplumsal köken arasındaki ilişkiyi açıklarken kullandığı “eğitim seviyesi ile müzeye 

gitme oranı arasında çok yüksek bir korelasyon olduğu bilgisini bir yerlerde okuyan 

kişilerin bizzat müzeye giden kişiler olmaları kuvvetle muhtemeldir” (Bourdieu, 2018a: 

51) örneği bu konunun daha iyi anlaşılması için iyi bir örnektir. 

Toplumsal dünyayı ne kadar anlayabildiğimiz, şüphesiz, onu ne kadar 

kavrayabildiğimizle yakından ilgilidir. Toplumsal dünyayı anlayabilmeleri göz önünde 

bulundurulduğunda, sosyoloğun kullandığı terminolojiye aşina olmayan insanlar, 

tahakküm edenler ve tahakküm edilenler ikilisinde, çoğu zaman tahakküm altında 

olanlar grubunda yer almaktadırlar. Çünkü yalnızca –varsa eğer- ellerinde bulunan 

silahları kullanmaya mecbur edilmiş bu insanlar, birçok şeyden yoksun olmaları 

sebebiyle, egemenlerle aralarında olan tahakküm ilişkilerini yeterli oranda analiz 

edemeyeceklerdir. Bu ilişkileri anlayabilecek silahlardan yoksun olmaları onları bu 

durumun böyle olması gerektiğine inandıracaktır. Patronuyla yaptığı toplantıların 

neredeyse tümünde, işçi, kendini hep diken üstündeymiş gibi hissediyorsa bunun sebebi 



20 
 

 
 

hem kendisini hem de başkalarıyla kurmuş olduğu ilişkileri analiz etmesi için elinde 

oldukça soyut ve hayli genel olan analiz araçlarından başka analiz aracının olmamasıdır. 

Diğer analiz araçlarından (silahlarından) yoksun bırakıldığı için elinde bulunan genel ve 

soyut analiz aracına mahkûm edilen işçi, daha güçlü bir analiz aracı elde etmedikçe –ki 

sosyal bilimleri anlayabilmek iyi bir silah olabilir- çoğu zaman endişe duymaya devam 

edecektir. Sosyal bilimler, toplumsal dünyanın işleyişine dair bilginin artmasına ve 

toplumsal dünyanın yasalarının kavranmasına olanak sağlayabilmekle birlikte gündelik 

dilin gizlediği şeyleri ifşa edebilmektedir. 

1.2.2. Pierre Bourdieu Sosyolojisinde Entelektüellerin Yeri 

Entelektüel konusu diğer birçok sosyal bilimcide olduğu gibi Pierre Bourdieu’nün 

sosyolojisi içerisinde de önemli bir yer işgal etmektedir. Entelektüellere dair çalışmaları 

ise bilhassa birkaç nokta itibarıyla önemlidir. Bourdieu, objektif ve eleştirel entelektüel 

idealinin fazlasıyla güçlü olduğu bir ülke olan Fransa’da yaşamaktadır.  Fransa’da 

entelektüeller, daha çok siyaset sahnesinde, hep çok önemli roller üstlenmişlerdir. Bu 

durum göz önünde bulundurulduğunda, entelektüellerin toplumsal alanda böylesine 

aktif oldukları bir toplumda yaşayıp entelektüeller hakkında kafa yormamak Bourdieu 

için de imkânsızdır.  Aynı zamanda entelektüel kuramı, modern toplumlarda 

eşitsizliklerin nasıl gerçekleştiğini görmek ve sosyal tabakalaşmayı anlamak açısından 

da gereklidir (Swartz , 2011: 302). 

Pierre Bourdieu’nün 2002 yılında hayatını kaybetmesinden sonra geride bırakmış 

olduğu düşünsel mirasa yönelik birbirinden farklı birçok eleştiri yapıldı. Nitekim bu 

eleştirilerin ana temasını; neredeyse hayatının tamamında -bilhassa kariyerinin 

başlarında- entelektüellere daima radikal eleştiriler yönelten Pierre Bourdie’nün, 

özellikle 1990’lı yıllardan itibaren önceki eleştirilerine aykırı bir şekilde “politik 

eylemci bir profile büründüğü” oluşturmaktaydı. Eleştirmenler, bu dönüşümün ardında 

yatan asıl amacı masumane bulmamakla birlikte bu değişim için bazı sebepler 

sıralamaktadırlar; ilk olarak Bourdieu stratejik bir hamle olarak değişmiş olabilirdi ya 

da oportünist bir tavırla karşılaştığı zor durumları atlatabilmek için çıkarlarına uygun 

düşecek bir şekilde davranmaktaydı. (Akt. Güney Çeğin, Swartz, 2003, s. 794) Hayatı 

boyunca Fransız entelektüellerin medya ile iç içe olan popüler sosyolojilerini eleştiren 



21 
 

 
 

Bourdieu, nasıl olmuştu da eleştirmiş olduğu medyatik sosyologlardan biri haline 

dönüşmüştü? 

Bu noktalar üzerinden Pierre Bourdieu’ye yöneltilen eleştiriler olmuştur ve bu 

eleştirilerin kaçırdıkları noktalar vardır; ilk olarak Bourdieu’nün kendi sosyolojisi 

içerisinde belirginleştirdiği kamusal entelektüel figürü, ayrıcalık elde etmek isteyen 

iktidar heveslilerinin planlarına karşı koyma ve bu yönde kamuoyu oluşturma çağrısıdır. 

Şüphesiz bu çağrıyı ise taviz vermez bir bilim olarak sosyolojiden başkası 

desteklemeyecektir. Bu noktadan bakıldığında Bourdieu’nün akademik ilgisinin, politik 

eylemlerini belirleyen kamusal ilgisi üzerinde etkili olduğu görülmektedir. Bourdieu’yü 

eleştirenler, direkt olarak Pierre Bourdieu üzerine odaklandıkları için onun düşünsel 

mirasında yer alan sosyoloji ve politika arasındaki ilişkiyi atlamaktadırlar. Böylesine bir 

okuma yanlış olmakla birlikte Bourdieu’nün sosyoloji disiplininin, iktidarın eleştirel bir 

analizi olduğu düşüncesini de görmezden gelmek demektir (Çeğin, 2016: 500).  Pierre 

Bourdieu sosyolojisine giriş yaparken önemle vurguladığımız gibi sosyoloji rahatsız 

edici bir bilimdir. Bu rahatsızlığın kaynağı ise evvelden beri doğruluğu sorgulanmamış 

yanlış bilinen gerçeklerin sürekli olarak bir analize tutulmalarıdır. Yanlış bilinen 

gerçeklerin bir bir ifşa edilmesi, şüphesiz, mevcut düzenin işleyişinden memnun 

olanları rahatsız edecektir. Entelektüellerin sosyal düzen içerisindeki konumlanışları 

göz önünde bulundurulduğunda rahatsız eden bir bilim olan sosyolojiden haz 

etmeyecekleri açıktır. Dolayısıyla Bourdieu’nün çalışmalarını iyi bir şekilde anlamadan 

entelektüellere karşı konumlanışı üzerinden -yalnızca son yıllarındaki politik 

eylemlerini ele alarak- ona bu konu bağlamında birtakım eleştiriler yöneltmek yanıltıcı 

olacaktır. 

Entelektüellerin yer aldığı bu bölümde, Bourdieu sosyolojisinde genel bir 

entelektüel kurama yer vermek yerine, özellikle Bourdieu’nün kavramlarından hareket 

ederek entelektüel konusunu belirli yönleri ile ele alacağız. Zira Bourdieu 

sosyolojisinde, kendi kasabasında yapmış olduğu ilk çalışmalarından sosyal bilimler 

alanında belirleyici olan önemli birçok çalışmasına kadar, enteleklüellerin izlerine 

rastlanılmıştır. Ele aldığımız konu direkt olarak entelektüller olsaydı eğer bütüncül bir 

bakış açısıyla tüm çalışmaları değerlendirmek daha yerinde olabilirdi. Ancak 

Bourdieu’nün temel kavramları ve özelde kültürel sermaye ile olan ilişkisi bakımından 

entelektüeller konusunun birtakım yönler ile ele alınması daha doğru olacaktır. 



22 
 

 
 

Entelektüeller, Bourdieu sosyolojisi içerisinde hayli önemli bir yere sahiptirler ve 

kimi eylem ve söylemleri ile toplumsal düzen içerisinde belirleyici konumdadırlar. 

Bourdieu, kendi sosyolojisi içerisinde entelektüellere vermiş olduğu önemi ise  “uzak 

kaldıkları toplumsal alana yeniden dâhil etmek” olarak değerlendirmektedir. Bourdieu, 

Cezayirliler üzerine olan ilk çalışmalarının ardından kültür üzerine çalışmaya 

başlamasını kültürü, toplumsal dünyayı anlayabilmek için bizatihi önemli bir kavram 

olarak değil de kültür alanının ihmal edilerek arka planda kalmış olması olarak 

açıklamaktadır. İhmal edilen bu alan aynı zamanda sosyologları kalıp fikirlere riayet 

etmeye itmektedir. Konuyla bağlantılı olarak; “hâkim kültür, hâkim grupların 

kültürüdür” fikri, derinlemesine bir gözden geçirilmeye tabi olunmadığı takdirde 

entelektüellere, davranışlarında yer alan birçok çelişkilere rağmen hayatlarına bir 

şekilde devam etme imkânı sağlamaktadır. Bourdieu, kültür üzerine çalışmalar ile göz 

ardı edilen entelektüelleri oyuna yeniden dâhil ederek entelektüellerin de denetlenmeleri 

gerektiğini bildirmiştir. Bu durumu ise şöyle açıklamıştır; sonuç olarak, yaptığım şey, 

oyunun dışında bırakılmış olanı yeniden oyunun içine dâhil etmek olarak tanımlanabilir 

sanıyorum. Zira entelektüeller kendi oyunlarını ve o oyunun kazanç ve kayıp esaslarını 

oyunun dışında bırakmak konusunda daima fikir birliği içerisinde olmuşlardır 

(Bourdieu, 2018a: 76). 

Entelektüeller konusunda Bourdieu’nün ilk eleştirisi, toplumsal düzen içerisinde 

entelektüellerin ellerinde bulundurdukları güçlü konumdur. Zira birçok entelektüel, 

konumu gereği eleştirilmez ve söyledikleri çoğu zaman sorgulanmadan doğru veya 

mantıklı bulunur. Bu perspektiften bakıldığı takdirde entelektüelleri de eleştirmek 

Bourdieu’nün tabiriyle entelektüellerin sosyolojisini yapmak, toplumsal düzenin 

analizinin yapılmasına da katkı sağlayacaktır. Düşünceleri ve söylemleri sorgulanmadan 

kabul edilen entelektüellerin sosyolojisini yapmak bizlere evvelden beri üzerine pek 

düşünmediğimiz bir gerçeği de gösterecektir; toplumsal dünyaya dair kavradığımız 

birçok şey manipüle edilmiştir. Burada entelektüellerin ortaya çıkardığı ve genel olarak 

doğru kabul edilen düşüncelerle olan ilgisinden dolayı Bourdieu sosyolojisinde önemli 

bir yere sahip olan ve bir diğer bölümde genişçe ele alacağımız kavramlardan biri olan 

doxa’ya da küçük bir paragraf açmak doğru olacaktır. Doxa, Bourdieu’nün, dünya ve 

onun içindeki yerimizle ilgili daha bilinçli düşüncelerimizi biçimlendiren, gerçekliği 

sorgulanmayan, bilinç-öncesi anlayışları anlatan terimidir (Calhoun, 2016:101). 



23 
 

 
 

Toplumsal dünyaya dair kavramalarımız ve entelektüellerin güçlü konumlarını 

kullanarak ortaya attıkları fikirleri ele aldığımızda, çoğu zaman gerçekliği 

sorgulanmayan ve itiraz kabul etmeden doğru kabul edilen bu fikirlere, doxa dememiz 

yanlış olmayacaktır. Doxa’lar, doğruların uzun süre üstünü örtmekle kalmaz aynı 

zamanda toplumsal düzen içerisinde güçlü bir ağızdan –siyaset alanında itibarlı bir 

konumda bulunan bir entelektüelden- söylenildiği takdirde, uzun vadede, daha büyük 

sorunlara yol açar. Örneğin yeni mezun olmuş bir sosyoloğun toplumsal dünyaya dair 

bir çıkarımı kuvvetle muhtemel yalnızca onu ilgilendirecektir. Zira yaptığı çıkarım veya 

öngörü yanlış olduğu takdirde sonuçlar yalnızca yeni mezun olan sosyoloğu 

bağlayacaktır. Fakat bu çıkarımı veya öngörüyü, yukarıda yer verdiğimiz örneğe sadık 

kalarak, siyaset alanında güçlü bir konumu olan bir entelektüelin yaptığını düşünürsek; 

sonuçların, bahsi geçen entelektüeli aşarak daha geniş bir kitleyi etkileyeceğini tahmin 

etmek zor olmayacaktır. Çünkü sıradan bir sosyolog ile güçlü bir entelektüeli, bu 

noktada, birbirinden ayıran yegâne şey güçlü entelektüelin elinde bulundurduğu 

oldurma gücüdür. Entelektüelin kullandığı dil sıradan bir dil olmamakla beraber 

söylediklerini yaptırabilecek, iktidarı kullanan bir dildir. Bu durum göz önünde 

bulundurulduğunda entelektüellerin yapmış oldukları minik hatalar, süreç içerisinde 

pekâlâ büyük hatalara dönüşebilmektedir. Velhasıl entelektüelin toplumsal dünya 

içerisindeki rolü ve bu rolün önemi, onun elinde bulundurduğu güçlü konumu ile 

söylediklerini –yanlış olsa bile- yaptırabilme gücü arasındaki ilişkide saklıdır 

(Bourdieu, 2018a: 81). 

Entelektüellerin sorunsallaştırılması, ilk defa Bourdieu’nün sosyoloji anlayışı 

içerisinde görülmemiştir; Bourdieu’den önce de birçok araştırmacı entelektüellere dair 

bazı çalışmalar gerçekleştirmişlerdir. Tabir caizse bilirkişi vasfıyla sosyal düzen 

içerisinde yer alan ve yaptıklarına güvenilen entelektüellerin sorunlar karşısındaki 

belirsiz tavırları ve çoğu zaman yalnızca kendi çıkarlarını gözetmeleri, onların evvelden 

beri bir sorun olarak algılanmasına yol açmıştır. Umberto Eco’nun “sorun çözmekten 

ziyade kriz üretmeye yarayan” deyimi entelektüellerin güçlü konumlarına rağmen 

takındıkları tavırları özetlemektedir (Çeğin, 2016: 503). 

Bourdieu sosyolojisinde entelektüellerin kim olduğuna geçmeden önce 

entelektüellere dair bazı tanımlamalara yer vermek isabetli olacaktır. Öncelikle 

entelektüel kavramı, kelime anlamı olarak aydın anlamına gelmektedir. (TDK, 2019) 



24 
 

 
 

Bunun yanında, entelektüelin ne ya da kim olduğuna dair düzinelerce tanımlama 

yapılmış; mevzu bahis olan tanımlamalarda, çoğu zaman entelektüel kavramına farklı 

perspektiflerden yaklaşılmıştır. Edward Said’in entelektüelleri değerlendirdiği bakış 

açısı ise bahsi geçen farklı perspektiflere örnek olacak niteliktedir. Said’in bu konuya 

dair ele aldığı ilk soru bir nevi kimlerin entelektüel olduğuyla alakalıdır. Entelektüeller 

toplum içerisinde çok geniş bir sınıf olarak mı; yoksa alabildiğine dar ve oldukça seçkin 

bir grup olarak mı var olmaktadırlar? (Said, 2004: 21) Antonio Gramsci Hapishane 

Defterleri’nde, yukarıda yer alan soruya yanıt olabilecek şekilde, bütün insanların 

entelektüel sayılabileceğini ancak tüm bu insanların entelektüellerin işlevlerini yerine 

getiremeyeceklerini düşünür. Bu sebeple entelektüelleri kendi içerisinde ikiye ayırır; bir 

yanda geleneksel entelektüeller dediği ve uzun yıllardır hep aynı işleri yapan 

öğretmenler ve papazlar varken diğer yanda daha fazla çıkar ve iktidar elde etmek için 

entelektüelleri kullanan sınıflarla doğrudan ilişkilerinin olduğunu düşündüğü organik 

entelektüeller yer alır. Bununla bağlantılı olarak Gramsci, organik entelektüele ilişkin 

olarak şöyle söyler: “Kapitalist girişimci, kendisiyle birlikte siyasi iktisadın iktisatçısını, 

bilimcisini de yaratır.” (Gramsci, 2011: 218) Nitekim bir firmanın kar oranını arttırmak 

için farklı teknikler sayesinde tüketicileri yönlendiren reklamcılar da Gramsci için 

organik entelektüellerdir. 

Gramsci’nin entelektüeller hakkındaki tanımlaması, sormuş olduğumuz 

“Entelektüeller toplum içerisinde çok geniş bir sınıf olarak mı; yoksa alabildiğine dar ve 

oldukça seçkin bir grup olarak mı var olmaktadırlar?” sorusuna yanıt olmakla beraber, 

entelektüellerin toplum içerisinde çok geniş bir sınıf olarak yer aldıklarını düşünenleri 

desteklemektedir. Öte yandan Julien Benda ise entelektüelleri seçkin bir grup olarak 

değerlendirmektedir. Entelektüelleri, “insanlığın vicdanı olan süper yetenekli, ahlaki 

donanımları gelişkin filozof krallardan oluşan bir avuç insan olarak gösteren” (Said, 

2004: 22) Julien Benda, gerçek entelektüel olarak çok sınırlı bir zümreyi örnek 

vermektedir. Bu zümre içerisinde İsa, Sokrates, Spinoza, Voltaire gibi isimler yer 

almaktadır. Benda, entelektüellere dair fikirlerinin yer aldığı Aydınların İhaneti adlı 

kitabında toplum içerisinde entelektüel sıfatıyla yer edinmiş insanlara, ilkelerinden ödün 

vererek çıkarlarının peşinde gittikleri gerekçesiyle zehir zemberek eleştiriler 

yöneltmiştir. Ona göre bu insanlar, süper yetenekli ve ahlaki donanımları gelişkin 

insanlar olmamakla birlikte,  aynı zamanda eğitimsiz insanlardır. Benda aydın veya 



25 
 

 
 

okumuş, eğitimli insanları sanattan ve bilimden zevk alan, maddi çıkarlar peşinde 

koşmayan insanlar olarak görmektedir. Toplum içerisinde entelektüel olarak görülen ve 

aslında Benda’nın eğitimsiz insanlar dedikleri gruba karşı olan açıklamaları ise oldukça 

farklıdır. Benda’ya göre bu insanlar “ister burjuva ister proleter, ister krallar ister 

papazlar ister siyasi liderler olsun, yalnızca kitleler hakkında söyleyeceklerimi; yani, 

tek işi temelde maddi çıkar arayışı olan ve giderek sistematik bir şekilde tamamen 

gerçekçi hale gelerek aslında kendilerinden beklenenden başka bir şey yapmayan 

insan” grubudur (Benda, 2017:37). Bourdieu’nün entelektüel anlayışının Benda’nın 

anlayışına yakın olduğunu söylemek mümkündür. 

Ayrıca entelektüel kavramının ne olduğuna dair birçok tanım yapılmış olsa da bu 

tanımlar arasındaki ortak nokta entelektüellerin kendilerini tanımlamalarıdır. Dikkatli 

bir şekilde bakıldığında, entelektüelin ne ya da kim olduğu sorusuna yanıt verenlerin 

bizzat entelektüeller olduğu fark edilecektir. Bu yüzden yaptıkları tanımlamalar, 

entelektüelin ne ya da kim olduğu ile bağlantılı olarak, aslında kendi kimliklerinin 

sınırlarını belirlemedir. Çünkü örnek olarak biz ve onlar gibi bir karşıtlıkta biz lehine 

yapılan tüm yorumlar onların aleyhinedir (Bauman, 2003:15). Bourdieu’nün 

entelektüellere yönelik analizi ise daha en başından kimlerin entelektüel olduğu 

sorusunu gün yüzüne çıkarır. Bourdieu, Homo Academicus adlı eserinde entelektüellerin 

yarattığı problemlere ve bu problemlere dair çözümlere yer vermiştir. Kimlerin 

entelektüel olduğu ve entelektüeli oluşturan niteliklerin neler olduğu kültürel alanlarda 

yer alan mücadeleler ile yakından ilgilidir. Bu ilişki sebebiyle, aslında, entelektüellerin 

sosyolojisi bir nevi kültürel alanların sosyolojisidir. Bourdieu’nün bu yaklaşımı ise onu 

entelektüelin kim olduğuna dair deneye gerek duyulmadan yapılan diğer tüm 

tanımlamalardan ayırmaktadır. Bourdieu, entelektüel etiketinin bizzat simgesel sermaye 

biçimi olduğunu ve toplumsal alanda yer alan aktörlerin bu etiketi taşıyabilmek için 

mücadele içerisinde olduklarını düşünür. Ayrıca Bourdieu’nün çalışmaları tıp, hukuk ve 

teknik alanlardaki entelektüellerden ziyade sanatçı, yazar ve akademisyenler üzerinedir. 

Hatta ayırdığı bu sınıf kendi içerisinde hatırı sayılır bir kültürel sermayesi bulunan 

üyeleri de barındırmaktadır (Swartz , 2011: 304-307). 

Birçoğumuz entelektüellerin sosyal düzende yer alan dürüst ve samimi insanlar 

olduklarını düşünebiliriz; ancak yine de bu durum entelektüellerin çoğu zaman öznel 

olan tavırları ile verdikleri ve yine çoğu zaman kendi çıkarlarına olan cevaplarının 



26 
 

 
 

rahatsızlık yarattığı gerçeğini değiştirmez. Bu bağlamda Bourdieu sosyolojisinde 

entelektüellerin sosyo-analizini yapmak, entelektüellere, toplum içerisindeki gizlerle 

donanmış konumlarından ayrılarak gerçek benliklerini bulmaları noktasında birtakım 

imkânlar verecektir. Çünkü entelektüel her zamanki özne konumundan ayrılarak sosyo-

analiz içerisinde nesne konumuna dönüşecektir.  Bilindiği gibi entelektüel, söylem 

üretme tekeline sahip ve oldurma gücü bulunan, toplumsal sorunlarla karşılaşıldığında 

kâhin rolüne bürünen kimselerdir. Bu anlamda daima özne olarak ele alınan bu 

kimselerin, farklı bir perspektif ile artık nesne olarak değerlendirilmesi, birtakım farklı 

sonuçlar vermekle birlikte yeni kapılar da aralayacaktır (Çeğin, 2016: 505). 

Diğer entelektüel kuramlarından farklı olarak Bourdieu, entelektüelleri hakim 

sınıf  diye değerlendirdiği bir sınıf içerisinde yer alan ve bir anlamda bu hakim sınıfın 

diğer üyeleri ile mücadelede olan kimseler olarak görmektedir. Diğer üyeler ile 

kastettiğimiz şey entelektüellere göre nispeten daha fazla ekonomik sermayeyi elinde 

bulunduran üyelerdir. Tahmin edildiği üzere; mücadelelerin yoğun bir şekilde yaşandığı 

bu alanda entelektüeller kültürel sermayeyi ellerinde bulunduruyorken sanayiciler ise 

ekonomik sermayeye sahiptirler. Bu analiz üzerinden devam edecek olursak, Bourdieu, 

hâkim sınıf içerisinde ele aldığı entelektüelleri aynı zamanda tâbi sınıf olarak da 

değerlendirmektedir. Bu da entelektüellerin aynı zamanda hem hâkim hem de tâbi 

olduklarını göstermektedir. Nitekim toplum içerisinde önemli roller üstlenseler dahi 

entelektüeller, Bourdieu için bir toplumsal sınıf oluşturmazlar. Bu nokta hasebiyle 

Bourdieu, entelektüellerin, alanlar içerisindeki stratejileri üzerinden analiz edilmeleri 

gerektiğini düşünmektedir (Swartz , 2003:. 309). 

Ulaşılan nokta itibarıyla önemle belirtilmelidir ki; Bourdieu’nün entelektüeller 

üzerine gerçekleştirdiği analizler daha önce bu konu üzerinde yapılan analizlerden 

ziyadesiyle farklıdır. Zira bu farkın temel nedeni ise Bourdieu’nün entelektüeller 

üzerine gerçekleştirmiş olduğu analizlerinde, entelektüelleri seçkinci bir konumdan 

sorgulamak gafletinden kaçınmış olmasıdır. Aslında ulaşmak istediği asıl hedef; 

entelektüelleri analizler içerisindeki özne konumundan ayırarak nesneleştirmektir. Bu 

sayede Bourdieu, yaşadıkları her dönem toplumsal dünyaya dair birçok bilginin hem 

üretilmesinde hem de yayılmasında hayli etkili olan ve aynı zamanda toplumları 

yönlendiren entelektüellerin, öncekilerden farklı bir şekilde sorgulanması için bir imkân 

bulmuştur (Çeğin, 2016:506). Bourdieu’nün, entelektüelleri sosyal-bilimsel analizler 



27 
 

 
 

içerisinde nesneleştirerek diğer sosyal bilimcilerden bu noktada ayrılması, aynı zamanda 

bizlere onun sosyolojisinin rahatsız edici bir bilim olduğunu da hatırlatmaktadır. Ona 

göre sosyoloji sürekli olarak sorulmuş olanı sormamalıdır -ki bu bağlamda entelektüel 

daima özne olarak ele alınmıştır- üzeri örtük olanı ifşa etmeli ve mutlak surette rahatsız 

etmelidir. 

Şüphesiz entelektüeller konusunda yöneltilebilecek rahatsız edici sorulardan bir 

tanesi; entelektüelin sosyal düzen içerisinde nerede konumlandığı ve bu konumun 

entelektüellere çıkar sağlayıp sağlamadığıdır. Bourdieu, toplumsal dünyaya dair 

pratiklerin analizi ile sosyal düzen üzerinde etkisi bulunan entelektüellerin, ilk olarak 

konumlarının analiz edilmesi gerektiğini düşünür. Esasen, hatırı sayılır bir kültürel 

sermayeye sahip olan entelektüeller, egemen sınıf içerisinde yer almaktadırlar ancak 

egemen sınıfın bir fraksiyonu konumundadırlar. Bourdieu’nün entelektüel kuramına 

giriş yaparken, entelektüellerin aslında hâkim sınıfın içerisinde yer aldıklarına ancak bu 

sınıfın içerisinde de bir ayrım olduğu sebebiyle entelektüellerin egemen sınıf içerisinde 

hükmedilen tarafında olduklarına kısaca değinilmişti. Entelektüeller hâkim sınıfın ana 

çizgisinden kopmayarak kendi çizgilerini oluşturan ve bu çizgi ile mücadele edenlerdir. 

Entelektüellerin takındıkları tavır çoğu zaman egemen sınıf içerisinde tahakküm edilen 

grup olmalarından kaynaklanır. Bu yüzden aldıkları kararlar çoğu zaman muğlak 

konumları ile doğrudan ilişkilidir. Ayrıca, her ne kadar egemen sınıf içerisinde 

tahakküm edilenler konumunda olsalar bile, entelektüeller, entelektüel alana mensup 

olmanın kendine özgü birtakım çıkarlarına da sahiptirler (Bourdieu, 2018a: 87). 

Bourdieu’nün entelektüelleri sorunsallaştırmasının altında ilginç bir nokta 

yatmaktadır. Bourdieu, entelektüellerin sosyolojisini yapmayı, hep birbirileri ile 

yarışmak zorundaymış gibi hisseden ve bu zorunluluğa bağlı hissederek aynı şeyler 

üreten entelektüellerin özgürleşmesi için bir yol olarak görmektedir. “Yaşadıkları çağa 

hükmettikleri yanılsamasını yaratan kimseler, çoğu zaman aslında bizatihi o çağın 

hükmettikleridir ve fena halde eskiyerek onunla beraber kaybolup giderler. İşte 

sosyoloji bu büyüyü bozma ve bunun zorunlu kıldığı ele geçiren-ele geçirilen ilişkisini –

zamanın modasına göre günbegün değişenin, içinde bulunulan döneme zorla 

sabitlenmesine neden olan bu ilişkiyi kırma fırsatı sunuyor.” (Bourdieu, 2018a: 87) 

Buradan hareketle entelektüelin, özgürleşmesi için kendini belirleyen şeyin ne olduğunu 

anlaması ve bunu hâkimiyeti altına alması gerekmektedir. 



28 
 

 
 

Entelektüellerin, birbirileri ile yarışmak zorundaymış gibi hissetmeleri onların 

daha önemli olan konular yerine gündelik konular üzerine eğilmelerine sebep 

olmaktadır. Günün modasını takip eden ve ona ehemmiyet gösteren entelektüeller 

yaşadıkları zamana elbette ayak uyduracaklardır ancak yaptıkları şeyler takriben on yıl 

sonra aynı önemde olmayacaktır. Oysa entelektüelin üstlenmesi gereken rol daha 

önemli olmakla birlikte bahsedilenlerden farklıdır: Şayet entelektüel olmanın önemli 

yanı, moda olanın üzerine düşünmek değil de tarihin ve entelektüel alanın, entelektüeli 

ne üzerine düşündürdüğünü ortaya çıkarmaktır. 

Bourdieu’ye göre entelektüellerin sosyoloji ile özgürleşeceklerini 

düşünememelerinin sebebi entelektüellerin sınıflandırılabileceği fikrine katılmamaları 

ve çoğu zaman bunu bir skandal olarak değerlendirmeleri ile yakından ilgilidir. Bunun 

nedeni ise entelektüelin daima özne konumunda tutulması ve neredeyse hiç 

nesneleştirilmemiş olmasıdır. Daimi olarak özne konumunda bulunan entelektüelin, onu 

bağlayan şeyin aslında ayrıcalık olarak verilen şey olduğunu fark etmesi hayli zor 

olacaktır. Entelektüelin kendini katiyen bir sınıflandırmanın içinde görmek istememesi 

bu sayede elde edebileceği özgürleşme imkânlarını da bertaraf etmektedir. Şayet bu 

hususta sosyolog ile entelektüelin ayrıldığı nokta; sosyoloğun, kendinin de 

sınıflandırılmış olduğunu ve bu sınıflandırmada hangi konumda olduğunu yaklaşık 

olarak bilmesi fakat entelektüelin ise herhangi bir sınıflandırmadan sürekli olarak 

kaçmasıdır (Bourdieu, 2018a: 90). 

Bourdieu’nün entelektüeller hakkındaki eleştirilerine, entelektüelin toplumsal 

düzen içerisindeki konumuna ve kısaca entelektüellerin sosyolojisine değindikten sonra 

üzerine düşüneceğimiz nokta Bourdieu’nün entelektüel kimliği olacaktır. Pierre Felix 

Bourdieu hayatı boyunca, sosyal bilimler alanında birçok çalışmaya imza atmış ve 

modern sosyolojiye birçok özgün kavram kazandırmıştır. Geçmişten beri süregelen 

yanlış ikilikleri aşarak kendine has metodolojisiyle aynı zamanda eleştirel bir tavırla 

üzeri örtülü olan gerçekleri ifşa eden bir sosyoloji inşa etmiştir. Entelektüele dair 

tanımlamaların ve tartışmaların ardından, Pierre Bourdieu’nün ne konumda olduğu veya 

mümkünse eğer kendisini nasıl değerlendirdiği merak edilebilir. Pierre Bourdieu, yine 

kendisi hakkında nadir konuştuğu anların birinde bu konu için şöyle 

demiştir:“Yönelttiğim soruların büyük bir çoğunluğu, en başında da entelektüellere 

yönelttiğim sorular –ki düşününce onların ne çok cevapları ama ne de az soruları 



29 
 

 
 

vardır- kuşkusuz, temelde kendimi entelektüel dünyada bir yabancı gibi hissetmemden 

kaynaklanıyor.  O dünyayı sorguluyorum çünkü o da beni sorguluyor, hem de çok 

derinden, işi toplumsal bir dışlanma hissi yaratmanın ötesine vardırıyor. Kendimi 

entelektüel olarak tanımlama hakkını asla tam olarak kendimde görmüyorum, bu 

unvana tam olarak layık değilmişim gibi geliyor, yani bu tanımı rahat taşıyamıyorum, 

bu tanım içinde kendimi evimde gibi rahat hissedemiyorum, daha vermem gereken 

birçok hesap varmış gibi geliyor. -Kime? Hiçbir fikrim yok- işte tüm bunlar bana kabul 

edilemez ayrıcalıklar olarak görünüyor (Bourdieu, 2018a: 94). 

1.3. TÜRK BİLİMSEL ÜRETİMİNDE PİERRE BOURDİEU 

“Çağdaş Fransız sosyolojisinin önde gelen sosyologlarından biri olan Bourdieu, 

Türkiye’deki okuyucunun, sadece bazı tercüme eserlerin dipnotlarında karşılaştığı, fakat 

henüz hiçbir eseriyle tanışmadığı önemli bir isimdir. (…) Dolayısıyla, ülkemizde 

tanınmasının Türk toplumbiliminin zenginliğine katkı sağlayacağı muhakkaktır.” 

(Amman, 1995:107) Yapılan çalışmalar arasında anlaşıldığı kadarıyla Türkiye’de 

Bourdieu sosyolojisinden bahseden ilk eser olan Mehmet T. Amman’ın doktora tezinde 

yer verdiği yukarıdaki ifadeler, Bourdieu’nün, 1995 yılında Türkiye’de ne kadar az 

tanındığını göstermekle beraber onun sosyolojisinin bilinmesi gerektiğine de atıf 

yapmaktadır. Nitekim 1995 yılından bu yana, Pierre Felix Bourdieu, sosyal bilimler 

alanında -bilhassa sosyolojide-  tanınan, bilinen bir düşünür haline gelmiştir (Nur & 

Koytak, 2014: 332). Fransız sosyolojisi içerisinde önemli bir konumda olan Pierre 

Bourdieu, Türk toplumbilimi için de, özgün sosyoloji anlayışı ve yapıtaşı kavramları 

göz önünde bulundurulduğunda, önemli bir karakterdir. Bu yüzden Bourdieu adının 

Türk sosyolojisi içerisindeki seyrine yer vereceğimiz bu bölümde 1995’ten bu yana 

Bourdieu ile ilgili gerçekleştirilmiş olan çalışmaları paylaşacağız. 

Bourdieu, tanınmaya başlanıldığı 1995 yılından itibaren Türk bilimsel üretiminde 

birçok araştırmada yer almış, onunla ilgili birçok eser üretilmiş ve aynı zamanda 

eserlerine ve kavramlarına birçok atıf yapılmıştır. Bourdieu’nün sosyolojisine giriş 

yapmadan önce giriş sayılabilecek bu bölümde Bourdieu sosyolojisinin Türk bilimsel 

üretim alanında evvelden beri nasıl ele alındığına ve hangi kavramlarının daha çok 

kullanıldığına niceliksel verilerle yer verilecektir. Bu sayede, Bourdieu sosyolojisine 



30 
 

 
 

dair bir ön fikir vermek ve mümkünse Bourdieu’yü anlamak için bir giriş yapmak 

gayelerine ulaşılabileceği düşünülmektedir. 

Pierre Bourdieu, konuya giriş yaparken de belirtildiği gibi; ilk olarak 1995 yılında 

Türk bilimsel üretim alanına bir doktora tezi (Amman, 1995) ile giriş yaptı. Bu yıl aynı 

zamanda Bourdieu’nün dört tane eserinin (Bourdieu 1995a, Bourdieu 1995b, Bourdieu 

1995c, Bourdieu 1995d) 1  Türkçe’ye çevrildiği yıldır (Nur & Koytak, 2014:333). 

Bourdieu’nün Türkçe’ye ilk defa tercüme edilen eserleri göz önünde 

bulundurulduğunda bu ilk eserleri, Bourdieu’yü anlamaya yönelik bir çaba olarak 

değerlendirmek mümkündür. Ancak kendi sosyolojisi içerisinde ziyadesiyle önemli bir 

noktada olan kitaplarının ilk yıllar itibarıyla tercüme edilememesi bütüncül bir Bourdieu 

okuması yapmayı imkânsız kılmıştır. 

Bourdieu’nün adının bilimsel çalışmalarda yer almaya başlanmasıyla beraber 

kavramlarına ve çalışmalarına birçok atıf yapılmıştır. Nur & Koytak’ın 20142 yılında 

kaleme aldıkları makalelerine göre 1995 ve 2013 yılları arasında kaynakçalarında 

Bourdieu’ye atıfların yer aldığı 143 tane eser vardır. Bu eserlerin 6’sı kitaplardan, 59’u 

makalelerden oluşmaktayken kalanların 78’si (46’sı yüksek lisans, 32’si doktora olmak 

üzere) tezlerden oluşmaktadır. Bahsi geçen eserlerin birçoğu Türkçe (115) olarak 

kaleme alınmışken bir bölümü İngilizce (27) ve sadece bir tanesi Fransızca olarak 

yazılmıştır (Nur & Koytak, 2014: 333). 

Bourdieu’ye dair dağınık bilgilerin, bilhassa 1995’ten sonraki yıllarda, bütüncül 

bir Bourdieu okumasının önüne geçtiği belirtilmiştir. İlk olarak birkaç eserinin tercüme 

edilmesiyle başlanan bu serüven zaman içerisinde ivme kazanmış ve özellikle 2007 

yılının ardından Bourdieu’yü içeren birçok eser yer almıştır. 1995 ve 2007 yılları 

arasında bulunan 12 yıllık süreçte Bourdieu’ye dair 33 tane eser üretilmişken 2007 yılı 

sonrasında toplamda 109 tane eser üretilmiştir. Eser üretimindeki bu artışa 2 gelişmeyi 

örnek verebiliriz; bunlardan ilki Türkiye’de bulunan bilimsel üretim mecraları ve buna 

paralel olarak bilim insanlarının artışıdır. 1995 yılında 67 tane üniversite varken yıllar 

2005’i gösterdiğinde bu sayı 92’ye yükselmiştir (Nur & Koytak, 2014: 334). Bir diğer 

gelişme ise Bourdieu’ye dair okumaları ve daha bütüncül bir Bourdieu sosyolojisi 

                                                           
1 (Pierre Bourdieu, 1995a; Pierre Bourdieu, 1995b; Pierre Bourdieu, 1995c; Pierre Bourdieu, 1995d) 
2 Daha fazla bilgi için bkz. Abdurrahman Nur & Elyesa Koytak, Mümkün Bourdieu’ler Uzayında Bir 

Bourdieu: Türkiye Bilimsel Üretim Alanında Bourdieu Sosyolojisi, Sosyoloji Dergisi, 3. Dizi, 29. Sayı, 

2014/2, s.331-356 



31 
 

 
 

öğrenmeyi mümkün kılan, Bourdieu’ye dair birçok bilginin yer aldığı derleme bir kitap 

olan Ocak ve Zanaat3 adlı kitabın yayımlanmasıdır. Kitap Bourdieu’ye dair dağınık 

halde bulunan bilgileri bir araya getirerek bütüncül bir bakış açısıyla değerlendirmeyi 

mümkün kılmaktadır. Esasen son yıllarda Fransız sosyolog Pierre Bourdieu’ye duyulan 

ilginin artmasıyla hakkında yazılan metinlerde de bir artış gözlemlenmiştir. 

Bourdieu’nün entelektüel kimliği ve eleştirel tavrı ile sosyoloji alanına kazandırdıkları 

şüphesiz hakkında çalışılmaya değerdir. Bu vesileyle yine Bourdieu sosyolojisini merak 

edenlere ve sosyolojiye kazandırdığı birçok yapıtaşı kavramını öğrenmek isteyenler için 

literatürümüzde bilgilendirici olabilecek birçok tez, makale, araştırma vardır. 

Bourdieu hakkında yazılan tez ve makaleler genel olarak birbirine yakın 

sayılabilecek bir sosyoloji çevresinden üretilmektedir. Tezlerin birçoğu –ki bu sayı 78 

tezden 29’unu kapsamaktadır- Orta Doğu Teknik (12), Hacettepe (11) ve Ankara (6) 

üniversitelerinde kaleme alınmıştır. Ayrıca akademik lisansüstü tezler kapsamında 

kayda değer bir verisi olmamasına rağmen eğitimi içerisinde Bourdieu’ye büyük oranda 

yer veren ve lisans eğitim programında Bourdieu sosyolojisini anlatan müstakil bir ders 

olması hasebiyle bu alanda tek olan Galatasaray Üniversitesi’ni de atlamamak gerekir.4 

(Nur & Koytak, 2014: 336-337) 

Bourdieu’nün, kendi çalışmalarına aldığı atıflar, Türk bilimsel üretim alanında 

Bourdieu’nün nasıl tanındığına dair bizlere büyük ipuçları vermektedir. Türkiye’de 

üretilen ve içeriği Pierre Bourdieu’ye dayanan eserlerin kaynakçasını tarayan ve bu 

anlamda takdiri hak eden bir çalışma ortaya koyan Nur & Koytak (2014, s. 339), 117 

eserin kaynakçalarını tarayarak Bourdieu’nün eserlerinden hangilerine ne sayıda atıf 

yapıldığını kodlamışlardır. Bu kodlama işlemi ile beraber Bourdieu’nün aldığı atıfların 

kendi eserlerine dağılımı belirlenmiştir. 

  

                                                           
3 İletişim Yayınları tarafından derlenen bu kitap aynı zamanda ilk Bourdieu derlemesidir. 
4  Makalenin yazılmış olduğu 2014 yılı göz önünde bulundurulduğunda; araştırmamızın bu bölümü 

içerisinde yer alan verilerin 2014 yılını ve öncesini kapsadığı unutulmamalıdır.  



32 
 

 
 

Tablo 1. Bourdieu’nün, Türk Bilimsel Üretim Alanında Eserlerine Aldığı Atıfları Sayı 

ve Yüzdeleri5 

Eser Adı 

 

Atıf 

Sayısı 

Atıf 

Yüzdesi 

Réponses pour une anthropologie réflexive 

(Düşünümsel bir antropoloji için cevaplar) 
73 11,8 

La Distinction (Temayüz, Ayrım) 70 11,3 

Raisons pratiques (Pratik Nedenler) 66 10,6 

Questions de sociologie (Toplumbilim Sorunları) 38 6,1 

Choses dites (Seçilmiş metinler) 38 6,1 

Le Sens pratique (Pratik duyusu) 35 5,6 

Esquisse d’une theorie de la pratique  (Bir pratik teorisi için taslak) 29 4,7 

Language et pouvoir symbolique (Dil ve simgesel İktidar) 24 3,9 

“The Forms of Capital” (Sermaye biçimleri) 21 3,4 

Contre-feux 1-2 (Karşı ateşler 1-2) 20 3,2 

Sur la télévision (Televizyon üzerine) 17 2,7 

Homo academicus 16 2,6 

La Reproduction (Yeniden üretim) 15 2,4 

La Misère du monde (Dünyanın sefaleti) 15 2,4 

La Noblesse d’État (Devlet asaleti) 14 2,3 

Méditations pascaliennes (Paskalcı Düşünceler) 13 2,1 

The field of cultural production (Kültürel Üretim Alanı) 12 1,9 

Le Métier de sociologue (Sosyoloji zanaati) 11 1,8 

Les Héritiers (Varisler) 8 1,3 

La Domination masculine (Eril tahakküm) 8 1,3 

“Espace sociale et pouvoir symbolique” (Toplumsal uzay ve simgesel 

iktidar) 
8 1,3 

“Espace sociale et genèsedes classes” (Sosyal uzay ve sınıfların 

oluşumu) 
8 1,3 

Les Structures sociales de l’économie (Ekonominin toplumsal yapıları) 6 1,0 

Sociologie de l’Algérie (Cezayir’in sosyolojisi) 5 0,8 

Travail et travailleurs en Algérie (Cezayir’de çalışma ve çalışanlar) 4 0,6 

Science de la science et réflexivité (Bilim bilimi ve düşünümsellik) 4 0,6 

L’Ontologie politique de Martin Heidegger (Martin Heidegger’in 

siyasal ontolojisi) 
3 0,5 

Le Déracinement (Köksüzleşme) 3 0,5 

Algérie 60 (Cezayir 60) 3 0,5 

“Rethinking the State” (Devleti yeniden düşünmek) 3 0,5 

L’Amour de l’art (Sanat sevdası) 2 0,3 

Esquisse pour une auto-analyse (Bir oto-analiz için taslak) 2 0,3 

Ce que parler veut dire (Konuşmak ne demektir) 2 0,3 

Les Usages sociaux de la science (Bilimin Toplumsal Kullanımları) 2 0,3 

Sur l’État (Devlet üzerine) 1 0,2 

Toplam 621 100,0 

 

                                                           
5 Daha fazla bilgi için bkz. Abdurrahman Nur & Elyesa Koytak, Mümkün Bourdieu’ler Uzayında Bir 

Bourdieu: Türkiye Bilimsel Üretim Alanında Bourdieu Sosyolojisi, Sosyoloji Dergisi, 3. Dizi, 29. Sayı, 

2014/2, s.331-356 



33 
 

 
 

Yukarıdaki tabloya (Tablo 1) dikkatli baktığımız takdirde gözümüze çarpan ilk 

şey eserlerin aldıkları atıf sayılarındaki eşitsiz dağılım olacaktır. Bu eşitsiz dağılım 

bilhassa sıralamada yer alan ilk 6 eserde belirgin olarak görülmektedir. Atıf sayıları 

30’un üzerinde olan ilk 6 eserin aldığı atıf sayıları toplam atıf sayısının yüzde ellisine 

tekabül etmektedir. Bu da kalan yüzde ellilik kısmı ise diğer 30 eserin karşıladığı 

anlamına gelmektedir. Listenin başında Pierre Bourdieu’nün, Löic Wacquant ile beraber 

kaleme aldığı Düşünümsel Bir Antropoloji İçin Cevaplar adlı eseri yer almaktadır. 73 

atıf ile ilk sırada yer alan bu eseri ise 70 atıf sayısı ile hem Fransız sosyoloji düşüncesi 

içerisinde hem de daha birçok sosyoloji çevresi tarafından Bourdieu’nün 

başyapıtlarından biri olarak değerlendirilen, Türkiye’de Ayrım (La Distinction) adıyla 

yer alan kitabı takip etmektedir. 

Bourdieu’nün eserlerine yapılan atıflardan sonra ele alacağımız konu 

Bourdieu’nün temel kavramlarına yapılan atıflar olacaktır.  Bilindiği üzere Pierre 

Bourdieu, sosyolojisi dünyasına birçok kavram kazandırmıştır. Bu kavramlar arasından 

habitus, alan ve sermaye kavramları, Pierre Bourdieu sosyolojisi içerisinde de 

ziyadesiyle önemli bir konumda bulunmakla beraber sosyoloji çevresi içinde 

bulunanların da aşina oldukları kavramlardır. Bunun yanında yukarıda yer verdiğimiz 

kavramların bağıntısı olarak değerlendirilebilecek olan (kültürel sermaye, simgesel 

sermaye, pratik eylem, sosyal uzam) ve nispeten daha az bilinen ama çözümlemelerinde 

yer verdiği başka kavramlar da listede yer alacaktır. (Illusio, doxa, simgesel iktidar, 

düşünümsellik, simgesel şiddet, ilişkisellik) Aşağıda yer alan liste Bourdieu’nün 

kavramlarının aldıkları atıf sayılarını göstermekle birlikte Türk bilimsel üretim alanında 

hangi kavramın ne kadar çok kullanıldığına dair fikirler de verecektir. 

  



34 
 

 
 

Tablo 2. Bourdieu Kavramlarının, Eser İçeriklerine Göre Türkiye Bilimsel Üretim 

Alanındaki Kullanımlarının Yüzdelik Dağılımları (Nur & Koytak, 2014: 348). 

 Ampirik 

Tartışma 

Teori 

Tanıtım 

Teori 

Uygulama 

Teori 

Tartışma 
Bütün 

Eserler 

Yaşam Tarzı 3,3 1,3 0 0 1,8 

Kültürel Sermaye, Sosyal 

Sermaye, Ekonomik Sermaye, 

Sosyal Uzam, Beğeni/Zevk 

 

33,3 

 

18 

 

16,3 

 

11,9 

 

24 

Sınıf 5,8 1,3 4 6,8 5,2 

Habitus, Alan, Sermaye, 

Simgesel Sermaye 

 

45 

 

47,2 

 

42,8 

 

47 

 

45,6 

Illusio 0,8 1,3 0 2,5 1,2 

İlişkisellik 1,2 4,1 4 2,5 2,3 

Pratik/Eylem, Simgesel 

Şiddet, Doxa 

 

7,9 

 

12,5 

 

26,5 

 

22,2 

 

14 

Simgesel İktidar, 

Düşünümsellik 

2,5 13,8 6,1 6,8 5,6 

Toplam 100 100 100 100 100 

 

Tabloya dair yorumlamalara geçmeden önce önemle belirtmek isteriz ki; yukarıda 

yer alan sayılar kavramlarının niteliğine dair bir yorumu içermemekle birlikte niceliksel 

anlamlar ifade etmektedir. Tablo 2’de de görüleceği üzere Bourdieu’nün temel 

kavramları olarak değerlendirilen habitus, alan, sermaye kavramları bütün eserleri 

arasında %45,6 gibi bir sayıyla atıf alanının neredeyse yarısını temsil etmektedir. Bahsi 

geçen temel kavramları ise %14 ile temel kavramların uzantısı olarak sayılabilecek olan 

pratik/eylem, simgesel şiddet, doxa kavramları takip etmektedir. İçerikleri ile kodlanan 

ve gruplara ayrılan yukarıdaki tabloya göre bütün eserler arasında en düşük sayıyı 

ılllusio kavramı taşımaktadır. Ancak hatırlatmakta fayda vardır; yukarıda yer alan 

veriler Bourdieu’nün kavramlarına dair niteliksel bir yorumlamayı kendi içerisinde 

barındırmamaktadır. Tablo esasen Türk bilimsel üretim alanında hangi kavramların ne 

kadar atıf aldığına dair veriler sunmaktadır. Dolayısıyla tablonun yardımıyla rakamlar 

üzerinden kavramların niteliksel bir yorumlamasını yapmak yanıltıcı olacaktır. 

Sonuç olarak Pierre Bourdieu adı, tanınmaya başlandığı 1995 yılından itibaren 

birçok bilimsel çalışmada geçmiş ve kavramları birçok defa kitapların, tezlerin ve 

makalelerin içerisinde yer almıştır. Bu bölüme giriş yaparken aktarıldığı gibi 1995 



35 
 

 
 

yılında henüz yeni yeni çalışmalarda yer alan Bourdieu ve kavramları, günümüz 

sosyolojisinde ise Türk bilimsel üretimine göz ardı edilemeyecek bir zenginlik 

katmaktadır. Kendi çalışmalarının bazılarına ve Türkiye’de aldığı atıfların yüzdesel 

oranlarına yer verilen bu bölümde, Bourdieu sosyolojisinde yer alan kavramlara giriş 

yapmadan önce Türk bilimsel üretim alanında Bourdieu’nün konumuna dair açıklamalar 

yapmak ve mümkünse şayet kilit rol üstlenen kavramları hakkında birtakım ipuçları 

verilmek istenmiştir. 



36 
 

 

İKİNCİ BÖLÜM 

PİERRE BOURDİEU SOSYOLOJİSİNDE TEMEL KAVRAMLAR 

2.1. HABİTUS 

Habitus, Pierre Bourdieu sosyolojisi içerisinde hayati önemde olan anahtar 

kavramlardan biridir. Habitus kavramını bu kadar önemli kılan şey ise Bourdieu’nün 

kavrama kazandırdığı yeni anlamların yanı sıra sermaye, alan ve simgesel şiddet gibi 

Pierre Bourdieu sosyolojisinin diğer yapıtaşı kavramları ile olan ilişkisidir. 

Bourdieu’nün kavramı geliştirmesinin altında yatan temel neden ise düzenli eylemlerin, 

kurallara veya normlara itaat etmeden, nasıl meydana geldiği sorusudur. “Eylemleri 

düzenli bir şekilde meydana getiren şey nedir?” Bu soruya vermiş olduğu yanıtlar 

Bourdieu’nün pratik kuramını belirlemekle kalmamış eylemlerin kaynağının bilinmesi 

adına sosyal bilimler dünyasına, diğer düşünürlerin formülasyonlarına göre oldukça 

geniş bir kavram olan, habitusu kazandırmıştır. 

Pierre Felix Bourdieu, In Other Words: Essays toward a Reflexive Sociology adlı 

kitabında şöyle der; “Şunu söyleyebilirim ki düşüncemin tek bir hareket noktası var: 

Davranış, kurallara itaatin ürünü olmaksızın nasıl düzenli hale gelir?” (Akt. Swartz D. 

, 2011, s. 137) Bourdieu’nün bu soruya verdiği yanıtlar yukarıda sözünü ettiğimiz 

kavramsal açmazları çözmek noktasında kilit rol oynamışlardır. Böylelikle, düzenli 

davranışların kaynağını arayan Bourdieu, diğer düşünürler tarafından da daha önce 

kullanılmış olan habitus kavramını geliştirerek pratik kuramının temelini oluşturmuştur. 

Habitus, ilk olarak Bourdieu tarafından kullanılarak sosyal bilimler dünyasına 

hediye edilmiş bir kavram olmamıştır. Habitus, Bourdieu sosyolojisinin temel 

kavramlarından biri olmadan önce birçok düşünür tarafından farklı şekillerde 

kullanılmıştır. Hıristiyan eğitimine dair çözümlemelerinin yer aldığı “Fransa’da 

Pedagojinin Evrimi” adlı dersinde Emile Durkheim, “Beden Teknikleri” isimli 

makalesinde Marcel Mauss, Ekonomi ve Toplum’da “Dinsel Çilecilik” tartışması 

içerisinde Max Weber habitus kavramını aynı olmayan içerikleri ile kullanmışlardır. 

Nitekim yukarıda yer alan düşünürlerden hiçbiri habitus kavramına Pierre Bourdieu 

kadar belirleyici bir rol atfetmemiştir. (Tatlıcan & Çeğin, 2016, s. 314) Habitus 



37 
 

 
 

kavramının kökleri Aristoteles’e kadar uzanmakla birlikte sonrasında Aziz Thomas’ın 

dönemlerinden geçerek günümüze kadar gelmiştir. Aristoteles veya Aziz Thomas’ta 

kavramı gördüğümüz haliyle veya bunların yanı sıra Husserl, Mauss, Durkheim veya 

Weber gibi düşünürlerde yer aldığı haliyle habitus bizlere ziyadesiyle önemli bir şey 

söylüyor: Toplumsal özneler tarafından gerçekleştirilen eylemler, yalnızca akılla 

açıklanamaz. Eylemlerin derinlerinde yer alan bir yatkınlıklar sistemi vardır ve 

habitusun maharetleri bununla sınırlı değildir. (Bourdieu & Chartier, 2014, s. 62) 

Kavrama atfedilen farklı içerikler görüldüğü üzere yine Pierre Bourdieu’nün de 

değindiği bir konu olmuştur. Kendisinden önce bilim dünyasında yer alan düşünürlerin 

kavramı kullanma biçimlerinin görünüşte farklı olduğunu doğrulasa da bu düşünürlerin 

ortak bir teorik amaç güttüğünü düşünmektedir,  Bourdieu. 

“Söz konusu olan, ya hexis, etos, vb kavramları aynı işlevde kullanan Hegel gibi, 

Kantçı düalizmden bir kopuş gerçekleştirmek ve gerçekleşmiş ahlakın kurucu öğeleri 

olan sürekli yatkınlıkları devreye sokmaktır; ya da Husserl’in habitus ve ona yakın 

benzer kavramların (habitualitat) kullanımında olduğu gibi mevzubahis olan özne 

felsefesinden çıkış için harcanan bir çabadır. (…) Meseleyi habitus’un Panofsky 

tarafından Gotik Mimari6 çalışmasındaki, skolastik düşüncenin etki alanını açıklama 

girişimindeki kullanımına dönerek ele alırsak bir anlamda yapmak istediğim şey, 

Panofsky’yi içerisine sıkıştığı Yeni Kantçı gelenekten koparmak ve bunu yaparken de 

Panofsky’nin biraz tesadüfi ancak benzersiz kullanımının içerdiği potansiyeli 

olabildiğince geliştirmekti. Diğer taraftan, özellikle Saussure’e (…) ve yapısalcılığın 

mekanist anlayışına tepki geliştirmek istiyordum. Bu noktada benim gibi kendisinde de 

eyleme aktif ve yaratıcı bir niyet atfetme kaygısı tespit ettiğim Chomsky’ye yakın 

durarak yatkınlıkların doğurucu kabiliyetleri üzerine vurgu yapmak istiyordum; elbette 

bu yatkınlıkların edinilmiş, sosyal olarak teşkil edilmiş yatkınlıklar olduğunun altını 

çizerek.” (Bourdieu, 2016, s. 45-46) 

Habitus kavramının diğer düşünürler tarafından nasıl kullanıldığına değindikten 

sonra kavramın Bourdieu sosyoloji içerisinde nasıl bir vazife üstlendiğini ele alacağız. 

Pierre Bourdieu’nün kullandığı haliyle habitus bizlere ne ifade etmektedir? David 

Swartz, Kültür ve İktidar: Pierre Bourdieu’nün Sosyolojisi adlı eserinde, Bourdieu’nün 

                                                           
6Gothic Architecture and Scholasticism, New York, Meridian Books, 1957  

  (Gotik Mimari ve Skolastik Felsefe, İstanbul, Kabalcı Yayınevi, 1991) 



38 
 

 
 

habitus kavramına, pek çok sosyolog ve antropologun aşina olmasına rağmen kavramın 

çok da iyi anlaşılamadığını söylemektedir. Kavramın ne ifade ettiği konusunda ciddi 

fikir ayrılıklarının olduğunu belirten Swartz, bunun sebebini ise ilk olarak kavramın 

hayli ağır bir kuramsal yük taşıması daha sonrasında ise eleştirmenlerin, öznel/nesnel 

ikililiğini aşmak için bu kavramı kullanan Bourdieu’yü, farkında olmadan yine bu 

ikililiğin farklı biçimleri ile ele alarak yanlış okumaları olarak görmektedir (Swartz, 

2011: 138). Dolayısıyla sosyal bilimcilerin ağzından düşmeyen bu popüler kavramın, 

biliniyor olmasına rağmen farklı yorumlanması göz önünde bulundurulduğunda, gelişim 

aşamasında etkilendiği entelektüel etkilerin ne olduğunun ve Bourdieu’nün bu kavramı 

hangi durumlarda kullandığının bilinmesi elzemdir. 

Bourdieu, sosyal bilimlerin, araştırmaları kısır döngülere mahkum eden karşıt 

ikililiklerle dolu olduğunu düşünür. Esasen geliştirmiş olduğu sosyolojisi ise dualizm 

karşıtı sentezlerin ve verimli birleşmelerin yer aldığı özgün bir sosyolojidir. (Tatlıcan & 

Çeğin, 2016, s. 304) Bourdieu, bir sosyal bilimci olarak geliştirmiş olduğu sentezlerinde 

“birey/toplum” ve “eylem/yapı” gibi karşıt ikililikleri aşmayı amaçlamıştır. Habitus 

kavramı ise “birey/toplum” ikililiği üzerine bir irdeleme olarak okunabilir. Nitekim 

Pierre Bourdieu, pratik kuramının bu karşıt ikililiği aştığını düşünür (Swartz , 2011: 

138). Birey ve toplum ikililiği bağlamında, Bourdieu, entelektüel gelenek içerisinde bu 

konuya değinen diğer birçok düşünürden farklı olarak bireyi ve toplumu karşı karşıya 

ele almaz. Hem bireyi hem de toplumu aynı toplumsal gerçekliğin birer boyutu olarak 

ele alarak ikisi arasında ilişkisel bir bağ olduğunu düşünür. Yanlış ikililiklerin aşılması 

gerektiği düşüncesi, Bourdieu’de, birey ve toplum ikililiği ile sınırlı değildir. Bu 

bağlayıcı karşıtlığa ek olarak sosyal bilimlere engel olduklarını düşündüğü birçok 

karşıtlığın olduğunu düşünür. Bahsi geçen bu karşıt ikililiklerin aşılması gerektiğini ise 

şöyle ifade eder: “Bu kısır ayrımlar ve onların ortaya çıkardıkları ve sürdürdükleri 

yanlış tartışmalar yüzünden tamamen kaybettiklerimizin fazlalığını ne kadar abartsak 

azdır (…) bütün bu karşıtlıklar bilimsel teorinin özüne aykırıdır.Artık sosyal bilim 

alanındaki bütün ayrımlara temel oluşturan en temel karşıtlığa geçiyorum: Öznelcilik 

ve nesnelcilik. (…) Gerçekte, bu ikili kavramlar gerek gündelik gerekse bilimsel 

sağduyu içinde o kadar derinlere kök salmıştır ki, sosyoloğun bu yanlış alternatiflerden 

kaçma umudu onun sürekli epistemolojik uyanıklık içinde olmasını gerektirir.” 

(Bourdieu, 2016b, s. 43) 



39 
 

 
 

Yukarıda da belirtildiği üzere Bourdieu, habitusu sosyoloji geleneği içerisinde 

evvelden beri bir sorun olarak devam eden birey-toplum dualizmine karşı bir çözüm 

olarak geliştirmiştir. Kavramsallaştırdığı habitus ile özünde yanlış olarak 

değerlendirdiği öznelcilik-nesnelcilik ikililiklerini de aşmayı amaçlamıştır. Yanlış olan 

ikililiklerden herhangi birinin tarafına geçmeden ikisinin sentezini elde etmeye çalışan 

Bourdieu, habitus özelinde durumu şöyle açıklamıştır: “(…) bir yanda eylemi 

eyleyicisiz7, mekanik bir tepki olarak gören nesnelcilik, öte yanda eylemi bilinçli bir 

niyetin kararlı bir şekilde yerine getirilmesi, kendi amaçlarını belirleyen ve akılcı 

hesapla faydayı azamiye çıkartan bir bilincin özgür projesi olarak tanımlayan öznelcilik 

olmak üzere iki tuzağa düşmemeye gayret ediyorum.” (Bourdieu &Wacquant, 2014, s. 

110)  Bireylerin eylemlerine hangi nedenler yön verir? Pierre Bourdieu, bu soruya 

verdiği cevapla –ki bu cevap meslektaşı olan birçok düşünürden farklı olarak 

birey/toplum veya öznelcilik/nesnelcilik ikililiklerini aşmayı amaçlamıştır- eylemin 

kaynağı hususunda özgün bir profil çizmiştir. Bahsi geçen soru ve cevap ise aynı 

zamanda Pierre Bourdieu sosyolojisinin yapı taşlarından biri olan habitus kavramını 

meydana getirmiştir. 

Habitus, Bourdieu sosyolojisi içerisinde yer aldığı haliyle, eylemin kaynağına 

farklı bir bakış açısı getirmiştir; eylemler ne tamamen dış etkilerin neticesinde ne de 

tamamen bireyin amaçlarına yönelik akılcı hesaplamarın sonucunda meydana 

gelmektedir. Bourdieu, habitusu  bizatihi böylesine karşıtlıkları aşmak amacıyla formüle 

etmiştir. “Habitus mefhumunun başlıca işlevlerinden biri, ortak ilkeleri skolastik görüş 

olan birbirini tamamlayıcı nitelikteki iki hatayı bertaraf etmektir: Bir yanda, eylemin 

dış nedenlerin uyguladığı baskının mekanik etkisi olduğunu ileri süren mekanikçilik; 

diğer yanda da, bilhassa rasyonel eylem kuramıyla, failin özgür, bilinçli ve –bazı 

faydacıların dediği gibi- with full understanding (tam olarak anlayarak) hareket ettiğini 

ileri süren, eylemin de şanslar ve kazançlar hesabının sonucu olduğu erekçilik. Her iki 

kurama karşı da, toplumsal faillerin, geçmiş deneyimlerle bedenlere işlenmiş bulunan 

habitus sahibi olduklarını ileri sürmek gerekir.” (Bourdieu, 2016c: 167) Bourdieu’nün 

değerlendirmeleriyle beraber habitus hakkında ilk olarak kavramın 

                                                           
7 Pierre Bourdieu, habitus kavramına dair geliştirdiği çözümlemelerinde eylemleri gerçekleştiren kişi 

olarak eyleyici, aktör, fail kelimelerini kullanmaktadır. Metin boyunca ve bilhassa habitus özelinde 

Bourdieu’ye sadık kalınacaktır. Dolayısıyla farklı cümleler içerisinde kullanılacak olan eyleyici, aktör ve 

fail kelimelerinin aynı anlama geldiği unutulmamalıdır.  



40 
 

 
 

öznelcilik/nesnelcilik karşıtlığını aşmak için geliştirildiğini söyleyebiliriz. Eylemlerin 

kaynağını dış etkenlerin baskısı olarak değerlendiren nesnelcilikten ve yine eylemlerin 

kaynağını bireylerin akılcı hesaplarına dayandıran öznelcilikten sıyrılarak tabir caizse 

sentez bir anlayış inşa eden Bourdieu, aktörlerin eylemlerini daha farklı bir perspektif 

ile analiz etmiştir. Bourdieu’nün geliştirdiği formülasyon ise habitus kavramına dair 

vereceğimiz tanımlamalar ile beraber daha belirgin bir şekilde görülecektir. 

Habitus kavramının özüne yeniden dönecek olursak; Bourdieu, düzenli eylemlere 

dair belirlediği bu kavramsal dili, önce Cezayirli köylüler üzerine gerçekleştirmiş 

olduğu saha deneyimlerinde kullanmaya başlar. Düzenli eylemlerin kaynağını ararken 

Cezayirli köylülerde farklı bir durumla karşılaşır; bu topluluklar toplumsal dayanışmayı 

sağlarken tanzim edilmiş kurallar veya düzenlemelere bağlı kalarak eylemlerini 

gerçekleştirmek yerine, eylemlerini onur ve şerefe dayandırarak gerçekleştirmektedirler. 

Bu durum ise Bourdieu’yü, Kabiliye toplumunda yaşayan insanların, eylemlerini 

gerçekleştirirken bağlı kalacakları bir metnin veya bir idealin olmadığı ve düzenli 

eylemi meydana getiren şeyin bu insanların bilinçlerinde var olduğu düşüncesine 

götürmüştür. Bu topluluklarda anlaşmazlıklar ve problemler bir yargı mercii yardımıyla 

değil, hem yargıyı hem de verilecek cezayı belirleyen adelet ve şeref duygusuyla 

çözülür. Bourdieu, bu bağlamda gerçekleştirdiği bir röportajında Kabiliye halkının 

kurallardan ziyade şeref duygusuna verdikleri önemi kadın/erkek cinsiyetleri üzerinden 

anlatmıştır; Kabiliye insanları için temel olan coğrafi boyut doğu-batı doğrultusudur. 

Batı kadını temsil etmekle birlikte nemlidir ve aşağıdır; oysa doğu erkeği temsil etmekle 

birlikte kurudur, beyazdır ve yukarıyı göstermektedir. Bir erkeğin şerefli bir hayat 

geçirmesi üzerine yüzünü doğuya dönmüş denir. Görüldüğü üzere bu topluluk için 

eylemler örfi ve şeref duygusundan beslenen bir repertuvara dayandırılır. Ve bireyin en 

temel yatkınlıkları bile bu repertuvar üzerinden deneyimlenir. (YouTube, 2019) 

Bourdieu’nün, Kabiliye bireylerinde eylemlerin kaynağı üzerine gerçekleştirmiş olduğu 

çözümlemeler, habitus kavramının daha iyi anlaşılması açısından önemlidir. Çünkü 

Bourdieu, eylemlerin genel olarak bir kurala bağlı bir şekilde gerçekleştiğini düşünen 

birçok sosyolog ve antropologtan farklı olarak, eylemlerin kaynağının daha derinlerde 

bulunan yatkınlıklardan meydana geldiğini düşünür. Kabiliye topluluklarının düzenli 

eylemlerini gerçekleştirirken şeref ve onur duygularına bağlı kalmaları bu noktada 

önemli bir örnektir. 



41 
 

 
 

Kabiliye topluluklarını ele aldığımızda davranışların normlardan veya kurallardan 

meydana gelmediğini görebiliriz. Bourdieu, kurallara veya normlara bağlı kalmadan 

eylemlerde bulunan bireylerin bu hareketlerini stratejik olarak değerlendirir. Çünkü 

aktörler, ritüelleşmiş veya gündelik pratiklerini yerine getirirken geçmiş deneyimlerini 

referans alarak tam olarak kavrayamadıkları bir engeller ve fırsatlar labirentinde hareket 

ederler. Bu durum ise Bourdieu’ye göre kuralın yerine stratejiyi koymaktır (Swartz , 

2011: 142). Bu pencereden bakıldığı takdirde en ritüelleşmiş eylemler bile kendi 

içerisinde bir noktaya kadar stratejiye imkan vermektedir. Dolayısıyla aktörlerin 

kurallara uyup uymamaları veya öncesinde belirlenmiş ritüelleri yerine getirip 

getirmemeleri, eylemlerin özgül koşulları içerisinde, aktörlerin çıkarlarına bağlıdır. 

“(…) toplumsal eyleyiciler, ancak kurala uymaktaki çıkarları, uymamaktakinden daha 

büyük olursa kurala uyarlar.” (Bourdieu & Wacquant, 2014, s. 103) Strateji kavramı ile 

Bourdieu’nün kastettiği şey tabir caizse kurnazca hesaplamaların ardından en faydalı 

sonucu elde etmek değildir; bu anlamdan farklı olarak strateji ile karşılık vermeyi, 

hamlede bulunmayı ve misillemeyi kasteder. Çünkü pratik eylemlerinin farkında olan 

aktörler, karşısında bulunan aktörlerin ne hamlede bulunacağını tahmin eden ve ona 

göre şekillenen oyunculardır.8 (Bourdieu, 2018a, s. 15) Aktörlerin eylemleri açık bir 

amaçla belirlenmeden ve rasyonel bir hesaplamaya dayanmadan meydana gelmektedir 

ki bu aktörlerin stratejilerinin özünü de anlatmaktadır. Pierre Bourdieu’nün kullandığı 

haliyle strateji mefhumu iyi kavranmalıdır. Zira düzenli eylemler için kullanmış olduğu 

strateji kavramı belirli bir dizgide devam eden ve amaca yönelik olan planlı 

hesaplamardan daha ziyade aktörlerin, önceki deneyimlerinden yola çıkarak yeni 

koşullara dair öznel beklentiler içerisine girmeleri olarak kullanılmaktadır. Stratejiler, 

alanların kendilerine özgü koşulları neticesinde şekillenmiş yatkınlıklar olduğu için açık 

bir hesap veya niyetle değil kendiliğinden koşullara uyum sağlamaktadırlar (Bourdieu, 

2016c: 167). Nitekim Bourdieu’nün analizine bağlı kalarak diyebiliriz ki; eylemler, 

içerisinde gerçekleştiği kurallardan, normlardan ve kısıtlamalardan tamamen bağımsız 

olarak meydana gelmez ancak eylemleri asıl olarak belirleyen şey pratik yatkınlıklardır. 

Esasen Bourdieu, habitus ile büyük bir yatkınlıklar kümesini kasteder. Bu 

yatkınlıklar ise içerisinde pratik, kalıcı ve başkalarına da aktarılabilir eylemleri 

                                                           
8  Habitus kavramına giriş yapmadan önce de belirttiğimiz gibi Pierre Bourdieu, analizlerinde oyun 

metaforuna ve oyuncu kavramına sıkça yer vermektedir.  

 



42 
 

 
 

barındırmaktadır. Bu eylemler her ne kadar zaman içerisinde alışkanlık haline gelmiş 

eylemler olsalar bile yaratıcılığa da alan tanımaktadırlar.  Habitus kavramının başka 

birçok düşünür tarafından da daha önce kullanıldığını belirtmiştik; Bourdieu’nün 

kullandığı haliyle ise kavram bir gelişim süreci geçirmektedir. Öz olarak pratik 

yatkınlıklar diyebileceğimiz habitus, kendi koşulları itibarıyla alışkanlıklar olarak 

değerlendirilebilir ancak Bourdieu’nün formülasyonunda, geliştiği şartlar içerisinde 

yaratıcılığa da yer vermektedir.  Pierre Bourdieu, çalışmalarının bazılarında habitus 

kavramını göstermesi amacıyla başka ifadelere de yer vermiştir. Bunlar; “kültürel 

bilinçdışı”, “alışkanlık oluşturan güç”, “temel, derinlemesine içselleştirilmiş büyük 

örüntüler”, “zihinsel alışkanlık”, “zihinsel ve bedensel algı, beğeni ve eylem 

şemaları”dır (Swartz , 2011: 144). Bourdieu’nün çalışmalarında yer verdiği farklı 

ifadeler, habitusun ne olduğuna dair çağrışımlarımızı arttırması açısından bize kaynak 

olmanın yanında kavramın genişliğine dair ipuçları da vermektedir. 

Buraya kadar değinilen noktalar itibarıyla habitus kavramının hangi sorular 

neticesinde meydana geldiği, daha önce başka düşünürler tarafından da kullanıldığı, 

sosyolojik düşüncenin içerisinde evvelden beri var olan karşıtlıklara bir eleştiri olarak 

genişletildiği ve temel mantığı itibarıyla kısaca ne olduğu aktarılmak istenmiştir. 

Buradan sonra ise ilk olarak kavramın Bourdieu sosyolojisi içerisinde ilk defa ne zaman 

kullanıldığı ve yine Bourdieu sosyolojisinde yaşamış olduğu değişimin evreleri ele 

alınacaktır. Habitus, Bourdieu’nün çözümlemelerinde temel mantığı itibarıyla hep aynı 

kalmıştır ancak kapsadığı alan yıllar içerisinde hayli genişlemiştir. Bu yüzden, kavramın 

tanımlarına yer verilecek bu bölümde, bilhassa Bourdieu’nün kaleminden yapılan 

tanımların kronolojik bir sıra ile yer almasına özen gösterilecektir. 

Bourdieu’nün habitusa dayalı ilk formülasyonlarının yer aldığı zamanlar 1960’lı 

yılların ortalarına denk gelmektedir. Çünkü habitus kavramını ilk olarak, 1967 yılında 

Ervin Panofsky’nin ses getiren çalışması Gothic Architecture and Scholasticism’i 

Fransızca’ya çevirdikten sonra kullanmıştır. Bourdieu için Panofsky, habitus kavramını 

daha önce kullanan düşünürler arasında ayrı bir öneme sahiptir.  Zira Pierre Bourdieu, 

kavrama dair ilk formülasyonlarını Panofsky’nin “zihinsel alışkanlıklar” ve “alışkanlık 

oluşturucu bir güç” düşüncelerinin üzerine kurar (Swartz , 2011: 146). Bourdieu’yü 

harekete geçiren şey, yukarıda da bildirdiğimiz gibi, düzenli eylemlerin kaynağının ne 



43 
 

 
 

olduğu sorusudur. Bourdieu’nün geliştirmiş olduğu haliyle habitus kavramı bu soruya 

yanıt olmakla birlikte pratik kuramına genişçe bir kavrayış getirmektedir. 

Eylemlerin pratik mantığına ilişkin olarak Bourdieu’nün verdiği ilk tanımlardan 

biri şöyledir: “Geçmiş deneyimleri bütünleştirerek, her an bir algılar, beğeniler, 

eylemler matrisi işlevi gören ve şemaların analojik biçimde aktarılmasıyla, benzer 

sorunların çözümüne imkan vererek sonsuz çeşitlilikteki görevin yerine getirilmesini 

mümkün kılan, kalıcı bir yatkınlıklar sistemi”(Akt. Swartz, Bourdieu, 1971, s. 83) Bu 

tanımda kaçırılmaması gereken ilk şey; Bourdieu’ye göre, olaylar karşısında eylemde 

bulunmadan önce geçmiş deneyimlerimizi referans almak olacaktır. Deneyimlerimiz 

benzeşmeye dayanan bir algılar, beğeniler ve eylemler kümesidir. Dolayısıyla 

karşılaştığımız sorunlar karşısında nasıl davranacağımız üzerinde deneyimlerimiz 

belirleyici olacaktır. Uzun vadede tekrar ettiğimiz bu davranışlar bizde yatkınlığa 

dönüşecektir. İşte Bourdieu, ilk tanımlarından biri olan yukarıdaki açıklamasıyla geçmiş 

deneyimlerimizle geliştirdiğimiz yatkınlıklarımız üzerinden habitusa işaret etmektedir. 

Ancak burada atlanıldığı takdirde habitus özelinde birçok şeyin gözden 

kaçırılmasına sebebiyet verecek bir noktaya da değinilmelidir: Habitus, yatkınlıklar 

sistemi olmakla birlikte yaratıcılığa açık ve farklı koşullar altında farklı davranışlara 

imkan verecek esneklikte bir kavramdır. Konuya giriş yaparken bildirdiğimiz üzere, 

bireylerin sosyal uzam içerisinde birer aktör olduklarını göz önünde bulundurursak, her 

bir aktör çıkarıyla ilişik olarak pratik eylemlerini gerçekleştirir. Bu eylemleri meydana 

getirmeden önce ise –bazı durumlarda hesap yapmadan, bilinçdışı- birtakım stratejiler 

geliştirir. Bu stratejiler ise pratikleri meydana getirirken önceden hazır olacağı gibi 

farklı koşullar neticesinde farklı şekillerde de gelişebilir. 

Habitusun yaratıcı eylemlere imkan vermesi, pratik kuramlar içerisinde habitus 

kavramının geniş alanını fark etmemiz açısından önemlidir. Aktörler yeni karşılaştıkları 

olaylar karşısında pratik tahminler üretirler. Bu pratik tahminler, bilimsel tahminlerin 

kesinliğinden farklı olarak genelde aktörlerin, bu yeni olaylara yakın olan ilk 

deneyimlerine dayanmaktadırlar. Pratik tahminler bu şekilde daha sonraki eylemlerin 

algılanmasına ve değerlendirilmesine kaynaklık edecek olan habitus yapılarını meydana 

getirirler. Bu habitus yapıları ise aktörlerin nesnel koşullarının farklılığına bağlı olarak 

birbirine benzemeyen pratik eylemler meydana getirmektedirler. Kuşak çatışmaları bu 



44 
 

 
 

konu bağlamında verilebilecek en iyi örneklerden biridir; aralarındaki yaş ve buna 

paralel olarak koşulların farklılıklarından dolayı kuşaklar farklı kavrayışlara sahiptirler. 

Bu yüzden bir kuşağa düşünülemez veya skandal sayılabilecek davranışlar bir sonraki 

kuşağa doğal ve makul gelebilir. Bourdieu, bu durumu şöyle yorumluyor; “bunun 

anlamı, pratiği açıkca veya örtük olarak, doğrudan daha önceki koşullarla belirlenen ve 

tamamen önceden yapılmış montajların, modellerin, normların veya rollerin mekanik 

işleyişine indirgenebilecek mekanik bir tepki gibi ele alan tüm teorileri bırakmak 

gerektiğidir.” (Bourdieu, 2018c: 161)  Bourdieu’nün habitus kavramı, pratiğin yalnızca 

veya sadece daha önceki deneyimlerden kaynaklandığını düşünen teorilerden farklı bir 

anlayışa sahiptir. Çünkü pratikler karşılaşılan durum ile habitus arasındaki diyalektik 

ilişkinin ürünüdürler. 

Bourdieu’nün habitusa dair tanımlamalarına kronolojik bir çizgide yer 

verileceğini bildirmiştik. Bu yüzden şimdi yer alacak habitus tanımı ilk yıllarında 

yapmış olduğu antropolojik analizlerle bağlantılı bir şekilde derli toplu bir habitus 

tanımı olarak yer almaktadır. “Habitus (…) tüm geçmiş deneyimleri bütünleştirerek her 

an bir algı, beğeni ve eylem matrisi gibi işleyen ve aynı biçimdeki sorunları çözmeye 

olanak sağlayan şemaların anolojik aktarımı sayesinde ve diyalektik olarak elde edilen 

sonuçların ürettiği bu sonuçların sürekli düzeltmeleri sayesinde, birbirinden son derece 

farklı görevlerin yerine getirilmesini mümkün kılan kalıcı ve aktarılabilir bir 

yatkınlıklar sistemi olarak anlaşılmalıdır.” (Bourdieu, 2018c: 161) Şimdiye kadar 

verdiğimiz habitus tanımlarına göre daha bütüncül bir profile sahip olan yukarıdaki 

tanıma, Pierre Bourdieu, 1972 yılında yayınladığı ve Kabiliye toplulukları üzerine 

gerçekleştirmiş olduğu analizlerin bulunduğu bir eserinde yer vermiştir. 

Bourdieu’nün habitus kavramını geliştirmesine yeniden dönecek olursak; 

kavramdaki normatif ve bilişsel vurguların zamanla yerini pratik bir anlayışa, bir başka 

deyişle, eyleme dair yatkınlıklara bıraktığını görürüz. Pierre Bourdieu, ilk eserlerinin 

ardından habitusu anlatmak için zaman zaman yatkınlıklar kavramını kullanır. Zira bu 

kavram, habitus bağlamında önemli bir rol üstlenmektedir.9 Bourdieu’nün, yatkınlıklar 

                                                           
9 Pierre Bourdieu, yatkınlıklar kavramı için (2018, s158) şöyle der: “Yatkınlık kelimesi, (yatkınlıklar 

sistemi olarak tanımlanan) habitus kavramının kapsadıklarını ifade etmek için son derece uygun 

görünmektedir. Gerçekten de öncelikle yapı kelimesine çok yakın bir anlam sunan örgütleyici bir eylemin 

sonucunu ifade eder; öte yandan bir varoluş tarzını, alışıldık bir hali (özellikle beden söz konusu 

olduğunda) ve bir elverişliliği, bir eğilimi, bir temayülü, bir meyli tanımlar.“  



45 
 

 
 

kavramıyla aktarmak istediği şeyler; yapı ve eğilimdir. Habitus, bir anlamda ilk 

sosyalleşme deneyimlerimizin ardından içselleştirmiş olduğumuz dışsal yapılardır. 

Failler, içerisinde bulundukları tabaka için neyin yapılabilir neyin yapılamaz olduğunu 

sosyalleşme sürecinde dışsal yapıları içselleştirerek geliştirdikleri yatkınlıkları ile 

bilebilirler. Nitekim habitus, bir yanda eylemin sınırlarını çizerken diğer yanda ilk 

sosyalleşmelerin ardından algılarımızı ve pratiklerimizi meydana getirir. David Swartz, 

habitusun bu iki önemli özelliğini yapılanmış yapılar ve yapılandırıcı yapılar ifadeleri 

ile ele alır (Swartz, 2011: 147). Habitus aktörlerin gerçekleştireceği eylemi yine 

aktörlerin stratejisine göre biçimlendirebilmektedir. Bu sayede  aktörler, eylemin 

olumlu veya olumsuz sonuçlarının yer aldığı olasılıkları içselleştirerek beklentiler 

dahilinde eylemde bulunurlar. 

Yapılanmış yapılar ve yapılandırıcı yapılar ifadelerinin arasındaki ilişkiyi 

Bourdieu şöyle açıklar: “Bu, yapılar ile pratikleri birleştiren dairesel bir ilişki 

sistemidir; nesnel yapılar yapılanmış öznel yatkınlıklar üretme eğilimindedir, bu öznel 

yatkınlıklar da nesnel yapıları yeniden üretme eğiliminde olan yapılanmış eylemler 

üretirler.” (Passeron & Bourdieu, 2015, s. 203) Bu açıklamayı pratik eylemlerimiz 

üzerinden yeniden okuyacak olursak; toplumsal failler olarak bizler içerisinde 

bulunduğumuz toplumsal konumla bağlantılı olarak eylemde bulunmadan önce nesnel 

yapıları ve koşullarımızı içselleştiririz ve bu sayede -aynı toplumsal konumu 

paylaştığımız diğer faillerle benzer- öznel yatkınlıklar üretiriz. Ürettiğimiz bu öznel 

yatkınlıklarımız ise alışkanlık diyebileceğimiz eylemlerimizi yakın koşullar neticesinde 

yeniden üretirler. Yeniden üretilen eylemler ise aslında bizlere önemli bir konuda 

rehberlik ederler; yatkınlıklarımız sayesinde içerisinde olduğumuz toplumsal konumda 

hangi eylemlerin makul hangi eylemlerin mantıksız olduğunu tahmin edebiliriz. 

Nesnel yapıların içselleştirilerek öznel yatkınlıklara dönüşmesi ile karşıt ikililikler 

arasındaki bağıntıyı Pierre Bourdieu, Pascal’ın bilindik bir deyişine atıfta bulunarak 

açıklar: “Dünya beni bir noktaymışım gibi içerir ve yutar ama ben onu kapsarım.” 

Toplumsal uzam beni bir noktaymışım gibi yutar. Ama o nokta bir görüş açısıdır; 

toplumsal uzam içinde konumlanan bir noktadan hareketle edinilen bir görüşün, hangi 

nesnel konumdan hareketle alınmışsa, biçimi ve içeriğiyle o konum tarafından 

belirlenen bir perspektifin kökenidir (Bourdieu, 2015a: 27). Buradan hareketle; 

toplumsal uzam, eyleyicilerin yatkınlıkları üzerinde hayli etkilidir diyebiliriz. Çünkü 



46 
 

 
 

eyleyicilerin nesnel koşullarını toplumsal uzam içerisinde bulundukları konumları 

belirler. Toplumsal uzam, bu sayede toplumsal eyleyicilerin kendilerine ilişkin olan 

yatkınlıklarına da yön verir. 

Nesnel zorunlulukların failin içselleştirmesiyle beraber vücutta belirmesiyle 

meydana gelen habitus, birbirinden farklı birçok strateji oluşturur. Bu stratejiler 

meydana geldikleri nesnel zorunluluklarla uyum içerisindedirler. Nesnel koşullar her ne 

kadar stratejilerin üretilmesinde ve geliştirilmesinde söz sahibi olsalar da faillerin bu 

sürece müdahil olmadıkları asla düşünülemez. Fail bu süreç neticesinde sonrasında 

karşılacağı farklı ve yeni olaylara karşı geliştireceği eylemlerinin de temellerini atar. Bu 

sayede habitus, nesnel olan kültürel yapıların meydana gelmesinde doğrudan bir etki 

sağlar ve ürünü olduğu toplumsal dünya ile sahici bir ontolojik teşrikimesai gösterir. 

(Yücedağ, 2016, s. 117, Dursun, 2013, s. 79) 

Failler, habitus sayesinde konumlarının ve ne yapabileceklerinin farkındadırlar. 

Sahip oldukları koşulları geçmiş deneyimleri ile içselleştirirler ve devamında ne 

yapabileceklerine  dair fikirler edinirler. Bourdieu’ye göre bu süreç bir anlamda failin, 

içinde olduğu sosyal konuma göre “normal” olduğunu gösterme yoludur. “Habitus, 

toplumsal eyleyicilerin, tam anlamıyla akılcı olmadan, yani davranışlarını sahip 

oldukları araçların verimliliğini azamiye çıkartacak şekilde düzenlemeden, ya da daha 

basiti, hesap yapmadan, hedeflerini açıkça ortaya koymadan ve bunlara ulaşmak için 

sahip oldukları araçları açıkça birleştirmeden kısacası planlar, tasarılar yapmadan 

makul olduklarını, deli olmadıklarını, çılgınlıklar yapmadıklarını açıklamak için 

varsaymak gereken şeydir.” (Wacquant & Bourdieu, 2014: 121) Faillerin eylemlerinin 

normal sayılmaları yani aykırı davranışlarda bulunmamalarının sebebi kendi sınıflarına 

uygun nesnel koşulları içselleştirmelerinden ve bunları öznel beklentilere 

çevirmelerinden kaynaklanmaktadır. 

Şunu söyleyebiliriz; nesnel yapılar içselleştirilir ve bu içselleştirmenin sonucunda 

yatkınlıklar meydana gelir. Bu açıklamanın ardından konuya giriş yaparken pratik 

eylem noktasında yöneltmiş olduğumuz “Düzenli eylemlerin kaynağı nedir?” sorusuna 

yeniden dönecek olursak; yer verdiklerimizle bağlantılı olarak bahsettiğimiz soruya 

daha iyi bir cevap verebilmek mümkündür. Eylemlerimiz öncelikle sosyalleşme yolu ile 

içselleştirmiş olduğumuz yatkınlıklarımızdan meydana gelmektedirler. Bu yatkınlıklar 



47 
 

 
 

uzun vadede düzenli olarak seyreden eylemlere dönüşmektedirler. İlk ayağının çocukluk 

yılları olduğu sosyalleşme sürecinde ise belirleyici olan bir takım etkenler vardır. Bu 

etkenler neticesinde sosyalleşme süreci şekillenir. Pierre Bourdieu, sosyalleşmede 

önemli bulduğu birkaç etkenden söz eder; cinsiyetler arası iş bölümü, ev içindeki 

nesneler, tüketim tarzları, ebeveyn-çocuk ilişkileridir (Bourdieu, 1990: 54) 

Habitus kavramının içeriğine dair aktarımlara devam etmeden önce önemli bir 

noktaya değinilmelidir: Bilindiği gibi Pierre Bourdieu, birçok sosyoloji çevresinin kabul 

ettiği şekilde sosyoloji geleneğine birbirinden önemli birçok kavram kazandırmıştır. Bu 

kavramlardan şüphesiz en önemlileri ise habitus, alan ve sermaye kavramlarıdır. Bahsi 

geçen kavramları Bourdieu’nün diğer kavramlarından ayıran temel nokta ise 

kavramların birbirileri arasındaki bağlantısı ve birbirileriyle olan uyumudur. 10  Bu 

bağlamda habitus bizlere ortak alanlarda yer alan eyleyicilerin, aktörlerin, faillerin yine 

birbirine yakın yatkınlıklarla donanımlı olduklarını da göstermektedir.  Bu sayede bir 

konuda gerçekleştirilecek olan düzenlemeler aynı sınıfta bulunan aktörleri ortak bir 

kavrayışa itmektedir. Habitusun bu sınıf temelli vurgusu ise sosyalleşmenin ilk 

dönemlerine yani baskın olarak çocukluk yıllarında yapılan içselleştirmelere dayanır. 

Çocukluk yıllarında gerçekleştirilen bu içselleştirmelerin çoğu bilinçdışıdır. Yakın bir 

sosyal sınıfta veya statüde bulunan failler nesnel koşulları birbirilerine yakın şekillerde 

içselleştirerek yine birbirine yakın yatkınlıklara dönüştürürler. Benzer hayat koşullarını 

içselleştiren aktörler birbirine yakın habituslara sahip olmaktadırlar. 

Aynı zamanda habitus, faillerin hayallerinin ve beklentilerinin bağlı bulundukları 

sınıfın nesnel olasılıklarına uyarlanmasıdır. Bu uyarlanma sayesinde failler 

gerçekleştirecekleri eylemlerin başarı ve başarısızlık sonuçlarını tahmin edebilirler. 

Ancak belirtmekte fayda vardır; bu uyarlama bilinçli bir şekilde gerçekleştirilen 

uyarlama değildir, bu uyarlanma bir pratik uyarlamadır. “Bilimsel olarak inşa edilmiş 

nesnel olasılıklar ile öznel beklentiler arasında düzenli olarak çok sıkı bir bağıntı 

gözlemleniyorsa bu, failler, oyununu kazanma şansına dair aldığı kesin bir bilgiye göre 

düzenleyen bir oyuncu gibi, beklentilerini başarı şanslarının kesin bir 

                                                           
10 Habitus, alan ve sermaye kavramlarını ele aldığımız bu bölümde, bu noktaya kadar değindiklerimiz göz 

önünde bulundurulunca bu üç kavram arasındaki bağlantının henüz net bir şekilde verilemediği aşikârdır. 

Ancak habitus kavramının ardından alan ve sermaye kavramlarının da yer almasıyla beraber kavramlar 

arasındaki yakın ilişki netlik kazanacaktır.  

 



48 
 

 
 

değerlendirmesine bilinçli olarak ayarladıkları için değildir.” (Bourdieu, 2018c, s. 159) 

Habitus, failleri, önceki deneyimleri kaynak alarak başarı şansı en yüksek eylemlere 

yönlendirir. Esasen bir anlamda da, habitus, bireylere kim oldukları sorusuna yanıt 

verme imkanı sağlar. İçerisinde bulunduğu tabaka, sınıf veya statünün yatkınlıklarını 

kavrayan birey bu sayede neyin yapılacağını yani makul olduğunu neyin 

yapılmayacağını yani mantıksız olduğunu da bilir. Bununla bağlantılı olarak habitus, 

aktörlere hayattaki yerleri ile ilgili fikir verir. 

Bütün toplumsal gruplar herkese aynı oranda açık değildir. Bu durum ise bütün 

eylemlerin herkes için olanaklı olmadığını anlatmaktadır. Habitus tam da böyle 

durumlarda faillere neyin olanaklı neyin olanaksız, hangi eylemin mantıklı hangisinin 

ise mantıksız olduğunu bildirir. Habitus, faillerin zihinlerindeki konumuyla aynı 

zamanda faile genellikle ulaşılabilir  olan şeylerin hayallerini kurdurtur. Bourdieu 

(1990, s.64), bu ayrımı kutsal ile dindışı arasındaki ayrım kadar temel ve olağan bulur. 

Nesnel koşulların içselleştirilmesi ve devamında öznel beklentilere dönüşmesi 

aynı statüde veya aynı sosyal sınıfta bulunan faillere yakın habituslar kazandırır. Zira 

faillerin genetik potansiyeli her nasıl olursa olsun dünyaya bir habitusla gelmezler. 

Habitus sonradan edinilir; kalıtımsal bir durum söz konusu değildir. Analizlerinde oyun 

metaforları üzerinde sıkça duran Bourdiue, habitusun kalıtımsal bir şey olmadığını ve 

deneyimlerle kazandığını yine oyunlar üzerinden aktarır. Bourdieu, temel olarak 

faillerin eylemlerini organize eden şey diyebileceğimiz habitusun pratik mantığın 

kaynağına ve oyun duygusuna karşılık geldiğini düşünür (Palabıyık, 2011: 128). 

Örneğin basketbol maçlarından önce profesyonel oyuncular ısınmak amacıyla sahanın 

birçok yerinden potaya serbest atışlar gerçekleştirirler. Isınma atışları esnasında 

oyuncuların kendinden emin tavırları dikkat çekmektedir. Bu atışların birçoğu isabet 

göstermekle beraber hem oyuncuyu hem de seyirciyi motive etmektedir. Ancak maç 

başladıktan sonra ısınma bölümünde atış kaçırmadan oynayan oyuncuların maç 

esnasında aynı motivasyonu gösterememesi sıklıkla karşılaştığımız bir durumdur. 

Oyuncular böyle durumlarda koçlarından destek alabilirler ve koç onlara nerede 

durmaları gerektiği veya nereden atış çıkarmaları gerektiği hakkında taktikler verebilir. 

Fakat oyuncunun bu taktiklere karşılık verebilmesi salt onun yeteneği ile ilgili değildir; 

aynı zamanda heyecanını yenmeli, serinkanlı oynamalı ve tezahüratların yükseldiği 

salonda sezgilerine hakim olabilmelidir. İşte bahsi geçen oyuncuların kötü koşullar 



49 
 

 
 

altında bile sezgilerini kavrayabilmesi; bir anlamda rakiplerinin bir sonraki hamlesini 

kestirebilmesi ve ona uygun pozisyon alması bu oyuncuların habitusuyla bağlantılıdır. 

Çünkü tüm bunlar taktik ve kurallardan farklı olarak doğaçlamayı gerektirir. İyi bir 

oyuncu deneyimleri ile elde ettiği habitusu sayesinde ilham dolu sürprizlere imzasını 

atabilirken kötü bir oyuncu sezgilerini kavrayamaması –uygun bir habitusa sahip 

olamaması- nedeniyle feci hatalara yol açabilmektedir. Nitekim genetik potansiyelimiz 

yüksek veya düşük olabilir ancak bizler bir habitusla beraber dünyaya gelmeyiz. 

Kavramın çağrıştırdığı üzere; habitus, sadece zihnimizde değil aynı zamanda 

bedenlerimizde de cisimleştirdiğimiz ve tekrarlarla edindiğimiz yatkınlıklarımızdır 

(Calhoun, 2016: 79). 

Oyun metaforu üzerinden devam edecek olursak; toplumsal eyleyiciler olarak 

bizler kendi hayatlarımız içerisinde birçok oyuna katılırız. Oyunlara katılmak salt olarak 

bilinçli bir tercih değildir; o üzerinde durmadan gerçekleştirdiğimiz bir eylemdir. 

Toplumsal aktörler olarak bizler zaten bir anlamda sürekli oyunun içerisindeyizdir 

(Calhoun, 2016: 103). Bu oyunlardan bazılarına iyi olduğumuz için bazılarına ise kötü 

olduğumuz halde bir zorunluluk olarak gördüğümüz için katılırız.  Bu oyunlardan 

bazıları evlilik, çocuk yetiştirme, dinsel bir kurtuluş arayışı ve maddi kazançlar elde 

etme olarak örneklendirilebilir. Bu oyunlar bizim eserimiz olmamakla beraber oyunlara 

katılma sebebimiz oyun sonrasında elde edilecek ödüllere sahip olma arzumuzdur. 

Zorunlu oyunların icadı bizlerle alakalı bir durum değildir; oyunlar tarihin, toplumsal 

mücadelelerin ve önceki doğaçlamaların ürünüdür. Tüm bu oyunlar eyleyicilerin 

karşılıklı mücadelelerde bulundukları alanlardır. Bourdieu’ye göre, bu mücadelelerle 

dolu oyun alanları, toplumsal eyleyicilere sosyal düzen içerisindeki eşitsizlikleri kabul 

ettirir (Calhoun, 2016: 80). Zira mücadele içerisinde edindiğimiz yatkınlıklar ve bunun 

sonucunda geliştirdiğimiz habitus bizlere yapabileceklerimizin sınırını da çizmektedir. 

Habitus, bu bağlamda kim olduğumuz sorusuna yanıt verecebileceğimiz kimlikler 

üretmektedir. 

Habitus, bir anlamda eyleyicilerin özyapısal eylem eğilimlerinin toplamıdır. Bu 

eğilimler eyleyicinin toplumsal konumuyla paralellik göstermektedir. Bir diğer 

söyleyişle; eyleyicinin yatkınlıkları kendi toplumsal konumu içerisinde uygun sayılan 

yatkınlıklardır. Ancak yine de habitusun vermiş olduğu anlam bundan daha fazladır; 

değerler veya kurumlar ile bedenler arasındaki köprüdür. (Palabıyık, 2011, s.130; 



50 
 

 
 

Calhoun, 2016, s.104) Habitus, toplumsal düzen içerisinde yer alan bütün eyleyicilerin 

birbirinden farklı birçok oyuna uyum sağlayabilmelerini sağlayan temel formdur. 

Habitus, değişime karşı ise bir dereceye kadar dirençlidir; çünkü Bourdieu’nün 

analizlerinde yer alan çocukluk dönemlerine denk gelen ilk sosyalleşme evreleri daha 

çok içsel yatkınlıkları şekillendirir ve sonraki deneyimler üzerinde etki sahibi değildir. 

Yeni durumlarla karşılaştığı zamanlarda, habitus, bir uyarlanma süreci geçirir ancak bu 

süreç bilinçdışı bir şekilde gelişir. Ayrıca bu uyarlanma sürecinde; habitus ilk 

yatkınlıkları kökünden değiştirmek yerine onları yeni koşullara uygun bir hale getirir, 

değiştirir. Fail, ilk sosyalleşme sürecine aykırı bir şekilde yani kendisi için olanaksız 

olan bir şeye meylederse eğer, bunun nedeni habitusun kendini yeni koşullara 

uyarlamasıdır. Bu durum ilk sosyalleşmenin eksik veya hatalı bir şekilde gerçekleştiği 

anlamına gelmemektedir (Swartz , 2011: 153). 

Bourdieu, daha önce de farklı düşünürler tarafından kullanılmış olan habitus 

kavramını pratik eylemler bağlamında oldukça genişleterek bütüncül bir eylem kuramı 

sunmuştur. Habitus kavramının gelişme sürecinde nispeten daha ilginç bulduğumuz bir 

noktaya vardır: Habitus ilk olarak düzenli eylemlerin kaynağı olarak kavramsallaştırılsa 

da sonraki süreç içerisinde aktörlerin bedenlerinde cisimleştirilmiştir. Söylem olarak 

aktörlerde bulunan habitus aynı zamanda onların fiziksel duruşlarında, tarzlarında, hal 

ve tavırlarında, yürümelerinde de kendini göstermektedir (Swartz , 2011: 154). Bunun 

yanında habitus, faillerin estetik beğenileri üzerinde de söz sahibidir. Bourdieu, Ayrım 

(Distinction) adlı kitabında, estetik beğenilerin toplumsal sınıflar arasındaki 

farklılıklarını irdeler. Beğeniler ve hayat tarzları aynı zamanda o sınıfın habitusu 

hakkında da fikir verir. 

Habitusun söylemlerden ziyade bedenlerde de cisimleştirişmesi, tabakalı bir 

toplumsal düzende bir ortak sınıf habitusu üretebilmektedir. Habitus, aktörlerin 

birbirinden farklı birçok duruma uyum göstermelerini sağlayan birçok strateji 

geliştirmelerine imkan verir. Bu stratejiler ise içerisinde meydana geldiği tabakanın 

sınırlarına göre şekillenir. Konuşma biçimleri, hareketler, estetik anlayışlar habitusun 

bedenlerde görünür hale gelmesine örnek olarak verilebilir (Meder & Çeğin, 2011: 

248). Habitus aynı zamanda Bourdieu’nün analizlerinde sıkça yer alan toplumsal 

eşitsizliğin yeniden üretilmesi konusu içerisinde de ziyadesiyle önemli bir yere sahiptir. 



51 
 

 
 

Zira içerisinde yaşadığı sosyal düzene göre dezavantajlı bir toplumsal köken ile 

dünyaya gelen ve habitusu yine kendi konumunun sınırları içerisinde şekillenen bir 

aktörün farklı koşullara adapte olması ve bu yeni koşullara uygun sayılabilecek 

stratejiler üretebilmesi hayli zordur. Aile içerisinde konuşulan dilin eğitim diline yakın 

olmaması sebebiyle mücadele içerisinde bulunduğu arkadaşlarına göre nispeten talihsiz 

olan bir çocuğun yeni dile uyum sağlayabilmek için geliştirmekte zorlandığı stratejiyi 

buna örnek olarak vermek mümkündür. 

Ayrıca bunun yanında, David Swartz (2011)’e göre; aktörlerin bütün 

davranışlarını Bourdieu’nün habitus kavramıyla açıklamak mümkün değildir. 

Bourdieu’nün pratik kuramı, kuralların belirgin olarak bulunmadığı ve eylemlerin belirli 

bir oranda yaratıcılığa imkan tanıdığı alanlar için birebirdir. Kuralların ve davranışların 

yüksek derecede belirlenmiş olduğu düzenli durumlarda veya ekonomik ve hayati 

faydaların söz konusu olduğu durumlarda eylemler ile habitus arasındaki ilişki daha 

zayıftır. Zira güçlü ritüelleşmiş durumlarda aktörlerin habitusları aracılığıyla strateji 

geliştirme imkanları sınırlıdır. Bu konu bağlamında, Pierre Bourdieu (1990, s.182) 

Kabili topluluklarında yer alan evlilik anlaşmalarına değinirken “kaybedilecek öyle çok 

şey vardır ki ve ilişkilerin kopma olasılığı o kadar yüksektir ki, failler sadece uyum 

içinde işleyen habitusun düzenlenmiş doğaçlamalarına bel bağlayamazlar” çıkarımında 

bulunmaktadır.  Nitekim habitus, kuralların son derece önem arz ettiği veya güçlü 

ritüelleşmiş davranışların daha makul olduğu durumlarda, normatif kuralların belirgin 

olmadığı durumlara göre eylemler ile daha zayıf bir ilişki içerisindedir. Ancak burada 

atlamamamız gereken temel husus habitus ve eylemler arasındaki ilişkinin, Bourdieu’ye 

göre, hiçbir koşulda tamamen kopmayacak olmasıdır. 

Buradan baktığımızda habitus kavramının, Kabiliye toplulukları gibi iktidarın 

resmi yasalar veya kurallarla değil de ortak bir şeref sistemi ile dizayn edildiği 

topluluklar için tabir caizse biçilmiş bir kaftan olduğunu görürüz. Çünkü böylesi 

gruplarda failleri, daimi olarak bazı düzenli eylemlere yönlendirecek olan belirli bir 

kurallar bütünü yoktur. Dolayısıyla eylemler faillerin çıkarlarına göre birtakım 

stratejilere ve yaratıcılığa açık bir haldedir. Ne var ki Pierre Bourdieu, daha gelişmiş ve 

formelleşmiş kuralların yer aldığı topluluklarda da habitusun, eylemleri anlamak 

açısından önemli olduğunu düşünür. Fail, düzenlenmiş ve kuralların olduğu durumlarda 

akılcı tercihler yapabilir veya makul davranışlar sergileyebilir ancak bunların yanında 



52 
 

 
 

kurallara uymanın dışında habitusun verdiği yatkınlıklar ile birçok farklı pratik eylem 

geliştirebilir. 

Pierre Bourdieu’ye göre, toplumsal dünyanın içerisinde derinlere gömülü olarak 

yatan yapılar vardır. Sosyoloji bu yapıları gün yüzüne çıkarmakla beraber bu yapıların 

yeniden üretilmesini sağlayan mekanizmaları da ifşa etmelidir. Bilindiği üzere Bourdieu 

sosyolojisi yeniden üretim mekanizmalarına karşı açılmış bir savaş olarak 

okunabilmektedir. Dolayısıyla Bourdieu, toplumsal fizik ile toplumsal fenomenoloji 

arasındaki çelişkiyi geride bırakmak için yapılar ve yeniden üretmeler gibi iki tür 

nesnellik düzeyi algılar (Demir & Etil, 2014, s. 334): ilk olarak, maddi kaynakların ve 

toplumsal olarak kıt değer ve malları edinme araçlarının dağılımı tarafından 

oluşturulan bir “ilk düzey nesnellik” içinde; ikinci olarak da, toplumsal eyleyicilerin 

pratik etkinliklerinin, davranışlarının, düşüncelerinin, duygularının ve yargılarının 

simgesel matrisi olarak işlev gören zihinsel ve bedensel şemalar biçiminde, “ikinci 

düzeyde nesnellik” içinde varolurlar  (Wacquant & Bourdieu, 2014: 17). Bourdieu’nün 

algıladığı ikinci düzey nesnellik anlaşılacağı üzere kendi kavramsallaştırması içerisinde 

habitusa denk gelmektedir. İlk düzey nesnellik algısı ise Bourdieu sosyolojisi içerisinde 

habitus ve sermaye kavramları kadar önemli olan alan teorisine tekabül etmektedir. 

Habitus kavramının yer aldığı bu bölümde, Bourdieu’nün analizlerinde yapı taşı 

kavramları olarak görülen habitus, alan ve sermaye kavramlarının birbirileri ile ilişkili 

bir biçimde yer aldıklarından kısaca söz edilmişti. Bu üç kavram üstlendiği kavramsal 

yük itibarıyla tek başlarına önemli olsalar da bir diğeri olmadan yorumlandığı takdirde 

(örneğin habitusların, alanların nesnel koşulları ile üretildiğinin bilinmemesi gibi) 

birtakım önemli noktaların gözden kaçırılmasına sebebiyet verebilirler. Bu yüzden 

bağlamlar itibarıyla üçünün de yer aldığı bütüncül bir yorumlama daha sağlıklı 

olacaktır. Zira sırasıyla alan ve sermaye kavramlarının da yer almasıyla beraber, bahsi 

geçen üç kavram hakkında daha bütüncül bir bakış açısına sahip olunacaktır. 

2.2. ALAN 

Alan teorisi Pierre Bourdieu’nün sosyolojisi içerisinde habitus ve sermaye ile 

birlikte kilit metaforlardan biridir. Alan mefhumunu, ilk etapta çok kapsamlı konumlar 

ve faillerin bu konumlarda bulunması olarak tanımlayabiliriz. Çözümleyici açıdan alan, 



53 
 

 
 

konumlar arasındaki nesnel bağıntıların konfigürasyonu ya da ağı olarak 

tanımlanabilir. Bu konumlar, varoluşları ve kendini işgal edenlere, eyleyicilere ya da 

kurumlara dayattıkları belirlenimler açısından, farklı iktidar (ya da sermaye) türlerinin 

dağılım yapısındaki mevcut ve potansiyel durumlarıyla [situs], ayrıca diğer konumlara 

nesnel bağıntılarıyla (tahakküm, itaat, benzeşme v.b) nesnel olarak tanımlanır 

(Wacquant & Bourdieu, 2014: 81). Aynı zamanda alanlar; malların, hizmetlerin veya 

getirisi olan pozisyonların üretildikleri, dolanıma girdikleri ve faillerin bu malları, 

hizmetleri ve pozisyonları elde etmek amacıyla mücadelede bulundukları konumları 

ifade etmektedir. Alanlar içerisinde failin, iktidarı ya da sermayeleri elinde 

bulundurması, bahsi geçen alanlar içerisinde faile, o alanlara has faydalara erişebilmek 

için imkan tanımaktadır. Bununla birlikte her alanın işleyiş mantığı kendine özgüdür; 

din alanı, sanat alanı, ekonomi alanı diğerine göre farklı bir işleyiş mantığına sahiptir. 

Alan teorisinin gelişimi, Pierre Bourdieu’nün eserleri içerisinde habitusa göre 

daha sonraları vücut bulur. Habitus 1960’larda strateji, kültürel sermaye, pratik gibi 

kavramlarla beraber ortaya çıkıp gelişmiştir. Bu yıllarda Bourdieu, Marksizm ve 

yapısalcılıkla ilgili tartışmaları sürdürmekle beraber henüz alan kavramını aktif olarak 

kullanmaya başlamamıştır. Bu yılların ardından her ne kadar Bourdieu aldığı felsefe 

eğitimine ve ilk çalışmalarından Cezayir saha araştırmalarına olan ilgisini devam ettirse 

de daha sonra ürettiği eserlerinde kavramsal gelişim ve deneysel uygulama bakımından 

alan kavramına daha sık yer vermeye başlamıştır. (Swartz D. , 2011, s. 168; Kaya, 2016, 

s. 398) 

Alan hakkındaki ilk tanımda da belirtildiği üzere; alanların her birinin kendine 

özgü işleyiş mantığı vardır. Bütün alanlar kendi özgül koşulları itibarıyla birbirlerinden 

ayrılmaktadır. Bourdieu, insanların, alanları analiz etmeye başladıktan sonra ister 19. 

yüzyıl dilbilim isterse günümüz modası veya Orta Çağ’da din alanı olsun, her alanın 

kendine has, hususi işleyiş mantıklarını keşfedeceğini düşünür (Bourdieu, 2018a: 137). 

Ancak şurası alan mefhumu içerisinde ziyadesiyle önemlidir; birbirinden farklı ve 

kendine has işleyişlerle yer alan bütün alanlar için ortak olan tek şey alanların 

içerisindeki mücadeledir. Bu mücadele ise alanın kendine has sermayesini elinde 

bulunduranlar (egemenler) ile alana yeni dahil olanlar (egemenlerin yerine geçmek 

isteyenler) arasındadır. Alanların özüne mahsus sermayelerini ellerinde bulunduranlar 

bu mücadele içerisinde daimi olarak savunmacı bir tutum göstermektedirler. Bu 



54 
 

 
 

kimseler alanlara erken katılım göstermeleri ve alanların mantığını daha erken 

kavrayabilmeleri neticesinde alan içerisindeki sermayeyi kazanmışlardır. Alanlara yeni 

dâhil olanlar ile giriştikleri mücadelede ise bu sermayeyi muhafaza etmeye ve mevcut 

konumlarını korumaya çalışmaktadırlar. Bu yüzden egemenler için alanların mevcut 

hali, olması gereken haldir ve değişmesine gerek yoktur. Egemenlerin yerine talip 

olmak isteyen yenilerin stratejisi ise egemenlerin iktidarını sarsmak ve onların yerine 

geçmek üzerinedir. Bu iki grup arasında sürekli olarak devam eden mücadele, alanın 

dinamik yapısını korumakla beraber yeniden-üretimine de katkı sağlamaktadır. 

Alanın yapısal özelliklerine geçmeden önce başka noktalara değinmek 

gerekmektedir; Pierre Bourdieu’nün alan kavramı, egemenler ve tabi olanlar karşıtlığı 

yüzünden mutlak tahakkümü vurgulayan görüşlerle benzerlik gösteriyormuş gibi 

görünmektedir. Fakat Bourdieu’nün alanları, devletin ideolojik aygıtlarından 

(Althusser), total kurumlardan (Goffman) veya disiplin düzenlerinden (Foucault) farklı 

olarak iki grup arasında sürekli devam eden mücadeleye vurgu yapmaktadır (Swartz D. , 

2011: 172). Alanlar, içerisinde egemenlerin baskılarını ve hükümlerini barındırdığı 

kadar egemenlerin yerine talip olan yenilerin direnişine de yer vermektedir. Bu iki grup 

arasında ilişkisel bir bağ vardır; giriştikleri karşılıklı mücadele alanın devamlılığının 

sağlanmasında etkin bir rol oynamaktadır. 

Alanlar sınırlı bir şekilde yer almaz; ne kadar çok çıkar varsa o kadar çok alan 

vardır. Aynı zamanda alanlar, içerisinde bulunan kaynakları sermayeye çevirir ve 

aktörler bu sermayeleri elde etmek için birbirileriyle mücadele ederler (Swartz , 2011: 

173-174). Alanın özgül yapısına göre sermayeler de biçimlenir; dini, kültürel, bilimsel 

veya ekonomik sermaye gibi. Bourdieu sosyolojisine giriş yaparken değindiğimiz 

konulardan biri olan entelektüellik ile koşut olsun diye entelektüel alandan söz 

edebiliriz. Örneğin entelektüel alanda yer alan aktörler için belirleyici olan sermaye türü 

kültürel sermayedir. Bunun yanında iş alanında bulunan aktörler için ekonomik 

sermaye, bilim alanında yer alan aktörler içinse bilimsel sermaye önemlidir. Velhasıl 

aktörler, harekette bulundukları alanın içerisinde önemli olan sermaye türü için 

mücadelede bulunurlar. 

Alanlar içindeki bu mücadele, alanda var olan sermayeyi tekelinde bulunduran 

hâkimler ile sermayeyi hâkimlerin ellerinden almaya çalışanları karşı karşıya 



55 
 

 
 

konumlandırır. Bu karşılaşma genel olarak alanın yerleşik aktörleri ile alana yeni dâhil 

olmuş aktörler arasında gerçekleşir. Alana daha önceleri dâhil olarak alanın kendine has 

mantığını kavrayabilmiş ve bu sayede sermayeyi de elinde bulunduran yerleşik faillerin 

izlediği strateji konumlarını muhafaza etme yönündedir. Alanlara yeni dâhil olanların 

izlediği yol ise bozguncu stratejilerdir. Bourdieu’nün alan analizlerindeki en ciddi 

noktalardan biri, birbirinin karşısında duran bu iki stratejinin diyalektik bir ilişki 

içerisinde olduğudur. Bourdieu’ye göre muhafaza etme stratejisi ile bozguna uğratma 

stratejisi birbirini doğurur (Swartz , 2011: 176). Aslında Bourdieu’nün strateji üzerine 

olan alan analizleri temelde üç strateji türüne dayanır; koruma, takip, altüst etme. Bu üç 

strateji türünü muhafaza, izleme, bozgun olarak okumak da mümkündür (Kaya, 2016: 

401). Kavramların çağrıştırdığı anlamlardan da anlaşılacağı üzere koruma stratejisini 

sermayeyi tekelinde bulunduran egemen gruplar uygular. Alan içerisindeki muhtemel 

bir değişim egemen grupların sermayelerini kaybetmelerine yol açabilmekle birlikte 

mevcut konumlarında değişikliklere sebep olabilmektedir. Bu noktada egemen gruplar 

kontrolü tamamen ellerinde bulundurmak isterler; bir değişim olacaksa bile bu değişim 

ancak kendi kontrollerinde gerçekleştirilmelidir. Dolayısıyla alan içerisinde sürprizlere 

ve radikal gelişmelere karşı daima tedbirli davranırlar. Takip stratejisi alanlara yeni 

dâhil olanların izlediği stratejidir. Bourdieu alan içerisinde bulunan bütün aktörlerin güç 

elde etmek için sürekli olarak çabaladığını düşünür. Alanlara yeni dâhil olanlar da bu 

mücadeleden geri kalmazlar ve daima takipte kalarak uygun şartları kollarlar. Son 

olarak altüst etme stratejisi ise egemen gruplardan beklentisi az olan aktörler tarafından 

uygulanır. Bu aktörler alanın meşruiyetini, alanın işleyiş mekanizmasını sürekli olarak 

sorgularlar. Üç stratejiden herhangi birini uygulayan bütün aktörler için ortak olarak 

şunu söyleyebiliriz; koruma ya da altüst etme stratejisi olsun, bütün aktörler mücadelede 

bulundukları alanın işleyişi hakkında fikir sahibidirler. Bu sayede aktörler alanın özgül 

sermayelerini, sermayelerin türünü ve değerini ve aynı zamanda alanın içerisinde neyin 

kıymetli neyin kıymetsiz olduğunu bilmektedirler. Bu bilme durumu aktörlere örtük bir 

ortak fikri de kabul ettirir ki; o fikir, mücadelede bulundukları alanın aktörlerce 

mücadeleye değer görülmesidir. Daha önce de yer verildiği gibi Pierre Bourdieu, 

analizlerinde oyun metaforuna sıkça başvurmaktadır. Bu yanıyla iki farklı grubun bazı 

kazanımlar elde etmek için birbirileriyle sürekli olarak mücadeleye girdikleri alanlar ile 

oyunlar arasında benzerliğe dayanan bir mantık ilişkisi kurmak mümkündür (Swartz , 



56 
 

 
 

2011: 178). Bourdieu, alanların içerisindeki mücadeleleri ele alırken de oyun 

benzetmesinden devamlı olarak faydalanmıştır. Oyun ve alan arasındaki benzerliği 

satranç üzerinden anlatan Bourdieu, satrancın tüm oyuncular tarafından bilinen, 

oyundan önce var olan ve kuvvetle muhtemel oyun bittikten sonra da devam edecek 

olan, yeniliklere açık ama sabit kuralları olduğuna dikkat çeker. Bu kurallar satranca 

katılacak olan oyuncular tarafından bilinmekle birlikte oyun başladıktan sonra 

değiştirilemez: İki oyuncu oyun esnasında oyuna dair bir müzakereye tutuşamaz. İşte 

alanın niteliklerinden biri de oyuna içkin olan kurallardan haberdar olarak oyuna (alana) 

girmek –alanın örtük yasalarını kabul etmek- ve oyunun içerisindeki mücadeleye dahil 

olmaktır (Bourdieu, 2015b: 122). Alan ve oyun arasındaki ilişkiye yeniden dönecek 

olursak; ikisinin arasında küçük bir farktan söz edebiliriz. Oyun kendi içerisinde 

düzenlenmiş kurallara ve bazı zorunluluklara sahipken alan için aynı durumdan 

bahsetmek pek mümkün değildir. Alanlar farklı olarak, düzenlenmemiş veya açık bir 

şekilde belirtilmemiş olan örtük bir sisteme sahiptirler. Ancak alanlar içerisindeki 

mücadeleye dahil olan aktörler, tıpkı oyunlara dahil olan oyuncular gibi, alanın örtük 

olan kurallarını kabul etmiş olurlar. 

Alana giriş yapmak mücadeleye başlamak anlamına gelmektedir. Dolayısıyla 

mücadeleye başlamak aktörün, oyunun kurallarına inanması ve bunları kabul etmesi 

demektir. Bourdieu’ye göre oyunun oynanmaya değer olmasına illusio denir (Kaya, 

2016: 402). Oyunun içerisinde birtakım kazanılacaklar ve kaybedilecekler vardır. Aynı 

zamanda her alanın içerisinde bulunan bu kazanılacak ve kaybedilecek şeyler içerikleri 

ve türleri bağlamında diğer alanlarda uğruna mücadele edilecek şeylere 

indirgenemezler. Her alanın kazanılacak ve kaybedilecek şeyi o alanın özgül koşulları 

itibarıyla kıymetli veya kıymetsiz olarak değerlendirilmelidir. Örneğin bir filozofu, bir 

coğrafyacının uğrunda mücadele verdiği şeylerin peşinde koşturamazsınız (Bourdieu, 

2018a: 138). Bu yüzden oyuncunun oyuna girişi aynı zamanda kazanılacaklar ve 

kaybedilecekler üzerine gerçekleştirilen bir bahistir.  Oyuncular ancak oyunun 

kurallarına ve bahislere olan inançları ölçüsünde oyuna katılım gösterirler. Bu inanca 

dayalı katılım ise oyun anlamına gelen ludus’tan türetilen illusioya işaret etmektedir 

(Wacquant & Bourdieu, 2014: 82). 

Alanlar, kendine has koşulları neticesinde yine o alana has sermaye türleri 

yaratmaktadırlar. Aktörlerin mücadeleleri ise o alan içerisinde ziyadesiyle önemli olan 



57 
 

 
 

sermayeyi –ki alana özgü sermayeyi kazanmak aynı zamanda alan içinde iktidarı ve 

nüfuzu elde bulundurmak anlamına gelmektedir- ele geçirmek üzerinedir. Buradan 

bakıldığında aktörlerin güçlerinin alandan alana değişebildiğini söylemek mümkündür. 

Zira belirli bir alan içerisinde alanın özgül sermayesine nispeten sahip olan bir aktör 

başka bir alana dahil olduğunda yine aynı güçlü konumunu muhafaza edemeyebilir. 

Çünkü işleyişleri farklı olan birçok alan olduğu gibi bununla bağlantılı olarak alanların 

yapılarıyla doğrudan ilintili birçok farklı sermaye türü de vardır. 

Bourdieu, bu farklılığı ifade etmek için yine oyun analojisinden faydalanır; 

aktörler (oyun mantığı içerisinde oyuncular) farklı alanlarda kullanabilecekleri birtakım 

kartlara (sermayelere) sahiptirler. Kartların değeri oyundan oyuna nasıl değişiyorsa 

farklı sermaye (kültürel, ekonomik, dini vb.) türlerinin değeri de alandan alana 

değişmektedir. Diğer bir ifadeyle, her oyunun geçerliliği daha fazla olan kartları 

(entelektüel alanda kültürel sermaye gibi) vardır. Yani sermaye türünün değeri kendini 

gerçekleştirebileceği bir alanın var olması ile doğrudan ilişkilidir. Aynı zamanda bu 

sermaye türü bağlı olduğu alan içerisinde aktörlere nüfuz vermekle birlikte yine 

aktörlerin uğruna mücadele ettiği şeydir. Aktörün belirli bir alan içerisinde sahip olduğu 

sermaye miktarı davranışlarını belirlemekle birlikte izleyeceği stratejiye de rehberlik 

etmektedir. Bulundurduğu sermayenin oranı kimi zamanlarda aktörün ihtiyatlı, temkinli 

hareket etmesine sebep oluyorken kimi zamanlarda ise cüretkâr davranmasına ve risk 

almasına olanak sağlamaktadır (Wacquant & Bourdieu, 2014: 82-83). Bu hususta örnek 

verebileceğimiz en iyi grup tabi olanlardır; alanlara yeni dahil oldukları için henüz 

alanın işleyiş mekanizmasını tam olarak kavrayamayan ve neredeyse yok denilecek 

kadar az bir sermayeye sahip olan yeniler, altüst etme stratejisine kendilerini adamış 

olsalar bile alandan atılabilme ihtimalinin doğurduğu korkular yüzünden belirli sınırları 

kabul etmek durumundadırlar. Zira tabi olanların sahip oldukları sermayenin azlığı göz 

önünde bulundurulduğunda devamlı olarak tetikte kalmalarının daha makul olduğu 

tahmin edilebilecektir. Tabi olanlardan farklı olarak egemenlerin izlediği strateji ise 

yukarıda da yer verildiği gibi koruma, muhafaza etme üzerinedir. Egemenler alanın 

içerisinde üretilen sermayenin büyük bir kısmına sahiptirler. Dolayısıyla bu grupların 

çıkarları alanın ürettiklerini muhafaza etmekte yatar. Egemenlerin üretilen sermayeyi 

korumaları, muhafaza etmeleri diğer bir anlamda kendilerini ve alan içerisindeki 

konumlarını muhafaza etmektir (Bourdieu, 2018a: 140-141). Buradan hareketle, 



58 
 

 
 

mücadele silahı olarak kullanılan sermayelerin türü ve miktarı aktörlerin hem mevcut 

konumları hem de arzuladıkları konumlar üzerinde oldukça etkilidir. Bir alana mahsus 

olan sermayenin miktarı ile aktörün oyunun kurallarını kavrayabilmesi arasındaki ilişki 

kuvvetlidir; zira alana yeni dâhil olanların –tabi olanlar- nispeten dezavantajlı 

konumunun sebebi henüz oyunun işleyişini tamamıyla kavrayabilecekleri sermayeden –

silahlardan- yoksun olmalarıdır. Ayrıca alan mefhumu özelinde atlanıldığı takdirde 

yanlışlara yol açabilecek önemli bir noktaya da yer verilmelidir: Alanların her biri 

kendine özgü bir işleyiş mantığına ve buna paralel olarak kendine özgü bir sermaye 

türüne sahiptir. Bu yüzden bir alan içerisinde egemen konumda olan ve iktidarı elinde 

bulunduran bir aktör başka bir alanın özgül koşulları içerisinde tabi konumda yer 

alabilir. Büyük bir alışveriş merkezi patronunun, ekonomik sermayesi ile iktisadi alanda 

hükmeden konumunda olması; ancak yine aynı patronun kültürel sermayesinin görece 

azlığı neticesinde farklı bir alan olarak entelektüel alanda tabi konumda bulunması, bu 

minvalde verilebilecek örneklerden biridir. 

Alanların özellikleriyle ilintili olarak şimdiye kadar verilmiş olunan örneklerden 

hareketle şu soruyu sorabiliriz: Alanların sınırları var mıdır? Varsa eğer bu sınırlar nasıl 

belirlenir? Bourdieu’ye göre alanın sınırları her zaman o alanın kendisi içerisinde 

değerlendirilmelidir; bahsi geçen alanın sınırını söyleyebilmek mümkün değildir zira 

bunun için önceden verilmiş olan (a priori) bir cevap yoktur. Dolayısıyla bir alanın 

sınırları ancak deneysel bir çalışma ile belirlenebilir. Bir alana katılan aktörler, alan 

içerisinde kendilerine yakın bir konumda bulunan diğer konumlardan ayrılabilmek ve 

onları saf dışı bırakmak için çoğu zaman farklılaşmaya çalışırlar. Bu farklılaşmak 

birbirine yakın konumda bulunan aktörlere, o konum için alınabilecek sermayeden daha 

fazla pay imkânı tanımaktadır. Ayrıca bu aktörlerin yaptıkları yalnızca bununla sınırlı 

değildir; aktörler alana dahil olduktan sonra alana giriş bedelini daha yukarılara çekerek 

veya alana girebilmek için bir yeterlilik tanımı oluşturarak kendilerine yakın aktörlerden 

ayrılmaya çalışırlar. Bu durumu sosyal ilişkilerimizin birçoğunda kendi ilişkilerimiz 

içerisinde de görmek mümkündür. Örneğin X kişisinin şu veya bu eksiklikleri nedeniyle 

bizim için doğru olan sosyologluk tanımına uymadığını ve aslında onun bu 

eksikliklerden dolayı sosyolog olmadığını bildiririz. Yapmış olduğumuz şey bir aidiyet 

kıstası yaratma ve bu kıstas sayesinde kendimizce doğru olan bir tanımı, alana yeni 

dahil olmaya çalışan sosyoloğa dayatmaktır. Bu durum toplumsal koşullara göre bazen 



59 
 

 
 

başarılı bazen başarısız olabilir. Dolayısıyla Pierre Bourdieu, bir alanın sınırlarını 

belirleyebilmek için o alana mahsus ampirik çalışmaların yapılması gerektiğini düşünür 

(Wacquant & Bourdieu, 2014: 84). 

Alanların yapısal özelliklerinden bir diğeri de, kendi içsel mekanizmalarının 

önemli bir bölümünü kendi içerisinde yapılandırması ve yine buna bağlı olarak bir 

noktaya kadar dışarıdan bağımsız olmasıdır. Bu durum alanlara yapıları bakımından bir 

özerklik tanıyor olsa da bu özerklik göreli özerkliktir. Alanların göreli özerkliklerini 

anlatmak için Bourdieu, eğitim ile ilgili gerçekleştirmiş olduğu ilk çalışmalarında bu 

noktaya vurgular yapar. Bourdieu’ye göre geleneksel toplumlardan farklı olarak modern 

toplumlarda simgesel mallar ve süreçler arasında karmaşık bir ilişkiler ağı 

bulunmaktadır. Bu oldukça karmaşık ilişkiler ağını açıklamak için ise geleneksel olan 

toplum ve kültür anlayışları yetersiz kalmaktadır. Zira modern toplumlarda yine 

geleneksel toplumlarda gelişen süreçlerden farklı olarak iktidarın sürdürülmesinde 

simgesel metalar ve süreçler ziyadesiyle önemli bir yere sahiptirler. Bu bağlamda 

Bourdieu’ye göre, farklı sermaye türleri süreçler içerisinde birbirlerine çevrilebilirler 

ancak birbirlerine indirgenemezler. Zira eğitim alanında bulunan sermayelerin ve genel 

olarak simgesel metaların biriktirilmesi yalnızca aktörlerin niyetlerinde bulunan maddi 

çıkarlar ile açıklanamaz. Örneğin kültürel sermaye veya simgesel sermaye zaman 

içerisinde ekonomik sermayeye dönüştürülebilir ancak yine de bu sermaye türlerinin 

sembolik değerleri kendi alanları içerisinde itibar ve yüksek bir konumun kaynağıdır. 

Bu bağlamda kültürel alanın işleyişi örnek olarak verilebilir; kültürel alan, üretmiş 

olduğu sermaye ve sonrasında bu sermayenin meydana getirdiği hiyerarşik yapı ile 

kendine has kullanım yasalarına sahip olur. Bu durum bir anlamda kültür alanının 

bağımsızlığına vurgu yapıyor olsa bile bu bağımsızlık görecelidir. Zira genel olarak 

ekonomik sermaye ve diğer alanlardaki konumlarla değiş tokuş edilir. (Swartz D. , 

2011: 180; Kaya, 2016:  404) 

Alanların göreceli bağımsızlıkları önermesi, bizleri yöntemsel bir ilkeye götürür 

ki, o ilke, alanların içsel çözümlemelerinin önceliğidir. Dış etkenler daima alanların 

kendi içsel yapılarının dolanımından geçerler (Swartz D. , 2011: 181) Bourdieu, bu 

metodolojik ilke ile Fransız eğitim sisteminin süreç içerisinde geçirmiş olduğu değişime 

vurgu yaparak en önce eğitim sisteminin içsel analizinin yapılması gerektiğine kanaat 

getirir (Kaya, 2016: 407). Bourdieu’nün, alanların içsel çözümlemelerinin önceliğine 



60 
 

 
 

vermiş olduğu önemin sebebi üzerinde iki etkiden söz etmek mümkündür; bu etkilerden 

ilki sistemlerin içsel işleyiş mantıklarına vurgular yapan yapısalcılıktır, bir diğeri ise 

kültürel kurumların kendilerine has pratikleri yerine, üstyapı/altyapı ikiliği ile kültürün 

içsel mantığına odaklanan Althusserci Marksizmdir. (Wacquant & Bourdieu, 2014:  

182; Kaya, 2016:  407) Bourdieu, bu anlamda alanların temel bir farkla Alhusser’in 

aygıtlarından ayrıldığını düşünür. Aygıtlar ve alanlar arasındaki temel fark 

mücadelelerde ve mücadelenin daima diri tuttuğu tarihte yatmaktadır. Bourdieu’ye göre 

alanlarda yer alan sürekli mücadele daimi olarak tarihin yer almasına ve kendisini 

güncellemesine imkan tanımaktadır; ancak aynı durumu aygıtlarda görmek mümkün 

değildir. Aygıt kavramı tarihsel bir çözümlemenin önünü tıkar. Peki nasıl oluyor da 

alanlar tarihin devamlılığına yer veriyorken aygıtlar tarihin önünü tıkamaktadır? 

Bourdieu bu durumu alanlar içerisindeki mücadeleyi örnek vererek açıklar: “Bir alanda 

eyleyiciler ve kurumlar, oyunda kazanılması söz konusu olan özgül faydaları ele 

geçirmek için, farklı derecelerde kuvvetleriyle, dolayısıyla farklı kazanma şanslarıyla, 

bu oyun alanını oluşturan kurallara ve düzenliliklere uyarak mücadele ederler. Belli bir 

alana hakim olanlar, onu kendileri için elverişli şekilde işletecek konumdadır ama 

ezilenlerin direnişini, muhalefetini, hak iddialarını, siyasi olan ya da olmayan hak 

iddialarını her zaman hesaba katmak zorundadırlar.” (Wacquant & Bourdieu, 2014: 

87). Bourdieu’nün bu noktada dikkat çekmek istediği yegane şey; alanlar içerisinde 

konumları itibarıyla söz sahibi olan ve bazı hamleleriyle alan içerisindeki sermayenin 

neredeyse hepsini elde edebilecek hakimlerin, alanların dinamik yapılarını 

sürdürebilmek  -bir anlamda sermayeden istikrarlı bir biçimde pay almak- için alanlar 

içerisinde tabi konumda olan aktörlerin hareketlerine olanak tanımak ve tabi olan 

aktörlerin  karşı koymalarına müsaade etmek zorunda olmaları gerektiğidir. Zira alanlar 

içerisinde istikrarlı bir şekilde devam eden mücadele, alanların dinamik yapısını 

belirlemekte ve bu sayede tarihin kendine yer bulmasına imkan tanımaktadır. 

Alanların yapısal özellikleri içerisinde aktörlerin stratejileri üzerine yer verilen 

bölümde de belirtildiği üzere alanlar içerisindeki egemenlerin hükümleri ve tabi 

olanların direnişleri arasındaki ilişkisellik alanların devamlılığının sağlanmasında kilit 

rol üstlenmektedir. Nitekim egemenler, karşı koyanların tepkilerini ve direnişini 

bitirdiğinde, sıfıra indirdiğinde tüm hareketler yukarıdan aşağıya doğru gelişir ve alan 

içerisindeki diyalektik ilişki ile alanı oluşturan mücadele sona erer. Bu durum ise tarihin 



61 
 

 
 

yitirilmesine sebebiyet verir. Halbuki “tarih, ancak insanlar başkaldırdıkları, 

direndikleri, tepki gösterdikleri zaman vardır. Bütüncül kurumlar – hapishaneler, 

toplama kampları, tımarhaneler- ya da diktatörlükle yönetilen devletler, tarihe son 

verme denemeleridir.” (Wacquant & Bourdieu, 2014: 88). Dolayısıyla aygıt kavramı ile 

alan kavramı arasındaki temel farkı yeniden ifade edecek olursak şunu şöyleyebiliriz; 

aygıtlar tabi konumda olanların direnişlerine imkan tanımamaları neticesinde egemenler 

ve tabi olanlar arasında devamlı bir mücadelenin olmasına da engel olmaktadır. Bu 

haliyle aygıtlar tarihin önünü tıkamaktadır. Oysa alanlarda daimi olarak yer alan ve 

egemenler ile tabi olanlar arasında devam eden mücadele ise tarihin kendini sürekli 

olarak güncellemesine olanak sağlamakla birlikte alanların dinamik yapılarını 

korumaktadırlar. 

Alanların sınırları öncesinden verilecek bir bilgiyle bilinilmeyeceği gibi deneysel 

bir yolla belirlenmektedir. Alanın sınırlarını çizerken alanın eyleyiciler üzerindeki 

etkisinin şiddeti bizlere rehberlik edebilir; alan eyleyici üzerindeki etkisini yitirmeye 

başladıysa eğer bu noktada sınırlardan bahsedebilmek mümkündür. Fakat alanın 

eyleyiciler üzerindeki etkisi ölçülürken eyleyicinin içkin koşullarına değil alanın 

kendine has koşullarına önem verilmelidir. Zira her alanın işleyiş mantığı farklı olduğu 

gibi eyleyicilerin her birinin kavrayışı da birbirinden farklı olacaktır (Kaya, 2016: 409). 

Bu bağlam hasebiyle bu konuda gerçekleştirilen araştırmaların merkezine bireyler değil 

alanlar konulmalıdır. Ancak bu yine de bireyin bir yanılsama olduğu veya hiçbir 

katkısının olmadığı anlamına gelmemelidir. Bireyler yatkınlıkları ile beraber birtakım 

alanlarda eyleyici olarak bulunurlar; bilim, onları biyolojik bireyler veya özneler olarak 

değil de toplumsal alanlar içerisinde yer alan toplumsal olarak etkin eyleyiciler olarak 

görmektedir. Bu yüzden eyleyicilerin dünya görüşlerini, kavrayışlarını, tekilliklerini ve 

bakış açılarını daha iyi anlayıp yorumlayabilmek için önce alanın bilgisinden 

faydalanılmalıdır (Wacquant & Bourdieu, 2014: 93). 

Bourdieu’ye göre alanda yer alan kurulu düzeni korumak ile alanın sınırlarını ve 

tanımlarını korumak ve alana yeni girenlerin girişlerini kontrol etmek arasında kuvvetli 

bir bağ vardır. Alanın mevcut düzeninin devam etmesini isteyen ve dolayısıyla alandaki 

nüfusun kontrollü bir şekilde artmasını isteyenler için alanın mevcut hiyerarşik yapısı 

önemlidir. Çünkü alanda gerçekleşebilecek kontrolsüz bir nüfus artışı alanı dışarıdan 

olan etkilere daha müsait bir hale getirecektir. Bu durum ise alanın mevcut işleyişi ve bu 



62 
 

 
 

işleyişten çıkarları olanlar için tehlike arz etmektedir. Alanların sınırları üzerine 

söyleyebileceğimiz bir diğer temel özellik ise alana girişlerin kurallar ile 

gerçekleşebilmesidir. Fakat bu kurallar her alanda aynı derecede belirgin ve net değildir. 

Bazı alanlarda, alana giriş birtakım net kurallar ile belirlenmişken bazı alanlarda ise 

alana giriş için kodlanmış kurallar bulunmamaktadır; örneğin eğitim alanına girişler 

çoğu zaman sınavlar ile gerçekleştirilirken sanat veya edebiyat alanına dahil olabilmek 

için böylesine belirgin kurallar söz konusu değildir.  Kuralların net bir şekilde 

belirlenmediği ve kodlanmamış olarak yer aldığı alanlara girişler akışkan bir şekilde 

gerçekleşmektedir. Bu yüzden alan içerisindeki meşruluk tanımı ise çoğu zaman esnek 

bir yapıdadır. Sanat ve edebiyat alanları kendi içerisinde çok parçalı tanımlara sahip 

olmakla birlikte geleceği nispeten belli olmayan alanlardır. Bourdieu’ye göre bu alana 

dahil olan aktörler, farklı özelliklere ve habituslarından kaynaklanan birtakım farklı 

yatkınlıklara sahiptirler. Bourdieu’nün sanat ve edebiyat alanında bulunan aktörler için 

yaptığı ziyadesiyle önemli tespitlerden biri şudur; bu alanlar içerisinde yer alan aktörler; 

maddi kaygıları olmayan, hayatlarını güvence altına almış ve bu yüzden sanat veya 

edebiyat alanı içerisinde rahat rahat hareket edebilecek aktörlerdir. Bu aktörler, sanat ve 

edebiyat alanı dışında kalan diğer alanları (ekonomi, akademi, bürokrasi v.b) 

reddedebilme lüksüne sahip oldukları için sanat veya edebiyat alanına dahil 

olabilmektedirler (Bourdieu, 1999: 228-229). Alanlar, kendi işleyiş mantıkları ile 

paralel bir şekilde o alana mahsus sermayeler üretirler. Aktörlerin mücadelesi ise 

alanlarda bulunan sermayeleri kazanabilmek ve alanda kaldıkları süre boyunca 

sermayelerini muhafaza etmek üzerinedir. Bu perspektiften bakıldığında bilhassa maddi 

kazanç (ekonomik sermaye) getirmeyen alanlara dahil olan aktörlerin daha ziyade başka 

sermayelerin peşinde olduğunu görmek daha kolay olacaktır. 

Bourdieu, görece özerk olan alanlar arasında yapısal ve işlevsel olarak ortak 

özelliklerin olduğunu düşünür. “(…) felsefe alanı, siyaset alanı, edebiyat alanı vb. ile 

toplumsal mekanın yapısı arasında bir dizi yapısal ve işlevsel homoloji de 

gözlemlenebilir: Bunların her birinin kendi ezenleri ve ezilenleri, koruma ya da yıkma 

mücadeleleri, yeniden üretim mekanizmaları vb. vardır. Ama bu özelliklerin her biri, 

her alanda özgül, indirgenemez bir biçim alır (homolojiyi, farklılıkta benzerlik olarak 

tanımlamak mümkündür).” (Wacquant & Bourdieu, 2014: 91). Bu konu bağlamında 

yine Pierre Bourdieu’nün analizleri üzerinden bir örnek vermek daha yerinde olacaktır: 



63 
 

 
 

Bourdieu, eleştirel bir bakış açısıyla ele aldığı ve Fransız eğitim sistemi hakkındaki ilk 

çalışması olan Yeniden Üretim (Reproduction In Education)’de, Ortaçağ’daki Katolik 

Kilisesi ile Fransız eğitim sistemi arasında hem yapısal hem de işlevsel homolojiler 

olduğunu düşünür. Kiliseler gibi okullar da kendi mevcut yapılarını yeniden-üretirler.  

Okullar da, kiliselerden farksız bir biçimde, eğitim vererek yetenek kazandırmanın 

yanında aynı zamanda kendi kurumlarına alımların tamamı üzerinde etkili olurlar. 

Okulların alım esnasında kendi seçimlerine dayanan bu etkisi, sürekli olarak, istenilen 

aktörlerin okullara alınması ile uzun vadede bir yeniden-üretime işaret etmektedir. 

Ayrıca okulların yapmış olduğu bu bilinçli seçim, yalnızca okul içerisindeki sermayenin 

hep aynı gruplarda yeniden-üretilmesine sebebiyet vermez aynı zamanda kültürel 

sermayenin eşitsiz dağılımını meşrulaştırarak var olan toplumsal sınıf ilişkilerinin 

hiyerarşik yapısının da yeniden-üretilmesine yol açar. 

Bourdieu’nün alanlar arasında kurmuş olduğu homolojilerden bir diğeri de hukuk 

alanı üzerine olan ilgi çekici analizidir. Analize göre avukatlar ve müvekkiler arasındaki 

ilişkide, hukuk alanı ile toplumsal sınıflar arasındaki yapısal benzerliklere karşılık 

gelebilecek bir ilişki söz konusudur. Bourdieu, avukatların mesleki alan içerisindeki 

konumları ile savundukları müvekkilerinin toplumsal yapıdaki konumları arasında 

kuvvetli bir ilişki olduğunu düşünür. Nitekim farklı alanlar içerisinde bulunan iki 

aktörün konumlarına dair benzeşim, bir alan içerisinde tabi –veya egemen- konumda 

olan aktörün başka bir alan içerisinde de yine buna denk bir konumda yer alacağı 

anlamına gelir. Alanlarda bulunan eş mantığa bir diğer örnek ise aktörlerin 

benimsedikleri stratejilerdir: tabi konumda bulunan bir tüketici, herhangi bir alanda yine 

kendisi gibi tabi olan aktörün ürettiği şeyleri tercih edecektir (Swartz D. , 2011: 184). 

Bu noktayı daha detaylıca ele alacak olursak; üreticilerin, bir kültürel alan içerisinde 

ürettikleri şeyler, tüketicilerden gelen taleplere yönelik değil de içerisinde bulundukları 

hakim veya tabi konumlarının yansıması olarak ifade bulmaktadır. Bu durumun bir 

karşı okuması da tüketiciler üzerinedir. Zira tüketicilerin de kültürel üretim alanında 

tercih ettikleri şeyler genel olarak içerisinde diğer aktörlerle mücadeleye giriştikleri 

alandaki hakim veya tabi konumlarının yansımasıdır. Ancak burada önemli olan husus, 

üreticiler ve tüketicilerin alanlar içerisindeki konumlarına bağlı olarak 

gerçekleştirdikleri seçimlerin bilinçli olarak gerçekleşmediğidir. Tüketicinin, kültürel 



64 
 

 
 

üretim alanı içerisindeki ürünlerden kendi konumuna denk düşeni seçmesi bilinçli bir 

tercihten ziyade yapısal bir benzeşimin eseridir. 

Pierre Bourdieu, böylelikle farklı alanlarda anolojiler kurar; bu anolojilerin 

bazıları yeniden-üretim mekanizmalarına dayanırken bazıları ise eyleyicilerin 

konumlarına ve konumlarının hiyerarşik yapısına dayanır. Alanlar arasında kuralan 

eşmantıklar işlevsel ve yapısaldır ancak eyleyicilerin pratiklerinden tamamen kopuk 

değildir. Tam da bu noktada, Pierre Bourdieu, düzenli eylemlerin kaynağı olarak 

belirlediği habitus 11  mefhumunu kullanır. Eyleyiciler sahip oldukları habituslarıyla 

bağlantılı bir biçimde farklı alanlar içerisinde birbirine yakın eylemlerde bulunurlar. 

(Kaya, 2016:  415; Swartz D. , 2011:  189) Habitus kavramına yer verdiğimiz bölümde 

bildirdiğimiz üzere; Pierre Bourdieu, çalışmalarının çoğunda habitus, alan ve sermaye 

kavramlarını bir ilişkisellik içerisinde sıklıkla kullanmıştır. Bu üç kavram birbirileriyle 

ilintili olmakla birlikte yine bir diğerinin yardımıyla açıklanıldığı takdirde daha anlaşılır 

bir görüntü çizmektedir. Yalnız başına birçok görev üstlenen bu kavramların her biri 

için genel geçer ortak bir tanım yapmak hayli zordur. Fakat kavramların karşıladıkları 

noktalar, diğer kavramlarla olan bağlantısı göz önünde bulundurularak, bir ilişkisellik 

içerisinde genel metnin içinde yer bulursa eğer her bir kavram daha anlaşılır olacaktır. 

Bu nokta itibarıyla üç kavrama yeniden bakacak olursak şöyle söyleyebiliriz; konumlar 

arasındaki nesnel ilişkilerin ağı olan alanlarda eyleyiciler, kendi koşulları itibarıyla 

edinmiş oldukları habituslarının yardımıyla alan içerisinde bulunan ve alanın özgül 

yapısıyla üretilmiş olan sermayeleri elde etmek için sürekli olarak mücadelede 

bulunurlar. Ne kadar alan varsa o kadar  sermayeden bahsetmek mümkündür. 

Eyleyicilerin, bu sermayeleri tekellerine almak için giriştikleri mücadelede ise 

habitusları önemli bir rol üstlenmektedir. 

Alanların ne ifade ettiğinden ve genel yapısal özelliklerinden bahsettikten sonra 

Bourdieu sosyolojisi içerisinde hayli önemli noktaları karşılayan iktidar alanı, bilim 

alanı ve entelektüel alandan söz edeceğiz. Alan kavramına giriş yaparken ne kadar çok 

çıkar varsa o kadar alandan söz edebilmek mümkündür diye belirtmiştik. Çıkarlarla 

bağlantılı olarak bütün alanları tek tek ele alıp değerlendirmek imkansız olacağından 

                                                           
11  Pierre Bourdieu’nün sosyoloji anlayışı içerisinde üç temel yapıtaşı diyebileceğimiz kavram 

bulunmaktadır; habitus, alan, sermaye. Bourdieu, toplumsal dünyaya dair gerçekleştirmiş olduğu 

analizlerinin çoğunda aralarına derin bir ilişkisellik olan bu üç kavramın her birine kilit önem atfetmiştir.  



65 
 

 
 

yalnızca yukarıda adı geçen üç alana yer verilecektir. İktidar alanı, Bourdieu’nün 

çözümlemelerindeki başat konumu itibarıyla anlatılmaya değerdir; yine aynı şekilde 

bilimsel ve entelektüel alana yer vermemizin sebebi ise araştırma konumuzun temeline 

olan yakınlıklarıdır. 

2.2.1. İktidar Alanı 

Pierre Bourdieu’nün eserlerinde yer alan çözümlemerin temel ve birinci alanı 

iktidar alanıdır. Bourdieu, iktidar alanı kavramını iki farklı şekilde kullanıyor olsa da 

kavramın kullanıldığı noktalar birbirileri ile kesişmektedir. Birincisi ve iki anlam 

içerisinde daha önemlisi: İktidar alanı, tüm alanlarda yer alan mücadelelerin ve 

farklılaşmaların düzenleyici ilkesi olarak bulunan bir üst-alan işlevi görmektedir. Diğer 

anlamı ise iktidar alanının12, Bourdieu’nün analizlerinde hakim sınıf, elit sınıf, yönetici 

sınıf gibi kavramları karşılamasıdır (Kaya, 2016: 416). 

Bourdieu, toplumsal devamlılığın sağlanabilmesi için çatışmanın gerekli olduğunu 

düşünür. Tüm toplumsal düzenlemelerin ve ilişkilerin temelinde ise iktidarı elde etme 

mücadeleleri yer almaktadır. İktidarı elde etmek ise Bourdieu’ye göre, hem maddi 

kaynaklara hem de en az maddi kaynaklar kadar önemli olan simgesel kaynaklara sahip 

olmak demektir ki faillerin iktidar mücadelesi bu çıkar üzerine kuruludur. Aynı 

zamanda modern toplumlarda farklılaşmanın yegane yolu ekonomik kaynaklara sahip 

olmak değildir: aynı zamanda kültürel sermayenin hacmi de bu mücadele içerisinde 

ziyadesiyle belirleyicidir (Swartz , 2011:192). İktidar alanı elbette ki farklı sermayeye 

sahip olan egemenlerin iktidarı kendi tekellerine almak için mücadelede bulundukları 

rekabet alanıdır. Ekonomik alanda, kültürel alanda, akademik alanda, bürokratik alanda 

sermayelerin çoğuna sahip olan eyleyicilerin, iktidarı elde edebilmek için 

sermayelerinin yardımıyla mücadele giriştikleri alanlardır, iktidar alanı. Buradan da 

                                                           
12 Pierre Bourdieu, “hakim sınıf”, “yönetici sınıf” veya “elitler” gibi hususi bir sınıfı tanımladığını 

düşündüğü kavramların yerine “iktidar alanı” kavramını kullanır. Bu sayede kavramın özgül olarak bir 

nüfusu tanımlamaktan daha ziyade kavramın ilişkisel bağlarının olduğuna dikkat çekmek ister. Pierre 

Bourdieu (Wacquant & Bourdieu, 2014, s. 233) iktidar alanından şöyle bahseder: “İktidar konusunda, 

iktidarın yerini belirlemek için, bazıları tözselci ve realist sorular soracaktır, bazıları da nerede 

olduğunu, kimin elinde bulunduğunu, daha başkalarıysa aşağıdan mı, yukarıdan mı geldiklerini vs. 

soracaklardır (…) Bu tözselci düşünce tarzından kopmak için –eski kuramsal elbiselerin üzerine yeni 

etiketler yapıştırmak için değil- (iktidar adı verilen elle tutulabilir bir toplumsal gerçekliğe hakim olan 

gerçek bir topluluğa işaret eden gerçekçi kavram olan egemen sınıftan ziyade) iktidar alanından söz 

etmek istiyorum.”     



66 
 

 
 

anlaşılacağı üzere modern toplumlarda iktidarı kazanabilmek yalnızca ekonomiden 

geçmez; bilhassa kültürel alan ve buna benzer diğer alanlardaki sermayeler de iktidar 

alanında belirleyici bir rol üstlenebilirler. 

İktidar alanında farklı sermayeler oluşturan diğer alanlar hiyerarşik bir düzen 

içerisindedirler. Bourdieu’ye göre modern toplumlarda iktidar mücadelesini belirleyen, 

şekillendiren en önemli karşılaşma: servet, mülk,para anlamına gelen ekonomik 

sermaye ile bilgi, kültür, eğitim anlamlarına gelen kültürel sermayenin karşılaşmasıdır. 

Bu iki başat sermaye arasında gerçekleşen karşıtlık, mücadele, savaş iktidar alanın 

yapısını belirlemektedir. Zira farklı koşullarda dünyaya gelen eyleyicilerin her biri 

ekonomik, kültürel, dini vb. gibi sermayelere eşit oranda sahip olamamaktadırlar. 

Çünkü eyleyiciler, aileler, gruplar hem kendi toplumsal konumlarını koruyabilmek hem 

de mümkünse şayet toplumsal konumunu ilerletmek için giriştikleri mücadelelerde 

ekonomik ve kültürel sermayeden eşit oranda faydalanamamaktadırlar. Bourdieu, bu 

noktaya dair geliştirmiş olduğu analizlerinde yaşanılan coğrafi bölgenin bile sermayeleri 

elde edebilmek üzerinde etkisini olduğunu düşünmektedir. Bu durumu kültür 

çevrelerinin yakınlarında yaşayan eyleyicilerin kültürel kaynaklara diğerlerine nispeten 

daha kolay ulaşabildiğini örnek vererek açıklamıştır. Bu açıdan bakıldığı takdirde 

eyleyicilerin hayat tarzları, siyasi seçimleri ve hatta hayat pratiklerinin, büyük ölçüde, 

ekonomik ve kültürel sermayenin karşıtlığı içerisinde geliştiğini söylemek mümkündür. 

Nitekim bir toplumda ekonomik ve kültürel sermayenin değerleri arasındaki fark ne 

kadar büyükse, eyleyicilerin tahakküm mücadelelerinde karşı karşıya gelmeleri de o 

kadar muhtemeldir (Swartz , 2011: 193). Yukarıda da yer verildiği gibi Pierre Bourdieu, 

modern toplumlarda farklılaşmanın yalnızca ekonomi ile olmayacağını kültürel 

kazançların da belirgin bir rol üstlendiğini düşünmektedir. Aynı zamanda ekonomik 

kazançlar ile kültürel kazançlar arasındaki karşıtlık ise iktidar mücadelesini 

şekillendirmektedir. Bourdieu, iktidarı şekillendiren bu karşıtlığa şiazmatik yapı, 

ekonomik sermayeye hiyerarşinin hakim ilkesi ve kültürel sermayeye ise hiyerarşinin 

ikincil ilkesi demektedir  (Kaya, 2016: 416; Swartz , 2011, 192). 



67 
 

 
 

 

Toplam Sermaye Hacmi (+) 

 

 

 

 

 

ES-/KS+      EK+/KS- 

 

 

 

 

 

Toplam Sermaye Hacmi (-) 

1 

2 

3 

 

Şekil 1. Koordinatlar Üzerinde Ekonomik ve Kültürel Sermayenin Dağılımı 

Koordinatlar üzerinde x doğrusu ekonomik ve kültürel sermayenin oranlarını, y 

doğrusu ise toplam sermayenin hacmini temsil ediyor. 1. Alan toplumsal mekanı ya da 

toplumsal sınıf alanını gösteriyorken 2. alan iktidar alanını, 3. alan ise sanat alanını 

temsil etmektedir. ES ekonomik sermaye, KS kültürel sermaye anlamına gelmektedir. 

Daha fazla bilgi için bknz (Swartz , 2011: 195). 

 Yukarıda verilen şekil alanların sermaye hacimlerine ve sermayenin türüne göre 

konumlanışlarını göstermektedir. Yatay vaziyette olan x ekseni sermayelerin (ekonomik 

ve kültürel) miktarını ölçerken, dikey vaziyetteki y ekseni toplam sermayenin hacmini 

göstermektedir. Bourdieu, toplumsal sınıf alanını sermayelerin hacimlerinin ve 

türlerinin etrafında yer almış iki boyutlu bir feza olarak değerlendirir. Toplumsal sınıf 

alanının içerisinde toplam sermaye hacminin fazla olduğu konumların tamamını, şekilde 

de görüldüğü üzere, iktidar alanı (2. dikdörtgen) doldurmaktadır. İktidar alanında 

toplam sermayenin hacminin eksilerde olması görülemez; bunun yanında sermayenin 

türünün değeri ise alanların özgül yapılarıyla bağlantılı olarak değişiklik gösterir. İktidar 

alanının içerisinde ise kültürel sermayenin değerinin daha fazla olduğu bölümde 



68 
 

 
 

konumlanan sanat alanı (3. dikdörtgen) yer almaktadır. Sanat alanında bulunan 

eyleyicilerin toplam sermayeleri hatırı sayılır miktardadır ancak bu toplam sermayenin 

yarısından çoğunu kültürel sermaye oluşturmaktadır. Sanat alanı üzerinden toplumsal 

sınıf alanını ve iktidar alanını değerlendirecek olursak; sanat alanının, iktidar alanı 

içerisinde tabi konumda olduğunu söyleyebiliriz. Ancak diğer alanlar yani bir anlamda 

daha geniş sınıf ilişkileri göz önünde bulundurulduğunda sanat alanının eyleyicileri 

egemen konumdadır. 

Alanları şimdi yeniden değerlendirecek olursak; her alanın işleyişini değiştiren, 

diğerlerinden farklı kılan özgül yapılar vardır. Bu alanların içerisinde bir yanda kültürel 

sermayesinin azlığından dolayı kültürel anlamda tabi ancak ekonomik anlamda egemen 

olan eyleyiciler, diğer yanda ise ekonomik sermayesinin azlığından dolayı ekonomik 

anlamda tabi ancak kültürel anlamda egemen olan eyleyicilerin olduğu iki farklı kutup 

vardır. (Akt. Swartz, Bourdieu, 1989:  383) Alanların kendi içlerinde farklılaşmasına ve 

iki zıt kutupta bulunan eyleyicilerinin olmasına ekonomi alanı iyi bir örnektir: Ekonomi 

alanının bir kutbunda en iyi okulları bitirerek son derece iyi bir kariyer yapan ve bu 

neticede kültürel sermayesi hayli fazla olan eyleyiciler yer almaktayken diğer kutbunda 

ise tüm ekonomik sermayesini ailesinden devralmış ve aile şirketlerinin başında 

bulunan varis eyleyiciler bulunmaktadır. (Akt. Kaya 2016; Bourdieu, 1998:  272) 

O halde iktidar alanı kültürel ve ekonomik sermayenin kıyasıya mücadelesinin 

sonucunda meydana gelir diyebiliriz. Kültürel sermaye ile ekonomik sermayenin 

arasındaki bu karşıtlık hem iktidar alanını oluşturuyorken hem de diğer alanların 

farklılaşmasına olanak tanımaktadır. Öyle ki bu farklılaşmanın sonucunda belirli bir 

alan içerisinde egemen konumdaki bir eyleyici diğer bir alan içerisinde tabi konuma 

düşebilmektedir. Hatta daha da önemlisi aynı alanın içerisinde kültürel ve ekonomik 

sermayelerinin miktarına göre eyleyici hem egemen hem de tabi olabilmektedir. 

2.2.2. Bilim Alanı 

Harsa dayanan bütün üretimler (bilim, sanat, felsefe, edebiyat) özünde bilimsellik 

iddiası taşımaktadır. Bu kültürel üretimlerin tamamının geride bıraktığı bir tarihi vardır 

ve bu tarih, içerisinde uzlaşıdan uzak birçok tezat barındırır. Maalesef aynı durum bilim 

söz konusu olduğunda da geçerlidir; etraflıca baktığımız takdirde örneğin felsefe 



69 
 

 
 

tarihinde yer alan tezatların birçoğunu bilim tarihinde de bulmak mümkündür. 

Bourdieu, tam da bu noktada, bu tezatları aşabilmek ve daha yorumlayıcı bir bakış açısı 

sunabilmek için alan kavramını önerir (Bourdieu, 2018b: 62). Bourdieu’ye göre kültürel 

ürünlerin verdiği mesajları anlayabilmek için yalnızca o ürünü –bir metin ise şayet 

yalnızca metni okumak- incelemek yetmeyecektir. Aynı zamanda, metin üzerinden 

gidecek olursak, metin ile sosyal bağlam arasındaki ilişki üzerine düşünmek de verilen 

mesajın tamamını anlayabilmek noktasında yeterli olmayacaktır. Bu hususta önerdiği 

şey; kültürel ürünlerin, özgül yasalarla donanmış alanlar içerisinde meydana getirildiği 

ve bu kültürel ürünleri kavrayabilmek için ise önce o alanların işleyişlerini 

kavrayabilmek gerektiğidir. Bu vesileyle daha bütün bir bakış açısına sahip olunulmakla 

birlikte kültürel ürünün mahiyeti de daha belirgin olacaktır. 

“Bilimsel alan sosyal bir dünyadır ve bu şekliyle çeşitli tazyik ve teşvikler tatbik 

eder ancak bu tazyik ve teşvikler sosyal dünyanın tazyiklerinden nispeten bağımsızdır. 

Aslında dış tazyikler, hangi mahiyette olurlarsa olsunlar, alan üzerinden ve alanın 

aracılığıyla tatbik olduklarından ötürü, alanın mantığı tarafından dolaylı hale 

getirilirler. Alanın özerkliğinin en görünür tezahürlerinden biri, dış tazyik ve talepleri 

hususi bir biçime sokarak kırıp-yansıtma kabiliyetidir.” (Bourdieu, 2018b: 64) 

Bourdieu’nün tazyik ve teşvik ile ifade ettiği şeyler bilimsel alanın itici ve çekici 

faktörleridir. Bilimsel alanın da sosyal dünya gibi hem itici hem de çekici faktörlere 

sahip olduğunu belirten Bourdieu, bilimsel alanın nispeten daha farklı itici faktörlere 

sahip olduğunu düşünür. Bu fark, tüm dış tazyiklerin bile kendini eninde sonunda 

bilimsellik ile kanıtlayabileceğinin altında yatmaktadır. İşte bu tabir caizse döngü, 

bilimsel alanın özerkliğini kurması ve devam ettirebilmesi için yegane fırsattır. Öyle ki 

bilimsel alanın özerkliği ile dış tazyikleri kırıp parçalaması ve onları artık tanınmaz hale 

getirerek suret değiştirmesi arasındaki bağ çok kuvvetlidir. 

Alan mefhumuna giriş yaparken belirtildiği üzere; bütün alanlar, faillerin 

ellerindeki sermayeler ile mücadeleye giriştikleri güç alanlarıdır. Buradan hareketle 

bilimsel alanı da ilk aşamada, diğer alanlarla benzer şekilde, faillerin mücadelelerine 

tanıklık eden fiziki bir alan olarak ele alabiliriz. Nasıl ki ekonomi alanında diğerlerine 

göre daha büyük olan bir firmanın –hatırı sayılır bir ekonomik sermayeye sahip bir 

firmanın- yeni bir buluşu o alanda bulunan ufak girişimcilerin neredeyse tamamını 

alanın dışına itebiliyorsa, bilim alanında yaşanan bir gelişme de aynı etkiyi 



70 
 

 
 

yaratabilmektedir. Bilim alanında buna karşılık gelsin diye Einstein’ı örnek olarak 

verebiliriz. Einstein, tıpkı büyük firmalar gibi, keşfettiği yeni bir buluşla bilimsel alanın 

kavrayışlarının tamamını yeniden şekillendirmiştir. Dünya üzerinde bulunan ve 

Einstein’ın buluşandan etkilenmeyen çok az fizikçi vardır. Şimdi bu noktada kültürel 

üretimlerin anlaşılabilmesi noktasında konuya yeniden bakacak olursak şunu rahatlıkla 

söyleyebiliriz: Seçtiğimiz konular, okuduğumuz makaleler, ilgilendiğimiz sorunlar 

kültürel alanda yer alan faillerin nesnel ilişkilerine dayanmaktadır. Bu yüzden bir alanda 

–bilhassa bilimsel alanda yer alan bir failin ne anlatmak istediğini gerçekten anlamak, 

kavramak istiyorsak, o failin içerisinde olduğu alanın yapısına ve failin o alandaki 

konumuna müracaat etmemiz gerekmektedir (Bourdieu, 2018b: 66) 

Bu durum aslında bir noktada bilimsel alanın içerisinde yer alan egemenlerin 

konumları ile doğrudan ilintilidir. Egemenlerin konumları, bilimsel alanın tazyiklerinin 

oluşumunda hayli önemlidir. Zira egemen konumda bulunan bir araştırma veya 

araştırmacı alanın içerisinde kalan diğer faillerin tutumu üzerinde etki gösterecektir. Bu 

durumu ise Bourdieu, şöyle yorumlar: Bilimsel alanda icraatta bulunan bütün failler bu 

tazyiğin etkisi altındadır, alandaki konumuna göre failler, ağırlıklarına göre (ki burada 

ağırlıkları ile sahip oldukları bilimsel sermayenin miktarı kastedilmiştir) tazyiklerden az 

ya da çok etkilenmektedirler (Bourdieu, 2018b: 66). Öyle ki bazı failler tazyiklere karşı 

koyamayıp alanın dışına itilmektedirler. Dolayısıyla bilim alanında yer alan çoğu failin 

bilimsel kaygılara önem verdiklerini düşünebilir ve hatta söyleyebiliriz. Ancak bilimsel 

alanın işleyiş mantığı yeterince sorgulandığında alan içerisinde yer alan faiilerin 

bilimsel kaygılardan daha ziyade alandaki konumlarına paralel olarak icraatta 

bulundukları görülecektir. 

Nitekim alandaki faillerden birinin güç dengelerini kendi lehine değiştirebilme 

ihtimali ile alanda yer aldığı konumu ve dolayısıyla sahip olduğu bilimsel sermayesi 

arasında kuvvetli bir ilişki söz konusudur. Bir bilim insanının, yerleşik bilimsel düzenin 

bizatihi temellerini sorgulatacak mahiyette devrimsel bir buluş marifetiyle, sermayenin 

bizatihi dağılımını, oyunun bizatihi kurallarını yeniden tanımladığı tamamıyla istisnai 

durumlar haricinde bu tespit doğrudur  (Bourdieu, 2018b: 67). 

Alanların kendi işleyiş mantıkları ve özgül koşulları neticesinde sermaye türleri 

oluşturduğunu ve faillerin ise bu sermaye türleri için mücadelede bulunduklarını artık 



71 
 

 
 

bilmekteyiz. Bu vesileyle bilimsel alanın da, kendi özgül koşulları ile bağlantılı bir 

biçimde bilimsel sermayeyi ürettiğini söyleyebiliriz. Peki bu bilimsel sermaye bizlere ne 

ifade etmektedir? Bilimsel sermaye, bilimsel alan içerisinde yer alan faillerin tamamı 

tarafından kabul edilen ve birbirilerine rakip olan eşit konumdaki tüm failler tarafından 

bilinen itibara dayalı bir sermayedir. Bu yüzden sembolik sermayenin13 özel bir türüdür. 

Bilimsel alanda yayımlanmış bir eserin aldığı atıf sayısı ve bu atıfların meydana 

getirdiği kazanımlar örnek olarak verilebilir. Yine Einstein üzerinden devam edecek 

olursak; Einstein’ın buluşunun ve bu sayede kazandığı sermayenin finansal bir karşılığı 

yoktur. Bu sermaye temelde diğer faillerce de rıza gösterilen bir kabule dayanmaktadır. 

Böylesine bir buluş, bilimsel alan içerisinde faile ziyadesiyle fazla bir otorite 

kazandırmakla birlikte alanda kartların yeniden dağıtılmasına ve oyunun işleyişine 

direkt etkide bulunabilir (Bourdieu, 2018b: 68). 

Bilim alanının özgül mantıkları yine özgül bir şey ortaya çıkarır: bilimsel çıkar. 

Bu çıkar türü bilhassa ekonomide yer alan çıkar türüne kıyasla menfaatsiz görünen bir 

çıkar türüdür. Ancak bu çıkar türü daha örtük bir biçimde çıkarsızlıktan elde edilen 

çıkardır. Bilim adamlarının elbette ki gayeleri tamamen bilimsel kaygılarla hareket 

etmektir ancak yine de örtük bir biçimde nam salmayı, ünlü olmayı arzularlar. Bu 

çelişkiye menfaatsiz menfaatler adını verir Bourdieu ve bilimsel alanda yer alan faillerin 

genel olarak böyle olduklarını düşünür. “(…) bilimsel alanların paradoksu şudur ki; 

hem bu öldürücü itkileri hem de bunların kontrolünü aynı anda üretirler. Bir 

matematikçiyi alt etmek istiyorsanız bunu matematik içerisinde kalarak ispat veya 

çürütme ile yapmanız gerekir. Elbette, her zaman için Romalı bir lejyonerin 

matematikçinin kellesini koparması mümkündür ancak bu, felsefecilerin dediği gibi bir 

ulam hatası olur. Böyle bir durumu Pascal, başka bir nizama ait bir iktidarı, o iktidara 

uygun düşmeyen bir nizamda kullanmaktan ibaret olan bir zorbalık icrası olarak 

değerlendirirdi.” (Bourdieu, 2018b: 73).  Faillerin, bilimsel alanın içerisinde olsalar 

dahi, sürekli olarak çıkarları ve buna uygun stratejileri olacaktır. Sadece bilimsel alanda 

yer alan faillerin çıkarları, diğer alanlardaki faillere göre biraz farklı olarak, çıkarsızmış 

gibi görünmeleri üzerinedir. Yine de bir faille girişilen mücadelede onu alt etmek alanın 

özgül mantığına uygun olan yollar ile denenmelidir. 

                                                           
13 Sembolik sermaye, Bourdieu’nün analizlerinde sıkça yer alan sermaye türlerinden biridir. Geçmişten 

edinilen kazanımlarla bağlantılı olarak edinilen ve temelde habitusa dayandırılan bir sermaye biçimidir. 

Sermaye kavramına yer verdiğimiz bölümde kavram, daha geniş bir şekilde yer alacaktır. 



72 
 

 
 

Bilimsel alanın özellikleri noktasında son olarak şunları söyleyebiliriz: Bilimsel 

alan, diğer alanlara göre (iktisadi, kültürel vb.) nispeten özerk bir yapıya sahiptir. Bunun 

en önemli belirtilerinden biri ise kendi özgül işleyiş mantığı ile faillerin var olma 

çabalarını daha belirgin olan kuralları ile sınayabilmesidir. Zira bilimsel alanda yer alan 

bir failin faaliyetleri bilimsel kabullerle ve en nihayetinde diğer faillerin ikrarıyla 

değerlendirilmektedir. Ayrıca bilimsel alan, görece özerk yapısı ile kendini dışarıdan 

gelebilecek müdahalelere karşı koruyabilmekle birlikte cezalarını veya 

ödüllendirmelerini de yine faillerine dayatabilmektedir. 

2.2.3. Entelektüel Alan 

Entelektüeller, işgal ettikleri ayrıcalıklı konumları ile Fransa’da geçmişten beri 

sürekli olarak sorgulanan bir grup olmuşlardır. Bu bağlamda Bourdieu’nün 

analizlerinde de Fransız entelektüellerinin yer alması sürpriz olmayacaktır. Nitekim 

Bourdieu, entelektüllerin sorunsallaştırılmasını Fransa ile sınırlı tutmayaracak evrensel 

bir entelektüel sorununa değinmiştir. “Sanatsal alan, edebiyat alanı, bilimsel alan, vb. 

şeklinde alt alanları olan kültürel üretim alanı kavramı, sanat veya edebiyatın sosyal 

tarihinin çoğu zaman yetindiği sosyal dünyaya belirsiz göndermelerden (bağlam, çevre, 

sosyal geri plan, social background gibi kelimeler üzerinden) kopmaya imkan tanır. (…) 

Ancak, kullanışlı olmaktan başka bir vasfı olmayan bu imgelemle yetinmemek gerekir” 

(Bourdieu, 2016a: 211) der entelektüel alan için Pierre Bourdieu. Nasıl ki diğer alanlar 

içerisinde egemenler, tabi olanlar; hükmedenler, hükmedilenler ve aynı zamanda 

yeniden üretim mekanizmaları ile birlikte birbirinden farklı birçok strateji varsa, 

entelektüel alan içerisinde de tüm bunlardan söz etmek mümkündür. Buradan hareketle 

yeniden söyleyebiliriz ki, alanlar arasında –örnek olarak entelektüel alan ile siyasal alan 

arasında- bir eş mantık kurulabilmektedir. Bu eş mantıklılık farklılıklar üzerine kurulan 

bir benzerliği ifade etmektedir. Zira bütün alanların işleyiş mantıklarının farklı olduğuna 

ve her alanın kendi özgül yapılarının olduğuna yer verilmişti. Entelektüel alan da, 

işleyişi diğerlerinden farklı olan ancak içerisinde yer verdiği mücadelelerle benzerlik 

gösteren alanlardan bir tanesidir. 

Diğer alanlarda olduğu gibi entelektüel alanda da sermayeden ve iktidardan 

bahsetmek mümkündür. Entelektüel alanda bulunan iktidarı bir metni (edebi veya 

bilimsel) yayınlatabilme veya yayını reddetme gücüne muktedir olanlar üzerinden 



73 
 

 
 

örneklendirebiliriz.  Yine alan içerisinde egemen konumda olan bir yazarın, tabir caizse 

yeni yetme bir yazara duyduğu beğeni ve övgü dolu bir eleştirisi kazanılacak sermayeye 

bir örnektir. Bu noktada atlanılmaması gereken bir nokta vardır: Entelektüel alanda 

kazanılan sermaye de tıpkı bilimsel alanda olduğu gibi sembolik bir sermayedir ve en 

temelde alanda bulunan diğer faillerin kabulüne dayanır. Diğer alanlarda olduğu gibi 

entelektüel alanda da güç ilişkileri, birbirinden farklı stratejiler (koruma, altüst etme, 

takip), çıkarlar bulunur. Nitekim tüm bunlar içerisinde olduğu alanların özgül 

koşullarından etkilenerek alana özgü bir biçim almışlardır (Bourdieu, 2016a: 212) 

Bu alanda bulunan sermayenin hatırı sayılır bir kısmını elinde bulunduranların, 

yani entelektüel alan içerisinde egemen konumda olanların yaptıkları en önemli 

şeylerden biri alanın sınırlarını çizmektir. Bu kimselerin yaptıkları şey pozitivist bir 

bakış açısıyla entelektüelin kim olduğu veya entelektüel öze sahip olabilmek için 

nelerin gerektiği gibi cevaplanmamış sorular sormak değildir. Daha ziyade bir akıma 

veya bir gruba bu şey şiir değil veya bu şey edebiyat değil demek ve bu şekilde o akımı 

veya grubu alanın dışına atmaktır. Bu sayede alanın sınırlarını çizmekle beraber alana 

dair meşru bir giriş tanımı da yapmaktadırlar. Entelektüel alanda bulunan egemenlerin 

yaptığı tanım dolayısıyla egemen tanım, bilhassa alana yeni giriş yapanlar üzerinde 

ziyadesiyle etkilidir. Egemen tanımın yıkılması, yani mevcut olan meşru tanımın 

değişmesi ise devrimlerin alan içerisinde aldığı hususi biçimdir (Bourdieu, 2016a: 216) 

Pierre Bourdieu’nün entelektüel alan içerisinde üzerinde durduğu bir diğer önemli 

nokta ise entelektüel alanın iktidar alanı içerisinde tabi bir konumda olmasıdır. Ona göre 

sıradan olan edebiyat ve sanat teorileri bu önemli noktayı es geçmektedirler. Yazarlar, 

sanatçılar veya daha genel anlamı ile entelektüeller ellerinde bulunan sermayeleri ile 

sosyal uzam içerisinde egemen konumda olsalar dahi iktidar alanında giriştikleri 

mücadele içerisinde hükmedilen konumundadırlar (Bourdieu, 2016a: 217). Entelektüel 

alan içerisinde bulunan yüksek kazançlı sanatçılar, edebiyatçılar bile kendi kültürel 

sermayelerini bütün alanlarda karşılık bulabilecek bir güce çeviremedikleri takdirde 

iktidar alanı içerisinde entelektüel alana göre daha alt bir konumu işgal edeceklerdir. 

Örneğin bilindik profesörler ve yazarlar bilhassa entelektüel alan ve diğer birçok alanda 

egemen konumdadırlar zira bunun en büyük nedeni sahip oldukları kültürel ve sembolik 

sermayedir (Calhoun, 2016: 113). Ancak kültürel sermayenin başat sermaye olmadığı 

iktidar alanında ise yine bu bilindik profesör ve yazarlar daha tabi bir konumdadırlar. 



74 
 

 
 

Çünkü bu kimselerin ekonomik sermayeleri, iktidar alanı içerisinde mücadeleye 

giriştikleri diğer faillere göre daha azdır. 

Bourdieu’ye göre entelektüel alan içerisinde yer alan faillerin bu çelişkili konumu 

(bazı durumlarda egemen bazı durumlarda tabii, bir alanda hükmeden bir diğerinde 

hükmedilen) aynı zamanda sanatçı ve yazarların konumları ile ilgili belirsizliği de 

açıklar. “Yeri gelir burjuva olarak adlandırdıklarına karşı isyan bayrağı açarlar, ancak 

hususi sermayelerinin ve sosyal düzendeki konumlarının gerçekten tehdit altında olduğu 

bütün kriz dönemlerinde görülebileceği üzere, sıklıkla burjuva düzeniyle dayanışma 

içerisindedirler.” (Bourdieu, 2016a 218). Ayrıca entelektüel alanda bulunan failler yani 

kültürel üreticiler, sembolik bir iktidara sahiptirler. Bu iktidar onlara has olmakla 

birlikte etkili kullanılabildiği takdirde iyi sonuçlar getirebilmektedir. Sembolik olan bu 

iktidar; şimdiye kadar gün yüzüne çıkarılmamış, muğlak olan, karışık ve ifade edilemez 

olan şeyleri ortaya çıkarmaya ve hatta onlara sarih bir görüntü vermeye dayanmaktadır. 

Failler gün yüzüne çıkardıkları bu dokunulamaz şeyleri egemenlerin hizmetine 

sunabilmektedirler. Veya iktidar alanı içerisinde gerçekleştirilen mücadelelerin 

durumuna göre bu yeni şeyleri hükmedilenlerin hizmetine de sunabilmektedirler. 

Entelektüel alan ile ilgili olarak önemli yerleri yeniden tekrarlamamız gerekirse: 

Entelektüel alan diğer alanlara göre nispeten özerk olan ve yine kendi içerisinde özel bir 

sermaye türü oluşturan bir alandır. Bu sermaye türü maddi bir kazancı olmayan ve 

temelde bilimsel alandaki sermayeye benzeyen ve alanda yer alan diğer faillerin ikrarına 

dayanan sembolik bir sermayedir. Alan kavramının yer aldığı bu bölümün ardından 

sermaye kavramına ve türlerine daha özelde ise bilhassa kültürel sermaye kavramına 

değinilecektir. 

2.3. SERMAYE 

Hem klasik sosyoloji hem de çağdaş sosyoloji anlayışı içerisinde kendine yer 

bulan ve ayrıca ekonomi biliminde de sıkça geçen sermaye kavramı, neyi ifade 

etmektedir? Sermaye denildiğinde ne anlaşılmalıdır? Bu sorulara farklı bağlamlar 

itibarıyla birçok cevap verilebilir. Oysa, Bourdieu’de olduğu haliyle, üzerinde 

durmamız gereken nokta sermayenin son yüzyıllarda kazandığı yeni anlamlar olmalıdır. 

Daha genel anlamda ekonomi bilimi ile ilişkilendirilen  ve yer verildiği alanlarda genel 



75 
 

 
 

olarak ekonomik birikimleri vurgulayan sermaye kavramı; son dönemlerde içerisinde 

kültürel, sosyal, dini vb. süreçleri ve kazanımları da barından esnek bir kavram haline 

gelmiştir. Hülasa Pierre Bourdieu’nün kavrama atfettiği anlam da yalnızca ekonomik 

boyutuyla sınırlı değildir. 

Cisimleşmiş veya nesnelleşmiş olarak faillerde bulunması zaman alan, faillerin 

alanlar içerisinde birtakım kazanımlar elde ederek konumlarını yeniden-üretmelerine 

yardım eden sermaye, aynı zamanda faillere konumları ile paralel olarak neyin imkanlı 

neyin imkansız olduğuna dair bir bilgi de sunmaktadır. Bu bağlamda belirli bir anda 

bulunan sermaye türlerinin ve bu türlerin alt-türlerinin yapısı, faillere, toplumsal 

dünyanın kendine has yapısını ve işleyiş mantığını, pratiklerin bu işleyiş mantıkları 

içerisindeki başarı durumlarını anlatır. Tam da bu yüzden toplumsal dünyayı 

açıklayabilmek için sermaye türlerinden –ekonomi kuramının yer verdiği tek haliyle- 

yalnızca ekonomik sermayeyi ele almak ve bu şekilde toplumsal dünyayı açıklamaya 

çalışmak bir anlamda beyhude bir çaba olacaktır. Ekonomi kuramına göre bireyler 

arasındaki değiş-tokuş temelde kar amacına dayanmaktadır. Dolayısıyla kar amacı 

gütmeyen alışverişler bir anlamda çıkar barındırmayan ve ekonomik sermayenin 

sınırları dışında kalan değiş-tokuşlardır (Bourdieu, 1986: 15-16). Böylesine dar bir 

perspektif, sermayelerin dönüşümü14 göz önünde bulundurulduğunda, birtakım önemli 

noktaların ıskalanmasına sebebiyet verecektir. Toplumsal dünya kendi alanları 

içerisinde maddi çıkarlarla sınırlandırılamayacak birçok değiş-tokuşa, alış-verişe sahne 

olmaktadır. Bilhassa son yıllarda failler arasında kurulan ilişkilerin birçoğu ekonomik 

amellerden ziyade kültürel ve hatta bazen sembolik çıkarlar üzerinedir. 

Kuramsal tartışmaların, araştırma pratiklerinden kopuk oldukları takdirde boş 

olacaklarını düşünen Pierre Bourdieu, bilhassa sosyal bilimler alanında konu 

girişlerinde kavramların keskin tanımlar ile verilmesine karşıdır. Çünkü bu şekilde 

yapılan tanımlamalar kavramın kapalı ve ampirik olarak kullanılmadıkları için içerik 

kazanımlardan uzak bir görüntüye sahip olmasına neden olmaktadır. Üstelik böylesine 

tanımlar –habitus, alan ve sermaye kavramlarının karşıladıkları noktalar 

düşünüldüğünde-  kavramın yalnızca sınırlı bir yönünü ele alırlar. Bu kavramlar 

                                                           
14  Sermayeler hatırı sayılır bir miktara geldiğinde, kazanıldığı alanın sınırlarını aşarak diğer alanlar 

içerisinde söz sahibi olan sermaye türüne dönüştürülebilmektedir. Metnin olağan akışı içerisinde 

sermayelerin dönüşümüne ileride yer verilecektir.  



76 
 

 
 

oluşturdukları kuramsal sistemin içerisinde değil de yalıtılmış olarak verildikleri 

takdirde tam anlamlarını karşılayamayacaklardır (Wacquant & Bourdieu, 2014: 80). Bu 

yüzden sermaye kavramı da, habitus ve alan kavramları gibi, keskin tanımlar silsilesi 

halinde değil de oluşturduğu kuramsal dizgeye önem verilerek ele alınacaktır. Bu 

minvalde sermaye nosyonu, metinde bir ilişkisellik içerisinde, karşıladığı noktalar 

belirtilerek verilmeye gayret gösterilecektir. 

Faillerin sosyalleşme süreçlerinin başlamasıyla sahip olunan, kazanılan 

yatkınlıkları (eğitimsel birikimleri, dini aidiyetleri, konuşma ve kendilerini ifade ediş 

tarzları vb.)  yine sosyalleşme süreci içerisinde diğer failler ile değiş tokuş etmeleri (tabi 

olma, hükmetme, paylaşma vb.) olarak sermaye; karşılığını içerisinde oluştuğu alanın 

özgül yapısı ile bulan, o alanın içerisinde daha anlamlı olan, yeniden üretilen bir 

toplumsal ilişki, toplumsal enerjidir  (Bourdieu, 2017: 176). Pierre Bourdieu, toplumsal 

uzamda ne kadar çok çıkar varsa o kadar çok alan olduğunu düşünür. İçerisinde bulunan 

faillerin devamlı olarak giriştikleri mücadelelerine dayanan alanlar ise failler için gerek 

alanın özgül yapısı içerisinde gerek genel olarak toplumsal uzam içerisinde 

kullanabilecekleri sermayeler üretmektedir. Sermayeler bir anlamda faillerin, alanlar 

içerisinde kendilerini ifade ediş şekilleridir. Sermayeler faillerin alan içerisindeki 

konumlarını belirleyen yegane şeydir. Zira faillerin sosyal bağıntıları veya yatkınlıkları 

ile elde ettikleri sermaye –ki bu sermaye dilsel yatkınlıklar, beğeniler, eğitim durumu, 

ekonomik durum vb. olabilir- diğer failler ile giriştikleri alan mücadelelerinde bir koz 

olarak kullanılabilmektedir. Mücadelelerin ardından alana mahsus olan sermayenin 

hatırı sayılır bir kısmını elinde bulunduran faiiler ise o alan içerisinde egemen konumu 

işgal etmektedirler. 

Pierre Bourdieu, sermayeyi içerisinde yer aldığı alanın özgül koşullarıyla 

bağlantılı olarak 4 başlık altınta toplar; ekonomik sermaye, kültürel sermaye, sosyal 

sermaye ve simgesel sermaye. Bunlardan ilki, sermaye denildiğinde hemen akla gelen 

ve çoğu zaman tek sermaye türü olarak kabul edilen ekonomik sermayedir. Ekonomik 

sermaye hemen o an paraya dönüştürülebilir ve kimi zaman mülkiyet olarak da kendini 

ifade edebilir. Genel olarak eğitim yoluyla kazanılan vasıflar, daha sonra 

kurumsallaştıralabilen kültürel öğrenme düzeyleri ve bazı zamanlarda ekonomik 

sermaye türüne dönüştürülebilir olan sermaye ise kültürel sermayedir. Sosyal sermaye 

ise toplumsal uzamda yer alan bağlantılar ile kurulan, failine bir soyluluk ünvanı veren 



77 
 

 
 

ve belirli şartlar altında ekonomik sermayeye çevrilebilen sermaye türüdür. Ve son 

olarak; alanlar içerisindeki meşruiyeti kabul edilip tanındıktan sonra bu sermayelerin 

dönüştüğü biçim olan simgesel sermaye bulunmaktadır (Bourdieu, 1986: 16). 

Yukarıda verilen sermaye türlerinden yalnızca ekonomik sermaye, ekonomi 

biliminde yer aldığı haliyledir. Ekonomik sermaye, üretimlerin maddesel boyutuna, 

paraya ve kaynaklara göndermerleri içerir (Aydemir, 2011: 44). Yukarıda kısaca 

tanımlarına yer verilen bütün sermaye türleri, hem alanlar içerisindeki mevcut işlevleri 

hem de farklı bir sermaye türüne dönüştükten sonra üstlendikleri işlevler ile oldukça 

önemli bir konumu işgal etmektedirler. Ne var ki Pierre Bourdieu, tüm bu sermaye 

türleri arasında kültürel sermayeye, hiyerarşiyi kuran ve eşitsizlikleri yeniden-üreten 

rolleri ile merkezi bir konum vermektedir (Göker, 2016: 282). Diğer sermaye türlerine 

göre nispeten önde olan kültürel sermaye ise Bourdieu’ye göre üç şekilde var olur: 

Bedenselleşmiş şekilde, nesneleşmiş şekilde, kurumsallaşmış şekilde (Bourdieu, 1986: 

17). Aktörlerin henüz çocukluk yıllarından itibaren başlayarak, ailelerinin toplumsal 

konumlarıyla bağlantılı olarak, öğrendikleri dil alışkanlıkları, yazı yazma tarzları, 

bedenlerini farklı şekillerde kullanabilme yetenekleri bedenselleşmiş kültürel sermayeye 

örnek olarak verilebilir. Diğer çocuklara göre nispeten daha iyi yazan, daha iyi konuşan 

ve daha iyi hareket eden çocuklar, öğretmenleri tarafından ödüllendirilirler. Ayrıca 

bedenselleşmiş kültürel sermayeye yeterince sahip olamayan çocuklar ise  “bozuk 

aksanlı”, “elyazısı kötü”, “aylak” olarak kategorilendirilirken yüksek kültürel sermayeyi 

bedenselleştirmiş çocuklar bu kategorilendirmeden uzak bir şekilde övgü dolu 

cümlelere layık görülmektedirler. Bunun yanında yazılan kitaplar, çizilen resimler gibi 

sanat ve bilim eserleri gibi kültürel beceriler isteyen nesnelerin formunda da, kültürel 

sermaye, nesneleşmiş şekliyle yer alabilir. Kültürel sermayenin son şekli ise 

kurumsallaşmış şeklidir ki; bu şekil, Pierre Bourdieu’nün eşitlizlik ve yeniden-üretim 

analizlerinin çoğunda başat ögedir. Kurumsallaşmış kültürel sermaye, bürokrasinin 

kurumlar aracılığıyla faillerin eşitsiz toplumsal konumlara dağılmasına denk 

düşmektedir. (Göker, 2016:  283) Bourdieu, kültürel sermayeyi15 (ekonomik sermayeyi 

                                                           
15 Pierre Bourdieu’nün sermaye analizlerinin neredeyse tamamında kültürel sermaye kavramı, ağırlıklı 

olarak göze çarpmaktadır. Bourdieu’nün kültürel sermayeye verdiği önem ve kavramın araştırmamızın 

içeriği bağlamında üstlendiği rol göz önünde bulundurulduğunda, sermayeye dair metnin –ekonomik, 

sosyal ve simgesel sermayeyi dışarıda bırakmadan- türlerden biri olan kültürel sermaye kavramı etrafında 

ele alınılacağı ve diğer kavramların da kültürel sermaye ile olan ilişkileri üzerinden açıklanılacağını 

bildirmekte fayda vardır.   



78 
 

 
 

de dışarıda tutmayarak) toplumsal hiyerarşiyi kuran ve düzenleyen aynı zamanda 

eşitsizliklerin yeniden-üretimini sağlayan başat öge olarak değerlendirir. Bundandır ki; 

sermayeye dair çözümlemelerinin neredeyse tamamı kültürel sermaye kavramının 

etrafında şekillenir. 

2.3.1. Ekonomik Sermaye 

Pierre Bourdieu, toplumsal hiyerarşiyi kuran ve eşitsizlikler üzerinde belirleyici 

olan kültürel sermayenin yanında ekonomik sermayeyi de ele alır ve ikisini de baskın 

sermaye türleri olarak değerlendirir. Bourdieu’nün ekonomik sermayeye dair olan 

yaklaşımı Marx’ın sermaye anlayışı üzerinedir. Ayrıldıkları nokta ise Bourdieu’nün 

ekonomik sermaye anlayışının, Marksist anlayıştan farklı olarak ekonomik sermayenin 

hem üretiminin hem de alanlardaki dolaşımının diğer sermaye türlerinden bağımsız 

olarak ele alınamayacağıdır. Ekonomik, kültürel veya sosyal olsun sermayeler 

birbirileriyle ilişkisellik içerisindedirler. Bu minvalde Pierre Bourdieu, ekonomik 

sermaye bağlamında, yalnızca ekonomik olan ve olmayan gibi sınırlı çözümlemeleri 

reddeder (Göker, 2016: 282). Ekonomik sermaye yalnız başına faillerin birtakım 

eylemlerini açıklayabilecek olsa da toplumsal uzamda yer alan bütün ilişkiler için 

yetersiz kalacaktır. Üstelik ekonomik sermayenin hem gelişi hem de dolaşımı diğer 

sermaye türleri ile ilintilidir. Velhasıl yalnızca ekonomi üzerinden sermayeye 

odaklanmak, sadece ekonomik sermaye ile süreçleri açıklamaya çalışan araştırmacıların 

dimağında yavan bir tat bırakacaktır. 

Bourdieu, ilk çalışmalarından biri olan Qutline of a Theory of Practice’de 

ekonomici yaklaşıma karşı ekonomik alışverişlerin antropolojik tahlilini önermiştir. 

Cezayir’de yer alan Kabiliye topluluklarında bu ilişkiler, ekonominin rasyonel 

hesaplamalarından ve rekabet anlayışından farklı olarak daha karmaşık bir şekilde 

bulunmaktadırlar. Ekonomici anlayışa göre tek çıkar, insanların alışverişlerinde 

aradıkları ekonomik çıkardır. Oysa Bourdieu, ekonomik olan ve olmayan diye ayrılan 

bu sınırlamacı düşünceyi reddederek daha bütüncül bir bakış açısı sunmaya çalışır. Bu 

bakış açısı insan ilişkilerinin yalnızca bir çıkardan ibaret olmadığını aynı zamanda 

sosyal ve kültürel süreçlerin de çıkarlar üzerinde belirleyici olduğunu düşünen bir bakış 

açısıdır. (Akt. Göker; Bourdieu, 1977:  178) Bourdieu’ye göre çıkar, habitus ve alan 

nosyonlarında da değinildiği gibi, aktörün kendini oyuna vermesi, oyuna kaptırmasıdır. 



79 
 

 
 

Çıkarı olmak, bir toplumsal oyunun kazanılacaklarını ve kaybedileceklerini kavramak 

ve bu oyunun oynanmaya değer olduğunu düşünmektir (Wacquant & Bourdieu, 2014: 

105). Oyunun getireceklerini ve götüreceklerini göz önünde bulundurarak oyuna dahil 

olmak yalnızca ekonomik çıkarlarla açıklanamaz. Toplumsal uzam sosyal ve kültürel 

birçok çıkarın yer aldığı oyunlarla doludur. 

Ekonomik sermaye birtakım alanlarda baskın olan sermayedir ve bu sayede 

ekonomik sermayeye sahip olan failler o alana mahsus olan hizmetlerden ve mallardan 

faydalanabilmektedirler. Bu alanlarda failler ekonomik sermaye ile çıkarlarına anında 

erişebilme önceliğine sahiptirler ancak bütün alanlar bu mantık ile işlememektedir. Bazı 

alanlar vardır ki, ekonomik sermaye o alanlarda ikinci ve hatta üçüncü konumdadır. Bu 

alanlara sosyal ilişkilerin farklı bir şekilde geliştiği ve faillerin gelirlerine göre değil de 

ünvanlarına göre değerlendirildiği sosyal alanları örnek verebiliriz. Ekonomik 

sermayenin yeterince karşılık bulamadığı böylesine alanlarda failler sahip oldukları 

sosyal sermayeleri ile kendilerini ifade edeceklerdir. İşte bu alanlarda, failler, ekonomik 

sermayelerini diğer sermaye türlerine dönüştürmenin (kültürel veya sosyal ve hatta bazı 

durumlarda simgesel sermayeye) peşinde olacaklardır (Bourdieu, 1986: 24). Nitekim 

toplumsal uzam artık ekonomik sermayenin eskisi kadar belirleyici olamadığı alanlarla 

doludur. Bu alanlarda diğer sermayeler daha önemli bir noktayı işgal ediyor olsalar bile 

failler sahip oldukları ekonomik sermayeyi o alana has olan sermaye türüne 

dönüştürebilirler. Bu nokta itibarıyla ekonomik sermayenin, dönüştürülen bütün 

sermayelerin kökeni olduğunu söylememiz mümkündür. 

Ekonomik sermayenin, sosyal sermayeye çevrilmesi uzun bir süreç ister. Bu 

dönüşüm, temel alış-veriş mantığı içerisinde gerçekleşmez; ekonomik sermayeyi bir 

kasiyere veya bir satış temsilcisine teslim ederek hemen o an sosyal sermaye 

kazanılamaz. Ekonomik ilişkilerde yer alan alış-veriş mantığından farklı bir şekilde 

gelişen bu mübadele, zamanın ve ilginin fail tarafından cömertçe harcanmasına dayanır. 

Zira salt ekonomi mantığı içerisinde, karşılıksız bir şekilde beklemeyi gerektiren bu 

mübadele, zaman kaybı veya israf olarak görülebilir. Ancak toplumsal uzamın mevcut 

yapısı dikkate alındığında bu değişim yerinde ve uzun süreçte getirileri olan kıymetli bir 

yatırımdır. Benzer şekilde, ekonomik sermayenin kültürel sermayeye 

dönüştürülebilmesi de beklemeyi gerektiren bir süreçtir. Kültürel sermaye daha çok aile 

içerisinde kazanılır fakat tamamıyla aileye bağımlı değildir. Eğitim kurumları kültürel 



80 
 

 
 

sermayenin kazanılmasında oldukça önemli bir rol üstlenmektedirler. Kültürel 

sermayeye, tabir caizse, yapılacak bir yatırım, tıpkı sosyal sermayede olduğu gibi 

beyhude bir çaba olarak değerlendirilebilir; ancak uzun vadede kazandıracakları göz 

önünde bulundurulduğunda iyi bir yatırım olduğu anlaşılacaktır (Bourdieu, 1986: 25). 

Sermayelerin dönüşümü –temelde ekonomik sermayenin diğer sermaye türlerine 

dönüştürülmesi- bir anlamda sermayenin yeniden-üretimidir de aynı zamanda. 

Bourdieu’nün çözümlemelerinde sıkça kullandığı oyun metaforu üzerinden 

gidecek olursak; her oyun kendine has kurallara ve ödüllere sahiptir. Failler birtakım 

oyunlara katılarak o oyuna (alana) has olan ödülleri (sermayeyi) kapmanın 

peşindedirler. Dolayısıyla bir oyunda kazanılan başarılar bir diğer oyunda –ne kadar 

benzer olursa olsun- aynı prestiji ve konumu sağlamaz. Ancak alanlar yine kendi 

içlerinde farklı oyunlara sahip olsalar da bu oyunlar neticesinde kazanılan ödüllerin bir 

dönüştürülme süreci sağlanabilir. Netice itibarıyla iyi bir yazar iyi bir yargıç değildir ve 

çoğu zaman bir yasa yazımı edebi eser değeri görmez. Fakat iyi yazarlar da iyi yargıçlar 

da hem kendi yaşam kalitelerini arttırmayı isterler hem de kendi standartlarını çocukları 

için bir geleceğe dönüştürmeye çalışırlar. Tam bu noktada Bourdieu’nün düşündüğü 

odak sermayelerin dönüşümüdür. Sermayelerin dönüşümleri ve türlerindeki farklılıklar, 

Bourdieu’nün özgün sosyolojisindeki önemli özelliklerden biridir (Calhoun, 2016: 106). 

Aileler -örneği devam ettirecek olursak edebiyatçılar ve hukukçular- sahip oldukları 

maddi kazançları (ekonomik sermaye), hem kendi hem de çocuklarının hayatları 

üzerinde belirleyici olan kuvvetli sosyal bağlantılara (sosyal sermayeye) veya diğer 

alanlarda onlara prestij ve itibar sağlayan konumlara (kültürel sermayeye) 

dönüştürebilirler. 

2.3.2. Sosyal Sermaye 

Araştırmamız içerisinde sıkça vurgulandığı gibi karşıladıkları noktalar itibarıyla 

esnek bir yapıda olan habitus, alan ve sermaye kavramları için genel geçer tek bir 

tanımda bulunmak kolaydır ama yanlıştır. Zira bahsi geçen üç kavramın (alan, habitus, 

sermaye) birbirileriyle olan ilişkiselliği hatırlandığında bu yanlış, bariz olarak göze 

çarpacaktır. Kaldı ki sosyal sermaye Bourdieu’nün üç yapıtaşı kavramından biri olan 

sermayenin bir alt türüdür ve bağlantıları direkt sermaye kavramı ile sınırlı değildir 

“Toplumsal [sosyal] sermaye, bir bireyin ya da bir grubun, kalıcı bir ilişkiler ağına, az 



81 
 

 
 

çok kurumlaşmış karşılıklı tanıma ve tanınmalara sahip olması sayesinde elde ettiği 

gerçek ya da potansiyel kaynakların toplamıdır; yani böylesi bir ağın harekete 

geçirmeye olanak sağladığı sermaye ve güçlerin toplamıdır.” (Wacquant & Bourdieu, 

2014: 108). Pierre Bourdieu, eserlerinden birinde sosyal sermaye için yukarıda yer alan 

tanımı kullanmıştır.. Sosyal sermaye; birbirinden farklı birçok alanı olan toplumsal 

uzamda, faillerin bağlantılar aracılığıyla elde ettikleri veya ekonomik sermayelerini 

dönüştürebildikleri bir sermaye türüdür. Bilhassa son dönem topluluklarının 

konjonktürleri göz önüne alındığında yapıları yalnızca bir sermaye türü ile (iktisadi 

sermaye) açıklamak fazlasıyla zor olacaktır. Farklılaşmış toplumların yapısı ve 

dinamiği açıklanmak istiyorsa sermayenin çeşitli biçimler alabileceğini kabul etmek 

gerekir (Wacquant & Bourdieu, 2014: 108). 

Sosyal sermaye, karşılıklı olarak tanışma ilişkilerinden meydana gelen ve uzun 

ömürlü olan ilişki bağlantırıyla örülen veya başka bir şekilde bir gruba girerek grubun 

aidiyetini kazanan ve bu sayede failin kazandığı bir takım getiriler ve potansiyel 

kaynaklardır. Aynı zamanda failler bir grubun, ailenin, kabilenin, partinin bünyesinde 

yer alarak ve bu bağlantıları kullanarak da sosyal sermayesini arttırabilir. Ayrıca 

faillerin sosyal sermayeleri temelde aynı alan içerisinde yer aldıkları diğer faillerin 

ikranına ve tanımalarına bağladır. Dolayısıyla bir failin sahip olduğu sosyal sermayenin 

hacmi, bağlantı içerisinde olduğu veya bağlantıları ile aynı küme içerisinde yer aldığı 

diğer faillerin toplam sermaye hacimleri ile de doğru orantılıdır (Bourdieu, 1986: 21). 

Pierre Bourdieu, sosyal sermayeyi araçsal olarak değerlendirmekte ve aktörlerin 

bağlantıları neticesinde katıldıkları ağlar ile birtakım kaynakları elde edebileceklerine 

odaklanmaktadır. Bu bağlamda sosyal sermaye, ihtiyaç anında eyleyicilerin, kurdukları 

bağlantılar ile grup aidiyetinden faydalanarak ulaşmaya çalıştığı ağ ilişkileri anlamına 

da gelmektedir (Çelik, 2014: 268). Kuvvetli sosyal ilişkiler aktörlere doğdukları gibi 

altın tepsilerde bahşedilmez, aktör eğer bağlantıları ile diğer aktörlerin kabulüne 

dayanan bir unvan veya konum elde etmek istiyorsa uzun toplumsal bağlantıların yer 

aldığı sosyal ilişkiler üzerine yatırımda bulunan bir strateji izlemelidir. Bourdieu’nün 

tanımlamasına göre dikkatleri çeken iki nokta vardır: Birincisi, aktörlerin kurmuş 

oldukları sosyal ilişkiler,bağlantılar yardımıyla elde edilecek kaynaklara ulaşmaya izin 

vermektedir. İkincisi ise yine aktörlerin sosyal ilişkileri –yani kurmuş oldukları 

bağlantılar- ulaşacakları kaynakların hem kalitesini hem de hacmini belirlemektedir 



82 
 

 
 

(Kapu, 2008: 268). Bu noktayı örneklendirmek gerekirse, bir yanda dezavantajlı bir 

toplumsal kökenden gelen ayrıca komşuluk, akrabalık, arkadaşlık ilişki ağları zayıf  ve 

ebeveynlerinin düşük ücretli işlerde çalıştığı bir aileyi; diğer yanda ise nispeten avantajlı 

bir gruptan olan ve gerek akrabalık, arkadaşlık gerek sosyal ilişki ağları uzun ve 

kuvvetli olan, ebeveynlerinin hukukçu olduğu bir aileyi ele alalım. İlk aile (düşük 

ücretli ebevveynlerin olduğu aile) hem sermayelerinin miktarı hem de yaptıkları iş ve 

görece dezavantajlı sosyal ilişkileri göz önünde bulundurulduğunda ikinci aileye 

(hukukçu ebeveynlerin olduğu aile) göre sosyal alan içerisinde daha tabi bir konum 

resmetmektedirler. İlk aile, okula başlayacak yaşa gelen çocukları için uygun bir eğitim 

ortamı ararken, sahip oldukları sermayeler (sosyal ve ekonomik) ile bağlantılı olarak, 

hem maddi durumları elvermediği hem de mevcut sosyal ilişkileri yeterli olmadığı için 

ortamala imkanlar sunan bir eğitim kurumunu tercih etmek zorunda kalacaklardır. Oysa 

aynı durum ikinci ailede daha farklı işlenecektir; ikinci aile, meslekleri aracılığıyla elde 

ettikleri konumları ve ünvanları ile ulaştıkları sosyal ilişki ağlarının yardımıyla beraber 

çocukları için imkanları bol ve eğitim piyasasında kendini kanıtlamış bir eğitim 

kurumunu seçebileceklerdir. Hatta sahip oldukları sosyal sermayelerinin yettiği ölçüde, 

iyi imkanlı eğitim kurumları arasında tercih bile yapabileceklerdir. Bu örnek üzerinden 

yukarıda vurgulanan noktaları yeniden değerlendirecek olursak, ilk aile sosyal 

sermayelerinin azlığı neticesinde kaynaklara ve imkanlara ulaşamamış ve olanla 

yetinmek durumunda kalmıştır. Ancak ikinci aile için durum daha farklıdır; zira sahip 

oldukları sosyal ilişkiler ağı –sosyal sermayeleri- ile daha iyi şartları elde 

edebilmişlerdir. 

2.3.3. Simgesel Sermaye 

Pierre Bourdieu, toplumsal eyleyicilerin iki farklı özellik ile nesnel bir şekilde 

niteleniyormuş gibi göründüğünü düşünür: Bir yanda eyleyicilerin bedenleri başta 

olmak üzere, fiziksel dünya içerisinde nesne olarak ele alınabilecek ve değerlendirilecek 

fiziksel özellikler; diğer yanda ise eyleyicilerin arasındaki ilişkiler aracılığıyla 

eyleyicilerin üzerine eklenen simgesel özellikler. Bu iki önemli nokta aslında bizlere 

toplumsal gerçekliğin iki farklı okumasının olduğunu da gösterir: Bir tarafta kendilerini 

diğer eyleyiciler (rakipleri) arasında nesnel göstergelerle yani bir anlamda maddi 

(fiziksel) ögelerle silahlandıran eyleyiciler, diğer tarafta ise anlamların üzerindeki gizi 



83 
 

 
 

çözmeye çalışan ve faillerin bu anlamlar üzerinden kendilerini nasıl ifade ettiklerini 

anlayıp yorumlamaya çalışan simgesel ögelere önem veren eyleyiciler yer almaktadır. 

Bu iki yaklaşımdan ilki, gündelik deneyimler ile ulaşılamayacak olan gerçekliği ve 

yasaları gün yüzüne çıkarmayı hedefler. Diğer yaklaşım ise gerçekliğin kendisini değil, 

eyleyicilerin gerçeklik ile kurdukları ilişkilerde ne anladıklarını yani gerçekliğin 

eyleyicilerce yorumlanışını ele alırlar (Bourdieu, 2014b: 192-193). Bourdieu, toplumsal 

eyleyicilerin, içerisinde yer aldıklara alanlara paralel olarak, genelde, yalnızca maddi 

olan özelliklerle değerlendirildiğini –ki bu maddi özellikler çoğu zaman fiziksel 

görünümle ilintilidir- düşünür. Halbuki ona göre durum biraz daha karmaşıktır; zira 

eyleyiciler alanlar içerisinde ekonomik, sosyal ve kültürel sermayeleri ile bilindikleri 

kadar bir de simgesel sermayeleri ile tanınırlar. Öyle ki simgesel sermaye de diğer 

sermaye türleri gibi eyleyicilerin alanlar içerisindeki konumları üzerinde belirleyicidir. 

Bourdieu, toplumsal uzamın eyleyicileri sınadığı oyunlarla onlara çoğu zaman 

görünürde olan kazançlardan daha farklı ve daha başka bir şey kazandırdığını düşünür. 

Bu şey en az, oyunda yer alan kovalamacanın ardından elde edilen şey kadar kıymetli 

ve hatta bazen kazanılan maaş, ödül veya mükafattan daha değerli olan aynı zamanda 

eyleyicilere, kazanıldığı takdirde, ziyadesiyle güzel hissettiren bir kazançtır. Bu, 

eyleyicileri önemsiz ve değersiz hissetmekten kurtaran ve bağlı bulundukları alan 

içerisinde önemli, değerli ve tanınır hissettiren simgesel kazanımlardır. İşte toplumsal 

uzam içerisinde yer alan tüm eşitsiz dağılımlardan en acımasız olanı da simgesel 

sermayedir –bir anlamda eyleyicinin toplumsal önemi ve varlık sebebi. Mesela, sağlık 

kurumlarının veya bu kurumlarda yer alan sağlık çalışanlarının, ölmek üzere olan bir 

hastaya sundukları imkanlar ve tedavi yöntemleri bile, bilinçli olarak gerçekleşmiyor 

olsa da, hastaların toplumsal önemlerine (simgesel sermayelerinin hacmine) göredir 

(Bourdieu, 2016c: 285). Eyleyicilerin kendilerini önemli hissetmelerini ve toplumsal 

uzam içerisinde de bu önemin diğer eyleyiciler tarafından ikrar edilmesini sağlayan şey 

simgesel sermayedir. 

Pierre Bourdieu’ye göre simgesel sermayeden yoksun olan eyleyiciler “değerlilik 

ve değersizlikler hiyerarşisinde, ki asla zenginlik ve iktidar hiyerarşisiyle tam olarak 

örtüşmez, geleneksel veya modern biçimiyle soylunun karşıtı Kafka’nın zamanındaki 

Yahudi ya da günümüzde gettoların siyahları gibi, Avrupa şehirlerlerinin işçi 

mahallelerindeki Arap veya Türk gibi, olumsuz bir simgesel sermayenin lanetini taşıyan 



84 
 

 
 

damgalanmış parya sınıfıdır.” Simgesel (sembolik) sermayeyi ellerinde 

bulunduramayan eyleyiciler bu anlamda parya sınıfı gibi toplumsal haklardan 

faydalanamayan –ki burada toplumsal haklar toplumsal tanınma veya toplumsal olarak 

önemli görülmeye denk düşmektedir- bir grubu ifade etmektedir. Simgesel sermayeye 

sahip olanlar ise tamamen farklı bir konumu işgal etmektedirler: “Simgesel sermayeyi 

oluşturan bütün toplumsal tanıma biçimleri ve bilinen, görünür, meşhur, hayranlık 

duyulan, sözü edilen, çağrılan, sevilen, vs. toplumsal varlığı oluşturan bütün algılanma 

şekilleri, dokunduğu herkesi gerekçesiz varoluşun kederinden kurtaran ve onlara 

yalnızca ayrıcalıklarının teodisesini değil (Max Weber için din gibi, ki az şey değildir), 

aynı zamanda varoluşlarının teodisesini de bahşeden lütfun onlarca dışavurumundan 

ibarettir.” (Bourdieu, 2016c: 285) Sonuç olarak birbirine bu kadar zıt olan iki 

konumdan, sembolik sermayeye sahip olamayanlar konumunda yer almak eyleyiciler 

için büyük bir şanssızlık ve derin bir yoksunluktur. 

Sembolik sermaye, herhangi bir sermaye türü ile bu sermaye türünü bilecek ve 

tanıyacak şekilde sosyalleşmiş faillerin ilişkisinden doğan sermaye türüdür. Sembolik 

sermaye, kelimenin ifade ettiği gibi, bilme ve tanıma düzlemlerinde konumlanır 

(Bourdieu, 2015b: 231). Bourdieu’nün de ifade ettiği gibi sembolik sermaye en temelde 

tanınmaya ve diğer faillerce kabule ihtiyaç duymaktadır. Esasen bu aşamada sermaye 

konusu içerisinde ziyadesiyle önemli olan bir nokta vardır: Sembolik sermaye, bir 

sermaye türü olmaktan daha ziyade diğer sermaye türlerinin (ekonomik, kültürel, 

sosyal) dönüştüğü haldir. Dolayısıyla failler arasındaki ilişkilerden türeyen ve bir 

sermaye türünün alanın içkin koşulları itibarıyla dönüşüp eyleyicisini diğer 

eyleyicilerden ayıran yani bir toplumsal varlık, toplumsal önem atfeden sembolik 

özelliklerdir, sembolik sermaye. 

Ekonomik, kültürel veya sosyal olsun tüm sermaye türleri, belirgin veya pratik bir 

görüntü kazandıklarında, yani meydana geldikleri uzam içerisinde bir habitus 

görüntüsüne ulaştıklarında simgesel sermayeye dönüşüm gösterirler. Başka bir ifadeyle, 

yukarıda da vurgulanıldığı gibi, simgesel (sembolik) sermaye özel bir sermaye türü 

olmaktan ziyade özel olan sermaye türlerinin dönüştükten sonra edindikleri haldir. 

Sermayeler, uzamlar içerisinde yer aldıklar süreç içerisinde, onlara belirli bir önem 

atfeden ve değerli olarak ayıran bir habitus ile ilişki içerisine girdiklerinde simgesel 

sermaye halini alırlar ve bir anlamda diğer sermaye türlerinden değişik olarak farklı 



85 
 

 
 

kazançlar sağlarlar (Bourdieu, 2016c: 286-287). Bu kazançlar ise failin kendisini, 

içerisinde bulunduğu alanda, önemsiz ve değersiz hissetmesinin önüne geçer. Faile 

diğer faillerce bilinen, tanınan sembolik özellikler kazandırır. 

Simgesel sermayenin, diğer faillerce tanınması ve bilinmesini Pierre Bourdieu 

şöyle açıklar: “Akdeniz kültürlerinde namus/onur yalnızca itibar, yani başkalarıyla 

paylaşılabildiği ölçüde geçerli olan, belli davranış kalıplarının onurlu ya da onursuz 

olarak algılanmasını sağlayan bir inançlar bütününe dair bir tasavvur aracılığıyla var 

olan tipik bir simgesel sermaye biçimidir. Daha kesin bir biçimde söylemek gerekirse 

bu, sermaye türünün dağılım yapısının içine kazınmış karşıtlıklar ya da bölünmeler 

(güçlü/zayıf, büyük/küçük, zengin/yoksul, kültürlü/kültürsüz, vb.) aracılığıyla 

algılandığında, her türden sermayenin aldığı biçimdir.” (Bourdieu, 2015a: 111) 

Sonuç olarak; simgesel (sembolik) sermaye, özel bir sermaye türü olmamakla 

birlikte alanlar içerisinde ona önem ve ayrıcalık atfeden habitus ile girdikleri ilişkiler 

neticesinde ekonomik, kültürel ve sosyal sermayenin aldığı biçimdir. Simgesel sermaye, 

eyleyiciler arasında kurulan ilişkilerde, ait olduğu eyleyiciye bir tanıma ve bilinme 

özelliği yükler. Bu özellikler ise eyleyicinin toplumsal uzam içerisinde kendisini 

herhangi biriymiş gibi görmesinin önüne geçerek ona diğer eyleyiciler tarafından da 

onanan bir önem kazandırır. 

2.3.4. Kültürel Sermaye 

Kültürel sermaye nosyonu, gerek Pierre Bourdieu’nün sosyolojisi açısından gerek 

daha özelde sermaye kavramının gelişimi açısından belirleyici bir role sahiptir. Kültürel 

sermaye, ekonomik sermaye ile beraber toplumsal hiyerarşiyi kuran ve düzenleyen 

başat öğedir. Nitekim ekonomik sermaye Bourdieu tarafından fazla değiştirilmemiş ve 

klasik ekonomi kuramında yer aldığı haliyle devam etmiştir. Ancak kültürel sermayenin 

Pierre Bourdieu’nün sosyolojisi açısından önemi ziyadesiyle fazladır. Bourdieu, 

sermaye kavramını genel olarak kültürel sermaye kavramı etrafında şekillendirmiştir. 

Günümüz dünyasının eşitsizlik yaratan ve bu eşitsizliğin yeniden-üretimini sağlayan 



86 
 

 
 

yegane kavramı olarak gördüğü kültürel sermayeyi, bilhassa eğitim ile ilgili olarak 

gerçekleştirmiş olduğu çalışmalarında çok sık kullanmıştır.16 

Kültürel sermaye kavramı, Pierre Bourdieu’nün analizlerinde ilk olarak eğitim ile 

ilgili gerçekleştirmiş olduğu çalışmalarında yer alır. Bourdieu, kültürel sermaye kavramı 

ile beraber farklı sınıflardan gelen öğrencilerin eğitim alanlarında gösterdikleri 

başarıları ve bu öğrencilerin elde ettikleri başarılar ile ailelerinden devraldıkları kültürel 

mirası ilişkilendirebilmeyi amaçlamıştır. Bu sayede eğitim alanındaki başarıların 

tamamını yalnızca doğal yeteneklerin bir sonucu olarak gören ve aktörlerin sahip 

oldukları diğer koşulları katiyen irdelemeyen dar bir bakış açısından kurtulmayı 

amaçlamıştır. Bourdieu’ye göre okul başarısının veya başarısızlığının altında yatan 

durum daha komplikedir; klasik bakış açısı eğitime yatırılan ekonomik ve kültürel 

yatırımları değerlendirirken farklı eyleyiciler tarafından yapılan bu yatırımların başarı 

şanslarını veya bu yatırımların nasıl kaynaklar kullanılarak ne hacimlerde olduklarını 

atlamaktadırlar. Onlara göre akademik başarı ile akademik yatırım arasında kuvvetli bir 

ilişki vardır; akademik başarıların neredeyse tamamı doğal yetenekler ve akademik 

yatırımlarla ilintilidir. Oysa bu bakış açısının atladığı önemli bir nokta vardır: 

öğrencilerin aile içerisinde devraldıkları kültürel sermaye (Bourdieu, 1986: 17). 

Kültürel sermaye okul başarısının daha başka birçok nedenden kaynaklandığını, okul 

başarısıyla bağlantılı olan daha başka birçok sürecin var olduğunu göstermektedir. 

Pierre Bourdieu, röportajlarından birinde kültürel sermayenin nasıl ortaya 

çıktığından ve kavramın kısaca ne olduğundan şöyle söz etmektedir: Yalnız başına 

ekonomik eşitsizlikler, okul başarısındaki eşitsizliği açıklamaya yetmez. Bu nedenle 

okul başarısındaki eşitsizliği daha geniş ve bütüncül bir perspektifle değerlendirecek 

yeni bir kavram gerekliydi ki bu da kültürel sermaye kavramıdır. Peki kültürel sermaye 

nedir? Kültürel sermaye, ailelerimizden almış olduğumuz –ki çoğunlukla maddi 

kazançlar düşünülür- ifade ediş biçimleri, konuşabilme yeteneği, çalışma teknikleri ve 

bunun gibi maddi getirilerden farklı olan şeylerdir. Tüm bu sayılanlar çoğu zaman aktör 

                                                           
16 Bu noktada söylemek gereklidir; sermaye kavramının ele alındığı bölümde, Bourdieu’nün kültürel 

sermayeye atfettiği öneme paralel olarak, sermaye türleri sırasıyla ekonomik, sosyal ve simgesel sermaye 

olarak verilmiş ve son sıraya kültürel sermaye bırakılmıştır. Kültürel sermayeden önce verilen sermaye 

türleri genel olarak ne oldukları çerçevesinde kısaca değerlendirilmiştir. Ancak bu noktadan itibaren ilk 

olarak kültürel sermaye kavramının genel özelliklerine yer verilecek ve daha sonra kavramın temel 

anlamlarından kopmadan metin içerisinde diğer sermaye türleri ile olan ilişkileri de değinilecektir. Bu 

sayede sermaye kavramına daha bütüncül bir bakış açısı ile bakılabileceği düşünülmektedir.  



87 
 

 
 

farkında olmadan aileden edinilir ve aynı zamanda tüm bunlar okul başarısında 

fazlasıyla etkilidirler. Okul ve kültürel sermaye arasında da öyle bir ilişki vardır ki; 

eğitim sistemi genellikle yukarıda yer alan şeyleri vermez ancak başarı için daima onları 

ister. Bourdieu bu duruma entelektüel ailelerden gelen çocukları örnek verir: entelektüel 

ailelerde konuşulan ve çocuğa öğretilen düzgün dil, aslında okulda konuşulan ve okulun 

istediği dile çok yakındır. Zira bu durum entelektüel ailelerin çocuklarının en büyük 

avantajlarından biridir17. Nitekim aileden eğitim adına aldığımız şeyler teşvik edici veya 

cesaretlendirici söylem ve eylemlerle sınırlı değildir; bizler, aynı zamanda 

ailelerimizden nasıl çalışacağımıza, çalışmalarımızı nasıl organize edebileceğimize dair 

bir kullanma klavuzu alırız. Bu noktalar ilk etapta küçük şeyler olarak görünüyor olsalar 

bile derinlemesine bakıldığında eğitimdeki eşitsizliğin yaratılmasında ve yeniden-

üretilmesinde kilit rol oynayan önemli faktörlerdir. (YouTube, 2018) Bourdieu’nün de 

belirttiği gibi kültürel sermaye temel anlamda eğitim alanındaki başarısızlıkların 

yalnızca yetenek ve ekonomik eşitsizliklerle ilişkili olmadığına, bunların yanında birçok 

farklı faktörün etkili olduğu daha karmaşık bir sürece işaret etmektedir. Aile içerisinde 

kullanılan ve ebeveynlerden miras olarak alınan dil bunlardan yalnızca bir tanesidir. 

Direkt olarak metni kültürel sermayeye ait tanımlamalarla doldurmadan önce 

eğitimin Bourdieu’nün analizlerindeki görevini, kültürel sermayenin gelişiminde 

üstlendiği rolü tartışmak yerinde olacaktır. Eğitim sosyolojisi, Pierre Bourdieu’nün 

çalışmalarının neredeyse tamamında doğrudan veya dolaylı olarak etkisi bulunan bir 

alandır. Bourdieu, çalışmalarının çoğunda eğitim sosyolojisine dayanan analizlerde 

bulunmuş ve Fransız eğitim sistemi hakkında derinlemesine çözümlemeler 

gerçekleştirmiştir. 

Bourdieu’nün eserlerinde göze çarpan en belirgin noktalardan biri eşitsizliklerin, 

farkında olunmadan ve hiçbir kollektif karşı koymayla karşılaşmadan bir nesilden 

diğerine nasıl aktarıldığıdır. Bu meselenin anahtarı ise Bourdieu’ye göre, şimdiye kadar 

önerilmiş cevaplardan farklı olarak, eğitim sisteminde aranmalıdır. Zira aktörler 

ailelerinden miras olarak aldıkları kültürel farklılıkları ile akademik başarı gösterip 

                                                           
17 Bourdieu, aile içerisinde kazanılan kültürel getirilere örnek olarak dili verir ve kültürel sermaye miktarı 

bol olan entelektüel ailelerde konuşulan dil ile okulun istediği dil arasında yakın bir ilişki kurar. 

Bourdieu’nün hayatına kısaca değinilen bölümde de yer verildiği gibi Pierre Bourdieu, okul dilinden 

nispeten uzak bir dilin konuşulduğu Béarn’de dünyaya gelmiştir ve ENS’in ilk yıllarında okulda 

konuşulan dile alışmakta hayli zorlanmıştır. 



88 
 

 
 

mesleki fırsatları akıllıca değerlendirebilmektedirler. Bu durum etraflıca ele alındığında 

aktörlerin miras aldıkları kültürel sermayenin miktarı ile yine bahsi geçen aktörlerin 

nispeten iyi meslekleri, ebeveynleri gibi elde etme ihtimalleri arasında kuvvetli bir ilişki 

göze çarpacaktır. Nitekim var olan toplumsal eşitsizlik bu vesileyle kuşaktan kuşağa 

aktarılmaktadır. Bourdieu, eğitim sisteminin, toplumsal eşitsizliklerin yeniden-

üretilmesi noktasında aileye, kilisiye veya özel şirketlere göre çok daha fazla söz sahibi 

olduğunu düşünür (Swartz , 2011: 264-265). Esasen Bourdieu’nün eğitim sistemi ile 

irdelediği şey onun sosyolog görünenin altında yatanı aramalıdır prensibiyle 

uyuşmaktadır; Bourdieu, meslektaşlarından farklı olarak eğitim alanındaki eşitsizlikleri 

ekonomik farklılıklarla sınırlı tutmamış, kültürel ve sosyal süreçlerin yanında 

öğrencilerin pratik yatkınlıklarının da yer aldığı alışık olunmayan bir bakış açısı elde 

etmiştir. Zira ortak algı, eğitimin herkese ulaşarak temelde bir eşitlik yarattığı 

yönündedir. Ancak ona göre eğitim, herkese ulaşarak bir eşitlik yaratmak yerine var 

olan eşitsizliğin yeniden-üretimine katkı sağlamaktadır. 

Gerek mezun olunan okullar arasındaki kalite farkları veya bu okulların görece az 

veya çok prestijleri gerek ailelerden miras alınan kültürel farklılıkların oranlarına göre 

bir şeyleri başarabilme ihtimalleri herkesin okuyarak eşit olacağı anlamına 

gelmemektedir (Aktay, 2016: 481). Mesele herkesçe kabul edilen bir yanlışı ifşa 

etmekle birlikte daha komplikedir. Zira eğitim sistemi eşitsizliklerin yeniden-üretimini 

bariz ve belirgin bir şekilde değil tabir caizse örtük ve gizli bir şekilde 

gerçekleştirmektedir. 

Bourdieu, eğitim sisteminin bu örtük işlevini eğitim üzerine gerçekleştirmiş 

olduğu analizleri sonrasında ünlü fizikçi Maxwell’in bir cinine benzetmektedir: 

“Maxwell, az ya da çok sıcak, yani az ya da çok hareketli tanecikler arasında bir cin 

olduğunu hayal eder. Bu iblis, tenecikleri ayırır; en hızlılarını ısısı artan bir kaba, en 

yavaşlarını da ısısı azalan bir kaba atar. Bunu yaparken de işlem başka türlü 

yapıldığında ortadan kalkacak olan farklılığı, düzeni korumuş olur. Okul sistemi de 

Maxwell’in cini gibi çalışır: Ayıklama işlemi için gereken enerji pahasına, eskiden 

mevcut olan düzeni, yani birbirine eşit olmayan kültürel sermayeyle donanmış 

öğrenciler arasındaki farkı korur. Daha kesin bir biçimde söylemek gerekirse, bir dizi 

ayıklama işlemi aracılığıyla, miras yoluyla kültürel sermayeye sahip olanları, bu 

sermayeden yoksun olanlardan ayırır. Yetenek farklılıkları ise, miras edinilen kültürel 



89 
 

 
 

sermayeye göre oluşan toplumsal farklılıklardan ayrılamayacağından, eskiden var olan 

toplumsal farklılıkları böylece ayakta tutar.” (Bourdieu, 2015a: 36-37)  Bourdieu, 

okulun Maxwell’in cini gibi, kültürel sermayeyi görece daha fazla elinde bulunduranları 

kültürel sermayeye daha az sahip olanlardan ayırdığını düşünür. Okul bu sayede mevcut 

düzeni korur ve eşitsizliğin sürdürülmesinde etkin bir rol oynar. 

Bourdieu’ye göre eğitim sistemi farklı kültürel kökenlerden gelen öğrenciler 

arasında ayırıcı bir set çeker. Bu set ilk olarak okullarda öğretilenlerin hakim kültürün 

ideolojisine yakın olması ile çekilir. Hakim kültürün ideolojisine dayanan kültürel 

kodlar yine hakim sınıf içerisinden gelen öğrenciler için daha açık bir şekilde yer 

alıyorken nispeten alt sınıftan gelen bir öğrenci için çözülmesi hayli zor bir problem 

halini almaktadır. Bourdieu, bu konudaki bulgularını bir formüle dayandırır; eğitim 

sistemi içerisinde yer alan bütün başarılar temelde öğrencilerin hayatlarının erken 

dönemlerinde aldıkları eğitime dayanır. Yani bu başarılar rastgele gelişmemekle birlikte 

belirli becerilere ve bilgilere kadar uzanır. Egemen gruba üye olan çocuklar bu bilgi ve 

becerileri evvelden beri içselleştirmiş oldukları için sınıfta verilen mesajların tamamını 

kolaylıkla çözebilecek anahtarlara da sahiptirler. Bu yüzden orta ve alt sınıfa üye olan 

öğrencilere göre başarıya ulaşabilme olasılıkları daha kuvvetlidir. Çünkü okulda 

öğretilen kültürel kodlar, içerisinde oldukları toplumsal sınıfın ideolojisine ziyadesiyle 

yakındır. Dolayısıyla öğrencinin geldiği toplumsal konum ve konumuyla bağlantılı 

olarak elinde bulundurduğu kültürel sermayenin miktarı ile okul başarısı arasında 

kuvvetli bir ilişki söz konusudur (Aktay, 2016: 482). Konuya giriş yaparken verilen dil 

örneğine sadık kalınılacak olursa; okulda konuşulan dil ile egemen sınıflardan gelen 

öğrencilerin bu dili anlama ve yorumlama düzeyleri arasında paralel bir ilişki söz 

konusudur. Öyle ki, eğitimi veren öğretmenler egemen sınıfa ait olmasalar bile (zira bu 

durum egemen dilden de uzak oldukları anlamına gelir) verdikleri bilgiler ve öğrettikleri 

şeyler egemen kültürün kodlarına ait oldukları için, egemen gruplardan gelen avantajlı 

çocukların aşina oldukları dili kullanmış olacaklardır. Bu nokta alt ve orta sınıftan gelen 

öğrenciler için bir dezavantaj yaratmakla birlikte egemen sınıftan gelen öğrencilere 

fazladan bir kazanç sağlamaktadır. 

Öğrencilerin geldikleri toplumsal köken ile eğitim sisteminde konuşulan 

hakimane dil arasındaki farklılıklar, okul başarısını tesis eden ancak aynı oranda da 

gizlenmeyi başarabilmiş ve bizatihi sorun olarak algılanmadıkça işlemeye devam eden 



90 
 

 
 

faktörlerden biridir. Dil sermayeleri farklı toplumsal kökenlerden gelen öğrencilerde 

eşitsiz olarak bulunmaktadır fakat öğretmen ve öğrenci arasındaki pedagojik iletişimin 

verimliliği ile dilsel sermaye arasındaki bağ ise kuvvetlidir. Bu durum eğitimdeki 

eşitsizlikler içerisinden en örtük olanlardan biridir. Zira en imtiyazlı ailelerden gelen 

çocukların bile anadili olmayan akademik dil, birbirinin aynısı olmayan farklı toplumsal 

sınıflarca konuşulan her bir dile eşitsiz mesafede uzaktır. (Bourdieu & Passeron, 2015:  

154) 

Ayrıca Pierre Bourdieu, Fransa’nın ünlü eğitim kurumlarında konuşulan ustalıklı 

dilin hocalar ile egemen sınıfa göre nispeten daha alt sınıflardan gelen öğrencilerin 

arasına mesafe koyduğunu düşünür. Eski hoca figürlerinden biraz bağımsız olarak 

hocalar artık kürsüsünden inebilir, öğrencilerinin arasına karışabilir, dersi onların 

arasındayken anlatabilir ancak katiyen hakimane dilinden feragat etmez. Bu dil öğrenci 

ile kurmuş olduğu ilişkisinde nihai korumasıdır. Aynı zamanda hocalar, kullandıkları 

ustalıklı dili yeterince iyi anlayamayan öğrencileri ile bu sorunu aşmaya yönelik bir 

ilişki geliştirmeye de yeltenmezler. Bu sebeple okudukları kağıtların, sürekli olarak, 

vasat bir dille yazıldıklarını söyler ve devamında büyük bir alicenaplık göstererek not 

konusunda cömert davrandıklarını ancak bu kağıtların o notları hak etmediklerini 

eklerler. Hocaların da  bu yanlışta paylarının olduğunu düşünen Bourdieu, bu yanlışı 

görmezden gelen hocaları Max Weber’in gözlemleri ile anlatır; nasıl ki bir din adamının 

veya daha açık ifadeyle bir papazın hatalarının sorumluluğu, papazın bulunduğu 

konumdan mütevellit Tanrı’da değil de sadece mümin olanların tutumlarında aranıyorsa 

aynı şekilde, öğrencilerinin tamamıyla sıkı bir diyalog kuramayan hoca da , bunun 

sebeplerini tam olarak irdeleyip öğrenmeden, hoca statüsünün sorgulanmasına müsaade 

etmeden yanlışın sorumluluğunu öğrencilerinin tutumlarında arayacaktır. (Bourdieu & 

Passeron, 2015: 149) 

Bourdieu, ebeveynlerin meslekleri ile çocukların yükseköğrenime geçişleri ve 

bölüm seçimleri arasında kuvvetli bir ilişki olduğunu düşünür. Fransa’da 

gerçekleştirmiş olduğu çalışmalarında istatistiksel olarak sonuçlar elde eden Bourdieu, 

babası tarım işçisi olan erkek öğrencilerin %1; babası sanayici olan erkek öğrencilerin 

%70; babası serbest meslek sahibi18 olan erkek çocukların %80 oranında bu şansa 

                                                           
18 Serbest meslek kavramı, Türkiye’de yer alan haliyle küçük esnafı çağrıştırmaktadır ancak Fransa’da 

işaret ettiği sosyoekonomik düzey daha farklıdır. Üst düzey bir eğitimin ardından kendi hesabına çalışan 



91 
 

 
 

sahip (Bourdieu & Passeron, 2018:  14) olduklarını göstermiştir. Başka bir ifadeyle 

söyleyecek olursak; babası kendi hesabına çalışan avukat olan bir öğrencinin 

yükseköğretime geçebilme olasılığı babası tarım işçisi olan bir öğrencinin 

yükseköğretime geçebilme olasılığından çok daha fazladır. 

Pierre Bourdieu, ebeveyn meslekleri ile üniversiteye geçiş arasındaki bu derin 

farkı şöyle yorumlamıştır: “Babası üst düzey yöneticilik yapan, çevresinde ve hatta 

ailesinde yükseköğrenimi kaçınılmaz, sıradan ve gündelik bir yazgı olarak gören bir 

erkek çocuğunun üniversiteye girme şansı (%50’den fazla) ile babası işçilik yapan, 

eğitime ve öğrenciliğe ilişkin bilgisi aracı kişiler ve çevrelerle sınırlı olan bir erkek 

çocuğun üniversiteye girme şansı (%2’den az) göz önüne alındığı takdirde bu 

çocukların tedrisi geleceklerinin bir olamayacağı anlaşılır.” (Bourdieu & Passeron, 

2018:  15) Çocukların öğrencilik aşamasında ve öncesinde babalarının mesleklerine 

paralel olarak edindikleri ekonomik mirasın yanında belki de daha belirleyici miras 

olarak aldıkları kültürel sermaye vardır. Bu vesileyle babaları sırasıyla; üst düzey 

yönetici, sanayi işçisi ve tarım işçisi olan üç çocuğu ele aldığımızda çocukların 

geldikleri sosyal çevreyle bağlantılı olarak yükseköğretime giriş şanslarının da yine 

sırasıyla normal, olası ve imkansız olduğu görülecektir. 

Bourdieu’ye göre tedrisi başarıları değerlendirirken atlanıldığı takdirde birtakım 

önemli noktaların ıskalanmasına yol açabilecek bir diğer faktör ise öğrencilerin 

cinsiyetleri ve sosyal kökenleridir. Zira kendi analizleri doğrultusunda fakülte seçimi ile 

cinsiyet arasında anlamlı bir ilişki bulan Pierre Bourdieu, kadınların çoğunlukla 

edebiyat fakültelerini tercih ettiğini göstermektedir. Sosyal kökenle bağlantılı olarak bu 

oran görece daha aşağıdaki sınıflara gidildikçe artmaktadır. (Bourdieu & Passeron, 

2015:  118) Aynı veya birbirine yakın sosyal kökenlerden olan kadın veya erkek 

öğrencilerin üniversiteye girebilme olasılıkları birbirine yakın olsa da üniversiteye 

girdikten sonra aynı bölümlerde okuma olasılıkları birbirine uzaktır. Daha genel olarak 

öğretmenlik eğitimi veren edebiyat fakülteleri kadın öğrenciler tarafından daha çok 

tercih edilmektedir. Bu durum üzerinde iş bölümü ve yatkınlık gibi geleneksel 

süreçlerin tesiri gözlemlenmektedir. (Bourdieu & Passeron, 2018:  16) Bunun nedeni 

                                                                                                                                                                          
doktor, avukat, noter, mimar da serbest meslek kategorisi içerisinde yer almaktadır. Bunun yanında aynı 

mesleklerin farklı toplumlardaki görece farklılıkları göz önünde bulundurulduğunda, Bourdieu’nün 

Fransa’yı analiz ettiğini ve dolayısıyla bahsi geçen meslekleri yine Fransa’nın özgül koşullarıyla 

değerlendirmek gerektiğini hatırlatmakta fayda vardır.  



92 
 

 
 

öğrencilerin tedrisi yeteneklerinin yanında daha önceki eğitim süreçlerinde edindikleri 

deneyimler -ki bu deneyimler bilhassa kadın öğrencilerin kendi koşulları bağlamında 

habituslarına işaret etmektedir- ve dilsel sermayelerinin daha üst sınıftaki kadın 

öğrencilere göre yeterli olmamasıdır. 

Bu bağlamda cinsiyetler üzerinden gerçekleşen dezavantajlar kadın öğrencilerin 

edebiyat fakültesine bir anlamda mecbur bırakılmasında vücut bulur. Daha genel 

anlamda değerlendirilecek olunursa; yoksun kesimlerden gelen öğrenciler, kültürel 

sermayelerinin hacmiyle doğrudan orantılı olan kısıtlı donanımları ile daha zor bir 

elenme süreci geçirmektedirler. Bu sakil elenme sürecinin ardından ise tercihlerini –ki 

bu genelde zorunlu bir tercihtir- edebiyat fakültelerinden yana kullanırlar. Yani 

dezavantajlı bir sosyal kökenden gelen öğrenciler için üniversitelerin çoğunlukla iki 

kapısı açıktır: fen ve edebiyat fakülteleri. Kültürel sermayelerinin daha fazla olduğu ve 

bu anlamda üniversitelerin istedikleri birçok donanıma sahip olan öğrencilerin girmekte 

bu kadar zorlanmadıkları tıp, hukuk ve eczacılık fakültelerine yoksun kesimlerden gelen 

öğrencilerin girebilme ihtimalleri ise hayli düşüktür. Bu oran yoksun kesimler içerisinde 

yer alan bir kadın öğrenci söz konusu olduğunda ise iyice azalmaktadır. (Bourdieu & 

Passeron, 2018:  18) Sonuç olarak fakülte ve bölüm tercihlerindeki tehditler, ayrıcalıklı 

olan öğrencilerden ziyade dezavantajlı olan öğrencilere, bu öğrenciler arasından ise 

erkek öğrencilerden çok kadın öğrencilere kendini daha çok dayatmaktadır. Ayrıca bu 

konuda fazlasıyla önemli olan bir noktaya da açıklık getirilmelidir: Bourdieu’nün 

fakülte ve bölüm tercihleri ile sosyal köken ve cinsiyet üzerine olan tespitleri, örneğin 

kültürel sermayesi fazla olan, ilk ve orta eğitiminde de birçok okulun aradığı 

yatkınlıklar geliştiren avantajlı bir sosyal kökenden gelen bir öğrencinin, bölüm 

tercihini yüksek ihtimalle tıp, eczacılık veya hukuk fakültelerinden birine gitmek 

yönünde kullanması gibi, ihtimallere dayanmaktadır. Zira yoksun bir sosyal konumdan 

gelen bir öğrencinin tıp, eczacılık veya hukuk eğitimi alabilmesi gibi avantajlı bir 

konumdan gelen bir öğrencinin de edebiyat fakültesini tercih etmesi imkansız değildir. 

Bourdieu’nün bu tespitler ile ifade ettiği şey, esasen, dezavantajlı konumlardan gelen 

öğrencilerin seçilme süreçlerinde daha çetin şartları aşmak zorunda kaldıkları ve bu 

öğrencilerin iyi olan bölümleri kazanabilme olasılıklarının daha az olduğudur.19 

                                                           
19  Pierre Bourdieu (Bourdieu & Passeron, 2018, s.18) çalışmalarından birinde bu durumu şöyle 

açıklamıştır: “Babaları yüksek düzeyde yönetici olan erkek ve kız çocuklarının hukuk, tıp veya eczacılık 



93 
 

 
 

Pierre Bourdieu’nün kültürel sermaye kavramı ile varmak istediği şey, bir 

anlamda, yalnızca yetenek ile açıklanamayacak olan tedrisi başarı veya başarısızlıkların 

daha toplu bir bakış açısıyla değerlendirilmesi gerektiğidir. Öğrencilerin tedrisi 

durumlarının salt yetenek ile değerlendirildiği dar bir bakış açısı mevcut sorunların 

üzeri örtük bir şekilde devam etmesine ve dolayısıyla yine mevcut eşitsiz sistemin 

yeniden-üretilmesine kaynaklık eder. Nitekim, tedrisi başarıları ele aldığımızda 

öğrencilerin pratikleri üzerinde etki gösteren önceki deneyimlerini ve sosyal kökenleri 

ile dilsel sermayelerini atladığımızda yaptığımız şey tam olarak budur. Bu yanlıştan 

kaçınmak için verili bir anda, örneğin öğrencilerin bir konu hakkında yazmış oldukları 

kompozisyonları değerlendirirken, öğrencilerin geldikleri farklı sosyal kökenleri, 

cinsiyetlerini ve pratikleri üzerinde belirleyici olan ilk ve orta eğitim dönemlerini 

ilişkilendirmek gerekmektedir. Çünkü nispeten daha bütüncül olan bu bakış açısı, aynı 

zamanda, birbirinden farklı koşullar ile aynı noktada bulunan öğrencilerin, kariyer 

planları için nelerin mümkün nelerin imkansız olacağı noktasında da rehberlik 

etmektedir. (Bourdieu & Passeron, 2015:  125) 

Bunların yanında okul başarısı üzerinde belirleyici olan faktörlerden biri de 

öğrencilerin sahip oldukları ekonomik imkanlardır. Zira Pierre Bourdieu, ailesi tarım 

işçisi olan çocukların büyük bir çoğunluğunun üniversite eğitimi alırken yaşamını 

idame ettirebilmesi için öğrenciliklerinin yanında başka bir işle meşgul olduklarını 

tespit eder. (Bourdieu & Passeron, 2018:  28) Bilindiği üzere yükseköğrenim 

süreci bilhassa yoksun kesimlerden gelen öğrencilerin görece kötü koşulları yüzünden 

onlar için bir külfeti işaret etmektedir. Yeterli maddi imkanlara sahip olamayan 

öğrenciler –aynı zamanda ebeveynlerinden tevarüs edebilecekleri ekonomik 

sermayelerinin olmayışından- öğrenciliklerini devam ettirirken maddi kazanç 

sağlayabileceleri bir işte de çalışmak zorunda kalmaktadırlar. Bu durum ise hayatlarının 

kalanı üzerinde belirleyici olacak olan okul ile gününü kurtarmaları için çalışmak 

zorunda oldukları işlerinin bir arada yürümesine sebebiyet vermektedir. Bu süreci iyi 

kontrol edemeyen öğrencilerden bazıları iyi bir eğitim alamıyorlarken bazıları eğitimine 

ara vermektedir. Aynı zamanda birçok bölümün bir külfet yaratıyor olması ve yine bazı 

                                                                                                                                                                          
tahsili yapma ihtimali %33,5 civarında seyrederken bu oran, babaları orta düzeyde yönetici olan erkek ve 

kız çocukları için %23,9; sanayi işçisi çocukları için %17,3 ve babaları tarım işçisi olan erkek ve kız 

çocukları için ise %15,3’tür.” Görüldüğü üzere öğrencilerin sosyal kökenleri aşağı doğru indikçe bununla 

paralel olarak nispeten iyi bölümlere girebilme ihtimalleri de azalmaktadır.  



94 
 

 
 

mesleklerin maddi bir birikim olmadan icra edilemeyeceği göz önünde 

bulundurulduğunda dezavantajlı bir sosyal kökenden olan öğrencilerin maruz kaldıkları 

eşitsizlik daha belirgin bir hal almaktadır. 

Eğitimin, toplumsal eşitsizlikleri yeniden-üretmesi konusunda işlevi önemli olan 

bir diğer faktör ise sınavlardır.  Sınavlar kabaca değerlendirildiği takdirde, bütün 

öğrencilerin aynı şartlar altında sınava girdikleri için sonuçların adil bir şekilde olacağı 

gibi ortak bir algı bulunmaktadır. Sınavların bu asli işlevi yanıltıcı olmakla birlikte 

yalnızca bu asli işlevlere takılındığı takdirde örtük işlevlerin gözden kaçırılmasına da 

sebep olabilmektedir. Zira sınavlar bir noktada toplumsal hiyerarşilerin, tedrisi 

hiyerarşilere dönüştürülmesidir. Sosyal köken olarak dezavantajlı bir konumdan gelen 

bir öğrencinin iyi bir fakülteye girmesi, iyi bir bölüm okuması ve yine iyi bir meslek 

edinmesi için yapması gereken yalnızca sınavlara odaklanmak ve başarılı bir sonuç 

almaya çalışmak değildir. Daha açık ifadeyle bu süreç içerisinde birçok farklı 

imkansızlığı barındırmaktadır.  Oysa nispeten daha avantajlı bir kökenden gelen bir 

öğrenci için durum bu kadar komplike değildir ve bu öğrencinin yapması gereken belki 

de tek şey yalnızca sınava odaklanmaktır. Yoksun kesimlerden gelen öğrenci ise 

elenmek için çoğu zaman sınavı beklemeden kendi kendini elemektedir. Çünkü bir 

meslek ve bununla paralel olarak bir sosyal konum elde etmek için kazanması gereken 

sınava kendisini hazır hissetmemektedir. Sınav için almış olduğu eğitim, kazanmış 

olduğu dilsel sermaye ve edindiği yatkınlıklar sınava dair umutlarının olmasına imkan 

vermemektedir. Nitekim kendi kendini elemeden sınava girse ve sınavdan başarılı olsa 

bile sonrasında girebileceği bölüm yüksek ihtimalle hayat boyu dezavantajlı bir 

konumda kalmasını devam ettirecek bir bölüm olacaktır. Böylesine bir gelişme ise 

dezavantajlı öğrencinin daha uzun vadede kendisini elemesi olarak 

yorumlanabilmektedir. Kısacası; ortak algı, sınavların sonuçlarına yöneliktir ve sınavlar 

herkes için eşit bir baraj olarak değerlendirildiği için diğer süreçler bir önem ifade 

etmezler. Bourdieu bu durumu şöyle ifade etmektedir: “İlginin odağında sınavlardaki 

başarısızlık oranları sorusu varsa eğer, bunun nedeni, bu soruyu sorma araçlarını 

ellerinde bulunduranların, elenme riskleri sadece sınavdan kaynaklanan toplumsal 

sınıflardan gelmeleridir.” (Bourdieu & Passeron, 2015:  198) Anlaşılacağı üzere Pierre 

Bourdieu, sınavların örtük işlevlerinin ifşa edilmesi için gerekli olan araçlara 

dezavantajlı konumda bulunanların sahip olmadığını, bu araçlara sahip olanların ise 



95 
 

 
 

böyle bir ihtiyaçlarının olmadığını ve zaten sınavların örtük işlevlerinden çıkarları 

olduğunu düşünmektedir. 

Öğrencilerin toplumsal kökenleri ile üniversite tercihleri arasında, Bourdieu’ye 

göre, sıkı bir korelasyondan bahsetmenin mümkün olduğuna yer verilmişti. Bu düşünce 

üzerinden bir tekrara gidilecek olursa eğer; hakim sınıftan olan öğrenciler okul 

içerisinde öğretilmeye çalışılan kültüre  yakınlıkları ve okulda kullanılan akademik dile 

olan aşinalıkları hasebiyle, yoksun sınıflardan gelen ve bütün bir eğitim hayatı boyunca 

hakim sınıfın kültürüyle inanılmaz benzerlikler gösteren okul kültürünü öğrenmeye 

çalışan dezavantajlı öğrencilere göre daha şanslı bir konumdadırlar. Hakim sınıflardan 

olan öğrenciler zaten bildikleri bir kültür ile bir anlamda öğrendiklerini teyit ettiriyorken 

yoksun sınıflardan olan öğrenciler kendi kültürleri ile öğretilmek istenilen kültür 

arasındaki farkı kapatmaya çalışmaktadırlar. Nitekim bu fark, uzunca süre alınılacak 

olan üniversite eğitimiyle bile tamamen kapanmaz; zira bu eksiklik daima yoksun 

öğrenciler tarafından hissedilecektir. Dil sınavlarında veya muadili diğer sınavlarda alt 

sınıflardan gelen öğrencilerin yaşadıkları problemler bu duruma örnektir. Alt sınıflardan 

gelen öğrenciler sınavlarda gördükleri kelimelerin birçoğu ile ilk defa karşılaşmakla 

birlikte soruların gerektirdiği kültürel birikime de görece daha az bir miktarda 

sahiptirler. Ancak üst sınıf öğrencileri için durum bu kadar vahametli değildir; bu 

öğrenciler sınavlarda karşılaştıkları birçok kelimeye aşinadırlar ve aynı zamanda 

kültürel birikimleri de sorunları çözmek noktasında elverişlidir. Kültürel sermayelerin 

eşit miktarda tevarüs edilmemesi ile oluşan kültürel birikim eşitsizliği öğrencilerin 

sınavlarda gösterdikleri başarılar üzerinde de fazlasıyla belirleyici bir rol 

üstlenmektedir. Dil sınavlarına kadar üst sınıflardan olan arkadaşlarına göre oldukça 

fazla çaba sarfeden ve birçok elemeden geçerek dil sınavına ulaşabilen tarım işçisi 

babanın çocuğu, dil sınavını geçse bile sonrasında kültürel kapsamı daha geniş olan bir 

sınavda elenebilme korkusuyla yüzleşecektir (Swartz  , 2011: 279). Bu yüzden eğitim 

sürecinin tamamında okulda verilen kültür ile miras aldığı kendi kültürü arasındaki farkı 

azaltmaya çalışacaktır. Nitekim bu fark, bütün üniversite eğitiminin ardından 

kapanabilecek bir fark değildir. 

Bunun yanında Bourdieu’ye göre sınavların tedrisi bir hiyerarşi yaratmasına 

hizmet eden bir diğer faktör de matematiğe dayalı sınavlardır. Bu sınavlar matematiği 

yapabilen öğrencilere bir takım avantajlar kazandırmakla birlikte aynı zamanda yine 



96 
 

 
 

matematik yapabilme yeteneğiyle doğrudan ilintili olan güzel mesleklerin de kapısını 

aralamaktadır. “Okul sistemi, çoğunlukla tüm öğrencileri mükemmellik biçimlerinin tek 

ve biricik hiyerarşisi –ki, bu hiyerarşi günümüzde matematiğin egemenliğindedir- 

dahilinde sıralayarak, genel yargılarını ve tartışmaya kapalı kararlarını, büyük bir 

psikolojik baskıyla dayatmaktadır. Dışlanmışlar, kolektif olarak benimsenen ve 

onaylanan, dolayısıyla da psikolojik olarak tartışılmaz ve tartışılmayan bir ölçüt olan 

zeka adına, kendilerini mahkum edilmiş buluyorlar: Bu nedenle de tehdit altındaki bir 

kimliği yeniden oluşturmak için, çoğu zaman okul ve toplum düzeninden kopmaya (…) 

ya da yine örnekleri görüldüğü gibi psişik bunalıma hatta akıl hastalığı ve intihara 

sürükleniyorlar.” (Bourdieu, 2015a 46-47). Bourdieu’ye göre matematik eğitim 

kurumları içerisinde öğrencilerin geleceklerini tayin eden başat ögelerden biridir. Zira 

öğrenciler, salt matematik alanındaki beceriksizliği yüzünden iyi veya ortalama 

mesleklere ulaşamadıkları için eğitim alanının dışında bulunan başka işlere yönelmekle 

birlikte toplumsal düzeni bozacak işlere de bulaşmaktadırlar. 

Toplumsal eşitsizliklerin ifşa edilmemesi ve mevcut düzenin devam edebilmesi 

için sınavların kendilerini nesnel bir hakikat olarak değerlendirmeleri gerektiğini 

düşünen Pierre Bourdieu’ye göre sınavlar, kültürel sermaye miktarlarına göre farklı 

sonuçlar alan öğrenciler arasındaki bu farkı, toplumsal kökenle ilişkilendirmeden 

geçenler/kalanlar karşıtlığı altında o kadar kusursuz bir biçimde değerlendirir ki 

geçenler ve kalanlar arasındaki eşitsizlikler üzerine konuşulmaya gerek görülmeyen bir 

konu olarak perdenin arkasında kalmaya devam eder. Sınavların gerçekleştirdiği bu 

elemeler sayesinde, toplumsal avantajlar veya dezavantajlar, ait oldukları aktörlerin 

sosyal konumlarına paralel olarak yeniden-üretilirler. (Bourdieu & Passeron, 2015:  

205) Sınavlar, her biri farklı toplumsal kökenden gelen ve dolayısıyla farklı kültürel 

sermayelere sahip olan aktörler arasındaki toplumsal hiyerarşiyi, tedrisi hiyerarşiye 

dönüştürür ve en nihayetinde bu eşitsizliği meşrulaştırır. 

Alan kavramı değerlendirilmeye başlanıldığından itibaren aktörlerin, alanların 

özgül koşulları sonrası üretilen sermayeler için birbirileri ile sürekli olarak bir mücadele 

halinde olduklarından söz etmiştik. Bu sermayeleri elde edebilmek için aktörler, alanlar 

içerisindeki konumlarına paralel olarak birtakım stratejilere başvurmaktadırlar. 

Entelektüel alan içerisinde yer alan ve sahip oldukları hatırı sayılır kültürel sermaye 

miktarı ile hakim sınıflardan olan aktörlerin, bu alan içerisindeki stratejileri bilhassa 



97 
 

 
 

akademik düzenin devam etmesi üzerinedir. Zira diğer aktörlerin talepleri 

doğrultusunda gerçekleşecek olan akademik reformlar, düzenin bu şekilde devam 

etmesinden çıkarı olan (kültürel sermayenin bolluğu ile nispeten iyi meslekleri ve 

konumları soydan soya yeniden-üretmek) hakim sınıfları tedirgin edecektir. Bu yüzden 

bu sınıflar sürekli olarak kendi kültürel sermayelerini arttırmaya ve düzenin devam 

etmesini sağlamaya yönelik stratejiler benimsemektedirler (Swartz , 2011: 291). Çünkü 

alan kavramının tartışıldığı bölümde yer verildiği gibi, alanda bulunan aktörler 

konumlarını yükseltmek veya muhafaza etmek için sürekli olarak mücadele 

halindedirler ve ekonomik sermayesi kültürel sermayesinden fazla olduğu için 

entelektüel alanda tabi konumda olan bir aktör ekonomik sermayesini, kültürel 

sermayeye tahvil ederek hakim konumlarda bulunan aktörleri yerlerinden edebilir. 

Hakim gruplardan olan aktörlerin, tabir caizse, sürekli bir tetikte olmak durumları, 

onları daimi olarak kültürel sermayelerini arttırmaya yönlendirmektedir. 

Bourdieu’ye göre okullarda öğretilmeye çalışılan kültür hakim grupların 

kültürüdür. Hakim gruplarda dünyaya gelen bir çocuk ilk eğitimini aldığı aile içerisinde 

ebeveyninden öğrendikleri ve öğrenme sürecinde kazandığı yatkınlıkları ile (ders 

çalışma metodları, okuma pratikleri vb.) bir kültürel sermayeyi miras edinmekte ve bu 

mirasa yine kendi koşulları içerisinde eklemeler yapmaktadır. Bu sayede okullarda 

verilecek olan eğitimi daha çocukluk aşamasında ailesi içinde ebeveynleri yardımı ile 

almaktadır. Oysa nispeten daha yoksun kesimden olan çocuklar için süreç aynı şekilde 

gelişmemektedir. Okullarda öğretilmeye gayret gösterilen kültür, hakim grupların –

yüksek kültürel sermayeye sahip olanların- kültürüne o kadar yakındır ki, henüz ilk 

çocukluk yıllarından itibaren bu kültürün içerisinde doğan dolayısıyla da bu kültüre 

hayatının her evresinde hakim olan öğrencilere göre dezavantajlı olan yoksun çevrelerin 

çocukları, bu kültürü kazanabilmek için okul hayatının tamamında sürekli olarak emek 

verip üstün bir çaba göstermek zorundadırlar. Daha açık bir ifadeyle okullarda öğretilen 

kültür bir grup için miras alınan ve kolay ulaşılan bir şey iken diğer grup için ise elde 

edilmek için bedel ödenilmiş bir fetih anlamı taşımaktadır. (Bourdieu & Passeron, 2018:  

44) Esasen algılarımız da, sürekli olarak, dezavantajlı kesimlerden olan çocukların 

eğitim alanında gösterdikleri başarıları bir fetih olarak görmek yönündedir. Başka bir 

ifadeyle, Bourdieu’nün Fransız eğitim sisteminden yola çıkarak edindiği bu fikri kendi 

toplumumuz üzerinden yeniden düşünecek olursak; bizde de durum çok farklı değildir. 



98 
 

 
 

Yoksun çevrelerden gelen bir çocuğun ÖSS, YGS, YKS veya muadili sınavlarda 

göstermiş olduğu başarı bizler için hep daha ilgi çekici ve hayret vericidir. Her yıl 

gerçekleştirilen bu sınavların ardından “çoban, tıp fakültesini kazandı”, “çobanlık 

yaparken üniversite sınavlarına hazırlandı ve diş hekimliğini kazandı” gibi başlıklarla 

yer alan haberlere sıklıkla rastlamamız bu duruma verilebilecek en iyi örneklerdendir. 

Bu haberler insanlar için sansasyonel olmakla birlikte fazlasıyla ilgi çekmektedir. Oysa 

burada ironik bir durum söz konusudur; bahsi geçen sınavlara giren, tıp veya diş 

hekimliği gibi nispeten iyi meslekler edindirecek fakülteleri kazanan ancak avantajlı bir 

sosyal çevreden geldiği için başarısı haber değeri görmeyen birçok öğrenci vardır. 

Hakim gruplardan gelen bu çocuklar için elde edilen başarı bir anlamda malumun ilamı 

iken yoksun çevrelerden gelen çocukların göstermiş olduğu başarı Bourdieu’nün 

deyimiyle bir fethi, bedel ödenmiş şanlı bir zaferi işaret etmektedir. Üstelik daha öncede 

belirtildiği üzere toplum olarak algımız, aynı başarıyı elde edebilmek için farklı 

süreçlerden geçmek zorunda kalan iki öğrenci arasındaki bu derin uçurumun farkında 

olarak bu eşitsizliği tasdik etmek üzerinedir. Herkes çobanın tıp kazanması için 

göstermesi gerektiği gayretin farkındadır -zira çobanın başarısının haber değeri 

görmesinin sırrı da burada yatmaktadır- ancak şartların daha eşit olduğu bir eğitim 

ortamının yaratılması için kimse çaba sarf etmemektedir. İşte tam da bu sebepten ötürü 

algılarımızda yer alan bu karışık durumdan ironi diye söz etmek mümkündür. 

Pierre Bourdieu, Fransız eğitim sistemi içerisinde aktif bir şekilde eğitim almaya 

devam eden ve farklı eğitim kurumlarından olan öğrencilerle gerçekleştirdiği 

görüşmelerde, öğrencilerin verdikleri cevaplar ile işgal ettikleri toplumsal konumlar 

arasında belirgin bir ilişkinin var olduğunu gözlemlemiştir. Bu cevaplardan bazıları, üst 

sınıflardan gelen öğrencilerin kendilerini veya öğrenciliklerini tanımlamaları istenilen 

soruya vermiş oldukları cevaplardır. Bilindiği gibi Fransız eğitim sistemi içerisinde 

Grandes Ecoles’ler özel bir konuma sahiptirler ve öğrencilerine ortalama iş imkanları 

sunabilecek olan fen ve edebiyat fakültelerinden ayrılmaktadırlar. Grandes Ecoles’ler 

(Ecole Nationale d’Administration, Ecole des Hautes Etudes Commerciales, Ecole 

Normale Supérieure ve Ecole Polytechnique gibi) öğrencilerini genel olarak yüksek 

tabakadan olan hakim sınıflardan devşirirler ve aynı zamanda bu öğrencilere 

mezuniyetlerinin ardından yüksek kariyerli işler için imkanlar sağlarlar. Ayrıca bu 

aşamada küçük bir paragraf açmakta fayda vardır; Pierre Bourdieu Grandes 



99 
 

 
 

Ecoles’lerin, eğitim sistemi aracılığıyla yönetici sınıflar ile orta ve alt sınıflar arasında 

bir ayrım çizme görevini üstlendiğini düşünür (Swartz , 2011: 269). Bu okullardan 

birinde okuyan ve ebeveynlerinden en az biri üst düzey yönetici olan veya serbest 

meslekle uğraşan öğrencilerden kendilerini veya öğrenciliklerini tanımlamaları 

istenildiğinde, genel olarak öğrencilerin, öğrenciliklerinin yanlarında kendilerini tarif 

edebilecekleri başka kimliklere başvurdukları gözlemlenmiştir. Aynı zamanda bu 

öğrenciler göstermiş oldukları kişisel başarılarından bahsederken olayları daima bir 

hocaları ile bağlantılandırmışlardır. Zira Grandes Ecoles’lerde verilen münevver eğitim 

geleneğinin içerisinde hocalar önemli bir konumu işgal etmektedirler. Öyle ki içerisinde 

bulunduğu bilimsel çevrede tanınan bir hocanın öğrencisi olmakla kendini o alanda 

yetkin olarak tanımlayan öğrencilere de rastlamak mümkündür. (Bourdieu & Passeron, 

2018:  71) Burada söz konusu olan durum ecoles’lerin Fransız eğitim sistemi 

içerisindeki belirleyici konumlarıdır. Öğrenciler kendilerini tanımlarken zaman zaman 

okullarının bu özel konumunu veya hocalarının yetkinliklerini kullanabilmektedirler. 

Bu öğrenciler üzerinden değerlendirilen bir diğer konu ise hakim çevreden gelen 

öğrencilerin farklı olma veya farklı görünme çabalarıdır. Bourdieu eğitim sistemini, 

dünyadan kopartılmış bir alan ve oyuncularından kendilerini tamamen oyuna 

vermelerini isteyen entelektüel bir oyuna benzetir. Bu oyun, eyleyicilerine ayrışmaları, 

farklı olmaları için çağrı yapar ve onları teşvik eder. Bu oyunun içerisinde bulunan üst 

sınıf öğrencileri arasında bir mutabakat söz konusudur; oyunun sınırları bellidir ve 

farklılık arayışı daimi olarak bu sınırlar içerisinde gerçekleştirilmelidir. Bu yüzden 

maddi bir getirisi olsun ya da olmasın tartışmalara katılmak bu öğrencilerde sık 

rastlanılan bir durumdur. Zira tartışmalara sürekli olarak katılmak oyuncuların üzerinde 

mutabık oldukları oyun kurallarının bir gereğidir. Hem üst sınıftan olan öğrencilerin 

fiziksel koşulları, yaşadıkları çevreler ve sahip oldukları imkanlar bu öğrencilere önemli 

veya önemsiz bütün tartışmalara katılabilme rahatlağını vermektedir. Okulda almış 

oldukları eğitimin yanında aile bireyleri ile beraber katıldıkları toplantılar, konferanslar 

veya bir konu hakkında malumat sahibi aracı bireylerle olan tanışıklıkları sayesinde 

birçok konu hakkında haberdardırlar. Eğitim alırken başka bir işte çalışma veya 

zamanlarının ancak bir bölümünü okula ayırabilmek gibi bir zorunlulukları olmadığı 

için tartışmalara katılma sıklıkları taşradan gelen öğrencilere göre oldukça fazladır. 

Geleceği okuduğu okulla sınırla olan taşralı öğrenci için ise tartışmalar bu kadar ilgi 



100 
 

 
 

çekici olmamakla birlikte eğitim süreçleri, yüksek sınıflardan öğrencilerin anladıkları 

gibi entelektüel bir macera değildir. (Bourdieu & Passeron, 2018:  81) Hem birçok konu 

hakkında bilgi sahibi olmaları hem de bilgi sahibi olmasalar bile o alanda yetkin olan 

kimseler ile kurmuş oldukları tanışıklıkları sayesinde üst sınıflardan gelen öğrenciler 

tartışmalara katılmayı ve fikir belirtmeyi entelektüel oyunun bir kuralı sayarlar. 

Taşradan gelen öğrenciler için ise durum daha farklıdır; bu öğrenciler bir yandan eğitim 

alırken bir yandan da eğitimlerine devam etmek ve hayatlarını idame etmek için 

çalışmaktadırlar. Dolayısıyla zamanlarını kontrollü kullanmak zorunda olan bu 

öğrenciler, okul alanı dışarısında konumlandırdıkları tartışmalara katılmak için görece 

avantajlı sınıflardan olan öğrenciler kadar istekli değillerdir. 

Eğitim oyununa katılan aktörler arasında cinsiyet üzerinden birtakım yorumlar 

yapmak mümkündür. Pierre Bourdieu, yoksun ya da burjuva çevrelerinden olsun bütün 

kadın öğrencilerin, eğitim süreçlerinde ve sonrasında bir meslek edinebilmek ile ilgili 

planlarında daha gerçekçi olduklarını düşünür. Meslek edinme süreci bilhassa sözel 

bölümler üzerinden oldukça sancılı gerçekleşen bir süreçtir. Gelecekleri ile ilgili bu 

müphem havayı dağıtmak ve mümkünse eğer öğrencilik süreçlerinde bunları pek 

düşünmemek için öğrenciler daima başka meşgaleler edinirler. Bu strateji bazen işe 

yarıyor olsa da öğrencileri, meslek kaygısından ve geleceğin belirsizliğinden daimi 

olarak kurtaramaz. Dolayısıyla öğrencilerin alabildiğine belirsiz olan gelecek 

tahayyülünün altında yatan problemleri keşfedebilmek için onların nesnel 

gerçekliklerine odaklanmak gerekmektedir. Kadın öğrencilerin yaşam pratikleri ve yine 

okulla bağlantılı olarak çalışma alışkanlıkları her geçen gün erkek öğrencilerinkine 

yaklaşıyor olsa da tamamıyla geleneksel modellerden kopabilmiş değildir. Nitekim aynı 

toplumsal kökenden gelen kadın ve erkek öğrenciler, üniversiteye yerleşebilme 

süreçlerindeki nesnel koşullardan ziyade, bir mesleği gerçekleştirebilme konusunda 

birbirlerinden ayrılıyorlarsa eğer bunun en büyük nedeni kadın öğrencilerin, hala 

geleneksel modellere ve cinsiyetler arası işbölümüne sadık kalmalarıdır. Aynı zamanda 

kadın öğrenciler, erkek öğrenciler ile aynı tedrisi başarıları gösterseler bile (aynı 

bölümde bulunmak, aynı mesleğe ulaşmak vb.) gösterdikleri bu tedrisi başarıyı daha 

mütevazı bir şekilde yorumlama eğilimindedirler. Daha önce de belirtildiği gibi eğitim 

aşamasında öğrencilerin katılım gösterdikleri birçok organizasyon, gelecek kaygısının 

savılmak istenmesinden kaynaklanmaktadır. Kadın öğrenciler böyle planlara daha az 



101 
 

 
 

katılım göstermekle beraber, politik olaylara ve sendikal sorumluluklara neredeyse hiç 

katılmazlar. Öğrenciler arasında politika yapmak, örtük bir vaziyette genelde erkek 

öğrencilerin üstlendikleri bir iştir. Kadın öğrencilerin geleceğe yönelik daha gerçekçi 

bakış açıları ve erkek öğrencilerin eğitim sürecini bir gerçekdışılık üzerinden yaşamaları 

bilhassa burjuva çevrelerinden gelen öğrencilerde rastlanılan bir durumdur. Bu durumun 

bir benzerini yoksun çevrelerden gelen erkek öğrenciler ile burjuva çevrelerinden gelen 

erkek öğrenciler arasında görmek mümkündür. Yoksun çevrelerden gelen öğrenciler 

tıpkı kadın burjuva öğrenciler gibi gelecek hakkında burjuva erkek öğrencilere göre 

daha kaygılıdırlar. Zira yoksun erkek öğrencilerin, eğitim dışında günevebilecekleri bir 

ekonomik sermaye ve ailelerinden devralacakları bir meslek yoktur. Bu yüzden hiçbir 

zaman eğitim oyununa kendilerini, burjuva çevrelerinden gelen erkek öğrenciler kadar 

kaptırmazlar. Nesnel koşulları itibarıyla neye hazırlandıklarının farkındadırlar ve bunu 

ikrar ve itiraf etmekten çekinmezler. (Bourdieu & Passeron, 2018:  97-101) Pierre 

Bourdieu, eğitim alanında bulunan aktörlerin, pratik eylemlerine  önem verir; aktörler, 

çoğu zaman habitusları yardımıyla hareket ederler. Cinsiyet üzerinden gerçekleştirmiş 

olduğu yorumlamalar ise temelde kadın ve erkek öğrencilerin evvelden beri edindikleri 

alışkanlıklarına ve bilinçdışı pratiklerine dayanmaktadır. Üst sınıflardan gelen erkek 

öğrenciler, eğitim süreçleri içerisinde gelecek tahayyülünü daha iyimser bir şekilde 

yaşıyorken aynı sosyal konumdan gelen kadın öğrenciler, daima nesnel gerçekliklerinin 

farkındadırlar. Aynı zamanda geleneksel cinsiyetler arası işbölümüne bilinçdışı da olsa 

hala sadık kalmaları, kadın öğrencileri daha iyi yapabileceklerine inandıkları mesleklere 

(öğretmenlik, hemşirelik vb.) itmektedir. Erkek öğrenciler böyle bir ayrıma 

takılmamakla birlikte birçok faaliyete katılarak –geleceğe dair duydukları endişeyle 

yüzleşmemek için- politik ve sendikal sorumluluklara daha istekli bir şekilde eğitim 

süreçlerini geçirmektedirler. 

Geldiğimiz nokta itibarıyla Pierre Bourdieu’nün kültürel sermaye ve eğitim 

arasındaki ilişkiyi ele alışı üzerine şunları söyleyebiliriz: Bourdieu’nün eğitim üzerine 

gerçekleştirmiş olduğu çalışmalarının ilk ve temel katkısı; sosyal konumlarla ilintili 

olan toplumsal ve kültürel eşitsizliklerin, bizatihi eğitim gibi meşruiyetinin 

sorgulanması hayli güç olan bir kurum tarafından yeniden-üretilmesidir. Üstelik bu 

yeniden-üretimler eğitim kurumlarının rutin işleyişlerinin içine öylesine sızmışlardır ki; 

çoğu zaman fark edilmeleri ziyadesiyle zordur. Ancak derinlemesine ve bütüncül bir 



102 
 

 
 

perspektiften bakıldığı takdirde eğitimin eşitlik yaratıyormuş gibi görünen asli 

işlevlerinin bir yanılsama olduğu daha açık görünecektir. Aynı zamanda Bourdieu, 

eğitim kurumlarının, toplumsal uzamda bulunan faillerin toplumsal konumlarını 

belirleyen ve ayıran sınıflayıcı bir rolü olduğunu da düşünür. Eğitimin ayırıcı bir kurum 

olarak işlemesinin temelinde ise faillerin kültürel sermaye miktarlarında bulunan 

farklılıklar yatmaktadır. Zira eğitim kurumlarında öğretilmeye gayret gösterilen kültür, 

egemen grupta yer alan faillerin kültürel sermayelerine yakın olmakla birlikte eğitim 

kurumlarının işleyişleri içerisinde örtük bir vaziyette bulunmaktadır. Aynı zamanda bu 

kültür çoğu zaman egemen konumda bulunanların oluşturduğu veya düzenlediği 

kültürdür. Eğitim kurumlarının içerisinde örtük olarak yer alan bu kültür, öğretilen 

etkinlikler vasıtasıyla, eşitsizliklerin yeniden-üretilmesine sebebiyet vermektedir. 

Mevcut işleyiş o kadar organize ilerler ki, yaratılan ve yeniden-üretilen eşitsizlikler 

yetenek, beceri veya zeka gibi yanılsamaların içerisine itilerek, üzerine tartışılması 

gereksizmiş gibi görünür. (Rawolle & Lingard, 2018:  192) Eğitim kurumlarının 

yapısını bozmadığı işleyişleri, toplumca eğitim kurumlarına duyulan bakış açısı 

itibarıyla bir meşruiyet kazanmaktadır. Sosyal konumları ile avantajlı bir konumda olan 

failler, okullarda aldıkları eğitim ile beraber avantajlarını yeniden-üretirler ki bu 

yeniden üretim okul gibi bir meşru kurum içerisinde gerçekleşir (Tezcan, 2018: 32). Bu 

sayede, egemen konumda bulunan çocukların akademide göstermiş oldukları başarıları; 

toplumsal kökenleri, miras edindikleri sermayeleri, öznel koşulları göz ardı edilerek, 

daima haklı bulunur. 

Ayrıca faillerin ebeveynlerinden aldıkları (kültürel, ekonomik ve sosyal) 

sermayelerin miktarı ve hacmi aldıkları eğitim üzerinde etkili olmaktadır. Faillerin 

ebeveynlerinden miras olarak aldıkları bu üç farklı sermaye biçimini ailesel sermaye 

başlığı altında toplamamız mümkündür (Kleanthous, 2018: 245). Ailesel sermaye, failin 

çocukluk yaşlarından itibaren başlayarak eğitim sürecinin neredeyse tamamı üzerinde 

etki göstermektedir. Bilindiği üzere fail, ebeveynleri ile kurduğu ve geliştirmiş olduğu 

ilişkiler neticesinde onlardan birtakım pratikler edinir (okuma alışkanlıkları, ders 

çalışma yöntemleri, kültürel faaliyetlere katılmak vb.) ki bu pratikler özü itibarıyla 

kültürel sermayeye dayanmaktadır. Pratikler, faillerin nesnel koşullarına uyarlanarak 

süreç içerisinde bir habitusa dönüşmektedir. Okulların istediği birçok yeterliliğe 

ebeveynleri ile kurmuş olduğu ilişkilerden dolayı evvelden sahip olan ve bu 



103 
 

 
 

yeterlilikleri pratikleri aracılığıyla bir habitusa dönüştüren fail için bu durum diğer 

faillerle giriştiği mücadelede bir avantaj haline gelmektedir. Aynı zamanda fail, 

ebeveynlerin toplumsal uzamdaki konumlarından (sosyal sermaye) faydalanarak diğer 

birçok alanda olacağı gibi eğitim alanında birtakım ayrıcalıklara sahip olmaktadır. Son 

olarak failler, ebeveynlerinden eğitim alanında oldukça önemli bir rolü olan sermaye 

biçimlerinden birini; ekonomik sermayeyi tevarüs ederler. Ekonomik sermaye 

üstlendiği rol itibariyle kültürel sermaye kadar önemlidir; failler, miras edindikleri 

ekonomik sermayeler ölçüsünde mücadeleye giriştikleri diğer faillere göre birtakım 

avantajlara ulaşabilirler. Örnek olarak; hatırı sayılır bir ekonomik sermayeyi tevarüs 

eden bir fail, kendini yetersiz bulduğu bir alanda, özel dersler alabilir, buna ek olarak 

aldığı eğitimin gerektirdiği birtakım araç gereçlere kolaylıkla ulaşabilir, soyut olarak 

anlatılan ve zihinlerde kalıcığılı nispeten az olan bir nesneyi, bir coğrafyayı, bir yapıyı 

bizzat ziyaret edebilir ve konu hakkındaki bilgilerini tekrar etmekle birlikte daha kalıcı 

bir hale getirebilir. Bu noktaların doğrultusunda rahatlıkla söylenebilir ki; ailesel 

sermaye (ebeveynlerden edinilen kültürel, ekonomik ve sosyal sermaye) toplumsal 

uzamlarda bulunan birçok alanda belirleyici olacağı gibi eğitim alanında birtakım 

ayrıcalıklara yol açmakta ve bazı eşitsizlikler yaratmaktadır. 

Ebeveynlerin, çocuklarının almakta oldukları veya ileride (yükseköğrenim) 

alacakları eğitim üzerinde etkilerinin olduğu, birçok çalışma ile desteklenmiştir. Failler, 

hayatlarının geri kalanı üzerinde ziyadesiyle belirleyici bir rol oynayacak olan üniversite 

eğitiminde, bilhassa tercih kullanacakları aşamalarda, daima ebeveynlerine danışmakta 

ve onların sermayelerini referans alarak gelecekleri hakkında bazı kararlar 

almaktadırlar. Bu perspektiften bakıldığı takdirde, ebeveynlerin yükseköğrenime dair 

edinmiş oldukları bilgilerinin (bir anlamda ebeveynlerin kültürel sermayelerinin) 

çocukların seçimleri ve tercihleri üzerinde nasıl belirleyici bir rol oynadığı daha iyi 

anlaşılacaktır (Kleanthous, 2018: 247). Örnek olarak tarım işçisi ebeveynlerin 

yükseköğrenim hakkında edindikleri bilgiler –ki bu bilgiler ebeveynlerin aynı tedrisi 

eğitimi almamaları ile paralel olarak çoğu zaman geçerliliği zayıf ve kulaktan dolma 

bilgilerdir-  sınırlı olduğu için bahsi geçen ebeveynler, çetin birçok koşulu geride 

bırakarak aynı koşullardaki arkadaşlarına göre müstesna sayılabilecek olan çocuklarına, 

yükseköğrenime geçiş aşamasında yeterli bir sermaye bırakamazlar. Oysa iyi bir tedrisi 

eğitimi geride bırakarak toplumsal uzam içerisinde bir statü kazandıran diplomalara 



104 
 

 
 

sahip olan ebeveynler için söz konusu durum bu kadar karamsar değildir. Bu 

ebeveynler, hem kendi ailelerinden miras aldıkları hem de eğitim süreci içerisinde 

kazanmış oldukları bilgilerinin20 parolası ile beraber çocuklarına daha rasyonel seçimler 

yapabilmeleri için yardım etmektedirler. Toplumsal uzam içerisinde hem iyi bir 

ekonomik sermaye, iyi bir sosyal sermaye ve süreç içerisinde edinilecek olan bir 

kültürel sermaye kazandıracak olan mesleklerin, yine kültürel sermayesi bol olan 

ebeveynlerden olan çocuklar tarafından seçilmesi, uzun vadede avantajların yeniden-

üretildiği ve bu anlamda ayrıcalıkların döngüsel olarak geliştiği bir sistemi işaret 

etmektedir. Ayrıca unutulmamalıdır ki; ayrıcalıkların aynı egemen gruplarda sürekli 

olarak yeniden-üretilmesi bağlamında ulaşılan sonuçlar istatistiksel olarak çoğunluğu 

ifade etmekle birlikte her işte olduğu gibi burada da istisnai durumlar daima söz 

konusudur. Tarım işçisi bir aileden gelen yoksun durumdaki bir öğrenci, her ne kadar 

avantajlı olan rakiplerine göre daha çetin şartları geride bırakmış olsa da, hatırı sayılır 

mesleklere ulaşabilmekte ve devamında bu mesleğin yaratacağı avantajlardan 

faydalanabilmektedir

                                                           
20  Kültürel sermaye, ekonomik sermaye gibi bir anda elde edilebilecek ve bu sayede hemen 

kullanılabilecek bir sermaye türü değildir. Kültürel sermaye ebeveynlerden ve aile içerisindeki 

ilişkilerden kaynaklanıyor olsa bile temel anlamda bir süreci ifade etmektedir; ebeveynlerin 

yönlendirmeleri ve önerilerine dayanan aynı zamanda failin kendi tercihleriyle de şekillenen bir kültürel 

öğrenme sürecidir.  



105 
 

 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

ARAŞTIRMANIN METODOLOJİSİ 

3.1. ARAŞTIRMANIN AMACI VE ÖNEMİ    

Araştırmanın gerçekleştirildiği alan hangisi olursa olsun her çalışmanın bir 

konusu ve bir amacı vardır. Çalışmaları tetikleyen temel şey araştırmaların konusudur; 

konuları belirleyen şey ise “sorun”dur. Araştırmanın amacı ise, çalışmaların konularını 

belirleyen sorunların üzerine tartışmaktır. Bu bağlamda amaç; bazen farklı nesneler 

veya gruplar arasındaki ilişkiyi araştırmak olabileceği gibi bazen de birtakım durumları 

saptamaktır. Kısaca, araştırma için ilk olarak konunun belirlendiğini daha sonra 

belirlenen konunun sınırları içerisinde sorunun keşfedildiğini ve bu sorunla bağlantılı 

olarak amacın edinildiğini söyleyebilmemiz mümkündür (Aziz, 1990: 28). 

Eğitim kurumunda bulunan eşitsizlikler, uzun yıllardır üzerine tartışılan ve 

araştırmalar gerçekleştirilen konulardan biridir. Eğitim sisteminde yer alan eşitsizlikler 

üzerine çalışmalar gerçekleştiren ve bu sayede özelde Fransız sosyolojisinin gelişimine 

daha genelde ise sosyoloji biliminin ilerlemesine katkıda bulunan sosyal bilimcilerden 

biri de Pierre Felix Bourdieu’dür. Pierre Bourdieu, bilhassa Fransız eğitim sisteminin, 

birtakım örtük işlevleri bünyesinde barındırdığını ve bu örtük işlevleri neticesinde 

eşitsizliklerin yeniden-üretimine katkı sağladığını düşünmektedir. Bourdieu’nün Fransız 

eğitim sistemi üzerine gerçekleştirmiş olduğu çalışmalarının tamamında, kültürel 

sermaye mefhumu, geniş bir kavramsal yükü sırtlamakla birlikte eğitim sistemine dair 

çözümlemeler içerisinde ziyadesiyle önemli bir rolü üstlenmektedir. Bourdieu, eğitim 

sisteminde yer alan eşitsizlikler üzerine daha önce gerçekleştirilen çalışmalardaki 

kültürel ilişki eksiğini, kültürel sermaye kavramının üstlendiği kavramsal yükle 

açıklamaktadır. Zira daha önce tartışılan eşitsizlikler, daha ziyade ekonomik ilişkiler 

bağlamında değerlendirilmiş ve öğrencilerin kültür ile olan ilişkilerine değinilmemiştir. 

Bu eksiklik sebebiyle kültürel sermaye kavramının, eğitim sistemindeki eşitsizlikleri 

analiz ederken karşıladığı nokta; öğrencilerin ve ailelerinin kültürle olan ilişkileridir. 

 

 



106 
 

 
 

3.2. ARAŞTIRMANIN HİPOTEZİ 

1. Kültürel sermaye, günümüz dünyasının toplumsal eşitsizliklerinde belirleyici 

bir unsurdur. Görece iyi meslekler ile uğraşan ebeveynler, sahip oldukları 

kültürel sermayeyi çocuklarına aktararak onların da görece iyi mesleklere 

ulaşmalarına yardım etmektedirler. Kültürel sermayenin kuşaklar arasındaki 

bu aktarımı, iyi mesleklerin ve bununla paralel olarak hatırı sayılır kültürel, 

ekonomik, sosyal ve simgesel sermayenin aynı gruplar arasında yeniden-

üretilmesine yol açmaktadır. Kültürel sermayenin, toplumsal eşitsizliklerin 

ortaya çıkması ve yeniden-üretilmesi noktasındaki belirleyici rolü bu 

çalışmanın ana hipotezini oluşturmaktadır. 

2. Ekonomik sermaye, eşitsizliklerin ortaya çıkması ve sürdürülmesinde kültürel 

sermaye kadar önemlidir. Aktörler, anne-babalarının ekonomik sermayeleri 

ile eğitim süreci içerisinde birçok avantaja sahip olmaktadırlar. Ekonomik 

sermaye bazen aktörlerin eğitim araç gereçlerini hızlıca temin etmeleri 

üzerinden okunabiliyorken bazen de okul öncesi eğitim, ihtiyaç halinde özel 

ders ve dershaneler aracılığıyla destek eğitim, yine yakın bir şekilde özel 

okullarda eğitim vb.  olarak da karşılık bulmaktadır. Bunun yanında 

ekonomik sermaye, uygun şartlarda kültürel sermayeye dönüştürülebilir 

olmasıyla da taşıyıcısına birtakım ayrıcalıklar sunmaktadır. 

3. Görece iyi kültürel, ekonomik ve sosyal sermayeye sahip olan ebeveynleri ile 

çocukluk yıllarından beri iletişim içerisinde olan aktörler, toplumsal uzam 

içerisindeki alanlara dair malumatlara ve bu alanların yarattığı sermayeyi elde 

edebilecek pratik yatkınlıklara (habitus) sahiptirler. 

Yukarıda yer alan temel hipotezlerin yanı sıra araştırma içerisinde birtakım alt 

hipotezlere de yer verilmiştir. Bahsi geçen alt hipotezler, yer verilen temel hipotezlerle 

belirli bağlamlar itibarıyla bağlantılı olsalar da kendi içlerinde birtakım özel noktaları 

barındırmaktadırlar. Görece iyi mesleklerle uğraşan ebeveynlere sahip çocuklar, yine iyi 

bir meslek elde ederek ekonomik, kültürel, sosyal ve bazı durumlarda sembolik sermaye 

elde etme konusunda mücadele içinde oldukları diğer aktörlere göre avantajlı bir 

konumdadırlar. Sözü edilen noktalar sebebiyle bu çocuklar; 



107 
 

 
 

a) Ebeveynleriyle olan iletişimleri aracılığıyla dilsel yatkınlıklar 

kazanmaktadırlar. Akademi diline aşina olmalarının yanında bu çocuklar 

ikinci bir dil öğrenmeye de ilgililerdir. 

b) Eğitim süreçlerinin tamamında ebeveynleri ile karşılıklı bir iletişim 

içerisinde olarak eğitim serüvenlerini onların rehberliğinde geçirirler. 

c) Miras edindikleri kültürel sermaye ve edindikleri habitusları aracılığıyla 

doktorluk mesleğinin sosyal uzam içerisindeki avantajlarından 

haberdardırlar ve çocuklarının da kendilerinin gibi iyi bir meslekle 

uğraşmalarını isterler. 

d) Boş zamanlarını değerlendirme biçimleri miras aldıkları sermayeye ve 

pratik yatkınlıkları olarak değerlendirebileceğimiz habituslarına işaret 

etmektedir. 

e) Geleceğe dair tahminlerinde belirsizlikler yoktur; bu hayaller, genel 

olarak, tasarlanmış bir planın ürünü olan net tahminlerdir. 

3.3. ARAŞTIRMANIN SINIRLARI 

Araştırmamız Atatürk Üniversitesinde, 2019-2020 eğitim yılı içerisinde, 

doktorluk mesleğine başlamak üzere olan ve tıp eğitimine devam eden son sınıf 

öğrencilerini kapsamaktadır. Atatürk Üniversitesinde aktif olarak öğrenciliğine devam 

eden ve bahsi geçen eğitim yılı içerisinde son sınıfta bulunan öğrenciler ile 

gerçekleştirilen görüşmelerde, görüşmecilerden yukarıda yer verilen şartlar dışında 

herhangi bir yeterlilik veya unvan vb. istenilmemiştir. Dolayısıyla araştırmamız 

boyunca elde ettiğimiz verilere, Atatürk Üniversitesi Tıp Fakültesi 6. sınıf öğrencileri 

üzerinden ulaşılmıştır. Bu minvalde araştırmanın örneklemini aşarak, sonuçları diğer 

meslek gruplarıyla ilişkilendirmek veya seçmiş olduğumuz meslek grubundan 

(doktorluk) yola çıkarak elde edilen sonuçları bütün meslek gruplarıyla bağdaştırmak 

yanıltıcı olacaktır. 

3.4. ARAŞTIRMANIN YÖNTEMİ 

Araştırmamız için uygun görülen ve kullanılan yöntem karma yöntemdir. Karma 

yöntem; araştırma süresi boyunca elde edilen nicel ve nitel sonuçların 



108 
 

 
 

bütünleştirilmesine, birleştirilmesine dayanmaktadır. Bilindiği üzere nicel veriler 

görüşmecilere sunulan ve verilecek cevapların belli olduğu anketlerden elde 

ediliyorken; nitel veriler görüşmecilerle gerçekleştirilen görüşmelerde daha önce 

belirlenmemiş, ucu açık cevaplardan oluşmaktadır. Kökleri eskilere dayanıyor olsa da 

kullanılmaya başlandığı yıllar itibarıyla nispeten daha yeni olan karma yöntem 

(Creswell, 2017: 14), ucu kapalı cevaplardan alınan verilerle ucu açık cevaplardan 

alınan verilerin birleştirilmesi işidir. Hem nicel hem de nitel araştırmaların her ikisi de 

bilimin ilkelerine sadık kalsalar bile kendi aralarında birtakım farklılıklara sahiptirler. 

İki yöntemin de güçlü yanları olduğu kadar diğerine göre yetersiz kalabilecek zayıf 

yanları da vardır. Araştırmacı bahsi geçen yöntemler arasından hangisini seçmişse 

seçsin, temel hatalardan kaçınma, araştırma yöntemine uygun bir şekilde verileri 

toplama ve bulguları bu parola ile açıklama gayretindedir (Neuman, 2007: 20). Buradan 

hareketle araştırmacının karma yöntem diye adlandırılan çoklu yöntemleri seçmesinin 

nedeni, iki yaklaşımın da eksikliklerini göz önünde bulundurup güçlü yönlerine ağırlık 

vererek her iki yöntemden elde ettiği verileri daha tutarlı bir şekilde bir araya 

getirebilme imkanıdır (Creswell, 2017: 14). 

Nicel ve nitel verileri açıklayacak olursak; nicel veriler, sayısal değerleri ifade 

eden yani bir anlamda ölçülebilen verilerdir. Anketler, nicel veri toplama araçlarından 

biridir; belirlenmiş bir konu üzerinde bireylerin, grupların, toplulukların fikirlerini 

almaya yönelik olarak hazırlanan ve cevapları önceden belirlenmiş sorulardan oluşan 

formlardır. (Sönmez & Alacapınar, 2011:  110) Nitel veriler ise daha ziyade gözlenildiği 

halde ölçülemeyen verileri ifade etmektedir. Örneğin bir annenin oğluna duyduğu sevgi 

annenin davranış ve tutumlarından gözlemleniyor olsa bile bu sevgiyi sayısal değerlerle 

ifade etmek pek mümkün değildir. Bunun yanında, nicel ve nitel iki farklı yöntemde 

kullanılmaya müsait olsa da daha çok nitel çalışmalarda işe koşulan tekniklerden biri; 

mülakat (görüşme) tekniğidir. Mülakat, belirlenmiş bir konu hakkında, bireylerin veya 

grupların duygu ve düşüncelerini öğrenme tekniğidir. (Sönmez & Alacapınar, 2011:  

108)  Araştırmamız içerisinde hem anket hem de mülakat tekniğine başvuruldu. İki 

farklı yöntem (nicel ve nitel) ve iki farklı teknik (anket, mülakat) kullanılmasının 

nedeni; ilk olarak araştırma konusunun buna elverişli olması daha sonra ise farklı 

yöntemler ile daha bütüncül bir bakış açısı elde edebilme arzumuzdur. 



109 
 

 
 

Bunların yanında araştırmamız içerisinde kullanmış olduğumuz karma 

yöntemlerle bağlantılı olarak verilerin analizi aşamasında yakınsayan paralel karma 

yöntem deseni kullanılmıştır. Bu desen; karma yöntemlerde kullanılma sıklığıyla 

bağlantılı olarak karma yöntem desenleri arasında en çok bilinenidir. Araştırmacı nitel 

ve nicel verileri birlikte toplar fakat verileri topladıktan sonra elde ettikleri verileri ayrı 

ayrı analiz eder. Bu sayede farklı yöntemler ile elde ettiği verilerin, birbirilerini 

doğrulayıp doğrulamadığını belirler. Bu araştırma deseninin temel mantığı, nicel ve 

nitel yöntemlerin farklı türde bilgiler sağladığı üzerinedir. Araştırmacı ilk olarak nicel 

verilerden elde ettiği istatistiki sonuçları ele alabilir ve bu istatistiki verileri nitel 

bulgulardan ulaştığı sonuçlar ile destekleyebilir. Nicel ve nitel sonuçların sıralanması 

noktasında herhangi bir kaide olmamakla beraber ilk olarak nitel bulgular verilip 

ulaşılan sonuçlar nicel verilerle desteklenebilir. Bu yaklaşıma karma yöntem 

araştırmacıları yanyana adını vermektedirler (Creswell, 2017: 219-222). Araştırmamız 

süresince elde edilen bulgular yakınsayan paralel karma yöntem deseni ile 

değerlendirildi. Bu bağlamda nitel ve nicel verilere; bir sıralama kaidesine tabi olmadan, 

araştırma içerisinde değinilen noktalara göre yer verildi. Anketler ve mülakatlardan 

alınılan farklı veriler ayrı ayrı analiz edilerek doğruluklarının sınanması için 

karşılaştırıldı. 

Karma yöntemin uygulandığı bu çalışmada anketler, çok kapsamlı testlere 

ulaşmaktan ziyade mülakat aracılığıyla ulaşılan nitel bulguların sayısal ifadelerle 

desteklenmesi ve katılımcılara dair demografik öğelerle bir profil çizilmesi için nicel 

verilere duyulan ihtiyacın karşılanması amacıyla kullanılmıştır. Hem mülakatlarda hem 

de anketlerde elde edilen bulgular, bazen katılımcıların -hiçbir müdahalede 

bulunmadığımız- kendi cümleleriyle bazen de anketler ile ulaşılmış olan nicel verilerin 

basit bir tablosu ya da grafiği ile çalışma içerisinde yer bulmuştur. Dolayısıyla belirtmiş 

olduğumuz amacı aşarak çalışma içerisinde anketlere dair çok kapsamlı ve karışık 

testler beklemek yanıltıcı olabilecektir. 

  



110 
 

 
 

3.5. ÖRNEKLEM VE ÇALIŞMA GRUBU 

Örneklem, araştırmanın uygulanacağı çalışma grubunu ifade etmektedir. Aynı 

zamanda araştırmacının, araştırdığı konuyu ilgilendiren tüm gruplara ulaşamayabileceği 

göz önünde bulunduruldunda örneklem, araştırmacıya küçük bir grup üzerinden 

bütünün tamamına yönelik doğru genellemeler yapabilme imkanı vermektedir 

(Neuman, 2007: 319). Örneklem türleri birbirleri arasında farklı koşullar sağlamaları ile 

ayrılmaktadır. Rastlantısal olmayan örneklem de bu farklı türlerden biridir. Bu 

örneklem türünde yer alanlar, matematiksel hesaplarla değil de rastlantı yolu içe 

seçilmektedirler; kotalı örnekleme buna örnektir. Araştırmacı, kotalı örnekleme ile daha 

önce belirlenen bir konu hakkında örnekleme dahil olabilecek kategorileri belirler 

(Neuman, 2007: 322). Araştırmamız için rastlantısal olmayan örneklemlerden biri olan 

kotalı örneklem kullanılmıştır. 

Çalışmamızın evrenini, araştırma konumuzla olan bağlantıları sebebiyle, 2019-

2020 eğitim yılı içerisinde Atatürk Üniversitesi Tıp Fakültesi öğrencilerinden eğitim 

hayatlarına faal olarak devam eden tıp fakültesi son sınıf öğrencileri oluşturmaktadır. 

2019-2020 eğitim yılı içerisinde Atatürk Üniversitesi Tıp Fakültesinde eğitim hayatına 

devam eden; 155’i kadın ve 128’i erkek olmak üzere, toplamda 283 son sınıf öğrencisi 

bulunmaktadır. Bahsi geçen öğrencilerin 58’i İngilizce Tıp eğitimi, geri kalan 225’i ise 

Türkçe Tıp eğitimi almaktadır.21Yukarıda sözü edilen İngilizce ve Türkçe sınıflarından 

yalnız biri alındığı takdirde örneklemin, evreni karşılamayabileceği endişesi dikkate 

alınarak, görüşmeciler üzerinde böyle bir sınırlandırmaya gidilmemiştir. Bu bağlamda; 

araştırmanın zamanı ve araştırmaya ayrılan bütçe göz önünde bulundurularak ve 

çalışmanın evrenini karşılayabileceği düşünülerek nicel veriler elde etmek için toplamda 

40 anket uygulanmıştır. Bunun yanında, nitel görüşmeler için Atatürk Üniversitesi Tıp 

Fakültesi son sınıf öğrencileri olmalarının dışında herhangi bir yeterlilik veya nitelik 

aranmadan toplamda 25 kişiyle mülakatlar gerçekleştirilmiştir.  

                                                           
21 Atatürk Üniversitesi Tıp Fakültesinde bulunan öğrenci sayılarının bulunduğu tablo ekler içerisinde 

verilmiştir. Daha detaylı bilgi için bknz. EK:1 



111 
 

 

DÖRDÜNCÜ BÖLÜM 

UYGULAMA VE BULGULAR 

Çalışmamızın bu bölümünde, kültürel sermayenin yeniden üretimi bağlamında 

Atatürk Üniversitesi Tıp Fakültesi son sınıf öğrencileri (intern doktorlar) üzerinden 

karma yöntem kullanarak elde ettiğimiz nicel ve nitel veriler yer alacaktır. Nicel 

verilerin elde edilmesi için toplamda 40 anket uygulanmıştır; nitel veriler için ise 25 

görüşmeciyle mülakatlar gerçekleştirilmiştir. Anket ve mülakatlar için görüşülen 

görüşmecilerden Atatürk Üniversitesi Tıp Fakültesi eğitimlerine faal olarak devam 

etmeleri ve son sınıf öğrencileri (intern doktorlar) olmaları dışında başka bir yeterlilik 

istenilmemiştir. 

Mülakatlar, görüşmecilerin bizimle kurmuş oldukları samimiyet ve görüşmenin 

gerçekleştiği mekanın müsaitliğine paralel olarak olarak ortalama 40 dakika sürmüştür. 

Görüşme öncesinde görüşmecilere gerekli bilgiler verilmiş olup mülakat için izin 

alınmıştır. Mülakatlar esnasında görüşmeciyi yönlendirecek veya yanıltacak tüm 

söylemlerden kaçınılmış; sorular gayet açık ve ekleme yapılmadan ifade edilmiştir. Bu 

gaye ile görüşmecilere, anket formunda 22 mülakat formunda da 40 olmak üzere 

toplamda 62 soru yöneltilmiştir. Görüşmecilerden alınılan cevaplara, hiçbir müdahaleye 

buşvurulmadan olduğu haliyle araştırma içerisinde yer verilmiştir. Görüşmecilerle, 

mülakat esnasında kendilerini rahat hissetmeleri ve baskı altında kalmadan soruları 

cevaplamaları için kimliklerinin gizli kalacağı bilgisi paylaşılmıştır. Bu noktada; 

görüşmecilerden alınılan cevaplar, hem görüşmecilerin kimliklerinin gizli kalmasına 

özen göstermek hem de olası bir karışıklığın önüne geçmek gayesi ile görüşmecileri 

niteleyen birkaç kod ile birlikte verilecektir. Örnek olarak; annesi öğretmen, babası 

memur olan 24 yaşındaki bir kadın görüşmecinin cevapları (kadın, 24 yaşında, anne 

öğretmen, baba memur) 22  bilgisi ile yer alacaktır. Görüşmecilerin, örneği verilen 

bilgiler ile yer almasının sebebi; cinsiyet, yaş ve anne-baba mesleklerinin araştırmamız 

özelinde önemli olan noktaları vurgulamalarından kaynaklanmaktadır. 

                                                           
22 Görüşmeciler, araştırma içerisinde onları niteleyen (cinsiyet, yaş ve anne-baba meslekleri) kodları ile 

yer alacaklardır. Bu bağlamda annesi öğretmen babası memur olan 24 yaşındaki kadın görüşmeci (kadın, 

24 yaşında, anne öğretmen, baba memur) kodu ile yer alacakken aynı durumda olan bir erkek görüşmeci 

ise (erkek, 24 yaşında, anne öğretmen, baba memur) kodu ile yer alacaktır.  



112 
 

 
 

Alınılan cevaplar, metin içerisindeki akışı bozarak olası bir karışıklığa yol 

açmasın diye tanışma, eğitim, ebeveynleri ile ilişkileri, doktorluk mesleği, boş 

zamanları değerlendirme ve gelecek tahayyülü başlıkları altında sıralı olarak 

verilecektir. Nitel görüşmelerden elde edilen veriler zaman zaman nicel verilerle 

desteklenecek ve bu sayede cevaplar arasında bir bütünlük kurulmaya gayret edilecektir. 

Bourdieu’nün analizlerinin Fransız eğitim sisteminin özgül koşulları neticesinde 

şekillendiğini unutmadan, benzer eşitsizliklerin Türk eğitim sistemi içerisinde de 

üretildiğini söyleyebilmek mümkün müdür? Bizleri, Pierre Bourdieu’nün kavramsal 

cephanesini kullanarak, Türk toplumu içerisinde en saygın mesleklerden biri olarak 

görülen doktorluk mesleğine başlayacak olan öğrencilerin, ebeveynleri ile kurmuş 

oldukları kültürel ilişkileri ve buna bağlı olarak miras edindikleri kültürel sermayelerin 

meslek seçimleri üzerindeki etkilerini analiz edeceğimiz bu çalışmaya iten ve 

araştırmamızın temel gayesini oluşturan çıkış noktası bu sorudur. Zira Pierre 

Bourdieu’ye göre doktorluk, daha ziyade üst sınıflardan olan öğrencilerin seçmiş 

oldukları bir burjuva mesleğidir. (Bourdieu & Passeron, 2018:  17) Takdir edildiği üzere 

doktorluk mesleği, toplumumuzca saygın bir meslek olarak değerlendirilmekle birlikte 

eyleyicisine toplumsal uzam içerisinde birtakım avantajlar sağlamaktadır. Doktorlar, 

toplumsal uzam içerisinde bulunan eyleyicilerin neredeyse tamamının ikrarına dayanan 

saygın bir mesleği icra etmektedirler. Aynı zamanda bu meslek onlara sosyal statü, 

itibar, saygınlık (sosyal sermaye); maddi kazanç (ekonomik sermaye) kazandırmaktadır. 

Bilhassa bu noktaların yardımıyla söyleyebiliriz ki; doktorluk, diğer birçok meslek 

arasından, kültürel sermayenin aktarımını ölçebileceğimiz en uygun mesleklerden 

biridir. Bu vesileyle araştırmamızın çalışma grubunu henüz doktorluk mesleğine 

geçmek üzere olan, tıp eğitiminin tabir caizse son basamağında bulunan intern doktorlar 

oluşturmaktadır. 

Doktorluk mesleği, ülkemizin konjonktürü itibarıyla ekonomik, sosyal ve kültürel 

sermaye bağlamında tercih edilebilecek en iyi mesleklerden biridir. Toplumsal 

algılarımız da doktorluğun saygın, itibarlı ve diğer birçok mesleğe göre hatırı sayılır bir 

kazanç sağlayan mesleklerden biri olduğu yönündedir. Zira görüşmecilerden alınılan 

birçok cevap, ebeveynlerinden aldıkları kültürel miras ile  çocukların saygın bir mesleğe 

yönelmeleri bağlamında, doktorluk mesleğini ele alışımınızın ne kadar isabet olduğunu 

kanıtlar niteliktedir. Bilindiği üzere okunulan üniversite programları meslek seçimi 



113 
 

 
 

üzerinde hayli etkilidir. Bu yüzden görece iyi bir program okumak için üniversiteye 

hazırlık sınavlarından yine görece iyi notlar alınmalıdır. Bourdieu’ye göre matematik, 

eğitim sistemi içerisindeki hiyerarşiyi belirleyen başat ögelerden bir tanesidir. 

Türkiye’de de aynı durum var olmakla beraber toplumun ikrarına dayanan saygın 

mesleklerin neredeyse tamamı genel olarak sayısal olarak nitelendirebileceğimiz 

puanlar ile alım yapmaktadır. Bu durum sayısal becerileri yüksek olan çocukların 

nispeten iyi bir mesleği tercih etmesini sağlıyorken sayısal becerileri zayıf olan 

öğrencileri görece daha az saygın olan ve yine görece daha az kazandıran mesleklere 

mahkum etmektedir. Sayısal becerilerin yüksek olması neticesinde sayısal alanda elde 

edilen yüksek puanlarla tercih edilen ve günümüz koşulları içerisinde meslek garantisi 

sunabilen bölümlerden biri de tıptır. Bu bağlamda 2019 yılı içerisinde gerçekleştirilen 

üniversite sınavlarında sayısal, eşit ağırlık, sözel ve dil branşlarının tamamı arasında en 

yüksek taban puanla öğrenci alan fakülte de bir tıp fakültesidir.23 (Yök Atlas, 2019) 

Pierre Bourdieu, kadın öğrencilerin dilsel sermayeye olan yatkınlıkları ve 

geliştirdikleri habitusları aracılığıyla çoğunlukla fen ya da edebiyat fakültelerini tercih 

ettiklerini düşünmektedir. Bourdieu, Fransız eğitim sistemi içerisindeki çalışmalarında 

yoksun veya hakim olsun herhangi bir sınıftan olan kadın öğrencilerin,  fen veya 

edebiyat fakültelerine eğilimlerinin olduğunu saptamıştır. Unutulmamalıdır ki; 

Bourdieu’nün yapmış olduğu analizler ve saptamalar Fransız eğitim sisteminin özgün 

koşulları neticesinde oluşmuştur. Nitekim araştırmamınızın evrenini oluşturan grup 

Bourdieu’nün saptamasından farklı olarak kadınların ağırlıkta olduğu bir gruptur. 2019-

2020 eğitim yılı içerisinde İngilizce Türkçe olmak üzere iki bölümde toplam 155 kadın 

öğrenci yer almaktadır. Zira bu sayı 283 olan son sınıf öğrencilerinin toplam sayısının 

% 54,77’sine denk gelmektedir. Yüzdelik olarak kadınların küçük bir farkla daha 

kalabalık oldukları göze çarpmaktadır. Ancak Atatürk Üniversitesi Tıp Fakültesi son 

sınıf öğrencileri olarak kısıtladığımız bu veriler, üniversitenin tıp eğitiminin farklı 

basamaklarında bulunan (1. sınıf öğrencileri, 2. sınıf öğrencileri vb.) diğer öğrenci 

gruplarının tamamını temsil etmemektedir. Alt sınıflar da göz önünde 

bulundurulduğunda farklı bir istatistiğe rastlanılmaktadır; 2019 yılı itibarı ile birinci 

                                                           
23  İstanbul Medipol Üniversitesi Uluslar arası Tıp Fakültesi, 2019 yılı içerisinde gerçekleştirilen 

sınavların ardından İngilizce (burslu) eğitimine, 547,58683 taban puanla öğrenci alımlarını 

gerçekleştirmiştir. İstanbul Medipol Üniversitesini yine tıp eğitimi veren Koç Üniversitesi Tıp Fakültesi 

İngilizce (burslu) eğitimi 546,37277 taban puanı ile takip etmektedir.  Devlet üniversitelerinin arasında 

ise ilk sırada 541,00845 taban puanı ile İstanbul Üniversitesi Cerrahpaşa Tıp Fakültesi yer almaktadır.  



114 
 

 
 

sınıfta bulunan erkek öğrencilerin sayısı 178, kadın öğrencilerin sayısı 148’dir; erkek 

öğrencilerin sayısı sınıf atladıkça azalmaktayken kadın öğrencilerin sayısı takribi olarak 

aynı kalmaktadır. 3. sınıflara baktığımız takdirde erkek öğrencilerin sayısı azalarak 

155’e düşmekte iken kadın öğrencilerin sayısı yıl tekrarına kalan öğrencilerin de 

katılımı ile beraber 163’e yükselmiştir. Cinsiyete bağlı olarak azalan ve takribi olarak 

yakın kalan bu grafik 6. sınıfa gelindiğinde de aynı yönde seyretmiştir; 6. sınıftaki erkek 

öğrencilerin sayısı son olarak 128’ e düşmüştür; kadın öğrenciler sayılarını yaklaşık 

olarak koruyarak 155’te kalmışlardır. 

2019 yılı içerisinde Atatürk Üniversitesi Tıp Fakültesi İngilizce ve Türkçe tıp 

eğitimlerini kazanan öğrencilerin cinsiyet dağılımları da birbirilerine yakındırlar; tıp 

eğitimini kazanan erkek öğrencilerin sayısı 126 iken kadın öğrencilerin sayısı 121’dir. 

(Yök Atlas, 2019) Sayılardan anlaşılacağı üzere erkek öğrencilerin küçük bir farkla 

daha kalabalık oldukları göze çarpmaktadır. Ancak son sınıflara gidildiği takdirde erkek 

öğrencilerin sayısında ciddi bir azalma olduğu göze çarpmaktadır. Nitekim 

örneklemimizin evrenini son sınıf öğrencileri; son sınıf öğrencilerinin % 54,77’sini ise 

kadın öğrenciler oluşturmaktadır. Buradan hareketle evreni karşılayabilmek gayesi ile 

hem anket formu hem de mülakat formu ile gerçekleştirilen görüşmelerde kadın 

öğrencilerin yukarıdaki yüzdeliğe yakın bir oranla daha fazla olmasına özen 

gösterilmiştir. 

 

Şekil 2. Katılımcıların Cinsiyeti 

Tablo 3. Katılımcıların Cinsiyeti 

 Frequency Percent Valid Percent 

Valid 

Kadın 21 52,5 52,5 

Erkek 19 47,5 47,5 

Total 40 100,0 100,0 
 



115 
 

 
 

 Bu bağlamda mülakat gerçekleştirdiğimiz 25 görüşmecinin 13’ü kadın 

öğrencilerden oluşmaktayken; anket formunu dolduran 40 görüşmeciden 21’i yine kadın 

görüşmecilerden oluşmaktadır. Bu sayede intern doktorlar olarak adlandırılan son sınıf 

öğrencilerinde bulunan cinsiyet dağılımını dengelemeye ve bu denge doğrultusunda 

veriler alınmaya gayret gösterilmiştir. 

 

Şekil 3. Katılımcıların Yaşları 

Tablo 5. Katılımcıların Yaşları 

 Frequency Percent Valid Percent 

Valid 21-23 11 27,5 27,5 

24-26 26 65,0 65,0 

27-29 2 5,0 5,0 

30-30+ 1 2,5 2,5 

Total 40 100,0 100,0 

Görüşmelere katılan öğrencilerin yaşları % 65 oranla 24-26 yaşları aralığındadır; 

6 yıllık tıp eğitimi süreci ve öncesinde aldıkları eğitim yılları göz önünde 

bulundurulduğunda bu yaş aralığı beklenilen bir yaş aralığıdır. Görüşmecilerin %27,5’i,  

21-23 aralığında iken 2 tanesi 27-29 yaş aralığında ve yalnızca bir tanesi 30-30+ yaş 

aralığındadır. Çoğunlukla 24-26 yaş aralığında toplanan öğrencilerin bu yüzdesi 

birtakım konular hakkında bazı ipuçları vermektedir; zorunlu eğitimin başlangıç yaşı ve 

üniversite öncesindeki basamaklarda (ilkokul, ortaokul ve lise) takılmamaları; buna 

paralel olarak bir meslek elde ederek hayata başlamak noktasında tıp öğrencilerinin sene 

kayıplarının olmadığını söylemek mümkündür. 

Araştırmamız temelde ebeveynlerin kültürel birikimleri ile çocukların tıp 

tercihleri ve eğitim süreçleri arasındaki ilişkiye dayandığı için mülakat 

gerçekleştirdiğimiz görüşmecilerin aile ortamlarına, ebeveynleri ile olan ilişkilerine ve 



116 
 

 
 

ebeveynlerinin onlara karşı olan tutumlarına dair birtakım sorular yöneltilmiştir. Bu 

sorular ile metin içerisinde sürekli olarak ele alacağımız ebeveynler hakkında genel bir 

profil oluşturmak, fikir edindirmek amaçlanmıştır. Ebeveynlere ve onların 

görüşmecilerimizle olan ilişkilerine yer vereceğimiz bu bölümde aldığımız cevaplar 

“tanışma” başlığı altında verilecektir. Bu sayede olası bir karışıklığın önüne geçilerek 

görüşmecilerden alınılan yanıtlar farklı başlıklar altında bir bütünsellik ile verilmeye 

gayret edilecektir. 

4.1. TANIŞMA 

Yöntem başlığı etrafında kısaca değerlendirildiği gibi çalışma grubumuz Atatürk 

Üniversitesi Tıp Fakültesi son sınıf öğrencilerinden oluşmaktadır. Bu bağlamda 

onlardan intern doktor olmaları ve eğitim hayatlarına aktif olarak devam etmeleri 

dışında herhangi bir yeterlilik aranmamıştır. Bu sebeple görüşmeciler hakkında ilk 

etapta bildiğimiz tek ayırt edici bilgi; aktif olarak öğrenciliğine devam eden son sınıf 

öğrencileri olduklarıdır. Fakat araştırma konumuz özelinde bundan fazlasına ihtiyacımız 

vardır; zira anne-babaları ile olan ilişkileri ve anne-babalarının görüşmecilerimiz 

üzerindeki tutumları oldukça önemlidir. Görüşmecilerden ilk olarak bu bilgilerin 

istenilmesiyle ebeveynler hakkında genel bir önbilgi edinilmesi ve bu sayede metin 

içerisinde düzenli bir akış sağlanması amaçlanmıştır. Bu gaye ile görüşmecilere, 

mülakatlar esnasında ilk olarak “biraz kendinizden bahseder misiniz?” , “biraz ailenizi 

anlatır mısınız?” , “anne ve babanızla olan ilişkinizden bahsedebilir misiniz?” soruları 

yöneltilmiştir. Sorulara alınılan detaylı yanıtlar herhangi bir sıralamaya tabi tutulmadan 

aşağıda verilecektir. 

“Annem ve babamın bana karşı tavrı çok rahat değildi ama baskıcı da değildi. 

Üstümde bir şey hissediyordum ama küçüklükten gelen; böyle beni çok zorlayacak veya 

otoriter diyebileceğim bir şey değildi. Ben zaten sorumluluklarımın bilincindeydim ve 

onlara karşı bir sorumluluğum olduğunu düşünüyordum, onları üzmek istemiyordum.” 

(kadın, 23 yaşında, anne avukat, baba mali müşavir, ikisi de lisans mezunu) 

“Annem ve babamla ilişkim çok iyi… İkisiyle de arkadaş gibiyim. Öyle aramızda 

gizlimiz saklımız yok. Yani gayet iyi Türkiye ortalamasının çok üzerinde bir ilişkimiz 

var. Ve kesinlikle bunu bir şans olarak değerlendiriyorum.” (erkek, 24 yaşında, anne 

hemşire, baba öğretmen, ikisi de lisans mezunu) 



117 
 

 
 

“İlişkimiz gayet iyi. İkisi de arkadaş canlısı insanlardır. Biraz bağlıyımdır ben 

onlara sürekli gidip gelirim zaten. Çok zorlayan ebeveynler değiller açıkçası. Sınavdan 

falan kalacak olsam kalmama değil de benim üzülmüş olmama takılıyorlar. Çok fazla 

motive ediyorlar beni. İkisi de zaten psikolojik danışman oldukları için çok motive 

oluyorum. Ağabeyim de zaten psikiyatrist.” (kadın, 24 yaşında, anne ve baba psikolojik 

danışman, ikisi de lisans mezunu) 

“Ailem küçük bir aile; bir tane erkek kardeşim var ve hukuk fakültesinde okuyor. 

Ben lisedeyken ergenlik yüzünden anne babamla ilişkim biraz çalkantılıydı ama genel 

olarak iyidir. Annem ve babam genel olarak beni de kardeşimi de desteklemişlerdir, 

ilgilidirler. Bazen kızdıkları da oluyordu ama hiç baskı kurmadılar.” (erkek, 23 

yaşında, anne memur, baba milli eğitim müdürü, ikisi de lisans mezunu) 

“Yakın bir aileyizdir; özellikle onlar emekli olduktan sonra daha yakın olduk. 

Ablam da ben de üniversiteye başladığımızdan itibaren destek oldular bize. Kendileri de 

üniversite mezunu, onlar da yaşadıkları için sanırım bize de yardımcı oldular” (kadın, 

23 yaşında, anne matematik öğretmeni, baba inşaat mühendisi, ikisi de lisans 

mezunu) 

Görüşmeciler genel olarak anne ve babalarıyla yakın ilişkiler kurduklarını, 

onlardan baskı görmediklerini ve anne-babalarından genel olarak destek aldıklarını 

söylemişlerdir. Görüşmecilerden biri kendi değerlendirmesi ile anne ve babasıyla olan 

ilişkisini Türkiye ortalamasının üzerinde görmüştür. Aynı zamanda bu durumu kendisi 

için şans olarak değerlendirmiştir. Görüşmecilerden bir diğeri ağabeyinin psikiyatrist, 

anne ve babasının psikolojik danışman oldukları için kendisini sürekli olarak motive 

ettiklerine değinmiştir. Psikolojik destek konusunda ailenin işlevi düşünüldüğünde 

görüşmecinin sahip olduğu avantaj göze çarpmaktadır. Son olarak bir diğer görüşmeci 

ise eğitim sürecinde ailesinden gördüğü desteğe yer vererek anne ve babasının da 

üniversite mezunu oldukları için kendisine ve ablasına daima yardımcı olduklarına 

değinmiştir. 

“İkisiyle de aram gayet iyi. Kızlar biraz daha anneye yakın olurlar ama babacı da 

olurlar biraz da. Tabii ki bir anne babanın otoriter olması lazım ama şöyle kesin bunu 

yapacaksın. Kesinlikle öyle değil; bizim kararlarımızı dinlerler ve saygı duyarlar. Ama 

yanlış bir şey yaptığımızda uyarırlar doğrusu budur, bu olması gerekir ama senin 



118 
 

 
 

hayatın senin seçimlerin derler.” (kadın, 26 yaşında, anne memur, baba memur, ikisi 

de lisans mezunu) 

“Anne babama bağlı bir insanım, gerçekten insanlar arkadaşlarıyla gezmekten 

hoşnut olur ben onlarla gezmekten keyif alırım. Beni dışarı çağırıyorlar arkadaşlarım 

ama ben anne babamla kalıyorum. Son çocuk olduğum için daha kıymetliyim, daha ilgi 

görüyorum diyebilirim. Baskıcı olduklarını düşünmüyorum.” (erkek, 24 yaşında, anne 

ev hanımı, baba esnaf) 

“Aile ortamımız samimidir; her şey gündeme yatırılır, konuşulur. İkisi de 

üniversite mezunu olduğu için iletişime açıklar.” (erkek, 24 yaşında, anne emekli 

öğretmen, baba emekli diş teknikeri) 

Görüşmecilerden aile ilişkilerine ve ebeveynlerinin tutumlarına dair alınılan 

cevapların neredeyse tamamı birbirilerine yakın cevaplardır. Neredeyse bütün 

görüşmeciler ebeveynlerinin baskıcı ve otoriter olmadıklarını; rahat ve karşılıklı 

diyaloga dayanan ilişkiler kurduklarını söylemişlerdir. Görüşmecilerden bazıları 

ebeveynleri ile kurmuş oldukları sağlıklı ilişkilerin nedenini onların da üniversite 

mezunu olmalarıyla ilişkilendirmişlerdir. Zira görüşmelerin henüz başında -direkt 

olarak görüşmecilerden- ebeveynlerinin eğitim düzeyleri ve buna bağlı olarak kültürel 

birikimlerine yönelik olan cevaplar almak, ebeveynlerin kültürel birikimleri ile 

çocukların eğitim süreçleri arasındaki ilişki bağlamında birtakım ipuçları vermektedir.  

Görüşmeciler genel olarak ortak cevaplar vermiş olsa da sayısı az olan birkaç farklı 

cevap alınmıştır: 

“Onlarla ilişkim biraz resmi… Mesafeli olmaları eğitimime pozitif katkılarda 

bulundu diyebilirim çünkü otoriterlerdi.” (erkek, 23 yaşında, anne ev hanımı, baba 

işçi) 

“Annem ile aram iyidir; sürekli bir şeyler yaparız hafta sonları vesaire ama 

babamla aramın pekiyi olduğu söylenemez. Çok anlaşamayız.” (erkek, 24 yaşında, 

anne ev hanımı, baba memur emeklisi) 

Yukarıda yer alan cevaplar, ebeveynleri ile olan ilişkilerine dair görüşmecilerden 

aldığımız yanıtlar arasından en farklı olan iki cevaptır. İlk görüşmecimiz ebeveynleri ile 

mesafeli ve resmi bir ilişkileri olduğuna ve aynı zamanda ebeveynlerinin otoriter 

olduğuna değinmiştir. Ancak aralarındaki bu resmi ilişkinin, kendi eğitimi üzerinde 



119 
 

 
 

pozitif geri dönüşlerinin olduğunu bildirmiştir. İkinci görüşmecimiz ise annesi ile daha 

sağlıklı bir ilişkisi olduğunu ve beraber vakit geçirebildiklerini ama aynı ilişkiyi babası 

ile kuramadıklarını söylemiştir. Yukarıda yer verdiğimiz cevaplardan yola çıkarak 

görüşmecilerin, ebeveynleri ile genel olarak sağlıklı ilişkiler kurabildiklerini, onlarla 

arkadaş olabildiklerini, eğitim süreçlerinde onlardan destek aldıklarını; görüşmecilerin 

tamamına yakınının ebeveynleri ile iyi ilişkiler kurduklarını; baskıcı, otoriter veya 

anlaşmanın güç olduğu ebeveynlerin sayısının istisna denilecek kadar az olduğunu 

söyleyebilmek mümkündür. 

Daha sonra görüşmecilerden elde ettiğimiz veriler aile içerisinde hangi dilin 

konuşulduğu ve görüşmecilerimizin hangi yerleşim biriminde dünyaya geldikleridir. 

Pierre Bourdieu’nün hayatına dair bilgilerin yer aldığı kısa girişte de paylaşıldığı üzere 

Bourdieu, 1930'da Béarn'daki küçük bir köy olan Denguin'deki Pyrénées-Atlantiques'te 

doğmuştur. Yörenin dilini konuşan Pierre Bourdieu, Paris’te kolej eğitimine başladıktan 

sonra okulda öğretilen dile uyum sağlamakta zorlanmıştır. Pierre Bourdieu’ye göre; 

ailelerin toplumsal konumlarıyla bağlantılı olarak aktörlerin, çocukluk yıllarından 

itibaren aile içerisinde edindikleri dil yatkınlıkları, bedenselleşmiş kültürel sermayeye 

örnektir. Bedenselleşmiş kültürel sermayeye daha çok sahip olan çocuklar, ilk eğitim 

yıllarında hocaları tarafından güzel konuştukları veya güzel yazdıkları için 

ödüllendirilirler; bedenselleşmiş kültürel sermayeye daha az sahip olanlar ise bozuk 

aksanlı veya el yazısı kötü olarak sınıflandırılırlar. Ayrıca eğitim alanı üzerine olan 

çalışmalarında da sıkça belirttiği üzere Bourdieu’ye göre; okullarda öğretilen dil ve 

kültür, hakim kültürlerden olanların dili ve kültürüdür. Bu durum hakim gruplardan 

gelen çocuklar için bir avantaj yaratıyorken yoksun çevrelerden gelen öğrenciler için bir 

handikabı ifade etmektedir. Bu bağlamda görüşmecilere dünyaya geldikleri yerleşim 

birimleri ve aile içerisinde en çok konuştukları dil sorulmuştur. 

Tablo 5. Katılımcıların Dünyaya Geldikleri Yerleşim Birimleri 

 Frequency Percent Valid Percent 

    Köy 3 7,5 7,5 

İlçe 7 17,5 17,5 

İl Merkezi 30 75,0 75,0 

Total 40 100,0 100,0 



120 
 

 
 

Alınan cevaplara göre; görüşmecilerin %7,5’i köyde ve %17,5’i ilçede dünyaya 

gelmişken; % 75’i –bu sayı 40 görüşmeciden 30’una tekabül ediyor- il merkezinde 

doğmuşlardır. Dünyaya geldikleri yerleşim birimleri arasında kasaba seçeneği hiç 

işaretlenmemiştir. 

Tablo 6. Katılımcıların Aile İçerisinde En Çok Konuştukları Diller 

Aynı zamanda görüşmecilerin % 5’i aile içerisinde Kürtçe konuşmaktayken; 

geriye kalan % 95’lik büyük çoğunluk aile içerisinde Türkçe konuşmaktadır. Aile 

içerisinde en çok konuşulan dil hangisidir sorusuna verilen cevaplar arasında Arapça ve 

diğer diller seçenekleri hiç işaretlenmemiştir. 

Görüşmecilerin büyük bir çoğunluğunun il merkezinde dünyaya gelmeleri ve aile 

içerisinde sıklıkla Türkçe konuşmaları bilhassa ilkokula daha hazır bir şekilde 

başlamalarına yardımcı olmuştur. Eğitiminin ilk yıllarında Türkçe’ye yeteri kadar hakim 

olamayan bir görüşmeci, ilkokul yıllarında dil üzerinden yaşadığı problemleri şöyle 

anlatmaktadır: “Birinci sınıfta arkadaşlar Kürtçe konuşuyordu Türkçeyi hiç bilmeyenler 

vardı. Hoca bize kızardı ‘Kürtçeyi zaten biliyorsunuz, Türkçe konuşun da kendinizi 

geliştirin’ derdi. Bu yüzden ben eğitim diline alışabilmekte çok zorlandım. Tıp dili de 

çok farklı zaten. İlk başlarda çok zorlanıyordum. Hocalarımız gelip membran, membran 

diyordu ama sonra içinde kalınca öğrendik artık bizde kullanmaya başladık. Eğitime 

başlarken sıkıntı çektik ama sonra aşina olduk.” (kadın, 24 yaşında, anne ev hanımı, 

baba şoför) 

Ekonomik sermaye, Pierre Bourdieu’nün eşitsizlik ve yeniden-üretim üzerine olan 

analizlerinde en az kültürel sermaye kadar önemli olan bir kavramdır. Ekonomik 

sermaye, toplumsal hiyerarşiyi belirler; miktarına ve hacmine göre elinde bulunduğu 

aktöre alanlar içerisinde birtakım avantajlar sağlar. Üstelik Bourdieu’nün ekonomik 

sermaye çözümlemeleri Marx’ta yer aldığı haliyle kültürel ve sosyal sermayeden kopuk 

değildir; bizzat onlarla ilintilidir. Başka bir ifadeyle; ekonomik sermaye alanlar 

 Frequency Percent Valid Percent 

 

Türkçe 38 95,0 95,0 

Kürtçe 2 5,0 5,0 

Total 40 100,0 100,0 



121 
 

 
 

içerisinde diğer sermaye türlerine (sosyal, kültürel vb.) dönüştürülebilir. Zira 

ebeveynlerinden hatırı sayılır bir ekonomik sermaye miras edinen veya yine 

ebeveynlerinin ekonomik sermayelerine paralel olarak birtakım imkânlar elde eden 

çocuklar, diğer birçok alanda olabileceği gibi eğitim alanında da bazı avantajlara sahip 

olabilirler. Ebeveynler, ekonomik sermayelerinin elverişli olmaları neticesinde kültürel 

faaliyetlere katılabilir ve bu sayede edindikleri tecrübeleri çocuklarına aktarabilirler; 

çocuklar anne-babalarının talebi ve yardımıyla okul öncesi eğitim alabilirler; yine 

ebeveynler çocukları için gerekli olan araç gereçleri hızlı bir şekilde temin edebilirler; 

eğitimde ekonomik sermayenin önemi denildiğinde akla ilk olarak gelen örneklerden 

bazıları bunlardır. Ekonomik sermaye, bu şekilde kültürel sermayeye dönüştürülebilir. 

Bahsi geçen noktalar itibarıyla ebeveynlerin ekonomik sermayeleri ve bununla 

bağlantılı olarak aylık kazançları, çocukların aldıkları eğitim üzerinde belirleyicidir. Bu 

bağlamda görüşmecilere ebeveynlerinin aylık toplam kazancı sorulmuştur. 

Tablo 7. Katılımcı Ailelerinin Aylık Toplam Gelirleri 

Ailenizin aylık toplam geliri ne 

kadardır? 
Frequency Percent Valid Percent 

Valid 1500-2999 3 7,5 7,5 

3000-4999 15 37,5 37,5 

5000-5000+ 22 55,0 55,0 

Total 40 100,0 100,0 

Verilecek cevaplardan biri olan 0-1499 seçeneği hiçbir görüşmeci tarafından 

işaretlenmemiştir; bunun yanında, görüşmecilerden %7,5’i 1500-2999; görüşmecilerden 

%37,5’i  3000-4999; son olarak görüşmecilerden geriye kalan %55’i 5000-5000+ 

seçeneğini işaretlemişlerdir. Anketlerden alınılan verilere paralel olarak görüşmecilerin 

yarısından fazlasının ebeveynlerinin aylık olarak 5000-5000+ Türk Lirası kazandıkları 

saptanmıştır. Ebeveynlerin iyi gelirli mesleklerle uğraşmaları şüphesiz çocukların da 

imkânların el verdiği bir ortamda eğitim almalarına yol açmaktadır. Öyle ki; bu 

durumun belirtilerine görüşmecilerimizin verdikleri cevaplar üzerinden de rastlamak 

mümkündür: 

“Aile önemli. Mesela bazıları bir şeylere hemen sahip oluyorken bazılarının daha, 

daha, daha çalışması gerekiyor. Bu yüzden sonraları biri kolay elde etmişken diğeri zor 



122 
 

 
 

elde etmiştir o yüzden zor elde eden bunları parlatabilir. Ben bu anlamda anne-

babamdan dolayı kendimin şanslı olduğunu düşünüyorum. Benim çocuklarımın da 

şanslı olacağını düşünüyorum.” (kadın, 24 yaşında, anne mimar, baba şehir plancısı 

ve profesyonel ressam, ikisi de lisans mezunu) 

“Annem de babam da memurdu, çalışıyorlardı. Bu yüzden istediğimiz birçok şeye 

sahip olabiliyorduk. Bir şeye ihtiyacımız olduğunda hemen temin edebiliyorlardı. Biz üç 

kardeşiz. Diğer kardeşlerim de okuyorlar.” (erkek, 24 yaşında, anne öğretmen, baba 

memur) 

“Açıkçası benim hiçbir zaman ekonomik sorunlarım olmadı, hiçbir zaman 

parasızlık çekmediğim için hiç böyle şeyler tatmadım. Anne ve babamın meslek durumu 

iyiydi ben de doktor olacağım bu yüzden para kazanırım diye düşünüyorum.” (kadın, 

24 yaşında, anne ve baba psikolojik danışman, ikisi de lisans mezunu) 

Yukarıda yer verilen yanıtlar, hatırı sayılır meslekler ile elde edinilen ekonomik 

sermayenin, öğrencinin eğitimi ve sosyal hayatı üzerindeki etkisine iyi birer örnektirler. 

Görüşmecilerden biri, anne-babalarının ekonomik sermayelerinin kendi hayatına nasıl 

tesir ettiğine atıfta bulunurken bir diğeri hatırı sayılır bir ekonomik sermayenin elde 

edildiği bir ailede dünyaya gelmeyi şans olarak değerlendirmektedir. Ebeveynlerin 

maddi gelirleri, çocuklarına eğitim serüvenlerinde iyi olanaklar sağlamak noktasında 

belirleyici bir rol üstlenmektedir. Çocukların meslek seçimleri üzerinde oldukça önemli 

olan bir diğer süreç ise okul tercihleri sürecidir. Takdir edildiği üzere üniversitelerin 

görece iyi bölümlerinden mezun olarak görece iyi mesleklere ulaşabilmenin yollarından 

biri de iyi okullarda eğitim almaktır. Başka bir deyişle; örneklem olarak belirlediğimiz 

intern doktorluk güzergâhında, daha önce uğranılacak yerler arasında ilkokul, ortaokul 

ve lise vardır. Bu sebeple görüşmecilerin hangi okullarda nasıl eğitim aldıkları 

araştırmamız özelinde oldukça önemli bir noktayı karşılamaktadır. Görüşmecilerin 

hangi okullarda ve nasıl eğitim aldıklarına dair sorular, hem anket formu içerisinde hem 

de mülakat formu içerisinde farklı sorular halinde görüşmecilere yöneltilmiştir. Bu 

bağlamda anket formu üzerinden birden çok veriye ulaşılmış; görüşmecilerden, 

mülakatlar ile bu sorulara birbirinden farklı birçok cevap alınmıştır. Bahsi geçilen 

veriler ve cevaplar, bu bölüme giriş yaparken bildirdiğimiz gibi, “eğitim” başlığı altında 

verilecektir. 



123 
 

 
 

4.2. EĞİTİM 

Bu başlık altında görüşmecilere hem anket formu üzerinden hem de mülakat 

formunda yer alan birbirinden farklı birçok soru yöneltilmiştir. Görüşmecilerimizin 

okudukları okullar ve aldıkları eğitim (varsa eğer okul öncesi, ilk ve ortaokul, lise),  

üniversiteye hazırlık süreçleri, tıp seçimleri ve bu tercihleri üzerinde ebeveynlerinin 

rolleri, tıp öğrencilikleri, hocaları ile kurmuş oldukları ilişkiler ve eğitim sistemi 

hakkındaki fikirleri; araştırmamız bağlamında temas ettikleri noktalar itibarıyla 

ziyadesiyle önemlidir. Bu sebeple bahsi geçen konular hakkında görüşmecilere farklı 

sorular yöneltilmiş ve birbirinden farklı cevaplar alınmıştır. Söz konusu cevaplar 

“eğitim” başlığı altında değerlendirilecektir. 

Tanışma başlığı altında yer verdiğimiz; ebeveynlerin, çocukları ile kurmuş 

oldukları ilişkiler görüşmecilerimizin eğitimleri üzerinde de pozitif etkiler yaratmıştır. 

Aileleri ile kurmuş oldukları sıcak ilişki ile eğitim süreçleri arasındaki ilişkiye birkaç 

görüşmeci yanıtları arasında değinmiştir. Fakat daha da önemlisi; ailelerinin 

eğitimlerine olan ilgilerini değerlendirmeleri noktasında anket formu üzerinden 

görüşmecilerden aldığımız yanıtlar,  bizlere bu konu hakkında daha belirgin ipuçları 

vermiştir. Bu bağlamda görüşmecilerden; ebeveynlerinin, eğitimleri üzerindeki ilgilerini 

değerlendirmeleri istenilmiştir. 

Tablo 8. Katılımcıların Aldıkları Eğitim Üzerinde Ebeveynlerinin İlgisi 

Ebeveynlerinizin eğitiminiz 

üzerindeki ilgisini derecelendirin. Frequency Percent Valid Percent 

 

Çok İyi 29 72,5 72,5 

İdare Edecek Kadar 10 25,0 25,0 

Umursamazlar 1 2,5 2,5 

Total 40 100,0 100,0 

Anket formu üzerinden elde ettiğimiz bu veriler ebeveynlerin, görüşmecilerimizin 

eğitimi üzerindeki ilgilerini anlayabilmemiz konusunda bizlere belirgin cevaplar 

vermektedir. Zira ulaştığımız veriler, genel olarak ebeveynlerin ilgi düzeylerine dair net 

sonuçlar vermektedir. Tablodan da anlaşılacağı üzere 40 görüşmeciden 29’u 

ebeveynlerinin ilgisini “çok iyi”; 10’u “idare edecek kadar” ve sadece 1’i 

“umursamazlar” olarak değerlendirmiştir. Ayrıca anket formunda yer alan “iyi değil” 



124 
 

 
 

seçeneği hiçbir görüşmeci tarafından işaretlenmemiştir. 40 görüşmeci arasından 

toplamda 39’u ebeveynlerinin ilgisini “çok iyi” (%72,5) ve “idare edecek kadar” (%25) 

olarak değerlendirmektedir. Toplamda bu sayı % 97,5’ e denk düşmektedir ki; bu her 

100 intern doktor ailesinden en az 97’sinin çocuklarının eğitim süreci üzerinde ilgili 

olduklarını göstermektedir. 

Bu noktaya kadar paylaşılan veriler ve görüşmecilerin yanıtları ebeveynler ile 

görüşmecilerin arasındaki ilişkinin kuvvetli olduğu yönündedir. İstatistikler ve 

görüşmecilerin mülakatlarda verdikleri yanıtlar bu iddiayı destekler niteliktedir. 

Ebeveynlerin, çocukları ile kurmuş oldukları güçlü diyalog, eğitim süreçleri üzerinde de 

etkisini göstermiştir. Zira ebeveynlerin %97,5’lik ilgi düzeyleri bunun en önemli 

kanıtıdır. Görüşmecilerimiz, eğitimini ilgilendiren konularda ebeveynlerine sıklıkla 

danışmaktadırlar. Bu durum “ebeveynleri ile ilişkileri” başlığı altında etraflıca 

değerlendirilecektir. Görüşmecilerin, eğitimleri konusunda ebeveynleri ile fikir 

alışverişi içerisinde olmalarını test etmeye yönelik olarak onlara “okuduğunuz liseyi 

nasıl seçtiniz?” sorusu yöneltilmiştir. Bu bağlamda ulaştığımız veriler; ilgi düzeyi 

yüksek olan ebeveynlerin, çocukları ile eğitim süreçleri üzerinde bir fikir alışverişi 

içerisinde oldukları iddiamızı desteklemektedir. 

Tablo 9. Katılımcıların Seçtikleri Liseler 

Okuduğunuz liseyi nasıl seçtiniz? Frequency Percent Valid Percent 

Valid 

Kendim 16 40,0 40,0 

Ailem 4 10,0 10,0 

Kendim+Ailem 19 47,5 47,5 

Diğer 1 2,5 2,5 

Total 40 100,0 100,0 

Görüşmecilerimizden %40’ı okuduğu liseyi kendisinin seçtiğini belirtirken; 

%10’u buna ailesinin karar verdiğini; %47,5’i ise lise tercihine ailesinin de yardımıyla 

birlikte karar verdiklerini ve %2,5’i ise diğer sebeplerle okuduğu liseyi seçtiğini 

bildirmiştir. 40 görüşmeciden toplamda 23’nün okuduğu liseyi, ya görüşmecilerin ailesi 

direkt olarak seçmiştir ya da görüşmecilerimiz ailesiyle bir fikir birliği içerisinde 

beraber seçmişlerdir. 40 görüşmeci ailesinden 23 (yarısından fazla) ailenin, lise tercihi 



125 
 

 
 

üzerinde doğrudan veya dolaylı olarak etkili olmaları; ailelerin, eğitim sürecini ne kadar 

yakından takip ettiğinin göstergesidir. 

Görüşmecilerimizin, lise tercihi sürecinde ebeveynleri ile diyalog içerisinde 

oldukları ve beraber karar aldıkları görülmüştür. Bu nokta itibarıyla şimdi değinilecek 

konu ise görüşmecilerimizin tıp (üniversite öncesi) eğitimi için hangi liseleri tercih 

ettikleridir. Görüşmecilerimizin ilkokul, orta okul ve bilhassa lise eğitimleri; 

üniversitelerin görece iyi mesleklere kapı aralayan bölümlerine ulaşmak ve bu vesileyle 

ekonomik, kültürel ve sosyal sermayeler kazanacak meslekleri icra etmek noktasında 

hayli önemlidirler. Zira Pierre Bourdieu, Fransız eğitim sistemi üzerine olan 

çalışmalarında kolej eğitimlerine ve bu okullarda verilen seçkinci eğitime sürekli olarak 

göndermelerde bulunmuştur. Bu noktada Türkiye’de aynı veya yakın sayılabilecek bir 

kolej kültürü olmadığı ve her iki ülkenin kendi özgül koşulları neticesinde eğitim 

sistemlerini şekillendirdikleri göz önünde bulundurularak, görüşmecilerimize üniversite 

öncesinde hangi okullarda ve nasıl eğitim aldıkları sorulmuştur. Bu bağlamda 

görüşmecilere ilk yöneltilen soru hangi liselerden mezun olduklarıdır. 

Tablo 10. Katılımcıların Mezun Oldukları Liseler 

Mezun olduğunuz lise türünü seçiniz. Frequency Percent Valid Percent 

 

Anadolu Lisesi 21 52,5 52,5 

Fen Lisesi 12 30,0 30,0 

Anadolu Öğretmen Lisesi 4 10,0 10,0 

Diğer 3 7,5 7,5 

Total 40 100,0 100,0 

Görüşmecilerimize anket formunda yöneltilmiş olan “mezun olduğunuz liseyi 

seçiniz” ifadesine yanıt olarak; “Anadolu Lisesi”, “Fen Lisesi”, “Anadolu Öğretmen 

Lisesi” , “Meslek Lisesi” , “İmam Hatip Lisesi”  ve son olarak “Diğer” seçenekleri 

verilmiştir. Diğer seçeneği ile beraber –görüşmecilerimizin yaş aralığı göz önünde 

bulundurularak- genel liseler kastedilmiştir; bu bilgi görüşme esnasında katılımcıyla 

paylaşılmıştır. Bilindiği üzere; 2010 yılında kademeli olarak başlayan yeni sürece göre 

genel liselerin tamamı anadolu liselerine dönüştürülmüş olup bu süreç çalışma 

grubumuzun lise dönemlerine denk düşmektedir. 



126 
 

 
 

 

Şekil 4. Katılımcıların Mezun Oldukları Liseler 

 Görüşmecilerden alınılan yanıtlara göre 40 görüşmecinin % 52,5’i Anadolu 

Lisesinde; %30’u Fen Lisesinde; %10’u Anadolu Öğretmen Lisesinde ve %7,5’i ise 

Diğer liselerde eğitim almışlardır. Anket formundaki seçenekler arasında bulunan 

“Meslek Lisesi” ve “İmam Hatip Lisesi” hiçbir görüşmeci tarafından işaretlenmemiştir. 

Aynı zamanda görüşmecilerden 4’ünün Anadolu Öğretmen Lisesinden, 12’sinin Fen 

Lisesinden ve büyük bir çoğunluğuna denk gelen 21’inin ise Anadolu Lisesinden mezun 

oldukları görülmüştür. Bu veriler rehberliğinde görüşmecilerimizin büyük bir 

çoğunluğunun Anadolu Lisesi mezunu olduklarını söylememiz mümkündür. Ayrıca 

hiçbir görüşmecimiz Meslek Lisesi veya İmam Hatip Lisesi mezunu değildir. Diğer 

olarak seçenekler arasına konulan genel liselerden ise sadece 3 görüşmecinin mezun 

olduğu görülmektedir. 

Atatürk Üniversitesi Tıp Fakültesi öğrencilerinin mezun oldukları liselerin genel 

olarak hangi liseler olduklarına dair bir araştırmanın ardından, 2019 YKS sınavı 

sonrasında Atatürk Üniversitesi Tıp Fakültesini tercih eden 185 öğrenciden 89’unun 

Fen Lisesi; 61’inin Anadolu Lisesi; 18’inin Özel Fen Lisesi; 8’inin Özel Temel Lise; 

5’inin Özel Anadolu Lisesi; 3’ünün Anadolu İmam Hatip Lisesi ve 1’nin Lise Programı 

mezunu olduğu görülmektedir. (Yök Atlas, 2019) Bunun yanında 2018, 2017 ve 2016 

yılları içerisinde de tıp tercihinde bulunan öğrencilerin takribi olarak yine aynı 

liselerden mezun oldukları tespit edilmiştir; öğrenciler genel olarak fen ve anadolu 

liselerinden mezun olmaktadırlar. 



127 
 

 
 

Mezun olunulan eğitim kurumu; öğrencinin ekonomik, kültürel ve sosyal sermaye 

kazanmasına ön ayaklık edebilir. Zira öğrenci, eğitim sistemi içerisinde prestijli 

sayılabilecek bir okuldan mezun olduğu takdirde bahsi geçen üç sermaye türünü de daha 

kolay elde edebilir. Fransız eğitim sistemi içerisinde grandes ecoles’ler öğrenciye 

prestij sağlamak noktasında biçilmiş kaftandırlar. Pierre Bourdieu de grandes 

ecoles’lerden biri olan Ecole Normale Supérieure mezunudur. Bu ecoles’ler giriş 

aşamasında sıkı bir mücadeleye yol açan rekabetçi sınavlar ile öğrenci alırlar ve bu 

öğrencilere iyi bir eğitim vererek onları mezun olacakları mesleklere yönelik olarak 

hazırlarlar. Ancak bu okullar yoksun çevrelerden olan öğrenciler yerine genel olarak 

seçkin çevrelerden olan öğrencileri seçmektedirler; Pierre Bourdieu ENS serüveninde 

kendini bu yüzden bir istisna olarak görmektedir. Zira Pierre Bourdieu, okulun genel 

olarak tercih ettiği öğrenci profiline, toplumsal konumu itibarıyla, uymamaktadır. Okul, 

genel olarak yüksek çevreden öğrencileri tercih ediyor olsa da yeteneği ve azmiyle 

(Pierre Bourdieu gibi) kapıları aralayabilen –istisna denilebilecek kadar az sayıda- 

öğrencilere de ev sahipliği yapmaktadır. Bu bağlamda Türk eğitim sistemi içerisinde 

Fransa’da bulunan grandes ecoles’ler ile yakınlık gösterebilecek ve bu anlamda birebir 

uyuşabilecek bir sistemden bahsetmek mümkün değildir. Bu yüzden Fransız eğitim 

sisteminde yer aldığı haliyle bir ecoles eğitimine yer verilemeyeceği için 

görüşmecilerimizin okudukları okullar aracılığıyla nasıl faydalar kazandıklarına 

odaklanıldı. Zira okul tercihleri, takdir edildiği üzere, iyi bir eğitim ve paralelinde iyi bir 

meslek için fazlasıyla önemlidir. Ebeveynlerinin ilgi düzeyleri, eğitime dair malumatları 

ve çocuklarını yönlendirmeleri göz önünde bulundurulduğunda, araştırmamız özelinde, 

görüşmecilerimizin eğitim süreçleri içerisinde tercih ettikleri okullar önem 

kazanmaktadır. Bu doğrultuda görüşmecilerimize “ilk-orta ve lise eğitimlerinizi hangi 

okullarda aldınız, bu okullardan bahsedebilir misiniz?” sorusu yöneltilmiştir. 

Görüşmecilerimizden aldığımız yanıtlara istinaden eğitimleri üzerinde en çok katkının 

hangi evrede alınıldığı üzerine odaklanılmıştır. Okul tercihleri üzerine alınılan cevaplar, 

tercih edilen okulla bağlantılı olarak nitelikli eğitimin başarı üzerindeki etkisini gözler 

önüne sermektedir. 

“OKS sınavı ile Isparta fen lisesini kazandım. Okulun eğitim durumu aslında 

Türkiye ortalamasında bir liseydi; ancak öğrencilerin hepsi belli bir puan alıp 

geldikleri için zaten hepsi belli bir kapasiteye sahiptiler. O yüzden zaten sürekli bir 



128 
 

 
 

rekabet ortamı vardı. O zamanlar yurtta kaldım yurtta da sürekli bir rekabet ortamı… 

Kesinlikle; o ortamda olmam, normal çalışacağım miktardan daha fazla çalıştırdı beni. 

Öğrencilerin ve ailelerin bilinçli olmasından dolayı bir başarı durumu vardı..” (erkek, 

24 yaşında, anne hemşire, baba öğretmen, ikisi de lisans mezunu) 

“İlkokul öğretmenim çok ilgiliydi hala da görüşüyoruz onunla. Anaokul, ilkokul 

ve ortaokulu hep aynı yerde okudum o yüzden arkadaş çevrem falan hep aynıydı. 

Kabataş erkek lisesinde okudum. Şu an mesela sınav sistemi nasıl bilmiyorum ama 

Türkiye’nin ilk üç lisesinden biridir puan konusunda. Arkadaşlarım ve ailem de beni 

teşvik ettiler oraya gitmem konusunda. Orada okumuş olmaktan memnunum. Bana çok 

şey kattı. Türkiye’nin her yerinden gelen insanlar vardı orada. Bu yüzden uzak 

olmamıza rağmen oraya gitmeyi istedim.” (kadın, 23 yaşında, anne işletmeci, baba 

işletmeci) 

“Liseyi merkez Anadolu lisesinde okudum. Lisede aldığım eğitim fen lisesi gibi 

değildi. Herkes her an ders çalışmıyordu, sosyal hayatına da önem veren insanlar 

vardı. Yani dersi de sosyalliği de bir arada yürütebileceğimiz bir okuldu. Mezunlarımız 

da genelde puanlarına göre bölümlere gittiler. Buralarda bakış açıları da önemli oldu; 

mesela çok yüksek puan almış olmalarına rağmen istediği başka bölümlere gidenler 

vardı.” (kadın, 24 yaşında, anne ev hanımı, baba emekli öğretmen) 

“Nevzat Karabağ Anadolu Öğretmen Lisesi mezunuyum. Erzurumdaki en kaliteli 

lise diyebilirim okuduğum lise için. Ne Fen lisesi ne de Anadolu lisesi, arada bir liseydi. 

Okulumuzun sosyal imkânları çok iyiydi, hocalarımızın bize olan yaklaşımları çok 

iyiydi. Birçok TÜBİTAK başarısı olan ve birçok projede yer almış bir okuldu.” (erkek, 

24 yaşında, anne ev hanımı, baba memur emeklisi) 

“Bizim lise hem yatılı hem de gündüz imkânı vardı. Çok iyiydi. Hocalar mesela 

akşam 10’a kadar bizimle kalıyorlardı. Derslerden sonra etütler oluyordu. Etütlerde 

soruları olan sorularını çözdürüyordu. Nöbetçi olmayan hocalar bile gelip 10’a kadar 

kalıyorlardı. Lise dönemim çok iyiydi hocalar falan çok ilgileniyordu. Bir de sayımız az 

olunca ilgilenebiliyorlardı. Neyi yanlış yaptın, neyi doğru yaptığını gösteriyorlardı. 

Dersle de sınırlı değildi sosyal faaliyetlerimiz; derslerden sonra spor salonunda bizimle 

eğleniyorlardı.” (erkek, 24 yaşında, anne ev hanımı, baba işçi emeklisi) 



129 
 

 
 

“Bilkent Lisesinde okudum 5 yıl sürdü; İngilizce hazırlık vardı. Akademik olarak 

iyi bir alt yapı oluşturduklarını düşünüyorum.” (erkek, 24 yaşında, anne emekli 

öğretmen, baba emekli diş teknikeri) 

“Hatay Fen Lisesinden mezun oldum. İyi bir okuldu. Başarısı da iyiydi. Hocaları 

çok iyiydi. Kendi açımdan ortaokul benim en önemli dönemimdi ama lisedeki 

hocalarımın bize sunduğu imkânlar da hayatım üzerinde çok etkili oldu. Okuldaki 

hocaların özveri ile bize yaklaşması, sorularımızı çözmesi ve bizimle ilgilenmeleri çok 

güzeldi.” (erkek, 24 yaşında, anne öğretmen, baba memur) 

“Liseyi İstanbul’da Coşkun Anadolu Lisesinde okudum. Eğitimi yeterli ve güzeldi. 

Hocalarımızla olan iletişimimiz iyiydi. Her türlü sorularımızı sorardık onlara. Her türlü 

konuda destek veriyorlardı bize. Mesela boş derslerimiz olmazdı. Derslerimizi de hep 

dolu dolu işlerdik.” (kadın, 24 yaşında, anne öğretmen, baba memur emeklisi) 

“Aydın’ın en iyi ilkokullarından birine gittim. Şehir merkezinde olan bir okuldu. 

Öğretmen kalitesi çok yüksekti. Oradan mezun olanların hep iyi liselere gittiğini 

biliyordum. Aydın’ın en iyi liselerine gittikleri ve çok popüler olduğu için anne babamın 

fikriydi o okula gitmek. Annem babam ortaokuldan sonra beni koleje yazdırmak 

istediler ama ben istemedim. Arkadaş ortamından ayrılmak istemedim. Bir de ilkokul 

öğretmenimi çok seviyordum.” (kadın, 26 yaşında, anne memur, baba memur, ikisi de 

lisans mezunu) 

“İbrahim Hakkı Fen Lisesini kazandım. Ortaokulum çok başarılı bir okul 

sayılmazdı ben de zaten dereceyle mezun olmuştum. Hep birinciliğe oynadığım için 

direkt oraya gittim işte. Başından beri bir planım vardı önce iyi bir lise sonra da iyi bir 

meslek elde etmek için. Lisemiz 3 sınıf almıştı ortalama 70-80 kişi. Sayısal sınıflarımız 

vardı sadece. Lisenin eğitimi çok iyiydi ama dershanelere de gidiyorduk destek eğitim 

için. Hocalarımıza kaliteli hocalar diyorlardı. Tabii bazı derslerde bazı hocalarımız 

yetersizdi. Bizim geometri derslerimize giren hocamız iyi değildi. Genel olarak şunu 

diyebilirim ama hocalarımız yaşlı hocalardı ben o yüzden bir iletişim problemi 

çekiyordum. Benim de açıkçası puanım Aziziye Lisesine yetiyordu ama ben ailemden 

dolayı devlet okulunu seçtim. Orası zengin çocuğu ortamıydı benim ailemin durumu o 

kadar iyi değildi orada sıkıntı olur diye ben İbrahim Hakkı Fen Lisesini seçmeye karar 

verdim.” (erkek, 23 yaşında, anne ev hanımı, baba işçi) 



130 
 

 
 

Son görüşmecimizden almış olduğumuz yanıt; görüşmecilerimizden bazılarının, 

hatırı sayılır bir meslek elde etmek için nasıl bir yol izlenmesi konusunda bir 

yatkınlıklarının ve bilgilerinin olduğuna iyi bir örnektir. Zira görüşmecimiz “önce iyi 

bir lise sonra da iyi bir meslek elde etmek için” cümlesi ile doktorluk mesleğine henüz 

başından beri nasıl ulaşabileceğine dair planlarının olduğundan söz etmiştir. Bir diğer 

görüşmecimiz, gittiği liseyi tercih edenlerin bir ortalamanın üzerinde olduklarına, 

ailelerin bir bilinç düzeyine sahip olduklarına ve arkadaşlarıyla sürekli olarak bir 

rekabet ortamında olduklarına değinmiştir. Öğrencilerin iyi meslekler için göstermiş 

oldukları hırs ve çaba görüşmecimizi olumlu olarak etkilemiş; daha sıkı ders çalışmak 

yönünde güdülemiştir. Görüşmecilerimizden bir diğeri ise okuduğu lisenin, puan 

sıralaması bağlamında, Türkiye’nin ilk üç lisesinden biri olduğunu düşünmektedir. 

Nitekim İstanbul Beşiktaş Kabataş Erkek Lisesi, hazırlık sınıflarına girebilmek için 

öğrencilerden 494, 570 taban puan istemektedir. (MEB, 2019) Tam puanın 500 olduğu 

düşünüldüğünde, İstanbul Beşiktaş Kabataş Erkek Lisesinin puan sıralamasında en 

üstlerde yer aldığını söylemek mümkündür. 

Görüşmecilerimizin neredeyse tamamı okudukları liseden aldıkları eğitimi yeterli 

ve iyi bulmuşlardır. Çalışma gurubumuz içerisinde bulunan birkaç görüşmeci aldığı 

eğitimi birtakım nedenlerden ötürü eleştirmiştir. Bir görüşmecimiz gittiği Fen lisesini, 

diğer Fen liseleri ile kıyaslayarak daha iyi eğitim alabileceğinden yakınmıştır. Bu tavır, 

görüşmecilerimizin eğitim konusundaki hassasiyetlerinin derecesini gösterir niteliktedir. 

“Fen lisesini okuyup bitirdim. Artvin Fen lisesini kazanmıştım. Orayı seçmemin 

amacı başarısızlık; daha doğrusu liselere hazırlık dönemimde daha başarılı puanlar 

alıyordum. Sınav günü bir aksilik olmuştu sonra illa bir fen lisesi olsun diye bir fen 

lisesine gitmiştim. Bizim dönemimizde sınav iki aşamalıydı ben ilkinde iyi bir 

sıralamadaydım ama ikincisinde bir aksilik oldu düşük bir puan aldım. Öyle illa fen 

lisesi olsun diye seçtim. Öyle çok bariz farklılıkları olmasa da aklımda başka fen liseleri 

de vardı.” (erkek, 24 yaşında, anne ev hanımı, baba işçi emeklisi) 

Görüşmecilerimizden bir diğeri ise –kendi ifadesiyle- gittiği lisenin Erzurum’da 

bulunan en iyi lise olarak bilinmesine rağmen eğitim konusunda yeterli olduğunu 

düşünmediğini belirtmiştir. Okulda bulunan hocalardan bazılarının çok iyi bazılarının 

ise çok kötü olduğundan ve okulun başarı durumunun öğrenciden kaynaklandığından 



131 
 

 
 

söz etmiştir. Görüşmecimiz üzerinden dikkatimizi çeken bir diğer nokta ise ilk ve 

ortaokul eğitimini özel bir okulda almış olmasıdır. 

“İlkokulu şehir merkezinde bulunan Özel Güneş İlkokulunda okudum. Liseyi 

İbrahim Hakkı Fen Lisesinde okudum. Lisede çok iyi bir eğitim aldım diyemem. Çok iyi 

hocalar vardı yanında çok kötü hocalar da vardı. Bence o okulun başarısı öğrencilerin 

çabalarından kaynaklanıyor. O liseyi tercih etmemin nedeni Erzurumdaki en iyi lise 

olarak gördüğüm içindi. Benim dönemin mezunlarının birçoğu tıp kazandı. Bunun 

yanında bir kısmı diş hekimliği ve mühendisliğe gittiler. Mühendisliğe gidenler daha 

azdı.” (erkek, 26 yaşında, anne ve baba mühendis, ikisi de yüksek lisans mezunu) 

Bir diğer görüşmecimiz ise belirlediği strateji ile lise tercihinde bulunduğundan 

söz etmiştir. Eğitimini tamamladığı lise, şehir merkezine uzak olduğu için lise sürecini 

daha dolu bir şekilde geçirebileceğine inanmıştır. Görüşmecimizin bu stratejisi, eğitim 

sürecine vermiş oldukları özeni ve önemi anlayabilmemiz noktasında önemlidir. 

“İlkokulda okulun en iyi öğrencilerinden birisiydim. Lisede ortalamanın üzerinde 

bir öğrenciydim. Anadolu Öğretmen lisesinde okudum. Eğitimi çok iyiydi ve hocalarla 

aramız iyiydi. Yeni açılmıştı ve şehir merkezine uzaktı. Bu yüzden daha çok orayı tercih 

etmek istedim. Şehir merkezindeki okullarda öğrenciler genelde derslere girmiyor ve 

kafelere gidiyorlardı. Öyle bir ortamım olsun istemedim. Mezun olarak genelde 

öğretmen oldu arkadaşlarımın çoğu ama ben ve 2 arkadaşım tıp kazandık. Bu kazanılan 

okul başarısı anlamında biraz istisnaydım.”(erkek, 24 yaşında, anne ev hanımı, baba 

elektronik haberleşme mühendisi) 

Görüşmecimizin okul başarısı ve kazandığı bölümle alakalı olarak kendisini 

istisna olarak değerlendirmesine bakılırsa, lise tercihi zamanında uyguladığı stratejinin 

başarılı olduğunu söyleyebilmemiz mümkündür. Bir diğer görüşmecimizin ise ilkokul 

tercihinde ebeveynlerinin sosyal sermayesi baskın bir rol oynamıştır. Daha sonra aldığı 

eğitimi yeterli bulmayan ebeveynleri, okul değişimine karar vermişlerdir. 

“Yedinci sınıfa kadar bir okulda kaldım. Teyzemdi benim öğretmenim annem 

güvendiği için o yüzden o ilkokulda okudum. Annemin bilinçli tercihiydi bu. Aklı 

kalmasın diye, emin olsun diye eğitimimden herhalde. Sonrasında eğitimimi çok yeterli 

bulmadılar diye başka bir okula gittim. Lise sınavına girince evime yakın olan bir 

Anadolu lisesinde okudum, verdiği eğitim önemliydi. Ben öğrenciyken eğitimi iyi olan 



132 
 

 
 

iki ya da üç tane Anadolu lisesi vardı bir tane de fen lisesi vardı.  Benim tercih ettiğim 

de puanımın yettiği en iyi ikinci okuldu ve yakın olması şanstı.” (kadın, 24 yaşında, 

anne mimar, baba şehir plancısı ve profesyonel ressam, ikisi de lisans mezunu) 

Görüşmecilerimizin genel olarak Fen ve Anadolu liselerinde okudukları göze 

çarpmaktadır. Bunun yanında eğitim sürecinin meslek seçimi ve paralelinde gelecek 

tahayyülünde ne kadar önemli olduğuna dair neredeyse bütün görüşmecilerimizin 

malumat sahibi oldukları görülmüştür. Ayrıca görüşmecilerimiz eğitim aldıkları 

liselerden bahsederken sıklıkla liselerinin mezunlarının hangi bölümlere gittiklerine de 

değinmişlerdir. Bu durum bir anlamda okudukları lisenin eğitim seviyesini görebilmek 

açısından hayli önemlidir. 

“Okuduğum lise çok başarılı bir liseydi; ben oraya 8000.ci olarak girdim. Mesela 

sınıfımız 24 kişiden oluşuyordu ben 23. Olarak Erzurum Tıp kazanmıştım. Genel olarak 

140 kişi mezun oldu bizim dönemde; 70 tane tıp vardı bunun yanında birkaç tane özel 

tıp vardı daha sonra 25-30 kişi İTÜ ya da ODTÜ mühendislik kazandılar. Ayrıca 

eczacılık ve öğretmenlik kazananlar da oldu. Eşit ağırlık öğrencilerinin çoğu hukuk 

fakültelerine ve Boğaziçi Üniversitesi’ne gittiler. Yani lisede almış olduğum eğitim 

iyiydi. Ben lisenin ilk yıllarında biraz başarısızdım ama son yıl herkes artık çalışmaya 

başlayınca sen de onlara ayak uyduruyorsun. Öyle olumlu bir etkisi vardı.” (erkek, 23 

yaşında, anne memur, baba milli eğitim müdürü, ikisi de lisans mezunu) 

“Benim okuduğum zamanlarda okul daha başarılıydı. 88 mezun verdi 65 tane tıp 

vardı. Diğerleri de mühendislik, birkaç tane de sayısal dışında bölümlere giden oldu.” 

(erkek, 24 yaşında, anne hemşire, baba öğretmen, ikisi de lisans mezunu) 

“İlk ve ortaokulumun çok ayırıcı özellikleri yoktu ama ailemin destekleri ile o 

zamanlar birtakım kurslara gittim. İngilizce kursuna, tenis kursuna falan… 4. Sınıfta 

galiba. Biraz da istemeden gittiğim kurslar da oldu. O konuda sahiplenici mi, baskıcı mı 

denir? Özellikle annem biraz fazla ilgiliydi. Fazla üzerimize titredi. Gittiğim lise, 

puanımın aşağısında bir liseydi. Ailem evimize yakın olduğu için özellikle orayı tercih 

etmemi istedi. Güzel bir muhitteydi. Ben biraz daha uzak bir liseyi tercih edecektim ama 

onların beni ikna etmesiyle orayı kazandım. Diğer lise Ankara Atatürk Lisesiydi; köklü 

bir lise, hazırlığı vardı ve büyük bir okuldu. Daha başka şeyler katabileceğini 

düşünüyordum bana. Gittiğim lise de yine başarısız bir okul değildi. Mezunları da çok 



133 
 

 
 

fazla ODTÜ ve Bilkent Üniversitesi çıkardı. Benim sınıfımın çoğu emin olmamakla 

birlikte birkaç tane tıp ve çoğunlukla mühendislik çıkardı. Lisenin muhiti zengin bir 

muhitti; bu yüzden okulumuzda şımarık öğrenciler de vardı. Bunların yarısından çoğu 

yine özel üniversitelere gittiler. Orta başarılı bir liseydi diyebilirim. Ancak sosyal 

faaliyet anlamında yeterli değildi; aktivitesi ve gezisi yoktu.” (kadın, 23 yaşında, anne 

matematik öğretmeni, baba inşaat mühendisi, ikisi de lisans mezunu) 

“Benim dönemimden yaklaşık 9-10 tane tıp kazanan vardı. Mühendis olanlar var, 

iç mimarlık yazanlar oldu. Genel olarak tıp ve mühendislik yazdılar onun dışında iç 

mimarlık ve diş hekimliği yazdılar birkaç kişi.” (erkek, 24 yaşında, anne ev hanımı, 

baba işçi emeklisi) 

Görüşmecilerimiz, liselerinden mezun olan arkadaşlarının genel olarak kendilerini 

kanıtlayan ve bilindik olan üniversitelerde tıp, mühendislik, mimarlık vb. gibi görece 

saygın mesleklere kapılar aralayabilecek bölümleri tercih ettiklerini bildirmişlerdir. Bu 

durum tercih edilen lisenin, üniversite ve bölüm seçiminde ne kadar etki gösterdiğine 

güzel bir örnektir. 

“Arkadaşlarımın çoğu tıp tercih etti. 11 arkadaş kalmıştık son sınıfta lisede 8’i 

Hacettepe Tıp Fakültesine gitti. Biz üç arkadaş kaldık; ben burada kaldım diğerleri de 

Selçuk Üniversitesi Ve Uludağ Üniversitesi Tıp Fakültelerine gittiler. Diğer erkek 

arkadaşlarımız da Boğaziçi elektronik mühendisliğine gittiler. Bölümleri genelde 

mühendislik ya da tıptı.” (kadın, 23 yaşında, anne ev hanımı, baba tıbbi satış müdürü) 

Son olarak yer alan görüşmecimiz, lise son sınıfta okurken sınıf mevcutlarının 11 

kişi olduğunu ve sınıfta bulunan 11 öğrencinin de farklı üniversitelerde tıp eğitimi 

kazandığını beyan etmektedir. Sınıfın tamamının tıp fakültesi kazanması öğrencilerinin 

ne kadar başarılı olduğunu göstermekle birlikte, genel olarak liselerin sınıf mevcutları 

düşünüldüğünde 11 oldukça iyi bir sayıdır; zira mevcudun bu kadar az olduğu bir sınıfta 

öğretmenler, öğrencileri ile birebir olarak diyalog kurabilir ve onlarla daha yakından 

ilgilenebilir. Şüphesiz bu durum öğrencilerin gelişimi üzerinde de etki göstermektedir. 

Bu bağlamda yer verdiğimiz son görüşmeci araştırma konumuz özelinde farklı bir 

konumu işgal etmektedir; mülakat gerçekleştirdiğimiz görüşmeciler arasında okuduğu 

liseden, onları tercih etmesi için, teklif alan tek görüşmecidir. Görüşmecimiz ortaokul 



134 
 

 
 

aşamasında girdiği bir sınavda başarı göstermesinin ardından özel bir teklif aldığını ve 

bu teklifi değerlendirdiğini şöyle anlatmıştır: 

“İlk yedi yılım devlet okulunda geçti. Sonra SBS vardı bizim dönemimizde. 7. 

Sınıftaki SBS puanıma göre özel bir okuldan teklif aldım. Onlar davet ettiler burslu 

okudum. Sonra liseyi de orada okudum. Özel Aziziye kolejinde… 8. Sınıfı orada okudum 

daha sonra liseye giriş sınavı vardı onda da yine fen lisesini kazandım. Özel Aziziye Fen 

Lisesini onu da burslu okudum.” (kadın, 23 yaşında, anne ev hanımı, baba tıbbi satış 

müdürü) 

Görüşmecimiz ortaokul aşamasındayken mezun olduğu liseden, öğrencileri olması 

yönünde bir teklif almıştır ve bu sayede özel okulu burslu bir şekilde okuma şansı elde 

etmiştir. Görüşmecimizin verdiği yanıttan anlaşılacağı üzere; bahsi geçen okul, 

öğrencilerinin birçoğunu dönem içerisinde geçerli olan aşama sınavlarında başarı elde 

eden kimselerden seçerek özel bir şekilde oluşturmaktadır. Bu haliyle sözü edilen okul, 

Fransız eğitim sistemi içerisinde bulunan grandes ecoles’ler ile bir benzerlik 

göstermekle birlikte seçkinci bir eğitime işaret etmektedir. 

“Bizim lise şu şekildeydi: Erzurum’un en iyi derecelerini alan bir liseydi. Ben de 

11. Sırada girmiştim. 492 ile girdim ama 11. sıradaydım benim önümde arkadaşlarım 

vardı. İl dışına gidebilirdim ama ailemle birlikte burada kalmaya karar verdim.” 

(kadın, 23 yaşında, anne ev hanımı, baba tıbbi satış müdürü) 

Görüldüğü üzere okul, öğrencilerini sınavlarda başarı sağlayan öğrenciler 

arasından özel olarak seçmektedir. Bu durum bir anlamda okulun eğitim alanında prestij 

sağlamak için başarı getirebilecek öğrencileri tercih etmesi olarak okunabilir ki bu 

durum seçkinci bir eğitim anlayışlarının olduğu anlamına gelmektedir. Yukarıda yer 

verdiğimiz görüşmecimizle yakın sayılabilecek başka bir kolejde eğitim alan diğer 

görüşmecimizin verdiği yanıtlarda bu noktada önemlidir. Zira kolej eğitimi, özel okullar 

olmaları ve bir anlamda öğrencilerini kendileri seçmeleri bağlamında grandes ecoles’ler 

ile benzerlikler göstermektedirler. Görüşmecimizin eğitim aldığı kolej hakkındaki 

yorumları, bu benzerliği destekler niteliktedir. 

“Ben ilk başlarda Anadolu öğretmen lisesinde okudum. Anadolu öğretmen 

tercihim ise tamamen puanımla ilintiliydi. Gidebileceğim liseler arasında en iyi lise 

orasıydı. Ben Erzincan’da yaşıyorum. Erzincan’ın en iyi ikinci lisesiydi; ilk sırada fen 



135 
 

 
 

lisesi vardı, fen lisesinin ardından geliyordu. Daha sonra derslerime yeteri kadar düzen 

göstermediğimi düşünüp kolejde daha iyi bir eğitim alacağımı düşünerek beni koleje 

yönlendirdiler. Annem-babam ilk başlarda istediler tabi. Sonra bana da mantıklı 

gelince kabul ettim ve koleje gittim. Kolejin, lisem ile arasında çok büyük farkları vardı. 

Ne olursa olsun kolej ile devlet okulları arasında ciddi farklar var; gece etütleri olsun, 

verilen dersler ve derslerin saatleri olsun, sunulan aktiviteler olsun tabii ki çok farklı. 

Ben oraya temel olarak sınava daha iyi bir hazırlık geçirebileyim diye gittim. Bu 

anlamda sosyal aktivitelerden çok faydalanamadım ama ders konusunda oradaki 

hocalar ve verilen eğitim çok büyük destekçim oldu. Her lisede olduğu gibi çok iyi 

hocalar da vardı vasat hocalar da vardı; ama kolejde daha seçici oldukları için genel 

olarak iyi hocalar karşımıza çıkıyordu.” (kadın, 24 yaşında, anne ev hanımı, baba 

memur) 

Anlaşılacağı üzere görüşmecimizin kolej tercihi ilk etapta anne-babasının 

yönlendirmesi ve sonrasında kendisinin de kabul etmesiyle gerçekleşmiştir. Kolej 

öncesinde eğitimine devam ettiği okul ise görece iyi sayılan devlet okullarından biri 

olan Anadolu Öğretmen Lisesidir. Ancak ebeveynlerinin eğitim konusundaki titiz 

tavırları, görüşmecimizi –kendi değerlendirmesiyle- Anadolu Öğretmen Lisesine göre 

ciddi farklılıkları olan koleje yönlendirmiştir. Zira hem kendisi hem de ebeveynleri, 

kolejde alacağı eğitim ile görüşmecimizin daha başarılı olabileceğini düşünmüşlerdir. 

Okul değişikliği sonrasında gerçekleşen farklılıkları ise görüşmecimiz kendi gözlemleri 

üzerinden anlatmıştır; gece etütleri, verilen dersler, imkânlar ve son olarak orada almış 

olduğu eğitiminden destek aldığını belirtmiştir. Nitekim görüşmecimizin kolej serüveni, 

daha iyi bir eğitim alabilmek ümidi göz önünde bulundurulduğunda, olumlu sonuçlar 

vererek pozitif bir seyir göstermiştir. Bu süreci şöyle anlatmaktadır: 

“Koleje geçtiğimin ilk dönemleri çok başarılı bir öğrenci değildim ama 

geçtiğimin birinci yılında özel derece sınıfına geçtim. Bu sınıf 4 kişiden oluşuyordu. 

Oradaki 2 arkadaşım ve ben tıp fakültesi kazandık. Diğer arkadaşım ise kendi isteği 

üzerine fizik tedavi bölümünü yazmıştı. Benim sınıfımdakiler genel olarak 

başarılıydılar. Zaten kolejin mantığı şöyleydi; başarı sırasına göre sınıflar vardı. 

Mesela bizim sınıf 4 kişilik derece sınıfıydı, iyilerin olduğu başka sınıf vardı, orta 

iyilerin olduğu diğer bir sınıf vardı. Başarı durumlarına göre sınıflar böyle ayrılmıştı. 

Bu durum özel derece sınıfına girenleri özellikle güdülüyordu başarı sağlamak 



136 
 

 
 

konusunda. Buradaki öğrenciler aşağıdaki sınıflara düşmek istemiyorlardı mesela. 

Çünkü ikinci sıradaki sınıf 18 kişiden oluşuyordu. Ne kadar az kişi varsa aldığın eğitim 

o kadar iyi oluyor; birebir eğitim gibi. Kolej olmasına rağmen bu durumun parayla 

alakası yoktu; tamamen başarı durumlarına göre belirleniyordu. Özel derece sınıfları 

veya genel olarak bu sıralamayla sınıfların belirlenmesi öğrencileri daha çok çalışmak 

noktasında teşvik ediyordu. Altta olan öğrencileri ise üst sınıflara çıkabilmeleri için 

kamçılıyordu.” (kadın, 24 yaşında, anne ev hanımı, baba memur) 

Görüşmecimizin yanıtları arasında kolej eğitiminin seçkinci tutumuna, devlet 

okullarından farklı olarak kolej eğitimindeki özgül yapıya, öğrenciler arasındaki 

sınıflandırmanın nasıl yapıldığında dair net ifadelere rastlamak mümkündür. İlk 

gözümüze çarpan detay; görüşmecimizin özel derece sınıfı olarak adlandırılan bir sınıfa 

geçmesi ve bu sınıfın yalnızca 4 kişiden oluşuyor olmasıdır. Verilen eğitim bağlamında 

görece iyi devlet okulları göz önünde bulundurulduğunda, 4 kişiden oluşan bir sınıfta 

eğitim almak oldukça avantajlıdır. Zira sayının bu kadar az olduğu bir sınıfta öğrencinin 

öğretmenle birebir diyalog kurması ve öğretmenin öğrenciyle yine birebir ilgilenmesi 

çok daha kolaydır. Nitekim görüşmecimizin fikri de bu noktada söylediklerimizle 

paralellik göstermektedir. Dikkatimizi çeken ikinci detay ise kolejin sınıflandırma 

mantığı olmuştur; kolej, sınıfları başarı dereceleri üzerinden oluşturmuştur. Bu 

doğrultuda en iyi olarak değerlendirilen özel derece sınıfı yalnızca 4 kişiden 

oluşuyorken; başarı sıralamasında bir altta bulunan sınıf 18 kişiden oluşmaktadır. 

Kolejin sınıflandırma mantığı, öğrencilerin ders çalışma tempoları üzerinde olumlu bir 

etki göstermiştir. Aldığımız yanıtlara göre; öğrenciler, bir üst sınıfa çıkmak, birebir 

eğitim olasılıklarını arttırmak ve bir anlamda kendilerini kanıtlamak için daha çok 

gayret göstermektedirler. Özel derece sınıfına ulaşan öğrenciler tarafından ise durum 

yakınlık göstermekle birlikte farklı bir strateji belirlenmiştir; bu öğrenciler başarı 

sıralamasında ulaşabilecekleri en üst sınıfta oldukları için stratejileri aşağıya düşmemek 

yönündedir. Bu bağlamda iki öğrenci grubunun da stratejilerini bir arada 

değerlendirecek olursak; başarı sıralamasında alt sıralarda yer alan öğrenciler derece 

sınıfına girebilmek için daha çok çalışırken; derece sınıfında bulunan öğrenciler mevcut 

konumlarını muhafaza etmek ve bu sayede derece sınıfının yarattığı avantajlardan 

faydalanmaya devam etmek istemektedirler. Stratejileri farklı olsa da iki grup için de 

ortak olan bir gaye vardır; daha çok çalışmak. Şüphesiz kolejin sınıflandırma mantığı, 



137 
 

 
 

öğrencileri daha çok ders çalışmak noktasında güdülemiştir. Bu sayede kolej, özel 

derece sınıfında bulunan 4 öğrenciden 3’ünü (diğer öğrenci kendi isteği ile FTR 

bölümünü tercih etmiştir) saygınlık bağlamında toplumsal ikrarımıza dayanan tıp 

bölümüne göndermiştir. 

Kolej eğitimi alan ve farklı sınıflarda bulundukları için farklı stratejiler belirleyen 

öğrenciler göz önünde bulundurulduğunda atlamamamız gereken kuvvetli bir benzerlik 

gözlerimize çarpmaktadır; alt sınıflarda bulunan öğrencilerin derece sınıfına çıkmak için 

geliştirdikleri strateji ile derece sınıfında bulunan öğrencilerin konumlarını korumak 

yönünde geliştirdikleri strateji, Pierre Bourdieu’nün “alan” analizlerinde bulunan, alan 

mücadeleleri ile büyük yakınlıklar göstermektedir. Bourdieu’ye göre alanlar kendi özgül 

koşulları itibarıyla kendilerine has sermayeler (entelektüel alanın kültürel sermaye 

üretmesi gibi) üretmektedirler. Alan içerisinde yer alan aktörler ise bu sermayeyi elde 

edebilmek için sürekli olarak alanda bulunan diğer aktörlerle mücadele içerisindedirler. 

Aktörlerin alan içerisindeki konumları ise alana has sermayenin ne kadarını ellerinde 

bulundurdukları ile doğru orantılıdır; sermaye miktarlarına göre alandaki aktörler, 

hakim olanlar ve tabi konumdakiler diye ayrılırlar. Tahmin edileceği üzere; sermayeye 

daha çok sahip olanlar egemen konumda, sermayeyi nispeten daha az bulunduranlar 

veya hiç sahip olamayanlar ise tabi konumdadırlar. Aktörler, sermayeyi kazanmak ve bu 

sayede alan içi ayrıcalıklardan daha fazla faydalanmak için sürekli olarak mücadele 

içerisindedirler. Alanın dinamik yapısını koruyan yegâne şey ise bu mücadeledir. Tabi 

konumdakiler sermayeyi kazanmak için çabalıyorken egemenlerin stratejileri ellerinde 

bulunan sermayeleri muhafaza etmek yönündedir. Bu haliyle kolejde eğitim alan 

öğrencilerin giriştikleri mücadele, alan içerisindeki mücadele ile yakınlık 

göstermektedir; alt sınıflarda bulunan öğrenciler derece sınıfına çıkmak ve birebir 

eğitimden faydalanmak istiyorken, derece sınıfında bulunan öğrenciler başarılarını 

devam ettirerek birebir eğitim şanslarını sürdürmek istemektedirler. 

Aldığımız yanıtlara yeniden dönecek olursak; görüşmecilerimizden her biri, lise 

eğitimi aşamasında birbirinden farklı süreçler yaşamıştır. Zira kimi görüşmecimiz -

kendi fikri ile- bulunduğu şehrin en iyi okuluna gitmiş olmasına rağmen hocalarını 

yeterli bulmamışken kimi görüşmecimiz şehir merkezine uzak bir okulda eğitim 

almasını faydalı bulmuştur; bir görüşmecimiz fen lisesini kazanmış olmasına rağmen bu 

süreci başarısızlık olarak değerlendiriyorken bir diğer görüşmecimiz teklif alarak lise 



138 
 

 
 

tercihinde bulunmuştur. Farklı süreçlerden bir diğeri de bu aşamada yer vereceğimiz bir 

görüşmecimizin lise eğitimi aşamasında yaşanmıştır. 

“İlk 6 yıllık eğitimimi Pasinler’de almıştım. Liseyi Nevzat Karabağ Anadolu 

Öğretmen Lisesinde okudum. Lise tercihim genel olarak aldığım puan ile alakalıydı. 

Aldığım puan doğrultusunda gittiğim bir okuldu. Hocalarımız tabii ki çok iyiydi; bizim 

bulunduğumuz dönemde Erzurum’un ikinci en iyi okulu olarak adlandırılıyordu. O 

zamanın şartlarına göre üst düzey bir eğitim veriliyordu. Lise hocalarımız ile aramız 

çok iyiydi hala da görüşüyoruz zaten hocalarımızla. Tıp kazanmamda da ister istemez 

onların etkisi çok oldu. Bizi motive etmek için, özendirmek ve teşvik etmek için 

hocalarımız sürekli örnekler verirdi. O liseden mezun olan arkadaşlarımın birçoğu da 

tıp kazandı. Onun yanında hukuk kazananlar oldu. Kalanlar da mühendislik seçmiştir. 

Genel olarak yerleşmeyen olmuyordu, ikinci yıla kalan arkadaşlarımızın çoğu da tıp 

fakültesi için beklemeyi göze alıyorlardı.”(erkek, 24 yaşında, anne ve baba temizlik 

görevlisi) 

Görüşmecimiz, mülakatlarda aldığımız cevaplara benzemeyen farklı bir yanıt 

vermiştir; ona göre lise sürecinde aldığı eğitim üzerinde öğretmenlerinin katkısı 

büyüktür. Öğretmenleri, sürekli olarak örnekler vererek öğrencileri teşvik etmek, 

özendirmek ve motive etmek istemişlerdir. Görüşmecimiz bu sürecin tıp eğitimi 

kazanması üzerinde de etkili olduğunu bildirmiştir. Bu bağlamda eğitim alınılan 

kurumların yanında eğitim veren hocaların da hem görece iyi üniversiteler tercih 

etmekte hem de bu üniversiteler aracılığıyla görece iyi mesleklere ulaşmak üzerindeki 

etkileri göz ardı edilemeyecek kadar büyüktür. Görüşmecimizin değindiği noktalar, bu 

bağlam itibarıyla örnek teşkil etmektedir. Ancak bu noktada atlanıldığı takdirde 

araştırmamız özelinde birtakım şeyleri gözden kaçırmaya sebebiyet verecek önemli bir 

noktaya da değinmek gerekmektedir; mülakat gerçekleştirdiğimiz görüşmecilerimizin 

tamamı ilk-ortaokul veya lise eğitimlerinden aynı düzeyde memnun değillerdir. Bu 

bağlamda mezun olduğu liseyi yeterli bulmayan ve aldığı eğitimi iyi olarak 

değerlendirmeyen görüşmecilere de rastlanılmıştır. Fakat bu görüşmecilerin sayısı 

istisna olarak değerlendirilecek kadar azdır. 25 görüşmecimizden yalnızca 1’i kötü bir 

lisede eğitim aldığını ve hocalarıyla iyi ilişkiler kuramadığını bildirmiştir. Bunun 

yanında yine sadece 1’i ilk ve ortaokulu -kendi değerlendirmesiyle- dar bir çevrede 



139 
 

 
 

aldığını ancak anne-babasının ilgili olmalarından dolayı bu engeli avantaja çevirdiğini 

söylemiştir. 

“Lisede Hatay’ın en kötü liselerinden birine gittim. Puanım çok kötüydü, hiç ders 

çalışmıyordum. Mezunları arasında 10 senede 1 tane tıp çıkıyormuş. Benim mezun 

olduğum sene ilk defa bir ilki başardık; ben ve arkadaşım olmak üzere aynı dönemde iki 

kişi tıp kazandık ama o da özel tıp. Eğitim durumu da bayağı kötüydü yani. Hocaların 

verdikleri eğitim de çok iyi değildi. Hocalarımız sadece ders çalışanlarla 

ilgileniyordu.” (erkek, 24 yaşında, anne ev hanımı, baba esnaf) 

“Bulunduğum yer ilçe olduğu için çok fazla sosyoekonomik ve sosyokültürel 

seviyesi dar bir çevredeydim. Genelde çocuklarıyla çok fazla ilgilenmeyen ebeveynlerin 

çocuklarının geldiği ilk ve ortaokula gittim. Benim avantajım anne ve babamın daha 

ilgili olmasıydı. Aslında bunun yanında bir de ilkokulda iyi bir öğretmene denk gelmem 

var. Bu sayede ilkokul ve ortaokulu derecelerle bitirdim. Anadolu öğretmen lisesini 

kazandım sonra. Lisede almış olduğum eğitim tıp kazanmam üzerinde çok fazla etkili 

oldu. Ben liseye gittiğim zamanlarda Şanlıurfa fen lisesi vardı. En iyi lise orasıydı ama 

ikinci en iyi lise bizim liseydi. Arkadaşlarım arasından tıp kazanan çok azdı fen lisesiyle 

kıyasladığım zaman. Biz 10-12 kişi tıp kazandık.” (kadın, 24 yaşında, anne ev hanımı, 

baba şantiye şefi) 

Son görüşmecimiz, öğrenci ailelerini ilgisiz olarak değerlendirdiği bir okulda 

eğitim aldığını; iyi bir öğretmene denk geldiğini ve öyle bir ortamdan başarılı olarak 

çıkmasının sebebini ise anne-babasının ilgili olmasına bağladığını bildirmiştir. 

Görüşmecimizin bu cümleleri araştırmamızın sorunu bağlamında hayli dikkat çekicidir; 

zira ebeveynlerin ilgi düzeylerinin, çocukların eğitim serüveninde ne kadar belirleyici 

olduğunu göstermesi bakımından oldukça önemlidir. 

Okul tercihleri ve aldıkları eğitimin ardından değineceğimiz konu okul öncesi 

eğitim konusudur. Okul öncesi eğitim, çocuğun ilkokula başlama çağına kadar olan 

süreci kapsamakla birlikte ülkemizde yuva, kreş ve anaokulu olarak nitelendirilir. 

Çocukların yoğun olan öğrenme yaşları (0-6 yaş) göz önünde bulundurulduğunda okul 

öncesi eğitim, çocukların yaşam boyu kullanacakları pratikler, temel alışkanlıklar ve 

zihinsel yetenekler edinmeleri açısından oldukça önemlidir. Bu bağlamda okul öncesi 

eğitim ebeveynlerden, sağlayacakları faydaları bilmek ve çocukları yönlendirmek 



140 
 

 
 

anlamında bir kavrayış (kültürel sermaye), yaratacağı maddi külfet anlamında ise bir 

maddi yeterlik (ekonomik sermaye) istemektedir. Bunun yanında okul öncesi eğitim, 

çocuğun okula daha hazır bir şekilde başlamasına da yardımcı olmaktadır. Dolayısıyla 

araştırmamız içerisinde de belirleyici bir konumdadır. Bu vesileyle görüşmecilere anket 

ve mülakat formu içerisinde okul öncesi eğitime dair farklı sorular yöneltilmiştir. 

Tablo 11. Okul Öncesi Eğitim Alan Katılımcılar 

Okul öncesi eğitim 

aldınız mı? Frequency Percent Valid Percent 

 

Evet 23 57,5 57,5 

Hayır 17 42,5 42,5 

Total 40 100,0 100,0 

 

40 görüşmecimiz arasından 23’ü okul öncesi eğitim aldıklarını bildirmişlerdir. 

Anket formuna katılan 40 kişi göz önünde bulundurulduğunda 23 kişi toplam 

katılanların yarısından fazlasına denk gelmektedir. Yüzdelik olarak %57,5’i, “okul 

öncesi eğitim aldınız mı?” sorusuna “evet” yanıtını verirken; %42,5’i aynı soruya 

“hayır” yanıtını vermiştir. Anket formunda yer alan sorunun dışında, mülakat formunda 

da görüşmecilere okul öncesi eğitim alıp almadıkları sorulmuştur. Bu bağlamda okul 

öncesi eğitim alan görüşmecilere okul öncesi eğitimin fayda sağlayıp sağlayamadığı; 

okul öncesi eğitim almayanlara ise almış olsalardı eğer eğitim hayatlarında bir 

değişiklik olup olmayacağı soruları yöneltilmiştir. 

Okul öncesi eğitim; çocuğun kreşe, yuvaya veya anaokuluna başlayacağı yaş göz 

önünde bulundurulduğunda, görüşmecilerimizin kendi başına karar alabileceği bir tercih 

değildir. Çocuğun karar alabilecek bir yaşta olmamasından dolayı okul öncesi eğitim 

tamamen ailenin tercihidir. Bu tercih ise –yukarıda da yer verildiği gibi- ebeveynlerden 

okul öncesi eğitimin faydalarına dair bilgi ve doğuracağı ihtiyaca göre maddiyat 

istemektedir. Bu bağlamda görüşmecilerimizin okul öncesi eğitim alıp almadıkları ve 

almadıysalar şayet okul öncesi eğitime bakış açıları araştırmamızın konusu bağlamında 

önemli bir yeri işgal etmektedir. 

“Okul öncesi eğitim aldım, anaokuluna gittim. Eğitimim üzerinde etkisi oldu 

bence. Güzel anılarım vardı ve hepsini güzel hatırlıyorum. Birinci sınıfa başlarken nasıl 



141 
 

 
 

olduğumu tam bilemiyorum ama anaokuluna gitmeyen arkadaşlarım uyum sağlamakta 

problem yaşadılar. Bende öyle bir durum olmadı. Zaten annemin görev yaptığı 

okuldaydım. Annem onun bulunduğu okulda okumamı istemişti. O yüzden ben okulu 

yadsımadım.”(kadın, 24 yaşında, anne öğretmen, baba memur emeklisi) 

“Okul öncesi eğitim faydalı olabilir, bir ön hazırlık olabilir çocuklar için. Yani 

çok küçük yaşlarda kreşlere gitmekten bahsetmiyorum ama anaokulları faydalı olabilir. 

Ne yapılıyor, orayı öğretmek babında yani…”(erkek, 24 yaşında, anne ev hanımı, baba 

işçi emeklisi) 

“Okul öncesi eğitim aldım. Bence çocukların erken yaşta başlamış olması bana 

faydalı geliyor. Ben kendi dönemlerimi çok hatırlamıyorum açıkçası ama çocukların 

küçüklükten beri bir eğitim alması, oyunlarla falan bir, iki şey bilmeleri bile bence iyi 

bir şeydir.”(kadın, 23 yaşında, anne avukat, baba mali müşavir, ikisi de lisans 

mezunu) 

“Okul öncesi eğitim aldım; annem çalıştığı için iki buçuk yaşlarımda ablamla 

beraber kreşe başladım. O dönemleri çok hatırlayamıyorum ama oyunlarla, uyuyarak 

falan geçiyordu. Öğlene kadar kalıyormuşum. Kendi ilkokulumun anaokulu vardı 

birinci sınıfa başlamadan altı yaşındakileri alıyorlardı. Gittiğim anaokulu öyle bir 

okuldu.”(kadın, 23 yaşında, anne matematik öğretmeni, baba inşaat mühendisi, ikisi 

de lisans mezunu) 

“Okul öncesi eğitim aldım, ana sınıfına gittim. Ben tam olarak hatırlamıyorum 

ama el becerisi, etkinlik ve sosyallik anlamında benim insanlara karşı çocukluktan beri 

diyalogum kuvvetlidir. İnsanlarla uğraşmayı, sakalaşmayı, girişimci olmayı severim. 

Bence bunları anaokulunda öğrendim ve okula da daha hazır bir şekilde başladım.” 

(erkek, 24 yaşında, anne ev hanımı, baba esnaf) 

Görüşmecilerimiz okul öncesi eğitim aldıkları yılları net olarak hatırlayamasalar 

da okul öncesi eğitimin faydalı olduğunu düşünmektedirler. Görüşmecilerimizin de 

cümleleri içerisinde değindikleri gibi okul öncesi eğitimde çocuklara oyunlar yardımıyla 

birçok şey öğretilir ve bu sayede çocukların okula daha hazır bir şekilde başlamaları 

sağlanılır. Okul öncesi eğitim bir anlamda seneler boyunca sürecek olan eğitim 

serüvenine ön hazırlık sayılmaktadır. Okul öncesi eğitim sorusu özelinde ebeveynlerin 

çalıştıkları için çocukların yalnız başına veya bakıcılarla kalmamaları için okul öncesi 



142 
 

 
 

eğitimi tercih ettikleri fark edilmiştir. Bu duruma uyan birkaç yanıt 

görüşmecilerimizden alınmıştır: 

“Okul öncesi eğitimi ben şöyle aldım; annem ve babam çalıştığı için 2 yaşında 

kreşe başladım, 4 yaşına kadar kreşte kaldım daha sonra 4 yaşından 6 yaşıma kadar 

anaokuluna gittim sonra zaten 6 yaşında da ilkokula başladım. Kreşe başlarken veya 

anaokulunda çok sıkıntı yaşamamışım annem ve babam öyle anlatıyor. Benim okul 

öncesi eğitimim, okula başlarken daha hazır bir şekilde başlamama yol açtı. Mesela 

ilkokula ilk başladığımız gün herkes anne ve babasından ayrı kalamaz ağlar ama ben 

hiç ağlamamışım ve onlara ‘hadi siz gidin, güle güle’ demişim. Sınıfta ağlamayan tek 

öğrenci benmişim sanırım. Okula seve seve gidiyormuşum, alışmışım o düzene. O 

konuda sanırım evet daha hazır başlamam noktasında bana katkıda bulundu 

diyebilirim. Bunları kreşte ve anaokulunda öğrendim bence.” (kadın, 24 yaşında, anne 

ve baba psikolojik danışman, ikisi de lisans mezunu) 

“Okul öncesi eğitim aldım. Annem babam çalıştığı için evde olacak olsaydım 

bakıcıyla olmak zorunda kalacaktım. Bakıcıyla sensin yani…  Çocuğun gelişimi 

açısından da kendisinin yaşıtlarıyla oyun oynaması daha geliştirici…”(erkek, 24 

yaşında, anne hemşire, baba öğretmen, ikisi de lisans mezunu) 

“Anaokulu eğitimi aldım. Annem babam çalıştıkları için benimle ilgilenecek kimse 

yoktu bu yüzden aslında tercih ettiler ama bence onun dışında sosyalleşmek açısından 

da ben faydasını gördüm.” (kadın, 24 yaşında, anne mimar, baba şehir plancısı ve 

profesyonel ressam, ikisi de lisans mezunu) 

Genel olarak görüşmecilerimiz okul öncesi eğitimi faydalı buluyorken bir 

görüşmecimiz okul öncesi eğitim aldığını ancak bu eğitimin faydalı olmadığını 

belirtmiştir. Görüşmecimize göre bunun sebebi; yaşadıkları beldede bulunan okulun, iyi 

bir okul olmamasıdır. 

“Anaokuluna bir sene gittim. Ben evde yalnız kalmayayım diye annemin iş yerine 

yakın bir anaokuluna gittim. Bir beldedeki anaokuluydu çok katkısı olduğunu 

düşünmüyorum. Ebeveynlerimin niyeti bir an önce sosyalleşeyim, becerilerim gelişsindi 

ama okul çok iyi olmadığı için katkısı çok olmadı.” (kadın, 26 yaşında, anne memur, 

baba memur, ikisi de lisans mezunu) 



143 
 

 
 

Mülakat gerçekleştirdiğimiz birçok görüşmecimiz anaokulu veya kreş eğitimi 

almışlardır. İstisna sayılabilecek olan almayan gruptan bir görüşmecimiz kendisinin 

okul öncesi eğitim almadığını ama yine de okul öncesi eğitimi faydalı bulduğunu şu 

sözleri ile anlatmıştır: “Okul öncesi eğitim ben almadım ama bence okul öncesi eğitim 

faydalıdır kesinlikle. İlkokuldayken hatırlıyorum anaokuluna giden arkadaşlarım bize 

göre daha aktiftiler. Biraz daha hazır başlıyorlar okula bence.” (erkek, 23 yaşında, 

anne ev hanımı, baba işçi) Görüşmecimizin, okul öncesi eğitimin faydalı olduğu fikri 

çevresinde gözlemlediği sınıf arkadaşlarının okula daha hazır bir şekilde 

başlamalarından kaynaklanmıştır. 

Bunun yanında görüşmecilere anket formu içerisinde yöneltilen bir diğer soru ise 

üniversite öncesi okul evrelerinde destek eğitim (dershane, özel eğitim) alıp almadıkları 

sorusudur. Okul öncesi eğitim gibi dershane ve özel dersler de maddiyat 

gerektirmektedir. Aynı zamanda çoğunlukla ebeveynlerin onayı ve yönlendirilmesiyle 

alınılan destek eğitim, ebeveynlerin ilgi düzeylerinin ölçülmesi bağlamında da önemli 

bir konumdadır. 

 

Şekil 5. Destek Eğitim Alan Katılımcılar 

Tablo 12. Destek Eğitim Alan Katılımcılar 

 Frequency Percent Valid Percent 

 Dershane 26 65,0 65,0 

Özel Ders 6 15,0 15,0 

Dershane+Özel Ders 8 20,0 20,0 

Total 40 100,0 100,0 



144 
 

 
 

Tablodan ve şekilden anlaşılacağı üzere görüşmecilerimizin hepsi destek eğitim 

almıştır. Bütün görüşmecilerimizin özel ders veya dershane eğitimi almaları, 

ebeveynlerinin bunu karşılayacak ekonomik sermayelere sahip olduklarını 

göstermektedir. Ayrıca bu durum, çocukların okulda aldıkları eğitime destek olsun diye 

özel ders veya dershane eğitimi alması gerektiğini düşünen ebeveynler açısında da bir 

kültürel sermayeye işaret etmektedir. Nitekim tablodan da görüldüğü üzere 

görüşmecilerimizin % 65’i okulun yanında sadece dershane eğitimi almışken; %15’i 

sadece özel ders almıştır. Bunun yanında çalışma grubumuzun %20’si okulda aldıkları 

eğitime ek olarak hem özel ders hem de dershane eğitimi almıştır. 

Görüşmecilere “eğitim” başlığı altında yöneltilen sorulardan bir diğeri de “tıp 

fakültesi sizin için ne ifade etmektedir, tıp fakültesi olmasaydı eğer hangi bölümü 

okumak isterdiniz?” sorusu yöneltilmiştir. Bu soru ile görüşmecilerimizden tıp 

tercihinde bulunurken gelişen sürece dair bilgiler alınmak istenmiştir. Görüşmecilerimiz 

tıp bölümünü ne için ve ne zamanlardan itibaren istemektedirler? Tıp kazanamasaydılar 

eğer hangi bölümü okumak isterdiler? Bu sorulara verilen yanıtlar araştırmamız 

içerisinde önemli bir noktayı karşılamaktadırlar; zira tıp tercihlerinin bilinçli bir tercih 

olup olmadığı ve yine doktorluk dışında hangi meslekleri yapabilecekleri, hem 

görüşmecilerimizin hem de ebeveynlerinin kültürel birikimiyle ilintilidir. Bu doğrultuda 

görüşmecilerden birbirinden farklı cevaplar alınmıştır. 

“Tıp fakültesi bana her zaman merhametli olmam ve insanlara yardım etmem 

gerektiğini hatırlatıyor. İş bilinci veya sorumluluk, insanlara yardım etme isteği oluştu 

bende buradaki eğitimimde. Tıp olmasaydı eğer annem babam izin vermezdi ama ben 

yine de müzikle uğraşmak isterdim. Annem ve babam bana kapasiten iyi, neden 

kapasiteni daha iyi yerlere getirmek için kullanmıyorsun derlerdi. Daha iyi derken de 

doktorluk mesleğini kastediyorlardı. Müziği hobi olarak yapabilirsin diyorlardı bana.” 

(kadın, 24 yaşında, anne ve baba psikolojik danışman, ikisi de lisans mezunu) 

“Tıp olmasaydı eğer aklımda hiçbir şey yoktu. Ben küçüklükten beri hep tıp 

istedim. Biraz şöyle oldu; babam, küçüklükten beri hep doktorluktan bahsetti bana. 

Doktor olacak, doktor olacak dedi hep benim için. Bir anlamda güdüledi beni. Bende de 

ters tepmedi, hoşuma gidiyordu. Küçükken hep doktorculuk oynuyordum bir ara lise 

döneminde biraz sorguladım acaba başka bir şey mi yapmak istiyorum dedim. Sonra 



145 
 

 
 

düşündüm ama yok dedim benim yapmak istediğim şey budur diye.” (kadın, 23 yaşında, 

anne avukat, baba mali müşavir, ikisi de lisans mezunu) 

“Tıp olmasaydı eğer başka bir bölüm istemezdim. Tek tercihim buydu diyebilirim. 

Liseden beri daha kuvvetli bir şekilde tıp olmasını istedim. Bir aralar eczacılık da 

istediğim oldu ama liseden beri hep tıp olarak devam etti. Tıp olmasaydı eğer bir daha 

sınava hazırlanırdım. Olana kadar beklerdim.” (kadın, 24 yaşında, anne öğretmen, 

baba memur emeklisi) 

Alınılan yanıtlar üzerinden görüşmecilerimizin, ebeveynleri ile olan 

iletişimlerinde etkileşimden ötürü birtakım yatkınlıklar kazandıklarını söyleyebilmemiz 

mümkündür. Görüşmecilerimiz, henüz sınava hazırlandıkları veya daha öncesine denk 

gelen yıllardan itibaren koşullanmış bir şekilde tıp eğitimine odaklanmışlardır. Elbette 

bu süreç her bir görüşmecide farklı bir şekilde tezahür etmiş olsa da bu konu 

bağlamında görüşmeciler arasında bazı yakınlıklar görmek mümkündür. Bu 

yakınlıklardan en belirgini tıp tercihleri için ebeveynleri ile kurmuş oldukları 

ilişkilerdir. Bir görüşmeci müzisyen olmaya ilgi duyarken ebeveynlerinden aldığı 

yönlendirmeye değinirken; bir görüşmeci çocukluğundan beri babasının ona doktor 

olabileceğini tembihlediğini belirtmiş; bir diğer görüşmesi ise tıp dışında herhangi bir 

bölüm okumak istemediğini ve tıp olana kadar şansını zorlayabileceğini bildirmiştir. 

Diğer görüşmecilerimizin cevaplarında da benzer süreçlerin yaşandığı gözlemlenmiştir. 

“Tıp fakültesi olmasaydı eğer Hava Harp Okuluna gitmek isterdim. Pilotluğa 

ilgim var; hala da seviyorum. Buna rağmen tıp seçmem ise ailemin baskısıyla ilgiliydi. 

Çocukluktan beri askeri okula gitmek istiyordum ben. İlkokulda sınavlarına da girdim 

ve kazandım. Bana kalsa ben gidecektim ama sonra babam istiyorsan git ama orası 

disiplinlidir, alışmak zordur dedi. Öyle olunca ben biraz korktum. Üniversiteye girince 

de gözlerim biraz bozulmuştu engel olabilir diye düşündüm. Öyle olunca da tıp fakültesi 

yazdım. Ailem zaten tıp tercih etmemi istiyordu. Onlar bana bu konuda tavsiye olarak 

yol gösterdiler.” (erkek, 26 yaşında, anne ve baba mühendis, ikisi de yüksek lisans 

mezunu) 

“Bölüm seçimimde ailemin etkisi oldu. Babam ilaç sektöründen emekli olduğu 

için tıptaki birçok hocayı da tanıyordu onlarla çalışmış. Babamın doktorların olduğu 

sosyal bir çevresi vardı. Daha çok eski hocalarımızı tanıyor. Oradan hani bana tıp 



146 
 

 
 

olsun diye yönlendiriyordu beni.” (kadın, 23 yaşında, anne ev hanımı, baba tıbbi satış 

müdürü) 

İlk görüşmecimiz Hava Harp Okuluna gitmek istediğini ama süreç içerisinde 

birtakım gelişmeler yaşandığını ve bu yüzden tıp tercih ettiğini bildirmiştir. Bunun 

yanında görüşmecimizin yanıtlarından anlaşıldığı üzere anne-babası ile kurmuş olduğu 

diyalog, tıp tercihinde etkili olmuştur. Aynı zamanda ailesinin isteği görüşmecimizin tıp 

okuması yönündedir. Bir sonraki görüşmecimizin tıp tercihi aşamasında yaşanan süreç 

bazı farklılıklar göstermekle birlikte sermaye açısından hayli ilginçtir. Kavramlara yer 

verdiğimiz bölüm içerisinde de belirttiğimiz gibi; sermayeler alanlara has olmakla 

birlikte bir diğer alan içerisinde o alana özgü olan sermaye türüne 

dönüştürülebilmektedir. Örnek olarak; bilimsel alanda bulunan bir araştırmacı bilimsel 

sermayesi ile geliştirmiş olduğu bir formülü kanıtlayarak bundan maddi gelir elde 

edebilir. Başka bir deyişle; bilimsel sermaye uygun şartların ardından ekonomik 

sermayeye dönüştürülmüştür. Tam tersi bir durum (ekonomik sermayenin bilimsel 

sermayeye dönüşebileceği) yaşanabileceği gibi bu durum bütün sermaye türleri için 

geçerlidir. Zira görüşmecimizin babası işinden dolayı sahip olduğu sosyal çevresi 

(sosyal sermayesi) üzerinden gördükleri ile doktorluk mesleği hakkında fikir sahibi 

(kültürel sermaye) olmuştur. Kuvvetle muhtemel çevresinde bu mesleği icra edenlerin 

saygınlığına, itibarlarına ve ekonomik kazançlarına tanıklık ettiği için görüşmecimizi 

doktorluk mesleğine yönlendirmiştir. 

Görüşmecilerimiz, yukarıda verdiğimiz sorulara genel olarak birbirine yakın 

cevaplar vermişlerdir. Aldığımız cevaplar üzerinden dikkatimizi çeken bir diğer husus 

ise görüşmecilerimizin, toplumsal kabule dayanan ve birçoğumuzun saygın, itibarlı ve 

kazançlı olarak değerlendirebileceği mesleklere yaptıkları atıflardır. Görüşmecilere tıp 

olmasaydı eğer hangi bölümü okumak istedikleri sorulmuştur. Bu soruya almış 

olduğumuz yanıtlar, görüşmecilerin eğitim süreci hakkındaki malumata ve görece iyi 

mesleklere ne kadar hâkim olduklarını görmemiz açısından önemlidir. 

Görüşmecilerimizin büyük bir çoğunluğun ebeveynleri farklı farklı mesleklerle 

uğraşıyor olmakla birlikte genel olarak üniversite mezunlarıdır. Anne-babalarının almış 

oldukları eğitim ve icra ettikleri meslekler ile kazanmış oldukları kültürel sermayenin 

kendi hayatlarına nasıl tezahür ettiğini görebilmek açısından bu cevaplar önem arz 

etmektedir. Zira görüşmecilerimiz hem tıp eğitimi sonrasında kazanabilecekleri hem de 



147 
 

 
 

tıp dışında başka mesleklerin getirileri hakkında malumat sahibidirler. Bu durum 

araştırmamızın sorununa yanıt teşkil etmektedir; çocuklar, aynı yollardan geçerek 

eğitim alan ve bu sayede eğitim alanında bilgi sahibi olan ebeveynlerinin kültürel 

sermayelerine varis olarak kültürel sermaye kazanımları ile kendileri için güzel bir 

gelecek tayin edebilmişlerdir. Aynı süreç, yoksun çevrelerden gelmiş nispeten daha az 

kültürel sermayeye sahip olan ebeveynlerden olan çocuklar için daha çetin geçmektedir. 

Yoksun çevrelerden olan çocuklar, eğitim serüvenlerine tamamen kendilerinin 

kaptanlığında çıkmaktadırlar. Dolayısıyla eğitim alanının kendine has bilgilerine ise –

egemen çocukların, ebeveynleri aracılığıyla ulaşmaları gibi değil- kendi deneyimleri 

üzerinden ulaşmaktadırlar. Nitekim bu durum eğitim sürecinin tamamı düşünüldüğünde 

uzun vadede bir eşitsizliğe işaret etmektedir. 

“Tıp fakültesini kazanamamış olsaydım mimar olmak isterdim ben. O dönemlerde 

de istiyordum zaten. Ailem ve annem tıp istedi diye ben de tercih ettim. Ben İTÜ 

mimarlık istiyordum ama annem küçüklüğümden beri doktor olmamı istiyordu ben de 

onu kırmak istemedim.” (erkek, 24 yaşında, anne ev hanımı, baba memur emeklisi) 

“Tıp fakültesini kazanamasaydım eğer iç mimarlık okumak isterdim. İç mimarlığa 

özel bir ilgim var. Benim genelde tasarıma hep ilgim olmuştur; daha çok sanatsal 

bölümler okurdum galiba. Şu an klasik el sanatlarıyla da ilgileniyorum. Büyük ihtimalle 

iç mimarlık tercih ederdim.” (kadın, 24 yaşında, anne ev hanımı, baba şantiye şefi) 

“Ağabeyim de benim mühendislik okudu; inşaat mühendisliği… Önümde öyle bir 

örnek vardı. İş bulması biraz sıkıntı olacağı için ben açıkçası kendi geleceğimin garanti 

altında olmasını istedim. Şimdi düşündüğümde bir başka mesleği yapabilir miydim 

bilmiyorum aslında. Çünkü bu konularda ilgim vardı tıpa. Ailem zorlamadı yani ben 

istiyordum. Tıp olmasaydı bilgisayar mühendisliği olabilirdi belki.” (kadın, 24 yaşında, 

anne mimar, baba şehir plancısı ve profesyonel ressam, ikisi de lisans mezunu) 

“Tıp olmasaydı eğer Uluslararası İlişkiler ve Siyaset Bilimi okumak isterdim ama 

iyi bir üniversitede. Mesela Boğaziçi Üniversitesi olabilir. Galatasaray Üniversitesi 

Uluslararası ilişkileri de kazanmıştım ama gitmedim buraya geldim. Küçüklükten beri 

doktor olacağım falan diyordum ama tabi küçükken bir şeyler daha belirgin değil. 

Küçüklükten beri bilmeden ben tıp istiyorum diyebiliriz. Bir çocuk her zaman için kendi 



148 
 

 
 

çevresinin etkisinde hayal kurar. Kendi başına hayal kursa bile o hayaller çevreden 

birleştirdiği şeyler ile oluşur.” (erkek, 24 yaşında, anne öğretmen, baba memur) 

Görüşmecilerimizin tıp olmasaydı eğer tercih edebilecekleri meslekler olarak 

beyan ettikleri bütün meslekler mimarlık, mühendislik gibi yine saygınlığı olan ve 

gelecek kaygısını daha az barındıran bölümlerdir. Görüşmecilerimiz, doktorluk gibi 

mimarlık ve mühendislik mesleklerinin de kazançlarından haberdardırlar. Hiçbir 

görüşmecimiz üniversiteye giriş aşamasında sözel puanlar üzerinden alım yapan 

bölümlere değinmemiştir. Görüşmecilerimiz, edebiyat fakültelerinde yer alan (niteliksel 

bir mukayesemizin söz konusu olmadığı) Sosyoloji, Arkeoloji, Felsefe, Sanat Tarihi vb. 

gibi bölümlerden hiçbirini düşünmemişlerdir. Doktorluk dışında icra etmek 

isteyecekleri işler yine doktorluk gibi ekonomik, sosyal ve kültürel sermaye getirisi 

fazla olan mesleklerdir. Eğitim süreçlerinde ebeveynlerinden aldıkları yönlendirmeler 

veya bizzat ebeveynlerin icra ettikleri meslekler veya sosyal çevreleri, 

görüşmecilerimizin saygın meslekler hakkında bilgi sahibi olmalarını sağlamıştır. Son 

görüşmecimizin verdiği yanıtlar ise iddiamızı destekler niteliktedir; görüşmecimiz, 

çocukların her zaman çevresinin etkisinde hayaller kurduğunu ve bu hayallerin genel 

olarak çevreden gördüğü şeyler ile kurulu olduğunu düşünmektedir. Bu yanıt aynı 

zamanda sınıfsal habitusun nasıl oluştuğuna dair bir örnektir. 

Pierre Bourdieu’nün kültürel sermaye bağlamında analiz ettiği konulardan biri de 

dilsel yeterliliktir. Bourdieu’ye göre okullarda kullanılan dil hâkim grupların 

konuştukları dil ile yakınlık göstermektedir. Akademi dili herhangi bir dil ile birebir 

olarak aynı olmasa da bazı dillere daha yakındır. Egemen gruplardan gelen çocuklar bu 

dile aşinadırlar fakat aynı durum yoksun çevrelerden olan çocuklar için geçerli değildir. 

Akademi dili, yoksun ailelerde konuşulan dile daha uzaktır. Dolayısıyla egemen 

gruplardan olan çocuklar, bir avantaja sahip oluyorken yoksun çevrelerden gelen 

çocuklar bir dezavantaja maruz kalmaktadırlar. Burada önemli bir noktanın tekrar 

edilmesi gereklidir; Bourdieu’nün analizleri Fransız eğitim sistemi üzerinedir ve 

Fransa’nın özgül koşulları itibarıyla oluşmuşlardır. Dolayısıyla Fransa özelinde analiz 

edilen süreçlerin birebir aynılarını Türkiye’de de beklemek hayalperestlik olacaktır. 

Dilsel sermayeye yeniden dönecek olursak; kültürel sermaye miktarları daha çok olan 

aileler, çocuklarıyla eğitim süreçlerinin tamamında karşılaşacakları akademik dille 

yakınlık gösteren bir dil üzerinden iletişim kurarlar. Çocukluk yaşlarından itibaren bu 



149 
 

 
 

dile aşina olan bir çocuk, eğitim süreci içerisinde dilsel bir problem yaşamamaktır. Aynı 

zamanda hatırı sayılır bir kültürel miras edinen çocuklar ikinci bir dil öğrenmeye de 

meyilli olmaktadırlar. Bu yönde kendilerinin bir çabası olmasa dahi aileleri kendi 

kültürel birikimlerinin rehberliğinde çocuklarını yeni bir dil öğrenmeye 

yönlendirebilirler. Bu bağlamda görüşmecilere “yabancı dil biliyor musunuz?” sorusu 

sorulmuştur. 

“İngilizce biliyorum. Onun dışında diğer yabancı dillere de ilgim var benim. 

İngilizcem iyidir, Almancayı liseden itibaren aldım. İngilizcenin yanında Almanca ve 

Fransızca eğitimi alıyorduk. Benim İngilizcem iyidir, Almancam başlangıç seviyesinde 

diyebiliriz. Fransızcam çok az. İspanyolca da öğrenmeye başladım onda da başlangıç 

seviyesindeyim.” (kadın, 23 yaşında, anne-baba işletmeci) 

“İngilizce biliyorum c1 seviyesinde. Almanca da çok az biliyorum, başlangıç 

seviyesinde. Fransızca öğrenmek istedim ama şu an çok net hatırlamıyorum 

kullanmadığım için.” (kadın, 24 yaşında, anne ve baba psikolojik danışman, ikisi de 

lisans mezunu) 

“Yabancı dil olarak İngilizce biliyorum. Kendimi ifade edebilir, makale 

okuyabilirim.” (kadın, 23 yaşında, anne avukat, baba mali müşavir, ikisi de lisans 

mezunu) 

“İyi seviyede İngilizce biliyorum. Lisedeyken zorunlu Almanca derslerim vardı 

ama çok efektif bir şekilde alamadım.” (kadın, 24 yaşında, anne ev hanımı, baba 

memur) 

“İngilizcem iyi bir düzeyde… Onun yanında lisede zorunlu Almanca derslerimiz 

vardı ama pek bir şey hatırlamıyorum. Bir ara internetten uygulamalarla falan 

İspanyolca öğrenmeyi denemiştim ama sonra bıraktım.” (kadın, 23 yaşında, anne 

matematik öğretmeni, baba inşaat mühendisi, ikisi de lisans mezunu) 

Görüşmecilerimizin büyük bir bölümü İngilizce bildiğini beyan etmiştir. Buna ek 

olarak Almanca öğrenenlerin sayısı da göz ardı edilemeyecek kadar fazladır. Almanca 

öğrenimi üzerinde okudukları liselerin etkisi olmuştur. Zira Anadolu ve Anadolu 

Öğretmen Liseleri, İngilizce eğitiminin yanında bir de Almanca eğitimi vermekteydi. 

Yabancı dil dışında bu konuya yakınlığı itibarıyla görüşmecilerimizin yurt dışı 

deneyimleri de araştırmamız özelinde önemlidir. Yurt dışı seyahatleri tahmin edileceği 



150 
 

 
 

üzere bir maddi külfet yaratmaktadır dolayısıyla öğrencilerin ekonomik yeterlilikleri bu 

noktada önemlidir. Bu bağlamda görüşmecilerimizin birçoğu, yurt dışı seyahatlerini 

karşılayabilecek ekonomik sermayeyi ellerinde bulunduran ebeveynlere sahiptirler. 

Görüşmecilerimizden birçoğu en az bir ülkeye gittiklerini söylemişlerdir; birkaç 

görüşmecimiz ise yaklaşık 5-10 aralığında değişmek üzere birden çok ülkeye gittiğini 

ifade etmiştir. Yurt dışı seyahatlerine yönelik alınılan cevaplardan ilgi çekici olanları 

şöyledir: 

“Avrupa’nın birkaç başkentine gittim; Prag, Budapeşte. Daha sonra İtalya, 

Polonya, Almanya, Norveç ve Arabistan... Arabistan’a ailemle beraber gittim; umre 

için.” (kadın, 23 yaşında, anne matematik öğretmeni, baba inşaat mühendisi, ikisi de 

lisans mezunu) 

“Yurt dışına da yalnız başıma çıktığım oldu. Fransa, Lüksemburg, Belçika, 

Hollanda, İspanya, Makedonya, Kıbrıs, Çek Cumhuriyeti, Avusturya ve Macaristan’a 

gittim.” (kadın, 24 yaşında, anne ve baba psikolojik danışman, ikisi de lisans mezunu) 

“İtalya, İspanya, Ukrayna, Portekiz, Norveç, İsveç, Çek Cumhuriyeti, Avusturya 

ve Macaristan’a gittim.” (kadın, 23 yaşında, anne avukat, baba mali müşavir, ikisi de 

lisans mezunu) 

“Eğitim” başlığı altında görüşmecilere yöneltmiş olduğumuz sorulardan biri de 

“bölüm seçiminizde ailenizin etkisi oldu mu?” sorusudur. Bu konuya yakınlık 

gösterilebilecek sorular daha önce görüşmecilere yöneltilmişti fakat bu soruyla 

görüşmecilerden ailelerinin eğitimleri üzerindeki yönlendirmeleri direkt olarak alınmak 

istenmiştir. 

“Liseden beri zaten benim isteğimdi tıp eğitimi almam. Ailem karşı çıkmazdı 

zaten. Zaten Türkiye’de hangi ebeveynin hoşuna gitmez tıp istemek. Aldığım deneme 

puanlarıyla da tahmin edebiliyordum tıp fakültesi kazanacağımı. Hatta ilk başlarda ben 

İstanbul’da falan tıp okumak istiyordum. Sonra burası oldu.” (kadın, 23 yaşında, anne 

işletmeci, baba işletmeci) 

“Bölüm tercihinde ben de istiyordum ama tabii onların da isteği vardı. Sonuçta 

benim daha rahat bir şekilde geleceğimin şekillenmesi için diyeyim en azından. Onlar 

da açıkçası bunu yaz, bunu düşün diye alttan alttan söylediler yani. Ama benim de 



151 
 

 
 

aklıma yatıyordu. Yani ben istemeseydim yazmazdım.” (kadın, 24 yaşında, anne 

mimar, baba şehir plancısı ve profesyonel ressam, ikisi de lisans mezunu) 

Görüşmecilerimiz, verdikleri yanıtların arasında kültürel sermayenin aktarımı 

bağlamında doktorluk mesleğini seçmemizdeki isabeti destekleyecek cümleler 

kullanmışlardır; görüşmecilerimizden biri doktor olmayı istemenin bütün anne-babalar 

tarafından olumlu karşılanacağına değinirken, bir diğeri ebeveynlerinin, geleceğinin –

kendi tabiriyle- rahat şekillenmesi için doktorluk yapmasını istediklerini anlatmıştır. 

Görüşmecilerin tıp bölümüne ve devamında doktorluk mesleğine bakış açıları, 

doktorluğun ekonomik endişelerle tercih edilebilecek saygın mesleklerden biri olduğu 

yönündedir. Diğer görüşmecilerimiz de farklı temalar ile aynı noktaya değinmektedirler. 

“Ailem beni tıp okumaya zorlamadılar ama tıpta meslek garantisi var diye tıp 

okumamı daha çok istediler. Sınava hazırlanırken de tıbbın benim için daha iyi 

olacağını düşünüyorlardı.” (erkek, 24 yaşında, anne öğretmen, baba memur) 

“Tıp fakültesi aslında biraz da Türkiye şartlarının zorunluluğu gibi geliyor. Yani 

ülkenin aslında en iyi beyinleri, yani kendimi katmıyorum buna ama ilk beş yüze ilk yüze 

giren öğrenciler, en çalışkanlar en zekiler mühendislik dışında tıbba gidiyorlar. Buna 

da işte gelecek kaygısıyla yöneliyorlar. Bu da işte ülkenin büyük bir sorunu yani… Tıp 

fakültesi benim için aslında biraz zorunluluğu ifade ediyor. Gelecek kaygısı 

gütmeyeyim, standart bir yola gireyim, ileride çok uğraşmayayım, iş kaygısı olmasın, 

biraz daha devletin himayesine gireyim gibi yollardan insanları tıp fakültesine itiyor.” 

(erkek, 24 yaşında, anne hemşire, baba öğretmen, ikisi de lisans mezunu) 

Kültürel sermaye, kültürel alana mahsus olan bilgi olarak yorumlanabilir. 

Aktörler, alan içerisindeki mücadeleden sermaye kazanmak istiyorsalar şayet alanın 

işleyiş mantığını ve kendine has koşullarını da bilmek zorundadırlar. Zira alana dair 

bilgi, aktöre mücadele esnasında birtakım avantajlar sağlamaktadır. Bu bağlamda alanın 

egemenleri, ellerinde bulunan sermayelerin miktarı düşünüldüğünde, alanın işleyişi 

hakkında en çok bilgisi olanlardır. Alanla ilgili yer verdiğimiz özellikleri direkt olarak 

eğitim alanı üzerinden yeniden değerlendirecek olursak eğer, örnek kafamızda daha 

canlı bir şekilde yer edinecektir. İlk olarak eğitim alanını ele alalım; eğitim alanı kendi 

içerisinde yaratacağı kültürel sermayeye sahip olmak için mücadelede bulunan birçok 

aktöre ev sahipliği yapmaktadır. Aynı zamanda eğitim alanında, ellerindeki kültürel 



152 
 

 
 

sermayenin miktarıyla paralel bir şekilde konumlanan aktörler vardır. Akademisyenler, 

öğretmenler, entelektüeller eğitim alanının görece egemenleri olarak 

değerlendirilebilirler. Zira eğitim alanının işleyişine dair bilgilerinin olmasıyla beraber 

kimi durumlarda alanın işleyişine müdahalede de bulunabilirler. Öğrenciler ise alana 

nispeten daha yeni katılmış olan aktörlerdir; gayeleri alan içerisinde bulunan kültürel 

sermayeden pay elde etmektir. Bu bağlamda alana yeni dahil olmaları sebebiyle kültürel 

sermayeye henüz yeterince sahip değildirler. Dolayısıyla akademisyenler, öğretmenler 

ve entelektüellere göre daha tabi bir konumdadırlar. Mülakat sorularına yeniden 

dönecek olursak; intern doktorların hem 6. yılı içerisinde oldukları tıp öğrencilikleri 

noktasında hem de yakın zamanda icra etmeye başlayacakları doktorluk mesleği 

bağlamında eğitim alanının işleyişine dair fikir ve bilgi sahibi olduklarını 

düşünmekteyiz. Bu gaye ile görüşmecilerimize eğitimdeki başarısızlıklar ve bu 

başarısızlıkların kaynağı sorulmuştur. İntern doktorlardan almış olduğumuz yanıtlar, 

eğitim alanın işleyişine ilişkin malumat sahibi oldukları düşüncemizi destekler 

niteliktedirler. 

“Genel olarak eğitimdeki başarısızlıkları tek kalemde söylerim; üç yüz binden, 

dört yüz binden öğretmenlik öğrencisi alırsan üniversiteye, bu öğretmenlerin yetiştirdiği 

insanlar on binlerdeki insanlar olamaz. Ama on binlerden öğretmen alınılırsa bu 

ülkedeki bütün öğretmenler doktormuş gibi öğrenci yetiştirir. Niteliksiz öğretmenler, 

öğrencilere de fayda sağlayamıyor. Mesela biz burada sınavlara bir ay çalışıyoruz, 

normal bir sınava ama öğretmenlik okuyan öğrenciler sabah okula giderken 

otobüsünde sınava çalışıyor. Bir de üniversite öncesinde yurt dışındaki eğitim sistemi 

belli bir yaşa kadar çocuklara sınav yapmıyorlar. Çocukların ilgilerini test ediyorlar ve 

ona göre eğitiyorlar. Bizimkiler anasınıfından çıktığı gibi daha birinci sınıfta matematik 

sınavına giriyorlar. Eğitimdeki başarısızlıkların bu anlamda temel nedeni de ezberdir.” 

(erkek, 24 yaşında, anne ev hanımı, baba esnaf) 

“Eğitimdeki başarısızlıkların kaynağını öğrencilerde buluyorum ben. Teknoloji 

çok gelişti, bilgiye ulaşmak artık daha kolay. Açıkçası ben hocalarda değil de 

başarısızlığın öğrencilerde bittiğini düşünüyorum. Bir şey merak ettiğinde yalnızca 

hocalardan öğrenmek zorunda değilsin açar internetten bakar öğrenirsin. Kendini 

geliştirebilirsin. Yani değerlendirecek olursam yüzde 60 öğrenciler daha hatalıdır 



153 
 

 
 

diyebilirim.” (kadın, 24 yaşında, anne ve baba psikolojik danışman, ikisi de lisans 

mezunu) 

“Eğitimdeki başarısızlıklar noktasında ailenin bilinçli olması en önemli özellik… 

Tabii gelir düzeyi zaten kesinlikle önemli… Yani eğitim sistemi sürekli kötü, sürekli 

değişiyor. Oturmuş bir düzen yok. Aileler bilinçli değil. İşte okuyacaksın da ne 

olacaksın şeyi çok. Biraz da haklılar aslında herkes şimdi işsiz kalmasın diye tıp istiyor. 

Tıp kontenjanları da artık… Doktor ihtiyaçları da gitgide azalmaya başladı ülkenin. 

İleride bence işsiz doktorlar göreceğiz; taksi şoförü olan doktorlar, simit satan 

doktorlar göreceğiz. Yani aslında her şey ülkenin ekonomik düzeyi ve aile eğitimi ile 

alakalı…”(erkek, 24 yaşında, anne hemşire, baba öğretmen, ikisi de lisans mezunu) 

“Eğitimdeki problemler, ilgisizlikten ve dayatmaktan kaynaklanıyor. Öğretmenler 

öğrencileri çekmiyorlar, teşvik etmiyorlar. Bir de biraz ailenin ilgisizliği olabilir. 

Aslında hepsi karışık; biraz öğretmenler ilgisiz, biraz aile ilgisiz, biraz da çocuk 

umursamıyor. Hepsi bir arada yani… Bunlardan birini seçecek olsam öğrencinin 

ilgisizliği derim. Şimdi sosyal medya gibi insanların dikkatini çeken şeyler de var. 

Şimdiki çocuklar bir ınstagrama girip bir twittera gireyim derken 3-5 saat gidiyor.” 

(kadın, 26 yaşında, anne memur, baba memur, ikisi de lisans mezunu) 

“Türkiye’de deneme yanılma yoluyla eğitim sistemini ilerletiyorlar. Her sene yeni 

bir sınav sistemi, yeni bir eğitim sistemi deniyorlar. Öğrenci merkezli bir eğitim sistemi 

olmadığı için eğitim sisteminin kalitesi de düşüyor. Her şehre bir okul yapmanın bir 

anlamı yok. Binalar insanları eğitmiyor maalesef. Türkiye’de çok iyi binalar, çok iyi 

okullar var fiziki olarak ama o okullarda nitelikli eğitim verilmiyor.” (erkek, 24 

yaşında, anne ev hanımı, baba memur emeklisi) 

Yanıtlardan da anlaşılacağı üzere çalışma grubumuz eğitim alanının işleyişine dair 

fikir ve bilgi sahibidir. Bazı görüşmecilerimiz başarısızlıkların kaynağı olarak 

öğretmenleri görüyorken bazı görüşmecilerimiz ise öğrencilerin hatalı olduğunu 

düşünmektedir. Pierre Bourdieu’ye göre; aktör, henüz çocukluk yıllarından itibaren 

ebeveynleri ile geliştirmiş olduğu ilişkilerin rehberliğinde bir yatkınlıklar kümesi 

(habitus) kazanır. Bu yatkınlıklar dilsel pratikler, alanlara özgü bilgi olabileceği gibi 

ders çalışma yöntemleri de olabilir. Kültürel sermayeye sahip olan ailelerin çocukları 

eğitim alanı içerisinde birçok şeye hakimdirler. Bu aşinalıklarını ebeveynleriyle 



154 
 

 
 

yaşadıkları fiziksel ortamdan alabilecekleri gibi onların direktifleri ile de kazanabilirler. 

Hakim gruplardan olan çocuklar ebeveynlerinden miras aldıkları kültürel sermaye ile 

ders çalışma metotları, okuma pratikleri hakkında bilgi sahibidirler ve kendi öğrenme 

süreçleriyle bu pratiklerine eklemeler yapabilmektedirler. Bu yüzden; intern doktorların, 

eğitim alanına dair bilgilerini sınamak amacıyla onlara çalışma yöntemleri de 

sorulmuştur. 

“Bir ara Pamodoro 24  yöntemini denemek istemiştim. Pamodora İtalya’da 

domates demek işte. Bu İtalyan bir adam bulmuş bunu. 25 dakika çalışıyorsun 5 dakika 

ara veriyorsun yine aynı şekilde… Bu tıpta çok da uygulanacak bir şey değil. 50 

dakikaya 10 dakika şeklinde; 50 dakika çalışıp 10 dakika ara veriyorsun. Diğer 50 

dakikada ilk birkaç dakikasında bir önceki 50 dakikayı tamamen tekrar ediyorsun ama 

çok hızlı bir şekilde yapıyorsun. Sonra bu şekilde ilerliyorsun. Bunu diğer günde ilk 50 

dakikasının bir kısmını çok hızlı bir şekilde bir gün öncesinin tekrarına ayırıyorsun. Bu 

şekilde 3 aylık, 6 aylık tekrar dönemleri var. O şekilde ilerleyen bir yol izledim ama 

bunu uygulamak zor. Çünkü belli bir çalışma düzeni gerektiriyor. Süre uzun olması 

gerekiyor. Bu yöntemi uygulamaya çalışıyorum.”(erkek, 24 yaşında, anne hemşire, 

baba öğretmen, ikisi de lisans mezunu) 

“Herkes zamanında bize dedi ki günlük tekrarlarını aksatma. Ben o zamanlar 

günlük tekrarlarımı yapmıyordum lise döneminde. Bence başarısızlıkların temel sebebi 

de bu. Şimdi öğrenci, günlük tekrarları yapacak. Mesela müfredat başladı ilk hafta 

günlük tekrarlarını düzenli olarak yaptı ve hafta sonu geldi. Cumartesi Pazar 

geldiğinde ise beş iş gününde, gördüklerini tekrar edecek ve sorularını çözecek. İkinci 

hafta pazartesiden itibaren başladığında o haftanın günlük tekrarlarını yapacak. Fakat 

ikinci haftanın hafta sonu geldiğinde cumartesi günü birinci haftayı tekrar etmeden 

ikinci haftanın tekrarına başlamayacak ve ikinci haftanın Pazar gününde akşama 

kalmadan birinci ve ikinci haftanın tekrarları bitmiş olacak. Bunları yapan bir insanın 

ezberlememe gibi bir şansı olamaz. Çünkü o notları daha önce birçok kere görmüş 

olacaktır. Ben bu yöntemi kullandıktan sonra sınav haftaları dizi izliyordum. Günlük 

tekrar, hafta sonu haftalık tekrar ve bir sonraki hafta ise önceki haftanın tekrarı ile 

                                                           
24 Görüşmecimiz; İtalyan bir öğrenci tarafından ortaya atılan, verimli çalışma yöntemlerinden biri olan 

tekniğe atıfta bulunmaktadır.  



155 
 

 
 

günlük tekrar. Ben bu yöntemle herkesi nakavt ettim.”(erkek, 24 yaşında, anne ev 

hanımı, baba esnaf) 

Pierre Bourdieu’nün kültürel sermaye bağlamında değindiği konulardan biri de 

ecoles hocaları ile öğrenciler arasındaki mesafedir. Hocalar, artık eskisi gibi sadece 

kürsülerinde kalmıyor; kürsüden inerek sıralar arasında dolaşıyor ve öğrencilere daha 

yakın bir konumdan ders anlatıyor. Bu değişim üzerinden hocaların öğrencilere artık 

daha yakın olduğunu söyleyebilmemiz mümkündür. Ancak Bourdieu, hocaların birçok 

şeyi değiştirseler de tek bir şeyden katiyen feragat etmeyeceklerini düşünür. Bu şey, 

eğitim kurumları içerisinde hocaların konuştukları ustalıklı dildir. Bu ustalıklı dil 

hocaların nihai korumasıdır; hocalar asla bu korumadan vazgeçmezler. Bu durumu 

çalışma grubumuz üzerinden düşünecek olursak; tıp eğitimi özgün bir dili olan ve 

hocalarının da yine doktorluk mesleğinden dolayı saygınlıklarının fazla olduğu hususi 

bir alandır. Bu bağlamda görüşmecilerimize aldıkları eğitimin dili ve hocalarıyla 

kurmuş oldukları ilişkiler sorulmuştur. 

“Açıkçası burada hocalarımla pek iletişim halinde değilim ve bence olabilmek 

için de çok çabalamak gerekir. Aslında biraz da ilgilenmekle alakalı bir durum söz 

konusu… Hocaların yanına gidip soru soran biri değilim. Ama birkaç hoca da var 

tahmin ediyorum. Yanına kesin olarak gitmeyeceğim dediğim. Tıp hocalarında şöyle bir 

şey var bence; eğer ters davranırsak, kızarsak, rencide edersek, laf sokarsak vs. gibi 

şeylerle daha iyi öğreneceğimizi düşünüyorlar ama ben buna katılmıyorum. Tıp 

sisteminde çok yanlış… Bu yıllardır bu şekilde devam ediyor ve asla kimse 

değiştirmiyor. Belki de yıllarca kendisi eziyet görüp bir alttakine yapıyor aynı şeyleri. O 

yüzden gelişim sıfır ve aynı şekilde devam ediyor. Şu an stajda olduğum bölümde de 

böyle bir şey var; mesela sabahları hocaların karşısında rahatsız oluyoruz ve 

korkuyoruz bir şey diyecekler diye çekiniyoruz. Genel anlamda mesafeliyiz ve bu mesafe 

erken kırılacak bir mesafe değildir.” (kadın, 23 yaşında, anne avukat, baba mali 

müşavir, ikisi de lisans mezunu) 

“Hocalarımı çok tanımıyordum çok bilmiyordum uygulamalara başlayınca 

tanımaya başladım. Hocalarla çok ikili ilişkim olmadı açıkçası. Aramızdaki mesafeyi 

hep korurlar. Vizite dışında benim hiçbir hocayla diyalogum olmadı. Tıbbın kendine 

özel bir dili var. Aslında İngilizceyle ben birbirilerine çok benzetiyordum o yüzden 



156 
 

 
 

sıkıntı yaşamadım. Sınıf atladıkça o dile olan yabancılık da çözüldü. Gitgide azaldı 

yani…”(kadın, 24 yaşında, anne mimar, baba şehir plancısı ve profesyonel ressam, 

ikisi de lisans mezunu) 

“Buradaki hocalarla bizim iletişim kurmamız çok mümkün olmuyor. Çok iyi 

iletişim kuranlar da vardır ama onlar istisnadır. Çok iletişim kurduğumuz söylenemez. 

Bunu yalnızca kendi adıma da söylemiyorum. Arkadaşlarım da hep böyle düşünüyor. 

Bunun nedeni de bence hocalardır. Buradaki hoca popülasyonu biraz öyle maalesef; 

öğrenciyle çok iletişim kurma yanlısı değiller. Mesafeli ve sertler. Yaşları da büyük 

olduğu için asistanlarla kurmuş olduğumuz ilişkileri onlarla kuramıyoruz. Genel olarak 

diyalog kurmakta problemlerimiz var.” (erkek, 26 yaşında, anne ve baba mühendis, 

ikisi de yüksek lisans mezunu) 

“Ben hocalarımla hiç iletişim kuramıyorum açıkçası. Biraz korkuyorum 

hocalardan. Çünkü mesela biz sözlü oluyoruz yüz yüze hocalarla, o anlarda hocanın 

keyfine bağlıyız biraz. Ben hastane içerisinde hocalarımla iletişim kuramıyorum.  Genel 

olarak tıp hocaları ile kimse iletişim kuramıyor bence. Doktorlukta şu rütbe ve kıdem 

olayı çok sıkıntılı… Asistanlıkta bile kıdem olayı var; kıdem ve çömez. Mesela 

Almanya’da hastanelerde hocaların yanında ayakta durmak yerine oturursun veya 

orada seminere geç gelen hocaya yerini vermek zorunda değilsin. Hastanede 

altındakini ezme çok var; asistanken intern doktoru eziyorsun, kıdemli asistanken çömez 

asistanı eziyorsun, hocayken yine asistanı eziyorsun. Hocalar da bu yollardan geçtiler 

ve muhtemelen onlar da bunlara maruz kaldılar. Bu yüzden belki de bana yapıldı ben de 

yapacağım diyorlardır.” (kadın, 24 yaşında, anne ve baba psikolojik danışman, ikisi 

de lisans mezunu) 

Bourdieu’nün Fransız eğitim sistemi özelinde analiz ettiği hoca-öğrenci ilişkisine 

yakın bir ilişkiye çalışma grubumuz üzerinden ulaşılmıştır. Görüşmecilerimiz genel 

olarak hocaları ile diyalog kuramadıklarını bildirmişlerdir. Diyalog kuramama nedeni 

olarak görüşmeciler farklı noktalara değinmiş olsalar da yanıtların ortak noktası aynıdır: 

hoca ve öğrencilerin arasındaki mesafe. 



157 
 

 
 

4.2. EBEVEYNLERİ İLE İLİŞKİLERİ 

Pierre Bourdieu, ebeveynlerin meslekleri ile çocukların yükseköğrenime geçişleri 

arasında ciddi bir ilişki olduğunu düşünür. Ona göre; tarım işçisi bir aileden gelen bir 

çocuğun yükseköğrenime geçiş şansı, söz gelimi, ebeveynlerinin öğretmen olduğu bir 

çocuğun yükseköğrenime girebilme şansından çok daha azdır. Fransa’daki 

çalışmalarında tarım işçisi bir aileden gelen çocuğun üniversiteye giriş şansının %1 

olduğu – ki bu istatistik bir istisnayı işaret etmektedir- fakat anne ve babası üst düzey 

yönetici olan bir aileden gelen çocuğun üniversiteye giriş şansının %80 olduğu 

görülmüştür. Bourdieu’ye göre ailesi yönetici olan çocuk, üniversiteye girebilme 

durumunu sıradan, kaçınılmaz bir yazgı olarak görmektedir. Çünkü bunun nedeni; gerek 

ailesinde gerek sosyal çevresinde etkileşim içerisine girdiği bütün fertlerin de 

üniversiteye girmiş veya üniversiteden mezun olmuş kişiler olmasıdır. Ancak yoksun 

bir çevreden gelen (ailesi tarım işçisi) bir çocuk için durum bu kadar iç açıcı değildir; 

zira bu çocuğun eğitime ve üniversite öğrenimine dair bilgisi aracı kişiler ve çevrelerle 

sınırlıdır. Bu bağlamda çocukların ebeveynleri ile kurmuş oldukları ilişkiler ve onlardan 

miras edindikleri kültürel sermaye, yükseköğrenime girişleri üzerinde hayli 

belirleyicidir. 

Bu aşamada önemli bir noktaya değinmek gerekmektedir; Bourdieu’nün analiz 

ettiği Fransa’da serbest meslek kavramı; kendi hesabına çalışan noter, doktor, avukat 

vb. gibi meslekleri karşılıyorken, Türkiye’de karşıladığı sosyoekonomik düzey farklıdır. 

Ülkemizde karşıladığı anlam itibarıyla serbest meslek çalışanları doktorluk, avukatlık 

ve noterlik gibi mesleklere göre görece daha az saygınlık ve maaş kazandıran meslekler 

ile uğraşmaktadırlar. Zira bu ayırıcı nokta ile beraber mesleklerin, içinde bulunduğu 

ülkenin özgül koşulları ile ilintili olarak gelişim gösterdikleri unutulmamalıdır. Bu 

yüzden Bourdieu’nün Fransa özelinde yer verdiği bir mesleğin, Türkiye’deki gelişim 

süreci atlanılarak, Fransa’da olduğu haliyle değerlendirilmesi, araştırmamız içerisinde 

yanıltıcı olacaktır. Bunun yanında Türkiye’de, saygınlıkları ve ekonomik artıları giderek 

azalan bir grafik seyrediyor olsa da “kutsal” meslekler olarak kabul edilen bazı 

meslekler de vardır; öğretmenlik, bu mesleklerden bir tanesidir. Dolayısıyla Fransa ve 

Türkiye’nin hususi koşulları unutulmadan, söz gelişi öğretmenlik mesleği Fransa 

içerisinde serbest meslekler kadar saygınlık görmüyor olabilir ancak Türkiye’de 



158 
 

 
 

oldukça saygın bir meslektir. Ayrıca öğretmenlerin, eğitim alanına dair bilgileri –başka 

bir ifadeyle kültürel sermayeleri- araştırma konumuz içerisinde belirleyici bir konumda 

olduklarını göstermektedir. 

Konuya yeniden dönecek olursak; ebeveynlerin, meslekleri aracılığıyla kazanmış 

oldukları kültürel sermayenin, çocukların yükseköğrenime girişleri üzerindeki rolüne 

yukarıda değinilmiştir. Bourdieu’nün bu analizleri meslek ve yükseköğrenime giriş 

süreci üzerinedir. Araştırmamız ise Bourdieu’nün temel kavramları (habitus, alan, 

sermaye) rehberliğinde ebeveynlerin meslekleri, ilgi durumları ve kültürel sermayeleri 

ile çocukların tıp tercihleri ve eğitim süreçleri üzerinedir. Bu bağlamda 

görüşmecilerimizin ebeveynleri ile kurmuş oldukları ilişkiler, araştırma konumuz 

özelinde hayli önemlidir. Görüşmecilerimizin ebeveynleri ile kurmuş oldukları ilişkiler, 

onlara yöneltilen bazı sorular aracılığıyla yorumlanmak istenmiştir. 

Görüşmecilerimizden ebeveynleri ile ilişkilerine dair olarak aldığımız yanıtlar 

“ebeveynleri ile ilişkileri” başlığı altında değerlendirilecektir. İlk olarak, görüşmecilere 

“anne-babanız eğitim süreciniz ile ilgileniyor mu, eğitiminizi ilgilendiren kararlarda 

onlara ne sıklıkla danışırsınız?” sorusu yöneltilmiştir. 

“Annem çok ilgiliydi hani kontrol manyağı denilen tiplerdendi. Hani okulda kaçta 

çıkıyorum, ne yapıyorum, şu an neredeyim her şeyden haberi vardı. İlk başlarda lise 

dönemine kadar her şeyi annem hallediyordu ben de çok alışmıştım. Özellikle 

üniversiteye geldikten sonra biraz daha ben yapayım ben halledeyim diye oldu. İkisi de 

sözel bölümler okumuştu derslerim açısından çok yardım edemediler ama öğrencilik 

dönemleri bir şekilde birbirilerine benziyor ben mesela hocalarımı anlatıyorum onlar 

da kendi hocalarını anlatıyordu karşılaştırıyorduk falan. Sonuçta onlar da üniversite 

okumuştu. (kadın, 24 yaşında, anne mimar, baba şehir plancısı ve profesyonel ressam, 

ikisi de lisans mezunu) 

“Annem ve babam eğitim sürecimle hep ilgilendiler. Özellikle annem çok fazla 

ilgileniyor. Annemin hatta üniversite sınavına hazırlanırken kendi yaptığı bir çizelge 

vardı; üniversite puanlarını yazıp hangisi benim puanlarıma yakın, onları hesaplardı. 

Çok fazla aktif katılımı vardı. Hem bana hem de kardeşime ikimize de aynı şekilde… 

Babam daha çok ‘geçtin mi’ der ‘notun nasıl’ falan ama mutlaka her sınavdan çıktıktan 



159 
 

 
 

sonra arayıp bilgilendirmemi bekliyorlar.” (kadın, 26 yaşında, anne memur, baba 

memur, ikisi de lisans mezunu) 

“Babam öğretmendi. Zaten eğitimi destekleyen bir insandı. Mesela babam 

özellikle onun görev yaptığı okullarda okumamıza karşı çıkardı. Çünkü kendisi 

yüzünden hocalarımızın bize tolerans göstermelerini istemiyordu. Ama bunun yanında 

annem de aklı başında bir insandır, kendini yetiştirmiş biridir. İkisi işte nasıl 

yaklaşacaklarını biliyorlardı. Ne çok fazla yakamıza yapıştılar ne de çok serbest 

bıraktılar. Biraz yön verdiler bize. Ben olaya böyle bakıyorum. Bu sayede ağabeyim 

eczacı oldu ablam ve ben de doktor.” (kadın, 24 yaşında, anne ev hanımı, baba emekli 

öğretmen) 

Görüşmecilerimiz, genel olarak ebeveynlerinin ilgilerinden bahsetmişlerdir; bir 

görüşmecimiz anne-babasının da üniversite okuyarak aynı yollardan geçtiklerini ve bu 

sayede kendisine rehberlik edebildiklerini bildirmiştir. Sonraki görüşmecimizin annesi, 

görüşmecimiz sınava hazırlanırken girebileceği üniversitelere göre tablolar 

hazırlamıştır. Annenin, yükseköğrenime geçiş aşamasındaki bu ilgili tutumu, 

ebeveynlerimizin çocukları için gösterdikleri titizliğe örnek teşkil etmektedir. Bir diğer 

görüşmecimizin babası öğretmendir ve çocuklarının, görev yaptığı okullarda eğitim 

görmelerine karşı çıkmıştır. Görüşmecimiz bunun nedenini babasının, öğretmenler 

tarafından iltimas görmelerini istememesi olarak değerlendirmiştir. Bu sayede 

ağabeyinin eczacı ve ablası ile kendisinin de doktor olduğunu eklemiştir. 

Görüşmecimizin, ağabeyi ve ablasının tercih ettikleri meslekler de ebeveynlerinin 

ilgilerini tahmin edebilmemiz bağlamında önemlidir. Zira eczacılık da doktorluk gibi 

saygınlık ve kazanç bağlamında toplumsal kabule dayanan bir meslektir. 

Görüşmecilerimizin tamamı, farklı sosyoekonomik çevreden gelmektedirler. Zira 

bu durum örneklemimizin kasıtlı olarak seçilmediğinin de göstergesidir. Örneklemimiz 

içerisinde gelir düzeyi yüksek, saygın meslekler icra eden ebeveynlere sahip olan 

görüşmeciler vardır; aynı zamanda görece daha az kazanan ve saygınlık anlamında 

nispeten alt sıralamalarda yer alabilecek mesleklerle uğraşan ebeveynlere sahip 

görüşmeciler de yer almaktadır. Fakat bu görüşmecilerimizin sayısı istisna denilecek 

kadar azdır. Öyle ki; görüşmecilerimiz de okulda ve hastanede iletişim kurdukları diğer 



160 
 

 
 

arkadaşlarını göz önünde bulundurarak, yoksun bir çevreden gelmeleriyle kendilerini 

istisna olarak değerlendirmişlerdir. 

“Ben açıkçası istisnayım; bazen ebeveynler seni kendi başına bırakır ve oradan 

bir tane de olsa, bin kişiden bir tane de olsa, bir cevher çıkabilir. Ben ona inanıyorum 

kendim için. Mesela anne ve babası profesör olan bir çocuk ile mesela benimki gibi bir 

ev hanımı ile bir esnafın yetiştirdiği bir çocuk bir olamaz. İki profesör veya 

ebeveynlerden birinin okumuş olması çocuğun geleceğini daha çok etkiler. En azından 

çocuk hayata atıldığı zaman bazı birikimleri kazanmış olur. Ama şimdi mesela biz… 

Toparlamak zorundayız. İngilizce öğren de yurt dışına çıkmaya çalış. Anne babası iyi 

mesleklere sahip çocuklar zaten bunları bilerek yurt dışına çıkmış olarak üniversiteye 

başlıyorlar.”(erkek, 24 yaşında, anne ev hanımı, baba esnaf) 

Nispeten daha dar bir sosyoekonomik çevreden gelen görüşmecilerimiz 

kendilerini istisna olarak değerlendirmektedir. Fakat bilhassa bu öğrencilerin tıp 

fakültesi kazanma nedeni olarak değerlendirdikleri durum ziyadesiyle önemlidir; 

görüşmecilerimiz, ebeveynlerin eğitim alanı hakkındaki bilgilerinin (kültürel 

sermayelerinin) sınırlı olduğunu ancak onları tıp fakültesine getiren şeyin 

ebeveynlerinin ilgisi olduğuna değinmişlerdir. Görüldüğü üzere, anne-baba saygın bir 

meslek aracılığıyla sosyal ve ekonomik sermayelerini kültürel sermayeye dönüştürebilir 

ve bu kültürel sermayeyi çocuklarına miras bırakarak – aynı zamanda sosyal ve 

ekonomik imkânları sağlayarak- onların da saygın meslekler tercih etmelerine ön ayak 

olabilirler. Nitekim araştırmamız özelinde de karşılaştığımız görüşmecilerin birçoğunun 

ailesi üniversite mezunu olmakla birlikte görece saygın meslekler icra etmektedirler. 

Fakat elbette doktorluk mesleğini elde edebilmek için çabalayan görüşmecilerimiz 

arasında yoksun bir çevreden gelen “istisna” öğrenciler de vardır. Bu görüşmecilerimiz 

tıp fakültesi kazanma süreçleri ile ailelerinin ilgileri arasında kuvvetli bir bağ olduğunu 

düşünmektedir. 

“Annem babam şu anlamda yardımcı oldular bana; sabah uyandığımda 

kahvaltım hazırlandı, destek olarak özel ders istediğimde babam maddi olarak benim 

yanımdaydı ama ders konusunda ben hep kendim yaptım. Kimse bana git ders çalış 

demiyordu. Söz konusu şey eğitim olunca ben hep kendi başıma yaptım. İlgi bakımından 

bir ailenin verebileceği ilgi, eğitim ile doğru orantılıdır bence. Babam matematik 



161 
 

 
 

öğretmenliğini kazanmış ama gitmemiş o yüzden esnaf, annem de ev hanımı. Annem hep 

diyordu ki; oğlum iyi yerlere gel, biz elimizden gelen maddi-manevi her şeyi karşılarız. 

Sen otur ders çalış yeter ki. Şunu diyebilirim; anne ve babam kendi bilinç düzeyleri 

bağlamında bana yeterli ilgiyi gösterdiler.”(erkek, 24 yaşında, anne ev hanımı, baba 

esnaf) 

“Ben biraz istisna sayılırım aslında. Bence şöyle; benim anne-babam ilkokul 

mezunu. Ama annem her süreçte olduğu için her şekilde kendini geliştirmeye çalışan bir 

kadın. Sosyal statüden çok ailenin ilgisi daha önemli bence… Annem bana tıp istiyorsan 

şu an ders çalışman gerekiyor derdi. Mesela benim annem şöyle bir kadındı akşamları 

belli saatlerde yemek yer, çay içer, ders çalışmaya giderdik. Ben sobalı evde 

yaşıyordum. Annem ders çalışmamız için sobayı yakıyordu. Yani o ortamı annem 

oluşturuyordu. Annemin çok statülü bir işi yok ama ilgisi sayesinde ben kazandım.” 

(kadın, 24 yaşında, anne ev hanımı, baba şoför) 

Ebeveynlerin ilgi düzeylerini merak ettiğimiz bir diğer konu ise üniversite öncesi 

dönemlerinde (ilk-ortaokul ve lise) olan veli toplantılarına ebeveynlerin katılma 

sıklıklarıdır. Bu konu özelinde görüşmecilere “ebeveynleriniz veli toplantılarına 

katılıyor muydu, toplantı dışında okula geldikleri ve öğretmenleriniz ile konuştukları 

oluyor muydu?” sorusu sorulmuştur. Alınılan cevaplar, ebeveynlerin bu konuda da ilgili 

olduklarını göstermektedir: 

“Anne ve babam bütün veli toplantılarına sürekli olarak katılıyorlardı. Annem 

zaten okul aile birliğindeydi o işlerle çok içli dışlıydı. Annem çok sosyal bir kadındı, çok 

konuşkandı ve kendi rızasıyla okul aile birliğine katıldı. Avukat olduğu için girdiği her 

ortamda kendini belli ederdi ve her şeye karışmayı severdi o yüzden ona da el atmıştı. 

Okul aile birliği sayesinde annem zaten öğretmenlerimle çok sık iletişim kurardı.” 

(kadın, 23 yaşında, anne avukat, baba mali müşavir, ikisi de lisans mezunu) 

“Annem bütün veli toplantılarına katılırdı onun dışında da birkaç kere okula 

gelerek hocalarımla irtibat kurmuşlardı.” (erkek, 24 yaşında, anne ev hanımı, baba 

elektronik haberleşme mühendisi) 

“Annem ve babam ilgiliydiler zaten. Veli toplantılarının tamamına katılırdı ailem. 

Mesela ilkokul öğretmenim ile annemin çevresi hepsi arkadaştı. Biz her sene 

görüşüyoruz. İlkokul öğretmenim o dönem de çok ilgileniyordu zaten şimdi de 



162 
 

 
 

öğretmenim ve ailem veya diğer veliler ile görüşürler.” (kadın, 23 yaşında, anne 

işletmeci, baba işletmeci) 

“Veli toplantılarına katılıyorlardı lise de çok veli toplantısı oldu mu bilmiyorum. 

Trabzon biraz küçük bir yer açıkçası annem de herkesi tanıdığı için birkaç hocamı 

tanıyordu zaten. Okula gelmeden de bilgi ediniyordu zaten. Ayrıca ilkokulda da teyzem 

benim öğretmenimdi o yüzden bilgi alıyordu sürekli.” (kadın, 24 yaşında, anne mimar, 

baba şehir plancısı ve profesyonel ressam, ikisi de lisans mezunu) 

Görüşmecilerimiz genel olarak ebeveynlerinin veli toplantılarını takip ettiklerini 

ve toplantılara katıldıklarını bildirmişlerdir. Son iki görüşmecinin yanıtları farklı 

olmakla birlikte önemlidir. Görüşmecilerimiz ebeveynlerinin sosyal sermayelerine atıfta 

bulunmuşlardır; bir görüşmeci annesinin sosyal çevresinin içerisinde öğretmenlerinin de 

olduğunu ve bu sayede öğretmeni ile annesinin görüşebildiğini belirtmişken, diğer 

görüşmeci ilkokul öğretmeninin teyzesi olduğunu ve bu sayede annesinin okula 

gelmeden de bilgi alabileceğini söylemiştir. Görüşmecilerimiz arasında, ebeveyn 

meslekleri bağlamında, yoksun ailelerden gelen istisna öğrenciler için de bu süreç yakın 

bir şekilde seyretmiştir. Görüşmecilerimiz, ebeveynlerinin düzenli olarak veli 

toplantılarına katıldıklarını bildirmişlerdir. 

“Annem veliler toplantısına şöyle yapardı mesela veliler toplantısının gününe 

dair hocalar takvim verirdi. Annem bu takvimi takip edip bana toplantıya şu kadar kaldı 

işte şu kadar gün sonra toplantı var diyordu. Bunun yanında istisnasız bütün veli 

toplantılarına katıldı annem. Hocalar gelme dese bile illa ki geliyordu. Mesela en küçük 

kardeşim şu an başarısız o yüzden veliler toplantısını beklemeden de gidiyor.” (kadın, 

24 yaşında, anne ev hanımı, baba şoför) 

“Babam da annem de veli toplantılarına katılıyordu. Ben liseyi sayısal birincisi 

olarak bitirdiğim için bana güveniyorlardı zaten. Bu yüzden toplantılar dışında 

hocalarımla görüşmeye gerek duymadılar.” (erkek, 24 yaşında, anne ev hanımı, baba 

esnaf) 

Bourdieu’ye göre çocuklar, ebeveynleri ile gerçekleştirdiği iletişimler aracılığıyla 

onlardan kültürel miras edinirler. Aynı zamanda süreç içerisinde kendi kattıklarıyla 

beraber birtakım yatkınlıklar (ders çalışma metotları, kitap okuma alışkanlıkları vb.) 

kazanırlar. Dolayısıyla görüşmecilerimizin ebeveynleri ile kurmuş oldukları ilişki 



163 
 

 
 

bağlamında, ebeveynlerin kitap okuma alışkanlıkları da önemli bir noktayı 

karşılamaktadır. Zira kitap okuma alışkanlığı, bir miktarda kültürel sermaye göstergesi 

olmakla birlikte düzenli okumalar yapan ebeveynlerin çocuklarına rol modeli olmalarını 

sağlamaktadır. Bu durumun değerlendirilmesi gayesi ile görüşmecilere anket ve mülakat 

formlarında birbirinden farklı olmak üzere birkaç soru yöneltilmiştir. Anket formunda 

ilk bulunan soru, “anne-babanızın kitap okuma alışkanlığı var mıdır?” sorusudur. 

Tablo 13. Katılımcı Ebeveynlerinin Kitap Okuma Alışkanlıkları 

Annenizin/Babanızın kitap 

okuma alışkanlığı var mıdır? Frequency Percent Valid Percent 

 

Annemin Var 4 10,0 10,0 

Babamın Var 2 5,0 5,0 

İkisinin de Var 20 50,0 50,0 

İkisinin de Yok 14 35,0 35,0 

Total 40 100,0 100,0 

Tablodan anlaşılacağı üzere; 40 görüşmecimiz arasından 20’si anne ve babasının 

okuma alışkanlıklarının olduğunu belirtmiştir; bunun yanında görüşmecilerden 14’ü 

anne ve babasının kitap okuma alışkanlıklarının olmadığını; 4’ü sadece annesinin 

olduğunu ve 2’si sadece babasının olduğunu ifade etmiştir. Veriler ışığında 

söyleyebiliriz ki; 40 görüşmeciden %65’inin ebeveynlerinden en az biri, %50’sinin ise 

ebeveynlerinin ikisi de düzenli olarak kitap okumaktadır. Ebeveynlerinin okuma 

alışkanlıklarına dair bir soru da (“Ebeveynleriniz kitap okur mu, onlara ait bir 

kütüphane var mı?”) mülakat formu içerisinde görüşmecilere yöneltilmiştir. 

“Annem de babam da kitap okur. Sürekli yataklarının başında kitap var. Benim 

maalesef okuma alışkanlığım yok. Tıp fakültesine başladığımdan beri tatillerde havuz 

başında okuyorum. Bizim evde en çok okuyan kişi ağabeyim. O da doktor. Ağabeyimin 

böyle hızlı okuma birincilikleri, küçükken kütüphanede en çok kitap alan ödülü falan 

var. Evimizdeki kütüphanenin kaynağı da ağabeyim zaten, o kadar çok kitap okurdu ki. 

Babamın kitapları genelde iş yerinde olur. Annem ve ağabeyimin kitapları evde 

duruyor. Bana da ağabeyim ödevler veriyordu; bu hafta mesela Kafka okuyacaksın 

diye. Sonra ağabeyim bizden ayrılıp yalnız yaşamaya başlayınca benim de kitap okuma 



164 
 

 
 

alışkanlığım köreldi galiba.” (kadın, 24 yaşında, anne ve baba psikolojik danışman, 

ikisi de lisans mezunu) 

“Annem babam kitap okur. Bir kütüphaneleri de var. Yani arada benim canım 

sıkılır bir şey söyleyin de onu okuyayım diyorum annem mesela birini uzatır al şunu oku 

der. Annem kişisel gelişim kitapları okur onun dışında yine böyle roman tarzı biraz… 

Babam da felsefe, roman, bilim tarzı kitaplar…”(kadın, 24 yaşında, anne mimar, baba 

şehir plancısı ve profesyonel ressam, ikisi de lisans mezunu) 

“Annem de okurdu babam da okur. Önceki evimizde aile kütüphanemiz vardı 

ortak bir şekilde ama şu anki evimizde ortak bir kütüphanemiz yok. Herkesin odasında 

ayrı ayrı var artık. Hatırladığım kadarıyla siyasi kitaplara ilgiliydi annem. Onun 

dışında kütüphanemizde kocaman ansiklopediler vardı, birkaç set halinde.” (kadın, 23 

yaşında, anne avukat, baba mali müşavir, ikisi de lisans mezunu) 

“Ebeveynlerim kitap okurlar. Yani böyle kütüphane diyebilir miyiz emin değilim. 

300 kitaplık bir vitrin var yani eski içi kitap dolu ama buna kütüphane diyebilir miyiz 

bilmiyorum.” (erkek, 24 yaşında, anne hemşire, baba öğretmen, ikisi de lisans 

mezunu) 

“Evde bir kütüphanemiz var. Bir tarafta benim okuduğum kitaplar bir tarafta da 

anne-babamın okuduğu kitaplar vardır. Babam daha çok okur annem ona göre daha az 

okur. İkisi de kişisel gelişim dışında mesela babam tarih, politika, yakın tarih kitapları 

okuyup sever. Onun yanında biz de fantezi edebiyat severiz. Benim de okuma 

alışkanlığım vardı ama bu üniversite döneminde bu biraz köreldi. Ortaokul ve lise 

dönemlerimde daha çok okurdum. Şu anda bu tempoya göre yine okuyorum. Ben 

çocukken TUBİTAK’ın bilim temalı kitapları olur ya, onları çok okurdum. Şimdi de 

roman, bilim kurgu, edebiyat severim yani… Hatta okumadığım bir tür var mı diye 

düşündüm biraz şu an Türk edebiyatı okuyamadım galiba biraz.” (kadın, 23 yaşında, 

anne işletmeci, baba işletmeci) 

Görüşmecilerimiz genel olarak ebeveynlerinin kitap okuduklarını bildirmişlerdir. 

Yine bu konu özelinde görüşmecilere evlerinde faydalanabilecekleri bir kütüphanenin 

olup olmadığı sorulmuştur. Fakat kütüphanedeki kitapların yalnızca anne ve babalarının 

kitapları olması şart koşulmamıştır. Zira kardeşler olarak çocuklar da evde kütüphane 



165 
 

 
 

oluşturabilmektedirler. Nitekim görüşmecilerden aldığımız birkaç yanıt da bunu 

doğrular niteliktedir. 

Tablo 14. Katılımcıların Kütüphaneleri 

Evinizde 

faydalanabileceğiniz bir 

kütüphane var mıdır? 
Frequency Percent Valid Percent 

Valid 

Evet 33 82,5 82,5 

Hayır 7 17,5 17,5 

Total 40 100,0 100,0 

Anketi cevaplayan 40 görüşmeciden 33’ü evlerinde bir kütüphanenin olduğunu 

belirtmiştir. Fiziksel mekânlarının, eğitim alanının işleyişi noktasında donanımlı olması 

görüşmecilerimize birtakım avantajlar yaratmaktadır. Zira görüşmecilerimizin çocukluk 

yıllarından itibaren kitapların olduğu bir evde büyümeleri ve anne-babalarının kitap 

okuyan kimselerden oluşması, kitap okumayı bir gereklilik olarak görmelerine yol 

açmaktadır. Düzenli kitap okumanın eğitim alanında kazandırabilecekleri 

düşünüldüğünde bu durum kütüphanesi olan görüşmecilerin sahip olduğu avantajı daha 

açık bir hale getirmektedir. Bunun yanında görüşmecilerimizden bazıları kendi okuma 

sıklıklarına da değinmişlerdir. 

“Düzenli kitap okurum. Tıp fakültesine gelene kadar neredeyse 2-3 günde bir 

kitap değiştirirdim. Kitap okumak ciddi bir hobimdi benim; yaşam tarzına dönüşmüştü 

benim için. Fakültedeyken ilk üç yıl çok sık okuduğumu düşünüyorum çevreme göre 

fakat kliniğe geçtikten sonra azaldı biraz. Önceleri mesela ayda 5-6 kitap 

bitirebiliyorken şimdi ayda 2-3 kitabı bitirebiliyorum. Önceki dönemlerim için sıkı bir 

rutinimdi diyebilirim şimdi de ufak boşluklarımda bile elime aldığım ve vazgeçmek 

istemediğim bir hobim.” (kadın, 24 yaşında, anne ev hanımı, baba memur) 

“Annem ve babam kitap okur özellikle annem çok okur. Hatta annemin benim 

elimden kitapları aldığı da olur ver ben okuyacağım gibisinden… Evde onların kurduğu 

bir kütüphanemiz de var. Kardeşim de kitap okur; daha çok tarih kitapları çok sever 

ben de güncel yazarları okurum annem de o şekilde…”(kadın, 26 yaşında, anne 

memur, baba memur, ikisi de lisans mezunu) 



166 
 

 
 

“Önceleri annem ve babamla beraber sohbet eder sonra da beraber kitap 

okurduk. Annem de babam da okuma alışkanlığı olan insanlardır. Ben evdeyken iki 

günde bir ya da üç günde bir hep beraber kitap okurduk. Zaten onların kitaplarından 

oluşan bir kütüphanemiz var evde. Ben de o kitaplardan faydalanıyorum.” (kadın, 24 

yaşında, anne öğretmen, baba memur emeklisi) 

Çocukların ebeveynleri ile beraber vakit geçirmeleri ve birlikte kültürel 

faaliyetlere katılmaları, kültürel mirasın aktarımında ve çocuklar için kültürel birikim 

kazanımında hayli önemlidir. Çocukların, ebeveynlerinin rehberliğinde kültürel 

uğraşılarla vakit geçirmeleri, kültürel yatkınlıklarını arttırmakla birlikte onlara eğitim 

alanında diğer faillere girişecekleri mücadelede birtakım avantajlar sağlamaktadır. Zira 

bu yatkınlıklar, kültürel pratiklerin bulunduğu bir habitusa dönüşür. Pierre Bourdieu’ye 

göre eğitim seviyesi ile müzeye gitme arasında sıkı bir korelasyon vardır ve bu haberi 

bir yerlerde okuyan kişilerin de yine müzeye giden kişiler olması kuvvetle muhtemeldir. 

Bourdieu üzerinden kültürel sermaye ile kültürel faaliyetlere katılma sıklıkları arasında 

kuvvetli bir ilişki olduğunu söylemek mümkündür. Görüşmecilerimizin, ebeveynleri ile 

herhangi bir kültürel faaliyete katılmış olmaları, kültürel sermayenin aktarımı özelinde 

önemlidir. Bu vesileyle onlara “anne-babanızla beraber bir kültürel faaliyete katıldığınız 

oldu mu, hangi kültürel faaliyetleri tercih ediyorsunuz?” sorusu yöneltilmiştir. 

“Trabzon’da kültürel faaliyetler çok yok. Sinema, tiyatro daha çok olur. Şöyle 

oluyor; bunların haricinde babamın kendisi aynı zamanda ressam. O yüzden sürekli 

sergi açıyor ona gidiyoruz ya da arkadaşları sergi açıyor onlara katılıyoruz.” (kadın, 

24 yaşında, anne mimar, baba şehir plancısı ve profesyonel ressam, ikisi de lisans 

mezunu) 

“Bir kere ailecek operaya gitmiştik. Trabzon’da Ayasofya Müzesi var, orada bir 

opera gecesi düzenlenmişti ailecek ona gitmiştik. Annem ve babamın arkadaş ortamı 

ile… Onlar da aileleri ile geldi biz de ailecek gittik. Bunun yanında sinemaya gideriz, 

tiyatroya da bazen gideriz. Sürekli olarak dışarıda yemek yemeğe çıkarız. Tatillere de 

zaten hep beraber gidiyoruz yaz aylarında.” (kadın, 24 yaşında, anne ve baba 

psikolojik danışman, ikisi de lisans mezunu) 



167 
 

 
 

“Ailecek tiyatroya gittiğimiz de oluyordu sinemaya gittiğimiz de oluyordu. 

Gezilere gittiğimiz oluyor bazen. Bunun dışında birkaç yazarla tanışma fırsatımız oldu. 

Ben o dönemlerde küçüktüm.” (erkek, 24 yaşında, anne öğretmen, baba memur) 

“Burdur merkezde yaşıyoruz orada tiyatro imkânı yok sinema var ama sinemaya 

gidiyoruz. Belgeseller izliyoruz. Ailecek belgesel izlemeyi çok seviyoruz. Kendi 

koşullarımız bağlamında bunları yapıyoruz.” (erkek, 24 yaşında, anne hemşire, baba 

öğretmen, ikisi de lisans mezunu) 

“Annemle sinemaya gidiyoruz arada. Ya da bir yerlerde oturmaya gidiyoruz. 

Konser varsa, tiyatro varsa onlara gidiyoruz. Annemle dışarıdaysak ben gittiğimde 

annem de bana eşlik eder.” (erkek, 24 yaşında, anne ev hanımı, baba memur emeklisi) 

Ebeveynler üzerinden ulaşmak istediğimiz bir diğer sonuç ise onların sosyal 

çevrelerinin kimlerden oluştuğudur. Her ne kadar araştırmamız temelde kültürel 

sermayeye dayanıyor olsa da sosyal ve ekonomik sermayenin rolü araştırmamız 

özelinde önemlidir. Esasen, Pierre Bourdieu’nün sermaye mefhumu içerisinde de üç 

sermaye türü birbiriyle ilintilidir. Sermayelerin dönüşebilmeleri ise bu konuya örnektir. 

Aynı zamanda failler, söz gelimi kültürel sermaye hükmünün nispeten az olduğu 

alanlarda, kendilerini diğer sermayeler (sosyal, ekonomik) üzerinden ifade edebilirler. 

Ayrıca ebeveynlerin sosyal sermayeleri, uygun koşullar sağlanıldığında, kültürel 

sermayeye dönüştürülebilir. Doktorlardan veya sağlık personellerinden oluşan bir sosyal 

çevreye sahip olan ebeveyn, çocuğunu doktorluk mesleğine yönlendirebilir. Bu 

durumun analizi için görüşmecilere “ebeveynlerinizin sık görüştüğü insanlar ne işlerle 

uğraşmaktadırlar?” diye sorulmuştur. 

“Babamın doktor tanıdığı arkadaşları da var burada. İlaç mümessiliydi en son 

bölge müdürüydü emekli oldu. Hocalarımızı tanıyordu o yüzden ben de doktor olayım 

diye ısrar ediyordu.” (kadın, 23 yaşında, anne ev hanımı, baba tıbbi satış müdürü) 

“İkisinin de çevresinde genelde iş yerinden arkadaşları oluyor. Kendileri 

mühendis oldukları için arkadaşları da genel olarak mühendis oluyor. Yüksek lisanstan 

ötürü olan veya normal arkadaşları olan akademisyenler de var.” (erkek, 26 yaşında, 

anne ve baba mühendis, ikisi de yüksek lisans mezunu) 

“İş alanlarından arkadaşları oluyor yine mimar, şehir plancısı ve arkeolog var. 

Annem ve babamın doktor ahbapları da var. Trabzon biraz küçük bir yer annem de 



168 
 

 
 

birçok kişiyi tanır. Onun tanıdıkları arasında birkaç doktor var. Ailemde geniş olarak 

hepimiz üniversite okuduk. Peyzaj mimarlığı var, tıp var, yine inşaat mühendisliği var, 

avukat olan var” (kadın, 24 yaşında, anne mimar, baba şehir plancısı ve profesyonel 

ressam, ikisi de lisans mezunu) 

“Annemin hep iş yerinden arkadaşları oluyordu onlar da avukattı hep. Babamın 

arkadaşları genelde iş çevresinden oluyor. Üniversite arkadaşları da var onlarla 

görüşüyorlar. Ailemizde de kuzenlerim sayılabilecek iki kişi var; ikisi de tıp okuyor. 

Kadın olanı kadın doğum uzmanlığı yapıyor. Yanına nöbete gittiğim oluyordu ve sağ 

olsun beni ameliyata almıştı sezaryeni görmüştüm. Onun bana yardımı oldu.” (kadın, 

23 yaşında, anne avukat, baba mali müşavir, ikisi de lisans mezunu) 

Görüşmecilerimizin verdikleri cevaplardan da anlaşılacağı üzere; ebeveynlerinin 

sosyal çevreleri ekseriyetle iş arkadaşlarından oluşmaktadır. Ebeveynlerin çoğunlukla 

görece iyi meslekler (mimarlık, mühendislik, ressamlık, avukatlık vs.) icra ettikleri 

düşünüldüğünde sosyal çevresinde bulunan iş arkadaşlarından ötürü hatırı sayılır bir 

sosyal sermayeye sahip oldukları anlaşılacaktır. Ayrıca görüşmecilerimizden bazıları 

ebeveynlerinin, sosyal çevrelerinde bulunan doktorlardan etkilenerek kendilerine 

doktorluk yapmalarını tembihlediğinden bahsetmiştir. Bir diğer görüşmecimiz ise 

doktor bir ahbabının yardımıyla öğrencilik aşamasında operasyonlara girerek ondan bu 

yönde yardım aldığından söz etmiştir. Ebeveynlerinin sosyal çevrelerinin yanında 

görüşmecilerden bir de “ebeveynlerinizin eğitiminize olan ilgisini yeterli buluyor 

musunuz?” sorusunun cevaplanması istenmiştir. Görüşmecilerin bu soruya verdikleri 

yanıtlar, ebeveynlerinin ilgi düzeylerini görmemiz açısından önemlidir. 

“Ben fazla ilgili buluyorum ailemin ilgisini. Benim bu ilgiden bunaldığım oluyor 

gerçekten. Mesela sınavlarım bitiyor ama yine soruyorlar neden çalışmıyorsun. Ben 

dışarı çıkıyorum iki gün üst üste çıktığımda sorarlar neden çıkıyorsun neden derslerinle 

ilgilenmiyorsun diye. Otoriterlik konusunda örnekler verebilirim. Bayağı otoriterler. 

Ben mesela beşte dersten çıkarım ama 7 gibi annem hemen arar. ‘Dışarıda kalma, 

lütfen gel’ der yani.” (erkek, 23 yaşında, anne ev hanımı, baba işçi) 

“Ebeveynlerimin eğitimime olan ilgisini yeterli buluyorum fazlasıyla. Bunaldığım 

da oldu bundan. İlkokulda kendimi banyoya kapattığımı hatırlıyorum. Ders çalışmamak 

için…”(erkek, 24 yaşında, anne hemşire, baba öğretmen, ikisi de lisans mezunu) 



169 
 

 
 

“Ailemin eğitimime olan ilgisini yeterli buluyorum. Bence ilgileri bu kadar 

olmalı. Yeterli yani bence…”(kadın, 24 yaşında, anne ev hanımı, baba emekli 

öğretmen 

“Ebeveynlerimin eğitimime olan ilgilerini yeterli hatta fazla bulduğum oluyor. 

Bazen bunaldığım bile oluyor.” (kadın, 24 yaşında, anne mimar, baba şehir plancısı 

ve profesyonel ressam, ikisi de lisans mezunu) 

“Ailemin eğitimime olan ilgisini önceleri yetersiz buluyordum. Çünkü önceleri 

çevremde çok baskıcı ve eğitimci kafasında olan aileleri vardı arkadaşlarımın. Onlarla, 

ailemi kıyasladıktan sonra az ilgili buluyordum. Arkadaşlarımın aileleri notlara aşırı 

hâkimdiler, sisteme aşırı hâkimdiler. Sonraları fark ettim ki olması gereken benim 

ailemin yaptığıymış. Yani onların eğitimimi gösterdikleri ilgi yeterliymiş. Fazlası beni 

sıkıp, bunaltır ve ters tepermiş.” (kadın, 24 yaşında, anne ev hanımı, baba memur) 

Görüşmecilerimiz ekseriya ebeveynlerinin ilgilerinin yeterli olduğunu hatta kimi 

zamanlarda bu ilgilerden bunaldıklarını söylemişlerdir. İlk iki görüşmecimizin 

bunalımları daha belirgin olmakla beraber bu soru özelinde ilgi çekicidir. Zira 

görüşmecilerimizden biri annesi tarafından sürekli olarak arandığını ve bu yüzden 

dışarıda çok fazla vakit geçiremediğini bildirmişken, bir diğer görüşmecimiz ilkokul 

evresinde anne-babasının fazla ilgileri yüzünden kendisini banyoya kapattığını 

belirtmiştir. Nispeten yoksun bir çevreden gelen ve çoğunlukla kendisi yaşayamadığı 

için herhangi bir malumatı olmayan; kültürel sermayeye sahip olamadığı için çocuğuna 

rehberlik yapabilmekten de mahrum olan ebeveynler düşünüldüğünde, 

görüşmecilerimizin ebeveynlerinin ilgisi oldukça fazladır. Ebeveynlerin ilgileri 

bağlamında görüşmecilere anket formu üzerinden “eğitim sürecinizde en büyük desteği 

kimlerden alıyorsunuz?” sorusu yöneltilmiştir. 

 
Şekil 6. Eğitim Sürecinde Katılımcıların Aldıkları Destek 



170 
 

 
 

Tablo 15. Eğitim Sürecinde Katılımcıların Aldıkları Destek 

Eğitim sürecinizde en büyük 

desteği kimden/kimlerden 

aldınız/alıyorsunuz? 
Frequency Percent Valid Percent 

 

Ailemden 36 90,0 90,0 

Hocalarımdan 1 2,5 2,5 

Diğer 3 7,5 7,5 

Total 40 100,0 100,0 

 

Yukarıda bahsi geçen soruya cevap olarak “ailemden”, “arkadaşlarımdan” , 

“hocalarımdan” ve “diğer” seçenekleri verilmiştir. Seçeneklerden biri olan 

“arkadaşlarımdan”, hiçbir görüşmeci tarafından işaretlenilmemiştir. Bunun yanında 3 

görüşmeci “diğer” seçeneğini işaretlerken geriye kalan 36 kişi “ailemden” seçeneğini 

tercih etmiştir. Yüzdeler üzerinden yeniden okuyacak olursak; görüşmecilerimizin 

%90’ı –ki eğitim sürecinde alınılan destek bağlamında bu sayı çok önemli bir 

orandadır- eğitim süreçlerinde ailelerinden daha çok destek aldıklarını beyan 

etmişlerdir. Görüşmecilerimizin %90’ının bu tercihi, intern doktorların ebeveynleri ile 

eğitimleri üzerine kurmuş oldukları ilişkilerin ne kadar kuvvetli olduğunu görebilmemiz 

açısından oldukça önemlidir. Tıp yerine nispeten daha az saygın ve kazançlı bir mesleğe 

kapı aralayacak olan başka bir bölüm (söz gelimi arkeoloji, sanat tarihi vb.) 

tercihlerinde ebeveynlerin ilgi düzeylerinin yine bu kadar bariz bir şekilde fazla olup 

olmayacağı merak konusudur. 

4.3. DOKTORLUK MESLEĞİ 

Doktorluk, icra eden kişiye sosyal, ekonomik ve kültürel sermaye 

kazandırabilecek saygın ve itibarlı mesleklerden biridir. Sermayelerin ebeveynlerden 

çocuklara aktarımında bu mesleği seçmiş olmamızın nedeni de bizzat budur. Meslekler, 

nihayetinde bir ekonomik kazançla birlikte sosyal, kültürel vb. başka kazanımlar da 

sağlarlar. Saygınlık, itibar, sosyal konum, statü gibi değerler, meslekler aracılığıyla 

kazanılabilmektedirler. Zira Türkiye’nin özgül koşulları itibarıyla, gerek aldıkları eğitim 

gerek hayat kurtarmaları sebebiyle doktorluk, birçoğumuzun tasdik edeceği üzere 

saygın mesleklerden biridir. Bu anlamda kültürel sermayenin aktarımı bağlamında 



171 
 

 
 

birçok meslek arasından doktorluğu ele almamız maksatlıdır. Nitekim doktorluğun 

saygın ve itibarlı bir meslek olduğu ve toplumsal uzam içerisinde diğer birçok mesleğe 

göre nispeten fazla kazandırdığı, mülakat gerçekleştirdiğimiz görüşmeciler tarafından 

da kabul edilmektedir. Öyle ki; bir görüşmecimiz doktorluğun toplumsal uzam 

içerisindeki farklı konumuna dair malumatı, henüz öğrencilik yıllarında hocaları 

aracılığıyla almış olduklarını ifade etmiştir: 

“Günümüz koşullarını düşündüğümüzde doktorluk bir itibar kazandırıyor bence. 

Derslerde de bu durum aşılanıyor aslında biraz bize. ‘Siz farklı bir grupsunuz, belli bir 

seviyede buraya geldiniz, siz toplumun aydınlık yüzlerisiniz, daha iyi olabilirsiniz’ diyor 

genelde hocalar. Bu söylemler her insanın hoşuna gider; öğrencileri de motive ediyor, 

teşvik ediyor. Biz bir disiplin ve bir çalışma süreciyle buraya geldik.” (kadın, 24 

yaşında, anne öğretmen, baba memur emeklisi) 

Görüşmecimizin ifadeleri araştırma konumuz bağlamında neden doktorluk 

mesleğini seçtiğimizin belirgin bir nedenidir. Doktorluk, toplumsal uzam içerisinde 

hatırı sayılır bir kültürel sermaye gerektiren mesleklerden biridir. Esasen bu başlık 

altında görüşmecilerimize yöneltmiş olduğumuz sorular ise, doktorluk mesleğinin onlar 

tarafından temelde nasıl algılandığına yöneliktir. Bu gaye ile intern doktorların; 6 yıllık 

(son 3 yılı uygulamalı olmak üzere) öğrencilik dönemlerinde doktorluk mesleği 

üzerinden deneyimleri, doktorluğun toplumsal uzam içerisindeki getirileri, doktorluğun 

mesleki bir habitus gerektirip gerektirmediği vb. gibi soruları cevaplamaları 

istenilmiştir. Bu kapsamda ilk olarak görüşmecilere “doktorluk mesleğini anlatabilir 

misiniz?” sorusu yöneltilmiştir. 

“Her meslek bence özeldir. Çünkü her mesleğin kendine özel yanları vardır. 

Bizim mesleğin özel yanları bir canla uğraşıyorsunuz. Yani bazı şeylerin telafisi olur 

bazı şeylerin telafisi olmaz. Bu yüzden biraz özel bir meslek…”(kadın, 24 yaşında, 

anne mimar, baba şehir plancısı ve profesyonel ressam, ikisi de lisans mezunu) 

“Çoğu hocamızın dediği gibi aslında bunu daha çok cerrahlar için söylerler: 

‘doktorluk, Tanrının yeryüzündeki elidir’ derler. Bu daha çok cerrahlar için geçerli 

bence. Tabii ki kutsal bir meslek…”(kadın, 24 yaşında, anne ev hanımı, baba memur) 

Yukarıda yer verdiğimiz görüşmecilerimiz doktorluk mesleğini özel ve kutsal 

buluyorken bir diğer görüşmecimizin yorumu daha farklı olmuştur. Görüşmecimiz, 



172 
 

 
 

doktorluğun hatırı sayılır bir ekonomik kazanç sağladığına değinmiştir: “Meslek olarak 

doktorluk bana maddi kazanç ifade ediyor onun yanında gelecek garantisi diyebilirim. 

Doktorlar arasında çok büyük maaş farkları var. Muhtemelen en az bir pratisyen 

bildiğim kadarıyla 7 bin falan alıyordur ama profesörlerin maaşları mesela çok 

konuşulur. Mesela bir profesörün özel bir muayenehanesi var çok fazla kazanıyordur 

diye tahmin ediyorum. Bir sayı verecek olursam bilemiyorum ama yüz bine yakın 

kazanıyordur diye konuşuyorlar.” (erkek, 23 yaşında, anne ev hanımı, baba işçi) 

“Doktorluk mesleği, insanlara çok faydanın dokunduğu mesleklerden biri... Hani 

bazen hasta geliyor çok kötü bir durumda ama sonra onun birden konuşarak, yürüyerek 

çıktığını görmek insanı çok tatmin ve mutlu ediyor. İnsanlarda şunu gördüm; cerrahi 

bölümlerin saygınlığı daha fazla. Belki de cennetim olacak bir meslek bu inşallah da 

öyle olur.” (kadın, 24 yaşında, anne ev hanımı, baba şoför) 

“Her meslek kutsaldır ama benim nazarımda öğretmenlik ve doktorluğun ayrı bir 

yeri var. Statü olarak da bence öğretmenlik de en az doktorluk kadar saygı gösterilmesi 

gereken bir meslek. Evet, doktorluk toplum tarafından biraz statüsü yüksek bir meslek 

ama benim gözümde öğretmenlikle aynı gibi. Sonuçta ikisi de toplumun kaderini 

belirleyecek meslekler.” (kadın, 24 yaşında, anne ev hanımı, baba şantiye şefi) 

Yer verdiğimiz ifadelerden de anlaşılacağı üzere; görüşmecilerimiz, Türkiye’nin 

özgül koşulları itibarıyla doktorluk mesleğinin toplumsal uzam içerisinde özel bir 

konumda olduğunu teyit edecek cevaplarda bulunmuşlardır. Görüşmecilerimiz, genel 

olarak canla uğraştıkları, hayat kurtardıklarını ve bu sayede mesleklerinin özel bir 

tarafının olduğunu düşünmekteyken bir görüşmecimiz doktorluk mesleğinin ekonomik 

getirilerine odaklanmıştır. Bir diğer görüşmecimiz ise doktorluğun, öğretmenlikle 

beraber toplumun kaderini belirleyen iki meslekten biri olduğunu ifade etmiştir. 

Görüşmecilerimizin yanıtları, doktorluğa atfettikleri önemi göstermektedir. Bununla 

beraber görüşmecilere yöneltmiş olduğumuz bir sonraki soru “saygın meslekler 

denildiğinde doktorluk aklınıza geliyor mu?” olmuştur. Bu soruya almış olduğumuz 

yanıtlar mülakat gerçekleştirdiğimiz görüşmecilerimizin, doktorluğun saygın bir meslek 

olduğu hakkındaki düşüncemize katıldıklarını gösterir niteliktedir. 

“Evet, toplumumuzda doktorluk saygın meslek… Belli bir statü kazandırır bence. 

Herkes böyle tanımadığım yani derler ya uzak akrabam bile ‘Ooo! Doktor olmuşsun’ 



173 
 

 
 

falan filan… Yani tanımadığım, görüşmediğim arkadaşlarım bile sonuçlarını atıyor; ‘bu 

sonucuma bakar mısın, benim babamın şusu var, halamın şusu var bunu yorumlatabilir 

misin?’ falan diye soruyorlar.” (kadın, 26 yaşında, anne memur, baba memur, ikisi de 

lisans mezunu) 

“Bence çok özel bir meslektir doktorluk. Birisinin normal şartlarda hiç 

açmayacağı ya da konuşmayacağı şeyleri sizinle paylaşıyorlar. Bir de insanların en 

savunmasız anlarında onların yanındasınız. Onlara destek oluyorsunuz bir şekilde. 

Bence bu yüzden özel bir meslek… Saygın meslekler denildiğinde açıkçası doktorluk 

aklıma geliyor, doktorluk itibar da kazandırır. Toplumsal algı hem iyi hem kötü… Ama 

hani saygın bir meslek midir? Evet, ben saygın olduğunu düşünüyorum. Herkes saygı 

duyar yani. Doktorluk bazı şartlarda bize kapılar aralar. Bu anlamda itibar 

kazandırır.” (kadın, 23 yaşında, anne işletmeci, baba işletmeci) 

“Bence doktorluk bir itibar kazandırır ve saygın bir meslektir. Mesela doktorluk 

dediğimde bana hemen ‘Ooo! Hocam’ diyorlar. İnsanların konuşma tarzı değişiyor. 

Normalde bazen bizi hemşire sanıyorlar, ben de diyorum ki: ‘hemşire değil, doktorum.’ 

O değişim hemen iyi yönde oluyor. Kısa bir süreli şaşkınlığın ardından konuşma 

tarzından duruşuna kadar her şey değişiyor. Bence bu çok büyük bir örnek… Bu bana 

biraz tuhaf hissettiriyor; çünkü neden hemşireyken böyle değil de doktorken böyle 

konuşuyorsunuz. Mesela aile ortamlarında da aynısı oluyor; ne okuduğumu 

öğrendiklerinde konuşmaları, tavırları birçok şey değişiyor. Ben mesela doktorum 

demeyi sevmiyorum aslında. Çünkü böyle hava atıyormuşum gibi hissediyorum. Bana 

soruyorlar bazen ne okuyorsun diye, ben hep çok uzatıyorum en sonda bölümümü 

söylemek zorunda kalıyorum. Bilmiyorum ya! Utanıyor muyum, hava mı atıyorum? 

Emin değilim. Ben sevmiyorum söylemeyi; çünkü karşı tarafın sana olan tepkisi 

değişiyor. O durum hoşuma gitmiyor sanırım.” (kadın, 24 yaşında, anne ve baba 

psikolojik danışman, ikisi de lisans mezunu) 

Kendi ifadelerine yer verdiğimiz görüşmecilerimiz arasında sonda bulunan 

görüşmecilerimizin cümleleri, doktorluk mesleğinin saygınlığına dair toplumsal 

algılarımızın nasıl olduğuna iyi bir cevaptır. Verilen yanıtı yorumlayacak olursak; 

görüşmecimiz, iletişim kurduğu bireylerde kendisinin doktor olduğunu öğrenmelerinden 

sonra bir değişim olduğunu gözlemlemiştir. İnsanların, diyalog kurdukları kişilerin 



174 
 

 
 

doktor olduğunu öğrendikten sonra verdikleri tepki (ki görüşmecimiz konuşma 

tarzından duruşuna kadar birçok şeyin değiştiğini ifade ediyor) doktorluğun saygınlığı 

noktasında toplumsal algılarımıza dair ipuçları vermektedir. Aynı zamanda doktorluğun 

toplumsal uzam içerisindeki bu saygınlığı, sosyal sermaye getirisinin fazla olduğunu 

göstermektedir. Ayrıca görüşmecimiz, ilk etapta hastalar tarafından hemşire sanıldığını 

fakat hemşire değil doktor olduğunu bildirdikten sonra hastaların tavrının değiştiğini 

anlatmıştır. Görüşmecimizin bu yanıtı, saygınlık bağlamında mesleklerin ne kadar 

önemli olduğunu gösterir niteliktedir. Son olarak görüşmecimiz, iletişim kurduğu 

insanlara doktor olduğunu söylerken –kendi ifadesiyle- hava atıyormuş gibi hissettiğini 

ya da utandığını ifade etmiştir. Görüşmecimizin bu tavrı; saygınlık, itibar, ekonomik 

kazanç sağlayan meslekler hiyerarşisinde doktorluğun diğer mesleklerle kıyaslandığında 

hangi konumda olduğuna dair bariz bir örnektir. Anlaşılacağı üzere görüşmecimizin 

mesleğini son basamağa kadar saklamasının altında, diyalog kurduğu kişilere karşı 

mesleki bir üstünlük kurmak istememe endişesi yatmaktadır. 

Doktorluğun saygın bir meslek olduğuna yönelik olarak intern doktorlara 

“doktorluk bir sosyal statü, itibar kazandırır mı?” sorusu sorulmuştur. Bu soruya 

aldığımız yanıtlar ise doktorluğun saygın ve itibarlı bir meslek olduğu düşüncemizi 

desteklemekle birlikte kazandıkları itibarın giderek azaldığı yönündedir. 

Görüşmecilerimiz, diğer birçok meslekte olduğu gibi doktorlukta da bir çözülme 

olduğunu; eskilere oranla saygınlığının azaldığını ve itibar kaybı yaşadıklarını ifade 

etmişlerdir. 

“Doktorluk en özel meslek diyebilirim. Çünkü insanın hayatına direkt olarak en 

çok dokunan meslek… Ama işte değeri şu an pek de bilinmiyor. Aslında bence bir savcı, 

hâkim kadar saygınlığı yok. Savcı ve hâkimi görebilmek için adalet saraylarında 

oluyoruz ama doktorlar hastanede var. Bu yüzden de olabilir. Savcının saygınlığının 

artması, insan da bir korku var; savcıya bir saygısızlık yaparsam başıma ne gelir 

korkusu var. Ama doktora bir saygısızlık yapıldığında başına bir şey gelmeyeceğini 

bildiği için… Eski hocalarımız var anlatan; biz bir ortama girdik mi herkes ayağa 

kalkardı, kendimizden büyükler bile bize saygı duyardı ama artık öyle bir durum yok 

yani. Artık sıradan bir meslek haline geldi doktorluk.” (erkek, 24 yaşında, anne 

hemşire, baba öğretmen, ikisi de lisans mezunu) 



175 
 

 
 

“Doktorluk bir itibar kazandırırdı; aslında belki de işin içine girdikten sonra 

düşüncemiz değişti. 6 yıl önce fakülteye ilk başladığım zamanlarda öyle düşünüyordum. 

Saygın mesleklerin hiçbirinde yapılamayacak şeyler bize yapılıyor. Kimse bir muhtarın 

karşısına geçip bile şiddet uygulamıyor veya küfür etmiyorsa bu mesleğin saygınlığı 

yoktur yani.” (kadın, 23 yaşında, anne matematik öğretmeni, baba inşaat mühendisi, 

ikisi de lisans mezunu) 

“Saygın meslek olarak açıkçası doktorluk daha önceleri aklımıza geliyordu. Eski 

dönemlere göre daha az saygın bir meslek.  Ben 23 yaşındayım 50 yaşındaki hastalar 

hocam, hocam diyip yine saygı gösteriyorlar ama tabii eskilere göre şimdi gördüğümüz 

saygı daha az.” (erkek, 23 yaşında, anne memur, baba milli eğitim müdürü, ikisi de 

lisans mezunu) 

“Saygın meslekler denildiğinde doktorluk aklıma geliyor. Aslında bu eskisi kadar 

değil, azalan bir şey. Ülkenin şartlarından dolayı bu saygı bence azalıyor ama diğer 

mesleklere göre hala saygın bir meslek olduğunu düşünüyorum. En azından 

hastalardan aldığım geri dönüşler hep bu yönde. Doktorluk statü ve itibar da 

kazandırıyor. Gittiğimiz yerlerde de doktor olduğumuzu öğrendiklerinde ekstra bir 

saygı gösteriyorlar. Genel manada böyle bir eğilim var bence. Öğrenci olduğumuzu 

öğreniyorlar, tıp okuduğumuzu öğrendikten hemen sonra aramızdaki diyalog hemen 

değişiyor.” (erkek, 26 yaşında, anne ve baba mühendis, ikisi de yüksek lisans 

mezunu) 

“Saygın meslekler denildiğinde doktorluk aklıma geliyordu. Aslında ben hala 

düşünüyorum; bence hala çok saygı duyulması gereken bir meslek. Dünyada önem 

verilen en büyük şeylerden biri insan sağlığıdır. Yine işte öğretmenlik de saygı 

duyulması gereken mesleklerden biridir ama günümüzde doktorlara da, öğretmenlere 

de saygı kaldığını düşünmüyorum. Doktorluk bir sosyal statü ve itibar kazandırıyor. 

Günümüzde saygı evet biraz azaldı ama insanlara doktor dediğinde bakışları değişiyor. 

Bence kazandırıyor yani. Çok özel bir durum yaşamadım bu konuyla ilgili ama mesela 

babam benim kızım tıp okuyor dediğinde böyle söyleyişi bile değişiyor. Karşıdaki de ne 

güzel, maşallah diyor. Onun da aslında bakışı değişiyor.” (kadın, 23 yaşında, anne 

avukat, baba mali müşavir, ikisi de lisans mezunu) 



176 
 

 
 

Bir yatkınlıklar kümesi olarak değerlendirilebilen habitus; bir anlamda failin ilk 

sosyalleşmesiyle beraber içselleştirmiş olduğu dışsal yapılardır. Failler, ilk 

sosyalleşmeleri ile birlikte dışsal yapıları içselleştirerek birtakım yatkınlıklar kazanırlar 

ki; bu yatkınlıklar, faillerin toplumsal uzamdaki konumları ile ilintilidir. Başka bir 

deyişle; failler, içerisinde bulundukları sınıf için neyin yapılabilir ya da neyin imkânsız 

olduğunu, pratik yatkınlıkları aracılığıyla bilebilirler. Örneğin; icra ettikleri mesleklere 

paralel olarak egemen bir konumda olan ebeveynlerin çocukları, aldıkları eğitimin 

yanında boş zamanlarını müzik aletleri çalarak veya kişisel gelişim kurslarına giderek 

doldurabiliyorken yoksun ailelerden olan çocuklar eğitimlerine devam edebilmek için 

boş zamanlarını bir işte çalışarak geçirmek zorunda kalabilirler. İçerisinde bulundukları 

sosyal sınıfa bağlı olarak neyi yapıp neyi yapamayacaklarına dair olan bilgi 

habituslarından gelmektedir. Aktör, pratik yatkınlıkları aracılığıyla kendini bilmektedir. 

Bu bağlamda doktorluğun bir pratik yatkınlık gerektirip gerektirmediği görüşmecilere 

sorulmuştur. Görüşmecilerin deneyimleri üzerinden bu soruyu cevaplamaları 

istenilmiştir. 

“Bence doktorluğu herkes yapamaz. Yani bir şey de gerekiyor; analitik düşünce 

bence gerekiyor. Tıp okumak için çok şeye gerek yok ezberiniz güçlüyse tıp 

okuyabilirsiniz ama mesleği icra etmek noktasında analitik düşünce gerekiyor. Hastaya 

nasıl yaklaşılacağını kafanda böyle düşünme işleri… Ne bileyim cerrahide analitik 

düşünce çok önemli… Bir anda karar verme falan… Üniversite öncesinde fizik, kimya 

ve matematik olsun tıpa girmek için önemli ama sonrası için farklı bir şey lazım.” 

(kadın, 23 yaşında, anne ev hanımı, baba tıbbi satış müdürü) 

“Bence doktorluk mesleği bir yatkınlık da istiyor. Şöyle diyeyim el yatkınlığını 

falan saymazsak bilişsel olarak düşünürsek bazı pratikler yapmaya çalışırken birinin 

aklına gelmez diğerinin aklına gelir ya bunlar küçükken aldığımız… Ne diyeyim? 

Alışkanlıklar mı, eğitimler mi? Aslında küçük yaşlardan aldığımız eğitim ve içerisinde 

olduğumuz şeyler… Mesela yine bir hastaya tedavi vereceksin veya bir şey yapacaksın. 

Bunu düşünürken mesela o konuda bir şeyler bilmen gerekiyor tabii ama bir oradan bir 

bilgi bulup bir buradan bir bilgi bulup onları birleştirmen gerekir. İşte aslında bunları 

herkes birleştiremez.” (kadın, 24 yaşında, anne mimar, baba şehir plancısı ve 

profesyonel ressam, ikisi de lisans mezunu) 



177 
 

 
 

“Doktorluk kesinlikle bir yatkınlık veya yeterlilik istiyor.  Şu an çalışan bütün 

doktorların bu yatkınlığı karşılayabildiklerini söyleyemeyiz. Sonuçta sınavlarda aldığın 

puanlara göre geldiğin bir okul. Kimse doktorluk yeteneklerini sorgulamıyor ama 

kesinlikle özel bir meslek; yetenek gerektiren ve herkesin yapamayacağı bir meslek. 

İnsanlarla uğraşıyorsun bu yüzden iletişim becerilerinin çok yüksek olması lazım. 

İletişim kuramadığın zamanlarda sonuca varamazsın. Doktorlukta tanı koymanın en 

önemli yolu anamnez almaktır. Karşıdaki hastayla iyi iletişim kurup doğru sorular 

sormaktır. Bunu sağlayamayınca gerek tanı koymakta sıkıntı yaşarsınız, yatan 

hastalarla sorunları çözmekte sorunlar yaşarsınız. Cerrahi bölümlere gelince de o 

bölümler yetenek gerektiriyor. O işe yatkınlık ve el becerisi istiyor.” (erkek, 26 yaşında, 

anne ve baba mühendis, ikisi de yüksek lisans mezunu) 

“Biraz hassas olmak gerekiyor diye düşünüyorum kendi açımdan. Biraz daha 

empati yeteneğinin kuvvetli olması, kendi problemlerini aşabilecek bir insan olması 

gerekiyor. Yani kendi problemlerinle boğuşurken başka insanlarla uğraşmak biraz daha 

karşıdakine de zarar veren bir şey diye düşünüyorum. Kişinin kendisinde de mental bir 

problem olmaması gerekiyor. Zor bir iş yani karşıdakiyle iletişim kurmak; çünkü 

toplumun her kesimiyle muhatap halindeyiz. Üniversite mezunu, hâkim veya savcı, ya 

da şöyle bir şart veya yeterlilik aranmadan her kesimden insanla iletişim kuruyoruz. 

Burada okuma bilmeyenle de muhatabız, katiliyle de suçlusuyla da muhatabız, zarar 

görmüşü, suistimale uğramışıyla da muhatabız. Hâkim veya savcılar bile suçlular veya 

katiller ile bu kadar doğrudan doğruya muhatap olmuyorlar; ya makamlarında 

oluyorlar ve herkes giremiyor ya da kapılarında korumalar oluyor. Bu anlamda 

doktorların iletişim kurabilme yeteneğinin, empati kurabilme yeteneğinin olması 

gerekiyor. Ön yargılarını bırakabilmeli ve iyi kalpli olmalı diye düşünüyorum.” (kadın, 

23 yaşında, anne matematik öğretmeni, baba inşaat mühendisi, ikisi de lisans 

mezunu) 

“Doktorluk bence mesleği icra etmek noktasında bir yatkınlık istiyor elbette. 

Şimdi cerrahlık noktasında el becerisi kısmına girmiyorum bile, onun dışında insanlarla 

iyi bir iletişim kuramadan kimsenin doktor olabileceğini düşünmüyorum. Mesela bazı 

arkadaşlarımız var konuşamıyorlar, iletişim kuramıyorlar. Bu arkadaşlar hastalarla 

nasıl iletişim kurabilecekler? Bunun yanında el becerisi de bir yatkınlık istiyor, 

cerrahlık noktasında çok önemli bence. Bu yatkınlık mesleğe başladıktan sonra da 



178 
 

 
 

kazanılabilir. Öğrencilik sırasında pratikle, ben iğne vururken zorlanıyordum ama 

şimdi daha iyiyim. Ya da bunların yanında çocukluktan gelen bir yatkınlık da söz 

konusu olabilir. Öyle değilse bile sonradan da kazanılabilir.”(kadın, 24 yaşında, anne 

ve baba psikolojik danışman, ikisi de lisans mezunu) 

İntern doktorlar, ekseriyetle doktorluğun birtakım beceriler ve yatkınlıklar 

gerektirdiğinden bahsetmişlerdir. Birkaç görüşmecinin ilk değerlendirmeleri önemlidir; 

görüşmecilerimiz, doktorluğun sınavlarda başarı göstererek kazanılabileceğine ancak bu 

başarının mesleği icra etmek noktasında yetersiz kalabileceğine değinmişlerdir. Yine 

bazı görüşmecilerimiz, doktorluk için gerekli olan yatkınlıkları pratiklerimiz aracılığıyla 

veya çocukluk dönemlerimizde yaşadığımız deneyimler aracılığıyla kazanabileceğimize 

atıfta bulunmaktadırlar. Görüşmecilerimizin değindiği tüm noktalar, ailede başlayan ilk 

sosyalleşmeleri aracılığıyla birçok pratik yatkınlıkları edindikleri habitusa işaret 

etmektedir. Dolayısıyla görüşmecilerimizin birçoğunun, doktorluk mesleğini icra 

edebilecek bir habitusa sahip olduğunu söylemek mümkündür. 

Bir görüşmecimiz ise doktorluk mesleğinin son kertede bir yatkınlık istediğini 

ancak doktor adayının tıp alanı içerisinde kendi pratiklerine uygun olan bir branşı 

seçebileceğini belirtmiştir: “Mesela ben ‘tıp mı, diş mi?’ diye tercih yaparken 

düşündüğümde şunu düşünmüştüm iyi ki de düşünmüşüm. Dişçilik yaparken genelde 

daha kısır bir alan olan ağzın içindesiniz kesin, ama tıp seçtiğiniz zaman genel cerrah 

olmakla psikiyatrist olmak çok farklı şeyler. Yani bu eğitim öğretim döneminde de buna 

karar verebilirsiniz mesela ben girişimsel işlemleri o kadar sevmedim.  Ben bir 

psikiyatrist olabilirim, bir biyokimyacı olabilirim, bir pediatrist olabilirim hiçbir zaman 

bir ameliyat yapmayacağım. Bunlar birbirinden çok farklı bölümler. Bir pediatrist ile 

bir genel cerrah arasında çok fark var. Kendi içerisinde geniş bir alan olduğu için 

kendinize uygun bir bölümü seçme şansınız var. Yani kan tutan biri cerrah olmayabilir 

evet ama daha uygun bir alan seçebilir.” (kadın, 26 yaşında, anne tıbbi sekreter, baba 

esnaf) 

Görüşmecilerimizin bu konu bağlamında verdikleri cevaplarda dikkatimizi çeken 

bir diğer şey ise; yatkınlıkların hastalarla iletişim kurmak ve cerrahlık olarak 

görüşmeciler tarafından ikiye ayrılmasıdır. Doktorluk için gerekli olan bu pratik 

yatkınlıklardan cerrahlık, görüşmecilerin verdikleri cevaplara bakılırsa şayet; bir el 



179 
 

 
 

yatkınlığı, kabiliyet istemektedir. Cerrahi operasyonlara gösterilen titizlik göz önünde 

bulundurulduğunda bunlar hayli makul isteklerdir. Bir diğer pratik yatkınlık ise iletişim 

kurabilmektir. Bu bağlamda bir görüşmecimizin verdiği cevap daha ayırt edicidir; 

görüşmecimiz katil, suçlu, istismara uğramış gibi birçok farklı kesimden insanla diyalog 

kurduklarını ve bu yüzden doktorun kendi içsel durumlarını işine yansıtmaması 

gerektiğini söylemiştir. Görüşmecimize göre doktor, önyargılarını bırakarak hastaları ile 

kuvvetli duygudaşlıklar kurmalıdır. Yine bir diğer görüşmecimizin iletişim bağlamında 

söyledikleri bu düşünceyi destekler niteliktedir. Görüşmecimiz, doktorun doğru sorular 

sorarak (iyi bir iletişim kurarak), hastanın anamnezini25 alarak doğru tanıyı koyması 

gerektiğini düşünmektedir. Zira doğru tanı, doğru bir tedavi yönteminin uygulanması ve 

hastanın sağlığına kavuşturulması bağlamında hayati önemdedir. Toparlayacak olursak; 

görüşmecilerimiz genel olarak doktorluğun bazı pratik yatkınlıklar (iletişim kurabilme 

yeteneği ve el yatkınlığı) istediğini düşünmektedirler. Onlara göre; bu habitusa sahip 

olamayan kimselerin doktorluk mesleğini icra etmeleri imkânsıza yakın olmakla birlikte 

hayli zordur. 

Daha sonra görüşmecilerimize yönelttiğimiz soru “aldığınız eğitim ile kendinizi 

nasıl değerlendiriyorsunuz?” sorusu olmuştur. Görüşmecilerimiz, 6 yıllık (İngilizce tıp 

öğrencileri hazırlık ile beraber 7 yıl) eğitimleri neticelerinde doktorluk mesleğine 

başlamak üzeredirler. Çalışma grubumuzun intern doktorlardan seçilmiş olmasının 

sebebi ise tam olarak burada yatmaktadır; görüşmecilerimiz 6 yıllık eğitimin son 

evresindedirler. Son 3 yılda (bilhassa 6. yılda) almış oldukları uygulamalı eğitimleri 

düşünüldüğünde görüşmecilerimiz öğrencilikten kopuş ve mesleğe giriş aralığındaki 

basamaktadırlar. Bu bağlamda onlara, aldıkları eğitim neticesinde kendilerini nasıl 

değerlendirdikleri sorulmuştur. Bu soruya yanıt olarak “başarılı” , “kısmen başarılı”, 

“başarısız” ve son olarak “kısmen başarısız” seçenekleri verilmiştir. 

Görüşmecilerimizin, aldıkları eğitim neticesinde kendilerini nasıl değerlendirdiklerinin, 

doktorluk mesleğinin saygınlığı ve diğer getirilerinin anlaşılması bağlamında önemli 

olduğunu düşünmekteyiz. 

 

 

                                                           
25 Hastanın, hastalığı ve çevresi hakkında verdiği bilgi. (TDK) 



180 
 

 
 

Tablo 16. Katılımcıların Kendi Eğitimlerini Değerlendirmeleri 

Aldığınız eğitim ile kendinizi nasıl 

değerlendiriyorsunuz? Frequency Percent Valid Percent 

 

Başarılı 17 42,5 42,5 

Kısmen Başarılı 23 57,5 57,5 

Total 40 100,0 100,0 

Tabloya baktığımız gibi dikkatimizi ilk çeken şey; görüşmecilerden hiçbirinin 

“başarısız” ve “kısmen başarısız” seçeneklerini işaretlemediği olacaktır. Başka bir 

ifadeyle; görüşmecilerimizin tamamı kendini başarılı olarak değerlendirmektedir. Zira 

40 görüşmeciden 17’si “başarılı”, 23’ü ise “kısmen başarılı” seçeneğini işaretlemiştir. 

Aldıkları eğitim neticesinde kendini başarısız olarak değerlendiren hiçbir intern doktora 

rastlanılmamıştır. Bu yüzdeler, doktorluk mesleğinin toplumsal uzamdaki konumuna, 

mülakat gerçekleştirdiğimiz doktorların kendi değerlendirmeleri üzerinden bir bakış 

açısı sunmaktadır. 

Çalışma grubumuzun doktorluk mesleğine bakış açıları, kültürel sermayenin aile 

ortamında yeniden-üretimi bağlamında hayli önemlidir. İntern doktorlar, kendilerini 

başarılı olarak değerlendirdikleri, toplumsal uzamda saygın ve itibarlı olarak gördükleri; 

sosyal, ekonomik ve kültürel sermaye getirisi olan doktorluk mesleğini, kendi 

çocuklarına da önerirler mi? Bu soru, kültürel -ve kaçınılmaz olarak- sosyal ve 

ekonomik sermayenin aktarımı neticesinde egemen sınıfların sürekli olarak aynı 

ailelerden oluşması bağlamında oldukça önemli bir yeri karşılamaktadır. Zira Pierre 

Bourdieu’ye göre, hatırı sayılır bir sermayeye sahip olan ve görece sosyal ve ekonomik 

sermaye getirisi fazla olan mesleklerle uğraşan ebeveynlerin çocukları, kültürel birikimi 

fazla olan ailelerin rehberliğinde ve hiç şüphesiz ebeveynlerinin kendileri için 

yarattıkları imkânlardan da faydalanarak, yine ebeveynleri gibi sermaye getirisi fazla 

olan meslekleri tercih etmektedirler. Bu durum, yoksun çevrelerden gelen çocukların 

imkânsızlıkları düşünüldüğünde, uzun vadede eşitsizliklerin yeniden üretilmesine yol 

açmaktadır. 

Bu noktalar itibarıyla görüşmeler gerçekleştirdiğimiz intern doktorların, 

çocuklarının eğitim serüvenlerinde onlara nasıl bir yol izletecekleri merakımızı 

celbetmiştir. Bu gaye ile görüşmecilerimize ilk olarak “ilerde çocuklarınızın da doktor 



181 
 

 
 

olmasını ister miydiniz?” sorusu sorulmuştur. Çocuklarının doktor olmasını istemeyen 

görüşmecilere ise “Hangi mesleklere yöneldikleri takdirde mutlu olursunuz?” sorusu 

sorulmuştur. Alınılan cevaplar bu bağlamda ilgi çekici olmakla birlikte, 

görüşmecilerimizin eğitim alanı hakkındaki malumatları ve kültürel birikimleri 

hakkında da bizlere ipuçları vermektedir. 

“Şartlar biraz daha iyileştirilirse, daha uygun bir ortam olursa ben çocuklarımın 

da doktor olmasını isterim.” (erkek, 24 yaşında, anne öğretmen, baba memur) 

“Genelde çoğu doktor çocuğunun doktor olmasını istemez. İş yükü ve yoğunluktan 

dolayı genelde istemezler ama ben şu an için çocuklarıma tavsiye ederim. Çünkü diğer 

meslekler ile kıyaslandığında iyi bir konumda. Doktorluğun aile hayatına herhangi bir 

kötülük yaptığını henüz görmedim. Bu yüzden çocuklarıma önerebilirim. Olumsuz bir 

şeyle karşılaşmadığım için…”(kadın, 24 yaşında, anne öğretmen, baba memur 

emeklisi) 

“Çocuklarımın doktor olmak istemeleri beni gururlandırır. Derim ki ‘Oh! Ne 

güzel doktor olacak.’ Bölümü ne olursa olsun seviyorsa eğer ‘tamam’ derim.” (kadın, 

23 yaşında, anne avukat, baba mali müşavir, ikisi de lisans mezunu) 

“Çocuklarımın yetenekleri ve istekleri o yöndeyse doktor olmalarına da müsaade 

ederim. Yani bazı çocuklar var anne-babalarına özeniyorlar onlar da gidip tıp 

okuyorlar; bazı çocuklar da var anne-babasının çektiği eziyeti görüyorlar kesinlikle tıp 

yazmıyorlar. Yani bence çocuğun isteğine bağlı...” (kadın, 26 yaşında, anne memur, 

baba memur, ikisi de lisans mezunu) 

“Şartlar daha da iyi olursa çocuklarımın doktor olmasını isterdim. Şartlar böyle 

kalacaksa istemem. Tabii ileride şartların daha iyi olma olasılığı var, değişken bir 

şekilde…”(erkek, 24 yaşında, anne hemşire, baba öğretmen, ikisi de lisans mezunu) 

Görüşmecilerimiz mülakatlar boyunca, kimi zaman çok çalıştıkları için 

kendilerine vakit ayıramadıklarından ve bu çalışmanın karşılığını alamadıklarından, 

kimi zaman ise doktorluk mesleğinin saygınlığını eskilere oranla yitirdiğinden dem 

vurmuşlardır. Bu yüzden birçok görüşmecimiz, -kendi değerlendirmeleriyle- kötü olan 

bu şartlardan çekindikleri gerekçesi ile çocuklarının doktor olmalarına pek sıcak 

bakmadıklarını iletmişlerdir. Aynı zamanda görüşmecilerimizin birçoğu saygınlık ve 

itibar konusunda meslekler içerisinde genel olarak bir çözülme olduğunu ve 



182 
 

 
 

doktorluğunda diğer meslekler gibi bu çözülmeden etkilendiğini düşünmektedir. Bu 

çelişik duruma rağmen birçok görüşmeci çocuklarının doktor olabilmeleri için birtakım 

şartlar koşmaktadırlar. 

“Çocuklarımın doktor olmasını kesinlikle istemem. İşin içine girdikçe ülkemizde 

birçok meslekte olduğu gibi doktorluk da artık yapılamayacak bir meslek olmak yolunda 

ilerliyor. Doktorlar dövülüyor artık. Rapor alamadıkları için, izin vermedikleri için 

doktorlar şiddet görüyor. Bunların değişmesi lazım...” (erkek, 24 yaşında, anne ev 

hanımı, baba esnaf) 

“Ben açıkçası çok keyifle okudum inşallah keyifle de yapacağım. Eğer çocuklarım 

da doktor olmak isterse ben onaylarım. Şartların falan elbette iyileştirilmesi lazım ama 

tıp okumaya karşı bir çekincem yok. Tıp okumak isteseler desteklerim yani.” (kadın, 23 

yaşında, anne matematik öğretmeni, baba inşaat mühendisi, ikisi de lisans mezunu) 

“Ben çocuklarımın doktor olmasını istemem açıkçası. Çünkü hayatlarını 

yaşasınlar isterim. Ben gençliğimi yaşayamadım doğrusu. Hayatı yaşasın bir kere 

hayata bir kereliğine geliniyor. Benim açıkçası ailemin ekonomik kaygıları vardı ben 

hızlıca bir şekilde doktor olayım istedim ama çocuklarımın muhtemelen para kaygısı 

olmayacak. Ha çok başarılı bir çocuk olursa ve idealist biri olursa onun önünü de 

tutamam. Benim mesleğimden dolayı çocuklarım daha güzel şartlara ulaşacaklar. O 

yüzden istedikleri şeyleri yapsın isterim ama aynı zamanda kazanabilsin de.” (erkek, 23 

yaşında, anne ev hanımı, baba işçi) 

Son görüşmecimizin ifadeleri, doktorluk mesleğinin ekonomik kazancı 

bağlamında dikkat çekicidir. Görüşmecimiz kendi ailesinin ekonomik problemlerinden 

dolayı doktorluk mesleğine yöneldiğini ve mesleği icra ettikten sonra da çocuklarının 

kendisi gibi problem çekmeyeceklerini bildirmektedir. Görüşmecimizin, “mesleğimden 

dolayı çocuklarım daha güzel şartlara ulaşacaklar” ifadesi ekonomik yönde bir gelecek 

kaygısının olmadığını göstermektedir. 

“Ben çocuğumun yeteneklerinin genç yaşta tespit edilip ona uygun bir mesleğe 

yönelmesini istiyorum. Zaten ben çocuklarımın doktorluğa meyilli olacaklarını da 

düşünmüyorum; hem yeteneklerinin bu doğrultuda olabileceğini hem de beni gördükleri 

için bu mesleği isteyeceklerini düşünmüyorum.” (erkek, 24 yaşında, anne emekli 

öğretmen, baba emekli diş teknikeri) 



183 
 

 
 

“Ben çocuklarımın hangi meslekte olacaklarına karar veremem ama şunu 

söyleyebilirim: Ben hayatları boyunca onlara her türlü desteği vereceğim ama 

tercihlerine karışmayacağım.” (erkek, 24 yaşında, anne ev hanımı, baba esnaf) 

Görüşmecilerimizin, çocuklarının eğitim süreçleri hakkındaki tahminleri, kendi 

içlerinde kültürel birikime sahip birer ebeveyn olacaklarının sinyallerini taşımaktadır. 

Bu bağlamda bir diğer görüşmecimizin verdiği cevaplar, hatırı sayılır mesleklerden olan 

ebeveynlerin çocuklarının da hatırı sayılır mesleklere ulaştığı iddiamızı destekler 

niteliktedir. 

“Anne ve babanın iyi bir meslekte olmaları ile çocukların iyi bölümler seçmeleri 

arasında bence bir ilişki var. Mesela benim annem ve babam mühendis, ben 

çocuklarımın iş yoğunluğundan dolayı doktor olmalarını istemem ama onlar da 

istiyorlarsa eğer mühendis olmalarını isterim. Mühendislik bana daha zevkliymiş gibi 

geliyor. Tabii annem ve babamın bana yaptıklarını ben de onlara yapardım; onları 

yönlendirir, fikir verirdim ama kararı onlara bırakırdım.” (erkek, 26 yaşında, anne ve 

baba mühendis, ikisi de yüksek lisans mezunu) 

Doktorluk mesleği başlığı altında intern doktorların eğitim alanına dair 

bilgilerinin ve kültürel birikimlerinin yorumlanması adına, onlara son olarak “iyi bir 

mesleğe ulaşılmak için ne yapılmalıdır?” sorusu yöneltilmiştir. Bu sayede 

görüşmecilerimizin, iyi mesleklere ulaşmak için hangi güzergâhlardan geçilmesi 

gerektiğine dair bilgiler alınmıştır. Nitekim bu bilgiler görüşmecilerimizin eğitim 

alanına dair malumatlarını içermektedir. 

“Ne istediğini bilmesi gerekiyor çocukların. Hedefsizlik çok kötü… Bir hedefinin 

olması gerekiyor. Mesela benim de şu an net bir hedefim olmadığı için TUS26’tan sonra 

ne yapacağımı bilmiyorum. Bu yüzden TUS’a da çalışamıyorum. Bu yüzden önce 

hedefin olacak sonra o doğrultuda çalışacaksın, emek vereceksin.” (kadın, 24 yaşında, 

anne ve baba psikolojik danışman, ikisi de lisans mezunu) 

“İyi bir mesleğe ulaşmak için sistematik bir ders çalışma yöntemi gereklidir. Ders 

çalışmak çok önemli bir yandan kendini geliştirmek… Ama diğer yandan bizim eğitim 

sistemimiz de var. Normalde lisedeki bir çocuk yalnızca ders çalışmamalı; kitap da 

                                                           
26 Tıpta Uzmanlık Sınavı 



184 
 

 
 

okumalı, konsere de gitmeli, gitar da çalmalı. Bence bizim eğitim sistemimiz buna izin 

vermeli.” (kadın, 23 yaşında, anne avukat, baba mali müşavir, ikisi de lisans mezunu) 

“Bundan sonra sistem nasıl olur bilemem sınav falan ama bence insan 

çalışmasının karşılığını her zaman alıyor. Çalışmak, emek vermek, mental olarak hazır 

olmak, bir şeylere hayır diyebilmek falan bunların karşılığını insan bir şekilde alıyor.” 

(kadın, 23 yaşında, anne işletmeci, baba işletmeci) 

“İyi bir mesleğe kavuşmak için çok çalışılmalı, çok ders çalışılmalı Türkiye 

şartlarında… Türkiye’de sağlık sektörü mesela hiç ölmez. İyi bir meslek bizde artık 

karşılığı eşittir para. Ne kadar para kazanıyorsan o kadar iyi bir meslektir. Aklıma 

gelen ilk üç iyi mesleği sıralayacak olursam; tıp, eczacılık, mimarlık olabilir27.” (kadın, 

26 yaşında, anne memur, baba memur, ikisi de lisans mezunu) 

“İyi bir meslek için çabalamak lazım, ders çalışmak lazım... Çevre ve yönelim de 

önemli mesela ailem bana bu kadar destek çıkmasaydı ben de kazanamazdım. Ailemde 

bana hep güven vardı ben de diyordum ki kazanmazsam olmaz arkamda onlar var.” 

(kadın, 24 yaşında, anne ev hanımı, baba şoför) 

4.4. BOŞ ZAMANLARI DEĞERLENDİRME 

Habitus, faillerin söylemlerinde bulunabileceği gibi aynı zamanda onların duruş, 

yürüyüş, hal tavır ve kendilerini ifade ediş tarzlarında da belirginleşebilir. Bunun 

yanında habitus, faillerin estetik beğenileri üzerinde de etki gösterir. Zira daha 

öncesinde de belirttiğimiz gibi; habitus, aktörlere içerisinde bulundukları toplumsal sınıf 

bağlamında neyin yapılabilir ve neyin imkânsız olduğuna dair fikir verir. Başka bir 

deyişle; faillerin gerçekleştirdiği eylemler, toplumsal konumları itibarıyla yapılabilir 

olarak değerlendirdikleri şeylerdir. Faillerin kendi koşulları itibarıyla yatkınlıklara 

dönüştürdükleri pratikleri, uzun vadede bir yaşam tarzı haline gelmektedir. Dolayısıyla 

faillerin beğenileri ve zevkleri de toplumsal uzam içerisindeki konumlarına dair ipuçları 

vermektedir. Bu bağlamda görüşmecilerimize boş zamanlarını nasıl değerlendirdiklerine 

dair bazı sorular yöneltilmiştir. Sorular soruların yardımıyla, görüşmecilerimizin yaşam 

                                                           
27 Görüşmecilerimizin; daha öncesinde tıp dışında hangi bölümü okumak istedikleri, çocuklarına hangi 

meslekleri önerebilecekleri ve son olarak iyi meslekler olarak örneklendirdikleri mesleklerin tamamı, 

toplumsal uzam içerisinde bulunan neredeyse bütün aktörlerin kabulüne dayanan, hatırı sayılır bir 

sermaye kazandıran mesleklerdir. Bu durum görüşmecilerimizin meslekler hakkında edindikleri bilgilerin 

göstergesidir.  



185 
 

 
 

tarzlarına, beğenilerine dair bilgiler alınmak istenmiştir. Bu bilgiler görüşmecilerimizin 

habitusları hakkında önemli noktaları karşılamaktadırlar. Görüşmecilerimize ilk olarak 

“boş zamanlarınızı nasıl değerlendiriyorsunuz, ne tür etkinliklere katılıyorsunuz” sorusu 

sorulmuştur. 

“Genelde evdeyim, gitarım var gitar çalıyorum. Doğum günü hediyesi olarak 

bana org aldılar. İnternetten takip edip org çalmaya çalışıyorum. Müziğe çok ilgim var. 

Zaten okulun müzik kulübündeyim. Tıp balolarımız oluyor ben de şarkı söylüyorum. 

Bağlamam vardı; ilkokuldan beri bağlama çalarım. Onun dışında arkadaşlarım ile 

sinemaya gideriz.” (kadın, 24 yaşında, anne ve baba psikolojik danışman, ikisi de 

lisans mezunu) 

“Kitap okumayı çok severim. Uzun zamandır düzenli okuyamıyorum çünkü 

üniversitede biraz daha yoğunum. Okumayı seviyorum bu yüzden vakit bulduğum 

zamanlarda okumaya devam ediyorum. Bunun yanında boş vakitlerimi değerlendirmek 

istiyorum; mesela İspanyolca öğrenmek istiyorum ama burada kurs yok. Piyano çalmak 

istiyorum ama burada bir yer tek var orası da olmadı ve gidemedim. Boş vakitlerimi 

değerlendirmek istedim ama yapamadım o yüzden ben de şehre küstüm. Erzurum’da 

yapılabilecek çok fazla şey olduğunu düşünmüyorum. Sinemaya gitmeye çalışıyoruz. 

Sonra yemek yapmadığımız için genelde dışarıda yiyoruz. Bu yüzden kafelere 

gidiyoruz.” (kadın, 23 yaşında, anne avukat, baba mali müşavir, ikisi de lisans 

mezunu) 

“Erzurum’a geldikten bir müddet sonra akrobatik paten dersleri almıştım. Bir 

süre kort tenisiyle ilgilendim. Onun dışında kış sezonlarında olabildiği kadar kış 

sporları yapmaya çalıştım. Erzurum’un bana sunduğu imkânları değerlendirdim. Spor 

hayatım hep bir yanımda oldu; o yüzden boş vakitlerimi daha çok sporla geçirdim. Gezi 

programlarına katılıyorum. Kitap fuarlarına katılıyorum; Erzurum’da her açıldığında 

ben de değerlendiriyorum. Çok yazarla, kitap imzalatma veya söyleşisine katılma 

durumlarım oldu. Birebir olarak da tanışma şansım olmuştu birkaç yazarla.” (kadın, 

24 yaşında, anne ev hanımı, baba memur) 

“Boş zamanlarımda sosyal yetkinlikler kazanmaya çalıştım. Spor yapıyordum 

lisanslı olarak; yakın dövüş sporları, kayak. Bunların dışında snowboard yapıyorum.” 

(erkek, 26 yaşında, anne ve baba mühendis, ikisi de yüksek lisans mezunu) 



186 
 

 
 

“Çok çeşitli sporlar yaptım; spor yapmayı çok severim. Basketbol oynamıştım, 

burada snowboard yapmaya başladık. Kort tenisi oynadım. Surf yapmaya yeni başladım 

sayılır. Onu da devam ettirmeyi düşünüyorum. Çok fazla spora başladım ve sonra 

bıraktım. Yani sürekli olarak uğraşacak bir şeyler buldum. Bunun yanında sinema 

tiyatroya gidiyoruz. Ve arkadaşlarla okçuluk kursuna gitmeyi düşünüyoruz. Yani 

Erzurum şartlarında koşulların kötü olduğunu söylemem; aslında kişinin çabasına 

kalmış bir şey.” (kadın, 23 yaşında, anne matematik öğretmeni, baba inşaat 

mühendisi, ikisi de lisans mezunu) 

“Boş zamanlarımda yabancı dil çalışıyorum. Bilim Teknik ve Popular Science 

gibi dergileri okuyorum. Önceden kitap okurdum ama tıp fakültesi okuma alışkanlığınızı 

alıyor. Çünkü sürekli bir şeyler okuyorsunuz. Normalde üç veya dört günde bir kitap 

bitiriyordum ama tıp fakültesine başladığımdan beri ayda bir taneyi zor bitiriyorum.” 

(erkek, 24 yaşında, anne ev hanımı, baba esnaf) 

“Öğrenci kulüplerimiz var onların etkinlikleri vardı onlara katılırız. Sinemaya 

falan gideriz arkadaşlarla, birbirimizle vakit geçiririz. Ben konserlere çok giderim ama 

burada maalesef çok fazla konser olmuyor. Yüzmeye gittik ama o da çok soğuk olduğu 

için devam edemedik. Bu yüzden iç mekânları tercih ettik hep; böyle kütüphanelere, 

kitap okumaya falan gideriz. Tiyatroya da gideriz; geçen yıl çok sık gidiyordum ama bu 

sene yoğunluktan ötürü aynı sıklıkla gidemiyorum.” (kadın, 23 yaşında, anne işletmeci, 

baba işletmeci) 

Görüşmecilerimizin bazıları Erzurum’da yaşadıkları için sosyal etkinliklere çok 

fazla imkan bulamadıklarından yakınmışlardır. Bazı görüşmecilerimiz ise Erzurum 

koşullarında birçok etkinlikten faydalandıklarını belirtmişlerdir. Bunun yanında, 

görüşmecilerimizin belirttiği birçok faaliyet (okçuluk, akrobatik paten, piyano çalmak 

vb.) bir maddiyat istemekle beraber toplumsal uzam içerisinde bulunan her konumdan 

aktörün gerçekleştirebileceği faaliyetler değildir. Ayrıca bu konu bağlamında 

görüşmecilerimizin spora ve kitaplara duymuş oldukları ilgiler ise dikkatimizi çeken 

başka bir noktadır. 

Bilindiği üzere sosyal medya kullanımı artık çok yaygın olmakla birlikte, 

toplumsal sınıf fark etmeksizin neredeyse herkesin sıklıkla kullandığı bir alan oldu. 

Aktörler sosyal medyayı zaman geçirmek için kullanmanın yanında kendi alanlarına 



187 
 

 
 

veya dünyaya dair bilgiler elde edebilmek amacıyla da kullanabilmektedir. 

Görüşmecilerimize bu bağlamda “sosyal medya kullanır mısınız, ne sıklıkla?” soruları 

yöneltilmiştir. 

“Sosyal medyayı kullanırım ama aktif değilim. Genelde bir şey paylaşan değil de 

okuyan, bakan kişiyim. Instagram ve Facebook kullanıyorum. Mesela en çok takip 

ettiğim şeyler komik içerikler. Bölümüme yakın takip ettiğim şeyler de var. Öyle bilimsel 

anlamda bir şey katacak sayfalar takip etmiyorum ama.” (erkek, 24 yaşında, anne 

hemşire, baba öğretmen, ikisi de lisans mezunu) 

“Twitter ve Instagram gibi sosyal mecraları kullanıyorum. Twitter’da genel 

olarak bölümüme yakın içerikleri takip ediyorum. Daha çok kendi branşımla alakalı 

bana fikir sunabilecek insanları takip ediyorum.” (kadın, 24 yaşında, anne ev hanımı, 

baba memur) 

“Daha çok Youtube ve Instagram olarak kullanıyorum. Arkadaşlarımı ve 

müzisyenleri takip ediyorum. Kendi bölümüme yakın içerikleri de takip ediyorum.” 

(kadın, 24 yaşında, anne mimar, baba şehir plancısı ve profesyonel ressam, ikisi de 

lisans mezunu) 

“Sosyal medya kullanırım. Genelde ınstagram kullanırım. Orada da kültürel 

içerikler takip etmeye çalışırım. Aslında bir anlamda tıptan kaçış olarak görüyorum. 

Günde on defa girdiğim oluyor.” (erkek, 23 yaşında, anne ev hanımı, baba işçi) 

Görüşmecilerimizden biri sosyal medyayı tıp öğrenciliği eğitiminden kaçış olarak 

değerlendirmekteyken, diğer görüşmecilerimiz sosyal medya hesapları aracılığıyla da 

bölümlerine yakın içerikler takip ettiklerini ifade etmişlerdir. Boş zamanları 

değerlendirme başlığı altında merak ettiğimiz bir diğer konu; görüşmecilerimizden 

herhangi birinin ihtiyaçlarına yönelik olarak başka bir işte çalışıp çalışmadığıdır. Diğer 

birçok bölümde olduğu gibi tıp eğitimi de birtakım ihtiyaçlar yaratmaktadır. 

Görüşmecilerimizin bu ihtiyaçlarını nasıl karşıladıkları, ihtiyaçlarına istinaden başka bir 

işte çalışmak zorunda olup olmadıkları,  ailelerinden destek alıp almadıkları gibi 

konular, araştırmamız içerisinde önemli bir konumu işgal etmektedirler. Bu yüzden 

görüşmecilerimize mülakat formu içerisinde “öğrencilik yaparken başka bir işte 

çalıştığınız oldu mu ve masraflarınızı nasıl karşılıyorsunuz?” soruları sorulmuştur. 



188 
 

 
 

“Öğrencilik yaparken başka bir işte çalıştığım olmadı. Bursum var babam da 

gönderiyor intern doktorluktan da maaş alıyorum. Tıp eğitimi alıp çalışan bilmiyorum. 

Ben hiç karşılaşmadım.” (kadın, 23 yaşında, anne avukat, baba mali müşavir, ikisi de 

lisans mezunu) 

“Öğrenciliğim esnasında başka bir işte çalıştığım olmadı. Zaten devlet kredim var 

onun dışında da ailem karşılıyor. Çalışan kimseye de hiç rastlamadım, hiç görmedim. 

Hani ben mesela kendi masraflarını karşılamak için çalışmak zorunda olanları hiç 

duymadım ben. Zaten ihtiyaçları olsa bile yoğunluktan ötürü çalışabileceklerini 

düşünmüyorum.” (kadın, 23 yaşında, anne işletmeci, baba işletmeci) 

“Çevremde atıyorum 300 tane arkadaşım varsa 1-2 tane çalışan vardır. İstisnai 

bir durum söz konusu burada... Düzenli bir şekilde çalışan, ben hiç tanımadım ama 

tıbbı bırakıp belli bir yerde memurluk yaparken aftan yararlanıp tıpa geri dönen 

varmış.” (erkek, 24 yaşında, anne hemşire, baba öğretmen, ikisi de lisans mezunu) 

“Öğrencilik yaparken bir işte çalışmadım. Masraflarım da ailem tarafından 

karşılanıyor. Tıp eğitimi alırken çalışan hiçbir arkadaşım olmadı. Öyle biriyle hiç 

karşılaşmadım.” (kadın, 26 yaşında, anne memur, baba memur, ikisi de lisans 

mezunu) 

“Öğrencilik yaparken başka bir işte çalışmadım. Masraflarımı da kendim 

karşılıyorum. Ben okurken bir tane kız tek vardı o çalışıyordu. İhtiyacı olduğu için 

çalışıyordu birkaç ay tek çalışabildi. Ben tıptaki arkadaşlarımı düşündüğümde 

çalışanlar istisnadır. Çünkü çok az vardır.” (erkek, 24 yaşında, anne ev hanımı, baba 

işçi emeklisi) 

Görüşmecilerimizin ifadeleri ekseriyetle aynı çerçevede olmakla beraber 

birbirilerine oldukça benzemektedirler. Zira görüşmecilerimizin hepsi öğrencilikleri 

aşamasında hiçbir işte çalışmadıklarını, ihtiyaçlarının ise genelde aileleri tarafından 

karşılandığını bildirmiştir. Birkaç görüşmecimiz tıp okurken çalışmak zorunda kalan 

arkadaşlarının sayı olarak istisna denilecek kadar az olacaklarını ifade etmiştir. Bir diğer 

görüşmecimiz ise bir arkadaşının yalnızca birkaç ay çalışabildiğinden bahsetmiştir. 

Görüşmecilerimizin, öğrencilik aşamasında herhangi bir ekonomik kaygılarının 

olmaması ve ihtiyaçlarının genel olarak aileleri tarafından karşılanması, hem 

görüşmecilerimizin sosyoekonomik profillerine hem de tıp tercihinde bulunan 



189 
 

 
 

öğrencilerin genel olarak hangi toplumsal sınıftan geldiğine dair kuvvetli ipuçları 

vermektedir. Zira Pierre Bourdieu’nün Fransa’da gerçekleştirdiği çalışmalarda 

yükseköğrenime giren tarım işçisi ailelerden olan çocukların yalnızca  % 1 oranında 

olduğu hatırlanıldığında, çalışma grubumuz özelinde de böyle bir durumla 

karşılaştığımızı söylemek mümkündür. Bourdieu’ye göre yoksun sınıflardan olan 

öğrencilerden birçoğu, yükseköğrenim süreçlerini devam ettirebilmek için ihtiyaçlarını 

karşılayabileceği bir işte çalışmak zorundadır. Zira ebeveynleri, çocuğun eğitim 

ihtiyaçlarını karşılayabilecek ekonomik –daha da önemlisi kültürel- sermayeden 

mahrum olan aktörlerdir. Bourdieu’nün analizlerine yakın bir sonuca ulaşmamızın en 

belirgin kanıtı ise çalışma grubumuzdan hiçbir görüşmecinin ihtiyaçları neticesinde 

çalışmaya gerek duymayışı olmaktadır. Görüşmecilerimizin tamamı, ihtiyaçlarının 

genel olarak aileleri tarafından karşılandığını bildirmiştir. Üstelik görüşmecilere sosyal 

çevrelerinde bulunan arkadaşlarından çalışan kimselerin olup olmadığı sorulduğunda ise 

varsa bile istisna denilecek kadar az olacakları yanıtı alınmıştır. 

4.5. GELECEK TAHAYYÜLÜ 

Pierre Bourdieu’ye göre geldikleri toplumsal sınıfla bağlantılı olarak öğrencilerin 

geleceğe dair hayalleri müphem veya nettir. Egemen sınıflardan gelen ve gelecek ile 

ilgili tek bağlantısı okuduğu okul olmayan öğrencilerin geleceğe dair hayalleri oldukça 

nettir. Çünkü okul istedikleri yönde ilerlemezse bile bu öğrenciler, ailelerinin toplumsal 

konumlarıyla bağlantılı olarak başka alternatiflere de yönelebilirler. Nihayetinde 

geleceklerini sadece okula bağlamadan ebeveynlerinin işini devralabilir veya ekonomik 

sermayelerini kaynak olarak kullanarak başka işlerle uğraşabilirler. Dolayısıyla gelecek 

tahayyülleri belirgin olmakla birlikte birtakım planlar içermektedir. Oysa yoksun 

çevrelerden gelen öğrenciler için gelecek pek tatsız bir konudur. Zira bu öğrenciler için 

yarın ne olacağı müphem bir hava taşımakla birlikte içerisinde bazı kaygıları da 

barındırmaktadır. Yoksun çevrelerden gelen çocuklar için iyi bir gelecek, yalnızca 

okudukları okul ile bağlantılıdır. Okul serüvenleri umdukları güzergahta seyrederse eğer 

kendileri için iyi bir gelecek tayin edebilirler. Bu süreçte bir problemle karşılaşabilme 

ihtimalleri ise gelecekle tüm bağlantılarının kopabileceği anlamına gelmektedir. 

Dolayısıyla yoksun çevrelerden gelen öğrenciler için gelecek kaygısı daimi olarak 

vardır. Çünkü bu öğrenciler için okul dışında ailelerinden devralacakları bir iş veya bir 



190 
 

 
 

miras bulunmamaktadır. Bu durum ise okula dört elle sıkı sıkıya sarılmalarına neden 

olmaktadır. 

Yukarıda yer verildiği gibi; yoksun çevrelerden gelen öğrenciler için gelecek 

sürekli kaygı vermekle birlikte müphem bir görüntü çizmekteyken, egemen ailelerden 

gelen öğrencilerin geleceğe dair endişeleri bulunmamakla beraber onlar için gelecek 

daha belirgindir. Çalışma grubumuz üzerinden bu durumu yorumlayacak olursak; 

görüşmecilerimizin birçoğu görece hatırı sayılır mesleklerle uğraşan ebeveynlere 

sahiptirler. Bunun yanında öğrenciliklerinin ardından ulaşacakları doktorluk mesleği 

onlara, toplumsal uzam içerisinde ekonomik, sosyal ve kültürel getiriler vaat etmektedir. 

Güncel koşullarımız düşünüldüğünde iyi meslekler ile geleceğe dair endişeler arasında 

ters bir ilişki olduğu göze çarpmaktadır. Başka bir deyişle; nispeten daha iyi mesleklerle 

uğraşan aktörlerin geleceğe dair endişeleri azalırken, geleceğe dair endişelerinin fazla 

olduğu aktörlerin görece daha kötü mesleklerle uğraştığı görülmektedir. Bu bağlamda 

mülakatlar gerçekleştirdiğimiz intern doktorların, geleceğe dair endişelerin daha az 

olması beklenmektedir. Zira saygın, itibarlı ve kazançlı bir mesleğe başlamak üzereler. 

Dolayısıyla, görüşmecilerimizin gelecekle olan bağlantılarını öğrenmek üzere onlara 

bazı sorular yöneltilmiştir. Bu sorulardan ilki “eş seçimi için kriterleriniz nedir, ne 

olurdu?” sorusudur. 

“Eşimin doktor olmasını isterim. Çünkü zaten ben böyle şeylerden, işim hakkında 

konuşmayı severim. Başka bir meslekten olsaydı sıkılırdım muhtemelen. Sosyal statü, 

itibar ve meslek bence önemli şeyler. Yani açıkçası bunlar önemli olmayan şeyler desem 

çok gereksiz bir romantizm olur. Bu yüzden bence önemli… Çünkü olanda görüyoruz.” 

(kadın, 23 yaşında, anne işletmeci, baba işletmeci) 

“Benim için her şekilde saygı çok önemlidir; saygı duyulmayı her şeyden önde 

tutuyorum. Aileme, kendine ve bana saygılı olmalı. Kendine saygılı olması benim için 

çok önemli. Hep şey derler: sağlık sektöründeki birini yine sağlık sektöründeki biri 

anlar. Seçeceğiniz branş olayı özelleştiriyor ama genel itibarıyla nöbet sistemi, hastane 

sistemi… Eşim doktor olabilir ama olmazsa olmazım değil.” (kadın, 24 yaşında, anne 

ev hanımı, baba memur) 

“Eş olarak doktor olmasını isterim. Yani tıpa yakın bir alandan… şöyle ki; bir 

muhabbet yani eşler arasında ortak bir ilgi alanı olmasından yakın meslek grupları 



191 
 

 
 

olması önemli.” (erkek, 24 yaşında, anne hemşire, baba öğretmen, ikisi de lisans 

mezunu) 

“Kafamın uyuştuğu, sohbet edebileceğim, muhabbet edebileceğim biri olmalı. 

Doktor olabilirse mesela beni anlayabilir. Şartlarımı çalışma koşullarımı falan. Ama 

aynı zamanda doktor olsa nöbetler yüzünden birbirimizi bile göremeyeceğiz belki de.” 

(kadın, 24 yaşında, anne mimar, baba şehir plancısı ve profesyonel ressam, ikisi de 

lisans mezunu) 

“Benden zeki olması gerekiyor. Çünkü benden daha az zeki olmasın istiyorum. 

Benimle aynı seviyede de olabilir. Zeki olması önemli benim için; beni etkileyebilmesi 

önemli. Eşimin de doktor olmasını isterim. Beni anlayabilmeli; iş ortamını, anlattığım 

şeyleri bilmeli. Bilmeli ki; destek olabilsin bana. Doktor olmasını istemememin bir diğer 

nedeni de anne ve babamın öyle bir eş adayı olması istediklerini bildiğim için. Bana 

yakıştıracaklarını ve onu beğenecekleri biri olmalı; çünkü onların da mesleğe önem 

vereceklerini düşünüyorum. Mesela anne babam psikolojik danışman ama beni bu 

konuda yeterince anlayabildiklerini düşünmüyorum. Ben de onlar üzülmesin diye çok da 

anlatmak istemiyorum. Bu yüzden eşim yaşadığım hayatı bilmeli, bu hayata hâkim 

olabilmeli. Doktor olmasaydı eğer hukuk mezunu avukat bir eşim olsun isterdim.” 

(kadın, 24 yaşında, anne ve baba psikolojik danışman, ikisi de lisans mezunu) 

Son olarak yer verdiğimiz görüşmecimizin ifadeleri dikkat çekicidir; 

görüşmecimiz, eşinin ondan zeki olmasını ve bu kriterin önemli olduğunu ifade etmiştir. 

Devamında da eşinin doktor olmasını istediğini eklemiştir. Buradan hareketle 

görüşmecimizin, doktorluk mesleğini ifa eden kimselerin zeki olduğuna dair bir 

düşüncesinin olduğunu söylememiz mümkündür. Ayrıca görüşmecimiz, anne-babasının 

da doktor bir eş görmekten memnuniyet duyacaklarını eklemiştir. Çünkü 

görüşmecimize göre ebeveynleri de mesleğe önem vermektedir ve doktorluk onlar için 

uygun bir meslektir. Son olarak görüşmecimiz, eşinin doktor olmazsa eğer avukat 

olabileceğini bildirmiştir. Hem doktorluk hem avukatlık saygınlık ve ekonomik kazanç 

noktalarında toplumsal ikrarımıza dayanan mesleklerdir. 

“Daha çok kendi mesleğimden birini tercih etmek istiyorum. Çünkü beni 

anlayabileceğini düşünüyorum tek sebebi bu. Bu konuda başka da aklıma gelen bir şey 



192 
 

 
 

yok şu an için. Kültürel olarak seviyelerimizin eşit olması lazım…”(kadın, 24 yaşında, 

anne öğretmen, baba memur emeklisi) 

“Çok evlilik düşünen biri değilim açıkçası. Şimdiye kadar böyle bir kriter 

düşünmedim hiç ama ilişki açısından baktığımda doktor olursa anlayabilir. Şimdi bir de 

böyle bir sorun var her iki taraf da doktor olunca da olmuyor. İki taraf da cerrah bu 

yüzden çok az görüşüyorlar.” (kadın, 23 yaşında, anne avukat, baba mali müşavir, 

ikisi de lisans mezunu) 

“Açıkçası eşimin üniversite mezunu olmasını isterdim. Kendim okumamış olsam 

belki fark etmez derdim ama kendim okuduğum için eşimin de üniversite mezunu 

olmasını isterim. Neticede üniversitede sadece mesleğinize yönelik eğitim almıyorsunuz 

bir sürü farklı kazanımları oluyor. Eşimde de o kazanımların olmasını isterim. Özellikle 

bir bölümden olsun diyemem ama birbirimizi anlayabilmemiz açısından doktorluğun 

olmasını isterim. Özellikle kadınlar için bu kadar yorucu bir mesleğe sahip olmayan bir 

eşin anlayış göstermesi, nöbetlere bir şey dememesi biraz daha zor oluyor. Tıbbın 

içerisindeki insanlar birbirilerini daha iyi anlıyor ve idare ediyor diye gözlemliyoruz.” 

(kadın, 23 yaşında, anne matematik öğretmeni, baba inşaat mühendisi, ikisi de lisans 

mezunu) 

Görüşmecilerin ifadelerine bakıldığında dikkati ilk çeken şey; neredeyse bütün 

görüşmecilerimizin, eşlerinin doktor olmasını istedikleri olacaktır. Birçok 

görüşmecimiz, çalışma koşullarından ötürü kendileri gibi doktor olacak olan eşlerinin 

onları anlayabileceklerini düşünmekteyken, bazı görüşmecilerimiz ortak bir ilgi alanına 

sahip olabilmek açısından doktor eş istediklerini belirtmişlerdir. Görüşmeler 

gerçekleştirdiğimiz intern doktorların eş kriterleri, sermayenin ailelerde yeniden 

üretilmesi bağlamında bazı şeyler ifade etmektedir; zira anne ve babanın doktor olduğu 

aileler ekonomik, sosyal ve kültürel sermayeye büyük oranda sahiptirler. Böyle bir 

ailede dünyaya gelen çocuklar, henüz çocukluk yıllarından itibaren ebeveynlerinin 

onlara sağladığı imkânlar ölçüsünde pratik yatkınlıklar geliştirecek ve kuvvetle 

muhtemel ebeveynleri gibi hatırı sayılır sermaye getirisi olan mesleklere 

yöneleceklerdir. Esasen görüşmecilerimizin neredeyse hepsi güçlü olasılığın 

farkındadırlar. Öyle ki; görüşmecilerimizin genel ebeveyn profilleri ile kıyasladığımızda 

görece daha aşağıda meslekler icra eden ebeveynlere sahip görüşmecilerimizin fikri de 



193 
 

 
 

bu yönde olmuştur. Bahsi geçen görüşmecilerimiz eşlerinin doktorluk veya yine 

doktorluk gibi getirisi fazla olan bir meslekle uğraşmalarını istediklerini ifade 

etmişlerdir. Görüşmecilerimiz bu sayede çocuklarına daha güzel bir yaşantı 

sunabileceklerini düşünmektedirler. 

“Doktor olduğumuz için bence bir ortalamanın üzerindeyiz. Bu şartlarda kalkıp 

ekonomik endişelerim var dersen biraz yanlış olur. Mesleğimden ötürü endişem yok 

açıkçası. Ama mesela çevremde iki asgari ücretle çalışan ailelerin kaygılarının olmasını 

çok net bir şekilde anlıyorum. Hem çocuklarımıza iyi bir gelecek bırakmalıyız.” (erkek, 

24 yaşında, anne ve baba temizlik görevlisi) 

“Ben sonuçta cerrahi bölüm de seçebilirim çok yoğun bir bölüm de olabilir o 

yüzden doktor olmasını isterim. Ama statü olarak ben şuna inanırım erkeklerin kadınla 

eşit olmasına. Türk toplumunda yaşıyoruz sonuçta belli şeyler var ve erkeklerin 

kendilerinden dolayı bunu kaldıramadığını düşünüyorum. Kadının statüsünün ondan 

yüksek olmasını… Bakın maaş demiyorum mesela doktorların arasında da maaş farkı 

var onu kastetmiyorum. Beni daha iyi anlayabileceğini düşündüğüm için doktor 

olmasını tercih ederim aslında. Meslek ve statü olarak tabii dini, aile gibi olaylar farklı. 

İkimiz de aynı meslekten olursak hem birbirimizi anlarız hem de çocuklarımız daha 

güzel koşullarda büyür.” (kadın, 24 yaşında, anne ev hanımı, baba şoför) 

Bir diğer görüşmecimiz ise genel olarak aldığımız cevaplardan farklı olarak 

bambaşka bir cevap vermiştir. Araştırmamızın farklı renklerden oluşan karma bir 

desene sahip olduğunu göstermek açısından görüşmecimizin yanıtına yer vermemiz 

gerektiğini düşünmekteyiz: “Eş seçimi için şunu diyebilirim; benim mesleğim zor bir 

meslek. Ben onun arkasını toplayamayacak kadar yoğun olacağım. Benim arkamı 

toplayabilecek ve çocuklarıma güzel bir annelik yapabilecek bir eş istiyorum. Meslek 

olarak doktorluk dışında ne olursa olsun istiyorum. Çünkü buzdolabının üzerinde benim 

akşam şu nöbetim var ve çocuğun şu ihtiyaçları var diye yazılı bir not istemiyorum. 

Veya ikimizin de evde olmadığı çok yoğun olduğumuz bir günün ardından ev yemeği 

değil de dışarıdan fast food yemek istemiyorum.” (erkek, 24 yaşında, anne ev hanımı, 

baba esnaf) 

Gelecek tahayyülleri başlığına giriş yaparken de belirttiğimiz gibi; Pierre 

Bourdieu’ye göre eğitim alanı içerisinde hâkim gruplardan gelen öğrencilerin geleceğe 



194 
 

 
 

dair planları nettir ve bu öğrenciler geleceğe yönelik endişeler taşımamaktadırlar. Oysa 

aynı durum yoksun çevrelerden gelen öğrenciler için farklıdır; yoksun öğrenciler 

geleceklerinin belirsizliği karşısında sürekli olarak kaygı duymaktadırlar. Bu bağlamda 

görüşmecilerimizin ne durumda olduğunu öğrenebilmek amacıyla onlara “geleceğe 

yönelik ekonomik, kültürel, sosyal endişeleriniz var mıdır?” sorusu sorulmuştur. 

“Geleceğe yönelik olarak sosyal endişelerim yok açıkçası. Zaten sürekli olarak 

hastanede olduğumuz için hemşire ve doktorlarla akraba gibi oluyoruz. Bir aile gibi 

yaşıyoruz burada nöbetlerde falan. Genel olarak oradan oluşur sosyal çevrem. Ne 

kadar farklı çevrelerden arkadaşlarım olursa aslında o kadar iyi olur benim için. 

Ekonomik olarak endişelerim de yok benim çok zengin olmak gibi bir gayem yok makul 

bir hayat istiyorum. Kafam yeterince rahat olsun yeter. Kültürel olarak çocuklarıma 

yetemeyebilirim. Çünkü işimden dolayı pek fazla zaman ayıramayabilirim ama ben 

götüremesem bile onların kültürel faaliyetlere katılabilmesi için her türlü ortamı 

sağlarım. Öyle olmaları lazım zaten...” (erkek, 23 yaşında, anne memur, baba milli 

eğitim müdürü, ikisi de lisans mezunu 

“Geleceğe yönelik herhangi bir kültürel, sosyal ve ekonomik endişem şu an için 

yok. Babam kültürel konularda hâkimdir konuyu bilmese de beni çok rahatlatır. Ya o 

konuda konuşur ya da genel olarak o konuda bir konuşma yaparak beni rahatlatır. 

Mesleği elime aldıktan sonra ekonomik sıkıntılarımın olacağını düşünmüyorum. Yerden 

yere maaşlar çok değişiyor Erzurum’da 7-8 bin alıyorlar diye düşünüyorum.” (kadın, 

24 yaşında, anne mimar, baba şehir plancısı ve profesyonel ressam, ikisi de lisans 

mezunu) 

Görüşmecilerimizden birinin bu soruya verdiği yanıt daha etraflıca olmuştur; 

görüşmecimiz soruyu birçok açıdan değerlendirerek cevapta bulunmuştur: “Geleceğe 

yönelik olarak ekonomik endişem yok. Bir tıp mezununun ekonomik endişelerim var 

demesi bence biraz şükürsüzlük olur. Çoğu insanın bu bölümü seçmesinin sebebi 

ekonomik kaygılara cevap verebilecek olmasıdır. Aile baskısı var, puanıma yazık 

olmasın düşüncesi var, ileride garanti meslek görülmesi, iyi para kazandırması var. 

Saygın ve itibarlı bir meslek… Bu yüzden ekonomik bir kaygı güdülmesini ben çok 

mantıklı bulmuyorum açıkçası. Ekonomik olarak diğer mesleklerle kıyas yapıldığında 

ben ekonomik endişelerim vardır demeye utanırım. Endişesi olan insanlara saygı 



195 
 

 
 

duyarım; farklı istekleri vardır orası ayrı. Sosyal olarak endişeler branş seçimi ile çok 

alakalı bence. Tıp öğrencilerinde ise şöyle bir yönelim var: hastalarla çok 

uğraşmayayım. Zaten TUS’ta da hastaya uzak olan bölümler, en çok puan isteyen 

bölümler. Bu bölüm tercih edilmeye başlandı ve cerrahi branşlar TUS’ta düşük 

puanlara sahip. İnsanlar artık daha az hastayla birebir ilişki kuracak bölümlere 

yöneliyorlar. O yüzden sosyal çevreme ve aktivitelerime yansımasın, çok nöbetim 

olmasın diye bu bölümler için ciddi çabalar sarf ediyorlar TUS için. Hastalara uzak 

olmaları sosyal ilişkilerini etkilemiyor. Kültürel olarak doktorların çoğu topluma 

kıyasla kültür seviyesi yüksek konumdalar. Bunu çocuğa aktarabilmek konusunda yine 

yoğunlukları anlamında talihsizler. Doktorlar mesela çocuklarına sosyo-kültürel 

anlamda kendini geliştirebileceği bir ortamı maddiyat açısından o fiziksel ortamı 

sağlayabilir ama ilgilenebilmek noktasında zorlanabilirler. Hastane dışında benim 

mesela çocuğumla ilgilenmem mümkün görünmüyor. Seçeceğim branşla alakalı bir 

durum bu…”(kadın, 24 yaşında, anne ev hanımı, baba memur) 

“Geleceğe yönelik ekonomik bir endişem yok. Açıkçası benim hiçbir zaman 

ekonomik sorunlarım olmadı, hiçbir zaman parasızlık çekmediğim için hiç böyle şeyler 

tatmadım. Anne ve babamın meslek durumu iyiydi ben de doktor olacağım bu yüzden 

para kazanırım diye düşünüyorum. Kültürel olarak endişeleriniz yaşadığınız ile bağlıdır 

bence. Uzmanlığımı İstanbul’da yapıyor olursam ya da İzmir’de, işte o zaman kültürel 

olarak bir sorun yaşayacağımı düşünmüyorum. Ben kendimi sürekli olarak yenileyen, 

yenilikleri takip eden bir insanım bu yüzden 15 sene sonra da çocuklarıma kültürel 

anlamda yetebileceğimi düşünüyorum.” (kadın, 24 yaşında, anne ve baba psikolojik 

danışman, ikisi de lisans mezunu) 

“Geleceğe yönelik ekonomik bir endişem çok yok açıkçası. Hayattan da para 

konusunda çok yüksek bir beklentim de yok. Bu yüzden beklentimi fazlasıyla 

karşılayabilecek bir mesleğim var. Sosyallik konusunda birtakım endişelerim var 

aslında. İşteki yoğunluktan ötürü zamanım kalmayabilir diye düşünüyorum. Seçeceğim 

bölümle de ilgisi var elbette. Çocuklarıma bence yetebilirim ben kültürel olarak. Mesela 

kendi ailemi düşünüyorum; ailem benim için yeterliydi. Ben de çocuklarıma yeterli 

olabilirim.” (kadın, 24 yaşında, anne ev hanımı, baba emekli öğretmen) 



196 
 

 
 

Geleceğe yönelik olan sorumuza aldığımız cevaplar, intern doktorların geleceğe 

yönelik kaygılarının yok denilecek kadar az olduğunu göstermektedir. Öyle ki; bazı 

görüşmecilerimiz kendi aile koşulları üzerinden değerlendirerek daha öncesinde 

problem yaşamadıklarını ve buna paralel olarak ileride kendilerinin de problem 

yaşamayacaklarını düşünmektedirler. Bir görüşmecimiz bu bağlamda babasının sürekli 

olarak onu motive ettiğini de örnek vermiştir. Görüldüğü üzere çalışma grubumuz, 

ekseriyetle geleceğe dair endişe yaşamamaktadırlar. Şüphesiz okudukları bölüm ve 

devamında elde edecekleri meslek olan doktorluğun yanı sıra, kendi ailelerinin 

toplumsal konumlarına bağlı olarak elde ettikleri koşullar da bu noktada önem arz 

etmiştir. Zira görüşmecilerimiz eğitim alanına vâkıftırlar. Dolayısıyla mesleklerinden 

yola çıkarak gelecekte nelerle karşılaşacakları noktasında birtakım kuvvetli tahminlere 

sahiptirler. Son olarak görüşmecilerimizin bu soruya verdikleri cevaplar üzerinden 

dikkatimizi çeken bir diğer nokta ise; görüşmecilerimizin sosyal anlamda bazı 

endişelerinin olmasıdır. Birçok görüşmeci ileride mesleklerinden ötürü yeterince sosyal 

olamayacağını düşünmektedir. Burada her mesleğin özgül koşulları itibarıyla bazı 

meşguliyetler yarattığını belirtmekte fayda vardır. Nitekim doktorluk mesleği özelinde 

de tüm branşlar aynı iş yüküyle çevrili değildir; nispeten daha rahat branşlar da vardır. 

Son görüşmecimizin cümleleri iddiamızı destekler niteliktedir. 

Geleceğe yönelik olarak görüşmecilerden cevaplandırmalarını istediğimiz bir 

diğer soru ise kendilerini nasıl bir anne/baba olarak hayal ettikleri sorusudur. 

Örneklemimizdeki intern doktorların nasıl bir aile kuracakları, nasıl bir eş tercih 

edecekleri; genel bir deyişle geleceğe yönelik planları, sermayenin aile içerisinde 

yeniden üretimi bağlamında ziyadesiyle önemlidir. Bu anlamda, görüşmecilerimizin 

kendi olası ebeveyn profilleri hakkındaki yorumları, kendileri gibi alanların işleyişleri 

hakkında malumat sahibi çocuklar yetiştirerek alanların sermayelerini bir elde tutmaları 

noktasında önem teşkil etmektedir. Görüşmecilere bu vesileyle “kendinizi nasıl bir 

anne/baba olarak hayal ediyorsunuz?” sorusu yöneltilmiştir. 

“Büyük ihtimalle çocuklarının üzerine çok titreyen, biraz baskıcı, çok pimpirikli 

bir anne olabilirim. Sevgimi göstermeyi çok severim; büyük ihtimalle çocuklarımı da 

sıkabilirim. Sağlığı olsun, gezdiği yerler olsun günde 10-15 defa olsun ararım. Öyle bir 

anne olurum büyük ihtimalle. Çünkü şu an annemle de görüşmelerimiz böyle; günde 10 



197 
 

 
 

defa araşırız. Ben de büyük ihtimalle annem gibi olurum.” (kadın, 24 yaşında, anne 

öğretmen, baba memur emeklisi) 

“Sevgi ve saygı konusunda, imkan sağlama konusunda yeterli bir anne olacağımı 

düşünüyorum. Eğitimlerine olan ilgileri konusunda da yeterli bir anne olabilirim. Ben 

ailemde eğitimdeki seçimlerim için çok saygılı bir tutumla karşılaştım bu yüzden ben de 

çocuklarıma karşı çok saygılı olacağım. Ellerimi tamamen üzerlerinden çekmemek 

kaydıyla seçtikleri her şeye saygılı duyacağım. O benim onun üzerindeki etkimden 

haberdar olmayacak, tamamen kontrolü bırakmadan saygılı olacağım.” (kadın, 24 

yaşında, anne ev hanımı, baba memur) 

“Muhtemelen iyi bir baba olurum; çocuklarıma çok değer veririm herhalde. 

Eğitim konusunda ise onlara elimden gelen her şeyi yaparım. Zaten hem çok küçük 

yaşlardan hem okulda hem de spor branşlarında ne istiyorsa bir arada yapsın isterim. 

Okulun yanında spor ya da enstrüman da olabilir. Kendini geliştirsin ve bir yaştan 

sonra kendilerini bildikten sonra istedikleri yönde devam etsinler. Hatta sol ayaklı bir 

oğlum olursa onu yetiştirip Fenerbahçe’de sol bek oynattırmak isterim.” (erkek, 23 

yaşında, anne memur, baba milli eğitim müdürü, ikisi de lisans mezunu) 

“Çok baskıcı bir anne olmazdım galiba çok yumuşak da olmazdım. Ben kontrol 

ederdim galiba. Kardeşimden bildiğim için tahmin ediyorum. Onlar için neticede en 

iyisi olmasını isteyeceğim. Eğitime de çok fazla önem veriyorum. O yüzden baskıcı, 

otoriter bir tutumla değil ama serbest bırakacak bir tavırla da değil… Öyle bir şey 

vermeliyim ki; sorumluluklarının farkında olsun, ders çalışması gerektiğinin farkında 

olsun. Başarılı olabilmesi için ders çalışmasını sağlardım. Kitap okumasını öğretirim. 

Bence bu küçüklükten onun yanında okursan o çocuk da okur ve beraber okursunuz. 

Annem babam da ben küçükken kitap okuyordu, beraber okuyorduk. Muhtemelen ben de 

onlardan etkilendim.” (kadın, 23 yaşında, anne avukat, baba mali müşavir, ikisi de 

lisans mezunu) 

“Yoğun bir meslek grubundayız; çocuklarımın ne kadar hayatında olabilirim 

bilemiyorum. Ya iş hayatından biraz kısmak gerekecek; ya da çocuklarla vakit 

geçirmekten kısmak gerekecek. Eş seçimi burada önemli aslında yeteri kadar destek 

sağlayabilecek bir eş olursa iki durum da idare edilebilir. Gerekirse bir süre istifa 

etmeyi düşünebilirim belki; ilk doğdukları zamanlarda. Eğitimlerine de önem veririm ve 



198 
 

 
 

üniversiteye girmelerini isterim. Onların okulunu en üstte tutmam ama ilgilenirim.” 

(kadın, 23 yaşında, anne matematik öğretmeni, baba inşaat mühendisi, ikisi de lisans 

mezunu) 

“Annem gibi bir anne olmak isterdim; çocuklarına çok düşkün, her şeyiyle 

ilgilenen, onlar için her türlü fedakârlığı yapabilen… Öyle klasik bir anne… Ben 

üniversiteye hazırlandığım dönem annem ders çalışma sistemi ve okuma alışkanlıkları 

aşılıyordu bana. Benim okuduğum lise uzaktı. Uzakta okuduğum için gidip gelmem uzun 

sürüyordu. O yüzden sabahları biraz erken kalkıyordum, sabahları erken kalkınca da 

erken yatıyordum mecburen. Uykum geliyordu. Annem hani pencereyi açıyordu, su 

getiriyordu, kahve yapıyordu… Sürekli uyanık kalıp ders çalışayım diye. Mesela bazı 

çalışamadığım dersleri edebiyat, Türkçe, dil anlatım derslerini kendisi çalışıp özet 

çıkarıyordu ve bana anlatıyordu. 9. Sınıfta kitap okuyup özet çıkarmamız gerekirken 

bazı kitaplarımı annem okuyup özet çıkarıp bana anlatmıştı. Bana fazlasıyla yardımı 

oldu. Ben de onun gibi olmak isterdim.” (kadın, 26 yaşında, anne memur, baba 

memur, ikisi de lisans mezunu) 

“Biraz otoriter bir anne olarak düşünüyorum kendimi. Sevgiden ziyade 

çocuklarımın yeter ki hayatları iyi olsun diye daha katı ve disiplinli davranacağım gibi 

hissediyorum ama… Kesinlikle onlara ders çalışma yöntemleri ve okuma alışkanlıkları 

aşılayacağım. Mesela ben lisenin son dönemlerinde bir şeyleri yanlış yaptığımı 

biliyordum ama sonra düşündüm, sonra yardım aldım şöyle çalışsan daha iyi böyle 

yapsan daha iyi diye… Öyle kendimi toparladım. Mesela işitsel zeka, görsel zeka 

durumları var. Bana dediler ki görsel hafızan daha iyi o yüzden not alarak çalış diye. 

Ben de bunları öğretebilirim çocuklarıma. Aynı zamanda onlara bir kütüphane de 

bırakmak istiyorum. Annemi şikayet ediyordum ama büyük ihtimalle ben de 

çocuklarımdan haberdar olmak isterim. Seviyesini öğrenip yardım etmeyi isterdim. 

Eksiklerini tamamlamaya çalışırdım. Biz bölüm tercihlerini 17 yaşında yapıyoruz 

sonuçta ne kadar sağlıklı olabilir ki? Bu yüzden çok erken tercihleri doğru olur mu? 

Anne baba yönlendirmelerine ihtiyaçları olabilir ama çocuğunu çok iyi tanıman lazım… 

Nelerden hoşlanıyor nelerden hoşlanmıyor?” (kadın, 24 yaşında, anne mimar, baba 

şehir plancısı ve profesyonel ressam, ikisi de lisans mezunu) 



199 
 

 
 

“Muhtemelen kendi babamdan gördüğümü ben de onlara yapacağım; gerekli 

olan tüm tecrübe ve yönlendirmeyi onlara sağlarım, hata yapmalarına mümkün mertebe 

izin veririm çünkü hata yapılmadan öğrenilmiyor bazı şeyler. Öğüt vererek kalıcı 

olmuyor bence. Onların hata yapıp düşmeleri gerekiyor ki öğrensinler. Ben de öyle 

öğrendim. Onun dışında sıkmayan, rahat bir baba olarak hayal ediyorum kendimi.” 

(erkek, 26 yaşında, anne ve baba mühendis, ikisi de yüksek lisans mezunu) 

Görüşmecilerimiz genel olarak ebeveynlerinden gördüklerini çocuklarına 

aktarmak istemektedirler. Bu durum bir anlamda görüşmecilerimizin, bebeklikten 

başlayarak çocukluk yılları ile geçirmiş oldukları gelişim süreçleri hakkında kendilerini 

yeterli bulduklarını göstermektedir. Birçok görüşmecimiz “annem gibi, babam gibi” 

ifadeleri kullanmıştır. Bunun yanında çocuklarını fazla sıkmadan eğitim süreçleriyle de 

birebir olarak ilgileneceklerini ifade etmişlerdir, görüşmecilerimiz. Ebeveynlerinin ilgi 

düzeylerine dair istatistiksel veriler (“Ebeveynlerinizin eğitiminize olan ilgisini yeterli 

buluyor musunuz?” sorusuna verilen anket cevapları) düşünüldüğünde, 

görüşmecilerimizin de en az anne ve babaları kadar ilgili birer ebeveyn olacaklarını 

söylemek mümkündür. Öznel değerlendirmeleriyle kendilerini “istisna” olarak gören ve 

görece daha az kazandıran mesleklerle uğraşan ebeveynlere sahip görüşmecilerimizin 

bu soruya verdikleri cevaplar da farklı değildir.  Kendilerini “istisna” olarak 

değerlendiren görüşmecilerimiz de çocuklarının eğitimiyle ilgilenen, baskıcı olmayan, 

ilgi düzeyi yüksek ebeveynler olarak kendilerini hayal etmektedirler. İstisna 

görüşmecilerimizden aldığımız yanıtlar hayli önemli bir noktaya ışık tutmaktadır: 

Yoksun bir çevreden geliyor olsa bile aktörler; mesleklerinin aracılığıyla sosyal, 

ekonomik, kültürel sermayeler kazanabilir ve bunları çocuklarına aktarabilirler. Yoksun 

çevrelerden gelen bu görüşmecilerimizin geleceğe yönelik net tahminleri ve kendilerini 

yeterli birer ebeveyn olarak değerlendirmeleri, eğitim alanına dair habitusun 

(yatkınlıkların) eğitim süreciyle kazanılabileceğini göstermektedir. Zira Pierre Bourdieu 

habitusun stratejiye açık olduğunu ve aktörlerin bilinçli bir şekilde olmasalar bile 

koşulları itibarıyla bazı stratejiler üretebileceklerini ifade etmektedir. Daha açık bir 

deyişle; yoksun çevrelerden gelen görüşmecilerimiz, eğitim sürecinde edindikleri pratik 

yatkınlıkları (habitus) ile alanların işleyişleri hakkında malumat kazanmışlardır. 

Dolayısıyla çocuklarına nasıl bir ortam bırakacaklarından haberdardırlar. Bu durum ise 



200 
 

 
 

doktorluk mesleğinin, meslekler arası hiyerarşideki sermaye kazandırıcı konumuna dair 

birtakım ipuçları vermektedir. 

“Biraz disiplinli… Şöyle yani kendi ayakları üzerinde olacak çocuklar yetiştirmek 

için. Merhametli bir anne olurdum. Ben illa şey istemem ama başarısızlığı kaldıramam 

galiba biraz hırslı bir insanımdır. Çocuğum başarısız olursa, zeki olmazsa bu beni 

birazcık kötü yapabilir. Bu yüzden çocuktan önce kendimi oluşturmalıyım sonra da 

çocuğumu. Gerekli eğitimi verip, gerekli ilgiyi gösterip sonuç alamazsam bundan çok 

mutlu olacağımı düşünmüyorum. Başarılı olur ama gidip doktor olmaz buna karışmam. 

Onların seçimi doktor olmak isterlerse engel olmam. Anne olduğumda, gelecekte statü 

olarak ekonomik olarak her türlü karşılayacağımı düşünüyorum. Türkiye ortalamasının 

üzerinde yani ama şundan yana endişelerim var nöbetler belli çalışma koşulları var.” 

(kadın, 24 yaşında, anne ev hanımı, baba şoför) 

“Eğitim anlamında da biraz disiplinli olurdum açıkçası. Ben çocukken bazı 

aşırılıklar yaptığım için bunların ne olduğunu biliyorum. Bu yüzden onun yapmasına da 

engel olacağım. Bir şey yapılacaksa o şey yapılacak, çalışılacaksa eğer çalışılacak. 

Liseden sonraki hayatı kendi kararı artık ama benim çocuğum lise hayatını bitirene 

kadar çevresindeki 10 kişinin yedisinden üstün olmalı. Her insanın çocuğu ilk başlarda 

kavrayamayabilir, o zamanlarda özel ders lazımsa özel ders alacak. Bir kere ben 

onların hocaları ile irtibatımı kesinlikle koparmayacağım. Eğitimi ona sevdireceğim ve 

bu konuda benden ne destek isterse istesin elimden gelen her şeyi maddi-manevi olarak 

vereceğime inanıyorum. Çocuk zaten ebeveynlerin de çalıştığı bir ortamda dünyaya 

geldikten sonra anne babalarından görmüştür ve bende çalışacağım demiştir.” (erkek, 

24 yaşında, anne ev hanımı, baba esnaf) 

İntern doktorlara mülakat formu içerisinde son olarak “kendinizi 5 sene sonra 

nasıl hayal ediyorsunuz?” sorusu sorulmuştur. Bu mülakat formu içerisinde bulunan son 

soru olmakla birlikte görüşmecilerin geleceğe dair beklentileri hakkında da fikir 

verebilmektedir. Zira alınılan cevaplar, görüşmecilerimizin geleceğe dair mesleklerini 

icra edebilmek noktasında herhangi bir endişelerinin olmadığını göstermektedir. Hiçbir 

görüşmecimiz “5 sene sonra ne yapıyor olduğumu hayal edemiyorum” yanıtını 

vermemiştir. Gelecek onlar için kaygı yaratan bir belirsizliği değil; stratejileri ile 

beraber planlı şeyler yaşayacakları olası tahminleri işaret etmektedir. Nitekim 



201 
 

 
 

görüşmecilerimizin bu soruya verdikleri yanıtlar, geleceğe dair planlarını 

göstermektedir. 

“Açıkçası çok fazla TUS çalışmıyorum o zamana kadar uzman olur muyum 

bilmiyorum ama o zamanlar yeni evlenmiş maddi kaygıları olmayan onun dışında güzel 

bir hayatı olan, çocuğum olur mu bilmiyorum ama genel olarak memnun olan biri 

olarak görüyorum kendimi aslında.” (erkek, 23 yaşında, anne ev hanımı, baba işçi) 

“Kendimi 5 sene sonra muhtemelen bir cerrahi bölümde asistan olarak hayal 

ediyorum. Aklımda şu an kadın doğum var, genel cerrahi de olabilir. Cerrahi bir bölüm 

istiyorum; zor ama bana daha uygun.” (erkek, 26 yaşında, anne ve baba mühendis, 

ikisi de yüksek lisans mezunu) 

“Cerrahi seçmek istiyorum. 10 yıl sonra ise mesleğini yapan bir anne olabilir. 

Eğer mesleğimi başarılı bir şekilde yapıyorsam, yurt dışında da mesleğime yönelik bir 

şeyler kazanmak isterim.” (kadın, 23 yaşında, anne ev hanımı, baba tıbbi satış 

müdürü) 

“Kendimi KBB uzmanı olarak hayal ediyorum. Şu anki hedefim o. Tabii o yüzden 

çok çalışmalıyım ama benim hayallerim daha fazla. Yurt dışına açılmak istiyorum. Eğer 

yurt dışına açılamazsam olduğum bir yerde bir özel hastane açmak istiyorum. İşte bir 

de, burada gördüğüm yardıma muhtaç olan çocuklara da dokunmak isterim. Artık bu 

nasıl olur bilemiyorum ama belki onlara ücretsiz bir rehabilitasyon sunabilirim, belki 

bir yurt olabilir.” (kadın, 26 yaşında, anne memur, baba memur, ikisi de lisans 

mezunu) 

“5 yıl sonra muhtemelen kazanmış olurum ve asistanlık yapmış olurum. Belki 

evlenmiş olurum. Özellikle cerrahi bir branş istiyorum ama tam olarak onlar arasında 

bir ayrım yaptığımı söyleyemem.” (kadın, 23 yaşında, anne matematik öğretmeni, 

baba inşaat mühendisi, ikisi de lisans mezunu) 

Görüldüğü üzere; görüşmecilerimiz, ekseriyetle planları dahilinde hayaller 

kurarak 5 yıl sonra nasıl bir hayatları olacağı hakkında tahminler yürütmektedirler. 

Amiyane tabirle gelişigüzel yaşamak yerine sahip oldukları koşullar bağlamında 

birtakım planlar kurmaktadırlar. Şüphesiz gelecek yaşantıları için planlar kurup strateji 

üretmeleri üzerinde, koşulları itibarıyla geleceklerinin müphemlik taşımamasının rolü 

büyüktür. Gelecek tahayyüllerine dair soruların ardından anket formu içerisinde 



202 
 

 
 

görüşmecilerimize genel bir soru yöneltilmiştir. Bu soru ile intern doktorların, sahip 

oldukları koşulları itibarıyla hayatlarından ne kadar memnun oldukları öğrenilmiştir. Bu 

gaye ile intern doktorlara “genel olarak hayatınızdan memnun musunuz?” sorusu 

sorulmuştur. Bahsi geçen soruya yanıt olarak “çok memnunum”, “memnunum”, “az 

memnumum” ve son olarak “memnun değilim” seçenekleri verilmiştir. 

 

Şekil 7. Katılımcıların Memnuniyet Durumları 

Tablo 17. Katılımcıların Memnuniyet Durumları 

 Frequency Percent Valid Percent 

 Çok Memnunum 3 7,5 7,5 

Memnunum 24 60,0 60,0 

Az Memnunum 8 20,0 20,0 

Memnun Değilim 5 12,5 12,5 

Total 40 100,0 100,0 

Anket formuna katılan 40 görüşmeciden yalnızca 5’i hayatlarından memnun 

olmadıklarını bildirmişlerdir. Bunun nedenini sorduğumuzda ise alınılan cevaplar genel 

olarak internlik sürecinin ağır bir tempoda geçmesi; sürekli olarak nöbet tutmaları ve 

hem öğrenciliği hem de hekimliği bir arada yürütmek zorunda olmaları yönünde 

olmuştur. Bunun dışında geriye kalan 35 görüşmecinin tamamı belli oranlarda 

hayatlarından memnundurlar; zira 8 görüşmeci az, 3 görüşmeci ise çok memnun 

olduğunu belirtmişken 24 görüşmeci “memnunum” seçeneğini işaretlemiştir. 40 

görüşmeciden 35’inin (%87,5) hayatından memnun olması, toplumsal uzamdaki 



203 
 

 
 

konumlarının onlara sağladığı şartları anlayabilmemiz noktasında önemlidir. Zira 

görüşme gerçekleştirdiğimiz çalışma grubumuz, ekseriya hatırı sayılır mesleklerle 

uğraşan ebeveynlere sahiptirler. Ebeveynlerin meslekleri aracılığıyla çocuklarına 

sağladıkları veya sağlayacakları ekonomik, sosyal, kültürel avantajlar düşünüldüğünde 

görüşmecilerimizin genel olarak hayatlarından memnun olmaları tabir caizse normaldir. 



204 
 

 

SONUÇ 

Araştırmamız; Atatürk Üniversitesi Tıp Fakültesi son sınıf öğrencilerinin, eğitim 

serüvenlerinde ebeveynlerinden miras edindikleri sosyal, ekonomik ve bilhassa kültürel 

sermayenin eğitim süreçlerini nasıl etkilediğine dayanmaktadır. Araştırmamızın temel 

hipotezi; sermaye bağlamında hatırı sayılır bir meslek olarak gördüğümüz doktorluk 

mesleğini yakın zamanda icra etmeye başlayacak olan intern doktorların, yine hatırı 

sayılır sermayeleri (kültürel, ekonomik, sosyal ve simgesel) ellerinde bulunduran 

ebeveynlere sahip oldukları üzerinedir. Bahsi geçen ebeveynler, iyi mesleklerle 

uğraşmanın yanı sıra toplumsal uzam içerisindeki konumlarına paralel olarak yine hatırı 

sayılır sermayelere sahiptirler. Ebeveynlerin sahip oldukları sermayeler arasından 

özellikle kültürel sermaye, eğitim hakkında malumatlarının olmasına ve bu vesileyle 

çocuklarının eğitim serüvenleri ve meslek seçimleri üzerinde akıllı tercihlerde 

bulunmalarına yol açmaktadır. Bu varsayımı test etmek amacıyla 2019-2020 eğitim ve 

öğretim yılı içerisinde öğrenciliklerine aktif bir şekilde devam eden Atatürk Üniversitesi 

Tıp Fakültesi 6. sınıf öğrencileriyle görüşmeler gerçekleştirilmiştir. Araştırmamız için 

anket ve mülakat formları aracılığıyla karma araştırma yöntemi uygulanmıştır. Bu 

bağlamda 40 katılımcıya anket formu üzerinden; 25 katılımcıya da mülakat formu 

üzerinden ulaşılmıştır. Atatürk Üniversitesi Tıp Fakültesi son sınıf öğrencilerinin 

cinsiyet dağılımları göz önünde bulundurularak hem anket hem de mülakat 

görüşmelerinde bu dağılıma dikkat edilmiştir. Örneklemimize ulaşırken çalışma 

evrenini karşılayabilmesi amacıyla cinsiyet noktasında gösterdiğimiz hususi özenin 

dışında görüşmecilerden Atatürk Üniversitesi Tıp Fakültesi son sınıf öğrencileri 

olmalarının yanında herhangi bir yeterlilik veya şart istenilmemiştir. 

Gerçekleştirdiğimiz görüşmelerin ardından anket ve mülakat formu ile ulaştığımız farklı 

veriler, bulgular bölümünde karşılaştırmalı olarak verilmiştir. Bu bölümde ise 

görüşmecilerin yanıtları üzerinden varsayımlarımız değerlendirilecektir. 

Görüşmeler gerçekleştirdiğimiz katılımcıların ebeveynleri, araştırma konumuz 

özelinde önemli bir noktayı işgal etmektedirler. Zira ebeveynlerin ne mesleklerle 

uğraştıkları ve görüşmecilerimiz ile kurdukları ilişkiler, sahip oldukları sermayelerin 

yardımıyla eğitim süreci boyunca çocuklarına rehberlik etmelerinde ve farklı türden 

sermayelerinin aktarımında hayli önemlidir. Katılımcılara, ebeveynlerine dair genel 



205 
 

 
 

bilgilere ulaşmak ve haklarında genel bir profil oluşturmak amacıyla, tanışma başlığı 

altında bazı sorular yöneltilmiştir. Alınılan cevaplara bakıldığında; görüşmecilerimizin 

büyük bir bölümünün çalışan anne-babalara sahip oldukları gözümüze çarpmaktadır. 

Bilhassa mülakat gerçekleştirdiğimiz görüşmecilerimiz arasından istisna sayılacak kadar 

az görüşmecinin annesi ev hanımı olup babası görece dezavantajlı meslekler ile 

uğraşmaktadır. İstisna sayılacak grubun dışında kalan görüşmecilerimizin ebeveynleri 

genel olarak öğretmenlik, avukatlık, psikolojik danışmanlık, mühendislik, ressamlık vb. 

gibi meslekleri icra etmektedirler. Adı geçen meslekler, saygınlık ve sosyal statü 

bağlamlarında toplumsal kabulümüze dayanan bir konuma sahiptirler. Bilhassa 

öğretmenlik, eğitim alanının işleyişine dair malumat ve toplumsal devamlılığın 

sağlanmasında omuzladığı özel yük düşünüldüğünde saygın bir meslektir. Bunun 

yanında, görüşmecilerimiz ekseriyetle ebeveynleri ile kurmuş oldukları ilişkilerin iyi 

olduğunu, onlarla arkadaşlık ettiklerini ve baskıcı bir tutumdan ziyade anlayışa dayanan 

bir bağ kurduklarını ifade etmişlerdir. Ebeveynlerin ilgi düzeylerine dair anket formu 

üzerinden ulaştığımız net istatistikler bu durumu destekler niteliktedir. Ayrıca ebeveyn 

ilgisi özelinde değerlendirmemiz gereken bir diğer önemli konu ise; toplumsal alan 

içerisinde görece avantajlı veya dezavantajlı mesleklerle uğraşan tüm ebeveynlerin, 

çocuklarıyla yakın ilişkiler kurmaları ve onların eğitim süreciyle yakından 

ilgilenmeleridir. Zira görüşmecilerimizin tıp eğitimi kazanmaları üzerinde ebeveynlerin 

ilgi durumları önemli bir rol oynamıştır. Meslek fark etmeksizin bütün ebeveynlerin, 

çocuklarının eğitimine göstermiş oldukları ilgiyi bir görüşmecimizin “annemin ilgisi 

çoktu, bilgisi azdı” cümlesi yeterince iyi açıklamaktadır. Buradan hareketle çocuğun 

eğitim süreci üzerinde (görece iyi bir bölüm kazanarak avantajlı bir mesleğe ulaşmaları 

noktasında) ebeveynlerin ilgi düzeylerinin de en az eğitim alanı hakkındaki bilgileri 

kadar önemli olduğunu söylememiz mümkündür. 

Yer verdiğimiz bir diğer konu görüşmecilerimizin gelmiş oldukları sosyal 

konumla ilintili olarak dile olan yatkınlıklarıdır. Bu bağlamda anketlere katılan 40 

görüşmeciden yalnızca 2’ si aile içerisinde Türkçe dışında başka bir dil (Kürtçe) 

konuşmaktadır. Aynı durum mülakat formuna katılan 25 görüşmeciden yalnızca 1 tanesi 

üzerinden karşılık bulmuştur. Mülakatlara katılan görüşmecimiz ilkokul yıllarında 

Türkçeyi kavrayabilmek noktasında bazı sıkıntılar yaşadığını ama artık bu sıkıntıları 

atlattığını ifade etmiştir. Bunun yanında tıp eğitiminin kendine has, özel bir dilinin 



206 
 

 
 

olduğunu söylememiz mümkündür; zira tıbbi terimlerin birçoğu Latincedir. 

Görüşmecilerimizden birkaçı eğitim süreçlerinin ilk dönemlerinde eğitim diline 

yabancılık çektiklerini ifade etmişlerdir. Ancak eğitim süreci içerisinde bu yabancılık 

kaybolmuş ve görüşmecilerimiz tıp eğitimi içerisinde şekillenen bir habitusa sahip 

olmuşlardır. Son sınıfta olan intern doktorların ilk yıllarındaki yabancılıklarına tezat 

oluşturacak bir biçimde eğitim diline hâkim olmaları, eğitim süreci içerisinde dilsel 

yatkınlıklar kazandıklarının kanıtıdır. 

Görüşmecilerimizin ilk-ortaokul ve lise dönemlerinin de bulunduğu eğitim 

süreçleri düşünüldüğünde sahip oldukları imkânlar, değerlendirmemiz gereken başka bir 

konudur. Görüşmecilerimizin elde ettikleri imkânlar, ebeveynlerin meslekleri ve onunla 

bağlantılı olarak ekonomik kazançları ile ilintilidir. Bu bağlamda ebeveynlerinin toplam 

aylık kazançları sorulmuştur; alınılan cevaplar ebeveynlerin icra ettikleri mesleklere 

doğru orantılı olarak hatırı sayılır kazançlar oldukları yönündedir. Bilindiği üzere eğitim 

alanında yer alan eşitsizliklerin temel kaynaklarından biri de farklı sosyal konumlardan 

gelen çocukların aynı imkânlara sahip olamayışlarıdır. Ebeveynlerin ekonomik 

sermayeleri ve buna paralel olarak ulaşılan imkânlar düşünüldüğünde bu durum bazı 

çocuklar için bir avantajı; bazı çocuklar için ise bir dezavantajı ifade etmektedir. Zira 

eğitim alanına özgü olan araç-gereçlere ulaşmak, okul öncesi eğitim almak ve bu sayede 

okula daha hazır başlamak, eğitim süreci içerisinde özel ders ve dershane gibi destek 

eğitim almak ekonomik bir yeterlilik istemektedir. Nitekim görüşmeler 

gerçekleştirdiğimiz katılımcıların büyük bir çoğunluğu, görece iyi ekonomik 

sermayeleri bulunan ebeveynlere sahiptirler. Bu durum eğitim süreçleri içerisinde 

mücadelede bulundukları diğer aktörlere (diğer öğrencilere) göre birtakım avantajlar 

elde etmelerine yol açmıştır. Ulaştığımız nitel-nicel verilerin ışığında, doktorluk 

mesleğini seçen görüşmecilerimizin, yine iyi mesleklerle uğraşan ebeveynlere sahip 

olduklarını; bu durumun sermayenin meslekler aracılığıyla belirli aileler içerisinde 

dolaştığını, uzun vadede ise eşitsizliklerin yeniden-üretilmesine yol açtığını 

göstermektedir. 

Görüşmecilerimiz aracılığıyla ulaştığımız veriler, yukarıda bahsi geçen iddiamızı 

destekler niteliktedir. Örneklem grubumuzda bulunan ve ebeveynlerinin sahip oldukları 

(sosyal, ekonomik, kültürel) sermayelere göre avantajlı veya dezavantajlı bir konumda 

olmaları fark etmeksizin bütün görüşmecilerimiz, gelecek tahayyülü başlığı altında ve 



207 
 

 
 

zaman zaman görüşmelerin olağan seyri içerisinde başka bölümlerde; çocuklarına 

eğitim alanı içerisinde her türlü imkanı sağlayacaklarını ve eğitim süreçleri ile yakından 

ilgileneceklerini bildirmişlerdir. Ebeveyn mesleklerine paralel olarak avantajlı 

konumlarda bulunan görüşmecilerimiz için çocuklarının eğitim serüvenlerinde her türlü 

imkâna ulaşmaları, bir zorunluluğu ifade etmekteyken; dezavantajlı konumlarda 

bulunan görüşmecilerimiz, kendileri kavuşamamış olsalar bile çocuklarının mutlaka iyi 

imkânlara kavuşacaklarını kendi kontrollerinde olan bir tercih olarak yanıtlamışlardır. 

Dezavantajlı konumlardan olan görüşmecilerimizin, çocuklarına sağlayacakları 

imkânlar noktasında yakın zamanda icra edecekleri mesleklerini referans aldıklarını 

belirtmemiz önemlidir. Zira görüşmecilerimiz çocuklarının gelecek yaşantılarını 

tahayyül ettiklerinde kendi çocukluk yıllarından yola çıkmaktadırlar ve bu durum 

avantajlı ve dezavantajlı olarak değerlendirdiğimiz görüşmecilerimiz üzerinden farklı 

şekillerde karşılık bulmaktadır. Avantajlı konumlardan olan görüşmecilerimiz, 

ebeveynlerinin sağlamış oldukları imkânlar ile kendi öğrencilik süreçlerine paralel 

olarak, çocuklarının eğitim süreci içerisinde sahip olacağı imkanları bir gereklilik, bir 

zorunluluk olarak değerlendirmektedirler. Oysa aynı durum dezavantajlı görüşmeciler 

üzerinde farklı bir şekilde karşılık bulmuştur; bu görüşmeciler anne-babalarının 

mesleklerine atıfta bulunarak kendilerinin yeterli imkânlarda eğitim alamadıklarını ama 

kendi meslekleri aracılığıyla çocuklarının iyi şartlar altında eğitim alacaklarını ifade 

etmişlerdir. Avantajlı veya dezavantajlı olsun tüm görüşmecilerimiz, sermayelerin 

aktarımında mesleklerin oynadığı ayırt edici role dair önemli ifadelerde bulunmuşlardır. 

Bu ifadelerden yola çıkarak sermayelerin belirli aileler içerisinde yeniden-üretildiğini 

söyleyebiliriz. İstisnaların olduğunu unutmamakla birlikte, dezavantajlı bir sosyal 

konumdan gelen görüşmecilerin meslekleri aracılığıyla sosyal, ekonomik 

sermayelerinin yaratacağı imkânlar ve kültürel sermayelerinin rehberliği ile 

çocuklarının da hatırı sayılır mesleklere ulaşacaklarına dair güçlü beklentiler içerisinde 

olmaları, bu duruma iyi bir örnek olmaktadır. 

Katılımcılar ile gerçekleştirilen (anket ve mülakat) görüşmelerde yöneltilen 

sorulardan bazıları, katılımcılarının habituslarına yönelik sorulardır. Fakat bu soruların 

öncesinde görüşmecilere doktorluk mesleğinin bir itibar veya sosyal statü kazandırıp 

kazandırmadığı sorulmuştur. Bu vesileyle görüşmecilerden, doktorluğun sermaye 

kazandıracak meslekler arasında iyi bir konumu işgal etmesi sebebiyle araştırmamız 



208 
 

 
 

özelinde seçildiği düşüncemizi teyit edecek birçok cevap alınmıştır. Nitekim 

görüşmeciler, ekonomik ve kültürel sermayenin yanı sıra doktorluğun sosyal sermaye 

(sosyal statü, itibar vb.) kazandırdığına dair atıflarda bulunmuşlardır. Öyle ki; bazı 

görüşmecilerimiz, doktor olduklarını duyduktan sonra sosyal çevrelerinin 

davranışlarında veya hareketlerinde belirgin değişikliklerin olduğunu aktarmışlardır. 

Doktorluğun meslekler hiyerarşisindeki konumuyla bağlantılı olarak intern doktorlara, 

doktorluğun bir pratik yatkınlık (habitus) gerektirip gerektirmediği sorusu 

yöneltilmiştir. Görüşmecilerden bu soruya tecrübeleri üzerinden yanıtlar vermeleri 

istenilmiştir. Nitekim görüşmeciler ekseriyetle doktorluğun bazı yatkınlıklar istediği 

noktasında hemfikir olmuşlardır. Görüşmecilerimizden almış olduğumuz yanıtları 

belirli başlıklar altında topladığımızda, doktorluğun gerektirdiği pratik yatkınlıklar 

olarak iki başlığa ulaşıyoruz; bunlar iletişim ve el becerisidir. Zira görüşmecilerimiz, tıp 

alanında seçilecek olan branşlar ile aranılan yatkınlıklar arasında anlamlı bir ilişki 

kurmuşlardır. Onlara göre cerrahi bölümler operasyon ve müdahaleler sebebiyle bir el 

becerisi, el yatkınlığı istiyorken; dahili branşlar hastalar ile kurulan ilişkiler sebebiyle 

iletişim becerileri istemektedir. Görüşmecilerden bazıları bu yatkınlıklara henüz 

çocukluk yaşlarından itibaren sosyalleşme süreci ile beraber ulaştıklarını düşünüyorken; 

geriye kalan görüşmecilerimiz bu yatkınlıkları eğitim süreci içerisinde kazandıklarını 

aktarmışlardır. 

İntern doktorların habituslarına yönelik olarak sorulan sorulardan bir diğeri ise 

yaşam tarzlarına dair olan sorulardır. Kavramlara yer verdiğimiz bölümde de belirtildiği 

üzere faillerin yaşam tarzları ve beğenileri onların sınıfsal habitusuna dair birtakım 

ipuçlarını barındırmakla birlikte kültürel sermayelerinin okunmasına da olanak 

sağlamaktadır. Boş zamanlarınızı nasıl değerlendiriyorsunuz sorusuna görüşmeciler 

genel olarak Erzurum koşullarında zamanlarını değerlendirdiklerini ve genelde spor 

yaptıklarını aktarmışlardır. Görüşmecilerimizin atıfta bulundukları etkinlikler arasında 

okçuluk, akrobatik paten, snowboard, piyano çalmak ve surf dikkat çekmektedir. Bahsi 

geçen etkinlikler, o alanla ilgili olarak makul seviyede malumat istemekle birlikte her 

toplumsal seviyeden failin uğraşabileceği etkinlikler değildir. Zira bu etkinlikler, tüm 

faillerin istedikleri her anda gerçekleştirebilecekleri faaliyetler olmamakla birlikte  

birçoğu bir ekonomik yeterlilik gerektirmektedir. 



209 
 

 
 

Araştırma özelinde bağlantı kurmuş olduğumuz katılımcılardan hiçbiri 

öğrenciliğinin yanında geçimini sağlamak veya ihtiyaçlarını karşılamak amacıyla 

herhangi bir işte çalışmak zorunda kalmamıştır. Üstelik okul çevrelerinde çalışan bir 

arkadaşlarının olup olmadığı sorulduğunda ise genel olarak çalışan bir tıp öğrencisine 

rastlamadıklarını ve olsalar da istisna sayılacak kadar az olduklarını bildirmişlerdir. Tıp 

eğitiminin de diğer birçok bölüm gibi öğrencilik sürecinde birtakım ihtiyaçlar 

doğurduğu aşikardır. Ancak katılımcıların hiçbiri bu ihtiyaçları karşılamak için 

çalışmak zorunda kalmamıştır. Dolayısıyla bu durum, intern doktorların ebeveynlerinin 

ekonomik sermayelerine dair bir sonucu bizlere vermektedir; bütün görüşmecilerin 

ebeveynleri, çocuklarının eğitim sürecini ekonomik olarak destekleyecek imkanlara 

sahiptirler. 

Son olarak intern doktorlara gelecek tahayyüllerine dair birtakım sorular 

yöneltilmiştir. Bourdieu’nün analizleri içerisinde egemen konumdan gelen öğrencilerin 

gelecek hakkındaki tahminleri belirgin ve net ifadeler içermektedir. Oysa yoksun 

çevrelerden gelen öğrenciler içinse durum tam tersidir; bu öğrencilerin gelecek 

tahminleri müphemliği barındırmaktadır. Velhasıl intern doktorların gelecek hakkındaki 

tahayyülleri, Bourdieu’nün egemen sınıflardan olan öğrenciler üzerine yapmış oldukları 

analizler ile bağlantılı olarak, gayet açık ve nettir. Görüşmecilerimiz çoğunlukla gelecek 

hakkında endişe taşımamaktadırlar. Bunun yanında neredeyse bütün görüşmecilerimiz 

gelecek için birtakım planlar yapmakla kalmamış çocuklarının gelecekleri hakkında da 

bazı öngörülerde bulunmuşlardır. Doktorluk mesleği için –kendi tabirleriyle- istisna 

olarak değerlendirdikleri bir sınıftan geldiklerini söyleyen katılımcılar bile doktorluk 

mesleğinin kazandıracağı kültürel, ekonomik, sosyal sermayeye atıfta bulunarak kendi 

çocuklarının çok iyi imkanlara kavuşabileceklerini ifade etmişlerdir. Kendilerini istisna 

olarak kabul eden katılımcıların gelecek hakkındaki ümitli ve net tahminleri doktorluk 

mesleğinin toplumsal uzamdaki sermaye kazandırıcı ve itibarlı konumuna güzel bir 

örnektir. 

Toparlayacak olursak araştırmanın hipotezleri üzerinden şunları söylememiz 

mümkündür; katılımcıların büyük bir çoğunluğu, anne-babalarının kültürel 

sermayelerinin rehberliğinde eğitim alanına dair malumatlar edinmiş ve yine aldıkları 

eğitim aracılığıyla avantajlı konumlarını devam ettirebilecek saygın bir meslek elde 

etmişlerdir. Ekonomik sermayelerini, kimi görüşmecimiz özel ders alarak kimi 



210 
 

 
 

görüşmecimiz ise koleje giderek kültürel sermayeye dönüştürmüştür. Çoğu katılımcı 

çocukluk yıllarından itibaren kazandığı habitus aracılığıyla eğitim serüvenindeki 

zorlukları aşabilmiş ve farklı koşullara daha kolay uyum sağlamıştır. Bunların yanı sıra, 

yine katılımcıların büyük bir çoğunluğu ikinci ya da üçüncü bir yabancı dil bilmenin 

yanında yurt dışına seyahatler gerçekleştirmiştir. Aynı zamanda katılımcıların neredeyse 

tamamı eğitim süreçlerinin tamamında ebeveynleri ile karşılıklı diyaloğa dayanan bir 

ilişki kurmuşlardır. Doktorluk mesleğinin kazançlarından (kültürel, sosyal, ekonomik ve 

sembolik) haberdardırlar. Boş zamanlarını kültürel faaliyetlerle doldurmanın yanı sıra 

genel olarak bir ekonomik yeterlilik isteyen spor dalları ile uğraşmaktadırlar. Son 

olarak, katılımcıların hemen hemen hepsi geleceğe dair planları neticesinde 

kazanacakları şeylerin farkında olarak net beklentiler içerisindedirler. 

  



211 
 

 
 

KAYNAKLAR 

Aktay, Y. (2016). Pierre Bourdieu ve Bir Maxwell Cini Olarak Okul, Ocak ve Zanaat: 

Pierre Bourdieu Derlemesi, (Çev: Güney Çeğin, Der: Güney Çeğin, Emrah 

Göker vd.), İstanbul: İletişim Yayınları. 

Alacapınar, V. S. (2011). Örneklendirilmiş Bilimsel Araştırma Yöntemleri. Ankara: Anı 

Yayıncılık. 

Amman, M. T. (1995). Sosyal Tabakalaşma ve Günümüz Fransız Sosyolojisinin 

Yaklaşımları. (Yayımlanmamış Doktora Tezi). İstanbul: İstanbul Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Enstitüsü.  

Arlı, A. (2012, Ocak 2). AlimArli.blogspot. Kasım 17, 2019 tarihinde Pierre Bourdieu: 

Müdahil Bir Bilgi İçin: https://alimarli.blogspot.com/2012/01/pierre-bourdieu-

mudahil-bir-bilgi-icin.html adresinden alındı 

Aydemir, M. A. (2011). Toplumsal İlişkilerin Sosyal Sermaye Değeri: Topluluk 

Duygusu ve Sosyal Sermaye Üzerine Bir Araştırma. (Yayımlanmış Doktora 

Tezi). Konya: Selçuk Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü 

Aziz, A. (1990). Araştırma Yöntemleri Teknikleri ve İletişim. Ankara: İLAD İletişim 

Araçları Derneği. 

Bauman, Z. (2003). Yasa Koyucular ile Yorumcular. İstanbul: Metis Yayınları. 

Benda, J. (2017). Aydınların İhaneti, (Çev: Cem Soydemir). Ankara: Doğu Batı 

Yayınları. 

Bourdieu, P. (1977). Qutline of a Theory of Practice. Cambridge: Cambridge University 

Press. 

Bourdieu, P. (1986). The Forms of Capital. Handbook of Theory and Research for the 

Sociology of Education. 

Bourdieu, P. (1989). La Noblesse d'État: Grands corps et grandes écoles. Paris: 

Editions de Minuit. 

Bourdieu, P. (1990). The Logic of Practice. Stanford: Stanford University Press. 



212 
 

 
 

Bourdieu, P. (1995a). Pratik Nedenler, (Çev: Hülya U. Tanrıöver). Ankara: Kesit 

Yayıncılık. 

Bourdieu, P. (1995b). Kamuoyu Yoktur, (Çev: Hülya U. Tanrıöver). Ankara: Kesit 

Yayıncılık. 

Bourdieu, P. (1995c). “Spor Sosyolojisi Notları”, (Çev: Nazlı Ökten). Hayalet Gemi, 

25, 16-18. 

Bourdieu, P. (1995d). “Zevk Sosyolojisi Notları”, (Çev: Nazlı Ökten). Hayalet Gemi, 6-

8. 

Bourdieu, P. (1998). The State Nobility, (Çev: Lauretta C. Clough). Oxford: Polity 

Press. 

Bourdieu, P. (1999). Sanatın Kuralları, (Çev: Necmettin K. Sevil). İstanbul: Yapı Kredi 

Yayınları. 

Bourdieu, P. (2002). Ocak ve Zanaat Pierre Bourdieu Derlemesi, İstanbul: İletişim 

Yayınları.  

Bourdieu, P. (2014a). “Sosyolojiye Övgü”, (Çev: Elyesa Koytak). Cogito: Pierre 

Bourdieu, 8-15. 

Bourdieu, P. (2014b). “Simgesel Sermaye ve Toplumsal Sınıflar”, (Çev: Nazlı Ökten). 

Cogito: Pierre Bourdieu, 192-203. 

Bourdieu, P. (2015a). Pratik Nedenler. İstanbul: Hil Yayın. 

Bourdieu, P. (2015b). Devlet Üzerine: Collége de France Dersleri (1989-1992), (Çev: 

Aslı Sümer). İstanbul: İletişim Yayınları. 

Bourdieu, P. (2016a). Seçilmiş Metinler. Ankara: Heretik Yayınları. 

Bourdieu, P. (2016b). Vive La Crise!: Sosyal Bilimde Heterodoksi İçin, Çev: Ümit 

Tatlıcan, Ocak ve Zanaat: Pierre Bourdieu Derlemesi, (Der: Güney Çeğin, 

Emrah Göker vd.), İstanbul: İletişim Yayınları. 

Bourdieu, P. (2016c). Akademik Aklın Eleştirisi: Pascalca Düşünme Çabaları, (Çev: 

Burcu Yalım). İstanbul: Metis Yayınları. 



213 
 

 
 

Bourdieu, P. (2017). Ayrım: Beğeni Yargısının Toplumsal Eleştirisi, (Çev:Derya Fırat & 

Günce Berkkurt). Ankara: Heretik Yayınları. 

Bourdieu, P. (2018a). Sosyoloji Meseleleri. Ankara: Heretik Yayıncılık. 

Bourdieu, P. (2018b). Bilimin Toplumsal Kullanımları: Bilimsel Alanın Klinik Bir 

Sosyolojisi İçin, Çev: Levent Ünsaldı. Ankara: Heretik Yayınları. 

Bourdieu, P. (2018c). Bir Pratik Teorisi İçin Taslak; Kabiliye Üzerine Üç Etnoloji 

Çalışması, Çev. Nazlı Ökten. İstanbul: İstanbul Bilgi Üniversitesi Yayınları. 

Büyükgümüş, A. (2012). “Türkçe'de Pierre Bourdieu”. Sosyoloji Dergisi, 3. Dizi, 25. 

Sayı, 113-122. 

Calhoun, C. (2016). "Bourdieu Sosyolojisinin Ana Hatları", Ocak ve Zanaat: Pierre 

Bourdieu Derlemesi, (Çev: Güney Çeğin, Der: Güney Çeğin, Emrah Göker vd.) 

İstanbul: İletişim Yayınları. 

Chartier, P. B. (2014). Sosyolog ve Tarihçi, (Çev: Zuhal Karaca). İstanbul: Açılım 

Kitap. 

Creswell, J. W. (2017). Araştırma Deseni: Nitel, Nicel ve Karma Yöntem Yaklaşımları, 

(Çev. Editörü: Selçuk Beşir Demir). Ankara: Eğiten Kitap. 

Çeğin, G. (2016). Muhalif Bir Entelektüelin Büyü Bozumu: Bourdieu ve Entelektüeli 

Sorunsallaştırmak, Ocak ve Zanaat: Pierre Bourdieu Derlemesi, (Der: Güney 

Çeğin, Emrah Göker vd). İstanbul: İletişim Yayınları. 

Çelik, Ç. (2014). “Sosyal Sermaye, Ebeveyn Ağları ve Okul Başarısı”. Cogito: Pierre 

Bourdieu, 265-290. 

Demir, H. E.-M. (2014). “Pierre Bourdieu'nün Bilim Sosyolojisine Katkısı”. Cogito: 

Pierre Bourdieu(76), 312-349. 

Dursun, O. (2013). Köşe Yazarları Yaşam Dünyamızı Sömürüyor mu? Sermayenin ve 

Siyasetin Denetiminde Köşe Yazarlığı Alanı. Ankara: Siyasal Kitabevi. 

Göker, E. (2016). "Ekonomik İndirgemeci" mi Dediniz?, Ocak ve Zanaat: Pierre 

Bourdieu Derlemesi, (Der: Güney Çeğin, Emrah Göker vd.) İstanbul: İletişim 

Yayınları. 

Gramsci, A. (2011). Hapishane Defterleri 2. Cilt. İstanbul: Kalkedon Yayınları. 



214 
 

 
 

Gülsoy, N. Ö. (2012, Şubat). “Cezayir Deneyiminin Pierre Bourdieu’nün Sosyolojik 

Tahayyülüne Etkileri: Bilimsel Bir Habitusun Doğuşu”. Sosyoloji Dergisi, 3(25), 

1-30. 

Kapu, H. (2008, Ocak). “Sosyal Sermaye ve Organizasyonların Öngörü Yeteneğini 

Geliştirme Gücü”. İktisadi ve İdari Bilimler Dergisi, 22(1), 259-288. 

Kaya, A. (2016). "Pierre Bourdieu'nün Pratik Kuramının Kilidi: Alan Kavramı", Ocak 

ve Zanaat: Pierre Bourdieu Derlemesi, (Çev: Güney Çeğin, Der: Güney Çeğin, 

Emrah Göker vd.), İstanbul: İletişim Yayınları. 

Kleanthous, I. (2018). “Bourdieu'nün Uygulanması: Ergenlik Dönemindeki 

Öğrencilerin Yükseköğretim Tercihlerinde Algılanan Ebeveyn Etkisinin 

İncelenmesi”. M. Murphy içinde, Sosyal Teori ve Eğitim: Foucalt, Habermas, 

Bourdieu ve Derrida'yı Anlamak, (Çev: Mithat Korumaz ve Yunus Emre Ömür), 

(s. 245-270). Konya: Eğitim Yayınevi. 

LA Biographie de Pierre Bourdieu Article Homonymes. (2008, Şubat 23). Haziran 13, 

2019 tarihinde Creative Commons Attribution-Share: 

https://psychaanalyse.com/pdf/ PIERRE_BOURDIEU.pdf adresinden alındı 

Lingard, S. R. (2018). “Bourdieu ve Eğitim Araştırması: Düşünce Araçları, Rasyonel 

Düşünce ve Epistemolijik Masumiyetin Ötesi.” M. Murphy içinde, Sosyal Teori 

ve Eğitim: Foucalt, Habermas, Bourdieu ve Derrida'yı Anlamak, (Çev: Mithat 

Korumaz ve Yunus Emre Ömür), (s. 187-220). Konya: Eğitim Yayınevi. 

MEB (2019). Ocak 13, 2019 tarihinde Meb e-Okul Uygulamaları: 

https://eokulyd.meb.gov.tr/OrtaOgretim/OKL/OOK06006.aspx adresinden 

alındı 

Meder & Çeğin, M. G. (2011). “Bourdieu'yü Okumak: Post-Pozitivist Bir Sosyolojinin 

İmkanı Üzerine”. Gaziantep Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi, 233-256. 

Neuman, w. L. (2007). Toplumsal Araştırma Yöntemleri: Nitel ve Nicel Yaklaşımlar, 

Cilt 1. İstanbul: Yayın Odası. 

Nur & Koytak, A. E. (2014). “Mümkün Bourdieu'ler Uzayında Bir Bourdieu: Türkiye 

Bilimsel Üretim Alanında Bourdieu Sosyolojisi”. Sosyoloji Dergisi, 3. Dizi, 29. 

Sayı, 331-356. 

https://psychaanalyse.com/pdf/%20PIERRE_


215 
 

 
 

Palabıyık, A. (2011). “Pierre Bourdieu Sosyolojisinde "Habitus", "Alan" ve "Sermaye" 

Üzerine”, Sayı 61-62. Liberal Düşünce, 121-141. 

Panofsky, E. (1991). Gotik Mimarlık ve Skolastik Felsefe. İstanbul: Kabalcı Yayınevi. 

Passeron, P. B. (2018). Varisler; Öğrenciler ve Kültür. Ankara: Heretik Yayıncılık. 

Passeron, P. B.-C. (2015). Yeniden Üretim: Eğitim Sistemine İlişkin Bir Teorinin 

İlkeleri. Ankara: Heretik Yayınevi. 

Said, E. (2004). Entelektüel "Sürgün, Marjinal, Yabancı". İstanbul: Ayrıntı Yayınları. 

Swartz, D. (2003). “From Critical Sociology to Public Intellectual: Pierre Bourdie and 

Politics”. Theory and Society. 32(5/6), 791-823. 

Swartz, D. (2011). Kültür ve İktidar; Pierre Bourdieu'nün Sosyolojisi (Çev: Elçin Gen). 

İstanbul: İletişim Yayınları. 

Tatlıcan, G. Ç. (2016). Bourdieu ve Giddens: Habitus veya Yapının İkiliği, Ocak ve 

Zanaat: Pierre Bourdieu Derlemesi, (Der: Güney Çeğin, Emrah Göker vd.), 

İstanbul: İletişim Yayınları. 

TDK (2019). Ağustos 23, 2019 tarihinde Türk Dil Kurumu Sözlükleri: 

http://sozluk.gov.tr/ adresinden alındı 

Tezcan, M. (2018). Eğitim Sosyolojisi. Ankara: Anı Yayıncılık. 

Timur, T. (2011). Marksizim, İnsan ve Toplum: Balibar, Séve, Althusser, Bourdieu. 

İstanbul: Yordam Kitap. 

Ünal, A. Z. (2016). Rahatsız Eden Bir Adamın Bilimi: Sosyoloji, Ocak ve Zanaat: 

Pierre Bourdieu Derlemesi, (Der: Güney Çeğin, Emrah Göker vd.) İstanbul: 

İletişim Yayınları. 

Wacquant & Bourdieu, P. B. (2014). Düşünümsel Bir Antropoloji İçin Cevaplar, (Çev: 

Nazlı Ökten). İstanbul: İletişim Yayınları. 

Wacquant, L. (2014). “1993'te Pierre Bourdieu: Bilimsel Kutsamaya Dair Bir Vaka 

İncelemesi”, (Çev: Erkan Ünal). Cogito: Pierre Bourdieu, 16-34. 



216 
 

 
 

Wacquant, L. (2016). Pierre Bourdieu: Hayatı, Eserleri ve Entelektüel Gelişimi, Ocak 

ve Zanaat: Pierre Bourdieu Derlemesi, (Çev: Ümit Tatlıcan, Der: Güney Çeğin, 

Emrah Göker vd.) İstanbul: İletişim Yayınları. 

YouTube (2015, Ağustos 9). Kasım 12, 2019 tarihinde Pierre Bourdie Belgeseli 

"Sosyoloji Bir Dövüş Sporudur", sosyalbilimler org: 

https://www.youtube.com/watch?v=WiUXInyZhik adresinden alındı 

YouTube (2018, Şubat 26). Kasım 26, 2019 tarihinde Ünlü Fransız Düşünür Pierre 

Bourdieu "Kültürel Sermaye" Kavramını Anlatıyor, Çeviri Konuşmalar: 

https://www.youtube.com/watch?v=Ar_IxWC1KUw adresinden alındı 

YouTube (2019, Ekim 4). Ekim 24, 2019 tarihinde Çeviri Konuşmalar: 

https://www.youtube.com/watch?v=W8GpEFruVMg adresinden alındı 

Yök Atlas (2019, Ağustos). Ocak 10, 2020 tarihinde Yükseköğretim Program Atlası: 

https://yokatlas.yok.gov.tr/ adresinden alındı 

Yücedağ, İ. (2016, Nisan). "Habitus"tan "Mutatlaştırma"ya Toplumsalın İnşası”. SDÜ 

Fen Edebiyat Fakültesi Sosyal Bilimler Dergisi, Sayı:37, 111-133. 

 

  



217 
 

 
 

EKLER 

EK 1.  Atatürk Üniversitesi Tıp Fakültesi Öğrenci Sayı Tablosu 

 



218 
 

 
 

Ek 2. Anket Formu 

      ANKET 

Değerli katılımcı; bu araştırma, kültürel sermayenin aktarımı ile meslek seçimi 

arasındaki ilişkiyi analiz etmek amacıyla tasarlanmıştır. Ulaşılacak bilgiler yalnızca bilimsel 

amaçlarla olup tamamen gizli tutulacaktır. Katıldığınız için teşekkür ederim.  

 

Muhammed BAHADIR 

Atatürk Üniversitesi Sosyoloji Bölümü 

Yüksek Lisans Öğrencisi 

1. Cinsiyetiniz? 

a) Kadın                 b) Erkek 

2. Yaşınız? 

a) 21-23           b) 24-26             c) 27-29           d) 30-30+ 

3. Doğduğunuz yerleşim birimi hangisidir? 

a) Köy             b) Kasaba          c) İlçe              d) İl Merkezi 

4. Hangi aile türünde yaşıyorsunuz?  

a) Geleneksel geniş aile                        b) Çekirdek aile                 c)Diğer 

5. Aile içerisinde en çok hangi dil konuşulmaktadır? 

a) Türkçe        b) Kürtçe             c)Arapça                    d) Diğer 

6. Şu an nerede kalıyorsunuz? 

a) Devlet yurdunda                        b) Özel yurtta                         e) Tek başına evde 

c)Ailemle birlikte                            d) Arkadaşlarımla evde 

       7.  Ailenizin aylık toplam geliri ne kadardır? 

             a) 0-1499                b) 1500-2999                c)3000-4999             d)5000-5000+ 

       8.  Yaşadığınız ev kime aittir? 

             a)Kira                    b) Bize ait                 d)Diğer 

       9.  Üniversiteye giriş puanınızı belirtiniz… (……………) 

      10.  Kaç kardeşsiniz? (Kendiniz dahil) Belirtiniz… ( ………….) 

      11.  Varsa eğer kardeşlerinizin cinsiyet, yaş ve eğitim durumlarını yazınız. 

             Cinsiyet                           Yaş                                Eğitim Durumu 

  



219 
 

 
 

12. Anne-babanızın eğitim durumlarını ve mesleklerini belirtiniz. 

     Anne: 

     Baba: 

13.  Mezun olduğunuz lise türünü seçiniz.  

     a)Anadolu Lisesi         b)Fen Lisesi        c)Anadolu Öğretmen Lisesi     d)Meslek Lisesi                                                                  

d)İmam Hatip Lisesi         e) Diğer 

14.  Okuduğunuz liseyi nasıl seçtiniz? 

     a) Kendim                   b)Ailem                  c)Kendim+Ailem          d)Diğer 

15.  Ebeveynlerinizin eğitiminiz üzerindeki ilgilerini derecelendirin. 

     a) Çok iyi                     b) İdare edecek kadar           c) Umursamazlar                 d)İyi değil 

16.  Okul öncesi eğitim aldınız mı? 

       a) Evet                        b)Hayır 

17. Annenizin/Babanızın kitap okuma alışkanlığı var mıdır? 

      a) Annemin var         b) Babamın var                     c)İkisinin de var            d)İkisinin de yok 

18. Evinizde faydalanabileceğiniz bir kütüphane var mıdır? 

     a) Evet                          b) Hayır                

19. Eğitim sürecinizde en büyük desteği kimden/kimlerden aldınız/alıyorsunuz? 

     a) Ailemden              b)Arkadaşlarımdan            c)Hocalarımdan           d) Diğer 

20. Aldığınız eğitim ile kendinizi nasıl değerlendiriyorsunuz? 

     a) Başarılı                  b)Kısmen başarılı                c) Başarısız                 d) Kısmen başarısız 

21. Okulun yanında destek eğitim aldınız mı? Aldıysanız eğer; 

     a) Dershane                b) Özel ders                      c) Dershane+Özel Ders         d)Diğer 

(belirtiniz) 

22. Genel olarak hayatınızdan memnun musunuz? 

     a) Çok memnunum             b)Memnunum                c) Az memnumum          d)Memnun 

değilim 

 

Mülakat Formu 

  



220 
 

 
 

SORULAR 

Tanışma 

1. Biraz kendinizden bahseder misiniz?  

2. Biraz ailenizi anlatır mısınız? 

3. Anne ve babanızla olan ilişkinizden bahsedebilir misiniz? 

4. Anne-babanız ne işle meşguller? Eğitim düzeyleri nedir? 

Eğitim 

1. İlk-orta ve lise eğitiminizi hangi okullarda aldınız? Bu okullardan bahsedebilir misiniz? 

2. Okul öncesi eğitim aldınız mı? Okul önce eğitim, okul başarısı için önemli midir? 

3. Mezun olduğunuz liseyi anlatabilir misiniz? 

4. Tıp fakültesi sizin için ne ifade etmektedir? 

5. Tıp fakültesi olmasaydı eğer hangi bölümü okumak isterdiniz? 

6. Yabancı dil biliyor musunuz? Biliyorsanız eğer, hangi düzeyde? 

7. Öğrenciliğinizi nasıl tanımlarsınız? 

8. Bölüm seçiminizde ailenizin etkisi oldu mu? Olduysa eğer, nasıl oldu? 

9. Eğitimdeki başarısızlıkları nasıl değerlendiriyorsunuz? Başarısızlıkların kaynağı sizce 

nedir? 

10. Hocalarınızla kurmuş olduğunuz ilişkileri anlatır mısınız? 

Ebeveynleri İle İlişkileri 

1. Anne-babanız eğitim süreciniz ile ilgileniyor mu? 

2. Eğitiminizi ilgilendiren kararlarda onlara ne sıklıkla danışırsınız? 

3. Ebeveynleriniz veli toplantılarına katılıyor muydu? (Üniversite öncesinde) Toplantıların 

dışında okula geldikleri ve öğretmenleriniz ile konuştukları oluyor muydu? 

4. Ebeveynleriniz kitap okur mu? Onlara ait bir kütüphane var mı?  

5. Anne-babanızla beraber bir kültürel faaliyete katıldığınız oldu mu? Hangi kültürel 

faaliyetleri tercih ediyorsunuz? 

6. Ebeveynleriniz ile beraber izlediğiniz TV programları var mıdır? Hangi türleri 

izlersiniz? 

7. Eğitiminize yönelik sorunlarda ailenizden (kültürel, sosyal, ekonomik) destek alır 

mısınız? 

8. Ailenizin en sık görüştüğü insanlar ne işler ile uğraşmaktadırlar? 

9. Ebeveynlerinizin eğitiminize olan ilgilerini yeterli buluyor musunuz? 

Doktorluk Mesleği 

1. Doktorluk mesleğini anlatabilir misiniz? 

2. Tıp fakültesi tercihinizde ne gibi etkenler rol oynadı? Tamamen sizin tercihiniz miydi? 

3. Saygın meslekler denildiğinde doktorluk aklınıza geliyor mu? 

4. Doktorluk kutsal bir meslek midir? 

5. Doktorluk bir sosyal statü, itibar kazandırır mı? 

6. İlerde çocuklarınızın doktor olmalarını ister miydiniz? 

7. İyi bir mesleğe ulaşmak için ne yapılmalıdır? 



221 
 

 
 

Boş Zamanları Değerlendirme 

1. Boş zamanlarınızı nasıl değerlendiriyorsunuz? 

2. Okul dışında başka etkinliklere katılır mısınız? Ne tür etkinliklere katılırsınız? 

3. Sosyal medya kullanır mısınız? Ne sıklıkla kullanırsınız? 

4. Öğrencilik yaparken başka bir işte çalıştığınız oldu mu? 

5. Masraflarınızı nasıl karşılıyorsunuz? 

Gelecek Tahayyülü 

1. Eş seçimi için kıstaslarınız nedir/ne olurdu?  

2. Geleceğe yönelik ekonomik, kültürel, sosyal endişeleriniz var mıdır? 

3. Kendinizi nasıl bir anne/baba olarak hayal ediyorsunuz? 

4. Çocuklarınızın eğitimi üzerinde tutumunuz nasıl olacaktır? Onların da doktor olmasını 

veya saygın meslekler icra etmesini ister miydiniz? 

5. Kendinizi 5 sene sonra nasıl hayal ediyorsunuz? 

 

 

 

 

 

 

 Katkılarınız için teşekkür ederim! 

 

  



222 
 

 
 

ÖZGEÇMİŞ 

Kişisel Bilgiler  

Adı Soyadı  Muhammed BAHADIR 

Doğum Yeri ve Tarihi  17/05/1995 

Eğitim Durumu  

Lisans Öğrenimi  Atatürk Üniversitesi Sosyoloji 

Y. Lisans Öğrenimi  Atatürk Üniversitesi Genel Sosyoloji ve Metodoloji 

Bildiği Yabancı Diller  İngilizce 

Bilimsel Faaliyetleri 

(Makale) Değişen Aile Kurumu İçerisinde Kadın ve 

Kadının Gelinlik Rolü Üzerine Bir Değerlendirme; 

Ağrı İli Örneği 

(Bildiri) Kitleleri Konsolide Etmede Propagandanın 

Rolü; Adolf Hitler ve Nasyonal Sosyalist Alman İşçi 

Partisi Üzerine Bir Değerlendirme 

(Bildiri) Modern Dünyada Toplumsal Eşitsizliklerin 

Yeniden Üretilmesi Bağlamında Kültürel Sermaye 

Üzerine Bir Değerlendirme 

İş Deneyimi  

Stajlar  
 Erzurum Atatürk Lisesi / Felsefe Grubu 

Öğretmenliği ( Pedagojik Formasyon) 

Projeler    

Çalıştığı Kurumlar     

İletişim  

E-Posta Adresi   mbahadir1907@hotmail.com 

Tarih  06/08/2020 

 

 


