
i 

  

İSTANBUL MEDENİYET  

ÜNİVERSİTESİ 

 
SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ  

FELSEFE ANABİLİM DALI 

FELSEFE BİLİM DALI 

 
AKLIN SINIRLARINDA: İSLAM FELSEFESİNDE 

İKİNCİ AKLEDİLİRLER ÖĞRETİSİ 

 

 
 

(DOKTORA TEZİ) 

 

 

 

 

Abuzer DİŞKAYA 

 

 

 

Temmuz-2020 



ii 

  

  



iii 

 

İSTANBUL MEDENİYET 

ÜNİVERSİTESİ 

 
SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

FELSEFE ANABİLİM DALI 

FELSEFE BİLİM DALI 

 

 
AKLIN SINIRLARINDA: İSLAM FELSEFESİNDE 

İKİNCİ AKLEDİLİRLER ÖĞRETİSİ 

 

 

(DOKTORA TEZİ) 

 

 

Abuzer DİŞKAYA 

 

 

Tez Danışmanı: 

Prof. Dr. İhsan Fazlıoğlu 

 

 

Temmuz-2020 



iv 

  



v 

ONAY 

İstanbul Medeniyet Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü’nde Doktora öğrencisi 

olan Abuzer DİŞKAYA’nın hazırladığı ve jüri önünde savunduğu “Aklın 

Sınırlarında: İslam Felsefesinde İkinci Akledilirler Öğretisi” başlıklı tez başarılı 

kabul edilmiştir.  

 

 

JÜRİ ÜYELERİ İMZA 

Tez Danışmanı: 

Prof. Dr. İhsan FAZLIOĞLU ............................. 

İstanbul Medeniyet Üniversitesi 

 

Üyeler: 

Prof. Dr. Ömer Türker ............................. 

Marmara Üniversitesi 

 

Prof. Dr. Cüneyt Kaya ............................. 

İstanbul Üniversitesi 

 

Doç. Dr. Eşref Altaş ............................. 

İstanbul Medeniyet Üniversitesi  

 

Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Özturan ............................. 

İstanbul Medeniyet Üniversitesi  

 

Tez Savunma Tarihi: 23 Temmuz 2020



vi 

  



vii 

 

ETİK İLKELERE UYGUNLUK BEYANI 

İstanbul Medeniyet Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü bünyesinde hazırladığım 

bu Doktora tezinin bizzat tarafımdan ve kendi sözcüklerimle yazılmış orijinal bir 

çalışma olduğunu ve bu tezde; 

1- Çeşitli yazarların çalışmalarından faydalandığımda bu çalışmaların ilgili 

bölümlerini doğru ve net biçimde göstererek yazarlara açık biçimde atıfta 

bulunduğumu; 

 

2- Yazdığım metinlerin tamamı ya da sadece bir kısmı, daha önce herhangi bir 

yerde yayımlanmışsa bunu da açıkça ifade ederek gösterdiğimi; 

 

3- Alıntılanan başkalarına ait tüm verileri (tablo, grafik, şekil vb. de dâhil olmak 

üzere) atıflarla belirttiğimi; 

 

4- Başka yazarların kendi kelimeleriyle alıntıladığım metinlerini kaynak 

göstererek atıfta bulunduğum gibi, yine başka yazarlara ait olup fakat kendi 

sözcüklerimle ifade ettiğim hususları da istisnasız olarak kaynak göstererek 

belirttiğimi, 

Beyan ve bu etik ilkeleri ihlal etmiş olmam halinde bütün sonuçlarına katlanacağımı 

kabul ederim. 

 

Abuzer DİŞKAYA 

  



viii 

  



ix 

TEŞEKKÜR 

İlim ve hikmet yoluna girmeme vesile olan Üstadım Prof. Dr. İhsan FAZLIOĞLU’na 

sonsuz şükranlarımı sunarım. Onun varlığı ve yol göstermesi olmasaydı bugünlere 

varamazdım. Ayrıca tez yazım sürecindeki manevi desteğinden dolayı Prof. Dr. Ömer 

TÜRKER’e teşekkür ediyorum. Her zaman benim için motivasyon kaynağı olan 

Sevgili dostum Seyfullah SUBAŞI’YA da en içten sevgi ve teşekkürlerimi sunuyorum.     

 

Abuzer DİŞKAYA 

Fatih-2020 

  



x 

  



xi 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Sevgili kızım Ayşe HÜMEYRA’YA 

  



xii 

 

  



xiii 

İÇİNDEKİLER 

 

ONAY .......................................................................................................................... v 

ETİK İLKELERE UYGUNLUK BEYANI ............................................................... vii 

TEŞEKKÜR ................................................................................................................ ix 

İÇİNDEKİLER ......................................................................................................... xiii 

ÖZET......................................................................................................................... xxi 

ABSTRACT ............................................................................................................. xxii 

GİRİŞ ........................................................................................................................... 1 

 

BÖLÜM I 

HARİCÎ KAVRAMLAR OLARAK FELSEFİ AKLEDİLİRLER 

1. İDRAK, AKIL VE HAKİKAT: AKLEDİLİRLERİN ONTOLOJİK VE 

EPİSTEMOLOJİK STATÜSÜ ............................................................................. 17 

2. FARABİ FELSEFESİNDE İKİNCİ AKLEDİLİRLER ........................................ 20 
2.1. Duyulur-Akledilir Ayrımı .............................................................................. 20 

2.2. Akledilir Olanın Tanımı ................................................................................. 21 

2.3. Akledilirlerin Taksimi .................................................................................... 21 

2.4. Akledilirlerin Birinci Akledilirler ile İkinci Akledilirler Olarak Ayrılması ... 22 

2.4.1. Farabi Felsefesinde Birinci Akledilirler ................................................ 22 

2.4.1.1. Birinci Akledilirlerin Mantık İlminin Konusuyla Olan İlişkisi..... 27 

2.4.1.2. Birinci Akledilirlerin Zihinde Meydana Gelmesi:  

             Tecrit Faaliyeti .............................................................................. 28 

2.4.1.3. Birinci Akledilirler ile Dış Âlemdeki Misdakları  

             Arasında Bulunan İlişki: Mutabakat Anlayışı ............................... 30 

2.4.1.4. Birinci Akledilirler ile Misdakı Arasında  

             Harici Arazlardan Kaynaklanan Farklılıklar ................................. 32 

2.4.1.4.1. İçsel Farklılıklar.................................................................. 34 

2.4.1.5. Birinci Akledilirlerin Temel Özellikleri........................................ 35 

2.4.2. Farabi Felsefesinde İkinci Akledilirler .................................................. 36 

2.4.2.1. Genel Bir Giriş .............................................................................. 36 

2.4.2.2. İkinci Akledilirlerin Zihnî Olmasının Anlamı .............................. 37 

2.4.2.3. İkinci Akledilirlerin Evveli Olmaması Anlamında  

             Nihayetsiz Olması ......................................................................... 38 

2.4.2.4. İkinci Akledilirlerin Adlandırılma Ciheti ve Benzer Kavramlar .. 39 

2.4.2.5. İkinci Akledilirler Başlığı Altında Ele Alınan Kavramlar ............ 41 

2.4.2.5.1.Mantıki Kavramlar .............................................................. 41 

2.4.2.5.2. Zihni ve Nefsi Hallerden Haber Veren Kavramlar .................... 41 

2.4.2.5.3. İlişkisel Olan Varlık, Nispet ve İzafe Kavramları ...................... 41 



xiv 

2.4.2.5.4. Müteselsil Kavramlar ......................................................... 42 

2.4.2.6. İkinci Akledilirlerin Dış Âlemle Olan Mutabakatı Meselesi: 

             İkinci Akledilirlerin Dışı Neresidir? ............................................. 43 

2.4.2.7. İkinci Akledilirler ile Misdakları Arasında Bulunan Farklılık ...... 44 

2.4.2.8. İkinci Akledilirler ile Hariç Arasında Bulunan  

             Mutabakatın Mahiyeti ................................................................... 45 

2.4.3. Farabi’nin Akledilirler Taksiminin Dışında Kalan  

          Yeni Bir Kavram Çeşidi: Felsefi Akledilirler ........................................ 45 

2.4.3.1. Farabi Felsefesinde Felsefi Akledilirlerin Yeri ............................. 46 

2.4.3.1.1. Felsefi Akledilirler ile Birinci Akledilirler  

                Arasında Bulunan Farklılıklar ............................................ 46 

2.4.3.1.2. Felsefi Akledilirlerin İkinci Akledilirlerden  

                Ayırt Edilmesi ..................................................................... 52 

2.4.3.1.3. Felsefi Akledilirlerin Belli Bir Kavram Grubu Olarak Görülmesi:  

               Sadece Felsefi Akledilirlere Has Olan Özellikler ................ 54 

2.4.3.2. Felsefi Akledilirlerin Sahip Olduğu Özellikler ............................. 59 

2.4.3.2.1. Dışsallık .............................................................................. 60 

2.4.3.2.2. Misdakta Birlik ................................................................... 65 

2.5. Felsefi Akledilirlerin Zihinde Meydana Gelme Şekli .................................... 66 

2.6. Felsefi Akledilirler Başlığı Altında Ele Alınan Kavramlar ............................ 67 

3. İBN SİNA FELSEFESİNDE İKİNCİ AKLEDİLİRLER ..................................... 68 

3.1. Taakkul/Akletme Nedir? ................................................................................ 68 

3.2. Akledilirlerin Taksimi .................................................................................... 68 

3.2.1. İbn Sina Felsefesinde İkinci Akledilirler ............................................... 69 

3.2.1.1. Tanım ve Özellikler ....................................................................... 69 

3.2.1.2. İkinci Akledilirler Başlığı Altında Ele Alınan Akledilirler ........... 74 

3.2.1.3. İkinci Akledilirlerin Mantık ve Metafizikle Olan İlişkisi ............. 74 

3.2.1.4. İkinci Akledilirlerin Sahip Olduğu Özellikler ............................... 77 

3.3. İbn Sina Felsefesinde Felsefi Akledilirlerin Yeri ........................................... 77 

3.3.1. İbn Sina’nın Akledilirler Anlayışında Felsefi Akledilirlerin Yeri ......... 78 

3.3.1.1. Felsefi Akledilirlerin Birinci Akledilirlerden Ayırt Edilmesi ....... 78 

3.3.1.2. Felsefi Akledilirlerin İkinci Akledilirlerden Ayırt Edilmesi ......... 80 

3.3.1.3. Felsefi Akledilirlerin Belli Bir Kavram Grubu Olarak  

             Ayırt Edilmesi ............................................................................... 83 

3.4. Felsefi Akledilirlerin Özellikleri .................................................................... 84 

3.4.1. Tasavvur Edilmiş Olma ......................................................................... 84 

3.4.2. Felsefi Olmak: Sadece Metafizik İlminde İncelenmeleri ...................... 85 

3.4.3. Mahiyete Dair Olmama: Felsefi Akledilirler Cins,  

          Fasıl veya Tür Değildir .......................................................................... 86 

3.4.4. Dış Âlemle İlişkili Olma: Felsefi Akledilirlerin Haricî Olması ............. 88 

3.4.5. Arız Olduğu Şey ile Ayniyet .................................................................. 94 



xv 

3.4.6. Misdakta Birlik ...................................................................................... 97 

3.5. Akledilirlerin Akılda Meydana Gelmesi ........................................................ 99 

3.6. Akledilirler ile Dış Âlem Arasında Bulunan Mutabakat İlişkisi .................. 100 

4. BEHMENYAR FELSEFESİNDE İKİNCİ AKLEDİLİRLER ........................... 102 

4.1. Behmenyar’ın Akledilirler Anlayışı ............................................................. 102 

4.2. Behmenyar’ın İkinci Akledilirler Anlayışı ................................................... 103 

4.2.1. Tanım ve Özellikler ............................................................................. 103 

4.2.2. İkinci Akledilirler ile Mantık İlmi Arasında Bulunan İlişki ................ 104 

4.2.3. İkinci Akledilirler Başlığı Altında Ele Alınan Kavramların Felsefi  

          Kavramları da İçine Alacak Şekilde Genişletilmesi ............................ 105 

4.3. Behmenyar’ın Felsefi Akledilirler Anlayışı ................................................. 105 

4.3.1. Behmenyar Felsefinde Felsefi Akledilirlerin Yeri ............................... 106 

4.3.1.1. Felsefi Akledilirlerin Birinci Akledilirlerden Ayırt Edilmesi ..... 106 

4.3.1.2. Felsefi Akledilirlerin İkinci Akledilirler ile İlişkilendirilmesinin 

Anlamı ve Sonuçları ................................................................................. 108 

4.3.2. Felsefi Akledilirlerin Diğer Özellikleri ................................................ 113 

4.3.2.1. Harici Olmama ............................................................................ 113 

4.3.2.2. Vücut ile Aynılık ve Yakınlık ..................................................... 113 

4.3.2.3. Bazı Felsefi Akledilirlerin Araz Olması ..................................... 115 

 

BÖLÜM II  

AKLİ İTİBARLAR OLARAK FELSEFİ AKLEDİLİRLER 

1. AKLİ İTİBARLAR ANLAYIŞININ ZEMİNİ OLARAK GAZZALİ VE 

FAHRETTİN RAZİ’NİN AKLEDİLİRLER ANLAYIŞI .................................. 117 

2. SÜHREVERDİ’NİN İŞRAK FELSEFESİNDE İKİNCİ AKLEDİLİRLER VE 

FELSEFİ AKLEDİLİRLERİN EPİSTEMOLOJİK STATÜSÜ ......................... 119 

2.1. Sıfatların Taksimi ......................................................................................... 119 

2.2. İkinci Akledilirler Tabiri .............................................................................. 122 

2.3. İkinci Akledilirlerle Benzer olan Istılahlar ve Anlamları ............................. 122 

2.4. İkinci Akledilirler Başlığı Altında Zikredilen Kavramlar ............................ 124 

2.4.1. Mahmul Olmaları Açısından Bütün Kategoriler ve Yüklemler ........... 124 

2.4.2. Mahiyetsel Olan Bazı Kategori ve Kavramlar ..................................... 124 

2.4.3. Basit Şeylerin Cins ve Fasılları ve Bunların Kategoriler  

          Altında Kullanılması ............................................................................ 125 

2.4.4. Yokluğa Dair Şeyler ............................................................................ 125 

2.4.5. Mantıki Kavramlar ............................................................................... 126 

2.4.6. Felsefi Akledilirler ............................................................................... 126 

2.5. Kıstas ve Ölçüt Meselesi: Bir Kavramın İtibari mi Haricî mi Olduğunu  

       Tespit Etmenin Yolu Nedir? ......................................................................... 127 



xvi 

2.6. Sühreverdi’nin İşrak Felsefesinde Felsefi Akledilirler ................................. 134 

2.6.1. Felsefi Akledilirlerin İtibariliği veya Bunların ikinci Akledilirler  

          Başlığı Altında Ele Alınmasının Anlamı ............................................. 134 

2.6.1.1. Sıfatların Zihnî ve Haricî Olarak Taksim Edilmesinin Anlamı .. 135 

2.6.1.2. İkinci Akledilirler ve Benzeri Istılahların Anlamı ...................... 135 

2.6.1.3. İtibari Kavramları Ayırt Etmek İçin Kullanılan  

             Kıstasın Asıl Hedefi .................................................................... 136 

2.6.1.4. Vücudun Hariçte Arız Olduğu Şeyle Aynı Olduğu  

             Varsayımının Reddi: Vücut Arız Olduğu Şeyin Aynısı Değildir 136 

2.6.1.5. İtibari Kavramların Haricî Şeylere Yüklenmesinin Nasıllığı:  

             Mutabakat Meselesi ..................................................................... 140 

2.6.2. Felsefi Akledilirlerin Salt Zihnî ve İtibari Olmasına Yöneltilen  

          Bir İtiraz ve Sühreverdi’nin Buna Cevabı............................................ 141 

2.6.3. Felsefi Akledilirlerin Harici Şeylere Yüklenemsi ile İtibari  

          Olmaları Arasında Bulunan İlişkinin Nasıllığı .................................... 143 

2.6.4. İtibari Kavramlar Olarak Felsefi Akledilirlerin Haricî Şeylere  

          Yüklenmesinin Anlamsız Olmaması ................................................... 147 

3. NASİRÜDDİN TÛSÎ FELSEFESİNDE İKİNCİ AKLEDİLİRLER .................. 150 
3.1. Tûsî’nin İkinci Akledilirler Anlayışı ............................................................ 150 

3.1.1. Tanım ve Özellikler ............................................................................. 150 

3.1.2. İkinci Akledilirlerle Eşanlamlı Olan Diğer Istılahlar ........................... 152 

3.1.3. İkinci Akledilirler ve İtibari Başlığı Altında Ele Alınan Kavramlar ... 154 

3.1.3.1. Mantıki Kavramlar ...................................................................... 154 

3.1.3.2. Bazı Kategoriler ve Mahiyetsel Kavramlar ................................. 155 

3.1.3.3. Felsefi Akledilirler ...................................................................... 156 

3.1.3.4. Diğer Bazı Kavramlar ................................................................. 157 

3.1.3.5. İkinci Akledilirlerin İtibari Olmasının Sebebi:  

             Tûsî’nin Delil ve Kıstası ............................................................. 157 

3.2. Tûsî’nin Felsefi Akledilirler Anlayışı........................................................... 157 

3.2.1. Felsefi Akledilirlerin İkinci Akledilir ve İtibari Olmasının Anlamı .... 158 

3.2.1.1. Salt Zihnî Kavramlar Olarak Felsefi Akledilirler ....................... 158 

3.2.1.2. Felsefi Akledilirlerin Hariçle İrtibatlı Olduğuna Dair  

             İfadeler ve Bunların Nasıl Anlaşılması Gerektiği Meselesi ........ 162 

3.2.2. Felsefi Akledilirlerin Haricî Şeylere Hamledilmesi ile  

          İtibari Olmalarının Uyumlu Olması ..................................................... 166 

3.2.3. Felsefi Akledilirlerin Haricî Şeylere Yüklenmesinin Anlamı ............. 168 

3.2.4. Felsefi Akledilirlerin Mutabakatının Kıstası ....................................... 170 

 

 

 

 



xvii 

BÖLÜM III  

GEÇİŞ VE ARAYIŞLAR DÖNEMİ 

1. TUSİ’NİN TAKİPÇİLERİ ................................................................................... 174 

1.1. Kadı Adudiddin İci ....................................................................................... 174 

1.2. Sadettin Taftazani ......................................................................................... 175 

1.3. Gıyasettin Mansur Deşteki Şirazi ................................................................. 178 

2. ARAYIŞLAR DÖNEMİ ...................................................................................... 180 

2.1. Ali Kuşçu ...................................................................................................... 180 

2.2. Celaleddin Devvani ...................................................................................... 185 

2.2.1. Felsefi Kavramların Haricî Yükleme ve İttihatlarının Nasıllığı .......... 185 

2.2.2. İkinci Akledilirler Tamlamasının Anlam Genişlemesine  

          Uğrayarak Felsefi Akledilirleri İçine Alması ...................................... 187 

2.3. Mir Damad ................................................................................................... 192 

2.3.1. Felsefi Akledilirler ile Mantıki Akledilirler Ayrımı ............................ 192 

2.3.2. Mir Damada Göre Bazı Felsefi Akledilirlerin Statüsü ........................ 196 

2.3.2.1. Vücut ........................................................................................... 196 

2.3.2.2. Teşahhus ...................................................................................... 202 

2.3.2.3. Genel Olan Diğer Felsefi Akledilirler ......................................... 203 

2.3.2.4. İzafi Olan Felsefi Akledilirler ..................................................... 205 

 

BÖLÜM IV  

VÜCUDÎ KAVRAMLAR OLARAK FELSEFİ AKLEDİLİRLER 

1. MOLLA SADRA’NIN  FELSEFİ AKLEDİLİRLER ANLAYIŞI ...................... 206 

1.1. Felsefi İkinci Akledilirlerin Haricî Haysiyetinin Tahakkuku ....................... 206 

1.2. Felsefi Akledilirlerin Haricî Haysiyetlerinin Farklılığı ................................ 213 

1.2.1. Haysiyetlerin Gerçekten de Farklı Olması ........................................... 213 

1.2.2. Tek Bir Misdakta Bulunan Vücudî Farklılıklar Olarak Felsefi  

          Akledilirlerin Haricî Farklılığının Nasıllığı ......................................... 218 

1.3. Diğer Felsefi Akledilirlere Kıyasla Vücudun Haricilik Haysiyetinin Önceliği:  

       Vücudun Hakiki, Mahiyetin İtibari Olması Meselesi  

       (Asaleti Vücut ve Mahiyetin İtibariliği) ....................................................... 222 

1.3.1. Felsefi Akledilirlerin İttisaf ve Uruzlarının Hariciliği ......................... 222 

1.3.2. Vücudun İntizaî Olmamasının ve Diğer Felsefi Akledilirler ile  

          Mahiyetin İntizaî Olmasının Anlamı ................................................... 223 

1.3.3. Vücut ve Mahiyetin Asıl ve Fer’ Olmasında İspat ve  

          Sübut Makamının Yer Değiştirmesi .................................................... 224 

2. Vücut ve Diğer Felsefi Akledilirlerin İkinci Anlamda İntizaî Olması: 

Felsefi Akledilirlerin Hariciliğinin Nasıllığı ....................................................... 226 
2.1.1. Vücudun Zihnî Vücudu Yoktur: Haricî Vücut Olduğu Gibi  

          Zihne İntikal Etmez ............................................................................. 226 



xviii 

2.1.2. Vücut Kavramının Bu Anlamda İntizaî ve İkinci Akledilir  

          Olmasının Açıklanması ........................................................................ 227 

2.1.3. Vücut Kavramının Hariciliğinin Nasıllığı ve Bunun Onun  

          İntizaî Olmasıyla Uzlaştırılması .......................................................... 229 

2.1.4. Haricî Vücut Ancak Şuhut ile Bilinebilir: Haricî Vücuda Dair  

          Husulî Bilgi Ancak İntizaî Vücut Kavramıyla Elde Edilebilir ............ 231 

2.1.5. Vücut Kavramının Hariçten Haber Vermesi: Vücut Kavramının  

          Arızi Olmasının Anlamı ....................................................................... 234 

2.1.6. Vücut Kavramının Zihinde Meydana Gelmesi .................................... 240 

2.1.7. Molla Sadra’nın Vücut Kavramına Dair Analizinin Diğer Felsefi ve  

          Mahiyetsel Akledilirler İçin de Geçerli Olması ................................... 240 

2.1.7.1. Birinci Akledilirler ...................................................................... 240 

2.1.7.2. Diğer Felsefi Kavramlar .............................................................. 243 

3. MOLLA HADİ SEBZEVARİ’NİN FELSEFİ AKLEDİLİRLER ANLAYIŞI ... 245 

3.1. Mantıki İkinci Akledilirler ile Felsefi İkinci Akledilirlerin Tanımı ve  

       Bunların İkinci Olmasının Anlamı ............................................................... 245 

3.2. İttisaf ve Uruz Kavramlarının Anlamı .......................................................... 248 

3.3. Felsefi Akledilirler Açısından İttisafın Haricî ve  

       Uruzun Zihnî Olmasının Anlamı .................................................................. 251 

4. ÇAĞDAŞ ARAYIŞLAR: Muhammed Hüseyin Tabatabai ................................. 256 

4.1. Hakiki ve İtibari Kavramlar ile Felsefi ikinci Akledilirlerin  

       Bu Ayrım İçindeki Yeri ................................................................................ 256 

4.2. Felsefi İkinci Akledilirlerin Tanımı .............................................................. 259 

4.3. Felsefi İkinci Akledilirlerin Zihinde Meydana Gelmesi............................... 261 

 

BÖLÜM V  

FELSEFİ AKLEDİLİRLER VE METAFİZİK YAPMA İMKANI 

1. FELSEFİ AKLEDİLİRLERİN BAZI TEMEL ÖZELLİKLERİ ......................... 264 

2. FELSEFİ AKLEDİLİRLERLE DIŞ ÂLEM ARASINDA BULUNAN İLİŞKİ: 

FELSEFİ AKLEDİLİRLERİN HARİÇTEN İNTİZA EDİLMESİ .................... 269 

2.1. Birinci Aşama ............................................................................................... 270 

2.2. İkinci Aşama ................................................................................................. 270 

2.3. Üçüncü Aşama .............................................................................................. 271 

3 ÖNERİLER ........................................................................................................... 273 

3.1. İspat Ve Sübut Makamları Arasında Bulunan Fark...................................... 274 

3.2. Duyusal İdrakin Şuhudi ve Doğrudan Olması .............................................. 274 

3.3. Akli Şuhut veya Aklın Felsefi Akledilirlerin İdrakindeki Rolü ................... 275 

3.4. Duyulur makamda “Gerçeklik” ve “Vücudun” Bulunması .......................... 276 

3.5. Şuhut Makamında Tek Bir Gerçekliğin Bulunması ..................................... 277 



xix 

3.6. İkinci Akledilirlerin İkinciliğinin Subuti Değil İspati Olması ..................... 278 

3.7. İspat Makamında Mahiyetin Önceliği ve Vücudun İkinciliği ...................... 279 

3.8. Zihnin İspat Makamında Münfail ve Faal Olma Haysiyeti: 

       Felsefi Akledilirlerin Birliği ve Farklılığı .................................................... 280 

3.9. Sonuç ............................................................................................................ 280 

KAYNAKÇA ........................................................................................................... 282 

ÖZGEÇMİŞ ............................................................................................................. 286 



xx 

  



xxi 

ÖZET 

Eşyanın hakikatine ulaşma çabası olarak felsefe, ancak Akledilirler sayesinde 

tahakkuk edebilir. Müslüman filozoflar akledilirleri öncelikle birinci ve ikinci 

Akledilirler diye ikiye ayırmış daha sonra ikinci akledilirleri de mantıki ikinci 

Akledilirler ile felsefi ikinci Akledilirler diye taksim etmişlerdir. Akledilirlerin bu 

taksiminin ontolojik zemini klasik varlık anlayışıyken epistemolojik kıstası ise uruz ve 

ittisaf kavramlarıdır.  

Bilgiye konu olması açısından var olan önce mahsus ve makul veçhelerine 

ayrılmaktadır. Var olanın makul veçhesi de mahiyetsel ile vücûdi veçhelerden 

oluşmaktadır. Bu varlık anlayışına göre var olanın mahiyetsel veçhesinden elde edilen 

akledilirlere birinci Akledilirler denirken, var olanın vücûdi veçhesinden elde edilen 

akledilirlere de ikinci Akledilirler veya felsefî ikinci Akledilirler denmektedir. 

Epistemolojik açıdan akledilirlerin taksimini mümkün kılan ise uruz ve ittisaf 

kavramlarıdır. Uruz birbirinden müstakil bir şekilde bulunmaya tekabül ederken ittisaf 

ise vücûdi birliğe karşılık gelmektedir. İşte bu uruz ve ittisaf anlayışından hareketle 

Müslüman filozoflar akledilirleri üçe ayırmışlardır: Hem uruzu hem ittisafı harici olan 

akledilirlere birinci Akledilirler, uruzu da ittisafı da zihni olan akledilirlere mantıki 

ikinci Akledilirler ve uruzu zihni ama ittisafı harici olan akledilirlere de felsefi ikinci 

Akledilirler demişlerdir. 

Birinci Akledilirler dış âlemde mevcut olan şeylerin doğrudan suretlerini oluştururken, 

mantıki ikinci Akledilirler ise birinci akledilirlerin zihinde sahip oldukları özellikleri 

oluşturmaktadır. Felsefi ikinci Akledilirler ise yine zihinde bulunan birinci 

akledilirlere haricilik cihetinden arız olan sıfatlardır. Felsefi ikinci akledilirlerle ilgili 

en önemli mesele zihnin dış âlemden hareketle bu tür akledilirleri nasıl elde ettiğidir. 

Klasik anlamda felsefe yapılabileceğini iddia edebilmek için felsefi akledilirler ile dış 

âlem arasında bulunan ilişkinin doğal bir şekilde temellendirilmesi gerekmektedir. Bu 

tezin son bölümünde bunun nasıl yapılabileceğine dair kendi önerimizi ortaya koyduk. 

Anahtar Kelimeler: Akledilirler, Birinci akledilirler, İkinci Akledilirler, Mantıki 

İkinci Akledilirler, Felsefi İkinci Akledilirler, Uruz, İttisaf. 

  



xxii 

ABSTRACT 

Philosophy as an enterprise to reach the reality of existence can only be achieved via 

intelligibles. Muslim philosophers divided intelligibles into two categories as primary 

and secondary intelligibles, and then they divided the secondary intelligibles as logical 

secondary intelligibles and philosophical secondary intelligibles. Such division of 

intelligibles was based on the classical understanding of ontology and 

epistemologically on the concepts of occurrence and qualification. 

For an epistemological categorization, existence is firstly divided into two as sensory 

and rational. This rational aspect of existence has also two facets as quiddity and 

existential. According to this perception of existence, the intelligibles that are obtained 

from the quiddity aspect of existence are called the primary intelligibles and those that 

are obtained from the existential aspect of existence are called secondary intelligibles 

or secondary philosophical intelligibles. Epistemologically, what make the division of 

intelligibles possible is the concepts of occurrence and qualification. Occurrence is 

that two things can occur separately; on the other hand, qualification corresponds to 

existential unity. Starting these concepts of occurrence and qualification, Muslim 

philosophers divided intelligibles into three: Primary intelligibles where both 

occurrence and qualification are external, logical secondary intelligibles where both 

occurrence and qualification are mental, and secondary philosophical intelligibles 

where occurrence is mental but qualification is external.  

Primary intelligibles are the direct representations of the things that exist in the 

external world whereas secondary logical intelligibles are the primary intelligibles’ 

properties that appear in mind. As for secondary philosophical intelligibles, they are 

related to primary intelligibles in terms of attributes via the external aspect. The major 

issue regarding secondary intelligibles is how the mind collects such intelligibles from 

the external world. However, to be able to claim that we can make philosophy in the 

classical sense, we first have to consistently establish the link between philosophical 

intelligibles and the external world. In the last chapter of this thesis, we made our 

proposal regarding how this can be achieved. 

Keywords: Intelligibles, Primary Intelligibles, Secondary Intelligibles, Logical 

Secondary Intelligibles, Philosophical Secondary Intelligibles, Qualification (ittiṣāf), 

Occurrance (uruḍ).  



1 

GİRİŞ 

İnsan varlıkla bilgi üzerinde ilişki kuran tek canlıdır. Felsefi çağrışımları bir yana bu 

durumun insan biyolojisiyle alakalı olan bir sebebi vardır. Zira canlı türleri içerisinde 

içgüdülerinden hareketle hayatta kalamayan tek canlı insandır. Dolayısıyla insan 

hayatta kalabilmek için varlıkla bilgi üzerinden ilişki kurmak ve bu ilişki sayesinde 

varlığını devam ettirmesini mümkün kılacak teorik ve pratik düşünce ve kurumları 

geliştirmek zorundadır. Bu durum bilgi fenomeninin kadim dönemlerden bu yana önde 

gelen felsefi meselelerden biri olmasını sağlamıştır. İnsanın bilgi üzerinden varlık 

âlemiyle ilişki kurmasını mümkün kılan yetiye de akıl denmektedir. 

Bilgi önermelerden ve önermeler de kavramlardan (akledilirler) meydana gelir. Bu 

yüzden kavramlar hem aklın varlık âlemiyle ilişki kurmasını hem de kurulan bu ilişki 

sayesinde gerçekliğin kapsama alanını belirleyerek aklın sınırlarını belirler. 

Dolayısıyla kaç çeşit kavram bulunduğu doğrudan gerçekliğin alanını belirleyerek 

aklın meşru çalışma alanını da belirlemektedir. Bilgi doğrudan veya dolaylı olarak 

kavramlardan meydana geldiğine göre kavramların çeşitliliği bilginin çeşitliliğini ve 

bilgi aracılığıyla da bilinenlerin çeşitliliğini belirlemektedir. Bu yüzden bu mütevazı 

çalışmanın amaçlarından birisi de kavram, yani akledilir çeşitleri üzerinden aklın 

meşru sınırlarının ne olduğuna dair bir belirleme olacaktır. 

Klasik felsefe amacını eşyanın hakikatine ulaşmak olarak belirlemiştir. Bu amacına 

ulaşabilmek için gerekli olan ontolojik ve epistemolojik mekanizmalara sahip 

olduğunu iddia etmektedir. Bu iddianın temellendirilmesi bağlamında belli bir varlık 

anlayışı ortaya koymuş ve buna uygun bir bilgi anlayışı geliştirmiştir. Bu iddianın ne 

anlama geldiğinin iyice anlaşılabilmesi için klasik felsefenin tanımında yer alan 

“eşyanın hakikati” tabirinden ne kastedildiğini ortaya koymak ve bunun üzerinden de 

bilgiye konu olması açısından klasik felsefenin mevcut anlayışının ne olduğunu 

görmek gerekir. Bu açıdan meseleye baktığımızda, klasik felsefenin, bilgiye konu 

olması açısından var olanda iki farklı veçheyi birbirinden ayırdığını görmekteyiz; var 

olanın maddi veçhesi ile var olanın akli veçhesi. Bu anlayışa göre var olan, bilgiye 

konu olması açısından mahsus ve makul veçhelerden oluşmaktadır.1 Dolayısıyla 

 
1 Bu mevcut anlayışı sadece maddi var olanlar açısından geçerlidir. Dolayısıyla eğer var olan zaten 

mücerret ise mahsus veçheye sahip olmayacak ve sadece makul veçheden oluşacaktır. 



2 

“eşyanın hakikati” tabirinde bulunan eşyanın, iki farklı veçhesi bulunmaktadır; 

eşyanın mahsus veçhesi ile eşyanın makul veçhesi. 

Bu varlık anlayışına göre eşyanın mahsus veçhesi duyular tarafından idrak edilirken, 

makul veçhesi de akıl tarafından idrak edilmektedir. Bu ontolojik ayrım üzerinden 

“eşyanın hakikati” tabirine bakacak olursak; öncelikle bu hakikatin eşyanın mahsus 

veçhesine dair olmadığını görüyoruz. Zira eşyanın mahsus veçhesi her daim değişim 

halindedir ve episteme olarak bilginin değişene değil de sabit olana taalluk etmesi 

gerektiği Eflatun’dan beri klasik felsefenin temel varsayımlarından birini 

oluşturmaktadır. Şu hâlde bu bilgi, eşyanın makul veçhesine dair olmalıdır. İşte klasik 

felsefe açısından eşyanın hakikatini oluşturan makul olan ve bu yüzden de akıl 

tarafından idrak edilen bu ikinci veçhedir. 

Klasik felsefenin bilgiye konu olması açısından mevcut tasavvurunu iyice ortaya 

çıkarabilmek için eşyanın hakikatine tekabül eden bu makul veçheyi de kendi içinde 

ikiye ayırmamız gerekir. Bu açıdan eşyanın makul veçhesi de eşyanın mahiyetsel 

veçhesi ile eşyanın vücûdi veçhesi olmak üzere iki kısımdan oluşmaktadır. Dolayısıyla 

eşyanın hakikatine dair bilgi, öncelikle eşyanın makul veçhesine dair olmalıdır. İkinci 

olarak da eşyanın mahiyetinin ve varlığının bilgisini kapsamalıdır. Bu anlayışa göre 

epistemolojik anlamda eşyanın hakikatine ulaşıldığını söyleyebilmek için eşyanın hem 

mahiyetinin hem de varlığının bilgisi elde edilmiş olmalıdır.  

Peki, ama bu nasıl mümkün olmaktadır? Bu sorunun cevabı bizi klasik felsefenin 

akledilirler anlayışına götürmektedir. Yukarıda ana hatlarıyla ortaya koyduğumuz 

varlık anlayışı, klasik felsefenin nasıl bir bilgi anlayışına sahip olacağını da 

belirlemiştir. Zira klasik felsefe özünde bir varlık-bilimdir. Bu yüzden bu anlayışta 

bilgi maluma tabidir. Bu, sahip olunan ontolojik anlayış ve kabuller doğrultusunda 

belirlenen bir bilgi anlayışıdır. Buna göre nasıl ki ontolojik açıdan eşyanın mahsus 

veçhesi ile makul veçhesi arasında ayrım görülüyor ve sonrasında makul veçhe de 

kendi içinde mahiyetsel olan ile vücûdi olan diye ikiye ayrılıyorsa aynı şekilde bilgi2 

de var olanın hangi veçhesine taalluk ettiği açısından kendi içinde farklı türlere 

ayrılacaktır. Buna göre eşyanın mahsus veçhesine taalluk eden bilgiye doxa ya da zan 

denilirken, eşyanın makul veçhesine taalluk eden bilgiye ise episteme ya da ilm 

 
2 Bu bağlamda bilgiden episteme değil mutlak idrak anlamındaki bilgi kast edilmektedir.  



3 

denmektedir. Episteme de kendi içinde mahiyete dair olan bilgi ile vücuda dair olan 

bilgi olmak üzere ikiye ayrılmaktadır.  

Eşyanın makul veçhesine dair olan bilgi, akledilirlere veya kavramlara tekabül 

etmektedir. Bu ontolojik ayrım üzerinden de temelde iki farklı akledilir çeşidi ortaya 

çıkmaktadır: Eşyanın mahiyetlerine dair olan akledilirler ile eşyanın vücûdi veçhesine 

dair olan akledilirler. Diğer bir ifadeyle, eşyanın mahiyetinden haber veren akledilirler 

ile eşyanın varlığından haber veren akledilirler. Ancak şu unutulmamalıdır ki türü ne 

olursa olsun akledilirler daima eşyanın makul veçhesine dairdirler. Dolayısıyla 

eşyanın mahsus veçhesine dair akledilir sahibi olmak mümkün değildir. Eşyanın 

mahsus veçhesine dair ancak tikel idrak ve algı sahibi olunabilir ve bunların bir araya 

gelmesinden oluşan bilgi de doxa veya zan olarak adlandırılır.  

Klasik felsefe geleneğinde, ezcümle İslam felsefesi geleneğinde eşyanın mahiyetinden 

haber veren akledilirlere birinci akledilirler, eşyanın vücûdi veçhesinden haber veren 

akledilirlere ise ikinci akledilirler veya felsefi ikinci akledilirler denmektedir. 

Dolayısıyla klasik felsefenin eşyanın hakikatine ulaşmak olarak belirlediği amacına 

ulaşabildiğini gösterebilmesi için bu akledilirler anlayışının felsefi olarak 

savunulabilir olduğunu göstermesi gerekir. Bu yüzden bu çalışmanın diğer bir amacı 

da önde gelen Müslüman filozofların genel olarak akledilirler ve özel olarak da felsefi 

ikinci akledilirler anlayışı üzerinden bu iddianın nasıl temellendirileceğini ortaya 

koymak olacaktır.  

Bahsettiğimiz ontolojik zeminden hareketle, akledilirlerin birisi ontolojik, diğeri de 

epistemolojik olan iki farklı tanımına ulaşıyoruz. Ontolojik açıdan akledilirler, var 

olanın makul veçhesine tekabül ederken, epistemolojik açıdan ise varlığın makul 

veçhesine dair olan tümel anlam ve kavramlara karşılık gelmektedirler. Bu yüzden 

akledilirler konusu esasında tümeller meselesinin ontolojik ve epistemolojik statüsüyle 

alakalıdır. Akledilirlerin ontolojik ve epistemolojik tanımı üzerinden felsefe ve felsefi 

bilginin de tanımına ulaşıyoruz. Buna göre felsefe, varlıkla akıl üzerinden kurulan 

ilişkinin adıyken, bu ilişkinin sonucunda eşyanın makul veçhesine dair elde edilen 

bilgiye de felsefi bilgi denmektedir. İşte klasik felsefenin amacı olan “eşyanın 

hakikatine ulaşma çabası” tahakkuk ettiğinde elde edilen bilgi tam olarak budur.  

Klasik felsefenin sahip olduğu varlık anlayışı doğrultusunda amaca, yani eşyanın 

hakikatine ulaşmak ancak bu anlamıyla akledilirler sayesinde mümkün olabilmektedir. 



4 

Bu da akledilirler konusunun klasik felsefenin en önemli meselesi olduğu anlamına 

gelmektedir. Bu yüzden herhangi bir klasik filozofun bu konuyu görmezlikten gelmek 

gibi bir lüksü yoktur. Zira mesele doğrudan eşyanın hakikatine ulaşma çabası olarak 

metafizik yapma imkânıyla alakalıdır. Metafiziği en genel anlamıyla varlığa dair akli 

bilgi olarak tanımlarsak ve varlığa dair akli bilgi de var olanın mahiyetine ve varlığına 

dair bilgi olursa şu hâlde akledilirler ve aklın akledilirleri nasıl elde ettiği meselesi 

doğrudan metafiziğin nasıl mümkün olacağına verilmiş bir cevap olmaktadır. 

Buradan hareketle bu çalışmanın temel aldığı esas varsayıma da ulaşmış oluyoruz. 

Buna göre bu çalışmanın temel varsayımı; zihnin dış âlemden hareketle akledilirleri 

özellikle de felsefi ikinci akledilirleri elde edebileceği ve böylece varlığın akli bilgisi 

anlamında metafizik yapabileceğidir. Dolayısıyla metafizik yapmanın mümkün 

olduğu ve bunun da akledilirlerin epistemolojik statüsü üzerinden gösterilebileceği bu 

çalışmanın temel varsayımını oluşturmaktadır. Bu varsayım doğrultusunda bu 

çalışmanın temel sorusu da klasik felsefenin ontolojik olan temel amacına ulaşabilmek 

için gerekli olan epistemolojik mekanizmalara sahip olup olmadığıdır? Bu temel 

soruya önde gelen Müslüman filozofların genel olarak akledilirler ve özel olarak da 

felsefi ikinci akledilirler anlayışı üzerinden cevap verilmeye çalışılacaktır. Bu temel 

soruya akledilir olan nedir? Akledilirler kaça ayrılır? Her bir akledilir çeşidinin temel 

özellikleri nelerdir? Felsefi akledilirler ile diğer akledilir çeşitleri arasında bulunan 

farklılıklar nelerdir? Zihin, akledilirleri özellikle de felsefi akledilirleri dış âlemden 

hareketle nasıl elde etmektedir? Felsefi akledilirlerin intiza kaynağı nedir? Felsefi 

akledilirlerin haricî şeylere yüklenmesini mümkün kılan kıstas nedir ve benzeri ikincil 

sorular ışığında cevap verilmeye çalışılacaktır. 

Sahip oldukları ontolojik ve epistemolojik statüsüyle akledilirler, İslam Felsefesi’nde 

Farabi ile birlikte bütün yönleriyle ele alınmaya başlanmıştır. Klasik felsefe özünde 

varlıkbilim olmasına rağmen felsefenin temel amacına ulaşmasında oynadığı kilit 

rolden dolayı bilgi, Kadim Yunan’dan bu yana filozofların ilgi odağı olmuştur. Bilgi 

de nihayetinde kavramlardan yani akledilirlerden meydana geldiğine göre akledilirler 

başından beri en önemli felsefi meselelerden biri olmayı sürdürmüştür. Akledilirlerin 

ontolojik statüsüyle epistemolojik statüsü arasında bulunan mutabakattan dolayı bir 

filozofun akledilirler anlayışı doğrudan onun varlık anlayışını da belirlemektedir.  



5 

Buradan hareketle en başta Sokrates ile Sofistler, İdealistler ile Realistler, Realistler 

ile Materyalistler ve bunlarla Nominalistler arasındaki ihtilaf ve çatışmalar temelde 

bunların akledilirler anlayışından kaynaklanmaktadır. Mesela bütün çeşitleriyle 

akledilirlerin dış âlemde hiçbir karşılığı bulunmadığını dolayısıyla da onların salt zihnî 

olduğunu iddia eden bir filozof idealist olacaktır. Aynı şekilde akledilirleri sadece 

eşyanın mahiyetlerinden haber veren birinci akledilirlerden ibaret gören bir filozof 

materyalist olacaktır. Hem birinci hem de ikinci akledilirleri kabul eden bir filozof da 

realist olacaktır. Haliyle akledilirlerin ontolojik ve epistemolojik anlam ve içeriklerini 

kabul etmeyen ve onları sözcüklerden ibaret gören birisi de nominalist olacaktır. 

Bu tespitlere dayanarak felsefedeki ekolleşmelerin özünde akledilirler konusunda 

yaşanan anlaşmazlıklardan kaynaklandığını söyleyebiliriz. Klasik anlamıyla metafizik 

yapma imkânının kabul veya reddedilmesiyle ilgili mesele de yine akledilirlerin 

epistemolojik statüsüyle ilgilidir. Bu açıdan özellikle felsefi ikinci akledilirlerin dış 

âlemle olan ilişkisi kurulamaz ve onlar salt akli kalıplar olarak kabul edilirlerse 

tabiatıyla ontoloji olarak metafizik yapmak mümkün olmayacaktır. Bu da meşhur 

Alman filozof Kant’ın (ö. 1804) seçtiği yoldur. Bütün bu söylediklerimiz akledilirler 

meselesinin felsefi önemini ortaya koymaktadır. Meselenin özü en azından bu anlam 

ve bağlamda epistemolojinin ontolojiyi öncelemesinden kaynaklanmaktadır. 

Akledilirler konusunda takınılan her türlü tavrın kaçınılmaz olarak filozofların 

gerçeklik anlayışını belirlemesinin sebebi budur.  

Bu açıdan Müslüman filozofların ne idealist ne materyalist ne de nominalist olduğunu 

söyleyebiliriz. Onların hepsi klasik anlamıyla realisttir. Bu da hepsinin klasik 

felsefenin amacına ulaşılabileceğini kabul ettiği anlamına gelmektedir. Yani insan 

akledilirler üzerinden eşyanın hakikatine ulaşabilir. Akledilirler meselesiyle ilgili 

olarak bu, onların, akledilirler ile dış âlem arasında bir mutabakat bulunduğunu kabul 

ettikleri anlamına gelmektedir. Bu da varlık-bilgi özdeşliği olarak ifade edilen 

görüştür. 

Süreç içerisinde felsefe ve düşünce tarihinde meydana gelen değişimler ve 

dönüşümler, klasik felsefenin temel varsayımlarını tartışmalı hale getirmiştir. 

Öncelikle nominalizm realizmin, istikra anlayışı da kıyas anlayışının yerini almıştır. 

Bu klasik anlamıyla akledilirlerin ontolojik ve epistemolojik statüsünün tartışmalı hale 

geldiği anlamına gelmektedir. Nihayetinde İmmanuel Kant ile birlikte ikinci 



6 

akledilirler zihnin apriori olarak sahip olduğu kalıplar olarak görülmüş ve bu da klasik 

anlamıyla metafizik yapılamayacağının ilanı olmuştur. Bu meydan okuma klasik 

felsefenin, ontolojik ve epistemolojik varsayımlarının felsefi olarak savunulup 

savunulamayacağı tartışmasını ortaya çıkarmıştır.  

Klasik felsefenin temel ontolojik varsayımı bilginin sabit olan bir şeye taalluk etmesi 

gerektiğidir. Eflatun ve Aristo ile birlikte bu ideal benimsenmiştir. Bu ikisi de aslında 

karşı karşıya kaldıkları sofistik meydan okumaya cevap verebilmek için böyle bir 

varlık anlayışı geliştirmişlerdir. Eflatun, bilginin konusu olan bu sabit şeyin idea 

olduğunu Aristo, cevher olduğunu ve Müslüman filozoflar ise mahiyet olduğunu 

söylemişlerdir. Klasik felsefenin epistemolojik kabulü de bilgi-varlık özdeşliği veya 

bilginin maluma tabi olması gerektiği şeklinde ifade edilebilir. Zihin ve dış âlem 

arasında bulunması gereken mutabakat anlayışı da tam olarak bu kabulden ortaya 

çıkmıştır. Bilginin geçerliliği için mutabakat şartı arandığında bilgi konusunun 

öncelikle sabit, ikinci olarak da makul olması gerektiği zorunlu olmaktadır. Bu da 

“klasik felsefe özcüdür” derken kastedilen şeydir. 

Bu sebeplerden dolayı günümüzde akledilirler meselesinin tartışma konusu yapılması 

aslında klasik felsefenin temel ontolojik ve epistemolojik varsayımlarının mebâdî 

olmaktan çıkıp mesaile dönüştüğünü göstermektedir. Mebâdî olmaktan çıkıp birer 

meseleye dönüşen bu kabullerin felsefi olarak temellendirilmesi ihtiyacı hâsıl 

olmuştur. Bu çalışmada yapmaya çalışacağımız şey de tam olarak budur. Bu amaçla, 

akledilirler konusuna özgün katkıları olan Müslüman filozofların ikinci akledilirler 

anlayışı üzerinden bu kabullerin savunulabileceğini göstermeye çalışacağız. Bu 

önemli görevin ifa edilebilmesi için yapılması gereken şey ise bütün çeşitleriyle 

akledilirlerin dış âlemden hareketle zihinde nasıl meydana geldiğinin gösterilmesi 

olacaktır. Bu amacımıza ulaşabilmek için her bir filozof açısından akledilirlerin ne 

olduğu, kaç tür akledilir bulunduğu, her bir akledilir türünün özellikleri, bu akledilirler 

anlayışı içerisinde felsefi ikinci akledilirlerin yeri ve zihnin akledilirleri nasıl elde 

ettiği gibi meseleler ayrıntılı olarak ele alınacaktır. Ancak klasik anlamıyla metafizik 

yapılabileceğinin gösterilebilmesi için asıl önemli olan felsefi ikinci akledilirler ile dış 

âlem arasında bulunan ilişkinin makul bir şekilde temellendirilmesidir. Bu da ancak 

dış âlemden hareketle zihnin bu tür akledilirleri nasıl elde ettiği gösterilerek yapılabilir.  



7 

Bu çalışma İslam felsefesi geleneğindeki akledilirler anlayışını kronolojik gelişmeye 

riayet ederek ele almaktadır. Böylece akledilirler meselesinin İslam Felsefesi 

geleneğindeki tarihi seyrini ve bu seyrin aşamalarını dört bölümde ele almayı uygun 

bulduk. Bölümler arasında meselenin tarihi seyri açısından bir öncelik ve sonralık 

ilişkisi bulunmaktadır. Dolayısıyla akledilirler meselesi art arda gelen bu aşamalardan 

geçerek günümüzdeki son halini almıştır. Akledilirler meselesi İslam felsefesi 

geleneğini oluşturan ekoller açısından da ele alınabilirdi ancak bu yaklaşım ve tercih 

öncelikle meselenin tarihi seyrine ikinci olarak da filozofların akledilirler anlayışı 

arasında bulunan ihtilaf ve benzerlikler açısından pek uygun olmazdı. Biz de bu 

yüzden, doğrudan akledilirler konusunu merkeze alıp bölümlendirmeyi buna göre 

yaptık. Her bölüm başlığıyla ikinci akledilirler meselesinin o bölümde öne çıkan 

özelliği arasında bir uyum olmasına dikkat ettik. Bu yüzden bölüm başlıkları özellikle 

o bölümde görüşleri incelenen filozofların felsefi ikinci akledilirlerle ilgili öne 

çıkardıkları temel özellik esas alınarak belirlendi.  

Bu esaslar doğrultusunda Farabi ve İbn Sina’nın akledilirler anlayışının ele alındığı 

birinci bölüme “Haricî Kavramlar Olarak Felsefi Akledilirler” başlığını uygun gördük. 

Bu bölümün girişinde Kindî’nin konuyla ilgili olan bazı görüşlerine işaret edip asıl 

olarak Farabi ve İbn Sina’nın genel olarak akledilirler ve özelde de ikinci akledilirler 

anlayışını ayrıntılı olarak ele aldık. Farabi ile İbn Sina arasında her açıdan bulunan 

felsefi benzerlik ortadadır. Bu yüzden bu iki filozofun akledilirler anlayışının hemen 

hemen birbirinin aynısı olduğunu görmekteyiz. Ayrıca Farabi ve İbn Sina’nın İslam 

Felsefesi geleneğinin oluşması ve belli bir eğilim ve içerik kazanmasındaki rolleri 

hiçbir şekilde inkâr edilemez. Bu yüzden bu iki filozofun akledilirler anlayışını bütün 

açılardan ele almaya ve bu anlayışın muhtemel sonuçlarını ortaya koymaya çalıştık. 

Bu konuda aslan payı tabii ki kronolojik olarak önce gelen Farabi’ye aittir. 

Akledilirlerle ilgili kendi içinde tutarlı olan felsefi bir teoriye ilk olarak Farabi’de 

rastlamaktayız. İbn Sina bu açıdan onu takip etmiş ve onun eksik veya belirsiz bıraktığı 

bazı noktaları tamamlamış veya açıklığa kavuşturmuştur.  

Akledilirler meselesinin tarihi seyri açısından önemine binaen çalışmamızda hacim 

olarak en fazla yeri bu döneme verdik. Zira akledilirler meselesinin sonraki seyri bu 

ilk dönemde Farabi ve İbn Sina’nın yaptığı tercihler doğrultusunda şekillenmiştir. 

Farabi ve İbn Sina’da akledilirlerle ilgili pek çok mesele açıklığa kavuşturulmuştur. 



8 

Özellikle Farabi suret anlayışı üzerinden akledilirlerin ontolojik statüsü ile 

epistemolojik statüsünü belirlemiş, duyulur olanın karşıtı olan idrakler anlamında 

akledilirleri tanımlamıştır. Yine Farabi ilk olarak akledilirleri birinci ve ikinci 

akledilirler diye ikiye ayırmış ve her bir akledilir türünün özelliklerini ayrı ayrı ortaya 

koymuştur. İbn Sina, Farabi’nin bu tanım ve ayrımlarını olduğu gibi benimsemiş ve 

detaylandırmıştır.  

Ancak ne Farabi ne de İbn Sina felsefi akledilirlere, akledilirler anlayışı içerisinde yer 

vermiştir. Onlar, felsefi akledilirleri, akledilirler taksimi içerisinde ele almak yerine 

başta vücut olmak üzere her bir felsefi aklediliri tek tek ele almış ve bu tür akledilirlerle 

birinci ve ikinci akledilirler arasında bulunan farkları ortaya koymuşlardır. Bu ikisi 

buna ek olarak felsefi akledilirlerin kendilerine has olan özelliklerini de ortaya koymuş 

ve yine ikisi de felsefi akledilirlerin haricî oldukları anlayışını benimsemiştir. Bu 

sayede haricî şeylerin bunlarla tavsif edildiklerini ileri sürmüşlerdir. Ancak ne Farabi 

ne de İbn Sina felsefi akledilirlerin zihinde nasıl meydana geldiğine dair herhangi bir 

açıklama yapmıştır. Onların akledilirlerin zihinde nasıl meydana geldiğine dair 

soyutlama nazariyesi olarak adlandırılan bir görüşleri vardır ancak bu sadece birinci 

akledilirlerle ilgilidir ve bu anlayışın felsefi akledilirlere de uygulanabileceğine dair 

herhangi bir karîne bulunmamaktadır. Gerçi Farabi’nin birinci akledilirlerin intiza 

sürecinde faal akla biçtiği rol üzerinden onun, soyutlamayı genel olarak ortaya 

koyduğu ve dolayısıyla da bunun felsefi akledilirler açısından da geçerli olduğu 

söylenebilir. Ancak İbn Sina’da böyle bir karîne dahi bulunmamaktadır. Bu da hem 

Farabi hem de İbn Sina’nın felsefi akledilirlerin hariciliğini bir varsayım olarak kabul 

ettikleri anlamına gelmektedir.  

Bu bölümün sonunda bir geçiş filozofu olarak Behmenyar’ın akledilirler anlayışını ele 

aldık. İbn Sina’nın öğrencisi olan Behmenyar, genel olarak akledilirler konusunda 

Farabi ve İbn Sina gibi düşünse de önemli bir noktada ikisinden de ayrılmaktadır. 

Yukarıda işaret ettiğimiz gibi Farabi ve İbn Sina akledilirleri birinci ve ikinci 

akledilirler diye ikiye ayırmış ve felsefi akledilirleri bu başlıklar altında ele almamıştır. 

Birinci akledilirler haricî şeylerin doğrudan suretlerini oluştururken, ikinci akledilirler 

ise birinci akledilirlerin zihindeki özelliklerini oluşturmaktadır. Yani ikinci akledilirler 

birinci akledilirlerin zihnî arazlarından ibarettirler ve bu yüzden tamamıyla zihnidirler. 

Behmenyar bu ayrımı ve tanımı kabul etmiş ancak Farabi ve İbn Sina’dan farklı olarak 



9 

başta vücut olmak üzere bazı felsefi akledilirleri ikinci akledilirler başlığı altında ele 

almış ve böylece onları salt zihnî gördüğünü ortaya koymuştur. Bu da Behmenyar’ın 

felsefi akledilirlerle ilgili önemli bir meselede mensup olduğu Meşşai gelenekten 

ayrıldığı anlamına gelmektedir. Zira hem Farabi hem de İbn Sina felsefi akledilirleri 

haricî kabul etmiş ve bu yüzden onların haricî şeylere haricilik cihetinden 

yüklenebileceğini söylemiştir. Ancak Behmenyar, felsefi akledilirleri salt zihnî 

kavramlar anlamında ikinci akledilirlerden saymış ve böylece onların hariciliğini 

reddetmiştir.  

Behmenyar, neden böyle bir tercihte bulunduğuna dair herhangi bir açıklama yapmasa 

da muhtemelen bunun sebebi İbn Sina’nın ortaya koyduğu şekliyle varlık-mahiyet 

ayrımına dair yaşadığı kafa karışıklığıdır. İbn Sina, varlığın mahiyete arız olduğunu 

söylemiş ancak bu arız olmanın zihnî mi haricî mi olduğu noktasını belirsiz 

bırakmıştır. Bu yüzden ondan sonra bu arız olmanın nasıl anlaşılması gerektiği 

noktasında ciddi tartışmalar ve fikir ayrılıkları yaşanmıştır. Bu da varlık olarak varlığa 

arız olan akledilirler anlamında felsefi akledilirler meselesinde ihtilafların ortaya 

çıkmasına sebep olmuştur. Ayrıca Farabi ve İbn Sina zihnin felsefi akledilirleri dış 

âlemden hareketle nasıl elde ettiğine dair herhangi bir açıklama da yapmamıştır. 

Sadece birinci akledilirler açısından geçerli olan soyutlama görüşünü ortaya atmış 

ancak bunun felsefi akledilirleri de kapsayıp kapsamadığına dair herhangi bir açıklama 

yapmamışlardır. Denebilir ki daha sonra felsefi akledilirlerle ilgili yaşanan asıl 

tartışma Farabi ve İbn Sina’nın felsefi akledilirler açısından çok önemli olan bu 

noktayı boş bırakmasından kaynaklanmıştır. Her hâlükârda Behmenyar’ın mezkûr 

tercihi, akledilirler anlayışında ikinci aşamaya geçilmesine zemin hazırlamıştır. 

Aynı zamanda üç önemli Meşşai filozof tarafından temsil edilen bu ilk devreden sonra 

Meşşai gelenek Gazzali ve Fahrettin Razi tarafından ciddi şekilde eleştiriye tabi 

tutulmuştur. Gazzali, Farabi ve İbn Sina’yı muhatap aldığı Tehafütü’l-Felasife adlı 

eserinin birinci meselesinde âlemin kıdemine yol açtığı gerekçeciyle İbn Sinacı felsefi 

akledilirler anlayışına karşı çıkmış, başta vücut, imkân ve vucub gibi akledilirler olmak 

üzere felsefi akledilirlerin akli birer yargı olduğunu ileri sürmüştür. Gazzali’nin bu 

anlayışı felsefi ikinci akledilirler konusunda ikinci aşamaya geçilmesinde önemli bir 

basamak olmuştur. Gazzali’nin eleştirilerini Fahrettin Razi devam ettirmiş ve Meşşai 

geleneği her açıdan eleştiriye tabi tutmuştur. Ancak Gazzali’den farklı olarak Razi, 



10 

felsefi ikinci akledilirler konusunda İbn Sina’cı realizmi devam ettirmiştir. Çok önemli 

olmasına rağmen Gazzali ve Razi’nin ikinci akledilirler anlayışını bu çalışmamızda 

ayrıntılı olarak ele almadık. İki sebepten dolayı bunu yapmadık: Öncelikle üzerinde 

felsefe yaptıkları zeminin Farabi ve İbn Sina’dan farklı olmasını esas alarak bu ikisinin 

ikinci akledilirler anlayışının müstakil bir çalışmada ele alınması gerektiğini 

düşündük. İkinci olarak yol açtığı gelişmeler ve sebep olduğu yeni bakış açılarından 

bağımsız olarak Razi’nin ikinci akledilirler anlayışı temelde İbn Sina’cı realizmi 

devam ettirmiştir. Bu yüzden bu iki ismin ikinci akledilirler anlayışına Sühreverdi ve 

Tûsî’nin ikinci akledilirler anlayışına oluşturdukları tarihi zemini netleştirebilmek 

adına işaret etmekle yetindik.   

Sühreverdi ve Tûsî tarafından temsil edilen bu ikinci aşama, çalışmamızın “Akli 

İtibarlar Olarak Felsefi Akledilirler” başlıklı ikinci bölümünde ayrıntılı olarak ele 

alınmıştır. Sühreverdi, Behmenyar’ın eğilimini devam ettirerek, teşahhus hariç bütün 

felsefi akledilirleri, salt zihnî kavramlar anlamında ikinci akledilirlerden saymış ve bu 

eğilimi bütün mantıksal sonuçlarına ulaştırmıştır. Böylece felsefi akledilirler hem 

intiza kaynağı hem misdak hem de yükleme açısından zihnî kabul edilmiştir. 

Müteahirrin döneminde rayiç olan ıstılahları kullanacak olursak Sühreverdi’nin felsefi 

akledilirleri hem uruz hem de ittisaf açısından zihnî kabul ettiğini söyleyebiliriz. 

Böylece felsefi akledilirler ile dış âlem arasındaki uçurum daha da açılmıştır. Bu 

durum felsefi akledilirlerin epistemolojik statüsüyle ilgili önemli bir boşluğun ortaya 

çıkmasına sebep olacak ve sonrakiler daha çok bu boşluğu doldurmaya çalışacaklardır.  

Sühreverdi, varlık-mahiyet ayrımı meselesinde benimsediği görüşten dolayı felsefi 

akledilirlerin salt zihnî ve itibari akledilirler olduğu sonucuna varmıştır. O, felsefi 

akledilirlerin salt zihnî kabul edilmesinden dolayı ortaya çıkan epistemolojik boşluğu 

da onların arız oldukları konularında bulunan bir hususiyet aracılığıyla çözmeye 

çalışmıştır. Dolayısıyla ona göre salt zihnî oldukları halde felsefi akledilirlerin hamlini 

epistemolojik anlamda anlamsız ve değersiz olmaktan çıkaran şey onların arız 

oldukları konularında bulunan bu hususiyettir. Ancak o, hiçbir yerde bu hususiyetin 

zihnî mi haricî mi olduğuna değinmemiştir. Ancak hamlin epistemolojik açıdan geçerli 

olabilmesi için bu hususiyetin haricî olması gerektiği açıktır.  

Akledilirler anlayışında Sühreverdi’nin etkisinde olan Tûsî, bu eğilimi daha da ileri 

götürmüş ve mezkûr hususiyetin de zihnî olduğu sonucuna varmıştır. Böylece felsefi 



11 

akledilirler ile dış âlem arasında bulunan bütün ilişkiler kopmuş ve bu da bu tür 

akledilirlerin ittisaf açısından hariciliğini iyice tartışmalı hale getirmiştir. İlginç olan 

ise hem Sühreverdi’nin hem de Tûsî’nin felsefi akledilirleri salt zihnî kabul ettikleri 

halde bunların haricî şeylere yüklenebileceğini kabul etmiş olmalarıdır. Yani ikisi de 

dış âlemde hiçbir karşılığı olmayan bir mahmulün, yüklem olduğu konusu aracılığıyla 

haricî şeyler hakkında bilgi verebileceğini kabul etmiştir. Bunun sebebi şüphesiz bilgi 

edinme sürecinde faal akla biçtikleri roldür. Tûsî’nin akledilirler anlayışını 

şekillendiren diğer bir unsur da Fahrettin Razi’nin Meşşailik eleştirileridir. O, 

akledilirler konusunda Sühreverdi’nin etkisinde kalarak bunların akli birer itibar 

olduğunu savunurken diğer taraftan da Razi’nin eleştirilerine karşılık Meşşai geleneği 

savunabilmek için yer yer felsefi akledilirlerin harici olduğunu da söylemiştir. Tûsî’nin 

felsefi ikinci akledilirler konusunda bulunan bu ikircikli durumun ne şekilde 

anlaşılması gerektiğini etraflıca ele aldık.  

Bu çalışmanın üçüncü bölümü bir geçiş ve arayışlar dönemini ele almaktadır. Bu 

yüzden bu bölüme “Geçiş ve Arayışlar Dönemi” başlığını uygun gördük. Bu dönem, 

Tûsî (13.yy.) ile Molla Sadra (17.yy.) arasındaki zaman dilimini kapsamaktadır. Bu, 

Tûsî’nin Tecridü’l-İtikat adlı meşhur eserinin felsefi-kelami tartışmaların merkezinde 

yer aldığı bir dönemdir. Bu yüzden Tûsî’den sonra gelen hemen herkes ikinci 

akledilirlerle ilgili görüşlerini Tecrit şerh ve haşiyeleri üzerinden ortaya koymuştur. 

Sühreverdi ve Tûsî ile birlikte bütün felsefi akledilirler, salt zihnî akledilirler olarak 

kabul görünce, Tûsî’den sonra bu alanda iki farklı eğilim ortaya çıkmıştır. Bu 

eğilimlerin ikisinin de Tûsî’nin etkisinde şekillendiğini bilmek gerekir. Kronolojik 

olarak Tûsî’ye daha yakın olan Gıyasettin Deşteki, Adudiddin İci, Seyyid Şerif 

Curcani ve Saadettin Teftâzânî’den oluşan birinci grup, tıpkı Sühreverdi ve Tûsî gibi 

felsefi akledilirlerin akli itibarlardan oluşan salt zihnî akledilirler olduğu görüşünü 

benimsemişlerdir. Ancak kronolojik olarak Molla Sadra’ya daha yakın olan Ali Kuşçu, 

Celalettin Devvani ve Mir Damad’dan oluşan ikinci grup ise bir şekilde felsefi 

akledilrilerin harice nazır olan akledilirler olduğu görüşünü benimsemişlerdir. 

Arayışlar dönemi olarak adlandırdığımız bu eğilimin başlatıcısı Ali Kuşçu’dur. 

Ali Kuşçu, haricî şeyler hakkında bilgi verdiklerinden felsefi akledilirlerin salt zihnilik 

anlamında ikinci akledilirlerden sayılmaması gerektiği itirazını Tûsî’ye yöneltmiştir. 

Bunun sonucu olarak başta vücut olmak üzere bazı temel felsefi akledilirleri ikinci 



12 

akledilirlerin dışına çıkarmıştır. Bu eğilimi devam ettiren Devvani ise ikinci 

akledilirler ıstılahını, içine felsefi akledilirlerin hariciliğini de alacak şekilde yeniden 

tanımlamıştır. Devvani uruz ve ittisaf kavramlarından hareketle bir kavramın ikinci 

akledilir olmasının kıstasını onun uruz açısından zihnî olması olarak belirlemiştir. 

Dolayısıyla ittisafı ister haricî olsun ister zihnî olsun, eğer bir kavramın uruzu zihnî ise 

o kavram ikinci akledilir olacaktır. Devvani buradan hareketle felsefi akledilirlerin 

haricî olmasının onların ikinci akledilirler olmasıyla çelişmeyeceği sonucuna 

varmıştır.  

Devvani’nin bu yaklaşımını benimseyen Mir Damad, uruz ve ittisaf ıstılahlarından 

hareketle, ikinci akledilirler terimini iki alt bölüme ayırmıştır. Böylece Mir Damad ile 

birlikte bütün akledilir çeşitlerini içine alacak bir akledilirler şemasını mümkün 

kılacak bir kıstasa ulaşılmıştır. Bu kıstas uruz ve ittisaf anlayışıdır. Buna göre 

akledilirler uruz ve ittisafları açısından üçe ayrılmaktadırlar. Hem uruzu hem ittisafı 

haricî olan akledilirler birinci akledilirler olarak adlandırılacaktır. Hem uruzu hem 

ittisafı zihnî olan akledilirler ise mantıki ikinci akledilirler olarak adlandırılacaktır ve 

son olarak da uruzu zihnî, ittisafı haricî olan akledilirler de felsefi ikinci akledilirler 

olarak adlandırılacaktır. Mir Damad ile birlikte ortaya çıkan bu akledilirler şeması 

sonraki herkes tarafından benimsenmiş ve günümüze kadar hiç değiştirilmeden 

kullanılmıştır.  

Ali kuşçu ile başlayan arayışlar döneminin genel özelliği felsefi akledilirlerin bir 

şekilde harice nazır olan kavramlar olarak kabul edilmesidir. Ayrıca bunların hepsi, 

hamlin haricî olmasının mahmulün haricî olmasını gerektirmeyeceği varsayımını 

kabul etmiştir. Böylece felsefi akledilirlerin haricî kabul edilmesinden ortaya 

çıkabilecek olan teselsül tehlikesinden kurtulmaya çalışmışlardır. Ancak bunlar, 

mahmul haricî olmadığı halde hamlin nasıl haricî olabileceği konusunda tatmin edici 

bir açıklama yapmamışlardır. Zira sağduyu, sıfat haricî değilse ittisafın nasıl haricî 

olabileceğini anlamamaktadır. Anladığımız kadarıyla bu tereddüdün asıl sebebi bütün 

bu filozofların varlık-mahiyet ayrımında mahiyeti asıl kabul etmesi ve varlığı 

mahiyete zihinde arız olan itibari bir kavram olarak görmesidir. Arayışlar dönemi 

filozoflarının felsefi akledilirler anlayışındaki bu boşluk Molla Sadra ile birlikte 

dördüncü aşamaya geçilmesine sebep olmuştur. 



13 

“Vücudi Kavramlar Olarak Felsefi Akledilirler” başlığını taşıyan dördüncü bölümde 

Molla Sadra ve Sadracı filozofların akledilirler anlayışını ortaya koyduk. Molla Sadra 

kendisinden önceki bütün açıklamaların varlık karşısında mahiyete öncelik verilerek 

yapıldığını ve bu yüzden akledilirlerin özellikle de felsefi akledilirlerin ontolojik ve 

epistemolojik statüsünün belirlenmesinde ciddi sıkıntıların yaşandığını ileri sürmüştür. 

Bu yüzden o, öncelikle varlık-mahiyet ayrımında haricilik açısından asıl olanın 

mahiyet değil vücut olduğunu ortaya koymuş sonra da bu temel kabule uygun olarak 

felsefi akledilirlerin ontolojik ve epistemolojik statüsünü belirlemeye koyulmuştur. Bu 

doğrultuda öncelikle felsefi akledilirlerin dış âlemde onlar açısından intiza kaynağı 

görevi gören bir haysiyete sahip olduğunu, ikinci olarak da bu haysiyetlerin tek bir 

vücutta birbirlerinden farklı bir şekilde mevcut oldukları sonucuna varmıştır. O, bunu 

söylerken aslında kavramsal kesretin bir şekilde ontolojik farklılıktan kaynaklanması 

gerektiğini temel almıştır. Buna göre Molla Sadra üç aşamalı olarak felsefi 

akledilirlerin, vücudi kavramlar olduğunu göstermeye çalışmıştır. İlk olarak felsefi 

akledilirlerin haricî olan bir intiza kaynakları olduğunu ve bunun onların haricî 

haysiyetini oluşturduğunu, ikinci olarak dış âlemde her bir felsefi akledilire karşılık 

belli bir haysiyetin bulunduğunu ve dolayısıyla bu haysiyetlerin ontolojik anlamda da 

birbirinden farklı olduğunu ve üçüncü olarak da birbirinden farklı olan bu haysiyetlerin 

tek bir vücutla birlikte mevcut olduklarını ileri sürmüştür. Molla Sadra İbn Arabîci 

vahdet-i vücut anlayışından hareketle ulaştığı asalet-i vücut anlayışı sayesinde bu 

gelişmeyi kaydedebilmiştir.   

Bir Sadracı filozof olan Molla Hadi Sebzevari de akledilirler konusunda büyük oranda 

Molla Sadra’yi takip etmiştir. Onun akledilirler meselesine asıl katkısı daha önce 

belirsiz bir şekilde kullanılan uruz ve ittisaf kavramlarını açıklığa kavuşturması 

olmuştur. Buna göre uruz, kavramsal olarak birbirinden müstakil ve farklı olmaya 

karşılık gelirken, ittisaf ise vücudi ittihat anlamına gelmektedir. Bu bölümde son 

olarak çağdaş bir filozof olan Allame Muhammed Hüseyin Tabatabai’nin akledilirler 

anlayışı ele alınmıştır. Tabatabai, akledilirleri önce hakiki ve itibari olarak ikiye 

ayırmış ve felsefi akledilirleri itibari kavramlar başlığı altında ele almıştır. Ama onun 

akledilirler konusuna asıl katkısı kendisinden önce hiçbir filozofun ele almadığı bir 

mesele olan “felsefi akledilirlerin zihinde nasıl meydana geldiği” konusunu müstakil 

bir mesele olarak ortaya koyması olmuştur. O, bu konudaki analizinin sonucunda 



14 

felsefi akledilirlerin önermelerde bulunan rabıt vücuttan elde edildiğini söylemiştir. 

Tabatabai’nin bu görüşü, İslam Felsefesi geleneğinde genelde akledilirler ve özelde de 

felsefi ikinci akledilirlerle ilgili gelinen son noktayı temsil etmektedir. Ondan 

günümüze kadar akledilirler meselesinin tarihi seyrinde yeni bir aşamaya karşılık 

gelecek herhangi bir katkı henüz ortaya konmamıştır. Bu yüzden biz de akledilirler 

meselesinin tarihi seyrini onunla sona erdirdik. 

Çalışmamızın “Felsefi Akledilirler ve Metafizik Yapma İmkânı” başlıklı son 

bölümünde ise felsefi ikinci akledilirlerle dış âlem arasındaki ilişkiye dair kendi 

görüşümüzü ortaya koyduk. Bu açıdan felsefi akledilirlerin hariciliğinin iki farklı 

şekilde ele alınabileceğinden hareketle öncelikle klasik felsefenin temel kabulleri 

doğrultusunda bu hariciliğin temellendirilmeye çalışılabileceğini söyledik ki bu 

durumda faal aklın tümel kavramların meydana gelmesindeki rolünün esas alınması 

gerekir. Ancak felsefe ve düşünce tarihinde meydana gelen değişim ve dönüşümler 

düşünülerek bu temellendirmenin makul ve geçerli olmayacağı varsayılarak daha 

doğal bir temellendirme yoluna gittik. Buna göre zihnin felsefi akledilirleri dış 

âlemden nasıl elde ettiğini duyulur ve akli şuhut aracılığıyla temellendirmeye çalıştık 

ve bunu ucu açık bir öneri olarak ortaya koyup çalışmamızı sona erdirdik. 

Elbette İslam Felsefesi Geleneğinde ikinci akledilirler konusunda görüş sahibi olanlar 

bu çalışmada ele alınan filozoflardan ibaret değildir. Ancak bu çalışmadaki temel 

amacımız ikinci akledilirler konusuna özgün katkıları olan filozofların görüşlerini ele 

almaktı. Bunların da çoğunlukla bu kişilerden oluştuğunu düşünüyoruz. Elbette ikinci 

akledilirler meselesinin tarihi veçhesinin tamamen ortaya konabilmesi için konuya 

katkısı olan diğer filozofların görüşlerinin de ele alınması faydalı olacaktır. Bu amaçla 

öncelikle sahip oldukları farklı felsefi kabuller ışığında Gazzali ve Fahrettin Razi’nin 

ikinci akledilirler anlayışının ortaya konması gerekmektedir. İkinci olarak ise Mağrip 

İslam Dünyasının temsilcisi olan İbn Rüşt’ün (ö.1198) ikinci akledilirler anlayışının 

ortaya konması gerekir. Son olarak ise özellikle Ali Kuşçu’dan sonra meselenin 

Osmanlı coğrafyasındaki seyrini takip edebilmek açısından Molla Fenari (ö. 1431), 

İbn Kemal (ö. 1536) ve Taşköprüzade (ö. 1561) başta olmak üzere diğer filozofların 

ikinci akledilirler anlayışının ortaya konması gerekmektedir. Ancak bu çalışmanın 

hacmi açısından bu isimlerin ikinci akledilirler anlayışının ele alınması mümkün 



15 

olmadığından bunu müstakil bir şekilde ele almak umuduyla başka bir fırsata 

erteliyoruz.   

Çağdaş Türkçe felsefe literatüründe İslam felsefesinde ikinci akledilirler öğretisine 

dair yüksek lisans veya doktora tezi seviyesinde yapılmış bir çalışma 

bulunmamaktadır. Bu konuda kitap formatında yapılmış müstakil bir çalışamaya da 

rastlayamadık. Bu konuyla ilgili yapılmış tek çalışma Prof. Dr. Ömer Mahir Alper 

tarafından “Akledileni Akletmek: İslam Mantık Geleneğinde “İkinci Akledilirler”’in 

Yorumu ve Osmanlı’da Alımlanması Üzerine Bir İnceleme” başlıklı bir makaledir. 

Adından da anlaşıldığı gibi bu makale bu çalışmanın konusunun sadece bir veçhesine 

karşılık gelmektedir. Çünkü genel anlamıyla kullanıldığında ikinci akledilirler terimi 

hem mantıki ikinci akledilirleri hem de felsefi ikinci akledilirleri kapsamaktadır. Bu 

çalışmamızın konusu felsefi olan ikinci akledilirler olduğundan Ömer Mahir Alper’in 

çalışması konumuzun bir veçhesiyle ilgili olmaktadır. Ancak doğrudan olmasa da 

dolaylı olarak bu konuyla ilgili çalışmaların bulunduğunu söyleyebiliriz. Çünkü felsefi 

ikinci akledilirler varlık olarak valığa arız olan hükümlerdir ve bu açıdan umur-ı âmme 

başlığı altında ele alınan kavramları kapsarlar. Bu yüzden tek tek bu tür kavramlarla 

ilgili yapılmış çalışmaları da bu konuyla ilgili görebiliriz. Bu çalışmalardan birisi Doç. 

Dr. Eşref Altaş tarafından yazılan “Farabi’den Beydâvi’ye Umûr-ı Âmme Kavramının 

Gelişimi, Dönüşümü ve Beyzâvî’nin Tercihleri” başlıklı makaledir. Altaş bu 

çalışmasında tarihsel bir yöntemle umûr-ı âmme teriminin gelişimini ve bu başlık 

altında ele alınan kavramları kişileri esas alarak ortaya koymuştur. Aynı şekilde Prof. 

Dr. M. Cüneyt Kaya tarafından önce bir doktora tezi olarak daha sonra ise kitap 

formatında yayınlanan “Varlık ve İmkân: Aristoteles’ten İbn Sina’ya İmkân’ın Tarihi” 

(Klasik, 2011) adlı çalışma da önemli bir felsefi akledilir olan imkânla ilgili 

olduğundan konumuzla ilgili olarak görülmelidir. Son olarak felsefi ikinci akledilirler 

doğrudan metafizik yapma ile alakalı olduklarından bu bağlamda yapılmış çalışmaları 

da bu tezin konusunun kapsama alanında görebiliriz. Buna örnek olarak Prof. Dr. 

Ömer Türker tarafından yazılan “Varlık Olmak Bakımından Varlık Üzerine 

Düşünmenin İmkânı: İslam Metafizik Geleneklerinden Hareketle Bir Analiz” başlıklı 

makaleyi sayabiliriz. Türker bu çalışmasında en önemli felsefi akledilir olan “varlık” 

üzerine düşünebilme imkânını araştırmakta ve bir yüklem olarak kullanıldığında 



16 

“varlığın” bize konusunun mahiyetinde içerilmeyen bilgiler verdiğini temellendirmeye 

çalışmaktadır.  

Felsefi ikinci akledilirler konusu farklı açılardan ele alınmayı hak etmektedir. Bu 

konunun modern felsefi gelişmeler ve dönüşümler göz önünde bulundurularak 

ontolojik, psikolojik ve epistemolojik açıdan yeniden ele alınması bu böylece klasik 

felsefenin günümüzün felsefi meselelerinin çözümü açısından taşıdığı potansiyellerin 

gösterilmesi gerekmektedir. Bu çalışma bu amaç doğrultusunda atılmış mütevazi bir 

adım olarak görülmekten başka bir şey talep etmemektedir.     

  



17 

BÖLÜM I 

HARİCÎ KAVRAMLAR OLARAK FELSEFİ AKLEDİLİRLER 

Bu bölümde asıl olarak Farabi (ö. 950), İbn Sina (ö. 1037) ve Behmenyar’ın (ö. 1066) 

ikinci akledilirler öğretisi ele alınacaktır. Ancak daha önce Kindî’nin (ö. 866) idrak, 

akıl ve hakikat hakkındaki görüşlerine işaret etmek, daha sonraki filozofların ikinci 

akledilirleri hangi zeminde ele aldıklarını görmek açısından faydalı olacaktır. Bu 

sayede akledilirlerin ontolojik ve epistemolojik statüsü de ortaya konmuş olacaktır.  

1. İDRAK, AKIL VE HAKİKAT: AKLEDİLİRLERİN ONTOLOJİK VE 

EPİSTEMOLOJİK STATÜSÜ 

Kindî, idrak ve ilmi eşyanın hakikatine ulaşmak olarak tanımlar. “İlim, eşyanın 

hakikatiyle bilinmesidir.”3 Buna göre ilimlerin en şereflisi olan felsefe de “İnsanın 

gücü nispetinde eşyanın hakikatini bilmeye çalışmasıdır.”4 Her iki tanımda da asıl 

dikkat çeken “eşyanın hakikati” tabiridir. Bu yüzden Kindî’nin bu tabirle ne 

kastettiğini tam olarak ortaya koymak gerekir. Bunun için de onun felsefeye dair 

yaptığı ikinci bir tanıma bakmak gerekecektir: “Felsefe olarak tanımlanan şey; insanın 

gücü nispetinde külli olan ebedi şeylerin varlığına (inniyeti), mahiyetine ve illetlerine 

dair bilgidir.”5 Felsefenin bu ikinci tanımında bulunan ebedi şeylerin “varlığı”, 

“mahiyeti” ve “illetlerine” dair bilgi birinci tanımda kullanılan “eşyanın hakikati” 

tabirinin açıklaması sadedinde zikredilmiştir.  

Buna göre eşyanın hakikatine dair bilgi sahibi olmak demek, onların varlığı ve 

illetlerine dair bilgi sahibi olmak demektir. Çünkü var olan her şeyin belli bir hakikati 

vardır ve illet de eşyanın varlık sebebidir. Bu eşyanın hakikati illetten kaynaklanıyor 

demektir. Bu yüzden illetin kendisi de hak ve hakikat olmaktadır:  

Beşerî ilimlerin en şereflisi felsefedir. Tanımı da beşerin takati ölçüsünde eşyanın 

hakikatine dair bilgisidir… Ancak matlubumuz olan eşyanın hakikatine dair bilgi, illete 

dair bilgi sahibi olmadan mümkün değildir. Her bir şeyin varlığının sebebi de hak ve 

hakikat sahibi olduğundan; Varlığı [inniyeti] olan her şeyin hakikati [mahiyeti] de 

 
3 Ebû Yûsuf Ya‘kūb b. İshâk b. es-Sabbâh el-Kindî, Resailü'l-Kindî el-Felsefiyye, Tahkik Mahmud 

Abdulhadi Ebu Ridde c.1 (Mısır: Darü’l-Fikri’l-Arabî, 1369), s. 169.  
4 Aynı yazar, Kitabü’l-Kindî ile Mutasım Billâh fi Felsefetü’l-Ula,  97-99. 
5 Aynı yazar, Risaleti-el Kindî fi Hududil Eşya ve Rusumiha,  173. 



18 

olacaktır. İşte bu yüzden zorunlu olarak illet de mevcut olacaktır. Zira onun kaynaklık 

ettiği var olanlar (inniyat) mevcutturlar.6 7 

Bu alıntıdan anlaşıldığı üzere Kindî’ye göre eşyanın hakikatine dair bilgi, kendisi de 

hak ve hakikat olan illete dair bilgi sayesinde mümkün olmaktadır. Ancak bir de bu 

ikisi arasında vasıta görevi gören bir şeyin bilgisine sahip olunması gerekmektedir ki 

bu da şeylerin varlığının bilgisidir. Çünkü eşyanın hakikati ile illeti arasındaki rabıta 

varlık üzerinden sağlanmaktadır. Diğer bir ifadeyle, illetten sadır olan şey eşyanın 

varlığıdır. Eşyanın hakikati yani mahiyeti ise bu varlık dolayımında var olmaktadır. 

Bu da illet-varlık-mahiyet arasındaki ontolojik ilişkiye işaret etmektedir.  

Bu yüzden felsefenin birinci tanımında bulunan “eşyanın hakikatine dair bilgi” ikinci 

tanımda bulunan “eşyanın mahiyetine, varlığına ve illetlerine dair bilgi” yerine 

kullanılmış olmaktadır. Buna göre birinci tanımdaki “eşyanın hakikatinden” kasıt 

ikinci tanımdaki “mahiyet” olmaktadır.8 Ancak eşyanın hakikatini oluşturan bu 

mahiyet mevcut olduğundan ve ona dair bilgi ancak varlık ve varlığın illeti sayesinde 

mümkün olduğundan, ikinci tanımdaki mahiyetten, salt zihni olan mahiyet değil 

doğrudan dış âlemde mevcut olması cihetinden mahiyet kastedilmektedir. Peki, ama 

hariçte mevcut olan eşyanın hakikati yani mahiyeti insan tarafından nasıl bilinecektir? 

Kindî’nin akıl anlayışı bu sorunun cevabını vermektedir.  

Kindî’ye göre akıl; “eşyanın hakikatini idrak eden basit bir cevherdir.”9 Eşyanın 

hakikati, eşyanın mahiyeti anlamına geldiğine ve bu mahiyet hariçte bir illet sayesinde 

var olduğuna ve illet de bu mahiyete varlık verdiğine göre sonuçta idrak ve ilim, 

hariçte var olan şeylerin mahiyet ve hakikatlerinin bilinmesi anlamına gelmektedi. Bu 

da ancak mezkûr şeylerin varlığı ve illetlerinin bilinmesi sayesinde mümkün 

olabilmektedir. Dış âlemde bu üç ontolojik kategori arasında bulunan ilişki aynı 

şekilde zihne de intikal etmektedir. Nasıl ki eşyanın hakikatini oluşturan mahiyet, dış 

âlemde var olabilmek için bir illet tarafından ona varlık verilmesine muhtaç ise aynı 

şekilde bu mahiyete dair bilginin akılda hâsıl olabilmesi için de aklın öncelikle illet ve 

 
6 Aynı yazar, Kitabü’l-Kindî ile Mutasım Billâh fi Felsefetü’l-Ula, 97.  
7 Aksi belirtilmedikçe bütün çeviriler tarafımızdan yapılmıştır. 
8 Ahmed Fuad el Ehvani, el Kindî: Felsefi’l-Arab (Mısır: el-Heyetül-Mısriyye’l-Ammetü’lil-Kitab 

(1985), s. 284. 
9 Kindî, “Resailü'l-Kindî el-felsefiyye”, Risaletü’l-Kindî fi Hududi’l-Eşya ve Rusumiha, Tahkik 

Mahmud Abdulhadi Ebu Ridde, s. 165.  



19 

varlığa dair bilgiye ulaşması gerekmektedir. İşte bu da mahiyete dair bilgi ancak illet 

ve varlığa dair bilgi sayesinde akılda hâsıl olabilir derken kastedilen şeydir. 

Eşyanın hakikatini oluşturan bu mahiyetin ontolojik statüsünü net bir şekilde ortaya 

koyabilmek için Kindî’nin, insanın bilme yetileri arasında yaptığı ayrımı ve bunun 

sonuçlarını görmek gerekir. Kindî, hissi ve akli olmak üzere iki farklı idrak sahibi 

olduğumuzdan hareketle insan nefsinin temelde his ve akıl olmak üzere iki bilme 

yetisine sahip olduğunu söylemektedir.10 Duyulur veya hissi idrakte şeyin hakikati 

madde ve maddi arazlarla birlikte idrak edilir. Bu da bu tür suretlerin tikel olmasının 

sebebini oluşturmaktadır. Buna karşılık akli idrakte şeyin hakikati, maddeden ve 

maddi arazlardan arındırılmış olarak idrak edilir. Bu yüzden de akli suretler 

tümeldirler.11  

Böylece Kindî, hakikatini bilmek istediğimiz şeyde iki veçhe varsaymış olmaktadır. 

Duyular tarafından idrak edilecek mahsus veçhe ile akıl tarafından idrak edilecek 

makul veçhe. Buna göre “eşyanın hakikati” tabiri akıl tarafından idrak edilecek olan 

şeyin akli veçhesine karşılık gelmektedir. Bu da akledilir olanın ontolojik statüsünün 

karşılığıdır. Dolayısıyla ontolojik açıdan akledilir, akıl tarafından taakkul edilecek 

olan şeyin makul veçhesine karşılık gelmektedir. Kindî’nin bu makul veçheyi henüz 

sadece mahiyete hasretmiş olması, illet ve özellikle de varlığı buna dâhil etmemiş 

olması akledilir olanın ontolojik statüsünde herhangi bir değişikliğe sebep 

olmamaktadır. Daha sonra Farabi ve İbn Sina’da göreceğimiz gibi eşyanın hakikati 

tabiri, bu hakikatin varlığını da içine alacak şekilde anlam genişlemesine uğrayacak 

olsa da bu akledilirin ontolojik statüsünde herhangi bir değişime yol açmayacaktır. 

Dolayısıyla Kindî ile başlayan, eşyanın akıl tarafından taakkul edilen makul veçhesi 

olarak akledilirler anlayışı sonraki bütün filozoflar tarafından benimsenecektir. 

  

 
10 Muhammed bin Abdurrahman Merhaba, “el-Kindî: Felsefetehu, Muntehabat”, Risaletü-l Kindî fi 

Mahiyeti-l Nevm ve Ruya (Beyrut: Neşr-i Abidat, 1985) s. 196. ve a. g. e., 191.  
11 a. g. e., 196.  



20 

2. FARABİ FELSEFESİNDE İKİNCİ AKLEDİLİRLER 

Kindî’nin genel ifadelerinden sonra Farabi’de akledilirlerle ilgili felsefi bir teoriyle 

karşı karşıya bulunmaktayız. Farabi önce akledilirin ne olduğunu açık bir şekilde 

ortaya koymakta, ardından da bunları tasnif ederek her bir kısmı özellikleriyle birlikte 

ele almaktadır. Bunu yaparken de mesele açısından önemli noktalarda yaptığı 

tercihlerle kendisinden sonraki filozofları, özellikle de İbn Sina’yı önemli ölçüde 

etkilemektedir. 

2.1.  Duyulur-Akledilir Ayrımı 

Farabi, akledilirler meselesini ilk olarak idrakin mertebelerini ele alırken, duyulur-

akledilir ayrımı yaparak ele almaktadır. Bu ayrım, akledilirler açısından birkaç 

meseleyi açıkça ortaya koyması açısından oldukça önemlidir. Öncelikle akledilirleri 

duyulur olanlardan ayırarak akli olan ontolojik statülerini belirlemekte, buradan da 

akledilir olanın epistemolojik statüsünü tespite geçmektedir. Farabi’nin eserlerinde 

akledilirler konusunu ele alan ifadelerin çoğunda açıkça veya zımni olarak akli idrak 

ile hissi idrak arasındaki ayrım net bir şekilde ortaya konmuştur. Ancak bu ifadelerin 

en açık ve net olanı Farabi’nin “sureti” üç farklı varlık mertebesinde ele aldığı 

aşağıdaki ibaredir: 

Suretin, şeyde kaç farklı şekilde hâsıl olduğu soruldu? (Farabi) şöyle dedi: Suretin, şeyde 

husulü üç çeşittir. İlki suretin histe hâsıl olmasıdır, ikincisi suretin akılda hâsıl olmasıdır 

ve üçüncüsü de suretin cisimde hâsıl olmasıdır. Suretin cisimde hâsıl olması infial 

şeklinde olur… Ancak suret, histe infiali bir şekilde hâsıl olmaz. Aksine his, sureti maddi 

özellikleriyle birlikte olduğu hal üzere tasavvur eder. Suretin akılda hâsıl olması ise hiçbir 

maddi özelliği olmadan salt olduğu şekliyle [mücerret] hâsıl olmasıdır.12  

Bu ibare “suret” üzerinden ki eşyanın bilinmek istenen hakikatine tekabül etmektedir, 

akledilir olanın ontolojik ve epistemolojik statüsünü ortaya koymaktadır. Buna göre 

özünde tek bir hakikat olan suret, üç ayrı varlık mertebesinde hakikatinden hiçbir şey 

kaybetmeden var olabilmektedir. Dış âlemde cisim yani madde ve maddi arazlarla 

birlikte, histe tikel olmasına sebep olan maddi arazlarla birlikte ve son olarak da akılda 

olduğu haliyle yani soyut olarak mevcut olabilmektedir. Buna göre tek bir hakikat olan 

“suret”, hem dış âlemde hem duyularda hem de akılda asıl özelliğinden hiçbir şey 

kaybetmeden var olabilmektedir. Suretin madde ve maddi arazlarla birlikte var olduğu 

 
12 Ebu Nasr Farabi, el-Amalü’l-Felsefiyye, Tahkik Cafer Alyasin c.1  (Beyrut: Darü’l-Menahil, 1413), 

s. 337-338. 



21 

dış âlemden, önce duyulara ardından da saf haliyle bulunduğu akla nasıl intikal ettiği 

ise klasik epistemolojinin temel konusunu oluşturmaktadır.  

2.2.  Akledilir Olanın Tanımı 

Farabi’ye göre akledilir olan, madde ve maddi arazlardan arî olan mücerret tasavvura 

karşılık gelmektedir: “Şeyin makul tarafı, onun mücerret olan varlığıdır.”13 “Şeyin 

makuliyeti, onun madde ve maddi arazlardan arî olan mücerret varlığının aynısıdır.”14 

Buna göre akledilir olan ile hariçte bulunan misdakları arsındaki tek fark, mücerret 

olma ile madde ve maddi arazlardan arî olup olmama arasında bulunmaktadır. 

Dolayısıyla akli olan ile hariçte olan arasında tam bir mutabakat bulunmaktadır. Bu 

dış âlemde olanın aynıyla akla intikal ettiği anlamına gelmektedir: “Şeyin idrak 

edilmiş sureti o şeyin bizzat kendisidir. Şu farkla ki akli olan, o şeyin nefiste bulunma 

halidir [taakkul edilmiş olması]. Buna karşılık şey de hariçte bulunması açısından 

idrak edilmiş olanın ta kendisidir.”15  

Bu alıntıdan anlaşıldığı gibi akli olan ile şeyin kendisi arasında sadece tahakkuk 

ettikleri varlık mertebesi ve mahalli açısından bir fark bulunmaktadır. Yoksa her 

ikisinin de hakikati aynıdır. Her ikisi de özünde mücerret olan suretten ibarettirler. 

Ancak bu suret bazen dış âlemde madde ve maddi arazlarla birlikte var olurken bazen 

de zihne intikal ederek soyut haliyle var olmaktadır. Yani her durumda hakikatleri yani 

makuliyetleri tıpa tıp aynıdır. Dolayısıyla Farabi akledilir olanın hangi varlık 

mertebesinde bulunuyor olursa olsun mücerret suretten ibaret olduğunu ortaya koymuş 

olmaktadır. Bu da eşyanın hakikatinden kastedilenin akli suret olduğunu bir kez daha 

ortaya koymaktadır. 

2.3. Akledilirlerin Taksimi   

Akledilirler konusuyla ilgili olarak Farabi’de görülen asıl yenilik onun ilk defa 

akledilirleri, birinci ve ikinci akledilirler olmak üzere birbirinden ayırmış olmasıdır. 

Bu ayrımın önemi, bilginin maluma tabi olduğu düşünülürse çok daha iyi 

anlaşılacaktır. Böylece akledilirlerin ayrımı üzerinden aslında bunların karşılık geldiği 

malum birbirinden ayrılmış olmaktadır. Farabi, eserlerinin farklı yerlerinde farklı 

 
13Fârâbî, el-Talikat, Tahkik Cafer Alyasin (Beyrut: Darü’l-Menahil, 1408), s. 46. (Bu eserin Farabi’ye 

aidiyeti kesin değildir. Ancak bu çalışmanın konusu açısından Farabi’nin temel eserleriyle burada 

bulunan görüşler arasında tam bir mutabakat olduğundan bu aidiyet meselesini görmezden geldik). 
14 a. y. 
15 Aynı yazar, Kitabü’l-Huruf, Tahkik Muhsin Mehdi (Beyrut: Darü’l-Meşrik, t.y.), 101. 



22 

bağlamlarda akledilir çeşitlerini ele almaktadır. Bazen belli bir akledilir çeşidine tabii 

akledilir, riyazî akledilir ve mantıki akledilir gibi özel isimler vermektedir.  

Asıl konumuz olan akledilirlerin birinci ve ikinci akledilirler diye ayrımını ele almaya 

geçmeden önce Farabi’nin bu ıstılahı, bazen bedihi ve nazari tasavvur ve tasdikler16 

bazen de bilkuvve ve bilfiil akledilirler anlamında kullandığını belirtelim. Farabi 

bilkuvve akledilirle suretin, soyutlama öncesi maddi şeylerde bulunma halini 

kastetmektedir. Bilfiil akledilir olanla ise maddi şeylerde bulunan bu suretlerin taakkul 

edilmiş haline işaret etmektedir.17 Asıl konumuzla alakalı olmadığından burada buna 

sadece işaret etmekle yetiniyoruz. Şimdi asıl konumuz olan akledilirlerin birinci ve 

ikinci olarak ayrılmasını incelemeye geçiyoruz. 

2.4. Akledilirlerin Birinci Akledilirler ile İkinci Akledilirler Olarak Ayrılması 

Yukarıda da işaret ettiğimiz gibi Farabi, bu ıstılahı bazen bedihi ve nazari olan tasavvur 

ve tasdikleri ifade etmek için kullanır. Ancak çoğunlukla bu iki ıstılahı doğrudan 

akledilirleri birbirinden ayırmak için kullanır. Akledilirlerin birinci ve ikinci diye 

birbirinden ayrılmasına Farabi’nin eserlerinde sıkça rastlandığından, bu ayrımın onun 

akledilirler anlayışının mihverini oluşturduğunu söyleyebiliriz. Bu yüzden 

akledilirlerin birinci ve ikinci diye ayrımı ve her bir akledilir türünün temel 

özelliklerinin ortaya konması Farabi’nin bu alandaki en büyük yenilik ve katkısı olarak 

öne çıkmaktadır. 

2.4.1. Farabi Felsefesinde Birinci Akledilirler 

Farabi, birinci akledilirler tabirini mahiyetlere karşılık gelen kavramları ifade etmek 

için kullanır. Bu yüzden Farabi’ye göre birinci akledilirler ister soyut ister maddi 

olsun, hariçte bulunan şeylerin mahiyetlerine karşılık gelen kavramlardır:  

Bu delilden dolayı akledilirler, kategoriler olarak adlandırılır. Zira bütün kategoriler, 

lafızla kendilerine delalet edilebilmesi ve işaret edilebilen mahsus şeylere 

yüklenebilmeleri açısından ortaktırlar. Zihinde, ilk olarak mahsus şeylerden elde edilen 

akledilirler bulunur. Eğer zihinde mahsus fertleri olmayan bir akledilir meydana gelirse, 

bu başlangıçta açık değildir… Mahsus olanlardan elde edilen bu akledilirler bu şekilde 

[bazı akledilirler hariçte bulunan şeylerden haber verirler] nefiste hâsıl olduklarında, 

 
16 Farabi, el-Mantıkıyat, Tahkik Muhammed Taki Daneşpejuh, c.2 (Kum: Mektebet-i Ayetüllah el-

Maraşi el-Necefi, 1375), s. 37.  
17 a. g. e., c. 1, 355. 



23 

nefiste bulunmaları açısından, onlara bazı özellikler arız olur ki bu özelliklerin bazıları 

cins sıfatıyla diğer bazıları da tür sıfatıyla muttasıf olurlar… Bunlar [birinci akledilirler] 

nefiste hâsıl olduktan sonra, onlara arız olan özelliklerin kendisi de tıpkı onlar gibi 

akledilir şeylerdir… İşte bunlar ikinci akledilirler olarak adlandırılır… Bu ikinci 

akledilirlerin kendisi de makul olduğundan birinci akledilirlere arız olan özelliklerin 

bunlara da arız olması muhal değildir. Çünkü bu ikinci akledilirlerin kendisi de 

aklidirlerdir. Bu akledilirler, ikinci akledilirlere kıyasla [ki sonsuza kadar birbirlerine arız 

olabilirler] birincildirler ve birincil lafızlar [vaz zamanı açısından] bu tür akledilirlere ve 

bunlardan mürekkep olan şeylere delalet ederler. Akledilirlerin bu çeşidi [yani birinci 

akledilirler] farklı ilimlerin konularını oluşturmaktadırlar.18  

Bu alıntıdan Farabi’nin iki akledilir çeşidini birbirinden ayırdığı görülmektedir. Şöyle 

ki; Farabi önce kategorileri ele almakta ve hariçte bulunan mahsus şeylere yüklem 

olabildiklerinden onları akli olarak adlandırmaktadır. Dolayısıyla kategoriler, birinci 

akledilirler olmaktadırlar. Ancak daha sonra hariçteki şeylere yüklem olabilen bu 

akledilirler, zihinde bulunmaları açısından ikinci akledilirler olarak adlandırılan diğer 

bir akledilir çeşidi açısından misdak yani intiza kaynağı görevi görmektedirler. Farabi, 

zihinde bulunmaları açısından birinci akledilirlere arız olan bu diğer akledilir çeşidini 

ikinci akledilir olarak adlandırmaktadır. Böylece önümüzde iki farklı akledilir çeşidi 

bulunmaktadır: Hariçteki şeylere yüklem olabilen ve kategoriler olarak adlandırılan 

akledilirler ile bu akledilirlere zihinde bulunmaları açısından yüklem olabilen 

akledilirler. Yani birinci akledilirler ile ikinci akledilirler. 

Sonraki ibarede adlandırma cihetinin açıklanmasıyla birinci akledilirler ıstılahı ele 

alınmıştır. Böylece Farabi’de birinci akledilirlerin hariçte bulunan şeylerin 

mahiyetlerinden haber veren akledilirler olduğu anlaşılmaktadır. Çünkü bu akledilirler 

haricî şeylerden haber veren kategoriler ve mahiyetlerdir.19 Bir lafzın delalet ettiği ve 

kendisiyle işaret edilebilir mahsus bir şeyin betimlendiği her akli anlam, o mahsus 

şeyin neliğini ve mahiyetini tanıtan bir kategori olarak adlandırılmaktadır.20 

Farabi’nin her iki durumda da aklediliri maddi şeylerden alınmış olarak göstermesi 

onun birinci akledilirleri, dolayısıyla da kategorileri sadece maddi şeylerle sınırlı 

gördüğü anlamına gelmemektedir. Aksine bunun sebebi onun kategorileri bedihi ve 

birincil olarak görmesi ve bunun da ancak kategoriler maddi şeylerden elde edildikten 

 
18 Aynı yazar, Kitabü’l-Huruf, Tahkik Muhsin Mehdi, 64-66. 
19 a. g. e., 91.  
20 a. g. e., 62.  



24 

sonra açık ve birincil olarak idrak edilebiliyor olmalarından kaynaklanmasıdır. Diğer 

bir ifadeyle Farabi’ye göre maddi şeylere dair olan kategoriler, zamansal açıdan daha 

çabuk idrak edilmektedirler. Çünkü duyulara çok daha yakın ve açıktırlar. Bu yüzden 

Farabi’den alıntıladığımız ibarede görüldüğü gibi eğer akledilmiş olan şey mahsus bir 

şeyin aklediliri ise bu açık ve bedihidir ama eğer bu akledilmiş olan maddi bir şeyden 

olmazsa işte bu, ilk başlarda bizim için açık ve anlaşılır değildir. Bu da zihnin maddi 

şeylerde bulunan akledilirleri daha kolay taakkul ettiği anlamına gelmektedir ki bunun 

sebebi de bunların duyulara daha yakın ve açık olmasıdır.  

Dolayısıyla kategoriler sadece maddi şeylerden değil soyut şeylerden de elde edilebilir 

ve onlara doğru bir şekilde yüklenebilirler. Ancak bu kategorilerin idrak edilmesi 

açıklık, tefekküre ihtiyaç duyulması ve zamansal açıdan mahsusata dair kategorilerin 

idrak edilmesinden sonra gerçekleşmektedir. Dolayısıyla kategoriler olarak 

adlandırılan birinci akledilirler, sadece mahsusatla ilgili akledilirlerden ibaret 

değillerdir. Kısaca birinci akledilirler, mahsus şeylere dair olabileceği gibi mücerret 

şeylere dair de olabilirler. Aşağıdaki ibare bu durumu çok daha iyi ortaya koymaktadır:  

Birinci akledilirler zihinde hâsıl olduktan sonra onlara arız olan bu özelliklerin kendisi de 

akledilirdir. Ama akli olan bu özellikler mahsus şeylerin tasavvurları olmamaları, mahsus 

şeylere istinat etmemeleri veya nefsin dışında bulunan şeylere mensup olmamaları 

açısından birinci akledilirlerden farklıdırlar.21 

Bu ibareden anlaşılan, ikinci akledilirlerin birinci akledilirlerden farklı olarak haricî 

şeylerden haber vermedikleridir. Ancak görüldüğü gibi Farabi, bu farklılığın 

açıklanmasında sadece ikinci akledilirlerin mahsus şeylerin tasavvurları olmadığı ve 

onlara istinat etmediğini söylemekle yetinmemiştir. Oysa eğer birinci akledilirler 

sadece maddi ve mahsus şeylerin yüklemi olsalardı tek başına bu farklılığın ifade 

edilmesi yeterli olacaktı. Ancak o, birinci akledilirleri hem maddi hem de mücerret var 

olanları kapsayacak şekilde kullandığından bahsettiğimiz farklılığa işaret ettikten 

sonra meseleyi genel bir şekilde ele almakta ve ikinci akledilirlerin nefsin dışında 

bulunan maddi veya mücerret şeylerin makul suretleri olmadığını açıkça ifade 

etmektedir. 

Farabi bu ibarenin sonunda birinci akledilirlerin ilimlerin konularını oluşturduğuna da 

değinmektedir. Bildiğimiz gibi tabiat ve riyaziyat gibi ilimler cisim ve kemiyet gibi 

 
21 Aynı yazar, Kitabü’l-Huruf, Tahkik Muhsin Mehdi, 64. 



25 

mahiyetlerden bahsetmektedirler. Bu da birinci akledilirlerin aslında mahiyetler 

olduğu anlamına gelmektedir. Elbette akledilir olanın iki statüsünü göz önünde 

bulundurmamız gerekmektedir. Farabi’nin söylediği gibi eşyanın hakikatini oluşturan 

suret, hariçte tahakkuk etmesi cihetiyle ele alınırsa bu durumda mevcut olan 

mahiyetler anlamına gelmekte ama aynı suret, akılda hâsıl olması açısından ele alınırsa 

bu sefer de akledilir olarak insanın hariçteki mahiyete dair bilgisini oluşturmaktadır.  

Cevaplandırılması gereken diğer bir soru da adlandırma cihetidir. Acaba Farabi bunları 

neden birinci Akledilirler olarak adlandırmaktadır? Alıntıdan da anlaşıldığı üzere o 

bunları ikinci akledilirlere nispetle birinci Akledilirler olarak adlandırmaktadır. Çünkü 

onun ikinci Akledilirler olarak adlandırdığı makuller, kendilerini önceleyen 

akledilirlerin zihinde sahip oldukları araz ve sıfatlarından oluşmaktadır. Bu demektir 

ki birinci Akledilirler, ikinci akledilirlerin taakkul şartını oluşturmaktadırlar. Yani 

akılda birinci Akledilirler meydana gelmeden bunların zihni özellikleri ve sıfatları olan 

ikinci Akledilirler taakkul edilememekte, dolayısıyla da var olamamaktadırlar. “Bu 

Akledilirler, ikinci olanlara nispetle evvel ve birincidirler.” Bu arız olma ile maruz 

olma, buradaki birincilik ve ikinciliğin asıl sebebi olsa da birinci Akledilirler, lafızlar 

ile bilimlerin konusu olmaları açısından da evvel ve birinci olarak 

adlandırılmaktadırlar. Dolayısıyla “birinci Akledilirler” hem ontolojik hem de 

epistemolojik olarak ikinci akledilirleri öncelemekte ve bu da bunların neden “birinci 

Akledilirler” olarak adlandırılmış olduklarının sebep ve gerekçesini oluşturmaktadır: 

“Lafızlar, evleviyet ve öncelikle bunlara [birinci akledilirlere] ve bunlardan oluşan 

birleşik şeylere delalet etsinler diye vaz edilmişlerdir.” 

Böylece Farabi’nin kavramsallaştırmasında birinci akledilirlerin, şeylerin 

mahiyetlerine karşılık geldiği açıklığa kavuşmuş olmaktadır. Bunların epistemolojik 

değeri ve işlevi ise haricî şeylerin mahiyetlerinden haber veriyor olmalarındadır. Gerçi 

mutabakat anlayışı gereği burada sadece bir haber verme değil aynı zamanda bir bilgi-

varlık özdeşliği de söz konusudur. Farabi’nin sureti, üç farklı varlık mertebesinde 

[hariçte cisimle, histe ve akılda] tahakkuk edebilen bir hakikat olarak gördüğünü 

hatırlayacak olursak bu durum çok daha iyi anlaşılacaktır. Birinci Akledilirler hariçte 

bulunan şeylerin hakikatinden bizleri haberdar etmelerinin yanında ikinci bir 

epistemolojik işlev daha görmektedirler. Bu da bunların ikinci akledilirlerin intiza 

kaynaklarını oluşturuyor olmasıdır. Bu yüzden ikinci akledilirlerin taakkul 



26 

edilebilmelerinin gerekli şartını oluştururlar. Dolayısıyla onları taakkul açısından da 

öncelemektedirler. Zaten bu yüzden birinci Akledilirler olarak adlandırılırlar. Aynı 

şekilde birinci Akledilirler ilimlerin konularını oluşturduklarından lafızlar esas olarak 

onlar için vaz edilirler. 

Birinci Akledilirler, kendi aralarında intiza edildiği kaynağın maddi olup olmamasına 

göre ikiye ayrılmaktadır. Buna göre maddi şeylerden intiza edilen birinci akledilirlere 

maddi Akledilirler denirken, soyut şeylerden elde edilen birinci akledilirlere de soyut 

veya mücerret Akledilirler denmektedir. Maddi Akledilirler esas olarak intiza edilen 

suretin dış âlemde cisimle birlikte bulunduğu anlamına gelmektedir. Mücerret 

Akledilirler ise zaten soyut olan mahiyetlerin doğrudan idrak edilmesiyle 

oluşmaktadırlar. Farabi pek çok yerde birinci akledilirlerin bu iki çeşidini birbirinden 

ayırmış ve maddi akledilirlerin akılda meydana gelmesinde hazırlayıcı illet olarak 

tecrit ve intizaya muhtaç olduklarını söylemiştir. Buna karşılık mufarık ve mücerret 

olan Akledilirler zaten soyut olduklarından idrak edilebilmek için tecrit ve intiza 

ameliyesine ihtiyaç duymazlar. Tecridin asıl olarak sureti, bulaştığı madde ve maddi 

arazlardan bir soyutlama ve onu asli olan saf akli haline yükseltme olduğu hatırlanacak 

olursa Farabi’nin bu ayrımı daha iyi anlaşılacaktır.22 

Farabi ayrıca birinci akledilirleri mantıki olanlar ile olmayanlar şeklinde de taksim 

etmektedir. Ona göre birinci Akledilirler özellikle de bunların en önemlileri olan 

kategoriler, mantıki kavramların onlara yüklenebilmesi açısından ele alınırlarsa 

mantıki Akledilirler olarak adlandırılabilirler. Tabi böyle olduğunda artık birinci 

Akledilirler, hariçte bulunan şeylerin akli suretleri olarak değil, mantıki kavramlara 

konu olmaları açısından ele alınmış olurlar. Ancak eğer birinci Akledilirler harici 

misdakları açısından ele alınırlarsa, doğal olarak harici şeylerin akledilirleri haline 

gelir ve konusu oldukları ilme göre adlandırılırlar. Birinci Akledilirler, tabii veya 

riyazî Akledilirler olarak adlandırıldıklarında göz önünde bulundurulan nokta budur. 

Diğer bir ifadeyle bu durumda birinci Akledilirler hangi ilmin konusu olarak ele 

alınırlarsa o ilme nispetle adlandırılmaktadır. Farabi ayrıca kategorilerin, kategori 

olması cihetinden ele alınmasını da birinci akledilirlerin mantıki kısmı olarak 

adlandırmaktadır.23 

 
22 Aynı yazar, el-Talikat, Tahkik Cafer Alyasin, 46 ve el-Mecmu li’l-Mualliim-i Sani, Makale fi Meani 

elAkl (Mısır: Matbaatü’l-Saade, 1325) 53, Uyunu'l Mesail, 74-75. 
23 Aynı yazar, elMantıkıyat, Tahkik Muhammed Taki Daneşpejuh, c. 1, 66-67.  



27 

Bu durumda Farabi, önce kategorileri haricî şeylerin yüklemleri olmaları açısından ele 

almaktadır ki bu durumda da birinci Akledilirler olarak adlandırılırlar. Ancak ikinci 

adımda kategoriler, hariçle olan ilişkilerinde değil zihinde bazı özelliklerin onlara arız 

olması açısından yani mantıki kavramların konusu olmaları açısından ele alınırlar. 

Ancak bu şekilde onlardan bazıları genel bazıları özel, diğer bazıları da yüklem ve 

konu olarak adlandırılabilirler. İşte bu ikinci durumda kategoriler, mantıki Akledilirler 

olarak adlandırılırlar. Bu da birinci akledilirlerin farklı şekillerde ele alındıklarında 

farklı isimler alabileceği anlamına gelmektedir. 

2.4.1.1.  Birinci Akledilirlerin Mantık İlminin Konusuyla Olan İlişkisi 

Gördüğümüz gibi Farabi, birinci akledilirleri bazen mantıki Akledilirler olarak 

adlandırmaktadır. Yani birinci Akledilirler zihinde bazı özelliklere sahip olmaları 

açısından ele alındıklarında onlara mantıki lafzı ıtlak olunabilmektedir. Bu anlamıyla 

birinci Akledilirler ile mantık ilminin konusu arasında nasıl bir ilişki olduğu 

sorulabilir? Bu soruya cevap verebilmek için Farabi’nin bu farklılığı ele aldığı bir 

ibaresinden istifade etmemiz gerekmektedir. Farabi bu ibarede, mantıki olan 

Akledilirler ile böyle olmayan tabii ve riyazî akledilirleri ele almaktadır: 

Birinci Akledilirler mantık, tabiat, ilm-i medeni, riyaziyat ve metafizik ilminin ilk ve asli 

konularıdırlar. Çünkü bu Akledilirler lafızların medlulleri olmaları ile tümel, mahmul, 

mevzu ve benzeri olmaları açısından mantıkidirler. Şu hâlde mantık onları alıp [onları 

tasavvur edip] tümel, mahmul, mevzu ve benzeri mantıki kavramların onlara arız olacağı 

bir şekilde, birbirleriyle farklı şekillerde birleştirir. Ve bunlardan oluşan birleşik 

kavramların hal ve özelliklerini tahkik eder. Zira bunlardan mürekkep olan şeyler –bu 

birleşik tasavvurları meydana getiren müfret şeyler bu ahval ile [tümel, mahmul, mevzu 

ve benzeri] ele alındıklarında- aklın akledilir olanları ele alırken hataya düşmemesi için 

onu destekleyen araçlara dönüşürler. 

Ama diğer ilimlerde, bu Akledilirler [birinci Akledilirler] zihnin dışında bulunan şeylerin 

akli suretleri olmaları açısından, lafızların onlara delalet etmeleri göz önünde 

bulundurulmadan yani medlul olmaları lehaz edilmeden ve onlara zihinde arız olan diğer 

arazlardan arî olarak ele alınırlar… Şu hâlde insan iradesinin kullanımından naşi olan 

akledilirleri ilm-i medeni ele alır ve insan iradesinden naşi olmayan akledilirleri ise ilm-i 

tabii ele alır. Riyaziyat ilmi ise bu Akledilirler içerisinden, kemiyete dâhil olanları ele 

alır.24 

 
24 a. g. e., 66-67. 



28 

Bu nispeten uzun olan alıntıda Farabi, birinci akledilirlerin hangi açılardan farklı 

ilimlerin konusu olduklarını ele almaktadır. Buna göre birinci Akledilirler, dış âlemle 

olan ilişkilerinde ele alındıklarında, mantıki olmayan kategorisine dâhil olmaktadırlar. 

Bu durumda mezkûr ilimlerin konusu olmaktadırlar. Birinci akledilirlerin mantık 

ilminin konusu olabilmeleri için ise zihinde onlara arız olan ahval açısından ele 

alınmaları gerekmektedir. Çünkü bu akledilirlerin bir araya gelip terkip oluşturmaları 

durumunda, hangi zihni özellik ve sıfatın onlara arız olacağının araştırılması, insanı 

düşünürken hata yapmaktan alıkoyacak önemli bir ameliyedir. İnsanı düşünürken hata 

yapmaktan alıkoymak mantığın asıl işlevi olduğundan, birinci akledilirlerin bu açıdan 

ele alınması da onları mantık ilminin konusu haline getirmektedir. Böylece Farabi’ye 

göre mantıki Akledilirler aslında birinci akledilirlerdir. Şu farkla ki bu durumda birinci 

Akledilirler mantıki olma kaydıyla ele alınmalıdırlar. 

2.4.1.2.  Birinci Akledilirlerin Zihinde Meydana Gelmesi: Tecrit Faaliyeti 

Farabi’nin bilgi anlayışının özünü hariçte bulunan suretin ayniyle zihne intikal etmesi 

oluşturmaktadır. Ancak bu intikal, hariçte bulunan suretin maddi bir şeyde olup 

olmamasına göre değişmektedir. Her iki durumda da asıl etkili olan faal aklın devreye 

girerek idrak sürecini tamamlamasıdır: “Akledilirleri idrak eden yetiler [beşerî akıl] 

cisim değil, basit cevherlerdir. Bunlar mücerret aklın [faal akıl] müdahalesi olmadan 

bil kuvvelikten bilfiil hale geçip tam akıl haline dönüşemezler. İnsan aklını bilfiil hale 

getiren bu mücerret akıl, faal akıldır.”25 

Bu ibare, insan aklının bilgiye ulaşmasında faal aklın oynadığı rolü ortaya 

koymaktadır. Çünkü faal aklın müdahalesi olmadan insan aklının potansiyel halden 

çıkıp bilfiil yani akledilirlere sahip olduğu konuma geçebilmesi mümkün değildir. 

Beşerî aklın, potansiyel halden çıkıp bilfiil hale geçebilmesi için faal akıl tarafından 

akledilirlerin ona verilmesi gerekmektedir. İşte bu “feyz” teorisi olarak adlandırılan 

şeydir. Daha sonra göreceğimiz gibi Farabi, bu “feyz” anlayışını sadece birinci 

Akledilirler açısından değil, bütün akledilir çeşitlerinin akılda meydana gelebilmesi 

açısından gerekli görmektedir:  

Akledilirler, bilfiil olarak akılda meydana geldiklerinde, âlemde bulunan mevcutlardan 

birisi olur ve makul olmaları açısından mevcut olanlar sınıfından sayılırlar. Mevcut olan 

 
25 Farabi, “el-Mecmu li’l-Mualliim-i Sani,” Uyunü’l-Mesail Li’l-Farabi, s. 74-75. 



29 

her şeyin bir özelliği de taakkula konu olabilmesidir. Böylece beşerî akılda suretler 

şeklinde hâsıl olurlar. Durum böyle olduğuna göre akledilirlerin, bilfiil mevcut 

olmalarından dolayı -o zati olarak bilfiil akıldır- yeniden taakkula konu olmaları muhal 

değildir. Bu durumda burada taakkul eden akıl, bilfiil olan o akıldan başkası değildir. 

(Burada şöyle bir soru sorulabilir: Nasıl oluyor da bilfiil olan akıl için zaten makul olan 

bir suret, yeniden taakkul edilerek kuvveden fiile çıkabiliyor? Cevap şöyledir.) O aklın 

bilfiil olmasının sebebi, akledilirlerden bir akledilirin onun için akli bir surete dönüşmüş 

olmasıdır. (Bu yüzden o akıl en azından suretlerinden birinde kuvveden fiile geçmiştir ve 

ona bilfiil akıl denmesi de bundan dolayı caizdir.) Bu durumda akıl sadece bu ilk surete 

nispetle bilfiildir, ancak henüz onda hâsıl olmayan akledilirlere nispetle ise bilkuvvedir. 

İkinci Akledilirler (zihinde bulunan akli suretin yeniden taakkul edilmesiyle hâsıl olan 

akledilir) akıl için hâsıl olur. Bu akıl birinci (yani hariçten zihne intikal eden ilk akledilir) 

ve ikinci akledilire nispetle bilfiil olmuş olur.26 

Bu ibarede Farabi, daha sonra ele alacağımız ikinci akledilirleri de zikretmektedir. Bu 

ibare, beşerî aklın potansiyel halden aktif hale geçebilmesi için gerekli olan faal aklın 

müdahalesinin bütün Akledilirler açısından geçerli olduğunu göstermesi açısından 

oldukça önemlidir. Zira “akledilirlerin makul bir şekilde bilfiil mevcut olmasında ve 

yeniden taakkula konu olmalarında bir imkânsızlık yoktur” ifadesiyle ikinci 

Akledilirler kastedilmektedir. Böylece Farabi’ye göre aklın bilkuvveden bilfiil hale 

geçme şekli ve süreci hem birinci hem de ikinci akledilirleri kapsamaktadır. Farabi 

daha sonra aklın bu bil kuvvelikten bilfiil hale geçişini faal aklın feyzi fiiline 

dayandırmaktadır. Böylece ona göre ikinci akledilirlerin de feyz teorisinin kapsamı 

içerisine girdiği anlaşılmaktadır. Bu da onun feyzi her iki akledilir anlayışı için de 

gerekli gördüğünü göstermektedir: “Ama faal akıl… Mufarık bir surettir ve maddede 

değildir… O, bilkuvve akıl olan bu şeyi yaratır ve bilfiil akledilir yapar. Faal aklın o 

bilkuvve akla olan nispeti güneşin göze olan nispeti gibidir.”27 “Faal akıl, bilkuvve 

aklı, akledilirleri ona vermek suretiyle bilfiil hale getirir. Böylece potansiyel olan 

Akledilirler, bilfiil akledilir haline dönüşmüş olur.”28 

Böylece Farabi’nin her türlü akledilirin beşerî akılda meydana gelebilmesi için faal 

aklın fiili olan müdahalesini gerekli gördüğü açıkça ortaya çıkmış olmaktadır. Onun 

 
26 Aynı yazar, “el-Mecmu li’l-Mualliim-i Sani,” Makale fi Meani’l-Akl, s. 51. 
27 a. g. e., 54. 
28 a. g. e., 55. 



30 

Fususü’l-Hikem adlı eserinde bulunan diğer ifadeler de her türlü akledilir açısından 

sudur teorisini benimsediğini açıkça ortaya koymaktadır.29 

Daha önce de söylediğimiz gibi birinci Akledilirler, dış âlemde ya cisimde madde ile 

birlikte ya da mücerret bir şekilde bulunurlar. Eğer suret, dış âlemde cisimde 

bulunuyorsa faal aklın müdahalede bulunabilmesi için zihinde uygun zeminin yani 

belli bir yetkinliğin meydana gelmiş olması gerekir. Bu da ancak tecrit ve intiza ile 

meydana gelebilmektedir. Diğer bir ifadeyle bu türden bir birinci akledilirin zihinde 

hâsıl olabilmesi için önce mezkûr şeyin mahsus suretinin zihne gelmesi, daha sonra 

hissi müşterek, tahayyül ve temyiz yetisinden geçerek tamamen mücerret olan akli 

surete yaklaşması gerekir. Bu tecrit sürecinin sonunda tikel suret, beraberinde getirdiği 

bütün maddi özelliklerinden arındırılarak diğer kavramlardan ayırt edilir.30 

Bu şekilde tecrit edilmiş olan bu suretler, zihni, faal akıl tarafından verilecek suretleri 

kabul için hazır hale getirir. Bu sürecin sonucunda da faal aklın müdahalesiyle akli 

suret zihinde meydana gelir.31 Ancak eğer idrak edilecek şey zaten mücerret ise bu 

durumda faal akıldan akli suretin verilmesi için tecrit ve intiza sonucu zihinde 

meydana gelecek yetkinliğe ihtiyaç yoktur. Bu durumda akli suret, doğrudan faal 

akıldan zihne verilir.32 Ancak eğer durum böyle ise insanın soyut şeylere dair bilgisinin 

maddi şeylere dair bilgisinden daha kesin ve açık olması gerekir ki vakanın böyle 

olmadığı çok açıktır. Buna rağmen soyut şeylerin suretlerinin faal akıl tarafından akla 

doğrudan verilmesi gerektiğini savunan bu bilgi anlayışı bu önemli soruya makul 

herhangi bir cevap verememiştir. 

2.4.1.3. Birinci Akledilirler ile Dış Âlemdeki Misdakları Arasında 

Bulunan İlişki: Mutabakat Anlayışı 

Mutabakat zihinde olan ile hariçte olanın mahiyet açısından aynı olması anlamına 

gelmektedir. Mahiyetteki bu birlik ve aynılık sayesinde bilginin kendisinden haber 

 
29 Farabi, Fususü’l-Hikem, Tahkik Muhammed Hasan Alyasin (Kum: Bidar, 1405), s. 81. 
30 Aynı yazar, el-Amalü’l-Felsefiyye, Tahkik Cafer Alyasin (Tahran: Hikmet, 1371), 336-337-338 ve 

el-Talikat, 50 ve “el-Tenbih ala Sebili’s-Saade,” Risalatan Felsefietan, 103-104 ve el-Talikat, 48 ve 

51. 
31 Ebû Nasr Muhammed b. Muhammed b. Tarhan b. Uzluğ el-Fârâbî et-Türkî, “el-Mecmu Lil-

Muallimi-Sani,” Uyunü’l-Mesail, s. 74 ve Fususü’l-Hikem, Tahkik Muhammed Hasan Al Yasin, s. 

80-81, 48-49. 
32 Aynı yazar, el-Talikat, Tahkik Cafer Alyasin, 64 ve “el-Mecmu Lil-Muallimi-Sani,” Makale fi 

Meani elAkl, 53. 



31 

verdiği vakaya mutabık olduğu söylenir. Mutabakat anlayışının diğer bir sonucu da 

bilgi-varlık özdeşliğidir. Farabi de mutabakatı bu anlamıyla kabul etmekte ve pek çok 

yerde bunu açıkça ifade etmektedir: “Bir şeyin akli tasavvuru o şeyin aynısıdır. Şu 

farkla ki; o şeyin akli tasavvuru, şeyin nefiste bulunma halidir. Şey de nefsin dışında 

bulunma cihetiyle o akli tasavvurun ta kendisidir.”33  

Bu ibareden anlaşıldığı üzere Farabi’ye göre akli tasavvur ile mısdakı arasında sadece 

var oldukları mahal açısından fark bulunmaktadır. Diğer bir ifadeyle Farabi, akledilir 

ile haricî mısdakı, mahiyetleri aynı ama varlık tarzları farklı olan iki mevcut olarak 

görmektedir. Buna göre tek bir mahiyet bazen hariçte haricî varlıkla var olurken yine 

aynı mahiyet zihne intikal ederek zihni varlıkla da var olabilmektedir. Bu iki varlık 

tarzı arasında bulunan diğer bir farklılık da mahiyetin haricî varlığının madde ve maddi 

arazlarla birlikte bulunması zihni varlığının ise mücerret bir var olmaya sahip 

olmasıdır. Elbette bu farklılık mahiyetin aynılığı üzerinden temellendirilen mutabakat 

anlayışına bir zarar vermemektedir. Ama eğer akli tasavvurun kendisinden haber 

verdiği şey de zihinde bulunursa – ikinci akledilirlerde olduğu gibi- bu durumda akli 

tasavvur ile kendisinden haber verdiği misdakın var olma tarzı da aynı olacaktır. Bu 

durumda akledilir olan ile vaka arasındaki mutabakat çok daha güçlü olacaktır. Bu 

alıntıdan ayrıca Farabi’nin mutabakatı en genel ve geniş anlamda kabul ettiği de 

anlaşılmaktadır. Yani mutabakat, sadece birinci Akledilirler açısından değil, aynı 

zamanda ikinci Akledilirler açısından da geçerlidir.34 

Daha önce de söylediğimiz gibi Farabi, bütün akledilirlerin ezcümle birinci 

akledilirlerin kendisinden haber verdiği gerçeklikle mutabık olduğunu düşünmektedir. 

O, bu görüşünü pek çok yerde ama özellikle de birinci akledilirleri ele aldığı yerde 

onlarla ilgili olarak ortaya koymuştur. Bunlardan en açık olanı “şeyin suretini” onda 

herhangi bir artma ve eksilme olmadan cisim, his ve akılda tahakkuk ettiğini dile 

getirdiği ifadesidir. Bu, suretin haricî arazları akılda olandan farklı olsa da bu farklılık 

mutabakatın sağlanmasına engel değildir. Zira farklı varlık tarzlarına sahip olsa da her 

üç mertebede de tahakkuk eden aynı surettir. Elbette bu tür ifadelerin tamamında 

suretin mahiyet anlamında kullanıldığını unutmamak gerekir.35  

 
33 Aynı yazar, Kitabü’l-Huruf, Tahkik, Muhsin Mehdi, 101. 
34 Aynı yazar, “el-Talikat, Risalatan Felsietan,” Kitabü’l-Tenbih ala Sebili’s-Saade (Cevabat Limesail 

Su İle Anha) 103. 
35 Aynı yazar, el-Cemalü’l-Felsefiyye, Tahkik Cafer Alyasin, c. 1, 337-338. 



32 

Bu yüzden birinci Akledilirler, eğer zihnilikleri göz önünde bulundurulmadan lehaz 

edilecek olurlarsa, hariçte mevcut olan bir surete tekabül ederler ki Farabi’nin 

ifadelerinde bulunan bu ve benzeri tabirler birinci Akledilirler ile dış âlemde bulunan 

misdakları arasında tam bir mutabakat bulunduğunu ortaya koymaktadır.36 Elbette 

birinci Akledilirler ile hariç arasında bulunan ilişkinin tabii külli ile fertleri arasındaki 

bulunan ilişki olduğunu unutmamak gerekir. Diğer bir ifadeyle tabii tümel olan birinci 

Akledilirler dış âlemde fertleriyle birlikte bulunmaktadırlar. Dolayısıyla, birinci 

Akledilirler dış âlemde gerçekten de mevcutturlar. Ama bu hariçte mevcut olma, 

akledilir olanın zihinde sahip olduğu bütün araz ve özelliklerle dış âleme intikal ettiği 

anlamına gelmemektedir. Aynı şekilde hariçte madde ve maddi arazlarla birlikte 

bulunan makul suret de bu haliyle zihne intikal etmemektedir.37  

Böylece Farabi açısından birinci akledilirlerin dış âlemde ayni fertlere sahip olduğu 

açıklığa kavuşmuş olmaktadır. Ancak yine de bunun yüzde yüz bir mutabakat olup 

olmadığı sorulabilir? Çünkü hariçte olan ile zihinde olan arasında mahiyetleri 

açısından tam bir mutabakat bulunsa da kendisiyle tahakkuk ettikleri varlık tarzlarının 

sebep olduğu bazı farklılıklar da bulunmaktadır. Bu da bir açıdan da olsa akledilir olan 

ile hariçteki misdakı arasında kendisiyle hariçte ve zihinde var oldukları vücut 

açısından bir farklılık bulunduğu anlamına gelmektedir. Bu farklılıkların bir kısmı 

akledilir ile bizzat misdakı olan şeyle ilgili arazlardan kaynaklanırken, diğer bir kısmı 

da akledilirin kendisi ve misdakından kaynaklanmaktadır. Özellikle “eşyanın hakikati” 

tabirinin, eşyanın mahiyetine ek olarak varlığının ve illetlerinin bilgisini de içine 

alacak şekilde kullanıldığını düşünecek olursak bu soru daha da önemli hale 

gelmektedir. Bu yüzden bu noktanın açıklanmasında fayda bulunmaktadır. 

 

2.4.1.4.  Birinci Akledilirler ile Misdakı Arasında Harici Arazlardan 

Kaynaklanan Farklılıklar 

Farabi’ye göre birinci akledilirlerin hariçte fertleriyle birlikte mevcut olduğu açıkça 

anlaşılmış olmaktadır. Akledilir olanın zihinde tümellik vasfıyla var olduğunu ama 

 
36 Aynı yazar, el-Mantıkıyat, Tahkik Muhammed Taki Daneşpejuh, c. 1, 66 ve Kitabü’l-Huruf, Tahkik 

Muhsin Mehdi, 67. 
37 a. g. e., c. 1, 43 ve Aynı yazar, el-Amalü’l-Felsefiye, Tahkik Cafer Alyasin, c. 1, 319. 



33 

aynı akledilirin hariçte tikel bir varlığa sahip olan fertlerle birlikte bulunduğu 

düşünülürse, işte bu durum akledilir ile misdakı arasında belli bir farklılığın 

oluşmasına sebep olmaktadır. Akledilir olan zihinde hariçteki şahsi özelliklerden 

bağımsız bir şekilde bulunur, oysa hariçte bu şahsi özelliklerle birlikte var 

olmaktadır.38 Doğal olarak bu farklılık hem zihinde hem de hariçte bulunan akledilirin 

mahiyetinden kaynaklanmamaktadır. Aksine bu farklılık, akledilirin her iki mertebede 

sahip olduğu farklı varlık tarzından kaynaklanmaktadır. Diğer bir ifadeyle, farklılık 

mahiyetten değil, hariçte ve zihinde mahiyete arız olan vücutların farklı olmasından 

kaynaklanmaktadır. 

Birinci Akledilirler, “dış âlemde fi nefse mevcut değildir” derken onun hariçte madde, 

keyfiyet, kemiyet, mekân, zaman ve benzeri arazlarla birlikte bulunduğu söylenmek 

istenir. Oysa aynı akledilir zihinde bütün bu arazlardan müstakil bir şekilde yani tümel 

ve akli doğasıyla bulunur.39 Birinci bir akledilir nasıl ki hariçte var olduğunda 

maddeyle ve maddi özelliklerle birlikte tahakkuk ediyorsa aynı şekilde zihinde 

bulunan birinci akledilir de zihinde bulunma cihetinden bazı özelliklere sahip 

olmaktadır. Bunlar da birinci akledilirin zihni arazlarını oluşturmaktadır. Bu yüzden 

nasıl ki madde ve maddi özellikler, madde ve maddi özellikler olarak zihne intikal 

edemiyorsa akli olan tümellik, yüklem ve konu olma gibi özellikler de zihni özellikler 

olarak dış âlemde tahakkuk edemezler.40 Tabi hem haricî arazların hem de zihnî 

arazların birinci akledilirlere vücutları cihetiyle arız olduklarını unutmamak gerekir. 

Diğer bir ifadeyle mahiyet, mahiyet olarak ele alındığında ne dış arazları ne de zihnî 

arazları gerektirmektedir.  

Birinci Akledilirler ile harici misdakları arasında bulunan bu farklılık bu ikisinin var 

olma tarzlarında da farklı olmasına sebep olur. Bir taraftan akli olan doğanın dış 

âlemdeki varlığı, fertlerin dolayımında bir var olmadır ve bu da onun hariçteki 

varlığının arız olduğu fertlerin varlığından daha zayıf olmasına sebep olmaktadır.41 

Diğer taraftan da aynı akli doğa, zihinde bütün maddi arazlardan bağımsız bir şekilde 

 
38 a. y. 
39 Farabi, , el-Amalü’l-Felsefiyye, Tahkik Cafer Alyasin, c. 1, 338. 
40 Aynı yazar, el-Mantıkıyat, Tahkik Muhammed Taki Daneşpejuh, c. 1, 66-67 ve Kitabü’l-Huruf, 

Tahkik Muhsin Mehdi, 66-67. 
41 Aynı yazar, , el-Amalü’l-Felsefiyye, Tahkik Cafer Alyasin, c. 1, 29. 



34 

var olabildiğinden varlığı hariçteki fertlerin varlığına nispetle çok daha latif ve güçlü 

olmaktadır.42 

2.4.1.4.1. İçsel Farklılıklar 

Farabi bu farklılıklardan iki çeşidine işaret etmektedir. İlk farklılık makul olan mahiyet 

ile mevcut olan mahiyet arasında bulunmaktadır. İkincisi ise akli suret ile haricî şeyin 

künhü ve hakikati arasında bulunmaktadır. Yani bu ikisinin kendilerine has olan 

varlığa sahip olmalarından kaynaklanan farklılık. 

Farabi’ye göre eşyanın zati unsurları elde edilemez. Bu yüzden haricî mahiyetin 

bilinmesinde mümkün olan, eşyanın avarız ve levazımıyla bilinmesidir. Bunlar zihinde 

bulunan mahiyete nispetle zati ve mukavvim ama hariçte bulunan mahiyete nispetle 

ise araz ve mukavvim olmayan özellikler olarak kabul edilirler. Dolayısıyla mahiyetin 

haricî ferdiyle akli olan mahiyet arasında zati unsurlar açısından fark bulunmaktadır. 

Çünkü zihnî mahiyetin zati ve mukavvimi olan şeyler, haricî mahiyetin araz ve 

levazımıdır. Bu yüzden zihnin, birinci akledilirlerin bizzat misdakı olarak kabul ettiği 

şey aslında birinci akledilirin bilaraz misdakı olmaktadır. Dolayısıyla Farabi’ye göre 

eşyanın hakiki zati unsurlarını bilmek pratikte mümkün değildir. Bu yüzden aklın 

bütün yapabildiği, haricî mahiyetin araz ve levazımı olan şeyleri onun zati unsurları 

sanmaktır.43 

Ama eğer akli olan ile misdakı arasında bulunan mutabakata daha derinden bakacak 

olursak, bu ikisini var olma tarzlarından bağımsız olarak ele aldığımızı görürüz. Yani 

haricî mahiyeti, haricî vücudundan bağımsız olarak akledilir olanın bizzat misdakı 

olarak göz önünde bulundururuz. Ancak mutabakatın şartı olan bu durum doğru 

değildir. Çünkü akli olan mahiyet ile hariçte mevcut olan mahiyetin hakikatleri onlara 

has olan vücutlarından başka bir şey değildir. Bu yüzden eğer bu ikisi kendilerine has 

olan vücutlarında birbirlerinden farklılarsa bu, haricî olan misdakın hakikatini 

muhafaza ederek zihne intikal etmeyeceği anlamına gelir. Bu da zihinde bulunan 

akledilirin, o haricî misdakın temsilcisi olmadığı anlamına gelir. Bu dışsal farklılığın 

içsel farklılığa dönüştüğü anlamına gelmektedir. Buna rağmen zihin, her zaman 

 
42 a. g. e., 336-337.  
43 Farabi, el-Talikat, Tahkik Cafer Alyasin, s. 51 ve 59 ve el-Tenbih ala Sebili’s-Saade, Tahkik 

Muhammed Hasan Alyasin, 130,  



35 

akledilir suretin, harici şeyin hakikatini gösterdiğini sanır. Bu şekilde akledilir ile onun 

vehmedilen misdakı (harici şeyin misdakı) arasında esaslı bir farklılık bulunduğu 

ortaya çıkmış olmaktadır. Bu yüzden akledilir, esasında mezkûr misdakın temsilcisi 

olmamaktadır.44 Vücut-mahiyet ayrımıyla ilgili olan bu tartışma beraberinde önemli 

ontolojik ve epistemolojik kırılmaları getirecektir. 

2.4.1.5. Birinci Akledilirlerin Temel Özellikleri 

Son olarak Farabi açısından birinci akledilirlerin sahip olduğu temel özellikleri ortaya 

koyarak onun ikinci Akledilirler anlayışını incelemeye geçiyoruz: 

a. Birinci Akledilirler ister maddi ister mücerret olsunlar, haricî mahiyetlere karşılık 

gelirler. Yani birinci Akledilirler, dış âlemde fertleri bulunan mahiyetlerin zihnî 

tasavvurlarıdırlar. 

b. Bu Akledilirler, hakiki ilimlerin konularını oluşturmaktadır. 

c. Bu Akledilirler, zihinde onlara arız olan özellikler yoluyla ikinci akledilirlerin 

konusunu oluştururlar. Bu açıdan haricî olmayan makuller olarak mantığın konusunu 

oluştururlar.  

d. Birinci akledilirlerin bu şekilde adlandırılması, bu akledilirlerin ikinci akledilirlere 

nispetle taakkulda sahip oldukları öncelikten dolayıdır. Çünkü birinci Akledilirler 

zihinde hâsıl olmadan ikinci akledilirlerin intizaı için gerekli olan şart gerçekleşemez. 

e. Bütün bu Akledilirler faal aklın müdahalesiyle akılda meydana gelirler ve maddi 

şeylerin akledilirleri söz konusu olduğunda bunlardan haber veren akledilir, suretlerin 

faal akıldan verilmesi için mahsus suretin tecrit edilerek, hazırlayıcı illet olarak tecrit 

sürecine katkı sunması gerekir.  

f. Birinci Akledilirler ile misdakları arasındaki ilişki, tümel ile fertleri arasında bulunan 

ilişki türündendir. Farabi, bu tümelin hariçte fertleriyle birlikte mevcut olduğuna 

inanmaktadır. 

g. Birinci Akledilirler ile haricî fertler arasında mahiyet üzerinden bir mutabakat 

bulunsa da sahip oldukları varlık tarzlarının farklılığından dolayı bu ikisi arasında bazı 

farklılıklar da bulunmaktadır. Ancak bu mutabakatı zedeleyecek kadar önemli bir 

farklılık değildir. 

 
44 a. y. 



36 

2.4.2. Farabi Felsefesinde İkinci Akledilirler 

2.4.2.1. Genel Bir Giriş 

Farabi’ye göre ikinci Akledilirler, birinci akledilirlere zihinde, zihinde bulunmaları 

cihetiyle arız olan özelliklerdir. Diğer bir ifadeyle, ikinci Akledilirler, birinci 

akledilirlerin zihnî hal ve haysiyetlerinden intiza edilen ve onlara bu açıdan yüklenen 

kavramlardır. Bundan da ikinci akledilirlerin hariçle hiçbir alakası olmadığı 

anlaşılmaktadır. Yani ikinci Akledilirler ne hariçten intiza edilirler ne de hariçte 

bulunan herhangi bir şeye yüklenirler. Bu da ikinci akledilirlerin hem uruz hem de 

ittisaf açısından tamamen zihni olduğu anlamına gelmektedir. Farabi bunu en açık 

şekilde aşağıdaki ibarede ortaya koymaktadır:  

Mahsusatın taakkul edilmesinden nefiste hâsıl olan Akledilirler, nefiste bulunmaları 

cihetinden bazı araz ve özelliklere konu olarak, bu sayede birbirlerine nispetle cins, tür, 

tanımlayan, tanımlanan ve benzeri özellikler kazanırlar. Çünkü birinci akledilirlerin 

kendileri aracılığıyla cins, tür ve benzeri vasıflar aldığı anlamlar, zihinde bulunmaları 

cihetinden birinci akledilirlere arız olmaktadırlar. Aynı şekilde birinci akledilirlere ilişen 

nispetler sayesinde bazıları diğerlerine nispetle özel veya genel olurlar. Yine bunlara 

zihinde bulunmaları açısından bazı ahval ve özellikler arız olurlar. Aynı şekilde bunlar 

“malum” ve “makul” oldu derken de zihinde bulunmaları açısından sahip oldukları hal 

ve özellikleri kastederiz. Aynı şekilde zihinde bulunmaları cihetinden birinci akledilirlere 

arız olan anlamların kendisi de akli ve makuldür. Ama bunlar nefiste mahsusatın taakkul 

edilmesinden dolayı meydana gelen Akledilirler gibi Akledilirler değildir. Yani bunlar 

zihin dışında bulunan şeylerin makulleri değillerdir. Bu tür makuller ikinci Akledilirler 

olarak adlandırılırlar.45 

Bu alıntıda Farabi hem birinci akledilirlerden hem de onların zihinde bulunmaları 

açısından yine zihinde onlara arız olan ikinci akledilirlerden bahsetmektedir. Buna 

göre zihin dışında bulunan şeylerin taakkul edilmesinden nefiste hâsıl olan makuller 

birinci akledilirleri oluştururken, bunlara zihinde bulunmaları açısından arız olan 

anlamlar ise ikinci akledilirleri oluşturmaktadır. Yani birinci Akledilirler ile ikinci 

Akledilirler arasında arız olma ile maruz olma ilişkisi bulunmaktadır. Farabi bu 

alıntıda ikinci akledilirlerin hangi cihetten birinci akledilirlere arız olduğunu da ortaya 

koymaktadır. Buna göre zihinde bulunan birinci Akledilirler iki açıdan ele 

alınabilirler. İlk olarak bu Akledilirler, hariçte misdak ve fertleri olmaları açısından ele 

 
45 Aynı yazar, Kitabü’l-Huruf, Tahkik Muhsin Mehdi, 64. 



37 

alınabilir ki bu durumda da onlara bazı hal ve özellikler arız olmakta ama bunlar hiçbir 

şekilde ikinci Akledilirler sınıfına dâhil olmamaktadır. İkinci olarak ise birinci 

Akledilirler, hariçle olan ilişkilerinden bağımsız olarak sırf zihinde bulunmaları 

açısından ele alınabilirler. Bu ikinci durumda onlara arız olan hal ve özelliklere ikinci 

Akledilirler denmektedir. 

Buna göre cins, tür, tanımlanan, tanımlayan ve benzeri anlamlar ikinci akledilirlerdir 

ve bunlar birinci akledilirlerin zihinde sahip oldukları özelliklerden haber 

vermektedirler. Diğer bir ifadeyle ikinci akledilirlerin kendisinden haber verdikleri 

hariç, zihinde makul birer mevcut olarak bulunan birinci akledilirlerdir. Farabi, cins, 

tür, tanımlayan, tanımlanan ve benzeri kavramlara ek olarak makul olma, malum olma, 

özel ve genel olma gibi anlamları da bu kategori içerisinde saymaktadır. Daha sonra 

bizzat bu kavramlar için de “akledilir” olma tabirini kullanmakta ve bunlarla birinci 

Akledilirler arasında bulunan farklılıklara işaret etmektedir. Buna göre birinci 

akledilirlerden farklı olarak ikinci Akledilirler, zihin dışında bulunan şeylerin nefiste 

bulunan tasavvurları değillerdir. Diğer bir ifadeyle, bu tür anlamların hem intiza hem 

de ittisaf zarfları zihindir. Yani zihin dışında bulunan hiçbir şey bu tür anlamlarla tavsif 

edilmez. Peki, ama söz konusu ikinci Akledilirler olunca bu zihnilik gerçekte ne 

anlama gelmektedir? 

2.4.2.2.  İkinci Akledilirlerin Zihnî Olmasının Anlamı 

Farabi’den aktardığımız yukarıdaki ibare, ikinci akledilirlerin zihniliğine açıkça 

delalet etmektedir. Çünkü bu tür akledilirlerin intiza edildikleri kaynağı yani 

misdaklarını yine nefiste bulunan Akledilirler olarak göstermektedir. İkinci 

Akledilirler açısından “haricî olmama” özelliğini Farabi pek çok ifadesinde 

kullanmaktadır:  

Mutlak anlamıyla yakin, şeyin şöyle ya da böyle olduğuna dair sahip olunan inançtır. Bu 

inanç, “şeyin haricî varlığıyla mutabık olup ona zıt olmama” özelliğiyle birlikte 

bulunur46… Ve o hariçte bulunan şey de iki şekilde var olabilir… Bunlardan bazıları 

nefsin dışında vardırlar. Ve bazıları da nefiste mevcutturlar. Mantıki şeylerin çoğu, nefsi 

haller, infialler, akıl, makulat, zikir, nisyan ve benzeri şeyler ancak nefiste mevcutturlar. 

 
46 Aynı yazar, el-Mantıkıyat, Tahkik Muhammed Taki Daneşpejuh, c. 1, 350. 



38 

Mantıki şeylerin çoğu ile ikinci Akledilirler olarak adlandırılanlar bu özelliğe sahiptirler 

[misdakları zihindedir].47 

Bu ibare ikinci akledilirlerin zihniliğinin ne anlama geldiğini ortaya konmaktadır. 

Kısaca ikinci Akledilirler açısından zihnilik bunların misdaklarının zihinde bulunması 

anlamına gelmektedir. Bu da ikinci akledilirlerin hem intiza kaynakları hem ittisaf hem 

de yükleme açısından zihnin dışında bulunan hiçbir şeyle alakalı olmadığı anlamına 

gelmektedir. 

 

2.4.2.3. İkinci Akledilirlerin Evveli Olmaması Anlamında Nihayetsiz 

Olması 

İkinci Akledilirler ile ilgili zikredilmesi gereken diğer bir nokta da bunların birinci 

akledilirlere arız olmalarıyla birbirlerine arız olmaları arasında hiçbir fark 

bulunmamasıdır. Farabi bunu da açıkça ortaya koymaktadır. Bu durumda ikinci 

akledilirlerden doğrudan birinci akledilirlere arız olan makul ile önce ikinci akledilire 

sonra da onun aracılığıyla birinci akledilire arız olan makul arasında fark 

bulunmamaktadır. Bunun sebebi ikinci akledilirlerin zihnî olması cihetinden diğer bir 

akledilire arız olan bir akledilir olması özelliğidir. Bu yüzden ikinci bir akledilirin arız 

olduğu maruzun, birinci akledilir olmasıyla ikinci veya başka bir akledilir olması 

arasında herhangi bir fark yoktur. Diğer bir ifadeyle kendileri de dâhil olmak üzere 

ikinci Akledilirler, zihinde bulunan herhangi bir makule arız olabilirler. Bu da zihin 

söz konusu olduğunda bu arız olmanın bir sonu olmadığı anlamına gelmektedir: 

Bu Akledilirler, ikinci Akledilirler olarak adlandırılırlar. Aynı şekilde birinci akledilirlere 

arız olan arazların bizzat bunların üzerine de arız olması muhal değildir. Çünkü bu 

Akledilirler de makul olarak zihinde mevcutturlar. Şu hâlde bu akledilirlere de birinci 

akledilirlere arız olup onları cins, tür ve benzeri yapanlar gibi arazların arız olması 

mümkündür… Bu şeyler yani ikinci Akledilirler bu şekilde sonsuza kadar devam 

edebilirler. Çünkü aynı ve tek türdendirler. Bunlardan birisi de onların genel olmasıdır… 

Durum böyle olduğuna göre bu tür şeylerin yani ikinci akledilirlerin birinci akledilirlere 

arız olmasıyla bizzat kendilerine arız olmaları arasında bir fark olmadığını söylemek 

 
47 a. g. e., 351 ve c. 2, 37. 



39 

gerekir.48 Bu birinci Akledilirler, ikinci akledilirlere nispetle birinci olarak 

adlandırılırlar.49 

Bu ibareden anlaşılan, ikinci akledilirlerin illa da birinci akledilirlere arız olmasının 

gerekmediğidir. Bu yüzden ikinci akledilirlerden birisi yine ikinci akledilir olan bir 

makule arız olabilir. Bu, arız olma açısından şart olan maruzun, birinci akledilir olması 

değil, zihinde bulunuyor olmasıdır. Bu yüzden ikinci akledilir tabiri, doğrudan birinci 

akledilirlere arız olanlara has değildir. Bu tabir zihnilik cihetinden herhangi bir makule 

arız olan bütün akledilirlerin ortak vasfı ve adıdır. Çünkü ikinci Akledilirler diğer 

makullerin zihniliği cihetinden intiza edilmektedirler. Yukarıdaki ibarenin son cümlesi 

bu anlama delalet etmektedir. Dolayısıyla birinci akledilirlerin birinci olmasının 

anlamı, bu makullerin ikinci akledilirlere nispetle sahip oldukları bir önceliktir. İkinci 

akledilirlerin ikinci olması da birinci akledilirlere nispetledir. Bu yüzden eğer birinci 

akledilirlerin birinciliği, makulatın zihniliği özelliğinden dolayı onlara arız olan 

makullere nispetle anlam kazanmakta ise ikinci akledilirlerin ikinciliği de arız olan 

bütün bu makulleri kapsamaktadır. Bu yüzden yukarıdaki ibarede “bunların hepsi 

ikinci akledilirdir” ifadesi kullanılmaktadır. Bu da ikinci akledilirlerin, zihnilik 

cihetinden makullere arız olan bütün kavramları kapsadığı anlamına gelmektedir. 

Kısaca Farabi ikinci akledilirlerin nihayetsizce devam edebileceğine söylemektedir: 

“Benden defalarca duyduğun ve yazdığım şeylere göre ikinci akledilirlerin 

nihayetsizce devam etmesi muhal değildir.”50 

2.4.2.4. İkinci Akledilirlerin Adlandırılma Ciheti ve Benzer Kavramlar 

Şimdi de ikinci akledilirlerin neden bu isimle adlandırıldıklarına bakalım. Daha önce 

söylediklerimizden Akledilirler açısından “birincilik” ve “ikinciliğin” bu iki çeşit 

akledilirin birbirlerine olan nispetleriyle alakalı olduğu anlaşılmış olmalıdır. Yani 

birinci Akledilirler, ikinci akledilirlere göre birincidir.51 Çünkü ikinci Akledilirler, 

birinci akledilirlerin zihnî arazlarından ibarettir. Bu yüzden birinci Akledilirler 

(zihinde makul olmaları açısından) zihinde tahakkuk etmeden onların zihnî arazları 

olan ikinci akledilirlerden bahsetmenin bir anlamı yoktur. Bu da ikinci akledilirlerin 

 
48 Farabi, Kitabü’l-Huruf, Tahkik Muhsin Mehdi, s. 64-65. 
49 Aynı yazar, el-Mantıkıyat, Tahkik Muhammed Taki Daneşpejuh, c. 2, 37. 
50 Aynı yazar, Kitabü’l-Huruf, Tahkik Muhsin Mehdi, 91. 
51 a. g. e., 66. 



40 

ikinciliğinin, arız olmadan dolayı taakkulda sahip oldukları bir ikincilik olduğu 

anlamına gelmektedir. Diğer bir ifadeyle, ikinci Akledilirler, kendi tahakkuklarında 

birinci akledilirlerin tahakkukuna bağlıdırlar. Birinci Akledilirler taakkul edilmeden 

yani zihinde tahakkuk etmeden ikinci akledilirlerin taakkul edilmesi ve dolayısıyla 

tahakkuk edebilmesi mümkün değildir. Bu yüzden ikinci Akledilirler taakkulda sonra 

gelmekte ve birinci akledilirlere nispetle ikinci olmaktadırlar. 

Dolayısıyla “taakkulda sahip olunan öncelik ve sonralık” Farabi’nin akledilirleri 

adlandırmak için göz önünde bulundurduğu kıstas olmaktadır. Bu yüzden bu 

adlandırma cihetini daha ayrıntılı bir şekilde incelemekte fayda bulunmaktadır. Farabi, 

bazı yerlerde birinci akledilirleri bedihi ve bunlara bağlı olan akledilirleri de nazari 

tasavvur ve tasdikler anlamında kullanmaktadır.52 Diğer bazı yerlerde de bedihi ve 

nazari ıstılahları yerine “birinci ve ikinci tasavvurlar” tabirini kullanmaktadır.53  

Ancak Farabi, ikinci Akledilirler ıstılahını hiçbir yerde nazariyat anlamında 

kullanmamıştır. Sadece yukarıda zikrettiğimiz yerde “ikinci tasavvurlar” ıstılahını 

kullanmıştır ki ikinci Akledilirler tabirine en yakın olan kullanım da budur. Burada 

önemli olan bu son kullanımdaki “öncelik” ve “sonralık” taakkuldaki bir öncelik ve 

sonralık olsa da bunun mantıki bir öncelik ve sonralık olmasıdır. Yani mantıki açıdan 

ikinci tasavvurlar, birinci tasavvurlardan elde edilmektedirler. Bu bedihi tasavvurların 

belli şekillerde bir araya gelerek nazari tasavvurları meydana getirdikleri anlamına 

gelmektedir. İşte bu ikinciler, ikinci tasavvurlar olarak adlandırılmaktadır. Bu yüzden 

her ne kadar ikinci tasavvurlar, taakkulda birinci akledilirlerin tasavvur ve taakkuluna 

bağlıysalar da bu, mantıki bir bağlılıktır. Bu da birinci akledilirlerin, ikinci 

tasavvurların kurucu unsurları olduğu anlamına gelmektedir. 

Ancak akledilirlere sıfat olan birincilik ve ikincilik, mantıki bir öncelik ve sonralık 

değildir. Yani burada kastedilen, ikinci akledilirlerin birinci akledilirlerden elde 

edildiği değildir. Zira birinci Akledilirler ikinci akledilirlerin kurucu unsurları 

değillerdir. Buradaki öncelik ve sonralık, birinci akledilirlerin ikinci akledilirlerin 

intiza kaynağını oluşturmaları, dolayısıyla da onların misdakları olmaları açısındandır. 

Hâsılı birinci Akledilirler, ikinci akledilirlerin taakkul edilmesinin vücûdi şartını 

oluşturmaktadırlar, mantıki şartını değil. 

 
52 Aynı yazar, Uyunü’l-Mesail Li’l-Farabi, 2. 
53 Aynı yazar, el-Mantıkıyat, Tahkik Muhammed Taki Daneşpejuh, c. 1,355. 



41 

 

2.4.2.5. İkinci Akledilirler Başlığı Altında Ele Alınan Kavramlar 

2.4.2.5.1. Mantıki Kavramlar 

Genel olarak mantık ilminde ele alınan kavramlara mantıki kavramlar denir. Cins, 

fasıl, tür, tanımlayan, tanımlanan, önerme, kıysa, burhan ve benzeri kavramlar bu 

başlık altında ele alınmaktadır. Bu anlamıyla mantıki kavramlarla Farabi’nin birinci 

Akledilirler konusunda ele aldığı ve bunların zihni özellikleri anlamındaki mantıki 

akledilirleri birbirine karıştırmamak gerekir. Burada söz konusu edilen mantıki 

kavramlar, birinci akledilirlere arız olarak onları mantıki Akledilirler haline getiren 

kavramlardır: 

Mahsusatın akledilir tasavvurları olarak nefiste bulunan makuller, nefiste bulunmaları 

açısından bazı arazların maruzu haline gelirler. Bunun sonunda bazıları cins, bazıları tür 

ve bazıları da diğer bazıları için tanımlayan ve tanımlanan olurlar… Böylece onlara arız 

olan bazı nispetler sayesinde bazıları, diğer bazılarından ehas olurken, diğer bazıları da 

daha genel olurlar. Bu tür özellikler onlara nefiste bulunmaları cihetinden arız olurlar.54 

Bu ibarenin de gösterdiği gibi mantıki kavramlar, zihinde bulunmaları cihetinden 

birinci akledilirlere arız olan özellik ve hallerden ibarettirler.  

2.4.2.5.2. Zihni ve Nefsi Hallerden Haber Veren Kavramlar 

Birinci akledilirlere nefiste bulunmaları cihetinden arız olan malum, makul, mezkûr 

ve benzeri nefsi haller de İkinci akledilirlerin bir parçasıdırlar: “Aynı şekilde 

malumdur, makuldür gibi sözlerimiz de nefiste bulunmaları cihetinden birinci 

akledilirlere arız olan hallerdendir”55 

2.4.2.5.3. İlişkisel Olan Varlık, Nispet ve İzafe Kavramları 

Zihinde bulunmaları itibariyle iki zihnî akledilir arasında ilişki kurması açısından rabıt 

olan varlık da ikinci akledilirlerdendir: “İlişkisel olanın buradaki anlamı ikinci 

 
54 Farabi, Kitabü’l-Huruf, Tahkik Muhsin Mehdi, s. 64 ve el-Mantıkıyat, Tahkik Muhammed Taki 

Daneşpejuh, c. 1, 66-67. 
55  a.g.e., s.64 ve a.g.e., c. 1, 351. 



42 

akledilirlerden olduğundan, benden defalarca duyduğun gibi nihayetsizce devam 

etmesi imkânsız değildir.”56 

Bu yüzden yani zihinde nihayetsizce devam edebilme özelliğine sahip olduğundan 

Farabi, izafe ve nispeti de ikinci akledilirlerden saymaktadır: 

Bazıları izafe ve nispetlerin asil bir varlığı olduğunu inkâr ediyor. Diğer bazıları da 

bunların birinci akledilirlerden olduğunu inkâr ederek, onları ikinci Akledilirler arasında 

saymaktadır. Aristo’ya göre bunların çoğu birinci akledilirlerdendir. Bu yüzden bunlara 

kategorilerde yer vermiştir. Ama bunların çoğu ikinci akledilirlerden olan kavramlardır. 

Hatta bunlara arız olanların nihayetsizce devam etmesi mümkündür. Mesela nispetin 

nispeti, nispetin nispetinin nispeti, nispetin nispetinin nispetinin nispeti şeklinde devam 

edip gidebilirler.57 

Bu ibarede Farabi, her ne kadar izafenin izafeye ve nispetin de nispete arız olması 

durumunda ikinci akledilirlerden sayılacağını söylüyorsa da bu sözüyle, nispet ve 

izafenin kendisinin birinci akledilirlerden sayılması gerektiği görüşünü 

zayıflatmaktadır. Çünkü “ve böylece onları birinci akledilirlerden saymışlardır, oysa 

bunların çoğu ikinci Akledilirler içinde bulunurlar” demektedir. 

2.4.2.5.4. Müteselsil Kavramlar 

Farabi’ye göre birbiri ardına bir diğerine arız olan müteselsil kavramlar da ikinci 

akledilirlerdendir. Zira Farabi’nin bir kavramın ikinci akledilirlerden sayılması için 

belirlediği kıstaslardan birisi de kavramın böyle bir silsile içerisinde yer alıyor 

olmasıdır. Mesela Farabi önceki ibarede, nihayetsizce devam eden nispet ve izafe gibi 

kavramları kesin olarak ikinci akledilirlerden saymıştır. O, yukarıdaki ibarenin 

devamında şunları söylemektedir: 

İzafenin izafesi, nispetin nispeti ve nispetin nispetinin nispeti denmesi de bu baptandır. 

Şu hâlde, bu tür kavramlar, yani izafe ve nispet, sonu olmayacak bir şekilde 

kullanılabilirler. Tıpkı diğer ikinci akledilirlerde olduğu gibi. Çünkü bu tür şeyler [izafe 

ve nispet] de diğer ikinci Akledilirler gibi nihayetsizdirler. Bu yüzden bunlar da ikinci 

akledilirlerdendir.58 

Bu ibarede Farabi, izafe ve nispet gibi kavramların art arda birbirlerine arız olabilme 

özelliklerini, onların ikinci akledilirlerden sayılması gerektiğinin kıstası olarak 

 
56 Aynı yazar, el-Mantıkıyat, Tahkik Muhammed Taki Daneşpejuh, c. 2, 37. 
57 Aynı yazar, Kitabü’l-Huruf, Tahkik Muhsin Mehdi, 91. 
58 a. y. 



43 

gördüğünü ortaya koymuştur. Bu da bu tarz bir özelliğe sahip olan diğer kavramların 

da kıstas gereği ikinci akledilirlerden sayılması gerektiği anlamına gelmektedir. 

Şimdi kapsadığı kavram çeşitlerini göz önünde bulundurarak ikinci akledilirlerin 

tanımını yeniden ele alabiliriz. Mezkûr kavramlardan anlaşılıyor ki bütün ikinci 

akledilirlerin uruzlarına ek olarak ittisaf ve bulundukları mahal de zihindir. 

Aktardığımız ibarelerden Farabi’nin ikinci akledilirleri birinci akledilirlere karşıt 

olarak kullandığı, yani birinci Akledilirler olmayan bütün kavramlar anlamında 

kullandığı, anlaşılmaktadır. Farabi, tamamen zihnî olan izafenin izafesi, nispetin 

nispeti gibi kavramları da ikinci akledilirlerden saymakta ve zihinde nihayetsizce 

devam edebilmeyi de bu tür kavramların en belirleyici özelliği olarak görmektedir. Bu 

önemli noktayı da göz önünde bulundurarak, birinci akledilirlerin haricî ve mahiyetsel, 

yani mahiyetlerden haber veren kavramlar olduğu, buna karşılık ikinci akledilirlerin, 

hem uruz hem ittisaf hem yükleme ve hem de tahakkuk mahalli açısından zihinde ve 

zihnî kavramlar olduğunu söyleyebiliriz. İkinci akledilirlerin intiza kaynağı da zihinde 

bulunan birinci akledilirlerin zihnilik cihetidir.  

Böylece Farabi’nin kullanımında ikinci akledilirlerin, müteahirrin döneminde 

karşılaşacağımız “mantıki ikinci Akledilirler” ıstılahı anlamında kullanıldığı 

görülmektedir. Zira bu ıstılah, müteahirrin döneminde hem uruzları hem de ittisafları 

zihnî olan kavramlar anlamında kullanılacaktır. Salt zihnî kavramlar olmaları 

açısından ikinci akledilirlerin ne olduğu açıklığa kavuştuğuna göre şimdi ikinci 

akledilirlerle ilgili olan çok önemli diğer iki meseleyi daha incelemeye geçebiliriz. 

Bunlar; ikinci akledilirlerin dış âlemle olan mutabakatı ile bunlarla misdakları arasında 

bulunan fark konularıdır. 

2.4.2.6. İkinci Akledilirlerin Dış Âlemle Olan Mutabakatı Meselesi: İkinci 

Akledilirlerin Dışı Neresidir? 

Söz konusu birinci Akledilirler olunca, makul olanın haricî olan misdakıyla 

mutabakatının ne anlama geldiği meselesi çok açıktır. Bu durumda akledilir ve 

misdakı farklı varlık mertebelerinde (zihin ve dış âlem) olduklarından neyin neye 

mutabık olup olmadığı gayet açık bir şekilde anlaşılabilmektedir. Ama söz konusu 

ikinci Akledilirler olunca mutabakatı temellendirmek sanıldığı kadar kolay değildir. 

Bu durumda akledilir ile misdakının bulunması gerektiği “harice” farklı bir anlam 



44 

verilmeden bunu temellendirebilmek mümkün değildir. Farabi’ye göre eğer kavram 

zihni olan bir misdaktan haber veriyorsa burada mutabakat için gerekli olan hariç şartı 

için “haber veren” akledilir ile “haber verilen” akledilirin birbirinden ayrı olması 

yeterlidir. Bu durumda hariç, doğrudan misdakı oluşturan kavramın kendisi 

olmaktadır. Bu kavram, zihinde bile bulunuyor olsa mefhumundan ayrı bir şekilde 

bulunuyor olması mutabakat anlayışı açısından yeterlidir: 

… Yakin… Şeyin şu veya bu şekilde bulunduğuna dair sahip olunan itikattır. Bu itikat, 

şeyin hariçte bulunan varlığıyla mutabık halde bulunmalıdır… Şeyin, hariçte bulunan 

varlığı iki şekilde olabilir. Bunlardan bazıları nefsin dışında bulunurken diğer bazıları da 

nefiste bulunurlar. İkinci Akledilirler olarak adlandırılan mantıki makullerin çoğu bu 

şekildedir.59 

Buna göre ikinci Akledilirler söz konusu olduğunda mutabakat, bunların kendisinden 

haber verdiği makulün zihinde bulunan tasavvur veya tasdikiyle olan bir mutabakattır. 

Ki bu da ikinci akledilirlerdeki mutabakatın birinci akledilirlerde olduğundan çok daha 

sağlam ve güçlü olduğu anlamına gelmektedir. Zira birinci akledilirlerde kavram ile 

misdak iki ayrı âlemdedir. Oysa ikinci akledilirlerde her iki makul de aynı âlemde, 

yani zihin âlemindedir. Diğer bir ifadeyle, ikinci akledilirlerin misdakları da kendileri 

gibi zihnîdir ve zihinde bulunurlar. Dolayısıyla mutabakat anlayışı, sadece hariçteki 

mahiyetlerden haber veren birinci Akledilirler ile sınırlı değildir, aksine bu anlayış 

ikinci Akledilirler ve onların kendilerinden haber verdiği misdakları açısından da 

geçerlidir. 

2.4.2.7. İkinci Akledilirler ile Misdakları Arasında Bulunan Farklılık 

Bu konu üzerinde Farabi’nin ayrıca durmadığını söylemek gerekir. Sadece birinci 

Akledilirler ile maddi misdakları arasında bulunan farklılığın, ikinci Akledilirler ile 

misdakları arasında bulunmadığını söylemekle yetinmiştir. Çünkü bu tür farklılıkların 

çoğu birinci akledilirlerin maddi ve mahsus şeylerden intiza edilmesinden 

kaynaklanmaktadır. Oysa ikinci akledilirlerde böyle bir şey söz konusu değildir. Zira 

ikinci akledilirlerin misdakları arasında maddi misdaklar bulunmamaktadır. Bu ikisi 

arasındaki tek benzerlik, taakkul edildikten sonra, misdak ile mefhum arasında 

bulunan iki ayrı akli mevcut olmanın, ikinci Akledilirler ile misdakları arasında da 

 
59 Farabi, el-Mantıkıyat, Tahkik Muhammed Taki Daneşpejuh, c. 1, 350-351. 



45 

bulunuyor olmasıdır. Zira İkinci akledilirlerin arız olduğu ve zihni hallerinden haber 

verdiği makûlat, yani birinci Akledilirler, zihinde bu arazlarından müstakil bir şekilde 

bulunur.  

2.4.2.8. İkinci Akledilirler ile Hariç Arasında Bulunan Mutabakatın 

Mahiyeti 

Doğal olarak bu, birinci akledilirlerde olduğu gibi, tabii tümel ile fertleri arasında 

bulunan bir mutabakat değildir. Çünkü birinci akledilirlerde söz konusu olan 

mutabakatta aslolan, fertlerde tahakkuk eden mahiyetin tümellik kaydı olmadan var 

olmasından kaynaklanan levazımlarıyla olan mutabakattır. Oysa Farabi, ikinci 

akledilirleri birinci akledilirlerden saymadığından, bu ikisi arasında açık bir farklılık 

görüyor olmalıdır. Bu yüzden bizler de ikinci akledilirleri, mahiyetlere dair olan birinci 

akledilirlerden sayamayız. Dolayısıyla ikinci Akledilirler, hariçte bulunan 

tikellerinden haber vermezler. Bu yüzden eğer onlar için bir tümellik varsayılacaksa, 

bu mahiyetsel bir tümellik olmayacaktır. Bu da ikinci akledilirlerin zihinde bulunan 

birinci akledilirlere mahiyetleri cihetinden arız olmadıkları anlamına gelir. Yine bu 

yüzdendir ki ikinci Akledilirler, birinci akledilirlerin kurucu unsurları, yani zati 

unsurları değillerdir. Bu nedenle de onların tanımında içerilmezler. 

2.4.3. Farabi’nin Akledilirler Taksiminin Dışında Kalan Yeni Bir Kavram 

Çeşidi: Felsefi Akledilirler 

Buraya kadar Farabi’nin iki ayrı başlık altında ele aldığı iki farklı akledilir çeşidini 

gördük, birinci ve ikinci Akledilirler. Ancak insanın sahip olduğu kavram çeşidi bu iki 

sınıftan ibaret değildir. Farabi onlara özel bir isim vermediği için şimdilik felsefi 

Akledilirler diyeceğimiz çok daha önemli bir kavram çeşidi daha bulunmaktadır. İlk 

iki gruba kıyasla üçüncü bir kavram çeşidi olan felsefi Akledilirler, klasik felsefenin 

temel amacının tahakkuk etmesi açısından çok daha önemlidirler. Zira klasik 

felsefenin temel hedefi olan “eşyanın hakikatine ulaşmak” ancak bu üçüncü tür 

kavramlar sayesinde mümkün olabilmektedir. Diğer bir ifadeyle, klasik metafizik 

anlayışını mümkün kılan bu tür kavramların, bu sistem içinde oynadığı ontolojik ve 

epistemolojik roldür. 



46 

Bu önemlerine rağmen Farabi, bu tür kavramları hiçbir yerde belli bir başlık altında 

ele alıp onlara bir isim vermemiştir. Ancak bir filozof olarak onun bunları görmezden 

gelmesi gibi bir durum söz konusu olamaz. Bu yüzden belli bir başlık altında olmasa 

da Farabi, bu tür kavramları tek tek ele almış ve bunlarla ilk iki grup Akledilirler 

arasında bulunan farklılıkları açıkça ortaya koymuştur. Farabi, birinci akledilirleri 

hariçte fertleri bulunan kavramlar olarak, ikinci akledilirleri de salt zihnî kavramlar 

anlamında kullanmaktadır. Oysa bu iki kavram çeşidi de felsefenin konusu olan “var 

olmaları cihetiyle var olanlardan” haber vermezler. Şu hâlde üçüncü bir kavram 

çeşidine daha ihtiyaç bulunmaktadır ki felsefenin asıl amacı tahakkuk edebilsin. İşte 

var olanları felsefenin konusu haline getiren bu “var olmaları cihetiyle” kaydından 

haber veren kavramlara felsefi Akledilirler denmektedir.  

Farabi, bu tür kavramlara, Akledilirler taksiminde bir yer vermediği için onları farklı 

bir açıdan ele almak zorunluluğu hâsıl olmaktadır. Dolayısıyla bu kısımda farklı bir 

çizgi takip edeceğiz. Farabi, onlara bir isim vermediğinden, kavramsal karşılıklarını 

bulana kadar onları, klasik metafizik yapılmasını mümkün kılan “felsefi Akledilirler” 

olarak ele alacağız. 

2.4.3.1. Farabi Felsefesinde Felsefi Akledilirlerin Yeri 

Felsefi akledilirlere bir isim vermemiş olsa da Farabi, bu tür kavramların ne kadar 

önemli olduğunun farkındadır. Biz de bu kısımda bu tür kavramların, Farabi’nin felsefi 

sisteminde işgal ettiği yeri ve önemlerini göstermeye çalışacağız. Böylece bu tür 

kavramlara verilen değerin felsefi bir teori haline dönüşüp dönüşemediğini de görmüş 

olacağız. Bu açıdan ilk olarak Farabi’nin bu tür kavramlarla ilk iki akledilir çeşidi 

arasında bir fark görüp görmediğini ortaya koymaya çalışacağız. İkinci olarak da 

Farabi’nin hangi kıstas veya kıstaslarla bu tür kavramları ilk iki akledilir çeşidinden 

ayırdığını tespit etmeye çalışacağız. Böylece Farabi’nin bu tür kavramlar için ortak bir 

özelliği göz önünde bulundurup bulundurmadığını açıklığa kavuşturmaya çalışacağız. 

2.4.3.1.1. Felsefi Akledilirler ile Birinci Akledilirler Arasında Bulunan 

Farklılıklar 

Farabi’ye göre birinci akledilirlerin, hariçte bulunan şeylerin akli suretleri olduğunu 

biliyoruz. Bu yüzden o, bunları kategoriler olarak adlandırmış, cevher veya araz 



47 

şeklinde hariçte mevcut olduklarını söylemiştir. Özetle Farabi’ye göre birinci 

Akledilirler, hariçte mevcut olan şeylerin mahiyetlerinden haber veren kavramlardır. 

Ayrıca onun bu başlık altında hiçbir felsefi akledilire yer vermediğini de gördük. 

Farabi, bu başlık altında hiçbir felsefi akledilire yer vermese de bu tür kavramlarla 

birinci Akledilirler arasında bulunan pek çok farka işaret etmiştir. Birinci akledilirlerin 

tanımı kısmında da söylediğimiz gibi, Farabi’ye göre birinci Akledilirler, eşyanın cins, 

fasıl ve türü gibi işlevleri olan mahiyetsel akledilirlerdir.60 Bunların en başında da on 

kategori gelmektedir.61 Farabi’nin felsefi sisteminde mahiyet, özel anlamıyla “o nedir 

sorusunun cevabında söylenen” olarak tanımlanmıştır.62 

Dolayısıyla mahiyet, cinsler, fasıllar, türler ve kategoriler ile felsefi kavramlar arasında 

bulunan bütün farklar, aynı zamanda birinci Akledilirler ile felsefi Akledilirler 

arasında da bulunacaktır. Bu iki grup akledilir arasında bulunan farklılıkları şöyle 

sıralayabiliriz: 

a.  Ehass Anlamıyla Mahiyetin, Mukavvim Unsuru Olmaması Anlamında Cins 

ve Fasıl Olmaması 

Felsefi akledilirlerin sahip olduğu bu özellikten bazen sadece “cins olmama” olarak 

bahsedilir. Çünkü eğer felsefi akledilirlerin, zatın kurucu unsurlarından (cins, fasıl, tür) 

birisi olduğu varsayılacaksa, bu ister istemez bunların sahip olduğu genellikten dolayı 

cins olmaları gerekecektir. Çünkü cins, mahiyetin genel unsurudur. İşte bu yüzden 

felsefi kavramların mukavvim olmamasından cins olmaması kastedilmektedir:  

Tanımda cins ve fasıl olarak kullanılan şey iki kısımdır. Birinci kısım, canlının cins ve 

natığın fasıl olarak kullanıldığı durumlardaki cins ve fasıllardır. İkinci kısım ise teşkiki 

olan kavramların delalet ettiği kavramlardır: Vahit, mevcut, kemal, kuvve, nispet ve 

benzeri kavramlar bunlardandır. (Elbette birinci sınıfta anılan cins ve fasıllar; cins ve fasıl 

olarak anılmaya çok daha layıktırlar. Bunlar başka hiçbir kayıt almadan cins ve fasıl 

olarak adlandırılırlar) … Ancak vahit ve mevcut gibi parçalardan meydana gelen 

tanımlarda bu unsurlar cinsin yerine kullanıldıklarından [yani tanımın daha genel olan 

parçası anlamında] ya aslında cins değillerdir ya da sadece müşterek ve müşekkek bir 

isimdirler ki bunlara, cinslik canlıya cins denmesinden ki insan tanımında bulunan genel 

unsurdur, farklı bir şekilde ıtlak olunur. Bunlar vahit, mevcut ve şey gibi kavramlardır. 

 
60 Aynı yazar, Kitabü’l-Huruf, Tahkik Muhsin Mehdi, 116. 
61 a. g. e., 91. 
62 Aynı yazar, el-Elfazü’l- Müstamele fi'l-Mantık, Tahkik Muhsin Mehdi (Tahran: elZehra, 1404), 48-

50 ve Kitabü’l-Huruf, Tahkik Muhsin Mehdi, 117. 



48 

Çünkü bu ve benzeri kavramlar ya aslında cins değillerdir veya cinslik onlara başka bir 

anlamda ıtlak olunmaktadır. Zira bu tür kavramlar sanki bir şekilde eşyaya dair tümel bir 

tasavvur sahibi olunmasını sağlamaktadırlar. Ama bunu mevcudun kurucu unsurlarından 

birisine delalet etmeden yaparlar.63 

Bu ibarede felsefi akledilirlerle birinci Akledilirler arasında bulunan temel ve genel 

bir farklılık ortaya konmaktadır. Buna göre felsefi akledilirlere cinslik ıtlak olunsa dahi 

bu, hiçbir şekilde mahiyetin kurucu unsurları olan birinci akledilirlere cins denmesinde 

kastedilen bir anlam olmayacaktır. Bu yüzden felsefi akledilirlere cins denilse bile bu 

sadece lafızda bir iştirak olması şeklinde olacaktır. Bunun sebebi de açıktır. Bu tür 

kavramlar, haricî şeylere dair bir tasavvur sahibi olunmasını sağlasalar bile, eşyanın 

mahiyetlerinin mukavvim parçalarına delalet etmezler. İşte bu açıdan mahiyetsel olan 

cinslerden ayrılırlar.  

İbarede dikkat çeken diğer bir nokta ise Farabi’nin bu tür kavramları sadece 

zikrettikleriyle sınırlamamış olmasıdır. O, “ve benzeri, buna benzer” gibi kayıtlar 

ekleyerek, bu tür kavramların hepsinin, bu “mukavvim olmamada” ortak olduklarına 

işaret etmek istemiştir. Bu yüzden Farabi’ye göre felsefi akledilirlerin sahip olduğu en 

önemli özelliklerden birisi ve onları birinci akledilirlerden ayıran en önemli özellik 

“eşyanın mahiyetsel cinsleri olmaması ve mahiyetin mukavvim parçalarına delalet 

etmemesi” olduğu anlaşılmaktadır. Böylece Farabi, hakikati bilinmek istenen şeyin 

“mahiyetsel tarafıyla varlıksal tarafını” birbirinden ayırmış olmaktadır. Buna göre 

birinci Akledilirler, mevcudun mahiyetinden haber verirken, felsefi Akledilirler ise 

mevcut olanın mevcudiyetinden haber vermektedirler. Mezkûr özellik bazı felsefi 

Akledilirler için özel olarak da zikredilmiştir: “Mevcut, bütün kategorilere 

hamledilebilen müşterek bir lafızdır. Bu yüzden “cinslerin zatına delalet etmediğini 

söylemek şartıyla mevcut, ecnas-ı aliyenin cinsinin adıdır” denmesi daha uygundur.”64 

Burada Farabi, önceki ibarede de ifade ettiği gibi, mevcut kavramına cins olmanın ıtlak 

olunabileceğini ama bu yapılırken hangi şarta riayet edilmesi gerektiğini ortaya 

koymaktadır. Diğer bir ifadeyle, herhangi bir kategori için “mevcuttur” yüklemi 

kullanılabilir ama bu yapıldığında buradaki mevcut olmanın mezkûr kategorinin zatî 

bir unsuruna delalet etmediği bilinmelidir. Farabi başka bir eserinde de mevcut 

açısından kategorileri tür mesabesinde görmüştür. Bu da kategoriler için mevcut 

 
63 Aynı yazar, el-Mantıkıyat, Tahkik Muhammed Taki Daneşpejuh, c. 1, 297-298. 
64 Aynı yazar, Kitabü’l-Huruf, Tahkik Muhsin Mehdi, 115. 



49 

olmanın –hepsinde ortak yüklem olabilme açısından- cins gibi olmak olduğuna işaret 

etmektedir. Ama bu kesinlikle mahiyetsel anlamıyla bir cins olma değildir.65 

Farabi’den alıntıladığımız aşağıdaki ibare de vücudun mukavvim olmadığını açıkça 

ortaya koymaktadır: “Var olanlarla ilgili söylediklerimizden dolayı vücut ve hüviyet, 

mukavvim olan unsurlar zümresinden değillerdir.”66 “Vücut mahiyetin mukavvimi 

değil, gereklerindendir.”67  

Vücut gibi felsefi kavramlar eşyanın mukavvimi değil de lazımı olarak görülmektedir. 

Bu da bunların hariçte müstakil fertleri olmadığı anlamına gelmektedir. Dolayısıyla 

bunlar için bir haricilik kabul edilecekse dahi bunun farklı bir şekilde 

temellendirilmesi gerekecektir.68 “Vahdetin arız olduğu konularına nispeti beyazlığın 

cinsi olan rengin beyazlığa olan nispeti gibi değildir. Zira vahdet eşyanın cinsi gibi 

mukavvimi değil lazımıdır. Vahdet de vücut gibi arız olduğu şey açısından konusunun 

mukavvimi değil, lazımıdır.”69 

Şu hâlde Farabi’ye göre felsefi akledilirleri birinci akledilirlerden ayıran birinci özellik 

onların “mukavvim olmama” özelliği olmaktadır. Diğer bir ifadeyle, felsefi 

Akledilirler mahiyetin kurucu unsurlarından biri değillerdir ve bu yüzden de “o nedir” 

sorusunun cevabında verilmezler. Yani eşyanın tanımında içerilmezler. Bu özelliğin 

diğer bir sonucu da felsefi akledilirlerle dış âlem arasında bulunan ilişkinin, birinci 

akledilirlerle haricî misdakları arasında bulunan ilişkiden farklı olmasıdır. Çünkü bu 

özellik dış âlemde felsefi akledilirlerin müstakil misdakları bulunmadığı anlamına 

gelmektedir. Ancak haricî mahiyetin kurucu unsurları olmasalar da felsefi Akledilirler, 

haricî mahiyetin lazımı olma özelliğine sahiptirler. Bu da onlar için bir çeşit haricilik 

öngörüldüğü anlamına gelmektedir. Önemli olan bu hariciliğin nasıl 

temellendirileceğidir. Zira felsefi akledilirlerin epistemolojik değerlerinin 

ispatlanması bu hariciliğin makul bir şekilde temellendirilmesine bağlıdır.  

b. b. Felsefi Akledilirlerin Cins ve Fasıllarının Olmaması 

 
65 Aynı yazar, el-Mecmu Lil-Muallimi-Sani, el İbane an gared Aristotalis fi Kitab Mabattabia (Egrad 

Mabadettabia), 42. 
66 Aynı yazar, Fususü’l-Hikem, Tahkik Muhammed Hasan Alyasin, 48. 
67 Aynı yazar, el-Talikat, Tahkik Cafer Alyasin, 42. 
68 Aynı yazar, Fususü’l-Hikem, Tahkik Muhammed Hasan Alyasin, 48-49. 
69 Aynı yazar, el-Talikat, 47. 



50 

Yukarıda aktardığımız ibarede, felsefi akledilirlerin herhangi bir şeyin mukavvim 

unsurları olmamasının yanı sıra, vahdet ve vücut gibi kavramların kendilerinin de cins 

ve fasla sahip olmadıklarına da işaret edilmiştir. Aşağıdaki ibare bunu ortaya 

koymaktadır: “Vahdetin arız olduğu konular onun mukavvim unsurları değildir. 

Vahdetin arız olduğu konularla olan ilişkisi cins ile faslın birbiriyle olan ilişkisi gibi 

değildir.”70 

Bu ibarede mezkûr konuya ek olarak vahdetin, bir faslın cinsi olmadığına da işaret 

edilmiştir. Dolayısıyla vahdetin kendisi ne cins ne de fasıldır. Buna ek olarak 

kendisinin de cins ve faslı yoktur. Önceki ibarede değinilen vücudun durumu da bu 

şekildedir. Ancak bu aktardığımız ibarelerde sadece vahdet ve vücuttan bahsedildiğini 

unutmamak gerekir. Böylece Farabi’nin mukavvim olmama ile mukavvim sahibi 

olmama arasında kurduğu ilişkiden diğer felsefi akledilirlerin de ne mukavvim 

oldukları ne de mukavvim unsur sahibi oldukları sonucunu çıkarabiliriz. Yani felsefi 

Akledilirler ne başka bir şeyin cins ve faslıdır ne de kendilerinin cins ve faslı vardır. 

Ancak şimdilik bunun bizim bir çıkarımımız olduğunu söyleyelim. Meselenin 

ayrıntıları felsefi akledilirlerin diğer özellikleri ortaya konunca daha iyi anlaşılacaktır. 

c. Teşkiki Olarak Konularına Yüklenebilme 

Felsefi akledilirlerle birinci Akledilirler arasında bulunan en önemli farklardan birisi 

de bu tür kavramların misdaklarına teşkiki kabul edecek şekilde yüklenebilmesidir. 

Farabi bu konuyu şöyle dile getirmektedir: “Cins ve fasıllar iki türlüdür: Birincisi canlı 

ve natık gibi olanlardır. İkinciler ise teşkiki olanlardır.”71  

Bu ibare mahiyetsel olan cins ve fasıllar ile böyle olmayan cins ve fasılları birbirinden 

ayırmaktadır. Bu ayrımı mümkün kılan kıstas da birincilerin konularına eşit bir şekilde 

yüklenebilmesiyken, ikincilerin ise teşkiki kabul edecek şekilde yüklem olabilmesidir. 

Böylece Farabi, bu iki sınıf kavram çeşidinin aynı kefeye konamayacağına işaret etmiş 

olmaktadır. Dolayısıyla vahdet, vücut, şey, kemal, kuvve, fiil ve benzeri kavramlarla 

mahiyetsel kavramlar arasında bulunan farklardan birisi de felsefi akledilirlerin teşkiki 

olmasıdır. Öneminden dolayı Farabi, felsefi Akledilirler söz konusu olduğunda bu 

özelliği defalarca dile getirmektedir: 

 
70 a. y. 
71 Aynı yazar, el-Mantıkıyat, tahkik Muhammed Taki Daneşpejuh, c. 1, 297. 



51 

Kategoriler kendilerine has olan isimlere sahiptirler. Cevher, kemiyet, keyfiyet ve benzeri 

isimler. Yine bütün kategorileri kapsayan müteradif isimler de vardır. Bunlar da mevcut, 

şey, emir ve vahittir. Çünkü cinslerin her birisi bütün bu isimlerle adlandırılırlar ve bu 

isimlerin her biri bütün o cinsler için ortak birer yüklem olurlar. Bunlar teşkiki bir şekilde 

âli cinslere hamledilirler. Mesela mevcut, rütbe açısından evleviyetle cevhere hamledilir. 

Sonra da diğer her bir kategoriye hamledilir. Burada da başka bir araz aracılığıyla cevhere 

arız olmayan [yani vasıtasız bir şekilde cevherde tahakkuk eden] arazlara hamledilir.72 

Bu ibarede, mevcut, şey, emir ve vahit gibi kavramların kategorilere ancak teşkiki bir 

şekilde yüklenebildiği ortaya konmaktadır. Zira Farabi’nin vücudun eşyaya 

yüklenmesiyle ilgili yaptığı açıklamalar teşkiki hamle delalet etmektedir. Farabi’nin 

felsefi kavramların konularına teşkiki bir şekilde hamledildiğine dair başka ibareleri 

de bulunmaktadır.73  

d. Genellik 

Felsefi akledilirlerin birinci akledilirlere kıyasla sahip olduğu diğer bir özellik de 

genelliktir. Önceki ibarede görüldüğü gibi mevcut, şey, emir ve vahit gibi kavramlar 

bütün kategorilere yüklenebilmektedir.74 Farabi, vahdet ve vücut kavramlarıyla ilgili 

olarak da bu genellik özelliğine defalarca işaret etmiştir.75 Bu meselenin devamında 

Farabi, vücuda nispetle kategorileri tür olarak adlandırmaktadır. Bu da vücudun, 

kategorilerin hepsine ıtlak edilebildiğini göstermektedir.76 Bu ve benzeri ibareler, 

vücudun, kategorilere nispetle genel olduğunu ortaya koymaktadır.77 Farabi aynı 

şekilde diğer felsefi akledilirlerin de birinci Akledilirler olan bilimlerin konularına 

nispetle genel olduğuna ve kategorilerden hiçbirisine has olmadıklarına işaret etmiştir: 

Ama tümel ilim olan felsefe, bütün var olanlar için geçerli olan [onlara yüklenebilen] 

vücut, vahdet ve benzeri genel şeyleri ele alır. Aynı şekilde bunların eşyadaki tür ve 

arazları olan takaddüm-teahhur, kuvve-fiil, tam-noksan ve benzeri genel şeyleri -ki bunlar 

tikel ilimlerin konularından sadece birine arız olan anlamlardan değildir- ele alır.78 

Farabi bu ibarede tikel ilimlerin herhangi bir konusuna has olmayan bazı felsefi 

kavramları zikrettikten sonra “ve benzeri” ifadesini kullanarak felsefi kavramların 

 
72 a. g. e., 94-95. 
73 Farabi, Kitabü’l-Huruf, tahkik Muhsin Mehdi, s. 118, a.y., s. 115-119. 
74 Aynı yazar, el-Mantıkıyat, tahkik Muhammed Taki Daneşpejuh, c. 1, 94. 
75 Aynı yazar, el-Mecmu Lil-Muallimi-Sani, el İbane an gared Aristotalis fi Kitab Mabaduttabia 

(Egrad Mabadettabia), 41-42. 
76 Aynı yazar, Kitabü’l-Huruf, tahkik Muhsin Mehdi, 115.  
77 Aynı yazar, el-Vahid ve’l-Vahde, tahkik Muhsin Mehdi (Beyrut: Tubkal, 1990), 51-64. 
78 Aynı yazar, el-Mecmu Li’l-Muallimi’s-Sani, 41. 



52 

bunlardan ibaret olmadığına işaret etmektedir. Bu yüzden sonraki satırda metafiziğin 

diğer konu ve meselelerini beyan sadedinde bu tür kavramları sıraladıktan sonra illet-

malul kavram çiftini de bunlara eklemektedir.79 

e. Bedihi/Apaçık Olma 

Farabi felsefi akledilirleri bedihi olarak gördüğünü ifade etmektedir. Bu da bu 

özelliğin, bazı felsefi kavramlar ile bazı birinci Akledilirler arasında ortak olduğu 

anlamına gelmektedir.80 Farabi açıkça vücut, vücûb ve imkân kavramlarının bedihi 

olduğunu söylemiştir. Başka yerlerde de özel olarak imkân ve vücûbun bedihi 

olduğunu ifade etmiştir.81  

Böylece Farabi’nin, sahip oldukları özellikler üzerinden felsefi Akledilirler ile eşyanın 

mahiyetlerine tekabül eden birinci akledilirleri birbirinden kesin olarak ayırdığı 

görülmektedir. Şimdi de Farabi’nin felsefi kavramlar ile ikinci akledilirleri birbirinden 

nasıl ayırt ettiğine bakalım. 

2.4.3.1.2. Felsefi Akledilirlerin İkinci Akledilirlerden Ayırt Edilmesi 

Önceki kısımda Farabi’nin, felsefi akledilirleri birinci akledilirlerden açıkça ayırdığını 

gördük. Ancak Farabi, felsefi akledilirleri birinci akledilirlerden ayırmış olsa da hiçbir 

yerde bunlara diğer bir kavram grubu olan ve birinci akledilirlerin karşıtı olan ikinci 

Akledilirler içerisinde yer vermemiştir. Yani onun, felsefi akledilirleri birinci 

akledilirlerden ayırt etmiş olması, onları ikinci akledilirlerden saydığı anlamına 

gelmemektedir. Bunu açıkça onun, ikinci Akledilirler başlığı altında zikrettiği 

kavramlar arasında hiçbir felsefi akledilire yer vermemesinden anlayabiliyoruz. Bunun 

sebebi de oldukça açıktır. Daha önce de söylediğimiz gibi Farabi, ikinci akledilirleri 

salt zihnî kavramlar olarak görmektedir. Buna göre ikinci akledilirlerin hem intiza 

edildikleri kaynak hem de bu kaynaktan intiza edilen kavram zihnidir. Bu yüzden 

ikinci akledilirlerin haricî şeylerin vasfı olabilmesi mümkün değildir. 82 

Oysa ileride de göreceğimiz gibi felsefi Akledilirler özellikle de vücut, harici şeylere 

delalet ederek onları tavsif etmektedir. Bu yüzden bu tür kavramların sahip olduğu 

 
79 a. g. e., 43. 
80 Aynı yazar, Uyunü’l-Mesail Li-Ebi Nasr el-Farabi,  65. 
81 Cafer Alyasin, el-Farabi fi Hududihi ve Rusumihi (Beyrut: Alemü’l-Kütüb, 1405), s. 100-644. 
82 Bkz. İkinci akledilirlerin tanım ve özellikleri, s. 29. 



53 

özellikleri bir kenara bırakıp, kendileri zihnî olan ve sadece zihnî şeylerin zihnilik 

özelliğinden haber veren ikinci akledilirlerle onları bir tutamayız. İleride göreceğimiz 

gibi Farabi, felsefi akledilirleri, haricî şeyleri tavsif etmeleri anlamında haricî kabul 

etmektedir.  

Daha önce de gördüğümüz gibi Farabi’ye göre ikinci akledilirlerin en önemli özelliğini 

“ard arda nihayetsizce birbirine arız olabilme” oluşturmaktadır. Bu kıstas bir 

akledilirin ikinci akledilirlerden olup olmadığını tespit edebilmek için vaz edilmiştir. 

Farabi ve ondan sonra gelen filozoflar, özellikle de İbn Sina, bu kıstastan ikinci 

Akledilirler ile diğer bir akledilir çeşidini birbirinden ayırt etmek için istifade etmiştir. 

Farabi’nin kendisi de önermelerde rabıt olan varlığın, tekrarının nasıllığını 

açıklayabilmek için tereddüt etmeden rabıt olan varlığın, ikinci akledilirlerden 

olduğunu söylemiştir. Bu da bu kıstasın sadece ikinci Akledilirler için geçerli olduğu 

anlamına gelmektedir. Dolayısıyla bu özelliğe sahip olmayan herhangi bir akledilir 

ikinci Akledilirler sınıfına da dâhil olmayacaktır: 

Rabıt olan varlığın kendisinin de rabıta ihtiyaç duyacağı ve bu rabıtın da yine rabıta 

muhtaç olacağı ve bunun bu şekilde teselsüle yol açacağına dair meselenin cevabı şudur: 

Rabıt olan varlığın lazımı olan nihayetsizce tekrar edebilme, muhal ve çirkin değildir. 

Çünkü buradaki rabıtın anlamı [önermede konu ile yüklem arasında] ikinci 

akledilirlerdendir. Benden defalarca duyduğun ve defalarca yazdığım şeye göre; ikinci 

akledilirlerin nihayetsizce tekrar edebilmesi [bilfiil olarak değil potansiyel olarak] muhal 

ve imkânsız değildir. Diğer kavramların art arda tekrarından farklı olarak, ikinci 

akledilirlerin nihayetsizce tekrarı olgusunda, tekrar eden bu kavramların misdakı tektir. 

Bu yüzden hepsine nispetle tümel olan şey tasavvur edilirse tekrardan arî olur ve böylece 

bu sonsuza gidişi kesilmiş olur. Şu hâlde onların genel mefhumunun alınması ve böylece 

tekrarın önüne geçilmesi daha iyi olur ama eğer böyle yapmadıysan ve onların tekrarı 

seçeneğini seçtiysen bunun da bir zararı yoktur.83 

Bu ibareden anlaşıldığı gibi Farabi, rabıt olan varlığın nihayetsizce tekrar 

edebilmesini, onun ikinci akledilirlerden olması şartına bağlamıştır. Böylece bu 

özellik, bir akledilirin ikinci akledilirlerden sayılıp sayılmaması noktasında 

başvurulacak kıstas olarak belirlenmiş olmaktadır. Bu ifadeden anlaşılan ikinci nokta 

ise ikinci akledilirlerin nihayetsizce tekrarı ile diğer kavramların tekrarı arasında fark 

bulunduğudur. Bu da teselsüle yol açıp açmama olgusudur. Buna göre ikinci akledilir 

olmayan diğer kavramlar, hakikatlerin varlığından veya intiza kaynaklarında bulunan 

 
83 Farabi, el-Mantıkıyat, tahkik Muhammed Taki Daneşpejuh, c. 2, 37. 



54 

farklı haysiyetlerden haber verdiklerinden, bunların tekrarı muhal olan teselsüle yol 

açmaktadır. Ancak ikinci akledilirlerin tekrarında böyle bir sakınca bulunmamaktadır. 

Zira ikinci akledilirlerin tekrarında, bir akledilirin zihnî özelliklerinin lehaz 

edilmesiyle, ikinci bir akledilir tasavvur edilmekte ve bu ikinci akledilirin kendisi de 

yeni bir taakkul için yeni bir konu ve misdak görevi görmekte ve onun zihnî 

özelliklerinin lehaz edilmesiyle de yeni bir ikinci akledilir tasavvur edilmektedir. 

Dolayısıyla ikinci akledilirlerin tekrarına sebep olan, ilk ikinci akledilir ve onun intiza 

kaynağıdır. Bu açıdan yani intiza kaynağı açısından birden fazla intiza kaynağına sahip 

değillerdir. 

Bu meseleyi Farabi, Kitabü-l Huruf’ta ayrıntılı olarak açıklamaktadır.84 Buna göre 

tekrar eden ikinci Akledilirler benzer ve tek bir hükme sahiptirler. Çünkü bunlardan 

tekrar eden bütün kavramların muhtevasına işaret eden tek bir tümel anlam vardır. Bu 

şekilde Farabi’nin Akledilirler anlayışında, ikinci akledilirleri böyle olmayan ezcümle 

felsefi akledilirlerden ayırt etmemizi mümkün kılacak sağlam bir kıstasa ulaşmış 

bulunmaktayız. Daha önce de işaret ettiğimiz gibi bu kıstası, akledilirleri birbirinden 

ayırmak için Farabi’den çok İbn Sina ve özellikle Sühreverdi kullanacaktır. 

2.4.3.1.3. Felsefi Akledilirlerin Belli Bir Kavram Grubu Olarak Görülmesi: 

Sadece Felsefi Akledilirlere Has Olan Özellikler 

Buraya kadar Farabi, felsefi akledilirleri birinci ve ikinci akledilirlerden ayırmış oldu. 

Şimdi onun, felsefi akledilirleri üçüncü bir kavram sınıfı olarak ele alıp almadığına 

bakalım. Kesin olan şu ki Farabi, sahip oldukları özelliklerden hareket ederek felsefi 

akledilirlerin, birinci ve ikinci akledilirlerden olamayacağını açıkça ortaya koymuştur. 

Ancak onun ilk iki çeşit kavram sınıfının yanında üçüncü bir kavram çeşidini de kabul 

ettiğini gösterebilmek için sadece felsefi akledilirlere has olan özellikleri ortaya koyup 

koymadığına bakmak gerekir. Bu konuyu ayrıntılı olarak sonraki başlık altında ele 

alacağız. Burada bu tür kavramların en önemli özelliklerinden bazılarına işaret etmekle 

yetiniyoruz. Farabi’nin bu tür kavramların üçüncü bir kavram grubu olarak gördüğünü 

gösterebilmek için felsefi akledilirlerin sahip olduğu bütün özellikleri ortaya koymak 

gerekecektir. Bu yüzden bu kısım ile sonraki kısım birbirini tamamlayan iki parça 

şeklinde ele alınmalıdır. 

 
84 Aynı yazar, Kitabü’l-Huruf, tahkik Muhsin Mehdi, 64-75. 



55 

a. İlk Felsefeye Has Olma 

Farabi, felsefi akledilirleri ilk felsefenin yani metafiziğin konusu olarak görmektedir. 

O, vücut ve vahdet gibi bütün varlığı kuşatan kavramları bu ilmin asıl konusu olarak 

görmektedir. Daha çok kendi muadilleriyle ele alınan diğer felsefi akledilirleri de 

metafiziğin mesaili olarak ele almaktadır. Bu ikinciler asıl konu olan varlığın 

yüklemleri olmaktadırlar. Diğer bir ifadeyle, bunlar umur-ı âmme’dendirler (varlık 

olarak varlığın genel hükümleri). Böylece bu tür kavramların sadece isimleri felsefi 

olduğundan değil, metafiziğin konusu olduklarından gerçek anlamda da felsefi 

oldukları görülmektedir. Gerçi Farabi, hiçbir yerde “felsefi” ıstılahını bu tür 

kavramları adlandırmak için kullanmamıştır. Ama açıkça onları ilk felsefenin konusu 

sayarak, anlam olarak bunu kabul ettiğini göstermiştir: “Ama külli ilim olan felsefe 

bütün var olanlar için geçerli olan genel şeye bakar. Yani vücut, vahdet ve bunların 

arazlarına bakar. Tikel ilimlerden herhangi birisinin konusu olmayan takaddüm-

teahhur, kuvve-fiil, tam-noksan ve benzeri olan şeyleri de ele alır.”85 

Farabi bu ibaresinde felsefenin konusunu vücut ve vahdet gibi bütün var olanları 

kuşatan genel kavramlar olarak gördüğünü ortaya koymaktadır. Felsefi Akledilirler ile 

birinci Akledilirler arasında bulunan farkları incelerken gördüğümüz gibi, “şey” 

kavramı da bu genel ve kuşatıcı kavramlar arasında bulunmaktadır.86 Dolayısıyla 

Farabi, yukarıdaki ibarede, “bütün var olanlar için genel olan şey” ifadesinin 

açıklanması sadedinde “vücut ve vahdet gibi” tabirini kullanarak, bu tür kavramların 

bu ikisinden daha fazla olduğu “şey” ve benzeri kavramların da bu gruba girdiğini 

göstermiş olmaktadır. Aynı şekilde o, ancak muadilleriyle birlikte kuşatıcı olan felsefi 

kavramlar hakkında da “ve bu şekilde olan” ibaresiyle bu tür kavramların da sadece 

zikredilenlerden ibaret olmadığına işaret etmiş olmaktadır. Bu yüzden, diğer bir 

ifadesinde mezkûr kavramlara ek olarak “illet-malul” kavram çiftini de bunlar arasında 

saymıştır: 

Bu ilmin [felsefe] ilk ve asıl konusu mutlak vücut ve umumda ona müsavi olan birliktir. 

Ancak karşıtlara dair ilim tek olduğundan bu ilim de yine yokluk ve kesret açısından ele 

alınır. Bu konular ve tahkiklerinden sonra mevcut için on kategori ve vahit türleriyle kaim 

 
85 Aynı yazar, el-Mecmu Lil-Muallimi-Sani, el İbane an gared Aristotalis fi Kitap Mabaduttabia 

(Egrad Mabadettabia), 41. 
86 Aynı yazar, el-Vahid ve’l-Vahde, Tahkik Muhsin Mehdi, 51-64. 



56 

olan eşyaya bakar… Daha sonra kuvve-fiil, tam-noksan, illet-malul gibi mevcudun ve 

vahdetin arazlarına bakar… Yokluk ve kesretin arazlarına bakar.87 

Bu ibarede Farabi, felsefi akledilirlere “illet-malul” ikilisini eklemenin yanında 

“mevcudun arazları” ıstılahıyla ilk felsefenin fer’i olan mesailine de işaret etmektedir. 

Buna göre bu tür şeyler her ne kadar metafiziğin mesailinden olsa da mevcudun zati 

arazlarından sayıldıklarından, kendilerinden daha genel ve külli olan konuların 

yüklemleri olarak işlev görmektedirler. Ki bu daha genel ve külli olan mesailin konusu 

da mutlak vücut olmaktadır. Burada ayrıca “yokluk” ve “kesret”” kavramları da bu 

külli konular arasına eklenmiştir. Ancak bu ibarede genel felsefi Akledilirler ve 

bunların arazlarına ek olarak, mevcudun ve diğer genel felsefi kavramların türleri 

hükmünde olan kategoriler de felsefi konuların bir parçası olarak sayılmışlardır. 

Bunun sebebini Farabi, Kitabü-l Huruf’ta şöyle açıklamaktadır: 

Doğada kategorilere dâhil olup bunlarla birlikte bulunan şeylerden bahsedilmesinden 

sonra, kategoriler dışında kalan şeylerin diğer bir fende ele alınması daha uygundur. Bu 

da metafizik ilmidir. Çünkü kategoriler dışında bulunan o şeyler, bu ilimde incelenir ve 

bu ilim onların bilinebilmesi için büyük çaba harcar. Ve bu bahsin içine dâhil olan her 

şeyi inceler. Zira kategoriler dışı olan o şeyler, kategorilerin sebep ve illetleridir. 

Dolayısıyla bunlara dair incelenmesi gereken şeyler arasında kategoriler de 

sayılmaktadır.88 

Bu yüzden kategorilerin, asli olarak değil de ancak sebep ve illetleriyle olan 

ilişkilerinden dolayı felsefenin konuları arasına girdiği görülmektedir. Felsefi 

konuların bütün açılardan incelenebilmesi için nasıl ki mutlak vücuttan bahsedilmesi 

gerekiyorsa, aynı şekilde kategorilerden de bahsedilmesi gerekmektedir. Diğer bir 

ifadeyle, mutlak anlamda vücut ve dengi olan vahdet ve arazlarından bahsetmek 

mufarık olan illetler ve ilk mebdeden bahsetmekle sonuçlanacağından, mufarık 

illetlerin asli malulleri olan kategoriler de ilk felsefede incelenmektedir. Zira var olan 

herhangi bir şeyin kaynağından bahsedilmesi felsefi meselelerden sayılmaktadır: 

İlk illetten bahsedilmesi de ilk felsefenin konularındandır. Çünkü “illet-malul” ile 

“vücûb-imkân”, felsefede ele alınan merkezi kavramlardandır. Bunların kendisi de bu 

bahsin parçasıdırlar. Bu yüzden zikredilen mebahisin parçası olan illetlerin illetinden 

bahsedilmesi -ki felsefi kavramlardandırlar- bu çerçevenin dışında değildir.89  

 
87 Farabi, el-Mecmu Lil-Muallimi-Sani, el İbane an gared Aristotalis fi Kitap Mabaduttabia (Egrad 

Mabadettabia), s. 42-43. 
88 Aynı yazar, Kitabü’l-Huruf, Tahkik Muhsin Mehdi, 69. 
89 Farabi, el-Mecmu Lil-Muallimi-Sani, el İbane an gared Aristotalis fi Kitab Mabaduttabia (Egrad 

Mabadettabia), s. 41. 



57 

Bu şekilde felsefi akledilirlerin en önemli özelliklerinden birisini ilk felsefede 

onlardan bahsedilmesi oluşturmaktadır. Diğer bir ifadeyle, bunlar ilk felsefenin asıl 

konularını oluşturmaktadır. Dolayısıyla bu tür kavramların, neden “felsefi” olarak 

adlandırıldığı da anlaşılmış olmaktadır. 

b. Vücut ile Yakınlık 

Felsefi akledilirlerin diğer bir özelliği de bunlarla vücut arasında bulunan yakın 

ilişkidir. Farabi bazen bu özelliğe açıkça işaret etmiştir. O, bazı yerlerde vücudu, şey 

ve vahdet ile eşit olarak kabul etmiştir ki bu da bu iki kavramla vücudun aynı olduğunu 

göstermektedir: “Bu anlamıyla vahit, yani belli bir mahiyetten ayrı olarak, vücut ile 

aynıdır. Tıpkı şey gibi.”90 “Vacibü-l Vücud’un vahdeti zatının aynısıdır… Çünkü onun 

kendisiyle diğer varlıklardan ayrıldığı vücut, yani zatının kendisiyle mevcut olduğu 

vücuttan ayrı olması mümkün değildir… O, her mevcudun kendine has vücuduyla 

mevcut olduğu vahdetin anlamıyla aynıdır.”91  

Bu ibarelerde eşyanın haricî varlıklarıyla vahdetlerinin aynı olduğu vurgulanmaktadır. 

Farabi bazen bunu “vahdet ile şeylere has olan vücudun” özdeş olduğunu söyleyerek 

beyan etmektedir: “Vahdetin anlamlarından birisi de şeye has olan vücududur. 

Bununla var olan her şey kendisi olmayandan ayrılır ve bunun sayesinde her şeye bir 

açıdan vahittir denir. Bu da şeye has olan vücudun mevcut olmasıdır.”92 

Bu ibare ilk olarak vücut kavramıyla vahit kavramının özdeş olduğunu 

çağrıştırmaktadır. O aynı şekilde başka bir ibaresinde de bunu “vahit olan bu anlamıyla 

vücut ile müsavidir” şeklinde beyan etmiştir. Ama yine de sanki bu ifadeden kasıt, bu 

iki felsefi kavramın tamamen aynı olduğunu ortaya koymak değildir. Zira Farabi, 

mantıkta eşanlamlı olmayı şöyle tarif etmektedir: “Müteradif olan isimler pek çoktur 

ve vahit olan bir şeye hamledilirler. O şeyin tanımı o isimlerden her birisine göre 

aynıdır. Ya da bunlar her birisi için geçerli olan tanımın diğeri için de geçerli olduğu 

isimlerdir.”93 

Farabi burada eş anlamlılık için iki anlam zikretmektedir. Bunlardan birincisi ve daha 

çok yaygın olanı eş anlamlılığın kavramsal olan anlamıdır. Bu, iki kavramın tek bir 

 
90 Aynı yazar, el-Vahid ve’l-Vahde, tahkik Muhsin Mehdi, 51. 
91 Aynı yazar, Kitab-ü Arau Ehli'l-Medineti’l-Fadıla (Beyrut: Darü’l-Meşrik, 1991), 46. 
92 a. y. 
93 Aynı yazar, el-Mantıkıyat, Tahkik Muhammed Taki Daneşpejuh, c. 1, 93. 



58 

şeye nispetle sahip oldukları anlam birliğidir. Burada kasıt sanki şudur; eğer iki 

kavram tek bir şeye aynı cihetten yüklenebiliyorsa müteradif olarak adlandırılırlar, 

şeklindedir. Eğer durum buysa, Farabi’nin vahdet ile vücut arasındaki ilişkiyi neden 

bazen tesadüf bazen de tesavük şeklinde gördüğü açıklığa kavuşmuş olmaktadır. Buna 

göre Farabi en azından bazı ibarelerinde tesavükü kullandığında misdak birliğine ek 

olarak sıdkıyet cihetini de göz önünde bulundurmuş olmaktadır. İşte bu teradüfün 

birinci anlamı olmaktadır.  

Ama eğer teradüfün birinci anlamıyla ilgili bu ihtimal kabul edilmezse, bu durumda 

vücut ile vahdet arasında görülen teradüf, bunların kavramsal aynılığını göstermiyor 

demektir. Bu da daha çok bir şeyin tanımının iki kavrama nispetle aynı olduğu 

anlamına gelir. Yani birlik bu iki kavram arasında değil onların misdakları arasında 

olmuş olur. Teradüfün bu ikinci anlamında, iki kavramın misdak açısından aynı 

olduklarına vurgu yapılmış olur. İster sıdkıyet cihetleri aynı olsun isterse de olmasın. 

Bu durumda tesavük, en azından iki kavramın aynı misdaklara sahip olduğu anlamına 

gelir. Bu da zikrettiğimiz anlamda teradüfün yerini almış olur.  

Dolayısıyla Farabi, bazı farklı kavramların müteradif olduğunu söylerken –özellikle 

vücut ve vahdeti müsavık olarak da görmüştür- bunların misdaklarının bir ve aynı 

olduğunu kastetmiş olmaktadır. Bu ince ayrım göz önünde bulundurulduğunda 

“mevcut, şey ve vahit” arasında bulunan ve teradüften bahseden aşağıdaki ibare çok 

daha iyi anlaşılabilir: “Ve kategoriler, müteradif olan isimlere sahiptirler. Ki bu 

isimlerden her biri bütün o kategorilere sahiptir. Bunlar mevcut, şey, emr ve vahitten 

ibarettir.”94 

Yukarıdaki açıklamaların ışığında bu ibarede; mevcut, şey, emr ve vahit arasında 

görülen teradüften, bunların aynı misdaka sahip olduklarının kastedildiğini 

söyleyebiliriz. Bu yüzden Farabi’ye göre bu dört felsefi kavramın misdakî bir ayniyete 

sahip olduklarını söyleyebiliriz. Misdaktaki bu birlik yüzünden de müsavıktırlar. 

Ancak Farabi, vücut ile aynı misdaka sahip olmayı sadece “vahdet”, “emr” ve “şey” 

ile sınırlamamış ve diğer bazı felsefi akledilirleri de bu zümreden saymıştır: “Şeyin 

hüviyeti, ayniyeti, vahdeti, teşahhussu, husûsiyeti ve kendisine has olan vücudu, 

bunların hepsi birdir. O, o’dur, sözümüzden kasıt, o şeyin hüviyetinin, husûsiyetinin 

 
94 a. g. e., 94. 



59 

münferit olan varlığının aynı olduğuna işarettir ki bunlarda hiçbir şekilde başka bir şey 

ortak olamaz.”95  

Yukarıda zikrettiğimiz delilden dolayı -vücut ve vahdet müsavıktır- bu ibarede 

zikredilen kavramların aynı olduğunun söylenmesi daha rahat anlaşılmaktadır. Buna 

göre bu kavramlar aynı misdaka sahip olduklarından bir ve aynı kabul edilmişlerdir. 

Dolayısıyla bu kavramlar, vücutla aynı misdaka sahip olduklarından, onunla müsavık 

ve müteradif kabul edilmişlerdir. Bu, özellikle Farabi’nin bazı yerlerde bu kavramlar 

arasında fark gördüğünü bildiğimiz için daha da bir önem kazanmaktadır.96 

Böylece Farabi’nin, felsefenin genel kavramlarının çoğunu vücutla aynı gördüğü 

anlaşılmış olmaktadır. Bunun sebebi de yaptığımız açıklamalar ışığında, büyük bir 

ihtimalle, bunların aynı misdaka sahip olmalarıdır. Ancak genel ve kapsayıcı olmayan 

illet-malul, vücûb-imkân, kuvve-fiil ve benzeri felsefi kavramlar ise vücudun arazları 

olarak görülmüşlerdir. Çünkü felsefe hariç, diğer hiçbir ilimde varlığın arazları olan 

bu tür kavramlar ele alınmamaktadır. Bu yüzden metafizikte varlığa arız olan anlamlar 

olarak onlardan bahsedilmektedir.97 Böylece takaddüm-teahhur, kuvve-fiil, tam-

noksan, illet-malul, vücûb-imkân ve benzeri felsefi kavramlar, mutlak vücudun 

arazları olarak felsefenin ilgi alanına girmektedirler.98 Bu açıklamalardan felsefi 

akledilirlerin neler olduğu da anlaşılmaktadır. Buna göre felsefi Akledilirler, mutlak 

vücut ve ona arız olan umur-ı âmmeden ibarettirler. Felsefi akledilirlerin sahip olduğu 

bu iki ortak özelliğin yanında, şimdi diğer özelliklerini ele almaya geçebiliriz. 

 

 

2.4.3.2. Felsefi Akledilirlerin Sahip Olduğu Özellikler 

Farabi’ye göre felsefi akledilirlerin pek çok özelliği, bu kavramlarla birinci ve ikinci 

Akledilirler karşılaştırılırken ortaya kondu. Burada Farabi’nin bu tür kavramlara dair 

genel görüşünü ortaya çıkarabilmek için bunların sahip oldukları diğer özellikleri ele 

alacağız.  

 
95 Aynı yazar, el-Mantıkıyat, Tahkik Cafer Alyasin, 61. 
96 a. g. e., 53. 
97 a. g. e., 41-42. 
98 Aynı yazar, el-Mecmu Lil-Muallimi-Sani, el- İbane an gared Aristotalis fi Kitab Mabaduttabia 

(Egrad Mabadettabia), 43. 



60 

2.4.3.2.1. Dışsallık 

Burada zikredeceğimiz ilk özellik felsefi akledilirlerin haricî mevcudiyetidir. Bu 

özelliğin biri diğerinin lazımı olan iki yönü bulunmaktadır. Durum böyle olmasına 

rağmen bir filozofun bu yönlerden birincisini kabul etmiş olması, ikinci yönü de 

zorunlu olarak kabul ettiği anlamına gelmemektedir. Diğer bir ifadeyle, bu ikisi 

arasında mantıksal bir zorunluluk yoktur. Bu yönlerden ilki, bu kavramların haricî 

şeylere yüklenmesi ve dolayısıyla da onlardan haber verebilmesidir. Buna, felsefi 

akledilirlerin ittisaf açısından haricî olması denmektedir. İkinci yön ise bunların her 

birisinin haricî bir varlığının bulunuyor olmasıdır. Bu ikinci anlamıyla felsefi 

Akledilirler ontolojik bir gerçekliğe sahip olmaktadırlar. Yani bu tür kavramlar hem 

haricî şeylere yüklenmekte hem de hamledildikleri eşyada bulunan vücûdi bir 

haysiyete karşılık gelmektedirler. İşte bu anlamda vücûdi ve haricidirler. Birinci yön 

takriben açıktır ve hemen herkes tarafından kabul edilmektedir. Farabi de bazen bu 

yöne işaret etmektedir. Ancak ikinci yön tartışmalıdır ve bu yüzden de herkes 

tarafından kabul edilmemektedir: “Vahit, mevcut, şey ve benzerleri [yani kuvve, 

kemal ve benzerleri] şeyin, genel olarak tasavvur edilmesinde benzerdirler. Ancak 

şeyin kıvamını oluşturan parçalardan birisine delalet etmeyecek bir şekilde.”99  

Daha önce de incelediğimiz bu ibare,100 felsefi akledilirlerin, kategorilerin de delalet 

ettiği şeylere delalet ettiğini ortaya koymaktadır. Buna göre mahiyetler ve kategoriler 

haricî şeylerden haber verdiklerine göre, bu kavramlar da tıpkı onlar gibi haricî 

şeylerden haber vermektedirler. Daha önce de gördüğümüz gibi Farabi, vahit, mevcut 

ve şey gibi genel kavramların bütün kategori ve mahiyetlere ıtlak olunabileceğini 

söylemektedir.101 Aynı şekilde Farabi bazen, varlığı, mevcudiyetin bir şeye 

yükenebilmesi şeklinde analiz eder. Bu durumda “mevcut olma” konunun haricî 

olduğuna delalet etmektedir.102 Bu da vücudun haricî şeylere delalet ettiği anlamına 

gelmektedir. Yine takaddüm-teahhur, kuvve-fiil, tam-noksan, illet-malul ve benzeri 

felsefi akledilirlerin, tikel ilimlerin konularıyla sınırlı olmaması da bu tür kavramların 

onların zati arazları olmadıkları halde tikel mevzulara hamledilebildiğini 

 
99 Farabi, el-Mantıkıyat, tahkik Muhammed Taki Daneşpejuh, c. 1, 298. 
100 Bkz. Felsefi kavramların cins ve fasıl olmadığı özelliği, s. 41. 
101 Bkz. Felsefi kavramların “genellik” özelliği, s. 42. 
102 Farabi, Kitabü’l-Huruf, Tahkik Muhsin Mehdi, s. 118. 



61 

göstermektedir. Bu yüzden de bu ilimlere has değillerdir. Bu da bu kavramların haricî 

şeylerden haber verdiklerini göstermektedir ve işte bu anlamda haricidirler.  

Böylece felsefi kavramların, yükleme ve haber verme açısından, hariçte var olan 

şeylerden haber verdiği anlaşılmış olmaktadır. Ama önemli olan hariciyetin bu 

derecesi değildir. Zira bu hemen herkes tarafından kabul edilmektedir. Çünkü bir 

filozofun bu tarz bir hariciliği kabul ettiği halde, yine de bir şekilde felsefi akledilirleri 

zihnî ve itibari olarak görmesi mümkündür.103 (İkinci bölümde göreceğimiz gibi 

Sühreverdi ve Tûsî bunu yapacaktır.) Dolayısıyla Farabi’nin, felsefi akledilirlerin bu 

özelliğine ek olarak, onları bir şekilde haricî bir varlığa sahip Akledilirler olarak 

gördüğünü de iddia etmek ayrıca temellendirilmeye muhtaçtır. Bunun için de onun en 

azından haricî haysiyetlerden birini bu kavramların hariçte bulunan karşılığı olarak 

gördüğünü göstermek gerekir. Farabi hakikat ile vücudu eşit görmekte ve bu yüzden 

“Hak” sıfatının, Allah için kullanılabileceğini savunmaktadır: 

Ve bu şekilde o [yani vacip bizzat], haktır. Ve hak da vücut ile müsavıktır. Ve hakikat de 

vücut ile müsavıktır. İşte bu yüzden şeyin hakikati ona has olan varlığıdır/vücududur. Bu 

şekilde hak sıfatı onun için sabittir. Zira hak, vücut ile müsavıktır. Hakikat, vücut ile 

müsavık olduğundan şeyin hakikati de şeye has olan vücuttur. (Şu hâlde Allah da 

kendisine has vücudu olan bir mevcuttur. Bu yüzden de hakikati vardır ve haktır.)104 

Farabi, şeye has olan bu vücudu, hak ve tahakkuk sahibi olmanın kaynağı olarak 

görmekte ve aynı zamanda bunu haricî şeylerin mevcudiyet ve farklılığının da sebebi 

olarak göstermektedir. Kısaca mevcut olan her şey, buna, kendine has olan bir vücut 

sayesinde sahip olabilmektedir: 

… Şu hâlde zorunlu olarak bir şeyin var olması gerekir ki, o şeyle bu (on akıldan bir akıl) 

ve o (diğer bir akıl) birbirinden farklı olsun. Ve bu akılla diğer akıl arasındaki farklılığın 

kaynağı olan şey, her birine has olan vücutlarıdır. Şu hâlde bu şeye (akla) has olan vücut, 

diğer aklın kendisiyle mevcut olduğu vücuttan farklı ve başkadır.105 

Bu ibareden anlaşıldığı gibi şeye has olan bu vücut, Farabi’ye göre hem şeylerin 

mevcudiyetinin hem de diğer mevcut olanlardan farklılığının kaynağını 

oluşturmaktadır. Bunun diğer bir göstergesi de Farabi’ye göre ilk illetten sadır olan 

şeyin vücut olmasıdır. Yani ilk illetten malule verilen şey, mahiyet değil, vücuttur.106 

Yine Farabi, Kitabü-l Huruf’ta vücudun asıl anlamını; haricî mahiyete sahip olma 

 
103 Bkz. II. Bölüm; Sühreverdi ve Tûsî’nin ikinci akledilirler anlayışı. 
104 Farabi, Ara-ü Ehlü’l-Medinetü’l-Fadıla, s. 48. 
105 a. g. e., 67. 
106 a. g. e., 55.  



62 

şeklinde ortaya koymaktadır. Dolayısıyla vücut, mevcuttur.107 Bu yüzden Farabi’de 

haricilik haysiyetinin vücuttan kaynaklandığını söyleyebiliriz. Eğer hariciliğin sıfat ve 

haysiyetini vücut kavramının dışsal karşılığı olarak göreceksek, bu haysiyet tahakkuk, 

mevcudiyet ve hariciyet haysiyetinden başka bir şey olmayacaktır. Bu konunun 

devamında Farabi, vücudun fer’i olan diğer anlamlarını da bir şekilde bu asli anlama 

irca etmekte ve böylece bu fer’i anlamları da açıklamaya çalışmaktadır.108 

Farabi, şey kavramıyla vücut kavramı arasındaki farkın şunda olduğunu söyler; şey 

kavramı, sadece ayrı bir mahiyeti olan şey için kullanılabilir. Buna karşılık vücut 

kavramı, hariçte mevcut olan mahiyete delalet eder.109 Farabi, ayrıca vücudun bu 

anlamının, Tanrı’ya da ıtlak olunabileceğini savunur.110 Bu nokta burada mahiyetten 

kastın “o nedir sorusunun cevabında söylenen” mahiyet olmadığını göstermektedir. 

Çünkü Farabi de tıpkı diğer Müslüman filozoflar gibi Hakk’ın zatını, bu anlamıyla, 

mahiyetten arî görmektedir.111 Bu yüzden yukarıdaki ibarede geçen mahiyetten kastın 

“şeyin kendisiyle o şey olduğu hakikat” olduğunu söylemek gerekir. Ya da buradaki 

mahiyetten kastın, Farabi’nin defalarca vücut ile aynı anlamda kullandığı mahiyet 

olduğunu söylemek gerekir.112 

Aynı şekilde Farabi, vücuttan önceki mahiyeti vacip ve mevcut olmayan olarak 

nitelemektedir.113 Mahiyetin varlığını, haricî illetten naşi görmektedir.114 Diğer bir 

ifadeyle, Farabi, var olanlarda bulunan mahiyetsel ve varlıksal iki cihetten115 hariciyet, 

tahakkuk ve vücûbiyeti var olanların vücûdi haysiyetlerine ait görmektedir. İşte bu 

cihet, yani var olma ciheti, mümkün olan şeylere illetleri tarafından verilmektedir.116 

Farabi, vücut ile mahiyet arasında bulunan farklılığa vurgu yapmakla birlikte, bunun, 

ikisinin hariçte farklı misdakları olduğu şeklinde anlaşılmaması gerektiğinin 

farkındadır. Bu da illet tarafından verilen vücudun, mahiyetin haricî tahakkukundan 

başka bir şey olmadığı anlamına gelmektedir. Aksi takdirde mahiyetin, ona vücut 

 
107 Aynı yazar, Kitabü’l-Huruf, Tahkik Muhsin Mehdi, 116. 
108 a. g. e., 117. 
109 a. g. e., 118.  
110 a. y. 
111 Farabi, Fususü’l-Hikem, Tahkik Muhammed Hasan Alyasin, s. 49-50 ve Aynı yazar, el-Talikat, 

tahkik Cafer Alyasin, 42. 
112 a. g. e., 47-49 ve  a. g. e., 61. 
113 Farabi, Fususü’l-Hikem, Tahkik Muhammed Hasan Alyasin, s. 48-49. 
114 a. g. e., 49. 
115 a. g. e., 47-48. 
116 a. g. e., 49-50. 



63 

verilmeden önce de var olması gerekirdi ki bu muhaldir.117 Bu şekilde nasıl ki mevcut 

olan mahiyet haricî bir şey ise mahiyete bu özelliği kazandıran vücudun kendisi de 

haricîdir. Çünkü bu anlamda vücut ile mevcut olan mahiyet aynı şeydir. Diğer bir 

ifadeyle, mahiyetin mevcudiyeti vücudunun aynısıdır: 

“İnsan mevcuttur” derken buradaki mevcudun gerçek bir mahmul olup olmadığı soruldu? 

Buna şöyle derim: Bu, kudema ile sonrakilerin ihtilaf ettiği bir meseledir. Bazıları onun 

gerçek bir mahmul olmadığını söylemiştir. Diğer bazıları da onun gerçek bir mahmul 

olduğunu söylemişlerdir. Bana göre ise farklı cihetlerden olmak şartıyla her iki söz de 

doğrudur. Bu ve benzeri önermelere tabiat ilmi açısından bakılacak olursa, bu durumda 

o, gerçek bir mahmul değildir. Çünkü şeyin vücudu, şeyin kendisinden başka bir şey 

değildir. Bir şeyin gerçek mahmul olması için konu için bir şeyin varlığına veya 

yokluğuna hükmetmesi gerekir. İşte bu açıdan mezkûr önermenin gerçek bir mahmulü 

yoktur. Ama eğer mezkûr önermeye mantık açısından bakılacak olursa, bu durumda o, 

iki kelimeden oluştuğuna ve bu açıdan da doğru veya yanlış olabilme potansiyeline sahip 

olduğundan, bu açıdan gerçek bir mahmuldür. Dolayısıyla farklı açılardan her iki söz de 

doğrudur.118  

Farabi, bu ibarede, yüklemi “mevcut” olan önermelerin (helliyeyi basite) gerçekte 

önerme olup olmadığına dair ortaya atılan iki görüşten bahsetmektedir. Buna göre 

önermenin konu ve misdakını esas alan bakış açısınca bu önermenin mahmulü yoktur. 

Zira mevcut mahmulü, konuya herhangi bir şey katmamaktadır ve bu, tabiat ilmiyle 

uğraşanların bakış açısıdır. Tabiat ilmiyle uğraşanlar, şeyin hakikatini esas 

aldıklarından ve şeyin mevcudiyeti de hakikatinden başka bir şey olmadığından, bu tür 

önermelerin gerçek bir mahmulü yok demektedirler. İkinci görüş ise mantıkçıların 

bakış açısıdır. Bunlar, önermenin, kendisinden haber verdiği hakikate değil de bizzat 

kendisini ve onda bulunan kavramları esas aldıklarından, onlar açısından “mevcut”, 

gerçek bir mahmuldür.  

Farabi, bu iki bakış açısını birbirinden ayırmakla birlikte, “insan mevcuttur” gibi bir 

önermenin hakikat ve misdakı esas alınacak olursa; bu durumda “vücut”, hariçte 

insandan ayrı başka bir şey olmayacağından, bu önermenin gerçek bir mahmulünün 

olmadığını söylememiz gerektiğini ifade etmektedir. Çünkü gerçek bir mahmulün bir 

şekilde konudan farklı olması gerekir ki ondan olumsuzlanıp olumlanabilsin. Ancak 

insan ve vücudun hakikatlerini esas alan bu tür bir bakış açısından bu ikisi arasında bir 

 
117 a. g. e., 49. 
118 Aynı yazar, el-Amalü’l-Felsefiye, Tahkik Cafer Alyasin, c. 1 (Risale Cevabat Limesail Suile anha), 

324. 



64 

fark bulunmamaktadır. Çünkü bu bakış açısına göre insanın hakikati, ona has olan 

vücudundan başka bir şey değildir. 

Böylece Farabi yukarıdaki ibarede şu önemli meseleye işaret etmiş olmaktadır; Vücut 

ve mahiyet veya vücut ile muttasıf olabilecek herhangi bir şey, misdak açısından 

birbirlerinden farklı değillerdir. Bunlar her ne kadar var olanda bulunan iki farklı 

haysiyet olsalar da biri ötekinin içinde değildir. Farabi başka yerde de bu anlamıyla 

vücut ile mahiyeti aynı görmüştür.119 Tabi bu durumun, mahiyetin vücuttan meydana 

gelmemesiyle çeliştiğinin sanılmaması gerekir. Aksine bu, hariçte mevcut olan 

mahiyet ile vücudun aynı misdaklara sahip olduğu anlamına gelmektedir. Dolayısıyla 

mahiyet ile vücut arasındaki farklılık zihnî olmaktadır. Yani bir şeyin mahiyetiyle bir 

şeyin vücudu sadece zihinde birbirinden ayrılabilmekte ve bu açıdan varlığın mahiyete 

arız olduğu söylenmektedir. 

Farabi, vücudun hariciliğiyle ilgili bundan fazla bir şey söylememektedir. Ancak o, 

vücudun hariciliğine gösterdiği bu ihtimamı diğer felsefi Akledilirler açısından 

göstermemiştir. Yine de onun bazı felsefi akledilirleri “şeye has olan vücudun” aynısı 

olarak kabul ettiğini esas alacak olursak, onları da haricî kabul ettiği sonucuna 

varabiliriz: “Şeyin hüviyeti, ayniyeti, vahdeti, teşahhussu, husûsiyeti ve kendisine has 

olan vücudu, bunların hepsi aynıdır.”120 “Tıpkı şey gibi vahit de bu anlamıyla vücut 

ile müsavıktır.”121 

Gerçi bu ifadeler genel ve kuşatıcı olan felsefi Akledilirler hakkındadır. Bu yüzden 

Farabi’nin felsefi sisteminde kuşatıcı olmayan felsefi akledilirlerin hariciliğini 

temellendirmenin tek yolu, bunların mutlak vücudun zati arazlarını oluşturuyor 

olduğunu söylemekten geçmektedir.122 Ancak vücut dışındaki felsefi akledilirlerin 

hariciliğinin bu yolla temellendirildiği meselesi, Farabi’nin felsefi sistemi açısından 

kesin değildir. Ama haricilik açısından felsefi akledilirlerin iki yönü bulunduğunu 

(haricî şeylerden haber verme ile bizzat hariçte bulunma) göz önünde bulunduracak 

olursak, ihtimali de olsa Farabi’nin vücut ile birlikte bütün felsefi akledilirlerin 

hariciliğini kabul ettiğini söyleyebiliriz. Böylece Farabi’nin, bu ıstılahı kullanmamış 

olsa da felsefi kavramları ittisaf açısından haricî kabul ettiğini söyleyebiliriz. 

 
119 Farabi, Kitabü’l-Huruf, Tahkik Muhsin Mehdi, s. 116-117. 
120 Aynı yazar, el-Talikat, Tahkik Cafer Alyasin, 61. 
121 Aynı yazar, el-Vahid ve el-Vahde, Tahkik Muhsin Mehdi, 51. 
122 Bkz. Vücut ile yakınlık, s. 47. 



65 

2.4.3.2.2. Misdakta Birlik 

Daha önce de söylediğimiz gibi Farabi hüviyet, ayniyet, vahdet, teşahhus ve has olan 

vücut gibi kavramları aynı kabul etmektedir. Başka bir yerde de bunlarla emr, vahit, 

mevcut ve şey gibi kavramları aynı gördüğünü eklemiştir. Tabi ki bu, kavramsal değil, 

misdaki bir birliktir.123 Aynı şekilde o, şey ve vahdet kavramlarının da vücut ile 

müsavık olduğunu söylemiştir. Bu da bu üç kavramın aynı misdaka sahip olduğu 

anlamına gelmektedir.124 Yine illet-malul, takaddüm-teahhur, kuvve-fiil, tam-noksan, 

vücûb-imkân ve benzeri kavramlar da şeye has olan vücudun arazlarıdır. Bu 

kavramların vücut ile olan ilişkisi diğer ilimlerin konularıyla zatî arazları arasında 

bulunan ilişkisine benzemektedir. Diğer bir ifadeyle, bu tür kavramlar, mevcut olan 

şeyin vücûdi haysiyetinin özellikleridirler, mahiyetsel haysiyetinin özellikleri değil.125 

Bu da bu arazların, vücut ile birlikte haricî oldukları anlamına gelmektedir. Farabi, 

özellikle vücûbu varlığın şiddeti ve kemali olarak görmüştür ki bu da vücûbu özel 

anlamıyla araz kategorisinde görmediğini göstermektedir: “Hayr, gerçekte vücudun 

kemalidir. O da vacibü’l-vücuttur. Şer de bu kemalin yokluğudur.”126 

Hayrın tanımı olan bu ibarede vücudun kemali vacibü’l-vücut olarak gösterilmektedir. 

Bu durumda hem “hayr” hem de “vücudun vücûbu” vücudun bir haysiyeti olup, onun 

hakiki değil tahlili arazlarından kabul edilmektedirler. Böylece “hayr” da felsefi 

kavramlar arasında sayılmış olmaktadır. Dolayısıyla hayr, vücûb ve benzeri felsefi 

kavramların, vücudun tahlili vasıflarından olduğu ve onun bir var olma şekline 

göndermede bulundukları söylenebilir. Yani bunlar vücudun belli bir şekilde tezahür 

etmesinden ibarettir. Farabi vacibü’l-vücudun da inniyetinden (vücudundan) başka bir 

mahiyetinin olmadığını açıkça söylemektedir.127 İnniyetin tanımında ise şunları 

söylemektedir: “Filozoflar, kâmil olan vücudu, şeyin inniyeti olarak adlandırmışlardır. 

O, aynıyla şeyin mahiyetidir. “Şeyin inniyeti nedir?” diye sorduklarında bununla kâmil 

olanın vücudunu kastederler. O da mahiyetidir.”128  

Böylece vücûb, vücudun kemali olarak tanımlanmış olmaktadır. Bu yüzden Farabi 

vücûptan vücudun şiddeti olarak bahsetmektedir: 

 
123 a. y. 
124 a. y.  
125 a. y.  
126 Farabi, el-Talikat, Tahkik Cafer Alyasin, s. 49. 
127 a. g. e., 42.  
128 Aynı yazar, Kitabü’l-Huruf, Tahkik Muhsin Mehdi, 61. 



66 

Vücut, mahiyetlerin kurucu unsurlarından değil levazımındandır. Ama inniyetinden 

başka mahiyeti olmayan evvel için hüküm şu şekildedir: Vücut, öyle bir hakikattir ki 

mahiyetin şiddetinin sıfatına verilen isimdir. Bu durumda hüküm şu şekildedir: İlk olarak 

“bu mevcuttur” tabirinin kullanıldığı ilk şey, vacibin hakikatidir.129 

Böylece vücudun şiddeti anlamında vücûb, var olmada sahip olunan bir önceliğe 

karşılık gelir ki bu anlamıyla vacibü’l-vücudun bir özelliğidir. Vacibin vücudunun 

kendisinden başka bir mahiyeti olmadığından, bu sıfat ve hususiyet, vacibin 

vücudunun aynısıdır. Dolayısıyla vücudun, ondan farklı olmayan bir mahiyeti olan bir 

sıfatının bulunduğunun söylenmesi, bu sıfat ve mahiyetin (şiddetli varlık), diğer sıfat 

ve mahiyetlerden farklı olarak, vücudun kendisinden ayrı ve gayrı olduğunu söylemek 

anlamına gelmez. Tabi ki buradaki mahiyet ıstılahi anlamıyla “o nedir sorusunun 

cevabında söylenen” mahiyet değildir. Bu, şeyin hakikatini oluşturan mahiyet 

anlamında kullanılan mahiyettir.  

Bu yüzden kuşatıcı olmayan felsefi kavramların her biri de aslında vücudun farklı birer 

veçhelerine karşılık geldiklerinden, onlarla birbirleri ve arız oldukları vücut arasında 

gerçekte bir kesret bulunmamaktadır. Farabi’nin kuvve-fiil kavram ikilisiyle ilgili 

söylediği şey de bu durumu pekiştirmektedir: 

Var olan her şey ilk tasnifte mütekabil olan pek çok şeye taksim edilebilir. Bu 

mütekabillerden ikisi de kuvve ve fiildir. Bilfiil olan zorunlu olandır. Bilkuvve olan ise 

mümkün olandır. Veya şöyle de denebilir: Bir bütün içerisinde mümkün olan bilkuvve 

olandır ve aynı bütün içerisinde zaruri olan da bilfiil olandır.130  

Bu ibare imkân ile bilkuvve olanın, zorunlu olanla da bilfiil olanın aynı olduğunu 

ortaya koymaktadır. Buna ek olarak Farabi burada fiiliyeti vücûba irca ederek sanki 

vücûbun analizinde söylediği her şeyi fiiliyete de nispet etmiş olmaktadır. Diğer bir 

ifadeyle, eğer fiiliyet bazı sıfatlarda vücûb anlamına geliyorsa, bu, fiiliyetin de vücûb 

gibi bir çeşit varlık olduğu anlamına gelmektedir.  

2.5. Felsefi Akledilirlerin Zihinde Meydana Gelme Şekli 

Klasik metafiziğin imkânını gösterebilmek açısından hayati önemde olan bu konu 

Farabi tarafından müstakil bir şekilde ele alınmamıştır. O, bu konuda yalnızca, felsefi 

Akledilirler de dâhil, bütün akledilirlerin zihinde nasıl meydana geldiğine dair genel 

bir görüş ortaya koymuştur. Buna göre hangi türden olursa olsun akledilirlerin zihinde 

 
129 Aynı yazar, el-Talikat, Tahkik Cafer Alyasin, 42.  
130 Cafer Alyasin, El-Farabi fi Hududihi ve Rusumihi, s. 416. 



67 

meydana gelmesini sağlayan asıl amil faal aklın müdahalesidir. Bu müdahaleyi 

mümkün kılan, birinci akledilirlerde hazırlayıcı illet olarak tecrit, ikinci akledilirlerde 

ise aklın birinci akledilirlerin zihnî hal ve özelliklerini müşahede etmesidir. Eğer faal 

aklın müdahalesi ile hazırlayıcı illetler olarak zikredilen unsurları birinci ve ikinci 

akledilirlere has görecek olursak, bu durumda Farabi’nin felsefi akledilirlerin zihinde 

nasıl meydana geldiğine dair bir görüş sahibi olmadığını söylememiz gerekir.  

Ancak tümel kavramların zihinde hâsıl olmasında faal aklın oynadığı rolü göz önünde 

bulunduracak olursak, bu mekanizmayı felsefi akledilirlere de teşmil etmemizin 

önünde herhangi bir engel bulunmamaktadır. Bu durumda geriye felsefi Akledilirler 

açısından faal aklın feyzini mümkün kılacak hazırlayıcı illetin ne olduğunu sormak 

kalır? Birinci ve ikinci akledilirlerde bu hazırlayıcı illet işlevini neyin gördüğünü göz 

önünde bulundurarak, felsefi Akledilirler açısından aynı işlevi neyin görebileceğini 

rahatlıkla tespit edebiliriz. Buna göre akıl, zihinde hâsıl olan birinci akledilirleri 

zihnilik cihetinden değil de hariçten haber verme cihetleri açısından müşahede 

ettiğinde; bu durum, felsefi akledilirleri faal akıldan almak için gerekli olan yetkinliği 

ona kazandıracak ve bunun sonucunda felsefi Akledilirler faal akıl tarafından ona 

verilecektir. Ancak Farabi’de bu genelleştirmeyi meşru kılacak herhangi bir karîne 

veya işaret bulunmamaktadır. Dolayısıyla bu bizim çıkarımımızdan ibarettir.   

2.6. Felsefi Akledilirler Başlığı Altında Ele Alınan Kavramlar 

Farabi bu başlık altında iki çeşit kavramı ele almıştır: Kuşatıcı olan felsefi Akledilirler: 

Vücut (hüviyet, ayniyet ve hariciyet), vahdet, şey, emr, teşahhus, tahassüs ve 

hususiyet. Kuşatıcı olmayan felsefi Akledilirler: Takaddüm-teahhur, illet-malul, 

vahdet-kesret, tam-noksan ve kuvve-fiil. 

  



68 

3. İBN SİNA FELSEFESİNDE İKİNCİ AKLEDİLİRLER 

İbn Sina’nın ikinci Akledilirler anlayışını ayrıntılı bir şekilde incelemeye başlamadan 

önce onun taakkul ve genel olarak akledilir anlayışını görmek faydalı olacaktır.  

3.1. Taakkul/Akletme Nedir? 

İbn Sina idraki, idrak edilen şeyin suretinin131 veya hakikatinin idrak edenin 

nezdinde132 meydana gelmesi olarak tanımlamaktadır. Bu yüzden bir çeşit idrak olan 

taakkul, İbn Sina’ya göre bir şeyin akli suretinin taakkul edenin nezdinde hâsıl 

olmasıdır.133 Bir şeyin akli sureti de madde, maddi araz ve levazımdan arî134 olan soyut 

suretidir ki bunun akılda meydana gelebilmesi bazen insanın idrak yetileri tarafından 

gerçekleştirilecek olan soyutlama ameliyesine bağlıdır.135 Sureti akılda hâsıl olacak 

olan şey eğer dış âlemde zaten soyut bir şekilde bulunuyorsa bu durumda soyutlama 

ameliyesine gerek yoktur.136 

3.2. Akledilirlerin Taksimi 

Farabi gibi İbn Sina da öncelikle akledilirleri birinci ve ikinci Akledilirler olarak 

birbirinden ayırmaktadır. Birinci Akledilirler doğrudan dış âlemde bulunan şeylerden 

elde edilirler. Bunlar, hariçte bulunan şeylerin mahiyetlerinden haber verirler. İkinci 

Akledilirler ise birinci akledilirlerin zihinde tahakkuk etmesiyle –onların zihni 

haysiyetleri göz önünde bulundurularak- bu akledilirlerden elde edilir ve onlara yine 

zihnî olmaları açısından arız olurlar.137 İleride ikinci akledilirleri ayrıntılı olarak 

inceleyeceğimiz için şimdilik bu kadarla yetiniyoruz. 

İbn Sina bu ayrıma ek olarak daha çok zihinde diğer şeylerin vasıfları olarak dikkate 

alınan bazı akledilirleri de itibari ve itibari olmayanlar diye ikiye ayırmaktadır. Ona 

göre itibari sıfatlar, bu sıfatların hariçte bulunan konularının haricî bir özelliği göz 

 
131 Hüseyin bin Abdullah bin Sina, el-Talikat (Kum: Defter-i Tebligat-i İslamiyi Hovzei İlmiyeyi 

Kum, 1379), s. 79. 
132 İbn Sina, el-İşârât ve’t-Tenbîhât, tahkik Müctebâ el-Zarei (Kum: Bustan-i Kitab-i Kum, 1381), s. 

237 ve aynı yazar, en-Nefis min el-Kitabü'ş-Şifa, tahkik Hasan Hasanzade Amuli (Kum: Merkezi’l-

Neşri’l-İslami, 1375) 327 ve aynı yazar, el-Mubahasat, tahkik Muhsin Bidarfer (Kum: Bidar, 1371), 

155. 
133 Aynı yazar, en-Nefs min el-Kitabi’ş-Şifa, tahkik Hasan Hasanzade Amuli, 327 ve el-Mubahasat, 

tahkik Muhsin Bidarfer, 155. 
134 Aynı yazar, en-Nefs min’l-Kitabi’ş-Şifa, tahkik Hasan Hasanzade Amuli, 327. 
135 Aynı yazar, elTalikat, 186. 
136 Aynı yazar, en-Nefs mine’l-Kitabi’ş-Şifa, tahkik Hasan Hasanzade Amuli, s. 327 ve el-İşârât ve’t-

Tenbîhât, tahkik Müctebâ el-Zarei, 239. 
137 a. g. e., 201 ve İbn Sina, el-İlahiyat min Kitabu'ş-Şifa, tahkik Hasan Hasanzade Amuli (Kum: 

Defter-i Tebligat-i İslamiy-i Hovzey-i İlmiye-i Kum, 1376), s. 19-159. 



69 

önünde bulundurulmadan, akıl tarafından oluşturulurlar. Diğer bir ifadeyle, İbn 

Sina’ya göre bu sıfat grubunun hariçte arız olduğu bir konularının olması mümkündür. 

Bu durumda dahi kesin olan bu konuların bu sıfatlarla muttasıf olmasının haricî bir 

haysiyetten kaynaklanmadığıdır. Bu, daha çok akıl bir şeyi anlamak için mukayese 

ameliyesine başvurduğunda meydana gelir. Akıl ve zihnin bu fiili müdahalesi sonucu 

hâsıl olan akledilirin haricî bir varlığı yoktur. Bunların aksine itibari olmayan 

Akledilirler ise harici olan sıfatlardır.138 İbn Sina’nın sıfatlar açısından yaptığı bu 

ayrımın daha sonra Sühreverdi tarafından bizzat akledilirleri taksim etmek için 

kullanılacağını göreceğiz. 

3.2.1. İbn Sina Felsefesinde İkinci Akledilirler 

3.2.1.1. Tanım ve Özellikler 

Daha önce de söylediğimiz gibi İbn Sina’nın Akledilirler ile ilgili ayrımlarından birisi 

de onları “birinci Akledilirler” ile “ikinci Akledilirler” diye ikiye ayırmasıdır. Gerçi 

bu ıstılahlar pek çok durumda bedihi ve nazari tasavvur ve tasdikler anlamında 

kullanılmaktadır.139 Ki bu tür kullanımların hepsinde öncelik ve sonralıktan maksat 

taakkulda sahip olunan öncelik ve sonralıktır.140 Ama İbn Sina pek çok durumda da bu 

ıstılahlardan şimdi göz önünde bulundurduğumuz anlamları kastetmektedir. Böyle 

durumlarda birinci ve ikinciden kasıt, taakkuldaki öncelik ve sonralıktır. İlk 

durumdaki öncelik ve sonralık mantıki öncelik ve sonralık iken ikinci durumdaki 

öncelik ve sonralık ise akli öncelik ve sonralık anlamına gelmektedir. Mantıksal açıdan 

bazı Akledilirler diğer akledilirlerden çıkarılarak elde edildiklerinde, ilk akledilirlere 

birinci veya bedihi, bunlardan elde edilen akledilirlere de ikinci veya nazari 

Akledilirler denmektedir. Bu ikinci Akledilirler, mantık kuralları yoluyla bedihi 

olanlardan elde edilirler.  

Bizim göz önünde bulundurduğumuz konu açısından birinci ve ikinci olma ise akılda 

belli bir akledilirin hâsıl olabilmesi için gerekli olan zeminin bulunup bulunmamasına 

 
138 İbn Sina, el-Mubahasat, tahkik Muhsin Bidarfer, s. 131-351, aynı yazar, el-İlahiyat min Kitabu'ş-

Şifa, tahkik Hasan Hasanzade Amuli, 163. 
139 Aynı yazar, el-İşarat ve’t-Tenbihat, tahkik Müctebâ el-Zarei, 242, eş-Şifa: en-Nefs, tahkik İbrahim 

Medkur (Kahire: Neşr-ü Vezaratü’l-Mearifi’l-Umumiye, 1371), 39, Uyunü’l-Hikme, tahkik 

Abdurrahman Bedevi (Tahran: Daneshgah-i Tahran, 1333), 42-43. 
140 İbn Sina, el-İlahiyat min Kitabu’ş-Şifa, tahkik Hasan Hasanzade Amuli, s. 19. 



70 

karşılık gelmektedir. Diğer bir ifadeyle, akıldaki bazı akledilirlerin taakkulu ancak bir 

önceki mertebedeki Akledilirler taakkul edilmiş olursa mümkün olmaktadır. Bu anlam 

aşağıdaki ibarede açık bir şekilde ortaya konmaktadır: “Öğrendiğin gibi mantık 

ilminin konusu; akledilen birinci anlamlara istinat eden akledilen ikinci 

anlamlardır.”141  

Bu ibare ikinci akledilirlerin birinci akledilirlere dayandığını ortaya koymaktadır. 

Aşağıdaki ibarede bu konuda çok daha fazla açıklama bulunmaktadır: 

Lakin bundan daha önemli olan ise şudur: Acaba bilgimiz, kendinde hariçte bulunan bir 

izafe midir, yoksa eşya, taakkul edildikten sonra akılda hâsıl olan pek çok hal gibi akılda 

tasavvur edilen bir şey midir? Çünkü eşya taakkul edildiğinde hariçte sahip olmadığı bazı 

şeyler akılda onlar için hâsıl olur. Bu şekilde külli, zatî, arazi, cins, fasıl, mahmul, mevzu 

ve benzer kabilden şeyler meydana gelir.142  

İbn Sina bu ibarede eşyanın hariçte sahip olduğu hükümler ile taakkul edildikten sonra 

zihinde sahip oldukları hükümler arasında ayrım yapmaktadır. Bu da ikinci gruptaki 

akledilirlerin hariçte mevcut olmadığını ortaya koymaktadır. Hariçte mevcut olmayan 

ve ancak eşya taakkul edildikten sonra onlara arız olan bu haller, bir önceki ibarede 

geçen ve mantığın konusunu oluşturan, birinci akledilirlere dayanan ikinci 

akledilirlerdir. Dolayısıyla ikinci akledilirlerin akılda nasıl hâsıl olduğu; “Eşya taakkul 

edildikten sonra akılda gerektirdiği pek çok hal gibi” ibaresinden anlaşılmaktadır. Bu 

ibarenin ortaya koyduğu gibi; haricî şeyler taakkul edilip suretleri akılda meydana 

geldikten sonra, ikinci Akledilirler, bu birincilerin zihni lazım ve halleri olarak 

meydana gelmektedir. Dolayısıyla ikinci akledilirlerin taakkul edilebilmesi için 

onlardan önce haricî eşyanın taakkul edilmiş olması gerekmektedir. Zira ikinci 

akledilirlerin intiza kaynağı akılda bulunan bu birinci akledilirlerdir. Kısaca bu alıntı, 

öncelikle ikinci akledilirlerin, birinci akledilirlerin zihnilik haysiyetinden elde 

edildiğine, ikinci olarak da yine bu zihnilik haysiyetinden dolayı onlara arız olup 

yüklendiklerine işaret etmektedir: 

Mantığın konusu bizleri bilinmeyenden bilinenlere ulaştırması cihetinden birinci 

akledilirlere müstenit olan ikinci akledilirlerdir; bunun açıklamasına gelince, şey için 

cisim, hayvan ve benzeri gibi birinci Akledilirler vardır. Ve bu birincilere istinat eden 

ikinci Akledilirler vardır. Bu da bu eşyanın külli, cüzi, şahsi olması gibi anlamlardır. 

Ancak bu ikinci akledilirlerin ispatı meselesi metafizik ilminin ilgi alanına girmektedir. 

 
141 a. y. 
142 a. g. e., 159. 



71 

Bu yüzden bu ikinci akledilirlerin mantık ilminin konusu olmaları mutlak anlamda var 

olmaları açısından değildir – çünkü bunların varlık tarzlarıyla hariçte mi yoksa nefiste mi 

mevcut oldukları gibi meseleler burada, yani metafizikte ele alınır- belki diğer bir şart 

açısındandır. Bu da onlar aracılığıyla bilinenden bilinmeyene ulaşılabilmesidir.143 

Bu ibarede birinci akledilirlerden ne kastedildiği birkaç örnekle açıklığa 

kavuşturulmuştur. Cisim, hayvan ve benzeri makuller birinci akledilirleri 

oluşturmaktadır. Bunlar doğrudan hariçten elde edilen ve yine doğrudan haricî şeylere 

yüklenen akledilirlerdir. Ancak bu ibarede ikinci akledilirlerin ne şekilde birinci 

akledilirlere istinat ettiğinden bahsedilmemiştir. Bu yüzden ancak bir önceki ibare 

aracılığıyla bu istinat etmenin nasıllığı hakkında bir fikir sahibi olabiliyoruz. Buna 

göre ancak birinci Akledilirler taakkul edilip akılda hâsıl olduktan sonra, ikinci 

Akledilirler bunların zihnî özellik ve arazları olarak meydana gelebilmektedir. 

Dolayısıyla ikinci akledilirlerin meydana gelebilmesi için birinci akledilirlerin ilk 

olarak zihinde meydana gelmiş olmaları, ikinci olarak da zihinde zihnilik açısından 

göz önünde bulundurulmuş olmaları gerekir. Zira yukarıdaki ibarede de ifade edildiği 

gibi eğer birinci Akledilirler varlıkları açısından ele alınırlarsa bu durumda metafiziğin 

araştırma alanına girmektedirler ki bu da onların bu açıdan ele alındıklarında başka 

yüklemlerin konuları olacağı anlamına gelmektedir. 

Diğer taraftan, ibarede, ikinci Akledilirler için öngörülen “bilinenlerden 

bilinmeyenlere ulaştırması” kaydı da ikinci akledilirlerin ikinci Akledilirler olabilmesi 

için öngörülen bir şart değildir. Aksine bu ikinci akledilirlerin mantık ilminin konusu 

olma cihetine atıfta bulunan bir kayıttır. Diğer bir ifadeyle, bu kayıt, ikinci 

akledilirlerin hangi cihetten mantık ilminin konusu olacağını göstermektedir. 

Dolayısıyla ikinci Akledilirler aracılığıyla bilinenden bilinmeyene ulaşılması sadece 

onların mantıki olması ve mantık ilminin konusu olmaları açısından geçerlidir. Yoksa 

ikinci akledilirlerin ikinci Akledilirler olmaları açısından bu kayda sahip olmaları şart 

değildir. Bu bir açıdan ikinci akledilirlerin kendisi olmaklığı ile işlevleri arasında 

yapılan bir ayrımdır. Kendilik açısından gerekli olan ikinci akledilirlerin kendilerini 

önceleyen bir akledilirin zihnî araz ve özelliği olmasıdır. Ancak bu özellik ve arazların 

mantık ilminde bilinenden bilinmeyene ulaştıracak şekilde tanzim edilmesi ve 

kullanılması onların işlevleriyle alakalı bir durumdur. İkinci akledilirlerin mantıki ve 

 
143 Aynı yazar, el-Talikat, 203. 



72 

felsefi haysiyetlerinden ileride bahsedeceğimizden şimdilik bu kadarla yetiniyoruz. 

Şimdi alıntılayacağımız ibare ise önceki ibarelerde bulunan ikinci akledilirlerin birinci 

akledilirlere nasıl istinat ettiği konusu ile birinci akledilirlerin taakkul edilmiş 

olmasının ikinci akledilirlerin elde edilmesinde sahip olduğu rolün nasıllığına dair 

bulunan belirsizliği ortadan kaldırmaktadır: 

Müfret lafızlara, mevcut olmaları açısından arız olan haller vardır. Anlamlarına delaletleri 

gibi. Mesela cevher lafzının anlamına delalet etmesi ve kemiyetin anlamına delalet etmesi 

gibi. Aynı şekilde müfret lafızlara, tasavvur edilmiş olmaları açısından da arız olan haller 

vardır. Külli, cüzi, zatî, arazi ve benzeri. Bu anlamlar onlara makul ve tasavvur edilmiş 

olmaları açısından arız olurlar, yoksa mevcut olmaları açısından değil. Bu yüzden mesela 

insan, insan olması açısından, ona küllilik, cüzilik, zatilik, arazilik arız olmaz. Aynı 

şekilde hariçte mevcut olması açısından da bu anlamlar ona arız olmaz. Aksine bütün bu 

ve benzeri anlamlar ona akledilir bir mevcut olduğunda arız olurlar. İnsan taakkul 

edildiğinde akıl ona bu anlamları ve itibarları arız eder. Bu açıdan da mantık ilminin 

konusu olur.144 

Bu ibarede ikinci Akledilirler ıstılahı kullanılmamıştır. Ancak İbn Sina külli, cüzi, zatî 

ve arazi gibi örnekler verdiğinden ve ibarenin sonunda da mantık ilminin konusu 

olmaktan söz ettiğinden “tasavvur edilmiş olmaları açısından onlara arız olan haller” 

ve “mevcut olması açısından değil, tasavvur edilmiş olması açısından onlara arız 

olanlar” tabirlerinden kastın ikinci Akledilirler olduğunu anlıyoruz. Dolayısıyla bu 

ibare, ikinci akledilirlerin birinci akledilirlere dayanıyor olmasını, ikinci akledilirlerin 

birinci akledilirlere makul ve tasavvur edilmiş olmaları cihetinden arız olması ve bu 

açıdan onlara istinat ediyor olmaları anlamına geldiğini ortaya koymaktadır. Diğer bir 

ifadeyle, birinci Akledilirler “mevcut olmaları açısından değil, makul ve tasavvur 

edilmiş olmaları açısından” küllilik, cüzilik, zatilik, arıziyet, cinsiyet ve fasliyet gibi 

hal ve anlamlara sahip olurlar ki bu haller, ikinci Akledilirler olarak 

adlandırılmaktadır.  

Böylece Farabi’nin ikinci Akledilirler tanımının İbn Sina’yı etkilediğini ve onun da 

selefinin anlayışını benimsediğini ve bazı belirsiz noktaları açıklığa kavuşturduğunu 

söyleyebiliriz. Talikat’tan alıntıladığımız bu ibarede de önceki ibarelerde olduğu gibi, 

ikinci akledilirlerin haricî olmaması özelliğine işaret edilmiştir. İkinci Akledilirler söz 

konusu olduğunda bu haricî olmama iki anlama gelmektedir: Öncelikle bu hariçte 

 
144 a. y. 



73 

bulunmama, yani mevcut olmama anlamındadır. İkinci olarak ise haricî herhangi bir 

şeyden haber vermeme veya haricî herhangi bir şeye yüklem olmama anlamına 

gelmektedir. Istılahi olarak ifade edecek olursak, bu iki anlamıyla hariciliğin ikinci 

akledilirlerden olumsuzlanması, onların hem uruz hem de ittisaf açısından zihnî 

olduğu anlamına gelmektedir.  

Ancak bu ibare sadece bunu ortaya koymakla yetinmemekte ayrıca bunun sebebi ve 

delilini de ortaya koymaktadır. Buna göre ikinci Akledilirler, birinci akledilirlerin 

zihnî haysiyetlerinden intiza edilmekte ve yine bu cihetten onları tavsif etmektedirler. 

Bu yüzden de birinci akledilirlerin haricî araz ve vasfı olamazlar. Zira onların zihnî 

veçhelerinden intiza edilmektedirler. Şifa’nın mantık kısmından alıntıladığımız 

aşağıdaki ibare de bu durumu ortaya koymaktadır: 

Zihinde bulunan şeyler ya hariçten istifade edilerek zihinde tasavvur edilen şeylerdir ya 

da zihinde bulunmaları cihetinden bu tasavvurlara arız olan şeylerdir. Bu ikincilerin 

hariçte herhangi bir karşılığı yoktur. Bu iki şeyden her birisinin bilgisi başka bir ilimde 

elde edilir. Sonra bunlardan birisi bilinenlerden bilinmeyenlere ulaştırması açısından 

mantık ilminin konusu olur. Mantık ilminin konusu olan ikinci kısımdır.145  

Bu ibarenin son cümlesi doğrultusunda, zihinde olması açısından şeylere arız olan bu 

haller ile bir önceki ibarede ikinci Akledilirler olarak adlandırılan ve mantık ilminin 

konusunu oluşturan anlam ve hallerin aynı olduğunu anlıyoruz. Dolayısıyla bu alıntıda 

ikinci akledilirlerin tanımı ortaya konmakta ve ikinci akledilirlerin zihinde 

bulunmaları açısından birinci akledilirlere arız olan haller olduğu söylenmektedir. 

İkinci akledilirlerden her türlü hariciliğin nefiyedilmesinin sebebini de bu 

oluşturmaktadır. Yani bunların, birinci akledilirlerin zihnî haysiyetinden elde ediliyor 

olması, onların hiçbir şekilde haricî olmamalarına sebep olmaktadır: 

Mahiyet zihinde tasavvur edilince, ona, zihindeki varlığına has olan bazı özellikler arız 

olur. Vaz, haml, külli, cüzi, zatî, arazi ve benzeri. Eğer eşyayı bilmek istiyorsak onları 

tasavvur etmek zorundayız. Bu durumda da zorunlu olarak onlara tasavvur edilmiş 

olmaları hasebiyle bazı haller arız olur.146 

Bu ibare, ikinci akledilirlerden olan vaz, küllilik ve cüzilik gibi zihnî hallerin 

mahiyetin tasavvur edilmiş vücuduna has olduğunu ifade etmektedir. Bu da ikinci 

akledilirlerin arız olduğu şeylerin birinci Akledilirler, yani mahiyetler olduğunu 

 
145 İbn Sina, el Şifa: el Mantık, tahkik İbrahim Medkur ve el-Eb Kanavati (Kahire: Neşr-i Vezaratü’l-

mearifi’l-Umumiye, 1371), s. 23. 
146 a. g. e., 15. 



74 

göstermektedir. Diğer bir ifadeyle, hariçte mevcut olan mahiyetler taakkul edildiğinde, 

zihinde bulunmaları açısından onlara bazı özellikler arız olmakta ve bu özellikler de 

ikinci akledilirleri oluşturmaktadır.  

3.2.1.2. İkinci Akledilirler Başlığı Altında Ele Alınan Akledilirler 

İbn Sina’dan alıntıladığımız ibarelerde görüldüğü gibi külli, cüzi, zatî, arazi, cins, fasıl, 

mahmul, mevzu, şahsi, vaz, haml ve bu türden olan bütün Akledilirler, ikinci 

Akledilirler kavram sınıfını oluşturmaktadır. Kısaca mantığın konusu ve meselelerini 

oluşturan bütün kavramlar, ikinci akledilirleri oluşturmaktadır.  

3.2.1.3. İkinci Akledilirlerin Mantık ve Metafizikle Olan İlişkisi 

İbn Sina ikinci akledilirleri mantığın konusu olarak görmektedir: “Ve daha önce 

öğrendiğin gibi mantık ilminin konusu, ikinci akledilirlerden olan anlamlardır.”147 

Ancak ikinci akledilirlerin mantığın konusunu oluşturabilmeleri için özel bir haysiyet 

şart koşulmaktadır. Bu haysiyet göz önünde bulundurulmadan, ikinci Akledilirler 

mantığın konusu olamamaktadır. İbn Sina’ya göre bu haysiyet ikinci akledilirlerin 

“bilinenden bilinmeyene ulaştırmaları” açısından ele alınmalarıdır. Ancak bu açıdan 

ele alındıklarında ikinci Akledilirler mantığın konusunu oluşturmaktadırlar. Bilindiği 

gibi mantık ilminin amacı; insanı düşünürken hatadan korumaktır. Düşünmek de en 

genel anlamıyla aklın bilinmeyeni keşfetmek amacıyla bilinen ile bilinmeyen arasında 

gerçekleştirdiği harekettir. Şu hâlde herhangi bir konu mantığın ilgi alanına girecekse 

bu, onun bilinenden bilinmeyene ulaşılmasında oynadığı rol ve işlevle ilgili olacaktır. 

Bu durum aynıyla ikinci Akledilirler için de geçerlidir. İkinci Akledilirler de sırf ikinci 

akledilir oldukları için değil, bilinenden bilinmeyene ulaştırmada üstlendikleri rol ve 

işlev açısından mantık ilminin konu ve meselelerini oluşturmaktadırlar. Dolayısıyla 

ikinci akledilirlerin mantığın konusu olabilmesi için İbn Sina tarafından zikir edilen 

haysiyet, “bilinenden bilinmeyene ulaştırma” haysiyetidir. Her ne bu açıdan bir rol ve 

işleve sahip olursa o oranda mantık ilminin konusu olacaktır:  

Sonra bu sonunculardan biri belli bir cihetten onlara arız olan isal [bilinenden 

bilinmeyene ulaştırma] açısından mantık ilminin konusu olur. Bu, ikinci Akledilirler 

olarak adlandırılan ikinci kısımdır. Ancak nefiste diğer bir suretin meydana gelmesini 

 
147 Aynı yazar, el-İlahiyat min Kitabu’ş-Şifa, tahkik Hasan Hasanzade Amuli, 19. 



75 

sağlayan bu hâsıl olmada, faydalı olmayan veya buna engel olan herhangi bir arız olma 

durumu, bu kısımdan olmayacaktır.148 

Yukarıda belirtilenin dışındaki herhangi bir özellik veya arız olma, ikinci akledilirleri 

mantık ilminin konusu olmaktan çıkaracaktır. Bu yüzden eğer söz konusu olan bu tür 

akledilirlerin, isal açısından değil de varlık tarzları açısından ele alınmaları olursa, bu 

durumda mantık ilminin değil, ilk felsefe veya metafizik ilminin ilgi alanına 

gireceklerdir. Zira bilindiği gibi metafizik ilmi diğer ilimlerin konusunu oluşturan 

şeylerin vücut ve mevcudiyetini incelemeyi üzerine almıştır:  

Daha önce öğrendiğin gibi mantık ilminin konusu ikinci Akledilirler olan anlamlardır… 

Onlar aracılığıyla meçhul olandan malum olana ulaştırmaları ciheti açısından. Neyin akli 

vücuda sahip olduğu açısından değil.149 

Mantığın konusu ikinci akledilirlerdir… Onlar aracılığıyla malumdan meçhule ulaşılması 

açısından. Ancak ikinci akledilirlerin ispatı açısından onlara nazar edilmesi metafizik 

ilminin ilgi alanındadır. Zira ikinci Akledilirler varlık tarzları açısından mantık ilminin 

konusu değillerdir. Çünkü varlık tarzları açısından ispat edilmeleri [yani makul ve mevcut 

olmaları] metafizikte yapılır. Bu da acaba onların hariçte veya nefiste bir varlıkları var 

mıdır, yok mudur cihetinden yapılır. Bunların mantığın konusu olması diğer bir şarta 

bağlıdır. Bu da onlar aracılığıyla malumdan meçhule ulaşılabilmesidir. Ancak bu şartın 

varlığının ispatı yine metafizik ilmiyle alakalıdır. Bu da külli ya cins olur ya da fasıl 

olur… Ve metafizik ilminde cins olan külli ile tür olan külli ispat edildiğinde külli bu şart 

ile mantık ilminin konusu olur. Bundan sonra külliye bu açıdan arız olan levazım ve zatî 

arazları mantık ilminde ispat edilir.150 

Bu ibarede mantıki kavramların levazım, araz ve haysiyetleri arasında “vücut” ile ilgili 

olan her şey ilk felsefe, yani metafiziğin konusu olarak görülmüştür. Hatta akledilirleri 

mantık ilminin konusu yapan şart ve haysiyetin varlığının ispatı dahi felsefeye havale 

edilmiştir. Yani ikinci akledilirlerin “bilinenden bilinmeyene ulaştırma” özelliğine 

sahip olmasını sağlayan sıfat ve arazların ispatı felsefi bir konu olarak görülmüş ve bu 

yüzden mantığın ilgi alanının dışına çıkarılmıştır. Mesela tümel, varlık cihetinden 

değil, zatilik, cins, fasıl ve araz olmaklık gibi sıfatlarıyla isal özelliğine sahip hale gelir 

ve bu açıdan mantığın konularından birisi olur. Ama tümelin varlığının ispatı, varlık 

tarzı –akli mi maddi mi olduğu-, aynı şekilde sahip olduğu sıfat ve arazların ispatı 

metafizik konularının içerisinde yer almaktadır. Böylece her ne kadar tümel ve tikelin 

 
148 a. y. 
149 a. y.  
150 Aynı yazar, el-Talikat, 201. 



76 

mahiyet ve tanımı, zatî ve arazi ve benzeri konular, mantıkta ele alınsa da vücutla ilgili 

bahisler ve bunların varlık tarzlarının ispatı ilk felsefe, yani metafizikte ele 

alınmaktadır:  

Külli [tümel], cüzi [tikel] ve şahsi [tekil] olanın mahiyetinin açıklanması ve bu şeylerin 

cinslik, fasıllık ve türlük cihetleri gibi levazımlarının açıklanması mantığın alanına 

girmektedir. Ama bunların vücut ve varlıklarının ispat edilmesi ilk felsefenin, yani 

metafiziğin işidir.151 

Dolayısıyla İbn Sina ikinci akledilirleri mantık ilminin konusu olarak görmüş ve hangi 

cihet, haysiyet veya şartlar tahakkuk ettiğinde ikinci akledilirlerin mantığın konusu 

olacağını da ortaya koymuştur. Böylece İbn Sina, mantığın konusunu bu tür 

kavramlara hasretmekle, onların ilimler içerisindeki yerini tespit etmiş ve önemli hale 

getirmiş olmaktadır. Diğer taraftan bu akledilirlerin varlıklarıyla ilgili araştırmayı ilk 

felsefenin alanında görerek bunların varlıklarının sübutunu da ele almıştır. İbn 

Sina’nın ikinci akledilirlerin mantık ilmindeki yerine dair bu açıklamaları müteahirrin 

döneminde neden bu tür kavramların mantıki ikinci Akledilirler olarak adlandırıldığını 

da açıklamaktadır. Kısaca İbn Sina, ikinci akledilirleri ispat açısından mantığın 

konusu, sübut açısından da metafiziğin konusu olarak görmüştür.152  

Böylece İbn Sina, Farabi’nin bu konuda açık bıraktığı boşluk ve belirsizliği de ortadan 

kaldırmıştır. Çünkü Farabi’nin ikinci Akledilirler anlayışını incelerken gördüğümüz 

gibi o da İbn Sina gibi ikinci akledilirlerin mantığın konusu olduğunu açıkça ifade 

etmişti. Ancak ikinci akledilirlerin hangi cihetten mantığın konusu olduğuna 

değinmemişti. Dolayısıyla onların hangi cihetten mantığın, hangi cihetten metafiziğin 

konusu olduğu noktasını belirsiz bırakmıştı. İbn Sina ise bu belirsizliği gidermiş ve 

ikinci akledilirlerin felsefi ve ontolojik statülerini açıkça ortaya koymuş ve onların 

hangi cihetten mantık ilminin konusu haline geldiğini tayin etmiştir.  

  

 
151 a. y. 
152 İbn Sina sonrası mantığın konusu olarak “ikinci akledilirler”’in tarihi seyrini görmek için bkz. 

Alper, Ö. M., “Akledileni Akletmek: İslam Mantık Geleneğinde “İkinci Akledilirler”’in Yorumu ve 

Osmanlı’da Alımlanması Üzerine Bir İnceleme”, Nazariyat İslam Felsefe ve Bilim Tarihi 

Araştırmaları Dergisi, 1/2 (Nisan 2015). Bu çalışma özellikle önde gelen Osmanlı mantıkçılarının 

mantığın konusu olarak “ikinci akledilirler” hakkında hangi meseleleri tartıştığını görmek açısından 

önemlidir. 



77 

3.2.1.4. İkinci Akledilirlerin Sahip Olduğu Özellikler 

Buraya kadar yaptığımız açıklamalardan İbn Sina açısından ikinci akledilirlerin ne gibi 

özelliklere sahip olduğunu şu şekilde sıralayabiliriz: 

a. İkinci Akledilirler ıstılahı birinci Akledilirler ıstılahının mukabilinde 

kullanılmaktadır. Ki bu taakkulda sahip olunan bir çeşit ikincilik anlamına 

gelmektedir. Buna göre zihinde birinci Akledilirler meydana gelmeden ikinci 

Akledilirler taakkul edilememekte, dolayısıyla hâsıl olamamaktadırlar.  

b. İkinci Akledilirler birinci akledilirlere arız olurlar ve onlara müstenittirler. Diğer bir 

ifadeyle ikinci Akledilirler, birinci akledilirlerin zihnî mevcudiyetlerinin yine zihnî 

olan araz ve sıfatlarıdır. Dolayısıyla ikinci akledilirlerin intiza edildiği kaynak da 

birinci Akledilirler olmaktadır. Ancak ikinci Akledilirler, birinci akledilirlerin zihnilik 

cihetinden intiza edilirler.  

c. İkinci Akledilirler, zihnî açıdan birinci akledilirlerden alınır ve yine bu haysiyet 

açısından onlara yüklenirler. Diğer bir ifadeyle, ikinci Akledilirler, birinci 

akledilirlerin zihnî özellikleridir ve bu yüzden onların zihni varlıklarına hastırlar. 

d. Önceki nokta göz önünde bulundurulacak olursa ikinci akledilirlerin yerinin zihin 

olduğu anlaşılır. Dolayısıyla ikinci Akledilirler açısından dış âlemde herhangi bir 

karşılık veya intiza kaynağı söz konusu değildir. Yani dış âlemde ikinci akledilirlerin 

ne kendileri ne fertleri ne de intiza kaynakları bulunmaktadır. Onlar bu üç anlamda da 

zihnidirler. 

e. Külli, cüzi, şahsi, zatî, arazi, cins, fasıl, mahmul, mevzu, vaz, haml gibi kavramların 

hepsi İbn Sina tarafından ikinci akledilir olan kavramlardan sayılmışlardır. 

f. İkinci Akledilirler bilinenden bilinmeyene ulaştırmaları veya bu açıdan faydalı 

olmaları açısından mantık ilminin konusunu oluştururlar. Ancak vücut ve varlık 

tarzları açısından felsefi birer mesele olarak ilk felsefe, yani metafiziğin ilgi alanına 

girerler. 

3.3. İbn Sina Felsefesinde Felsefi Akledilirlerin Yeri 

İbn Sina da tıpkı selefi Farabi gibi felsefi kavramlara Akledilirler taksiminde yer 

vermemiştir. “İkinci Akledilirler” ıstılahını da mutlak bir şekilde sadece mantıki 

kavramları kapsayacak şekilde kullanmıştır. Bu yüzden biz bu tür kavramları, henüz 

Akledilirler taksiminde kendilerine bir yer verilmediği için, felsefi Akledilirler olarak 

adlandırmayı uygun buluyoruz.  



78 

3.3.1. İbn Sina’nın Akledilirler Anlayışında Felsefi Akledilirlerin Yeri 

Bu kısımda İbn Sina felsefesinde felsefi akledilirlerin yeri ve epistemolojik önemlerini 

göstermeye çalışacağız. Bu doğrultuda ilk olarak onun bu tür felsefi akledilirlerle diğer 

Akledilirler arasında fark görüp görmediğini ve eğer fark görmüşse bu farklılığın 

bütün felsefi akledilirleri kapsayıp kapsamadığını inceleyeceğiz. İkinci olarak ise İbn 

Sina’nın bu tür kavramlar için hangi kapsayıcı özellikleri göz önünde bulundurduğunu 

ortaya koymaya çalışacağız. Son olarak da felsefi teriminin sadece bu tür kavramlar 

için mi kullanıldığı, yoksa başka kavramlara da bu başlık altında yer verilip 

verilmediği hususunu ele alacağız. 

3.3.1.1. Felsefi Akledilirlerin Birinci Akledilirlerden Ayırt Edilmesi 

İbn Sina birinci Akledilirler başlığı altında hiçbir felsefi akledilire yer vermemiştir. 

Aksine pek çok yerde felsefi akledilirlerle mahiyetlere tekabül eden kategoriler 

arasında bulunan farklılıklara değinmiştir. İbn Sina birinci akledilirleri mahiyetler 

cinsinden saymaktadır. Bu yüzden felsefi Akledilirler ile mahiyetlere dair olan 

akledilirlerin ayırt edilmesi aslında felsefi akledilirlerin birinci akledilirlerden ayırt 

edildiği anlamına gelmektedir. Gerçi İbn Sina bu işi “felsefi Akledilirler” başlığı 

altında değil, tek tek kavramları inceleyerek yapmaktadır.  

Vücut, vahdet ve şey gibi kavramlar en genel akledilirlerden olduklarından hiçbir 

kategori veya mahiyete has değillerdir. Bu yüzden de bu ve benzeri Akledilirler 

mahiyet cinsinden sayılmazlar: “Kendiliğinden tasavvur edilmeye en müsait olan 

şeyler, bütün şeyler için geçerli olan genel şeylerdir. Mevcut, vahit, şey ve benzeri 

kavramlar bunlardandır.”153 

Vücut ve vahdet en genel şeylerden olduklarından154 hiçbir zaman mahiyet ve zatın 

kurucu unsurlarından biri olarak yer almazlar: “Vahdetin cevher veya arazın tanımında 

yer almadığı açıklığa kavuştu. Aksine bu gerekli olan genel bir nispettir.”155 

“Mevcut”, mahiyetin kurucu unsurlarından değil, lazımlarından olduğundan, “bir konuda 

olmamak” olarak tanımlanamaz. Böyle olsaydı mahiyetin kurucu unsurlarından olan bir 

parçaya dönüşmüş olurdu. Aksi takdirde mahiyete nispetle olumlu bir anlam olarak “bir 

konuda mevcut olan” arazlar için cins olurdu.156  

 
153 İbn Sina, el-İlahiyat min Kitabu’ş-Şifa, tahkik Hasan Hasanzade Amuli, s. 40. 
154 a. g. e., 24. 
155 a. g. e., 36. 
156 Aynı yazar, el-İşarat ve't-Tenbihat, tahkik Müctebâ el-Zarei, 274. 



79 

Ama vücut, herhangi bir şey için mahiyet değildir veya herhangi bir şeyin mahiyetinin 

bir parçası da değildir. Yani vücut, mahiyeti olan şeylerin anlam ve tanımında bir unsur 

olarak yer almaz. Aksine vücut onlara arız olur.157 

İbn Sina, aynı şekilde diğer bir grup felsefi aklediliri de özellikle tikel ilimlerin 

konularını oluşturan ve her biri birer mahiyete tekabül eden akledilirlerden ayırmış ve 

bunları vücuda has olan arazlar olarak görmüştür. İbn Sina, tikel ilimlerden hiçbir 

ilmin bu tür akledilirleri ele almadığını ve bu yüzden de bunların başka bir ilimde, yani 

felsefede ele alınması gerektiği konusunda şunları söylemektedir: 

Aynı şekilde nefiste tanımlanıp tahakkuk etmesi gereken bazı şeyler vardır ki bunlar 

bütün ilimler arasında müşterektir ve tikel ilimlerden hiçbirisi bunları incelemeyi 

üstlenmez. Vahit olarak vahit, kesir olarak kesir, muvafık, muhalif, zıt ve benzeri… 

Bunlar tikel ilimlerin konularını oluşturan hiçbir şeye has arazlar değildir. Aynı şekilde 

bunların varlığı da zatlar için sıfatın varlığı şeklindedir. Yine her şey için olan sıfatlardan 

da değillerdir. Bunlardan her biri bütün şeyler arasında müşterektir. Bu yüzden tek bir 

kategoriye has kılınması caiz değildir. Ve herhangi bir şeyin arazı olabilmeleri de 

mümkün değildir. Bunlar sadece varlık olarak varlığın arazı olabilirler.158  

Bu ibarenin devamında İbn Sina bu tür kavramların felsefedeki yerini de ortaya 

koymaktadır: 

Varlık olarak varlığa şartsız arız olan bu şeylerden bazıları vücut için özel arazlar 

cinsindendir; Vahit-kesir, kuvve-fiil, külli-cüzi, mümkün-vacip ve benzerleri. Varlığın bu 

arazları kabul edebilmesi ve buna istidadının olabilmesi için tabiî, talimî veya yaratılmış 

bir şekilde taayyün etmiş olması gerekmez.159 

Böylece İbn Sina vüsuda has ve sadece ona arız olan arazlardan olan vahdet, kesret, 

kuvve, fiil, mümkün, vacip, külli ve cüzi gibi kavramları felsefi akledilirlerden görmüş 

olmaktadır. O, ayrıca bu tür kavramların vasıtasız olarak mahiyete arız olmasını 

reddetmektedir. Çünkü İbn Sina’ya göre bunlar mahiyet olarak mahiyete değil, ancak 

mevcut olan mahiyete, o da mevcut olması cihetinden arız olmaktadırlar.  

Dolayısıyla İbn Sina, felsefi akledilirleri ister tek başına bütün mevcudata şamil 

olsunlar isterse de mukabilleriyle bütün var olanları kuşatıyor olsunlar belli bir 

mahiyete veya kategoriye has olarak görmemektedir. Bu da felsefi akledilirlerin, 

cevher veya arazın tanımında yer almadığı anlamına gelmektedir. Çünkü bunlar ne 

herhangi bir şeyin mahiyetidir ne de herhangi bir şeyin mahiyetinin kurucu 

 
157 a. g. e., 274. 
158 Aynı yazar, el-İlahiyat min Kitabu’ş-Şifa, tahkik Hasan Hasanzade Amuli, 21. 
159 a. g. e., 22. 



80 

unsurlarından biridir. Bu yüzden de herhangi bir kategoriye has değillerdir. Çünkü 

kategoriler ister cevher olsun ister araz olsun mahiyetlere hastırlar.  

Böylece İbn Sina, felsefi akledilirlerle birinci Akledilirler arasında açık bir farklılık 

görmüş olmaktadır. Gerçi bu ayrımda teşahhus, takaddüm ve teahhur gibi bazı felsefi 

Akledilirler zikredilmemiştir. Ancak İbn Sina’nın felsefi akledilirlere dair yaptığı 

genel açıklamalardan zikretmemiş olsa da bunları da felsefi Akledilirler içerisinde 

gördüğünü söyleyebiliriz. 

3.3.1.2. Felsefi Akledilirlerin İkinci Akledilirlerden Ayırt Edilmesi 

Daha önce gördüğümüz üzere İbn Sina’nın Akledilirler sisteminde ikinci Akledilirler, 

mantıki ikinci Akledilirler anlamında kullanılmaktadır. Bunlar, zihinde birinci 

akledilirlere arız olan ve onların zihnilik özelliklerinden haber veren salt zihnî 

kavramlardır. Bu da ikinci akledilirlerin dış âlem ile hiçbir ilişkileri olmadığı anlamına 

gelmektedir. Diğer bir ifadeyle, İbn Sina’ya göre ikinci Akledilirler haricî olmadıkları 

gibi hariçte bulunan herhangi bir şeyden haber de vermezler. Yani bunlar ne ittisaf ne 

de uruz açısından haricidirler.  

Buna karşılık İbn Sina pek çok yerde felsefi akledilirleri haricî olarak gördüğünü ifade 

etmektedir. İleride felsefi akledilirlerin hariciliğini ayrıntılı bir şekilde ele alacağız. 

Burada sadece İbn Sina’nın kendisine başvurarak ikinci akledilirleri zihnî, felsefi 

akledilirleri haricî olarak gördüğü ve bu sayede de eşyanın sahip olduğu farklı sıfatları 

tasnif etmesini mümkün kılan kıstası ele alacağız. İbn Sina “nispet” kategorisinden 

bahsederken onun haricî olduğuna dair bir de delil zikretmektedir. İbn Sina’nın bu 

delili genelleştirme eğiliminde olduğu dahi söylenebilir: 

Şüphenin kendisiyle zail olacağı şey… Mutlak muzafın tanımına geri döner; Diyoruz ki: 

Muzaf, ötekine nispetle makul bir mahiyeti bulunan şeydir. Ve o şey muzaftandır. Ama 

hariçte, bu sıfatla mevsuf olan pek çok şey vardır. Şu hâlde muzaf hariçte mevcuttur… 

Ancak bu anlam, şeyin kendisi dışındaki bir şeye kıyasla makul olan bir anlam değildir. 

Aksine bu daha önce öğrendiğin gibi zatından dolayı muzaf olandır. Ve burada bir zat bir 

de ona izafe olan bir şey yoktur. Aksine bizatihi muzaf olan şey vardır, başka bir izafe 

yoktur.160  

Bu ibareden İbn Sina’nın muzaf veya bizzat izafe olan şeyi neden haricî kabul ettiği 

anlaşılmaktadır. Buna göre muzaf veya izafe haricidir, zira harici şeyler hariç zarfında 

 
160 a. g. e., 160. 



81 

bu sıfatla muttasıf olmaktadırlar. İbn Sina’nın ibarenin sonunda yaptığı uyarının da 

dikkate alınması zorunludur. O, açıkça izafenin muzaftan ayrı bir varlığı olmadığını 

söylemektedir. Dolayısıyla izafe ile muzaf tek bir varlık ve vücuda sahiptirler. Böylece 

bu delil, dış âlemde mevsufla tek bir varlığa sahip olan bütün tahlili sıfatlar için 

geçerlidir. Daha çok felsefi akledilirlerin bu türden sıfatlar olduğu ise açıktır. Şu hâlde 

bu delil bütün felsefi akledilirleri kapsayan bir kıstas görevi görmektedir. Buna göre 

haricî şeyleri hariçte tavsif eden bütün sıfatlar haricî olacaktır!  

Buna karşılık İbn Sina, intiza kaynakları zihin olduğu için zihnî itibarlardan sayılan 

bir grup izafi sıfattan da bahsetmektedir: 

Şu hâlde muzaf hariçte mevcuttur… Ama zamansal olan takaddüm ve teahhur –biri 

madumdur- ve bunlara benzer olanlar… Her iki taraf da birlikte zihinde mevcutturlar. Ve 

zihinde önce olan ile sonra olanın sureti meydana geldiğinde nefis, kendinde bulunan bu 

ikisi arasındaki mukayeseyi taakkul eder. İki mevcut arasındaki bu mukayese akılda olur. 

Ama bundan önce kendinde önce olan bir şey yoktur. Bir şey “mevcut olmayan” bir şeye 

nasıl takaddüm edebilir? Bu türden olan bütün muzaflar [yani zamansal olarak önce ve 

sonra olanlar ki bunlardan biri hariçte mevcut değildir] zihinde hazır olduklarında akıl, 

zihinde bu ikisi arasında bir mukayese yapar ve zihinde bunları takaddüm ve teehhür 

sıfatlarıyla tavsif eder. Çünkü bunlar ancak ve sadece zihinde birbirlerine izafe edilirler. 

Yoksa takaddüm ve teahhur, anlamlarının kendisiyle kaim olduğu vücutta değil. Aksine 

bu, mütakaddim ve müteahhir hakikatte bulunan akli anlamlar ve aklın varsaydığı ilişkiler 

ve itibarlardır. Akıl bunlar arasında kıyas yaptığında zihinde hâsıl olurlar ve onlara işaret 

ederler.161 

Burada İbn Sina’nın bu iki çeşit sıfatı genelleştirme eğiliminde olduğu görülmektedir. 

Çünkü “akli anlamlar ve aklın varsaydığı farazi162 ilişkilerdendir” ve “ve muzaftan 

olan bu tür şeyler” gibi ifadelerle konuyu zikrettiği örneklerin, yani izafe ve zamansal 

öncelik-sonralığın ötesine taşımaktadır. Bu konunun girişinde -izafenin haricî olduğu 

konusu- İbn Sina genel olarak şeyleri haricî olanlar ile zihnî olanlar diye iki ana gruba 

ayırmakta ve ikinci akledilirleri de zihnî grupta zikretmektedir:  

Ancak bundan daha önemli olan izafenin [izafenin tarafları değil] hariçte mevcut olan bir 

şey mi, yoksa sadece akılda tasavvur edilen bir şey mi olduğuna dair olan bilgimizdir. Bu 

ikinci durumda eşya, taakkul edildikten sonra zihinde hâsıl olan pek çok halden bir hal 

olur. Eşya taakkul edildiğinde akılda onlar için bazı şeyler hâsıl olur ki bu hallere hariçte 

 
161 a. g. e., 162-163. 
162 İbn Sina’nın bu tür şeylerin farazi olduğunu söylemekten kastı doğal olarak bunların boş ve 

kurgusal şeyler olduklarını söylemek değildir. Aksine bunlar zihni de olsa belli bir nefsül emriyete 

sahiptirler.  



82 

sahip değillerdir. Bu şekilde külli, zatî, arazi ve aynı şekilde fasıl, mahmul ve bu kabilden 

olan şeyler olurlar.163  

İbn Sina başka bir yerde iki farklı sıfat grubu daha zikretmektedir ki bunlardan birinci 

grup hakiki sıfatlar, ikinci grup ise itibari olan sıfatlardır. İlginç olan ise İbn Sina’nın 

bazı felsefi akledilirleri de bu hakiki sıfatlardan saymış olmasıdır: 

Şeyin sıfatlarından olan vücut ile başka bir şeyin malulü olan vücut –mütekarrir 

sıfatlardan birisi olarak- itibari değildir. Vücudun vacip değil mümkün olması da aynı 

şekildedir ve ondan başka bir şeyin gerekmesi anlamında vücut da aynı şekildedir. Amma 

ondan başka bir şeyin mümkün olması şeklindeki vücut; eğer bu öteki şey mevcut olursa 

bu itibari arazlardan birisi olur. Ve itibari arazlar potansiyel olarak sonsuzdurlar ancak 

fiili olarak mevcut değillerdir… Ve vücut ile mevcut olan o şey, bu sonsuz itibarların 

konusu görevi görür. İtibari olmayan lazımlar ise kendi sıfatında mevcut olurlar.164 

Bu ibareye göre vücut, maluliyet, imkân ve illiyet eşyanın itibari olmayan sıfatlarını 

oluşturmaktadırlar ki bunların karşısında eşyanın itibari sıfatları bulunmaktadır. 

Önceki ibareyi de göz önünde bulundurduğumuzda burada “itibari” lafzından “zihnî 

itibarın” kastedildiği anlaşılmaktadır. Buna göre itibari, akılda şekillenen ve diğer 

şeyleri yine akılda tavsif eden bir grup sıfat için kullanılmaktadır. İbn Sina bu ibarenin 

sonunda vücut, maluliyet ve benzeri sıfatları neden itibari olarak görmediğine 

değinmekte ve izafeyi haricî kabul ederken başvurduğu kıstası burada da 

zikretmektedir: “onun sıfatında mevcut olması mümkündür.” Yani bu şeyler 

mevcudiyet durumunda kendi sıfatlarıyla muttasıf olmaktadırlar ve bu sıfatlar itibari 

değillerdir. Şu hâlde bir şeyin hariçte bir sıfatla mevsuf olması, mezkûr vasıf veya 

sıfatın haricî olduğu ve bu da sıfatın mevsufta bulunduğu anlamına gelmektedir. 

Böylece İbn Sina felsefi Akledilirler ile mantıki ikinci Akledilirler arasında net bir 

ayrım yapmış olmaktadır. Çünkü burada zikredilen akli itibarlardan bazıları ikinci 

akledilirlerdendir. Böylece vücut, illiyet, maluliyet gibi felsefi Akledilirler açıkça, 

eşyanın haricî sıfatlarından olan vahdet, takaddüm-teahhur (zamansal olmayan), 

kuvve-fiil ve teşahhus gibi diğer kavramlar da genel bir şekilde itibari olmayan sıfatlar 

olarak görülmüşlerdir. Dolayısıyla İbn Sina açısından felsefi Akledilirler ile ikinci 

Akledilirler arasında uruz ve ittisaf açısından net bir farklılık bulunduğu 

görülmektedir. 

 
163 a. g. e., 159. 
164 İbn Sina, el-Mubahasat, tahkik Muhsin Bidarfer, s. 131. 



83 

3.3.1.3. Felsefi Akledilirlerin Belli Bir Kavram Grubu Olarak Ayırt 

Edilmesi 

İbn Sina felsefi akledilirlerin hepsini eşyanın sıfatları olarak görmektedir. Ancak 

felsefi akledilirlerin eşyanın sıfatı olması onların mevsuflarından ayrı olarak var 

olukları anlamına gelmez. Dolayısıyla İbn Sina’ya göre felsefi akledilirlerin eşyanın 

sıfatları olması mevsufa tabi ve mevsuf dolayımında bir var olmadır. Ancak bazen 

mevsuf olan şeyin varlığı bu sıfatlara nispetle fer’dir. Ayrıca bu kavramlar zihinde bazı 

konuların yüklemeleri olarak da görev görebilirler. İbn Sina, Şifa’nın İlahiyat’ının 

girişinde felsefi akledilirleri iki grup olarak ayırmakla birlikte her ikisini de eşyanın 

sıfatlarından saymaktadır: 

Ve bu şekilde nefiste tahakkuk edip de ilimler arasında müşterek olan şeyler vardır. Tikel 

ilimlerin hiçbirisi bu tür şeyleri ele almaz. Birlik olarak birlik, çokluk olarak çokluk, 

muvafık-muhalif, zıt ve benzeri şeyler… Bunlar, zatların sıfatlarının varlığından veya her 

şey için sıfat olma görevi görenlerden de değillerdir. Bunlardan her biri bütün şeyler için 

müşterektirler… Bunlar şeylerin arazlarından da değildir. Ancak varlık olarak varlığın 

arazlarından sayılırlar.165 

Bu ibarede İbn Sina sadece felsefe tarafından ele alınan bazı kavramları işlemektedir. 

Bunun sebebi tikel ilimlerden hiçbirisinin bu tür kavramları ele almamasıdır. Bu 

yüzden de felsefe bu görevi üstlenmektedir. Bunlar ibarenin sonunda da açıkça 

söylendiği gibi “varlık olarak varlığa” arız olan kavramlardır. İbn Sina, yukarıda 

naklettiğimiz ibarenin devamında bu tür kavramları “varlığa has olan arazlar” başlığı 

altında ele almaktadır.166 Bu ibareye göre birlik, çokluk, kuvve-fiil, imkân-vücûb ve 

benzeri kavramlar, bu sınıfa, yani varlığa has olan kavramlar sınıfına girmektedirler.167 

Devamında illiyet ve maluliyet de bu kavramlara eklenir.168 Bu yüzden bunların 

çoğunun felsefi akledilirlerden olduğunu söyleyebiliriz. Dolayısıyla “zatlar, 

sıfatlarının vücudu olan şeylerden değillerdir” ibaresi bu tür felsefi kavramların 

açıklanması sadedinde söylenmektedir. Bununla kastedilen, felsefi akledilirlerin belli 

bir var olana has olmadığı, aksine varlık olarak varlığa arız olan sıfatlardan 

olduklarıdır. İbn Sina’nın bütün eşyaya, var olmaları cihetinden arız olan bu tür 

kavramlardan kastı; vücut, vahdet ve şey gibi kavramlardır. Bunların her üçü de birer 

 
165 İbn Sina, el-İlahiyat min Kitabu’ş-Şifa, tahkik Hasan Hasanzade Amuli, s. 21. 
166 a. g. e., 22. 
167 a. y. 
168 a. g. e., 22-24. 



84 

felsefi akledilirdir. İbn Sina değişik yerlerde bu konuya işaret etmektedir.169 Sonuç 

olarak, İbn Sina’nın iki çeşit felsefi akledilirden bahsettiği ve her ikisini de sıfat olarak 

adlandırdığı anlaşılmaktadır. Bunlar, tek başlarına bütün var olanları kapsayan sıfatlar 

ile ancak mukabilleriyle bütün var olanları kapsayan sıfatlardır.  

İbn Sina başka bir yerde de vücut, maluliyet ve illiyeti sıfat olarak zikretmiştir.170 

Dolayısıyla İbn Sina’nın bütün felsefi kavramlardan eşyanın sıfatları olarak 

bahsettiğini söyleyebiliriz. Bunları, varlık olarak varlığa nispetle kapsayıcı olanlar ile 

ancak mukabilleriyle kapsayıcı olanlar diye ikiye ayırmaktadır. Her iki kavram grubu 

arasında bulunan ortak özellikleri de ortaya koymuş olması, İbn Sina’nın, felsefi 

akledilirleri, farklı bir kavram seti olarak gördüğünü göstermektedir. Şimdi İbn Sina 

açısından felsefi akledilirlerin sahip olduğu özellikleri incelemeye başlayabiliriz.  

3.4. Felsefi Akledilirlerin Özellikleri  

3.4.1. Tasavvur Edilmiş Olma 

Müslüman filozoflar bir kavramdan bahsettiklerinde bu, onu tasavvur edilebilir olarak 

gördükleri anlamına gelir. Bu konunun açıklığa kavuşması için İbn Sina’dan bir ibare 

nakletmemiz uygun olacaktır. İbn Sina, kuşatıcı olan felsefi kavramları, yani varlık, 

birlik ve şey gibi kavramları, açıkça nefiste tasavvur edilmiş olarak görmektedir: 

“Mevcut, şey ve vücûb gibi kavramların anlamları nefiste tersim edilmiştir.”171 “Kendi 

başına tasavvur edilmeye en layık olan şeyler, bütün eşya için genel olan şeylerdir. 

Mevcut, şey, birlik ve benzeri gibi.”172 “Mevcut ve şeyin anlamı nefiste 

mutasavverdir.”173 

İbn Sina bunlara ek olarak, tek başına kuşatıcı olmayan ve ancak mukabilleriyle eşyayı 

kuşatan kavramlardan da tasavvur edilmiş olmaları açısından bahsetmektedir. “Aynı 

şekilde nefiste tahakkuk ve tanımlanmış olmaları gereken bazı şeyler vardır… Birlik 

olarak birlik, çokluk olarak çokluk, muvafık, muhalif, zıt ve benzerleri gibi.”174  

 
169 a. g. e., 21, 24-40. 
170 İbn Sina, el-Mubahasat, tahkik Muhsin Bidarfer, bend 350, s. 131. 
171 Aynı yazar, el-İlahiyat min Kitabu’ş-Şifa, tahkik Hasan Hasanzade Amuli, 39.  
172 a. g. e., 40, Aynı yazar, el-Mubahasat, tahkik Muhsin Bidarfer, bend 801, 279. 
173 a. g. e., bend 802, 279. 
174 Aynı yazar, el-İlahiyat min Kitabu’ş-Şifa, tahkik Hasan Hasanzade Amuli, 21.  



85 

Başka bir yerde de bu kavramlara birlik-çokluk, kuvve-fiil gibi kavram çiftlerini de 

eklemektedir.175 Devamında illiyet kavramını da varlığın özel bir arazı olarak 

yukarıdaki kavramlar zümresinden saymaktadır: 

Bunun cevabı mebadinin ele alınmasında mevzunun arazlarının ele alınmasıdır. Çünkü 

mevcudun mebde olması [yani illet olması] onun mukavvimi değildir. Bu onun açısından 

mümteni de değildir. Belki o mevcudun tabiatına kıyasla ona arız olur. Bu açıdan ona has 

olan arazlardandır.176 

Böylece nerdeyse bütün felsefi Akledilirler nefiste tasavvur edilebilir olarak görülmüş 

olmaktadır. Bu nokta çok önemlidir, zira bu, onlara dair bilgi sahibi olunabileceği 

anlamına geldiği gibi, onlar aracılığıyla eşya hakkında da bilgi sahibi olunabileceği 

anlamına gelmektedir. Dolayısıyla felsefi kavramların, epistemolojik işlevlerini 

görebilmesi için evleviyetle kendilerinin tasavvur edilebiliyor olması gerekir. Hatta 

felsefi kavramlardan olduğunda şüphe olmayan “yokluk” kavramı dahi İbn Sina 

nezdinde tasavvur edilebilirdir: “Yokluk, varlığa kıyasla bir şekilde bilinebilir.”177 

“Bizim yokluğa dair bilgimiz vardır.”178 

Böylece felsefi akledilirlerin tasavvur edilebiliyor olması ile onlar hakkında bilgi 

sahibi olabilmemiz arasında bir ilişki kurulmuş olmaktadır. Bu da klasik felsefenin en 

temel iddiasının İbn Sina tarafından tekrar edilerek onaylanması anlamına 

gelmektedir. Bu, felsefi Akledilirler tasavvur edilebildiklerine göre, onlar aracılığıyla 

dış âlemde bulunan şeyler hakkında bilgi sahibi olunabileceği kabulüdür. Bu 

mekanizmanın nasıllığı üzerinde ise pek durulmamıştır. Ancak temel bir kabul olarak 

bunun, klasik felsefenin temel özelliklerinden birine işaret ettiği kesindir. 

 

3.4.2. Felsefi Olmak: Sadece Metafizik İlminde İncelenmeleri 

İbn Sina’ya göre ilk felsefenin konusu varlık olarak varlıktır. Bu ilimde varlığın özel 

arazlarından bahsedilmektedir. Ama varlığın kendisi hem tasavvur hem de tasdik 

açısından bedihi olduğundan inceleme konusu yapılmaz: “Bu ilmin konusu mevcut 

olarak mevcuttur.”179 

 
175 a. g. e., 22.  
176 Aynı yazar, el-Mubahasat, tahkik Muhsin Bidarfer, bend 799, 279. 
177 a. g. e., bend 805-281 ve aynı yazar, el-İlahiyat min Kitabu’ş-Şifa, tahkik Hasan Hasanzade Amuli, 

47. 
178 a. g. e., 45.  
179 a. g. e., 22.  



86 

Bu cümleden sonra sana zahir olmuştur ki mevcut olarak mevcut bütün bunlar arasında 

müşterektir. Bu yüzden onu bu ilmin konusu yapmak gerekir dediğimizde kastımız, onun 

mahiyetinin bilinmekten ve ispattan müstağni olduğudur. Böyle olmasaydı başka bir 

ilimde ele alınması gerekirdi. Bu ilimden, yani metafizik ilminden başka onun hallerinden 

bahseden bir ilim yoktur. Burada onun konusunun ispatı ve mahiyetinin tahkiki yapılmaz. 

Aksine onun inniyeti ve mahiyeti bir aksiyom olarak kabul edilir.180 

Vahdet de vücut ile aynı olduğundan ilk felsefe onu da ele alacaktır: “Vahit, vücuda 

müsavıktır. Bu yüzden onu da incelememiz gerekir.”181  

Şey kavramı hakkında da şunları söylemektedir: “Bu ilimde mevcut ve şeyin 

kategorilerle olan nispetini bilmemiz gerekir.”182  

İbn Sina devamında yokluk, vücûb, kuvve-fiil, takaddüm-teahhur gibi kavramları da 

felsefi Akledilirler arasında saymaktadır:183 “Bu ilmin [metafizik] ilk konusu mevcut 

olarak mevcut ile şartız ve vasıtasız olarak ona arız olanlardır. Bunlardan bazıları 

varlığa has olan arazlardır. Birlik-çokluk, kuvve-fiil ve külli-cüzi gibi.”184  

İbn Sina devamında daha önce de gördüğümüz gibi illiyet, yani mebdeiyet kavramını 

da bunlara eklemektedir.185 Böylece İbn Sina, bütün felsefi akledilirleri ilk felsefe 

tarafından ele alınan konular arasında gördüğünü ortaya koymuş olmaktadır. Bunlar 

doğrudan ilk felsefenin konusu olan varlık aracılığıyla ele alınmakta ve onun konu ve 

meselelerini oluşturmaktadırlar. 

3.4.3. Mahiyete Dair Olmama: Felsefi Akledilirler Cins, Fasıl veya Tür 

Değildir 

İbn Sina en genel kavramlar olan varlık, birlik ve şey gibi akledilirleri mahiyet veya 

mahiyetin bir parçası olarak görmemektedir. Yani bunlar ne mahiyetin kendisi ne de 

mahiyeti meydana getiren zati unsurlardan biridirler. Aksine bunlar mahiyetin 

lazımıdırlar: 

Vahidin doğası, eşyanın lazım arazlarından olmasıdır. Vahit, şeyin mahiyetinin kurucu 

unsurlarından biri değildir. Mahiyet ya insan ya at ya akıl ya da nefis olur. Daha sonra bu 

 
180 a. g. e., 21. 
181 a. g. e., 36.  
182 a. g. e., 35. 
183 a. y. 
184 a. g. e., 22. 
185 a. y. 



87 

mahiyet mevcut ve vahit olmakla tavsif edilir. Dolayısıyla vahit, şeyin mahiyetinden 

değil, o mahiyetin levazımından olur.186 

Açıklığa kavuştu ki vahit, cevher veya arazın tanımına dâhil değildir. Belki lazımı olan 

genel bir nispettir.187 

Eğer vücut, altında bulunan şeylere yüklem olsaydı cins olarak yüklenmesi gerekirdi 

[genel olduğu için]. Bu durumda altında bulunanlardan bazılarının diğer bazılarından 

ayrılması gerekirdi. Böyle olunca vacibü’l-vücudun, gayrısından sahip olduğu bir fasıl ile 

ayrılması gerekirdi. Böyle olsaydı, fasıl, cinsin hakikati olurdu. Bu durumda da vacibü’l-

vücut, cins ve fasıldan meydana gelen bir birleşik olmuş olurdu. Ve bunların hepsi 

muhaldir. Bu yüzden de mukaddem de muhaldir. Yani varlığın cins olması da muhaldir. 

Geriye ise varlığın mukavvim olmayan lazım olması kalmaktadır.188 

Varlık için geçerli olan bu durum şey kavramı için de geçerlidir.189 Varlık kavramı gibi 

şey kavramı da bedihi ve bu yüzden de tanım ve ispattan müstağnidir.190 Bu durumda 

varlık gibi şey de mahiyete dair olmayan bir kavram olmaktadır. Gerçi İbn Sina bunu 

açıkça söylemez ama şeyi varlık ile eşit tuttuğundan mantıksal olarak bu sonuç ortaya 

çıkmaktadır. Aksi takdirde şey kavramının varlıkla eşit olarak görülmesi sorunlu hale 

gelecektir.  

Aynı şekilde diğer felsefi akledilirlerden olan kuvve-fiil ve illiyet gibi kavramlar da 

mahiyetin kurucu unsurlarından olmadıkları gibi doğrudan mahiyete arız da olmazlar. 

Çünkü bunlar İbn Sina tarafından varlığa has olan arazlar olarak görülmüşlerdir. 

Dolayısıyla bunlar mahiyete arız olacaklarsa bu ancak vücut aracılığıyla mümkün 

olacaktır. Yani mahiyet önce mevcut olacak daha sonra da bu mevcut olma cihetinden 

bu sıfatlarla tavsif edilecektir:  

İnsan gibi tümel olan bir tabiat ve anlam bir şeydir, genel olan, has olan, vahit ve kesir, 

bilkuvve, bilfiil olan başka bir şeydir. Kendi başına insanlık ne genel ne has ne bilkuvve 

ne de bilfiildir. Aksine o sadece bunları gerektirendir.191 

Bu şeylerden bazıları varlık için tür gibidir. Vücut, kem ve keyf gibi… Ve bazıları da 

vücut için has araz gibidir. Vahit-kesir, bilkuvve-bilfiil, külli-cüzi, mümkün-vacip gibi. 

Vücut kendisine has olan bu arazları kabul etmek için tabii, talimî, mahlûk ve benzeri 

olarak tahakkuk etmeye muhtaç değildir… Mebde olması [illet] hasebiyle mevcut, 

mukavvime sahip değildir. Bunda imkânsız bir şey yoktur. Belki o, mevcudun doğasına 

 
186 İbn Sina, el-İlahiyat-i Necat, tashih Seyid Yahya Yesribi (Tahran: Fikr-i Ruz, 1377), s. 55.  
187 Aynı yazar, el-İlahiyat min Kitabu’ş-Şifa, tahkik Hasan Hasanzade Amuli, 40. 
188 Aynı yazar, el-Mubahasat, tahkik Muhsin Bidarfer, bend 647, 218. 
189 Aynı yazar, el-İlahiyat min Kitabu’ş-Şifa, tahkik Hasan Hasanzade Amuli, 40.  
190 a. g. e., 39 ve 41. 
191 Aynı yazar, İlahiyat-i Necat, tashih Seyit Yahya Yesribi, 89. 



88 

kıyasla ona arız olur. Bu yüzden de ona has olan arazlardandır… Aynı şekilde mevcut, 

mebde olmak için tabii, talimî ve başka bir şey olarak tahakkuk etmeye muhtaç 

değildir.192 

Bu ibareden vahdet-kesret, kuvve-fiil, imkân-vacip, illet-malul gibi kavramların 

kategorilerden veya onların altında mündemiç olan mahiyetlerden olmadıkları 

anlaşılmaktadır. Aksi takdirde felsefede ele alınan “bunlardan bazıları tür, cevher, kem 

ve keyf gibi…” konulardan bahsedildiği gibi bunlardan da bahsedilmesi gerekirdi. 

İkinci olarak bu şeyler doğrudan mahiyete arız olmazlar. Zira bunların varlığa arız 

olmalarında ister tabii isterse de talimî olsun hiçbir mahiyet veya kategorinin 

aracılığına ihtiyaç yoktur. Yani bunlar doğrudan varlığa arız olmaktadırlar. Varlık 

olarak varlığa arız olmaktadırlar. Bu da onların varlığa has olan arazlar olmasının 

anlamıdır. Bu yüzden mahiyete ancak vücut vasıtasıyla arız olabilirler:193 “İnsanlık, 

insanlık olarak ne vahit ne de kesirdir.”194 

İbn Sina ayrıca felsefi akledilirlerden olan “teşahhusun” da varlık ile hâsıl olduğuna 

inanmaktadır. Bu yüzden İbn Sina’ya göre teşahhusun, varlığın tahlilî arazlarından 

birisi olduğu söylenebilir. Böylece felsefi akledilirlerden hiçbiri mahiyete dair 

akledilirlerden birisi değildir. Bu da felsefi Akledilirler aracılığıyla mevcut olanın 

mahiyetine değil varlığına dair bilgiye ulaştığımız anlamına gelmektedir.  

3.4.4. Dış Âlemle İlişkili Olma: Felsefi Akledilirlerin Haricî Olması 

İbn Sina’ya göre özellikle vücut, eşyanın itibari sıfatlarından olmayan haricî bir 

sıfattır. Aynı şekilde imkân, illiyet, maluliyet ve benzeri felsefi Akledilirler de hakiki 

yani haricidirler: 

Eşyanın sıfatlarından olan vücut ve başka bir şeye göre malul olma, bunlar gerçektirler 

ve itibari değillerdir. Aynı şekilde vacip olmayan anlamında mümkün olma da hakiki ve 

haricidir. Yine varlığın ondan başka bir şeyin gerekmesi şeklinde olması da [illet olması] 

itibari değil hakikidir.195 

Bu alıntı, ancak İbn Sina felsefesinde itibari kavramından ne kastedildiği ile bu 

kavramın gördüğü işlev açıklığa kavuşturulursa iyice anlaşılır hale gelecektir. İbn Sina 

bu kavramı, daha çok aklın hariçte doğrudan karşılığı olmayan bir tasavvura sahip 

 
192 İbn Sina, el-İlahiyat min Kitabu’ş-Şifa, tahkik Hasan Hasanzade Amuli, s. 22. 
193 a. g. e., 15. 
194 Aynı yazar, İlahiyat-i Necat, tashih Seyit Yahya Yesribi, 89-90. 
195 Aynı yazar, el-Mubahasat, tahkik Muhsin Bidarfer, bend 350, 131. 



89 

olduğu durumları belirtmek için kullanır. Mesela İbn Sina, nispetin hariciliği 

konusunda şöyle demektedir:  

Nispetin iki tarafı arasında yapılan kıyas ve kurulan ilişkinin kaynağı muzafın kendisidir. 

Dolayısıyla söz konusu dış âlem olunca nispet bizzat muzaftan başka bir şey değildir.196  

Diğer bir ifadeyle, bu ikisi, yani nispetin her iki tarafı, dış âlemde öyle bir şekilde vardırlar 

ki zihne intikal ettiklerinde, birinin idrak ve tasavvur edilmesi ancak diğerinin de idrak 

ve tasavvur edilmesiyle mümkün olmaktadır.197 

Bu yüzden muzafın iki tarafı arasında kurulan “nispet” itibari olmayan haricî bir 

şeydir. Çünkü haricî bir kaynağa sahiptir.198 Ancak bundan sonra akıl, izafenin kendisi 

ile izafenin iki tarafından biri arasında diğer bir izafe ve kıyas kurar ve bu işlemi hiçbir 

sınır tanımaksızın nihayetsizce devam ettirebilir. Bu durumda bu tür akli işlemlerin ve 

bunun sonucunda ortaya çıkan tasavvurların hakiki değil, itibari olduklarını söylemek 

gerekir. Çünkü sadece aklın mülahazaları sonucu meydana gelmektedirler. Ancak 

haricî şeylerden birinin olduğu şekliyle tasavvur edilmesi bu tür akli mülahazalara 

bağlı değildir.199 Diğer bir ifadeyle, felsefenin asıl amacı olan eşyanın hakikatine 

ulaşma çabası, aklın bu tür mülahazalarından etkilenmediğinden bu tür tasavvur ve 

kavramların itibari olmasında herhangi bir sakınca bulunmamaktadır.  

Bu yüzden aklın dış âlemi lehaz etmeden göz önünde bulundurduğu ve tasavvur ettiği 

her şeyin “itibari” olduğunu söyleyebiliriz.200 Böylece yukarıdaki alıntıda bulunan 

“itibarlardan değildir” tabiri zikredilen dört kavramın, haricî sıfatlar olduğu anlamında 

kullanılmıştır.201 Gerçi yukarıdaki ibarenin devamında bulunan ifadelerden de İbn 

Sina açısından, bir kavramın itibari olmamasından, onun haricî olduğunun kastedildiği 

anlaşılmaktadır. Çünkü o, itibari sıfat ve arazların açıklaması sadedinde şunları 

söylemektedir: 

Ama varlığın ondan başka bir şeyin mümkün olması şeklinde bulunması durumunda, bu 

mümkün olan şey mevcut olursa, itibari arazlardandır. Ve itibari arazlar, özellikler, 

sıfatlar, bilkuvve olarak sınırsızdırlar ama bilfiil olarak mevcut değillerdir.202  

 
196 İbn Sina, el-İlahiyat min Kitabu’ş-Şifa, tahkik Hasan Hasanzade Amuli, s. 160. 
197 a. g. e., 161.  
198 a. g. e., 162.  
199 a. g. e., 161. 
200 a. g. e., 163. 
201 Gerçi bu hariciyetin “izafe” kavramının hariciyeti gibi olduğu söylenebilir. Yani bu hariciyetin 

sıfatın değil de mevsufun varlığıyla kaim olduğu söylenebilir. Ancak bu durumda dahi mezkûr 

kavramlar harici olmaktadırlar.  
202 İbn Sina, el-Mubahasat, tahkik Muhsin Bidarfer, bend 35, s. 131. 



90 

Dolayısıyla sonsuz bir şekilde devam edebilmek itibari sıfat ve arazların en önemli 

özelliğidir. Bu tür şeylerin aklın faaliyetinden kaynaklandığını ve bu yüzden de haricî 

şeylerin haysiyet ve özellikleriyle bir alakaları olmadığını biliyoruz. Böylece İbn 

Sina’nın itibari sıfatlardan ne kastettiği açıklığa kavuşmuş olmaktadır. Bunlar, zihnin 

dış âlemi göz önünde bulundurmadan itibar ettiği ve eşyaya hamlettiği sıfat ve 

arazlardır. Bunların hariçte bilfiil varlıkları olmadığından zihinde sonsuzca teselsül 

etmelerinde herhangi bir sakınca yoktur. İbn Sina bu tür sıfat ve özelliklere itibari sıfat 

ve özellikler demektedir. Mubahasat’tan alıntıladığımız pasajda bulunan örnek de 

bunu teyit etmektedir. Çünkü bu örnekte zihin, mevcut olan bir şey ile mevcut olmayan 

bir şey arasında kıyas yapmakta ve birincisini, ikinci ona eklemlendiğinden, mebde ve 

illet olma ile tavsif etmektedir. Mevcut olan bir şey ile madum olan bir şeyin mukayese 

edilmesinden hâsıl olan bu mebde olmaklık zihnî, yani itibari bir durumdur. Çünkü 

burada aklın nispet kurmada başvurduğu unsurun kendisi de zihnidir. Zira burada 

nispetin taraflarından birisi madumdur. Bu yüzden, bu izafe ve mukayese, bu iki 

tarafın harici tahakkukları arasında değil zihnî tasavvurları arasında yapılmaktadır. 

Dolayısıyla da zihnî bir şeydir.203  

İbn Sina mevcut olan bir şey ile madum olan bir şey arasında zihin tarafından kurulan 

bu izafet ve nispet konusunu açık bir şekilde ortaya koymakta ve aynı konuya 

zamansal açıdan önce ve sonra olan şeyleri örnek olarak vermektedir. Çünkü öncelik 

ve sonralıkta da önce ve sonra olan arasında zihnî bir mukayese ve nispet 

bulunmaktadır: 

Akılda, aklın sahip olduğu özelliğinden dolayı yeni nispetler kurulması caizdir… Örneğin 

zamansal açıdan önce ve sonra olmaklık. Bunlardan birisi madumdur ve buna benzer 

şeyler –çünkü takaddüm ve teahhur mutezayıftırlar. Çünkü şey, kendinde ancak 

kendisiyle birlikte mevcut olan başka bir şey açısından önce olabilir. Ve bu çeşit öncelik 

ve sonralık zihinde iki taraf olarak mevcutturlar. Zira zihinde önce olan ile sonra olanın 

suretleri hazır olduğunda, nefis kendinde mevcut olan bu iki şey arasında kıyas ve 

mukayese yapar. Çünkü bu mukayese, zihinde birlikte mevcut olan iki şey arasında 

yapılmaktadır. Ama bu mukayeseden önce şey, kendinden önce değildir. Nasıl mevcut 

olan şeyden önce olabilir? Muzafattan bu şekilde olanların, tezayufları sadece akılda olur 

yoksa onlarla kaim olan önce ve sonra anlamlarının varlığında değil. Aksine bu 

 
203 Aynı yazar, eş-Şifa: el-fenü’l-Hamis mine'l-Mantık fi’l-Burhan, tahkik Ebü’l-alâ Afîfî (Kahire: 

Darü’l-Terbiyeti’l-Talimim, 1375), 253. ve a. g. e., 230. 



91 

mütakaddim ve müteahhir hakikatte akli anlamlardandırlar ve aklın farz ettiği 

ilişkilerdendirler. Bunlar akıl onları birbiriyle kıyas ettiğinde eşya için hâsıl olurlar.204  

Böylece İbn Sina’nın itibari kavramından haricî olmayan sıfat ve anlamları kastettiği 

anlaşılmaktadır. Bunlar doğrudan, şeyler arasında değil, şeylerin zihinde bulunan 

tasavvurları arasında yapılan kıyas ve nispetlerden meydana gelmektedirler. Buna göre 

itibari olmayan sıfatlardan kasıt da hariçte eşyayı tavsif eden bilfiil mevcut olan sıfatlar 

olmaktadır. Tıpkı vücut gibi vahdet de haricidir ve hariçte mevsufun aynısı olarak 

mevcuttur:  

Muhakkak ki sayının, biri şeylerde diğeri de zihinde olan iki varlığı bulunmaktadır. Bu 

yüzden sayının, nefis dışında hariçte bir varlığı olmadığını söyleyenlerin sözüne itibar 

edilemez. Ama eğer sayının nefis dışında, dış âlemde sayılan şeyden ayrı bir varlığı 

yoktur denirse bu doğru bir söz olur. Çünkü açıklığa kavuşturduk ki vahit, hariçte kendi 

başına var olacak şekilde tecerrüt edilemez. Bu şekilde ancak nefiste bir varlığı olabilir.205 

Bu ibareden vahdetin harici varlığının vahidin arız olduğu şeyle aynı tahakkuka sahip 

olduğu anlaşılmaktadır. Şu noktaya da dikkat edilmelidir ki bu ibarede bulunan 

vahitten kasıt, vahit olarak vahittir, yani vahdet olma haysiyetidir, yoksa vahdetin arız 

olduğu şey kastedilmemektedir. Çünkü burada söz konusu olan, sayının arız olduğu 

şeyin dış âlemde var olup olmadığı değildir. Aksine söz konusu olan bizzat sayının 

haricî varlığıdır. Dolayısıyla bu iddianın şahidi ancak vahdetin kendi haricî varlığı ve 

var olma tarzı olabilir. 

İbn Sina, varlık ve vahdet gibi vücûbu da haricî bir sıfat olarak görmektedir: “Aynı 

şekilde vücudun vücûbu bir şeye sıfat olursa onunla birlikte var olur. Ya bu sıfatla 

birlikte vacip olur, yani varlığın vücûbu ile ya da mevcut için bu sıfatın aynısının 

mevcut olmasıyla olur.”206  

Vücûbun haricî bir şey olduğunu en iyi, vücûbun hakikatinin varlığın şiddeti olduğunu 

söyleyen aşağıdaki ibare açıklamaktadır: “Vacip, varlığın şiddetine delalet eder.”207 

“Varlığın vücûbu, varlığın şiddetinden başka bir şey değildir.”208 

İbn Sina’nın eserlerinde diğer felsefi akledilirlerin de haricî olduğuna dair herhangi bir 

açıklamada bulunmamaktadır. Ama onun dolaylı yoldan da olsa diğer felsefi 

akledilirleri haricî kabul ettiğini söyleyebiliriz. Mesela İbn Sina, en genel ve açık 

 
204 İbn Sina, el-İlahiyat min Kitabu’ş-Şifa, tahkik Hasan Hasanzade Amuli, s. 162-163. 
205 a. g. e., 126. 
206 a. g. e., 59. 
207 a. g. e., 47. 
208 a. g. e., 58. 



92 

kavramlardan biri olan “şey”i209 vücut ile aynı kabul etmiştir.210 Diğer bir ifadeyle, İbn 

Sina, her nerede bir mevcut tahakkuk ederse ona şey de denilebileceğini 

söylemektedir. Bu vücut ister hariçte olsun isterse de zihinde olsun fark etmez.211 

Böylece onun haricilik için esas aldığı ölçüt göz önünde bulundurularak (eğer bir şey 

dış âlemde bir şeyle tavsif edilirse, o sıfat da haricidir)212 denebilir ki; ona göre tıpkı 

vücut gibi şey de haricî olmalıdır. Zira herhangi bir şeyin hariciliğini belirleyen vücut, 

ister zihinde tahakkuk eden bir şey olsun isterse de hariçte tahakkuk eden bir şey olsun, 

her nerede tahakkuk ederse etsin şeylik ile de tavsif edilebilmekte ve böylece “şey” de 

onlarla birlikte tahakkuk etmekte, yani haricî olmaktadır.213 

Daha sonra göreceğimiz gibi İbn Sina bazı durumlar açısından teşahhusun, vücut ile 

gerçekleştiğini söylemektedir. Çünkü teşahhusa sebep olan şeyin kendisinin de 

müteşahhıs olması gerekir ve bir şeyin sahip olduğu sıfatlar arasında sadece “vücut” 

müteşahhıstır:  

Şeyin müşahhas olmasını sağlayanın kendisinin de müşahhas veya külli olması gerekir. 

Tikel olana dair ilmimiz ancak vücudundan sonra hâsıl olur ve vücudunun tikel olması 

muhal değildir. Bizler küsufu [güneş tutulması] ancak vücudu cihetiyle bilebiliriz.214 

Bu yüzden vücut müteşahhıstır ve teşahhus sahibidir. Bu demektir ki teşahhus ancak 

vücut vasıtasıyla eşyaya arız olmaktadır. Dolayısıyla hariciyet ile ilgili zikrettiğimiz 

ölçüt doğrultusunda, teşahhusun, kendisinin de haricî olması gerekmektedir. Aynı 

şekilde İbn Sina teşahhusu vacipte, vacibin zatında ve mümkün şeylerde ise zatın 

dışında bulunan levazım ve arazlardan görmektedir.215 Bu şekilde vacibin zatını ve 

mümkün şeylerin de levazım ve arazlarını teşahhusun sebebi olarak görmüş 

olmaktadır. Bu amiller haricî olduklarından bunların malulü olan teşâhhus da haricî 

olmalıdır. Ancak teşâhhusun hariciliğinde bundan daha önemli olan nokta İbn Sina’nın 

“nispet” konusunda hatırlattığı şeydir. Buna göre eğer haricî şeyin zihin tarafından 

tasavvur edilebilmesi için nispet gibi bir vasfın tasavvur edilmesine ihtiyaç varsa bu 

vasıf da haricî olmalıdır.216 Bu yüzden eğer teşahhusa sebep olan şey –vücut- 

 
209 İbn Sina, el-İlahiyat min Kitabu’ş-Şifa, tahkik Hasan Hasanzade Amuli, s. 40.  
210 a. g. e., 43, el-Mubahasat, tahkik Muhsin Bidarfer, bend 3-8, 280.  
211 a. y.  
212 Aynı yazar, el-İlahiyat min Kitabu’ş-Şifa, tahkik Hasan Hasanzade Amuli, 160.  
213 a. g. e., 45. 
214 a. y.  
215 a. g. e., 115, Aynı yazar, el-Mubahasat, tahkik Muhsin Bidarfer, bend 167, 341. 
216 Aynı yazar, el-İlahiyat min Kitabu’ş-Şifa, tahkik Hasan Hasanzade Amuli, 160-163. 



93 

aracılığıyla teşahhusun haricî olduğunu söylemek istemiyorsak, şöyle de diyebiliriz; 

haricî zatın kendisi –vacip konusunda- ve haricî araz ve levazımlar –mümkün 

varlıklarda- öyle bir varlık tarzına sahiptirler ki onların tasavvur edilmesinden zihinde 

böyle bir kavram ortaya çıkmaktadır. Bu da bu kavramın haricî olduğu anlamına 

gelmektedir. Şu hâlde teşahhus haricî ve mevcuttur. Dolayısıyla da aklın ürettiği 

itibarlardan bir itibar değildir. Bu da diğer felsefi kavramlar gibi teşahhusun da şeyleri 

tavsif ettiği anlamına gelmektedir. 

Buraya kadar bahsettiğimiz felsefi Akledilirler, var olan her şey için geçerli olan 

kavramlardı. Bunlar var olan her şeye yüklem olabilen felsefi akledilirlerdir. Ancak bu 

durum, yani haricilik, kuvve-fiil gibi kuşatıcı olmayan felsefi Akledilirler için dahi 

geçerlidir. Dolaylı yoldan da olsa İbn Sina bunları da haricî kabul etmiştir. Bundan 

önce de gösterdiğimiz gibi o, bu tür şeylerden bahsederken bunların sahip olduğu bazı 

özelliklerden bahsetmekte ve şöyle demektedir: “Aynı şekilde nefiste tahakkuk ve 

tasavvur edilmesi gereken şeyler de mevcuttur.”217  

Bu tabirden, bu tür şeylerin haricî olduğu anlaşılmaktadır. Zira ibarede bulunan 

“mevcuttur” kelimesi, onların haricî varlığına delalet etmektedir. Çünkü eğer burada 

kasıt zihnî varlık olsaydı, bu durumda “nefiste tahakkuk ve tasavvur etmesi gereken” 

tabiri anlamsız olurdu. Devamında o, bu tür Akledilirler hakkında şunları 

söylemektedir: “Bunların zatlar için sıfat olmak dışında bir vücutları yoktur.”218  

Bu cümle bu türden olan kavramların mevcut olduğunu göstermektedir. Ama bunların 

sahip olduğu bu mevcudiyet, zatlar için sıfat olmaktan başka bir şey değildir. Diğer bir 

ifadeyle, bu ibarede bu tür kavramların haricî varlığı kesin görülmüş ve bu yüzden de 

bunların var olma tarzlarının nasıllığına odaklanılmıştır.  

İbn Sina takaddüm-teahhur ve diğer izafi kavramları da ancak bu iki kavram arasında 

yapılan mukayese, haricî bir şey veya haysiyetten kaynaklanırsa, haricî kabul 

etmektedir.219 Bunun dışında mesela zamansal öncelik ve sonralık gibi durumlarda bu 

mukayese haricî bir şey veya haysiyetten kaynaklanmadığı için doğal olarak zihnî ve 

itibari olmaktadır.  

Böylece, zamansal olmamak şartıyla, vücûdi olan takaddüm-teahhur ve illet-malul gibi 

diğer izafi kavramlar da bunlar arasında yapılan kıyas ve mukayese de bunların 

 
217 a. g. e., 21.  
218 a. y.  
219 a. g. e., 161-162. 



94 

hariçteki var olma tarzlarından kaynaklandığı için haricî olarak kabul edilmektedirler. 

Kıyasi kavramlar, eğer aklın haricî şeyleri tasavvur ederken başvurduğu zorunlu bir 

faaliyetten kaynaklanıyorlarsa, yani şeyin hariçte var olduğu şekliyle tasavvur 

edilebilmesi bu kıyas ve izafeye, bağlıysa bu durumda bu tür kavramların mevcut ve 

haricî olarak kabul edilmesi gerektiği konusu İbn Sina’nın eserlerinde açıkça ortaya 

konmaktadır.220  

İbn Sina’ya göre dış âlemde hiçbir karşılığı olmayan yokluk kavramı da221 -diğer 

felsefi kavramların hilafına- ancak vücut aracılığıyla bilinmektedir. Yani her durumda 

yokluğun tasavvur edilebilmesi için vücuda ihtiyaç duyulmaktadır.222 Diğer bir 

ifadeyle, bir şeyin varlığı tasavvur edilmeden, o şeyin yokluğu tasavvur 

edilememektedir.  

Sonuç olarak İbn Sina’nın, bir kısım felsefi akledilirleri açıkça, diğer bazılarını da 

dolaylı olarak haricî kabul ettiği görülmektedir. Diğer bir kısım felsefi Akledilirler de 

İbn Sina tarafından öyle bir şekilde ele alınmışlardır ki onların da haricî kabul edildiği 

sonucuna varabiliriz. Çünkü İbn Sina’nın felsefi akledilirlerle ilgili görüşünün kendi 

içinde tutarlı ve uyumlu kabul edilebilmesi için bu tür kavramları da haricî kabul 

ettiğini söylemekten başka çare bulunmamaktadır. Ancak burada “yokluk” kavramı 

bir istisna oluşturmaktadır. Çünkü “yokluk” kavramı her ne kadar “vücut” aracılığıyla 

biliniyor olsa da İbn Sina, hiçbir yerde onun haricî bir misdakı olduğundan 

bahsetmemiştir. Dolayısıyla yokluk kavramı hariç, bütün felsefi Akledilirler haricî 

kabul edilmekte ve bu da onların haricî şeyler için gerçek sıfatlar olduğu anlamına 

gelmektedir. 

3.4.5. Arız Olduğu Şey ile Ayniyet 

İbn Sina tarafından felsefi akledilirlerin hariciliğine dair yapılan açıklama ve ifadelerin 

pek çoğu aynı zamanda bu kavramların dış âlemde nasıl bir var olma tarzına sahip 

olduklarını da göstermektedir. Bu da arız olunan şeyle ayniyet şeklinde bir var olma 

ve mevcudiyettir. Öneminden dolayı bu konuyu tekrar ele alıyoruz. 

 
220 a. y. 
221 a. g. e., 45. 
222 a. g. e., 47. 



95 

a. Vücut 

İbn Sina defalarca vücudun mahiyete zait olduğunu ifade etmiştir.223 Bu, varlığın 

mahiyete arız olduğu anlamına gelmektedir. Doğal olarak bu ziyadet, yani arız olma, 

varlık ile mahiyetin dış âlemde iki farklı misdaka sahip olduğu anlamına 

gelmemektedir. Diğer bir ifadeyle İbn Sina, varlığı haricî gördüğü halde bununla, 

mahiyetin haricî mevcudiyetinin bu varlık sayesinde tahakkuk ettiğini söylemek 

istemektedir: 

İşaret: Şeyin, mahiyetinin sıfatlarından bir sıfatın sebebi olması mümkündür… Ancak bu 

sıfatın, şeyin vücudu olması caiz değildir. Çünkü o, vücut olmayan mahiyeti sebebiyledir. 

Veya başka bir sıfattan dolayıdır. Çünkü sebep, varlıkta malulü önceler ve vücuttan önce 

vücut yoktur.224  

Bu ifadeden anlaşılan, mahiyetin, vücudun illeti olmadığıdır. Çünkü bir şeyin illeti 

ontolojik olarak o şeyi önceler. Bu yüzden eğer mahiyet, vücudun illeti olursa 

mahiyetin vücudunun, vücudu öncelemesi gerekir. Bu da şeyin kendi kendisini 

öncelemesini gerektirir ki muhaldir. Çünkü mahiyetin, vücudunun ya ayni olarak ya 

da mealen kendi kendine geri dönmesi gerekir. İbn Sina bu konuyu beyan ederken, 

önemli bir noktaya işaret etmektedir. Bu da mahiyetin mevcudiyetinin vücudun bizzat 

kendisi olmasıdır. Dolayısıyla vücuttan başka, mahiyet için herhangi bir mevcudiyet 

varsaymak mümkün değildir.  

Bu yüzden her ne kadar anlam açısından vücut ile mahiyet kavramları birbirinden 

farklı olsa ve vücut kategorilere dâhil olmasa da225 hariçte bu ikisi tek bir misdak ile 

mevcutturlar. Epistemolojik olarak iki farklı anlama gelen ve biri diğerinin anlam 

içeriğine dâhil olmayan iki şeyin ontolojik olarak nasıl tek bir misdaka sahip 

olabileceğini İbn Sina başka bir ibaresinde şöyle ifade etmektedir: “Bir şekil olmanın 

üçgene yüklem olduğunu söylediğimizde” bunun anlamı, üçgen olma hakikatinin şekil 

olmanın hakikati olduğu değildir. Aksine bu, kendisine üçgen denen şeye ayniyle şekil 

de denebileceği anlamına gelmektedir.”226 

Bu şekilde iki şey, kavramsal olarak birbirlerinin hakikatine, yani mahiyetine dâhil 

olmadan, misdak açısından tek bir şey olarak mevcut olabilirler. Kısaca İbn Sina’nın 

 
223 Aynı yazar, el-İşarat ve'l-Tembihat, tahkik Müctebâ el-Zarei, 270. 
224 a. y. 
225 a. g. e., 273. (Varlık, şeyin mahiyeti veya mahiyetin bir parçası değildir.) 
226 a. g. e., 43.  



96 

söylemek istediği varlık-mahiyet ayrımının kavramsal olduğu ve dış âlemde bunların 

tek bir misdaka sahip olduklarıdır. 

b. Vahdet 

İbn Sina’ya göre vahdet, ister genel anlamıyla isterse de çokluğun karşıtı anlamıyla, 

öncelikle varlığa, varlık aracılığıyla da mahiyete arız olmaktadır. Bu yüzden her neye 

vücut ve mevcut kavramları doğru olarak yüklenebilirse orada vahit ve vahdet 

kavramları da bir misdaka sahip demektir. Dolayısıyla vahdetin hakiki konusu, yani 

arız olduğu şey vücuttur. Bu da mahiyetin ancak vücut veya mevcudiyet aracılığıyla 

vahdet yüklemini alabildiği anlamına gelmektedir:  

Muhakkak ki insanlık, insanlık olması hasebiyle ne birdir ne de çoktur. Eğer böyle 

olsaydı, insanlığın insanlık olarak değil, mevcut olarak veya vahit olarak veya kesir olarak 

bulunması caiz olurdu.227  

Mevcut dediğimiz her şeye vahit de diyebiliriz. Hatta kesrete dahi vahit denmesi 

makuldür. Bu yüzden tek birçokluk denir.228  

Vahit mevcut olana mutabıktır. Tıpkı mevcut gibi bütün kategorilere vahittir de denir.229 

Böylece vahdetin asıl olarak arız olduğu şeyin mahiyet değil, vücut olduğu 

anlaşılmaktadır. Vahdet, ister var olan bir şeyin genel bir sıfatı olarak isterse de 

kesretin zıttı olarak kullanılıyor olsun, her iki durumda da öncelikle vücuda, vücut 

aracılığıyla da mahiyete arız olmaktadır. Ama İbn Sina’ya göre vücut ile vahdet, dış 

âlemde tek bir misdaka sahiptirler: “Çünkü vahit vücuda müsavıktır. Bu, vahidi de 

incelememizi gerektiriyor.”230 

Böylece vahdet de dış âlemde arız olduğu şeyle, yani vücutla tek bir misdaka sahiptir. 

Ancak İbn Sina’nın hiçbir yerde vahdet ile vücudun ayniyetini açıkça ifade etmediğini 

unutmamak gerekir. İbn Sina bu konudaki analizinde vahdeti, cevherin karşıtı olan 

araz kategorisinde görmüştür. Bu da vahdetin konusuna arız olduğu anlamına 

gelmektedir: 

Vahdet, araz olan bir anlamdır. Beş tümelden biri olan genel araz anlamında. Ve eğer 

vahdetin varlığı bu anlamda araz olacaksa, yani genel araz anlamında, bu durumda cevher 

olması caiz olur. Bu ancak o birleşik olarak, yani vahit olarak ele alınırsa caiz olurdu. 

 
227 İbn Sina, İlahiyat-i Necat, tashih Seyyid Yahya Yesribi, s. 89-90. 
228 a. g. e., 25. 
229 Aynı yazar, el-İlahiyat min Kitabu’ş-Şifa, tahkik Hasan Hasanzade Amuli, 111.  
230 a. y. 



97 

Beyaz gibi. Ama bunun, yani vahdetin basit anlamının başka bir anlamda araz olması 

muhal değildir. Yani genel araz olmayan bir anlamda. Yani cevherin karşıtı olan araz 

anlamında. Çünkü o, cevherde mevcuttur. Yani mevzuda mevcuttur. Onun, yani 

mevzunun bir parçası olarak değil. Bu yüzden bu araz genel araz kabilinden bir şey 

değildir ki cevher olması veya cevherin bir parçası olması mümkün olsun. Aynı şekilde 

kıvamının ondan ayrı olması da sahih değildir.231  

Eğer vahdet arazsa, ondan meydana gelen sayı da araz olur.232 

Her ne kadar İbn Sina felsefesinde bu konu ayrı bir başlık altında ele alınabilirse de 

konumuz açısından önemli olan burada vahdetin, arız olduğu şeyin cevher olmasıdır. 

Bu arız olma ya doğrudan ya da başka bir araz aracılığıyla olmaktadır. Biliyoruz ki 

cevher vey diğer dokuz araz kategorisi birer mahiyettirler. Dolayısıyla eğer araz ile 

konusu arasında gerçek bir ayrılık varsayacaksak, bu ayrılık vahdet ile mahiyet, yani 

on kategori arasında olacaktır, yoksa vahdet ile vücut arasında değil. Çünkü daha önce 

de gördüğümüz gibi vücut, vahdet ve kesretin mahiyete yüklenmesinde vasıta görevi 

görmektedir. Diğer taraftan, yukarıdaki alıntıda araz olarak kabul edilen vahdet, doğal 

olarak kesretin karşıtı olan, yani sayı ve adedin kurucu unsuru olan vahdettir.  

İbn Sina da genel anlamıyla vahdet ile kesretin karşıtı olan vahdetin anlam olarak farklı 

olduğunun farkındadır. Dolayısıyla belki de vahdetin araz olmasından kasıt, vücut ile 

müsavık kabul edilen genel anlamda vahdet değil, kesretin karşıtı olan vahdetin araz 

olmasıdır. Ancak İbn Sina hiçbir zaman bu farklılığı açıkça ortaya koymamıştır. O, 

vahdetin farklı anlamlarını birbirinden açıkça ayırmayıp233 vahdetin araz olması 

meselesini de mutlak bir şekilde ortaya koyduğundan yukarıda işaret ettiğimiz 

ihtimalden, emin olamayız. Bu yüzden bu konuda nihai bir sonuca varabilmek için 

meselenin ayrı bir çalışmada etraflıca ele alınması gerekmektedir. 

3.4.6. Misdakta Birlik 

İbn Sina bazen felsefi kavramların birbirinin aynısı olduğunu söylemektedir. Bunun 

en açık örneği onun vahdet ile vücut arasında gördüğü ayniyettir: “Pek çok şey 

açısından vahdet, onlara has olan vücuttur.”234 

 
231 Aynı yazar, el-İlahiyat min Kitabu’ş-Şifa, tahkik Hasan Hasanzade Amuli, 113-115. 
232 a. g. e., 117. 
233 İbn Sina, el-İlahiyat min Kitabu’ş-Şifa, tahkik Hasan Hasanzade Amuli, s. 112. 
234 Aynı yazar, eş-Şifa: el İlahiyat, tahkik İbrahim Medkur, 189. 



98 

Bu ibareden vahdet ile vücudun misdakî birliği kastedilmektedir. Zira bunların 

kavramsal olarak birbirinden farklı olduğu aşikârdır. Aynı şekilde İbn Sina’nın vahdet 

ile vücut arasında gördüğü tesavükten de onların hariçte tek bir misdaka sahip olduğu 

anlaşılmaktadır.235 İbn Sina aynı şekilde şeylik ile mevcudiyet arasında da doğruluk 

açısından gereklilik olduğunu düşünmektedir. Buna göre mevcudun yüklem olarak 

kullanıldığı her yerde aynı şekilde şey de yüklem olarak kullanılabilir:236 

Şey… Vücudun anlamının lüzumundan asla ayrılmaz. Aksine vücudun anlamı daima onu 

gerektirir. Çünkü ya hariçte mevcuttur ya vehimde mevcuttur ya da akılda mevcuttur. 

Eğer böyle olmazsa şey de olmazdı ve böyle olunca ondan haber vermek de doğru 

olmazdı.237 

Daha önce İbn Sina’nın vücûbu da vücudun şiddeti olarak kabul ettiğini 

görmüştük.238 Bu da aslında vücûbun, vücudun sahip olduğu vasıflardan biri 

olduğu anlamına gelmektedir. Dolayısıyla vücûb ile vücut da misdak açısından 

tek bir şeydirler. Aynı şekilde teşahhusun ölçütü de İbn Sina’da bazı durumlar 

için vücut olarak görülmüştür: 

Şeyi müşahhas kılanın kendisinin de tümel değil müşahhas olması gerekir… Ve tikel, 

yani müşahhas olana dair ilmimiz ancak o var olduktan sonra hâsıl olabilir. Bu yüzden 

vücudunun tikel olması muhal değildir. Ve biz küsufu [güneş tutulması] ancak vücudu 

cihetinden bilebiliriz ve bu küsuf tikeldir.239  

İbn Sina Talikat’ın başka bir yerinde hüviyet, vahdet, teşahhus, hususiyet ve belli bir 

şeye has olan vücudu da bir ve aynı kabul etmiştir: 

Şeyin hüviyeti, ayni varlığı, vahdeti, teşahhussu, husûsiyeti ona has olan vücududur. 

Bunların hepsi birdir ve o, odur deriz. Bu şekilde onun hüviyetine, husûsiyetine ve ona 

has olan vücuduna işaret ederiz. Bunlarda iştirak söz konusu değildir.240 

Bu ibare, İbn Sina açısından kuşatıcı olan felsefi akledilirlerin hepsinin vücut ile 

misdak bakımından bir ve aynı olduğunu göstermektedir. Kuşatıcı olmayan felsefi 

Akledilirler ise vücudun özelliklerinden sayılmışlardır. Diğer bir ifadeyle, kuşatıcı 

olmayan felsefi kavramlar vücuda arız olan özelliklerdir. İbn Sina bunu ifade etmek 

için “vücuda has olan arazlar gibi”241 tabirini kullanmıştır. Bu ibarede yer alan “gibi” 

 
235 Aynı yazar, el-İlahiyat min Kitabu’ş-Şifa, tahkik Hasan Hasanzade Amuli, 36.  
236 a. g. e., 45. 
237 Aynı yazar, el-Mubahasat, tahkik Muhsin Bidarfer, bend 803, 280. 
238 a. g. e., bend 508,  281, aynı yazar, el-İlahiyat min Kitabu’ş-Şifa, tahkik Hasan Hasanzade Amuli, 

47-58. 
239 Aynı yazar, el-Talikat, 23-66.  
240 a. g. e., 174. 
241 Aynı yazar, el-İlahiyat min Kitabu’ş-Şifa, tahkik Hasan Hasanzade Amuli, 22.  



99 

ifadesi bu kavramlar ile vücut arasında bulunan ilişkinin, cevher ile araz arasında 

bulunan ilişki gibi olmadığını, sadece benzetme açısından böyle bir ilişki kurulduğunu 

göstermektedir: “Vücudun kuvve ve fiil, vahit ve kesir, kadim ve hadis, tam ve eksik, 

illet ve malul ve benzeri şekillerde taksim edilmesi, arazlarda yapılan taksime 

benzemektedir… Sanki arızi fasıl veya sınıflardandırlar.”242  

Bu ifadeden de anlaşıldığı gibi bu türden olan kavaramlar, vücudun araz, fasıl ve arızı 

sınıflarına benzemektedirler. Yoksa bunların aynısı değillerdir. Zira bunlar ile vücut 

arasında kavramsal düzeyde bir ayrım ve farklılık bulunsa da misdak açısından bir ve 

aynıdırlar. Dolayısıyla İbn Sina’nın dolaylı bir şekilde de olsa kuşatıcı olmayan felsefi 

akledilirlerin de vücut ile ayniyetine işaret ettiğini söyleyebiliriz. Böylece İbn Sina’nın 

bütün felsefi kavramları, vücut ekseninde misdak açısından vahdete sahip kavramlar 

olarak gördüğü anlaşılmaktadır. 

3.5. Akledilirlerin Akılda Meydana Gelmesi 

Farabi gibi İbn Sina da akledilirlerin akılda meydana gelmesini faal aklın feyzine 

bağlamaktadır.243 Ama eğer akılda meydana gelecek olan akli suret, dış âlemde madde, 

maddi araz ve levazım ile birlikte bulunuyorsa bu durumda şeyin suretinin hissi, hayali 

ve vehmi suret mertebelerinden geçirilerek bu arazlardan ayrıştırılması gerekir. İşte 

buna tecrit veya soyutlama süreci denmektedir.244 Histen, hayal mertebesine, oradan 

da akli mertebeye uzanan bu süreç, sonunda insan aklını, faal akıldan kendisine 

verilecek akli sureti kabul edebilecek hale getirir. Burada önemli olan nokta; insanın 

bilme yetileri tarafından gerçekleştirilen bu soyutlama faaliyetinin tek başına akli 

suretin akılda meydana gelmesi için yeterli olmamasıdır. Aksine bu, faal aklın feyzi 

için hazırlayıcı illet mesabesindedir.245 Eşyanın hakikatine tekabül eden akli suret, 

tecrit işlemi sonucunda ya faal akıl tarafından verilir ya da faal aklın müdahalesi ile 

akılda meydana gelir. Her iki durumda da faal akıl devreye girmeden akli suretin akılda 

meydana gelebilmesi mümkün değildir. 

Daha önce Farabi’nin feyz teorisini hem birinci hem de ikinci Akledilirler açısından 

kabul ettiğini görmüştük. Ancak İbn Sina bu konuda herhangi bir açıklama 

 
242 Aynı yazar, İlahiyat-i Necat, tashih Seyid Yahya Yesribi, 29. 
243 Aynı yazar, en-Nefs mine’l-Kitabi’ş-Şifa, tahkik Hasan Hasanzade Amuli, 321. 
244 Aynı yazar, el-İşârât ve’t-Tenbîhât, tahkik Müctebâ el-Zarei, 238. 
245 Aynı yazar, en-Nefs mine’l-Kitabi’ş-Şifa, tahkik Hasan Hasanzade Amuli, 322, Aynı yazar, el 

Mübahasat, tahkik Muhsin Bidarfer, 342.  



100 

yapmamıştır. Sadece genel bir şekilde akledilirlerin ancak faal aklın feyzi sonucu 

akılda meydana geldiğini söylemiştir. İbn Sina birinci ve ikinci Akledilirler açısından 

taakkulun nasıllığından ve mertebelerinden bahsettiğinde de birinci ve ikinci 

Akledilirler tabirini bedihi ve nazari Akledilirler anlamında kullanmaktadır.246 Ancak 

birinci ve ikinci akledilir terimleri bu şekilde kullanıldığında dahi bazı felsefi 

kavramları içerdiklerine dikkat etmek gerekir. Çünkü daha sonra göreceğimiz gibi İbn 

Sina da Farabi gibi vücut, vahit, şey, vücûb ve benzeri kavramları bedihi tasavvurlar 

ve bunların bedihi olduğuna dair tasdikleri de bedihi tasdikler zümresinden 

saymaktadır.247 Bu da bedihi tasavvurlar anlamındaki birinci akledilirlerin bu tür 

felsefi kavramları da kapsadığı anlamına gelmektedir. Bu onların da feyz nazariyesinin 

kapsamına girdiğini gösteren bir işarettir.  

3.6. Akledilirler ile Dış Âlem Arasında Bulunan Mutabakat İlişkisi 

İbn Sina da tıpkı diğer Müslüman filozoflar gibi akledilirleri kendi misdaklarıyla 

mutabık görmektedir. Mutabakat anlayışını benimsemesine rağmen bazı açılardan 

akledilir ile misdakı arasında farklılıklar bulunduğunu da söylemektedir. İbn Sina’ya 

göre akledilir, tümel olması açısından -ki bu onun zihnî varlığının bir özelliğidir- bu 

tümellik vasfıyla birlikte dış âlemde var olamaz. Bu yüzden tümel olan akledilir eğer 

dış âlemde var olmak istiyorsa ancak kendi fertleri dolayımında var olabilir. Bu da 

zihinde tümel olan akledilirin dış âlemde tikel olarak ve teşahhus etmiş bir halde 

bulunacağı anlamına gelir. Burada aynı hakikatin zihni varlığıyla haricî varlığı 

arasında önemli bir farklılık meydana gelmektedir: 

Tümel tabiat, hariçte mevcuttur. Tabi bu doğanın, tümel olması açısından hariçte mevcut 

olduğunu söylemek istemiyoruz. Aksine şeyin doğası olması ve ondan şeyin tümel 

suretinin taakkul edilmesi açısından hariçte mevcuttur demek istiyoruz.248 

Tümel anlamın zihin dışında bir vücudu yoktur. Tek bir şahıs olarak tahassüs etmesi ve 

genel bir mevcut olması caiz değildir. Eğer böyle olursa o artık genel olmamış olur. Ve 

eğer bir şey olarak mevcut olursa bu durumda vücudu altında bulunan fertlerden bir fert 

olarak tahassüs etmiş olur.249 

 
246 Aynı yazar, el-İşârât ve’t-Tenbîhât, tahkik Müctebâ el-Zarei, s. 242, Aynı yazar, eş-Şifa: en-Nefs, 

tahkik İbrahim Medkur, 39, Aynı yazar, Uyunü’l-Hikme, tahkik Abdurrahman Bedevi, 42-43. 
247 İbn Sina, el-İlahiyat min Kitabu’ş-Şifa, tahkik Hasan Hasanzade Amuli, s. 39-40. 
248 a. g. e., 208-213. 
249 Aynı yazar, el-Talikat, 72, 221-226. 



101 

Tabii akledilir ile misdakı arasında bulunan bu farklılık sadece mahiyetlere tekabül 

eden birinci Akledilirler için değil, vücut gibi bütün akli kavramlar için de geçerlidir: 

“Sonra vücut genel olması açısından bilfiil ve malul değildir. Çünkü vücut bu şekilde 

olması açısından sadece aklidir. Bu açıdan vücudun hariçte bir varlığı yoktur.”250  

Makul ve akledilir olan ile haricî olan arasında bulunan diğer bir farklılık da mahiyetler 

açısından ortaya çıkmaktadır. Buna göre bazı mahiyetler hem zihinde hem de hariçte 

mevcut olabilseler de zihin ve hariçte sahip oldukları vücut tarzları arasında fark 

bulunmaktadır. Burada zihnî varlık ile haricî varlık levazımları açısından 

birbirlerinden ayrılmaktadırlar: “Cevherin mahiyetinden elde edilen makul, bu 

mahiyetin kendisi değil, bir eseridir. Akılda bulunan bu anlamın vücudu, mahiyetin 

hariçte sahip olduğu vücuttan farklıdır. Bu vücut arazdır, bu da aslında cevherin sureti 

olan vücudun vücududur.”251 

Akledilir olan ile hariçte mevcut olan arasında bulunan bu iki farklılığa rağmen, makul 

olan anlam ile bu anlamın kendisinden elde edildiği misdak arasında tam bir mutabakat 

bulunmaktadır. Bu iki sebepten dolayı böyledir: Öncelikle bu farlılıklar mevcut olanın 

mahiyetinden değil vücudundan kaynaklanmaktadır. İkinci olarak ise bu farklılıklar 

hariçte mevcut olan suretin kendisinden değil ona arız olan şeylerden 

kaynaklanmaktadır. 

  

 
250 Aynı yazar, el-Mubahasat, tahkik Muhsin Bidarfer, 168. 
251 Aynı yazar, el-Talikat, 176. 



102 

4. BEHMENYAR FELSEFESİNDE İKİNCİ AKLEDİLİRLER 

İkinci Akledilirler meselesinde Behmenyar (ö. 1066) önemli bir dönüm noktasına 

tekabül eder. Çünkü o, kendisinden öncekilerin bu konudaki belirsizliklerini 

gidermeye çalışmış ve önemli bazı tercihleriyle Meşşailik ile İşrak Felsefesi arasında 

bir halka ve geçiş vazifesi görmüştür. 

4.1. Behmenyar’ın Akledilirler Anlayışı 

Behmenyar’ın akıl ve Akledilirler anlayışı ana hatlarıyla Farabi ve hocası İbn 

Sina’nınki gibidir. Ona göre de idrak, şeyin nefiste hâsıl olan eser veya heyetidir ki bu, 

nefis açısından bir çeşit inkişaftır.252 İdrak; hissî, hayalî ve akli olmak üzere üçe 

ayrılmaktadır.253 Bu idrak mertebeleri arasında bulunan asıl fark da suretin; his ve 

hayalde şahsi254 ve maddi arazlarla birlikte bulunması, akli mertebede ise bütün şahsi 

ve maddi arazlardan255 arınmış olarak bulunmasıdır.256 Dolayısıyla hissî ve hayalî 

idrak, tikel şeylere delalet ederken, akli idrak tümel şeylere taalluk etmektedir.257 

Behmenyar’a göre vücut genel olduğunda akılda bir tasavvura sahiptir. Çünkü genel 

olan bütün şeyler nefis ve akılda tasavvur edilmişlerdir.258 Behmenyar aklın heyulani, 

bilmeleke, bilfiil ve müstafad mertebelerinden oluştuğunu ve aklın en üst mertebesi 

olan müstafad akıl seviyesinde, bütün makullerin hâsıl olduğunu söylemektedir.259 

Ona göre makullerin akılda hâsıl olması için aklın nezdinde bulunan mahsus suretleri 

temaşa etmesi ve bu temaşa sonucunda onda bir melekenin hâsıl olması gerekir. Bu 

meleke hâsıl olduğunda akıl, faal akılla ittisal kurmakta ve bunun sonucunda 

Akledilirler ona verilmektedir.260 Akledilirlerin akılda nasıl meydana geldiğini 

açıklayan bu teori geneldir. Yani hem bedihi akledilirleri hem de nazari akledilirleri 

kapsamaktadır.261 Daha sonra da göreceğimiz gibi Behmenyar bazı felsefi akledilirleri 

bedihi olarak görmektedir. Dolayısıyla kural olarak bu kavramlar da bu teori 

kapsamına girmektedirler. 

 
252 Behmenyar bin Merzuban, et-Tahsil, tashih Murtaza Mutahhari (Tahran: Daneshgah-i Tehran, 

1349), s. 73-74. 
253 a. g. e., 38-39. 
254 a. g. e., 265. 
255 a. g. e., 492. 
256 a. g. e., 265, 490, 492, 493. 
257 a. g. e., 264-265. 
258 a. g. e., 282. 
259 a. g. e., 830-831. 
260 a. g. e., 832.  
261 a. g. e., 819-832. 



103 

Behmenyar da Farabi ve İbn Sina gibi akledilirleri birinci ve ikinci Akledilirler olarak 

ikiye ayırmaktadır.262 Behmenyar birinci ve ikinci Akledilirler terimini bedihi ve 

nazari olan tasavvurları göstermek için de kullanmaktadır. Bu yüzden bedihi ve nazari 

anlamına gelen birinci ve ikinci Akledilirler ile bu çalışmanın konusu olan birinci ve 

ikinci akledilirleri birbirine karıştırmamak gerekir.263 

4.2. Behmenyar’ın İkinci Akledilirler Anlayışı 

4.2.1. Tanım ve Özellikler 

Behmenyar ikinci akledilirleri Farabi ve İbn Sina gibi tanımlamaktadır. Onlar gibi 

bunları birinci akledilirlere arız olan zihnî haller olarak görmektedir.264 O aynı şekilde 

bu istinat etme cihetini de Farabi ve İbn Sina gibi birinci akledilirlerin makuliyet ciheti 

olarak görmektedir.265 Behmenyar ayrıca birinci akledilirlere zihinde sahip oldukları 

makuliyet açısından arız olan bu tür kavramların hiçbir şekilde haricî olmadığını ve 

sadece zihinde bulunduklarını da açıkça ifade etmektedir: 

Şey ikinci akledilirlerdendir. Bunlar birinci akledilirlere müstenittir. Tümel ve tikel olma, 

cins ve tür olma da bu kabildendir. Hariçte şey diye bir mevcut bulunmamaktadır. Aksine 

mevcut olan ya insandır ya da felektir. Sonra bunların makuliyetlerinden zihinde şeylik 

lazım gelir.266 

Bu ifadede birkaç örnekle işaret edilen birinci akledilirlerin hariçte mevcut olan 

mahiyetsel kavramlar olduğu söylenmektedir.267 Bunların zihinde bulunan 

makuliyetleri cihetinden ikinci Akledilirler elde edilmektedir. Ancak bu ibarede ilginç 

olan Behmenyar’ın felsefi bir akledilir olan “şey”i de tamamen zihnî olan tümel, tikel, 

cins ve tür gibi kavramlarla birlikte zikretmiş olmasıdır. İkinci akledilirlerin tamamen 

zihnî olduğu ve hariçte bulunan hiçbir şeyi hiçbir yolla tavsif etmedikleri düşünülürse, 

onun, özellikle bu tür kavramların hariçte mevcudiyetlerinin bulunmadığını 

söylemekten kastı, sadece ziyadet meselesini geçersiz kılmak olamaz. Aksine bütün 

anlamlarıyla hariciyeti bu tür kavramlardan nefyetmeyi murat etmiş olmalıdır. 

Dolayısıyla Behmenyar’a göre ikinci Akledilirler, birinci akledilirlerin zihnî 

makuliyetlerinden elde edilen akli kavramlardır. Buna göre ikinci Akledilirler, birinci 

 
262 a. g. e., 221, 223- 286. 
263 a. g. e., 819. 
264 a. g. e., 221. 
265 a. y. 
266 a. g. e., 286. 
267 a. g. e., 221.  



104 

akledilirlerin zihnilik cihetinden intiza edilmekte ve yine bu cihet gözetilerek onlara 

yüklem yapılmaktadırlar. Bu da birinci akledilirlerde birden fazla cihetin lehaz 

edilebileceği anlamına gelmektedir. Birinci Akledilirler zihnilik cihetiyle ikinci 

akledilirlerin intiza kaynağı görevi görürken, haricilik cihetleriyle de felsefi 

kavramların intiza kaynağı görevi görmektedirler. Birinci akledilirlere kıyasla ikinci 

akledilirlerin hariçle hiçbir bağlantısı bulunmamaktadır. Bu öncelikle onların hariçte 

fertleri olmadığı anlamına gelmektedir. İkinci olarak da intiza kaynaklarının hariçte 

bulunmadığını göstermektedir. Üçüncü olarak da onların hariçte bulunan hiçbir şeyi 

tavsif etmediği anlamına gelmektedir. Behmenyar’ın öğrencisi olan Levkeri (ö. 1123) 

de ikinci akledilirlere dair hocasıyla aynı fikirdedir: 

Şey, birinci akledilirlere müstenit olan ikinci akledilirlerdendir. Tümel, tikel, cins ve tür 

gibi kavramlar bu baptandır. Hariçte şey diye bir mevcut yoktur. Zira mevcut ya insandır 

ya da felektir. Ancak bunlar tasavvur edilince makuliyetlerinden şeylik lazım gelir.268 

4.2.2. İkinci Akledilirler ile Mantık İlmi Arasında Bulunan İlişki 

Behmenyar da hocası İbn Sina gibi ikinci akledilirleri malumdan meçhule ulaştırması 

cihetinden mantık ilminin konusu olarak görmektedir. Ama aynı akledilirlerin vücut 

ve makuliyetleri açısından -bu onların akıldaki var olma tarzlarıdır- mantıkta değil 

felsefede ele alınması gerektiğini söylemektedir:  

Mantığın konusu birinci akledilirlere müstenit olan ikinci akledilirlerdir. Bu ancak onlar 

bilinenden bilinmeyene ulaştırmaları açısından ele alınırsa geçerli olur. Ancak eğer 

bunlar makul olmaları veya nefiste akli bir vücuda sahip olmaları açısından ele alınırlarsa 

artık mantık ilminin konusu olmazlar. Şey de tıpkı insan gibi makul bir varlığa sahiptir. 

Ve bu makuliyet açısından ona tümellik, tikellik, cinslik ve türlük gibi anlamlar arız olur. 

Ve bunun da akılda bir çeşit varlığı vardır. Daha sonra açıklığa çıkacağı gibi. Bunlar 

ikinci akledilirlerdir. Bu şekilde mantık ilminin konusu haline gelirler. Akli olan vücutları 

açısından veya makuliyetleri açısından mantık ilminin konusu olmazlar. Aksine 

bilinenlerden bilinmeyenlere ulaştırma haysiyetleri açısından mantığın konusu olurlar.269 

Behmenyar açıkça ifade etmiş olmasa da büyük bir ihtimalle o da hocası İbn Sina gibi 

ikinci akledilirlerin makuliyet ve akli varlıkları açısından ilk felsefede ele alınması 

 
268 Ebu’l-Abbas Fadl bin Muhammed Levkeri, Beyanü’l-Hak bedamani’l-Sıdk, fasl 5 (Tahran: 

Muesesey-i Endişe ve Temeddun-i İslami, 1373), s. 28.  
269 Ebü’l-Hasen Behmenyâr b. Merzübân el-Acemî el-Âzerbaycânî, et-Tahsil, tashih Murtaza 

Mutahari, s. 221. 



105 

gerektiğini düşünmektedir. Zira yukarıda aktardığımız ibarede bu cihetten onların 

mantığın konusu olamayacağını açıkça söylemiştir.  

4.2.3. İkinci Akledilirler Başlığı Altında Ele Alınan Kavramların Felsefi 

Kavramları da İçine Alacak Şekilde Genişletilmesi 

Behmenyar, mantık ilminde kullanılan tümel, tikel, cins, tür270 ve ayrım271 gibi 

kavramların tamamını ikinci Akledilirler başlığı altında ele almaktadır. Ancak bunlara 

ek olarak şey, zat ve vücut gibi bazı felsefi kavramları da ikinci Akledilirler başlığı 

altında zikretmektedir. “Şey birinci akledilirlere müstenit olan ikinci 

akledilirlerdendir. Aynı şekilde kısımlarına kıyasla zat ve vücut da ikinci 

akledilirlerdendir.”272  

Hocası gibi Levkeri de bu türden olan kavramları ikinci akledilirlerden saymaktadır.273 

Böylece Behmenyar ve öğrencisinin önemli bir noktada Farabi ve İbn Sina’dan 

ayrıldığı görülmektedir. Zira Farabi ve İbn Sina, felsefi akledilirleri ikinci Akledilirler 

içinde değil, ayrı bir şekilde ele almış ve her fırsatta bu kavramların hariciliğine vurgu 

yapmışlardı. Ancak Behmenyar, bazı önemli felsefi akledilirleri salt zihnî olan ikinci 

akledilirlerden saymış ve böylece felsefi akledilirlerle ilgili yeni bir eğilim ve 

yaklaşımın da başlatıcısı olmuştur. Bu noktada önemli olan Behmenyar’ın bu 

tercihinin felsefi ve epistemolojik sonuçlarının neler olacağıdır. Acaba bu tercih felsefi 

kavramların olmazsa olmaz özelliği olan “haricî şeyleri tavsif etmeye” bir helal 

getirecek midir? Bu sorunun cevabı ikinci bölümde açıklığa kavuşacaktır. 

4.3. Behmenyar’ın Felsefi Akledilirler Anlayışı 

Felsefi Akledilirler söz konusu olduğunda Behmenyar’da ilk dikkati çeken –Farabi ve 

İbn Sina’da da olduğu gibi- bunların ayrı bir başlık altında ele alınmamış olmasıdır. 

Ancak bu benzerliğe rağmen önemli bir farklılık da bulunmaktadır. Ayrı bir başlık 

altında ele almasalar dahi hem Farabi hem de İbn Sina, felsefi akledilirleri teker teker 

ele almış ve bunları özelliklerini ortaya koyarak birinci ve ikinci akledilirlerden 

ayırmışlardı. Böylece onlara müstakil bir isim vermiş olmasalar da bu ikisinin felsefi 

akledilirleri ayrı bir kavram grubu olarak gördüğü sonucuna varabilmiştik. Ancak 

 
270 a. g. e., 221, 223 ve 286.  
271 a. g. e., 286. 
272 a. g. e., 286. 
273 Levkeri, Beyanü’l-Hak beDamani’l-Sıdk, s. 28. 



106 

Behmenyar bu durumu değiştirmiştir. Zira o seleflerinden farklı olarak bazı önemli 

felsefi akledilirleri ikinci Akledilirler başlığı altında ele almıştır. Dolayısıyla o, bu çok 

önemli noktada Farabi ve İbn Sina’dan ayrılmış olmaktadır ve bu farklılığın da 

epistemolojik bakımdan önemli sonuçları olacaktır. Bu yüzden Behmenyar 

felsefesinde felsefi akledilirlerin tam olarak nasıl bir yer kapladığını görebilmek için 

önce bunlarla birinci Akledilirler arasında bulunan farklılıkları, ikinci olarak bunlarla 

ikinci Akledilirler arasında bulunan farklılıkları ve son olarak da bunlarla ikinci 

akledilirleri aynı kabul etmenin ne anlama geldiği üzerinde dikkatlice durmamız 

gerekiyor. Çünkü ancak bu şekilde onun felsefi kavramlara dair nihai görüşünün ne 

olduğunu ortaya koyabiliriz. Bu açıdan ilk olarak cevaplandırılması gereken soru 

Behmenyar’ın neden bazı felsefi kavramları ikinci Akledilirler başlığı altında ele 

aldığı ve bunun ne gibi epistemolojik sonuçlarının olduğudur. 

4.3.1. Behmenyar Felsefinde Felsefi Akledilirlerin Yeri 

4.3.1.1. Felsefi Akledilirlerin Birinci Akledilirlerden Ayırt Edilmesi 

a. Mahiyetsel Olanın Kurucu Unsuru Olmama 

Behmenyar defalarca vücut ve vahdetin mahiyet için mukavvim olmadığını274, cins ve 

fasıl olmadığını275 söylemiş ve vücuttan mahiyetin lazımı276 ve arazı277 olarak 

bahsetmiştir. Bazen bu konuyu vücudun mahiyete zait olması olarak 

adlandırmaktadır.278 Aynı şekilde o, araz279, imkân280, vücûb281, öncelik-sonralık282, 

şey283, kuvve-fiil ve vahdet-kesret284 gibi kavramları da mahiyetin dışında onun lazımı 

olarak görmüştür. 

b. Cins ve Fasıl Olmama 

 
274 Behmenyar, et-Tahsil, tashih Murtaza Mutahari, s. 11, 220, 247, 281, 282, 298, 300, 366, 435-531. 
275 a. g. e., 30, 283-299. 
276 a. g. e., 29, 216-281. 
277 a. g. e., 435. 
278 a. g. e., 11.  
279 a. g. e., 297. 
280 a. g. e., 284. 
281 a. g. e., 580. 
282 a. g. e., 283.  
283 a. g. e., 283. 
284 a. g. e., 499. 



107 

Behmenyar da hocası İbn Sina gibi vücudun mahiyet için cins ve fasıl olmadığını 

söylemiştir.285 

c. Teşkikî Olma 

Behmenyar’ın vücut ve vahdetin, mahiyetin mukavvimi olmadığına dair diğer bir 

delili de tıpkı İbn Sina gibi bu ikisinin teşkiki kabul edecek şekilde konularına 

yüklenebildiğini söylemesidir. Zira cins gibi zati olan hiçbir şey mahiyete teşkikî bir 

şekilde yüklenemez.286 Dolayısıyla vücut ile vahdetin sahip olduğu bu teşkikî olma 

durumu onlarla mahiyetsel kavramlar arasında bulunan temel farklılıklardan 

birisidir.287 Tıpkı vücut ve vahdet gibi birer felsefi kavram olan takaddüm-teahhur da 

Behmenyar tarafından teşkikî olarak görülmüştür.288 

d. Evvelî Yani Bedihi Olma 

Behmenyar’a göre vücut, cins ve fasıl sahibi olmadığından bedihidir. Bu da onun diğer 

bütün tasavvurlardan daha açık ve bilinir olduğu anlamına gelmektedir.289 Bu yüzden 

vücudun evvelî olması, onunla mahiyetsel kavramlar arasında bulunan farklılığın bir 

sonucudur. Zira mahiyetsel kavramlar bir şeyin mahiyetinden haber verdiklerinden 

doğal olarak basit değillerdir. Bu onların tanımlanabileceği anlamına gelir ki 

tanımlanmaya muhtaç olmaları onların bedihi olmadığı anlamına gelmektedir. 

Behmenyar vücut gibi vahdetin de evvelî ve bedihi olduğunu söylemiştir.290  

 

 

e. Genel Olma 

Behmenyar açısından vücudun cins ve fasıl sahibi olmadığının göstergelerinden birisi 

de vücudun diğer bütün akledilirlerden genel olmasıdır.291 Bazen vücut ve vahdetin bu 

genelliğini onların cins ve fasıl olmamasıyla ortaya koymuştur.292 Bu da Behmenyar’ın 

 
285 a. g. e., 280. 
286 a. g. e., 282. 
287 a. g. e., 23-23, 36, 281, 301, 302, 364-529. 
288 a. g. e., 35. 
289 a. g. e., 280. 
290 a. g. e., 285. 
291 a. g. e., 280. 
292 a. g. e., 216-220.  



108 

bu açıdan da felsefi Akledilirler ile mahiyetsel Akledilirler arasında fark gördüğü 

anlamına gelmektedir. 

4.3.1.2. Felsefi Akledilirlerin İkinci Akledilirler ile İlişkilendirilmesinin 

Anlamı ve Sonuçları 

Behmenyar’a göre ikinci Akledilirler salt zihnî olan kavramlardır. Yani bunlar mantıki 

kavramlardır. Ancak o, şey, zat, vücut ve vahdet gibi felsefi kavramları da ikinci 

Akledilirler olarak görmüştür. Bu da onun bu önemli felsefi kavramları salt zihnî 

gördüğü anlamına gelmektedir. Bu açıdan önemli olan nokta şudur; Behmenyar 

kendisinin de tabi olduğu Meşşai gelenekte felsefi kavramların haricî olarak kabul 

edildiğini bildiği halde, nasıl ve neden bazı felsefi kavramları ikinci akledilirlerden 

sayabilmiştir? Acaba böyle yaparak, onların en önemli özelliği olan hariciliklerini 

geçersiz mi kılmak istemiştir? Eğer durum bu ise, bu kavramların hariçte bulunan 

şeyleri tavsif ettiği meselesini nasıl çözecektir? Şimdi Behmenyar’ın bu tercihinin ne 

anlama gelebileceğine bakalım. 

Öncelikle bu tercih açısından söylenmesi gereken şey Behmenyar’ın hiçbir şüpheye 

yer bırakmayacak şekilde varlık kavramını ikinci akledilirlerden görmüş olduğudur. 

Ancak ilginç olan Behmenyar’ın bazı yerlerde tıpkı hocası İbn Sina gibi vücûb, imkân, 

vahdet, takaddüm ve teahhur gibi bazı felsefi akledilirlerin haricî olduğunu 

söylemesidir. Acaba felsefi kavramların epistemolojik statüsüyle ilgili Behmenyar bir 

kafa karışıklığı mı yaşamaktadır? İkinci bölümde Sühreverdi’nin Akledilirler 

anlayışını incelediğimizde bu kafa karışıklığına neyin sebep olduğunu daha iyi 

göreceğiz. 

Behmenyar izafe293, imkân294, vücûb295, hayat296, mekân sahibi olmayı (eyn) ve zaman 

sahibi olmayı (meta)297 haricî olarak görmektedir. Behmenyar bu tür felsefi 

kavramların haricî olduğunu söylese de bunların hariciyetinin arız oldukları şeyle, aynı 

olduğunu söylemiştir. Bunlarla hariçte arız oldukları şey arasında herhangi bir vasıta 

bulunmadığını ifade etmiştir. Çünkü eğer bunlar arız oldukları şeyden farklı olsalardı, 

 
293 a. g. e., 280, 281, 283, 285, 411, 412-832. 
294 a. g. e., 570. 
295 a. g. e., 831-832. 
296 a. g. e., 33 ve 411. 
297 a. g. e., 33, 280, 284, 285, 287 (haşiyede) 411, 412, 482, 483-832. 



109 

kendileri de aynı sıfatla muttasıf olmak için kendilerinden farklı olan bir şeyin 

vasıtalığına muhtaç olurlardı. Bu silsile nihayetsizce devam edeceğinden teselsüle yol 

açar ve bu da aklen muhaldir. Bu yüzden hariçte izafe; muzafın muzaflığının aynısı, 

imkân; mümkünün mümkünlüğünün aynısı, vücûb; vacibin vacipliğinin aynısı, hayat; 

canlı olanın canlılığının aynısı ve vücut da mevcudun mevcudiyetinin aynısı 

olmalıdır.298 Bu haricî aynılıktan bazen izafenin muzaf için mukavvim olması299, 

takaddüm-teahhur’un mütekaddim ve müteahhir için mukavvim olması300 ve vücudun 

da eşyanın mevcudiyet cihetinin cinsi olması, yani mukavvimi olması olarak 

bahsedilmiştir.301 Ancak burada cins ve mukavvim olmanın tamamen lâfzî olarak 

kullanıldığı anlaşılmaktadır. Aksi takdirde bu, haricî ayniyet anlayışını zedeleyecektir. 

Burada önemli olan Behmenyar’ın muzafiyet, mümküniyet, vacibiyet, hayatiyet ve 

mevcudiyetten ne kastettiğidir? Acaba bu şekilde o, izafe, imkân, vücûb ve vücut gibi 

kavramların tamamen zihnî ve itibari olduğunu mu söylemek istemektedir, yoksa bir 

şekilde bu felsefi kavramların hariçte bulunan şeyleri tavsif ettiğini, dolayısıyla da 

ittisaflarının haricî olduğunu mu söylemeye çalışmaktadır? 

Mesela izafe ile ilgili şunları söylemektedir: “İzafe… Ötekine kıyasla var olan veya 

akledilen bir anlamdır… Bunun dışında bir varlığı yoktur.”302 “Öğrendiğin gibi 

varlıkta muzaf, onun için şu sınır vardır anlamındadır… Mevcut olan izafe, gayrısına 

kıyasla akledildiğinde makul olan bir mahiyete dönüşür.”303 

Aynı şekilde imkân da mümkünlük ile aynıdır ve ancak arız olduğu konuda, konuyla 

birlikte var olan bir sıfat olarak vardır: “Bil ki şeyin imkânı onun mümkünlüğüdür. 

Vücutta bulunan hâl gibi… Deriz ki imkân, sıfatın suretinin heyulada varlığıdır. Bu 

sıfat akledildiğinde suretin varlığının imkânı olarak akledilir.”304 

Bu alıntılardan anlaşılan, yukarıda zikrettiğimiz şıklardan ikincisinin doğru olduğudur. 

Yani Behmenyar mevcudiyet, muzafiyet ve mümküniyet gibi kavramları haricî olarak 

görmektedir ve bu da vücut ve benzeri felsefi kavramların hariciyetine delalet 

etmektedir:  

 
298 a. y.  
299 a. g. e., 283, 285-482. 
300 a. g. e., 281. 
301 a. g. e., 287.  
302 a. g. e., 31.   
303 a. g. e., 412. 
304 a. g. e., 483.  



110 

Fail eğer vücudu verirse hakikatini verir. Hakikati de mevcudiyetidir. Dolayısıyla bir 

şeyin vücudu onun hariçteki tahakkukudur. Yoksa şeyin, hariçte kendisiyle var olduğu 

veya tahakkuk ettiği bir şey değil.305 

Bu ilmin konusu olan şeyin varlığının ispata –yani vücut- ihtiyacı yoktur. Çünkü “şu 

mevcuttur” dediğimizde bundan iki şeyi kastederiz. İlk olarak onun vücut sahibi olduğunu 

söylemek isteriz. Şöyle ki baş, baş sahibi olana muzaftır dediğimizde bu, mecazi bir 

kullanımdır. Hakikatte mevcut, vücuttur ve muzafta izafedir. Çünkü vücut, şeyin hariçte 

kendisiyle var olduğu şey değil, şeyin hariçte var olmasıdır. Veya şeyin hariçteki 

seyruriyetidir. Eğer şey, hariçte mevcut olsaydı teselsül lazım gelirdi. Ve şeyin hariçte 

mevcut olmadığı doğru olduğuna göre şu hâlde vücut, hariçte olmaktır ve o da 

mevcudiyetin ta kendisidir.306  

Vücut hariçte var olmaktır. Vücudun hariçte onunla birlikte var olan başka bir vücutla var 

olmaya ihtiyacı yoktur. Genel olarak vücudun hakikati, hariçte olmaktır, başka bir şey 

değil. Hakikati bu olanın hariçte var olmaması nasıl mümkün olabilir?307 

Behmenyar’a göre bir şeyin var olması, onun hariçteki mevcudiyeti ise, şu hâlde 

vücudun ikinci Akledilirler arasında sayılmasının nasıl bir anlamı olabilir? Eğer vücut 

mevcudiyetin ta kendisi ise ve ondan hiçbir şekilde ayrılmıyorsa, bu, vücuda has 

hükümlerin olmadığı anlamına gelecektir. Diğer bir ifadeyle, bu durumda vücut, bu 

mevcudiyetten intiza edilen itibari bir kavram olacaktır ve haliyle vücuda arız olan 

diğer bütün felsefi Akledilirler de bu yüzden itibari olacaktır. Ancak bu Behmenyar’ın 

açıkça söylemediği bir şeydir. Vücut da dâhil bütün felsefi akledilirlerin akli birer 

itibara dönüşmesi Sühreverdi’de karşımıza çıkacaktır.  

Dolayısıyla Behmenyar’ın felsefi kavramlarla ilgili sözlerinde bir çelişki 

bulunmaktadır. Bir taraftan onları salt zihnî olan ikinci Akledilirler arasında saymakta, 

diğer taraftan da onların bir şekilde hariçteki şeyleri, konuları aracılığıyla tavsif 

ettiklerini göstermeye çalışmaktadır. Bazen felsefi kavramların zihniliğini daha da 

derinleştiren tahlil ve analizler yapmaktadır. Bu tür ifadelerini, vücut ve benzeri felsefi 

akledilirleri zihnî olarak gördüğünün delili olarak görmek gerekir. Behmenyar’ın bu 

tür kavramlarla ilgili bütün ifadelerinde kavram ile kavramın arız olduğu haricî 

hakikat, yani konu arasında açık bir farklılık görülmektedir. Gerçekte bizim hariçte 

vücut adıyla tanıdığımız şeyler, haricî şeylerin “zihnî lazımları” olarak 

görülmektedirler. “Zihnî lazımlar” kavramının ne anlama geldiği yine Sühreverdi’de 

 
305 a. g. e., 284.  
306 a. g. e., 280-281. 
307 a. g. e., 286. 



111 

açıkça incelenecektir. Dolayısıyla vücut da dâhil felsefi Akledilirler, Behmenyar’a 

göre, hariçte mevcut olan şeyler taakkul edildiğinde onların zihnî lazımları, yani 

zihindeki mevcudiyetlerinin zihnî lazımları olarak taakkul edilmektedir. Bu yüzden de 

bunlar hariçte bulunan şeylerin kendisi veya onlarda bulunan birer haysiyet veya 

özellik değillerdir: 

Bundan anlaşılıyor ki sen, evvel olan Hakk’ın [Allah] künhünü değil ancak lazımlarını 

bilebilirsin. Onun zatı vücudunu gerektirir. Sen onun lazımları ve bu lazımların 

gerektirdiği sıfatları bildin sadece. Eğer sen onun hakiki künhünü bilmiş olsaydın hiçbir 

şey sana gizli kalmazdı. Yani her şeyin künhünü ve hakikatini onun bildiği gibi bilirdin.308 

Vücudun hakikati hariçte bulunmaktır… Belki şöyle diyebiliriz, vücut, mahiyetlere 

kıyasla şey gibidir. Şey, nasıl mahiyetin lazımındansa vücut da sıfatın [tahakkuk etmiş 

olma] lazımındandır ve bir ismi yoktur. Yani şeyin hariçte tavsif ettiği bir ismi [misdakı] 

yoktur.309 

Bu ibareye göre vücut, hakikatlerin hariçte sahip olduğu bir sıfatın zihnî lazımı 

olmaktadır. Bu yüzden, bu farklılık ve ayniyetin yokluğundan dolayı, bu sıfat, şeylerin 

haricilikle tavsif edilmeleri cihetinden, yani vücut kavramının bunlara doğru 

yüklenmesi açısından, bilinemez ve dolayısıyla isimsizdir: 

Mevcudat, meçhul isimlerden oluşan ve isimlerini şerh eden anlamlardır. Şu şekilde 

mevcuttur veya sebebi olmayan bir mevcuttur. Bunların hepsinden zihinde genel bir vücut 

lazım gelir… Vücudun, kısımlarına nispeti şeyin, altında bulunan şeylere nispeti gibidir. 

Lakin şeyin kısımları malum olan isim ve özelliklerdir. Ama vücudun kısımları böyle 

değildir. Aynı şekilde sayıların türleri de meçhul isimlerden oluşan anlamlardır ki 

onlardan bazı levazımları aracılığıyla haber verirler. On denir yani onluk birimlere 

taksimi özelliği ve lazımından olan sayı denir.310 

Behmenyar bu sebepten dolayı bu tür kavramları, içerikleri bakımından zihnî olarak 

göstermeye çalışmakta ve onların idrak edildikleri şekliyle hariciliklerini 

nefiyetmektedir: “Eğer vücut genel bir şey ise varlığının zihinde olması gerekir… 

Ondan hariçte bulunan şey ise mevcutlardan bir mevcuttur.”311  

Bu ibarede vücut hakkında kullanılan “genel şey” tabiri, önceki ibarede geçen “zihnî 

genel lazıma” işaret etmektedir. Onun buradaki asıl vurgusu genel bir şey olarak 

vücudun ancak zihnî olabileceği yönündedir. Dolayısıyla onun bu ibarenin son 

cümlesinden kastı vücudun haricî varlığının nefiyedilmesidir. Gerçi bu cümlede 

 
308 a. g. e., 580. 
309 a. g. e., 287. 
310 a. g. e., 283. 
311 a. g. e., 282. 



112 

Behmenyar belki farkında olmadan bir açıdan vücudun hariciliğine de işaret 

etmektedir:  

İzafe kevnde mevcuttur. Akledildiğinde gayrına nispetle makul bir mahiyet olur. Ve bu 

kevnin akledilmiş olmak dışında bir adı ve sanı yoktur. On olmak ve vücut hakkında 

zikrettiğimiz gibi. Ve vucudî izafe akledildiğinde gayrına kıyasla makul bir mahiyet olur 

ve sen biliyorsun ki muzafın hakikati bu değildir. Belki o akledildiğinde, gayrına kıyasla 

akledilen bir hakikattir.312 

Bu ibare hariçte bulunan şeyin izafenin kendisi olmadığına delalet etmektedir. Dış 

âlemde olan harici hakikatin bir veçhesidir ve bu akledildiğinde izafeyi “gayrına 

nispetle makul bir mahiyet olan” olarak beraberinde getirmektedir. Bu yüzden 

Behmenyar muzafın hakikatinin hariçte bu izafeden ibaret olmadığını 

vurgulamaktadır. “Muzafın hakikati bu değildir”. Dolayısıyla izafe, muzafın, haricî 

değil, zihnî lazımıdır. Böylece Behmenyar felsefi bir akledilir olan izafenin zihniliğini 

ortaya koymuş olmaktadır. Bu açıdan izafenin zihinde muzafın lazımı olması ancak 

muzaf başkasına kıyasla akledildiğinde gerekli olmaktadır. Dolayısıyla muzaf kendi 

başına ele alınır ve akledilirse böyle bir gerektirme söz konusu olmayacaktır. “Bil ki 

şeyin imkânı, şeyin mümkünlüğüdür. Vücutta geçerli olan durum gibi. Şöyle deriz: 

suretin varlığının imkânı heyulada mevcut olan bir sıfattır. Bu sıfat akledildiğinde 

suretin varlığının imkânı olarak akledilir.”313 

Behmenyar defalarca vücut ile haricî hakikat arasında bulunan farklılığı 

hatırlatmaktadır. “Bil ki her bir şeyin hakikati, ispatla eşanlamlı olan vücuttan farklı 

olarak ona has bir şeydir.”314 

Böylece yüklemi vücut olan önermelerin (helliye-yi basite) haricî hakikatten farklı 

olan vücudun kendisine dair olmadıkları anlaşılmaktadır. Aksine bu önermelerin asıl 

taalluk ettiği şey hariçte bulunan ve zihnî olan bu genel şeyin karşılığı olarak şeye has 

olan vücuttur. Dolayısıyla Behmenyar, genel zihnî bir şey olan vücut ile hariçte 

şeylerin hakikatiyle aynı olan vücudu birbirinden ayırmakta ve yüklemi vücut olan 

önermelerin bu ikinci anlamıyla vücuda taalluk ettiğini ileri sürmektedir. “Ve biz 

mesela ‘şu mevcuttur’ derken, bununla genel olan vücudu kastetmiyoruz. Belki burada 

 
312 a. g. e., 412.  
313 a. g. e., 483.  
314 a. g. e., 287. 



113 

bütün mevcutların kendilerine has olan vücut ile tahassüs edilmeleri gerektiğini 

kastediyoruz.”315  

Behmenyar, bazı durumlarda farkında olmadan vücudun hariciliğine işaret etmiş olsa 

da bunu selefleri olan İbn Sina ve Farabi’nin etkisinde kalarak yapmıştır. Ancak onun 

vücut, şey ve zat gibi felsefi akledilirlerle ilgili nihai görüşü bu değildir. Hatta o, imkân 

ve vücûb gibi felsefi akledilirleri dahi haricî olarak görmez. Çünkü bu tür kavramların 

geçtiği ibarelerde haricilik işaretleri olsa da Behmenyar’ın asıl kastı yine bunların 

zihniliğine vurgu yapmaktır. Diğer bir ifadeyle o, bu tür ifadeleri İbn Sina ve 

Farabi’nin görüşüne muhalif olan görüşünü temellendirmek için birer zemin olarak 

kullanmaktadır. Zira o, açık ve bilinçli bir şekilde en önemli felsefi kavramlardan olan 

vücut, şey ve zatı salt zihnî olduklarını vurgulamak için ikinci akledilirlerden 

saymıştır. Burada vücut, şey ve zatın ikinci akledilirlerden sayılması sabık anlamıyla 

onların ittisaf ve uruzlarının zihni olduğu anlamına gelmektedir. Bu, zannımızca 

Behmenyar’ın bu konudaki nihai görüşüdür.  

4.3.2. Felsefi Akledilirlerin Diğer Özellikleri 

4.3.2.1. Harici Olmama  

Behmenyar’ın vücut, şey ve zatı açıkça zihni olarak gördüğü anlaşılmış oldu. Diğer 

felsefi Akledilirler açısından da her ne kadar Tahsil’de bazılarının hariciliğine işaret 

edilmiş olsa da durum böyledir.316 Esasen burada anahtar kavram vücuttur. Zira eğer 

vücut zihnî ise diğer felsefi Akledilirler de haliyle zihnî olacaktır. Çünkü diğer felsefi 

akledilirlerin hepsi vücuda arız olan zatî arazlar cinsindendir.  

 

 

4.3.2.2. Vücut ile Aynılık ve Yakınlık 

Vücûb, öncelik-sonralık ve araz gibi bazı felsefi Akledilirler vücudun aynısı veya onun 

birer var olma tarzlarıdırlar. “Eğer vücut itibar edilmemiş olsaydı öncelik ve sonralık 

 
315 a. y. 
316 a. g. e., 285. 



114 

olmazdı. Öncelik ve sonralık, aynı şekilde daha güçlü ve daha zayıf gibi kavramlar var 

olanların mukavvimleri gibidirler.”317 

“Mukavvim gibi” tabiri göstermektedir ki her ne kadar öncelik ve sonralık vücut 

açısından mukavvim olsalar da onların vücut ile olan ilişkisi zatî ile zat arasında olan 

ilişki gibi değildir. Bu yüzden de bunların vücudun birer parçası olduğu söylenemez. 

Dolayısıyla bu ibare vücut ile öncelik-sonralık kavramlarının aynılığını ortaya 

koymaktadır. Behmenyar vücûb ile ilgili de şunları söylemektedir: “Hak olandan haber 

vermenin en ehak olanı, vücudun vücûbu ve varlığın şiddeti olduğunu söylemektir.”318 

“Vücûb, vücudun şiddetidir.”319  

Araz gibi kavramlar için de şöyle demektedir: “Arazın konusunda varlığı, vücudunun 

konusundaki varlığıyla aynıdır.”320 “Arazın tanımı, mevzudaki varlığını mümkün 

kılan şeydir. Ve o, vücut babından konusuna nispetle bilinir. Vücut mahiyetin tanımına 

girmez.”321  

Bu şekilde vücûb ve araz, iki farklı varlık tarzıdırlar ve vücut ile tam bir vahdet ve 

birlik içerisindedirler. Daha önce de söylediğimiz gibi Behmenyar izafeyi, muzafın 

vücudunun mukavvimi olarak görmektedir.322 Vücutta yaptığına benzer bir şekilde 

onu analiz etmektedir. O, her ne kadar kavramsal olarak şeyi vücuttan farklı olarak 

görse de her yerde onun lazımı olarak görmektedir323 ki bu da şey ile vücudun hariçte 

aynı misdaka sahip olduğu anlamına gelmektedir. Vahdet de anlamlarından biri 

açısından vucudî bir kavramdır. Özellikle içinde kesret bulunduran şeyler hakkında 

kullanıldığında. Böyle durumlarda ancak vücutları itibariyle vahdet onlara nispet 

edilebilir. Bu vahdet, vücut ile mülazım ve müttehittir ve kesrete mukabil olarak 

kullanılan vahdetten farklıdır.324 

Behmenyar aynı şekilde vücudun tahassüsünü ki varlığın teşahhusünün aynısıdır, 

kendi konusuna izafe edilmesinin sonucu olarak görmektedir.325 Ona göre bu izafe, 

 
317 a. g. e., 281. 
318 a. g. e., 571.  
319 a. g. e., 291. 
320 a. g. e., 33.  
321 a. g. e., 297. 
322 a. g. e., 282.  
323 a. g. e., 288.  
324 a. g. e., 570. 
325 a. g. e., 282, 570-571. 



115 

vücudun aynısı olduğundan326 vücudun teşahhusünu da vücudun aynısı olarak gördüğü 

sonucu çıkarılabilir.  

Behmenyar pek çok felsefi aklediliri vücudun arazı olarak görmektedir. Lakin 

vücudun cins ve faslı olmadığını ve dolayısıyla da mahiyetsel olmadığını göz önünde 

bulundurursak, vücudu bu şeylerin ona arız olduğu bir cevher ve bunları da onun 

arazları olarak göremeyiz. Diğer taraftan, o öncelik ve sonralığı da bu arazlar 

zümresinden saymaktadır. Ancak daha önce, öncelik ve sonralık ile ilgili söylenenlerin 

ışığında, “vücut için mukavvim gibidirler”, bunların da vücut ile ayniyet şeklinde var 

oldukları sonucuna varabiliriz. Bu yüzden onun bu tür şeylerin vücut için araz 

olduğunu söylemesinden kastı öncelikle bunların cins olmadığı, ikinci olarak da bu 

kavramların varlığa tabi olduklarını ifade etmek içindir. Dolayısıyla burada arazı, 

varlığa tabi olan anlamlar ve haller olarak anlamak gerekir. Çünkü hariçte vücut ile 

müttehit ve onun hakikatiyle birlikte var olmaktadırlar. “Mutlak vücut için vahdet, 

kesret, öncelik, sonralık, illiyet ve maluliyet gibi arazlar vardır.”327 

Elbette Behmenyar külli, cüzi, cins ve tür gibi bazı mantıki kavramları da vücudun 

arazları zümresinden saymaktadır. Bu da onun “mutlak vücuttan” kastının hem haricî 

hem de zihinde bulunan vücut olduğunu göstermektedir. Böylece bu da mantıki 

kavramları kendi arazları olarak kabul eden zihnî vücut olmaktadır. 

4.3.2.3.  Bazı Felsefi Akledilirlerin Araz Olması 

Behmenyar vücut328 ve imkânın329 konularına izafe edildiğini ve bu yüzden 

konularının kurucu unsurları olduklarını ve izafe, araz olduğundan bu ikisinin de araz 

olduğunu söylemektedir. Gerçi vücut ve imkânın araz olduğuna dair bu istidlal dahi 

olmasaydı yine de bu araz olmayı zatî olmama şeklinde alabilirdik. Özellikle 

Behmenyar’ın, araz olmanın iki farklı anlamı arasında yaptığı vurgu doğrultusunda330 

bu sonuca ulaşmak zor olmazdı. Aynı şekilde onun izafe,331 eyn,332 meta333 ve sayı gibi 

kavramların araz olduğuna dair ısrarı, bunların hariçte konularıyla vücut açısından 

 
326 a. g. e., 282.  
327 a. g. e., 285. 
328 a. g. e., 282-283. 
329 a. g. e., 482. 
330 a. g. e., 297. 
331 a. g. e., 412.  
332 a. g. e., 33.  
333 a. g. e., 364-366.  



116 

aynı olmalarına rağmen yukarıdaki istidlalde “izafenin” araz olması ve sonuçta, vücut 

ve imkânın araz olmasını arızî olana döndürmemize engel olurdu. O vahdeti de vücut 

ve imkân gibi araz olarak görmektedir. 

Behmenyar araz olmayı konusuyla ayniyet içinde var olan ve var olmayan şeyleri 

kapsayacak şekilde kullanmaktadır. Çünkü bazı durumlarda, örneğin izafenin hariçte, 

konusuyla ayniyetine işaret ettikten sonra yine de izafenin araz olduğunu 

söylemektedir. Dolayısıyla bu “araz olma” daha çok bu tür şeylerin hariçte mevcut 

olan şeylerle ilişkilendirilmesi anlamındadır. Burada hem mahiyetin hem de vücudun 

birlikte haricî kabul edilmelerinin yansımaları görülmektedir.  

  



117 

 

BÖLÜM II 

AKLİ İTİBARLAR OLARAK FELSEFİ AKLEDİLİRLER 

Bu bölümde Sühreverdi ile Nasirüddin Tûsî’nin felsefi Akledilirler anlayışı ayrıntılı 

olarak ele alınacaktır. İki farklı felsefi geleneğe sahip olmalarına rağmen Sühreverdi 

ile Tûsî’nin felsefi Akledilirler anlayışı aynıdır. Her iki filozof da “Akli İtibarlar” 

başlığı altında felsefi akledilirleri ele almakta ve bu önemli değişimin epistemolojik 

sonuçlarını kabul etmektedirler. Sühreverdi bu konuda Farabi ve İbn Sina’dan ziyade 

Behmenyar’ın etkisi altındadır. Behmenyar ile birlikte başlayan eğilimi devam ettiren 

Sühreverdi, meseleyi bütün mantıksal sonuçlarına ulaştırmıştır. Tûsî de bu anlayışı 

benimsemiş ve Sühreverdi’nin belirsiz bıraktığı bazı noktaları tamamlamıştır. Ancak 

Gazzali ile başlayan ve Fahrettin Razi ile birlikte devam eden Kelam’ın felsefileşmesi 

ile birlikte yine Gazzali ve Razi tarafından yapılan felsefe eleştirilerinin de Felsefi 

akledilirlerin “Akli İtibarlar” başlığı altında ele alınmasında etkili olduğu 

görülmektedir. Bu yüzden Sühreverdi ve Tûsî’nin “Akli İtibarlar Olarak Felsefi 

Akledilirler” anlayışının tarihi zemini olarak Gazzali’nin “Akli yargılar” anlayışı 

olarak felsefi Akledilirler anlayışı ile Razi’nin “Umur-ı âmme” başlığı altında ele 

aldığı felsefi Akledilirler anlayışına işaret edilmesi faydalı olacaktır.  

1. AKLİ İTİBARLAR ANLAYIŞININ ZEMİNİ OLARAK GAZZALİ VE 

FAHRETTİN RAZİ’NİN AKLEDİLİRLER ANLAYIŞI 

Gazzali (ö. 1111) ve Fahrettin Razi (ö. 1210) ile Kelam felsefileşmiş ve Meşşai felsefe 

geleneğinin karşısına alternatif bir felsefe yapma tarzı olarak çıkmıştır. Bu amaçla 

önce Gazzali Tehafütü’l-Felasife adlı eserinde yirmi meselede Farabi ve İbn Sina’yı 

eleştirmiş ve Meşşailerin bu konulardaki görüşlerinin aklen zorunlu olmadıklarını 

ortaya koymuştur. Fahrettin Razi bu eleştiri geleneğini devam ettirmiş ve bunu bütün 

felsefi meselelere uygulamıştır. Bu çalışmanın konusu olan “İkinci Akledilriler” 

konusu da bu eleştirilerden nasibini almıştır. Gazzali, Farabi ve İbn Sina’nın felsefi 

Akledilirler anlayışına hâkim olan realizmi, âlemin kıdemine yol açtığı gerekçesiyle 

eleştirmiştir. Gazzali Tehefüt’ün âlemin kıdemiyle ilgili olan birinci meselesinde 

filozofların âlemin kadim olduğuna dair dördüncü delillerini eleştirirken bu görüşünü 



118 

ortaya koymuştur. Bu delile göre imkân, imtina ve vücub gibi akledilriler izafi birer 

kavram olduklarından bunların kendisine izafe edileceği bir muzafı gerektirirler. 

Gazzali bu anlayışa karşı çıkar ve başta imkân olmak üzere diğer kavramların da akli 

birer yargıdan ibaret (Kâda’ya Akliye) olduğunu söyler.334 Ona göre bu tür kavramlar 

aklın gerçekliği analiz ederken ürettikleri akli yargılardır ve dolayısıyla hariçte izafe 

edilecekleri birer muzaflarının olması gerekmez. Gazzali imkân açısından söylenen 

şey eğer doğru olsaydı bunun imtina kavramı için de doğru olması gerektiğini ancak 

kimsenin böyle bir şey söylemediğini ileri sürerek itirazını güçlendirir. Gazzali’nin 

imkân, imtina ve vücub gibi akledilirleri birer akli yargı olarak görmesi ile 

Sühreverdi’nin aşağıda inceleyeceğimiz akli itibarlar arasında tarihsel bir ilişki olup 

olmadığını bilmesek de bu iki anlayışın birbirine yakın olduğu açıktır. Ancak arada 

önemli bir fark da bulunmaktadır. Buna göre Gazzali’nin akli yargılar anlayışının 

önemli bir ontolojik sonucu vardır ve bu da âlemin hadis olmasıdır. Ancak bu tür 

akledilirleri akli birer itibar olarak kabul eden Sühreverdi böyle bir sonuca ulaşmaz. 

Bu da Gazzali ve Sühreverdi’nin dayandıkları felsefi zeminin birbirinden farklı olduğu 

anlamına gelmektedir. 

Gazzali’nin eleştirilerini daha da derinleştirerek devam ettiren Razi, el-Mebahisü’l-

Meşrikiyye adlı eserinin ilk bölümünü umur-ı âmme konusuna ayırmış ve bu başlık 

altında felsefi akledilirleri incelemiştir. Razi, umur-ı âmme terimini vücut, mahiyet, 

vahdet, kesret, vucub, imkân, kıdem ve hudus gibi Akledilirler için kullanmaktadır.335 

Razi vücut, imkân ve imtina kavramlarının devir ve teselsüle düşülmeden 

tanımlanacağı konusunda filozofların görüşlerini benimsemiştir: “Bil ki bu üç 

kavramdan [vücut, imkân ve imtina] herhangi birisini devire düşmeden tarif edebilmek 

mümkün değildir.”336 Razi, malulün hangi cihetten illete muhtaç olduğu meselesinde 

de kelami görüşten ayrılmış ve bu ihtiyacı malulün mümkün olmasına dolayısıyla da 

imkâna bağlayarak filozofların görüşünü benimsemiştir.337 Böylece Razi felsefi 

Akledilirler meselesinde Farabi ve İbn Sinacı realizmi devam ettirmiştir.338 Razi ikinci 

 
334 Ebü Hamid Muhammed b. Muhammed b. Muhammed b. Ahmed el-Gazzali et-Tûsî, Filozofların 

Tutarsızlığı, Neşir ve Tercüme Mahmut Kaya-Hüseyin Sarıoğlu bs. 5 (İstanbul: Klasik 2012), 42. 
335 Fahrettin Razi, el-Mebahisü’l-Meşrikiyye, Tashih Muhammed el-Bağdadı, c. 1 (Beyrut: Darü’l-

Kitab, 1408), 95. 
336 a. g. e., 206. 
337 a. g. e., 218. 
338 Altaş. E.., “Fârâbî’den Beyzâvî’ye Umur-ı Âmme Kavramının Gelişimi, Dönüşümü ve Beydâvî’nin 

Tercihleri”, İslam İlim ve Düşünce Geleneğinde Kâdî Beyzâvî, ed. Mustakim Arıcı, bs. 1 (Ankara: 



119 

Akledilirler terimini de sadece mantıki akledilirleri belirtmek için kullanmıştır. Yine 

bu anlamda akli itibarlar terimini de kullanmış ancak bu başlık altında hiçbir felsefi 

akledilire yer vermemiştir.   

2. SÜHREVERDİ’NİN İŞRAK FELSEFESİNDE İKİNCİ 

AKLEDİLİRLER VE FELSEFİ AKLEDİLİRLERİN 

EPİSTEMOLOJİK STATÜSÜ 

Sühreverdi’nin ikinci Akledilirler anlayışını incelerken dikkatimizi ilk çekmesi 

gereken şey onun akledilirlerle ilgili yaptığı tasnif olmalıdır. Çünkü Sühreverdi’nin 

ikinci akledilirlerle ilgili bütün görüşlerinin dayanağı bu tasnife dayanmaktadır. 

Sühreverdi ikinci Akledilirler tabirini birkaç yer dışında kullanmamıştır. O, 

Akledilirler meselesini farklı ıstılahları kullanarak ele almayı tercih etmiştir. Bu 

yüzden önce onun sıfatlara dair taksimini, sonra da bu taksimin ikinci Akledilirler 

meselesine nasıl tatbik edildiğini ele alacağız. Akabinde hangi kavramların bu başlık 

altında ele alındığını ortaya koyacak, aynî ve haricî olan Akledilirler ile zihnî ve itibari 

olanların birbirinden nasıl ayrıldığını görecek ve en önemlisi de bu taksimin felsefi ve 

epistemolojik sonuçları üzerinde duracağız. 

2.1.  Sıfatların Taksimi 

Öncelikle Sühreverdi’nin sıfattan ne kastettiğini bilmek gerekir. O, sıfat derken eşyaya 

yüklem olarak hamledilen kavramları kastetmektedir. Sühreverdi’nin bu konudaki 

genel yaklaşımı kendinden önceki Meşşailerle uyumlu ve onların devamı 

niteliğindedir. Daha önce akledilirlerin Farabi, İbn Sina ve Behmenyar’da birinci, yani 

haricî kavramlar ile ikinci Akledilirler, yani salt zihnî kavramlar olarak birbirinden 

ayrıldığını görmüştük. Sühreverdi bu yaklaşımı benimsemiş ancak bunu sıfatlara 

tatbik etmiştir. Onun, sıfatların haricî ve itibari olduğuna dair ifadeleri, İbn Sina’nın 

Mübahasat’ta bulunan ve eşyanın sıfatlarını aynî ve itibari olarak ayırdığı ifadelerini 

hatırlatmaktadır.339 Aynı minvalde Sühreverdi şunları söylemektedir: 

Tahkik: Sıfatlar hem zihinde hem de hariçte varlıkları bulunanlarla – beyaz gibi- 

mahiyetleri niteledikleri halde zihin dışında bir varlıkları olmayanlar diye ikiye ayrılır. 

Bu ikinci tür sıfatların aynî varlığı zihindedir. İnsana yüklem olan tür ve Zeyde yüklem 

olan tikellik gibi. Zeyd hariçte tikeldir dediğimizde, bu sözümüzün anlamı tikelliğin 

 
Türkiye Diyanet Vakfı, 2017), 164-168. Altaş bu çalışmasında Razi’nin umur-ı âmme başlığı altında 

ele aldığı kavramları zikrettikren sonra onun bu tür kavramlar konusunda İbn Sinacı realizmi 

benimsediğini doğru bir şekilde tespit etmiştir.  
339 Hüseyin bin Abdullah bin Sina, el-Mubahasat, tahkik Muhsin Bidarfer, bend 350, s. 131. 



120 

hariçte Zeyd ile kaim olan bir suretinin/varlığının olduğu değildir. Aynı şekilde şeylik 

kavramı da böyledir. Onlardan pek çoğunun da kabul ettiği gibi bunlar ikinci 

akledilirlerden olan sıfatlardır. İmkân, vücut, vücûb, vahdet ve benzeri kavramlar bu 

kabildendir.340 

Sühreverdi bu ibarede sıfatları haricî ve aynî olanlar ile zihnî ve itibari olanlar diye 

ikiye ayırmaktadır. “Zihin dışında bir varlıkları yoktur. Aynî varlıkları zihindedir” 

diyerek zihnî sıfatların dış âlemle hiçbir ilişkisi bulunmadığını ortaya koymaktadır. 

Bu, tür ve tikellik gibi tamamen zihnî olan örnekler vermesinden de anlaşılmaktadır. 

Zira tür ve tikel kavramlarının, mahiyetlerin zihnî özellik ve arazlarından olduğunda 

herhangi bir ihtilaf bulunmamaktadır. Sühreverdi daha da ileri giderek bu türden olan 

bazı kavramların haricî şeylere yüklem yapılmasının onların hariçî sayılabilmesi için 

yeterli bir delil teşkil etmediğini savunmaktadır. Bu noktayı ileride daha ayrıntılı bir 

şekilde ele alacağız. 

Sühreverdi’den alıntıladığımız bu ibarede geçen “ikinci Akledilirler” tabiri de onun bu 

tür sıfatları zihni kabul etmesinin sadece dış âlemde konusuna zait bir şekilde var 

olmayı onlardan nefiyettiğini değil, buna ek olarak her türlü hariciliği onlardan 

nefiyettiğini göstermektedir. Özetle Sühreverdi, zihnî sıfatlardan dış âlemde hiçbir 

karşılığı olmayan kavramları kastetmektedir ki bu dışsallığın nefiyedilmesinin kaç 

değişik anlamda olduğunu çok geçmeden açıklığa kavuşturacağız. Birinci bölümde 

açık bir şekilde ortaya koyduğumuz gibi “ikinci Akledilirler” tabirini Meşşailer, salt 

zihnî kavramlar için kullanmaktadırlar. Sühreverdi’nin de ilave herhangi bir açıklama 

yapmamasından ve verdiği sayısız örneklerden “ikinci Akledilirler” tabirini 

kendisinden öncekilerle aynı anlamda kullandığı sonucunu çıkarabiliriz. Aşağıdaki 

alıntı da bu durumu pekiştirmektedir: 

Öyleyse bütün sıfatlar ikiye ayrılır. Birincisi aynî olan sıfatlar ki bunların bir de akılda 

suretleri bulunur. Siyah, beyaz ve hareket gibi. İkincisi ise aynî varlıkları zihindeki 

varlıklarından başka bir şey olmayan sıfatlar. Bunların zihindeki varlığı, diğerlerinin 

hariçte bulunmaları mertebesindedir. Daha önce zikrettiğimiz gibi imkân, cevherlik, renk 

olmaklık, vücut ve benzeri kavramlar bu türdendir. Ve eğer bir şeyin zihin dışında bir 

vücudu varsa, bu şeyin zihinde olan varlığı ile hariçteki varlığı arasında mutabakat olması 

gerekir. Ama sadece zihinde varlığı olanın, dış âlemde bir varlığı olmadığından zihinde 

olanın dışta olana mutabık olması gerekmez.341 

 
340 Şehabüddin Yahya Sühreverdi, Mecmua-i Musennefat-i Şeyh İşrak, tashih Henry Corben, 3. Bs., c. 

1 (Tahran: Pejo Heshgah-i Ulum-i İnsani ve Mütalaat-i Ferhengi, 1380), s. 346-347. 
341 a. g. e., c. 2, 71. 



121 

Bu alıntının başında bulunan “bütün” lafzı Sühreverdi’nin sıfatlar taksiminin kesin ve 

inhisari olduğunu göstermektedir. Ne olursa olsun, bir sıfat ya zihnidir ya da haricidir. 

Sühreverdi’nin bu ibarede birinci akledilirlerden sadece siyah, beyaz ve hareket gibi 

arızı olan sıfatları zikretmesinin sebebi ise onun sadece yüklem olan sıfatları tasnif ve 

taksim etmek istemesidir. Bu yüzden, çoğunlukla cümlede konu görevi gören 

cevherler zikredilmemiştir. Diğer bir ifadeyle, Sühreverdi sıfatları taksim ederken 

sadece yüklem olabilen sıfatları zikretmekte ve konu da olabilen sıfatları ayrıca 

zikretme gereği duymamaktadır. Dolayısıyla Sühreverdi’ye göre haricî olan kavramlar 

ister yüklem şeklinde isterse de konu şeklinde olsunlar her ikisi de mahiyetsel 

kavramlardandır. Filozofların çoğuna göre haricî, dolayısıyla da mahiyetsel kabul 

edilen sayı gibi kavramlar bile Sühreverdi’ye göre zihni kavramlardandır.  

Bir önceki ibarede olduğu gibi, bu ikinci ibarede de Sühreverdi’nin asıl vurgusu ikinci 

kısım sıfatların haricî olmadığınadır. Çünkü ikinci ibarede Sühreverdi, bu ikinci tür 

sıfatların hariçle olan mutabakatını dahi nefiyetmektedir. Mutabakat bu tür sıfatların 

haricî yüklem olabilmelerinin ön şartıdır ve Sühreverdi önceki ibarede bunu kabul 

etmişti. Bu da ikinci tür sıfatların haricî olmamasının sadece dış âlemde konularına 

zait olmamalarından ibaret olmadığı anlamına gelmektedir. Anlaşılan Sühreverdi, söz 

konusu ikinci kısım sıfatlar olunca bütün anlamlarıyla hariciliği onlardan nefiyetmek 

istemektedir. Buna hariçte konularıyla ayniyet şeklinde var olmaları da dâhildir. Bu 

durumun ciddi epistemolojik sonuçları olacaktır ve ileride göreceğimiz gibi 

Sühreverdi bu sonuçlarla yüzleşmeye hazırdır: 

Zihin bir şeyin ya zihinde ya da hariçte olduğuna hükmeder. Bunlardan bazıları sadece 

zihnî mahmullerdir. Bazıları da aynî olana mutabık olan mahmullerdir. İmkân ve benzeri 

kavramlar birinci türdendir. Sonra imkân madum olana değil zorunlu olana izafe edilir.342 

Bu ibarede Sühreverdi, mahmulleri salt zihnî olanlar ile harice mutabık olanlar olarak 

ikiye ayırmakta ve dış âlemde bazı şeylerin mümkün olduğuna hükmetmenin, zihnin 

bir faaliyetinden kaynaklandığını söylemektedir. Buna göre zihin, zihnî bir izafe ile 

hariçte bulunan bazı şeylerin mümkün olduğuna hükmetmektedir. Dolayısıyla 

“imkân” kavramının mevcut olduğu yer zihindir ve bunu dış âleme nispet eden de yine 

zihnin kendisidir. Bu ibareden ayrıca zihnin “imkânı” sadece zorunlu şeylere izafe 

ettiğini ancak madum olan şeylere imkân kavramının hiçbir şekilde izafe edilmediğini 

 
342 a. g. e., c. 1, 48.  



122 

de öğreniyoruz ki Farabi’den mümkün olanın aslında bilkuvve var olan demek 

olduğunu zaten öğrenmiştik. 

2.2.  İkinci Akledilirler Tabiri 

Yukarıda aktardığımız birinci ibarede görüldüğü gibi Sühreverdi ikinci Akledilirler 

tabirini kendisinden önceki Meşşailerle aynı anlamda kullanmaktadır. Çünkü bu 

ıstılaha yeni bir anlam yüklediğine veya anlam genişlemesine uğrattığına dair herhangi 

bir açıklama yapmamıştır. “Onlardan çoğunun kabul ettiği” tabiriyle de Meşşailere 

özellikle de Behmenyar ve Levkeri’ye işaret etmektedir. Bu da onun bu ıstılaha 

Meşşailerin yüklediği anlamı benimsediğine delalet etmektedir. Dolayısıyla onun da 

bu ıstılahla salt zihnî kavramları kastettiği açıktır: 

Bil ki sen “şeyin zatı”, “şeyin hakikati” ya da “şeyin mahiyeti” dediğinde, mahiyet 

kavramı insan veya at olması açısından değil de yine mahiyet olması, hakikat olması veya 

zat olması açısından zihnî itibarlardan ve ikinci akledilirlerdendir.343 

Burada Sühreverdi, birer felsefi akledilir olan zat, hakikat ve mahiyet gibi kavramları 

da zihnî birer itibar olarak görmekte ve onları ikinci akledilirlerden saymaktadır. 

Ancak burada bu kavramlar ile misdakları arasında bir ayrım yapıldığına dikkat etmek 

gerekir. Dolayısıyla ikinci akledilir olan, bu kavramların kendisidir, misdakları değil.  

2.3.  İkinci Akledilirlerle Benzer olan Istılahlar ve Anlamları 

Gördüğümüz gibi “ikinci Akledilirler” tabiri, kavramların taksiminde kullanılan “zihnî 

sıfatlar” anlamında kullanılmakta ve salt zihnî olan kavramlar anlamına gelmektedir. 

Üçüncü alıntıdan da gördüğümüz gibi “zihnî itibarlar” tabiri de “ikinci Akledilirler” 

ile eşanlamlı olarak kullanılmaktadır. Dolayısıyla zihnî itibarlar da salt zihnî olan sıfat 

ve kavramlar anlamına gelmektedir. Zaten bu konuda Sühreverdi daha çok “itibar” ve 

“itibarat” tabirlerini kullanmaktadır. İçinde bu tür tabirlerin kullanıldığı bazı ibareleri 

ele almak Sühreverdi’nin bu konudaki kullanımlarına dair daha iyi bir resim ortaya 

koyacaktır: 

Mutabakat bazen siyah ve beyazda olduğu gibi hariçte zatı bulunan şeylerde olur. Ancak 

itibaratın hariçte bir hüviyetleri ve zatları yoktur. Aksine bunların aynî varlıkları zihnî 

varlıklarının aynısıdır. Zihin bazen bunları harice izafe eder. Bazen de zihnî ve daha genel 

olana izafe eder. Aynı şekilde akli takdirat ve cihetlere de izafe edilirler. Aynı şekilde 

şeyin cüzi olması, şeylik ve diğerleri de bu türdendir.344 

 
343 a. g. e., c. 1, 361. 
344 a. g. e., c. 1, 163. 



123 

Sühreverdi burada da “itibarların” salt zihnî olduğunu ifade etmiş ve bu tür şeylerin 

aynî varlığının zihnî varlıklarının aynısı olduğunu vurgulamıştır. Bu tür şeylerin bazen 

dış âleme de izafe edildiğini hatırlatarak, itibarların hariçle olan bu ilişkisinin, sadece 

zihin tarafından zihnî kavramaların haricî şeylere izafe edilmesinden başka bir şey 

olmadığını söylemiştir. Bu yüzden bunların hariçteki şeylere yüklem olmasının, 

bunların haricî olmasını gerektirmediğini ifade etmiştir. Daha sonra Sühreverdi, 

Behmenyar ve Levkeri’nin eserlerinde salt zihnî olan anlamında ikinci akledilirlerden 

sayılan “şeylik” gibi bir kavramı örnek vererek, bazı Meşşailerin de bu tür kavramların 

salt zihnî olduğunu kabul ettiğine işaret etmektedir. Böylece kendisinin kullandığı 

“itibari” ıstılahının Meşşailerin kullandığı ikinci Akledilirler ıstılahıyla aynı anlama 

geldiğini vurgulamış olmaktadır. Bu önemli bir noktadır, zira biz, Meşşailerin bu 

konudaki tabirlerini analiz ederken, bu tabiri salt zihnî kavramlar anlamında 

kullandıklarını görmüştük. Dolayısıyla şeylik ve diğer felsefi kavramların itibari ve 

zihnî olarak görülmesi daha önce Meşşailerde olduğundakiyle aynı anlamda olacaktır: 

İmkân ve vücûb dış âlemde mahiyete zait değillerdir. Eğer imkân zait olursa vücut sahibi 

olması gerekir. Aynı şekilde vücûb da böyledir. Vücûb zait olursa vücudu olacak ve bu 

şekilde devam edecektir. Aksine bunlar zihnî şeyler ve zihnî itibarlardır.345 

Burada Sühreverdi imkân ve vücûb açısından zait olmanın nefyiyle işe başlamakta ve 

“aksine” diyerek daha da ileri gitmekte ve zait olmamaktan bunların salt zihnî 

kavramlar olmasına geçmektedir. Bu ileri anlamı da “zihnî şeyler” ve “zihnî itibarlar” 

tabirleriyle ifade etmektedir. Dolayısıyla bu iki tabirin içeriğini de salt zihnî anlamında 

doldurmak gerekir. Zihnî itibarlar346 ve akli itibarlar347 gibi tabirler Sühreverdi’nin 

eserlerinde sıkça bu anlamda kullanılmaktadır. Aynı şekilde umur-i zihnî,348 akli 

cihetler,349 salt akli mahmuller,350 emr-i akli,351 akli mahmuller,352 akli sıfatlar353 ve 

akli mülahazalar354 tabirleri de çoğunlukla “itibar” kökünden alınmış bir lafızla 

kullanıldığında salt zihnî kavramlar anlamında kullanılmışlardır. Sühreverdi bu 

 
345 a. g. e., c. 1, 25.  
346 a. g. e., c. 1, 17, 21, 25, 48, 385, 413. 
347 a. g. e., c. 1, 31, 343, c. 2, 70, 73, 74, 116, 186, 340, 361. 
348 a. g. e., c. 1, 25. 
349 a. g. e., c. 1, 343. 
350 a. g. e., c. 2, 64. 
351 a. g. e., c. 2, 68-72. 
352 a. g. e., c. 2, 68, 72-114. 
353 a. y. 
354 a. g. e., c. 1, 70. 



124 

tabirlerin bazılarının geçtiği yerlerde sadece bu başlıklar altında zikrettiği kavramların 

hariçte zait olmasını değil, her türlü hariciliği dahi onlardan nefiyettiğini açıkça 

belirtmektedir.355 

2.4. İkinci Akledilirler Başlığı Altında Zikredilen Kavramlar 

Sühreverdi, zihnî olan ile harici olan kavramları birbirinden ayırmak için benimsediği 

kıstas gereği –ileride ayrıntılı olarak ele alınacak- felsefi akledilirlere ek olarak pek 

çok mahiyetsel kavramı da ikinci Akledilirler başlığı altında zikretmiştir.  

2.4.1. Mahmul Olmaları Açısından Bütün Kategoriler ve Yüklemler 

Sühreverdi’ye göre bütün kategoriler, yüklem şeklinde kullanıldıklarında, zihnî ve 

itibari kavramlardır.356 Bu, kategorinin kendi başına haricî mi yoksa itibari mi 

olmasından arî bir durumdur. Yani kategorinin kendisi ister haricî ister itibari olsun 

onun yüklem halinde kullanılması daima zihnî ve itibaridir.357 Diğer bir ifadeyle, bütün 

kategoriler mahmul olduklarında, yani türetilmiş hallerinde, kaynağı ister aynî isterse 

de itibari olsun, zihnî ve itibaridirler.358 Bu şekilde her ne kadar siyahın kendisi aynî 

bir şey olsa da onun türetilmiş hali olan siyahlık itibari ve zihnidir.359 

2.4.2. Mahiyetsel Olan Bazı Kategori ve Kavramlar 

Sühreverdi bazı kategori ve mahiyetsel kavramları da zihnî ve itibari görmektedir. 

Mesela araz, itibari olduğu için cevher360 de zihnî ve itibari kabul edilmiştir. Kardeşlik 

ve babalık361 gibi izafeler ile sayılar,362 nokta, çizgi363 ve renk364 gibi kavramlar bu 

kabildendir. O aynı şekilde nitelik gibi araz kategorilerini de bunların hariçteki fertleri 

basit olduğundan zihnî ve itibari olarak kabul etmektedir.365 Bunun nedenini sonraki 

kısımda açıklayacağız. 

 
355 a. g. e., c. 1, 343-413, c. 2, 64. 
356 a. g. e., c. 1, 172, c. 2, 74. 
357 a. g. e., c. 1, 172. 
358 a. g. e., c. 1, 71.  
359 a. g. e., c. 1, 71-72.  
360 a. g. e., c. 2, 70, 116. 
361 a. g. e., c. 2, 68.  
362 a. g. e., c. 2, 68 - 74. 
363 a. g. e., c. 1, 238, 262 - 263. 
364 a. g. e., c. 2, 69 - 72. 
365 a. g. e., 74. 



125 

2.4.3. Basit Şeylerin Cins ve Fasılları ve Bunların Kategoriler Altında 

Kullanılması 

Sühreverdi’ye göre her ne kadar “güzel koku” ve “siyahlık” gibi şeyler aynî birer 

mevcut olsalar da basit olduklarından, hariçte bunların hakiki parçaları olan hakiki cins 

ve fasılları yoktur.366 Aksi durumda birleşik olmaları gerekirdi. Mesela gerçek bir şey 

olan “siyahlığın” hakiki cinsi renktir. Ama bu cins, siyahlığın zihinde tasavvur 

edilmesinden hâsıl olan itibari bir kavramdır.367 Dolayısıyla “renk” gibi bazı 

mahiyetsel kavramların itibari sayılmasının sebebi, bunların daima basit şeylerin cinsi 

olarak bulunuyor olmasıdır. Burada önemli olan nokta şudur; Sühreverdi’nin bu tür 

kavramları itibari kabul etmesinin sebebi sadece basit şeylerin hariçte parçaları 

olmaması ya da bunlar zihne intikal edince iki ya da daha fazla parça şeklinde tahlil 

edildiklerini vurgulamak için değildir. Çünkü kendisi bu ihtimali soru şeklinde ortaya 

koymuş ve reddetmiştir.368 Onun asıl söylemek istediği, zihnin siyahlık veya beyazlığı 

tasavvur ettikten sonra “renk” adında diğer bir şeyi bunlara izafe ettiğidir.369 Elbette 

burada zihin açısından bir keyfilik söz konusu değildir. Diğer bir ifadeyle, renk 

“siyahlıkta” bulunan bir haysiyet ve özelliktir ve ancak siyahlık akıl tarafından 

tasavvur edildiğinde zihinde meydana gelmektedir.370 Diğer taraftan, bu tür şeylerin 

kendilerine has bir kategori altında toplanması da -nitelik gibi- aklın bir itibarıdır. 

Çünkü bu yerleştirme, eğer hakiki bir şey olursa, niteliğin hariçte siyahlığa zait 

olmasını gerektireceğinden teselsüle yol açacaktır.371 

 

 

2.4.4. Yokluğa Dair Şeyler 

Sühreverdi “sükûn” gibi yokluğa dair kavramları da zihnî ve itibari görmektedir. 

Çünkü ona göre, yokluğa dair bütün şeyler vücudî olan bir şeyin nefiyedilmesiyle elde 

edilmektedirler.372 Diğer bir ifadeyle, yokluk bunların anlamında içerilmektedir373 ve 

 
366 a. g. e., c. 1, 24, 169, 366, 370, c. 2, 73-74. 
367 a. g. e., c. 1, 170.  
368 a. y.  
369 a. y.  
370 a. g. e., 369.  
371 a. g. e., c. 2, 74. 
372 a. g. e., 70.  
373 a. g. e., c. 1, 263. 



126 

bu yüzden intifa, yani nefiyetme, haricî olarak kabul edilemez. Dolayısıyla bunların 

sadece zihinde tasavvur edildiklerini söylemek gerekir. Bu şekilde o, genel olarak 

karşıt olan bütün yokluk bildiren kavramları itibari ve zihnî kabul etmektedir.374 

Sühreverdi aynı zamanda diğerlerinin nezdinde mahiyetsel birer kavram olan nokta, 

çizgiyi ve yine diğerlerine göre felsefi bir kavram olan imkânı da yokluğa dair 

kavramlardan görmektedir.375 

2.4.5. Mantıki Kavramlar 

Mantıki mahmullerden olan cins, fasıl, tür ve tikel gibi kavramlar ve ayrıca diğerlerine 

göre felsefi bir kavram olan imtina da Sühreverdi’ye göre itibari ve zihnî 

kavramlardandır.376 Çünkü daha önce de gördüğümüz gibi, esasında Sühreverdi, itibari 

ve bununla anlamdaş olan diğer ıstılahları, Meşşailerdeki “ikinci Akledilirler” 

anlamında kullanmaktadır. Bu şekilde, Sühreverdi için bu tür kavramların itibari ve 

zihnî olduğu açıklanmaya ihtiyaç duymayacak derecede kesin ve açıktır. 

2.4.6. Felsefi Akledilirler 

Akli itibarlar konusunda Sühreverdi’nin asıl vurgusu felsefi kavramların da zihnî ve 

itibari olduklarınadır. Bu, onun Akledilirler konusunda kendisinden önceki Farabi ve 

İbn Sina çizgisinden kesin bir şekilde ayrıldığı anlamına gelmektedir. Her ne kadar 

Behmenyar felsefi kavramlardan bazılarını ikinci Akledilirler başlığı altında 

zikretmişse de ne bunun için herhangi bir gerekçe ileri sürmüş ne de bunu bütün felsefi 

kavramlar için yapmıştır. Daha da önemlisi Behmenyar, felsefi kavramları salt zihnî 

kavramlar anlamında ikinci akledilirlere dâhil etmenin epistemolojik sonuçlarına 

hiçbir şekilde değinmemiştir. Oysa Sühreverdi öncelikle teşahhus hariç bütün felsefi 

kavramları akli itibarlardan, yani ikinci akledilirlerden saymış, ikinci olarak da bunun 

epistemolojik sonuçlarını açıklamış ve kabul etmiştir. Felsefi kavramların akli itibarlar 

olarak kabul edilmesinin felsefi ve epistemolojik sonuçlarını ileride ayrıntılı olarak 

inceleyeceğimizden burada sadece Sühreverdi’nin hangi felsefi kavramları akli 

itibarlar başlığı altında ele aldığına işaret etmekle yetiniyoruz. 

 
374 a. g. e., c. 2, 70. 
375 a. y.  
376 a. g. e., c. 1, 163, 342, 346, 347. 



127 

Sühreverdi vücut,377 vahdet,378 şeylik,379 hakikat,380 zat,381 mahiyet382 (mahiyet 

kavramı, misdakı değil), araz olma,383 imkân,384 vücûb,385 imtina386 ve illiyet387 gibi 

kavramları akli itibarlardan saymıştır. Sühreverdi, genel felsefi kavramlardan sadece 

“teşahhus” kavramını itibari kabul etmemiştir. Çünkü temyiz ile teşahhusu birbirinden 

ayırmakta ve temyizi, ancak idrak edenle ilişkili olarak anlam kazandığından, itibari 

kabul etmektedir. O, şeyin, hariçî teferrüdünü temyiz ve temyiz edenden arî görerek 

teşahhusa muhtaç olduğunu söylemiştir.388 Eğer haricî şey, bireyselleşmede teşahhusa 

muhtaç ise bu teşahhusun haricî olduğu anlamına gelmektedir. 

Öte yandan Sühreverdi, kuşatıcı olmayan illiyet-maluliyet, kuvve-fiil ve takaddüm-

teahhur gibi kavramlar konusunda herhangi bir açıklama yapmamış ve bunları itibari 

mi haricî mi kabul ettiğine dair sessiz kalmıştır. Bu tür felsefi kavramlar varlık olarak 

varlığa yüklenmediklerinden genel ve kuşatıcı değillerdir. Bu, aynı zamanda bunların 

itibari olup olmaması konusunda Sühreverdi’nin neden sessiz kaldığını da 

açıklamaktadır. Zira bunlar varlık olarak varlığa arız olmadıklarından esasında itibari 

olarak kabul edilmelerine de gerek yoktur. Zira daha sonra göreceğimiz gibi bunların 

haricî kabul edilmesi herhangi bir akli muhalliğe yol açmamaktadır. 

2.5. Kıstas ve Ölçüt Meselesi: Bir Kavramın İtibari mi Haricî mi Olduğunu 

Tespit Etmenin Yolu Nedir? 

Sühreverdi’nin itibari olan ikinci akledilirleri böyle olmayan akledilirlerden ayırt 

etmek için kullandığı kıstas aslında bu tür kavramların temel bir özelliğine 

dayanmaktadır. İkinci akledilirlerde bulunan bu temel özellik daha önce Farabi,389 İbn 

Sina390 ve Behmenyar391 tarafından da ortaya konmuştur. Bu özellik, bu tür 

kavramların nihayetsizce tekrar edebilmesidir. Daha önce Farabi ve İbn Sina’nın bu 

 
377 a. g. e., 343, 344, 346, 347, 355, 358, 413, c. 2, 64-67, 71, 73, 186-358. 
378 a. g. e., c. 1, 165, 343, 344, 347, 355, 356 -358, c. 2, 67. 
379 a. g. e., c. 1, 346, c. 2, 64, 114 - 116. 
380 a. g. e., c. 1, 175 - 361-364, c. 2, 64 - 114. 
381 a. g. e., c. 1, 175 - 361-364, c. 2, 64. 
382 a. g. e., c. 1, 175 - 361-364, c. 2, 64 - 114. 
383 a. g. e., c. 1, 364, c. 2, 72. 
384 a. g. e., c. 1, 25, 26, 31, 48, 165, 343, 344, 346, 347, 349, 356 – 358, c. 2, 68, 69-71. 
385 a. g. e., c. 1, 25, 165, 347, 358. 
386 a. g. e., 346-347. 
387 a. g. e., 176. 
388 a. g. e., 162. 
389 Ebu Nasr Farabi, Kitabu'l-Huruf, tahkik Muhsin Mehdi, s. 65-66. 
390 Hüseyin bin Abdullah bin Sina, el-Mubahasat, tahkik Muhsin Bidarfer, s. 131. 
391 Behmenyar bin Merzuban, et-Tahsil, tahkik Murtaza Mutahari, s. 180-181. 



128 

özelliği, itibari ve ikinci akledilirleri diğer akledilirlerden ayırırken temel bir kıstas 

olarak kullandığını görmüştük. Doğal olarak Farabi ve İbn Sina bu özelliği daha çok 

zihinde bu tür kavramların nihayetsizce tekrar edebildiği şeklinde kullanmışlardı. Ama 

Behmenyar kendi kullanımında, bu özelliği bazı felsefi ve mahiyetsel kavramları 

kapsayacak şekilde ikinci akledilirlerin haricî ziyadetini nefiyetmek için kullanmıştır. 

Bu şekilde “nihayetsizce tekrar edebilme” sadece zihnî olmanın kıstası olmaktan çıkıp 

haricî olmamanın da ölçütü haline gelmiştir. Dolayısıyla dış âlemdeki varlığı, tekrarını 

gerektiren her kavram, teselsüle yol açtığı gerekçesiyle zihnî ve itibari kabul edilmiştir. 

Behmenyar, bundan, bu tür kavramların dış âlemde konularıyla aynı olduğu sonucunu 

çıkarmıştır. Ancak göreceğimiz gibi Sühreverdi bu anlamıyla hariciliği dahi felsefi 

kavramlardan nefyedecektir. 

Sühreverdi bu özellikten392 yararlanarak şu sonuca varır; eğer bu tür kavramlar hariçte 

var olurlarsa, onların nihayetsizce tekrarının da bilfiil var olması gerekir. Çünkü 

gerçek şeyler, itibar edenin itibarına bağlı olmadıklarından, nihayetsizce tekrarın, 

itibar edenin itibarını kestiğinde sona erdiği söylenemez. Bu nihayetsiz silsile illi-

maluli ve bilfiil var olduğundan,393 muhaldir.394 Bu şekilde bu tür kavramların haricî 

kabul edilmeleri akli bir muhale yol açtığından onların zihnî, yani itibari kabul 

edilmeleri gerekmektedir. Böylece Sühreverdi, itibari olan ile olmayanı ayırt etmek 

için genel bir kıstasa ulaşır. Buna göre; hariçte varlığı türünün tekrarını gerektiren ve 

bu tekrarı nihayetsizce olan her şey zorunlu olarak zihnî ve itibari olacaktır.395 Diğer 

bir ifadeyle, Sühreverdi, ilk olarak bu tür kavramların nihayetsizce tekrar edebilme 

özelliğinden yararlanarak, bunların hariçte tahakkuk etmesinin muhal olan teselsülle 

sonuçlanacağını, sonra da bu özelliği -ki kıstasının orta terimi görevi görmektedir- 

itibari olan ile itibari olmayan kavramları birbirinden ayırmak için bir kıstas olarak 

ortaya koymaktadır. 

Sühreverdi’nin bu kıstası vazederken tam olarak ne yaptığına dikkat etmek gerekir. O, 

bu kıstası kullanarak vücut ve vahdet gibi itibari kavramların haricî ziyadetlerinin 

nefyinden onların mutlak anlamda hariciyetlerinin nefyine ulaşmaktadır.396 Diğer bir 

ifadeyle, ilk bakışta sanki Sühreverdi, bu tür kavramların haricî tahakkuklarını kabul 

 
392 Sühreverdi, Mecmua-i Musennefat-i Şeyh İşrak, tashih Henry Corben, c. 1, s. 24.  
393 a. g. e., 355. 
394 a. g. e., 22 - 24, c. 2, 65-68. 
395 a. g. e., 26 - 364. 
396 a. g. e., 24.  



129 

etmenin, onların hariçte konularına zait olmasını gerektireceğini ve bu da teselsüle yol 

açacağından ve teselsül de muhal olduğundan sadece bu tür kavramların hariçte 

konularına zait olmadığını söylemek istiyormuş gibi görünmektedir. Bu durumda 

sanki bu tür kavramlar haricidir ancak hariçte konularıyla aynı olan bir varlığa 

sahiplermiş gibi görünmektedir. Ama Sühreverdi’nin bu konuda söylediklerini daha 

dikkatli bir şekilde incelersek durumun böyle olmadığı anlaşılacaktır. O, her ne kadar 

açıkça söylememiş olsa da zihninde bulundurduğu bir kabulden dolayı, hariçte 

ziyadetin olmamasından bu tür şeylerin hariciliklerinin tamamen nefyedilmesine 

intikal etmektedir. Bu kabul de şudur; hariçte mevcut şeylere zait bir şekilde var 

olmayan her şey zihni ve itibaridir. Diğer bir ifadeyle, Sühreverdi, hariçte var olan 

diğer şeylerden ayrı olmayan başka bir haricî şey tasavvuruna sahip değildir. Bu 

yüzden Ona göre ziyadet ile farklılığın yokluğu, hariciyetin yokluğuyla aynıdır.397 

Ziyadetin yokluğundan hariciyetin yokluğuna olan bu intikali aşağıda nakledeceğimiz 

ibarelerden takip etmek mümkündür: 

Söz buraya varınca; zihnî itibarlar ile aynî olanları ayırt etmek için bir mizan ortaya 

koyarız. Bazı şeyler mahiyete hem zihnen hem de haricî olarak zait olurlar. Ve bazı şeyler 

de sadece zihinde mahiyete zait olurlar.398 

Burada Sühreverdi, henüz bu tür kavramların mutlak anlamda haricî olmadıklarını ileri 

sürmemektedir. Burada o, sadece bunların hariçte konularına zait olmadıklarını göz 

önünde bulundurmaktadır. Bu yüzden devamında birinci kıstası vücut kavramına 

tatbik etmekte ve mahiyet vücut olmadan da taakkul edilebildiğinden, şu hâlde vücut 

mahiyete zaittir, demektedir. Bu sebepten dolayı, vücudun vücudu da vücuda zaittir. 

O, bundan, eğer vücut hariçte mevcut olursa muhal olan teselsüle yol açacaktır 

sonucuna ulaşmaktadır. Sühreverdi bu önemli noktayı göz önünde bulundurarak 

muhtemel bir itirazı ortaya koyar ve vücut, her nerede mevcut olursa konusuna zait 

olması gerekecektir, kabulünden hareketle itiraza cevap vermektedir; bu itiraz, eğer 

vücudun hariçteki mevcudiyetini vücudun kendisi olarak kabul edersek teselsül 

ihtimalinden kurtulabileceğimizi varsaymaktadır. Sühreverdi bu itirazı şöyle 

cevaplamaktadır: Vücut mahiyete zait olduğundan, kendisi de dâhil her neye arız 

olursa, zait bir şekilde arız olacaktır. Dolayısıyla Sühreverdi’ye göre ziyadetin yokluğu 

ile hariciyetin yokluğu arasında üçüncü bir ihtimal bulunmamaktadır. Bu yüzden vücut 

 
397 a. g. e., c. 1, 24. 
398 Sühreverdi, Mecmua-i Musennefat-i Şeyh İşrak, tashih Henry Corben, c. 1, 21. 



130 

eğer haricî olursa, zait olması gerekir ve eğer zait bir şekilde var olması teselsüle yol 

açtığından muhal ise haricî de değil demektir. Yani dış âlemde sadece mahiyetler 

vardır ve onların dışındaki her şey, zihin ve aklın itibarından ibarettir: 

Fayda: Mahiyetten ayrı olarak taakkul ettiğimiz için vücudun, hariçte mahiyete zait 

olduğunun söylenmesi caiz değildir. Vücudun –ankanın vücudu gibi- anlamı onun şu 

açıdan şöyle veya böyle olduğudur. Ve onun hariçte mevcut olup olmadığını bilmiyoruz. 

Bu yüzden vücut eğer hariçte var olacaksa diğer bir vücuda muhtaçtır. Böylece vücutlar 

arasında nihayetsizce bir teselsül meydana gelir. Ve sen bunun muhal olduğunu öğrendin. 

Soru: Vücut ve vücudun mevcut olması aynı şeydir. Bu yüzden vücut mevcut olmak için 

başka bir vücudu gerektirmez. Çünkü mevcudiyet vücudun zatıdır. Bu böyle midir?  

Cevap: Daha önce de geçtiği gibi mesela vücudun cine nispet edilmesi de aynıdır. 

Vücudunun mevcut olup olmadığını bilmeyiz. Tıpkı mahiyet için söylenen de budur. Eğer 

mevcut olursa varlığının vücudu olacaktır. Mahiyeti için de aynı şey geçerli olacaktır. Bu 

da mahiyetin madum olmasının tasavvur edilemeyeceği anlamına gelir.399 

Dolayısıyla, Sühreverdi, vücudun hariçte konusuyla ayniyet şeklinde var olabileceği 

meselesinin tamamen farkındadır. Ama bu ihtimali reddetmektedir. Ona göre vücut, 

hariciyet sahibi olduğunda ayniyetin yokluğu hem vücut ile mahiyet ilişkisi açısından 

hem de vücut ile diğer bir vücut arasında geçerli olacaktır. Dolayısıyla Sühreverdi’ye 

göre vücudun haricî ziyadeti nefyedildiğinde artık vücudun konusuyla ayniyeti 

varsayımına herhangi bir yer kalmamakta ve dolayısıyla da vücudun hariciyeti tamıyla 

nefyedilmiş olmaktadır. 

Sühreverdi devamında iki noktaya daha işaret etmektedir. Birinci nokta şudur; 

varsayımsal olarak eğer vücut, mesela vacipte mahiyetin aynısı olursa, zihinde de 

vücudun mahiyetten ayrılması, yani zait olması mümkün olmayacaktır. Buna göre eğer 

bir şeyin varlığı – zihindeki mümkünler gibi- mahiyetinden farklı olursa, ister istemez 

hariçte de böyle olması gerekecektir. Bu da yukarıdaki ibarede söylenenin teyidi 

olacaktır. Yani bu tür şeylerde vücudun şu veya bu şekilde haricî kabul edilmesi 

vücudun mahiyete zait olmasıyla aynı anlama gelecektir. Ziyadet reddedildiğine göre 

hariciyet de reddedilmiş olmaktadır. İkinci nokta ise; eğer vücudun mahiyetin aynısı 

olması varsayılırsa, bu durumda teselsül ihtimali ortadan kalkmış olsa da bu sefer de 

başka bir açıdan teselsül girdabına düşülecektir. Yani her iki durumda da teselsül lazım 

gelmektedir ve bu da vücudun hariciliğinin muhalliğini açık bir şekilde ispat 

etmektedir. Bu ikinci durumun teselsüle neden sebep olduğunu ise Sühreverdi şöyle 

 
399 a. g. e., 22-23.  



131 

açıklamaktadır: Vücut mahiyetin aynısı olsa bile her hâlükârda vücut ile mahiyet 

arasında bir izafe ve nispet bulunacaktır. Bu nispet ve izafe itibari olmadığından 

mevcut olmak zorundadır. Mevcut olması demek de bir vücudu olması anlamına 

gelecektir. Bu vücudun da yine bir nispeti ve izafesi olacaktır… Bu durum bu şekilde 

nihayetsizce devam edecektir ki bu da teselsüldür ve muhal: 

Eğer vücut, mahiyetinden farklıdır diyorsak bu, zihnî tafsilden dolayıdır. Aynı şekilde 

şeyin mahiyetinin vücudunun aynısı olduğunu da söyleriz. Bunun anlamı zihnin onun 

kavramını vücut ve başka bir şey diye ayırmasının mümkün olmamasıdır. Bunda bir 

zorluk olmasa da (mezkûr teselsül varsayımı açısından) vücut mahiyete izafe edildiğinde 

(ayniyet varsayımında dahi) bu izafenin kendisi de bir vücutla mevcut olacaktır. Bunun 

vücudu için de bir izafe söz konusu olacaktır ve bu böyle nihayetsizce devam edecektir. 

Bu son teselsül (yani izafenin mevcut olmasının gerektirdiği teselsül) son varsayımın 

(yani hariçte vücut ile mahiyetin aynı şey olması) muhal olduğunu göstermeye yeterlidir. 

Yani vücut ile mahiyetin hariçte aynı şey olduğu varsayımının.400 

Sühreverdi’nin bu görüşü, ister doğru ister yanlış olsun, burada açıkça hariçte vücut 

ve mahiyetin aynılığı varsayımını reddetmektedir. Bu da onun mezkûr kıstastan 

kastının sadece vücudun hariçte mahiyete zait olduğunu reddetmek olmadığını 

göstermektedir. Aksine o bu kıstası vücut açısından her türlü hariciyeti reddetmek için 

kullanmaktadır. İster zaid olma şeklinde olsun isterse de başka türlü. Sühreverdi 

devamında bu kıstasların açıklanması sadedinde, itibari kavramların haricî kabul 

edilmesinden kaçınılması gerektiğini vurgulamakta ve bu da onun ziyadetin 

yokluğundan her türlü hariciyetin yokluğuna intikal ettiğini göstermektedir. 

Sühreverdi: 

Aksine onlar (imkân ve vücûb) zihni umurdandır. Ve zihni olan itibarların, kendilerine 

müterattip oldukları hakikatler dışında bir had ve tanımları yoktur. Ve akli itibarları, 

üzerine ahkâmın terettüp ettiği haricî zatlar olarak kabul etmek mugalâtadan başka bir 

şey değildir.401 

Der ve şu sonuca varır: 

Kıstasın özeti: Türünün müteselsil ve müteradif bir şekilde tekrar ettiğini gördüğün her 

şey itibaridir. İşin ayrıntısı söylediğim gibidir. Anla ve dikkat et ki aslında zihnî olan bir 

şeyi ayni bir zat olarak kabul etmeyesin ve batıla düşmeyesin.402 

 
400 a. g. e., 23-24. 
401 a. g. e., 25.  
402 a. g. e., 26. 



132 

Sühreverdi bu ibarede, mezkûr kıstası tekrar ortaya koymakta ve bu kıstasın 

sonucunun verdiği örneklerdeki gibi olduğunu söylemektedir. Örneklerin zikrinde 

görüldüğü gibi o sadece haricî ziyadeti reddetmemekte, aksine bizzat hariciyetin 

kendisini nefyetmektedir. Sühreverdi ayrıca bir önceki ibarede yaptığı gibi burada da 

kıstasın faydasına işaret etmekte ve bu kıstas sayesinde zihnî bir şeyin aynî bir şey 

olarak görülmeyeceğini söylemektedir. “Ki zihnî olan bir şey aynî bir zat olarak kabul 

edilmesin.” Bu şekilde, pek çok kez vurguladığı gibi o, bu kıstastan maksadın 

ziyadetin yokluğundan hariciyetin yokluğuna ulaşmak olduğunu söylemektedir.  

Sühreverdi, Mukavamat ve Mutarahat adlı kitaplarında da bu kıstasla ilgili açıklamalar 

yapmaktadır. Bu açıklamalar Telvihat kitabında bulunmaktadır. Burada da bu tür 

kavramların hariciyetinin olmadığına vurgu yapmaktadır: 

Kıstasın Sonuçları Hakkında: Vücut, imkân, vahdet ve benzeri kavramların hariçte 

suretleri olduğunu sanıyor ve şu şekilde delil getiriyorlar; şey hariçte mümkündür, vahittir 

veya mevcuttur diye hükmediyoruz. Bu yüzden de bunların hariçte suretleri olması 

gerekir. Aksi takdirde, mezkûr hükümler doğru olmayacaktır. Onları şu sözümüzle 

çürütürüz: c hariçte mümtenidir, dediğimizde bununla hariçte c’nin kendisiyle mümteni 

olduğu aynî bir hüviyetin varlığı lazım gelmez. Ve kesindir ki vücut, imkân ve benzeri 

kavramlar da mahiyete zait olan şeylerdir ama bunların hariçte aynî bir hüviyetleri 

yoktur.403 

Burada Sühreverdi vücudu imtinaa benzeterek, bu tür kavramların haricî şeylere 

hamledilmesinin onların haricî olmasını gerektirmediğini savunmaktadır. Böylece 

vücut, imkân, vahdet ve benzeri kavramlar imtinaa benzetilerek haricî hiçbir 

varlıklarının olmadığı ileri sürülmektedir. Dolayısıyla vücut, imkân, vahdet ve benzeri 

kavramların hiçbir aynî hüviyeti yoktur. Onun, bu kavramların, zihinde mahiyete zait 

olduklarına dair vurgusu da aslında ona göre hariciliğin, haricî ziyadet ile aynı 

olmasındandır. Dolayısıyla Sühreverdi bu ziyadeti zihnî ve itibari olarak görmekte 

ısrar etmektedir. Böylece eğer ortada bir ziyadet varsa bile bu mezkûr kavramların 

hariciliğine delalet etmez. Zira bu zihnî ve itibari bir zaid olmadır. 

Sühreverdi devamında bu kavramların aynî varlığının zihnî varlıkları olduğuna işaret 

etmektedir. Buradan bu tür kavramlar söz konusu olduğunda mutabakattan da 

bahsedilemeyeceği sonucu çıkar. Zira bunların hariçte hiçbir varlığı olmadığından 

hariçle mutabakatlarından da bahsedilemez. Gerçi haricî şeyler bunlarla muttasıf 

 
403 Aynı yazar, Mukavamat, 162. 



133 

olurlar ancak bu zihnin onlarla haricî şeyler arasında yine zihinde kurduğu bir nispetten 

dolayıdır. Yani bu ittisafın sebebi felsefi kavramların haricî varlıkları değil, zihnin yine 

zihinde onlarla haricî şeyler arasında kurduğu nispettir. Yine bunların hariçle 

mutabakatlarının nefyedilmesi ile bu kavramların mutabık olacağı her türlü harici 

şeyin varlığının nefyedilmesi ve ittisafın hariciliğinin zihnin bir faaliyetine irca 

edilmesi de Sühreverdi’nin bu tür kavramlardan her anlamıyla hariciliği nefyettiğini 

göstermektedir. O, bu kıstası da her türlü hariciliği reddetmek için kullanmaktadır: 

Mutabakat sadece siyah ve beyazda olduğu gibi hariçte zatı bulunan şeylerde de söz 

konusu olabilir. Ama itibari olanların aynî ve haricî hüviyetleri yoktur. Aksine bunların 

aynî varlığı zihnî varlıklarının ta kendisidir. Ancak bunlar aynî olana izafe edilirler. Şöyle 

dendiği gibi: şey, hariçte imkânsızdır. Bazen de zihne izafe edilirler. Aynı şekilde akli 

takdirat ve cihetlere izafe edilirler. Aynı şekilde şeyin tikel olması, şeylik ve benzeri 

kavramlar da bu türdendir.404 

Bu cümleler mezkûr neticenin ispatı için yeterlidir. Bu alıntıda her türlü haricilik 

nefyedilmiştir. Sühreverdi, Mutaharat kitabında bu kıstasın açıklaması sadedinde 

şunları söylemektedir: 

Telvihat adlı kitabımızda geçen mezkûr kıstasın tafsili sadedinde; bil ki, insanların 

çoğunun akli cihetler ve itibarlarda kafaları karışmıştır. Bazıları kavramı açısından vücut, 

imkân ve vahdeti, hariçte var olan şeylere zait olan umurdan kabul etmişlerdir. Bunların 

karşısında bulunanlar da bu tür şeylerin kavramsal olarak mahiyete zait olduğunu ve 

hariçte suretleri bulunmadığını söylemiştir. Nazar ehlinden muteber olanlar bu 

ikincilerdir. Yani ikinci grubu kastediyorum.405 

Sühreverdi’nin “hariçte suretleri yoktur” tabirinden kastı, bu tür kavramlardan her 

türlü hariciliği reddetmektir. O aynı şekilde bu ibarenin devamında, zihin ve hariçte 

felsefi kavramların mahiyetle aynı olma şıkkını da bir grubun ağzından aktarmakta ve 

onu reddetmektedir. Bunu aşağıda ele alacağız. Sühreverdi, Mutaharatta kıstasla ilgili 

açıklamalarının sonunda meseleyi şu şekilde toparlamaktadır: 

Genel olarak bir şeyin vücudu… surettir ve zat kavramı, hakikat, arızilik ve bunlara 

benzeyen her şey itibari sıfatlardandır. Vukuu nihayetsizce tekrarını gerektiren her şey 

aynıdır. Bütün bunlar hariçte suretleri olmayan akli sıfatlardandır.406 

Sühreverdi, zihnî ve itibari olan ile aynî olanı birbirinden ayırt edebilmek için bu 

kıstastan başka kıstaslar da ortaya koymaktadır.407 Ancak bunların çoğu belli bazı 

 
404 a. g. e., 163. 
405 a. g. e., 343.  
406 a. g. e., 364.  
407 a. g. e., 24-26. 



134 

itibari kavramları ayırt etmek için faydalıdır ve dolayısıyla da genel ve külli bir kıstas 

görevi görmezler. Örneğin “hakiki bir şeyin basit yaratma sahibi olması” kıstası ki 

daha çok hariçte basit şekilde bulunan şeylerin cins ve fasıllarının itibari olduğunu 

göstermek için kullanılmıştır. Mesela siyahlığın cinsi olan rengin itibari kabul 

edilmesi, bu minvaldedir.408 

2.6. Sühreverdi’nin İşrak Felsefesinde Felsefi Akledilirler 

Daha önce de söylediğimiz gibi sıfatlar İşrak felsefesinde zihnî ve aynî olmak üzere 

iki gruba ayrılmaktadır. Felsefi Akledilirler de zihnî ve itibari olan sıfatlar grubuna 

dâhildir. Bu yüzden felsefi Akledilirler ile birinci Akledilirler arasında bulunan fark 

açıktır. Çünkü birinci Akledilirler veya mahiyetsel kavramlar, sıfat taksiminde aynî 

olan sıfatlar grubuna girmektedir. Bunlar açık bir şekilde içinde felsefi akledilirlerin 

de bulunduğu itibari sıfatlardan farklı görülmüşlerdir. Felsefi Akledilirler ile mantıki 

akledilirlere gelince Sühreverdi, bunların her ikisini de zihnî ve itibari sıfatlardan 

saymıştır. Dolayısıyla Sühreverdi açısından zihnî ve itibari olmakta felsefi bir akledilir 

ile mantıki bir akledilir arasında herhangi bir fark bulunmamaktadır.  

Bu yüzden de Sühreverdi’nin İşrak Felsefesi’nde, felsefi akledilirlerin zihnî ve itibari 

olan mantıki akledilirlerden ayrı bir grup kavram olduklarını söyleyemeyiz. Ancak 

mantıki akledilirlerden farklı olarak felsefi akledilirlerin zihnî ve itibari olduklarını 

söylemenin önemli felsefi ve epistemolojik sonuçları olacaktır. Bu yüzden de bu 

konuyu ayrıntılı bir şekilde ele almak gerekir. Zira mantıki Akledilirler ile felsefi 

Akledilirler zihnî ve itibari olmakta eşit olsalar da bunların epistemolojik işlevi aynı 

değildir. Mesela zihin bir şekilde felsefi akledilirleri hariçteki şeylere nispet ederken 

mantıki Akledilirler açısından böyle bir şey söz konusu değildir. Şimdi bu farklılığı 

ayrıntılı olarak ele almaya başlayalım.  

2.6.1. Felsefi Akledilirlerin İtibariliği veya Bunların ikinci Akledilirler Başlığı 

Altında Ele Alınmasının Anlamı 

Daha önce de söylediğimiz gibi Sühreverdi, teselsüle yol açtığından itibari 

kavramların hariçteki konularına zait olmaları anlamında hariciliğine karşı 

çıkmaktadır. Ancak onun itibarilik konusuyla asıl amaçladığı şey, bunların zihnî 

 
408 a. g. e., 24 - 170. 



135 

olduklarının belirtilmesi ve her türlü hariciliğin onlardan nefyedilmesidir. Buna 

rağmen Molla Sadra gibi bazı düşünürler Sühreverdi’nin itibarilikle kastettiğinin 

sadece haricî ziyadeti nefyetmek olduğunu ileri sürmüştür. Molla Sadra bazı 

ifadelerinde409 bunu mümkün bir ihtimal olarak zikretmektedir. Gerçi Molla Sadra 

meseleyi kendi yerinde doğru bir şekilde ele almış ve Sühreverdi’nin bu konudaki 

nihai görüşünün felsefi akledilirlerden her türlü hariciliği nefyetmek olduğunu ve bu 

açıdan onlarla mantıki Akledilirler arasında bir fark görmediğini söylemiştir.410 

Sühreverdi’nin felsefi akledilirleri itibari kabul etmesinin, onlardan her türlü 

hariciliğin nefyedilmesi olduğunu ispatlamak için onun eserlerinden kanıtları aşağıda 

zikrediyoruz. 

2.6.1.1. Sıfatların Zihnî ve Haricî Olarak Taksim Edilmesinin Anlamı 

Bu taksimi açıklarken söylediğimiz gibi Sühreverdi’nin bu taksimden maksadı bazı 

sıfat ve kavramların salt zihnî olduklarını göstermektir. Özellikle onun zihnî olanlar 

ile haricî olan sıfatlar arasında kurduğu karşıtlıktan zihnî sıfat ve kavramlardan her 

anlamıyla hariciliği nefyettiğini söyleyebiliriz. Bu açıdan felsefi Akledilirler ile 

mantıki Akledilirler arasında herhangi bir fark bulunmamaktadır. Fark bunların 

epistemolojik işlevindedir ki bu da yine zihnin gerçekleştirdiği bir faaliyet sonucu 

ortaya çıkmaktadır. 

 

 

2.6.1.2. İkinci Akledilirler ve Benzeri Istılahların Anlamı 

İkinci Akledilirler ve bununla eşanlamlı olan itibari, akli itibarlar ve zihnî itibarlar gibi 

ıstılahlar salt zihnî olan şeyler anlamında kullanılmaktadır. Salt zihnî olandan kasıt ise 

hem uruzu hem ittisafı hem de intiza kaynağı zihinde olandır. Bu ıstılahlar felsefi 

kavramları tavsif etmek için de kullanıldıklarından felsefi kavramların da salt zihnî 

kavramlar oldukları anlaşılmaktadır. Sühreverdi, ikinci Akledilirler ıstılahını 

kendisinden önceki Meşşailerin kullandığı anlamda kullanmış ve ona yeni bir anlam 

 
409 Sadrüddin Muhammed bin İbrahim Şirazi, el-Hikmetü'l-Mütealiye fi'l-Esfârü’l-Akliyeti’l-Erbea, 3. 

bs., c. 1 (Kum: Mektebetü’l-Mustafavi, 1368), s. 411. 
410 a. g. e., 172-182.  



136 

yüklediğine dair herhangi bir açıklama yapmamıştır. Bu ıstılah Meşşailerin 

kullanımında hiçbir hariciliği olmayan şeyler anlamında kullanılmıştır. Meşşailer yani 

Farabi, İbn Sina ve Behmenyar ikinci Akledilirler ıstılahını hem uruzu hem ittisafı hem 

de intiza kaynağı zihin olan Akledilirler anlamında kullanmışlardır. Bu yüzden de 

Farabi ve İbn Sina bu başlık altında sadece mantıki akledilirleri saymıştır ki mantıki 

akledilirlerin hem uruz hem ittisaf hem de intiza kaynaklarının zihin olduğu çok 

açıktır. Ancak bu üç anlamıyla birlikte zihnî ve itibari olmak, felsefi kavramları da 

içine alacak şekilde genişletilirse bu durumda felsefi kavramların epistemolojik 

statüsüyle ilgili ciddi sorunlar ortaya çıkacaktır. Bunların en önemlisi de bu üç 

anlamıyla zihnî ve itibari olan felsefi kavramların nasıl oluyor da haricî şeylere izafe 

edilebildiğidir? Bu noktada zihnin ilginç ve gizemli olan faaliyeti devreye girmekte ve 

bu soruna bir çözüm önermektedir ki bunu aşağıda ayrıntılı bir şekilde ele alacağız. 

2.6.1.3. İtibari Kavramları Ayırt Etmek İçin Kullanılan Kıstasın Asıl 

Hedefi 

Daha önce söylediğimiz gibi Sühreverdi’nin itibari ve zihnî olan kavramlar ile 

olmayanları birbirinden ayırt etmek için kullandığı kıstastan asıl amacı, itibari ve zihnî 

olan kavram ve sıfatlardan her türlü hariciyeti nefyetmektir. Felsefi kavramlar da bu 

kıstas kullanılarak itibari ve zihnî kabul edildiklerinden, felsefi kavramların 

hariciliğinin reddedildiği görüşünü rahatlıkla Sühreverdi’ye nispet edebiliriz. Zira hem 

mantıki kavramlar hem de felsefi kavramlar bu kıstas uygulanarak itibari ve zihnî 

kabul edilmişlerdir. Dolayısıyla mantıki kavramların zihniliği hangi anlama geliyorsa 

felsefi kavramların zihniliği de aynı anlama gelecektir. 

2.6.1.4. Vücudun Hariçte Arız Olduğu Şeyle Aynı Olduğu Varsayımının 

Reddi: Vücut Arız Olduğu Şeyin Aynısı Değildir 

Daha önce de değişik vesilelerle işaret ettiğimiz gibi Sühreverdi, vücut ve benzeri 

felsefi akledilirlerin itibari ve zihnî olduğuna dair ortaya koyduğu delil ve yaptığı 

açıklamalarda, açık bir şekilde vücudun hariçte arız olduğu şeyle yani mahiyetle 

ayniyet şeklinde bulunabileceğinin ileri sürülebileceğinin farkındadır. Ancak bu 

ihtimali itiraz şeklinde ortaya koyduktan sonra reddetmektedir. Sühreverdi bu ayniyet 

meselesini hem vücut ile arız olduğu mahiyet arasında hem de vücut ile vücudun 



137 

kendisiyle mevcut olacağı diğer bir vücut arasında olabileceği ihtimallerini göz 

önünde bulundurmuş ve her iki ihtimali de çürütmüştür. Diğer bir ifadeyle, 

Sühreverdi’nin inancına göre eğer vücut haricî olursa mahiyete zait olması 

gerekecektir, aksi takdirde başka akli mahzurlar ortaya çıkacaktır. Bu yüzden onun 

neden sürekli ve ısrarlı bir şekilde vücudun hariçte mahiyete zait olması ihtimalini 

reddetmek için uğraştığı anlaşılmaktadır. Zira vücudun hariçte mahiyet ile ayniyet 

şeklinde bulunabileceği ihtimalini zaten geçersiz olarak görmüş ve bir kenara 

bırakmıştır. Dolayısıyla ona göre vücudun hariçte mahiyete zait bir şekilde 

bulunamayacağını nefyetmek ile vücudun her türlü hariciliğini reddetmek aynı anlama 

gelmektedir. 

Sühreverdi, Telvihat adlı kitabının başında411 kıstasını genel olarak açıklayıp onu 

vücuda tatbik ettikten sonra; vücudun mevcut olmakla aynı şey olduğu ve dolayısıyla 

da vücudun mevcut olmasının teselsülü gerektirmeyeceğini ileri süren itiraza cevaben 

şöyle demektedir; haricî kabul edilmesi durumunda vücudun mahiyete zait olması 

gerektiğini söyleyen delil, iki vücut arasındaki ilişki açısından da geçerlidir. Aynı 

sonucu, yani önceki vücudun sonrakine zait olmasını, gerektirir.412 Bu delil, mahiyetin, 

vücut taakkul edilmeden taakkul edilebilmesinden ibarettir. Eğer bu nokta, yani birinin 

diğeri olmadan taakkul edilebilmesi, iki vücut arasında doğru olmayacaksa mahiyet ile 

vücut arasında da doğru olmayacaktır. Bu kesinlikle batıldır.413 Çünkü delil her iki 

durumda da geçerlidir. 

Mahiyetin, vücut olmadan taakkul edilebilmesinin mümkün olması ile vücudun hariçte 

mahiyete zait olması arasında bulunan gerektirmenin kaynağı ise şuurdur; eğer bir 

şeyin vücudu, mahiyetinin aynısı olursa, zihin onun kavramını tasavvur ederken onun 

mahiyeti ile vücudunu birbirinden ayırmaya kadir olamayacaktır. Dolayısıyla da vücut 

ve mahiyetin zihnî tafsilinin imkânı, onların hariçte birbirlerine zait olmasına delalet 

etmektedir: “Şeyin mahiyeti vücudunun aynısıdır dersek bu, zihin onun kavramını 

tasavvur ettiğinde vücudu ile mahiyetini birbirinden ayırmayı başaramaz demekle aynı 

şeydir.”414 

 
411 Sühreverdi, Mecmua-i Musennefat-i Şeyh İşrak, tashih Henry Corben, c. 1, 21.  
412 “vücudun hariçte mahiyete zait olması caiz değildir…”.   
413 Sühreverdi, Mecmua-i Musennefat-i Şeyh İşrak, tashih Henry Corben, c. 1, 23. 
414 a. g. e., 23-24. 



138 

Sühreverdi bu alıntıda mahiyet ile vücudun aynılığı varsayımını ortaya koyarak, bu 

varsayımda da muhal olan teselsülün başka bir şekilde olsa da vücudun yakasına 

yapıştığını söylemektedir. Zira her durumda, vücut ile mahiyet arasında, birbirlerinin 

aynı bile olsalar, bir izafe ve nispet bulunacaktır. Her nispetin bir vücudu vardır ve bu 

vücutlardan her birisi de yine yeni bir nispet gerektirecektir.415 Böylece Sühreverdi 

ayrı bir şekilde vücut ile mahiyetin haricî ayniyeti varsayımını reddetmiştir. 

Sühreverdi, Mukavamat kitabında da itibariler meselesini açıklarken bir soruya 

cevaben, soruyu soranı birinci vücudun ikinci vücuda zait olduğunu kabul etmeye 

ilzam etmekte ve mezkûr sözlerini tekrar etmektedir. Nasıl ki mahiyetin vücuttan ayrı 

olarak taakkulunun imkânı, bu ikisinin ziyadetini mutlak bir şekilde beraberinde 

getiriyorsa, iki vücudun ayrı olarak taakkul edilebilme imkânı da bu ikisinin ziyadetini 

gerektirir. Dolayısıyla eğer vücut ve mahiyet birbirlerinden ayrı olarak taakkul 

ediliyorlarsa bu, onların zait oldukları anlamına gelir. Bu birbirinden ayrı olarak 

taakkul edilme zihinde gerçekleştiğine göre ziyadet de zihinde gerçekleşiyor olmalıdır. 

Şu hâlde Sühreverdi’ye göre birbirinden ayrı olarak taakkul edilen iki kavram arasında 

şu veya bu şekilde ziyadet ilişkisi bulunmak zorundadır. Elbette bu, ancak bunlar haricî 

kabul edilirlerse olacaktır ve beraberinde akli mahzurları, yani teselsülü gerektiren de 

budur. Böyle bir sakınca ortaya çıkmasın diye bu kavramlardan birisinin haricî 

diğerinin ise itibari olması zorunludur. Vücut ile mahiyet açısından ise Sühreverdi’ye 

göre haricî olan mahiyettir, itibari olan ise vücuttur. Kısaca hariçte vücuttan hiçbir eser 

bulunmamaktadır.416 Var olan her şey mahiyetlerden ibarettir ve vücut, salt itibaridir 

ve bu durum diğer felsefi kavramların da itibari kabul edilmesinde kilit bir rol 

oynamaktadır: 

Onları kendisiyle ilzam ettiğimiz şey şudur: Vücudu aklettiğimiz halde onun hariçte 

mevcut olup olmadığını bilemeyiz, nasıl ki mahiyeti de aklederiz ama hariçteki 

mevcudiyetinden şüphe ederiz. Eğer vücudun varlığından şüphe edildiği halde taakkul 

edilebilmesi zait olmasını gerektirirse, burada da bunu gerektirir ve bu da vücutlar 

arasında teselsülü gerektirir. Bu da burhanın gösterdiği gibi muhaldir. Bu şekilde şu 

sözleri geçersiz kılınır [vücut ve vücudun mevcut olması aynı şeydir].417 

 
415 Sühreverdi, Mecmua-i Musennefat-i Şeyh İşrak, tashih Henry Corben, c. 1, 23-24 
416 Türker. Ö., “Varlık Olmak Bakımından Varlık Üzerine Düşünmenin İmkânı: İslam Metafizik 

Geleneklerinden Hareketle Bir Anlaliz”, Nazariyat İslam Felsefe ve Bilim Tarihi Araştırmaları 

Dergisi 2/3 (Ekim 2015), 1-33. 
417 Sühreverdi, Mecmua-i Musennefat-i Şeyh İşrak, tashih Henry Corben, c. 1, 164. 



139 

Sühreverdi, Mukavamat adlı kitabında müstakil bir paragrafta vücudun ayniyeti 

varsayımını reddetmektedir. Bu ihtimalin karşısına o, vücudun itibari olduğu fikrini 

koymaktadır. Böylece vücudun itibari olması, onun harici şeylerle aynı olmasının 

karşısında konumlandırılmış olmaktadır. Bu yüzden de bu iki varsayımı aynı anda 

benimsemek Sühreverdi’ye göre mümkün değildir. Yani vücut ya itibaridir ya da 

haricî ve bu iki seçenek arasında üçüncü bir ihtimal mümkün değildir. Vücudun haricî 

olması aklen muhâlliği gerektirdiğinden tamamen akli, zihnî ve itibari olmak 

zorundadır. Sühreverdi, Mukavemet’teki diğer bir paragrafta da açıkça vahdetin, 

konusuyla aynı olmasını reddetmektedir: 

Ve aynı şekilde vahdet konusunda da şöyle deriz “acaba vahdet ile konusu iki ayrı şey 

midir yoksa tek bir şey midir?” Bu son vecihte eğer iki şey iseler bu durumda tek bir şey 

olamazlar. Eğer senin için tek bir mevzuda iki şeyin varlığı kesinleştiyse – hiçbir şekilde 

karışım, terkip ve birleşme kabul etmeyenlerde- bu durumda ya iki şey de varlığını 

sürdürür ya da ikisinden birisi yok olur veya ikisi de yok olur ve müttehit olmazlar.418 

Sühreverdi, bu ifadeden biraz önce de imkânın, konusunu öncelemesi gerektiği 

delilinden hareketle hariçte imkân ve konusunun aynılığını reddetmiştir.419 Çünkü bir 

şey, mevcut olmadan mümkün olmalıdır, bu da imkânın, konusunu öncelediği 

anlamına gelmektedir. Eğer imkân, konusundan, yani mümkün olan şeyden önce var 

olacaksa, kendisi de yine ya mümkün ya vacip olacaktır. Bu durum da tıpkı vücut ve 

vahdette olduğu gibi yeni bir teselsüle yol açacaktır. Teselsül muhal olduğundan 

imkân da diğer felsefi kavramlar gibi itibari olmak zorundadır. 

Sühreverdi, Mutaharat’ta daha önce Behmenyar tarafından da ortaya atılan bir 

varsayımı ortaya koymaktadır. Bu, vücut ile mevcudiyetin hariçte aynı olduğu 

kabulüdür ki vücudun hariçte var olması durumunda sebep olacağı batıl teselsülün 

önüne geçmektedir. Sühreverdi, Mutaharat’ın bu kısmında bu ihtimali varsayarak – 

elbette kendisi bunun doğru olduğunu kabul etmemektedir- vücut ile diğer felsefi 

kavramların haricî olmasının muhal olduğuna dair yeni bir delil zikretmekte ve şöyle 

demektedir: 

Sizi, eğer “vücut, mevcut olmayla aynı olduğundan teselsül lazım gelmez” derseniz, 

bundan menederiz. “Şüphesiz vahdet, vücut ve imkân kavramsal olarak birbirinden 

farklıdır ve biri diğeri olmadan taakkul edilebilir” derseniz, şöyle deriz; eğer vücut, 

mahiyete hariçte zait olursa, şüphesiz bunlar iki şey olacaktır. Bu ikisi tek bir şey olursa: 

 
418 a. g. e., 167.  
419 a. y.  



140 

ya sadece vücut olacak mahiyet olmayacaktır veya bu mahiyet ise vücut olmayacaktır; 

eğer iki şey olurlarsa vücut için bir vahdet ve mahiyet için de başka bir vahdet 

bulunacaktır. Çünkü ikiliğin husulü birleşme olmadan mümkün değildir. Eğer vücut için 

bir vahdet olursa bu, vahdetin de vücudu olacaktır… Bu şekilde zorunlu olarak vücudun 

vahdetinden ve vahdetin vücudundan meydana gelen nihayetsiz ve birbirinin ardından 

gelen bir silsile meydana gelecektir.420 

Burada Sühreverdi, vücut ile mevcudiyetin aynılığı varsayımını yine mahiyet ile 

vücudun hariçte bir ve aynı şey olduğu varsayımını iptal etmek için ele almaktadır. Bu 

noktadan istifade ederek, istidlalini vahdet ile vücudun birbirine nihayetsizce arız 

olması üzerine inşa etmektedir. Sühreverdi, hariçte vücut ve mahiyetin aynı ve tek bir 

şey olmasını reddederken “tek ve aynı şey olduklarında…” vücudun mahiyete zait 

olmasını kesin olarak görmektedir. Yine “eğer vücut mahiyete zait olursa hariçte…” 

bu onun ve hasmının nezdinde vücudun zait olma şeklinde mevcut olması dışında bir 

anlamı olmayacaktır. Çünkü daha önce, bu varsayımı, yani ziyadetin yokluğunu 

vücudun bütün mahiyetler arasında aynı anlamda olmasına dair delil ile iptal ve 

reddetmişti.421 Sühreverdi buna benzer istidlalleri vahdet ve mahiyet açısından da 

ortaya koymuştur.422 

2.6.1.5. İtibari Kavramların Haricî Şeylere Yüklenmesinin Nasıllığı: 

Mutabakat Meselesi 

İtibari kavramların hariçte mahiyetlerle aynı olmadığına dair diğer bir kanıt da 

Sühreverdi’nin mutabakatın nasıllığına dair görüşüdür. İtibari kavramların nasıl olup 

da haricî şeylere yüklenebildiğini ve bunların mutabakatı meselesini aşağıda ayrıntılı 

bir şekilde ele alacağız. Şimdilik Sühreverdi’ye göre itibari kavramların ezcümle 

felsefi kavramların haricî şeylere yüklenmesinin mahiyetlerle bu itibari kavramlar 

arasında bulunan zihnî bir nispetten kaynaklanmakta olduğunu belirtelim.423 Bu da 

felsefi kavramların hem uruzunun hem de ittisafının zihnî olduğu anlamına 

gelmektedir. Çünkü bu kavramlarla mahiyetler arasında bulunan bu ilişki de zihnidir 

ve zihinde tahakkuk etmektedir. Bu da itibari kavramların hiçbir hariciliğe sahip 

olmadıklarını göstermektedir. Aksi takdirde yükleme, haricî olduğunda, bu 

 
420 a. g. e., 355. 
421 a. g. e., 343-344. 
422 a. g. e., 358. 
423 a. g. e., 163, 344, 346, c. 2, 67 - 72. 



141 

yüklemenin geçerli ve doğru olmasının sebebi zihnî bir nispet değil bunlarla mahiyet 

arasında bulunan ayniyet olurdu. Aynı şekilde itibari kavramların mutabakatında da 

Sühreverdi, bunların haricî şeylerle mutabakatını reddetmiş ve bunların hariçte hiçbir 

karşılığı olmadığından haricî herhangi bir şeye mutabık olamayacağını söylemiştir.424  

Felsefi ve itibari kavramların mutlak bir şekilde haricî olmadıklarına dair kanıtları 

ortaya koyduktan sonra felsefi kavramların itibari kabul edilmesinin ne anlama geldiği 

üzerinde herhangi bir şüphe kalmamaktadır. Felsefi kavramlar, kelimenin her üç 

anlamında, yani uruz, ittisaf ve intiza kaynağı açısından zihnî ve itibaridirler. Bu da 

onların hariçle doğrudan hiçbir ilişkileri olmadığı anlamına gelmektedir.  

2.6.2. Felsefi Akledilirlerin Salt Zihnî ve İtibari Olmasına Yöneltilen Bir 

İtiraz ve Sühreverdi’nin Buna Cevabı 

Sühreverdi bazı durumlarda nefs, soyut akıllar ve bizzat vacip olanı salt vücut olarak 

kabul etmiştir.425 Molla Sadra gibi bazıları, bu ifadelerle Sühreverdi’nin bilinçsizce de 

olsa vücudu haricî kabul ettiği yönünde bir ikrar olarak görmüşlerdir. Sanki Sühreverdi 

böyle durumlarda, en başta vücut olmak üzere diğer felsefi kavramları itibari kabul 

eden görüşüyle çelişik bir şekilde konuşmuştur.426 Çünkü nefs, mücerret olanlar ve 

vacip bizzat, bunların hepsi haricî şeylerdir. Eğer bunlar salt vücut olarak kabul 

ediliyorsa, doğal olarak vücut da haricî kabul edilmek zorundadır. Molla Sadra, 

eserlerinin bazı yerlerinde, Sühreverdi’nin vücut başta olmak üzere felsefi kavramları 

itibari görmesiyle bunların hariçte mahiyetlerle aynı olduğunu kastetmiş olma ihtimali 

bulunduğundan felsefi kavramların salt zihnî ve itibari oldukları görüşünün 

Sühreverdi’ye nispet edilmesinin yanlış olacağı sonucuna varmıştır.427  

Sühreverdi’nin bu minvalde yorumlanabilecek ifadelerinin tamamı Telvihat adlı 

eserinde bulunmaktadır. Ama kendisi Mukavamat kitabında -ki bu eserini Telvihat’ın 

şerhi sadedinde gördüğünü söylemiştir-428 bu itiraza cevap vermekte ve böylece bu tür 

ibareleri esas alıp ona yöneltilen bütün itirazları geçersiz kılmaktadır. Sühreverdi’nin 

açıklamasına göre; vacip ve diğer mücerret olanların salt vücut olduğunun 

 
424 a. g. e., c. 1, 163 - 363. 
425 a. g. e., 35-36, 37, 38, 76, 115, 116 ve 117. 
426 Ebü’l-Meâlî Mîr Sadrüddîn Muhammed b. Gıyâsiddîn Mansûr ed-Deştekî eş-Şîrâzî, el-Esfârü’l-

Erbaa, c. 1, 43. 
427 a. g. e., 411.  
428 Sühreverdi, Mecmua-i Musennefat-i Şeyh İşrak, tashih Henry Corben, c. 1, 124.  



142 

söylenmesinden kasıt; itibari olan vücut değildir, çünkü bu vücut genel olmalıdır. 

Aksine bu tür konularda vücuttan kasıt “kendi nefsinde mevcuttur” ya da “hay” 

olandır. Çünkü “hay” olanın kendisi kendi nezdinde hazırdır. Yani kendi kendisinin 

müdrikidir ve bu yüzden de kendisine dair huzurî bilgiye sahiptir. Daha sonra şöyle 

diyerek devam eder; Vacip, salt vücuttur denmesinden mevhut anlamıyla vücudun 

aynı olduğu sonucu çıkarılmamalıdır. Zira bu mevhut, vücudun hariçte varlığı muhal 

olan teselsül ile sonuçlanmaktadır: 

Nefs birleşik değildir ve mahiyeti basittir, idrak edendir. Bu yüzden de müdrik bir fail 

olması gerekir. Ama vacibe gelince; vücudun kendisidir ve bunun itibari olduğunu tashih 

etmeye gerek yoktur. Çünkü hayat kavramı vücut kavramından farklıdır. Bu yüzden 

müdrik olanın cevherinin hayat olması gerekir. Soru: Ama onun mahza vücudun kendisi 

olduğunu söylemediniz mi? Cevap: Bununla “kendinde mevcudu” kast ettik ki bu da 

“hay” olandır. Çünkü bu, “hay” olanın özelliklerindendir. Hay olmayanın nezdinde bir 

şey yoktur, ister bu kendisi olsun isterse de başka bir şey. Canlı olmasaydı “kendinde 

vücut” kavramı tahakkuk etmezdi. Ama vücudun aynî bir mahiyet olmasına gelince; 

Hayır! Vücudun mahiyetin aynısı olmadığını öğrendiğinde ve hariçte tahakkuk edip 

etmediğinde şüphe ettiğinde ve kendisiyle mevcut olduğu bir vücut olduğunu 

anladığında, bu durumda kendisi için zait bir vücut var olmuş olur ve bu da teselsüle yol 

açar. Ve bir şeyin zorunlu varlık olduğunu anladığında bundan onun vücudun ta kendisi 

olduğu anlaşılır.429 

Sühreverdi bu ibareden biraz sonra “kendinde mevcudu” “müdrik” olarak açıklar ve 

vacip olanın mücerret olan nuraniliğinin “kendinde zuhur etmesini” ve “kendi zatını 

idrak etmesini” gerektirdiğini söyler.430 

Böylece, Sühreverdi, vücudu bu tür durumlarda, yani nefs, soyut akıllar ve vacipte, 

“kendinde mevcut” olarak veya hay olanın özelliği olan ilim ve idrake irca etmiş 

olmaktadır. Bu cevabın tekmili sadedinde göz önünde bulundurulması gereken önemli 

bir nokta da şudur; Sühreverdi bütün mücerret şeylerin ister nefs ister akıllar isterse de 

vacip olsun, nurani bir hüviyete sahip olduğunu söylemektedir. Sühreverdi’nin 

nezdinde “nur” mahiyetsel bir şeydir. Bu yüzden o, hem nurlar sıralamasında hem de 

mahiyetler431 arasında bulunan farklılıkları teşkiki olan bir şiddet ve zaaf olarak 

görmekte ve nurlar arasında bulunan teşkiki, cevherler ya da mahiyetler arasındaki 

 
429 a. g. e., 182-187.  
430 a. g. e., 188.  
431 a. g. e., 222-223. 



143 

teşkike dayandırmaktadır.432 Sühreverdi’nin felsefesi olan nurlar sisteminin mahiyetin 

hakikiliği ve vücudun itibariliği anlayışı üzerine inşa edildiğini unutmamak gerekir.  

Bu yüzden o, nurları ya cevher ya da araz olarak görmektedir433 ve asıl himmetini de 

nurani olan cevherler konusuna ayırmaktadır.434 Nurların cevher ve araz diye taksim 

edilmesi mahiyetlere dair bir ayrım olduğundan, bu durum “nur ve nurlar sisteminin” 

mahiyetsel olduğu anlamına gelmektedir. Dolayısıyla Sühreverdi vacip, nefs ve 

mücerret akılların hakikatini mahiyetsel olarak görmekte ve bunların tanımında göz 

önünde bulundurulan vücut da mahiyetsel bir kavram olmaktadır. Bu mahiyetsel 

kavramın anlamı da “kendine dair ilim sahibi olma” ya da “kendinde zahir olmaktan” 

ibarettir ki “nur” lafzıyla zaten bunlara delalet edilmiştir.435 

2.6.3. Felsefi Akledilirlerin Harici Şeylere Yüklenemsi ile İtibari Olmaları 

Arasında Bulunan İlişkinin Nasıllığı 

Sühreverdi’nin daima göz önünde bulundurduğu önemli meselelerden birisi de felsefi 

kavramların haricî şeylere hamledilmesidir. Bu meydan okuma ve sorun, felsefi 

kavramların salt zihnilik anlamında itibari kabul edilmesinin ortaya çıkardığı ve 

önemli epistemolojik sonuçları olan bir meseledir. Bu meydan okuma şudur; vücut ve 

imkân gibi kavramların haricî bir şey olan Ali’ye hamlinin kendisi bu mefhumların 

haricî olduğu anlamına gelmektedir. Çünkü bu kavramların kendisi haricî olmadıkça, 

haricî şeylerin bunlarla ittisafı mümkün değildir. Zorluğuna rağmen Sühreverdi bu 

mesele karşısında geri adım atmamış ve felsefi kavramların salt zihnî olmasıyla haricî 

şeylere epistemolojik değeri olacak şekilde hamledilmesi arasında bir çelişki 

olmadığını söylemiştir. Çünkü ona göre hamlin haricî olması mahmulün de haricî 

olmasını gerektirmez. Kısaca Sühreverdi, hamlin hariciliği ile felsefi kavramların salt 

zihnî olması anlamında itibari olması arasında bir çelişki görmemektedir. 

Sühreverdi’nin bu meseleye cevabı felsefi kavramların itibariliğini esas alan görüşüyle 

uyumludur. Buna göre nasıl ki bu sıfatlar zihnî ise bunların haricî şeylere nispet 

edilmesi de yine zihnin bir faaliyeti sonucu zihinde gerçekleşmektedir. Diğer bir 

ifadeyle, her türlü haml -ister zihnî ister haricî olsun- zihinde ve zihnin bir faaliyeti 

 
432 a. g. e., c. 2, 128.  
433 a. g. e., 107-109. 
434 a. g. e., 107, 109, 121-142. 
435 a. g. e., c. 1, 188.  



144 

sonucu gerçekleşmektedir. Zira haml, mantıki olan ikinci bir akledilirdir. Dolayısıyla 

zihin her türlü hamlde aktif bir rol oynamaktadır. Zihnin kendisi konu üzerinde 

gerçekleştirdiği bazı özel değerlendirmeler sonucunda bir şeyi başka bir şeye nispet 

etmektedir. Bazen bu nispetin taraflarından birisi yani konu, haricî bir şey olabilir. 

Dolayısıyla bu tür sıfatların haricî hamli zihnin, bu haricî şeyin hariçte mezkûr sıfata 

sahip olduğunu iddia etmesi anlamına gelmektedir. Gerçi daha sonra da 

söyleyeceğimiz gibi her ne kadar bu iddia temelsiz olmasa da bunun anlamı, felsefi 

kavramların hariçte tahakkuk sahibi olduğu da değildir. Dolayısıyla haricî şeylerin bu 

haml sonucu bu sıfatlarla tavsif edildiğinin iddia edilmesi bu sıfatların kendisinin 

hariçte tahakkuku olduğu anlamına gelmemektedir. Kısaca felsefi kavramlar, zihnin 

teşhis ve tespit ettiği bir şeye izafe ettiği başlık ve etiketlerden ibarettirler.  

Sühreverdi, Telvihat’da imkânın haricî şeylere hamledildiğine dolayısıyla da haricî 

olması gerektiği yönünde yapılan bir itiraza şöyle cevap vermektedir: 

Onun (yani hadis) bazen zihinde mümkün olduğuna hükmedilir. Bazen de yine zihnen 

onun hariçte mümkün olduğuna hükmedilir. Şeye dair zihnî hüküm, bazen onun zihinde 

olduğuna dair olur, bazen de onun hariçte öyle olduğuna dair olur. Bunlardan bazıları 

sadece zihnî mahmullerdir ve bazıları da ayna mutabık olan zihnî mahmullerdir. İmkân, 

salt zihnî olan birinci tür bir mahmuldür. Daha sonra imkân zihin tarafından madum olana 

değil zorunlu olana izafe edilir.436 

Bu ibare öncelikle her hüküm ve hamlin nihayetinde zihinde olduğuna ve zihin 

tarafından gerçekleştirildiğine işaret etmektedir. Hüküm ister harici olsun isterse de 

zihnî olsun fark etmez. Her iki durumda da haml ve hüküm zihnin bir faaliyet ve işlevi 

sayesinde gerçekleşmektedir. Ama bazen haricî olan hamlin dayanağı, mahmulün 

hariciliğidir ve bazen de mahmulün hariciliği değildir ve dolayısıyla da zihin aslında 

haricî olmayan bir şeyi (felsefi kavramı) haricî olan bir şeye hamledebilir. Elbette 

önemli olan zihnin bunu nasıl yapabildiğidir? Zihnin bu faaliyeti doğrudan mahmulle 

ilgili olmadığına göre – zira mahmul zihinde ve zihnidir- mevzu ile ilgili bir nedenden 

dolayı bu mümkün olmalıdır. Ama zihnin mevzu üzerinde gerçekleştirdiği 

değerlendirme sonucu onda nasıl bir özellik bulduğu için bunu yapabildiği konusunu 

Sühreverdi cevapsız bırakmıştır. Ancak her hâlükârda mesele haricî şeylerin zihinde 

bir tasavvurları bulunması ve bu tasavvurun farklı şekillerde değerlendirmeye tabi 

tutulabilmesiyle alakalı olmalıdır. Harici şeylerin tasavvurunda bulunan bu özellik 

 
436 a. g. e., c. 1, 48. 



145 

sayesinde, haml ve hüküm mümkün olmaktadır. Sühreverdi yukarıdaki alıntının 

sonunda imkân ve itibari olan diğer felsefi kavramların da bu tür mahmullerden 

olduğunu belirtmektedir. Bu tür kavramların kendisi hiçbir hariciliğe sahip olmadıkları 

halde zihin onları mevcut olan şeylere nispet etmektedir. 

Sühreverdi bazen bu tür itirazlara nakzi cevaplar da vermekte ve bu şekilde kendi 

görüşünün dayanaklarını ortaya koymaktadır. Mesela şöyle demektedir; eğer haricî 

olan her haml, mahmulün haricî olmasını gerektirseydi, itminanın hamlinde de 

itminanın haricî kabul edilmesi gerekirdi. Oysa itminanın yokluğa dair bir kavram 

olduğu ve bu yüzden haricî olamayacağını herkes kabul etmektedir. Bu da gösteriyor 

ki Sühreverdi, imtina gibi kavramlar üzerinde teemmül ederek –bunlar haricî 

olmadıkları halde haricî şeylere hamledilirler- şu genel bakış açısına ulaşmaktadır: 

Hamlin haricî olması, mahmulün haricî olmasını gerektirmez: 

Vücut, imkân, vahdet ve benzeri akledilirlerin hariçte suretleri olduğunu zannediyorlar. 

Ve şu şekilde delil getiriyorlar: Şeyin hariçte mümkün, vahit ve mevcut olduğuna 

hükmediyoruz. Bu yüzden de bunların hariçte zat ve suretleri olması gerekir. Aksi 

takdirde mezkûr hükümlerin doğru olmaması gerekir. Onların bu görüşünü şu sözümüzle 

çürütürüz: C hariçte imkânsızdır, deriz. Bu hüküm imkânsızlığın hariçte bir hüviyeti 

olmasını gerektirmez ki kendisiyle c’nin madum olduğu bir şeyin sübutunu çağrıştırsın.437 

Eğer c hariçte mümtenidir dersek, bunun anlamı mümteninin hariçte hâsıl olduğu 

değildir. Aksine bu akli bir şeydir ki zihin onu bazen yine zihinde olan bir şeye bazen de 

hariçte bulunan bir şeye yükler ve benzeri durumlarda da böyle olur.438 

Sühreverdi aşağıda nakledeceğimiz ibaresinde de yine nakzi cevaba işaret etmiş ama 

asıl çabasını hallî bir cevap vermeye hasretmiştir. Bu yüzden zihnin böyle durumlarda 

gerçekleştirdiği faaliyeti, yani haricî olmayan mahmulleri haricî şeylerin zihindeki 

tasavvurlarına izafe etmesini, daha çok öne çıkarmıştır: 

Bazen itibari şeyler harice izafe edilir ve şöyle denir: Şey hariçte imkânsızdır. Bazen de 

itibari şeyler zihnî olana veya daha genel olana nispet edilir ve şöyle denir: Bir şeyin 

zihinde suretinin ve yokluğunun aynı anda hâsıl olması imkânsızdır. Aynı şekilde itibari 

şeyler akli takdirlere de izafe edilir. Bazen cihetlere izafe edilirler. Aynı şekilde şeyin 

tikel olması veya şeylik ve benzeri kavramlardan kabul ettiklerimiz de böyledir.439  

Dolayısıyla zihnî olsun harici olsun veya felsefi kavramların mutlak hamli olsun – ya 

da her itibari kavramın- bütün bunlar zihnin onlarla, haricî veya zihnî şeyler arasında 

 
437 a. g. e., 162.  
438 a. g. e., c. 2, 72.  
439 a. g. e., c. 1, 163.  



146 

kurduğu bir nispet sayesinde mümkün olmaktadır. “Akıl itibarları alır ve onları haricî 

mahiyetlere izafe eder.”440  

Bu yüzden, Sühreverdi şunu güçlü bir şekilde vurgulamaktadır: İtibari kavramları ister 

haricî olsun ister zihnî olsun mahiyetlere izafe eden bizzat zihnin kendisidir.441 Bu 

konu itibari kavramların haricî hamlinin onların hariciyetine delalet etmediğini 

göstermektedir: 

Birinci hüccetteki sözünüze gelince; “şeyin hariçte mümkün veya mevcut olması, şeyin 

imkân ve vücudunun hariçte mevcut olmasını çağrıştırır” sözünüz doğru değildir. Çünkü 

onun hariçte mümkün olduğuna dair hükmümüzün doğru olması imkânın hariçte mevcut 

olmasını gerektirmez. Aksine onun hariçte mümkün olduğuna hükmeden zihindir. Aynı 

şekilde bazen de onun zihinde mümkün olduğuna hükmeder. “İmkân, zihnî bir sıfat 

değildir ki zihin onu bazen zihinde olana izafe etsin bazen hariçte olana izafe etsin ve 

bazen de ayna ve zihne nispetle eşit mesafede bulunana nispet etsin” dediler. Hüccetinizin 

bu kısmı imkân, vahdet, vücut ve benzerleri hakkındaki hüccetiniz gibi şu şekilde iptal 

olur. “Şeyin hariçte var olması imkânsızdır” şeklinde söylediğiniz hüccetiniz batıl olur. 

“Hariçte var olması imkânsızdır” sözümüzün anlamı mümteninin hariçte bir sureti olduğu 

değildir. Ve zikrettiğimiz şeye binaen hiç kimse imkânsızın, eğer hariçte imtina olmazsa, 

vacip veya mümkün olacağını sanmaz.442  

Sühreverdi bu kabuller doğrultusunda bir itiraza cevap vermektedir. İtiraz şudur: 

Harice nispet edilen imkân ve vücut gibi şeylerin kendisi hariçte mevcut olmazsa, 

sonuç mesela c’nin hariçte mümkün ve mevcut ve benzeri olmaması olacaktır. 

Dolayısıyla da c hariçte bu tür şeylerin karşıtı olan hükümleri alacaktır. Yani vacip 

veya madum olacaktır ki bu da tenakuzdur. Çünkü varsayıma göre mümkün, mevcut 

ve benzeri olmayan c, vacip, madum ve benzeri olacaktır.443 Sühreverdi’nin bu itiraza 

cevabı şöyledir: 

Nasıl ki şeyin hariçte tikel veya imkânsız olmasından, tikelliğin veya imkânsızın hariçte 

şeyin mahiyetine zait olmasını gerektirecek bir suretinin var olmasını gerektirmiyorsa -

aynı şekilde imtinaa- aynı şekilde şeyin hariçte mümkün veya mevcut olmasından da 

şeyin imkân ve vücudunun hariçte mevcut olmasını gerektirmez. Aynı şekilde bu tür 

şeylerin de hariçte suretleri yoktur. Aynı şekilde bunların mukabili olanların da hariçte 

suretleri yoktur. İşte bu yüzden bir şeyin hariçte mümkün olmaması onun hariçte mümteni 

olmasını gerektirmez. Aksine bu açıdan imtina, imkân ve vacibin durumları aynıdır. 

 
440 a. g. e., 346.  
441 a. g. e., 344.  
442 a. g. e., 346.  
443 a. g. e., 346.  



147 

Bunlardan hiçbirisinin zihin dışında bir tahakkukları olması tasavvur edilemez. Böylece 

birinci ve ikinci hüccetiniz batıl olur.444 

Dolayısıyla c’nin mümkün, mevcut ve benzeri olması, zihnin imkân, vücut ve benzeri 

itibari kavramları ona izafe etmesinden başka bir şey değildir. Bunların haricî 

varlıklarının nefyedilmesi, bunların haricî hamllerinin nefyedilmesi anlamında ve 

sonuçta da bunların mukabilleri olan mahmullerin hamlinin ispat edilmesi şeklinde 

değildir. Çünkü mukabilleriye birlikte bütün bu kavramlar haricî olmamakta 

ortaktırlar. 

2.6.4. İtibari Kavramlar Olarak Felsefi Akledilirlerin Haricî Şeylere 

Yüklenmesinin Anlamsız Olmaması 

Sühreverdi’nin felsefi kavramları itibari kabul etmesine yönelik eleştirilerden birisi 

olarak ortaya koyup cevap vermeye çalıştığı bir diğer nokta da şudur; eğer bu tür 

kavramlar tamamen zihniyse, bunların haricî şeylere hamledilmesi hangi kıstasa göre 

doğru olmaktadır? Şöyle ki; itibari ve salt zihnî olan kavramların haricî şeylere 

hamledilmesinde, bu hamlin zihnin bir izafesi sonucu mümkün olduğu söylendiğinde, 

doğal olarak şöyle bir şüphe ortaya çıkmaktadır; bu durumda, bu haml, boş ve 

gerekçesiz, yani keyfi olmuş olacaktır. Bu da zihin istediği herhangi bir şekilde bu 

hamli gerçekleştirebileceği anlamına gelecektir. Diğer bir ifadeyle böyle bir durumda 

zihnin istediği kavramı istediği kavrama nispet etmesine engel olacak şey nedir?  

Sühreverdi, bu itiraz ve şüpheye cevaben şöyle der; her ne kadar bu kavramlar zihnî 

olsa ve haml de zihnin kurduğu nispet sonucunda gerçekleşiyor olsa da bu, bu tür 

kavramların konusunun onlarla hiçbir ilişkisi olmadığı, bu kavramların bütün mahiyet 

ve konulara eşit mesafede olduğu ve zihnin de onları istediği konu ve mahiyete nispet 

etmekte keyfince hareket edebileceği anlamına gelmez. Sühreverdi açıkça zihnin bu 

hamli, mahiyet ve mevzularda bulunan bir husûsiyetten dolayı gerçekleştirdiğini 

söylemektedir. O, önce bu itirazın açıklaması sadedinde şunları söylemektedir: 

Eğer bu tür şeyler akli mahmuller olur ve gerçeklikte zatları olmayan umurdan olursa, 

zihin onları istediği mahiyete nispet edebilirdi. Böylece zihin istediği her şeyin hariçte 

mevcut olduğunu söyleyebilir ve o şey de hariçte mevcut olurdu. Aynı şekilde vahdet, 

imkân ve tabi ki durum böyle değildir.445 

 
444 a. g. e., 347. 
445 a. g. e., 345. 



148 

Sonra bu itiraza şu şekilde cevap vermektedir: 

Sizin “eğer bu şeyler salt zihnî ise, zihin bunları istediği mahiyete nispet edebilirdi ve bu 

nispet de doğru olurdu” sözünüz batıldır. Çünkü bir şeyin zihnî olmasının lazımı bütün 

mahiyetlere eşit mesafede olması değildir. Bir şeyin varlığının tikel olması zihnî bir şey 

değil midir? Buna rağmen onu istediğimiz her mahiyete nispet edemeyiz. Aksine bunu 

ancak bazı mahiyetlere nispet edebiliriz, yani bu husûsiyetin onlar hakkında geçerli 

olduğu mahiyetlere nispet edebiliriz. Aynı şekilde cins olmak, tür olmak, imkânsız olmak 

ve bunlara benzer olan şeyler de böyledir. Bu yüzden zihin, itibari olanları, mahiyetlerde 

belli bir hususu mülahaza etmeden, onlara nispet etmez.446 

Bu ibarede Sühreverdi, herkes için zihnî olduklarında hiçbir şüphenin bulunmadığı 

mantıki kavramların konularına hamledilmesinin boş ve anlamsız olmamasından 

istifade ederek, bir kavramın zihnî olması ve zihnî olarak hamledilmesinin zorunlu 

olarak bu hamlin kıstassız ve dolayısıyla da anlamsız olduğu anlamına gelmeyeceği 

sonucuna varmaktadır. Dolayısıyla bu kavramları canımızın istediği gibi istediğimiz 

konulara nispet edemeyiz. Bu hamlin doğru ve geçerli olabilmesi için konusunda 

bulunan belli bir hususiyet ve özelliğin göz önünde bulundurulmuş olması gerekir. 

Diğer zihnî ve itibari kavramlar için de durum bu minval üzeredir. Diğer bir ifadeyle, 

itibari kavramların hamlinde zihin, mahiyetin bu kavramların hamlini kabul etmesini 

mümkün kılan salahiyetini göz önünde bulundurur.  

Dolayısıyla hangi itibari kavramı mahmul olarak kabul edeceğine yine mahiyette 

bulunan bu özellik ve haysiyet belirlemiş olmaktadır. Zihnin, itibari kavramları bir 

konuya izafe ederken keyfilikten kaçınmasını mümkün kılan şey, mahiyetlerde 

bulunan bu haysiyet ve husûsiyettir. Zihin mahiyetin böyle bir salahiyeti olmadan, bu 

türden bir kavramı ona yükleyemez. Bu salahiyetin kökeni de mahiyetin kendisinde 

bulunmaktadır. Sühreverdi bu özellikten “mahiyetin husûsiyeti” diye bahsetmektedir. 

O, diğer iki yerde de mezkûr itiraza bu cevabı vermektedir.447 Ancak bunlar yukarıda 

aktardığımız ibareye çok benzediğinden burada zikretmiyoruz. 

Burada şu önemli noktaya da işaret etmemiz gerekir: Bu cevabın, itibari olan felsefi 

kavramların haricî şeylere hamledilmesini doğru bir kıstasa binaen gerçekleşen bir 

haml olduğunu gösterebilmesi için mahiyetlerde bulunduğu söylenen bu “husûsiyetin” 

haricî olması gerekir. Ancak zihin tarafından mahiyetlerde lehaz dilen bu husûsiyetin 

haricî kabul edilmesi, Sühreverdi’nin felsefi kavramların salt zihnî ve itibari olduğunu 

 
446 a. g. e., 347. 
447 a. g. e., 163, c. 2, 72. 



149 

ve bunların hariçte intiza kaynaklarının bulunmadığını söyleyen görüşüyle karşıtlık 

halinde olacaktır. Sühreverdi hiçbir yerde mahiyette bulunan ve felsefi kavramların 

haricî şeylere hamledilmesini makul ve anlamlı kılan bu husûsiyetin, zihnî mi yoksa 

haricî mi olduğuna dair bir açıklama yapmamıştır. Daha sonra göreceğimiz gibi bu 

boşluğu Tûsî dolduracak ve bu husûsiyetin de zihnî olduğunu açıkça ortaya koyacaktır. 

Ancak Sühreverdi bu önemli noktayı belirsiz bırakmıştır. Bu da onun felsefi 

kavramları itibari kabul etmesiyle bunların haricî şeylere hamledilebilmesi arasında 

epistemolojik bir boşluk oluşmasına sebep olmuştur. Özellikle Molla Sadra, kendi 

felsefi kavramlar anlayışını geliştirirken bu boşluktan hareket edecek ve nihayetinde 

felsefi kavramların vucudî olduğu sonucuna varacaktır. 

  



150 

3. NASİRÜDDİN TÛSÎ FELSEFESİNDE İKİNCİ AKLEDİLİRLER 

Tûsî’nin (ö. 1274) ortaya çıkmasıyla yeni bir felsefi eğilim başlar. Bu eğilim felsefi 

meselelerin ele alınmasında Meşşai gelenekten yararlanmasına rağmen, İşraki 

felsefesinin de etkisi altındadır. Bu eğilim özellikle de varlık-mahiyet ayrımında 

mahiyetin hakiki, varlığın ise itibari olduğu meselesinde Sühreverdi’yi takip 

etmektedirler. Bu iki taraflı etki (Meşşai -İşraki) bazen bir filozofun tek bir konuda 

birbiriyle çelişen görüşlere sahip olmasına sebep olmuştur. Örneğin daha sonra 

göreceğimiz gibi Tûsî, felsefi Akledilirler anlayışında Sühreverdi’nin etkisinde kalmış 

olsa da bazı durumlarda Meşşai geleneğin etkisinde kalarak felsefi akledilirlerin 

hariciliğine işaret eden ifadeler kullanmıştır.  

3.1. Tûsî’nin İkinci Akledilirler Anlayışı 

3.1.1. Tanım ve Özellikler 

Tûsî de kendisinden öncekiler gibi ikinci Akledilirler ıstılahını, salt zihnî kavramlara 

işaret etmek için kullanmıştır ki bunlar birinci akledilirlerin zihindeki ahval ve 

arazlarını oluşturmaktadırlar. “İkinci Akledilirler, harici şeylerin hakikati ve makul 

hükümleri olan birinci akledilirlerin zihnî arazlarıdır.448 

Buna göre birinci Akledilirler hariçten elde edilmekte ve haricî hakikatleri 

oluşturmaktadırlar. Bunların zihinde sahip olduğu özellik ve arazlar ile zihnî 

hükümleri de ikinci akledilirleri oluşturmaktadır. “Birinci Akledilirler haricî şeylerin 

karşılığı olan akli suretlerdir. Cevher, araz, vahit, kesir ve benzerleri gibi. İkinci 

Akledilirler ise birinci akledilirlerden elde edilen akli suretlerdir. Külli, cüzi, zatî, arazi 

ve benzerleri gibi.”449 

Böylece birinci Akledilirler, haricî makullerdir ve ikinci Akledilirler de zihinde 

bulunan birinci akledilirlerden elde edilen zihnî makullerdir. Yani nasıl ki dış âlem 

birinci Akledilirler için hariç, yani intiza kaynağı görevi görüyorsa, birinci Akledilirler 

de ikinci Akledilirler için hariç, yani intiza kaynağı görevi görmektedirler. Burada 

Tûsî, cevher ve arazlarla birlikte vahit ve kesir kavramlarını da birinci akledilirlerden 

saymıştır. Bunun sebebi bu kavramaların burada türetilmiş halleriyle göz önünde 

 
448 Hüseyin bin Abdullah bin Sina ve Ebu Cafer Nasirüddin Tûsî, Şerhu'l-İşarat ve'l-Tembihat, c. 1 

(Tahran: Defter-i Neşr-i Kitab, 1361), s. 9.  
449 Ebû Ca‘fer Muhammed b. el-Hasen b. Alî et-Tûsî, Esasü’l-İktibas, tashih Müderris Rezavi, 3. bs. 

(Tahran: Daneshgah-i Tahran, 1361), s. 34. 



151 

bulundurulmuş olmalarıdır. Bu durumda vahitten kasıt kendisi için vahdetin sabit 

olduğu zat olmaktadır. Yine kesirden de kendisi için kesretin sabit olduğu zatlar 

kastedilmektedir. Bu haliyle vahit ve kesir mahiyetsel misdaklara delalet 

etmektedirler. Ama bundan sonra gelecek bütün ibarelerde Tûsî, vahdet ve kesret gibi 

felsefi akledilirleri cevher ve araz gibi kavramlarla birlikte ikinci akledilirlerden, yani 

salt zihnî akledilirlerden saymıştır. Tûsî ikinci akledilirleri salt zihnî ve akli itibarlar 

olarak gördüğünü pek çok yerde açıkça ortaya koymuştur. “Vahdet, aynî bir şey 

değildir. Aksine vahdet tıpkı kesret gibi ikinci akledilirlerdendir.”450 “Şeylik ikinci 

akledilirlerdendir ve vücut ile muttasıl değildir.”451 “Vücut, akli mahmullerdendir ve 

ikinci akledilirlerdendir. Aynı şekilde yokluk ve cihetleri, küllilik ve cüzilik, arızilik, 

cinslik, fasıllık ve türlük de böyledir.”452 

Bütün bu ifadelerdeki ortak nokta, Tûsî’nin bütün bu akledilirlerin salt zihnî 

olduklarına, yani haricî olmadıklarına yaptığı vurgudur. Çünkü önemli Tecrit 

şarihlerinden ve Tûsî’nin öğrencisi olan Allame Hilli (v. 1325) de Tûsî’nin bu 

konudaki ibarelerini açıklarken ikinci akledilirlerin haricî olmadıklarına ve salt zihnî 

ve itibari olduklarına işaret etmiştir:  

Daha önce de söylediğimiz gibi vaz ve haml ikinci akledilirlerdendir. Hariçte mevcut 

değillerdir.453 

Haml ve vaz, makul şeylerdendir ve hariçte haml veya vaz diye bir şey yoktur. Aksine hariçte 

sabit olan insan ve kitabettir. Ama kâtipliğin insana sıdkiyeti ise akli bir şeydir. Bu yüzden haml 

ve vazın ikinci akledilirlerden olduğuna hükmederiz.454 

Vücut ve yokluğun cihetleri olan vücûb, imkân ve imtina zatî ve meşrut olanlar da ikinci 

akledilirlerdendir. Daha önce de geçtiği gibi bunlar itibari şeylerdendir ve hariçte bir tahakkukları 

yoktur.455 

Bunlar da yine salt akli olan itibarlardan ve ikinci akledilirlerdendir ki zihinde birinci akledilirlere 

arız olurlar. İnsanın tür olması insanın hakikatinden farklı olan ve ancak zihinde ona arız olan bir 

şeydir.456 

Peş peşe aktardığımız bu ifadelerden anlaşıldığı gibi ikinci akledilirlerle ilgili Tûsî’nin 

asıl vurgusu bunların haricî değil salt zihnî ve akli itibarlar olduğunadır. Dolayısıyla 

 
450 Ebû Ca‘fer Muhammed b. el-Hasen b. Alî et-Tûsî ve Cemaleddin Hasan bin Yusuf  (Allame) Hilli, 

Keşfü’l-Murad, tashih Hasan Hasanzade Amuli (Kum: Müessesetü’l-Neşri’l-İslami, 1407), s. 100.  
451 a. g. e., 42. 
452 a. g. e., 63-67. 
453 a. g. e., 80. 
454 a. g. e., 72. 
455 a. g. e., 66. 
456 a. g. e., 67. 



152 

ona göre ikinci Akledilirler hariçte hiçbir karşılığı olmayan salt zihnî ve akli 

itibarlardan ibarettir. Bu durum Tûsî’nin ikinci akledilirleri farklı başlıklar altında ele 

aldığı yerlerde de açıkça görülmektedir. İleride bunlara da işaret edeceğiz. 

Böylece Tûsî’ye göre, ikinci Akledilirler, birinci akledilirlerin zihnî haysiyetlerinden 

elde edilen ve onlara yine zihinde arız olan kavramlardır. Buna göre birinci 

Akledilirler de hariçten elde edilen mahiyetsel kavramlar olmaktadır. Aynı şekilde 

Tûsî’ye göre ikinci Akledilirler meçhulden maluma ulaştırmaları açısından veya 

bundaki faydaları açısından da mantığın konusunu oluşturmaktadırlar. Gerçi daha 

sonra da göreceğimiz gibi Tûsî’de ikinci Akledilirler başlığı altında sadece mantıki 

kavramlar değil felsefi kavramlar da ele alınmaktadır. Ancak açık olan şu ki “isal” yani 

“ulaştırma” kaydıyla burada sadece mantıki olan ikinci akledilirlere göndermede 

bulunulmaktadır: 

Çünkü o (yani mantık) ittifakla, ikinci akledilirlerde nazar etmekle ilgili bir zanaattır. Şu 

vecih üzere ki nazırın nezdinde olandan başka bir şeyin hâsıl olmasını gerektiren veya 

buna yardımcı olan bir zanaattır.457 

Birinci Akledilirler olması ve hariçte bulunan şeylerin tabiatları olması açısından değil, 

aksine ikinci Akledilirler olması cihetinden. Bu mutlak olarak bu şekilde değildir. Çünkü 

ikinci akledilirlerden, ikinci Akledilirler olması açısından bahsedilmesi ilk felsefeye 

(metafizik) aittir. Belki onlarla başka şeye intikal edilmesi açısından mantıkta ele 

alınırlar.458 

Bu ibarelerde ikinci Akledilirler iki açıdan ele alınmış ve her bir ele alma açısından 

farklı ilmin konusu olarak görülmüşlerdir. Buna göre eğer ikinci Akledilirler 

bilinenden bilinmeyene intikal ettirmeleri açısından ele alınacak olurlarsa mantık 

ilminin konusu olmaktadırlar. Ama eğer varlık cihetiyle ele alınırlarsa bu durumda ilk 

felsefenin yani metafiziğin konusu olmaktadırlar.459 

3.1.2. İkinci Akledilirlerle Eşanlamlı Olan Diğer Istılahlar 

Tûsî’nin ikinci Akledilirler ıstılahıyla eşanlamı kullandığı en önemli ıstılahlar, “itibar” 

ve bundan türetilen diğer ıstılahlardır. Hatta Tûsî bu tür tamlamaları ikinci Akledilirler 

ıstılahından daha fazla kullanmaktadır. Her durumda asıl vurgu bunların salt zihnî 

kavramlar olduğunadır. 

 
457 Hüseyin bin Abdullah bin Sina ve Ebu Cafer Nasirüddin Tûsî, Şerhü’l-İşarat ve’l-Tenbihat, c. 1, 9. 
458 a. g. e., 21. 
459  Ebû Ca‘fer Muhammed b. el-Hasen b. Alî et-Tûsî, Esasü’l-İktibas, tashih Müderris Rezavi, s. 399. 



153 

… Bunlardan her biri itibari şeylerdendir ve eğer akılda birisi diğerine eklenirse akıl 

bunlarla hakikatlere hükmeder…460 

… İtibari şeyler sadece akılda bulunurlar… Akli itibarları akıl yine akli şeylerden itibar 

eder.461 

… Ve zihnin’ mümkünün imkânına hükmetmesi, akli bir itibardır ve sadece akılda 

olduğunda mutabakatının düşünülmesi gerekir…462 

… İmkân itibaridir, üzerinde ittifak ettiğimiz şeye arız olur…463 Ve illiyet de akli bir 

itibardır…464 

Tûsî’nin diğer bazı ifadelerinde mevsufiyet ve imtina kavramları da itibari kabul 

edilmiştir.465 Aynı şekilde Allame Hilli de “itibar” ve “itibari” ıstılahlarının ikinci 

Akledilirler ıstılahıyla eşanlamlı olduğunu söylemiş ve hepsinin salt zihnî ve akli olma 

anlamına geldiğini vurgulamıştır: 

İmkân akli bir şeydir… Aynı şekilde vücûb, şeylik, hudus ve benzeri bütün akli itibarların 

hükmü aynıdır. Bunlar ikinci akledilirlerdir.466 

… Basit ve birleşik sıfatları akli iki itibardır ve kendilerinden başka olan mahiyetlere arız 

olurlar. Çünkü salt birleşik ve basit olan bir mevcut yoktur. Basit ve birleşik ancak bir 

şeye arız olurlarsa Akledilirler. Bunlar ikinci akledilirlerdendir. Eğer hariçte mevcut 

olsalardı teselsül lazım gelirdi.467 

Teşahhus ikinci akledilirlerdendir, aynî değil itibari şeylerdendir.468 

… Tahkik ehlinin hepsi imkânın itibari olduğunda ve hariçte tahakkuku olmadığında 

ittifak etmiştir.469 

… vücut ve yokluğun kipleri -yani vücûb, imkân ve imtina- zatî ve meşrut olanlar da 

ikinci akledilirlerdendir. Daha önce de geçtiği gibi bunlar itibari şeylerdendir ve hariçte 

tahakkukları yoktur.470 

Bunlar da yine birinci akledilirlere arız olan salt akli itibari şeylerdir.471 

 
460 Nasirüddin Tûsî ve Cemaleddin Hasan bin Yusuf (Allame) Hilli, Keşfü’l-Murad, tashih Hasan 

Hasanzade Amuli, s. 105. 
461 Aynı yazar, Telhisü’l-Muhassal (nakdü’l-Muhassal) (Tahran: Daneshgah-i Tahran, 1359), s. 235 - 

293. 
462 Aynı yazar, Keşfü’l-Murad, tashih Hasan Hasanzade Amuli, s. 77. 
463 a. g. e., 34, Ebû Ca‘fer Muhammed b. el-Hasen b. Alî et-Tûsî , Telhisü’l-Muhassal (nakdü’l-

Muhassal), s. 107 - 110. 
464 Ebû Ca‘fer Muhammed b. el-Hasen b. Alî et-Tûsî  ve Cemaleddin Hasan bin Yusuf (Allame) Hilli, 

Keşfü’lMurad, tashih Hasan Hasanzade Amuli, s. 78,  Ebû Ca‘fer Muhammed b. el-Hasen b. Alî et-

Tûsî, Telhisu’l-Muhassal (nakdü’l-Muhassal), s. 116. 
465 Aynı yazar, Telhisü’l-Muhassal (nakdü’l-Muhassal), 35 - 37. 
466 Ebû Ca‘fer Muhammed b. el-Hasen b. Alî et-Tûsî ve Cemaleddin Hasan bin Yusuf (Allame) Hilli, 

Keşfü’l-Murad, tashih Hasan Hasanzade Amuli, s. 77.  
467 a. g. e., 88. 
468 a. g. e., 97. 
469 a. g. e., 51. 
470 a. g. e., 66. 
471 a. g. e., 67. 



154 

Böylece Tûsî’nin kullanımında ikinci Akledilirler ile itibar ve benzeri ıstılahlar aynı 

anlamda kullanılmış ve zihnî olan şeylere ıtlak olunmuşlardır. Yani tanım gereği zihnî 

ve akli olan ve hariçle hiçbir ilişkisi bulunmayan kavramlara ıtlak olunurlar. Aynî 

şekilde “akli”, “akli şeyler” veya “akli mahmuller” ıstılahları da pek çok durumda 

zihnî şeyler ve ikinci Akledilirler anlamında kullanılmışlardır: 

Semanın yukarıda bulunması gibi, bir şeyin akli olması, o şeyin kurgusal olmasından 

farklıdır. Aksine akli olan, akıl bir şeyi taakkul ettiğinde akılda hâsıl olması gereken 

şeydir.472 

Hak ve hakikat olan vücûb, imkân ve itminanın makul şeyler olduğudur ki bunlar, 

tasavvurlar (birinci Akledilirler) zihin tarafından harici şeylere isnat edildiğinde akılda 

hâsıl olurlar.473 

Daha önce geçtiği gibi vahdet akli bir şeydir.474 

Vücut akli mahmullerdendir ve o ikinci akledilirlerdendir.475 

Vücut aynî şeylerden değildir. Aksine o, salt akli mahmullerdendir.476 

Bil ki bir şeyin mahmul olması akli bir şeydir.477 

Daha öncekilerde olduğu gibi yukarıdaki ibarelerde de “akli”, “akli şey veya şeyler” 

ve “akli mahmuller” şiddetli bir vurgu ile “salt zihnî olan kavramlar” anlamında 

kullanılmaktadırlar. Önceki ıstılahlarla eşanlamıdırlar. Dolayısıyla Tûsî, ikinci 

Akledilirler ve itibari ıstılahlarını kullanırken, bariz bir şekilde Sühreverdi’nin etkisi 

altında bulunmaktadır. 

3.1.3. İkinci Akledilirler ve İtibari Başlığı Altında Ele Alınan Kavramlar 

Tûsî birkaç grup kavram çeşidini ikinci akledilir ve itibari olarak görmüştür ki bunların 

ortak özelliği salt zihnî ve akli itibarlardan olmalarıdır. 

 

 

3.1.3.1. Mantıki Kavramlar 

 
472 Ebû Ca‘fer Muhammed b. el-Hasen b. Alî et-Tûsî, Telhisü’l-Muhassal (nakdü’l-Muhassal), s. 133. 
473 a. g. e., 94.  
474 a. g. e., 140. 
475 Ebû Ca‘fer Muhammed b. el-Hasen b. Alî et-Tûsî ve Cemaleddin Hasan bin Yusuf (Allame) Hilli, 

Keşfü’l-Murad, tashih Hasan Hasanzade Amuli, s. 65. 
476 a. g. e., 65. 
477 Ebû Alî el-Hüseyn b. Abdillâh b. Alî b. Sînâ ve Ebu Cafer Nasirüddin Tûsî, Şerhu'l-İşarat ve'l-

Tembihat, c. 1, 50. 



155 

Tûsî zatî,478 arazi,479 cins,480 fasıl,481 tür,482 külli,483 cüzi,484 vaz,485 haml,486 benzerler 

(mislin),487 farklı olanlar (mutehalifan),488 mahmul (mahmul olması açısından, misdak 

değil)489 ve benzeri bütün mantıki kavramları açıkça ikinci ve itibari akledilirlerden 

saymıştır. 

3.1.3.2. Bazı Kategoriler ve Mahiyetsel Kavramlar 

Cevherlik,490 izafe,491 yukarıda olmaklık ve aşağıda olmaklık gibi nisbi ve izafi 

kavramlar,492 renk gibi basit mahiyetlerin cinsleri,493 sayılar494 ki bunlar diğerlerinin 

nezdinde mahiyetsel ve birinci akledilirlerden görülmüştür ve genel anlamda 

haricidirler, Tûsî’nin nezdinde ikinci ve itibari akledilirlerdir. 

 

 

 

 
478 Ebû Ca‘fer Muhammed b. el-Hasen b. Alî et-Tûsî ve Cemaleddin Hasan bin Yusuf (Allame) Hilli, 

Keşfü’l-Murad, tashih Hasan Hasanzade Amuli, s. 67 ve Ebû Ca‘fer Muhammed b. el-Hasen b. Alî et-

Tûsî, Esasü’l-İktibas, tashih Müderris Rezavi, s. 399. 
479 a. g. e., 399. 
480 480 a. g. e., 67, Hüseyin bin Abdullah bin Sina ve Ebû Ca‘fer Muhammed b. el-Hasen b. Alî et-Tûsî, 

Şerhü’l-İşarat ve’l-Tenbihat, c. 1, 83. 
481 Ebû Ca‘fer Muhammed b. el-Hasen b. Alî et-Tûsî ve Cemaleddin Hasan bin Yusuf (Allame) Hilli, 

Keşfü’l-Murad, tashih Hasan Hasanzade Amuli, s. 67. 
482 a. g. e., 67, Hüseyin bin Abdullah bin Sina ve Ebû Ca‘fer Muhammed b. el-Hasen b. Alî et-Tûsî , 

Şerhü’l-İşarat ve’l-Tenbihat, c. 1, 83.  
483 Ebû Ca‘fer Muhammed b. el-Hasen b. Alî et-Tûsî ve Cemaleddin Hasan bin Yusuf (Allame) Hilli, 

Keşfü’l-Murad, tashih Hasan Hasanzade Amuli, s. 66, Ebû Ca‘fer Muhammed b. el-Hasen b. Alî et-

Tûsî, Esasü’l-İktibas, tashih Müderris Rezavi, s. 399. 
484 a. g. e., 399. 
485 Ebû Ca‘fer Muhammed b. el-Hasen b. Alî et-Tûsî ve Cemaleddin Hasan bin Yusuf (Allame) Hilli, 

Keşfü’l-Murad, tashih Hasan Hasanzade Amuli, s. 72 - 80. 
486 a. g. e., 72 ve 80.  
487 Ebû Ca‘fer Muhammed b. el-Hasen b. Alî et-Tûsî, Telhisü’l-Muhassal (nakdü’l-Muhassal), s. 235. 
488 a. g. e., 235. 
489 Hüseyin bin Abdullah bin Sina ve Ebû Ca‘fer Muhammed b. el-Hasen b. Alî et-Tûsî, Şerhü’l-

İşarat ve’l-Tenbihat, c. 1, 50. 
490 Ebû Ca‘fer Muhammed b. el-Hasen b. Alî et-Tûsî ve Cemaleddin Hasan bin Yusuf (Allame) Hilli, 

Keşfü’l-Murad, tashih Hasan Hasanzade Amuli, s. 140. 
491 a. g. e., 258., Ebû Ca‘fer Muhammed b. el-Hasen b. Alî et-Tûsî , Telhisü’l-Muhassal (nakdü’l-

Muhassal), s. 116, 132 - 134. 
492 Ebû Ca‘fer Muhammed b. el-Hasen b. Alî et-Tûsî ve Cemaleddin Hasan bin Yusuf (Allame) Hilli, 

Keşfü’l-Murad, tashih Hasan Hasanzade Amuli, s. 117.,  Ebû Ca‘fer Muhammed b. el-Hasen b. Alî et-

Tûsî, Telhisü’l-Muhassal (nakdü’l-Muhassal), s. 116, 133, 280. 
493 a. g. e., 179. 
494 a. g. e., 105. 



156 

3.1.3.3. Felsefi Akledilirler 

Tûsî’nin eserlerinde pek çok felsefi kavram da ikinci akledilir ve itibari olarak kabul 

edilmiştir. Bu kavramlar; vücut,495 vahdet,496 vücûb,497 imkân,498 şey,499 teşahhus,500 

hakikat,501 zat,502 mahiyet,503 araz,504 illiyet (müessiriyet),505 maluliyet 

(muteessiriyet),506 takaddüm ve teahhur,507 vahdet ve kesret,508 hudus ve kıdem,509 

imtina510 ve yokluk.511 

Bu şekilde Tûsî, ister genel isterse de genel olmayan felsefi kavramları ikinci 

Akledilirler ve itibari şeylerden gördüğünü açıkça ortaya koymaktadır. Bu alanda 

Sühreverdi’den dahi ileri gitmekte ve onun haricî olduğunu belirttiği “teşahhus” 

kavramının dahi ikinci akledilir ve itibari olduğunu söylemektedir. Sühreverdi aynı 

şekilde kuşatıcı olmayan illiyet gibi bazı felsefi kavramların haricî mi zihnî mi 

oldukları noktasını belirsiz bırakmıştı ancak Tûsî, bütün bunların ikinci akledilir ve 

itibari olduğunu açıkça söylemektedir. Mezkûr akledilirlerle ilgili ibarelerin çoğu 

öncelikle bunların “ikinci akledilir”, “itibari” ve “akli şeyler” olduğunu açıklamakta 

buna ek olarak ise bunların salt zihnî olmasına ve hiçbir şekilde haricî olmamasına 

 
495 a. g. e., 65. Ebû Ca‘fer Muhammed b. el-Hasen b. Alî et-Tûsî , Telhisü’l-Muhassal (nakdü’l-

Muhassal), s. 74, 132, 140., Tûsî, Mesariğü’l-Mesariğ (Kum: Mektebetü Ayetüllahi’l-Meraşi, 1405), s. 

87. 
496 Aynı yazar, Telhisü’l-Muhassal (nakdü’l-Muhassal), 140.  
497 Ebû Ca‘fer Muhammed b. el-Hasen b. Alî et-Tûsî  ve Cemaleddin Hasan bin Yusuf (Allame) Hilli, 

Keşfü’l-Murad, tashih Hasan Hasanzade Amuli, s. 49. ve Ebû Ca‘fer Muhammed b. el-Hasen b. Alî 

et-Tûsî , Telhisü’l-Muhassal (nakdü’l-Muhassal), s. 93- 101., Aynı yazar, Mesariğü’l-Mesariğ, 93. 
498 Aynı yazar, Keşfü’l-Murad, tashih Hasan Hasanzade Amuli, s. 34, 51-77, Ebû Ca‘fer Muhammed 

b. el-Hasen b. Alî et-Tûsî, Telhisü’l-Muhassal (nakdü’l-Muhassal), s. 11, 93, 107, 110 - 206. 
499 Ebû Ca‘fer Muhammed b. el-Hasen b. Alî et-Tûsî  ve Cemaleddin Hasan bin Yusuf (Allame) Hilli, 

Keşfü’l-Murad, tashih Hasan Hasanzade Amuli, s. 42., Ebû Ca‘fer Muhammed b. el-Hasen b. Alî et-

Tûsî , Telhisü’l-Muhassal (nakdü’l-Muhassal), s. 140. 
500 a. g. e., 97. 
501 a. g. e., 85. 
502 a. g. e., 85. 
503 a. g. e., 66-85. 
504 a. g. e., 141. 
505 Ebû Ca‘fer Muhammed b. el-Hasen b. Alî et-Tûsî  ve Cemaleddin Hasan bin Yusuf (Allame) Hilli, 

Keşfü’l-Murad, tashih Hasan Hasanzade Amuli, s. 78.,  Ebû Ca‘fer Muhammed b. el-Hasen b. Alî et-

Tûsî , Telhisü’-l-Muhassal (nakdü’l-Muhassal), s. 116., Tûsî, Mesariğü’l-Mesariğ, s. 87. 
506 Ebû Ca‘fer Muhammed b. el-Hasen b. Alî et-Tûsî, Mesariğü’l-Mesariğ, s. 87. 
507 Aynı yazar, Telhisü’l-Muhassal (nakdü’l-Muhassal), 87. 
508 Ebû Ca‘fer Muhammed b. el-Hasen b. Alî et-Tûsî ve Cemaleddin Hasan bin Yusuf (Allame) Hilli, 

Keşfü’l-Murad, tashih Hasan Hasanzade Amuli, s. 100. 
509 a. g. e., 60. 
510 Ebû Ca‘fer Muhammed b. el-Hasen b. Alî et-Tûsî, Telhisü’l-Muhassal (nakdü’l-Muhassal), s. 36, 

37 ve 93. 
511 Ebû Ca‘fer Muhammed b. el-Hasen b. Alî et-Tûsî ve Cemaleddin Hasan bin Yusuf (Allame) Hilli, 

Keşfü’l-Murad, tashih Hasan Hasanzade Amuli, s. 66. 



157 

vurgu yapmaktadır. Bu yüzden, bu tür kavramların Tûsî’nin nezdinde felsefi ikinci 

Akledilirler olduğu dolayısıyla salt zihnî ve akli olmadığı yönündeki bütün 

şüphelerden tamamen arınmak gerekir. Özellikle de “ikinci Akledilirler”, “itibari” ve 

“akli şeyler” gibi ıstılahların anlamına dair yaptığımız açıklamalardan sonra pek çok 

karîne ile bu anlam pekişmiş olmaktadır. 

3.1.3.4. Diğer Bazı Kavramlar 

Mevsufiyet (mantıki),512 teğayür (felsefi),513 basitlik ve terkip514 (felsefi), sonlu ve 

sonsuz515 (felsefi) gibi kavramlar da Tûsî tarafından itibari, zihnî ve akli olarak kabul 

edilmişlerdir. Gerçi bu tür kavramları yukarıda zikrettiğimiz başlıklardan birisine dâhil 

etmek mümkünse de Tûsî onları ayrı olarak zikrettiğinden biz de ayrıca zikretmeyi 

uygun bulduk. 

3.1.3.5. İkinci Akledilirlerin İtibari Olmasının Sebebi: Tûsî’nin Delil ve 

Kıstası 

Tûsî’nin bu konudaki asıl delili, teselsülü gerektiren delildir ki ondan önceki filozoflar 

özellikle Behmenyar ve Sühreverdi de bunu itibari ve zihnî olan ile haricî olan 

akledilirleri birbirinden ayırmak için kullanmıştır. Tûsî pek çok durumda bu kıstas ve 

delile dayanmış ve özellikle felsefi kavramları buna dayanarak zihnî, itibari ve akli 

kabul etmiştir.516 

3.2. Tûsî’nin Felsefi Akledilirler Anlayışı 

Tûsî, kendisinden önceki filozoflar gibi felsefi akledilirleri belli bir başlık altında ele 

almamıştır. Bunun yerine bu tür kavramlara ikinci Akledilirler başlığı altında yer 

vermiştir. Tûsî’nin felsefi akledilirleri ikinci Akledilirler başlığı altında ele aldığını 

göz önünde bulundurarak, felsefi kavramların eserlerindeki yerine ve bunlarla 

mahiyetsel kavramlar, yani birinci Akledilirler arasında bulunan farka dair tereddüde 

 
512 Ebû Ca‘fer Muhammed b. el-Hasen b. Alî et-Tûsî, Telhisü’l-Muhassal (nakdü’l-Muhassal), s. 35. 

Ebû Ca‘fer Muhammed b. el-Hasen b. Alî et-Tûsî ve Cemaleddin Hasan bin Yusuf (Allame) Hilli, 

Keşfü’l-Murad, tashih Hasan Hasanzade Amuli, s. 72.  
513 a. g. e., 285. 
514 a. g. e., 88.  
515 a. g. e., 208. 
516 Ebû Ca‘fer Muhammed b. el-Hasen b. Alî et-Tûsî, Telhisü’l-Muhassal (nakdü’l-Muhassal), s. 107, 

140, 179., Ebû Ca‘fer Muhammed b. el-Hasen b. Alî et-Tûsî ve Cemaleddin Hasan bin Yusuf 

(Allame) Hilli, Keşfü’l-Murad, tashih Hasan Hasanzade Amuli, s. 49, 50, 51, 88, 140. 



158 

hiçbir şekilde mahal kalmamaktadır. Zira açıktır ki ikinci Akledilirler ezcümle felsefi 

Akledilirler, birinci akledilirlerden yani mahiyetsel kavramlardan farklıdır ve bu iki 

kavram çeşidi arasında herhangi bir çakışma bulunmamaktadır. Bu yüzden bu kısımda 

felsefi kavramların zihnî ve itibari kabul edilmesinin felsefi ve epistemolojik sonuçları 

üzerinde duracağız. 

 

3.2.1. Felsefi Akledilirlerin İkinci Akledilir ve İtibari Olmasının Anlamı 

Bu konuyu ele almak şu açıdan oldukça önem arz etmektedir ki; Tûsî’nin eserlerinde 

bir taraftan felsefi kavramların ikinci Akledilirler ve itibari olduğuna delalet eden 

ifadeler bulunmakta ve bunların açıklanması sadedinde söylenenler felsefi 

kavramların itibari ve salt zihnî olduğuna delalet etmektedir. Diğer taraftan da bazı 

yerlerde Tûsî, felsefi kavramların hariçte kökleri olduğuna delalet eden ifadeler 

kullanmaktadır. Bu yüzden, daha sonra gelen bazıları bu ikinci ifadelerden hareketle, 

Tûsî’nin felsefi kavramları haricî kabul ettiğini iddia edebilmişlerdir. Bu yüzden 

bunlar ikinci Akledilirler ıstılahını salt zihnî olanın dışına çıkarmış ve içine haricî olan 

kavramları da alacak şekilde anlam genişlemesine uğratmışlardır. Dolayısıyla Tûsî’nin 

asıl görüşünün ne olduğunu ortaya çıkarmak ancak bu birbirine zıt görünen ifadeleri 

kıyaslayarak mümkün olacaktır. 

3.2.1.1. Salt Zihnî Kavramlar Olarak Felsefi Akledilirler 

Şimdiye kadar Tûsî’nin felsefi kavramları “ikinci Akledilirler”, “itibari” ve “akli 

umurlar” başlığı altında ele almasının yanında ayrıca felsefi kavramların zihinde ancak 

haricî şeyler, yani mahiyetler, taakkul edilirse meydana geldiğine vurgu yapmıştık. 

Zira bunların zihinde taakkul edilmesiyle zihinde öyle bir hal meydana gelmektedir ki 

bu felsefi kavramların taakkul edilmesine sebep olmaktadır. Bu tür ibarelerde harice 

nazır olan bütün felsefi ve itibari kavramların bütün özellikleri zihinde halledilip 

çözülmektedir. Hatta bu tür kavramların hariçle olan mutabakatı bile inkâr edilmiş ve 

felsefi kavramların taakkulunun, birinci akledilirlerin zihinde var olma şeklinden ve 

bunların zihinde sahip olduğu bir özellikten kaynaklandığı söylenmiştir. Diğer bir 

ifadeyle, Sühreverdi’nin ifadelerinde bahsedilen ve haricî mi zihnî mi olduğu 



159 

belirtilmeyen “husûsiyet” dahi Tûsî’nin ifadelerinde açık bir şekilde zihnî kabul 

edilmiştir. Aşağıdaki ibarede bu nokta açıkça ortaya konmaktadır: 

Mezkûr müessiriyet (illiyet), izafi bir şeydir ve müessirden bir eser hâsıl olması durumu 

taakkul edildiğinde akılda sabit olur. Çünkü bunun taakkul edilmesi akılda bir şeyin sabit 

olmasını gerektirir ki bu da müessiriyettir. Tıpkı diğer izafi şeylerde olduğu gibi. Ve 

harice mutabık olmamaları bunların cehalet olmasını gerektirmez. Çünkü bu ancak 

hariçte sabit olmalarına hükmedilir ama bunlar hariçte olmazsa cehaleti gerektirir. 

Bunların mutabakatı hariçte değil akılda sabit olmalarıdır.517 

Bu ibareye göre haricî şeylerin zihnî husûsiyeti yani onların taakkul edilmesi zihinde 

müessiriyet (illiyet) diye bir şeyin meydana gelmesine sebep olmaktadır. Açıktır ki bu 

yeni kavramın de salt zihnî olması durumunda, hariçle herhangi bir mutabakat sahibi 

olmasına gerek olmayacaktır. Bu yüzden, Tûsî, hariçle mutabakat olmaması halinde 

bu tür kavramların ilim değil cehaleti gerektireceği yönündeki itirazı defetmek 

sadedinde şöyle demektedir; bu tür şeylerin doğruluk kıstası, taakkul edilmiş haricî 

şeylerin zihinde sahip olduğu mezkûr husûsiyetle mutabakatlarıdır. Diğer bir ifadeyle, 

bu tür kavramların mutabık olduğu şey, zihinde tahakkuk etmiş olan haricî şeylerde 

bulunan zihnî bir haysiyettir ki bu aynı zamanda itibari kavramların intiza kaynağı 

görevi de görmektedir: 

Zihnin hariçle olan mutabakatı sadece haricî şeylerle haricî şeylere hükmedildiğinde 

şarttır. Ama makulat ve zihnî ahkâmların zihnî şeylere hükmedilmesinde bu şart değildir. 

Nispet ve izafe, ancak akıl sahibi birisi aklederse onun aklında bu nispet ve izafe hâsıl 

olur.518  

Bu yüzden her nerede itibari şeylerin mutabakatından bahsedilirse Tûsî, bu 

mutabakatın yine zihinde bulunan bir şeyle olduğu noktasında uyarıda bulunmaktadır. 

“Zihnin mümkünün imkânına hükmetmesi, akli bir itibardır. Ancak zihinde olduğunda 

mutabakatına itibar etmek gerekir.”519 “İmkânda mutabakat itibar edilirse, akılda 

olduğunda mutabık olması gerekir. Çünkü daha önce de geçtiği gibi imkân akli bir 

itibardır.”520  

Bu şekilde harice nazır olan itibari kavramların meydana gelmesi sadece akılda ve bu 

kavramların arız olduğu konuları taakkul edildikten sonradır: 

 
517 Ebû Ca‘fer Muhammed b. el-Hasen b. Alî et-Tûsî, Telhisü’l-Muhassal (nakdü’l-Muhassal), s. 116. 
518 a. g. e., 36. 
519 Ebû Ca‘fer Muhammed b. el-Hasen b. Alî et-Tûsî ve Cemaleddin Hasan bin Yusuf (Allame) Hilli, 

Keşfü’l-Murad, tashih Hasan Hasanzade Amuli, s. 77. 
520 a. g. e., 110. 



160 

Semanın yukarıda olması gibi, bir şeyin akli olması, kurgusal olmasından farklıdır. Çünkü 

semanın aşağıda olması da farz edilebilir. Aksine akli olan, akıl o şeyi aklettikten sonra 

akılda hâsıl olması gereken şeydir.521  

Çünkü bu tür sıfatlar (yani mevsufiyet ve benzerleri) itibari şeylerdendir. İtibarın tasavvur 

edilmesiyle meydana gelirler ve itibarın terk edilmesiyle de dururlar.522  

İşte bu yüzden Tûsî daima bu tür kavramların sadece zihin ve akılda bulunduğuna 

vurgu yapmaktadır. 

Burada tahkik şudur ki hakiki izafenin varlığı ancak akılda bulunur.523 

Vücûb; tasavvur edilen şey, harici vücuda isnat edildiğinde akılda hâsıl olan bir şeydir.524 

Açıklığa kavuştu ki iki muzaf olan şey tasavvur edildiğinde akledilir. Mütekaddim ve 

müteahhir tasavvurda mevcut olan iki şeydir. Tasavvur edilen şeye taalluk eden bir 

makuldür hudus.525 

İzafe sadece akılda vardır.526 

İtibari şeyler sadece akılda bulunurlar.527 

Tûsî, vücudun mahal ve konusunu “makul bir şey” olarak ifade eder. “Vücudun 

mahalli makul bir şeydir.”528 

Tûsî’nin böyle durumlarda mutabakatı ancak zihinde olan bir şeyle kabul etmesinin 

sebebi de bu tür kavramların salt zihnî ve itibari olmasını daha açık ve net bir şekilde 

ortaya koymaktadır. Tûsî’ye göre, harice nazır olan basit şeylerin cins ve fasılları529 

hariçte konularında özel bir haysiyete sahip olmadıklarından, bu tür şeylerin 

mutabakatının ölçütü, hariçle olan ilişkide temellendirilemez. Hariçle mutabık olan 

cins ve fasıllar, en azından hariçte konularında gerçek bir haysiyete sahip olanlardır: 

Evet, mutabakata sadece cins ve fasıllara sahip olan şeylerde itibar edilir. Bunlarda bir 

haysiyet bulunmalıdır ki akıllar için cins ve fasılları taakkul ettiğinde bu haysiyeti de 

taakkul etmek mümkün olsun. Bu yüzden, vacibü’l-vücuttan bu iki haysiyetin varlığı selb 

edilir.530 

Böylece Tûsî’ye göre harice nazır olan itibari kavramların hariçte hiçbir haysiyetleri 

bulunmamaktadır. Hatta bunlar bir şeyde bulunma haysiyeti anlamında dahi haricî 

 
521 Ebû Ca‘fer Muhammed b. el-Hasen b. Alî et-Tûsî, Telhisü’l-Muhassal (nakdü’l-Muhassal), s. 133. 
522 a. g. e., 535. 
523 a. g. e., 132. 
524 a. g. e., 101. 
525 a. g. e., 134. 
526 a. g. e., 280. 
527 a. g. e., 293. 
528 a. g. e., 74. 
529 Tûsî basit şeylerin cins ve fasıllarını tıpkı basit olan arazların cinsleri gibi zihni ve itibari kabul 

etmektedir. 
530 Ebû Ca‘fer Muhammed b. el-Hasen b. Alî et-Tûsî, Telhisü’l-Muhassal (nakdü’l-Muhassal), s. 91. 



161 

değillerdir. Dolayısıyla gerçekte bu tür kavramları haricî şeylere hamleden akıldır. 

Yoksa bunlar haricî varlıklarda tahakkuk eden şeyler değildir: 

Bunlardan her birisi (yani sayılardan her bir tür) itibaridir ve akıl onlarla hakiki şeylere 

hükmeder… (Allame Hilli bu ibarenin şerhinde şunları söylemektedir) … Sayı 

türlerinden her birisi itibaridir ve hariçte sabit değillerdir. Aksine zihinde akıl bunlarla 

hakikatlere hükmeder. İnsan, at, taş ve benzeri şeylerin fertleri gibi hakiki şeylere bunlarla 

akıl hükmeder.531  

Bundan dolayı Allame Hilli de vücut ve benzeri kavramların hariçte hiçbir 

tahakkukları olmadığını söylemektedir. Bu da Allame Hilli’nin “Tûsî’de felsefi 

kavramların haricî olmadığına yönelik yaptığı vurguları” sadece bunların hariçte 

konularına zait olmamaları şeklinde değil aksine bunların hariçte konularıyla ayniyet 

şeklinde var olmalarının dahi olumsuzlanması şeklinde anladığını göstermektedir: 

Bu üç cihet, yani vücûb, imkân ve imtina, itibari şeylerdir ve akıl bunları vücudu mahiyete 

nispet ettiğinde akleder. Ve bunların hariçte tahakkukları yoktur.532  

Vücûb, imkân ve imtina cihetlerinden olan vücut ve yokluk cihetleri, itibari şeylerdir ve 

hariçte tahakkukları yoktur.533 

Bunlar da yine salt akli olan itibarlardır.534 

İzafelerin değişmesi caizdir. Çünkü bunlar itibari şeylerdendir ve hariçte tahakkukları 

yoktur.535 

İzafe hariçte sabit değildir.536 

Muhakkikler, hudus ve kıdemin hariçte tahakkuk eden anlamları olmadığını kabul 

etmişlerdir.537 

Bu alıntılardan anlaşıldığı gibi Tûsî’nin kullanımında felsefi kavramların salt zihnî 

olduğu meselesi öyle açıktır ki bunu, bu kavramların haricî ziyadetinin nefyedilmesi 

derekesine indirgemek mümkün değildir. İşte bu yüzden, Tûsî’nin felsefi kavramlar 

anlayışı bunların salt zihnî ve akli itibarlar olduğu noktası muhafaza edilecek şekilde 

anlaşılmalı ve ele alınmalıdır. 

 
531 Ebû Ca‘fer Muhammed b. el-Hasen b. Alî et-Tûsî ve Cemaleddin Hasan bin Yusuf (Allame) Hilli, 

Keşfü’l-Murad, tashih Hasan Hasanzade Amuli, s. 5. 
532 a. g. e., 49-50. 
533 a. g. e., 66. 
534 a. g. e., 67. 
535 a. g. e., 287. 
536 a. g. e., 259. 
537 a. g. e., 60. 



162 

3.2.1.2. Felsefi Akledilirlerin Hariçle İrtibatlı Olduğuna Dair İfadeler ve 

Bunların Nasıl Anlaşılması Gerektiği Meselesi 

Şimdiye kadar Tûsî’nin felsefi kavramları salt zihnî ve itibari gördüğünü gösteren 

ibareleri ele alıp inceledik. Ancak Meşşai-İşraki bir filozof olmasından dolayı Tûsî’nin 

felsefi kavramlarla ilgili görüşü bir düalizm barındırmaktadır. Yani Tûsî her ne kadar 

Sühreverdi’nin etkisinde kalarak felsefi kavramları salt zihnî ve itibari olarak kabul 

etmiş olsa da yer yer Meşşai yanının etkisinde kalarak bunların haricî olduğuna işaret 

eden ifadeler de kullanmıştır. Diğer bir ifadeyle, Tûsî’nin bazı ifadeleri felsefi 

kavramları salt zihnî değil de hariçte bir kök ve dayanağı varmış gibi yorumlanmaya 

müsaittir. Bazen Tûsî, bu meseleyi öyle bir şekilde ele almaktadır ki sanki harice nazır 

olan kavramlar tamamen zihinde ortaya çıkmamaktadır. Buna göre görünüşte Tûsî’nin 

felsefi Akledilirler anlayışında bir çelişki bulunmaktadır. Şimdi önce bu tür ifadeleri 

görelim sonra da bunların nasıl yorumlanması gerektiğine bakalım: 

Bu konuda tahkik şunu göstermektedir ki; hakiki izafenin vücudu, akıldan başka bir yerde 

değildir. Hariçte değildir. Var olan şey öyle bir özelliğe sahiptir ki akılda hâsıl olmasından 

izafe meydana gelir. Mesela bir kişinin diğer bir kişiden doğması hariçte mevcut olan bir 

şeydir. Akıl bunu tasavvur ettiğinde akleden kişi bundan birinde babalığı diğerinde de 

evlatlığı taakkul eder.538 

Nispet kavramıyla ilgili olan bu ifadeden bu tür kavramların zihinde meydana 

gelmesine hariçte bulunan bir mevcudiyetin sebep olduğu anlaşılmaktadır. Çünkü 

doğum olayı bir olgu olarak dış âlemde bulunan bir şeydir. Tûsî illiyet ve vücûb 

kavramlarıyla ilgili olarak da buna benzer bir analiz yapmaktadır: 

Onun şu sözünün (Fahrettin Razi’nin) “illiyet zihinden önce var olan bir sıfattır...” cevabı 

şudur: Şey öyle bir şekilde var olur ki eğer birisi onu aklederse aklında izafenin hâsıl 

olmasına sebep olur. Bu yüzden, şeyin gayrına nispeti zihinden önce vardır.539 

Bir şeyin hariçte vacip olmasının anlamı şudur: Şey hariçte öyle bir şekilde bulunur ki 

akil birisi onu aklederse, haricî varlığına nispetle, aklında vücûb diye bir makulün 

meydana gelmesini gerektirir.540 

Daha önce Behmenyar’la alakalı olarak da söylediğimiz gibi Tûsî’nin nezdinde bu tür 

ifadeler, felsefi ve itibari kavramların haricî olmasından çok salt zihnî olmasına delalet 

etmektedir. Çünkü bu tür ifadelerin çoğu daha çok bu tür kavramların haricî olduğunun 

 
538 a. g. e., 132. 
539 Ebû Ca‘fer Muhammed b. el-Hasen b. Alî et-Tûsî, Telhisü’l-Muhassal (nakdü’l-Muhassal), s. 116. 
540 a. g. e., 94. 



163 

nefyedilmesi makamında serdedilmiştir. Tûsî bu tür analizlerle, hariçte olanın 

“izafiyet”, “illiyet”, “vücûb” olmadığını göstermeye çalışmaktadır. “Şey öyle bir 

şekilde var olur ki…” gibi ifadeler Tûsî’ye göre bu tür kavramların intiza kaynağının 

haricî olmasına değil, bu tür kavramların hariçte hiçbir karşılık ve eserlerinin 

olmadığını göstermektedir. Çünkü Tûsî’nin felsefi dilinde - ki mahiyetin varlık 

karşısında asil ve hakiki, vücudun itibari olduğuna inanmaktadır541- bu “kevn” ve 

“haysiyet” gerçek olan mahiyetin kendisinden başka bir şey değildir. Dolayısıyla Tûsî, 

mezkûr ibarelerle, bu tür kavramların en azından intiza kaynağı açısından haricî 

olmaları gerektiğini söylemeye çalışmamaktadır. Bu yüzden “felsefi kavramların 

haricî olduğu” görüşünü Tûsî’ye nispet etmek makul değildir.  

Burada söylenebilecek tek şey bu tür ifadelerin ikircikli olduğu ve bu yüzden de 

eleştirel bir şekilde onları ele alanın bu tür bir sonuca ulaşabileceğidir. Tûsî, Meşşai 

meşrepliğinin etkisinde kalarak bazen böyle farklı anlaşılabilecek ifadeler kullanmış 

olsa da onun felsefi kavramlarla ilgili nihai konumu oldukça açık ve sağlamdır. Bu 

durum, mahiyeti hakiki vücudu itibari kabul edenlerin söz konusu Tanrı olunca 

söylediklerinde de görünmektedir. Bunlar mümkün şeylerde mahiyeti hakiki ve 

vücudu itibari kabul ettiklerinden542 Tanrı söz konusu olduğunda vücudun hariçte 

mahiyetin aynısı ve varlığı olduğunu söylemektedirler. Bu onların vücut kavramını 

haricî kabul ettikleri anlamında değil aksine onu tamamen itibari kabul ettikleri 

anlamına gelmektedir. Zira burada yine asıl ve hakiki olan mahiyettir, vücut ise onunla 

aynı ve mahiyetin bizzat tahakkuku olarak görülmektedir. Dolayısıyla mahiyetten arî 

olarak vücuda taalluk eden herhangi bir ahkâm yoktur. Bütün akli hükümler vücudun 

değil mahiyetin yüklemleridir. Tûsî ve Allame Hilli’nin bu konudaki bazı ibareleri 

şöyledir: 

Mahiyetin varlığı vücududur. Ve mahiyet vücuttan sadece akılda ayrılır. Bu da akılda 

vücuttan arî olması, yani vücutsuz olması şeklinde değildir. Aksine bu aklın mahiyeti tek 

 
541 a. g. e., 74, 132, Aynı yazar, Mesariğü’l-Mesariğ, s. 87, Ebû Ca‘fer Muhammed b. el-Hasen b. Alî 

et-Tûsî  ve Cemaleddin Hasan bin Yusuf (Allame) Hilli, Keşfü’l-Murad, tashih Hasan Hasanzade 

Amuli, s 29 - 65. 
542 Tûsî’nin Hakkın zatını mahiyetsiz ve özel harici vücut olarak görmesi bu noktayı açık bir şekilde 

ortaya koymaktadır. Elbette bu mahiyetin “o nedir?” sorusunun cevabında verilen, cins ve fasıldan 

meydana gelen mahiyet olduğunu unutmamak gerekir. Hak bu anlamda mahiyete sahip değildir zira 

bu onun varlığında kesreti gerektirir. 



164 

başına mülahaza edebildiği anlamına gelir, yani vücudu mülahaza etmeden mahiyeti 

mülahaza edebilir. Mahiyet eğer var olursa, varlığı vücududur.543 

Vücudun anlamı hariçte mahiyetin kendisiyle hâsıl olduğu şey değildir, aksine sadece 

mahiyetin husulüdür.544 Vücut mahiyetin hariçte tahakkuk etmesinin aynısıdır. Yoksa 

mahiyetin hariçte kendisiyle var olduğu bir şey değildir.545 

Vücut akli mahmullerdendir ve o, ikinci akledilirlerdendir, tıpkı yokluk gibi.546 

Bu tür ifadeler de Tûsî’nin felsefi kavramları salt zihnî ve itibari olarak gördüğünü 

göstermektedir. Dolayısıyla o, defalarca, haricî şeyler yani mahiyetler zihne intikal 

etmeden önce, felsefi ve itibari şeylerin akılda meydana gelemeyeceğine vurgu 

yapmaktadır. Sonuç olarak, bu tür kavramlar haricî şeylerin zihnî lazımlarıdır ve 

bunların zihnî haysiyet ve özelliklerinden intiza edilirler: 

Hariçte izafe diye bir şey yoktur. Sadece haricî şey öyle bir şekilde mevcuttur ki akılda 

hâsıl olursa onun tasavvurundan yine akılda izafe meydana gelir.547 

Şey öyle bir şekilde vardır ki akledildiğinde akılda izafe meydana gelir. Bu yüzden şey 

zihinden önce vardır.548 

Görüldüğü gibi “şeyin belli bir şekilde var olması” daha çok izafenin hariciyetinin 

nefyedilmesi bağlamında kullanılmış ve bu tür kavramların haricî şeylerin zihnî 

lezımları olduğu ve sadece zihinde onlardan ayrı olduklarını vurgulamak için 

kullanılmaktadır. “İzafenin vücudu, bir şeyin ona kıyasla başka bir şeyin akledilmesini 

mümkün kılacak bir şekilde var olmasıdır. Bu yüzden izafenin bu taakkuldan başka 

bir vücudu yoktur.”549 

Dolayısıyla “şeyin öyle bir şekilde var olması ki” gibi ifadeler Tûsî’nin nezdinde, bu 

tür kavramların salt zihnî olduğunu zedeleyecek bir anlama gelmemektedir ve bu 

yüzden de bu şekilde yorumlanmamalıdırlar. 

Tûsî bu tür ifadelerde felsefi ve itibari kavramların intiza edilmesinde haricî şeylerin 

zihnî husûsiyetinin etkin olduğunu vurgulamaktadır. Burada önemli olan bu intizanın 

zihinde gerçekleşiyor olmasıdır. Yani bu, şeyin hariçte sahip olduğu bir husûsiyet 

 
543 Hüseyin bin Abdullah bin Sina ve Ebû Ca‘fer Muhammed b. el-Hasen b. Alî et-Tûsî, Şerhü’l-

İşarat ve’l-Tenbihat, s. 39. 
544 Ebû Ca‘fer Muhammed b. el-Hasen b. Alî et-Tûsî ve Cemaleddin Hasan bin Yusuf (Allame) Hilli, 

Keşfü’l-Murad, tashih Hasan Hasanzade Amuli, s. 29.  
545 a. y. 
546 a. g. e., 63-65. 
547 Ebû Ca‘fer Muhammed b. el-Hasen b. Alî et-Tûsî, Telhisü’l-Muhassal (nakdü’l-Muhassal), s. 132. 
548 a. g. e., 116. 
549 Hüseyin bin Abdullah bin Sina ve Ebû Ca‘fer Muhammed b. el-Hasen b. Alî et-Tûsî, Şerhü’l-

İşarat ve’l-Tenbihat, c. 3, s. 315. 



165 

değildir. Aksine taakkul edilmiş haricî şeyin zihnî tasavvurunun sahip olduğu bir 

özelliktir. Bu zihnî haysiyet vücûb ve imkânla ilgili olarak daha açık bir şekilde beyan 

edilmiştir: 

Hak ve doğru olan vücûb, imkân ve imtinaın makul şeyler olduğudur ve bunlar 

tasavvurlar haricî vücuda isnat edildiğinde akılda meydana gelirler. Ve bunlar kendi 

nefislerinde akıl için mezkûr isnadın olması şartıyla maluldürler. Ve bir şeyin hariçte 

vacip olması, âkil birisi onu haricî vücuduna nispetle aklettiğinde, aklında vücûb diye bir 

makulün meydana gelmesini gerektirmesidir.550  

Şeyin bu haricî vücuda isnadı – ki bu tür kavramların tahakkuk etme şartı olarak 

görülmüştür- zihinde gerçekleşen bir durumdur. Bu hedefe ulaşabilmek için yani 

vücûb ve benzeri kavramları idrak edebilmek için zihnî bir faaliyet yani mezkûr isnat 

gerekmektedir. Vahdetle ilgili olarak da zihin bir şeyi bir bütün olarak itibar edip onda 

bölünememeyi göz önünde bulundurmadan vahdet anlaşılıp itibar edilemez. “Daha 

önce geçtiği gibi vahdet, akli bir şeydir ve parçalara bölünememe akledildiğinde 

akledilir.”551 “Öyleyse vahdet, akli ve itibari bir şeydir ve bir şeyin parçalanamayacağı 

varsayıldığında akılda hâsıl olur.”552 

Sayının tasavvur edilmesi için de “birimlerin birbirine eklenmesi” olan zihnî bir 

haysiyet gerekmektedir. “Sayılardan her biri itibaridir ve akıl bunlarla hakikatlere dair 

hükümler verir. Bu sadece akılda bazıları diğer bazılarına eklendiğinde olur.”553 

Bu eklenme zihinde gerçekleşmekte ve bu da birimler için “zihni haysiyet” görevi 

görmektedir. Zihnin bu müdahalesi, zihinde farklı sayıların meydana gelebilmesini 

sağlamaktadır.  

Aynı şekilde Tûsî’nin felsefi kavramların hariçle mutabakatlarının olmadığını 

söylemesi de onun bu tür kavramların her türlü hariciliğini reddettiğini göstermektedir: 

Zihnin hariçle olan mutabakatı ancak haricî şeylere yine haricî şeylerle hükmedildiğinde 

gereklidir. Ancak akledilirlerde ve zihnî ahkâmlarla yine zihnî şeylere hükmedilmesinde 

böyle bir şart yoktur. Nesep ve izafe de böyle şeylerdir. Bunların akıl dışında bir vücutları 

yoktur. Buna rağmen bunların haricî şeylerde itibar edilmesi geçerli ve doğrudur. Çünkü 

bu nesep ve izafe haricî şeylerin zihnî tasavvurlarından akledilir. Yani haricî şeyler öyle 

 
550 a. g. e., 94. 
551 a. g. e., 140.  
552 Ebû Ca‘fer Muhammed b. el-Hasen b. Alî et-Tûsî ve Cemaleddin Hasan bin Yusuf (Allame) Hilli, 

Keşfü’l-Murad, tashih Hasan Hasanzade Amuli, s. 101. 
553 a. g. e., 105.  



166 

bir şekilde bulunurlar ki âkil birisi onları aklettiğinde aklında nesep veya izafe meydana 

gelmektedir.554  

Dolayısıyla birer itibari kavram olan nesep ve izafenin haricî şeylere hamledilmelerine 

rağmen bunlarda haricî şeylere mutabık olma şartı aranmamaktadır. Çünkü bu tür 

kavramların haricî varlıkları yoktur. Bu yüzden de haricî herhangi bir şeye mutabık 

olmalarından söz edilemez: 

İlliyetin haricî mutabakatı olmaması onun cehalet olmasını gerektirmez. Çünkü bu ancak 

hariçte sübut sahibi olduğuna hükmedersek ama hariçte bulunmazsa cehalet olur. Ve 

söylendiği gibi mutabakatın yokluğu bir şeyin müessir yani illet olmamasını gerektirmez. 

Aksine eğer sadece akılda sübut sahibi olduğuna hükmedersek, bu durumda mutabakatı 

da sadece akılda olacaktır, hariçte değil.555 

Böylece, illiyet her ne kadar sadece akılda olsa ve hariçte herhangi bir mutabakatı 

olmasa da aynı zamanda haricî şeylere hamledilebilir ve bu durum bu tür kavramların 

salt zihnî olmasıyla da herhangi bir çelişki oluşturmaz. “İmkân, tasavvurunda eğer 

onda mutabakat itibar edilirse, ancak akılda olduğunda mutabık olması gerekir. Çünkü 

daha önce de söylediğimiz gibi imkân akli bir itibardır.”556 

İleride mutabakatla ilgili daha fazla açıklama yapacağız. Böylece Tûsî’nin zahiren 

felsefi kavramların haricî olduğuna yönelik sarf ettiği bazı ibareler dikkatli bir şekilde 

ele alınırsa tam aksine bu tür ifadelerin felsefi kavramların her türlü hariciliğini 

nefyettiğini ve bunları salt zihnî, akli ve itibari gördüğünü göstermek için kullandığı 

görülecektir. Bu tür ifadelere az da olsa Behmenyar’ın eserlerinde de rastlanmaktadır 

ancak o da bunları felsefi kavramların haricî olması anlamında kullanmamıştır. Allame 

Hilli, Tûsî ile Behmenyar’ın bu konudaki ifadelerinin benzerliğinin farkına varmış ve 

bunu Tûsî’nin bu konuda Behmenyar’dan etkilendiği şeklinde yorumlamıştır.557 

3.2.2. Felsefi Akledilirlerin Haricî Şeylere Hamledilmesi ile İtibari 

Olmalarının Uyumlu Olması 

Tûsî’ye göre felsefi kavramların haricî şeylere hamledilmesi de zihnidir ve esasında 

felsefi kavramların itibari ve akli olmasının anlamı da budur. “Mümkünün imkânına 

 
554 Ebû Ca‘fer Muhammed b. el-Hasen b. Alî et-Tûsî, Telhisü’l-Muhassal (nakdü’l-Muhassal), s. 36.  
555 a. g. e., 116.  
556 a. g. e., 110.  
557 Ebû Ca‘fer Muhammed b. el-Hasen b. Alî et-Tûsî ve Cemaleddin Hasan bin Yusuf (Allame) Hilli, 

Keşfü’l-Murad, tashih Hasan Hasanzade Amuli, s. 63. 



167 

dair zihnî hüküm akli bir itibardır. Bu yüzden sadece akılda olduğunda mutabakatının 

itibar edilmesi gerekir.”558  

Yine itibari kavramlardan kabul edilen sayılar hakkında da şunları söylemektedir: 

“Sayılardan her biri itibaridir. Akılda biri diğerine eklendiğinde akıl bunlarla 

hakikatlere hükmeder.”559 

Dolayısıyla bu tür kavramlar her ne kadar akli ve itibari olsa da akıl bunlarla haricî 

şeylere hükmetmektedir. Yani bunları haricî şeylere hamletmektedir. Diğer bir 

ifadeyle, zihin sahip olduğu güçle, tamamen zihnî ve itibari olan şeyleri, haricî şeylere 

nispet edebilmektedir. Çünkü bir şeyin diğer bir şeye hamledilebilmesi bu iki şeyin de 

aynı zarfta sübut sahibi olmasına bağlı değildir. Bu yüzden de hamlin haricî olduğu 

durumlarda sadece konunun haricî olması hamlin sıhhati açısından yeterlidir. 

Mahmulün de haricî olması geçerli hamlin şartlarından birisi değildir: 

Mezkûr illiyette izafi bir şey bulunmaktadır ki akıl, müessirden bir eserin sadır olduğunu 

taakkul ettiğinde akılda sabit olur. Ve hariçle mutabakatının olmaması onun cehalet 

olmasını gerektirmez. Çünkü bu ancak hariçte sabit olduğuna hükmedersek ancak hariçte 

bulunmazsa cehalet olur. Aynı şekilde mutabakatın yokluğu, şeyin müessir olmamasını 

da gerektirmez. Dendiği gibi eğer bir şeyin sadece akılda müessir olduğuna hükmedilirse, 

mutabakatı akıldaki sübutudur, hariçteki değil.560 

Yani illiyetin haricî şeylere hamlinde, illiyetin haricî olduğuna hükmedilmemiştir. 

Dolayısıyla bu hüküm, illiyetin haricî olmasını gerektirmez ki illiyetin haricî şeylere 

hamledilmesi yanlış olsun. Aksine haricî şeylere dair hükümde bulunmada, zihinde 

sübut sahibi olan bir şeyi göz önünde bulundurmak mümkün olduğundan, illiyet gibi 

felsefi bir kavram da haricî şeyler için sadece zihinde sabit kabul edilebilir. Bu, 

Sühreverdi’nin bu konudaki bakış açısının aynısıdır. O da bu tür kavramların haricî 

şeylere hamledilmesini zihnî olarak görmüştü. Zihinde tasavvur edilen bu haricî 

şeylerin sahip olduğu zihnî haysiyet, bu tür kavramların zihinde şekillenmesinde etkili 

olmakta ve bundan dolayı, bu kavramlar haricî şeylere, bu zihnî haysiyet açısından 

yüklenebilmektedir. Yukarıda aktardığımız ifade illiyettin kendisiyle mevsuf olan şeye 

yani müessire mutabakatının, haricilik cihetinden olmadığını göstermektedir. 

Bu yüzden, bunun şeye hamledilmesi de sadece akılda olmaktadır. Yani bu haml de 

haricî değil zihnidir. Dolayısıyla, bu tür kavramların haricî şeylere 

 
558 a. g. e.,  s. 77. 
559  a. g. e., 105. 
560 Ebû Ca‘fer Muhammed b. el-Hasen b. Alî et-Tûsî, Telhisü’l-Muhassal (nakdü’l-Muhassal), s. 116. 



168 

hamledilebilmesinin kıstası, mevzuda bulunan zihnî haysiyettir. Bu, haricî şeylerin 

idrak edilmiş suretlerinde bulunmaktadır. Sonuçta, bu haml, haricî şeylere yapılan 

zihnî bir hamldir. Bu yüzden, Tûsî’nin, felsefi kavramların intiza edilebilmesi için 

gerekli olan husûsiyet ve haysiyetin zihnî olduğuna dair tasrihinin Sühreverdi’den çok 

daha fazla olduğunu söyleyebiliriz. Daha önce gördüğümüz gibi felsefi kavramlar 

açısından intiza kaynağı görevi gören haricî şeylerin zihnî tasavvurlarında bulunan bu 

haysiyetin mahiyeti Sühreverdi’de muğlâk bırakılmış ve onun zihn’i mi yoksa haric’i 

mi olduğu önemli meselesi cevapsız bırakılmıştı. Ancak şimdi, Tûsî’nin bu boşluğu 

doldurduğunu ve bu haysiyetin de salt zihnî olduğunu şüpheye yer bırakmayacak bir 

şekilde ortaya koyduğunu görüyoruz. 

Tûsî, Sühreverdi’ye ittibaen ibraz ettiği bu görüşünün yanında bazen Behmenyar’ın 

kullandığı ifadelere benzer ibareler kullanarak sanki bu hamli mümkün kılanın 

konunun hariçte sahip olduğu bir haysiyet olduğunu düşündürtmektedir. Ancak 

bundan önce bu çıkarımın yanlış olduğunu ortaya koyduğumuzdan, artık bu tür 

tabirlerin Tûsî’de bu anlama gelmediğini aksine Sühreverdi’nin görüşü olan felsefi ve 

itibari kavramların hamlinin zihnî olduğu görüşünü pekiştirdiğini söyleyebiliriz: 

Nesep ve nispetlerin akıl dışında bir varlığı yoktur. Ve bunların haricî şeylerde itibar 

edilmesi de bu haricî şeyler açısından geçerlidir. Çünkü mezkûr nesep ve nispet bu 

şeylerden taakkul edilmektedir; yani bu haricî şeyler öyle bir şekilde mevcutturlar ki âkil 

birisi onları aklettiğinde bunların tasavvurundan nesep veya nispet yine akılda meydana 

gelmektedir.561 

3.2.3. Felsefi Akledilirlerin Haricî Şeylere Yüklenmesinin Anlamı 

Felsefi kavramların kökeni arız oldukları konularının haricî ve zihnî haysiyeti 

olduğundan, bunların farklı şeylere hamledilmesi varsayımsal değildir. Diğer bir 

ifadeyle, felsefi kavramların konularına hamlinde, mevzu ile mahmul arasında ilişki 

kuran tek başına zihin değildir. Yani bu, tek başına zihnin hiçbir kayıt ve şarta 

uymadan, istediği gibi kurgulayabildiği veya varsayabildiği bir ilişki değildir. Aksine 

bu ilişki, zihinde zaten bulunmaktadır ve bu ilişkinin konusu ile mahmul arasında zihnî 

bir irtibat kurulmasını mümkün kılan da bu zihnî haysiyettir. Dolayısıyla zihnin burada 

yaptığı şey, zaten zihinde olan bir şeyi keşfetmek ve beyan sahasına taşımaktır, yoksa 

onu icat etmek veya kurgulamak değil.  

 
561 a. g. e.,  36. 



169 

Tûsî bu konuyu, felsefi kavramların zihnî olması bunların farazi ve varsayımsal olduğu 

anlamına gelmemektedir, diyerek ifade etmektedir. Yani zihin kendi kendine haricî bir 

şey için herhangi bir kavram üretmemektedir. Aksine zihne intikal ettiklerinde sahip 

oldukları haysiyetten dolayı bu tür kavramları gerektiren bizzat haricî şeylerin 

kendisidir. Şu hâlde felsefi kavramların farazi olmadığının göstergesi, haricî şeylerin 

zihinde tahakkuk etmesiyle felsefi kavramların meydana gelmesi arasında zihnin 

kurgusal herhangi bir işleminin olmamasıdır. Aksine burada olan şey, zihnin bu iki 

olgu arasındaki ilişkiyi keşfetmesi ve bundan felsefi kavramları intiza etmesidir. 

Dolayısıyla felsefi kavramların zihinde meydana gelebilmesi için öncelikle haricî 

şeylerin taakkul edilmiş olması, ikinci olarak taakkul edilmiş olan bu şeylerdeki zihnî 

haysiyetin keşfedilmesi ve son olarak da bu haysiyetten felsefi ve itibari kavramların 

intiza edilmesi gerekmektedir.  

Burada zihin aktif bir şekilde çalışıyor olsa da işin içinde herhangi bir kurgu 

bulunmamaktadır. Zira mezkûr üç süreç arasında lazım-melzüm ilişkisi bulunmaktadır 

ve zihnin kurguya kaçmasına engel olan şey de bu üç süreç arasında bulunan lazım-

melzüm ilişkisidir. Felsefi kavramlar açısından intiza kaynağı görevi gören bu zihnî 

haysiyetin ne olduğuna gelince; kanaatimizce bu haricî şeylere dair tasavvurların 

hariçten haber verme özelliklerinden başka bir şey olamaz. Dolayısıyla zihin bu 

tasavvurları zihinde bulunmaları ve zihnî olmaları açısından değil de hariçten haber 

verme özellikleri açısından göz önünde bulundurunca onlarda zihinde açığa çıkan bu 

haysiyeti ortaya çıkarmakta ve bu da felsefi kavramların intiza kaynağı olmaktadır: 

Gökyüzünün yukarıda olması gibi, bir şeyin akli olması onun farazi olmasından farklıdır. 

Çünkü gökyüzünün aşağıda olması farz edilebilir. Akli olan ise akıl o şeyi aklettiğinde 

akılda hâsıl olması gereken şeydir. Gökyüzünün yukarıda olması gibi. Farazi olan ise farz 

edenin muhal olsa da farz edebildiği şeydir.562  

Felsefi kavramlar, ancak zihin birinci akledilirleri aklettikten sonra zihinde meydana 

gelmektedirler. Bu yüzden de keyfilik anlamında bunların zihnî, yani farazi olduğu 

söylenemez. Bu ibarede geçen “gerekir” tabiri, ancak haricî şey taakkul edilirse itibari 

kavram, başka bir şeye ihtiyaç duymadan zorunlu olarak zihinde meydana gelir, 

anlamına gelmektedir: 

 
562  a. g. e., 133. 



170 

Açığa çıktı ki izafe, iki muzaf olan şey taakkul edildiğinde taakkul edilir ve sen bildin ki 

bu farazi olandan farklı olarak nefsü’l-emirde sabit olan bir şeydir. Bu yüzden de salt 

zihnî (kurgusal) değildir.563 

Bu ifadede kullanılan nefsü’l-emirden kasıt, doğrudan izafe ve diğer itibari 

kavramların kendisinden kaynaklandığı konudur. Diğer bir ifadeyle, eğer itibari 

kavramlar, bazı şeylere hamlediliyorlarsa, bu felsefi veya itibari kavramların zaten 

zihinde bulunan şeylerin kavramının içinde bulunuyor olmalarından dolayıdır. Elbette 

burada şöyle bir soru ortaya çıkmaktadır; şeyin kendisinin sahip olmadığı bir şeye, 

nasıl oluyor da o şeyin zihinde hâsıl olan tasavvur ve sureti sahip olabiliyor? Ancak ne 

Sühreverdi ne Tûsî bu soruya herhangi bir cevap vermiştir: 

Zihin, haricî şeylere, haricî şeylere benzer şeylerle hükmettiğinde yani hükümde 

bulunulan mevzu ve mahmul, her ikisi de haricî olduğunda, hükmün sahih olduğu 

durumlarda, hariçle mutabakat sahibi olması gerekir. Aksi takdirde yani eğer mevzu ve 

mahmulden biri veya her ikisi haricî değilse yani zihnî olurlarsa, hariçle olan bu 

mutabakat gerekmez. Çünkü bu durumda en azından hükmün taraflarından biri haricî 

olmadığından, hüküm sahih olduğunda, hükmün bu sıhhati, hükümle nefsü’l-emirde olan 

şeyin mutabakatı anlamındadır. Yanlış olan şeylerin tasavvuru da mümkün olduğundan 

eğer nefsü’lemirle mutabakat, kıstası esas alınmazsa, böyle durumlarda doğru olan ahkâm 

ile yanlış olan ahkâm arasında bir fark kalmamış olur.564 

Allame Hilli, Keşfü-l Murat’da nefsü’l-emrin faal akıl anlamına geldiğini söylemiştir. 

Ancak içinde nefsü’l-emrin geçtiği ibareler bir arada düşünüldüğünde onun faal akıl 

olduğunu söylemek yeterli görünmemektedir. Zaten bu yüzden olsa gerek Tecrid’in 

diğer şarihleri bu görüşü kabul etmemiştir. 

3.2.4. Felsefi Akledilirlerin Mutabakatının Kıstası 

Felsefi kavramların mutabakatının kıstası, yukarıdaki iki kısımda bahsettiğimiz 

konunun diğer bir veçhesidir. Bu meselede şu nokta göz önünde bulundurulmaktadır 

ki eğer felsefi kavramların haricî şeylere hamli, zihnî bir haml, bunun kıstası da zihnî 

bir haysiyet, bu cihet ve haysiyetin miyarı da nefsü’l-emri bir şey ise şu hâlde felsefi 

kavramlar haric’i şeylere hamllerinde, hariçle mutabık olmamış olacaklardır. Burada 

şöyle bir soru ortaya çıkmaktadır; eğer hariçle olan mutabakat felsefi kavramlar 

açısından doğru değilse, bu hamlin doğruluğunun kıstası nedir? Diğer bir ifadeyle, 

 
563  a. g. e., 134. 
564 Ebû Ca‘fer Muhammed b. el-Hasen b. Alî et-Tûsî ve Cemaleddin Hasan bin Yusuf (Allame) Hilli, 

Keşfü’l-Murad, tashih Hasan Hasanzade Amuli, s. 69. 



171 

felsefi kavramların haricî şeylere hamledilmesinin doğru ve epistemolojik açıdan da 

anlamlı olduğunu hangi kıstasa göre söyleyebiliyoruz? 

Sühreverdi gibi Tûsî de bu sorunun farkındadır ve değişik vesilelerle buna cevap 

vermiştir. Gerçi bu cevaplar olmasaydı dahi felsefi kavramların haricî şeylere hamlini 

geçerli kılan kıstasın beyanında söylediklerimizden onun bu konudaki görüşünün ne 

olabileceğini tahmin edebilirdik. O genel olarak şöyle demektedir; bir mefhumun 

hariciliği iddia ediliyorsa onun hamlinde hariçle olan mutabakat gereklidir. Ama söz 

konusu felsefi ve diğer itibari kavramlar olunca böyle bir iddia söz konusu olmadığı 

gibi aksine bu iddianın aksi yani bunların salt zihnî olmasıdır söz konusu olan. Diğer 

bir ifadeyle, bu tür kavramların idrak edilmiş haricî şeylerin zihnî tasavvurlarına 

hamledilmesi, bu kavramların haricî olmasını gerektirmemektedir. Bu yüzden de 

bunların hariçle mutabık olmaları gerekmez. Dolayısıyla da mutabakat olmadığı için 

bu hamlin yanlış ve cehalet olduğu söylenemez. Aksine böyle durumlarda, haml zihnî 

olduğundan ve konunun zihnî cihet ve haysiyetine binaen gerçekleştiğinden, bu tür 

kavramlar için herhangi bir hariciyete kail olunamaz. Dolayısıyla, eğer illa da bu tür 

kavramlar için bir mutabakat aranacaksa ki aranmalıdır, zihinde olan bir şeyle yani 

konularının zihnî haysiyetiyle mutabık olmaları şartı aranmalıdır. Tûsî’den daha önce 

aktardığımız aşağıdaki ifade bu meseleyi açıkça ortaya koymaktadır: 

Mezkûr illiyetin hariçle mutabakatının olmaması, bu hamlin cehalet olmasını 

gerektirmez. Bu ancak hariçte olduğuna hükmedersek ama hariçte bulunmazsa cehalet 

olur. Aynı şekilde mutabakatının yokluğu müessir bir şey bulunmamasını da gerektirmez. 

Dendiği gibi; sadece akılda sabit olduğuna hükmedilirse, mutabakatının da hariçte olanla 

değil akılda sübut sahibi olanla olması gerekir.565 

Yani konunun zihnî tasavvurunda bir kavramın sübutu, bu kavramı haml durumunda 

kendi gerçekliğiyle mutabık kabul etmemiz için yeterlidir. Felsefi ve itibari 

Akledilirler açısından hariçle olan mutabakatın gereksiz olması ve zihinle mutabakatın 

yeterli görülmesi Tûsî’nin ifadelerinde sık sık görülmektedir: 

Zihnin hariçle mutabakatı, ancak şeylere haricî şeylerle hükmedildiğinde şarttır. Ama 

Akledilirler ve zihnî ahkâmla yine zihnî şeylere hükmedildiğinde bu şart değildir.566  

İmkân tasavvuru eğer onda mutabakat itibar edilirse, ancak akılda olduğunda mutabık 

olması gerekir. Daha önce de geçtiği gibi o akli bir itibardır.567  

 
565 Ebû Ca‘fer Muhammed b. el-Hasen b. Alî et-Tûsî, Telhisü’l-Muhassal (nakdü’l-Muhassal), s. 116.  
566 a. g. e.,  s. 36.  
567 a. g. e.,  s. 110. 



172 

Zihnin, mümkünün imkânına dair zihnî hükmü akli bir itibardır ve ancak akılda 

olduğunda mutabakatının itibar edilmesi gerekir.568   

Böylece Tûsî’nin felsefi kavramlarla ilgili görüşünü tam bir teori olarak ortaya 

koyduğu görülmektedir. Çünkü eğer felsefi kavramlar salt zihnî ve itibari iseler 

kendilerinin hariçte bulunmaması gerekir. Bunların farklı şeylere hamledilmesi de 

haricî veya zihnî, bu şeylerin zihnî olan haysiyetlerine göre gerçekleşmelidir. Hamlin 

de haricî şeylerde dahi zihnî olması gerekir. Bu haml ve mutabakatın kıstası da felsefi 

kavramların arız olduğu şeylerin zihnî haysiyetleri olmalıdır. Böylece Sühreverdi 

tarafından ortaya konan felsefi kavramların salt zihnî ve itibari olduğu görüşü, Tûsî 

tarafından bütün mantıksal sonuçlarına ulaştırılmış olmaktadır.  

 
568 Ebû Ca‘fer Muhammed b. el-Hasen b. Alî et-Tûsî ve Cemaleddin Hasan bin Yusuf (Allame) Hilli, 

Keşfü’l-Murad, tashih Hasan Hasanzade Amuli, s. 77.  



173 

BÖLÜM III 

GEÇİŞ VE ARAYIŞLAR DÖNEMİ  

Genel olarak Tûsî (7. Yüzyıl) ile Molla Sadra (11. Yüzyıl) arasındaki dönem bir geçiş 

ve arayışlar dönemi olarak tavsif edilebilir. Bu geçiş ve arayışlar döneminde felsefi 

akledilirlerle ilgili iki farklı eğilimin ortaya çıktığını söyleyebiliriz. Birinci eğilim, 

ikinci akledilirlerin epistemolojik statüsü meselesinde Sühreverdi ve Tûsî’nin 

anlayışını benimsemiş ve onu geliştirmeye çalışmıştır. Bu görüşü savunanlar 

kronolojik olarak Tûsî’ye daha yakın olanlardır ve daha çok yedinci ile sekizinci 

yüzyılda yaşamışlardır. İkinci eğilimi benimseyenler ise felsefi akledilirleri haricî 

görme taraftarıdır. Felsefi kavramların hariciliğinin temellendirilmesinde ortaya yeni 

bir teori koyamasalar da daha sonraki süreçte meselenin farklı bir zeminde ele 

alınmasında önemli bir rol oynamışlardır. 

İkinci Akledilirler meselesinde Tûsî’den sonra sırasıyla; Kadı Adudiddin İci, Saadettin 

Taftazani ve Gıyasettin Mansur Deşteki Şirazi gelmiştir. Bu isimlerin hepsi ikinci 

Akledilirler meselesinde Tûsî’nin görüşlerini benimsemiş ve felsefi kavramların salt 

zihni ve itibari olduğunu savunmuştur. Ancak Ali Kuşçu ile birlikte ikinci Akledilirler 

ve felsefi kavramların epistemolojik statüsü konusunda yeni bir eğilim ortaya 

çıkmıştır. Molla Sadra’ya kadar sürecek olan bu süreçte gelenler bir şekilde felsefi 

kavramların hariciliğini temellendirmeye çalışmışlardır. Böylece Ali Kuşçu ile birlikte 

ikinci akledilirlerle ilgili bir arayışlar döneminin başladığını görmekteyiz. Bu gruba 

mensup olanlar sırasıyla; Ali Kuşçu, Allame Celaleddin Devvani, Muhakkik Hofri ve 

Mir Damad. 

  



174 

1. TUSİ’NİN TAKİPÇİLERİ 

1.1.  Kadı Adudiddin İci 

Bir kelamcı-filozof olan İci (ö. 756/1355), Mevakıf adlı meşhur eserinin girişinde 

felsefi anlayışını ortaya koymuştur. Mir Seyyid Şerif Curcani (v. 816) bu esere yazdığı 

şerhte pek çok konuda İci ile aynı fikirde olduğunu ortaya koymuştur. Hem İci hem de 

Curcani açık bir şekilde felsefi Akledilirler konusunda Sühreverdi ve Tûsî’nin bakış 

açısını benimsemiş ve bunların salt zihnî ve itibari olması anlamında ikinci akledilir 

olduğunu söylemişlerdir. İci ve Curcani’ye göre “Tûsî’nin literatüründe itibari bir 

kavram olan mevsufiyet, sadece zihinde bulunur.”569  

Bu kavramla birlikte: “İmkân, hudus ve bunların çelişiği olan vücûb, kıdem ve benzeri 

kavramlar hariçte yokturlar.”570 

Aynı şekilde İci, girişte vücudu “şeyin hariçteki hakikatinin aynısı” olarak görmüş ve 

haricî vücutların birbirinden farklı olduğu sonucuna varmıştır.571 Daha sonra 

“Vücudun kendisi nefiste hâsıl olmaz. Bu yüzden vücuda dair bilgimiz, dış âlemden 

haber verme özelliği olmayan zihni bir suretle karşı karşıya olduğumuzdan, huzurî 

bilgidir”572 demiştir. 

İci, vücudun ikinci akledilir olduğunu açıkça söylemekte ve bu ikinci akledilir olmanın 

hariciliğin yokluğu ve salt zihnilik anlamına geldiğini ortaya koymaktadır. 

Hukemanın nezdinde hak olan, vücut ve nakizi olan yokluğun ittisafının ikinci 

akledilirlerden olduğudur. Ki bunlar hariçte bulunmazlar. Ve hariçte vücudu olmayan her 

şey madumdur. Çünkü vücut ile yokluk arasında vasıta yoktur.573 

Vücut ikinci akledilirlerdendir. Bu yüzden mevcut değil madumdur.574 

Vücudun haricî bir hüviyeti yoktur. Çünkü o ikinci akledilirlerdendir.575 

Seyyid Şerif Curcani, İci’nin vücudun mahiyete hariçte zait olmasını nefyettiği bazı 

ibarelerini şerh ederken şöyle demektedir: “Haricî şeylerden olup da siyahın doğru 

olarak yüklendiği şeyin aynısı vücudun da doğru olarak yüklendiği şeydir. Hariçte 

vücut ve siyahın birbirinden ayrı ve farklı olan iki hüviyeti yoktur.”576 

 
569 Kadı Adudiddin Abdurrahman İci ve Seyyid Şerif Ali bin Muhammed Curcani, Şerhü’l-Mevakıf c. 

1 (Kum: Şerif Rıza, 1370), 157-159.  
570 a. g. e., 170.  
571 a. g. e., c. 2, 92-93. 
572 a. g. e., 109.  
573 a. g. e., 94-95. 
574 a. g. e., 134. 
575 a. g. e., 153. 
576 a. g. e., 151. 



175 

Curcani’ye göre İci’nin bu tür ibarelerdeki kastı vücut ve mahiyetin hariçte iki farklı 

şey olmadığını ortaya koymaktır. Yoksa bunlardan birinin hariçteki hüviyetinin 

aynıyla diğerinin de hüviyeti olduğunu söylemek değil. İci’nin asıl amacı vücudun 

haricî bir hüviyetinin olmadığını söylemektir. Dolayısıyla bu farklılık ve temayüz, 

konuyu nefyeden bir olumsuzlamadır.577 Seyyid Şerif Curcani’nin işaret ettiği bu 

durum ikinci bölümde Sühreverdi ve Tûsî’nin bu konudaki ibarelerini incelerken 

zikrettiğimiz noktadır. Bu da ziyadetin yokluğunun hariciliğin yokluğu anlamına 

gelmesidir. Dolayısıyla Curcani’ye göre vücudun mahiyete hariçte zait olup olmadığı 

tartışması, vücudun haricî olup olmadığı tartışmasından kaynaklanmaktadır. 

Dolayısıyla bu anlamıyla ziyadeti kabul etmeyen biri, gerçekte, vücudun haricî 

olduğunu reddetmektedir.578  

İci, vücuda ilave olarak şeylik, hakikat ve teşahhus gibi bazı felsefi akledilirleri de zatî 

ve arızı kavramları gibi ikinci akledilir olarak görmüş ve ikinci akledilirlerin, birinci 

akledilirlerin zihnî arazları olduğunu söylemiştir. Bunlar zihnilik cihetinden birinci 

akledilirlere hamledilirler. Bu yüzden de hariçte herhangi bir karşılıkları yoktur. Yani 

hariçte mevcut değillerdir.579 

1.2. Sadettin Taftazani 

Taftazani (ö. 1390) meşhur eseri Şerhü’l-Makasıt’ta daha çok İci’nin Mevakıf’taki 

görüşlerini benimsemiştir. Konumuz olan felsefi Akledilirler meselesinde de İci’yi 

takiben Sühreverdi ve Tûsî’nin görüşlerini benimsemiş ve felsefi akledilirlerin salt 

zihnî ve itibari olan ikinci akledilirlerden olduğunu savunmuştur. Taftazani’ye göre 

hariçte bilinmeyen farklı vücutlar bulunmaktadır ve bunlara zihinde ortak bir anlam 

olan “vücut” arız olmaktadır.580 Taftazani, haricî şeylere zihinde arız olan bu ortak 

vücuda ek olarak, bu ortak vücudun mahiyetlere nispet edilmesinden kaynaklanan 

vücudî hisesi de zihnî ve haricî şeylerden farklı olan bir şey olarak görmektedir. Bu 

vücudî hises ile haricî şeylerin birbirine karıştırılmaması gerektiği konusunda uyarıda 

bulunmaktadır: 

Mutlak vücut mahza itibaridir. Vücutlar farklı özellikleri olan bizzat mütekessir olan var 

olanlardır. Yoksa bunlar sırf itibari olarak bir mahiyete nispet edildiklerinden dolayı 

 
577 a. g. e., 153. 
578 a. g. e., 155-156. 
579 a. g. e., 155. 
580 Sadettin Taftazani, Şerhü’l-Mekasıt c. 1 (Kum: Şerif Rıza, 1370), 330-331. 



176 

mütekessir değillerdir. Eğer böyle olsaydı, vücutlar benzer ve aynı hakikatlere sahip 

olarak görülürlerdi. Bu kesret, fasılların ayrı olmasından kaynaklanmadığı için mutlak 

vücut onların cinsi değildir. Aksine mutlak vücut bunların lazımı olan bir arazdır.581  

Ama bu vücutlardan her birinin özel bir adı olmadığından, bunlardaki kesretin ve farklı 

farklı olmanın onların vücudunun arız olduğu mahiyete nispetle kesret kazandığı 

vehmedilir. Oysaki böyle değildir. Buna ek olarak genel kavramın özellikleri (kavramın 

kendisi gibi) akli birer surettirler ki hariçte herhangi bir tahakkukları yoktur.582  

Kevn kavramının hisesinin anlamı (vacibin vücudu, mümkünün vücudu ve ağacın vücudu 

gibi) yine belli bir özelliğe sahip olan kevn kavramıdır. Dolayısıyla da yine kevn 

kavramının kendisi gibi itibari ve zihnidir. Yoksa haricî varlıkların kendisiyle hariçte 

farklılaştığı vücudî özellik bu değildir.583 

Taftazani bu ibareden sonra şu açıklamayı yapar: 

Mutlak vücut tümel bir kavramdır. Zihin dışında hiçbir tahakkuku yoktur. Mutlak vücut 

akli mahmullerdendir. Yani aklen mahalden müstağni olması mümkün değildir. Ve imkân 

ve mahiyet gibi hariçte husulü mümkün değildir. İnsanın hilafına ki mahalden 

müstağnidir. Beyaz gibi ki harici mahal ile kaimdir. Yine onlardan vücut ikinci 

akledilirlerdendir. Yani birinci Akledilirler zihinde harici bir karşılıkları olmamaları 

açısından ele alındıklarında onlara arız olan bir arazdır. Tümellik, cüzilik, zatilik ve 

arızilik gibi. Çünkü bunlar, eşyanın hakikati zihinde hâsıl olduklarında onlara arız olurlar. 

Bu yüzden dış âlemde adı vücut olan bir şey yoktur. Ya da dış âlemde adı zatilik, arızilik 

ve benzeri olan bir şey mevcut değildir. Çünkü dış âlemde olan ya insandır ya siyahtır ve 

benzeri.584  

Taftazani aynı şekilde vücudun en çok bilinen olması, bedihi olması, teşkikî olması, 

genel olması ve defalarca da salt zihnilik anlamında ikinci akledilir olmasına işaret 

etmiştir.585 Daha sonra da Sühreverdi’nin vücudun hariçte mevcut olamayacağı 

yönündeki (hariçte mahiyetle ayniyet şeklinde var olması veya mahiyetten ayrı bir 

şekilde var olması seçeneklerinin her ikisini de iptal eden) delillerini ele alır586 ve 

sonunda şöyle der: “Haricî varlıklar hakkında söylenen vücudun aklî bir itibar 

olduğunu söylemekten başka bir yol yoktur. Daha önce geçtiği gibi.”587  

 
581 a. g. e., 332.  
582 a. g. e., 332-333. 
583 a. g. e., 334. 
584 a. g. e., 338-339.  
585 a. g. e., 339-340. 
586 a. g. e., 341. 
587 a. y.  



177 

Taftazani temyiz, imkân, vücûb, kıdem, hudus, vahdet, kesret, mahiyet, illiyet, 

maluliyet, taayyün, beka ve mevsufiyet gibi kavramları da itibari ve aklî olarak 

görmektedir: 

Temyiz ve imkân gibi olan her şey aklidir.588 

Fert olarak tavsif edilen bir şeyin kavramından elde edilen vücûb, kıdem, vahdet ve 

bunların karşıtları olan imkân, imtina, hudus, kesret, taayyün, beka ve mevsufiyet 

kavramlarının hepsi itibaridir. Çünkü eğer bunlar mevcut olursa teselsül lazım gelir.589 

Vahdet ve kesret, hariçte vücutları olmayan akli itibarlardandır. Daha önce vücûb ve 

imkân konusunda söylediklerimiz gibi.590  

Vücut ve mahiyetin arazlarından olan illiyet ve maluliyet, aklî itibarlardandır. Ve hariçte 

herhangi bir tahakkukları yoktur. Aksi takdirde teselsül lazım gelirdi.591  

Taftazani’ye göre felsefi kavramların itibari ve aklî olarak görülmesinin asıl sebebi, 

bunlar haricî kabul edildiklerinde muhal olan teselsülün lazım gelmesidir. Bu 

Sühreverdi ve Tûsî’nin de felsefi akledilirleri aklî ve itibari kabul etmek için kullandığı 

delil ve kıstasın aynısıdır. Taftazani bu konunun sonunda aklî ve itibari oldukları halde 

felsefi kavramların nasıl oluyor da haricî şeyleri tavsif edebildikleri konusunda şunları 

söylemektedir: “Bir şeyin hariçte vacip olmasının anlamı, eğer akıl onu vücuda nispet 

ederek aklederse yine akılda vacip diye bir makulün meydana gelmesine sebep 

olmasıdır. Diğer kavramlar açısından da durum böyledir.”592  

Daha önce Behmenyar ve Tûsî’nin ibarelerini açıklarken de söylediğimiz gibi bu tür 

ifadelerin anlamı, onları kullananların nezdinde felsefi kavramların haricî 

olmadıklarıdır. Aşağıdaki ibarede de açıkça görüldüğü gibi: 

(İtiraz) Bari-i Teâlâ sadece zihinde değil hariçte mevcut, vacip, müteayyin, vahit, kadim 

ve bakidir. Aynı şekilde insanın imkânı, hudusu, kesreti ve benzeri özellikleri de böyledir 

(yani insan zihinde değil hariçte bu özelliklere sahiptir). 

(Cevap) Bu, vücûb, imkân ve benzeri kavramların hariçte tahakkuk eden şeyler olmasını 

gerektirmez. Çünkü “Allahuteâla hariçte vaciptir” sözümüzün anlamı, eğer akıl onu 

vücuda nispetle aklederse akılda vücûb diye bir makulün meydana gelmesidir. Aynı 

şekilde “insan mümkündür” sözümüzün anlamı da akıl onu vücuda nispetle aklederse 

akılda mümkün diye bir akledilirin meydana gelmesidir.593  

 
588 a. g. e., 361. 
589 a. g. e., 470. 
590 a. g. e., c. 2, 27. 
591 a. g. e., 75. 
592 a. g. e., c. 1, 470.  
593 a. g. e., 472. 



178 

Bu ibarelerde asıl dikkat çeken “hariçte belli bir şekilde bulunma” ve bu akledildiğinde 

bunun zihinde felsefi akledilirlerin intiza kaynağı görevi görmesidir. Hariçte sadece 

tahakkuk etmiş olan şeyler, yani mahiyetler vardır. Ancak bunların her birisi kendine 

has olan bir var olma şekline sahip olduklarından, akıl tarafından idrak edildiklerinde 

zihinde farklı felsefi kavramların meydana gelmesine sebep olmaktadırlar. İşte bu 

yüzden haricî şeyler dışındaki her şey aklî ve itibaridir.  

1.3. Gıyasettin Mansur Deşteki Şirazi 

Gıyasettin Deşteki (ö. 1542), felsefi akledilirlerle ilgili görüşlerini daha çok Celalettin 

Devvani eleştirisi üzerinden ortaya koymuştur. Deşteki, Devvani’nin Sühreverdi’nin 

Heyakil’n-Nur kitabına yazdığı şerhi eleştirmek için kaleme aldığı İşrak-ı Heyakili’n-

Nur li-Keşfi Zulumat-i Şevakile’l-Ğırer adlı eserinde özellikle Devvani’nin vücudu, 

haricî kabul ettiği görüşlerini ele almış ve eleştirmiştir. Bu eleştirisinde vücudun haricî 

olduğunu reddeden Sühreverdi ve Tûsî’nin felsefi akledilirlerin salt zihnî ve itibari 

olması anlamında ikinci Akledilirler olduğu görüşünü benimsemiştir. 

Deşteki, Devvani’nin “bir kavramın haricî ferdinin olması onun ikinci akledilir 

olmasıyla çelişmez”594 görüşünün eleştirisi sadedinde şunları söylemektedir:  

İkinci akledilirleri aklî arazlar olarak tefsir edenler, bunların hariçte hiçbir karşılık ve 

tahakkuklarının olmamasını şart koşmuşlardır. Vücudun hariçte mahiyetlere arız olan 

fertleri yoktur. Aynı şekilde konusunda yani mahiyette bulunan bir hisesi de yoktur 

vücudun. Eğer (Devvani) vücudun fertleri olmasından onun mevcut olmasını 

kastediyorsa, bu kesin olan bir şeydir. Ancak bundan tartışma konusu olan şekliyle 

vücudun haricî fertleri olması gerektiği sonucu elde edilemez.595 

Gıyasettin Deşteki, vücudun, vücut olarak ikinci bir akledilir olduğunu söylemeye 

çalışmaktadır. Bu yüzden de dış âlemde sadece onun doğru olarak yüklenebileceği bir 

fert bulunmamaktadır. O devamında şuna vurgu yapmaktadır: “Muhakkikler vücudun 

madum olduğu görüşünü benimsemişlerdir.”596  

Elbette bunun haricilik cihetinden bir madumluk olduğu açıktır. Yani bununla 

kastedilen vücudun hariçte kendisine has bir misdakının bulunmamasıdır. Diğer bir 

ifadeyle, bu madumluktan vücudun haricî misdakının yokluğu kastedilmektedir. 

Deşteki daha sonra önceki filozoflardan kendisinin de benimsediği bir önermeyi 

 
594 Gıyaseddin Mansur Deşteki Şirazi, İşrak-i Heyakü’l-Nur Li-keşf-i Zulumat-i Şevaki’l-Ğırer 

(Tahran: Miras-i Mektub, 1382), s. 184. 
595 a. g. e., 185. 
596 a. g. e., 186. 



179 

aktararak Devvani’nin vücudun haricî olduğu görüşünü daha çok eleştiriye tabi 

tutmaktadır. “Onlardan bazıları mutlak vücudun aklî mahmullerden olduğunu 

söylerken, diğer bazıları da hariçte hiçbir karşılığı olmayan ikinci akledilirlerden 

olduğunu söylemiştir.”597 

Deşteki ’nin bu ibarelerinde ikinci Akledilirler ıstılahı eski anlamıyla, yani salt zihnî 

ve itibari olan kavramlar anlamında kullanılmaktadır. Deşteki defalarca anlaşıldığı 

anlamıyla intizai, ortak ve mastarî bir kavram olan vücudun dış âlemde hiçbir karşılığı 

olmadığını söylemiştir: 

Vücut lafzından anlaşılan mevcutlardan intiza edilen bedihi ve genel anlamdır.598 

Hikmet ve kelam kitaplarında ortaya konduğu gibi vücut lafzı vacip olsun mümkün olsun 

bütün var olanlar arasında ortak olan bedihi bir anlamdır.599 

Bedihi ve mastarî olan vücudun bütün mevcutlar için mebde olması sarih akıl tarafından 

butlanı açık olan bir şeydir.600 

Akıl sahipleri mutlak vücudun ikinci akledilir ve itibari şeylerden olduğunda ittifak 

etmişlerdir. Bunun hariçte hiçbir tahakkuku yoktur.601  

Böylece Gıyasettin Mansur Deşteki’nin tıpkı Sühreverdi ve Tûsî gibi vücudun aklî ve 

itibari olduğunu kabul ettiği anlaşılmaktadır. Vücut aklî ve itibari olunca diğer felsefi 

kavramlar da aynı şekilde aklî ve itibari olacaklardır. Zira bunlar var olanlara vücutları 

cihetiyle arız olan ahkâm ve hallerdir. 

  

 
597 a. g. e., 187. 
598 a. g. e., 186. 
599 a. g. e., 187. 
600 a. y.  
601 a. g. e., 190. 



180 

2. ARAYIŞLAR DÖNEMİ 

Bu bölümün girişinde de işaret ettiğimiz gibi Ali Kuşçu ile birlikte felsefi Akledilirler 

meselesinde yeni bir eğilim ve anlayış ortaya çıkmıştır. Bunlar felsefi akledilirlerin 

harici şeyleri tavsif ettiklerinden ve dolayısıyla da ittisaflarının haricî olmasından 

hareketle bu tür kavramların salt zihnî ve itibari anlamıyla ikinci akledilirlerden kabul 

edilemeyeceği görüşünü benimsemişlerdir. Dolayısıyla bir şekilde felsefi akledilirlerin 

hariciliğini temellendirmeye çalışmışlardır. Başlarını Ali Kuşçu’nun çektiği bu grupta 

Celalettin Devvani ve Mir Damat bulunmaktadır. Şimdi bu ikinci grupta bulunan 

kişilerin ikinci Akledilirler anlayışını ayrıntılı bir şekilde ele alıyoruz. 

2.1. Ali Kuşçu 

Ali Kuşçu (ö. 1474), Tûsî’nin Tecrid el-İtikad kitabına yazdığı eleştirel şerhinde felsefi 

kavramların epistemolojik statüsünde farklı bir görüş benimsemiştir. Kuşçu, felsefi 

kavramları salt zihnî olmaktan çıkarıp hariçle ilişkili hale getiren akımın ilk 

temsilcisidir. Ondan sonra gelenler de bu eğilimi benimsemiş ve devam ettirmişlerdir. 

Ali Kuşçu’ya göre hariçte bulunan şeyler felsefi akledilirlerle tavsif edildiklerinden bu 

tür kavramların haricî şeylere yüklenmesi arız oldukları konularının zihniliği 

cihetinden değil hariciliği cihetinden olmalıdır. Bu yüzden de bu tür kavramların salt 

zihnî olması anlamında ikinci akledilirlerden olduğu söylenemez. Kuşçu, Tûsî’nin 

Tecrit’teki aşağıdaki ibaresinin eleştirisi sadedinde şunları söylemektedir: “Vahdet 

aynî bir şey değildir. Tıpkı kesret gibi o da ikinci akledilirlerdendir.”602 

Ali Kuşçu cevaben şöyle demektedir: “Vahdet ve kesretin ikinci akledilirlerden 

sayılması tartışmaya açık bir konudur. Çünkü daha önce de söylediğimiz gibi ikinci 

Akledilirler, zihnî varlığın arazlarındandır ve bu yüzden de haricî şeylere hariçte arız 

olmazlar.”603 

Ali Kuşçu, Tûsî’nin ifadelerinde geçen ikinci Akledilirler ıstılahını eski anlamıyla, 

yani birinci akledilirlere arız olan zihnî arazlar anlamında kullanmaktadır. Bu yüzden 

Tûsî’nin vahdet ve kesretin ikinci akledilirlerden olduğuna yönelik ifadesinin eleştirisi 

sadedinde şu noktaya işaret etmektedir: Vahdet ve kesret birinci akledilirlerin zihnî 

varlıklarına zihnilik cihetinden arız olmazlar. Dolayısıyla bunlar salt zihnî Akledilirler 

 
602 Alâeddin Ali bin Muhammed Kuşçu, Şerh-i Tecrid Ül-Akaid, Taş baskı ( Rıza-Bidar-Azizi, t.y.), s. 

98. 
603 a. g. e., 98. 



181 

anlamında ikinci akledilir olarak görülemezler. Kuşçu, bu ibarenin devamında “illiyet” 

ve “maluliyetin” de salt zihnî olmak anlamında ikinci Akledilirler olmadığını 

söylemektedir.604 Yine vücut ile ilgili olarak da benzer bir açıklama yapmaktadır:  

Vücut, hariçte mahiyete, mahiyet olması açısından arız olur. Daha önce söylediğimiz gibi 

vücut, mahiyete zihinde bulunması açısından arız olmaz. Hariçte mevcut olan mahiyet 

zihinde mevcut olan mahiyet değildir. Vücut ancak diğer bir akledilire arız olduğunda 

taakkul edilen bir kavram olmadığından ikinci akledilir sayılmaz. Zira mahiyetin vücut 

ile ittisafı nefsü’l-emr açısındandır. Vücut ile tavsif edilen mahiyetin bizzat kendisidir. 

Eğer bu anlattıklarımı iyice anladıysan, yokluk ve üç cihetle yani vücûb, imkân ve imtina 

ile ilgili olarak da bunların ikinci akledilirlerden sayılması durumu da açıklığa kavuşmuş 

olur.605  

Vücudun, ikinci akledilirlerden sayılması üzerinde düşünülmesi gereken bir konudur. 

Çünkü mahiyetin arazları üç kısımdır: Bunlardan ilki nefsü’l-emr açısından mahiyete arız 

olan arazlardır. Bunda mahiyetin haricî veya zihnî olması lehaz edilmez. Mesela çift 

olmanın dörde nispeti böyledir. İkincisi ise mahiyete zihnî varlığı açısından arız olan 

arazlardır. Bunlara ikinci Akledilirler denir. Bunlar, taakkulda ikinci sırada 

bulunmalarına nispetle ikinci Akledilirler olarak adlandırılmaktadır. Bunların arız olduğu 

akledilirlere de birinci Akledilirler denmektedir.606 

Kuşçu’nun vücudun ikinci akledilir olmadığına dair delili, onun mahiyete kendisi 

açısından (mahiyet min haysü hiye) arız olmasıdır. Bu durumda mahiyetin zihniliği 

göz önünde bulundurulmamaktadır. Yani vücut, mahiyete zihnî varlık olması 

açısından arız olmaz.607 Dolayısıyla ikinci akledilirlerin meşhur ve yaygın olan tanımı 

göz önünde bulundurulursa, vücudun ikinci akledilir olmaması gerekir. Kuşçu, 

yukarıdaki ibarede vücudun mahiyete zihnî varlığı açısından değil nefsü’l-emr 

açısından arız olduğunu söylemekte ve bu esas doğrultusunda vücûb, imkân ve 

imtinayı da ikinci akledilirlerin tanımının dışına çıkarmaktadır. Bu ibarede Kuşçu 

ayrıca şu önemli noktaya da işaret etmektedir: Vücut her zaman diğer akledilire arız 

olan bir kavram değildir. Aksine bazı durumlarda onu herhangi bir mahiyete arız 

 
604 a. g. e., 98.  
605 a. g. e., 54. 
606 a. g. e., 53. 
607 Burada zihni varlık harici varlığın karşıtı olarak kullanılmaktadır. Dolayısıyla zihinde mevcut olan 

veya zihnin nezdinde bulunan vücut ile ki bu bir çeşit harici varlıktır, karıştırılmamalıdır. Diğer bir 

ifadeyle zihni varlık harici varlıkla kıyaslandığında zihnilik vasfını almaktadır. Ancak kendisi olarak 

ele alınırsa bu durumda harici bir mevcut olur. 



182 

olmadan da harice nispet ederiz. Mesela Vacip Teâlâ hakkında bu durum geçerlidir. 

Tûsî şöyle demektedir: “Vücut, akli mahmullerdendir ve o ikinci akledilirlerdendir.”608 

Kuşçu, Tûsî’nin bu ibaresini eleştirirken vacip olanın salt vücut olması gerçeğine 

dayanmaktadır: 

Musannif (Tûsî) ve hükemanın vücut ile ilgili bu görüşü vacibin vücudunun zatının aynı 

olması görüşünü nerdeyse geçersiz kılmaktadır. Çünkü onlar vacibin vücudunun zatıyla 

kaim olduğunu söylediklerinde, vücudun mahalden (mahiyetten) müstağni 

olamayacağına dair hükümleri doğru olmaz. Aynı şekilde vacibin hariçte mevcut 

olduğunu söylediklerinde bu, vücudun ikinci akledilirlerden olduğuna dair görüşlerini 

geçersiz kılar. Vacibin zatıyla aynı olan bir vücut ile mevcut olduğunu söylediklerinde, 

vücut eğer hariçte mevcut olursa bu ancak diğer bir vücut sayesinde mümkün olabilir 

şeklindeki akıl yürütmeleri de geçersiz hale gelir.609 

Kuşçu’ya göre vücut en azından bazı durumlarda, belli bir mahiyete isnat edilmeden 

ve dolayısıyla da birinci akledilirlerden müstakil olarak idrak edilebilir. Dolayısıyla 

vücudun birinci akledilirlere uruz ve isnadı onun lazımı değildir. İşte bu yüzden vücut 

ikinci akledilirlerden sayılmamalıdır. Çünkü ikinci akledilirlerde birinci akledilirlere 

isnat etme zorunludur. Yani ancak birinci akledilirlere isnat ederek var olabilmeleri 

ikinci akledilir olmanın lazımıdır. Bu özellik hiçbir şekilde ikinci akledilirlerden 

ayrılmaz ve daima onlarla birlikte bulunur. Diğer bir ifadeyle bunun bir istisnası 

yoktur.  

Kuşçu aynı şekilde “şeylik” kavramı açısından da birinci akledilirlere arız olmanın 

zorunlu olmadığını söylemekte ve böylece onu da ikinci akledilirlerin dışına 

çıkarmaktadır: 

(Tûsî dedi ki) Şeylik ikinci akledilirlerdendir ve vücut ile muttasıl değildir. Aksine 

mahiyetin akıldaki özelliklerine arız olur. Bunun sonucu (Tûsî’nin bu görüşünün sonucu) 

şeyliğin başka bir şeye arız olmadan taakkul edilemeyeceğidir. Aksine sadece daha önce 

taakkul edilmiş bir mahiyetin zihnî özelliklerine arız olarak akledilebilir ki bu, bir 

kavramın ikinci akledilir olarak görülmesinin temel sebebidir.  

Ben derim ki (Kuşçu): Bu, vakaya aykırı bir görüştür. Daha önce de söylediğimiz gibi 

vücut bazen hiçbir şeye arız olmadan mutlak olarak lehaz edilip taakkul edilebilir. Şeylik 

de vücuttan ibaret olduğuna göre veya anlamı nihayetinde vücuda döndürüldüğünden o 

da vücut gibi bazen müstakil ve herhangi bir şeye arız olmadan mutlak olarak idrak 

edilebilir.610 

 
608 Alâeddin Ali bin Muhammed Kuşçu, Şerh-i Tecrid Ül-Akaid, s. 53.  
609 a. g. e., 53.  
610 a. g. e., 24. 



183 

Kuşçu’ya göre en azından söz konusu vacip olunca bu kavramlar birinci akledilirlere 

arız olmadan müstakil bir şekilde idrak edilebilmektedir. Dolayısıyla mutlak vücut için 

hariçte bir fert bulunmaktadır ve bu da vücudun haricî olduğunu temellendirmek için 

yeterlidir. “Aynı şekilde hariçte mutlak vücudun bir ferdi tahakkuk ettiğinde, yani 

vacip olanın vücudu böylece mutlak vücut açısından hariçte mutabık olduğu bir şeyin 

bulunduğu söylenebilir.”611  

Dolayısıyla Kuşçu, öncelikle vücudun şeylere yüklenmesini haricî görmekle, ikinci 

olarak da onun birinci akledilirlerin zihnî varlığına arız olan bir kavram olmasını ve 

dolayısıyla da ikinci akledilir olmasını kabul etmemekle vücudun kendisini hariçte 

tahakkuk eden bir şey olarak gördüğünü ortaya koymaktadır. Diğer bir ifadeyle, 

vücudun hamlinin haricî olması, mahiyetin zihnî varlığına değil de doğrudan kendisine 

arız olması, Kuşçu açısından vücudun kendisinin de konusunun haricî mahiyetine ek 

olarak haricî olup olmamasından daha geneldir. Çünkü Kuşçu ve ondan sonra gelen 

pek çok filozofa göre; hamlin haricî olması sadece konunun haricî olmasını 

gerektirmektedir. Buna ek olarak mahmulün de haricî olması gerekmez. Kuşçu ve 

ondan sonra gelen filozofların nezdinde vücudun bu anlamda ikinci akledilir 

olmamasının hariçte vücudun hakiki, yani asalet sahibi olduğu görüşüyle 

sonuçlanmamasının sebebi de budur. Yani hamlin hariciliğinin sadece konunun haricî 

olmasını gerektirmesi ancak buna ek olarak mahmulün da haricî olmasını 

gerektirmemesi. Bu yüzden hariçte mahiyetin hakiki olduğunu kabul edenler dahi bu 

görüşü benimseyebilmiştir.  

Kuşçu, Tûsî’nin bu konudaki ifadelerini açıklarken şöyle demektedir:  

Konu ve mahmulün ikisinin de hariçte mevcut olmamasına rağmen hükmün hariçle 

mutabık olabileceğine dair meselenin doğrusu “Zeyd kördür” sözümüzde olduğu gibidir. 

Çünkü körlük olarak adlandırılan hal ve durum ile Zeyd sadece hariçte tavsif edilir. 

Dolayısıyla haricî şeyler bazen yokluğa dair sıfatlarla tavsif edilebilir. Çünkü hariçte 

mahmulün kaynağının olumsuzlanması, hamlin haricî olmasına mâni değildir. Aynı 

şekilde şeyin hariç cihetinden öteki şeyle olumlu anlamda doğru olarak yüklenmesi 

sadece öteki şeyin varlığına bağlıdır. Çünkü hariçte olmayan bir şeye, hariçte bir şey asla 

intisap edilemez. Yani bu intisap edilen şeyin hariçte bulunan vücuduna bağlı değildir.612  

Kuşçu burada Tûsî’ye karşı çıkmadığı gibi onu teyit de etmemektedir. Bu da Kuşçu’ya 

göre vücudun zat ve mahiyetlere haricî hamli ile bu kavramların kendisinin hariciliği 

 
611 a. g. e., 53. 
612 Alâeddin Ali bin Muhammed Kuşçu, Şerh-i Tecrid Ül-Akaid, s. 56.  



184 

arasında herhangi bir birbirini gerektirme ilişkisi bulunmamaktadır. Diğer bir ifadeyle, 

hamlin haricî olması için mahmulün haricî olması gerekmez. Bu bakış açısı vücut ve 

benzeri kavramları meşhur anlamıyla ikinci akledilirlerden görmemektedir. Çünkü 

vücut ve benzeri kavramlar şeylere yüklendiklerinde bu hamlin haricî olduğunu kabul 

etmektedir. Bu da birinci akledilirlerin zihnî mahmulleri olan ikinci akledilirlerin 

hamlinin sahip olmadığı bir özelliktir. Çünkü bu durumda haml zihnidir. Hamlin haricî 

veya zihnî olması arasında epistemolojik açıdan önemli bir farklılık bulunmaktadır. 

Çünkü eğer haml zihnî ise bu, mahmulün, konunun zihnî sıfatlarından birisinden haber 

verdiği anlamına gelmektedir. Ama eğer haml haricî ise bu, her ne kadar mahmul 

haricî olmasa da konunun hariçte sahip olduğu bir sıfattan haber verdiği anlamına 

gelmektedir. Diğer bir ifadeyle bu durumda sıfatın kendisi yani mahmulün kendisinin 

harici olup olmamasından bağımsız olarak ittisaf harici olmaktadır.  

Bu da gösteriyor ki başta Kuşçu olmak üzere Tûsî’nin diğer eleştirmenleri asıl olarak 

şu noktayı eleştirmektedirler: Neden vücut gibi kavramların arız olduğu konular, Tûsî 

ve takipçileri nezdinde birinci akledilirlerin zihnî varlığı olarak kabul edilmektedir? 

Vücut, vücûb ve benzeri kavramların misdaklarına hamlini neden zihnî ve 

mutabakatlarını da birinci akledilirlerin zihnî husûsiyetine mutabık olarak telakki 

etmektedirler? 

Her hâlükârda Kuşçu, mahmulün mebdesinin olumsuzlanmasına rağmen hamlin haricî 

olabileceği büyük önermesini kabul etmektedir. Ancak onun bu temel kabulünü vücut 

ve vücûb gibi kavramlara da uygulayıp uygulamadığı belli değildir. Çünkü diğer 

felsefi kavramlardan farklı olarak bunların, en azından bazı durumlarda, hariçte fertleri 

bulunmaktadır. Kuşçu’nun felsefi akledilirlerle ilgili ifadeleri daha çok yukarıda 

zikrettiğimiz noktaya yani onların konularının haricî olduğuna odaklanmıştır. Ancak 

bu tür ifadelerde konuya ek olarak vücut ve vücûbun da haricî olup olmadığı açıkça 

belirtilmemiştir. Yalnız o, vacip teâlâ ile ilgili vücudun hariçte fert olarak tahakkuk 

ettiğini söylemektedir. Bu da doğal olarak “haricî şeylere hamledildiğinde vücudun 

kendisinin hariciliğinin olumsuzlanması” kaidesinin bir istisnası olmaktadır. Çünkü bu 

durumda Kuşçu’ya göre vücut diğer bir şeyle olan ilişkisinde idrak edilmemektedir. 

Diğer bir ifadeyle söz konusu vacip teâlâ olunca vücut, mahmul ve arız olarak değil 

doğrudan müstakil bir varlık olarak taakkul edilmektedir. Böyle durumlarda vücut, 



185 

bizzat konu olarak taakkul edilmektedir. “Vücut, sadece diğer bir akledilire arız 

olduğunda taakkul edilen bir kavram değildir.”613  

Hükemanın bu sözü (yani vücudun akli mahmullerden olması) vacibin vücudunun zatının 

aynı olduğunu söyledikleri için doğru değildir. Çünkü onlar, “vacibin vücudu kendisiyle 

kaimdir” dediklerinde vücudun mahalden müstağni olamayacağına dair kendi söz ve 

görüşlerini geçersiz kılmış olmaktadırlar.614  

 Dolayısıyla eğer vacibe vücut deniyorsa bu mahmul veya arız olan vücut değildir. Bu 

yüzden de onun zihnî olduğu söylenemez. Zira bu durumda vücut bizzat konunun 

kendisidir ve bu yüzden de kesinlikle haricidir. Kuşçu birkaç yerde vücudun taakkul 

edilebilmesi için illa da bir mahiyete arız olması gerekmediğini hatırlattığına göre 

onun açısından vücut, sadece vaciple ilgili kullanıldığında haricî değildir. Çünkü 

Kuşçu’nun bu yöndeki ibarelerinin zahiri, vücudun bu halinin konusundan bağımsız 

olduğuna delalet etmektedir. Dolayısıyla vücut, bütün durumlarda, yani sadece 

mahiyete arız olduğu durumlarda değil, mahiyetten müstakil olarak da idrak 

edilebilmektedir. Bu yüzden de vücut haricidir. Ancak bu çıkarımın Kuşçu’ya isnadı 

kesin değildir.   

2.2. Celaleddin Devvani 

2.2.1. Felsefi Kavramların Haricî Yükleme ve İttihatlarının Nasıllığı 

Daha önce Ali Kuşçu’nun felsefi Akledilirler anlayışını incelerken gördüğümüz gibi 

bu dönemin filozofları arasında, felsefi kavramların haricî yükleme ve ittihatları 

konusunda genel bir kabul bulunmaktadır. Bu da onların bu alandaki pek çok 

analizlerinin dayanağını oluşturmaktadır. Bu kabulün içeriği Kuşçu’nun ifadeleri esas 

alındığında şundan ibarettir: “Hariçte bir konunun bir sıfatla tavsif edilmesi, vasfın 

yani sıfatın haricî olmasını gerektirmez.” Bu kabul doğrultusunda iki kavramın hariçte 

müttehit olmalarında sadece mevzunun haricî olması yeterli görülmüş ayrıca 

mahmulün de haricî olması şartı aranmamıştır. Gerçi bu görüş Kuşçu’nun ibarelerinde 

özel olarak felsefi akledilirlere tatbik edilmemiştir ve bu yüzden de bir açıdan belirsiz 

duruyordu. Çünkü mahmulün haricî olmamasının caiz olmasından ne kastedildiği tam 

olarak ortaya konmamıştır. Bu hariciyetin nefyedilmesi acaba hariçte arız olduğu 

konudan farklı ve ayrı bir varlığının bulunmaması şeklinde mi anlaşılmalıydı, yoksa 

 
613 a. g. e., 54.  
614 a. g. e., 53. 



186 

hariciliğin mutlak anlamda nefyedilmesi mi söz konusuydu? Ancak Celaleddin 

Devvani’nin (ö. 1502) ifadelerinde bu görüşün daha açık ve anlaşılır bir şekilde ortaya 

konduğunu görüyoruz: 

İmkân, ikinci akledilirlerden olduğundan tavsif ettiği şey de haricî değil zihnidir. Şu hâlde 

“insan mümkündür” sözünde, aklî bir mahmul bir konuya yüklem yapılmıştır. Ve doğru 

olan şudur ki hüküm iki durumdan ârî değildir; ya haricî bir şeye yine kendisi gibi haricî 

bir mahmul yüklenir ya da zihnî bir şeye yine zihnî bir mahmul yüklenir. Daha önce buna 

işaret ettiğimiz gibi itibari bir şeye haricî bir sıfat yüklendiğinde veya haricî bir şeye ikinci 

akledilir olan bir kavram yüklendiğinde birincisi zihnî bir şeye haricî bir şeyin 

yüklenmesidir ve ikincisi de bunun aksidir denmesin. Çünkü biz her iki itiraza da şöyle 

cevap veririz: Eğer hüküm bu ikisinin hariçte müttehit olduğuna taalluk etmişse bu 

durumda hüküm haricî bir şeye yine kendisi gibi haricî bir şeyin yüklenmesi şeklinde 

olmuş olur. Ama eğer hüküm bu ikisinin zihinde müttehit olduğuna taalluk etmişse bu 

durumda da zihnî bir şeye yine zihnî bir şeyle hükmedilmiştir. İttihadın haricî olduğu 

birinci duruma göre hükmün sıhhati hariçte olanla mutabık olmasındadır. İkinci duruma 

göre ise ki bu durumda ittihat zihnidir, hükmün sıhhati zihinde olanla mutabık 

olmasındadır. Dolayısıyla haricî bir şeye yine kendisi gibi haricî olan bir şeyle 

hükmedilmesinin anlamı konu ve mahmulün her ikisinin de hariçte gerçeklik açısından 

mevcut olması değildir. Aksine bu varsayımda bu ikisi haricî vücut açısından müttehit bir 

şekilde lehaz edilirler. Zira bu durumda asıl amaç hariçte bu ikisinin, yani konu ve 

mahmulün müttehit mi yoksa mugayir bir şekilde mi bulunduğundan daha genel olmak 

üzere haricî olan bir önermenin misdakının mutlak olarak beyan edilmesidir ki önermenin 

misdaka tatbik edilmesiyle önermenin doğruluğu ve yanlışlığı ortaya çıkabilesin.615 

Devvani bu ibarede konu ve mahmulün zihnî veya haricî olmada birbirine benzer 

olmasına değinmesinin yanında şu önemli noktaya da vurgu yapmaktadır: Bir hükmün 

iki tarafının da haricî olması, her ikisinin de hariçte müstakil bir şekilde mevcut 

olmasını gerektirmez. “Hariciî şeylere benzerleriyle hükmedilmesi her iki tarafın da 

(konu ve mahmul) gerçeklik açısından hariçte mevcut olmasını gerektirmez.” Bu 

cümle her ne kadar görünüşte çelişik gibi görünse de önemli bir noktaya işaret etmesi 

açısından oldukça önemlidir. Buna göre bir önermede hem konu hem yüklemin haricî 

olması yani önermenin haricî olması bu ikisinin dış âlemde birbirlerinden ayrı bir 

şekilde mevcut olmalarını gerektirmez. Buna göre önermenin haricî olması için konu 

ve yüklemin dış âlemde müttehit bir şekilde bulunması yeterlidir.  

 
615 Alâeddin Ali bin Muhammed Kuşçu, Şerh-i Tecrid Ül-Akaid, (Hevaşiyi Devvani), s. 56. 



187 

Çünkü Devvani yukarıdaki cümleden sonra şunları söylemektedir: “Belki hariçteki 

vücutları açısından müttehit olarak itibar edilirler.” Bu cümle ile yukarıdaki cümle 

arasında bulunan karşıtlık şuna işaret etmektedir: “iki mevcuttan” kasıt, birbirinden 

farklı ve ayrı bir şekilde bulunan iki mevcuttur. Yoksa müttehit bir şekilde bulunan iki 

mevcut değil. Devvani’nin iki şeyin müttehit bir şekilde hariciliğine hükmedilmesinin 

onların ayrı bir şekilde var olmasını gerektirmediğini söylemesi, onun hariciliği mutlak 

bir şekilde ele aldığını göstermektedir. Yani Devvani hariciliği inzimami ve ittihadi 

olmaktan daha genel bir anlamda kullanmaktadır. Diğer bir ifadeyle iki şey hem ayrı 

bir şekilde var olduklarında haricî olmakta hem de müttehit bir şekilde var 

olduklarında haricî kabul edilmektedirler. İşte bu yüzden haricî bir önermenin 

doğruluğu için illa da hariçte konu ve yüklemin birbirinden ayrı ve farklı bir şekilde 

mevcut olmaları gerekmez. Aksine birbirleriyle ittihat ilişkisi içerisinde mevcut 

olmaları yeterlidir. Tek bir vücut ile var olan iki mevcut olmaları durumu bu ittihadın 

içerik ve anlamını oluşturmaktadır. Bu nokta oldukça önemlidir, zira Devvani felsefi 

kavramların hariciliğini temellendirirken tam da bu görüşünden yararlanacaktır. Buna 

göre felsefi kavramların ittisaf ve hamlleri haricî olmasına rağmen onlar hariçte arız 

oldukları mevzuları ile ittihat ve ayniyet ilişkisi içerisinde mevcutturlar.  

2.2.2. İkinci Akledilirler Tamlamasının Anlam Genişlemesine Uğrayarak 

Felsefi Akledilirleri İçine Alması  

Devvaniye göre bir kavramın ikinci akledilir olmasıyla hariçte ferdi bulunması 

arasında herhangi bir çelişki bulunmamaktadır. Gıyasettin Deşteki, Devvani’nin bu 

görüşünü ondan şu şekilde nakletmektedir: “Bir kavramının hariçte ferdinin bulunması 

o kavramın ikinci akledilir olmasına mâni değildir.”616 

Devvani, Ali Kuşçu’nun Tecrid Şerhi’ne yazdığı haşiyesinde bu görüşün açıklanması 

sadedinde şunları söylemektedir:  

Açık olduğu üzere onlar, vücudun ikinci akledilirlerden olduğuna hükmettiklerinde 

bununla mevcut kavramını kastediyorlar, yani vücudun kendisiyle kaim olduğu şeyi. Bu 

anlamıyla vücut, mevsufla kaim olan sıfat veya zatıyla kaim olan şeyden daha genel bir 

anlama sahiptir. Ve bu anlamıyla vücudun ikinci akledilirlerden olması hariçte fert sahibi 

olmasına mâni değildir. Açıktır ki ikinci Akledilirler mutlak anlamda kullanıldıklarında 

 
616 Gıyaseddin Mansur Deşteki Şirazi, İşraku Heyâkili’n-Nur Li-keşf-i Zulümâti Şevâkili’l-Ğurur, s. 

184.  



188 

türetilmiş kavramlardan oluşurlar. Bu yüzden onlar, bunları mantığın konusu 

yapmışlardır. Açıktır ki türetilmiş kavramlar olan cins, fasıl, tümel ve tikel gibi kavramlar 

mantığın konusudur. Ancak türetilmiş kavramların ilkeleri böyle değildir.  Yine bunları 

tümeller bahsinde mahiyetin levazımlarından saymışlardır. Bunların hariçte şeyden ayrı 

olmayan araz olmalarını söylemelerindeki arazdan kasıt da haricî mahmuldür.  

Öyleyse biz şöyle deriz: Şey, mümkün ve benzeri kavramlar, hariçte fertleri mevcut 

olmasına rağmen ikinci akledilirlerdendir. Bunu kabul ettiğimizde ikinci Akledilirler 

mebadi ve türetilmiş kavramlardan daha genel olmuş olur. Buradaki kasıtları da umur-i 

amme ve felsefi kavramlar hakkında türetilmiş kavramlardır. Ama eğer kasıtlarının 

mebdeler olduğunu kabul etseydik, işte o zaman mebde olan kavramın ikinci akledilir 

olduğunu kabul etmezdik. Çünkü bu durumda bir kavramın ikinci akledilir olması hariçte 

mevcut olan bir fert sahibi olmasıyla çelişirdi. Bu durumda kavram, şeylerin akılda sahip 

oldukları bir özellikten dolayı onlara eşit bir şekilde hamledilemezdi. Çünkü bu durumda 

bu özellik açısından ikinci akledilir olurdu ve fert açısından ise haricî bir mevcut olurdu. 

Evet, bu durumda hariçte bulunan bazı fertlerinden dolayı onun hariçte mutlak bir şekilde 

madum olduğuna hükmedilemezdi.617 

Devvani bu ve diğer bazı ibarelerinde bir kavramın ikinci akledilir olması ile haricî 

olması arasında bir çelişki bulunmadığına dair birkaç temellendirme yapmaktadır. Bu 

temellendirmelerden ilki, onun bir kavramın türetilmiş haliyle kök hali arasında 

yaptığı ayrımdır. Buna göre; bazı kavramların türetilmiş hali ikinci akledilir olsa da 

onların kök halleri olan kaynakları haricî olabilir. Böylece mevcut kavramı ikinci 

akledilir iken onun mebdesi olan vücut, haricidir. Yani hariçte fertleri vardır. Bu 

yüzden Devvani’ye göre filozoflar haricî bir kavramın ikinci akledilir olduğunu 

söylerken kasıtları bu kavramın türetilmiş halinin ikinci akledilir olduğudur. Yine bu 

filozoflar bir kavramın haricî olduğunu söylerken ise türetmenin kaynağı olan kavramı 

kastediyorlar. Diğer bir ifadeyle, mevcut ve vahit gibi kavramlar, ikinci akledilirdir. 

Ancak bunların mebdeleri olan vücut ve vahdet ise haricî fertlere sahip olan haricî 

kavramlardır. Bu yüzden Devvani, bir yerde, mevcut kavramını ikinci akledilir 

sayarken vücut kavramının ise haricî olan tikel bir kavram olduğunu söylemiştir.618 O, 

bu görüşünün teyidi sadedinde ikinci akledilirlerden kastın türetilmiş bir grup kavram 

olduğunu söylemekte ve bunu temellendirmek için bazı karîneler zikretmektedir. 

 
617 Alâeddin Ali bin Muhammed Kuşçu, Şerh-i Tecrid Ül-Akaid (Hevaşiyi Devvani), s. 53. 
618 Gıyaseddin Mansur Deşteki Şirazi, İşraku Heyâkili’n-nur Li-keşfi Zulümati Şevakili’l-Ğurûr, s. 

130, Celaleddin Muhammed Devvani ve el-Molla İsmail el-hacu-i el-İsfahani, Seb'a Resail (Tahran: 

Miras-i Mektub, 1381), s. 131.  



189 

Ancak Devvani bu iddiasının kabul görmeyeceğini düşünerek ikinci 

temellendirmesine geçmektedir. Buna göre ikinci Akledilirler ıstılahının hem 

türetilmiş hem de türetilmemiş kavramları içine alan genel bir anlamı bulunmaktadır. 

Ancak tartışma konusu olan durumda yani haricî oldukları halde ikinci akledilirlerin 

bir parçası olarak kabul edilen felsefi kavramlar söz konusu olunca, filozofların kastı 

sadece türetilmiş kavramların ikinci Akledilirler olduğudur. Devvani, başka bir yerde 

de filozofların vücut gibi umur-i ammeden kasıtlarının mevcut gibi kavramlar 

olduğunu söylemektedir. Ancak bunlar haricî olarak görüldüklerinden, kasıt, bu 

türetilmiş kavramların mebdeleridir.619  

Devvani’nin üçüncü temellendirmesi ise ikinci akledilirlerin uruz ve hises açısından 

zihnî olduğunu söylemesidir. Devvani’nin ikinci temellendirmesinde ikinci 

akledilirlere giren kavramlardan kasıt, türetilmiş kavramların mebadileri olsa da bu 

kavramlar zihinde konularına arız olup onlardan ayrı bir şekilde mevcut olduklarından 

ve zihinde bulundukları bu şekilde, yani konularına arız olmaları ve onlardan ayrı 

olmaları şeklinde, dış âlemde bulunmadıklarından ikinci akledilir sayılmaktadırlar. 

Bunlar eşyanın zihinde sahip oldukları bir özellikten dolayı onlara arız olmaktadırlar. 

Yukarıdaki ibarede geçen “özellik/hises” kavramı ikinci akledilirlerin zihnî uruzlarıyla 

uyumlu bir şekilde kullanılmıştır. “Hises” genel bir kavramın daha tikel bir kavrama 

izafe edilmesiyle elde edilir ve dolayısıyla hises, hiçbir zaman özellikle de Meşşailere 

göre, haricî şeylerin hakiki bir parçası olarak kabul edilmez. Bu yüzden daima eşyaya 

arız olan zihnî bir şey olarak görülmüştür.  

Aşağıdaki ibarede de göreceğimiz gibi uruzun zihnî olması ikinci akledilirlerin zihnî 

olması özelliğiyle çok yakından ilişkili olarak kullanılmaktadır. Ancak yukarıdaki 

ibarede Devvani’nin asıl vurgusu sanki ikinci akledilirlerin kavramsal özelliğinin 

(hises) zihnî olduğunadır. Çünkü zikrettiğimiz noktayı açıkladıktan sonra “eşyanın 

akılda sahip oldukları hisese arız olurlar” şöyle demektedir: “Bu özellik ve hises 

itibariyle ikinci akledilir olarak itibar edilirler. Haricî fertleri açısından da haricî bir 

mevcut olarak kabul edilirler.” Bu iki tabir şuna işaret etmektedir; ikinci akledilirlerin 

asıl ele alındıkları nokta, onların zihnî olmalarından müstakil olan bir kıstastır. 

Aşağıdaki ibarede her ne kadar felsefi akledilirlerin uruz ve tahasuslarından her ikisi 

 
619 Alâeddin Ali bin Muhammed Kuşçu, Şerh-i Tecridü’l-Akaid (Devvani Haşiyesi), s. 24. 



190 

zikredilmişse de “tahassus” daha çok uruzun zihnî olduğunu ifade etmek için 

kullanılmıştır: 

Bu kavram (yani mutlak vücut kavramı) arız olması açısından hariçte mutabık olduğu bir 

şeye sahip değildir. Ancak diğer bir açıdan hariçte mutabık olduğu bir şey vardır. Ve 

mahiyetlere akılda arız olması özelliği açısından ikinci akledilirdir. Ve zatıyla kaim olan 

ferdi açısından da mevcuttur. Bu yüzden bir kavramın ikinci akledilir olmasının şartının 

onun dış âlemde bütün açılardan hiçbir karşılığı olmaması olduğunun söylenmesini kabul 

etmiyoruz. Aksine ikinci akledilir olmanın şartı, ikinci akledilir olmasına sebep olan 

özellik ve hises açısından hariçte mevcut olmamasıdır. Örneğimizdeki özellikte olduğu 

gibi. Bu yüzden bir kavramın hariçte fert sahibi olması ikinci akledilir olmasına mâni 

değildir.620 

Bu ibarede Devvani, öncelikle arız olması durumunda, vücut kavramının hariçte bir 

ferdi olamayacağını söylemektedir. Sonra da vücut kavramının hangi özelliğinden 

dolayı ikinci akledilir olarak kabul edildiğini söylemektedir. Vücut, akılda mahiyete 

arız olmasına sebep olan “özelliğinden” dolayı ikinci akledilir olarak 

adlandırılmaktadır. “Ve vücut, akılda mahiyete arız olmasına sebep olan özellikten 

dolayı ikinci akledilirdir.” Dolayısıyla uruz ile bunu mümkün kılan özellik yani hises 

arasında sağlam bir ilişki bulunmaktadır. 

Devvaniye göre bir kavramın ikinci akledilir olmasının kıstası “uruz” ve “hisesin” 

zihnî olmasıdır. Ona göre uruz ve hises, birlikte olduğu gibi ayrı ayrı olarak da bir 

kavramın ikinci akledilir olarak görülmesi için yeterlidirler. Bunun delili Devvani’nin 

bu ibarenin sonundaki ifadesidir ki burada bir kavramın sahip olduğu “hises” mezkûr 

kavramın ikinci akledilir olarak görülebilmesi için müstakil bir kıstas olarak 

zikredilmektedir.  

Sonuç olarak Devvani’nin felsefi kavramların hariciliğiyle birlikte ikinci akledilir de 

olabilmeleri konusunda benimsediği görüş uruzun zihniliğidir. Buna göre felsefi 

kavramlar zihinde konularından ayrı ve farklı bir şekilde mevcut olsalar da hariçte 

mevzularıyla ayniyet ve ittihat ilişkisi içerisinde mevcutturlar. Devvani bu görüşü 

yukarıda ondan naklettiğimiz ibarelerde defalarca açık bir şekilde ortaya koymuştur. 

Aşağıdaki ibarede de bunu açıkça ortaya koymaktadır: 

Eğer (Kuşçu) vahdet ve kesretin haricî arazlar olduğunu kastediyorsa bu, açık değildir. 

Ama eğer haricî mevcutların, akılda bulunan vücutları itibariyle hariçte bunlarla tavsif 

edildiklerini kastediyorsa bu, onların ikinci akledilir olmasına mâni değildir. Tahkik; 

 
620 a.g.e., 53. 



191 

Zeyd hariçte mevcuttur, dediğimizde mesela, eğer Zeyd akılda meydana gelirse, birden 

fazla şeye yüklem olmaz. Çünkü tikel olmakla bu haysiyet ve özellik kastedilir. Bu aynı 

zamanda haricî vücudun da özelliğidir. Eğer bununla genel olan şeye nispetle aklî suretin 

şeye intibak etmesinin yokluğunu kastetmişse, bu, sadece zihnî vücudun sahip olduğu bir 

özelliktir. Ve kavim (filozoflar) bu ikinci anlama işaret etmektedir. Vahdet, kesret ve 

benzeri akledilirlerde de durum bu minval üzeredir.621 

Böylece Devvaniye göre felsefi kavramların hariciliğinin dış âlemde konularıyla 

aynılık ilişkisi içerisinde mevcut olmak şeklinde anlaşılması gerektiği ortadadır. Buna 

göre bu haricilik, hariçte bulunan bir haysiyetten kaynaklanmakta ve bu haysiyet, 

felsefi kavramların hariçte bulunan intiza kaynaklarını oluşturarak onların dış 

âlemdeki karşılıklarını oluşturmaktadır. Ancak bu haysiyet, hariçte konusundan ayrı 

ve farklı bir mevcudiyete sahip değildir. Doğal olarak bu intiza kaynağı, arız ve zait 

olmayan bir haysiyettir ve hariçî konusuyla ayniyet ilişkisi içerisinde dış âlemde 

mevcuttur. Bu kavramların, konularına nispetle sahip oldukları uruz ve farklılık, 

zihinde tahakkuk ettiğinden bunlara ikinci akledilir de denmektedir. Diğer bir ifadeyle, 

bu kavramlar, idrak edildikleri haliyle yani, konularından ayrı olarak, haricî değillerdir 

ve bu yüzden ikinci akledilir olarak kabul edilirler. Ancak diğer bir açıdan yani 

konularıyla ayniyet şeklinde ve ittihat biçiminde idrak edildiklerinde haricî olarak 

kabul edilirler. Çünkü bu durumda yine hariçte bulunan bir haysiyet sayesinde haricî 

şeyleri tavsif etmektedirler.  

Dolayısıyla Devvani, ikinci akledilirlerin kısımlarından birisi olan hiçbir şekilde haricî 

vücutlarının olmaması kısmını nefyetmektedir. Böylece onun ikinci Akledilirler 

anlayışı ile öncekilerin ikinci Akledilirler anlayışı farklılaşmış olmaktadır. Çünkü 

diğerleri açısından bir kavramın ikinci akledilir olmasının anlamı, onun mutlak 

anlamda hariciliğinin nefyedilmesidir. Ancak gördüğümüz gibi Devvani bunu kabul 

etmemektedir. “Evet, ikinci akledilir olan bir kavramın mutlak bir şekilde haricî 

olamayacağına hükmetmek doğru değildir. Çünkü bunların bazılarının hariçte fertleri 

bulunmaktadır.” “İkinci akledilir olmanın şartının bütün açılardan hariçte vücut sahibi 

olmamak olduğunu kabul etmiyoruz.” Bu ve benzeri ifadeler ışığında Devvani’yi 

“ikinci Akledilirler” ıstılahının yeni bir tanım ve anlayışına ulaşan ilk filozof olarak 

görebiliriz. 

 
621 a. g. e, 98.  



192 

2.3. Mir Damad 

Molla Sadra’dan önceki son filozof olan Mir Damad (ö. 1631), felsefi Akledilirler 

konusundaki görüşleri açısından önemli bir yer işgal etmektedir. Öneminden dolayı 

Mir Damad’ın felsefi akledilirlerle ilgili görüşlerini iki açıdan ele alacağız. Önce genel 

olarak felsefi Akledilirler meselesine yaptığı katkıları ele alacak, ikinci olarak da vücut 

gibi bazı temel felsefi kavramlar hakkındaki görüşlerini inceleyeceğiz.  

2.3.1. Felsefi Akledilirler ile Mantıki Akledilirler Ayrımı 

Mir Damad, İslam Felsefesi tarihinde ikinci akledilirleri, felsefi ve mantıki ikinci 

Akledilirler olarak ayırıp ele alan ilk filozoftur. Bu ayrımı yaptıktan sonra vücut ve 

kesret gibi kavramları felsefi Akledilirler başlığı altında ele alıp incelemiştir: 

Mutlak anlamıyla vahdet ve kesret felsefi ikinci akledilirlerdendir. Mutlak anlamıyla 

vahdet ve kesret, bu fende, genel anlamıyla ikinci akledilirlerdendir. Bunlar mizani 

(mantıki) olan ikinci akledilirlerden değildir. Bunlar zihindeki varlıklarının sahip olduğu 

özelliğinden dolayı ve zihinde sahip oldukları hallerinden dolayı birinci akledilirlere arız 

olurlar.622 

Mir Damad bu ibarede bir kavramın felsefi akledilir olması ile mantıki akledilir olması 

arasında bulunan farka işaret etmektedir. Buna göre mantıki Akledilirler, birinci 

akledilirlerin zihnî varlıklarının sahip olduğu bir husûsiyetten dolayı onlara arız olan 

kavramlardır. Ancak felsefi Akledilirler böyle değildir. Felsefi Akledilirler de birinci 

akledilirlere arız olmaktadır, ancak bunun husûsiyeti farklıdır. Dolayısıyla birinci 

akledilirlerin zihnî varlığında iki haysiyet bulunmaktadır. Bunlardan birincisi zihnilik 

haysiyeti ve bu yüzden sahip oldukları özellikler ki bunlar aynı zamanda mantıki 

akledilirlerin intiza kaynağı görevi de görmektedir. Diğer bir haysiyet ise birinci 

akledilirlerin hariçten haber verme husûsiyetleridir. Bu ikinci cihetten birinci 

akledilirlere arız olan kavramları Mir Damad, felsefi Akledilirler olarak 

adlandırmaktadır.  

Mir Damad’ın açıkça ortaya koyduğu bu farklılık, daha önce Ali Kuşçu’nun ona 

dayanarak felsefi kavramları salt zihnî olması anlamında ikinci akledilirlerin dışına 

çıkarırken başvurduğu kıstasın aynısıdır. Devvani de bu kıstasa göre ikinci 

akledilirlerin daha genel ve kuşatıcı olan bir tanımına ulaşmış ve bir kavramın ikinci 

 
622 Dâmâd Mîr Muhammed Bâkır el-Hüseynî el-Esterâbâdî ve el- Ebü’l-Abbâs Ahmed b. Mustafâ b. 

Muhammed el-Mâlikî el-Cezâirî el-Müstegānimî, Takvimü’l-İman (Tahran: Miras-i Mektub, 1376), s. 

275-276.  



193 

akledilir olması ile haricî olması veya hariçte fertleri bulunması arasında bir karşıtlık 

olmadığı sonucuna varmıştı. Mir Damad başka bir yerde bu farklılığı daha açık ve 

anlaşılır bir şekilde ortaya koymaktadır: 

Bazı zihnî kavramlar, arız oldukları konularının hariçte bulunan varlıklarının sahip 

olduğu haller ve durumlar olarak itibar edilirler. Ve aynı şekilde makul olan mahiyetin 

lazımları olarak itibar edilirler. Bunlar mahiyetle kaim olan kavramlardır. Bunlara 

mahiyetin cevherinin gerektirdiği şeyler olarak ulaşılır. Şey bu tür kavramlardandır. 

Mesela eğer şey iki mahiyet için geçerli olursa, emrin, bizzat olmanın kıstası, hükmün 

kıstası ve hakikate mutabık olan bir şey olmaz. Bu mahiyetlerden sadece birisinin 

husûsiyeti olur. Aksi takdirde başka bir şeye de yüklem olmazdı. Belki o yani şey, ortak 

doğaya mutabık ve onun kıstası olan bir akledilirdir. 

Tabiatlara gelince, bunlar aklın mülahaza ettiği anlamlardan farklıdır ve mantık (mizan) 

ilminin konusu olan ikinci akledilirlerdir. Cinslik, fasıllık ve türlük gibi. Bunların 

zihindeki dereceleri salt nisbi olan derecelerdir ve bunların karşılığında konunun haricî 

zatında bulunan herhangi bir haysiyet, mebadi ve özellik yoktur. Bu ikinci akledilirlerin 

sahip olduğu bir özelliktir ve bunlar salt zihnî olan nispetlerdir. Cins ve türün karşılığında 

insan ve hayvanın zatında bulunan bir karşılık yoktur. Aynı şekilde zatî sıfatlarda ve 

zatlarında bulunan arazlarda da herhangi bir karşılıkları yoktur. Aksine bunlar hayvan, 

insan, at, Zeyd ve Amr’ın nefislerinde bulunurlar. Aklın insan ve ata hayvanı nispet 

etmesi ile Zeyd ve Amr’a insanı nispet etmesi, hayvana cins olarak, insana tür olarak 

hükmetmesi gibi. Bunlarda bulunan herhangi bir sıfatın varlığına hükmetmeden yapar 

bunu akıl. Bunlar intiza ve hükmün doğruluğu için akıl tarafından mülahaza edilmişlerdir. 

Bunların karşılığında teessül âleminde herhangi bir şey yoktur. Ve burada doğruluğun 

kıstası, hükme mutabık olan nefsü’l-emri olan zihnî bir izafe ve aklî bir nispettir. 

Mahiyetin zihnî varlığının sahip olduğu özellikler buna imkân verir. Mahiyetin 

cevherinin kendisi bunu gerektirmez. Aksine aklî nispet olması bakımından ve bulunduğu 

bir mertebe açısından buna imkân verir.623 

Mir Damad bu ibarenin başında zihnî olan felsefi kavramlardan bahsetmektedir. 

Bunlar zihnî olmalarına rağmen, bir kısmı haricî hal ve durumların karşılığını 

oluşturmakta ve konularının haricî varlıkları doğrultusunda onlara yüklenmektedir. 

Diğer bir grup felsefi kavram ise mahiyetin kendisinin lazımıdırlar. Bunlar mahiyetin 

zihnî veya haricî varlığı lehaz edilmeden bizzat mahiyetin kendisine arız 

olmaktadırlar. Bunlar mahiyetin lazımı olduklarından mahiyet ister zihinde ister 

hariçte tahakkuk etsin bu kavramlarla tavsif edilmektedir. Bu iki grup zihnî kavramın 

karşısında diğer bir zihnî kavram grubu bulunmaktadır. Bu tür kavramların 

 
623 a. g. e., 261-263.  



194 

mutabakatlarının kıstası, konularının zatında veya konularının haricî varlığında 

bulunan bir husûsiyet değildir. Aksine konunun zihnî haysiyeti, bunların konularına 

yüklenme ve mutabakatlarının geçerli olmasında etkili olmaktadır.  

Mir Damad bu ibarede, bu ikinci grup kavramı, mantıki ikinci akledilir (mizani) olarak 

adlandırmaktadır. Bu yüzden de konularına hamledilmelerinde ve mutabakatlarında 

konunun zihnî özelliklerinin etkin olmadığı birinci grup zihni kavramlar da felsefi 

ikinci Akledilirler olmaktadır. Bunlar mantıki olan ikinci akledilirlerin karşısında 

bulunurlar. Mir Damad’ın öğrencisi ve şarihi olan Mir Seyyid Ahmed Alevi (v. 1934) 

bu ibareyi şerh ederken, yukarıda felsefi kavramların sahip olduğu bu özelliği 

zikretmekte ve meseleyi daha açık bir şekilde ortaya koymaktadır: 

Meselenin ayrıntısı şu şekildedir: İkinci akledilirlerde iki farklı ıstılah bulunmaktadır. 

Bunlardan ilki ilahidir (felsefi). İkincisi de mizani (mantıki). Çünkü birinci anlamda 

ikinci Akledilirler konularına arız olurken konunun zihnî varlığı bu uruzda bir vasıta 

görevi görmektedir. Ancak konunun zihnî varlığı bu kavramların intiza edilmesinde etkili 

değildir. Bu yüzden de konunun zihnî varlığı mevsuf için bir kayıt ve onun zihnî 

varlığının bir parçası değildir. Aksine intizai olanda bu zihnî uruzun kıstası açısından 

zihin sadece zarf görevi görmektedir, başka bir şey değil. Vahdet ve kesretin intiza 

edilmesi ve aklî mevcutlara arız olması akılda olur. Yani bunların zihni varlığı, bunların 

şeyle tavsif edilmesinde etkili olur. Diğer bir ifadeyle, mahiyetin zihnî varlığı, bunların 

maruzu görevi görür.  

Ancak ikinci anlamında ikinci Akledilirler, birinci akledilirlere arız olurlar, zihnî 

varlıkları esas alınarak arız olurlar ve bu durumda zihin sadece zarf görevi görmez. Bunda 

Mir Damad’ın bu konudaki şu sözüne işaret vardır ki “zihindeki varlıklarının sahip 

olduğu husûsiyet açısından ve zihinde bulunmalarının sahip olduğu halleri açısından.” 

Eğer bu zihnine yattıysa bilirsin ki vahdet ve kesret bu ikinci anlamıyla ikinci akledilir 

değildir. Çünkü bunlar eşyanın mahiyetine arız olurlar, gerçi bu arız olma durumu zihinde 

gerçekleşir. Vücut ve benzeri kavramlarda da durum böyledir.  

Ancak cinslik, fasıllık, tümellik, tikellik ve benzerleri bu ikinci anlamda ikinci 

akledilirlerdir. Çünkü bunların uruzunda konularının zihnî varlığı etkindir hatta bu arız 

olmanın şartı konularının zihnî varlığıdır.624 

Böylece konularıyla olan ilişkilerinde felsefi kavramların uruz ve farklılığı zihinde 

gerçekleşse ve sonuçta bu tür kavramların müstakil bir şekilde var olmaları zihinde 

olsa da zihin, konuların zihnî husûsiyetinde hiçbir zaman bunların konularına 

hamledilmeleri ve mutabakatlarının kıstası değildir. Dolayısıyla bunların hamli, 

 
624 a. g. e., 652-653.  



195 

konularının haricî varlığı doğrultusunda olduğundan haricî bir hamldir. Sadece bu 

şeylerin uruzunun zarfı ve mahali zihindir. Burada uruz farklı olanın farklı olana isnat 

edilmesi ve iki farklı olanın birbirine hamledilmesi anlamındadır. Bu uruzun maruzu, 

mahiyetlerin zihnî varlığıdır. Bu yüzden, felsefi kavramları uruz açısından zihnî kabul 

etmek gerekir. Ancak bunların mahiyetler ve haricî şeylere hamledilmeleri 

mahiyetlerde bulunup zihnî olmayan bir özellikten kaynaklanmaktadır.  

İkinci ibarede Mir Damad, felsefi ikinci akledilirlerle mantıki ikinci Akledilirler 

arasında bulunan önemli bir farklılığa vurgu yapmaktadır. Bu farklılık, felsefi 

kavramların haricî misdaklarında bulunan özel bir mebdedir ve Mir Damad bundan 

“ortak doğa” diye bahsetmektedir. Kendisinin ortaya koyduğu felsefi kaidede bunu tek 

bir kavramın birden fazla tikel şeye yüklenmesinin kıstası olarak görmektedir: “Birden 

fazla mahiyete bir anlam ancak bunlar arasında bulunan ortak bir doğadan dolayı 

yüklenebilir.”625  

Daha sonra kendisi bu kaidenin açıklanması sadedinde, bunun kapsadığı kavramları, 

ayni hakikatlerin arızi ve zatî sıfatları olarak adlandıracaktır. Ki bunların felsefi 

Akledilirler oluğu artık anlaşılmıştır. Mir Damad mantıki olan ikinci akledilirleri 

bunlardan istisna etmektedir.  

Böylece Mir Damad’a göre her felsefi kavram, her ne kadar kendisi müstakil bir 

şekilde sadece zihinde bulunsa da hariçte bulunan belli bir mevcudiyet ve mebdeye 

delalet etmektedir. Bu belli mevcudiyet ve mebde aynı zamanda felsefi akledilirin 

intiza kaynağı görevi de görmektedir. O, felsefi akledilirlerin karşısında bulunan 

mantıki akledilirlerin arız oldukları mahiyetlerde mevcut olan böyle bir mebdenin 

bulunmadığını açıkça söylemektedir. Bu da felsefi akledilirlerle mantıki Akledilirler 

arasında bulunan mezkûr farkın ortaya konması açısından oldukça önemlidir.  

Mir Damad’a göre felsefi Akledilirler müstakil, birbirinden ayrı ve zait bir şekilde 

sadece zihinde bulunurlar. Ancak hariçte ayrı olmayan bir şekilde maruzlarıyla ayniyet 

şeklinde gerçekten de mevcutturlar. Zira hariçte onlar açısından intiza kaynağı görevi 

gören gerçek ve belli bir mebde ve haysiyete sahiptirler. Dolayısıyla, Mir Damad’a 

göre felsefi kavramların ittisafının haricî ve uruzlarının zihnî olduğunu söyleyebiliriz. 

Şimdi Mir Damad’ın felsefi akledilirlerin sahip olduğu bu hariciliği vücut gibi temel 

bir felsefi kavrama nasıl tatbik ettiğini görelim. 

 
625 a. g. e., 261.  



196 

2.3.2. Mir Damada Göre Bazı Felsefi Akledilirlerin Statüsü  

2.3.2.1. Vücut 

Mir Damad, başta vücut olmak üzere bütün felsefi kavramları haricî ve hariçte bulunan 

mahiyetlerle ilgili olarak görmektedir. Bu yüzden mahiyetin zihnî varlığını ve vücudun 

arız olduğu konuyu vücudun intiza, haml ve mutabakatında etkili unsurlar olarak 

görmemektedir. Böyle olunca da vücut artık mantıki anlamıyla ikinci akledilirden bir 

kavram olamaz. Ancak burada asıl sorulması gereken soru şudur: Haricî bir haysiyet 

olarak vücudun kendisi haricî midir, yoksa değil midir? Mir Damad’ın felsefi ikinci 

akledilirlere dair yaptığı analizi göz önünde bulundurursak, vücut ve diğer felsefi 

akledilirlerin uruz şeklinde hariçte bulunmadıkları açıkça anlaşılır. Dolayısıyla bu 

kavramlarla konuları arasında ayrılık ve farklılık gören zihindir.  

Yani bunların arız oldukları konularından ayrı ve farklı bir şekilde müstakil olarak var 

olmaları zihnin bir işlevi olup yine zihinde gerçekleşen bir durumdur. Bu yüzden 

vücudun müstakil olarak mevcut olduğu zarfın zihin olduğunu ve bu anlamıyla 

vücudun hariçte ve haricî olmadığını söylemek gerekir. Ancak buna rağmen yine de 

vücudun hariçte konusuyla ayniyet ilişkisi şeklinde olmak şartıyla mevcut olduğunu 

söyleyebilir miyiz? Diğer bir ifadeyle, Mir Damad’a göre vücudun hariçte mahiyetle 

aynı olacak şekilde mevcut olduğunu ve bu ikisinin sadece zihinde birbirinden 

ayrıldığını söyleyebilir miyiz? Yani hariçte mevcut olup mahiyetin misdakını 

oluşturan şey aynı zamanda vücudun da misdakı olabilir mi? Daha önce gördüğümüz 

gibi Sühreverdi bu şıkkı açıkça reddetmiş ve vücudun tamamen aklî ve itibari bir 

kavram olduğu sonucuna varmıştı. 

Mir Damad’ın felsefi kavramlarla ilgili ortaya koyduğu analizi düşünürsek, mantıki 

ikinci Akledilirler hariç, her kavram, hariçteki misdakında bulunan bir mebdeye 

delalet etmektedir. Kavramın haricî misdakında bulunan bu özel mebdenin tahakkuku 

sayesinde tek bir kavram birden fazla şeye yüklenebilmektedir. Bunu Mir Damad’ın 

benimsediği bir kaide olarak kabul edersek, buna göre mevcut olan her şeye 

yüklenebilen vücut da arız olduğu haricî konularında bulunan özel bir kaynağa sahip 

olmalıdır ki bu sayede bütün şeylere yüklenmesi geçerli ve doğru olmuş olsun. Peki 

ama vücut açısından hem intiza kaynağı görevi gören hem de onun mevcut olan şeylere 

doğru bir şekilde yüklenmesini mümkün kılan bu mebde gerçekte nedir?  



197 

Mir Damad’ın vücut ile ilgili görüşünün açıklığa kavuşması için onun mezkûr kaideyi 

vücuda nasıl tatbik ettiğine bakmamız gerekir. Bu kaideye göre ancak şeyler arasında 

ortak bir doğa varsa bir kavram onlara doğru ve geçerli bir şekilde yüklenebilmektedir. 

Bu durumda Mir Damad’a göre, vücudun hariçten intiza edildiği şey, yani mutabık 

olduğu şey, konusunun vacip bizzat ile olan ilişkisidir. Dolayısıyla vücudun gerçekten 

mutabık olduğu şey konusunun bu zatî özelliğinden kaynaklanmaktadır. Yoksa bu, 

hariçte tahakkuk etmiş olan mahiyetin bir özelliği değildir. Ya da bu, hariçte bulunan 

mahiyete dair bir özellik değildir. Bu hakiki mutabık, diğer mahiyetlerin zatlarıyla da 

alakalı olduğundan, yani onların da zatî bir özelliği olduğundan, vücudun diğer 

mahiyetlere hamledilmesinin de geçerlilik ve doğruluk kıstasını oluşturmaktadır.  

Böylece her ne kadar vücudun kendisinden intiza edildiği mebde, hariçte bulunan 

bütün mahiyetler olsa da bu intizanın mutabık olduğu ve haricî karşılığını oluşturan 

şey vacipte vacibin zatı, mümkün şeylerde ise bunların vacip olana müstenit 

olmalarıdır. Bu yüzden de mevcut olan şeylerde vücudun haricî karşılığını oluşturacak 

başka bir mebde ve haysiyet aramaya gerek yoktur. Çünkü mahiyetlerin vacibin zatıyla 

olan irtibat ve isnatları, mahiyetlerin haricî varlıklarına hiçbir şey eklemez. Bu yüzden 

de mahiyetlerin zatında vücudun karşılığını oluşturacak başka bir mebde ve haysiyet 

varsaymaya gerek yoktur. 

Tek bir anlam tek bir zata değil aralarında ortak bir doğa bulunan pek çok hüviyete 

hamledilir. Bu ortak doğa tek anlamın mutabık olduğu ve hakikatte onun karşılığını 

oluşturan şeydir. Böyle durumlarda zatî olan ortak bir doğa olması gerektiğine dair 

kalbine bir şüphe gelmiyor mu? Bütün mevcutlar arasında olması gereken ortak bir doğa 

olmalıdır ki vücut onların hepsine tek bir anlamda hamledilebilsin. 

Ama şüphenin cevabı; vücudun kendisinden intiza edildiği şey ile intiza edilenin mutabık 

olduğu şey, hükmün doğruluğu ve sıhhatinin kıstası olduğuna açık bir delildir. Vücudun 

mutabık olduğu şey, unvan olduğu şey ve hakikati karşılığında bulunan şey, zatıyla 

kayyum olan vacibin husûsiyetidir. Yoksa yaratılmış olan mümkün mahiyetlerde bulunan 

herhangi bir şey vücudun mutabık olduğu husûsiyet değildir. Aksine vücudun bu 

mümkün mahiyetlerden intiza edilmesini sağlayan şey, vücudun mutabık olduğu ve 

mahiyetin suduri olarak Hak ile olan ilişkisidir. Yoksa mahiyetler için vücuda nispetle bu 

sudur dışında bir isnat ve nispetin olması doğru değildir. Öyleyse, eğer tasavvur edilmiş 

olan fıtri ve mutlak vücut, mevcut olan mümkün mahiyetlerden intiza ediliyorsa, bu 

intizanın mutabık olduğu şey, mahiyetlerin Hak olan mevcuda olan istinatlarıdır. Ve 

mahiyetlerin bütün özellikleri bunda mülga edilmiştir. Aynı şekilde kavramların mevcut 

olan mümkün şeylere hamlinde de durum bu minval üzeredir. Bu hamlin mutabık olduğu 



198 

şey ve bunun kıstası ve hükmün misdakı ve doğruluğunun mebdesi, Hak olan Hakikate 

olan isnatlarıdır, başka bir şey değil.626  

Mir Damad ısrarla şunu vurgulamaktadır; her ne kadar vücut haricî mahiyetlere doğru 

bir şekilde yükleniyorsa da bu haricî mahiyete fazladan hiçbir haysiyet 

eklememektedir. Bu yüzden mahiyetin vacibe isnadı ve ona dayanıyor olmasının da 

hariçte mahiyetten başka bir karşılığı yoktur. Bu yüzden mahiyette kendisinden başka 

veya fazla bir şeyin, vücudun haricî karşılığını oluşturduğu söylenemez. Bu isnat 

vücudun mahiyetlere doğru ve geçerli bir şekilde yüklenmesini mümkün kılsa da 

durum Mir Damad açısından bu şekildedir. Böyle bir vücut anlayışı hariçte mahiyetin 

hakiki, vücudun ise itibari olduğu kabulüne dayanmaktadır. Mir Damad bu konuyu 

başka bir yerde de şöyle ifade etmektedir: 

Bil ki vücut, mevcutlardan intiza edilmiş masdarî bir mevcuttan başka bir şey değildir. 

Bir hises dışında hariçte bir ferdi olduğu tasavvur edilemez. Ancak konusuna izafe 

edilerek tahassüs edebilir. Bu izafeden önce bir varlığı yoktur. Herhangi bir zat veya 

mahiyetten intiza edilmesinin mutabık olduğu şey, bu zat ve mahiyetlerin Hakk olan 

mevcuda olan istinat ve nispetleridir. Mahiyetlerin zatı bu sudur ve isnattır. Bu yüzden 

mahiyetin kendisinin bu intizanın doğruluğunda ve geçerliliğinde herhangi bir nasibi ve 

etkisi yoktur. Aksine mahiyetin sahip olduğu bütün husûsiyetler bu itibar ve ilişkide 

mülga edilmiştir. Vücudun mahiyetlerden intiza edilmesini mümkün kılan şey, bunların 

hakiki vücuda olan isnatlarıdır.  

Bu hakiki vücut, Hak olan mevcuttur ve zatının kendisi ve vücudun hakikatidir. Burada 

tahakkuk eden bizzat vücudun kendisidir yoksa bir şeyin tahakkuk etmesi değil. Vücudun 

kendisinden intiza edildiği şey ile intiza edilen vücudun mutabık olduğu şey arasında açık 

bir delil vardır: Öyleyse, mutlak vücudun hariçteki karşılığı, Hakk olan mevcudun kendisi 

ve diğer mevcutların bununla olan istinatlarıdır. Başka bir şey değil. Ve o, her şeyden 

münezzeh olan, her mevcudun vücududur. Şu anlamda ki intiza edilmiş olan vücudun 

mutabık olduğu şeydir ve ondan başka olan bütün mevcutlar bununla mevcutturlar ve bu 

isnat dışında lehaz edilirlerse kendilerinde madumdurlar. Teşahhusta da durum 

böyledir.627  

Bu ibareden ilk olarak anlaşılan mahiyetin hariçte hakiki olduğudur. İkinci olarak ise 

söz konusu hariç olunca vücudun bu mahiyetten ayrı ve farklı olan hiçbir husûsiyet ve 

özelliğe tekabül etmediğidir. Haricî olan mahiyetten vücudun intiza edilmesini 

mümkün kılan ise bu mahiyetlerin vacip olan zatla olan nispetleri ve irtibatlarıdır. Bu 

yüzden, eğer vücut hariçte mevcut olur ve tahakkuk ederse bu ancak vacibin zatının 

 
626 a. g. e., 263. 
627 Aynı yazar, el-Kabasat (Tahran: Mu’esesey-i Mutalat-i İslami-i Daneshgah-i McGill, t.y.), 51-52. 



199 

hakikati şeklinde olabilir. “Burada vücudun hakikati, kendisinin tahakkuk etmesidir 

yoksa vücutla bir şeyin tahakkuk etmesi değil.” Ancak vacip dışındaki var olanlarda 

yani mümkün varlıklarda, doğru ve geçerli olan vücudun bunlara doğru ve anlamlı bir 

şekilde yüklenmesidir. Vücudun bunlara yüklenebilmesinin anlamı da bunların 

Hakkın zatıyla olan isnat ve ilişkileridir: 

Öyle ise fıtri olan genel ve mutlak vücudun masdarî olan bir varlık ve tahakkuktan başka 

bir şey olmadığına hükmettik. Bunun mutabık olduğu şey mevcut olan zatın kendisidir. 

Yoksa zatla kaim olan bir vasıf değil. Bu zatla kaim olan inzimamî veya ondan intiza 

edilen intizaî bir vasıf değildir. Masdarî olan vücudun zattan intiza edilmesi ve ondan 

müştak olan mevcudun ona hamledilmesi doğrudur. Mesela “insan mevcuttur” 

sözümüzün anlamı şudur: Bu ilahi akdin kendisinden haber verdiği gerçeklik meşhur 

anlamında basittir ve bu da bizzat insanın zatının bir zarfta vuku bulmasıdır. Ama eğer 

bu haber vermeye mahmul kavramı açısından bakarsan, bu önermenin yapısından ve 

tasdiki idrakin yapısından kaynaklanan bir zorunluluktur. Yoksa bu hariçte ek olarak bir 

sıfatın onun zatına eklenmesi değildir. Aynı şekilde vücutta durum “Zeyd beyazdır” 

sözümüzde olduğu gibi değildir. Ya da aynı zarfta bulunan ve masdari anlamdan farklı 

olan bir anlamın intiza edilmesi değildir. “Gökyüzü yeryüzünün üstünde bulunur” 

sözümüzde olduğu gibi.628 

Bu ibarede Mir Damad, dış âlemde vücudun karşılığında bulunabilecek her türlü vasfı 

olumsuzlamaktadır. Buna karşılık sadece masdarî olan bir mevcudiyetin haricî 

mahiyetten intiza edilebileceğini söylemektedir. Diğer bir ifadeyle, vücut, haricî 

mahiyetin kendisine doğru olarak hamledilmekte ve mahiyetin kendisinin 

mevcudiyetinden haber vermektedir. Dolayısıyla vücut bir mahiyete yüklendiğinde 

mahiyetin haricî mevcudiyetinden başka bir şeye delalet etmez. Bu ister mahiyetten 

farklı bir şey olsun isterse de mahiyetle ittihat ve ayniyet şeklinde var olan bir şey 

olsun fark etmez. Vücut mahiyetin bu haricî tahakkukundan başka ne inzimamî ne de 

intizaî olan bir şeyden haber vermektedir.  

Kısaca Mir Damada göre vücudun hariçte mahiyetin tahakkukundan başka bir karşılığı 

yoktur. Buna rağmen vücudun hariçte intizaî olan bir haysiyete sahip olduğu 

söylenebilir. Ancak bu intizaî haysiyet diğer intizaî haysiyetlerden farklı olarak 

mahiyetin mevcudiyetinden başka bir şey değildir. Bu yüzden vücudun hariçte 

mutabık olduğu şey de mevcut olan bu mahiyet olmaktadır. Dolayısıyla Mir Damad 

bu ibarede diğer intizaî haysiyetlerle haricî mahiyet arasında bir ayrıma gitmiştir. Buna 

 
628 Aynı yazar, Musannafat, el-Tekdisat, c. 1 (Tahran: Daneshgah-i Tehran, 1381), 119. 



200 

göre bu tür haysiyetlerin hariçte mevcut olması her ne kadar mahiyetin mevcut 

olmasının bir veçhi olsa da bu iki mevcut olma arasında yüzde yüz bir ayniyet 

bulunmamaktadır. Çünkü bunlardan birisi yani mahiyetin mevcut olması diğer 

mevcudiyetlere göre asılken onlar buna göre fer’dir.  

Dolayısıyla da haysiyetin mevcudiyeti bir şekilde mahiyetin mevcudiyetinden farklı 

olmaktadır. Bu yüzden eğer vücut intizaî bir haysiyet olarak görülecekse bu intizaî 

haysiyetin hariçteki mevcudiyeti ile haricî mahiyetin mevcudiyeti arasında hiçbir 

farklılık bulunmamalıdır. Mir Damad bu anlamı vurgulamak için vücudun haricî 

mahiyete yüklenmesini “insaniyet” gibi masdarî olan mahiyetsel kavramların 

konularına yüklenmesine benzetmiştir. Bunların her ikisinde de kavramın mutabık 

olduğu şey ne az ne çok olmak şartıyla haricî mahiyetin kendisidir. Bu yüzden de bu 

yüklemenin geçerliliği hariçte bulunacak olan başka hiçbir şeye bağlı değildir: 

Vücudun mevcut olan mahiyete nispeti mahiyetlerden elde edilmiş olan masdari 

anlamların yine mahiyetlere olan nispetine benzer. Mesela insan, hayvan ve cisimden 

intiza edilmiş olan insanlık, hayvanlık ve cisimlik gibi. Masdari anlamların intiza edildiği 

kaynak ve bunların mutabık olduğu şey, mahiyetin kendisidir. Burada mahiyetin 

cevherinden başka hiçbir kayıt göz önünde bulundurulmaz. Bunun aynısı mümkün 

mahiyetler için de geçerlidir. Söz konusu vücut olunca zati unsurlar göz önünde 

bulundurulmadan talili haysiyet göz önünde bulundurulur.629  

Burada Mir Damad insanlığın insana yüklenmesi ile vücudun insana yüklenmesi 

arasında bulunan bir farka işaret etmektedir. Bu da vücudun mahiyete yüklenebilmesi 

için mahiyetin, tahlilî haysiyet açısından ele alınması gerektiğidir. Ama insanlık ve 

diğer zatî unsurların mahiyete yüklenmesi böyle bir haysiyete bağlı değildir. Çünkü 

insan hariçte bir illete dayanmadan, mevcudiyet kazanamaz. Daha önce de 

söylediğimiz gibi illetle olan bu irtibat ve isnat haysiyeti hem vücudun mahiyetten 

intiza edilmesini sağlamakta yani intiza kaynağı görevi görmekte hem de vücudun 

doğru ve geçerli bir şekilde mahiyete yüklenmesini mümkün kılmaktadır. Ancak bu 

talilî haysiyet, intiza ve yüklemenin kendisinde etkin değildir. Diğer bir ifadeyle, 

mahiyetin Hakk’ın zatıyla olan ilişkisi ve haysiyeti, hariçte mevcut olan mahiyete 

hiçbir şey eklememektedir. Bu isnat haysiyeti ister mahiyete zait bir şekilde isterse de 

onunla ayniyet şeklinde olsun, onda hiçbir fazlalık oluşturmaz. Bu haysiyet sadece 

mahiyetin kendisini olduğu gibi harice taşımaktadır.   

 
629 a. y.  



201 

Bu yüzden Mir Damad, vücudun mahiyete yüklenebilmesinin tahlilî bir haysiyet 

istediğini takyidî bir haysiyet gerektirmediğini vurgulamaktadır. Aslında Mir Damad, 

bu intisap haysiyetini ileri sürerek kendisi açısından mahiyet ile mevcut olan mahiyeti 

birbirinden ayırmak ve bu intisabın etkisinin sadece mahiyetin mevcudiyetinden başka 

bir şey olmadığını söylemek istemektedir. Mezkûr ibarede, mahmul olan vücudun 

mutabık olduğu şey vacip olanın zatına intisap değil haricî olan mahiyetin kendisi 

olarak görülmüştür. Bunun sebebi ise “mahiyetin vacibin hakikatine olan intisabının” 

sadece vücudun mahiyete hamledilmesi ve tatbik edilmesinin doğrulayıcısı olması ve 

bunun mahiyete eklenmiş veya onunla aynı olan bir haysiyet olmamasıdır. Bu yüzden 

de mahiyete yüklenen vücudun mutabık olduğu şey bu haysiyet değildir. Bu tür 

durumlarda sudur ve intisap haysiyetinin zikredilmesi, vücudun hamlinde vacip olan 

ile mümkün olanın birbirinden ayrılabilmesi için bir kıstas görevi görmesindendir. Söz 

konusu vacip olunca vücudun intiza ve hamli ne takyidî ne de talilî haysiyete ihtiyaç 

duymaktadır: 

Vacip olan Hakk’ın hakikatinin kendisi mevcuttur. Bunun kendisinin bizzat vücudun 

intizasının, mevcudiyetinin vacip olmasının ve iki masdarın mevcut olmasına ve 

mevcudun hamlinin misdakı olması muhal değildir. Takarrür ve vücudun vacip olması 

sermedî, ezeli ve mutlak olan bir zorunluluktur. Bu ne takyidî ne de talilî haysiyet ister. 

Aynı şekilde var olduğu sürece bu sıfatlara sahip olduğuna hükmetmeye de gerek yoktur. 

Çünkü burada takarrür ve vücut aynı şeydir. Aynı şekilde burada vücut, vücudun vacip 

olması da aynı ve tek bir şeydir.630 

Anladın ki vücudun bir zarfta mutabık olduğu şey aynı zarfta mevcut olan zatın 

kendisidir. Eğer mahiyetin kendisi hariçte mevcut ise vücut için bundan başka bir 

haysiyet ve karşılık dış âlemde yoktur. Mevcut olan mahiyetin kendisi vücut kavramının 

hariçte mutabık olduğu şeyi oluşturur. Bu yüzden vücudun mahiyete nispeti arazların ona 

olan nispeti gibi değildir.631 

Dolayısıyla söz konusu vacibin hakikati olunca, tahlilî haysiyetin bir anlamı 

olmayacağından vücudun karşısında doğrudan mahiyet ve zatın haysiyeti 

bulunacaktır. Söz konusu mümkünler olunca mevcut olan mahiyetin kendisiyle aynı 

kabul edilen vücut haysiyeti ise burada mahiyet ve zatın kendisi olarak kabul 

edilmiştir: “Vacipte vücudun haysiyeti mahiyet haysiyetinden başka bir şey değildir. 

Aksine burada mahiyet haysiyetinin kendisi aynıyla inniyet haysiyetidir.”632 

 
630 a. g. e., 120. 
631 a. g. e., 29. 
632 a. g. e., 128.  



202 

Dediğimiz gibi söz konusu vacip olunca vücudun anlamı, hariçte vücudun kendisinin 

tahakkuk etmesidir. Bu yüzden söz konusu vacip olunca hariçte vacibe ek olarak vücut 

diye bir şeyin mevcut olmadığını söylemeye gerek yoktur. Diğer bir ifadeyle, vücut 

mümkün mahiyetlere ıtlak edildiğinde, vücut harici mahiyetten başka bir şeye tatbik 

edilemediğinden bu haml ve tatbikten, vücudun kendisinin haricî olduğu sonucunu 

çıkaramıyorduk. Çünkü bu haml bize sadece “mahiyetin kendisinin haricî 

olduğundan” haber vermekteydi. Dolayısıyla, mahiyetin mevcudiyetinden başka ve 

farklı olacak bir vücudun hariçte hiçbir karşılığı olmayacaktır. Ama söz konusu vacip 

olunca, vücudun hamlinin anlamı, vücudun kendisinin tahakkukudur. Bu da vücudun 

kendisinin harici olduğu anlamına gelmektedir: “Öyleyse burada vücut, mahiyetin 

kendisidir. Anlamı da kendisinin tahakkuk etmesidir. Başka bir şeyin onun aracılığıyla 

tahakkuk etmesi değil.”633 

Buraya kadar söylediklerimizi toparlayacak olursak; Mir Damada göre vücudun intiza 

ve hamli haricî olan herhangi bir şeye ıtlak edildiğinde bu şey ister vacip olsun ister 

mümkün, vücut bunların zihnî cihetlerinden intiza veya bunlara hamledilmemektedir. 

Dolayısıyla, vücut, itibari ve mantıki anlamında ikinci akledilir bir kavram değildir. 

Böylece vücudun hamlinin misdakı, haricî mahiyet ve zatlar olmaktadır. Ama bu 

durum vücudun sadece intizai anlamıyla haricî olduğu anlamına gelir. Buna göre vücut 

hariçte mevcut olan mahiyetin aynısıdır ve bundan fazla herhangi bir şeye delalet 

etmemektedir. Dolayısıyla, söz konusu mümkünler olunca vücut, sadece haricî bir 

intiza kaynağı ve haricî bir haysiyete sahiptir.  

Ama eğer vücut vacip olanın zatına hamledilirse, burada vacip olan zatın bütün 

haysiyeti, vücudun misdakını oluşturur. Vacip diğer bir haysiyete sahip olmadığından 

bütün bu zat, vücudun haricî karşılığı olarak göz önünde bulundurulur. Bu durumda 

vücut, haricî bir karşılık ve ferde sahip olur. Burada artık vücudun hariçte inzimamî 

mi yoksa intizaî bir şekilde mi mevcut olduğunu sormaya gerek yoktur. Aksine burada 

bizzat vacip olan zatın kendisi vücudun haricî karşılığını oluşturmaktadır. Diğer bir 

ifadeyle, bu durumda hariçte mevcut olan bizzat vücudun kendisidir.  

2.3.2.2. Teşahhus 

 
633 a. g. e., 129-153.  



203 

Mir Damad, vücut kavramıyla ilgili anlayışını diğer genel felsefi Akledilirler olan 

teşahhus, vahdet, hüviyet ve husûsiyet gibi kavramlara da teşmil etmiştir. O, Farabi ve 

İbn Sina’yı takiben, hüviyet, taayyün, vahdet, teşahhus, husûsiyet ve bir şeye has olan 

özel varlığını misdak açısından bir görmekte ve bir şeyin teşahhusunun ona has olan 

vücudu olduğunu söylemektedir. Şeyin bu özel vücudu varlığın kaynağından sudur 

etmekte ve yalnız o şeye has olmaktadır. Zira o şeyi o şey yapan bu vücuttur. Bu 

kavramlar vücut ile bir ve aynı kabul edildiklerinden vücut ile ilgili analizlerin bu 

kavramlar için de geçerli olacağı söylenebilir. Mir Damad teşahhus ile ilgili şunları 

söylemektedir: Her mevcudun Hak ile olan irtibatı, o şeyin teşahhusuna sebep olur ve 

hakikatte zatıyla müteşahhıs olan tek varlık Hakkteâlâ’dır. Bu yüzden vücutla birlikte 

gelen her teşahhus ondan bahşedilmektedir: 

Şeyin hüviyeti, taayyünü, vahdeti, teşahhusu ve ferdiyetine has olan vücudu, bunların 

hepsi bir ve aynıdır. Ve hak olan budur ve buna fetva verilmiştir. Birinci derece zatî 

yükleme ile teşahhusun vücudun aynısı olduğunu söylemiyorum. Aksine, şeyin 

teşahhusu, bir açıdan aklın onu kendisiyle diğer şeylerden ayırdığı varlık şeklidir. Hamlde 

farklı olan eşyadan farklı olarak. Muhakkak ki şahsiyetin kaynağı vücudun şeklidir. Yani 

birden fazla şeye hamledilemiyor olmasıdır. Zatıyla müteşahhıs olan Hakk ile ilişkisi, 

özel bir ilişkidir. Künhü gizli kalır ve husûsiyeti ise burhan ile bilinir. Öyle ise eşyanın 

şahsiyeti, zatı ile müteşahhıs olan zattandır. Aynı şekilde vücudu ve vücûbu da onunladır. 

Şeyin teşahhusu, vücudunun özelliğidir ki akıl bu sayede onu tahsis eder ve bu, 

kaynağından ona verilmiştir.634  

Mir Damada göre teşahhus da vücut gibi her ne kadar hariçte mevcut olan mahiyetlere 

doğru olarak yüklenebilse de mahiyetlerin mevcudiyetinden fazla ve farklı bir şeye ne 

inzimamî ne de intizaî olarak delalet eder. Bunların Yaratıcı ile olan irtibatları, 

teşahhusun intiza ve yüklenmesinin imkân ve sıhhatini oluşturmaktadır. Dolayısıyla 

teşahhus, mahiyetin haricî mevcudiyetiyle tam bir aynılık şeklinde bulunan intizaî bir 

haysiyettir.  

2.3.2.3. Genel Olan Diğer Felsefi Akledilirler 

Mir Damad umur-i amme olarak adlandırılan diğer felsefi akledilirleri, yani vahdet, 

kesret ve imkân gibi olanları, hariçte mütehassıl olarak görmemektedir.635 Gerçi bu 

konunun işlendiği ibarelerde fazla açıklama bulunmamaktadır. Ancak bunun umur-i 

 
634 a. g. e., 52-53, Mir Damad, el-Kabasat, s. 51-52. 
635 Aynı yazar, Musannafat, c. 1 (el Muhtasarat), 505. 



204 

ammeden olan kavramların konularına zihnî bir şekilde hamledildikleri şeklinde 

anlaşılmaması gerektiği çok açıktır. Çünkü gördüğümüz gibi Mir Damad açıkça 

vahdet ve kesret gibi kavramları haricî mahiyete arız olan Akledilirler olarak 

görmektedir. Büyük bir ihtimalle vahdet ve kesret gibi kavramlar vücut açısından 

şeylere ıtlak edildiklerinden, vücut ve teşahhusla ilgili yapılan analizin aynısının 

bunlar için de geçerli olduğunu söylemek gerekir. 

Vücûbu da Mir Damad, varlığın şiddeti ve vâcib olanın zatında tahakkuk eden bir şey 

olarak gördüğünden, vücut gibi onun da vacibe ıtlak edildiğinde636 haricî ve aynî ferde 

sahip bir kavram olduğunu söylemek gerekir: 

Onun (yani vacip) mevcudiyetinin hakikatinin aynısı olması gerekir. Onun hakikati de 

vücududur. Vücudu da vücûbudur. Yoksa o, vücudu zorunlu olan bir şey değildir. Yani 

mevcut olan bir şey değildir ki vücudu vacip olsun. Çünkü burada konudan başka 

tasavvur edilebilecek bir mahmul yoktur. Ve o da tek olan Hakk’tır.637 

 

 

  

 
636 Aynı yazar, el-Tekdisat, 120.  
637 a. g. e., 153. 



205 

2.3.2.4. İzafi Olan Felsefi Akledilirler 

Mir Damad bazı ibarelerinde izafi olan kavramlardan bahsetmiş ve bunları birkaç 

yerde incelemiştir. İzafi olan bu kavramlardan bir grup “aklî olan nispetlerdir”. Bunlar, 

mantıki (mizani) ikinci Akledilirler olarak adlandırılmaktadır. Bunların haricî 

mevcudiyet açısından dış âlemle hiçbir ilişkileri yoktur.638 Ancak izafi olan bu 

kavramların diğer bir grubu “vücudî nispetler” olarak adlandırılmaktadır. Aklî 

nispetlerin aksine bunların karşılığında dış âlemde bir husûsiyet bulunmaktadır.639 

“Ca’liyet/yaratma” gibi bazı felsefi Akledilirler, bu ikinci grupta sayılmıştır. Böylece 

Mir Damad’ın bunları da haricî gördüğü anlaşılmış olmaktadır.640  

 
638 Dâmâd Mîr Muhammed Bâkır el-Hüseynî el-Esterâbâdî ve Ebü’l-Abbâs Ahmed b. Mustafâ b. 

Muhammed el-Mâlikî el-Cezâirî el-Müstegānimî, Takvim el İman, s. 265 - 325. 
639 a. g. e., 325. 
640 a. g. e., 325. 



206 

BÖLÜM IV 

VÜCUDÎ KAVRAMLAR OLARAK FELSEFİ AKLEDİLİRLER 

Molla Sadra’nın felsefi Akledilirler anlayışı, onun asalet-i vücut ve mahiyetin 

itibariliği olarak adlandırılan varlık anlayışı doğrultusunda şekillenmiştir. O, İbn 

Arabîci (ö. 1240) vahdet-i vücut anlayışından hareketle söz konusu dış âlem olunca 

hakiki olanın vücut olduğunu ve mahiyetin ise itibari olduğunu savunmuştur. Böylece 

kendisinden önce mahiyetin hakikiliği esas alınarak ortaya konan felsefi Akledilirler 

anlayışına muhalefet etmiş ve nihayetinde felsefi akledilirlerin vucudi kavramlar 

olduğu sonucuna varmıştır. 

1. MOLLA SADRA’NIN  FELSEFİ AKLEDİLİRLER ANLAYIŞI  

1.1. Felsefi İkinci Akledilirlerin Haricî Haysiyetinin Tahakkuku 

Molla Sadra’dan önce felsefi akledilirlerin uruz açısından zihnî, ittisaf açısından ise 

haricî kabul edilmesi daha çok yükleme açısından ele alınıyordu. Buna göre, yükleme 

haricî olduğunda mahmul zihnî olabileceğinden, felsefi akledilirlerin konularına haricî 

anlam ifade edecekleri şekilde yüklenebilmesine rağmen bunların zihnî olarak kabul 

edilebilecekleri düşünülüyordu. Diğer bir ifadeyle mahmulü felsefi akledilir olan bir 

önermenin konusunun haricî olması hamlin geçerli olması açısından yeterli görülüyor 

ve mahmulün de haricî olması şartı aranmıyordu. Fer’ilik ilkesi de bu doğrultuda 

yorumlanıyordu.  

Molla Sadra buradan hareket ederek, önce birisi felsefi akledilirlerin hariciliğini diğeri 

ise zihniliğini savunan iki grup arasında bir uzlaşı olduğunu göstermeye çalışmıştır. 

Bu doğrultuda Molla Sadra, ilk olarak daha önce açıkladığımız görüşü zikretmekle 

yetinerek kendi görüşünü daha sonra ortaya koymaktadır: 

Rastlantısal uzlaşı: İlk öğretmenin tabiileri olan Meşşailerin görüşü vücûb, imkân, illet, 

takaddüm ve benzeri genel anlamlar olan felsefi akledilirlerin haricî olduğu şeklindedir. 

Bunlar bu konuda önceki İşraki filozoflarla ihtilaf etmişlerdir. Bunların görüşüne göre 

vücut gibi genel anlamlar sadece aklın mülahazası ve itibarıdır. Bizim araştırdığımıza 

göre bu iki görüş arasında gerçek bir ihtilaf veya çelişki bulunmamaktadır. Çünkü bu tür 

genel anlamların haricî varlığı, hariç hasebiyle haricî şeylerin bunlarla muttasıf 



207 

olmasından ibarettir. Senin bildiğin gibi rabıt olan vücut, haricî olan mürekkep helliyede, 

mahmulün haricî olmamasıyla çelişmez ki bu da İşrakilerin görüşüdür.641 

Diğer taraftan daha önce de gördüğümüz gibi Devvani ve Mir Damad, mantıki 

akledilirleri felsefi akledilirlerden ilkinde haml ve ittisaf zihnî, ikincisinde ise haricî 

olduğundan birbirinden ayırmıştı. Molla Sadra da felsefi akledilirleri incelemesinin 

başında bu görüşü benimseyerek aktarmaktadır:  

İkinci Akledilirler ıstılahı daha çok intiza kaynağı zihnî olan aklî mahmullere ıtlak edilir. 

Masdarî olan ortak doğalar, mahiyetin levazımı olan şeyler, nispetler ve izafi olan 

Akledilirler bu kabildendir. Aynı zamanda mantıki anlamlar ve mizani kavramlara da 

ıtlak olunur ikinci Akledilirler ıstılahı. Bunlar kendilerini önceleyen bir akledilir 

bulunduğu için ikinci dereceden akledilir olarak görülürler. Yine bunlar akli arazlar ve 

mahmullerdir ki bunlarda bulunan hüküm ile muhki arasındaki mutabakat, bunlar soyut 

kavramlar ve mevsuf olan şeylere hamledildiklerinde ortaya çıkar. Bu da onların 

zihindeki var olma biçimleridir. Bunlardan salt zihnî olan önermeler oluşturulur. İşte 

bunlar ilkinden farklı olarak mizan ve mantık ilminin konularıdır. Hakikati ve zatı 

açısından değil de masdarî anlamıyla vücut, şey, imkân, vücûb ve bunlardan türetilmiş 

olan mahmuller birinci anlamda ikinci akledilirlerdir. Bunlar metafizik ilminde 

kullanılırlar. İkinci anlamları olan mantık ilmindeki anlamında bunlar ikinci akledilir 

değildir. Böylece senin için tahakkuk etti ki ikinci Akledilirler, birinci akledilirlerin 

zihindeki varlığıyla mutabık olan hükümlerdir. Birinci akledilirlerin zihnî varlığı bunlar 

için birer kayıttır, yoksa bu, bunlara hükmedilmesi için şart değildir. Bu da ikinci 

Akledilirler birinci akledilirlere dayanmaktadır derken kastettikleri şeydir. Ancak vücut, 

şey ve benzeri Akledilirler bu kabilden değildir.642   

Genel anlamıyla ikinci akledilirlerin illa da salt zihnî olması gerekmez. Aksine bunlardan 

oluşan önermelerin kendinde olduğu gibi hakikati göstermesi mümkündür. Zihinde 

akledildiği şekilde değil de kendinde olduğu şekilde hakikat. Aynı şekilde mahiyetin 

haricî lazımları şeklinde de değil. Bunlarda uruzun mahalli zihin olsa da durum böyledir. 

Bunlarla hakiki önermeler kurulabilir. Mesela mahiyet mümkündür ve dört çifttir derken 

kastettiğimiz gibi. Mizan ilmindeki anlamıyla ikinci Akledilirler, bu anlamlarıyla ikinci 

akledilirlerdir. Ancak daha önce de öğrendiğin gibi bu tür akledilirlerle sadece zihnî 

önermeler kurabilirsin. Filozoflar arasında rayiç olan genel anlamının hilafına bu genel 

anlamıyla ikinci Akledilirler hem hakiki önermeler hem de salt zihnî önermelere 

kaynaklık edebilirler.643 

 
641 Ebü’l-Meâlî Mîr Sadrüddîn Muhammed b. Gıyâsiddîn Mansûr ed-Deştekî eş-Şîrâzî, el-Esfârü’l-

Erbaa, c. 1, 139-140.  
642 a. g. e., c. 1, 322-333. 
643 a. g. e., c. 1, 335, c. 2, 235. 



208 

Bu iki ibarenin ilkinde Molla Sadra sadece kendisinden öncekilerin mantıki ikinci 

Akledilirler ile felsefi ikinci Akledilirler arasında yaptığı ayrımı ortaya koymaktadır. 

Çünkü birinci ibarede sadece felsefi akledilirlerin haricî şeylere haricî olacak şekilde 

yüklenebileceğini ele almakta ve bu açıdan felsefi akledilirlerin bir şekilde zihni kabul 

edilebileceklerini de söylemektedir. Kısaca burada Molla Sadra hamlin haricî 

olmasının mahmulün haricî olmasını gerektirmediğini beyan etmiş olmaktadır. Gerçi 

Molla Sadra daha sonra bu görüşteki belirsizlikten hareketle bunu bir itiraz olarak 

öncekilere yöneltecek ve kendi çözüm yolunu ortaya koyacaktır.  

İkinci ibarede ise felsefi akledilirlerin misdaklarının haricî olduğuna ve felsefi 

akledilirlerin hariç nispetiyle onlara hamledildiğine işaret etmektedir. Ancak felsefi 

akledilirlerle ilgili zikredilen bu iki noktada Molla Sadra, felsefi akledilirlerin zihinde 

birbirinden ayrı birer mevcut olarak hariçte var olmadıklarını söylese de intizaî bir 

şekilde hariçte konularıyla ayniyet ilişkisi şeklinde var olup olmadıkları konusunda 

sessiz kalmıştır. Molla Sadra’nın da bildiği gibi yukarıdaki iki noktayı da kadul edenler 

hakikatte, her ne kadar felsefi akledilirlerin haricî ittisafından dem vuruyor olsalar da, 

felsefi Akledilirler için hariçte ister inzimamî isterse de intizaî bir şekilde hiçbir 

haysiyete kail değildirler.644 İşte bu yüzden Molla Sadra ikinci noktayı beyan ettikten 

sonra bu durumu bir itiraz olarak öncekilere şöyle yöneltmektedir: “Uyarı ve anlamlı 

yorum: Bir grup, mevzu kendisiyle nefsü’l-emrde tavsif edildiği halde sıfatların yok 

olmasını caiz gördü.”645 

Molla Sadra’nın kendisinden öncekilere itirazı tam olarak şudur; bunlar, felsefi 

akledilirlerin ittisafını haricî kabul ettikleri ve açıkça hariçte bulunan şeylerin belli bir 

şekilde var olma tarzlarının felsefi akledilirlerin intiza edilerek zihinde hâsıl olmasını 

mümkün kıldığını kabul ettikleri halde yine de bu tür akledilirlerin haricî olmadıklarını 

ve madum olduklarını (körlüğün dış âlemde olmaması gibi) savunmaktadırlar. Oysa 

Molla Sadra’ya göre; eğer ittisaf haricî olur ve kavramın intiza edilmesini mümkün 

kılan intiza kaynağı ile hariçte belli bir şekilde var olma tarzı haricî kabul ediliyorsa, 

akledilirin mutabık olduğu şey de arız olduğu şeyden bağımsız olarak haricî kabul 

edilmelidir. Yani böyle durumlarda bu tür kavramların hariçte tahakkuk eden bir 

karşılığı bulunmalıdır. Daha sonra da göreceğimiz gibi Molla Sadra, felsefi 

 
644 Bunu özellikle Mir Damad’ın felsefi akledilirler anlayışında görmüştük. Zira Mir Damad, 

Sühreverdi’yi takiben vücudu akli bir itibar olarak kabul etmektedir.  
645 Molla Sadrüddîn Muhammed b. İbrâhîm b. Yahyâ Kavâmî Şîrâzî, el-Esfârü’l-Erbaa, c. 1, 336. 



209 

akledilirleri haricî kabul etmesinin yanında bunların haricî ziyadet ve uruzunu da -daha 

sonra açıklayacağımız anlamda- kabul etmektedir. Molla Sadra bu iki noktayı birlikte 

öncekilere yönelttiği itiraza bir cevap olarak zikretmektedir.  

Şimdi sadece nasıllığına değinmeden felsefi akledilirlerin haricî olduğunu gösteren 

ibareyi naklediyoruz. Molla Sadra bu ibareyi naklettikten kısa bir süre sonra ki böylece 

bu görüşü kabul etmediğini göstermektedir, ittisafın haricî olması durumunda sıfatın 

da haricî olması gerektiğine işaret etmekte ve bu haricî olmayı inzimamî ve intizaî 

olmaktan daha genel bir şekilde kullanmaktadır. Bu da bu iki anlamıyla hariciliğin 

öncekiler tarafından kabul edilmediği anlamına gelmektedir: 

Mezkûr kailin varsaydığı gibi mevsuf açısından vücudun sıfat kabul edilmeden ittisafî 

açıdan itibar edilmesinin bir veçhi yoktur. Aksine durum bunun tam tersinedir. İttisafta 

tarafların mevcut olmalarını şart koşmayan birisi, ittisafın anlamı bütün mahalde şudur 

demelidir; sıfat kendisiyle mevsufa hükmedilebilmesi için öyle bir şekilde var olmalıdır 

ki varlığı hükmün intiza kaynağı görevi görebilsin. Bu ister inzimamî isterse de başka 

türlü bir var olma olsun yeter ki sıfat ondan intiza edilebilsin.646 

Molla Sadra aşağıda nakledeceğimiz ibarede de bir grubun izafi kavramlarla ilgili olan 

görüşünü nakletmekte ve sonra da eleştirmektedir. Bu eleştiri Molla Sadra’dan 

öncekilerin itibari ve felsefi kavramlarla ilgili temel kabullerine yönelik olarak ortaya 

konmuştur: 

Bunlardan bir grup da felsefi ikinci akledilirlerle mantık ilminde ele alındığı şekliyle 

ikinci Akledilirler arasında fark görürler. Tümel ve benzerleri gibi. Bunların maruzları ve 

mevsufları önceden zihinde taakkul edilmiş olmaları şartıyla uruzları zihinde olur. Bu 

sayede bunların zihnî varlıkları konuları açısından bir kayıt olur. Mesela insanlık, zihinde 

hâsıl olup makul olmadıkça tümel olmakla nitelenemez. Veya tür ve benzerleri. Hayvanın 

cins olmasının şartı, aklî bir varlıkla zihinde mevcut olmasıdır. Ve bunlar semanın 

yukarıda olmasından farklıdır. Bu her ne kadar zihinde hâsıl olsa da ancak semaya arız 

olmasının şartı semanın aklî varlığı değildir. Aksine semanın kendisi hariçte ve 

gerçeklikte belli bir şekilde var olmalıdır ki yukarı olmaklık ondan intiza edilebilsin. 

Bunlardan oluşturulan önermeler, mesela sema yeryüzünün üstündedir gibi, salt zihnî 

değildir. Aksine bu hakiki bir önermedir. Ve sonrakilerden bazıları bu tür önermeleri, 

mahmul hariçte mevcut olmayacak şekilde makul olan haricî önermeler olarak kabul 

etmişlerdir. Bunlar bir önermenin haricî olması için sadece konunun hariçte mevcut 

olmasını yeterli sanmışlardır. Konunun kendisinden mahmulün kavramının intiza 

edilebilecek şekilde var olmasını yeterli görmüşlerdir.647 

 
646 a. g .e, c. 1, 238.  
647 Aynı yazar, Haşiye ala’l-İlahiyati’ş-Şifa (Kum: Bidar, t.y.), 150. 



210 

Molla Sadra, izafi kavramlarla mantıki kavramlar arasında fark gören ve konusu haricî 

olan her önermeyi haricî ve hakiki kabul eden grubun görüşünü ortaya koyarken, 

bunlardan bir grubun tıpkı diğerleri gibi bir şekilde bu tür kavramların haricî olduğunu 

kabulden kaçınmaya çalıştıklarını görmüştür. Bu yüzden, bu tür kavramların ittisafının 

haricî olduğunu kabul etmenin bunların bizzat kendisinin de haricî olduğunu kabul 

etmeyi gerektirdiğine özellikle vurgu yapmaktadır. Dolayısıyla şöyle demektedir: 

“Kendisinden yukarıda olmanın anlaşılacağı şekilde var olmanın kendisi, yukarıda 

olmanın haricî varlığıdır.”648  

Molla Sadra bundan sonra şunu vurgulamaktadır: Eğer bir şekilde bu akledilirlerin 

misdaklarına haricî bir şekilde hamledildikleri ortaya konursa, bunun kendisi bu tür 

akledilirlerin haricî olduğunu kabul etmeyi gerektirecektir. Yani bir kavramın haricî 

olarak kabul edilebilmesi için zihnî bütün özelliklerinin haricî (uruzda müstakil olması 

gibi) olması gerekmez. Diğer bir ifadeyle, bu tür kavramların hariçte bir 

haysiyetlerinin olduğunu kabul ettiğinizde bunların haricî varlığını da kabul etmiş 

olursunuz: “Çünkü bir şeyin varlığı haricidir derken tanımı ve kavramının hariçte 

bulunan bir şeye doğru bir şekilde hamledilmesinden başka bir şey kastetmiyoruz.”649 

Diğer bir anlamda da eğer dış âlemde bu kavramların bir şekilde doğru olarak 

yüklendiği bir haysiyet bulunuyorsa bu durumun kendisi bu akledilirin haricî varlığına 

tekabül etmektedir:  

Hariçte fertleri bulunan kavramlar, bu fertlere doğru bir şekilde yüklenebilen unvanlardır. 

Ve “varlığı haricidir ve hakikatin kendisidir” sözümüzün anlamı da kavramın o şeye 

bizzat doğru olarak yüklenebilmesidir… Hakikat, vücut ve benzeri kavramların durumu 

da bu şekildedir. Bunlara da “bu hakikattir, bu mevcuttur” diyebilmek için unvanlarının 

şeye doğru bir şekilde hamledilebilmesi gerekir… Vücudun hariçte bir misdakının 

bulunması gerekir ki ona doğru olarak yüklenebilsin. Hem de genel bir yükleme ve haml 

anlamında. Ve hariçte bir şeye doğru bir şekilde yüklenebilen bütün unvanlar açısından 

bu şey onların haricî ferdidir ve unvan da bu fertte tahakkuk eden bir anlamdır. Buna göre 

vücut kavramı için aklın itibar ve mülahazasından ârî olarak hariçte bir fert ve makul olan 

haricî bir suret bulunmaktadır. Vücudun hariçte bir ferdi ve zihinde de makul olan haricî 

bir sureti bulunmaktadır… Ve vücudun hariçte mevcut ve bir şey olduğunu söylemenin 

anlamı da onun mevcut ve hakikat olduğunu söylemektir.650  

 
648 a. y.  
649 a. y.  
650 Aynı yazar, el-Meşair, Tashih Henry Corbin, 3. Bs. (Tahran: Kitabhaney-i Tuhuri, 1368), 10-11. 



211 

Böylece Molla Sadra, hariçteki hüviyeti başka bir kavram tarafından değil sadece 

vücut kavramı tarafından temsil edilen bir şeyin bulunduğunu göstermeye 

çalışmaktadır. Dolayısıyla, bu şey vücut kavramının haricî karşılığını veya hariçte 

vücudun kendisinden haber verdiği fert görevi görmektedir. Diğer bir ifadeyle, vücut 

kavramı başka bir şeyden değil bizzat bu şeyden intiza edilmektedir. Bu yüzden Molla 

Sadra, vücut ve teşahhusun hariçte hiçbir karşılığı olmayan akledilirlerden olmadığına 

defalarca vurgu yapmaktadır: 

Bil ki bir grup vücut ve haricî hüviyetler üzerine yeterince düşünmediklerinden hataya 

düşmüş ve vücut ile teşahhusun zihnî itibarlardan ve ikinci akledilirlerden olduğunu ve 

hariçte hiçbir karşılıklarının olmadığı yolunu tutmuşlardır. Ve vücudun bizzat hariciliğin 

kendisi olduğundan ve hariçte sadece onun doğru olarak hamledilebildiği bir şey veya 

fert bulunduğundan gaflet etmişlerdir.651 

Bu ibare vücut ile ilgili sıradan bir haricilikten öte bir iddia barındırıyor olsa da asıl 

olarak özelde vücut ve genelde de felsefi akledilirlerle ilgili Molla Sadra ile diğerleri 

arasında bulunan temel ayrılığı göstermesi açısından oldukça önemlidir. Buna göre 

Molla Sadra ile diğerleri arasındaki asıl ayrılık ve çatışma, bu tür kavramlar için hariçte 

haricî konularından farklı olan bir haysiyetin göz önünde bulundurup 

bulundurulmayacağıdır. Çünkü diğerleri hariçte bulunan şeyi mahiyetsel akledilirlerin 

misdakı olarak görmekte ve bu yüzden de başta vücut olmak üzere felsefi Akledilirler 

için hariçte bulunan müstakil bir karşılık olduğunu kabul etmemektedirler.  

Diğer bir ifadeyle, Molla Sadra, başta Mir Damad ve diğerlerine karşı şunu ileri 

sürmektedir; vücut ve benzeri akledilirlerin mahiyetlere hamledilmesini meşru kılanın 

her ne olduğunu düşünüyorsanız, bu şeyin kendisini başta vücut olmak üzere diğer 

felsefi akledilirlerin haricî karşılığı olarak da görmelisiniz: 

Mahiyetin yaratmaya konu olması açısından Mir Damad’dan gördüğüm şey şudur: 

mahiyet vücudu yüklenmeye hazır olduğunda, vücudun misdakı olma kıvamına erdiğinde 

failden sadır olduğuna ve bu yüzden mahiyetin zatı itibariyle müstağni olduğuna, zatı 

itibariyle vücut kavramının ona hamledilebildiğine ve bu şekilde imkân diyarından varlık 

âlemine çıktığını düşünürsen bu batıldır. Çünkü mahiyet hem kıvamı ve takarrür etmesi 

hem de mevcut olmanın ona hamledilebilmesi açısından failine muhtaçtır… Bil ki 

vücudun aklî ve itibari bir şey olduğundaki akıl yürütmeleri ve dayanakları budur… Biz 

onların dedikleri gibi vücudun başka bir şey değil de itibari bir şey olduğunu teslim 

ettikten sonra mevcudun mahiyete hamledilebilmesinin kıstasının, bizzat mahiyetin 

 
651 Aynı yazar, el-Esfârü’l-Erbaa, c. 7, 294, c. 2, 235, c. 4, s. 227, c. 9, 185. 



212 

kendisi olduğunu kabul etmiyoruz. Aksine mahiyet yaratıcıdan sudur ettikten sonra ancak 

mevcut olmada yaratıcısından müstağni hale gelir… Mümkün olan mahiyet yaratıcıdan 

sadır olduktan sonra eğer kendisiyle bulunan başka bir şey mülahaza edilmeden mevcut 

olmanın kendisine hamledileceği şekilde olursa, kendisi dışındaki herhangi bir şeyden 

sarfınazar ederek vücut onun zatı olacaktır. Biz diyoruz ki mahiyet ister sadır olması 

açısından ister illete bağlı olması isterse de bundan başka bir şey olsun öncelikle 

kendisinden vücut ile haber verilen mahiyet olarak ele alınır. Bu durumda bir sakınca 

ortaya çıkmaz… Ya da mahiyet kendisinden vücut ile haber verilen ve mevcudun misdakı 

olarak kendisinden haber veren şeyin bir parçası olarak ele alınır…652   

Mahiyetlerden olan bir şeyin vücuduna hükmetmek mümkün değildir. Bu ancak 

mahiyetin zatı dışında bir haysiyet mülahaza edilirse mümkündür… Yaratıcısından arî 

olarak ve cevher olan zatından ârî olarak bir mahiyetin mevcudiyetine hükmedilemez.653 

Sonra şöyle dedi; hariçte herhangi bir karşılıklarının olmaması ikinci Akledilirler 

arasındaki ortak anlamdır. Ya da hariçte onların tekabül ettiği herhangi bir hakikat yoktur. 

Evet, daha önce de söylediğimiz gibi vücudun vacibe hamlinin kıstası vacibin zatıdır. 

Mümkün olanlara hamlinin kıstası ise başkası tarafından yaratılmış olmasıdır. Bütün 

bunlarda mahmul zihin açısından zaittir. Şu farkla ki mümkünlerde bunun intiza 

edilmesini mümkün kılan şey mümkünün zatı itibariyle faile bağlı olmasıdır. Vacipte ise 

bunun kaynağı zatı itibariyle vacibin zatının kendisidir. Şu da çok açıktır ki failin eseri 

yani mahiyetin sudur ciheti, mahiyetin kendisinden başka bir şeydir.654 

Bu alıntılardan anlaşıldığı kadarıyla Molla Sadra işin başında felsefi akledilirlerin 

haricî olmadığını savunanlara karşı vasfın haricî olmasını genel bir anlamda 

kullanmaktadır. Yani sıfatın bu hariciliği ister inzimamî ister intizaî bir şekilde olsun 

bu aşamada Molla Sadra için fark etmemektedir. Oysa ikinci bölümde gördüğümüz 

gibi Sühreverdi ittisafı ancak iki ayrı varlığın birbirine eklenemsi şeklinde yani 

inzimamî olduğu durumda doğru ve geçerli kabul etmekteydi ve bu yüzden de vücut 

ve benzeri kavramları itibari kabul etmişti. “Bir şeyle muttasıf olmak, sıfatın mevsufa 

vücutta eklenmesinden veya mevsufun sıfatın intiza edilmesini mümkün kılacak 

şekilde var olmasından daha geneldir.”655 

Ancak Molla Sadra Sühreverdi’den farklı olarak her tür haricî ittisafı sıfatın hariciliği 

olarak görmektedir. Bu ittisaf ister sıfat ile mevsufun birbirine eklenmesi yani 

inzimami şekilde olsun isterse de bu ikisinin birliği yani intizai şekilde olsun fark 

 
652 a. g. e., c. 1, 406-407.  
653 a. g. e., 412-413. 
654 Aynı yazar, eş-Şevahidü'l-Rububiye, 2. Bs.  (Tahran: Merkez-i Neşr-i Daneshgah-i, 1360), 76. 
655 a. g. e., c. 1, 334. 



213 

etmez. Dolayısıyla Sühreverdi’den farklı olarak Molla Sadra ittisafı genel bir anlamda 

kullanmaktadır. Haricî ittisaf ister inzimami isterse de intizai şekilde olsun her iki 

durumda da sıfat haricî ve aynî kabul edilmektedir: 

Bazı sıfatların hem zihinde hem de hariçte vücutları vardır. Bunlar ya varlıkları beyaz 

gibi inzimamî bir şekilde olur ki bu durumda hariçte de sureti vardır. Ya da körlük gibi 

intizaidir. Bu durumda mevsuf, ondan mezkûr sıfat ve suret anlaşılacak şekilde hariçte 

belli bir var olma tarzına sahip demektir. Bize göre bütün şeylerin kendilerine has bir 

vücutları vardır.656 

Böylece Molla Sadra başlangıçta, öncelikle ittisaf haricî olduğunda sıfatın da haricî 

olması gerektiğine vurgu yapmaktadır. Bu da onun birinci derecede genel olarak felsefi 

akledilirlerin hariciliğini temellendirmeye çalıştığını göstermektedir. Bunu da hariçte 

bu tür kavramların karşılığında belli bir haysiyet bulunduğu noktasından yararlanarak 

yapmaya çalışmaktadır. Molla Sadra bunu öncelikle felsefi akledilirleri hem ittisaf 

hem de uruz açısından itibari kabul eden Sühreverdi gibilere, ikinci olarak da sadece 

şeylerin bunlarla ittisafını haricî kabul eden ancak bunların hariçte kendilerine has bir 

haysiyetlerinin bulunduğunu kabul etmeyen Ali Kuşçu, Celalettin Devvani ve Mir 

Damad gibi kişilere karşı savunmaktadır.  

1.2. Felsefi Akledilirlerin Haricî Haysiyetlerinin Farklılığı 

1.2.1. Haysiyetlerin Gerçekten de Farklı Olması 

Molla Sadra’nın felsefi akledilirlerle ilgili ilk görüşü olan her bir felsefi akledilir için 

hariçte ona has olan belli bir haysiyetin bulunduğu, bu haysiyetlerin birbirinden farklı 

da olduğu görüşüyle iç içe geçmiştir. Dolayısıyla, Molla Sadra, felsefi akledilirleri 

intiza kaynakları ve yükleme açısından haricî kabul ettikleri halde kendilerini haricî 

kabul etmeyenlere karşı felsefi akledilirlerin her birinin karşılığında hariçte bulunan 

haysiyetlerin birbirinden farklı olduğu görüşünü ortaya atmaktadır. Molla Sadra’nın 

aynî sıfatları inzimamî ve intizai olandan daha genel bir anlamda kullandığını göz 

önünde bulundurursak, o felsefi akledilirlerin hariçteki haysiyetlerinin farklılığına 

vurgu yapmadan da bizzat bu haysiyetin hariçte tahakkuk etmesine dayanarak felsefi 

akledilirlerin ittihadî bir şekilde haricî, farklılıklarının da zihinde olduğunu 

söyleyebilirdi.  

 
656 a. g. e., c. 1, 334. 



214 

Ancak felsefi akledilirlerin sadece zihinde birbirinden farklı olmasının bazılarını 

felsefi akledilirlerin haricî olmadığı sonucuna götürdüğünü gördüğünden ve haricî 

varlığın bu kavramlar açısından intiza kaynağı görevi görebilmesi için belli bir şekilde 

var olması gerektiğini söylemelerine rağmen yine de bu kavramların haricî olmadığına 

hükmedebilmeleri yüzünden Molla Sadra, felsefi akledilirlerin hariçte bulunan 

haysiyetlerini birbirinden ayırarak bunların hariciliğini haricî uruz yoluyla da 

temellendirmeye çalışmaktadır. Böylece bu tür akledilirlerin haricî olmadığına dair 

bütün belirsizlikleri ortadan kaldırmak istemektedir. Molla Sadra, felsefi akledilirlerin 

zihnî olduğunu savunanlara yönelik ileri sürdüğü itirazın çözümü sadedinde şunları 

söylemektedir: 

Hak olan şudur ki ittisaf, ittisaf mahallinde vücut açısından birbirinden farklı olan iki şey 

arasındaki nispettir. İttisafın gerçekleştiği mahalde ötekisi olmadan taraflardan sadece 

birisinin varlığına hükmedilebilir. Evet, eşya mevcudiyette birbirlerinden farklıdırlar. Her 

birinin varlıktan, ötekinin sahip olduğundan farklı olarak kendine has bir payı vardır. 

Bütün sıfatlar için de varlıktan bir mertebe vardır ki bunun kendine has olan asar ve 

etkileri vardır. İzafi olan sıfatlarla yokluğa tekabül eden sıfatlar açısından dahi durum 

böyledir. Bilfiil ve bilkuvve olanlar açısından da böyledir. Bunların dahi vücuttan ve 

tahassülden zayıf da olsa bir nasipleri vardır. Bunlar tavsif ettikleri şeyde var olmadıkça, 

o şeyin bunlarla tavsif edilebilmesi mümkün değildir.657  

Molla Sadra burada genel olarak her türlü ittisafı ve özellikle de felsefi akledilirlerin 

ittisafını birbirinden farklı olan iki şeyin nispeti şeklinde açıklamış ve bu farklılığın da 

ittisafın gerçekleştiği mahaldeki varlıkları açısından olduğunu söylemiştir. Buna göre, 

eğer ittisafın gerçekleştiği mahal dış âlem olursa bu ittisafın iki tarafı da sadece hariçte 

mevcut olmakla kalmaz, ayrıca hariçteki mevcudiyetleri açısından da birbirlerinden 

farklı olurlar. Gerçi ittisafın mahallinde ittisafın tarafları arasında bulunan bu 

farklılığın bunların misdakının birliğini zedeleyecek şekilde anlaşılmaması gerekir. 

Molla Sadra açısından bu konu oldukça açıktır. Yani İttisafta iki taraf olmasına ve bu 

iki taraf mevcudiyet açısından birbirinden farklı olmasına rağmen yine de bunlar tek 

bir vücut ile var olmalıdırlar ki misdakın vahdetine herhangi bir helal gelmesin. Bu 

yüzden Molla Sadra, “vücut mertebesi” tabirini kullanmış ve bu doğrultuda eşyanın 

mevcudiyette birbirinden farklı olduğunu söylemiş ve bu sebepten de ittisafın her iki 

tarafının da aynı varlık mertebesinde bulunması gerekmediğini, böylece de onların 

 
657 a. g. e., 336-337.  



215 

hariçteki ittihatlarının zarar görmediğini söylemiştir. Bu farklılığın nasıl olduğu 

meselesini de Molla Sadra, taraflardan her birisinin vücuttan sahip olduğu hissenin 

diğerinin sahip olduğu hisseden farklı olması şeklinde açıklamıştır.  

Diğer bir ifadeyle, Molla Sadra’nın ittisafın iki tarafı arasında bulunan vücudî 

farklılıktan kastı, iki cevher, iki araz ya da cevher ile araz arasında bulunan türden bir 

farklılık değildir. Burada kasıt, hariçte mevcut olan her bir sıfatın ve tavsif edilenin 

varlıktan aldıkları payın farklı olmasıdır ki bunu tek bir varlıkta sahip olunan farklı 

varlık mertebeleri şeklinde anlayıp ifade edebiliriz. Öyle ki tek bir varlık, kendinde 

vücudun farklı mertebelerini toplamış olduğundan ve her bir mertebe, vücuttan belli 

bir paya sahip olduğundan diğer mertebelerden farklı olmaktadır. Molla Sadra 

felsefesinde vücudun teşkikiliği meselesi tam da bu anlama gelmektedir. Bu, farklı 

olan iki varlık arasındaki nispetin, misdakın vahdetini zedelemeyecek bir şekilde 

olduğunu göstermektedir. Bu da bunların tek bir vücutla mevcut olan iki şey olduğu 

anlamına gelmektedir. Daha önce aktardığımız bir ibarede Molla Sadra, ittisafın 

tarafları arasında hariçte bulunması gereken bu farklılığa işaret etmişti: 

Sonrakilerden bazıları, mahmulleri hariçte mevcut olmadığı halde, bu tür önermelerin 

haricî olduğunu söylemişlerdir. Bunlar bir önermenin haricî olması için konusunun haricî 

olması ve hariçte mahmulün kendisinden intiza edilebilmesini mümkün kılacak şekilde 

var olmasını, önermenin haricî sayılması için yeterli olduğunu sanmışlardır. Ancak 

bunun, mahmulün hariçte mevcut olmasını gerektirdiğini fark edememişlerdir. Mesela 

semanın, hariçte kendisinden yukarıda olmanın intiza edilebileceği şekilde mevcut 

olması, semanın mahiyetine zait bir vücuttur. Çünkü semayı bu sıfatlarla tavsif 

edilmeyecek şekilde salt kendisi açısından da varsaymak mümkündür.658  

Bu ibarede ittisafın taraflarından birini, diğerini hesaba katmadan varsayabilmenin bu 

ikisi arasında bulunan gerçek bir farklılığa işaret ettiğini görmekteyiz. Burada Molla 

Sadra “semanın hariçte belli bir şekilde var olmasını...” semanın mahiyetine zait bir 

vücut olarak sunmaktadır. Bu da ona göre farklılık ve ziyadetin haricî olduğunu 

göstermektedir. Molla Sadra, Meşair adlı kitabında mahiyetin vücut ile tavsif edilmesi 

konusunun başında hikmet ehlinden bir söz nakletmekte ve daha sonra kendi görüşünü 

şu şekilde açıklamaktadır: 

Hikmet ehli, mahiyetin vücut ile ittisafının ve vücudun mahiyete arız olmasının haricî bir 

ittisaf ve hulul şeklinde bir uruz olmadığını söylemiştir. Bu yüzden de tavsif edilenin 

(mahiyet) tahakkuktan bir mertebe sahibi olduğu söylenemez. Varlık bu mertebede bu 

 
658 Aynı yazar, el-Haşiye ala’l-İlahiyati’ş-Şifa, 150. 



216 

sıfatla tavsif edilmiş şekilde değildir. Aksine ondan ve onun uruzundan bağımsızdır. Bu 

sıfat ister inzimamî ve haricî olsun, “Zeyd beyazdır” sözümüzde olduğu gibi. İsterse de 

intizaî ve aklî olsun; “Sema yukarımızdadır” da olduğu gibi. İsterse de selbi olsun; “Zeyd 

kördür” de olduğu gibi. Mahiyetin vücut ile ittisafı aklî bir ittisaftır ve uruzu da tahlilidir. 

Bu tarz bir uruzun maruzu için bir varlık mertebesi olması mümkün değildir. Bu şekilde 

vücut ne haricî olarak ne de zihnî olarak hâsıl olmaz. Bu şekilde olan arız olarak 

adlandırılmaz. Mesela faslın cinse arız olduğu söylendiğinde bundan kasıt cinsin hariçte 

ve zihinde fasıldan ayrı olarak mevcut olduğunu söylemek değildir. Aksine bunun anlamı, 

faslın kavramının cinsin kavramının dışında olduğudur. Anlam olarak ona sonradan 

katılır ama vücut olarak birbirleriyle müttehittirler. Bu durumda ittihatla birlikte mahiyete 

nispetle arazdır. Vücut ve mahiyetin durumu da bu şekildedir. Bu yüzden vücudun, 

mahiyetin arazlarından olduğu söylenir.659  

Molla Sadra, mahiyet ile vücut arasındaki uruz ve farklılığı tahlilî gören bu görüşe 

şöyle cevap vermektedir: 

Bu söz takarrür ederse şöyle deriz: Eğer vücut için hariçte bir suret olmazsa, mahiyete 

arız olması da zikrettiğimiz gibi olmaz. Aksine bu durumda vücut, mahiyet sübut ve 

takarrür bulduktan sonra ona eklenen diğer intizaî şeyler gibi olur. Bu durumda vücut 

kendisiyle mahiyetin mevcut olduğu bir şey olur ve onunla vücut olarak müttehit olur ve 

onunla farkı da sadece anlam ve kavram itibariyle tahlil makamında olur. Bunun üzerine 

düşün!660 

Bu ibareye göre, eğer mahiyet ile vücudun uruzu tahlil makamında olursa vücudun 

kesin olarak hariçte bir karşılığının olması gerekir. Aksi takdirde Molla Sadra’nın daha 

önce söylediği; “vücut mahiyetin tahakkukunun kıstasıdır ve mahiyet vücut olmadan 

hiçbir tahakkuk ve takarrüre sahip değildir” sözü ile “bu ikisinin uruzlarının tahlilî 

olduğu” sözünü cem edebilmek mümkün olmaz. Çünkü eğer vücut ile mahiyetin uruzu 

tahlilî olur ve vücut hariçte hiçbir karşılığa sahip olmazsa hariçte her ne varsa 

mahiyetin karşılığı olacaktır ve vücut da sadece tahlil aşamasında zihin tarafından 

mahiyetten intiza edilecektir. Bu yüzden, vücut sadece zihinde o da mahiyetten ayrı 

olarak, takarrür edecektir ve bu durumda da mahiyetin hariçte vücut olmadan tahakkuk 

etmesi de mümkün hale gelecektir. Bu sebeple vücut ve mahiyetin her ikisinin de 

hariçte kendilerine has birer karşılıklarının bulunduğunu söylemek gerekir ki bunlar 

hariçte birleşik ve zihnin tahlil mahallinde ise birbirlerinden ayrı ve farklı olabilsinler.  

 
659 a. g. e., 16. 
660 a. g. e., 16-17.  



217 

Molla Sadra, ibarenin sonunda bu konu üzerinde düşünmeye davet etmektedir ki 

görünüşe göre bu davetin sebebi, mahiyet ancak vücut ile tahakkuk ettiğinden bu 

ikisinin hariçte tam olarak birleşik olduklarını söylemenin mümkün olmamasıdır. Bu 

yüzden de bir çeşit uruzu bizzat hariçte kabul etmek gerekir. Çünkü eğer bunlardan 

her ikisi de hariçte kendilerine has birer karşılığa sahiplerse, bu iki karşılık tamamen 

bir ve aynı olamazlar. Aksi takdirde mahiyet veya vücuttan birisi hariçte tamamen 

karşılıksız kalmış olur. Molla Sadra’nın yukarıdaki ibareden sonra söyledikleri 

mahiyet ile vücudun hariçte uruz sahibi olduklarının kabul edilmesi gerektiğini 

göstermektedir. Çünkü vücudun salt itibari bir kavram olduğundan kaçınmanın tek 

yolu budur. Zira vücut salt itibari olursa bu onun hariçte hiçbir karşılığının 

bulunmadığı anlamına gelecektir: 

Eğer vücut hakiki bir şey olmazsa sadece intizaî bir şey olur. Yani masdarî bir varlık 

olmasını kastediyorum. Bu durumda mesela siyahın vücudu cisme hulul etmesi değil 

siyahlıkla aynı şey olurdu. Eğer vücut arazlardan olursa, konulardaki hululü ve arız 

olması, külli mahiyete zait bir şey olurdu. Cevherlerde de durum böyledir. Bu açıdan 

farka kail olan yoktur.661  

Dolayısıyla, bir mevcudun insan olma haysiyetiyle mevcut olma haysiyeti birbirinden 

farklı olmalıdır: 

İnsanın, mesela insan olması haysiyeti ile vacip ve mevcut olma haysiyeti birbirinden 

farklıdır. Çünkü insan, insan olması açısından, başka hiçbir şey değil sadece kendisidir. 

Mesela, insan mevcut olmadan da tasavvur edilebilir, aynı şekilde insan olmayan bir 

mevcut da tasavvur edilebilir. Bu yüzden bu ikisi farklı olan iki itibardır.662  

Böylece Molla Sadra farklı ifadelerle de olsa felsefi Akledilirler için haricî olan bir 

çeşit ziyadet ve farklılığı kabul etmiş olmaktadır. Dolayısıyla onun felsefi 

akledilirlerin hariciliğiyle ilgili görüşü şudur; eğer ittisafları haricî olduğu için felsefi 

akledilirlerin haricî olduğunu kabul edeceksek bunu ancak onların her birine karşılık 

hariçte bir haysiyet bulunduğunu göstererek yapabiliriz. “Sonrakilerden çoğunun 

zannettiği gibi vücut, hariçte hiçbir karşılığı olmayan ikinci akledilir ve intizaî bir şey 

değildir.”663 

Eğer bu akledilirlerden her birinin dış âlemde kendilerine has bir karşılığı olacaksa 

artık bunların hariçte her açıdan bir ve aynı olduklarını söyleyemeyiz. Çünkü aksi 

 
661 Aynı yazar, el-Meşair, tashih Henry Corbin, 17. 
662 Aynı yazar, el-Esfârü’l-Erbaa, c. 6, 84.  
663 a. g. e., c. 9, 185. 



218 

takdirde, bu akledilirlerden her birinin hariçte bir karşılığı olduğu söylenemez ki bu da 

onların itibari olduğunu söylemekle aynı kapıya çıkacaktır: 

Hak ve doğru olan şudur; ittisaf vücut açısından farklı olan iki şey arasında ittisaf 

mahallinde gerçekleşir. Ve bu açıdan sıfatlar arasında herhangi bir fark yoktur. Nasıl ki 

mesela beyaz, eğer cisimde aynî bir vücut ile mevcut olmazsa, mevcudiyeti ile hariçteki 

husulü, mezkûr cisim için bir sıfat olamaz ve bu yüzden de nefsü’lemre mutabık olarak 

mezkûr cisim beyazdır denemezse, hayvanın kör olarak, semanın yeryüzünün üstünde 

olarak tavsif edilmesi ve benzerleri de aynı şekildedir.664 

Molla Sadra felsefi akledilirlerin ittisaf açısından haricî kabul edilmesinden, sıfatın da 

haricî olması gerektiği sonucuna varmaktadır. Bu da dış âlemde felsefi akledilirlerin 

doğru bir şekilde yüklenebildiği haysiyetler bulunduğu anlamına gelmektedir. Bu 

aşamadan sonra ise bu haricî haysiyetlerin yine hariçte birbirinden farklı olması 

gerektiği sonucuna varmaktadır. Böylece Molla Sadra felsefi akledilirleri sadece ittisaf 

açısından değil uruz açısından haricî kabul ettiği ortaya çıkmaktadır. Çünkü yukarıda 

naklettiğimiz ibarelerde o açıkça birinci akledilirlerin haricî haysiyetleri ile felsefi 

akledilirlerin haricî haysiyetlerinin birbirinden farklı olduğunu ortaya koymuştur. 

Molla Sadra açısından bunun anlamı hariçte sadece mahiyetlerin değil onlara ek olarak 

vücudun da bulunduğudur ki bu da felsefi akledilirlerin uruz açısından da haricî kabul 

edildiği anlamına gelmektedir. Geriye felsefi akledilirlerin haricî haysiyetleri arasında 

bulunan bu farklılığın nasıl olduğunu görmek kalmaktadır. 

1.2.2. Tek Bir Misdakta Bulunan Vücudî Farklılıklar Olarak Felsefi 

Akledilirlerin Haricî Farklılığının Nasıllığı  

Molla Sadra açısından felsefi akledilirlerin hariçte sahip oldukları farklılığın tek bir 

vücutta farklı haysiyetler arasında bulunan bir farklılık olduğunu söyleyebiliriz. Ona 

göre, bu haysiyetler ve bunlar arasında bulunan farklılık, sadece zihin tarafından itibar 

edilen bir şey değildir. Dış âlemde gerçek bir uruz söz konusu olmadığı sürece bir şey 

için farklı haysiyetler göz önünde bulundurabilmek ve bunu zihnî tahlilde bir veya 

birden fazla haysiyete ayırabilmek mümkün değildir: 

Bir şeyi iki şeye tahlil etmenin anlamı ve içeriği şudur: Ondan iki şey elde edilmesidir ki 

bunlardan her birinin ve haysiyetinin itibar edilmesi diğerinin ve haysiyetinin itibar 

edilmesinden başka ve farklı olmasıdır. Mesela “insan mevcuttur” ifadesini insanlık 

haysiyeti ve mevcudiyet haysiyeti şeklinde tahlil etmek gibi. Yoksa bu onun vücudunu, 

 
664 a. g. e., c. 1, 336-338.  



219 

vücut ve mutlak vücut şeklinde tahlil etmek değildir. Çünkü has olan bütün vücutların 

kendine hamledilen vücudu şeyin kendisidir. Başka bir şeyin ona arız olması değil. Aynı 

şekilde saf mevcut. Buna vücut kavramı hamledilirse, burada iki farklı şeyin olmasına 

gerek yoktur. Aksine bu kavramdan kasıt, o has olandan haber vermektir, başka bir şey 

değil.665 

Burada Molla Sadra “tahlil” kavramını incelemekte ve onu şöyle açıklamaktadır; eğer 

bir şeyde iki farklı haysiyet varsa ve bu durum zihinde iki farklı kavrama ayrıştırılırsa, 

tahlil denen şey gerçekleşmiş olur. Tahlile verdiği örnek de vücut ve mahiyet 

örneğidir. Bu da bu ikisi arasında gördüğü farklılık ve uruzun dış âlemde bulunan tek 

bir misdakın sahip olduğu iki farklılık ve haysiyet olduğunu göstermektedir. Bu iki 

haysiyet ve bunların farklılığının zihnin itibarından kaynaklanmadığına dikkat etmek 

gerekir. Gerçi bunların birbirinden ayrı ve müstakil bir şekilde var olan iki kavram 

şeklinde ayrılması ve her birinin zihinde ayrı ve müstakil bir zihnî varlığa sahip olması 

zihinden kaynaklanmaktadır. Çünkü Molla Sadra, mutlak vücut ile has vücut 

arasındaki farklılığın tahlilî olmadığının açıklamasında şu noktaya dayanmaktadır; 

mutlak vücudun (mutlak vücut kavramı kastedilmektedir) haricî vücuda 

hamledilmesinde, has olan vücuttan başka hiçbir şey gerekli değildir. Aynı şekilde 

hariçte vücut kavramının salt varlığa hamledilmesinde de birbirinden farklı olan iki 

şey bulunmamaktadır. Böylece, haysiyetlerin farklılığından haricî farklılığın 

kastedildiği anlaşılmaktadır.  Elbette bu tek bir vücut veya misdakta bulunan bir 

farklılıktır. Diğer bir ifadeyle, bunlar tek bir vücutta farklı haysiyetler ve cihetler 

şeklinde mevcut olmaktadırlar. Bu farklılık zihnin tek bir şeyden farklı kavramlar elde 

edebilmesini mümkün kılmaktadır.  

Haysiyetler ve bunların farklılığının gerçek olduğu ve has olan her bir haysiyetin 

sadece zihnin itibariyle ortaya çıkmadığı konusu Molla Sadra’nın pek çok ibaresinde 

ortaya konmaktadır. Mesela o başka bir ibarede666 haysiyet ve cihetlerin farklılık ve 

ihtilaflarını zatın vahdeti ve haricî vahdet cihetinin karşısına yerleştirmiştir. Böylece 

haysiyet ve cihetlerin farklılığının gerçek bir farklılık olduğunu göstermek istemiştir. 

Çünkü bu durum saf haricî bir vahdeti ortadan kaldırmakta ve bir çeşit kesrete vahdeti 

de muhafaza ederek izin vermektedir. 

 
665 a. g. e., c. 6, 84. 
666 a. g. e., c. 3, 350.  



220 

Bu şekilde Molla Sadra’ya göre tek bir vücut ile var olan tek bir misdakta farklı 

haysiyetler hakiki bir şekilde mevcut olabilirler. Bu yüzden, onun, farklı kavramların 

tek bir vücuda delalet ettiği yönündeki sözlerinin mezkûr görüşüyle çelişecek şekilde 

anlaşılmaması gerekir. Zira başlangıçta da söylediğimiz gibi gerçek bir farklılık her 

zaman müstakil bir şekilde var olan iki vücut arasındaki farklılık değildir. Çünkü tek 

bir vücuttan pay alan bütün mevcutların aynı hisseye sahip olması gerekmez. Bu 

yüzden de bu farklılık misdakta kesreti gerektirmez.  

Diğer bir ifadeyle, Molla Sadra’nın da söylediği gibi tek bir vücutta farklı anlamlar ve 

haysiyetler bulunduğu zaman bu, anlamlardan her birinin vücuttan aldıkları payın 

birbirinden farklı olduğu anlamına gelmektedir. Dolayısıyla tek bir vücutta bulunan 

haysiyetleri farklı ve birbirinden ayrı kılan; zihin için de tek bir misdaktan farklı 

kavram ve anlamlar soyutlamayı mümkün kılan şey bu haysiyetlerin tek bir vücuttan 

farklı hisseler almış olmasıdır. Gerçekten de farklı olan haysiyetler arasında bulunan 

bu vücudî vahdet, Molla Sadra’nın pek çok ifadesinde “tek bir vücut dolayımında 

farklı manalar” tabiriyle defalarca tekrar edilmiştir. Bu ifadelerden bazılarını 

aktarmadan önce Molla Sadra’nın pek çok ifadesinde yer alan “mana/anlam”ın 

“kavram” anlamında kullanılmadığını hatırlatalım. Aksine bu tür ibarelerde “mana” 

hariç ve zihni de içine alacak bir şekilde daha genel bir anlamda kullanılmaktadır. 

Mesela “manası haricen ve zihnen…”667 ibaresinde “mana” kavramının hem haricî 

hem zihnî olanı kapsadığı görülmektedir. Şimdi bu ifadelerden bazılarını görelim: 

Anlam açısından farklı olan pek çok kavramın tek bir vücut ile mevcut olmaları caizdir. 

Mesela hayvan ve natık iki farklı anlamdırlar. Birini diğerinden ayırmak mümkündür ama 

bunlar buna rağmen insanda tek bir vücut ile mevcutturlar. Bu yüzden farklı pek çok 

anlamın tek bir vücutta mevcut olması imkânsız değildir.668 

Bu ibarede anlamların çokluğunun kavramların çokluğunun kaydı olarak kullanılmış 

olması, kavramın aksine anlamın hariçte de bulunabileceğine işaret etmek içindir. İşte 

bu yüzden kavramların çokluğunun kaynağı anlamların hariçteki çokluğudur. 

Dolayısıyla, Molla Sadra, asıl olarak anlam açısından farklı olan kavramların tek bir 

vücutta bir araya gelebileceklerini vurgulamak istemektedir. Yani gerçekten de farklı 

olan anlamlar tek bir vücutta tahakkuk edebilirler: 

 
667 Aynı yazar, el-Meşair, Tashih Henry Corbin, 7. 
668 Aynı yazar, el-Esfari'l-Erbea, c. 3, s. 326. 



221 

Farklı kavramların tek bir kavrama dönüşmesi veya farklı olan kavramlardan bazılarının 

bazısına kavram açısından dönüşmesi mümkün değildir. Zorunlu olarak bütün anlamlar 

anlam açısından diğer anlamlardan farklıdırlar. Mesela âkil kavramının kavram açısından 

makul kavramının aynısı olması imkânsızdır. Evet, basit olan tek bir vücudun hem âkilin 

hem de makulün misdakı olması mümkündür. Böylece vücut tek olduğu halde anlamlar 

farklı olabilir. Ancak bu, vücudî açıdan kesreti gerektirecek bir farklılık değildir.669  

Bu ibarede hem farklı anlamların tek bir vücutta tahakkuk edebileceği hem de 

anlamların farklılığının vücudî farklılığa sebebiyet vermeyecek bir şekilde mevcut 

olabileceği ortaya konmaktadır. Bu ifadeden, birinci derecede önceki konunun teyidi 

sadedinde anlaşılabilecek iki nokta bulunmaktadır: Öncelikle en azından bazı anlamsal 

farklılıklar, vücudî olarak cihet ve haysiyetlerin farklılığını gerektirmektedirler. Bu 

şekilde, felsefi akledilirlerin haricî haysiyetlerinin farklılığını kabul etmenin, bu 

kavramların zihnî varlıklarında sahip oldukları farklılık anlamına gelmediği açıklığa 

çıkmaktadır. Çünkü bu Akledilirler zihnî varlıklarında tamamen birbirlerinden 

müstakildirler. İkinci olarak ise bunların haricî varlıklarında bulunan vücudî 

farklılıklara rağmen tek bir vücut ve tek bir misdakta bir araya gelebilmektedirler. 

Böylece, felsefi Akledilirler açısından hem bir çeşit haricî uruz hem de intizaî ve 

ittihadî bir mevcudiyet geçerli olmaktadır: 

İttisaf bütün mahallerde, sıfatın, onunla mevsuf için hükümde bulunmayı mümkün 

kılacak şekilde var olmasıdır. Bu, sıfatın mevsufa inzimamî bir şekilde arız olması ile 

ondan intiza edilebilecek şekilde mevsufla birlikte var olmasından daha genel bir 

durumdur.670 

Bundan dolayı Molla Sadra’nın ibarelerinde, felsefi akledilirlerin hariçte farklı 

olduklarına işaret eden pek çok ifade bulunmasına rağmen, bazı durumlarda da bu 

Akledilirler intizaî olarak görülmüşlerdir. Yani hariçte, birbirinin aynısı ve arız 

oldukları şeyle ayniyet şeklinde bir mevcudiyete sahip olarak görülmüşlerdir. Bu da 

gerçekten farklı olan bu haysiyetlerin tek bir vücut ve misdakta mevcut olduğu 

anlamına gelmektedir. Diğer bir ifadeyle bunlar birbirlerine kıyasla farklı, arız 

oldukları misdak ve vücuda kıyasla ise vahdet ve ayniyet şeklinde mevcutturlar. 

 
669 a. g. e., 325. 
670 a. g. e., c. 1, 338.  



222 

1.3. Diğer Felsefi Akledilirlere Kıyasla Vücudun Haricilik Haysiyetinin 

Önceliği: Vücudun Hakiki, Mahiyetin İtibari Olması Meselesi (Asaleti 

Vücut ve Mahiyetin İtibariliği) 

1.3.1. Felsefi Akledilirlerin İttisaf ve Uruzlarının Hariciliği 

Molla Sadra, mevcut ve haricî olmada vücudu değil mahiyeti asıl gören ve bu yüzden 

felsefi akledilirlerin mahiyetten intiza edildiğini kabul eden671 ve sonuçta vücudun 

haricilik haysiyetini mahiyetin haricilik haysiyetinin fer’i olarak gören kendisinden 

önceki filozoflardan farklı olarak, vücudun haricî haysiyetinin mevcudiyet ve 

haricilikte asıl olduğunu savunur. Dolayısıyla da hariç açısından fer’ olanın vücut değil 

mahiyet olduğunu iddia eder:  

Nezdimizde mevcudiyet ve tahakkukta asıl olan vücuttur. Mahiyet ise bilaraz ve ikinci 

bir anlamda mevcuttur.672 

Mevcudiyette asıl olan vücuttur. Mahiyet ise vücut sebebiyle mevcut olur.673 

Her şeyde mevcudiyet açısından asıl olan vücuttur. Vücut şeyin şahsiliğinin ve 

mahiyetinin de kaynağıdır.674 

Dış âlemde haricilik ve mevcudiyeti oluşturan ve diğer bütün haricî haysiyetlerin, 

haricilik ve mevcudiyette tabi olduğu asıl haysiyet sadece vücut kavramının doğru 

olarak hamledildiği haysiyettir. “Mahiyete eklenen, onunla birlikte itibar edilen ve 

mahiyetin varlığının kıstası olan hakikatin (vücut) kendisidir. Hakikat ve mevcut 

kavramlarının hamledilmesi gereken şey budur.”675 Dolayısıyla hariciliği oluşturan 

vücut kavramının kendisinden haber verdiği haysiyettir. Vücudun haricî haysiyeti de 

aynî olanın bizzat kendisidir. Felsefi ve mahiyetsel kavramların haricî haysiyetleri ise 

bizzat mevcudiyetin haysiyetleri değil aksine bunun fer’i ve buna tabi olan haysiyetler 

ve karşılıklardır: 

Bil ki millet haricî vücut ve mahiyetler konusunda yeterince tahkik etmediklerinden şu 

hataya düşmüşlerdir. Bu yüzden vücut ve teşahhusun zihnî itibarlar olduğu ve dış âlemde 

hiçbir karşılıkları olmayan ikinci akledilirlerden olduğunu sanmışlardır. Bu sebeple 

vücudun haricî olan ayniliğin bizzat kendisi olduğunu ve hariçte başka bir karşılığı 

bulunmadığından gaflet etmişlerdir.676 

 
671 a. g. e., c. 6, 53. 
672 a. g. e., c. 3, 257. 
673 a. g. e., 277. 
674 a. g. e., 324, a. g. e., c. 4, 275, a. g. e., c. 2, 235, Aynı yazar, el-Meşair, Tashih Henry Corbin, 16-

17. 
675 Aynı yazar, el-Meşair, Tashih Henry Corbin, 10. 
676 Aynı yazar, el-Esfârü’l-Erbaa, c. 7, 294. 



223 

Bu ibareye göre, dış âlemde, diğer kavramların karşılığı olan haysiyetlerden farklı bir 

haysiyetin yanında “haricî olan şeyin bizzat kendisi” vücut kavramının haricî 

karşılığını oluşturmaktadır. Diğer bir ifadeyle, vücut diğer kavramlar gibi sadece 

hariçte bulunan haysiyetlerden yalnızca birisinin misdakını oluşturduğu bir kavram 

değildir. Aksine bizzat hariciliğin kendisi vücut kavramının hariçteki karşılığı ve 

misdakını oluşturmaktadır. Şu hâlde daha önce de söylediğimiz gibi bütün felsefi 

Akledilirler ile bunlarla hariçte muttasıf olan mahiyetler, dış âlemde belli bir varlık 

mertebesine sahip olmalarına rağmen, bunların hepsi tek bir aynî misdakta bulunurlar. 

Bu yüzden tek olan bu aynî misdak vücut kavramının haricî haysiyetidir. Diğer 

kavramların haricî haysiyetleri de tek olan bu aynî misdakın farklı mertebelerine 

tekabül eden sıfatlarıdır: 

Her bir şeyin kendine has olan vücudu asıldır. Ve bu zatıyla müteayyindir. Vahdeti ve 

hüviyetinin dereceleri ve makamları vardır. Ve onun bütün bu derece ve makamlara 

karşılık gelen tümel olan sıfatları vardır. Bir ve tek olmasına rağmen ondan farklı 

anlamlar intiza edilebilmesinin sebebi budur. Bunlar onunla ittihat türlerinden biri 

şeklinde müttehittir.677  

1.3.2. Vücudun İntizaî Olmamasının ve Diğer Felsefi Akledilirler ile 

Mahiyetin İntizaî Olmasının Anlamı 

Daha önce söylediklerimiz doğrultusunda, bu tür ifadelerde intiza, felsefi akledilirlerin 

dış âlemde gerçekten de bulunan haysiyetleri arasındaki farklılık ve bu haysiyetlerin 

çokluğunun nefyedilmesi anlamına gelmemektedir. Çünkü yukarıdaki ibarede bu 

haysiyetlerin hariciliğinin vurgulanmasının yanında bunların vücudî olarak sahip 

olduğu farklılığa da işaret edilmiştir. “Makamları ve dereceleri vardır… Onun bütün 

derece ve makamlarına karşılık gelen zatî sıfatları vardır… Bu yüzden ona pek çok 

anlam hamledilir… Bunlar onunla bir şekilde ittihat halindedirler.” Bunların yanında 

onların aynı misdaka sahip olması ve vücudî ittihatlarına da açıkça değinilmiştir. 

“Hüviyeti ve vahdeti… vahdetiyle birlikte… onunla müttehittirler…” Bu yüzdendir ki 

bunların zihinde bulunan zihnî varlıklarının birbirinden ayrı ve müstakil olması 

bunların hariçte sahip oldukları vücudî ittihada kıyasla bir çeşit intiza olarak kabul 

edilmektedir.  

 
677 a. g. e., c. 3, 97. 



224 

Molla Sadra pek çok yerde vücudun bu anlamda intizaî olmadığını vurgulamıştır. 

Böyle durumlarda intizaî, daha önce açıkladığımız üzere, dış âlemde finefsihi 

bulunmayan şey anlamına gelmektedir. Bu şey zihinde nitelediği şeyden ayrılarak 

finefsihi tahakkuk etmektedir. Böylece bu anlamda vücudun intizaî kabul edilmemesi 

gerekir. Çünkü vücudun haricî haysiyeti, hariciliğin bizzat kendisidir. Bu da vücudun 

kendisinden haber verdiği şeyin dış aâemde finefsihi mevcut olduğu anlamına 

gelmektedir. Dolayısıyla, vücut kavramı kendi hariciyle kıyasla hiçbir şekilde intizaî 

değildir. Ancak diğer Akledilirler mesela mahiyet, intizaidirler. Yani dış âlemde 

finefsihi mevcut değillerdir: 

Sabit olup tahakkuk etti ki hariçte tahakkuk eden şey mahiyet değil vücuttur. Şu anlamda 

ki tahakkuk etmede asıl olan vücuttur. Mahiyet, vücuttan intiza edilen makul bir tümel 

anlamdır. Ve vücuda hamledilir ve vücut ile birlik çeşitlerinden birisi halinde müttehittir. 

Ve eğer mahiyet mevcut olsaydı ve vücut intizaî olan bir şey olsaydı bundan fasit bir tali 

lazım gelirdi.678   

Vücut mahiyetten değil mahiyet vücuttan intiza edilir ve senin de anladığın gibi hariçte 

gerçekten mevcut olan mahiyet değil vücuttur.679 

Molla Sadra’nın vücut ve mahiyete dair bu anlayışı kendisinden öncekilerin vücut ve 

mahiyet anlayışından tamamen farklıdır: 

İtibar taraftarları… vücudun itibari olduğu sonucuna ulaştılar ve eşyanın mevcudiyetinin 

mahiyetlerin zatları olduğunu ve bunların mahiyetleriyle hariçte var olduklarını 

söylediler. Bunlar hariçte vücudun onlardan intiza edilebileceği bir şekilde vardırlar. Bu 

yüzden mevcut olmada asıl olan (yani finefsihi var olan) mahiyeti olan her şey açısından, 

onların vücudu değil mahiyetleridir.680 

Bu, Molla Sadra’dan öncekilerin varlık karşısında mahiyete öncelik veren ve 

asalet-i mahiyet olarak adlandırılan görüştür ki Molla Sadra bunu kendisinden 

öncekilerin en büyük teorik hatası ve zaafı olarak görmektedir. 

 

 

1.3.3. Vücut ve Mahiyetin Asıl ve Fer’ Olmasında İspat ve Sübut Makamının 

Yer Değiştirmesi  

 
678 a. g. e., 83. 
679 a. g. e., c. 2, 290. 
680 a. g. e., c. 6, 53.  



225 

Molla Sadra’dan önce dış âlemde gerçekten var olarak kabul edilen şey mahiyetti. 

Vücut ve diğer felsefi Akledilirler ise hariçte gerçekten var olan bu mahiyetin haricî 

haysiyet ve sıfatlarını oluşturuyorlardı. Bu yüzden, dışarıda finefsihi mevcut olan 

mahiyetti ve diğer şeylerin hariçte finefsihi mevcudiyetleri yoktu. Dolayısıyla, sadece 

zihnin tahlil makamında gerçekleştirdiği intiza ile müstakil bir mevcudiyete sahip 

oldukları kabul ediliyordu. Bu şekilde, Molla Sadra’dan önceki filozoflara göre 

mahiyet dışsallığı oluşturan şeydi ve hariçte adı vücut olan bir sıfat ile muttasıf olduğu 

kabul ediliyordu. Ama gördüğümüz gibi Molla Sadra’da durum bunun tam tersidir. 

Zira Molla Sadra’ya göre vücut haysiyeti, tahakkuk etmenin ve dışsallığın bizzat 

kendisidir. Dolayısıyla dış âlemde mevcut olma açısından vücut haysiyeti mevsuf ve 

mahiyet ise sıfat ve onun feri olarak mevcut olmaktadır: 

İlk mebde tarafından yaratılmada mevcut olan, şeyin hüviyetinin aynısı olan şeydir, tümel 

olan mahiyet değil. Aksine mahiyetler, vücudun farklı derece ve mertebelerinden intiza 

edilirler. Bu yüzden sübutta bir karşılıkları yoktur. Aksine bunları akıl, vücuttan intiza 

eder. Daha sonra vücut ile bunları tavsif eder ve vücudu bunlara hamleder. İşte bu yüzden 

hariçte vücudun bunları öncelediğine hükmedilir. Zihinde ise mahiyetin vücudu 

öncelediğine hükmedilir. Tahkikte geçtiği gibi.681   

Buna göre zihin, hakikati kalıplar (mahiyetler) şeklinde idrak ettiğinden önce 

mahiyetleri idrak etmekte ve onu asıl olarak kabul etmektedir. Bu yüzden vücudu da 

mahiyetin bir sıfatı olarak görmektedir. Bir taraftan, her ne kadar dış âlemde vücut 

hariciliğin kendisi ve mahiyet onun fer’i olduğundan vücut mahiyeti öncelese de zihin 

ve tahlil âleminde mahiyet bütün kayıtlardan (varlık ve yokluk gibi) ârî olduğundan 

vücut ve diğer bütün sıfatları öncelemektedir. Diğer taraftan ise mahiyet başlangıçta 

boş olarak idrak edilir ve daha sonra bu idrak sayesinde bir şeylere sahip olur ve 

mevsuf olarak alınır. “Akıl, mahiyeti vücudundan ve diğer bütün vücutlardan da aynı 

şekilde tecrit edebilir. Daha sonra her bir mahiyeti kendisine has olan vücut ile tavsif 

eder. İşte bu tecrit açısından mahiyetin kendi vücuduna mutlak bir şekilde önceliği 

vardır.”682 

Ancak bu durumda dahi zihin, dış âlemdeki gerçek durumu göz önünde bulundurarak 

önce vücudu vaz edip sonra mahiyeti onun sıfatı olarak lehaz edebilir. Bu gerçeklikteki 

duruma riayet etmiş olmak açısından daha isabetli bir şey olur. “Mahiyet vücuttan 

 
681 a. g. e., c. 2, 298. 
682 a. g. e., c. 3, 249.  



226 

intiza edilir, vücut mahiyetten değil. Bu yüzden “bu çeşit bir vücut insandır” diye 

hükmetmek “insan mahiyeti mevcuttur” diye hükmetmekten çok daha evladır.”683 

Ama bu önceliğe rağmen zihnin normal işleyişi bu ikisinden birisini diğerine nispet 

ederken önce mahiyeti vazetmek sonra da vücudu ona nispet etmek şeklindedir. Bu 

şekilde, zihin ve hariçte (yani ispat ve sübut makamı) öncelik ve sonralık açısından 

vücut ile mahiyet arasında bir örtüşme bulunmaz. Aksine durum birbirinin tam tersidir. 

Yani hariçte asıl olan zihinde fer’ olarak ve hariçte fer’ olan ise zihinde asıl olarak 

vazedilmekte ve bu da kafa karışıklığına yol açmaktadır. 

2. Vücut ve Diğer Felsefi Akledilirlerin İkinci Anlamda İntizaî Olması: 

Felsefi Akledilirlerin Hariciliğinin Nasıllığı  

Her ne kadar vücut yukarıda söylediğimiz anlamda intizaî değilse de aşağıda 

açıklayacağımız diğer bir anlamda intizaidir. 

2.1.1. Vücudun Zihnî Vücudu Yoktur: Haricî Vücut Olduğu Gibi Zihne 

İntikal Etmez 

Varlık-mahiyet ayrımında mahiyeti asıl ve vücudu itibari kabul edenler açısından 

mahiyet hem dış âlemde haricî bir vücut ile hem de zihinde zihnî bir vücut ile mevcut 

olabilmektedir. Mahiyetin her iki varlık âleminde kendi hakikatini koruyarak var 

olabilmesi mahiyet üzerinden kurulan mutabakat anlayışının da temelini 

oluşturmaktadır. Ancak yukarıda gördüğümüz gibi Molla Sadra dış âlem açısından 

mahiyeti değil vücudu esas almaktadır. Ona göre bizzat hariciliği oluşturan şey 

mahiyet değil vücuttur. Mahiyet ise vücudun dolayımında fer’i bir şekilde vardır ve 

varlığın farklı mertebelerinden intiza edilmektedir. Bu anlayışta vücut bizzat 

dışsallığın kendisi olduğundan aynıyla yani özünü ve hakikatini muhafaza ederek 

zihne intikal edebilmesi mümkün değildir. Molla Sadra bunu hakiki vücudun zihnî 

vücudu yoktur şeklinde ifade etmektedir. Çünkü vücut, hariciliğin bizzat kendisi 

olduğundan, mahiyet gibi varlığa ve yokluğa nispeti aynı değildir. Bu yüzden de 

aynıyla zihne intikal edebilmesi mümkün değildir. Dolayısıyla zihinde ona dair sadece 

adı vücut olan bir kavram bulunabilir. Diğer bir ifadeyle, haricî vücut, hariciliğin 

kendisi olduğundan, zihnî bir varlığa sahip değildir: 

 
683 a. g. e., c. 2, 290. 



227 

Diyorum ki bir şeyin mutlak olarak tasavvur edilmesi, anlamının hariçtekine mutabık 

olacak şekilde nefiste hâsıl olmasıdır. Ve bu, vücut dışındaki tümel olan bütün mahiyetler 

ve anlamlarda geçerli olan durumdur. Bunlar bazen asıl olan aynî bir vücut ile mevcut 

olurlar ve bazen de gölge bir zihnî vücut ile mevcut olurlar. Bu iki vücutta da zatlarını ve 

mahiyetlerini muhafaza ederler. Ve vücut için başka bir vücut olmadığından anlamını 

muhafaza ederek zihnî ve haricî olarak değişemez… Ve bütün vücudî hakikatler için yani 

haricî vücut, tek bir husul olma şekli yoktur. Bu yüzden de vücudun zihnî vücudu 

yoktur… Ancak mevcutlara arız olduğu söylenen intizaî anlam ise yani vücut kavramı, 

vücudun hakikati değildir.684 

Akıl haricî vücudun şahsi hüviyetini ona mutabık olan aklî bir suret ile bilemez.685  

İşte bu anlamda vücut kavramı intizaidir. Yani mahiyetten farklı olarak dış âlemde 

mutabık olduğu herhangi bir şey bulunmamaktadır. Bu bağlamda mutabakattan zihni 

kavram ile harici şeyin aynılığının kastedildiği unutulmamalıdır. Şimdi bu anlamıyla 

intizai olmanın ne anlama geldiğine bakalım.  

2.1.2. Vücut Kavramının Bu Anlamda İntizaî ve İkinci Akledilir Olmasının 

Açıklanması 

Bu anlamda yani mutabakat açısından vücudu mahiyete kıyasla intizaî kabul etmek 

gerekir. Çünkü vücuda dair zihinde bulunan şey, haricî vücudun kendisi, zatının künhü 

veya hakikati değil, ondan zihne aşikâr olan bir vecihtir. Bu da vücut kavramının bir 

şekilde haricî vücuttan intiza edildiği anlamına gelmektedir: 

Harici hakikatlerden künhüyle zihinde mürtesim olan her şey, sahip olduğu vücut çeşidi 

değişse de mahiyetinin aynı olarak kalması gerekir. Vücudun hakikati bizzat hariçte 

bulunmaktır. Hakikati, hariçte bulunmak olan bir şeyin zihinde aynıyla mürtesim olması 

imkânsızdır. Aksi takdirde kendinde olan şey hasebiyle hakikatin inkılâbı lazım gelirdi ki 

bu muhaldir. Bu yüzden vücudun hakikatinin zihinlerden bir zihinde hâsıl olması 

mümkün değildir. Dolayısıyla vücut adına nefiste mürtesim olan her şey ki ona tümellik 

ve genellik arız olur, bunların hiçbirisi vücudun hakikati değildir. Aksine bunlar vücudun 

vecihlerinden bir vecih, haysiyetlerinden bir haysiyet ve unvanlarından bir unvandırlar. 

Ve nefiste vücut adına mürtesim olan şeyin genelliği vücutlardan olan cins anlamındaki 

genellik gibi değildir. Aksine burada genellik intizaî ve itibari olan lazım gibi bir şeydir 

ki bu da farklı anlamlarda tahassül eden özel mahiyetler için geçerli olan şey kavramı gibi 

bir genelliktir.686 

 
684 Aynı yazar, el-Meşair, tashih Henry Corbin, 14. 
685 Aynı yazar, el-Esfârü’l-Erbaa, c. 1, 390. 
686 a. g. e., 38.  



228 

Burada vücut kavramının sadece mahiyetsel kavramlara kıyasla intizaî olarak 

görüldüğüne dikkat etmek gerekir. Diğer bir ifadeyle, vücut kavramının intizaî olması, 

zihnî mahiyetin hilafına kavramsal olan vücudun zatının dış âlemde mevcut olmaması 

anlamına gelmektedir. Dolayısıyla, vücut kavramı eğer sadece vücut kavramı olarak 

ele alınacak olursa zihnî ve itibari olacaktır: 

Zihnî ve intizaî bir anlam olarak mevcut olanlara arız olduğu söylenen şey vücudun 

hakikati değildir. Aksine bu ikinci akledilirlerden olan zihnî bir anlamdır.687 

Bil ki hakiki ve asıl olan bu vücut, defalarca zahir olduğu üzere, bedihi, genel, ispatî ve 

intizaî olan vücuttan farklıdır. Senin de öğrendiğin gibi zihnî tasavvur ikinci 

akledilirlerdendir ve itibari kavramlardandır.688 İntizaî ve ispatî olan şey vücut değildir.689   

Elbette bu sadece vücut kavramı açısından doğrudur. Zira dış âlemde bulunmayan 

kavram olan vücuttur. Ancak bu durumda dahi bu intizaîlik, dış âlemde hiçbir 

karşılıkları bulunmayan mantıki ikinci akledilirlerin sahip olduğu gibi bir itibarilik 

değildir. Diğer bir ifadeyle, vücut sadece kavram olması açısından ele alınırsa ikinci 

akledilirdir. Ancak eğer bizzat hariçte misdak sahibi olması açısından ele alınırsa artık 

itibari ve intizaî değildir. Dolayısıyla vücut kavramının zihnî ve itibari olmasıyla 

mantıki akledilirlerin zihnî ve itibari olması arasında temel bir fark bulunmaktadır. Bu 

yüzden de bu ikisinin birbirine karıştırılmaması gerekir. Çünkü: “Vücut aynî olan tek 

bir hakikattir. Salt zihnî bir kavram ve ikinci bir akledilir değildir.”690 

Bu ibare de vücudun bir açıdan ikinci akledilir diğer bir açıdan ise hakiki ve aynî 

olduğunu göstermektedir. Dolayısıyla bu intizaî olmayı hariçte bulunan herhangi bir 

haysiyete mutabık olmama şeklinde anlamak gerekir. Yoksa bunu vücut kavramının 

dış âlemde kendisinden haber verdiği fertlerinin bulunmadığı şeklinde anlamamak 

gerekir. “İntizaî olan bu kavramın (yani vücut kavramı) hakiki fertleri vardır.”691 

Bu önemli noktaya dikkat edilirse aşağıdaki gibi ifadeler çok daha rahat ve doğru bir 

şekilde anlaşılacaktır. “Her şeyin hakikati, o şeye has olan vücududur… Vücut, 

sonrakilerin çoğunun sandığı gibi hariçte hiçbir karşılığı olmayan intizaî bir akledilir 

değildir.”692  

 
687 Aynı yazar, el-Meşair, tashih Henry Corbin, 7.  
688 Aynı yazar, el-Esfari'l-Erbea, c. 2, 329.  
689 Aynı yazar, eş-Şevahidü'l-Rububiye, 70.  
690 Aynı yazar, el-Esfari'l Erbea, c. 2, 235. 
691 a. g. e., c. 5, 60. 
692 a. g. e., c. 9, 185. 



229 

Diğer bir ifadeyle, vücut kavramı dış âlemde hiçbir karşılığı bulunmayan bir anlamda 

ikinci akledilir değildir. Aksine onun intizaî olmasının anlamı bir kavram olarak 

kendisinin hariçte mevcut olmamasıdır. Aksi durumda vücut kavramının hariçte 

kendisinden haber verdiği bizzat haricî olan şeyler vardır. “Genel olarak şimdi açıklığa 

kavuştu ki genel olan vücut kavramı, mastarî olan intizaî ve zihnî bir şey olsa da fertleri 

ve lazımları aynî şeylerdir.”693 

Ancak bu noktada zahiren de olsa vücut ile ilgili birbiriyle çelişen iki hükme 

varmış olduk. Bir taraftan vücudun dışsal gerçekliğin bizzat kendisi olduğunu 

söyledik. Diğer taraftan ise vücut kavramının intizaî olduğunu söyledik. 

Dolayısıyla burada bu haricilik ile bu anlamda intizaî olmanın bir arada nasıl 

kabul edilebileceğinin açıklanması gerekmektedir.  

2.1.3. Vücut Kavramının Hariciliğinin Nasıllığı ve Bunun Onun İntizaî 

Olmasıyla Uzlaştırılması  

Vücut kavramının intizaî olması dış âlemde sadece onun karşılığını oluşturan bir 

haysiyetin bulunmadığı şeklinde anlaşılmamalıdır. Diğer bir ifadeyle, Molla sadra ile 

vücudun itibari olduğunu kabul eden filozoflar arasında bulunan farklılık, vücut 

kavramının kendisinin haricî olup olmadığıyla alakalı değildir. Zira bu açıdan ortada 

bir anlaşmazlık bulunmamaktadır. Anlaşmazlık şu noktadadır; Molla Sadra, pek 

çoğunun hilafına, dış âlemin bizzat kendisini vücut kavramının kendisinden haber 

verdiği şey olarak görmektedir. Dış âlemin bu muhki ve bizzat misdak olması bu 

gerçekliğe sadece vücut kavramının doğru bir şekilde yüklenebileceği anlamına 

gelmektedir. Dolayısıyla asıl olan bu gerçekliğin hakikati, sadece vücut kavramı 

aracılığıyla zihinde temsil edilebilmektedir. Diğer bir ifadeyle, bizzat hariciliği 

oluşturan bu gerçekliğin özü, diğer herhangi bir kavramın değil sadece vücut 

kavramının haricî karşılığını oluşturmaktadır. Ancak bu, haricî gerçekliğin zatının 

vücut kavramı aracılığıyla zihne intikal ettiği anlamına gelmemektedir. Aksine bu, asıl 

olan haricî gerçekliğin bu kavramın dış âlemdeki misdakı olduğu anlamına 

gelmektedir: 

Muhakkak ki bütün kavramlar… “O, hakikate sahiptir” veya “vücuda sahiptir” 

dediğimizde bunun anlamı, hariçte bir şeyin bulunduğu ve bu kavramın da o şeye doğru 

 
693 a. g. e., c. 1, 49.  



230 

bir şekilde hamledildiğidir… Haricî fertleri bulunan kavramlar, bu şeylere doğru bir 

şekilde hamledilebilen unvanlardır. Ve “varlığı tahakkuk etmiştir” veya “hakikatin 

kendisidir” sözünün anlamı da kavramların şeye bizzat doğru olarak hamledilmesidir… 

“Kavram” veya “vücut hakikidir” derken genel olarak bilinen ve bedihi olarak tasavvur 

edilen kavramın hakiki veya vücut olduğunu söylemek istemiyorum… Aksine mahiyete 

eklenen veya mahiyet ile birlikte itibar edilen şeyin varlığının hakiki olmasına sebep 

olanın hakikat kavramının veya mevcut olmanın öncelikle doğru olarak ona yüklenmesi 

gerektiğini söylediğim anlamına geliyor bu. Öyleyse vücudun hariçte kendisine 

hamledilebileceği bir misdakının olması gerekir. Başka bir unvanın değil de bunun bizzat 

genel ve mütearif anlamda hamledilebileceği bir misdak. Hariçte olan bir şeye unvan 

olarak hamledilebilen bütün unvanlar açısından bu şey hariçte bulunan ferdidir ve bu 

unvan da o şeyde tahakkuk edendir. Böylece vücut kavramı için de hariçte bir fert olmuş 

olur ve aynı zamanda onun aklın itibar ve mülahazasından ârî olarak haricî olan aynî bir 

sureti de mevcut olur.694 

Molla Sadra’nın vücut gibi kavramların hariçteki varlığının özelliğine vurgu 

yapmasının sebebi, bu kavramların kendisinin hariçte bulunduğu vehminin 

oluşmasından dolayıdır. Kavram veya vücut hakikattir derken bedihi olarak tasavvur 

edilen ve genel olarak hamledilen kavramın hakikat veya vücut olduğunu 

kastetmediğini söylemesinin sebebi budur. Bu yüzden, haricî gerçeklik ve hakikatin 

kendisi vücut kavramından ibaret olarak görülemez. Aksine gerçeklik ve hakikat, bu 

kavramın kendisine doğru olarak hamledildiği ve kendisinden haber verdiği şeydir. 

“Varlığı zatının hakikati olan şeye, hakikat ve mevcut olmanın doğru olarak 

hamledilmesi gerekir. İşte bu kavram bu anlamda, haricidir. Bütün kavramların, eğer 

hakikati vardır veya vücudu vardır deniyorsa bunun anlamı kavramın hariçte bulunan 

bir şeye doğru olarak hamledilebildiğidir… Hariçte fertleri olan kavramlar, bunlar bu 

haricî şeylere doğru olarak hamledilen unvanlardır.”  

Bundan dolayı bu tür kavramların sadece haricî olduklarını söylemekle kalmayız, ilave 

olarak onların hariçte fertleri olduğunu da söyleyebiliriz. Böylece vücut kavramının 

da hariçte ferdi olmuş olur. Zira burada fert, vücut kavramının kendisine doğru bir 

şekilde hamledilebildiği haricî misdak ve gerçeklik anlamına gelmektedir. Hariçte 

bulunan bir şeye doğru olarak hamledilebilen bütün unvanlar açısından bu şey onların 

haricî ferdidir, denebilir. Hariciliğin bu anlamından dolayı Molla Sadra bir yerde şöyle 

 
694 Aynı yazar, el-Meşair, tashih Henry Corbin, 10-11. 



231 

demektedir: “Bir şeyin vücudu haricidir derken tanım veya kavramın hariçte bulunan 

bir şeye doğru olarak hamledilebilmesinden başka bir şey kastetmiyorum.”695    

Böylece: 

Tümel olan bu kavram (yani vücut kavramı) eğer arız olursa bu onun kavram ve unvan 

olması açısından değildir. Bu yüzden de onun hariçte ferdi olan aynî bir şey olduğu 

söylenemez. Lakin bu kavram zatıyla kaim olan vücudun hakikatinden haber 

vermektedir. Vücut kavramı buna, doğruluğunun ve hamlinin geçerlilik kaynağı 

olduğundan hamledilmektedir. Bunu mümkün kılan bu hakikatin kendisidir. Kavramların 

doğru olarak şeylere hamledilmesini mümkün kılan sair arazların kendisiyle kaim olduğu 

başka bir şey değildir bu hamli doğru ve geçerli kılan. Bu kavramın belli bir vücuda doğru 

olarak hamledilmesi zati unsurların konusuna hamledilmesi gibidir… Hükemanın 

çoğunluğu madumun belli ve özel bir mevcut olmadığını kabul etmiştir. Aksine zihnî olan 

bu genel şey, vücudî olan özellikler ve inniyata doğru olarak hamledilmektedir.696 

Bu ibare, yukarıda işaret ettiğimiz konuyu tekrarlamaktadır. İbarede değinilen diğer 

konu olan vücudun arızî olmasının ne anlama geldiğini ise ileride ele alacağız. 

2.1.4. Haricî Vücut Ancak Şuhut ile Bilinebilir: Haricî Vücuda Dair Husulî 

Bilgi Ancak İntizaî Vücut Kavramıyla Elde Edilebilir 

Molla Sadra’nın yukarıdaki açıklamalardan “vücudun mastarî halinin yani 

mevcudiyetin” hariciliğe sahip olmadığını kastettiği sanılabilir. Ancak bu çıkarım 

doğru olmayacaktır. Çünkü Molla Sadra pek çok yerde, vücudun mastarî hali olan 

mevcudiyet hakkında konuşmuş ve bunu intizaî olan “vücut kavramının” aynısı olarak 

gördüğünü açıkça ortaya koymuştur: 

Akıl için nisbi olan bu mastarî anlamın zatıyla kaim olan bir şey olduğunu tecviz etmek 

mümkün değildir. Yani vücut kavramı ile vacibin zatının aynı olduğuna hükmetmesi 

mümkün değildir.697  

… Var olanlara şamil olan mutlak vücut için bu zihnî akledilirlerden sayılan mastarî ve 

intizaî anlamdan başka hariçte mutabık olduğu bir şey yoktur. Oysa durum böyle 

değildir.698  

Genel vücut, aklî bir şeydir, tıpkı mastar olan hayvanlık gibi mastarî bir şeydir.699 

 
695 Aynı yazar, el-Haşiye ala’l-İlahiyati’ş-Şifa, 150. 
696 Aynı yazar, el-Esfârü’l-Erbaa, c. 9, 185. 
697 a. g. e., c. 6, 75.  
698 Aynı yazar, el-Hikmetü’l-Arşiye, 223.  
699 Aynı yazar, el-Esfârü’l-Erbaa, c. 1, 406.  



232 

Bu son ibare ile diğer ibareler yüzünden Molla Sadra’nın, biri intizaî ve mastarî diğeri 

de intizaî olmayan iki farklı vücut kavramına kail olduğu sanılabilir. Çünkü o bu 

ibarelerde vücudun anlamının intizaî olan mastarî anlamından ibaret olmadığını 

söylemektedir. Bu da sanki iki çeşit vücut kavramı varmış gibi algılanabilir. Molla 

Sadra, vahdetle ilgili olarak da bu durumu tekrarlamış ve daha sonra bunu vücut gibi 

kavramlara da teşmil etmiştir: 

Sözün hulasası; vahdet sözcüğü genel anlamında iki şeye ıtlak olunur. Birincisi mastarî 

olan intizaî anlamdır ki bir şeyin vahit ve bir olması anlamına gelmektedir. Bunun aklî 

bir şey olduğunda hiçbir şüphe yoktur. Çünkü bunun hariçte herhangi bir tahakkuku 

yoktur. İkincisi de şeyin kendisiyle bizzat tek ve vahit olduğu kendisinde kesretin 

vukuunu imkânsız kılan şeydir. Bu anlamın gereklerinden birisi de kesreti nefyetmesidir. 

Birinci anlamın hilafına ki o kesreti nefyetmez. Bu kesretin nefyedilmesinin 

gereklerindendir. İntizaî anlamıyla vahdet, gerçek ve hakiki olan vahdetin bir gölgesidir 

ki zatı itibariyle ondan intiza edilir. Ve diğerlerinde ise onunla olan ilişki ve irtibatından 

dolayı intiza edilir. Hakiki vahdet, şahsi hüviyet ve hakiki vücudun intizaî olmadığı 

bilinmektedir. Daha önce defalarca söylediğim gibi bunların hepsi hakikat açısından tek, 

itibar açısından ise farklıdır.700 

Bu ibare doğrultusunda vahdet, hüviyet ve vücut gibi kavramların iki farklı şekilde 

anlaşılıp anlamlandırılabileceği anlaşılmaktadır. İlki intizaî olan vahdet, hüviyet ve 

vücut ki bunlar mastarî olan zihnî şeylerdir. Diğeri de hakiki olan vahdet, hüviyet ve 

vücut ki haricî birer kavramdırlar. Ama meseleye daha dikkatli bir şekilde bakacak 

olursak ikinci anlam olan hakiki vahdet, hüviyet ve vücuttan kastın intizaî birer kavram 

olarak vahdet, hüviyet ve vücudun, kendilerinden haber verdikleri haricî gerçeklikler 

olduğunu anlayabiliriz. İntizaî anlamıyla vahdet, asıl olan hakiki vahdetin gölgesidir 

ve hakiki vahdetin zatından intiza edilmektedir. Gerçekte haricî olan hakiki vahdet, 

yukarıdaki ibarede zikredilen vahdetin ikinci anlamına karşılık gelmektedir. Çünkü 

vahidin haricî olması, buna bağlı olarak görülmüştür. Bu şekilde, zikredilen iki anlama 

dikkat edilmesi, gerçekte vahdet, hüviyet ve vücut gibi kavramların sahip olduğu iki 

farklı haysiyetin göz önünde bulundurulduğunu açıklığa kavuşturmaktadır. Birincisi 

bunların figayrihi sahip olduğu bir haysiyettir ki bu açıdan hariçte mevcut 

olmadıklarından701 intizaî olarak kabul edilmişlerdir. İkincisi ise bunların finefsihi 

 
700 a. g. e., c. 2, 88-89. 
701 Çünkü vahdet ve vücudun zatı, hariçte bulunan birer kavram değildir. Dış âlemde bulunan bu 

kavramların kendisinden haber verdiği şeydir. 



233 

sahip olduğu bir haysiyettir ve bu açıdan ele alındıklarında haricî olarak 

görülmektedirler. Aşağıdaki ibare de bu durumu yukarıdakine benzer bir şekilde 

ortaya koymaktadır: 

Var olanlara arız olduğu söylenen şey zihnî olan intizaî anlamlardandır. Bu, vücudun 

hakikati değildir. Aksine bu ikinci akledilirlerden olan zihnî bir anlamdır. Şeylik, 

mümkünlük, cevherlik, arazlık, insanlık, siyahlık ve sair mastarî olan soyut kavramlar 

gibi ki bunlarla gerçek veya hakiki olmayan şeylerden haber verilir. Bizim asaletü’l-

vücuttaki sözümüz bu değildir. Bu vücut, yani asıl hakikat olan vücut, tek olan bir 

hakikattir. Tahakkuk ve tahassülünde ona kayıt olarak eklenecek herhangi bir fasıl veya 

araza muhtaç değildir.702 

Bu ibare, her ne kadar vücut kavramının da tıpkı insan ve siyah kavramları gibi biri 

mastarî diğeri mastarî olmayan iki hale sahip olduğuna ve bunlardan birinin intizaî 

diğerinin de hakiki olarak kabul edildiğine işaret ediyorsa da bu durum bizlerin 

gerçekte ikinci anlama ancak birinci anlam aracılığıyla ulaştığımıza delalet etmektedir. 

Çünkü ikinci anlamdan kasıt, bu kavramlar aracılığıyla kendisinden haber verilen 

dışsal haysiyettir. Mastarî olan sair intizaî kavramlar ile hakiki şeylerden haber 

verilmektedir. Gerçekte kavramların bu iki yönünü birbirinden ayırmanın anlamı 

bizzat bu kavramların hariçte bulunmadığını söylemek ve sadece bunların kendisinden 

haber verdiği haysiyetlerin haricî olduğuna işaret edebilmek içindir.  

Aksi takdirde ikinci anlama, birinci anlamın haber vermesi özelliği dışında bir yolla 

gidebilmek mümkün değildir. Her ne kadar vücut kavramını mastarî bir kavram olan 

mahiyetsel insanlık kavramına benzetmek, felsefi olan anlamların mastarî olmayan 

hallerinin mevcut olmasını tahkim ediyor gibi görünse de Molla Sadra’nın felsefi 

akledilirlerin hariciliğine ancak bu mastarî anlamlar üzerinden gidilebileceğine dair 

yaptığı açıklamalarla bu sanı ortadan kalkmakta ve zikredilen örneklerin sadece bizzat 

felsefi akledilirlerin kendilerinin haricî olmadığını daha doğrusu hariçte 

bulunmadıklarını beyan etmek için ortaya konduklarını göstermektedir. “Öyleyse 

varlığın belli mevcutlara nispeti, zatî olan mastarî anlamların mahiyetlere olan nispeti 

gibidir. İnsandan insanlık gibi ve hayvandan hayvanlık gibi.”703  

Daha sonra açıklığa kavuşacağı gibi Molla Sadra diğer Akledilirler için de hatta 

mahiyetsel Akledilirler için dahi böyle bir görüşü benimsemektedir. Molla Sadra’nın 

 
702 Ebü’l-Meâlî Mîr Sadrüddîn Muhammed b. Gıyâsiddîn Mansûr ed-Deştekî eş-Şîrâzî, el-Meşair, 

tashih Henry Corbin, s. 7. 
703 Molla Sadrüddîn Muhammed b. İbrâhîm b. Yahyâ Kavâmî Şîrâzî, el-Esfârü’l-Erbaa, c. 6, s. 60. 



234 

vücut ve diğer felsefi olgular hakkında ancak intizaî olan bu mastarî kavramlar 

aracılığıyla husulî bilgi sahibi olunabileceğine dair vurgusu oldukça açıktır: 

Böylece defalarca zikrettiğimiz gibi bu mastarî olan anlamları haricî hakikatleri mülahaza 

etmek ve varlıkların farklı yönlerini müşahede etmek için birer ayna olarak kullan. Ki 

bunların varlığının akılda olması mümkün değildir. Ancak bu aynalar ve unvanlar 

şeklinde akılda temsil edilebilirler.704 

Kısaca vücut da dâhil bütün kavramlar esasında haricî gerçekliğin zihnî 

temsillerinden ibarettirler. Bu da vücudun hakikatine dair kesbî ve istidlalî bilgi 

sahibi olunamayacağı anlamına gelmektedir. Bu durumda geriye tek bir yol 

kalmaktadır. O da vücudun hakikatinin ancak şuhut ve huzurî bilgi aracılığıyla 

bilinebilmesidir. Böylece dışsal gerçeklik Molla Sadra tarafından nazari ve 

teorik aklın kapsama alanının dışına çıkarılmıştır. Bu da İslam Felsefesi’nin 

Molla Sadra nezdinde hakikatin birliği doğrultusunda atılan son adımla irfana 

dönüştüğü anlamına gelmektedir.  

2.1.5. Vücut Kavramının Hariçten Haber Vermesi: Vücut Kavramının Arızi 

Olmasının Anlamı 

Gördüğümüz gibi vücut kavramının hariçle olan ilişkisi, haber veren ve haber verilen 

ilişkisidir. Bu zat ile zatî olan ilişkisi değildir. Zira vücut hiçbir şeyin cinsi veya faslı 

değildir. Diğer bir ifadeyle, zihinde olan şey, hariçte bulunanın zatını oluşturmaz. 

Aksine ondan haber verir ve ona doğru olarak hamledilir. Bu konu, defalarca önceki 

ibarelerde ortaya konmuştur. Ancak bu noktada ortaya şöyle bir soru çıkmaktadır; eğer 

vücut kavramının hakikatiyle olan ilişkisi bu şekildeyse, kendi haber vermesinde vücut 

kavramı nasıl ve hangi oranda kendisinden haber verdiği şeyi zihinde açığa 

çıkarabilmektedir? Bu mesele iki alt soruya ayrılarak da ifade edilebilir:  

Bir; acaba vücut kavramı bu haber vermesinde, haricî varlığın kendisine mi nazırdır 

ve genel anlamda da olsa onun zatından mı haber vermektedir? Diğer bir ifadeyle, 

acaba vücut kavramı haricî varlığın zatından haber veren olarak mı yoksa varlık 

açısından arızî olan şeylerden haber veren olarak mı kabul edilmelidir?  

İki; Vücut kavramının haricî varlığın zatından haber verdiğini varsayacak olursak nasıl 

ve ne oranda bu hakikati zihinde açığa çıkarabilmektedir? Bu aşikâr kılmada 

mahiyetsel kavramların haricî karşılıklarının zatını zihinde hazır bulundurdukları gibi 

 
704 a. g. e., c. 5, 119. 



235 

vücut kavramı da aynı şekilde haricî varlıktan haber vermekte midir? Diğer bir 

ifadeyle, acaba vücut kavramı haricî varlığın hepsini, hariçte bulunduğu şekilde, zihin 

için aşikâr kılmakta mıdır? Birbirini tamamlayan bu iki soru doğrudan vücut 

kavramının konularına nasıl arız olduğuyla alakalıdır ve dolayısıyla da bu iki soruya 

cevap vermek vücudun arız olması meselesini de açıklığa kavuşturacaktır.  

Birinci sorunun cevabında demek gerekir ki; her ne kadar yaygın kanıda vücut kavramı 

mahiyetsel kavramlardan farklı olarak haricî varlığın zatının aynısını zihinde hazır 

bulundurmasa da ondan haber verebilir. Diğer bir ifadeyle, vücut kavramı haricî 

hakikatin arızî özelliklerinden değil zatından haber vermektedir:  

Bu külli kavram eğer arız olursa bu onun kavram ve unvan olması açısından hariçte bir 

ferdi olduğu anlamına gelmez ki bir şey için aynî olsun. Lakin o, zatıyla kaim olan 

vücudun hakikatinden haber verir ve bu açıdan ona hamledilir. Öyle ki bu hamlinin ve 

doğruluğunun kaynağı o hakikatin bizzat kendisidir. Yoksa sair arazların eşyaya 

hamledilirken kendisiyle kaim olduğu başka bir şey değil. Bu açıdan bu kavramın belli 

bir varlığa hamledilmesi, zatî olan kavramların zatına hamledilmesine benzer.705  

Böylece vücut kavramının arızî olması intizaî olan vücut kavramının haricî varlığın 

kendisinden ve zatından haber vermediği anlamına gelmemektedir. Vücut kavramı, 

haricî varlığın zatının metninden haber vermektedir, yoksa onun arızî özelliklerinden 

değil. Eğer zihindeki vücut, bu intizaî kavramdan başka bir şey olsaydı, hariçten haber 

vermesinden fazla olarak kendisinin de hariçte mevcut olması gerekirdi. Bu da onun 

fertlerine nispetle doğal tümel gibi olduğu anlamına gelirdi. Oysa Molla Sadra vücut 

kavramının doğal tümel olmadığını açıkça söylemektedir: 

Var olanların hakikati için var olmaları cihetinden doğal bir tümel yoktur. Ki fertleri için 

tür olabilsin.706 

Var olanlara nispetle nefiste vücuttan mürtesim olan şey umum değildir, cins anlamındaki 

genellik değildir. Aksine bu genellik intizaî olan itibari bir umumdur.707 

Vücudun hakikati için doğal, türsel veya cinslik anlamında tümel yoktur.708 

Bu yüzden eğer hakiki varlığın, intizaî ve hikayi olmayacak şekilde idrak edilmesi 

isteniyorsa, bunun tek yolu şuhut ve huzurî bilgidir. “Vücut hakkında doğru olan şöyle 

denmesidir; vücut aynî hüviyetlerdendir ve bunun karşılığını oluşturan zihnî bir şey 

 
705 a. g. e., c. 9, 92. 
706 a. g. e., c. 4, 206.  
707 a. g. e., c. 1, 38. 
708 a. g. e., c. 4, 217. 



236 

yoktur ve ona işaret edilebilmesi mümkün değildir. Bu ancak irfani şuhut aracılığıyla 

yapılabilir.”709 

Daha önce de söylediğimiz gibi zihnin, haricî varlığın hakikatinin karşılığı olmaması 

haricî vücudun zihnî vücudunun olmaması anlamına gelmektedir. Bu yüzden de haricî 

varlığın zatı veya hakikati zihnî varlık tarafından zihinde hazır kılınamaz. Dolayısıyla 

yukarıdaki ibarede geçen “ona işaret etmek” tabiri, haricî varlığın zatının idrak 

edilmesi ve künhünün bilinmesi anlamında kullanılmaktadır: 

Vücut, öğrendiğin gibi bilenemez ancak şuhudî olan huzurî bilgiyle bilinebilir. Aynı 

şekilde nur, künhü idrak edilemez ancak aynî huzur ve işrakî bir izafe ile idrak edilebilir. 

Çünkü eğer ondan bir şey sûrî ve zihnî bir idrak ile bilinebilseydi bu hakikatin inkılâbını 

gerektirirdi.710 

Bu kaçınılmaz bir sondur. Çünkü haricî hakikat, haricî hakikat olarak zihne intikal 

edemez. Diğer bir ifadeyle vücudun hakikatinin zihnî bir temsili yoktur. Bu da dışsal 

gerçekliğin nazari ve istidlalî bir yolla bilinemeyeceği anlamına gelmektedir. Eğer 

durum bu ise geriye tek bir yol kalmaktadır. Bu da irfani şuhut yoludur. Yani vücudun 

hakikati ancak kaynağı şuhut olan huzurî bir bilgi ile bilinebilir. Burada irfani şuhut 

yolu haricî varlığın zihnî varlığının olmaması doğrultusunda ortaya konmuştur. 

Böylece haricî varlığın hakikatinin husulî olarak değilse de huzurî ve şuhudî olarak 

bilinebilmesinin yolu açık bırakılmış olmaktadır. Diğer bir ifadeyle, bu tür ibarelerde, 

haricî varlığın zihnî varlığı olmadığı delilinin zikredilmesinin anlamı husulî bilgi 

alanında, haricî varlığı bilmek için hiçbir yol olmadığını ve haricî varlığın 

bilinebilmesi için geride kalan tek yolun huzur ve şuhut yolu olduğunu göstermek 

içindir. Esasında yukarıdaki ifadede, genel anlamda şu noktaya işaret edilmiştir: “Akıl, 

haricî varlığı, şahsî hüviyetini onunla mutabık olan bir aklî suret aracılığıyla bilemez. 

Akıl ancak mastarî olan, şeylik ve benzeri kavramları idrak eder.”711  

Diğer bir ifadeyle “Vücudun hakikatine dair bilgi ya huzurî bir müşahedeyle ya da âsâr 

ve levazımları aracılığıyla ona istidlal edilmesiyle elde edilebilir.”712 

İleride açıklığa kavuşturacağımız gibi bu ibaredeki vücudun âsâr ve levazımından 

kasıt; zihnî olan intizaî akledilirlerdir. Yani vücudun âsâr ve levazımından mahiyetsel 

ve felsefi olan bütün Akledilirler kastedilmektedir. 

 
709 a. g. e., c. 9, 185. 
710 a. g. e., c. 1, 413. 
711 a. g. e., 390. 
712 a. g. e., 53. 



237 

Böylece vücudu, husulî bir şekilde bilmenin tek yolu mastarî olan intizaî vücut 

kavramıdır. Mastarî olan bu vücut kavramı hakiki varlığa hamledilmekte ve ondan 

haber vermektedir. Ancak onun aynısı veya kendisi değildir ve dolayısıyla da haricî 

vücudun hakikatini zihne intikal ettirememektedir: 

Külli olan bir kavram, eğer arız olursa bu, kavram ve unvan olması hasebiyle hariçte 

varlığı olduğu anlamına gelmez ki bir şey için var olsun. Ancak bu zatıyla kaim olan 

vücudun hakikatinden haber verdiği anlamına gelir. Bu da ona doğru olarak hamledilmesi 

demektir. Bu hamlin kaynağı ve kıstası da yine bu haricî hakikatin kendisidir. Sair 

arazların eşyaya hamledildiklerinde kendisiyle kaim oldukları başka bir şey değil. Bu 

yüzden bu kavramın belli bir varlığa doğru olarak hamledilmesi zati unsurların zata bu 

cihetten doğru olarak hamledilmesine benzer…713 

Bu intizaî kavramın hakiki fertleri vardır… Bu kavram arız olması hasebiyle mahiyetten 

intiza edilse de ancak hakiki olan belli bir varlıktan zatı hasebiyle ve zatı ile intiza edilir. 

Öyleyse bunun belli varlıklara olan nispeti, zatî olan mastarî anlamların mahiyetlere olan 

nispeti gibidir. İnsan için insanlık, hayvan için hayvanlık gibi. Ki bu anlamın ortaklığı, 

bunun kendisinden intiza edildiği şeyin ortaklığına tabi olduğu sabit olsun… Mesela 

insanlık, tek bir kavramdır ve insanın bütün zatından intiza edilir…714 

Böylece ikinci sorunun cevabı da birinci sorunun cevabında verilmiş olmaktadır. 

Molla Sadra, ikinci soruya “vech” ve “künh” kavramları aracılığıyla cevap 

vermektedir. Haricî varlığın kendisi zihinde hazır olmadığından, kendisi hariçte 

bulunduğu şekliyle, zihinde hazır olarak bulunmaz. Dolayısıyla, bu hakikatin künhü 

yani haricî olan bütün hüviyeti, tam olarak dış âlemde bulunduğu şekilde örtülü 

kalmakta ve sadece onun bir veçhi yani vücut kavramı, zihinde meydana gelmektedir. 

Şu hâlde haricî varlığın künhüne dair bilgi, haricî varlığın olduğu şekliyle zihinde hazır 

olması anlamına gelmektedir ki bu da husulî bilgi aracılığıyla zihin için muhal olan bir 

durumdur. Haricî vücudun veçhine dair bilgi ise vücudun zatından haber veren bir 

kavramın zihinde hâsıl olmasıyla mümkün olmaktadır: 

Vücudun hakikatinin zihinlerden bir zihinde hâsıl olması imkânsızdır. Vücut adına nefiste 

meydana gelen her şey ki böylece külli ve genellik ona arız olur, bunların hiçbirisi 

vücudun hakikati değildir. Belki bunlar vücudun vecihlerinden bir vecih, 

haysiyetlerinden bir haysiyet ve unvanlarından birer undandırlar.715 

 
713 Ebü’l-Meâlî Mîr Sadrüddîn Muhammed b. Gıyâsiddîn Mansûr ed-Deştekî eş-Şîrâzî, el-Esfârü’l-

Erbaa, c. 6, s. 92. 
714 a. g. e., 60. 
715 a. g. e., c. 1, 38. 



238 

Vücudun hakikati ve künhü zihinde hâsıl olmaz. Vücudun hakikatinden akılda hâsıl olan 

şey intizaî olan aklî bir şeydir. Bu da vücudun vecihlerinden bir vecihtir. Bu yüzden 

vücudun hakikatine dair ilim ancak huzurî müşahedeyle elde edilebilir.716 

Böylece, her ne kadar haricî varlığın zatı, vücut kavramı aracılığıyla hikâye ediliyorsa 

da bu yolla zihin için vücudun kendisi değil ancak vecihlerinden bir vecih hâsıl 

olduğundan zihinde vücuda dair zayıf ve silik bir bilgi meydana gelmektedir. 

“Vücudun hakikatine dair bilgi ya huzurî bir müşahedeyle ya da asar ve levazımlarıyla 

ona istidlal edilmesiyle olur. Bu ikinci yolla da ancak onun hakkında zayıf bir ilim elde 

edilebilir.”717 

Molla Sadra bu durumu göz önünde bulundurarak, vücut kavramının haricî var 

olanlara nispetle arızî olmasını şöyle açıklamaktadır: Öncelikle vücut kavramının arızi 

olmasının onun haricî var olanların arazlarından haber verdiği şeklinde anlaşılmaması 

gerektiği uyarısını yapmaktadır. Aksine bu kavram, vücudun haricî haysiyetinden zati 

olarak haber vermektedir. Yani şeylerin mahiyet cihetinden değil varlık cihetinden 

haber vermektedir: 

Bu intizaî kavramın, hakiki fertleri vardır. Bunun bunlara nisbeti, genel arazın fertler ve 

türlere olan nispeti gibidir… Bu kavram yani vücut, onlara arız olduğu için mahiyetlerden 

intiza ediliyorsa da ancak hakiki ve özel vücutlardan onların zatı hasebiyle ve zatları ile 

intiza edilir. Öyleyse özel varlıklara olan nisbeti, mastarî anlamların mahiyetlere olan 

nisbeti gibidir…718 

Dolayısıyla, her ne kadar bu kavram mahiyetten arızî olarak haber veriyorsa da 

vücutlardan zatî olarak haber vermektedir. Ama bu kavramın kendi hakiki fertlerine 

nispetle arızî olmasının anlamı ise fertlerinin haricî zatlarını oluşturmaması ve 

kendisinin dış âlemde bulunmamasıdır. Dolayısıyla, bununla harici fertler arasında 

bulunan nispet, zat ile zati unzurlar arasında olan nispet gibi değildir. Şu hâlde arızî 

bir nispettir: 

Külli olan bu kavram yani vücut kavramı, eğer arız olursa bu, kavram ve unvan olması 

açısından hariçte bir varlığı olduğu anlamında değildir. Ki hariçte bir şey için aynî olsun. 

Ancak bu vücudun hakikatinden haber veren bir kavramdır… Bu kavramın belli bir şeye 

hamledilmesi zatiyatın bu açıdan zata hamledilmesine benzer.719 

 
716 a. g. e., 61. 
717 a. g. e., 53. 
718 a. g. e., c. 6, 60. 
719 a. g. e., 92. 



239 

Bu ifade hem vücut kavramının hangi anlamda başka bir şeye arız olabileceğini hem 

de vücut kavramının fertlerinden haber vermesi açısından arızî olmadığını ve haricî 

olan vücudun zatından haber verdiğini vurgulamaktadır. Bu yüzden, zati unsurların 

haricî zattan haber vermesine benzemektedir ki bunlar da zata arız olan şeylere değil 

gerçek olan zata dairdirler. Dolayısıyla, sonraki ibarede de -arızî ve intizaî sıfatların 

yan yana kullanılmış olmasının çağrıştırdığı gibi- vücut kavramının arızî olması şu 

anlama gelmektedir ki bu kavram, vücudun zihne intikal eden haricî zatı değildir. 

Aksine bu kavramın kendisi haricî zatın kendisi veya bir parçası olmadığı için haricî 

vücudun zatına nispetle, arızî olarak kabul edilmektedir. Dolayısıyla, vücut 

kavramının, vücudun haricî metninin zihnî lazımı720 olduğunu söylemek gerekir. Bu 

yüzden haricî vücutların vücut kavramına olan nispeti onun arız olduğu melzumat 

mesabesindedir: 

Vacip ya da mümkün olsun bütün hüviyetlerin aklî lazım ve furuatlarının olması gerekir. 

Bunlar yani bu zihnî levazımlar onların malulleridir. Şeylik, malul olma ve mevcut olma 

gibi…721 

Bil ki vücutlar haricî hakikatlerdir. Ancak isimsel olarak meçhuldürler. Bunların 

isimlerinin şerhi, vücut şöyledir vücut böyledir şeklindedir. Sonra bunların hepsi zihinde 

genel bir şeyin varlığını gerektirir…722  

Genel olan vücut kavramı her ne kadar zihnî, intizaî ve mastarî bir şeyse de bunun fertleri 

ve melzumatları aynî şeylerdir… Ancak vücutlar isimsel olarak meçhuldürler… daha 

sonra bunların hepsi zihinde bedihi olan genel vücut kavramının oluşmasına sebep olur.723 

Amma zihnî ve intizaî anlamlardan mevcutlara arız olduğu söylenen şey vücudun 

hakikati değildir. Aksine bu zihnî bir anlamdır…724 

Vücuttan nefiste hâsıl olan genel şey vücutlara nispetle cins anlamının genelliği gibi 

değildir. Aksine bu lazım olan şeyin genelliği gibidir…725 

Külli olan mutlak vücut, daha önce defalarca geçtiği gibi fertlerine teşkikî olarak arız olan 

bir şeydir. Vücudun hakikati doğal külli değildir. Tür veya cins değildir vücudun 

hakikati…726 

 
720 Burada lazım, arızi anlamındaki lazımdır. 
721 Ebü’l-Meâlî Mîr Sadrüddîn Muhammed b. Gıyâsiddîn Mansûr ed-Deştekî eş-Şîrâzî, el-Esfârü’l-

Erbaa, c. 5, s. 204. 
722 Molla Sadrüddîn Muhammed b. İbrâhîm b. Yahyâ Kavâmî Şîrâzî, el-Meşair, tashih Henry Corbin, 

s. 11.  
723 Aynı yazar, el-Esfârü’l-Erbaa, c. 1, 49.  
724 Aynı yazar, el-Meşair, tashih Henry Corbin, 7. 
725 Aynı yazar, el-Esfârü’l-Erbaa, c. 1, 38. 
726 a. g. e., c. 4, 216. 



240 

2.1.6. Vücut Kavramının Zihinde Meydana Gelmesi 

Molla Sadra vücut kavramını söylediğimiz anlamda intizaî kabul etse de onu haricî 

vücudun hakikatinden haber veren bir kavram olarak gördüğünden onun zihinde, 

zihnin bir kurgusu ve yaratması sonucu meydana geldiğinin kabul edilemeyeceğini 

söylemektedir. Zira bu durumda vücut kavramının kendisinden haber verdiği hiçbir 

şey olmayacaktır. Gerçekte Molla Sadra haricî vücuda dair zihnî kavramlar aracılığıyla 

husulî bilginin sadece iki yolla meydana gelebileceğine inanmaktadır. Bu yollardan 

birisi his yani duyular diğeri de müşahede yani şuhuttur: 

Vücut hariçte vücuttur. Ancak akılda his veya huzurî müşahede aracılığıyla hâsıl olur. 

Zatının kendisinden külli kavramlar, genel ya da özel kavramlar elde edilir. Arazlarından 

da yine aynı şekilde külli ve genel kavramlar nefiste meydana gelir. Ve bunlarla onun 

hariciliği esas alınarak ona dair hükümler sadır olur.727  

Bu ve diğer bazı ifadelerde, vücuda dair bilgi, genel bir anlam ifade etmektedir. Yani 

bu hem vücudun hariciliğine hem de haricî mahiyetlere dair bir bilgidir. Ancak her 

durumda Molla Sadra’ya göre her iki yolu da zihinde vücut kavramının meydana 

gelmesi konusunda, mümkün ve muhtemel görmek gerekir. Ancak Molla Sadra’nın 

bu konudaki nihai görüşü vücut kavramının ancak huzurî müşahede yoluyla elde 

edilebileceği şeklindedir. 

2.1.7. Molla Sadra’nın Vücut Kavramına Dair Analizinin Diğer Felsefi ve 

Mahiyetsel Akledilirler İçin de Geçerli Olması 

Her ne kadar Molla Sadra’nın vücut kavramının zihinde nasıl meydana geldiğine dair 

analizi, diğer kavramların analizine kıyasla özellikle de mahiyetsel kavramlarla 

kıyasla açıklandı ve bu iki grup kavram arasında bulunan farklılığın analizi yapıldıysa 

da sonuçta Molla Sadra’nın kendisi, vücut kavramıyla ilgili benimsediği görüşü, diğer 

felsefi Akledilirler ile mahiyetsel akledilirlere de genellemektedir.  

 

2.1.7.1. Birinci Akledilirler  

İlk bakışta sanki Molla Sadra, mahiyetsel akledilirlerin sadece mastarî halleri olan 

insanlık ve siyahlık gibi kavramları intizaî ve itibari kabul ediyormuş gibi görünse728 

 
727 a. g. e., c. 3, 36.  
728 A.y. 



241 

de bu doğru değildir. Çünkü Molla Sadra, nihayetinde haricî mahiyetin vücudun haricî 

sınırı olduğuna inanmaktadır: 

Mahiyetler vücudun derece ve sınırlarından intiza edilirler.729 

Bu mahiyetler defalarca anladığın gibi mutlak vücudun sınırlarıyla müttehittir.730 

Mahiyetler zihnî şeylerdir ve bir şekilde haricî vücutların sınırlarından intiza edilirler.731 

Mahiyetler defalarca anladığın gibi mutlak vücudun sınırlarıyla müttehittir. Yani hariçte 

bulunan has vücudun kendisiyle.732 

Vücudun bütün sınırlarına mahiyetlerden belli bir mahiyet karşılık gelir. Ve bu bazılarına 

göre taayyünden bazılarına göre de has olan vücuttan haber verir.733 

Böylece dış âlem söz konusu olduğunda mahiyet müstakil bir varlığa sahip değildir. 

Sadece haricî vücudun derece ve sınırları anlamında fer’i bir varlığa sahiptir. Mahiyet 

bu sınırların bizzat kendisidir. Yani mahiyet, vücudun haricî sınırlarıyla ittihat halinde 

dış âlemde mevcuttur.734 Bu yüzden, mahiyet hariçte bulunan belli ve has vücutların 

aynısı ve bizzat kendisidir: 

Onlardan bazıları da hariçte mevcut olan has vücutların mahiyetin aynısı mı yoksa ona 

zait bir şey mi olduğu konusunda ihtilaf ettiler. Hak ve doğru olan mahiyetlerin 

gerçeklikte mümkün olan mahiyetlerin yani has vücutların aynısı olduğudur.735 

Ancak daha önce de söylediğimiz gibi has olan vücutlar, harici vücudun mertebe ve 

sınırları olduğundan zihnî varlığa sahip değillerdir ve aynıyla zihne intikal etmezler. 

“Haricî vücut şahsi hüviyetiyle (yani haricî olan has vücut) kendisine mutabık olan 

aklî bir suret ile bilinemez.”736 “Vücutların ve teşahhusların bir mahalden diğerine 

intikali imkânsızdır.”737 

Bu yüzden, haricî olan has vücutların ve haricî vücutların sınırlarının bilinmesi için 

huzurî müşahede ile intizaî kavramlardan başka bir yol bulunmamaktadır. “Mevcut 

olan her bir şeyin hakikatinin özellikleriyle bilinmesinin huzurî müşahede dışında bir 

yolu yoktur.”738 “Basit vücutların sınırlarına dair bilgi ancak lazımları ya da huzurî 

müşahede yoluyla mümkündür.”739 

 
729 Aynı yazar, el-Esfârü’l-Erbaa, c. 2, 298. 
730 a. g. e., 332. 
731 Aynı yazar, el-Meşair, tashih Henry Corbin, 52. 
732 Aynı yazar, el-Esfârü’l-Erbaa, c. 2, 332. 
733 a. g. e., c. 1, 198. 
734 a. g. e., c. 5, 315, c. 6, 21. 
735 a. g. e., c. 1, 258. 
736 a. g. e., 390. 
737 Aynı Yazar, el-Haşiye ala’l-İlahiyati’ş-Şifa, 129. 
738 Aynı yazar, el-Esfârü’l-Erbaa, c. 1, 392. 
739 a. g. e., c. 5, 73. 



242 

Yani mahiyetler de intizaî kavramlar dışında bir yolla bilinemezler. Zira hakikatte, 

şeylerin fasılları, onların haricî suretlerinin aynısıdır. Bu da şeyin haricî ve ona has 

olan vücududur. Bu da daha önce defalarca söylediğimiz gibi olduğu şekliyle zihne 

intikal edemez: 

Basit fasılların hakikatleri onlara has olan vücutlarıdır.740 

Fasılların hakikatleri mahiyetlerin özel vücutlarından başka bir şey değildir ki bunlar da 

hakiki şahıslardır.741 

Amma basit fasıllar, bunlar hakikatte türsel mahiyetlerin sahip olduğu özel vücutlardan 

ibarettirler.742 

Özel vücutlar, haricî vücudun sınır ve mertebeleri olduklarından ve fasıl da bunların 

aynısı hatta kendisi olduğundan ve son fasıl ve şeyin sureti, mahiyetin hakiki var olma 

biçimini oluşturduğundan haricî mahiyetin kendisi de tıpkı vücut gibi zihne intikal 

edemez: 

Bil ki Şeyhü’r-reis Talikat adlı kitabında şunu zikretmiştir: “Eşyanın hakikatine vakıf 

olmak insanın takati dâhilinde değildir. Çünkü ilk hakikati, aklı, nefsi, felekleri, ateş, hava 

ve suyu bilmiyoruz.” Mevcut olan her bir şeyin hakikati özellikleriyle bilinemez. Ancak 

huzurî müşahede ile bilinir. Ve şeylerin fasılları onların haricî suretlerinin aynısıdır. 

Doğru olan bunların onlara doğru bir şekilde hamledilen kavramlar ve unvanlar dışında 

bilinemediğidir. Ve bu kavramlar tanım olarak adlandırılan birleşik kavramın içinde 

bulunurlar. Ancak bu şeyin kendisiyle hakikat olduğu haricî olan sûrî vücudun özelliğinin 

dışındadırlar.743 

Molla Sadra genel olarak şunu söylemektedir: 

İnsan gibi bütün kavramlar, mesela “o, hakikate sahiptir” dediğimizde ya da “vücuda 

sahiptir” dediğimizde bunun anlamı, hariçte bir şeyin bulunduğu ve ona insan dendiği ve 

insanın ona doğru olarak hamledildiğidir. Aynı şekilde at, felek, su, ateş ve sair unvanlar. 

Hariçte fertleri bulunan kavramlar, bunlar haricî şeylere doğru olarak hamledilen 

unvanlardır. Varlıklarının tahakkuk ettiğini veya hakikat olduğunu söylemenin anlamı da 

bu kavramların bir şeye bizzat olarak hamledilebildikleridir. Aynı şekilde hakikat, vücut 

ve bunlarla özdeş olan kavramlar da böyledir.744 

Bu ibarenin başlangıcı önceki ibarenin başında İbn Sina’dan aktarılan sözleri 

çağrıştırmaktadır. Böylece Molla Sadra’ya göre mahiyetsel kavramlar, vücut kavramı 

gibi haricî şeylere doğru olarak hamledilen unvanlardır. Yani bunlar harici şeylerin 

 
740 a. g. e., c. 4, 255.  
741 Molla Sadrüddîn Muhammed b. İbrâhîm b. Yahyâ Kavâmî Şîrâzî, eş-Şevahidü’r-Rububiye, s. 133.  
742 Aynı yazar, el-Esfârü’l-Erbaa, c. 4, 7. 
743 Aynı yazar, el-Hikmetü’l-Mutealiye, c. 1, 391-393. 
744 Aynı yazar, el-Meşair, Tashih Henry Corbin, 10. 



243 

aynısı ve hakikatleri değildirler. Bu yüzden de bunlar harici şeylerin künhünü zihinde 

gösteremezler. Ancak bu görüş Molla Sadra’nın ibarelerinde fazla yer almadığından 

bunu Molla Sadra’nın resmi görüşü olarak değil de mahiyetsel kavramlara yeni bir 

epistemolojik statü verme çabası olarak görmek daha isabetli olacaktır. 

2.1.7.2. Diğer Felsefi Kavramlar  

Yukarıda aktardığımız ibare doğrultusunda Molla Sadra’nın bütün kavramlara dair 

temel yaklaşımının bu olduğu anlaşılmaktadır. Diğer bir ifadeyle, ona göre, haricî olan 

her kavram, sadece harice veya hariçte bulunan bir şeye doğru olarak hamledilir ve 

ondan haber verirse haricidir. Yani Molla Sadra’ya göre bir kavramın haricî kabul 

edilebilmesi için haricin veya hariçte bulunan şeyin zatını zihne intikal ettirmesi şart 

değildir. Bu, söz konusu kavramlar olunca Molla Sadra ile öncekiler arasında bulunan 

en temel farktır. Dolayısıyla, bütün felsefi kavramları, bu hükmün kapsamına almak 

yerinde olacaktır: 

Vücut kavramının fertlerine olan nispeti, şey kavramının fertlerine olan nispeti gibidir.745 

Ve hudus da mutlak teşahhus ve mutlak vücut gibi genel olan külli bir kavramdır. 

Teşkikle birlikte onun altında yer alır ve bunlar isimsel olarak meçhuldürler. Daha önce 

vücut bahsinde öğrendiğin gibi.746 

Bütün hüviyetlerin ister vacip ister mümkün olsunlar aklî lazımlarının olması gerekir yani 

intizaî kavramlar ve furuatlar ki bunlar onun malulleridirler. Şeylik, malul olmaklık ve 

mevcut olmaklık gibi.747 

Basit olanların makul olmadığını söyleyenler, bununla künhleri itibariyle hakikatleri 

açısından makul olmadıklarını söylemek istemişlerdir. Yoksa bunların vecihlerden bir 

vecihle bilinmediğini söylemek istememişlerdir. Genel kavramları olan şeylik, 

mümkünlük ve benzerleri aracılığıyla da olsa bilinmediklerini söylemek 

istememişlerdir.748 

Vücut aklî ve itibaridir demenin anlamı intizaî olan mastarî mevcudiyettir. Şeylik, 

mümkün olmaklık ve benzerleri gibi. Genel olan vücut, mastarî olan aklî bir şeydir.749 

Dolayısıyla, her ne kadar başlangıçta sanki vücut kavramı sadece diğer kavramlara 

kıyasla intizaî olarak kabul ediliyor gibi görünse de burada bu anlayışın hem 

mahiyetsel hem de felsefi bütün haricî akledilirleri içine alacak şekilde genişletilmiş 

 
745 Aynı yazar, el-Hikmetü’l-Mutealiye, c. 1, 49. 
746 a. g. e, c. 3, 252. 
747 a. g. e., c. 5, 204. 
748 a. g. e., c. 1, 390.  
749 a. g. e., 406. 



244 

olması bunun sadece vücut kavramına has bir durum olmadığını göstermektedir. Bu 

yüzden sadece vücut kavramının bu anlamda intizaî olduğunu söylemek mahiyetsel 

kavramlar ve zihnî varlıkla ilgili yaygın görüş esas alınırsa doğru olacaktır. Görünüşe 

göre bu konunun ele alındığı bütün ifadelerde de bu tür bir yaklaşım 

benimsenmektedir.750 Yine de vücut kavramı açısından geçerli olan bu tarz bir intizaî 

olma durumunun vücut dışındaki felsefi kavramlar ile mahiyetsel kavramlar için 

geçerli olan intizaî olma durumu ile karıştırılmaması gerekir. 

Molla Sadra’nın felsefi Akledilirler anlayışında görülen bu ikilik ki bir taraftan 

kavramların farklılığını dış âlemle olan ilişkilerine bağlı görmekte diğer taraftan ise 

bunların müstakil mevcutlar şeklindeki farklılıklarını ise zihinle ilişkili olarak 

görmektedir, ondan sonra gelenlerin özellikle de Molla Hadi Sebzevari’nin (v. 1872) 

sözlerinde bu görüşün açıklanması ve yorumlanmasında belirsizliklerin ortaya 

çıkmasına sebep olacaktır.  

  

 
750 a. g. e., 113-114, 232, 277-360. 



245 

3. MOLLA HADİ SEBZEVARİ’NİN FELSEFİ AKLEDİLİRLER 

ANLAYIŞI 

Molla Hadi Sebzevari (ö. 1873), kendisinden öncekiler gibi Akledilirler meselesine 

önce akledilirleri birinci ve ikinci Akledilirler olarak ayırarak başlamakta, ikinci 

adımda ise ikinci akledilirleri mantıki ikinci Akledilirler ile felsefi ikinci Akledilirler 

diye ikiye ayırmaktadır. Sebzevari’nin Akledilirler meselesine asıl katkısı, “uruz” ve 

“ittisaf” kavramlarını meseleye dâhil etmesi ve genel olarak akledilirleri taksim etmek 

ve özellikle de mantıki Akledilirler ile felsefi akledilirleri birbirinden ayırmak için 

bunlara başvurmuş olmasıdır. Sebzevari’den önce de bu iki ıstılah özellikle de ittisaf 

kavramı, Molla Sadra’nın ibarelerinde ve kronolojik olarak ona yakın olan filozofların 

ibarelerinde bulunuyordu. Özellikle de felsefi akledilirlerin ittisafının haricî olması 

gerektiği meselesi defalarca kronolojik olarak Molla Sadra’ya yakın olan filozofların 

eserlerinde görülmekteydi.  

Başta Devvani ve Mir Damad’ın eserlerinde olmak üzere Molla Sadra’nın kendi 

eserlerinde de bu ıstılah bulunmaktadır. Aynı şekilde Mir Damad’ın eserlerinin şarihi 

olan Seyyid Ahmet Alevi’de de uruz ve ittisaf kavramları tabi bunlara dair açık bir 

tanım yapılmadan “felsefi ikinci akledilirlerin” açıklanması sadedinde kullanılmıştı. 

Bu da bu iki ıstılahın Mir Damad’ın Akledilirler anlayışında yeri olduğu anlamına 

gelmektedir. Bu yüzden, Sebzevari’nin bu iki ıstılahı icat etmediğini söylemek gerekir. 

Ancak onun bu iki ıstılaha dair bulunan anlam belirsizliğini giderdiğini ve bunları açık 

bir şekilde tanımlayıp akledilirleri ayırmak için kullandığını söyleyebiliriz. 

3.1. Mantıki İkinci Akledilirler ile Felsefi İkinci Akledilirlerin Tanımı ve 

Bunların İkinci Olmasının Anlamı 

Sebzevari (v. 1679) birinci akledilirleri şöyle tanımlamaktadır: “Arız olur, maruzuna 

uruzu ile maruzun onlarla ittisafi her ikisi de hariçte olur. Siyah gibi.”751 

Mantıki ikinci Akledilirler hakkında ise şunları söylemektedir: “İkinci akledilirlerin 

tanımı; arız olur ve maruzuna uruzu ve maruzun bunlarla ittisafı, ikisi de akılda olur. 

Daha sonra, mantıki anlamda ikinci akledilirleri açıkladıktan sonra…”752 

Bu ibarenin son cümlesinden bu tanımdan kastın mantıki olan ikinci akledilirlerin 

tanımı olduğu anlaşılmaktadır. Buna göre mantıki olan ikinci Akledilirler hem uruz 

 
751 Hâc Mollā Hâdî b. Mehdî b. Hâc Mirzâ Hâdî-i Sebzevârî, Şerhü’l-Manzume, Tashih Hasan 

Hasanzade Amuli, c. 2 (Tahran: Nab, 1369), 165. 
752 a. g. e., 164. 



246 

hem de ittisaf açısından zihnî olan akledilirlerdir. Sebzevari daha sonra felsefi ikinci 

akledilirlerin tanımında şunları söylemektedir: 

Bunlardan ikincileri yani ikinci akledilirlerin ikincisi, felsefi olarak adlandırılmaktadır. 

Bunlar da ilkinden daha geneldir. Yani mantıki olan ikinci akledilirlerden daha 

geneldirler. Şöyle ki arız olmanın üç kısmı vardır: 1. Hem uruzu hem de ittisafı haricî 

olan arız olma. Siyah gibi. Bunun iki anlamda da birinci akledilir olduğu çok açıktır. 2. 

Hem uruz hem de ittisafın aklî ve zihnî olması. Küllilik gibi. 3. Uruzu akılda ancak ittisafı 

hariçte olan arız olma… Bunların ikisi de ikinci akledilirdir (felsefi anlamda). Çünkü bu 

ıstılah mantıki ıstılahından daha geneldir ve bu arız olmanın ikinci çeşididir.753 

Sebzevari açısından akledilirleri taksim etmeyi mümkün kılan “arız olma” olgusudur. 

Bu ibarede gördüğü işleve bakarak onun bir mevsufa nispetle bir vasıf olarak ele 

alındığını söyleyebiliriz. Diğer bir ifadeyle, bir şeyin yüklemi olarak göz önünde 

bulundurulan şey üç çeşit olabilir. Birinci akledilir, mantıki ikinci akledilir ve felsefi 

ikinci akledilir. Buna göre; eğer yüklemin konusuna arız olması ve konunun da bu 

yüklemle ittisafi zihnî ise, bu durumda yüklemimiz mantıki ikinci akledilir olacaktır. 

Ama eğer yüklemin konuya arız olması zihnî ve konunun bu yüklemle ittisafi haricî 

ise, bu durumda yüklemimiz felsefi ikinci akledilir olacaktır. Hem arız olmanın hem 

de ittisafın haricî olması durumunda ise yüklem birinci akledilirlerden bir kavram 

olacaktır. 

Böylece, felsefi olan ikinci akledilirlerin, mantıki olan ikinci akledilirlerden daha 

genel olduğu da anlaşılmaktadır. Çünkü mantıki ikinci Akledilirler başlığı altında ele 

alınan her kavram bir açıdan felsefi de bir akledilirdir. Ancak bunun tersi doğru 

değildir. Yani felsefi ikinci akledilir olan her kavram zorunlu olarak mantıki ikinci 

akledilir değildir. Sebzevari’nin kendisi de bu noktaya açıkça işaret etmiştir. “Sonra 

belli bir şeyin dış âlemde genel şeylik sıfatıyla ittisafı, ancak bunun uruzu zihindedir… 

Aynı şekilde, haricî mahiyetin imkân ile ittisafı. Ancak bunun da uruzu 

zihindedir…”754 

Dolayısıyla, Sebzevari açısından her ne kadar felsefi kavramlar ikinci akledilir olsalar 

da bu sadece onların uruzlarının zihnî olduğu anlamına gelmektedir. Çünkü uruzları 

zihnî olsa da bu tür kavramların ittisafları haricidir. Bu da felsefi kavramlara ikinci 

Akledilirler denmesiyle mantıki kavramlara ikinci akledilir denmesinin farklı 

 
753 a. g. e., 165. 
754 a. g. e., c. 2, 168. 



247 

cihetlerden olduğu anlamına gelmektedir. İster mantıki osun ister felsefi olsun bu tür 

akledilirlerin neden ikinci olarak adlandırıldığı konusunda ise Sebzevari şunları 

söylemektedir: “İkinci ile kastedilen birinci derecede olmayandır.”755  

Birinciye nispetle ikinci olarak adlandırılma ciheti (yani felsefi ıstılahında ikinci 

akledilirlerin birinci kısmı üzerine) şudur ki; bunların uruzu ve ittisafı akıldadır. Mantıki 

anlamında ikinci Akledilirler açıktır. Çünkü eğer arız olarak akledilirlerse ancak başka 

bir akledilirlere arız olarak akledilebilirler. Ama ikincisi, (yani felsefi ikinci akledilirlerin 

ikinci kısmı) bunların uruzu akılda olsa da ittisafları hariçtedir. Çünkü aklın tahlilinden 

geçmeyen ve maruz olarak akledilmeden, ikinci arız olarak akledilmezler.756  

Bu ibareyi göz önünde bulundurarak taakkul açısından birinci derecede olmayan bir 

akledilirin, ikinci akledilir olarak görüldüğü söylenebilir. Dolayısıyla, ikinci akledilir 

olarak adlandırılan bir kavram, birinci akledilirin dolayımında ve taakkul açısından 

ondan sonra geldiği için bu şekilde adlandırılmaktadır. Ama taakkulde bu ikinciliğin 

ne anlama geldiği ise ibarenin devamında açıklanmaktadır. Buna göre akledilirleri 

birinci ve ikinci diye taksim etmede kullanılan maksem, arız olan şey ya da 

mahmuldür. Bu yüzden, ikinci akledilirlerin neden ikinci olarak adlandırıldığını 

açıklarken de bu kıstası esas almak gerekir. 

Buna göre ikinci akledilirlerdeki ikincilikten; bir akledilirin, diğer akledilirlerden 

farklı ve ilişkili olarak ele alındığında sadece mahmul olarak bulunması 

kastedilmektedir. Çünkü böyle bir akledilir arız olarak taakkul edildiğinde ancak ispat 

makamında kendisini önceleyen bir başka akledilire (konu) arız olarak akledilebilir. 

Diğer bir ifadeyle ikinci olmayan Akledilirler aynı zamanda konu olarak da taakkul 

edilebildiklerinden bu anlamda ikinci değillerdir. Bu yüzden bu tür akledilirlerin 

ikinciliği ancak bu uruz durumlarına nispetle aldıkları bir sıfattır.  

Diğer bir ifadeyle, “taakkulda ikincilik” ibaresi “uruz ve haml şeklinde taakkul 

edilme” anlamında kullanılmaktadır. Elbette bu haml ve uruz daima kendisinden önce 

bunlara nispetle konu görevi görecek bir akledilirin varlığını gerektirmektedir. 

İbarenin devamı da bu anlama delalet etmektedir. Buna göre ittisafı haricî olan felsefi 

akledilirlerin uruz halinde akledilmesi, ikinci derecede ve bunlardan önce bunların arız 

olacağı bir maruzun taakkul edilmiş olmasına bağlıdır. Bu açıklamaların iyice 

 
755 a. g. e., 164. 
756 a. g. e., 166. 



248 

anlaşılabilmesi için Sebzevari’nin “uruz” ve “ittisaf” kavramlarından ne kastettiğini 

tam olarak bilmek gerekir. Şimdi bu iki kavramı ele alıyoruz.  

3.2. İttisaf ve Uruz Kavramlarının Anlamı 

Sebzevari ittisaf ve uruz kavramlarını şöyle açıklamaktadır: “İttisaf yani makul ve 

uruzu. İnsanın tümel ile ittisafı ve tümelin insana uruz etmesinde olduğu gibi.”757 

Böylece bir akledilirin ittisafından bahsedildiğinde bu; bir zatın bu akledilir ile tavsif 

edildiği anlamına gelmektedir. Aynı şekilde bir akledilirin uruzundan bahsedildiğinde 

ise bu akledilirin bu zata arız olduğu kastedilmektedir. Sebzevari Esfar’a yazdığı 

Talik’inde bulunan bir ibarede ittisafın anlamıyla ilgili şunları söylemektedir: “İttisaf 

ile kastedilen hamldir. Haml de vücutta ittihattır.”758 

Böylece Sebzevari’ye göre ittisaf, mutlak haml ve ittihattır. İttisafın mahallinden kasıt 

da hamlin yani iki şeyin ittihadının içinde tahakkuk ettiği zarftır. Mesela bir kavramın 

haricî ittisafı; onun hariç cihetinden bir konuya hamledilmesi ve bu ikisinin ittihadının 

haricî olması anlamına gelmektedir. Sebzevari’nin uruz ve ittisafa dair verdiği bir 

örnek üzerinden bu iki kavramın anlamı daha iyi anlaşılmaktadır: “İnsana nispetle 

düşünen canlı tanımının ona uruzu ve insanın bununla ittisafı akılda olur. Çünkü 

hariçte sadece tikel şeyler bulunur. Tikel de tanımlayan değildir. Hariçte olan şey 

düşünen canlının zatıdır. Bilgisinin bir sıfatı değil.”759 

Bu ibarede “çünkü” diye başlayan ve ibarenin sonuna kadar devam eden cümle, 

“tanım” kavramının uruz ve ittisaf açısından zihnî olduğuna işaret etmektedir. 

Sebzevari, tanımın ittisafının zihnî olmasının delili sadedinde şöyle demektedir: 

“Çünkü hariçte mevcut olan tikeldir. Tikel tanımlayan olamaz.” Sebzevari burada 

insan açısından “düşünen canlı” olmanın hariçte tanımlayan olmadığını ve insanın dış 

âlemde böyle bir sıfatla vasıflanmadığını ifade etmektedir. Böylece Sebzevari, 

tanımlayan ile düşünen canlının haricî ittihadını inkâr etmiş olmaktadır. Bu konu bu 

cümlenin uruzun değil ittisafın zihnî olmasına delalet etmesinin yanında ittisaftan 

kastın mutlak haml ve iki şeyin ittihadı olduğunu ve ittisaf zarfının da hamlin ve iki 

şeyin birliğinin kendisinde gerçekleştiği mahal olduğunu göstermektedir. 

 
757 Hâc Mollā Hâdî b. Mehdî b. Hâc Mirzâ Hâdî-i Sebzevârî, Talike ber Şerh-i Manzume-i Hikmet-i 

Sebzevari, 3. bs. (Tahran: Daneshgah-i Tehran, 1372), s. 164. 
758 Ebü’l-Meâlî Mîr Sadrüddîn Muhammed b. Gıyâsiddîn Mansûr ed-Deştekî eş-Şîrâzî, el-Esfârü’l-

Erbaa, c. 1, 337. 
759 Hâc Mollā Hâdî b. Mehdî b. Hâc Mirzâ Hâdî-i Sebzevârî, Şerhü’l-Manzume, tashih Hasan 

Hasanzade Amuli, c. 2, 165. 



249 

Sebzevari uruzun zihnî olması sadedinde ise şunları söylemektedir: “hariçte olan şey 

düşünen canlının zatıdır, tanımının bir vasfı değil.” Önceki cümlenin sonucu olan bu 

cümle diğer bir noktayı daha ortaya koymaktadır. Önceki cümlede, sadece hamlin 

mahalli ve ittisaftan bahsedilmişti. Ancak vasfın kendisinin müstakil bir şekilde hangi 

mahalde tahakkuk ettiği konusuna değinilmemişti. Bu cümle ise “hariçte olan şey” 

diyerek gerçekte, vasfın kendisinin müstakil olarak sadece zihinde bulunduğu 

noktasını ortaya koymaktadır. Gerçi bu konu önceki konunun bir sonucudur. Çünkü 

açıktır ki haml ve ittisaf zihnî olduğunda mevzu da zihnî olacaktır. Haliyle böyle bir 

durumda mahmul haricî olamaz. Böylece, uruzun, vasfın tahakkuk etmesi anlamında 

müstakil bir şekilde konunun yanında mevcut olduğu açıklığa kavuşmaktadır. 

Felsefi bir akledilirin uruz ve ittisafını açıklamak için verilmiş bir örnekle ilgili olan 

sonraki ibare de bu konuya delalet etmektedir: “Ve arız olanın (arız çeşitlerinden birisi) 

uruzu akıldadır. Ancak mevzunun bununla ittisafı hariçtedir; babalık gibi. Babalık her 

ne kadar küllilik gibi hariçte ona karşılık gelen müstakil bir şey bulunmasa da babanın 

bu sıfatla ittisafı haricidir.”760 

Bu ibarede bulunan “hariçte onun karşılığı olan bir şey yoktur” cümlesi babalık gibi 

felsefi akledilirlerin uruzunun zihnî olduğuna delalet etmekte ve “ancak babanın bu 

sıfatla ittisafı hariçte olur” cümlesi ise bunların ittisafının haricî olduğunu 

göstermektedir. Bunu göz önünde bulundurarak şunu söyleyebiliriz; “uruzun” şartı 

vasfın karşılığında bir şeyin (babalık gibi) mevcut olmasıdır. Diğer bir ifadeyle, bir 

makulün uruzunda, mevsufun varlığı tek başına yeterli değildir. Ayrıca zorunlu olarak 

vasfın karşılığı olan bir şeyin de bulunması gerekir. Buna göre sonuçta, uruz; 

mevsufun varlığının yanında ondan farklı olarak vasfın da mevcut olması, anlamına 

gelmektedir.  

Buna karşılık, ittisaf, mevsufun varlığının yanında vasfın da bulunması şartına bağlı 

değildir. Bu yüzden bir mahalde sadece mevsufun varlığı, onu bir vasıfla tavsif etmek 

için yeterlidir. Dolayısıyla ittisaf, vasıf karşılığında bir şeyin bulunması ya da 

bulunmaması açısından mutlaktır. İttisafta sadece mevsufun ne şekilde mevcut olduğu 

ve nasıl tavsif edildiğini göz önünde bulundurmak yeterlidir. Diğer bir ifadeyle, eğer 

“x” gibi bir mevsufun, babalık gibi bir vasıfla ittisafı gerçek ve hariciyse, vasfın 

kendisi haricî olmasa dahi bu ittisaf haricî olabilir. Bu da uruz ile ittisaf arasındaki 

 
760 a. g. e., 166. 



250 

temel farklılığı oluşturmaktadır. Bu nokta söz konusu felsefi bir akledilirin uruz ve 

ittisafı olunca özellikle önemlidir.         

Aynı şekilde, daha önce akledilirleri taksim eden ibarede gördüğümüzün ışığında da 

Sebzevari’nin bu çıkarımını teyit edebiliriz. O, mezkûr ibarede, uruzu, mantıki ve 

felsefi olan ikinci akledilirlerin ikinci olarak adlandırılmasında şart olarak görmüş ve 

şöyle demişti:  

Çünkü bunlar, yani mantıki olan ikinci Akledilirler, arız olarak akledilirlerse, ancak başka 

bir makule arız olma şeklinde akledilebilirler. Ama ikinci olarak adlandırılmalarına 

gelince ise aklın analizinde önce maruz akledilmeden arız olan ikinci derecede 

akledilemez.761  

Bu ibare, ikinciliğin açıklanmasında önce bir makulün “uruzunun” gerekli olduğunu 

göstermektedir. Ama felsefi akledilirlerin ikinciliğinin beyanında “uruzun” 

gerekliliğini vurgulamak için şöyle demektedir: “çünkü aklın analizinde önce maruz 

akledilmeden arız olan ikinci derecede akledilemez.” Böylece, uruzun tahakkuk 

edebilmesi için arız olan ile maruz olunan arasında farklılık bulunması gerektiği 

açıklığa kavuşmuş olmaktadır. Aksi takdirde “Aklın tahlilinde dokunulmayan” 

ifadesinin bir anlamı kalmazdı. Özellikle Sebzevari “öncelikle” ve “ikinci olarak” 

sözcükleriyle ki bunları maruz ve arız olanların kaydı olarak kullanmaktadır, bu ikisi 

arasında bir farklılık bulunması gerektiğine de işaret etmiş olmaktadır. O, bu 

açıklamaların devamında bir kez daha imkânın uruzunun zihnî olduğu noktasında 

şunları söylemektedir: 

Ancak imkânın mahiyete uruzu zihindedir. Çünkü dış âlemde imkânın karşılığını 

oluşturacak bir şey yoktur ki iki zorunlu durumdan birisini selbedebilsin. Eğer hariçte 

imkân diye bir şey olsaydı ya teselsül ya da hulf lazım gelirdi.762 

Uruzla ilgili önceki açıklamaların bir tekrarı olan bu ibareye göre özellikle de felsefi 

akledilirlerin uruzunun haricî olması halinde muhal olan teselsülün lazım geleceğini 

anlıyoruz. Buna göre uruz -ne olursa olsun- birbiriyle ilişkili olan iki şeyin farklılığı, 

ziyadeti, arız ve maruz olmasıdır. İttisaf ise bazı durumlarda uruzdan farklı 

olduğundan, mutlak anlamda ilişkili olan iki şeyi ve bunların ittihadını göz önünde 

bulundurur. 

 
761 a. y.  
762 a. g. e., 169.  



251 

Elbette tarafların vücudî farklılığı söz konusu olduğunda uruz ve ittisaf ki bu durumda 

mutlak haml ve ittihat anlamına gelmektedir, uruzdan farklı olarak ittisafta maruzun 

vücuduna ek olarak arız olanın farklı bir vücuda sahip olması şart değildir. Şimdi 

Sebzevari açısından söz konusu felsefi Akledilirler olunca ittisafın haricî olması ile 

uruzun zihnî olmasının ne anlama geldiğine bakalım. 

3.3. Felsefi Akledilirler Açısından İttisafın Haricî ve Uruzun Zihnî Olmasının 

Anlamı 

Sebzevari bu konuda şunları söylemektedir: 

Arız olanın (yani arızın bir çeşidi) uruzu akıldadır. Ancak maruzun arız olan ile ittisafı 

hariçtedir. Babalık gibi. Bu, küllilik gibi hariçte sadece ona karşılık gelen bir şey olmasa 

da babanın bununla ittisafı hariçte gerçekleşir.763 

İlk olanlarla (yani mantıki ikinci Akledilirler) zihnî önermeler kurulur. İkincilerle ise 

(yani felsefi ikinci Akledilirler) hakiki önermeler kurulur. Ama bunların ikinci olarak 

tesmiye edilmesinin veçhi, ikinci olarak yani ikinci akledilirlerin ikinci bir anlamı esas 

alınarak yani felsefi anlamı esas alınarak yapılır. Çünkü aklın tahlilinin değmediği ve 

önce maruzu akletmeden arız olanı taakkul edemez.764 

Sonra, belli bir şeyin genel olan şeylik sıfatıyla vasıflanması hariçte gerçekleşir. Ancak 

şeylik ancak zihinde şeye uruz eder. Aksi durumda teselsül lazım gelirdi. Aynı şekilde 

harici mahiyetin imkân ile ittisafı da hariçte olur. Lakin imkân zihinde mahiyete uruz 

eder. Çünkü hariçte imkânın karşılığını oluşturacak bir şey yoktur. Aksi takdirde ya 

teselsül lazım gelirdi ya da hulf veya şeyin mümkün, vacip ve imkânsız kategorilerinin 

dışında olması gerekirdi ki bunların hepsinin talisi fasittir.765  

Bu üç ibareden ilki felsefi akledilirlerin arız olduğu konunun bunlarla ittisafının haricî 

olduğuna delalet etmektedir. Bu da felsefi akledilirlerin başka şeylere hamledilmesiyle 

onlarla olan ittihadının hariç cihetinden olduğu anlamına gelmektedir. Ama bu, hariçte 

maruzdan ayrı ve farklı bir şey olarak sadece bu kavramların karşılığını oluşturan bir 

şeyin bulunduğu anlamına gelmemektedir. Diğer bir ifadeyle, dış âlemde bulunan şey, 

konunun karşılığıdır, yoksa hariçte mahmulün karşılığı olacak bir şey yoktur. Peki ama 

dış âlemde felsefi akledilirlerin bir karşılığının olmaması ve harici şeyin sadece 

mevzunun karşılığı olması nasıl yorumlanmalıdır? Bunu iki şekilde yorumlamak 

mümkündür:  

 
763 Aynı yazar, Şerhü’l-Manzume, tashih Hasan Hasanzade Amuli, c. 2, 166.  
764 a. y.  
765 a. g. e., 168-169. 



252 

İlk olarak bu, felsefi akledilirlerin mutlak anlamda hiçbir hariciliğinin olmadığı 

şeklinde anlaşılabilir. Hatta arız oldukları şeyle ittihat halinde bir karşılıklarının dahi 

olmadığı ve sadece maruzun bunlarla ittisafının haricî olduğu şeklinde yorumlanabilir. 

İkinci olarak bu, felsefi akledilirlerin hariçte ontolojik açıdan mevsuf ile aynı olan birer 

haysiyete sahip oldukları anlamına gelebilir. Dolayısıyla, vasıf yani felsefi 

kavramların dış âlemde vasfı oldukları mevsuftan ayrı ve müstakil hiçbir karşılıkları 

yoktur, denebilir. Eğer “karşılarında hariçte bir şey bulunur” tabiri, mutlak anlamda 

haricî haysiyet anlamında ise birinci yorum doğru olacaktır. Ama eğer mezkûr 

tabirdeki “karşılıktan” haricî bir şey kastediliyorsa yani hariçte ayrı ve müstakil bir 

misdak sahibi olma şeklinde anlaşılırsa ibare, ikinci yorum daha doğru olacaktır. Her 

iki durumda da ifade bu iki yorumdan hiçbirisine kesin bir şekilde delalet 

etmemektedir. Bu yüzden de her iki yorum da muhtemeldir. 

Yukarıdaki ikinci ibarede bir konu ve mahmul olarak felsefi bir kavramdan oluşan 

önermelerin hakiki ve harici önermeler olduğu meselesi açıklığa kavuşturulmaktadır. 

Diğer bir ifadeyle, bu tür önermelerde haml, konunun hakikati ve harici esas alınarak 

yapılmaktadır. Ama ibarenin devamından konu ve bir felsefi kavram olarak mahmulün 

“maruz” ve “arız” olmalarının aklın tahlili zarfında gerçekleştiği anlaşılmaktadır. Bu 

da felsefi akledilirlerin konularına harici bir şekilde hamledilmelerinin, bu ikisinin dış 

âlemde iki farklı varlık olarak mevcut olduğu anlamına gelmediğine delalet 

etmektedir. Ama zikrettiğimiz iki yorum da bu konu hakkında muhtemeldir. Zira 

hariçte ziyadet, uruz veya farklılığın olmaması hem mahmulün hariçte konusuyla 

ittihat şeklinde mevcut olmasıyla hem de hariçte mutlak anlamda mevcut olmamasıyla 

örtüşmektedir. 

Üçüncü ibare de felsefi akledilirlerin uruzunun harici olmadığını açıkça 

göstermektedir. Yani dış âlemde felsefi kavramların karşılığı olacak herhangi bir şey 

mevcut değildir. Zira eğer dış âlemde felsefi akledilirlerin karşılığı olan bir şey mevcut 

olsaydı, muhal olan teselsül veya hulf lazım gelirdi. Bu karşılıkların muhal olan 

teselsüle yol açması, bu kavramların karşılığında dış âlemde arız oldukları konularına 

ek olarak müstakil misdakların bulunmasının kastedildiğini göstermektedir. Bu 

şekilde, “onun karşılığında dış âlemde bir şey yoktur” tabirinden; felsefi kavramların 

hariçteki misdakının konularının misdakından farklı bir şey olmadığını kastedildiği 

anlaşılmaktadır. 



253 

Peki, ama felsefi akledilirlerin haricilik açısından konularından farklı bir misdaklarının 

bulunmadığının söylenmesi tam olarak ne anlama gelmektedir? Acaba bu, bu tür 

kavramların hariçte konularıyla aynı olduğu anlamına mı yoksa dışsal varlıklarının 

mutlak anlamda reddedildiği anlamına mı gelmektedir? 

İşte bu açıdan Sebzevari’nin felsefi kavramların uruz ve ittisafıyla ilgili ibarelerini 

incelediğimizde şu sonuca varıyoruz; ona göre bu kavramların hamli hariç cihetiyledir 

ve bunların konularıyla ittihat şeklinde dış âlemde var olmaları da haricidir. Ancak bu, 

dış âlemde konularından ayrı olarak onlara karşılık gelen bir şey bulunduğu anlamına 

gelmemektedir. Bu da onların hariçte mevzularının vücutlarından farklı olmadıkları 

anlamına gelmektedir. Ama bütün bu ifadeler yani felsefi akledilirlerin vücûdi 

misdaklarıyla konularının harici misdakları arasında bulunan vücûdi ilişkinin 

farklılığının nefyedilmesinin bunların hariçte hiçbir şekilde tahakkuk edip etmedikleri 

noktasında bir belirsizlik barındırmaktadır? Eğer öyle ise bu durumda dış âlem 

açısından her tür mevcudiyet onlardan selbedilmiş olur. Ama eğer böyle değilse bu 

durumda konularıyla aynı olan bir harici mevcudiyet sahibi olmuş olurlar ki felsefi 

akledilirlerin epistemolojik değer ve işlevleri açısından bu oldukça önemlidir.  

Bu belirsizliğin giderilmesi noktasında şu söylenebilir; her ne kadar Sebzevari, farklı 

yerlerde felsefi akledilirlerin harici vücudunu nefyetmişse de sonuçta konuya net bir 

cevap vermiş ve bir anlamda bu Akledilirler için harici bir mevcudiyeti kabul ettiğini 

ortaya koymuştur. O, genel bir kaidede şunları söylemektedir: “Bir zatın bir sıfat ile 

ittisafı, o sıfatın mevsufta sübutunu gerektirmez.”766 

O, bu kuralı “illet” kavramına tatbik ederek şunları söylemektedir: “İllet sıfatı sadece 

akıldadır. Malul bununla tavsif edildiğinde bu harice geçmez. Çünkü bir şeyin başka 

bir şey için sübutu, sabit olanın hariçte sübutunu gerektirmez.”767 

Sebzevari, Esfar haşiyesinde Molla Sadra’nın şu görüşüne: 

İttisaf, ittisaf mahalli açısından vücûdi olarak birbirinden farklı olan iki şey arasında 

bulunan bir nispettir. Öteki olmadan taraflardan birisine hükmedilebilmesi, ittisafın 

gerçekleştiği mahalde bu nispetin mevcut olduğunu gösterir.768  

İtiraz sadedinde şunları söyler: 

 
766 a. g. e., 248. 
767 a. g. e., 262.  
768 Ebü’l-Meâlî Mîr Sadrüddîn Muhammed b. Gıyâsiddîn Mansûr ed-Deştekî eş-Şîrâzî, el-Esfârü’l-

Erbaa, c. 1, 336-337. 



254 

Bana göre bu görüş doğru değildir. Çünkü hikmet kaidelerinden pek çoğunu yerle bir 

etmektedir. Mesela bir şeyin başka bir şey için sübut etmesi ancak hakkında bir şeyin 

sabit olduğu sübut ederse geçerli olur, sabit olanın sübut sahibi olması gerekmez, 

kaidesini yıkar. Özellikle âdemi şeyler ve mesela bir vücudu olmayan izafe gibi şeyler 

mahmul olduklarında. Aksi takdirde yani eğer izafe mevcut olursa ya müstakil bir cevheri 

vücuda sahip olacaktır ki bu açıkça batıldır ya da arızı bir vücuda sahip olacaktır, beyaz 

ve siyah gibi ki bunlar konularına hulul şeklinde arız olurlar. Hulul bir izafedir ve izafenin 

mevcut olduğu varsayıldığına göre bu hululün başka bir hulula arız olacağı anlamına gelir 

ve bu şekilde teselsüle yol açar ki bu da muhaldir. Ama eğer izafenin mevcut olmasından 

onun menşe-i intizasının mevcut olması kastediliyorsa bunda herhangi bir sorun yoktur…  

Ve bunun mevcut olduğunu söyleyenlerin nezdinde mevcut iki kısma ayrılır; ilki karşılığı 

olan bir vücut anlamında mevcut ikincisi ise menşe-i intiza sahibi olması anlamında 

mevcut. Onun söylediği -Molla Sadra- ittisafın bir nispet olduğudur ve bu doğrudur. 

Lakin nispet belki de taraflardan birisinin şeylik anlamında vücut olması ve diğerinin de 

mahiyetin sıfatı anlamında şey olması şeklindedir. Mahiyetler vücutlar için zati sıfatlar 

değiller midir?... Ve ittihat, bazen doğrudan olur eğer vücut tek ise ve taraflardan birisi 

tek mevcut olursa ve bu da mevzudur. Bu yüzden, mevzunun zat ve mahmulün de kavram 

olmasının muteber olduğu söylenmiştir. Bu durum mahmulün mevcut olmasını değil 

madum olmasını çağrıştırır… Öyleyse ittisafta ve mahmulün hamlinde muteber olan 

mahmulün kavramıdır, başka bir şey olması değildir. Mevcut olması gereken de sadece 

hakkında bir şeyin sabit olduğudur yoksa sabit olanın sübut sahibi yani mevcut olması 

gerekmez.769 

Bu ibarenin başlangıcından anlaşıldığı üzere Sebzevari sadece sıfat ile mevsuf 

arasında hariçte bulunan vücûdi farklılık ve ziyadetin varlığına değil, aksine doğrudan 

sıfatın harici varlığına itiraz etmektedir. Diğer bir ifadeyle, o, Molla Sadra’nın hilafına, 

Kudema’nın, bir şeyin başka bir şey için sübut bulması, sadece hakkında bir şeyin 

sübut bulduğu şeyin sübutunu gerektirir yoksa sabit olan şeyin sübutunu gerektirmez 

görüşünü kabul etmiştir. Bu ilke doğrultusunda, ittisafta ittihadın gerekli olduğuna ve 

ittihadın da ancak vücut tek olursa mümkün olacağına vurgu yapmaktadır. Ona göre 

eğer sıfat ile mevsuf dış âlemde iki vücuda sahip olurlarsa hiçbir zaman bunların 

müttehit olduğunu söylemenin bir anlamı olmayacaktır. Bu yüzden, harici vücut, 

sadece mevzunun vücududur. Mahmul dış âlemde madum olarak kabul edilmelidir: 

“Bu mahmulün vücudunu değil yokluğunu çağrıştırır.”   

 
769 a. y.  



255 

Dolayısıyla Sebzevari mahmulün sadece kavramının varlığından bahsedilebileceğini 

söylemektedir ki bu da hariçte değil zihinde mevcuttur: Öyleyse ittisafta ve mahmulün 

hamlinde muteber olan sadece mahmulün kavramıdır. Eğer mahmulün yani arız olanın 

yani vasfın hariçte mevcut olduğu söylenecek olursa bu ancak onun hariçte intiza 

kaynağı olduğunu söylemek anlamına gelecektir ki bu intiza kaynağı da başka bir şey 

değil doğrudan mevzunun varlığıdır. Eğer buna mahmul kavramının intiza 

edilebileceği şekilde mevzunun mevcut olması ve ittisafın nispet olması, ancak adı 

mevzu ve mahmul olan iki şeyin mevcut olmasını gerektirir şeklinde itiraz edilirse 

buna şu şekilde cevap verecektir Sebzevari; şeylikte, vücudun şeyliği gerekli değildir. 

Aksine bu durumda mahiyetin şey olması yeterlidir. Diğer bir ifadeyle, vücûdi şeylik, 

sadece ittisafın mevzu tarafı için gereklidir. Mahmul tarafı için ise sadece mahiyetsel 

bir şeyliğe sahip olmamız yeterlidir. Ancak Sebzevari’nin buradaki vurgu ve ısrarına 

rağmen mahmulün mahiyetsel şeyliğinden mahmulün vücûdi şeyliğinin intiza 

edilemeyeceği çok açıktır. 

Ancak burada önemli olan sıfattan nefyedilen vücudun ne anlama geldiğidir. Çünkü 

Sebzevari, mezkûr ibarenin başında sıfatın vücudunu sadece cevheri vücut ve arızı 

vücut şeklinde ele almış ve bu şekilde bir mevcut olmayı sıfattan nefyetmiştir. Bu da 

onun vücut derken finefse vücudu kastettiği anlamına gelmektedir ki bu da harici 

cevher ile araz arasında bulunan ortak yöndür. Diğer bir ifadeyle, vücut sözcüğü 

mutlak anlamda finefsihi vücuda delalet ettiğinden, o, sıfatın hariçte finefsihi vücut 

sahibi olduğunu nefyetmek için vücudu mutlak şekilde, menfi kabul etmiştir. 

Sebzevari Manzume Şerhi adlı eserinin ikinci Akledilirler kısmına yazdığı haşiyede 

bulunan aşağıdaki ibare, yukarıdaki konuyu açıkça ortaya koymasının yanında bu 

konuda daha önce söylediği her şeyin de son halidir ve daha önce görülen bütün 

belirsizlikleri ortadan kaldırmaktadır: 

İttisafın hariçte olmasının kıstası, sıfat için hariçte bir rabıt vücudun varlığıdır. Uruzunun 

akılda olmasının kıstası ise vücudunun rabıtî olmasıdır. Yani mahmuli ve sifatsal olan 

vücudunun akılda olması. Hariçte değil. Bunda bir sakınca yoktur. Çünkü bir şeyin başka 

bir şey için sübutu sadece ilk şeyin sübutunu gerektirir sabit olanın sübutunu değil. Ve 

vücudun rabıt olması yani hariçte bir şeyin başka bir şey için sabit olmasıdır. Bu ziyadeti 

çağrıştırmaz. Nasıl ki madum şeyler hariçte bu anlamda eşya için sabittirler. Ve aynı 

şekilde itibari olan şeyler. Ve körlük mesela Zeyd için hariçte sabittir. Ve aynı şekilde 

basit cehalet ve yazarlığın selbi ve benzerleri. Bunların hiçbirisinin hariçte nefsi bir 

sübutları yoktur. Ama başka bir anlamda bunlar hariçte vardırlar. Hariç bunların nefsi 



256 

yani kendileri için zarftır vücutları için değil. Nasıl ki harici nispetin anlamı haricin 

nispetin kendisi için bir zarf olmasıdır yoksa nispetin vücudu için bir zarf olması değil.770 

Bu ibarede Sebzevari, sıfatın hariçte nefsi şekilde mevcut olabileceğine dair bütün 

ifadeleri, finefsihi vücut ile rabıtî vücudun nefyi anlamında kullanmaktadır. Buna 

karşılık, rabıt vücut ya da figayrihi vücudu bunlar için kabul etmektedir. Böylece, onun 

sıfat için nefyettiği “harici karşılıktan” kastı finefsihi mevcut olan harici misdaktır. 

Ama bir çeşit harici tahakkuk olan rabıt vücut mahza butlan değildir ve bu yüzden 

konusundan farklı ve fazla hiçbir şeye sahip olmadığı halde sıfat veya mahmulün harici 

karşılığı olarak kabul edilebilir. 

Dolayısıyla Sebzevari açısından felsefi sıfat veya mahmuller, hariçte figayrihi olan bir 

vücuda sahiptirler ve bunlar konularında rabıt olarak mahza fanidirler. Ama zihinde 

konularından ayrılır ve finefsihi bir zihni mevcudiyete sahip olurlar. 

4. ÇAĞDAŞ ARAYIŞLAR: Muhammed Hüseyin Tabatabai 

4.1. Hakiki ve İtibari Kavramlar ile Felsefi ikinci Akledilirlerin Bu Ayrım 

İçindeki Yeri 

Tabatabai (v. 1981), genel olarak kavramları itibari ve hakiki olmak üzere ikiye 

ayırmaktadır. Hakiki kavramlar mahiyetsel kavramlardır ve harici haysiyetten başka 

kendileri de haricidirler.771 Bunlar hem zihni hem de harici vücutla mevcut olabilirler 

ki bu durumda iki vücut arasında ortak olan bir mahiyet bulunur. Dolayısıyla sahip 

oldukları var olma biçiminden arî olarak kendileri hariçte bulunurlar ve kendi 

misdaklarının zat ve zati unsurlarını oluştururlar. Dolayısıyla da harici fertlere 

sahiptirler.  

Bunlara karşılık itibari kavramlar, misdaklarının haysiyeti hariciyet, hariciyetin 

yokluğu ya da zihnilik olan ve aynıyla zihin ve hariçte bulunmayan kavramlardır. Bu 

anlamıyla itibari kavramlar hem felsefi akledilirleri hem de mantıki akledilirleri 

kapsamaktadır. Diğer bir ifadeyle, vücudî ya da âdemi olsun felsefi akledilirlerin 

misdakları, hariciyet772 ya da hariciyetin yokluğu olduğundan zihinde aynıyla 

tahakkuk edemezler. Dolayısıyla mahiyetsel kavramların hilafına, misdaklarıyla aynı 

 
770 Hâc Mollā Hâdî b. Mehdî b. Hâc Mirzâ Hâdî-i Sebzevârî, Şerhü’l-Manzume, tashih Hasan 

Hasanzade Amuli, c. 2, haşiye 5, s. 165,. 
771 Muhammed Hüseyin b. Muhammed b. Muhammed Hüseyin Tabâtabâî, Nihayetü’l-Hikme (Kum: 

Müessesetü’l-Neşri’l-İslami, t.y.), s. 56.  
772 a. g. e., 256,  a. g. e., 39-40, Aynı yazar, Bidayetü’l-Hikme (Kum: Müessesetü’l-Neşri’l-İslami, 

t.y.), 151-152.  



257 

olmadıklarından onların zat ve zati unsurlarını oluşturmazlar ve sadece doğru bir 

şekilde onlara hamledilirler. Sonuçta harici fertlere değil sadece harici misdaklara 

sahiptirler. Mantıki olan ikinci akledilirlerin misdakları ise zihni haysiyetin aynısı 

olduklarından bu açıdan sadece mantıki akledilirlerin misdaklarıdırlar ve dolayısıyla 

bunlar harici olmayan salt zihni olan misdaklardır. Bu yüzden, mantıki ikinci 

Akledilirler ne harici fertlere ne de harici misdaklara sahiptirler: 

Husuli bilgi hakiki ve itibari diye ikiye ayrılır. Hakiki bilgi öyle bir kavramdır ki bazen 

hariçte mevcut olur ve buna has asarı olur ve bazen zihinde mevcut olur ve bu durumda 

harici asarı olmaz. İnsan kavramı gibi. Bunun varlığa ve yokluğa olan nispetinin eşit 

olması gerekir. İşte bu, o nedir sorusunun cevabında verilen mahiyettir.  

İtibari olan hakiki olanın hilafınadır. Bunlar ya misdakının haysiyeti hariçte olmaktır, 

yokluk gibi. Bu zihne intikal etmez. Aksi takdirde harici vücudu kabul eden bir şeye 

inkılâp etmiş olur. Harici vücudu olmayanın zihni vücudu da yoktur.  

Ama misdaklarının haysiyeti zihinde olmak olan kavramlar, külli, cins ve fasıl kavramları 

gibi. Bunlar hariçte yoktur. Aksi takdirde bu kavramlar malum olan zihni akledilirlere 

dönüşemezdi. Lakin bunlar ya salt haricidirler ve zihne gelmezler. Vücut gibi. Ve ona 

katılan veya salt butlan olan yokluk gibi. Ya da salt zihnidirler bazen harici vücutla 

mevcut olur bazen de zihni vücutla. Lakin bunlar husuli bilgi olması açısından 

misdaklardan intiza edilirler. Buna herhangi bir asar terettüp etmez.773  

Dolayısıyla, her ne kadar vücûdi olan felsefi Akledilirler; vücut, vahdet ve vücûb gibi, 

misdak açısından, hariciyseler de bunların hariciliği mahiyetsel kavramların hariciliği 

gibi değildir. Bu yüzden demek gerekir ki mahiyetsel kavramların hilafına, zihin, 

itibari kavramların meydana gelmesinde, tamamen pasif değildir. Bu yüzden de 

misdakta olanı tamamen zihne intikal ettirmez. Aksine zihin bir çeşit faaliyet ile bu 

kavramları intiza eder ve sonra misdaklarına hamleder. Dolayısıyla, bunların 

misdaklarına hamledilmesi de mahiyetsel akledilirlerin misdaklarına hamledilmesi 

gibi değildir. Bu yüzden onların mahiyetsel kavramlar gibi misdaklarının zat ve zati 

unsurlarını oluşturduğu söylenemez: “Bu kavramlar zihnin bir çeşit faaliyeti sonucu 

elde edilirler ve misdaklarına hamledilirler. Lakin mahiyetin vuku bulması ve 

fertlerine tanımlarında bulunacak şekilde hamledilmesi gibi değil.”774  

Böylece Tabatabai vücut ve sıfatları olan kuvve-fiil ile vahdet-kesret gibi kavramların 

mahiyetten farklı olarak, zihni vücut ve akli surete sahip olmadığını, dolayısıyla da 

 
773 Aynı yazar, Nihayetü’l-Hikme, 256. 
774 a. g. e., 151.  



258 

harici fertleri olmadığını vurgulamış olmaktadır.775 Bu yüzden, harici fert sahibi 

olmak, harici misdak sahibi olmak ve buna hamledilen kavramın da misdakın zatı ya 

da zati bir unsuru olması sadece mahiyetsel kavramların özelliklerinden olmaktadır: 

“Kavram eğer kurucu unsuru olduğu ve asarın terettüp ettiği harici bir ferdi varsa 

mahiyet olur.”776 

Gerçekte Tabatabai, Molla Sadra’nın nihai görüşünün hilafına her ne kadar zihin 

mahiyete delalet etmezse de mahiyetin hariçte bulunan bir veçhinin aynıyla zihne 

intikal ettiğine inanmaktadır. Bu yüzden Tabatabai, Molla Sadra’nın İbn Sina’ya 

istinat ettiği; “Eşyanın hakikatine (mahiyet) vukuf etmek insanın takatinde değildir”777  

görüşe karşılık şunları söylemektedir: 

Şeyhin zikrettiği (İbn Sina), genel anlamda hak ve doğru olsa da bunu tafsili ilimle 

kayıtlamak gerekir. Tanımla sınırlamak gibi. Aksi takdirde, açıktır ki vücûdi zihninin 

ispatı, iki vücutta da aynıyla mevcut olan mahiyete dair ilmin tahakkuk ettiği anlamına 

gelmektedir. Bu eşyanın hakikatine dair ilmin genel olarak husulüdür. Bu en küçük bir 

teemmülle dahi anlaşılabilir.778 

Tabatabai, Nihayetü’l-Hikme adlı eserinin asalet-i vücut konusunun sonunda, 

mahiyetin mevcudiyetinin zarfını ve sübut mahallini tabi bir mevcudiyet ve sübut 

olarak ele almaktadır.779 Ki aklın faaliyeti sonucu, -tabi kurgusal olarak değil aksine 

mahiyetin hariçte olan intiza kaynağı doğrultusunda-780 vücudun hakiki anlamı 

doğrultusunda gerçekleştirilir. Bu yüzden, her ne kadar mahiyetin hariçte intiza 

kaynağı, hariçte mutabık olduğu bir misdakı varsa da mahiyetin hariçteki karşılığıyla 

olan aynılığı sadece aklın bir faaliyeti sonucu gerçekleşmektedir ki akıl, mahiyetin 

hariçte intiza kaynağının olmasından, ona hakiki anlamda bir var olma nispet 

etmektedir yani bunu kendisi inşa etmektedir.  

 
775 a. g. e., 16-17-39. 
776 a. g. e., 17.  
777 Molla Sadra, İbn Sina’ya ait olan bu sözü Esfar’da kendi nihai görüşünü teyit etmek için 

aktarmaktadır.  
778 Ebü’l-Meâlî Mîr Sadrüddîn Muhammed b. Gıyâsiddîn Mansûr ed-Deştekî eş-Şîrâzî, el-Esfârü’l-

Erbaa, c. 1, haşiye 1 (Allame Tabatabai haşiyesi), s. 337.  
779 Seyyid Muhammed Hüseyin Tabatabai, Nihayetü’l-Hikme, s. 15., Ebü’l-Meâlî Mîr Sadrüddîn 

Muhammed b. Gıyâsiddîn Mansûr ed-Deştekî eş-Şîrâzî, el-Esfârü’l-Erbaa, c. 1, Haşiye , s. 215, c. 7, 

Haşiye 1 (Allame Tabatabai Haşiyesi), s. 271. 
780 Aklın bu faaliyetinin mahiyetin hariçte bulunan menşe-i intizaı doğrultusunda gerçekleştiği 

Allame’nin iki tabirinden anlaşılmaktadır: “Mahiyet vücudun zihin için hası olan zuhuratıdır.” Ve 

“Aklın faaliyeti zorunlu olan bir faaliyettir.” Anlaşılmaktadır. Allame Tabatabai, Nihayetü’l-Hikme, s. 

15.  



259 

Böylece, Tabatabai, felsefi akledilirlerin hariciliğinin tasvirinde, Molla Sadra’nın 

yolundan gitmiş olmaktadır. Onun mahiyetin hariciliğine dair nihai tasviri de Molla 

Sadra’nın tasvirine oldukça benzemektedir. Tabatabai bu açıklamalara ek olarak itibari 

kavramların diğer bazı özelliklerine de işaret etmektedir; mesela bunların hem vacip 

hem de mümkün olanı kapsaması, belli bir kategorideki var olanlara has olmaması, 

hepsinin genel olması ve eşyanın tanımında yer almamaları gibi sadece felsefi 

akledilirlere has olan özelikleri zikretmektedir.781 

4.2. Felsefi İkinci Akledilirlerin Tanımı 

Tabatabai, felsefi ikinci akledilirleri, misdakları açısından harici görmektedir. 

Dolayısıyla felsefi kavramlar haricidir. Her ne kadar bu haricilik onun nezdinde bu 

kavramların kendisinin hariçte bulunması şeklinde anlaşılmamışsa da bunların harici 

misdaklara doğru olarak hamledilebilmesi ile misdaklarının hariciliği kabul edilmiştir. 

Bu doğrultuda, onun felsefi ikinci akledilirlerin hariciliği ve zihniliğinden ne 

anladığına ve bu hariciliğin onun tarafından nasıl temellendirildiğine bakmak gerekir. 

Tabatabai’nin felsefi Akledilirler tanımı tıpkı Sebzevari’nin tanımı gibidir: “Felsefi 

ikinci akledilirlerin uruzları zihinde ittisafları ise hariçtedir.”782 

Uruz, Tabatabai’ye göre “müstakil ve ayrı bir vücuda sahip olmak” anlamına 

gelmektedir ki salt hariçte ittisafın olması tek başına böyle bir uruzu gerektirmez. 

Tabatabai bu konunun açıklanması sadedinde şunları söylemektedir: “Hariçte bir 

sıfatla tavsif edilmek, vasfın burada ayrı ve müstakil bir şekilde tahakkuk etmesini 

gerektirmez. Belki burada mevsufunun vücuduyla mevcut olması yeterlidir.783  

Bu iki ibareyi karşılaştırırsak “ayrı ve müstakil vücuttan” kastın, vasfın uruz halinde 

kazandığı durum olduğunu anlarız. Böylece Tabatabai’e göre felsefi kavramların uruz 

açısından zihni olması, sadece hariçte ayrı ve müstakil bir misdaklarının olmaması 

anlamına gelmektedir. Yoksa harici misdaklarının olmaması anlamına değil. Bu 

yüzden Tabatabai, Sebzevari’nin hilafına, zihni uruzu, kavramların harici olmamasının 

delili olarak görmez. Aksine bu kavramların ittisafının harici olduğunu esas alarak, 

bunların harici mevcudiyetine784 vurgu yapmaktadır:  

 
781 a. g. e., 258. 
782 a. g. e., 46.  
783 a. g. e., 45. 
784 Felsefi kavramların hariçteki mevcudiyetinden kasıt bunların misdaklarının hariçteki varlığıdır. 



260 

Hariçte bir vasıfla ittisaf olunmak, vasfın orada müstakil ve ayrı bir şekilde tahakkuk 

etmesini gerektirmez. Belki mevsufunun vücuduyla mevcut olması yeterlidir.785 

Bunlar (yani felsefi ikinci Akledilirler) hariçte mevcutturlar, mevzularının vücutlarıyla.786 

İtibari, hakiki olandan farklı olarak karşılığında müstakil bir vücudu olmayandır. Buna 

karşılık hakikinin ise karşısında ayrı ve müstakil vücutları vardır. İtibari olan izafet 

kategorisi gibi. İzafenin tarafların vücuduyla mevcut olduğu söylenir. Kendi başına 

mevcut olan cevherin hilafına.787 

Tabatabai’nin bu tür kavramların hariciyet ve mevcudiyetine dair bu vurgusu, ittisafın 

harici olduğu kabulüne dayanmaktadır. Bu da bir anlamda Molla Sadra’nın görüşünün 

devam ettirilmesidir. Mola Sadra Esfar’da, harici ittisafı yani harici olan iki şey 

arasındaki nispeti de harici olarak görmekte ve şöyle demektedir: “Her bir sıfat için 

vücuttan bir mertebe vardır. Bu mertebeye kendine has olan âsâr terettüp eder. Bir 

sıfatla ittisaf olunmak bu sıfat mevsufu nezdinde mevcut olmadıkça mümkün 

değildir.”788 

Tabatabi Esfar’a yazdığı haşiyesinde bu ibarenin teyidi sadedinde şunları 

söylemektedir: 

Bu kendisinde hiç şüphe bulunmayan apaçık bir hakikattir. Daha önce geçtiği gibi rabıt 

vücudun lazımı (yani ittisafi nispet) tarafının vücuduyla mevcuttur. Bunlarda (yani tarafın 

da) rabıt olanın tahakkuk ettiği mahalde tarafların birlikte tahakkuk etmesi gerekir (yani 

ittisafın tahakkuk ettiği mahalde). İttisaf gerçekleştiğinde taraflardan birisinin zihni 

diğerinin harici olmasının bir anlamı yoktur. Ya da taraflardan birisinin hakiki diğerinin 

ise itibari ve mecazi olmasının bir anlamı yoktur.789 

Molla Sadra’nın görüşünün Tabatabai tarafından teyit ve kabul edilmesi, daha çok 

ittisafın her iki tarafının da harici olduğunu vurgulamak içindir. Diğer bir ifadeyle, 

gerçek ittisaf, ittisaf taraflarının her ikisinin de gerçekten var olmasını gerektirir. Bu 

bir çeşit vücûdi farklılığa da işaret etmektedir. Yani ittisafın hakiki olması için ittisaf 

taraflarının hariçte bulunması yetmez aynı zamanda farklı bir şekilde de bulunmaları 

gerekir. Ama daha önce Molla Sadra’nın görüşünü açıklarken söylediğimiz gibi onun 

ittisafın tarafları arasında bulunan vücûdi farklılık ile felsefi kavramlar arasında 

bulunan vücûdi farklılıktan kastı, bunların misdak açısından çoklukları değildi. Diğer 

bir ifadeyle, her bir felsefi akledilirin hariçte vücuttan bir hisse aldığı halde bütün bu 

 
785 Muhammed Hüseyin b. Muhammed b. Muhammed Hüseyin Tabâtabâî, Nihayetü’l-Hikme, s. 45. 
786 a. g. e., 46. 
787 a. g. e., 258. 
788 Molla Sadrüddîn Muhammed b. İbrâhîm b. Yahyâ Kavâmî Şîrâzî, el-Esfârü’l-Erbaa, c. 1, s. 338.  
789 a. g. e, haşiye 1.  



261 

hisseler tek bir vücutta, tek bir misdaka sahip olacak şekilde mevcutturlar. Bu yüzden, 

Tabatabai’nin bu ifadesi de onun vasfın harici varlığını mevsufun aynısı olarak kabul 

ettiği diğer ifadeleriyle çelişecek şekilde anlaşılmamalıdır. 

4.3. Felsefi İkinci Akledilirlerin Zihinde Meydana Gelmesi 

Tabatabai, ayrıntılı bir şekilde zihnin felsefi akledilirleri dış âlemden hareketle nasıl 

elde ettiğini ele alan ilk Müslüman filozoftur. Ondan önceki filozoflar, ya hiçbir 

şekilde bu konuyu ele almamıştır ya da sadece müphem bir şekilde buna işaret etmekle 

yetinmişlerdir. Mesela Molla Sadra genel bir şekilde bu tür kavramların, his ve şuhut 

yoluyla zihinde meydana geldiklerini söylemiştir. Ancak bunun nasıllığı hakkında 

herhangi bir açıklama yapmamıştır. 

Tabatabai öncelikle felsefi akledilirlerin elde edilmesinde zihnin faal olduğunu 

söyleyerek meseleyi ele almaya başlamaktadır: “Bu kavramlar, zihnin bir çeşit 

faaliyeti sonucu meydana gelmektedirler.”790 

Felsefi akledilirlerin tahakkuk etmesinde zihnin müdahil olması özellikle vücut 

kavramında, önermenin iki tarafına “hüküm” edilmesinde özetlenebilir. Tabatabai’ye 

göre nefsin bir fiili olan bu hüküm, dış âleme dair bir çeşit kaşifiyeti de içinde 

barındırmaktadır. Ona göre zihin, kendisi tarafından gerçekleştirilen bu fiili esas alarak 

önermenin iki tarafıyla kaim olan rabıt vücudu, önce izafi bir şekilde ve rabıti bir vücut 

olarak ele almakta daha sonra ise onu tamamen izafeden soyutlayarak “vücut” 

kavramına dönüştürmektedir. Daha sonra bu kavram, zihnin müdahalesiyle harici 

misdaklara doğru bir şekilde hamledilmektedir. Yani zihin önce rabıti vücuttan 

müstakil bir vücut kavramı intiza etmekte daha sonra intiza kaynağını göz önünde 

bulundurarak bunu harici misdaklara hamletmektedir. Tabatabai’nin inancına göre bu 

kavram, zihni bir hakikat olan hükümden intiza edildiğinden ancak bu zihni hakikatten 

haber verebilir. Ama zihin, bunu harici misdaklara hamledecek şekilde yeniden inşa 

etmektedir: 

Ve diğer bir grup kavram yani itibari kavramlar, mahiyet değildir. Çünkü kendi 

gerçekliğinde zihni şeylerle bir olan zihni şeylerden haber verirler. Bu, iki taraflı bir 

gerçekliğe sahip olan hükümdür. Hüküm vasıtasıyla bizler, zihinden dış âleme bir çeşit 

geçit ve yol bulabiliriz. Öyleyse bu tür kavramlar, her ne kadar mahiyet olmadıkları için 

dış âlemden haber vermiyorlarsa da yine de onlar için bir çeşit haber verme ispat edebilir 

 
790 Muhammed Hüseyin b. Muhammed b. Muhammed Hüseyin Tabâtabâî, Nihayetü’l-Hikme, s. 151. 



262 

ve onlara hariçte olanı keşif edebilecek ve yansıtabilecek bir paye ve itibar verilebilir. Ve 

işte bu yüzden, onlara itibari ismini veririz.791 

Bu tür kavramlar yani itibari kavramlar, zihnin bir faaliyeti sonucu tahakkuk eder ve 

daha sonra harici olan misdaklarına hamledilirler.792  

Aşağıdaki ibarede Tabatabai ayrıntılı bir şekilde vücut kavramının “hüküm”’den nasıl 

intiza edildiğini ele almaktadır. Sonuçta bu tür kavramların harici doğruluklarının özel 

bir doğruluk olduğunu hatırlatmasının yanında vücut kavramı aracılığıyla vücudun 

harici misdakına geçecek bir yol bulduktan sonra vücûdi olan diğer felsefi 

akledilirlerin, vücudun harici misdakından intiza edildiğini açıklamaktadır:  

Misdaklarının haysiyeti hariçte olmak olan veya hariçte olmamak olan kavramlar, 

hükümden intiza edilirler. Birinciler olumlu önermelerde olan hükümden ikinciler ise 

olumsuz olan önermelerden. 

Bunun açıklanması; nefs ilk olarak his aracılığıyla mahsus olan bazı mahiyetlere 

ulaştığında, ulaştığı şeyi alır. Bunu hayal yetisinde muhafaza eder. Eğer ikinci defa 

ulaşırsa ya da şimdi ikinci olarak, yine onları muhafaza etmek için alır. Bu ikincisinin 

daha önce ulaştığı şeyle aynı olduğunu görür. Çünkü bunlar birbirine mutabıktırlar. 

Vücûdi olarak iki kavramın ittihadına hükmedilmesi hamldir. Daha sonra, aynı kavrama 

geri döndüğünde, tekrardan ve tekrardan. Sonra bunları tek bir kavram haline getirir. Bu 

onlara dair bir hükümdür ve zihnin bir fiilidir. Bu hüküm buna rağmen dış âlem için bir 

kıstastır. Zihnin bu fiili vücûdi bir nispettir ve iki taraf ile kaim olan rabıt vücut ise 

itibaridir. Daha sonra nefs kendi fiili olan hükmü tasavvur eder ve ona müstakil bir şey 

olarak bakar. Mevsufundan fazla bir şey olarak. Rabıt olduktan sonra kavramın varlığını 

tasavvur eder. Sonra onu tecrit eder ve vücudu tek başına izafe şeklinde olmadan tasavvur 

eder. İşte bu şekilde hükümden vücut kavramı intiza edilmiş olur ve harici misdakına 

hamledilir. Misdakın haysiyeti hariçte bulunma haysiyetidir ve bu da onun misdakıdır. 

Bu kavramı kendisinden alınan fertler değildir. Bu fertlerinde bulunan mahiyet değildir. 

Ki sonra ona has olan sıfatlarla misdakından intiza edilsin. Vücûb, vahdet, kesret, kuvve, 

fiil ve benzerleri.793  

Tabatabai daha sonra yokluk ve yoklukla ilgili kavramlar için vücut ve vücudun 

sıfatlarının meydana gelmesine benzer bir yol takip etmektedir: 

Sonra nefs mahsus olan bir mahiyete ulaşıp onu muhafaza etiğinde. Daha sonra ilkinden 

farklı olan başka bir mahiyete ulaşır. İkinciyi birincisi gibi görmez, birbirine mutabık 

olarak görmez. Nasıl ki bunu daha önceki surette görmüştü, onları aynı ve mutabık 

görmüştü. Ve onları muhafaza ettikten sonra önüne getirdiğinde, daha önce tekrarlanan 

 
791 Muhammed Hüseyin b. Muhammed b. Muhammed Hüseyin Tabâtabâî ve Murtaza Mutahhari, 

Usul-i Felsefe ve Reviş-i Realizm, 3. bs. c. 2 (Kum: Sadra, 1368),  s. 59. 
792 Seyyid Muhammed Hüseyin Tabatabai, Bidayetü’l-Hikme, s. 151. 
793 Allame Tabatabai, Nihayetü’l-Hikme, s. 257. 



263 

mahiyetlerin suretlerinde yaptığı şeyi burada yapamaz, hükmü tekrar edemez. Lakin bunu 

bir fiili olarak itibar eder ve bu da haml için mukabil hamli selbeder. Sonra ona bakar 

müstakil bir varlık olarak. Bunun tasavvuru da mahmulün mevzudan selbedilmesidir. 

Sonra mutlak olarak onu selb ve yokluk olarak tasavvur eder. Sonra onun için zorunlu 

bazı sıfatlar itibar eder. Mesela yoklar arasında bir fark olmaması gibi ve aralarındaki 

farkın mevcutlara izafe edilmesinden kaynaklanması gibi.794 

Ancak Tabatabai, Usuli Felsefe ve Revişi Realizm’de diğer bir yol takip etmekte ve 

felsefi akledilirlerin “deruni misdakları” ve “içsel şuhut” aracılığıyla elde 

edilebileceğini yani zihnin felsefi akledilirleri bir çeşit akli şuhut ile meydana 

getirdiğini söylemektedir. Onun bu görüşüyle biraz önce aktardığımız vücut 

kavramının nasıl elde edildiğine dair görüşü birbiriyle tam olarak uyumludur. Ancak 

diğer felsefi akledilirlerin nasıl elde edildiğine kıyasla yeni bir yol olarak görülebilir. 

  

 
794 a. g. e., 258. 



264 

BÖLÜM V 

FELSEFİ AKLEDİLİRLER VE METAFİZİK YAPMA İMKANI 

Bu bölümde felsefi ikinci akledilirlerin dış âlemden hareketle nasıl elde edildiğiyle 

ilgili kendi görüşümüzü ortaya koyacağız. Çünkü metafizik yapma imkânının 

temellendirilebilmesi için felsefi ikinci akledilirlerin dış âlemden doğal bir şekilde 

nasıl elde edildiğinin gösterilebilmesi gerekir. Bu da ancak metafiziksel ve mufarık bir 

cevherin yani faal aklın etkisi ve müdahalesi olmadan yapılabilirse mümkün olacaktır. 

Bu doğal temellendirmeyi yapabilmek için birkaç aşamadan oluşan bir çözüm yolu 

önererek bu çalışmayı ucu açık bırakmak şartıyla tamamlayacağız. Şimdi önce felsefi 

akledilirlerin bazı temel özelliklerini ele zikredelim.  

1. FELSEFİ AKLEDİLİRLERİN BAZI TEMEL ÖZELLİKLERİ 

Molla Hadi Sebzevari’nin felsefi ikinci akledilirlere dair yaptığı tanıma göre birinci ve 

mantıki ikinci akledilirlerden farklı olarak bu tür kavramların uruzları ile ittisafları 

birbirinden farklıdır. Felsefi bir akledilirin uruz mahalli zihinken, ittisaf mahalli ise dış 

âlemdir. Diğer bir ifadeyle felsefi Akledilirler ne birinci Akledilirler gibi harici olan 

fertlere sahiptirler ne de mantıki Akledilirler gibi salt zihnidirler. Bu tür kavramlar 

zihinde konularına zait olacak şekilde bulunurken dış âlemde konularıyla ayniyet 

şeklinde bulunurlar. Dolayısıyla dış âlemde bunlarla konuları arasında herhangi bir 

ziyadet veya farklılık bulunmaz. Şimdi felsefi akledilirleri daha iyi anlayabilmek için 

bunların sahip olduğu bazı özellikleri tek tek ele alıyoruz. Elbette aşağıda 

zikredeceğimiz özellik veya kıstasların aynı anda bütün felsefi akledilirlerde 

bulunduğu düşünülmemelidir. Dolayısıyla bu özelliklerin her birisinden hareketle 

ancak bazı felsefi akledilirleri tanıyabiliriz. İkinci olarak zikredilen bu özelliklerin 

birbirinden tamamen farklı olduğu da düşünülmemelidir. Aksine bu özelliklerden 

bazıları diğerlerini kapsamakta veya gerektirmektedir. Bu özelliklerden bazıları temel 

ve genel birer kıstasken diğer bazıları da tümel misdaklardır. Buna rağmen bizim 

bunları birbirinden ayırt etmemizin sebebi felsefi akledilirlerin daha iyi anlaşılmasını 

sağlamaktır: 

a. Vücut ve onunla eşanlamı olan kavramlar felsefi akledilirlerdendir. Vücut kavramı 

ile eşanlamlı olan Akledilirler, bütün var olanları kapsadığından bunlar belli bir varlık 



265 

grubuna has değillerdir. Şeylik, vahdet, ayniyet, fiiliyet ve benzeri kavramlar vücut 

kavramıyla eşanlamlı olan akledilirlerdir.  

b. Varlığın ilk taksiminden elde edilen varlık olarak varlığın sıfat ve arazları da felsefi 

akledilirlerdendir. Bu tür kavramlar ilk felsefenin umur-i amme kısmında ele alınırlar. 

Bunlar daime karşıt olan birer kavram çifti şeklinde bulunurlar. Bu çiftlerden her birisi 

varlığın bir kısmından haber verir ve ikisi birlikte bütün var olanları kapsarlar. Varlığın 

tabii veya riyazî gibi kayıtları almadan önce kabul ettiği taksimlerden elde edilen bu 

tür kavram çiftleri varlık olarak varlığın zati arazlarını oluştururlar. Vücûb-imkân, 

zihni-harici, kuvve-fiil, illet-malul ve benzeri kavram çiftleri birer felsefi akledilirdir. 

c. Hem vacip hem de mümkün olana hamledilebilen her kavram birer felsefi 

akledilirdir. Esasında Vacibü-l vücuda hamledilebilen her sıfat ve kavram, felsefi bir 

akledilirdir. Bu kavram ayrıca mümkün olanlara da ister hamledilebilsin isterse de 

hamledilmesin. Dolayısıyla Hak olanın bütün isim ve sıfatları felsefi birer akledilirdir. 

İlim, kudret, irade ve benzeri bütün sıfatlar bu türdendir. Vacibü-l vücut mahiyetsel 

olan bir had veya sınıra sahip olmadığından ona dair olan sıfat veya kavramlar birinci 

akledilirlerden olamazlar. Aynı şekilde Hak olan salt zihni bir varlık olmadığından ona 

dair olan sıfat veya kavramlar, mantıki ikinci akledilirlerden de olamazlar. Dolayısıyla 

Hak olanın sıfatları felsefi birer akledilirdir. 

d. Mücerret ve maddi olanı kapsayan her kavaram, felsefi bir akledilirdir. Hem soyut 

hem de maddi birer cevhere hamledilebilen cevher kavramı gibi. Cevherlik mahiyetsel 

bir kavram değildir. Bu felsefi bir akledilirdir ve cevher sahibi olan mevcutların var 

olma tarzından intiza edilmektedir. 

e. Birden fazla kategoriye hamledilebilen bir kavram felsefi bir akledilirdir. Araz 

kavramı böyle bir akledilirdir. Bu kavram birden fazla araz kategorisine doğru bir 

şekilde hamledilebilmektedir. Çünkü en geniş anlamında dahi mahiyetsel kavramlar 

olan birinci Akledilirler, birden fazla kategoriye hamledilemezler. Kategoriler en 

yüksek cinsler olduklarından ve zati olarak birbirlerinden farklı olduklarından hiçbir 

mahiyetsel kavram, birden fazla kategoriye yüklenemez. Bu yüzden felsefi 

akledilirlerin kapsam ve kuşatıcılığı mahiyetsel kavramlar olan birinci akledilirlerden 

oldukça fazladır. Bu özelliğe sahip olan felsefi Akledilirler, varlık olarak varlığın zati 

sıfat ve arazları, umur-i amme ya da genel ve ortak tabiatlar şeklinde isimlendirilirler. 



266 

f. Felsefi ikinci akledilirlerin harici fertleri yoktur. Bu yüzden bunlarla misdakları 

arasında bulunan ilişki, doğal tümel ile fertleri arasında bulunan ilişkiye benzemez. 

Birinci akledilirlerin ise harici fertleri bulunduğundan, bunlarla misdakları arasında 

bulunan ilişki doğal tümel ile fertleri arasında bulunan ilişkidir. Çünkü bu durumda 

harici fertleri mezkûr tümelin fertleridirler. Dolayısıyla felsefi Akledilirler, mantıki 

anlamıyla varlık sorusu olan ilk sorunun cevabında verilmezler. Ancak felsefi 

akledilirlerin hariçte fertlerinin olmamasından bunların hariçte hiçbir şekilde bir 

karşılık veya gerçekliklerinin bulunmadığı sonucunu çıkarmamak gerekir. Zira felsefi 

Akledilirler harici olan bir haysiyete sahiptirler ve mezkûr haysiyetin bu hariciliği 

felsefi kavramlar açısından intiza kaynağı görevi görür. Hukema bazen icabi bazen de 

selbi olan farklı tabirlerle bu durumu ifade etmişlerdir. Bazen felsefi akledilirlerin 

hariçte bir karşılıkları yoktur ama harici olan bir intiza kaynakları vardır, demişlerdir. 

Bazen de bu tür akledilirlerin harici fertleri yoktur ama harici misdakları vardır, 

demişlerdir.  

g. Felsefi akledilirleri duyular aracılığıyla idrak etmek mümkün olmadığından bu tür 

kavramların onları önceleyen duyusal ve hayali suretleri yoktur. Bu durum felsefi 

Akledilirler ile harici gerçeklik arasındaki ilişkiyi temellendirirken karşı karşıya 

kalınan en önemli sorundur. Zira felsefi akledilirleri önceleyen duyusal ve hayali 

suretler olmadığından bunların tecrit süreci ve sonrasında da genelleme şeklinde 

zihinde meydana geldiğini söylemek mümkün olmamaktadır. Ancak huzuri şuhuttan 

intiza edilen felsefi Akledilirler, bu şeylerin gerçeklikleri doğrudan şuhut edildikten 

sonra intiza edilirler. Bu da nefs, nefsanî haller, nefsin fiilleri ve yetilerine dair felsefi 

akledilirlerin nasıl zihinde meydana geldiğini açıklayabilmektedir. Ancak söz konusu 

zihin dışı âlem olunca felsefi akledilirlerin nasıl intiza edildiği sorusunu cevapsız 

bırakmaktadır.  

h. Felsefi ikinci akledilirlerin intizasında onun harici misdakını diğer bir şeyle 

karşılaştırmamız gerekir. Mahiyetsel bir kavramın intizasında ise onun harici ferdi ile 

başka bir ferdi mukayese etmeye ihtiyaç yoktur. Burada mahiyetsel akledilirin ferdini 

tek başına göz önünde bulundurmak yeterlidir. Bu genel kural doğrultusunda nispi ve 

izafi olan bütün kavramların birer felsefi akledilir olarak kabul edilmesi gerektiğini 

söyleyebiliriz. Yine bu sebepten dolayı tek bir şey farklı ve hatta karşıt felsefi 

akledilirlerin misdakı görevi görebilir. Mesela bu yüzden malul olan bir şey aynı anda 



267 

illet de olabilir. Ancak tek olan bu şey maluliyet sıfatını başka bir şeye nispetle alırken 

aynı şey illet olma vasfını ise başka bir şeye nispetle alır. Mesela elin hareketi insan 

iradesinin malulüyken, aynı zamanda insanın elinde bulunan kalemin hareketinin de 

illetidir. Aynı şekilde mevzu ve mahmul gibi kavramların intiza edilmesinde de 

mukayeseye başvurulur. Dolayısıyla bu özellik sadece felsefi akledilirlere has değildir.  

ı. Dış âlemde vuku bulmaları türlerinin tekrarını ve dolayısıyla teselsüle yol açacak 

her kavram intizai ve felsefi birer akledilirdir. Daha önce de gördüğümüz gibi 

Sühreverdi, bu kıstası itibari olanlar ile olmayan akledilirleri birbirinden ayırt etmek 

için kullanmıştır. Sühreverdi bu kıstastan hareketle imkân, vücûb, vücut ve vahdet gibi 

kavramların harici fertlere sahip olurlarsa bunun muhal olan teselsüle yol açacağını 

göstermiştir. Bu sakıncanın önüne geçebilmek için Molla Sadra felsefi akledilirlerin 

hariçte ancak rabıt olan bir var olma tarzına sahip olduğunu söylemiştir. Molla 

Sadra’nın görüşünü bu kıstas doğrultusunda ifade edecek olursak şöyle diyebiliriz; 

rabıt bir varlığa sahip olanın müstakil bir varlığa sahip olduğunu farz edersek bu 

durumda muhal olan teselsül lazım gelecektir. Bunların rabıt da olsa bir dışsal 

gerçekliğe sahip olması salt zihni olmadıkları anlamına gelmektedir ki ancak bu 

sayede ittisaf açısından harici olabilmektedirler. Ama özünde rabıt olan bir şeyi 

müstakil bir sıfat şeklinde farz edersek bu durumda sıfat ile mevsuf arasında bulunması 

gereken nispetin de bir mevzuya ihtiyacı olacaktır ve bu durum bu şekilde devam 

edeceğinden sonuç muhal olan teselsül olacaktır.  

i. Felsefi ikinci Akledilirler kategorisel değil analitik arazlardandır. Kategorisel olan 

arazlar mahiyetin aksamından olduklarından bunlara taalluk eden kavramlar da birinci 

akledilirlerdendir. Kategorik arazın vücudu dış âlemde konusuna zait bir şekilde 

mevcuttur. Buna karşılık tahlili arazlar mahiyetsel olgular değildir. Bu yüzden 

vücutları hariçte arız oldukları konularına zait bir şekilde bulunmaz. Aksine bunlar 

hariçte mevzu ve konularıyla ayniyet şeklinde olan bir var olma tarzlarına sahiptirler. 

Bunlar ancak zihinde arız oldukları konularından ayrılır ve müstakil bir mevcudiyete 

kavuşurlar. Zaten bu yüzden de felsefi akledilirlerin uruzları zihnidir. Zihin veya akıl 

tahlil makamında bu tür kavramları konularından intiza etmektedir. Bu açıdan bu tür 

kavramlara mahmul dışı kavramlar denmektedir. Yani bu tür kavramlar konunun 

özünden ve bizzat kendisinden intiza edilen yüklemlerdir. Buna karşılık konularına 



268 

eklenen mahmuller bulunur ki bunlar harici ve kategorisel olan arazlardır ve hariçte 

konularından ayrı ve farklı bir şekilde mevcutturlar.  

Mahiyetsel olan zati unsurlar da hariçte konularıyla vahdet şeklinde bulunurlar ve 

bunlarla konuları arasında herhangi bir farklılık yoktur. Ama felsefi akledilirlerle 

mahiyetsel olan zati unsurlar arasındaki fark şudur ki zati unsurlar hariçte konularına 

zait olmadıkları gibi zihinde de konularına zait değillerdir. Buna karşılık felsefi 

Akledilirler zihinde mahiyete zaittirler.795 Diğer bir ifadeyle zati bir unsurun yüklem 

olarak görev gördüğü önermeler analitik önermelerdir. Ancak felsefi bir akledilirin 

harici misdakına mahmul olarak yüklendiği önermeler sentetik önermelerdir. 

k. Tahlili arazlar konularıyla ayniyet şeklinde mevcut olduklarından, yaratma veya 

meydana gelmede konularından ayrı ve müstakil bir şekilde yaratılmazlar. Bunlar 

konularının yaratılmasıyla basit bir yaratma ile onlarla birlikte tahakkuk ederler. Oysa 

harici arazlarda yaratma basit değil mürekkeptir. Dolayısıyla Sühreverdi’nin de 

açıkladığı gibi tahlili arazların hariçte konularından ayrılması muhaldir. Bu işin sırrı 

bu tür kavramların, bir şeyin var olma tarzından yani bizzat varlığın kendisinden intiza 

ediliyor olmalarından kaynaklanmaktadır. Aslında bunlar varlığın kendisinden başka 

bir şey değildir. Bu yüzden bu tür durumlarda konunun bu sıfat veya akledilirlerden 

arî bir şekilde bulunabileceğini düşünmek mümkün değildir. Bu yüzden mesela imkân 

insanın arızı bir sıfatı olamaz. Eğer bu mümkün olsaydı insanın mümkün olmaması da 

mümkün olurdu. Eğer insan mümkün değilse ya vacip olacaktır ya da mümteni. Bu da 

zatta inkılâp anlamına gelirdi ki muhaldir. Dolayısıyla insan ne imkân sıfatından arî 

olabilir ne de bunun dışında bir sıfat alabilir. Yani eğer insan mümkünse her zaman 

mümkündür ve eğer değilse de hiçbir zaman değildir. 

Felsefi akledilirlerin pek çok çeşidi olduğundan hepsi için aynı anda geçerli olabilecek 

bir özellik veya kıstas ortaya koymak pek kolay değildir. Bu yüzden bu özellik ve 

kıstasları ayrı ayrı zikretmenin daha uygun olacağını düşündük. Diğer bir ifadeyle bu 

özelliklerden herhangi birisine sahip olan her kavram felsefi ikinci akledilirdir. Ancak 

felsefi ikinci akledilir olan bir kavramın bütün bu özelliklere sahip olması gerekmez. 

Şimdi felsefi Akledilirler ile dış âlem arasında bulunan ilişkinin nasıllığını ele almaya 

geçebiliriz ki bu tür kavramlarla ilgili en önemli mesele de zaten budur. 

  

 
795 Molla Sadrüddîn Muhammed b. İbrâhîm b. Yahyâ Kavâmî Şîrâzî, el-Esfârü’l-Erbaa, c. 1, 179. 



269 

2. FELSEFİ AKLEDİLİRLERLE DIŞ ÂLEM ARASINDA BULUNAN 

İLİŞKİ: FELSEFİ AKLEDİLİRLERİN HARİÇTEN İNTİZA 

EDİLMESİ 

Müslüman filozofların çoğu, çocukluk döneminde insan nefsinin salt kuvve ve 

potansiyel halde bulunduğunu düşünmektedir. Onlara göre nefs bu aşamada her türlü 

tasavvur ve tasdikten yoksundur. Diğer taraftan yine Müslüman filozoflar tümel 

idraklerin tikel idrakler tarafından öncelendiğini düşünmektedirler. Buna göre akli 

olan bütün bedihi tasavvurların mahsus anlamlardan intiza edildiğini kabul 

etmektedirler. Hatta genel kavramlar olan vücut, vahdet, imkân, imtina, vücûb ve sair 

felsefi Akledilirler dahi tikel olan idrakler tarafından öncelenmiş olarak görürler. 

Dolayısıyla Müslüman filozoflara göre bütün Akledilirler duyusal tasavvurlar 

tarafından öncelenmektedir. Ancak şu farkla ki birinci Akledilirler doğrudan zihne 

intikal ederken ikinci Akledilirler ise zihnin aktif olarak devreye girmesi ve birinci 

Akledilirler üzerinde bir çeşit tahlil, karşılaştırma ve ayırma faaliyeti gerçekleştirmesi 

sonucu bunlardan intiza edilmek suretiyle meydana gelmektedirler. 

Müslüman filozoflar bedihi olan bütün akli tasavvurları intizai şeyler olarak görüp 

aklın bunları duyusal anlamlardan intiza ettiğini söylemektedirler. Bu intizai 

kavramlar arasında harici şeylerin doğrudan suretlerini oluşturanlar ile vücut, vahdet, 

imkân ve benzeri kavramları birbirinden ayırmaktadırlar. Ama Müslüman filozofların 

hiçbirisi felsefi akledilirlerin nasıl intiza edildiği meselesini ele almamıştır. İslam 

Felsefesi tarihinde bu önemli konuyu müstakil bir mesele olarak ele alan ilk kişi 

Muhammed Hüseyin Tabatabai’dir. 

Felsefi akledilirlerin mahsus olan harici fertleri bulunmadığından duyular aracılığıyla 

bu tür kavramların zihinde meydana gelebilmesi mümkün değildir. Elbette tümel olan 

hiçbir kavram tümel olması hasebiyle mahsus değildir. Ancak bazı tümel kavramların 

mesela birinci akledilirlerin dış âlemde mahsus fertleri bulunmaktadır. Bu tür 

tümellerin fertleri duyular aracılığıyla bilinebilir. Bazılarına göre mahsus fertleri 

bulunan tümel kavramlar zihinde aklın bu tür duyusal veriler üzerinde yaptığı işlemler 

sonucunda meydana gelmektedirler. Akıl mahsus olan bu malzeme üzerinde çalışarak, 

tecrit ve genelleme yoluyla bu fertlerin tümel kavramını inşa etmektedir. 

Ancak harici olan fertlere sahip olmadıklarından felsefi akledilirlerin tecrit ve 

genelleme yoluyla akılda hâsıl olması mümkün değildir. Bu yüzden Müslüman 



270 

filozoflar felsefi akledilirlerin zihinde meydana gelebilmesi için üç aşamadan oluşan 

tekamüli bir süreç öngörmüşlerdir: 

2.1. Birinci Aşama 

Müslüman filozoflar felsefi akledilirlerin taakkulun ikinci derecesinde bulunduklarını 

söylemektedirler. Buna göre bizler önce mahiyetsel olan bir kavramı idrak ederiz. 

Mahiyetsel olan bir kavram zihinde idrak edildikten sonra zihin bu kavramın hariçten 

haber verme özelliğini göz önünde bulundurarak felsefi akledilirleri bunun sıfatı ve 

yüklemi olarak idrak eder. Dolayısıyla felsefi Akledilirler daima kendilerini önceleyen 

bir mahiyetsel akledilir tarafından öncelenirler. Zaten onlara felsefi ikinci Akledilirler 

denmesinin sebebi de budur. Mesela bizler önce insan kavramını idrak ederiz. Daha 

sonra zihinde bulunan bu kavram üzerine eğilir ve onu değişik açılardan ele alır ve bir 

felsefi akledilir olan imkânı onun vasfı olarak bulur ve ona hamlederiz. 

Ancak felsefi akledilirlerin önemli bir kısmı vücûdi ilişkilerden haber verdiklerinden 

mahiyet bu tür kavramlar açısından intiza kaynağı görevi göremez. Bu yüzden de bu 

tür sıfatların mahiyete istinadı hakiki değil mecazi bir istinattır. Dolayısıyla felsefi 

akledilirlerin zihinde nasıl meydana geldiğini temellendirebilmek için bu kadarı yeterli 

değildir.  

2.2. İkinci Aşama 

Bu aşamada felsefi bir akledilirin intiza edilebilmesi için tek bir mahiyetsel kavramın 

esas alınmasının yeterli olmadığı anlaşılır. Aksine pek çok durumda birbiriyle 

karşılaştırılacak en az iki mahiyetsel kavrama ihtiyaç bulunmaktadır. Akıl bu iki 

kavramı karşılaştırıp bunlar arasında bulunan nispete odaklanarak ilgili felsefi 

aklediliri intiza eder. Bu yüzden bu tür akledilirlerin çoğu birbirine karşıt olan kavram 

çiftleri şeklinde bulunurlar. Vahdet-kesret, vacip-mümkün, ayni-zihni, illet-malul, 

kuvve-fiil ve benzeri. Mesela zihin imkân kavramını idrak edebilmek için öncelikle 

insan ve vücudun anlamını idrak etmiş olması ve sonrasında insanlık ile vücut arasında 

bulunan nispeti göz önünde bulundurması gerekir. Zihin ancak bu yolla imkân 

kavramına ulaşabilir. Çünkü imkân insan denen mahiyetin vücut ile arasında bulunan 

ilişkinin adından başka bir şey değildir. Aynı şekilde zihin ateş ile yakmayı birbiriyle 

mukayese ederek bunlar arasında bulunan illiyet ilişkisini idrak eder. Buradan 

hareketle ateşi illet olarak yanmayı da malul olarak adlandırır.  



271 

Ancak bunun, yolun sonu olmadığını da bilmek gerekir. Zira bir kavramı bu tür 

sıfatlarla tavsif edebilmek için mukayese ve aralarında bulunan nispetin göz önünde 

bulundurulması gerekli ancak yeterli değildir. Çünkü bu iş ancak bizler daha önce 

mezkûr kavramla bir şekilde aşina olmuşsak faydalı olacaktır. Dolayısıyla iki 

kavramın birbiriyle mukayese edilmesi bunlardan farklı olan üçüncü bir kavramın 

meydana gelebilmesi için yeterli değildir. Zira bu mukayeseden elde edilen sadece 

hangi kavramın hangi kavrama hamledileceği veya hangi özelliğin hangi varlık için 

ispat edileceğidir. Yani bu tür kavramların konularına olan intisabı ve konuların da 

bunlarla ittisafı için bu mukayese faydalıdır. Ancak bu tek başına felsefi akledilirlerin 

zihinde meydana gelebilmesi için yeterli değildir. İşte üçüncü aşama bu eksikliği 

gidermeye çalışmaktadır. 

2.3. Üçüncü Aşama 

Temelde iki farklı bilgi kaynağı olduğu söylenebilir. Duyulardan ibaret olan dışsal 

kaynak ve huzuri şuhut olan içsel kaynak! Her kavram ya da tasavvur bir şekilde bu 

iki kaynaktan birisine irca edilebilir olmalıdır. Bu yüzden eğer bilginin kaynağı olarak 

sadece dışsal duyuları kabul edersek duyulur olanı dahi temellendiremeyiz. Çünkü 

duyulur olan huzuri şuhut olmadan açıklanamaz. Ayrıca her husuli bilgi nihayetinde 

huzuri bilgiye dayanmak zorundadır. Esasında herkeste bulunan kendilik bilgisinin 

duyular aracılığıyla meydana gelebilmesi mümkün olmadığından başta felsefi, 

mantıki, matematiksel ve benzeri akledilirin açıklanabilmesinde aciz kalırız ki bunlar 

sahip olduğumuz bilgilerin önemli bir kısmını ve özünü oluşturan kavramlardır. Eğer 

bu yaklaşımı esas alırsak bütün bu akledilirlerin içeriksiz kavramlar olduğunu kabul 

etmek zorunda kalırız. Yahut modern bazı filozoflar gibi onların fıtri ve apriori 

olduklarını kabul etmek zorunda kalırız ki bu da yine onların içeriksiz olduğu ve 

sadece maddi âleme uygulanabilecekleri anlamına gelecektir. Bu iki yoldan hiçbirisi 

Müslüman filozofların tercih ettiği yol ve yöntem değildir.  

Bu yüzden felsefi akledilirlerin çoğunun intiza kaynağının huzuri bilgide 

bulunabileceğini ve bizlerin ilk olarak bu tür kavramlarla nefs, nefsanî haller ve nefsi 

yetiler üzerinde teemmül ederek ve bunlar arasında bulunan nispeti göz önünde 

bulundurarak aşina olduğumuzu söylememiz gerekir. Bizler burada vücut, illiyet, 

vahdet, kesret ve benzeri kavramların harici hakikatleri ile temas kurar ve zihnimiz 

yeterince tekâmül ettiğinde de bu huzuri olgularda teemmül ederek felsefi akledilirleri 



272 

intiza ederiz. Bu kavramlardan bazıları basitçe ve kolayca herkes için hâsıl olur. Ancak 

bunların geliştirilmesi, derinleştirilebilmesi ve analoji yoluyla dış âleme nispet 

edilmesi bilinçli ve derin bir tefekkürü gerektirmektedir. Şuhudi olguları tanıdıktan, 

akledilirleri bunlardan intiza ettikten ve nefsanî özellikleri bunlardan tecrit ettikten 

sonra bunları harici misdaklara nispet ederiz. Elbette bütün felsefi Akledilirler 

doğrudan şuhuttan elde edilemezler. Aksine pek çok felsefi akledilir başka kavramlar 

aracılığıyla elde edilmektedir.  

İslam Felsefesi tarihinde felsefi akledilirlerin huzuri bilgi ve verilerden intiza edildiği 

görüşünü ortaya atan ilk kişi Muhammed Hüseyin Tabatabai’dir.796 Tabatabai’ye göre 

intiza ya da suret almak veya suret oluşturmak hayal yetisinin görevidir. Hayal yetisi 

hissi ve huzuri verilerle bilinir hale gelmiş olan gerçeklikle doğrudan ilişki kurarak 

husuli olan tasavvurlar inşa etmektedir. Bu husuli suret, şeyin harici asarını hazfederek 

malum olan şeyin hakikatini içinde barındırmaktadır. Harici olan mahsus şeylerin 

tasvirleri tikel olan hayali suretlerdir. Daha sonra ise tümel olan mahiyetsel kavramlar 

ve birinci Akledilirler gelmektedir. Huzuri bulgulara dair tasvirler ise felsefi 

Akledilirler ile ikinci akledilirleri oluştururlar. Hayal yetisi nefsanî yetilerden bir 

tanesi olduğundan içsel olgularla vücûdi olan ittisala sahiptir. Bu yüzden de onların 

resimlerini çekip onlara dair tasvirler oluşturabilir. Tabatabai şöyle demektedir: 

Diğer taraftan daha önce de söylediğimiz gibi nefsimiz, nefsanî hallerimiz ve nefsanî 

yetilerimiz hepsi birlikte nezdimizde hazır bir şekilde bulunmaktadırlar. Bunların hepsi 

bize huzuri bilgi aracılığıyla malum olurlar. Bizim bilme yetimiz onlarla daimî olarak 

ittisal halindedir. Dolayısıyla onları bulur ve onlardan suretler alır ve resimlerini çeker. 

Bu husuli idrakte nefs, nefsin halleri, nefsanî fiiller ve yetiler hakikatleriyle birlikte idrak 

yetimizin huzurunda bulunurlar… Aynı şekilde yetiler, fiiller ile nefis arasında bulunan 

ilişki ve nispet de huzuri olarak bize malum olduğu gibi husuli olarak da malum 

olacaktır.797 

Dolayısıyla zihin içsel olgu ve değişimlerde teemmül ederek çeşitli tasavvur ve 

tasdiklere ulaşmaktadır. Tabatabai’nin bu teorisi pek çok felsefi akledilirin zihinde 

nasıl meydana geldiğini açıklama noktasında oldukça işlevsel görünmektedir. Ancak 

bu teori sadece soyut şeylere dair olan felsefi akledilirlerin nasıl meydana geldiğini 

açıklayabilmektedir. Ama eğer felsefi akledilirlerin alanını bundan daha geniş tutarsak 

 
796 Allame Seyyid Muhammed Hüseyin Tabatabai, “Usul-i Felsefe ve Reviş-i Realizm,” Makaleyi 

Pencom.  
797 a. y. 



273 

ve mesela bütün nispi, izafi kavramları da bu grup içinde sayarsak bu durumda maddi 

âlemle ilgili olan felsefi Akledilirler dahi kapsayacaktır ve bu tür kavramların ilmi 

huzuri yoluyla açıklanabilmesi pek mümkün görünmemektedir.  

3.  ÖNERİLER 

Öncelikle bu bağlamda “Akledilirler” kavramını sadece akli idrak anlamında 

kullanmamak gerektiğini söyleyelim. Yani bu tabir illa da tikel olan hissi ya da 

hayali idraklerin karşıtı olan akli idrakler anlamında kullanılmamalıdır. Çünkü 

akledilirlerin birinci ve ikinci Akledilirler diye ayrımında asıl amaç, zihinde 

birincilik ve ikincilik açısından hâsıl olan tasavvurları birbirinden ayırmaktır. Bu 

hem hissi hem de hayali tasavvurları kapsamaktadır. Diğer bir ifadeyle 

mahiyetsel kavramlar olan birinci Akledilirler akıl tarafından tecrit yoluyla elde 

edilmiş olan mahiyetlerle sınırlı olmayıp his ve hayal tarafından idrak edilmiş 

olan mahiyetleri de kapsayacak şekilde anlam genişlemesine uğramalıdır. 

Dolayısıyla bu meselede “Akledilirler” tabirinden kasıt en genel anlamıyla 

tasavvur edilmiş olan zihni her şey olmalıdır. Çünkü kadim dönemlerden beri 

aklın anlamlarından birisi de zihindir ve bu anlamıyla akıl hem duyular hem 

hayal hem vehim yetisini hem de özel ve dar anlamıyla aklı içine almaktadır. Bu 

yüzden “Akledilirler” kelimesi Kudema’nın beyanında pek çok yerde en genel 

anlamında “tasavvurları” ifade edecek şekilde kullanılmıştır. Şimdi asıl 

meseleye yani felsefi akledilirlerin dış âlemden nasıl elde edildiğine geçmeden 

önce konunun daha iyi anlaşılabilmesi için elzem olan birkaç noktadan 

bahsedelim.  

  



274 

3.1. İspat Ve Sübut Makamları Arasında Bulunan Fark 

Akli ve nazari tefekkürde bazen ispat makamı bazen de sübut makamı göz 

önünde bulundurulur. Şöyle ki; Bazen harici hakikatler, hariçte bulundukları 

şekilde ele alınırlar ki bu sübut makamına karşılık gelir. Bu açıdan bir şeye dair 

verilen bir hüküm, idrak edenin idrakinden bağımsızdır. Bu durumda müdrik 

ister var olsun ister var olmasın hüküm her iki durumda da geçerli ve sabittir. 

Buna karşılık bazen de harici hakikatler, idrake konu olmaları açısından ele 

alınırlar ki bu durumda şeyler ispati açıdan göz önünde bulundurulmuş olurlar. 

Burada şey idrak edilmiş olmak açısından ele alınmış olur.  

Bu iki ele alma arasında bulunan fark ve benzerlikleri göz önünde bulundurmak 

akli ve nazari düşünüşte oldukça önemlidir. Diğer bir ifadeyle, bazı durumlarda 

bir şeyin idraki ile onun hariçteki durumu birbirine mutabık olur. Bu durumda o 

şey hakkındaki sübut ve ispat cihetleri birbiriyle mutabık olacaktır. Ama bazen 

de böyle olmaz. Yani sübut makamıyla ispat makamı arasında bir mutabakat 

bulunmaz. Mezkûr iki cihet birbirinden farklı olur. Mesela “insan mevcuttur” 

şeklinde idrak edilen önermelerde ispat makamı açısından doğal olarak “insan” 

mevzu, “mevcuttur” ise mahmuldür. Ama Molla Sadra’nın asaleti vücut 

anlayışına göre durum aslında bunun tam tersidir. Molla Sadra’ya göre bu 

önerme sübut makamı açısından aslında “bu mevcut olan insandır” şeklindedir. 

Bu da bir şeye dair ispat ve sübut makamlarının birbirinden farklı olabileceğini 

göstermektedir. 

3.2. Duyusal İdrakin Şuhudi ve Doğrudan Olması 

Duyularımız aracılığıyla bir şeyi idrak ettiğimizde ya da ona dokunduğumuzda 

aslında ne olmaktadır? Molla Sadra’ya göre bizler beyaz renkli bir şey 

gördüğümüzde bu renk önce gözümüze daha sonra da beynimize intikal 

etmektedir. Bu süreç sonunda idrak ile sonuçlanmaktadır. Ama bu süreçte bütün 

aşamalar sadece hazırlayıcı görevi görmekte ve nihayetinde insan “beyazı” misal 

âleminden doğrudan müşahede ederek idrak etmektedir. Şuhudi olan bu idrakten 

sonra idrak eden kişi, misali olan o hakikatten maddi şeye intikal etmekte ve bu 

şeyin idraki artık vasıtalı olduğundan huzuri değil husuli olmaktadır.  

Sühreverdi de bu konuda benzer bir görüşe sahiptir. Ona göre mahsus âlemde 

bulunan bu beyazlık hissi bir şuhut ile idrak edilmektedir. Dolayısıyla burada 



275 

bilgi doğrudan duyusal olarak oluşan algıdır ve bu da husuli bir bilgi değildir. 

Diğer bir ifadeyle, Sühreverdi müdrik ile beyaz olan mahsus şeyin irtibatını 

şuhudi bir irtibat olarak görmektedir. Burada şuhut edilen şey misal değil maddi 

şeyin kendisidir. Dolayısıyla göz beyaz rengi gördüğünde gerçekten nefs, görme 

mertebesinde hazır bulunmaktadır. Burada göz faaldir ve nefs de göz aracılığıyla 

veya gözde şuhut etmektedir. Elbette bunun mümkün olabilmesi için nefsin hissi 

ve hayali yetilerinin de natık yetisi gibi mücerret ve soyut olarak kabul edilmesi 

gerekir. Aksi takdirde nefsin göz makamında harici şeyi doğrudan şuhut 

edebilmesi mümkün olmayacaktır. Aynı şekilde dokunmada da nefs dokunan 

kişinin parmaklarında hazır bulunmakta ve şeyin kendisini dokunma özellikleri 

açısından şuhut etmektedir. Sühreverdi’nin bu görüşü Fahrettin Razi’nin bilgiyi 

izafe kabul eden görüşüne benzemektedir. Ancak Razi kategorisel izafeyi 

kastederken Sühreverdi “işraki izafeyi” kastetmektedir.  

Sühreverdi’nin görüşüne göre bütün hissi idrakler şuhudidir ve doğrudan nefsin 

kendisi tarafından duyular makamında idrak edilir ve algılanırlar. Dolayısıyla 

eğer vücut gibi felsefi kavramların doğrudan duyulardan başlanarak idrak 

edildiği söylenecekse ki felsefi akledilirlerin dış âlemle olan ilişkileri bunun 

dışında bir yolla temellendirilemez, bu durumda asıl olan bu şuhudun analizi ve 

aklın bu şuhuttaki rolü ve işlevi olacaktır. Diğer bir ifadeyle hissi şuhutta 

bulunan ama duyular tarafından değil de akıl tarafından yine şuhudi olarak idrak 

edilecek bir veçhe felsefi akledilirlerin intiza kaynağı görevi görecektir. Bu da 

bizi akli şuhut meselesine getirmektedir.  

3.3. Akli Şuhut veya Aklın Felsefi Akledilirlerin İdrakindeki Rolü 

Eğer duyusal idrakin özünde şuhudi bir idrak olduğu kabul edilecek olursa bu 

durumda her ne kadar vücut gibi felsefi akledilirlerin kökü hissi şuhutta 

bulunuyor olsa da vücudu ve sair felsefi akledilirleri idrak edenin duyular değil 

akıl olduğunu söylemek gerekir. Buna göre akıl veya nefis bütün yetileriyle 

kendisini duyularda gösterebilir ve duyusal şuhuttaki akli olanı idrak edebilir. 

Daha önce de söylediğimiz gibi bunun mümkün olabilmesi için akıl ile diğer 

nefsi yetiler arasında bulunan kategorik farkı ortadan kaldırmak gerekir ki Molla 

Sadra bunu yapmıştır. Meşşai filozofların aksine ki onlara göre nefsin akıl 

dışındaki diğer yetileri maddidir ve sadece nefsin natık olan kısmı mücerrettir. 



276 

Molla Sadra’ya göre nefsin bütün yetileri mücerrettir. Bu yüzden de nefis bütün 

yetileriyle her mertebede hazır ve nazır olarak bulunabilir. Bu “nefs vahdetinde 

bütün yetilerdir” kaidesinin doğal bir sonucudur. Nefsin bütün yetileri mücerret 

kabul edildiğinde nefisle dış âlem arasında kurulan ilişki hiçbir kesintiye 

uğramadan duyusal seviyeden akli seviyeye çıkabilecek ve akledilirlerin hâsıl 

olası için maverai bir cevherin yardımına da gerek kalmayacaktır.  

Böylece nefs, hissi idrak aşamasında duyulur yetilerde hazır bir şekilde 

bulunabilir. Ancak histe bulunan nefsin sadece nefsin hissi yetisi olmadığını 

aksine nefsin bu mertebede dahi akli yetisiyle hazır ve nazır bir şekilde 

bulunabileceğini bilmek gerekir. Dolayısıyla hissi şuhut makamında akli 

şuhudun da bulunduğunu ve gerçekleştiğini söylemek gerekir. Diğer bir ifadeyle 

aslında ortada tek bir şuhut bulunmaktadır. Yani burada önce hissi şuhut 

ardından da akli şuhut gerçekleşiyor değildir. Aksine burada olan tek bir 

şuhudun hissi ve akli olarak idrak edilmesi ve her birisinde de şuhudun farklı 

veçhelerinin idrake konu olmasıdır. Bu tek şuhutta şuhûd edilen şeyin tikel 

vasıfları duyusal şuhut ile idrak edilirken aynı şeyin akli veçhesine tekabül eden 

vücut ve vahdet gibi özellikleri de akli şuhut ile akıl tarafından idrak 

edilmektedir. Bu aşamaların huzuri olarak birlikte gerçekleştiğini ancak husuli 

olarak birbirinden ayrıldığına dikkat etmek gerekir.  

Yani başta vücut olmak üzere bütün felsefi akledilirlerin misdakı aslında his ve 

hayal mertebesinde bulunmaktadır. Ancak vücut ve diğer felsefi kavramları 

idrak eden yeti duyular veya hayal yetisi değil akıldır. Dolayısıyla felsefi 

akledilirleri anlayıp idrak edecek olan akıldır ki bu idrake konu olan gerçekliğin 

ve şuhudun kesretine sebep olmaz. Yani ortada aslında tek bir şuhut ile idrak 

edilen tek bir gerçeklik bulunmaktadır. Ortada hissi, hayali ve akli açıdan şuhut 

edilen ve her birisine has akledilirlerin elde edildiği tek bir şuhut bulunmaktadır. 

Dolayısıyla his tarafından idrak edilen şeyin makul bir veçhesi de bulunmaktadır 

ve bu makul veçhe de akıl tarafından idrak edilmektedir.  

3.4. Duyulur makamda “Gerçeklik” ve “Vücudun” Bulunması 

Mesela beyazlık gibi bir araz görüldüğü zaman, bu beyazlık olgusunda, “vuku 

özelliği” de onunla birlikte idrak edilir. Diğer bir ifadeyle “beyazlık vardır” 

beyazlığın kendisinde bulunmaktadır ve bu idrak eden kişi tarafından vehm 



277 

edilmiş veya kurgulanmış bir şey değildir. Buna göre bizler beyaz bir araz 

gördüğümüzde aslında gördüğümüz şey sadece beyazlık değil “var olan bir 

beyazlıktır.” Meselenin daha iyi anlaşılabilmesi için bir örnek verelim: Bir 

çocuğa odana git ve orada bulunan oyuncak arabanı getir, dediğimizde ve çocuk 

odaya gittiğinde orada oyuncak arabanın olmadığını görürse doğal olarak çocuk 

“burada araba yoktur” diyecektir. Çünkü çocuğun odada bulduğu şey aslında 

“arabanın yokluğunun varlığıdır.” Aynı şekilde çocuk eğer odada oyuncak 

arabayı bulsaydı o zaman da “araba vardır” diyecektir. Çünkü bu durumda da 

“arabanın bulunma olgusunu” görmüş olacaktı. Her iki durumda da bulunan 

özellik ve durum müdrik tarafından vehm edilmiş veya kurgulanmış bir şey 

değildir. Her iki durumun da dış âlemde tekabül ettiği bir gerçeklik 

bulunmaktadır.  

Aynı şekilde bir insan acıktığında ve yemek beklediğinde de onun bu durumdaki 

idraki “yemeğin yokluğunun” idrakidir. Bu durumda vicdanen bulunmuş olan 

şey “yemeğin yokluğunun varlığıdır.” Yemek geldiğinde ise kişi vicdanen 

“yemeğin varlığı” olgusunu bulur ve idrak eder. Dolayısıyla gerçekliğin hissi 

olarak idrak edilmesinde aslında tahakkuk da idrak edilmektedir. Şu hâlde 

gerçekte dış âlemde “vuku, bulunma” adında bir özellik bulunmaktadır. Doğal 

olarak şuhutta ilk olarak anlaşılan veya idrak edilen şey harici şeyin beyazlığıdır. 

Vuku ve vücut ise ondan sonra bulunmakta ve idrak edilmektedir. Yani eğer 

beyazlık öncelikle tahakkuk etmemiş olsaydı onun idrakinden vücudu ve vukuu 

da idrak edilemezdi. 

3.5. Şuhut Makamında Tek Bir Gerçekliğin Bulunması  

İdrak makamında hissi, hayali ve akli veçheleri bulunan tek bir şuhut olduğunu 

gösterdikten sonra şimdi de tek olan bu şuhudun tek bir gerçekliğe mi yoksa birden 

fazla gerçekliğe mi tekabül ettiği sorusuna cevap vermek gerekir? Diğer bir ifadeyle 

bizler beyazlık ve vücut diye iki farklı gerçeklik mi şuhut ediyoruz yoksa aslında tek 

bir gerçekliği mi şuhut ediyoruz? Gerçek olan şu ki bizler her ne kadar ispat 

makamında beyazlık ve vücut diye iki ayrı kavramdan bahsetsek de dış âlemde aslında 

tek bir gerçeklik bulunmaktadır ve bu da beyazlığın kendisidir. Ancak bu aynı 

zamanda tahakkuk etmiş olan bir beyazdır ve bu yüzden de ondan hem beyazlık hem 

de tahakkuk etme özelliği olan vücut intiza edilebilmektedir. Diğer bir ifadeyle bu 



278 

durumda tahakkuk etmiş olan aynı zamanda beyazdır da. Şu hâlde beyazlık ile vücut 

örneği beyazlık ile cisim örneği gibi değildir. Çünkü beyazlık ile cisim örneğinde dış 

âlemde iki farklı gerçeklik bulunmaktadır. 

Bu durumda “beyazlık, tahakkuk, vücut ve vahdet” haricidirler dendiğinde bu dış 

âlemde birbirinden farklı ve ayrı olan üç gerçeklik bulunduğu anlamına gelmez. 

Aksine bu durumda vücut, tahakkuk, vahdet ve vuku harici olan beyazlığın bizzat 

kendisidir. Dolayısıyla şuhutta tek bir gerçeklik bulunmakta ancak bu tek gerçeklik bir 

grup özellik ve sıfata sahip bir şekilde bulunmaktadır. İşte burada da karşımıza sübut 

makamıyla ispat makamı arasında bulunan önemli bir fark çıkmaktadır. Görüldüğü 

gibi sübut makamında şuhuda konu olan şey tek bir gerçeklikken bu tek gerçeklikten 

ispat makamında farklı kavramlar intiza edilmektedir. Dolayısıyla ispat makamındaki 

kesret sübut makamında da kesret olmasını gerektirmemektedir. Aksi takdirde 

Sühreverdi’nin işaret ettiği sakınca ortaya çıkardı.  

Bir gerçekliğin farklı özelliklerle birlikte bulunduğu durumlarda, bu özellikler bu 

gerçekliğin farklı haysiyetleridirler ki bunlar hem dış âlemde gerçekten bulunurlar hem 

de idrak edildiklerinde sübut makamında herhangi birçokluk ve kesretin meydana 

gelmesine sebep olmazlar. Burada sübut açısından tek bir vücut ile mevcut olan pek 

çok haysiyet bulunmaktadır. Bunlar ispat makamında kavramsal olarak birbirlerinden 

müstakil hale gelmektedirler. Dolayısıyla sübut açısından ya bu özelliklerin birbirinin 

aynısı olduğunu söylemek gerekecek yani kendisinden beyazlığın anlaşıldığı 

gerçeklikten vücut ve vahdet de anlaşılmaktadır denecektir ya da tek bir gerçeklikle 

birlikte onda gizli olarak bulunan farklı özelliklerin bulunduğunu söylemek 

gerekecektir ki bu ikinci görüş daha isabetli görünmektedir. Bu durumda bu 

özelliklerin çokluğunu gerçek kabul etmek gerekeceğinden her bir özellik tek olan 

gerçekliğe dair farklı açılardan bize bilgi verebileceklerdir.  

3.6. İkinci Akledilirlerin İkinciliğinin Subuti Değil İspati Olması 

Üçüncü olarak cevaplandırılması gereken soru ise duyusal idrak makamını neyin 

doldurduğudur? Bu şey beyazlık mı vücut mu yoksa vahdet midir? Dikkat 

ettiğimizde görürüz ki beyazlığı vücut ve vahdet ile birlikte idrak ettiğimizde 

idrak sayfasını dolduran şey beyazlıktır. Diğer bir ifadeyle, şuhut edilen 

gerçeklik beyaz olarak görülmektedir. Beyaz olan bu gerçeklik tahakkuk, vahdet 

ve benzeri haysiyetlere sahiptir. Şu hâlde ispat makamında öncelikle idrak edilen 



279 

şey mahiyettir. Bu mahiyet ve onun gerçekliğinden de tahakkuk, illiyet, birlik, 

imkân ve diğer felsefi Akledilirler intiza edilmektedir. Gerçekte ortada tek bir 

gerçeklik ve onun sıfatları bulunmaktadır. Dolayısıyla şöyle diyebiliriz; ispat 

makamında zihin önce taayyünü görmekte ve daha sonra ise felsefi akledilirleri 

ondan intiza etmektedir. Zihnin ispat makamında önce mahiyeti idrak ettiğini 

Molla Sadra pek çok yerde dile getirmiştir.  

3.7. İspat Makamında Mahiyetin Önceliği ve Vücudun İkinciliği  

Yukarıda zikrettiklerimiz doğrultusunda felsefi akledilirlerin ikinciliğinin ispat 

makamında meydana gelen bir ikincilik olduğu rahatlıkla anlaşılmaktadır. Zira 

zihin önce bir mahiyet olan beyazlığı idrak etmekte ikinci aşamada ise bundan 

felsefi olan akledilirleri intiza etmektedir. Yani önce beyazlığın görülmesi ve 

daha sonra onun gerçekliğinde vücut ve vahdetin müşahede edilmesi, son olarak 

da bu müşahedenin akli suret şeklinde ifade edilmesi yani felsefi akledilirlerin 

intiza edilmesi gerekmektedir. İspat makamında sahip olunan bu ikincilik 

durumu mantıki Akledilirler açısından da geçerlidir. Burada da önce insan 

mahiyetinin zihne intikal etmesi ve sonra zihinde bulunuyor olması açısından ele 

alınması ve son olarak tümellik vasfının ondan intiza edilmesi gerekir. 

Dolayısıyla tümellik insana nispetle ikincildir. Diğer bir ifadeyle, tümellik, zihni 

mahiyete zihinde olması açısından müstenit olan bir akledilirdir. Vücut ve 

vahdet gibi felsefi Akledilirler de harici mahiyete harici olması açısından 

müstenittirler.  

Bu söylediklerimizden asıl ve belirleyici olanın beyazlık olduğu anlaşılmaktadır. 

Diğer bütün Akledilirler ise onun sayesinde ve onun gölgesinde anlaşılmakta ve 

intiza edilmektedir. Bu da felsefi Akledilirler taakkulda ikincidirler derken 

kastedilen şeydir. Ancak bu ispat makamı açısından sahip olunan bir ikinciliktir. 

Çünkü felsefi ikinci Akledilirler, harici mahiyetlerden harici olmaları açısından 

intiza edilirler. Yoksa bunlar zihni mahiyetten zihni olması açısından intiza 

edilmezler. Dolayısıyla bu intiza ve taakkulu meşru ve geçerli kılan şey dış 

âlemde bulunmaktadır. 



280 

3.8. Zihnin İspat Makamında Münfail ve Faal Olma Haysiyeti: Felsefi 

Akledilirlerin Birliği ve Farklılığı 

Dediğimiz gibi felsefi haysiyetler dış âlemde birlikte bulunurlar. Bu şuhut makamıdır. 

Bu aşamada zihin münfaildir. Ancak zihnin diğer bir işlevi de felsefi akledilirleri 

birbirinden ayırmaktır. Bu, tahlil ve analiz aşamasıdır. Bu da zihnin faal olduğu 

aşamadır. Zihnin münfail özelliği onun dış âleme bakan yüzüdür. Diğer bir ifadeyle 

bilme sürecinde bizlerin pasif olduğumuz veçhe idrakin bizi dışa yönlendirdiği ve 

götürdüğü kısımdır. İdrak bu aşamada müdrik için nefsül emri olan bir hüviyet inşa 

eder. Öyle ki biz olsak da olmasak da hariçte böyle bir şey bulunacaktır. Sonra aktif 

olan zihin, onu tahlil ve analiz etmektedir. Dolayısıyla bu aşamada çok ve farklı olan 

yargılar ortaya çıkmaktadır. Böyle bir kesret ve farklılık bilfiil olarak ancak zihinde 

bir araya gelebilir. Örneğin zihinde beyazlık, vücut ve vahdet birbirlerinden ayrı bir 

şekilde bulunurlar. Yükleme ve hamlin gerçekleştiği aşama da bu merhaledir. Bu 

aşamada haml gerçekleşir ve bunlardan birisi konu olurken diğeri de yüklem olur. 

Ancak bu hamlin kaynağı ve onu mümkün, meşru kılan şey dış âlemdir. Zira hariçte, 

zihinde bulunan kesret ve farklılığın aksine birlik ve ayniyet bulunmaktadır.  

3.9. Sonuç 

En genel anlamıyla metafizik varlık âlemine dair akli bilgidir. Bu anlamıyla metafizik 

Akledilirler anlayışıyla doğrudan ilişkilidir. Zira Akledilirler var olanın akli veçhesine 

dairdirler. Dolayısıyla metafizik yapılabileceğinden bahsetmek aslında varlığın makul 

veçhesine dair akledilirlerin elde edilebileceğini iddia etmek anlamına gelmektedir. Bu 

da özellikle felsefi akledilirlerin dış âlemden hareketle zihinde meydana geldiğini 

söylemekle aynı şeydir. Ancak klasik felsefede akledilirlerin ontolojik veçhesi ile 

epistemolojik veçhesi arasında kurulan birbirini gerektirme ve mutabakat ilişkisinin 

zorunlu olmadığını söylemek gerekir. Klasik felsefenin meseleyi bu şekilde 

çözmesinin sebebi bilgi-varlık özdeşliğini esas alması ve buradan hareketle varlığın 

kategorileriyle bilginin kategorilerinin aynı olduğunu varsaymasıdır.  

Ancak ne varlığın akli veçhesi madde-suret anlayışına göre tasavvur edilmek 

zorundadır ne de bilgi-varlık özdeşliği klasik realizmdeki şekliyle kabul edilmek 

zorundadır. Dolayısıyla günümüzde illa da klasik anlamıyla metafizik yapılması 

gerektiğinde ısrar etmeye gerek yoktur. Evet, en genel anlamıyla metafizik yapmak 

mümkündür. Yani Akledilirler aracılığıyla varlığa dair akli bilgi elde edilmesi 



281 

mümkündür. Ancak bu tür bir metafizik illa da klasik varlık ve bilgi anlayışı üzerinden 

yapılmak zorunda değildir. Dolayısıyla metafiziğin formunu muhafaza edip onun 

klasik varlık ve bilgi anlayışının oluşturduğu içeriğini değiştirerek yeni ve farklı bir 

metafizik yapılabilir. Bunun için üç adım atılması gerektiğini düşünüyoruz. Öncelikle 

klasik anlamıyla özcülük anlayışından vazgeçmek. İkinci olarak bu özcülüğün 

kaynaklık ettiği varlık ve bilgi anlayışını değiştirmek ve üçüncü olarak da klasik 

realizmden eleştirel realizme geçiş yapmak. Böylece hem felsefi Akledilirler 

aracılığıyla varlığın akli veçhesine dair bilgi sahibi olabilir hem de özcülük anlayışının 

sebep olduğu istenmeyen ontolojik ve epistemolojik sapmalardan kaçınabiliriz.    

  



282 

KAYNAKÇA 

el-Alusi, Hisam Muhyiddin. (1985). Felsefetü’l-Kindî ve Araü’l-Kudami ve’l-

Muhaddisine fihi. (1. bs). Beyrut: Darü’l-Tabiia. 

Al Yasin, Cafer. (1405). el-Farabi fi Hududihi ve Rusumihi. Beyrut: Alemü’l-Kutub. 

İbn Sina, Hüseyin bin Abdullah ve Ebi Cafer Nasirüddin Tûsî. (1361). Şerhü’l-İşarat 

ve’l-Tenbihat. Tahran: Defter-i Neşr-i Kitab. 

İbn Sina, Hüseyin bin Abdullah. (1984). el-İlahiyat min Kitabi’ş-Şifa. Tahkik: Hasan 

Hasan-zade Amuli. Kum: Defter-i Tebligat-i İslami-i Hovze-i İlmiyey-i Kum. 

İbn Sina, Hüseyin bin Abdullah. (1377). el-İlahiyat-i Necat. Tashih. Seyid Yahra 

Yesribi. Tahran: Fikr-i Ruz. 

İbn Sina, Hüseyin bin Abdullah. (1379). el-Talikat. Kum: Defter-i Tebligat-i İslami-i 

Hovze-i İlmiyey-i Kum. 

İbn Sina, Hüseyin bin Abdullah. (1380) eş-Şifa: el-İlahiyat. Tahkik. Georg Kanavati 

ve Said Zaid. Kahire: el-Heyetül-Ahmet-i li-Şuuni’l-Metabiği’i-Emiriye. 

İbn Sina, Hüseyin bin Abdullah. (1375).  en-Nefs min Kitabi’ş-Şifa. Tahkik. Hasan 

Hasan-zade Amuli. Kum: Merkezi’l-Neşri’l-İslami. 

İbn Sina, Hüseyin bin Abdullah. eş-Şifa: el-fenni’l-Hamis mine'l-Mantık fi’l-Burhan. 

Tahkik. Ebu’l-Ala Afifi. Kahire: Darü’l-Terbiyeti ve’l-Taalim, 1375. 

İbn Sina, Hüseyin bin Abdullah. el-İşârât ve’t-Tenbîhât. Tahkik. Mucteba el-Zerai. 

Kum: Bustan-i Kitab, 1381. 

İbn Sina, Hüseyin bin Abdullah. eş-Şifa: el-Mantık. Tahkik. İbrahim Medkur ve el-

Eb Kanavati. Kahire: Neşr-ü Vezaretü’l-Mearifi’l-Umumiye, 1381. 

İbn Sina, Hüseyin bin Abdullah. Uyunu’l-Hikme. Tahkik. Abdurrahman Bedevi. 

Tahran: Danashgah-i Tahran, 1333. 

İbn Sina, Hüseyin bin Abdullah. el-Mubahasat. Tahkik. Muhsin Bidarfer. Kum: 

Bidar, 1371. 

İbn Sina, Hüseyin bin Abdullah. eş-Şifa, en-Nefs. Tahkik. İbrahim Medkur. Kahire: 

Neşr-ü Vezaretü’l-Mearifi’l-Umumiye, 1371. 

el-Ehvani, Ahmed Fuad. (1985). el-Kindî, feylesofü’l-Arab. Mısr: el-Heyetü’l-

Mısriyeti’l-Ammeti’l-lil-Kitab. 

İci, Kadı Adudiddin Abdurrahman ve es-Seyid eş-Şerif Ali bin Muhammed Curcani. 

(1370). Şerhü’l-Mevakıf. Kum: Şerif Rıza. 



283 

Behmenyar bin Merzuban. et-Tahsil. Tashih. Murtaza Mutahhari. Tahran: 

danashgah-i Tahran, 1349. 

Taftazani, Saadettin. (1370).Şerhü’l-Makasıd. Kum: Şerif Rıza. 

Hofri, Şemseddin Muhammed bin Ahmed. Talike ber İlahiyat-i Şerh-i Tecrid-i Molla 

Ali Kuşçu. Tahran: Miras-i Mektub, 1382. 

ed-Damad, Mir Muhammed Bakır ve es-Seyid Ahmed el-alevi. Takvimü’l-İman. 

Tahran: Miras-i Mektub, 1376. 

Deşteki Şirazi, Giyasettin Mansur. (1381). İşrak-ü Heyakelü’n-Nur li-Keşf-i 

Zulumat-i Şevakili’l-Gurur. Tahran: Miras-i Mektub. 

Zenuzu, Molla Abdullah. Envar-ü Celiye. Tashih. Celalettin Aştiyani. Tahran: Emir 

Kebir, 1371. 

Zenuzu, Molla Abdullah. (1361). Lumaatü’l-İlahiye. Tashih. Celalettin Aştiyani. 

Tahran: Encümen-i İslamiy-i Hikmet ve Felsefey-i İran. 

Sebzevari, Molla Hadi. Esrarü’l-Hükm. (1362).Tahran: Kitab Furuşiy-i İslamiye. 

Sebzevari, Molla Hadi. Mecmuay-i Resail. Tashih. Seyid Celalettin Aştiyani. Tahran: 

Encümen-i İslamiy-i Hikmet ve Felsefey-i İran, 1360. 

Sebzevari, Molla Hadi. Şerhü’l-Manzume. Tashih. Hasan Hasan-zade Amuli. Tahran: 

Nab, 1369. 

Sühreverdi, Şahabettin Yahya. Mecmuay-i Musannafat-i Şeyh İşrak. Tashih. Hanry 

Corben. (3. bs.) Tahran: Pejuheşgah-i Ulum-i İnsani ve Muteâlât-i Ferhengi, 1380. 

Şirazi, Sadrettin Muhammed bin İbrahim. eş-Şevahidü’l-Rububiye. (2. bs.) Tahran: 

Merkez-i Neşr-i Daneshgah-i, 1360. 

Şirazi, Sadrettin Muhammed bin İbrahim. (t.y.). el-Haşiye ale’l-İlahiyati’ş-Şifa. 

Kum: Bidar.   

Şirazi, Sadrettin Muhammed bin İbrahim. (1368). el-Hikmetü’l-Mutealiye fi’l-

Esfârü’l-Akliyeti’l-Erbea.( 2. bs.) Kum: Mektebetü’l-Mustefevi. 

Şirazi, Sadrettin Muhammed bin İbrahim. (1368) el-Meşair. Tashih. Hanry Corben. 

(2. bs.) Tahran: Kitabhaney-i Tahuri. 

Tabatabai, Muhammed Hüseyin ve Gulam Rıza Feyyazi. Nihatü’l-Hikme. Tashih ve 

Talik. Gulam Rıza Feyyazi. (1378). Kum: Muesesey-i Amuzeş ve Pejuheşiy-i İmam 

Humeyni. 



284 

Tabatabai, Muhammed Hüseyin. (t.y.). Bedayetü’l-Hikme. Kum: Muesesetü’l-

Neşri’l-İslami. 

Tabatabai, Muhammed Hüseyin. (t.y.). Nihayetü’l-Hikme. Kum: Muesesetü’l-

Neşri’l-İslami.  

Tabatabai, Muhammed Hüseyin ve Murtaza Mutahhari. (1368). Usul-i Felsefe ve 

Reviş-i Realizm. (2. bs.) Kum: Sadra. 

Tûsî, Hâce Nasirüddin. (1361). Esasü’l-İktibas. Tashih. Müderris Rızevi. Tahran: 

Danashgah-i Tahran. 

Tûsî, Hâce Nasirüddin ve Cemaleddin Hasan bin Yusuf (Allame) Hilli. Keşfü’l-

Murad. Tashih. Hasan Hasan-zade Amuli. Kum: Muesesetü’l-Neşri’l-İslami, 1407. 

Tûsî, Hâce Nasirüddin. Mesariğü’l-Mesariğ. Kum: Mektebet-ü Ayetüllah el-Meraşi, 

1405. 

Tûsî, Hâce Nasirüddin. (1359). Telhisü’l-Muhassal (Nakdü’l-Muhassal). Tahran: 

Daneshgah-i Tahran. 

Farabi, Ebu Nasr. (1991). Kitab-ü Ara-ü Ehlü’l-Medinetü’l-Fadıla. Beyrut: Darü’l-

Meşrik. 

Farabi, Ebu Nasr. el-Amalü’l-Felsefiye. Tahkik. Muhammed Hüseyin Al Yasin. 

Beyrut: Darü’l-Menahil, 1371. 

Farabi, Ebu Nasr. (1325). el-Mecm’u li’l-Muallimi’s-Sani. Mısır: Matbaatü’l-Saade. 

Farabi, Ebu Nasr. (1404). el-Elfazü’l-Muste’melet-i fi’l-Mantık. Tahkik. Hasan 

Mehdi. Tahran: el-Zehra. 

Farabi, Ebu Nasr. (1990). el-Vahid ve’l-Vahde. Tahkik. Muhsin Mehdi. Beyrut: 

Tobkal. 

Farabi, Ebu Nasr. (1405). Fususü’l-Hikem. Tahkik. Muhammed Hasan Al Yasin. 

Kum: Bidar. 

Farabi, Ebu Nasr (1371). el-Tenbih ala Sebili’s-Saade. Tahkik. Muhammed Hasan 

Al Yasin. Tahran: Hikmet. 

Farabi, Ebu Nasr. (1408). el-Talikat. Tahkik. Cafer Al Yasin. Beyrut: Darü’l-

Menahil. 

Farabi, Ebu Nasr. (1413).  el-Amelü’l-Felsefiye. Tahkik. Cafer Al Yasin. Beyrut: 

Darü’l-Menahil. 



285 

Farabi, Ebu Nasr. (1363). Fusul-ü Muntezia. Tahkik. Fevzi Metri Necar. 2. bs. 

Tahran: el-Zehra. 

Farabi, Ebu Nasr. (1408). el-Mantıkiyat. Tahkik. Muhammed Taki Danesh Pejuh. 

Kum: Mektebet-ü Ayetullah el-Meraşi el-Necefi. 

Kuşçu, Alaaddin Ali bin Muhammed. (t.y.) Şerh-ü Tecridü’l-Akaid. Taş baskı. Rıza-

Bidar- Azizi.  

Kindî, Yakub bin İshak. (1369). Resailü’l-Kindî i’l-Felsefiye. Tahkik. Mahmud 

Abdulhadi Ebu Ridde. Mısr: Darü’l-Fikri’l-Arabî. 

Merhaba, Muhammed bin Abdurrrahman. (1985). el-Kindî, Felsefetehu, Muntehebat. 

Beyrut: Neşr-i Avidat. 

el-Levkeri, Ebul Abbas Fadl bin Muhammed Mervi. (1373). Beyanü’l-Hak bi-

Damani’l-Sıdk. Tahran: Muesesey-i Endişe ve Temeddun-i İslami. 

Mir Damad, el-Mir Muhammed Bakır. (1381). Musennefat. Tahran: Daneshgah-i 

Tahran. 

Mir Damad, el-Mir Muhammed Bakır. (t.y) el-Kabasat. Tahran: Muesesey-i 

Muteâlât-i İslamiy-i Danashgah-i McGill. 

Gazzali, Ebü Hamid Muhammed b. Muhammed b. Muhammed b. Ahmet et-Tûsî. 

(2012). Tehafütü’l-Felasife. Neşir ve Tercüme Mahmut Kaya-Hüseyin Sarıoğlu. 

İstanbul: Klasik. 

Fahrettin Razi. (1408). el-Mebahisü’l-Meşrikiyye, Tashih Muhammed el-Bağdadi. 

Beyrut: Darü’l-Kitab. 

Alper, Ö. M., (2015)“Akledileni Akletmek: İslam Mantık Geleneğinde “İkinci 

Akledilirler”’in Yorumu ve Osmanlıda Alımlanması Üzerine Bir İnceleme, Nazariyat 

İslam Felsefe ve Bilim Tarihi Araştırmaları Dergisi 1/2. 

Altaş, E. (2017)“Farabi’den Beyzavi’ye Umur-ı Amme Kavramının Gelişimi, 

Dönüşümü ve Beyzavi’nin Tercihleri”, İslam Bilim ve Düşünce Geleneğinde Kadı 

Beyzavi, ed. Mustakim Arıcı, (1. Bs.) Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı. 

Türker, Ö. (2015) “Varlık Olmak Bakımından Varlık Üzerine Düşünmenin İmkânı: 

İslam Metafizik Geleneklerinden Hareketle Bir Analiz”, Nazariyat İslam Felsefe ve 

Bilim Tarihi Araştırmaları Dergisi, 2/3.  

 

  



286 

ÖZGEÇMİŞ 

KİŞİSEL BİLGİLER 

Adı Soyadı: Abuzer DİŞKAYA 

Uyruğu: T.C. 

Doğum Tarihi ve Yeri: 11 Eylül 1977, Adıyaman 

Elektronik Posta: abuzerdiskaya@gmail.com 

 

EĞİTİM 

Derece Kurum Mezuniyet Yılı 

Lisans İstanbul Üniversitesi, Hukuk Fakültesi. 2003 

Yüksek Lisans Şeyh Mufit Üniversitesi, İran-Kum,  

 İslam Felsefesi ve Kelamı Ana Bilim dalı 2009 

Doktora İstanbul Medeniyet Üniversitesi,  2020 

 Sosyal Bilimler Enstitüsü,  

 Felsefe Anabilim Dalı 

 

İŞ TECRÜBESİ 

Tarih Kurum Görev 

2016-2018 İMU, Siyasal Bilgiler Fakültesi Uzman (2 yıl) 

 

YABANCI DİLLER 

İleri düzeyde Farsça, Arapça ve İngilizce 

 

YAYINLAR 

Abdulhüsseyin Zerrinkub, İslam Medeniyeti Mucizesi, çev. A. Dişkaya, Ağaç yay., 

İstanbul, 2008. 

M. Muçtehit Şebusteri, Resmi Dini Söylemin Eleştirisi, çev. A. Dişkaya,  Mana yay., 

İstanbul, 2010. 

M. Muçtehit Şebusteri, İman ve Özgürlük, çev. A. Dişkaya, Mana yay., 2011. 

M. Muçtehit Şebusteri, Hermenötik, Kur’an ve Sünnet, M. M. Şebusteri, çev. A. 

Dişkaya, Mana yay., 2012.M. Mansur Haşimi, İslami Entellektüalizm, çev. A. 

Dişkaya, Mana yay. 2019 

mailto:abuzerdiskaya@gmail.com


287 

Mustafa Melikyan, Tedbir ile Taktir Arasında İnsan, çev. A. Dişkaya, Mana yay. 

2020 

Ali Mebruk, Nübüvvet, ed. A. Dişkaya, Mana yay. 2014. 

 

MAKALELER 

Dişkaya, A. “Felsefe tarihinden notlar”, İslami Yorum Dergisi, www. 

Islamiyorum.com 

Dişkaya, A., “Felsefe yapma imkanı açısından mutlak algısı”, İslami Yorum Dergisi, 

www. Islamiyorum.com 

Dişkaya, A., “İslam felsefesi nedir?”, İslami Yorum Dergisi, www. Islamiyorum.com 

Dişkaya, A., “UÇM (Uluslararası Ceza Mahkemesi)”, Genç Hukukçular Hukuk 

Okumaları/Birikimler 1, editor Muharrem Balcı, İstanbul, 2003. 

Dişkaya, A., İlmi Huzuri ve Epistemolojik Değeri, Kutadgu Bilig Dergisi, sayı 28, 5 

ocak 2016.  

Dişkaya, A., Kavram Analizi Açısından “Müslümanca Düşünmek Neye Tekabül 

Eder?” 1, bizimkose.com, 9.11.2019. 

Dişkaya, A., Kavram Analizi Açısından “Müslümanca Düşünmek Neye Tekabül 

Eder?” 2, bizimkose.com, 2.12.2019. 

Dişkaya, A., İslami Bir Düşünce Neden Çoğulcu Olmalıdır?, bizimkose.com, 

10.05.2020. 

Dişkaya, A., Din ve Dogmatizm, bizimkose.com, 17.05.2020. 

Dişkaya, A., Milet Felsefe Okulu: Miletli Filozofların Ortak Kabulleri, 

bizimkose.com, 23.05.2020. 

Dişkaya, A., Pisagor ve Sayılar Metafiziği, bizimkose.com, 28.05.2020. 

Dişkaya, A., Hakikat ve Dini Çoğulculuk, bizimkose.com, 31.05.2020. 

Dişkaya, A., Pisagor’un İnsan Anlayışı, bizimkose.com, 4.06.2020.   

 

 

SEMİNER VE KONFERANSLAR 

Bilim-Sanat Vakfı’nda “İran’da İslam felsefesi: Dünü ve Bugünü” adlı seminer. 1 

Mart 2008. 



288 

“İslami bir insan haklarının teorik zemini olarak fıkıh, ahlak ve hukuk ilişkisi”, 

Mazlumder İstanbul şubesinde verilen seminer, 16 Aralık 2012. 

Gazali Sonrası İslam Düşüncesinin Serüveni, Bilim ve Sanat vakfı, Kademe 

seminerleri, 02.04.2016. 

Akıl için Yeni bir İmkân Olarak İslami Düşüncenin Teorik Zemini Üzerine, 

Medeniyet Sanat Merkezi, Yeşil Yurt Kent Konseyi, Malatya, 23.03.2019. 

 

DERSLER 

İstev- Hikmet okulunda; Yunan felsefesi ve nazari irfan okumaları; 2014-2015 ders 

döneminde. Yer; Bahariye mevlevihanesi, Eyüp. 

İstev-Hikmet okulunda; İleri okumalar: Gazali’nin Teahfüt elFelasife okumaları, 

2015-2016 dönemi. Bahariye Mevlevihanesi. 

İstev-Hikmet okulu; Yunan ve Helenistik dönem felsefe dersleri, 2016-2017 dönemi. 

Bahariya Mevlevihanesi. 

İstev-Hikmet okulu; İleri okuma grubu, Klasik İslam felsefesinin temel meselelerine 

yeni bir bakış açısı, 2017-2018. 

İstev-Hikmet okulu, Modern ve Çağdaş felsefe dersleri, 2019-2020 dönemi, Bahariye 

Mevlevihanesi.  

Bilim ve Sanat Vakfında Hikmeti Mutealiye’ye Giriş dersi. 2014-2015 ders dönemi. 

Mim (Muradiye ilim merkezi) de Klasik mantık okumaları. Molla Fenari’nin 

“İsagoci şerhi adlı eseri”, 2014-2015 ders dönemi. 

Düşünce Bilimin Temel İlkeleri; Klasik Mantık okumaları, İBA, 2019-2020 dönemi.   


