
 
 
 
 

SANATSAL YARATIM SÜRECİNDE KULLANIM 

NESNELERİNDE ANLAM VE İŞLEV ARAYIŞLARI 

 
 
 
 
 

Eda Seda TOSUN 

 
Tez Danışmanı 

Doç. Dr. Aysun ALTUNÖZ 
 

 

 

 
SANATTA YETERLİK 

HEYKEL ANASANAT DALI 
 

 

 

AĞUSTOS 2020 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

SANATSAL YARATIM SÜRECİNDE KULLANIM NESNELERİNDE 

İŞLEV VE ANLAM ARAYIŞLARI 

 

 

Eda Seda TOSUN 

 

 

SANATTA YETERLİK 

HEYKEL ANASANAT DALI 

 

 

 

ANKARA HACI BAYRAM VELİ ÜNİVERSİTESİ 

LİSANSÜSTÜ EĞİTİM ENSTİTÜSÜ 

 

 

 

 

 

 

 

 

AGUSTOS 2020 

 

 

 





  
 

iv 
 

SANATSAL YARATIM SÜRECİNDE KULLANIM NESNELERİNDE ANLAM VE 

İŞLEV ARAYIŞLARI 

(Sanatta Yeterlilik Tezi) 

Eda Seda TOSUN 

ANKARA HACI BAYRAM VELİ ÜNİVERSİTESİ  

LİSANSÜSTÜ EĞİTİM ENSTİTÜSÜ  

Ağustos 2020 

ÖZET 

Bu tez çalışmasının amacı, nesnenin sanatsal üretimler ve sanatçı üzerindeki yönlendirici 

gücünü yeniden üretilen özgün çalışmalar üzerinden deneyimlemektir. Yapılan alan 

araştırması sonucunda benzer konuların incelendiği görülse de bu araştırma sonucunda elde 

edilen özgün çalışmalar ve sanatçı deneyimleri teze özgünlük kattığı gibi alana da katkı 

sağlamaktadır.  

Çağdaş sanat pratiklerinde nesnenin konu ve malzeme olduğu birçok örnekle karşılaşmak 

mümkündür. Ancak nesnelerin malzeme ve boyutlarına müdahale ile işlev bozumuna 

yönelik örnek çalışmalar sınırlıdır. Bu bağlamda “Sanatsal Yaratım Sürecinde Kullanım 

Nesnelerinde Anlam ve İşlev Arayışları” başlıklı çalışma, bu noktada üretilen özgün örnekler 

içermesi bakımından önemlidir. Tez çalışması Bauhaus ekolünden itibaren günümüze 

kadarki süreçte sanatını kullanım nesnesi aracılığıyla ifade eden sanatçıların bir kısmına ait 

uygulamalar ile sınırlandırılmıştır.   

Bu tez çalışmasının çıkış noktası nesnedir. Endüstriyel üretim nesnelerinin tasarım olgusu 

altında günümüzün kullanım nesnelerine dönüşümü gerçekleşmiştir. Sanatçılar tarafından 

kullanım nesnelerinin, sanatsal ifade aracı olarak kullanılmasıyla sanatın yönündeki 

değişimin ortaya koyulmuştur. Kullanım nesnelerini sanatsal dönüşümünü sağlayan anlam, 

biçim ve işlev bozumuna sanatçı örnekleri üzerinden cevap aranmıştır. İşlevsellik özelliği ile 

ön plana çıkan kullanım nesnesinin, araştırmacı tarafından işlev ve anlam bozumuna 

uğratılarak sanatsal ifade yöntemiyle sanat nesnesine dönüşüm serüveni irdelenmektedir. 

Tez çalışmasında araştırmacı, tekstil ürünlerinin bir kısmına ait kullanım nesnelerine yer 

vererek tezin örneklemi oluşturulmuştur. Araştırmacı çalışmalarında anlam ve işlev bozumu 

uygulamış olduğu kullanım nesnelerinin sanat nesnesi haline dönüşüm sürecine yer 

vermiştir. Kullanım nesnelerinin biçimine bağlı kalınmıştır. Kullanım nesnelerinin 

malzemesine ve boyutuna yapılan müdahaleler ile işlev bozumuna uğratılmıştır. Tez 

kapsamında araştırmacı tarafından üretilen özgün uygulamaların sanattaki yeri ve temas 

ettiği konularla ilişkilendirilerek değerlendirmeler yapılmıştır. Bu duruma bağlı olarak 

kullanım nesnesi yeni bir kimlik kazanarak sanat nesnesine dönüştürülmüştür.  

 

Bilim Kodu                : 40406    

Anahtar Kelimeler  : KullanımNesnesi, Sanat Nesnesi, İşlevsel Nesne, Anlam 

Bozumu, İşlev Bozumu 

 

Sayfa Adedi               : 131  

Tez Danışmanı : Doç. Dr. Aysun ALTUNÖZ  

Öğrenci ORCID ID :0000-302-1170-7664  



  
 

v 
 

SEARCH FOR MEANING AND FUNCTIONS IN USEAGE OBJECTS IN ART 

CREATION PROCESS 

 (Proficiency in Art) 

Eda Seda TOSUN 

ANKARA HACI BAYRAM VELİ UNIVERSITY 

THE INSTITUTE OF GRADUATE STUDIES  

August 2020 

 

ABSTRACT 

 

The aim of this thesis is to experience the guiding power of the object on artistic productions 

and artists through reproduced original works. Although it is seen that similar issues are 

examined in this field, in this study the results and artist experience add orginality and 

contribute to this thesis and also to this research field. 

In contemporary art practices, it is possible to encounter many examples where the object is 

the subject and material. However, there are limited case studies on the material and 

dimensions of the objects and their functional degradation. In this context, the study titled 

"Search for Meaning and Function in Objects of Use in the Artistic Creation Process" is 

important in terms of containing original examples produced at this point. The thesis study 

has been limited to the applications of some of the artists who express their art through the 

object of use in the process from the Bauhaus style until today. 

The starting point of this thesis is object. The transformation of industrial production objects 

into today's objects of use has been realized under the concept of design. The change in the 

direction of art has been revealed by the use of objects of use by artists as means of artistic 

expression. An answer was sought through artist examples to the distortion of meaning, form 

and function that enabled the artistic transformation of the objects of use. The adventure of 

transforming the object of use, which stands out with its functionality feature, into an art 

object by the method of artistic expression by disrupting its function and meaning by the 

researcher is being examined. 

In his thesis, the researcher created the thesis by including the usage objects of some textile 

products. The researcher has included the process of transforming objects of use into which 

was applied meaning and function degradation into art objects. In addition, the format of the 

objects of use was adhered. It has been disrupted by the interventions made on the material 

and size of the objects of use. Within the scope of the thesis, evaluations were made by 

associating the original applications produced by the researcher with the place in art and the 

subjects he touched. Depending on this situation, the object of use has been transformed into 

an art object by gaining a new identity. 

 

Science Code                : 40406 

Key Words    : Useage Object, Art Object, Functional Object, Disambiguation, 

Dysfunction, 

Page Number               : 131 

 Supervisor : Assoc. Prof. Aysun ALTUNÖZ 

Student ORCID ID : 0000-302-1170-7664 



  
 

vi 
 

TEŞEKKÜR 

 

Sanatta Yeterlilik eğitimim süresinde akademik bilgi ve tecrübelerini benimle 

paylaşan, tez çalışmam sürecinde beni yönlendirerek yolumu aydınlatan, desteğini 

esirgemeyen sayın hocam Doç. Dr. Aysun ALTUNÖZ’e, sonsuz teşekkürlerimi 

sunuyorum. 

Tez çalışması süresince desteğini esirgemeyen Prof. Dr. Osman ALTINTAŞ’a 

ve değerli zamanını ve bilgi birikimini benimle paylaşan Prof. Dr. Tolga AKALIN’a 

teşekkür ederim. Desteklerini her zaman hissettiğim Doç. Dr. Nihat Sezer 

SABAHAT ve Dr. Öğretim Üyesi Mine DEĞİRMENCİ AYDIN’a teşekkür ederim. 

Tüm içtenliği ile bana yardımını esirgemeyen Arş. Gör. Dilek ÖCALAN 

TOLUYAĞ’a ve Öğr. Gör. Ahmet TAŞKIRAN’a teşekkür ederim. 

Bana olan inançlarını her zaman hissettiren her koşulda yanımda olan özellikle 

de beni bu alana yönlendiren başta annem Birhan ERDOĞAN olmak üzere 

ablalarım, Layka KARABULUT ve Esra SAĞLAM’a, erkek kardeşim Şafak 

SAĞLAM’a, biricik yeğenim Faik Aras KARABULUT’a ve abim Özgür 

KARABULUT’a sonsuz teşekkür ederim. Her zaman beni destekleyen dayım 

Muhittin ERDOĞAN’a teşekkür ederim. Babam Sami TOSUN ve annem Halise 

TOSUN’a özverilerinden dolayı teşekkür ederim. Bu süreçte bilgi ve düşünceleriyle 

desteğini esirgemeyen varlığıyla bana güç veren değerli eşim Onur TOSUN ve 

kıymetli oğlum Hamza Kayra TOSUN’a sonsuz teşekkür ediyorum. 

  



  
 

vii 
 

İÇİNDEKİLER 

Sayfa  

ÖZET........................................................................................................................... iv 

 

ABSTRACT  ................................................................................................................ v 

 

TEŞEKKÜR ................................................................................................................ vi 

 

İÇİNDEKİLER .......................................................................................................... vii 

 

RESİMLERİN LİSTESİ ............................................................................................. ix 

 

1. GİRİŞ ....................................................................................................................... 1 

 

2. YARATIM SÜRECİNDE NESNE VE ÖNEMİ ..................................................... 9 

 

 2.1. Nesne ve Sanat Diyaloğu ................................................................................. 9 

 

 2.2. Kullanım Nesneleri ve Bauhaus ..................................................................... 15 

 

 2.3. Kullanım Nesnesi ve Sanat İlişkisi ................................................................. 18 

 

3. KULLANIM NESNELERİNDE ANLAM VE İŞLEV BOZUMU ....................... 31 

 

 3.1. Kullanım Nesnelerinde Anlam Bozumu ........................................................ 31 

 

 3.2. Kullanım Nesnelerinde İşlev Bozumu ........................................................... 57 

 

4. UYGULAMALAR ................................................................................................ 91 

 

 4.1. Çengelli İğne .................................................................................................. 91 

 

 4.2. Örgü Şiş .......................................................................................................... 94 

 

 4.3. Makas ............................................................................................................. 97 
 

 4.4. Düğme .......................................................................................................... 100 

 

 4.5. Ütü ................................................................................................................ 102 

 

 4.6. Dikiş ............................................................................................................. 104 

 

 4.7. Fermuar ........................................................................................................ 107 

 

 4.8. Mezura .......................................................................................................... 110 

 



  
 

viii 
 

 4.9. Havlu ............................................................................................................ 112 

 

 4.10. Nakış ........................................................................................................... 114 

 

5. SONUÇ ................................................................................................................ 117 

 

KAYNAKLAR ........................................................................................................ 123 

 

ÖZGEÇMİŞ ............................................................................................................. 131 

 

  



  
 

ix 
 

RESİMLERİN LİSTESİ 

Resim               Sayfa 

Resim 2.1. Gerrit Rietveld, Red and Blue Chair, 1918. ............................................. 20 

 

Resim 2.2. Gerrit Rietvelt, Schröder House için tasarladığı masa,(1923). ................ 21 

 

Resim 2.3. Theodore Bogler, Altı Parçadan Oluşan Modüler Kahve Yapma 

Çömleği, 1923. ...................................................................................... 22 

 

Resim 2.4. Marianne Brandt, Çay Demliği, 1924. ..................................................... 23 

 

Resim 2.5. Marcel Breuer, Cesca sandalyesi, 1928. .................................................. 24 

 

Resim 2.6. Richard Artschwager, İskemle. 1966. ...................................................... 25 

 

Resim 2.7. Frank Gehry, Lamine katlı ahşap bükme sandalyeler ve masa. ............... 26 

 

Resim 2.8. Ross Lovegrove, Su Şişesi, 2001. ............................................................ 27 

 

Resim 2.9. Bruce Gray, Tables, 2005. ....................................................................... 28 

 

Resim 3.1. Pablo Picasso, Boğa Başı, 1942. .............................................................. 35 

 

Resim 3.2. Marcel Duchamp, Bisiklet Tekerleği,1913 .............................................. 37 

 

Resim 3.3. Marcel Duchamp. Şişe Askılığı. 1914 ..................................................... 38 

 

Resim 3.4. Marcel Duchamp, Tarak, 1916 ................................................................ 39 

 

Resim 3.5. Marcel Duchamp, Trébuchet / Trap, 1917. .............................................. 40 

 

Resim 3.6. Marcel Duchamp, Çeşme, 1917. .............................................................. 42 

 

Resim 3.7. Gunther Uecker, Çivili Sandalye, 1961. .................................................. 43 

 

Resim 3.8. Pierro Manzoni, Sanatçının Dışkısı, 1961. .............................................. 44 

 

Resim 3.9. Meret Openheim, Hemşirem, 1967. ......................................................... 45 

 

Resim 3.10. Jeff Koons, Yeni Çifte Shelton Islak Kuru 10 Galon, 1980. ................. 46 

 

Resim 3.11. Rona Pondick, Bebek, 1989. .................................................................. 47 

 

Resim 3.12. Sarah Lucas,Sıradan Şeyler, 1994. ........................................................ 48 

 

Resim 3.13. Hreinn Friðfinnsson, Zemin Parçası,1992-2007. ................................... 49 



  
 

x 
 

Resim 3.14. José Antonio Vega Macotela, Zaman Takası 148( Tımedıvısa) , 

Cigarette butts on paper, 2008 .............................................................. 51 

 

Resim 3.15. Robert The, Britannica V.14, 2008. ....................................................... 52 

 

Resim 3.16. Suboth Gupta, Kontrol Hattı, 2008. ....................................................... 53 

 

Resim 3.17. Konstantin Novikov, Silent Bell.2011 ................................................... 54 

 

Resim 3.18. Aude Pariset, Toddler Promession, 2016 ............................................... 55 

 

Resim 3.19. Sarah Lucas, Doğa Vakumdan Nefret Ediyor, 1998.............................. 59 

 

Resim 3.20. Kendell Geers, Alfred Jarry’e Saygı,2006. ............................................ 60 

 

Resim 3.21. Man Ray, Hediye, 1921. ........................................................................ 61 

 

Resim 3.22. Man Ray, Boyalı Ekmek, 1958. ............................................................. 62 

 

Resim 3.23. Salvador Dali, Istakoz Telefon,1936. .................................................... 63 

 

Resim 3.24. Meret Oppenheim, Tüylü Kahvaltı,  1936. ............................................ 64 

 

Resim 3.25.Claes Oldenburg, Mandal, 1976 ............................................................. 66 

 

Resim 3.26. Claes Oldenburg, “Testere” 1996 .......................................................... 67 

 

Resim 3.27. Romulo Celdran, Macro VIII, 2009. ...................................................... 68 

 

Resim 3.28. Mehmet Uysal, Skin 2 (Ten 2), Belçika, 2010 ...................................... 70 

 

Resim 3.29. Donald Lipski,Yapı Gücü, 1983. ........................................................... 71 

 

Resim 3.30. Marilyn Levine, Faye'nin Siyah Omuz Çantası, 1974. .......................... 72 

 

Resim 3.31. Simon Perry, Kamu Çantası,1994. ......................................................... 74 

 

Resim 3.32. Marina Abromoviç, Hareket Kalkış İçin Pabuçlar, 1991. ..................... 75 

 

Resim 3.33. Robert Gober, İsimsiz, 1992. ................................................................. 76 

 

Resim 3.34. James Lee Byars, Delfi’nin Kehaneti,1986. .......................................... 77 

 

Resim 3.35. Martin Puryear, Washington İçin Merdiven,1996. ................................ 78 

 

Resim 3.36. Stefano Della Porta, Anksiyete, 1999. ................................................... 79 

 

Resim 3.37. Luis Miguel Suro, Gündelik Aşırma, 1999. ........................................... 80 



  
 

xi 
 

Resim 3.38. Sylvie Fleury,Prada Ayakkabılar, 2003. ................................................ 81 

 

Resim 3.39. Gavin Turk, Kutu,2002. ......................................................................... 82 

 

Resim 3.40. Mona Hatoum, Silence, 1994................................................................. 83 

 

Resim 3.41. (a)Mona Hatoum, 2002, Grater Divide. (b) Mona Hatoum, 2008, 

Daybed. (c) Mona Hatoum, 2008, Dormiente ...................................... 84 

 

Resim 3.42. Choi Jeong Hwa, Believe It of Not, 2006. ............................................. 85 

 

Resim 3.43. Xue Lei, “5”, 2007. ................................................................................ 86 

 

Resim 3.44. Philippe Parreno, Doğum Günü Mumları, 2007. ................................... 87 

 

Resim 3.45. Josephine Turalba, Skandallar / Scandals, 2013-2014........................... 88 

 

Resim 3.46. Azade Köker, Çözülüş, 2015. ................................................................ 89 

 

Resim 4.1. Eda Seda Tosun, Çengelli İğne, “Safety Pin” Metal Plaka, 

75x52x4cm., 2016. ................................................................................ 93 

 

Resim 4.2. Eda Seda Tosun, Örgü Şiş, “Knitting and Needle” Zincir ve Halat, 

300x250x5 cm., 2016. ........................................................................... 95 

 

Resim 4.3. Eda Seda Tosun, Makas, “Scissors”, Kumaş, 130x60x10 cm., 2015. ..... 98 

 

Resim 4.4. Eda Seda Tosun, Düğme, “ Button”, Petrol Ürünü, Demir Tel, 50 x 5 

cm, 2015. ............................................................................................. 101 

 

Resim 4.5. Eda Seda Tosun, Ütü, “Flariton”, Süngerli Karton, Dantel, 

28X16X13cm, 2019. ........................................................................... 103 

 

Resim 4.6. Eda Seda Tosun, Dikilmiş Kütük, “Planted Log”, Tomruk Kütüğü, İp, 

40 x 5 cm, 2019. .................................................................................. 106 

 

Resim 4.7. Eda Seda Tosun, Fermuar, “Zipper”, Fermuar, Kümes Teli, 55x100 

cm. 2019. ............................................................................................. 108 

 

Resim 4.8. Eda Seda Tosun, Mezura, “Tape Measure”, Kağıt, Aleminyum Plaka, 

100X10 cm., 2016. .............................................................................. 111 

 

Resim 4.9. Eda Seda Tosun, Havlu, “Towel”, Dantel Havlu Kenarı, Çöp Torbası, 

90X74 cm., 2019. ................................................................................ 113 

 

Resim 4.10. Eda Seda Tosun, Nakış, “Embroidery”, Aleminyum Plaka, Nakış 

Kasnağı, Çivi, 40X47 cm., 2019. ........................................................ 115 

 



  
 

1 
 

1. GİRİŞ 

 

Bu araştırma, kullanım nesnesinin sanat alanı içerisinde geldiği noktayı, kullanım 

nesnesinin asıl amacının dışına çıkartılarak bozuma uğratılmasını inceleyerek 

tartışmaya açmıştır. Seri üretimin etkisiyle kullanım nesneleri insan hayatında daha 

çok yere sahip olmuştur. Yaşam içerisinde işlevsellik özelliği olan nesneler 

karşımıza kullanım nesneleri olarak çıkmaktadır. Günlük hayatta kullanılan nesneleri 

işlevsellik özelliğinden dolayı insanların yaşamlarını kolaylaştırmakta ve yarar 

sağlamaktadır. Bu açıdan bakıldığı taktir de etrafımızdaki nesneler yaşamımızda 

önemli bir yere sahiptir ve yaşamdaki yeri yadsınamaz.  

Kullanım nesneleri sanat alanında da sanatçılar tarafından sıklıkla kullanılan konu ve 

malzeme olarak tercih edilmektedir. İşlevsellik özelliği ön planda olan kullanım 

nesneleri kullanılan yöntemler sonucunda sanatsal dönüşüm yaşamıştır. İlk yöntem 

olarak, kullanım nesnelerine herhangi bir müdahalede bulunulmadan var olan 

özellikleri ile sergilenmesiyle anlam-içerik olarak değişime uğramaktadır. Diğer 

yöntem ise, kullanım nesnesinin sanat nesnesine dönüşümünde kullanılan biçim 

bozumudur. Sanatçıların kullanım nesnelerini asıl formunun dışına çıkartarak yeni 

bir görünüme kavuşturmasıyla nesnenin biçimi bozuma uğratılmaktadır. Biçimine 

müdahale edilen nesnenin işlevine aynı zaman da anlamı da bozuma uğratılmaktadır. 

Bir diğer yöntem ise, kullanım nesnesinin işlevine müdahale edilerek sanat nesnesine 

dönüştürülmesidir. Öncelikle kullanım nesnelerinin sanat nesnesine dönüşmesiyle 

nesnenin birincil amacı olan işlevselliğinden soyutlanmış ve sürecini hazırlayan 

unsurlar değerlendirilmiştir. İşlevsizleştirilen nesne anlam bozumuna da uğrayarak 

sanatsal bir kimlik kazanmaktadır. Kullanım nesnesinin sanat nesnesine dönüşümü 

ise, malzemesine, boyutuna, rengine, konumuna gibi birçok değişkene müdahale 

edilerek işlevselliğinden soyutlanması ile gerçekleştirilmektedir. Bu duruma bağlı 

olarak işlevsizleştirilen nesne aynı zaman da anlam bozumuna da uğramaktadır. 

İşlevselliğinden soyutlanan kullanım nesnesi yeni bir kimlik kazanmaktadır. 

Kullanım nesnesi uygulanan bu yöntemler sonucunda sanat nesnesine 

dönüşmektedir. 



  
 

2 
 

Araştırmacının bu tez kapsamında yapmış olduğu çalışmalardaki amacı, kullanım 

nesnelerinden yaralanarak işlev ve anlam bozumuna uğratılmasıdır. Kullanım 

nesneleri işlev bozumuna uğratılırken malzeme ve boyutuna müdahale edilerek 

işlevsizleştirilmiştir. Kullanım nesnesinin işlevinin ortadan kalkması ise kullanım 

nesnesinin anlam-içeriğini değiştirmektedir. Bu duruma bağlı olarak kullanım 

nesnesi anlam ve işlevinden uzaklaşarak sanat nesnesine dönüşmekte ve yeni bir 

kimlik kazanmaktadır. Bu bağlam da yapılan özgün çalışmalar ile tez 

desteklenmiştir. Araştırma kapsamında araştırmacının özgün sanat yapıtları, uygun 

bağlamdaki konular eşliğinde, tez çalışmasının tamamlayıcı unsuru olarak görev 

yapmış ve bu bağlamda değerlendirilmiştir. 

Problem Durumu 

Araştırmanın temel problemi, sanatsal ifadelerde biçimlerine müdahale edilmeyen 

nesnelerin anlam ve işlev arayışıdır. Sanat ve hayatın en önemli öğesi olan nesnenin 

tasarlanarak sanat pratiklerinin bir yapıtı konumuna hangi koşullarda geldiği 

üzerinde durulmaktadır. Günümüzde nesne, sanat pratiklerinde nasıl yer almaktadır?  

Kullanım nesneleri işlevsel midir? Hazır nesne kavramıyla sanat alanında yer edinen 

kullanım nesnelerinden yola çıkılarak şu soru sorulabilir; Sanat nesnesi işlevsel 

midir? Kullanım nesnelerinin işlev ve anlam bozumuna uğratılarak sanat nesnesine 

dönüşümüne güncel örnekler incelenerek cevap aramaktır. 

Araştırmanın Amacı 

Kullanım nesnelerinden yararlanarak yeni sanatsal nesneler üretmek amaçlanmıştır. 

Sanatçıların sanat nesnesine dönüştürdüğü kullanım nesnelerinin, üretim 

amaçlarından farklı olarak yeniden düzenlenmesi ile taşındıkları yeni anlamlarının 

sanatsal çalışmaların oluşmasında nasıl etkin bir role kavuştuğu üzerine 

odaklanılmıştır. Çalışmada günlük hayat içerisinde karşılaşılan nesneler 

kullanılmıştır. Kullanım nesnelerinin sanatsal ifade aracı olarak kullanılması 

amaçlanmıştır. Sanat dilinin boyutunu tartışmak ve kullanım nesneleri üzerine eserler 

üreten sanatçıların işlerini incelemek bir diğer amaçtır. Çalışmada alan araştırması ve 

literatür taramasından faydalanılmıştır. 

 

 



  
 

3 
 

Araştırmanın Önemi 

Tez kapsamında kullanım nesnelerinin birincil işlevinden soyutlanmasıyla anlamına 

müdahale edilmiş olunmaktadır. Kullanım nesnelerinin işlevleri ise malzeme ve 

boyutuna yapılan müdahale ile gerçekleştirilmektedir. Bozuma uğrayan kullanım 

nesnesi sanatçı örnekleriyle desteklenmiştir. Elde edilen veriler dönüştürülerek 

özgün çalışmalar üretilmiş olması tezin önemini oluşturmaktadır. 

Araştırmacı tarafından yapılmış olan özgün çalışmaların malzeme ve boyutlarında 

yapılan değişim nesnenin işlevini ve içerik-anlamını bozumuna uğratılarak kullanım 

nesnelerinin sanat nesnesine dönüşümü gerçekleştirilmiştir.  

Bu çalışma günümüz sanat ortamında kullanım nesnelerinin genel anlamda sanatı- 

sanatçıyı nasıl bir etki altına aldığını ortaya koyması, sanatçıların malzemeyle olan 

ilişkilerini göstermesi açısından ve özgün araştırmalara kaynaklık etmesine vurgu 

yapılması amaçlanarak tezin önemi oluşturulmuştur. Bu araştırma için yapılan ön 

çalışmalarda heykel sanatında yapılan tezler içerisinde Sanatsal Yaratım Sürecinde 

Kullanım Nesnelerinde Anlam ve İşlev Arayışları başlığının olmadığı görülmüştür. 

Bu açıdan heykel sanatında bu konunun  incelenmesi, bu araştırmayı önemli 

kılmaktadır. Araştırma ülkemizde heykel alanındaki yazılı kaynakların yetersizliği 

açısından da literatüre katkı sağlayacaktır. Bu bağlamda yapıt üretmek ve kuramsal 

verileri uygulamada görmek nesneleri yeniden anlamlandırarak yeni bir kimlik 

kazandırmak çalışmanın önemini oluşturmuştur. 

Sınırlılıklar 

Bu tez çalışmasının sınırlılığı; rastgele seçilmiş tekstil nesnelerinden oluşmaktadır. 

Modern ve güncel anlamda kullanım nesnelerinin sanatsal ifade aracı olarak 

kullanılması üzerinden ele alınmıştır. Kullanım nesnelerini sanat nesnesine 

dönüştüren sanatçıların yapıtları ile örneklendirilmiştir. Buna bağlı olarak kullanım 

nesnelerinin sanat nesnesine dönüşümü incelenerek bu duruma ilişkin okumaları 

kapsamaktadır.  

Kullanım nesnesinin sanat nesnesine dönüşümü, yaratım sürecinde nesne ve önemi, 

kullanım nesnelerinde anlam ve işlev bozumu, kullanım nesnelerinde anlam bozumu, 

kullanım nesnelerinde işlev bozumu, malzeme ve boyutuna müdahale edilen 

nesnenin değişimi ve uygulamalar üzerinden ele alınarak incelenmiştir. 



  
 

4 
 

Tez çalışması Bauhaus ekolünden itibaren günümüze kadarki süreçte sanatını kullanım 

nesnesi aracılığıyla ifade eden sanatçıların bir kısmına ait uygulamalar incelenerek 

güncel sanata yansımaları ve katkıları değerlendirilmiştir. Öte yandan tez 

kapsamında araştırmacının uygulamalarının sanattaki yeri ve temas ettiği konularla 

ilişkilendirilerek değerlendirmeler yapılmıştır. 

Araştırmanın Modeli 

Bu tez çalışmasında nitel araştırma yöntemi uygulanmıştır. Araştırmada, farklı 

disiplinlere ait verilerden yararlanılmış, farklı dönemlere ait sanat çalışmaları ortak 

bağlamda ele alınmıştır. Literatür taraması yapılarak nesne felsefi-sosyolojik 

zeminde verilen roller ve bu rollere tepki niteliği taşıyan sanatsal uygulamalar 

incelenmiştir. Ayrıca tez kapsamında gerçekleştirilen sanatsal uygulamalar bir sanat 

pratiği olarak belgelenmiştir. Karşılaştırmalı içerik analizi yapılmıştır. Dolayısıyla, 

betimsel araştırma modeli uygulanan bu tez çalışması, araştırma ve uygulama 

aşamalarından oluşmaktadır. 

Evren ve Örneklem 

Sanat pratiklerinde yer alan nesneler araştırmanın evrenini oluşturmaktadır. Bu 

evrenden seçilen kullanım nesneleri ise örneklemi oluşturmaktadır. 

Veri Toplama Teknikleri 

Tez çalışmasında, sanatta değişen nesne kavramının oluşum ve gelişim süreçlerini 

içeren alan yazınsal araştırmalardan ve sanatçı uygulamalarından elde edilen veriler 

kullanılmıştır. Bu doğrultuda araştırmacının ürettiği sanatsal nesne uygulamaları 

kavramsal çerçeve temel alınarak yorumlanmıştır. 

Verilerin Analizi ve Yorumlanması 

Çeşitli disiplinlerin kullanım nesnesine ilişkin alan yazınsal verileri ve 

değerlendirmeye alınan sanat pratikleri çalışmanın analiz ve yorumlama kısmını 

oluşturmaktadır. Tez kapsamında oluşturulan sanat pratikleri, tez kapsamında 

incelenen sanatçıların eserleriyle ilişkilendirilerek analiz edilmiş ve görsel 

dokümantasyon oluşturulmuştur. Tez konusu kapsamıyla nicel araştırma yönteminin 

kullanımına uygun değildir. Araştırma için veri toplama yöntemi olarak kişisel 

verileri barındıran anket mülakat veya sayısal veriler gibi nicel araştırma 



  
 

5 
 

yöntemlerinin kullanılması uygun görülmemiştir. Araştırma yöntemine en uygun 

şekil olarak literatür taraması ve eser analizleri esas alınmıştır. Tez çalışmasının veri 

toplama aşamasında araştırma konusunun alt başlıklarına uygun şekilde tek veya çok 

yazarlı kitaplar ve makalelere öncelik verilmesiyle birlikte bildiriler, sempozyum 

kitapları ve tez çalışmaları irdelenmiş ve yazım kurallarına uygun şekilde kaynak 

olarak toplanmıştır. Tez çalışmasında literatür araştırması yapılırken çalışmayı hem 

destekleyen hem de farklı görüşler içeren veriler toplanması kavram ve olguların 

daha iyi anlaşılacağı ön görülmüştür. Yararlanılan kaynakların vurguladığı kısımlar 

metin içerisinde sayı numaralarıyla verilmeye çalışılmıştır. Kaynakların tez 

içerisinde kullanımında akademik dile özen gösterilmiştir. Tez ön hazırlık ve yazım 

aşamasında açık erişim ve üyelik istenilen Ulusal ve Uluslararası veri tabanından 

yararlanılmıştır. 

İlgili Araştırmalar 

Araştırma kapsamında önemli noktaları tanımlayan anahtar sözcükler YÖK tez 

merkezi veri tabanı elektronik bilgi kaynakları üzerinden taranarak benzer 

araştırmalara ulaşılmıştır. Yapılan araştırmalar sonucunda "Sanatsal Yaratım 

Sürecinde Kullanım Nesnelerinde Anlam ve İşlev Arayışları” temalı herhangi bir 

çalışma tespit edilmemiştir. Ulaşılan tezlerde araştırma konusu ile dolaylı yönden 

ilgisi olan çalışmalar tespit edilerek incelenmiştir. 

Özşen (2013)’ nin “20.Yüzyıl Sanatında Nesne Kullanımı Ve İmgeye Yaklaşım” 

sanatta yeterlik eser metninde gelişen üretim biçimlerinin, nesnenin kendisini, kendi 

gerçekliği ile algılanan bir yapıdan uzaklaştırması, nesneyi imge aracılığıyla üretilen 

soyutlanmış bir yapı içinde konumlandırmıştır. Hazır nesne ile birlikte sanat alanına 

giren sıradan nesnenin, araç olmasının getirdiği işlevlerinden soyutlanıp, sanat 

yapıtının malzemesi olması, nesne üzerine düşünen sanatçının, imge ve gerçeklik 

ilişkisine eleştirel bir yaklaşım getirmesinin yanında, gerçekliğin algılanışını sanat 

imgesi yoluyla tekrar yakalama çabasını taşır.  

Şan Aslan (2010)’nın “Çağdaş Sanatta Nesne Ve Kişisel Uygulamalar”  sanatta 

yeterlik eseri çalışması raporunda günümüzde tüketimin giderek atmasıyla nesnelerin 

birer meta haline dönüşerek, işlevlerinden daha çok gösterge anlamları ile ön plana 

çıkmaları ve bu durumun günlük hayattaki etkileri konu edinilmiştir. Dada ve 



  
 

6 
 

Duchamp’dan sonra nesneyi çalışmalarının merkezine alan sanat akımları ve 

sanatçılar araştırılarak; bu konuda yapılan çalışmalardan örneklerle desteklenmiştir.  

Tolun (2018)’nun “Nesnenin Huzursuzluğu” Geçmişten günümüze uzanan tarihsel 

süreçte nesne/nesnenin ne’liği, insanlık tarihinin vazgeçilmez konularından biri 

olmuştur. İnsanların nesneye bakışı, ona uzanışı ve kavrayışı zaman içinde değişime 

uğramıştır. Yaşam döngüsünde olduğu gibi sanat alanında da nesne sürekli değişen, 

yeni anlamlar ve biçimler üreten bir kavram olarak varlık kazanmıştır. Bu tez 

çalışmasında da nesnelerin geçirdiği dönüşüm süreci, sanatçıların nesneler dünyası 

ile kurduğu ilişki ve nesnelere yükledikleri yeni anlamlarla oluşturdukları yaklaşım 

biçimleri irdelenmiştir.  

Ünay (2015)’ın “Sanatçının Nesnesi” adlı sanatta yeterlik tezi biçimi ve kavramsal 

dayanağı değişerek bağlamından kopmuş olan, yani yapısal ve düşünsel boyutta 

sanat eserine dönüşen nesneleri ele alınmıştır. Sanatsal ifade olanakları içerisinde yer 

alabileceği hiç düşünülmemiş olan buluntu nesneleri; bir ifade aracı olarak kullanan 

ve bu sebeple sanat dilinde bir evrim başlattığı rahatlıkla söylenebilecek olan 

Kübizm, bu evrimi sanatçının seçtiği hazır nesnelerle bir adım öteye götüren Dada ve 

düşsel nesnelerle alışılmış, sıradan görüntünün sınırlarını zorlayan Gerçeküstücülük, 

sanatta nesnenin dönüşümünde kırılma noktaları olarak görülmektedir. 

Köksal (2012)’ın “Sanat Nesnesinin Estetik Değeri ve Başkalaşımı” adlı 

makalesinde 1900’lü yılların başından itibaren dünya düzenini değiştiren sayısız 

olaylara tanık oluruz. Yeni icatlar, yaşamı kolaylaştırmaya yönelik teknik gelişmeler, 

sanayileşmenin hız kazanması, yaşanan savaşlar, toplumsal bunalımlar, ekonomik 

krizler gibi oluşumlar aynı zamanda geleceğe dair korku ve kuşkuları da artırmıştır. 

Dada akımının etkileri ve sanatın nesnesinde nasıl değişimlere neden olduğu 

araştırılmış; kendisinden sonraki sanat oluşumlarına katkıları, örnekler ve referans 

kaynaklarla ele alınmıştır.  

Açıkalın Akgün (2012)’ün “Modern Kaygılar” isimli figüratif heykelde nesne 

kullanımını gösteren ve aynı zamanda günümüz tüketim toplumuna eleştirel bir bakış 

içermektedir. 20. yüzyılda endüstriyel ve teknolojik gelişmelerin yaşanmasıyla 

sanatta köklü değişimler görülmüştür. Heykel sanatında ele alınan tüketim nesnesinin 

sanat nesnesine dönüşümü ilk kez Ready-made kavramıyla beraber anılan isim olan 

Marcel Duchamp ile başlamıştır. Endüstriyel ürünlerin sanat nesnesi olarak eleştirel 



  
 

7 
 

bir ifadeye dönüşmesiyle, hazır yapım nesneler kendilerine sanat ortamlarında yer 

bulmuştur.  

 

  



  
 

8 
 

 

  



  
 

9 
 

2. YARATIM SÜRECİNDE NESNE VE ÖNEMİ 

 

Nesneler günlük hayat içerisinde amacına uygunluk açısından ele alınarak 

kullanılmaktadır. Hayatımızın içerisinde yer alan nesnenin varlığından söz etmek 

kaçınılmazdır. İnsanlar geçmişten günümüze kadar ki süreçte nesneler üretmeye 

devam etmiştir. İnsanların çeşitli amaçlarla kullanması ve ihtiyaçlarını karşılaması 

amacıyla üretilen nesneler yaşamın vazgeçilmez birer parçası olmuştur.  

Hayatın her yerinde varlığını sürdüren insanların ihtiyaçlarına göre farklılık gösteren 

nesnelerin birincil görevini yerine getirecek özelliklere sahip olması bakımından 

işlevsellik kavramı üzerinden değerlendirilmektedir.  

Yaratım sürecindeki nesnenin sanatçılar tarafından farklı yorumlanarak 

şekillenmektedir. Nesne ve Sanat Diyalogu başlığı altında ise; nesne, hazır nesne, 

tüketim nesnesi, kullanım nesnesi açıklanacaktır. Nesnenin sanat ile olan ilişkisi 

sanat, sanat nesnesi ve sanat nesnesi işlevsel midir? Kullanım nesnesi ve sanat 

nesnesi arasında fark var mıdır? Soruları üzerinden açıklanacaktır. 

 

2.1. Nesne - Sanat Diyalogu  

 

Nesne içerisinde bulunduğu çağa göre yeni anlamlar yüklenirken geçirdiği süreçte 

bütün nesneler sanatın bir parçası haline gelmiştir. Geniş bir yelpazeye sahip olan 

nesne çok farklı şekilde tanımlanmıştır. 

Nesne biçimlenmiş malzemedir (Heidegger, 2007: 20). Duyulardan en az biriyle 

algılanmaya açık olan, uzam (algılanan nesnenin niteliği) ile zaman içinde somut bir 

varlığı bulunan, bilince sunulmuşluğuyla bilincin ayırt edip tanıdığı; düşünen 

öznenin düşündüğü ‘şey’ olarak tanımlarız. Batı dillerindeki kökeni ‘karşıda 

bulunan’, ‘karşıda duran’, ‘karşıya konulmuş’ anlamlarına gelen Latince’ deki 

objektum sözcüğüne uzanan bu terim, yerleşik felsefe dilinde ‘özne’ terimiyle 

birlikte, ya onun ‘ardalanı’nda ya da onun ‘gölge anlamına bağlı olarak 

kullanılmaktadır (Kaplanoğlu, 2008: 12). 



  
 

10 
 

Hayatımızın içerisinde yer alan nesnenin varlığından söz etmek kaçınılmazdır. 

İnsanlar geçmişten günümüze kadar ki süreçte nesneler üretmeye devam etmiştir. 

İnsanların çeşitli amaçlarla kullanması ve ihtiyaçlarını karşılaması amacıyla üretilen 

nesneler yaşamın vazgeçilmez birer parçası olmuştur. Yaşam alanında sıklıkla 

karşılaştığımız seri üretim nesneleri olarak günlük hayatın gereksinimlerine cevap 

vermektedir. Bu seri üretim nesneleri sanat alanında da yer almaktadır. 

Hazır nesne ise, Duchamp yaşamdan alınan bir parçayı yapıtın içine yerleştirmemiş, 

var olan sıradan bir nesneyi doğrudan sanat yapıtı olarak sunmuştur. Duchamp, 

sanatın ne olduğuna ilişkin alışılagelmiş üretim, sunum ve değerlendirme ölçütlerine 

ilişkin beklentileri yıkarak estetik beğeni kalıplarının nasıl şekillendiğini sorgulamış, 

sanatı bir beceri ve yetenek eyleminden bir düşünme eylemine dönüştürmüştür 

(Antmen, 2008: 125). 

Bir sanat yapıtı olarak benzerleri arasından seçilip değerlendirilmiş, üzerinde bir 

değişiklik yapılmaksızın kullanılmış ya da üzerindeki değişiklik sadece üretimi 

sırasındaki rastlantılara bağlı olarak ortaya çıkmış seri üretim nesnesidir. İlk kez 

Dada akımının ünlü beyni Duchamp tarafından öne sürülmüştür. Gerçekte bir sanat 

yapıtı olmaktan çok, sanat alanındaki geleneksel yaratma yöntemlerine bir eleştiri 

olarak yorumlanabilir (Tanyeli ve Sözen, 2016: 255). 

Hazır yapıt, yeni bir değer üretmez. O değerli bulduğumuz her şeye karşı bir silahtır. 

Etkin bir eleştiridir: niteleyicilerden oluşmuş kaidesinde oturan sanat yapıtına 

savrulan sıkı bir tekme. Eleştirel eylem iki aşamada gerçekleşir. İlki hijyen ile ilgili 

bir entelektüel temizliktir: hazır-yapıt, beğeninin eleştirisidir. İkincisi sanat yapıtı 

kavramına karşı düzenlenen bir saldırıdır (Paz, 2000: 142). 

Duchamp seri üretim nesnelerini sanat alanına taşımıştır. Seri üretim nesneleri birer 

tüketim nesnesidir. Tüketim nesnesi günlük hayatın beslenme, barınma, ulaşım, 

iletişim, vb. gibi mekanik ihtiyaçlara yanıt verirken sanat nesnesinden de ayrışır. 

Günlük yaşantıda ihtiyaçları karşılamak için nesnelerin fonksiyonlarından 

faydalanmamız, aynı zamanda tüketim nesnesinin yaygın kullanımı da gösterir. 

Tüketim nesnelerinin kapsamını açmak gerekirse; yaşamımızı kolaylaştırma 

amacıyla belirli bir faydalılık içeren işlevsel objeler olarak tarif edebiliriz (Atar, 

2014: 13). 



  
 

11 
 

Tüketim nesneleri aynı zamanda birer kullanım nesnesidir. Kullanım nesnesi ise, 

işlevsellik özelliğine sahiptir. Seri üretimin artmasıyla birlikte kullanım nesneleri 

insan yaşamında daha fazla yer edinmektedir. Çeşitli ihtiyaçları gidermek amacıyla 

üretilen nesnelerin birincil amacını karşılaması işlevsellik yönünü ortaya 

çıkarmaktadır. 

Sanat alanında da yer almaya başlayan kullanım nesnesi birincil kullanım amacı olan 

işlevsellik özelliğinden soyutlanarak sanat nesnesi statüsüne gelmiştir. Bu bağlamda 

sanat nedir? Sanat nesnesi nedir? Sanat nesnesi ve Kullanım nesnesi farkları 

nelerdir? Sanatta işlevsel olan kullanım nesnesinin yer almasıyla şu soru sorulabilir. 

Sanat nesnesi İşlevsel midir? Peki kullanım nesnesinin yönlendirici gücü nedir? 

Günlük yaşantımızda her an karşılaştığımız benzerlerinden herhangi bir farkı 

olmayan sıradan nesneler bir anda karşımıza tek (biricik) birer sanat nesnesi olarak 

nasıl çıkabiliyor? Soruları üzerinden irdelenecektir. 

Nesneler sanat alanında içerisinde bulunduğu dönem ve koşullara göre farklı 

şekillerde ortaya çıkmıştır. Nesne plastik sanat dalları içerisinde bir varoluş 

koşuludur ve çok önemli bir sorumluluk alır (Sönmez, 2006: 5). 

Sanatçı içerisinde bulunduğu döneme göre nesneye yaklaşımı, hareket ve sanat 

anlayışında farklılığa yol açmıştır. Nesnenin taşıdığı anlamlar aynı akımda bile 

farklılık gösterebilmektedir. Sanat ortamında nesne sanatçıya fayda sağlayacak 

şekilde ele alınmış ve sonuna kadar yararlanmış ve nesneye farklı anlamlar getirmesi 

gereklilik halini almıştır. İşlevsel olan kullanım nesneleri sanat alanında da varlığını 

göstermektedir. Yaşamın ayrılmaz bir parçası olan işlevsellik özelliği olan kullanım 

nesneleri sanat alanında da varlığını sürdürmektedir. 

Sanat insanlık tarihinin her evresinde varlığını sürdürmüştür. İnsanların yaşamları 

içerisinde varlığını devam ettiren sanat, duygu ve düşünceleri aktarabilmek adına 

önemli bir rol üstlenmiştir. Bunu ortaya koyarken de sanatın tamamlayıcı öğesi olan 

estetik değerlerden faydalanılmıştır. Bu değerler, döneme ve toplumlara göre 

farklılıklar göstermektedir, tarihsel olgular ve hızla değişen hayat biçimleri toplumun 

algısını ve sanatçının sanata olan tutumuna da etki etmiştir. Toplumların sahip 

olduğu değerlere göre de sanatın nasıl anlamlanacağı önemli bir konu olmuştur.  



  
 

12 
 

Sanat nesnesi Ziyafettin (2019: 16)’e göre, Mattick sanat nesnesini pratik olmayan, 

bütünsel olarak üretilmiş bir şeydir, talimatların yerine getirilmesinden ziyade özgür, 

yaratıcı dehanın ürünü olarak ifade etmiştir. Yani sanat nesnesi, sanatçının ilgilendiği 

ve nesnel ya da özel durumların bütünsel olarak bir araya geldiği durumların 

hepsidir. Sanat nesnesi denildiğinde sanat olarak üretilmiş ya da bu alan içinde 

gruplandırılmış ya da tanımı ne olursa olsun bu alanın içine dahil olması amacıyla 

tasarlanmış nesneler anlaşılmaktadır. 

İşlevsel olan kullanım nesnelerinin sanat alanında yer almasına bağlı olarak şu soru 

sorulabilir: Sanat nesnesi işlevsel midir?  

Sanat nesneleri duygu ve düşüncelerin somutlaştırılmış biçimidir. Sanat nesneleri 

içerisinde üretildiği dönemin düşünce sisteminde şekillenir. Gündelik yaşamda 

kullanılan nesneler sanat olarak değerlendirilmesi o nesnenin sahip olduğu özsel 

niteliklerden dolayı değil ona yüklenen anlamlardan kaynaklanmaktadır. Sanat 

nesnelerinin anlamı içerisinde üretildiği zamansal ve mekânsal uzama göre 

değişkenlik gösterir.  Kullanım nesnesi, sanat nesnesi olarak ortaya konduğu andan 

itibaren estetik dışındaki tüm işlevlerinden uzaklaşmaktadır. Buna bağlı olarak 

günlük hayatta birebir aynı nesneler de dâhil olmak üzere bütün benzerlerinden farklı 

bir bağlama sokulmaktadır. Aksi durumda tüm benzerlerinin de sanat olarak 

görülmesi gerekmektedir. Sanat alanındaki yapıt çeşitliğinden dolayı tümünü 

kapsayacak genel bir sanat anlayışını ileri sürmek mümkün değildir. Sanat eserinin 

anlamını tarihsel bir inşa sürecinde nasıl edindiğini ortaya koymak sanat alanında yer 

alan fakat gündelik yaşamda benzerlerine oldukça sık rastladığımız nesnelerin 

anlamlandırılmasına yönelik düşünsel bir alt yapı sunmaktadır (Sankır, 2018: 525)  

Kullanım nesnesi ve sanat nesnesi arasında fark var mıdır? 

Kullanım nesnesi her ne kadar sanat alanında sanat nesnesi konumuna getirilse de iki 

kavram arasındaki fark yadsınamaz. Bu bağlamda kullanım nesnesi ve sanat nesnesi 

farklarına yer verilecektir. Kullanım nesnesi günlük hayatın ihtiyaçlara yanıt verirken 

sanat nesnesinden de farklıdır. Kullanım nesneleri işlevsellik özelliğine sahip 

olmaları bakımından yaygın olarak kullanılmakta ve bu açıdan kullanım nesneleri 

sanat nesnesinden ayrışmaktadır. Seri olarak üretilen kullanım nesnesi 

çoğaltılabilirken, sanat nesnesi “biricik” oluşu, onu kullanım nesnesinden ayıran 



  
 

13 
 

özellikleri içerisinde yer almaktadır. Kullanım nesnelerinin yaşamımızı kolaylaştırma 

amacıyla belirli bir faydalılık içeren işlevsel nesneler olarak ifade edilebilir. Sanat 

nesnesi de insan etkinliğinin bir ürünü olduğundan bu kapsam içerisinde yer alır 

(Atar, 2014: 13). 

Yaygın olarak yaşantımızda kullanılan kullanım nesneleri gereksinimler 

doğrultusunda şekil alır ve insan ihtiyaçlarını doğrudan karşılar. Her ne kadar insan 

yaşamını kolaylaştırması açısından sanat nesnesi ve kullanım nesnesi arasındaki 

ayrıma dikkat çekilse de, her ikisinin de ortak paydası bir gereksinimi karşılama 

ihtiyacından doğmuş olmasıdır. Bu bağlamda günümüzde sanat nesnesi ve kullanım 

nesnesinin sınırları belirsizleşmiştir. Bu duruma en iyi örnek ise Duchamp’ın 

kullanım nesnesi olan pisuarı sanat nesnesi olarak sunmasıyla desteklenebilir.  

Kullanım nesnesinin sanat nesnesine dönüştürülmesi şu sorular üzerinden 

açıklanacaktır. İşlevsellik özelliği olan kullanım nesnesinin sanat nesnesine 

dönüşümü nasıl gerçekleşiyor? Kullanım nesnesine uygulanan her yöntem sanat 

nesnesine dönüştürür mü? Kullanım nesnesinin kimliğini hangi yöntemler 

değiştirmektedir. Kullanım nesnesi sanat nesnesine dönüşürken nasıl bir değişim 

yaşamaktadır. Kullanım nesnesini bozuma uğratırken hangi özelliğine ya da hangi 

yöntemle /dönüştürüldüğünün sonuca bir etkisi var mı?  

Bir kullanım nesnesinin sanat nesnesine dönüşümü için biçimini değiştirmek şart 

mıdır? Ya da bu nesnenin sanat nesnesine dönüşümü için kendi öz biçimine bağlı 

kalarak kullanım alanından koparmak yeterli midir? Bu dönüşümle kullanım 

nesnesinin var olan özelliği ortadan kalkar mı?  

Kullanım nesnesi birincil özelliği olan işlevsellikten nasıl soyutlanır? Kullanım 

nesnesinin malzemesinde yapılan değişim bu nesneyi nasıl etkiler? Bu nesnenin 

boyutuna müdahale edilerek nasıl bir değişim yaşanır? Kullanım nesnesinin rengi 

değiştirildiği taktir de işlevsellik özelliği ortadan kalkar mı? Bu duruma bağlı olarak 

kullanım nesnesi anlamsal değişime uğrar mı? Bu nesneyi kendi kullanım alanından 

farklı bir mekâna taşıyarak konumuna mı yoksa nesneye mi müdahale edilmiştir? 

Peki bu durumda işlevini yitiren kullanım nesnesi aynı anlama bağlı mı kalır yoksa 

yeni bir kimlik kazanır mı? Sorularına açıklık getirilerek kullanım nesnesinin sanat 

nesnesine dönüştürülmesi açıklanacaktır.  



  
 

14 
 

Yaşamda sıklıkla karşılaştığımız kullanım nesnelerinin asıl kullanım amacı olan 

işlevsellik özelliği göz ardı edilemez. Kullanım nesnesinin işlevsellik özelliği ve 

biçimsel olarak benzerlerinden hiçbir farkı yoktur. Bu nesnelerin tüm benzerlerinden 

ayırt edilmesi ancak belli koşulların gerçekleşmesi ile mümkündür. Kullanım 

nesneleri sıradan ve birer seri üretim nesneleri olması sebebiyle sanat nesnesinin tek 

(biricik) olgusuyla zıtlık içerisindedir. Ancak seri üretim nesnesi olan kullanım 

nesnelerinin çoğaltılabilir olması işlevsellik özelliğine rağmen nesneyi sıradan ve 

değersiz kılmaktadır.  

Bu sıradan kullanım nesnelerinin ise sanat alanında yer alması Duchamp’la birlikte 

farklı bir boyut kazanmıştır ve bu sayede artık her şey sanatın nesnesi konumuna 

gelmiştir. Kullanım nesnesi olan pisuarın sanat alanında yer almasıyla diğer tüm 

benzerlerinden ayıran farklı bir bağlama yerleştirilerek göstergeye dönüştürülmesi ve 

bir sanat yapıtı olarak algılanmasını sağlayacak alt yapı yeniden inşa edilmiştir. 

Kullanım nesneleri yaşamın bir parçası olan sanatta da varlığını göstermektedir. Arığ 

(2019: 184)’e göre, sanatçıları da etkisi altına alan kullanım nesneleri sanat 

alanındaki yerini sağlamlaştırmaktadır.  Böylece pisuar, farklılaşarak kavramsal bir 

süreçte anlam kazanmış ve sanat nesnesine dönüşmüş olmaktadır.  

Duchamp’ın kullanım nesnelerini sanatın merkezine oturtmasıyla, sanatta günlük 

yaşamın içerisine dâhil olmuştur. Sanat yapıtı kavramı yerini sanat nesnesine 

bırakmıştır. Sankır (2018: 526)’a göre, Duchamp’ın günlük yaşamdaki uzamının 

devamı olmayan yeni bir uzam yaratarak onu bir sanat yapıtına dönüştürmüş belirli 

bir kavramsal sürecin (düşüncenin) ve sanatsal eylemin nesnesi haline getirerek 

biricikleştirmiştir.  

İşlevsellik özelliği olan kullanım nesnesinin sanat nesnesine dönüşmesi için belli 

koşulların gerçekleşmesiyle mümkün olmaktadır. Bu yöntemler ise; Duchamp gibi 

kullanım nesnesini kendi bağlamından kopararak sanat nesnesine dönüştürmesi 

yöntemlerden biridir. Kullanım nesnesine herhangi bir müdahale de bulunulmadan 

sanat alanında sergilenmiştir. 

Diğer yöntem ise, kullanım nesnesinin kendi öz biçiminden soyutlanmasıyla 

gerçekleşmektedir. Kullanım nesnesinin biçiminin bozuma uğratılmasıyla nesnenin 



  
 

15 
 

işlevi ortadan kaldırılmış olmaktadır. Bu duruma bağlı olarak işlevsizleştirilen 

kullanım nesnesinin anlam-içerik olarak ta yeni bir kimlik kazanmaktadır.  

Kullanım nesnesinin sanat nesnesine dönüşümü için bir diğer yöntem ise, nesnenin 

işlevine yapılan müdahale ile mümkün olmaktadır. İşlevsellik özelliği olan kullanım 

nesnelerin biçimine bağlı kalınmaktadır. Kullanım nesnesinin birincil özelliği olan 

işlevsellikten soyutlanması ise şu koşullar ile mümkündür. 

Kullanım nesnesinin kendi öz malzemesinde yapılan değişim nesnenin işlevsellik 

özelliğini ortadan kaldırır. Kullanım nesnesinin rengine yapılan müdahale de nesneyi 

işlevsizleştirir. Nesnenin asıl kullanım alanından farklı bir mekâna taşınması 

nesnenin sadece konumuna değil aynı zamanda nesnenin anlamını da 

değiştirmektedir. 

Bu duruma bağlı olarak şu çıkarım da bulunabiliriz. Kullanım nesnesi ilk yöntem 

olan nesneyi var olduğu şekilde sanat alanına taşıyarak olur. İkinci yöntem ise, 

kullanım nesnesinin biçiminde yapılan değişim ile gerçekleşmektedir. Bu durumda 

nesnenin hem işlevine hem de anlamsal dönüşümü gerçekleşmektedir. Bir diğer 

yöntem ise, işlevsellik özelliği olan kullanım nesnesinin malzeme, boyut, renk ve 

konumuna yapılan müdahaleler ile kullanım nesnesinin işlevsizleştirilerek kullanım 

alanından koparılmasıyla yüklenen yeni anlamdır. Kullanım nesnesini bozuma 

uğratılırken hangi özelliğine ya da hangi yöntem ile dönüştürüldüğü nesnenin 

özelliğini derinden etkilemektedir. Yapılan her müdahale sonucunda kullanım 

nesnesi sanat nesnesine dönüştürülür. 

 

2.2. Kullanım Nesneleri ve Bauhaus 

 

Kullanım nesneleri ve bauhaus başlığı ise; işlev/işlevsellik/sanatta işlevselcilik 

kavramları üzerinden açıklanacaktır. Bu bağlamda ise; Kullanım nesnesi işlevsel 

midir? Sorusuna yanıt oluşturulacaktır. Bauhaus ekolünde işlevsellik özelliği olan 

kullanım nesneleri örnekler üzerinden açıklanacaktır.  

Günümüz dünyası nesneler tarafından çok daha fazla ve hızlı bir şekilde kuşatılmış 

durumdadır. Bu durum seri üretimin bir yansıması olarak hayatımıza entegre 



  
 

16 
 

olmuştur. Değişime ve gelişime açık insan, toplumsal ve ekonomik yapı değiştikçe 

nesnelerle ilişkisini değiştirmiştir. Hayatın da farklı bir yerde konumlandırdığı 

nesneler sayesinde kendi dünyasını tekrar inşa etmeye kalkışan bireyin bu girişimi 

başka türden bir gerçekliği de işaret etmektedir. Bireyin yaratıcılığını ortaya 

çıkarması, kendini ifade edebilmesi ve dünyayı nasıl algıladığını ortaya koyması 

açısından sürekli iletişim halinde olduğu nesnelere yönelimi, bu nesnelerin insan 

hayatında nasıl etkili olduğunu göstermektedir. Seri üretimin artmasıyla birlikte 

kullanım nesneleri insan yaşamında daha fazla yer edinmektedir. Çeşitli ihtiyaçları 

gidermek amacıyla üretilen kullanım nesnelerinin birincil amacını karşılaması 

işlevsellik yönünü ortaya çıkarmaktadır.  

İşlev nedir Baudrillard (2014a s.72)’a göre, işlev, Latince de fungi, de functus, de 

fungor (functio) köklerinden gelen fonksiyon, görev’ in yanı sıra üfule, vazife, yerine 

getirme, gerçekleştirmenin karşılığıdır. İşlev sözcüğü bir nesnenin gördüğü iş, iş 

görme yetisi olarak tanımlanmaktadır.  

Tansuğ (1993: 54-55) ise işlevselciliği; Biçimin belirtmek amacında olduğu iç anlam 

ve değerlerle ortaya çıkışı, ancak kendi işlevini yapar. İşlevsel kavramı, basit bir 

yararlılık kavramının dışında bir anlama sahiptir. Çünkü insanlar günlük yaşamda 

yarar sağlayan nesneler bile biçimsel işlevlerini ve yaşamımızın tüm derinliğine 

yansıma ihtimalini, estetik değerinde bulurlar. En basit araçlardan en komplike 

olanlarına kadar bütün biçimler estetik değerden yoksun oldukları zaman kullanışsız 

da olurlar. Dolayısıyla, faydalılıkları da güçleşir. Üretici emeğe heybet ve azim 

veren, bazen kullanılan aracın biçimsel değerine duyulan sevgidir. Bu yüzden, sanat 

ve araç biçimlerini, yarar sorununun ötesinde işlev sorunu altında toplamak gereği de 

vardır. Bu yüzden, biçim yolunda bilinçlenmiş bir çevrede duvardaki resim, masanın 

üstündeki su bardağı gibi bir ihtiyaç olur. İfadeleriyle açıklık getirir. 

Önemli olan parçanın sistemin oluşmasına olan katkısıdır. O halde işlevsel, bir 

nesnenin fonksiyonu, sistemin varlığına ve sürekliliğine katkı yapan özellik 

olmaktadır.  

Roth (2002: 147)’a göre, sanatta işlevselcilik, yalnızca işlevi ele alan bir tasarım 

yaklaşımını ifade eder. Sanatta İşlevselciliğin savunduğu şey, resmin veya heykelin, 

her şeyden önce işlevlere çok iyi yanıt verme kaygısını taşıması ve bu amaçla 



  
 

17 
 

tasarlanıp geliştirilmesidir. 19. ve 20. yüzyıllarda farklı biçimlerde ortaya çıkmıştır. 

1843 yılında, Biçim, işlevi izler savını heykeltıraş Horatio Greenough tarafından 

ortaya atılmıştır. Bu yaklaşım, sanatta çağdaş işlevselciliği belirleyen düşünce 

olmuştur. Amerikalı mimar Louis Sullivan 1880’li yıllarda bu görüşü 

benimsenmiştir. Sanatçının temel düşüncesi, soyut ve zaman ötesi güzellik 

anlayışının aksine, işleve dayalı bir mükemmellik yaratmak fikridir. Buna bağlı 

olarak şu soru sorulabilir. Kullanım nesneleri işlevsel midir? 

 Baudrillard, (2014b: 106)’a göre, nesnenin birincil değerinde yer alan işlevsellik, 

yani aletsel amacı, işlevselliği ile kıyaslanmış, bir nesnenin işlevsel olması ile 

kullanım nesnesi olması arasındaki ayırımı ortaya konmuştur. “Kullanışlılık ve 

işlevsellik her zaman aynı şey değildir, bir şeyin kullanıldığı yer o şeyin 

yapılmasındaki işlevsel sebeple tamamen alakasız olabilir.” Ya da belli bir işlev için 

üretilmiş nesneler işlevlerini yitirdiklerinde, onlara yeni işlevler yüklenebilir. 

Örneğin bir fincanın kâğıt ağırlığı olarak kullanılması ile asıl fonksiyonu olan 

taşıyıcı özelliği aynı amaca hizmet etmemektedir (Dinçer Kırca, 2012: 98).  

Bu bağlamda işlevsellik özelliği olan kullanım nesnelerinin Bauhaus ekolünde yer 

almasına değinmek gerekmektedir. Bu bağlamda Bauhaus ekolü tanımlanarak 

işlevsellik özelliği ön planda olan kullanım nesneleri örneklerine yer verilecektir. 

20.yüzyıl Endüstri devriminin etkisiyle zanaat kavramının irdelendiği bir dönem 

olmuştur. Modernizm akımını takip eden dönemde sanat ve fikir alanlarındaki 

çeşitlilik neticesinde sanatçı ve mimarlar farklı alanlara yönelerek eserler vermeye 

başlamışlardır bunun sonucunda tasarım kavramı sanat ve zanaat kavramından 

ayrılmıştır. Seri üretimden kaynaklanan kullanıma yönelik ürünlerin estetik unsurlar 

taşımamasıyla tasarıma olan gereksinim artmıştır. Bu durumun sonucunda ise zanaat 

ve tasarımı bir arada getiren kurumlara ortaya çıkmasına neden olmuştur. Bu 

bağlamda ise Bauhaus ekolü ortaya çıkmıştır. Bauhaus ekolünde ele alınan kullanım 

nesnelerinin işlevsellik özelliğini ön plana çıkararak tasarlayan tasarımcıların yanı 

sıra farklı alanlara yönelmiş olan sanatçıların kullanım nesnelerini birer sanat 

nesnesine dönüştüğü örneklere de yer verilecektir.  

Bauhaus yapı anlamına gelen Hausbau’dan türemiştir, yalnızca yapıyı ve tasarımını 

değil keza tasarlamanın tekrar yapılmasını da anlatmaktadır. İşlevselcilik sanat ve 



  
 

18 
 

tasarımı bir araya getirmek açısından kendi dalında bir ilk olan Bauhaus’un 

düsturudur. Kullanım nesneleri standart şekilli objeler için yeni prototipler olarak 

tasarlanmaya başlamışlardır. Bu amaçla insanların benzer olan ihtiyaçlarını dikkate 

alarak başlamışlardır. İşlev gösterişten uzak olan Bauhaus araştırmalarının odak 

noktasını oluşturmaktadır. Bauhaus yalnızca işlevsel olarak tanımlanmaktan 

kurtulmasını, form işlevi izler inancı sayesinde amaca uygun tüm tarzların üstünde 

bir güzellik ya da form arayışı sağlamıştır. 

Yaylalı (2000: 104)’ya göre, 1919-1933 yılları arasında modern tasarımında adından 

söz ettiren Bauhaus’un etkisi günümüze kadar uzanmıştır. Bugün kullanılan endüstri 

tasarımları Bauhaus’un modellerin günümüz endüstri tasarımına ait olan modelleri 

ve bunların standartlarını belirleyen Bauhaus, şuan kullandığımız her endüstri 

ürününe bugünkü görünümünü vermiştir. 

Bir kap, sandalye veya konut amacına uygun işlev görmesi için tasarlanırken 

özellikle doğası incelenmektedir. Buna bağlı olarak tasarımın kullanışlı, dayanıklı ve 

güzelliği test edilmektedir. Bauhaus’un plastik sanatları birleştirme fikri endüstriyel 

tasarım alanında da estetik kullanım eşyası üretme amacına hizmet etmiştir. 

Bauhaus’un işlevsellik anlayışı endüstriyel tasarım alanında da kendini göstermiştir. 

Estetik görünüm günlük eşyalar üzerinde önemli bir yer edinmiştir. Bauhaus’un iki 

önemli noktası olan işlevsellik ve estetik kavramlarının endüstri ürünlerindeki 

sanatsal (heykelsi) yaklaşımıyla tasarım kavramının temelinin atıldığı söylenebilir. 

Bu eşyaların kendi alanlarından bağımsız olma ve yaratıcılık alanına sokulma ile 

kişiselleştirilmesidir. Francalanci (2012: 95)’ye göre, sandalye sadece bir şey değil, 

bir nesne, bir makine yapımı, bir el yapımı, bir makyaj ürünü, bir ürün, ama bir ilişki 

kalitesini belirleyen fonksiyonların ve bağlantıların bir buluşma noktasıdır. 

 

2.3. Kullanım Nesnesi ve Sanat İlişkisi 

 

İşlevsellik özelliği olan kullanım nesnelerinin tasarlanarak sanatçı ve tasarımcıların 

ellerinde yeniden şekillenmiştir. Bu bölümde kullanım nesneleri örneklerine yer 

verilecektir. 



  
 

19 
 

De Stijl akımının öncülerinden biri olan Gerrit Rietveld 1918 yılında kayın 

ağacından tasarladığı Kırmızı ve Mavi Sandalye (Red and Blue Chair) adlı çalışması 

en ünlü sandalye tasarımıdır (Resim 2.1). Rietveld’in işlevsel sandalyesi 

Mondrian’ın resimleriyle benzerlik taşımaktadır. Rietveld klasik koltuk üzerinde 

değişimler yaparak şezlong formu vermiş ve çalışmasında 13 kare profil dikdörtgen 

panel kol kullanarak geleneksel sandalye hacmini değiştirmiş ve işlevselliği 

vurgulamıştır. 1923 yılında çalışmasına renk eklemeleri yapmış ve yan panelleri 

çıkartmıştır (Erdem, 2007: 57). 

Sandalyenin oturma yeri mavi, sırtlık bölümü kırmızı, siyah olan ayak ve kolçak 

kısımlarının uçlarında ise sarı renk kullanılmıştır. Kırmızı-mavi koltuk De Stijl 

grubunun manifestosu niteliğindedir adeta. İşlevsellik ve estetik açısından bir plastik 

yapıtın bütün unsurlarını bünyesinde taşımaktadır. Üç boyutlu bir mekânda bir kütle-

hacim orantısına sahip olduğu gibi, ışık renk ve malzeme elementlerine 

dayanmaktadır. Bunlar içerisinde, koltuğun “Kırmızı-Mavi” adı bile sandalyede ışık 

renk öğelerinin etkinliğini yansıtmaktadır.  

Sandalyenin yapımında tercih edilen malzemenin ağaç olması da ayrıca biçimle 

bağdaşmaktadır. Sandalyenin oturma bölümünün yere yakın olacak biçimde 

tasarlanması ergonomiktir. Farklı ölçü ve işlevlerdeki parçaların bir araya gelmesiyle 

oluşan sandalyenin simetrisinin dışına çıkılarak hareketlilik kazandırılmıştır. Örneğin 

iki parça bir araya getirilirken düşey parçanın simetrik yapısı yerine asimetrik bir 

parça tercih edilerek kendi içerisinde denge sağlamıştır. Sandalyenin orantısında 

bozulma olmamıştır. 

Sandalyede kullanılan renk plastik ifade için önemli bir öğedir. Rietveld, barok 

sanatının kırmızı-mavi akordunu almış ve bunu dört boyutlu, mekân, zaman 

boyutları içine yayarak, sandalyenin plastik etkisini, dışavurumsal bir ifadeye 

dönüştürmüştür. Bütün bu element katmanlarıyla bir endüstri ürünü olan Kırmızı-

Mavi Koltuk, zaman mekân içinde plastik bir ahenk ve uyumu açığa çıkarırken, aynı 

zamanda işlevsellikte de bir uyum yakalamıştır. Rietveld bu dönem içerisinde De 

Stijl dergisinde aktif rol almıştır (Erdem, 2007: 58) 

.  



  
 

20 
 

 
 

Resim 2.1. Gerrit Rietveld, Red and Blue Chair, 1918. 

 

Rietveld’in tasarladığı sandalyeden sonra 1923 yılında asimetrik yapıya sahip lake ve 

ahşap masa çalışması yapılmıştır (Resim 2.2). Masa Rietvelt’in ilk çalışmaları 

arasında yer alan Kırmızı – Mavi sandalye ile benzerlik göstermektedir. Kırmızı, 

mavi, siyah, sarı ve beyaz boyalı yatay ve düşey yüzeylerden oluşan masa De Stijl 

formlara sahiptir. Masa dört geometrik yapıdan oluşmaktadır. Masanın ayak 

bölümünde kırmızı yuvarlak parça kullanırken, gövde bölümünde siyah ve beyaz 

renkli iki dikdörtgen parça dikey şekilde köşelerinden birbirine geçirilmiş ve üzerine 

siyah kare bir parçanın yere paralel şekilde yerleştirilmesiyle tamamlanmıştır. Masa 

Schröder Evinin asimetrik stiliyle paralel bir yapıda tasarlanmıştır 

(Erdem,2007,s.74). 

 



  
 

21 
 

 
 

Resim 2.2. Gerrit Rietvelt, Schröder House için tasarladığı masa,(1923). 

 

Bauhaus atölye üyeleri, popüler olan ve fazlasıyla satılan çeşitli ölçülerdeki kapları 

üretebilmek amacıyla bu tasarımlara yönelmişlerdir. Yeterli büyüklüğe sahip 

olmayan atölye genellikle kaplara olan bu talebe cevap vermekte güçlük çekmiştir. 

1924 yılında Theodor Bogler atölyenin ticari kısmını harekete geçirmiştir. 

Tasarladıkları ürünleri çoğaltıp hızlı satabilmek için Lindig ve Theodor Bogler 

birlikte çalışmaya başlamışlardır. Tasarımların da modüler bir yaklaşıma sahip olan 

Bogler, Bauhaus kimliğinin merkezini oluşturan sade geometrik formlar tercih 

etmiştir. Bogler tarafından tasarlanan çaydanlık dizilerinin ayrı parçaları atölyede 

aynı kalıpla çoğaltılabilmektedir. Farklı çaydanlıkların ana gövdesi yalnızca ölçü 

bakımından farklılık göstermektedir. Oryantal yemek araçlarını anımsatacak biçimde 

bambu ya da metal malzemeden şekillendirilmektedir.  

1923 yılında Bogler modüler tasarımı olan altı parçalı kahve yapma çömleğinin 

üretimine başlamıştır (Resim 2.3). Bogler’in çok parçalı tasarladığı kahve yapma 

çömleği aynı parçaların kullanılmasıyla birden fazla farklı şekil kurmanın nasıl 

olabileceğini gözler önüne sermektedir (Şan Aslan, 2019: 429) 

 Yuvarlak hatlardaki kahve yapma çömleği görünümüyle benzerlerinden farklılık 

göstermektedir. Çömlek farklı boyutlardaki halkaların üst üste gelmesiyle bütünlük 

yaratmıştır. Çömlek enine doğru altı farklı parçaya bölünmüş bir görünüme sahiptir. 



  
 

22 
 

Beyaz renkli bu çömlek üzerinde bulunan kahverengi tonlarındaki tutma aparatıyla 

uyum içindedir. Kahve yapma çömleğinin altta olan gövde kısmı büyük parçadan 

oluşurken yukarı doğru parça küçülmektedir.  

 

.  

 

Resim 2.3. Theodore Bogler, Altı Parçadan Oluşan Modüler Kahve Yapma Çömleği, 

1923. 

 

Tüm bu yenilikler ve çalışmalar devam ederken, Bauhus’un tasarımlarının tanıtılması 

amacıyla Thuringen eyaleti bir sergi açılmasını talep etmiştir.1923 yılında açılan 

sergideki başarıyla Bauhaus okulu için önemli bir noktadır. Gropius’a göre sanat ve 

zanaatın bir arada olmasının tasarımlara olumlu yansıması bu etkinlik ile olmuştur 

(Şan Aslan, 2019: 429-430). 

Metal atölyesinde farklı metal nesneler ve sistemler tasarlanarak üretilmiştir. Örnek 

olarak demlik, kapı kulpu, lamba, küllük, çatal ve sıhhi tesisat parçaları söylenebilir. 

Endüstriyel üretimde metalin kullanılması, Bauhaus tasarımları ile endüstrinin 

arasında ilişki kurulmasını sağlamıştır. Marianne Brandt mutfak eşyaları arasında yer 

alan çay demliğini tasarlamıştır (Resim 2.4). Çay demliği genel özellikleri 



  
 

23 
 

bakımından klasik demliğe benzese de detaylardaki farklılıklar tasarımcının estetik 

dokunuşlarını gözler önüne sermektedir. Geometrik formdaki demliğin siyah renkli 

tutamacı yarım ay biçiminde düz bir yapıda tasarlanmıştır. Demliğin gövde kısmı ise, 

ağzı kapalı bir kâseyi anımsatan görünümdedir. Demliğin tutamacına yakın şekilde 

ölçeğinin neredeyse yarısı büyüklüğündeki kapak ile tamamlanmıştır. Demliğin alt 

kısmında bulunan ayaklar ile estetik bir görünüme kavuşmuş ve benzerlerinden ayırt 

edici özelliklere sahiptir. Demlik sapı gümüş ve pirinç malzemeden yapılırken 

tutamacı ise, abanozdan yapılmıştır (Sabankaya, 2016:  85). 

 

 
 

Resim 2.4. Marianne Brandt, Çay Demliği, 1924. 

 

İnsanın hayatındaki ihtiyaçlardan biri olan mobilya, oturma elemanlarındandır. Tarih 

boyunca, toplumlardaki yaşam şartları, uygarlık anlayışları, malzeme tercihleri, 

teknolojileri ve estetik anlayışlarına bağlı olacak biçimde farklı aşamalar kat etmiş ve 

günümüze gelene kadar farklılık göstermiştir. İhtiyaçların artması, makinelerinin 

icadı ile oturma elemanlarının gelişmesi hız kazanmıştır; sanatkârlar kendi 

yeteneklerini, estetik ve düşünme kavramlarını oturma elemanlarına, içinde 

bulundukları dönemin yaşam tarzı ve sanat üslubunu yansıtmışlardır (Uysal, 2019: 

16). 



  
 

24 
 

Sandalye, oturma işlevini yerine getirmek amacıyla tasarlanmış bir eşyadır. Bir 

kişinin oturabileceği ölçülerde ve farklı malzemelerden tasarlanmaktadır. 

Sandalyenin orijinali dört ayak, bir oturma yeri ve bir arkalıktan oluşmaktadır. 

Tasarlanan sandalyenin malzemesi kullanılacağı mekâna göre farklılık taşımaktadır.  

20. yy. tasarım ve mimarlık dünyasının en önemli isimlerinden olan mimar Marcel 

Breuer, 1925'ten başlayarak, mobilyada öne çıkan tasarımları özellikle S biçimli 

iskemleler dünyanın her yerinde tanınmaktadır. Sanatçının sandalye çalışması 

oturma eylemini yerine getirebilecek şekilde tasarlanmıştır. Breuer’ın tasarımlarında 

sade ve devamlı formlar dikkat çekmektedir. Breuer, tasarlamış olduğu Cesca 

sandalyesinde (Resim 2.5), ahşap bükme çerçevenin içine açık kahverengi tonuna 

sahip olan hasır örgü sırt bölümüne ve ayaklara parlak gri tonundaki bükme çeliği 

birlikte kullanarak çalışmasında bir uyum yakalamıştır. Sandalyenin S biçimli 

iskeletini ise, bükülen metal çubuklar ile sağlamıştır (Özdemir, 2018: 26). 

 

 
 

Resim 2.5. Marcel Breuer, Cesca sandalyesi, 1928. 

 

Richard Artschwager heykellerini kullanım nesneleri içerisinde yer alan masalar, 

aynalar vb. nesneler tasarlamaktadır. Artschwager 1966 yılında İskemle (Resim 2.6) 

adlı çalışmasını dizayn etmiştir. Mermer bir kütleden oluşturulan iskemle keskin 



  
 

25 
 

hatlara sahiptir. Kahverenginin tonlarını barındıran dalgalı bu mermer kütlesi 

görmeye alışık olduğumuz sandalyelerden farklıdır. Standart özelliklere sahip olan 

bir sandalye dört ayağının üzerinde konumlandırılırken, yapılan çalışmada ayaklar 

mermer bir bloktan oluşmaktadır. İskemlenin durağan görünümü mermerin 

yüzeyindeki kahverengi tonlarının etkisiyle hareketlilik kazanmaktadır. Heykel kendi 

içerisinde üç farklı boyutta kütleden oluşmaktadır. Büyük kütle iskemlenin ayağıdır 

(kaide biçimli), küçük kütlede yaslanma eylemi gerçekleştirilirken orta kütlede ise; 

oturma eyleminin yapıldığı bölüm olarak şekillenmiştir.  

 

 
 

Resim 2.6. Richard Artschwager, İskemle. 1966.  

 

1950 ve 1960’lı yıllarda, mobilyalarda farklı ağaç çeşitlerinin katmanlarının, 

kontratabla ve kontrplak olarak bükülmesi çoğalmıştır. Kontrplağın bükülmesiyle 

tasarlanmış çoğu oturma mobilyasının üretimi bu dönemde olmuştur.  

Frank Gehry’ın tasarımlarının ilham kaynağı sebze ve meyve sepetlerindeki örgü 

biçimini bükme ahşap mobilya tasarımlarında görmekteyiz (Resim 2.7). 1990 yılında 

ilk protipini tasarladığı mobilyalar arasında lamine tekniği ile yapılmış sandalyelerde 

yer almaktadır. 



  
 

26 
 

Bu sandalyeler hafif bir ağaç çeşidi olan gümüşi akçaağaç ince şeritlerinden 

üretilmişlerdir Şekil 24’ün ortasında yer alan ve Cross Check ismini alan ahşap 

bükme sandalye 5 cm genişliğinde ve 0.7 mm kalınlığında ahşap şeritlerin üreli 

tutkal birleştirilerek oluşturulmuştur. Sandalyenin esnek yapısını oluşturan ise bir 

araya getirmek için kullanılan tutkaldan kaynaklanmaktadır. Knoll firması tarafından 

üretilmiştir (Özdemir, 2018: 30). 

 

 
 

Resim 2.7. Frank Gehry, Lamine katlı ahşap bükme sandalyeler ve masa. 

 

İngiliz tasarımcı Ross Lovegrove tasarımlarında doğadan ilham alan sanatçılar 

arasında yer almaktadır. Lovegrove, günlük hayattaki kullanım nesnelerinden lavabo, 

duş teknesi vb. tasarımları gerçekleştirmektedir. Tasarımcı bu nesnelere estetik değer 

katmaktadır. Tasarımcının yapmış olduğu Su Şişesi (Resim 2.8) adlı çalışması 

organik forma yakın bir biçimdedir. Tasarımcının doğadan etkilenmesi su şişesinin 

formuna da yansımış ve suyun dalgalı görünümüyle benzerlik taşıyan bir biçimde 

tasarlanmıştır. Suyun akışkan ve sıvı yapısı şişenin girintili çıkıntılı biçimiyle uyum 

sağlayarak içerisinde bulunduğu kabın şeklini almaktadır. Şişenin yüzeyindeki iç 

bükeyler el ile kavranarak şekil almış bir görünümü tutma eylemi için elverişli 

olacak bir yapıda tasarlanmıştır. 

 



  
 

27 
 

 
 

Resim 2.8. Ross Lovegrove, Su Şişesi, 2001.  

 

2005 yılında California’lı heykeltıraş Bruce Gray tarafından yapılan Tables (Resim 

2.9) adlı çalışma alüminyumdan üretilmiş ve ayrıca paslanmaz çelikten yapılmıştır. 

Zarif bir S eğrisi biçiminde ve bir cam üstünü desteklemektedir. Bu çalışma da ayak 

görevini üstlenen parça yere paralel bir şekilde konumlandırılmıştır. Masanın ayak 

görevini üstlenen kısımda çelik gibi sağlam bir malzeme tercih edilmesinin aksine 

masanın üst yüzeyinde kırılgan bir malzeme olan cam kullanılmıştır. Bruce’un farklı 

özellikteki iki parçayı bir araya getirerek oluşturduğu tasarımı işlevsel özelliğini 

taşımaktadır. 



  
 

28 
 

 
 

Resim 2.9. Bruce Gray, Tables, 2005. 

 

Bauhaus okulu toplum ve endüstriye verdiği hizmetlerle; endüstri ürünleri tasarımını 

görsel iletişimi etkileyerek, günlük hayata taşıyan modern bir tasarım anlayışı 

oluşturmuştur. Görsel eğitime çağdaş bir üslup getirmiştir. Yeni öğretim yöntemleri 

ile görsel eğitime faydalı olmuştur. Zanaat ve sanatın iç içe geçmesi sanatın yaşama 

dâhil olmasını sağlamıştır. Bu sayede sosyal değişime ve kültürel canlanmaya yol 

açmıştır.  

Bauhaus’un 1933 yılında kapatılması sonucunda sanatçılar Amerika’ya 

yönelmişlerdir. Bu durumdan dolayı ise Bauhaus ekolü Amerika ve Avrupa’da 

yayılmıştır. Bauhaus tasarımlarının etkisi Türkiye’deki ürünlerde de kendini 

göstermektedir. Bauhaus okulundaki sanatçılar dünyanın dört bir yanına 

dağılmışlardır. Devam eden süreçte, Bauhaus’un etkileri çok büyük olmuştur. 

Okulda tasarlanan ürünler, endüstriyel yöntemler kullanılarak seri üretime 

geçirilmiştir. Bunlar, yalın ve işlevselliği ön planda tutulan tasarımlar kullanım 

nesnelerinin yayılmasına yol açmıştır. 

Bauhaus'un Sanat ve Teknoloji - Yeni Bir Birlik sloganının, sanat ve teknolojiye 

form, renk, malzeme, tasarım, ergonomi alanlarında işlevselci bir yaklaşımla 

yaklaşan bilimsel teknoloji ile plastik sanat anlayışının kullanım, uygulama ve üretim 

alanındaki bir ifadesi olduğunu vurgulamaktadır. Şahinkaya (2009: 11)’ya göre, 

Bauhaus sanat eseri eserleri ve tasarım değeri ürünleri temelinde zanaat arayan bir 



  
 

29 
 

felsefe yarattı. Yaratıcının yaratıcı deneyimini zanaat retorik ve yaratıcılıkla paylaştı 

ve sınai üretim ile sanatsal yaratım arasındaki bağı güçlendirmiştir. 

Bauhaus ekolünden etkilenen çağdaş sanatçılar hayatın her alanında varlığını 

gösteren kullanım nesneleri zamanla kendi bağlamından koparak sanatında bir 

parçası olmuştur. Nesneye yüklenen işlevsellik kavramı sanat alanında yerini 

düşünceye bırakmıştır.  

 

  



  
 

30 
 

 

  



  
 

31 
 

3. KULLANIM NESNELERİNDE ANLAM VE İŞLEV BOZUMU 

 

Nesneler kendi gerçeklikleri dışında başka bir gerçekliği temsil edebilmektedir. 

Nesneler bu gerçekliği biçimsel, işlevsel ve anlamsal dönüşümleriyle sağlamaktadır. 

Hazır nesneyle beraber değişime uğrayan nesne insanın yaşam içerisinde kullandığı 

kullanım nesnelerine anlamlar yükleyerek sanat alanına taşımıştır. Bu bağlamda 

işlevsellik özelliği olan kullanım nesnelerinin anlam bozumu, biçim bozumu ve işlev 

bozumuna bağlı olarak sanat nesnesine dönüştürülmesi örnekler üzerinden 

açıklanacaktır. 

 

3.1. Kullanım Nesnelerinde Anlam Bozumu 

 

Duchamp’ın biçimsel olarak dönüştürmediği fakat nesnelerin günlük yaşamdaki 

kullanılma amacına müdahale ederek anlam bozumuna uğrattığı nesneler sanat 

nesnesine dönüşerek kimlik değiştirmiştir.  

Gerçeklik, sanatın temsil etmesi gereken şeyken sanatın içine dâhil olunca, sanata 

atfedilen anlam da değişikliğe uğramıştır. Biçimi olan her varlık gösteren ve 

gösterilen ilişkisi taşıyan bir gösterge karakterine sahiptir. Gösteren biçim, gösterilen 

içeriktir. Gösteren ve gösterilen arasındaki ilişki bağlama göre anlam oluşturur. 

Dolayısıyla bir gösterge taşıyıcısı olan nesnenin anlam üreten bir gösterge olarak 

algılanabilmesi için ona çeşitli bağlamlarda bakmak ya da onu okumak gerekir 

(Baran, 2013: 72). 

Nesnelerin kendi kullanım alanının dışında yerleştirilme şekli ve düzenlemesi 

nesnenin anlamını ve işlevini de dönüştürür. Bu dönüşümleri olanaklı hale getiren 

asıl etken sanatçının seçimi ve yapıta yüklediği anlamdır. İşlevinden soyutlanan 

nesne, konumlandırıldığı yer ile birlikte yeni bir anlam kazanmaktadır. Nesnenin 

işlevinin ortadan kaldırılması, tepkisel bir yaklaşım olarak nitelendirilmektedir. 

İşlevin iptali, aracın araç olma özelliğinin yok edilmesidir (Yılmaz 2017 s. 490). 

Nesnenin modern çağda fetişleştirilmesi, onun işlevsellik yönünü ortadan kaldırmış, 

biçimsel özelliklerini imgelere dönüştürmüştür. Nesne, zamanla başkalaşım 



  
 

32 
 

sürecinde, estetik ve tinsel oluşumların da değişmesine öncülük etmiştir. Böylelikle 

nesnenin, resmin yanında diğer sanat dallarında değerlendirilmesi de, her çağın 

estetik ve tinsel değişimlerine göre farklılaşması sıradandır.  

Köksal (2012: 124)’a göre, Braque ve Picasso’nun parçalanmış nesneleri, Kosuth’un 

yazı-mevcut nesne-resim buluşmaları, Duchamp’ın hazır nesneleri, Rene Magritte’in 

bilinen nesnelere yeni isimler kazandırması gibi birçok sanatçının, farklı önermeleri 

ve sorgulamaları sanat nesnesinin değişimini, başkalaşımını, metamorfozunu ortaya 

koymaktadır. 

Nesnenin değişim süreci Dada hareketi ile başka bir boyuta taşınmıştır. Nesneler 

aracılığı ile sanat, sanat galerileri, müzeler ve sanatçının yaratım süreçleri 

sorgulanmıştır. Sanatta hazır nesne kullanımıyla birlikte artık sanatçının el emeği ve 

kişisel becerilere yer vermeden de sanat üretiminin olabileceği, düşüncenin çağın 

getirdiği teknoloji ve endüstriyel gelişimine göre yapılandırılabileceğini göstermiştir. 

Artık izleyici nesnenin, nesne olma durumuyla yüzleşmiştir. Nesne, nesne olarak 

sorgulanmaya ve ondan yeni anlamlar üretilmeye başlanmıştır. O zaman nesneyi 

sanat eserine dönüştürmek amacıyla nesneyi asıl kullanım amacının dışına 

çıkarmanın yeterli olduğu görülür Hazır nesnenin yaptığı tam da budur (Tolun, 2018: 

37-38). 

Sanatta hazır nesne kavramı ilk olarak Dadaizm akımının öncülerinden olan 

Duchamp ile ortaya çıkmıştır. Hazır nesnenin birçok tanımı vardır. Yine de en sade 

tanımı, hazırda var olan, satın alınan ya da kullanılmaya hazır olan objeler olarak 

nitelendirebiliriz. Altıntaş ve Akalın (2019:  147)’a göre, sanatçı günlük hayatta 

kullanılan hazır nesneleri seçmiş ve bu nesneleri sanat eseri yüceliğine yüceltmiştir. 

Seçtiği bu nesneleri “ready mades” adı altında sergilemiştir. Bu hazır nesneleri sanat 

eseri olarak görmek izleyicileri hayrete düşürmüştür. 

20. yüzyılda kullanım nesnelerinin hazır nesne olarak sanat ortamında yer alması 

Duchamp sayesinde olmuştur. Değişen sanat anlayışı günümüzdeki sanatçıların 

nesneye yöneltmiştir. Çünkü sıradan günlük olay ya da nesnelerle sanatının konusu 

konumundadır. Bu durumun asıl sebebi ise, klasik anlamdaki estetikten uzaklaşarak 

ve sanat ortamında günlük olağan konuların da yer alabileceğini ortaya koymaktır. 

Sıradan bir nesneyi sanat nesnesine dönüştürmek için sanatsal yaratım becerisi, bilgi 



  
 

33 
 

ve deneyim gereklidir. Bunu gerçekleştirebilmek için tezin de amacı olan işlevsel bir 

nesneden yola çıkılarak kavramından yararlanılan çalışmalara yer verilmiştir. Bu 

bağlamda işlevsel bir nesnenin işlev ve anlam bozumuna uğraması örnekler 

üzerinden anlatılacaktır.  

Basit bir kullanım nesnesini sanat eserinin konusu olarak oluşturan ilk sanatçı olan 

Duchamp ise hazır nesneyi sıradan olan nesnenin sanatçı tarafından sanat nesnesi 

sınıfına terfi etmesi olarak tanımlamıştır (Şahiner, 2006: 1). Bu ifadelerden şu 

çıkarımda bulunabiliriz, hazır nesneler birçok benzeri ürün arasından seçilerek 

üzerinde bir farklılık oluşturulmadan rastlantılara dayanan sıradan kullanım 

eşyalarıdır. Günlük hayatta kullandığımız basit bir nesneyi sanat nesnesi olarak 

tasarlanmasını sağlayan ikinci yöntem ise;  nesneyi işlevselliğinden soyutlamaktır. 

Bu yöntemde sanatçı kullanım eşyasını direk kullanmaktan kaçınarak, onun 

kavramından, biçiminden, zihinde oluşturduğu çağrışımlardan yararlanır. Bunun 

sonucunda alıcıda farklı bir algı ve bakış açısı oluşturur. Sanatçı, temel tasarım 

yöntemlerini aracı olarak kullanır ve objenin işlevini dışlayarak ona sanatsal bir 

kimlik yükler. Bunu yaparken objenin boyutlarıyla oynamak, ergonomisini yeniden 

yapılandırmak, kullanıldığı ortamın kalıplarını kırmak gibi yöntemlerden bazılarını 

kullanmaktadır (Uysal, 2012: 22). 

Sanatın tüm dallarında işlevsel bir kullanım eşyasından kullanılarak yapılan 

çalışmalar endüstri devrimi ve sonrasına denk gelmektedir. Sanayinin ve üretimin 

insan yaşamında yarattığı büyük değişim bunun nedenleri içerisindedir. Endüstri 

üretimi, birbirinden farklı olmayan kullanım eşyaları sanatı tekdüzelikten 

kurtulmasını sağlamıştır. Endüstri devrimiyle birlikte artan üretimlerin ve 

tüketimlerin de etkisiyle kullanım nesneleri sanat nesnesi konumuna gelmeye 

başlamıştır. Duchamp’ın hazır nesneleri günlük yaşam içerisinde seri üretimin birer 

parçasıyken, sanat alanında sanat nesnesi statüsü kazanmıştır. Günlük hayatta 

görmeye alışık olduğumuz sıradan nesneler artık birer sanat nesnesi adayı olarak 

karşımıza çıkmaktadır. Bu duruma bağlı olarak yaşamdan koparılarak sanat alanında 

yankı uyandıran nesnelerle sanat ve yaşam arasında bir bağ oluşturularak yeni bir 

dönemin başladığının sinyalleri verilmiştir. Bu dönemle birlikte; salt biçimsel bir 

kavrayışın ötesinde, düşüncenin ön plana çıktığı bir eylem haline dönüşmeye 

başlamıştır.  



  
 

34 
 

Geleneksel malzeme ve biçimlendirme yöntemlerinin dışında çağın yenilikçi 

düşünce yapısının ortaya konduğu, farklı malzeme ve tekniklerin denenmeye 

başladığı bir görünüme kavuşur. Tabi ki bu değişimin gerçekleşmesinde Endüstri 

devrimin yaşama kattığı yeni malzeme ve teknik olanakların önemli bir yer tuttuğu 

belirgin bir biçimde göze çarpmaktadır. Heykelin eski paradigmaları arkaik hale 

gelmiştir. Alçının, mermerin, bronzun ve ahşabın kesmek, kalıba dökmek, oymak ve 

yontmak şeklinde dönüştürülmesinden Duchamp’ın ilk hazır nesnesi ile birlikte 

vazgeçilmiştir (Foster, 2013: 118; Kuspit, 2014: 39).  

Hazır nesneyle birlikte sanat bir yetenek ve beceri eyleminden bir düşünce eylemine 

dönüşmüştür. Kullanım nesneleri asıl kullanım amacının dışına çıkarak birer sanat 

nesnesine dönüşmeye başlamıştır. 

Hazır nesneyle değişen nesne her ne kadar Duchamp ile özdeşleştirilmiş olsa da, 

aslında Picasso ve Brague Duchamp’tan bir süre önce hazır nesnelerle ilgili bir takım 

denemeler yapmışlardır. Picasso ve Braque, kolaj denemelerinde gazete, hasır ve 

muşamba gibi seri üretim nesnelerini kullandılar. Burada da kullanılan hazır nesneler 

kendi bağlamlarından alınıp sanat bağlamına taşınırlar ve bu denemeler elbette 

yenilikçidir. Geleneksel yöntem ve malzemelerin dışına çıkarak, sıradan hazır 

nesneler kullanarak karmaşık düzenlemeler halinde yapıtlar oluşturmuştur. Ancak 

onların çalışmalarında, malzemeler kompozisyonun birer parçasıdır. Kompozisyonda 

gereken kırmızı bir rengi boyayarak elde etmek yerine kırmızı bir obje ya da gazete 

parçası devreye girer. Duchamp’ın yaptığı nesnelerin, yontulmuş formlarının yerine 

geçmesi ise kesinlikle bir meydan okumayı temsil eder (Krausse, 2005: 93). 

Picasso’nun hazır malzemelerle yaptığı heykeller modern heykelin gelişmesinde 

öncü rol oynamıştır. Picasso’nun üç boyutlu ilk denemesi tabaka metal ve tel 

malzemeleri kullanarak yaptığı 1912 tarihli Gitar heykelidir. Heykel Konstrüktivizm 

ve sonrasındaki dönemlerin heykel anlayışında öncülük etmesi anlamında etkili 

olmuştur. Konusu itibariyle nesne sanatının da öncüsü kabul edilmektedir. 

Picasso’nun Boğa Başı heykeli 1942 yılında hurdalıkta eski bir bisiklet selesi ile 

paslanmış gidonu kaynakla birleştirmesiyle gerçekleştirilmiştir. Değirmenci Aydın 

(2016: 9)’a göre, sanat eleştirmeni Eric Gibson, Boğa Başı heykeli (Resim 3.1) için; 

Picasso'nun heykelleri arasında, onu meydana getiren nesneleri gizlemeyen şeffaflığı 



  
 

35 
 

ile öne çıkan yegâne bir eserdir. Sadeliği açısından hem çocuksu hem de oldukça 

karmaşık kıvrak bir zekâ ve mizah anını görselleştirmektedir. İnsani değerlerin 

kuşatma altında olduğu bir dönemde insan hayal gücünün dönüştürücü kuvvetinin 

ifadesini sergilemektedir yorumunda bulunmuştur. 

Altunöz (1999: 12)’e göre, Picasso her iki nesneyi birleştirmekle bir boğa başına 

gönderme yapmıştır. Boğanın başını tanımlayabilmek için bütün özelliklerini birebir 

yansıtmaya gerek duymadan boğa başı imgesi yaratmıştır. Ortaya çıkan biçim artık 

ne bisikletin parçasıdır ne de boğanın kendisidir. 

 

 
 

Resim 3.1. Pablo Picasso, Boğa Başı, 1942. 

 

Yerleşik olan zihniyeti yıkmak felsefesi haline gelen Duchamp’ın yıkmak istediği 

şeyi yalnızca geleneksel sanat anlayışının yarattığı iktidar ile sınırlamak onun hazır 

nesnesindeki derin anlamı anlayabilmek için yeterli olmayacaktır. Duchamp’ın 

çalışmaları kendi formlarıyla yine kendini üreten iktidarlara da bir saldırı 

niteliğindeydi. Paris topografyası da bundan nasibini almıştır Aydın (2019: 20).  

Paris (1852-1870) III. Napoléon’un valisi Georges Haussmann‟ın planlarıyla yıkılıp 

yeniden inşa edildi. Haussman kentsel yenileme ve gelişme adına işçi sınıfını ve 

diğer tehdit unsurlarını siyasi tehdit ve toplumsal düzen sorunu olarak gördü ve 

onları kamulaştırma yetkisinin tüm güçlerini kullanarak kent merkezinden 



  
 

36 
 

uzaklaştırdı. Böylelikle burjuvazinin barınma sorunu yeni bir yöntemle çözüldü. 

Buna Haussman yöntemi denildi. Sonuç olarak Haussman’ın kendini sürekli 

yenileyen ve yaratıcı yıkım yöntemiyle ilerleyen kentsel dönüşüm modeli günümüze 

kadar kendini yineleyerek gelmiştir (Harvey, 2015: 48-49).  

Modern Paris inşa edilirken geniş caddelere yer açılarak, anıtlarla demir kuleler ve 

sütunlarla tam bir iktidar simgesi haline getirildi. Duchamp hazır nesnesiyle Paris’in 

bu yeni görüntüsünü eleştirel biçimde heykel formuna dönüştürerek kullanmıştır. 

Yeniden düzenlenen ve iktidar simgesi haline dönüştürülerek kent yığınları halindeki 

bu yeniden tasarlanan kenti “Bicycle Wheel” (Bisiklet Tekeri, 1913) (Resim 3.2) ve 

“Bootle Rack” (Şişe Askılığı, 1914) (Resim 3.3) çalışmalarına konu yapmıştır.  

Yeni Anıtsal Paris’in Eyfel Kulesini ve dönme dolabını gösterirken Duchamp, kuleyi 

ve dönme dolabı hatırlatabilecek nesneler seçmiştir. Seçtiği nesneler Şişe Askılığı ile 

Eyfel Kulesinin o çirkin metal yapısını hatırlatacaktır. Gündelik hayat nesnesi olan 

askılığı anlam dönüşümüne uğratarak metal bir formla heykele dönüştürmüştür. 

Bisiklet Tekerleği ile güçlendirdiği Şişe Askılığı ile kendi Paris topografyasını tasvir 

etmiştir. Bir tabureye oturtulan tekerlek ile dönme dolap etkisi verilmiştir. Duchamp 

hazır nesneleriyle Paris şehrinin görüntüsünü bir heykel formunda sunarken gündelik 

yaşam nesnesini anlam dönüşümüne uğratarak hazır-nesne ve estetik ile ilgili tavrını 

da ortaya koymaktadır. Bu ilk çalışmalarından itibaren artık sanat için kullanılan 

nesnelerin anlamları bağlamlara göre belirlenecektir. Seçtiği hazır nesnelerle yaptığı 

bu iki Paris tasviri ve daha sonraki işlerinde geleneksel olan sanat anlayışının 

iktidarını yıkmaktadır (Aydın, 2019: 20). 

1913 yılında ilk hazır-nesnesi olan Bisiklet Tekerleği (Resim 3.2) adlı çalışmasını 

yapmıştır. İki parçanın bir araya getirilmesiyle oluşturulan çalışma da bir tekerlek ve 

tabure kullanılmıştır. Tekerlek asıl kullanılması gereken ortamdan uzaklaşarak tabure 

üstüne yerleştirilmiştir. Ters şekilde tabureye sabitlenen tekerleğin hareket etme 

özelliği devam etse de duruşundan ve sabitlendiği yerden dolayı asıl görevini yerine 

getiremeyecektir. Tabure de, bisiklet tekerleğinde olduğu gibi soyutlanmıştır. Bu 

çalışmada her iki kullanım nesnesi kendi bağlamlarından koparılmış ve sanat 

alanında sanat nesnesine dönüşmüştür. 



  
 

37 
 

Yıldız (2016: 140)’a göre, bisiklet tekerleği çalışmasından bir sene sonra yaptığı Şişe 

Askılığı’nın (Resim 3.3) dökme demirden metal hali ve formu, yine modern babil 

kulesi olarak anılan Eyfel Kulesi'nin çirkinliğini imlemektedir. Bu iki çalışma, 

Duchamp’ın ilk ready-made'leri olmalarının dışında, Paris’in bu anıtsal ikonik 

iktidarına avangard izlenimcilikle bakarak yaptığı ilk parodik darbedir. 

 

 
 

Resim 3.2. Marcel Duchamp, Bisiklet Tekerleği,1913 
 

 



  
 

38 
 

 
 

Resim 3.3. Marcel Duchamp. Şişe Askılığı. 1914 

 

Duchamp’ın hazır yapımlarındaki en temel amaç yetenek ve biçimden önce düşünsel 

kısmıyla dikkat çekmek istemesinden kaynaklanmaktadır. Duchamp bu sayede 

uyuşmuş olan zihinleri dürterek sanat nesnesi üzerine akıl yürütülmesi gerektiğini 

savunmuştur. Bu sebeple hazır yapıtlar ilginç, güzel ya da heyecanlı değil, kutupsuz 

tarafsız olmalıdırlar. Sanat dışı bir nesnenin kendi bağlamından koparılıp sanat 

bağlamına sokulması keşfedilen bir durumdur. Duchamp’ın hazır nesnelerinde 

işlevsel olan kullanım nesnelerine sağladığı yeni konum ile işlevine ve anlamına 

müdahale etmiştir. Duchamp’ın hazır yapım nesneleri birçok sanatçıyı etkisi altına 

almıştır ve sanata yön vermiştir. Hazır nesneyle beraber önemli olanın düşünce 

olduğunu savunan ve vurgulayan Duchamp sanatı tamamen kavramsal bir boyuta 

taşımıştır. Bu kavramsal boyut ile birlikte, yaratıcı düşünme el becerisi önüne 

geçmiştir.  

Sanatçının 1916 tarihli hazır nesnesi olan Tarak (Comb) (Resim 3.4) adlı çalışması 

birinin saçını okşamaya gönderme yapan seks ile yüklü günlük bir hayat objesidir. 

Böylelikle Tarak Duchamp’ın daha önce ağırlıklı olarak resimlerinde uğraştığı iki 

alana birden girer. Birincisi günlük hayat ikincisi cinsel hayattır. Objenin üzerindeki 

deliklerden dolayı bunun bir köpek tarağı olduğu varsayılmakta ve bu yüzdende 

vahşi seksi çağrıştırdığı düşünülmektedir (Açıkalın Akgün, 2012: 15). Duchamp 

tarak nesnesiyle farklı hazların göstergesinin anlamını yüklemektedir. 



  
 

39 
 

Kalkan (2012: 94)’e göre, kenarına beyaz boyayla, “Üç veya dört damla yüksekliğin 

yabanıllıkla hiçbir ilgisi yoktur” yazılarak, “M.D.” baş harfleriyle imzalanmış ve “17 

Şubat 1916, saat 11” olarak satın alındığı tarih ve saat, tarağın üzerine 

kaydedilmiştir. Duchamp yıllar sonra bir söyleşisinde “bir hazır-yapım olarak 

seçildiğinden bu yana geçen 48 yıl içinde, bu küçük demir tarak, gerçek bir hazır-

yapımın özelliklerini korudu: güzellik yok, çirkinlik yok, özel olarak estetikle ilgisi 

yok… tüm bu 48 yıl boyunca, çalınmadı bile!” diyerek (Schwarz 2000: 643), “iyi 

beğeninin de, kötü beğeni kadar tehlikeli” olduğu düşüncesini bir kez daha hatırlatır. 

 

 
 

Resim 3.4. Marcel Duchamp, Tarak, 1916  

 

Hazır-yapımlarla kelime oyunları arasındaki ilişkiyi netleştirmek için, hazır 

yapımların isimleri ve söz konusu üç-boyutlu nesneye bağlı sesteşlik kavramı 

üzerinden düşünülebilir. Duchamp’ın 1917 tarihli Trébuchet adlı çalışması (Resim 

3.5), hazır-yapım isimlerinde kelime oyunlarının kullanımını açıklamak için iyi bir 

örnektir.  

Arturo (2000: 31)’a göre, Trébuchet için, birincil anlamıyla yapılacak bir çeviride 

Mancınık kelimesini kullanmak gerekir. Trébuchet ile eş sesli olan, trébucher fiili 

ise, “bir engele takılmak, tökezlemek” şeklinde türkçeye çevrilebilir. Trébucher aynı 

zamanda, hamle sırası gelen bir oyuncunun önemli bir ödün vermeden hareket 

edemediği durumu anlatan bir satranç terimi olarak da kullanılır. Bu durumda, 

Trébuchet adlı hazır yapımın hem fiziksel hem de mantıksal bağlamda yer 

değiştirmeyi örneklediği söylenebilir. 



  
 

40 
 

Duchamp sıradan bir nesne olan, bir elbise askısını alarak, yatay şekilde atölyesinin 

zeminine çivilemiştir. Elbise askısının yerden yüksek bir yerde konumlandırılması 

beklenirken tersi bir durum söz konusu oluşmuş ve yerde sergilenmiştir. Herkesin 

tanıdığı bir nesneyi-konumunu ve yerini değiştirerek- işlevsiz hale getirirken, bir 

anlamda söz konusu nesneyi tanınmaz kılmıştır. Yere çivilenen elbise askılığı artık 

asıl görevi olan asılma eylemini yerine getiremeyecek şekilde konumlandırılmış ve 

işlevinden soyutlanmıştır. 

 

 
 

Resim 3.5. Marcel Duchamp, Trébuchet / Trap, 1917. 

 

Sanatçı seçmiş olduğu herhangi bir nesneyle sanat ortamında sanat nesnesi olarak 

sunabilme ortamı bulmuştur. Sanatçının el becerisini yerle bir eden endüstri 

karşısında Duchamp’da gördüğümüz sanatçının ölümüdür.  

Lazzarato (2017: 35)’ya göre, Duchamp’ın verdiği en basit tanıma göre bir hazır 

nesne “üretilmesi herhangi bir eylem gerektirmeyen bir iştir. Asıl önemlisi de bir 

başkaldırı eylemidir. Sanatçıyı yüceltmektense toplumdaki statüsünün 

alçaltılmasıdır; onu kutsal kılan şeyin aşağılanmasıdır. 

1917 yılında Duchamp’ın Çeşme (Resim 3.6) adlı çalışmasını sergilemesi sanat 

alanını derinden etkilemiştir. Kalkan Erenus (2012: 98)’e göre, New York’taki “Mott 

Works” mağazasından satın aldığı porselen pisuarı, ters çevirerek, R.Mutt takma 

adıyla imzalar ve Bağımsız Sanatçılar Topluluğu’nun, Grand Central Gallery’de 

açılacak sergisine yollar. Duchamp ileriki yıllarda yaptığı açıklamalarda R.Mutt 

takma adındaki R harfinin, Fransız argosunda “para babası” anlamında kullanılan 



  
 

41 
 

Richard”ın kısaltması olduğunu, Mutt için ise, o yıllarda ünlü çizgi karakterler olan 

Mutt ve Jeff’ten esinlendiğini söyler. Bağımsız Sanatçılar Topluluğu’nun sergisinde 

jüri yoktur, altı dolarlık katılım ücretini ödeyen herkesin yapıtı sergilenecektir. 

Dolayısıyla, Çeşme’nin reddedilmesi mümkün değildir. Duchamp’ın deyimiyle, 

Çeşme “örtbas edilir” ve sergi süresince galerideki bölmelerden birinin arkasında bir 

yere konur, sergi kataloğuna da alınmaz. 

Kendisi de serginin düzenleme kurulunda yer alan Duchamp, kurulun diğer üyelerine 

Çeşme’yi yollayanın kendisi olduğunu söylemez. Söylentilere rağmen, kimse konuyu 

gündeme getirmeye cesaret edemez. Serginin bitiminde Duchamp Çeşme’yi 

saklandığı bölmenin arkasında bulur ve geri alır. Pierre Cabanne’ın “memnuniyetle 

karşılanmış olsaydı, büyük bir hayal kırıklığına uğrardınız…” yorumunu doğrulayan 

Duchamp; “resmini yollayarak, kabul edilmesini ve eleştirmenler tarafından 

övülmesini bekleyen, geleneksel bir ressam tavrı taşımadığını” belirtir (Cabanne 

2010: 55). 

Aynı şekilde Bürger de, Duchamp’ın Çeşme’yi söz konusu sergiye yollarken, 

stratejik bir yol izleyerek, titizlikle planlamış bir hamle yaptığını söyler. Çeşme’nin 

örtbas edilmesi halinde, “sanatsal özgürlük” kavramı, sergilenmesi durumunda ise, 

sanatsal modernizminkiler de dahil olmak üzere, tüm ortak değer ölçütleri” yerle bir 

olacaktı ve Duchamp açısından her iki olasılık da başarı anlamı taşıyordu. 

Kullanım nesnelerinden biri olan pisuarın bir galeride sanat nesnesi olarak yer alması 

daha önce rastlanılmamış bir durumdur. Duchamp’ın Çeşme’si düşüncenin yeteneğin 

önüne geçtiğinin ispatı durumundadır. Duchamp’ın bu yaklaşımı sanattaki estetiği 

yerle bir etmiştir. Kullanım nesnelerinden biri olan pisuarın kendi kullanım 

alanından koparılarak başka bir bağlama sokulmasıyla anlam ve işlev bozumuna 

uğramaktadır. 

Muhtemelen Duchamp’ın niyeti, Dada tarzında, sadece sanat kurumunu sarsmaktı 

ama olan sanata oldu; bu darbe, Duchamp’ın cüretkâr resim denemeleri de dâhil 

olmak üzere sanat tarihinin çöküşünü hızlandırdı. Artık sanat realist mi, 

ekspresyonist mi, empresyonist mi yoksa fütürist mi olmalı, fovist, soyut, pop, 

minimal mi olmalı diye düşünmenin, ışığı resmetsin mi resmetmesin mi veya kendi 

pisuar iskeletini göstersin mi (Cezanne) göstermesin mi diye sormanın anlamı 



  
 

42 
 

kalmamıştır. Baudrillard (2014c: 22)’a göre, her şey zihindeydi (…). Hazır nesne bir 

kalkış noktası değil, geri dönüşsüzlük noktasıydı. 

Sanatsal teknikleri ve halkın beğenisini zorlayan bu çalışmanın bir diğer amacı, 

bireysel üretim denen şeyle dalga geçmektir. Sanatçı bu çalışma ile eserin 

varoluşunun sanatçıya bağlı olduğunu kanıtlamıştır. Böylece her türlü bireysel 

yaratıcılık iddiası alaya alınmıştır. Aslında Çeşme sanatsal bir çalışma değil, tepkisel 

bir tavır olarak da ele alınabilmektedir, imzanın, sanat eserinin niteliğinden daha 

önemli sayıldığı sanat piyasasına verilen tepkidir.  

 

 
 

Resim 3.6. Marcel Duchamp, Çeşme, 1917. 

 

Dada ruhunun algı kalıplarıyla oynamayı seven asi ve Gerçeküstücü çocukları 

Duchamp, Man Ray, Meret Oppenheim’dan sonra Gunther Uerker kendini 

göstermiştir.  

Buluntu nesnelerden yararlanarak biçim bozma, iki yâda daha fazla nesneyi montaj 

tekniğiyle bir araya getirme anlayışı, kullanım amacıyla yapılan nesnelerin, yalnızca 

işlevlerinden soyutlamak değil aynı zamanda etkileyici sonuçlara ulaşarak ussal 

kabullenmeleri, alışılagelen algı kalıplarıyla oynamaya yöneliktir. Anti işlevsellik 

(işlevsel karşıtlık) daha çok nesnenin kullanım ve meta değerini sıfırlayan, nesnenin 

üretim amacını boşa çıkaran bir müdahaledir. Gunther Uecker’in Çivili Sandalye’si 

(Resim 3.7) en çok bilinen çarpıcı örnekleri arasında yer almıştır. 



  
 

43 
 

Nesneye müdahaleler ve farklı nesneler Gerçeküstücülükte görülen tavırlardan 

biridir. Gerçeküstücü nesne yasağı kaldırma, gündelik nesnelerin oluşturduğu 

alışkanlıkları bozma amacındadır. Breton (2011: 341) göre, Gerçeküstücü nesnenin 

bu amacının nesneye ait olmayan gizliliği göstermek olduğunu yazar. Alexandrian 

(1974: 143)’a göre, bu gizlilik gerçekliğin düzenlenmesine alternatif bir farklı nesne 

dizgisiyle gerçeklik deneyimi meydana getirmektir. 

 

 
 

Resim 3.7. Gunther Uecker, Çivili Sandalye, 1961. 

 

Duchamp'ın kullanım nesnesini sanat alanına taşıması kendisinden sonraki akımlara 

ve sanatçılara ilham kaynağı olmuştur. Dışkının sanat eseri olması düşüncesi İtalyan 

sanatçı Pierro Manzoni'nin Sanatçının Dışkısı (1961) (Resim 3.8) adlı çalışmasıyla 

sanat tarihinde görülmüştür. Manzoni, 90 parça konserve kutu içine aslında kesin 

olarak ne olduğu bilinmeyen ya da kime ait olduğu bilinmeyen dışkılar koymuş ve 

sergilemiştir. Manzoni’nin çalışması kavramsal sanat çerçevesinde anlam 

kazanmıştır (Antmen, 2008). 

 



  
 

44 
 

 
 

Resim 3.8. Pierro Manzoni, Sanatçının Dışkısı, 1961. 

 

Oppenheim’in yapıtlarında nesneleri yabancılaştırılarak gerçeklikten 

uzaklaştırılmalarıyla elde edilen şaşırtıcılık devam eder. Özgürlük verilmez, alınır 

söylemini benimsemiş olan Dadaist Sürrealist Meret Oppenheim'ın bir çift topuklu 

beyaz kadın ayakkabısını lüks lokantalarda görülecek türden kızarmış, lezzetli bir 

piliç şeklinde sunduğu Hemşirem (Resim 3.9) adlı çalışmasını akla getirmektedir.  

Duchamp'ın çalışması Pisuar aynı zamanda iki cinsiyetli bir form olarak erkeksi bir 

hazneye kadınsı havası veren tabanındaki bir delik olarak yorumlanır. Eğer bu hazır 

üretim ironik olarak kullanılabilir olarak düşünülebilirse, geçici olarak sanat olarak 

tasarlanmış olmasaydı, gerçeküstü nesne, kendi yararsızlığını potansiyel bir değer 

olarak kendi eliyle ortaya koyardı. Eleştirmen George Bataille, estetik zayıflığınla 

alay ettiğinde, bir ayakkabıya âşık bir fetişist kadar bir tuvale âşık herhangi bir sanat 

âşığına da meyden okuyorum demiştir. Bu bağlamda, Hemşire tam, sanatın 

gereklilikleri yerine tam bir fetişizmin gereksinimlerine hizmet ediyor. Servis 

tabağında bir hindiye benzer biçimde iple bağlanmış ayakkabılar sanatçının kendisi 

için oluşturduğu kölelik fantezisi gibidir. Oppenheim’in Hemşire’si ile Duchamp’ın 

Çeşme’si gibi iki hazır yapım kıyaslandığında, Dada da hazır yapımı izleyicinin 

yorumunu sessizce beklerken Oppenheim’in Gerçeküstü nesnesinde açıkça 

psikolojik bir içerikte ısrar edilir (Hopkins, 2006)  



  
 

45 
 

 
 

Resim 3.9. Meret Openheim, Hemşirem, 1967. 

 

Gündelik kullanım için üretilen nesnelerin sanat eserine dönüşümü sürecini de 

etkileyen bu durumda, nesneler bir yandan sahip olduğu kimliğini korurken bir 

yandan da yeni bir kimliğe kavuşmaya başlar. Bir zamanlar Platon’un idealar 

dünyasının dokunulmaz nesnesi, pop sanatla birlikte nesneye dokunan, onu kullanan, 

dönüştüren, günlük yaşamdaki yerini sanatsal düzleme çeken bir durumla karşı 

karşıya kalmaktadır. 

Satın alınmış eşyalardan yapılan meta heykel nesneyi, özellikle tüketim nesnesini 

sanat yapıtı olarak sergiler. Pop sanatın meta fetişizmine yaklaşımı burada sanatın 

konusu haline gelir ve nesne sanatın toplumsal eleştirisinde, üzerinden fikir 

üretilebilen bir dile dönüşür. Collins (2007: 102)’a göre, Duchamp’la başlayan sanat 

yapıtının nesnelleşen içeriğine yönelik eleştirel tutumu, yine nesne üzerinden bir 

okumayı sürdürerek metalaşan ve nesnelleşen toplum yapısına bir eleştiriye 

dönüşmüştür. Jeff Koons kaynak materyallerini Amerikan kiç’inde bulmuştur  

Liitle (2008: 131)’a göre,  Koons 1980 yılındaki Yeni Çifte Shelton Islak Kuru 10 

Galon (Resim 3.10) adlı çalışmasını gerçekleştirmiştir. Koons evsel araçları elektrik 

süpürgesi, elektrikli ekmek kızartma makinesi, zemin temizleyiciler gibi endüstri seri 



  
 

46 
 

üretimlerini bir müzede sergilemiş gibi ışıklı pleksiglas kutulardan oluşturulan 

raflarda sergileyerek nesneleri işlevinden uzaklaştırmıştır. 

Koons’un çalışmalarını sergileme şekliyle özel bir değer atfetmektedir. Koons 

günlük yaşamda yer tutan seri üretim nesnelerini alıp sanat galerisinde sergilediğinde 

izleyicinin sanatın özgünlüğü ve başka örneği olmaması gerektiğine dair 

beklentilerini yüzüstü bırakmaktadır. Koons'un çalışmaları, izleyicilerin, sanat 

kurumlarının nesnelere dayattığı kültürel ve ekonomik değerleri ve kendi sanat 

tanımlarını nasıl zorladıklarını düşünmelerini teşvik etmektedir.  

 

 
 

Resim 3.10. Jeff Koons, Yeni Çifte Shelton Islak Kuru 10 Galon, 1980. 

 

Günümüz sanatçılarından Rona Pondick 2009 yılında The Worcester Art Museum’da 

“Bir nesnenin değişimi” adlı sergisini gerçekleştirmiştir. Pondick çalışmalarında 

malzeme olarak genellikle ayakkabı, biberon, yatak gibi kullanım nesneleri 

kullanmaktadır (Resim 3.11). Pondick, çalışmalarındaki konuları çocuklukta 

yaşanılan istismar, ruhsal ve bedensel şiddeti ifşa etme çabasının sanat nesnelerine 

yansımasıdır. 



  
 

47 
 

 
 

Resim 3.11. Rona Pondick, Bebek, 1989. 

 

İngiliz kökenli güncel Sanatçı Sarah Lucas, hem politik hem de cinsel içerik 

bakımından zengin imgeleri seçerek, kullandığı nesneleri provokatif birer nesneye 

dönüştürmektedir. Çalışmalarında, gerçeküstücü düşüncenin, bedensel imgeleri farklı 

nesnelerle yer değiştirmesi mantığına yakın bir yol izleyen sanatçı, kullandığı 

malzemeleri kendi oluşturduğu çeşitli düzenlemeler ile hayata geçirmektedir. 

Lucas’ın Sıradan Şeyler (Resim 3.12) adlı çalışması 1994 yılında yapılmıştır. 

Çalışmasında ele aldığı farklı nesnelerle oluşturduğu düzenleme bizi nesnelerin 

gerçek amacının dışına çıkarmaktadır. Bu çalışmada kullanılan nesneler yatak, 

portakal, salatalık ve kovanın asıl işlevinin dışına çıkarılacak şekilde düzenlenmiştir. 

Lucas’ın yatak üzerinde bir salatalık dik bir şekilde iki portakalla konumlandırırken 

yanında yatağa paralel olarak bir kova ve iki yuvarlak meyveyle kadın ve erkeği 

hatırlatır sanatçının burada ne anlatmak istediği açıktır. Yataktaki salatalığın artık 

kendi bağlamından koparak metaforik bir anlama ulaştığı ve erotik bir anlam 

kazandığını göstermektedir. Sanatçı kullandığı farklı nesnelerle işlev ve anlamının 

dışına çıkaracak sanat nesnesi olarak sergilemektedir. 

Sanatçının cinsellik içeren çalışmaları, hem biçimsel hem de betimleme konusunda 

geleneksel toplumların, cinsel içerikli konular hakkında duyduğu rahatsızlığı 

yansıtması bakımından önemli rol oynarlar. Sanatçının izleyiciye, erkek bedeninin 

eril formlarını ve kullandığı görsel dil bakımından kadınlığın içini boşaltarak, üstü 

kapalı feminist bir bakış açısıyla sunduğu çalışmaları, ironik bir feminist anlayış 



  
 

48 
 

içindedir. Bu yönüyle gündelik nesnenin toplumsal cinsiyetçiliğine, karşı bir duruş 

sergileyen sanatçı, dönüştürdüğü nesneler üzerinde kadın ve erkek cinsiyetlerini bir 

arada kullanarak ortaya provokatif bir dönüşüm biçimi koymaktadır Öksüz (2019: 

69) 

 

 
 

Resim 3.12. Sarah Lucas,Sıradan Şeyler, 1994. 

 

Hreinn Friðfinnsson (1943-) Zemin Parçası (Resim 3.13) adlı çalışması açık şekilde 

yere konumlandırılan içi pembeye boyanmış karton kutunun bakma ve merak etme 

duygusu harekete geçirilmek istenmiştir. Bu çalışmanın farklı renklerden oluşan 

birkaç çeşidi bulunmaktadır. Girgin (2018: 295)’e göre, Warhol’un Bristol 

kutularının tersine Friðfinnsson’un yazı kullanmadığı kutularındaki fikir davetkârdır. 

Medyanın gücü sayesinde minimalist tavrıyla buluntu nesneleri, çizimleri, 

yerleştirmeleri ve hazır nesneleriyle sanatında önemli bir yere sahip olmuştur. 



  
 

49 
 

 
 

Resim 3.13. Hreinn Friðfinnsson, Zemin Parçası,1992-2007. 

 

1980’de Meksika’da doğan José Antonio Vega Macotela “Kurumlar zamanı 

kendilerine uyarladılar,” diyor. Temel araştırma alanı zaman olan sanatçının 

yapıtları, bu önermenin ışığında zamanın esnek, öznel ve boyunduruk altına 

alınmamış doğasını ve insanlar arası etkileşimi nasıl şekillendirdiğini incelemektedir. 

Macotela’nın bazı çalışmaları günlük hayatta nesnelerinin hızla akıp giden zaman 

üzerine düşünmek amacıyla kullanıldığı gayri resmi takas yönteminden 

faydalanmaktadır. Macotela’nın pratiğinin şekli ve biçimi çeşitlilik göstermektedir. 

Bu durum bir nesne, bir hareket, ortak bir eylem veya bir film olabilmektedir. 

 Sanatçının çalışmalarını gerçekleştirdiği Latin Amerika ve Meksika bölgesi ile ilgili 

ve sınırlıdır. İddialı projesi Zaman Takası (2006-2010) için Macotela, Meksiko’daki 

Santa Marta Acatitlan Hapishanesi’deki erkek mahkûmlarla her hafta uzun saatler 

geçirmesi beş yılını almıştır. Sanatçı bu süreçte bazı mahkûmlara benzeri olmayan 

bir takas teklifinde bulunmuştur. Macotela, mahkûmların hapishane ortamında 

yapamayacağı bazı işleri onlar için yapacak, bu duruma karşılık olarak mahkûmlar 

da Macotela’nın isteği üzerine yaratıcı etkinlikleri kendi malzemelerini ve sosyal 

ortamlarında uygulayacaklardır. Karşılıklı takas yöntemi kriterleri ise, iki eylemin 

aynı süreçte, aynı tarih ve saatte sonlanması şartıyla gerçekleşmektedir.  

Macotela 2008 yılında Zaman Takası 148 (Resim 3.14) adlı çalışmasını 

gerçekleştirmiştir. Bu çalışma için Süper-fare adlı tutuklu Macotela’dan oğlunun 



  
 

50 
 

atacağı ilk adımlarında yanında olmasını isterken bu duruma karşılık, aynı üç saatte 

Süper-fare hücresinde bulduğu sigara izmaritlerini yatay, dikey ve dik şekillerde bir 

araya getirerek bir kompozisyon oluşturulmuştur. Bu takaslar sayesinde sanatçı ve 

katılımcıların birbirleriyle içten ve bir bağ oluşturmasını sağlamıştır. Proje 

kapsamında yapılan çalışmalardaki takasın katı kurallarının yanı sıra samimi bir 

ortam oluşturarak alternatif bir zaman ekonomisi yaratarak hapishanenin duvarlarını, 

dikenli telleri ve parmaklıkların ötesine geçmiştir.  Bu proje sonucunda tutuklular 

tarafından çalışmalarını oluşturduğu günlük yaşam gereçlerinin bir arada 

kullanılmasıyla şekillenmiştir. Bu yapıtlar izleyiciyi, zaman ve takas kavramlarını ve 

günümüz kapitalist, itaatkâr toplumlarında bu kavramların taşıdığı yıkıcı potansiyeli 

yeniden düşünmeye cesaret etmeye çağırıyor (Erdemci, 2006: 370). 

Stefano Della Porta Anksiyete adlı çalışmasındaki küllük ve sigara izmaritleri 

seramik bir malzemeden yapılırken Macotela’nın Tımedıvısa 148 çalışmasında 

gerçek sigara izmaritleri kullanılarak kompozisyon oluşturulmuştur. Sigara Porta’nın 

çalışmasında bağımlılığa vurgu yaparken Macotela’da takas yöntemiyle atık 

malzemelerin bir araya getirilerek sanat nesnesine dönüşümü üzerinde 

durulmaktadır. Gerçek sigara izmaritleri kare bir çerçeve içerisine enine ve boyuna 

aralarında boşluk kalmayacak şekilde istiflenerek sergilenerek görmeye alışık 

olmadığımız şekilde karşımızda durmaktadır. Porta’nın ansiyete çalışmasında ise 

seramikten yapılmış sigara izmaritleri büyük boyutlu bir küllük içerisinde 

konumlandırılmıştır. Her iki sanatçının yapmış olduğu çalışmada zararlı bir madde 

olan sigaranın kendisinin veya seramik bir malzemeden yapılmış şekliyle 

kullanılmasının işlevinden arınmasıyla sanat alanında başka bir boyuta geçtiği 

görülmektedir. 



  
 

51 
 

 
 

Resim 3.14. José Antonio Vega Macotela, Zaman Takası 148( Tımedıvısa) , 

Cigarette butts on paper, 2008 

 

Robert The’nın 2008 yılında yapmış olduğu Britannica V.14 (Resim 3.15) adlı 

çalışması ile kitap nesnesini gündelik hayatın içerisinden çıkarıp sanat nesnesi 

mertebesine getirmiştir. The’nın çalışmalarının asıl nesnesi olan kitap orijinal 

görüntüsüne müdahale edilmeden bağlamı değiştirilmiştir. Kitap nesnesinin sadece 

içerikle sınırlı olmadığını kitabın sırt kısmından dik şekilde sabitlediği çubukla 

yaprakları yere bakacak şekilde bir köşeye konumlandırılarak süpürge görüntüsünü 

yakalamıştır. 

Kitaplar söz konusu olduğunda, genellikle içindeki yazılardan bahsedilmektedir. 

Fakat kitaplar için bunun daha fazlasının mevcut olduğunu söyleyebilmektedir. 

Demir Koyuncu (2018: 109)’ya göre, kitabın görünüşü, nasıl yapıldığı, kökeni gibi 

unsurlar belirli bir tarihsel serüveni de anlatmaktadırlar. Örneğin eski kitapların 

kokusunun günümüz kitaplarından farklı olduğu bilinmektedir. Londra 

Üniversitesi’nde yapılan bir araştırmaya göre eski kitapların tatlı ve misk gibi bir 

kokuya sahip olduğuna dair bilimsel bir kanı elde edilmiştir. Gerçekte eski kitapların 

günümüz kitaplarından farklı kokmalarının asıl nedeni, kitap sayfalarının üretiminde 

ve kullanılan mürekkeplerde günümüzden daha az kimyasal maddenin 



  
 

52 
 

kullanılmasıdır. Kitabın biçimsel serüvenine dair böylesi veriler, kitabın bilgiyi 

yalnızca yazıyla aktarmadığını, biçimsel özellikleriyle kültüre dair ipuçları 

sunabildiğini göstermektedir. 

 

 
 

Resim 3.15. Robert The, Britannica V.14, 2008.  

 

Suboth Gupta’nın Kontrol Hattı (Resim 3.16) adlı çalışması parlak paslanmaz 

tencere, tava gibi mutfak gereçlerinden oluşmaktadır. Çalışma tavana kadar 

yükselmiştir. 

Wilson (2015: 172)’a göre, Gupta’nın mutfak eşyaları arasında kullandığı sefer tası 

ayrı öneme sahiptir. Bunun nedeni ise, sanatçının ev ve çocukluk hatıralarının yanı 

sıra Hindistan toplumunun hiper-kapitalist çizgide geçirdiği dönüşümün olumsuz 

etkilerini yansıtmasından kaynaklanmaktadır. Gupta, bu öğeleri yeniden 

anlamlandırmak için bir araya getirerek ölçekleri ve materyalleriyle oynamaktadır. 

Gupta’nın çalışmasında kullanmış olduğu sıradan nesneleri rastgele üst üste yığılmış 

görünümü nesneleri kullanım alanlarından koparmış başka bir bağlama sokmuştur. 

Bu nesneler farklı renk tonlarının yanı sıra farklı boyutların bir arada kullanılmasıyla 

bir mantar veya bulut biçimini çağrıştırmaktadır. Her gün kullandığımız kullanım 

nesneleri olan kap kacaklar artık birer sanat nesnesi konumundadır.  



  
 

53 
 

 

 
 

Resim 3.16. Suboth Gupta, Kontrol Hattı, 2008. 

 

Çağdaş Rus sanatının önemli sanatçılarından Konstantin Novikov’un  2011 yılında 

yapmış olduğu Sessiz Çan (Resim 3.17) enstalâsyonu işlev bozumu için iyi bir 

örnektir. Sanatçının bir nesneyi seçmesiyle başlayan dönüşüm süreci mekân içerisine 

yerleştirilmesi ve düzenlenişiyle yeni bir anlam yüklenmiştir. Çanın hareketini 

sağlayacak tokmağın bir ip ile bağlanarak hareket eylemi ortadan kaldırılmıştır. Bu 

duruma bağlı olarak çanın hem anlamına hem de işlevine müdahale edilerek asıl 

kullanım alanından koparılmıştır. Çanın ses çıkarma eylemine uyumlu olan 

malzemeden ziyade çan sallansa bile ses çıkaramayacak plastik malzemeden 

yararlanılmıştır (Yılmaz 2017: 490-491). 

 



  
 

54 
 

 
 

Resim 3.17. Konstantin Novikov, Silent Bell.2011 

 

Aude Pariset insanlar yeryüzünde binlerce yıldır yaşıyor, ama gezegenimiz üzerinde 

sadece son 150 yılda silinemez, geri döndürülemez izler bıraktık. Örneğin bir 

plastiğin toprakta parçalanmayarak ve yüzlerce yıl yok olmadan kalıyor olması 

doğaya verdiği zarar çalışmalarının temasını oluşturmaktadır. Aude Pariset İstanbul 

Bienali’nde insanın doğal ekolojiyle etkileşiminin yanı sıra bunun ev mekânı ve 

çocuk yetiştirmeyle ilgisini konu olarak seçen bir çalışmayla yer alıyor. Pariset’in 

Toddler Promession (Resim 3.18) başlıklı enstalâsyonda, Ikea marka bir bebek 

beşiğinin döşeğinin ise strafordan oluşmaktadır. Bu beşiğin içine yerleştirilen 

straforun toprakta çözünmeyen bir materyalden tercih edilerek ve içerisine ise un 

kurtları doldurularak sergilenmiştir. Bilim insanları tarafından araştırılan bu kurtların 

starafor tüketerek yaşamlarını idame ettirdikleri ve bu straforu parçalarına 

ayırabildikleri keşfedilmiştir (Bianel, 2017: 230). 

Bu bulgudan ve bunun radikalleştirilmeye açık ekolojik sonuçlarını dikkate alan 

Pariset, sergi boyunca bu un kurtlarının straforu tüketip yok etme aşamalarını ve 

dışkıya dönüşüm sürecini seyirciye bir yapıt olarak sunmuştur.  



  
 

55 
 

Küçük çocuklar tarafından kullanılan bir ev eşyasının, pis, tiksindirici ve ürkütücü 

yerlerini çağrıştıran enstalâsyonda hissedilebilen yadırgatıcı bir etkisi olmuştur. Ama 

bu kafa karıştırıcı, tekinsiz his, çalışmanın önemli, olumlu ve yapıcı bir bilimsel 

buluşu yaşama entegre ederek, dünyanın ekosistemini olumsuz etkileyecek olan 

strafor bir döşekten biyolojik olarak toprakta çözünebilir bir madde üretmesiyle bir 

tezatlık yaratmaktadır. Yapıtın başlığındaki “promession” sözcüğü, insan 

kalıntılarının biyolojik olarak parçalanabilir bir madde şeklinde dondurulup 

kurutulduğu bunun sonucunda nüfus artışından dolayı cesetlerin yok edilmesi geride 

bıraktığı ekolojik kalıntıların iyileştirilebildiği bir zamana işaret etmektedir. “Söz” 

anlamındaki İtalyanca sözcükten türetilmiş olan “promession”, bu yapıt bağlamında 

geleceğe dair bir umut anlamını da içermektedir. “Toddler” (tıpış tıpış yürüyen) ise, 

beşiğin ortalarda olmayan sahibine gönderme yapıyor ya da tıpkı yürümeye yeni 

başlayan çocuklar gibi dünyanın altını üstüne getiren insanların yıkıcılığına da vurgu 

yapmaktadır (Bianel, 2017,  s.288). 

 

 
 

Resim 3.18. Aude Pariset, Toddler Promession, 2016 

 

İşlevsellik özelliği olan kullanım nesnelerinin sanat nesnesine dönüşümü 

gerçekleştirilirken başvurulan yöntemlerden bir diğeri de Biçim Bozumudur. 

Kullanım nesnesinin sanat nesnesine dönüştürülmesinde uygulanan bir diğer yöntem 

de biçim bozumudur. 

İnsanoğlu geçmişten günümüze kadar geçen süreçte kendini ifade etme gereksinimi 

hissetmiş ve bunu ise biçimlerle yaratmıştır. Buna bağlı olarak biçimin insanoğlunun 



  
 

56 
 

geçmişi kadar eski olduğu görülmüştür. Sanatta önemli bir yere sahip olan biçim 

sanat alanında içeriğin görünür şekli olarak ifade edilmektedir. İçeriğin özünün 

sanatçı tarafından dışavurumudur. Sanatsal yaratımda bir dönüşüm, yeniden 

yorumlama ve ifade olduğu için bir biçime dönüştürülür.  

Demir (2006: 20-23)’e göre, her şey değil, ama kenara koyarsanız, bir işi bozacak 

kadar önemlidir. Bir dış unsur olan biçim, içeriğe getirilen bir şey değildir, içeriğe 

aittir böylece sanatçının kendisi de içerik olarak bakar.  Biçimden biçim bozmaya 

gelecek olursak da, biçim bozmayı, Abut (2011: 8-9)’a göre,  formları doğada 

görünmeyecek şekilde değiştiren bir olay olarak tanımlamıştır. Ancak sanat eserinde 

dış gerçeklik olarak kabul edilebilir veya kutsal yazılar tarafından referans alınabilir.  

Sanatçı doğada gördüğü canlı veya cansız varlıkları birebir yansıtmanın dışında yeni 

biçim arayışlarına girmiştir. Bu duruma bağlı olarak algılanan dış gerçeklik sanatsal 

bir öğeye dönüştürürken biçim bozma yöntemi ortaya çıkmıştır. Sanatçının varmak 

istediği sonuç farklılık gösterdiği için bu yöntemi kullanmak isteyen sanatçı kendi 

fikirlerini yansıttığı ölçüde tercih etmiştir. Bu sayede dış gerçeklikten sanatçının iç 

gerçekliğine yönelmiş olmaktayız. Sanatçının iç gerçekliğini şekillendiren en önemli 

etken ise, dış gerçekliği yorumlama biçimi olarak gösterilir. 

Sanat yapıtında iç ve dış gerçeklik arasındaki bu gidip gelmeler dönemler arasında 

farklılıkları ortaya çıkarmıştır. Sanatçılar, içerisinde bulunduğu döneminden 

etkilenmiştir ve kendilerini en iyi ifade edebilecekleri yöntemlere başvurmuşlardır. 

Biçim bozma ise bu yöntemlerden biri olmuştur. Nesneyi farklı açılardan ele alan 

sanatçının asıl amacı ise, görünenin içerdiği gerçekliğin ortaya çıkarılması olmuştur. 

Sanatçı kendini ifade ederken kendi biçimini oluşturmuştur. 

Demir (2006: 22)’e göre, biçim bozma, sanatçının hayal gücünün gelişmesine olanak 

tanıyan biçimler dünyası yaratırken, bu dünyadaki tasvirler, sanatçının hayal gücü ile 

başka bir gerçekliğe kavuşmuştur. Sembollere dönüşmüştür. O semboller, bize 

gerçek doğa görüntüsünden daha çok etkili gelmeye başlamış ve bizde değişik 

duygular uyandırmıştır. Abut (2011: 44)’a göre ise, biçim bozma, sanatçının doğaya 

karşı takındığı öznel bir gerçekliktir.  

 

 



  
 

57 
 

3.2. Kullanım Nesnelerinde İşlev Bozumu 

 

Sanatçı her türlü nesneyi sanata dönüştürebilmektedir. Duchamp’ın kullanım 

nesneleri de bozuma uğrayarak dönüşmüştür. Duchamp’ın kullanım nesneleri 

yaşamın içerisinde sıklıkla karşılaşılan pisuar, bisiklet tekeri, tabure vb. 

nesnelerinden oluşurken, sanat ve yaşam arasındaki bağın daha da birbirine 

yaklaşmaya başladığı bir dönemi işaret etmektedir. Duchamp, galeride kullanım 

nesnesi olan bir pisuarı sergilemiştir, çalışmasını baş aşağı çevirmiş ve onu Çeşme 

olarak adlandırmıştır. Düşündüğü şey, nesnenin tersine çevrildiği zaman suyun 

çıkışına doğru akmasıdır. Burada yaratıcılık sanata odaklanmıştır. Her ne kadar olay 

çok basit görünse de, sanatın nesne anlamında yorumlanmasında bir kilometre taşı 

olarak görülmektedir. Duchamp pisuarın su giriş bölümünü ters çevirerek işeme 

eylemini iptal etmiştir. Ters çevrilen pisuar asıl kullanım amacını kaybederken sanat 

alanında yeni bir anlam kazanmıştır. Pisuarın basit görüntüsü nesnenin yüklendiği 

anlamla sanat nesnesine dönüşmüştür. 

Duchamp’la birlikte birçok sanatçı kullanım nesnelerinin biçimi üzerinde oynayarak 

onları yeniden düzenlemiştir ve başka bir anlam yüklenmiştir. Arığ (2019: 187)  

Kolaj, asamblaj, enstalasyon gibi farklı yöntemlerin de yardımıyla ait oldukları 

bağlamından koparılan nesneler bir zamanların ustalık ve beceri gibi kavramları 

üzerinden adeta kutsadığı sanatını bambaşka bir boyuta taşımıştır. Artık eskinin göz 

alıcı, kusursuz formlarının yerini daha çok günlük hayatın sıradan nesneleri 

üzerinden gerçekleştirilen çalışmalar almaya başlarken, insanlar ve eşyalar arasında 

yeni deneyimlerin önünün de açılması hız kazanmıştır.  

Sanatçı pisuara herhangi bir müdahale de bulunmayarak var olduğu şekilde 

sergilemiştir. Çalışma galeride sergilenerek işlev ve anlamına müdahale edilmiş 

günlük hayattaki kullanım amacından soyutlanmıştır. Nesnelerin işlev ve anlamı 

bozuma uğratılırken nesne olduğu gibi kullanılmasının yanı sıra malzeme ve 

boyutuna yapılan müdahale ile sanat nesnesine dönüştürülmektedir. 

Hazır-yapımlar yalnızca bireysel üretim kategorisini olumsuzlamakla kalmaz, sanat 

yapıtının “biricikliği” meselesini de sorgular. Bisiklet Tekerleği, Şişe Kurutucusu ya 

da Trébuchet gibi, Çeşme’nin de orijinali kayıptır. Duchamp, sergilenmek üzere her 



  
 

58 
 

birinin replikalarını yapar. Sonuçta kaybolan sadece seri üretim nesneleridir, yapıtın 

kendisi olan “düşünce” hiçbir zaman kaybolmaz Kalkan Erenus (2012: 102) 

Duchamp’la beraber sanat alanında önemli bir yer edinen hazır nesnelerin sanat olup 

olmadığı, estetik değeri tartışılmaya devam ederken hazır yapımları günümüz 

sanatçılarını etkisi altına almıştır. Dada ve gerçeküstücü düşünce sisteminin nesneleri 

değiştirme yetenekleri çağdaş sanat alanı ve sanatçının nesneleri dönüştürme 

fikirlerinin yolunu açmıştır. Duchamp’ın dokunulmamış pisuar nesnesinin aksine, 

günümüz sanatçılarından Sarah Lucas’ın Doğa Vakumdan Nefret Ediyor adlı 

çalışmasıyla (Resim 3.19) bir klozetin dönüşmüş şekline tanıklık etmekteyiz. Tüm 

yüzeyi sigaralarla kaplanmış klozet seyircide insan boşaltım sistemini çağrıştırsa da, 

sanatçının sigara bağımlılığındaki obsesif durumunun bir tür mastürbasyonu olarak 

nitelendirilmiştir. Klozet artık kullanım nesnesinden arınmış ve işlevini yerine 

getiremeyecek biçimde değiştirilmiş ve başka bir biçim almıştır (Öksüz, 2019: 49). 

Lucas’ın çalışması Duchamp’ın seri üretim nesnesi olan pisuarı sanatçının 

müdahalesi olmadan sergilemesinin aksine, tamamı sigaralarla kaplanmış olan 

klozetin hem biçimine hem de işlevine müdahale edilerek anlam bozumuna 

uğratılmıştır. 

 

 

 

 

 



  
 

59 
 

 
 

Resim 3.19. Sarah Lucas, Doğa Vakumdan Nefret Ediyor, 1998. 

 

Kendell Geers günümüz sanatçıları arasında yaptığı çalışmalarla adından söz 

ettirmektedir. Geers’ın Duchamp’ın 1993 yılında palazzo grastideki retrospektif 

sergisinde Çeşme’nin bir replikasına işediği iddia edilmektedir. Geers’in Çeşme’ye 

karşı saldırgan tutumundan sonra 2006 yılında yapmış olduğu pisuarı Alfred Jarry’e 

Saygı (Resim 3.20) adlı çalışmasını sergilemiştir. (Girgin, 2018: 291). 

Bu çalışmanın yüzeyi siyah beyaz desenlerle kaplanmıştır. Genellikle tek renkten 

oluşan pisuarın siyah beyaz renkli desenli biçimi dikkat çekicidir. Bu çalışma da 

Duchamp’ın Çeşme’sindeki gibi günlük hayattan koparılarak kullanım amacının 

dışına çıkartılıp sanat nesnesine dönüştürülmüştür. 

 



  
 

60 
 

 
 

Resim 3.20. Kendell Geers, Alfred Jarry’e Saygı,2006. 

 

Sevim ve Boz (2011: 124)’a göre, Dadaizmin temel amacı, tüm ahlaki, sanatsal ve 

kültürel yapılarını, dönemin yerleşik değerlerini yok etmekti. Dada,  yıkıcı bir 

eylemdi, savaşın iç karartıcı ortamında ateşli bir isyandı. 

Buchholz vd. (2012: 460) göre, Dada akımı içerisinde yer alan sanatçılar arasında 

Marcel Duchamp, Picabia ve Man Ray bulunmaktadır. Dadanın özgürlükçü tavrı ve 

Duchamp’ın hazır nesne kullanımı Ray’i etkilemiştir. Ray İspanyol devrimci 

Francisco Ferrer’in anarşist ortamıyla yakınlık kurmuştur. Ray burjuva toplum 

düzeninde akademik ve geleneksel değerlere karşı durarak bu durumu sanatıyla dışa 

vuran bir kişidir. Merleau Ponty (2010: 30)’a göre, şeyler karşısında düşünüp 

taşınacağımız sade ve tarafsız nesneler değiller; her biri bizim için bir tutumu 

simgeler, bir tutumu anımsatır, bizde olumlu olumsuz tepkiler uyandırır; bir insanın 

kendisini çevrelediği nesnelerden, yeğlediği renklerden, dolaşmaya gittiği yerlerden, 

o insanın zevki, kişiliği, dünyaya ve dışarıdaki varlıklara karşı tutumu okunur. 

Duchamp’ın etkisinde kalan Ray üslup arayışına girmiştir. Dada ve 

Gerçeküstücülüğün etkisinde kalan Ray’in sıradan nesnelere yaklaşımında provokatif 

bir tavır görülmektedir. Ray’in bu saldırgan tavrı nesnelerin öz niteliklerinin dışında 

kullanılmasından kaynaklanmaktadır. 1921 Hediye (Resim 3.21) adlı çalışmasında, 



  
 

61 
 

nesneye dayatılan kışkırtıcı anlam, nesne ile izleyici arasında itaatsiz ve tehlikeli bir 

çatışma alanı yaratır. İzleyiciye yöneltilen bir silah görevi üstlenir. Ütü artık gerçek 

amacı olan ütüleme eylemini yerine getiremeyecektir. Ütünün tabanından şerit 

biçiminde sabitlenmiş çiviler sayesinde işlevsiz bir nesneye dönüşerek sanat 

galerisinde sergilenen baş eser haline gelmiştir. Hediye çalışmasıyla Dada’nın bu 

saldırgan tutumu ortak bir noktada buluşmaktadır. Ütü nesnesinin dönüşümüyle hem 

işlevine hem de anlamına müdahale edilmiştir. Bununla beraber topluma ve 

toplumsal değerleri eleştirmek amacı güdülmüştür. 

 

 
  

Resim 3.21. Man Ray, Hediye, 1921. 

 

Man Ray, hazır nesne çalışmalarında nesnenin değerlendiriliş biçimlerine farklı bir 

boyut katan isimdir. Sanatçı, çalışmalarında kullandığı hazır nesnelere eklemeler 

yapmayı, böylelikle nesnelerin dengesini bozmayı ve deforme etmeyi tercih etmiştir. 

Sanatçı, küçük eklemeler yaparak kullandığı gündelik nesnelere yepyeni bir anlam 

kazandırmıştır. Boyalı Ekmek (Le Pain peint) (Resim 3.22) adlı çalışması izleyiciyi 

hayrete düşürmeyi ve eğlendirmeyi amaçlamaktadır. Ekmeğin mavi oluşu sihirli bir 

durum gibidir (Özşen, 2013: 77). 

Ray Boyalı Ekmek adlı çalışmasında maviye boyadığı ekmeği tartıya koyarak 

sergilemiştir. Tüketim malzemesiyken yapılan değişikliklerle nesnenin dengesini 

bozacak asıl amacı yeme eylemini iptal ederek işlevini dışlamıştır. Nesneye yepyeni 



  
 

62 
 

bir anlam kazandırmıştır. Ray’in ekmeği sergileme biçimi normalde alışık 

olmadığımız biçimde karşımızda durmaktadır. Sanatçı tartıyı olduğu gibi kullanıp 

üzerinde herhangi bir değişiklik yapmazken, tartının ekmek ile kompoze edilmesi 

beklenen bir durum değildir.  Ekmek orijinal biçiminde olmasının aksine, maviye 

boyanmış görünümüyle tüketilecek bir nesne olmasının ötesine geçmiştir. Bu 

bağlamda sanat ortamında sergilenen bu nesneler yeni bir boyut kazanmıştır. 

Bir sanat yapıtını bir ekmek fırınına koymak ya da onu orada sergilemek, fırının 

işlevini değiştirmez ama fırın da sanat yapıtını bir dilim ekmeğe dönüştürmez. Bir 

dilim ekmeği bir müzeye koymak ya da orada sergilemek o müzenin işlevini 

değiştirmez ama müze, en azından sergi süresince, o bir dilim ekmeği bir sanat 

yapıtına dönüştürür (O’Doherty, 2010). 

 

 
 

Resim 3.22. Man Ray, Boyalı Ekmek, 1958. 

 

Salvador Dali’nin çalışmasında kullanım nesnelerinden biri olan telefon 

kullanılmıştır. Sanatçı 1936 yılında yapmış olduğu Istakoz Telefonu (Labster 

Telophone ) (Resim 3.23) adlı çalışması bu duruma iyi bir örnektir. Telefonun 

gövdesi orijinal şekliyle kalırken, ahizesi yerine ıstakoz koyularak asıl kullanım 

amacının dışına çıkartılmıştır. Telefonun tuşları kullanılabilse de artık ahizeden 

beklenen ses gelmeyecek şekilde hem işlevsizleştirilmiştir hem de biçimi 

bozulmuştur. Telefonun ahizesiyle ıstakoz biçimsel olarak benzerlik gösterse bile 

telefon işlevselliğini kaybetmiştir.  



  
 

63 
 

Ümer (2014: 227)’e göre, estetik deneyim olarak her gerçeküstücü nesnenin 

önerisinde olduğu gibi burada da izleyici için başka bir nesne dizgesi söz konusudur. 

Ütopik bir arzu olarak Dali'de izleyicisine ilkel halkların animistik nesneleri gibi bir 

dünya önermektedir. Ancak bu öneri kutsal olanı totemlerinde gören ilkel yaşantının 

tersine fantezilerin gerçekleştiği bir arzulama demektir. Dali’nin ve diğer 

gerçeküstücülerin nesne dizgesi rüyalara dalmak, semboller içinde yaşamak ve 

mantıklı dünyanın düzenini terk etmektir. 

 

 
 

Resim 3.23. Salvador Dali, Istakoz Telefon,1936. 

 

Gerçeküstücü anlayışı içerisinde yer alan sanatçılardan biri de Meret Oppenheim’dır. 

Ergün (2012: 12)’e göre, gerçeküstücüler imgesel ilişkilerin yeni ve özgür 

biçimlerini, nesneler arasında olağan dışı iletişimler kurarak, nesneler yaratarak, 

biçim ve perspektif bozulmaları sağlayarak mantık dışı işlevlerle oynayarak, görsel 

tartışma alanına taşıdılar. Biçimsel ve teknik kurgu olanaklarını zorlaması, görsel 

anlatım dilini nesnenin dışsal egemenliğinden kurtarmaya yönelik önemli bir 

atılımdır. Cumming (2008: 390)’e göre, Gerçeküstücü sanatçılar genellikle 

şaşırtmayı, hatta bazen şok etmeyi sıklıkla rahatsız etmeyi ve her zaman rüya benzeri 

bazen çok belirli diğer zamanlar belirsiz imalı bir atmosfer yaratmayı 

amaçlamışlardır. İzleyici için ortada fincanın kürklü hali sanki rüyalardakine 



  
 

64 
 

benzeyen bir ikame nesnesi gibidir. Freud (2010: 39) göre, rüyalarda görülen her 

şeyin aslında bir ikame nesnesi olması düşüncesidir.  

Meret Oppenheim’ın Tüylü Kahvaltı (Resim 3.24) adlı çalışma Charles Rotton Paris 

galerisinde sürrealist nesneler sergisinde sergilenmiştir. Fincan, altlık ve kaşık 

üçlüsünün oluşturduğu kompozisyon kullanıma hazır bir görünüme sahiptir. Fincanın 

porselen, cam veya sert bir materyalden olması beklentisi yumuşak ve tüylü bir 

kumaş parçasının kullanımıyla zıtlık oluşturmuştur. İzleyicinin karşısında gördüğü 

fincan takımı biçim olarak orijinaline bağlı kalmıştır. Kürkün rengi, sıcak dokusu ve 

yumuşak yapısı içerisine koyulacak sıvıyı hapsedecektir ve içme eylemi 

gerçekleştirilemeyecek şekilde ortadan kalkacaktır. Fincanın tüylü dokusu içme 

eylemini gerçekleştirmek isteyen kişinin dudağına temasıyla tiksinti yaratacaktır. 

Kullanım nesnelerinden biri olan fincan birincil özelliği olan işlevsellikten eylemini 

gerçekleştiremeyecek ve anlam bozumuna uğrayacaktır. Nesne kendi gerçeğinden 

uzaklaşarak asıl kullanım alanından soyutlanacak ve sanat alanında sanat nesnesi 

olarak varlığını sürdürmeye devam edecektir. 

 

 
 

Resim 3.24. Meret Oppenheim, Tüylü Kahvaltı,  1936. 

 

Boyut sorunsalı, ölçek hissi kentsel projelerle ya da anıtsal komplekslerle olan 

ilişkisi bakımından mimarlarla sanatçıları bazen ortak noktada birleştirmektedir. 

Claes Oldenburg’un tekniği her zaman ironin tekniği olmuştur. Yenilebilir 

sertleştirilmiş, metal yumuşatılmış, ev eşyaları hatta elde taşınırlar büyük anıtlara 



  
 

65 
 

dönüşmüştür. Rykwert (2010: 26)’e göre, ancak her zaman kendisinin de söylediği 

gibi somut sıradanı yeniden şekillendirirken beklentinin tersine çevrilmesiyle 

ilgilenmektedir. 

Gerçeküstücü nesnelerde Dada’da olduğu gibi asıl amaçlarının da dışına çıkartılarak 

işlev bozumuna uğratılmıştır. İşlevini yerine getiremeyen nesneler seçme ve bir 

araya getirme edimleri ile beraber biçim değiştirerek yeni bir işlev kazanırlar. 

Gerçeküstücülük akımıyla kullanım nesneleri sanat nesnesine dönüşürken; teknoloji 

ve sanatın ilerlemesiyle Pop Sanatı ortaya çıkaran kültürel etmenler tarih sahnesinde 

yavaş yavaş yerini alır. 

Sanatçının ikonlaşmış popüler imajları sanat eseri olarak yeniden sunması, modernist 

sanat müzelerinin baskıladığı ‘özgün’ ve ‘orijinal’ sanat eseri anlayışını tartışmaya 

teşvik etmiştir. Sıradan imgeleri temsil ve taklidin dışında tekrar üretirken Pop Art’a 

kavramsal bir altyapı da kazandırmıştır. Farklı anlam katmanlarına sahip geometrik 

formların birleşimi olan bu çalışmalarıyla Oldenburg aynı zamanda soyut sanata 

farklı bir bakış açısı da getirdiğini belirtmektedir. Kullanılan imajlar izleyici için 

tanıdıktır; böylece bu çalışmaları algılamak ve onlara yönelmek için sanat tarihini 

bilmesine gerek de kalmaz. Hiçyılmaz ve Uz (2017: 368)’a göre, sanatçının 

alışılageldik heykel anlayışlarına uymayan konuları, malzemeleri, yaklaşımı, 

teknikleri dönemin biçimsel ve düşünsel atmosferinden etkilenmiş, sanatına 

yansımıştır. 

Claes Oldenburg 1960’ların sonlarına doğru kamu alanlarında sergilediği dev 

boyuttaki heykellerini dünyanın birçok yerinde görmek mümkündür. Kullanım 

nesneleri sanatının merkezine oturtarak işlevsel objeleri ve mekân ilişkisini 

dengeleyerek kamu alanlarında sergilediği heykellerle adından söz ettirmektedir. 

Amerikalı sanatçı dev boyutlarda ele aldığı nesneleri anıtsal bir nitelik 

kazandırmaktadır.  

Huntürk (2016: 292)’e göre, Oldenburg 1976 yılında yaptığı Mandal (Clothespin) 

adlı heykeli (Resim 3.25) 13.5m.yüksekliğinde yapılmıştır. Philedelphia’da Centre 

Square Plaza’da bulunmaktadır. Mandalın gövdesini koyu renkli paslanmaz çelikten 

yaparken; birleştirici görevi üstlenen yayı ise kortenden parlak olacak şekilde 



  
 

66 
 

yapılmıştır. Mandal ölçülerindeki farklılıkla beraber yeni bir etki yaratırken nesnenin 

kökenini de hatırlatmaktadır. 

Bu heykelde Oldenberg gerçek ahşap mandalın sahip olduğu oranları değiştirmiş bu 

değişiklik dikey yerleştirilen heykelin güçlü ve anıtsal etkisini daha da artırmıştır. 

Heykelin dikey dinamik etkisi etrafını saran binalarla yarışmasını sağlamıştır. 

Sanatçının mandalın formunu değiştirmesi sadece oranları değiştirmesiyle de sınırlı 

değildir. Heykelin en üst bölümünde yer alan iki form karşılıklı birbirine bakan iki 

yüzü çağrıştırmakta ya da gövdesi iki dansçının hareketlerini anımsatmaktadır. 

Paslanmaz çelik malzemeyi heykelin gövdesinde koyu renkli kullanmış ve mandalı 

birleştiren yay biçimini kortenden parlak olarak yapmıştır, bu renkler hem mekânla 

hem de birbirleriyle karşıtlık oluşturmuştur. Seçilen nesnenin oranlarının değişimi 

yeni bir etki yaratırken nesnenin kökenini de hatırlatmaktadır (Zöngür, 2018: 1320-

1321). 

 

 
 

Resim 3.25.Claes Oldenburg, Mandal, 1976 

 

Oldenberg’in önemli açık alan çalışmalarında bir diğeri “Testere” (Resim 3.26) adlı 

heykelidir. 1996’da polyester ve karışık malzeme ile yaptığı çalışmayı Ocvick şu 

şekilde eleştirmiştir: Sanatçı bir fikrin ifadesine yardımcı olmak için belirli öğelerin 



  
 

67 
 

boyutlarını büyütme ya da azaltma ihtiyacı duyar. Vurgu için ölçü değiştirmeyi 

kullanınca izleyicinin dikkatini hemen çektiğini görür. Bu nedenle temel oranları 

diğer bir deyişle, uyum ve dengeli ilişkileri, göz ardı etmeyi tercih eder. Bir sanat 

yapıtında çok büyük bir şekil daha küçük birinin yanına yerleştirildiğinde ortaya 

çıkan etki orantısızdır. Seyirci orantısızlığın aşırı örnekleriyle karşılaştığında 

huzursuz hissedebilir. Sıradan nesneler anıtsal boyutlarda yapıldığında dikkat çekici 

ve şaşırtıcı olabilirler (Zöngür, 2018: 1321) 

 

 
 

Resim 3.26. Claes Oldenburg, “Testere” 1996 

 

Oldenburg’un çalışmalarına benzer şekilde nesneyi ele alan günümüz sanatçılarından 

biri de Romulo Celdran’dır. Sanatçı Macro VIII (Resim 3.27) adlı çalışmasında da 

görüldüğü gibi hayatımızın içerisinde kullandığımız işlevsel objeleri mandal, 

eldiven, boya kutusu, kibrit çöpü gibi objelerin boyutlarıyla oynarken orijinal 

görüntülerine bağlı kalmıştır. Oldenburg’un heykelleri açık kamusal alanlarda 

devasal boyutlarda sanki ortamın bir parçasıymış gibi görünürken, Celdran’ın 

çalışmaları kapalı mekânlara sığabilecek ebatlarda yapılmıştır. Kullanılan 

malzemelerdeki zıtlıklar bakımından benzerlik taşımaktadır.  

 



  
 

68 
 

 
 

Resim 3.27. Romulo Celdran, Macro VIII, 2009. 

 

Mehmet Ali Uysal, sanatçı içerisinde bulunduğu mekânı dönüştüren, aynı zamanda 

izleyicinin mekân algısını manipüle eden ve yerleştirildiği binanın kendi 

malzemesiyle bütünleşmiş geniş çaplı yerleştirmeler üretmektedir. Günümüzde 

yaratım süreci, sergileme yöntemleri ve çağdaş sanatı algısı, kusursuz ve el 

değmemiş bir görünüm için sürekli öncenin izleri devamlı silinen, beyaz küp galeri 

mekânıyla iç içe geçmiş haldedir.  

Sanatçı beyaz küp olarak anılan galeri alanlarının dışına çıkarak yerleştirmeler 

yapmaktadır. Uysal’ın Skin 2 (Resim 3.28) adlı çalışması Land Art’a dâhil olan 

çalışmalar arasında yer almaktadır. Sanatçının Skin çalışmasını ilk olarak Fransa’da 

Meuse’da inşa edilmiştir. İkincisi ise Belçika’nın Liege şehrinde yer alan 

Chaudfontaine Park’ta bir festival için inşa edilmiştir. Skin adlı çalışma büyük 

ölçekli bir Mandal heykeli biçimindedir ve yanılsamaya dayanmaktadır (Tandoğan 

Erdi, 2018). Uysalın bazı çalışmaları seyircinin algısıyla oynamaya yönelik bir tutum 

içerisindedir. Sanatçının skin çalışmasıyla yeryüzü ve insan teni arasında 

oluşturulmak istenilen bağa vurgu yapmaktadır. Sanatçı toprağı esneterek büyük 



  
 

69 
 

boyutlu mandal ile tutturarak toprak ile teni özdeşleştirmeyi amaçlamıştır (Aydın, 

2014:  30).  

Uysal’ın mandal çalışması da Oldenburg’un çamaşır mandalı gibi açık alanda 

konumlandırılmıştır.Her iki çalışma da hipergerçekçi bir yaklaşımla yapılmıştır. 

Oldenburg’un çamaşır mandalı çalışması yere dik bir pozüsyonda 

konumlandırılırken, mandalın el ile  tutulup açılan kısmı ters şekilde 

sergilenmektedir.Oldenburg’un ters duran mandalının ortasındaki yay ile birarada 

tutulması sağlanan iki parça ise sarılan iki insanı çağrıştırmaktadır. Oldenburg’un 

mandalı işlevsellik özelliğinden soyutlanmıştır. Oldenburg’un mandal çalışmasının 

aksine, Uysal’ın mandalı tam tersi bir durum sergilerken işlevsellik özelliğini 

kaybetmemiştir.Uysal’ın mandalı toprağı sıkıştırarak toprak ile teni bağdaştırırken 

Celdran’in Makro VIII adlı mandal çalışmasında da mandalın süngeri kavrayıp 

sıkıştırdığını görmekteyiz.Celdran’ın mandal boyutu ve malzemesi Oldenburg ve 

Uysalın ahşap görünümlü mandalından küçük ve plastik görünüme sahip olması 

bakımından farklılık gösterirken mandalın bir şeyi tutmak amacıyla açıp kapanan 

kısmının yere dik pozisyonda konumlandırılarak işlevseliğinin ön planda tutulması 

bakımından Uysalın çalışmasıyla bağdaşmaktadır.Oldenburg ve Uysal’ın mandal 

çalışması açık alanda sergilenirken Celdran’ın mandalı galeri ortamında 

konumlandırılmıştır.Uysal mandalı toprağı ile kompoze edilirken, Celdran’ın 

mandalı da süngere  tutturularak sergilenmiştir. 

 



  
 

70 
 

 
 

Resim 3.28. Mehmet Uysal, Skin 2 (Ten 2), Belçika, 2010  

 

Donald Lipski’de Duchamp gibi hazır yapım kavramına yönelmiştir. Bu yönde 

çalışmalar yapan güncel sanatçı Lipski günlük nesnelere ip urgan gibi objelerle 

nesnelerde biçim değişikliğine yol açmıştır. Sanatçı tır lastikleri, mum, kitaplar, ip 

gibi günlük yaşam nesnelerini kullanarak çalışmalar üretmektedir. İlk olarak 1974 

yılında New York Modern Sanat Müzesinde 300 minik buluntu nesneyi duvara 

çivileyerek nesneyle olan bağını izleyiciyle paylaşmış daha sonraki yıllarda bunu 

daha da kuvvetlendirmiştir. O zamandan beri Lipski kendini kullanım nesnelerini 

manipüle ederek onlara şiirsel bir özellik kazandırmaya adamıştır (Açıkalın Akgün, 

2012: 155). 

Bu işlerde Duchamp’ın hazır nesnelerinin, Warhol’un obje estetiğinin ve Joseph 

Cornell’in işlerinin bir yansıması görülebilir. Lipski’nin işleri Amerikan müzelerinin 

koleksiyonlarında yer almaktadır. Donald Lipski 1983 yılında yapmış olduğu Yapı 

Gücü (Resim 3.29) adlı çalışmasında kitap nesnesini kullanmıştır. Kitap ortadan 

ikiye ayrılmış şekilde durmaktadır. Kitabın iki kanadı ortadan demir bir kulp ile 

birleştirilmiştir. Buna bağlı olarak kitabın açılıp kapanabilme eylemi iptal edilmiştir. 

 



  
 

71 
 

 
 

Resim 3.29. Donald Lipski,Yapı Gücü, 1983.  

 

Levine çalışmaları yumuşak olan nesneleri sert şekilde biçimlendirmektedir. Levine 

yumuşak bir malzeme olan derinin etkisini pişmiş kil ile vermektedir. Bu çalışmalar 

deri görünümüne sahiptir fakat kullanılamayacak kadar sertleştirilmiş ve sanat 

nesnesine dönüştürülmüştür. Sanatçının çalışmaları günlük hayatın içerisinde yer 

alan deri ayakkabı, çanta, bot, eldiven, ceket gibi nesnelerden oluşmaktadır. 

Trompe l’oeil eğiliminin önemli uygulayıcılarından Süper Obje’ci Levine 1970’li 

yıllarda kille cam elyafı ve naylon liflerin karışımından seramik heykeller yapmıştır. 

(Resim 3.30). Faye'nin Siyah Omuz Çantası adını vermesinin amacı eski yıpranmış 

eşyalardan kaynaklanmaktadır. Levine seramikle şekillendirdiği nesneleri organik 

olması ve zaman içerisinde yıpranmışlığını dokusunda hissettireceğinden dolayı deri 

nesneleri tercih etmiştir. Levine heykellerini yaparken materyalin olanaklarını 

değerlendirmiştir. Heykellerini kil ile şekillendirerek cilalandığında parlaması ve 

dayanaklılığı gibi malzemenin olanaklarından faydalanmıştır.  

Lucie-Smith (1979: 78)’e göre, ABD: New York Graphic Society Levine için 

seramik nesne onu kullanan insanlar hakkında bir açıklama halini almıştır. Nesneleri 

onları kullananların ya da onlara dokunanların etkileyici dolaylı portelerdir. De Waal 

(2003: 172) göre, Levine; Benim eserlerim bireyin hikâyesini ve kişisel doğruluğun 



  
 

72 
 

aynasında yansıyan nesnenin kullanılmasını içeriyor. Del Vecchio (2001: 13) giydir 

ve kullan birliktelikleri bir ilişki çağrıştırsın, diye ifade etmiştir. 

 

 
 

Resim 3.30. Marilyn Levine, Faye'nin Siyah Omuz Çantası, 1974. 

 

Melbourne şehrinin simgesi olan Kamu Çantası (Resim 3.31) heykeli Simon Perry 

tarafından yapılmıştır. Perry kamu alanlarını hareketlendirmek amacı güderek 

bireysel ve iş birlikçi sanat çalışmaları yapmayı hedeflemiştir. Sanatçı heykellerinde 

mekânsal yapı, ses ve ekran tabanlı medya yapısını bir arada kullanarak 

yerleştirmeler yapmıştır. 

Zöngür (2018: 1323)’e göre, yere düşürülmüş görünümüne sahip olan çanta büyük 

boyutuyla ve kamu alanında izleyici ile iç içe olacak şekilde konumlandırılmıştır. 

İzleyicinin heykelle arasında düşünsel ve dokunsal mesafe ortadan kaldırılmıştır. 

Çantanın yumuşak bir malzeme olan deri ve benzeri dokulardan olması beklenirken 

granit gibi sert, ağır ve şekillendirilmesi zor olan bir materyalden yapılmış olması 

çalışmadaki zıtlığı ön plana çıkartmaktadır. Çalışma iki farklı malzemenin bir araya 

gelmesiyle şekillenmiştir. Yuvarlak formlara sahip olan çantanın açma kapama 

bölümünde parlak gri renk kullanımıyla sert bir materyal olan metal görünüm 

yakalarken, gövde kısmında ise kırmızı granitten yararlanılmıştır. Gerçek 



  
 

73 
 

boyutlarından oldukça büyük olan çanta gerçeğinden ayırt edilemez derece de 

titizlikle yapılmıştır.  Kullanım nesnelerinden biri olan çantanın Sanatçının kadına ait 

bir nesne olan çantayı seçmiş olması ve bunu da alışveriş merkezinin önünde 

konumlandırılması kadınların alışveriş isteklerine bir gönderme olarak ta görülebilir. 

Perry’nin kamu çantası alışveriş merkezinin önünde sergilenmektedir. Bu 

çalışmaların sergilediği yer ile ilişkilendirilmesiyle ticari niteliğine vurgu yapılarak 

içerisinde bulunduğu alan ile etkileşime girmektedir. Perry kırmızı granitten yaptığı 

heykel ile şehir-halk ve kamuoyu-özel arasındaki etkileşimi ön plana çıkarmayı 

amaçlamıştır. 

Perry’nin kadına ait kullanım nesnelerinden biri olan çantanın malzemesinin 

yumuşak bir deri olması beklenirken büyük ebatta kırmızı bir granitten yapılmış 

olması kendi içerisinde bir zıtlık yaratmaktadır. Sanatçı ölçü ve malzemesiyle 

yarattığı etkiyle nesneyi birincil amacı olan işlevsellikten soyutlamıştır. Perry’nin 

yapmış olduğu çanta tüketimi alışverişi çağrıştırmanın yanı sıra alışveriş merkezinin 

kapısında konumlandırılarak mekân ve nesneyi bütünleştirmiştir. Perry’nin 

çalışmalarına benzer bir yaklaşıma sahip olan Levine’nin çantası da siyah bir deri 

görünümüne sahiptir. Fakat kadınsı nesnelerden biri olan çantanın pişirilmiş bir 

kilden oluşturulması Perry’nin granitten yapılan çantasıyla yakın bir ilişki içerisinde 

olduğunu göstermektedir. Çantanın ana malzemelerinden biri olarak görülen deri 

zenginliği simgelerken derinin dokusunun yıpranmışlığı ise, kullanıldığı zamanla 

ilgili fikir vermektedir. Her iki sanatçının çalışmalarında ele aldığı kadınsı nesneler 

yumuşak kullanıma uygun özelliklerinden soyutlanarak birer sanat nesnesine 

dönüştürülmüştür. 

 

 



  
 

74 
 

 
 

Resim 3.31. Simon Perry, Kamu Çantası,1994. 

 

Yugoslavya'da doğan sanatçı Marina Abromoviç'in Hareket/Kalkış İçin Pabuçlar 

(Resim 3.32) adlı çalışması zoru içerisinde bulunduran geleneksel hayatı 

yorumlamamıza imkân sağlamaktadır. Grosenick (2001: 23)’e göre, ruh ve vicdan 

birlikte olarak değerlendiren hayatın içerisinde beden araçsallaştırılan hayat, tehlikeli 

ritüeller, acı çeken beden olarak anlamlandıran Abramoviç, kıtalar arasında edindiği 

kültürel deneyimleri çalışmalarına yansıtmıştır.  

Walford (2005: 169) göre, sanatçının çalışmasının nesnesi olan ayakkabı birincil 

amacı korumaktır ama on bin yıllık tarihi içerisinde, çevre, ahlak, pratiklik, ekonomi 

ve güzellikten etkilenerek pek çok forma girmiştir. Ayakkabı, yüksek statünün 

günlük hayata yansıyan önemli bir göstergesidir. Ayakkabının markalı ve her zaman 

temiz olması bir statüyü belirtirken yıpranmış ve cilasız oluşu da başka bir statüyü 

işaret etmektedir (Varlı Gürer, 2015: 37; Baltaş ve Baltaş, 2001: 150). 

Hareket/Kalkış İçin Pabuçlar çalışmasında kullanılan efsanelerde sağlık taşı, huzur 

taşı ve aşk taşı olarak da bilinen, insanları stres ve şiddetten koruduğu, korkuları 

yatıştırdığı, uykusuzluğa çare olduğu varsayılan ametist taşından yaptığı bir çift 

ayakkabı aracılığıyla Çinlilerin kız çocuklarına demirden pabuç giydirmesi 

geleneğini sorgulatmaktadır. Çin’de kadınların küçük ayaklı olmanın bir güzellik 

sembolü olduğu düşüncesinden dolayı daha küçükken geyşa olacak kızların ayağına 

ufacık demir ayakkabılar giydirilir, geyşalar da bu demir ayakkabılarla büyür ve 



  
 

75 
 

ayaklarının büyümesi engellenmeye çalışılır. Ayağın demir ayakkabılardan dolayı 

küçük kalması sağlanırken ayak yapısı bozulmaktadır. Bu durum güzel görünmek 

için kadına yapılan işkencedir. Abromoviç’in üzerinde durduğu ve sorguladığı bir 

durumdur. 

 

 
 

Resim 3.32. Marina Abromoviç, Hareket Kalkış İçin Pabuçlar, 1991. 

 

Marina Abromoviç, Çin’de güzellik uğruna acı çeken kız çocuklarına giydirilen 

demirden ayakkabıların aksine sanatçı huzur mutluluk veren ametist taşından yaptığı 

ayakkabılar ile olumlu yönde gönderme yapmaktadır (Resim 3.33).  Abromoviç’in 

tersine bir tutum sergileyen Robert Gober ise genellikle cinsiyet üzerinde durduğu 

çalışmalarında kadın ayakkabısının içerisine koymuş olduğu gerçek saçlarla 

huzursuzluk ve ürkütücü bir duygu vermektedir. 

 



  
 

76 
 

 
 

Resim 3.33. Robert Gober, İsimsiz, 1992. 

 

Japonya ve Kahire’de bir süre yaşayan Detroit doğumlu sanatçı James Lee Byars 

(1932-1997), Jaapon Noh Tiyatro’sunda, Şinto dini ritüellerinden etkilenmiş, savaş 

karşıtı birçok performans sergilemiştir. Hayran olduğu görsel sanatçının Joseph 

Beuys olduğunu söyler.  

Mcevılley ve Byars (2008: 147) göre, Byars için mükemmel şeyler daireler halinde 

hareket ederler, bu bakımdan sanatında dairesel, küresel biçimler önemli bir yer 

tutmaktadır. Delfi’nin Kehaneti (Resim 3.34) isimli çalışması altın rengine boyanmış 

çömleğinin içindeki boşluk, çömleğe asıl biçimi verendir. Çömleğin dolu olan dış 

yüzeyi de bulunduğu mekândaki boşluğu şekillendirmektedir. Byars çömleği parlak 

yüzey üzerine yerleştirmiş, çömleğin gölgesi ile adeta ikinci bir çömlek daha 

oluşmuştur. Elle tutulabilen ve tutulamayan kaynaşmıştır.  

 



  
 

77 
 

 
 

Resim 3.34. James Lee Byars, Delfi’nin Kehaneti,1986. 

 

Booker T. Washington (1856-1915), Amerika’da, köle bir anne ve beyaz bir babanın 

çocuğu olarak doğmuş, dokuz yaşında özgür kalmıştır. Alabama’da, Afrika kökenli 

Amerikalıların eğitimi için Tuskegee Enstitüsü’nü açan Washington, politik lider, 

yazar ve eğiticidir. 

Huntürk (2016: 394) göre, Amerikalı heykeltraş Martin Puryear (1941-) 

Washington’un anısına çalıştığı Washington için merdiven (Resim 3.35) çalışması 

tek bir ağacı kullanmış merdiveni görünmez tellerle müzenin tavanına 

tutturulmuştur.  

Havada asılı bir şekilde konumlandırılmış olan merdiven eğri bir yapıya sahiptir. 

Merdiven etrafı kapalı tavan kısmı açık bir alanda havada asılı kalacak şekilde bir 

duvara yaslanmıştır. İlk basamaklarında yürümek için uygun genişlikte olduğu 

görülen merdivenin yukarılara doğru yürünmeyecek şekilde daraldığı görülmektedir. 

Merdiven neredeyse yüz basamaktan oluşmaktadır. Merdivenin en üst noktasına 

adım atılamayacak derecede daraldığı gözlenmektedir. Sanatçının bu çalışmasında da 

vurgulamak istediği nokta merdivenin alt basamaklarına ulaşmanın kolaylığının 

yanında yükselme isteğinin gerçekleştirilemeyecek şekilde imkânsızlaştığını 

vurgulamaktadır. 



  
 

78 
 

 
 

Resim 3.35. Martin Puryear, Washington İçin Merdiven,1996. 

 

Sevim ve Boz (2011: 123-124)’a göre, Duchamp’la sanat alanına giren pisuarın da 

seramikten yapılmış olması bakımından sanat ve zanaat arasında bir bağ 

oluşmaktadır. Bununla birlikte seramik sanatında nesne algısı, yaklaşımı ve 

uygulamadaki karakter de değişmiştir. Marily Levine’nın deri nesneleri seramiğe 

dönüştürmesinden sonra günümüz sanatçılarından Stefano Della Porta ve Migual 

Suro’nun çalışmaları dikkat çekmektedir. Postmodern seramik sanatçıları Porta ve 

Suro çalışmalarının biçimine bağlı kalarak yaşamdan daha gerçekçi büyük boyutlu 

çalışmaları ile dikkat çekmektedir. 

Della Porta’nın 1999 yılında yapmış olduğu Anksiyete (Resim 3.36) adlı 

çalışmasında sigara izmaritleri ve haplarla doldurulmuş büyük boyutlu küllük 

görmekteyiz. Küllüğün içindeki daha fazla çöp alamayacak şekilde dolmaya 

başlamıştır. Bu küllüğün köşesinde yanmakta olan bir sigara bulunmaktadır.  

Küllüğün siyah rengi içindeki nesnelerin açık tonlarını ön plana çıkarmaktadır. 

Yuvarlak forma sahip olan küllüğün bir köşesinden içine doğru uzanan sigara 

kompozisyonu dengelemektedir. Porta’nın çalışmaları günlük hayatta görmeye alışık 

olduğumuz nesneler olmasına rağmen detaylarındaki işçilik ile dikkat çekmektedir. 

Sanatçı Anksiyete çalışmasında kullandığı atık nesnelerle bağımlılığa vurgu 

yapmaktadır. 



  
 

79 
 

 
 

Resim 3.36. Stefano Della Porta, Anksiyete, 1999. 

 

Seramik malzemeyi çalışmalarında kullanan sanatçılardan biri de Luis Miguel 

Suro’dur. Sanatçının1999 yılında yapmış olduğu Gündelik Aşırma (Resim 3.37) adlı 

çalışması ise, iki adet kulak temizleyicisi gerçek ölçülerinden daha büyük boyutlarda 

yapılmıştır.  Suro’nun seramikten yapmış olduğu orta kısmı mavi uçları beyaz olan 

kulak temizleyicileri asıl kullanım alanlarında sökülüp başka bir anlama 

bağlanmıştır. Sanatçı çalışmalarının biçimine sadık kalırken işlevini iptal etmektedir. 

Suro spermler, tabletler vb.konular üzerine de çalışmalar yapmaktadır (Şan Aslan, 

2010: 66). 

 

 



  
 

80 
 

 
 

Resim 3.37. Luis Miguel Suro, Gündelik Aşırma, 1999.  

 

Sanat ve tasarımı pekiştirmek için lüks tüketim nesnelerini ele alan sanatçıların yanı 

sıra aynı amaçla evsel endüstriyel nesneleri konu alırlar. Gündelik tüketim nesneleri 

geniş bir yelpazeye sahiptir. Sanatçılar, popüler ve kültürel anlamları olan nesnelerin 

hakkını çalışmalarındaki çeşitlilik ile verirler (Şan Aslan, 2010: 65) 

Sanatın bir parçası haline gelen kullanım nesnelerinden ayakkabı bazı sanatçılar 

tarafından sanat nesnesi statüsüne yükseltilmiştir. Sanatçıların ele aldığı konulardaki 

çeşitlik beraberinde ayakkabı nesnesinin malzemesine de yansımaktadır. Sylvie 

Fleury’nin ürünleri moda ve ürün tasarımı alanından gelir. Fleury’nin en ünlü 

markalardan seçilen yüksek topuklu ayakkabı gümüş rengi bronzdan dökülmüştür 

(Resim 3.38). Kadına ait bir nesne olan gümüş rengindeki ayakkabı estetik bir 

görünüme sahiptir. Ayakkabının ayağa giyilebilecek bir malzemeden tercih 

edilmesinin aksine bronzdan olması giyme eylemini imkânsızlaştırmıştır. 

Ayakkabının estetik görünümü işlevsizliğiyle çelişmektedir. Fleury’nin çalışması 

olan bir çift kadın ayakkabısı giyme ve kullanma isteğini karşılayamayacak şekilde 

işlevsizleştirilmiştir. Ayakkabı ayağın rahatlığını sağlayan dış etkenlerden koruyan 

yapısı ve bir dış giyim ürünü olma özelliğinden soyutlanmıştır.  

 



  
 

81 
 

 
 

Resim 3.38. Sylvie Fleury,Prada Ayakkabılar, 2003. 

 

Hreinn Friðfinnsson’un kutu çalışmasına benzer bir diğer çalışmada Gavin Turk 

tarafından yapılmıştır. Turk’un 2002 yılında kapalı bronz bir karton kutu dökümünün 

yüzeyinin bantlanmasıyla gerçek bir kutu görünümü verilmiştir (Resim 3.39). 

Turk’un yerde sergilediği kutu gerçek bir karton kutu boyutunda tasarlanarak 

gerçekçiliği arttırılmıştır. Kutunun kapalı olması içerisinde ne olduğuna dair 

herhangi bir ipucu veya marka bulundurmayarak seyircide merak duygusu 

uyandırmaktadır. Kutunun boş ya da dolu olma ihtimali yarı yarıya olsa bile; boş ise 

doldurma dolu ise bakma isteği meydana getirmektedir.  

 

 

 



  
 

82 
 

 
 

Resim 3.39. Gavin Turk, Kutu,2002. 

 

Günümüz sanatçılarından olan Mona Hatoum fikrini açığa çıkartırken hayatın 

içindeki nesnelerden yola çıkmaktadır. Hatoum Sessizlik (Resim 3.40) adlı 

çalışmasında insan boyu ölçeğine yakın deney tüpleriyle inşa ettiği bebek karyolası 

zarif bir cam biblo gibidir. Bebek karyolası güven ve sıcaklık kavramlarının yerine 

kırılması kolay dayanıksız bir malzeme kullanarak tehlikeli duygusunu açığa 

çıkarmıştır. Bu nesneler kimi zaman gündelik kimi zaman tuhaf görülmemiş 

nesnelerle izleyicide farklı bir etki yaratmak istemektedir.  

Baykal (2012: 29)’a göre; Hatoum’un çalışmalarındaki yaklaşım biçimi nesnelerin 

günlük kullanımlarındaki hissiyatına ters düşmektedir. Hatoum’un çoklu üretimleri 

sıradan nesnenin her aşamada başkalaşıma uğradığı travmatik unsurlardan beslenir. 

Hatoum, ısrarlı biçimde kullanılan nesneye dair imge çokluğuyla ve türevleriyle 

anlamı yoğunlaştırmaktadır. Parçaların birleştiği çoklu karşılaşmalar deneyimlenen 

şeyi olgularla bağlantılı hale getirmektedir. 

İkameti mümkün olmayan alanlar, aşina olunan mekân ve nesnelerin eski hatıralara 

saldıran tersyüz olmuş formları evin öznel biçimde kesintisiz yeniden üretimiyle 

görünür olmaktadır. Ev olgusunun kökensel bir bağını (Filistin asıllı olması) veya yer 

değiştirmenin doğasını temsil ettiği gibi son derece dünyasal bir konaklamaya da 

göndermesi olduğunu söylemek mümkündür. Sanatçı izleyicinin fiziksel varlığını 

düşünerek nasıl etkileşime geçeceğini hassas bir şekilde hesaplamaktadır. 

Oluşturduğu çalışmalardaki şiddet, güç gibi kavramsallaşan sorunlar tekrar eden 



  
 

83 
 

imgelerle her birinde yeniden ve farklı biçimlerde mimlenmektedir. Yakın (2015: 

135)’a göre, Hatoum algının sıradan eşikleriyle oynar gibidir. Tramvatik geçmişten 

beslenen yaratıcı süreç gerçeğin farklı tezahürleriyle görünür olmaktadır. 

Pariset’in çocukluk dönemine ait dayanılılık ve güven duygusu barındıran bir nesne 

olan  Ikea bebek beşiğinin içerisindeki yumuşak ve sıcak bir his veren döşeğin yerine 

doğada dönüştürülemeyen bir malzenin tercih edilmesi ile biçimine müdahale 

edilmeden kendi içerisinde bir zıtlık yaratarak işlevsizleştirilmiştir. Pariset’in 

çalışmasının aksine Hatoum’un bebek beşiğinde kullandığı malzemesinden kaynaklı 

güzvensizlik ortamı yaratılmaktadır. Hotoum’un beşiği orijinal boyut ve biçime sahip 

olmasının aksine malzemesinin  cam tüplerinden oluşturulmasıyla işlevinden 

soyutlanmıştır.  

 
 

Resim 3.40. Mona Hatoum, Silence, 1994. 

 

Hatoum’un yaşam alanından seçtiği nesneler genellikle karyola, yatak, sandalye, 

paspas, mutfak malzemeleri gibi kullanım nesnelerinden oluşmaktadır. Sanatçı ilk 

olarak evde kullanılabilecek nesnelere yönelmiştir. Hatoum ele aldığı nesnelerin 

malzeme ve ölçeğinde yarattığı farklılıklarla tedirginlik gibi olumsuz duyguları açığa 

çıkarmıştır.  

Başarır (2012: 26-31)’a göre, Sanatçının izleyiciyi estetik çekiciliğiyle yakaladığı, 

tekinsiz bir ortamla karşı karşıya bırakan büyük ölçekli yerleştirmeleri simgesel 

diliyle yeni bir boyut kazanmıştır. Nesnelerin biçimlerinde herhangi bir değişiklik 

yapılmazken işlevsellikten arındırarak, yaratıcı görsel seçenekler üretmişler, sınırları 



  
 

84 
 

zorlama ve oyunun kurallarını değiştirme, bağnaz kuramları sorgulama konusunda ne 

kadar ileri gidebilecekleri denemeye girişmiştir.  

Mona Hatoum’un Grater Divide (Resim 3.41a) adlı çalışmasında mutfak 

gereçlerinden biri olan rende paravan görevi üstlenmiştir. Fakat rendenin büyük ve 

keskin delikleri paravanın örten kapatan özelliğine ters düşmektedir. Hatoum'un 

Daybed ve Dormiente (Resim 3.41.b,c) isimli çalışmaları insanın kullanım 

nesneleriyle kurduğu ilişkiyi farklı bir perspektiften yansıtmaktadır. İnsanın yaşamda 

bildiği nesnelere yabancılaşmasının nedeni değişen anlam ve işlevlerinden 

kaynaklanmaktadır.  

Hatoum’un çalışmaları dışarıdan gelebilecek uyaranlara karşı savunmasız olan 

bedenleri ya da ortamın fiziksel şartlarıyla kişilerin huzuru arasındaki ilişkiyi 

sorgulayan ölçekleri büyütülen rendenin bir paravan ya da üzerine uzanılan bir 

yatakmış gibi gösterilmesiyle izleyicinin bedenin acı ve şiddetle sınandığı bir 

deneyimin eşiğine taşınmakta olduğu söylenebilmektedir. Mona Hatoum'un 

çalışmalarında vurguladığı tekinsizlik duygusu ile örtücü olması gereken bir paravan 

açık görünürlüğe, rahat edilip uykuya dalınacak yataklar da tehlikeli nesnelere 

dönüşmüştür (Aslan, 2018: 109; Bulut, 2014: 120). 

 

 
 

Resim 3.41. (a)Mona Hatoum, 2002, Grater Divide. (b) Mona Hatoum, 2008, 

Daybed. (c) Mona Hatoum, 2008, Dormiente  

 

b 

a 

c 

b 

c 



  
 

85 
 

Bazı sanatçılar sanat ve tasarım arasındaki ilişkiyi arttırmak için lüks tüketim 

nesnelerini konu alırlarken bazıları ise, aynı amaç için evsel endüstriyel nesneleri 

konu alırlar. 

Choi Jeong-Hwa ise çalışmalarında Warhol ve Koons’dan ilham alır. Ayrıca şişme 

ve kiç el yapımı objelere belirgin bir ilgisi vardır. Collins (2007: 116)’e göre, Kore 

marketlerinden aldığı parlak plastikten yapılma mutfak nesnelerini çalışmalarında 

kullanmıştır. Bu malzemeler sadece Kore’ye özgü dolmayıp, bol miktarlarda, her 

yerde üretilmektedirler. Büyük ebattaki renkli kapaklar üst üste yığılmıştır. Böylece 

herhangi bir şehrin market ürünlerinin birbirinin yerine nasıl geçebileceğini gösterir 

(Resim 3.42). 

Sanatçılar, popüler ya da kültürel anlamları olan gündelik tüketim nesneleri ile 

çalışırlar. Bu alan çok geniştir ve sanatçılar bu alanın genişliğinin hakkını 

çalışmalarındaki çeşitlilik ile verirler. Rengarenk kapaklar üst üste gelerek köşede bir 

yığıntı görünümdedir. Kapaklar tüketime çağrışım yamaktadır. Gerçek boyutlarından 

fazlasıyla büyük olacak şekilde tasarlanan kapaklar kullanıl alanından koparılmıştır. 

Tüketim nesnelerinin albenisi ya da sıradanlığı çalışmaların gündelik ana eksenini 

oluşturmaktadır (Şan Aslan, 2010: 66). 

 

 
 

Resim 3.42. Choi Jeong Hwa, Believe It of Not, 2006. 

 

Xue Lei’nin “5” (Resim 3.43) adlı çalışmasında emperyalist bir ülkedeki içecek 

firmasına ait olan teneke formlarının seramik malzemeden yararlanarak 



  
 

86 
 

biçimlendirildiği görülmektedir.  Seramik olan teneke kutularının yüzeyine ise 

sömürülen başka bir ülke geleneksel motifleri çizilmiştir. Kullanılan bu zıtlıkla 

sanatçı tarafından kurumun eleştirisi izleyiciye aktarılmaktadır. Lei’nin“5” 

çalışmasında beş adet teneke kutunun değişik şekillerde deforme edilmiş kimisi 

üzerinden kimisi yanlarından gördüğü baskıyla şekil kaybına uğramıştır. Beyaz 

yüzey üzerine mavi renk ile işlenen motif ön plana çıkartılmıştır (Şölenay ve Özer, 

2013: 40).  

 

 
 

Resim 3.43. Xue Lei, “5”, 2007. 

 

Cezayirli sanatçı Philippe Parreno’nun 2007 tarihli, Doğum Günü Mumları (Resim 

3.44) adlı çalışması ise, başlangıcı ve sonu olan yaşam sürecinde hızla geçen 

zamanın ayırdığına vardıran doğum günü kutlamalarının vazgeçilmezi pasta 

mumlarından ibarettir.  Kırmızı renkli gerçek boyutundan oldukça büyük olan 

mumların birbirlerine yaslanmış vaziyette durmaktadır. Mumun yanma eylemini 

gerçekleştirerek yaydığı ışığı ya da doğum günü mumlarının yandığı andaki verdiği 

mutluluk duygusu yerine getirilemeyecek şekilde asıl işlevinden soyutlanarak anlam 

kaybına uğramıştır. 

Eyigör ve Fındık (2016: 35) göre, Parreno, insan boyutlarına yaklaşan büyüklükte, 

köşe duvarlara yaslanır vaziyetteki kibrit çöpleri örneğinde olduğu gibi mumların 



  
 

87 
 

uçlarının yakılıp hemen söndürülmeleriyle, hayata bağlılığın, birbirinin yaşamına 

şahit olanların karşılıklı sev(il)me ihtiyacını hatırlatmakta, gülümsetmektedir.  

 

 
 

Resim 3.44. Philippe Parreno, Doğum Günü Mumları, 2007. 

 

Josephine Turalba’nın 2013-2014 yılında yapmış olduğu boş mermi fişeklerinden 

yapmış olduğu terlikler Skandallar (Resim 3.45) olarak adlandırılmıştır. Boş mermi 

fişeklerinden yapılan terlik izleyici ile etkileşim içerisindedir. Bu terlikleri giyebilen 

izleyici, sömürülen-sömürgeciler arasındaki bağı hissederken aynı zamanda acı ve 

güzellik ikilemi bağlamında düşündürülmeye davet edilmektedir. Uzun yıllar 

diktatörlük altında kalan Filipinlilerin yaşadığı acıları yoksulluğu anlatmak amacıyla 

sanatçı boş mermi fişeklerinden terlik yapmayı tercih etmiştir. Skandallar boş mermi 

fişeklerinden yapılmış terlikler ve Avrupalılar tarafından çekilmiş Filipinlilerin 

etnografik fotoğraflarından oluşan bir yerleştirmedir. Katılıma açık olan bu 

yerleştirmede izleyici terlikleri giyebilmekte, terlikler ayağındayken fotoğraflara 

bakıp sömürülen ve sömürgeci arasındaki bağı keşfedebilmektedir. İzleyici aynı 

zamanda terliklerle dolaşırlarken acı ile güzellik arasındaki ilişki üzerine düşünmeye 

davet etmektedir. 

 



  
 

88 
 

 
 

Resim 3.45. Josephine Turalba, Skandallar / Scandals, 2013-2014 

 

Azade Köker’in Çözülüş (Resim 3.46) adlı heykeli, sergi mekânının tavanından 

zemine doğru sarkan gerçek boyutta bir gemi zinciri çalışmasıdır. Gazlı bezden 

yapılmış olan ve üzerinde kan lekesini çağrıştıran pas lekeleri olan bu zincir, 

nesnenin asıl işlevinin aksine, kanayan bir yaranın hassaslığına sahiptir ve hiçbir şeyi 

sabitleyecek gibi gözükmemektedir. Yaraları saran ve iyileşme umudu taşıyan gazlı 

bezin, zamana ve işlevsizliğe ait bir iz olan pas ile lekelenmiş haldeki görünüşü, 

kendi şimdisine demir atmışlığı, melankoliye ait bir zaman anlayışını görselleştirir. 

İnşa/çürüme, düzen/düzensizlik, kalıcılık/geçicilik arasındaki dönüşümü, yani 

doğrudan hayatın yapısını sanatında işleyen Köker’in zinciri melankolik 

eylemsizliğin varış noktasının iki yöne de olabileceğini hatırlatır (Asyalı 

Büyükerman, 2016: 50). 

 



  
 

89 
 

 
 

Resim 3.46. Azade Köker, Çözülüş, 2015. 

 

  



  
 

90 
 

  



  
 

91 
 

4. UYGULAMALAR 

 

Kullanım nesnelerinin hayatımızdaki yeri yadsınamaz. Kullanım nesneleri sanat 

alanında varlığını sürdürmektedir. Araştırmacının tez kapsamında yapmış olduğu 

çalışmalar tekstil ürünlerinin bir grubuna ait kullanım nesnelerinden oluşmaktadır. 

Bu çalışmalar ise; çengelli iğne, iplik, ütü, örgü-şiş vb. kullanımda işlevsellik özelliği 

olan nesnelerdir. Günlük hayatta sıradan olan kullanım nesneleri ihtiyaç dahilin de 

işlevsellik özelliklerinden dolayı önemli bir rol oynamaktadır. Araştırmacıyı bu 

tekstil grubunun bir kısmına ait kullanım nesnelerini seçmeye iten neden ise, 

araştırmacının problem edindiği konuları, kendisine yakın hissettiği kullanım 

nesneleri üzerinde değişiklik yapabilme olanağına sahip olmasıdır. Ayrıca kullanım 

nesnelerinin değişime elverişli yapısı da bir diğer sebeptir. Kullanım nesnelerinin 

boyutsal olarak küçük olmaları işlevsellik özelliğini ve kullanım alanını 

genişletmektedir.  

Araştırmacının yapmış olduğu özgün çalışmalarda yer alan kullanım nesnelerinin 

işlevsellik özelliği iptal edilmiştir. Kullanım nesnelerinin işlevsellik özelliğinin 

ortadan kaldırılması gerçekleştirilirken bu nesnelerin boyutlarına ve malzemesine 

müdahale edilmiştir. Kullanım nesnelerine yapılan değişimlerle işlevlerine ve 

dolayısıyla içerik-anlam bozmaya yönelik çalışmalardan oluşmaktadır. Kullanım 

nesnelerinin sanatsal dönüşümlerinde alışılagelen biçimlerine herhangi bir 

müdahalede bulunulmamıştır. Araştırmacının uygulamaları bu perspektif üzerinden 

değerlendirilecektir.  

Araştırmacının tez kapsamında irdelenecek olan ilk çalışması ise, günlük hayat 

içerisinde yer alan çengelli iğne çalışmasıdır. 

 

4.1. Çengelli İğne 

 

İki şeyi birbirine tutturmaya yarayan ince, uzun, ucu sivri madeni araç olan çengelli 

iğne tarihte de fibula adını almaktadır. Fibula çok değişik biçimleri varsa da, temelde 

hepsi bir çeşit çengelli iğne, olarak tanımlanmaktadır.  



  
 

92 
 

Araştırmacının uygulamalarında ise, “Çengelli İğne” (Resim 4.1) çalışması 

75x52x4cm ölçülerinde gerçek boyutundan büyük olarak tasarlanmıştır. Çengelli 

iğnenin baş kısmı metal plakadan oluşturulurken gövde kısmı ise; demir malzemeden 

yapılmıştır. Çengelli iğne dayanıklı ve sert bir yapıya sahipken yine kendisi gibi sert 

bir nesneye sabitlenmesi durumu zorlaştırmaktadır. Kullanım nesnesi olan çengelli 

iğne ise, kumaşın uçlarını bir arada tutacak şekilde işlevini yerine getirirken, sanat 

nesnesine dönüştürülen çengelli iğne değerli ama işlevsiz olarak gizlenmenin aksine 

dikkat çekecek büyüklükte dolap köşesine konumlandırılmıştır. İki sert ve esneklik 

özelliği olmayan nesnenin bir araya gelmesiyle çengelli iğnenin iki parçayı bir arada 

tutma eylemi amacına ulaşamayacaktır. Çengelli iğnenin küçük ve sıradan olan bu 

nesnenin işlevsellik özelliği ön planda iken, sanat nesnesine dönüştürülen bu 

nesnenin boyutunun büyütülmesiyle işlevinden nasıl soyutlandığına vurgu 

yapılmaktadır. Yani bir nesnenin tek bir özelliğinin bile değişikliğe uğraması nesneyi 

kullanım alanından koparmaktadır.  

Kullanım nesnesi olan çengelli iğne, orijinalinde düşük maliyeti oluşturacak şekilde 

malzeme ve yapıya sahiptir. Özellikle topuz kısmı fabrikasyon haliyle tek hamlede 

sıkıştırılan metal ile sağlanmakta ve özensiz bir işçilik barındırmaktadır. 

Araştırmacının çengelli iğne çalışmasında metal plaka kullanmış, özenli bir şekilde 

iğnenin topuz kısmını şekillendirip metal macunu ile pürüzsüzleştirmiş, parlak oto 

boyası ile boyamış ve cila ile parlatılmıştır. Çengelli iğnenin orijinali kullanışlı 

olmasına rağmen değersiz görülmektedir. Araştırmacının yapmış olduğu çengelli 

iğne ise, sanat nesnesine dönüştürülmesi ile değerli fakat kullanışsızdır. Çengelli 

iğneye yapılan bu müdahale ile kullanım nesnesi işlevsellik özelliğinden 

soyutlamıştır. Oysaki çengelli iğnenin işlevselliği malzemesiyle beraber küçük 

yapısından kaynaklanmaktadır. Yani küçük olan çengelli iğnenin kullanım alanı da 

geniştir. Bir kullanım nesnenin, ölçüsünün büyütülmesi kullanım alanını da etkiler ve 

daraltır. Çengelli iğnenin kendi orijinal malzemesinin sağlamlığına vurgu yapılması 

amacıyla nesnenin dokusuna müdahale edilmemiştir. Bu duruma bağlı olarak 

kullanım nesnesi olan çengelli iğne, yeni bir kimlik kazanarak sanat nesnesine 

dönüştürülmüştür. Araştırmacının diğer çalışmalarının aksine, çengelli iğnenin 

malzemesine herhangi bir müdahalede bulunulmayarak sadece boyutu 

büyütülmüştür. 



  
 

93 
 

 
 

Resim 4.1. Eda Seda Tosun, Çengelli İğne, “Safety Pin” Metal Plaka, 75x52x4cm., 

2016. 

 

Araştırmacının çengelli iğne ile ifade etmek istediği, günlük hayatta göz önünde olan 

çengelli iğne sıradan bir kullanım nesnesi olmasına rağmen birleştirici özelliğinden 

yola çıkılarak seçilmiştir. Çengelli iğnenin büyük ölçülerde yapılmış olmasıyla 

toplum baskısına tepki verilmektedir. Toplumda işini en iyi yapan ama kendini belli 

etmeyen kişileri değersizleştirmekte ve gözden uzak tutmakta iken, gösterişli ama 

çalışmayan lakin kendini olduğundan büyük gösteren insanların, daha çok taktir 

topladığı bir toplum haline gelmesine tepki vermektedir.  

Çengelli iğnenin bir şeyi kavrama eylemi Romulo Celdran, (bkz 3.27) Macro VIII 

adlı çalışmasındaki eylemiyle bağdaştırıldığı için ele alınmıştır. Celdran, kullanım 

nesnelerden ikisini birlikte kompoze ederek kullanmıştır. Gerçek ölçülerinden büyük 

olarak tasarlanan mandal yine kendisi gibi büyük ebatta olan süngeri kavramıştır. 

Plastik veya metal materyallere sahip olan mandal ve çengelli iğne gibi nesneler 

kendilerinden daha yumuşak dokuya sahip materyalleri kavramaktadır. Mandal ve 

çengelli iğne günlük hayatta kumaş ve benzeri dokuları tutmayı sağlayan nesneler 

arasında yer almaktadır. Çengelli iğnenin sivri ucunun başka bir materyale 

saplanmasıyla tutma eylemi gerçekleşirken, mandalın tuttuğu yüzeyi kavrayıp zarar 

vermemesi bakımından ayrışmaktadır. Çengelli iğnenin kendi malzemesinden daha 

yumuşak bir yerde sabitlenmesi beklentisi, ahşap bir malzemeden olan kitaplığın 



  
 

94 
 

köşesinde baş aşağı konumlandırılarak kapanma eylemini boşa çıkarmıştır. 

Celdran’ın ise, plastik mandalı kendisinden daha yumuşak olan süngeri tutarak 

sergilenmiştir. Her iki çalışmada kendi kullanım alanlarından koparılarak işlevsellik 

özelliğini kaybetmiştir.  

Kullanım nesnelerini sanat alanında kullanan sanatçılardan Claes Oldenburg’ü örnek 

verebiliriz. Sanatçının Mandal (bkz 3.25) adlı çalışmasında heykel malzemelerini 

kullanarak heykel yapım sürecini takip eden sanatçı malzemeleri ve ölçeği 

araştırarak nesne ve çevresiyle yeni bir ilişki yaratmayı başarmaktadır. Sanatçının 

yapmış olduğu çengelli iğne, faraş, süpürge, düğme vb. kullanım nesneleri görmeye 

alışık olduğumuzun dışında karşımıza çıkmaktadır. 

 

4.2. Örgü ve Şiş 

 

Örgü, insanların en temel ihtiyaçlarından olan giyinme ihtiyacını karşılamak 

amacıyla başlamış, daha gelişen teknoloji ile dekoratif, hobi ve sosyal faaliyetlerde 

kullanılan bir el becerisi uğraşıdır.  

Araştırmacının “Örgü ve Şiş” (Resim 4.2) adlı çalışmasında, tahta veya plastikten 

oluşan şişlerin yerine demir çubuklar iplikten oluşturulmuştur. Örgü kısmında ise; 

yumuşak şekil alan ip yerine sert biçimlendirilmesi zor olan zincir materyali 

kullanılmıştır. Şişlerin topuz kısımlarının ahşap ya da metal malzemenin dışında 

bulaşık teli kullanılmıştır. Çalışmanın ebatları 300x250x5 cm olarak tasarlanmıştır. 

Örgü-şiş çalışması gerçek boyutundan oldukça büyük olarak tasarlanmıştır. Şişin sert 

yüzeyi iplikten oluşturularak sıcak bir görünüme ulaşılması sağlanmıştır. Küçük 

zincir halkalarının birbirine eklenmesiyle desen oluşturulmaya çalışılmış, geometrik 

planlar kullanarak hacmin görünürlük etkisi vurgulanmak istenilmiştir. El emeği 

olarak yapılan ve bir desene sahip olan örgü, bir disiplin içerisinde birim 

tekrarlarından oluşan düğümler ile şeklini almaktadır. Örgü ve şiş çalışmasında, 

zincir parçalarının ip ile biçimlendirilmesinin güçlüğü ile şişin soğuk ve sert 

yüzeyinin ip ile daha sıcak bir görünüme ulaşması beklentisi boşa çıkarılacak şekilde 

malzemelerde zıtlık yaratılmıştır. Aynı zamanda malzemenin biçimlendirilmesine 

yönelik özellikler kullanılarak plastik etki güçlendirilmeye çalışılmıştır.  



  
 

95 
 

Günlük yaşamdaki benzerlerinden ayırt edici özelliği olmayan kullanım nesneleri 

uygulanan yöntemlerle dönüştürülmektedir. Bu nesnelerin dönüştürülmesi işlevsellik 

özelliğini ortadan kaldırmaya yöneliktir. Bu duruma bağlı olarak örgü örme eylemi 

gerçekleştirilemeyecek şekilde işlevsizleştirilmiştir. İşlevinden soyutlanan kullanım 

nesnesi anlam bozumuna da uğratılmıştır. Bu duruma bağlı olarak hayatın içinde yer 

alan kullanım nesneler kendi anlamlarından ve kullanım alanlarından koparılmıştır. 

Bu duruma bağlı olarak tüm benzerlerinden ayrışmaktadır. Örgü-Şiş çalışmasının 

sanatsal dönüşümünü sağlayan biçim bozumu yöntemi kullanılmamıştır. 

 

 
 

Resim 4.2. Eda Seda Tosun, Örgü Şiş, “Knitting and Needle” Zincir ve Halat, 

300x250x5 cm., 2016. 

 

Araştırmacının örgü-şiş çalışmasıyla ifade etmek istediği durumda ise, toplumun 

bireylere yüklediği sorumluluklar vardır. Bu sorumluluk, karşılıklı yerine getirildiği 

zaman düzen sağlanmaktadır. Her şeyde olduğu gibi uyum ve düzeni sürdürmekte 

emek ister, örgü gibi ilmek ilmek örülerek şekillenmektedir. Bunun içinde örgü örme 

eylemindeki iki nesneye şiş-ipe ihtiyaç olduğu gibi gerek duyulmaktadır. Buradaki 

zıtlıkların uyumudur. Şişin sert yüzeyi ve ipin birbirine eklenmesiyle örgünün ortaya 



  
 

96 
 

çıkması sağlanmaktadır. Araştırmacının yapmış olduğu örgü-şiş çalışmasında, 

yumuşak yapılı, ısıtan, kendine has deseni ve ahengi olan örgünün arkasında yatan 

disiplinin, örgüye şekil veren şişlerin sertliğinin vermiş olduğu baskıdan rahatsız 

olmuştur. Benzer bir durumda toplumun bireye belli disiplin adı altında sert 

kurallarla şekillendirme isteği gibidir. Bu duruma verilen tepkiden yola çıkılarak, 

örgü-şiş çalışmasında şişin sert yapısı ip ile oluşturulurken, örgü kısmı ise zincir gibi 

sert bir malzemeden tercih edilmiştir. Bu duruma bağlı olarak örgü örme eylemi 

imkânsız olacaktır. Oysaki örgü örme eyleminde bir taraf sert iken diğer taraf 

yumuşaktır ve kendi içerisinde bir zıtlığın uyumu söz konusudur. Çalışmada her ne 

kadar zıtlığın uyumu söz konusu olsa da nesnelerin rolleri değiştiği taktir de nesneler 

işlevini kaybedecektir. Yani bir düzen ve uyum içerisinde yaşanması için dengeye 

ihtiyaç vardır. Araştırmacı bu çalışmada bu algıya dikkat çekmek için örgü-şiş 

çalışmasının ölçüsünü büyük yapmıştır. Dengeli yaklaşımların insanların ruhlarına 

ve kabiliyetlerinin ortaya çıkmasındaki ahengi, zincirden oluşturulan desen ile 

vurgulamak istemiştir. Toplumun aşırı baskısı, yumuşak olan ipi bir anda zincirden 

bir zırha da çevirebilir. Toplumun otoritesi de şişin sertliğinin ip ile işlevini 

kaybetmesine neden olabilir. Çünkü bireyin gerçek yeteneği ve özünü yansıtma 

fırsatına müdahale edilmemelidir. 

Örgü örmek üzerinden yola çıkılarak örgünün ilmeklerinin birbirine eklenmesiyle 

oluşturulan zincir yapı sanat alanında Azade Köker’in (bkz 3.46) Çözülüş adlı 

çalışmasını çağrıştırmaktadır. Gemi zinciri tavandan zemine doğru sarkarak yerde bir 

yığıntı oluşturacak biçimde sergilenmektedir. Birebir ölçülerde gazlı bezden yapılmış 

olan gemi zincirinin, yüzeyindeki pas lekeleri kan izlerini çağrıştırmaktadır. Gemi 

zinciri birbirine geçirilerek birebir ölçülerde yapılmıştır. Zincir gibi güçlü bir 

nesnenin yaraları sarmaya yarayan dayanıksız bir gazlı bezden yapılmış olması, 

çalışmanın kendi içinde bir zıtlık yaratmaktadır. Zincir herhangi bir şeyi sabitleyecek 

şekilde işlevsizleştirilmiştir. Köker’in çalışmasında malzemede yarattığı zıtlık 

araştırmacının örgü şiş çalışmasında da görülmektedir. Köker sert olan zinciri 

yumuşak bir malzeme olan sargı bezinden yapmıştır.  

 

 



  
 

97 
 

4.3. Makas 

 

Makas, bir eksen çevresinde dönebilecek biçimde çapraz eklemlenmiş, birbirine 

bakan yüzleri keskin iki çelik lamadan oluşmuş, arasına yerleştirilen herhangi bir 

şeyi kesmeye yarayan araçtır.  

Günlük yaşamda kullandığımız makas formunun biçimine herhangi bir müdahale 

edilmemiştir. Makas çalışması 130x60x10 cm ölçülerinde yapılarak gerçek 

boyutunun dışına çıkarılarak etkisi artırılmak istenilmiştir. Makasın temel işlevi 

kesme eylemidir. Metalin soğuk görünümü kürklü bir kumaş ile kaplanıp etrafındaki 

var olanlarla iletişiminden soyutlanmış ve makasın kesme eylemi işlev bozumuna 

uğratılmıştır. Makas kendi kullanım alanın dışında işlevselliği ile beraber anlam 

kaybına da uğratılmaktadır. Makasın biçimsel özelliklerine müdahale edilmemiştir. 

Bu doğrultuda makas sanat alanında yeni bir kimlik kazanarak sanat nesnesine 

dönüşmektedir. Makas çalışmasının uygulama sürecinde yüzeyinin kumaşla 

kaplanmasıyla, kendi malzemesine yakın olan bir materyali kesme eyleminin iptal 

edilmesi amaçlanmıştır.  

 

 



  
 

98 
 

 
 

Resim 4.3. Eda Seda Tosun, Makas, “Scissors”, Kumaş, 130x60x10 cm., 2015. 

 

Makas gibi tek başına bile güçlü bir nesnenin yüzeyinin yumuşak, insana sıcaklık 

hissi ve güven veren bir tüylü kumaştan oluşturulması, nesnenin amacının dışına da 

çıkarmaktadır. Oysaki makas gerçekte bir el ile kontrol edilecek kadar küçük, keskin 

ve sivri yapısına rağmen tehditkârdır. Makasın kesme eylemini yerine getiremeyecek 

biçimde yumuşak bir kumaşla kaplanması, toplumda bireyin öz benliğini özgürce 

ortaya koyabildiği, istemediği durumlarda kesip atabilme isteğini ortaya 

koymaktadır. Makasın keskin metal yapısının yüzeyi tüylü kumaşla kaplanarak, 

bireyin toplum kuralları dâhilinde başkasının sınırlarına müdahale etmeden, uyumlu 

bir şekilde olması gerektiği inancı dikte edildiğine vurgu yapılmaktadır. 

Araştırmacının yapmış olduğu Makas çalışmasında ise, tam tersi bir durum söz 

konusudur. Burada makasın boyutu ortalama bir çocuk boyutunda büyütülmesine 

rağmen, yüzeyinin tüylü bir kumaşla kaplanmasıyla tehdit unsurundan çok güven 

veren bir görünüme ulaştırılmıştır. Toplum baskısının bireyin temel özelliklerine 

yaptığı baskıyla, kişiyi var olan özelliklerinden soyutlamaktadır. Bu duruma verilen 

tepkiyi ortaya koymak açısından, küçük ama işlevsel olan makasın boyutu 

büyütülürken yüzeyine müdahale edilerek işlevinden uzaklaştırılmıştır. Toplum 



  
 

99 
 

baskısıyla bireyin yeteneklerinden uzaklaştırılmasındaki durum ile 

özdeşleştirilmiştir. 

Araştırmacının Makas çalışmasının yüzeyinin kürke benzer bir kumaşla kaplı olması 

bakımından, Oppenheim’ın fincanıyla örtüşse de diğer taraftan Hatoum’un ( bkz 

3.41.b,c) Mona Hatoum, Daybed- Dormiente adlı çalışmalarında kullanmış olduğu 

rende formunun keskin metal yüzeye sahip olması açısından makasla 

bağdaştırılmaktadır. Hatoum’un rende formundaki yatağın huzur ve güven 

duygularının yerini tehdit, korku gibi olumsuz duygular alırken, araştırmacının 

makas çalışmasında tam tersi bir durum söz konusu olmuştur. Makasın kesen, 

ayrıştıran ve zarar veren anlamı yüzeyinin yumuşak bir görünüme sahip olan 

kürkümsü kumaşla kaplanmasıyla güven veren bir şekle bürünmüştür. Her iki 

çalışmada da kullanım nesnelerinin biçimine bağlı kalınmıştır. Bu çalışmalar işlev, 

boyut ve malzemesindeki değişiklikler ile ortak paydada buluşmaktadır. Kullanım 

nesnelerinin birincil görevi olan işlevsellikten soyutlanarak anlam bozumuna 

uğratılmaları bakımından bağdaştırılmıştır. 

Makas günlük yaşamımızın vazgeçilmez bir parçasıyken sanat alanında yeni bir 

anlam kazanmıştır. Kullanım nesnelerini sanat alanında kullanan sanatçılardan biri 

de fincanın yüzeyini kürke benzer tüylü kumaşla kaplayarak sanat alanına taşıyan 

Meret Oppenheim’ın Tüylü Kahvaltı (bkz 3.24) adlı çalışmasıdır. Toluyağ (2018: 

36)’a göre, kumaşlar, insan hayatının hemen her anında temas halinde oldukları 

malzemelerdir. Bu nedenle insanın varoluşundan bu yana kumaşlar, nitelikleri 

doğrultusunda birçok yan anlam edinmiştir. Oppenheim’ın Tüylü Kahvaltı adlı 

eserinde olduğu gibi, sanatçının, seyircinin bilinçaltına ulaşmayı hedeflediği 

çalışmaları sadece kültürel etkileşimlerle anlamlandırmak, bilişsel düzeyde 

yorumlamaya çalışmak yetersiz kalmaktadır. Bunu yaparken, geleneksel olarak 

kadınsı tariften kaynaklanan zindelik ürünlerini duyusal ve cinsel açıdan 

şekillendiren sofra ürünlerine dönüştürmüştür.  

 

 

 

 



  
 

100 
 

4.4. Düğme 

 

Düğme sözcüğü eski Türkçedeki ‟tüğme” den gelmektedir. Giysilerin bazı yerlerine 

gerek süs, gerekse ilikleyici olarak dikilen düğmeler çeşitli malzemelerden yapılır. 

(Gündoğdu, 1996: 55). 

Yeryüzündeki farklı toplumlardaki yaşam biçimleri sebebiyle düğmeye birçok anlam 

yüklenmiştir. Düğme giyeceklerin ve benzeri nesnelerin bazı yerlerine ilikleyici 

olarak ve ya süs olarak dikilen sert nesnelerden yapılmış tutturmalık olarak 

bilinmektedir. Düğmenin bir şeyi kapatma veya bir yere ait olma durumu söz 

konusudur. Düğmenin iplikle bir yere bağlı-sabit olması aidiyetlik duygusuna vurgu 

yapmaktadır. 

Düğmenin işlevselliği ise sert bir malzemeden olmasından kaynaklanırken 

araştırmacının yapmış olduğu “Düğme” (Resim 4.4) adlı çalışmada ise tersi bir 

durum söz konusudur. Düğme 50 x 5 cm çapında yapılarak gerçek ölçüsünden 

oldukça büyük olarak tasarlanarak vurgusu artırılmak istenilmiştir. Düğme 

çalışmasının düzeneği strafordan oluşturulmuş ve yüzeyi ise petrol malzemesi olan 

ipli bir kumaşla kaplanarak sert ve dayanıklı görüntüsünün dışına çıkartılmıştır. 

Düğmenin küçük yapısı ise çok amaçlı kullanım için uygunken araştırmacının düğme 

çalışması benzerlerinden oldukça büyük olarak şekillenmiştir. Küçük ama işlevsellik 

özelliği olan düğmenin kullanım alanı geniştir. Fakat araştırmacının benzerlerinden 

oldukça büyük olarak yapmış olduğu düğme çalışması büyük ölçeğinden dolayı 

kullanım kısıtlanmıştır. Dayanıksız bir malzemeden yapılan düğmenin içinden geçen 

ip yerine demir tel kullanılarak zıtlık yaratılmıştır. Düğmenin kendi malzemesinden 

daha yumuşak bir dokuya sabitlenmesi ve bulunduğu yere ait görünümünün aksine 

düğme çalışmasında ahşap dolabın yüzeyine gevşemiş görünümdeki telleri ile her an 

kopacak bir şekilde konumlandırılmıştır. Düğmenin malzeme ve ölçüsünde 

değişiklik yapılarak kullanım alanından koparılmıştır. Düğme çalışmasının malzeme 

ve boyutuna yapılan müdahale ile işlevsellik özelliğinden soyutlanmıştır. 

İşlevsizleştirilen düğme çalışması aynı zamanda anlam kaybına da uğratılmaktadır. 

Kendi kullanım alanından koparılarak başka bir bağlama sokulan düğme yeni bir 

kimlik kazanmakta ve sanat nesnesine dönüşmektedir. Bu durumda bir kullanım 



  
 

101 
 

nesnesinin işlevselliğinin malzeme yoluyla bozulduğunu boyutları büyütülerek 

kullanım alanı sınırlandırılmıştır. Bu nesneler biçimine bağlı kalınarak araştırmacının 

problemine ışık tutması önemsenmiştir. 

 

 
 

Resim 4.4. Eda Seda Tosun, Düğme, “ Button”, Petrol Ürünü, Demir Tel, 50 x 5 cm, 

2015. 

 

Araştırmacı tekstil alanında kullanılan düğme nesnesini seçerken toplum da düğmeye 

yüklenen anlamı ön plana çıkarmıştır. Toplumda düğmeye anlamlar yüklenmiştir. 

Bazen atasözlerinde iki yakanın bir araya gelmesi gibi birleştiren toparlayan, bazen 

de uçkur çözmek gibi saklayan koruyan anlamı toplumda bir tabu haline gelmiştir. 

Araştırmacı bu anlamda toplumun bu algısına tepki vermek istemiştir. Toplumda 

düğmeye yüklenen ve tabulaşan bu değerlerin ne kadar gözümüzde büyüttüğümüzü 

vurgulamak için düğmeyi olduğundan çok daha büyük boyutlarda yapılırken diğer 

taraftan ise malzemesinde yapılan değişiklik ile işlevi ortadan kaldırılmıştır. Düğme, 

günlük yaşamda dayanıklı bir kullanım nesnesiyken, sanat nesnesine dönüşürken dış 

müdahalelere dayanıksız bir petrol ürününden oluşturulmuştur. Peki toplumda 

düğmeye yüklenen anlam zihnimizde neden bu kadar sağlamdır. Toplum, düğmeye 

yüklenen anlamı bizim zihnimizde tabulaştırmak için defalarca tekrar etmektedir. 

Tıpkı düğmeyi diken ipliğin deliklerinde tekrar tekrar dönmesi gibi, oysa iplik 

kolaylıkla kesilebilir hatta kopabilir bir malzemedir. Araştırmacı bu algıya tepki 



  
 

102 
 

vermek için düğme çalışmasında demir teli ile düğmeyi dikmiştir. Düğmeyi 

sabitlemek için ip yerine kullanılan demir telinin ve düğmenin sabitlendiği yer olan 

ahşap plakanın dayanıklılığına rağmen düğme her an kopabilecek bir pozisyonda 

sergilenmektedir. Yani düğmeye yüklenen anlam ne kadar büyük olursa olsun 

düğmeyi tutan tel ne kadar sağlam olursa olsun her an kopabilir. Hiçbir algı bize 

baskılananlar kadar güçlü değildir. Algılayan ve zihnimizde sağlamlaştıran biziz 

istersek düğmeyi esnetebilir istersek koparabiliriz. 

Düğme farklı kültürlerde benzer anlamlar taşırken sanat alanında Claes Oldenburg 

Mandal (bkz 3.25) çalışması meydanlarda anıtsal bir nitelik kazanmıştır. Oldenburg, 

Amerikan toplumunda benimsenmiş tüketim nesnelerini konu edinirken ikonlaşmış 

bu imgelere zekice ve alaycı bir mizah yoluyla göndermelerde bulunmuştur. 

Heykellerini abartılı ölçülerde büyüterek anıtsallaştırmış, sıradan nesneleri 

endüstriyel, ucuz ve yumuşak malzemelerle üretip farklı bir bakış açısıyla izleyiciye 

yeniden sunmuş ve insan-nesne ilişkilerini sorgulamıştır.  

 

4.5. Ütü 

 

Günlük hayat içerisinde kullanılan ütü, dökme demir ya da çelik materyalden yapılan 

genellikle elektrikle ısıtılarak giysilerin, buruşuk kumaşların buruşukluklarını 

ortadan kaldırılması amacıyla kullanılmaktadır.  

Araştırmacının “Ütü” (Resim 4.5) çalışması 28x16x13cm ebatlarında benzerleriyle 

birebir ölçülerde yapılmıştır. Ütü nesnesi düzenleyen, yatıştıran var olanı daha 

muntazam şekilde sunan tutumuyla uyum içerisinde görülmektedir. Ütü dantel ile 

yüzeyi kaplanmıştır. Ütünün ısıyı ileten çelik tabanı sünger dokulu kartonla 

kaplanmıştır. Birebir ölçülerde ele alınan ütünün biçimine sadık kalınırken kablosuz 

tercih edilerek asıl işlevini yerine getirmesi imkânını ortadan kaldırmıştır. Ütünün 

dantel ile kaplı olması ile kendi dokusuna sahip kumaşı ütüleme eylemine rağmen 

kumaşın kırışıklıklarının giderilmesi karşılanamayacak şekilde işlevsizleştirilmiştir. 

Ütünün işlevini boyutuna müdahale edilmeden sadece malzemesiyle bozmak Ray’in 

de çalışmasıyla bu açıdan örtüşmektedir. Ütünün biçiminde herhangi bir değişiklik 



  
 

103 
 

yapılmamış kendi formu korunmuştur. İşlevsizleşen nesne anlam bozumuna da 

uğramaktadır. Bu durumda ise ütüleme ve ütülenme eyleminin imkânsızlığı ortaya 

koyulmaktadır. Ütünün malzemesinde yapılan değişiklikler işlev ve anlam kaybına 

yol açmıştır. Günlük kullanım alanından koparılan nesne sanat nesnesine 

dönüşmüştür. 

 

 
 

Resim 4.5. Eda Seda Tosun, Ütü, “Flariton”, Süngerli Karton, Dantel, 28X16X13cm, 

2019.  

 

Kumaşın ana malzemesi de ipliktir. Sert bir şeyin yüzeyi iplerin birlikteliği ile dantel 

motiflerine dönüşmüştür. Ütünün sert, ağır, sıcak bir yapıya sahiptir. Ütünün bu 

özellikleri her ne kadar yapıcı olsa da kötüye kullanıldığı taktir de bir tehdit unsuruna 

dönüşmektedir. Bu görünüm dantel gibi naif, zarif iplerin oluşturduğu motifler ile 

hafif, güven veren bir şekle dönüşmektedir. Aynı zaman da ütünün malzemesinde 

yapılan değişim göze hitap etse dahi işlevinden soyutlamaktadır. Burada toplumun 

bireye olan tutumuna değinebiliriz. Toplumun insan yaşamında ne kadar bir yer 

kapladığını toplumun bireye olan tutumunu ne kadar etkilediğini gösterir niteliktedir. 

Bazen bir şey bireyin yararına bile olsa bu durumun nasıl ve niçin yapılacağı durumu 

iyiye de kötüye de dönüştürebilir. Ütünün işlevsellik özelliğini ortaya koyduğu sıcak 

tabanı bir kumaşın kırışıklığını giderecek kadar faydalı olurken, sıcak tabanı bireyin 

teninde derin izlerde bırakabilecek kadar tehditkârdır. Ütünün işlevselliğini ikinci 

planda bırakacak şekilde göze hitap eden dantelle kaplanması, toplumdaki bireylerin 



  
 

104 
 

(statüsü)etiketi ile bağdaştırılmıştır. Bu durumda araştırmacı toplumdaki etiket 

merakının kişilerin yararlı ve yeteneklerini ikinci planda bıraktığına dikkat çekmek 

istemektedir. Değersiz bir şeyin göze hitap eden bir malzemeyle örtbas edilmesiyle 

nesnenin asıl işlevini ortadan kaldırsa da görüntü kullanışlılığın önüne geçmektedir. 

Toplumun etiket zaafına verilen bir tepkidir. 

Kullanım nesneleri kendi birincil amacının dışında sanat alanında da yer almıştır bu 

duruma en iyi örneklerden biri olarak ise Man Ray’in Hediye adlı çalışmasında 

kullandığı ütü verilebilir. Arığ (2019: 187) göre, Ray’in Hediye (bkz 3.21) adlı 

çalışmasıyla tepkisel tutuma sert vurgu yapmaktadır. Hediye de giysilerin, 

kumaşların buruşukluklarını ortadan kaldırmak üzere üretilmiş bir ütünün sanatçının 

müdahalesiyle yapıcı olma eyleminden yıkıcı olana doğru evrildiği, üzerine eklenen 

çivilerle birlikte artık bir düzene değil düzensizliğe, karmaşaya ve tahribata işaret 

eden bir göstergeye dönüşümünü işaret eder. Söz konusu ütü işlevselliğini yitirdiği 

gibi alışılageldik görüntüsünü de kaybetmiştir. 

 

4.6. Dikiş 

 

Özkurt Fıçıcıoğlu (1996: 26)’na göre, dikiş ipliği doğa ve insan yapısı liflerin 

oluşturduğu kesik veya devamlı liflerden elde edilen dikim malzemesidir. Dikiş 

iplikleri, kumaşları birbirine bağlayarak giysi oluşumunu sağlar.  

Araştırmacının “Dikiş” (Resim 4.6) çalışmasında kumaş ve iplik ile oluşturulması 

beklentisi boşa çıkarılacak şekilde kumaşın esnek yumuşak kesilme, birleştirme ve 

dikme gibi eylemeleri için uygun yapısının yerine tam tersine sert dayanıklı 

şekillendirilmesi zor bir malzeme olan kütük ve örgü ipi tercih edilerek dikme eylemi 

zorlaştırılmıştır. Kumaşın istenilen şekle girmesi dokusunun yumuşaklığının yerini 

ahşabın sert dayanıklı kolay şekillenmeyen yapısı almaktadır. Bu çalışmada kumaş 

kütük parçası ile bağdaştırılarak malzemede bir zıtlık yaratılmıştır. Diğer 

çalışmalarda kullanılan kumaşlar ise farklı malzemeler ile bağdaştırılarak her çalışma 

kendi içerisinde zıtlık yakalamıştır. İpin birleştiren bir araya getiren bağlayan yapısı 

olduğu gibi kullanılmıştır. 40 x 5 cm çapındaki kütüğün ortasından ikiye yarılmış 



  
 

105 
 

görüntüsünün üzerindeki delikler ip ile birleştirilmeye çalışılsa da kütüğün sert 

yapısından dolayı kopmaya eğilimli ip ile bir araya getirilemeyecektir. 

Dikiş çalışmasında da nesnenin boyutu birebir olarak ele alınmıştır, çünkü kullanım 

nesnesinin işlev bozumunun sadece malzemedeki değişiklik ile sağlanması 

amaçlanmıştır. Bu çalışmanın malzemesinde yapılan değişiklik ile işlev bozumu 

gerçekleştirilmiştir. Kullanım nesnesinin biçimine herhangi bir müdahale de 

bulunulmamıştır. Bunun nedeni ise, nesnenin benzerlerinden biçimsel olarak değil de 

sadece işlevsel olarak ayırt edilmesinden kaynaklanmaktadır. Bu bağlamda kullanım 

nesneleri kendi biçimine bağlı kalmıştır. 

Kumaş, ip gibi elverişli kolay şekillenebilen malzemelerin karşıtı olarak kumaşın 

yumuşak, kesilen, biçilen, dikilen bulunduğu yüzeyi tahriş etmeyen/zarar vermeyen 

yapısının yerini kütük parçası olarak sert olmasından dolayı şekillendirilmesi zor ve 

emek isteyen bir malzeme olması açısından zıtlık yaratmaktadır. Dikiş çalışmasının 

dikme eylemi bir kumaş ve ip ile gerçekleştirilirken, kumaşın ana malzemesinin 

ipten oluştuğunu göz ardı etmemek gerekir. Kendi dokusundan olan ip kumaşı bir 

arada tutan ve nizami bir şekle sokması özelliğiyle büyük bir uyum içerisindedir. 

Dikim işi tekrar eden eylemler toplamı olarak ele alınabilir. 

 

 

 



  
 

106 
 

 
 

Resim 4.6. Eda Seda Tosun, Dikilmiş Kütük, “Planted Log”, Tomruk Kütüğü, İp, 40 

x 5 cm, 2019. 

 

Toplumdaki tabuları yıkmanın kişiyi yıpratmanın ötesine geçmeyeceği, deliklerden 

geçen her bir ilmeğin var olan durumun tekrar denemekten öteye geçememesidir. 

Tıpkı bireyin toplumdaki durumu/konumu gibi bir karmaşa söz konusudur. Dikme 

eyleminde birbirini tamamlayan malzemeler kumaşın yumuşak dokusu ipin dayanıklı 

yapısıyla sağlamlaşırken, dikiş çalışmasında ise, kumaşın yerini kütük parçasının 

almasıyla ipin bir araya getirebilme, bir arada tutabilme özelliği altüst olmuştur 

Bu bakımdan Simon Perry’nin Kamu Çantası (bkz 3.31) çalışmasıyla bağdaşan 

yönleri bulunmaktadır. Perry’nin seramik bir malzemeden yapılmış siyah kadın 

çantasının yumuşak bir deriye sahip görünümü yanıltıcıdır. Yumuşak kullanıma 

uygun olması beklentisi seramik malzemenin sert yapısıyla altüst olmaktadır. Çanta 

yerinden kalksa bile açıp kapanamayacak ve içerisine herhangi bir şey 

koyulamayacaktır. Kullanım alanından koparılan kadın çantası malzemedeki zıtlık 

açısından araştırmacının dikiş çalışmasıyla yumuşak kullanıma uygun nesnelerin 

yerine sert materyaller tercih edilerek işlevsizleştirilme bakımından örtüşmektedir. 

Dikiş çalışması diğer taraftan ise, Martin Puryear’ın Washington İçin Merdiven (bkz 

4.27) adlı çalışmasındaki ahşap kullanımı ve kullanım zorluğu açısından 



  
 

107 
 

bağdaşmaktadır. Martin ahşap bir merdiven kullanarak malzemede herhangi bir 

değişiklik yapmazken araştırmacı dikiş çalışmasında kumaş yerine ahşap parçası 

kullanmıştır. Martin’in ahşap merdiveni benzerlerinden biçim olarak farklılık 

göstermektedir. Düz ve eşit aralıklarda olması beklenen merdiven girintili çıkıntılı 

bir biçimdedir. Merdivenin ilk basamaklarındaki adım atma genişliğini uçlara doğru 

gidildikçe adım atmayı imkânsız hale getirecek kadar daralmaktadır. Bu bakımdan 

dikiş çalışmasında sert bir malzeme olan ahşabın dikilmeye elverişli olmayan yapısı 

dikme eylemini gittikçe imkânsız bir hale getirmesi açısından bağdaştırılmaktadır.  

Bu bağlamda her iki çalışmada da eylem gerçekleştirilemeyecek ve işlevsizleşerek 

anlam bozumuna uğrayacaktır. Her iki çalışmanın da yapılış amaçları farklılık 

gösterse de malzeme kullanımı ve eylemlerin gerçekleştirilemeyecek derecede 

değişikliğe uğraması açısından bağdaşmaktadır. 

 

4.7. Fermuar 

 

Fermuar, agraflar ve düğmelerde olduğu gibi giyim ürünlerinin kapatılacak 

kısımlarında kullanılır. Bir fermuarın temel bölümleri kumaşın kenarlarına 

tutturulmuş iki dişli dizisiyle, dişlileri açıp kapatmaya yarayan sürmeden oluşmuştur. 

Fermuar, tam kapama sağlayan yardımcı bir dikiş ürünüdür (Koca ve Koç, 2006).  

Özkurt Fıçıcıoğlu (1996: 14) göre, giysilerde açma-kapama işlevinin yanı sıra, 

fermuarlar kullanıldığı eşyaya kattığı estetik açısından da önemli bir aksesuardır. 

Dolayısıyla bir yan sanayi ürünü olarak fermuar, yardımcı malzeme olmasının 

yanında değişik moda akımlarının da etkisiyle aksesuar olarak da tek başına 

kullanılmaktadır. 

“Fermuar” (Resim 4.7) çalışmasında malzeme olduğu gibi kullanılırken birleştiği 

kumaş parçası yerine delikli yapısından dolayı bulunduğu yüzeyi gizleyemeyecek bir 

materyal olan kümes teli tercih edilmiştir. Fermuar işlevini yerine getirebilirken 

kullanıldığı yer ile anlam bozumuna uğramıştır. Fermuarın açıp kapama işlevi devam 

etse bile kapanarak gizlediği, örttüğü gizem, kümes telinin delikli ve içini gösteren 

yapısıyla altüst olmuştur. Bununla beraber sert bit materyal olan kümes teli, kumaşın 

bulunduğu yüzeye göre şekil alma özelliğini ortadan kaldırarak temas ettiği yeri 



  
 

108 
 

tahriş edecek ve istenilen esnekliğe sahip olamayacaktır. Günlük hayatta kısıtlı bir 

kullanım alanına sahip olan fermuar anlam bozumuna uğrayarak sanat nesnesine 

dönüşmüştür. Fermuarın açıp kapama özelliğiyle aile mahremiyeti bağdaştırılmıştır. 

Fermuarın açılıp kapanarak örtme ve açma eylemi yerine getirilmesi kümes telinin 

delikli yapısıyla boşa çıkmaktadır. Açma kapama eylemi insanda merak duygusunu 

tetikler bu açıdan kapalı olan her şeyin içine bakmak isteği oluşmaktadır. 

Araştırmacının fermuarının altında yatan gizem, gizlilik duygusu kümes teliyle 

önemini yitirmiştir.  

 

 
 

Resim 4.7. Eda Seda Tosun, Fermuar, “Zipper”, Fermuar, Kümes Teli, 55x100 cm. 

2019. 

 

Fermuar çalışmasındaki mahremiyet ve gizlilik konularının altüst olması bakımından 

ele alındığında ise Mona Hotoum’un Grater Divide (bkz 3.41.a) adlı çalışmasıyla 

bağdaştırılmaktadır. Hatoum’un rende formundan yararlanarak oluşturduğu paravan 

çalışması üzerindeki deliklerden dolayı gizleme ve kapatma eyleminden arınmıştır. 

Rendenin metal ve soğuk yüzeyi delikli yapısından dolayı tehlikeli bir görünüme 

sahiptir. Benzer durum fermuar çalışmasında kullanılan kümes teli içinde söz 



  
 

109 
 

konusudur. Araştırmacının da fermuar çalışmasında kumaş yerine kümes teli 

kullanmasıyla gizleme ve kapatma eylemi iptal edilmiştir. Fermuar çalışmasında 

kumaş yerine kullanılan kümes teliyle paravan olarak kullanılan rende formu bu 

açıdan paralel yapıdadır. Her iki çalışmada delikli yapısından dolayı arkasında 

bulunan şeyi örtemeyecek ve saklayamayacaktır. Günlük hayattan koparılan nesneler 

işlevsellik özelliğinden soyutlanmıştır. Fermuar çalışmasının biçiminden 

yararlanılarak çalışma şekillendiği için biçimde herhangi bir değişim yapılmamıştır. 

Fermuar çalışması boyutuna müdahale edilmeden sadece malzemesindeki değişim ile 

işlevsizleştirilmiştir. Fermuar nesnesi birebir kullanılırken sabitlendiği kumaş parçası 

yerine kümes teli kullanılması ile malzemedeki zıtlık etkisi verilmiştir. 

Toplumdaki mahremiyet olgusuna verilen tepkidir. Toplum bireyi etkilediği gibi 

bireyler toplamı da toplumu oluşturmakta ve şekillendirmektedir. Bu açıdan bakıldığı 

taktirde toplumdaki mahremiyet kavramının bir başkasının hayatı üzerinden ele 

alınmasının kişide baskı oluşturmaktan başka bir şeye yaramayacağı üzerinde 

durulmaktadır. Yani fermuarı bireyle,toplumu is kumaş parçasıyla örtüştürülen 

kümes teliyle bağdaştırdığımız taktirde ortaya şöyle bir durum çıkmaktadır.Her kişi 

kendi özelinden ve mahremiyetinden sorumludur.Oysaki toplum olarak kendimizden 

çok bir başkasının özeli ve hayatını markaj altına alma ve eleştirme isteğini 

bastıramadığımız taktirde kendi eksiğimizi göremeyecek ve uzaktan nasıl bir şekilde 

olduğumuzu anlayamayacağız.Tıpkı işlevsellik özelliğini koruyan bir fermuarın 

açılıp kapandığı taktirde arkasındaki gizleme özelliğinin kümes telinin kenarında 

boşa çıkması gibidir. Bir tarafın sorumluluğunu yerine getirirken diğer tarafın 

yapmamasıyla emeğin boa gitmesi verilen çabanın boşa gitmesine sebep olacaktır. 

Fermuar iki dişlinin bir çarkın ucu gibi birbirinin eksiğini tamamlayıp bir olmak 

fermuar dişleri sert olsa da köşesindeki kumaştan dolayı anlam kazanacaktır.  

 

 

 

 

 



  
 

110 
 

4.8. Mezura 

 

Terzilikte ölçü almakta kullanılan, genellikle 1,5 metre uzunluğunda şerit metredir. 

Kullanım alanı içerisinde günümüz toplumunda terzilik ve moda sektörünün 

vazgeçilmez aparatıdır.  

Araştırmacının yapmış olduğu “Mezura” (Resim 4.8) çalışmasında malzemesinin 

sağlam ve dayanıklı olan malzemesinin yerine kolaylıkla yırtılabilen ve dayanıksız 

olan kağıt kullanılmıştır. Mezura gerçek ölçüsünden büyük olacak şekilde 

tasarlanmıştır. Uç kısımdaki metal yerine ise folyo kâğıt kullanılmıştır. Beyaz bir 

kağıt üzerine siyah rakamlarla şekillenen çalışma birebir ölçüsünden büyük olarak 

tasarlanmıştır. Mezuranın ana malzemesi suya ve dış müdahalelere dayanıksız olan 

bir materyal olarak rulo kağıt kullanılmıştır. Beyaz kağıt üzerine siyah rakamlarla 

tamamlanmıştır. Mezura uç kısımlarındaki sert dayanıklı kolay şekil almayan metal 

yerine kolay şekillenen dayanıksız bir malzeme olan alüminyum folyo kullanılarak 

zıtlık yaratılmıştır. Metal parça ile alüminyum folyo sadece parlak gri renklerine 

sahip olmaları açısından benzerlik göstermektedir. Bu mezuranın malzemesi 

dayanıklılığının yanı sıra vücuda göre şekillenmektedir. Mezura yerde 

konumlandırılmıştır. Terzilikte kullanılan araçlardan biri olan mezura işlevsellik 

özelliğine sahiptir. Mezura çalışmasında biçim olarak aslına bağlı kalırken diğer 

taraftan malzeme ve boyutuyla oynanarak değişikliğe uğramıştır. Mezura kendi 

kullanım alanından koparılarak sanat nesnesine dönüştürülmüştür.  

 



  
 

111 
 

 
 

Resim 4.8. Eda Seda Tosun, Mezura, “Tape Measure”, Kağıt, Aleminyum Plaka, 

100X10 cm., 2016. 

 

Geçmişten günümüze güzellik ve ideal vücut ölçüleri kavramı değişimler yaşamıştır. 

Bazen kilolu kadınlar sağlık ve doğurganlık anlamı taşıyıp ideal ölçü ve güzel olarak 

algılanmış bazen zayıf ve sayılarla tabir edilen beden ölçüleri ideal kabul edilmiştir. 

Erkeklerin uzun boylu geniş omuz ve sıfır beden olmaları istenmiştir. Sürekli bir 

kalıp ve ölçüler içerisinde sınırlanan bu kavram moda denilen tanımlama ile yıllar 

içinde değişimler göstermektedir. moda kavramında bu ölçüleri belirleyen nesne 

mezuradır sanki bu kalıpların bu moda kanunlarının yıkılamaz olduğunu vurgulamak 

için basit yapılı küçük ama yırtılmaz esnemez bir malzemeden yapılmaktadır. Bu 

özellikleri modanın ne kadar katı kurallar ile insanların tek tip olmaya zorladığını 

göstermektedir. Araştırmacı bu durumu dikkat çekmek için mezura çalışmasını 

olduğundan oldukça büyük yapmıştır. Ölçülerin sayıların insanlar üzerinde kural 

koyma kalıba sokma hakkı olmadığını güzellik kavramının çeşitlilik içinde olması 

gerektiğini vurgulamak için çakışmasını kolaylıkla yırtılabilir bir malzeme olarak 

kâğıttan yapmayı tercih etmiştir. 

Mezura çalışmasında malzemedeki zıtlık etkisi kâğıt ile verilmeye çalışılması 

açısından sanat alanında da benzer bir yaklaşıma sahip olan Gavin Turk tarafından 



  
 

112 
 

yapılmıştır. Sanatçının da çalışmasında kâğıt türevlerinden biri olan karton kutunun 

yer alması açısından bağdaştırılmıştır. Fakat araştırmacı dayanıklı bir materyal yerine 

dayanıksız bir kâğıt parçası kullanırken, Turk’un çalışmasında ise tam tersi bir 

yaklaşım söz konusudur. Sanatçı dış müdahalelere dayanıksız olan bir karton kutu 

sergilerken aslında bu kutunun dayanıklı bir bronz döküm olduğunu görüyoruz. 

Araştırmacı dayanıklı bir malzemeyi tam tersine dayanıksız bir malzeme kullanarak 

zıtlık yaratıp işlevsizleştirirken diğer taraftan Turk ise, dışarıdan gelen bir müdahale 

ile zarar görebilecek bir görünümdeki karton kutu, dayanıklı bir bronz döküm ile 

zıtlığı yakalamaktadır. Her iki sanatçının da kullanım nesnesinin malzemesine 

yaptığı müdahale açısından bağdaşmaktadır. Her iki çalışma da işlevsellik 

özelliğinden soyutlanmıştır. Her iki çalışmanın da biçiminde herhangi bir değişim 

bulunmamaktadır. Bu duruma bağlı olarak çalışmalar yeni bir kimlik kazanarak birer 

sanat nesnesine dönüştürülmüştür. Turk’un  2002 yılında yapmış olduğu Kutu  (bkz 

3.39) adlı çalışması kapalı bir karton kutu görünümündedir. Aslında bu kutu bronz 

dökümdür. Bu bronz dökümün yüzeyinin bantlanmasıyla gerçek bir kutu görünümü 

verilmiştir. Turk’un yerde sergilediği kutu gerçek bir karton kutu boyutunda 

tasarlanarak gerçekçiliği arttırılmıştır. Kutunun kapalı olması içerisinde ne olduğuna 

dair herhangi bir ipucu veya marka bulundurmayarak seyircide merak duygusu 

uyandırmaktadır. Kutunun boş ya da dolu olma ihtimali yarı yarıya olsa bile; boş ise 

doldurma dolu ise bakma isteği meydana getirmektedir 

 

4.9. Havlu 

 

Havlu, vücudu veya yüzeyi kurutmak veya silmek için kullanılan emici kumaş veya 

kâğıt parçasıdır. Nemi doğrudan temas yoluyla çeker ve genellikle silme ya da ovma 

hareketiyle kullanılır. Evlerde el havlusu, banyo havlusu ve mutfak havlusu gibi 

çeşitli kumaş havlular kullanılır. 

“Havlu” (Resim 4.9) birebir ölçülerde yapılırken havlunun yumuşak, suyu içine 

hapseden dokusu yerine çöp poşeti tercih edilerek suyu yüzeyinden akıtmakta ve 

içine hapsetmeyi reddetmektedir. Çöp poşetiyle temasta bulunan kişinin herhangi bir 



  
 

113 
 

uzvunu kurulamak istemesiyle suyu emmesi beklenen havlunun yumuşak dokusu 

yerini naylon kaygan bir dokuya bırakarak kişide terlemeye sebep olmaktadır. Bu 

duruma bağlı olarak kurulanma eylemi sabote edilmektedir. Günlük kullandığımız 

nesneleri süslemek dışında bir işlevi olmayan havlu kenarındaki danteller göze hitap 

etmektedir. Günlük kullanımda elimizin altında bulunan sıradan bir nesne olan 

havlunun kenarını göze hitap etmesi amacının dışında bir işleve sahip olmayan 

danteller süslemektedir. Günlük kullanımın bir parçası olan havlunun malzemesinde 

yapılan değişiklik ile kullanım alanından koparılmış ve yeni bir kimlik 

kazandırılmıştır. Havlu kendimizi kurulamanın dışında bir anlama kavuşmuş ve sanat 

nesnesine dönüşmüştür. 

 

 
 

Resim 4.9. Eda Seda Tosun, Havlu, “Towel”, Dantel Havlu Kenarı, Çöp Torbası, 

90X74 cm., 2019. 

 

Toplumda her şey dengi dengine olmalı baskısına verilen bir tepkidir. Birey ya 

toplumun değer yargılarına göre şekillenmek zorunda ya da bu tabulara tepki vererek 

yargılanan birey olmak zorunda bırakılmaktadır. İlişkilerde bir kalıba 



  
 

114 
 

sıkıştırılmaktadır. her şeyin statü, maddiyat, kültür vb kavramlara sıkıştırılarak 

kişilerin tercihe yön verilmeye çalışılmasına bir tepkidir. Belki de bu bilinen doğrular 

yanlıştır. Belki de görüntü yanıltıcıdır. Tıpkı bir havlu ile kenarına konumlandırılan 

dantel çalışmasındaki gibi… Havlu yumuşak, suyu emme özelliği olan bir kullanım 

nesnesidir. Kenarına dikilen dantellerin ise, göze hitap etmekten başka bir işlevi 

bulunmamaktadır. Oysaki bu iki nesne bir bütün olarak kabul görmüştür. Toplumda 

bazı yargılar tıpkı bu çalışmadaki gibi sorgulanma ihtiyacı duyulmadan olduğu gibi 

kabul görmüş ve bu şekilde devamlılığının sağlanması gerektiğine inanılmıştır. 

Oysaki havlu kenarına işlenen dantel olmasa da işlevsellik özelliğini devam 

ettirecektir. Bu dantelin havlunun işlevselliğine hiçbir katkısı yoktur. Araştırmacının 

yapmış olduğu havlu çalışmasında ise, tam tersi bir durum söz konusudur. Havlu 

değersiz görülen bir poşetten oluşturulmuş ve köşesine de dantel eklenmiştir. İlk 

bakışta bir çöp poşetiyle dantel birlikte kullanılarak bir zıtlık yaratsa da aslında her 

ikisinin de işlevsiz olması açısından benzerlik taşıdığı anlaşılmaktadır. Doğru bilinen 

yanlışlar sorgulanması açısından topluma verilen bir tepkidir. 

 

4.10. Nakış 

 

Nakış (İşleme) çeşitli dokumalar, deri ve keçe üzerine iğne veya tığ ile elde çeşitli 

iplikler kullanılarak yapılan bezeme olarak adlandırılmaktadır. 

“Nakış” (Resim 4.10) çalışmasında kasnağın içerisine kumaş yerine ince metal plaka 

yerleştirilmiştir. İp ile kumaşa işlenen motif ise çivilerle oluşturulmuştur. Nakış 

işlemenin rahatlatıcı etkisi çivilerle tam tersi olumsuz duyguları açığa çıkarmaktadır. 

Nakış çalışması birebir ölçülerde yapılmıştır. Kumaş yüzeyinde iğne ve iplik 

yardımıyla yapılan nakış malzemesinde yaratılan zıtlık ile işlenme eylemini yerine 

getiremeyecek şekilde işlevsizleştirilirken biçimine herhangi bir müdahalede 

bulunulmamıştır. 

Nakış çalışmasındaki kullanım nesnesinin işlevsizleştirme eylemi malzemesinde 

yapılan müdahale ile gerçekleştirilmiştir. Çalışma birebir ölçülerde yapılmıştır. Nakış 

çalışmasının birebir ölçülerde yapılmasına rağmen kullanım nesneleri sert, soğuk 

materyallerden çivi, metal plakadan oluşturulması kasnağın ahşap sıcak ama sınırlı 



  
 

115 
 

çemberi içerisinde sıkışıp kalmış görünümüyle malzemedeki zıtlık ve zorluk ile 

vurgulanmıştır. Üç farklı malzeme yapı olarak benzerlik gösterse bile birlikte bir 

uyum yakalayamamıştır. Aslında kasnak olduğu gibi kullanılmasına rağmen 

içerisindeki kumaşın kasnağın şeklini alabilecek dokuda yumuşak olması beklentisi 

boşa çıkacak şekilde sert bir materyal olan metal plakadan olmaktadır. Aynı zamanda 

bu sert plaka kendi dokusundan daha sert bir materyal olan ip yerine çivi ile 

şekillendirilmeye çalışılarak kendi yüzeyinde izler bırakmıştır.  

 

 
 

Resim 4.10. Eda Seda Tosun, Nakış, “Embroidery”, Aleminyum Plaka, Nakış 

Kasnağı, Çivi, 40X47 cm., 2019. 
 

Nakışı işleme eylemi üç benzer özellikteki malzeme ile işlevsizleştirilmiş ve 

amacının dışına çıkarılmıştır. Yani toplumda da birden fazla otoritenin olması ancak 

bireyi pasifleştirmekten başka bir işe yaramaz. Aynı nakış gibi işlevini yitirmektedir.  

Bu çalışmada toplumun bireyi bir kalıba sokmasına benzer bir durum söz konusudur. 

Toplumun bireye uyguladığı baskı yarardan çok zarara dönüşmektedir. Yani 

kasnağın içerisindeki kumaş yerine kullanılan metal plaka ve ip yerine ise çivinin 

kullanılması nakışın işlenme ihtimalini ortadan kaldırmaktadır. Bu durumda sert 

özellikte olan çivi metal plakanın yüzeyinde derin izler bırakmaktan başka bir işe 

yaramayacaktır. Yani toplumun birey üzerindeki baskısı da, bu çalışmada olduğu 



  
 

116 
 

gibi yarardan çok kişinin kendisine verdiği zararı ortaya koyacaktır. Toplum ve birey 

açısından bakıldığı zaman bir tarafın zarar gören diğer tarafın ise zarar veren olması 

sonuç olarak her iki tarafa da fayda sağlamayacaktır. Zarar gören bu izleri hep 

taşıyacaktır. 

Bu duruma bağlı olarak sanat nesnesine dönüştürülmüştür. Bu bakımdan Mona 

Hatoum’un Silence (bkz 4.35) adlı çalışmasıyla örtüşmektedir. Silence adlı çalışma 

camdan yapılmış bir beşiktir. Bebek beşiğinin hassas bir malzeme olan camdan 

yapılmış olması camın kırılması noktasında büyük bir felaket ortamı hazırlamaktadır. 

Bebeğin güvenle yatacağı beşiğin bir tehdit unsuruna dönüşmesi ürkütücüdür. Her 

iki çalışmada da kullanılan malzemeler cam, çivi gibi tehditkârdır. Eve ait olan 

güven ve üretkenlik açısından rahatlatıcı olan nesneler kullanıldığı malzemeden 

dolayı bu duyguları ortadan kaldırarak cam ve çivi kullanımıyla huzursuzluk ve 

güvensizlik ortamı yaratmaktadır. Nakış çalışmasında da benzer bir durum söz 

konusudur. Nakışın işlendikçe ortaya çıkan motifleri ve rahatlatıcı etkisi çivinin 

batan zarar veren yapısıyla altüst olmuştur. Her iki çalışma da huzur, güven ve 

rahatlama duygularının yerini olumsuz duygular alarak zarar görme noktasında 

yalnız bırakılmaktadır. 

 

  



  
 

117 
 

5. SONUÇ 

 

Hayatımızda gereksinimlerin karşılanması için kullanım nesnelerinin işlevinden 

yararlanmamız beraberinde ona olan gereksinimi de artırmaktadır. Bu anlamda 

kullanım nesnelerinin yaşamdaki yeri ve önemi göz ardı edilemez. 

Günlük hayat içerisinde benzerleri bulunan kullanım nesneleri sanatçılar tarafından 

uygulanan yöntemler ile benzerlerinden ayrıştırmaktadır. Sanatsal yaratım sürecinde 

kullanım nesnesinin sanat nesnesine dönüştürülmesinde sıkça kullanılan yöntemler 

anlam, biçim ve işlev bozumu yöntemleridir.  

Bu yöntemlerden ilki olan anlam bozumu, kullanım nesnelerinin biçiminde 

değişiklik yapmadan var olan şekliyle sergilenmesidir. Kullanım nesnesinin kendi 

kullanım alanından koparılması işlev ve anlam kaybına uğramasına yol açmıştır. Bir 

diğer yöntem ise, kullanım nesnelerinin sanatsal dönüşümü kullanım nesnesini 

olduğu gibi sergilenmesinin aksine nesnenin biçimi bozularak da 

gerçekleştirilmektedir. Biçimsel olarak değişikliğe uğrayan kullanım nesnesinin 

işlevsellik özelliği de ortadan kalkmaktadır. Biçimiyle oynanan nesnenin yeni bir 

şekle bürünmesiyle anlam-içerikte değişikliğe uğramaktadır. Bir diğer yöntem ise, 

kullanım nesnelerinde işlev bozumudur. Kullanım nesnesinin birincil özelliği olan 

işlevselliğinin ortadan kaldırılmasıdır. Kullanım nesnesinin malzemesine, boyutuna, 

rengine ve konumuna yapılan her müdahale işlevinden soyutlamaktadır. Bu nesneler 

sanat alanında kavramsal eserler üreten sanatçılara yeni ifade aracı olmuştur. 

Sanat pratiklerinde yer alan nesneler bu tez çalışmasının evren kısmını oluştururken, 

bu evrenden seçilen kullanım nesneleri örnekleminden yararlanılmıştır. Araştırmanın 

temel problemi ise, sanatsal ifadelerde biçimlerine müdahale edilmeyen nesnelerin 

anlam ve işlev arayışıdır. Anlam ve işlev bozumu yöntemi ile kullanım nesnesi 

işlevsellik özelliğinden soyutlanmıştır. Kullanım nesnesinin işlevsizleştirilmesi ise, 

malzeme ve boyutuna yapılan müdahale ile gerçekleştirilmiştir. Bu iki yöntemin 

kullanılması ile araştırmacı özgün çalışmalar üretmiştir. Bu yöntem ile oluşturulan 

çalışmalar ise tezin önemini oluşturmaktadır. Tez kapsamında üretilen özgün 

çalışmalar ise, rastgele seçilmiş tekstil ürünleri ile sınırlandırılmıştır. Bu tez 



  
 

118 
 

kapsamında kullanım nesnelerinden yararlanılarak yeni sanatsal nesneler üretmek 

amaçlanmıştır.  

Araştırmacı bu doğrultuda ütü, nakış, havlu, mezura, fermuar, dikiş, örgü-şiş, düğme, 

çengelli iğne ve makas çalışmalarını gerçekleştirmiştir. Yapılan çalışmalarda 

kullanım nesnelerinin biçiminde herhangi bir değişiklik yapılmamıştır. Sanatsal 

dönüşüm yaşayan işlevsellik özelliği olan kullanım nesnelerinin işlev bozumuna 

uğratılarak sanat nesnesine dönüştürülmüştür. Kullanım nesnelerinin bu dönüşümü 

ise, malzeme ve boyutlarındaki değişiklik ile de yapılmaktadır. Araştırmacının 

çalışmalarının bir kısmında hem boyut hem de malzeme değişiklik yapılmıştır. Bu 

duruma bağlı olarak kullanım nesneleri işlevsizleştirilmiştir. Kullanım nesneleri aynı 

zamanda anlam bozumuna da uğratılmıştır.  

Kullanım nesnelerinin ütü, nakış, havlu, mezura, fermuar ve dikiş çalışmaları birebir 

ölçülerde yapılırken örgü-şiş, düğme, çengelli iğne ve makas çalışmalarının boyutları 

birebir ölçülerinden büyük yapılarak vurgusu artırılmaya çalışılmıştır. Araştırmacının 

çalışmalarının bir kısmının birebir ölçülerde yapılmasındaki amaç ise, kullanım 

nesnelerinin işlevsellik özelliğinden soyutlanırken sadece malzemesine müdahale 

edilerek dönüştürülmesini sağlamaktır. Diğer taraftan birebir ölçülerinden büyük 

olarak yapılmış olan çalışmalarda ise, kullanım nesnelerinin hem malzemesine hem 

de boyutuna müdahale edilmiştir. Sadece çengelli iğne çalışmasının boyutuna 

müdahale edilirken malzemesinde değişiklik yapılmamıştır. Bu duruma bağlı olarak 

şu çıkarımda bulunabiliriz; Bir kullanım nesnesini sanat nesnesine dönüştürürken 

kullanım nesnesinin bir veya birden fazla özelliğine de müdahale edilse sonuç 

değişmemektedir. Yani kullanım nesnesine yapılan her müdahale kullanım alanından 

kopararak sanat nesnesine dönüştürmektedir. Bu durumun ortaya çıkarılması 

amacıyla kullanım nesnelerindeki bu çeşitliliğe yer verilmiştir.  

Bu olgu araştırmacının çalışmalarında ele alınan tekstil grubu nesnelerle 

özdeşleştirildiği zaman şu çıkarım da bulunabiliriz. Bu nesneler her ne kadar tek 

başına işlevsellik özelliğine sahip olsalar dahi, ikinci bir nesne ile kullanım alanı ve 

işlevsellik özelliği ortaya çıkarmaktadır. Araştırmacının tekstil ürünlerinin bir 

grubuna ait kullanım nesneleri belirlenirken ikinci bir malzeme kumaş olarak 

seçilmiştir. 



  
 

119 
 

Araştırmacının çalışmalarında kullanmış olduğu kullanım nesneler ve kumaşla olan 

bağlantıları şu şeklide ele alınmıştır. Bir düğmenin bir kumaş kenarına dikilmesi, 

çengelli iğnenin kumaş kenarına tutturulması,  bir kasnağın bir kumaş parçasının 

köşelerinden içine hapsetmesi, dikişte iplikle kumaşın şekillendirilmesi, ütü ile 

kumaşın kırışıklıklarını açılması, makasın bir kumaşı istediği gibi şekillendirilmesi, 

bir mezuranın bir kumaşı ölçmesi, örgü-şiş çalışmasında şiş ve ipin birlikteliği ile 

kumaşımsı bir dokunun meydana gelmesinden dolayı ikinci bir nesne olarak kumaşla 

örtüşen ve işlevsellik özelliğini açığa çıkarabilecek nesneler seçilmiştir. 

İkinci malzeme olarak kumaşın seçilmesindeki sebep ise, tekstil malzemesi, tarih 

boyunca kimi zaman günlük kullanıma yönelik bir ürün, kimi zaman kültürel bir 

sembol, kimi zaman da bir sanat nesnesi olarak karşımıza çıkmaktadır. Tekstil 

malzemesinin dokunma duygusunu harekete geçiren sıcaklığı, dokusal zenginliği, 

esnekliği, sarılabilirliği, katlanabilirliği, bükülebilirliği sökülüp dikilebilirliği, kısaca 

dışarıdan yapılan fiziksel ve kimyasal müdahalelere karşı verdiği tepkisel çeşitlilik 

geçmişte ve günümüzde birçok sanatçıyı kendine çekmiştir.  

Araştırmacının yapmış olduğu çalışmalarda ikinci malzeme olarak seçilen kumaş her 

çalışma da aynı görünüm, doku ve özellikte ele alınmamıştır. Kumaş malzemesi ütü 

çalışmasında dantel olarak kullanılırken, dikiş çalışmasında kütük olarak, düğme 

çalışmasında ise, konumlandırıldığı yer tahta plaka olarak, çengelli iğne çalışmasında 

kumaş köşesinde olması gerekirken, ahşap bir kitaplık köşesinde konumlandırılarak 

ve kasnak çalışmasında kumaş parçası metal plaka ile özdeşleştirilerek kullanılmıştır. 

Araştırmacının yapmış olduğu çalışmalarda aynı nesneler her bir çalışmada farklı bir 

malzeme olarak seçilmiştir. Burada her bir çalışmanın kendi içerinde 

değerlendirilerek zıtlık oluşturulması amaçlanmıştır. Araştırmacının kullanım 

nesneleri aracılığıyla ifade etmek istediği konu, her durumu kendi içerisinde ya da 

kendi gerçeğinde değerlendirmek gerektiğini vurgulamaktır. 

Kavramsal kısmında ise, bu çalışmalarda kumaş toplumla diğer kullanım nesneleri 

ise bireyle bağdaştırılmıştır. Araştırmacının da problemi olan toplumun birey 

üzerindeki baskısı kullanım nesneleri aracılığıyla ifade edilecektir. Toplumun birey 

üzerindeki baskısını işlevsel, birbirinin aynısı olan kullanım nesneleri üzerinden ele 

alarak sıradan olan şeylerin aslında ne kadar önemli özelliklere sahip olduğuna vurgu 



  
 

120 
 

yapılmaktadır. Küçük görünen şeylerin büyütülerek bir şeyin özüne ve değerlerine 

müdahale edilerek başkalaştığına ve kişinin kimliğini nasıl değiştirdiğine vurgu 

yapılması amaçlanmıştır. Birey yaşadığı toplumdaki tabulara göre şekillenirken 

toplumun algısı da ona göre kalıplaşmaktadır. Yani etki-tepki durumu söz 

konusudur. Birey topluma göre şekillenirken diğer taraftan da toplum bireylerden 

oluşmaktadır. Buna bağlı olarak aynı toplumdaki bireyler kendine özgü özelliklere 

sahiptir. Bu duruma örnek olarak ise, çalışmalarda kullanılan aynı malzemeler 

olmasına rağmen, zıtlığı verirken farklı malzemelerle bağdaştırılıp kullanılması 

tercih edilmiştir.  

Her ne kadar aynı malzemeler farklı çalışmalarda farklı malzemelerle bağdaştırılsa 

dahi ortak bir dile sahiptir. Araştırmacının uygulamalarındaki sert olan malzemeler: 

gri, parlak ve sert yapıya sahip benzer dokudaki malzemelerden seçilmiştir. Çivi, 

demir teli, kümes teli, zincir, metal plaka, alüminyum folyo, bulaşık teli ve demir 

gibi birbirine yakın benzer özellikteki malzemeler olarak tercih edilmiştir. Bu 

malzeme tercihinin nedeni ise, sağlam görünümü ve dış etkenlere karşı dayanıklı 

yapısından dolayı demir ile bağdaştırılmıştır. Gri rengi ise, kimlik bir renk olarak 

bilinmektedir. Denge unsuru olarak temas ettiği diğer renkler üzerinde güçlü bir 

etkisi vardır.  

Yumuşak malzemeler ise, kumaşın asıl malzemesi olan ip ile yapılan dantel, kumaş 

ve iplikli yapıya sahip olan paspas ile verilmeye çalışılmıştır. Ütü çalışmasının 

yüzeyi dantel ile kaplanmıştır. Makas çalışması tüylü kumaştan oluşturulurken 

düğme, çalışması ise iplikli bir yapıya sahip olan paspastan oluşturulmuştur. 

Buradaki benzer amaçla kullanılan nesneler her çalışmada kullanım nesnelerinin 

farklı bir malzeme ile şekillendirilmiştir. Çalışmaların kendi içerisinde bir zıtlık 

yaratılması amaçlanmıştır. Tekstil ürünlerinden biri olan ipin çalışmalardaki 

kullanımı ise şu şeklide örneklendirilebilir. Düğme çalışmasında ip yerine demir teli 

kullanılarak zıtlık yaratılmıştır. Dikiş çalışmasında ipe herhangi bir müdahalede 

bulunulmadan kullanılmıştır.  

Araştırmacının yapmış olduğu çalışmaların konumlandırıldığı yer ise, tahta plaka, 

dolap köşesi ve kütük malzemelerden oluşmaktadır. Bu anlamda yakın dokulara 

sahip olan malzemeler ortak bir paydada buluşmuştur. Çengelli iğne kitaplık 



  
 

121 
 

köşesinde ve düğme çalışmasının sabitlendiği yer ise tahta plakadır. Kullanım 

nesnesinin konumlandığı yer ne kadar sağlam olsa da sabitlenen kullanım nesnesinin 

malzemesi de bir o kadar önemlidir. Bu kullanım nesneleri kendi içerisindeki zıtlığı 

sağlarken bazen sert bir yüzey naif bir dantelden oluşturulmuş, bazen de kumaş gibi 

yumuşak bir nesne metal plakayla örtüştürülmüştür. Bazen de, örgü-şiş 

çalışmasındaki gibi nesnelerin biri sert diğeri yumuşak olmak üzere kendi içerisinde 

zıtlığın uyumu gibi görünse de hangi nesnenin yumuşak-sert olduğu işlevsellik 

özelliğini etkilemiştir. Şişin sert, ipin ise yumuşak olması işlevsellik özelliğini açığa 

çıkarmasının aksine, örgü-şiş çalışmasında şişin yumuşak bir ipten şekillenmesi, 

örgü kısmının ise, zincir gibi sert halkalardan oluşması örgü örme eylemini 

imkânsızlaştırmıştır. Kullanım nesneleri hem boyutlarının büyütülmesi hem de 

malzemesindeki zıtlıktan dolayı işlevsizleştirilmiştir. Bu duruma bağlı olarak 

kullanım nesneleri anlam kaybına da uğramıştır. Araştırmacının çalışmalarının bir 

kısmı hem malzeme hem de boyutuna müdahale edilerek işlevsizleştirilirken, diğer 

kısmında ise, kullanım nesnesinin boyutuna herhangi bir müdahale de bulunulmadan 

sadece malzemesiyle işlevinden soyutlanarak sanat nesnesine dönüştürülmüştür. 

İşlevsellik özelliği olan kullanım nesnelerinin hangi yöntemle ya da hangi özelliğine 

müdahale edilerek sanat nesnesine dönüştürüldüğü işlevsellik açısından sonucu 

değiştirmemektedir. Yani işlevsellik özelliğine sahip olan kullanım nesnesine yapılan 

herhangi bir müdahale işleviyle birlikte anlamını da dönüştürmektedir.  

Sonuç olarak evrenden seçilen örnekler üzerinden yapıtlar incelenerek analizleri 

yapılmıştır. Analizler malzeme ve işlev bozum üzerinde sınırlanmıştır. Seçilen 

nesneler kullanım nesnesi olmakla beraber uygulamalarda boyut ve malzeme 

tercihleri ile yeniden inşaa edilen nesnelerin işlev ve anlamları üzerinde bozularak 

yeniden anlam kazandırılmıştır. Bu tez çalışmasında nesnenin sanatsal üretimler ve 

sanatçı üzerindeki yönlendirici gücünü yeniden üretilen özgün çalışmalar üzerinden 

deneyimlenmiştir. 

Bu tez araştırması sonucunda elde edilen özgün çalışmalar ve sanatçı deneyimleri 

teze özgünlük kattığı gibi alana da katkı sağlamıştır.  

Araştırmacının yapmış olduğu kullanım nesnelerinin sanatsal birer nesneye 

çevrilerek tez çalışması desteklenmiştir. Kullanım nesnelerinin malzeme ve boyutu 



  
 

122 
 

değiştirilerek sanat nesnesine dönüştürülmesi ile bu sonuca ulaşılmıştır. Bu süreçte 

özgün çalışmalar elde edilmesi araştırmacıya bu açısından bir kazanç sağlamıştır. 

Kullanım nesnesinin işlev ve anlam bozumuna uğratılarak dönüştürülmesi 

bağlamında daha önce bu tarzda çalışmalar olsa bile literatür de özgün bir kaynaktır. 

Bu anlamda bundan sonraki araştırmacılara katkı sağlayacaktır. 

  



  
 

123 
 

KAYNAKLAR 

Abut, M. (2011). Plastik Sanatlarda Biçim Bozma ve Soyutlamanın Çözümlenmesi 

(Doktora Tezi), T.C. Marmara Üniversitesi Eğitim Bilimleri Enstitüsü, 

İstanbul. 

 

Açıkalın Akgün, S. (2012). Modern Kaygılar 20.Yüzyıl Sanatında Hazır Nesne 

Kullanımı ve Tüketim Toplumuna Eleştirel Bir Bakış, (Yüksek Lisans Eser 

Metni), Mimar Sinan Güzel Sanatlar Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 

İstanbul. 

 

Altıntaş, O. ve Akalın, A. (2019). Resim Sanatının Kökeni ve Günümüze Geliş 

Evreleri, Ankara: Anıl Grup Matbaacılık Yayıncılık. 

 

Altunöz, A. (1999). Araştırma ve Uygulama Sürecinde Doğal Olanın Plastik Olana 

Dönüştürülmesi (Yüksek Lisans Tezi), Hacettepe Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, Ankara. 

 

Alexandrian, S. (1974). Surrealist Art. İngiltere: Thames And Hudson. 

 

Althusser, L. (1994). İdeoloji ve Devletin İdeolojik Aygıtları, Çeviri: Y. Alp, ve M. 

Ozışık, İstanbul: İletişim Yayınları. 

 

Antmen, A. (2008). 20 Yüzyıl Batı Sanatında Akımlar, İstanbul: Sel Yayıncılık. 

 

Arığ. T. (2019). Sanatsal Düşüncenin Aktarımında Günlük Kullanım Nesnelerinin 

Değişen Rolü Güzel Sanatlar Enstitüsü Dergisi, 42, 183 – 194. 

 

Arturo, S. (2000). The Complete Works of Marcel Duchamp, New York, Delano 

Greenidge Editions. 

 

Aslan, A. (2018). Sanatta Mahremiyet, (Sanatta Yeterlik Sanat Çalışması Raporu), 

Hacettepe Üniversitesi Güzel Sanatlar Enstitüsü, Ankara. 

 

Asyalı Büyükerman, F. (2016). Melankolinin Görsel Grameri, (Sanatta Yeterlik Eser 

Metni), T.C. Mimar Sinan Güzel Sanatlar Üniversitesi Güzel Sanatlar 

Enstitüsü, İstanbul. 

 

Atar, N. İ. (2014). Günümüzde Sanatsal Üretim Ve Tüketim Nesnesi İlişkisi Üstüne 

Uygulamalı Araştırmalar, (Sanatta Yeterlik Tezi), Dokuz Eylül Üniversitesi 

Güzel Sanatlar Enstitüsü, İzmir. 

 

Aydın, Alper. (2014). Türkiye’de Yeryüzü Sanatı, (Yüksek Lisans Tezi), Gazi 

Üniversitesi Güzel Sanatlar Enstitüsü, Ankara. 

 

Aydın, G. (2019). Yeniden Bir İnşa Olarak (Yıkmak-Yakmak) Üzerine Görsel 

Anlatılar (Sanatta Yeterlik Tezi), Hacettepe Üniversitesi Güzel Sanatlar 

Enstitüsü, Ankara, 

https://dergipark.org.tr/tr/pub/ataunigsed/issue/44147


  
 

124 
 

Bakırcı, G. (2008). 20.Yüzyıl Türk Seramik Sanatçılarının Kültürel Üretimlerindeki 

Düşünsel Altyapılar, (Yüksek Lisans Tezi), T.C. Marmara Üniversitesi Güzel 

Sanatlar Enstitüsü, istanbul. 

 

Baltaş, Z. ve Baltaş, A. (2001). Bedenin Dili, İstanbul: Remzi Kitabevi. 

 

Baran, D. (2013). Heykelde Hazır Nesne Algısı ve Dönüştürme Üstüne Uygulamalı 

Araştırmalar ve Bir Sergi, (Sanatta Yeterlik Tezi), T.C Dokuz Eylül 

Üniversitesi Güzel Sanatlar Enstitüsü, İzmir. 

 

Başarır, G. (2012). “Mona Hatoum İstikrarsız Bir Dünyanın İstikrarlı Bir Sanatçısı”, 

Artist, 7, 26-31. 

 

Baykal, Emre (2012). Kendi Güvenliğiniz İçin Sorumluluk Sizin, Hala Buradasın- 

Mona Hatoum, İstanbul: Arter. 

 

Baudrillard, J. (2014a). Nesneler Sistemi. Çeviri: O. Adanır, ve A. Karamollaoğlu, 

İstanbul: Boğaziçi Üniversitesi, Yayınevi. 

 

Baudrillard, J, (2014b). Çağdaş Sanat: Kendi Kendisiyle Çağdaş Sanat, Çeviri: Ali 

Artun, İstanbul: İletişim Yayınları. 

 

Baudrillard, J. (2014c). Sanat komplosu (I. Ergüden, Çev.). İstanbul: İletişim 

Yayınları. 

 

Bianel. (2017). İyi bir komşu, 15. İstanbul Bianeli, İstanbul: İstanbul Kültür Sanat 

Vakfı Yapı Kredi Yayınları. 

 

Breton, D. (2011). Ten ve İz- İnsanın Kendini Yaralaması Üzerine. Çeviri: İ. Yerguz, 

İstanbul: Sel Yayınları. 

 

Bulut, İ. (2014). “Yüzyılda Yeni Teknolojilerin Yarattığı Sanat Anlayışları Ve 

Görsel Sanatlar Öğretmeni Yetiştiren Kurumların Eğitim Programlarındaki 

Yeri”, Eğitim Bilimleri Araştırmaları, 4(21) 117-129. 

 

Buchholz, E.L. Bühler, G. Hille, K. Kaeppele, S. ve Stotland, I. (2012). Sanat, 

Çeviri: D.N. Özer, Çin: NTV Yayınları. 

 

Cabanne, P, (2010) Dialogues With Marcel Duchamp, ABD., Da Capo Press.  

 

Collins, J. (2007). Sculpture Today, New York: Phaidon. 

 

Cumming, R. 2008. Sanat, Çeviri: A.I. Önol, A. Çetinkaya, İstanbul: İnkılap 

Yayınevi. 

 

Değirmenci, A. (2016). Alternatif Bir Malzeme Olarak Polimer ve Tekinsiz Kavramı, 

(Sanatta Yeterlik Tezi), T.C. Gazi Üniversitesi Güzel Sanatlar Enstitüsü, 

Ankara. 



  
 

125 
 

De Waal, E. (2003). 20 Th Century Ceramics. London: Thames&Hudson Ltd. 

 

Del Vecchio, M. (2001). Postmodern Ceramics. London: Thames&Hudson Ltd. 

 

Demir, R. (2006). “Sanatsal Yaratmada İfade ve Biçim Dili”, Anadolu Sanat, 17 20-

23 

 

Demir Koyuncu, S. B. (2018). Bir Bilgi Nesnesi Olarak Sanat Pratiğinin Kültürel 

Okumaları , (Sanatta Yeterlik Sanat Çalışması Raporu), Hacettepe Üniversitesi 

Güzel Sanatlar Enstitüsü, Ankara. 

 

Dinçer Kırca, A. (2012). Endüstriyel Sofra Seramiğinin Sanat Nesnesi Olarak 

Yeniden Değerlendirilmesi, (Sanatta Yeterlik Tezi), Mimar Sinan Güzel 

Sanatlar Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, İstanbul. 

 

Erdem, T. (2007). Mobilya Tarihine Genel Bakıs Ve Art Deco, (Yüksek Lisans Tezi), 

İstanbul Kültür Üniversitesi Fen Bilimleri Enstitüsü, İstanbul. 

 

Erdemci, F. (2006). Anne ben barbarmıyım?, İstanbul: L&M yayınları. 

 

Ergün, C. (2012). “Temel Sanat Eğitiminde ve Çağdaş Sanatta Kolaj-Fotomontaj”, 

Sanat - Tasarım Dergisi, 1(3), 5-19. 

 

Eyigör, F. ve Fındık, M. (2016). “Bir Gösterge Olarak ‘Köşe’ye Konumlandırılmış 

Sanat Yapıtları ve Cezalandırılma Olgusu”, İstanbul Aydın Üniversitesi, Güzel 

Sanatlar Fakültesi Dergisi, 2(4), 27-44. 

 

Foster, H. (2013). Sanat-Mimarlık Kompleksi. İstanbul: İletişim Yayınları 

 

Francalancı, L. E. (2012). Nesnelerin Estetiği, Ankara: Dost Kitabevi Yayınları. 

 

Freud, S. (2010). Düşlerin Yorumu Çeviri: E. Karpın, İstanbul: Payel Yayınları. 

 

Girgin, F. (2018). Çağdaş Sanat ve Yeniden Üretim, Alıntı Öykünme Kolaj Taklit, 

İstanbul: Hayal Perest Yayın Evi. 

 

Grosenick, U. (2001). Women Artists, London: Tachen. 

 

Gündoğdu, S. (1996). Tarih Akışında Aksesuar, İstanbul: Sanatsal Mozaik 

 

Harvey, D. (2015). Umut Mekanları. Çev. Zeynep Gambetti. İstanbul: Metis 

Yayınları. 

 

Heidegger, M. (2007). Sanat Eserinin Kökeni, Çeviri: F. Tepebaşılı, Ankara: De Ki 

Basım Yayın. 

 

https://dergipark.org.tr/tr/pub/aydinsanat/issue/31796


  
 

126 
 

Hiçyılmaz G. ve Uz. N. (2017). “Claes Oldenburg’un Heykellerı ve Yumuşaklık 

Kavramı Bağlamında İzleyici İle İlişkisi”, 1. Uluslararası Bilimsel ve Mesleki 

Çalışmalar Sempozyumu, 365-373. 

Hopkins, D. (2006). Dada ve Gerçeküstücülük Hazır Yapıma Karşı Nesne, Çeviri: S. 

K. Angı, Ankara: Dost Kitabevi Yayınları. 

 

Huntürk, Ö. (2016). Heykel ve Sanat Kuramları, İstanbul: Hayalperest Yayınevi. 

 

Kalkan Erenus, Ö. (2012). Marcel Duchamp’ın Yapıtlarına Çözümleyici Bir Katalog 

Çalışması, (Yüksek Lisans Tezi), Işık Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 

İstanbul. 

 

Kaplanoğlu, Lütfü (2008). Özne Nesne İlişkisi Bağlamında Kübizm, Fütürizm ve 

Dada. (Doktara tezi), Atatürk Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstütüsü, 

Erzurum. 

 

Koca, E. ve Koç, F. (2006). Temel Dikiş Teknikleri (1) etek-pantolon, Ankara: Kök 

yayınevi. 

 

Köksal, M. (2012). “Sanat Nesnesinin Estetik Değeri ve Başkalaşımı”, Sanat 

Dergisi, 22, 123-134. 

 

Krausse, A.C. (2005). Rönesanstan Günümüze Resim Sanatının Öyküsü, Çeviri D. 

Zaptçıoğlu, Almanya: Literatür Yayıncılık. 

 

Kuspit, D. (2014). Sanatın Sonu, Çeviri Y. Tezgiden, İstanbul: Metis Yayınevi. 

 

Lazzarato M. (2017). Marcel Duchamp ve İşin Reddi Çeviri: S. Çalcı, İstanbul: 

Kolektif Kitap. 

 

Little, S. (2008). İzmler, Sanatı Anlamak, İstanbul: YemYayıncılık. 

 

Lucie-Smith, E. (1979). Super Realism. İngiltere: Phaidon. 

 

Merleau-Ponty, M. (2010). Algılanan dünya, Çeviri: Ö. Aygün, İstanbul: Metis 

Yayınları. 

 

Michel, S. ve Elmer, P., (2010). The Writings of Marcel Duchamp, ABD, Da Capo 

Press 

 

Mcevılley, T. ve Byars, J.L., (2008). A Study of Posterity, America: Art in. 

O’Doherty, B. 2010. Beyaz Küpün İçinde. İstanbul: Sel Yayıncılık. 

 

Öksüz, A. (2019). Sanatsal İfadede Başkalaşım, (Yüksek Lisans Tezi), Hacettepe 

Üniversitesi Güzel Sanatlar Enstitüsü, Ankara. 

 



  
 

127 
 

Özdemir, N. (2018). Ahşap Bükme Mobilyanın Türkiye’deki Gelişimi: Oturma 

Mobilyalarında Biçim-Köken İlişkisinin İncelenmesi, (Yüksek Lisans Tezi), 

Hacettepe Üniversitesi Fen Bilimleri Enstitüsü, İstanbul. 

 

Özkurt Fıçıcıoğlu, A. (1996). Hazır Giyim Üretiminde Kullanılan Yan Sanayi 

Ürünleri Üzerine Bir Araştırma, (Yüksek Lisans Tezi), Gazi Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Enstitüsü, Ankara. 

 

Özşen, D. (2013). 20.Yüzyıl Sanatında Nesne Kullanımı ve İmgeye Yaklaşım, 

(Sanatta Yeterlik Eser Metni), T.C. Mimar Sinan Güzel Sanatlar Üniversitesi, 

Sosyal Bilimler Enstitüsü, İstanbul. 

 

Paz, O. (2000). “Marcel Duchamp ya da Yalınlığın Şatosu”, Sanat Dünyamız (75), 

138-139. 

 

Rykwert, J. (2010). “Süs Suç Değildir”, Ege Mimarlık Dergisi, 73, 20-27. 

 

Roth, L. M. (2002). Mimarlığın Öyküsü, Çeviri: E. Akça, İstanbul: Kabalcı 

Yayınları. 

 

Sankır, H. (2018). “Gündelik Nesnenin Sanatsal Dönüşümü: Sıradan Nesnelerin Sanat 

Eserine Dönüşüm Süreci Üzerine Sosyolojik Bir Değerlendirme”, Journal of 

History Culture and Art Research, 7(5), 524-543. 

doi:http://dx.doi.org/10.7596/taksad.v7i5.1664 

 

Sabankaya, E. (2016). Bauhaus Okulu’nun Heykel Sanatı ve Sahne Tasarımına 

Etkileri ve Bir Performans Uygulaması, (Yüksek Lisans Tezi), Atatürk 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Erzurum. 

 

Schwarz, A, (2000). The Complete Works of Marcel Duchamp, New York, Delano 

Greenidge Editions,  

 

Sevim, C. ve Boz, G. (2011). “Use Of Ready-Made Objects And Technology in Art 

And Its Reflectıon To The Art Of Ceramıcs”, Sanat & Tasarım Dergisi, 1(1), 

111-135. 

 

Sönmez, T. (2006). Heykel ve İşlev Günümüz Türk Heykel Sanatı Ürünleri İçinde 

Yer Alan ve İşlevsel Niteliği Olan Heykeller, (Yüksek Lisans Tezi), Mersin 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Mersin. 

 

Şahiner, R. (2006). “Neo – Avangardistlerin Hazır Yapımlarına Nasıl Bakılmalı?”, 

Hacettepe Üniversitesi, Sanat ve Sempozyum Tebligi, (s. 18-20) Ankara, 

Türkiye. 

 

Şahinkaya, S. B. (2009). Bauhaus Mobilya Tasarımının Günümüz Mobilya 

Tasarımına Etkileri, (Yüksek Lisans Tezi), İstanbul Teknik Üniversitesi, 

Sosyal Bilimler Enstitüsü, İstanbul. 



  
 

128 
 

Şan Aslan, P. (2010). Çağdaş Sanatta Nesne ve Kişisel Uygulamalar, (Sanatta 

Yeterlik Eseri Çalışması Raporu), Hacettepe Üniversitesi, Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, Ankara. 

 

Şan Aslan, P. (2019). “Bauhaus Ekolü Ve Endüstriyel Seramik Tasarımına Etkileri”, 

İdil, 8(55), 1307-431 Doı: 10.7816/İdil-08-55-17. 

 

Şölenay, E ve Özer, G. (2013). “Peter Osborne’nin Kavramsal Sanat Açılımı 

Doğrultusunda Çağdaş Seramik Sanatında Kavramsal Çalışmaların 

İncelenmesi”, Sanat & Tasarım Dergisi, 4(4), 33-52. 

 

Tandoğan O, ve Erdi Es, B. (2018). “Dünyada Ve Türkiye’de Arazi Sanatı (Land 

Art)”, İdil, 7(51), 1359-1368. Doı: 10.7816/İdil-07-51-08 

 

Tansuğ, S. (1993). Sanatın Görsel Dili, İstanbul: Remzi Kitabevi. 

 

Tanyeli, U. ve Sözen, M. (2016). Sanat Kavram ve Terimleri Sözlüğü, İstanbul: 

Remzi Kitabevi. 

 

Tolun, E. F. (2018). Nesnenin Huzursuzluğu, (Sanatta Yeterlik Tezi), Hacettepe 

Üniversitesi, Güzel Sanatlar Enstitüsü, Ankara. 

 

Toluyağ, D. (2018). Bir Sanat Pratiği Olarak Giysi Metaforları, (Sanatta Yeterlik 

Tezi), T.C. Gazi Üniversitesi Güzel Sanatlar Enstitüsü, Ankara. 

 

Uysal, G. (2012). Tekstil Ürünlerinde Kullanılan Düğme Formundan Yola Çıkarak 

Çağdaş Seramik Uygulamaları, (Yüksek Lisans Tezi), T.C. Erciyes 

Üniversitesi, Güzel Sanatlar Enstitüsü, Kayseri.  

 

Uysal, E.R. (2019). Endüstriyel Mobilya (Sandalye) Tasarımında Sağlamlık Ve 

Estetik Optimizasyonu, (Yüksek Lisans Tezi), Gazi Üniversitesi, Fen Bilimleri 

Enstitüsü, Ankara. 

 

Ümer, E. (2014). Güncel Sanat İmgesi Olarak "Tekinsiz" Nesne, ((Sanatta Yeterlik 

Tezi)), Gazi Üniversitesi Güzel Sanatlar Enstitüsü, Ankara. 

 

Ünay, S. (2015). Sanatçının Nesnesi, (Sanatta Yeterlik Tezi), Hacettepe Üniversitesi, 

Güzel Sanatlar Enstitüsü, Ankara. 

 

Varlı Gürer, Z. (2015). Giyimin Dili, İzmit/Kocaeli: Volga Yayıncılık. 

 

Walford, J. (2005). Shoes, Encyclopedia Of Clothing And Fashian, In T. Gale (Eds.), 

Valerie Steele, Farmington Hills. 

 

Wilson, M. (2015). Çağdaş Sanat Nasıl Okunur, Çeviri: F. C. Erdoğan, İstanbul: 

Hayalperest Yayınevi. 

 

https://www.ulusaltezmerkezi.net/tekstil-urunlerinde-kullanilan-dugme-formundan-yola-cikarak-cagdas-seramik-uygulamalari/1/
https://www.ulusaltezmerkezi.net/tekstil-urunlerinde-kullanilan-dugme-formundan-yola-cikarak-cagdas-seramik-uygulamalari/1/


  
 

129 
 

Yakın, E. (2015). Günümüz Sanatında Kültürel Farklılık Bağlamında Öne Çıkan 

Kimlik Tartışmalarına İlişkin Yeni Temsil Stratejileri, (Yüksek Lisans Tezi), 

T.C. Dokuz Eylül Üniversitesi, Güzel Sanatlar Enstitüsü, İzmir. 

 

Yaylalı, H. (2000). “Rasyonel Tavrıyla 20.Yüzyıl Tasarım Tarihine Damgasını 

Vuran Düşünce Sistemi Bauhaus Okulu”, Art Decor, 85, 100-106. 

 

Yıldız, B. (2016). “Marcel Duchamp Eserlerinin Yıkıcı Düzlemi Ve 

Readymade’lerindeki Anti-Topografi”, Art Sanat, 6: 133-147 

 

Yılmaz, B. (2017). “Enstalasyon Sanatında Nesne: İşlevin İptali ve Hikâyenin 

Doğrudan Aktarımı”, The Turkish Online Journal Of Design, Art And 

Communication 7(3), 488-494. 

 

Ziyafettin, O. (2019). Sanat Nesnesi Olarak Halı, (Yüksek Lisans Tezi), Dokuz Eylül 

Üniversitesi Güzel Sanatlar Enstitüsü, İzmir. 

 

Zöngür, C. (2018). “Mütevazı Nesneler ve Açık Alan Heykelleri”, İdil, 7(51), 1319 

1324. (Doı: 10.7816/İdil-07-51-03). 

  



  
 

130 
 

  



  
 

131 
 

 

ÖZGEÇMİŞ 

 

Kişisel Bilgiler 

Soyadı, adı     : TOSUN Eda Seda 

Uyruğu : T.C.  

Doğum tarihi ve yeri : Malatya - 1985 

Medeni hali : Evli 

Telefon : 543 8488438 

e-mail :  eda.seda.tosun@gmail.com 

 

Eğitim 

 

 

 

 

 

 

Derece 

Yüksek lisans 

Eğitim Birimi 

Dokuz Eylül Üniversitesi / İzmir 

 

 

Mezuniyet tarihi 

        2012 

 
Lisans Cumhuriyet Üniversitesi / Sivas          2009 

 

İş Deneyimi 

Yıl                          Yer                                                              Görev 

2015-                      Giresun Üniversitesi                          Araştırma Görevlisi 

 

Yabancı Dil 

İngilizce 

 

 

 



  
 

132 
 

  



  
 

133 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 


