
T.C. 

FIRAT ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

FELSEFE VE DİN BİLİMLERİ ANA BİLİM DALI 

 

HOŞGÖRÜNÜN FELSEFİ TEMELLERİ 

 

YÜKSEK LİSANS TEZİ 

 

              DANIŞMAN                        HAZIRLAYAN 

Dr. Öğr. Üyesi  Necmettin TAN                Öznur YILMAZ 

 

ELAZIĞ-2018 

 



T.C. 

FIRAT ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

FELSEFE VE DİN BİLİMLERİ ANA BİLİM DALI 

 

 

 

 

HOŞGÖRÜNÜN FELSEFİ TEMELLERİ 

 

 

 

YÜKSEK LİSANS TEZİ 

 

 

              DANIŞMAN                                                             HAZIRLAYAN 

Dr. Öğr. Üyesi  Necmettin TAN                                                      Öznur YILMAZ 

 

Jürimiz……………………….tarihinde yapılan tez savunma sınavı sonunda bu 

Yüksek Lisans Tezini oy birliği/ oy çokluğu ile başarılı bulmuştur. 

 

Jüri Üyeleri 

1. 

2. 

3. 

 

F.Ü. Sosyal Bilimler Enstitüsü Yönetim Kurulunun ………………..tarih ve 

…………. Sayılı kararıyla bu tezin kabulü onaylanmıştır. 

 

 

Prof. Dr. Ömer Osman UMAR 

Sosyal Bilimler Enstitüsü Müdürü 



II 

 

ÖZET 

 

Yüksek Lisans Tezi 

 

Hoşgörünün Felsefi Temelleri 

 

Öznur YILMAZ 

 

Fırat Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 

Felsefe ve Din Bilimleri Ana Bilim Dalı, 

Elazığ-2018:  Sayfa; VIII+137 

İnsan tabiatı gereği ve ihtiyaçlarını karşılayabilmek için bir arada yaşamak 

zorundadır. Bir arada yaşama zorunluluğunun beraberinde getirdiği zorlukların nasıl 

aşılabileceği, önemlidir. Bu zorlukları aşma ve bir arada yaşama imkânı olan hoşgörünün 

felsefi temellerini, imkânını, sınırını ve amacını ortaya koymak hoşgörü bilincini 

oluşturmak bakımından önemlidir.  

İlk bölümde, bir arada yaşama problemine çözüm olarak sunulan hoşgörü kavramı 

ve aynı anlamda kullanılan, tolerans ve müsamaha kavramlarının, kelime ve terim 

anlamları açısından değerlendirilmesi yapılmıştır. Bu çalışmayla hoşgörünün tarihsel 

seyri, felsefi bir problem olarak gelişim aşamaları kaydedilmiştir. 

İkinci bölümde; evrensel ve mutlak hakikatin varlığı üzerinde durulmuştur. 

İnsanın hakikat arayışında dogmatik ve empirik anlayışın, hoşgörü açısından etkisi 

değerlendirilmiştir. Hoşgörünün; hakikat, özgürlük, toplumsal sözleşme, güç teorisi, 

demokratik toplum ve laiklik açısından imkânı, sınırlılıkları ve önemi ifade edilmiştir.  

Üçüncü bölümde hoşgörünün felsefi temelleri üzerinde durulmuştur. Bir arada yaşamaya 

engel olan farklılıkların sebepleri üzerinde durulmuş, güç istenci ve toplumsal 

sözleşmenin hoşgörülü olmaya katkısı incelenmiştir. Demokrasi ve laiklik hoşgörü 

bakımından değerlendirilmiştir. Ayrıca Batı, Doğu, İslam Dünyası ve günümüz hoşgörü 

bakımından kısaca gözden geçirilmiştir. Bilinmelidir ki bütün toplumlar açısından 

hoşgörünün toplumsal barışı sağlamada çok önemli olduğu sonucu yadsınamayacak bir 

gerçektir. 

Anahtar Kelimeler: Hoşgörü, Tolerans,  Din, Özgürlük, Eşitlik, Ahlak, İnanç, 

İbadet, Toplumsal Yasa, Doğu, Batı, Hakikat, Laiklik 



III 

 

ABSTRACT 

 

Master Thesis 

 

The Philosophical Basis of Toleration 

 

Öznur YILMAZ 

 

Fırat University, Institute of Social Sciences, 

Department of Philosophy and Religious Sciences, 

Elazığ-2018; sayfa: VIII+137 

Due to their nature, human beings have to live together in order to be able to meet 

their needs. It is important how to overcome the difficulties associated with the necessity 

of coexistence. To create a sense of tolerance, it is important to establish the philosophical 

basis, possibilities, limitations and purpose of tolerance, which can overcome these 

difficulties of living together. 

In the first part, the concept of tolerance is presented as a solution to the problem 

of coexistence and the concepts of tolerance and tolerance used in the same sense are 

evaluated in terms of words and terms. In this work, historical progress of tolerance has 

been recorded as a philosophical problem. 

              The second chapter studies, the existence of universal, and absolute truth. The 

effects of dogmatic and emprical understanding in tolerance, in human’s search for truth. 

The possibilities, limitations and precaution are expressed in terms of tolerance, truth, 

freedom, social contract, power theory, democratic society and secularism. In the third 

chapter, philosophical foundations of tolerance are emphasized. The contribution to the 

tolerance of the power-hungry and social contractor on which the reasons for the 

differences that interfere with life are emphasized is examined. Democracy and 

secularism are evaluated in terms of tolerance. In addition, the West, the East, the Islamic 

world and today's tolerance are briefly reviewed. It must be known that in terms of all 

societies, tolerance is a fact whose importance be denied in ensuring social peace. 

Keyword: Tolerance, Religion, Freedom, Equality, Morality, Faith, Worship, 

Social Law, East, West, Truth 

                                                   



IV 

 

İÇİNDEKİLER 

 

ÖZET .................................................................................................................. II 

ABSTRACT ....................................................................................................... III 

İÇİNDEKİLER ................................................................................................. IV 

ÖN SÖZ .............................................................................................................. VI 

KISALTMALAR ........................................................................................... VIII 

GİRİŞ ................................................................................................................... 1 

I. TEZİN KONUSU, AMACI, ÖNEMİ, KAPSAM VE SINIRLARI ........ 1 

I.I. Tezin Konusu ve Amacı .............................................................................. 1 

I.II. Tezin Önemi ............................................................................................... 1 

I.III. Tezin Kapsamı ve Sınırları ....................................................................... 2 

I.IV. Tezin Kaynakları ve Kullanımı ................................................................ 2 

I.V. Hoşgörü Açısından İnsan Ve Toplum ....................................................... 3 

BİRİNCİ BÖLÜM 

1. HOŞGÖRÜ, MÜSAMAHA VE TOLERANS KAVRAMLARI ............... 13 

1.1. Hoşgörü ve Hoşgörü ile Aynı Anlamda Kullanılan Kavramlar Arasındaki 

İlişki ............................................................................................................................ 13 

1.1.1. Hoşgörü ............................................................................................. 13 

1.1.2. Müsamaha ......................................................................................... 15 

1.1.3. Tolerans ............................................................................................. 15 

1.1.4. Hoşgörünün İçeriği ve Kapsamı ....................................................... 19 

1.2. Hoşgörünün Tarihsel Seyri ...................................................................... 21 

1.3. Hoşgörülü Olmanın Sebepleri .................................................................. 25 

1.4. Hoşgörünün İmkânı.................................................................................. 29 

1.5. Hoşgörünün sınırı ..................................................................................... 35 

1.6. Hoşgörünün Amacı .................................................................................. 44 

İKİNCİ BÖLÜM 

2. MUTLAK, EVRENSEL HAKİKAT VE HOŞGÖRÜ ............................... 46 

2.1. Hakikat ..................................................................................................... 46 

2.1.1. Mutlak ve Evrensel Hakikat .............................................................. 47 

2.1.2. Mutlakçı, Tümelci, Dogmatik Anlayış ve Hoşgorü .......................... 59 

2.1.3. Hoşgörüsüzlüğün Nedenleri ve Taassup ........................................... 61 



V 

 

2.2. Hakikat,  Özgürlük ve Hoşgörü ............................................................... 62 

2.2.1 Özgürlük............................................................................................. 62 

2.2.2 Hakikat Özgürlük ve Hoşgörü İlişkisi ............................................... 63 

2.3. Toplumsal Sözleşme ve Hoşgörü ............................................................. 70 

2.3.1 Ebedi Barış Ortamı ve Hoşgörü ......................................................... 80 

2.4. Güç ve Hoşgörü ....................................................................................... 81 

2.5. Demokratik Toplum, Laiklik ve Hoşgörü ................................................ 88 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

3. HOŞGÖRÜNÜN FELSEFİ TEMELLERİ............................................... 100 

3.1.1. İnsanın Benlik Algısının Birey ve Toplum Üzerindeki Etkileri ..... 101 

3.1.2. Sosyal ortamın birey ve toplum üzerindeki etkileri ........................ 106 

3.1.3. Coğrafyanın Birey ve Toplum Üzerindeki Etkileri ......................... 108 

3.1.4. Siyasi Ortamın Birey ve Toplum Üzerindeki Etkileri .................... 109 

3.1.5. Dini Metinlerin Birey ve Toplum Üzerindeki Etkileri .................... 110 

3.2. Batı ve Hoşgörü ..................................................................................... 113 

3.3. Doğu ve Hoşgörü ................................................................................... 117 

3.4. İslam Dünyası ve Hoşgörü ..................................................................... 120 

3.5. Günümüz ve Hoşgörü ............................................................................ 124 

SONUÇ ............................................................................................................. 128 

KAYNAKÇA ................................................................................................... 131 

EKLER ............................................................................................................. 136 

Ek 1. Orijinallik Raporu ................................................................................ 136 

ÖZ GEÇMİŞ .................................................................................................... 137 

 

 

  



VI 

 

ÖN SÖZ 

 

İnsanlar tabiatları gereği ve ihtiyaçları sebebiyle bir arada yaşamak zorundadırlar. 

Bu, bir zorunluluk olmakla birlikte beraberinde bazı zorluklarıda getirmektedir. Bir arada 

yaşamaya imkân veren bir kavram olarak hoşgörü önemlidir. İnsanlığın ilk çağlarından 

beri canlılık arz eden bir konu olmasının yanında felsefi bir kavram olarak batıda, Katolik 

Hristiyanlarla Protestan Hristiyanlar arasındaki mezhep savaşları nedeniyle, dinde 

hoşgörü meselesi olarak XVI. ve XVII. yüzyılda ele alınmıştır. Tarihsel olarak 

hoşgörünün gelişim aşamaları konuyu daha iyi anlamamız açısından önemlidir 

İslam Dünyasında müsamaha ve Batıda tolerans olarak kullanılan hoşgörü 

evrensel bir problemdir. Bu problemin felsefi temelleri ontolojik ve epistemolojiktir. 

İhtiyaç ve tabiat gereği bir arada olmak ontolojik zorunluluktur. Bir arada yaşamayı 

zorlaştıran nedenlerin en önemlisi insanların farklı niteliklere sahip olmasıdır. 

Farklılıklara bakış açısını değiştirmek ise sorunu çözebilir. Farklılıkları, bireyi ve 

toplumu geliştiren ve geliştirmeye yardımcı olan birer zenginlik olarak algılamak 

hoşgörülü olmayı sağlayabilecektir. 

İnsan-Tanrıyla, evrenle ve diğer insanlarla ilişkilerini, çözmeye çalışmaktadır. 

İnsan, kendisinden ontolojik olarak farklı olan, sınırsız Tanrı’nın kendisine sınırlı verdiği 

bazı nitelikler sayesinde kendi varlığını gerçekleştirerek Tanrı’ya, yani sonsuz ve sınırsız 

olana ulaşmaya çalışır. Bu problemleri çözmek insanın bilgiye ulaşmasıyla mümkündür. 

İnsanın hakikate yani Tanrı’ya ulaşma gayreti onu bilgiyi elde etme bakımından farklı 

kılar. Geçmişin bilgisiyle yetinen dogmatik zihin kendini hakikate ulaşmış görebilir. 

İnsanın hakikate sahip olduğunu iddia etmesi, diğerlerine baskı yapabileceği anlamına da 

gelebilir. Oysa hiçbir doğru henüz diğerini tamamen ortadan kaldıramadığı için 

sistematik şüphe ile bilgiye ulaşmaya çalışmak hoşgörülü yaşamaya da imkân 

tanıyacaktır. 

Hoşgörünün olması için ilişkinin olması gereklidir. Aynı şekilde farklılıkların, 

sorumlulukların, ötekinin varlığının ve ortak özelliklerin olması gereklidir. Hoşgörü 

bilincinin olmasıyla birlikte özgürlük, adalet, liyakat, duygudaşlık, tevazu, saygı, sevgi, 

fedakârlık, dayanışma, empati, dostluk, diğerkâmlık, demokrasi ve laiklik hoşgörü 

ortamının oluşmasını sağlayabilecek esaslar olarak görülebilir. Bireyin yaşadığı toplum 

ve psikolojik özellikleri, hoşgörülü olmasında etkili olsa da hoşgörü eğitimi hoşgörüyü 



VII 

 

kazandırmada etkili olabilir. Uygun yaşta yapılan eğitim buna imkân tanıyabilir. Dünyayı 

daha yaşanılır kılmak adına her birey üzerine düşeni yapmalıdır. 

Hoşgörü ortamı oluşturmaya etkisi olan toplumsal sözleşme, demokrasi ve laiklik 

kavramlarının insan hakları ve özgürlükleri noktasında hoşgörülü olamaya katkılarının 

olduğu bilinmektedir. Devlet bireylere, gruplara, etnik farklılığı olanlara, din ve dini 

anlayışı bakımından farklı olanlara eşit mesafede yaklaşırsa ve sadece vatandaşlarının 

faydasına olanı gözetirse hoşgörülü bir ortam oluşturması mümkündür. Batı, Doğu, İslam 

Dünyası ve günümüz hoşgörü açısından çok da iç açıcı bir görüntü vermemekle birlikte, 

gelecek nesilleri hoşgörülü, vicdanlı ve özgür bireyler olarak yetiştirebilmek insanlığın 

geleceği için önemlidir. Çözüm ise insanın kendisini, insan olarak görmeye devam 

etmesiyle mümkün olabilir.  

           Hala varlığını devam ettiren hoşgörüsüzlük, hoşgörü kavramının canlılığını 

korumaktadır. Her an birbiriyle ilişki ve iletişim kurabilen bireyler olduğu müddetçe 

hoşgörü problemi varlığını sürdürecektir. Bu tez çalışmasında mümkün olduğunca 

hoşgörüyü felsefi temelleri bakımından inceledim. Bu çalışmada fikirleri ve tecrübesiyle 

bana yol gösteren, yardımlarını esirgemeyen, danışmanlığımı yapan değerli hocam Dr. 

Öğr. Üyesi Necmettin TAN’a özellikle teşekkürlerimi ve minnettarlığımı ifade etmek 

istiyorum. Yine bu çalışmada bana yardımcı olan kıymetli mesai arkadaşlarım Dr. İdris 

SÖYLEMEZ’e ve Remziye ÇELİK’e yardımları için teşekkür ediyorum. Aynı şekilde 

tezimin son aşamasında zaman ayırıp yardımlarını esirgemeyen Mustafa Çağrı 

GÜNDAY’a teşekkür ediyorum. 

 

 

Elazığ- 2018                                                                           Öznur YILMAZ 

 

 

 

 

 

 

 

 



VIII 

 

KISALTMALAR 

 

age.        : Adı geçen eser 

MÖ.       : Milattan önce 

MS.        : Milattan sonra 

Çev.       : Çeviren 

Meb.      : Milli Eğitim Bakanlığı 

C.           : Cilt 

s.            : Sayfa 

vb.    : Ve benzeri 

J.            : Jiddu  

           J.J.          : Jean Jacques 

           Çap:       : Baskı 

   



GİRİŞ 

 

I. TEZİN KONUSU, AMACI, ÖNEMİ, KAPSAM VE SINIRLARI 

 

I.I. Tezin Konusu ve Amacı 

Bu çalışmanın amacı hoşgörü ve hoşgörüsüzlüğün felsefi temellerini 

araştırmaktır. Hakikate ulaşmak her bir felsefi-düşünsel çabanın amacıdır ve buna 

herkesin hak sahibi olduğu söylenebilir. Ancak bizzat hakikat kavramı, bu konu açısından 

da, üzerinde önemle durulması gereken temel bir değerdir. Hakikat kavramından ne 

anlaşıldığı ve insanların hakikate ulaşmak noktasındaki başarıları ve başarı şansları bu 

konu ile yakından ilişkilidir. Acaba insanların hakikate ulaşmasını engelleyen biyolojik, 

sosyolojik, psikolojik ve coğrafi vs. faktörler, var mıdır? Varsa bunlar hangi gözle 

değerlendirilmelidir? Bu noktada dinlerin hakikat iddiasının bireysel ve toplumsal 

hoşgörü açısından nasıl değerlendirilmesi gerektiği de önem kazanmaktadır. Felsefi bakış 

açısı dinlerin hakikat iddiasını hangi açıdan değerlendirmektedir ve bu bağlamda kendi 

hoşgörü anlayışını hangi değerler üzerinden konumlandırmaktadır? 

 

I.II. Tezin Önemi 

Yaşadığımız coğrafyada ve tüm dünyada süregelen ve her geçen gün artan şiddet 

ortamı, hoşgörü kavramı üzerinde tekrar tekrar düşünmeyi gerektirmektedir. Açıktır ki, 

hoşgörü veya hoşgörüsüzlük ile şiddet arasında yakın bir ilişki vardır. Yeryüzünde 

hoşgörüden yana olup şiddete karşı olduğunu söylemeyecek birey ya da toplum hemen 

hemen yok gibidir. Buna rağmen şiddetin azalmak yerine çoğaldığı, bilinen bir gerçektir. 

Bu durumda hoşgörü başta olmak üzere ilgili kavramlar üzerinde derinlemesine 

düşünmek gerektiği açıktır. Bu kavramlardan neyin anlaşıldığı son derece önemli 

görünmektedir. Görünen o ki, insanlar hoşgörüden aynı şeyi anlamamakta, anlasa bile 

kapsamını farklı değerlendirmektedirler. Bu çalışma, söz konusu farklı anlayışları da 

dikkate alarak bu konuda felsefenin neler söylediğini veya neler söyleyebileceğini ortaya 

koymak açısından önemlidir. 

 



2 

 

I.III. Tezin Kapsamı ve Sınırları 

Bu çalışmamız hoşgörünün felsefi temellerini incelemeyi amaçlamıştır. Evrensel 

içerikli ve pratik alanı ilgilendiren geniş bir kapsamı olması sebebiyle konuyu daha iyi 

değerlendirebilmek amacıyla mümkün olduğunca sınırlandırılmıştır  

 Kelimelerin ve kavramların ait oldukları bir dil ailesi vardır. Var olan durumları 

ifade eden kelimelerin her dilde bir karşılığı bulunmaktadır. Bu çalışmada, insanların 

yaşam felsefesine girmiş olan hoşgörü kavramının etimolojik yapısını incelemekten 

ziyade, felsefi bir terim olarak ‘hoşgörü’ kelimesinin geçmişten günümüze kadar 

kullanımlarını kısaca inceleyerek günümüz yaşam koşullarında meydana gelen sorunlara 

sunacağı cevapları ortaya koymaya çalıştık. 

             Hakikatin bilgisine erişmek için akıl ve irade önemlidir. Akıl ve irade ontolojik 

değeri olan özelliklerdir. İnsan, akıl ve iradesiyle bilgiye ulaşmaya çalışır. İradenin bir 

sonucu olan özgürlük hoşgörü ortamında mümkündür. Hoşgörülü olmaya ve hoşgörü 

ortamı oluşturmaya katkısı açısından toplumsal sözleşmenin, gücün, demokrasinin ve 

laikliğin önemi, birey ve toplum açısından geniş bir alanı olması sebebiyle felsefi 

temelleri bakımından incelenmiştir.  Ayrıca Batı’da, Doğu’da İslam Dünyası’nda ve 

günümüzde, hoşgörünün hangi anlamda kullanıldıkları konusunda genel bir 

değerlendirme yapılmıştır. 

 

           I.IV. Tezin Kaynakları ve Kullanımı 

Hoşgörü kelimesinin sözcük ve terim anlamları, mevcut sözlüklerden 

incelenmiştir. Filozofların bu kelime ile ilgili çalışmalarına ve tespitlerine değinilmiştir. 

Doğu ve Batı Toplumlarında hoşgörünün hangi kelimelerle karşılandığı ve kullanıldığı 

alanlara kısaca bakılmıştır. Hoşgörünün felsefi temelleri araştırılmıştır.   

          XVI. ve XVII. yüz yılarda Batıda Hıristiyan dini içerisindeki aykırı inan nedeniyle 

ortaya çıkan Katolik ve Protestan mezhep savaşları sonucunda felsefi bir kavram olarak 

Otuz Yıl Savaşları (1618-1648) sonunda ilan edilen Hoşgörü Akt’ı ile gündeme gelmiştir. 

Bu anlamda hoşgörünün tarihsel seyri felsefe tarihi kaynaklarından araştırılmaya 

çalışılmıştır. Önceleri din konusunda gündeme gelmiş olsa da daha sonraları kullanım 

alanı genişlemiş, politika ve diğer alanlarda kullanımları felsefi temelleri bakımından 

incelenmiştir. 

Kaynak olarak Platon’un Devlet, Aristoteles’in Politika, İbni Haldun’un 

Mukaddime, Farabi’nin Medinetü’l Fazıla, Thomas More’un Ütopya, Voltaire’in Felsefe 



3 

 

Sözlüğü, John Locke’ın Hoşgörü Üzerine Mektuplar, Kant’ın Ebedi Barış Üzerine Bir 

Deneme, John Stuart Mill’in Hürriyet Üzerine adlı eserleri ve hoşgörü ile ilgili yapılmış 

sempozyumlar ve hoşgörü toplantıları ve çok sayıda makale incelenmiştir. 

 

I.V. Hoşgörü Açısından İnsan Ve Toplum 

Hoşgörü, tarihsel ve düşünsel açıdan büyük derinliğe sahip, karmaşık bir konudur. 

Şu şekilde sıralayabileceğimiz pek çok soru ve onlara verilebilecek cevaplar, konunun 

daha iyi anlaşılabilmesine hizmet edecektir. Hoşgörü nedir? Bir sorun olarak ilk ne zaman 

ortaya çıkmıştır? Hoşgörünün imkânı nedir, yani hoşgörü ortamı sağlamak mümkün 

müdür? Hoşgörü ne zaman gereklidir? İnsanlar birbirlerini hoş görmek zorundalar mı? 

Birlikte yaşamanın gerekçeleri ve zorlukları nelerdir? Hoşgörünün amacı nedir? 

Toplumsal sözleşme, hoşgörü ortamı oluşturmada nasıl bir katkı sağlar? Güç ve hoşgörü 

ilişkisi nedir? Saf bir hoşgörü olabilir mi? Hoşgörünün sınırı olmalı mıdır? Demokratik 

toplum ve hoşgörü arasında nasıl bir ilişkisi vardır? Laiklik ve hoşgörü ilişkisi nedir? 

Doğuyu, Batıyı ve İslam dünyasını hoşgörü açısından nasıl değerlendiririz? Günümüz 

açısından hoşgörü çalışmalarıyla ortaya koyduğumuz cevaplar neticesinde hoşgörünün 

felsefi temelleri nelerdir? 

Hakikat nedir? Mutlak ve evrensel hakikat var mıdır? Hakikate ulaşmak mümkün 

müdür? Mümkünse nasıl ulaşılabilir? Vahiy bilgisine sahip olmak hakikate sahip olmak 

anlamında mıdır? Mutlak hakikate sahip olduğunu düşünen biri kendi inancını 

karşısındakine kabul ettirmek için baskı yapabilir mi? Düşünce farklılıklarının nedenleri 

nelerdir? Özgürlük nedir? Bireysel hak ve özgürlüklerin kapsamı nedir? Özgürlük sınırsız 

mıdır yoksa bir sınırı olmalı mıdır?  Akıl, sorumluluk, irade ve özgürlük ilişkisi nasıl 

olmalıdır? Özgürlüğün hakikate ulaşmayla ilişkisi nedir? Bir insan diğerinin özgürlüğüne 

müdahale edebilir mi ya da hangi durumlarda müdahale edebilir?  Şeklinde sorulacak 

sorular konuyu daha iyi anlamamız açısından gereklidir. 

Hoşgörü her şeyi anlayışla karşılamak suretiyle imkân dâhilinde hoş görme hali 

olup, kendi inanç ve düşüncelerine aykırı inanç ve düşünceleri hoş görme durumudur. 

Tutum ve davranışlarda daraltma ve umursamazlık arasında orta bir yol tutturup dengeli 

hareket etmek, karşılıklı ilişkilerde orta yolu takip etmek anlamlarına gelmektedir.1 

                                                 

1 Aslan, Ömer, “Hoşgörü ve Tolerans kavramlarının Etimolojik Açıdan Analitik bir yaklaşım”, Cumhuriyet 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, C. 5, sayı 2, Sivas, 2001, s.360. 



4 

 

Hoşgörü kavramı, tarihsel olarak ortaya çıkmasına sebep olan olaylar kadar 

eskidir. Farklılıkların olduğu her yerde hoşgörüsüzlük bir ihtimaldir. Hoşgörü ise 

hoşgörüsüzlüğü ortadan kaldırmaya yönelik bir imkân olarak ortaya çıkar.2 Hoşgörü 

kavramı kendini iki farklı temel çerçevesinde meşrulaştırmaya çalışır.  Ya olumsuz bir 

hoşgörü anlayışını benimseyip yani hoşgörüsüzlüğün daha kötü sonuçlara yol 

açabileceğini bilip, bu nedenle hoşgörünün ehvenişer olarak görülmesi gerektiğini 

savunmak ya da tam tersi pozitif bir tavır olarak hoşgörüyü benimsemek suretiyle kendisi 

açısından iyi olacağı düşüncesiyle konumlandırmak olarak ortaya çıkar.3 

Hoşgörünün tanımı ve sınırları genişletilebilen, daraltılabilen, işlevsel olarak 

yönlendirilebilen, anlamı belirsiz, değişebilen, hatta bazen anlam kaymasına uğrayan bir 

kavram olması sebebiyle, kavramdan ne anlaşıldığının ortaya konulması gereklidir. 

Hoşgörü genel anlamda farklı kültür, ırk, etnik köken, din, etik ve siyasi niteliklere sahip 

birey ve grupların barış içerisinde bir arada yaşamalarına işaret eder. Hoşgörü ile ilgili 

genel bir tanım yapmak zor olmakla birlikte hoşgörü; etik, siyasi, ideolojik, dinsel 

farklılıklar konusunda diğerlerinin önceliklerini, değerlerini ve hassasiyetlerini ifade 

eder.4 

Neden hoşgörülü olmalıyız, ya da neden hoşgörülü olmayalım ki? Sorularının 

cevabının son derece kolay olduğu zannedilebilir ve öyle görünmektedir. Bu düşünceye 

rağmen hoşgörü üzerine fazlaca tartışmalar yapılmaktadır. Neden ortak yaşamanın 

imkânları tartışılmaktadır? Aslında tartışmanın yeni olmadığı açıkça bilinmektedir. Zira 

tarihin en eski çağlarından bu güne kadar pek çok düşünürün insanlar arasındaki 

farklılıklar üzerine çalışmalar yaptığı ve bu konuda çözüm üretme gayreti sarf ettiği 

bilinmektedir. Ancak gelinen noktada ne kadar ilerleme kaydedildiği tartışmaya ve 

araştırılmaya değer bir konudur. İnsanların bir arada kavgasız gürültüsüz nasıl 

yaşayabilecekleri sorunu, her devirde çözüm bekleyen bir problem olarak canlılığını 

korumuştur. Meseleyi kavramak insanın kendi acziyetini ve gereksinimlerini 

algılamasıyla mümkündür. Kısacası varlıklara bakış açısı ve bilgiye ulaşma yöntemi 

bireyin hoşgörülü olmasında temel belirleyicilerdir. 

                                                 

2 Kuyurtar, Mehmet, “Ortaçağ İslam Düşüncesinde Hoşgörü”, (Ege Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü 

Felsefe Anabilim Dalı Doktora Tezi), İzmir 2000, s. 6. 

3 Kuyurtar, age., s. 11.  

4 Kuyurtar, age., s. 4. 



5 

 

Bireysel ve toplumsal sorunların çözümünde hoşgörüye iki yerde ihtiyaç duyulur. 

İlki, farklılığın söz konusu olması gerekir. İkincisi ise farklılığın doğası gereği 

hoşlanmama ve iğrenme gibi duygulara yol açabileceği için hoşgörüye ihtiyaç duyulur.5  

Hoşgörüyü kayıtsız kalma davranışından da ayırmak gerekir. Hoşgörülü olmak, 

kişinin gerçekten problem oluşturan farklılıklarının kabulünü içerir. Eğer insanların 

davranış ve tercihleri önemsenmiyorsa hoşgörülü olma değil sadece kayıtsızlık davranışı 

sergileniyor demektir.6 

Hoşgörü, bireyin var oluşunun özel alanına, onun özerkliğine ve 

dokunulmazlığına saygı duymaya hazır olmaktır. Bir insan ilginç bir şekilde giyinebilir, 

sakal bırakabilir, değişik dinlere mensup olabilir, kendi cemaatinin dinsel normlarından 

sapabilir ya da herhangi bir yolla toplumun beğenilerini ve alışkanlıklarını reddedebilir. 

Liberal felsefe toplumun, bireyin eylemlerine yasal ya da yasal olmayan toplumsal 

yaptırımlarla engel olmaktan kaçınmasını ister. Böylelikle kişisel özelliklerin isteksizce 

bir kabulü olarak başlayan şey,  bireyselliğin teşvik edilmesi ve çeşitliliğin olumlu bir 

şekilde anlaşılmasına olanak sağlayabilir.7 

Bütün farklılıklarla beraber birbirine muhtaç olarak ortaya konulan denge, 

insanları tarih boyunca diğeriyle uyum içerisinde ve birlikte yaşamak zorunda 

bırakmıştır. Birlikte yaşamanın zorunluluğu ile zorluğu tarih boyunca tartışılan en önemli 

sorunların başında gelmiştir. Aristoteles’e göre insanlar bütün farklılıklarıyla beraber 

tabiatları gereği bir arada yaşamak zorundadırlar.8 Aynı düşünceyi Farabi de ifade eder.9 

Bireysel hoşgörüye ahlaki hoşgörü, devletin hoşgörüsüne de siyasi ya da politik 

hoşgörü denilebilir.10 Ahlak kuralları insanlar arası ilişkileri düzenler ve problemlerin 

çözümü için gereklidir. Hoşgörü de bu kurallardan en önemlisidir. Adalet, hakkaniyet, 

eşitlik, özgürlük, bireysel ilişkilerde hoşgörü açısından önemli olduğu gibi politik 

hoşgörüde de olmak zorundadır. Aristoteles, “Adalet devletin orta direğidir; çünkü 

                                                 

5 Kuyurtar, age., s. 9. 

6 Kuyurtar, age., s. 9. 

7 Wolff, Robert Paul, “Hoşgörünün Ötesinde” Saf Hoşgörünün Bir Eleştirisi, Çev. Soner Soysal, Heretik    

Yayınları, Ankara, 2014, s. 36.  

8 Aristoteles, Politika, Çev. Mete Tunçay, Remzi Kitabevi Yayınları, 1. Baskı, İstanbul, 1975, s. 10. 

9  Farabi, Medinetu’l Fazıla, Çev. Nazif Danışman, Meb. Yayınları, Ankara, 2001, s. 189. 

10 Wolff, Robert Paul, age., s. 20. 



6 

 

siyasal topluluğun temeli adalettir ve hak neyin adaletli olduğuna karar vermenin 

ayracıdır.” der.11 

Bir arada yaşamanın bugün bu kadar geniş tartışılmasının nedeni, farklılığın ve 

doğrudan ötekiyle her an burun buruna gelme olasılığının yaygın olarak yaşanmasından 

kaynaklanmaktadır.12 Birlikte yaşamanın önündeki en büyük engel ortak yanlardan çok 

farklı yanların konuşulmasıdır. Bu geçerli bir sebep olmakla beraber farklılıklara bakış 

açısı daha da önemlidir. Farklılıkların zihinsel anlamda insanı harekete geçiren ve 

düşünmeye yönlendiren geliştirici tarafını da görmek gerekir. Farklı düşünceler zihinleri 

genişletir. Farklılıkların varlığı insanın tecrübe alanını da genişletecektir. Farklılıklar 

ortak insani bir kültür oluşturmaya engel değildir. En azından insanların asgari 

müştereklerde birleşmesi mümkündür. Bu anlayışla hareket etmek çok zıt olanları da bir 

araya getirecek ya da en azından birbirlerini dostane görmeseler bile, kendi menfaatleri 

için tahammül gösterip dingin, yaşanılır bir ortam oluşturabileceklerdir. Açıktır ki bu, 

insanın kibirli olmama, kendini üstün görmeme, adaletli olma, haksızlık karşısında 

tepkisiz kalmama ve hakkaniyetli olma gibi ahlaki davranışları sergilemesiyle 

mümkündür. O halde hoşgörü, müsamaha ve tahammül de ahlaki bir davranıştır 

denilebilir. 

Hoşgörü yanlışlıklara aldırmamak, onları görmezden gelmek, önemsememek 

demek değildir. Hoşgörü herkesin özgür bir şekilde hakikate ve doğruya kendisinin 

ulaşmasına imkân tanımaktır. Hoşgörü Tanrısal bir ahlak ve kuşatıcı bir tavır gerektirir. 

Hoşgörü, hakikate ulaşma çabasında her bireyin aynı imkândan faydalanması gerektiğini 

ortaya koyar. Hoşgörü imkânı bireyin hakikate kendisinin ulaşması hakkına sahip 

olmasıdır. İnsanın hakikate ulaşmasını ise epistemolojiye bakışı belirler. Bilginin verili 

olduğunu kabul eden, aklı sadece verili dogmatik bilginin ispatı için kullanır. Bilginin 

sınırlarını kesin çizgilerle ayırmak suretiyle bilgiyi kesin yanlış ve doğru diye nitelemek 

karşıt düşüncede olan insanları yargılamaya ve sert davranmaya neden olur. Böyle 

davranışlar tümelci bakış açısı, mutlakçı tavır ve dogmatik inanışın bir sonucudur. 

Bilginin deneyim yoluyla öğrenileceğine inanmak aklı bilgiye ulaşmak için kullanmayı 

gerektirir. Kuşku ve şüphenin varlığı kesinliğe izin vermez. Deneyci bakış, yanılabilirliği 

                                                 

11 Aristoteles, age, s. 10. 

12 Walzer, Michael, Hoşgörü Üzerine, Çev. Abdullah Yılmaz, Mart Matbaacılık, İstanbul, 1998, s. 21 

 



7 

 

kabul ettiği için başkasını yargılamaktan kaçınır. Bu düşünce sosyal ilişkilerde de 

varlığını gösterir. Birey özgür bir ortamda özgün bir biçimde kendi aklıyla doğruya 

ulaşmaya çalışır. Aynı zamanda kendisi gibi başkalarının da aynı haklara sahip olduğunun 

bilincindedir. 

Açıktır ki insan kendi olma noktasında özgür olursa bunu gerçekleştirebilir. Özgür 

düşünmenin olabilmesi için bireyin özgür bir ortamda yaşam sürmesi de gereklidir. Yani 

zihinlerin özgürlüğü ortamın özgürlüğüne bağlıdır. Tabi ki özgür ortamdan kasıt dilediği 

gibi dilediğini yapması değildir. Özgürlük, beraberinde zorunlulukları getirir; ancak 

zorunluluklar çerçevesinde sınırlıdır. Diğerleri üzerinde tahakküm kurma isteği bir 

özgürlük problemi olamaz. Tam tersi diğerlerinin varlığı insanın özgürlüğüne çizmesi 

gereken zorunlu bir sınırdır. Bu zorunluluk başkasına da her anlamda hayat hakkı 

tanımaktır. Birinin varlığı diğerinin teminatıdır aslında. Ali Şeriati’ye göre, insanın özgür 

olması, evrenin bütün olay ve olgularına, âlemin bütün hareketlerine egemen olan 

nedensellik kanununda belirlenimin bilimsel bağlantı zincirine dâhil olmamasıdır.13 

Çünkü insan diğer varlıklardan akıl ve irade sahibi olma bakımından farklıdır. 

Bireyin sahip olduğu sosyal düzen şekli, sınıfsal, grupsal, siyasal ve ekonomik 

ilişkiler, alt yapı ve üst yapı, kültür, ekonomi ve üretim ilişkileri hep birlikte toplum adına 

bir kalıp getirmiştir. Bireyde bu kalıpların birinde doğmuş ve yetişmiştir ve mecburen bu 

kalıpları almıştır. Birey hassasiyetlerini, eğilimlerini, ilgilerini, duygularını, 

düşüncelerini, özelliklerini hatta hayallerini bile toplumdan almıştır. İnsan toplumun 

doldurduğu boş testi gibidir; ya da toplumun yaptığı bir tablodur. Toplum insanı din, dil, 

ahlak, örf, adet, gelenek, adap ve toplumsal ilişkiler noktasında etkilemekle birlikte; aynı 

zamanda biyolojik, psikolojik ve fizyolojik yapısının parçası olduğunu düşündüğü 

özellikleri de etkiler.14 İnsanı yaşayışından inançlarından ve düşüncelerinden dolayı 

yargılarken tek bir boyutta değerlendirmek yanlış olur. İnsanı yaşadığı toplum ve 

psikolojik özelliklerinden soyutlamak mümkün değildir. Birey içinde yaşadığı toplumun 

başta en küçük birimi olan aile olmak üzere, tarih, coğrafya, siyaset, kültür ve dini inanç 

noktasında etkilenen olduğu kadar etkileyendir. İbn Haldun, kişilik ve karakter üzerinde 

kişinin yaşadığı yerin coğrafi, tabii, siyasi ve ekonomik özelliklerinin etkili olduğunu 

söylemektedir. Mesela dağınık halde göçebe yaşayan topluluklar bir araya gelip devlet 

                                                 

13 Şeriati, Ali, Kendisi Olmayan İnsan, Çev. Ejder Okumuş, Fecr Yayınları, Ankara, 2015, s. 160. 

14 Şeriati, Ali, age., s. 169. 



8 

 

kurup siyasi bir düzen oluşturmazlar, oluştursalar bile uzun bir süre devam etmez.15 Bu, 

herkesin kendi coğrafyasının çocuğu olduğunun gerçekliğini ortaya koyar. 

             Farklı fikirlerin ortaya çıkması, fikir tartışmaları ve bunların birbirlerini yok 

edememeleri açıkça göstermektedir ki insan mutlak bir bilgiyi elde etmeye yetkin 

değildir. İnsanın fikri planda fanatik ve dogmatik olmaması gerekir. Farklı görüş ve 

kanaatlerin olması felsefenin de isteğidir. Açıkçası felsefe insanın hoşgörülü olmasını 

zorunlu kılmaktadır. Mutlak anlamda ben her şeyi biliyorum iddiasında bulunmak 

felsefenin de hoşgörünün de ilkeleriyle bağdaşmaz. Felsefenin ilkesi hoşgörüdür ve 

hoşgörünün ilkesi de dogmatik ve mutlakçı olmaktan kaçınmaktır.  Felsefe farklı 

fikirlerin rahatça tartışılabileceği bir ortamı gerektirir. Böyle bir ortamda da takdir edilir 

ki düşünsel anlamda ortaklık söz konusu değildir. Düşünce ve fikir noktasında zenginlik 

ve yoğunluk; ortak olarak sadece düşünceye saygıyı zorunlu kılar. Farklı fikirlere hayat 

hakkı tanımamak dar ve kapalı ideolojilerden beslenen dar ve kapalı zihinlerin daha da 

daralmasının bir sonucudur. Zihinlerin kendini farklılıklara tamamen kapatması, 

insanlarla her türden iletişimin zorlaşması sonucunu doğurur. Öyle ki birbirleriyle aynı 

ortamda olmaya katlanamayan insanların türemesi böyle bir zihniyetin ürünüdür. Bu 

anlayış insanların birbirlerine düşmanca tavır takınmasının bir nedenidir. Hoşgörüden 

bahsetmenin mümkün olmadığı ortamlar, insanların zihin dünyalarının, fikirlerinin ve 

düşüncelerinin gelişmesinin ve genişlemesinin önünde bir engeldir. Açıktır ki birlikte 

yaşamanın anahtarı hoşgörüdür ve hoşgörünün amacı da hakikattir. Hoşgörü yaşadığımız 

ortamlarda istemediğimiz şeylerle karşılaştığımız zaman devreye girer. Aksi durumda 

hoşgörünün özgürleştirici işlevinin kesin olarak yeniden etkinleştirilmesi gerektiği 

önermesi, gerçekçi olmayan bir kurgu haline gelir.16 

Hoşgörülü dingin bir yaşam alanı nasıl oluşturulabilir? diye sorarsak; öncelikle 

İnsanın kendisini tanıması lazımdır. Kendisini tanıması için de, diğer insanların varlığına 

ihtiyaç duyulur. İlişkiler olmadan insanlar kendilerini tanıyamazlar. Farazi durumlarla 

gerçek durumlar arasında ciddi fark vardır.  Farklılıklarıyla insanın bir arada yaşamasını 

bu noktada sağlamaya çalışması, doğa karşısında eşit olan insanın sosyal yasalar 

karşısında da eşit hak ve özgürlüklere sahip olmasıdır. Bu hak ve özgürlüklerin teminatı 

                                                 

15 İbn Haldun, Mukaddime, C. 1, Çev. Halil Kendir, İmaj Yayınları, Ankara, 2004, s. 209. 

16 Marcuse, Herbert, “Baskıcı Hoşgörü”, Saf Hoşgörünün Bir Eleştirisi, Çev. Soner Soysal, Heretik 

Yayınları, Ankara,  2014, s.104,105. 



9 

 

olan siyasi otoritenin herkese eşit mesafede olması bunu sağlayacak şartlardan birisidir. 

Adaletli olma, vatandaşlar arasında hakkaniyetli paylaşım, liyakati önemseme, işi ehline 

verme, herkesin hata yapabilirlik payının olması, özgür düşünceyi kazandıracak öğrenme 

ortamlarının sağlanması, bireylere yetenekleri ve istekleri noktasında eğitim sağlama, bu 

konuda seçenek sunabilme de önemlidir. Hz Muhammed ve diğer peygamberlerin 

yaşantılarına baktığımızda veya ilahi kitaplarda da herkesi kuşatıcı ifadeleri görebiliriz. 

Benzeri şey uygulamalarda da vardır. Bunun yanında Allah, peygamberlerine yumuşak 

huylu olmayı ve merhametli olmayı salık verir. Bu çerçeveden bakarsak hoşgörü,  

merhametli olma hali tanrısal olan bir değer de taşır. 

Ahlaki eğitim verilirken nezaket kurallarına da dikkat edilmelidir. İnsana saygı 

içeren nezaketli olma davranışı hoşgörülü olmaya katkı sağlar. Ahlaklı olmaya katkı 

sağlayacak eğitim ortamlarının oluşturulması önemlidir. Anne-baba eğitimi çocukların 

eğitimi açısından belirleyicidir. İnsanın bir diğer insanı anlamaya çalışması hoşgörü 

açısından önemlidir. Ahlaki eğitim verilirken özellikle ailenin empati yapmayı öğretmesi 

gerekir. Anne-baba ilişkisi, akraba ve komşu ilişkileri çocukların dikkatlerinden 

kaçmayacaktır. Çocukları bireylere ve fikirlere karşı önyargısız bir anlayışla yetiştirmek 

onların toplumdaki varlıklarını sergileme biçimlerini etkiler. Dingin bir toplumda barış 

içinde bir yaşam için ailede verilen mikro düzeydeki bu eğitim- ama en etkili olan da 

budur- aynı eğitim anlayışının kalıcılığı sağlaması açısından okullarda da devamı 

önemlidir. Empati ya da duygudaşlık olarak adlandırılan bu durum aslında hoşgörünün 

temeli gibidir. Empati ve hoşgörü iç içe girmiş gibidir. Her ikisi de önyargı, bağnazlık ve 

taassubu kendinde barındırmaz. Empati ile beraber bulunması gereken hoşgörülü olmaya 

katkı sağlayacak bir diğer durumsa, gerektiğinde bireyin başkasının nefsini kendi nefsine 

tercih etmesidir. Yani başkasını kendine öncelemek, başkasının menfaatini kendi zararına 

da olsa gözetmektir. 

Hakikat arayıcısı hemen hüküm vermemeli ve eskilerin söylediklerini 

sorgulamalıdır ve incelemelidir. Hakikati aramak dayanaksız iddiaların reddedilmesini 

gerektirir. İnsanların kanaatleri yerine deliller ve deney dikkate alınmalıdır. Çünkü her 

insan hata yapabilir özelliktedir. Hakikat arayışına çıkan kişi önyargısız olmalı ve 

dikkatsiz düşünüşten kaçınmalı, kendi çıkarımlarına daha da çok kuşku ile yaklaşıp 

sorgulamalıdır. Aslında hakikat budur; yani hakikat arayışını sürdürebilmektir. Bu, da 



10 

 

insanın kendini tanıyıp yanılabilir olduğunu17 kabul etmesiyle mümkündür. Hoşgörünün 

hakikatle ilişkisi de işte bu noktada başlar. Tek hakikat vardır o da benim bildiğim ve 

söylediğimdir, düşüncesi diğerlerinin yanlışta olduğunun bir başka ifadesidir. İlahi vahye 

sahip olmak hakikate sahip olmak anlamında anlaşılırsa da aynı sorun gündeme gelir. 

Allah’ın kitabı vardır; ancak asıl mesele insanın ondan ne anladığıdır. 

 “Öğüt ver, çünkü sen; ancak bir öğütçüsün.  Onların üzerine zor kullanıcı 

değilsin. Ancak kim yüz çevirir, inkâr ederse, Allah onu en büyük azaba uğratır.  Şüphesiz 

onların dönüşü, ancak Bizedir. Sonra onların hesabını görmek bize düşer.”18 “Dinde 

zorlama (ve baskı) yoktur. Gerçek şu ki, doğruluk (rüşd) sapıklıktan apaçık ayrılmıştır. 

Artık kim tağutu tanımayıp Allah´a inanırsa, o, sapasağlam bir kulpa yapışmıştır; bunun 

kopması yoktur. Allah, işitendir, bilendir.”19 Kur’an’da geçen bu ayetlerden de 

anlaşılmaktadır ki; Allah insanı inanıp inanmama konusunda serbest bırakmıştır. Aynı 

şekilde peygamberi de sadece uyarıp öğüt vermesi, ama baskı yapmaması için uyarmıştır. 

Bireylerin her düşünceden okuma yapmaya yönlendirilmesi özgür düşünmenin 

kazandırılması bakımından önem arz eder. Okumaların kritize edilmesi bireylerin zihin 

dünyalarının genişlemesi ve birbirlerine fikir pencereleri açmaları bakımından etkilidir. 

Modern dünyanın getirdiği etki ile kitle iletişim araçları insanların hayatında ciddi yer 

edinmiş durumdadır. Bu yüzden teknoloji ve kitle iletişim araçları hoşgörüyü ve birlikte 

yaşamayı anlatmak için kullanılmalıdır. Hoşgörüyü anlatan müzik, film, resim ve diğer 

sanat dallarının olması önemlidir. Çünkü şu anda toplum maalesef sanal âlemin 

etkisindedir. İnsan teknoloji ve kitle iletişim araçlarının etkisi ile küresel bir etki altında, 

sanal âlemin ürünü durumundadır. Bilim, sanat veya özgürleştirici politika; bunlar ancak 

bir erdem olarak gerçek hoşgörünün pratikte somutlanmasıyla olanaklıdır. Bunların 

tarihsellikleri, şimdilikleri ve bir geleceği içselleştirip somut olarak uygulandığında 

başlamaktadır. Gerçek hoşgörü ancak somut olarak sonuç verdiğinde ortaya çıkacaktır. 

                                                 

17 Tüzer, Abdüllatif, “Postmodernizm ve Tanrının Ölümü: Öznenin Arkeolojisi Üzerine Bir Deneme”, Milel 

ve Nihal Dergisi, C. 12,  sayı, 2, Ladin Ofset, Nisan, 2016, s. 84. 

18 Ğaşiye s. 88/22, 23, 24, 25, 26  

19 Bakara s. 2/256 



11 

 

Yetenekli bir heykeltıraşın taş kütlesindeki heykeli görmesi gibi, ancak geniş görüş 

açısına sahip bir insan gerçek hoşgörü sahibi olabilir.20 

Her düşüncenin yeterliliklerinin sorgulanması, yani sınanması gerçek hoşgörüdür. 

Her düşünce reddedilmeden sorgulanma hakkına sahip olmalıdır. Öyleyse bilimsel bakış 

açısı hoşgörüye açıktır, çünkü bilimsel bakış açısı, doğruların farklılıklarının varlığını 

kendiliğinden kabul etmek değil, düşünceleri sınamak için gelişen ve değişen bir sınama 

sürecini işletmektedir.21 Hoşgörü, bireylerin tecrübe edip öğrenmesiyle kazanılabilir.  

Özgür düşünce ortamı kendine özgü olan ve öz denetimli bireylerin yetişmesini 

sağlar. Devlet, uygulamalarıyla bireyin özgürlük ihtiyacını karşılamalıdır. Ayrıca devlet 

adaletli, hakkaniyetli, liyakatli ve halkını kuşatıcı olmalıdır. Devletin yönetiminde görev 

alacakların liyakatli olması gereklidir. Farabi adaleti liyakatin işlemesi olarak tanımlar.22 

Ayrıca adalet ve liyakat toplumun yönetime olan güven duygusunu etkiler. Halkın güveni 

siyasi yönetimin devamını da sağlayabilir. 

Hoşgörüye insan hak ve özgürlükleri açısından baktığımızda hoşgörünün bir insan 

hak ve özgürlüğü olduğu görülebilir. Nedir hak ve özgürlükler? İnsanın temel hak ve 

özgürlüğü yaşama hakkıdır. Yaşam hakkı, insanın fiziki, biyolojik ve psikolojik, varlığını 

problemsiz olarak devam ettirebilmesidir.  Bunun için gerekli olan sağlık ve bütünlük 

içinde dünyaya gelmelidir. Hayatını ahlaki ve entelektüel gelişim olanaklarına sahip 

olarak sürdürülebilmesi gereklidir. Fiziki, biyolojik, psikolojik, moral ve entelektüel 

bütünlüğünü kazanmış olmalıdır. İnsan, varlığın hukuksal kişilik yönüyle beraber toplum 

yararı adına da olsa, doğa yasasından gelenden başka hiçbir bağ, önlem, zor ve yaptırımla 

sınırlanmamasını, etkilenmemesini, yok edilememesini ifade eder.23 Hak ve özgürlüklere 

insan doğuştan sahiptir. Hoşgörü de bir hak ve özgürlük meselesidir. O halde hoşgörüyü 

ontolojiyle temellendirmek mümkündür. 

İnsanın bireysel farklılıkları Tanrısal bir vergi olması sebebiyle müdahil 

olabileceğimiz bir durum değildir. Mesele bunu anlamaya çalışıp kabul etmektir. Allah, 

                                                 

20 Wolff, Robert Paul, Moore, J. R. Barrington, Marcuse, Herbert, Saf Hoşgörünün Bir Eleştirisi, Çev. 

Soner Soysal, Heretik Yayınları, 1.Baskı, Ankara,  2014, s. 15. 

21 Wolff, Robert Paul, Moore J. R. Barrington, Marcuse, Herbert, age, s. 14. 

22 Farabi, Medinetu’l Fazıla, Çev. Nazif Danışman, Meb. Yayınları, Ankara, 2001,  s. 52. 

23 Saruhan, Müfit Selim, “ Yaşama Felsefemizin İlkesi ve Güvencesi: Adalet”, Ortak Yaşama Kültürü Ve 

Felsefesi, Ziraat Grup Matbaacılık,  Ankara, 2015, s. 291, 292. 



12 

 

ilahi kitabında insanları çeşitli dillerde, renklerde, kabileler halinde, cinsiyet olarak bir 

kadın ve erkek olarak farklılıklarla yarattığını ve bunun da kendi ayetlerinden olduğunu 

ifade eder.24 Farklılıkların yaratıcının bir tecellisi olarak algılanması insanın bir diğerine 

bakış açısını değiştirebilecektir. Şunun çok iyi bilinmesi gerekir ki kendisi de başkasının 

açısından bakılırsa, onun açısından bir başkasıdır. Bu durumda kabul görmek için 

kabullenmek gerekir de diyebiliriz. Buna yaratıcı sebebiyle yahut aynı kaynağın farklı 

ürünleri olma bakımından hoşgörü zorunludur denilebilir. Hoşgörünün gereğini dindar 

birine böyle anlatmak mümkündür. 

Hoşgörünün sınırı nedir? Başkalarıyla yaşama zorunluluğu noktasında insan, 

bakış açısının genişliğini yani diğerleri ile ilişki ve iletişimdeki sınırları kendisi belirler. 

Diğerlerinin varlığını yok sayan, kendini onlardan üstün gören, etrafındakileri 

küçümseyip yokmuş hükmünde hareket edip onların yaşam alanlarını alt üst etmek hoş 

görülemez. Dayatılan sınırlar, insanın zihin dünyasını da daraltabilir. 

Kısacası dingin bir toplumda ve barış içerisinde yaşamanın tek yolu hoşgörüdür. 

Bunu sağlamak özelde bireyin, genel olarak ise toplumun ve devletin elindedir. Çünkü 

toplum bireylerden oluşur. İnsanlar birbirlerini gönülden, içtenlikle, dostane kabul etmese 

de en azından kendi menfaatleri için başkalarının varlığına, farklılıklarına ve hatta 

zıtlıklarına, hoşgörünün en alt düzeydeki ifadesi olan yahut hoşgörünün bir çeşidi olarak 

ifade edilen, tahammül etmeyi öğrenebilir. Diğerlerinin de insan olmaları, tıpkı kendileri 

gibi hak ve özgürlüklere sahip olmaları gerçeğinin ilke olarak benimsenmesi önemlidir. 

Bu açıdan hoşgörü, tolerans, müsamaha, tesamüh vb. kelimelerin etnik ve filolojik 

kökenlerinin ne olduğunun fazlaca bir ehemmiyeti yoktur. Mesele, kelimelerin ifade ettiği 

anlamdadır. Bu da insan haklarının var olduğu ve hepimizin insan olduğu gerçeğidir. 

 

 

 

 

 

                                                 

24 Rum, 30/ 22, Hucurat, 49/ 13. 



BİRİNCİ BÖLÜM 

 

1. HOŞGÖRÜ, MÜSAMAHA VE TOLERANS KAVRAMLARI 

 

1.1. Hoşgörü ve Hoşgörü ile Aynı Anlamda Kullanılan Kavramlar 

Arasındaki İlişki 

1.1.1. Hoşgörü 

Hoşgörü iyi, tatlı, duygu okşayan, zevk veren, beğenilen, ilgi uyandıran anlamında 

Farsça bir sözcük olan “hoş/huş”25 sözcüğü ile görmekten “görü” anlamında Türkçe fiilin 

bir araya getirilmesiyle oluşan bir bileşik kelimedir.26 Buna göre hoşgörü, diğerini en iyi 

olabilecek biçimde görmek anlamına gelir.27  

Hoşgörü her şeyi anlayışla karşılamak suretiyle imkân dâhilinde hoş görme hali 

olup, kendi inanç ve düşüncelerine aykırı inanç ve düşünceleri hoş görme durumudur. 

Tutum ve davranışlarda daraltma ve umursamazlık arasında orta bir yol tutturup dengeli 

hareket etmek, karşılıklı ilişkilerde orta yolu takip etmek anlamlarına gelmektedir.28 

Hoşgörü; davranışları, fikirleri ve düşünceleri kendi düşüncelerine ters olsa da 

başkalarına anlayışlı davranma, kendisine yapılan kötülüğü affetme demektir.29 

Hoşgörünün genel muhtevası, anlayış, saygı, mazur görme, medeni olma, rahatsız 

olmama, kabul etme, farklılıklara ve karşıt görüşlere sınır koymama ve olumsuz 

tepkilerden sakınma, karşıtlıkları anlayışla tartışabilme olarak ifade edilebilir.30 

Hoşgörü, anlayışla karşılama anlamındadır ve olgunluğun bir belirtisidir. 

Savunulan görüşler ve fikirler kendi fikirlerimizle çelişkili olsa da sabırla karşılama, 

hoşgörü demektir. Batı dillerindeki karşılığı tolerans Arapça ve Osmanlıcadaki karşılığı 

müsamahadır.31 O. Hançerlioğlu’na göre hoşgörü: Osmanlıca; Müsamaha, tecviz, 

                                                 

 25 Muin, Muhammed, Ferheng-i Faris-i Muin, ‘huş’maddesi, Emir Kebir, C.1, 1. Çap, Tahran 1964  

26 Atalay, Ölmez Yasemin, Felsefi Açıdan Tolerans ve Hoşgörü, (Yüksek Lisans Tezi), Isparta, 2008, s.17. 

27 Leirvik Oddbjorn, “Hoşgörü, Vicdan ve Dayanışma: Ahlak ve Din Eğitiminde Küreselleşen Kavramlar”, 

Değerler Eğitimi Dergisi, sayı, 20, C. 8, Aralık, 2010, s. 151 

28  Aslan, age., s.360. 

29  Çağbayız, Yaşar, Türkçe Sözlük, Ötüken Yayınları, C. 2, 1989, s. 1069. 

30  Atalay, age., s. 20. 

31 Kavcar, Cahit,  Hoşgörü ve Eğitim Toplantısı, Unesco Türkiye Milli Komisyonu ve Ankara Üniversitesi 

Eğitim Bilimleri Fakültesi Ortak Yayın,  Ankara, 5, Mayıs, 1995, s, 1. 



14 

 

tesamüh, insaf; Fransızca; tolérance, Almanca; toleranz, İngilizce; tolerance, allowance, 

suffetance, İtalyanca; tolleranza anlamındadır. Kendi düşünce ve inançlarına olan 

aykırılıklara tepki göstermemektir.  Katlanmak anlamında olan (la. Tolerare) deyiminden 

türetilmiştir.32 Hoşgörü, kelimesi Batı literatüründe yeni bir terim olarak değerlendirilip 

tolerans ve endüljans (indulgence) sözcüklerinin karşılığı olarak verilmektedir.  Kur'an'da 

afv, lin, hilm, silm, sulh, ihsan ve sabır gibi hoşgörünün anlamına yakın kavramlar 

olmakla birlikte bu kavramı en iyi karşılayan kavram safh kelimesidir. Değişik 

kaynaklarda safh kavramına hoşgörü anlamının verildiği görülmektedir.33 

           Hoş görmek, fiili Anadolu Türkçesinde var olan bir fiildir; ancak bugünkü hoşgörü 

kavramını tam olarak karşılamamaktadır. XII. ve XIII. asırda Anadolu’nun İslam’la 

tanışmasının ardından Kur’an, Hadis ve Tasavvuf kaynaklarından etkilenmeyle ortaya 

çıktığı da söylenmektedir. Hoşgörü Türk toplumunda kavram olarak olmasa da uygulama 

olarak vardır. Kelimelerin ırkı olmaz ancak yaşadıkları toplumun sosyal, siyasi, kültürel 

ve tarihi etkisiyle şekillenme sürecine girerler. Her toplumun hoşgörüyü karşılayan bir 

kavramı vardır. Hoşgörü kavramının ise Müslüman Türk kültürü tarafından meydana 

getirilen bir kavram olduğu kuvvetle muhtemeldir.34 Anadolu coğrafyası, karşılıklı 

hoşgörü ve birlikte yaşama tecrübeleri açısından hiçbir yerle kıyaslanamayacak kadar 

zengin örneklere sahiptir.35 

           UNESCO tarafından yapılan tanıma göre hoşgörü tahammül etmekten 

daha kapsayıcıdır. Temelde başkasının, yani farklı olanın kendileri gibi olma hakkına 

saygı göstermek, ötekine verilen zararın kendine ve herkese verilen zarar anlamına 

geleceği için zarar vermekten kaçınmaktır.36 Bu açıklamaya göre; hoşgörü, hem “siyasi 

bir gereklilik”, “hem de ahlaki” bir görevdir.37 

 Tolerans, müsamaha ve tesamüh sözcükleri ile karşılığı verilmeye çalışılan hoşgörü 

kelimesinin anlamıyla ilgili bilgilerden, bu sözcüğün içeriğinin; affetmek, kusura 

bakmamak, farklılıkları anlayışla karşılamak daraltıp sıkıştırmadan, ya da tamamen 

                                                 

32 Hançerlioğlu, Orhan. Felsefe Ansiklopedisi, C. 2. Ankara, Remzi Kitabevi, 1977, s. 338.  

33 Aslan, age., s.359. 

34 Atalay, age., s. 39,40. 

35 Seyhan, Ahmet Emin, “Ebu’l Hasan El Harakani’nin Sevgi Şefkat Merhamet ve Hoşgörü Anlayışı”, 

Kafkas Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, sayı,  2, Kars, 2014, s. 103. 

36 Kaymakcan, Recep,  “Hoşgörü ve Eğitimi”, Dem Dergisi, sayı, 6, C. 2, İstanbul, Nisan, 2004, s. 114. 

37 Leirvik, age., s. 151. 



15 

 

gevşetmeden itidalli olmak, dengeyi gözeterek insanlar arası ilişkilerde orta yolu izlemek 

gibi anlamlara vurgu yapıldığı dikkatimizi çekmektedir.38 Aynı şekilde hoşgörü farklı 

cins, ırk, inanç ve anlayışa sahip insanlardan rahatsızlık duymamak, onları oldukları gibi 

kabul etmektir. İstemeyerek ve zoraki değil gönülden katlanarak kabullenmek, kin 

gütmeyip düşmanlık beslememek gibi anlamları da bulunmaktadır. 39 

Farklı kaynaklarda hoşgörü kavramının yerine kullanılan tolerans ve müsamaha 

kelimelerinin sözlük anlamlarına kısaca bakalım. 

 

          1.1.2. Müsamaha 

Sözlükte “1. Hoşgörü bağışlama kolaylık gösterme, 2. İslam’da bir kimsenin 

hatasını yüzüne vurup mahcup etmeksizin hoş görme, anlayış göstererek bağışlama veya 

hatasını düzeltmesi için imkân hazırlama, 3. başkalarının dinine, inancına örf ve 

adetlerine saygı göstermedir.”40 Müsamaha ahlaki başıboşluk ve tarafsız olmak değildir. 

Müsamaha insanın bilinçli olarak diğerlerinin inanç, düşünce ve davranışlarına tahammül 

edebildiği bir ortamda var olabilir. Müsamaha müdahaleyi reddetse de mutlak bir 

karışmamayı kabul etmez. Makul bir müdahale mümkündür.41 Hoşgörünün eş anlamlısı 

olan müsamaha her şeyi anlayışla karşılayarak farklılıkları mümkün olduğunca hoş görme 

hali veya kendi düşünce ve inançlarına karşı düşünce ve inançları olabildiğince hoş görme 

durumu şeklinde tanımlanmaktadır.42  

 

           1.1.3. Tolerans 

Tolerans sözlükte; birini veya bir durumu tolere etme isteği, yeteneği ya da 

kapasitesi, dayanma gücü, katlanma gücü, adil davranış, adalet ön yargısız demokratik 

ruh, iyi niyet, kardeşlik, arkadaşlık, yaşa yaşat prensibi, kaçınma, sabır, muzdarip 

                                                 

38 Aslan, age., s. 360. 

39 Seyhan, age., s. 100. 

40 Komisyon, Milli Eğitim Bakanlığı Dini Terimler Sözlüğü,  Devlet Kitapları Döner Sermaye İşletmesi 

Müdürlüğü Ankara 2009, s. 266. 

41 Şebusteri, Muhammed Müctehid, Resmi Din Söyleminin Eleştirisi, Çev. Abuzer Dişkaya, Mana 

Yayınları,  İstanbul, s. 86. 

42 Seyhan, age, s. 100. 



16 

 

olmama, şefkat, hayırseverlik ve sempatidir. Zıddı ise ön yargı, bağnazlık, yatkınlık, kötü 

niyet, adaletsizlik, ayrımcılık, rahatsızlık, sinir ve kızgınlıktır.43 

İnsanın doğuştan itibaren hak ve özgürlüklerle donanmış olduklarının, kabul 

edilmiş olması temeline dayanan tolerans, yan anlamlarıyla birlikte dört ana anlama 

sahiptir: 1. Hoşgörü, hoş görme, göz yumma, müsamaha. 2. Dayanma, katlanma, 

tahammül. 3. İlaca karşı direnç. 4. Hata payı. Tolerans, izin verilen hata, kısaca, 

dayanmak, katlanmak, tahammül etmek olarak izah edilmektedir. Herkesin dini inançlara 

ve diğer fikirlere sahip olma hakkı olduğu, temelinde dini politik sebeplerle kişileri ya da 

pratikleri engellemekten kendini alıkoyma, toleranslı olmanın, herhangi bir yargıdan 

kaçınmak, düşüncelerini askıya almak, ifade etmemek, herhangi bir durum ya da kişi 

hakkında yargıdan kaçınmak anlamlarına gelmediği görülmektedir. Çünkü değer 

verilmeyen ve hoşa gitmeyen farklılıklara tolerans gösterilmez. O tür farklılıklara kayıtsız 

kalınır. Kayıtsızlık ise bir şeyler sevilmediğinde, onaylanmadığında ve değer 

verilmediğinde devreye girmektedir. Toleransın gerçekleşebilmesi için onaylamadığımız, 

hoşumuza gitmeyen ve olumsuz gördüğümüz durumların gerçekleşmiş olması ve onlara 

müdahale etmekten kaçınılmış olması gereklidir.44 

Başka bir tolerans tanımını şöyledir: Başkalarıyla olan ilişkilerimizde herkese 

düşündüğü ve yaptığı her şeyin sebebini kendi kendinde arama özgürlüğünü tanımaktır.45 

Fanatik iddialar tolerans ve hoşgörüden oldukça uzaktır. Batuhan’a göre Toleransın üç 

ana unsuru vardır. 

1. Başkalık Unsuru: Toleransın ontolojik temelidir. İnsanlar birbirlerinden 

psikolojik, sosyolojik, kültürel bakımlardan farklıdırlar. Bunlar büyük 

aykırılıkların ve karşıt durumların kapısını hızla aralayabilirler. 

2. Katlanma Unsuru: Toleransın negatif yönünü ifade eder. İçgüdüsel tepki olarak 

farklı olandan korkma, düşmanlık besleme ve kuşkulanmak normaldir. 

Tolerans bu duyguya karşılık en azından göz yummayı ifade eder. 

                                                 

43 Atalay, age., s. 8. 

44 Yılmaz, Fikret, “John Locke’un Tolerans Anlayışına Bir Eleştiri”, Kesit Akademi Dergisi, (The Journal 

of Kesit Academy),  Yıl: 3, sayı, 8, Haziran,  2017, s. 285, 286. 

45 Batuhan,  Hüseyin,  Batıda Tolerans Fikrinin Gelişmesi, Anıl Yayınevi, İstanbul, 1959, s. 28. 



17 

 

3. Hoş görme Unsuru: Kişilere kendileri olma hakkını tanıma, karışmama 

denilebilir. Farklılıklara, karşıtlıklara, alışılmadık olana karşı psikolojik 

kaygılardan kurtulma, negatif olandan pozitif olana bir yönelme vardır.46  

Toleransın Farsça karşılığı hoşgörü, tahammül ve müdara kelimeleridir. 

Tahammül etmek yani diğerini olduğu gibi kabul etmek anlamındadır. İnsanların 

oldukları gibi görünme hakları vardır. Tahammül ve müdara eden insan, kendini 

karşıdakinden dolayı sınırlandırmıştır. Diğerinin varlığını hisseder ve resmen kabul 

eder.47 Kendinden farklı olan, yabancı ve tuhaf olan bir öteki ile yan yana yaşamanın 

gerekliliğine inanır. Bunu yapabilen herkes, katlanma, umursamazlık, metanetle 

kabullenme, merak ve şevke kabullenme açısından nerede durduklarına bakılmadan, 

hoşgörü erdemine sahip olduklarını söylenebilir.48 

               Başkasının özgürlüğüne saygı anlamında tolerans hiçbir şekilde fanatik denecek 

biçimde iddialı olmayanların yapabileceği bir davranıştır.49 Tolerans ve hoşgörü 

kavramlarının bünyelerinde taşıdıkları anlamlar doğrultusunda hareket edenlerin erdem 

sahibi oldukları bir gerçektir. Yaklaşımlarının hangi içerikli olduğunun bir önemi yoktur. 

Bu tavırları sergileyen insanlar hoşgörülüdür.50 Çünkü onlar inançlarına katılmayan ve 

yaptıklarını yapmayan insanlara kendi dünyalarında yer verir ve onlarla bir arada 

yaşarlar.51 

Tolerans hoşgörü anlamıyla kullanılabilir. Hoşgörü ahlaki bir erdem, sosyal bir 

görgü ve eğitimde de yer edinmiş pozitif bireysel bir özelliktir. Hoşgörü aynı toplumda 

yaşayanların yaşantılarını kendi görüş, düşünce ve anlayışlarına göre şekillendirmelerini 

kabul etmektir. Bu konularda özgürlük bazı yönetimlerde kanunla garanti altına 

alınmıştır.52 

                                                 

46 Batuhan, age.,  s. 26, 27. 

47 Şebusteri, age., s. 73. 

48 Walzer, Michael, Hoşgörü Üzerine, Çev. Abdullah Yılmaz, Mart Matbaacılık, İstanbul, 1998, s. 27. 

49 Batuhan, a. g. e.  s. 20. 

50 Aslan, age., s. 371,372. 

51 Walzer, Michael, Hoşgörü Üzerine, Çev. Abdullah Yılmaz, Mart Matbaacılık, İstanbul, 1998, s. 27. 

52 Batuhan, age., s. 29. 



18 

 

Tolerans kavramının Batı’da Hristiyanlıkla birlikte ortaya çıktığı söylenebilir.53 

Tolerans kelimesi, 1689 yılındaki Tolerans Aktı (Hoşgörü Akdi)’nın kabulü ve dinde 

tolerans fikrinin yükselmesi ile özel bir anlam kazanmıştır.54 

Tolerans benimseme anlamında değil, katılmadan sadece karşı tarafın söz konusu 

olgu bağlamındaki yasallığını kabul etmedir. Mesela dindar bir insan, gerçekten dine 

aykırı olduğuna inandığı küfür, nifak ve fısktan hoşlanmadığı halde; bunların ortadan 

kalkması söz konusu olamadığından, bunlara tolerans gösterir. Çünkü bunlar onun 

hoşlandığı şeyler değildir. Fakat hoşlanmamak, gerçekliği inkâr etmek anlamına da 

gelmediği için, böyle durumlarda tolerans devreye girer ve birey, hoşlanmadığı şeye 

tolerans gösterebilir. Diğer taraftan aynı Müslüman birey, bu nitelikleri taşıyan insanları 

hoş görebilir. Çünkü ona göre, ontolojik olarak her insan değerlidir ve saygındır. Bu 

noktada dikkatimizi çeken husus, insan ile onun işlediği fiilin aynı şeyler olmamasıdır. 

Çünkü özne ile nesne aynı değildir55 

Terim anlamı açısından hoşgörüyü incelersek insanların farklı olan din, dil, inanç 

ve anlayışlarından rahatsız olmama halidir. Felsefi, dini, sosyolojik, psikolojik ve filolojik 

açılardan bakıp ortak bir tanım yaparsak, insan hak ve özgürlüklerine müdahale etmeden 

herkesin haklarını kullanması demektir. Birey kendini dışarıya kapatmadan farklı fikir ve 

düşüncelerin varlığını kabul edip mütevazı düşünceyle “ben bilirim, benimki mutlaka 

doğrudur,” anlayışından uzak durması felsefi hoşgörüyü temellendirmektedir.56 A. 

Cevizci, Felsefe Sözlüğünde hoşgörüyü, başkalarının kendimizden farklı olan düşünme 

tarzlarını ve yaşam biçimlerini anlayışla karşılama tavrı; karşımızdakilere, 

paylaşmadığımız görüş fikir ve duyguları özgürce dile getirme imkânı tanımaya dayanan 

anlayış, temelde farklı inanç ya da değerlere sahip olan insanların birlikte ve farklılıklara 

saygı göstererek var olabilmeleri durumudur.57 Eğer farklılıklar Tanrı'nın yarattıklarının 

ya da doğal dünyanın büyüklük ve zenginliğini temsil eden bir şey olarak kabul edilirse, 

estetik bir onaylama yapılmış olur. Eğer ki Farklılıklar insan gelişiminin zorunlu bir 

koşulu, insanlara özerkliklerini ve özgünlüklerini anlamlı kılan seçimler sunan bir koşul 

                                                 

53 Batuhan, age., s.59. 

54 Atalay, age., s. 9. 

55 Aslan, age., s. 371. 

56 Aslan, age., 5. 

57 Cevizci, Ahmet, Paradigma Felsefe Sözlüğü, Paradigma Yayıncılık, İstanbul, 2013, s. 789. 



19 

 

olarak görülürse, işlevsel bir onaylama söz konusudur. Asıl hoşgörü ise içten bir 

kabullenmeyle olur.58 

O. Hançerlioğlu’na göre hoşgörü bir dinin mezhepleri arasında ya da çeşitli dinler 

arasında çıkan çekişmelerde ve daha sonra da dinin bilime baskısı karşısında kullanılan 

(La Tolerantia) felsefi bir kavramdır. XV. yüzyılda Nicolaus Cusanus De Pace Fidei 

(İnanç Özgürlüğü Üzerine) eserinde bu kavramı ilk kez dile getirmiştir. Sonraları 

Bodinus, Spinoza, Locke, Voltaire ve özellikle XVIII. yüzyılın düşünürleri tarafından 

bilimsel ve felsefi düşünce özgürlüğünü savunmayı ifade etmede kullanılmıştır.59 

Hoşgörü, insanın zayıflık, yanılgı ve acizliğinin farkına varmasıyla, karşılıklı olarak bunu 

kabul etme ve tüm farklılıklara rağmen insani ilişkileri sürdürebilmektir. Votaire, 

Hristiyanların İznik konsülünden beri birbirlerini boğazladıklarını, Konstantin’in önce 

bütün dinlere izin verdiğini; ancak Hristiyanlığı resmi din olarak kabul ettikten sonra ise 

baskı ve zulümle bu durumun nihayetlendiğini ifade etmektedir.60 

 

1.1.4. Hoşgörünün İçeriği ve Kapsamı 

Hoşgörünün içeriğine bakarsak sadece insana yöneltilen bir tavır görülmez. Şöyle 

ki tüm işlevleriyle, eylemleriyle insanları, doğayı ve çevreyi ontolojik hallerine göre 

kabul olarak61 ifade edilebilir. Buradan hareketle hoşgörüyü tanımlarken üç durum 

karşımıza çıkar: Birincisi, insanın karşısındaki ile aynı duyumlara sahip olması; onu 

dinleme, anlama ve tanıma sorununu ortaya çıkartır. İkincisi, insanlar iletişim kurmak 

suretiyle konuya karşısındakinin açısından bakabilmektir. Hoşgörülü insan 

karşısındakinin açısından konuya bakabilme yeteneği sergiler. Üçüncüsü ise, etkileşme 

ve iletişim sırasında, karşıdakine kusurluluk hakkı tanımaktır.62 Buradaki üç esası bilmek 

ve uygulamak ciddi olarak hoşgörülü olmaya çabalamaktır. 

                                                 

58 Walzer, Michael, Hoşgörü Üzerine, Çev. Abdullah Yılmaz, Mart Matbaacılık, İstanbul, 1998, s. 26, 27. 

59 Hançerlioğlu, Orhan. Felsefe Ansiklopedisi, C.2, Remzi Kitabevi, Ankara, 1977, s. 338. 

60 Voltaire, Felsefe Sözlüğü, C. 2, Çev, Lütfi Ay, Meb. Yayınları, İstanbul, 1995, s. 377. 

61 Aslan, age., s. 6. 

62 Başaran,  İbrahim Ethem, “Hoşgörü ve Eğitim”, Hoşgörü ve Eğitim Toplantısı, Unesco Türkiye Milli 

Komisyonu ve Ankara Üniversitesi Eğitim Bilimleri Fakültesi Ortak Yayın, No, 2, 5 Mayıs, 1995, Ankara, 

s. 49. 



20 

 

Hoşgörü kavramı siyasi bir ideal olarak ve kişisel erdemler açısından önceki 

dönemlerde rastlanmış olsa da hoşgörü kavramı, açık bir şekilde modern bir nitelik içerir. 

Esas anlam olarak “acıya ve zorluğa dayanma yeteneğine” işaret eden hoşgörü kelimesi 

İngilizcede “diğerlerinin fikir ya da eylemlerine göz yumma veya sabretme” anlamıyla 

kullanımı ise ancak 18. yüzyıldan itibaren belgelenebilmektedir.63 

Tarihsel olarak hoşgörü kavramı, din savaşlarına ve siyasi baskıya eleştirel bir 

tepki olarak Avrupa tarihinin belirli bir noktasında şekillenmiştir. “Hoşgörü, Aydınlanma 

tarafından dini özgürlük konusundaki siyasi tartışma bağlamında ve vatandaşın şahsi 

haklarının onaylanması olarak desteklendi.”64 

Ancak hoşgörü kelimesine dar ya da geniş bir tanımlama yapılabilir. Siyasi olarak 

hoşgörü sadece kültürel ve dini farklılıklara müsamaha gösterilmesi olarak 

kullanılmaktadır. Dar anlamda yapılmış olan bu tanımda sıkıntı, hoşgörünün sadece siyasi 

veya dini müsamaha anlamında olmasından dolayı diğerlerine kayıtsız kalma anlamına 

gelebilir. Birey siyasi zorunluluktan dolayı diğerini hoş görmeye hazır; ancak kendi 

toplumsal ya da dini grubundan farklı bir gruba mensup olan diğerini umursamak zorunda 

değildir.65  

Siyasi boyut politik hoşgörüyü gösterirken, diğer alanlardaki yansıması psikolojik 

temelli ahlaki hoşgörüdür. Hoşgörü, pratik yaşamsal alanı içerdiği için anlamı 

genişlemiştir. Öncesinde halk kültürümüzün bir parçası olarak yerel bir kavram iken 

bugün bu özelliğini korumakla birlikte hem kurumsallaşma, hem de siyasi, sosyal, ahlaki, 

hukuki, felsefi bir boyut kazanarak evrenselleşmiştir.66 Hoşgörü evrenselleşmiş bir 

kavram olmakla birlikte herkes aynı şeyi anlamamaktadır. Çünkü evrenselleşen 

kavramlar her zaman tartışmalıdır ve popüler oldukları için kolay bir biçimde siyasi 

retoriğe gömülebilirler.67  

Politik hoşgörü çoğulcu demokrasinin düzgün işlemesine ve çoğulculuk idealinin 

gerçekleşmesine imkân tanıyan zihin hali ve toplum durumudur. Politik bir erdem olarak 

                                                 

63 Leirvik, Oddbjorn, “Hoşgörü, Vicdan ve Dayanışma”, Ahlak ve Din Eğitiminde Küreselleşen Kavramlar, 

Değerler Eğitimi Dergisi, sayı, 20, C. 8, Aralık, 2010, s. 150 

64 Leirvik age., s. 150. 

65 Leirvik age., s. 151 

66 Aslan, age., s. 11. 

67 Leirvik age., s. 148, 149. 



21 

 

hoşgörüyü demokratik çoğulculuk kuramı olarak ve pratiğinin analizini yapmak suretiyle 

irdeleyebiliriz. Diğer yandan hoşgörüyü önyargısız, psikolojik veya ahlaki bir erdem 

olarak inceleyebiliriz. 68 

 

1.2. Hoşgörünün Tarihsel Seyri 

Felsefeye insanı ilk konu edineneler sofistlerdir. Sofistler devlet şekilleri üzerinde 

durmuş; şehirden şehre, topluluktan topluluğa sosyal şartların değiştiğine tanık 

olmuşlardır. İnsanla alakalı bütün kurumların insanlar tarafından oluşturulduğu sonucuna 

varmışlardır. Sofistler iki farklı devlet teorisi ortaya atmışlardır. Birincisi sözleşme 

teorisi: Protagoras (M.Ö. 482-411) ile Antiphon (M.Ö. V. yy.) sözleşme teorisinin 

savunucusudurlar.69 Toplum sözleşmesine göre toplumsal yaşamda da herkes aynı 

derecede korunmalı ve aynı derecede haklara sahip olmalıdır. Çünkü insan doğa 

karşısında eşittir. Bu eşitlik onların eşit haklara sahip olmasını gerekli kılar. Farklılık 

sadece sorumluluk alanlarındadır, haklar ise aynıdır. Bu demokratik yönetim, kölelik 

sistemine karşı olmasından dolayı köleliği savunan bazı sofistler tarafından hoş 

karşılanmamıştır.70 

Diğer devlet anlayışı güç teorisidir. Güç teorisi İnsanın kendisini hükmü altına 

alan içgüdü ile diğerleri üzerinde hâkimiyet kurma isteğinin, kuvvetli olanın zayıf üzerine 

egemenliğini savunur.71 Sofistlerden güç teorisini savunanlar adaletin özünü güce 

dayandırırlar. Bu, güçlünün daima haklı olduğu anlamına gelir.72 Tarihteki hoşgörüsüzlük 

örnekleri, gücü elinde bulunduran inanç sistemi ve toplumdaki hâkim güç tarafından 

gerçekleştirilmiştir.73 

Sofistler, başta Protagoras (M.Ö. 482-411) olmak üzere; devlette düzensizliği ve 

çözülmeyi engelleyecek yasaların nasıl hazırlanacağını, toplumun yaşamla ilgili yasalar, 

gelenekler ve yaşantı biçimlerini tasarlayan, siyaset sanatını, insanın sosyal çevresi ile 

olan ilişkilerinin nasıl düzenleneceğini, doğru politik adımların nasıl atılacağını 

                                                 

68 Wolff, age., s. 20. 

69 Birand, Kamıran, İlkçağ, Felsefesi Tarihi, Ankara Üniversitesi, Yayınları, Ankara, 1987, s. 33. 

70 Birand, age., s. 34. 

71 Birand, age., s. 34, 35. 

72 Cevizci, Ahmet, Felsefe Tarihi, , Say Yayınları İstanbul, 2012, s. 101. 

73 Batuhan, age.,  s. 7. 



22 

 

öğretmeye çalışmışlardır. Sofist Protagoras’a göre insanlar bireysel olarak yetersizdirler 

ve kendi kendilerine yetemez oldukları için işbirliği yapmak zorundadırlar; ancak adalet 

olmadan işbirliği yapmak imkânsızdır.  İnsanın her şeyin ölçüsü olduğu, Protagoras’ın 

fikridir. Bu çerçevede düşünülürse, herkes farklı bilgilere sahip ve farklı ihtiyaçları 

olduğundan değerler çeşitli ve çoklu olmalıdır. Sofistler, farklı bakış açıları, ilgi ve 

çıkarları olan insanların bir toplum düzeni kurup barış içinde yaşamaya imkân verecek 

yetenekleri, siyasi ve politik erdemleri öğretmeye çalışmışlardır. Sofistler erdemin de 

öğretilebileceğini savunmuşlardır. Protagoras’ın insana, topluma ve yönetime bakışı 

demokrasinin teorik temellerini ortaya koyar.74 

Sokrates (470-399 MÖ) devletin, bireyi güvence altına alması gerektiğini 

vurgular. Mutluluk için ahlaki yaşantının iyi olması gereklidir. Devlet, eğitim aracılığı ile 

vatandaşlarını manevi yönden geliştirerek erdemli bireylere dönüştürebilmelidir. 

Sokrates toplumsal bir sözleşmenin bireyin devletle ve toplumla olan ilişkilerini 

düzenlediğini söyler. Bu açıdan birey yasaların ve devletin eseridir. Bireyin iyiliği ahlaki 

gelişimi ve kendini gerçekleştirme çabası,  varlık sebebi iyilik ve adalet olan devletin etki 

alanındadır. Problem devlette ve yasalarda değil yasaların uygulayıcısı insanlardadır.75 

Yasanın üstünlüğüne dayalı, tüm yurttaşların özgürlük ve mutluluğunu temin edip 

koruyacak bir hukuki düzen ve herkesi bağlayıcı olacak şekilde hazırlanan bir sözleşme, 

hükümdar ya da Bilge Kral ile yurttaşlar arasında yapılır.76 

Platon, yönetimde de en üstte filozofların olması gerektiğini savunur. Felsefeyi 

Tanrı’nın bir hediyesi olarak görür ve felsefenin insanları yüce olana yaklaştırmaya 

çalıştığını düşünür. Bu, filozofun ilahi doğadan bir pay aldığını gösterir. Platon “Tanrı 

her şeyin ölçüsüdür” der. Filozof, Tanrı’nın sahip olduğu ölçünün tek emanetçisi 

olduğundan devletin de doğal yöneticisidir.77 

Aristoteles’e (384–322 MÖ) göre insanların bir arada yaşamaları doğal olarak 

devleti gündeme getirir. Devlet bireyden önceliklidir; çünkü birey tek başına kendine 

yeterli olamaz.78 Bu sebeple insan, eksikliğini bir başkasından, başka biri eksikliğini bir 

                                                 

74 Cevizci, age., s. 65, 66.  

75 Cevizci, age., s. 73, 74. 

76 Cevizci, age., s. 75. 

77 Cevizci, age., s. 84. 

78 Aristoteles, age.,10. 



23 

 

başkasından temin etme yoluna gider. Bu da insanların bir araya gelmesinin nedenidir ve 

hepsi yardımlaşarak ortaklaşa yaşarlar. Bu bir toplum düzenidir.79 Devlet de bir toplum 

düzenidir. Devletin içinde yaşayanlar yasalarla örgütlenirler.80 Toplumun temeli 

bireylerin ortak iradeleri sonucu oluşan toplumsal sözleşmeye dayanır. Yani insanlar 

vahşi doğadan korunmak, ihtiyaçlarını karşılamak, daha iyi bir yaşam sağlamak amacıyla 

topluluk halinde yaşamaktadırlar. Yasalar Tanrı’nın değil insanın ürünüdür.81 

Devlet herkesin aile ve tüm yakınlarıyla iyi yaşamalarını, mutlu ve huzurlu bir 

yaşam sürmelerini amaçlar.82 Amaç adalettir ve adalet herkes için iyi olandır. Eşit olanlar 

için adalet de eşittir. Adaletli toplum iyi toplumdur.83 Devlet herkese eşit pay ve eşit görev 

savunusu yapar. Herkes rollerine göre eşit ve görevlerini yapmalıdır.84 Aristo insanın ruh 

yönünü ikiye ayırır. Biri akılla ilgili olan bölüm, diğeri de akılın olmadığı bölümdür. 

Aklın olduğu bölümü de ikiye ayırır. Biri pratik akıl, diğeri teorik akıldır. Yasalar 

yapılırken bunlar göz önünde bulundurulmalıdır. Çünkü birey faydalı şeyleri, iç değeri 

olan şeyleri yapmalı ve barış içinde yaşamalıdır. Hayat, inceliklerle dolu olduğunda 

yaşanılabilirdir.85 Açıktır ki hoşgörü hayatı yaşanılır kılan incelikli bir davranıştır. 

Helenistik dönem (330-30 MÖ.) öncesi uygar olmayan toplumlar, geleneklerinin 

dışında olan her şeye karşı hoşgörüsüzdürler. Yabancılara karşı kuşkucudurlar. Minos 

Uygarlığı’nda hoşgörünün ilk kez görüldüğü dönem Grek çağıdır. Bu dönem ekonomik 

temelli olduğundan yabancılarla kurulan iletişim ve iyi ilişkiler gerekli görüldüğünden 

hoşgörü kavramı, toplumsal ilişkileri dizayn etmek maksadıyla ortaya çıkmış ve 

gelişmiştir.86  Helenistik dönem anlayışına göre devlet doğal bir kurum değildir. Devlet 

bireyler için vardır ve sözleşmeye dayalı bir kurumdur.87 

İlk çağın bütün öteki toplumlarında olduğu gibi Roma’da da dinin sosyal düzeni 

pekiştiren manevi bir dayanak olduğu düşüncesi hâkimdir. Önceleri yabancı bir din olan, 

                                                 

79 Eflatun, Devlet, Çev. Sabahattin Eyüboğlu Cimcoz, Remzi Kitabevi, İstanbul, 1971, s. 59. 

80 Aristoteles, age.,  s. 70. 

81 Cevizci, age., s. 67. 

82 Aristoteles, age., 84. 

83 Aristoteles, age., s. 91. 

84 Aristoteles, age.,  s. 117. 

85 Aristoteles, age., s. 222. 

86 Russell, Bertrand, Sorgulayan Denemeler, Çev. Nermin Arık, Say Yayınları, İstanbul, 2004, s. 211. 

87 Cevizci, Ahmet, age., s. 139. 



24 

 

üstelik ulus ve imparatorluğun Tanrı’larını tanımayan Hristiyanlığa karşı bu düşünceyle 

kovuşturmalara girişen Roma devleti, Hıristiyanlık artık karşı konulmaz manevi bir güç 

haline geldiği gün, aynı düşünceyle Hristiyanlığı devletin resmi dini olarak tanıyacaktır. 

Bütün bunlar Roma’nın toleranssızlığının doğrudan doğruya dinle bir ilgisi olmadığının, 

salt pratik siyasi sebeplerden kaynaklandığını gösterir.88 

Hristiyan Katolik dünyası,  ilahi kitap, insan ve kilise olarak üç tarafı olan bir 

sistemden oluşur. İlahi kelamın yorumu kiliseye aittir. Bu suretle Tanrı mesajını tarihte 

bedene bürünerek verir. O beden de kilisedir. Kilise din adamlarının kontrolündedir. Din 

adamları hakikat anlayışlarını ve yorumlarını diğer insanlara anlatırlar. Bu durumda birey 

direkt olarak vahyin muhatabı değildir.89 XII. yüzyıl kilisenin fikirlerine karşı aykırılıklar 

baş gösterince kilisenin hoşgörüsüz tarafı90 reform döneminde ortaya çıkar. Orta çağın 

aynı toplumda tek din düşüncesine inatla bağlı kalan Batılı devletlerde mezhep 

farklılıkları nedeniyle ortaya çıkan din savaşları toplum düzenini bozmuş, bu durumda 

Avrupa’nın uzlaşmaktan başka çaresi kalmamıştır. Özgürlük, barış; hoşgörü ise anlaşma 

gibi muamele görmüştür.91 

Birey kendini bilinç üzerinden inşa etme faaliyeti ile yaşadığı ortamları da hızla 

değiştirmeye başlamıştır. Descartes’ten (1596-1650) sonra bireyciliğin öne çıkmasıyla 

başlayan bu süreç hızlı değişim ile birlikte hayat standartlarının da değişmesini 

etkilemiştir. Manevi aidiyet duygusu ve geleneklerin yerine bireysel formların önem 

kazanması ve benmerkezci bir yaşam anlayışının hayatın her alanında yer bulması 

hoşgörü problemini de tetikler olmuştur.92 

Birey varlık anlayışı olarak bireyselliği ve farklılıkları ön plana koymuştur. 

Böylelikle çeşitlilik alenileşmiş ve birey kendini ifade etmede ayrıcalıklı görmüştür. 

Toplumda bireyleri bir arada tutan değerlerin zayıflaması, siyasi ve ekonomik etkenlerin 

sınıflandırıcı tavrı, insanların kendi varlığını gerçekleştirmede güvensizlik ve 

yetersizlikleri nedeniyle bireylerin kendi iç dünyalarına çekilip farklılıklarından dolayı 

                                                 

88 Batuhan, age.,  s. 102. 

89 Şebusteri, age., s. 102. 

90 Batuhan, age., s. 192. 

91 Batuhan, age., s. 31. 

92 Türer, Celal, “Ortak Yaşamlar Ortak Ölçütler”, Ortak Yaşama Kültürü Ve Felsefesi, Ziraat Grup 

Matbaacılık,  Ankara, 2015,  s. 364. 



25 

 

kendilerini ayrıcalıklı görmeleri toplumsal bağların ve ortak yapıların oluşmasına engel 

olmaktadır.93 

XIX. yüzyılın ikinci yarısıyla XX. yüzyılın ilk çeyreği arasındaki yıllar, bu konuda 

geçmişle bir hesaplaşma, tarihi sorguya çekme, bir de o zamana kadar elde edilen pozitif 

sonuçların bilançosunu çıkarma karakterini taşıyordu. En ileri görüşlü düşünürlerin bile 

silkinemedikleri bu iyimserlik havası, bilindiği gibi uzun sürmedi. İlk dünya savaşı ve 

ardından ortaya çıkan tümelci, baskıcı rejimler, farklı boyutlu bir sosyal sıkıntıya yol açtı. 

Vicdan özgürlüğü sıkıntısı yerini düşünce özgürlüğüne bıraktı. Düşünce özgürlüğünü 

tehdit eden tehlike siyasi fanatizmdi.94 Günümüzde, geçmişte çözüme kavuştuğu 

düşünülen dini hoşgörü de dâhil olmak üzere insanların hayatında yer alan politik ve 

ekonomik meseleler hoşgörü ve toleransı yeniden gündeme getirmiştir. 95 

 

1.3. Hoşgörülü Olmanın Sebepleri 

İnsan zaten bir arada yaşamaktadır ve herkes bunun farkında; ancak asıl sorun bir 

arada yaşarken nelere dikkat edeceğimizdir?96 “Bir şekilde yaşamak zorundaysak toplum 

içinde yaşamak zorundayız. Eğer toplum içinde yaşamak zorundaysak bu da mümkün 

olan en az acıyla olmalı. Kaçınılmaz olan acı çekme farklı koşullar altında farklılık 

gösterecektir ve tarihin tüm evrelerinde kesinlikle aynı değildir.”97 Ancak insanlar 

arasındaki ortak bağ, tahammül ve tesamüh yani hoşgörüdür.98 Platon99 ve İbn Haldun100 

ihtiyaçların karşılanması için hoşgörüyü gerekli görürler. İnsanları bir arada yaşamaya 

mecbur eden temel ihtiyaçlar, fiziksel varlığın devamı için olan ihtiyaçlar ve varlığımızı 

anlamlandırma çabası için manevi ihtiyaçlar olarak ikiye ayrılır. Kişinin beslenme, 

barınma, güvenlik ihtiyacı, bedensel bütünlük için gereklidir ve bununla fiziksel varlığını 

                                                 

93 Türer, age.,  s. 365, 366. 

94  Batuhan,  age.,  s. 5. 

95  Batuhan,  age.,  s. 6. 

96 Tan, Necmettin, “Ortak Yaşamak İçin Ortaklaşmak”, Ortak Yaşama Kültürü Ve Felsefesi, , Ziraat Grup 

Matbaacılık,  Ankara, 2015,  s. 408. 

97 Moore J. R. Barrington, “Hoşgörü ve Bilimsel Bakış Açısı”, Saf Hoşgörünün Bir Eleştirisi, Çev. Soner 

Soysal, Heretik Yayınları, 2014, Ankara, s. 68. 

98  Meriç, Cemil, Bu Ülke, İletişim Yayınları,  İstanbul, 2015, s. 57. 

99  Eflatun, age., s., 59. 

100  İbn Haldun, age., s. 80. 



26 

 

devam ettirir. Manevi ihtiyaçları ise hayatı anlamlı kılmaya yardımcı olacak değerleri 

inşa etmektir. Devlet ise ayrım yapmadan bireyin maddi ve manevi bütünlüğünü 

sağlamaya çalışmalıdır.101 

Farabi’ye göre bir arada yaşamanın birçok sebebi olabilir. İnsanların birbirlerine 

yaklaşma ve birbirlerinden uzaklaşmalarını ne doğa ne irade emreder. Bilakis insanın 

insanla kavgası, insanın birbirine düşman olmasını doğurur. İki kişi birbirleriyle ancak 

mecburen anlaşır ve ihtiyaç anında bir araya gelir.102 Aynı şekilde Platon’a göre de insan, 

eksikliğini bir başkasından, başka biri eksikliğini bir diğerinden temin etme yoluna gider. 

Bu da insanların bir araya toplanmasına yol açar ve hepsi yardımlaşarak ortaklaşa 

yaşarlar. Bu bir toplum düzenidir.103 Her insan, yaşamak ve hedeflerine varmak için 

ihtiyaç duyduğu şeyleri tek başına sağlayamaz. Her birey bu yüzden, diğer insanlarla bir 

araya gelmeye muhtaçtır. Her birey bu ihtiyaçlardan sadece üzerine düşeni yapar. Bütün 

insanların birbirleri karşısındaki durumları da aynıdır. Farklı insanların bir araya 

gelmelerinden topluluk oluşur. Her topluluk büyüklük ve genişliğine göre isimlendirilir. 

Hoşgörü de ancak fazıl bir şehirde gerçekleşir.104 Öte yandan ihtiyaçları karşılamak için 

devletler de ortak olabilecektir. Ticaret toplumları birbirine yaklaştıran bir paydadır.105 

Başkasının varlığının nedenini ve varlığının farklılığını anlamak ve başkası 

dediğimizi tanımak için sadece hissetmek ve görmek yeterlidir.106 Başkasıyla ilişkide ve 

iletişimde insan, kendisinin farkına varır. Kendini bilmek, olmak ve olgunlaştırmaktır. 

Bunu fark etmemek çatışmadır. Çatışmanın nedeni bireyin kendini tanımaması veya 

bilmemesidir. Çözüm ‘kendi’ olmak için kendini tanımaktır.107 Açık bir şekilde 

anlaşılmaktadır ki birlikte yaşamak bir varoluşsal sorundur; çünkü bir arada yaşamak 

varoluşsal bir zorunluluktur. Ortak yaşam tek tek bireylerin katılımıyla gerçekleştiğinden 

ortak ölçütlerin olması gereklidir. Bunu sağlamak için önce istekli olmamız gerekir. 

Konuşmalar, bana göre ve ben odaklı olursa bu mümkün olmayacaktır. Ötekinin, ‘Ben’in 

                                                 

101 Tan, age., s. 409. 

102 Farabi, age., s. 106, 107, 108, 109. 

103 Eflatun, age., 1971, s. 59. 

104 Farabi, age., s. 79. 

105 Eflatun, age., s. 61. 

106 Tunç, Aynur İlhan, Çok Kültürlülük ve Birlik, Ortak Yaşama Kültürü Ve Felsefesi, Ziraat Grup 

Matbaacılık, Ankara, 2015, s. 379. 

107 Krishnamurti, Jiddu., Hakikat Üzerine,  Çev. Deniz Demirdöven, Ayna Yayınevi, İstanbul, 2003, s. 30. 



27 

 

oluşma sürecini başlattığını bilmek önemlidir. Ortak kararlar sağduyuyla verilmelidir ve 

bu her daim canlılığını hissettirmelidir Bu konuda gayretli olmak ve sorunlara çözüm 

odaklı yaklaşmak gerekir.108 

Kıskançlık ve sınırlamalar olmadan, yaşam arzusuyla dolu ve başka insanların 

birer engel değil, birer yardımcı olacağı anlayışıyla yeni bir ahlak oluşturulmalıdır. Eğer 

insanlar, başkalarını mutsuz etme peşinden koşmak yerine kendi mutluluklarının peşinde 

olmayı öğrenirlerse, bu beklenti hemen gerçekleşebilir. Bu ahlak hiç uygulanmayacak 

kadar zor değildir ve benimsenmesi dünyayı cennete dönüştürebilir.109 Ancak bir arada 

yaşayan insanlar arasında tabii durum tam bir barış durumu değildir. Her birey, diğerinin 

şahsi güvenliği hakkında teminat vermelidir; bu da ancak kanuni olarak sağlanmalıdır. 

Kanunlar ve yasalar bireylerin güvenliğini güvence altına almalıdır.110 

Farabi insanların algılama, anlama ve akletme bakımından birbirlerinden farklı 

olduklarını söyler.111 Bir diğer farklılık insanların içerisinde bulundukları kültür ve dildir. 

Mesele, farklılıkların özündeki benzerliği görebilmektir. İnsanların kavramadaki 

anlayışları onları farklılaştırır. Zihin darlığı insanların gerçeği görmesine engel olabilir.112 

İnsanların karakterleri de simaları gibi birbirinden farklıdır. İnsanın karakterini özgürlük, 

bireyselleşme ve içsel özellikleri yapılandırır ve şekillendirir. Karakter simaya bağlı 

değil, simadan yansıyandır. Karakter özgür ve tekrardan uzak, kendine hastır ve tabiata 

direnir. Karakter aynı zamanda doğaldır, bireyseldir ve özgürdür. Her insanın görünüşü 

farklı olduğu gibi karakterleri de farklıdır.113 Farklılıklardan dolayı insanın bilgisinin 

değişken olması, bireysel öğrenme farklılıkları ve bilginin edinilme şartlarının 

farklılıkları,  çoğulculuğun zorunlu olduğunu gösterir. Çoğulcu toplumlarda hoşgörü 

                                                 

108 Türer, Celal, “Ortak Yaşamlar Ortak Ölçütler”, Ortak Yaşama Kültürü Ve Felsefesi, Ziraat Grup 

Matbaacılık,  Ankara, 2015, s.  374. 

109 Russell, age., s. 26. 

110 Kant, Immanuel, Ebedi Barış Üzerine Felsefi Bir Deneme, Ankara S.B.F. Yayınları No, 33, Çev.  

Abadan, Dr. Yavuz, Meral, Seha L., Ankara, 1960, s. 17. 

111 Farabi, age.,  s.77, 78. 

112 Yaran, Sadık Cafer, “İbn. Arabi, Mevlana, Yunus Emre’ye Göre Ötekinin Durumu”,  İslam ve Öteki, 

Dinlerin Doğruluğu Kurtarıcılık ve Bir Arada Yaşama Sorunu, Kaknüs Yayınları, İstanbul, Nisan, 2001, s. 

329. 

113 Izzetbegoviç, Aliya, Doğu Batı Arasında İslam, Çev, Salih Şabar, Klasik Yayınları, İstanbul, 2016, s. 

150. 



28 

 

ilkesel olarak zorunludur. Çoğunlukla çoğulcu toplumda azınlık olanların devlet 

tarafından hakları kısıtlandığı için en çok onlar hoşgörü talep ederler.114 Bu problemin 

çözümü farklı düşüncelerin birbirleriyle uyumlu ahenkli yaşayabilmesidir. Farklılıkları 

ortadan kaldırmak çözüm yolu değildir. Diğer bir çözüm her düşüncenin kendine yaşam 

alanı oluşturması yoluyla ortaklık kurulmasıdır.115 Çünkü doğal olarak insanların aynı 

duyguları aynı inançları taşımaları mümkün değildir. Bu gerçeği fark ederek, baskıya ve 

zora başvurmadan farklılıkların kabul edilmesi bir erdemdir. Farklı olan düşüncelerin 

doğal karşılanması, özgürce ifade edilme imkânı verilmesi sevgi ve hoşgörünün ön 

koşuludur. Hoş görmek; aldırış etmemek, görmezden gelmek veya savsaklamak 

anlamlarında değildir.116 Başka bir çözüm nezaketli olmak, bir kişinin, kendisinin veya 

çevresindekilerin meziyetlerine ve görüşlerine saygılı olma alışkanlığıdır.117 Nezaketli 

olmayla yakından ilişkili olan alçakgönüllü olmak, insanın kendisini ve kendisinde olan 

şeyleri, karşısındakilerden veya onlarda bulunan şeylerden üstün tutmamaktır.118 

İnsanların birbiri üzerinde tasarruf hakları yoktur. Yaratan ona iki seçenek sunmuş 

ve tercihlerinde serbest bırakmıştır. İnsana düşen de bu hakka engel olmamasıdır. “Biz 

insanı muhakkak bir meşakkat içinde yarattık(...) Biz ona iki göz, bir dil, iki dudak 

vermedik mi? Ve ona iki yol da gösterdik. Fakat o, sarp yokuşa aldırmadı. Sarp yokuş 

nedir, bilmiyor musun? O köle azat etmektir. Yahut bir açlık gününde yemek yedirmektir, 

yakınlığı olan bir yetime yahut bir toprakta sürünen bir yoksula ve sonra da iman 

edenlerden, birbirine sabrı tavsiye; birbirlerine merhameti tavsiye edenlerden 

olmaktır.”119 A. Izzetbegoviç bu konuyla ilgili olarak Beled suresinin 4. ayetinden yola 

çıkarak şu sonuca ulaşır: İnsanlar Allah’ın bu örneğine uyarak, yani Yaratan'ı taklit edip, 

insanı tenkit edebilir. Başkası için mücadele etmek ve seçmek yerine, ona mücadele ve 

seçme özgürlüğünü bırakmak daha doğrudur.120  

                                                 

114 Şebusteri, age, s. 79. 

115Öztürk, Ümit, Özsoy, Seda, Ortak Yaşama Kültürü Ve Felsefesi, Ziraat Grup Matbaacılık, 2015, s. 336. 

116 Kavcar, Cahit,  Hoşgörü ve Eğitim Toplantısı, Unesco Türkiye Milli Komisyonu ve Ankara Üniversitesi 

Eğitim Bilimleri Fakültesi Ortak Yayın, Ankara,  5 Mayıs, 1995, s. 2. 

117 Russell, age., s. 29. 

118 Russell, age., s. 31. 

119 Beled, 90/4. 

120 Izzetbegoviç, age., s. 82. 



29 

 

İnsana kendi yaptıkları doğruymuş gibi gelir. Bu doğal bir içgüdüdür. 

Başkalarının düşünceleri karşısında kıskançlık gösteren ve sadece kendi fikirlerine ve 

düşüncelerine önem verenler, başkalarının bildiklerini veya öğrendiklerini paylaşması 

karşısında kendi fikirlerinin ve düşüncelerinin aşağılandığı fikrine kapılıp savunu 

yapmaya çalışırlar. Karşıt fikri çürütecek kanıt bulamayınca atalarının kabul ettiği kendi 

savunularını “Keşke bizler de onlar kadar sağgörülü olabilsek’’ derler. Sanki kendi 

bildiği tek doğru imiş, düşüncesinden dolayı rahat davranırlar. Geçmişte edinilen bilgiler 

birey tarafından kendi zihninde yapılandırılmadığı, aklın süzgecinden geçirilmediği, 

doğruluğu ve yanlışlığı konusunda gerekli deliller üzerinde çalışılmadığı zaman sadece 

başkalarının düşüncelerinin taşıyıcısı olacaklardır. Yeni bir şey üretme gayreti de 

olmayacaktır. Sadece zorda kalındığında hemen kendinden öncekilerin kanaatlerini bilgi 

ve kanıt olarak sunacaklardır.121 Bir konuyla ilgili başkasıyla ilişkilerimizde karmaşa 

vardır. Toplumda sahip olduklarımızla ve fikirlerle ilişkinin boyutunu anlamayı, birey 

kendisi sağlamalıdır. Başkaları sadece ışık tutabilir.122 

İnsan herhangi bir kimseye baskı uygulama ve zor kullanma istediğinden zihnen 

arınmalıdır.“Dinde zorlama yoktur”123 ilkesi, ayırt edici bir sınır ve kesinlik olan bir 

ilkedir. Başka bir ayette şöyle buyurulmuştur: “ Sen onların üzerinde baskı kuran bir 

zorba değilsin.”124 “O halde sen mi inanmaları için insanları zorlayacaksın…?!”125  

İnsanlardan,  düşüncelerinden vazgeçmelerini istemek, onlara düşüncelerinden dolayı 

işkence etmekten daha insani değildir.126 

 

1.4. Hoşgörünün İmkânı  

Hoşgörülü olmayı sağlamak için öncelikle hoşgörü bilincinin oluşturulması 

gerekmektedir. Yani birey diğerleriyle neden bir arada yaşaması gerektiğini 

anlamalıdır.127  

                                                 

121 More, Thomas, Ütopya, Çev. Çiğdem Dürüşken, Kabalcı Yayınları, İstanbul, 2012, 2. Baskı, s. 65. 

122 Krishnamurti, J, Hakikat Üzerine, Çev. Deniz Demirdöven, Ayna Yayınevi, İstanbul, 2003, s. 22. 

123 Bakara, 2/256.  

124 Ğasiye, 88/22. 

125Yunus, 10/99  

126 Izzetbegoviç, age., s. 81. 

127 Tan, age., s. 408. 



30 

 

Hoşgörü bilinçli olarak uygulanmalı. Seneca’ya göre hoşgörü, ne gelişi güzel ve 

sıradan ne de aşırı olmalıdır.128 Dengeli ve mutedil olmalıdır. Hoşgörü gerektiren bir 

durumdan hemen sonra ortaya çıkmalıdır. Seneca’ya göre hoşgörü konusunda adaletli 

olunması gerekir. Yöneticinin hoşgörüsü kapsayıcı olmalı, herkesi kuşatmalıdır.129 

Hoşgörü yanlış davranışın hemen ardından gelmeli ki kişinin kendi yanlışını görme fırsatı 

olsun. Bu amaç güdülmeden sergilenen hoşgörü olumsuz bir hoşgörü olacaktır.130 

Hoşgörünün gerçekleşmesi için iletişim gereklidir. Bu nedenle hoşgörünün 

gerçekleşmesi için en az iki kişinin olması gerekir. Bu anlayış bireyde toplum bilincini 

zorunlu kılar. Birey kendini toplumun dışında yahut üstünde değil, toplumla birlikte 

hissetmek zorundadır.131 Hoşgörülü insanların anlayışları hesaba katıldığında, 

hoşgörünün bir sebep ve neden değil; bir sonuç olduğu görülür.132 

Hoşgörü bireyin kendisinin dışındakilerin farkında olmasıdır. Birey kendisini 

merkeze aldığında üç tavır sergiler. Birincisinde, birey iyi niyetle kendisine karşıt olan 

düşünce inanç ve tavırları affeder. İkincisinde, karşıt tutum,  davranış ve düşünceleri 

kabul etmez. Ne yapacağını nasıl bir tavır takınacağını bilemez. Belirli bir kişilik ortaya 

koyamadığı için hoşgörü tarafsız olarak kullanılır. Üçüncüsünde ise birey kimliğini 

yitirme korkusu, ya da hoş görülen durum kendinin de başına gelir düşüncesiyle 

hoşgörüye sığınır. Bu durumda hoşgörü kişinin kendisine yönelik bir tutumdur.133 

Hoşgörü bilinci düşüncenin ve davranışın niteliklerini belirler. 

Bireyin hoşgörüye dair iç görüsü olmalıdır. Hoşgörü noktasında hoşgörü 

psikolojisine yönelik bir iç görü ve yaşanılan duyguları gözlemleyerek hoşgörüye sahip 

olunulabilir. Hoşgörü, bağnazca düşünceden uzak kişi için mümkündür. Diğerine düşman 

dahi olsa bir kabul söz konusudur.134 

                                                 

128 Seneca, Hoşgörü Üzerine, Çev. Bedia Demiriş, Doğu Batı Yayınları,  Ankara, 2014, s. 32. 

129 Seneca, age., s.  31 

130 Seneca, age., s. 32. 

131 Erinç, Sıtkı M., “Eğitsel Boyut Göstergesi Olarak Hoşgörü”,  Hoşgörü ve Eğitim Toplantısı, Unesco 

Türkiye Milli Komisyonu ve Ankara Üniversitesi Eğitim Bilimleri Fakültesi Ortak Yayın, Ankara,  5 

Mayıs, 1995, s. 58. 

132 Erinç, Sıtkı M., age, s. 59. 

133 Erinç, Sıtkı M., age,  s. 61. 

134 Wolff, age., s. 49. 



31 

 

Hoşgörünün gerçekleşmesi için farklılıklar olmalıdır. İnsanların farklılıkları ile bir 

arada yaşayabilmesinin koşulu hoşgörüdür. Davranışlar tehdit içermediği sürece hoş 

görülebilirler. Farklı düşünceler ve davranışlar aykırı olsa da zarar vermediği müddetçe 

hoş görülüp katlanılabilirdir.135 İnsanların her şeyi kendine göre şekillendirme isteği 

hayatı zorlaştırır. Herkesin kendi yetiştiği ortamın kazandırdığı davranışları vardır. İnsan, 

karşısındakinin kendine baskısını hoş karşılamaz.  Ancak kişilik ve varlık haklarına aykırı 

olmayan davranışlar hoş görülebilir. İnsanlarla iletişim sağlanırsa karşıdakini de 

anlamanın bir yolu olan empatiyi gerçekleştirerek hoşgörüye imkân sağlanabilir.136 

Eğitim hoşgörüyü sağlamada yardımcı bir etken olabilir mi? Hoşgörü eğitim 

yoluyla bireylere kazandırılabilir. Platon insan tabiatının, eğitim yoluyla 

değiştirilebileceğini söyler.137 Çünkü eğitimin amacı iyi insan yetiştirmektir. Ayrıca 

eğitim insanın varoluşunu gerçekleştirmesini sağlar. Bunun için özgür zihinlerin 

oluşturulması amaç edinilmeli, esnek, eleştiriye açık, yapıcı ve kendini gerçekleştiren 

bireyler yetiştirilmelidir. Eğitim insanların kimliklerini, kişiliklerini yok etmemeli; kişilik 

ve kimlik bütünlüğünü sağlayabilmelidir.138 Ancak hoşgörüyü yüzeysel ve sınırlı bir 

müsamaha olarak öğretmek yeterli değildir.139  

  Hoşgörünün olması için hoşgörü bilincinin olması gereklidir. Hoşgörü bilincinin 

oluşması felsefi tutumu, eleştiren zihin yapısını ve bütüncül bakış açısını kazanmayla 

mümkün olabilir.140   Felsefe mantık sosyoloji psikoloji gibi beşeri bilimlerin desteği ile 

yapılacak olan bir din eğitimi hoşgörü kazandırmada etkin olabilir. Bir mezhep yahut bir 

anlayış doğrultusunda verilen yüksek din eğitiminde ısrar etmek, din eğitimini dinle ilgili 

konularda yeterli insan yetiştirmek yerine, dinin ve inancın korunması için bir araç olarak 

görmek, dini, ideoloji haline getirmenin en kısa yoludur. Açıktır ki dini değerlerin 

aşılanacağı yerler yükseköğretim kurumları değildir. Dini değerler ancak küçük yaşta 

                                                 

135 Soykan, Ömer Naci,”İnsanın Bir Varoluş Tarzı Olan Kültür, Neden Çatışmalara Yol Açıyor?”,  Ortak 

Yaşama Kültürü Ve Felsefesi, Ziraat Grup Matbaacılık, Ankara, 2015, s. 323. 

136  Soykan, age.,  s. 324. 

137 Eflatun, age.,  s. 100. 

138  Soykan, age.,  s. 330. 

139 Leirvik Oddbjorn, “Hoşgörü, Vicdan ve Dayanışma: Ahlak ve Din Eğitiminde Küreselleşen Kavramlar”, 

Değerler Eğitimi Dergisi, Sayı, 20, C. 8, Aralık, 2010, s. 158. 

140  Tunç, Aynur İlhan, “Çok Kültürlülük ve Birlik”, Ortak Yaşama Kültürü Ve Felsefesi, Ziraat Grup 

Matbaacılık, Ankara,  2015,  s. 393. 



32 

 

olanlara eğitim veren kurumlarda verilmelidir.141 Hoşgörü eğitimi bir anlamda eğitilen 

bireylerin vicdanlarına hitap etmeyi ve inançlar üstü dayanışmayı öğrenmelerine 

yardımcı olmayı ifade eder. Bu ise, geleneksel sınırlara meydan okuyan yeni bir ahlaki 

topluluk oluşturmak anlamına gelir.142 Eğer bireyler empati yapabilirlerse vicdan temelli 

bir hoşgörü eğitimi aşamalı olarak inançlar arası dayanışmanın temelini oluşturabilir. 

Ancak bu tasarı, ahlakı öğrenirken, din ve siyasetle ilgili konuşurken ve hoşgörü ile ilgili 

tartışırken bireylerin yüzleşmesine izin verilirse gerçekleşebilir.143 

             “Hoşgörü benimseme ile yadsımanın diyalektiğidir.” Hoşgörünün bu kadar 

konuşulması henüz dünya genelinde ırk, renk, kültür, etnik ve inanç farklılıklarından 

dolayı insanın evrimini tamamlayamadığını gösterir. Hoşgörü eğitimi açısından 

düşündüğümüzde şu üç boyutu önemlidir. 1. Farklı inançları, grupları, pratikleri kategorik 

değerlendirmeye tabi tutmadan, esnek ve anlayışlı olmak. 2. Farklılıkların ve ayrılıkların 

çeşitliliğine imkân tanımak. 3. İnançların, pratiklerin, kültürlerin çeşitliliğini kabul 

etmek; hiçbir inancı ve kültürü yadırgamamak.144 Aslında hoşgörünün sağlanabilmesi 

insanın, insan olma evrimini gerçekleştirmiş olması anlamındadır. 

Hoşgörünün olması insan hak ve özgürlüklerini gerektirir. Yaşama hakkına saygı, 

yardım isteyenden yüz çevirmemek, hak ve adalet duygusu, hakkaniyetli davranış ve 

güzellikleri görebilme birlikte yaşamayı kolaylaştıran unsurlardır.145  

İnsanın doğaya bakışı, saygı, sevgi ve merhamet barındırmıyorsa insanı da 

doğadaki herhangi bir nesne gibi görmeye başlar.146 Tüm diğer varlıklara saygı aslında 

bireyin kendisine olan saygısının bir sonucudur. 

    Hoşgörü, dar bir şekilde anlaşılırsa diğerine karşı kayıtsız kalmak anlamına 

gelir. Bu, diğerine karşı pasif bir hoşgörüdür. Oysa hoşgörü üstü bir tutum olan “olumlu, 

yaratıcı ve ötekinden sorumlu” bir yaklaşım önerilebilir. Bu yaklaşıma göre hoşgörü 

dayanışma demektir. Dayanışma “ötekinin farklılığının aktif ve olumlu bir şekilde saygı 

                                                 

141 Tan, age., s. 415. 

142 Leirvik, age., s.164. 

143 Leirvik, age., s. 165. 

144 Dağlı, Çetin Ramazan, “Eğitimde Hoşgörü”, Hoşgörü ve Eğitim Toplantısı, , Unesco Türkiye Milli 

Komisyonu ve Ankara Üniversitesi Eğitim Bilimleri Fakültesi Ortak Yayın No, Ankara, 5 Mayıs, 1995, 2, 

s. 39. 

145 Tunç, age,, s. 394. 

146 Soykan, age., s. 332. 



33 

 

görmesi…”147 anlamına gelir. Bu, diğerine karşı sorumlu olmak demektir. Dayanışmadan 

kasıt bir grup çıkarı meselesi değildir. Dayanışma diğeriyle “birlikte katlanmak” 

anlamındadır. Hoşgörünün ötesine geçmek, ahlaki farklılıkları belirsiz hale getirmek veya 

üzüntü verici toplumsal ve siyasi çatışmaları görmezden gelmek değildir. Şöyle ki 

hoşgörü, dayanışma açısından değerlendirilirse, diğeri ile hatta korunmasız olması 

durumunda, düşmanla bile birlikte sıkıntılara katlanmaya hazır olmak demektir. Daha 

derin bir biçimde dayanışma; düşmana karşı direnme ve mücadeleden vazgeçmeden 

düşmanı sevebilmek anlamına bile gelebilir. Bu durumda olması gereken, inançlar üstü, 

milletler üstü bir dayanışmadır.148 Kısacası insan olma ortak noktasında birleşebilmektir.  

 Dayanışma vicdanla bağlantılı bir durumu ifade eder. Vicdan, ‘…ile bilmek’ 

anlamına gelir. Saklı anlamı ise ahlaki bilgidir.149 “Vicdanım, kendini yaralı bir senin 

yerine koyan bir benden başka bir şey değildir.”150 Vicdanlı birey diğerini anlayabilendir. 

Vicdan kutsaldır. “Vicdanın kutsiyeti birbirleriyle sıkı ilişkisi olan Tanrı’dan 

gelen iç ses, sevginin hakikati, pasif direniş, şiddet karşıtlığı, demokrasi ve dini 

kapsayıcılık gibi kanaat ve kavramsallaştırmalar kümesine aittir.”151 Vicdan bağı ahlaki 

kanaatlerden daha derin bir anlam ifade eder. Vicdan, ahlaki ve siyasi konularda aynı 

düşünüp düşünmediğine bakmadan diğeriyle beraber sıkıntılara katlanmaya ve ona destek 

olmaya hazır olma anlamındadır.152  Empati, vicdan ve dayanışma hoşgörülü olmanın bir 

parçasıdır. 

             Gündelik hayatın içinden birlikte yaşamanın ilkeleri olarak somut yaşantılar 

örnek verilebilir. Hayatı paylaşmak, akraba ziyareti, komşu, hasta ve bayram ziyaretleri, 

taziyeler bunu gösterir. Güven duygusu, aynı avluda evlerinin kapısına kilit vurmadan 

yaşayabilmek, can, mal, namus konusunda birbirinden emin olmak, başkasını düşünmek, 

fedakârlık, yardımlaşma ve paylaşma, diğerini önemseme, tüm bunlar ortak yaşamayı 

sağlayan unsurlardır. Farklılıklara düşmanca bakmama, insani ilişkileri sürdürme, vefa, 

                                                 

147 Leirvik, age., s. 163. 

148 Leirvik, age., s.163. 

149 Leirvik, age., s. 152 

150 Leirvik, age., s.154 

151 Leirvik, age., s.155. 

152 Leirvik age.,  s. 159. 



34 

 

insanları muhabbete götüren ortak duygu ve düşünceler, hoşgörüyü kazanma açısından 

önemlidir.153  

Toplumsal barışı ve huzuru sağlayıp birlikte yaşamanın imkânı olan hoşgörüyü 

nasıl kazandırabiliriz? Hoşgörü, davranışlarla ve küçük yaştaki çocuklara konuyla ilgili 

farkındalıklar kazandırılarak verilebilir. Alay etme, aşağılama, hor görme, suçlama, 

ötekileştirici ifadeler kullanma, önyargı, karşıdakini dinlememe, ciddiye almama ve 

iletişimde kullanılan dil önemlidir. Felsefi düşünüş ve eleştirel bakış açısının 

kazandırılması, özgür düşünen ve başkalarının da özgür olduğunu kabul eden 

zihniyetlerin oluşturulması, bireysel ve toplumsal olarak çözüm olabilir. En önemlisi de 

empati dediğimiz karşımızdakinin duygularını anlamak amacıyla diğerinin yerine 

kendimizi koyup, onu kendi şartlarında değerlendirmek ve anlamaya çalışmak bireysel 

ve toplumsal açısından hoşgörüyü daha da mümkün kılar.154 

              Devlet, hoşgörünün olması için toplumu birleştiren ana unsur olarak etkin bir 

konumdadır. Devletin tavrına ve hoşgörü anlayışına göre durum değişebilir. Toplumda 

yetkin grubun devletin merkezinde yer alması ve kendi ideolojisini dayatması merkezde 

olmayan grupların tepkisine yol açabilir. Farklılıklar zıtlaşmaya ve gittikçe artan bir 

ayrışmanın tetiklediği çatışma ortamının oluşmasına neden olabilir ve devlet, toplum için 

kabul ettiği meşru hakları, yönetimden taviz vermemek için engelleme yoluna gider. 

Artık barış ve hoşgörü ortamı çatışmaya ve kargaşaya dönüşür; ortak haklara rağmen 

toplumsal bütünlük bozulur. Siyasi yönetim toplumdaki gruplar arasında hoşgörü ortamı 

oluşturmadığı için toplumsal barış ve yaşamın değerliliği anlamını yitirir. Toplumsal 

grupların farklılıklarının çatışmaya engel olabilmesi hoşgörü ortamının sağlanmasıyla 

mümkündür.  Toplumdaki artan etnik, dini, mezhepsel ve kültürel bölünmelerin şiddet ve 

terör sarmalı büyük bir çıkmazdır. Devlet birleştirici bir dil kullanarak, farklılıkların bir 

arada uyum içerisinde yaşayabileceği ortamlar oluşturup; bu doğrultudaki sosyal 

politikaları kabul ederek bir çıkış noktası bulabilir. Devletin adaletli, hakkaniyetli, 

tarafsız, menfaat ilişkisi kurmadan liyakatı gözeterek yönetimde adil olması ve ekonomik 

menfaatlerde herkesi gözetmesi de bir çözüm olabilir. Siyasi yönetim, adaleti 

siyasallaştırılarak yıpratmamalıdır. Herkese eşit mesafede olabilecek bir yargı sisteminin 

oturtulması, güven duygusu verip adaleti canlı tutar. Tüm her şeye rağmen çoğulcu, özgür 

                                                 

153 Tunç, age., s. 394. 

154 Kaymakcan, Recep,  “Hoşgörü ve Eğitimi”, Dem Dergisi, sayı, 6, C. 2, İstanbul, Nisan, 2004, s. 114. 



35 

 

bir toplum kurma düşüncesi hayal değildir. Demokratik sistemlerde belirleyici, seçimler 

olduğu için siyasi güce doğrudan seçimler yoluyla ulaşmanın imkânı önemlidir.155 

Bireylerin sorumluluklarını yerine getirmesi hoşgörünün oluşmasına katkı sunar.  

Bireyler toplumsal sorumluluk bilinci ile hareket ettiklerinde sorumluluklarını yerine 

getirme çabasına girişirler. Sorumluluklarını bilen ve kendini bilen insanlar 

yetiştirdiğimizde hoşgörü gerçekleşebilir. Demokrasi, barış, çatışmaları barışla çözme, 

işbirliği, katılım, örgütlenme, karar verme, empati, iletişim, etkili dinlemeye sahip olma, 

sivil toplum tutumlarını geliştirme, hak, özgürlük ve sorumluluklara sahip çıkma ve 

esneklik; eğer tüm bunlar başarılırsa hoşgörü gerçekleşebilir.156 

 

1.5. Hoşgörünün sınırı 

Hoşgörü özgürlükle bir arada düşünülürse; “evrensel amaca ulaşılması gereken 

bir erdem”, olarak tanımlanabilir. Hoşgörü ancak evrensel olursa olanaklıdır, böyle 

olmadığı zaman ise, kurumsallaşmış eşitsizlik tarafından belirlenir ve tanımlanır. Verili 

toplumda hoşgörü, edilgin duruma dönüştürülmüştür, yani yerleşik otoriteye hoşgörü 

göstermek anlamındadır. Şöyleki, otorite baskıcıdır. Oysaki özgürlük açısından meseleye 

bakıldığında, özgürlüğün alanını ve içeriğini genişleten hoşgörü her zaman yanlıdır ve 

baskıcı statükonun uygulayıcılarına karşı hoşgörüsüzdür. Taraf tutmaktan kaçınan ve 

taraflı olmayan bir hoşgörü soyut ya da saf bir hoşgörüdür. Bir ırkçı bir cinsiyetçi, bir 

sömürücü ve genel olarak her türden baskı ve tahakkümün uygulayıcılarını neden hoş 

görmemeliyiz?157 Özgürlük ve hoşgörünün var olabilmesi bunların yokluğunda 

gerçekleşir. Özgürlüğe götürecek kültürel değişimler akıl tarafından tespit edilip 

tasarlanabilir. Böylece hoşgörü özgürlükle çelişen durumları gizleyemez, koruyamaz. 

Özgürlükle çelişen durumlar hoş görülmemelidir. Saf yıkıcı hoşgörü ve iyi niyetli 

tarafsızlık denge unsurunun kaybedilmesi demektir.158 Otoritenin uyguladığı şiddeti, 

                                                 

155 Kaymakcan, age., s. 114. 

156 Gürkaynak, İpek,  “Farklı Boyutları ile Hoşgörü”, Hoşgörü ve Eğitim Toplantısı, Unesco, Türkiye Milli 

Komisyonu ve Ankara Üniversitesi Eğitim Bilimleri Fakültesi Ortak Yayın,  No, Ankara, 5 Mayıs, 1995, 

2, s. 38. 

157 Wolff, Robert Paul, Woore J. R. Barrington, Marcuse, Herbert, Saf Hoşgörünün Bir Eleştirisi, Çev. 

Soner Soysal, Heretik Yayınları, 2014, Ankara, s. 11. 

158 Wolff, Robert Paul, Moore J. R. Barrington, Marcuse, Herbert, Saf Hoşgörünün Bir Eleştirisi, Çev. 

Soner Soysal, Heretik Yayınları, 1.Baskı, 2014, Ankara, s. 12. 



36 

 

baskıyı ve zulmü hoş görmek; hoşgörüyü ve özgürlüğü ortadan kaldırmak anlamındadır. 

Hoşgörü, bireylerin öz benliklerine saygıyı amaçladığından özgürlüğü ortadan kaldıran 

hiçbir durumu ve uygulamayı hoş görmez. 

Sınırsız hoşgörü kayıtsızlık halidir. Bu da hoşgörü değildir.159 Sınırsız bir 

hoşgörüden bahsetmek hoşgörü olgusunun anlaşılmadığını gösterir. Çünkü sınırın 

olmaması orada bir kimlik tayin etmeyi, bir kimlik belirlemeyi mümkün kılmaz.160 Baskı 

ve şiddet bireyin özgürlüğüne, özgünlüğüne ve öz kimliğini oluşturmasına engel teşkil 

eder. 

Başkalarının dini, milli, ahlaki, değer ve inançlarına yapılan saldırılar da hoş 

görülemez.161 Çünkü herkesin kendi inancını yaşama hakkı vardır. Herkesin kendi 

eylemlerinden sorumlu tutulması, ceza ve mükâfatın şahsi olmasının inceliği de bunu 

göstermektedir. Diğer taraftan hoşgörü normal şartlar altında geçerlidir; ancak savaş, 

zulüm, baskı ve şiddet gibi olağanüstü durumlarda hoşgörüden bahsedilemez. Kin, nefret 

ve düşmanlık sergileyenlere, dik duruş, kararlı olma ve onurlu olma davranışları 

gösterilmelidir. Pasiflik, ürkeklik ve siliklik hoşgörü değildir.162 

Hoşgörünün anlamının çarpıtılması ve hoşgörüyü ortadan kaldıran hoşgörü hoş 

görülemez.163 Hoşgörü demokrasiyi kaldırmaya yönelik girişimleri hoş görmez. 

Hoşgörünün kaynağı olan düşünme, vicdan, irade ve eylem özgürlüklerini sınırlandırma 

ve kısıtlama da hoş görülemez. İnsanların elde etmiş olduğu hakların ellerinden 

alınmasına yönelik uygulamalar, insanların ve toplumların kültürlerine yönelik yıkıcı 

girişimler hoş görülemez. İnsanların inanç özgürlüğünü elinden almak sebebiyle bir 

başkasına zarar vermek hoş görülemez.164 

“Allah size, dinde sizinle savaşmayan ve sizi ülkelerinizden çıkarmayan kimselere 

iyilikte bulunmanızı ve onlara karşı adaletle davranmanızı yasaklamaz. Muhakkak ki 

Allah adil olanları sever. Allah sizi yalnızca, din konusunda sizinle, savaşan ve sizi 

                                                 

159 Tunç, age., s. 392. 

160 Seyhan, age., s. 100. 

161Tunç, age., s. 392. 

162 Seyhan, age., s. 101. 

163 Seyhan, age., s. 22. 

164 Başaran, İbrahim Ethem, “Hoşgörü ve Eğitim”, Hoşgörü ve Eğitim Toplantısı, 5 Mayıs, 1995, Ankara, 

Unesco Türkiye Milli Komisyonu ve Ankara Üniversitesi Eğitim Bilimleri Fakültesi Ortak Yayın,  No 2, 

s. 54. 



37 

 

ülkelerinizden çıkaran ve sizi çıkarma girişiminde bulunanlara arka çıkan kimselerle 

velayet ilişkileri kurmanızı yasaklar. Kim onlarla velayet ilişkileri kurarsa işte onlar 

zalimlerin ta kendileridir.”165  

Bu ayette, söz konusu dinin hangisi olduğu belirtilmemiştir. Yalnızca nitelenen 

yaşama biçimi açıklanmıştır. Bu yaşama biçimi ise öldürme ve yaşadığı yerden 

çıkarmadan sakınmak olarak belirtilmiştir. Burada söz konusu edilen iki kavramı iyice 

anlamamız gerekir. Birincisi din konusunda savaşma ikincisi ise ülkeden çıkarmadır. 

Buna göre dinlerden, mezheplerden ve düşüncelerden dolayı ötekini öldürenlerin 

keyfilikleri sözkonusudur.166 

Diğer bir hoş görülmemesi gereken durum ise sivil yönetimin dini, kendi çıkarları 

için kullanmasıdır. Kendi cemaatleri dışındakileri sapkın görenler, kendileriyle aynı fikri, 

inancı paylaşmayan, her türlü otoriteyi reddedenler ve sadece din konusunda hoşgörülü 

olmayı gerekli görenler ve hoşgörüyü öğretmeyi kabul etmeyenler hoş 

görülmemelidirler.167 

Ateistler kendi fikirlerini yayma amacı gütmüyor ve sivil halka zarar 

vermiyorlarsa hoş görülebilirler.168 Thomas More’da aynı şekilde düşünür. Ütopya’da 

İnsanlar istedikleri dine inanmaktan özgür olmakla birlikte ahiret inancını ve evrenin 

düzenini sağlayan ve koruyanın Tanrı olduğunun inkârı yasaklanmıştır.169 Her ne kadar 

John Locke ve Thomas More böyle düşünse de din ve vicdan özgürlüğünü, bireysel 

özgünlüğü ve sorgulamayı engelleyen bu düşünceler pek makul gibi görünmemektedir. 

Bu düşünceler, muhtemelen onların yaşadıkların çağın etkisinden kaynaklanmaktadır. 

Bir şiddet tarihsel olarak diğerleriyle kıyaslanarak haklı gösterilebilir mi? Ezilen 

sınıfların ayaklanmasından kaynaklanan şiddet; adaletsizlik, zulüm ve baskının tarihsel 

sürekliliğini kırabilir. Özgürlük, adaletin alanında genişleyip yeni toplumsal sistemle eşit 

dağılımını sağlayacak kadar yeterlidir. Fransız devrimi, İngiliz iç savaşları, Çin ve Küba 

devrimleri gibi.170 

                                                 

165Mümtehine, 60/8,9.   

166 Said, Cevdet, Ademin Oğlu Habil Gibi Ol, Çev, Abdi Keskinsoy, Pınar Yayınları, 2015, s. 147. 

167 Locke, age., s. 76. 

168 Locke, age., s. 77. 

169 More, age., s. 305. 

170 Marcuse, Herbert, “Baskıcı Hoşgörü”, Saf Hoşgörünün Bir Eleştirisi, Çev. Soner Soysal, Heretik 

Yayınları,  Ankara, 2014, s. 98. 



38 

 

Emperyalist savaşlar baskı ve şiddeti kırmadıkları gibi daha da sağlamlaştırıp 

düzene sokmuşlardır. Hoşgörünün ve hoşgörüsüzlüğün kapsamında hem eylem hem de 

tartışma ve propaganda, hem edim hem de söz aşaması vardır. Bütüncül bir yıkımın ortaya 

çıkması teknik sıkıntılarla değil, risklerin rasyonel bir yanlış hesabı ya da liderlerin 

düşüncesiz konuşmalarıyla tetiklenebilir.171 Propaganda, eylem ve örgütlenme ile 

yıkımın ve şiddetin halka yönlendirilmesi arasındaki mesafe kısalır. Propagandayla ve 

eylemle yapılan yayılma, demokratik hoşgörü ile engellenebilseydi, dünya savaşları 

engellenebilirdi. Eğer toplumun büyük bir bölümü tehlike altındaysa gerçek barış ve 

hoşgörü askıya alınabilir. İnsan haklarının uygulanmasını engelleyenlerden bu haklar 

alınmalıdır. Kendi bireysel menfaatlerini önceleyenler toplumun gidişatına yön 

vermektedirler, hak ve özgürlükleri sıradanlaştırmaktadırlar.172 

Hoşgörünün, özgürlüğü ve insaniliği sağlama amaçları hala gerçekleşmiş değildir. 

Hoşgörü esas olarak baskıcı toplumun korunması ve muhafaza edilmesine hizmet 

ediyorsa, muhalefeti etkisizleştirmeye ve insanları başka ve daha iyi yaşam biçimlerine 

karşı bağışık hale getirmeye hizmet ediyorsa ve kendi olmalarına fırsat vermiyorsa o 

zaman hoşgörü çarpıtılmış demektir. Çarpıtma, bireyin bilincini yanlış biçimlendirdiği 

için onu kişiliksizleştirir. Çözüm, bilinci yanlış biçimlendirme ve bunun yayılmasına 

engel olmaktır. İdeoloji-gerçeklik ve baskıcı düşünce-baskıcı eylem arasındaki yıkıcı söz 

ve yıkıcı eylem tehlikelidir.173 

Hoşgörü kendi düşüncelerini ve inançlarını başkasına dayatmayı reddeder; Ancak 

bu mutlak bir müdahalesizlik değildir. Hoşgörüsüzlük, başkasının düşüncesini inancını 

geleneklerini kabul etmemenin yanında baskıyı şiddeti ve dayatmayı barındırır. Hoşgörü 

sahibi olan birey, felsefi bir bakış açısına da sahiptir.174 Bu bakış açısına göre; hoşgörü 

ahlaki başıboşluk, değerlerden el çekmek ya da hakikate ulaşma konusunda mutlak bir 

şüphecilik anlamlarına gelmemektedir. Hoşgörüde, birinin inançlarının, değerlerinin ve 

eylemlerinin insan haklarından olduğu kabul edilir. Günlük hayatımızda hoşgörü kendi 

haline bırakma, görmezden gelme, izin verme anlamında kullanılır. Burada hoşgörü tepki 

göstermeme, karışmama, görmezden gelme, katlanma ve tahammül anlamındadır; ancak 

                                                 

171 Marcuse, age., s. 99. 

172 Marcuse, age., s, 100. 

173 Marcuse, age., s.  101. 

174 Şebusteri, age., s, 86, 87 



39 

 

hoşgörü salt bir başıboşluk, tepkisizlik anlamından ayrıştırılmalıdır. Ebeveynlerin, 

çocuklarının yanlışlarını görmezden gelmesi, bir öğretmenin öğrencilerinin yanlış 

davranışlarına tepki göstermemesi hoşgörü değildir. Serbest bırakmak, izin vermek 

demektir. Sosyal ve siyasi hoşgörü sahibi olmak ahlaki anlamda tarafsız olmak demek 

değildir.175 

Hoşgörü bağışlamak mıdır?  Hoşgörü bağışlamak değildir. Bağışlamak cezayı 

ortadan kaldırmaktır. Hoşgörü ise, kurala göre değil, özgür bir yargıyla, adil ve iyi 

olandan yola çıkarak yargıda bulunur; hem beraat ettirilebilir hem de ne kadar isterse o 

kadar tazminat takdirinde bulunabilir. Bağışlama, yükümlü olunan cezanın 

affedilmesidir. Hoşgörüde, hoş görülenler, başka hiçbir şeye maruz kalmazlar. Gerekeni 

açıkça bildirdiği için bağışlamadan daha üstün, daha mükemmel, daha saygındır.176 Zaten 

hoşgörü hiçbir şeye müdahale etmemek değildir. İnsanlar boğazlanırken, düşüncenin 

asaletine sığınmak, elini kolunu bağlayıp görmezden gelmek düşünceye ihanettir.177 

Haksızlıklara katlanmak insanları bireysel olarak daha açık haksızlıkları kabullenmeye 

hazır hale getirir.178 

            İnsanın vicdanını sarsan ve acıtan eylemler prensip olarak hoş görülemez.179 Her 

davranışı hoşgörü ile karşılamak yanlışa ve kötülüklere neden olur. O zaman sosyal düzen 

ve toplumsal disiplin bozulduğundan tam bir kargaşa ortamı olur. Sosyal ahlak ve hukuk 

düzeni yok olur.180 Bu durum toplumda kaosun egemen olmasına sebep olacaktır. 

Toplumsal değerler çerçevesinde ortak bir yaşam arzulayan insanların birbirine karşı 

tahammülsüz olmaları sorunların daha da ağırlaşmasına hatta çözülememesine sebebiyet 

verecektir. Bu konu ile ilgili olarak Mill, şöyle der:   

“Gaddarca davranış eğilimi, kötü niyetlilik ve kötü huyluluk, ihtirasların en anti 

sosyal ve iğrenç olan kıskançlık riyakârlık ve samimiyetsizlik, yeterli sebep yokken hemen 

parlayıp öfkeleniverme ve tahrik ile orantılı olmayan öfkeye kapılma, başkalarına 

                                                 

175 Şebusteri, age., s, 83, 84. 

176 Seneca, age., s, 75, 76.  

177 Meriç, age., s. 56. 

178 Seneca, age., s. 40. 

179 Walzer, age., s. 36.  

180Akbay, Günal, Hoşgörü ve Eğitim Toplantısı, Unesco Türkiye Milli Komisyonu ve Ankara Üniversitesi 

Eğitim Bilimleri Fakültesi Ortak Yayın No, 2. Ankara, 5, Mayıs, 1995,  s. 11. 



40 

 

tahakküm etme arzusu, nimetlerden kendi hissesine düşenden fazlasını kapma isteği, 

başkalarını aşağılamaktan haz duyan kibirlilik, kendini ve kendisi ile ilgili şeyleri diğer 

şeylerden daha önemli sayan ve ilgili olduğu her konuda hep kendisine yontarak karar 

verme biçimindeki bencilce davranış, bütün bunlar birer ahlaki eksiklik olup kötü, iğrenç 

ahlaki karakterler olarak ortaya çıkarlar.”181 

Tüm bunlar kişisel onur ve haysiyet eksikliğidir. Bunlar başkalarına karşı zarar 

verici davranış niteliği kazanırsa ahlaken kınanıp reddedilecektir. 

Aynı inancın farklı düşüncelerini taşıyanlar ortak tapındıkları Tanrı’ya farklı 

yollardan ulaşabilirler. Mezhepler kendi özel ayinlerini genel ayinlerin itibarını 

sarsmayacak şekilde yapabilirler. Tapınaklarda Tanrı imgesi yoktur. Tanrısal varlığa 

ibadet konusunda fikirler ortak, ancak farklı farklı yollardan giderler.182 Mill, her çağda 

farklı yollardan gidenler birbirlerine karşı hoşgörüsüz olup kendi yolunda yürümeye 

zorlamışlarsa da birbirlerinin gelişmelerini baltalama konusunda, nadiren başarılı 

olduklarını söyler.  Zamanla herkes birbirlerinin önermiş olduğu iyi şeyleri kabul etmek 

zorunda kalmıştır. Avrupa, ilerlemeci ve çok yönlü gelişmesini bu şekilde oluşan yolların 

çokluğu özelliğine borçludur.183 

Bireyin eylemleri doğrudan, açıkça, kesin olarak başkalarına zarar vermiyorsa, 

bireyin özgürlüğüne saygı gösterilmelidir. İstenilen özgürlük başkalarına baskı yapma 

hakkı değil; istediği gibi yaşama, istediği gibi düşünme hakkıdır; yeter ki birinin 

eylemleri bir diğerini engellemesin. Psikolojik dinamikler de toplumun özgürlük 

anlayışını etkiler. Tek bir karakter yapısına sahip olan bir toplum, özgür olma olanağına, 

karakter çeşitliliğinin çok fazla olduğu toplumlardan daha fazla sahiptir. Beyazların 

siyahları ya da bir ırkı yönetim altına alması durumunda hiçbir özgürlük olmaz.184 Mill, 

ise aynılıkların, gelişmeyi engellediğini iddia eder. Mill’e göre İnsanların farklı zevklere 

sahip olmaları, tek tipleştirilmeye karşı çıkılması için yeterlidir. Her bireyin kendini 

geliştirmek için ihtiyaç duyduğu şey farklıdır. Birine destek olan diğeri için bir engel 

teşkil edebilir. Aynı yaşam tarzına zorlamak, biri için uygun diğeri için iç dünyasını 

zedeleyici olabilir. İnsanların sevindiği ve üzüldüğü şeyler nasıl farklıysa maddi ve 

                                                 

181 Mill, John Suart, Hürriyet Üzerine, Çev, Osman Dostel, Liberte Yayınları, Ankara, 2014, s.165. 

182 More, age.,  s. 321. 

183 Mill, age., s. 153. 

184 Russel, age., 178, 179. 



41 

 

manevi değerlerden etkilenme düzeyi de farklıdır. Yaşam şekillerindeki çeşitlilik, 

bireylerin kişilik ve karakterleri düzeyinde düşünsel, ahlaki ve sanatsal olgunluklarına 

erişiminde etkili olacaktır.185 

             Mill’in yaptığı yoruma göre; Wilhelm Von Humboldt (1767-1835) insanların 

standart aynılığına engel olmak için, özgürlüğün ve koşulların çeşitliliğinin mutlaka 

olması gerektiğini söylemektedir. Eskiden toplumsal yapıda sosyal tabakaların olması, 

çevre, ticaret ve mesleki çeşitlilik olması ayrı dünyaların varlığının göstergesiydi. Şu anda 

çoğunluğun yaşadığı dünyada aynılıklar o kadar fazla ki aynı şeyleri okuyup aynı şeyleri 

dinlemek, aynı şeyleri görüp aynı yerlere gitmek, umutları, korkuları aynı, hak ve 

özgürlükleri aynı ve bunlara sahip çıkmak için ellerindeki araçlar da aynı. Farklılıklar o 

kadar az ki siyasi otoriteler aşağıdakileri yukarı, yukarıdakileri de aşağı çekmeye 

çalışarak bu ayrılığı sağlamaya çabalamaktadırlar. Siyasi otoriteler eğitimle, insanları 

ortak duygu, düşünüş ve diğer etkenler aracılığı ile aynılığın genel çerçevesine dahil edip, 

bu çerçeveyi daha da genişletip ileri götürmeyi hedeflemektedir.186 

XX. yüzyılda ulaşım araçlarının mesafeleri kısaltması, iletişim araçlarının 

insanları birbirine yaklaştırılması, ticaret ve üretimin artışı, sanayileşme ve beraberinde 

gelen modernizm benzeşmeyi kolaylaştırıp daha da geniş bir alana yayılmayı sağlayarak 

aynılıkların dünyasında herkesi tek amaç etrafında bir araya getirmiştir.187 Aynılaşmanın 

getirdiği bireysel çürüme toplumlara da sirayet etmiş durumda ne yazık ki. Hiç kimsenin 

kendi olmadığı, kendilikten uzak bir dünyada hayatı yaşanılır kılacak nedir? Bireyselliği 

savunmak için aynılaştırma çalışmaları sonuçlanmadan bir çözüm bulunmalıdır. Zira 

insanlar buna zamanında karşı koymayıp, hayatın tekdüze olmasını beklerlerse, bu 

tekdüzelikten ayrılanların, inançsız, ahlaksız, hatta canavarca ve tabiata karşı 

gösterileceği bir dönem kaçınılmaz olarak gelecektir. İnsanlar, bu durumda çeşitliliği 

artık hayal bile edemezler.188  Her insan bireysel ve özgür olarak kendini ve diğerlerini 

dünyada var kılma çabasında olmalıdır.189 İnsan bozulursa toplum da aynı şekilde 

bozulacaktır. 

                                                 

185 Mill, age., s. 147.  

186 Mill, age., s. 154. 

187 Mill, age.,  s.147. 

188 Mill, age.,  s.156. 

189 Izzetbegoviç, age., s. 152. 



42 

 

İnsan, kendi kişilik hakları kadar diğerlerinin de aynı haklara sahip olduğu 

prensibinden hareketle, diğerlerini kendi amaçlarına kurban etmemelidir. Diğerlerine 

muamele ve bakışta ölçüt insanlık olmalıdır.190 Ölçütü insanlık olan bireylerden oluşan 

bir toplumda ne etnik ne de dinsel farklılıklar bir sorun oluşturur. Bu toplumun üyeleri 

özgürlük için kendi çıkarlarını düşünmez, bu da çatışmayı önler. İnsanların etnik 

aidiyetleri başka aidiyetlerle karşılaşınca insanlık noktasında birleşme sağlanmazsa bu, 

çatışma ve savaş nedeni olabilir.191 Böylece ortaya çıkan bu yeni durum ötekine farklı 

bakmayı hatta öfke ile bakmayı beraberinde getirecektir. Oysaki birlikte yaşama 

kurallarının temelinde karşıdakini tanımak, farklılıklarını kabul etmek, oluşabilecek 

sıkıntılı bir halden onu uzak kılarak affedip bağışlamak ve hoş görmek vardır. Ayrıca iyi 

ve yararlı işler yapanların varlıklarından hoşnutluk duyulur.192 

Kadim gelenekten günümüze toplumlar ‘ben’ ve ‘diğeri’ etrafında oluşmuş 

birliktelikleri ifade eder. Sahip oldukları farklılıklar ve çeşitlilik başkası öteki ya da diğeri 

dediğimiz sorunu gündeme getirir. Ben bilinci seni gerektirir. Ben bilincinin oluşması 

için ‘sen’e ihtiyaç vardır. Sorunu çözmek için öncelikle diyalog kurulmalıdır.193 

Başkasıyla ilişkide ve iletişimde insan, kendisinin farkına varır. Kendini bilmek, olmak 

olgunlaştırmaktır. Bunu fark etmemek çatışmadır. Çatışmanın nedeni bireyin kendini 

tanımaması bilmemesidir. Çözüm ‘kendi’ olmak için kendini tanımaktır.194 Birey kendi 

gerçeğini, gerçekliğini ve yanlışlarını başkaları ile olan ilişkisinde kendine uzaktan bakıp 

fark edebilir. 195 Teşhisi koymak, doğru ilaçla uygun tedaviye başlamak, hastalığı tedavi 

eder. Kişinin kendini tanıması, kendini gerçekleştirmesi için kendi kendisiyle yüzleşmesi 

gerekir. Kendini anlayan insan, kendini tanıdığı için diğerlerini de tanımaya çalışacak, 

diğerine olan ön yargıları da kırılmış olacaktır.  Böylece kendini tanıyan kişi karşıdakini 

yani ötekini daha kolay anlayabilecektir. Aksi takdirde rasyonel olandan uzaklaşmış 

olacaktır. İnsan rasyonel olmaktan uzaklaştığında başkalarına zarar veren şeyin aslında 

kendisine de bir fayda vermeyeceğini anlaması zorlaşır. Çünkü zihni, haset ve nefret 

                                                 

190 Soykan, age.,  s. 328. 

191 Soykan, age.,  s. 329. 

192 Seneca, age., s 37. 

193 Soykan, age.,  s. 322. 

194 Krishnamurti, age., s. 30. 

195 Krishnamurti, age., s. 43. 



43 

 

nedeniyle körelmiştir. Bu durumda tam bir akılcılık zordur. Ancak çözümü 

gerçekleştirilmesi çok zor olan sosyal ve siyasal değişimlerde aramak yerine; birey 

komşularıyla ve dünya ile olan ilişkilerine daha akıllıca ve dengeli bir bakış açısı 

getirmeye çabalamalıdır.196 İnsan, ancak sorunlara rasyonel çözüm üretirse dünya 

yaşanılır olabilir. 

Baskının neticesinde oluşan toplumların ürettiği hoşgörüsüzlüğün hüküm sürdüğü 

zihinler, kendi dışındakilerin var oluşlarını kendi değerleri ile oluşturmalarına engel 

olduğu sürece de bu şiddet devam edecektir. Siyasi otorite ya da dini otorite kendi niyet 

ve isteklerini kabul ettirmek adına Tanrı’nın isteği olduğunu söyleyerek kanunlara 

uymaya, insanları zorlamışlardır. Din, insan hayatını şekillendiren unsurların başında 

gelir. Bireyin ve toplumun bir yaşam şekli oluşturmasında fiili etken olarak din, yerini 

alır. Hayatına kutsiyet affetme, inandığı Tanrı'nın sevgisini kazanma, onun vereceği 

mükâfata mazhar olmak gibi değerler, bireyin ve toplumun, bu çerçevede ahlakı, ibadeti 

ve inancı konusunda ne yapacağını ve nasıl yapması gerektiği hususunda dine 

başvurmasını zorunlu kılacaktır. İnsan zihnindeki Tanrı algısı nasılsa birey de hayatını 

ona göre tanzim etmeye çalışacaktır. Sevgi dolu bir Tanrı algısı ile nefret dolu bir Tanrı 

algısı tabii ki birey ve toplum üzerinde farklı etkiler oluşturacaktır. İnsanın Tanrı’sı ile 

olan ilişkisi insanın diğer insanlarla toplumla çevre ve evren ile olan ilişkisinin, 

iletişiminin biçimini de etkileyecektir.197 İnsanın Tanrı’ya dair algısı onun düşüncelerini 

ve davranışlarını da etkileyecektir. 

          “Bugün insanlığın yüz yüze bulunduğu sorun ruhani bir sorundur. Bu 

anlaşıldığında çözüm açıkça ortaya çıkar. Ancak bu anlaşılana kadar çözüm herkesin 

gözünden kaçar. İnsanların davranışlarını yaratan inançlarıdır. Bu yüzden, davranışın 

derinlemesine değiştirilebileceği boyut inanç boyutudur, davranış boyutu değil. On 

yıllardır psikolojide davranış değişikliğinden ya da davranış modu'ndan bahsediyoruz. 

Aslında inanç modu'ndan konuşuyor olmamız gerekir.”198 

                                                 

196 Russel, age.,  s. 54, 55. 

197 Welch,  Neale Donald, Tanrı Ne İster, Çev. Tülin Penso, GOA Yayınları, Istanbul, 2007, s. 95. 

198 Welch, age., s. 107. 



44 

 

“Tanrı'dan ayrı olduğumuza, birbirimizden ayrı olduğumuza ve yaşamın ayrılık 

üzerine kurulu olduğuna inanmamakta ısrarcıyız. Bugünün dünyasını yaratan bizim 

ayrılık teorimizdir”.199  

Tanrı'nın ve yaşamın bir olduğu, yaşamdaki her şeyin birleşik bir bütünün 

parçaları olduğunu anlamak daha da zorlaşıyor.200 Ruhani olanın, reeli dizayn ettiği 

gereğini göz ardı ettiğimiz için zihnimizde eşit olduğumuzu unutuyoruz. Ve bu durum 

öteki ile kurduğumuz egemenlik sorununu ve de diğer bir deyişle şiddet sorununu 

beraberinde getirmektedir. Bu yeni oluşan anlayışa göre var olmak hükmetmekle 

eşdeğerdir. Zira toplumdaki bu kırılmayı önleyecek tek güç bilginin yani âlimin gücüdür. 

Toplumun halinin reelden hakikate evrilmesini sağlayacak olan bu güç Seneca’nın 

ifadesiyle, hoşgörülü olan bilge kişidir. Öyleyse bilge kişi merhamet yerine, umuma 

yardım için ve ortak iyi için dünyaya geldiğinden, yardıma koşacak, iyiliği yapacak ve 

bundan herkese pay verecektir. Hatta felakete uğramış olanlara ve kınanması, ıslah 

edilmesi gerekenlere, orantılı olarak iyilik gösterecektir. Gerçekten zarara uğrayanlara ve 

kazara zora düşenlere çok daha istekle yardım edecektir.201 

 

1.6. Hoşgörünün Amacı  

Hoşgörü ilkesinin amacı; yönetime karşı çoğunluk için veya çoğunluğun haksız 

bir muamelesine karşı azınlıklar için bir koruma kalkanı sunmak değil, toplumun geneli 

için, bir kendi kendini ıslah edebilme işlevidir. Bir ifadenin veya bir davranışın herhangi 

bir toplumsal değerinin olup olmamasına aldırmadan, ötekine karşı hoşgörü tavrı 

geliştirmek, umumi bir entelektüel özellik oluşturmaya yardımcı olur; ayrıca genel 

hoşgörü kapasitesini artırır ve hoşgörünün sınırını genişletir.202 

Hoşgörü kendi içinde bir amaçtır. Şiddetin yok edilmesini, baskının insanları ve 

hayvanları zulüm ve saldırganlıktan korumak amacıyla istenen düzeye erişmesi insancıl 

bir toplumun ön koşullarıdır. Şimdiye kadar böyle bir toplum var olmadı; böyle bir 

                                                 

199 Welch, age., s. 109. 

200 Welch, age., s. 114. 

201 Seneca, age.,  s 74. 

202 Sadurskı, Wojcıech, İfade Özgürlüğü ve Sınırları, Çev. M. Bahattin Seçilmişoğlu, Trabzon, 2002, s. 22. 



45 

 

toplum olmaya ilerleyiş belki de çok daha önceden küresel ölçekteki bir şiddet ve baskı 

ile durdurulmuş olabilir.203 

                                                 

203 Marcuse, age., s. 80. 



İKİNCİ BÖLÜM 

 

2. MUTLAK, EVRENSEL HAKİKAT VE HOŞGÖRÜ 

 

2.1. Hakikat   

Hakikat sözlükte çelişkisiz, yalansız, doğru olan; akla ve mantığa, düşünme 

yasalarına uygun olan anlamlarına gelmektedir. Bir nesne, bir nitelik veya bir durum 

olarak var olma, varlığı inkâr edilemeyen anlamındadır.204 

Terim anlamı olarak ise Tanrı, evren ve insan ile aralarındaki ilişkileri anlatan 

gerçekliktir. Hakikat ontolojik ve epistemolojik olarak iki boyutludur. Tanrı, varlığı 

kendinden olan, tamlığı ifade eden bir varlık olup, dünya, insan ve eşyanın varlıklarının 

kaynağı olması bakımından farklı bir mahiyettedir ve aralarındaki bu ontolojik fark, 

ilişkinin de niteliğini belirler. Epistemolojik anlamda ise hakikat; insanın Tanrı, eşya, 

evren ve kendi aralarındaki ilişkiyi, bilgiye ulaşma yoluyla yani bilgi ile varlığını 

tamamlamaya ve anlamlı kılmaya çalışmasıdır.205 İnsanı yaratan Tanrı kendi varlığından 

mümkün olan insana bazı sınırlı özellikler vermiştir. Tabiî ki insanı en çok Tanrıya benzer 

kılan irade ve akıldır. İnsan canlı, işitebilen, görebilen, akledip öğrenebilen, güç 

yetirebilen, varlık âleminde ihtiyaç duyduğu eşyaları yaratabilen, konuşan ve dilediği 

tercihi yapabilendir. Ancak tüm bu özellikler sınırlıdır. Yaratıcı bu özellikleri insana 

kendi varoluşunu anlamlandırabilsin, kendi kendini terbiye edip yaratıcısına ulaşabilsin 

diye vermiştir. Bu düşünce teolojik yoğunluk taşımakla birlikte, insana bu noktadan 

bakmanın gerekliliği tüm varlığını yaratıcısına borçlu olması nedeniyledir. 

İnsan sosyal hayata dair iki tür yaşantıyla varlığını devam ettirir. Birincisi 

ihtiyaçlarını karşıladığı, fiziksel yaşamını sürdürdüğü meta yönü, diğeri ise hayatın 

hakikati uğruna gerçeği arama mücadelesi anlamına gelen manevi yönüdür.206 İnsan 

manevi yönüyle hakikate erişmeye uğraşır. İnsan maddesel kısmına meylettiğinde sadece 

canlıdır ve beşerdir. Tutkularının ve akıl almaz sınırsız arzularının insanın maddi 

kısmında kendilerini var kılmaya çalışması ancak insanın akli yönünün müdahalesiyle 

                                                 

204 Çağbayız, Yaşar, Türkçe Sözlük, “Hakikat”,  Ötüken Yayınları, 2. Cilt, 1989, s. 841. 

205 Tekin, Mustafa, “Postmodernizm ve Din Sorunu”, Milel ve Nihal Dergisi, Ladin Ofset, C., 12, sayı 2, 

İstanbul, Nisan, 2016, s. 10, 11. 

206 Izzetbegoviç, age., s. 15. 



47 

 

makul düzeyde ve ihtiyaç dâhilinde sınırlandırılabilir. Bu sınır, insanın birlikte yaşama 

kurallarına yani ahlak kurallarına riayet etmesidir. 

Hakikatin kaynağı olma açısından tarih boyunca Tanrı ile insan arasında gelgit 

yaşanmıştır. İnsan Tanrının verdiği sınırlı nitelikleriyle, sınırsız varlık sahibi Tanrı’nın 

yerine geçmeye eğilimli tavırlar sergiler. 

İnsanın hakikatin kaynağı olma çabası kapasite olarak sınırlıdır. Çünkü Tanrı ile 

insan arasındaki ontolojik farklılık insanın hakikatin kaynağı olmasını bırakın, hakikati 

tam olarak kavramasını dahi mümkün kılmamaktadır.207  İnsan kendini tanımak, kendi 

olmaya çalışmak, kendini seçimleriyle inşa etmek, kendi varlık sorumluluğunu kendi 

üzerine almak, varlığına sahip çıkmak için hakikat yolculuğunda aklının ışığıyla nihai 

noktaya varmayı hedefler.208 İnsan kendi niteliklerini kendi oluşturan bir varlıktır. Varlığı 

insana Tanrı vermiştir. Mahiyetini, varoluşunu kendi iradesine göre şekillendirme hakkı 

ise kendisinindir.209 Bireyin ulaşabileceği hakikat insanidir ve insani hakikat de insani 

olan her şey gibi yanılmaya açık ve değişebilirdir. Mesele, insanların bunu görmesi ve 

anlamasıdır. İnsana özgü olanın dışında kalan olaylar hakikat değil, olgudur. Hakikat, 

inanca özgü bir özelliktir. İnanç dinle alakalı olduğundan dolayı dinlerin hakikat algılarını 

bilmek önemlidir. 

 

2.1.1. Mutlak ve Evrensel Hakikat  

Dinler evrensel bir hakikatin var olduğu tezinden yola çıkarak, insana bu hakikatin 

ana çerçevesini sunarlar. Bu, ise tarih boyunca Peygamberler ve kutsal kitaplar 

vasıtasıyla, Tanrı’nın insan ile konuşması şeklinde gerçekleşen durumdur. Hakikate 

insanın katılması, dâhil olması, yani şahitlik etmesi ise imandır. Dinler ölümden sonraki 

ebedi hayatı da bu gerçekliğin içine dâhil eder; ideoloji ve felsefe ise ancak dünyevi 

sınırlar dâhilinde bir açıklama yapmaya çalışırlar.210 Böylece din,  çıkış noktası olarak 

vahyi kabul edip akıl ve düşünce ile birlikte bir değer olarak benimserken, ideoloji ve 

felsefe ise reeli ve aklı temel değer alarak önceler. Kurtarıcı değer olarak öne çıkan aklı 

J. Locke şöyle tanımlar: “Uslamlamayı inançtan tümüyle ayırarak, zihnin dış duyum ya 

                                                 

207Tekin, age., s. 13. 

208 Tüzer, Abdüllatif, Din ve Rasyonalite, Lotus Yayınevi, Ankara, 2009, s. 66. 

209 Şeriati, age., s. 131. 

210Tekin, age., s. 11. 



48 

 

da iç duyum olmak üzere doğal yetilerini kullanarak edindiği idelerden yaptığı 

çıkarımlarla vardığı önerme ve doğrulukların kesinlik ya da olasılığın keşfi.”dir.211 Aklını 

kullanan insan kendine göre bildiğinin doğruluğuna mutlaklık atfetmeden gelecek 

tenkitlere açık olmalıdır.212  

İnancı ise Locke şu şekilde tanımlar: “İnanç ise aklın çıkarımlarının değil de 

olağanüstü bir iletişim yoluyla Tanrı’dan gelmiş olduğunu bildiren kimseye duyulan 

güvene dayalı önermelere verilen onaydır. İnsanlara doğruluğu göstermenin bu yoluna, 

biz esinleme diyoruz.”213 Bununla birlikte bilgi, doğruluğundan ve asla 

yanıltmayacağından şüphe etmediğimiz bir varlıktan gelse de akli değerlendirme 

gereklidir.214 Bu durumda Tanrısal olana inanma da aklın konusudur. Onaylama ya da 

onaylamama akılla olur. İnsan Tanrı’dan geleni aklın süzgecinden geçirir. Hakkında 

bilgimiz olmayan, akıl yetileriyle apaçık bilinemeyen, bilgisinin yalnızca Tanrı’da olduğu 

inanç meselesi gibi konularda, akıl doğrudan çözüm üretemez. Melekler konusu, ölümden 

sonra diriliş gibi konular, aklın doğrudan çözemeyeceği salt inanç konularıdır. Ancak 

körü körüne bir inanç olarak kabul etmeyip yine akıl yürütmenin yapılması gereklidir. 

Çünkü bunun Tanrısal olduğuna ve ifadelerin doğruluğuna karar verecek olan akıl 

yetisidir.215 Tanrısal vahyin doğruluğu kesindir ancak, akıl bilginin Tanrısal olup 

olmadığını değerlendirir. İnanç konusunda akıl ile hareket etmeyenler batıl inançlar 

edinirler. Akla apaçık aykırı olanın Tanrısal olduğunu ve aklın yetersiz kaldığını iddia 

etmek mantıksızdır. Çünkü akıl ile inanç çelişmez,216 ilkesi temel bir durumu beraberinde 

getirir. 

Pratikte sağduyuya dayanan bilgiler ve inançlar kabul edilebilir. Bilim alanında 

ise elde edilen bilgiler kesin değil olasıdır. B. Russell bu konuda şöyle bir ölçüt koyar. 

Birinci ölçüt, alanında uzman olanlar, bir konuda hemfikir ise bunun tersinin 

doğruluğundan emin olunamaz. İkincisi, uzmanlar hemfikir değilse uzman olmayanların 

fikri kesin doğru kabul edilemez. Üçüncüsü, o alanda uzman olanların hepsi bir konuda 

                                                 

211 Locke, John, İnsanının Anlama Yetisi Üzerine Bir Deneme. Çev. Meral Delikara Topçu, Öteki Yayınevi, 

Ankara, 1999,  s.  437. 

212 Mill, age., s. 77. 

213 Locke, age., s. 437. 

214 Locke, age., s. 445. 

215 Locke, age., s. 444, 445, 446. 

216 Locke, age., s. 447, 448. 



49 

 

doğruluk için kesin neden bulamamışlarsa, sıradan birinin, kesin doğrudur kararı vermesi 

mantıklı olmaz. Çekimser kalması daha doğrudur.217 

Elbette hakikati yok saymak irrasyonel yani akıl dışı bir tavırdır. Hakikat, insanlar 

onu bulma umudunu taşımaya devam ettiği için nesneldir. İrrasyonalizm, yani nesnel 

hakikati yok saymak,  kanıtı olmayan bir şeyde ısrar etmek; ya da çok sağlam kanıtları 

olan bir şeyi yok saymak arzusundan kaynaklanan aklı dışlayan bir tavırdır. Eğer herhangi 

bir konudaki inancımızın doğru olup olmadığı olgularla denenebiliyorsa, başka konularda 

da aynı deneme yapılmalıdır. Olgusal uygulanabilirlik yoksa durumlar bilinemezciliğe 

doğru gider.218 Aşırı ve sınırsız şüphecilik kısır döngüdür. Şüphe sistematik ve prensipleri 

olursa hakikate götürebilir ki, bu durum beraberinde muhakeme etme halini de 

getirecektir. 

İnsan daima muhakeme yeteneğini kullanıp tüm kanıtları değerlendirerek 

yanlıştan dönebilir yahut yanlışını düzeltebilir. Eleştiriye açık kişinin muhakemesi 

güvenilirdir. Kendi düşüncesine yapılan itirazları dinleyen ve hatalarını, yanlışlarını 

kabul eden olması gerekir. Bir konunun bütününü bilmek isteyen biri, farklı fikir ve bakış 

açılarını da bilmelidir.219 Hakikate ulaşma çabasında olan insan karşıt fikirleri en az kendi 

fikri kadar her yönüyle iyi bilmelidir ki eşit derecede çürütme ve savunma gücüne sahip 

olsun, akıllıca karar verebilsin, yoksa otorite tarafından güdülen biri olur, ya da eğilimi 

doğrultusundaki düşünüşü kabul eder. Düşünen, kendini farklı düşünenlerin zihin 

durumuna koyup nelerin iddia edilebileceğini iyi bilmelidir ki kendi fikrini de tam olarak 

bilip savunabilsin.220 Zira bu hal kendi düşüncesinden şüphe etme halini beraberinde 

getirdiği gibi karşıdakinin düşüncesinden de şüphe etmeyi beraberinde getirecektir. 

İnsanlar, hata yaparak doğruya ulaşır.221 Yöntem olarak hakikate ulaşmada 

şüpheyi kullanmak gerekir. İnsan kendi doğrularını sorgulamayı başkalarının doğruları 

ile karşılaştığında yapmalıdır. Başkaları bireyin Ben’inin hakikate ermesine katkı 

sağlayacaktır. Descartes, elma sepetindeki çürük olan elmayı bulmak için elmaları tek tek 

elden geçirmek gerektiğini; çürük elmanın ancak bu yöntemle bulunabileceğini söyler.  

                                                 

217 Russell, age., s. 14, 15. 

218 Russell, age., s. 49, 50. 

219 Mill, age., s. 76. 

220 Mill, age., s. 99. 

221 Seneca, age., s. 38. 



50 

 

Eğer çürük elmadan rahatsızlık duyuyorsa bunu yapar, çürük elmayı atar ve böylece diğer 

elmaların çürümesini engeller; ancak bunu sorun olarak görmüyorsa, çürük elmadan 

haberdar da olmayacaktır. Mesele sorunların çözümü için sorgulama yapabilmektir. 

İnancın yanlış olup olmaması sorun değildir. İnsan, yönteminin işe yaramadığını fark 

etmeli ki, sorgulaya bilsin ve yöntemini değiştirebilsin.222 Şüphe ve eleştirinin 

yasaklanması dogmatizm ve boş inançların baskıcı rejimini korumak içindir.223 Bireyin 

kendi olması, düşüncelerini esir eden tutkuların kelepçelerinden kurtulmasıdır 

Hakikat arayıcısını kaygı, umutsuzluk, hiçlik, endişe ve ölüm korkusu asla yalnız 

bırakmayacaktır. Felsefi düşünme dini bir sorumluluktur; amaç herkesin filozof olması 

değil, kendi hakikatlerini anlayabilecek kadar düşünebilmesidir. Herkesin kendi gücü 

nispetinde varlık hakikatini bulmaya çalışması felsefi düşünebilmedir.224 Tek yapılması 

gereken aklı kullanma cesaretine sahip olmak ve hakikatin ışığına dayanabilmektir.225 

Akıl sahibi olan insanın tarihteki din yerine Tanrısal kaynaklara yönelerek hakikatin 

peşine düşmesi, aklın ışığını takip etmesi gerekir.226 İnsanın hakikat arayışı zorunlu ve 

mutlak olana yani Tanrıya ulaşmaya çalışmasıdır. Bu sebepten ulaştığı hakikat mutlak 

değil olumsaldır ve daima yorumun kıskacındadır.227 İnsanların anlama düzeylerinin ve 

kapasitelerinin farklı olması onların hakikati anlama ve ifade etme biçimlerini 

çeşitlendirecektir. Burada değişen hakikat değildir. Değişen insanın hakikati anladığı 

şekilde yorumlamasıdır. 

Hepsi kendi çapında hakikate giden bir yol tutturmuş olan bu yaşamda doğru yolu 

nasıl bulabiliriz?228 İnsan ancak kendi zihnini koşullardan arındırırsa yolunu da 

bulacaktır.229 İnsanın iradesiyle bilinçli olarak aldığı ilk karar ve ilk eylemle 

sorumluluğunun da ilk adımını atar. Artık tabiattadır ve kendi hayatının sorumluluğu 

kendisine aittir. Kendi yaratılışını ve özelliklerini, evrenin yaratılışını ve özelliklerini ve 

                                                 

222 Tan, Necmettin, “Ortak Yaşamak İçin Ortaklaşmak”, Ortak Yaşama Kültürü Ve Felsefesi, Ziraat Grup 

Matbaacılık, Ankara, 2015, s. 412. 

223 Tüzer, Abdüllatif, Din ve Rasyonalite, Lotus Yayınevi, Ankara, 2009, s. 75. 

224 Tüzer, age., s. 67. 

225 Tüzer, age., s. 88. 

226 Tüzer, age., s. 69. 

227 Tüzer, age., s. 73. 

228 Krishnamurti, age., s.159. 

229 Krishnamurti, age., s. 162. 



51 

 

de kendisi ile yaratıcının ilişkilerini, özelliklerini ve yapısını algılayan bir varlıktır. İnsanı 

en üst aşamaya getiren ise, onun doğaya, düzene ve beşer özelliklerine karşı yani kendine 

başkaldırıyor olmasıdır.230  

İnsanın Allah’a doğru yönelmesi içten bir yönelmeyle olgunlaşmanın ve insan 

olmanın anlamıdır. İnsanın sahip olduğu bilinçli, seçici ve yaratıcı olma özellikleri, onun 

kendi olma, olgunlaşma yolundaki çabalarında engelleri tanıyıp onları kaldırmak için 

beşer olandan çıkıp özüne dönme çabasını destekleyecektir.231  

İnsan yaratan bir varlıktır. İnsan tabiatta olmayan ancak ihtiyaç duyduğu şeylerin 

yaratıcısıdır. Sanayinin gelişmesi, teknoloji ve sanata dair yaptıkları bunu göstermektedir. 

Tüm bu özellikler Allah’ın insana sınırlı verdiği, kendisinde ise sınırsız bulunan 

özelliklerdir. Bilinçli, seçebilen ve yaratıcı olan insanın, tüm bunları yapmasında onu 

baskı altına alan dört koşul vardır.232 Bu koşullar ontolojik ve epistemolojik kaynaklı olup 

insanın sınırlılıklarını belirler. İnsan tüm bu etkenlere rağmen ontolojik yönlerini 

epistemolojik yönüyle tamamlama gayretindedir. Birey, varlıksal anlam ve önemini 

anlayabilirse hakikate ulaşmaya çalışıp varlığını ortaya koyacaktır. İnsan yaşadığı 

dönemin düşünce dünyasından etkilenip hakikat arayışının rotasını belirler. Elbette 

insanların hakikate ulaşma koşulları da aynı değildir. İnsanın bağlı olduğu koşullardan 

ilki, irade sahibi, bilinçli ve yaratıcı insanın, tabiatın zorlamasının ve baskı gücünün 

altında tutsak olmasıdır. Bu, tabiat karşısındaki acziyettir.233  

İkinci belirlenim, yani zorlayıcı güç ise tarihin baskısıdır. İnsan olarak bireyin 

niteliklerini ve mahiyetini tarih oluşturur.234  

Üçüncüsü toplumun belirleyiciliğidir. Her birey kendi toplumun geliştirdiği kadar 

gelişmiştir. Ancak bugün, sosyoloji ilminin geliştiği ve yayıldığı, toplumsal sınıf 

ilişkilerinin anlaşılabildiği bir dönemde, siyaset felsefesini kavrayan bireyin toplumsal 

bilince de erişmesiyle toplumların ürünü olan insan yerine, insanın ürünü toplumlar yani 

toplumların meydana getiricisi, inşa edicisi insanlar haline dönüşmektedirler.235  

                                                 

230 Şeriati, age., s. 125. 

231 Şeriati, age., s. 123. 

232 Şeriati, age., s. 128. 

233 Şeriati, age., s. 136. 

234 Şeriati, age., s. 137. 

235 Şeriati, age., s. 142. 



52 

 

Son koşul insanın benlik algısıdır, insanın kendisidir. Yani insanın psikolojik 

olarak ortaya koyduğu olgulardır. İnsan diğer koşulların etkisiyle kendisini oluşturur. 

İnsan, belirlenmiş özelliklerinin, kendi tutkularının esiri olmaktan nasıl kurtulacaktır? 

Kudretli bir güç, hesap ve çıkarım, çıkar açısından daha üstün bir güç olmalı ki, insanın 

özünde, fıtratının derinliklerinde benini harekete geçirsin, içten kendine karşı çıksın; 

yoksa bu iş doğal yasalarla olmaz. Birey benine karşı başkaldırmalıdır. İşte bu başkaldırış 

mantık üstü güçlüdür. Mantık, ihtiyaç anında kullanılan sebep - sonuç ilişkisinden 

ibarettir. Fakat bazen insan bütün bunları daha üstün bir şey için ortadan kaldırır, örneğin 

toplumu ateşten kurtarma uğruna kendini feda eder. Böyle bir davranışta mantığa yer 

yoktur. Hiçbir karşılık, hiçbir mükâfat beklemeden yapılan bu eylemler, ahlakın özüne 

uygundur. Bu güç aşk olarak nitelendirilir. Aşk, kendi tüm çıkarlarını ve hatta varlığını 

bir başkasının varlığı için feda etmektir.  Nietzsche (1844-1900) bir sokaktan geçerken 

çukura düşüp devrilen arabanın sahibinin atını çukurdan çıkarmak için atını kırbaçladığını 

görür. Adam aralıksız olarak atı kırbaçlamakta ve ayağı kırılan at ise yükün ağırlığından 

tekrardan yere düşmektedir. Buna dayanamayan Nietzsche adama bunu yapmamasını 

söyler. Adam ona, eğer kendisine müdahale ederse ona vuracağını, karışmamasını söyler. 

Ancak o buna izin vermeyeceğini ifade eder. Atın sahibi Nietzsche’ye neresine aldığı 

belli olmayan bir darbe indirir. Kısa bir süre sonra onun, bu darbe sebebiyle hastalanıp 

öldüğü söylenir. Nietzsche’nin durumu şu şekilde değerlendirilebilir. Bir beygir uğruna 

bir dâhinin ölmesi anlamsızdır. Böyle bir şey ahmakça görülebilir. Oysa bu davranış 

mantık dışıdır. Ahlak ve aşk böyledir. Bir amaç uğruna her şeyini vermek ve bir karşılık 

beklememektir. Başkası yaşasın, idealini gerçekleştirsin diye kendini feda etmektir.236 

Hakikat bin bir cepheli, bin bir görünüşlüdür. Karşınızdaki, sizden farklı 

düşündüğü ölçüde yaratıcı ve öğreticidir. Göremediğinizi, size gösterecektir. Zıt fikirlere 

kulakları tıkamak, hataya kendini mahkûm etmektir. Toplum beraber ilerletir ve hakikat 

arayışını geliştirir. Tehlike bunu kavrayamamak, kızıl şal görmüş İspanyol boğası gibi, 

her düşünceye ve her düşünene saldırmaktır. Böylesi toplumlar düşünen insanlara asla 

hayat hakkı tanımazlar.  Tek hakikat, her düşünceye saygı duymaktır. Tefekkür, kılıçla 

olacak bir şey değildir. Tek zorluk, kendi kafamızla düşünmektir.237     

                                                 

236 Şeriati, age., s. 150. 

237 Meriç, Cemil, Bu Ülke, İletişim Yayınları, İstanbul, 2015, s. 55. 



53 

 

Hakikatin önemi rasyonel ölçüte tabi tutularak sağlanmalıdır. Sadece pragmatik 

ve sanatsal bakış denge unsurunu kaybettirebilir. Sadece pragmatik bakış dar kafalılığa 

sadece sanatsal bakış ise beyhudeliğe yol açar.238 İnandığı şeyi tartışabilen, inancının tüm 

dayanaklarını ve delillerini ortaya koyar. Her doğru, kanıtları kadar hakikattir; bu da 

hakikatin ölçüsüdür.239 Elbette bir şeyin iyi bilinip bilinemeyeceği, sadece tartışarak değil 

tecrübe ederek de bilinebilir.240 Doğanın inceliğini anlamak isteyen bir kimse, bütün 

verilerden faydalanır.241 Zihin genelleme yapmaya uygundur ve alışıktır. Duyulardan ve 

tikellerden başlayarak en kapsamlı genellemelere ulaşılabilir.242 İnsan zihninde saplantılı 

yanlış fikirler ancak tümevarım temelli kavramlara aksiyomlar oluşturmak suretiyle 

giderilebilir.243 

Hakikati bulmada esas olan bu çaba, mücadele ve uğraşla keşfetmeye çalışmaktır. 

Disiplin ve denetim ile yönetilen zihin dar bir zihindir. Bu zihin geniş açıdan bakamaz ve 

bu da onun hakikati görmesini engeller. Zihnin dingin olması gerekir. Hakikati görmek 

için ve kendi çabalarıyla sınırları zorlayan bir zihin olmalı. Hakikatin yolu şu veya bu 

değildir. Yol vardır demek hakikati bölmek demektir. Yol ayrımları dışlamanın başladığı 

yerdir. Başlangıçta dışlayıcı olan sonda da dışlayıcıdır. Bir yol izleyerek hakikate 

ulaşacağını zanneden insan hakikati asla bilemez. Hakikat bölme, dışlama peşinde koşan, 

yalnızca sonuçlara, başarmaya bağlı olarak düşünebilen zihnin sona ulaşmasıyla ortaya 

çıkan bir varlık halidir.  Ancak o vakit hakikat olabilir. Bir sona varmak için kendini 

disipline eden çabalayan zihin hakikati bilemez; Çünkü hakikatin sonu yoktur; bu son, 

bireyin, kendisinin yansıttığı bir şeydir.  Ne kadar soylu olursa olsun kişinin kendi 

yanılsaması ile uğraşması, kendine tapınmasının bir biçimidir. Böyle bir varlık kendine 

tapındığı için hakikate erişemez.244  

İnsan yanılsamaları hakikate dönüştürebilir. Yanılsamalardan tamamıyla kurtulup 

özgür olduğunda, insan neyin doğru neyin yanlış olduğunu bulabilir.245 Bunun için 

                                                 

238 Wolff, Robert Paul, Woore J. R. Barrington, Marcuse, Herbert, age,  s. 13. 

239 Tan, age., s. 413. 

240 Bacon, Francis, Novum Organum, Çev. Sema Önal, Say Yayınları, İstanbul, 2012, s. 112. 

241 Bacon, age. s. 121 

242 Bacon, age., s. 123. 

243 Bacon, age.,s. 127. 

244 Krishnamurti, age., s. 33.  

245 Krishnamurti, age., s.143. 



54 

 

bireyin kavramları olayları ve olguları akli değerlendirmeye tabi tutabilmesi ve her açıdan 

özgün bir zihinsel yapıya sahip olması gerekir. Zira insan baskıdan uzak olduğu müddetçe 

seçim kolaylaşacaktır. 

Hakikate sahip olduğunu iddia edenler, gerçekliğin mülkiyetinin kendi ellerinde 

olduğuna inandıkları için haklı çıkmanın yaşattığı hayret ve kibir duygusuyla246 doğru 

olduğuna inandıklarını diğerlerine zorla, tehditle, baskı ve şiddet yoluyla kabul ettirmeye 

çalışırlar. İnancının hakikatine inananlar, ılımlı ve makul davranışlar sergilemeli, 

hakikatin eninde sonunda ortaya çıkacağına inanıp yoluna devam etmelidir. Aksi 

davranışlar hakikat olduğuna inandığı dinin saldırgan tavırları nedeniyle yok olmasına 

engel olamayacaktır.247 Bununla birlikte aşırı şüpheci olmak da kısır döngüye sebep 

olduğundan insanın bilme, öğrenme sevgisini ve tutkusunu öldürür.248 Mutlak anlamda 

bir şüphecilik bilme ve öğrenme duygusunu yok eder.  

Böylece dini, dogmatik olarak kabul edenler dinin hükümlerinin yorumlanamaz 

olduğunu söylerler; bu, insanı daha da bilgisiz yapar.249 Allah’tan korkmayı, 

bilgisizliğimizi, evrendeki emniyetsizliği her daim insanlara hatırlatan ve onları bilgiye 

yönelten sonsuz bir bilme tutkusunu, yaratandan korkma olarak algılamak yerinde 

olacaktır. İnsanın hakikate ulaşma arzusunu canlı tutan bir korkudur bu. Bağnazca 

bildiklerini, sanılarını hakikat zannedenler, büyük bir cehalet içinde olduklarını bilip, 

bundan kurtulmak için daima öğrenme peşinde olmalıdırlar. Asıl yapılması gereken, 

hakikat sözcülüğü yapmayı bırakıp, insanları parçalama, bölme, hükmetme ve onları 

sömürme arzularına son verip farklılıkları, özgürlükleri korumayı öğrenmenin vaktinin 

geldiğini anlamaktır.250 

Dar düşünceli insanlar inandıkları hakikate dünyada ondan başka hakikat yokmuş 

gibi bağlanırlar. Hakikatlerinin hiçbir biçimde değiştirilmesini ve sınırlandırılmasını asla 

kabul etmezler. Zihinlerinde sadece o hakikat vardır ve onu işleyeceklerdir. Düşünceler, 

mezhepçi olma eğiliminde ise serbest tartışma ortamları onlara doğruyu anlaşılır 

kılmaktan uzak olup çoğunlukla daha alevlenip şiddetlenebilirler. Çünkü görülmüş 

                                                 

246 Tüzer, age., s. 58. 

247 More, age., s. 303. 

248 Tüzer, age., s. 58. 

249 Tüzer, age., s. 60. 

250 Tüzer, age., s. 63. 



55 

 

olması gereken, fakat görülmemiş olan hakikat, karşıt düşünce, düşman kabul edilenler 

tarafından dillendirildiği için daha da şiddetle reddedilir. Bu şiddetin etkisi düşünce 

sahiplerinin değil, halkın üzerinde görülür.251 

İnananlar inandıkları doğruları duygu, davranış ve tavırlarında hâkim kılacak 

şekilde canlı tutabilmelidirler Bu da inandıklarını daima sorgulamaktan geçer. 

İnandıklarını sorgulamayacak bir güven ile bağlananlar, inandıklarını zihin süreçlerinde 

işlemeden kabul ettikleri için inançlar iç dünyalarında çıkar ve sadece şekle mahkûm olur. 

Nihayet iç dünyasıyla davranışları arasındaki bağ kopar, inanç zihin dışına itilir ve zihne 

hitap eden her türlü kanıt, delil ve etkenlere duyarsız sabit bir zihne dönüşür. Zihin farklı 

düşüncelere tahammül edemez, bağnaz bir duruma gelmiştir artık.252 

Düşünmeden inananlar, sadece saygı duydukları için ve alışkanlıktan dolayı kabul 

ederler. İnandıklarını söyledikleri öğretiler zihinde canlı değildir, yaşantıları ile inançları 

arasında bağ kurabilmek için etrafında hep birilerine ihtiyaç duyarlar.253  İnsanların 

gözünde bir şey şüphe duymaksızın inanılır hale gelir, kesinlik sıfatına bürünürse, insan 

onun üzerinde düşünmeyi elden bırakma eğilimindedir. O, artık “kesinleşmiş düşüncenin 

derin uykucusu ”dur.254 

Bu kesin düşüncenin temsilcisi olduklarını ve dinin kendi otoritelerinde olduğunu 

söyleyen din adamları, farklı düşünenleri, araştıranları, kavramaya çalışanları küfürle 

itham edip, dinden çıkma ile suçlarlar. Oysa pratikte yaşadıklarını söyledikleri din 

hakikatten uzaktır. Düşünmeyi, özgürlüğü engellemek hakikat arayışını yok eder. Bu 

dogmatikliğin temelinde amaç, imanı korumak yoluyla Tanrı’nın cennet mükâfatına 

erişmek vardır. Oysa menfaat sağlamak amaçlı bir düşünceye hizmet etmektense kendi 

kendine amaçsız düşünmek daha iyidir.255 Oysa amaç Tanrı böyle istedi diye değil, ya da 

sadece iyi olduğu için değil, hazlara ulaşmak hedeflendiği için menfaat amacı, ahlaki bir 

eylem değildir. Hakikati sahiplenen, menfaatlerine ulaşmak, onları korumak için kendi 

                                                 

251 Mill, John Stuart, Hürriyet Üstüne, Çev.  M. Osman Dostel,  Liberte Yayınları, Ankara, 2012,  s. 121. 

252 Mill, age., s. 104. 

253 Mill, age., s. 105, 106. 

254 Mill, age., s. 108. 

255 Tüzer, age., s. 64. 



56 

 

zihnindeki var olan hakikate sıkıca bağlı ve hakikatin dokunulmaz ve yanılmaz olduğunu 

ilan eden dogmatik kişi, mutlakçı tavrın nedenidir.256 

Böylece otorite kendini mutlak kabul ettiği için kendi doğrusunun karşısında olanı 

susturmaya çalışır. Tartışmayı susturma girişimi aslında bir yanılmazlık taslamadır.  

Mutlak doğruya sahip olduğunu sananlar, sınırsız itaat görmeye alışmış olduklarından 

alışkanlık gereği hemen her konuda kendi düşüncelerine karşı tam bir güven duyarlar. 

Kendilerini yanılmaz olarak görürler. Herkes yanılabilir olduğunu aslında bilir ancak çok 

azı bunu kabul eder.257 Bir düşünceyi dinlememek veya yasaklamak yanılmazlık 

iddiasıdır. Tarihin sayfalarını açtığımızda yasaların insanların hayatlarına son verip 

öğretilerin ortadan kaldırılması için kullanıldığını görebiliriz. Varlıklarını devam ettiren 

bazı düşünceler varlıklarını, karşıt düşüncelere karşı, aynı şekilde karşılık vererek, ortaya 

koymuşlardır. Siyasi otoritenin tanıdığı tanrıları kabul etmeyen ve halkı düşünceleriyle 

aydınlatmaya çalışan Sokrates kâfirlik ahlaksızlık ve düzeni bozmakla suçlanıp idam 

edilmişti. İsa’yı çarmıha gerenler, kendi inanç ve düşüncelerinin, tek hakikat olduğuna 

inanıyorlardı.258  

Zorlamayı en çok haklı kılan şey, zorlanan kişinin bunu kabul etmesidir.259 Yani 

başkasının kendisi için öngördüğünden hareketle hakikati anlama ve kabul etme 

çabasıdır. Bu durum akla şu soruyu getirir. Hakikate başkalarının hakikatleri aracılığı ile 

ulaşmak doğru mu? Başkalarının hakikatleri üzerinden hakikate ulaşmaya çalışmak, 

hakikatin durağan olduğu düşüncesinden dolayıdır. Sabit duran, hoşnut edici ve tanıdık 

gelir insana.260  Oysa hakikat sürekli devinim halindedir. Hakikate ulaşmak için zihnin 

kapısını aralamak, anlamak ve kavramak gereklidir. İnsan hakikate ulaşma çabasını kendi 

gerçekleştirip özgürlüğü yakalamalıdır; yoksa başkalarının kanaatlerinden başka bir şeye 

hakikat diyemez.261 İnsan zihin dünyasını başkalarının fikir çöplüğünden arındırmazsa, 

hakikate ulaşma çabasına girmez ve özgürleşemez.262  

                                                 

256 Tüzer, age., s. 65. 

257 Mill, age.,  s. 72. 

258 Mill, age. s. 82, 83. 

259 Russell, age., s. 176. 

260 Krishnamurti, age., s,23 

261 Krishnamurti, age., s,.24. 

262 Krishnamurti, age., s. 27. 



57 

 

İnsan gerçekten Hakikati mi arıyor, yoksa içine düştüğü karmaşayı çözmek için 

bir yol mu arıyor? Amaç karmaşayı çözmek olunca istediğimiz çözümü sunan yol 

göstericinin yanına gideriz. Ön yargılarımız kılavuzluk etmesini istediğimiz kişiyi 

seçer.263 Başkalarının bilgileri ile hakikate ulaşmak imkânsızdır. Ulaşılan şey sadece 

bilinen belli bir zihindir; ancak önyargıların etkisinden kurtulursa hakikat ortaya 

çıkacaktır.264 Zihnini başkalarının fikir ve düşüncelerine mekân seçenler tarafsız ve 

nesnel olamazlar. Birey karşıt yönde düşünmeyi öğrenmedikçe olguları, var olan değerler 

çerçevesine yerleştirme eğilimindedir. Bu ise bilginin elde edilmesini ve iletilmesini 

olguların temizlenmesini ve bütün gerçeklikleri engeller.265 

İnsan zihninin hatası tasdiktir. Oysaki düşünen, tarafsız olmalı, zıtlıkları da 

olumsuzlukları da görebilmelidir.266 Meseleyi zihinde kutsamak pratikte bir şey 

kazandırmayacaktır. Bu kutsama fiili ile sadece kendimize göre sınırlar getirmiş oluruz. 

Kendi bildiklerini kutsayanlar, kendi doğrularından başka hiçbir doğruyu kabul 

etmezler.267  Ancak “Bazen bir at evvelce geçen bir atın izine basar.” atasözüne göre 

bizim düşündüğümüz şey, daha önceleri, başkasının zihninden geçmiş olabilir. Doğru, bir 

başkasına ait diye onu reddetmek gerekmez. Eğer böyle olursa birçok hakikatti reddetmek 

lazımdır.268 Kişi güvendiği ve sevdiği birinin fikrini sırf sevgisi sebebiyle, batıl bile olsa 

kabule yatkındır. Bu şekilde araştırma yapmadan, zihne tabi tutmadan kabul sadece bir 

kanaatten ibarettir. Oysa insan hakikate ulaşmaya çalışırken diğerinin sunduğu bilgilere 

tarafsız bakmalıdır.269 İnsan, atalarının doğrularını doğru kabul ettiğinde bir şey kazanmış 

sayılmaz. Kendi zihninde o doğruları bilgiye dönüştürmelidir.270 O doğru düşüncenin 

sahipleri düşünce denizinin darboğazında dikili olan fener kuleleridir.271 

                                                 

263 Krishnamurti, age., s. 29. 

264 Krishnamurti, age., s. 31. 

265 Marcuse, Herbert, age., s.102. 

266 Bacon, age., s. 19. 

267 Said, Cevdet,Bireysel ve Toplumsal Değişmenin Yasaları, Çev. İlhan Kutluer, İnsan Yayınları, İstanbul, 

2016, s. 110. 

268 Gazali, El Munkız i Mine Dalal,  Çev. Hilmi Güngör, Maarif Basımevi,  Ankara, 1960, s. 40, 41. 

269 Gazali, age., s. 42. 

270 Said, age., s. 114. 

271 Said, age., s. 118. 



58 

 

Başkalarının hakikatini kendi hakikati olarak kabul etmek boş inanışa, bir boş 

inanış daha eklemekten başka bir şey olamaz. Herkesin bir fikrinin olması gerektiği 

düşüncesini kazanacak kadar muhakeme gücünün olması önemlidir.272 İnsan bir 

başkasının keşfettiği bilgiyi kabul etmekten ziyade kendisi tecrübe ederek bilgiye ve 

doğruya ulaşmalıdır. Saplantısını bir kenara bırakıp, tüm bunları yaparsa kendi kendinin 

efendisi olur ve hükmü de kendisi verir.273 Başkasının bilgisiyle hakikate ulaşmak, 

imkânsızdır. Yapılan sadece otoritenin baskısına boyun eğmektir. Baskı ve şiddet 

aracılığı ile hakikati kabul ettirmek de anlamsızdır.274 Başkasının düşüncesini bağnazca 

kabul etmek cehalettir.275 Başkasının düşüncesine bağlı olmak o kadar derine işlemiştir 

ki, keder, üzüntü çok doğal olduğu halde, ikiyüzlülüğe dönüşür.276 Böylelikle birey 

hakikatten daha da uzaklaşır. 

Bilimsel olarak bakılırsa düşüncenin en tehlikeli ve açıkça saçma olanları da dâhil 

olmak üzere hepsi, kendi yeterliliklerinin sorgulanmasını hak eder. Sorgulamak 

düşünceyi kabul etmek demek değildir. Hoşgörü, düşünceleri denemek için, hukuk 

alanında gördüğümüz yargılama sürecine benzeyen, kendine özgü bir yöntemin olduğuna 

işaret eder. Hiç kimse, yargılama sürecinde zanlının beraat etmesi gerektiğini savunamaz. 

Düşünceleri denemek için gelişen ve değişen bir deneme süreci, bilimsel bakış açısını 

benimseyen herhangi bir hoşgörü kavrayışının merkezindedir. Düşünce farklılıklarının 

akademik özgürlük diye kabul edilmesini sağlayacak, hoşgörü dışında gerçek bir 

sözleşme de yoktur. Politik endişe, bilimsel bakış açısının başarılı olmasını engeller ve 

bilimsel bakış açısını sınırlandırır ve ona bir çerçeve çizer.277 Bu durumda fikir ve 

düşünce diğerine aktarma yoluyla öğretilirse, fikirler değişir eski düşüncelerin yerine 

yenileri gelir ve eski kavramların yerini yenileri alır.278 

                                                 

272 Mill, age., s, 97. 

273 Bacon, age., s. 116. 

274 Krishnamurti, age., s. 53. 

275 İbn Haldun, s. 26. 

276 Seneca, Hoşgörü Üzerine, Çev, Bedia Demiriş, Doğu Batı Yayınları, Eylül, Ankara, 2014, s. 116. 

277 Moore J. R. age., s. 64,65. 

278 Fromm, Erich, İtaatsizlik Üzerine, Çev. Nurdan Soysal, Say Yayınları, İstanbul, 2016,  s. 19. 



59 

 

Hakikati bilmek, bildiklerinin hakikat olduğu anlamında değil bildiklerini hakikat 

olarak kabul etmek279 ve buna inanmaktır. İnanmak amaca ulaşmak için tek başına yeterli 

bir nedendir. İnsanın inandığı şeyin doğru olup olmamasının bir önemi yoktur. İnanç o 

yola baş koymak anlamındadır ve hedefe varmak için her yolu mübah görür. Russell’ın 

anlatımıyla kendini kral sanan bir kişinin iddiasını tartışmak tehlikeli olabilir; ancak; tek 

kişi olduğu için onun hakkından gelinebilir. Fakat toplumların kendilerinin inandıkları 

iddiaları ve sanıları şiddetli bir şekilde savunmaları tehlikelidir. Savaşa bile sebep 

olabilir.280 İnsan inandığı şeyler üzerine hayatını inşa eder. Eylemlerini de inaçları 

doğrultusunda yapar. 

 

2.1.2. Mutlakçı, Tümelci, Dogmatik Anlayış ve Hoşgorü 

Mutlakçı tümelci ve dogmatik anlayış hoşgörüyü engelleyen epistemolojik 

yaklaşımdır. İnsana kavramlar doğrudan doğuştan verilmiş olsaydı herkeste aynı olması 

gerekirdi. Oysaki herkesin duyumsama algılama, uslamlama ve öğrenme düzeylerinin 

birbirinden farklı olması bunu mümkün kılmaz. Kavramların karşıt durumlarının da 

insanlar tarafından kabul görmesi, onların herkeste farklı olabileceğini göstermektedir. 

Epistemolojiye deneyci bakış açısı hoşgörü anlayışını da etkilemiştir. İnsanların 

farklılıklarını ele alan J. Locke bazılarının kuşkucu ve araştırmacı bazılarının tembel ve 

başkalarının sanılarını kolayca kabullenen ve araştırmayan özellikte olmasının ve bunun 

yanında uslamlama düzeyinin herkeste farklı olmasının, düşünce farklılıklarını da 

beraberinde getirdiği düşüncesindedir. Bu da hoşgörüyü zorunlu kılar. Amaç hakikate 

ulaşmaktır ancak herkesin hakikati farklı olabilir. Bu, düşünceleri yargılamaktan ziyade 

düşüncelere saygılı olmayı gerekli kılar ki bu da hoşgörülü olmakla mümkün olabilir. 

Anlama düzeyindeki farklılıklar, hoşgörülü olmayı gerektirir. Hoşgörünün ulaşmak 

istediği tek amaç ise herkesin hakikate ulaşması için fırsat tanımaktır.281 

Tümelci bakış, sosyal hayatın tüm manevi uğraş alanını,  tek yanlı bir yaşama 

felsefesine, bir ideolojiye göre şekillendirme amacındadır. Bu sebepten, tümelci rejimlere 

ekonomik- politik dini inanç da denilebilir.  Tümelci rejimler de, tıpkı dinler gibi hayatın 

                                                 

279 Locke, John, İnsanının Anlama Yetisi Üzerine Bir Deneme, Çev. Meral Delikara Topçu, Öteki Yayınevi, 

Ankara, 1999, s. 456. 

280 Russel, age.,  s. 19. 

281 Locke, age., s. 124, 125. 



60 

 

tüm noktalarına kadar girmiş, bireyleri dogmatik tavırlarla şekillendirmek amacı 

gütmektedir. Tümelci yaklaşım bilimsellik iddiasında bulunsa da, karşı çıkanlara zor ve 

baskı uygulaması, suçlayıcı tavırlarda bulunması ne kadar dogmatik bir yapı olduğunu 

göstermektedir. Çünkü bilimsel hakikatler kabul görmek için zora ihtiyaç duymazlar ve 

başvurmazlar. Oysaki inanca dayalı hakikatler zora başvururlar. Günümüzün tümelci 

ideolojilerinin yapısında, ekonomik – politik düşünceler Tanrısal bir özellik kazanmıştır. 

Kısacası günümüzün tümelci ideolojileri, asıl yüzünü göstermeyen birer dinden başka bir 

şey değildir.282 Tümelci bir ideolojiyle Hristiyanlık dini karşılaştırıldığında, her iki sistem 

de ister ahlaki-dini, ister ekonomik-politik olsun, varmak istedikleri hedefe götürecek her 

aracın meşru olduğu noktasında birleşiyorlar. Dayanılan teorik temel mutlak anlamda 

doğru, varılmak istenen hedef şüphesiz şekilde yüce ve kutsal olduğuna göre, gidilen yol 

zaten meşrudur. İdeolojilerin ve dinlerin özleri, içerikleri ve problemleri açısından hiçbir 

benzerlikleri olmasa da düşünce özgürlüğü karşısındaki tutumları bakımından aralarında 

bir çeşit birlik olduğu şüphesizdir.283 

Dini ya da siyasi olsun tümelci öğretilerin hepsi, insanların doğru yola zorlanması 

gerektiği ilkesinden yola çıkarlar. Hoşgörüsüzlük, fanatizmle bağlantılı her türlü 

öğretinin, idealin, gölgesi gibidir. İnsanın bağlandığı bir ideal; objektif, aşkın ve kutsal 

bir hakikat kılığına büründü mü sonrasında, hoşgörüsüzlüğün önüne geçmek çok zordur. 

Başkasının özgürlüğüne saygı anlamında hoşgörü ancak hiçbir öğretiye fanatizm 

derecesinde bağlanmamış bireylerin, toplumların ve kültürlerin gerçekleştirebileceği bir 

davranış biçimidir. Kendi inanç ve öğretilerinin mutlak anlamda doğruluğuna inanan ve 

insanlığın kurtuluşu için kendi inanç ve öğretilerinin zorunluluğuna inanan bir kimse ya 

da bir toplum başkalarının görüş ve düşüncelerine göz yummaz.284 

                                                 

282 Batuhan, age., s. 7, 8. 

283 Batuhan, age.,  s. 9. 

284 Batuhan, age.,  s.19, 20, 21. 



61 

 

2.1.3. Hoşgörüsüzlüğün Nedenleri ve Taassup 

Katılık ve önyargı hoşgörüsüzlüğün belirtileridir. Bu ise açık zihin ve kapalı zihin 

ile ilintilidir.285 Hoşgörünün karşıtı taassup ve bağnazlıktır.  Taassup sıkı sıkıya 

bağlanılan fikir ve inanç sebebiyle başkasına hayat hakkı tanımamaktır. Taassubun 

temelinde saldırganlık, karşıt düşünce ve davranışı yok etme arzusu vardır. Kişinin 

fikirlerine ve düşüncelerine sıkı bağlı olması mutaassıp olmasını gerektirmez. Kişi 

hoşgörülü bir ahlaki yapıya sahipse,  inançlarına ve fikirlerine bağlılık taassup değildir.286 

Başkalarına inanç ve fikirlerini dayatmadığı sürece bir sorun olamaz. Başkasına dayatılan 

fikir ise, doğru da olsa şiddeti ortaya çıkarır. Böylece hakikat adına şiddet meşru olmuş 

olacaktır. 

Bu durumda şiddeti meşrulaştıranların temel dayanakları şunlardır: birincisi, 

Tanrı’nın da cezalandırıcı ve hesap sorucu olmasıdır.287 İkincisi, hata yapanların mutlaka 

cezalandırılması gerektiği düşüncesidir. Üçüncüsü, insanın ancak korku ve baskı ve 

şiddet ile terbiye edilebileceğine olan inançtır. Dördüncüsü, hakikati kendi tekellerine 

alan dogmatik ve mutlakçı olanlardır ki; şiddetin epistemolojik temeli dogmatizmdir.288 

Beşincisi, ulaşılmak istenene, kutsal hedefe götüren her yolu, mübah ve doğru kabul 

etmektir. Altıncısı, aklın önemsenmemesi, akletme, düşünme, ilim ve bilime önem 

vermemektir.289 Yedincisi, yasaları ve insan haklarını önemsememek, bazı şeylere 

kutsallık atfetme yoluyla, sorgulama ve eleştiri yolunu kapatmaktır. 290 

İnsan haklarının kabulü, özgürlük ve sosyal adaleti, felsefi ve akli esaslar 

çerçevesinde kurmak dini inançlara uymaya engel değildir.291 İlerleyebilmek için özgür 

tartışma ortamlarına zemin hazırlanması gerekir. Her şeyi geçmişe bağlılıkta görmek 

                                                 

285 Dağlı, Ramazan Çetin, “Eğitimde Hoşgörü”, Hoşgörü ve Eğitim Toplantısı, Unesco Türkiye Milli 

Komisyonu ve Ankara Üniversitesi Eğitim Bilimleri Fakültesi Otak Yayın, No, 2, Ankara, , 5 Mayıs, 1995, 

s. 40.  

286Tunç, s. 391. 

287 Şebusteri, age., s. 449. 

288 Şebusteri, age., s. 450. 

289 Şebusteri, age., s. 451. 

290 Şebusteri, age., s. 453. 

291 Şebusteri, age., s. 458. 



62 

 

kişiyi mutlakçı ve dogmatik anlayışa iter.292 Oysa şimdiyi geçmişle değerlendirmek doğru 

sonuç vermez. 

Toplumsal düzlemde oluşacak olan reel yaşam koşulları farklılıkların yeni bir 

dille anlaşılır kılınmasına kolaylık sağlayacaktır. Bu durumun zıddı olarak kendi 

bildiğimizin doğru olduğuna kesin olarak inanmak da şiddet nedenidir. Şiddet, eskiden 

az sayıda kişiye yönelikti. Ama daha sonra teknolojinin gelişmesiyle büyük kitlelere zarar 

verildi. Eskiden şiddete en son başvurulurdu. Şimdi ise tam bir ahlaki doğrulamayla, ilk 

etapta başvuruluyor. Bu durum ise, zenginden alıp fakire vermek, haklı olma savaşı, cihat, 

önceden verilen görev olarak adlandırılır. Bunda herkesin payı var ve bu pay herkesin 

tutumlarını desteklemektedir ve kendilerini haklı olarak nitelendirmektedirler.293 

İnsan kendisinin bel bağladığı dünyasını bir tesadüfün tayin etmiş olduğuna ve 

kendisini sözgelimi Londra’dan bir Anglikan papazı yapan etkenlerin pekâlâ Pekin’de bir 

Budist ya da Konfüçyüs Rahibi de yapabileceğini düşünmez. Hiçbir kanıta gerek 

olmayacak kadar açıkça bilinmelidir ki bireyler kadar çağlar dayanılmaz değildir.294 

İnsanların kendi iradeleriyle seçme imkânı olmayan durum ve nitelikleri övünme ve 

yerme meselesi yapmalarının anlamsız olduğu apaçıktır. Ama dogmatik algıya sahip 

insanlar bu realiteyi kabul etmezler. Onların kendi sabit doğruları ve kutsalları vardır. 

Onları muhafaza etmek için her şeyi yapabilirler. 

 

2.2. Hakikat,  Özgürlük ve Hoşgörü 

2.2.1 Özgürlük  

Özgürlük, isteklerin gerçekleşmesini önleyen dış engellerin olmamasıdır. Yani 

özgür bir toplumun en önemli özelliklerinden biri tek bir baskın ulusal amacın 

yokluğudur. Böylesi bir amaç yükleme çabaları ki asla tamamıyla başarılı olamamıştır, 

çağdaş totaliter devletlerin ayıbıdır. Demokrasiye göre geniş sınırlar içerisinde beğeni ve 

düşünce çeşitliliği kendi içinde olumlu bir iyidir, sadece tek amaca yönelik bir araç 

değildir. Bu çeşitlilik olmadan insanların farklı niteliklerini geliştirmesi beklenemez. 

Burada olması gereken sınırlama, bu beğenileri geliştirirken bunların diğer insanları 

incitmemesidir. Şunu görmek önemli: Her durumda olası en geniş özgürlüklere sahip bir 

                                                 

292 Şebusteri, age., s. 459. 

293 Welch,  Neale,  Donald, Tanrı Ne İster, Çev, Tülin Penso, GOA Yayınları, Istanbul, 2007, s. 105. 

294 Mill, age., s. 73. 



63 

 

toplum bile üyelerinin tüm arzu ve dürtülerini doyurmalarına izin vermez. Yani özgürlük 

sınırsızlık anlamına gelmez.295 

Özgürlüğü artırılabilmek için gücü en üst düzeye çıkarmak ya da istekleri en alt 

düzeye indirmek gerekir. Herkesin birbirini boğazlamak istediği bir toplum, barışçıl 

istekleri olan bir toplum kadar özgür olamayacaktır. O halde istekleri değiştirmek yoluyla 

güç artışı kadar özgürlük artışı da sağlanabilir. Dış etkenler insan doğasını değiştirir; 

karşılıklı etkileşim ile aralarında bir uyum sağlamaya çalışır. Bir ortamdan alınıp aniden 

yeni bir başka ortama konulan birey özgür değildir.  Ama bu yeni ortam ona alışmış 

olanlara özgürlükler sağlayabilir. Bu nedenle, özgürlük konusunda değişen ortamla 

birlikte isteklerin de değişebileceği hesaba katılmalıdır.296 Hoşgörülü toplumlarda 

özgürlük mümkün olabilmekte iken tahammülsüz toplumların özgür olmadığı 

söylenebilir. 

Özgürlüğü bireysel bazda ele aldığımızda, özgürlük insanın yalnız olmadığının 

bir ifadesidir. İnsan tabiatı gereği toplum halinde yaşadığı için diğerleriyle birlikteliğinde 

uyması gereken bazı sınırlar vardır. Bu sınırları birey varlığına bilinçli olarak 

yerleştirmiştir ya da toplumsal yasalarla bunu sağlamak mümkün olabilmektedir. 

Özgürlük kendi varlığı çerçevesinde bazı belirleyiciler koyar. Aslında bu belirleyicinin 

sebebi onun özgürlük sınırlarını diğerlerinin de fark etmesidir. İnsan trafik kurallarına 

uymadığında sonuç hiç de iyi olmayacaktır. Durması gereken yerde hızla hareket etmesi 

başkasına veya kendine zarar verebilir. İnsan, sınırları çerçevesinde kendisiyle ilgili, 

başkasına zarar vermeyen tasarrufta bulunabilir. Sınır, başkasının hakkının başladığı 

yerdir. 

 

2.2.2 Hakikat Özgürlük ve Hoşgörü İlişkisi 

Özgürlük insanın iradesinin sonucu ortaya çıkar. Yaratıcının insana çizdiği 

sınırlardan biri ilahi vahiy, yani kutsal kitaplardır; diğeri ise yine bir vahiy olan akıldır. 

İnsan, iradesinin gerektirdiği özgürlüğü akıl ve kutsal kitaplar çerçevesinde belirler. Şöyle 

ki insan hakikate, yani ulaşmak istediği Tanrısal ahlaka ancak Yaratıcısının kendisine 

belirlediği sınırları aşmadığı zaman ulaşır. Aksi durum insanın kendisini merkeze koyup 

Tanrılık iddiasında bulunması anlamına gelir. Eksik, sonlu ve sınırlı olan insanın böyle 

                                                 

295 Woore, age., s. 71. 

296 Russell, age., s. 167, 168. 



64 

 

bir tavrı çok da gülünçtür. Bu akıldışı davranış onu diğer insanlarla ve diğer tüm varlık 

âlemiyle ilişkilerine olumsuz yansıyacaktır. Dilediği gibi akli yürütmeler yapabilir; ancak 

başkası üzerinde tasarruf yetkisi olamaz. Bu, insana özgürlüğün haddini bildiren bir 

çizgidir. Yani J. Locke’ın ifadesiyle insan kendi zihninin seçimi ve yönlendirmesiyle bir 

davranışta bulunup bulunmama konusunda tercih yapabiliyorsa özgürdür.297 Öyleyse 

uçurumdan düşen bir insanın kendini durdurma noktasında özgürlüğü yoktur. Çünkü 

kendi dışındaki etkenlerden dolayı kendini durduramaz. Oturan bir insanın yürümek 

istemesi mümkün, ancak hareket yetisi yoksa o zaman özgür değildir. Özgürlük, eylemde 

bulunma ve bundan vazgeçme gücünde vardır.298 

Hoşgörüyü yok eden şeylerden biri insanların özgürlüklerine müdahaledir. Zaten 

hoşgörüsüzlük bu müdahaleyi haklı kılma durumunu ifade eder. Yapmak 

istemediklerimiz konusunda baskı,  zorlama ya da yapmamıza müdahale varsa ve bizim 

bunu engelleyecek gücümüz yoksa orada tabiî ki özgürlükten de hoşgörüden de 

bahsedemeyiz. Esaret özgürlüğü hoşgörüyü ortadan kaldırır. “20 fit karelik bir odaya 

hapsedilen mahkûm bu hücrenin kuzey ucundaysa 20 fit güneyine yürüyebilir, bunda 

özgürdür. Çünkü bu kadar yürümek ya da yürümemek elindedir. Ancak 20 fit daha kuzeye 

yürümek özgürlüğü yoktur.”299 Elbette özgürlük bireysel farklılıkların önemsenmesi 

açısından önemlidir. Farklılıklar çeşitliliği gerektirir. Seçme özgürlüğü, çeşitliliğin 

sonucudur. Çeşitlilik saygıyı ve hoşgörüyü gerektirir. Locke’a göre, “İnsanlar farklı 

şeyleri seçebilirler ve hepsinin seçimi de doğru olabilir; eğer onları zavallı bir böcek 

sürüsü gibi varsayarsak; bu sürüde içecekler ve içeceklerin tatlarından hoşlanan arılar, 

başka türlü yiyeceklerden zevk alan ağustos böcekleri vardır ve bu zevkleri bir 

mevsimliktir; ardından yok olup giderler.”300 

Modern dünyada oluşan insan merkezli özgürlük, insanın isteklerinin önündeki 

tüm engelleri olabildiğince kaldırmayı ve hızla isteklere ulaşmayı amaçlar. Gerçek 

özgürlük ise ancak insanın tutkularını kontrol etmesi suretiyle, onlardan özgürleşmesiyle 

başlar. İnsanın ontolojik olarak mutlak özgürlüğünden bahsetmek imkânsızdır; çünkü 

insanın potansiyel imkânları sınırlıdır. Özgürlük de insanın bu potansiyel ve imkânlarının 

                                                 

297 Locke, age., s. 323. 

298 Locke, age., s. 324, 325. 

299 Locke,age., s. 327. 

300 Locke, age.,  s. 348. 



65 

 

sınırları dâhilinde önüne alan açmasıdır ki bu sınırsızca dilediğini yapmak anlamına 

gelmez. Örneğin yolların olması araçlar için özgürlük imkânıdır. Yol yoksa arabalar bu 

imkândan yoksun kalır. İnsan özelliklerinin tamamının özgürlüğün konusu olması; ancak 

şiddet ve baskıyı destekleyecektir. Çünkü insanın ihtiraslarını sınırlandırması gerekir. 

Aksi halde çatışma, savaş ve baskı kaçınılmaz olur.301 

Özgür olan, bir dış zorlamayla karşılaşmaz. Bir düşünce, yönlendirici dış 

etkenlerden bağımsız olursa özgürdür. Bazı düşünceleri benimsemek veya onlara karşı 

olmak veya bazı konularda, bir şeye inandığını ya da inanmadığını ifade etmenin 

karşılığında yaptırım uygulanıyorsa; düşünce, özgür değildir.302 Düşünce özgürlüğünün 

ilk şartı, düşünceyi açıklamaya verilen yasal cezanın kaldırılmasıdır.  Yasal ceza 

uygulaması, geçmişteki engizisyon işkencelerine yol açan, bakış açısının aynısıdır. Şu an 

meşru olan bir düşünce, geçmişte hiç de meşru olmayabilir. Tabi ki özgürlüğün önündeki 

en önemsiz engel yasalardır. İki büyük engelden biri, ekonomik cezalar diğeri, ise 

kanıtların çarpıtılmasıdır. Eğer bir fikrin açıklanması insanın geçimini kazanmasını 

engelliyorsa, düşüncesinde özgür değildir. Eğer bir tartışmada, taraflardan birinin bütün 

kanıtları, delilleri daimi olarak olabildiğince çekici gösteriliyor ve karşı tarafta olanlarınki 

ise ancak büyük çaba ve gayretle ortaya konabiliyorsa, yine düşünce özgür değildir. 

Ancak düşünce ve inançlar açıkça ifade edilebiliyorsa, hiçbir yasal ve parasal çıkar 

kaybına sebep değilse, düşünce özgürdür, denilebilir.303 

Russell, 1916’lı yıllarda İngiltere’de hala özgür düşünenlerin karşılaştıkları 

olumsuzluklardan bahseder. Yoksul olan insanların dinsel inançları konusunda açık sözlü 

olmaya cesaret edemediklerini söyler.304  

İnsanlar politikanın önemiyle ilgili fanatik inançlarını devam ettirdikleri sürece 

politik konularda özgür düşünce olanaksızdır. Özgürlük kısıtlaması zamanla öteki 

alanlara yayılabilir. Toplumları bu felaketten ancak bir ölçüde politik kuşkuculuk 

kurtarabilir. Sıradan kişilerin kendi başlarına düşünmeleri istenmez. Çünkü düşünen 

insanları yönetmek zordur; yönetimde sorunlar çıkarırlar. Yalnızca yöneticiler 

                                                 

301Tekin, Mustafa, ”Postmodernizmin Din Sorunu”, Milel ve Nihal Dergisi, Ladin Ofset, C. 12,  sayı 2, 

İstanbul, Nisan, 2016, s. 21. 

302 Russell, age., s. 146. 

303 Russell, age., s. 147, 148. 

304 Russell, age., s. 149. 



66 

 

düşünmeli, geri kalanlar ise sadece tabi olup itaat etmeli, koyun sürüsü gibi liderlerini 

izlemelidirler. Bu amaçla okullar, zekâyı geliştirmek yerine bilgi vermek ve boş inanı 

geliştirmek için kullanılmaktadır.305 Oysaki Mill’e göre devlet halkın düşünce 

özgürlüğünü de sağlamalıdır.306  Yönetici veya siyasi otorite halkına eşit adaletli imkân 

sağlamak suretiyle onların kendileri olma noktasındaki çabalarını desteklemiş olacaktır 

ve bunu yapmak zorundadır. Herkese kendi yetenekleri doğrultusunda gelişme imkânı 

sağlamak ve gelişimlerini desteklemek toplumsal huzur, güven ve barış için gereklidir. 

Özgür düşünen bireyler ancak özgür bir ortamda yetiştirilebilir. Tartışma yoksa 

düşüncenin temeli ve anlamı unutulabilir. Eğitim ile uğraşanlar her daim kendilerini 

geliştirir ve araştırırlarsa düşüncelerini ifade ederken, savunurken veya anlatırken o 

canlılığı koruyabilirler. Hep aynı kanıtlar etrafında dönüp durmak düşünce canlılığını 

kaybettirmeye başlar.307 

Düşünce özgürlüğünün önemi genel olarak söylenilecek olursa: 1. Susturulan 

engellenen düşüncelerin doğru olma ihtimali vardır ve dinlemeden reddetmek 

yanılmazlık iddiasıdır. 2. Reddedilen, susturulan düşünce yanlış dahi olsa içinde yine de 

hakikat olabilir. Hakikati ortaya çıkarmak, karşıtlıkların çarpışmasıyla mümkündür. 3. 

Doğruluğundan emin olunan yahut gerçeğin tamamı gibi görünen düşünce, karşıtlıklar 

karşısında tüm argümanlarını ortaya koymalıdır. Yoksa onu kabul edenler temel ilkeleri 

ve niçin kabul ettiklerini bilemeyeceklerdir. 4. Düşünce sadece görünüşte kabul görmüş 

ise anlamını kaybetme ve insan hayatı üzerindeki etkisini yitirme tehlikesi ile karşı 

karşıyadır.308  

Mesele adalet ve bireysel özgürlük idealleri ile toplumsal köken ve kişinin 

doğasının olguları arasındaki uyumu sağlamaya çalışan bir toplum felsefesi temeli 

oluşturmaya çalışmaktır. Bilgi ve bilim olmadan çözüm olmayacağı açıktır. Yerleşik 

inançların yıkılmasıyla onların yerine yeni inançlar yerleştirmekten ziyade düşünmeyi 

teşvik etmek gereklidir. “Zihinlerin yapay bir şekilde köleleştirilerek özgürlük arzularını 

kaybetmeleri sağlanamazsa eğer, hiçbir salt özgürlük ile kendi dengelerini yeniden 

                                                 

305 Russell, age., s. 156, 157. 

306 Mill, age., s. 79. 

307 Mill, age., s. 102, 103. 

308 Mill, age., s, 122, 123 



67 

 

kuramazlar. Bu özgürlüğü uygun bir biçimde kullanmak zorundadır.”309 Yani bir birey 

salt özgürlüğün etkisinden kendisini öz bir denetime tabi tutmalıdır; ancak o zaman denge 

sağlanmış olacaktır. İnsan arzu ve isteklerinin köleliğinden kurtulmasıyla gerçek anlamda 

özgür olabilir. Bunun imkânı bireyin ontolojik yönünü epistemolojik olarak yeniden 

yapılandırması, bencil kelepçelerden kurtulması yoluyla yaşamı anlamlandırmasıyla 

mümkündür. Özgür düşünce ortamı özgür bireylerin yetişmesine ve diğer insanlara 

hoşgörülü olmada ciddi anlamda olumlu etki eder. Entelektüel bakış özgürlük ve hoşgörü 

barındırdığında karşıtlıklara da aynı tavır olacaktır. Cemil Meriç’in dediği gibi, ömrünü 

düşünceye adayan Platon’dan Max’a kadar her düşünce adamına sevgi ve saygı duyan, 

bütün dinlere ve mezheplere saygı duyan bir kimsenin herhangi bir dinsel kurumda 

barınabileceği düşünülebilir mi? Her düşünceye ve düşünüre hoşgörülü davranıp onların 

hakikat arayışlarını hak olarak görenler, hiçbir düşüncenin esiri olamazlar. İnsanları ve 

toplumları ideolojik olarak etiketlemek hakikati engelleme amaçlıdır. Etiketlendirmeler 

ve sınıflandırmalar her zaman hakikatin üzerini örten uydurmaca mefhumlardır.310 Bu 

etiketlemelerle kendilerine yapacakları uygulamalar konusunda haklı bir alan oluşturma 

amacı güderler. Çünkü ideolojiler de baskıcı zihniyetin ürünüdürler. 

İnandıklarından kuşku duymayanlar toplumun gelişmesini engellemektedirler. 

Kuşkucu olmaktan bile kuşkucu olmak gerekir.311 Fanatikler, kuşku götürse de 

inandıklarının doğruluğundan kesin emindirler. Birbirine zıt olan, kuşku götüren bu 

önermelerin zıt fanatikler tarafından kesin doğru kabul edilmesi, her iki taraf için öfkeyi, 

zulmü ve savaşı kaçınılmaz kılacaktır. Şüpheci yaklaşım tavsiye edilmelidir. Çünkü 

inançlar kesin doğru olmadığı için en azından bir belirsizlik ve hata taşıdığını söyler. 

Bilimsel bilgi, kuşkucu zihinlerin ürünüdür. Gerçek bilgiye en yakın bilgi yalnız bilim 

alanındadır. Din ve politika ise bilimsel olmadığı halde birey dogmatik bilgiyi kabule 

kendini zorunlu hisseder. Dogmatik birey inancını savunmak için açlık, hapis, savaş 

pahasına da olsa, her şeye katlanır ve farklı düşüncelerle tartışma rekabetlerinden 

korumaya çalışır.312 

                                                 

309 Wolff, age., s. 44. 

310 Meriç, age., s. 62. 

311 Russell, age., s. 141. 

312 Russell, age., s. 150 



68 

 

Russell’e göre din ve politika konularında insanlara geçici olarak bilinemezci 

düşünce yapısı benimsetilebilseydi, çağdaş dünyadaki kötülüklerden onda biri kalırdı; 

çünkü her iki taraf da hataların karşılıklı olduğunu görür ve böylelikle savaşlar da 

olmazdı. Mutlak görülen, dogmatik hale getirilen her ne olursa olsun öfkeyi, şiddeti ve 

savaşı körüklemekten başka bir işe yaramazdı. Bilimsel bakış açısı dogmatik olmayan 

eleştirel yaklaşımdır. Bir yerde sadece tek bir doktrinin kabul edilmesi, diğer doktrinlerin 

öğretilmesinin yasalara aykırı görülmesini sağlar. Bu doktrin yasaları da arkasına alarak 

bir dogmaya dönüşür. Sonuçta doktrinin doğruluğu ya da yanlışlığı savaş meydanlarında 

ispata çalışılır. Kabullenme ve inanma arzusu yerine; ancak öğrenme arzusu dogmatik 

bakış açısını engelleyebilir.313 Akılcı kuşkuculuk, dünyada bu kadar çok akıldışı 

kesinliğin var olma nedenlerini araştırmalıdır. Bu kesinlik, sıradan insanlarda var olan 

irrasyonellikten ve saf dillilikten kaynaklanır.314 

Açık olan şudur ki devlet değişik amaçlarla bir araya gelen, var olan ve devam 

eden durumu koruyan ve korunduğu sürece iyi bir gelir elde eden, çeşitli görevlilerden 

oluşan bir topluluktur. Devam eden durumda değişmesini istedikleri tek şey devletin 

etkisinin ve yetkisinin daha da genişlemesi ve güçlenmesidir. Bunları gerçekleştirmek 

için savaşı ve kargaşayı fırsat bilip, kendilerine karşı gelenleri açlığa mahkûm etme veya 

üzerlerinde baskı kurma yoluyla gücünü kanıtlamaya çalışır. Düşünsel konularda ve 

eğitimde bu durum bir felakettir; gelişme, özgürlük ve entelektüel girişim olanaklarını 

kökünden yok eder. Bütün bunlar, öğretimi tamamıyla tek bir örgütün idaresine 

bırakmanın doğal bir sonucudur.315 

İki basit ilke, bütün sosyal sorunları aslında çözebilir. Birincisi, eğitimin 

amaçlarından biri, insanlara sadece doğru olduklarına dair bazı mantıksal nedenler 

bulunan önermelere inanmalarını öğretmek olmalıdır. İkincisi bir işe adam alınırken 

sadece o işe uygun olup olmadığına bakılmasının gerekliliğidir. Yani işi ehline vermek 

ve liyakati gözetmek gereklidir. Bir kişiye bir görev verilirken ya da o kişi bir işe alınırken 

onun dinsel, siyasal ve ahlaki düşüncelerini dikkate almak, insanlara fikirlerinden dolayı 

zulmetmenin çağdaş biçimidir. Engizisyon kadar etkili de olabilir. Bazı özgürlüklerin, 

yasal olarak var olmaları onaylanmalıdır. Kiliseye bağlı olmayan veya politikada 

                                                 

313 Russell, age., s. 151, 152. 

314 Russell, age., s. 152. 

315 Russell, age., s. 156. 



69 

 

alışılmışın biraz dışında kalan fikirlere sahip insanların açlıktan ölmelerine karşı, 

toplumda belli bir ölçüde duyarlık vardır. Ancak ateistlerin, aşırı komünistlerin, serbest 

aşkı savunanların, toplumdan dışlanmasına karşı toplumsal duyarlık yok gibidir. Bu 

kişilerin zararlı oldukları, onları işe almamanın doğal olduğu kabul edilir. İleri derecede 

sanayileşmiş bir ülkede böyle bir tutumun çok etkili bir zulüm oluşturduğu gerçeği 

görülmelidir. Kurallara en bağlı olanlar bile bir gün kendilerini azınlıkta bulabilirler. O 

yüzden çoğunluğun zulmünün sınırlanması toplum yararınadır.316 

Toplumda çoğunluğun bir fikri benimsememesi onlara bu fikri benimseyenlere 

müdahale hakkını vermez. Ya da çoğunluk bir konu hakkındaki gerçekleri bilmek 

istemiyorsa, bilmek isteyenlere baskı doğru değildir. Özgürlüğün önündeki engellerden 

biri toplumsal, diğeri fizikseldir. Özgürlüğü kaybetmeye yol açan sosyal engel daha çok 

öfke uyandırır ve daha çok zarar vericidir. Yasak ve baskı yerine birey, engellenmek 

istenilen durumun yanlışlığını kendisi fark ettiğinde öfke oluşmayacaktır.317 Toplum bu 

imkânı verdiğinde bireyler hoşgörülü olmanın gereğini pratik anlamda fark edip bu 

zemini koruyabileceklerdir. İnsanlar özgür ortamda ve hoşgörülü davranışlarla 

birbirlerinin gelişimine ve hakikati görmelerine zemin hazırlamış olurlar. Böylelikle birey 

kendi özgünlüğünü özgürce tamamlama imkânı bulabilir. 

Bir kurulu düzene uymama haline itaatsizlik denir. İtaatsizlik bireyin özgür 

olmasına ve hoşgörü ortamını sağlamaya etkisi bakımından şu şekilde değerlendirilebilir: 

Erich Fromm itaatsizliği insanın mantığını ve iradesini olumlaması eylemi olarak 

tanımlar. Bu bir şeye karşı olmak demek değil, bir şeye yönelik tutumdur. İnsanın 

gördüğünü söyleyebilmesi ya da görmediğini söylemeyi reddetmesi yeteneğidir. Bunu 

yapmak için gözünü açmak, uyanık olmak gerek ve uyuyanları da uyandırmak, yok 

olmaktan kurtarmak, sorumluluğunun farkında olmak gerekir.318  

Birey ontolojik belirlenimleri olan içine doğduğu toplumun tüm sosyolojik 

etkilerinden, yani din, siyaset, tarih, coğrafya ve ekonomik etkenlerle oluşturduğu benlik 

algısına karşı çıkıp, dogmatik bilgi anlayışını reddederek deneyimleme ve akletme 

yoluyla hakikate ulaşma konusunda yol alıp diğerleriyle ortak olan insanlık ve ihtiyaçlar 

açısından bir arada olmayı kabullenmeyi denemelidir. Bunu ancak aşırı bencil duygulara 

                                                 

316 Russell, age., s. 162. 

317 Russell, age., s . 174. 

318 Fromm, age., s. 27. 



70 

 

karşı itaatsiz olmakla gerçekleştirebilir. Ancak baskı dışarıdan gelirse bireyin 

özgürlüğünü her anlamda olumsuz etkileyecektir. Bireyin özgürlüğünü sağlayacak ve 

başkasına boyun eğmesini engelleyecek koşullar oluşturulmalıdır319 Eğer insanlığın 

kurallarına uymak başka kurallara itaatsizliği gerektiriyorsa yapılmalıdır. Dini inanç, 

özgürlük ve bilim için mücadele edenler insanlık ve vicdan gereği baskı yapanlara 

itaatsizlik yapmalıydılar. Eğer insan boyun eğip itaatsizlik yapmazsa o bir köledir, 

yalnızca karşı gelebiliyor ama itaat ediyorsa o bir asidir ve bir inanç ya da ilke uğruna 

değil, öfke ile hayal kırıklığı ile kırgınlıkla hareket eder. Bir insana, iktidara, kuruma itaat 

ve teslimiyet, bağımsızlıktan vazgeçme, iradesini diğerinin emrine vermedir. İnsanın 

inançlarına ve aklına itaat bir onaylamadır. Eğer fikirler ve inançlar bireyin kendine aitse, 

başkasının kanaati ve değer yargısı değilse birey kendisi olur.320 Bu da beraberinde 

güveni getirecektir.  İnsan kendini güvende hissetmek, korumak için itaat yolunu tercih 

eder. İtaat, bireyi taptığı gücün bir parçası yapar. Bu da bireye kendini güçlü hissettirir. 

Birey eğer özgürlükten korkarsa itaatsizlik yapamaz, özgürlük ve itaatsizlik birbirinden 

ayrılmaz. Toplumsal siyasi veya dini herhangi bir sistem özgürlükten söz eder ama 

itaatsizliğin kökünü de kazır. İtaatin erdem, itaatsizliğin günah, hata gibi gösterilmesi 

azınlıkların çoğunluğa hükmetmesini kolaylaştıracak bir argümandır. Bunun için 

otoritenin her şeyi bilen aşkın varlık haline gelmesi lazımdır. Otoriteye karşı mücadelenin 

sebeplerinden biri inanç, diğeri ise batıl olana duyulan şüphedir. Aklı kullanma ve her 

şeye şüphe ile yaklaşma, mücadele etme isteğini sağlayan tutumun özellikleridir.321  

Düzene tabi olan itaatsizlik yeteneğini kaybetmiştir. Şüphe etme eleştirme ve itaat etme 

yeteneği insanlığın geleceği ve uygarlıkların sonu arasında duran tek şey olabilir.322 

 

2.3. Toplumsal Sözleşme ve Hoşgörü 

Toplumsal sözleşme, bir siyasal toplum oluşturmak isteyen bireylerin ortaklaşa 

anlaşmaları ile yapılır ve siyasal toplum oluştuğu an çoğunluk diğerlerinin de uyması 

gereken kuralları koyar. 

                                                 

319 From, age., s. 65. 

320 Fromm, age., s. 12. 

321 Fromm, age., s. 16. 

322 Fromm, age., s. 17. 



71 

 

Jean Jacques, Rousseau(1743-1744)’ya göre, toplumsal düzenin kutsal bir hak323 

olduğunu, insanları olduğu gibi, yasaları da olabilecekleri gibi kabul edip; güvenilir 

kurallar, temelde adaletli olmak esaslı oluşturulabilir.324 Güç karşısında boyun eğenler 

korktukları için bunu devam ettirirler. En güçlü, gücünü haklı görüp karşıdakinin itaatini 

görev olarak görürse, yeterince güçlüdür. Güce teslim olmak iradenin isteği ile değil; 

zorunluluk karşısında tedbir amaçlı bir eylemdir. Güç, hak yaratmaz, güçlü diye haklı da 

değildir. Yüce olana değil sadece meşru olana itaat edilir.325 Meşru olan yasalardır ve 

herkes yasalar karşısında eşit muamele görür. Her şey yasaların otoritesi altında olursa 

toplumda adaletsizlik, haksızlık ve savaş olmaz.326 Eğer savaş olmak zorundaysa, amacı 

doğrultusunda olmalı, amacı dışına çıkmamalıdır. Savaş devletlere ilan edilir, insanlar 

savaşmıyorsa canlarına dokunulmaz.327 

Ontolojik temel doğrultusunda doğa karşısında insanın kendisini korumasının 

zorluğu, insanların hep birlikte davranıp bir güç kurmalarına sebeptir. Bireyin mülk 

edinme hakkının ve özgürlüğünün toplumsal sözleşme yoluyla sağlanması çözüm 

olabilir.328 Toplumsal sözleşmede her birey kendi şahsi, bütün güçlerini genel iradenin 

üst idaresine ortaklaşa adar; karşılığında da her üye bütünün bölünmez bir parçası olmayı 

elde eder. Toplumsal yapı adaleti gerekli kılar. Adalet de görev ve hak kavramlarını 

gündeme getirir. Yurttaşlar arasında adaletsizlik hüküm sürerse siyasi otorite yıkılır.329 

Rousseau’ya göre devlette tek sözleşme vardır. O da ortaklık sözleşmesidir. Bu 

ilk sözleşme diğer sözleşmeleri geçersiz kılar. İlk sözleşmeyi ihlal edecek hiç bir 

sözleşme kabul edilemez.330 Toplumsal birlik bir arada yaşamaya imkân sunan hoşgörüyü 

temin eder. Toplumsal sözleşme hoşgörünün felsefi temeli olan ontolojinin bir sonucudur. 

                                                 

323 Rousseau, Jean Jacques, Toplum Sözleşmesi, Çev. Ayşe Meral, Alfa Yayıncılık , İstanbul,  2016, s. 13.  

324 Rousseau, age., s. 11.   

325 Rousseau,  age., s. 16, 17, 18. 

326 Rousseau, age., s. 21. 

327 Rousseau, age., s. 23. 

328 Rousseau, age., s. 26. 

329 Rousseau, age., s. 32. 

330 Rousseau, age,, s. 142. 



72 

 

İnsanları bir araya getiren ortak çıkarlar,331 genel iradeyi ortaya koyar.332 Ortaklık 

halk demektir. Egemen otoriteye göre; bireyler yurttaş, bireylerin yasalara boyun 

eğmeleri ise tebaa anlamındadır. Her yurttaş diğer bireylere ve egemen otoriteye üyedir. 

Bireylerin taahhüdü iki şekildedir: Egemen’in üyesi olan bireyler ve devletin üyesi olan 

egemen karşıtı bireyler.333 

Toplumsal yarar sebebiyle toplumun bireye müdahale etme sınırları ve amacı 

nedir? Bir kişinin zorunlu gereksinimleri için bir başkasının lüksten mahrum olması bir 

gerekliliktir.334 Rahatlık, lüks gibi zorunlu ihtiyaç sayılmayan şeyleri talep edenlerin 

özgürlüklerinin, temel zorunlu ihtiyaçlarını temin edemeyenler sebebiyle kısıtlanabilir 

oluşu normal karşılanmalıdır. Zengin ve ayrıcalıklı olanların talepleri olabilir; ancak bu, 

bir özgürlük gerekçesi olamaz. İnsanların sahip oldukları, başkalarının zararına değilse 

bunlara müdahale uygun değildir. 335 

Kendine karşı sorumlu olmakla topluma karşı sorumlu olmak birbirinden 

farklıdır.336 Yasalar tarafları görev ve çıkar noktasında bir araya getirir.337  Birey sadece 

kendi varlığını ilgilendiren konularda istediği gibi, topluma karşı sorumluluğu olan 

konularda ise yasaların istediği gibi olmalıdır. Locke’a göre “Bir insan kendi yaşamı 

üzerinde iktidara sahip olmadığından, anlaşmayla ya da kendi onayıyla ne kendisini 

birinin kölesi haline getirebilir ne de kendisini, dilediğinde yaşamına son vermesi için bir 

başkasının mutlak keyfi iktidarı altına koyabilir.”338 Aynı şekilde Rousseau’da, bireyin 

haklarından feragat edemeyeceğini söyler.339  

Mutlak güç toplumsal sözleşme olmalıdır. Karşılıklı olarak toplumsal 

sözleşmenin gereği halkın haklarını korumaktır. Halk ise görevlerini yapmakla 

                                                 

331 Rousseau, age., s. 41. 

332 Rousseau, age., s. 50.  

333 Rousseau, age., s. 29.  

334 Russell, age.,s . 172.. 

335 Russell, age., s. 173. 

336 Rousseau,  age., s. 30.  

337 Rousseau, age., s. 31. 

338 Locke, Yönetim Üzerine İkinci İnceleme, Çev. Fahri Bakırcı, Ebabil Yayınları, Ankara, 2012, s. 21, 22. 

339 Rousseau, age., s. 52.  



73 

 

sorumludur.340 Sözleşmede hedef tarafların korunmasıdır.341 Koşullar eşit, haklar eşit, 

sorumluluklar eşittir. Amaç herkesin iyiliğidir. Herkesin güvencesi kamu gücüdür. 

Yasalara boyun eğmek diğerine boyun eğmek demek değildir. Egemen güç mutlak, kutsal 

ve dokunulmazdır; ancak toplumsal sözleşme gereği sınırları vardır ve onları aşamaz.342 

Toplumsal sözleşme akıl yasasıdır ve halkının zararına hiçbir şeyi içeremez.343 Yani 

adalet, hak ve ahlak temel belirleyiciler üzerine kuruludur. 

Locke eylemlerin ahlakiliğini şu temel belirleyicilere dayandırır: 

1. Tanrısal Yasa 

2. Yurttaşlık Yasası 

3. Sanı ya da Saygınlık Yasası(doğal ahlak yasası) 

Tanrısal Yasa, eylemleri, emir ve yasak, Yurttaşlık Yasası, suç ve görev, sanı ya 

da saygınlık yasası ise erdem ya da erdemsizlik olarak değerlendirir.344 

Evrenin yaratıcısı ve yöneticisi Tanrı’dır.345 Tanrı yasa koyucudur. Yasaları 

uygulayan Tanrısal otoriteyi uygular.346 Locke, ahlaki yasaları Tanrı’ya dayandırır. Tanrı 

yarattığı varlıkları terbiye etmede yasa koyucudur ve buna en yetkin varlıktır. Çünkü o 

sonsuz güç ve bilginin sahibidir. Eylemlerin karşılığını öteki dünyada ceza ve mükâfat 

olarak verecek olan mercidir. İnsanlar ahlaki davranışlarını Tanrısal Yasaya göre 

düzenlemeliler. Bu durum toplumun belli bir anlaşma çerçevesinde yani sözleşme 

çerçevesinde yaşamasıdır. 

Toplumsal sözleşme her ne kadar özgürlüğü temin etmede yetkin olsa da bazı 

durumlarda da sınırlandırabilir. Örneğin Mill’e göre; kamuda çalışan bir memur yaptığı 

yanlışla kamuya ya da bir kimseye zarar verirse veya zarar tehlikesi oluşursa özgürlük 

devreden çıkar ahlak ve yasalar devreye girer.347 Yurttaşlık yasası toplumun üyelerinin 

                                                 

340 Rousseau, age., s. 48. 

341 Rousseau, age.,s. 53. 

342 Rousseau, age., s. 51. 

343 Rousseau, , age.,  s. 49.  

344 Locke, John, İnsanının Anlama Yetisi Üzerine Bir Deneme, Çev.  Meral Delikara Topçu,  Öteki 

Yayınevi, 1.basım,1999, s .472. 

345 More, age., s. 329. 

346 Rousseau, age., s. 65.   

347 Mill, age., s. 170. 



74 

 

uymakla mükellef olduğu yasadır. Yasaya göre yaşayanların canları, malları ve 

özgürlükleri koruma altındadır. Yasaya uymayanlar ise cezalandırılır. 

“İnsan kendi kişiliği ve sahiplenmeleri üzerinde tasarrufta bulunma konusunda 

dizginlenemeyen bir özgürlüğe sahip olmasına rağmen, yalnızca kendisini koruma 

amacının gerektirdiğinden daha soylu amaçlar olmadıkça kendi kendisini ya da 

sahipliğindeki herhangi bir varlığı yok etmeye yetecek özgürlüğe sahip değildir. Bu 

yasanın ta kendisi olan akıl, sadece kendisine danışacak olan tüm insanoğluna, herkesin 

eşit ve bağımsız olmasından dolayı, hiç kimsenin diğerinin yaşamına, sağlığına, 

özgürlüğüne ya da sahiplenmelerine zarar vermemesi gerektiğini öğretir.”348 

Locke’a göre, tüm saydığımız yasaların hak ve özgürlüklerin dayandığı temel yasa 

tabiat kanunlarıdır. Tabiat Kanunu, üstün İlahi iradenin emri olması yönüyle biçimsel, 

yapılması ve yapılmaması gerekenleri açıkladığı için fonksiyonel, sorumlulukları 

oluşturmak için her şeyi barındırdığından tüm insanları bağlayıcıdır. Bu da kanun olması 

için yeterlidir.349 Doğrudan kendinde bulunan bir güçten dolayı bağlayıcı olan şey ilahi 

iradedir. Bu, ya tabiat kanunu olarak bilinir ya da Tanrı’dan ilham, vahiy yoluyla alınan 

aracıyla bilinir.350 

Locke’ın eşitlik ilgili görüşleri,  Hooker’dan yapmış olduğu bir alıntıdan 

görüldüğü üzere şu şekildedir: “Eşit şeylerin tümü tek ölçüyü gerektirdiğinden, benzer 

doğal nedenler, insanları, başkalarını sevmenin kendilerini sevmekten daha az yükümlü 

olmadıklarını bilme noktasına getirmiştir… Doğadaki eşitlerim tarafından sevilme 

isteğim, beni, olanaklı olduğu ölçüde başkalarına karşı tümüyle aynı olan sevgiyi 

gösterme yükümlülüğü altına sokar. Doğal aklın kendimiz ve kendimizle aynı olan 

başkaları arasındaki eşitlik ilişkisinden yaşamın yönetilmesi için çıkarmış olduğu 

kurallar ve ilkelerden haberdar olmayan hiçbir insan yoktur”.351  

İnsanlar yasalar karşısında eşittir. Özgürlük ise birbirlerinin haklarına zarar 

vermedikleri ölçüde ve toplumsal sözleşme sınırları dâhilinde birbirlerine karşı 

                                                 

348 Locke, Yönetim Üzerine İkinci İnceleme, Çev. Fahri Bakırcı,  Ebabil Yayınları, Ankara, 2012, s.10,11. 

349 Locke, Tabiat Kanunu Üzerine Denemeler, Çev. İsmail Çetin, Paradigma Yayınları, İstanbul, 1999, s. 

19. 

350 Locke, age., s. 68. 

351 Locke, Locke, Yönetim Üzerine İkinci İnceleme, Çev. Fahri Bakırcı, Ebabil Yayınları, Ankara, 2012  s. 

10. 



75 

 

tutumudur. Herkes eşit ve özgür olduğu ve tek gerçek yargılayan Tanrı olduğu için, herkes 

doğa yasasının yürütülmesinin yargıcı ve görevlisidir. Birey yasalara uymakla ve onları 

korumakla yükümlüdür; dolayısıyla yasayı bozanın düzeltilmesi ya da gerekiyorsa yok 

edilmesi hakkı da yine bireylere aittir. İnsanların, davranışlarını karşılaştırmaya tabi 

tuttukları yasalar ya Tanrı yasası ya toplum yasası ya da doğal ahlak yasasıdır.352 İnsan 

tam gelişme durumuna eriştiğinde hayvanların en iyisiyse, yasa ve kurallardan ayrılınca 

da en kötüsü olur. Baş edilmesi en zor kötülük, silahlı olanıdır; insan her ne kadar 

silahlarını elinde tutarken anlayış ve erdeme yatkın olabilirse de, erdeme karşıt amaçlarla 

silahlarını kullanması mümkündür. Bu sebepten, erdemsiz insan varlıkların en vahşisi en 

adalet bilmeyenidir. Hâlbuki adalet devletin orta direğidir, esasıdır; çünkü siyasal 

topluluğun temeli hak'tır ve hak neyin adaletli olduğuna karar vermenin ayracıdır.353  

İnsanın yasalara uygun hale gelmesi için yasaların insanda içselleştirilmesi yani 

öz benliğine yerleştirmesi gerekir.354 İrade öz benlik üzerindeki denge unsurudur. Bireyin 

kontrollü davranışını temin eder. Rousseau’ya göre; güç ve irade birlikte hareket etmediği 

takdirde bozulan devlet despotlaşır ve anarşiye sürüklenir. Egemen güç yönetmeye, 

yönetici yasalar çıkarmaya, halk itaatsizliğe kalkışırsa düzen yerini kaosa bırakır.355 Tüm 

bunlar, bencil eğilimler yerine aklın öncelenmesi gerektiğinin gerekçesidir. Bireyin 

istekleri konusunda sınırsız özgürlüğü aslında bir köleliktir. Kendisine şart koşup yasaya 

itaat etmek de özgürlüktür.356 Tutkuların esiri olmak varlığın manadan yoksun olması 

anlamındadır. Bu durumda birey başkalarıyla ilişkilerinde ancak yasalar yoluyla 

sınırlanabilir. 

Toplum yasaları nasıl belirlenmelidir? Sağduyunun, iradenin birleşmesi, tarafların 

tam katılımı ve kamunun aydınlatılması ile belirlenir. Yasamacıya da ihtiyaç duyulur; 

ancak yasamacı tutkuları ile hareket etmemelidir.357 Yasamacı ahlaklı, kişilik sahibi 

olmalıdır; çünkü tutkular adaletsizliğe sebep olur.358 Yasamacının, yasaların halka 

                                                 

352 Locke, a. g. e. Locke, John, İnsanının Anlama Yetisi Üzerine Bir Deneme, Çev.  Meral Delikara Topçu,  

Öteki Yayınevi, Ankara,1999, s. 477. 

353 Aristoteles, Politika, Çev, Mete Tunçay, Remzi Kitabevi Yayınları, 1. Baskı, İstanbul, 1975, s. 10. 

354 Rousseau, age., s. 64.  

355 Rousseau, age., s. 87.  

356 Rousseau, age., s. 33.  

357 Rousseau, age., s. 60.  

358 Rousseau, age., s. 62.  



76 

 

uygunluğunu görmesi için halkın durumunun iyi bilinmesi gerekir.359 Toplumunu 

tanımayan, o topluma ait olmayan biri yasa yapma hususunda mahir olsa da toplumun 

ihtiyaçlarını bilmiyorsa kamunun ve devletin yararına olanı gözetemeyecektir. 

Yasamacıların ve yasaları uygulayanların bazı özellikler taşıması gerekir. Adaletli, 

liyakatli, hakkaniyetli, ahlaklı, aklını kullanan, tutkularıyla hareket etmeyen, erdemleri 

barındıran ve benliğinde iradesini hâkim kılan olmalıdır. Bu nitelikleri hem yasamacı hem 

de yargılayıcı olanların taşıması gerekir. İbn Haldun’a göre; devletin toplumsal düzenini 

sağlayan kanunları akıllı, basiretli devlet adamları oluşturursa akılcı bir siyaset yapılmış 

olur. Eğer bu kanunlar Allah’ın koyduğu hükümler çerçevesinde oluşturulursa hem bu 

dünyada hem de öbür dünyada mutluluğu sağlayacak niteliktedir.360 

Yasalar toplumsal sınıfı uygun görmüşlerse kriterlerini de yasalar belirler. 

Yasalarda gözetilen kamu çıkarı ve devlet işleridir ve devletin işleri önemlidir.361  Birey 

kendisine ait işlerde özgür davranabilir, serbesttir; ancak başkasının işini yapıyorsa 

dilediği gibi davranamaz. Devletin, kişinin diğerleri üzerindeki otoritesini nasıl 

kullandığını kontrol etmesi, bireylerin özlük haklarını korumak amaçlı görevidir.362 

Yönetim hangi durumda tek kişinin eline bırakılır? Eğer vatanın durumu tehlikeye 

girmişse bu durumda yönetimin yükümlülüğünü kaldıracak sorumluluk, istisnai bir 

durum olarak kamu güvenliğini sağlamak amaçlı bir kişiye verilebilir.363 Ancak böyle 

olsa da tek kişinin yönetiminin sakıncaları göz önünde bulundurularak, yetkiler yasalarla 

sınırlandırılmalıdır. 

Hoşgörü, gerilimlerin zorunlu kıldığı birey ve toplum içerikli bir pratiktir. 

İnsanlara hak ve özgürlüklerin yasalarla verilmesi ve yasalarla korunması, gerilimleri 

önler; bu da hoşgörü ortamını sağlar. İnsan hakları ontolojinin bir gereğidir. Bundan 

dolayı da evrenseldir. Herkes için aynı ölçüde önemli olması insan haklarının yasalarla 

hukuki anlamda korunmasını gerektirir. Bu durumda Mill’in dediği doğru olandır: 

Hayatın bireye ait olan özel kısmı bireye, toplumu ilgilendiren kısmı da topluma ait 

                                                 

359 Rousseau, age., s. 66.  

360 İbn Haldun, age., s. 269. 

361 Rousseau, age., s, 58 

362 Mill, age., s. 204. 

363 Rousseau, age., s. 177.  



77 

 

olmalıdır.364 Toplumda biri, diğerinin zarara uğramış haklarını önemsemeyip, 

küçümseyip görmezden gelemez. Birey kendini toplumdan soyutlamış değildir.365 

Toplumsal bir sözleşme olsun ya da olmasın toplumsal korunmaya sahip olan birey, sahip 

oldukları çerçevesinde elde ettiği fayda oranında, topluma karşı yapması gereken bazı 

şeylerden sorumludur. Bunun birincisi başkalarının çıkarlarına ve sahip olduğu haklarına 

zarar vermekten kaçınmaktır. İkincisi toplumun varlığını devam ettirmesi için kendi 

üzerine düşeni yapmalıdır. Görevlerini yerine getirmediği zaman, bu konuda zorlanması 

gerekir ve bir karşılığı olmalıdır. Kanun ve yasa bunu yapmasa da kamuoyu buna hak 

ettiği cezayı verecektir. Bireyin davranışları başkalarının çıkarına zarar vermişse kanun 

bunu engeller, cezalandırır, ancak sadece kendi çıkarlarına zarar vermişse bu sadece 

bireyi ilgilendirir. 366 

Ortak hayatla ilgili olan konularda yasalara uymak ve başkalarına zarar vermemek 

zorunlu olmakla birlikte birey, diğer tüm bireyleri tıpkı kendisi gibi davranmaya zorlama 

konusunda mutlak bir toplumsal hakkının var olduğunu düşünebilir. Ancak böyle bir 

düşünce özgürlüklere karşı kendini haklı çıkaramaz. Zorlanan ve baskıya maruz kalan 

birey, böyle bir tavır karşısında düşüncelerini toplumdan gizleme yolunu seçecektir.367 

İnsanın kendi dininin yasakladığı bir davranışı, bir başka dinin mensubunun ya da 

dinsizin yapmasını hoş görmemesi, Tanrı’nın o sebepten kendisini de cezalandırılacağına 

inanmasındandır.368 İnsanlar yanlış olsa dahi kendi inançlarını yaşama özgürlüğüne 

sahiptirler. Yeter ki başkalarına zarar vermesinler ve kendilerinden hoşnut olmayanlar 

oradan ayrılmak istediklerinde onları özgür bıraksınlar.369 Bir topluluk diğer bir topluluğu 

medeni olmaya zorlayamaz ama isterse dürüst ve meşru yolla ile onları irşat edebilir.370 

Çünkü özgür toplumlarda insanlar birbirlerini ikna etme konusunda serbesttirler.371 Ya da 

topluma karşı işlenmesi muhtemel suçlar öncesinden tedbir alınarak önlenebilir. Bireyin 

                                                 

364 Mill, age., s.159. 

365 Mill, age., s. 167. 

366 Mill, age., s. 160. 

367 Mill, age., s.182. 

368 Mill, age., s.184. 

369 Mill, age., s.186. 

370 Mill, age., s.187. 

371 Mill, age., s. 197. 



78 

 

başkasına ve topluma zarar vermeyen davranışlarına müdahale edilmesi toplumsal 

sözleşmeye de uymaz. 

Bireyin özgürlüğüne duyulan saygı gereği sadece başkalarının haklarına zarar 

vermesi durumunda onları korumak maksatlı müdahale edilir.  Kendi isteğiyle seçtikleri, 

kendileri için mutluluk verici veya katlanılabilir olan bir durumdur. Bunu dilediği 

biçimde arama yoluna gidebilir; ancak birey özgür olmamayı tercih etmede özgür 

değildir. İş amaçlı veya evlilik yoluyla olan anlaşmaların sıkıntı oluşturması durumunda 

bu anlaşmaların tek taraflı feshedilmesine olanak tanınmalıdır.372 

Bireysel olarak özgürlük tanımak başkalarının davranışlarını umursamamak 

demek değildir. İhtiyaç olan, başkalarının iyiliğini korumak için fedakâr davranışların 

artmasıdır. Fedakârlık bir fazilettir ve küçük yaşta eğitim yoluyla kazandırılır ya da ikna 

ile zihinlere kazandırılabilir. En etkili olan küçük yaşlarda kazandırılmasıdır. İnsanlar 

birbirlerini iyiliğe doğru olana yönetmeye kötülükten yanlış olandan sakındırma ile 

sorumludurlar. Sahip olduklarını iyi ve doğru yerde kullanmalarını sağlamak, akıllarını 

yararsız alçaltan durumlar için kullanmalarını engellemek gerekir. Ancak yetişkin bir 

kişiye ya da bir gruba hayatını nasıl düzenleyeceğini söylemek baskı oluşturmak hakkı 

yoktur.373 

İnsanlar kendi dinleri gereği bazı şeyleri yapıp bazılarından sakınırlar. Bu 

sebepten farklı din mensupları birbirlerine antipati duyabilirler. Müslümanlar 

Hristiyanların domuz eti yemelerinden nefret eder ve nefretle bahsederler. Aslında nefret 

onların dininin yasakladığı bir davranıştır.374 Oysa insanların zevklerine ve kendilerine 

ait olan işlerine müdahale etmek kamunun görevi değildir.375 İnsanlara yol göstermek için 

öneride bulunmak, bireyin zarara uğramasını önlemek maksatlı yanlış noktasında 

uyarmak mümkündür. Bu ona bir iyiliktir ve nezaket kuralları çerçevesinde yapılmalıdır. 

Zarar verecek birileri ile muhatap olanları da onlardan kendilerine zarar dokunabileceğini 

söyleyip uyarmak da bir hak ve görevdir.376 

                                                 

372 Mill, John Suart, age., s. 202, 203. 

373 Mill, John Suart, age., s. 161. 

374 Mill, John Suart, age., s. 175. 

375 Mill, John Suart, age., s. 176. 

376 Mill, John Suart, age., s. 163. 



79 

 

Ancak; sert katı dik kafalı kibirli olan, zararlı alışkanlıklardan vazgeçmeyen, 

kendilerine iyi davranan insanları yanlış davranışlarla üzenler, başkaları tarafından 

kınanmayı ve aşağılanmayı göze almalıdırlar. Başkalarının haklarına tecavüz eden, sahip 

olduğu hakları kötüye kullanarak başkalarını kayba veya zarara uğratan, başkalarıyla 

ilişkilerinde yalan ve hileye başvuran, hâkimiyetini dürüstlüğe tercih edip ve hakkaniyete 

aykırı davranarak, zarara uğrayanları koruma hususunda bencilce davranışlar 

sergileyenler reddedilmeli ve bazı vahim durumlarda da ahlaki yaptırımlara maruz 

bırakılmalıdırlar. 377 Eğer bunun yerine yönetim suç karşısında cezaya başvurmazsa, 

zulüm ve baskı insanların kendilerini savunmalarına engel olduğu için cesaretleri 

kırılacak, kişilikleri silikleşecektir. Oysa ceza yerine suçtan arındırma ve doğruya 

yönlendirme, daha işin başından itibaren yapılırsa insanlarda korku ve itaat oluşacak, 

ancak kişilik ve özgüvenleri yok olmayacaktır.378 

Suçları cezalandırırken zarar verdiği kişinin haklarını iade etmek zorunluluğu ve 

işlediği suçun telafisi için de faydalı alanlarda çalıştırılmak çözüm olabilir. Suçlara 

verilen cezalar caydırıcı olmalıdır. Kusurlardan arınma, insanları koruma ve iyi olmanın 

zorunluluğunu ve gerekliliğini suç işleyene hissettirmek gereklidir.379 Suçları ağır bir 

şekilde cezalandırmak toplumda suç oranının artmasına da sebep olabilir. Suç işleyenleri 

de faydalı olabilecekleri alanlarda çalıştırmak suretiyle terbiye etmek mümkündür.380 

Bireye kendi yanlışlarını görme fırsatını vermek gerekir. Bu da özgür bir anlayışla ve 

hoşgörülü olmakla gerçekleşir. 

Thomas More’un, Ütopyasında, suç işleyen, kendine sağlanan sınırlara uygun 

davranır ve kimseye zarar vermezse iyiliğe yöneldikleri için özgürlüklerine kavuşurlar. 

Yanlıştan vazgeçme doğruyu görme, iyi insan olma fırsatı her suç işleyene verilmelidir. 

Ancak her suçun eşit ceza gerektirmediği de bir gerçektir 381 

 

                                                 

377 Mill, age.,  s.164, 165. 

378 İbn Haldun, age., s. 167,168. 

379 More, age., s. 93.  

380 More, age., s. 89. 

381 More, age., s. 95 



80 

 

2.3.1 Ebedi Barış Ortamı ve Hoşgörü  

Milletlerarası bir antlaşma olmadan dünya barışının sağlanmasının imkânı yoktur. 

Devletlerin daha özel nitelikli bir ittifakı gerekmektedir; buna da barış ittifakı adı veri-

lebilir. Barış ittifakı ile barış antlaşması arasındaki fark, barış ittifakının bütün harpleri, 

barış antlaşmasının ise yalnız bir harbi sonlandırmasıdır. Bu ittifakın amacı, herhangi bir 

devlet üzerinde hâkimiyet kurmak değildir. Sadece, ittifaka katılan her devletin tabiî 

halde, insanların olduğu gibi devletlerin özgürlüklerini teminat altına almaktır. Bütün 

devletlere zamanla yayılacak ve onları ebedî barışa götürecek böyle bir barış ittifakının 

dayandığı bir federalizm fikrinin gerçekleştirilebilmesi mümkündür.382 

Devletlerin birbirleriyle ilişkilerinde savaşa açık, kanunsuz durumlardan 

kurtaracak, akla uygun tek yol, insanlar gibi, vahşi ve başıboş özgürlüklerinden 

vazgeçerek toplumsal kanunlar kabul etmek ve sonunda bütün dünya milletlerini 

kucaklayacak bir milletler devleti kurmaktır.383 

Kant’a göre bize ebedi barışın teminatını veren “tabiat diye adlandırdığımız büyük 

sanatçıdan başkası değildir. Tabiatın tesadüfî olmayan mekanik akışı insanlar arasındaki 

anlaşmazlıktan, hatta onların iradesine rağmen, ahenk yaratmak gayesini güttüğünü 

açıkça göstermektedir.”384  

Herkesin kendi için gerekli olanı almaya çalışması, fazlasını değil yeteri kadarını 

kendine hak bilmesi, bireylerin sınırsız tutku ve arzularını sınırlandırmalarıyla haksız 

uygulamalar son bulur. Başkalarının haklarını gasbetmekten geri durmayanları da ancak 

yasalar yoluyla durdurmak söz konusudur. 

Ebedi barışın teminatlarından biri hukuktur.385 İkincisi, farklılıklara rağmen bir 

arada olmayı sağlayacak olan barış içinde yapılacak olan anlaşmadır. Üçüncüsü ise 

aralarındaki çıkar ortaklığı aracılığı ile yine bir arada barış içinde bir yaşam temin 

edilebilir.386 Bütün insanların birey olarak bir yasa çerçevesinde,  özgürlük prensiplerine 

uygun olarak yaşamak istemeleri, yeterli olmaz; herkesin hep beraber bu durumu 

                                                 

382 Kant, Immanuel, Ebedi Barış Üzerine Felsefi Bir Deneme, Ankara S.B.F. Yayınları No: 33, Çev.  

Abadan, Dr. Yavuz, Meral, Seha L, Ankara, 1960, s. 24. 

383 Kant, age., s. 25. 

384 Kant, age., s. 29. 

385 Kant, age., s. 33. 

386 Kant,  age., s. 34, 35. 



81 

 

istemesi, yani ortak iradenin sağlayacağı birliğin olması gerekir.387 Bireyler varlıklarının 

gereği bunu yapmak durumundadırlar. 

Ebedi barışın en önemli maddesi de barışı sağlayacak şartların belirlenmesi 

aşamasında, filozofların ilkelerinin göz önüne alınmasıdır.388 Filozofların ilkeleri 

akılcıdır, ahlaklıdır ve erdemlidir. İnsanları düşünmeye yönlendirerek doğruyu 

görmelerini sağlamak onların yasaları içselleştirmelerine katkı sağlayacaktır. Bir halkın 

ancak, özgürlük ve farklılıkların haklarına dayanarak devlet halinde teşkilatlanması 

ahlâkî bir prensiptir; bu prensip, sakınmaya değil, ödeve dayanır.389 

 

2.4. Güç ve Hoşgörü 

İbn Haldun’a göre asabiyet toplumsal bir güçtür. Soy birliği olanların bir araya 

gelip birleşmesiyle, topluluklar bir güç oluştururlar. Bu güç, halkıyla paylaşmak yerine 

despotça takım kurar, diğerlerini görmezden gelir, söz hakkı tanımaz, gittikçe 

büyüklenirse sonu yıkımdır.390 Eğer devlet despotça, aşırı baskı ve şiddet yoluyla 

toplumsal düzeni korumaya çalışırsa, bu, ne dinin ne de siyasetin uygun gördüğü bir 

yönetim biçimi olur.391 Çünkü insanlar hayatlarının adalet değeri çerçevesinde dizayn 

edilmesi taraftarıdırlar. İnsanların hüküm ve adaleti, Allah’ın hüküm ve adaletini taklit 

etmeye çabalamasıdır. İnsanların adaleti, niyetleri, eğilimleri, güdüleri ne kadar dikkate 

alınırsa, ilahi adalete de o kadar daha yakın olur.392 “Hata ile yaptıklarınızda size bir vebal 

yoktur; fakat kasten yaptıklarınızda vebal vardır.”393  

Heterojen bir toplum yapısına sahip olan bu tarz toplumlarda devlet kurmak için 

güç sahibi olmak gerekir. Homojen yapılı toplumlarda ise çok fazla karışıklık olmadığı 

için bu iş çok fazla bir güç gerektirmez.394 Yönetimi elinde tutan kişi ne kadar kabul 

görüyorsa yönetim o kadar güçlenir. Yönetimin iradesiyle halkın iradesi arasındaki fark 

                                                 

387 Kant, age., s, 39. 

388 Kant, age.,  s, 36. 

389 Kant, age.,  s. 46. 

390 İbn Haldun, age.,  s. 234, 235. 

391 İbn Haldun, age., s. 270. 

392 Izzetbegoviç, age., s, 307 

393 Ahzab, 33/5 

394 İbn Haldun, age., s, 229 



82 

 

ne kadar az ise yönetim o kadar sağlam demektir.395 Bu durum İyi insanların yönetime 

katkı sunması ile mümkün olabilecektir. Aksi takdirde iyi insanlar yönetime 

yaklaşmazlarsa kötü bir otoritenin yönetimi söz konusu olacaktır.396  Devleti yönetecek 

olan kral, başkan, hükümdar vb. halktan biri olmalıdır; adaletli olmalı aksi halde devleti 

keyfi sebeplerle savaşlara sürükleyebilir.397 

Yönetici adaletli olmalı ve gücünü dengeleyebilmelidir. Gücünü adalet üzere 

kullanmalı ve halkının iyiliğini düşünmelidir. Tıpkı çobanlık sanatında çoban, güttüğü 

koyunlara en büyük iyiliği nasıl sağlayacağını düşünüyorsa, yönetenler de yönettiklerinin 

ihtiyaçlarını karşılama, problemlerini çözme işini üstlendiklerinden onların iyiliğini 

gözetmelidirler.398 Seneca‘ya göre, devleti yöneten kişi kendini iç denetimle dengede 

tutup; yetkilerini baskı, şiddet ve zulüm konusunda sınırlandırmalı, hesap vereceği 

sorumluluğuyla, halkına merhametli, sabırlı, adaletli hoşgörülü olmalıdır.399 Yöneticinin 

adaletli ve öz denetimli olması, onun hoşgörülü olmasını da beraberinde getirir. 

Hükümdarın hoşgörüden uzak olması demek tüm halkın eziyete, baskıya ve 

şiddete maruz kalması demektir. Hükümdarın hoşgörüsü diğer erdemlerden daha üst bir 

yerdedir.400 Şiddet ve korku halk üzerinde olumsuz etki yapar. Yöneticiden korku ya da 

şiddete maruz kalma hissi insanı ya da halkı güvensizlik duygusuyla hareket ettirir. Her 

birey kendini güvende hissetmek için farklı yollar deneyebilir. Oysa yöneticinin ılımlı 

tavrı halkına güven verir. Hatta halk, o yönetici için her şeyi yapabilecek hale gelebilir. 

Yöneticinin hoşgörülü olması aslında kendisinin bekası için de401 gereklidir. Krallığının 

devamı için kralın yetkisinin sivri ucunu köreltmesi demektir.402 Büyük kitlelerin ortak 

fikir olarak ortaya çıkardığı gücü, kitledeki herkes için kullanma yetkinliği olan devlet, 

gücü tebaasından almaktadır. Hükümdar da kendi tebaasından kimseye haksızlık 

yapmayacaktır. Halk sadece kendi iradesine tabidir ve bu irade aynı zamanda herkesin 

ortak iradesidir. Hükümdardan şikâyetçi olan kendisinden şikâyetçi olmuş gibi olacaktır. 

                                                 

395 Byung, Chul Han, Şiddetin Topolojisi Çev. Dilek Zaptçıoğlu, Metis Yayınları, İstanbul, 2016, s. 64. 

396 Eflatun age., s. 39. 

397 Kant, age.,  s. 20. 

398 Eflatun, age.,  s. 37.  

399 Seneca, Hoşgörü Üzerine, Çev, Bedia Demiriş, Doğu Batı Yayınları, Eylül, Ankara, 2014, s. 30. 

400 Seneca, age.,  s. 36. 

401 Seneca, age., s. 34. 

402 Seneca, age., s. 48. 



83 

 

Pozitif normları sağlayan ortak iradedir ve meşruiyeti sağlar. Ortak irade, iktidarı 

şiddetten ayırır.403 

Mısır firavunları, Romalı Sezarlar, Borjiyalar, Hitler, Stalin, Trujillo gibi 

yöneticilerin hepsinde benzer özellikler vardır. Bu insanlar mutlak güç elde etmişlerdir. 

Ağızlarından çıkan bir sözle yaşam ve ölüm konusunda olduğu gibi, hemen her konuda 

son kararı verirler. İstedikleri her şeyi yapabilme yetilerinin sınırı yok gibidir. Bu kişiler 

yalnızca hastalık, yaş ve ölümle sınırlandırılmış tanrılardır. Gücü elde eden insanın gücü 

nedeniyle kendisini tanrılaştırarak kanıtlamaya çalışması onu toplumdan soyutlar. Bu onu 

herkesin kendisinin düşmanı olduğu düşüncesine iter ve korkak bir yapıya bürünür. Bu 

korkuya dayanabilmek için daha da acımasızca davranır.404 Bu davranışlar bu bireylerin 

psikolojik zemininde hastalık olduğunu gösterir. Ontolojik olarak bireyin kendisi ile ilgili 

benlik algısı onun tüm davranışlarına yansır. 

Birini hoş görmek bir güç eylemi iken; hoş görülmek de zayıflığı kabul 

etmektir.405 Güçlü olanın karşısındakine ceza vermemesi hoşgörü, zayıf olanın 

karşındakinden güçsüzlüğünden dolayı cezadan vazgeçmesi ise korkaklık olarak 

nitelendirilir.406 Oysaki baskıyla, zorlamayla insanları terbiye etmek iyi, disiplinli birer 

vatandaş yapsa da insani değildir.407 Yumuşak başlılıktan kaynaklanan dinginlik krallar 

için daha güvenilirdir, çünkü cezanın tekrarı çok az kişinin nefretini ortadan kaldırır, ama 

herkesin nefretini uyandırır. Öç alma sebebinden önce öç alma isteğinin ortadan kalkması 

gerekir, aksi halde tıpkı kesilen ağaçların pek çok dalından filiz sürmesi gibi, kralın 

zalimliği de düşmanların sayısını giderek artırır; çünkü katledilenlerin ana babaları ve 

çocukları, hatta yakınları ve arkadaşları da her bir katledilenin yerini alır ve intikam 

güder.408 Hoşgörü, başkanı güvende ve korkusuz olmaya yöneltir. Hoşgörü, başkanı 

sevimli ve hoşa gider kılar. Hoşgörülü bir yönetici haksızlık yapmayan, adaletsiz 

                                                 

403 Byung, age., s. 67. 

404 From, Erich, Sevginin ve Şiddetin Kaynağı,  s. 66. 

405 Walzer, age., s. 68. 

406 Seneca, age., s. 39. 

407 Izzetbegoviç, age., s. 81.  

408 Seneca, age., s. 40, 41. 



84 

 

uygulamaları kaldıran, şahsına yapılan hakaretleri görmezden gelen, zarara uğrayanların 

güvenliğini sağlayandır.409 

Tarihin bütün dönemlerinde İnsanın kendisine ve toplumun diğer katmanlarına 

karşı sorumlu tutuluyor olması onu değerli kılan bir durumdur. Sorumluluğun karşısında 

verilen ceza da insani, meşru bir insan hakları meselesidir ve inkârı veya reddi insan 

haklarının da reddi demektir. Ceza, ancak kısas olma durumunda suçlunun insan 

haysiyetiyle uyum içindedir ve sorumluluk insani değer ve saygınlığın en üst noktasıdır. 

Cezanın amacı yasak bir eylem karşısında ahlaki düzende bozulmuş olan dengenin 

yeniden kurulmasıdır. Ceza ahlaki olmayana verilen bir cevaptır ve uygulanması da 

zararlı değildir. Faydacı anlayış, büyük çıkarlar için küçük olanın feda edilmesini; bireyin 

çıkarlarının toplumun çıkarlarına tabi tutulmasını korumak amacı açısından gerekçe 

olarak göstermektedir. 410 

Cezalandırmanın nadiren yapıldığı bir devlette dürüstlükle ilgili bir görüş birliği 

oluşur ve bu görüş birliği tıpkı ortak iyi için olduğu gibi hoşgörülüdür. Çünkü daha 

müsamahakâr bir biçimde yönetene daha iyi boyun eğilir. Çünkü insan doğası gereği 

inatçıdır ve zıtlaşma olursa, zahmetli olanı tercih eder.  Kılavuzluk edilmektense peşi sıra 

gitmeye daha hazırdır;  hatta üstün nitelikli ve soylu atların gevşek tutulan dizginle daha 

iyi yönetilmeleri gibi, özgür iradeyle hareket eden bir dürüstlük, hoşgörünün peşinden 

kendi dürtüsüyle gider, devlet de hoşgörüyü kendi adına korumaya değer bulur. Bu yolla 

devlet daha fazla ilerleme kaydeder.411 Tam tersi uygulama yıkımla sonuçlanır. 

Yönetici, halkına karşı katı olup çok şiddetli cezalar uygular, insanların gizli 

kusurlarını günahlarını araştırırsa, insanlar korkuya kapılır, hile ve aldatmaya başvururlar.  

Bu onların ahlaki yapılarını bozar ve yanlışlıkları ahlak edinirler. Devlet düzenini 

yıkmaya bile çalışırlar. Katı ve sert tutum düzeni bozar ve devlet, temelden zayıflar. 

Kendini koruyamaz hale gelir. Halkına şefkatli olan onların kusurlarını affeden bir 

yönetici olursa halkı ona sevgi ile bağlanır, uğruna yapamayacakları şey kalmaz.412 

Çünkü yönetici gücünü halkından alır.413 Bir kral zalimce bir ceza vererek hiçbir şerefe 

                                                 

409 Seneca, age., s. 47. 

410 Izzetbegoviç, age., s. 312, 313. 

411 Seneca, age., s. 64. 

412 İbn Haldun, age., s. 267. 

413 Seneca, age., s. 35. 



85 

 

sahip olamaz, buna karşılık, kendi gücünü kontrol altında tutup, birçoklarını başkalarının 

gazabından kurtarırsa, kimseyi kendi öfkesinin kurbanı yapmazsa en büyük şerefi elde 

eder.414 Seneca hoşgörüyü, insanların içinde bir krala ya da bir başkana daha çok yaraşır 

bulur. Çünkü büyük güçler, eğer yararlı bir siyasal yetkiye sahipseler onur ve övünce de 

sahip olurlar. Zira elde edilen güç, bela getiren bir güç olacaktır. Hoşgörü kralda olması 

gereken bir özelliktir. Büyük ve yararlı işler yapmak istiyorlarsa bu gereklidir.415 Ancak 

bu, beklenen olmakla beraber reel olan siyasi veya dini değere dayalı ortaya çıkmış olan 

kadim gelenekte otoritenin olduğu yerde korku tehdit ve şiddetin varlığı dikkat çeker. 

Tabi ki bundan bilimin otoritesini istisna etmemiz gerekir; açıktır ki aslında biliminki bir 

otorite değildir, çünkü bilimin hakikatleri doğrudan doğruya, hiçbir telkin, tehdit, propa-

ganda aracına başvurmaz. Bilim, hakikatlerinin inandırma gücünü apaçık ve 

uygulanabilir olmayla sağlar. İçinde aklı aşan bir unsur bulunduran inanma,  kelimenin 

gerçek anlamıyla otoriteyle bağlantılıdır. Yalnız dinin veya kilisenin otoritesi için değil, 

günlük hayattaki diğer otoriteler için de bu aynıdır. Otoritenin sorgulanamazlığı onun 

inanca dayanmasındandır.  Otoritenin dayandığı temeller apaçık bir biçimde ilk bakışta 

akılla açıklanamaz ve kavranamaz. Aksi durumda otorite, otorite olmaktan çıkardı. 

İnanma otoritenin dayanağı, korku ise bu temeli sağlamlaştıran harçtır. Otoritenin 

etkisindeki sevgide bile korku vardır. Kişiler arasındaki mesafe arttıkça korku da artar, 

sevgi ise azalır.416 Güç ve mülkiyet ile orantılı olarak artan bu durum, beraberinde 

toplumda onulmaz yaralar açacaktır. 

Güç, her ne karşında istenirse istensin, yakınınızdakiler ya da uzağınızdakiler için 

olsun, ya da siyasi amaç için olsun kötüdür. Çünkü hakikat ile ilgisi yoktur.417 Cemil 

Meriç’in yorumuna göre; Machiavelli, “mecbur kalınınca kuvvet haktır” der. Mecbur 

kalmak, istemektir. Aslında mecburiyet hissetmek şiddete bir bahanedir. Kullanılan 

şiddet şiddeti derinleştiriyor mu, yok mu ediyor; bizi geriye mi götürüyor, ileriye mi? Asıl 

mesele, şiddeti yok eden şiddet düşüncesidir. Bu ise yalanların en kötüsüdür. Her 

                                                 

414 Seneca, age., s. 58. 

415 Seneca, age., s. 33. 

416 Batuhan, Hüseyin, Semiyotik Fanatizm ve Tolerans, Derleyen, Turhan Yörükan, Nobel Yayınları, 

Ankara, 2007, s. 359. 

417 Krishnamurti, age., s. 146. 



86 

 

üzüntünün, derdin baştan beri özrü,  son kavga olmaktır.418 Güçlü kendi yararına değil 

güçsüzün yararına olanı yapar. Güçlü güçsüzü gözetir.419 Güçlü olana her hangi bir hak 

lazım değildir. Düşünce ve inanç, özgürlüğü her şeyden önce başka türlü düşünmek ve 

inanmak hakkı olduğu gibi, hak ise her zaman güçsüz olanın güçlüye karşı direniş tarzıdır. 

Her sosyal düzenin hukukiliğinin ölçütü, karşı çıkanlara ve azınlıklara karşı takındığı 

tavırdır. Güçlünün iktidarı bir gerçek olsa da hak değildir. Yönetim ne zaman 

sınırlandırılmaya başlarsa, o zaman ve yerde hukuk başlar.  Bu sınırlamanın güçsüzlerin 

yararına olması gerekir.420 Şiddet, yok eder bitirir, sabır ise hakikate ulaşmaya bir adım 

daha yaklaşmaktır.421 Yaşamın bir parçası ve özgür bir toplumun işareti olan hoşgörü, 

asla gücü elinde bulunduranların bir kazanımı olamaz. Hoşgörü, çoğunluğun baskısını 

ortadan kaldırıp özgür, egemen bir çoğunluğun doğuşu için çalışmayla sağlanabilir. 422 

Şiddet, hoşgörüsüzlük sonucunda ortaya çıkan uygulamalardır. “Şiddet 

uygulamak güç duygusunu artırır. Daha çok şiddet daha çok güç demektir.”423 Şiddet, 

güçsüzlüğü çaresizce güce dönüştürme çabasına girişmektir.424 Ötekini, nefret ettiği için 

öldürmek, varlığını yok etmek amacı gütmek, bir şiddet eylemidir. Şiddette diyalog 

yoktur. Yıkıcı ve bölücü olduğundan simgesel olarak zayıftır. Şiddetin dili mühürlüdür.425 

Şiddet ardında boşluk bırakır. Biçimleri yok eder, sınırları ortadan kaldırır. Ölçüsüzdür. 

Verili olan ve ölçüyü aşan şeyler, bu nedenle şiddetlidir ve şiddete neden olur. Şiddet 

bireye, topluluğa, düzene ya da sisteme yönelik olabilir. Şiddet yıkıcılığı sebebiyle 

dengeleri sarsar, oturmuş düzeni bozucudur.426 Bu bahsettiğimiz şiddet olumsuzluk içerir 

ve şiddet olduğunu birey rahatlıkla fark eder. Ancak şiddet kendini olumlu gibi gösterirse 

onu fark etmek çok da kolay olmayacaktır.    

Günümüzde giderek hayata damgasını vuran benzeşme, bağışıklığın zıddıdır. 

Aşırı duyarlılık, benzeşmeye izin vermez. Olumsuzluğun olmaması, dayanıklı tepkiyle 

                                                 

418 Meriç, age., s. 209. 

419Eflatun age., s. 38.  

420 Izzetbegoviç, age., s. 299. 

421 Meriç, age., s. 217. 

422 Marcuse, Herbert, age., s. 111. 

423 Byung, age., s. 25. 

424 Byung, age., s, 75. 

425 Byung, age., s. 76. 

426 Byung, age., s. 77. 



87 

 

karşılaşmayan bir olumluluğun her yere yayılması ve ölçüsüzce çoğalmasına neden 

olmaktadır. Bu, aynılığın terörüdür.427 Bireyler çok fazla aynılılığa hiç tepki 

göstermeyebilirler. Bu, aynılığın olumluluğu sebebiyle şiddet olarak algılanmasını 

engeller. Bu sebeple olumsuzluğun şiddetinden daha tehlikelidir. Bu durumda birey, hem 

şiddeti uygulayan hem de şiddete maruz kalan olur.428 

Yukarıdaki ifadeler çerçevesinde hoşgörü ve otorite arasındaki değerin nasıl 

olması gerektiği hususunda şunları söylemek mümkündür: yüksek otorite sahibi ağır 

tahrikle incindiği halde yüce ruhlu olduğu için karşılık vermez. Haksızlıklara katlanır ve 

bir başkasının zarar görmesindense rencide edilmeyi kabul ederse,  hoşgörülü olarak 

adlandırılır. Çünkü bir başkan için esas olan kudretidir. İntikam duygusu ya da gücünü 

kullanarak saygınlığını korumaya çalışması çok basit bir davranış olur.429 Senaca, 

vücudun zayıf organlarının korumasıyla, kınanması gerekenleri affetmeyi aynı 

değerlendirir. Hoşgörü bütün insanlar için doğayla uyum içindedir. Yüce olanın etkisi her 

zaman daha büyüktür. Yönetici olan daha fazla koruyucu kuşatıcıdır. Sıradan bir bireyin 

acımasızlığı ne kadar az zarar verir. Ama başkanların öfkesi savaş demektir.430 

Gücü elinde bulunduranlar, kitap yayıncılığı yoluyla en çok satacak kitapları 

kararlaştırırlar. Basın, yayın, radyo ve televizyon tekdüzeliği sağlamak için kullanılır. 

Yapılan pahalı filmler ve sinema, tekdüzeliği gerçekleştirmek için çabalar. Bu yüzden 

düşünce ve haberlerin bir merkezden yönetimi sağlanmakta, yalnızca güç odaklarının 

onayladığı inanç ve felsefelerin yayılmasına imkan tanınmaktadır.431  Güç paylaşımı 

devletlerarası savaşların da devam edeceğini göstermektedir. İnsanların gereksinimleri 

hiçbir zaman eşit pay edilmemiştir. Oturmuş sosyal sistemlerde, şanssız olanların 

kaderlerine razı gelmesine dair bir inanca dayanarak bir sistem oluşturulmamıştır.432 

 

                                                 

427 Byung, age., s. 80. 

428 Byung, age., s. 88. 

429 Seneca, age., s. 61. 

430 Seneca, age., s.  36. 

431 Russell, age., 222. 

432 Russell, age.,s. 218. 



88 

 

2.5. Demokratik Toplum, Laiklik ve Hoşgörü 

Aristoteles, demokrasinin olmazsa olmazlarının özgürlük ve eşitlik olduğunu 

söyler. Bütün halk, politikadan özgür bir şekilde eşit pay alınca demokrasi en iyi biçimde 

gerçekleşir.433 Sade ve en kısa anlatımıyla demokrasi; siyasal yaşamda halkın egemenliği 

demektir. Demokrasi; siyasal yapının en önemli ve en son hedefi, insanların mutluluğunu 

sağlamaktır, düşüncesinden yola çıkar. Ve yine tamamen cahil, budala ya da son derece 

çıkarcı olmadıkça, insanların ortak iyilikleri konusunda anlaşabilecekleri ve bu nedenle 

de halkın çoğunluğunun siyaset ve yönetim üzerinde belirleyici bir etkisinin olması 

gerektiği inancına dayanır. Bu inanç, demokrasinin en gereksinim duyulan ilkesi, 

çoğulculuğun, bir ifadesidir.434  

Demokrasi, toplumu teşkil eden herkesin yönetime iştirak etmesini gerektirir. 

Yönetim açısından baktığımızda cumhuriyetçi veya baskıcı anlayış hâkim olur. 

Cumhuriyet, yasaları uygulayanlarla, yasaları oluşturan kuvvetlerin ayrılığı ilkesine bağlı 

bir devlet anlayışıdır. Baskıcı yönetimlerde ise yöneten, kanunları koyan ve uygulayan 

aynı kişidir. Demokrasi de baskıcı olabilir; çünkü katılımcı olmayanlar da çoğunluğun 

kararlarına tabi olmak durumundadırlar.435 Liberal demokraside özgürlük adına birey 

arkasına seçimle çoğunluğu aldığında insan haklarını görmezden gelebilir. Oysa insan 

haklarının ihlal edilmesi demokrasi adına da olsa hoş görülmemelidir. İnsan hakları 

insanın doğasında var olan, varlığı sebebiyle herkes kadar doğuştan sahip olunan 

vazgeçilemeyen ve devredilemeyen haklardır.436 Oysaki Sokrates’i öldürten 

demokrasidir.437 Sokrates başkaldırdığı yahut insanları başkaldırmaya teşvik ettiği 

gerekçesiyle değil kurulu düzenin temellerini sarstığı için ölüme mahkûm edildi.438 

Tümelci ideolojiler, yönetime hâkim olduklarında kendilerinin başa gelmesinde 

etkin olan demokratik sistemi ortadan kaldırmaya çalışacaktır. Demokrasinin tümel 

ideolojiye ve bakış açısı ne olacaktır ya da ne olmalıdır? Demokrasi, hoşgörüye dayansa 

da kendi varlığını tehlikeye düşürecek tümelci ideolojilere göz yumacak kadar hoşgörülü 

                                                 

433 Aristoteles, s. 117 

434 Anıl, Yaşar Şahin, Antik Çağda Demokrasinin Doğuşu, Kartaş Yayınevi, Haziran, 2006, s. 9. 

435 Kant, age., s. 20. 

436 Soykan, Ömer Naci, “İnsanın Bir Varoluş Tarzı Olan Kültür, Neden Çatışmalara Yol Açıyor”, Ortak 

Yaşama Kültürü ve Felsefesi, Ziraat Grup Matbaacılık, Ankara, 2015,  s. 328. 

437 Eflatun age., s. 13. 

438 Eflatuna, age., s. 11. 



89 

 

olması beklenemez.439 Demokrasinin, kökçe toleranssız ideolojilere kendini yok edecek 

bir hak tanıması beklenemez.440 Ancak; Hüseyin Batuhan’ın R.B. Perry’den (1876-

1957)aktardığına göre, demokrasiyi yıkmayı güdene göz yumulması özgürlüğün, 

hoşgörünün tamamen ortadan kalkmasından daha iyi olduğunu söyler.  “Demokrasinin 

bu cömertliği, onun hakikate olan bağlılık ve inancında, hakikatin da ancak düşünme, 

düşündüğünü dile getirme, yayma ve tartışma hürlüğü olan yerde çimlenip boy atacağına 

güveninde aramak gerekir.”441 Ancak; demokraside teorik olarak olması gereken bu olsa 

da uygulama bu şekilde olmayabilir. 

Demokrasi her topluma uyabilen bir yönetim biçimidir. Demokrasinin insani 

bedelleri uygulandığı toplum tarafından belirlenir. Toplumun devamını sağlamak amaçlı 

fedakârlıklar yapılır. Hiçbir hükümet kendinin yıkılmasına hak vermezken, demokrasi 

böyle bir hak tanır. Öyle ki, yıkıcı çoğunluğun gelişebileceği yolları kapatmak, eğer 

kapatma örgütlü baskı ve beyin yıkamayla yapılmışsa demokratik olmayan yollarla 

bunları engellemektir. Toplanma ve konuşma özgürlüğü, şiddet yanlısı politikaları 

olanlar, silahlanmayı, aşırı ulusçuluğu, ırk ve din ayrımını destekleyenler veya kamu 

hizmetlerinin yaygınlaştırılmasına karşı çıkan grup ve hareketler tarafından kullanılmış 

olabilir. Bununla birlikte düşünce özgürlüğünün yeniden sağlanması için, kendi yöntem 

ve kavramları aracılığıyla aklın verili söylemlere ve eylemlere hapsedilmesine hizmet 

eden eğitim kurumlarının eğitimlerine ve uygulamalarına yeni ve katı sınırlamalar 

getirilmesi gerekebilir. Düşünce özgürlüğü insanlık dışı olanla mücadeleyi kapsadığı 

sürece, özgürlüğün yeniden sağlanması için ölümcül, caydırıcı silahlar ve insanlık dışı 

koşullar altında olağan dışı insan dayanıklılığı vb. için yapılan bilimsel araştırmalara karşı 

hoşgörüsüzlüğü de gerektirebilir.442 Bir diğerinin varlığını tehlikeye atan her türlü durum, 

eylem ve etken özgürlük olarak görülmemelidir. 

İnsan ilişkilerinde bilimsel düşünceyi işlevsel kılmak ve mutlakçılık,  totaliterlik 

ve diktatörlüğe götürür. İlişkiler, başkasının doğrusunun da olabileceği noktasından 

                                                 

439 Batuhan,  Hüseyin ,  Batıda Tolerans Fikrinin Gelişmesi, Anıl Yayınevi İstanbul,  1959, s. 15. 

440 Batuhan, age.,  s. 16. 

441 Batuhan, age., s. 17. 

442 Marcuse, Herbert, “Baskıcı Hoşgörü”, Saf Hoşgörünün Bir Eleştirisi, Çev. Soner Soysal, Heretik 

Yayınları, 1.Baskı, 2014, Ankara, s. 93. 



90 

 

hareket edilerek oluşturulmalıdır. Demokrasi, çoğunluğun diktatörlüğüne dönüşürse 

demokrasi olmaktan çıkar.443  

Günümüzde demokrasi tamamen ihtişam üzerine kuruludur, yani medya 

tarafından çoğaltılan ve yaygınlaştırılan her türlü hayal gücünü aşan bir toplu alkışın ikna 

gücüdür.444 Kendine göre ise çoğulculuğun ifadesidir. 

Çoğulculuk, farklılıklara sahip insanların bir arada yaşayabilmesi için 

demokrasiyi gerektirir. Çoğulcu demokrasilerde insanlar dilediği gibi inanma, ibadet 

etme, düşüncelerini ifade etme, mülk edinme gibi haklarla doğarlar. Bunları 

edinebilecekleri özgürlüğe sahip olmalıdırlar.445 Çoğulculuk birlikte yaşamayı, birlikte 

yaşama ise farklılıkların birbirini kabulünü gerektirir. Bu da ahlaklı, ihtiyatlı, temkinli 

yaşamayı zorunlu kılmaktadır. Ahlaklı yaşam, çoğulculuğun en önemli unsurudur. Birey, 

ötekinin de kendisi gibi bir birey olduğunu kabul edip ölçülü hareket ederse birlikte 

yaşama kolaylaşacaktır. Felsefenin amacı, çoğulcu birlikte yaşam mevzusuna farkındalık 

kazandırmaktır. Farklı düşüncelere farklı olabilme imkânı vermesi, başka yaşamların da 

olacağı fikri, bir konuda fanatik ve dogmatik olunmaması gerektiği ve toplum içinde 

insanca yaşamanın şartı olan hoşgörü düşüncesinin etkin nedenleridir. Fikirlerin 

çeşitliliği felsefenin özelliğidir. Felsefi düşüncenin ya da bilginin söz konusu bu çoğulcu 

niteliği, yani çeşitliliği, insanın mutlak bilgiyi elde edemeyeceğini gösterir. İnsanın 

dogmatik ve fanatik olmasını felsefi tutumu engeller. Ayrıca hoşgörünün temelinde de bu 

vardır.446 

Bazı sosyal bilimciler, herkesin farklılıklarını muhafaza ederek bireylerin bir 

arada yaşayabileceği salata tabağı modelini benimsemişlerdir. Herkesi olduğu gibi kabul 

etmek aynı düşünceye sahip insanların bir araya gelerek oluşturdukları yapılarda yatay 

iletişim kanalları kurmak toplumsal uyum için daha etkili bir yöntem olabilir gibi 

görünmektedir.447 

                                                 

443 Soykan , age., s. 326.  

444 Byung, age.,  s.70. 

445 Arıcan, Musa Kazım, “Birlikte Yaşamanın Felsefi Temelleri”  Ortak Yaşama Kültürü Ve Felsefesi, 

Ziraat Grup Matbaacılık, Ankara, 2015, s.93. 

446 Arıcan, age., s. 89, 90. 

447 Arıcan, age., s. 95. 



91 

 

Geleneksel, liberal demokrasinin erdemi eşitlik, sosyalist demokrasinin erdemi 

kardeşliktir. Çoğulcu demokrasinin erdemi ise hoşgörüdür.448 Çoğulculuk; bir modern 

endüstri toplumunun, eğer işleyecekse sahip olması gereken koşuldur ama hoşgörü onun 

işlevini iyi yerine getirmesini sağlayan zihin durumudur. Grup toplumu kuramına göre 

hoşgörü, çoğulcu demokrasinin gerçek erdemidir.449 

Çoğunluğun tahakkümünü güçlendiren hoşgörüye, özgün liberaller karşı çıkar. 

Hoşgörü etkin durumdan edilgin duruma, pratikten teoriye dönüşür. Yerleşik otoriteyi 

rahat bırakma karşılığında halk yönetime hoşgörü gösterir; yönetim de yerleşik otoritenin 

belirlediği çerçevede muhalefeti hoş görür.450 Bu gibi hoş görülmemesi gereken 

durumların hoş görülmesi, toplumdaki ciddi problemleri görmeyi engeller. Toplumun ve 

bireylerin reklam ve propaganda aracılığıyla sistematik olarak aptallaştırılmalarını, 

yıkıcılığın ve saldırganlığın araba kullanmada ortaya çıkmasının hoş görülmesi, alış veriş, 

israf ve planlı eskimeye yönelik etkisiz ve iyiliksever bir hoşgörünün olması çarpıklık ya 

da sapma değildir. Tüm bunlar hoşgörü sahibi bireyin var olma mücadelesini sürdürmek 

ve alternatifleri bastırmak için bir araç olarak kullanan sistemin özüdür. Toplumdaki daha 

önemli sorunlar, var olma mücadelesi için yapılanların gerisinde kalır.451 

Hoşgörünün ulaşmak istediği hedef hakikattir. Hakikati de belirleyen bütündür. 

Bütünden kasıt ise bütünün yapısı ve işlevlerinin her bir özel durum ve ilişkiyi belirlemesi 

anlamındadır. Bu nedenle baskıcı bir toplumda ilerici hareketler baskıcı şekil alabilir. 

Bütünsel yönetim toplumu içerisinde politik haklar oy kullanmak, basın özgürlüğü ve 

protestolar aslında içerikleri değişmiş ve etkinliklerini kaybetmiş demokratik 

özgürlüklerin varlığını doğrulayarak yönetimin güçlenmesine hizmet eder.452 

            Tarihsel açıdan bakılırsa, demokrasilerde toplumun tümünü etkileyen yaşamsal 

kararlar, anayasal ya da halkın fiili denetimi olmadan birkaç grup tarafından alınır. Bu 

durum şu sorunu doğurur: Politikacıları ve eğitimcileri kim eğitecek? Bu soru yerleşik 

toplum gerçekliklerinden soyutlanarak ele alınırsa şöyle bir cevap geçerli olur: 

Diktatörlüğün olumsuzlanmasıyla halkın özerk bireyler haline geldiği; insanların, 

                                                 

448 Wolff, age., s. 20. 

449 Wolff, age., s. 34. 

450 Marcuse, age., s. 80. 

451 Marcuse, age., s. 80, 81. 

452 Marcuse, age., s. 81. 



92 

 

hükmetmenin ve tahakkümün yararına olan var olma mücadelesinin baskıcı 

gerekliliklerinden kurtulduğu, kendi hükümetlerini ve yaşamlarını belirledikleri bir 

toplum olabilir. Böyle bir toplum henüz yoktur.453 

Hoşgörünün bulunmadığı bir toplumda inanç ve düşünce özgürlüğü olamaz. 

Kanunlar müsaade etse bile hoşgörünün olmadığı ortamda haklar kullanılamaz. Açık bir 

zihin, geniş bakış açısı, sağlam bir eğitim hoşgörüyü kazandırabilir. Farabi şehir 

hayatının454 ve medenileşmenin hoşgörüyü artırdığını ifade eder.455 Farabi’ ye göre de456 

bir arada yaşayabilmenin şartı herkesin kendi kalarak ortak noktalarda 

uzlaşmasıdır.457Hoşgörü, insanca yaşamak için şarttır. Özgürlükçü demokrasilerde 

kanunlar ne kadar demokratik olursa olsun toplumun bireylerinde hoşgörü olmadıkça 

özgürlükçü demokrasiyi yerleştirmek, medeni insan yetiştirmek zordur.458  

Dinler insanı ve insanın temel değerlerini ve haklarını korumayı hedeflemektedir. 

Yaşama hakkı, mal edinme, ırzını ailesini koruma, inanma ibadet etme, düşünce 

özgürlüğü, özel hayatın gizliliği gibi temel hak ve hürriyetler bireyin ihtiyaçlarıdır.459 

Genel olarak dinlerin var olan kötülükleri önleme amacı, bütün dinlerin esasları 

içerisindedir. Kendisi için istediğini başkası için de isteme prensibi460 başkalarının 

varlığını kabul etmede ve onların da hak ve hukukuna, değerlerine saygı göstermeyi 

gerektirir. Böylelikle diğerlerinin hak ve hukukuna bencillikten uzak, evrensel bakış açısı 

oluşur.461 

Hoşgörü, din özgürlüğünü de kapsayan daha geniş bir anlamdadır. Bu hususta 

John Locke, dinsel hoşgörüyü ilahi yasayla temellendirir. Dinin varlık sebebinin erdem 

olduğunu, erdemin de ancak dini kuralların hayata sirayet etmesiyle mümkün olduğunu 

                                                 

453 Marcuse,  age., s. 96. 

454 Farabi, age., s. 102. 

455 Arıcan,  age., s. 92. 

456 Farabi, age., s. 102.   

457 Arıcan,  age., s. 97. 

458 Arıcan, age., s. 91. 

459 Gündüz, Şinasi, Dinsel Şiddet,  Etüt Yayınları, Samsun,  2002, s. 17. 

460 Gündüz, age., s. 22. 

461 Gündüz, age., s.  23. 



93 

 

belirtir.462 Locke’a göre farklı mezheplerdeki Hristiyanların birbirlerini karşılıklı olarak 

hoş görmeleri gerekir. Çünkü hoşgörü hakiki kilisenin bir özelliğidir.463 

Dini ritüeller sadece birey ile Tanrı arasındadır. Oysa ahlak ilkeleri toplumsal 

boyutludur ve herkesi etkiler. İbadetlerini yapmayanı cezalandıracak olan Tanrıdır ve 

Tanrı sapkın olarak nitelendirilemez.464 İnsanları dine davet ederken zor kullanmanın, 

baskı yaparak kendi inancını dayatmanın doğru olmadığını, dini inanışı farklı olan birinin 

ıstırap içinde ölmesine sebep olmanın akıl almaz olduğunu söyleyen John Locke, ahlaki 

değerleri umursamadan dini, sadece ritüellere hapsetmenin, bu konuda insanlara zor 

kullanıp baskı ve şiddet uygulamanın, Hristiyanlık dininin kurucusu İsa ile uyuşmadığını 

söyler. Kullanılacak yol barış olmalıdır. Tanrı dileseydi zaten bunu gerçekleştirebilirdi. 

Toplumun refahı ve huzuru için din adına iş yapanlarla devlet adına iş yapanların yetki 

alanlarının tamamen birbirinden ayrılması gerekir. Locke “Siyasi yönetimin işlerini, din 

işlerinden kesinlikle ayıt etmeyi ve ikisi arasına adil sınırlar koymayı bütün her şeyin 

üzerinde zorunlu buluyorum. Eğer bu yapılmazsa, bir tarafta insan ruhunun çıkarlarıyla 

ilgilenenler yahut en azından ilgilendiklerini iddia edenler ile öte tarafta devleti koruyan 

yahut en azından koruduklarını ileri sürenler arasında sürekli ortaya çıkacak olan 

ihtilaflara son verilemez” der. 465 Devlet, kendini oluşturan halkının sivil yani bireysel 

anlamda çıkarlarını tedarik etmek, korumak ve geliştirmek için teşkil edilmiş bir insan 

toplumudur.466 Oysaki hayatın öte yakasında devletin yanında siviller de ve onların 

hakları da yer almaktadır. 

Sivil çıkarlar hayat, özgürlük, mal mülk, sağlıktır, yani yaşamsal hak ve 

özgürlüklerdir. Devlet halkın sivil çıkarlarını korumakla mükelleftir. Devlet, tebaasına 

eşit ve tarafsız bir şekilde kanunları uygulamalıdır. Siyasi yönetim tebaasının haklarını 

korurken kanunları ihlal edenlere kanunları uygulama yoluyla caydırıcılığa gider. 467 

Yönetim sadece sivil kanunları korumak ve geliştirmekle sorumludur. Bununla 

ilgili kanunlara uymayanlar cezalandırılır. Kanunları eşit bir şekilde herkese 

                                                 

462 Locke, Hoşgörü Üstüne Bir Mektup, Çev. Yürüşen, Melih; Liberte Yayınları, 2013, s. 30. 

463 Locke, age., s. 29. 

464 Locke, age., s. 31. 

465 Locke, age., s. 33.  

466 Locke, age., s. 34. 

467 Locke, Hoşgörü Üstüne Bir Mektup. Çev., Melih Yürüşen, Liberte Yayınları, 2013, s. 34. 



94 

 

uygulamalıdır. Siyasi yönetim dini ibadetler konusunda cezalandırma hususunda alanını 

genişletemez. Çünkü hiç kimse, istese bile, imanını başkasının emirlerine uyduramaz. 

Tanrı dinine zorlamada kimseye yetki vermemiştir. Hakiki din aklın samimi ve tam olarak 

dini inancı benimsemesiyle mümkündür. Zorlama, riyakârlığa bir davettir. Hiçbir ceza 

insanın düşüncelerini şekillendiren iç yargısını değiştiremez. İbadetlerin şeklen yapılması 

insanı manevi yönden kurtuluşa erdirmez. 468 

İnsanları kötülüklerden sakındırmak ve iyiliklere yönlendirmek her insanın 

görevidir. Ancak cezalandırma sadece sivil çıkarlar için yönetim eliyle olmalıdır. 

Yönetim baskı ve şiddet kullanarak zoraki inançta değişiklik yapabilir ancak bu sadece 

riyakârlık olur. O yüzden yönetim kendi din anlayışını halka dayatmamalıdır.469 Ve 

yönetim yetki sınırlarının dışına çıkıp öteki dünya konusunda yetki sahibi olmamalıdır.470 

J. Locke’a göre kilise ruhlarının selameti için Tanrı’ya uygun olduğu tarzda toplu 

ibadet etmek amacıyla bir araya toplanmış gönüllü insanların toplandığı ibadet yeridir. 

Hiçbir insan bir kiliseye bir mezhebe doğuştan ait değildir. Ancak gönüllülük esastır. Her 

kurum bazı kanunlarla, katı bir düzene girer. Çünkü düzenin bütünlüğü buna bağlıdır.471  

Locke, Kilisenin kutsallaştırılması rahatsızlık verici bulur. Gerçekten insanlara 

eziyet çektirmenin, zorla din ve inanç dayatmanın kutsal kitapta yeri yoktur. Kiliseler 

ibadet için vardır ve öyle kalmalıdır. Orada dünyevi meseleler olmamalıdır.472 

Hakikati şiddetle savunanlar, yönetimin gücü onların yanında yer almadığında 

gayretsiz bir biçimde, merhametten ve hoşgörüden yana olurlar. Ama yönetim tercihi 

onlardan yana yaparsa arkalarına aldıkları güç sayesinde merhameti ve barışçıl olmayı 

bırakırlar. Ne zaman ki bu gücü kaybetseler tekrar hoşgörü çığırtkanlığı yapmaya 

başlarlar.  Hakikati yaymanın en doğru yolu nezaket ve yumuşaklıkla mümkündür. Tek 

tek kişiler, devletler ve din kurumları farklı inanç sebebiyle karşıtlarının sivil haklarına 

müdahale edip zarar veremezler. Aksi durum, yani toplumu tahrik edip düşmanlıkları 

artırmak ve dini kanlı bir şekilde yayabileceğini düşünmek barışı, güveni ve dostluğu yok 

                                                 

468 Locke, age., s. 35. 

469 Locke, age., s. 36, 37. 

470 Locke, age., s. 38. 

471 Locke, age., s. 39. 

472 Locke, age., s. 41. 



95 

 

edecektir.473 Bu, bir dinin ruhani lideri de olsa inancı farklı olanın sivil haklarına el 

koyamaz, zarar veremez, özgürlüğünü kısıtlayamaz.474 

Locke’ın din adamlarına yüklediği görev pratiğe döküldüğünde başarı getirecek 

özelliktedir. Din adamları evrensel bir anlayışla toplumun bütün kesimlerini 

kucaklayabilirse ancak o zaman barışı gerçekleştirebilirler. Din adamları buna 

mecburdurlar. Amaç barışı gerçekleştirmek ve korumak olmalıdır. Din adamı bu 

evrenselliği toplumsal barışı sağlamak için yapmalıdır. Toplumun tüm fertlerini 

hoşgörüye, mütevazı olmaya, dostluğa davet etmelidir. Olumsuz düşünceleri barış için 

savuşturabilmelidir.475 Locke şöyle söylemektedir: “Herkesin asıl ve ilk uğraşı kendi 

ruhu, daha sonra ise toplum barışı olmalıdır; her şeyin yakılıp yıkıldığını gördükleri 

yerde barışı düşünmeye yönelik çok az niyet bulunsa bile”476 Locke’a göre din adamları 

insanın hata yapabilirlik özelliğini öncelikle kendilerine uygulamalılar. Örneğin 

yargılama ve cezalandırma hususlarında siyasi yöneticiler yetki alanına girmemelidirler. 

Çünkü güçlerini onları baskı uygulamada kullanabilirler.477 Din adamlarının da aynı 

şekilde halkı dini konularda yargılama yetkisi olamaz. 

Bir dinin yahut bir mezhebin mensubu, en doğrunun kendi dini ve mezhebi 

olduğunu iddia etmesi durumunda diğer dinlerin ve mezheplerin de aynı hakka sahip 

olması olağandır.478 Biri diğerinin aklını ve iradesini saf dışı bırakıp baskı, yönlendirme 

ve şiddet yöntemleriyle kişinin gerçekten aklen ikna olmadığı bir dine inanmaya ve 

ibadetlerini yapmaya zorlanması, onun akıl ve iradesini hiçe saymak anlamına 

gelecektir.479  Bu konuda dini kurumların dikkat etmesi gereken iki konu var. Bunlardan 

birincisi, ibadetin dış formu ve ayinleridir, ikincisi ise imanın doktrinleri ve hükümleridir. 

Hoşgörüyü daha iyi kavramak için bu iki konuyu açarsak; birinci durum için dini 

kurumun ibadete zorlama yetkisi olmamalıdır. İkinci durum ibadetleri kabul etmeye karar 

verme yetkisi Tanrı’ya ait olmasıdır.  Tanrıyı hoşnut kılmak dinin bütün gayesidir ve bu 

özgürlük de, bunun için gereklidir. İnsanlara kendi seçimlerinin karşıtı şeyler söylemek, 

                                                 

473 Locke, age., s. 46. 

474 Locke, age., s. 47. 

475 Locke, age., s. 47, 48. 

476 Locke, age., s. 74. 

477 Locke, Hoşgörü Üstüne Bir Deneme,  Çev. Melih Yürüyen,  Liberte Yayınları, Ankara,  2013,  s. 49. 

478 Locke, age., s. 54. 

479 Locke, age., s. 56. 



96 

 

dayatmak Tanrı’ya karşı gelmelerini zorlamak anlamına gelebilir ki bu, akıl dışı bir 

şeydir. Bunu yönetim de yapamaz. Çünkü yönetiminde “kamu yararı” sınırlılığı vardır. 

İnsanların hayatları, malları ve mülkleri ile ilgili konularda yönetim kanun çıkarabilir; 

ancak, bunu dini konularda yapması yetki alanının dışındadır. Karşıt söylemlerin farklı 

dinlerin mensuplarına yapılması nasıl kötülük olarak algılanıyorsa, aynı dinin farklı 

anlayışlarını kabul edenlere yapılması da aynı şekilde algılanmalıdır.480 

Yönetimin dinsel meselelere müdahalesi, dinin asıl amacından sapmasına sebep 

olabilir. Yönetimin yetkisi kamu yararı, toplumsal barış, adalet, düzen ve bunları 

sağlamakla sınırlıdır. İbadetlere ve ibadetlerin Tanrısal boyutuna karışmamalıdırlar. 

İbadette asıl olanın Tanrının neyi nasıl yapmamızı istemiş olmasıdır. Hiçbir otorite 

Tanrı’nın sıradan gördüğü bir davranışı ibadet olarak dayatamaz. İbadette amaç Tanrıyı 

hoşnut kılmaktır. İbadeti yaptığı yerin, yaparken giydiği kıyafetin, ibadetin zamanının bir 

önemi yoktur. İbadetin parçası olanla keyfiyet olanın ayırt edilmesi gerekir. Ancak Tanrı 

bunlarla ilgili emir vermişse önemlidirler ve ibadetin parçasıdırlar. İbadette esasları Tanrı 

belirler.481 

Siyasi yönetim, yasalar yoluyla ibadetlerin yapılması konusunda baskı 

yapamayacağı gibi yasaklanmasıyla ilgili de baskı ve zorlama yapamaz.482  

Yasalar ve cezalar aracılığıyla dinin içine bir şeyler eklenirse buna sınır 

konulamayabilir. Her siyasi yönetim kendi biçimlendirdiği hakikati dayatabilecektir.483 

Locke hoşgörünün esasının İsa tarafından uygulandığını ve onun hiçbir şekilde 

dini, baskı ve şiddet unsuru olarak kullanmadığını, daha çok ahlak üzerinde durduğunu 

söyler. “İncil’de, Hristiyan devleti diye bir kavram kesinlikle yoktur. Gerçekten de, 

İsa’nın inancını kucaklamış pek çok şehir ve krallık olmakla birlikte bunlar,  İsa’nın 

kanunlarına burunlarını sokmayıp, eski yönetim şekillerini korumuşlardır. İsa insanlara, 

inanç ve dürüstlükle, sonsuz hayatı nasıl kazanabileceklerini öğretmiştir; ancak, 

herhangi bir devlet kurmamıştır. Takipçilerine hiçbir şekilde yeni ve özel bir yönetim 

                                                 

480 Locke, age., 57, 58, 59. 

481 Locke, age., s. 60, 61. 

482 Locke, age., s.  61. 

483 Locke, age., s.64. 



97 

 

biçimi tanımlamamış, siyasi yönetimlerin ellerine de, insanları eski dinlerini terk edip, 

kendisininkini kabul etmeye zorlamakta kullanacakları kılıcı teslim etmemiştir.”484 

Dini hükümlerin bir kısmı pratiğe yönelikken bir kısmı da teoriktir. İkisi de 

hakikatin bilgisi olması bakımından önemlidir.  İnsanları inanç noktasında zorlayanlar, 

onları, gerçekten inanmadıkları halde riyakâr davranışlara maruz bırakabilirler. Bunu 

yapan yönetim de toplum da olabilir. İnsanların dinle ilgili inandıkları meseleler 

toplumsal yaşantıda başkalarına zarar vermiyorsa engellenmemesi gerekir.485 Dinin 

pratik yönü olan ahlâk hem siyasi yönetimin hem de vicdani yönetimin yetki alanındadır. 

Kamu barışını koruyanlarla ruhların selametini gözetenler birbirlerinin alanını 

korumayabilirler. Kişinin hatalı inanışları, ibadet şekilleri başkasının haklarını çiğnemesi 

anlamına gelmiyorsa o kişinin cehennemlik oluşu sadece kendini alakadar eder. 

Başkalarının işlerine zarar vermiyor ve etkilemiyorsa,  ruhların selameti kişiseldir. Herkes 

kendisiyle ilgili olanı en iyi bilendir. Bu konuda yargı kişinin kendisine aittir. Çünkü bu, 

diğer hiç kimseyi ilgilendirmez ve hiç kimse bu konuda kendi düşündükleri ve duyguları 

çerçevesinde bir karar verme hakkına sahip değildir.486 

Siyasi yönetim ve kanunlar amaçlarının dışına çıkmamalıdır. İnsanlar ebedi 

saadete erişmek için Tanrı’nın kendilerini mükâfatlandıracakları, kurtuluşa götürecek 

olan Tanrı’nın hoşnut olacağını düşündükleri şeyleri yapmada özgürdürler. Bu konuda 

önce Tanrıya itaat edilir. Siyasi yönetime birey her durumda itaat etmeli midir? Siyasi 

yönetim bireyden meşru olmayan bir talepte bulunursa buna itaat edilmez. Siyasi yönetici 

kendi inancına karşıt olanlara, kendi yandaşlarına çıkar sağlamak amacıyla dini aykırılığı 

yargılamayı meşru görürse siyasi yönetime karşı çıkılır.487  

Hoşgörü ya da din ve vicdan özgürlüğü uğruna nice savaşlar yapılmıştır. Birey 

açısından din ve vicdan özgürlüğü, ilkesi ancak dini inanç ve pratiklerin her türlü sosyal 

anlamdaki gücünü, her türlü hukuki anlam ve işlerliğini kaybettiği laik bir toplum 

düzeninde mümkündür. Böyle bir toplum düzeninde dindaşlık ve yurttaşlık kavramlarıyla 

uyuşmadığı için bireyler dinin ahlaki kanı ve pratiklerinden ötürü hiç kimseye karşı 

sorumlu değildirler, bu konuda devlet de onlardan hesap soramaz. Din kurumu da özgür 

                                                 

484 Locke, age.,. s.67. 

485 Locke, age., s. 69. 

486 Locke, Hoşgörü Üstüne Bir Deneme,  Çev. Melih Yürüyen, Liberte Yayınları, Ankara, 2013, s. 71. 

487 Locke, age., s. 73, 74. 



98 

 

ve devletten bağımsızdır. Din kurumu devletten maddi yardım görebilir; ama eskiden 

olduğu gibi, devlet gücünü kendi inançlarını bireylere dayatmak için kullanamamalıdır. 

Din adına işkence yapanların mantığı ilginçtir. Kendilerinin hak yolda olmaları, 

başkalarına zulmetme haklarının olduğunu gösterir.488 Hâlbuki kimse dininden dolayı 

suçlanmamalı ve aşağılanmamalıdır.489   

Dinin kurumsallaşmasının dinin daha da güçlenmesi için gerekli olduğu, bir 

yanılgıdır. Kurumu temsil eden din adamlarının kendi menfaatleri ve güç kazanmak 

maksadıyla dini istediği gibi kullanması dinin içeriğinin bozulmasına neden olur. Artık 

dini otorite devlet ve birey üzerinde tasarruf hakkını kendinde bulmakta ve çıkarları 

doğrultusunda amacına ulaşmak için her yolu mübah saymaktadır. Tanrısal olanın dışına 

çıkmakta bir beis görmeyen din adamları insanların masum ve samimi dini duygularını 

dilediği gibi kullanır. 

Kısacası devlet bütün öteki medeni hürlükler gibi bireylerin dini ve vicdani 

özgürlüğünü de din kurumunun muhtemel baskısından korumakla sorumludur.490 Devlet 

tüm dinlere eşit mesafede olmalı; aksi durumda bireyi baskıdan koruyan devlet, bireye 

baskı yapabilir. Liberal laik devlet olsa bile kendi ekonomik, sosyal ve politik açılardan 

görüşlerine aykırı dini inançlara müdahale edip faaliyetlerini sınırlandırabilir. Özellikle 

belli bir dünya görüşüne dayanan ve son derece tekelci ekonomik ve politik bir dine 

dayanan tümelci rejimler kendi sosyal öğretilerine ve dogmalarına uymayan dini inançları 

sınırlandırmak, engellemek hatta büsbütün ortadan kaldırmak isteyebilirler. Sınırsız din 

hürriyeti diye bağıran Fransa, devrimin ardından siyasi gücü elde eder etmez, din aleyhine 

aynı hürriyeti çiğneyip geçmiştir.491 

Liberal kuramın hoşgörü anlayışına göre birey kendi mutluluğuna ulaşmak için 

diğerlerini araç olarak görür. Farazi olarak bakarsak, toplum sürekli genleşen gazlarla 

doldurulmuş yuvarlak balonlarla dolu kapalı bir mekân gibidir. Her balon diğer balonların 

yüzeylerine temas edene kadar büyür; birbirine temasla genleşme durur ve çevresine 

uyum sağlar. Böyle bir toplumda adalet her balonun iç dünyasının korunması ve mekânın 

eşit paylaşımıdır. Bir balonun içinde ne olduğu diğerlerini ilgilendirmez. Gelişmiş liberal 

                                                 

488 Mill, age., s. 177. 

489 More, age., s. 301. 

490 Batuhan, Hüseyin,  Batıda Tolerans Fikrinin Gelişmesi, Anıl Yayınevi, İstanbul , 1959, s. 32, 33. 

491 Batuhan, age., s. 33. 



99 

 

görüşlere göre aşırı bireycilik daha yumuşatılır. Birey, hazları peşinden değil de yüksek 

değer taşıyan amaçlar peşinden de koşabilir. Hatta özgeci ya da ötekini gözetme, empati 

ve şefkat duygularının farkına varabilir.492 

Liberal görüşün tersi, muhafazakâr toplum kuramıdır. Muhafazakar toplumda 

toplumsal bağlılık önemlidir. Liberal görüş, toplumsal bağlılığı tehdit ve dayatma olarak 

eleştirir. Toplumsal bağ ise insani değerleri ve deneyimleri kendinde barındıran ve bireyi 

sahiplenen, toplumun yüce bir erdemidir.493 

Russell’e göre dinsel hoşgörü bir ölçüde gerçekleşmiştir;  çünkü insanlar artık 

dine eskisi kadar önem vermemektedirler. Şuan ekonomik ve politik baskı daha açıktır. 

Baskı rejimlerinde bu daha da belirgindir. 494 

Laik ve bilimsel bir bakış açısı, insani ilişkileri hem anlamakta hem de 

değerlendirmekte yeterlidir. Çünkü önemli sorulara ilke olarak net cevap verebilir. Uygun 

bir şekilde kullanıldığında ve anlaşıldığında laik tavır ve bilimsel bakış açısı, dünyanın 

olduğu gibi aldırmaz bir şekilde kabul edilmesi değildir. Laik taviır ve bilimsel bakış, bir 

yerlerde bir şekilde katkısı olacağı için her öğretiyi sulandırılmış bir vaziyette hoş görmez 

ve bir kişinin kurtulması için bin kişinin yok edilmesini isteyen doktrinlerin sabit 

fikirliliğine yol açmaz.  İradeyi ve aklı felce uğratmak yerine, rasyonel ve laik bakış açısı 

insanları durum gerektirdiğinde ölümcül bir kavgaya cesaretlendirebilir yahut durum 

rasyonel bir tartışma veya başkaca tutumlar gerektirdiğinde onları savaşmaktan ya da 

aptalca davranmaktan alıkoyar. Hoşgörünün ne zaman gerektiğini ve hoşgörünün ne 

zaman düşünsel bir korkaklık olduğunu söyler. Geçerli bir akıl yürütme ve delilleri olan 

her şey bilime ait olabilir. Edebi ve felsefi kavrayışlar, kurulu duruma geldikçe bilimin 

parçası olabilirler.495 Doğru olan herkesin kendi sorumluluklarını yerine getirmesidir. 

                                                 

492 Wolff, age., s. 38. 

493 Wolff, age., s. 39. 

494 Russel, age., s. 157. 

495 Moore,  age., s. 58. 



ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

 

3. HOŞGÖRÜNÜN FELSEFİ TEMELLERİ 

 

3.1. Bireysel Farklılıkların Sebepleri 

İkinci bölümde de bahsettiğimiz gibi insan kendisi ile yaratıcı arasındaki ontolojik 

farklılığı ve yaratıcının tüm varlığın kaynağı olduğunu bilir; epistemoloji ile de kendisinin 

yaratıcı ile ve evrendeki diğer varlıklarla olan ilişkisini anlamaya çalışır ve varlığını 

tamamlamayı amaçlar. Hoşgörü de insanın kendi varlığına verdiği anlam ve bu anlam 

çerçevesinde Tanrı, evren ve diğer varlıklarla ilişkisinin nasıl olması gerektiğini 

belirlediği tavır ve davranışlardan biridir. Ancak bunu anlamaya çalışırken bireyi içinde 

doğduğu ve yaşadığı toplumdan soyutlayarak ele alamayız. Toplumun kültürü bireyin 

anlayışını ve davranışlarını şekillendirecektir. Tüm bunlar bireyin hakikat arayışını ve 

hoşgörü anlayışını psikoloji, sosyoloji, ekonomi, siyaset coğrafya, tarih ve dinin 

etkilediğini gösterir. 

Bir insanı yaşayışından inançlarından ve düşüncelerinden dolayı yargılarken salt 

insan olarak görmek yanlış bir bakış açısıdır. İnsanı yaşadığı toplum ve psikolojik 

özelliklerinden soyutlamak mümkün değildir. Birey, içinde yaşadığı toplumun başta en 

küçük birimi olan aile olmak üzere, tarih, coğrafya, siyaset, kültür ve dini inanç 

noktasında etkileyen ve etkilenendir. Fikirler, düşünceler, inançlar ve psikolojik özellikler 

sosyal durumun bir yansımasıdır.496 Aristoteles, insanın doğası gereği politik bir topluluk 

içinde yaşama eğiliminde olan politik bir varlık olduğunu söyler.497 Aristoteles, insanın 

kendi türüne özgü özellikle iletişim yetisine dayanan bir varoluş biçiminden bahseder. Bu 

varoluş biçimi rasyonel söylem ve ortak değerler tarafından bir araya getirilmiş bir insan 

topluluğu olan toplumdur.498 Ne var ki şu ana kadar insanı tanımaya çözüm bulacak bir 

ekol yoktur. Bu sebepten medeniyet, öncelikle ideal bir toplum ve doğru bir hayat tarzı 

inşa etmek için plan ve program yapmalıdır. Sonrasında herkes, her görüş, kuram, çözüm 

yolu ve ekol, öncelikle insan türüyle ilgili kendi tanıyışını ve bilişini sunmalı, sonra 

belirlediği ekolünü sadece bilimsel bakımdan savunmamalı ve ekolünün inşa ettiği 

                                                 

496 Izzetbegoviç, age., s. 323. 

497 Aristoteles, age., s. 10. 

498 Aristoteles, age., s. 84. 



101 

 

topluma nasıl uygun olduğunu da açıklamalıdır.499 Basit bir örnek verecek olursak, 

mimari esaslara uygun en iyi malzeme, en iyi inşa ve dekorla bir bina yapılsa, orada 

kalması istenilen birey eğer çekinerek baskıyla ya da zorunluluktan dolayı orada kalırsa, 

kendini zindanda kalıyormuş hissine kapılacaktır. Kendini ancak küçük kulübesine 

gittiğinde özgür hissedecektir. Çünkü bu binayı yapan mimar bu bireyi tanımıyordur. 

Binayı inşa eden mimar, sadece mimari esasları ve tekniği dikkate almıştır. Bu sebepten 

inanılan her ne varsa din, felsefe vb. şayet insan içinse, önce insan tanınmalıdır.500 

 

3.1.1. İnsanın Benlik Algısının Birey ve Toplum Üzerindeki Etkileri 

İnsanın benliğine yüklediği anlam onun yaşama ve diğer insanlara bakışını da 

etkiler. İnsanın benlik algısı, hoşgörülü olmasını olumlu ya da olumsuz olarak etkiler. Bu 

durum için Seneca’nın söylediği şey gerçekten de önemlidir. İnsan sükûnet ve huzur 

istiyorsa, barışı seven ve kendine hâkim olan bir erdemi kendi karakterine yansıtmıştır.501 

Bu durumda hoşgörülü olmak bir kişilik ve karakter meselesi gibi görünüyor. Ancak 

insanın kişiliği ve karakteri yaşadığı ortamın bir parçasıdır. Birey yaşadığı yerin sosyal, 

siyasi, ekonomik, coğrafi ve kültürel kazanımlarıyla benlik algısını şekillendirir. Bu 

açıdan insanları değerlendirmek insanların birbirine bakışını yumuşatabilir. Çünkü 

insanlar sosyal ve siyasal açıdan karmaşık bir çevrede yaşadıkları için psikolojik olarak 

birbirlerinden farklılık gösterirler. Karşılaştığı sorunlarla başa çıkamayanlar kendilerini, 

kendi dünyalarını koruma çabasına girişirler; bu ise hoşgörüyü azaltır.502 Şiddetle 

düşünme arasındaki ilişki, tersine bir ilişkidir. Söz gelimi insan, ne zaman düşünerek 

davransa şiddetin hiçbir yarar sağlamadığının farkına varır ve ondan mutlaka uzaklaşması 

gerektiğine inanır. Ama ne zaman insan düşüncelerinden dolayı kuşkuya düşer ve bu 

durum karşısında acziyet hissederse, güç kullanır.503 Böylelikle bireyin kişiliğinde bu 

anlayış sonucu oluşan davranışlar zamanla benliğine yerleşir. Farabi’ ye göre de504 insan 

                                                 

499 Şeriati, age., s. 310, 311. 

500 Şeriati, age., s. 311, 312. 

501 Seneca, age., s. 33. 

502 Gürkaynak, İpek, “Farklı Boyutları ile Hoşgörü”, Hoşgörü ve Eğitim Toplantısı, , Unesco Türkiye Milli 

Komisyonu ve Ankara Üniversitesi Eğitim Bilimleri Fakültesi Ortak Yayın, No. 2. Ankara, 5 Mayıs, 1995,  

s. 37. 

503 Said, Cevdet, Ademin Oğlu Habil Gibi Ol, Çev. Abdi Keskinsoy, Pınar Yayınları,  2015, s. 419. 

504 Farabi, Fusulü'l  Medeni, Çev. Hanifi Özcan, İstiklal Matbaası, İzmir, 1987, s. 32,33. 



102 

 

iyiliğe doğuştan sahip değilse bunu sonradan kazanmak zordur. Zorla yapılan ya da rol 

icabı olanlar gerçek özlerine çabuk dönerler. Temelde doğruluk ve iyilik varsa bu, insanı 

zamanla daha büyük iyilik ve doğruluklara ulaştırır.505 Farabi de bunu aynı anlamda ifade 

etmektedir.506 Anlaşılan şudur ki insanın ontolojik özelliği insanın kendini 

yapılandıracağı temel kaynaktır. 

İnsan doğası gereği iyiyi ve kötüyü özünde barındırdığı için iyilik ve kötülük her 

hangi bir dış etkenle, şartların değişmesiyle, zorla, baskıyla, alıştırmayla, kanunlarla ve 

kaba kuvvetle kazandırılamaz. Sadece davranışı değişebilir.507 Asıl önemli olan 

davranışların içselleştirilmesidir. İnsanın kötü nitelikleri ahlak ve doğalarından 

kaynaklanır. İbn Haldun var olan kötülüklerin çokluğundan dolayı insanların 

çoğunluğunun kötü olduğunu söylemektedir.508 Bu, insanda var olan kötülüklerin 

iyiliklerden fazla olduğuna bir kanıt sayılabilir. Yine de var olan kötülükler eğitim 

yoluyla değiştirilebilir.509 İbn Haldun, değişebilirliği fark etmemenin gizli bir hastalık 

olduğunu söyler. Bireyin psikolojik bir değişimin olabileceğini fark etmemesi toplumun 

gidişatını sabitler. Hatalar beklentiler ilerlemeyi engelleyen düşünceler saklı tutuldukça 

değişim gecikmektedir.510 Psikolojik değişimin bilgisini ve değiştirmemiz gereken şeyleri 

bize gösteren tarih bilgisi, değişim konusunda da esas gerekli olandır. İnsanın her 

problemin bir çözüm yolu olduğuna inanması gerekir ki somut girişimde bulunsun. 

Değiştirmemiz gerekenlerin nitelik ve nicelikleri konusunda bilgisiz olmak, insanın 

dışarıdan bir kurtarıcı beklentisini fiilen sürdürmesini devam ettirir.511 Oysaki insanın 

kendini terbiye etmesi önemlidir. Terbiye etme çalışmaları alışkanlık haline gelince, 

edinilen terbiye kişinin doğası ile bütünleşir.512  

İnsanın varlığını devam ettirmek için ihtiyaç duyduğu temel güdüler nötrdür ve 

eğitimle şekillendirilir ve amaç iyi yönde bir biçimlendirmedir. Din eğitimcileri, güdüleri 

                                                 

505 Seneca, Hoşgörü Üzerine, Çev. Bedia Demiriş, Doğu Batı Yayınları, Eylül, Ankara, 2014, s. 31.  

506 Farabi, Fusulü'l – Medeni, age., s. 34. 

507 Izzetbegoviç, age., s. 168.   

508 İbn Haldun, age., s. 168. 

509 Eflatun age.,  s. 100. 

510 Said, Cevdet, Bireysel ve Toplumsal Değişmenin Yasaları, Çev. İlhan Kutluer, İnsan Yayınları, İstanbul, 

2016, s. 90. 

511 Said, age., s. 91. 

512 İbn Haldun, age., s. 125. 



103 

 

engellemeye yönelik tavır alırlar. Diğer bir yöntem ise güdüleri, onlardan yararlanacak 

biçimde şekillendirme yönündedir. Örneğin; güç tutkusuna dinin bakışı tevazudur; ancak 

bu bakış ikiyüzlülüğe dönüşebilir. Amaç yararlı çıkış yolu sağlamaktır. Doğuştan gelen 

güdüler zulüm, politika, ticaret, bilim ve sanat gibi yollarla tatmin edilebilir. Kişi kendi 

ilgi ve becerisi doğrultusunda bir yol seçip güç tutkusuna bir çıkış yolu bulacaktır.513  

İnsanlar kendilerinde bulunan bireysel özellikleri işleyip geliştirerek özgün 

kişiliklerini yapılandırıp yüce ve güzel bir konuma gelebilirler. Kendisini yapılandırmaya 

çabalayan birey bunu başkalarının haklarına ve çıkarlarına zarar vermeden ve sınırları 

ihlal etmeden yapmalıdır514 Buradan da açıkça anlaşılmaktadır ki her insanın, kendine ait 

kişiliği ve kişisel hakları vardır. Her insan başlı başına bir amaçtır. Bunları göremeyenler, 

insanları sadece bul-yap bilmecesinin bir parçası, taburun bir askeri yahut devletin bir 

vatandaşı olarak görmek düşüncesindedirler. Bu anlayışları, olanların eğiticilik yapmaya 

uygun olmadıklarını gösterir. Eğitimde insanın kişiliğine saygı, bilge olmanın ilk şartı ve 

sosyal bir problemdir.515 Bireylerin kişiliğine saygı duymak ta yine bir karakter ve kişilik 

meselesidir. 

İnsanın kişilik, karakter ve benlik algısı psikoloji ilminin alanıdır ve insanlara 

nasıl mutlu olacakları konusunda daha doğru bir fikir verebilir. İnsanların gerçekten 

mutlu olması onları haset, öfke ve yıkıcı etki yaratan durumlardan uzaklaştırır. Psikoloji 

ilmi, yıkıcı güçlerin eline geçerse baskı, şiddet ve zulüm daha da artabilir. Dünya mutlu 

olmayı sağlayacak bilgiyle dolu olsa da eski uyumsuzluklar, açgözlülük, haset ve dinsel 

zulüm bu yolu kapatmaktadır.516 Bireylerin psikolojik olarak kendilerini kontrol 

edebilecekleri bilinç algısını oluşturmaları için bireyler, güçlü dürtülere sahip olmalı ve 

onları güçlü bir irade ile kontrol ederek güçlü ve enerjik bir karaktere 

dönüştürebilmelidir.517 Böylelikle her birey kişiliğini geliştirdiği oranda hem kendisi hem 

de başkaları için değerli olma özelliğini elde eder. Bireyin doğasının, sosyal yönünün 

daha iyi gelişebilmesi imkânına kavuşması için egosuna sınır koyması gerekir. Bu 

diğerinin varlığını korumak amaçlıdır. Başkasına zarar vermeyen isteklerinde bireyi 

                                                 

513 Russell, age., s. 206. 

514 Mill, age., s. 140. 

515 Russell, age., s. 197. 

516 Russell, age., s. 210. 

517 Mill, age., s. 136. 



104 

 

sınırlandırmak, sadece bireyin direnç göstermesine sebep olur. Bireyi çökerten ezen her 

şey baskıdır. İster Tanrı’nın iradesi, isterse insanların emirleri olsun; ikisi de aynı kapıya 

çıkar.518 

İnsana onun kendi iyiliği ve kurtuluşu için baskı uygulamak akıl dışı bir 

uygulamadır. Çünkü insanın istediğinin dışında iyi, mevcut değildir ve zorla 

oluşturulamaz. İyinin şartı özgürlüktür; kaba kuvvetle özgürlük ise bir arada olmaz. 

“Dinde zor kullanma yoktur.”519 Aynı kanun ahlakta da geçerlidir. Zorla alıştırma doğru 

davranışı dayatma, gayri ahlaki ve gayri insanidir.520 Çocukların eğitiminde onları belli 

bir yola yönlendirmeye zorlamak onlarda direnç geliştirir ve tersi davranışlara yönelirler. 

Bu, insanın karakterinin bir sonucudur. Terbiyede amaç çocuğun bir örnekten hareketle 

kendisinin buna karar verip, hakiki manada kendini değiştirmesidir.521 

Hoşgörü zihnin öç alma yetisi üzerindeki öz denetimi olarak değerlendirilebilir. 

Ya da birine ceza verme sırasında daha aşağıda olana karşı, daha yukarıda olanın incelikli 

davranmasıdır. Bu bir ceza verme durumunda zihnin yumuşamaya doğru olan eğilimidir. 

Hoşgörünün karşısında olan aklın, cezaları tahsil etmesi, vahşetten başka bir şey olmayan 

gaddarlıkladır. Hoşgörünün karşıtı vahşet ve şiddet, gaddarlık yoluyla karşılık vermektir. 

Gaddarlar, öldürmekten tatmin olmayanlar, hunharca davrananlardır. Zevk için yapılan 

gaddarlık vahşilik ve cinnettir.522 Cezalandırmaya sebep bulup da cezalandırmaya ölçü 

koymayan insan gaddardır. Hoşgörü, bu sebepten kendisinden uzakta durması istenen bu 

davranışı reddeder. Hoşgörüyü, merhametle karıştırmamak gerekir. Kötü duruma 

gösterilen hissiyat merhamettir ve değersiz değildir. Hoşgörü ise mantıkla işlenendir ve 

hoşgörü zihni dingin kılar. Dingin zihin düşünür ve devinim içindedir. Bu sebepten 

hoşgörü insanı bilge kılar dinilebilir.523 Bilge olmak kendini gerçekleştirme sürecine ciddi 

olarak katkı sağlayacaktır. Kendini anlamak ve kendini gerçekleştirmek için yaşanılan 

süreçte birey, her zaman zekâya, iç görüye, sevgiye gereksinim duyar.524 

                                                 

518 Mill, age., s. 141. 

519 Bakara, 2/256. 

520 Izzetbegoviç, age., s. 170. 

521 Izzetbegoviç, age., s. 169. 

522 Seneca, age., s. 70, 71. 

523 Seneca, age., s. 72, 73. 

524 Krishnamurti, age., s. 49. 



105 

 

Psikanaliz insana kendisini, başkalarının açısında görebilme olanağı veren bir 

tekniktir. Kendini değerlendirme, eleştirebilme, başkasının gözüyle görebilmeyi sağlar. 

Bir kimsenin arzuları ve istekleri, bir diğerininkiyle bütünüyle uyum içinde değildir. 

Vücudunu herhangi bir uzvunu beğenmeyen birinin o uzvuna zarar vermesi nasıl ki 

irrasyonel davranış olarak nitelendirilirse, kendisiyle aynı olamayanı ötekileştirmek te 

aynıdır.525 Psikolojik olarak hoşgörü, özsaygı düşüncesi ile gelişir. Bir diğer psikolojik 

durum tekelci bencil kişilik yapısı ise boyun eğmeyi, saldırganlığı, katı ve ön yargılı 

düşünce yapısını, belirsizliği, hoşgörüsüzlüğü ve diğerlerine güvensizliği de beraberinde 

getirir. Ben merkezli bencil düşünceye sahip olanlar, empati yetileri düşük ve sadece 

kendilerine odaklanan kişilerdir.526 Thomas More Ütopya’sında “bütün kötülüklerin 

hükümranı ve anası kibirdir.”527 Der. Kibir, bireyin egosunu aşırı bir biçimde 

öncelediğini gösteren bir davranış biçimidir. Oysa insan güçsüz ve aciz olduğunu fark 

ettiğinde ve dünyadaki varlığını anladığında ve kendinin farkına vardığında hakikati 

görebilecektir. Düşünce dünyasında, kendi güçsüzlükleriyle yüzleşmeye hazır olanlar 

kendilerini aşmaya çalışırlar. Dünyadaki konumunu olduğu gibi görebilenler, bununla 

yüzleşebilirler.528 Empati kendini bir başkasının yerine koyabilme düşüncesidir ve 

hoşgörülü olmaya yönlendiren bir duygudaşlıktır. Hoşgörüde mahlûkata sevgi de 

vardır.529 Başkasının varlığını kabullenme, benimseme, hissetme, onu yargılarken 

kendini onun yerine koyabilme düşüncesi yani empati kurabilme, belki de hoşgörülü 

olmayı sağlayacak en mümkün yol gibi görünmektedir. 

İnsan hak ve özgürlükleri evrensel bir kavramdır ve çatışmaya neden olmaz. İnsan 

haklarını önemsemeyen, sadece kendi arzularının peşinden koşanlar doğal haz yetisini 

yitirirler ve daha da ileri giderek, kendi isteklerini yaşama sebebi yaparlar.530 Bu aşırı 

bencil düşünce ve davranışlar, toplumsal uyum konusunda sıkıntıya sebep olurlar.531 

                                                 

525 Russell, age., s. 53. 

526 Gürkaymak, İpek, “Farklı Boyutları ile Hoşgörü”, Hoşgörü ve Eğitim Toplantısı, Unesco Türkiye Milli 

Komisyonu ve Ankara Üniversitesi Eğitim Bilimleri Fakültesi Ortak Yayın, No. 2. 5 Mayıs, 1995, Ankara,  

s. 36. 

527 More, age., s. 339. 

528 Russel, age., s. 35. 

529 Seyhan, , age., s. 91 

530 More, age., s. 219. 

531 More, age., s. 221. 



106 

 

Kişinin kendi durumunu üstün görmesinin, bunun dışında her şeyden nefret etmesinin 

özünde kendisine hayranlık yatar. Kendini hayran olunacak konumda görür; diğerleri ise 

nefret edilecek durumdadırlar. Kendisi iyidir; diğerleri ise kötüdürler. Bu narsist birey 

kendi öğretisine yöneltilen her türlü eleştiriyi, kötü niyetli ve dayanılmaz bir saldırı olarak 

nitelendirir; ancak karşı tarafa yaptığı eleştirileri ise onların hakikate dönmelerine yardım 

etmek için yapılan iyi niyetli bir girişim olarak nitelendirir.532 Oysa, mesele ötekini 

olduğu gibi kabul etmektir.  Bu kabul etme davranışı dostaneliktir. Dostanelik, ötekini 

edilgen bir şekilde kendi haline bırakmak değil, onun olduğu gibi olmasına karşı aktif 

olarak imkân tanıyan bir yaklaşımdır.533 

Eğer insan hala tutkularının isteği doğrultusunda hareket ediyorsa aklı ve iradesi 

tutkuların esiridir. Thomas More, boş ve faydasız saygı gösterilerinden gurur duymanın 

akıllıca olmadığını söyler. Güç zenginlik, saygınlık elde eden birey kendini Tanrı gibi 

görmeye başlarsa, kendi menfaatleri için her şeyi yapabilecek ve sınırları ihlal 

edecektir.534 Ne yazık ki insan haklarının önemsenmediği bir ortamda da hoşgörüden 

bahsedilemeyecektir. 

 

3.1.2. Sosyal ortamın birey ve toplum üzerindeki etkileri 

İnsan tarihini, toplumunu kendinde yansıtan bir aynadır. İnsan tarihin ve toplumun 

nitelik, şekil, renk verdiği şekilsiz, sıfatsız ve renksiz hamur ve tarihin doldurduğu boş 

bir kaptır.535 Bu nedenle insan doğal olarak kendi dünyasının ve bildiklerinin tek 

olduğunu zanneder. İnsanın görüş alanı, anlayışı sınırlıdır ve içinde yaşadığı toplumun 

töreleri, inançları bu ufku, anlayışı daha da daraltmaya çalışır. İnsan kendine uzun süre 

belli bir hayat tarzını edinirse, sonrasında bu anlayıştan vazgeçmek yahut değiştirmek ona 

hem zor hem de ayıp gibi görünür. Bireyin düşünce ufkunun genişlemesinde başka 

dünyaların varlığından haberdar olmasının büyük ve inkâr edilmez bir rolü vardır. İnsan 

başka hayat biçimlerinin varlığını gördüğünde kendi ufkunun darlığını anlar, böylece 

görüş ufku genişlemekle kalmaz, aynı zamanda inanç ve düşünüşündeki sertlik ve katılık 

                                                 

532 From, Erick, Sevginin ve Şiddetin Kaynağı,  Çev. Yurdanur Salman, Nalan İçten, 5. Baskı, Payel 

Yayınevi, İstanbul, Mayıs 1990, s. 84. 

533 Byung, age., s. 56. 

534 More, age., s. 225. 

535 Şeriati, age., s.  316. 



107 

 

kaybolur. İnsanlara karşı anlayışlı, esnek, alçak gönüllü ve daha hoşgörülü bir tavır 

sergilemesinin536 nedeni insanın içinde yaşadığı toplumdur.537 Çünkü bireyin içinde 

yaşadığı koşullar bireyin kişiliğini etkiler. Aristoteles’e göre; kötü koşullar içinde 

bulunan insanlarda beden zihni yönetir. Bireyin zihni bedenini yönettiğinde ise 

tutkularının esiri olmaz.538 Toplumun genel eğilimi bireyleri sıradanlaştırmak ve 

standartlaştırmaktır. Toplum standartlarını her alanda üstün kılmaya çabalar.539 Bazıları 

sıradan olan şeyleri yapmaya eğilimli olur ve başkalarından gördükleri ile yetinip 

bireysellikten uzak sürü halinde hareket ederler. Kendisinin farkında olmayan veya sürü 

psikolojisiyle hareket eden bu birey, yeteneklerini, isteklerini, arzularını tamamen yok 

eder ve kendisi olmaktan çıkar.540 İnsan yaşadığı toplumda var olan gerçeklikleri ortaya 

koyanların tecrübelerinden yararlanmalıdır; ancak onlara bağlı kalmadan, kendi orijinal 

fikirlerini de ortaya koymalıdır.541 Başkalarının kanaatlerini bilgi diye sahiplenenler, 

kendi özgün varlıklarını oluşturup kendilerini gerçekleştirmekten aciz olanlar, idrak 

yeteneğinden yoksundur, dar ve kapalı bir zihne sahiptirler. 

İbn Haldun’a göre de birey tarihin ve toplumun şekillendirmesiyle varlığını ortaya 

koyar.542 Bu yüzden geçmişi yargılarken bazı kriterlerin olması gereklidir. Çünkü tarihi 

haberler ve olaylar nakille geldiği için dönemin toplumsal özellikleri dikkate alınmadan, 

mevcut olan ölçüye uyarlanarak yargılanırsa543 çok sağlıklı bir sonuç vermeyecektir. 

Mevcut durum kendi formları içerisinde değerlendirilmelidir. Sosyal hayatta olan 

olayların ve durumların kendine has doğaları vardır. Olayların doğalarını ve sebeplerini 

bilmek gelen haberlerin doğruluğunu görebilmek açısından önemlidir.544 Çünkü her 

toplumun bir tabiatı ve kendine özgü şartları söz konusudur. Nakledilen haberlerin o 

                                                 

536 Batuhan, Hüseyin, Semiyotik Fanatizm ve Tolerans, Derleyen, Turhan Yörükan, Nobel Yayınları, 

Ankara, 2007, s. 360. 

537 Şeriati, age., s. 138. 

538 Aristo, age., s. 13. 

539 Mill, age., s.144. 

540 Mill, age., 138. 

541 Mill, age., s. 142. 

542 İbn Haldun, age., s. 27, 28. 

543 Said, Cevdet, Bireysel ve Toplumsal Değişmenin Yasaları, Çev. İlhan Kutluer, İnsan Yayınları, İstanbul, 

2016, s. 31. 

544 İbn Haldun, age., s. 70. 



108 

 

toplumun mevcut tabiatı içinde gerçekleşme imkânının olup olmadığı araştırılmalıdır.545 

Zaman toplumların gelenek ve alışkanlıklarını değiştirir. Bu yüzden bireyi yaşadığı 

zamana göre değerlendirmek uygundur.546 

 

3.1.3. Coğrafyanın Birey ve Toplum Üzerindeki Etkileri 

John Locke hayat şartlarının ve bulunulan coğrafyanın insanı sınırlandırdığını 

söyler.547 İbn Haldun da kişilik ve karakter üzerinde insanın yaşadığı yerin coğrafi, siyasi 

ve ekonomik özelliklerin etkili olduğunu söylemektedir. Mesela dağınık halde göçebe 

yaşayan topluluklar bir araya gelip devlet kurup siyasi bir düzen oluşturmazlar, 

oluştursalar bile uzun bir süre devam etmez.548 Devlet olma özelliği olmayan topluluklar 

dağınık yaşamlarında da yine bir başkana veya lidere ihtiyaç duyarlar; yoksa toplumsal 

yaşam devam etmez bozulur. Başkan bu topluluklar üzerinde iki şekilde itaati sağlar: 

birincisi onların ihtiyaçlarını karşılayacakları mal ve mülk verme, ikincisi zora ve güce 

başvurma.549 Açıkça görülmektedir ki coğrafya insanların kişiliklerini ve karakterlerini 

de etkiler. 

İnsanlar yaşadıkları coğrafyanın göreneklerini ve sanılarını düşünmeden, olduğu 

gibi alıp zihinlerini bunlarla doldurmuşlardır. Herkes doğmuş olduğu yerin düşüncelerini 

ve kavramlarını alır.550 Hatta İbn Haldun, coğrafi şartların ve mevsimlerin insanların 

tabiatları ve ahlakları üzerinde etkili olduğunu kabul eder. Örneğin her türlü meyve ve 

sebzenin bol olduğu yerlerde yaşayan insanların kıt akıllı ve kaba kişilikli olduklarını 

söyler. Tahılın bol yetiştiği yerdeki insanların ise zekâ bakımından üstün olduklarını ifade 

eder.551 Tabi ki bu iddiaların doğruluğu, bilimsel ve deneysel olarak kanıtlanmaya açıktır. 

 

                                                 

545 İbn Haldun, age., s. 27. 

546 İbn Haldun, age., s.  89. 

547 Locke, İnsanının Anlama Yetisi Üzerine Bir Deneme, Çev. Meral Delikara Topçu, Öteki Yayınevi, 

Ankara, 1999, s. 464. 

548 İbn Haldun, age., s. 209. 

549 İbn Haldun, age., s. 211. 

550 Locke, age., s. 111. 

551 İbn Haldun, age., s. 124. 



109 

 

3.1.4. Siyasi Ortamın Birey ve Toplum Üzerindeki Etkileri 

Siyaset, yaşanılan coğrafyadan tarihsel süreçten, sosyal yaşam formlarından, dini 

inançlardan etkilenmektedir. Yani bu özellikler siyasal yapıyı beslemiştir, kültür siyaseti 

biçimlendirmiştir. İnsanlar yaşadıkları yerin siyasetinden etkilenip iradelerine, üslup ve 

davranışlarına yön verirler.552 Bu durumda bireyin hoşgörülü olup olmaması, içinde 

yaşadığı siyasal ve sosyal ortama bağlıdır denilebilir.553 Mesela yasak ve baskı altında 

yetişen bireyler hoşgörülü olamazlar.554 Örneğin yönetimin adaleti sağlamak maksatlı 

halkı ezmeye çalışması, kendi hükmetme, güç kullanma arzularını tatmin için uğraşması 

toplumsal huzuru bozan kargaşa ve kaosa neden olabilecek uygulamalardır. Yönetici, 

halkının refahını göz önünde bulundurup onların hak ve hukuklarını koruyarak adaleti 

sağlamaya çalışmalıdır.555 

Siyaset, dönemin yükselen değerinden etkilenir. Örneğin Birinci Dünya 

Savaşından sonra savaşa katılan ülkelerin hepsinde görülen ulusal üstünlük anlayışı, 

ırkçılık ve bağnazlık yaygınlaşmıştır.556 Irkçı söylemlerin artması dünyanın siyasi 

dengesini de değiştirmiştir. Aynı zamanda bu, bireylerin de ırkçı söylemlerini artırmıştır. 

Siyasi otorite halkın kendini yapılandırmasında ciddi anlamda etkilidir. Devlet 

isterse özgür bireyler, isterse köle ruhlu bireyler ve toplumlar yetiştirebilir. Russell’a 

göre; devletin eğitim üzerindeki etkinliği devletin amacına göre şekillenir. Devlet tebaa 

yetiştirmek istiyorsa okullarının tek bir amacı vardır; o da baskı altına alma tekniğini 

öğretmek. Sistem bazılarını, diğerlerine köle yapmak için eğitir. Eğer onlara seçme hakkı 

verilseydi bilimsel çalışmayı tercih ederlerdi. Gücü elinde bulunduran otorite, emri 

altındakilerin uysal olmasını ister.557 

Ekonomik şartlar birey ve toplum üzerinde etkilidir. Refah seviyesi yüksek ve 

özgür olan insanlar katı ve adaletsiz buyruklara sabırla boyun eğmeyi zulüm sayarlar. 

                                                 

552 Urhan, Veli, “Kültür-Siyaset ilişkisi Bağlamında Ortak Yaşama Kültürü”, Ortak Yaşama Kültürü ve 

Felsefesi, Ziraat Grup Matbaacılık, Ankara, 2015,  s. 358. 

553 Başaran, age., s. 52. 

554 Başaran a, age., s. 54. 

555 More, age., s. 115. 

556 From, age., s. 85. 

557 Russell, age., s. 207. 



110 

 

Buna karşın yoksulluk ve kıtlık insanları köreltir uysallaştırır, isyana hazır cüretkâr 

ruhları eze eze öğütür ve kişiliklerini yok eder.558 

Aynı şekilde kralın güvenliği de halkına sağladığı refah düzeyine bağlıdır. Çoban 

kendinden önce koyunlarının beslenmesinden sorumludur. Kral da halkından 

sorumludur.559 Yönetici halkın refahını sağlamalı ve onları korumalıdır. Halkını koruma, 

yönetici olmanın hakikatidir. Temeli sevgi ve şefkate dayanır.560 

 

3.1.5. Dini Metinlerin Birey ve Toplum Üzerindeki Etkileri 

Dini metinlerdeki ilahi öğretiyle yaşamını düzenleyen birey anladıkları ve 

yaşadığı toplumun anladıkları üzerinden hareket eder. Dini metinler şiddete imkan 

vermese de insanların ondan anladıkları ve uygulamaları şiddete neden olmaktadır. 

Toplumlar hedeflerine ulaşmak için dini metinleri kendi anlamak istedikleri noktaya da 

getirebilirler. 

Örneğin Yahudiler’in vaat edilmiş topraklar amacıyla Filistin Devleti’nde yaptığı 

haksız işgal ve şiddetin temelinde din vardır.561 Ülkeleri işgal edilen Filistinlilerin tabii 

ki Yahudileri hoşgörüyle karşılamaları mümkün değildir. İşgali engellemek, yapılanlara 

dur demek için girişilen intihar saldırılarında, dini argümanların varlığı, din ile şiddetin 

ilişkisini gündeme getirmektedir. Ancak yine de dinsel şiddetin esasında, alt zemininde 

politik ekonomik ve benzeri nedenlerin olduğu da söylenebilir.562 

“Tevrat’taki “düşmanını sev” sözü aynı düşüncenin daha aşırı bir biçimde 

yinelenmesidir. Yabancıyı tümüyle bir insan olarak görüyorsanız ortada artık düşman 

diye bir şey de kalmayacaktır. Çünkü artık kendiniz tam bir insan olmuşsunuzdur. 

Yabancıyı, düşmanı sevebilmek insanın aşırı bencilliğini yenmesiyle mümkündür.563 

İnançlarla davranışlar arasında her zaman bir uyum yoktur. Davranış ve ahlak şuurlu bir 

tercihin veya hayat felsefesinin bir fonksiyonu değildir; felsefi veya siyasi tercihlerinin 

bir eseri değil, çocukluktaki terbiyenin ve kabul edilmiş anlayışların bir sonucudur. Kişi 

                                                 

558 More, age., s. 117. 

559 More, age., s. 113.  

560 İbn Haldun, age., s. 268. 

561 Gündüz, Şinasi, age., s. 24. 

562 Gündüz, age., s. 25. 

563 From, Erick, Sevginin ve Şiddetin Kaynağı, Payel Yayınevi, Çev. Yurdanur Salman, Nalan İçten 

İstanbul, Mayıs 1990, s. 92. 



111 

 

daha çocukken aile içinde büyüklerini saymaya, söz tutmaya, insanlar arasında fark 

gözetmemeye, hemcinslerini sevmeye ve onlara yardım etmeye, yalan söylememeye, 

ikiyüzlülükten nefret etmeye, sade ve gururlu olmaya alışmışsa, o zaman bunlar sonraki 

siyasi tercihi ve açıkça kabul edilen felsefesi ne olursa olsun, esas itibariyle şahsiyetinin 

özellikleri olarak kalacaktır.564 Kişinin ahlakı, isteklere ve davranış kurallarına 

dönüştürülmüş dindir. Ahlak, insanın istekli davranışları veya Allah'ın varlığı gerçeğine 

uygun şekilde oluşturduğu, diğer insanlara tavırdır. Çünkü insan ancak hayatı sadece bu 

dünyadan ibaret görmüyorsa güçlük ve tehlikeleri göze alır. İşte bu husus ahlak ve dinin 

ortak hareket noktasını oluşturmaktadır.565 Fransa, İngiltere, Amerika, Almanya ve 

İtalya’da XIX. ve XX. yüzyıllarda laik denilen ve ahlakın dinden bağımsız olduğu fikrini 

vurgulayan ahlaki hareketler, ahlak sahasında her düşünce veya faaliyetin tabii olarak 

dine dönüşmeye veya dine yaklaşma eğilimini göstermiştir. Buna göre samimi bir dindar 

fakat ahlaksız bir kişiyi ve bunun tersi, samimi bir ahlak sahibi fakat dinsiz birini 

düşünmek mümkündür. Din bilgi ve tasdik, ahlak ise bu bilgi ile ahenk içinde yaşanılan 

hayat demektir. Bilgi ile eylem arasında farklılık veya tutarsızlık olabilir. Din, nasıl 

düşünmeli ve inanmalıyız; ahlak ise neye meyletmeli, nasıl yaşamalı, nasıl hareket 

etmeliyiz sorusuna cevap vermektedir. Ahlak güçlü ve açık dini bir şuurun doğrudan 

sonucudur.566 

Şiddetin içeriği ister fiziksel ister psikolojik ister otorite kaynaklı olsun kendine 

bir dayanak bulma girişimi her zaman olmuştur. Bu dayanak dini bir metin, bir kültür, 

siyasi veya ideolojik bir söylem olabilir. İnsanlar uygulayacakları şiddet eylemini haklı 

görmeye çalışarak vicdanlarını rahatlatmak isterler. Hangi nedenden kaynaklanırsa 

kaynaklansın şiddeti meşrulaştırmak için dini metinler fonksiyonel olmuştur. Şiddet 

meşru sayılmayı şiddetin öncesinde veya sonrasında hazırlanan metinlerle sağlama 

çabasındadır. Meşruiyet için hazırlanan bu metin dini, sosyolojik, siyasi, ekonomik, 

tarihsel ve kültürel argümanlarla gerekçelendirilmiştir. Bu gerekçe, şiddeti uygulayanın 

zihninde haklı ve gerekli bir eylem pozisyondadır. Birey şiddet savunusunu bu metne 

göre yapar.567 Şiddete maruz kalan taraf da kendilerini savunmak için, şiddetin dinsel, 

                                                 

564 Izzetbegoviç, age., s. 194. 

565 Izzetbegoviç, age., s. 179. 

566 Izzetbegoviç, age., s. 183. 

567 Gündüz, age., s. 26. 



112 

 

sosyolojik, siyasi, ekonomik, tarihsel ve kültürel argümanları ile metinlerini oluştururlar. 

Verecekleri cevabın haklı bir zemininin olması önemlidir. Filistin işgaline verilen karşılık 

ve Anadolu’nun İstiklal Savaşı’nda verdiği mücadele örnek gösterilebilir.568 Şiddeti 

meşrulaştırmayı düşünenler ontolojik unsurları epistemolojik unsurlarla 

kuvvetlendirilmeye çalışırlar. 

Asıl dayanakları ekonomik ve siyasi menfaatler olsa da o dine inanan insanların 

desteğini almak için şiddetlerinin dayanağını dini olanla nitelendirirler. Din adamları bu 

fikirleri benimseyenlerin bağlılıklarını kullanıp onlara uygulatırlar. Fikirler hayatiyetini 

kaybetmiş, formülasyona dönüşmüş olsa da bu formülasyonlar sayesinde insanların 

düşüncelerine hâkim olup onları kontrol altında tutmak mümkün olmuştur. Rahipler 

kendi kurdukları fikri düzeni sağlamak için düşüncenin uygun şekilde ifade edilmesini 

kontrol ederek dini, insanlar üzerinde hâkimiyet kurmak için kullanırlar. İnsanları zihnen 

yeterince uyuşturduklarında onların uyanık olup kendi hayatlarını yönetme 

yeteneklerinin olmadığını söylerler. Bunu şefkat ve merhametle yaparlar. Her din adamı 

böyle değildir ama tahakküm edenler ya da etmek isteyenler bunu yaparlar.569 

İnsanlık tarihine genel olarak baktığımızda mezhep taraftarları birbirlerine 

işkencelerin en acısını tattırdılar, hala da devam ediyorlar. İşkenceyi ve öldürmeyi 

aralarında nasıl değiş-tokuş ediyorlar. Farklı dinlere mensup kimseler birbirlerine 

işkence, ölüm ve acı yaşatıyorlar, yurtlarından birbirlerini kovuyorlar. İnsanlar ve 

toplumlar ideolojilerin peşinden sürüklenmeye devam ettikçe, insanlara yaşatılan ateş 

hattı ortamlar devam edecektir. Sıcak savaş bittiğinde, soğuk savaşa tutuşurlar, 

aralarındaki bu soğuk savaş sona erince, bu kez diğer taraflarla başka bir savaşa tutuşurlar. 

Eğer ortada bir neden yoksa sudan sebepler uydurarak gerekçeler üretirler.570 Maalesef 

din, zulüm ve şiddet uygulayanların sunduğu bir gerekçe olmuştur. Din, tarihteki 

gerçekliği itibariyle tarih boyunca sosyal düzenlerde, çeşitli ülkelerde, her zaman insan 

karşıtı etkenlere alet olmuştur. Onlar cehaletten ve halkın bilgisizliğinden beslenmek için 

dini, insanlık dışı ve karşıtı bir faktör olarak kullanmışlardır.571 

 

                                                 

568 Gündüz, age., s. 27. 

569  Fromm, age., s. 22. 

570 Said, Cevdet, Ademin Oğlu Habil Gibi Ol, Çev, Abdi Keskinsoy, Pınar Yayınları, 2015, s. 26. 

571 Şeriati, age. s. 292. 



113 

 

3.2. Batı ve Hoşgörü 

Batı’da tolerans Türkçe’ye hoşgörü olarak tercüme edilir. Tolerans, denilince ilkin 

akla gelen Batıda geçmiş dönemlerin din ve mezhep kavgalarıdır.572 Batı dillerinde 

hoşgörünün anıldığı kelime toleranstır. Toleransta zorakilik vardır; baskı ve katlanma ile 

kendisini gösterir. Birey kendini koruma güdüsüyle çıkarını kollama gibi davranışlara 

yönelebilir. Zamanla duygular ve içtenlik zayıflar ve kişi özüne yabancılaşır. Bu durumda 

dinginlik öfkeye dönüşür.573 Öncelikle; Batıda hoşgörü probleminin din alanında ortaya 

çıkmış olması, Batıyı bu açılardan değerlendirmeyi gerektirir. Batıda hoşgörüsüzlüğe 

neden olan iki kaynaktan biri Hristiyan Kilisesi diğeri ise devlettir. İlk çağda Roma’da 

resmi otoriteyi tanımak şartıyla insanlar istediği Tanrı’ya ve dine inanmakta serbestti. 

Özgürlük böylelikle şarta bağlanmıştı. Roma devletinin tanıdığı tolerans her an 

toleranssızlığa dönüşebilirdi. Hristiyanlığın devlet dini olması da öyle oldu. İlk çağ 

toplumlarında inanma ve düşünme özgürlüğünü sınırlandıran sosyal, siyasi, ekonomik ve 

dini faktörler vardı; ancak din yapısı gereği engel olmuyordu. Hristiyanlığın dogmatik 

teolojik ve tekelci anlayışı özgürlüğü en aza indirmiştir.574 Tekelci anlayış Hristiyanlığın 

devlet dini haline gelmesine sebep olmuş ve bu anlayış baskı rejiminin etkeni olmuştur. 

Düşünürler kendi yaşadıkları çağın kültürünü ve fikirlerini yansıtırlar. İlk çağ 

Hristiyanlarından Augustinus (MS. 354 - 430) dinde toleranssızlığı savunmuş ve 

temellendirmeye çalışmıştır.575  

Hristiyan Katolik dünyası; ilahi kitap, insan ve kilise olarak üç tarafı olan bir 

sistemden oluşur. İlahi kelamın yorumu kiliseye aittir ve bu suretle Tanrı mesajını tarihte 

bedene bürünerek verir. O beden ise kilisedir. Kilise de din adamlarının kontrolündedir. 

Din adamlarının hakikat anlayışlarını ve yorumlarını diğer insanlara anlatmaları için bu 

şarttır. Bu durumda birey direkt olarak vahyin muhatabı değildir.576 

                                                 

572 Batuhan, age., s. 4. 

573 Atasu, Erendüz, “Hoşgörü…Doğu’dan Batıya…”,  Hoşgörü ve Eğitim Toplantısı, Ankara, Unesco 

Türkiye Milli Komisyonu ve Ankara Üniversitesi Eğitim Bilimleri Fakültesi Ortak Yayın,  No. 2, 5 Mayıs, 

1995, s. 27. 

574 Batuhan, Hüseyin, Semiyotik Fanatizm ve Tolerans, Derleyen, Turhan Yörükan, Nobel Yayınları, 

Ankara, 2007, s. 171. 

575 Batuhan, age., s. 172. 

576 Şebusteri, age., s. 102. 



114 

 

Hoşgörü kendine güvenin bir ifadesidir. Hoşgörü iyimser bir anlayışın sonucudur. 

Hoşgörüsüzlük ise acziyet karşısında zora ve baskıya başvurmaktır. Augustinus 

hoşgörüsüzlüğü haklı gösterme çabasına girmiştir. Amaç ruhun kurtuluşu için her türlü 

cezayı işkenceyi ve ölümü meşrulaştırmaktır.577 Augustinus dinde zor kullanmanın felsefi 

temellerini oluşturmaya çalışacaktır.578 Aykırı inananların ölümle cezalandırılmalarını 

öngören kanun çıkaran Augustinus, aykırı inananlara kullanılacak zorlamanın kötü 

olmadığını ve zorlamadan kastın düşünmeye yönlendirmek suretiyle günaha neden olan 

sebebi ortadan kaldırmaya çalışmak olduğunu isbata çalışır. Bunu kutsal kitap Tevrat’ın 

da desteklediğini iddia eder. Kovuşturma dinsizler tarafından İsa’nın kilisesine karşı 

yapılırsa bu türlüsü haksızdır. Bir de haklı kovuşturma vardır. Bu, İsa’nın Kilisesi’nin 

dinsizlere karşı yaptığıdır. Kilise sevdiği için kovuşturur, dinsizler de zalimliklerinden 

dolayı kovuşturur.579 

Bir kimse kendi dininin tek kurtarıcı hakikat olduğuna inanıyorsa Augustinus gibi 

olacaktır. Kilise dışında kurtuluş olmadığını söyleyip onu insanlara dayatacaktır, kabul 

etmeyenleri de kendilerine göre hakka ulaştırmaya çalışacaktır. Hristiyanlık özü itibariyle 

aykırı inanı kabul etmez. Kilise de özü gereği dini bozgunculuğa karşıdır ve tek hakikat 

kilisede birlik oluşturmaktır. Tek hakikate ulaşmak ancak kilise ile mümkündür.580 

Tekelleşme düşüncesi ve dinin kiliseyle kurumsallaşması hoşgörüsüzlük üzerine 

kuruludur. Hoşgörülü olmak ya da olmamak aslında yaratılış ile alakalıdır. 

Hoşgörüsüzlük dinin ve kurumun kendine has değildir. Hristiyanlar arasında da barışçı 

yumuşak kalpli toleranslı insanlar vardır. Hristiyan kutsal kitabı ve ahlakı her ne kadar 

toleransa dayansa da; ahlak sistemini, inanç ve pratikler sistemi üzerine kuran kilise 

toleranssızlığa da kapı aralamıştır. Bu baskı, ruhun kurtuluşu ve insanları kurtarmak için 

gereklidir. Hristiyanlığın ilk dönemlerinde toleranslı olması ise zayıflığındandır. İlk 

başlarda insanları ikna ile doğru yola çağırmak tabii bir yöntemdir. Güç kazandıktan 

sonra yenidünya dini Hıristiyanlık, devlet gücüyle kuvvetlenir. Tüm insanlığı kurtarmak 

adına bir ideale girişmiş ve bunu sağlamak için de toleransa sırt çevirmiştir. İlk çağ 

                                                 

577 Batuhan, age.,  s.174. 

578 Batuhan, age., s. 178. 

579 Batuhan,  Hüseyin, Semiyotik Fanatizm ve Tolerans, Derleyen, Turhan Yörükan, Nobel Yayınları,  

Ankara, 2007,  s. 175. 

580 Batuhan, age., s. 176. 



115 

 

Hristiyanlık döneminde Roma’nın kovuşturmasına maruz kalmışlar; ancak Milano 

Fermanı ile biraz rahatlamışlardır.581 Bu durumda iki davranış şekli geliştirirler. Birincisi, 

devlet kiliseye karşı bir karar alırsa devletin din işlerine karışmasından hoşlanmıyorlardı. 

İkincisi, devlet kilise ile anlaşırsa o zaman da devletten aykırı inananlara karşı 

mücadelede yardım istiyorlardı.582 Kısacası işlerine nasıl gelirse öyle davranmışlardır. 

Kilise hoşgörüsüz olmakla beraber ölüm cezasını çok tasvip etmemiştir; çünkü bir insanın 

haksız yere öldürülmesi, onun bir gün doğru yola girme hakkını elinden almak 

demektir.583 Ancak devletle işbirliği yaptıktan sonra ölüm cezasını da onaylanmıştır.584  

 

Ortaçağda din çeşitliliği yerine, tek din varlığını devam ettirmiştir. Devlet ve 

kilisenin iç içe olması hiçbir alanda toleransa ve hoşgörüye yer vermemiştir.585 Dindaş 

olma vurgulanmıştır. ‘Kilise devlet içindir yerine, devlet kilise içindir’ esası geçerlidir. 

Kilise devlete öyle nüfuz etmiştir ki kilisenin her dediği emir olarak görülmüştür. 

Toplumsal birliği din birliği sağlar duruma gelmiştir ve Reformasyondan sonra bile bu 

durum farklı formlarda devam etmiştir. Tek bir dinin ve düşüncenin kabul edildiği ve 

öğretildiği bir toplumda ilkesel olarak hoşgörüye yer olmayacaktır. Hristiyan 

hoşgörüsüzlüğü, üç yönden incelenebilir: İlki Hıristiyanlığın diğer dinlere karşı 

tutumudur. İkincisi aykırı inanla savaşıdır. Yani kendi içindeki farklı anlayışlardır. 

Üçüncüsü de düşünce ve vicdan özgürlüğüdür.586 Daha sonra bu üçüncü yön insan hakları 

beyannamesinde 18. Maddede yer almıştır. Bu madde vidan özgürlüğünü dokunulmaz bir 

hak olarak ifade eder. ”Herkesin düşünce, vicdan ve din özgürlüğü hakkı vardır.”587  

            Hristiyanlık Batılılaştığında tüm özellikleri ortadan kalkmıştır. İsa’nın merhameti 

katılık, kan dökücülük ve şiddete dönüşmüştür. Bunun etkileri hala devam etmektedir. 

Batı’da kiliselerde birtakım sopalar vardır, oluk gibi duvara çivilemişlerdir. Günahkâr 

olarak nitelediklerini, Hristiyanlığın inançlarından birine aykırı olan bireyleri o sopalara 

                                                 

581 Batuhan, age., s. 177. 

582 Batuhan, age.,  s. 178. 

583 Batuhan, age.,  s. 179. 

584 Batuhan, age.,  s. 180. 

585 Batuhan, age.,  s. 181. 

586 Batuhan, age.,  s. 184, 185. 

587Leirvik Oddbjorn, “Hoşgörü, Vicdan ve Dayanışma: Ahlak ve Din Eğitiminde Küreselleşen Kavramlar”, 

Değerler Eğitimi Dergisi, Sayı, 20, C. 8, Aralık, 2010, s.155. 



116 

 

asıyor ve vücutlarına yakıcı mum döküyorlardı.588 “Hristiyanlığın, Hz. İsa’nın 

öğretisinden, saf dinden, ideolojiye, kiliseye, teşkilata dönüştüğü süreç, insanlık 

tarihindeki en dramatik ve en önemli hadiselerdendir.”589 Voltaire’in “Kendi inancını 

paylaşmadığı için bir insana, kendi kardeşine zulmeden her adam kesinlikle bir 

canavardır. Bu yargıya varmakta zorluk çekmeyiz. Peki, ama hükümetler, yargıçlar, 

hükümdarlar kendi tapınışlarının dışında bir tapınışa bağlı kalanlara nasıl 

davranacaklar? Bunlar güçlü yabancılarsa, bir hükümdarın kendileriyle birleşeceği 

kuşkusuzdur. İnanı bütün bir Hristiyan olan I. François, sofu bir Katolik olan Şarlken'e 

karşı Müslümanlarla birleşecektir. I. François, imparatora karşı açtıkları isyanda 

Luthercileri desteklemek için onlara para verecektir; ama töreye uyarak, bu işe kendi 

ülkesindeki Luthercileri diri diri yaktırmakla başlayacaktır. Politika gereği onlara 

Saksonya'da para verir, gene politika gereği Paris'te onları diri diri yaktırır. Peki, ama 

bunun sonu neye varır? Zulüm ve baskı insanları dinden, imandan çıkarır; çok geçmeden 

Fransa yeni Protestantarla dolacaktır. Önceleri asılmaya katlanacaklar, sonra adam 

asmak sırası kendilerine gelecektir.”590 der. Hoşgörü olmadığı müddetçe şiddet sadece el 

değiştirecektir. 

Batının ortaçağında teokratik yönetim hâkimdi. Tüm yönetim dinsel kurumlar 

tarafından gerçekleştiriliyordu. Din adamları Tanrı adına yönetiyorlardı. Modernizm ile 

birlikte insan hegemonyası kendini dinin baskısından kurtarma adına, yine baskı ve 

şiddetten yana tavır sergilemiştir. Batının işgalleri ve sömürü düzeni bunun en önemli 

göstergesidir. Postmodernizm ise bunları aşma çabası olarak modernizmin baskıcı 

yapısına itiraz edip kendini özgürlükçü olarak ifade etmektedir.591 

Batı hoşgörüden ziyade uyumu öngörür. Ancak tek tip bir toplum olanaksızdır. 

Batı acımasız kıyımlarla dolu uygulamalara sahne olmuştur. Evrenselleşen hayat aklın, 

mülkiyetin, inancın ve neslin güvenliğini, insanın kendini gerçekleştirmesi ve varlığını 

korunması için gereken esasları içerir. Bu esaslar varoluşun ve hoşgörünün sınırlarını 

                                                 

588 Şeriati, age., s. 59. 

589 Izzetbegoviç, Aliya, Doğu Batı Arasında İslam, Çev. Salih Şabar, Klasik Yayınları, İstanbul, 2016, s. 

320. 

590 Voltaire, Felsefe Sözlüğü, C. 2, Çev. Lütfi Ay, Meb.Yayınları, İstanbul, 1995, s. 381,382.  

591 Tekin, Mustafa, “Postmodernizm ve Din Sorunu”, Milel ve Nihal Dergisi, Ladin Ofset, C. 2, sayı, 2, 

İstanbul, Nisan, 2016, s. 18. 



117 

 

belirler.592 Batı yozlaşmış ahlaki davranışlara tahammülü de tolerans yani hoşgörü olarak 

ifade ediyor. Batı bozgunculuğu, bölücülüğü ve kamu düzenini bozan davranışları ise hoş 

görmez.593 Batı uygarlığı, bireysel hak ve özgürlükleri büyük oranda hayata geçirmiş, 

bunun yanında yasalar önünde de eşitlik ve barışı, mümkün olduğunca şiddetten kaçınma 

anlayışını, kendi ulusları adına gerçekleştirmiş sayılır.594 Ancak; Russell’a göre; Batı’da 

ahlaklı olduğunu söyleyenler kendilerini mahrum ettikleri zevkin acısını başkalarından 

çıkarırlar. Batının erdem anlayışında başkasının işine burun sokma özelliği olduğunu 

söyler.595 Batı sadece kendi menfaatlerinin peşinde olmuştur.  

 

3.3. Doğu ve Hoşgörü 

Doğu Medeniyetleri ya da Doğu kültürleri genelde kutsal değerler üzerine 

kuruludur. Örneğin Konfüçyüs (MÖ.551-479) geleneksel normlara sahiptir. Amaç 

dünyaya uyum sağlamaktır. Sokrates gibi o da insan üzerine odaklanmıştır. Ona “her 

zaman takip edilmesi gereken nedir? diye sorulduğunda; başkalarının sana yapılmasını 

istemediğin bir şeyi, sende başkalarına yapma demiştir.” Mihenk taşı bizim 

başkalarından beklentimizdir.596 Bu anlayış hoşgörüyle birebir uyuşmaktadır. 

Asli günah kavramının doğu felsefesinde olmaması, insanların aralarındaki görüş 

ayrılıklarını daha fazla mantığa ve tartışmaya açık tutma eğiliminde olmalarını 

sağlamaktadır. Batıda fikir ayrılıkları tartışmaya çok açık olmayıp, hemen bir ilke 

sorununa dönüşür. İki taraf da diğerini kötü olmakla nitelendirir, onunla aynı düşüncede 

olmayanları da suçlu ilan eder. Bu durumda anlaşmazlıklar şiddetlenir ve kaba kuvvete 

dönüşür. Doğu’da örneğin Çin’de anlaşmazlıklarda uzlaşma sağlamak önceliklidir. 

Üçüncü bir kişinin araya girmesiyle acımasız çözümler engellenmiş olur.597 

                                                 

592 Erdem, Hüseyin Suphi, “Hoşgörü Kavramının Kültürel Siyasi, Ahlaki ve Entelektüel Zemini Üzerine”, 

Ortak Yaşama Kültürü Ve Felsefesi, Ziraat Grup Matbaacılık,  Ankara, 2015, s. 308. 

593 Erdem, age.,  s. 311. 

594 Erdem, age., s. 313  

595 Russell, age.,  s. 106. 

596 Skirbekk, Gunnnar, Gilje, Nils, Felsefe Tarihi,  Çev. Emrah Akbaş,  Şule Mutlu,  Kesit Yayınları, 

İstanbul, 2013, s. 47. 

597 Russell, age., s. 107. 



118 

 

Mencius, (M.Ö.371-289) Konfüçyüs’un ahlak anlayışını geliştirmiştir. O da 

Konfüçyüs gibi insanın doğuştan iyi olduğunu ve bunun eğitimle geliştirilebileceğini 

benimsemiştir. İki erdem önemlidir; insanlık ve dürüstlük.598 

Konfüçyüs toplumsal ve politik meselelerle doğru ve adil yönetim gibi konularla 

aile ve cemaat değerleri ile ilgilenmiştir. Bireyin kendisini sorgulaması, dönüştürmesi, 

başkalarına yol göstermesi, ışık tutması ve erdemli olmak için gösterilmesi gereken 

çabalardan bahsetmiştir. Konfüçyüs felsefesi erdemi en önemli konu olarak görmüş ve 

devlette düzeni sağlamaya çalışan yöneticinin erişmesi gereken erdemli davranışlarla 

ilgilenmiştir. Çünkü başkalarını yönetecek olan kişi önce kendisini yönetebilmelidir.599 

Büyük ve üstün insan erdemlidir, yasalara uyar, küçük insansa kendi rahatını ve çıkarını 

düşünür.600 Büyük ve üstün insan özgür düşüncelidir ve dar kafalı değildir; ancak küçük 

insanların zihinleri kapalıdır ve özgür düşünceli değildirler.601 Konfüçyüs’ün üstün insan 

idealine göre kişi; güçlü, bilge, cesur, adaletli, menfaat duygusundan uzak, doğru yol 

üzere olan ve insanları seven olmalıdır. Konfüçyüs insanların doğaları itibariyle 

birbirilerine benzediklerini; ancak uygulamalarda farklılaştıklarını ima eder. 

Konfüçyüs’e göre her birey kendi ailesinin özelliklerini yansıtır. Birey iyi ya da kötü olan 

ne varsa ailesinden öğrenir. Bireyi meydana getiren şey ailesi ve toplumsal ilişkileridir. 

Toplumsal ilişkiler sonucu oluşan tabakalar dağılırsa ve yok olursa, birey ve benlik de 

yok olur. Yaşamın amacı toplumsal ilişkiler gereği başkalarıyla uyum içinde dengeli ve 

ahenkli bir bütün oluşturmaktır. Bunun için öfke, kızgınlık, zevk, keder, neşe ve 

kendinden geçme gibi duygulara kapılmamak gerekir. İyi ve doğru yaşanacak olan bir 

hayat, denge ve orta yol ile mümkündür. Siyasetin temelinde de ahenk uyum ve adalet 

olmalıdır.602 Ülkede toplum düzeni önemlidir ve ülke bu düzene göre ve içtenlikle 

yönetilirse, toplum kurallarına gerek kalmayacağı için bir karışıklık ta çıkmayacaktır.603  

Konfüçyüs, halk yasalarla yönetilirse ve cezalarla yola getirilmek istenirse, 

onların kendilerini cezalardan kurtarmaya çalışacaklarını ve bundan hiç utanç 

                                                 

598 Skirbekk, Gunnnar, Gilje, Nils, age., s. 48. 

599 Cevizci, age.,  s. 22. 

600 Pound, Ezra, Konfüçyüs, Çev. Ahmet Yücel, Bürde Yayınları, Sirkeci İstanbul, s. 32. 

601 Pound, age., s. 20. 

602 Cevizci, age., s. 23. 

603 Pound, age., s. 32. 



119 

 

duymayacaklarını; ancak onlar erdem ile yönetilir ve terbiye gerekleri ile yola getirilmek 

istenirlerse, utanç duyacaklarını ve böylece iyi olmaya çalışacaklarını söyler. Konfüçyüs, 

hoşgörülü olmayan insanlara dayanamadığını ve bunun kendisini üzeceğini ifade eder.604 

Hoşgörüsüzlüğe hoşgörü göstermediğini söyler.  

Doğu bilgelerinden Lao Tse’nin M.Ö. 6.yüzyılda yaşadığı zannedilmektedir. Ona 

göre, insan doğasının gereği, doğayla uyum içinde olmaktır.605 Mahatma Gandhi (1869-

1948) Bagavad Gita’ya dair yorumunda “şiddet eylemlerinin bilgi ateşinde yakılması 

gerektiğini söyler. Yani şiddeti ancak bilim ve bilgi yok edebilir.”606 Hint anlayışında 

düşüncenin gök kuşağının bütün renkleriyle varlığını kabullenme vardır. Peşin 

hükümlerin karanlığından kaçmak, hakikatin çeşitli yönlerine eğilmek, hayatın her 

türlüsüne saygı duymak ancak bu şekilde mümkündür. Aslında bu anlayış güzel olana, 

sonsuza ve hoşgörüye bir çağrıdır.607 

Kutsal öğretiyle gelen dinler bir değerler sistemi, dini öğreti geleneği ve dogmalar 

sistemi kurarlar. Bunlardan sapmak suç sayılır ve bunlara da hoşgörüsüzdürler. Mistik 

özellikli dinlerin kutsal özellik taşıyan kurucularının dini öğreti ve değerler sistemi 

dogmatik özellik taşımaz. Her bireyin hakikati bulması bireysel olarak mümkün görülür. 

Her dini öğreti ya da dini gerçek üzerine söylenen her söz hakikatin tamamını değil ancak 

bir parçasını dile getirir; onun için dini öğretinin bir kurtuluş aracı olarak göreceli bir 

önemi vardır, dolayısıyla dini tartışma konusu yapmamak gerekir. İlahi dinler mistik; 

mistik yapılı dinler de katılaşmamış dogmatik özellikler gösterebilirler. Mistik dinler 

ilkece bireysel din oldukları için, son hakikatin araştırılmasında ve kurtuluş yolunun 

bulunmasında bütün yük bireyin düşüncesine ve istemine bırakılır. Onun için mistik 

dinlerde dini geleneği büyük bir titizlikle koruyacak ve kontrol edecek bir dinsel kurum 

organizasyonu da yoktur.608 

 

                                                 

604 Pound, age., s. 18. 

605 Cevizci, age., s. 24. 

606 Skirbekk, Gunnnar, Gilje, Nils, Felsefe Tarihi,  Çev. Emrah Akbaş; Şule Mutlu,  Kesit Yayınları, 

İstanbul, 2013, s. 46. 

607 Meriç, age., s. 48. 

608 Başaran, age., s. 53. 



120 

 

3.4. İslam Dünyası ve Hoşgörü 

İnsanlar arasındaki farklılığın tabiî olduğunu Kur'an'daki birçok ayetin yanı sıra 

şu ayet net bir şekilde doğrulamaktadır: “Allah isteseydi hepinizi dili, rengi, fikri ve dini 

bir olan tek bir ümmet yapardı. Fakat o, sizlere verdiği farklılıklarla sizi denemek 

istemiştir. Öyleyse iyi işlerde birbirinizle yarışın.”609 

Allah’ın peygamber göndermesi insanların hakikate ulaşmaları için onlara imkân 

sağlaması anlamına gelir. Peygamberlerin geldiği toplum tarafından zülüm ve işkencelere 

maruz kalma sebebi ise toplumun hakikatleriyle, onların getirdiği hakikatin çatışmasıdır. 

Kendi hakikatleri üzerine bir dünya inşa eden toplumun bir kesimi dünyevi menfaatlerine 

zarar gelir korkusuyla peygamberlerin öğretilerine daima karşı çıkmış, onlara zulüm ve 

şiddet uygulamışlardır. Fikir mücadelesiyle bedensel mücadele aynı değildir ve tevhit 

anlayışına da uymaz.610 Peygamberler insanların düşünce özgürlüğünü korumak ve bunun 

önündeki engelleri kaldırmak için gelmişlerdir. Bunun için de ilke olarak, dinde zorlama 

yoktur, ilkesini yerleştirmeye çalışmışlardır.611 “O halde onlar sizden uzak dururlar ve 

sizinle barış içinde yaşamak isterlerse, Allah size, onlara saldırmak için bir yol 

vermemiştir.”612 

Kendi dışındakileri tahammülsüz bir biçimde fanatik bir tavırla ve bağnazlık 

içeren davranışlarla dışlamak hoşgörüsüzlüktür. “Allah'ın sana lütfettiği sevgi ve 

merhamet sayesinde yumuşak ve merhametli davrandın. Eğer onlara karşı sert ve kırıcı 

davransaydın, seni bırakır giderler senden koparlardı. Öyleyse sen bu kusurlardan dolayı 

onları affet ve onlar için Allah’tan bağışlanma dile (Toplum ve yönetimle ilgili) işlerde 

onlara danışmaya devam et ve bir işi yapmaya karar verince de Allah'a güven, O’na 

dayan. Çünkü Allah kendisine güvenip dayananları sever.”613  Hz Muhammed insanların 

kurtuluşu için çabalamış ve onlara merhametli davranmıştır. Mahlûkata, insanlığa sevgi 

Allah sevgisindendir.614 Hz Muhammed insanları inanmaya zorlamamıştır. Zaten 

                                                 

609 Maide,5/ 48 

610 Said, Cevdet, Ademin Oğlu Habil Gibi Ol, Çev. Abdi Keskinsoy, Pınar Yayınları,  2015, s. 57. 

611 Said, age., s. 62. 

612 Nisa, 4/90  

613 Ali İmran, 3/ 159 

614 Seyhan, age.,  s. 94. 



121 

 

Yaratıcının da isteği, tavsiyesi bu yöndedir. “Sen hatırlat. Öğüt ver. Sen sadece hatırlatıcı 

ve öğüt vericisin. İnsanlar üzerinde baskı yolu ile hâkimiyet kurucu değilsin”.615.  

İslam dini açısından değerlendirdiğimizde Kuran hakikati insana, Tanrı evren ve 

insan arasındaki ilişkilerine bir rehber olması açısından sunar. Toplumsal düzlemde 

hakikatin kabulü veya reddini insanın kendisine bırakır. İnsan, hakikati kabul edip 

etmemekte özgürdür. Hakikati kabul eden ve etmeyenleri mümin ve kâfir olarak nitelese 

de toplumda bunların bir arada yaşamaları konusunda ayrımcılığı ve baskıyı reddeder. 

Tevhit baskıcı bir düşünce değil, hakikatin kaynağı olarak kabul edilir. Yoksa baskıcı bir 

dönüşüme işaret etmez.616 

İslami sistemde sivil hoşgörünün sınırlarının temel dayanaklarının ilki sivil 

örgütlenme, ortak akıl ve sağduyu üzerine kurulur. İkincisi ortak akıl ve sağduyunun 

olmasıyla sistemin siyasi olarak meşruiyetidir. Üçüncüsü de ortak akıl ve sağduyunun 

koruyuculuğunun üstlenilmesidir.617 İslam’ın temel hak ve özgürlükleri sınırlandırma 

gerekçeleri ortak sağduyu ve akıl üzere olamaz; çünkü bin dört yüz yıllık süreçte 

oluşturulmuş birçok etkenin olduğu bir kültür ve medeniyet tarihi vardır.  İslam bu kültür 

ve medeniyetin oluşturduğu sosyal ve siyasi zeminler, önyargılar ve beklentilerin etkisi 

ile Müslümanın zihninde yer edinmiştir. İslam’ı kültüründen arındırarak saf bir biçimde 

algılamak imkânsızdır.618 İnsan hak ve özgürlüklerinin hangi durumlarda ne kadar 

kısıtlanabileceği konusunda farklı cevapların verilmesi durumunda; bunun, anayasal 

sistemde nasıl ifade edileceği önemlidir. Bu iş tek ölçüt üzerinden yapılamayacağı için 

herkesin göreceli fikrinin alınması önemsenmelidir. Bu, devletin vatandaşına karşı ne 

kadar hoşgörülü olması gerektiğini belirlemesi için İslami akılcılığın yanında felsefeye 

de başvurmasını gerektirir.619 İslam'da Vahyin muhatabı bireyin kendisidir. Bu sebepten 

bir kurum algısı da yoktur. İslam’ın amel kısmını ilgilendiren fıkıh boyutunda fetvalar 

insanlara dayatılamaz. Siyasi oluşumlar baskıcı anlayışın elinde olduğu sürece gelişim 

sağlanamamıştır. Emevi ve Abbasi dönemlerinde bu açıkça görülebilir.620 

                                                 

615 Ğaşiye, 88/21-22 

616 Tekin, Mustafa, “Postmodernizmin Din Sorunu”, Milel ve Nihal Dergisi, Ladin Ofset, C. 12, Sayı 2, 

İstanbul, 2016, s. 19. 

617 Şebusteri, age., s. 95. 

618 Şebusteri, age., s. 96, 97. 

619 Şebusteri, age., s. 99 

620 Şebusteri, age., s. 103 



122 

 

Bazı İslami anlayışlara göre her şey Kur’an’da ve Peygamber’in Sünnet’inde her 

şart ve zamanda vardır, demek çok da doğru değildir, çünkü bazı haklar insanın yaşadığı 

toplum ve siyasi ortamı sonucu ortaya çıkabilir.621 Kur’an ve Sünnet harekete yol, yön 

göstermektedir. Peygamberin dönemi ile her şeyi sınırlandırmak, var olan sorunlara 

gözünü kapatmak demektir. Hak ve özgürlüklerin sağlanması için yasalar çıkarılabilir.622  

Dinlerin ve dini toplulukların çokluğu sebebiyle İslam’da hoşgörü anlayışı din 

gelenek ve içtihatlarla yeniden yorumlanırsa, bugünkü anlamda hoşgörünün bir insan 

hakları meselesi olduğu kabul edilebilir.623 Diğer bir sorun ise İslam âlimlerinin Kur’an 

ve sünnete yapmış olduğu yorumlamaların eleştirilmesini, sanki Kur’an ve sünnete 

yapılan bir eleştiri gibi görüp, bu görüşlerin tek doğru gibi kabul edilmesidir. Bu ise 

hoşgörünün olmadığı anlamındadır. Bu sorun iki konu üzerinde yoğunlaşır; birincisi 

Kur’an ve sünnetin farklı yorum ve tefsiri, ikincisi ise, bunların doğruluk ve 

yanlışlıklarının araştırma ve tartışma konusu yapılmamasıdır. Bu konularda tartışma 

zemini oluşturmak ve çoğulcu anlayışı benimsemek akıllıca bir yaklaşım olabilir. 

Toplumun sosyal ve siyasi meselelerinde farklı yorumların eşit derecede kabul edilebilir 

olduğu ilkesi benimsenebilir. Siyasi yönetim sadece bunlardan birini kabul edip diğerleri 

ile mücadele ederse hoşgörüyle çelişir.624 İnsan hakları, sosyal siyasi ve hak ve 

özgürlükler, demokrasi, tolerans, hoşgörü ve diktatörlük gibi kavramların Batılı olarak 

veya İslami kavram olarak nitelendirilmesi siyaset felsefesinin saptırılması 

anlamındadır.625 

Müslüman topluluklar farklı din mensupları ile uyumlu yaşamışlar, hoşgörülü 

olmuşlardır. Ancak kendi içlerindeki farklılıklar konusunda aynı hassasiyeti göstere 

bilmişler midir?626 İslam birliğinin bozulmasının ve tekrar sağlanamamasını sebebi olarak 

Kur’an ve sünnete gereken önemin verilmemesi gösterilmektedir. Kur’an ve Sünnetin 

rehberliği ancak birlik olmayı sağlayabilir. Müslümanlar Kuran’a ve sünnete bağlı 

oldukları oranda güçlü birliktelikler oluşturmuş, uzaklaştıkları zaman ise zayıflamış ve 

                                                 

621 Şebusteri, age., s. 80 

622 Şebusteri, age., s. 81 

623 Şebusteri, age., s. 82. 

624 Şebusteri, age., s. 82, 83. 

625 Şebusteri, age., s. 83. 

626 Tan, age., s. 400. 



123 

 

parçalanmışlardır diye düşünmek ne kadar doğrudur? Bu durumda hiç kimseye kendini 

Kur’an ve Sünnetten ayrılan olarak görmeyecektir. Müslümanlar tarihsel süreçte sadece 

Müslüman oldukları için bir araya gelmemişlerdir. İki kişinin, iki grubun ya da iki 

devletin din ortaklığı nedeniyle bir araya geldiğini gösteren örnekler çok azdır. Kur’an ve 

Sünnet peygamberden sonra ashabını bile çatışmadan alıkoymamıştır. Cemel ve Sıffin 

savaşlarında her iki tarafın müslüman olduğu ve buna rağmen on binlerce müslümanın 

hayatını kaybettiği tarihi kaynaklardan görülebilir.627    

İnsanların kendi anladıklarından yola çıkarak yapmış olduğu yanlış uygulamaların 

cezasının dine kesilmesi doğru değildir. Kur’an’ı başkalarının algısı çerçevesinde 

anlamak da doğru bir yol değildir.  Günümüz açısından İslam dünyasına baktığımızda 

Kur’an’ın ve peygamberin hassasiyetle yeniden okunması gerekli bir hal almıştır. Kur’an 

ve sünnetin ancak içselleştirilmesi ile Müslümanların kendi içlerinde bir araya gelmeleri 

mümkün olabilecektir.628  

Cemil Meriç’in deyimiyle “Yaşayanları yöneten, ölülerdir. Demek ki, öldürülmesi 

gereken ölüler de var.”629 Şimdiyi geçmişin esaslarına tabi etmek çok da akıllıca değildir. 

İslam dünyası eski gelenekleri sürdürme çalışmaları yerine modernizmin getirdikleri ile 

yüzleşmeli, ortaklıkları ve farklılıklarıyla birlikte yaşama imkânını oluşturmaya 

çalışmalıdır. Müslümanların onca ortaklıklarına rağmen birbirleriyle birlik içinde 

yaşamak konusunda olumsuz örnekler sergilemişlerdir. Teoride hoşgörünün imkânı ve 

ortak yaşamın olabileceği konuşulsa da pratik bunu doğrulamamaktadır.630 Sorun Allah'ın 

kitabını nasıl okuduğumuzdadır. Hakikatten şüphe edilmez; sadece insan sahip olduğu 

bilginin hakikat olup olmadığından şüphe eder. Bir arada yaşayan insanlar ortak 

özelliklerinin, farklılıklarından daha fazla olduğunu kabullenmek istemezler. Onları buna 

inandırmak bir o kadar zordur.631 

             Müslümanlar bugün hala bilimle, sanatla, filozoflarla be felsefe ile barışmak 

konusunda belli bir aşama kaydedebilmiş değildir. Bu, Müslüman toplumların farklılık 

ve özgürlük fikrine ne kadar uzak olduğunu da göstermektedir. Oysa tarih boyunca birlik, 

                                                 

627 Tan, age., s. 403. 

628 Seyhan, age., s, 104. 

629 Meriç, age., s. 130. 

630 Tan, age., s. 400. 

631 Tan, age., s.414. 



124 

 

bütünlük ve aynı davanın potasında bir olma duygusunun İslam dünyasında sağlam köklü 

bir yapısı bulunmaktadır. Savaşlar hayatta kalma var olma mücadelesi birlik olmaya 

sebep olabilir. İslam dünyasının acilen geçmişini gözden geçirmesi ve dünyanın 

yaşanabilir güzelliğini görüp sağlamaya çalışması gerekir. Bunun için özgürlüğün, 

felsefe, bilim, İlim ve teknolojik gelişmelerde ilerlemeye hayatiyet kazandırdığını; 

dünyayı ve hayatı sadece dinsel alanda okumak değil, her alanda farklılıklara açık bir 

okuma ve araştırma yapmanın önemini, değerini ve kıymetini ortaya koyacak 

argümanlara, temellendirmelere ve söylemlere ihtiyaç vardır.632 Farklı bir bakış açısıyla 

bir değerlendirme de yapabiliriz. Müslüman toplumlar kendilerini bir araya getirecek ve 

birliği sağlayacak olan şeyin inanç olduğunu söyleseler de onları asıl bir araya getirecek 

olan ortak çıkarlara sahip olduklarını fark etmeleridir.633 Bu yolla birlikteliğin 

sağlanabilmesi daha mümkün görünmektedir. Bununla beraber aslında her bireyin ve 

toplumun hassasiyetleri üzerinden giderek Müslüman birey ve toplumları bir arada 

yaşamaya ikna etmek de mümkün olabilir.  

3.5. Günümüz ve Hoşgörü 

Günümüzde hoşgörü meselesi farklı alanlarda yeniden gündeme gelmiştir. Hiçbir 

baskıcı sistem tümelci, fanatik ve dogmatik bir yapıdan dolayı kendi dünya görüşlerine 

ve hayat anlayışlarına aykırı olan fikirlere göz yumamazlar; çünkü böyle bir göz yumma 

özlerine ve amaçlarına aykırıdır. Hristiyanlık, insanlığı manevi anlamda kurtarmak gibi 

bir amaç güttüğünden ne başka sistemlere ne de kendi içindeki farklılıklara göz 

yummuştur. Onlar için göz yumma ve hoşgörü kendi kendini inkâr demektir.634 Bireyin 

kendisi gibi olmayanı düşman olarak görmesi ve farklılıkları hazmedememesi psikolojik 

temelli bir özgüven problemidir. Farklılıklardan etkilenme korkusu onu böyle 

davranmaya iter.635 Toplumlar içinde aynı şey geçerlidir. 

Geçmiş devirlerde gerçekleşen zulümlerin bugünkünden farkı, öncekinin 

donanımı bugünkü düzenle eğitim görmemişti; bu sebepten açıkça ‘ben öldürmeye 

geldim’ diyordu. Ama bugün donanımlı, medeni insan, öldürüyor ve fakat barış yapmaya 

                                                 

632 Tüzer, Abdüllatif, “Postmodernizm ve Tanrının Ölümü: Öznenin Arkeolojisi Üzerine Bir Deneme”, 

Milel ve Nihal Dergisi, C. 12, sayı, 2, Ladin Ofset, Nisan, 2016, s. 121 

633 Tan, age.,  s. 415. 

634 Batuhan, age.,  s. 10. 

635 Soykan, age., s. 322. 



125 

 

geldiğini iddia ediyor. Bugünün insanının konuşma, yalan söyleme ve meşrulaştırma 

yönü gelişmiştir; yoksa insanın bozgunculuk, nifak, adam öldürme ve yağmalamaktan 

aldığı zevk, geçmişteki gibidir, hatta daha şiddetli hale gelmiştir. İşte insan, bu anlamda 

hep beşerdir, sabittir ve değişmez.636 Özellikle modern ve gelenek arasındaki gerilimin 

azaltılması için her iki düzlemde diyalektiğin elverişli hale getirilmesi ile yeniden inşaya 

başlanabilir. Modern ve geleneksel olanın ortaya çıktığı düşünme evrelerinin kavranması 

problemin çözümü için gereklidir. İdeal düzeni araştırmak için bilinçli olmak ve 

karşıtlıklardan faydalanmak gereklidir.637 

Ahlakın ana esasları çerçevesinde evreni, varlıkları ve kendimizi algılama 

problemi, varlığa bütüncül bir bakış ve bir medeniyet meselesidir. Bu mesele yaşadığımız 

çağın zaman ve mekân algısı çerçevesinde sürekli yeniliğini muhafaza etmektedir.638 

Modern medeniyet insanı tutkularının esaretine bırakmış ve insanın isyan yeteneğini yok 

edip onu tüketim kölesi yapmıştır. Bunun içidir ki bütün kitaplar, bütün fikirler ve 

inançlar, kalıptan çıkmış şekillere bürünmüşlerdir.639 Ortaçağda engizisyoncular insanın 

ruhunu kurtarmak için bedenini yaktıklarını iddia ediyorlardı. Modern ortaçağda ise 

engizisyoncular tam tersine beden için insanın ruhunu yakmaktalar. İnsan üretici ve 

tüketici boyutuna indirgenerek değersizleştirilmiştir. Herkese eşit hak verilse de 

uygulama gayri insanidir.640  Ortaçağdaki dini baskı ve şiddetin sebebi olarak Tanrı 

hegemonyası gösterilirken, günümüzde ise modernizmin etkisiyle insanın hegemonyası 

vardır. Yine şiddetin kaynağı insanın kendisidir. Başarıya ve performansa odaklanan 

birey kendini dış baskılardan kurtulmuş saysa da, kendi içsel savaşında kaybolur. İnsan 

kendine uyguladığı şiddetin farkına varamamaktadır. Çünkü kendisini özgür 

zannetmektedir.641 Olumsuz bir algı oluşturmadığından birey şiddeti fark etmeyebilir. 

Çevresindeki herkes aynı olduğu için durumu anlaması zorlaşır. Aynılıklar kitle kültürü 

olarak kendini gösterir. İnsanın tek düze eğilimi kendisinin özgürlüğünü daraltır. Çünkü 

özgürlük tekçi anlayışa karşı koymaktır. Kültürde ortak fikir, uygun bulma ve iştirak 

                                                 

636 Şeriati, age., s. 122. 

637 Tunç, age., s.374. 

638 Tunç, age., s. 373. 

639 Şeriati, age., s. 20. 

640 Izzetbegoviç, age., s. 81. 

641 Byung, age., s. 46. 



126 

 

varken, kitle kültürü hâkim kültürü baskı altına almaya çalışır ve bunda kitle iletişim 

araçlarını kullanır. Bunlar daima meselelere hazır cevaplar sunarlar. Halkın üzerinde 

hâkimiyet kurmak için artık baskıya gerek yoktur. Şimdi halkın iradesini dumura 

uğratmak, yorgun olan halk kitlelerine hazır hakikatler sunmak suretiyle hedefe yasal 

yolla ulaşılmaktadır. Bireylerin olaylar hakkında düşünmek için ayırdığı zamanı çalışma, 

toplantılar, ucuz ve bayağı eğlencelerle doldurması sağlanmakta ve insanlar, hakikatle hiç 

ilgisi bulunmayan efsanelere ikna edilmektedir.642 

Teknolojik gelişmeler insan hayatını kolaylaştırma açısından olumlu gibi görünse 

de; insanın eşyaya olan yönelimini destekler. Eğitim de kitle iletişim araçlarıyla pozitif 

sonuç verse de tek tipleşme ve tekdüzelik, oluşturduğu bir gerçektir. İnsanların tek 

merkezden idare edilip yönlendirilmesi, birçok ortaklaşmalara da zemin hazırlar. Teknik 

gelişimin insanın ne yaptığının ne söylediğinin ve ne düşündüğünün doğrudan veya 

dolaylı olarak farkında olması sayesinde iktidar, insanlar üzerinde tam kontrolü 

sağlayabilir. Bütün paylaşımları ortak ve aynı olan bir topluluğu kontrol etmek tabi ki 

kolaylaşacaktır. Öyle ki teknolojinin tehdit ettiği tek şey ancak özgür şahsiyettir.643 

Devletin eğitimi zorunlu tutması sorun olmamakla birlikte eğitimin devlet 

tarafından sevk ve idare edilmesi ciddi sıkıntıdır. Devletin genel olarak verdiği eğitim 

bireyleri aynılaştırmak, aynı kalıptan çıkmış ürün haline getirmektedir. Devletin 

öngördüğü kalıp, yönetimde egemen olan gücün hoşuna giden şeydir. Yönetim 

hükmettiği oranda kendini güçlü göreceğinden gücünü etkili ve galip olacağı şekilde 

kullanarak düşünce üzerinde kurulan doğal baskıyı bedene de uygulayabilecektir. Eğitim 

üzerinde devletin kontrolü sadece seviyeyi mükemmelleştirmek amaçlı olmalıdır.644 

Ayrıca devlet tartışmalı konularda vatandaşlarının düşüncelerini ve kararlarını etkilemek 

amacıyla, yapmak istediği tüm girişimlerden kaçınmalıdır. Daha ziyade bireylerin meslek 

alanlarındaki yeterliliklerini kontrol etmelidir.645 Çünkü otorite, doğası gereği insanın 

tamamen kendisinin farkında olmasını engeller ve dolayısıyla sonunda özgürlüğü yok 

                                                 

642 Izzetbegoviç, age., s. 98, 99. 

643 Izzetbegoviç, age., s. 101. 

644 Mill, age., s. 206, 207. 

645 Mill, age., s.208, 209. 



127 

 

eder; yaratıcılık ancak özgürlük olduğunda söz konusu olabilir. Yaratıcılık da ancak 

kendini bilmekle mümkündür.646 

Günümüz dünyasında hemen hemen her ülkede farklı etnik dinsel ve mezhepsel 

kimlikler bir arada yaşamaktadır, bu aslında bir dünya sorunudur.647 Bu durumda şu soru 

önemlidir: Bir medeniyet içindeki farklılıkları birbirine yabancılaştırmadan 

bütünleştirebilir mi? Ortak yaşamanın temel problemi felsefenin de problemi olan parça 

bütün ilişkisi açısından değerlendirilebilir. Bir bütünün, parçalardan biri tarafından 

yönetilmesi, ortak bir yaşam değildir. Ortak yaşamda gönüllülük esası vardır. Birlik 

prensibi farklılıklara indirgenmeli, farklılıkta birlik amaçlanmalıdır. Günümüzde 

ülkelerin toplumsal yapıları etnik, dini ve mezhepler açısından birçok farklılıkları aynı 

anda barındırmaktadır. Buradan hareketle ortaya çok kültürlülük ve farklılıkların barış ve 

eşitlik temelinde ortak yaşamalarını gerçekleştirmesi meselesini her daim canlı tutar. 

Yeni dünya düzeni kozmopolit yapıyla ortaya çıkan kaos, özellikle sosyo-kültürel ve 

ekonomik eşitsizlik, adaletsiz uygulamalarla derinleştirmektedir.648 Çağdaş insanın 

kendine yabancılaşması, nesnelere tapan ve diğer insanların hayatlarına varlıklarına 

saygıyı kaybettiği için sadece ahlak ilkelerine değil, yaşama faydalı olmaya ve akılcı 

düşünceye karşı da duyarsızlaşmıştır.649 Bu duyarsızlıkla beraber çok büyük karışıklıklar, 

ulusal ve dinsel bölünmeler, sefalet sorunları, açlık, savaş, işsizlik, hızlı bozulma ve 

parçalanmalar karşısında insan ne yapabilir ve ne yapmalıdır? Bu sorunlara tek başına bir 

çözüm bulması imkânsızdır; ancak birey kendini değiştirirse, kendi gibi sorunlar üzerine 

düşünenlerle bir oluşum başlatabilir.650 Bu durumu ancak insan değiştirebilir. Çünkü 

koşullar kontrol edilebilir. Koşulları yaratan insanın kendisidir. Toplum ilişkinin 

ürünüdür. İnsanlar değişirse ilişkiler de değişir toplum da değişir.651 Var olan savaşların 

ve sefaletin sebebi hep başkalarında aranır, oysaki tüm bunların sebebi bireyin kendinden 

bihaber olmasıdır. İnsan kendini fark edip tanımaya çalışınca, dertlerinden de kurtulacak 

ve çözüm yolunu da bulacaktır.652 

                                                 

646 J. Krishnamurti, İlk ve Son Özgürlük, Çev. Ayşegül Korkmaz, Omega Yayınlan,  İstanbul, 2010, s. 49. 

647 Soykan, age., s. 321. 

648 Tunç. age., s. 381. 

649 From, Erick ,İtaatsizlik Üzerine, Çev. Nurdan Soysal, Say Yayınları, İstanbul, 2016, s. 51. 

650 Krishnamurti, J., Hakikat Üzerine, Çev. Deniz Demirdöven, Ayna Yayınevi, İstanbul, 2003, s. 55. 

651 Krishnamurti, J., İlk ve Son Özgürlük, Çev. Ayşegül Korkmaz, Omega Yayınlan,  İstanbul, 2010, s. 201. 

652 Krishnamurti, J., Hakikat Üzerine, Çev. Deniz Demirdöven, Ayna Yayınevi, İstanbul, 2003, s. 29. 



128 

 

SONUÇ 

 

İnsan tabiatı ve ihtiyaçları gereği bir arada yaşamak zorunda olan akıl ve irade 

sahibi bir varlıktır. İnsan ontolojik açıdan yaratıcının verdiği özellikleri taşır. Akıl ve 

İnsan akılla bilgiye ulaşarak yeryüzündeki varlığını tamamlama amacını güder. İnsanlar 

verili olan varlıkları açısından da hiçbiri diğerinin aynı değildir. İnsanların farklılıkları 

her ne kadar bir arda yaşamalarına engel olsa da insan zorunlu olarak bunu sağlamak 

zorundadır. İnsanın bu bir arada barış içerisinde yaşamasına imkân veren hoşgörü, 

ontolojik ve epistemolojik temelleri olan ahlaki bir yasa niteliğinde, toplumsal olma 

bakımından önemli bir yaşam pratiğidir. 

Hoşgörülü olma ya da olmama açısından öncelikle bireyin kendi varlığına verdiği 

anlam önemlidir. Bireyin kendine dair psikolojik algısı, diğer insanlarla ilişkilerini 

olumlu ya da olumsuz etkileyecektir. Bireyin psikolojik algısını bireyin yaşadığı toplum, 

coğrafya, siyaset, ekonomi ve din ve dini metinler etkileyecektir. Örneğin bireyin kendini 

diğerlerinden üstün görüp kibirlenmesi hoşgörülü olmasını engelleyecektir. Ancak birey 

epistemolojik bakımdan kendi varlığını şekillendirip hoşgörülü bir anlayışa 

erişebilecektir. Buna yardımcı olabilecek yolardan biri ve en önemlisi eğitim ve eğitim 

ortamlarıdır. Birey tümelci bir anlayış yerine tikelci bir anlayışla eğitilmelidir. 

Tümevarım yöntemi bireyin deneyimleme ve aklı yeterince kullanma açısından ona fikir 

ve davranış kazandırmaya daha yetkindir. İnsanın yaparak ve yaşayarak öğrendiği şeyler, 

pratik yaşantısında da yer edecektir. Böylelikle dingin ve huzurlu zihinler, dingin ve 

huzurlu, barış içinde yaşayan toplumlar oluşturabileceklerdir. Bu dingin ve barış 

ortamının oluşturulması her toplumda aynı durumu gerektirmeyebilir. Yani toplumdaki 

barışı engelleyen en etkili neden neyse onun üzerinde durulmalı ve engelin kaldırılması, 

hoşgörüyü sağlamaya dönük olmalıdır. 

Bireyler çocukluklarında ilk eğitimi ailesinden almaktadır. Bu yüzden çocuklarını 

bilinçli, ahlaklı ve hoşgörülü eğitemeyecek olanların çocuk edinmeleri anlamsızdır. 

Eğitimcilerin, yöneticilerin, adalet sağlayacak hukukçuların, kanun yapıcıların, yetkin ve 

liyakat sahibi insanlardan seçilmesi hoşgörü ve barış ortamını sağlamak açısından önem 

arz etmektedir.  İnsan hak ve özgürlüklerinin temini hoşgörü ortamı açısından çok 

önemlidir. İnsanlar diğerlerinin varlığıyla kendilerini sınırlandırmaları gerektiğini 

bilmeliler. Bu da ancak bireylere ahlakın yerleştiği çocukluk döneminde kazandırılabilir. 

Bu kazanımlar çocuklara deneyimle ve eğiticinin örnek olması yoluyla verilebilir. 



129 

 

Hoşgörülü olmayı en etkili şekilde sağlayacak olan şey hoşgörü ortamının olmasıdır. 

Hoşgörü deneyimlerinin yaşatılması hoşgörünün davranış olarak benimsetilmesine katkı 

sağlayacaktır. Devlet özgür eğitim ortamları sağlayarak özgür düşünceli bireyler 

yetiştirmeyi hedeflemelidir. Hoşgörüye ancak özgür ortamda ulaşılabilir. Bireylerin 

bilimsel çalışmalar yapabilecekleri eğitim imkânlarının sunulması, insanları bilimde 

ortaklaştırarak hoşgörü ortamı sağlayabilecektir. 

Hoşgörünün ilk kez din ile ilgili bir sorun olarak gündeme gelmesi, insanın din 

algısının ve dini metinleri nasıl değerlendirdiğinin yaşamsal olduğunu gösterir. Din 

bireyin yaşadığı toplumdan edindiği bilgi ve eylem boyutu olan bir olgudur. Toplumdan 

edinilmiş olması zaten hoşgörüyü gerekli kılmaktadır. Ancak birey kendi dinini kurtuluş 

dini ve tek hakikat olarak algılarsa durum değişir. Bu olumsuz algıdan kurtulmanın yolu 

diğerinin de en az kendisi kadar istediği dine inanmaya hakkı olduğunu kabul etmektir. 

Karşıdakini özgür ve hak sahibi bir birey olarak görebilmek için kendini psikolojik olarak 

nasıl algıladığı önemlidir. Diğerini anlamak bir an kendini onun yerine koyup 

düşünmekle olur. Dini metinleri başkalarının düşünceleri çizgisinde düşünmek ve 

anlamak özgür düşünceye ve hoşgörülü olmaya önemli bir engeldir. Fikrine bağlandığı 

kişilerin de insan olduğunu ve insanın da yanılabilir olduğunu düşünmelidir. Kendisinin 

de akıl ve iradeye sahip olduğunu bilip, akledebileceğini ve iradesi ile de karar 

verebileceğini anlamalıdır.  Dini metinleri ve geçmişin uygulama ve fikirlerini farklı 

bakış açılarından değerlendirmelidir. Hepsinden önemlisi de bireyin kendini tanımasıdır. 

Kendini tanıyan insan karşıdakine nasıl davranması gerektiğini de bilir. 

Düşünce ve vicdan özgürlüğünün sağlanması kişi hak ve özgürlüklerini sağlamak 

için gereklidir. Herkesin aynı haklara sahip olduğu anlayışı insanlar ve toplumlar arasında 

dayanışmayı da zorunlu kılar. Dayanışma vicdanlı olmayla ve empati ile yakından 

ilişkilidir. Ötekini anlamak için vicdan sahibi olmak yani ötekini kendisiymiş gibi 

değerlendirmek gerekir. Bu değerlendirmeyi yapan birey empati kurmuş olur. Vicdanlı 

olma sonucu birey karşısındaki düşmanı bile olsa mücadelesini bırakmadan insani 

duygularla hareket edip, ötekinin zor durumunu aşmasına dayanışma yoluyla destek 

olmalıdır. Aslında bu davranış hoşgörüden daha üstün olan fedakârlıkla ilişkilidir. Bu 

sebepten vicdanlı bireyler yetiştirmek hoşgörü açısından önem arz eder. Hoşgörü 

bilincine sahip bireyler çocuklarını vicdan sahibi olarak yetiştirmeyi hedeflemelidirler. 

Bir arada yaşamaya imkân verecek olan hoşgörülü davranışlar, iyi niyet ve dostane 

davranışlarla gerçekleşebilecektir. Her davranışa hoşgörülü olmak pasif hoşgörü ve 



130 

 

umursamazlık demek olduğundan hoşgörü karşıdakini de sıkıntısından kurtaracak 

boyutlu olmalıdır. Bu da dayanışma ile mümkündür. Hoşgörü, sınır ihlaline, yaşam 

alanını işgal etmeye, zorbalığa, baskıya, zulüm ve şiddete gösterilemez. Kısacası bir 

diğerinin varlığını kabul etmeyen hiçbir davranış ve uygulama hoş görülmemelidir. 

 

  



131 

 

KAYNAKÇA 

 

AKBAY, Günal, Hoşgörü ve Eğitim Toplantısı,  Unesco Türkiye Milli Komisyonu ve 

Ankara Üniversitesi Eğitim Bilimleri Fakültesi Ortak Yayın No, 2, Ankara, 5, 

Mayıs, 1995. 

ANIL, Yaşar Şahin, Antik Çağda Demokrasinin Doğuşu, Kartaş Yayınevi, Haziran, 2006. 

ARİSTOTELES, Politika, Çev. Mete Tunçay, Remzi Kitabevi Yayınları, 1.Baskı, 

İstanbul, 1975. 

ARICAN, Musa Kazım, “Birlikte Yaşamanın Felsefi Temelleri” Ortak Yaşama Kültürü 

Ve Felsefesi, Ziraat Grup Matbaacılık, Ankara, 2015. 

ARSLAN, Hüseyin, “John Locke ’un Siyaset Felsefesinin Temelleri Üzerine Bir 

Deneme”, Süleyman Demirel Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi, 

2013/1, sayı, 17. 

ASLAN, Ömer, “Hoşgörü ve Tolerans kavramlarının Etimolojik Açıdan Analitik bir 

yaklaşım”, Cumhuriyet Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, C. 5, Sayı 2. 

ATALAY, Ölmez Yasemin, Felsefi Açıdan Tolerans ve Hoşgörü, (Yüksek Lisans Tezi, 

Isparta), 2008. 

ATASU, Erendüz, “Hoşgörü…Doğu’dan Batıya…”, Hoşgörü ve Eğitim Toplantısı, 

Unesco Türkiye Milli Komisyonu ve Ankara Üniversitesi Eğitim Bilimleri Fakültesi 

Ortak Yayın No. 2. Ankara, 5 Mayıs, 1995. 

BACON, Francis, Novum Organum, Çev. Sema Önal, Say Yayınları, İstanbul, 2012. 

BAŞARAN,  İbrahim Ethem, “Hoşgörü ve Eğitim”, Hoşgörü ve Eğitim Toplantısı, 

Unesco Türkiye Milli Komisyonu ve Ankara Üniversitesi Eğitim Bilimleri 

Fakültesi Ortak Yayın, No. 2, 5 Mayıs, Ankara,1995. 

BATUHAN, Hüseyin,  Batıda Tolerans fikrinin Gelişmesi, Anıl Yayınevi, İstanbul, 1959. 

……………, Semiyotik Fanatizm ve Tolerans, Derleyen, Turhan Yörükan, Nobel 

Yayınları, 1.baskı, Ankara, 2007. 

BİRAND, Kamıran, İlkçağ, Felsefesi Tarihi, Ankara Üniversitesi Yayınları, 3.baskı, 

Ankara, 1987. 

CEVİZCİ, Ahmet, Felsefe Tarihi, Say Yayınları İstanbul, 2012. 

CEVİZCİ, Ahmet, Paradigma Felsefe Sözlüğü, Paradigma Yayıncılık, İstanbul, 2013. 

BYUNG, Chul Han, Şiddetin Topolojisi Çev. Dilek Zaptçıoğlu, Metis Yayınları, 1.Baskı, 

İstanbul, 2016. 



132 

 

ÇAĞBAYIZ, Yaşar, Türkçe Sözlük, Ötüken Yayınları, C. 2, 1989. 

DAĞLI, Çetin Ramazan, “Hoşgörü ve Eğitim Toplantısı”, Unesco Türkiye Milli 

Komisyonu ve Ankara Üniversitesi Eğitim Bilimleri Fakültesi Ortak Yayın No, 

Ankara, 5 Mayıs, 1995. 

EFLATUN, Devlet, Çev. Sabahattin Eyüboğlu Cimcoz, Remzi Kitabevi, İstanbul, 1971. 

ERDEM, Hüseyin Suphi, “Hoşgörü Kavramının Kültürel Siyasi, Ahlaki ve Entelektüel 

Zemini Üzerine”, Ortak Yaşama Kültürü Ve Felsefesi, Ziraat Grup Matbaacılık,  

Ankara, 2015. 

ERİNÇ, Sıtkı M., “Eğitsel Boyut Göstergesi Olarak Hoşgörü”, Hoşgörü ve Eğitim 

Toplantısı, Unesco Türkiye Milli Komisyonu ve Ankara Üniversitesi Eğitim Bilimleri 

Fakültesi Ortak Yayın, Ankara,  5 Mayıs, 1995. 

FARABİ, Medinetu’l Fazıla, Çev. Nazif Danışman, Meb. Yayınları, Ankara, 2001. 

………, Fusulü'l – Medeni, Çev. Hanifi Özcan, İstiklal Matbaası, İzmir, 1987. 

FROMM, Erich, İtaatsizlik Üzerine, Çev. Nurdan Soysal, Say Yayınları, İstanbul, 2016.   

……………, Sevginin ve Şiddetin Kaynağı, 5. Baskı, Payel Yayınevi, Çev. Yurdanur 

Salman, Nalan İçten İstanbul, 1990. 

GÜNDÜZ, Mehmet, Hoşgörü ve Eğitim Toplantısı, Unesco Türkiye Milli Komisyonu ve 

Ankara Üniversitesi Eğitim Bilimleri Fakültesi Ortak Yayın No,2, Ankara, 5 

Mayıs, 1995. 

GÜNDÜZ, Şinasi, Dinsel Şiddet,  Etüt Yayınları, Samsun, Mayıs, 2002.  

GÜRKAYNAK, İpek, “Farklı Boyutları ile Hoşgörü”, Hoşgörü ve Eğitim Toplantısı, 

Unesco Türkiye milli Komisyonu ve Ankara Üniversitesi Eğitim Bilimleri 

Fakültesi Ortak Yayın No, Ankara, 5 Mayıs, 1995. 

HANÇERLİOĞLU, Orhan. Felsefe Ansiklopedisi, C. 2, Ankara, Remzi Kitabevi, 1977. 

İBN HALDUN  Mukaddime, C. 2, Çev. Halil Kendir, İmaj Yayınları, Ankara, 2004. 

KANT, Immanuel, Ebedi Barış Üzerine Felsefi Bir Deneme, Ankara Sosyal Bilimler 

Fakültesi Yayınları, No. 33, Çev.  Abadan, Dr. Yavuz, Meral, Seha L, Ankara, 

1960. 

KAVCAR, Cahit,  Hoşgörü ve Eğitim Toplantısı, Unesco Türkiye milli Komisyonu ve 

Ankara Üniversitesi Eğitim Bilimleri Fakültesi ortak Yayın,  Ankara, 5, Mayıs, 

1995. 

KAYMAKCAN, Recep,  “Hoşgörü ve Eğitimi”, Dem Dergisi, sayı, 6, C. 2, İstanbul, 

Nisan, 2004. 



133 

 

KOMİSYON, Milli Eğitim Bakanlığı Dini Terimler Sözlüğü,  Devlet Kitapları Döner 

Sermaye İşletmesi Müdürlüğü, Ankara, 2009. 

POUND, Ezra, Konfüçyüs, Çev. Ahmet Yücel, Bürde Yayınları, Sirkeci İstanbul. 

KRİSHNAMURTİ, Jiddu, Hakikat Üzerine, Çev. Deniz Demirdöven, Ayna Yayınevi, 

İstanbul, 2003. 

……………………, İlk ve Son Özgürlük, Çev. Ayşegül Korkmaz, Omega Yayınlan,  

İstanbul, 2010. 

KUYURTAR, Mehmet, “Ortaçağ İslam Düşüncesinde Hoşgörü”, (Ege Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Felsefe Anabilim Dalı Enstitüsü Doktora Tezi), İzmir, 2000. 

LEİRVİK Oddbjorn, “Hoşgörü, Vicdan ve Dayanışma: Ahlak ve Din Eğitiminde 

Küreselleşen Kavramlar”, Değerler Eğitimi Dergisi, Sayı, 20, C. 8, Aralık, 2010. 

LOCKE, John, Hoşgörü Üstüne Bir Deneme,  Çev. Melih Yürüyen, Liberte Yayınları, 

Ankara, 2013. 

………., John, İnsanının Anlama Yetisi Üzerine Bir Deneme. Kitap, Çev. Meral Delikara 

Topçu, Öteki Yayınevi, Ankara, 1.basım, 1999. 

………., John, Yönetim Üzerine İkinci İnceleme, Çev. Fahri Bakırcı, Ebabil Yayınları, 

Ankara, 2012. 

……….,  John, Tabiat Kanunu Üzerine Denemeler, Çev. İsmail Çetin, Paradigma 

Yayınları, İstanbul, 1999. 

……….,  John, Yönetim Üzerine İkinci İnceleme, Çev. Fahri Bakırcı, Ebabil Yayınları, 

Ankara, 2012.  

MARCUSE, Herbert, “Baskıcı Hoşgörü”, Saf Hoşgörünün Bir Eleştirisi, Çev. Soner 

Soysal, Heretik Yayınları, 1.Baskı, Ankara, 2014. 

MERİÇ, Cemil, Bu Ülke, İletişim Yayınları, 46.baskı,  İstanbul, 2015. 

MİLL, John Suart, Hürriyet Üzerine, Çev. Osman Dostel, Liberte Yayınları, 4. Baskı, 

Ankara, 2014. 

MORE, Thomas, Ütopya, Çev. Çiğdem Dürüşken,  Kabalcı Yayınları, 2. Baskı İstanbul, 

2012. 

MOORE J. R. Barrington, “Hoşgörü ve Bilimsel Bakış Açısı”, Saf Hoşgörünün Bir 

Eleştirisi, Çev. Soner Soysal, Heretik Yayınları, 1. Baskı, Ankara, 2014. 

MUİN, Muhammed, Ferheng-i Faris-i Muin, Emir Kebir, Tahran, 1964. 



134 

 

ÖZTÜRK, Ümit, ÖZSOY, Seda, “Ortak yaşama Kültürü İçim Sokratik Sınamayı 

Hatırlamak”, Ortak Yaşama Kültürü Ve Felsefesi, Ziraat Grup Matbaacılık, Ankara, 

2015. 

RUSSELL, Bertrand, Sorgulayan Denemeler, Çev. Nermin Arık, Say Yayınları, İstanbul, 

3.Baskı, 2004. 

SADURSKI, Wojcıech, İfade Özgürlüğü ve Sınırları. Çev. M. Bahattin Seçilmişoğlu, 

Trabzon, Şubat, 2002. 

SAİD, Cevdet, Ademin Oğlu Habil Gibi Ol, Çev. Abdi Keskinsoy, Pınar Yayınları, 5. 

Baskı, 2015. 

……., ,Bireysel ve Toplumsal Değişmenin Yasaları, Çev. İlhan Kutluer, İnsan Yayınları, 

İstanbul, 2016. 

SARUHAN, Müfit Selim, “Yaşama Felsefemizin İlkesi ve Güvencesi: Adalet”, Ortak 

Yaşama Kültürü Ve Felsefesi, Ziraat Grup Matbaacılık, Ankara, 2015. 

SENECA, Hoşgörü Üzerine, Çev, Bedia Demiriş, Doğu Batı Yayınları, Ankara, 2014. 

SEYHAN, Ahmet Emin, “Ebu’l Hasan El Harakani’nin Sevgi Şefkat Merhamet ve 

Hoşgörü Anlayışı”, Kafkas Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, Sayı 2, Kars, 

2014. 

SKİRBEKK, Gunnnar, Gilje, Nils, Felsefe Tarihi,  Çev. Emrah Akbaş, Şule Mutlu,  Kesit 

Yayınları, İstanbul, 2013. 

SOYKAN, Ömer Naci, “İnsanın Bir Varoluş Tarzı Olan Kültür, Neden Çatışmalara Yol 

Açıyor”, Ortak Yaşama Kültürü Ve Felsefesi, Ziraat Grup Matbaacılık, Ankara, 

2015. 

ŞEBUSTERİ, Muhammed Müctehid, Resmi Din Söyleminin Eleştirisi, Çev. Abuzer 

Dişkaya, Mana Yayınları, İstanbul, 2017. 

ŞERİATİ, Ali, Kendisi Olmayan İnsan. Çev. Ejder Okumuş, Fecr Yayınları,  Ankara, 

2015. 

TAN, Necmettin, “Ortak Yaşamak İçin Ortaklaşmak”, Ortak Yaşama Kültürü Ve 

Felsefesi, Ziraat Grup Matbaacılık, Ankara, 2015. 

TEKİN, Mustafa, Postmodernizm ve Din Sorunu, Milel ve Nihal Dergisi, Ladin Ofset, C. 

12, Sayı 2, İstanbul, Nisan, 2016. 

TUNÇ, Aynur İlhan, “Çok Kültürlülük ve Birlik”, Ortak Yaşama Kültürü Ve Felsefesi, 

Ziraat Grup Matbaacılık, Ankara, 2015. 



135 

 

TÜRER, Celal,  “Ortak Yaşamlar Ortak Ölçütler”, Ortak Yaşama Kültürü Ve Felsefesi, 

Ziraat Grup Matbaacılık,  Ankara, 2015. 

TÜZER, Abdullatif, Din ve Rasyonalite, Lotus Yayınevi, Ankara, 2009. 

URHAN, Veli, “Kültür-Siyaset ilişkisi Bağlamında Ortak Yaşama Kültürü”, Ortak 

Yaşama Kültürü ve Felsefesi, Ziraat Grup Matbaacılık, Ankara, 2015. 

VOLTAİRE, Felsefe Sözlüğü, C. 2, Çev. Lütfi Ay, Meb. Yayınları, İstanbul, 1995. 

WALZER, Michael, Hoşgörü Üzerine, Çev. Abdullah Yılmaz, Mart Matbaacılık, 

İstanbul, 1998. 

WELCH, Neale Donald, Tanrı Ne İster, GOA Yayınları, Çev, Tülin Penso İstanbul, 2007. 

WOLFF, Robert Paul, “Hoşgörünün Ötesinde”, Saf Hoşgörünün Bir Eleştirisi, Çev. 

Soner Soysal, Heretik Yayınları, 1.Baskı, Ankara, 2014. 

YARAN, Sadık Cafer, “İbn. Arabi, Mevlana, Yunus Emre’ye Göre Ötekinin Durumu”, 

İslam ve Öteki, Dinlerin Doğruluğu Kurtarıcılık ve Bir Arada Yaşama Sorunu, 

Kaknüs Yayınları, İstanbul, 2001. 

YILMAZ, Fikret, “John Locke’un Tolerans Anlayışına Bir Eleştiri”, Kesit Akademi 

Dergisi, (The Journal of Kesit Academy),  Yıl: 3, Sayı:8, Haziran, 2017. 

 

 



136 

 

EKLER 

Ek 1. Orijinallik Raporu  

 



137 

 

ÖZ GEÇMİŞ 

 

Öznur YILMAZ 04.11.1976 yılında Malatya’da doğdu. İlk ve ortaöğretimini 

Malatya’da tamamladı. 2000 Yılında Fırat Üniversitesi İlahiyat Fakültesinden mezun 

oldu. 2006 yılında öğretmen olarak atandı. Malatya’da Yeşilyurt Anadolu İmam Hatip 

Lisesi’nde öğretmen olarak çalışmaktadır. 2014’te Fırat Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsünde Felsefe ve Din Bilimleri Bölümünde Yüksek Lisansa başladı. Evli ve üç 

çocuk sahibidir. 

 


